# BUINIA-FR-INDE asen

neturning formulasis

सामाराज प्राप्त प्राप्त प्राप्त सम्बद्ध सम्पन्न साम प्रचारक मण्डल, जन्मूर सेट संतीम होन पेटिनेस एसर, बन्दर्ड

### कोविद्शेखर श्री सिद्धिष गणि रचित

## उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा

प्रथम खण्ड

[ प्रस्ताव १ से ४ का हिन्दी झनुवाद ]

आशीर्वचन

आचार्य श्री हित्समलजी म०

आचार्य श्री पद्मसाग्रसूरिजी म०

<sup>भूभिका</sup> श्री देवेन्द्रमुनि 'शास्त्री'

सम्पादक, संगोधक, अनुवादक महोपाध्याय विनयसागर

> अनुवादक लालचन्द्र जैन

प्रकाशक

╣

राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान. जयपुर सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर



सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट, मायसला-बम्बई

| उपमिति-भव-प्रपंच कथा प्रथम खण्ड                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सम्पादकः महोपाध्याय विनयसागर                                                                                                                                    |
| प्रकाशक <b>ः देवेन्द्रराज मेहता</b><br>सचिव, राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर                                                                              |
| सज्जन नाथ मोदी, सुमेरसिंह बोथरा<br>मन्त्री, संयुक्तमन्त्री, सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर                                                                   |
| <b>एस० एम० बाफना</b><br>मैनेजिंग ट्रस्टी, सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट,<br>भायखला–बम्बई                                                             |
| प्रकाशनः वर्षे १६५५                                                                                                                                             |
| <ul><li>राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर</li></ul>                                                                                                         |
| मूल्य : ६०.०० नव्वे रुपया : दोनों खण्डों का १५०.०० एक सौ पचास रुपया                                                                                             |
| मुद्रक : <b>प्रजन्ता प्रिन्टर्स</b><br>घी वालों का रास्ता, जयपुर–३<br><b>पॉपुलर प्रिन्टर्स, जयपुर</b> –२                                                        |
| प्राप्ति स्थान :                                                                                                                                                |
| <ol> <li>राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान,</li> <li>३८२६, यति श्यामलालजी का उपाश्रय,</li> <li>मोतीसिंह भोमियों का रास्ता,</li> <li>जयपुर (राज०)-३०२००३</li> </ol> |
| <u> </u>                                                                                                                                                        |

- २. सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, बापू बाजार, जयपुर (राज०)-३०२००३
- ३. सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल दूस्ट, १८०, सेठ मोतीशा लेन, भायखला—बम्बई-४०००२७

## प्रकाशकीय

प्राकृत भारती पुष्प ३१-३२ के रूप में उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा के प्रथम हिन्दी स्नुवाद को राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर, सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर, ग्रौर सेठ मोतीशाह रिलीजियन्स एण्ड चेरीटेबल ट्रस्ट, भायखला-बम्बई द्वारा संयुक्त प्रकाशन के रूप में पाठकों के समक्ष प्रस्तुत करते हुए हमें हार्दिक हुई है।

ऐतिहासिक एवं साहित्यिक दिष्ट से यह ग्रन्थ ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। उद्भट विद्वान् श्री सिद्धिष गिए। द्वारा लिखित संस्कृत भाषा का यह ग्रन्थ १०वीं शताब्दी का है। रूपक के रूप में इतना बड़ा ग्रन्थ सम्भवतः पूर्व में या पश्चात् काल में नहीं लिखा गया। इसकी रचना शैली भी वैशिष्ट्यपूर्ण है। धर्म जो सीमित दायरे से विस्तृत मानव-धर्म के स्तर का है, उसके विभिन्न पहलुग्नों को रूपक/उपमाग्नों के माध्यम से मनोवैज्ञानिक एवं रुचिकर रूप में प्रस्तुत किया गया है, जो मूल लेखक के बहु ग्रायामी व्यक्तित्व एवं ग्रनुभवों के कारण ही सम्भव हुग्ना है।

सिद्धिष गिए। प्रारम्भ में गृहस्थ थे। उनका प्रारम्भिक जीवन अत्यधिक विषयासिक का था। माता और पत्नी का उलाहना सुनकर, आक्रोश में उन्होंने घर छोड़ दिया। अपने समय के प्रमुख विद्वान् जैन श्रमण दुर्गस्वामी के प्रतिबोध से जैन श्रमण बने और धर्म तथा दर्शन का व्यापक एवं तुलनात्मक अध्ययन किया। बाद में बुद्धधर्म की ओर आकर्षित हुए तथा बुद्ध श्रमण भी बन गये। पर, अपने मूल गुरु को दिये गये वचन के अनुसार वापस उनके पास आये और पुनः प्रतिबोध प्राप्त कर जैन श्रमण बने।

इस प्रकार जीवन के विभिन्न पक्षों को सघन रूप से जीने और त्यागने वाले सिद्धाँष गिए। जैसे संवेदनशील विद्वान् व्यक्ति ही ऐसे अद्भुत ग्रन्थ की रचना कर सकते थे। भारतीय दर्शन एवं जैन साहित्य के प्रमुख/मर्मज्ञ विद्वान् डाँ० हर्मन जैकोबी (जर्मन) को इस ग्रन्थ ने इतना अधिक प्रभावित किया कि उन्होंने इस ग्रन्थ को भारतीय संस्कृत साहित्य का एक मौलिक एवं ग्रद्वितीय ग्रन्थ बताया तथा मूल ग्रन्थ को सम्पादित कर प्रकाशित करवाया। बाद में जर्मन भाषा में इसका अनुवाद भी हुग्रा। ६० वर्ष पूर्व श्री मोतीचन्द गिरधरलाल कापड़िया द्वारा अनुदित गुजराती

श्चनुवाद भी प्रकाशित हुग्रा। हिन्दी के प्रमुख विद्वान् श्री नाथूराम प्रेमी ने भी केवल प्रथम प्रस्ताव का हिन्दी में श्चनुवाद कर प्रकाशित किया। यह काम उनके देहावसान के कारएा श्चागे नहीं बढ़ पाया।

पुस्तक के २ से <u>प्रस्तावों का अनुवाद श्री लालचन्द जी जैन ने किया तथा</u> हमारे अनुरोध को स्वीकार कर जैन साहित्य के मूर्धन्य विद्वान् महोपाध्याय श्री विनयसागर जी ने प्रथम प्रस्ताव का अनुवाद, समग्र अनुवाद का मूलानुसारी अविकल संशोधन तथा सम्पादन का वृहत्भार भी वहन कर इस कार्य को सफलता के साथ सम्पन्न किया। प्रूफ संशोधन में श्री श्रोंकारलाल जी मेनारिया ने पूर्ण सहयोग दिया। एतदर्थ तीनों संस्थायें तीनों विद्वानों की आभारी हैं।

पुस्तक का मुद्रण कार्य म्रजन्ता प्रिण्टर्स एवं पॉपुलर प्रिण्टर्स, जयपुर द्वारा किया गया, जिसके लिये भी तीनों संस्थायें दोनों प्रेसों के संचालकों की म्राभारी हैं।

श्राशीर्वचन प्रदान कर ग्राचार्यप्रवर श्री **हस्तिमलजी** महाराज एवं ग्राचार्यप्रवर श्री पद्मसागरसूरिजी महाराज ने तथा सिद्धहस्त लेखक मुनिपुंगव श्री देवेन्द्रमुनिजी महाराज 'शास्त्री' ने विस्तृत भूमिका लिखकर हमें कृतार्थ किया है।

परम श्रद्धेय ग्राचार्य श्री हस्तिमल जी महाराज के तो हम अत्यन्त ऋ गी हैं कि जिनकी सतत् प्रेरगा से ही इसका हिन्दी अनुवाद सम्भव हो सका।

यदि विषय-प्रतिपादन, सैद्धान्तिक ऊहापोह आदि में कहीं मान्यता अथवा परम्परा भेद आता हो तो उससे प्रकाशक का सहमत होना आवश्यक नहीं है।

हिन्दी भाषा-भाषी श्रतिविशाल समाज के कर-कमलों में इस ग्रन्थ का सर्वाङ्ग पूर्ण हिन्दी ग्रनुवाद प्रस्तुत है। श्राशा है, पाठकगण इसके ग्रध्ययन से ग्रानन्द ग्रीर ज्ञान दोनों प्राप्त करेंगे।

देवेन्द्रराज मेहता

सचिव

एस. एम. बाफना मैनेजिंग ट्रस्ट्री

> राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर

मन्त्री, संयुक्तमन्त्री सम्यग् त्रान प्रचारक मण्डल, जयपुर

सज्जननाथ मोदो

सुमेरसिंह बोथरा

रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट भायखला--बम्बई

सेठ मोतीश

## सम्पादकीय

सिद्धव्याख्यातुराख्यातुं महिमानं हि तस्य कः ? समस्त्युपमितिनाम यस्यानुपमितिः कथा ।

मरुधरा/राजस्थान प्रदेश का यह परम सौभाग्य रहा है कि शताधिक ग्रन्थ प्रणेता भ्राप्त टीकाकार उद्भट दार्शनिक याकिनी महत्तरासूनु भ्राचार्य हरिभद्रसूरि (६वीं शती, चित्तौड़), कुवलयमाला कथाकार दाक्षिण्यचिह्नांक उद्योतनसूरि (६वीं शती, जालौर), शिशुपालवच महाकाव्य के प्रणेता महाकवि माघ (भिन्नमाल), उपमिति-भव-प्रपंच कथाकार विद्वत् शिरोमिए सिद्धिष गिए (१०वीं शती, भिन्नमाल), सनत्कुमार-चित्रचित महाकाव्यकार जिनपालोपाध्याय (१३वीं शती, पृष्कर), मुहम्मद तुगलक प्रतिबोधक विविधतीर्थकरुपादि ग्रन्थों के रचिता जिनप्रभ्यूरि (१४वीं शती, मोहिलवाड़ी), ग्रष्टलक्षीग्रन्थकार महाकवि समयमुन्दर (17वीं शती, सांचोर), मस्तयोगी ग्रानन्दधन (१७वीं शती, मेड़ता), भक्तिमती परमयोगिनी मीरां (१७वीं शती, मेड़ता) भादि शताधिक साहित्यकारों की यह जन्मस्थली, कीड़ास्थली ग्रौर कर्मस्थली रही है। ग्राज भी इनकी यशोपताका/कीतिगाथा भारतीय गगन में ही नहीं, ग्रपितु दिग्-दिगन्त तक घवलता के साथ फहरा रही है, प्रसर रही है।

इन्हीं विशिष्ट साहित्यकारों में सिद्धव्याख्याता सिद्धिष गिए। का नाम भी साहित्य जगत् में ग्रनामिका की तरह उट्टंकित है ग्रीर इनकी उपमिति-भव-प्रपंच कथा नामक कृति ग्रमर कृति है। इनकी जीवन-गाथा के सम्बन्ध में राजगच्छीय श्री प्रभाचन्द्रसूरि ने सं. १३३४ में रचित प्रभावकचरित में परम्परागत श्रुति के ग्राधार पर 'सिद्धिष प्रवन्ध' में ग्रालेखन किया है। डॉ. हर्मन जैकोबी के मतानुसार सिद्धिष प्रवन्ध के ग्रनुसार—ये माघ कि के चचेरे भाई थे—का वर्णन इतिहास-सम्मत नहीं है।

अन्तः साक्ष्य के अनुसार निम्न घटना अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है कि सिद्धिषि बौद्ध-दर्शन एवं बौद्ध श्रमण-चर्या के प्रति अत्यन्त अनुरक्त होते हुए भी गुरु को प्रदक्त वचनानुसार जब गुरु दुर्गाचार्य के समीप आये, उस समय गुरु के यहाँ पर रखी हुई आचार्य हरिभद्रसूरि की चैत्यवन्दन सूत्र पर लिलतिवस्तरा टीका का उन्होंने आवन्त अवलोकन किया, तो उनके नेत्र खुल गये और जैन दर्शन एवं जैन श्रमण्चर्या

के प्रबल समर्थक बन गये तथा पुनः जैन श्रमणात्व स्वीकार किया । यही कारण है कि वे श्रद्धासिक्त हृदय से कहते हैं :--

> स्राचार्यो हरिभद्रो में धर्मबोधकरो गुरु:। प्रस्तावे भावतो हन्त स एवाद्ये निवेदित:।। 1012

विषं विनिध्यं कुवासनामयं, व्यचीचरद् यः कृपया मदाशये । ग्रचिन्त्यवीर्येश सुवासनासुधां, नमोऽस्तु तस्में हरिभद्रसूरये ।। 1013

> म्रनागतं परिज्ञाय चैत्यवन्दनसंश्रया । मदर्थेव कृता येन वृत्तिर्लेलितविस्तरा ॥ 1014

> > उपमिति-भव-प्रयंच कथा-ग्रन्थकर्त्ता-प्रशस्त

स्रर्थात् स्राचार्य हरिभद्रसूरि मेरे धर्मबोधकारक गुरु हैं। इस बात का मैंने प्रथम प्रस्ताव में ही निवेदन/संकेत कर दिया है। १०१२।

श्री हरिभद्रसूरि ने कुवासना से व्याप्त विष का प्रक्षालन कर, मेरे लिये ध्रिचिन्तनीय वीर्य के प्रयोग से कृपापूर्वक सुवासना रूप श्रमृत का निर्माण किया ऐसे श्राचार्य श्री को नमस्कार हो। १०१३।

स्रनागत काल का परिज्ञान कर जिन्होंने मेरे लिये ही चैत्यवन्दन से सम्ब-न्धित सूत्र पर ललितविस्तरा नामक वृत्ति की रचना की । १०१४।

सिद्धिष के व्यक्तित्व भ्रौर कृतित्व के सम्बन्ध में श्री मोतीचन्द गिरधरलाल कापिड्या ने १८-१६ वर्ष पूर्व विस्तृत ग्रध्ययन के रूप में "श्री सिद्धिष्" नामक १०० पृष्ठों की पुस्तक लिखी थी, जो जैन धर्म प्रसारक सभा, भावनगर से प्रकाशित हुई थी। साथ ही प्रस्तुत पुस्तक में भूमिका के रूप में श्री देवेन्द्रमृनि जी शास्त्री ने विविध ग्रायामों के ग्रालोक में लेखक के व्यक्तित्व भ्रौर कृतित्व पर समीक्षात्मक दिष्ट से प्रकाश डाला है। ग्रतः लेखक के जीवन के सम्बन्ध में कुछ भी कहना पिष्टपेषणा मात्र होगा।

श्री सिद्धिष ने इस रूपकात्मक कथा ग्रन्थ की रचना ज्येष्ठ शुक्ला ४ गुरुवार वि० सं० ६६२ में भिन्नमाल में रहते हुए की थी। इसके श्रतिरिक्त लेखक की तीन कृतियाँ श्रीर प्राप्त हैं:--

- १. श्रीचन्द्रकेवली चरित्र र० सं० ६७४.
- २. उपदेशमाला बृहद्वृत्ति एवं लघुवृत्ति
- ३. न्यायावतार टीका

इन रचनाओं के फ्राधार से स्पष्ट है कि लेखक का काल १०वीं शती का है।

#### कुछ विशेषतायें

प्रथम प्रस्ताव में सिद्धिष ने स्वयं को जिस रूप में प्रस्तुत किया है वह वस्तुतः अनुपमेय है। कथा के उपोद्धात में स्वयं सिद्धिष निष्णुण्यक नामक दीन-हीन महा-दुः खी दिद्धी भिक्षुक के रूप में अवतरित होते हैं। भिखारी समस्त व्याधियों से प्रस्त और उन्माद दशा से पीड़ित है तथा संकल्प-विकल्प के जालों से प्रथित है। कदाचित् वह कुछ भव्यता प्राप्त करने पर सर्वज्ञ शासन के चतुर्विध संध स्वरूप राज-मन्दिर में प्रवेश पाता है। तद्दया अर्थात् आचार्य भगवन्तों की कृपा प्राप्त कर, धर्मबोधकर अर्थात् सद्धमीचार्यों का उपदेश/निर्देश प्राप्त कर, तद्दया के सान्निध्य में विमलालोक ग्रंजन, तत्त्वप्रीतिकर जल और महाकल्याएक भोजन अर्थात् रत्नत्रयी का येन-केन प्रकारेण आसेवन/अनुष्ठान कर, पात्रता प्राप्त कर सपुण्यक बन जाता है। अर्थात् सर्वज्ञ शासनस्य संघ का एक ग्रंग बन जाता है। फिर वही सपुण्यक साधु/सद्धमाचार्य सिद्धिष के रूप में स्वानुष्ठित रत्नत्रयी के प्रचार करने हेतु कथा के माध्यम से इस ग्रलीकिक ग्रन्थ की रचना करते हैं।

यह ग्रन्थ समग्र रूप से मनोवैज्ञानिक-धरा पर ग्रवलंबित है। कथानायक जीव/ग्रात्मा के साथ संसार में परिश्रमण करते हुए जितनी भी घटनायें घटित होती हैं, विश्वात की गई हैं, वे सब यथार्थ हैं, कपोल किल्पत नहीं। ग्रन्थ में विश्वात प्रत्येक घटनायें ग्राज भी कोधादि कथायों भ्रौर पांचों इन्द्रियों के विकारों से मोहाविष्ट मानव के जीवन से सम्पृक्त हैं। उसके जीवन से एक भी अछूती नहीं हैं। ग्राज भी मानव इन घटनाचकों का येन-केन प्रकारेण स्वयं अनुभव भी करता है। दूसरों के जीवन में घटित होता देखता भी है भ्रौर सुनता भी है। यही कारण है कि ग्रन्थकार ने कथा का ग्रवलंबन/माध्यम लेकर अनुभूतिपरक, स्ष्ट एवं श्रुत घटनाओं का सजीव चित्रण किया है। सिद्धिष स्वयं कहते हैं:—

इह हि जीवमपेक्ष्य मया निजं मदिदमुक्तमदः सकले जने । लगति सम्भवमात्रतया त्वहो, गदितमात्मनि चारु विचार्यताम् ।

(प्रथम खण्ड पृ. १३६)

अर्थात् मैंने मेरे जीव की अपेक्षा (माध्यम) से यहाँ जो कुछ कहा है वह प्राय: कर सब जीवों के साथ भी घटित होता है। जिन उपर्युक्त घटनाओं का वर्णन किया गया है, वे घटनायें आपके साथ घटित होती हैं या नहीं? इस पर आप अच्छी तरह विचार करें।

इस ग्रन्थ में एक महत्त्व की बात का स्थल-स्थल पर विशेष रूप से लेखक ने वर्णन किया है, जो प्रत्येक मानव के लिये मननीय, अनुकरणीय और आचरणीय है। वह वर्णन है:— कथानायक जीव मोहप्लावित होकर, घ्रकरणीय, ग्रशोभनीय, लज्जनीय, ज्ञ बन्यतम कुकृत्य/दुष्कर्म पापों का श्राचरण करता है, जनसमूह को त्रस्त एवं पीड़ित करता है। उस समय जब सद्धर्माचारों से पूछा जाता है—'भगवन्! यह ग्रधमाचरण क्यों करता है?' प्रश्न का उत्तर देते हुए श्राचार्य भगवान् या केवली कहते हैं:—'इसमें इसका/ग्रात्मा का कोई दोष नहीं है। यह तो पूर्णरूपेण निर्दोष है, निर्मलतम है, पित्र है। यह तो मोहराज का जाल है। मोहराज के सेनानियों—कोघादि चार कथायों, पांचों इन्द्रियों के विकारों—तथा भिवतव्यता के जाल में फंसा हुग्रा प्राणी है। इनसे जकड़ा हुग्रा है ग्रीर श्राकान्त है। ये दुर्गुण ही इसको श्रग्रसर बना-कर, इसके परम हितेषी बनकर, इसके माध्यम से अपने श्रधमाध्यम कार्यों की सिद्धि करते हैं ग्रीर प्राणी को भवचक्र में परिश्रमण कराते हैं। वस्तुतः इन कार्यों में इसका कोई दोष नहीं है।' ग्रन्त में उपसहार में कहते हैं—'भव्यजनों! यह प्राणी घृणा योग्य नहीं है, ग्रपितु इसमें व्याप्त दुर्गुण ही हेय हैं, घृणा करने योग्य हैं, त्याज्य हैं। भवमुक्त होने के लिये इन दुर्गुणों का त्याग करो।'

#### श्रन्य संस्कररा

गद्य-पद्यात्मक यह चम्पूकाव्य विशालकाय ग्रन्थ है। अनुष्टुब् श्लोक पद्धित से इसका श्लोक परिमाण १६००० (सोलह हजार) है। रचना शंली प्रांजल, वैदग्ध्यपूर्ण और उपमानात्मक होने से इसका अध्ययन करना, विषय गाम्भीयं और रहस्य को समभना प्रत्येक के लिये सुकर नहीं है; ग्रतः परवर्ती ग्रन्थकारों ने इसके सारांश के रूप में भी कृतियों का निर्माण किया है। वे हैं—

१. उपिमिति-भव-प्रपंचा नाम समुच्चय: कर्ता खरतरगच्छ संस्थापक वर्द्धमानसूरि: समय ११वीं शताब्दी (१०६० से १०८०) यह कृति प्रकाशित हो चुकी है।

इसी का संक्षिप्त हिन्दी ग्रनुवाद श्री कस्तूरमलजी बांठिया ने किया था जो श्री जिनदत्तसूरि मण्डल, ग्रजमेर से प्रकाशित हो चुका है।

२. उपिमिति-भव-प्रयंच कथा सारोद्धार : चन्द्रगच्छीय श्री देवेन्द्रसूरि : र० सं० १२६८ : क्लोक परिमाण ५७३० : यह कृति केसरबाई ज्ञान मन्दिर, पाटण से सं० २००६ में प्रकाशित हो चुकी है ।

इसी का गुजराती अनुवाद श्री मंगलविजयजी गरिए ने किया है। यह अनु-वाद तीन भागों में श्री वर्धमान जैन तत्त्व ज्ञान प्रचारक विद्यालय, शिवगंज से सं० २०२३ में प्रकाशित हो चुका है।

३. उपमितिभवप्रपंचाकथोद्धार : हंसरत्न : इसको एक मात्र प्रति डेला उपाश्रय ज्ञान भण्डार, ग्रहमदाबाद में प्राप्त है । कृति ग्रप्रकाशित है ।

- ४. उपिमितिभवप्रपंचोद्धार (गद्य) : देवसूरि : श्री विमलचन्द्र गिएा के अनुरोध से रचित : श्लोक परिमारा २३२८ : इसकी प्रति पाटन के ज्ञान भण्डार में प्राप्त है । कृति अप्रकाशित है ।
- प्र. राजस्थानी/हिन्दी ग्रनुवाद : श्री भंवरलालजी नाहटा की सूचनानुसार इसकी प्रति श्री जिनदत्तसूरि मण्डल, ग्रजमेर के संग्रहालय में हस्त० प्रति के रूप में प्राप्त है।

उपिति-भव-प्रपंच कथा के मुद्रित संस्करण-

मूल ग्रन्थ के ग्रभी तक तीन संस्करण विभिन्न संस्थाओं द्वारा निकल चुके हैं:—

- १. डॉ. हर्मन जेकोबी और पीटर्सन के संयुक्त सम्पादकत्व में बीबीलोथिया इण्डिया की सीरीज में सन १८६६ से १६१४ के मध्य में बंगाल एशियाटिक सोसा-यटी द्वारा प्रकाशित ।
- २. देवचन्द लालभाई पुस्तकोद्धार फण्ड, सूरत/बम्बई से दो भागों में सन् १६१८-१६२० में प्रकाशित ।
- ३. भारतीय प्राच्यतत्त्व प्रकाशन समिति, पिण्डवाडा से वि० सं० २०३४ में दो भागों में प्रकाशित ।

मूल ग्रन्थ के तीनों ही संस्करए। ग्राज ग्रप्राप्त हैं।

#### ग्रनुवाद

- डब्ल्यू किरफेल ने सर्वप्रथम इसका जर्मन भाषा में अनुवाद किया था जो सन् १६२४ में प्रकाशित हुआ था।
- २. श्री मोतीचन्द गिरधरलाल कापड़िया ने इसका गुजराती भाषा में अनुवाद किया था जो तीन भागों में जैन धर्म प्रसारक सभा, भावनगर से सन् १६२४-१६२६ में प्रकाणित हुन्ना था।

श्री कापड़िया ने ''श्री सिद्धिषि'' के नाम से प्रस्तुत ग्रन्थ के ग्रध्ययन के रूप में विशाल पुस्तक भी लिखी थी। यह कृति भी जैन धर्म प्रसारक सभा, भावनगर से प्रकाशित हुई थी।

३. श्री नाथूराम प्रेमी ने केवल प्रथम प्रस्ताव का हिन्दी अनुवाद किया था, जो आज से ६० वर्ष पूर्व हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर, कार्यालय, बम्बई से प्रकाशित हुआ था। ये तीनों भाषाभ्रों के अनुवाद भी स्नाज अप्राप्त हैं।

#### प्रस्तुत स्रनुवाद

इस प्राचीनतम मौलिक उपन्यास का पूर्ण हिन्दी अनुवाद न होने से हिन्दी-भाषी पाठक अद्यावधि इसके अध्ययन से वंचित रहे। यह गौरव का विषय है कि यह हिन्दी अनुवाद आज प्रकाशित हो रहा है। इसके प्रकाशन का सारा श्रेय वस्तुतः श्री देवेन्द्रराजजी मेहता, सचिव, राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर के हिस्से में ही जाता है। इन्हीं की सतत प्रेरणा से यह अनुदित होकर प्रकाश में आ रहा है। अतः साहित्य जगत् की दिष्ट में वे धन्यवादाई हैं।

पूर्वकृत अनुवाद भूलानुसारी न होने से लगभग ४ वर्ष पूर्व श्री मेहताजी ने मुक्त से अनुरोध किया था कि मैं इस अनुवाद का संशोधन एवं सम्पादन कर दूं। मेरी अनिच्छा होते हुए भी उनके प्रेम के वशीभूत होकर मैंने उनका अनुरोध स्वी-कार कर लिया था। अनिच्छा का कारण था कि अनुवाद करना सरल है, किन्तु उसका संशोधन लेखक की शैली में ही करना अत्यन्त जटिल एवं अतीव दुष्कर कार्य है तथा कष्ट-साध्य है। तथापि श्रम एवं समय-साध्य होने पर भी श्री मेहताजी की सतत प्रेरणा से मैंने निष्ठापूर्वक इसका संशोधन किया।

मैंने प्रथम प्रस्ताव का अनुवाद स्वतन्त्र रूप से किया और शेष प्रस्तावों का मूलानुसारी संशोधन किया।

प्रस्तुत अनुवाद न तो शब्दशः अनुवाद ही है और न सारांशात्मक है। मूल लेखक के किसी भी विशिष्ट शब्द को नहीं छोड़ते हुए, कथा एवं भाषा के प्रवाह को अक्षुण्ण रखते हुए मैंने अनुवाद करने का प्रयत्न किया है। साधारणतः भाषा भी संस्कृतनिष्ठ न रखकर जनसाधारण की ही भाषा का प्रयोग किया है, किन्तु विषय-गाम्भीय के अनुसार कुछ कठिन शब्दों का समावेश भी करना पड़ा है।

मैंने इस अनुवाद में देवचन्द लालभाई पुस्तकोद्धार फण्ड से प्रकाशित संस्करण को ही मूल आधार बनाया है। शोध-छात्रों की सुविधा के लिये इस संस्करण का कौन से पृष्ठ का और कौन से पद्यांक का अनुवाद चल रहा है? इसका संकेत मैंने पाद-टिप्पणी में सर्वत्र पृष्ठांक देकर किया है। साथ ही पद्यांक भी अनुवाद के साथ ही ] कोष्ठक में दिये हैं।

यद्यपि ग्रनुवाद ग्रीर संशोधन मैंने निष्ठा के साथ किया है तथापि यदि किसी स्थल पर मूल लेखक की भावना के विपरीत अनुवाद कर दिया हो, या कहीं अनुवाद में स्खलना रह गई हो ग्रथना प्रूफ संशोधन में ग्रशुद्धियां रह गई हों, इसके लिये मैं क्षमाप्रार्थी हूँ ग्रीर सुविज्ञ पाठकों से ग्रनुरोध करता कि शृटियों को परिमाजित कर मुफे उपकृत करें।

मानवता के जीवन्त प्रतीक, सेवावती, घर्मनिष्ठ श्री देवेन्द्रराजजी मेहता का मैं ग्रत्यन्त ग्राभारी हूँ कि जिनकी सतत प्रेरणा एवं सुयोग्य संबल के कारण मैं इस कार्य को सम्पन्न कर सका।

श्रन्त में, मैं मेरे सद्धर्माचार्य खरतरगच्छ विभूषण पूतात्मा स्वर्गीय श्राचार्य श्री जिनमिणसागरसूरिजी महाराज का ग्रत्यम्त ऋणी हूँ कि उनके वरद हस्त एवं कृपापाथेय के कारण ही मेरे जैसा श्रल्पज्ञ/क्षुद्र-व्यक्ति साहित्यिक-यज्ञ में एक श्राहुति देने में सक्षम हो सका।

आहियन मुक्ला = सं0 २०४१ जयपुर

म. विनयसागर

## **ऋाशीर्वच**न

🔲 ग्राचार्य श्री हस्तिमल जी म॰ सा॰

उपिमिति-भव-प्रपंच कथा (यह रूपक शैली का एक संस्कृत कथा ग्रन्थ है) ग्रन्थ के रचनाकार विद्वद्वर्य सिद्धिष गिए ने इसकी रचना करके विषय-कषाय के पंक में निमग्न संसारी जीवों को त्याग-विराग की भूमिका पर ग्रारोहण करने के लिये एक बड़ा सरल ग्रालम्बन दिया है, एतदर्थ अध्यात्म चेतना के जिज्ञासु उनके सदा कृतज्ञ रहेंगे, ऐसा विश्वास है।

संसारी जीव हिंसा, मृषावाद, चोरी, अब्रह्म श्रौर परिग्रह तथा क्रोघ, मान, माया, लोभ ग्रौर मोह के ग्रधीन होकर, शब्दादि विषयों का रसिक बनकर विविध योनिग्रों में भटकता ग्रौर कष्ट उठाता है। ये ही भव विस्तार के कारए। हैं। ग्रौर, सदागम--सम्यक् श्रुति से भव-मुक्ति का द्वार प्राप्त होता है।

सर्वविदित बात है कि त्यागी मुनिग्नों की भक्ति भोग-वैभव के निमन्त्रण से नहीं होती, त्यागी की भक्ति त्याग से ही होती है। फिर भी परम्पराजन्य संस्कारों से व्यवहार दृष्टि वाले पात्र के लिये कही गई वैसी घटना, जैसा कि साहित्य विशारद श्री देवेन्द्रमुनि जी ने प्रस्तावना में कहा है—जो व्यक्ति परमात्म-स्वरूप की साकारता में श्रद्धा रखते हैं, उनके लिए जिनपूजा (पृ० ४८६), जिनाभिषेक (पृ० २१८) जैसे प्रसंग पठनीय हो सकते हैं! (प्रस्तावना पृ० ६५) उनको साहजिक समभ, अपने-श्रपने दृष्टिकोगा के श्रनुसार, पाठक लेखक के मूल उद्देश्य पर ध्यान रखें, हंस दृष्टि से क्षीर-नीर का विवेकी होकर वीतराग भाव को जगाने वाले निरारंभी साधनों को ग्रहण करें एवं शब्दादि विषय श्रीर काम-कोधादि विकारों से दूर रहकर श्रात्मलक्षी जीवन बनायें, इसी में स्व-पर का कल्याण है।

ग्राशा है, पाठक इसके पठन-पाठन से ग्रान्तरिक विकारों का शमन कर भव-प्रपंच से मुक्ति मिलाने में प्रयत्नशील होंगे ।

६ जुलाई, १६५४

यही शुभेच्छा।

## **ग्राशीर्वच**न

🗌 भ्राचार्य श्री पद्मसागर सुरि जी म॰ सा॰

मुक्ते यह जानकर बड़ी प्रसन्नता हुई कि पूज्य विद्वान् शिरोमिंगि श्री सिद्धिष गिंगि की श्रपूर्व रचना उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा का हिन्दी श्रनुवाद शीघ्र प्रकाशित होने जा रहा है।

हिन्दी साहित्य के क्षेत्र में इस महान ग्रन्थ का प्रवेश जैन जगत् के लिये बहुत उपयोगी सिद्ध होगा।

वैराग्य से परिपूर्ण इस ग्रन्थ के स्वाध्याय से जनमानस में दर्शन शुद्धि का परम साधन स्वरूप परमात्म-भक्ति एवं जिनपूजा तथा धर्मश्रद्धा के गुर्णों में ग्रिभिनृद्धि होगी। जीवन के गहन तत्त्वों की खोज में उन्हें ज्ञान का एक नया प्रकाश मिलेगा। साथ ही ज्ञानियों के विचारों को जीवन के ग्राचार में प्रतिष्ठित करने की प्रेरणा भी मिलेगी। इस ग्रन्थ के पठन से रत्नत्रयी की प्राप्ति ग्रीर शुद्धि सरल/ सहज बनेगी, ऐसी मेरी श्रद्धा है।

इस ग्रन्थ के अनुवादक, सम्पादक व प्रकाशकों को मैं इस कार्य के लिये हार्दिक घन्यवाद देता हूँ।

इस ग्रन्थ के स्वाघ्याय द्वारा अनेक जीवों के हृदय-पटल में सद्भावना ग्रौर मानवता के गुएा विकसित हों, यही मेरी शुभ-कामना है।

दि० ३०-च-च्४ पाली (राज०)



#### प्रस्तावना

भगवान् महावीर विहार यात्रा पर थे। चलते-चलते, वे जब उस वन के निकट पहुँचे, जिसमें चण्डकौंशिक विषधर रहता था, तब वहाँ पर गायें चरा रहे ग्वालों ने महावीर से कहा—'इधर, एक भयञ्कर सर्प रहता है। ग्रतः ग्राप इधर से न जाकर, उधर वाले रास्ते से चले जावें।'

ग्वालों के कथन का, महावीर पर जरा भी ग्रसर त हुआ। वे, निर्विकार भाव से, ग्रपने पथ पर श्रागे बढ़ चले।

ग्वालों ने, उन्हें उसी रास्ते पर जाते देखा, जिस पर जाने से उन्होंने उन्हें मना किया था, तो वे भयभीत ग्रौर ग्राशंकित मन से सोचने लगे —'यह संत, ग्रब बच नहीं सकेगा, शायद!'

मैंने, ग्रागमों में उल्लिखित इस घटना-क्रम पर जब-जब भी चिन्तन किया, मुभे लगा—'भय, सर्प की विकरालता में नहीं है, उसके जहरीलेपन में भी नहीं है। ग्रापितु, व्यक्ति के ग्रपने मन में भय रहता है। कोई भी व्यक्ति, जब स्वयं कोध से भरा होता है, तब उसे, सर्वत्र कोध ही कोध नजर ग्राता है। उसके मन में, जब ग्रामित समाई होती है, तब, सारा संसार उसे ग्रामित दिखलाई पड़ता है। ईर्ष्या, देष, कुण्ठा और संत्रासों से परिपूरित मन, सारे संसार में, ग्रपनी ही कलुधित कालिमा को छाया हुग्रा देखता है। ग्रोर, ग्रपने मन में जब शान्ति हो, सन्तोष हो, निर्मलता हो, समता हो, सरलता हो, ग्रामरता हो; तब, विश्व का सारा वातावरण भी उसे शान्त सन्तुष्ट, निर्मल ग्रादि रूपों में दिष्टगोचर होगा।

वन-वन विहारी महावीर का मन, शान्ति, सन्तुष्टि, सहजता, समता, सरलता आदि मानवीय गुर्गों से ले कर दयालुता, परदुःख कातरता आदि अति-मानवीय गुर्गों को भी अपने में प्रतिष्ठापित कर चुका था। मृत्यु का भय, हमेशा-हमेशा के लिये उसमें से विगलित हो चुका था और उसके स्थान पर उसमें अनन्त अमरता समाहित हो चुकी थी। ऐसे में, खालों के भय-आशंका पूरित निवेदन से, भला वे क्यों सहमते ? अपना पथ-परिवर्तन क्यों करते ?

ग्वालों द्वारा निषिद्ध पथ पर, श्रपने इढ़ कदम बढ़ाने के पीछे, महावीर का यह श्राशय भी नहीं था कि वे उन ग्वालों के ग्राम्य-मन पर प्रभाव डालना चाहते हों

कि निर्ग्रन्थ संत, काल की विकरालता से भी भयभीत नहीं होते। बर्ल्क, उनके मन में, ग्वालों के पूर्वोक्त कथन-श्रवण से प्रादुर्भूत वह करुणापूरित भाव ग्रान्दोलित हो उठा था, जिसमें, पापी चण्डकौशिक के विद्वोही-मन में भरी विकरालता को विगलित करके, उसके स्थान पर, उसमें ग्रमृतत्व समाहित कर देने की चाह निहित रही थी।

वस्तुत:, स्वयं के अभ्युदय और उत्कर्ष की परम-समृद्धि को सम्प्राप्त कर लेना 'जिनत्व' और 'केविलत्व' की साधना की सफलता का द्योतक हो सकता है, पर, 'तीर्थङ्करत्व' की चरितार्थता तो तभी सार्थक बन पाती है, जब एक केवली, एक जिन, भव-भयत्रस्त मानवता के मन में अमृतत्व को प्रतिष्ठित कर पाने में सफल बनता है। महावीर के उक्त आचरण में, गोपालों द्वारा वर्जित मार्ग पर ही अग्रसर होने के मूल में, महावीर के तीर्थङ्करत्व की सफलता और चरितार्थता का एक सार्थक चिरस्थायी मानदण्ड स्थापित होने का संयोग पूर्व निर्धारित था; इस बात को, वे बखूबी जानते थे।

महावीर जानते थे कि चण्डकौशिक के मन में बसी विकरालता को, भयंकरता को निकाल कर फेंक देने के बाद, एक बार उसमें ग्रमृत-ज्योति जगमगा उठी, तो फिर उसका सारा जीवन, ग्रपने ग्राप ज्योतिर्मय बन जायेगा।

महर्षि सिद्धिष प्रगीत, 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा के प्रस्तावना-लेखन के इस प्रसङ्ग में, ग्रागम-विग्तित उक्त घटनाकम ग्रीर उससे जुड़ा मेरा चिन्तन, ग्राज मुफे सहसा स्मरण हो ग्राया। इसलिए कि महर्षि सिद्धिष का ग्राणय भी 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' के प्रणयन के प्रसङ्ग में, बहुत कुछ वैसा ही रहा है, जैसा कि किसी तीर्थेङ्कर के पित्र जीवन-दर्णन के ग्रध्ययन-मनन, चिन्तन से ग्राप्लावित ग्राचरण में प्रतिस्फूर्त होना चाहिए। सिद्धिष जानते थे—चण्डकौशिक की भयङ्करता, बाह्य जगत् की भयङ्करता पर ग्राधारित नहीं थी, बित्क उसका ग्राधार, उसके मन में, उसके ग्रन्तस् में, गहराई तक जड़ें जमाये बैठा था। रावण भी, इसलिए 'राक्षस' नहीं था कि जगत् का बाह्य परिवेश राक्षसी था, बित्क, वह इसलिए राक्षस था कि उसका स्वयं का समग्र ग्रन्तःकरण 'राक्षसत्व' से, 'रावणत्व' से सराबोर रहा।

इसलिए, 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' के प्रगायन का श्रमसाध्य दायित्वपूर्ण ग्राचार, इस ग्राशा के साथ निभाया कि यदि एक जीवात्मा का ग्रन्त:करण भी, ज्ञान के ग्रालोक से एक बार जगमगा उठा, तो उसका समग्र जीवन, ज्योतिर्मय बनने में देर नहीं लगेगी। इस ग्राशय को, उन्होंने ग्रपने इस कथा-ग्रन्थ में स्वयं स्पष्ट किया है—'इस ग्रन्थ को मैं इसलिए बना रहा हूँ कि इसमें प्रतिपादित ज्ञान ग्रादि का स्वरूप, सर्वजन-ग्राह्य हो सकेगा। यदि, कदाचित् ऐसा न भी हो सका, तो भी, संसार के समस्त प्राणियों में से किसी एक प्राणी ने भी, इसका ग्रध्ययन,

मनन और चिन्तन करके, ग्रपने भ्राचरण को शुद्धभाव रूप में परिणमित कर लिया, भीर वह सन्मार्गपर स्रा लिया, तो मैं स्रपने इस परिश्रम को सफल हुस्रा मानू गा।'म

#### संस्कृत भाषा एवं साहित्य का विकास-क्रम

'सम्' उपसर्ग पूर्वक 'कृ' घातु से निष्पन्न शब्द है—-'संस्कृत'। जिसका ग्रर्थ होता है - 'एक ऐसी भाषा, जिसका संस्कार कर दिया गया हो।' इस संस्कृत भाषा को 'देववाणी' या 'सुरभारती' ग्रादि कई नामों से जाना/पहिचाना जाता है। ग्राज तक जानी/बोली जा रही, विश्व की तमाम परिष्कृत भाषाग्रों में प्राचीनतम भाषा 'संस्कृत' ही है। इस निर्णय को, विश्वभर का विद्वद्वृन्द एक राय से स्वीकार करता है।

भाषा-वैज्ञानिकों की मान्यता है कि विश्व की सिर्फ दो ही भाषाएं ऐसी हैं, जिनके बोल-चाल से संस्कृतियों/सभ्यताग्रों का जन्म हुग्ना, ग्रौर, जिनके लिखने/पढ़ने से व्यापक साहित्य/वाङ्मय की सर्जना हुई। ये भाषाएं हैं—-'ग्रार्यभाषा' ग्रौर 'सेमेटिक भाषा'। इनमें से पहली भाषा 'ग्रार्यभाषा' की दो प्रमुख शाखाएं हो जाती हैं—-पूर्वी ग्रौर पश्चिमी।पूर्वी शाखा का पुन: दो भागों में विभाजन हो जाता है। ये विभाग हैं—-ईरानी ग्रौर भारतीय।

ईरानी भाषा में, पारसियों का सम्पूर्ण मौलिक धार्मिक साहित्य लिखा पड़ा है। इसे 'जेन्द अवेस्ता' के नाम से जाना जाता है। भारतीय शाखा में 'संस्कृत' भाषा ही प्रमुख है। जेन्द अवेस्ता की तरह, संस्कृत भाषा में भी समग्र भारतीय धार्मिक साहित्य भरा पड़ा है। आज के भारत की सारी प्रान्तीय भाषाएं, द्रविड़ मूल की भाषाओं को छोड़ कर संस्कृत से ही निःसृत हुई हैं। संस्कृत, समस्त आर्यभाषाओं में प्राचीनतम ही नहीं है, बिल्क, उसके (आर्यभाषा के) मौलिक स्वरूप को जानने/समभने के लिये, जितने अधिक साक्ष्य, संस्कृत भाषा में उपलब्ध हो जाते हैं, उतने, किसी दूसरी भाषा में नहीं मिलते।

पश्चिमी शाखा के श्रन्तर्गत श्रीक, लैटिन, ट्यूटानिक, फ्रेंच, जर्मन, श्रंग्रेजी श्रादि सारी यूरोपीय भाषायें सम्मिलित हो जाती हैं। इन सब का मूल उद्गम 'श्रार्यभाषा' है।

संस्कृत भाषा के भी दो रूप हमारे सामने स्पष्ट हैं—वैदिक ग्रौर लौकिक, यानी लोकभाषा । वैदिक संहिताग्रों से लेकर वाल्मीकि के पूर्व तक का सारा साहित्य वैदिक भाषा में है । जब कि वाल्मीकि से लेकर ग्रद्यन्तनीय संस्कृत रचनाग्रों तक का विपुल साहित्य 'लौकिक संस्कृत' में गिना जाता है, यही मान्यता है विद्वानों की ।

१. उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा—प्रथम प्रस्ताव, पृष्ठ १०३

दर ग्रसल, ग्रायों के पुरोहित वर्ग ने, ग्रपने घामिक किया-कलापों के लिए जिस परिष्कृत/परिमाजित भाषा को ग्रङ्गीकार किया, वही भाषा, संहिताग्रों, ब्राह्मणों, ग्रारण्यकों ग्रीर उपनिषदों का माध्यम बनी । कालान्तर में इसके स्वरूप-व्यवहार में घीरे-धीरे होता ग्राया परिवर्तन, जब स्थूल रूप में दिष्टगोचर होने लगा, तब उसे पुनः परिष्कृत करके, एक नये व्याकरण शास्त्र के नियमों में ढाल कर, नया स्वरूप प्रदान कर दिया गया । इस नये परिष्कृत स्वरूप को ही लौकिक संस्कृत के नाम से जाना गया ।

कुछ ग्राधुनिक भाषा-शास्त्रियों की मान्यता है—संस्कृत का साहित्य भण्डार, यद्यपि काफी प्रचुर है, तथापि, उसे जन-साधारएा के बोल-चाल/पठन-पाठन की भाषा बनने का गौरव, कभी नहीं मिल पाया। इन विद्वानों की दृष्टि में, संस्कृत एक ऐसी भाषा है, जिसमें, सिर्फ साहित्यिक सर्जना भर की सामर्थ्य रही, श्रौर है। उसकी यह कृत्रिमता ही, उसे शिष्ट व्यक्तियों के दायरे तक सीमित बनाये रही। इसलिए, इसे 'भाषा' कहने की बजाय 'वार्गी' 'भारती' ग्रादि जैसे समादरएीय सम्बोधन दिये गये।

किन्तु, उपलब्ध लौकिक साहित्य में ही कुछ ऐसे श्रन्तः सूत्र उपलब्ध होते हैं, जिनसे, यह स्पष्टतः फिलत होता है कि 'संस्कृत' शिष्ट, विष्र, पुरोहित वर्ग के सामान्य व्यवहार की भाषा तो थी ही, साथ ही, यह एक बड़े जन-समुदाय के बीच भी बोल-चाल के लिए ब्यवहार में लायी जाती थी।

यह बात श्रलग है कि इसी मुद्दे को लेकर, विद्वानों में दो श्रलग-श्रलग प्रकार की मान्यताएं उभर कर सामने श्रा चुकी हैं। एक दृष्टि से, 'संस्कृत' मात्र साहित्यिक भाषा थी। बोल-चाल की सामान्य भाषा 'श्राकृत' थी। दूसरे मत में—संस्कृत, भारतीय जन-साधारण के बोल-चाल की भी भाषा रही। किन्तु, श्राकृत भाषा के उदय के फलस्वरूप, इसका व्यवहार-क्षेत्र कम होता चला गया। तथापि, शिष्ट-वर्ग में, इसका दैनंदिन उपयोग व्यवहार में बना रहा।

ग्रायिवर्त के विद्वान् बाह्मण 'शिष्ट' माने जाते थे। भले ही, संस्कृत का परिपक्व बोध उन्हें हो, या न हो। पर, ग्रानुवंशिक परम्परा से, उनके बोल-चाल में, शुद्ध संस्कृत का प्रयोग श्रवश्य होता रहा। यही वजह थी, उनके प्रयोगों को ग्रादर्श मानकर, दूसरे लोग भी, उनकी देखा-देखी शब्दों का शुद्ध प्रयोग किया करते थे। इन शब्दों के उच्चारण में श्रश्चिद्ध होती रहे, यह एक दूसरी बात थी। क्योंकि वे,

एतस्मिन् ग्रार्यावर्ते निवासे ये ब्राह्मणाः कुम्भीषान्याः ग्रलोलुपाः ग्रगृद्धमानकारणाः किञ्चिदन्तरेण कस्याश्चित् विद्यायाः पारङ्गताः, तत्र भवन्तः शिष्टाः । शिष्टाः शब्देषु प्रमाणम् ।

संज्ञा पदों के रूप में, प्रायः प्राकृत शब्दों को ही संस्कृत जैसा रूप देकर प्रयोग करते थे। कई स्थानों पर, क्रियापदों में भी श्रशुद्धियाँ देखी जा सकती हैं। बहुत कुछ ऐसा ही श्रन्तर, रामायण में देखने को मिल जाता है।

ब्राह्मणों की भुद्ध वाणी और जनसाधारण की संस्कृत भाषा में स्पष्ट अन्तर पाया जाता है। महाभाष्यकार पतञ्जिल ने अपने भाष्य में 'सूत' शब्द की व्युत्पत्ति पर, एक वैयाकरण और एक सारथी के बीच हुए विवाद का आख्यान दिया है। महिष पाणिनि ने भी, ग्वालों की बोली में प्रचलित शब्दों का, और धूत-कीड़ा सम्बन्धी प्रचलित शब्दों का भी उल्लेख किया है। बोल-चाल में प्रयोग आने वाले अनेकों मुहावरों को भी पाणिनि ने भरपूर स्थान दिया है। जैसे—दण्डा-दण्डि, केशा-केशि, हस्ता-हस्ति आदि। महाभाष्य में भी, ऐसे न जाने कितने प्रयोग मिलेंगे, जिनका प्रयोग आज भी ग्राम्य-बोलियों तक में मिल जायेगा।

महर्षि कात्यायन के समय, संस्कृत में नये-नये शब्दों का समावेश होने लगा था। नये-नये मुहावरों का प्रयोग होने लगा था। जैसे—पािशानि ने 'हिमानी' ग्रौर 'ग्ररण्यानी' शब्दों को स्त्रीलिङ्ग-वाची शब्दों के रूप में मान्यता दी थी। किन्तु, कात्यायन के समय तक, ऐसे शब्दों का प्रचलन, कुछ मायनों में रूढ़ हो चुका था। या फिर उनका अर्थ-विस्तार हो चुका था। उदाहरए के रूप में, पािशानि ने 'यवनानी' शब्द का प्रयोग 'यवन की स्त्री' के लिये किया था। यही शब्द, कात्यायन काल में 'यवनी लिपि' के लिए प्रयुक्त होने लगा था।

पाणिनि का समय, विक्रम पूर्व छठवीं शताब्दी, कात्यायन का समय विक्रम पूर्व चौथी शताब्दी, और पातञ्जलि का समय विक्रम पूर्व दूसरी शताब्दी माना गया है। पाणिनि से पूर्व, महर्षि यास्क ने 'निरुक्त' की रचना की थी। निरुक्त में, वेदों के कठिन शब्दों की व्युत्पत्तिपरक व्याख्या की गई है। निरुक्तकार की दृष्टि में, सामान्यजनों की बोली, वैदिक संस्कृत से भिन्न थी। इसे इन्होंने 'भाषा' नाम दिया। और, वैदिक कृदन्त शब्दों की जो व्युत्पत्ति बतलाई, उसमें, लोक-व्यवहार में प्रयोग ग्राने वाले धातु-शब्दों को ग्राधार माना। 6

एच. याकोबी—इस रामायग्रा—पृष्ठ-११५

२. २-४-५६ ग्रष्टाध्यायी सूत्र पर भाष्य,

३. करोतिरमूत प्रादुर्भावे इष्टः, निर्मेलीकरणे चापि विद्यते । पृष्ठं कुरु, पादौ कुरु, उन्मृदानेति गम्यते । ——महाभाष्य १-३-१

४. हिमारण्ययोर्महस्त्वे ।

<sup>--</sup>१-१-११४ पर वार्तिक

५. यवनाल्लिप्याम्--४/१/१२४ पर वार्तिक,

६. भाषिकेम्यो भातुम्यो नैगमाः कृतो भाष्यन्ते ।

संस्कृत के उन तमाम शब्दों का उल्लेख भी निरुक्त में किया गया है, जो संस्कृत से प्रान्तीय भाषात्रों में, या तो रूपान्तिरत हो चुके थे, या फिर उन्हें विशिष्ट प्रयोगों में काम लिया जाता था। पािशानि ने 'प्रत्यभिवादेऽशूद्रे' सूत्र के उदाहरशा के रूप में 'ग्रायुष्मान् एधि देवदत्त' जैसे उदाहरशों के साथ-साथ, ग्रलग-ग्रलग क्षेत्रों में प्रयुक्त ग्रौर रूपान्तिरत शब्दों एवं मुहावरों का भी पर्याप्त प्रयोग किया है। जिससे यह स्वतः प्रमाशित हो जाता है कि निरुक्तकार की ही भांति पािशानि ने भी 'संस्कृत' को 'भाषा' माना है।

भारत के स्रनेकों संस्कृत प्रेमी राजास्रों ने, यह नियम बना रखा था कि उनके स्रम्तः पुर में संस्कृत का प्रयोग किया जाये। राजशेखर ने इस प्रसंग की प्रामाणिकता के लिये साहसाङ्कृपदवीधारी उज्जयिनी नरेश विक्रम का उल्लेख किया है। अर्ौर, इसी सन्दर्भ में ग्यारहवीं शताब्दी के सुप्रसिद्ध राजा धारानरेश भोज का नाम भी लिया जा सकता है। ये सारे प्रमाण स्वतः बोलते हैं कि संस्कृत, मात्र प्रंथों में प्रयुक्त की जाने वाली भाषा नहीं थी, ग्रापितु वह 'लोक-भाषा' थी। बाद में 'लोक' शब्द से जन-साधारण का बोध न करके, मात्र 'शिष्ट' व्यक्तियों का ही बोध किया जाने लगा, ऐसा प्रतीत होता है।

वाहमीकि रामायगा के मुन्दरकाण्ड में, सीताजी के साथ, किस भाषा में बातचीत की जाये? यह विचार करते हुए, हनुमान के मुख से, वालमीकि ने कहलवाया है — 'यदि द्विज के समान, मैं संस्कृत वाग्गी बोलू गा, तो सीताजी मुभे रावगा समभकर डर जायेंगी।' वस्तुत:, भाषा भव्द, उस बोली के लिए प्रयुक्त होता है, जो लोक-जीवन के बोलचाल में प्रयुक्त होती है। महिष यास्क ने और महिष पागिनि ने भी, इसी अर्थ में 'भाषा' शब्द का प्रयोग किया है। सिर्फ एक बात अवश्य गौर करने लायक है। वह यह कि 'भाषा' के अर्थ में 'संस्कृत' शब्द का प्रयोग, इन पुरातन-ग्रंथों में नहीं मिलता।

वाक्य-विश्लेष्ण, तथा उसके तत्त्वों की समीक्षा करना, किसी भाषा का संस्कार कहा जाता है। प्रकृति, प्रत्यय ग्रादि के पुनः संस्कार द्वारा 'संस्कृत' होने

शवितर्गतिकर्मा कम्बोजेष्वेव भाष्यते । विकारमस्यार्थेषु भाष्यन्ते शव इति । दातिर्लव-नार्थे प्राच्येषु, दात्रमुदीच्येषु । —िनिहक्त-२/२

२. काव्यमी**मां**सा—पृष्ठ-५०

३. संस्कृत शास्त्रों का इतिहास—पं. बलदेवजी उपाध्याय, पृष्ठ ४२८-४३, काशी—१९६६

४. यदि वाचं प्रदास्यामि द्विजातिरिव संस्कृताम् ।
 रावर्ण मन्यमाना मां सीता भीता भविष्यति ।।

<sup>—</sup>वाल्मीकि रामायरा, सुन्दरकाण्ड ५-१४

४. भाषायामन्बध्यायश्च-निरुक्त १-४

६. भाषायां सदवसश्रुवः—ग्रष्टाध्यायी-३/२/१०५

के कारण इसका नाम 'संस्कृत' रखा गया, ऐसा प्रतीत होता है। क्योंकि, वाल्मीकि रामायण के उक्त उदाहरण से ऐसा अनुमानित होता है कि वाल्मीिक के समय में, प्राकृत आदि का उदय, लोक-व्यवहार में प्रचलित भाषा के रूप में हो चुका था। धीरे-धीरे, ये जन-साधारण में प्रधानता प्राप्त करने लगी हों तब, इन भाषाओं से पृथकता प्रदिश्ति करने के लिए इसे 'संस्कृत' नाम दे दिया गया। दण्डी (सप्तम शतक) ने तो स्पष्ट रूप से प्राकृत से इसका भेद प्रदिशत करने के लिए 'संस्कृत' शब्द का प्रयोग 'देववाणी' के लिए किया है।

भाषा-शास्त्रियों का मत है कि—देववागी में, प्राचीन काल में, प्रकृति-प्रत्यय विभाग नहीं था। सम्भव है, तब उसका प्रतिपद पाठ ग्राज की वैज्ञानिक विधि जैसा न दिया जाता हो। इससे देववागी के जिज्ञासुग्रों को न केवल कठिन श्रम करना पड़ता रहा होगा, बिल्क, ग्रधिक समय भी उन्हें देना पड़ता होगा। इसी कारण से, देवताग्रों ने, इसके ग्रध्ययन-ज्ञान की सुगम ग्रौर वैज्ञानिक परिपाटी निर्धारित करने के लिये, देवराज इन्द्र से प्रार्थना की होगी। ग्रौर, तब इन्द्र ने, शब्दों को बीच से तोड़ कर, उनमें प्रकृति-प्रत्यय ग्रादि के विभाग की सरल ग्रध्ययन प्रक्रिया सुनिश्चित की होगी। वाल्मीकि, पािणिन ग्रादि के द्वारा प्रयुक्त 'संस्कृत' शब्द, इसी संस्कार पर ग्राधारित प्रतीत होता है। वैयाकरणों की यह भी मान्यता है कि देवराज इन्द्र द्वारा, इसकी सुगम, वैज्ञानिक एवं व्यावहारिक पद्धित निर्धारित करने, ग्रौर देवों की भाषा होने के कारण, इसे 'देववाणी' या 'दैवी वाक्' कहा जाता था। लोक-व्यवहार में ग्राने पर, इसका जो संस्कार, पािणिन (500 ई. पूर्व) से लेकर पतञ्जिल (200 ई. पूर्व) तक लगातार चलता रहा, उसी से इसे 'संस्कृत' नाम मिला।

इन संस्कर्ताग्रों/वैयाकरणों ने, देववाणी का जो संस्कार किया, उसका, यह भ्रथं कदापि नहीं लेना चाहिये कि पाणिनि से पूर्व काल में, इसका स्वरूप ग्रसंस्कृत ग्रवस्था में था। क्योंकि, व्याकरण का लक्ष्य, भाषा का निर्माण, या उसकी संरचना करना नहीं होता, ग्रपितु, उसके शब्दों का शुद्ध स्वरूप निर्धारण करना होता है। संस्कृत के शब्दों का ग्रस्तित्व, पाणिनि से पहिले था ही, इन्होंने तो मात्र यह निर्देश किया कि 'षष' के स्थान पर 'शश', 'पलाष' के स्थान पर 'पलाश' और 'मंजक' के स्थान पर 'मञ्चक' का प्रयोग, शुद्ध शब्द-प्रयोग है।

पश्चिमी विद्वानों की दिष्ट में, मिश्र देश का साहित्य सबसे प्राचीन माना जाता है। किन्तु, उसकी प्राचीनता, विक्रम से मात्र ४००० वर्ष पूर्व तक जा सकी है। जबकि विज्ञों ने संस्कृत की प्रथम रचना ऋग्वेद को हजारों वर्ष प्राचीन माना है। ऋग्वेद के रचनाकाल के विषय में, विद्वानों ने पर्याप्त मतभेद है। किन्तु,

१. संस्कृतं नाम दैवीवाक् अन्वाख्याता महर्षिभिः ।

गिरात के कुछ स्रकाट्य तकों के बल पर, लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक ने इसका जो रचना-काल बतलाया है, वह, विक्रम से कम से कम छः हजार वर्ष पूर्व का ठहरता है। विश्व में, किसी भी भाषा का ऐसा साहित्य नहीं है, जो स्राज से स्राठ हजार वर्ष पूर्व का हो। इस प्राचीनता के बावजूद, संस्कृत साहित्य की रसवती घारा, स्राज तक स्रविच्छिन्न रूप से सतत प्रवाहशील बनी हुई है। विश्व के अन्य साहित्यों के साथ, स्रविच्छिन्नता की कसौटी पर, संस्कृत साहित्य को जांचा-परखा जायेगा, तो यह साहित्य सबसे महत्त्वपूर्ण सिद्ध होगा।

वेदों की मंत्र-संहिताओं की रचना के बाद इनकी व्याख्या का समय श्राता है। इस समय के ग्रन्थों को 'ब्राह्मण्' नाम से कहा गया है। ब्राह्मणों के बाद 'ग्रारण्यक' ग्रीर फिर 'उपनिषद्' ग्रन्थ रचे गये। इनके बाद का काल, स्पष्ट रूप से वैदिक ग्रीर लौकिक साहित्य के साहित्य का 'संधिकाल' माना जा सकता है। जिसमें, स्मृतियों, पुराणों ग्रीर रामायण व महाभारत जैसे ग्रार्षकाव्यों की रचनाग्रों को लिया जा सकता है। ग्राश्य यह है कि महर्षि वाल्मीकि की रामायण से पूर्व के साहित्य को हम 'वैदिक-साहित्य' ग्रीर रामायण से लेकर ग्राज तक के संस्कृत साहित्य को 'लौकिक-साहित्य' के नाम से श्रिभहित कर सकते हैं। विषय, भाषा, भाव ग्रादि ग्रनेकों इष्टियों से लौकिक साहित्य का विशिष्ट महत्त्व है।

वैदिक साहित्य की यह विशेषता है कि उसमें, विभिन्न देवताथ्रों को लक्ष्य करके यज्ञ-याग आदि के विधान और उनकी कमनीय स्तुतियां संजोयी गई हैं। इसिलये, इस साहित्य को मुख्यतः धर्म-प्रधान साहित्य कहा जाता है। जबिक, लौकिक संस्कृत साहित्य, मुख्यतः लोकवृत्त प्रधान है। इसकी धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष की श्रोर विशेष प्रवृत्ति हुई है। जिससे धर्म की व्याख्या/वर्णना में, वैदिक साहित्य का विशेष प्रभाव स्पष्ट होने पर भी, कई मायनों में नूतनता उजागर हुई है। ऋग्वेद काल में, जिन देवी-देवताओं की प्रतिष्ठा थी, प्रमुखता थी, वे, लौकिक साहित्य की परिधि में आकर गौरा ही नहीं बन जाते, वरन्, उनमें से कुछ के स्थान पर ब्रह्मा, विष्णु और शिव जैसे देवों की उपासना को अधिक महत्त्व मिल जाता है।

तैत्तिरीय, काठक और मैत्रायणी संहिताओं से, गद्य की जिस गरिमा का प्रवर्त्तन होता है, वह गरिमा, ब्राह्मण प्रन्थों में प्रतिष्ठित होती हुई उपनिषद् काल तक, अपना उदात्त स्वरूप ग्रहण कर लेती है। लौकिक साहित्य का उदय होते ही, गद्य का इस हद तक हास होने लगता है कि ज्योतिष् और चिकित्सा जैसे वैज्ञानिक विषयों तक में, छन्दोबद्ध पद्य-परम्परा अपना स्थान बना लेती है। व्याकरण और दर्शन के क्षेत्र में, गद्य का अस्तित्व रहता जरूर है, किन्तु यहाँ पर, वैदिक गद्य जैसा प्रसाद-सौन्दर्य विलीन हो जाता है। और, उसका स्थान दुर्बोधता एवं दुरूहता ग्रहण कर लेती है।

साहित्यिक गद्य की गरिमा भी कथानकों और गद्य काव्यों में दिष्टिगोचर होती है। फिर भी, वैदिक गद्य की तुलना में इसमें कई एक न्यूनताएं साफ दिखलाई दे जाती हैं।

पद्य की भी जिस रचना-तकनीक को लौकिक साहित्य में अङ्गीकार किया गया है, वह, वैदिक छन्द-तकनीक से ही प्रसूत प्रतीत होती है। पुरागों में और रामायग-महाभारत में सिर्फ 'श्लोक' की ही बहुलता है। परवर्ती लौकिक साहित्य में, वर्णनीय विषय-वस्तु को लक्ष्य करके छोटे-बड़े कई प्रकार के नवीन छन्दों का प्रयोग किया गया है, जिनमें, लघु-गुरु के विन्यास पर विशेष बल दिया गया है। कुल मिला कर देखा जाये, तो वैदिक पद्य साहित्य में जो स्थान गायत्री, तिष्टुप्, तथा जगती छन्दों के प्रचलन को मिला हुआ था, वही स्थान उपजाति, वंशस्थ और वसन्ततिलका जैसे छन्द, लौकिक साहित्य में बना लेते हैं।

संस्कृत साहित्य में, सिर्फ धर्मग्रन्थों की ही अधिकता है, ऐसी बात नहीं है। मौतिक जगत के साधन भूत 'अर्थ' और 'काम' के वर्णन की श्रोर भी लौकिक साहित्यकारों का ध्यान रहा है। अर्थशास्त्र का ध्यापक अध्ययन करने के लिए और राजनीति का पण्डित बनने के लिये कौटिल्य का अर्थशास्त्र ही पर्याप्त है। इसके अलावा भी अर्थशास्त्र को लक्ष्य करके लिखा गया विशव साहित्य संस्कृत में मौजूद है। कामशास्त्र के रूप में लिखा गया वात्स्यायन का ग्रन्थ, गृहस्थ जीवन के मुख-साधनों पर व्यापक प्रकाश डालता है। इसी के आधार पर कालान्तर में अनेकों ग्रन्थों की सर्जनाएं हुईं। 'मोक्ष' को लक्ष्य करके जितना विशाल साहित्य संस्कृत भाषा में लिखा गया, उसकी बराबरी करने वाला विश्व की भाषा में दूसरा साहित्य मौजूद नहीं है।

इन चारों परम-पुरुषार्थों के म्रलावा विज्ञान, ज्योतिष, वैद्यक, स्थापत्य भौर पशु-पक्षियों के लक्षणों से सम्बन्धित ग्रगिरात ग्रन्थ/रचनाएं, संस्कृत-साहित्य की विभालता भौर व्यापकता का जीवन्त उदाहरण बनी हुई हैं। वस्तुत:, संस्कृत के श्रेय: भ्रार प्रेय: शास्त्रों की विभाल संख्या को देख कर, पाश्चात्य विद्वानों द्वारा व्यक्त की गई घटनाएं भौर उनके उद्गार कहते हैं—संस्कृत-साहित्य का जो भंग मुद्रित होकर भ्रव तक सामने भ्राया है, वह ग्रीक भौर लेटिन भाषाभ्रों के सम्पूर्ण-साहित्यक ग्रन्थों के कलेवर से दुगुना है। इस प्रकाशित साहित्य से भ्रलग, जो साहित्य ग्रभी पाण्डुलिपियों के रूप में भ्रप्रकाशित पड़ा है, भ्रौर जो साहित्य विलुप्त हो चुका है, उस सबकी गराना कल्पनातीत है।

भारतीय सामाजिक परिवेष, मूलतः धार्मिक है। फलतः भारतीय संस्कृति भी धार्मिक स्त्राचार-विचारों से स्रोत-प्रोत है। स्नास्तिकता इस का धरातल है। इसका उन्नततम स्वरूप, स्वयं को सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् बना लेने में, श्रथवा ऐसे ही परमस्वरूप में स्नटूट झास्था प्रतिष्ठापित करने में दिखलाई पड़ता है। भारतीय मान्यता है—सांसारिक क्लेश ग्रौर राग ग्रादि, मानव जीवन को न सिर्फ कलुषित बना देते हैं, बल्कि उसे सन्ताप भी देते हैं। सांसारिक गृह, उसे कारागार सा लगता है, ग्रौर जागतिक मोह, उसे पाद-बन्धन जैसा ग्रनुभूत होता है। इन सारी विषमताग्रों, कुण्ठाग्रों ग्रौर संत्रासों से उसे तभी छुटकारा मिल पाता है, जब वह, सर्व शक्तिमान् के साथ साद्य्य स्थापित कर ले, या फिर उससे तादात्म्य बना ले।

वैदिक स्तुतियों से लेकर ग्राधुनिक दर्शन के व्यावहारिक स्वरूप विश्लेषण् तक, धर्म का सारा रहस्य, संस्कृत साहित्य में परिपूर्ण रूप से स्पष्टत: व्याख्यायित होता रहा है। वेदों में, ग्रार्यधर्म के विशुद्ध रूप की विवेचना है। कालान्तर में, इस धर्म ग्रौर दर्शन की जितनी शाखा-प्रशाखाएं उत्पन्न हुईं, विकसित हुईं, नये-नये मत उभरे, उन सबका यथार्थ स्वरूप संस्कृत साहित्य में देखा-परखा जा सकता है।

संस्कृत साहित्य के धार्मिक वैशिष्ट्य का यह महत्त्व, मात्र भारतीयों के लिये ही नहीं है, ग्रिपतु पश्चिमी देशों के लिये भी, यह समान महत्त्व रखता है। पश्चिमी विद्वानों ने, संस्कृत साहित्य का, धार्मिक दृष्टि से जिस तरह ग्रमुशीलन किया, उसी का यह सुफल है कि वे 'तुलनात्मक पुराण साहित्य' (कम्परेटिव माइथालांजी) जैरो एक ग्रधुनातन शास्त्र को ग्राविष्कृत कर सके। सारांश रूप में, यही कहा जा सकता है कि संस्कृत साहित्य, एक ऐसा विशाल स्रोत है, जिससे प्रवाहित हुई विभिन्न धर्म सरिताग्नों ने मानवता के मन-मस्तिष्क के कोने-कोने को अपनी सरस्वती से रसवान् बनाकर ग्राप्यायित कर डाला।

संस्कृत साहित्य ने, संस्कृति की जो अनुपम विरासत भारत को दी है, उसे कभी विस्मृत नहीं किया जा सकता है। संस्कृत के काव्यों में भारतीयता का अनुपम गाथा-गान सुनाई पड़ता है, तो संस्कृत नाटकों में उसका नाट्य और लास्य भी अपनी कोमल कमनीयता में प्रस्तुत हुआ है। त्याग की धरती पर अंकुरित और तपस्या के ओज से पोषित आध्यात्मिकता, तपोवनों, गिरिकन्दराओं में संबंधित होती हुई, जिस संस्कृति का स्वरूप निर्धारण करती रही, उसी का सौम्य दर्शन तो वाहमीकि, व्यास, कालिदास, भवभूति, माघ, बाण और दण्डी आदि के काव्यों में देखकर हृदयकलिका प्रमुदित/प्रभुतिलत हो उठती है।

संस्कृत का साहित्यिक मिस्तिष्क कभी भी सङ्कीर्ण नहीं रहा है। उसके विचार, किसी भी सीमा रेखा में संकृचित न रह सके। समाज के विशुद्ध वातावरण में विचरण करते हुए उसके हृदय को सामाजिक दुःख-दर्दों ने स्पर्श कर लिया, तो वह दीन-दुःखियों की दीनता पर चार ग्रांसू बहाये बगैर न रह सका। सहज सुखी जीवों के भोग-विलासों पर वह रीभ-रीभ गया। उसका हृदय सहानुभूति से स्निग्ध ग्रीर द्रवित बना ही रहा। फलतः, संस्कृत साहित्य में, भारतीय संस्कृति का एक ऐसा निखरा स्वरूप दिष्टगोचर होता है, जिसमें ग्राध्यात्मिक विचारों के द्योतक भूल्य-

वान् शब्द भण्डार हैं, जन-मन की बातों का, उनकी प्रवृत्तियों का ग्रौर सरल-सादगी-पूर्ग जिन्दगी जीने की कला के बहुरंगी शब्द-चित्र भी हैं।

भारत स्रौर चीन के प्राय: द्वीप, स्राज 'हिन्द-चीन' के नाम से जाने जाते हैं। परन्तू १३वीं ग्रौर १४वीं शताब्दी से पहिले, इन पर चीन का कोई भी प्रभुत्व नहीं था। सुदूरपूर्व में यहाँ जङ्गली जातियां रहती थीं। किन्तु, यहाँ पर स्वर्ण की खान थी, इसी म्राकर्षणवश जिन भारतीयों ने इसकी खोज की थी, उन्होंने इसे 'स्वर्णभूमि' या 'स्वर्गाढीप' का नाम दिया था। सम्राट ग्रशोक के शासनकाल में यहाँ बुद्ध का संदेश पहुंचा । विक्रम की शुरुस्रात से चौदहवीं शताब्दी तक, यहाँ पर स्रमेकों भारतीय राज्य स्थापित रहे। ग्रौर, राजभाषा के रूप में संस्कृत का व्यावहारिक उपयोग होता रहा । मनुस्मृति में वर्शित शासन व्यवस्था के अनुरूप 'काम्बोज' का शासन प्रबन्ध चला । श्रायीवर्त की वर्णमाला श्रीर साहित्य के सम्पर्क के कारगा, यहाँ की क्षेत्रीय बोलियों ने, भाषा का स्वरूप ग्रहण किया ग्रौर धीरे-धीरे, वे साहित्य की सर्जिकाएं बन गईं। इस सारे के सारे साहित्य की मौलिकता पूर्णतः भारतीय थी। फलतः, भारतीय (स्रार्यावर्तीय) वर्णमाला पर स्रावारित काम्बोज की 'मेर', चम्पा की 'चम्म' ग्रीर जावा की 'कवि' भाषाश्रों के साहित्य में, संस्कृत साहित्य से ग्रहण किया गया उपादान कल्यागाकारी अवदान माना गया । रामायगा अौर महाभारत के स्राख्यान जावा की कवि भाषा में स्राज भी विद्यमान हैं। बाली द्वीप में वैदिक मंत्रों का उच्चारए। ग्रीर संध्या वन्दन श्रादि का भ्रवशिष्ट, किन्त्र विकृत ग्रंश ग्राज भी देखा जा सकता है। मंगोलिया के मरुस्थल में भी भारतीय साहित्य पहुंचा। जिसका स्रांशिक स्रवशिष्ट, वहाँ की भाषा में महाभारत से जुड़े स्रनेकों नाटकों के रूप में श्राज भी पाया जाता है।

ये सारे साक्ष्य, स्पष्ट करते हैं कि इन देशों के जनसाधारण की मूक भावनाओं को मुखर बनाने में, संस्कृत साहित्य ने उचित माध्यम उन्हें प्रदान किये, श्रौर, उनके सामाजिक संगठन एवं व्यवस्था को नियमित/संयमित बनाकर, उनकी बर्बरता से उन्हें मुक्त किया, सभ्य श्रौर शिष्ट बनाया।

नैराश्य में से स्राशा का, विपत्ति में से सम्पत्ति का, तथा दुःख में से सुख का उद्गम होना स्रवश्यम्भावी है। भारतीय तत्त्वज्ञान की स्राधारभूमि यही मान्यता है। व्यक्तित्व के विकास में जीवन का स्रपना निजी मूल्य है, महत्त्व है। फिर भी, किसी मानव की वैयक्तिक पूर्णता में सौर उसकी स्रभिव्यक्ति में, व्यक्ति का जीवन, साधन मात्र ही ठहरता है। सुख स्रौर दुःख, समृद्धि स्रौर व्यृद्धि, राग सौर द्वेष, मैत्री स्रौर दुश्मनी के परस्पर संघर्ष से, जो अलग-अलग प्रकार की परिस्थितियां बनती हैं, उन्हीं का मामिक स्रभिधान 'जीवन' है। इसकी समग्र स्रभिव्यंजना, न तो दुःख का सर्वाङ्ग परित्याग कर देने पर सम्भव हो पाती है, स्रौर न ही सुख का सर्वतो-भावेन स्वीकार कर लेने पर उसकी पूर्ण व्याख्या की जा सकती है। इसीलिए,

संस्कृत का किन, साहित्यकार ग्रौर दार्शनिक, किसी एक पक्ष का चित्रण नहीं करता। क्योंकि, वह भलीभाँति जानता है कि यह जगत् दुःखों का, संघर्षों का समरांगण है। किन्तु, दुःख में से ही सुख का उद्गम होगा, संघर्ष में से ही सफलता ग्राविष्कृत होगी, संग्राम ही विजय का शंखनाद करेगा, इस ग्रनुभूत यथार्थ से भी वह परिचित है। यही कारण है कि भारतीय साहित्य का लक्ष्य सदा-सर्वदा से मङ्गलमय, कल्याणमय पर्यवसान रहता ग्राया है। यही दार्शनिकता, संस्कृत साहित्य में ग्रनुकरणीय, ग्रनुसरणीय बनकर चरितार्थ होती ग्रा रही है। दरग्रसल, संस्कृत नाटकों के दुःखान्त न होने का, यही मूलभूत कारण है, रहस्य है।

समाज के स्वरूप का यथार्थ चित्रण, साहित्य में होता है। इसीलिए यह कहा जाता है—'साहित्य, समाज का दर्पण है।' समाज ग्रौर संस्कृति, दोनों ही साथ-साथ जुड़े होते हैं। जैसे—सूर्य का प्रकाश ग्रौर प्रताप साथ-साथ जुड़े रहते हैं। ग्रतः साहित्य, जिस तरह समाज को स्वयं में प्रतिबिम्बित करता है, उसी तरह, वह समाज से जुड़ी संस्कृति का भी मुख्य बाहक होता है। समाज, मानव समुदाय का बाह्य परिवेश है, तो संस्कृति उसका ग्रन्तः स्वरूप है। जिस समाज का ग्रन्तः ग्रौर बाह्य परिवेश, भौतिकता पर ग्रवलम्बित होगा, उसका साहित्य भी ग्राध्यात्मिकता का वरण नहीं कर पाता। किन्तु, जिस समाज का ग्रन्तः स्वरूप ग्राध्यात्मिक होगा, उसका बाह्य-स्वरूप, भले ही भौतिकता में लिप्त बना रहे, ऐसे समाज का साहित्य, ग्राध्यात्मिकता से श्रनुप्राणित हुए बिना नहीं रह सकता। भारतीय समाज का ग्रन्तः स्वरूप मूलतः ग्राध्यात्मिक है। इसलिए, संस्कृत साहित्य का भी हमेशा यही लक्ष्य रहा कि वह, ग्राध्यात्मिकता का सन्देश सामाजिकों तक पहुंचा कर उनमें नव-जागरण का चिरन्तन भाव भर सके।

भारतीय समाज में सांसारिक/भौतिक सुखों के सभी लाधन, सदा-सर्वदा से सुलभ रहते आये हैं। यहाँ का सामाजिक, जीवन-संघर्षों से जूभता हुआ भी आनन्द की उपलब्धि को, आनन्द की अनुभूति को अपना लक्ष्य मान कर चलता रहा। विषम से विषमतम परिस्थितियों में भी आनन्द को खोज निकालना, भारतीय मानस की जीवन्तता का प्रतीक रहा है। वह, आनन्द को सत्, चित् स्वरूप मानता है। इसलिए, भारतीय साहित्य का, विशेषकर संस्कृत साहित्य का लक्ष्य भी सत् +चित् स्वरूप आनन्द की उपलब्धि की और उन्मुख रहा। उसका अन्तिम लक्ष्य भी यही बना।

संस्कृत काव्यों की ब्रात्मा 'रस' है। रस का उद्रेक श्रोता/पाठक के हृदय में ब्रानन्द का उन्मेष कर देता है। यह जानकर भी, संस्कृत साहित्य में रीति, ब्रौचित्य, गुएा तथा ब्रलंकार ब्रादि का विस्तृत विवेचन, किया ब्रवंध्य गया है, किन्तु उसका मुख्य प्रतिपाद्य रस-निष्पत्ति ही है। काव्य-जगत् के इस काव्यानन्द को सच्चिदानन्द का परिपूर्ण स्वरूप माना गया है।

इस तरह, हम देखते हैं कि वेदों के श्रति रहस्यमय ज्ञान से लेकर जन-साधारण के मनो-विनोद सम्बन्धी कथाश्रों तक, जितना भी साहित्यिक वैभव विद्यमान है, वह सारा का सारा संस्कृत भाषा में सुरक्षित है। इस श्राधार पर यह कहा जा सकता है—'साहित्यिक, सांस्कृतिक, ऐतिहासिक, धार्मिक, श्राध्यात्मिक श्रीर राजनैतिक जीवन की समग्र व्याख्या संस्कृत साहित्य/वाङ्मय में सर्वात्मना समाहित है।'

#### जैन साहित्य में संस्कृत का प्रयोग

जैन घमं ग्रीर साहित्य का कलेवर भी व्यापक परिमाण वाला है। इसके प्रणयन में संस्कृत ग्रीर प्राकृत दोनों ही भाषाग्रों का मौलिक उपयोग किया गया। यद्यपि, जैन घमं के ग्रन्तिम तीर्थंकर भगवान् महावीर ने ग्रपना सारा उपदेश प्राकृत भाषा में ही दिया। उसे सङ्कृतित/गृम्फित करने में, उनके प्रधान शिष्य गौतम ग्रादि गणाधरों ने भी प्राकृत भाषा को उपयोग में लिया, तथापि, कालान्तर में ग्रागे चल कर, जैन मनीषियों ने संस्कृत भाषा को भी ग्रपने ग्रन्थ-प्रणयन का माध्यम बनाया। ग्रीर, संस्कृत-साहित्य की श्रीवृद्धि में ग्रपना ग्रविस्मरणीय योगदान दिया। वैसे, जैन मान्यतानुसार, पुरातन जैन धमं ग्रीर दर्शन की परम्परागत श्रनुश्रुतियाँ यह बतलातीं हैं कि जैन धमं का मौलिक पूर्व साहित्य, संस्कृत भाषा-बद्ध था।

भगवान् महाबीर के काल तक, प्राकृत भाषा, जन-साधारए के बोल-चाल ग्रौर सामान्य व्यवहार में पर्याप्त प्रतिष्ठा प्राप्त कर चुकी थी। ग्रौर, संस्कृत उन पण्डितों की व्यवहार-सीमा में सिमट चुकी थी, जो यह मानने लगे थे कि संस्कृतज्ञ होने के नाते, सिर्फ वे ही तत्त्वद्रष्टा ग्रौर तत्त्वज्ञाता हैं। जो लोग संस्कृत नहीं जानते थे, वे भी यह स्वीकार करने लगे थे कि तत्त्व की व्याख्या कर पाना, उन्हीं के बलबूते की बात है, जो 'संस्कृतविद्' हैं। इस स्वीकृति का परिएगाम यह हुग्रा कि महावीर युग तक, संस्कृत न जानने वालों की बुद्धि पर, संस्कृतज्ञ छा गये।

महावीर ने इस स्थिति को भली-भांति देखा-परखा और निष्कर्ष निकाला कि सत्य की शोध-सामर्थ्य तो हर व्यक्ति में मौजूद है। संस्कृत के जानने न जानने से, तत्त्वबोध पर कोई प्रभावकारी परिखाम नहीं पड़ता। वस्तुतः, तत्त्वकान के लिए जो वस्सु परम अपेक्षित है, वह है—चित्त का राग-द्वेष रहित होना। जिस का चित्त राग-द्वेष से कलुषित है, वह संस्कृतक्ष भले ही हो, किन्तु तत्त्वक्ष नहीं हो सकता। क्योंकि, सत्य का साक्षात्कार करने में 'भाषा' कहीं भी माध्यम नहीं बन पाती।

महावीर की इसी सोच्-समक ने उन्हें प्रेरणा दी, तो उन्होंने ऋपने द्वारा अनुभूत सत्य का, तत्त्व का स्वरूप-प्रतिपादन प्राकृत भाषा में किया। महावीर की भावना थी, यदि वे, जन-साधारण की समक में धाने वाली भाषा में तत्त्वज्ञान का का उपदेश करेंगे, तो वह उपदेश, एक ग्रोर तो बहुजन उपयोगी बन जायेगा, दूसरी ग्रोर संस्कृत न जानने वाला बहुजन समुदाय, यह भी जान जायेगा कि तत्त्व ज्ञान के लिए, किसी भाषा विशेष का जानकार होने का प्रतिबन्ध यथार्थ नहीं है।

महावीर के इस प्रयास का सुफल यह हुआ कि जैन धर्म और साहित्य के क्षेत्र में, लगभग पांच सौ वर्षों तक निरन्तर, प्राकृत भाषा का व्यवहार होता चला गया। इसलिए, जैन धर्म का मूलभूत साहित्य प्राकृत भाषा-प्रधान बन गया। महावीर के इस भाषा-प्रस्थान में, जैन मनीषियों का संस्कृत के प्रति कोई विद्वेष भाव नहीं था, बिल्क, उनका आशय, अपने धर्मोपदेश की प्रभावशालिता के लक्ष्य पर निर्धारित रहा। आर्यरक्षिता का वचन, स्वयं साक्षी देता है कि उनके समय में संस्कृत और प्राकृत दोनों ही भाषाओं को समान आदर सुलभ था। दोनों ही ऋषिभाषा कहलाती थीं।

तत्त्वार्थं सूत्र, जैन साहित्य का सर्वप्रथम संस्कृत ग्रन्थ है, ऐसा प्रतीत होता है। इसके रचियता उमास्वाित (स्वामी) का समय, विक्रम की तीसरी शताब्दी से पांचवीं शताब्दी के मध्य माना जाता है। यही वह युग है, जिसमें, जैन परम्परा में संस्कृत के उपयोग का एक नया युग शुरु हुग्रा। तो भी, जैनधर्म ग्रीर साहित्य के क्षेत्र में प्राकृत का उपयोग ग्रनवरत चलता रहा। किन्तु, दार्शनिक युग के ग्राते-ग्राते, जैन मनीषियों को स्वतः यह स्पष्ट ग्रनभूत हुग्रा कि जैन धर्म ग्रीर दर्शन की व्यापक प्रतिष्ठा के लिये, संस्कृत का ज्ञाता होना, उन्हें ग्रनिवार्य है। दार्शनिक युग की विशेषता यह रही है कि इस युग में, भारतीय दर्शन की ग्रनेकों शाखाग्रों में, प्रबल प्रतिद्वन्द्विता छिड़ी हुई थी। फलतः ग्रपने मत की स्थापना में, ग्रन्थकारों को प्रबल तर्कों का सामना करना पड़ा। इन प्रतिद्वन्द्वी तर्कों का विखण्डन युक्ति पूर्वक करना, ग्रीर स्थमत का स्थापन भी, तर्क पूर्ण कसीटी पर जांच-परख कर करना, इस युग के ग्रन्थकारों का महनीय दायित्व बन गया था।

इतना ही नहीं, इस युग में, यह भावना भी बलवती हो चुकी थी कि जो विद्वान्, संस्कृत भाषा में प्रत्थ-प्रशायन की सामर्थ्य नहीं रखता, वह वस्तुत: विद्वत्कोटि का पाण्डित्य भी नहीं रखता। इस उपेक्षित भावना से परिपूर्ण वातावरणा ने, जैन दार्शनिकों के मानस में भी मन्थन पैदा कर दिया। इसी मन्थन के नवनीत-स्वरूप, जैन धर्म-दर्शन के महत्त्वपूर्ण संस्कृत-प्रन्थों की सर्जनाएं हुई। जिनमें, जैन-धर्म ग्रीर दर्शन का स्वरूप एवं सिद्धान्त, विस्तार-विवेचना को श्रात्मसात् कर सका।

इस प्रयास से, जैन विद्वानों ने, सामयिक समाज पर यह छाप डालने में भी सफलता प्राप्त की कि जैन-विद्वान्, मात्र प्राकृत-भाषा के ही पण्डित नहीं हैं, वरन्

१ जन्म—ई. पू. ४ (वि. सं. ५२), स्वर्गवास—ई. सन् ७१ (वि. सं. १२७)

२. सक्कयं पागयं चेव पसत्थं इसिभासियं ॥

संस्कृत भाषा के भी वे उद्भट विद्वान् हैं। श्रौर उनमें, स्व-सिद्धान्त प्रतिपादन की स्फूर्त-सामर्थ्य के साथ-साथ पाण्डित्य-प्रदर्शन का भी विलक्ष एा-सामर्थ्य है। पण्डित वर्ग की इस प्रतिद्वत्विद्वता को देखते हुए, सम्भवतः जन-साधारएा में भी, संस्कृत के श्रध्ययन श्रौर ज्ञान का विशेष शौक उभरा होगा। जिसे लक्ष्य करके भी तत्कालीन पण्डित वर्ग ने श्रपने सिद्धान्तों श्रौर मन्तव्यों को प्रकट करने में, लोकमानस के अनुरूप सरल-संस्कृत को श्रपने ग्रन्थों के प्रएायन की भाषा के रूप में स्वीकार किया।

सिद्धिष, इस युगीन स्थिति से पूर्णतः परिचित प्रतीत होते हैं। इसका ज्ञान, उनके स्वयं के कथन से होता है। उन्होंने स्वीकार किया है कि संस्कृत ग्रीर प्राकृत दोनों ही भाषाग्रों को, उनके ग्रन्थ-रचनाकाल में, प्रधानता प्राप्त थी। किन्तु पण्डित वर्ग में, संस्कृत भाषा को विशेष समादर प्राप्त था। प्राकृत-भाषा को इस समय के बच्चे तक भलीभांति सभभते थे। जन-साधारण को बोध कराने की भी इसमें प्रबल सामर्थ्य है। फिर भी, यह प्राकृत भाषा, विद्वानों को ग्रच्छी नहीं लगती। शायद, इसीलिए वे (पण्डित-जन) प्राकृत भाषा में बोल-चाल नहीं करते।

सिद्धिष द्वारा व्यक्त इन विचारों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि 'उपिमिति-भवप्रपञ्च कथा' के रचना काल में, जनसाधारएं के रोजमर्रा की जिन्दगी का ग्रानिवार्य बोल-चाल प्राकृतमय था। इसिलए, सिद्धिष चाहते थे कि ग्रपनी इस कथा को प्राकृत भाषा में लिखा जाये। ऐसा करने में, उन्हें यह ग्राशंका भयभीत किये रही— 'प्राकृत-भाषा में उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा लिखने पर, उन्हें पण्डित वर्ग में समादर सुलभ नहीं हो पायेगा। तभी तो उन्हें यह मान कर चलना पड़ा—सरल संस्कृत भाषा का प्रयोग, एक ऐसा उपाय है, जिससे, तत्कालीन जन साधारण को भी इस कथा को समभने में कोई कठिनाई नहीं होगी, ग्रौर ग्रन्थकार को भी पण्डित वर्ग के उपेक्षाभाव का शिकार न बनना पड़ेगा। इस मध्यम मार्ग का निश्चय दह करके, उन्होंने यह निर्णय लिया कि सभी लोगों का—जनसाधारण ग्रौर पण्डित वर्ग का भी—मनोरंजन हो, ऐसा उपाय (सरल संस्कृत भाषा के प्रयोग की सामर्थ्य) होने के कारण, इन सबकी ग्रपेक्षाग्रों/ग्रनुरोधों को दिष्टगत करते हुये, मैंने इस ग्रन्थ की रचना संस्कृत भाषा में की है।

संस्कृता प्राकृता चेति भाषे प्राधान्यमर्हतः । तत्रापि संस्कृता तावत् दुविदम्धहृदि स्थिता ।।
 बालानामपि सद्बोधकारिएी कर्णपेशला । तथापि प्रकृता भाषा न तेपामभिभाषते ।।

<sup>---</sup> उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा, प्रथम प्रस्ताव

१. उपाये सति कर्तन्यं सर्वेषां चित्तरञ्जनम् । श्रतस्तदनुरोधेन संस्कृतेयं करिष्यते ॥

सिद्धिष के इस निश्चय से यह पुष्टि होती है कि उनके ग्रन्थ रचना काल में, संस्कृत ग्रीर प्राकृत का संघर्ष, उत्कर्ष पर पहुंच चुका था। इसी संघर्ष के प्रतिफल स्वरूप, उस युग का सामाजिक, साहित्य ग्रीर दर्शन की रचनाग्रों में पाण्डित्य-प्रदर्शन से यह निष्कर्ष निकालने लगा था कि किस धर्म/दर्शन के प्रचारकों/समर्थकों में, कौन/कितना बड़ा पण्डित है, विद्वान् है। सम्भव है, इस प्रदर्शन से भी जनसाधारण का भूकाव, धर्म विशेष में ग्रास्था जमाने का निमित्त बनने लगा हो। ग्रन्थथा, कोई ग्रीर, ऐसा प्रबल कारण समभ में नहीं ग्राता, जिससे, बहुजनोपयोगी प्राकृत-भाषा को ताक पर रखकर, मात्र पण्डित वर्ग की भाषा को, ग्रन्थ-प्रएथन के माध्यम के रूप में ग्रङ्गीकार किया जाये।

#### भारतीय ग्राख्यान/कथा साहित्य

भारतीय ग्राख्यान/कथा साहित्य को, विश्व-भर के सुविशाल वाङ्मय में, एक सम्मानास्पद प्रतिष्ठा प्राप्त है। इस सम्मान/प्रतिष्ठा के पीछे, भारतीय कथा साहित्य की वे उदात्त—भावनाएं हैं, जिनसे प्रेरणा पाकर, मानवीय जीवन के विभिन्न-व्यापारों की विशद विवेचनाओं का विविधता-भरा सम्पूर्ण चित्राङ्कन किया गया है। इन शब्दचित्रों में सुख-दुःख, हर्ष-विषाद, संयोग-वियोग, ग्रासक्ति-ग्रासक्ति, ग्रादि मानव-मन की ग्रन्तर्द्वन्द्वात्मक मनःस्थितियों की विचित्रता, ग्रीर मानव-जीवन के ग्रम्युदय ग्रीर ग्रघःपतन से लेकर मानव-समूह की उत्क्रांति ग्रीर संकान्ति जन्य गाथाओं के समस्यामूलक समाधानों का श्रनुभूति-परक राग-रञ्जन समायोजित किया गया है।

भारतीय ग्राख्यान/कथा साहित्य में, मानव-मन को ग्रान्दोलित करती सांसारिक समस्याग्नों की विभीषिकाएं ग्रीर पारलौकिक उपलब्धियों की एषरणएं कहीं मिलेंगीं, तो कहीं-कहीं हार्दिक उदारता, बौद्धिक विशुद्धि, मानसिक मनोरञ्जन ग्रीर ग्राध्यात्मिक उत्कर्ष के विविध सोपानों पर उतरती, चढ़ती, इठलाती भाव-प्रवर्णता के मनोहारी लास्य ग्रीर नाट्य की ग्रनदेखी भिक्किमाएं भी सहज सुलभ होंगी। उन्मत्त गजराज, ऋद्ध वनराज, द्रुतगामी ग्रम्ब ग्रीर हरिरण-समुदायों के क्रियाकलापों का बहुमुखी वर्णन कहीं मिलेगा, तो कहीं पर, कल-कल छल-छल करती सरिताग्रों के मधुर-स्वर में मुखरित पक्षी समुदाय का कर्ण-प्रिय कलरव भी दिष्ट पथ से बच नहीं पाता। सधन-वन, गिरि कान्तार ग्रीर उपत्यकाग्रों की कोड में ग्रनुगुञ्जित प्रकृति के मानवीयकरण का वर्णन स्वर, विश्वजनीन वाङ्मय के बीचों-बीच भारतीय ग्राख्यान साहित्य की सर्वोत्कृष्टता का गुरण-गान करने से चूक नहीं पाता।

इस सबसे, यह स्पष्ट फिलत होता है कि जीवन स्वरूप की सम्पूर्ण ग्रिभ-व्यंजना, भारतीय कथा/ग्राख्यान साहित्य में जितने व्यापक स्तर पर हुई है, उससे कम, ग्रचेतन-स्वरूप की ग्रिभिव्यंजना की समग्रता, कहीं दिखलाई नहीं पड़ती। जड़ ग्रौर चेतन की उभय-विघ व्याख्याग्रों का समान-समादर, भारतीय कथा/श्राख्यान साहित्य में जैसा हुग्रा है, वैसा, विश्व की दूसरी किसी भी भाषा के साहित्य में देखने को नहीं मिलता।

इन समग्र परिप्रेक्ष्यों को लक्ष्य करके, भारतीय ग्राख्यान साहित्य का जब वर्गीकरण किया जाता है, तब इसे चार प्रमुख वर्गों में विभक्त हुग्रा हम पाते हैं। ये वर्ग हैं:—

- (1) धर्म कथा साहित्य (Religious Tale)
- (2) नीतिकथा साहित्य (Didactic Tale)
- (3) लोककथा साहित्यं (Popular Tale)
- (4) रूपकारमक साहित्य (Alligorical literature)

डॉ॰ सूर्यकान्त ने, ग्रपने 'संस्कृत वाङ्मय का विवेचनात्मक इतिहास' में संस्कृत कथा साहित्य को सिर्फ दो वर्गों—नीतिकथा (Didactic Tales) ग्रौर लोककथा (Popular Tales) में ही विभाजित किया है।

भारत, एक ऐसा देश हैं, जिसके जन-जन का जीवन, जन्म से लेकर मरण् पर्यन्त तक, घम से परिष्लाचित रहता चला ग्राया है। भारत के ऐतिहासिक सन्दर्भों में, कोई भी ऐसा क्षण् ढूँढ़ा नहीं जा सकता, जिसमें यह प्रकट होता हो कि भारतीय जन-मानस घम-शून्य रहा है। धम की इस सार्वकालिक सार्वजनीन व्यापकता को लक्ष्य करते हुये, यही कहना/मानना पड़ता है कि भारत 'घमम्य' है। धम-विहीन भारत का विचार, कल्पना में भी कर पाना सम्भव नहीं हो पाता। बल्कि, यथार्थ यह है कि भारत को हमें 'घम-भूमि' कहना चाहिये। दुनियां भर में, यही तो एक ऐसा देश हैं, जिसकी घरती पर ग्रनिगत धर्मों की ग्रवतारणाएं हुई। ये धर्म, यहाँ विकसे, फूले ग्रौर फले। ग्रौर, जब-जब भी भारत भूमि पर धर्म-ग्लानि (ह्रास) का वातावरण बना, तब-तब किसी न किसी कृष्ण ने श्रवतीणं होकर, धर्म को समृद्ध बनाने की दिशा में, उसका पुन:-पुन: संस्थापन किया, या फिर किसी न किसी महावीर ने तीर्थंकरत्व की साधना-समृद्धि के बल पर घर्म-तीर्थं का वर्धापन किया। धर्म वट-वृक्षों के इन्हीं बीजांकुरों के रस-सेक से, भारतीय ग्रात्मा को शाश्वत-शान्ति मिलती रही, किंवा, उसे परमात्मत्व का साक्षात्कार होता रहा।

उक्त गुरा-सम्पन्न तीन महान् घर्म-संस्कृतियां भारत में प्रमुख रही हैं। इन्होंने ग्रपने धार्मिक/दार्शनिक सिद्धान्तों के व्यापक-प्रचार-प्रसार के लिए, ग्राख्यानों कथाग्रों का जी भर कर उपयोग किया है। परिस्तामस्वरूप, वैदिक, जैन ग्रीर, बौद्ध,

१. संस्कृत वाङ्मय का विवेचनात्मक इतिहास--पृष्ठ-३००

इन तीनों ही धर्मों का विशाल साहित्य, ग्राख्यानों ग्रोर कहानियों का विपुल ग्रक्षय भण्डार बन गया है। इन तमाम कथाग्रों/ग्राख्यानों को, हम ऐसा ग्राख्यान कह/ मान सकते हैं, जिसका समग्र कलेवर, धार्मिक स्फुरणा से ग्रोत-प्रोत है, किंवा जीवन्त है। ग्राख्यान-साहित्य के प्रथम वर्ग 'धर्मकथा-साहित्य' के ग्रन्तर्गत, ये ही सारी कथाएँ ग्रन्तर्निहित मानी जायेंगी।

इस तरह, 'धर्मकथा' को परिभाषित करते हुये, यह कहा जा सकता है— 'जो कथा, धर्म से सम्बन्ध रखती हो, वह 'धर्मकथा' है। ग्रीर, 'धर्म' वह है, जिसके द्वारा श्रम्युदय ग्रीर मोक्ष की प्राप्ति होती है।'1

'वेद' शब्द की ब्युत्पित्त ज्ञानार्थक 'विद्' घातु से होती है। जिसका अर्थ है— 'ज्ञान'। 'वेद' शब्द का व्यावहारिक उपयोग 'मंत्र' और 'ब्राह्मण्' दोनों के लिये किया जाता है। 'मंत्र' में देवताओं की स्तुतियां हैं। इन स्तुतियों/मंत्रों का उपयोग यज्ञ आदि के अनुष्ठान में किया जाता है। यज्ञ के किया-कलापों तथा उनके उद्देश्यों आश्यों/प्रयोजनों की व्याख्या करने वाले मंत्र और प्रन्थ, ब्राह्मण्' कहे जाते हैं। 'ब्राह्मण्' के तीन भेद हैं— ब्राह्मण्, श्रारण्यक और उपनिषद्। 'श्रारण्यक' ग्रन्थों में वानप्रस्थ-जीवन-पद्धति की विवेचना की गई है। जबकि उपनिषदों में, मंत्रों की दार्शनिक व्याख्या के द्वारा ब्रह्म का प्रतिपादन किया गया है।

ब्राह्मण ग्रन्थों में, यज्ञ ग्रादि का विधान जिटल हो जाने के फलस्वरूप, उसे सरल ग्रौर संक्षिप्त बनाने की जब ग्रावश्यकता प्रतीत हुई, तब, सरल सूत्र-शैली ग्रपना कर जिन नवीन-ग्रंथों में उसे प्रतिपादित किया गया, वे ग्रन्थ 'कल्पसूत्र' कहलाये। के कल्पसूत्रों में यज्ञ-यागादि, विवाह, उपनयनादि कर्मों का क्रमबद्ध संक्षिप्त वर्णन है। कल्पसूत्र के भी चार भेद किये गये हैं—-श्रौतसूत्र, गृह्मसूत्र, धर्मसूत्र ग्रौर शुल्व सूत्र। श्रौत सूत्रों में—यज्ञ-याग ग्रादि के ग्रनुष्ठान नियमों का, गृह्म सूत्रों में—उपनयन, विवाह, श्राद्ध ग्रादि षोडश संस्कारों से सम्बद्ध निर्देशों का, धर्म-सूत्रों में—वर्णाश्रम धर्म का, विशेष कर राजधर्म का ग्रौर शुल्व सूत्रों में—यज्ञ के लिए उपयुक्त स्थान निर्धारण, यज्ञ-वेदि का ग्राकार-प्रकार निर्धारण ग्रौर उसके निर्माण की योजना ग्रादि का वर्णन है। 'शुल्व' का ग्रर्थ होता है—'नापने का डोरा'। वस्तुत: शुल्व सूत्रों को भारतीय ज्यामिति का ग्राद्य ग्रन्थ कहा जा सकता है।

१. यतोऽभ्युदयनिःश्रेयसार्थसंसिद्धिरंजसा । सद्धर्मस्तन्निबद्धा या सा सद्धर्मकथा स्मृता ॥
——महापुरारा–१/१२०

२. मंत्रब्राह्मरायोर्वेदनामधेयम्—भ्रापस्तम्बः यज्ञ-परिभाषा–३१

३. करपो वेदविहितानां कर्मणामानुपूर्वेण करपनाशास्त्रम्-ऋग्वेद-प्रातिशास्य की वर्गद्वय दुक्ति-विष्णुमित्र

स्वरूप-भेद के कारण, 'वेद' एक होता हुआ भी, तीन प्रकार का माना गया है। ये प्रकार हैं—ऋक्, यजुस् और सामन्। अर्थवशात् पादों/चरणों की व्यवस्था से युक्त छन्दोबद्ध मंत्रों की संज्ञा—'ऋचा' या 'ऋक्' की गई है। इन ऋचाओं में से जो ऋचायें गीति के आधार पर गायी जाती हैं, उनकी संज्ञा 'सामन्' की गई है। इन दोनों से भिन्न, यज्ञ में उपयोगी गद्य-खण्डों को 'यजुस्' संज्ञा दी गई है। इस तरह, जो प्रार्थना/स्तुति-परक छन्दोबद्ध ऋचाएं हैं, उनके संकलित स्वरूप को 'ऋग्वेद संहिता', गेयात्मक ऋचाओं के संकलित स्वरूप को 'सामवेद संहिता' और गद्यात्मक यजुस् मंत्रों के संकलन को 'यजुर्वेद संहिता' कहा गया। इन तीनों को 'वेदत्रयी' के नाम से भी व्यवहृत किया जाता है। किन्तु आज वेदों की संख्या चार है। जिसमें अर्थवंवेद नामक एक चौथे वेद को भी गिना जाता है। अर्थवंन् का अर्थ होता है—'अर्थन का पुजारी'। इस अर्थ से यह आशय लिया गया है—अर्थन के प्रचण्ड और भेषज्य रूप से सम्बन्ध रखने वाले मंत्रों का जिस संहिता में संकलन हैं, वह 'अर्थवंवेद' है।

वेदों के सुप्रसिद्ध भाष्यकार महीधर की मान्यता है—ब्रह्मा से चली थ्रा रही वेद-परम्परा को, महिंब वेद व्यास ने ऋक्, यजु, साम भ्रौर अथर्व नाम से चार भागों में बांटा, भ्रौर उनका उपदेश कमशः पैल, वैशम्पायन, जैमिनि भ्रौर सुमन्तु को दिया। विवाद में मंत्रों के ग्रह्ण-अग्रह्ण, संकलन भ्रौर उच्चारण विषयक भिन्नता के कारण वेद-संहिताओं की ग्रनेकानेक शाखाएं बन गई; शाखाओं के साथ 'चरण' भी जुड़ गये। 'चरण' का भ्रथं उस वटु-समदाय से जुड़ा है, जो एक साथ मिल-बैठ कर, ग्रपनी परम्परागत शाखा से संबंधित संहिता मंत्रों का ज्ञान/ग्रध्ययन प्राप्त करता है। महाभाष्यकार पतञ्जलि ने ऋग्वेद की इक्कीस, यजुर्वेद की एक सौ, सामवेद की एक हजार, भ्रौर ग्रथवंवेद की नौ, कुल मिलाकर एक हजार एक सौ, शाखाओं का उल्लेख किया है। भारत का यह दुर्भाग्य है कि इनमें से भ्रनेकों शाखाओं से सम्बन्धित साहित्य, भ्राज तक विजुप्त हो चुका है।

तेषां ऋक् यत्रार्थवंशेन पाद-व्यवस्था ।

<sup>---</sup>जैमिनी सूत्र---२/१/३४

२. गीतिषु सामाख्या—-जैमिनी सूत्र-२/१/३६

३. शेषे यजु: शब्द:--वही---२/१/३७

४. तत्रादौ ब्रह्मपरम्परया प्राप्तं वेदं वेदव्यासो मन्दमतीन् मनुष्यान् विचिन्त्य कृराया चतुर्धा व्यस्य ऋग्यजुःसामाथवश्चितुरो वेदान् पैल-वैशम्पायन-जैमिनी-सुमन्तुभ्यः ऋमाद् उपदिदेश । —यजुर्वेद : भाष्य

५. चत्वारो वेदाः साङ्गाः सरहस्याः बहुधा भिन्नाः । एकशतमध्वर्युं शाखाः । सहस्र-वर्त्मा सामवेदः । एक विशतिधा बाह् वृत्त्यम् । नवधाऽधविाो वेदः ।

<sup>---</sup>पातंजलमहाभाष्य-परपशाह्मिक

वैदिक साहित्य मूलतः धर्मप्रधान है। देवताश्रों को लक्ष्य करके यज्ञ श्रादि का विधान करके, उसमें जो कमनीय स्तुतियां सङ्कलित की गई हैं, वे, वैदिक साहित्य की एक विलक्षरा विशेषता बन चुकी हैं। इन स्तुतियों के माध्यम से, तमाम ऐसे कथानक वैदिक साहित्य में भरे पड़े मिलते हैं, जिनका साहित्यिक-स्वरूप, उनके धार्मिक महत्त्व से कम मूल्यवान् नहीं ठहरता।

ऋग्वेद, देवों को लक्ष्य करके गाये गये स्तोत्रों का बृहत्काय संकलन है। इसमें, तमाम ऋषियों द्वारा, अपनी मनचाही मुराद पाने के लिये, भिन्न-भिन्न देवताग्रों से की गई प्रार्थनाएं हैं। तत्त्वतस्तु, जीवन में परमसत्य की प्रतिष्ठा कर लेना, जीवन का सबसे महान् लक्ष्य होता है। ऋग्वेद में, परमसत्य का देवता वरुण को माना गया है। किन्तु, वैदिक आर्य, इस देश में, विजय पाने की लालसा से आये थे। इस विजय का देवता, उन्होंने आजमान इन्द्र को बनाया। शायद यही कारण है, जिस की वजह से, जीवन की यथार्थता का प्रतिनिधि देवता 'वरुण', विजय के प्रतिनिधि देव इन्द्र की स्तुतियों की बहुलता में, पीछे पड़ा रह गया। इसीलिये, वरुण का स्थान, कुछ काल पश्चात् इन्द्र को मिल गया।

इस विविधतामयी वर्णना में, कुछ ऐसे कमनीय भाव स्पष्ट देखे जा सकते हैं, जिनसे यह सहज अनुमान हो जाता है कि ऋग्वेद जैसा आदिम ग्रन्थ भी काव्य कला के उपकरणों से परिपूर्ण है। अलंकारों, ध्वनियों और व्यञ्जनाओं से अनु-शािएत गीतियों में भरी रूपकता, हमें यह अहसास तक नहीं होने देती कि हम किसी देब-स्तोत्र का श्रद्धा-वाचन कर रहे हैं, अथवा, किसी श्रुङ्कार काव्य की सरस-पदावली का रसास्वादन कर रहे हैं। यम-यमी के पारस्परिक संवाद की दर्शनीय रसीली छटा, एक ऐसी ही स्थिति मानी जा सकती है।

यम और यमी का परस्पर संवाद चलते-चलते ही, बीच में, यमी कामाग्नि संतप्त हो उठती है। तब, वह यम से कहती है—'हम दोनों को सृष्टा ने, गर्भ में ही पित-पत्नी बना दिया था। उसने, जो तबष्टा है, सिवता है, और सभी रूपों में विराजमान है। इसके बतों को कौन तोड़ेगा? श्रो यम! हम दोनों के इस सम्बन्ध को पृथ्वी जानती है, श्रौर श्राकाश जानता है।'

यमी के इस कथन का स्पष्ट ग्राशय है—योन-सम्बन्ध से पूर्व, सभी ग्रापस में भाई-बहिन हैं। किन्तु, परम ऐकान्तिक उस रसमय-सम्बन्ध के स्फूर्त होते ही, ग्रन्य सारे सम्बन्ध तिरोहित हो जाते हैं, दब जाते हैं, सिर्फ एक यही सम्बन्ध शेष रह जाता है, जिससे, जीवन की समग्रता रसाप्लावित हो उठती है। क्योंकि, नर-नारी की परिनिष्ठा इसी में है, जीवन का स्रोत यही है।

शर्मे नु नो जनिता दम्पती कर्देवस्त्वष्टा सविता विश्वरूप: ।
 निकरस्य प्र मिनन्ति ज्ञतानि वेद नावस्य पृथिवी उत द्यौ: । ---ऋग्वेद-१०/५/१०

किन्तु, ऋग्वेद का यह यम, यथार्थतः नर है, वह वस्तुतः शिव है। इसने अपने जीवन में संयम के फूल खिलाये हैं और निग्नह में ही विग्नह को अवसान दिलाया है। वह, यमी के उत्तर में, कहता है—'भ्रो यमी! उस प्रथम-दिवस को कौन जानता है? किसने देखा है उसे? उसे कौन बता सकेगा? वरुण का ज़त महान् है। मित्र का धाम प्रभूत है। भ्रो कुत्सित मार्ग पर चलने वाली यमी! विपरीत कथन क्यों करती है? प्रत्यक्षतः तो हम भाई-बहिन ही हैं। फिर, इस सम्बन्ध के बदलने की आवश्यकता भी तो नहीं है। क्योंकि, वरुण का यह आदेश है, मित्र का ऐसा वत है।

साहित्यिक रसात्मकता से परिपूर्ण, पुरुरवा और उर्वशी का संवाद भी, इसी मण्डल में मिलता है। सूक्त की शब्दावली दुरूह और कठिन अवश्य है, पर, उनसे व्यक्त होने वाले भाव, बेहद चुटीले हैं। पुरुरवा कहता है—'भ्रो मेरी बेदद पत्नी! ठहर, आ, कुछ वातें कर लें। हमने आज तक, खुलकर बातें तक नहीं कीं; हमारे मन को आज तक ठण्डक नहीं मिली।'

उर्वशी उत्तर देती है—'ग्रो पुरुरवस्! क्या करूं गी तेरी इन बातों का? (तेरे घर से तो) मैं ऐसे ग्रा गई हूँ, जैसे कि सबसे पहिली उषा। ग्रो पुरुरवस्! अब मैं, हवा की तरह (तेरी) पकड़ से बाहर हूँ।'3

प्रेम-पगे दो-चार क्षर्गों की भिक्षा मांगने वाले पुरुरवा की प्रार्थना का कैसा निर्मम तिरस्कार किया उर्वशी ने। फिर भी, दोनों की परस्पर बातें चलती रहीं। पुरुरवा, अनुनय पर अनुनय करता रहा, अपनी उर्वशी को याद दिलाता रहा तमाम पुरानी यादें, जिनके व्यामोह में उलभ कर, वह उसके घर वापिस चली चले। किन्तु, सब निरर्थक, सब निस्सार। आआखिर, तार-तार होकर टूटने लगा पुरुरवा का दिल। वह, सहन नहीं कर पाता है अपनी अन्तः पीड़ा को, और चिल्ला उठता है उन्मत्त जैसा—'अो उर्वशी! तेरा यह प्रग्रायी, आज कहीं दूर चला जायेगा;

- को अस्य वेद प्रथमस्याह्नः क ह ददर्श क इह प्र वोचत्। वृहन् मित्रस्य वरुएस्य धाम कटु अव स्नाह नो बीच्या नृत्।।
- —वही १०/१०/७
- हये जाये मनसा तिष्ठ घोरे वचांसि मिश्रा क्रुएवावहै नु ।
   न नौ मन्त्रा श्रनुदितास एते मयस्करन् परतरे च नाहन् ।।
- ---वही १०/६५/१
- किमेता वाचा कृरावा तवाहं प्राक्रमिषमुषसामग्रियेव ।
   पुरुरवा पुनरस्तं परेहि दुरापना वात इवाहमस्मि ।।

---वही १०/६४/२

इतनी दूर, जहाँ से वह कभी नहीं लौटेगा। तब, वह सो जायेगा मृत्यु की गोद में। स्रौर, वहाँ खुंख्वार भेड़िये, उसे (स्रानन्द से) खायेंगे।'1

पुरुत्वा के हतांश/निराश स्नेह को प्रकट करने वाले ये शब्द, उर्वशी की स्नेहिलता की कसौटी बन जाते हैं। पुरुत्वा के एक-एक शब्द ने, उर्वशी के ग्रंतस् को कचोट डाला। परिएाम, वही होता है, जो ग्राज भी एक सच्चे प्रेमी ग्रौर रूठी प्रसायनी की परस्पर नोंक-भोंक का होता है।

उर्वशी कहती है2—-'ग्रो पुरुरवस् ! मत भाग दूर, श्रपने प्राण भी व्यर्थ मत गंवा, श्रमाङ्गलिक भेड़ियों का शिकार मत बन । क्योंकि, स्त्रियों की मैत्री, मैत्री नहीं होती । इनका दिल तो भेड़िये का दिल होता है।'

दर ग्रसल, उर्वशी का यह उत्तर, समग्र स्त्री जाति के लिये शास्वत श्रृंगार बन गया।

पुरुत्वा और उर्वशी के इस परिसंवाद ने, लौकिक जगत् के सच्चे प्रेमी, श्रौर फुसला ली जाने वाली मानिनी प्रेयसी के स्पष्ट उद्गारों को, रसात्मकता का जैसे शिलालेख बना दिया । इसी संवाद की प्रतिष्विन शतपथ-ब्राह्मण, विष्णु पुराण, श्रौर महाभारत में भी मुखरित हुई है । जिसका श्रनुगुञ्जन, महाकवि कालिदास के 'विक्रमोर्वशीय' नाटक में, स्पष्ट सुनाई पड़ता है ।

भारत के मूर्धन्य कवियों ने जी भर कर पर्जन्य की महिमा के गीत गाये हैं। किन्तु, वैदिक किव ने 'जीमूत' पर्जन्य का गुरागान किया है। यह जीमूत, क्षरा भर में ही, जल-थल एक कर देता है। धरती से ग्रम्बर तक, जलवारा का एक वर्तु ल सा बना देता है।

वेद कहता है—'श्राश्रो, श्राज इन गीतों से उस पर्जन्य को गाश्रो; यदि उसे नमस्कार करके मनाना चाहो, तो पर्जन्य के गीत गाश्रो। देखो, यह महान् साँड गर्ज रहा है। इसके दान में (कितनी) शक्ति है। (श्रपने इसी दान से) वनस्पतियों में श्रपने बीज का गर्भाधान कर रहा है वह। "वह देखो, पेड़ों को किस तरह उखाड़ कर फैंके चला जा रहा है? राक्षसों को किस तरह घराशायी किये चला जा रहा है? इसका दारुग वज्र देखकर, धरती श्रीर श्राकाश डोल रहे हैं। जब, विद्युतपात करके यह दुराचारियों को धराशायी करता है, तब, निष्पाप लोग भी थरथरा उठते हैं। "श्रीर, जिस तरह, रथी श्रपने कोड़े से घोड़ों को श्रागे कुदा देता है, वैसे ही,

सुदेवो ग्रद्य प्रपतेदनावृत् परावतं परमां गन्तवा उ ।
 ग्रधा शयीत निऋतेरुपस्थेऽधैनं वृका रभसासो ग्रद्युः ।।

<sup>—</sup>बही १०/६**५/१४** 

पुरुरवो मा मृथा मा प्रपप्तो मा त्वा वृकासो श्रशिवास उक्षन् । नवे स्त्रैणानि सस्यानि सन्ति सालावृकाणां हृदयान्येताः ।।

यह भी, वर्षा के द्वारा दूतों को श्रागे खिसका/सरका रहा है । सुनोर्णकहीं दूर, वह सिंह दहाड़ रहा है । यह शेर, पृथ्वी में (वर्षा का) बीज डाल रहा है ।'1

ये, वे वर्षा गीत हैं, जिनमें, एक विलक्षरण प्रतिभा प्रस्फुरित हो रही है। इस वर्षा में सांड़ है, सिंह है, ग्रौर वह सब कुछ भी है, जिससे हमारा एँ न्द्रियत्व सहल उठता है, फिर स्वयं में, उसे ग्रात्मसात् कर लेता है।

एक दूसरे स्थल पर, 'जीमूत' मेध का उपमान रूप में प्रयोग, वैदिक वाङ्मय की साहित्यिकता ग्रीर रूपकता को, एक ऐसी ऊँचाई तक पहुँचा देता है, जिस तक, शायद मेघ स्वयं न पहुंच सके। देखिये—'जब एक वीर योद्धा, कवच से सज-धज करके, रएगाङ्गरण में उपस्थित होता है, ग्रीर ग्रपने धनुष से बार्गों की वर्षा कर शत्रुदल पर छा जाता है, तब, उसका चेहरा 'जीमूत' जैसा हो जाता है।'2

सामान्य रूप से देखने/पढ़ने पर तो यह उपमान, बड़ा ही बेतुका, किंवा फीका सा लगता है, किन्तु, जब 'जीमूत' शब्द की व्युत्पत्ति समक्त में श्रा जाती है, तब, इस उपमान का चमत्कार, स्वतः ही सामने श्रा जाता है। 'जीमूत' शब्द बनता है—ज्या + √ मीव् (गिति) से। श्रर्थात् ऐसा बादल 'जीमूत' कहा जायेगा, जिसमें बिजली की प्रत्यञ्चा कौंघ रही हो। एक सच्चा श्ररवीर, जब शत्रुदल पर टूटता है, तब उसका चेहरा 'जीमूत' जैसा ही होता है। क्योंकि, बलपूर्वक पूर्ण श्रम से श्रीर घूलि-घूसरित होने के कारण, चेहरा कृष्णावर्ण हो जाता है। साथ ही, शत्रुदल पर घनुष से बागों की जब वर्षा करता है, तब उसकी लहराती/लपलपाती प्रत्यञ्चा (ज्या), वर्षग्रशील मेघ में कौंघ रही विद्युत्लता जैसी, उस बहादुर वीर के चेहरे के सामने/श्रास-पास, क्षर्ण-क्षण में कौंघती रहती है। श्रब, उक्त उपमान से यह स्पष्ट होता है कि बैदिक ऋषि द्वारा प्रयुक्त यह उपमान, न तो फीका है, न ही बेतुका, बिल्क, एक नये रूपक की सर्जना का द्योतक बन गया है।

ऋग्वेद का यह प्राञ्जल वर्णन, कितना सजीव है ? इसकी शब्द-गरिमा ग्रौर उससे ध्वनित ग्रर्थ-गाम्भीर्य कितना विशय है, पेशल है ? इस विषय पर, बहुत

—वही ५/८/३/१−३

१. श्रच्छा वद तवसं गीभिराभिः स्तुहि पर्जन्यं नमसा विवास । कनिकदद् वृषभो जीरदानू रेतो दधात्यौषधीषु गर्भम् ।। कि वृक्षाम् हन्त्युत हन्ति राक्षसान् विषवं विभाय मुवनं महावधात् । उता नागा ईषते कृष्ण्यावतो यत् पर्जन्यः स्तनयन् हन्ति दुष्कृतः ।। रथीव कश्याव्वां स्रभिक्षिपन्नाविद्वंतान् कृणुते वष्यां ग्रह । दूरात् सिहस्य स्तनथा उदीरते यत् पर्जन्यः पृथिवी रेतसावित ।।

कुछ लिखने से अच्छा होगा, इसके प्रयोग को समक्ता जाये, बल्कि, ठीक से समक्ता जाये। क्योंकि इसका एक-एक अक्षर जीवन्त है. शब्द-शब्द की पोर-पोर में इक्षरस जैसी मिठास भरी है। आवश्यकता है समक्त की, अनुभूति की, और आनन्द लेने की चाह की।

वीरता श्रौर कर्मप्रविश्वासरे इन श्राख्यानों का प्रस्थान, जब स्नेहिल धरातल का स्पर्श करता है, तब, एक वपुष्मान् (नर) श्रौर वपुषी (नारी) का गठबन्धन, मनु के नौ बन्धन पर होते देर नहीं लगती। इसी गठबन्धन से उभरती हैं वे श्रेष्ठ शालीनताएं, जिनमें उषा, हस्रा (हसनशील विनता) बन कर. श्रपने सम्पूर्ण संवृत प्रशाय को अनावृत कर देती हैं। उषा के इसी अनावृत प्रशाय-द्वार की देहलीज पर बैठकर, वैदिक जरन्त ऋषि/मुनि-गए। ने, प्रत्यङ्भनस् से की गई तपस्यात्रों के बल पर, शायवत सत्य का साक्षात्कार किया है। वेदों ने इसे 'ऋत्' नाम से पुकारा है।

इसी 'ऋत्' के आनन्द की मस्ती में भूमकर वह गा उठता है—'सृष्टि के पहिले क्या था? न सत् था, न असत्, न धरती थी, न आकाश था! "मैं कौन हूँ? कहाँ से आया हूँ? "इत्यादि।" ऋग्वेद का यह ऐसा गान है, जिससे आगे, मानव का मस्तिष्क अब तक नहीं जा पाया। और, इन ऋग्वेदीय प्रश्नों के जो समाधान अब तक दिये गये हैं, उन्हें सोम पानोचा की रङ्गमयी भाव-भिङ्गमा में, उसने स्वयं ही तलाश लिया था। और, तब, वह कह उठा था—'मैं ही मनु था। सूर्य भी मैं ही था। कक्षीवान् ऋषि मैं ही था। आर्जु नेय कुत्स को मैंने ही दबाया था। उशना किव मैं ही हूँ। आर्य को पृथ्वी मैंने ही दी थी। मर्त्य के लिए वर्षा मैंने ही बनाई। कलकलायमान जलधाराओं को मैं ही बहाता हूँ। देवता तक, मेरे इशारे पर चलते आये हैं।"

यह सूक्त, पुरुष/ग्रात्मा के परमात्मत्व को जिन संकेतो/प्रतीकों के माध्यम से सर्वशक्तिमान घोषित कर रहा है, ठीक, बैसे ही, शक्ति-स्वरूपा नारी के महिमामय गौरव का गुरागान करने में भी वैदिक ऋषि से चूक नहीं हुई। ऋग्वेद की ऋचा स्वयं बोल उठती है—'सूर्य उदय हो गया है, साथ ही, मेरा भाग्य भी उदय हुन्ना है।

इत्यादि, --वही १०-१२६-१---७

—वही ४-२६-१—२

१. नासदासीन्नो सदासीत्तदानीं नासीद्रजो नो व्योमा परो यत् । किमावरीवः कुहकस्य शर्मन्नम्भः किमासीद् गहनं गभीरम् ।।

२. ग्रहं मनुरभवं सूर्यश्चाहं कक्षीवाँ ऋषिरस्मि विधः । श्रहं कुत्स्नमार्जुनेयं न्यूञ्जेऽहं कविरुशना पश्यता मा ।। ग्रहं भूमिमदादमार्यायाहं वृष्टिं दाशुषे मर्त्याय । ग्रहमपी श्रनयं वावशाना मम देवासो श्रनु केत मायन् ।।

इस तथ्य से मैं ग्रवगत हूँ। तभी तो, ग्रपने पित पर प्रभावी बन गई हूँ। मैं स्वयं केतु हूँ, मूर्घा हूँ, ग्रीर प्रभावक हूँ। मेरा पित, मेरी बुद्धि के ग्रनुरूप ग्राचरण करेगा, मेरे पुत्र शत्रुघ्न हैं, मेरी पुत्री श्राजमान् है, मैं स्वयं विजयिनी हूँ, पितदेव पर, मेरे श्लोक प्रभावक हैं। जिस हिव को देकर, इन्द्र सर्वोत्तम तेजस्वी बने थे, वह (सब) भी मैं कर चुकी हूँ। ग्रब, मेरो कोई सौत नहीं रही, कोई शत्रु नहीं रहा। 11

यह है वैदिक नारी का सबल-स्वरूप। वह जीवन के हर केन्द्र पर, वह केन्द्र चाहे भोग का हो या योग का, युद्ध का हो या याग का; हर जगह वह अपने पति जैसी ही बलवती है, आत्मा की प्रज्ञा जैसी।

ये हैं ऋग्वेद के कुछ अंग, जिनमें भारतीय साहित्य और संस्कृति की शाश्वत-निधियाँ समाई हुई हैं। स्राज की भारतीयता का यही है स्रादि स्रोत, जिसमें, अन-गिनत कथाओं के द्वारा मानव-चेतना को ऊर्ध्वरेतस् बनाने के न जाने कितने रहस्य, स्राज भी अनुन्मीलित हुये पड़े हैं।

एँतरेय ब्राह्मरा का शुनःशेप ग्राह्यान, शत-पथ ब्राह्मरा में दुष्यन्त पुत्र भरत ग्रीर शकुन्तला से सम्बन्धित ग्राह्यान, महाप्रलय की कथा में मनु का विवररा भी प्रसिद्ध ग्राख्यानों में से है । बृहदारण्यकोपनिषद् में याज्ञवल्क्य के दार्शनिक वाद-विवाद, महाप्रलय में मनु का वर्रान भी प्रसिद्ध ग्राख्यानों में से है । बृहदारण्यकोपनिषद् में याज्ञवल्क्य ग्रीर जनक के संवाद तथा याज्ञवल्क्य ग्रीर उनकी पत्नी मैत्रेयी के बीच हुई दार्शनिक चर्चाएं, भारतीय संस्कृति के ऊर्जस्विल ग्राख्यानों में माने/गिने जाते हैं ।

इसी सन्दर्भ में, जब उत्तर वैदिक आख्यान साहित्य पर इष्टिपात किया जाता है, तो रामायण श्रौर महाभारत, ये दोनों ही आर्ष काव्य, अपनी ग्रोर ध्यान आकृष्ट कर लेते हैं।

महाभारत का मुख्य प्रतिपाद्य, कौरवों ग्रौर पाण्डवों के पारिवारिक कलह की राष्ट्रीय व्यापकता को विक्लेषित करना रहा है। यह युद्ध यद्यपि ग्रठारह दिनों तक ही चला, किन्तु इसकी वर्णना में ग्रठारह हजार क्लोकों का एक विशाल-ग्रन्थ तैयार हो गया। सर्पदंश से, जब महाराज परीक्षित स्वर्गवासी हो जाते हैं, तब उनका पुत्र जनमेजय, सम्पूर्ण सर्पों के विनाश के लिए नागयज्ञ का श्रनुष्ठान करता है।

१. उदली सूर्यो ग्रगादुदयं मामको भगः । ग्रहं तद् विद्वला पितमभ्यसाक्षि विषासिहः ।। ग्रहं केतुरहं सूर्याहमुग्रा विवाचनी । ममेदनु कर्तुं पितः सेहानाया उपार्चरत् ।। मम पुत्रा शत्रुहर्गोऽथो मे दुहिता विराट् । उताहमस्मि संजया पत्यौ मे क्लोक उत्तमः ।। येनेन्द्रो हविषा कृत्व्यभवद् सुम्त्युत्तमः । इदं तदिक देवा ग्रसपत्ना किलामुवम् ।।

इसी अवसर पर, उसे यह सारी कथा, वैशम्पायन ने सुनाई थी। वैशम्पायन ने स्वयं, यह कथा महर्षि व्यास से सुनी थी।

इस कथा में, मुख्यकथा के अतिरिक्त अनेकों आख्यान, प्रसङ्गवशात् आये हैं। जिनमें, शकुन्तलोपाख्यान, मत्स्योपाख्यान, रामाख्यान, गंगावतरएा, ऋष्यशृङ्गकथा, महाराज शिवि और उनके पुत्र उशीनर की, तथा, सावित्र्युपाख्यान और जलोपाख्यान आदि, कुछ ऐसे आख्यान हैं, जिन्हें विश्व-साहित्य में एक विशेष गौरव की आँख से देखा/परखा/पढ़ा जाता है। इसी महाभारत में, श्रीकृष्ण का समग्र जीवन-वृत्त, एक हजार श्लोकों में गुम्फित है। इस अंश को 'हरिवंश कथा' के नाम से स्वतंत्र रूप भी दिया गया है। भगवद्गीता का कृष्णार्जुन संवाद भी, महाभारत का ही एक महत्त्वपूर्ण भाग है।

रामायए। में, महाभारत जैसा, भ्राख्यानों का विपुल भण्डार तो नहीं है, फिर, भी, भारतीय काव्य-परम्परा का म्राद्य-प्रन्थ होने का, इसे गौरव-पूर्ण स्थान प्राप्त है। म्रादि-किव महर्षि वाल्मीिक ने इसमें जिस रामकथा का वर्णन किया है, उससे, भारत का प्रत्येक म्राबाल-वृद्ध भलीभाँति परिचित है।

रामायए। में भी मुख्यकथा के श्रतिरिक्त श्रनेकों श्रवान्तर-कथायें जुड़ी हुई, प्रसङ्गवशात् श्राई हुई हैं। जिनमें, रावए। का ब्रह्मा से वरदान पाना, राम के रूप में विष्णु का श्रवतिरत होना, गंगावतरए।, विश्वामित्र श्रौर विशिष्ठ का युद्ध श्रादि श्राख्यान, संस्कृत साहित्य के उत्कृष्ट एवं गरिमापूर्ण श्राख्यानों के रूप में स्वीकार किये जाते हैं।

इन दोनों महाग्रन्थों की भाव-भूमि को ग्राघार मान कर, उत्तरवर्ती ग्राख्यान-साहित्य की विस्तृत सर्जनाएं हुई हैं। 'मालती-माधव' ग्रौर 'मुद्राराक्षस' जैसे कुछ एक कथानकों को छोड़कर, शेष समूचा संस्कृत साहित्य, इन दोनों ग्रार्ष काव्यों के प्रभाव से ग्रनछुग्रा नहीं रह पाया। रघुवंश, भट्टिकाव्य, रावरावहो ग्रौर जानकीहरण जैसे महाकाव्यों ने रामायण की रसधारा में स्वयं को निमग्न कराया, तो किरातार्जुनीय, शिशुपालवध, ग्रौर नैषघीयचरित जैसे उत्कृष्ट महाकाव्यों की पृष्ठभूमि में, महाभारत की ऊर्जस्विल भाव-लहरियां तरिङ्गत होतीं स्पष्ट देखीं जा सकती हैं।

मानवीय-जीवन, बालू के घर की तरह, शीघ्र ढह कर गिर जाने वाली वस्तु नहीं है। बिल्क, इसमें स्थायित्व है। ऐसा स्थायित्व, जो श्रपनी भौतिक सत्ता को विनष्ट कर चुकने के बाद भी, श्रपने बाद की मानव-सन्तित को राह दिखा सकता है। किन्तु, यह तब सम्भव हो पाता है, जब व्यक्ति श्रपना जीवन उदात्तता, पर-दु:ख-कातरता, त्रस्त-पीड़ित—प्रताड़ित मानवता को शर्ए श्रौर सहकार-सम्बल करना, श्रादि महनीय शोभन गुणों से श्रापूरित बना लेता है।

इन्हीं जैसे गुर्गों से, व्यक्ति के क्षराभगुर जीवन में स्थायित्व श्रौर महनीयता समाहित हो पाती है।

वात्मीकि-रामायण में, उन समस्त शोभन गुणों का सुन्दर-समन्वय, राम के ग्रादर्श व्यक्तित्व में फलितार्थ किया गया है, जिससे, उनका जीवन, सिर्फ मृत्यु-पर्यन्त तक चलने वाला, साधारण ग्रादमी के जीवन जैसा न रह पाया, वरन्, एक ऐसा चरित बन गया, जिसे ग्राज भी, हर-पल, हर-क्षण जीवन्त बना हुन्ना ग्रनुभव किया जाता है।

महाभारत की सर्जना के मूल में भी, सिर्फ युद्धों की वर्णना करना ही महिष व्यास का लक्ष्य नहीं रहा, बल्कि उनका श्रभिप्राय, भौतिक-जीवन की निस्सारता को प्रकट करके, मोक्ष के लिये प्राणियों में श्रौत्सुक्य जगाना रहा है। इसीलिये, महाभारत का मुख्य-रस 'शान्त' है। वीररस तो उसका श्रंगीभूत बनकर ग्राया है।

महाभारत, वस्तुतः एक ऐसा घार्मिक ग्रन्थ है, जिससे, ग्राधुनिक जगत् की हर-श्रेगी का व्यक्ति, ग्रपना जीवन सुधारने की शिक्षा-सामग्री प्राप्त कर सकता है। कर्म, ज्ञान ग्रौर भक्ति की सरस्वती प्रवाहित करने वाली भगवद्गीता तो ग्राज के ग्राच्यात्मिक जगत् का उत्कृष्ट कीर्तिस्तम्भ है। महाभारत की इन्हीं सब विलक्षग्रा विशेषताग्रों को घ्यान में रखकर, महर्षि व्यास ने, ग्रपना ग्राशय व्यक्त करते समय स्पष्ट किया था—'इस ग्राख्यान को जाने बिना, जो पुरुष वेदाङ्ग तथा उपनिषदों को जान लेता है, वह व्यक्ति कभी भी ग्रपने को विचक्षग्र नहीं कहलवा सकता।'

भारतीय श्राख्यान साहित्य में, बौद्धधर्म के कथा साहित्य को भी महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। बौद्ध कथाओं को समाविष्ट करने वाला 'श्रवदान' साहित्य, श्रपना मौलिक ग्रस्तित्व रखता है। 'श्रवदान' का श्रर्थ होता है—'महनीय कार्य की कहानी'। जिस तरह, पालि साहित्य में, महात्मा बुद्ध के पूर्व-जन्मों के शोभन गुर्गों का वर्णन 'जातक' में हुआ है, उसी परिपाटी में, संस्कृत में विरचित यह 'श्रवदान' साहित्य है। इसमें 'श्रवदान शतक' सबसे प्राचीन संग्रह है। इसमें संकलित कथायें, तथागत बुद्ध के उन शोभन गुर्गों की वर्णना करती है, जिनके बल पर उन्हें बुद्धत्व की प्राप्ति हुई थी। इसकी कुछ कहानियों में, पापाचरण करने वाले व्यक्तियों को दी जाने वाली यातनाओं की भी विवेचना की गई है। इस संकलन के श्रत:साक्ष्यों

यो विद्याच्चतुरो वेदान् साङ्गोपनिषदो द्विज: ।
 न चारूयानिमदं विद्यान्नैव स स्याद्विचक्षरा: ।।

डॉ॰ कावेल व नील द्वारा सम्पादित-कैम्ब्रिज-1896,
 बौद्ध संस्कृत ग्रन्थमाला (दरभंगा) से प्रकाश्वित-1962

के भ्राघार पर, इसका रचना-काल द्वितीय शतक माना जा सकता है । तीसरी शताब्दी में इसका चीनी ऋनुवाद हुआ था ।

'दिव्यावदान' भी बौद्धकथाओं का एक संकलन है। यह ग्रन्थ, पूर्णत: गद्य में है। किन्तु, बीच-बीच में जो गाथायें इसमें दी गई हैं, वे, छन्दबद्ध तो हैं ही, उनमें आलंकारिकता भी अच्छे स्तर की है। ग्रन्थ में अशोक से सम्बन्धित कथाएं हैं। इन कथाओं की ऐतिहासिकता और मनोरञ्जकता तो असंदिग्ध है, परन्तु, इसकी भाषा को, पाली के सम्पर्क से मिश्रित होने के कारणा, तथा कुछ स्थलों पर, भ्रष्ट-भाषा का भी प्रयोग होने के कारणा, भाषा-शास्त्रियों ने, एक अलग प्रकार की धारा में प्रवाहित भाषा माना है। इसी तरह, इसमें संकलित कथाओं के कहने का ढंग भी अस्त-व्यस्त और बेतुका सा है।

समग्र बौद्ध साहित्य में 'त्रिपिटक' प्रमुख है। ये त्रिपिटक हैं—विनयपिटक, सुत्तपिटक ग्रीर ग्रिभिधममपिटक। तथागत बुद्ध ने भिक्षुग्रों के ग्राचरण को संयमित रखने के लिये जो नियम बनाये, उन्हीं की चर्चा 'विनयपिटक' में है। 'सुत्तपिटक' में, बुद्ध के उपदेशों ग्रीर संवादों का संग्रह है। महाभारत के सुप्रसिद्ध यक्ष-युधिष्ठिर संवाद की तरह का यक्ष-युद्ध संवाद भी इसी संग्रह में है। इसी संग्रह में संकलित 'जातक' में. बुद्ध के पूर्व-जन्म के सदाचारों की ग्रिभिव्यक्ति करने वाली कथायें हैं। बौद्धधर्म कथाग्रों में इसका विशेष महत्त्व है। 'बुद्धवंश' में, गौतम-बुद्ध से पूर्व के चौधीस बुद्धों का जीवन-चरित वरिएत है। इनमें समाहित कथा साहित्य बौद्ध-धर्म कथा का उत्कृष्ट साहित्य माना जा सकता है। 'ग्रिभिधम्मिपटक' में गौतम बुद्ध के उपदेशों के ग्राधार पर, उनके दार्शनिक विचारों की व्यवस्था की गई है।

'विनयपिटक' के खन्दकों में, नियमों ग्रौर कर्त्तव्यों के निर्देश के साथ-साथ अनेक श्राख्यान भी मिलते हैं। 'चुल्लवगा' में संवादात्मक ग्रौर चरित सम्बन्धी अनेकों कथाएं हैं। 'दीघनिकाय' 'मिल्फिमनिकाय' ग्रौर 'सुत्तिपटक' में भी, बहुत सारे ग्राख्यान हैं। इसी तरह, 'विमानवत्थु', 'पेत्थवत्थु', 'थेरी गाथा' ग्रौर 'थेर गाथा' में भी कई तरह की कथाएं हैं। इन सबको देखने से यह सहज ही ग्रनुमान हो जाता है कि जातक-साहित्य, उपदेशपर्एा मनोरञ्जक कथाग्रों/ग्राख्यानों का विशाल भण्डार है। जिसके प्रभाव से, उत्तरवर्ती साहित्य भी ग्रछूता नहीं रह सका।

पालि त्रिपिटक की गाथाएं, बहुत प्राचीन हैं। उसमें प्रयुक्त छन्द, वाल्मीकि रामायए से भी प्राचीन हैं। कुछ गाथाएं तो वैदिक युग की हैं। इन्हीं गाथाग्रों को स्पष्ट करने के लिये, जातक कथाएं कही गई हैं। बौद्ध धर्म का यथार्थ-परिचय

श्रोल्डेन वर्ग—गुरुपूजाकौमुदी, पृष्ठ–६०, दीघनिकाय—सम्पा. ह्रीस डेविडस एण्ड कारपेन्टर—वाल्यूस-Ⅰ, इन्ट्रोडक्शन—पृष्ठ-८

२. हॉ० बिन्टरनित्ज---हिस्ट्री ग्रॉफ इन्डियन लिट्रेचर-II, P. १२३

कराने के कारण सुत्तिपटक का साहित्यिक और ऐतिहासिक महत्त्व विशेष है। प्राचीन नीति कथाओं का संग्रह 'जातक' इसी में संकलित है। जातक, सुत्तिपटक के खुद्दकनिकाय का दशवाँ ग्रन्थ है। इसमें, ग्रनेकों कहानियाँ हैं। कुछ छोटी हैं और कुछ बड़ी। कुछ कथाएं तो इतनी बड़ी हैं कि उनके स्वरूप को देखते हुये, उन्हें संक्षिप्त महाकाव्य कहा जा सकता है।

'जातक' का अर्थ होता है— 'जन्म-सम्बन्धी कथाएं'। तथागत ने अपने पूर्वजन्मों का, और घटनाओं का स्मरण करके, उन्हें अपने शिष्यों को सुनाया। बुद्धत्व प्राप्ति से पूर्व, कई योनियों में, उन्हें जन्म लेना पड़ा था। जिनमें मनुष्य, देवता, पशु-पक्षी आदि की योनियाँ रहीं। इन सब योनियों में रहकर भी, उनका 'बोधिसत्त्व' यथावस्थित रहा। 'बोधिसत्त्व' का अर्थ होता है— 'बोधि के लिये उद्यम्शील प्राणी (सत्त्व)'। इन्हीं कहानियों को कह कर, बुद्ध ने, लोगों को अपना उपदेश दिया। ये कहानियाँ, ईसा पूर्व की पांचवीं शताब्दी से लेकर, ईसा के बाद की प्रथम-द्वितीय शताब्दी तक रचीं गई। इनमें से अनेकों कहानियों का विकसित रूप रामायण और महाभारत में भी पाया जाता है।

बुद्ध ने परम्परागत लौकिक गाथाओं को सुभाषितों के रूप में ग्रहण किया। 'विलारवत' जातक की एक गाथा में 'विडालवत' का लक्षण दिया गया है। बुद्धकाल में, कोई ऐसी विडाल कथा प्रचलित रही होगी, जिसमें, चूहों को धोखा देकर कोई विडाल उन्हें खा जाता था। धर्म की आड़ में घोखा देने वाले कृत्य का यह प्रतीकात्मक आख्यान है। इस प्रकार के कार्य को, उस समय में 'विडालवत' के रूप में पर्याप्त मान्यता दी जा चकी होगी, ऐसा प्रतीत होता है। इसीलिए बुद्ध ने, उसे जातक गाथा में सम्मिलित करके अपना लिया। यह महाभारत मनुस्मृति एवं विष्णु स्मृति में भी, इस विडालवत का उल्लेख आया है।

'जातक' में जातकों की कुल संख्या ५४७ है। जिनमें, कुछ जातक नये स्ना गये हैं। अौर, कुछ प्राचीन जातक इसमें नहीं स्ना पाये हैं। तथापि यह जातक साहित्य, उपदेश पूर्ण सौर मनोरंजक है।

- १. जातक-प्रथम खंड-भूमिका-भदन्त ग्रा० कौस० पृ. २४
- यो वे धम्मं धर्ज कत्वा निगूलहो पापमाचरे । विस्सासयित्वा भूतानि विलार नाम तं वतं ।।
- ---विलारबत जातक-१२८

- ३. महाभारत-५-१६०-१३
- धर्मध्वजो सदा लुब्धादिमको लोकदम्भकः ।
   वैडालबितको ज्ञेयो हिस्तः सर्वाभिसंघिकः ।।

—मनुस्मृति-ग्र. ४-१६५

- ४. विष्णुस्मृति—६३-८
- ६. हिस्ट्री थ्रॉफ इण्डियन लिट्रेचर—झॉ. विन्टरिनत्ज, वॉ. II, पृष्ठ-१२४, फुटनोट १
- ७. वही---पृष्ठ-१२५, फुटनोट ४

## जैन ग्राख्यान/कथा साहित्य

प्राचीन जैन न्नागमों में कथा-साहित्य का मण्डार भरा पड़ा है। 'ग्राचारांग' में, महावीर की जीवन-गाथा है, तो 'कल्पसून' में तीर्थ द्धरों की जीवनियों की संक्षिप्त फांकी है। 'नायाधम्मकहाग्रों' के प्रथम श्रुतस्कन्ध के उन्नीस ग्रध्ययनों में, ग्रौर दूसरे श्रुतस्कन्ध के दश वर्गों में ग्रनेकों भनोहारी ग्रौर उपदेशात्मक कथाग्रों का चित्रण है। शिष्यों के प्रश्नों के उत्तररूप में, वीर जीवन की भांकी 'भगवती' के संवादों में प्रस्तुत की गई है। 'सूत्रकृताङ्ग' के छठे व सातवें ग्रध्ययनों में, ग्राईककुमार के गोशालक ग्रौर वेदान्तियों के साथ सम्वादों का, तथा पेढाल पुत्र उदक के साथ भगवान महावीर के संवादों का उल्लेख है। इसी के द्वितीय खण्ड के प्रथम ग्रध्ययन में, पुण्डरीक का दृष्टान्त महत्वपूर्ण है। 'उत्तराध्ययन' में भी जो ग्रनेकों भावपूर्ण व शिक्षाप्रद श्राख्यान ग्राये हैं, उनमें, नेमिनाथ की जीवन-गाथा का प्रथम उल्लेख, विशेष महत्त्व का है। श्रीकृष्ण, ग्रारिष्टनेमि, ग्रौर राजीमती की कथाएं, तथा कपिल का ग्राख्यान भी ग्राकर्षक एवं मनोहारी है। इसी के चोर,¹ गाड़ीवान,² तीन व्यापारियों के दृष्टान्त,³ तथा हरिकेश—बाह्यएा,⁴ पुरोहित ग्रौर उसके पुत्र,⁵ पार्श्वनाथ ग्रौर महावीर के शिष्यों के सम्वाद,६ विशेष उल्लेखनीय हैं।

स्रानन्द, कामदेव, चुलनीपिता, सुरादेव, चुल्लशतक, कुण्ड कोकिल, सद्दालपुत्र, महाशतक, निन्दनीपिता, स्रौर शालिनीपिता इन दश श्रावकों का जीवन चित्र, 'उपासकदशांग' के दश ग्राख्यानों में चित्रित है। इन्होंने, संसार का परित्याग सर्वांशत: नहीं किया था, फिर भी, वे मोक्षप्राप्ति के लिये सतत प्रयत्नशील बने रहे। इनके जीवन-चरितों का यही वैशिष्टय रहा है।

'ग्रन्तकृद्शांग' में उन ग्रनेकों महापुरुषों ग्रौर स्त्रियों का जीवन-चरित्र विद्यात है, जिन्होंने उग्र तपश्चरएा द्वारा, ग्रपनी सांसारिकता को विखण्डित करके मोक्ष प्राप्त किया। 'ग्रनुत्तरोपपातिक दशांग' में, ऐसे दश साधकों की जीवनचर्या विद्यात की गई है, जो ग्रपने साधना बल से, पहिले तो ग्रनुत्तर विमानों में जन्म लेते हैं, फिर मनुष्य जन्म प्राप्त कर, मोक्षगामी बनते हैं। स्थानांग', तत्त्वार्थराज वार्तिक<sup>8</sup>

१. उत्तराध्ययन सूत्र—ग्रध्य०२१,

२. वही--- ग्रध्ययन-२७

३. वही---ग्रध्ययन---२१

४. वही—म्रध्ययन−१२

५. वही--ग्रध्ययन-१२

६. वही—ग्रध्ययन-२३

ठाएां—१०/११४

तत्त्वार्थराजवातिक—१/२०

ग्रौर श्रंगपण्णत्ती में, इन दश साधकों के नामों में, श्रौर उनके कम-वर्णन में भी भिन्नता स्पष्ट देखी गई है।

'विपाक सूत्र' में शुभ-कर्मों का और अशुभ-कर्मों का परिणाम कैसा होता है? यह बतलाने के लिये दश-दश व्यक्तियों के जीवन-चरित्रों को उद्धृत किया गया है। इसके प्रथम श्रुत-स्कन्ध में, दुष्कृत-परिणामों का दिग्दर्शन कराने के लिये, जिन दश कथानकों को चुना गया है, उनसे सम्बद्ध व्यक्तियों के नाम इस प्रकार हैं—मृगा-पुत्र, उजिभतक, अभग्नसेन, (अभग्गसेन), शकटकुमार, बृहस्पतिदत्त, नंदीवर्धन, उदुंवरदत्त, शौर्यदत्त, देवादत्ता और अंजुश्री। स्थानांग में, इनसे भिन्न नाम मिलते हैं, जो कि इस प्रकार हैं—मृगापुत्र, गोत्रास, अंडशकट, माहन, नंदीषेण, शौरिक, उदुंबर, सहसोद्वाह, आमटक और कुमारिकच्छवी। इन नामों का वर्तमान में उपलब्ध नामों के साथ सुन्दर समन्वय किया है---पं० बेचरदासजी दोशी ने, जो इष्टटच्य है।

दूसरे श्रुतस्कन्ध में, सुकृत परिगामों का दिग्दर्शन कराने वाले, जिन दश जीवनवृत्तों को चुना गया है, उनके नाम हैं—सुबाहुकुमार, भद्रनन्दी, सुजातकुमार, सुवासवकुमार, जिनदासकुमार (वैश्रमगाकुमार), घनपति, महाबलकुमार, भद्रनन्दी कुमार, ग्रौर वरदत्तकुमार। इसी तरह के शिक्षाप्रद भावप्रधान ग्राख्यान, उत्तराध्ययन सूत्र निर्यु क्ति, दशवैकालिक निर्यु क्ति, ग्रावध्यक निर्यु क्ति ग्रौर नंदिसूत्र में भी हैं।

श्वेताम्बर परम्परा के स्रागमोत्तरवर्ती स्राख्यान साहित्य से जुड़े पउमचरिय (विमलसूरि), सुपार्श्वचरित (लक्ष्मग्गगिए), महावीर चरिय (गुग्गभद्र), तरंगवती, वसुदेव-हिण्डी, समराइच्चकहा (हरिभद्र), हरिवंश, प्रभावकचरित, परिशिष्टपर्व, प्रवन्ध चिन्तामिश श्रौर तीर्थकल्प स्रादि स्रनेकों ऐसे ग्रन्थ हैं, जिनमें धर्म, शील, पुण्य, पाप श्रौर संयम एवं तप के सूक्ष्म-रहस्यों की विवेचना की गई है। जिनमें, मानवीय जीवन ग्रौर प्राकृतिक विभूति के समग्र चित्र उज्ज्वलता ग्रौर निपुग्रता के परिवेश में प्रस्तुत किये गये हैं।

दिगम्बर परम्परा, श्वेताम्बर परम्परा में उपलब्ध ग्रङ्ग-साहित्य को स्वीकार नहीं करती । इसकी मान्यता है कि द्वादशाङ्ग साहित्य लुप्त हो चुका है । उसका जो कुछ भाग शेष बचा है, वह 'षट्खण्डागम', 'कषाय-पाहुड' ग्रौर 'महाबन्ध' जैसे उपलब्ध ग्रन्थों में सुरक्षित है । फिर भी, तस्वार्थराजवार्तिक श्रादि ग्रंथों से यह ज्ञात होता है कि दिगम्बर परम्परा के ग्रङ्ग-साहित्य में भी ग्रनेक ग्राख्यान पाये जाते थे ।

१ "अजुदासी सालिभद्दक्षो । सुगादलत्तो स्रभयो वि य धण्णो वरवारिसेण एांदगया । गुंदो चिलायपूत्तो कत्तद्वयो जह तह स्रण्णे ।। —स्रंगपण्णात्ती—५५

२. ठाराांग---१०/१११ ।

जैन साहित्य का बृहद् इतिहास—भाग १, पृष्ठ २६३, प्रकाठ पार्विनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, वारासासी।

वस्तुतः, दिगम्बर भ्रौर श्वेताम्बर, दोनों ही परम्पराभ्रों में मान्य श्रागमों के नाम लगभग एक जैसे ही हैं। जो कुछ थोड़ा बहुत भ्रन्तर परम्परा भेद से परिलक्षित होता है, उसका कोई ऐसा महत्त्व नहीं है, जिसका दुष्प्रभाव, मौलिक मान्यताभ्रों पर अपनी छाप डाल पाता हो।

उपलब्ध दिगम्बर साहित्य में श्राचार्य कुन्दकुन्द की रचनाश्रों का विशिष्ट स्थान है। इनमें ढेर सारे कथानक, श्राख्यान और चिरत मिलते हैं। भावना की उपयोगिता, साधना के क्षेत्र में कितनी महत्त्वपूर्ण है? इसका बहुमुखी परिचय, 'भावपाहुड' का श्रध्ययन करने से स्वतः मिल जाता है। निस्संग हो जाने पर भी, 'मान' कषाय की उपस्थिति के कारण बाहुबिल के चित्त पर कालुष्य बना ही रहा¹, अपरिग्रही मुनि मधुपिंग को 'निदान' के कारण द्रव्यिल ङ्गी बने रहना पड़ा², विषष्ठ मुनि की भी दुर्दशा, इसी निदान के कारण, कुछ कम नहीं हुई। बाहुमुनि को, क्रोधा-विष्ट होकर दण्डक राजा का नगर भस्म कर देने के परिणामस्वरूप राँरव नरक तक भोगना पड़ा⁴, दीपायन को भी द्वारका नगरी भस्म करने के फलस्वरूप श्रनन्त-संसारी बनना पड़ा⁵, श्रौर भव्यसेन मुनिराज, द्वादशाङ्ग एवं चौदह पूर्वों के पाठी होते हुये भी, सम्यक्त्व के श्रभाव में, भाव-श्रामण्य प्राप्त नहीं कर पाये॰।

इन कथास्रों के साथ, भावश्रमए शिवकुमार का एक ऐसा कथानक भी जुड़ा हुआ है, जिसमें इन्हें, युवतियों से घिरा रहने पर भी विशुद्ध चित्त श्रौर स्रासन्नभव्य बने रहने की भूमिका में चित्रित किया गया है। कुन्दकुन्दाचार्य के ही 'शीलपाहुड' में सात्यिक पुत्र का एक भ्रौर भावपूर्ण कथानक विशात<sup>8</sup> है।

'तिलोय-पण्णित्त' में त्रेसठ शलाका-पुरुषों की जीवन-घटनाश्चों का प्रभावपूर्ण वर्णन है। वट्टकेर के 'मूलाचार' में एक ऐसी घटना का वर्णन किया गया है, जिसमें, एक ही दिन, मिथला नगरी की कनकलता श्रादि स्त्रियों, श्रीर सागरक श्रादि पुरुषों की हत्या का वर्णन है। 'मूलाराधना' में श्रनेकों सुन्दर श्राख्यान हैं। जिनमें, सुरत

१. भावपाहुर गाथा ४४

२. वही ,, ४४

३. वही ,, ४६

४. वही ,, ४६

५. वही ,, ४०

६. वही ,, **५१** 

७. वही गाथा ५२

शील प्राभृत गाथा ५१

मूलाचार १/५६-५७

की महादेवी<sup>1</sup>, गोर संदीव मुनि<sup>2</sup>, श्रौर सुभग ग्वाला<sup>3</sup> श्रादि के श्राख्यान मुख्य हैं। इनका विस्तृत वर्णन हरिषे<mark>सा श्रौर प्रभाचन्द्र ने भी श्रपने-श्रपने कथानकों में</mark> किया है।<sup>4</sup>

समन्तभद्र स्वामी का 'रत्नकरण्ड-श्रावकाचार' ग्राख्यानों का भण्डार है। इसमें ग्रंजन चोर, ग्रनन्तमती, उद्दायन, रेवती, जिनेन्द्रभक्त, वारिषेरा, विष्णुकुमार, ग्रीर वज्रकुमार ग्रादि के ग्राख्यानों से ज्ञात होता है कि ये सब, सम्यक्त्व के प्रत्येक ग्रङ्ग का परिपूर्ण पालन करने के लिये विख्यात थे। इनके ग्रलावा कुछ ऐसे व्यक्तियों के ग्राख्यान भी इसमें मिलते हैं, जो व्रतों का पालन करते हुए भी, पापाचरण के लिये प्रसिद्धि प्राप्त कर चुके थे। इसी में, उस मेंढक की भी प्रसिद्ध कथा विश्वत है, जो महावीर के दर्शन के लिए निकलता है, किन्तु रास्ते में ही श्रेशिक के हाथी के पैर के नीचे दब कर मर जाता है। ग्रौर, तुरन्त महद्धिकदेव का स्वरूप प्राप्त कर लेता है।

पौराणिक साहित्य के अन्तर्गत, आदिपुराण (जिनसेनाचार्य), उत्तरपुराण (गुणभद्र), महापुराण (ग्रपभ्रंण, पुष्पदन्त) आदि विभिन्न पुराणों में, तथा 'धर्म गर्माभ्युदय' और 'जीवन्धरचम्पू' (दोनों हरिचन्द), चन्द्रप्रभचरित (वीरनन्दि), यणस्तिलकचम्पू (सोमदेव), हरिवंश (जिनसेन), पद्मचरित (रिवषेण), पुरुदेवचम्पू (अर्हहास) एवं गद्यचिन्तामणि (वादीभसिह) आदि विभिन्न महाकाव्यों/चरितकाव्यों में पाये जाने वाले आख्यान तथा कथायें, जैनधर्म-कथाओं की महनीयता को सिद्ध करते हैं। तिमल और कन्नड़ भाषा के जैन साहित्य में भी, भारतीय आख्यान-साहित्य की अनुपम निधि भरी पड़ी है।

भारतीय श्राख्यान साहित्य में 'नीतिकथा' साहित्य का विशेष स्थान है। संस्कृत साहित्य की नीतिकथाओं ने, विश्व के कथा साहित्य में अपना स्थान विशेष ऊंचा बना लिया। क्योंकि, वे, जिन-जिन देशों में पहुंची, वहीं-वहीं पर लोकप्रिय बनतीं गई।

ग्रंग्रेजी के प्रख्यात ग्रालोचक डॉ. सेमुग्रल जान्सन ने, नीति-कथा की परिभाषा इस प्रकार की है---'विशुद्ध नीतिकथा, एक ऐसा निवेदन है, जिसमें कुछ बुद्धिहीन प्राणी एवं कभी-कभी ग्रचेतन पदार्थ, पात्रों के रूप में नीति-तत्त्व की

१. मुलाराधना आ० ६, गाथा १०६१

२. वही, गाथा ६१५

३. वही, गाथा ७५६

बृहद् कथाकोष प्रस्तावना सं० डाँ० ए० एन० उपाध्ये ।

शिक्षा देने हेतु श्राये हों, श्रौर वे, मानवीय हितों एवं भावों को घ्यान में रस्न कर, चेष्टा तथा सम्भाषण करने में कल्पित किये गये हों।'¹

डॉ. जान्सन की उक्त परिभाषा के ब्रनुसार नीतिकथा के तीन मूल-तत्त्व स्पष्ट होते हैं— १. पात्र, २. हेतु, एवं ३. कल्पना तत्त्व । इन तीनों का स्वरूप-निर्धाररा, उक्त परिभाषा के ब्रनुसार, हम निम्नलिखित रूप में कर सकते हैं—

- १. पात्र-मानवेतर (बुद्धिहीन) चेतन प्राणी तथा ग्रचेतन पदार्थ।
- २. हेतु-किसी नीतितत्त्व की शिक्षा देना, या उसका स्वरूप-प्रतिपादन ।
- ३. कल्पना तत्त्व—मानवीय हितों एवं भावों को ध्यान में रखते हुए, ऐसे पात्रों की कल्पना कल्पना, जिनमें मानवोचित सम्भाषएा और चेष्टाग्रों की कल्पना करना सहज सम्भव हो ।

संस्कृत साहित्य की नीति-कथाग्नों के प्रमुख पात्र, मानवेतर प्रासी-पशु-पक्षी रहे हैं। ये अपनी-अपनी कहानियों में, मनुष्य की ही भांति सम्पूर्ण व्यवहार करते हुये पाये जाते हैं । हर्ष-विषाद, प्रेम-कलह, हास्य-रुदन, युद्ध-सन्धि, उपकार-श्रपकार एवं चिन्ता-उत्कण्ठा जैसे भावात्मक व्यवहारों में उनका स्नाचरण, मानव जैसा ही होता है। यही पशु-पक्षी, ग्रपनी-ग्रपनी कहानियों में, ब्यावहारिक राजनीति एवं सदाचार के सूक्ष्मतम रहस्यों श्रौर उनकी उपलब्धियों का, तथा इन सब की साधनभूत गूढ़ मंत्रगाओं तक को, बड़े स्वाभाविक ढंग से प्रतिपादित करते देखे जाते हैं । किन्तु, उपलब्ध नीतिकथा साहित्य में, एक भी ऐसी कथा नहीं मिलती, जिसमें, अचेतन/निर्जीव पात्रों को स्वीकार किया गया हो । हाँ, ऋग्वेद में, उषा से सम्बन्धित एक कविता है। किन्तु, उसमें दश्य का प्राकृतिक सौन्दर्य ही स्रिभव्यक्त हुम्रा है। वहाँ पर, प्रकृति, जीवन्त स्वरूप में उपस्थित अवश्य हुई है, पर वह, किसी कथा/ आख्यान के पात्र जैसा कार्य/व्यवहार नहीं करती । इसलिए इस उषा-वर्शन में, प्रकृति के मानवीयकरण का विश्लेषणा, हम स्वीकार करेंगे । क्योंकि पात्र बन कर, किसी कहानी में कार्यं/व्यवहार करना, एक ग्रलग बात है। इस पात्र-कार्यं/व्यवहार की समानता, प्रकृति के मानवीयकररा से एकदम विपरीत बैठती है। इसलिए, डॉ॰ जान्सन की परिभाषा में 'कभी-कभी अचेतन पदार्थ' की पात्रता का सिद्धान्त-कथन चिन्तनीय प्रसङ्ग उपस्थित कर देता है।

सन् १८४२ में, लन्दन में फेबल्स (Fables) नाम से एक कहानी संग्रह प्रकाशित हुन्ना था । इसमें अलग-ग्रलग लेखकों की जो लघुकथाएं, सम्पादक द्वारा

Lives of the English Poets: Vol. I, Edited By. G. Birckback Hill, Oxford, Goy. P. 283

२. ऋग्वेद १/४५/१--१६

<sup>3.</sup> Fables: Editor G. Moir Bussey, London, 1842

संकलित की गई थीं, वे सब की सब, 'फेबल्स' के ग्रन्तर्गत ही रखीं गई थीं। इनमें प्रख्यात ग्रीक नीतिकथाकार ईसप (Acsop) से लेकर डोडस्ले (Dodslay) तक की नीतिकथाएं थीं। इन कथाग्रों के पात्रों में कहीं 'ईसप एवं गर्दम' है, तो कहीं पर 'दो बर्तन' है। श्रुंगाल, सिंह, हाथी ग्रादि पञ्चतन्त्र की कहानियों जैसे पात्र भी कुछ कथाग्रों में थे। इन सब कहानियों को 'फेबल्स' कहना, उस समय ठीक माना जा सकता था, क्योंकि, इस संग्रह के प्रकाशन काल तक, नीतिकथा की कोई भेद-दिशका व्याख्या/परिभाषा, या ऐसा ही कोई लक्षण-विशेष, स्पष्ट नहीं हो पाया था। किन्तु ग्राज, 'फेबल्स' का स्पष्ट स्वरूप सामने ग्रा चुका है। तदनुसार, 'नीतिकथा' के ग्रन्तर्गत वे ही कथाएं ग्रहण की जा सकेंगी, जिनमें ग्रधिकतर पात्र मानवेतर क्षुद्र प्राणी हों, ग्रौर, कहीं-कहीं, मानवीय पात्र भी ग्राये हों। किन्तु, प्रमुख रूप में नहीं, बल्कि, गौण रूप में ही।

पशु-पक्षियों के माध्यम से व्यावहारिक उपदेश देने की परम्परा, भारत में बहुत प्राचीन है। ऋग्वेद में 'मनु श्रौर मत्स्य' की कथा ग्राई है। छान्दोग्योपतिषद् में दृष्टान्त के रूप में उद्गीथ खान का झाख्यान है। रामायए में कुछ नीति-कथाएं विंगत हैं श्रौर कुछ उपमाश्रों द्वारा संकेतित। महाभारत में भी विदुर के श्रीमुख से अनेकों उपदेशप्रद नीतिकथाएं कहीं गई हैं। ई. पू. तीसरी शताब्दी के भारहूत-स्तूप पर भी अनेकों नीतिकथाएं उट्टंकित की गई हैं। यातञ्जलि के महाभाष्य में 'अजाकृपाएगिय' 'काकतालीय' आदि लोकोक्तियों का, श्रौर 'सर्पनकुल' 'काक-उल्क' की जन्मजात शत्रुता का उल्लेख श्राया है।

नीतिकथा का स्पष्ट रूप 'पञ्चतन्त्र' में मिलता है। विष्णु शर्मा द्वारा रिचत यह ग्रन्थ, नीति-साहित्य का सर्व प्राचीन और महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। किन्तु, मौलिक 'पञ्चतन्त्र' ग्राज उपलब्ध नहीं है। वैसे, पञ्चतन्त्र के ग्राज कल ग्राठ संस्करण उपलब्ध हैं, जिनमें, थोड़ा-बहुत हेर-फेर ग्रवश्य है। इन सारे संस्करणों के तुलनात्मक ग्रध्ययन के ग्राधार पर, डॉ. एजर्टन ने एक प्रामाणिक संस्करण प्रस्तुत किया है।

'पञ्चतन्त्र' की रचना कब हुई ? निश्चय के साथ, आज कुछ भी नहीं कहा जा सकता । बादशाह खुसरू अन् शेर खां (५३१-५७६) के शासनकाल में, इसका पहली बार अनुवाद पहलवी भाषा में हुआ था । परन्तु, आज यह अनुवाद भी अप्राप्य हो गया है । इस अनुवाद के आसुरी (Syriac) और अरबी रूपान्तर अवश्य मिलते हैं । जिनके नाम कमशः 'कलि लग तथा दम नग' (५७० ई.) और 'कलीलह तथा दिमनह' (७५० ई.) रखे गये थे । इन नामों से यह अवश्य ज्ञात

<sup>1.</sup> Oxford Junior Encyclopaedia: Vol. I, 'Mankind' oxford, 1955 p. 167

२. **मै**कडानल : इंडियाज पास्ट—-पृष्ठ–११७

www.jainelibrary.org

होता है कि पहलवी भाषा में अनूदित ग्रन्थ का नाम भी पञ्चतन्त्र के प्रथम तन्त्र में विंित दोनों श्रृंगालों के नाम पर रहा होगा । ग्रौर सम्भव है, इस रूपान्तर के समय तक, पञ्चतन्त्र का नामकरएा भी यही हो गया हो।

पञ्चतन्त्र में चाग्।क्य का उल्लेख होने, ग्रौर उस पर 'ग्रर्थशास्त्र' का स्पष्ट प्रभाव होने से, यह भी ग्रनुमानित होता है कि इसका रचना काल ३०० ई. के निकट होना चाहिए । क्योंकि अर्थशास्त्र को, दूसरी शताब्दी की रचना माना जाता है।

विश्व में, जिन पुस्तकों के सर्वाधिक ग्रनुवाद हुए हैं, उनमें से एक 'पञ्चतन्त्र' भी है। भारत में, यह सभी भाषाध्रों में, लगभग सनूदित हो चुका है। पचास से भ्रधिक विदेशी भाषात्रों में, दो सौ पचास संस्करण इसके निकल चुके हैं। ग्यारहवीं शताब्दी में इसका हिब्रू में, १३वीं शताब्दी में स्पेनिश में, स्रौर १६वीं शताब्दी में लैटिन एवं ग्रंग्रेजी भाषाग्रों में ग्रनुवाद हुग्नाथा। इसके प्राचीनतम अनुवाद से यह पता चलता है कि इसमें कुल बारह तन्त्र रहे होंगे । भ्राज, सिर्फ पांच ही तन्त्र इसमें हैं।2

पञ्चतन्त्र के बाद सर्वाधिक प्रचलित संकलन, नारायए। पंडित का 'हितोपदेश' है । इसकी एक पाण्डुलिपि १३७३ ई. की मिली है । जिसके म्राधार पर, इसका रचना काल १४वीं शती से पूर्व का माना जा सकता है। डॉ. कीथ का कथन है कि इसका रचनाकाल ११वीं शती से बाद का नहीं हो सकता। क्योंकि इसमें रुद्रभट्ट का एक पद्य उद्धृत है। ११६६ ई. में, एक जैन लेखक ने भी इसका उपयोग किया था । इससे भी उक्त कथन प्रमाणित हो जाता है ।

'हितोपदेश' पञ्चतन्त्र की ही पद्धति पर लिखा गया है। बल्कि, इसकी कूल ४३ कथा हों में से २५ कथा यें, 'पञ्चतन्त्र' से ली गई हैं। इस सत्य की स्वयं ग्रन्थकार ने प्रस्तावना भाग में स्वीकार किया है। दोनों में सिर्फ इतना फर्क है कि हितोपदेश में, पञ्चतन्त्र की श्रपेक्षा, श्लोक श्रधिक हैं। इनमें से कुछ श्लोक 'कामन्दकीय नीतिसार' में मिलते हैं।

बौद्धों की नीतिकथाएं जातकों में संकलित हैं। इनका संकलन ई. पू. ३८० में विद्यमान था। एक चीनी विश्वकोश (६६८ ई.) में बौद्धग्रंथों से ली गई २०० नीतिकथात्रों का अनुवाद है ।<sup>3</sup> 'प्रवदानशतक' में, ग्रौर ग्रायंशुर रचित 'जातकमाला' में भी बौद्धों की नीतिकथाओं का संकलन है।

संस्कृत साहित्य की रूपरेखा---पष्ठ--३०० ₹.

मैकडानल : हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिट्रेचर, पृष्ठ-३७० ₹.

वही--पृष्ठ-३६= ₹.

जैन सिद्धान्तों की विवेचना/व्याख्या के लिये अनेकों नीतिकथाओं की रचना हुई है। प्राकृत साहित्य में इन कथाओं की भरमार है। इनका संस्कृत रूपान्तर, बहुत बाद की वस्तु है। 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' को भी संस्कृत साहित्य के नीतिकथा ग्रन्थों में महत्त्वपूर्ण सम्मान मिला है। १५वीं शताब्दी के पूर्वाई में लिखी गई जिनकीति की 'चम्पक श्रेष्ठि कथानक' तथा 'पाल-गोपाल कथानक' रचनाएं, नीति-कथाग्रंथों में रोचक मानी गई हैं। प्रथम रचना में, भाग्य को जीतने के लिए रावरण के निष्फल प्रयास का वर्णन है। जबिक दूसरी रचना में, एक ऐसे युवक का कथानक है, जो किसी मनचली स्त्री के चंगुल में फंसने से इनकार कर देता है। फलस्वरूप वह स्त्री, उस युवक पर दोषारोपण करने लगती है। त्रिषष्टिशलाकापुष्य चरित के 'परिशिष्ट पर्व' को हेमचन्द्र (१०८८—११७२) ने, नीति-कथाग्रन्थ के रूप में रचा। इसमें, जैनसन्तों के मनोहारी जीवन-वृत्तों की कथाएँ समाविष्ट हैं। 'सम्यक्त्व कौमुदी' में अर्हदास और उसकी आठ परिनयों के मुख से सम्यक् धर्म की प्राप्ति का प्रतिपादन कराया गया है। जिसे, एक राजा और चोर भी मुनते हैं। इस ग्रंथ की पद्धित, एक ही कथा के अन्तर्गत अनेकों कथाओं का समावेश करने की परम्परा पर आधारित है।

इन तमाम सन्दर्भों को लक्ष्य करके कहा जा सकता है कि 'नीतिकथा' का प्रमुख लक्ष्य है—'सरल ग्रौर मनोरंजक पद्धति से, धर्म, ग्रथं ग्रौर काम की चर्चाग्रों के साथ-साथ सदाचार, सद्व्यवहार ग्रौर राजनीति के परिपक्व ज्ञान को मानव-मन पर इस तरह ग्रंकित कर देना कि वह मायावी ग्रौर वञ्चकों के जाल में उलभने न पाये।'

लोक-कथा साहित्य का भी लक्ष्य स्पष्ट है—'लोक-मनरञ्जन'। इनके पात्र, पशु-पक्षी न होकर, मात्र मानव ही होते हैं।

गुणाद्य की 'बृहत्कथा' लोककथाश्चों का प्राचीनतम संग्रह-ग्रन्थ है। 'ग्रपने समय की प्रचलित लोककथाश्चों को संकलित करके गुणाद्य ने 'बृहत्कथा' की रचना की' ऐसी कुछ विद्वानों की धारणा है। मूल 'बृहत्कथा' श्चाज उपलब्ध नहीं है। इसलिए, इसके श्वाकार श्चादि के सम्बन्ध में कोई प्रत्यक्ष प्रमाण श्चविष्ठ नहीं रहा। परन्तु, दण्डी, सुबन्धु, बाणा, अवनंजय, विविक्तम भट्ट, श्चीर गोवर्धनाचार्य श्चादि ने इसका उल्लेख श्रपनी-श्रपनी रचनाश्चों में, श्चादर के साथ किया है।

१. काव्यादर्श-१/३८

२. वासवदत्ता (सुबन्धु)

३. हर्षचरित-प्रस्तावना,

<sup>¥.</sup> दश रूपक-**१**/६८

५. नलचम्पू-१/१४

६. भार्यासप्तशती-पृष्ठ-१३

इसके तीन रूपान्तर ग्राज मिलते हैं—(१) नैपाल के बुद्धस्वामी रिचत 'बृहत्कथा-श्लोक-संग्रह' (द वीं, ६ वीं ई. शती)। यह रचना भी श्राज ग्रंशतः उपलब्ध है। इसके वर्तमान स्वरूप में २८ सर्ग ग्रीर ४५२४ पद्य हैं। इसकी भाषा में, कहीं-कहीं पर प्राकृत स्वरूप दिखलाई देता है, जिससे यह सम्भावना अनुमानित होती है कि ये ग्रंश मूल ग्रन्थ से लिये गये होंगे।

- (२) काश्मीर के राजा ग्रनन्त के ग्राश्रय में रहने वाले कवि क्षेमेन्द्र द्वारा रचित—'बृहत्कथामञ्जरी' (१०३७ ई०) । इसमें ७,५०० श्लोक हैं ।
- (३) सोमदेव कृत 'कथासिरत्सागर' (१०६३-१०८१ ई०) में १२४ तरंगें और २०२०० पद्य हैं। इसके सरस श्राख्यान मनोरंजक हैं श्रौर हृदयंगम शैली में लिखे गये हैं। ग्रन्थकार ने स्वयं स्वीकार किया है कि उसकी रचना का श्राधार गुर्गाढ्य की बृहत्कथा है। कथा-सिरत्सागर, विश्व का विशालतम कथा-संग्रह ग्रन्थ है।

कीथ, बुद्धस्वामी के 'बृहस्कथा-श्लोक-संग्रह' को गुगााढ्य की रचना का विशुद्ध रूपान्तर मानते हैं। काश्मीर की जनश्रुति के अनुसार यह श्लोकबद्ध थी। किन्तु दण्डी ने, इसको गद्यमय बतलाया है। बृहत्कथा, भारतीय साहित्य में उपजीव्य ग्रन्थ के रूप में समादृत है। इस दिष्ट से, इसे रामायण और महाभारत के समकक्ष माना जा सकता है।

'वैताल पञ्चिषिशतिका' भी बृहत्कथामंजरी श्रौर कथासरित्सागर की पद्धित पर लिखी गई रचना है। इसमें, एक वैताल ने उज्जियनी नरेश विक्रमादित्य को, पहेलियों के रूप में 25 कथाएँ सुनाई हैं। ये, मनोरंजक होने के साथ-साथ विशेष कौतूहल पूर्ण भी हैं। इसके दो संस्करण उपलब्ध होते हैं—? शिवदास कृत संस्करण (१२०० ई०) गद्य-पद्यात्मक है। श्रीर २ जम्भलदत्त का केवल गद्यमय है।

'सिंहासन द्वातिशिका' भी इसी गैली ग्रीर परम्परा की रचना है। इसके कथानक में, विक्रम के सिंहासन की बत्तीस पुत्तिकाएं, राजा भोज को एक-एक कहानी सुनातीं जाती हैं श्रीर कहानी सुनाने के बाद उड़ जाती हैं। इस रचना के दो उपनाम—'द्वात्रिशत्पुत्तिका' ग्रीर 'विक्रमचरित' मिलते हैं। भिन्न-भिन्न प्रकारों वाले इसके तीन ग्रलग-ग्रलग संस्करण प्राप्त होते हैं। इनमें से एक गद्य में, दूसरा

प्रगम्य वाचं निःशेषपदार्थोद्योतदीपिकाम् । बृहत्कथायाः सारस्य संग्रहं रचयाम्यहम् ।।

<sup>—</sup>बृहत्कथासार-पृष्ठ-१, पद्म-३.

२. काव्यादर्श-१/२३,६८

पद्य में, ग्रौर तीसरा गद्य-पद्यमयी भाषा-शैली में है। इसका रचना-काल भोज के समय (१०१६–१०६३) के बाद का ठहराया गया है। दक्षिण भारत में इसका ग्रियिक प्रसिद्ध नाम 'विक्रमार्कचरित' है।

विक्रमादित्य से सम्बन्धित कथाओं के कुछ अन्य ग्रन्थ भी प्राप्त होते हैं। ये हैं—ग्रनन्त का 'वीरचरित', शिवदास की 'शालिवाहन कथा' और भट्ट विद्याधर के शिष्य ग्रानन्द की 'माधवानल कथा'। एक ग्रज्ञात लेखक का 'विक्रमोदया' तथा एक जैन संकलन—'पञ्चदण्डच्छत्र प्रबन्ध'।

'शुक सप्तित' में, कार्यवशात् घर छोड़ कर गये मदनसेन की प्रियतमा का मन बहलाने के लिये, उसका पालतू तोता, हर रात्रि में एक मनोरंजक कहानी उसे सुनाता है। ७० दिनों के बाद मदनसेन घर लौटता है। इस तरह, तोते द्वारा कही गई कहानियों के प्राघार पर, इसका नामकरण किया गया है। इसका रचना काल चौदहवीं शताब्दी के पूर्व का अनुमानित किया गया है। इसके भी तीन संस्करण प्राप्त होते हैं। मैथिली किव विद्यापित की पन्द्रहवीं शताब्दी की रचना 'पुरुष परीक्षा' में नीति और राजनीति से सम्बन्धित कथाएं हैं। शिवदास के 'कथार्यव' की पैतीस कथाएं चोरों और मूर्खों की कथाएं हैं। अनेक किवयों की मनोरंजक दंतकथाएं 'भोज-प्रबन्ध' में संग्रहीत हैं। इसी परम्परा के संग्रह ग्रन्थों में 'श्रारण्य यामिनी' और 'ईसब्नीति कथा' को गिना जाता है।

चारित्रसुन्दर का 'मिहपाल चरित' वौदह सर्गी का कथा ग्रन्थ है। इसका रोचक कथानक पन्द्रहवीं शताब्दी में रचा गया, ऐसा ग्रनुमान किया जाता है। इसी तरह का मनोरंजक कथानक है—'उत्तम चरित कथानक' । ग्राश्चर्यपूर्ण ग्रौर साहसिक घटनाएं इसमें विश्वित हैं। प्रत्येक कथानक, जैन धर्म के किसी न किसी पित्र ग्रादर्श की ग्रोर इंगित करता है। इसकी रचना गद्य-पद्यमय है। भाषा संस्कृतमय है। कुछ प्रान्तीय भाषाग्रों के शब्द प्रयोग, इसका रचना-स्थल गुजरात में होने का संकेत करते हैं। 'पापबुद्धि ग्रौर धर्मबुद्धि' कथानक एक विनोदपूर्ण धार्मिक कृति है।

१ श्री हीरालाल हंसराज, जामनगर द्वारा १६०६ में सम्पादित । द्रष्टब्य-विन्टरितरज-ए हिस्ट्री ग्राफ इन्डियन कल्चर-भाग-२, पृष्ठ-५३६-५३७.

२. इसका गद्यभाग श्री ए. बेवर द्वारा जर्मनभाषा में श्रनूदित श्रीर सम्पादित है। 'उत्तम-कुमारचिरत' नाम से चारुचन्द्र द्वारा किया गया इसका पद्मबद्ध रूपान्तर भी श्री हीरा-लाल हंसराज, जामनगर द्वारा सम्पादित हो चुका है। द्रष्टव्य-विन्टरनित्ज-ए हिस्ट्री श्रॉफ इण्डियन करूचर, भाग-२, पृष्ट-५३

३. श्री ई. लवाटिनी द्वारा इटालियन भाषा में सम्पादन श्रीर ग्रनुवाद किया जा चुका।द्वष्टन्य-वही-पृष्ठ-४३८

'चम्पकश्रेष्ठि' जिनकीति द्वारा काल्पनिक कथानक पर रचित एक मनो-रंजक कथानक है। इसमें जो तीन कथाएं संकलित हैं, उनमें से पहला कथानक, भाग्य-रेखाओं को निर्श्वक बनाने में ग्रसफल महाराज 'रावरा' का है। दूसरा कथा नक, एक ऐसे भाग्यशाली बालक का है, जो प्रारानाशक पत्रक में फेरबदल करके, ग्रपने प्राराों की रक्षा कर लेता है। तीसरा कथानक एक ऐसे व्यापारी का है, जो जीवन भर तो दूसरों को ठगता है, किन्तु, जीवन की ग्रन्तिम वेला में, स्वयं, एक वेश्या द्वारा ठग लिया जाता है। इसका रचनाकाल पन्द्रहवीं शताब्दी ग्रनुमानित किया जाता है।

इसी स्तर की एक ग्रौर रचना 'पाल-गोपाल कथानक' जिनकीर्ति द्वारा रचित है। इस में, प्रस्तुत कथानक भी मनोरंजक है। प्राएाघातक पत्रक को बदल कर प्राएा रक्षा करने वाले एक ग्रौर कथानक के ग्राधार पर 'ग्रघटकुमार' कथा का प्रएायन किया गया है। इस कथा के भी दो ग्रन्य संस्करए। मिलते हैं। जिनमें, एक छोटा, दूसरा बड़ा है। एक गद्यमय है ग्रौर दूसरा पद्यमय। 'ग्रम्बड चरित' जादुई मनोविनोद से भरपूर, ग्रमरसुन्दर की रचना है। इसमें ग्रम्बड की कथा ग्राधुनिक रूप में घरितत है।

ज्ञानसागरसूरि की रचना 'रत्नचूडकथा' में पर्याप्त रोचक ग्राँर मनो-रंजक कथाएं हैं। इसमें एक ऐसी कथा ग्राई है, जिसमें, 'ग्रनीतिपुर' नाम की नगरी में 'ग्रन्याय' नाम के राजा ग्रौर 'ग्रज्ञान' नाम के मंत्री की कल्पनाएं करके, इन सब का मनोहारी चरित्र-चित्रण किया गया है। इसका रचनाकाल, पन्द्रहवीं शताब्दी का मध्य भाग ग्रनुमानित किया जाता है। इसमें, ग्रन्य ग्रौर भी कथानक हैं। जिनमें से ग्रनीतिपुर नगर, ग्रन्याय राजा ग्रौर ग्रज्ञान मंत्री के कथानक की कल्पना में, सिद्धिष प्रणीत 'उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा' की परम्परा का प्रभाव स्पष्ट दिखलाई पड़ता है।

पञ्चतन्त्र की शैली पर लिखी गई 'सम्यक्त्व कौमुदी' घामिक ग्रौर मनो-रंजक कथा श्रों से भरी-पूरी रचना है। कथा का प्रारम्भ ग्रौर सम्पूर्ण कथावस्तु

श्री हर्टेल द्वारा अंग्रेजी में ग्रम्दित-सम्पादित-वही-५२६

२. श्री चारलट कूसे द्वारा पद्धभाग का जर्मन में श्रनुवाद किया गया है। संक्षिप्त पद्यभाग १६१७ में निर्णयसागर प्रेस बम्बई 'ग्रघटकुमार चरित' नाम से प्रकाशित हो चुका हैं। द्रष्टव्य-वही-पृष्ठ-५४०

श्री हीरालाल हंसराज, जामनगर द्वारा सम्पादित एवं श्री चारलट कूसे द्वारा जर्मन में श्रन्दित । द्रष्टव्य-वही-पृष्ठ-४४०

४. यशोविजय जैन ग्रंथमाला-भावनगर द्वारा सन् १६१७ में प्रकाशित । श्री हर्टेत द्वारा जर्मनी में ग्रनूदित । द्रष्टव्य-वही-पृष्ठ-५४१

गद्य में है। किन्तु, बीच-बीच में कुछ गम्भीर बातों के लिए पद्यों का प्रयोग 'उक्तञ्च' 'ग्रन्यच्च' 'तथाहि' 'पुनश्च' ग्रादि शब्दों का सहारा लेकर किया गया है। काल्पनिक ग्राख्यामों के ग्राधार पर सरल, विनोदपूर्ण शैली में रचित, धार्मिक कथा-वस्तुपूर्ण इस रचना के कर्क्ता का ग्रीर रचना काल का भी, कोई निश्चय नहीं किया जा सका है। किन्तु, १४३३ ई० की, इसकी जो पाण्डुलिपि श्री ए. बेवर को प्राप्त हुई, उससे यह निष्कर्ष निकाला गया है कि इसका रचनाकाल भी १४३३ ई. से बाद का नहीं हो सकता। इस रचना में स्फुटित व्यंग्य, उन्नत ग्रादर्श, सौम्य व्यवहार ग्रीर लोक कल्याग्यकारी सिद्धान्तों का ग्रक्षय वैभव पद-पद पर भरा पड़ा है।

'क्षत्रचूड़ामिए।' में जिन साहिसक, धार्मिक और मनोरंजनकारी कथाश्रों का समावेश वादीभिसिंह ने किया है और प्रत्येक पद्य के अन्त में हितकर, मार्मिक और अनुभवपूर्ण गम्भीर नीति-वाक्यों का जिस तरह से समावेश किया है, उसे देखकर, इसे नीति-वाक्यों का आकर-ग्रन्थ कहना, अतिशयोक्ति न होगा। जीवन्धर कुमार का सम्पूर्ण चरित इसमें विशात है। इसकी मुख्य कथा के साथ-साथ अनेकों अवान्तर कथाएं भी आती गई हैं।

इस रचना के जो तीन रूपान्तर प्राप्त होते हैं, उनमें से 'गद्य-चिन्तामिए।' के कर्ता मूल-ग्रन्थ के रचियता ही हैं। दूसरा रूपान्तर 'जीवन्धरचम्पू' महाकवि हिरचन्द की रचना है। तीसरा रूप गुराभद्राचार्य के 'उत्तरपुराए।' में मिलता है। जैन जगत के 'बृहत्कथाकोश' 'पिरिशिष्ट पर्व' व 'ग्राराधना कथाकोश' तथा बौद्ध साहित्य के 'श्रवदान शतक' एवं 'जातक-माला' को ऐसे कथाग्रंथों के रूप में स्वीकार किया जा सकता है, जिनमें लोककथाश्चों की विनोदपूर्ण शैली के माध्यम से, उच्चतम जीवन-साधना श्रौर श्रादशों की श्चोर स्पष्ट सङ्केत किये गये हैं।

इन तमाम, भारतीय-लोक कथाओं के विपुल साहित्य ने यात्रियों, व्यापा-रियों और धर्मप्रचारक साधु-सन्यासियों के माध्यम से, सुदूर देशों में पहुंच कर, वहाँ-वहाँ के कथा-साहित्य को न सिर्फ प्रभावित किया, वरन्, उसमें, भारतीय आख्यान साहित्य की एक ऐसी अमिट निशानी भर दी, जो लोकमञ्जलकारी, जीवन्त आदर्शों का मनोरंजक उपदेश, मानवता को अनन्तकाल तक प्रदान करती रहेगी।

## रूपक साहित्य: परम्परा एवं विकास

मानवीय हृदय के भावोद्गार, जब तक ग्रपने श्रमूर्त स्वरूप में रहते हैं, तब तक, उनका साक्षात्कार इन्द्रियों द्वारा हो पाना सम्भव नहीं होता। ये ही भावो-द्गार, जब किसी रूपक/उपमा में ढल कर, मूर्त रूप प्राप्त करते हैं, तब, वे सिर्फ इन्द्रिय ग्राह्य ही नहीं बन जाते, वरन् उनमें एक ऐसा श्रद्भुत शक्ति-संचार हो जाता है, जिससे वे, श्रपने साक्षात्कर्ता के मन/मस्तिष्क-पटल पर गम्भीर ग्रीर श्रमिट छाप बना डालते हैं।

काव्य-जगत् में ग्ररूप/ग्रमूर्तभावों के मूर्तीकरण का, उनके रूप-विधान के मूर्तीकरण का, उनके रूप-विधान के प्रचलन का, ऐसा ही मुख्य कारण होना चाहिए। रूपक-साहित्य की सर्जना-शैली के मूल में भी, ग्रमूर्त को मूर्त रूप प्रदान करने का उपक्रम, ग्राधारभूत-तत्त्व बनता है।

उपमा, रूपक, श्रतिशयोक्ति श्रौर लक्षणा के दोनों प्रकार—सारोपा श्रौर साध्यवसाना, ऐसे प्रमुख उपकरण हैं, जो, रूपक-साहित्य की सर्जना शक्ति में प्रमुख-पाथेयता का निर्वाह करने में सक्षम हैं। इनमें से, सादृश्यमूला सारोपा की भिक्ति पर रूपक का प्रासाद विनिर्मित होता है, श्रौर सादृश्यमूला साध्यवसाना की दीवालों पर, ग्रतिशयोक्ति का भवन बनता है। वयोंकि, सारोपा लक्षणा, विषय श्रौर विषयि को, यानी उपमान ग्रौर उपमेय को, एक ही धरातल पर खड़ा कर देती है। जबिक साध्यवसाना लक्षणा, विषय में विषयी का, ग्रर्थात् उपमान में उपमेय का श्रन्तर्भाव करा देती है। श्रू श्ररूप में रूप को पाने की ग्रैली का, यही श्राचारभूत सिद्धान्त है।

श्रमूर्त को मूर्त बनाने के काव्य-शिल्प का बीजरूप सङ्क्रोत, बृहदारण्यक उपनिषद् के उद्गीथ ब्राह्मण्य में, श्रौर छान्दोग्योपनिषद् में भी एक रूपकात्मक श्राख्यायिका के रूप में मिलता है। श्रीमद् मगवद्गीता के सोलहवें अध्याय में पुण्य श्रौर पापरूपी वृत्तियों का उल्लेख, दैवी तथा ग्रासुरी सम्पत्ति के रूप में किया गया है। बौद्ध साहित्य में, जातक निदान कथा के 'ग्रविदूरे निदान' की मार-विजय सम्बन्धी ग्राख्यायिका ग्रौर 'सन्तिके निदान' की ग्रजपालवादि के नीचे वाली श्राख्यायिका में, ग्ररूप को रूपमय बनाने के शैली-शिल्प का दर्शन होता है।

र्जन साहित्य में, स्रनेकों छोटे-मोटे ग्राख्यान रूपक शैली में मिलते हैं। जिनमें 'सूत्रकृताङ्ग' 'उत्तराध्ययन' ग्रौर 'समराइच्चकहा' के कुछ रूपक विशेष उल्लेखनीय हैं। उदाहरण के लिये :—

—वही-पृष्ठ-४=

एवं च गीएर-मारोपालक्षगासंभवस्थले रूपकम्, गीएसाध्यवसानलक्षाः संभवस्थले त्वतिशयोक्तिरिति फलितम् । —काव्यप्रकाश-वामनीटीका-पृष्ठ-५६३

सारोपाऽन्या तु यत्रोक्तौ विषयी विषयस्तथा ।
 — काव्यप्रकाश-भण्डा० स्रोरि० रि० इं० पूना, पृष्ठ-४७

विषय्यन्तः कृतेऽन्यिसमन् सा स्यात् साध्यवसानिका ।

४. उद्गीथ ब्राह्मण-१/३

८. छान्दोग्योपनिषद्-१/२

एक सरोवर है। उसमें, जितना ग्रधिक पानी भरा है, उससे कम कीचड़ नहीं है। सरोवर में ग्रनेकों श्वेतकमल विकसित हैं। इन सब के मध्य में, एक विशाल पुण्डरीक बिकसमान है। इसके मनोहारी स्वरूप को देखकर, पूर्व दिशा से एक व्यक्ति ग्राता है ग्रौर उस पुण्डरीक को तोड़कर ग्रपने साथ ले जाने के लिये, सरोवर में घुस जाता है। यह व्यक्ति, उस पुण्डरीक तक पहुँचे, इसके काफी पहिले, वह, तालाब में भरे कीचड़ में फंस कर रह जाता है। इसी व्यक्ति की तरह, तीन ग्रौर व्यक्ति, दक्षिण, पश्चिम व उत्तर दिशाग्रों की ग्रोर से कमशः ग्राते हैं ग्रौर पुण्डरीक की मनोहर शोभा देख कर, उसे तोड़ने ग्रौर ग्रपने साथ ले जाने की इच्छा करते हैं। इसी प्रयास में, ये तीनों भी पूर्व-दिशा से ग्राये पहिले व्यक्ति की ही भांति, उस तालाब में भरे कीचड़ में फंस कर रह जाते हैं।

कुछ ही देर बाद, वहाँ, एक भिक्षु भी ग्रा पहुँचता है। भिक्षु, सरोवर के तीर पर पहुँच कर, उसकी शोभा से ग्राकृष्ट हो कर, चारों ग्रोर देखता है। उसे, तालाब के चारों ग्रोर, कीचड़ में, उन चारों व्यक्तियों को फंसा देखकर, यह समभते देर नहीं लगती कि वे क्यों ग्रौर कैसे, इस दुर्गति में पहुँचे हैं। ग्रतः, वह ग्रपने स्थान से कुछ ग्रौर ग्रामे ग्राता है, ग्रौर सरोवर के किनारे पर पहुँचकर, वहीं खड़े रहते हुए ही कहता है—'ग्रो पुण्डरीक! मेरे पास ग्रा जाग्रो।'

पुण्डरीक, भिक्षु की स्रावाज सुनते ही, स्रपने मृर्णाल से स्रलग होकर, उड़ता हुग्रा भिक्षु के हाथ में स्राता है । यह देखकर, कीचड़ में फंसे चारों व्यक्ति, स्राश्चर्य-चिकत रह जाते हैं ।

इस कथानक में जो प्रतीक अपनाये गये हैं, उन सब का प्रतीकार्थ स्पष्ट करके, कथा में अन्तिनिहित रहस्य/अभिप्राय को श्रमण भगवान् महावीर स्वयं स्पष्ट करते हुए कहते हैं—'कथानक में विण्तित सरोवर, यह संसार है। उसमें भरा हुआ जल, कमें है और कीचड़, सांसारिक विषय-वासनाएं हैं। सरोवर में खिले श्वेत-कमल, सांसारिकजन हैं। उनके मध्य में विकसित विशाल पुण्डरीक राजा है। चारों दिशाओं से आने वाले व्यक्ति, ग्रलग-ग्रलग मतों के अनुयायी व्यक्ति हैं और भिक्षु 'सद्धमें' है। सरोवर का किनारा 'संघ' है। भिक्षु द्वारा पुण्डरीक को बुलाना सद्धमें का 'उपदेश' है। ग्रौर पुण्डरीक का उसके पास आ जाना 'निर्वाण-लाभ' है।

उत्तराध्ययन में 'निम पवज्जा' का प्रतीकात्मक दृष्टान्त ग्राया है। रार्जाष निम जब विरक्त होकर ग्रिभिनिष्क्रमण में संलग्न होते हैं, तभी ब्राह्मण का वेष बनाकर, देवराज इन्द्र, उनके पास पहुंचता है ग्रीर प्रश्न करता है—'भगवन्! मिथलानगरी में, ग्राज यह कैसा कोलाहल सुनाई पड़ रहा है?' उत्तर मिलता है—'पत्र-पृष्पों से

१. सूत्रकृताङ्ग-द्वितीय खण्ड-I अध्ययन,

मनोहारी चैत्य-वृक्ष, प्रचण्ड भ्राँघी के वेग से गिरने जा रहा है। इसको भ्राश्रय बनाकर रहने वाले पक्षी, शोकाकुल होकर कलरव कर रहे हैं।

इस द्रष्टान्त में, निम को 'चैत्यवृक्ष', ग्रौर मिथला के नागरिकों को 'पिक्ष-समुदाय' रूप प्रतीकों में चित्रित किया गया है। इसी ग्रध्ययन में, 'श्रद्धा' नगर, 'संवर' किला, 'क्षमा'-गढ़, 'गुप्ति' रूपी शतघ्नी (तोपें या बन्दूकें), 'पुरुषार्थ' रूपी घनुष, 'ईर्या' रूपी प्रत्यञ्चा, 'धैर्य' रूपी तूर्णीर, 'तपस्या' रूपी बार्ण, ग्रौर 'कर्म' रूपी कवच जैसे विभिन्न रूपक/प्रतीक उल्लिखित हैं। इसी में, दुष्ट बैलों का रूपक भी द्रष्टव्य है। 'समराइच्च कहा' (हरिभद्रसूरि) का 'मधुबिन्दु' द्रष्टान्त तो विशुद्ध रूपक शैली में विश्वित है।

ये सारे उदाहरएा, रूपक साहित्य के बीज-बिन्दु माने जाते हैं। किन्तु, इस ग़ैली की काव्य-परम्परा का सर्वप्रथम सूत्रपात करने का श्रेय मिलता है—सिद्धिष को। इनकी 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा³' को रूपक-साहित्य-परम्परा का सर्वप्रथम ग्रौर ग्रमुपम ग्रन्थ माना जा सकता है। उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा की प्रस्तावना में, डाॅ० जैकोबी ने इसे भारतीय रूपक साहित्य की प्रथम रचना स्वीकार किया है। इससे पहिले की ग्रपश्चंश रचना 'मदनजुज्क' रूपकात्मक ग़ैली की उपलब्ध है। किन्तु, उसमें ग्रंकित उसके रचनाकाल वि० सं० ६३२ के ग्रमुरूप प्राचीनता के पोषण में, उसकी भाषा का ग्रंतरंग परीक्षण हुए बिना, उसे प्रथम रूपक काव्य मानना, उचित न होगा।

जयशेखरसूरि की रचना 'प्रबोधचिन्तामिएा' में सारोपा श्रौर साध्यवसाना लक्षणा को प्रमुखता से समर्थन मिला है। साथ ही, किव की स्वयं की कल्पना-

- १. उत्तराध्ययन-ग्रध्ययन ६ व १०
- २. वही--ग्रध्ययन-२७
- सिद्धव्याख्यातुराख्यातुं महिमानं हि तस्य कः । समस्त्यूपिमितनीम यस्यानुपमिति कथा ।।

-प्रद्युम्नसूरि का-समरादित्य संक्षेप

- Y. I did not find some thing still more important; the great literary value of the U. Katha, and the fact that is the first allegorical work in Indian Literature.
- सारोपा लक्षगा ववापि ववापि साध्यवसानिका ।
   धौरेयता प्रपद्यते ग्रन्थस्यास्य समर्थने ।।

—-प्रथम-ग्रधिकार-५०

सामर्थ्य और पूर्ववर्ती आगमों की रूपकात्मक विधा को ग्रंथकार ने, ग्रपनी रचना की सर्जना में बीज-बिन्दू स्वीकार किया है।  $^1$ 

ग्यारहवीं शताब्दी के मध्यभाग में श्रीकृष्ण मिश्र द्वारा लिखित 'प्रबोध-चन्द्रोदय' नाटक, श्रमूर्स का मूर्त विधान करने वाली लाक्षिणिक शैली का महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इस नाटक में ज्ञान विवेक, विद्या, बुद्धि, मोह, दम्भ, श्रद्धा, भिक्त ग्रौर उपनिषद् जैसे ग्रमूर्त भावों की भी पुरुष-स्त्री पात्रों के रूप में ग्रवतारणा की है। नाटक का मूल प्रतिपाद्य ग्राध्यारिमक ग्रदौतवाद का प्रतिपादन है।

चेदि के राजा कर्ण (१०४२ ई. में जीवित) ने, कीर्तिवर्मा को परास्त किया था। परन्तु, उसके एक सेनानी गोपाल ने अपने बाहुबल से उसे हराने में सफलता प्राप्त कर ली थी। तब, इसने कीर्तिवर्मा को पुनः सिंहासनस्थ कर दिया था। इसी गोपाल की प्रेरणा से, कीर्तिवर्मा के समक्ष, यह नाटक अभिनीत हुआ था। कीर्तिवर्मा, जेजाक मुक्ति चंदेलवंशीय राजा था। चन्देलों की कला-प्रियता के प्रतीक हैं—खजुराहो के शैव मन्दिर। सम्भव है, यहाँ चन्देलों की राजधानी रही हो। कीर्तिवर्मा के पूर्वज राजा धङ्ग का शिलालेख १००२ ई., खजुराहो के विश्वनाथ मंदिर में मिलता है।

कीर्तिवर्मा, चन्देल वंश का एक प्रतापी और पराक्रमी राजा था। इसके अनेकों शिलालेख, बुन्देलखण्ड के विभिन्न स्थानों पर प्राप्त होते हैं। महोबा के निकट 'कीर्तिसागर' नाम का तालाब इसी के द्वारा बनवाया हुआ है। देवगढ़ में भी इसका एक शिलालेख (ई. १०६३) मिलता है। खजुराहों के लक्ष्मीनाथ मंदिर का एक शिलालेख (११६१ ई.) कीर्तिवर्मा के ही समय का है। जिसे इसके मंत्री वत्सराज ने खुदवाया था। कीर्तिवर्मा राजा विजयपाल का पुत्र था और अपने अग्रज देववर्मा के पश्चात् सिंहासनारूढ हुआ था। इसका राज्य, पर्याप्त विस्तृत भू-भाग पर बहुत वर्षों तक रहा। इन तमाम साक्ष्यों के बल पर कीर्तिवर्मा का लयारहवीं शताब्दी (ई.) का ठहरता है। यही समय, प्रबोध-चन्द्रोदय का रचना काल है।

---प्रथम-**ग्रधिकार-४७-४६** 

१. श्रवात्मचेतनादीनां यत् दाम्पत्यादिशब्दनम् । तत्सर्वं कल्पनामूलं सापि श्रोयस्करी क्वचित् ॥ ४७ ॥ मीनमैनिकयोः पाण्डुपत्रपल्लवयोरपि । या मिथः संकथा सूत्रे बद्धा सा कि न बोधये ॥ ४८ ॥ नायकत्वं कषायाणां कर्मणां रिपुसैन्यताम् । श्रादिशक्षागमोऽप्यस्य प्रबन्धस्येति बीजताम् ॥ ४६ ॥

मोह के शिकंजे में जकड़ा व्यक्ति, अपने यथार्थ स्वरूप के ज्ञान से विमुख हो जाता है। और जब, उसका विवेक जागता है, तब मोह पराजित हो जाता है। इसी के बाद व्यक्ति को शाश्वत ज्ञान प्राप्त होता है। 'विवेक के साथ उपनिषद के अध्ययन और विष्णु-भक्ति के आश्रय से ज्ञानचन्द्र का उदय होता है'—इस मान्यता की विवेचना, प्रस्तुत नाटक में, युक्तिपूर्ण सौन्दर्य के साथ की गई है। द्वितीय अङ्क में, हास्य और दम्भ के वार्तालाप से, हास्य रस का सार्थक चित्रण किया गया है। जैन, बौद्ध और सोम-सिद्धान्त के परस्पर वार्तालाप में स्फुटित हास्य-मिश्रित कौतूहल द्रष्टव्य है। श्रीकृष्ण मिश्र उपनिषदों के रहस्यवेत्ता रहे, तभी, उन्होंने अद्वेत वेदान्त और वैष्णव धर्म का जो समन्वय, इस नाटक में प्रस्तुत किया है, वह इसकी एक महनीय विशेषता है। कवित्व का चमत्कार भी इस नाटक में जमकर निखरा है। पात्रों की सजीवता प्रशंसनीय बनी है।

हिन्दी साहित्य के सूर्धन्य कियों की रचनाश्रों पर 'प्रबोधचन्द्रोदय' का पर्याप्त प्रभाव पड़ा है। रामचरितमानस में, पञ्चवटी के वर्णन-प्रसङ्ग में जो आध्या- ित्मक रूपक योजना है, उसमें इस नाटक के पात्रों को भी अपनाया गया है। हिन्दी जगत के ही प्रसिद्ध किव केशव (१६वीं शती) ने 'विज्ञान गीता' नाम से इसका छन्दोबद्ध अनुवाद कर डाला। अध्यात्म विद्या और अद्वैतवाद जैसे शुष्क दार्शनिक विषय को भी नाटकीय और मनोरञ्जक शैली में प्रस्तुत करना, श्रीकृष्ण मिश्र के प्रयास की सर्वोत्तमता को असंदिग्ध बना देता है।

श्रपश्रंश-प्राकृत की रचना 'मयगापराजयचरिउ', भी रूपकात्मक शैली पर लिखी गई महत्त्वपूर्ण कृति है। इसके प्रणेता, चंगदेव के पुत्र हरदेव हैं। इसका रचनाकाल यद्यपि सुनिश्चित नहीं हो पाया, तथापि, इसकी रचना यशपाल की कृति 'मोहराज-पराजय' से पहिले की जा चुकी थी। नागदेव रचित 'मदनपराजय' (संस्कृत) इसी प्राकृत रचना के ग्राधार पर लिखी गई है।

'मोहराज-पराजय' नाटक, यशपाल की महत्त्वपूर्ण रचना है। यशपाल, चक्रवर्ती अभयदेव का राज्य-कर्मचारी था। अभयदेव ने १२२६ से १२३२ ई. तक राज्य किया था। घारापद के कुमारविहार में, यह नाटक अभिनीत भी हुआ था। इसके प्रथम अब्द्ध में, मोहराज, राजा विवेकचन्द के मानस नगर को घर कर आक्रमण कर देता है। फलत:, विवेकचन्द, अपनी पत्नी शान्ति और पुत्री कृपासुन्दरी के साथ निकल भागता है। पंचम अंक में, मोहराज को पराजित कर, पुनः विवेकचन्द सिंहासनासीन होते हैं। नाटक में, ऐतिहासिक नामों के साथ लाक्षाणिक चरित्रों के सम्मिश्रण में, और मोहराज-पराजय की वर्णना में, नाटककार की कुशलता और

१. भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा प्रकाशित ।

२. गायकवाड़ सीरीज, बड़ौदा से प्रकाशित।

निपुराता, दोनों ही दर्शनीय बन पड़ी है। गुराों की दिष्ट से भी नाटक का विशेष महत्त्व है। ग्रन्थकर्ता यशपाल, राजा ग्रभयदेव के मंत्री धनदेव ग्रौर रुक्मिगी देवी के पुत्र थे। ये, जाति से मोड़ वैश्य थे।

इसी से मिलता-जुलता एक और नाटक, मेरुतु गसूरि की 'प्रबंध-चिन्तामिए' के परिशिष्ट भाग में पाया जाता है। इसकी रचना, वैशाख शुक्ला पूरिंगमा, वि०सं० १३६१ को पूर्ण हुई थी। महाराजा कुमारपाल द्वारा, ग्राचार्य हेमचन्द्र के निकट जैन श्रावक वृत ग्रह्ण कर ग्रहिंसा वृत ग्रङ्गीकार करने के दृश्य को लक्ष्य कर, इसकी रचना की गई। मोहराज-पराजय के दूसरे, तीसरे व चौथे ग्रङ्गों में विणित कथावस्तु से, प्रबंध-चिन्तामिए की कथावस्तु में, कुछ बदले हुए नामों के ग्रलावा, ग्रिधक ग्रन्तर प्रतीत नहीं होता।

चौदहवीं शताब्दी की रचना 'संकल्पसूर्योदय¹' वेदान्तदेशिक की कृति है। इसमें दश श्रङ्क हैं। रूपककार ने, इसमें वेदान्त की विशिष्टाद्वैत शाखा के सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है। इस नाटक के दूसरे श्रङ्क में श्राईत्, बौद्ध, सांख्य, श्रक्षपाद, सौत्रान्तिक, यौगाचार, वैभाषिक, माध्यमिक ग्रादि के मतों का खण्डन करके उनका उपहास भी उड़ाया गया है। तीर्थों के दोषों का उद्घाटन करके, उन्हें श्रयुक्त सिद्ध किया गया है। श्रीर, 'हृदयगुहा' को ही समाधि के लिये, नाटककार ने उपयुक्त बतलाया है।

श्री जयशेखरसूरि का 'प्रबोध-चिन्तामिएा' भी रूपक शैली का महत्त्वपूर्ण प्रबन्ध है। इसकी कथावस्तु का आधार—भगवान पद्मनाभ के शिष्य धर्मरुचि द्वारा प्ररूपित आत्मस्वरूप का चित्रण है। इसकी रचना, स्तम्भनक नरेश की राजधानी में विक्रम सम्वत् १४६२ में की गई। इसके पहिले ग्रिधकार में, परमात्मस्वरूप का चित्रण, ग्रौर दूसरे में भगवान् पद्मनाभ का चिरत्र, तथा मुनि धर्मरुचि का चिरत्र विश्वत है। तीसरे ग्रिधकार में मोह ग्रौर विवेक की उत्पत्ति दिखला कर, मोह को राज्य प्राप्त कराया गया है। चौथे ग्रिधकार में संयमश्री के साथ विवेक का पारिणग्रहण होने के बाद, उसकी राज्य-प्राप्ति का निरूपण किया गया है। पांचवें में, काम की दिग्वजय का वर्णन है। छठवें ग्रिधकार में कलिकृत प्रभाव का

श्रार० कृष्णामाचारी मदुरा द्वारा सम्पादित एवं एच० एम० बागुची द्वारा मेडिकल हॉल प्रेस, वाराणासी से प्रकाणित ।

२. प्रबोध-चिन्तामिण-२/१०

यमरसभुवनिमताब्दे स्तम्भनकाधीशभूषिते नगरे ।
 श्रीजयशेखरसूरि प्रबोधचिन्तामिरामकार्षीत् ।।

<sup>---</sup>प्रबोध-चिन्तामिग्-प्रस्तावना ।

निरूपण है। इसी प्रसङ्ग में, सामाजिक दुर्दशा का चित्रण, मार्मिक और यथार्थ रूप में किया गया है। इसी सन्दर्भ में, ग्रन्थकार की उक्ति¹—'भगवान् महावीर की सन्तान होने पर भी, ग्राज के साधु, विभिन्न गच्छों में विभक्त हैं ग्रौर पारस्परिक सौहार्द्र के बजाय वे एक-दूसरे के शत्रु बने हुये हैं, बहुत ही मर्मस्पर्शी है। जयशेखर-सूरि की यह वेदना भरी टीस, ग्राज तक, ज्यों की त्यों बरकरार है।

प्रो० राजकुमार जैन ने, 'मदन-पराजय' (सं०) की प्रस्तावना में 'मयण-जुज्भ' नामक अपभ्रंश रचना को बुच्चराय की कृति बतला कर, उसकी रचना समाप्ति की तिथि—आध्वन शुक्ला प्रतिपदा शनिवार, हस्तनक्षत्र, वि. सं. १४८६, बतलाई है। श्री अगरचन्द नाहटा के सौजन्य से प्राप्त, इस रचना की पाण्डुलिपि के लिखने की समाप्ति की तिथि—'सं० १७६७ वर्षे पौषमासे शुक्लपक्षे १२ तिथौ पं० दानधर्म लिखितं श्रीमरोट्टकोट्टमध्ये' के आधार पर प्रदिशत की है। इस रचना में, भगवान पुरुदेव द्वारा की गई मदन-पराजय का वर्णन है।

यहाँ, यह उल्लेखनीय है कि प्रो० राजकुमार जैन ने, इसी प्रस्तावना में, 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' का उल्लेख करने के साथ-साथ, एक श्रौर 'मदनजुज्भ' श्रपभ्रंश रचना का उल्लेख किया है। जिसका रचनाकाल, उन्होंने वि० सं० ६३२ लिखा है। किन्तु, उसके रचनाकार का नाम उन्होंने निर्दिष्ट नहीं किया। यह विचा-रागिय है।

पं० भूदेव शुक्ल का 'धर्मविजय' नाटक, रूपक साहित्य की एक भावपूर्ण लघु रचना है। इसमें पांच ग्रङ्क हैं। जिनमें धर्म ग्रौर ग्रधमं को नायक-प्रतिनायक बतला कर, उनके पारस्परिक युद्ध का वर्णन किया गया है। ग्रन्त में, धर्म ग्रपने परिवार के साथ मिलकर ग्रधमं का सपरिवार नाश करके, विजय प्राप्त करता है। पं० श्रीनारायए। शास्त्री खिस्ते का ग्रमुमान है कि इस नाटक की रचना १६वीं शताब्दी में हुई, ग्रौर भूदेव शुक्ल, सम्राट ग्रकबर के समकालीन रहे।

नाटककार ने, समसामयिक सामाजिक परिस्थितियों को बड़ी कुशलता से प्रतिबिम्बित किया है। उस समय, विभिन्न प्रदेशों में व्यभिचार, दुराचार, भूठ, हिंसा, चोरी जैसी ग्रमानवीय वृत्तियों का भयङ्कर प्रचार था। जगह-जगह द्वत-क्रीड़ायें होती थीं, खुले ग्राम मद्यपान होता था। वैभवमयी अट्टालिकाग्रों के प्रांगए।

एकश्रीवीरमूलस्वात् सौहृदस्योचितैरपि । सापत्न्यं धारितं तेन पृथग्गच्छीयसाधुभिः ।।

<sup>--</sup>प्रबोध-चिन्तामिए-६/८६

२. श्री नारायण शास्त्री खिस्ते द्वारा सम्पादित, 'प्रिंस प्राफ वेल्स'—सरस्वती भवन सीरीज, बनारस से प्रकाशित-१९३० ई०

में, नृत्यांगनाम्रों के घुंघरुम्रों की मुखरता, परकीयाम्रों को स्वाघीन और स्वकीया वनाना, धर्माधिकारियों द्वारा, धर्म के नाम पर विधवाम्रों का सतीत्व भङ्ग म्रादि-म्रादि हुम्रा करता था।

श्रधमं द्वारा, श्रपने प्रतिनिधि पौरािएक से देश की स्थिति पूछे जाने पर, वह बतलाता है— 'देश की निदयों में पानी, बहुत कम रह गया है। सज्जनों का भाग्य, मन्द पड़ गया है। कुलीन स्त्रियां, मर्यादायें तोड़ रही हैं। युवितयां, श्रपने पित से विद्रोह करने लगी हैं श्रौर गृहस्थ युवक, परस्त्री-लम्पट हो गये हैं। पिता, श्रपने नालायक पुत्रों का जीवित श्रवस्था में ही श्राद्ध करना चाहता है। चोर श्रौर हिंसक, जंगलों की प्रत्येक दिशा में श्रपना डेरा डाले पड़े हैं। यही सारी दुर्दशाएं तो श्राज के समाज में ज्यों की त्यों मौजूद हैं।

कवि कर्गपूर द्वारा रिवत—'चैतन्य चन्द्रोदयं' नाटक भी रूपक शैली का है। इसकी रचना, जगन्नाथ (उड़ीसा) क्षेत्र के ग्रधिपति, गजपित प्रतापरुद्र की श्राज्ञा से १५७६ ई० में की गई थी। उस समय, किव की उम्र मात्र २५ वर्ष थी। इसमें, महाप्रभु चैतन्य के दार्णनिक दिष्टकोगों ग्रौर उनकी लीलाग्रों का ग्रच्छा समावेश किया गया है। ग्रमूर्त ग्रौर मूर्त, दोनों प्रकार के पात्रों का सिम्मश्रण, इस नाटक में किया गया है। नाटककार को चैतन्यदेव ने 'कर्णपूर' की उपाधि प्रदान की थी। इनका जन्म नाम परमानन्ददास था। ग्रौर, इनके पिता शिवानन्द सेन, चैतन्यदेव के पार्षंद थे। किव कर्णपूर का जन्म १५०४ ई० में, हुग्रा था। नाटक के मूर्त पात्रों में चैतन्य ग्रौर उनके शिष्य हैं। नाटक के उल्लेख के ग्रनुसार, इसकी रचना १४०७ शक सं० में हुई थी। 3

गोकुलनाथ ने 'ग्रमृतोदय' की रचना १६वीं शताब्दी में की थी। इसमें सांसारिक-बन्धनों एवं क्लेशों का चित्रएा करके, उनसे मुक्ति पाने का उपाय बतलाया गया है। ग्रान्वीक्षिकी, मीमांसा, श्रुति ग्रादि को, इसमें पात्रों के रूप में प्रस्तुत करके, न्यायसिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। रत्नखेट के श्रीनिवास दीक्षित (१५०७ ई०) का 'भावना पुरुषोत्तम' नाटक भी उल्लेखनीय है। वादिचन्द्रसूरि का 'ज्ञान-सूर्योदय' नाटक भी, प्रसद्धि रूपक कृति है। ये, मूलसंघी ज्ञानभूषणा भट्टारक के प्रशिष्य ग्रौर

१. धर्मविजय (नाटक), द्वितीय अङ्का।

२. संस्कृत साहित्य का इतिहास : पं० श्री बलदेव उपाध्याय, पृष्ठ-५६४

शाके चतुर्दशक्षते रिववाजियुक्ते,
गौरो हरिर्धरिएमण्डलराविरासीत्।
तस्मिक्चतुर्नु दितिभाजि तदीयलीला,
ग्रन्थोऽयमाविर्मवत्कतमस्य वक्तात्॥

<sup>---</sup> चैतन्य-चन्द्रोदय-पृष्ठ सं० २०, १०

प्रभाचन्द्र भट्टारक के शिष्य थे। इस नाटक की रचना, माघ सुदी द, वि० सं० १६४८ के दिन, मधूकनगर में हुई थी। जानसूर्योदय में, बौद्धों का श्रोर श्वेताम्बरों का उपहास किया गया है। नाटक की प्रस्तावना में कमलसागर श्रोर कीर्तिसागर नाम के दो ब्रह्मचारियों का निर्देश है, जिनकी श्राज्ञा से सूत्रघार, प्रस्तुत नाटक का श्रिमनय करना चाहता है।

वेद किव की दो रूपक रचनायें हैं। इनमें से एक 'विद्या-परिण्य' में, विद्या तथा जीवात्मा के विवाह का सात अङ्कों में वर्णन है। इसमें, अदैतवेदान्त के साथ शृङ्कार रस का मञ्जुल समन्वय प्रदिशत किया गया है। शिवभक्ति से मोक्ष प्राप्त होता है, यह बतलाना ही नाटक का प्रमुख उद्देश्य है। इसमें जैनमत, सोम-सिद्धान्त, चार्वाक और सौगत आदि पात्रों की अवतारणा 'प्रबोध-चन्द्रोदय' की शैली पर की गई है।

दूसरी कृति 'जीवानन्दन' में भी सात ग्रङ्क हैं। ग्रौर, इनमें, गलगण्ड, पाण्डु, उन्माद, कुष्ठ, गुल्म, कर्णमूल ग्रादि रोगों का पात्र रूप में चित्रए है। शारीरिक व्याधियों में राजयक्ष्मा सबसे बढ़ कर है। इससे छुटकारा, सिर्फ पारद रस के प्रयोग से मिलता है। स्वस्थ शरीर से स्वस्थ चित्त, ग्रौर स्वस्थ चित्त से ग्रात्मकल्याए में संलग्न रह पाना सम्भव होता है। इसमें, ग्रध्यात्म ग्रौर ग्रायुर्वेद दोनों के मान्य तत्त्वों का प्रतिपादन किया गया है।

वेद किव, तंजौर के राजा शाह जी (१६८४-१७१० ई०) तथा शरभो जी (१७११-१७२० ई०) के प्रधानमंत्री थे। इनका ग्रसली नाम ग्रानन्दराय मखी था। ये शैव थे ग्रौर सरस्वती के उपासक थे। इनकी प्रसिद्धि 'वेद किव' के रूप में थी। इनका सभय १६वीं सदी का प्रथमार्ध है। इनके प्रथम नाटक का रचनाकाल १७वीं शताब्दी का ग्रन्त, ग्रौर दूसरे नाटक का रचना काल ग्रहारहवीं शताब्दी का ग्रारम्भ, माना गया है।

इसी तरह, नल्लाध्वरी ने भी 'चित्तवृत्तिकत्याएा' ग्रौर 'जीवन्मुक्तिकत्याएा' नामक, दो प्रतीक नाटकों का प्ररायन किया था। नाटककार, गरापित के उपासक थे।

- १. तत्पट्टामलभूषणं समभवद् दैगम्बरीये मते, चञ्चद्बहंकरः सभातिचतुरः श्रीमत्प्रभाचन्द्रमाः । तत्पट्टेऽजनि वश्दिवृत्दतिलकः श्रीवादिचन्द्रो यति—— स्तेनायं व्यरचि प्रबोधतरिणः भव्याञ्जसंबोधनः ।। वसु-वेद-रसाब्जाञ्के वर्षे माघे सिताष्टमी दिवसे । श्रीमन्मधूकनगरे सिद्धोयं वोषसंरम्भः ।।
- --- ज्ञान सुर्योदय-प्रस्तावना
- २. अडयार से १६५० ई० में 'काव्यमाला' में प्रकाशित। तथा हिन्दी अनुवाद के साथ १६५५ में काशी से प्रकाशित।

'जीवन्मुक्तिकल्याएा' का नायक राजा जीव, अपनी प्रियतमा बुद्धि के साथ, जाग्रत, स्वप्न, सुष्पित दशाग्रों में अमरा करता हुआ, संसार के दुःखों से जब विषण्ए हो जाता है ग्रौर जीवन्मुक्ति की कामना करता है, तो काम-क्रोध ग्रादि छः रिपु, उसके इस कार्य में बाधा डालते हैं। तब, वह दया, शान्ति ग्रादि ग्राठ ग्रात्मगुएों के द्वारा काम ग्रादि को ध्वस्त करता है। ग्रन्ततः, चतुर्थं ग्राथम में प्रवेश करके, साधन चतुष्टय प्राप्त करता है। ग्रौर, ब्रह्म-ज्ञान पाकर, जीवन्मुक्ति का लाभ उठाता है। शिव का प्रसाद ग्रौर गृह की कृपा, जीवन्मुक्ति में कितनी सहयोगी है, यह, किव ने सुन्दरता के साथ बतलाया है। नल्लाध्वरी, ग्रानन्दराय मखी के ही समकालिक प्रतीत होते हैं।

नल्लाध्वरी ने, रामचन्द्र दीक्षित के समकालीन रामनाथ दीक्षित से विद्या-ध्ययन किया था, और २० वर्ष की उम्र में ही उन्होंने 'श्रुङ्गारसर्वस्व' (भागा) व 'सुभद्रापरिग्गय' (नाटक) की रचना की थी। बाद में, परमशिवेन्द्र तथा सदा-शिवेन्द्र सरस्वती से वेदान्त का ग्रध्ययन करने के बाद, उक्त दोनों नाटकों की रचना की। 'ग्रद्वैतरसमञ्जरी' वेदान्तग्रंथ की रचना भी, इसी काल से सम्बन्ध रखती है। इनमें, परस्पर श्लोक साम्य भी है।

पद्ममुन्दर का 'ज्ञान-चन्द्रोदय' स्रौर स्नन्तनारायग् कृत 'मायाविजय' भी रूपक प्रधान रचनाएं हैं। इन्द्रहंसगर्ग रचित 'भुवन-भानुकेवली चरित' स्नौर यशो-विजय कृत 'वैराग्यकल्पलता' भी रूपकात्मक रचनाएं हैं। भुवनभानुकेवली चरित का नायक बिल राजा है। विजयपुर के चन्द्र राजा के पास जाकर, स्नपना चरित वह स्वयं कहता है। विद्वानों का अनुमान है कि यह रचना १४वीं शती की होनी चाहिए। 'वैराग्यकल्पलता' सिद्धिष की उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा के स्नाधार पर तैयार की गई प्रतीत होती है। इसके ६ स्तबकों में, अनुसुन्दर चक्रवर्ती की कथा के बहाने से, जीव के संसरग्र की व्यथा-कथा स्नौर उससे छुटकारा पाने का उपाय, रूपकात्मक गैली में विग्रात है।

इन उल्लेखों से यह स्पष्ट हो जाता है कि दर्शन के दुरूह तत्त्वों को रोचक शैली में प्रस्तुत कर, जनसाधारण में उनका प्रचार-प्रसार करने के उद्देश्य से, किन गणों ने प्रतीक/रूपक स्वरूप वाले नाटकों/काव्यों को माध्यम बनाया। परन्तु, कृष्णानन्द वाचस्पित का नाटक 'ग्रन्तव्यक्तिरण नाट्य परिशिष्ट2' एक विशेष प्रकार का कौतूहल पैदा करने वाला नाटक है। इसके पद्यों के दो-दो ग्रर्थ हैं। एक ग्रर्थ तो व्याकरण के नियमों की व्याख्या करता है, जबिक, दूसरा ग्रर्थ, दर्शन ग्रौर नीति की शिक्षा देने में ग्रागे श्रा जाता है। सम्भवतः, संस्कृत-साहित्य का यह एकमात्र नाटक

१. श्री शंकर गुरुकुल, श्रीरंगम् से प्रकाशित-१६४४ ई०

२. कलकत्तासे १८८४ में प्रकाशित।

है, जिसमें श्रभिनय के द्वारा व्याकरण के तत्त्व, प्रदर्शित किये गये हैं । ग्रपने द्विविध-तात्पर्य के कारण, यह नाटक विशेष महत्त्व का हकदार बन जाता है ।

मलयालम में लिखा गया 'कामदहनम्' सुप्रसिद्ध रूपक रचना है। इसी श्रेणी का साहित्य हिन्दी भाषा में भी है, परन्तु, बहुत थोड़ा सा। दामोदरदास की रचना 'मोह-विवेक की कथा' एक संक्षिप्त रूपकात्मक रचना है। जिसकी पाण्डुलिपि पिरान-सुख जी ने १८६१ सम्वत् में की थी। इसमें, मोह ग्रौर विवेक, काम ग्रौर लोभ, कोध ग्रौर क्षमा ग्रादि में परस्पर युद्ध का वर्णन किया गया है। जिसके ग्रन्त में, विवेक की विजय दिखलाई गई है। श्री भारतेन्दु हरिश्चन्द्र की 'भारत-दुर्दशा' ग्रौर 'भारत-जननी' तथा श्री जयशंकर प्रसाद की 'कामना' ग्रौर 'कामायनी' रचनाग्रों को, हिन्दी साहित्य की उत्कृष्ट रूपकात्मक रचनाएं माना जा सकता है।

यूरोप के मध्यभाग में, इसी प्रकार के नाटक विद्यमान थे, जिन्हें 'मारेलिटी' नाम से जाना जाता था। इन नाटकों का मुख्य उद्देश्य होता था—'कल्पित पात्रों को मंच पर लाकर, उनके माध्यम से दार्शनिक ग्रौर धार्मिक तत्त्वों को स्पष्ट करना।' विज्ञान युग का प्रारम्भ होने पर, ये धार्मिक नाटक यूरोप में तो बन्द हो गये, किन्तु, भारत में, इनकी धारा/परम्परा, शताब्दियों से जन-मन रञ्जन करती चली ग्रा रही है।

भारतीय वाङ् मय में, विशेषकर संस्कृत साहित्य में रूपक/प्रतीक पद्धित पर लिखे गये ग्रंथों का, यह संक्षिप्त इतिहास है। जिसके अनुशीलन से यह स्पष्ट होता है कि उपमान-उपमेय पद्धित का सहारा लेकर, संशय, मोह, भ्रम, अज्ञान भ्रादि से ग्रस्त जीवात्मामों को प्रबोध देने की परम्परा काफी कुछ प्राचीन है। किन्तु, विस्तृत या वृहदाकार ग्रन्थ की सर्जना, इस पद्धित के बल पर करने का साहस, सिद्धिष से पहिले, कोई भी नहीं कर सका। हाँ, इससे पूर्व श्रीमद् भागवत के चतुर्थ स्कन्ध में, पुरंजन का आख्यान अवश्य मिलता है। पुरंजन की विषयासिक्त ने उसे जो भव-भ्रमण कराया है, उसी का विवेचन इस ग्राख्यान में है। दरअसल, यह पुरंजन, स्वस्वरूप को भूलकर, स्त्री-स्वरूप पर इतनी गाढ़-श्रासिक्त बना लेता है कि उसी के दिन-रात चिन्तन की बदौलत, अगले जन्म में, उसे खुद स्त्री रूप की प्राप्ति होती है। पुरंजन का भव-विस्तार चार अध्यायों में, कुल १८१ श्लोकों में विश्वत है।

इस वर्णन में बुद्धि, ज्ञानेन्द्रियां, कर्मेन्द्रियां, प्राणा, वृत्ति, स्वप्न, सुषुष्ति, शरीर ग्रौर उसके नव-द्वार ग्रादि के रोचक रूपक दशिय गये हैं। यहाँ, पुरंजन को ब्रह्मस्वरूप हंसात्मा बतलाया गया है ग्रौर स्व-बोध के ग्रभाव को पित-वियोग के रूप में चित्रित किया गया है। ग्रन्त में, इस सारी रूपक कथा का रहस्य, स्पष्ट किया गया है।

लिखितं पिरानसुखजी फीरोजाबाद में, सं० १८६१, नागरी प्रचारिस्पी सभा पुस्तकालय
 में सुरक्षित पाण्डुलिपि

यह कथानक, बहुत लम्बा तो नहीं है, किन्तु, इसमें जो-जो भी रूपक, जिस-जिस रूप में दिये गये हैं, वे सटीक, सार्थक ग्रौर मनोहारी हैं। बावजूद इसके, इस वर्णन को, कथाचरित की उस श्रेणी में नहीं रखा जा सकता, जिस श्रेणी में सिद्धिंष ने उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा को पहुँचाया है। इसलिये, पूर्वोक्त रूपक-परम्परा के सन्दर्भ में, 'उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा' को, भारतीय रूपक साहित्य का 'ग्राद्य-ग्रंथ' मानना पड़ेगा।

## उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा : विशेषताएं

सोलह हजार श्लोक परिमाए। वाली, इस गद्य-पद्य मिश्रित रूपक कथा का महत्व, इसका सम्पादन करते हुये, लब्ध-ख्याति पाश्चात्य-मनीषी डॉ० हर्मन याकोबी ने स्वीकारते हुये कहा था—'उपिति-भव-प्रपञ्च कथा, भारतीय साहित्य का पहिला ग्रौर विश्वद रूपक-प्रनथ है।' लाखों की संख्या में विकने वाली, मिस्टर बिनयन की ग्रंग्रेजी रचना 'पिलग्रिम्स प्रोग्रेस' पढ़े-लिखे ग्रंग्रेजों में काफी प्रसिद्ध रही है। किन्तु, इस ग्रंग्रेजी रचना में, सुप्रसिद्ध फांसीसी लेखक देग्य इलेविले की कृति—'दी पिलग्रिमेज ग्रॉफ मैन' का बहुत कुछ श्रनुसरएा/ग्रनुकरण किया गया, यह तथ्य, 'दी इंग्लिश लिट्रेचर' के लेखक-द्वय ने स्पष्ट करते हुये बतलाया कि 'पिलग्रिम्स प्रोग्रेस' नामक ग्रंग्रेजी रचना (सन् १६७६) फांसीसी-कृति 'दी पिलग्रिमेज ग्रॉफ मैन' से काफी ग्रविचीन है।

ये प्रमाण बोलते हैं महर्षि सिद्धिष की 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' मात्र भारतीय साहित्य की ही नहीं, वरन्, विश्व-साहित्य की भी, सर्वप्रथम रूपक रचना है।

इन कथनों की सापेक्षता में, हम निस्संकोच यह कह सकते हैं—'उपिमति-भव-प्रपञ्च कथा' एक ऐसी संस्कृत रचना है, जो, रूपक शैली में लिखी होने पर भी, संस्कृत—बाङ्मय की गौरवमयी काव्य-परम्परा, ग्रौर सुविशाल श्राख्यान/कथा साहित्य श्रेगी की, एक गरिमा-मण्डित कृति मानी जा सकती है।

सिद्धिष के इस महाकथा-ग्रन्थ की प्रमुख विशेषता यह है कि पूरा का पूरा ग्रन्थ, रूपकमय है। ग्रादि से लेकर ग्रन्त तक, एक ही नायक के जन्म-जन्मान्तरों का कथा-विवेचन, इस तरह से किया गया है कि धर्म ग्रीर दर्शन के विशाल-वाङ्मय में जो-जो भी प्रमुख जीव-योनियां/गितयां बतलाई गई हैं, उन सबकी स्वरूप-स्थिति व्यापक-रूप में बतलाने के साथ-साथ यह भी स्पष्ट होता गया है कि किन-किन कर्मों/भावों से, जीवात्मां को किस-किस योनि/गित में भटकना पड़ता है। ग्रौर, किस तरह की मनोवृत्तियां/भावनाएं उन-उन स्थितियों से उसे उबारने में सक्षम/सम्बल बन पाती हैं।

ग्राशय यह है कि सिद्धिष की सम्पूर्ण कथा, दो समानान्तर घरातलों पर, साथ-साथ विकास/विस्तार को प्राप्त होती गई है। ये दोनों घरातल हैं—सांसारिकता/ भौतिकता ग्रोर ग्रध्यात्म। सांसारिक/भौतिक घरातल पर तो पाठक को सिर्फ यही समक्त में ग्रा पाता है कि ग्रनुसुन्दर चक्रवर्ती का जीवात्मा, किस-किस तरह की परि-स्थितियों में से गुजरता हुग्रा, कथा के ग्रन्त में, मोक्ष के द्वार तक पहुंचता है। इन भौतिक परिस्थितियों में, उसके वैभव सम्पन्न सुखदायी, वे जीवन-वृत्तान्त कथा में ग्राये हैं, जिनके ग्रध्ययन से पाठकों को विलासिता भरे भौतिक-सुखों के ग्रानन्द/रस-पान का ग्रवसर मिलेगा। ग्रीर, कुछ ऐसी विषम, दीन परिस्थितियों का चित्रग् भी मिलेगा, जिनमें, पाठक की सहदयता/दयानुता द्रवित हो उठेगी। जबिक ग्राध्या-तिमकता के ग्रमूर्त-गाकाण में उड़ान भरती कल्पनाग्रों का ग्राध्यात्मक कथा-कलेवर, भव्य-जीव की ग्रुभ रागमयी पुण्य-प्रसूत-केलियों के ऐसे दृश्य उपस्थित करता है, जिनमें भूला-भटका भव्य जीवात्मा, सोने की हथकड़ी जैसे पुण्य-बन्ध के ग्रलावा कुछ ग्रीर हासिल नहीं कर पाता। किन्तु, कभी-कभी, ग्रशुभ-रागमय पापोद्भूत ऐसे विषम क्षिणों/प्रसङ्कों का भी सामना करना पड़ जाता है, जिनमें, उसका भव्यत्व तक सिहर-सिहर उठता है, लड़खड़ाने लग जाता है।

किन्तु, ग्रन्थकार का मूल श्राशय, इन दोनों ही प्रकार की स्थितियों का विश्लेषण् नहीं है। उसका स्पष्ट श्राशय यह है कि जीवातमा, जिन कारणों से समृद्ध/सम्पन्न बन कर विलासिता में डूबता है, ग्रौर, जिन कारणों से उसे दर-दर की ठोकरें खानी पड़ती हैं, उन सारे कारणों का भावात्मक स्वरूप-विश्लेषण् किया जाये। ग्रौर, पाठकों को यह बतलाया जाये कि सुख ग्रौर दु:ख की सर्जना, उसके ग्रन्तस् की शुभ-ग्रशुभ रागमयी भावनाग्रों के ग्राधार पर होती है। यदि, उसकी चित्तवृत्ति, उत्कृष्ट शुभ रागादिमयी है, तो उसे, उच्चतम स्वर्ग में स्थान मिल सकता है। ग्रौर, यदि उत्कृष्ट ग्रशुभ-राग-ग्रादिमयी चित्तवृत्ति होगी, तो, ग्रपकृष्ट-तम नरक में उसे जाना पड़ सकता है। ग्रतः इन दोनों ही प्रकार की, राग-द्वेष ग्रादि से युक्त शुभ-ग्रशुभ चित्तवृत्तियों/मनोभावनाग्रों से मुक्त होकर, एक ऐसी मध्यस्थ/तटस्थ चित्तवृत्ति, उसे बनानी चाहिए, जिसके बल से, स्वर्ग/नरक ग्रादि भवों में भ्रमण करने से, 'भव-प्रपञ्च' से वह बच सके। यानी, एक ऐसा विशुद्ध शुद्धभाव वह जागृत कर सके, जिसके जागरण से, किसी भी योनि में, किसी भी भव में, ग्राना-जाना नहीं पड़ता।

इसी लक्ष्य को ध्यान में रखकर, पूरी की पूरी 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' की कथा-योजना, दुहरे ग्राशयों को साथ-साथ समाविष्ट करके लिखी गई है। इसका एक ग्राशय तो, सामान्य जगत् के व्यवहारों में दिखलाई पड़ने वाले स्थान, पात्र, घटनाक्रम ग्रादि में व्यक्त होता हुन्ना, सामान्य कथावस्तु को ग्रागे बढ़ाता है, जबिक दूसरा ग्राशय, ग्रदृश्य/भावात्मक जगत् के ग्राध्यात्मिक विचार-व्यापारों में स्फूर्त होता हुग्ना, सामान्य कथा-प्रसङ्गों में ग्रनुस्यूत होकर श्रागे बढ़ता है। इन दोनों श्राणयों को समभाने के लिये यह श्रावश्यक था कि मूलकथा के दोनों स्वरूपों को, श्रौर उसकी प्रतीक/रूपक पद्धति-व्यवस्था को, श्रारम्भ में ही स्पष्ट कर दिया जाये। श्रपने, इस दायित्व-निर्वाह में, सिद्धिष ने चूक नहीं की। श्रौर, कथा-ग्रन्थ की प्रस्ता-वना/पीठबन्ध के पूर्व में ही, कथा के दोनों स्वरूपों—ग्रंतरंग कथा शरीर श्रौर बाह्य कथा शरीर—का संक्षिप्त किन्तु स्पष्ट वर्णन उन्होंने किया है। इनका सार-संक्षेप इस प्रकार समभा जा सकता है।

मुकच्छ-विजय का राजा था—अनुसुन्दर । यह चक्रवर्ती सम्राट् था ग्रौर इसकी राजधानी थी—मेरुपर्वत के पूर्व महाविदेह क्षेत्र की प्रमुख नगरी क्षेमपुरी । वृद्धावस्था के श्रन्तिम दिनों में, ग्रपना देश देखने की इच्छा से, वह अमरा के लिये निकल पड़ता है । यूमते-घूमते, वह शङ्खपुर नगर पहुंचता है । शङ्खपुर के बाहर एक सुन्दर बगीचा था—'चित्तरम'। इसके बीच में 'मनोनन्दन' चैत्य-भवन बना हुग्रा था । कुछ दिन पहिले, विहार करते-करते ग्राचार्य समन्तभद्र भी शङ्खपुर ग्रा पहुंचे थे, ग्रौर चित्तरम बाग के चैत्य भवन में ठहरे हुए थे।

एक दिन, श्राचार्यश्री की सभा लगी हुई थी। उनके सामने प्रवित्तनी साध्वी महाभद्रा बैठी हुई थीं। इनके पास में ही श्रीगर्भ नरेश की राजकुमारी सुललिता भी बैठी थी, इसी के पास पुण्डरीक राजकुमार बैठा हुश्रा था। श्रासपास श्रन्य सामाजिक/नागरिक बैठे हुए थे। इसी समय, श्रनुसुन्दर चक्रवर्ती का काफिला, उद्यान के बगल से निकलता है। रथों की गड़गड़ाहट श्रीर सेना के कोलाहल ने, सभा में बैठे लोगों का ध्यान, श्रपनी श्रोर श्राकृष्ट कर लिया।

'भगवति ! यह कैसा कोलाहल है ?' जिज्ञासावण, राजकुमारी ने महाभद्रा से पूछा ।

'मुफे नहीं मालूम ।'—महाभद्रा ने, श्राचार्यथी की ब्रोर देखते हुए उत्तर दिया।

'राजकुमार पुण्डरीक और राजकुमारी सुललिता को प्रबोध देने का यह अनुकूल अवसर है'—यह विचार करके, आचार्यश्री ने महाभद्रा से कहा—'अरे महाभद्रा! तुम्हें पता नहीं है कि हम सब, इस समय 'मनुजगित' नामक प्रदेश के 'महा-विदेह' बाजार में बैठे हुए हैं। आज एक 'संसारी जीव' चोर, चोरी के माल के साथ पकड़ा गया है। दुष्टाशय आदि उसे पकड़ कर वधस्थल की ओर ले जा रहे हैं, ताकि उसे मृत्युदण्ड दिया जा सके। उसे, यह मृत्युदण्ड, 'कर्मणरिखाम' महाराज ने, अपनी राजमहिषी 'कालपरिखाति', और 'स्वभाव' आदि से विचार-विमर्श करने के पश्चात् दिया है।

श्राचार्यश्री की बात सुन कर, सुललिता श्राश्चर्य में पड़ गई। महाभद्रा की श्रोर देखकर वह बोली—'भगवित !हम तो शङ्खपुर में बैठे हैं। यह तो मनुजगित

नहीं है ? ग्रौर इस समय, चित्तरम उद्यान में हैं, यह 'महाविदेह' बाजार कैसे हो गया ? यहाँ के राजा श्रीगर्भ हैं, 'कर्मपरिगाम' नहीं । फिर, ग्राचार्यप्रवर यह सब कैसे कह रहे हैं ?'

यह सुनकर स्राचार्यश्री बोले—'धर्मशीला सुललिता! तुम 'स्रगृहीतसंकेता' हो । मेरी बात का गूढ़ स्रर्थ, तुम्हें समक्ष में नहीं स्राया।'

सुलिलता सोचने लगी—'ग्राचार्य भगवन् ने तो मेरा नाम ही बदल दिया, दूसरा नाम कर दिया।' कुछ भी न समक्ष पाने के कारण, वह चुप होकर बैठी रह गई।

महाभद्रा ने, श्राचार्यश्री का सङ्केत स्पष्टतः समक्ष लिया । वे जान गई कि किसी पापी संसारी जीव का श्रायुष्य क्षीए हो चुका है, श्रौर वह, श्रपने पूर्वनिर्धारित मृत्युस्थल पर पहुंचने का संयोग-उपक्रम कर रहा है । फलतः महाभद्रा का मन, उस के नरक-गमन के प्रति, दयाभाव से श्रोत-प्रोत हो गया । वे बोलीं—'भगवन् ! यह चोर, मृत्युदण्ड से मुक्त हो सकता है क्या ?'

'जब उसे तेरे दर्शन होंगे, ग्रौर वह, हमारे समक्ष उपस्थित होगा, तभी उसकी मुक्ति हो सकेगी।'

'क्या मैं उसके सम्मुख जाऊं?' महाभद्रा ने निवेदन किया ।

'हाँ, जाभ्रो, इसमें दुविधा क्यों है ?' स्नाचार्यश्री ने श्रनुमित देते हुए कहा। महाभद्रा, उद्यान से बाहर निकलकर राजपथ पर श्राई, श्रौर, श्रनुसुन्दर चक्रवर्ती को देखकर उसे स्नाचार्यश्री के कथन का स्नाशय बतलाया श्रौर, कहा— 'भद्र! 'सदागम' की शरण स्वीकार करो।'

महाभद्रा को देखने के कुछ ही क्षणों के बीच अनुसुन्दर को 'स्वगोचर' (जाति-स्मरण) ज्ञान हो गया। फिर, श्राचार्यश्री का कथन सुनने के बाद, महाभद्रा का सुभ्ताव सुना, तो वह चुपचाप, उनके पीछे-पीछे चल पड़ा। और, श्राचार्यश्री के सामने पहुंचकर खड़ा हो गया।

अनुसुन्दर को सभा में आते समय, समस्त पार्षदों ने उसे चार के रूप में देखा। किन्तु, अनुसुन्दर, आचार्यश्री को देखकर अवर्णानीय सुख से भर गया। सुख की अधिकता से, उसे भूच्छी आ जाती है। कुछ ही देर में, सचेत होने पर वह उठ बैठता है। तब, राजकुमारी सुललिता, उससे चोरी के विषय में पूछती है। मगर, वह चुप बना रहता है। तब, आचार्यश्री निर्देश देते हैं—'राजकुमारी को तुम अपना सारा पूर्व वृत्तान्त सुना दो।'

बस, यही वह बिन्दु है, जहाँ से 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' के 'भव-प्रपञ्च' का विस्तार से वर्णन शुरु होता है । अनुसुन्दर, यानी 'चोर', अपनी चोरी का सारा पूर्व-वृत्तान्त सुनाने लगता है । कथा सुनने के अवसर पर, श्राचायश्री के सामने महाभद्रा, सुललिता और पुण्डरीक, बैठे रहते हैं। शेष सभासद वहाँ से चले जाते हैं। फिर, जो कथा शुरु होती है, उसमें, अनुसुन्दर, अपने भवश्रमण की कहानी असंव्यवहार (निगोद स्थानीय) जीवराशि में से निकलकर संव्यवहार जीवराशि में श्राने से शुरु करता है और विकलाक्ष, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, श्रादि तमाम जीव-योनियों में अनन्त बार जन्म-मरण को प्राप्त करते करते, अपने वर्तमान भव तक, सुना डालता है। इन जन्म-जन्मान्तर की कथाओं में, प्रसङ्गवश, पुण्डरीक और सुललिता के भी पूर्वभवों का वृत्तान्त वह सुनाता है। जिसे सुनकर, लघुकमीं जीव होने के कारण, पुण्डरीक प्रतिबुद्ध हो जाता है। पर, पूर्वजन्मों के दोषों/पापों की अधिकता के कारण, बार-बार सम्बोधन करके कथा सुनाने पर भी सुललिता को प्रतिबोध नहीं हो पाता। आखिर, विशेष प्रेरणा के द्वारा उसे बड़ी मुश्किल से बोध प्राप्त हो पाता है। फलतः सबके सब, एक साथ दीक्षा ग्रहण कर लेते हैं।

इस सार-संक्षेप में, ध्राचार्यश्री ग्रौर महाभद्रा तथा सुललिता के जो वाक्य ऊपर ग्राये हैं, उनके ग्राशयों से यह स्पष्ट पता चलता है कि इस महाकथा के साथ-साथ, एक रहस्यात्मक कथा भी चलती रहती है, जिसका सम्बन्ध भौतिक, दश्यमान पात्रों से न जुड़कर, ग्रन्तरंग रहस्यात्मक मनःस्थितियों/चित्तवृत्तियों से है। इस ग्रन्तरंग कथा का शुभारम्भ ग्रौर कथा-विस्तार का उपक्रम, मूलग्रंथ में, जिस तरह शुरु किया गया है, उसका सार, इस तरह समभा जा सकता है—

मनुजगित नगरी के महाराजा 'कर्मपरिणाम' श्रौर उनकी प्रधान महारानी 'कालपरिणाति' से 'सुमित' नामक बालक का जन्म होता है। इसकी देखरेख के लिये 'प्रज्ञाविशाला' नाम की धाय, नियुक्त होती है। प्रज्ञाविशाला, श्रपनी सहेली 'श्रगृहीतसंकेता' से परामर्श के बाद, 'सदागम' नामक उपाध्याय को, सुमित का शिक्षक बनाकर, उसे सुमित को सौंप देती है।

एक दिन, सदागम महात्मा, बाजार में बैठे थे। राजकुमार सुमित और प्रज्ञाविशाला भी, उनके साथ बैठे थे। इसी बीच, अगृहीतसंकेता भी यहाँ आती है आरे बैठ जाती है। थोड़ी ही देर में, फूटे हुए ढोल की अस्त-व्यस्त, कर्णकटु घ्वनि, और लोगों का अट्टहास सुनाई पड़ता है।

कुछ ही क्षराों में, एक 'संसारी जीव' नामक चोर को गधे पर बिठाये हुये, कुछ सिपाही वहाँ से गुजरे। चोर का शरीर राख से पोता हुग्रा था, उसके ऊपर गेरुए रंग की, हाथ की छापें लगीं थीं। छाती पर कौड़ियों की माला लटकी हुई थी। टूटी मटकी का कपाल सिर पर रखा था। गले में, एक ग्रोर चोरी का माल लटका हुग्रा था। सिपाहियों की डांट फटकार, श्रौर उनके निन्दा-वचन सुनकर, वह थर-थर कांप रहा था।

यह दश्य देखकर, प्रज्ञाविशाला को उस पर दया ग्रा गई। उसने चोर के समीप जाकर उससे कहा—'भद्र! तू इन (सदागम) महापुरुष की शरण ग्रहण कर।'

चोर भी, सदागम का स्वरूप देखकर उनमें विश्वस्त हो गया। वह, उनके पास गया, श्रौर उन्हें देखता ही रह गया। क्षराभर बाद, वह श्रांखें बन्द करके गिर पड़ा। जब उसे होश श्राया, तो चिल्लाने लगा—'हे नाथ! मेरी रक्षा करें।'

सदागम ने उसे श्रभय का श्राश्वासन दिया, चोर, श्राश्वस्त हो गया। ग्रब, श्रगृहीतसङ्के ता ने उस चोर से, उसके श्रपराध का, ग्रीर राजपुरुषों द्वारा पकड़े जाने का कारण पूछा। चोर बोला—'ग्राप पूछकर क्या करेंगी?' सदागम ने उसे निर्देश दिया—'ग्रगृहीतसङ्के ता, तेरा वृत्तान्त सुनने को उत्सुक है। ग्रतः, इसकी जिज्ञासा शान्त करने के लिये, तू ग्रपना सारा वृत्तान्त बतला दे।' चोर ने कहा—'मैं, ग्रपनी ग्रापबीती घटना, सबके सामने नहीं बतलाऊंगा। किसी निर्जन स्थान में चलें।'

सदागम के इशारे से, सब लोग उठकर चले गये। इन लोगों के साथ, प्रज्ञा-विशाला भी उठकर जाने लगी, तो सदागम ने उसे वहीं बैठे रहने के लिए कहा। सुमित राजपुत्र भी वहीं बैठा रहा। पश्चात्, अगृहीतसङ्केता को लक्ष्य कर के, वह 'संसारी जीव' चोर, अपना वृत्तान्त सुनाने लगा।

मेरी पत्नी, 'भिवतव्यता' मुभे 'श्रसंव्यवहार' नगर के 'निगोद' नामक एक कमरे में से निकाल कर 'एकाक्षानिवास' नगर में ले श्राती है। यहाँ मुभे 'वनस्पति' नाम दिया जाता है। यहाँ, मैं 'साधारण शरीर' नामक कमरे में भदमत्त, मूच्छित, मृत की तरह श्वांसें लेता पड़ा रहा। फिर कुछ दिनों बाद, यहाँ से निकाल कर, एकाक्षनगर में ही किसी दूसरे मुहल्ले के दूसरे विभाग में 'प्रत्येकचारी' के रूप में श्रसंख्यकाल तक रखा। "इसी तरह के वृत्तान्त सुनाता हुशा वह, श्रपने वर्तमान जन्म तक श्रा पहुँचता है।

इन आरिम्भक घटनाक्रमों के वर्णन में, जो द्वैविध्य, शुरु से ही कथानक में उभरता है, उसका रहस्य, कथा के आठवें प्रस्ताव में पहुँचने पर खुलता है। इस तरह, इस महाकथा का लम्बा-चौड़ा कथानक, दूसरे प्रस्ताव से शुरु होता है और आठवें प्रस्ताव के प्रारम्भ तक अपनी रहस्यात्मकता को बनाये रखता है। प्रथम प्रस्ताव, पीठवंध में, ग्रन्थकार ने अपनी निजी कथा-ध्यथा लिखी है। इस आत्म-कथा का महत्त्व, इसलिए मूल्यवान् बन गया कि वह भी रूपक-पद्धति में, रहस्यात्मक-प्रतीक शब्दावली द्वारा ध्यक्त की गई है। जिससे, मूलकथा की रहस्यात्मकता में पहुँचने के पूर्व ही, पाठक का प्रौढ मन, कथाकार की प्रतीकात्मक शब्दावली के गूढ़ आश्रयों को समभने की निपुर्णता प्राप्त कर लेता है। बाद के प्रस्तावों में वर्षिणत कथाक्रम का सार-सकेत इस प्रकार है।

तीसरे प्रस्ताव में — जयस्थल नगरी के राजा पद्म और उनकी महारानी नन्दा के बेटे राजकुमार नन्दिवर्द्धन के रूप में, अनुसुन्दर का जीव, जन्म लेता है।

प्रस्तावना ५६

निन्दिवर्द्धन को 'क्रोध' ग्रौर 'हिंसा' के चंगुल में फंस जाने पर, किस-किस तरह की दारुग व्यथाएँ सहनीं पड़ीं, ग्रौर किन-किन भवों में भ्रमित होना पड़ा, यह सब बतलाया गया है। मनुजगित नगरी के भरत प्रदेश में क्षितिप्रतिष्ठ नगर के राजा 'कर्मविलास' की दो रानियां थीं—श्रुभसुन्दरी, ग्रौर श्रकुशलमाला। श्रुभ-सुन्दरी का पुत्र है—'मनीषी' ग्रौर श्रकुशलमाला का पुत्र होता है—'बाल'। बाल को 'स्पर्शन' की कुसंगतिवश जो कष्ट भोगने पड़े, ग्रौर तदनुसार, उसे जिन-जिन भवों में भ्रमित होना पड़ा, उस सबका व्यापक वर्णन है। 'बाल' के रूप में भी 'संसारीजीव' (द्वितीय प्रस्ताव) चोर, के भव-वर्णन को समभना चाहिए।

चतुर्थ प्रस्ताव में — सिद्धार्थ नगर के राजा नरवाहन और उनकी रानी विमलमालती के पुत्र रिपुदारण को 'ग्रसत्य' श्रौर 'मान' (गर्ब-घमण्ड) के वशीभूत हो जाने से, तथा भूतल नगर के राजा मलसंचय श्रौर उनकी पत्नी 'तत्पंक्ति' के दो बेटों —शुभोदय भीर अभुभोदय, में से अभुभोदय की पत्नी स्वयोग्यता के पुत्र राज-कुमार 'जड़' को 'रसना' की ग्रासक्ति/लुब्धतावश, तथा पांचवें प्रस्ताव में—वर्धमान नगर के श्रेष्ठी सोमदेव ग्रौर सेठानी कनकसुन्दरी के लड़के वामदेव को 'चौयं' ग्रौर 'माया' का वशवर्ती बनने से, तथा घरातल नगर के राजा शुभविपाक के ग्रनुज <mark>अशुभविषाक की पत्नी परिर</mark>ाति के पुत्र मन्दकुमार को 'छारा' के प्रति लगाव होने से, छठवें प्रस्ताव में—ग्रानन्दपुर के श्रेष्ठी हरिशेखर एवं सेठानी बंधुमती के पूत्र घनशेखर को 'मैथुन' ग्रौर 'लोभ' का वशंवद हो जाने से, तथा मनुजगति के राजा जगत्पिता 'कर्मपरिसाम' व जगन्माता महादेवी के छ: पुत्रों में से द्वितीय पुत्र 'ग्रधम' को विषयाभिलाष की पुत्री इष्टिदेवी के साहचर्य से, सातवें प्रस्ताव में साह्लाद नगर के राजा जीमूत और उनकी पटरानी लीलादेवी के पुत्र घनवाहन को 'महामोह' ग्रौर 'परिग्रह' के सम्पर्क से, तथा क्षमातल नगर के राजा 'स्वमलनिचय' ग्रौर उनकी रानी 'तदनुभूति' के दूसरे पुत्र 'बालिश' को कर्मपरिएगम की कन्या 'श्रुति' के सहवास से कैसी-कैसी भयंकर यातनाएं, पीड़ाएं भुगतनीं पड़ीं, और किन-किन योनियों में कितनी-कितनी बार जन्म-मरुग लेना पड़ा, इत्यादि का वर्गन, भ्रवान्तर कथाग्रों सहित किया गया है।

ग्राठवें प्रस्ताव में चार विभाग हैं। इनमें से पहिले विभाग में — सप्रमोद नगर के राजा मधुवारण ग्राँर उनकी पटरानी सुमालिनी के यहाँ गुएाघारण के रूप में 'संसारी जीव' जन्म लेता है। इसके जीवनवृत्त द्वारा यह बतलाथा गया है कि 'कर्म' 'काल' 'स्वभाव' 'भवितव्यता' का क्या कार्य है ? इन सबके संयोग/सहयोग से किस तरह पुण्योदय ग्राँर पापोदय ग्राते-जाते हैं ? दूसरे विभाग में, उस रहस्य को सुलभाया गया है, जो कथा के ग्रारम्भ होने के साथ-साथ, पाठक के मस्तिष्क में भी घर कर चुंका था। तीसरे विभाग में, समस्त प्रमुख पात्रों का सम्मिलन कराकर उनकी जीवन-प्रगति का निर्देश किया गया है, ग्राँर चौथे विभाग में ग्रन्थ का सारा का सारा रहस्य स्पष्ट हो जाता है। ग्रन्स में, प्रशस्ति के साथ ग्रन्थ पूर्ण हो जाता है।

इस संक्षिप्त कथासार से स्पष्ट हो जाता है कि पूरी 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा में हिंसा, ग्रसत्य, स्तेय, ग्रब्रह्मचर्य (मैथुन) ग्रौर परिग्रह में लिप्त होने से, तथा कोध, मान, माया, लोभ ग्रौर मोह के वशोभूत होकर पञ्चेन्द्रियों के विषयों में लोलुपता रखने से, जीवास्मा को ग्रनिनत ग्रापदाग्रों से घर जाना पड़ता है। इन्हीं सब से 'भव' का 'प्रपञ्च' विस्तार/विकास को प्राप्त होता है, जिसमें जसा जीवात्मा कभी नारिकयों का, देवों का ग्रौर कभी-कभी पशु-पक्षियों ग्रादि का जन्म प्राप्त करके संसारी बना पड़ा रह जाता है। संयोगवश पुनः प्राप्त मानव-जीवन को दुवारा भी, इन्हीं सब विषय-विकारों में उलभा कर बरबाद कर दिया गया, तो न जाने फिर कब, उसे यह दुर्लभ मानव देह मिल पायेगी। इसलिए, निविकार, शुभ्र-चित्त से 'सदागम' की शरण स्वीकार कर यह प्रयास करना चाहिए कि निवृत्ति नगर का वह निवासी बन सके।

सिद्धिष के इस कथा-ग्रन्थ के नाम से ही पाठक के मन में यह सहज जिज्ञासा उठती है कि ग्राखिर यह 'भव-प्रपञ्च' क्या है ? जिसे लक्ष्य कर के, इतना विशाल ग्रन्थ रचा गया। इस प्रश्न का उत्तर, स्वयं सिद्धिष ने, विवेकाचार्य के द्वारा ग्रपनी रचना में दिया है। इसे इस प्रकार समभना चाहिए।

प्रायः सब प्राणी, अनादिकाल से असंव्यवहारिक राशि में रहते हैं। जब प्राणी वहाँ रहता है, तब, कोध, मान, माया, लोभ आदि आस्रव द्वार (कर्मबन्ध के हेतु) उसके अन्तरङ्ग स्व-जन-सम्बन्धी होते हैं। जैन ग्रन्थों में विश्वित अनुष्ठान द्वारा विशुद्ध मार्ग पर आकर, जितने प्राणी, कर्म से मुक्त होकर मुक्ति पाते हैं, उतने ही जीव असंव्यवहार राशि में से निकलकर व्यवहार राशि में आते हैं। यह केवल-ज्ञानियों के वचन हैं।

इस असंव्यवहार राशि में से बाहर निकले जीव, बहुत समय तक एकेन्द्रिय जाति में अनेक प्रकार की विडम्बना भोगते हैं। विकलेन्द्रिय से लेकर पांच इन्द्रियों वाली तिर्यञ्च जाति में परिभ्रमए। करते हैं और अनेकविध कष्ट/दुःख भोगते हैं। भिन्न-भिन्न अनन्त भवों में सहन/भोग करने के लिये, बंधे हुये कर्मजाल परिएा।मों को भोगते हुए, भवितव्यता के योग से, बार-बार नये-नये रूप धारए। करते हैं। अरहट घटी की तरह, ऊपर-नोचे घूमते रहते हैं। और, यहाँ पर वे सूक्ष्म और बादर, पर्याप्त और अपर्याप्त, पृथ्वी, जल, अग्नि, थायु और वनस्पति कायिक जीव-रूप धारए। करते हैं। कई बार, वे द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, असंज्ञी पञ्चेन्द्रिय, संज्ञी पञ्चेन्द्रिय, जलचर, स्थलचर, और नभचर तिर्यञ्चों का रूप धारए। करते हैं। इस प्रकार नाना-विध विचित्र रूपों में अनेक स्थानों पर भटकते हुए जीव को महान् कठिनता से, मनुष्य भय मिलता है।

जैसे समुद्र में डूबते हुए को रत्नद्वीप मिल जाये, महारोग से जर्जरित को महोदिध, विषमू च्छित को मंत्रज्ञाता, दरिद्री को चिन्तामिए। की प्राप्ति जिलनी कठिन

होती है, वैसी ही कठिनाई से मनुष्य भव की प्राप्ति होती है। किन्तु, मनुष्य भव में भी, हिंसा, कोध, ग्रादि दुर्गु एए इस तरह पीछे पड़े रहते हैं, जैसे धन के भण्डार पर वैताल पीछे पड़ा रहता है। इन सबसे, वह पीड़ित होकर, महामोह की प्रगाढ़ निद्रा में पड़ा रह जाता है, ग्रीर अपने मनुष्य भव को निरर्थक खो देता है।

जो व्यक्ति, जिनवागी रूप प्रदीप के द्वारा अनन्त भव-प्रपञ्च को भलीभांति जानते हैं, वे भी, महामोह के वशीभूत होकर मूर्खों की तरह दूसरों को उपताप, संताप देते हैं, गर्व में डूब जाते हैं, दूसरों को ठगते हैं, धनलिप्सा में डूबे रहते हैं, प्राणियों की हिंसा करते हैं, विषयभोगों में ग्रासक्त रहते हैं, वे सबके सब भाग्यहीन प्राणी हैं। ऐसे व्यक्तियों को भी, मनुष्य भव, मोक्ष तक पहुंचाने का कारण नहीं बन पाता, बल्कि ग्रनन्त दु:खों से भरपूर भव-प्रपञ्च (संसार-परम्परा) की वृद्धि कराने वाला हो जाता है।

इस भव-प्रपञ्च विस्तार के नमूनों के रूप में, पूरी 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' में से किसी भी एक कथानक को पढ़ा जा सकता है, श्रौर समभा जा सकता है। सहज श्रौर सरल तरीके से, संक्षेप में ज्ञान करने के लिये, इस ग्रन्थ के ग्राठवें प्रस्ताव में, शङ्क्षनगर के महाराजा महागिरि, श्रौर उनकी रानी भद्रा के बेटे 'सिंह' का कथानक पढ़ा जा सकता है। 2

इस संसार में चार प्रकार के पुरुष होते हैं। ये हैं—जघन्य, मध्यम, उत्कृष्ट ग्रौर उत्कृष्टतम । इनका स्वरूप इस तरह से समभना चाहिए।

उत्कृष्टतम प्राणी वे हैं—जो संसार ग्रटवी से विरक्त होकर, पापरहित हो-कर, इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करके समस्त कमों का नाश करते हैं ग्रीर मोक्ष को प्राप्त हो जाते हैं। उत्कृष्ट प्राणी वे हैं—जो विगतस्पृह होकर, ग्रपनी इच्छाग्रों पर नियंत्रण रखते हैं, दोषों का संचय नहीं करते, शरीर का ग्रीर इसके हर ग्रंग का उप-योग धर्म की ग्राराधना में करते हैं, ग्रीर मोक्षमार्ग की ग्रीर प्रयाण करते हैं। मध्यम पुरुष वे हैं—जो, ग्रपनी इन्द्रियों की प्रवृत्ति को सहज रूप में बनाये रखते हैं, उनके विषय-भोगों में ग्रासक्ति नहीं रखते, ग्रीर कषाय ग्रादि के दुष्प्रभाव में होने पर भी लोक-विरुद्ध, नीति-विरुद्ध, धर्मविरुद्ध ग्राचरण नहीं करते। ग्रीर, जधन्य पुरुष वे हैं—जो इस संसार में, संसार के विषय भोगों में गाढ़ ग्रासक्ति रखते हुए ग्रपनी इन्द्रियों की ग्रीर श्रन्त:करणों की प्रवृत्ति बनाए रखते हैं।

इनमें से, उत्कृष्टतम कोटि के पुरुष, मुक्ति को प्राप्त होते हैं। उत्कृष्ट पुरुष,
मुक्ति पाने के लिए सतत् प्रयत्नशील रहते हैं। मध्यम पुरुष, न तो मुक्ति के लिए

१. उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा-प्रस्ताव-३ पृष्ठ २७६-५६

२ उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा--प्रस्ताव ८, पृष्ठ ७२८-७३३

चेष्टा करते हैं, और नही, कर्मबन्ध के अनुकूल परिगाम देने वाले कार्यों में विशेष रुचि रखते हैं। जबिक अधम पुरुष, हर क्षगा, इस तरह के क्रिया-कलापों में संलग्न रहता है, जिनके द्वारा उसके भव-प्रपञ्च का विकास/विस्तार ही होगा। एक तरह से, ऐसे ही व्यक्तियों को लक्ष्य करके, यह कथा-ग्रन्थ सिद्धिष ने लिखा है, ताकि वे इसे उपयोग कर सकें।

वस्तुत:, कोई भी व्यक्ति, जन्म से उत्कृष्ट, मध्यम या ग्रधम नहीं होता। उसके, ग्रपने पिछले जन्मों के कर्मबन्ध, संस्कार बन कर उसके साथ पैदा ग्रवण्य होते हैं, तथापि, जन्म ग्रहण कर लेने के बाद, बहुत कुछ इस बात पर, व्यक्ति के ग्रागे का भव-प्रपञ्च निर्भर करता है कि उसने वर्तमान मनुष्य भव में क्या, कुछ, कैसा किया। ग्रीर, यह एक ग्रनुभूत सत्य है कि व्यक्ति, जैसे परिवेष में रहेगा, जिस तरह के समाज में उठेगा-बैठेगा, उस सबका प्रभाव उस पर निश्चित ही पड़ेगा। इस तथ्य से, ग्रन्थकार भली-भांति परिचित रहे। फलत:, इस स्थिति की उन्होंने ग्राध्यात्मिक/ धार्मिक/मनोवंग्नानिक/वैज्ञानिक तरीके से जो व्याख्या की है, वह, बहुत कुछ इन शब्दों से समभी जा सकती है।

इस संसार में प्रत्येक प्राणी के तीन-तीन कुटुम्ब होते हैं। प्रथम प्रकार के कुटुम्ब में—क्षान्ति, आर्जव, मार्दव, लोभ-त्याग, ज्ञान, दर्शन, वीर्य, सुख, सत्य, शौच, और सन्तोष आदि कुटुम्बीजन होते हैं। यह कुटुम्ब, प्राणी का स्वाभाविक कुटुम्ब है, जो अनादिकाल से, उसके साथ रहता आता है। इस कुटुम्ब का कभी अन्त/विनाश नहीं होता। यह कुटुम्ब, प्राणी का हित करने में ही सदा तत्पर रहता है। परेशानी की बात सिर्फ यह है कि, यह कुटुम्ब कभी-कभी तो अदृश्य हो जाता है और फिर प्रकट हो जाता है। उसका छुपना और प्रकट होना, स्वाभाविक धर्म है। यह हर प्राणी के अन्तस् में रहता है। इसकी सामर्थ्य इतनी प्रबल है कि यदि यह कुटुम्ब चाहे तो प्राणी को मोक्ष की प्राप्ति भी करा सकता है। क्योंकि, यह अपने स्वभाव से ही, प्राणी को, उसके स्व-स्थान से उच्चता की और ले जाता है।

दूसरा कुटुम्ब, कोध, मान, माया, लोभ, राग, हेष, मोह, श्रज्ञान, शोक, भय, श्रविरित श्रादि का है। यह कुटुम्ब, प्राणी का श्रस्वाभाविक कुटुम्ब है। किन्तु, यह दुर्भाग्य की बात ही कही/मानी जायेगी कि श्रधिकांश प्राणी, इसे ही श्रपना स्वाभाविक कुटुम्ब मान कर, उससे प्रगाढ़ प्रेम करने लगते हैं। इसका सम्बन्ध, श्रभव्य जीवों के साथ श्रनादि काल से है, जिसका श्रन्त कभी नहीं होता। कुछ भव्य-प्राणियों के साथ भी, इसका श्रनादि काल से सम्बन्ध जुड़ा होता है, किन्तु उसका श्रन्त, निकट भविष्य में होने की सम्भावनाएं बनी रहतीं हैं। यह कुटुम्ब, प्राणी का, एकान्ततः श्रहित हो करता है। किन्तु, यह भी जब कभी, प्रथम कुटुम्ब की तरह श्रद्धण्य हो जाता है, छुप जाता है, श्रौर फिर से प्रकट हो जाता है। यह भी, प्राणी के श्रंतरंग में निवास करता है, श्रौर उसे सांसारिक विषय-भोगों में, प्रवृत्त कराकर

उसके भव-विस्तार में प्रमुख निमित्त बनता है। क्योंकि, इसका स्वाभाविक धर्म है-प्रााशी को स्वस्थान से ग्रध:पतित बनाना ग्रौर दुर्गुंशों के प्रति प्रेरित करना।

तीसरा कुटुम्ब/परिवार प्राणी का श्रपना शरीर, उसे पैदा करने वाले माता-पिता, श्रौर भाई-बहिन ग्रांदि ग्रन्य कुटुम्बीजनों का होता है। यह कुटुम्ब, स्वरूप से ही ग्रस्वाभाविक है। ग्रौर, सादि सान्त है। इसका प्रारम्भ ग्रल्पकालिक होता है, फलत:, इसका ग्रस्तित्व पूर्णत: ग्रस्थिर रहता है। यह कुटुम्ब, भव्य प्राणी को तो कभी हितकारी श्रौर कभी ग्रहितकारी भी होता है। इसका धर्म उत्पत्ति ग्रौर विनाश है। यह, हमेशा बहिरंग प्रदेश में ही प्रवित्त होता है। भव्य प्राणी को, यह संसार ग्रौर मोक्ष, दोनों की प्राप्ति में सहयोगी बनता है। जबिक ग्रमव्य प्राणी के लिये, यह सिर्फ संसार-वृद्धि का ही कारण होता है। प्राय:, यह कुटुम्ब, प्राणी के दूसरे कुटुम्ब के सदस्यों — कोध, मान, माया ग्रादि को परिपुष्ट करने वाला होने से संसारवृद्धि का ही कारण बनता है। जब, कोई प्राणी, ग्रपने प्रथम प्रकार के कुटुम्ब का ग्रनुसरण/ ग्रनुगमन करता है, तब, यह भी, उसके पोषण में सहयोगी बन जाता है, ग्रौर इस तरह, मोक्ष दिलाने में कारण बनता है।

इसी तरह के तमाम विवेचनों से भरा-पूरा है यह महाकथा ग्रन्थ । घर्म ग्रीर दर्शन, खासकर जैनधर्म/दर्शन के हर प्रसङ्ग को सिद्धिष ने छुग्रा भर नहीं है, बिल्क उसकी ऐसी स्पष्ट ग्रवतारणा ग्रपने पात्रों में कर दी है, जिससे यह प्रतीत होने लगता है कि, पाठक, कोई कथा नहीं पढ़ रहा है, बिल्क, कथा के पात्रों की घटनाग्रों को ग्रपने बहिरंग ग्रीर ग्रंतरंग परिवेश से प्रत्यक्ष-घटित होता ग्रनुभव करता है।

तीसरे प्रस्ताव से लेकर सातवें प्रस्ताव तक कुल पाँच प्रस्तावों में, हिसा, ग्रसत्य, स्तेय, ग्रब्रह्म श्रौर परिग्रह तथा कोघ, मान, माया, लोभ ग्रौर मोह एवं स्पर्शन, रसन, चक्षु, झाएा श्रौर श्रोत्र में से एक-एक को लेकर, एक-एक प्रस्ताव में इनके समग्र स्वरूप की स्पष्ट, सहज ग्रौर सरल रूप में व्याख्या की है। ग्रौर, इन सबके संसर्ग/संपर्क से होने वाले दुष्परिएामों को, कई-कई कथानकों के द्वारा व्याख्यायित किया है। इन पाँच-सात प्रस्तावों में, धर्म ग्रौर दर्शन के व्यावहारिक ग्राचरएा का एक-एक रोम तक व्याख्यायित होने से नहीं बच पाया। इसके ग्रलावा भी, प्रसंगवण जिन विषयों शास्त्रों की विवेचना की गई है, उनमें ग्रायुर्वेद, ज्योतिष, स्वप्न-शास्त्र निमित्त-शास्त्र, सामुद्रिक-शास्त्र, धातुविद्या, युद्धनीति, राजनीति, गृहस्थ धर्म, मनोविज्ञान दुर्व्यसन, विनोद, व्यंग्य ग्रादि प्रमुख हैं। इन सबको, सिद्धिष ने जीवन-घटनाग्रों के सांसारिक/नेतिक/ग्राध्यात्मिक विवेचन में, जीभर कर उपयोग में लिया है। जिससे, यह स्पष्टत: प्रमािशत होता है कि वे, मात्र दर्शन/धर्म के ही मर्मज्ञ नहीं थे, बिलक. उनकी उदात्त ज्ञानसमृद्ध-चतुर्मु खी/ बहुमुखी थी।

'उपिमिति-भव-प्रपंच कथा' मात्र दार्शनिक/ग्राध्यात्मिक विषयों को ही स्वयं ग्रात्मसात नहीं किये है, बल्कि इसमें श्रृङ्कार, बीर, रौद्र, हास्य, करुणा ग्रादि रसों का, छहों ऋतुग्रों का, नगर, पर्वत, वन, नदी ग्रादि प्राकृतिक दृश्यों का सजीव चित्रण भी है।

मनुष्य के जन्म, जन्मोत्सव ग्रौर शिक्षा-दीक्षा ग्रहण से लेकर, उसके विवाह म्रादि संस्कारों का, उसके पिता-भाई म्रादि दायित्वों के निर्वाह का मौर सम्मिलित परिवार के रूप में एक गृहस्थी का, ग्राचरखीय क्या होना चाहिए ? परिवार, समाज ग्रीर ग्रपने देश के प्रति उसके क्या-क्या कर्त्तव्य हैं ? समाज में किस तरह को व्यावहारिक व्यवस्थाएं होनी चाहिएं? इन सारे पक्षों पर सिद्धिषि ने अपनी सूक्ष्मेक्षिका से प्रकाश डाला है। ग्रौर, उनके समकालीन समाज में किस तरह का वातावरण था, कौन-कौन सी कुरीतियां, रूढ़ियां थीं, जो सामाजिक नैतिक-उत्थान में बाधा बनी हुई थीं. इस पक्ष को भी उन्होंने बिना कोई छिपाव किये, ग्रपनी रचना में दर्शाया है। जैन धर्म/दर्शन में म्रास्था रखने वाले सामाजिकों/नागरिकों को श्रावक/श्राविका के लक्षरा, दायित्व भ्रौर कर्त्तव्यों को भी स्पष्ट करने में. उनसे चुक नहीं होने पाई । हिंसा, चोरी, लूटपाट, ठगी, परवञ्चना ग्रौर दुराचार जैसे घिनौने रूपों का खुलासा करने के साथ-साथ सच्चाई, ईमानदारी, परोपकारिता ग्रौर दीन-दु:खियों के प्रति हमदर्दी जैसे सात्विक गुगों की वर्णना में भी वे पीछे नहीं रहे। कूल मिला कर यह कहा जा सकता है कि सिद्धिष ने, ग्रपने समकालीन समाज की दुखती नस को छुधा है, तो उसका उपचार/इलाज भी वतलाया है कि कैसे उसे दूर करके समाज को स्वस्थ्य बनाया जा सकता है। इन सारे वर्णनों के कुछ नमूने पुरुष प्रकार (पृष्ठ २०१), नारी स्वरूप (पृष्ठ ३८२) ग्रौर लक्षरण (पृष्ठ ४७४), राजा-रानी वर्णन (पृष्ठ १४८), मंत्रीवर्णन (पृ० १४८), राज्य की सुख दुखता-(पृ० ४८१), दुर्जन दोष (पृ० ११२), धनगर्व (पृ० ४०४), पांखण्डी भेद (पृ० ३६४), मद में ग्रंधापन (पृष्ठ ३३) ग्रादि देखे जा सकते हैं।

संसारी की मूल स्थिति (पृष्ठ २६६), शोक का स्वरूप (पृ० ४०२, ६६६), संसारी जीव का स्वरूप (पृ० ५७६), मोह की प्रबलता (पृ० ७२६), महामोह (पृ० १६१), मिथ्या अभिमान (४००), भोगतृष्णा (१७४), राग की त्रिविध्या और वेदनीय के तीन प्रकार (पृ० ३६७), अज्ञान से उत्पन्न होने वाले दोष (पृष्ठ १७६), कोध, मान भ्रादि कषायों का स्वरूप (पृ० ३७३), मिथ्या दर्शन (पृ० ३५६), मिथ्याभिमान से बनने वाली हास्यास्पद स्थिति (पृ० १०१), और चारों गतियों का (पृष्ठ ४१८) वर्णन, जीवात्मा के संसार-वृद्धि के कारणों के रूप में देखा/पढ़ा जा सकता है।

जो व्यक्ति, परमात्म-स्वरूप की साकारता में श्रास्था रखते हैं, उनके लिए जिनपूजा (पृ० ४८६), जिनाभिषेक (पृ० २१८), साकार स्वरूपदर्शन की महिमा प्रस्तावना ६५

(पृ० ४८६), जिनशासन (पृ० ४५), चण्डिकायतन (पृ० ३६७), श्रतिशय वर्णन (पृ० ५६६), ग्रौर ग्राराधना वर्णन (पृ० ७६६) जैसे प्रसङ्ग पठनीय हो सकते हैं। साधु समाज के लिये साधु का स्वरूप (पृ० ४३६), साधु ग्रवस्था

साधु समाज के लिये साधु का स्वरूप (पृ० ४३६), साधु प्रवस्था (पृ० ५७६), साधुक्रिया (पृ० ६४१), साधु धर्म (पृ० ६३६), प्रव्रज्या विधि (पृ० ७३७), दीक्षा महोत्सव (पृ० २१७, २२८), ग्रादि प्रसङ्ग तो पठनीय हैं हीं, इनके साथ-साथ, ग्रपने ग्राचरण की प्रखरता बनाये रखने के लिए वैराग्य महिमा (पृ० ५६७), सम्यक्त्व (पृ० ७३), सम्यव्र्णन (पृ० ४५१), चित्तानुशासन (पृ० ६४६), दया (पृ० २७१), घ्यान योग (पृ० ७५७), सद्धर्म साधन (पृष्ठ ६३६), चारित्र (पृ० २४८), चारित्र सेना (पृ० ४४४), साधु के गुणा(पृ०६१), धर्म के परिणाम (पृ० ७१), क्षमा (पृ० १४६), सदागम का स्वरूप (पृ० ११८), सदागम का माहात्म्य (पृ० ११७), पुण्योदय (पृ० १३६), सम्यव्र्यंन के पांच दोष (पृ० ७३), विभिन्न साधुवर्गों पर ग्राक्षेप के प्रसङ्ग में क्रियाग्रों के ग्रथं (पृ० ६१), तप के प्रकार (पृ० ७१६), मुक्ति स्वरूप (पृ० ४३०), ग्रीर सिद्ध स्वरूप (पृ० ७०६) तथा सब एक साथ मोक्ष क्यों नहीं जाते (पृ० ४६) ग्रादि प्रसङ्गों जैसे ग्रनेक प्रसङ्ग पठनीय हैं, चिन्तनीय हैं ग्रीर मननीय होने के साथ ग्राचरणीय भी हैं।

सिद्धिष की भाषा सरल, सुबोध और हृदयग्राही तो है ही, उसमें भायों को स्पष्ट कर पाठक के मन पर अपना प्रभाव डालने की भी पर्याप्त सामर्थ्य है। इसके लिये, उन्हें, प्रसाद गुण को अङ्गीकार करना पड़ा। स्थिति और पात्र, जिस तरह की भाषा की अपेक्षा करते हैं, उसी तरह, भाषा का प्रयोग किया गया है। वे, जब 'कुटी प्रावेशिक रसायन' (पृ० ३४), विमलालोक अंजन (पृ० १२), तत्त्वप्रीतिकर जल (पृ० १२), महाकत्याणिक भोजन (पृ० १२), आमर्ष औषिष (पृ० ४४), गोशीर्ष चन्दन (पृ० ४४), मेंस का दही और बेंगन (पृ० ६४-६६), नागदमनी औषिष (पृ० १४२) और वातु मृत्तिका (पृ० ३८) तथा लोहे को सोना बनाने का रस—'रसकूपिका' (पृ० ३८) जैसे प्रसङ्गों पर चर्चा करते हैं, तब उनके वैद्यक का ज्ञान और एक धातुविद का बुद्धिकौशल, सामने आ जाता है। मद्यपान की दुर्दशा (पृ० ३८७) व मांस खाने के दुष्परिणाम (पृ० ४१३) से लेकर काम-क्रीड़ा (पृ० ३८७) जैसे प्रसङ्गों की, प्रसङ्गात अपेक्षाओं को रखते हुए, वसन्त (पृ० ३८६), ग्रीष्म और वर्षा (पृ० ४४६) तथा शरद्-हेमन्त (पृ० ३३४) और शिशिर (पृ० ३८६) ऋतुओं का वर्णन भी दिल-खोलकर किया गया है।

कथावर्णन में सिद्धिष ने नीतिवाक्यों/सूक्तियों का भी भरपूर प्रयोग किया है। 'लक्षग्रहीन मनुष्यों को चिन्तामिण रत्न नहीं मिलता' (पृ० १२१), 'सद्गुरु के सम्पर्क से कुविकल्प भाग जाते हैं' (पृ० ४७), 'पहिले जो दिया जाता है, वहीं मिलता है' (पृ० १००), 'धर्म के ग्रतिरिक्त, सुख पाने का कोई दूसरा साधन नहीं है' (पृ० ४७), 'पति-पत्नी परस्पर अनुकूल हो, तभी प्रेम बना रहता है (पृ० १०६), 'जुओं से बचने के लिए कपड़ों का त्याग कौन बुद्धिमान करेगा' (पृ० ११४) 'मनीषियों को ऐसे कार्य सदा करने चाहिए, जिससे मन मुक्ताहार, बर्फ, गोदुग्व, कुन्दपुष्प श्रीर चन्द्रमा के समान क्ष्वेत एवं स्वच्छ हो जाये' (पृ० ११-१८ प्रस्तावना) जैसी लगभग २८० सुक्तियों का, पूरे ग्रन्थ में, इन्होंने प्रयोग किया है। उपमा श्रीर रूपकों की तो इतनी भरमार है कि शायद ही कोई पृष्ठ, इनसे श्रष्ट्रता बच पाया हो।

'भव-प्रपञ्च' का विस्तार ग्रौर उसकी प्ररूपराा, प्रस्तुत ग्रन्थ का मुख्य– प्रतिपाद्य विषय है। वह भी, उपमानों के माध्यम से। इसलिए, सिद्धींप ने, संसारी स्थितियों, पात्रों ग्रौर घटनाग्रों का जो बाह्य-परिवेश, ग्रपनी लेखनी का विषय बनाया, उसकी चरितार्थता तब तक बिल्कुल ही बेमानी रह जाती, जब तक कि उसके विकास/विस्तार के मुख्य-निमित्त, ग्रन्तरङ्ग-परिवेश को, कलम की नौंक पर न बैठा लिया जाता । यह भ्रन्तरङ्ग परिवेश, यद्यपि स्वभावत: भ्रमूर्त्त है, तथापि, मूर्त-संसार का कोई भी ऐसा कौना नहीं है, कोई भी घटना, पात्र ग्रौर स्थिति नहीं है, जिसकी कल्पना तक, स्रंतरंग-परिवेश के सहयोग/उपस्थिति के बगैर की जा सके ? इस म्रनिवार्यता के कारएा, इस पूरे कथा ग्रंथ में, जितने भी राजा/महाराजा, राजकुमार, राजकुमारियां, रानियां, महारानियां, उनकी सेना, सेवक/ग्रनूचर, पारि-वारिकजन और सामाजिक भ्रादि-म्रादि सिद्धिष ने कल्पित किये, उससे कुछ म्रिघक ही, ग्रंतरंग-लोक में, ऐसे हीं पात्रों की कल्पना करना उन्हें लाजिमी हो गया। इतना ही नहीं, जो नगर, ग्राम, उद्यानं, नदी, पर्वत, महल, गूफाएं उन्होंने घरती के लोक में विरात की, वैसे ही, अंतरंग लोक में वर्रान करने का कौशल-सामर्थ्य, उन्हें अपने त्राप में जुटाना पड़ा। पर, प्रसन्नता की बात यह है कि इस सारे कल्पना-जाल में, सिद्धिष की विशाल-प्रज्ञा एक ऐसा पैनापन ले आने में समर्थ हुई है, जिसका प्रवेश, शास्त्रों में विश्वित स्वर्ग ग्रौर नरक ग्रादि चौदहों लोकों में बेरोक-टोक हुन्ना है। यह, इस कथा-ग्रन्थ से स्पष्ट ज्ञात हो जाता है।

हर कथा में, दो वर्ग होते हैं—एक तो नायक, यानी कथानायक का वर्ग, जो पग-पग पर, उसे साहस/सहयोग प्रदान करता है, तािक वह, श्रपने लक्ष्य-साधन में सफल हो सके। दूसरा वर्ग वह होता है, जो कथानायक के साथ कुछ इस तरह चिपका-चिपका रहता है कि उसके हर प्रगति-कार्य में भट से उपस्थित होकर, कोई न कोई बाघा खड़ी कर देता है। इस दूसरे वर्ग को प्रतिनायक वर्ग कहा जा सकता है।

'उपिमिति-भव-प्रपंच कथा' में कथानायक तो 'संसारी जीव' ही है, क्योंकि ग्रन्थ के विशाल कथानक का मूल-सूत्र, संसारी जीव से, कहीं भी टूटने नहीं पाता। किन्तु, मजेदार बात यह है कि इस कथानायक की लड़ाई जहाँ-कहीं भी जिस-किसी से होती है, या, मित्रता ग्रौर उठना-बैठना जिनके बीच होता है, वे सबके सब दिखावटी हैं। यह निष्कर्ष, तब निकल पाता है, जब इस सारे कथानक पर, दार्शनिक बुद्धि से गौर किया जाये। क्योंकि पूरे-ग्रन्थ में, जो परस्पर संघर्षरत दो पक्ष/प्रति-

प्रस्तावना

ढ़न्द्वी बतलाए गये हैं, वे हैं—सत्-प्रवृत्ति और असत्प्रवृत्ति । यानी, सदाचार भ्रीर दुराचार । दुराचार पक्ष की ओर से, कई बार यह कहा गया है कि हमारा भ्रसली शत्रु 'संतोष' है, 'सदागम' है । जो, 'संसारी जीव' को उनके चंगुल से मुक्त करके 'निवृत्ति नगरी' में पहुंचा देता है । 'कर्मपरिगाम' के प्रमुख सेनापित 'महामोह' और उसके पक्ष/परिवार के 'श्रशुभोदय' भ्रादि, अपनी सेना के साथ, 'संतोष' को पराजित कर समूल नष्ट करने के लिये प्रयासरत दिखलाये गये हैं । एक भी प्रसङ्ग, ऐसा पढ़ने को नहीं मिला, जिसमें, यह स्पष्ट हुआ हो कि 'महामोह' की सेना ने, 'संसारी जीव' को पराजित करने के लिए कूच किया हो । 'संसारी जीव' को तो कुछ इस तरह दिखलाया गया है, जैसे, वह 'संतोष' आदि का निवास स्थान महल/ किला हो । यह गुत्थी, पाठक की बुद्धि को चकराये रहती है ।

इस कथा-ग्रन्थ में, धर्म के ग्राचरगीय श्रनुकरगा को मुख्यत: प्रतिपादित किया गया है। इसलिये, इसे हम, 'घर्मकथा' कहने में संकोच नहीं कर सकते। किन्तू, यही धर्म तो जीवात्मा की ग्रसली पूंजी है, सम्पत्ति है। इसके बिना, हर जीवात्मा. सिद्धिकी तरह निष्पुण्यक/दरिद्री बन जायेगा । अतः इसे 'ग्रर्थकथा' भी मानना चाहिये । परन्तु, यह 'ग्रर्थ' यानी 'धर्म' प्राप्त कर लेना ही, जीवात्मा के लिए सब कुछ नहीं है। बल्कि, 'धर्म' तो उसके लिए एक 'माध्यम' बनता है, सीढ़ी की तरह। जिसका सहारा लेकर, 'मोक्ष' के द्वार तक, जीवात्मा चढ़ पाता है । ग्रौर, यह 'मोक्ष' ही उसका 'काम'/'इच्छा'/'प्राप्तव्य' होता है । मोक्ष प्राप्ति की कामना किये वगैर, किसी भी जीवात्मा का प्रयत्न, मोक्ष-प्राप्ति के लिये नहीं होता। इस इष्टि से, इसे 'कामकथा' मानना चाहिये । इस लक्ष्य-प्राप्ति के लिए, ग्रन्य श्रनेकों ग्रवान्तर कथाएं, सहयोगी बनी हुई हैं। जिनके द्वारा जीवात्मा की प्रवृत्ति, सांसारिक पदार्थ भोग से हटकर, 'मोक्ष' की ग्रोर उन्मुख हो पाती है। यदि, इन ग्रवान्तर कथाग्रों का प्रसङ्ग-गत उपदेश/निर्देश/सुभाव जीवात्मा को न मिले, तो वह, संसारी ही बना पड़ा रह जायेगा । इसलिए, इन भ्रवान्तर सङ्कीर्ग कथाभ्रों का भ्रप्रत्यक्ष सम्बन्ध ही सही, किन्तु, मूल्यवान प्रदाय, मोक्ष-प्राप्ति में निमित्त बनता है । इस दृष्टि से, इस कथा-ग्रन्थ को 'सङ्कीर्ण कथा' भी कहा जाना, श्रनुचित न होगा।

इस तरह, हम देखते हैं, कि, 'उपिमिति-भव-प्रपंच कथा' हमें सिर्फ जगत् के जञ्जाल से छुड़ाने की ही दिशा नहीं देती, बिल्क, वह यह भी प्रकट करती है कि सब कुछ भूल/छोड़ कर, यदि मेरा ही चिन्तन/मनन कोई करे, तो उसको मोक्ष-लाभ होने में कोई मुश्किल नहीं ग्रा पायेगी।

## मव-प्रपञ्च : जैन दार्शनिक व्याख्या

उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा का गहराई से अनुशीलन-परिशीलन करने से यह स्पष्ट होता है कि इस कथा में जीव की ग्रात्म-कथा है। छह द्रव्यों में जीव-द्रव्य चेतन है ग्रीर पाँच द्रव्य ग्रचेतन/जड़ हैं। चार्वाक दर्शन ने पृथ्वी, जल, ग्राग्न, ग्रीर वायु से चैतन्य की उत्पत्ति/ग्राभिव्यक्ति मानी है, पर, जैन दार्शनिकों ने उनके मन्तव्य का खण्डन करके ग्रात्मा के सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र ग्रास्तित्व को सिद्ध किया है। जैन दर्शन में ग्रात्मा का स्वरूप क्या है ? वह इस कथा में स्पष्ट रूप से उजागर हुन्ना है।

जैन मनीषियों ने चैतन्य गुए। की व्यक्तता की श्रपेक्षा से ससारी आत्मा के दो भेद किए हैं—त्रस श्रीर स्थावर । त्रस श्रात्मा में चैतन्य व्यक्त होता है श्रीर स्थावर श्रात्मा में चैतन्य व्यक्त होता है श्रीर स्थावर श्रात्मा में चैतन्य श्रव्यक्त रहता है। श्राचायं पूज्यपाद ने लिखा है कि जिनके त्रस नामकर्म का उदय होता है, वे 'त्रस श्रात्माएं' हैं, श्रीर, जो स्थिर रहती हैं, श्रीर जिन श्रात्माश्रों में गमन करने की शक्ति का श्रभाव होता है, वे, 'स्थावर श्रात्माएं' हैं। जिनके स्थावर नामकर्म का उदय होता है, वे 'स्थावर जीव' कहलाते हैं।

त्रस स्नात्मा के द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, स्नौर पंचेन्द्रिय—ये चार भेद हैं । उत्तराध्ययन में श्रम्नि स्नौर वायु को भी त्रस मानकर त्रस स्नात्मा के छह भेद बतलाये हैं । उत्तराध्ययन में स्थावर स्नात्मा के पृथ्वी, जल, स्नौर वनस्पति, ये तीन भेद बताए गये हैं । श्रमाचार्य उमास्वाति ने पृथ्वीकायिक, स्रप्कायिक, स्नम्निकायिक, वायुकायिक, बनस्पतिकायिक—ये स्थावर स्नात्मा के पांच भेद<sup>7</sup> बताये हैं ।

इन्द्रियों की अपेक्षा से संसारी आतमा के भेद-प्रभेद किए गए हैं। इन्द्रिय आतमा का लिंग है। स्पर्श आदि पाँच इन्द्रियां मानी गयी हैं। आतः इन्द्रियों की अपेक्षा संसारी आतमा के पांच भेद हैं। जिनके एक स्पर्शन इन्द्रिय होती है—उसे एकेन्द्रिय जीव कहते हैं। पृथ्वी, जल, तेज, वायु, और वनस्पति—ये एकेन्द्रिय जीव के पांच प्रकार हैं । पांचों प्रकार के एकेन्द्रिय जीव बादर और सुक्ष्म की अपेक्षा से

- १. संसारिएस्त्रसस्थावराः —तत्त्वार्थं सूत्र २/१२
- २. त्रसनामकर्मोदयवशीकृतास्त्रसाः--सर्वार्थसिद्धि २/१२
- ३. (क) सर्वार्थसिद्धि २/१२ (ख) तत्त्वार्थवार्तिक २/१२; ३/५
- ४. द्वीन्द्रियादयश्च त्रसाः—तत्त्वार्थं सूत्र २/१४
- उत्तराध्ययन ३६/६६–७२
- ६. उत्तराध्ययन ३६/७०
- ७ तत्त्वार्थसूत्र २/१३
- वनस्पत्यन्तानामेकम्—तस्वार्थसूत्र २/२२

दो-दो प्रकार के होते हैं। बादर नाम-कर्म के उदय से बादर शरीर जिनके होता है—वे बादर-कायिक जीव कहलाते हैं। बादर-कायिक एक जीव दूसरे मूर्त पदार्थों को रोकता भी है, ग्रौर उससे स्वयं रुकता भी है। जिन जीवों के सूक्ष्म नाम-कर्म का उदय होता है, उन्हें सूक्ष्म शरीर प्राप्त होता है, ग्रौर वे सूक्ष्मकायिक जीव कहलाते हैं। सूक्ष्मकायिक जीव न किसी से रुकते हैं, ग्रौर न ग्रन्थ किसी को रोकते हैं, वे सम्पूर्ण लोक में व्याप्त हैं।

पृथ्वीकायिक जीव वे हैं—जो पृथ्वीकाय नामक नाम-कर्म के उदय से पृथ्वीकाय में समुत्पन्न होते हैं। उत्तराध्ययन, प्रज्ञापना, मूलाचार ग्रीर धवला ग्रादि श्वेताम्बर ग्रीर दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में पृथ्वीकायिक जीवों की विस्तृत चर्चा है, ग्रीर उनके विविध भेद-प्रभेद भी बतलाए गए हैं। पृथ्वीकायिक जीवों के शरीर का भाकार मसूर की दाल के सदश होता है । जलकाय स्थावर नाम-कर्म के उदय से, जलकाय वाले जीव, जलकायिक एकेन्द्रिय जीव कहलाते हैं । जीवा-जीवाभिगम ग्रीर मूलाचार में ग्रीस, हिम, महिग (कुहरा), हरिद, ग्रणु (ग्रीला), शुद्ध जल, शुद्धोदक ग्रीर धनोदक की ग्रपेक्षा से जलकायिक जीव ग्राठ प्रकार के बतलाये गये हैं।

श्रीनिकाय स्थावर नाम-कर्म के उदय से जिन जीवों की श्रीनिकाय में उत्पत्ति होती है, उन्हें श्रीनिकायिक एकेन्द्रिय जीव कहते हैं। उत्तराध्ययन, 10 प्रज्ञापना, 11 श्रीर मूलाचार 12 में श्रीनिकायिक जीवों के श्रनेक भेद-प्रभेद निर्दिष्ट हैं। सूचिका की नोक की तरह श्रीनिकायिक जीवों की श्राकृति होती है 13।

- १. धवला १/१/१/४५
- २. उत्तराध्ययन ३६/७३-७६
- ३. प्रज्ञापना १/८
- ४. मूलाचार २०६-२०६
- ४. भवला १/१/१/४२
- ६. गोम्मटसार जीवकाण्ड, २०१
- ७. तत्त्वार्थं वार्तिक 2/१३
- व जीवाजीवाभिगम सूत्र १/१६
- ६. मूलाचार ४/१४
- १०. उत्तराध्ययन ३६/११०-१११
- ११. प्रज्ञापना १/२३
- १२. मूलाचार ५/१५
- **१**३. गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गाथा २०१

वायुकाय स्थावर नाम-कर्म के उदय से वायुकाय युक्त जीव वायुकायिक एकेन्द्रिय जीव कहलाते हैं। उत्तराध्ययन,¹ प्रज्ञापना,² घवला³ ग्रौर मूलाचार⁴ में वायुकाय के जीवों के ग्रनेक भेद प्ररूपित हैं।

वनस्पतिकाय स्थावर नाम-कर्म के उदय से दनस्पतिकाय युक्त जीव वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिय जीव की ग्रभिधा से ग्रभिहित किये गये हैं । वनस्पति-कायिक जीव दो प्रकार के हैं—'प्रत्येक शरीरी' श्रौर 'साधारए। शरीरी' । जिन वनस्पतिकायिक जीवों का म्रलग-म्रलग शरीर होता है--वे प्रत्येक शरीर वनस्पति-कायिक शरीर कहलाते हैं?। दूसरे शब्दों में एक शरीर में एक जीव रहने वाले को प्रत्येक शरीरी वनस्पति कहा है। स्राचार्य नेमिचन्द्र ने प्रतिष्ठित स्रीर सप्रतिष्ठित की ग्रपेक्षा से वनस्पतिकायिक जीव के दो भेद किए<sup>9</sup> हैं। इन दोनों में मुख्य ग्रन्तर यही है कि प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव के आश्रय में अन्य अनेक साधारए जीव रहते हैं, पर ग्रप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव के ग्राश्रित ग्रन्य निगोदिया जीव नहीं रहते<sup>10</sup>। उत्तराध्ययन में प्रत्येक शरीरी वनस्पति के बारह प्रकार बताये हैं । साधारए। शरीर नामकर्म के उदय से जिन ग्रनन्त जीवों का एक ही शरीर होता है, उन्हें साधारण वनस्पतिकायिक जीव कहते हैं<sup>12</sup>। साधारण शरीर जीवों का ग्राहार, श्वासोच्छ्वास, उनकी उत्पत्ति, उनके शरीर की निष्पत्ति, अनुग्रह, साधारए। ही होते हैं 13 । एक जीव की उत्पत्ति से सभी जीवों की उत्पत्ति और एक के मरण से सभी का मरण होने से साधारण शरीरी वनस्पति जीव निगोदिया जीव के नाम से भी जाने जाते हैं 14 । निगोदिया जीव संख्या की दिष्ट से अनन्त हैं । स्कन्ध,

१. उत्तराध्ययन ३६/११६-१२०

२. प्रज्ञापना १/२६

३. धवला **१/१/**१/४२

४. मूलाचार ५/१६

५. गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गाथा १८५

६. बट्खण्डायम १/१/१/४१

७. धवला १/६/१/४१

गोम्मटसार, जीवकाण्ड, जीव तत्त्व प्रदीपिका, १०६

६ गोम्मटसार, जीव प्रदीपिका टीका, गाया १८५

o. गोम्मटसार, जीव प्रदीपिका टीका, गाथा १८६

१. उत्तराध्ययन ३६/६५-६६

२. (क) घवला १३/५/५/१०१ (ख) सर्वार्थसिद्धि, ५/११

३. षट्खण्डागम १४/५/६/१२२-१२५

४. कार्तिकेयानुप्रेक्षा टीका, गाथा १२५

ग्रण्डर (स्कन्घों के भ्रवयव), श्रावास (श्रण्डर के श्रन्दर रहने वाला भाग), पुलविका (भीतरी भाग) निगोदिया से जीवों का वर्णन किया गया है<sup>1</sup> ।

इन पाँच स्थावरों में यह जीव ग्रसंख्यात ग्रौर ग्रनन्त काल तक रहा है। वहाँ पर उसने विविध प्रकार के दारुग कष्ट सहन किये हैं। जैन दर्शन की यह महत्त्वपूर्ण विशेषता रही है कि उसने इन पाँचों में जीव मानकर उनका विश्लेषण किया है और उन स्थानों पर जीव ने किस-किस प्रकार की यातनाएं सहन की, उसका सजीव चित्रएा ग्राचार्य सिद्धिष ने प्रस्तुत ग्रन्थ में किया है। जब इस वर्णन को प्रबुद्ध पाठक पढ़ता है तो वह चिन्तन करने के लिए बाघ्य हो जाता है कि मेरी ग्रात्मा ने मिथ्यात्व ग्रवस्था में किस प्रकार इस संसार की यात्रा की है, चिरकाल तक कष्टों में भुलसने के पश्चात् ग्रनन्त पुण्यवाणी का पुञ्ज, जब जीवात्मा ने एकत्र किया तब वह इकेन्द्रिय से द्वीन्द्रिय बना, स्थावर से त्रस बना । एकेन्द्रिय अवस्था में केवल एक स्पर्शेन्द्रिय थी, उसमें अन्य इन्द्रियों का अभाव था। एकेन्द्रिय अवस्था में स्पर्शन, कायबल, ग्रायु भीर श्वासोच्छ्वास ये चार प्रार्ण होते हैं। निगोद तो जीवों का खजाना है। उसमें इतने जीव हैं, जितने अन्य जीव-योनियों में नहीं हैं। प्रस्तुत ग्रन्थ में जो व्यवहार राशि ग्रीर ग्रव्यवहार राशि का उल्लेख हुग्रा है, वह दार्शनिक युग की देन है, श्राचार्य सिद्धार्ष गए। तक यह कल्पना वर्णन की दिष्ट से मूर्लरूप ले चुकी थी। अनेक श्वेताम्बर ग्रौर दिगम्बर ग्राचार्य उस पर ग्रपनी लेखनी चला चुके थे। इसलिए श्राचार्य सिद्धिष ने भी उनका श्रनुसरएा कर व्यवहार राशि एवं ग्रव्यवहार राशि का सजीव वर्शन प्रस्तूत किया है। यदि पाठक-गर्ण मूल ग्रन्थ का पारायए। करेंगे तो उन्हें ज्ञानवर्द्धक विपूल सामग्री प्राप्त होगी।

हम पूर्व में लिख चुके हैं कि अनन्त पुण्यवागा के पश्चात् द्वीन्द्रिय अवस्था को, जीव प्राप्त करता है। द्वीन्द्रिय अवस्था में स्पर्शन् और रसन्—ये दो इन्द्रियाँ उसे प्राप्त होती हैं। द्वीन्द्रिय अवस्था में चारों प्रकार के कषाय और आहार आदि चारों प्रकार की संज्ञाएं होती हैं। वे आत्माएं सम्मूच्छंनज होती हैं। ग्रसंज्ञी और नपुंसक होती हैं। पर्याप्ति और अपर्याप्ति के भेद से वे दो प्रकार की होती हैं। जीवाजीवा-भिगम², प्रज्ञापना³, और मूलाचार⁴ में द्वीन्द्रिय जीवों के नामों की सूची दी गई है। इसी प्रकार त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय अवस्था को भी इस जीवात्मा ने अनन्त बार प्राप्त किया है। पञ्चेन्द्रिय में वह नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव योनियों को प्राप्त हुआ तथा वहाँ पर उसे मन की भी उपलब्धि हुई जिससे वह

धवला १४/५/६/६३

२. जीवाजीवाभिगम, १/२२

३. प्रज्ञापना १/४४

४. मूलाचार ४/२८

संज्ञी कहलाया । तिर्यं क्च गित में भी उसने स्रनेक कष्ट सहन किये । वह जीव वहाँ पर भयंकर शीत, ताप, क्षुंझा सौर प्यास को सहन करता रहा, उस पर भयंकर ताड़ना सौर तर्जना पड़ी । परवशता में स्नात्मा ने वे दुःख सौर कष्ट सहन किये । नरक तो दुःखों का स्नागर है ही । केशववर्णी ने गोम्मटसार की जीव प्रबोधिनी टीका में स्पष्ट रूप से लिखा है—प्राणियों को दुखित करने वाला, स्वभाव से च्युत करने वाला, नरक कर्म है । सौर, इस कर्म के कारण उत्पन्न होने वाले जीव नारकीय कहलाते हैं । नारकीय जीवों को स्नत्यधिक दुःख सहन करने पड़ते हैं । भगवती स्नादि स्नागम साहित्य में वर्णन है कि नारकीय जीवों को स्नतीव दारण वेदनाय भोगनी पड़ती हैं । क्षेत्रकृत सौर देवकृत, दोनों ही प्रकार की नारकीय वेदनायें सहन करनी पड़ती हैं । ये वेदनायें इतनी भयंकर होती हैं कि उन्हें सहन करते समय प्राणी छटपटाता है, करण कन्दन करता है । ये सारी वेदनायें जीव ने एक बार नहीं, सनन्त-स्नन्त बार भोगी हैं । प्रस्तुत ग्रन्थ में कलम के घनी स्नाचार्य ने जो वेदना का शब्द-चित्र प्रस्तुत किया है, वह बड़ा ही अद्भुत है, सनूटा है । इस जीव की जो यात्रायें विविध योनियों में हुई, उसका मूल कारण, कम है । कम राजा ने ही जीव को परतन्त्रता की बेडियों में बांघ रखा है ।

शुद्धि और अशुद्धि की दिंदि से संसारी आत्मा के दो भेद हैं— एक भव्यात्मा श्रोर दूसरी अभव्यात्मा। जिस आत्मा में मोक्ष प्राप्त करने की शक्ति है, वह भव्यात्मा है; जैसे जो मूंग सीभने योग्य हैं, उन्हें अग्नि आदि का अनुकूल साधन मिलने पर सीभ जाते हैं। उसी तरह जो आत्मायें मुक्त होने की योग्यता रखती हैं। उन्हें सम्यग् दर्शन आदि निमित्त सामग्री के मिलने पर, वे कर्मों को पूर्ण रूप से नष्ट कर शुद्ध आत्मस्वरूप को प्राप्त कर लेती हैं। यह शक्ति जिन जीवों में होती हैं—वे भव्यात्मा कहलाते हैं । इसके विपरीत अभव्य आत्मा होती है। वे 'मूंग शैलिक' जो कभी नहीं सीभता, उसी तरह अभव्य जीव को देव, गुर, धर्म का निमित्त मिलने पर भी, वह मुक्ति को वरण नहीं कर पाता। वह सदा-सर्वदा संसार में ही परिश्रमण करता है।

श्रध्यात्म की दृष्टि से श्रात्मा के तीन भेद किए गये हैं—बहिरात्मा, अन्तरात्मा श्रीर परमात्मा। ये श्रात्मा के तीन भेद श्रागम साहित्य में तो नहीं श्राये हैं, पर

 <sup>(</sup>क) नरान् प्रािणानः, कायित यातयित, कदर्थयिति, खलीकरोति, बाधत इति नरकं कर्म तस्यापत्यानि नारकाः।
 —गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गाथा १४१

<sup>(</sup>ख) धवला १/१/१/२४

२. तत्वार्थं वार्तिक २/४०३

३. (क) गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गाथा ५५६

<sup>(</sup>ख) ज्ञानार्शव ६/२०/६/२२

ग्राचार्य कुन्दकुन्द¹, पूज्यपाद², योगेन्दु³, शुभचन्द्र ग्राचार्य⁴, स्वामी कार्तिकेय⁵, ग्रमृतचन्द्र६, गुराभद्र², ग्रमितगित, देवसेन६, ग्रौर ब्रह्मदेव७, प्रभृति मूर्घन्य मनीषियों ने ग्रपने-ग्रपने ग्रन्थों में उपर्युक्त तीन ग्रात्माग्रों का उल्लेख किया है। तीन ग्रात्माग्रों की चर्चा प्राचीन जैन साहित्य में इस रूप में न होकर ग्रन्य रूप में उपलब्ध है। यह सत्य है कि बहिरात्मा ग्रौर ग्रन्तरात्मा जैसी शब्दावली ग्राचारांग सूत्र में प्रयुक्त नहीं है, तो भी, उनका लक्षरा ग्रौर विवेचन वहाँ पर किया गया है। जो ग्रात्माएं बहिर्मुखी हैं, उनके लिए बाल, मंद ग्रौर मूढ़ शब्द का प्रयोग किया गया है। वे ममता से मुग्ध होकर बाह्य विषयों में रस लेती हैं। जो ग्रात्माएं ग्रन्तमुंखी हैं, उनके लिए पण्डित, मेधावी, धीर, सम्यक्तवदर्शी ग्रौर ग्रनन्यदर्शी प्रभृति शब्द व्यवहृत हुए हैं। पाप से मुक्त होकर सम्यग्दर्शी होना ही ग्रन्तरात्मा का स्वरूप है। मुक्त ग्रात्मा को ग्राचारांग में विमुक्त, पारगामी, तर्क तथा वास्ती से ग्रगम्य बतलाया गया है।

जो ग्रात्मा ग्रज्ञान के कारण अपने सही स्वरूप को भूलकर ग्रात्मा से पृथक् शरीर, इन्द्रिय, मन, स्त्री, पृष्ठष, वन ग्रादि पर-पदार्थों में ग्रपनत्व का ग्रारोपण कर उनके भोगों में ग्रासक्त बनी रहती है, वह बहिरात्मा है। बहिरात्मा के भी द्रव्य-सग्रह की टीका में तीन भेद किये गये हैं—१. तीन्न बहिरात्मा—प्रथम मिथ्यात्व गुण-स्थानवर्ती ग्रात्मा, २. मध्यम बहिरात्मा—द्वितीय सासादन गुणस्थानवर्ती ग्रात्मा, ३. मंद बहिरात्मा—तृतीय मिश्र गुणस्थानवर्ती ग्रात्मा। बहिरात्मा मिथ्यात्वी होता है, उसे स्व-स्वरूप का यथार्थ ज्ञान नहीं होता। मिथ्यात्व के कारण ही उसकी प्रवृत्ति ग्रशुभ की ग्रोर होती है । तथागत बुद्ध ने भी कहा है कि मिथ्यात्व ही ग्रशुभाचरण का कारण है । श्रीमद्भगवद्गीता में भी यही भाव इस रूप में व्यक्त किया गया है—रजोगुण से समुद्भव काम ही ज्ञान को ग्रावृत्त कर, व्यक्ति को बलात् पाप की

१. मोक्ष पाहुड़, गाया ४

२. समाधि शतक, पद्य ४

३. (क) परमात्म प्रकाश १/११-१२ (ख) योगसार, ६

४. ज्ञानार्गांव, ३२/५

५. कार्तिकेयानुप्रेक्षा, गाथा १६२

६. पुरुषार्थसिद्ध्युपाय

७. ग्रात्मानुशासन

द. <mark>ज्ञानसार, गाथा २</mark>६

६. द्रव्यसंग्रह टीका, गाया १४

१०. इसिभासियाई सुत्त, २१/३

११. श्रंगुत्तर निकाय १/१७

भ्रोर प्रेरित करता है<sup>1</sup>। मिथ्यात्व से यथार्थ का बोध नहीं होता । मिथ्यात्व एक ऐसा रंगीन चश्मा है, जो वस्तु-तत्त्व का ग्रयथार्थ भ्रान्त रूप प्रस्तुत करता है । भ्रज्ञान, ग्रविद्या भ्रोर मोह के कारएा ही जीव इस स्वरूप में रहता है ।

मिथ्यात्व के श्रभाव से जब श्रन्तहूँ दय में सम्यक्त्व का दिव्य श्रालोक जगमगाने लगता है, तब जीव, श्रात्मा श्रौर शरीर के भेद समभने लगता है। श्रौर, बाह्य पदार्थों से वह ममत्व बुद्धि हटाकर श्रपने सही स्वरूप की श्रोर उन्मुख हो जाता है। ग्रन्तरात्मा देहात्मबुद्धि से रहित होता है। वह भेद-विज्ञान से स्व श्रौर पर की भिन्नता को समभ लेता है। श्रात्म-गुण के विकास की दिष्ट से नियमसार की तात्पर्य वृत्ति टीका में श्रन्तरात्मा के भी तीन भेद किए हैं अपन्य श्रन्तरात्मा श्री तिन श्री तिन श्री किए हैं अपन्य श्रात्मा श्री त्यात्म श्री तिन श्री है। पांचवें गुणस्थान से उपशान्त मोह गुणस्थानवर्ती त्रात्मा इस श्रेणी में ग्राते हैं, ३. उत्कृष्ट श्रन्तरात्मा बारहवें गुणस्थानवर्ती श्रात्मा इस श्रेणी में ग्राते हैं।

कर्ममल से मुक्त राग-द्वेष विजेता, सर्वं इं, सर्वं दर्शी ध्रात्मा ही परमात्मा है। युद्धात्मा को परमात्मा कहा गया है। परमात्मा के अर्हन्त और सिद्ध—ये दो भेद किए गए हैं। तथा सकल परमात्मा और विकल परमात्मा—ये दो भेद भी किए गए हैं। बृहद् नयचक्र में परमात्मा के कारण-परमात्मा और कार्य-परमात्मा ये दो भेद किए गए हैं। ग्रहंन्त सकल-परमात्मा और कार्य-परमात्मा के नाम से पहचाने जाते हैं, तो सिद्ध विकल-परमात्मा और कार्य-परमात्मा के नाम से जाने जाते हैं। अन्य भारतीय दर्शनों में भ्रात्मा के ये तीन रूप अहिल खित नहीं हैं, पर इससे मिलता-जुलता रूप हम कठोपनिषद् में देखते हैं। वहाँ पर भ्रात्मा के ज्ञानात्मा, महदात्मा और शान्तात्मा, ये तीन भेद किए गए हैं। छान्दोग्योपनिषद् के भ्राधार पर डायसन ने भ्रात्मा की तीन अवस्थाएं बताई हैं—शरीरात्मा, जीवात्मा और परमात्मा तक पहुँचने के लिये एक बहुत लम्बी यात्रा तय करनी पड़ती है। उस यात्रा में भ्रनेक बाधायें समय-समय पर समुत्पन्न होती हैं—कभी उसे मिथ्यात्व रोकता है तो, कभी उसे कषाय और राग-द्वेष भ्रागे बढ़ने में रुकावट डालते हैं। बहिरात्मा उनमें उलभ

१. श्रीमद् भगवद्गीता ३/३६

२. मोक्खपाहुड़ ५/६

३. नियमसार, तात्पर्यवृत्ति टीका, गाथा १४६

४. कार्तिकेयानुप्रेक्षा, गाथा १६७

५. (क) कार्तिकेयानुप्रक्षा, गाथा १६६ (ख) द्रव्य संग्रह टीका, गाथा १४१

६. सत्यशासन परीक्षा का०

७. कठोपनिषद् १/३/१३

परमात्मप्रकाश की अंग्रेजी प्रस्तावना (आर० ने० उपाच्ये) पृष्ठ ३१

प्रस्तावना ७५

जाता है। दर्शन मोहनीय कर्म के कारण जीव अनात्मीय पदार्थी को आत्मीय और अधर्म को धर्म मानता है। जैन दिष्ट से आत्मा के स्वगुणों और यथार्थ स्वरूप को आवरण करने वाले कर्मों में मोह का आवरण ही मुख्य है। मोह का आवरण हटते ही शेष ग्रावरएा सहज रूप से हटाये जा सकते हैं। जिसके कारएा कर्त्तव्य ग्रीर अकर्त्तव्य का भान नहीं होता, उसे दर्शन मोह कहते हैं। श्रौर, जिसके कारएा श्रात्मा स्व-स्वरूप में स्थित होने का प्रयास नहीं करता, वह चारित्र मोह है। दर्शन मोह से विवेक बुद्धि कुण्ठित होती है तो चारित्र मोह से सद्प्रवृत्ति कुण्ठित होती है। म्रतः ग्राध्यात्मिक विकास के लिये दो कार्य ग्रावश्यक हैं—पहला, स्व-स्वरूप ग्रौर पर-स्वरूप का यथार्थ विवेक, ग्रौर दूसरा है—स्व-स्वरूप में ग्रवस्थिति । ग्रात्मा को स्व-स्वरूप के लाभ हेत् और श्राध्यातिमक आदर्श की उपलब्धि के लिये दर्शन मोह, चारित्र मोह पर विजय-वैजयन्ती फहरानी होती है। इस विजय यात्रा में उसे सदैव जय प्राप्त नहीं होती, वह ग्रनेक बार पतनोन्मुख हो जाता है। उसी का चित्रएा म्राचार्य सिद्धिष ने बड़ी खूबी के साथ उपस्थित किया है। जो भी साधक विजय-यात्रा के लिये प्रस्थित होता है, उसे विजय भ्रौर पराजय का सामना करना ही पड़ता है। पराजित होने पर यदि वह सम्भल नहीं पाता तो पुनः वह उसी स्थिति को प्राप्त कर लेता है, जहाँ से उसने विजय-यात्रा प्रारम्भ की थी। अन्तरात्मा में पहुँचा हुग्रा ग्रात्मा भी पुनः बहिरात्मा बन जाता है । उसकी विकास यात्रा में बाँधा समुत्पन्न करने वाले अनेक कर्म-शत्रुग्नों की प्रकृतियां रही हुई हैं। कभी कोई प्रकृति ग्रपना प्रभाव दिखाती है, तो कभी कोई प्रकृति।

हम पूर्व ही बता चुके हैं कि विकास यात्रा में अवरोध उत्पन्न करने वाला एक प्रमुख कारेगा कथाय है। कथाय जैन धर्म का एक पारिभाषिक शब्द है। 'कथ' भीर 'श्राय' इन दो शब्दों के संयोग से 'कषाय' शब्द बना है। यहाँ पर 'कष' का श्रर्थ संसार है अथवा कर्म और जन्म-मरएा है। 'आय' का अर्थ लाभ है। जिससे जीव पुनः-पुनः जन्म भ्रौर मरएा के चक्र में पड़ता है— वह 'कषाय' है । कषाय स्रावेगात्मक स्रभिव्यक्तियां हैं। तीव्र स्रावेग को कषाय कहते हैं स्रौर मंद स्रावेग या तीव भावेगों के प्रेरकों को नौ कषाय कहते हैं। नौ कषाय के हास्य, रित, अरित, भय, शोक, प्रभृति नौ प्रकार हैं। कषाय क्रोध, मान, माया ग्रौर लोभ, चार प्रकार का है, ग्रौर प्रत्येक कषाय के तीव्रतम, तीव्रतर, तीव्र ग्रौर ग्रन्प की दिष्ट से चार-चार विभाग हैं। जब तीव्रतम क्रोध आता है, तो उस आत्मा का दिष्टकोएा विकृत हो जाता है, तीवतर कोध में ग्रात्म-नियंत्रए। की शक्ति नहीं रहती, तीव कोध ग्रात्म-नियत्रण की शक्ति में बाघा समुत्पन्न करता है ग्रीर मंद कोघ वीतरागता उत्पन्न नहीं होने देता । क्रोध एक मानसिंक उद्देग है, उसके कारएा मानव की चिन्तन-शक्ति और तर्क-शक्ति कुण्ठित हो जाती है, जिससे उसे हिताहित का भान नहीं रहता। वह उस भावेग में ऐसे अकृत्य कर बैठता है, जिसका पश्चात्ताप उसे चिर-काल तक बना रहता है। क्रोध की उत्पत्ति सहेतूक ग्रीर निर्हेतूक दोनों प्रकार से

होती है। प्रिय वस्तु का वियोग होने पर जो कोध उभर कर ब्राता है, वह सहेतुक क्रीघ है<sup>1</sup>। किसी बाहरी निमित्त के बिना केवल क्रोध वेदनीय पूद्गलों के प्रभाव से जो कोध उत्पन्न होता है, वह निर्हेतुक कोघ है। भगवती सूत्र में कोध के दो रूप बताये हैं-एक द्रव्य कोध ग्रौर दूसरा भाव कोध। द्रव्य कोध से शारीरिक परिवर्तन होता है, वे शरीर की विविध भाव-भगिमाएं क्रोध को व्यक्त करती हैं। भाव कोध मानसिक अवस्था है, वह अनुभूत्यात्मक पक्ष है। अनुभूत्यात्मक पक्ष भाव क्रोध है ग्रीर कोघ का ग्रभिव्यक्त्यात्मक पक्ष द्रव्य कोघ है। एकेन्द्रिय ग्रादि सभी सांसारिक जीवों में तीव्रतम, तीव्रतर स्रादि सभी प्रकार के कोध रहते हैं, पर ग्रभिव्यक्ति का साधन स्पष्ट न होने से उनकी अनुभूति दूसरे व्यक्ति नहीं कर पाते । क्रोध की तरह मान भी एक धावेग है। मान के कारएा व्यक्ति स्वयं को महान और दूसरों को हीन समभता है। मान के कारए। भी आत्मा अनेक अनर्थ समय-समय पर करता रहा है। उसके भी तीवतम, तीवतर, तीव और ग्रत्य—ये चार भेद हैं। क्रोध में व्यक्ति ग्रपने प्रतिद्वन्द्वी को नष्ट करना चाहता है तो मान में ग्रपने से छोटा बनाकर, ग्रपने ग्रधीन रखना पसन्द करता है। यही कोघ ग्रीर मान में ग्रन्तर है। कषाय का तीसरा प्रकार माया है । माया का ऋर्थ कपट है । जहाँ कपट है, वहाँ पर सरलता का स्रभाव रहता है। कपट शस्य है, इस शस्य के कारएा साधना में प्रगति नहीं होती। ग्रीर, चौथा प्रकार कथाय का लोभ है। लोभ को पाप का बाप कहा गया है। वह समस्त सद्गुर्गों को निगल जाने वाला राक्षस है3, सम्पूर्ण दुःखों का मूल है। ऋोध से प्रीति का, मान से विनय का, माया से मित्रता का ग्रीर लोभ से सभी सद्गुर्गों का नाश होता है। 4। लोभ सभी कषायों में निकृष्टतम है। कोध वर्तमान जन्म ग्रीर ग्रागामी जन्म, दोनों के लिये, भय समुत्पन्न करता है। <sup>5</sup> लोभ के वशीभूत होकर प्राग्गी सदैव दुःख उठाता रहा है। इसीलिये ज्ञानियों ने कहा कि जन्म-मरण रूपी वक्ष का सिञ्चन करने वाले कषायों का परित्याग करना चाहिये। सहज जिज्ञासा हो सकती है—इन ग्रावेगों पर किस प्रकार नियन्त्रए किया जाये? पाश्चात्य दार्शनिक स्पीनोजा का ग्रिभिमत है कि कोई भी ग्रावेग ग्रपने विरोघी ग्रौर ग्रधिक सशक्त ग्रावेग के द्वारा ही नियन्त्रित किया जा सकता है, ग्रौर उसे नष्ट भी किया जा सकता है। बि स्राचार्य शय्यम्भव ने भी इसी बात को स्रपने शब्दों में

१. स्थानांग सूत्र १०/७

२. ग्रपइट्ठिए कोहे--निरालम्बन एव केवलं क्रोधवेदनीयोदयादुपजायेत ।

<sup>—</sup>प्रज्ञापना, वृत्ति पत्र १४

३. योगशास्त्र ४/१०;१८

४. दशवैकालिक ८/३८

५. उत्तराध्ययम ६/५४

६. स्पीनोजा नोति, स्रतुवादक-दीवानचन्द्र, हिन्दी समिति उ० प्र०, ४/७

इस प्रकार ग्रभिव्यक्त किया है—'शान्ति से कोध पर, मृदुता से मान पर, सरलता से माया पर ग्रौर सन्तोष से लोभ पर विजय-पताका फहराई जा सकती है ।'¹ इसी सत्य पर तथागत बुद्ध² ने ग्रौर महर्षि व्यास³ ने भी स्वीकार किया है।

कषायों का नष्ट हो जाना ही भव-भ्रमस का ग्रन्त है, इसीलिये एक जैना-चार्य ने तो स्पष्ट शब्दों में कहा है—'कषायमुक्ति: किल मुक्तिरेव'—कषायों से मुक्त होना ही वास्तविक मुक्ति है। सूत्रकृताङ्ग में स्पष्ट शब्दों में कहा गया है-फोंघ, मान, माया ग्रौर लोभ इन चार महादोषों को छोड़ने वाला ही महर्षि, न तो पाप करता है भौर न करवाता है। विशागत बुद्ध ने कहा कि जो व्यक्ति राग, द्वेष भ्रादि कषायों को बिना छोड़े काषाय वस्त्रों को अर्थात सन्यास धारण करता है तो वह संयम का अधिकारी नहीं है। संयम का अधिकारी वही होता है, जो कषाय से मुक्त है। जिसके ग्रन्तमिनस में क्रोध की ग्राँधी ग्रा रही हो, मान के सर्प फूत्कारें मार रहे हों, माया ग्रीर लोभ के बवण्डर उठ रहे हों, राग ग्रीर द्वेष का दावानल घूं-घूं कर सुलग रहा हो, वह साधना का अधिकारी नहीं है; साधना का वही श्रिधिकारी है, जो इन श्रावेगों से मुक्त है। इसीलिए प्रस्तुत कथानक में यह बताया गया है कि म्रात्मा, कभी कोध के वशीभूत होकर, कभी मान के कारए। भ्रौर कभी माया से प्रभावित होकर, अपने गन्तव्य मार्ग से विस्मृत होती रही है । प्रबल पुरुषार्थ से उसने कषायों पर विजय प्राप्त की, पर उसके बाद भी कभी वेदनीय कर्म ने उसके मार्ग में बाघा उपस्थित की, तो कभी ज्ञान।वरगीय कर्म ने उसकी प्रगति में प्रश्न-चिह्न उपस्थित किया । उसकी गति में यति होती रही । एक-एक कर्म-शत्रुग्रों को परास्त कर वह आगे बढ़ा, यहाँ तक कि उसने मोहनीय कर्म की प्रकृतियों का उपशमन कर वीतरागता ही प्राप्त कर ली । किन्तु, पुन: उसका ऐसा पतन हुन्ना कि ग्याहरवें गुरास्थान से प्रथम गुरास्थान में पहुँच गया। जहाँ से उसने विकास यात्रा प्रारम्भ की थी, पुन: उसी स्थिति को प्राप्त हो गया । पर, उस ग्रात्मा ने पुरुषार्थ न छोड़ा, 'पूनरपि दिघदिघनी' की उक्ति को चरितार्थ करता रहा।

ग्राचार्य सिद्धिषि गए। ने इन तथ्यों को कथा के माध्यम से प्रस्तुत कर साघकों के लिए पथ प्रदर्शन का कार्य किया है। मनोवैज्ञानिक दिष्ट से प्रत्येक वृत्तियों का सजीव चित्रए। हुग्रा है। ग्राचार्य ने विकास में जो भी बाधक तत्त्व हैं, उन सभी को एक-एक कर प्रस्तुत किया है। इस प्रकार यह कथा ग्रपने ग्रात्म-विकास की कथा है, जो बहुत ही प्रेरक है ग्रौर साधक को ग्रन्तिनिरीक्षण के लिये उत्प्रेरित करती है।

१. दशर्वकालिक ⊏/३६

२. धम्मपद २२३

३. महाभारत, उद्योग पर्व,,

४. सूत्रकृताङ्ग, १/६/२६

स्रध्यात्मरसिक कवि द्यानतराय ने जीव के भवभ्रमण की पीड़ा को व्यक्त करते हुए लिखा है—

> हम तो कबहु न निज घर ग्राये । पर घर फिरत बहुत दिन बीते, नाम ग्रनेक घराये ।।

निज घर हमारा झात्मस्वरूप है और पर घर यह संसार है। ग्रनन्त काल से यह जीवात्मा कर्म के अनुसार त्रिविध योनियों में भटक रहा है। इस भटकन ग्रौर भ्रमरा का कारए। कर्म है, जो भ्रात्मा के साथ बंघे हुए हैं, चिपके हुए हैं। यहाँ यह सहज जिज्ञासा हो सकती है कि ग्रात्मा सुख के सर-सब्ज बाग को भी स्वयं ही लगाता है भीर दुःख के नुकीले कांटे भी वही बोता है, तो फिर इतना दु:ख ग्रौर वैषम्य किस कारए। से है ? मनोवैज्ञानिक इष्टि से भी यदि हम चिन्तन करें कि जब भ्रात्मा सर्वतन्त्र स्वतन्त्र है, तो उसने स्वयं के सुख के लिए ग्रनाचार/भ्रष्टाचार का सेवन कर दुःख के कांटे क्यों बोए ? इस जिज्ञासाका समाघान जैन मनीषियों ने कर्म-सिद्धान्त के द्वारा दिया है। उनका मन्तव्य है कि जीव ग्रपने भाग्य का विघाता स्वयं है, पर वह ग्रनादि काल से कर्म के बन्धनों से ग्राबद्ध है, जिससे वह पूर्ण रूप से स्वतन्त्र ग्रौर श्रानन्दमय होने पर भी व्यावहारिक दृष्टि से स्वतन्त्र ग्रौर म्रानन्दमय नहीं है। जीव जो भी क्रिया करता है, उसका नाम कर्म है। कर्म शब्द विभिन्न ग्रर्थों में व्यवहृत हुन्ना है। किन्तु, जैन दर्शन में कर्म शब्द का प्रयोग विशेष ग्रर्थ में हुआ है। भ्राचार्य देवेन्द्र ने लिखा है कि 'जीव की किया का जो हेतु है, वह कर्म है<sup>1</sup>। पंडित सुखलाल जी का मन्तव्य है कि 'मिथ्यात्व, कषाय ग्रादि कारगों से जीव के द्वारा जो किया जाता है, वह कर्म है<sup>2</sup>। इस प्रकार कर्महेतु ग्रौर किया, दोनों ही कर्म के अन्तर्गत हैं। जैन परम्परा में कर्म के दो पक्ष हैं--राग, द्वेष, कषाय प्रभृति मनोभाव स्रोर दूसरा है-कर्म पुद्गल। कर्म पुद्गल क्रिया का साधन/ निमित्त है ग्रौर राग-द्वेष ग्रादि किया है। कर्म पुद्गल जो प्रास्मि की शारीरिक, मानसिक और वाचिक ऋिया के कारए। ग्रात्मा की ग्रोर ग्राक्षित होकर, उससे अपना सम्बन्ध स्थापित कर कर्म शरीर की रचना करते हैं और समय विशेष के पकने पर अपने फल के रूप में विशेष प्रकार की अनुभूतियां देकर पृथक् हो जाते हैं, उन्हें जैन दर्शन की भाषा में द्रव्य-कर्म कहा गया है। गोम्मटसार में श्राचार्य नेमी-चन्द्र ने लिखा है---पूद्गल पिण्ड 'द्रव्य-कर्म' है और चेतना को प्रभावित करने वाली शक्ति 'भाव-कर्म' हैं। द्रव्य-कर्म सूक्ष्म कार्माण जाति के परमाणुओं का विकार है ग्रीर ग्रात्मा उसका निमित्त कारएा है। ग्राचार्य विद्यानन्दिने द्रव्य-कर्म को आवरण भौर भाव-कर्म को दोष कहा है। क्योंकि, द्रव्य-कर्म भ्रात्म-शक्तियों के

कर्मविपाक (कर्म ग्रन्थ १)

२. दर्शन ग्रौर चिन्तन, हिन्दी, पृष्ठ २२५

प्रस्तावमा ७६

प्रकटन में बाधक है इसिलए उसे ग्रावरण कहा है ग्रौर भाव-कर्म ग्रात्मा की विभाव ग्रवस्था है इसिलए उसे दोष कहा है। जैन दर्शन ने ग्रावरण ग्रौर दोष या द्रव्यकर्म ग्रौर भाव-कर्म के बीच कार्य-कारण-भाव माना है। भाव-कर्म के होने में द्रव्यकर्म निमित्त है ग्रौर द्रव्य-कर्म में भाव-कर्म निमित्त है। दोनों का परस्पर बीजांकुर की तरह, कार्य-कारण-भाव सम्बन्ध है। जैसे बीज से वृक्ष ग्रौर वृक्ष से बीज बनता है, उनमें से किसी को भी पूर्वापर नहीं कहा जा सकता, उसी प्रकार द्रव्य-कर्म ग्रौर भाव-कर्म में भी पहले कौन है या बाद में कौन है, इसका निर्णय नहीं किया जा सकता। द्रव्य-कर्म की दिष्ट से भाव-कर्म पहले है ग्रौर भाव-कर्म के लिए द्रव्य-कर्म पहले होगा। वस्तुत: इनमें सन्तित की ग्रपेक्षा से ग्रनादि कार्य-कारण-भाव है।

जैन दिष्ट से द्रव्य-कर्म पुद्गल जन्य हैं, इसलिये मूर्त्त हैं। कर्म मूर्त्त हैं, तो फिर ग्रमूर्त ग्रात्मा पर अपना प्रभाव किस प्रकार डालते हैं? जैसे वायु ग्रीर ग्रान श्रमूर्त ग्राकाश पर ग्रपना प्रभाव नहीं डाल सकती, उसी तरह ग्रमूर्त ग्रात्मा पर मूत्तं कर्म का प्रभाव नहीं हो सकता । इस जिज्ञासा का समाधान मूर्धन्य मनीषियों ने इस प्रकार किया है - जैसे ग्रमूर्त्त ज्ञान ग्रादि गुर्गो पर मूर्त्त मदिरा ग्रादि नशीली वस्तुग्रों का प्रभाव पड़ता है वैसे ही ग्रमूर्त्त जीव पर भी मूर्त्त कर्म का प्रभाव पड़ता है। दूसरी बात यह है कि कर्म के सम्बन्ध से संसारी ग्रात्मा कथंचित् मूर्त्त भी है। कर्भ-सम्बन्घ होने के कारण स्वरूपतः श्रमूर्त होने पर भी कथंचित् मूर्त होने से उस पर मूर्त्तं कर्म का उपघात, अनुग्रह ग्रौर प्रभाव पड़ता है। जब तक ग्रात्मा कर्म-शरीर के बन्धन से मुक्त नहीं होता तब तक वह कर्म के प्रभाव से मुक्त नहीं हो सकता। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है कि मूर्त्त शरीर के माध्यम से मूर्त्त कर्म का प्रभाव पड़ता है। यहाँ यह भी सहज जिज्ञासो हो सकती है कि मूर्त्त कर्म श्रमुर्त्त श्रात्मा से किस प्रकार सम्बन्धित होते हैं ? इस जिज्ञासा का समाधान इस प्रकार किया गया है कि, जैसे मूर्त घट ग्रमूर्त ग्राकाश के साथ सम्बन्धित होता है वैसे ही मूर्त्त कर्म अमूर्त्त ग्रात्मा के साथ सम्बन्घित होते हैं। यह ग्रात्मा ग्रौर कर्म का सम्बन्ध नीर-क्षीर-वत् होता है। यहाँ पर यह भी जिज्ञासा हो सकती है कि जड़ कर्म परमाणुत्रों का चैतन के साथ पारस्परिक प्रभाव को माना जाए तो सिद्धावस्था में भी जड़ कर्म शुद्ध ग्रात्मा को प्रभावित करेंगे ? पर, यह बात नहीं है। ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने समयसार में लिखा है—स्वर्ण कीचड़ में चिरकाल तक रहता है, तो भी उस पर जंग नहीं लगता, पर लोहा तालाब में भी कुछ समय तक रहे तो जंग लग जाता है, वैसे ही सिद्ध आतमा स्वर्ण की तरह है, उस पर कर्मों का जंग नहीं लगता। जब तक आत्मा कार्मण शरीर से युक्त है, तभी तक उसमें कर्म-वर्गणाधों को ग्रहण करने की शक्ति रहती है। भाव-कर्म से ही द्रव्य-कर्म का भ्रास्रव होता है। कर्म ग्रीर ग्रात्मा का सम्बन्ध ग्राज का नहीं ग्रनादि काल का है। जैन इंटिट से शुभाशूभ

कर्म विपास भूमिका, पृष्ठ २४

का फल स्वयं को ही भोगना पड़ता है, दूसरों को नहीं। श्रमण मगवान महावीर ने भगवती में स्पष्ट शब्दों में कहा है कि 'प्राणी स्वकृत सुख-दु: स का भोग करते हैं, पर परकृत सुख-दु: स का भोग नहीं करते।' जातक साहित्य का श्रध्ययन करने पर यह जात होता है कि बोधिसत्त्व के अन्तर्मानस में ये विचार लहिरयां तरंगित होती हैं कि मेरे कुशल कर्मों का फल संसार के सभी प्राणियों को प्राप्त हो, पर जैन दर्शन इस विचार से सहमत नहीं है। जैसा हम कर्म करेंगे वैसा ही फल हमें मिलेगा। दूसरा व्यक्ति उस कर्म-विभाग में संविभाग नहीं कर सकता। जैन दर्शन ने कर्म सिद्धान्त के सम्बन्ध में ग्रत्यधिक विस्तार से चिन्तन किया है। जैन दर्शन का कर्म सिद्धान्त इतना वैज्ञानिक और ग्रद्भुत है कि विश्व का कोई भी चिन्तक उसे चुनौती नहीं दे सकता। उस गहन दार्शनिक सिद्धान्त को ग्राचार्य सिद्धिष्त गणी ने प्रस्तुत ग्रन्थ में इस प्रकार संजोया है कि देखते ही बनता है। ग्राचार्यश्री की प्रकृष्ट प्रतिभा ने ग्रन्थ में चार चाँद लगा दिये हैं। कर्म का जीव के साथ ग्रनादि काल का सम्बन्ध है, पर जीव चाहे तो उन कर्मों को ग्रपने प्रबल पुरुषार्थ से हटा सकता है। कर्म से मुक्त होने के लिए जैन मनीषियों ने चार उपाय बताये हैं। वे हैं—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक् चारित्र ग्रीर सम्यक् तप।

ग्राध्यात्मिक उत्कर्ष के लिए सर्वप्रथम सम्यग्दर्शन ग्रावश्यक है। सम्यग्दर्शन का ग्रथं—तत्त्व रुचि है, सत्य ग्रभीप्सा है। सत्य की प्यास जब तीव होती है, तभी साधना मार्ग पर कदम बढ़ते हैं। उत्तराध्ययन ग्रीर तत्त्वार्थ सूत्र में सम्यग्दर्शन शब्द तत्त्व-श्रद्धा के ग्रथं में व्यवहृत हुग्रा है, तो ग्रावश्यक सूत्र में देव, गुरु ग्रीर धर्म के प्रति श्रद्धा ग्रीर भक्ति के ग्रथं में सम्यग्दर्शन का प्रयोग है। सम्यग्दर्शन, सम्यवत्व ग्रीर सम्यग्दर्शिट ग्रादि शब्द समान ग्रथं में प्रयुक्त हुए हैं। सम्यग्दर्शिट का जीव ग्रीर जगत् के सम्बन्ध में सही दृष्टिकोग् होता है। जबिक मिध्याद्दि का जीव ग्रीर जगत् के सम्बन्ध में गलत दृष्टिकोग् होता है। मिथ्या दृष्टिकोग् संसार का किनारा है ग्रीर सम्यग्दर्शन के बिना सम्यग्जान नहीं होता। सम्यग्जान के बिना सम्यक् चारित्र नहीं होता। ग्रीर सम्यग्दर्शन के बिना सम्यग्जान नहीं होता। सम्यग्जान के बिना सम्यक् चारित्र नहीं होता। ग्रीर सम्यग्वारित्र के बिना मुक्ति नहीं होती। इसलिए सर्वप्रथम सम्यग्दर्शन की ग्रावश्यकता है। सम्यग्दर्शन ग्राध्यात्मिक जीवन का प्राण्त है, जैसे चेतनारहित शरीर शव है, वैसे ही सम्यग्दर्शन रहित साधना भी शव की तरह ही है।

सम्यग्दर्शन मुक्ति महल में पहुँचने का प्रथम सोपान है, इसलिये दर्शन पाहुड़ ग्रीर रत्नकरण्ड श्रावकाचार ग्रीद में जीवन विकास के लिए ज्ञान श्रीर

१. उत्तराध्ययन २८/३५

२. तत्त्वार्थं सूत्र १/२

३. ग्रगुत्तर निकाय १०/१२

४. दर्ग पाहुड़, गाथा, श्रावकाचार १/२५

रत्नकरण्डक श्रावकाचार १/२

वारित्र के पूर्व दर्शन को स्वीकार किया है। सम्यग्दर्शन होने पर ही साधक को भेद-विज्ञान होता है और वह समभता है कि 'मैं शुद्ध हूँ, बुद्ध हूँ, निरंजन और निराकार हूँ। जो यह विराट विश्व में दिखलाई दे रहा है, वह पृथक् है और मैं पृथक् हूँ। ग्रात्मा और शरीर ये पृथक्-पृथक् हैं। सुख ग्रीर दु:ख की जो भी अनुभूति हो रही है, वह मुभे नहीं किन्तु शरीर को है। 'इस प्रकार भेद-विज्ञान का दीप जलते ही जीवन में समता का ग्रालोक जगमगाने लगता है। इसीलिये ग्राचार्य अमृतचन्द्र ने लिखा—'भेदविज्ञानतः सिद्धाः, सिद्धा ये किल केचन'। जितने भी ग्राज दिन तक सिद्ध हुए हैं, वे सभी भेद-विज्ञान से हुए हैं। वस्तुतः सम्यग्दर्शन एक जीवन-दिष्ट है! जीवन-दिष्ट के ग्रभाव में जीवन का मूल्य नहीं है। जिस प्रकार की दिष्ट होती है उसी प्रकार की सृष्टि भी होती है ग्रथित् दिष्ट की निर्मलता से ही ज्ञान भी निर्मल होता है ग्रीर चारित्र भी। इसलिए सर्वप्रथम दिष्ट-निर्मलता को ही सम्यग्दर्शन कहा है।

इस विराट विश्व में ऐसी कोई भी भ्रात्मा नहीं है, जिसमें ज्ञान गुएा न हो । भगवती खादि खागभों में खात्मा को ज्ञानवान कहा है । ज्ञान खात्मा का ऐसा गुरा है, जो ग्रविकसित से ग्रविकसित ग्रवस्था में भी विद्यमान रहता है, पर मिथ्यात्व के कारए। ज्ञान अज्ञान के रूप में परिवर्तित हो। जाता है। पर, ज्यों ही सम्यग्दर्शन का संस्पर्ण होता है, श्रज्ञान ज्ञान के रूप में परिवर्तित हो जाता है। इसीलिए ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने कहा है—'ज्ञान ही मानव जीवन का सार है।' ग्रविद्या के कारए। ही पुन:-पुन: जन्म और मृत्यु के चक्कर में भ्रात्मा भ्राती रहती है। वह एक गति से दूसरी गति में परिश्रमण करती है। जिस ब्रात्मा में ज्ञान श्रौर प्रज्ञा होती है, वहीं ग्रात्मा निर्वारण के समीप होती है। ज्ञान रूपी नौका पर स्रारूढ होकर पापी से पापी व्यक्ति भी संसार रूपी समुद्र को पार कर जाता है। ज्ञान ऐसी जाज्वल्यमान अग्नि है, जो कर्मों को भस्म कर देती है। इसीलिये कुरुक्षेत्र के मैदान में श्रीकृष्ण ने अर्जुन से कहा कि 'इस विश्व में ज्ञान के सदश अन्य कोई भी पवित्र वस्तु नहीं है। जान वह है, जो ग्रात्मविकास करता हो। उसका इष्टि-कोएा सदा सत्यान्वेषी होता है। वह स्व का साक्षात्कार करता है। इसीलिये ग्राचा-रांग के प्रारंभ में ही कहा गया कि 'साधक प्रतिपल, प्रतिक्षरा यह चिन्तन करे कि, मैं कौन हुँ ? ' छान्दोग्योपनिषद् में भी ऋषियों ने कहा—जिसने एक स्नात्मा को जान लिया, उसने सब कुछ जान लिया । उपाध्याय यशोविजय जी ने ज्ञानसार ग्रन्थ में लिखा है, जो ज्ञान मोक्ष का साधक है-वह श्रेष्ठ है। ग्रौर, जो ज्ञान मोक्ष की साधना में बाधक है, वह ज्ञान निरुपयोगी है। जिस ज्ञान से ग्रात्मविकास नहीं होता,

१. (क) भगवती १२/१०

<sup>(</sup>ग) समयसार, गाथा ७

२. छान्दोग्योपनिषद् ६/१/३

<sup>(</sup>ख) स्राचारांग, ५/५/१६६

<sup>(</sup>घ) स्वरूप-सम्बोधन, ४

वह ज्ञान सम्यक् ज्ञान नहीं है । श्रात्मज्ञान, इन्द्रियज्ञान, बौद्धिक ज्ञान से भी बढ़कर है । श्रात्मज्ञान को ही जैन मनोषियों ने सम्यग्ज्ञान कहा है ।

सम्यक्तान की परिणिति सम्यक् चारित्र है। सम्यक् चारित्र श्राध्यात्मिक पूर्णता की दिशा में उठाया गया एक महत्त्वपूर्ण कदम है। श्राध्यात्मिक पूर्णता के लिये दर्शन की विशुद्धि के साथ ज्ञान श्रावश्यक है। ज्ञान के बिना जो श्रद्धा होती है—वह सम्यक् श्रद्धा न हो कर, श्रन्थ श्रद्धा होती है। श्रद्धा जब ज्ञान से समन्वित होती है, तभी सम्यक्-चारित्र की श्रोर साधक की गित श्रौर प्रगित होती है। एक चिन्तक ने लिखा है—दर्शन परिकल्पना है, ज्ञान प्रयोग विधि है श्रौर चारित्र प्रयोग है। तीनों के सहयोग से ही सत्य का साक्षात्कार होता है। जब तक सत्य स्वयं के श्रनुभव से सिद्ध नहीं होता, तब तक वह सत्य पूर्ण नहीं होता। इसीलिये श्रमण भगवान् महावीर ने श्रपने श्रन्तिम प्रवचन में कहा—ज्ञान के द्वारा परमार्थ का स्वरूप जानो, श्रद्धा के द्वारा उसे स्वीकार करो श्रौर श्राचरण कर उसका साक्षात्कार करो। साक्षात्कार का ही श्रपर नाम सम्यक् चारित्र है।

सम्यक् चारित्र से ग्रात्मा में जो मलिनता है, वह नष्ट होती है। क्योंकि, जो मिलनता है, वह स्वाभाविक नहीं, ग्रपितु वैभाविक है, बाह्य है, ग्रौर ग्रस्वाभाविक है । उस मलिनता को ही जैन दार्शनिकों ने कर्म-मल कहा है, तो गीताकार ने उसे त्रिगुरा कहा है ग्रौर बौद्ध दार्शनिकों ने उसे बाह्य-मल कहा है। जैसे ग्रम्नि के संयोग से पानी उष्ए होता है, किन्तु ग्रम्नि का संयोग मिटते ही पानी पुनः शीतल हो जाता है, वैसे ही ग्रात्मा बाह्य संयोगों के मिटने पर ग्रपने स्वाभाविक रूप में ग्रा जाता है। सम्यक् चारित्र बाह्य संयोगों से ग्रात्मा को पृथक् करता है। सम्यक् चारित्र से श्रात्मा में समत्व का संचार होता है। यही कारण है कि प्रवचनसार² में ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने लिखा है कि, चारित्र ही वस्तुतः धर्म है। जो धर्म है, वह समत्व है। जो समत्व है, वही ग्रात्मा की मोह ग्रौर क्षोभ से रहित ग्रुद्ध ग्रवस्था है। चारित्र का सही स्वरूप समत्व की उपलब्धि है। चारित्र के भी दो प्रकार हैं - व्यवहार चारित्र ग्रौर निश्चय चारित्र । ग्राचरण के जो बाह्य विधि-विधान हैं, उसे व्यवहार चारित्र कहा गया है स्रौर जो स्राचरण का भाव पक्ष है, वह निश्चय चारित्र है। व्यवहार चारित्र में पञ्च महाव्रत, तीन गुप्तियां, पञ्च समिति ग्रौर पञ्च चारित्र श्रादि का समावेश है, तो निश्चय चारित्र में राग-द्वेष, विषय ग्रीर कषाय को पूर्ण रूप से नष्ट कर म्रात्मस्थ होना है । सम्यक् चारित्र से सद्गुराों का विकास होता है । सम्यक चारित्र से साधना में पूर्णता स्राती है।

जॅन, बौद्ध स्रौर गीता के स्राचार-दर्शनों का तुलनात्मक स्रध्ययन, भाग २, पृष्ठ ६४,
 डॉ. सागरमल जैन, प्र० प्राकृत भारती जयपुर

२. प्रवचनसार १/७

सम्यक् चारित्र के अन्तर्गत सम्यक् तप का भी उल्लेख हुआ है। तत्त्वार्यसूत्र प्रभृति ग्रन्थों में सम्यक् दर्शन, सम्यग् ज्ञान और सम्यक् चारित्र—इस त्रिविध
साधना मार्ग का उल्लेख है, तो उत्तराध्ययन आदि में चतुित्रध साधना का निरूपण
हुआ है। उसमें सम्यक् तप को चतुर्थ साधना का अंग माना है। तप साधक के
जीवन का तेज है, श्रोज है। तप आत्मा के परिशोधन की प्रक्रिया है, पूर्वबद्ध कर्मों
को नष्ट करने की एक वैज्ञानिक पद्धित है। तप के द्वारा ही पाप कर्म नष्ट होते हैं,
जिससे आत्म-तत्त्व की उपलब्धि होती है और आत्मा का शुद्धिकरण होता है। अनन्त
काल से कर्म-वर्गणाओं के पुद्गल राग-द्वेष व कथाय के कारण आत्मा के साथ एकीभूत हो चुके हैं। उन कर्म-पुद्गलों को नष्ट करने के लिये तप आवश्यक है। तप से
कर्म-पुद्गल आत्मा से पृथक् होते हैं और आत्मा की स्वशक्ति प्रकट होती है तथा
शुद्ध आत्म-तत्त्व की उपलब्धि होती है। तप का लक्ष्य है—आत्मा का विशुद्धीकरण
व आत्म परिशोधन। जैन-परम्परा में हो नहीं, वैदिक और बौद्ध परम्परा ने भी तप
की महिमा और गरिमा को स्वीकार किया है। इन तीनों हो परम्पराओं ने आत्मतत्त्व की उपलब्धि के लिये तप का निरूपण किया है और तप के विविध भेद-प्रभेद
भी किये हैं।

ग्राचार्य सिद्धिष गणी ने उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा में जीवन-शुद्धि के लिये, ये चारों मार्ग प्रतिपादित किये हैं। उन्होंने कथा के माघ्यम से यह बताया है कि 'सम्यग्दर्शन की एक बार उपलब्धि हो जाने पर भी जीव पुनः मिध्यात्वी बन जाता है, ग्रौर वहाँ पर चिरकाल तक विपरीत श्रद्धान को स्वीकार कर जन्म-मरण के चक्र में परिश्रमण करने लगता है। सम्यग्दर्शन ग्रौर सम्यक् ज्ञान प्राप्त करने के लिए वह पुनः प्रयासरत होता है ग्रौर उससे ग्रागे बढ़कर सम्यक् चारित्र ग्रौर सम्यक् तप को स्वीकार कर, वह एक दिन सम्पूर्ण कर्म-शत्रुग्रों को नष्ट कर पूर्ण मुक्त बन जाता है। ग्रौर, सदा-सदा के लिये उस जीवात्मा का भव-प्रपंच मिट जाता है तथा वह ग्रात्मा मुक्ति को प्राप्त कर लेता है।

मोक्ष का अर्थ मुक्त होना है। मोक्ष शब्द 'मोक्ष असने' घातु से बना है, जिसका अर्थ छूटना या नष्ट होना होता है। इसिलये समस्त कर्मों का समूल आत्यन्तिक उच्छेद होना मोक्ष है। पूज्यपाद ने लिखा है— 'जब आत्मा कर्म रूपी कलंक शरीर से पूर्ण रूप से मुक्त हो जाता है, तब अचिन्त्य स्वाभाविक ज्ञान आदि गुण रूप और अव्याबाध आदि मुख रूप सर्वथा विलक्षण अवस्था उत्पन्न होती है, वह मोक्ष है'। वित्वार्थ-वार्तिक में ग्राचार्य अकल ड्कं ने लिखा है— 'बन्धन से आबद्ध प्राणी, बन्धन से मुक्त हो कर अपनी इच्छानुसार गमन कर सुख का अनुभव करता है, वैसे ही कर्म के

१. (क) सर्वार्थिसिद्धि १/४ (ख) तत्त्वार्थ-वार्तिक १/१/३७

२. सर्वार्थ-सिद्धि-उत्थानिका, पृष्ठ १

बन्धन से मुक्त होकर ब्रात्मा सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र होकर ज्ञान-दर्शन रूप अनुपम सुख का अनुभव करती है। यही वात धवला, सर्वार्थसिद्धि ग्रीर तत्त्वार्थ-धलोक-वार्तिक में भी कही गई है। सभी विज्ञों ने यह तथ्य स्वीकार किया है कि आत्म-स्वरूप का लाभ ही मोक्ष है। कर्म-मलों से मुक्त आत्मा शुद्ध है। बौद्ध दार्शनिकों ने मोक्ष के सम्बन्ध में चिन्तन करते हुए लिखा है—जैसे दीपक के बुफ जाने से प्रकाश का अन्त हो जाता है, वैसे ही कर्मों का क्षय हो जाने से निर्वारा में चित्सन्तित का विनाश हो जाता है, इसलिये मोक्ष में जीव का अस्तित्व नहीं है। पर, जैन दार्शनिकों का श्रभिमत है कि मोक्ष में जीव का अभाव नहीं होता। जीव एक भव से भवान्तर रूप परिरामन करता है। देवदत्त के एक ग्राम से दूसरे ग्राम जाने पर उसका ग्रभाव नहीं माना जाता, वैसे ही जीव के मुक्त होने पर उसका ग्रभाव नहीं होता। श्रीवर्ध अकलंक ने भी बौद्ध दार्शनिकों के अभिमत पर चिन्तन करते हुए लिखा है—'दीपक के बुफ जाने पर दीपक का विनाश नहीं होता, किन्तु उस दीपक के तेजस् परमाण अन्धकार में परिवर्तित हो जाते हैं, वैसे ही मोक्ष होने पर जीव का विनाश नहीं होता, श्रीपतु कर्मों का क्षय होते ही ग्रात्मा अपने विशुद्ध चैतन्यावस्था में परिवर्तित हो जाते हैं। इसलिए मोक्ष में जीव का ग्रभाव नहीं होता।

कितने ही बौद्ध दार्शनिकों का अभिमत है कि मुक्त जीव जिस स्थान से मुक्त होता है, वह जीव उसी स्थान पर स्थिर होकर रह जाता है। उस जीव का किसी दिशा और विदिशा में गमन नहीं होता, और न वह जीव ऊपर या नीचे ही जाता है, क्यों कि मुक्त जीव में संकोच, विकास और गित आदि के कारणों का पूर्ण अभाव है। जैसे कोई व्यक्ति सांकल से बंधा हुआ है, उस व्यक्ति को सांकल से मुक्त करने पर भी वह वहीं पर स्थिर रहता है, वही स्थिति मुक्त जीव की है। पर, जैन दार्शनिकों का अभिमत है कि, मुक्तात्मा एक क्षण भी मुक्त स्थल पर अवस्थित नहीं रहता, अपितु वह जिस स्थान पर मुक्त होता है, वहाँ से वह अर्ध्वगमन करता है। आत्मा का स्वभाव अर्ध्वगमन का है। अधोलोक और तिर्यंक् लोक में जो गमन होता है,

- ু १. तस्वार्थ-वार्तिक १/४/२७, पृष्ठ १२
  - २. धवला १३/४/४/५२, पृष्ठ ३४८
  - ३. सर्वार्थसिद्धि ७/१६
  - ४. तत्त्वार्थ-श्लोकवार्तिक, १/१/४
  - तत्त्वार्थ-श्लोकवार्तिक १/१/४
  - ६. तत्त्वार्थ-वार्तिक १०/४/१७, पृष्ठ ६४४
  - (क) सर्वार्थंसिद्धि १०/४; पृष्ठ ३६०
     (ख) ग्रम्बघोष कृत, सौन्दरानन्द
  - द्रव्यसंग्रह टीका, गाथा १४
  - उत्तराध्ययन ३६/४६-४७

उसका कारए। कर्म है, पर मुक्त जीव में कर्मों का स्रभाव होने से मुक्त जीव ऊर्ध्वगमन ही करता है। अर्ध्वगमन का तात्पर्य यह नहीं कि वह निरन्तर ऊर्ध्वगमन ही करता रहे, जैसा कि माण्डलिक मताबलम्बियों का अभिमत है। जैन दृष्टि से मुक्त जीव लोक के श्रन्तिम भाग तक ही ऊर्ध्वगमन करता है। श्रागे धर्मास्तिकाय द्रव्य का भ्रभाव होने से वह बहीं पर स्थित हो जाता है।<sup>2</sup> कितने ही दार्शनिक यह भी मानते हैं-मुक्त जीव जब देखते हैं कि संसार में धर्म की हानि हो रही है ग्रौर ग्रधर्म का प्रचार बढ़ रहा है तो धर्म की संस्थापना हेतु वे मोक्ष से पुन: संसार में स्राते हैं ।³ सदाशिववादियों का मन्तव्य है कि सौकल्प (२०० कल्प) प्रमास समय व्यतीत होने पर संसार जीवों से भून्य हो जाता है, तब मुक्त जीव पुनः संसार में म्राते हैं। कि जैन दर्शन का मन्तव्य है-जीव ने एक बार भाव-कर्म भ्रौर द्रव्य-कर्म का पूर्ण विनाश कर दिया ग्रौर मुक्त बन गया, वह आतमा पुन: संसार में नहीं ग्राता । जैन दार्शनिकों ने स्रपने चिन्तन को परिपृष्ट करने के लिए लिखा है कि 'संसार के कारण-भूत मिथ्यात्व, अव्रत, प्रमाद, कषाय श्रादि का मुक्त जीव में अभाव है, अतः वे संसार में पून: नहीं आते ।' यदि मुक्त जीवों का संसार में प्राना माना जाये तो कारण और कार्य की व्यवस्था हो नहीं रहेगी। जो पुद्गल हैं, गुरुत्व स्वभाव वाले हैं, वे ही ऊपर से नीचे की स्रोर गमन करते हैं, पर मुक्तात्मा में यह स्वभाव नहीं है 🍪 मुक्तात्मा स्रगुरु-लघु स्वभाव वाला है, इसलिये उसकी मोक्ष से च्युति नहीं होती । जो गुरुत्व स्वभाव वाले होते हैं, वे ही नीचे गिरते हैं। गुरुत्व स्वभाव के कारण ही ग्राम का फल टहनी से गिरता है; नौकाओं में पानी भर जाने से वे डूबती हैं। पुक्तातमा सर्वज्ञ अौर सर्वदर्शी है, ज्ञाता स्रौर दृष्टा है, पर वीतरागी होने से न किसी के प्रति उनके अन्त-र्मानस में राग होता है ग्रौर न द्वेष ही होता है। राग ग्रौर द्वेष का स्रभाव होने से उनमें कर्म-बन्धन नहीं होता ग्रौर कर्म-बन्धन नहीं होने से वे पून:संसार में नहीं ग्राते। एक बार द्यात्मा कर्मरहित हो गया. वह पुन: कर्म से युक्त नहीं होता । जैसे एक बार मिट्टी के कर्गों से स्वर्ग-करण पृथक् हो गए, वे पुन: मिट्टी में नहीं मिलते, वैसे ही मुक्त जीव हैं। श्राकाण में अवगाहन शक्ति रही हुई है, अतः स्वरूप आकाश में भी ग्रनन्त सिद्ध उसी प्रकार रहते हैं, जैसे हजारों दीपकों का प्रकाश स्वल्प स्थान में समा जाता है। इसी तरह मुक्त जीवों में परस्पर अविरोध है।

- **१. द्रव्यसंग्रह टीका, गाथा १४,** ३७
- २. तत्त्वार्थसूत्र १०/८
- ३. (क) गोम्मटसार, जीवकाण्ड, जीव प्रबोधिनी टीका गाथा ६**६** 
  - (ख) स्याद्वादमञ्जरी पृष्ठ ४२
- ४. (क) द्रव्यसंग्रह, गाथा १४, पृष्ठ ४० (ग) मुण्डकोपनिषद ३/२/६
- (ख) स्वाद्वादमञ्जरी, कारिका २६
- **५.** तत्त्वार्थ-वार्तिक १०/४/८ पृ. ६४३
- ६. (क) तत्त्वार्थसार ८/११-१२

(ख) तत्त्वार्थ-वार्तिक १/६/८, पृ० ६४३

तत्त्वार्थ-त्रातिक १०/४/५-६

भारतीय दार्शनिक चिन्तकों का यह ग्रिमित है कि मोक्ष में दु:ख का पूर्ण ग्रमाव है, पर न्याय, वैशेषिक, प्रभाकर, सांख्य ग्रीर बौद्ध दार्शनिक यह भी मानते हैं कि जिस तरह मोक्ष में दु:ख का ग्रभाव है, वैसे ही मोक्ष में सुख का भी ग्रभाव है। पर, कुमारिल भट्टा जो वेदान्त दर्शन के एक जाने-माने हुए मूर्धन्य मनीषी दार्शनिक रहे हैं, उन्होंने ग्रीर जैन दार्शनिकों ने मोक्ष में ग्रात्मीय ग्रतीन्द्रिय सुख का उच्छेद नहीं माना है। जैन दार्शनिकों ने सुख को दो भागों में विभक्त किया है—एक इन्द्रियज सुख ग्रीर दूसरा ग्रात्मज सुख। मोक्षावस्था में इन्द्रिय ग्रीर शरीर का ग्रभाव होने से. उसमें इन्द्रियज सुख का ग्रभाव होता है, पर, ग्रात्मजन्य सुख का ग्रभाव नहीं है।

मुक्त जीव क्या सर्वलोक-व्यापी हैं ? इस प्रश्न का चिन्तन करते हुए जैन मनीषियों ने लिखा है कि मुक्त जीव सर्वव्यापी नहीं हैं, क्योंकि सांसारिक जीव में जो संकोच और विस्तार होता है, उसका कारण शरीर नामकर्म है। पर, मोक्ष अवस्था में शरीर नामकर्म का पूर्ण अभाव होता है, इसिलये आत्मा सर्वलोक व्यापी नहीं है, क्योंकि कारण के अभाव में कार्य नहीं हो सकता। उसका प्रकाश सीमित हो जाता है, पर उसका आवरण हटते ही उसका प्रकाश सर्वत्र फैल जाता है, वैसे ही शरीर नामकर्म का अभाव होने से सिद्धों की आत्मा सम्पूर्ण लोका काश में फंल जानी चाहिये। उत्तर में जैन दार्शनिकों ने कहा—दीपक के प्रकाश का विस्तार स्वतः है ही, वह तो आवरण के कारण सीमित क्षेत्र में है, पर, आत्म-प्रदेशों का विकसित होना अपना स्वभाव नहीं है। जो विकसित होते हैं, वे भी सहेतुक हैं। अतः मुक्त जीव लोका काश प्रमाण व्याप्त नहीं होता। सूखी मिट्टी के बर्तन की भांति मुक्त आत्मा में कर्मों के अभाव के कारण संकोच और विस्तार नहीं होता है। मुक्तात्मा का आकार मुक्त शरीर से कुछ कम होता है। कारण कि चर्म शरीर के नाक, कान, नाखून आदि कुछ ऐसे पोले अंग होते हैं, जहाँ आत्म-अदेश नहीं होते। मुक्तात्मा छिद्र रहित

दु:खात्यन्तसमुच्छेदे सति प्रागात्मविततः । सुखस्य मनसा मुक्तिमुँ किरुक्ता कुमारिलैः ।।

<sup>—</sup>भारतीय दर्शन : डॉ॰ बलदेव उपाध्याय, पृ० ६१२

२. (क) स्याद्वादमंजरी, कारिका १; ८, पृष्ठ ६०, ग्राचार्य महिलषेगा (ख) षट्दर्शन-समुच्चय, पृष्ठ २८८

<sup>(4) 46441. (1344) \$00 (44</sup> 

३. (क) सर्वार्थसिद्धि. १०/४. पृ. ३६० (ख) तत्त्वार्थसार, ८/१-१६

४. (क) द्रव्यसंग्रह टीका, गा. १४; ४१, पृष्ठ ३६

<sup>(</sup>ख) परमात्मप्रकाश टीका गा. ५४ पृ. ५२

४. तत्त्वानुशासन २३२-२३३

प्रस्तावना

होने से पहले शरीर से कुछ न्यून होती है, जैसे ५०० धनुष की ग्रवगाहना वाले जो सिद्ध होंगे, उनकी श्रवगाहना ३३३ धनुष श्रौर ३२ ग्रंगुल होगी।

इस प्रकार जैन दर्शन ने मुक्त जीव का जो स्वरूप चित्रित किया है कि, वह किस प्रकार बन्ध से मुक्त होता है ? इस सम्बन्ध में आचार्य सिर्झांध गएंगि ने अपनी 'उपिमिति-भव-प्रपंच कथा' में मुक्त जीव के स्वरूप का भी सांगोपांग निरूपएं किया है। जीव, जगत् और परमात्मा की गुरु-गम्भीर ग्रन्थियां कथा के द्वारा इस प्रकार सुलभाई गई हैं कि पाठक पढ़ते-पढ़ते ग्रानन्द से भूमने लगता है। उस दार्शनिक और नीरस विषय को लेखक ने ग्रपनी महान प्रतिभा से सरस, सरल और सुबोध बना दिया है। वस्तुत: ग्राचार्य सिर्झांध की प्रतिभा ग्रहितीय है, ग्रनुपम है। उनकी प्रताप पूर्ण प्रतिभा को यह ग्रन्थ रत्न सदा सर्वदा उजागर करता रहेगा।

## सिद्धिष : जीवनवृत्त

सिद्धिण, भीनमाल के सुप्रसिद्ध धनपित शुभंकर का 'सिद्ध' नामक पुत्र था, यह कुछ विद्वानों की राय है। कुछ विद्वानों की इिंट से, श्रीमालपुर में कोई धनी जैन सेठ, चातुर्मास के प्रसङ्ग में, देवदर्शन के लिए जा रहा था। उसे नाली में पड़ा हुआ 'सिद्ध' नाम का राजपुत्र मिला था। इसे, जुए में हारते-हारते, कुछ साथी जुग्नारियों का रुपया उधार करना पड़ा था, जिसे न देने की वजह से, निर्दयतापूर्वक भार-पीट करके नाली में गिरा दिया था। सेठ ने उन जुग्नारियों को देय धन दिया, श्रौर सिद्ध को उठा कर अपने घर लिवा ले आया। पढ़ा लिखा कर, उसका विवाह किया और अपना सारा कार्य-भार उसे सौंप दिया। ब्यापार सम्बन्धी बही-खातों आदि को लिखने में, उसे प्राय: काफी रात गये, घर श्राना सम्भव हो पाता था। जिससे उसकी पत्नी ग्रनमनी-सी ग्रौर उदास रहती हुई काफी कमजोर हो चली थी।

जो विद्वान्, 'सिद्ध' को शुभंकर सेठ का पुत्र मानते हैं, उनकी दृष्टि से, शुभंकर ने ही इसे पढ़ा-लिखा कर योग्य बनाया था। ग्रौर, इसका विवाह 'घन्या' नाम की कन्या से कर दिया था।

सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करते हुए, एक दिन, सिद्ध के मित्र, उसे किसी बाग में ले गये। वहाँ उसे जुग्रा खेलने बैठा लिया, जिसमें वह हार गया। दूसरे दिन, वह फिर जुग्रा खेला और हारा। गुस्से में ग्राकर, वह तीसरे दिन भी जुग्रा खेलने गया तो उसकी जीत हो गई। इस हार-जीत के ग्राकर्षरा और उत्सुकता ने, उसे

४. (क) द्रव्यसंग्रह, टीका, गाथा १४ (ख) तिलीयपण्णात्ति ६/१६

पूरा जुझारी बना दिया । फलतः वह रात-रात भर जुझा खेलने में, या दुराचार/ वेश्यागमन में लीन रहने लगा । इसी वजह से, उसकी पत्नी घन्या, दुःखी झौर कृश हो चली थी ।

इस मतभेद के आगे, प्रायः एक-सा ही घटनाक्रम है। तदनुसार, एक दिन, घन्या की सास ने उससे उसकी उदासी के बारे में पूछताछ की, तो वह चुप्पी लगा गई। किन्तु बहू की चुप्पी देखकर, सासु को और वेदना हुई। और, जिद करके पूछने लगी, तो घन्या, विलख-विलख कर रो पड़ी। आखिर, उसे बताना पड़ा कि, उसका पित, रात को काफी देर से घर आता है। उसकी सासु ने, उसे निश्चिन्त होकर सोने की अनुमति उस दिन दे दी और स्वयं जागते रहने का विश्वास भी।

इसी रात, तीसरे पहर, सिद्ध जब घर लौट कर स्राया, तो उसने घर का बन्द दरवाजा हर रोज की तरह खटखटाया।

दरवाजे की खट-खट म्रावाज सुनकर, उसकी माँ-लक्ष्मी ने पूछा—'इतनी रात को कीन दरवाजा खटखटा रहा है ?'

'मैं, सिद्ध हूँ।' सिद्ध ने जबाव दिया।

लक्ष्मी ने बनावटी गुस्सा दिखलाते हुए पुन: कहा—'इतनी रात गये घर स्नाने वाले सिद्ध को मैं नहीं पहचानती।'

'फिर, मैं इतनो रात गये, कहां जाऊँ ?'—सिद्ध ने प्रश्न किया ।

'जिस घर का दरवाजा, इस समय खुला हो, वहीं जा'—माँ ने, उसे ताड़ना/शिक्षा देने के उद्देश्य से कहा।

'ठीक है, माँ ! ऐसा ही करूंगा'—ग्राहत स्वाभिमान भरे स्वर में, सिद्ध ने जबाव दिया ग्रौर वहाँ से लौट ग्राया ।

गांव में घूमते-घूमते वह उपाश्रय के सामने पहुँचा, तो उसने देखा— 'उपाश्रय का दरवाजा खुला है ।'

रात्रि का, थोड़ा सा ही समय शेष रह गया था। इसलिए, वहाँ ठहरे हुए साधु-जन जाग गये थे ग्रौर ग्रंपनी-ग्रंपनी कियायें कर रहे थे।

इन शान्त मुनिवरों को देख, वह विचार करने लगा—'धन्य है इनका जीवन! जो ये धर्म की ग्राराधना/साधना में ग्रपना समय बिताते हैं। एक मैं हूँ, जिसे जुग्रा खेलने ग्रौर दुराचार करने की वजह से, ग्रपनी पत्नी व माँ के द्वारा ग्रपमानित होना पड़ा। "" ग्रच्छा हुग्रा, सुबह का भूला, शाम को ठीक स्थान पर ग्रा पहुँचा।

यह विचार कर वह स्रन्दर गया, स्रीर वहाँ पर बैठे वृद्ध सन्त को वन्दन/ प्रशाम किया।

गुरु ने पूछा--- 'कौन हो भाई? कहाँ से ब्राये हो?'

सिद्ध ने उत्तर दिया—'रात, मैं देर से घर पहुँचा, तो माँ ने दरवाजा न खोल कर, उल्टा यह कहा—जहाँ का दरवाजा खुला हो, वहाँ चले जास्रो । इसलिए, मैं यहाँ भ्राया हूँ, भ्रौर भ्रापके पास ही रहना चाहता हूँ।'

गुरु ने उन्हें कहा—'हमारे पास, हमारा वेष लिये वगैर तुम नहीं रह सकते। और, फिर तुम्हारे जैसे व्यसनी के लिए, यह वेष लेना और उसकी मर्यादाओं का पालन करना कठिन है। क्योंकि, हमारा वेष लेने वाले को, नंगे पैर पैदल चलना पड़ता है। भिक्षा में जो कुछ भी रूखा-सूखा मिल जाये, वही खाना पड़ता है। सिर के बालों का लोच करना पड़ता है। इसलिए, तुम्हारे लिए यह वेष धारण कर पाना दुष्कर है।'

सिद्ध ने कहा—'हमारे जैसे जुग्रारी को धूप-वर्षा-सर्दी सब सहन करने पड़ते हैं। जहाँ जगह मिल जाये, वहीं रहना पड़ता है। जब दुर्व्यसनों के लिए हम इतने कष्ट उठाते रहे हों, तब, उन्नति के लिए क्या, कुछ सहन नहीं कर सकेंगे? ग्राप नि:संकोच, प्रात:काल मुभे दीक्षा दें।'

गुरु ने कहा—'तुम्हारे माता-पिता कुटुम्बीजनों की स्राज्ञा के बिना, हम दीक्षा नहीं देते । स्रतः उनसे स्राज्ञा मिलने पर ही दीक्षा दे पायेंगे ।'

सिद्ध ने कहा--- "जैसा ग्राप उचित समभें। ग्रीर वहीं, बैठ गया।

प्रातःकाल होते ही, उसके पिता ने, पुत्र के बारे में पूछा, तो लक्ष्मी ने सारा किस्सा उसे बता दिया। सुनकर, सेठ को बहुत दुःख हुआ। श्रौर, ग्रपने बेटे को ढूँढ़ने के लिए घर से निकल पड़ा।

ढूंढ़ते-ढूंढ़ते वह उपाश्रय में भी पहुँचा । वहाँ सिद्ध को बैठा देखकर, उसने उसे घर चलने को कहा ।

सिद्ध बोला—'पिताजी ! घर तो छोड़ दिया है। श्रब इनकी सेवा में ही रहंगा।'

सेठ ने कहा—'तू अर्केला मेरा बेटा है । करोड़ों की सम्पत्ति है । यह सब किस काम श्रायेगी ? साधु-जीवन में बहुत परीषह सहने पड़ेंगे ।'

सिद्ध, ग्रपनी बात पर डटा रहा, तो सेठ को ग्राज्ञा देनी ही पड़ी । इस तरह अुग्रारी सिद्ध, सिद्धमुनि बना ।

स्राचार्य सिद्धिषि गर्गी निवृत्ति कुल के थे। भगवान् महावीर की युगप्रधान पट्टावली के अनुसार २१वें पट्टघर वज्रसेन हुए हैं, उन्होंने सोपारक नगर में श्रेष्ठी जिनदत्त स्रौर सेठानी ईश्वरी के चार पुत्रों को स्राह्ती दीक्षा प्रदान की थी। उनके नाम थे—नागेन्द्र, चन्द्र, निवृत्ति स्रौर विद्याघर। इन चारों के नाम से चार परम्परायें प्रारम्भ हुईं, जो नागेन्द्र, चन्द्र, निवृत्ति स्रौर विद्याघर कुलों के नाम से

विश्रुत हुईं। निवृत्ति कुल में अनेक मूर्धन्य मनीषी गए। हुए हैं। विशेषावश्यक भाष्य के रचियता जिनभद्र गिए। क्षमाश्रमण भी निवृत्ति कुल के थे। चौपन्न महा-पुरुषचित्यम् ग्रन्थ के लेखक शीलाचार्य भी निवृत्ति कुल के थे और आचार्य अभयदेव ने जो नवांगी टीका लिखी, उस टीका के संशोधक द्रोणाचार्य भी निवृत्ति कुल के थे। इसी महनीय कुल के महिष गर्गिष ने सिद्ध को भागवती दीक्षा प्रदान की।

सिद्ध ने दीक्षानन्तर कठिन तपस्या की । जैन धर्म के सिद्धान्त-शास्त्रों का गहन अध्ययन/अभ्यास किया, और, सिद्धमुनि से सिद्धिष बन गया। 'उपदेशमाला' पर सरल भाषा में 'बालावबोधिनी' टीका लिखी।

एक दिन, उसके मन में विचार उठा—'मुफे ग्रभी बहुत शास्त्राभ्यास करना है। विशेषकर, उग्र तर्कवादी बौद्धों के शास्त्रों का।' इसी विचार को क्रियान्वित करने के लिए, उन्होंने अपने गुरु से आज्ञा मांगी कि, वह किसी बौद्ध विद्यापीठ में जाकर उनके शास्त्रों का अभ्यास कर सके।

गुरु ने समकाया—'शास्त्र ग्रभ्यास करना तो ग्रच्छा है। किन्तु, बौद्ध, ग्रपने तर्कों से लोगों को भ्रमित कर देते हैं। फलतः, उनके यहाँ रहने से लाभ की बजाय हानि भ्रघिक हो सकती है। श्रतः यह विचार छोड़ दो।' किन्तु, सिद्धिष की विशेष जिद देखकर, उन्होंने इस शर्त पर ग्राज्ञा दी कि बौद्धों के तर्कों में उलभकर, तेरा मन डगमगाने लगे, तो यहाँ वापिस ग्राकर, हमारा वेष हमें वापिस कर देना।'

सिद्धिष वचन देकर और वेष बदलकर, बौद्ध विद्यापीठ चले गये।

सिद्धिष की मेहनत और प्रतिभा देखकर, बौद्धों ने उनके साथ सद्भाव रखा। धीरे-धीरे सिद्धिष पर उनके व्यवहार का और उनके कुतर्कों का भ्रसर होने लगा। फलतः कुछ ही दिनों बाद, उन्होंने बौद्ध-दीक्षा भी ले ली। जब, बौद्धों ने उन्हें अपना गुरु-पद देने का निश्चिय किया, तो उन्हें भ्रपनी प्रतिज्ञा याद आ गई और अपना वेष वापिस करने जाने के लिए समय मांगा। सिद्धिष की इस ईमानदारी ने उनके बौद्ध गुरु को प्रसन्न कर दिया। उन्होंने भी भ्राज्ञा दे दी।

सिद्धिष, जब भ्रपने जैन दीक्षा गुरु के सामने पहुँचे तो उन्हें बन्दन नहीं किया भ्रौर यों ही सामने जाकर खड़े हो गये।

सिद्धिष के गुरु गर्गीष, उसका बौद्ध वेष देखकर दु:खी हुए, और सिद्धिष के ज्ञान-गर्व का अनुमान भी लगा बैठे। फलतः युक्ति से काम बनाने की इच्छा से, वे उठे और सिद्धिष को, 'ललित-विस्तरा' भ्रन्थ देकर बोले—'इस ग्रंथ को देखो, तब तक मैं चैत्यवन्दन करके आता हूँ।' इतना कहकर, भ्रन्य साधुओं के साथ वे चले गये।

१. सतरगच्छ पट्टावली, देखिये जैन गुर्जर कवियो, भाग २,पृष्ठ ६६३.

सिद्धिष, ज्यों-ज्यों उस ग्रंथ को पढ़ते गये, त्यों-त्यों उन्हें भ्रपने किये पर पश्चात्ताप होने लगा। ग्रौर, जब तक गर्गिष वापिस लौटे, तब तक, उनका भूला-भटका मन, सही रास्ते पर ग्रा चुका था।

सामने से म्राते गर्गिष को देखकर, वे म्रपने स्थान से उठे ग्रौर उनके चरगों में गिर कर ग्रपनी भूल की क्षमा-याचना करते हुए, वापस ग्रपने रास्ते पर ग्राने की इच्छा प्रकट की ।

'तू मेरे वचनों को याद रखकर, प्रतिज्ञा-पालन करने के लिए यहाँ वापस ग्रागया, फिर तेरे जैसे विद्वान् शिष्य को वापस पाकर किस गुरु को प्रसन्नता न होगी ?

गुरु के वचन सुन कर सिद्धर्षि का मन प्रसन्न हो गया। गुरु ने उन्हें प्राय-श्चित दिया ग्रौर ग्रपने पद पर बैठा कर, साघना की प्रेरगा प्रदान की।

सिद्धिष ने, ग्रपना दायित्व समभा और लोगों को बोध देने की भावना से इस 'उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा' की रचना की । सिद्धिष की यह मूल्यवान् कृति, उनके विद्वत्तापूर्ण प्रदाय को, भारतीय जन-मानस में और भारतीय-साहित्यिक जगत में, उन्हें ग्रविस्मरगीय बनाये रखने की पर्याप्त सामर्थ्य रखती है।

इस महान् ग्रंथ का सम्मान, सिर्फ भारत में ही नहीं, इंग्लैंड ग्रौर फ्रांस के विद्वानों में भी ख्याति ग्रर्जित कर चुका है। पाठकगणा, इसके सद्बोध-सन्देश को ग्रपनाकर, ग्रपना जीवन-पथ ग्रालोकित बना सकते हैं।

सन् १६०५ में उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा का मूल डाँ. हरमन जैकोबी ने "बंगाल रोयल एकियाटिक जरनल" में प्रकाशित करना प्रारम्भ किया। यह कार्य पहले डाँ० पीटर्स ने प्रारम्भ किया था। उन्होंने ६६-६६ पृष्ठों के तीन भाग प्रकाशित किये। उसके पश्चात् डाँ. पीटर्स का निधन हो गया। उस प्रपूर्ण कार्य को पूर्ण करने के लिये डाँ. जैकोबी (बोन) को कार्यभार सम्भलाया गया। उन्होंने द्वितीय प्रस्ताव को पुन: मुद्रित करवाया और सम्पूर्ण ग्रंथ १२४० पृष्ठों में सम्पन्न हुआ। उन्होंने प्रस्तुत ग्रंथ पर मननीय प्रस्तावना भी लिखी। इस ग्रन्थ रत्न को प्रकाशित करने में उन्हें लगभग १६ वर्ष का समय लगा।

सन् १६१८ में श्री देवचन्द लालभाई जैन पुस्तकोद्धारक ग्रंथमाला, सूरत से उपिमति-भव-प्रपञ्च कथा का पूर्वार्द्ध प्रकाशित हुआ और सन् १६२० में उसका उत्तरार्द्ध प्रकाशित हुआ। यह ग्रंथ पत्राकार प्रकाशित है।

संस्कृत भाषा में निर्मित होने के कारण सामान्य जिज्ञासु पाठक इस ग्रंथ रत्न का स्वाध्याय कर लाभान्वित नहीं हो सकता था, श्रतः विज्ञों के मस्तिष्क में

इस ग्रंथ के ग्रनुषाद की कल्पना उद्बुद्ध हुई। श्रीयुत् मोतीचन्द गिरधरलाल कापड़िया ने नौ वर्ष की लघुवय में कुँवरजी ग्रामन्दजी से यह ग्रंथ सुना था, तभी से वे इस ग्रन्थ की महिमा और गरिमा से प्रभावित हो गये। उन्होंने मन में यह संकल्प किया कि यदि इसका अनुवाद हो जाये तो गुजराती भाषा-भाषी श्रद्धालु वर्ग लाभान्वित होंगे, उन्हें नया म्रालोक प्राप्त होगा। कथा के माध्यम से द्रव्यानुयोग की गुरु-गम्भीर ग्रन्थियाँ इस ग्रंथ में जिस रूप से सुलक्षाई गई है, वह ग्रपूर्व है । ग्रतः उन्होंने 'श्री जैन धर्म प्रकाश' मासिक पत्रिका में सन् १६०१ में धारावाहिक रूप से इस कथा का गुजराती में अनुवाद कर प्रकाशित करवाना प्रारम्भ किया। पर, अनुवादक अन्यान्य कार्यों में व्यस्त हो गया और वह घारावाहिक कथा बीच में ही स्थगित होगई, तथा पुन: इस का धारावाहिक प्रकाशन सन् १६१५ से १६२१ तक होता रहा। जिज्ञासु पाठकों की भावना को सम्मान देकर सम्पूर्ण ग्रंथ का ग्रनुवाद जैन धर्म प्रचारक सभा, भावनगर ने सम्बत् १६८० से लेकर १६८२ तक की अविधि में तीन भागों में ग्रंथ के रूप में प्रकाशित किया। प्रस्तुत ग्रंथ पर मोतीचन्द गिरधर-लाल कापड़िया ने सविस्तृत प्रस्तावना भी लिखी, जो "सिद्धर्ष" ग्रंथ के नाम से स्वतन्त्र रूप से प्रकाशित हुई है। यह प्रकाशन सन् १९३९ में हुम्रा। प्रस्तावना में कापड़िया की प्रकृष्ट प्रतिभा के संदर्शन होते हैं। प्रतिभावान लेखक ने सरल म्रौर सुबोध भाषा में उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा के रहस्य को उद्घाटित किया है, वह अद्भुत है, अनुपम है । प्रस्तावना क्या है, एक शोध प्रबन्ध ही है, सिद्धिषि पर।

ग्राश्चर्य है—हिन्दी, जो भारत की राष्ट्र भाषा है, उसमें इस ग्रंथ का अनुवाद ग्रंव हो रहा है! इस ग्रनुवाद के मूल प्रेरक हैं—महामहिम ग्राचार्यप्रवर १००८ श्री हस्तीमल जी महाराज ने जब इस ग्रंथ को पढ़ा तो उनके अन्तर्मानस में यह विचार उद्बुद्ध हुग्रा कि इस प्रकार का सर्वोत्कृष्ट ग्रंथ ग्रभी तक हिन्दी पाठकों को उपलब्ध नहीं हो सका है; यदि इस ग्रंथ का ग्रनुवाद हो जाये तो हिन्दी पाठकों के लिये ग्रत्यधिक श्रेयस्कर रहेगा। उन्होंने ग्रपनी मर्यादित भाषा में श्री देवेन्द्रराज जी मेहता को संकेत किया कि यह ग्रंथ बहुत ही उपयोगी है। ग्रध्यात्मश्रेमियों के लिए ग्रालोक स्तम्भ की तरह है। यदि इस ग्रंथ का हिन्दी में ग्रनुवाद हो तो प्रबुद्ध पाठक लाभान्वित होंगे। ग्राचार्यप्रवर के संकेत को पाकर श्रीयुत् मेहता ने लालचन्द जी को भ्रनुवाद करने के लिये उत्प्रेरित किया।

लालचन्द जी जैन एक उत्साही, भावुक हृदय के सज्जन हैं। उन्होंने भावना से विभोर होकर अनुवाद का कार्य किया है। अनुवाद की पाण्डुलिपि परिष्कार के लिए श्री मान् देवेन्द्रराज जी मेहता सन् १६६० में मेरे पास लाये, मैंने ग्रंथ को आद्योपान्त पढ़ा, कुछ परिष्कार भी किया। हमारी विहार यात्रा निरन्तर चल रही थी। इतने बड़े ग्रन्थ की पाण्डुलिपि विहार में साथ रखना सम्भव नहीं था और मेरे सामने अन्य महत्त्वपूर्ण ग्रंथों का लेखन कार्य था, ग्रत: पाण्डुलिपि के परिष्कार का

प्रस्तावना ६३

कार्य महामनीषी विद्वद्रत्न महोपाघ्याय विनयसागर जी को दिया गया। विनय-सागरजी ने बहुत ही तन्मयता के साथ इस ग्रन्थ का सम्पादन और संशोधन एवं प्रथम प्रस्ताव का पूर्ण अनुवाद किया। अनुवाद का कार्य लालचन्द जो पहले कर चके थे, इसलिये आमूल-चूल परिवर्तन करना सम्भव नहीं था, इस कारण कहीं-कहीं पर मूल ग्रन्थ के भाव स्पष्ट नहीं हो पाए हैं। तथापि साधिकार यह कहा जा सकता है कि यह ग्रंथ अपनी शानी का अद्भृत ग्रन्थ है। विनयसागर जी की प्रतिभा से ग्रन्थ के सम्पादन में चार-चांद लग गये हैं। ग्रन्थ की भाषा सरल है, सुगम है और मुद्रण आकर्षक है। अनुवादक, सम्पादक और प्रकाशक सभी साधुवाद के पात्र हैं।

इस ग्रन्थ रतन को इस रूप में प्रकाशित करने का श्रय श्रीयुत देवेन्द्रराजजी मेहता को है। देवेन्द्रराजजी मेहता एक युवक ग्रौर उत्साही सज्जन पुरुष हैं। शासन के उच्च पदाधिकारी होते हुए भी उनमें ग्रहंकार का ग्रभाव है। सत्साहित्य के प्रकाशन के प्रति उनकी स्वाभाविक ग्रभिरुचि है। उसी ग्रभिरुचि का मूर्त्त रूप है—प्राकृत भारती प्रकाशन संस्थान। एक दशक की स्वल्पावधि में प्राकृत भारती ने बहुत ही महत्वपूर्ण ग्रौर उत्कृष्ट प्रकाशन विविध भाषाग्रों में किए हैं। कुछ प्रकाशन इतने शानदार ग्रौर कलात्मक हुए हैं कि देखते ही वनते हैं। प्राकृत भारती के प्रकाशनों को 'उत्कृष्ट प्रकाशन' निस्संकोच कहा जा सकता है। श्रीयुत् मेहता ने प्रकाशन के क्षेत्र में ही नहीं, सेवा के क्षेत्र में भी एक कीर्तिमान स्थापित किया है। उन्होंने 'श्री भगवान महाबीर विकलांग सहायता समिति'' की संस्थापना कर हजारों ग्रपंग/विकलांग ग्रौर ग्रसहाय व्यक्तियों की सेवा-सुश्रुषा कर श्रमण भगवान् महाबीर के ग्रादर्ण सिद्धान्तों को मूर्त्ररूप प्रदान किया है। उनकी यह सेवा भावना प्रतिपल/ प्रतिक्षण बढ़ती रहे—यही मंगल कामना ग्रौर भावना है।

उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा का संक्षिप्त हिन्दी सार श्री कस्तूरमल बांठिया ने तैयार किया जो सन् १६८२ में "बांठिया फाउन्डेशन," कानपुर से प्रकाशित हुम्रा है, पर उस संक्षिप्त सार में मूल कथा का भाव भी पूर्ण रूप से उजागर नहीं हो सका है। इस बृहद्काय ग्रन्थ में बहुत ही विस्तार के साथ कथा को प्रस्तुत किया है। ग्राशा ही नहीं ग्रिपतु इस ग्रन्थ रत्न का सर्वत्र समादर होगा। प्रबुद्ध पाठक-गर्ण इस ग्रन्थ रत्न का पारायरण कर ग्रपने जीवन को पावन बनायेंगे।

एक बात श्रीर मैं निवेदन करना चाहूँगा, वह यह है कि यह ग्रन्थ रतन भारती-भण्डार का श्रुगार है। इस ग्रन्थ रत्न में मूर्धन्य मनीषी लेखक ने चिन्तन के लिये विपुल सामग्री प्रदान की है। इसमें एक नहीं, श्रनेक ऐसे शोध-बिन्दु हैं, जिन पर शताधिक पृष्ठ सहज रूप से लिखे जा सकते हैं। मेरा स्वयं का विचार ग्रन्थ में श्राए हुए चिन्तन-बिन्दुओं पर तुलनात्मक व समीक्षात्मक दृष्टि से लिखने का था, पर, दिल्लो के भीड़ भरे वातावरएा में यह सम्भव नहीं हो सका। एक के पश्चात् दूसरा व्यवधान ग्राता गया ग्रीर प्रस्तावना लेखन में ग्रावश्यकता से ग्रधिक विलम्ब

भी होता गया। यतः मैंने अन्त में यही निर्णय लिया कि प्रस्तावना अति-विस्तार से न लिखकर संक्षेप में ही लिखी जाय। उस निर्णय के अनुसार मेंने संक्षेप में प्रस्तावना लिखी है। में सोचता हूँ कि यह प्रस्तावना प्रबुद्ध पाठकों को पसन्द आएगी और शोधार्थियों के लिये कुछ पथ-प्रदर्शक भी बनेगी। आज भौतिकवाद के युग में मानव भौतिक चकाचौंध में अपने आप को भूल रहा है। स्वदर्शन को छोड़कर प्रदर्शन में उलभ रहा है। ऐसी विकट वेला में आत्मदर्शन की पवित्र प्रेरणा प्रदान करने वाला यह प्रन्थ सभी के लिये आलोक स्तम्भ सिद्ध होगा।

१ जनवरी, १६८५ जैन भवन, नई दिल्ली देवेन्द्र मुनि शास्त्री

## विषयानुक्रम

| १. प्रथम प्रस्ताव : पोठबन्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8-680                                                                        |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| सिद्धिष गिरा की प्रस्तावना<br>उपोद्धातरूप दष्टान्त कथा<br>दाष्टीन्तिक योजना : कथा का उपनय<br>उपसंहार                                                                                                                                                                                                                          | १-१०<br>११-३५<br>३६१-३६<br>१३६-१४०                                           |  |  |  |
| <b>-★</b> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                              |  |  |  |
| २. द्वितीय प्रस्ताव : तिर्यंग् गति वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १४१-१८४                                                                      |  |  |  |
| पात्र एवं स्थान सू <del>ची</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <i>\$</i> 83-\$88                                                            |  |  |  |
| <ul> <li>१. मनुजगित नगरी</li> <li>२. कर्मपरिणाम ग्रौर कालपरिणित</li> <li>३. भव्यपुरुष सुमित का जन्म</li> <li>४. ग्रगृहीतसंकेता ग्रौर प्रज्ञाविशाला</li> <li>५. सदागम का परिचय</li> <li>६. संसारी जीव तस्कर</li> <li>७. ग्रसंव्यवहार नगर</li> <li>६. एकाक्षनिवास नगर</li> <li>६. विकलाक्षनिवास नगर</li> <li>उपसंहार</li> </ul> | १४४-१४६<br>१४६-१५१<br>१४३-१५७<br>१४३-१६७<br>१६२-१६७<br>१७४-१७ =<br>१७८-१ = ३ |  |  |  |
| ३. तृतीय प्रस्ताव                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १८५–४०२                                                                      |  |  |  |
| पात्र एवं स्थान सूची                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १८६-१६०                                                                      |  |  |  |
| १. नन्दिवर्धन ग्रौर वैश्वानर                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १६१–२००                                                                      |  |  |  |

|                                                 | क्षान्तिकुमारी                                                                                                                                                                                                                | २०१२०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ₹.                                              | स्पर्शन-कथानक                                                                                                                                                                                                                 | ₹06-₹88; ₹06- <u>₹</u> 88                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| -                                               | स्पर्शन-मूलशुद्धि                                                                                                                                                                                                             | <b>२१</b> ५–२२३                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ሂ.                                              |                                                                                                                                                                                                                               | २२३–२३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                 | मध्यमबुद्धि                                                                                                                                                                                                                   | <b>२३०-</b> २३४                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                 | प्रतिबोधकाचार्य                                                                                                                                                                                                               | २३६-२४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                 | मदनकन्दली                                                                                                                                                                                                                     | २४५–२५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ε.                                              |                                                                                                                                                                                                                               | २५२-२६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १०.                                             | बाल की दुरवस्था                                                                                                                                                                                                               | २ <b>६१-</b> २६५                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                 | प्रबोधनर्पेत स्राचार्य                                                                                                                                                                                                        | <b>२६६–२७</b> ०                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १२.                                             | चार प्रकार के पुरुष                                                                                                                                                                                                           | २७०-२६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                 | बाल के ग्रधमाचरेगा पर विचार                                                                                                                                                                                                   | २=२-२=७                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>₹</b> ४.                                     | श्रप्रमाद यन्त्रः मनीषी                                                                                                                                                                                                       | २⊏७–२६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १४.                                             | <b>ग</b> त्रुमर्दन ग्रादि का श्रान्तरिक ग्राह्लाद                                                                                                                                                                             | २१३–३००                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १६.                                             | निजविलसित उद्यान का प्रभाव                                                                                                                                                                                                    | ३०६−००६                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १७.                                             | दीक्षा महोत्सव : दीक्षा श्रीर देशना                                                                                                                                                                                           | ३०६–३१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १८.                                             | कनकशेखर                                                                                                                                                                                                                       | ३१५-३१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ₹€.                                             | दुर्मुख भ्रौर कनकशेखर                                                                                                                                                                                                         | ३१ <i>५</i> –३२४                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ₹०.                                             | विमलानना और रत्नवती                                                                                                                                                                                                           | <b>३२४−३२</b> <i>⊏</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                 | रौद्रचित्तनगर में हिंसा से लग्न                                                                                                                                                                                               | <b>३२</b> <i>५</i> –३३३                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २२.                                             | अम्बरीष-युद्ध भ्रौर लग्न                                                                                                                                                                                                      | ¥\$\$—\$\$¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| २३.                                             | विभाकर से युद्ध                                                                                                                                                                                                               | <b>ま</b> まだ− <b>ま</b> 尽の                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 38.                                             | कनकमंजरी                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                 |                                                                                                                                                                                                                               | <b>ま</b> 尽0ーまれれ                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| २४.                                             | हिंसा के प्रभाव में                                                                                                                                                                                                           | ३४५–३५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २५.<br>२६.                                      | हिंसा के प्रभाव में<br>पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| २५.<br>२६.<br>२७.                               | हिंसा के प्रभाव में<br>पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय<br>दयाकुमारी                                                                                                                                                             | ३४५–३५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २५.<br>२६.<br>२७.<br>२४.                        | हिंसा के प्रभाव में<br>पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय<br>दयाकुमारी<br>वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में                                                                                                                       | ३४५–३५ <b>८</b><br>३४ <i>५</i> –३६२                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| २५.<br>२६.<br>२७.<br>२४.                        | हिंसा के प्रभाव में पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय दयाकुमारी वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में खूनी नन्दिवर्घन की कदर्थना                                                                                                     | ३४५—३५८<br>३४८—३६२<br>३६२—३६६                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| २५.<br>२६.<br>२६.<br>२६.<br>२६.                 | हिंसा के प्रभाव में पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय दयाकुमारी वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में खूनी नन्दिवर्धन की कदर्थना मलयविलय उद्यान में विवेक केवली                                                                      | ३४५-३५८<br>३४८-३६२<br>३६२-३६६<br>३६७-३७२                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| २                                               | हिंसा के प्रभाव में पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय दयाकुमारी वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में खूनी नन्दिवर्धन की कदर्थना मलयविलय उद्यान में विवेक केवली भवप्रपंच ग्रौर मनुष्य भव की दुर्लभता                                 | ३४५–३५८<br>३४८–३६२<br>३६२–३६६<br>३६७–३७२<br>३७३–३७७                                                                                                                                                                                                                                                           |
| x x x y x d o o o o o o o o o o o o o o o o o o | हिंसा के प्रभाव में पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय दयाकुमारी वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में खूनी नन्दिवर्धन की कदर्थना मलयविलय उद्यान में विवेक केवली भवप्रपंच ग्रौर मनुष्य भव की दुर्लभता तीन कुटुम्ब                     | ₹ X X — ₹ X ¤<br>₹ X ¤ — ₹ € ₹<br>₹ € ? — ₹ € ₹<br>₹ 6 9 — ₹ 6 9<br>₹ 6 9 — ₹ ¤ X                                                                                                                                                                                                                             |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *           | हिंसा के प्रभाव में पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय दयाकुमारी वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में खूनी नन्दिवर्धन की कदर्थना मलयविलय उद्यान में विवेक केवली भवप्रपंच ग्रौर मनुष्य भव की दुर्लभता तीन कुटुम्ब ग्रारिदमन का उत्थान | \$\text{\chi_\$\text{\chi}\$} \$\text{\chi}\$ |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *           | हिंसा के प्रभाव में पुण्योदय से बंगाधिपति पर विजय दयाकुमारी वैश्वानर ग्रौर हिंसा के प्रभाव में खूनी नन्दिवर्धन की कदर्थना मलयविलय उद्यान में विवेक केवली भवप्रपंच ग्रौर मनुष्य भव की दुर्लभता तीन कुटुम्ब                     | \$\times_\tau \tau \tau \tau \tau \tau \tau \tau                                                                                                                                                                                                                                                              |

| ४. चतुर्थ प्रस्ताव                           | ४०३–४६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पात्र एवं स्थान-सूची                         | 808-868                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १. रिपुदारगा एवं शैलराज                      | ४१२–४१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २. मुषावाद                                   | ४१७४२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ३. नरसुन्दरी से लग्न                         | ४२७-४३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ४. नरसुन्दरी का प्रेम व तिरस्कार             | 3 <i>\$</i> ४–४ <i>३</i> ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ५. नरसुन्दरी द्वारा श्रात्महत्या             | ४३६-४४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ६. विचक्षरा ग्रौर जड़                        | ४४७-४५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| विचक्षगाचार्य चरित्र, रसना-प्रबन्ध ४५१-६५१   | &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ७. रसना ग्रौर लोलता                          | ४५३–४६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| द. विमर्श <b>ग्र</b> ीर प्रकर्ष              | ४६४–४७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <ol> <li>चित्तवृत्ति भ्रटवी</li> </ol>       | ३७४–६७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १०. भौताचार्य कथा                            | ४७६-४८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ११. वेल्लहल कुमार कथा                        | ४८३-४६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १२. महामूढता, मिथ्यादर्शन, कुद <sup>िट</sup> | ४६७–५०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १३. रागकेसरी श्रौर द्वेषगजेन्द्र             | 30X-80X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १४. मकरध्वज                                  | ५०६–५१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १५. पाँच मनुष्य                              | ५१२–५१५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १६. सोलह बालक                                | ५१५–५१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १७. महामोह के सामन्त                         | ५१६–५२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १६. महामोह के मित्र राजा                     | ५२१-५२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १६. महामोह-सैन्य के विजेता                   | ५२६–५३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २०. भवचक्र नगर के मार्ग पर                   | ५३२–५३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २१. वसन्तराज ग्रौर लोलाक्ष                   | ४३७-४४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २२. लोलाक्ष                                  | <b>५४५-५५२</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>२३. रिपुकम्पन</b>                         | <b>५५२-</b> ५५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| २४. महेण्वर ग्रौर धनगर्व                     | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| २५. रम्ण भ्रौर गर्गिका                       | <u> ५६४–५६</u> =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २६. विवेक पर्वत से भ्रवलोकन                  | ४६६–४७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २७. चार उप-नगर                               | <b>५७</b> ८−५८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| २८. सात पिशाचिनें                            | X = 4 - X & 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 - X = 8 |
| २६. राक्षसी-दौर ग्रौर निर्वृत्ति             | 33X-83X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ३०. छ: ग्रवान्तर मण्डल (छ: दर्शन)            | ६००-६०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ३१. षट्-दर्शनों के निवृं त्ति-मार्ग          | ६०३–६०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| ३२.  | <b>जैनदर्शनपु</b> र                    | ६१७–६१२                  |
|------|----------------------------------------|--------------------------|
| ₹₹.  | सात्विकमानसपुर श्रीर चित्तसमाघान मण्डप | ६१२–६२०                  |
| ₹४.  | चारित्रधर्मराज                         | ६२१-६२४                  |
| ₹४.  | श्रमण्धर्म ग्रौर गृहस्थधर्म            | ६२५–६३०                  |
| ₹₹.  | चारित्रधर्मराज का परिवार               | ६३१–६३८                  |
| ₹७.  | कार्य-सम्पादन-रपट                      | ६३ <i>=</i> –६४ <b>१</b> |
| ३ ⊏. | रसना, विचक्षरा भ्रौर जड़कुमार          | ६४२६४५                   |
| ₹.   | नरवाहन की दीक्षा                       | ६४६–६५१                  |
| ¥0.  | रिपुदारण का गर्व ग्रौर पतन             | ६५१–६५६                  |
|      | उपसंहार                                | ६६०                      |
|      |                                        |                          |

## कोविदशेखर श्री सिद्धवि गणि प्रणीत

# उपमिति-भव-प्रपंच कथा

हिन्दी अनुवाद

१. प्रथम प्रस्ताव : पीठबन्ध

#### ऐँ नमः

## सिद्धपि गरिंग की प्रस्तावना

#### मंगलाचरण 🕸

जिन्होंने महामोह की समस्त शीत<sup>ा</sup> पीड़ाओं का नाश कर दिया है और जो लोकालोक को विशुद्ध दर्शन कराने में सूर्य के समान हैं, ऐसे परमात्मा को नमस्कार हो। जो विशुद्ध धर्म में रत हैं, श्रात्म-स्वरूप के स्वभाव की पराकाष्ठा को प्राप्त कर चुके हैं. संसार के विकार-समूह का नाश कर चुके हैं और महासत्त्व के पूञ्ज हैं, उन परमात्मा को मेरा नमस्कार हो। नाभिराजा के पुत्र ग्रादिनाथ भगवान जिन्होंने विश्व को सन्तप्त करने वाले राग-केसरी को विदीणं कर दिया है, जो प्रशमाम्त का पान कर तृष्त हो गये हैं, उनको नमस्कार हो। अजितनाथ से लेकर पार्श्वनाथ पर्यन्त निर्मल ग्रात्म-स्वरूप के धारक जिनेन्द्रों को, जिन्होंने सिंह के समान द्वेष-गजैन्द्र रूप शत्रु के कुम्भस्थल का भेदन कर दिया है, उनको नमस्कार हो, जिन्होंने समस्त दोषों का दलन कर दिया है, मिथ्या-दर्शन का जड़ से उच्छेदन कर दिया है, कामदेव का नाश कर दिया है और समस्त शत्रुओं का नाश कर शत्रु रहित हो चुके हैं, उन महावीर स्वामी को नमस्कार हो। जिस किसी महात्मा ने खेल-खेल में समस्त प्राणियों को सन्ताप देने वाले भ्रन्तरंग कषायादि महासैन्य का हनन कर दिया है, उनको मैं नमस्कार करता हूँ। जो समस्त वस्तु [पदार्थ] समूह का विचार कर सकती है, विश्व के समस्त रहस्यों का उद्घाटन कर सकती है ग्रौर समस्त पापों का प्रक्षालन कर सकती है ऐसी जिनेश्वर देव की वाणी को मैं वन्दन करता हूँ। मुखचन्द्र की किरणों से दीपित, विकसित कमल की धारक ग्रौर ग्रपूर्व तेज से शोभित सरस्वती देवी को नमस्कार करता हुँ। जिनके प्रभाव से मेरे जैसा—(सामान्य) व्यक्ति भी परोपदेश में प्रवीण हो जाता है उन सद्गुरुय्रों को मेरा विशेष रूप से नमस्कार हो । [3-8] [記

अध्युष्ठ १ इस चिह्नान्तर्गत पृष्ठांक सर्वत्र श्रीष्ठि देवचन्द्र लालभाई जैन पुस्तकोद्धार फण्ड से प्रकाशित उपमिति भव प्रपञ्चा कथा, सन् १६१८ के संस्करण के समभें।

मोह की पीड़ा को शीत-ठण्डी पीड़ा कहा जाता है, क्योंकि यह प्रेम से उत्पन होती है और अन्त में श्रमहा सन्तापदायक होती है। किन्तु इस पीड़ा का उद्भव (स्रोत) ठण्डा पड़ जाता है। ठण्डी पीड़ा सर्वदा कठोर और त्रासदायक होती है।

इस प्रकार विघ्नरूपी विनायक को शान्त करने वाले परमेष्ठि को नमस्कार करने के पश्चात् मैं विवक्षित ग्रन्थ की रचना करता हूँ। [१०]

## कर्तव्य-सूचन

भन्य जीव अपने शुभ कर्मों से अतिदुलंभ इस मनुष्य जीवन और श्रेष्ठ अ कुल आदि अनुकूल सामग्री को प्राप्त कर सभी हेय पदार्थों को त्याग करें, करने योग्य कार्यों को करें, रलाधनीय वस्तु की प्रशंसा करें और श्रवण करने योग्य वचनों को सुनें। आत्म-हितेच्छु, जो भी कार्य मन को मिलन बनाने वाले और मोक्ष से हटाने वाले हैं उनका मन-वचन-काया से त्याग करें। मनीषियों को सर्वदा ऐसे कार्य करने चाहिये जिससे मन मुक्ताहार, बर्फ, गोदुग्ध, कुन्दपुष्प और चन्द्रमा के समान दवेत एवं स्वच्छ हो जाय। विशुद्ध अन्तर्ह दय से सर्वज्ञ, तत्प्रणीत धर्म और उसका आचरण करने वालों की सर्वदा रलाधा करनी चाहिये। समस्त दोषों का नाश करने के लिए श्रद्धा से विशुद्ध बुद्धिपूर्वक सर्वज्ञ-भाषित सार-गभित वचनों को भावपूर्वक सुनना चाहिये। सर्वज्ञ-भाषित श्रोतव्य वाणी जगत् की हितकारिणी है ऐसा चिन्तन कर यहाँ प्रस्तुत करता हूँ। तदनुसार महामोहादि (अन्तरंग शत्रुओं) का नाश करने वाली और संसार के प्रयञ्चमय विस्तार को बताने वाली कथा मैं कहूँगा। [११-१६]

#### सर्वज्ञ-वाणी

सर्वज्ञ-भाषित वाणी पाँचों आस्त्रवों (हिसा, असत्य, चौर्य, अब्रह्मचर्य, परिग्रह), पाँचों इन्द्रियों, महामोह से समन्वित चारों कषायों (क्रोध, मान, माया, लोभ), मिथ्यात्व, राग और द्वेषादि रूप अन्तरंग-शत्रुओं की सेना के दोषों का उद्घाटन करने वाली है। अर्थात् ये आन्तरिक-शत्रु प्राणी को संसार में कितना भटकाते हैं इसका स्वरूप सर्वज्ञ-वाणी स्पष्टतः बताती है। इसी प्रकार ज्ञान, दर्शन, चारित्र, सन्तोष, प्रश्नम, तप, संयम और सत्य आदि करोड़ों सैनिकों से सुसज्जित आत्मबल की आन्तरिक सेना भी है; जिसके गुणों की गोरव गाया भी जिनेन्द्र-वाणी में पद-पद पर प्रकट की गई है। एकेन्द्रिय आदि भेदों से अनन्त दु:लरूपी भव-प्रपञ्च के स्वरूप का वर्णन भी जिन वाणी में प्राप्त होता है। अत्यव उसी सर्वज्ञ वाणी को आधार मानकर, मेरे जैसे सामान्य प्राणी द्वारा कहे गये वचनों को भी जैनेन्द्र-सिद्धान्त का निर्फर समभें। [११-२४]

क्ष पृष्ठ २

अनुकूल सामग्रियाँ अनेक प्रकार की हैं: - आर्य क्षेत्र, उत्तम कुल, नीरोग शरीर, इन्द्रिय सुख, बुद्धि, प्रहरण शक्ति, सद्गुरु का योग तत्त्वश्रवण की उच्छा, आलस आदि काठियों का नाण इत्यादि।

#### कथा के प्रकार

लोक में कथा के चार प्रकार कहे गये हैं---ग्रर्थ, काम, धर्म ग्रौर संकोर्ण (मिश्रित) । [२४]

साम आदि (साम, दाम, दण्ड, भेद) नीति सम्बन्धी, धातुवाद ग्रौर कृषि विद्या का प्रतिपादन करने वाली तथा धनोपार्जन करने के उपायों से भरी हुई को ग्रथं कथा कहा जाता है। यह अर्थ कथा मन को दूषित करने वाली ग्रौर पाप के साथ सम्पर्क बढ़ाने वाली होने से दुर्गति की ग्रोर ले जाने वाली है। काम-वासना के उपादानों से गिमत, कामकी डावस्था के नैपुण्य को बताने वाली, ग्रनुराग ग्रौर इंगितादि चेष्टाओं से वासना को उद्दीप्त करने वाली कथाएँ काम कथा कही गई है। यह काम कथा मिलन विषयों में राग को बढ़ाने वाली तथा विपरीत मार्ग में ले जाने वाली होने से दुर्गति का कारण बनती है। दया, दान, क्षमा ग्रादि धर्म के ग्रंगों में प्रतिष्ठित ग्रौर धर्म की उपादेयता को बताने वाली कथा को बुद्धिमानों ने धर्म कथा कहा है। श्रि यह धर्म कथा चित्त की निर्मलता के कारण पुण्य व निर्जरा का विद्यान करती है, ग्रतः इसे स्वर्ग ग्रौर मोक्ष का कारण समभना चाहिये। ग्रर्थ, काम, धर्म इन तीनों की प्राप्ति के उपाय बताने वाली, नव रसों से युक्त ग्रौर निष्कृष वाली मिश्रित कथा को संकीण कथा कहते हैं। यह कथा विचित्र एवं नाना प्रकार के ग्रीमप्रायों से युक्त होने के कारण विविध प्रकार के फल टेने वाली है तथा सभी विधाओं में पारंगत बनाने में सहायक होती है [२६-३]

#### श्रोता के प्रकार

इस प्रकार को कथाओं के श्रोता भी चार प्रकार के होते हैं, सक्षेप में उनके लक्षण बताता हूँ। माया, शोक, भय, कोध, लोभ, मोह और मद से परिपूर्ण अर्थ-सम्बन्धी कथा के जो इच्छुक हैं, वे तामस् प्रकृति वाले अधम श्रेणी के मनुष्य हैं। राग-प्रस्त मन वाले विवेकहीन होकर जो काम कथा की इच्छा करते हैं वे राजस् प्रकृति के मध्यम श्रेणों के व्यक्ति हैं। एक मात्र मोक्ष की आकांक्षा वाले शुद्ध हृदय से जो विशुद्ध धर्मकथा को ही मुनना चाहते हैं, वे सात्विक प्रकृति के श्रेष्ठ मानव हैं। उभय लोक की कामना करने वाले किञ्चित् सत्त्वधारी मनुष्य संकीणं कथा को सुनने की इच्छा करते हैं, वे श्रेष्ठ मध्यम श्रेणों के हैं। [३४-३८]

रज श्रौर तम के अनुयायी सत्वशाली जीव, श्रर्थ श्रौर काम के निवारण में समर्थ धर्मशासक श्रौर धर्म शास्त्रों की श्रवहेलना कर, स्त्रयं श्रर्थ श्रौर काम के रंग में रंग जाते हैं। श्रर्थ एवं काम-रूपी घी की श्राहुति से उनकी राग, द्वेष श्रौर मोह रूपी श्रीन-ज्वाला बहुत बढ़ जाती है। जैसे मयूरी के केकारव से मयूर के शरीर में रोमांच बढ़ जाता है वैसे ही काम श्रौर श्रर्थ कथा के श्रवण से पाप कार्यों में उत्साह बढ़

क्ष पृष्ठ ३

जाता है। अतएव काम और अर्थ सम्बन्धी कथा कभी भी नहीं करनी चाहिये। ऐसा कौन बुद्धिमान् होगा जो घाव पर नमक छिड़केगा? परोपकारी मनीिषयों को ऐसा कार्य करना चाहिये कि जिससे समस्त प्रािएयों का उभय लोक में हितसाधन हो। यद्यपि काम और अर्थ की कथा लोगों को प्रिय है, तथापि इन कथाओं के परिणाम अत्यन्त दारुण हैं। अतः विद्वानों को इन दोनों कथाओं का त्याग करना चाहिये। ऐसा समभकर उभय लोक की हित-कामना से जो अमृतोपम शुद्ध धर्म कथा को कहते हैं, वे धन्य हैं। [३६-४४]

#### संकीर्ण कथा का आशय

ग्राकर्षण के साथ सन्मार्ग की ग्रोर प्रेरित करने वाली होने से संकीणं कथा को कितने ही ग्राचार्य सत्कथा की कोटि में रखते हैं। जिस किसी भी प्रकार से प्राणियों को प्रतिबोधित किया जा सके, हितेच्छु उपदेशकों को उसी कथा का आश्रय लेकर उसे उपदेश देने का प्रयत्न करना चाहिये। सांसारिक मोहग्रस्त मुग्ध प्राणियों के मन में एकाएक धमं प्रतिभासित नहीं होता, वे धमं की ग्रोर ग्राकर्षित नहीं होते, ग्रतः ग्रथं ग्रौर काम की कथा के द्वारा उसके मन को श्राकृष्ट करना चाहिये। अथं और काम कथा के माध्यम से उन्हें धमं कथा की ग्रोर प्रेरित करने पर वे उसे ग्रहण करने में समर्थ हो जाते हैं। इसीलिये संकीणं कथा को भी विक्षेप हारा सत्कथा कहा गया है। वैसे तो यह उपिति-भव-प्रपंच कथा शुद्ध धमं कथा ही है, परन्तु किसी-किसो स्थान पर वह संकीणं कथा का रूप भी ग्रहण करती है, फिर भी वहाँ पर वह धमं कथा के गृण की अपेक्षा रखती है, ग्रतः इसे धमं कथा ही समफता चाहिये। (४६-५०)

#### भाषा-विचार

संस्कृत और प्राकृत दोनों ही प्रधान भाषायें हैं। उनमें भी पण्डितंमन्य विद्वानों का भुकाव संस्कृत की स्रोर स्रिधिक है। यद्यान प्राकृत भाषा सहज भाव से बाल जोवों को सद्बोध कराने वाली और कर्ण-प्रिय हैं, फिर भी वह स्रहम्मन्य पण्डितों को वैसी नहीं लगती। साधनों के विद्यमान होने पर सब का मनोरंजन करना चाहिये। इसलिए उनके स्रनुरोध को ध्यान में रखकर, इस ग्रन्थ की रचना संस्कृत भाषा में ही करूँगा। संस्कृत में रचना होते हुए भी वह बड़े-बड़े वाक्यों और स्रप्रसिद्ध स्रतिगृद शब्दों वाली न होकर, सर्व प्राणियों को समक्ष में स्राने वाली (लोकप्रिय) भाषा होगी। (११९-१४)

#### कथा-शरीर -- अन्तरंग

'उपिनित-भव-प्रपंच कथा' इस नाम से इसका कथा-शरीर स्पष्ट है। इसमें भव-प्रपंच (संसार के विस्तार) का वर्णन है। यह संसार का विस्तार, यद्यपि सभी लोगों द्वारा अनुभव किया जाता है, फिर भी परोक्ष जैसा लगता है, इसलिये इसका विस्तार पूर्वक विशेष वर्णन भ्रावश्यक है। किसी प्रकार की भ्रांति न हो ग्रांर स्मृति सदा ताजी बनी रहे, इसिलये कथा के नाम का स्पष्टीकरण करने के पश्चात् मैं कथा-विषय (कथा-शरीर) पर संक्षेप में विवेचन करूँगा। यह कथा दो प्रकार की है:— ग्रन्तरंग ग्रौर बाह्य। इनमें से पहले ग्रन्तरंग-कथा-शरीर में क्या है? यह बतलाऊँगा। [५५-५८]

इस कथा के ग्राठ प्रस्ताव (खण्ड, विभाग) करूँगा। प्रत्येक प्रस्ताव में जिन विषयों का वर्णन वरूँगा उसका निध्कर्ष यहाँ प्रस्तुत करता हूँ। [५६]

- १. प्रथम प्रस्ताव में जिस हेतु से इस ऋाकार प्रकार में इस कथा की रचना की गई है, उस हेतु का स्पष्टतः प्रतिपादन करूँगा। [६०]
- २. दूसरे प्रस्ताव में एक भव्य पुरुष सुन्दर मनुष्य-जन्म प्राप्त कर, ब्रात्म-हित करने में तत्पर होकर, सदागम¹ की संगति प्राप्त कर उसके साथ रहता है। एक संसारी-जीव सदागम के समक्ष अगृहीतसंकेता² को उद्देश्य कर अपना चरित्र (ग्रात्म कथा) कहता है; जिसे प्रज्ञाविशाला³ के साथ भव्य पुरुष सुनता है। इस प्रसंग में संसारी जीव ने तिर्यक्र⁴ गति में कौन-कौन से श्रीर कैसे-कैसे रूप धारण किये, उन सब भावों पर ने विचार करते हैं; उनका यहाँ प्रतिपादन करूँगा। (६१-६३)
- ३. तीसरे प्रस्ताव में संसारी-जीव हिंसा ग्रौर क्रोध के वशीभूत होकर तथा स्पर्शनेन्द्रिय में ग्रासक्त होकर विविध दुःख ग्रौर दारुण पीड़ाग्रों को प्राप्त करता है तथा मानव-भव से भ्रष्ट होता है, इन सबका वर्णन, स्वयं संसारी-जीव के मुख से ही कराऊँगा [६४-६५]
- ४. चौथे प्रस्ताव में मान जिह्ने न्द्रिय श्रौर ग्रसत्य में श्रासक्त होकर संसारी-जीव दुःख-पीड़ित होकर कैसी-कैसी यातानायें प्राप्त करता है श्रौर ग्रनेक दुःखों में दूबा हुन्ना श्रपार ग्रनन्त संसार में किस प्रकार वारम्बार भटकता है, यह सब वह स्वयं बतलायेगा [६६-६७]
- ५. क्ष्याँचवें प्रस्ताव में ससारी-जीव चोरी, माया तथा झारोन्द्रिय के विपाकों का विस्तार से वर्णन करेगा [६८]
- ६. छठे प्रस्ताव में संसारी-जीव लोभ, मैथुन ग्रौर चक्षु इन्द्रिय के विषाकों का वर्णन करेगा; जो इसके जीव ने पूर्व-भवों में ग्रनुभव किया है [६६]
- ७. सातवें प्रस्ताव में संसारी-जीव महामोह, परिग्रह और श्रवसोन्द्रिय के सहयोग से कैसे-कैसे प्रपञ्च रचता है ग्रीर करता है; यह बतलायेगा [७०]

क्ष पृष्ठ ५

१. शुद्ध श्रुतज्ञानधारक सद्गुरु, पात्र ।

२. भद्रजन, सरल स्वभावी, गतानुगतिक व्यवहार करने वाला पात्र ।

३. दीर्घदर्शी, बिचक्षरा, मनीबी पात्र ।

४. एक इन्द्रिय से चार इन्द्रिय वाले समस्त प्राणी तथा जलचर, स्थलचर, खेचर, पशु, पक्षी ग्रादि प्राणियों को जैन परिभाषा में तिर्यंच कहते हैं।

इस प्रकार तीसरे से सातवें तक पाँच प्रस्तावों में (हिंसा, ग्रसत्य, चोरी, मैं बुन, परिग्रह इन पाँचों ग्रास्त्रवों से; त्वचा, जीभ, नाक, ग्राँख, काँन इन पाँच, इन्द्रियों से, कोंच, मान, माया, लोभ इन चारों कषायों से तथा महामोह के वशीभूत होने से) संसारी-जीव पर दुःखों के पहाड़ टूट पड़ते हैं, उन घटनाग्रों का वर्णन किया जायेगा। इन घटनाग्रों में से कुछ का तो संसारी-जीव स्वयं भुक्तभोगों है ग्रौर कुछ अन्य लोगों से सुनी हुई है, किन्तु उन सब पर उसकी स्वयं की प्रतीति होने से वे समस्त घटनाएं स्वयं संसारी-जीव से सम्बन्धित ग्रौर उसकी ग्रपनी ही हैं, ऐसा कहा जायेगा। [७१-७२]

दः ग्राठवें प्रस्ताव में पूर्व-विणत सातों प्रस्तावों की घटनाग्रों का मेल होता है ग्रोर संसारी-जीव अपना श्रात्मिहत करता है। संसार पर तीत्र विराग उत्पन्न करने वाली संसारी-जीव की इस ग्रात्मकथा को सुनकर भव्य पुरुष प्रतिबोध प्राप्त करता है, किन्तु संसारी-जीव द्वारा बारम्बार प्रेरित करने पर भी श्रगृहीतसंकेता वड़ी कठिनाई से प्रतिबोधित होती है। केवल-ज्ञान रूपी सूर्य से देदीप्यमान निर्मला-चार्य को पूछकर संसारी-जीव ने (ग्रपने पूर्व-भव में) यह सब खुत्तान्त समक लिया था। सदागम के द्वारा संसारी-जीव को पुनः-पुनः स्थिर करने पर उसे ग्रवधिज्ञान उत्पन्न हुग्रा। फलस्वरूप उसने ग्रपनी यह ग्रात्मकथा प्रतिपादित की, ऐसा प्रतिपादन किया जायेगा। [७३-७७]

#### रूपक कथा की परिपाटी

इस कथा में अन्तरंग लोगों के ज्ञान, श्रापसी बोलचाल, गमनागमन, विवाह, बन्धुता आदि समस्त लोक-व्यवहारों का वर्णन किया गया है, उसे किसी भी प्रकार से दूषित नहीं समभना चाहिये; क्योंकि गुणान्तर की अपेक्षा से उपमा रूपक इ.स. बोध कराने के लिए ऐसे वर्णन किये गये हैं। कहा है—जो प्रत्यक्ष और अनुभव सिद्ध हो तथा युक्ति से दूषित न हो उसे सत्यकत्पित उपमान कहा जाता है और इस प्रकार के उपमान सिद्धान्त ग्रागम ग्रन्थों में प्राप्त होते हैं। जैसे कि, श्रावश्यक सूत्र में मुद्गल जैल-पाषाण और पुष्करावर्तक मेघ की स्पर्धी एवं नागदत्त चरित्र में कोध ग्रादि को सर्प की उपमा दी गई है। उत्तराध्ययन सूत्र के पिण्डैषणा अध्ययन में मत्स्य ने अपना चित्र कहा है तथा सूखे पत्तों ने भी अपना संदेश दिया है, वैसे ही सिद्धान्त ग्रन्थों के श्रालोक में यहाँ जो भी कथन उपमा-रूपक द्वारा किया जायेगा उसे युक्तियुक्त वचन ही समभना चाहिये। [७५-५३]

इस प्रकार इस कथा का अन्तरंग शरीर क्या है ? इसका वर्णन किया गया । अब मैं कथा के बहिरंग शरीर का प्रतिपादन करता हूँ । [य४]

### कथा-शरीर-बहिरंग

मेर पर्वत की पूर्व दिशा में स्थित महाविदेह क्षेत्र में सुकच्छ नामक विजय

था। उस विजय को राजधानी क्षेमपुरी नामक नगरी थी। इस नगर में सुकच्छ विजय के स्वामी अनुसुन्दर नामक चक्रवर्ती हुए। अध्यायुष्य के अन्तिम भाग में अनु-सुन्दर चक्रवर्ती को ग्रंपने देश को देखने की इच्छा हुई ग्रौर वे ग्रानन्द पूर्वक यात्रा पर निकल पड़े । घूमते-धूमते वे शंखपुर नगर पहुंचे । नगर के वाहर मन को ग्राह्ला-दित करने वाला चितरम नाम का उद्यान था। उस सुन्दर उद्यान के मध्य में मनी-नन्दन नामक एक सुन्दर जिन मन्दिर था। किसी समय इस उद्यान के मन्दिर में समन्तभद्र नामक त्रांचार्य पधारे। उनके सन्मुख महाभद्रा नामक प्रवितनी साध्वी, सुललिता नामक सरल स्वभाव वाली राजकुमारी, पुण्डरीक नामक राजपुत्र एव ग्र-य ग्रनेक लोगों की सभा जुड़ी हुई थी। ग्राचार्य समन्तभद्रसूरि ने ज्ञान-दृष्टि से यह जानकर कि श्रनुसुन्दर चक्रवर्ती ने महापाप किये हैं, उस समय इस प्रकार कहा— बाहर लोगों में ग्रभी जो भारी कोलाहल सुनने में ग्रा रहा है, वह संसारी-जीव नामक चोर को वध्य-स्थल पर ले जाने के कारण है। स्राचार्यदेव के इस प्रकार के वचन सुनकर महाभद्रा साध्वी ने सोचा कि, जिसे जीव का श्राचार्यश्री ने वर्णन किया है, वह ग्रवश्य ही कोई नरकगामी जीव होना चाहिये। इस विचार से साध्वी को उस जीव पर करुणाभाव उत्पन्न हुन्ना ग्रौर वह वध-स्थान को ले जाने वाले जीव के पास गई । साध्वो के दर्शन से जीव को स्वगोचर<sup>1</sup> (जाति स्वरण) ज्ञान हो गया । फिर उसने साध्वी से आचार्यश्री द्वारा कथित बात सुनी ग्रौर वैकिय-लब्यि<sup>2</sup> द्वारा चोर का वेश घारण कर, साध्वीजी के साथ ग्राचार्य के सन्मुख उपस्थित हुन्ना। राजपूत्री सुललिता ने जो स्राचार्य के पास ही बैठी थी, इस नवागन्तुक चार से चोरी के विषय में पूछा। ग्राचार्य ने उसे निर्देश दिया कि, तुम अपना वृत्तान्त सुनाम्रो। एतएव चोर ने राजपुत्री को प्रतिबोधित करने के लिये तीव्र संवेग उत्पन्न करने वाली स्वयं की भव-प्रपद्ध रूप ग्रात्मकथा उपमाश्रों के माध्यम से कह सुनाई । इसी ग्रवसर पर राजपुत्र पुण्डरीक भी जो पास में बैठा हुग्रा संसारी-जीव की कथा सुन रहा था. लघुकर्मी जीव होने से तुरन्त ही प्रतिबोधित हो गया । राजपुत्री सुललिता में पूर्वजन्मों का कर्म-दोष ग्रधिक था, ग्रतः बारम्बार उसे उद्देश्य कर कथा कहने पर भी वह प्रतिबोध को प्राप्त नहीं हो रही थी। म्रन्त में विशिष्ट प्रेरणा द्वारा इसे भी बड़ी कठिनाई से बोध प्राप्त हुग्रा। पश्चात् सभी ने श्रपना श्रात्म-हित किया श्रौर मोक्ष को प्राप्त हुए । इस बहिरग कथा-शरीर को अपने हृदय में अच्छी तरह घारण करें --सक्य में रखें। ग्राठवें प्रस्ताव में इन सव का स्पष्टीकरण किया जायेगा [=५-१००]

क्ष पृष्ठ ६

१. स्वगोचर ज्ञान को ही जातिस्मरण ज्ञान कहते हैं। यह ज्ञान मतिज्ञान का एक भेद हैं। इस ज्ञान से पूर्वजन्म का वृत्तान्स स्मृति में श्राता है।

२. यह एक प्रकार की लब्धि है। इस लब्धि से मनुष्य मन चाहा रूप घारण कर सकता है।

<sup>.</sup>३ चोर का रूप धारण कर गुरु के सन्मुख झाने वाला चक्रवर्ती स्वयं है, ऐसा समभें।

#### इस ग्रन्थ अधिकारी

परमार्थ के लिये सर्वज्ञ-प्ररूपित सिद्धान्त-समृद्र में से बूद के समान इस कथा को महासमुद्र में से खींचकर बाहर निकाला है। दुर्जन मनुष्य इस कथा को सुनने के योग्य नहीं हैं। स्रमृत बिन्दु स्रौर कालकूट विष का संयोग किसी भी प्रकार से उचित नहीं कहा जा सकता। दुर्जन मनुष्य के दूषणों पर भी विचार नहीं करना चाहिये। पाप को उत्पन्न करने वाली पापी मनुष्यों की कथा कहने से क्या लाभ ? यदि दुर्जन की स्तुति भी करें, तो भी वह काव्य में से दोष ही ढूँढ निकालेगा ग्रौर उन दोषों का विशेष रूप से प्रकाशन करेगा। यदि उसकी निन्दा करेंगे, तो वह श्रीर भी ग्रधिक दोष निकालेगा, ग्रतः ऐसे प्राणी के प्रति उपेक्षा-भाव रखना ही श्रेयस्कर है। दुर्जन प्राणी की निन्दा करने से स्वयं में भी उसकी दुर्जनता का कुछ ग्रांश ब्राता हो है ग्रौर उसकी प्रशंसा करने से श्रसत्य-भाषण होता है, अश्र ग्रतः उनके सम्बन्ध में उपेक्षा ही उचित है। क्षीर समद्र जैसे निर्मल ग्रौर विशाल हृदय वाले, गम्भीर मानस वाले, लघुकर्मी भव्य सज्जन हो इस कथा को सुनने के ग्रधिकारी हैं। ऐसे ग्रधिकारी सज्जनों की निन्दा नहीं करनी चाहिये, उनकी प्रशसा करने की भी ग्रावश्यकता नहीं है, उनके सम्बन्ध में मौत रहना ही समुचित है; क्योंकि अनन्त गुण-शाली सज्जनों की निन्दा करना महापाप है । मेरे जैसा सामान्य बुद्धि वाला उनके गुणा-नुरूप उनकी स्तुति या ब्लाघा कर सके, यह ग्रशक्य है। सज्जन पुरुषों की यह विशेषता होती है कि उनकी स्तवना-प्रशंसा न करने पर भी वे काव्य स्थित गुर्सों को देख सकते हैं, परेख सकते हैं। यदि काव्य में कोई दूषण भी हो, तो वे उसको ढक सकते हैं; क्योंकि वे स्वभाव से ही सार-ग्रहण करने वाले महात्मा होते हैं, ग्रतः उनकी प्रशंसा करने की ग्रावश्यकता नहीं है। मैं केवल ऐसे विशाल हृदय ग्रौर बुद्धिवाले मनीषियों से ग्रनुरोध करता हूँ कि वे इस कथा को भली प्रकार सुनें। उनसे यह निवेनद करने के लिए ही मैंने उक्त वर्णन किया है [१०१-११०]

हे भन्य जीवों! मेरे अनुरोध को स्वीकार कर, आप अपने मन को स्थिर कर, कान खोलकर, मैं जो कह रहा हूँ उसे कुछ समय तक ध्यान पूर्वक श्रवण करें [१११]

## उपोद्घातरूप दृष्टान्त कथा

## अदृष्ट-मूलपर्यन्त नगर

१. क्षइस संसार में 'ग्रदृष्ट-म्ल-पर्यन्त' नामक नगर उच्च श्रट्टालिकाश्रों ग्रौर मनोहर भवनों से सुशोभित व श्रनन्त प्राणियों से भरा हुआ है, जो सनातन है। इसमें ग्रनेक प्रकार की पण्य (वस्तुआं) ग्रौर महामूल्यवान रत्नों से भरी दुकानों वाले आदि-ग्रन्त रहित ग्रनेक बाजार हैं । यह नगर मुन्दरतम एवं विचित्र चित्रों से चित्रित देवालयों से सुक्षोभित है जिन्हें बच्चे बुढ़े एकटक देखते रह जाते हैं। यह नगर कीड़ा कलरव करने वाले बालकों की ध्वनि से गुजरति है। यह नगर ग्रलंध्य तथा तुंग (उच्च) दुर्ग से घिरा हुग्रा है । इस नगर की रचना ऐसी है कि मध्य भाग ग्रति गंभीर ग्रौर दुर्गम है, क्योंकि नगर के चारों ग्रोर बड़ी-बड़ी खाईयाँ खुदी हुई हैं। सभी लोगों को श्राश्चर्यचिकत करने वाले चपल लहरों से गुंजरित अनेक छोटे-बड़े सरोवरों से यह नगर सुशोभित है। नगर के किले के पास ही चारों ग्रोर ग्रति-गहन भयंकर ग्रनेक ग्रन्धकूप भी शतुत्रों को त्रास देने के लिए निर्मित हैं। यह महानगर भ्रनेक प्रकार के फल-फूलों से पल्लवित भ्रौर भ्रमरों से गुंजित, कई देववनों से परिवेष्टित भ्रौर भ्रनेकानेक स्राश्चर्यों तथा चमत्कारों से परिपूर्ण है । [११२<mark>-१</mark>२०]

#### निष्पुण्यक दरिद्री

२. इस नगर में एक निष्पुण्यक नामक गरीव ब्राह्मण रहता था, जो महोदर, महादुर्बु द्धि ग्रौर स्वजन सम्बन्धियों से रहित था। वह ग्रर्थ तथा पुरुषार्थ दोनों से हो हीन था। उसका शरीर भूख से जीर्ण होकर मात्र श्रस्थि-पंजर रह गया था। वह मलिन निन्दनीय और गरीबी से प्रस्त था। बह निरन्तर फूटा हुआ मिट्टी का पात्र लेकर घर-घर भीख माँगता था । वह ऐसा ग्रनाथ था कि उसे सोने के लिए बिछौना तक उपलब्ध नहीं था, जमीन पर सोते-सोते उसकी पसलियाँ घिस गई थीं ग्रौर

यह इष्टान्त कथा मूल में १-४० अनुच्छेदों में दी गई है। आगे इसी की दार्ष्टन्तिक योजना--कथा का उपनय भी तुलनात्मक रूप से प्रस्तुत किया गया है, अतः इन अनु-च्छेदों पर भी १-४० की संख्या दी गई है । जिससे क्रनुच्छेदबार तुलना करने में सरलता

धूल से सारा श्वरीर मिलिन हो रहा था। उसके पहिनने के चिथड़े जाल-जाल हो रहे थे। [१२१–१२३]

- ३. इस दरिद्री को चिढ़ाने के लिए नगर के दुर्दान्त डिम्भ (चंचल ग्रौर नट-खट वालक) अप्रितिक्षण लकड़ी, बड़े-बड़े पत्थर (ढेले) ग्रौर चूसे मार-मार कर उससे छेड़छाड़ करते थे जिससे वह ग्रधमरा ग्रौर बहुत दुःखी हो रहा था। सारे ग्रगों पर घाव थे, इस कारण वह बार-बार चिल्लाता था 'हे मां ! मैं मर गया, मुसे बचाग्रो।' ऐसे ही दैन्य ग्रौर ग्राकोश पूर्ण बचनों से वह ग्रपना दुःख प्रकट कर रहा था। उसे उत्माद ग्रौर बुखार भी हो रहा था। कुष्ठ, खुजली ग्रौर हृदय-शूल से ग्रसित वह सब तरह के रोगों का घर लग रहा था। इतनी ग्रधिक वेदना से वह घबरा गया था। सर्दी, गर्मी, डांस, मच्छर, भूख, प्यास आदि ग्रनेक प्रकार की पीड़ाग्रों से वह अशान्त, त्रस्त ग्रौर दुःखी होकर नरक जैसी यत्रणा सहन कर रहा था। [१२४-१२७]
- ४. निष्पृण्यक दरिद्री का स्वरूप सज्जनों के लिये दया का स्थान, दुर्जनों के लिये हँसी-मजाक का पात्र, बातकों के लिये खेल का खिलौना ग्रौर पापियों के लिये एक उदाहरण-सा बन गया था। [१२=]
- ५. ग्रदृष्टम्लपर्यन्त नगर में ग्रन्य भी कई दिरद्री रहते थे, पर निष्पुण्यक जैसा दुःखी और निर्भागियों का शिरोमणि तो सम्पूर्ण नगर में सम्भवतः कोई दूसरा नहीं था। । १२६]

निष्पुण्यक की मिथ्या कल्पनाएँ

इ. निष्पुण्यक ग्रनेक संकल्पों-विकल्पों द्वारा रौद्रध्यान (दुर्ध्यान) करते हुए सोचता रहता कि मुभे ग्रमुक-ग्रमुक घर से भिक्षा मिलेगी। ग्रर्थात् उसका सारा समय रौद्रध्यान में ही व्यतीत होता था, पर उससे प्राप्त क्या होता! सिवाय परिताप के। भिक्षा में यदि उसे कहीं थोड़ा भूँठा ग्रम्न भी मिल जाता तो वह ऐसा प्रसन्न हो जाता जैसे कहीं का राज्य मिल गया हो! ग्रनेक प्रकार के तिरस्कार से प्राप्त भूँठा ग्रम्न खाते हुए उसे सर्वदा यह शंका बनी रहती कि कोई शक्र जैसे बलवान पुरुष मेरा भोजन चुरा न ले। उस थोड़े से भूँठण से उस बेचारे की तृष्टि तो क्या होती, उसकी भूख ग्रौर अधिक प्रज्वलित हो जाती। उस ग्रम्न के पचते-पचते उसके शरीर में वात-विसूचिका (उदर पीड़ा) उठ खड़ी होती। वह भोजन उसके लिये ग्रसाध्य रोगों का कारण बनता ग्रौर शरीर में पहले से स्थित रोगों को बढ़ाने में सहायभूत बनता। इस वास्तविकता की उपेक्षा करते हुये निष्पुण्यक उसी भोजन को ग्रच्छा मानता ग्रौर उससे सुन्दर भोजन की तरफ दृष्टिपात भी नहीं करता। सुन्दर ग्रौर स्वादिष्ट भोजन चखने का कभी उसे स्वयन में भी ग्रवसर प्राप्त नहीं हुगा।

क्ष स्कृष्ठ म

१. उदरशूल, संग्रहणी, हैजा

वह दरिद्री भीख भाँगते हुये उस नगर के छोटे-बड़े घरों में, भिन्न-भिन्न मुहलों श्रौर गलियों में बिना थके भटकता रहता। दुःखग्रस्त महादुर्भागी को यों भटकते हुये उसे कितना समय बीत गया, इसका भी उसे ध्यान नहीं रहा। [१३०-१३७]

## सुस्थित महाराजाः कर्मविवर द्वारपाल

७. इस नगर में मुस्थित नामक एक प्रख्यात महाराजा राज्य करता था जो स्वभाव से ही सब प्राणियों पर ग्रत्यधिक प्रेम रखने वाला था। एक बार घूमते हुये वह निष्पुण्यक दरिद्री राजा के भवन (महल) के पास पहुँच गया। उस भवन के द्वार पर स्वकर्मविवर नामक द्वारपाल नियुक्त था। उस ग्रत्यन्त करुणा-जनक भिखारी को देखकर द्वारपाल ने कृपा कर उसे ग्रपूर्व राजमन्दिर (महल) में प्रवेश करने दिया। [१३८-१४०]

#### राजमन्दिर का वैभव

- अनेक रत्नों के प्रकाश से देदीप्यमान राजमन्दिर (महल) में अन्धेरे का तो कहीं नाम भी नहीं था। कटिमेखला ग्रौर फांफर (कंदोरा ग्रौर पायल) के घुं घरुग्रों से उत्पन्न स्वरों से उस राजमन्दिर (महल) में स्वयं ही ग्रनेक राग उत्पन्न हो रहे थे। भूलती हुई मोतियों की लड़ियों से मुशोभित दिव्य वस्त्रों के सुन्दर पर्दे भवनों में चारों ग्रोर लटक रहे थे। पान चबाने से ग्रारक्त सुन्दर मुख वाले भवन-निवासियों से वह राजमन्दिर शोभायमान था। भ्रमरों द्वारा गुजरित ग्रौर परिवेष्टित स्वर्ण जैसे सुन्दर रंग की विविध प्रकार से गृथी हुई अनेक पुष्पमालाओं से उस भवन का ग्राँगन सुगन्धित ग्रौर सुवासित हो रहा था। शरीर पर लेप करने योग्य क्कम्रनेक सुवासित ग्रौर सुगन्धित वस्तुएँ जमीन पर इतनी मात्रा में विखरी पड़ी थीं कि उनसे वातावरण ही सुगन्धमय वन गया था। राजमन्दिर में रहने वाले सभी प्राणी हर्ष से विभोर होकर ग्रानन्द से विभिन्न वाद्य यन्त्रों से मनोरंजन कर रहे थे। जिनके ग्रान्तरिक तेज से सभी शत्रु पलायन कर गये थे ग्रौर जो वाह्य व्यापारों से भी निश्चिन्त हो गए थे ऐसे ग्रनेक राजपुरुष उस राजमन्दिर में निवास करते थे। सम्पूर्ण जगत की चेष्टाओं को जानने वाले, स्वबुद्धि से अपने शत्रुओं को भली प्रकार पहचानने वाले और सम्पूर्ण नीतिशास्त्रों में पारंगत अनेक मंत्री भी वहाँ निवास करते थे। युद्ध के मैदान में भ्रपने समक्ष भ्राये हुए साक्षात् यमराज को देखकर भी जो विचलित नहीं होते थे, ऐसे श्रसंस्थ योद्धा वहाँ सेवारत थे । [१४१-१४७]
- ह. इस विशाल राजमिन्दर में अनेक व्यक्ति नियुक्तक (कामदार) थे जो सर्वदा करोड़ों नगरों, ग्रसंख्य ग्रामों ग्रौर ग्रनेक परिवारों का परिपालन करते थे तथा शासन-प्रवन्ध संचालित करते थे। स्वामी पर ग्रत्यन्त प्रीति ग्रौर श्रद्धा रखने वाले विशिष्ट बलवान और वास्तविक सूफ-वूफ वाले अनेक तलवर्गिक (कोटवाल) कार्य-कर्त्ता वहाँ रहते थे। ग्रनेक वृद्ध स्त्रियाँ भी रहती थीं; जिन्होंने विषयों का सर्वदा

त्याग कर दिया था ग्रौर जो मदोन्मत्त युवतियों को ग्र कुश में रखने में समर्थ थीं। विलास करती ग्रनेक सुन्दर ललनाओं से वह राजमन्दिर देवलोक को भी ग्रपने वैभव से पराजित कर रहा था। अनेक योद्धाश्रों द्वारा वह राजमन्दिर चारों ग्रोर से सुर-क्षित था। [१४८-१५१]

१०. इस राजमन्दिर में सुरीले कण्ठ वाले नानाविध राग-रागिनियों व सगीत कता के ममंज्ञ गायक, वीणा, बाँसुरी आदि वाद्यों के साथ सुन्दर आलाप से मधुर राग गाकर कर्णेन्द्रिय को अनेक प्रकार से मधुरता प्रदान करते थे। चित्ताकर्षक सुन्दर अनेक प्रकार के चित्र वहाँ इस प्रकार सजाये गये थे कि जिन्हें देखकर आँखें तृष्त हो जातीं और उन्हें एकटक देखते रहने का मन होता था। वहाँ चन्दन, अगर, कपूर, कस्तूरी आदि सुगन्धित पदार्थ अत्यधिक मात्रा में बिखरे हुए थे जिससे कि द्राण (नासिका) को तृष्ति मिलती थी। कोमल वस्त्र, कोमल शैरया और सुन्दर स्त्रियों के योग से भी लोगों की स्पर्शनेन्द्रिय (स्पर्श) प्रमुदित होती थी। मन पसन्द स्वादिष्ट उत्तम भोजन से वहाँ प्राणियों की जिह्ना सन्तृष्ट और तृष्त होती थी और उनका स्वास्थ्य उत्तम रहता था। [१४२-१४६]

#### राजमन्दिर-दर्शन से स्फुरणा

११. तास्विक दृष्टि से सब इन्द्रियों के निर्वाण (तृष्ति) का कारणभृत ऐसे म्रद्भुत राजमन्दिर को देखकर वह भिखारी ग्राक्चर्य-चिकत होकर सोचने लगा कि, यह क्या है ? श्रभी तक उन्मादग्रस्त होने से वह राजमन्दिर के तात्त्विक स्वरूप को पहचान नहीं सका, पर धीरे-धीरे-चेतना प्राप्त होने पर वह सोचने लगा कि, इस राजमन्दिर में निरन्तर उत्सव होते रहते हैं, पर द्वारपाल की कृपा दृष्टि से स्राज ही मैं इसे देखने में समर्थ हो सका हूँ, जो ग्राज से पहले मैं कभी नहीं देख सका था। मुभे याद श्रा रहा है कि, मैं कई बार भटकते हुए इस राजमन्दिर के दरवाजे तक आया हुँ पर दरवाजे के निकट पहुँचते-पहुँचते तो ये महापापी द्वारपाल मुक्ते धक्के देकर वहाँ से भगादेते थे। जैसा मेरानाम निष्पुण्यक है वैसाही मैं पुण्यहीन भी हैं कि देवताओं को भी अलभ्य ऐसे सुन्दर राजमन्दिर को पहले न तो मैं कभो देख सका ग्रौर न कभी देखने का प्रयत्न ही किया। मेरी विचार शक्ति इतनी मोहग्रस्त ग्रौर मन्द हो गई थी कि यह राजमन्दिर कैसा होगा? इसको जानने की जिज्ञासा तक मेरे मन में कभी भी उत्पन्न नहीं हुई। चित्त को ग्राह्लादित करने वाले इस सुन्दर राजभवन को दिखाने की कृपा करने वाला यह द्वारपाल वास्तव में मेरा बन्धु हैं। मैं निर्भागी हूँ, फिर भी मुभ पर इसकी वड़ी कुपा है। क्ष सब प्रकार के संक्लेश से रहित होकर, परिपूर्ण हर्ष से इस राजभवन में रहकर जो लोग म्रानन्द भोग रहे हैं, वे वास्तव में भाग्यशाली हैं। [१५७-१६४]

### महाराजा सुस्थित का दृष्टिपात

१२. निष्पुण्यक दरिद्री को कुछ चेतना प्राप्त होने पर जब उसके मन में उपर्युक्त विचार चल रहे थे, तभी वहाँ जो कुछ घटित हुआ, उसे आप सुनें। इस

राजमन्दिर की सातवीं मंजिल पर सब से ऊपर के भवन में लीला में लीन सुस्थित नामक महाराजा बिराजमान थे। महाराजा वहीं बैठे हुए ग्रानन्द में व्यस्त नगर वासियों की दिनचर्या का व कार्य-कलापों का तथा नगर का ग्रवलोकन कर रहे थे। इस नगर या नगर के बाहर ऐसी कोई वस्तु, घटना या भाव नहीं था जिसे सातवीं मंजिल पर बैठे सुस्थित महाराज न देख सकते हों। ग्रत्यन्त बीभत्स दिखाई देने वाले, ग्रनेक भयंकर रोगों से ग्रसित, सद्गृहस्थों के हृदय में दया उत्पन्न करने वाले निष्पुण्यक दरिद्री पर, उसके मन्दिर में प्रवेश करते समय ही उनकी निर्मल दृष्टि पड़ गई थी। महाराजा की करुणा से ग्रोत-प्रोत निर्मल दृष्टि पड़ते ही उस दरिद्री के कितने ही पाप धुल गये थे। [१६४-१७०]

#### धर्मबोधकर की विचारणा

१३. सुस्थित महाराज ने अपने भोजनालय की देख-रेख के लिए धर्म-बोधकर नामक राज्य सेवक को नियुक्त कर रखा था। उसने जब देखा कि दरिद्री पर महाराज की कृपा दृष्टि हुई है, तो वह साश्चर्य ग्राशय पूर्वक विचार करने लगा कि मैं यह कैसी ग्रद्भुत नवीन घटना देख रहा हूँ। जिस पर महाराज की विशेष रूप से दृष्टि पड़ जाती है, वह तो तुरन्त ही तीनों लोकों का राजा हो जाता है। यह निष्पुण्यक तो भिखारी है, रंक है, इसका पूरा गरीर रोगों से भरा हुग्रा है, लक्ष्मी के अयोग्य है, मूर्ख है और सम्पूर्ण जगत् के उद्देग को उत्पन्न करने वाला है। ग्र**च्छी तरह से विच**ार करने पर भी यह कुछ समक्त में नहीं आता कि ऐसे दीन रक पर महाराज की कृपा दृष्टि क्यों कर हुई? ग्ररे हाँ, ठोक है, मैं समभ गया कि स्वकर्मविवर नामक द्वारपाल ने इसे यहाँ प्रवेश करने दिया, यह महाराज ने श्रवश्य देख लिया है । यह स्वकर्मविवर द्वारपाल तो बहुत सूक्ष्म दृष्टि से परीक्षा करके ही किसी प्राणी को भवन में प्रवेश करने देता है। दरिद्री को भी कुछ सोच-समभकर ही उसने इसे भवन में प्रवेश दिया होगा। ऐसा लगता है कि राजा ने सम्यक् दृष्टि। पूर्वक इसे देखा है। इसके म्रतिरिक्त जिस प्राणी का इस राजभवन की म्रोर पक्षपात (प्रेम) उत्पन्न होता है, वह महाराज सुस्थित का प्रिय बन जाता है। यह दरिद्री जो भाँखों की पीड़ा से निरन्तर परेशान था, वह अब भवन के दर्शन से अपनी भाँखें ग्रच्छी तरह से खोल रहा है। ग्रभी तक इसका मुँह ग्रत्यधिक वीभत्स दिखलाई दे रहा था, पर श्रव इस सुन्दर राजभवन के दर्शन से इसे जो प्रमोद उत्पन्न हुआ है. उससे कुछ प्रच्छा हो गया लगता है। इसके घूलि-घूसरित अंग कुछ स्वस्थ हुए हैं ग्रौर इसे बार-बार रोमांच हो रहा है। इससे लगता है कि इसे इस राजभवन पर अवश्य ही अनुराग उत्पन्न हुम्रा है। ऐसा जान पड़ता है कि यह दरिद्री भिक्षुक का

१. सम्यक् दिष्ट — प्रेमपूर्ण दिष्ट, यह एक पारिभाषिक शब्द है। पुद्गल परावर्त के समय जब ग्रन्थिभेद होता है तब सम्यक्त्व प्राप्त होता है। उस समय की स्थिति श्रीर योगबल को सम्यक् दिष्ट कहते हैं।

स्राकार स्रवश्य धारण किये हुए है, पर स्रभी-स्रभी महाराज की जो कृपा दृष्टि इस पर हुई है, इससे यह अवस्य ही वस्तुत्व¹ (राज्य और धन) को प्राप्त कर लेगा, धनाइय बन जायेगा । अ ऐसा सोचकर धर्मबोधकर के हृदय में भी उस दरिद्री पर करुणा उत्पन्न हुई । लोक में यह कहावत सत्य है कि 'जैसा राजा वैसी प्रजा' । अर्थात् राजा का जैसा व्यवहार किसी एक प्राणी पर होता है वैसा ही उस पर प्रजा का भी होता है। ऐसा सोचते हुए धर्मबोधकर शीघ्रता से उसके पास श्राया ग्रौर उसके प्रति म्रादर प्रकट करते हुए कहा, 'म्राम्रो, भाओ, मैं तुम्हें भिक्षा देता हूँ।' उस समय कुछ शरारती बच्चे निष्पुण्यक को छड़ने ग्रौर पीड़ा देने के लिये उसके पीछे पड़े हुए थे, वे सब धर्मबोधकर के शब्द सुनकर भाग गये। [१७१–१८४]

## तद्दया द्वारा भिक्षादान

१४. फिर वह उसको प्रयत्नपूर्वक भिक्षकों के बैठने के योग्य स्थान पर ले गया और उसे योग्य दान देने के लिये श्रपने सेवकों को ग्राज्ञा दी। [१८६]

धर्मबोधकर के तद्दया² नाम की एक ऋति सुन्दर पुत्री थी । ऋपने पिता की भ्राज्ञा को सुनकर वह तुरन्त उठ खड़ी हुई ग्रौर शीघ्र ही महाकल्याणक खीर (पक्वान्न) लेकर निष्पुण्यक को भोजन कराने उसके पास गई। यह महाकल्याणक खीर का भोजन सर्व व्याधियों का नाशक, शरीर की वर्ण (रूप) तेज, शक्ति और पुष्टि को बढ़ाने वाला, सुगन्धित, रसदार और देवताओं को भी ग्रप्राप्य एवं दुर्लभ ग्रत्यन्त मनोहर था । उस दरिद्री के विचार अभी भी बहुत तुच्छ थे। स्रभी भी उसके मन में अनेक शंकाएँ उठ रही थीं। जब उसे भोजन के लिये बुलाया तो वह सोचने लगा—मुभे ग्रागे होकर बुलाकर इतने ग्राग्रहपूर्वक भिक्षा देने के लिये प्रयत्न किया जा रहा है, यह बात किसी भी तरह ठीक नहीं लगती। इससे ग्रवश्य कुछ दाल में काला है। मुफ्ते लगता है कि भिक्षा देने के बहाने कहीं एकान्त में ले-जाकर मेरा यह भिक्षा से भरा हुया पात्र भी मुफ से छीन लेंगे या तोड़ देंगे। तब मैं क्या करूँ? सहसा यहाँ से भाग जाऊँ या यहीं बैठकर भोजन कर लूँ या यह कह कर कि मुभे भिक्षा की कोई ग्रावशयकता नहीं है, यहाँ से चला जाऊँ। ऐसे ग्रनेक संकल्प-विकल्पों से उसका भय बढ़ गया जिससे वह यह भी भूल गया कि, वह कहाँ स्राया है स्रौर कहाँ बैठा है ? स्रपने भिक्षा पात्र पर उसे इतनी गाढ़ मूर्च्छा (श्रधिक मोह) हो गयी कि उसकी रक्षा के लिये वह रौद्रध्यान (दुर्ध्यान) में निमम्न हो गया। इसी दुर्ध्यान में उसकी दोनों आँखें बन्द हो गई। उसके मन पर विचारों का इतना प्रबल प्रभाव पड़ा कि उसकी सभी इन्द्रियों के कार्य थोड़ी देर के लिये बन्द हो गये और वह लकड़ी की भाँति चेतना-रहित और सख्त हो गया तथा

वस्तुत्व-धन, राज्य, सुख । वस्नुत्व अर्थात् सम्यक् बोध प्राप्त कर, अन्त में अनन्त सुख ₹. प्राप्त करना ।

तद्दया-सद्धर्माचार्य की वात्सल्य भीर कश्णामयी दया पात्र ।

उसकी सारी हलचल बन्द हो गई। तह्या वहाँ खड़ी-खड़ी बार-बार उससे भोजन लेने का ग्राग्रह करते-करते थक गई, परन्तु निष्पुण्यक ने उसकी श्रोर किंचित् ध्यान नहीं दिया। वह तो केवल श्रनेक रोगों को पैदा करने वाला श्रपने पास रखे हुए तुच्छ भोजन से बढ़कर श्रच्छा भोजन दुनिया में है ही नहीं, कहीं मिल ही नहीं सकता, ऐसे विचारों में इतना फँस गया कि तद्दया द्वारा लाये गये सर्वरोगहरी, श्रमृत के समान स्वादिष्ट पक्वान्न भोजन का मूल्य भी वह नहीं समक्त सका। [१८७-१६८]

## निरर्थक प्रयत्न

१५. ऐसी असंभावित घटना घटते देख कर पाकशालाध्यक्ष धर्मबोधकर ने अपने मन में सोचा—इस गरीब को प्रत्यक्ष सुन्दर खीर का भोजन देने पर भी नक्ष तो वह उसे ले ही रहा है, न कोई उत्तर ही दे रहा है, इसका क्या कारण है ? उल्टा इसका मुँह सूख गया है, आँखें बंद हो गई हैं और इतना मोहग्रसित हो गया है कि मानो इसका सर्वस्व लुट गया हो। इस प्रकार यह लकड़ी के कील (टुकड़े) की तरह निश्चेष्ट हो गया है। इससे लगता है कि यह पापात्मा ऐसे कल्याणकारी खीर के भोजन योग्य नहीं है। दूसरी तरह सोचें तो इसमें इन बेचारे का कोई दोष नहीं है। यह बेचारा तो शरीर की आन्तरिक और बाह्य व्याधियों से इतना घिर गया है और उनकी पीड़ा से इतना संवेदना-शूख हो गया है कि कुछ भी जानने समक्षने में असमर्थ हो रहा है। यदि ऐसा न हो तो वह अपने तुच्छ भोजन पर इतनी प्रोति क्यों करें ? यदि उनमें थोड़ी भी समक्ष हो तो वह ऐसा अन्त भोजन क्यों नहीं ग्रहण करें ? [१६६-२०४]

#### तीन औषधियाँ:--१. विमलालोक ग्रंजन

१६. तब यह नीरोग कैसे हो? इसका मुक्ते उपाय करना चाहिये। ग्रेरे हाँ, ठीक है, इसको निरोग करने के लिये मेरे पास तीन सुन्दर श्रौषिधयाँ हैं। उसमें से प्रथम मेरे पास विमलालोक नामक सर्वेश्वेष्ठ अंजन (सुरमा) है। वह आँख की सब प्रकार की व्याधियों को दूर करने में समर्थ है। उसे बराबर विधिपूर्वक ग्राँख में लगाने से सूक्ष्म व्यवहित (पर्दे के पीछे या दूर रहे हुये), भूत ग्रौर भविष्य काल के सर्वभावों को देख सके, ऐसी सुन्दर ग्राँखें बना सकता है। [२०४-२०७]

#### २. तत्व-प्रीतिकर जल

१७. दूसरा मेरे पास तत्त्वप्रीतिकर नामक श्रोष्ठ तीर्थजल है, वह सब रोगों को एकदम कम कर सकता है। विशेषतः शरीर में यदि किसी प्रकार का उम्माद हो तो उसका सर्वथा नाश करता है श्रीर पण्डित लोग कहते हैं कि सम्यक् प्रकार से देखने में यह सबसे ग्रधिक सहायता करता है। [२०८-२०६]

क्षि पृष्ठ १२

## ३. महाकल्याणक भोजन

१८. तीसरा वह महाकल्याणक परमान्न नामक खोर है, जिसे तद्या लेकर यहाँ खड़ी है, जो सर्व व्याधियों को समूल नष्ट करने में समर्थ है। इसका बराबर विधि पूर्वक सेवन करने से शरीर का रूप रंग बढ़ता है। वह पुष्टिकारक, धृतिकारक, बलवर्धक, चित्तानन्दकारी, पराक्रम बढ़ाने वाला, युवावस्था को स्थिर रखने वाला, वीर्य में वृद्धि करने वाला, श्रीर प्रजर-ग्रमरत्व प्रदान करने वाला है। इसमें तिनक भी सन्देह नहीं है। यह भोजन ही इतनी श्रोष्ठ औषि है कि इससे श्रोष्ठ श्रौषि विश्व में दूसरी हो ही नहीं सकती। श्रतः में इस बेचारे का इन श्रौषिधयों से उपचार कर इसे व्याधियों से छुड़ाऊँ, इस प्रकार धर्मबोधकर ने श्रवने मन में सोचा। [२१०-२१२]

#### श्रंजन का अद्भुत प्रभाव

१६. फिर उसने सलाई पर अंजन (सुरमा) लगाया और वह निष्पुण्यक सिर घुनता रहा तब भी उसने उसकी आँखों में सुरमा लगा ही दिया। वह सुरमा श्रानन्दायक, बहुत ठंडा और अचिन्त्य गुणवाला था। यतः उस भिखारी की धाँखों में लगाते हो उसकी चेतना वापस ग्रागई। परिणाम स्वरूप थोड़ी ही देर में उसने ग्रपनी आँखों खोली तो उसे ऐसा लगने लगा मानों उसके सब चक्षु रोग मध्द हो गये हों। उसके मन में थोड़ा ग्रानन्द हुआ। उसे ग्राइचर्य हुग्ना कि यह क्या हो गया! इतना लाभ होने पर भी पूर्वकालीन संस्कारों के कारण उसका ग्रपने भिक्षा पात्र को पकड़े रखने का स्वभाव नहीं गया। ग्रब भी भिक्षा पात्र की रक्षा का विचार उसके मन में बार-बार उठता रहता था। यह एकान्त स्थान है, ग्रतः कोई उसका भिक्षा पात्र उठाकर न ले जाय, इस विचार से वह वहाँ से भागने के लिये रास्ता ढूँडने को चारों तरफ नजरें घुमा रहा था। [२१३-२१६]

#### जल का विलक्षण प्रभाव

२०. निष्पुण्यक को सुरमा लगाने से कुछ चेतना प्राप्त हुई देखकर धर्मबोधकर ने मीठे वचनों से उससे कहा—'भद्र! तेरे सब तायों (रोगों) को कम करने वाला यह पानी तो जरा पी, अयह पानी पीने से तेरा शरीर सम्यक् प्रकार से स्वस्थ हो जायेगा।' धर्मबोधकर जब उस भिखारी को इस प्रकार की प्रोरणा दे रहा था तब भी वह द्रमुक (निष्पुण्यक) शंकाकुल होकर अपने मन में सोच रहा था कि यह पानी पीने से क्या होगा? इसका क्या निश्चय? ऐसे विचारों से उस महात्मा ने पानी पीने की इच्छा नहीं की। धर्मबोधकर ने जब उसकी ऐसी दशा देखी तब हृदय में अत्यधिक दयाभाव होने के कारण उसके हित के विचार से उसकी इच्छा के विरुद्ध भी, बलपूर्वक मुँह खोलकर उसने तत्व-प्रीतिकर नामक जल उसके मुँह में डाल दिया। यह पानी अत्यन्त ठंडा, अमृत के समान स्वादिष्ट, चित्ताह्मादकारी और सब संतापों को नष्ट करने वाला था। उसके पीने से वह पूर्णरूपेण स्वस्थ के समान हो गया। उसका उन्माद बहुत कम हो गया, उसके रोग कम हो गये ग्रौर उसके शरीर की दाह पीड़ा (जलन) ठंडी पड़ गई। उसकी सभी इन्द्रियाँ संतुष्ट हुई। इस प्रकार उसकी ग्रन्तरात्मा के स्वस्थ्थ होने से उसकी विचारशक्ति भी किचित् शुद्ध हुई ग्रौर वह सोचने लगा:— [२१६–२२५]

२१. 'श्रोह! इन अत्यन्त कृपालु महापुरुष को मैंने महामोह के वश होकर मूर्खता से पापी और ठग समका था। इन महापुरुष ने मुक्त पर बड़ी कृपा कर, मेरी ग्राँखों पर सुरमे का प्रयोग कर मेरी ग्राँखों को बित्कुल ठीक कर दिया जिससे मेरी दृष्टि-व्याधि दूर हो गई। फिर मुक्ते पानी पिलाकर स्वस्थ बना दिया। वास्तव में इन्होंने मुक्त पर बड़ा उपकार किया है। मैंने इन पर क्या उपकार किया है? फिर भी इन्होंने मेरा इतना उपकार किया है। यह इनकी महानता के ग्रतिरिक्त ग्रीर क्या हो सकता है। [२२६-२२६]

## भूँ ठन पर मूर्च्छा

२२. ऐसे विचारों के रहते हुए भी अपने साथ लाये हुए भूँठन से प्राप्त तुच्छ भोजन पर उसका चित्त मंडरा रहा था। उस भूँठन से उसकी मूच्छी (प्रगाढ़ प्रम) दूर नहीं हो रही थी। उसकी दृष्टि उसी भूँ ठन पर बार-बार पड़ रही थी। उसे इस स्थिति में देखकर ग्रौर उसके मन के ग्राशय को समभ कर धर्मबोधकर ने कहा-'ग्ररे मूर्ख द्रमुक ! तेरा यह कैंसा विचित्र व्यवहार है ! यह कन्या तुभे परमान्न (खीर) का भोजन दे रही है, क्या तू देखता नहीं। इस दुनियाँ में पापी भिखारी तो बहुत होंगे पर में निश्चय पूर्वक कह सकता हूँ कि तेरे जैसा निर्भागी तो शायद हो कोई दूसराहो, क्योंकि तू अपने तुच्छ भोजन पर इतना आसक्त है। मैं ऐसा ग्रमृतमय परमान्न भोजन तुभे दिलवा रहा हूँ फिर भी तू अपनी श्राकुलता को त्यागकर उसे नहीं लेता । तुभी एक दूसरी बात कहूँ, इस राजभवन के बाहर अनेक दुःखी प्राणी रहते हैं, पर उनको न तो इस भवन को देखकर ग्रानन्द हुग्रा ग्रौर न उन पर हमारे महाराज की कृपा दृष्टि ही हुई, जिससे हमारा उनके प्रति आदर-भाव रहता, हम उनसे बात भी नहीं करते। पर तुभे तो इस राजभवन को देखकर प्रसन्नता हुई स्रौर हमारे महाराज की तुभः पर कृपा दृष्टि हुई इसीलिये हम तेरा इतना म्रादर कर रहे हैं। ग्रपने स्वामी को जो प्रिय हो, वहाँ प्रिय कार्य स्वामी-भक्त सेवक को करना चाहिये। इसी न्याय (विचार) से हम तुभ पर विशेष दयालु हैं। 🕸 हमें यह पूर्ण विक्वास था कि हमारे राजा योग्य पात्र (व्यक्ति) पर ही भ्रपनी कृपा दृष्टि डालते हैं, कोई मूढ उनके लक्ष्य में नहीं श्राता। यह विश्वास भी श्राज तुत्रे गलत सिद्ध कर दिया है। तेरे ग्रत्यन्त तुच्छ भोजन पर तेरा मन जिपका हुन्ना है, जिससे तू इतना सुन्दर ग्रमृतमय भोजन भी नहीं लेता। यह भोजन सर्वरोग नाशक, मघुर ग्रीर स्वादिष्ट है, इसे तू किसलिये नहीं ले रहा है ? ग्ररे दुंबुद्धि

द्रमुक ! अपने पास के इस कुभोजन का स्थाग कर श्रीर विशेषरूप से इस सुन्दर स्वादिष्ट भोजन को ग्रहण कर; जिसके प्रताप से इस राजभवन में रहने वाले प्राणी आनन्द कर रहें हैं। इसके माहात्म्य को तू देख।' [२२६-२३६]

२३. धर्मबोधकर के उपर्युं कि वचन सुनकर उसे कुछ विश्वास हुआ और मन में कुछ निश्चय भी हुआ कि यह पुरुष मेरा हित करने वाला है, किर भी वह अपने पास के भोजन का त्याग करने की बात से विह्वल हो गया। अन्त में उसने दीन वचनों से कहा— 'आपने जो बात कही उसे मैं पूर्णतया सच मानता हूँ, पर मुभे आपसे एक प्रार्थना करनी है, वह आप सुनें। हे नाथ! मेरे इस मिट्टी के पात्र (भिक्षा पात्र) में जो भोजन है वह मुभे स्वभाव वश प्राणो से भी अधिक प्यारा है। इसे मैंने बहुत परिश्रम से प्राप्त किया है और भविष्य में इससे मेरा निर्वाह होगा, ऐसा मैं मानता हूँ। फिर श्रापका भोजन कैसा है ? इसे मैं वास्तव में नहीं जानता। अतः मैं अपना भोजन किसी भी अवस्था में छोड़ना नहीं चाहता। महाराज! यदि आपको अपना भोजन भी मुभे देने की इच्छा हो तो मेरा भोजन मेरे पास रहने दें और आप अपना प्रदान करें। [२४०-२४४]

#### विश्वास हेतु दृढ़ प्रयत्न--

२४. उसके ऐसे वचन सुनकर धर्मत्रोधकर मन में सोचने लगा---'अहो ! अचिन्त्य शक्ति वाले महामोह की चेष्टा को देखो। यह बेचारा द्रमक सब रोगों का घर, इस तुच्छ भोजन में इतना आसक्त है कि उसकी तुलना में मेरे उत्तम भोजन को भी तृण के समान हेय समभता है। फिर भी यथाश कि इस बेचारे गरीब को पुनः शिक्षा देनी चाहिये । शायद इससे उसका मोह टूटे या कम हो और इस बेचारे का हित हो सके। 'इस प्रकार सोचकर धर्मबोधकर ने भिखारी से कहा-'अरे भाई! नया तू यह भी नहीं समभता कि तेरे शरीर में जो ये अनेकों रोग हैं, उनका कारण यह तुच्छ भोजन ही है। तेरे पास जो तुच्छ भोजन है, यदि तु उसे अधिक मात्रा में खायेगा तो तेरे सब रोग बढ़ जायेंगे, अतः अच्छी बुद्धि बाले प्राणी को इसका बिल्क्ल त्याग कर देना चाहिये। हे भद्र ! तुभे सभी प्रत्येक वस्तु उत्टी दिखाई देती है, इसलिये तू ऐसा मानता है। पर जब तू मेरे भोजन का तत्त्वतः एक बार स्वाद लेगा तब तेरा ऐसा सोचना स्वतः ही बन्द हो जायेगा और तुक्के रोकने पर भी तू अपने आप इस कुभोजन का त्याग कर देगा। कौन ऐसा मूर्ख होगा जो अमृत का पान करने के बाद जहर पीने की इच्छा करेगा? फिर मैं तुमसे पूछता हूँ कि क्या तूने अभी मेरे सुरमे की शक्ति और पानी की महिमा नहीं देखी ? क्या फिर भी तुभे मेरे वचन पर विश्वास नहीं है ? तू कहता है कि यह भोजन तूने बहुत परिश्रम से प्राप्त किया है, अतः तू इसका त्याग नहीं कर सकता। इसके सम्बन्ध में मैं तुभे अभी विस्तार से बतलाता हूँ; जिसे तू मोह त्यागकर ध्यान से सुन । तुभे इसको प्राप्त करने में (क्लेश) कष्ट हुआ। सेवन से कितना क्लेश हो रहा है और भविष्य में भी इससे अनेक प्रकार के क्लेश पैदा होंगे, इसलिये इसका त्याग करना ही उचित है। तूने कहा कि 'भविष्य में इससे तेरा निर्वाह होगा, इसलिये इसे

क्ष पष्ठ १५

नहीं छोड़ सकता। 'इस विपरोत मित को छोड़कर तू मेरी बात सुन। भविष्य में यह भोजन तेरे अनेक दुःखों को परम्परा का निर्वाह (पोषण) करेगा और तुभै अनेक दुःखों में पटक देगा। दुःख में डूबा हुआ तू क्या इस भोजन की रक्षा कर सकेगा? नहीं। तेरा यह कहना कि मेरा यह स्वादिष्ट भोजन कैसा होगा? इसका तुभे विश्वास नहीं है। इसका समाधान भी मैं करता हूँ तू उसे विश्वास-पूर्वक ध्यान से सुन। तुभे क्षेश न हो और जितनी तेरी इच्छा हो इस प्रकार थोड़-थोड़ा यह परमान्न स्वादिष्ट भोजन तुभे दिया करूँगा। अतः तू मिथ्या भ्रम का त्याग कर और इस परमान्न को ग्रहण कर। यह सुन्दर भोजन तेरी सभी व्याधियों (ददों) को समूल (जड़ से) दूर करेगा, तेरे शरीर और मन को सन्तोष देगा, पुष्ट करेगा, रंग-रूप सुन्दर करेगा और वीर्य में वृद्धि करेगा। इस भोजन का भलो प्रकार सेवन करने से अनन्त आनन्द से परिपूर्ण होकर अक्षय स्थिति को प्राप्त कर; जिस प्रकार हमारे महाराज सुस्थित सुख में रमण करते हैं, उसी प्रकार तू भी हो जायेगा। अतः हे भद्र! अपने दुराग्रह को छोड़। तेरा भोजन जो अनेक रोगों का कारण है उसका त्याग कर और इस परम औषध स्वरूप महाआनंद के कारण स्वरूप स्वादिष्ट भोजन को ग्रहण कर एवं उसका उपभोग कर। '[२४४-२६१]

#### शर्त के साथ भोजन-दान

२४. धर्मबोधकर के इस वक्तव्य को सुनकर निष्पुण्यक ने कहा--- भट्टारक महाराज ! मुक्ते अपने भोजन पर इतना स्नेह हैं कि उसके त्याग की कल्पना मात्र से मैं पागल होकर मर जाऊँगा, ऐसा मुक्ते लग रहा है। अतः हे महाराज !यह मेरा भोजन आप मेरे पास रहने दें और अपना भोजन आप मुक्ते प्रदान करें', उसका ऐसा अत्यन्त आग्रह देखकर धर्मबोधकर ने मन में सोचा-इस बेचारे को समकाने का अभी तो बाधारहित कोई दूसरा उपाय नहीं है, अतः वह अपना कुत्सित भोजन भले ही अपने पास रखे, अपना यह भोजन तो इसे देना ही चाहिये। जब उसे इस स्वादिष्ट भोजन का रस लगेगा तब अपने आप ही वह उस कुभोजन का त्याग कर देगा। इस प्रकार सोचकर धर्मबोधकर ने कहा-- 'भद्र ! तेरा भोजन तेरे पास रहने दे और हमारा यह परमान्न भोजन ग्रहण कर तथा उसका उपभोग कर ।' दरिद्री ने कहा-'ठीक है, मैं ऐसा करूँगा ।' उसका ऐसा उत्तर सुनकर धर्मबोधकर ने अपनी पुत्री तह्या को संकेत किया और उसने द्रमुक को भोजन दिया। दरिद्री ने तुरन्त उस भोजन को ग्रहण किया और वहीं बैठे-बैठे उसे खाया। इस भोजन से उसकी भूख शान्त हुई और उसके शरीर के प्रत्येक अंग-अंग में जो रोग थे वे प्रचुर मात्रा में कम हुये। पहले आँख में सुरमे के प्रयोग से और फिर पानी पीने से उसे जो सुख प्राप्त हुआ था, उससे अनन्त गुणा सुख इस सुन्दर भोजन के करने से प्राप्त हुआ और उसके हृदय में अतीव प्रसन्नता हुई। ऐसा होने पर उस दरिद्री को धर्मबोधकर पर प्रीति एवं भक्ति उत्पन्न हुई और वह हर्षित होकर बोला, 'मैं भाग्यहीन हूंँ, सब

प्राणियों में अधम हूँ और आप पर मैंने किसी प्रकार का उपकार नहीं किया, फिर भी आप मुक्त पर इतनी अनुकम्पा (दया) दिखा रहे हैं, अतः हे प्रभो ! आपके सिवाय दूसरा कोई भी मेरा नाथ नहीं है ।' [२६२-२७०]

#### औषध सेवन का उपदेश

२६. अइसके इस कथन पर धर्मबोधकर ने कहा—'यदि ऐसी वात है तो थोड़ी देर यहाँ बैठकर जो मैं कहता हूँ उसे सुनो और उस पर तद्नुसार आचरण करो।' विश्वास के साथ दरिद्री के वहाँ बैठने पर, उसका हित करने को इच्छा से उसके मन को आनिन्दित करने वाले सुन्दर मृदु शब्दों में धर्मवोधकर बोले-'तूने कहा कि मेरा आपके सिवाय कोई दूसरा नाथ नहीं है, पर तुर्फ ऐसा नहीं बोलना चाहिये, क्योंकि राजाओं में श्रेष्ठतम राजाधिराज सुस्थित तेरे स्वामी हैं, महाराज जगम और स्थावर (चल-अचल) सब प्राणियों और पदार्थों के स्वामी हैं, उसमें भी इस राजभवन में रहने वाले प्राणियों के तो वे विशेष रूप से नाथ हैं। जो भाग्यशाली प्राणी इन महाराज का दासत्व स्वीकार करते हैं, उनके इस भवन निवासी सभी प्राणी अल्पकाल में ही दास वन जाते हैं। जो प्राणी अत्यन्त पापी होते हैं और भविष्य में भी जिनका उत्थान होना सम्भव नहीं, वे बेचारे तो इन महाराज का नाम भी नहीं जानते । जो भावि-भद्र महात्मा इस राजभवन में दिखाई देते हैं, उन्हें पहले तो स्वकर्मविवर द्वारपाल प्रवेश करवाता है, फिर बिना किसी शंका के वे वस्तृतः इन्हें महाराज के रूप में स्वीकार करते हैं। अन्दर प्रवेश करने के बाद कुछ मुर्ध (मोह के वशीभूत) होते हैं, उन्हें जब मैं सब बात समभाता हूँ, तब वे समभते हैं। इस प्रकार हे भद्रे ! तेरे सदभाग्य से जब से इस विशाल राजभवन में तेरा प्रवेश हुआ है, तब से महाराज सुस्थित ही तेरे स्वामी हैं। अब तू मेरे कथनानुसार जहाँ तक तू जीवित रहे तब तक शुद्ध चित्त से इन महाराज को अपना स्वामी स्वीकार कर । जैसे-ज़से तू उनके गुणों का उपभोग करता जायेगा, वैसे-वैसे तेरे शरीर में पैदा हुये अनेक रोग धीरे-धीरे शमित होते जायेंगे। तुभे जो रोग हो रहे हैं, उनके शमन का और समूल नाश करने का उपाय यही है कि तू श्रद्धापूर्वक तीनों औषधियों का बार-बार प्रयोग कर। इसलिए हे सौम्य! सब प्रकार के संशयों को छोड़कर इस राजभवन में सुख से रह। प्रत्येक समय बार-बार अंजन, पानी ऋौर भोजन का उपभोग करता रह। इस प्रकार दून तीनों औषधियों का वर-बार उपयोग करने से तेरे सभी रोग समूल नष्ट होंगे और इन महाराज की विशेष सेवा करते-करते अन्त में एक दिन तू स्वयं नृपोत्तम (महाराज) वन जायेगा। यह तहया तुभे प्रतिदिन ये तीनों औषधियाँ देती रहेगी । अब मुभे अधिक कुछ नहीं कहना है, पर तुभे फिर याद दिलाता हुँ कि तू इन तीनों औषधियों का बार-बार निरन्तर उपयोग करते रहना ।' [२७१-२८४]

## दरिद्री का आग्रह

२७. धर्मबोधकर की उपर्कुक्त मधुर बातें सुनकर निष्पुण्यक का हृदयं आङ्काद से भर गया और उनकी बात को स्वीकार करते हुये भी वह कुछ सोचकर बोला—'स्वामिन्! आपने इतनी बात कही तो भी मैं अभी भी अपने तुच्छ भोजन रूपी पाप को छोड़ नहीं सकता। इसके अतिरिक्त मुक्त से जो भी कर्त्त व्य कराना हो उसे आप कहिये।' [२८६–२८७]

## निष्पुण्यक को उपदेश

रद्र दिर्द्री के ऐसे वचन सुनकर धर्मबोधकर सोचने लगा—अइसे तो मैंने तीनों औषधियों का उपयोग करने की बात कही, तो उसके उत्तर में यह क्या कहने लग गया ? अरे, हाँ, अब समक्ता, अभी तक इसके मन में ऐसा ही विचार चल रहा है कि मैं अभी उसके साथ जो बातचीत कर रहा हूँ, उसका उद्देश किसी भी तरह उस से कुभोजन का त्याग करवाने का हो है। ऐसा विचार वह तुच्छता-वश कर रहा है। सच कहा है:─'क्लिंट (मिलिन) चित्त वाले प्राणी सम्पूर्ण जगत को दुष्ट मानते हैं और शुद्ध विचार वाले प्राणी सम्पूर्ण ससार को पवित्र मानते हैं।' दिरद्री को अपने प्रयत्न का गलत अर्थ लगाते देखकर धर्मबोधकर तिनक मुस्कराये और बोले—भूद्ध के तृतिक भी मत धवरा। मैं तेरे पास से अभी तेरा तुच्छ भोजन नहीं छुड़ाता। तृ विना डरे अपने भोजन का उपयोग कर सकता है। मैंने पहले जो तुभे कुभोजन का त्याग करने को कहा था, वह तो मात्र तेरे हित के लिये कहा था, पर जब तुभे यह बात रुचिकर नहीं है तो में अब इस सम्बन्ध में चुप रहूँगा। पर तुभे क्या करना चाहिये, इस प्रसंग में अभी मैंने जो उपदेश दिया और महाराज का गुणगान किया, उसमें से तुने अपने हृदय में कुछ धारण किया, या नहीं ?' [२६६–२६३]

## निष्पुण्यक की स्वीकारोक्तिः

२६. दरिद्री ने कहा—'हे स्वामिन्! आपने जो कुछ भी कहा उसमें से कोई भी बात मेरे ध्यान में नहीं रही। आपके कर्णप्रिय मधुर भाषण को सुनकर में केवल अपने मन में प्रसन्न हो रहा था। सज्जनों की वाणी का परमार्थ (आशय) समफ में न आये तो भी वह वाणी स्वतः ही अति सुन्दर होने से मनुष्यों के चित्त को प्रसन्न करती है। दूसरे, जब आप बोल रहे थे तब मेरी आँखें आपके सामने थीं, पर मेरा चित्त कहीं ओर भटक रहा था, जिससे आप जो कुछ कह रहे थे वह एक कान में प्रवेश कर दूसरे कान से निकल जाता था। हे स्वामी! उस समय मेरे मन की ऐसी विषम स्थिति का एक कारण था उस, समय मुक्ते जो भय था उसका अब नाश हो गया। अतः उस समय मेरे मन की ऐसी स्थिति क्यों हुई, उसका कारण बताने में अब मुक्ते कोई आपित्त नहीं है। मेरे मन की चचल स्थिति का कारण अस्प सुने—आपने मुक्त

ऋ पृष्ठ १७

पर अत्यन्त करुणा कर जब मुक्ते भोजन देने के लिये बुलाबा तब मेरे मन में ऐसा विचार आया कि यह मनुष्य भोजन देने के बहाने से मुफ्ते किसी स्थान पर ले-जाकर मेरा भोजन छीन लेगा। ऐसे विचारों के वशीभूत होने के कारण मेरा चित्त घबरा गया था। उसके बाद आपने प्रेम पूर्वक मेरी आँख में सुरमा लगाकर जब मुफ्ते जागृत किया और मेरी घबराहट कुछ कम हुई तब ऐसा विचार करने लगा कि में जल्दी यहाँ से भाग जाऊँ। उसके बाद आपने जल पिलाकर जब मेरे शरीर को शान्ति प्रदान की और मेरे साथ बातचीत को तब मफे आप पर कुछ विश्वास हुआ । उस समय मैंने विचार किया कि, जो प्राणी मेरा इतना उपकार करता है और जिसके पास इतनी बड़ी विभूति (ऐश्वर्य) है, वह मेरा अन्न चुराने वाला कैसे हो सकता है? फिर आपने कहा कि अपने इस (कुरिसत) भोजन का त्याग कर और इस (स्वादिष्ट भोजन) को ग्रहण कर, तब फिर मेरा मन डाँवाडोल हो गया और विचार करने लगा कि, यह स्वयं तो मेरा भोजन लेना नहीं चाहता, किन्तु मुक्त से इसका त्याग कर-वाना चाहता है। पर मेरे से तो उसका त्याग हो नहीं सकता, तब में क्या उत्तर दूँ अन्त में मैंने कहा कि, मेरा भोजन मेरे पास रहने दें और आप अपना भोजन मुफे दें। आपने यह स्वीकार किया और मुक्ते भोजन दिलवाया। जब मैंने उसका स्वाद चखा तब मुक्ते मालूम हुआ कि आप मुक्त पर अत्यन्त स्नोहशील हैं। फिर मक्ते विचार आया कि यदि मैं आपके कहने से अपने भोजन का त्याग कर दूँगा तो अ उस भोजन के प्रति मूर्च्छा (आसक्ति) के वशीभूत आकुल-व्याकुल होकर (पागल होकर) मर जाऊँगा । मेरे हित को ध्यान में रखकर ये जा कुछ कह रहे हैं, तत्त्वतः वह सची बात है किन्तु में इसका त्याग नहीं कर सकता। अरे ! यह तो मेरे ऊपर धर्म-संकट आ पड़ा। उस समय ऐसे संकल्प-विकल्प मेरे मन में चल रहे थे जिससे आप जो कह रहे थे, वह चिकने घड़े पर गिरे पानी को तरह बह गया। आपने जब मेरी बात मान कर कहा कि, अब मैं तुफे इस कुभोजन की त्याग करने के लिये नही कहुँगा तब मैं कुछ स्वस्थ हुआ । आपके कहने का आशय मैं समक्ष सका । मेरा चित्त ऐसा अस्थिर है और मैं बहुत पापी हुँ। अतः हे नाथ ! मुझे अब क्या करना चाहिये, वह आप मुभे फिर से कहें जिससे कि मैं उसे अपने चित्त में घारण कर सकूँ। [२६४–३१०]

#### औषध सेवन के योग्य अधिकारी के लक्ष्मा

३०. निष्पुण्यक से सब वृत्तान्त सुनकर दया के सागर धर्मबोधकर ने जो बात पहले समभाई थी वही फिर से विस्तार पूर्वक कही। उसके बाद यह समभ कर कि वह विमलालोक अंजन, तत्त्व प्रीतिकर जल, महाकल्याणक भोजन, सुस्थित महाराज और उनके विशिष्ट गुणों से अनिभज्ञ है, वे बोले—'भाई! मुक्ते महाराज ने पहले ही आज्ञा दे रखी है कि उनकी ये तीनों औषधियाँ मैं योग्य पुरुष को ही प्रदान करूँ। यदि ये तीनों औषधियाँ किसी अयोग्य व्यक्ति को बीगई तो वे उपकार

<sup>🕸</sup> पुष्ठ १६

के बदले उल्टी अनर्थकारी हो जायेगी। महाराजा की उपर्युक्त आज्ञा सुनकर मैंने पूछा कि 'कोई व्यक्ति योग्य है या नहीं, इसे किस प्रकार पहचाना जाये? इसके उत्तर में महाराजाधिराज ने इन औषधियों के योग्य प्राणी के लक्षण इस प्रकार बताये।

जो प्राणी इन औषधियों को लेने योग्य अभी तक नहीं बने हैं, उन्हें स्वकर्म-विवर द्वारपाल इस राजभवन में प्रवेश ही नही करने देता । मैंने स्वकर्मविवर दवारपाल को आज्ञा दे रखी है कि जो प्राणी इन तीनों औषधियों को ग्रहण करने की योग्यता रखता हो उसी को राजभवन में प्रवेश करने दें और जो अयोग्य हों उनको भीतर नहीं आने दे। फिर भी कोई व्यक्ति इस राजभवन में प्रवेश कर गया हो पर जिसे इस भवन को देखकर आनन्द प्राप्त नहीं होता, और जिस पर मेरी क्रुपा दृष्टि नहीं पड़ती, ऐसे व्यक्ति को किसी दूसरे द्वारपाल ने मूल से प्रवेश करा दिया है, ऐसा तुभ्रे उसके छक्षणों से समभ छेना चाहिये और ऐसे व्यवित का प्रयत्न पूर्वक त्याग करना चाहिये । अर्थात् उनको पुनः बाहर निकाल देना चाहिये । जो मेरे भवन को देखकर हर्षित होते हैं, आत्मा विकसित (प्रमुदित) होती है ंसे भावी-भद्र ( भविष्य में अच्छे होने वाले ) रोगियों पर मेरी विशेष कृपा दृष्टि होती है। स्वकर्मविवर ने जिस प्राणी को भवन में प्रवेश कराया हो और जिस पर मेरी कृपा दृष्टि पड़ी हो, वह इन तीनों औषधियों के योग्य है, ऐसा समभना चाहिये। ये तीनों औषधियाँ उस प्राणी की कसौटी (परीक्षक) हैं। इनके प्रयोग से उस प्राणी पर इन औषधियों का कैसा गुण (प्रभाव) होता है, यह जानकर ही निश्चय करे कि यह प्राणी भवन में रखने योग्य है या नहीं ? अ जिनके मन में इन औषधियों के प्रति प्रेम उत्पन्न हो और इनका प्रयोग जिनको बिना किसी प्रयास के गुणकारी हो, उन्हें सुसाध्य रोगी समभना चाहिये। जो प्रारम्भ में औषधि का सेवन न करे, पर बल या प्रयास पर्वक समभाने से जो कालक्षेप के साथ धीरे-धीरे औषधियों का सेवन करें, उन्हें कष्ट साध्य रोगी समभना चाहिये और जिनकी औषधि पर थोड़ा भी विश्वास न हो. जो औष्क्रियाँ देने का प्रबन्ध करने पर भी न लें तथा औषधियाँ देने वाले के प्रति द्वेष करें, उन्हें असाध्य रोगी और नराधम समभना चाहिये। [३११-३२५]

इस प्रकार हमारे महाराजा ने सम्प्रदाय (पहले) से ही हमें कह रखा है, उसके अनुसार तू कुच्छ (कष्ट) साध्य रोगी है। ऐसा तेरे लक्षणों से भी स्पष्ट है। तुभे दूसरी एक और बात कहता हूँ, सुन। मेरी यह उपचार करने की पद्धति अनन्त शक्ति से भरपूर और सब व्याधियों का नाश करने वाली है, फिर भी जो प्राणी हमारे महाराज को जीवन पर्यन्त भाव पूर्वक राजा स्वीकार करते हैं और इस सम्बन्ध में अपने मन में किसी प्रकार की शका नहीं रखते, उन्हें ही ये औषधियाँ लाभकारी होती हैं। अतः तू शुद्ध मानस से हमारे महाराज को अपना स्वामी स्वीकार कर; क्योंकि महापुष्ट्ष भाव और भिवत से ही अपने बनाये जा सकते हैं। भूतकाल में भी भनन्त प्राणियों ने महाराज को भिवत पूर्वक अपना स्वामी स्वीकार कर, आनन्दित

ऋ पष्ठ १६

और रोग रहित होकर अपना कार्य सिद्ध किया है। तेरे रोग बहुत कठिन हैं, तेरा मन अभी भी अपथ्यकारी कुभोजन पर चिपक रहा है, इससे मुफे छगता है कि तेरे िलये असाधारण प्रयत्न किये बिना तेरी व्याधियों का नाश नहीं हो सकेगा। अतः है वत्स सावधान होकर यत्न पूर्वक अपना चित्त स्थिर कर, इस विशाल राजभवन में प्रसन्नता पूर्वक रह। मेरी यह पुत्री तुफे बार-बार तीनों औषधियाँ देती रहेगी। तू उनका सेवन कर और अपनी आत्मा को आरोग्य (स्थस्थ) कर।

धर्मबोधकर ने जो बात विस्तार पूर्वक कही वह द्रमुक ने स्वीकार की और धर्म-बोधकर ने अपनी पुत्री तद्दया को उसकी परिचारिका बना दिया। द्रमुक ने अपना भिक्षापात्र सदा के लिये एक जगह पर रख दिया और उसकी रक्षा करते हुए उसका कुछ समय इस स्थिति में व्यतीत हुआ।

## औषध सेवन के लाभ और अपथ्य भोजन से हानि

३१. तद्दया रात-दिन उसे तीनों औषधियाँ देती रही पर द्रमुक को अभी भी अपने कुभोजन पर अत्यधिक आसक्ति रहने से उसे औषधियों पर पूर्ण विश्वास नहीं हो पाया। मोहवश वह अपने पास का कुभोजन अधिक खा लेता और तद्दया द्वारा दिया हुआ भोजन बहुत ही कम खाता। तद्दया जब उसे कहती तब वह कभी-कभी थोड़ा सुरमा आँख में डालता और बार-बार प्रेरित करने पर थोड़ा-सा तीर्थ जल पीता । तद्दया विश्वास पूर्वक उसे महाकल्याणक भोजन प्रचुर मात्रा में देती, **%पर वह थोड़ा खाकर बाकी अपने भिक्षापात्र में** डाल देता । उसके तुच्छ भोजन के साथ इस सुन्दर भोजन की मिलावट हो जाने से वह उच्छिष्ट भोजन निरन्तर **बढ़**ता रहता और रात-दिन खाने पर भी वह समाप्त नहीं होता । अपने भोजन में इस प्रकार वृद्धि होते देखकर वह अत्यधिक प्रसन्न होता, पर किसके प्रताप से और किस कारण से उसके भोजन में वृद्धि हो रही है, इस बात पर वह कभी विचार **नहीं करता । केवल अपने भोजन में आस**क्त<sup>े</sup>वह निष्पृण्यक तीनों औषधियों के प्रति निरन्तर कम रुचि वाला होने लगा और स्वयं सब कुछ जानते हुए भी अज्ञानी बन-कर सांसारिक मोह में अपना समय व्यतीत करने लगा। अपना अपध्यकारी तृच्छ भोजन रात-दिन खाने से उसका शरीर तो अवश्य हृष्ट-पुष्ट हुआ पर तीनों औपिधयों का अरुचि से कभी-कभी थोड़ा-थोड़ा सेवन करने से, उसकी व्याधियों का समूल **नाश नहीं हुआ। महाकल्याणक भोजन वह ब**हुत थोड़ा छे रहा था और सुरमे तथा जल का प्रयोग भी यदा-कदा करता था, फिर भी उसे प्रचुर लाभ तो हुआ, और उसकी व्याधियाँ भी कम हुई, पर वस्तुस्वरूप का पूर्ण भान न होने से और अपध्य भोजन का अधिक सेवन करने से, उसके शरीर पर कुभोजन के विकार स्पष्टनः दिखाई देते थे । अपथ्य भोजन के विशेष उपभोग से कई बार उसे उदरशूल होता, क बार शरीर में दाह ज्वर होता, कभी मूर्च्छा (घबराहट) आ जाती, कभी ज्वर आ जाता, कभा सर्दी-जुकाम हो जाता, कई बार जड़ (संज्ञाहीन) हो जाता, कई बार,

श्रेष्ठ पृष्ठ २०

छाती और पसिलयों में दर्द होता, कई बार उन्मादित-सा (पागल) हो जाता और कई बार पथ्य भोजन पर अरुचि हो जाती । इस प्रकार ये सब रोग उसके शरीर में विकार उत्पन्न कर उसे कई बार त्रास देते थे । [३३६-३४७] तद्दया द्वारा उद्बोधन

३२. इस प्रकार व्याधियों एवं पीडाओं से घिरे हुए और रोते हुए निष्पुण्यक को एक बार कृपामयी तद्दया ने देखकर विचार किया और कहा—'भाई! पिताजी ने पहले से ही तुमें कहा है कि तरे शरीर में ये जो व्याधियाँ हैं वे कुभोजन पर तेरी प्रीति के कारण ही हैं। हम तुम्हारी सब वास्तविकता को देख समफ रहे हैं, पर तुम्हें आकुलता न हो इसलिये हम तुम्हें कुत्सित भोजन को खाने से नहीं रोकते। इस तीनों औषधियों के, जो महान् शान्ति प्रदाता हैं, सेवन में तेरी शिथिलता है और सब प्रकार के सन्ताप को पैदा करने वाले इस कुभोजन पर तेरी हिन हैं। इस समय तू पीड़ा से छटपटाता हुआ हदन कर रहा है पर तुभे शान्ति प्रदान कर सके, ऐसा कोई कारण वर्तमान में तो विद्यमान नहीं है जिसे अपथ्य पर अत्यन्त आसक्ति होती है, उसे औषधि नहीं लग सकती। में तेरी परिचारिका हूँ इस कारण मुफ पर भी अपवाद (उपालम्भ) आता है। मैं तुभे इतना समभाती हूँ, फिर भी तुभे स्वस्थ करने की अभा तो मेरे में शक्ति नहीं है। [३४८-३५३]

तद्दया की उपर्यु क्त बात सुनकर निष्पुण्यक ने कहा, 'यदि ऐसा ही है तो अब से आप मुक्ते तुच्छ भोजन का उपयोग करने से बार-बार रोकें। क्यों कि यह भोजन करने की मुक्ते इतनी अधिक इच्छा रहती है कि स्वयं त्याग करने का उत्साह मुक्त में आ सके, ऐसा, मुक्ते नहीं लगता। आपके प्रभाव से इस कुभोजन का थोड़ा-थोड़ा त्याग करते हुए इसका पर्ण त्याग करने की शक्ति मुक्त में पैदा होगी।' यह सुनकर तद्दया ने तुरन्त कहा—'साधु! साधु!! तेरे जैसे व्यक्ति को इस प्रकार करना ही चाहिये।' इस बातचीत के बाद वह उसे कुभोजन का सेवन करने पर करना ही चाहिये।' इस प्रकार बार-बार टोकने से वह कुभोजन थोड़ा-थोड़ा त्याग बार-बार टोकती रही। इस प्रकार बार-बार टोकने से वह कुभोजन थोड़ा-थोड़ा त्याग भी करने छगा, कि जिससे उसकी व्याधियाँ कम होने लगी। जो विशेष पीड़ा होती भी करने छगा, कि जिससे उसकी व्याधियाँ का शरीर पर प्रभाव होने लगा। जब तद्दया पास में होती तो निष्पुण्यक अधिक मात्रा में सुभोजन और अल्पमात्रा में कुभोजन करता। इससे उसकी व्याधियाँ कम होने लगीं, परन्तु जब वह थोड़ी दूर चली जाती तब अपथ्य भोजन पर अब भी उसकी असिक्त अधिक होने के कारण उसका जाती तब अपथ्य भोजन पर अब भी उसकी असिक्त अधिक होने के कारण उसका सेवन करने लग जाता और औपधियों का सेवन थोड़ा भी नहीं करता, जिससे फिर से अजीर्ण आदि विकार उत्पन्त हो जाते। [३४४-३४६]

धर्मबोधकर ने अपनी पुत्री तद्दया को सम्पूर्ण लोक (पूरे भवन) की देख-रेख के लिये पहले से ही नियुक्त कर रखा था, अतः उसे तो अनन्त प्राणिगणों की सार-सम्भाल के काम में व्यस्त रहना पड़ता था, जिससे वह निष्पुण्यक के पास तो की-कभी ही आ पाती थी। बाकी पूरे समय तो वह अकेला ही रहता था। ऐसे

क्कपुष्ठ २१

समय में अपथ्य भोजन करने से उसे कोई टोकता नहीं था, जिससे उसके व्याधि-विकार फिर से प्रकट होने लगे थे और वह फिर जैसा का तैसा हो जाता था। 'वही खड्डा और वहीं मेंढा वाला उक्ति उस पर चरितार्थ हो रही थी। [३६०–३६२]

## सद्बुद्धि की नियुक्ति

३३. एक समय धर्मबोधकर उसे इस प्रकार व्याधियों से पीड़ित होते हुए देखा और उससे अब भी इस प्रकार पीड़ित रहने का कारण पूछा। इसके उत्तर में निष्णुण्यक ने अपनी सारी वास्तविकता बताते हुए कहा—महाशय! आपकी पुत्री तह्या मेरे पास सर्वदा नहीं रह सकती, फलतः उसकी अनुपस्थिति में मेरी व्याधियाँ अधिक बढ़ जाती हैं। अतः प्रभो! आप मेरे लिये कुछ ऐसी व्यवस्था की जिये कि फिर मुभे स्वप्न में भी पीड़ा न हो। [३६३-३६४]

धर्मबोधकर ने कहा—'भाई! तेरे शरीर में बार-बार पीड़ा होने का कारण तेरा अपथ्य सेवन है। तह्या को तो बहुत से काम सौंपे हुए हैं, इसलिये वह तो पूरे समय एक या दूसरे काम में व्यस्त रहती है, अतः तुम्मे अपथ्य सेवन से बार-बार रोक सके, ऐसी कोई स्त्री हो तो तेरी परिचारिका नियुक्त कहाँ। तू अभी तक यह नहीं जान पाया है कि तेरा आत्महित किस में है? तू पथ्य भोजन से दूर भागता रहता है और अपने अपथ्य भोजन को करने में सर्वदा प्रयत्नशील रहता है, फिर मैं तेरे बारे में क्या कहाँ? धर्मबोधकर के ऐसे वचन सुनकर निष्पुण्यक ने कहा—'प्रभो आप ऐसा न कहें। अब से मैं आपकी आज्ञा का कभी उल्लंधन नहीं कहाँगा, आपकी अज्ञा का बराबर पालन कहाँगा।' [३६६—३६६]

निष्पुण्यक का कैसे भला हो, इस विचार में परार्थ-हित में उद्यत मानस वाले धर्मबोधकर थोड़ी देर सोचते रहे। फिर उसकी बात सुनकर उन्होंने कहा—एक सद्बुद्धि नामक लड़की मेरी आज्ञाकारिणा है। उसे दूसरा अधिक काम नहीं है। मेरा विचार उसे तेरी परिचारिका बनाने का है। वह लड़की तेरे पास निरन्तर रहेगी और तेरे लिए पथ्य क्या है और अपथ्य क्या है, इसका सुभाव तुभे देती रहेगी। ऐसी अच्छी दासी मैं तेरी सेवा में नियुक्त कर रहा हूँ, इसलिये अब तुभे भी धबराने की आवश्यकता नहीं है। वह अच्छी जानकार है, इसलिये विपथगामी और शिष्टाचार रहित प्राणी पर वह किचित् भी उपकार नहीं करती। अतः यदि तुभे सुख प्राप्त करने की इच्छा हो और दुःख से भय लगता हो तो वह जैसा कहे वैसा प्रतिदिन करना। अ तुभे विशेष रूप से आदेश देता हूँ और शिक्षा प्रदान करता हूँ कि तू उसके कथनानुसार ही करना। उसे जो प्रिय नहीं, वह मुभे भी प्रिय नहीं यह तुभे समभ लेना चाहिये। तहया अनेक कार्यों में व्यस्त है, फिर भी वह कभी-कभी तेरे पास आती रहेगी और तुभे जागृत करती रहेगा। तेरे परमार्थ और हित-कामना से मैं फिर कह रहा हूँ कि यदि तुभे सुख पाने की इच्छा है तो सद्बुद्धि को

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २२

प्रसन्न रखने के लिये निरन्तर प्रयत्न करते रहना। जो प्राणी सद्बुद्धि की सम्यक् प्रकार से आराधना (सेवा) कर उसे प्रसन्न रखने का प्रयत्न नहीं करते उन पर हमारे महाराज, में स्वयं और इस भवन में रहने वाला कोई भी व्यक्ति प्रसन्न नहीं रहता। जिस पर सद्बुद्धि की अकृपा हो, वह प्राणी सर्वदा दुःख भोगने के लायक गिना जाता है। उसकी प्रसन्नता के अतिरिक्त इस लोक में सुख देने वाला कोई दूसरा हेतु नहीं है। मेरे जैसे जो स्वाधीन हैं वे तो तेरे जैसों से दूर रहने वाले होते हैं अर्थात् वे तो तेरे पास कभी-कभी ही आ सकते हैं पर सद्बुद्धि तो सर्वदा तेरे पास ही रहेगी, अतः अपने सुख के लिये तुभे उसकी आराधना कर उसे सर्वदा प्रसन्न रखना चाहिये।' जब निष्पुण्यक ने इस सम्बन्ध में हाँ भरी तब धर्मबोधकर ने सद्बुद्धि को उसकी परिचारिका नियुक्त किया और तब से वह निष्पुण्यक की ओर से निश्चिन्त हुआ।

## सद्बुद्धि का फल

थोड़े दिन सद्बुद्धि निष्पुण्यक के पास रही, इससे उसमें क्या परिवर्तन आया, वह सुनें-अभी तक द्रमुक आसक्तिवश तुच्छ भोजन अधिक करता था, पर अब वह तुच्छ भोजन बहुत कम करता और उसके विषय में उसे चिन्ता भी नहीं रहती। बहुत समय से उसकी अपध्य भोजन की आदत पड़ी हुई थी जिससे वह अभी भी कभी-कभी थोड़ा सा अपथ्य मोजन कर लेता था, पर तृष्ति मात्र के लिये ही, और वह भी बहुत गृद्धि (आसक्ति) से नहीं । इससे उसके मन की शान्ति और स्वास्थ्य का नाश नहीं हो पाता। बह अभी तक बहुत आग्रह करने से औषधियों का सेवन करता था, पर अब स्वयं प्रसन्नता पूर्वक तानों ग्रौषिधयों का सेवन करता और औषिध सेवन की रुचि भी उसमें जागृत हो गई। अपथ्य भोजन के प्रति प्रीति घटने और औषध सेवन के प्रति प्रीति बढ़ने से उसे जो लाभ हुआ उसे भी बताता हूँ—पहले उसके शरीर में रही हुई व्याधियों से उसे जो पीड़ा होती थी वह अब क्षीण होने लगी और रोग भी कम होने लगे। कभी-कभी थोड़ी पीड़ा उठ खड़ी भी होती तो वह थोड़ी देर में शान्त हो जाती और अन्त में मिट जाती। वास्तविक सुख का रस कैसा होता है, इसका रस अब उस दरिद्री को मिलने लगा। उसका भयंकर रूप दूर होता गया और स्वास्थ्य लाभ से शरीर में शान्ति व्याप्त होती गई जिससे उसके मुख पर सन्तोष दिखाई देने लगा। [३८२–३८८]

## सद्बुद्धि के साथ वार्ता

३४. एकान्त में रहते हुये, अपने मन में अत्यन्त प्रसन्न होते हुये उसने एक दिन निराकुलता से सद्बुद्धि से कहा—'भद्रे! मेरे शरीर में यह कैसी नवीनता आ गई है। आश्चर्य है! तू देख तो सही! अभी तक जो शरीर सब दु:खों से आकीर्ष था वहीं शरीर ग्रब सुख से परिपूर्ण दिखाई दे रहा है।' सद्बुद्धि ने उत्तर दिया—'भद्र! भली प्रकार पथ्य सेवन से और शरीर को हानि पहुँचाने वाली समस्त दोष-मूलक वस्तुओं के प्रति अलोलुप (अनासक्त) रहने से ही यह सब लाभ हुआ है। पूर्वकालीन अभ्यास

के कारण तू कभी-कभी अपथ्य सेवन कर भी लेता है, पर उस समय तेरे पास मेरे रहने से तुभे बहुत लज्जानुभूति होती है। अ कुभोजन का सेवन करने में जब लज्जा लगे तब उसका प्रभाव बहुत थोड़ा होता है। फिर उस पर आसक्ति नहीं होने से बार-बार उसे खाने की इच्छा भी नहीं होती। इस प्रकार की चित्त-वृत्ति होने के बाद यदि कभी कुभोजन थोड़ा सा खा भी लिया तो वह शरीर की व्याधियों को नहीं बढ़ा पाता। तेरे मन में जो आनन्द और सुख का अनुभव हो रहा है, इसका यही कारण है। [३-६-३६४]

## सम्पूर्ण त्याग के प्रति सचेष्ट

३४. निष्पुण्यक ने कहा—यदि ऐसी बात है तो मैं उस कुत्सित भोजन का सर्वथा त्याग ही कर देता हूँ, जिससे मुफे उच्च कोटि का सुख भली प्रकार मिल सके। [३६४]

सद्बुद्धि ने कहा—बात तो बिल्कुल ठीक है, पर उसका त्याग सम्यक् प्रकार से समफ कर करना, जिससे छोड़ने के बाद पूर्व आसक्तिवश तुफ्ते उसके लिये पहले जैसी आकुलता-व्याकुलता न हो। एक बार उसका त्याग करने के बाद फिर से उस पर स्नेह होने लगे, उससे तो उसका त्याग नहीं करना ही अच्छा है; क्योंकि तुच्छ भोजन पर स्नेह रखने से व्याधियाँ बढ़ जाती हैं। कुभोजन बहुत थोड़ा खाने से और तीनों औषधियों का सेवन अधिक करने से तेरी व्याधियाँ कम हुई हैं और तेरे शरीर में शान्ति आई है, यह भी बहुत दुर्लभ है। एक बार सर्वथा त्याग करने के बाद ऐसे तुच्छ भोजन की इच्छा करने वाले की व्याधियाँ महामोह के प्रताप से क्षीण नहीं हो सकतीं। इस सम्बन्ध में सम्यक् प्रकार से विचार करने के पञ्चात् यदि मन में यह पूर्ण प्रतीति हो कि इनका वास्तव में त्याग करना चाहिये तभी उत्तम पुरुषों को सर्वथा त्याग करना चाहिये। सद्बुद्धि का उत्तर सुनकर उसके मन में जरा घबराहट हुई; इससे वह अच्छी तरह से निश्चय नहीं कर सका कि उसको क्या करना चाहिये। [३६६-४०१]

#### द्रमुक का शुभ संकल्प

३६. एक दिन उसने महाकल्याणक भोजन भरपेट खाने के बाद लीला-भाव से (हँसते हुए) थोड़ा सा कुभोजन भी खा लिया। उस समय अच्छा भोजन खाने से वह तृष्त हो गया था और सद्बुद्धि के पास होने से कुभोजन के गुण उसके चित्त पर अधिक असर करने लगे थे, जिससे वह विचार करने लगा—अहो! मेरा यह तुच्छ भोजन अत्यन्त हेय, लज्जाजनक, मैल से भरा, पृणोत्पादक, कुरस वाला, निन्दनीय और सर्व दोषों का भाजन (स्थान) है। ऐसा जानते हुए भी मैं अभी तक उस कुभोजन पर अपने मोह का नाश नहीं कर सका। मुक्ते लगता है, इसका संपूर्ण त्याग किये बिना मुक्ते कभी भी पूर्ण सुख प्राप्त नहीं हो सकेगा। मैं इसका त्याग कर दूँ और मेरी पूर्व-लोल्पता के कारण बाद में उसे मैं फिर से याद करने लगूँ तब भी वह दु:खों का घर हो सकता है, ऐसा सद्बुद्धि ने कहा है। यदि मैं इसका सर्वथा

अ% पृष्ठ २३

त्याग नहीं करता हूँ तो सर्वदा दुःख के समुद्र में ही पड़ा रहूँगा। फिर मुक्त क्या करना चाहिये? मैं बिल्कुल सत्त्वहीन (शक्तिहीन) निर्भागी हूँ अथवा मोहग्रस्त होने के कारण ऐसे संकल्प-विकल्प मुक्ते होते रहते हैं। मैं तो इस कुभोजन का सर्वथा त्याग कर देता हूँ: फिर जो होगा, सो देखा जायेगा। अथवा वास्तव में होगा भी क्या? त्याग करने के बाद कुभोजन का नाम भी मुक्ते याद नहीं रहेगा। राज्य प्राप्त होने के बाद अपने पूर्व-समय का चाण्डालपन कौन याद करेगा? इस प्रकार निश्चय कर उसने सद्बुद्धि से कहा—%'हे भद्रे! मेरा यह भिक्षापात्र लो और इसमें रखा सब कुत्सित भोजन फेंक कर इसे घोकर स्वच्छ कर दो। सद्बुद्धि ने कहा—'इस विषय में तुभे धर्मबोधकर का परामर्श लेना चाहिये; क्योंकि अच्छी तरह विचार कर किये हुये काम में पीछे से परिवर्तन नहीं करना पड़ता।' [४०२—४११]

## निष्पुण्यक-सपुण्यकः दृढ् निश्चय और त्याग का आनन्द

फिर वह निष्पुण्यक अपने साथ सद्बुद्धि को लेकर धर्मबोधकर के पास गया और उन्हें अपनी पूरी मनः स्थिति से अवगत कराया । धर्मबोधकर ने कहा-'हे भद्र ! तुमने बहुत अच्छा विचार किशा है। मुक्ते तो इतना ही कहना है कि जो कुछ करना हो, अच्छी तरह से दृढ़ निश्चय करके ही करना चाहिये जिससे भविष्य में कभी लोगों में हँसी का पात्र न बनना पड़े।' दरिद्री ने उत्तर दिया—'नाथ! वार-बार वहीं बात मुक्ते क्यों कहते हैं ? इस विषय में अब मेरा इतना दृढ़ निक्चय हो गया है कि कुभोजन की ओर मेरा तिनक भी मन नहीं जाता।' उसका ेसा उत्तर सुनकर विचक्षण धर्मबोधकर ने अन्य विचारशील लोगों के साथ विचार कर निष्पृण्यक से उसके भिक्षापात्र का त्याग करवा दिया, उसे शुद्ध जल से अच्छी तरह स्वच्छ कराया और उसमें महाकल्याणक भोजन भरवाया । इससे निष्पृण्यक अत्यधिक प्रमुदित हुआ जिससे उस दिन से ही पथ्य भोजन के प्रति उसकी रुचि बढ़ती गई। यह देखकर धर्मबोधकर भी प्रसन्न हुए, तह्या भी हर्ष से थिरक उठी, सद्बुद्धि के आनन्द की सीमा नहीं रही और संपूर्ण राजमन्दिर के लोग हर्ष-विभोर हो गये। उस समय लोग कहने लगे—'यह निष्पुण्यक, जिस पर महाराज सुस्थित की कृपा दृष्टि हुई, जो धर्मबोधकर को प्रिय है, जिसका तहया ने लालन-पालन किया, जो प्रतिदिन सद्बुद्धि से अधिष्ठित है, जिसने थोड़ा-थोड़ा अपथ्य भोजन का प्रतिदिन त्याग किया, तीनों औषधियों के सेवन से जो अनेक व्याधियों से रहित जैसा हो गया है, अतः अव वह निष्पुण्यक न रहकर महात्मा सपुण्यक हो गया है।' उसके बाद लोग उसे सपुण्यक के नाम से पहचानने लगे। पुण्यहीन प्राणियों को इतनी अनुकूलता कहाँ से मिल सकती है ? जो जन्म से दरिद्री और निर्भागी होता है, वह चक्रवर्नी पद के योग्य हो ही नहीं सकता। [४१२-४२१]

क्ष पृष्ठ २४

# राजमन्दिर में सपुण्यक की स्थिति

३७. उसके बाद सपुण्यक सद्बुद्धि और तद्या के साथ राजमन्दिर में रहने लगा। उसी दिन से उसमें जो परिवर्तन आया और वहाँ उसकी जो स्थित बनी, उसका वर्णन करता हूँ। अब वह शरीर को हानि पहुँचाने वाला अपथ्य भोजन नहीं करता जिससे उसके शरीर में कोई बड़ी पीड़ा तो होती ही नहीं। कभी पूर्व दोष से छोटी-मोटी सहज पीड़ा हो भी जाती तो वह भी थोड़ी देर में ठाक हो जाती। स्रब उसे किसी प्रकार की आकांक्षा (इच्छा) न होने से वह स्रोक-व्यापार का विचार नहीं करता और अत्यन्त आनन्द से सर्वदा विमलालोक अञ्जन अपनी आँखों में लगाता, बिना थकान के प्रसन्नवित्त होकर तत्त्वप्रीतिकर जल प्रतिदिन पीता और महाकल्याणक भोजन निरन्तर पेट भर करता। अञ्जन, जल और भोजन के प्रयोग से प्रतिक्षण जैसे उसके बल, धैर्य और स्वास्थ्य में वृद्धि होने लगी वैसे ही रूप, शक्ति, प्रसन्नता, बुद्धि और इन्द्रियों की पटुता में भी वृद्धि होने लगी। उसके शरीर में बहुत से रोग होने से वह अभी तक पूर्ण स्वस्थ्य तो नहीं हुआ था, फिर भी उसके शरीर में बहुत भारी परिवर्तन हुआ दिखाई दे रहा था। अभी तक जो वह भूत-प्रेत जैसा अत्यन्त भयंकर और कुरूप लगता था और किसी को उसके सामने देखना भी अच्छा नहीं लगता था,% किन्तु अब वह सुन्दर मनुष्य का आकार धारण करने लगा था। पहले दरिद्रपन में तुच्छता, अधैर्य, लोलुँपता, शोक, मोह, भ्रम श्रादि क्षुद्र भावों की अधिकता थी, वे तीनों औषधियों के सेवन से प्रायः नष्ट हो चुके थे और वे उसे तनिक भी पाड़ित नहीं करते थे, जिससे वह निरन्तर आनन्दित मन वाला बन गया था। [४२२-४३०]

# औषधदान निर्णय : कथा की उत्पत्ति का प्रसंग

३६. एक दिन अत्यन्त प्रसन्न चित्त होकर उसने सद्बुद्धि से पूछा—'भद्रे ! ये तीनों सुन्दर औषधिया मुक्ते किस कर्म के योग से मिली होंगी ?' सद्बुद्धि ने कहा—भाई ! पहले जो दिया जाता है, वही वापस मिलता है, ऐसी लोक में कहावत है । इससे ऐसा लगता है कि पहले कभी तूने अन्य किसी को ये वस्तुएँ दी होंगी।' सद्बुद्धि का उत्तर सुनकर सपुण्यक सोचने लगा—यदि किसी को देने से ही वापस मिलती हो तो मैं अनेक प्रकार से सकल कल्याणकारी इन तीनों औषधियों का किसी योग्य पात्रों को प्रचुर दान दूँ, जिससे भविष्य में अगले जन्मों में वे मुक्ते अक्षय रूप में मिलती रहें। [431—434]

३६. उसके मान के इस विचार को सुस्थित महाराज ने सातवीं मंजिल में बैठे ही जान लिया। धर्मबोधकर को अतिशय प्रिय लगा, तद्या ने उसे बधाई दी, सब लोगों ने उसकी प्रशंसा की और सद्बुद्धि का तो वह ग्रत्यन्त प्रिय हो गया। इस

क्ष पृष्ठ २५

स्थित को जानकर उसे स्वयं को लगने लगा कि, मैं पुण्यवान हूं अतः लोगों में उत्तम स्थान को प्राप्त हुआ हूं । अब कोई भा मेरे पास आकर ये तीनों औषधियाँ माँगेगा तो मैं अवश्य दूँगा। ऐसे विचार से वह प्रति-दिन इच्छापूर्वक किसी आगन्तुक की प्रतीक्षा करता रहता। अत्यन्त निर्णुणी प्राणी की भी जब महात्मा प्रशंसा करते हैं, तब वह इ। अधम दिखी की तरह अभि ानी हो जाता है। वहाँ राजमन्दिर में रहने वाले सभी व्यक्ति नित्य तीनों औषधियों का भली प्रकार सेवन करते थे, उनके सेवन के प्रभाव से वे चिन्ता रहित होकर परम ऐश्वर्यशाली हो गये थे। निष्पुण्यक जैसे कुछ व्यक्ति जिन्होंने थो है समय पहले ही राजभवन में प्रवेश किया था, वे तीनों औषधियाँ अन्य लोगों से अच्छी मात्रा में अच्छी तरह प्राप्त कर लेते थे। इस प्रकार राजभवन में कोई भी उसके पास औषधि लेने नहीं आता था और वह औषध-इच्छुक व्यक्ति की राह में आँखें बिछाये बैठा रहता था। [४३५–४४१]

#### हास्यास्वद स्थिति

४०. इस प्रकार बहुत समय तक औषध-इच्छुक व्यक्ति की प्रतीक्षा करने पर भी जब कोई औषध लेने उसके पास नहीं आया तब एक दिन उसने सद्बुद्धि से इसका कारण पूछा। सद्बुद्धि ने कहा—भद्र! तुम्हें बाहर निकलकर यह घोषणा पुकार-पुकार कर करनी चाहिये कि इन तीनों औषधियों की जिसे भी भ्रावश्यकता हो वह आकर ले जावे, ऐसा करने पर कोई लेने वाला शायद मिल जावे तो बहुत अच्छा होगा। सद्बुद्धि के परामर्श से वह उच्च-स्वर में पुकारने लगा—भाइयो! मेरे पास तीन महागुणकारी औषधियाँ हैं, जिन्हें आवश्यकता हो, म्राकर मुभ से ग्रहण करें। इस प्रकार बोलते हुये वह घर-घर घूमने लगा। उसकी घोषणा सुनकर, जो अत्यन्त तुच्छ प्राणी थे, वे कभी-कभी उससे थोड़ी-थोड़ी भ्रौषधि ले लेते थे। इसके जैसे ही अन्य तुच्छ प्राणी सोचते थे—अहा! पहले उस भिखारी को हमने देखा था, यह भ्रव पागल हो गया लगता है। अदेखो तो सही, राज्य कर्मचारियों से स्वयं औषधियाँ लेकर अब वह हमें बाँदने चला है। उसके विषय में ऐसे विचार करते हुए कितने ही तुच्छ व्यक्ति उसकी मजाक करते, कितने ही हँसी उड़ाते और कितने ही उसके प्रति उपेक्षा से उसका भ्रत्यन्त निरादर करते। [४४२—४४७]

## सद्बुद्धि द्वारा समाधान

अन्य प्राणियों को दान देने की उसकी रुचि और उत्साह को भंग करने वाले लोगों के व्यवहार को देखकर एक बार सपुण्यक ने सद्बुद्धि से पूछा—भद्रे ! मेरी औषधि तो केवल भिवारी ही ग्रहण करते हैं, सम्पन्न आदमी तो कोई लेते हा नहीं। मेरी इच्छा यह है कि सब लोग मुभसे औषधि ग्रहण करें, उपयोग करें। निर्मल वृष्टिधारिके ! तुम विशुद्ध चिन्तन करने वाली हो, भूत-भविष्य का विचार करने में तुम बहुत प्रवीण हो, अतः महातमा पुरुष मुभसे औषधि क्यों नहीं ग्रहण करते, इसका क्या कारण है ? [४४६-४४०]

<sup>%</sup> पृष्ठ २६

सपुण्यक के प्रश्न को सुनकर 'इस सपुण्यक ने तो मुक्ते महाकार्य में लगा दिया' ऐसा विचार करती हुई विचक्षणा सद्बृद्धि ने महाध्यान भें प्रवेश किया और इस प्रकार की कार्य-बाधा का अन्तरंग कारण क्या है, इसका मन में निर्णय किया और कहा—'सभी प्राणी तुफ से औषधि ग्रहण करें इसका एक ही उपाय है, वह यह है कि राजमार्ग में जहाँ लोगों का अधिक आवागमन होता है, वहाँ लकड़ी के एक विशाल पात्र में तीनों औषधियाँ रखकर, अपने मन में विश्वास रखकर, तू दूर बैठ जा। पहले की तेरी दरिद्रता को देखकर जो लोग तेरे हाथ से औषधि नहीं लेना चाहते, उनमें से भी कुछ को उसकी आवश्यकता हो सकती है। वहाँ किसी को न देखकर वे अपने ग्राप ही ग्रीषधि ग्रहण करेंगे। उनमें से कोई सचा पुण्यशन ग्रीर गुणवान प्राणी भी तेरी औषधि ले जाय तो तेरा मनोरथ पूर्ण हो जायेगा, ऐसा मैं मानती हूँ। कोई ज्ञानी या तपस्वी पात्र (व्यक्ति) इसमें से ओषधि ग्रहण करेगा तो तेरा कल्याण हो जायेगा।' सद्बुद्धि के ऐसे कुशल उत्तर से सपुण्यक के आनन्द में पृद्धि हुई ग्रीर सद्बुद्धि के बताये हुये उपाय के ग्रनुसार उसने कायं किया।

यह गाश्वत सत्य है कि उस दिस्द्री द्वारा बताई ग्रीषिधयों को जो प्राणी ग्रहण करेंगे वे सर्व रोग-रहित बनेंगे, क्योंकि नीरोग रहने की कारण-भूत ये तीनों ग्रीषिधयाँ ही हैं। यहाँ जो बास्तविक सत्य कहा गया है, वह सब के लिये है। उनके ग्रहण से रचनाकार पर बड़ा उपकार होगा, ग्रतः इस विषय में मुक्क पर ग्रनुकम्पा (कृपा) करने वाले सभी ये तीनों वस्तुएँ लेने की कृपा करें। ये सब के लेने योग्य हैं।

इस प्रकार सक्षेप में दृष्टान्त ग्रापको कह सुनाया, ग्रव उसका उपनय (रहस्य, ग्राशय) क्या है ? वह सुनाता हूँ, सुनें । [४४१-४६०]

#### संक्षिप्त उपनय

यहाँ जिसे अदृष्टमूलपर्यन्त नगर कहा है वह यह विशाल संसार है, जिसका कोई आरम्भ और अन्त दिखाई नहीं देता। यहाँ जिस निष्णुण्यक दिद्री का वर्णन किया गया है वह महामोह द्वारा मारा हुआ, अनन्त दुःखों से भरपूर, पुग्यहीन और पूर्वकाल का मेरा जीव समभें। पूर्व में कहा गया था कि उस निष्णुण्यक के प.स भिक्षा-ग्रहण करने के लिये मिट्टी का ठीकरा है, उसे गुण और दोष के आधार रूप आयुष्य को भिक्षापात्र समभें। निष्णुण्यक को जो नटखट बाल त्रास देने थे, उन्हें कुतीर्थी समभें। उसे जो वेदना होती है, उसे मन की विकृत स्थिति समभें। राग आदि को रोग और अअजीर्ण आदि को कर्म का संचय समभें। भोग शब्द से स्त्री, पुत्र आदि ग्रहण करें, वे ही जीव की अत्यन्त आसित्त के कारण संसार की बढ़ोतरी करने वाले होते हैं, अतः उन्हें कुत्सित भोजन समभें। राजमन्दिर की सातवीं ग्रजिल पर विराजमान महाराज सुस्थित का वर्णन किया है, उन्हें सर्वज्ञ परमात्मा श्री जिनेश्वर भगवान् समभें। आनन्द उत्पन्न करने वाला और अनेक प्रकार की राजलक्ष्मों से परिपूर्ण राजमन्दिर को जिन-शासन समभें। इस राजमन्दिर का द्वारपाल स्वकर्मविवर कहा है उसे स्वीय कर्मों का उच्छेदक समभें। इसके ग्रतिरिक्त द्वारपाल स्वकर्मविवर कहा है उसे स्वीय कर्मों का उच्छेदक समभें। इसके ग्रतिरिक्त

<sup>%</sup> पृष्ठ २७

दूसरे द्वारपाल भी कहे गये हैं, उन्हें मोह, अज्ञान, लोभ आदि हैं, ऐसा तत्त्वजिन्तक समभें। [४६१-४६६]

उस राजभवन के राजाओं को ग्राचार्य, मन्त्रियों को उपाध्याय, योद्धाओं को गण की चिन्ता करने वाले विद्वान् गीतार्थ ग्रौर तलविंगक-सरदारों को सामान्य साधु समर्भे। शान्त प्रकृति की स्थिवरा स्त्रियों को ग्रार्था-साध्वी समर्भे। राजभवन की रक्षा करने में प्राणों की बाजी लगाने वाले सेनापितयों को श्रावक सघ समर्भे। विलासी स्त्रियों के वर्णन को भक्ति करने वाली श्राविकाएँ समर्भे। राजभवन में शब्द, रस. गन्ध आदि विषयों में श्रानन्द ग्राने का जो वर्णन किया गया है, वैसा ही आनन्द वास्तिवक विशुद्ध धर्म के प्रभाव से होता है। मुक्ते प्रतिबोध देने वाले अच्चार्यदेव को धर्मबोधकर समर्भे ग्रौर उनकी मेरे ऊपर महाकृपा कर्म को तद्या समर्भे। मनीषीगण विमलालोक ग्रंजन (सुरमा) को ज्ञान, तत्त्वप्रीतिकर जल को सम्यक्त्व ग्रौर महावत्याणक भोजन को चारित्र सन्भें। सद्बुद्धि परिचारिका को अच्छे मार्ग की ग्रोर प्रशित्त करवाने वाली शोभन बुद्धि ग्रौर तीनों आँषधियों को धारण करने वाले का शब्द उमिति-भव-प्रपच कथा समर्भे।

इस प्रकार संक्षिप्त उपनय के द्वारा कथा की सामान्य रूप-रेखा प्रस्तुत की। अब इसी उपनुत्र-योजना की विस्तार के साथ गद्य में प्रस्तुत करता हूँ। [४७०-४७७]

# दार्ष्टीन्तिक योजना : कथा का उपनय

#### अवतरण

तत्त्ववेदी पुरुषों का यह मार्ग है कि जन-कल्याण की भावना में सलग्न होने से बिना कारण किसी भी प्रकार का मन में सकल्प (विचार) नहीं करते । यदि कभी भ्रनजान में उनके चित्त में बिना प्रयोजन ही किसी प्रकार का दिचार उत्पन्न हो भो जाये तब भी वे बिना प्रयोजन नहीं बोलते। यदि तस्वहीन लोगों के मध्य में रहते हुए, कभी कुछ बोल भी दें, तो बिना कारण वे इंगितादि चेव्टा नहीं करते। यदि तत्त्वज्ञ पुरुष बिना प्रयोजन ही कायिक चेष्टा करते हैं तो तत्त्वहीन और तत्त्वज्ञ में कोई भेद नहीं रह जाता, अर्थात् उनका तत्त्ववेदीपन नष्ट हो जाता है। ग्रतएव जो स्वयं तत्त्ववेदो मनीषियों की पंक्ति (गणना) में रहने के अभिलाषी हों उनको प्रति समयक्ष स्वय के विचार, वाणी ग्रौर व्यवहार (मन-वचन-काय योग) की सार्थ-कता पर पुनः-पुनः चिन्तन करना चाहिये और जो इस स्थिति को समफने की क्षमता रखते हों ऐसे तत्त्वज्ञ मनोषियों के सन्मुख ही स्वय की स्थिति को प्रकट करना चाहिये। वे तत्त्ववेदी, निरर्थक संकल्प-विकल्पमय विचार वाणी श्रौर आचरण को सार्थक मानने वाले प्राशियों को अनुकम्पा (कृपा) करके रोक देते हैं। इसलिये मैं भी अपनी इस प्रवृत्ति की सार्थकता का प्रारम्भ में ही ग्रावेदन करता हैं। मेरी इच्छा इस 'उपमिति-भव-प्रपंच' कथा को प्रारम्भ करने की है। इसी कथानक को मैंने दूसरे दृष्टान्त के द्वारा अ।परे सम्मुख प्रस्तुत किया है। उपर्नुक्त कथा आपके ध्यान में ग्रा गई हो तो, हे भव्यजनों! मेरा आपसे ग्रनुरोध है कि आप ग्रन्य विक्षेपों (बाघाश्रों) को त्याग कर इस कथा के दार्ष्टीन्तिक-(प्रन्तरंग) ग्रर्थ को ध्यानपूर्वक सुनें।

[ १ ]

# अदृष्टमूलपर्यन्त नगर

दृष्टान्त में 'विविध प्रकार की जनमेदिनी से व्याप्त सदा स्थिर रहने वाला अदृष्टमूलपर्यन्त नगर कहा है' उसे आदि भ्रौर अन्त से रहित अर्थात् अनादि ग्रनन्त, ग्रविच्छिन्न रूप वाला ग्रौर अनन्त प्राणियों के समूह से भरा हुआ संसार समभें।

अक्ष पृष्ठ २**=** 

इस ससार कोरनगकीर नगरता केरूप में किलात (आरोपित) किया है'
यह युक्तिसंगत है। 'उस नगर में धवन गृहों की हारमाला वताई है' उसे इन ससार
नगर में देवलोक आदि स्थानों को ममफे। 'उम नगर में बाजार-मार्ग बताये हैं' उसे
इम ससार नगर में एक जन्म से दूसरे जन्म में उत्पन्न होने की पद्धित समफें। विभिन्न
प्रकार के व्यापार करने की किराणारूपी वस्तुओं, को' नाना प्रकार के सुख-दुःख
समभें। 'उन वस्तुओं के मूल्य के समान' उन्हें यहाँ अनेक प्रकार के पुण्य-पाप समभे।
उस नगर को 'विचित्र प्रकार के चित्रों से उज्ज्वल प्रतीत होने वाले अनेक देवकुलों
(देव मन्दिरों) से मंडित कहा गया है' उसे इस संसार नगर में आगे पीछे की स्थित
(पूर्वापर-संदर्भ) का विचार नहीं करने वाले, अस से विकल, भद्रजनों के चित्त को
आक्षिप्त (दूषित) करने वाले विवेकश्चय सुगत (बौद्ध), कणभक्ष (कणाद) (वैशेषिक दर्शन के प्रऐता), अक्षणद (गौतम, नैयायिक दर्शन के प्रऐता), कपिल (माँख्य
दर्शनकार) आदि द्वारा प्रणीत कुदर्शनों को कुमत समभें। 'नगर में हर्षौन्मत्त बालकों
के कलरव की बात कही गई है' उसे यहाँ कोष, मान, माया, और लोभ रूपी दुर्बन्त
कषायों का कोलाहल समभें। कषायों का यह कोलाहल विवेकी महापुरुषों के हृदय
में उद्वेग एवं विक्षोभ उत्पन्न करने वाला होता है।

'यह नगर ऊंचे दुर्ग से घिरा हुम्रा कहा गया है' उसे यहाँ संसार नगर को चारों म्रोर से वेष्टित करने वाला म्रनुस्लंघनीय महामोह समभें। 'नगर के चारों मौर परिखाएं (खाइयाँ) कही गई हैं' उसे यहाँ राग द्वेष तृष्णामयी परिखाएँ समभें; जो म्रत्यन्त गहरी हैं भौर विषय-वासना जल से सदा लंबालंब भरी रहती हैं। 'नगर में विशाल सरोवरों का उल्लेख किया है' उसे यहाँ शब्दादि विषय रूप सरोवर समभें; जो इन्द्रियादि विषयरूपी जल से सर्वदा तरंगायित हैं भौर जो ववेकहीन (मिथ्यात्वव सित) पक्षीरूपी प्राणियों का म्राधार (निव स) स्थान होने न प्राणियों से भरा हुआ है। 'नगर-वर्णन में शहुमों को त्रासदायक गहन न्धकूपों का उल्लेख किया गया है' उसे इस संसार नगर में प्रिय का वियोग, म्रानिष्ट का सयोग, स्वजन-मरण भौर धन हरण म्रादि त्रासदायक भावों को गम्भीर म्रन्धकूप समझें। गम्भीर म्रन्धकूप के समान ही न्नासदायक भावों की जड़े इतनी

कि उनका मूल नजर नहीं स्नाता। 'नगर में स्ननेक विशाल उद्यानों का वर्णन किया है' उसे यहाँ संसार नगर में प्राणियों के शरीर समझों, जो स्वकीय कर्मरूपी स्ननेक प्रकार के एक्ष, फूल स्नौर पत्तों से लदा हुन्ना है। इस शरीररूपो

इन्द्रिय श्रीर मनरूपी भौरा निरन्तर गुञ्जारव किया करता है। प्रारम्भ में जिसे श्रदृष्टमूलपर्यन्त नगर कहा गया है वही संसार नगर है।

#### [ २ ]

# निष्पुण्यक दरिद्री

वहाँ 'अदृष्टमूलपर्यन्त नगर में निष्पुण्यक नामक दरिद्री है ऐसा कहा गया है' उसे इस संसार नगर में सर्वज्ञ-शासन की प्राप्ति होने से पूर्व का मेरा जीव समझों। पृष्यहीन होने के कारण उसका निष्पुष्यक नाम यथार्थता का बोधक है। वहाँ 'इस दरिद्री को महोदर वाला कहा गया है' वैसे ही यह जीव विषयरूपी कुभोजन से अतृष्त रहते हुये भी अधिक स्वन के कारण उसे महोदर समझें । निष्पृण्यक को 'सगे-चम्प्रस्थियों से रहित वनाया गया है' वैसे ही यह 🕸 जोव स्ननादि काल से संसार की रखड़-पट्टी में अकेला ही उत्पन्न होता है, अकेला हो मरता है और स्वकृत कर्मी के अनुसार मुख-दुःख का अनुभव भी अकेला ही करता है, अतएव परमार्थतः जीव का कोई स्वजन-सम्बन्धी भी नहीं है। जैसे उस दरिद्री को दुर्बुद्धि कहा है' दंसे ही यह जीव भी विषरीत बृद्धि और मर्ख है, क्योंकि यह जीव ग्रनन्त दुःखों को प्रदान करने वाले इन्द्रियों के विषयों को प्राप्त कर प्रसन्न होता है। परमार्थतः कषाब उसके शत्रु हैं फिर भी उनकी केवा करता है तथा उनके साथ भाईचारे का व्यव-हार रखता है, मिथ्यात्व जो वास्तव में ही अन्धत्व का बोधक है उसको अभ दृष्टि रूप में ग्रहण करता है, नरक-गमन का कारणभूत अविरति ग्रवस्था को प्रमीद का कारण मानता है. अनेक प्रकार की अनर्थ-परम्परा को उत्पन्न करने वाले प्रमाद समह रूप शाहुक्यों की और मित्रवृत्द के समान प्रेम की दृष्टि से देखता है, धर्म-धन को लूटने वाले, चोरों के समान मन-वचन-कायरूपी अशभ योगों को बहुत धन-सम्पदा को कमाने वाले पुत्र के समान मानता है और संसार में निविड बन्धनों से जकड़ने वाले पुत्र, स्त्री, धन, स्वर्ण ग्रादि को ग्रत्यन्त ग्राह्माद का कारण मानता है। श्रतएवं यह जीव सचमुच में ही दुर्ब द्विका धारक है।

पूर्व में इस दरिद्री को अथहीन कहा गया है' वैसे ही इस जीव के पास भी शुद्ध धर्म की एक कोड़ी भी नहीं होने से यह दारिद्य की मूर्ति ही है। जसे 'उस दरिद्री को पौरुषहीन कहा गया है' वैसे ही यह जोव स्वकीय कर्मी का उच्छेदन करने में शक्ति-सामर्थ्यहीन होने के कारण पोरुषहोन पुरुषाकार का धारक मात्र है । जैसे भृख के कारण उस भिखारी का शरीर सूखकर कांटा हो गया था' वैसे ही कदापि तुप्त गहीं होने वाली और प्रतिक्षण उग्रता के साथ बढ़ने वाली विषय क्षेत्रनरूकी भुख से इस जीव का कारीर जर्जरित हो गया है,ेसा समझें । जैसे 'उस रंक को ग्रनाय कहा गया है' वैसे सर्वेक रूपी स्वामी नहीं मिलने से इस जीव को भी इ.नाथ समझें। जैसे 'जमीन पर सोते-सोते भिखारी की पसिलयाँ त्रिस गई थीं' वैसे ही पापों की श्रत्यन्त कृत्सित श्रौर कठोरमूमि पर लोट-पोट होते रहने के कारण इस जीव के सारे झ गोवांग विस गये हों ऐसा समझें। जैसे 'उस भिखारी का शरीर भूलि-धूसरित कहा गया है' बैंसे ही निरन्तर बंबने वाले पापकमं के परमास्पुरूप भूल से इस जीव का भी सर्वांग मलित हो गया है। जैसे उस रक के पहिनने के चिथड़े जाल-जाल हो रहे थे' वैसे ही महामोह की कलाग्रों की ग्रोर संकेत करने वाली छोटी-छोटी ६:जा के समान लीरियों से इस जीव का शरीर ढमा होने से उसकी स्राकृति स्रत्यन्त बीभःस बन गई है, ऐसा समझें । 'उस दरिद्री को निन्दनीय भ्रौर गरोब कहा है' वैसे ही यह जीव भी विवेक्त के भण्डार सज्जन पुरुषों द्वारा

१५ प्रहा १६

निन्दा प्राप्त करना है स्रोर भय-शोक भादि उत्पन्न करने वाले क्लिप्ट । कर्मों द्वारा घिराहुस्रा होने से श्रत्यन्त ही दीन स्रोर गरीब है ।

जैसा कि पूर्व में कहा गया है कि 'वह निष्पुण्यक भिखारी अदृष्ट-मूलपयन्त नगर में निरन्तर भीख मांगने के लिये घर-घर भटकता था' वैसे ही यह जीव भी संसारनगर में विषयरूपी क्ष तुच्छ भोजन प्राप्त करने को लालसा रूप पाश से जकड़ा हुआ एक जन्म से दूसरे जन्म में, दूसरे जन्म से तीसरे जन्म में, ऊच-नीच कुलों में निरन्तर भटकता रहता है। 'भीख लेने के लिये उसके पास टूटा-फूटा मिट्टी का ठीकरा (भिक्षपात्र) था' उस भिक्षापात्र को यहाँ जीव का आयुष्य समझों; क्योंकि यह पात्र ही दिषयरूपी कुत्सित अन्त और चारित्ररूप महाकल्याणकारी भोजन ग्रहण करने का आधार है और इसी आयुष्य को लेकर यह जीव निरन्तर संसारनगर में भटकता रहता है।

[ ३ ]

### दुर्दान्त बाल

'इस दरिद्री भिखारी को चिढाने के लिये नगर के दुर्दीन्त बच्चे प्रतिक्षरा लकड़ियाँ, बड़े-बड़े पत्थर भ्रौर घुंसे भार-मारकर उससे छेड़छाड़ करते थे, जिससे वह ग्रघमरा ग्रोर बहुत दुःखी हो रहा था' ऐसा कहा गया है उसे इस जीव के कूबिकल्प, सारहीन तर्क तथा इन कूबिकल्पों को उत्पन्त करने वाले ग्रन्थ एवं उन कुतकं ग्रन्थों के प्रएोता ग्रौर उपदेशकों को कुर्तीर्थी समझों। ये लोग जब-जब इस पामर जीव को देखते हैं तब-तब उस पर सैंकड़ों निक्वष्ट हेतुरूप म्द्गरों का आघात करकं उसके तत्त्वाभिमुख शरीर के टुकड़े टुकड़े कर देते हैं। इस प्रकार क्राघातों से जर्जरित (ब्रधमरा) हो जाने पर वह प्राणी (जीव) कार्य ग्रौर ग्रकार्य का भेद करने में समर्थ नहीं रह पाता, भक्ष्य ग्रौर ग्रभक्ष्य पदार्थों में भेद नहीं कर पाता, पेय ग्रौर ग्रपेय का स्वरूप नहीं जान पाता, हेय ग्रौर उपादेय के भेद को समभ नहीं सकता, स्वयं के श्रौर दूसरों के गण और दोष के निश्चित कारण क्या हैं उन्हें लक्ष्य में नहीं से सकता, अर्थात् उसकी विचारशक्ति नष्ट हो जाती है। कृतक से चिन्तन-शक्ति नष्ट होने पर वह जीव सोचता है। परलोक नहीं है, अच्छे-बुरे कमीं का फल मिलता ही नहीं है, आत्मा हो ऐसा सम्भव नही है, सबज होता ही नहीं है और सर्वज्ञ-भाषित मार्गमोक्षमार्गहै ऐसी कल्पना भी व्यथे है। (इस प्रकार के कुविचार ही इस जीव को अधमरा करने वाले दुर्दान्त बाल हैं) । इस प्रकार तत्त्व-भान से हीन होकर, विपरीत मनोवृत्ति को धारण कर यह जीव प्राणियों की हिंसा करता है, भूठ बोलता है, दूसरे के धन-हरण करता है, विषयासक्त हो जाता है त्रथवा पराई स्त्रियों के साथ संभोग करता है, परिग्रह का संचय करता है, इच्छाओं पर श्रांक्श नहीं रखता, मांस। भक्षण करता है, मदिराप।न करता है, श्रेष्ठ उपदेश को ग्रहण नहीं करता है, कुमार्ग का प्रचार करता है, बन्दनीय पुरुषों की निन्दा करता है, गुणहीनों की सेवा करता है, स्व ग्रौर पर के गुण-दोशों के कारणों की ओर ध्यान नहीं देता है और दूसरों की निन्दः करता हुआ यह प्राणी समस्त पापों का

क्ष पृष्ठ ३०

आचरण करता है। इस प्रकार विविध प्रकार के पापों का सेवन करने के कारण वह प्राणी निविड विविध गाप-समूह का बन्धन कर नरक में पड़ता है। वहाँ नरक में उस जीव को कुम्भीपाक (भयकर अग्नि) में पचाया जाता है, करवत से काटा जाता है, वज्र जंसे तीक्ष्ण काँटेदार शाल्मली बृक्ष पर चढ़ाया जाता है, संडासी से मुख खोलकर तथा हुआ सीसा पिटाया जाता है, स्वय का मांस खिलाया जाता है, अध्यन्त तथी हुई भिट्ठयों में भूजा जाता है, पीप, चरबी, खून, मल, मूत्र और प्रातिडियों से के बृषित वैतरणी नदी में तिरना पड़ता है और तलवार के समान तीक्ष्णधारा वाले ५क्ष के पत्तों से शरीर छदित किया जाता है। इस प्रकार निज के पाप-समूह से प्रेरित होने से परमाधार्मिक असुर समस्त प्रकार की पीड़ाय प्रहान करते हैं।

नरक गति में विश्व के समस्त पुद्गल राशि का एक साथ भक्षण करने पर भी उस जीव की भूख शान्त नहीं होती। विश्व के समस्त समुद्रों का पानी एक वार भें पीने पर भी उसकी अध्यास नहीं बुभती। भयकर शोत-वेदना और भयकर गर्मी भोगनी पड़ती है। अन्य नारकीय जीव उसकी अनेक प्रकार के दुःख देते हैं। सी अवस्था में यह जीव भयकर दुःखों से आकुल-व्याकुल होकर बूम पाड़ता हुआ अो माँ, मुक्ते बचाओं! ओ बाप! मुक्ते बचाओं!! कहता हुआ चिछाता रहता है, परन्तु वहाँ उसके शरीर को बचाने वाला कोई नहीं होता है।

कदाचित् नारकीय भयकर महादुःखों से उस जीव का पिण्ड छूट जाता है तो, वह तियंञ्च गति में उत्पन्न होता है। तियंञ्च गति में भी उस जीव को अत्यधिक बोभा होना पड़ता है। बेंत, लकड़ी आदि से उसकी कुटाई होती हैं। उसके कान, पूँछ आदि छेंदे जाते हैं। जोंक अ।दि कीड़े उसका खून चूसते हैं। उसको भूख सहन करनी पड़ता है। प्यास से मर जाता है, इत्यादि विभिन्न प्रकार की यातनायें उस जीव को भोगनी पड़ती हैं।

तिर्यञ्च गति से भी निकल कर कदानित् यह जीव मनुष्य भव प्राप्त करता है, तो यहाँ भी यह जीव अनेक प्रकार के दुःखों से पीड़ित होता है। मनुष्य भव में हजारों प्रकार के रोगों से घिरा हुआ कष्ट पाता है। बुढ़ापे के विकार उसको जर्जित कर देते हैं। दुष्ट लोग दुःख देते हैं। प्रियजनों का वियोग विह्वल कर देता है। अनिष्ट पदार्थ या प्राणियों का सम्बन्ध व्यथित कर देता है। धन का हरण होने से एक बन जाता है। स्वजन-सम्बन्धियों के मरण से आकुल-व्याकुल हो जाता है और विविध प्रकार के सकल्प-विकल्पों से व्यथित रहता हैं।

कदाचित् यह जोव देवगति में देव बन जाता है, तो वहाँ भी उसे विविध प्रकार की वेदनायें सहन करनी पड़ती हैं। इन्द्रादि के आदेशों का विवश होकर पाठन करना पड़ता है। ग्रन्य देवों के उत्कर्ष को देखकर खेद होता है। पूर्वभवों में आचरित स्वय की भूलों का स्मरण होने से ग्लानि होती है। अन्य देवों की

क्कं पृष्ठ ३१

मुन्दर देवाँगनाओं को देखकर जलन होती है। उसकी प्रार्थना को जब अन्य देवाँगनाएँ ठुकरा देती हैं तब जल-भुनकर रह जाता है। ग्रन्य की देवाँगनाएँ कैंसे प्राप्त हों? इसी उबेड़बुन में मन में शल्य की गाँठें बाँधता रहता है। महिंधक देवों से निन्दित होता है। देवलोक से च्युत (मरण) होने का समय निकट आने पर जिलाप करता है। मौत को निकट देखकर रो-रोकर चिल्लाता है और अन्त में मरण प्राप्त कर समस्त प्रकार की अशुचियों से भरे हुए गर्भ की कीचड़ में पड़ता है।

#### दरिद्री के दीन-वचन

इस प्रकार की स्थिति में उस दरिद्री की अवस्था के वर्णन में पहले कहा जा चुका है कि:—'आधातों से वह अधमरा हो रहा था और समस्त शरीर पर घाव हो रहे थे। इस कारण वह बार-बार चिल्लाता था—हे माँ! मैं मर गया, मुक्ते बचाओं! ऐसे ही दैन्य और आकोश-पूर्ण बचनों से वह अपना दुःख प्रकट कर रहा था। जीव की वह और यह दोनों अवस्थाएँ पूर्णरूप से समान हैं। महाअनर्थकारी इन समस्त दशाओं का कारण उसके मानसिक संकल्प-विकल्प, उन कुविकल्पों को प्रोत्साहित करने वाले कुदर्शन-ग्रन्थ और उन ग्रन्थों के प्रग्तेता एवं उनके प्रचारक कुतीर्थी (कुगुरु) ही हैं।

#### भिखारी के रोग

कथा में कहा गया है:—'बह भिखारो उत्माद, जबर आदि बीमारियों का घर लग रहा था' उसे इस जीव के सम्बन्ध में महामोह ग्रादि समभें। उत्मादग्रस्त प्राणी जैसे अनेक प्रकार के अकरणीय कार्य करता है वैसे ही यह जीव मोह-मिथ्यात्व और अज्ञान से प्रेरित होकर अविचारित कार्य करता है। जैसे ज्वर से सारा शरीर ज़जता रहता है वैसे हो राग के कारण सर्वाङ्ग ताप से तप्त (पीड़ित) रहता है। जैसे शूल की भयंकर पीड़ा हृदय और पसलियों में असह्य वेदना उत्पन्न करती है वैसे ही द्वेष के कारण हृदय में वैर-विरोध की प्रवल वेदना सर्वदा बनी रहती है। खुजली की तरह काम (विषय-वासना) की तीवतम अभिलाषा मन को सर्वदा कुरेदती (खुजलाती) रहती है। जिस प्रकार गलितकुष्ठ व्याधि से पीड़ित प्राणी जन-समूह द्वारा तिरस्कृत होता है और उस कारण उसका भ मन उद्देशों से उद्वेजित रहता है। उसी प्रकार यह जीव भय, शोक और ग्ररित (अप्रीति) से उपन्न होने वाली दीनता के कारण लोगों की जुगुष्सा का पात्र बनता है ग्रीर उससे उसका चित्त उद्वेग से व्यथित रहता है, इससे उसकी दीनता को ही गलितकुष्ठ समभें। जैसे नेत्ररोग से देखने की शक्ति नष्ट हो जाती है वैसे ही प्रजान के कारण इस जीव की विवेक दृष्टि नष्ट हो जाती है। जैसे जलोदर की व्याधि से कार्य करने का उत्साह नष्ट हो जाता है वैसे ही प्रमाद के वशीभृत होकर शुभ ग्रन्छानों की ग्रोर इस जीव का उत्साह नष्ट हो जाता है। इस प्रकार यहाँ उन्माद ग्रन्हा जना विवाक हो हिस हो हो प्रमाद के वशीभृत होकर शुभ ग्रन्हानों की ग्रोर इस जीव का उत्साह नष्ट हो जाता है। इस प्रकार यहाँ उन्माद

क्ष पृष्ठ ३२

को मोह, मिथ्पत्व-ज्वर को राग, जूल को द्वेष, खुजली को काम, गलितकुष्ठ को भय-शोक अरति, नेत्र-रोग को स्रज्ञान और जलोदर को प्रमाद समझों।

# रोगों के उपादान कारण

इस प्रकार मिथ्यात्व, राग, द्वेष, काम, दीनता, स्रज्ञान स्रौर प्रमाद स्रादि भाव-रोगों से यह जीव सर्वदा विह्वल बना रहता है और इस कारण उसकी चिन्तन शक्ति नष्ट हो जाती है । जैसा कि पूर्व में कहा गया है कि उसकी विचार-शक्ति लुप्त हो जाने से वह भक्ष्याभक्ष्य, पेयापेय भ्रादि से विवेकश्च होकर स्वनिर्मित चिन्तनरूपग्रन्यकार में भटकता रहता है स्नौर 'परलोक इत्यादि नहीं हैं' के कृषिकरपों से ग्रस्त रहता है। यज्ञान ग्रौर कुविकत्प इन दोनों को उत्पन्न करने वाले सहकारी कारण के रूप में कुतर्क-ग्रन्थ, उनके प्रस्ता ग्रौर उपदेशक हैं तथा राग, द्वेष, मोह अवि उपादान कारण के रूप में अंतरंग कारण हैं। अतएव पूर्वोक्त समस्त अनथों को परम्परा को प्रगाढ़ रूप से उत्पन्न करने वाले ग्रीर बढाने वाले परमार्थतः (वस्तुतः) राग, द्वेष मोहादि को समझों। यहाँ इस बात का ध्यान रखना चाहिये कि कुशास्त्रों के संस्कार तो यदा-कदा ही होते हैं किन्तु राग, द्वेष, मोहादि तो सर्वदा ही ग्रनर्थ-परम्परा को उत्पन्न करते हैं। यह भी लक्ष्य में रखना च हिये कि किसी के लिये कूदर्शन-शास्त्रों का श्रवण अनर्थ की परम्परा का निमित्त बनता है और किसी के लिये नहीं भी बनता है। यह विभेद है, किन्तु रागादि के कारण तो जीव नि।इचत रूप से महा अनर्थ के गड्ढे में गिरता ही है, इसमें किसी प्रकार का कोई विकल्प या संदेह नहीं है। इन रागादि दोषों से श्रिभिन्त जीव स्रज्ञान रूप महा-अन्धकार में प्रवेश करता है, अनेक प्रकार के विकल्पों से मन की दूषित करता है, सैकड़ों स्रकरणोय कार्य करता है अपैर महाकठोर कर्म-समुहों का संचय करता है। ऐसे संचित कर्मों के परिणाम स्वरूप यह जीव कदाचित् देवगति में उत्पन्न होता है, कदाचित् मनुष्य गति में पैदा होता है, कदाचित् पशुभाव (तिर्यक्क योनि प्राप्त करता है और कदाचिल् महानन्क में पड़ता है। उत्पर चारों गतियों के दुःखों का वर्णन किया जा चुका है, तदनुसार यह जीव ब्रन्फतवार 'ब्ररघट्ट घटीयत्र' के न्यायानुसार महादुःखों का ग्रनुभव करता है ग्रौर चारों ग्रोर भटका करता है। ऐसी श्रवस्था होने से, जैसा कि उस भिखारी के वर्णन में पहले कहा गया था कि 'वह सदीं, गर्मी, डाँस, मच्छर, भूख, प्यास ग्रादि श्रनेक प्रकार की पीड़ाओं से ब्यथित और दृःखी होकर नरक जैसी यन्त्रणा सहन कर रहा था' ये सब दशायें इस जीव के साथ पूर्णतया मेल खाती हैं।

[ ४]

#### कृपा, हास्य, क्रीड़ा-स्थान

इस दिरद्री के प्रसंग में पूर्व में कहा जा चुका है कि:-- 'इसका स्वरूप सज्जनों के लिये दया का स्थान, दुर्जनों की दृष्टि में हँसी-मजाक का पात्र, बालकों के लिये खिलौना और पापियों के लिये एक उदाहरण सा≉बन गया था । [पद्य०२८]′ इस जीव के साथ इसकी सगति इस प्रकार है :--यह जीव निरन्तर असात।वेदनीय कर्म की परम्परा रूप कीचड़ में फसा हुआ है, उसको जब प्रशमरसनिमग्न, आत्मसूख के अनुभवी, भगवत्स्वरूप भ्रौर श्रेष्ठ साधुगण देखते हैं तो उनके हृदय में सर्वदाकरुणाभाव का संचार होने से यह जीव उनकी क्रुपा का पात्र बनता है। अ जो सरागसयमी <sup>1</sup> साधुगण वीररस के आवेश से तपस्या करते हैं, धर्म के प्रति रागरूपो नुशे में धुत्त होकर आचार-व्यवहार का पालन करते हैं वे अभिमानियों की तरह अहंकार से मत्त होते हैं, ्से सात्रुओं की दृष्टि में यह जीव हँसी-मजाक का पात्र बनता है। सरागसयमा यह सोचते हैं कि धम, अर्थ, काम और मोक्ष इन चार पुरुषार्थी में से धन नामक मुख्य पुरुषाथ के विना इस प्राणी में धर्मया मानवता हो ही नहीं सकती । इन्हीं विचारों से ग्रस्त ये इस जीव को अनादर की दिष्ट से देखते हैं। ऐसे अभिमानी सयिमयों को दृष्टि में यह जीव हास्य का कारण बनता है। जिनका चित्त मिथ्यात्व से ग्रोतप्रोत है तथा जिनको किसी प्रकार किंचित् विषय-सुख के कण मिल गये हैं उन्हें यहाँ बाल कहा गया है। एसे बालजीवीं की दृष्टि में यह जीव कीड़ा का स्थान बन जाता है। दुनिया में देखते हैं कि अन के मद में अन्धे बने हुए लोग छोटे व्यक्तियों का कदर्थना-विडंबना करने में, उनको तिरस्कृत करने में अपनो शान समभक्ते हैं । पापो प्राखी किस शकार पाप एकत्रित करते हैं और उन पापां का फन किस प्रकार भोगना पड़ता है. इसकी प्ररूपणा करते समय इस जीव को उदाहरण के रूप में प्रस्तुत करते हैं। इसी प्रकार जब भगवान् पाप-कर्मों के स्वरूप का प्रतिपादन करते हैं उस समय भव्य प्राणियों को संसार से विरक्ति ग्रोर वैराग्य प्राप्ति हो, इस हेतु से इस प्रकार के जीवों का दृष्टान्त देते हैं। इस प्रकार यह जीव कृपा, हास्य और कीड़ा का स्थान और पे।पियों का उदाहरए। रूप बनता है।

#### [ 1 ]

# दुःख की प्रतिमूर्ति

इस दरिद्री के वणन में पहले कहा जा चुका है कि:— 'अदृष्टमूलपर्यंन्त नगर में अन्य भी कई दरिद्रो रहते थे, पर निष्पुण्यक जैसा दुःखी और निर्भागियों का शिरोमणि तो सम्पूर्ण नगर में सम्भवतः कोई दूसरा नहीं था। [प॰ १२६ ]' उपर्कुक्त कथन स्वय मैंने मेरे जीव का अत्यन्त विपरीत एवं गहित आचरण देखकर और अनुभव करके किया है। कारण यह है कि, मेरे इस जीव में जन्मान्ध को भी तुच्छ प्रमाणित करने वाला महामोह-अन्धत्व है, नान्कीय वेदना को हँसकर टाल देने वाला राग है, दूसरों पर उपमातीत द्वेष है, वेश्वानर (अग्नि) को हँसो

क्ष पुष्ठ ३३

सरागसंयमी—त्याग पर राग रखने वाला साधु । त्याग के लिए त्याग करने वाले नहीं किन्तु मोह से त्याग करने वाले सरागसंयमी कहलाते हैं ।

में टालने वाला कोध है, मेरपर्वत को भी लघु मानने वाला मान है, सिंपणी की गित को भी मात देने वाली माया है, स्वयंभूरमण समुद्र को भो छोटा मानने वाला लोभ है, स्वप्न में लगी हुई प्यास के समान विषयों में लम्पटता है। भगवान् का शासन-धर्म प्राप्त होने से पूर्व मेरे जीव की उपरोक्त दशा ही थी और यह अवस्था स्वयं द्वारा अनुभूत है। मैं ऐसा सोचता हूँ कि अन्य प्राणियों में ऐसे दोषों की उत्कटता शायद न हो! इस बात की मेरे जीव के सम्बन्ध में किस प्रकार संगति बैठती है, इसको ग्रागे, जिस समय मुभे प्रतिबोध होता है उस समय विस्तार से कहुँगा।

#### [ ६ ]

# निष्पुण्यक की मनोकल्पनाएँ

पूर्व में कह चुके हैं कि:-- 'यह रंक उस ग्रदृष्टमूलपर्यन्त नगर में भिक्षा के लिये हर घर की स्रोर भटकता-भटकता सोचता था कि स्रमुक देवदत्त या बन्धु-मित्र प्रथवा जिनदत्त के घर से मुक्ते ग्रच्छी तरह से बनाई हुई रसवती ग्रौर स्वादिष्ट भिक्षा प्रचुर मात्रा में मिलेगी। उस भिक्षा को लेकर मैं शीघ्र एकान्त स्थान पर चला जाऊँगा, जहाँ मुभे कोई भी देख नहीं सके । वहाँ बैठकर उस भिक्षा में से कुछ, खा लूँगा और बाकी बची हुई दूसरे दिन के लिये छिपाकर रख दूँगा। अन्य भिखारियों को कदाचित् यह मालूम पड़ जायगा कि मुक्ते ग्रच्छी ग्रौर ज्यादा मात्रा में भिक्षा मिलती है तो वे मेरे पास आकर मुक्त से माँगेंग ग्रौर मुभे परेशान करेंगे, किन्तु मर जाऊं तब भी मैं उनको नहीं दूगा। जब मेरे साथ जबरदस्ती छीना-भगटी करेंगे तो मैं उनके साथ लड़ाई करूँगा। जब वे वे मुफ्तको हाथा-पाई करते हुए मुट्टियाँ स्रौर ऋलकड़ियों से मारेंगे तब मैं बड़। मुद्गर लेकर उन सब को वकनाचूर कर दूँगा। वे दुष्ट मेरे से बचकर कहाँ जायेंगे? ऐसे-ेसे अनेक प्रकार के बनावटी कुविकल्पों के जाल से उस दरिद्री का मन आकुल-व्याकुल रहता है और वह प्रतिक्षण रौद्रध्यान में पड़ा रहता है; किन्तु उसको नगर में बर-घर भटकने पर भी थोड़ी सी भी भिक्षा नहीं मिल पाती। इसके फलस्वरूप उसके हृदय में अनन्तगुणा खेद बढ़ता रहता है। यदि कदाचित् भाग्यवश इसे थोड़ी सी भूठन मिल जाती है, तो मानो विशाल राज्य पर राज्या-भिषेक हो गया हो ऐसा हर्षीन्मत्त होकर वह अपने से समस्त विश्व को तुच्छ समभता है।' उपरोक्त सारी बनावटी कल्पनाय जो कही गई हैं उनकी इस जोव के साथ पूर्ण संगति बैठती है जो इस प्रकार है:—

इस संसार में ग्रहनिश परिभ्रमण करते हुए शब्द, रूप, रस, गन्ध ग्रोर स्पर्श ये पाँचों इन्द्रियों के विषय, स्वजन-सम्बन्धियों का समूह, धन, सोना श्रादि श्रोर कामक्रोड़ा एवं विकथा ग्रादि में श्रह्यविक ग्रासक्ति संसार-पृद्धि का कारण होने से तथा रागादि भाव-रोगों का कारण होने से कमंत्रचय रूप ऋजीण को पैटा करता है। इन्हें ही क्रिसत अन्न (भूंठन) समझों। मह।मोह से ग्रस्त जीव यह भी सोचता है:---"मैं ग्रनेक स्त्रियों के साथ विवाह करूँगा। मेरी पत्नियाँ इतनी ग्रधिक रूपवती होंगी कि जो भ्रपने रूप से तीनों लोक को महिलाओं को पराजित कर सकेंगा, अपने सौभाष्य से कामदेव को भी ब्राक्षित कर सकेंगी, अपने हाव-भाव विलासों से मुनिजनों के हृदयों को चलायमान कर सकेंगी अपनी कलाय्रों से बहस्पति को भी हँसी ने उड़ा देंगी और अपने विशिष्ट प्रतिभा से स्वयं को महापण्डित म।नने वाले पण्डितों के चित्त को भी रिक्सने में निपुण होंगी। ऐसी गुणवाली मनोरमापत्नियों का मैं हृदयवल्लभ हो जाऊँगा। ये मेरी पत्नियाँ पर-पुरुष की गन्ध तक सहन नहीं कर सकेंगी, मेरी स्राज्ञा का कभी भी उल्लंघन नहीं करेंगी, मेरे मन को निरन्तर ग्राह्मादित करेंगी, उन पर जब कृत्रिम कोध करूँगा तो वे मुभे प्रसन्न करने का प्रयत्न करेंगो, मुभे मनावेंगी। ग्रपनी कामवासना की पूर्ति के लिये वे मुभे हर तरह से चापलूसी कर प्रसन्न रखेंगी, मेरी इंगिताकार ग्रादि चेष्टाश्रों (मनोभावों) को मुभे बतावेंगी, विविध प्रकार के विब्बोकादि हाव-भावों द्वारा मेरे मन को अपनी स्रोर स्नाकषित करेगी, श्रापसी ईर्ष्या के का ण एक दूसरे पर कटाक्ष (ब्यंग्य) वाक्यों से ग्रभिलाषा पूबक मुभे बारम्बार घायल करेंगी। इन्द्र के परिवार को भी मखौल में उड़ा देने वाला विनीत, दक्ष, शुद्ध चित्तवाला. सुन्दर वेषवालः, ग्रवसर का जानकार, हृदयाह्नादक, मेरे ऊपर ग्रनुराग रखने वाला, समस्त प्रकार के उपचार बच्ने में कुशल, शुरवीर उदार सकल कला कौशलों में सम्बन्ध, सेवा-भक्ति में प्रवीण ऐसा मेरा परिवार होगा । इन्द्र के राजमहलों की हैंसी उड़ाने वाले ऐसे सात मंजिले मेरे ग्रनेक राजमहल हांगे, जो अपने यशरूप चमक से चकाचौंध करने वाले, ग्रमत के कारण शुभ्रता को धारण किये हुए मेरे चित्त जैसे निमंत्र होंगे, जो बहुत उत्तुंग (ऊचे) होने के कारण िमालय पर्वत का भ्रम पैदा करेंगे, जो विविध प्रकार के सुन्दर चित्रों से सुशोभित होंगे, भ्रनेक चंदरवों से रमणीय होंगे, शालभंजिका श्रादि विविध प्रकार की पूत्तिकाश्रों की रचनात्रों से शोभायमान होंगे, बडी-बडी शालाग्रों (हालों) से युक्त होंगे, जिसमें अनेक प्रकार के छोटे-सोटे कमरे होंगे. जिसमें ग्रत्यन्त विशाल भ्रौर विभिन्न प्रकार के सभा-मण्डप बने हुए होंगे, जिसके चारों स्रोर परकोटा बना हुन्ना होगा । स्रर्थात् मेरा महल अत्यन्त आकर्षक ग्रौर श्रानन्ददायक होगा। क्ष मेरे इस राजमहल में मरकत, इन्द्रनील, महानील, कर्केतन, पद्मराग, बज्ज, बेडूर्य, चन्द्रकान्त, सूर्यकान्त,चूडामणि, पुष्पराग ग्रादि विविध प्रकार के रत्न सर्वदा प्रकाश करेंगे। सोने के ग्रम्बार से मेरा राजमहल पीले रंग के प्रकाश से प्रकाशित रहेगा । मेरे घर में चाँदो, धान्य स्रादि

विविध पदार्थों का इतना विशाल संग्रह होगा कि सामान्य प्राणी विश्वास नहीं कर सकेंगे कि मेरे घर में धान्यादि इतने पदार्थ हैं। मुकुट, बाजूबन्द, कुण्डल, प्रालम्ब (लम्बेहार) ग्रादि विविध भाँति के ग्राभूषण मेरे चित्त को ग्रानन्दित करेंगे। चीनांशुक (रेशमी), सूती ग्रीर देवांशुक (देववस्त्र) ग्रादि विविध जाति के वस्त्र मेरे वित्त को अनुरंजित करेंगे। मेरे महल के सामने ही कीड़ा करने योग्य उद्यान मेरे चित्त में स्नानन्द को बढ़ाते रहेंगे। इन उद्यानों में रतन, सोना स्नादि विविध धातुस्रों से निर्मित कृत्रिम क्रीड़ा-पर्वत शोभित होंगे; जो बावड़ी विशाल कु जालिका (पानी देने की बड़ी नाली), फव्वारे ग्रीर अनेक जलाशय होने से अत्यन्त रमणीय होंगे । बकुल, पुन्नाग, नाग, श्रशोक और चम्पा ग्रादि श्रनेक जाति के धृक्षों से पल्लिवित श्रौर रमणीय होंगे । पाँच प्रकार के सुगन्धित श्रौर मनो-र मफुलों के भार से जिसकी शाखाँयें भुक गई हैं तथा कुमृद, कोकनद आदि कमलों से यह अत्यन्त शोभित होंगे और गुञ्जारव करते स्नमरों की म्नावाज से कर्णिय गीतों की झंकार चलती होंगी। प्रर्थात् मेरे महल के सन्मुख ऐसे उद्यान होंगे। सूर्य के रथ की सुन्दरता को भी पराजित करने वाले अनेक प्रकार के रथ मेरे मन को प्रमुदित करेंगे। इन्द्र के ऐरावत हाथी को भी मात देने वाले करोड़ों हाथो मेरे चित्त को हिष्ति करेंगे। इन्द्र के घोड़े की चाल को भी लिजित करने वाले करोड़ों घोड़े मेरे मन को सतुष्ट करेंगे। मेरे सन्मुख दौड़ते हुए, मुभे दिल से चाहने वाले, दूसरों (शत्रुओं) को भगा देने में कुशल, परस्पर एक मन वाले और शत्रुओं के साथ गुप्त रीति सेनहीं मिलने वाले संख्यातीत पैदल सेना मेरे मन को उल्लसित करेगी। प्रतिदिन नमन करने वाले भ्रनेक राजाश्रों के मुकुटों में खचित मणिरत्नों की प्रभा से मेरे चरण रक्तवर्णी होंगे। विशाल भूमि का मैं मण्डलाधिपति महाराजा होऊँगा। बुद्धि-चातुर्य में देवताश्रों के मन्त्री बृहस्पति को भी पराजित करने वाले महामात्य (महामन्त्री) मेरे राज्यतन्त्र का संचालन करेंगे।' उपरोक्त सारी ग्रमिलाषाये उस दरिद्री की स्वादिष्ट भिक्षा की इच्छा के समान ही इस जीव की इच्छाएँ समझें ।

शारीरिक पुष्टता के वितर्क

पुनः यह जीव विचार करता है — 'विपुल समृद्धि का स्वामी होने से, चिन्ता रहित होने से और समस्त प्रकार के सांधनों से परिपूणं होने से मैं विधि पूर्वक 'कुटीप्रावेशिक' रसायन बनाऊँगा। इस रसायन के प्रयोग से शरीर पर भूरियाँ, सफेद बाल, गंजापन ग्रादि किसी भी प्रकार को खोटों से रहित, बुढ़ापा और मरण के विकार से रहित, देवकुमारों से भी ग्राधिक कान्ति-दीप्ति वाला, समस्त प्रकार के विषयों के भोग भोगने में समर्थ तथा महाबलशाली मेरी दें हो जाएगी।' इस प्रकार के इस जीव के ये मनोरथ पूर्वकथित भिखारी को भिक्षा प्राप्त होने पर % एकान्त स्थान पर ले जाने के मनोरथ के समान ही समभें।

क्षे पृष्ठ ३६

# एकान्त में भिक्षा लाने की अभिलाषा

पुनः यह जीव अपने मन में विचार करता है –''ऐसा सुन्दर ग्रौर बलिष्ठ शरीर हो जाने से मेरा चित्त अत्यन्त प्रमुदित होगा और मैं ग्रगांध प्रेमरस के समुद्र में दुबकर, पूर्व वर्णित सुन्दर ललनाग्रों के साथ काम क्रीड़ा करूँगा । कदाचित् निरन्तर वर्धमान मदनरस के वशीभूत होकर ग्रनवरत सुरत कीड़ा द्वारा स्पर्शनेन्द्रिय को तृप्त करूँगा। किसी समय रसनेन्द्रिय (जिह्वा) को तृष्ति के लिये मन को लुभाने वात्रे ग्रौर समस्त इन्द्रियों को पुष्ट करने वाले भनोज्ञ षड्रस भोजन का श्रास्वादन करूँगा। कभी कपूर मिश्रित चन्दन, केशर, कस्तूरी आदि ग्रति सुगन्धित पदार्थौ का शरीर पर विलेपन कर, तज-इलायची-लोंग-जोयफल ग्रौर जावंत्री इन पाँचों सुगन्धित पदार्थों से सुवासित ताम्बून को चबाते हुए घ्राएोन्द्रिय (नासिका) को तुप्त करूँगा। कभी निरन्तर वाद्यमान मृदग की ध्वनि के साथ मानों देवांगनाओं का नृत्य हो रहा∙हो ऐसे भ्रम को पैदा करने वाले, मनोरम ललनाओं के हाव-भाव कटाक्षों से युक्त, अंग-विक्षेप, अंग-निदर्शन ग्रादि विलास-विक्षेपों से युक्त दर्शनीय नृत्यों को देखते हुए मैं ग्रपनी चक्षुरिन्द्रिय (आँखों) को तृष्त करूँगा। किसी समय मधुर कण्ठ वाले और संगीत विद्या में प्रवीण गायकों द्वारा प्रयुक्त वेग्गु, वीणा, मुदंग, काकली आदि वादित्रों की ताल-लय के साथ गायकों के गीत-गान सुनते हुए मैं अपनी कर्णेन्द्रिय (कान) को रससिक करूँगा। कभी समस्त कलाओं में पारंगत, समान भवस्था वाले, हृदय की गोपनीय बातें आपस में करने वाले, जुरवीर, उदार, पराक्रमी और सौन्दर्य में कामदेव को मात देने वाले अपने िित्रों के साथ विभिन्न प्रकार की काड़ा करते हुए समस्त इन्द्रियों को एक साथ ही तृष्त करूँगा। इस प्रकार इस जीव की ये अभिलाषायें पूर्व वर्णित प्राप्त भिक्षा को एकान्त स्थान पर ले जाकर खाने की भिखारी की अभिलाषा के समान ही समभें।

# कुभोजन का संग्रह

पुनः यह जीव अपने मन में विचार करता है 'मैं इस प्रकार का दीर्घ-काल तक निरंतिशय सुख भोगते हुए, देवकुमारों के समान, शरू-पत्नियों के हृदय में दाह उत्पन्न करने वाले, स्वजन-सम्बन्धी एवं प्रिय स्नेहाजनों के भिन्न-भिन्न स्वभाव होते हुए भी सभी को समान रूप से । प्रसन्न रखने वाले तथा मेरे समान ही मेरे सैकड़ों पुत्र होंगे। इस प्रकार मेरे मन के समस्त मनोरथ पूणं होंगे, मेरे समस्त शरू नब्ट हो जायेंगे और मैं अपनी इच्छानुसार ग्रनन्त काल तक विचरण करता रहूँगा, ग्रर्थात् सुख पूर्वक रहूँगा। इस प्रकार इस जीव के ये मनोरथ पूर्ववणित बाकी बची हुई भिक्षा को दूसरे दिन के लिये छिपा कर रखने के मनोरथ के समान ही समफें।

# रोडकाम और दरिही

पुनः यह जीव सोचता है—'मेरी विविध प्रकार की अंतुल सम्पत्ति और ऐश्वर्य की बात जब दूसरे राजा लोग सुनेंगे तब वे ईर्ष्या से अन्धे होकर, सब मिलकर मेरे राज्य पर चढ़ाई कर देंगे ग्रीर उपद्रव एवं मारकाट चालू कर देंगे। ऐसी स्थित में में अपनी चतुरंगिणी (हाथी, धोड़ा, रथ, पैदल) सेना को साथ लेकर उन पर टूट पड़ेँगा। जब वे सैन्य-बल के दर्य में मेरे साथ युद्ध करेंगे तब उनके साथ लम्बे समय तक चलने वाला महायुद्ध प्रारम्भ हो जाएगा। शतुगण संगठित होने से तथा साधन सम्पन्न होने से जब वे अपने प्रबल आक्रमण से मुभे थोड़ा सा पीछे धकेल देंगे कि तब मेरा कोध भड़क उठेगा और लड़ने का जोश भी जाग उठेगा। उस जोश के आवेश में में एक-एक के बठ-पराक्रम को चकनाचूर कर दूँगा, सब को मार दूँगा। युद्ध-भूमि से भागकर पाताल में भो जायेंगे तब भी वे मुभसे बच नहीं सकेंगे। पूर्वविणत उस रंक की भिक्षा के बचाव में अन्य भिखारियों के साथ लड़ाई के हवाई-किले के समान इस जीव की पूर्वोक्त मनोदशा को समभें।

पुनः यह जीव कल्पना करता है—-'इस प्रकार समग्र भूमण्डल के समस्त राजाओं पर विजया होने से मेरा चक्रवर्ती पर पर अभिषेक किया जायेगा । इससे त्रिभुवन (स्वर्ग, मृत्यु, पाताल) में ऐसी कोई वस्तु शेष नहीं रहेगी जो कि मुभे उपलब्ध न हो ।' राजपुत्रादि की ग्रवस्था में उत्पन्न जीव इस प्रकार के बहुधा निष्प्रयो-जन हजारों संकल्प-विकल्पों के जाल में फँसकर अपनी आत्मा को आकुँठित बनाये रखता है और रोद्रध्यान से पूरित होता है। इससे यह जीव सघन कर्मों को बाँधता है और उसके फलस्वरूप नरक में पड़ता है तथा ग्रनेक प्रकारों के दुःख ग्रौर मानसिक वेदनाओं को भोगता है। पूर्वभवों में पुण्योपार्जन न करने के कारण उसे मानसिक-सन्ताप के अतिरिक्त कुछ भी प्राप्त नहीं होता है। इस विवेचन से यह समभना चाहिये – ''जब यह जीव राजकुमार जैसी ग्रवस्था में विशाल हृदय वाला होता है तब उसे उस समय सामान्य वस्तुएँ प्राप्त करने की कोई अभिलाबा नहीं होती, किन्तु वह विपुल और महर्घ्य अर्थ की कामना करता है, स्वाभाविक रूप से महत्वाकांक्षी होता है। ऐसे समय में भी जिन्होंने शान्तरस रूपी अमृतपान का आस्वादन कर उस रस की महत्ता को समका है श्रीर जो विषयरूपी विष के दारुण विपाकों को जानते हैं, जो सिद्धिवधू को प्राप्त करने के ग्रध्यवसायी हैं, ऐसे भगव-स्स्वरूप श्रोष्ठ साधुजनों की दृष्टि में इस जीव की राजकुमारादि अवस्थायं तुच्छ दरिद्री जैसी प्रतीत होती हैं, तो फिर इस जीव की अन्य दयनीय ग्रवस्थाओं का उनकी दृष्टि में स्थान ही कहाँ है ?"

क्ष पृष्ठ ३७

प्रस्ताव १: पीठबन्ध

#### जीवन की प्रगल्भता

तत्त्वमार्ग से अनिभन्न यह जीव जब ब्राह्मण, वेश्य, ब्रहीर, और अन्त्यज (नीच जािक) आदि जाितयों में उत्पन्न होता है तब उस समय उसकी अभिलाषायें अत्यन्त तुच्छ होने के कारण कदाचित् उसे छोटे-छोटे दो-तीन ग्राम प्राप्त हो जाते हैं तो वह स्वयं को चक्रवर्सी मान बैठता है। एक-ग्राध खेत का मालिक हो जाता है तो स्वयं को महामण्डलीक राजा मान लेता है। उसे कोई कुलटा स्त्री प्राप्त हो जाये तो वह उसे देवांगना समभ बैठता है। स्वयं की देह के कुछ ग्रंग बेडोल होने पर भी स्वयं को मकरध्वज (कामदेव) समफता है। मातंगों (ढेढ-चमार) के मोहल्ले में रहने वालों के समान अपने परिवार को इन्द्र के परिवार के समान समकता है। कदाचित् उसे तीन-चार सौ या तीन-चार हजार रुपये प्राप्त हो जायें तो स्वयं को कोट्याभिपति मान लेता है। किसी समय उसके खेत में पाँच या छः द्रोण (३० किलो के लगभग एक द्रोण होता है) अनाज की पैदावार हो जाये तो स्वयं को बड़ा कुबेर मान बेठता है। कदाचित् ग्रपने कुटुम्ब का भरण-पोषण सुख पूर्वक कर लेता हैं सो स्वयं को राज्यपालक मान लेता है। कदाचित् उदरपूर्ति निमित्त कोई काम-बन्धा मिल जाये तो वह उसे उत्सव मानता है। कदाचित् भिक्षा प्राप्त हो जाये तो जीवन मिल गया हो ऐसा मानता है। किसी समय में राजा भ्रथवा भ्रन्य किसी को शब्दादि इन्द्रिय सुखों को भोगते देखकर उनके सम्बन्ध में वह विचार करता है— 'म्रहो ! यह इन्द्र है, देव है, वन्दनीय है, पृण्यशाली है, महात्मा है, सचमुच में यह भाग्यशाली पुरुष है, मुक्ते भी यदि क्र विषय-सुख भोगने को अवसर मिल जाये तो मैं भी इसके समान विलास करूँ।' इस प्रकार व्यर्थ के विचारों में गोते लगाता हुग्रा यह जीव केवल खेद को प्राप्त करता है।

#### राज्य सेवा

इस प्रकार की निष्फल कल्पनायों से दुःखित होकर, यह जीव उन वस्तुयों को प्राप्त करने की मिलाषा से राजसेवा करता है। राजा की उपासना (सेवा) करता है। सर्वदा उनके सन्मुख भुका हुआ रहता है। उनके मनोनुकूल बातें करता है। स्वयं शोकाकान्त होने पर भी स्वामी को हँसते देखकर स्वयं भी हँसता है। स्वयं के घर में पुत्र उत्पन्न होने से ग्रानन्दमग्न होते हुये भी स्वामी को रोते देखकर स्वयं भी रोने लगता है। राजा के प्रिय व्यक्ति स्वयं के शत्रु हों तब भी उनकं प्रशसा करता है। राजा के शत्रुयों की जो स्वयं के धनिष्ठ इष्टिमित्र हों तब भी राजा के सन्मुख उनकी निन्दा करता है। राजा के ग्रागे-पीछे दौड़ता रहता है। श्रम से चूर होने पर भी राजा के पर दबाता है। उनके ग्रश्चिष्ठ पर भी राजा के भी हाथ से सफाई करता है। राज्य के आदेश से समस्त प्रकार के जधन्य कार्य भी करता है। यमराज

के मुख के समान युद्धभूमि में चला जाता है। तलवार, भाला आदि के आर्थात सहने के लिये स्वयं का सीना (छाती) आगे कर देता है। धन की कामना वाला यह दिरद्री जीव इस प्रकार के दुःख भोग कर भी कामनाएँ पूर्ण होने के पूर्व ही मृत्यु को प्राप्त करता है।

#### खेती

यह जीव किसी समय खेती करता है तब रात-दिन खेत में खपा रहता है। हल चलाता है, जंगल में रहकर पशुश्रों की जिन्दगी का अनुभव करता है, अर्थात् पशु जैसा जीवन बिताता है। अनेक प्रकार के छोटे-मोटे जीवों का नाश करता है। वर्षा के अभाव में सताप करता है और बीजनाश होने पर दुःखी होता है।

#### व्यापार

पुनः यह जीव कदाचित् व्यापार करता है तब उसमें वह भूठ बोलता है, विश्वासु और भोले छोगों को ठगता है, परदेश जाता है, सर्दी-गर्भी को सहता है, भूखा रहता है, प्यास को भी भूल जाता है, अनेक प्रकार के त्रास और परिश्रम से होने वाले संकड़ों दु:खों को भेलता है, समुद्री यात्रा करता है, जहाज इब जाने या भग्न हो जाने पर मौत की स्थिति का ब्रालिंगन करता है, जलचरों का भोजन बन जाता है। कदाचित् पर्वतों की गुफाओं में घूमता है, राक्षसों की गुफाओं में जाता है, रसकूपिका (लोहे को भी स्वर्ण बनाने वाला रस) की खोज करता है, खोजते समय उसको रसक्पिका के रक्षक अपना भक्ष्य भी बना लेते हैं। किसी समय दुःसाहस कर बैठता है, भयंकर रात्रि में इमशान में जाता है, मृतकों को ढोता है, उनका मांस बेचता है, विकराल वेताल की साधना करता है; साधना में त्रुटि रहने पर वह वेताल कृपित होकर उसे मार भी देता है। कदाचित् खनिज विद्या (मिनरोलोजी) का अभ्यास करता है, भूमि में रहे हुये धन-भण्डारों के लक्षणों का निरीक्षण करता है, किसी स्थान पर धन-निकल जाये तो उसे देखकर प्रसन्न होता है, उस धन को ग्रहण करने के लिये रात्रि में भूतों को विल देता है. निधान-पात्र को निकालता है किन्तु उस पात्र में धन के स्थान पर कोयले देखकर अत्यन्त दुःखी होता है। किसी समय धात्रवाद (मेटलर्जी) का अनुशीलन करता **है । धातुवाद के जानकार** (विज्ञ) की सेवा-शुश्रुषा करता है, उसके श्रादेशों का पालन करता है, अनेक प्रकार की जड़ी-हूँ टियों को इकट्ठा करता है, धातुमृत्तिका (तेजमतूरी) लाता है, पारद (पारा) को समीप लाकर रखता है उस पारे की जलाना, उड़ाना आदि कियाओं में अनेक प्रकार के कष्ट उठाता है, उसे रात-दिन धोंकता रहता है, प्रतिक्षण उसे फ़्रॅंकता है, पीत और इवेत रग की किचित् भी सिद्धि होते देखकर हर्षवद्यात् फुटकर ज़्प्या हो जाता है । रात-दिन ग्राशा के लड्डू खाया करता है। स्वयं के पास थोड़ा-बहुत सचित धन होता है, उसे भी इस प्रकार

की सिद्धियों के पीछे फूँक देता है और अन्त में किसी भी प्रकार की सफलता न मिलने पर निराश होकर मृत्यु को प्राप्त करता है।

#### धन की खोज

पुनः यह प्राणी विषयभोगों को प्राप्त करने की लालसा से धन संग्रह के लिये चोरी करता है, जुआ खेलता है, यक्षिणी (देवी-देवताओं) की आराधना करता है, मन्त्रों का जम करता है, ज्योतिष की गणना करता है, निमत्त (शकुन) का योग मिलाता है, लोगों का हृदय प्रपनी ओर आकर्षित करता है, क्ष तत्सम्बन्धी समस्त कलाओं का अभ्यास करता है। प्रधिक क्या कहें ? धन प्राप्त के लिये ऐसा कोई काम बाकी नहीं रहता जिसे वह न करता हो, ऐसा कोई वचन नहीं जिसे वह नहीं बोलता हो और ऐसा कोई विचार नहीं जिसका वह चिन्तन नहीं करता हो। धन के लिये इधर-उधर फर्र-फर्र मारता हुम्रा धूमता-रखड़ता रहता है। इतनी भाग-दौड़ करने पर पूर्वीपाजित पुण्य से शून्य (रिहत) होने के कारण इच्छित धन के स्थान पर तिल के छिलकों का तीसरा हिस्सा भी उसे नहीं मिलता। यदि मिलता है तो केवल रात-दिन का मानसिक सन्ताप और रौद्रध्यान से ग्रस्त होने से गुरुतर कर्मों का बन्धन ग्रौर इस बन्धन के गुरुतर बोफ से यह जीव दुर्गति में जाने मोग्य स्थितियों की ग्रभिधृद्धिकरता है।

## वास्तविक भिक्षुपन

यदि कदाचित् किंचित् पूर्वोपाजित पुण्योदय से इस जीव को हजारों या लाखों रुपये प्रथवा मनोनुकूल पत्नी अथवा शारीरिक सौन्दर्य प्रथवा विनीत परिवार अथवा धान्य का भण्डार अथवा कति य ग्रामों का स्वामित्व प्रथवा राज्यादिक प्राप्त हो जाये तो जैसे पूर्वकथित 'निष्पुण्यक दिर्द्री को भिक्षा में थोड़ी सी फूँठन प्राप्त हो जाने पर वह सन्तुष्ट हो जाता था' वैसे ही यह जीव प्रहॅकार रूपी सिन्निपात से ग्रस्त हो जाता है। गर्वोन्मत्त होकर वह किसी की प्रार्थना को भी नहीं सुनता है दूसरों की ओर दृष्टि भी नहीं उठाता है, गर्दन भी नहीं भुकाता अथित् ग्रांके वन्द रखता है, भधुर बचनों का प्रयोग भी नहीं करता है, बिना कारण ही ग्रांके वन्द रखता है ग्रोर वृद्धजनों को अपमानित करता है। इस प्रकार ग्रत्यन्त हुद्र ग्रिभिप्रायों से जिसका मूलस्वरूप नष्ट हो चुका है ऐसा जीव ज्ञान दर्शन चारित्रादि रत्नों से परिपूर्ण परमोच्च भगवत्स्वरूप मूनिपुङ्गवों की दृष्ट में दीन-होन भिखारियों से भी निष्कृष्टतम कैसे प्रतिभासित नहीं होगा? ग्रर्थात् मृनिपुणवों की दृष्ट में पूर्वोक्त अद अभिप्रायों वाला ग्रोर विवेकहोन जोव निकृष्ट ही प्रतीत होता है।

# भिक्षुक से भी अधम

जब यह जीव पशुयोनि में अथवा नरक में रहता है उस समय इस जीव को दी गई 'भिखारी-दरिद्री' की उपमा का भी यह अतिक्रमण कर देता है, क्योंकि

क्षे पृष्ठ ३६

महद्धिकमहातेजस्वी इन्द्रादि देव शब्दादि इन्द्रियों के विषयों को यथेच्छ सुखपूर्वक भोगने में योग्य, दीर्घकाल पर्यन्त सुखी अवस्था में रहने वाले भी यदि सम्यक्द इर्शन रूपी रतन से रहित होते हैं तो विवेकरूपी धन से समृद्ध महर्षियों की दृष्टि में वे दरिद्रता से ग्राक्रान्त की प्रतिमूर्ति और वियुद्त् चपलता के समान जीवन धारण करने वाले प्रतीत होते हैं। ऐसी दशा में संसार रूपी उदर की गुफा में रहने वाले शेष समस्त प्राणियों के लिये तो उन महर्षियों की दृष्टि में स्थान हो कहाँ है?

# धनवान की कुशंकाएँ

जैसे पूर्वोक्त ग्रनेक प्रकार के तिरस्कार से प्राप्त भूंठा ग्रन्न खाते हुए उस भिखारी को सर्वेदा यह शंका बनी रहती थी। कि 'कोई शक्र जैसे बलवान् पुरुष मेरा भोजन चुरा न लें वैसे ही महामोह में पड़ा हुआ यह जीव धन, औरत और उसके द्वारा कित्पत एवं मान्य वैभव जिसको उसने अत्यन्त कष्ट भेलकर प्राप्त किया है उनका उपभोग करते समय वह सर्वदा भयभोत बना रहता है। वह बोरों से डरता है, राज-भय से त्रस्त रहता है, चचेरे भाई ग्रादि स्वजनों से काँपता रहता है ग्रौर याचकों से उद्विग्न रहता है। यहाँ ग्रधिक नया कहें ? वह अत्यन्त निःस्पृही वोतरागी मुनिपुंगवों से भी शंकित रहता है। वह सोचता है—ये मुनिराज मुभे उपदेश देकर वचन चातुरी से क्ष छलकर मेरे वन को लूटना चाहते हैं। इस प्रकार कुविचाररूपी विष के नरो में पड़ा हुआ। यह क्षुद्रजीव सोचता रहता है--अरे! यह सारा धनमाल-मकान स्रादि कहीं स्राग की चपेट में स्राकर नष्ट न हो जाए, बाढ़ में नष्ट न हो जाए, चोर श्रादि लूट न ले जाएँ, इसलिये इसकी मुक्ते सुरक्षा करनी चाहिये; किन्तु उसका किसी पर भी विश्वास न होने से उसका कोई सह।यक नहीं होता। ग्रतएव वह अकेला ही रात में उठकर जमोन में बहुत गहरा गड्ढा खोदता है, किसी को ज्ञात न हो इस प्रकार धोमी गति से चलकर भ्रयना धन उस गड्ढ़े में रखता है ग्रौर गड्ढे को पूर कर समतल कर देता है। उस पर धूल ग्रौर कचरा आदि डालता है ताकि उस स्थान को कोई पहचान नहीं सके। भविष्य में स्वयं भी उस स्थान को कहीं भूल न जाए इसलिये उस पर अनेक प्रकार के चिह्न (निशान) लगाता है। कोई भी प्राणी किसी प्रयोजन से उस स्थान की भ्रोर भ्रावागमन करे तो वह पुनः पुनः उसको ध्यान पूर्वक देखता है। कदाचित उस स्थान पर स्वाभाविक रूप से किसी की दृष्टि पड़ जाए तो उसके हृदय में शंकाएँ बलवतो हो जाती हैं भ्रोर सोचता है-- भ्रोह ! इसको मालूम पड़ गया है, इस प्रकार की शंकाओं से ग्रस्त और व्याकुलता के कारण उसे रातभर नींद नहीं माती। रात में ही उठकर उस स्थान पर जाकर, उस गड्ढे से वन निकालकर दूसरा

<sup>%</sup> पृष्ठ ४०

गड्ढा खोदकर उसमें घन रखता है। धन को गाड़ते समय भय के कारण चारों श्रोर देखता रहता है, कहीं कोई मुभे देख न ले इस भय से ग्राना शारीरिक क्यापार बन्द कर देता है अर्थात् निष्यन्द ग्रौर निश्चेष्ट-सः होकर कार्यं करता है। फिर भी उसका मन उस गाड़े हुए धाको बंबन में ऐसा बंघ जाता है कि उस स्थान से उसका मन एक कदम भी पीछे नहीं लौटता। उस धन की रक्षा के लिये सैकड़ों प्रयत्न करने पर भी कदाचित् संयोगवश उस स्थान को कोई पहचान जाए ग्रौर उस धन का हरण कर ले तो उस समय उस पर ग्रकाल में ही वज्रपात सा ! हो जाता है। वह मृतप्राय होकर प्रलाप करता है---ग्रो बाप ! हाय माँ ! अरे भाई ! में मर गया। इस प्रकार व्यथित वचनों से रुदन करता हुग्रा वह विवेकीजनों की करुणापूर्ण सात्वना प्राप्त करता है । धन—नाश के ग्राघात से वह मूर्छित हो जाता है ग्रीर कदाचित् मृत्यु को भी प्राप्त करता है। इस प्रकार थोड़े से घन पर मरने वाले प्राणियों के व्यवहार श्रौर चेष्टाश्रों का सक्षेप में दिग्दर्शन कराया है।

# कामुक की चेष्टाएँ

इसी प्रकार स्वयं की स्त्री के मोहपाश में बंधा हुन्ना यह जीव ईर्ष्यारूपी **अल्य से पीड़ित होता है। अन्य किसी प्राणी की मेरी पत्नी पर दृष्टि न पड़ जाए इस भय ग्रौ**र ईर्ष्या से वह ग्रपने घर से बाहर नहीं निकलता। उसकी रातों की नींद हराम हो जातो है, माता-पिता का भी त्याग कर देता है, स्वजन-सम्बन्धियों के प्रेम में शैथिल्य लाता है, ग्रपने इष्टमित्रों को भी घर पर ग्राने का निमंत्रण नहीं देता, धर्मकार्यों का तिरस्कार करता है, और लोकनिन्दा का भी भय नहीं रखता। वह तो केवल स्त्री के मुख को अनवरत देखता रहता है, मानों वह परमात्मा की मृति हो ग्रौर स्वयं एक योगी हो ! इस प्रकार सारे कामकाज छोड़कर वह प्रतिक्षण उसका ही ध्यान करता हुया घर में बैठा रहता है। उसकी वह स्त्री जो कुछ करती है वह उसे भ्रच्छा लगता है, वह जो कुछ बोलतो है उसे म्रानन्दकारी प्रतीत होता है, वह जो कुछ चाहती है उसे उसकी चेष्टाओं से समक्तकर वह बस्तु प्राप्त करने योग्य है ऐसामान ता है। अ मोह-विडम्बित जीव मन में विचार करता है - यह मेरे ऊपर अनुराग रखती है, मेरा हित करने वाली है, इसके समान सुन्दर, उदार ग्रौर सौभाग्यादि गुणों से युक्त ग्रन्य दूसरी स्त्रो सारे विश्व में नहीं है। यदि कदाचित् कोई पुरुष उस हो पत्नो का माता, बहिन, देवा अयवा पुत्री की दृष्टि से उसकी ग्रौर फाकि तब भी वह अग्नो मुर्बता के कारण उन पर म्रत्यन्त कुरित हो जाता है; विह्वल हो जाता है, मूछिन हो जाता है ग्रांर जेते मर ही रहा हो ऐसी दशा को प्राप्त हो जाता है। ऐसी दशा में क्या करना चाहि है,

इसका भी उसे भान नहीं रहता। कदाचित् किसी कारण से उसका पत्नी से वियोग हो जाये अथवा वह भर जाये तब वह रोता है, शोक करता है अथवा मर भी जाता है। यदि उसकी स्त्री दुराचारिणी होने से अन्य पुरुषों के साथ सम्पर्क रखती हो अथवा कोई पुरुष बलात्कार पूर्वक उसका हरण कर ले जाये तो यह मोहान्ध जीव जीवन पर्यन्त मन हो मन में जलता रहता है या अत्यधिक दुःख से प्राण भी त्याग कर देता है। इस प्रकार एक-एक वस्तु के प्रतिबन्धन में आसक्त यह जीव अनेक प्रकार के दुःखों को सहता है तथापि विपरीत बुद्धि के कारण उन वस्तुओं के रक्षण में तत्पर बना रहता है और मेरी किसी वस्तु का कोई हरण न कर ले इस शंका से सर्वदा उद्वेलित रहता है।

# तृष्ति का अभाव

पूर्व में निष्पुण्यक के प्रसंग में कह चुके हैं:— 'उस थोड़े से भूँठन से उस बेचारे की तृष्ति तो क्या होती, उसकी भूख ग्रौर अधिक प्रज्वलित हो जाती।' उसी प्रकार इस जीव को भूँठन के समान अर्थ, स्त्री और विषयभोगों की इच्छा-नुसार प्राप्ति और उपभोग करते पर भी उसकी इच्छाओं का कभी शमन नहीं होता, प्रत्युत उसकी तृष्णाएँ निरन्तर बलवती होकर बढ़ती रहती हैं। जैसे उसे यदि कदाचित् सौ रुपये प्राप्त हो जाये तो वह हजार की कामना करता है, हजार प्राप्त हो जाये तो लाख की अभिलाषा करता है, लाख प्राप्त हो जाये तो करोड़पति बनने की इच्छा करता है, कोट्याधिपति हो जाये तो राज्य-प्राप्ति की कामना करता है, राजा बन जाता है तो चक्रवर्ती बनने की मृगतृष्णा जग जाती है, यदि कदाचित् चक्रवर्ती भी बन जाता है तो देवत्व की आकांक्षा व रता है, देवत्व भी प्राप्त हो जाये तो इन्द्रत्व की प्रार्थना करता है। इन्द्र भी वन जाये तो सौधर्मादि देवलोकों से ऊपर उत्तरोत्तर अनुत्तरकल्प का श्रधिपति बनने का मनोरथ करता है । इस प्रकार इस जोव की भी मनोरथों की संकल्पमाला मृगतृष्णा के समान निरन्तर बढ़ती ही रहती है, वह कभी समाप्त नहीं होती। जैसे **भ**यकर ग्रीष्म ऋतु में जिसका शरीर चारों स्रोर से भुलस रहा हो, जो स्रत्यधिक प्यास से बेहाल होकर मूर्छित हो गया हो ऐसा कोई बटाउ (पथिक) अचेतनावस्था में स्वप्न में जलतरंगों से सुशोभित सरोवरों से कितना भी पानी पी ले तब भी उसकी प्यास रचमात्र भी बुभती नहीं; वैसे ही इस जीव की अर्थ, स्त्री और विषयभोगों की प्यास कदापि शान्त नहीं होती। भ्रनादि संसार में रखड़ते हुये इस जीव ने ग्रनन्तबार देवभव प्राप्त किया, विषय-भोगों की सामग्रो का छककर उपभोग किया, महामूल्यवान संख्यातीत रतन प्राप्त किये, रित के विश्रम को भो खिण्डत करने वाली विलासिनी छलनाम्रों के साथ विलास किया ओर तीनों छोकां में म्रतिशय मनोरम मानने योग्य अनेक प्रकार की कीड़ाएँ की, 🕏 तथापि यह जीव जैसे प्रबल भूख लगने से पेट कमर को लग जाता है वैसे हो वह पूर्व में भुक्त विषय भोग ग्रथवा

क्ष पृष्ठ ४२

मुक्त भोजन की बात को भूल जाता है, उसे याद भी नहीं करता, केवल नई-नई भोग सामग्री प्राप्त करने की ग्रभिलाषा में सूखकर कांटा होता रहता है।

#### उदरशूल

पूर्व में कह चुके हैं कि:—'बेचारा निष्णुण्यक उस कदन्न को बड़ी लोलुपता से खाता है। उस भूँठन के पचते-पचते उसके शरीर में वात-विश्चिका उठ खड़ी होती श्रीर यह पीड़ा उसे श्रत्यन्त दुःखित करती।' इसका जीव के साथ सम्बन्ध इस प्रकार योजित करें:—रागादि में लुब्ध यह जीव जब भूँठन के समान धन, विषय श्रीर स्त्री को प्राप्त कर उसका ग्रासक्तिपूर्वक उपभोग करता है तब उसे कर्म-संचय रूप अजीर्ण होता है। कर्मों के उदय में आने पर जब वह उनको पचाता रहता है (निर्जरा करता है) तब नरक, तियंख्र, मनुष्य और देवगित में भटकने रूप उदरशूल गैदा होता है। इस प्रकार संचित कर्म इस जीव को ग्रत्यधिक पीड़ित और वस्त करते हैं। पुनश्च जैसा कि पूर्व में कह चुके हैं:—'वह भोजन उसके लिये ग्रसाध्य रोगों का कारण बनता और शरीर में पहले से स्थित रोगों को बढ़ाने में सहायभूत बनता' वैसे ही यह जीव जब रागादि से ग्रस्त होकर विषयादि का उपभोग करता है तब उस आसक्ति के कारण पूर्ववर्णित महामोह के लक्षण वाली ग्रनेक नवीन व्याधियाँ उत्पन्न होती हैं और वह पहले जिन व्याधियों से पीड़ित था उनमें ग्रतिशय वृद्धि होती है; क्योंकि कर्म-संचय ही कुभोजन है। इससे नये कर्मों का बन्धन होता है और पूर्व कर्मों को स्थित, अनुभाग (रस) भी अधिक तीव बनते हैं।

# मुस्वाद से विहीन

पूर्व में कहा जा चुका है:— 'इस वास्तिविकता की उपेक्षा करते हुये निष्पुण्यक उसी भोजन को अच्छा मानता और उससे सुन्दर भोजन की तरफ दृष्टिपात भी नहीं करता। सुन्दर और स्वादिष्ट भोजन चखने का कभी उसे स्वप्न में भी अवसर प्राप्त नहीं हुआ।' यह कथन इस जीव के साथ पूर्णतया घटित होता है। इस जीव की चित्त हित महाभोह से कुष्ठित (ग्रस्त) होने से वह अनेक दोषों को उत्पन्न करने वाले धन, विषय, स्त्री आदि को सुखदायक और अत्मिहतकारी मानता है। स्वाधीन (जब इच्छा हो तब प्राप्त कर सके) अतिशय आनन्द और तृष्तिदायक महाकल्याणकारी पारमाधिक चारित्रक्षपी खीर का भोजन जब प्राप्त होता है तब यह बेचारा जोव उसे प्राप्त नहीं कर पाता; क्योंकि महामोहरूपी निव्रा से कार्याकार्य को बताने वाले उसके विवेककारे नेत्र खुलते ही नहीं हैं। अनादि काल से परिभ्रमण करते हुये इस जीव को पहले कदाचित् यह महाकल्य णक भोजन प्राप्त हो गया होता तो समस्त क्षेश-समूह का नाश करने वाला मोक्ष उसे कभी का मिल गया होता तथा वह इतने समय तक संसार में भटकता भी नहीं। यह मेरा जीव तो अभी भी संसार में भटक रहा है, इसमे यह प्रमाणित है कि मेरे इस जीव ने सञ्चारित्र रूपी सुभोजन कभी प्राप्त ही नहीं किया।

## अनस्त काल से परिभ्रमण

पूर्व में कह चुके हैं:— 'वह दिर्द्री भीख माँगते हुये अदृष्टमूलपर्यन्त नगर के छोटे-बड़े घरों में, भिन्न-भिन्न मोहल्लों और गिलियों में विना थके भटकता रहता।' इस जीव की स्थिति भी इसके समान ही है। इस जीव ने भी अनादि काल से अनन्त पुद्गल परावर्त किये हैं अर्थात् अनन्त पुद्गल परावर्त जितना समय यह जीव संसार में परिभ्रमण करता रहा है। अपूर्ण पुनश्च 'दुःखग्रस्त महादुर्भागी को यों भटकते हुये उसे कितना समय बोत गया इसका भी उसे ध्यान नहीं रहा।' इस की संगति इस प्रकार है:— यह जीव कितने काल तक भव भ्रमण द्वारा संसार में रखड़ता रहा, इस काल का निर्णय करना ग्रशक्य है; क्योंकि जिस काल का प्रारम्भ ही न हो, अनादि हो उसकी गणना करना (सीमा में बांधना) न केवल अशक्य है स्रपितु असम्भव भी है।

इस प्रकार यह मेरा पामर जीव इस संसार रूपी नगर के <mark>उदर में भूँ ठे</mark> संकल्प-विकल्प, कुतके, कुतीर्थिक-दर्शन रूप दुर्दान्त बाल-समह से तत्त्वाभि**मुख** सुन्दर शरीर पर मिथ्यात्व रूप मार खाता हुआ महामोह आदि अनेक रोगों से ग्रस्त शरीर वाला हो गया है ग्रौर इन निकृष्ट व्याधियों के ग्रधीन होकर, नरकादि स्थानों में अत्यन्त पीड़ाएँ सहन करने से इसका स्व-स्वरूप भ्रष्ट हो गया है। जिनका चित्त विवेक बुद्धि से निर्मल हो गया है ऐसे सज्जनों की दृष्टि में यह जीव कृपा का पात्र बनता है। फिर भी यह जीव आगे-पीछे के विचारों से शून्य ग्रौर व्याकुलित चित्त वाला होने से तत्त्वबोध (सम्यक्-ज्ञान) से बहुत दूर रहता है। इन सब कारणों से प्रायः समस्त प्राणियों की तुलना में यह जीव जंघन्यतम (अधम) है। श्रधम मनीवृत्ति के कारण कुत्सित भोजन के समान धन, विषय, स्त्री आदि प्राप्त करने की आंशा से दुराशा रूपी पाश में जकड़ा रहता है। कदाचित् उसकी इच्छाग्रों की नाममात्र की भी पूर्ति हो जाती है तो वह किचित् तृप्ति (सन्तोष) का अनुभव करता है, किन्तु यह तृप्ति स्थिर नहीं रहती। वह सदा असन्तुष्ट रहता है। उसे ग्राभि नाषित वस्तुएँ किस प्रकार प्राप्त हों, किस प्रकार वे बढ़ती रहें और किस प्रकार उनको सुरक्षित रखूँ, इन्हीं विचारों में वह सर्वदा डूबा रहता है। इन विचारों के फलस्वरूप वह गुस्तर, निबिड़ और **दुर्दम्य ग्रा**ठ प्रकार के कर्म-सचय रूप प्रपथ्यरूपी नाश्ता-भोजन (संबल। बाँध लेता है। इस अपथ्य भोजन का सेवन करने से इस जोव का राग आदि व्याधियाँ अत्यधिक बढ़ जाती हैं और वह इन व्याधियों को भोगता है। विपरीत बुद्धि के कारण इन बोमारियों की जड़ क्या है? इसको उपेक्षा कर, सर्वदा कुपथ्य भोजन का अधिक मात्रा में सेवन करता है, किन्तु सद्यारित्र रूप ग्रतिस्वादिष्ट परमान्न (खीर) को चलना भी वह पसन्द नहीं करता। फलस्वरूप यह जीव 'ग्ररघट्टघटीयन्त्र' के न्यायानुसार अनन्त पुद्गल परावर्त पर्यन्त समस्त योनियों (उत्पत्ति स्थानों) में घूमता रहता है, भटकता रहता है।

क्ष पृष्ठ ४३

#### [ 9 ]

उस दिरद्वी के प्रसंग में श्रागे क्या हुग्ना ? ग्रब इसका वर्णन करते हैं:

इस कथा-प्रबन्ध का विषय तीन काल का है, ग्रतः भूत-भविष्य-वर्तमान काल को ध्यान में रखकर कियापदों का विभिन्न रूप में प्रयोग किया गया है, किन्तु उनका ग्राशय एक समान ही है। ब्याकरणवेत्ताग्नों के ग्रनुसार कथन करने वाले की विवक्षा के ग्रनुसार ही कारक की प्रवृत्ति होती है ग्रीर कारक के ग्रनुसार ही काल की प्रवृत्ति होती है। कारक (कर्ता) के समान काल का भी एक स्वरूप वाली वस्तु में, वस्तु को स्थित के परिवर्तन से विभिन्न प्रकार से प्रयोग किया जाता है। यह प्रवृत्ति देखी भी जाती है ग्रौर ग्रभीष्ट भी है। जैसे यह मार्ग पाटलिपुत्र जाता है, इस मार्ग में पाटलिपुत्र से पहले वहाँ कुँ ग्रा था/हुग्ना करता था/कभी था/होगा/ रहेगा, इत्यादि काल के रूप एक कुँ ए के लिए ही हैं, किन्तु विवक्षा के ग्रनुसार इनका प्रयोग भिन्न-भिन्न रूपों में किया जा सकता है ग्रौर यह पद्धति उपयुक्त भी है, अस्तु।

# मुस्थित महाराज ग्रौर स्वकर्मविवर द्वारपाल

'इस नगर में सुस्थित नामक एक प्रस्थात महाराजा राज्य करता था, जो स्वभाव से ही सब प्राणियों पर अत्यिद्धिक प्रेम रखने वाला था।' ऐसा पूर्व में कहा है। इस सुस्थित राजा को ही यहाँ परमात्मा, जिनेश्वर, सर्वज्ञ, भगवान् समभें। समस्त प्रकार के क्लेश नष्ट हो जाने से, ग्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त दर्शन और श्रनन्तवीर्य के घारक होने से, सर्वतन्त्र स्वतन्त्र और श्रतिशय अध्यनन्त ग्रानन्दिसन्धु स्वरूप होने से जिनेश्वर ही वास्तविक रूप में सुस्थित जाम के योग्य हैं। श्रविद्या, ग्रज्ञान श्रादि क्लेश-समूहों के ग्रधीन रहने वाले ग्रन्थ कोई भी इस नाम के योग्य नहीं हैं; क्योंकि मिथ्यात्व के कारण वे दुःस्थित (दुःख की स्थित में रहने वाले) हैं। ये भगवान् समस्त प्राणीवर्ग का श्रत्यन्त सूक्ष्मरूप से रक्षण करने का उपदेश देते हैं, मोक्ष की प्राप्ति शीघ्र ही हो सके ऐसा कुशलता के साथ सिद्धान्त-मार्ग का प्रवचन करते हैं ग्रीर वे स्वभाव से ही ग्रत्यन्त वात्सन्य भाव से सराबोर हृदय के धारक हैं। मनुष्य और देवताश्रों के ग्रधिपति चक्रवर्ती ग्रीर इन्द्रादिक से ग्रधिक कीर्ति के घारक होने से इन्हें प्रख्यात कहा गया है, क्योंकि देव ग्रीर मनुष्य भी प्रशस्त मन वचन काय के योग में प्रवृत्त होकर ग्रनवरत इनकी स्तुति करते हैं, ग्रतएव सर्वज्ञ भगवान् ही महाराज शब्द को धारण करने के योग्य हैं।

कथा प्रसंग में कह चुके हैं — 'एक बार घूमते हुए वह निष्पुण्यक दरिद्री राजा के भवन के पास पहुँच गया। उस भवन के द्वार पर स्वकर्मविवर नामक

<sup>🕸</sup> र्वेट्ट ४४

द्वारपाल नियुक्त था। उस अत्यन्त करुणाजनक भिखारी को देखकर द्वारपाल ने कृपाकर उसे अपूर्व राजमन्दिर में घूसने दिया ।' इस कथन की संगति इस प्रकार है— कदाचित् यह जीव 'घर्षरा-घूर्रान' न्याय से जब यथाप्रवृत्तिकररा करता है तब ग्रायुष्य कर्म को छोड़कर, शेष सातों कर्मों की उत्कृष्ट स्थिति को कम कर, सब कर्मों को एक कोडाकोडी सागरोपम की स्थिति तक ले श्राता है श्रौर सभी कर्मों की श्रधिक स्थिति का क्षय करता है। जब यह जीव सात कर्मों की एक कोडाकोडी सागरोपम की स्थिति में से भी कथंचित् स्थिति का क्षय कर लेता है तब ग्राचारांग से लेकर द्दिटवाद पर्यन्त द्वादशांग ग्रागम रूप ग्रथवा उसके ग्राधारभूत चतुर्विध साध्र, साध्वी, श्रावक, श्राविका रूप श्री संघ के लक्ष्मण वाला ग्रात्मनृपति सुस्थित महाराज के राजमन्दिर को प्राप्त करता है । इस सर्वज्ञ शासन रूपी मन्दिर का स्वकर्मविवर अर्थात् स्वयं के कर्मों का विच्छेदक (विनाशक) जो कि यथार्थ नाम ग्रौर गुरा का धारक है, वही द्वारपाल होने की योग्यता रखता है। यही स्वकर्मविवर इस मन्दिर में प्रविष्ट होने में सहायक होता है। यहाँ राग, द्वेष, मोह आदि और भी अनेक द्वारपाल हैं किन्तु ये द्वारपाल इस जीव को राजमन्दिर में घूसने नहीं देते, ग्रपित् अनेक प्रकार के रोड़े ग्रटकाते हैं। यह जीव सर्वज्ञदेव के मन्दिर के द्वार के समीप अनन्तवार श्राया श्रीर श्राता रहता है, किन्तु राग, द्वेष, मोह श्रादि द्वारपाल उसको धक्का देकर दूर भंगा देते हैं। कदाचित् ये राग-द्वेषादि द्वारपाल इस जीव को दरवाजे के भीतर तो स्राने देते हैं, परन्तु वास्तविक रूप में यह जीव प्रविष्ट हुग्रा, ऐसा प्रतीत नहीं होता । क्योंकि राग, द्वेष, मोह ग्रादि से ग्राकूल-व्याकूल चित्त वाले ग्रौर बाहर से मुनि अथवा श्रावक के चिह्नों को धारण करने वाले कदाचित् सर्वज्ञ-मन्दिर के भीतर प्रवेश भी कर जाएँ तो भी वे सर्वज्ञ-शासन मन्दिर के बाहिर ही हैं, ऐसा समभें। म्रर्थात् बाह्य दिष्ट से साधु भ्रथवा श्रावक का भ्राडम्बर रखने वाले साधना पथ की ग्रोर ग्रग्नसर नहीं हो सकते, ग्रतएव बस्तुत: वे सर्वज्ञ-शासन भवन के बाहिर ही हैं। राजभवन के द्वार तक पहुँचने पर, स्वकर्मविवर द्वारपाल इस जीव को ग्रन्थिभेद करवाकर सर्वज्ञ-शासन मन्दिर में प्रवेश करवाता है । इस प्रकार इस जीव का मन्दिर-प्रवेश युक्तिसंगत प्रतीत होता है ।

. [দ]

#### राजमन्दिर का वैभव

निष्पृष्यक के कथानक में कहा गया था - "इस दरिद्री ने पूर्व में कभी नहीं देखा ऐसा विविध प्रकार के ऐश्वर्य भ्रौर समृद्धि से परिपूर्ण, राजा, प्रधान (मंत्री), सेनापति, कामदार और कोतवाल आदि से अधिष्ठित, वृद्धजनों से युक्त, सैन्यवन्द से स्राकीर्ण, विलासवती सुन्दर ललनाश्रों से पूर्ण, उपमा रहित, 🕸 स्रत्युत्तम

**ॐ des** ₹*X* 

प्रस्ताव : १ पीठबन्ध

शब्दादि इन्द्रिय विषयों के भोगों से भरपूर तथा जहाँ सर्वदा उत्सव होते रहते हैं, ऐसा राजमन्दिर देखा।" इसी प्रकार इस जीव ने संसारचक्र में परिश्लमण करते हुए ग्राज तक वज्ज के समान दुर्भेंद्य ग्रोर क्लिष्टतम कर्म की जिटल गांठ का भेदन (ग्रन्थिभेद) नहीं किया था। उसे स्वकर्मविवर प्राप्त होने से ग्रन्थिभेद कर जब बह सर्वज्ञ-शासन के मन्दिर में प्रवेश करता है तब उसे यह सर्वज्ञ-शासन मन्दिर उस राजमन्दिर के समान ही ऐश्वर्यादि विशेषणों से युक्त प्रतोत होता है। तुलना इस प्रकार है:—

इस मौनीन्द्र (जिनेश्वर) शासन में ग्रज्ञान हिंपी ग्रन्धकार पटल के प्रसार का नाश करने वाले, ज्ञान हिंपी विविध प्रकार के रत्नपुञ्जों को धारण करने वाले, जाज्वल्यमान निर्मल प्रकाश से तीन भुवन के समस्त प्रदेशों को प्रकाशित करने वाले विशिष्ट प्रकार के ज्ञान दिष्टिगोचर होते हैं। यहाँ भगवान के प्रवचन में मुनिपुङ्गवों के शरीर को शोभित करने वाली, रमणीय मिण-रत्नों से जिंदत श्रेष्ठ ग्राभूषणों की सुन्दराकृति को धारण करने वाली ग्रामर्ष ग्रौषिध ग्रादि ग्रनेक प्रकार की लब्धियाँ विद्यमान हैं। इस जिन शासन में ग्रत्यधिक सुन्दर होने के कारण चित्र-विचित्र वस्त्रों के ग्राकार को धारण करने वाले ग्रनेक प्रकार के तप सज्जन पुरुषों के हृदय को ग्राकित करते हैं। इस परमेश्वर-मत में चपल उज्ज्वल वस्त्रों के चंदरवों में सुन्दर रचना ग्रौर सम्यक् प्रकार से ग्रुम्फित लटकते हुए मोतियों के गुच्छों को धारण करने वाले चरण-करण रूप मूल गुग्ग ग्रौर उत्तर गुग्ग चित्त को ग्राह्मादित करते हैं।

#### शासन प्राप्ति का फल

ऐसे जैनेन्द्र शासन में तदनुकूल आचरण करने वाले भाग्यशाली प्राणियों के सत्यवचन ताम्बूल के समान हैं। जैसे ताम्बूल मुंख की शोभा है, मुंख को सुगन्धित करता है और चित्त को आ़ह्लादित करता है वैसे ही उनके उदार सत्यवचन श्रेंड्ठत्व की सुगन्ध फैलाते हैं और मन को आनन्दित करने वाले हैं। जैन शासन में मनोरम पुष्पपुञ्जों की आ़कृति को धारण करने वाले अठारह हजार शीलांग (अत्युत्तम चारित्र के अंग) अपनी सुगन्धि को समस्त दिशाओं में फैलाते हैं। जैसे फूलों का समूह भ्रमरों को आनन्दित करता है वैसे ही ये शीलांग "मुनिपुङ्गवरूपी भ्रमरों को प्रमुदित करते हैं और जैसे फूलों को गूंथा जाता है वैसे ही ये शीलांग भी चित्र-विचित्र प्रकार की रचना से गुम्फित किये जाते हैं। पारमेश्वर मत में सम्यक् दर्शन गोशीर्ष चन्दन के विलेपन के समान है। जैसे गोशीर्थ चन्दन का शरोर पर विलेपन करने से मानव को शोतलता प्राप्त होती है, वैसे ही यह सम्यग् दर्शन, मिथ्यात्व और कपायों के संतापों से जलते हुए भव्यजीवों के शरीर को अत्यन्त शीतलता प्रदान करते हैं। इस प्रकार सर्वज्ञभाषित जैन दर्शन में सम्यग् ज्ञान, सम्यग् दर्शन और सन्यग् चारित्र की प्रधानता है। जो भाग्यशाली प्राणी सर्वज्ञ-वाणी के अनुसार आवरण करते हैं वे अपने लिए नरक के अन्धकूप में पड़ने का मार्ग बन्द

कर देते हैं, तिर्यञ्च गति के कारागृह को भग्न कर देते हैं, ग्रधम मानवता के दु:खों का दलन कर देते हैं, तुच्छ जाति के देवों के मन में होने वाले सन्तापों का मर्दन कर देते हैं, मिथ्यात्व रूपी वैताल का नाश कर देते हैं, रागादि शत्रुश्नों को निष्पन्दित कर देते हैं, कर्मसंचय रूप ग्रजीर्ग को जीर्ग (शक्ति रहित) कर देते हैं, वृद्धावस्था के विकारों को तिरस्कृत कर देते हैं, मृत्युभय को हँसी में उड़ा देते हैं और देवलोक तथा मोक्ष के सूखों को हस्तामलक कर लेते हैं। श्रथवा इस दर्शन का ग्राचरए करने वाले भव्य प्राणी सांसारिक सुखों की स्रवगणना करते हैं, इन सुखों की स्राव-श्यकता का किंचित भी अनुभव नहीं करते, अपनी बुद्धि से संसार के समस्त प्रपंचीं को हेय दिष्ट से देखते हैं और मोक्ष प्राप्ति के लिए तन्मयता पूर्वक अपने अन्त करण को उसकी स्रोर उन्मुख कर देते हैं। मुभ्ते परमपद प्राप्त होगा, इस सम्बन्ध में उन्हें किसी प्रकार का संदेह नहीं रहता, क्योंकि उपाय और उपेय परस्पर विरुद्ध नहीं होते । वे समभते हैं कि परमपद की प्राप्ति के लिए सम्यक् दर्शन-ज्ञान-चारित्र ही एकमात्र मार्ग है और यह मार्ग अप्रतिहत शक्ति वाला है। 🕸 ऐसा प्रशस्त मार्ग उन्हें मिल जाने से उनको दढ़ निश्चय हो गया है कि, इससे अधिक प्राप्त करने को कुछ भी शेष नहीं रहा, मेरे सारे मनोरथ पूर्ण हो गये। इन विचारों से उनको पूर्णतया मानसिक तोष प्राप्त होता है। (यह गोशीर्ष चन्दन के विलेपन से प्राप्त शान्ति श्रीर सम्यग दर्शन प्राप्त भव्यों की मानसिक शान्ति की तुलना है।)

रत्नत्रयी का मार्ग प्राप्त करने के पश्चात् पारमेश्वर मत के भव्य उपासकों को कदापि शोक नहीं होता, दैन्यभाव नहीं होता, उनकी उत्सुकता विलीन हो जाती है, काम-विकार नष्ट हो जाते हैं, जुप्सा के प्रति घृणा हो जाती है अर्थात् किसी भी वस्तु या प्राणा के प्रति जुप्सा के भाव नहीं जगते, उन्हें कदापि चित्तोह्नेग नहीं होता, तृष्णा कोसों दूर भाग जाती है ग्रोर वे त्रास-पीड़ा को समूल नष्ट कर देते हैं। अधिक क्या? उनके मन में धैर्य रहता है, गम्भीरता निवास करती है, श्रतिप्रवल ग्रांदार्य होता है, प्रवल ग्रांतम-विश्वास होता है ग्रोर स्वाभाविक प्रशम-सुखरूपी श्रमृत का ग्रनवरत ग्रास्वादन करते रहने से उनके हृदय में सर्वदा उत्सव चलते रहते हैं। इसी कारण उनकी राग-प्रवलता मन्द हो जाती है, रित-प्रकर्ष ग्रर्थात् ग्रुभराग—ग्रुणानुराग बढ़ जाते हैं, मद—ग्रहंकाररूपी व्याधि नष्ट हो जाती है, मन में सर्वदा प्रफुल्लता रहती है, ग्रायुधों द्वारा नष्ट करने वालों ग्रौर विलेपन करने वालों पर जैसे चंदन की दिष्ट सम रहती है वैसो ही सम दिष्ट होने से उनका ग्रानन्द कभी नष्ट नहीं होता।

जैनेन्द्र शासन में स्थित भव्य-प्राणी स्वाभाविक हर्षातिरेक से प्रमुदित होकर पाँच प्रकार के स्वाध्याय (वाचना, पृच्छना, परावर्तना, ग्रनुप्रेक्षा, धर्मकथा) के माध्यम से सर्वदा गाते रहते हैं। ग्राचार्यादि दश (ग्राचार्य, उपाध्याय, स्थविर,

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ४६

तपस्वी, ग्लान, क्षुल्लक, स्वधर्मी, कुल, गएा, संघ) की वैयावच्च (सेवा-शुश्रूषा) करने रूप अनुष्ठान के माध्यम से सर्वदा नृत्य करते रहते हैं। तीर्थकरों के जन्माभिषेक, संमवसरएा, पूजा, रथयात्रादि महोत्सवों को सम्पादन करने के माध्यम से सर्वदा कूदते रहते हैं। अन्य प्रतिवादियों की युक्तियों का चतुराई से निराकरएा करने के पश्चात् (अर्थात् विजय प्राप्त कर) चित्तानन्द के बहाने उत्कृष्ट सिहनाद आदि अनेक प्रकार की गर्जना करते हैं। किसी समय में तीर्थकर, भगवन्तों के न्यवन, जन्म, दीक्षा, केवलज्ञान और निर्वाए इन पाँच कल्याएकों के महोत्सवों के नाध्यम से हिंदत होकर मर्दल (मादल) आदि वाजित्र बजाते हैं। इस प्रकार मौनीन्द्र शासन में सर्वदा आनन्द ही आनन्द छाया रहता है और इस शासन में रहने से समस्त प्रकार के सन्ताप नष्ट हो जाते हैं। इस जैनेन्द्र शासन को इस जीव ने वभी भी भादपूर्वक रदीकार किया हो ऐसा प्रतीत नहीं होता, बयोंकि इस जीव का संसार में परिश्रमएा अभी तक विद्यमान है। यदि इस जीव ने इस शासन को शुद्ध भाव से स्वीकार किया होता तो कभी की ही इसको मोक्ष की प्राप्त हो गई होती।

पूर्व कथा में राजभवन के दो विशेषरा कहे गये थे - १. स्रह्ण्टपूर्व स्रोर २. स्रनन्त विभूति सम्पन्न । राजमन्दिर के इन दोनों विशेषराों की तुलना सर्वज्ञ शासन मन्दिर के साथ सम्यक् प्रकार से मेल खाती है ।

#### राजमन्दिर के राजा

पूर्व में राजमन्दिर के विशेषणों में कहा गया है— 'राजा, प्रधान (मंत्री), सेनापति, कामदार और कोतवाल आदि से अधिष्ठित था।' इन विशेषणों की तुलना इस प्रकार हैं:— जिनेश्वर देव के शासन मन्दिर में आचार्यों को राजा समभे। जिनके अन्तर्ज्वलित महातप के तेज से रागादि शत्रुवर्ग पलायन कर गये हैं, जिनके बाह्य-व्यापार शान्त हो गये हैं और जो जगत् को आनन्द प्रदान करने के साधन हैं। जैसे राजागण रत्नों से भरपूर और प्रभुत्व सम्पन्न होते हैं वैसे ही ये आचार्यगण भी पुणरत्नों के भण्डार और प्रभुत्व सम्पन्न होते हैं। अतएव इनके लिए राजा शब्द का प्रयोग सर्वथा उचित है।

#### राजमन्दिर के मन्त्री

मन्त्रियों के वर्णन प्रसंग में पहले कह चुके हैं - 'संपूर्ण जगत् की चेष्टा श्रों को जानने वाले, स्वबुद्धि से अपने शत्रुश्रों को भली प्रकार पहचानने वाले और सम्पूर्ण नीतिशास्त्रों में पारंगत अनेक मन्त्री भी वहाँ निवास करते थे।' इसकी संगति इस प्रकार है: सर्वज्ञ शासन में उपाध्यायों को मन्त्री समभ्तें। वीतराग प्रणीत ग्रागम रहस्य के ज्ञाता होने के कारण जो समस्त जगत् के व्यापारों को स्पष्टतया जानते हैं, को प्रज्ञाबल से रागादि अन्तरंग शत्रुवर्ण को पहचानते हैं,

शास्त्रों के रहस्य को प्रतिपादित करने वाले ग्रन्थों के वेत्ता ग्रीर उन रहस्यों पर विचार करने में कुशल (चतुर) होते हैं। जसे समस्त नीतिशास्त्रों के पारंगत मन्त्रिगए। श्रपने बुद्ध-काँशल से राज्य के समस्त ग्रंगों पर समीक्षा करते रहते हैं वैसे ही ये उपाध्याय ग्रपने ग्रस्थाधारण बुद्धि-वंभव से सर्वज्ञ-शासन के समस्त ग्रंगों की समय-समय पर समीक्षा करते रहते हैं। ग्रतएव ये उपाध्याय ग्रमात्य शब्द को सम्यक् प्रकार से चरितार्थ करते हुए शोभित होते हैं।

#### सेनापति

पूर्व में कह चुके हैं कि 'युद्ध के मैदान में अपने समक्ष आये हुए साक्षात् यमराज को देखकर भी जो विचलित नहीं होते थे, ऐसे असंख्य योद्धा वहां सेवारत थे।' इसकी योजना इस प्रकार है: — गीतार्थ- रृषभों (सम्पूर्ण ज्ञान के धारक, षड्दर्शनवेता, गए। के नियन्त्रक और धौरेय वृषभ के समान शासन का भार वहन करने में समर्थ साधुओं) को यहां महायोद्धा—सेनापित समभों। जिनका अन्तः करए। सत्व (तप, श्रुत, सत्व, एकत्व, बल) की विशिष्ट भावनाओं से वासित है, देवों द्वारा महाभयंकर उपसर्ग (उपद्रव) करने पर भी जो किचित् भी क्षुब्ध नहीं होते और जो घोर परीषहों से तिनक भी भयभीत नहीं होते। इनके सम्बन्ध में अधिक क्या कहें? यमराज के समान भयंकर उपद्रव करने वालों को सामने देखकर जो तिनक भी त्रस्त नहीं होते। जैसे महारथी संग्राम के अन्त को विजय में परिएत करते हैं वैसे ही ये गीतार्थ द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव को लक्ष्य में रखकर गच्छ, कुल, गए। और संघ को मोक्ष प्राप्ति करवाते हुए संसार-समर का अन्त ला देते हैं। अत्रव्य इन गीतार्थ वृषभों को महायोद्धा सेनापित कहा जाता है।

[ 8 ]

# नियुक्तक (कामदार)

राजमन्दिर-प्रसंग में पहले कहा जा चुका है— 'इस विशाल राजमन्दिर में अनेक व्यक्ति नियुक्तक (कामदार) थे जो सर्वदा करोड़ों नगरों, असंख्य ग्रामों और अनेक परिवारों का पालन करते थे तथा शासन-प्रबन्ध संचालित करते थे।' इन कामदारों को यहाँ सर्वज्ञ शासन में गगा-चिन्तक समसे। जो बाल, वृद्ध, ग्लान, प्राघूर्णक (अतिथि साधु) आदि की सिहण्गुभाव से परिपालन करने योग्य अनेक पुरुषों से परिवृत, कुल, गगा और संघरूपी करोड़ों नगर और गच्छ रूप असंख्य ग्राम एवं श्राकरों में गीतार्थ होने के कारण उत्सर्ग और अपवाद के ज्ञाता, योग्य स्थान पर कार्यक्षम व्यक्ति को नियुक्त करने में चतुर और उनका पालन करने में समर्थ होते हैं। जो समस्त कालों में निराकुल होकर प्रामुक और ऐषणीय भक्त (भोजन), पान, अगैषध, उपकरण (वस्त्र-पात्रादि) एवं उपाश्रय आदि के सम्पादन द्वारा शासनतन्त्र

क्ष प्रेब्ट ४७

का सम्यक् प्रकार से संचालन करते हैं । इन्हें समस्त दिष्टयों से योग्य समक्षकर ग्राचार्य इनकी गराचिन्तक पद पर नियुक्ति करते हैं । ग्रतएव इनके लिए नियुक्तक पद का प्रयोग सर्वथा समुचित है ।

#### राजमन्दिर के तलवर्गिक

पहले कह चुके हैं— 'स्वामी पर ग्रत्यन्त श्रद्धा ग्रौर प्रीति रखने वाले, विशिष्ट बलवान ग्रौर वास्तविक सूभ्रधूभ वाले ग्रनेक तलविगिक (कोतवाल) कार्यकर्ता वहाँ रहते थे।' इन तलविगिकों को जैनेन्द्र शासन भवन में सामान्य साधु सम्भें। जो ग्राचार्य के ग्रादेशों का सावधानी पूर्वक सम्पादन (पालन) करते हैं, उपाध्याय की ग्राज्ञा का पालन करते हैं, गीतार्थ-वृषभों का विनय करते हैं, गए-चिन्तक द्वारा प्रयुक्त मर्यादा का लंघन नहीं करते, गच्छ, कुल, गएा ग्रौर संघ के प्रयोजनों में पूर्णक्ष्प से स्वयं को नियोजित कर देते हैं, इन गच्छ, कुल, गएा, संघादि पर किसी प्रकार की विपदा ग्रा पड़े तो स्वयं के प्राएगों का मोह किये विना ही उस विपदा को दूर करने में प्रयत्नशील रहते हैं ग्रौर जो शूरता, भक्ति एवं विनीत स्वभाव से ग्रोतप्रोत होते हैं। ग्रतएव सामान्य साधु को जो यहाँ तलविगक कहा गया है, वह यथोचित है।

इस प्रकार मौनीन्द्र शासन को राजभवन के समान कहा गया है। इस शासन में ग्राचार्यदेव की ग्राज्ञानुसार उपाध्याय उसका चिन्तन करते हैं, गीतार्थ-वृषभ उसका रक्षण करते हैं, गराचिन्तक उसकी पुष्टि करते हैं ग्रीर साधुगरा चिन्ता रहित होकर उस निर्णीत मार्ग का श्रनुसरण करते हैं। इस प्रकार यह शासन मन्दिर भी राजमन्दिर के रााजादि के समान ग्राचार्यादि से ग्राधिष्टित (ध्याप्त) है।

# मन्दिर में वृद्धाएँ

कथा-प्रसंग में पहले कह चुके हैं कि—'राजमन्दिर में अनेक वृद्ध स्त्रियाँ भी रहती थीं, जिन्होंने विषयों का सर्वदा त्याग कर दिया था ग्रौर जो मदोन्मत्त युवितयों को ग्रंकुण में रखने में समर्थ थीं।' सर्वज्ञ शासन में इसकी योजना इस प्रकार है: — स्थिविरा को यहाँ श्रार्या (साध्वियाँ) समभें। अ स्थिविरात्रों के लिए दो विशेषणों का प्रयोग किया गया है, वे दोनों ही विशेषण साध्वीवर्ग के लिए युक्तिसंगत हैं। ये ग्रार्याएँ स्वयं का शिष्य वर्ग (साध्वी वर्ग) ग्रौर श्रमणोपासक वर्ग की पित्नयाँ ग्रर्थात् श्राविकाएँ जब प्रमाद के कारण धर्मकार्यों में ग्रालस्य करती है सब वे परोपकार करने का स्वभाव होने के कारण तथा भगवन्तों द्वारा ग्रागमों में प्ररूपित स्वधर्मीवात्सल्य को महानिर्जरा का कारण जानकर, उनको कर्त्तव्य मार्ग का स्मरण कराती हैं, श्रकरणीय कार्यों से रोकती हैं, श्रुभ कार्यों की

क्ष वेब्घ ८८

स्रोर प्रेरित करती हैं और श्रेष्ठ कार्यों के लिये पुनः पुनः प्रेरणा देती हैं। इस प्रकार वे उनको सन्मार्ग के पथ पर स्रग्रसरित करती हैं स्रोर उन स्रायां स्रों को विषयरूपी विष के भयंकर विपाकों का ज्ञान होने से वे विषयभोग से निवृत्त होकर, संयम मार्ग में रमण करतो हैं, विशेष प्रकार के तपविधानादि लीला पूर्वक करती हैं, स्नवरत स्वाध्याय करने में प्रसन्तता स्रनुभव करती हैं, किचित् भो प्रमादाचरण नहीं करती स्रोर निःसंकोच एवं निःशंक होकर स्राचार्यों के स्रादेशों का पालन करती हैं।

### राजमन्दिर में सुभट

पूर्व में कहा जा चुका है - 'ग्रनेक योद्धाभ्रों द्वारा वह राजमन्दिर चारों म्रोर से सुरक्षित था। यहाँ इस भगवत् शासन में श्रमगोपासकों (श्रावकवर्ग) के समूह को सुभटवन्द समभें। इस श्रावकवर्ग की विपूल संख्या होने से ये चारों स्रोर व्याप्त होकर (फैलकर) शासन मन्दिर को सुरक्षित रखते हैं। क्योंकि देवलोक में श्रसंख्य, मनुष्य लोक में संख्यात, तिर्यञ्च गति में बहुत प्रकार के तथा नरक गति में भी बहुत श्रावक होते हैं। ये श्रावक शूरवीर, उदार श्रौर गाम्भीर्यादि गुर्गों से सम्पन्न होने के कारण जैनेन्द्र शासन के शत्रुग्रों को जिनका हृदय मिथ्यात्व से वासित है उनका चत्राई के साथ विघटन करने में सक्षम होते हैं। उनकी इस ग्रनुपम प्रवृत्ति के कार्गा वे सूभट के उपमान के सर्वथा योग्य हैं। क्योंकि, ये श्रावक सर्वेज देव का सर्वदा ध्यान करते हैं । श्राचार्यरूपी राजाश्रों की श्राराधना करते हैं । उपाध्यायरूपी स्रमात्यों के उपदेशों का पालन करते हैं। गीतार्थ-वृषभरूपी महा-रथियों के वचनानुसार धर्मकार्यों में प्रवृत्त होते हैं । साधुवर्ग पर सदा श्रनुग्रह करने वाले गराचिन्तकरूपी नियुक्तकों (कामदारों) को वस्त्र, पात्र, भोजन, पानी, ग्रौषघ, श्रासन, संस्तारक ग्रादि विधि पूर्वक एवं सन्मान के साथ प्रदान करते हैं। श्रमण-रूपी तलवर्गिकों को, यह नवदीक्षित है या पुराना दीक्षित है इस विभेद रेखा को रखे बिना ही समस्त साध्वर्ग को विश्रुद्ध मन-वचन-काया से वन्दन करते है । स्रार्या-रूपी स्थविरास्रों को उल्लसित हृदय से भक्तिपूर्वक नमन करते हैं। श्राविकारूपी विलासिनियों को समस्त धार्मिक-प्रवृत्तियों में प्रोत्साहित करते हैं। (देवलोक में रहते हुए) तीर्थंकरों का जन्माभिषेकोत्सव ग्रौर नन्दीश्वर द्वीप की यात्रा करते हैं। मृत्युलोक में रहते हुए पर्व दिवसों में स्नात्रादि धार्मिक कृत्यों का ऋौर शासन मन्दिर द्वारा प्रतिपादित नित्यिकिया एवं नैमित्तिक क्रियाओं का उचित रीति से म्राचरण करते हैं । म्रधिक क्या कहें ? वे भावपूर्वक सर्वज्ञ शासन को 🕸 छोड़कर, ग्रन्य किसी भी शासन को न तो देखते हैं, न सुनते हैं, न जानते हैं, न श्रद्धा (विश्वास) रखते हैं, न रुचि रखते हैं ग्रीर न प्रश्रय देते हैं। केवल जैन शासन ही समस्त प्रकार को कल्याए। करने वाला है ऐसा भ्रन्तः करए। से स्वीकार करते हैं। प्रकर्ष भक्ति के कारए। वे सर्वज्ञ महाराजादि को प्रिय होते हैं। इन्हीं कारएगें से वे

<sup>🕸</sup> पेब्घ ८६

प्रस्ताव : १ पीठबन्ध ६५

सर्वज्ञ मन्दिर में निवास करने वाले विनीत, महर्द्धिक श्रौर महाकौटुम्बिक के समान हैं, ऐसा समभें। श्रशुभ दिष्ट वाले श्रन्य जीवों का तो सर्वज्ञ मन्दिर में निवास ही कैसे हो सकता है ?

#### राजमन्दिर में रमिएयाँ

पूर्व में कहा गया है :-- "विलास करती भ्रानेक सुन्दर स्त्रियों से वह राजमन्दिर देवलोक को भी भ्रपने वैभव से पराजित कर रहा था।" मौनीन्द्र-शासन में इसकी संघटना इस प्रकार है :—सम्यक् दर्शन धारण कर, अरण्वतों का साचरण ग्रौर जिनेक्वर देव एवं साध्गराों की भक्ति करने में परायरा श्राविकावृन्द को विलास करने वाली रमिएयाँ समर्भे । ये श्रमगोपासिकार्ये भी श्रमगोपासक के समान सर्वज्ञ रूपी महाराजा की अन्त:करण पूर्वक आराधना करने में प्रवृत्त होती हैं एवं उनकी **ब्राज्ञा** का पालन करने में प्रयत्नशील रहती हैं। वे विशुद्ध श्रद्धा (दर्शन) से ब्रपनी श्रात्मा को दृढ़तर बनाती हैं, ब्रस्पूद्रतों को धारस करती हैं, गुस्पद्रतों को ग्रहस करती हैं, शिक्षावृतों का श्रभ्यास करती हैं, विभिन्न प्रकार के तप करती हैं, स्वाध्याय में तल्लीन रहती हैं, साध्वर्ग को उनके लिए उपयोगी और दाता के लिए शोभाजनक दान देती हैं, सद्पुरुश्रों के चरगों का बन्दन कर हर्षित होती हैं, सुसाधुश्रों को नमन कर सन्तुष्ट होती हैं, प्रशस्य धर्मकथाएँ सुनकर प्रमुदित होती हैं, स्वजन-सम्बन्धियों से भी भ्रधिक स्वधर्मीजनों को समकती हैं, स्वधर्मीबन्धुओं से रहित प्रदेश में रहने पर उद्वेग को प्राप्त करती हैं, साधुजनों को दान दिये बिना भोजन करना उन्हें श्रप्रीतिकर लगता है और भगवद् धर्म की श्रासेवना से स्वयं ने इस संसार समुद्र को प्रायशः पार कर लिया ऐसा स्वीकार करती हैं । इस प्रकार की ये श्रमगोपासिकाएँ सर्वज्ञ शासन मन्दिर के मध्य भाग में पूजा के उपकरराों का आकार धाररा कर, श्रमगोपासकों (ग्रपने पतियों के साथ) के साथ बन्धी हुई ग्रथवा एकाकी (विधवा या कूमारी) रूप में निवास करती हैं । उक्त गुर्णों से रहित स्त्रियाँ भी यदि राजमन्दिर में निवास करती हुई इष्टिगोचर होती हैं तो वे बाह्य दिष्ट से ही हैं। वस्तुतः गुराहीन नारियाँ तो सर्वज्ञ मन्दिर के बाहिर ही हैं, ऐसा समभें। यह भगवन्तीं का से उसमें प्रविष्ट प्रांशियों को परमार्थतः शासन मन्दिर से बहिर्भूत ही समभें।

[ १० ]

#### राजमन्दिर के विषय

पाँचों इन्द्रियों के शब्दादि श्रनुषम विषय की उपभोग्य सामग्रियों से परिपूर्ण वह राजमन्दिर अत्यन्त सुन्दर लगता था। ऐसा पूर्व में कह चके हैं। इसकी संगति इस प्रकार है: —समस्त इन्द्र जिनेश्वर-शासन मन्दिर के मध्यभाग में निवास करते हैं। अन्य महद्धिक देवता भी प्रायः कर इसी शासन मन्दिर में निवास करते हैं। जहाँ

विमानों के म्रधिपति देवगएा ग्रौर इन्द्रादि रहते हों वहाँ शब्दादि इन्द्रियों के स्रनुपम विषयोपभोगों की परिपूर्ण सामग्री से 🕸 वह स्थान रमराीय हो तो कोई स्राक्चर्य की बात नहीं है । इन्द्रिय विषयों की प्राप्ति के सम्बन्ध में यह ध्यान रखना चाहि रे कि पुण्योदय से भोग प्राप्त होते हैं। यह पुण्य दो प्रकार का है:—1. पुण्यानुबन्धी पुण्य भौर 2. पापानुबन्धी पुण्य । इसमें पुण्यानुबन्धी के उदय से प्राप्त इन्द्रिय विषयों के लिये निरुपचरित (अनुपम) विशेषण सार्थक है। क्योंकि, जैसे सम्यक् प्रकार से बनाया हुन्रा स्वादिष्ट पथ्य भोजन खाते हुए भी म्रच्छा लगता है ऋौर वह शरीर को पुष्ट भी बनाता है वैसे ही पुण्यानुबन्धी पुण्य के योग से प्राप्त भोग भी प्राणी के ज्ञ अध्यवसायों को निर्मल बनाते हैं। प्रागियों के ग्रध्यवसाय उदार होने से वे भोग उसके लिये बन्धन नहीं बनते ग्रर्थात् वह प्राग्गी विषयों में लुब्ध ग्रीर श्रासिक्त से भ्रन्<mark>धा नहीं होता । भोगों</mark> के प्रति लोलुपता न होने के कारएा विषयों का उपभोग करता हुन्रा भी प्राग्ती पूर्वबद्ध पाप परमागुत्रों के बन्धनों को शिथिल करता है फ्रीर शुभ फलदायक पुण्य-परमास्तुओं का संचय करता है। ऐसे पुण्य जब उदय में आते हैं तब वे इस प्रांगी के हृदयं में संसार के प्रति विरक्तिभाव जागृत करते हैं, तथा सुख की परम्परा प्रदान करते हुए ऋमशः मोक्ष प्राप्ति के हेतु बनते हैं। इसीलिये इन्हें सुन्दर परिगाम वाला कहाँ गया है। पापानुबन्धी पुण्य के उदय से जो शब्दादि विषयमोग प्राप्त होते हैं वे कालकूट विष से विनिर्मित मोदकों के समान भयंकर परिगामों को प्रदान करते हैं। अतएव पापानुबन्धी पुण्य को तत्त्वतः 'भोग' शब्द से व्यवहृत करना भी उचित नहीं है; क्योंकि मरु-भूमि में जलकल्लोल की मृग-तृष्णा के समान उन भोगों के पीछे दौड़ते हुए पुरुष को समस्त परिश्रम व्यर्थ जाता है और उसकी तृष्णा को अत्यधिक बढ़ा देता है, किन्तु उसको मन चाहे भोग कदापि प्राप्त नहीं होते। कदाचित् प्राप्त भी हो आएँ तो उनका उपभोग करते समय वे क्लिष्ट (ऋूर) ग्रध्यवसायों को उत्पन्न करते हैं । तुच्छ ग्रोर ग्रधम विचारों से उन पुरुषों की बुद्धि भ्रष्ट हो जाती है भीर विषयलुब्ध बन जाते हैं। इस प्रकार वे प्राणी पुण्य से प्राप्त विषयभोगों का कुछ समय तक उपभोग कर अपने पुण्यकर्मी को पूर्ण रूप से व्यय (समाप्त) कर देते हैं और पुनः अपनी आतमा को गुरुतर पापकर्मी के भार से बोक्तिल बना लेते हैं। ये बन्धे हुए गुरुतर पापकर्म जब उदय में भ्राते हैं स्रौर उनके कटुक फल जब भोगने पड़ते हैं तब यह जीव स्रनन्त काल तक संसार-सागर में परिभ्रमण करता रहता है। इसीलिये पापानुबन्धी पुण्य से प्राप्त शब्दादि इन्द्रिय भोगों को दारुए परिएाम वाला कहा गया है ।

संसार में रहने वालें जिन प्रािगिगां के लिये ये शब्दादि इन्द्रिय भोग सुन्दर परिगाम प्रदान करते हैं उन प्रािगयों को उक्त विवेचन के अनुसार भगवत् शासन मन्दिर के निवासी ही समभें, बहिभूत नहीं। श्रतएव बुद्धिमानों को चाहिये कि

क्ष वेब्द ४०

शी घ्रा ही मोक्ष प्राप्त कराने वाले जैनेन्द्र शासन मन्दिर में विशुढ भाव से स्थिरता करें। इस शासन में रहने वाले प्राणियों को ये सुन्दर भोग तो ग्रनायास ही प्राप्त हो जाते हैं, इनको प्राप्त कराने वाला ग्रन्य कोई हेतु (कारण) नहीं है। ग्रतएव श्र परम्परा (क्रमणः) ग्रप्रतिपाति (कदापि क्षय न होने वाले) सुख को प्रदान करने का मुख्य कारण होने से पारमेश्वर दर्शन मन्दिर निरन्तर उत्सवमय है, ऐसा कहा गया है। पूर्वीक्त कथानक में निष्पुण्यक ने जिस प्रकार सर्व विशेषणों से युक्त राजमन्दिर को देखा उसी प्रकार समस्त विशेषणों से युक्त सर्वज्ञ शासन मन्दिर को यह जीव देखता है।

#### [ ११ ]

# मन्दिर दर्शन : स्फुररणा

कथा प्रसंग में कह चुके हैं:—"तान्त्रिक दृष्टि से सब इन्द्रियों के निर्वाण का कारणभूत ऐसे अद्भृत राजमन्दिर को देखकर वह भिखारी आक्चर्यचिकत होकर सोचने लगा कि, यह क्या है ? अभी तक उन्मादग्रस्त होने से वह राजमन्दिर के तान्त्रिक स्वरूप को पहचान नहीं सका।" इसी प्रकार यह जीव कर्म-विवर (मार्ग) प्राप्त होने पर, बड़ी कठिनाई से सर्वज्ञ शासन को प्राप्त कर, यह क्या है ? जानने की जिज्ञासा करता है, परन्तु उन्माद से तुलना करने योग्य मिथ्यात्व (विपरीत बुद्धि) के ग्रंश जब तक प्रचुर मात्रा में विद्यमान रहते हैं तब तक वह जीव जिनमत के विशिष्ट गुणों को तत्त्वत; पहचान नहीं पाता।

कथानक में कह चुके हैं:—''पर घीरे-घीरे चेतना प्राप्त होने पर वह सोचने लगा कि इस राजमन्दिर में निरन्तर उत्सव होते रहते हैं, पर द्वारपाल की कृपाहिंध्य से प्राज ही मैं इसे देखने में समर्थ हो सका हूँ, जो ग्राज से पहले में कभी नहीं देख सका था। मुक्ते याद ग्रा रहा है कि, मैं कई बार भटकते हुए इस राजमन्दिर के दरवाजे तक ग्राया हूँ, पर दरवाजे के निकट पहुँचते-पहुँचते थे महापापी द्वारपाल मुक्ते धकर वहां से भगा देते थे।'' इस कथन की संगति जीव के साथ इस प्रकार है:— निकट भविष्य में जिनका कल्याग होने चाला है ऐसे भव्यप्राणी किसी प्रकार सर्वज्ञ शासन को प्राप्त तो कर लेते हैं परन्तु उसके विशिष्ट गुणों की उन्हें जानकारी नहीं होती। फिर भी मार्गानुसारी होने से उनके हृदय में इस प्रकार के विचार उत्पन्न होते हैं—ग्रहो ! ग्राहंद्-दर्शन ग्रत्यन्त ग्रद्भृत है, यहाँ जो निवास करते हैं वे मानों मित्र हों, बन्धु हों, समान प्रयोजन वाले हों, समर्पित हृदय बाले हों, एकात्मीभूत हों—इस प्रकार का परस्पर व्यवहार करते हैं। ये मानों, ग्रमृत का पान कर तृष्त हो गए हों, उद्वेग रहित हों, ग्रीत्सुक्य रहित हों, उत्साह से भरपूर हों, परिपूर्ण मनोरथ वाले हों ग्रीर सर्वदा समस्त विश्व के समग्र प्राणियों का हित

क्8 पृष्ठ ५१

साधन करने में तत्पर हों, ऐसे दिष्टगोचर होते हैं। श्रतएव यह सर्वज्ञ मन्दिर श्रेष्ठतम है, ऐसा में श्राज ही जान सका। विचारशक्ति के श्रभाव में इसकी सुन्दरता को श्राज से पूर्व कभी नहीं पहचान सका। यह जीव श्रनन्तवार ग्रन्थि प्रदेश तक पहुँचा भी, किन्तु ग्रन्थिभेद न करने के कारण इस सर्वज्ञ शासन का इसने कभी श्रवलोकन नहीं किया; क्योंकि राग-द्वेष-मोहादि रूपी कूर द्वारपाल इस जीव को बारम्बार वहाँ से दूर भगा देते थे। फलत: यह जीव इस शासन मन्दिर का ग्रशमात्र ही देख पाया, परन्तु मन्दिर के जिस विभाग में सम्यक्त्व प्राप्त होता है उस खण्ड को वह ग्राज तक नहीं जान पाया ग्रौर न उसने कभी इस सम्बन्ध में विचार ही किया। श्र

## जिज्ञासाः स्फुरशा

पूर्व में कह चुके हैं कि उस दरिद्री को पुन: पुन: विचार करने पर इस प्रकार की स्फुरएग जागृत हुई: -- "जैसा मेरा नाम निष्पुण्यक है वैसा ही में पुण्यहीन भी हूँ क्योंकि देवताओं को भी अलभ्य ऐसे सुन्दर राजमन्दिर को पहले न तो मैं कभी देख सका और न कभी देखने का प्रयत्न ही किया। मेरी विचारशक्ति इतनी मोहग्रस्त भ्रौर मन्द हो गई थी कि, यह राजमन्दिर कैसा होगा ? इसको जानने की जिज्ञासा तक मेरे मन में कभी भी उत्पन्न नहीं हुई । चित्त को ब्राह्लादित करने वाले इस सुन्दर राजभवन को दिखाने की क्रुपा करने वाला यह द्वारपाल वास्तव में मेरा बन्धु है । मैं निर्भागी हूँ, फिर भी मुक्त पर इसकी बड़ी क्रुपा है । सब प्रकार के संक्लेश से रहित होकर, परिपूर्ण हर्ष से इस भवन में रहकर जो लोग ग्रानन्द भोग रहे हैं, वे वास्तव में भाग्यशाली हैं।" इस कथन की योजना इस प्रकार है :--किसी समय तीर्थंकरों के समवसरएा का दर्शन करने से, जिनेश्वरों के स्नात्र महोत्सव का श्रवलोकन करने से, वीतराग भगवान् का बिम्ब (प्रतिमा) देखने से, शान्त तपस्वीजनों का साक्षात्कार करने से, ग्रथवा शृद्ध (सम्यक्त्व धारक) श्रावकों की संगति करने से, अथवा उनके द्वारा विहित अनुष्ठानों को देखने से इस प्राणी के ग्रध्यवसाय शुभ घ्यान के काररा विशुद्ध हो जाते हैं, मिथ्यात्वभाव दूर खिसक जाता है ऋौर भावों में सरलता एवं मृदुता ऋा जाती है । ऐसे प्रसंगों पर इस जीव को जब सर्वज्ञ दर्शन गोचर हुन्ना हो, तब उसे ऐसे विचार श्राते हैं ग्रौर इन विचारों पर उसे प्रीति होती है। स्राज तक ऐसे सुन्दर विचार करने का स्रवसर न मिलने के कारण उसके मन में खेद होता है। फलतः इस मार्ग के उपदेशकों को बन्ध्र की वृद्धि से ग्रहण करता है स्रौर इस मार्ग का स्रनुसरण करने वालों के प्रति उसके हृदये में बहुमान के भाव जागृत होते हैं। इस प्रकार की विचार सरिए। उन्हीं जीवों की होती है जो लघुकर्मी जीव सन्मार्ग के निकट आये हो और जिन्होंने ग्रन्थिभेद न

<sup>%</sup> पृष्ठ ५२

किया हो, भ्रथवा ग्रन्थिभेद कर सम्यक् दर्शन प्राप्त करने की स्थिति में श्रा गए हों श्रीर जो कितने ही समय से भद्र (सरल) स्वभाव को घारण कर रहे हों। सम्यवत्व प्राप्ति के पूर्व प्राणी की ऐसी दशा होती है, उसी का यहाँ विस्तार से दिग्दर्शन कराने का प्रयत्न किया है।

## [ १२ ]

## महाराज सुस्थित का दृष्टिपात

तदनन्तर समग्र कल्यागों के कारगभूत परमेश्वर की दिष्ट इस जीव पर पड़ती है, इस प्रसंग में कथानक में कह चुके हैं:-- "निष्पुण्यक दरिद्री को कुछ चेतना प्राप्त होने पर, जब उसके मन में उपर्युक्त विचार चल रहे थे, तभी वहाँ जो कुछ भी घटित हुआ, उसे आप सुनें - इस राजमन्दिर की सातधीं मंजिल पर सबसे ऊपर के भवन में सततानन्दी लीला में लीन सुस्थित नामक महाराज विराजमान थे। महाराज वहीं से बैठे हुए भ्रानन्द में व्यस्त नगरवासियों की दिनचर्या व अक्ष कार्य-कलापों का तथा नगर का अवलोकन कर रहे थे। इस नगर या नगर के बाहर ऐसी कोई वस्तू, घटना या भाव नहीं था जिसे सातवीं मंजिल पर बैठे सुस्थित महाराज न देख सकते हों। ऋत्यन्त बीभन्स दिखाई देने वाले, ऋनेक भयंकर रोगों से प्रसित, सद्गृहस्थों के हृदय में दया उत्पन्न करने वाले निष्पुण्यक दरिद्री पर उसके मन्दिर में प्रवेश करते समय ही उनकी निर्मल दिष्ट पड़ गई थी। महाराज की करुए। से धोतप्रोत निर्मल दिष्ट पडते ही इस दरिद्री के कितने ही पाप धूल गये थे।" इस कथन की संगति ग्रौर तुलना निम्न प्रकार है: — इस जीव के जब कर्म किचित् क्षीए। होते हैं, सरल स्वभाव होता है तब वह मार्गानुसारी गुर्गों की ग्रोर बढ़ता जाता है। योग्यता की भूमि पर जब जीव पहुँचता है तब ही परमात्मा की द्दिट उस पर पड़ती है। जीव के लिये यह संयोग (घटना) ऋद्भृत स्रौर स्राश्चर्यकारी होती है। यहाँ महाराज को निराकार (कर्मरहित एवं शरीर रहित) ग्रवस्था में रहने वाले परमात्मा, भगवान्, सर्वज्ञ समभें। ये परमात्मा इस मर्त्यलोक की अपेक्षा से एक दूसरे पर निर्मित मंजिलों के समान सात राजलोकरूप लोकप्रसाद शिखर पर निवास करते हैं। लोक के अन्त में सिद्धशिला पर विराजमान परमेश्वर श्रद्ध-मुलपर्यन्त नगर के भिन्न-भिन्न प्रकार के व्यापारों के साथ तुलना योग्य इस समस्त संसार के विस्तार को एक समय में एक साथ ही देख सकते हैं। इतना ही नहीं, किन्तु चौदह राजलोक के बाहर भ्रलोक में रहने वाले श्राकाश द्रव्य को देखने की भी उनमें शक्ति होती है। लोकालोक के समस्त भावों को प्रत्यक्ष कराने वाला केवलज्ञान होने से वे नगर के ग्रौर नगर बाहिर के समस्त भावों को हस्तामलक न्याय से देख सकते हैं। अनन्तवीर्य और अनन्त सुख से परिपूर्ण होने के कारए वे सर्वदा वास्तविक स्नानन्द का स्रमुभव करते रहते हैं स्नौर तद्रूप लीला

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ५३

में मग्ने रहते हैं। संसार में इन्द्रियंजन्य भोगों का ग्रानन्द वस्तुतः विडम्बना रूप होने के कारण ग्रानन्द ही नहीं है ग्रौर भोगरूपी ग्रानन्द की भोगने वाला उस ग्रानन्द के स्वरूप को समभता भी नहीं है।

#### भगवत्कृपा

जैसे महाराजा ने अनेक रोगों से ग्रस्त और बीभत्स रूप वाले उस निष्पुण्यक दरिद्री को करुए। इंटिट से देखा वैसे ही जब यह प्राएगी सवयं की निजभव्यता का परिपाक होने पर. उन्नति के पथ पर क्रमणः ग्रागे-ग्रागे बढ़ता जाता है तब उसके ऊपर भगवान् का श्रनुग्रह होता है ; वयोंकि भगवत्कृपा के बिना मार्गानुसारिता प्राप्त नहीं होती। उनका अनुग्रह होने पर ही भगवन्तों के प्रति भावपूर्वक बहुमान की भावना होती है, ग्रन्यथा नहीं; क्योंकि इसमें कर्मों का क्षय ग्रथवा उपशम श्रथवा ग्रन्य कारण या साधन गौए। होते हैं। प्रगति के लिए कर्मक्षय ग्रथवा उपशम श्राव-श्यक भ्रवश्य हैं किन्तु तज्जन्य विकास स्थायी नहीं होता । भ्रथीत् ऊपर-ऊपर की प्रगति फलदायक नहीं होती । वस्तुतः भगवद् भ्रनुग्रह होने पर ही जीव का वास्तविक विकास होता है। इसी बात को ध्यान में रखकर यह कहा गया है कि इस जीव पर जिनेक्ष्वर देव ने विशेष रूप से कृपापूर्ण दिष्ट डाली । ये परमेक्ष्वर ही अचिन्त्य क्षि के धारक भ्रौर परमार्थ करने में तल्लीन होने के कारए। इस जीव को मोक्षमार्ग की श्रोर प्रवृत्त करने में श्रेष्ठ हेतु (कारग-साधन) हैं। ये निराकार होने पर भी समग्र विश्व के समस्त जीवों का कल्याए। करने की पूर्ण क्षमता रखते हैं, अर्थात् रूपरहित होने पर भी इनके ग्रालम्बन से भव्य जीव मोक्ष में जा सकते हैं। तथापि उस प्राणी का भग्यत्व, कर्म, काल, स्वभाव और नियति श्रादि सहकारी कार्य-कारणों को घ्यान में रखते हुए ही वे जगत् पर उपकार करने में प्रवृत्त होते हैं । यही कारएा है कि एक साथ सब प्रांगी मोक्ष नहीं जा सकते। अर्थात् जिस जीव के काल, स्वभाव भ्रादि कारएा परिपाक दशा को प्राप्त होते हैं वे ही प्राणी प्रगति की भ्रोर भ्रमसर होते हैं ग्रोर उन्हीं जीवों पर भगवान् की दिष्ट पड़ती है। जिस जीव का कल्यास होने वाला है और जो भद्रिक परिएामी है उन्हीं पर भगवान का भ्रनुग्रह होता है। इस कथन को आगमानुसार समभें।

[ १३ ]

#### धर्मबोधकर की विचारगा

कथन कर चुके हैं: — "सुस्थित महाराज ने ग्रपने भोजनालय की देखरेख के लिए धर्मबोधकर नामक राज्यसेवक को नियुक्त कर रखा था। उसने जब देखा कि दरिद्री पर महाराज की ऋपादृष्टि हुई है।" इसका तात्पर्य यह है कि धर्म का बोध करने में तत्पर होने से ॐ धर्मबोधकर यथार्थ नाम के धारक ग्रौर मुक्ते सन्मार्ग का

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ५४

उपदेश करने वाले ग्राचार्य महाराज ने मेरे ऊपर जिनेश्वर देव की कृपाइष्टि को पडते हए देखा, ऐसा समभें। जिन योगी महात्माओं की आत्मा विशुद्ध ध्यान से निर्मल होती है स्रौर जो दूसरों का हितसाधन करने में तत्पर रहते हैं वे देश-काल से व्यवहित जीवों की भगवत् अवलोकन की योग्यता को भी जान सकते हैं। छद्मस्थ होने पर भी विशुद्ध बुद्धि के कारण निकटस्थ प्राणियों की योग्यता की पहचान कर सकते हैं। जब सामान्य श्रुतज्ञानी भी उपयोग पूर्वक विचार कर योग्यता-अयोग्यता का निर्धारण कर सकते हैं, तो फिर विभिष्ट ज्ञानियों की तो बात ही वया ? मुक्ते सदुपदेश देने वाले स्राचार्य भगवान् तो विशिष्ट ज्ञानी थे, क्योंकि मेरे सम्बन्घ में भविष्य में होने वाले वृत्तान्त को वे पहले ही जान चुके थे। इनके द्वारा ज्ञात वृत्तान्त का तो मैंने स्वयं ने अनुभव किया है, अतएव ये सब वृत्तान्त मेरे द्वारा अनुभूत सिद्ध हैं।

#### धर्मबोधकर की शंका

जैसा कि पहले कह चुके हैं: - "उस समय वह (धर्मबोधकर) साक्चयं भ्राणयपूर्वक विचार करने लगा कि, मैं यह कैसी श्रद्भुत नवीन घटना देख रहा हूँ। जिस पर महाराज की विशेष रूप से दिष्ट पड़ जाती है वह तो तुरन्त ही तीनों लोकों का राजा हो जाता है। यह निष्पुण्यक तो भिखारी है, रंक है, इसका पूरा गरीर रोगों से भरा हुआ है, लक्ष्मी के अयोग्य है, मूर्ख है और सम्पूर्ण जगत् में उदवेग उत्पन्न करने वाला है। भ्रच्छी तरह से विचार करने पर भी यह कुछ समभ में नहीं ब्राता कि ऐसे दीन रंक पर महाराज की कृपादिष्ट क्योंकर हुई ?" पुनः वह विचार करने लगा:—"ग्रत्यन्त भाग्यहीन मनुष्यों के घर में ग्रमूल्य रत्नों की वृद्धि नहीं होती फिर यह विस्मयकारक घटना कैसे घटित हुई ?" वैसे ही इस जीव के सम्बन्ध में सद्धर्माचार्य के मन में जो विचार उत्पन्न होते हैं, उनकी योजना इस प्रकार है:-- यह जीव पूर्वावस्था में गुरुकर्मी (कर्मभार से भारी) होने के कारएा समस्त प्रकार के पाप कर्म करता था, सब प्रकार के ग्रसभ्य ग्रौर ग्रसस्य वचन बोलता था भौर भ्रनवरत रौद्रध्यान करता रहता था। जब यही जीव ग्रच्छे निमित्तों को प्राप्त कर, ग्रच्छे ग्राचरएा वाला, सत्य ग्रौर प्रियभाषी तथा प्रशान्तचित्त नजर ग्राता है तब पूर्वापर विचार करने में चतुर विवेकीजनों के हृदय में स्वाभाविक रूप से ये विचार उत्पन्न होते हैं कि, सद्धर्म की साधक मन वचन काया की श्रेष्ठ प्रवृत्ति भगवत् अनुग्रह के बिना कदापि प्राप्त नहीं हो सकती। श्रीर, हमने तो इस जीव का इसी भव में ही अधमता पूर्ण मन वचन काया का व्यापार देखा है, अतएव इसकी ये दोनों स्थितियाँ पूर्वापर विरुद्ध दिखाई देती हैं। समभ में नहीं स्राता कि ऐसे निकृष्ट पापों से उपहत जीव पर भगवान् का अनुग्रह कैसे हो सकता है? क्योंकि यदि भगवान का अनुग्रह हो जाता है तो वे उस जीव को मोक्ष प्राप्त करवाकर 🕸 शीध्र

<sup>🕸</sup> रुठ ४४

ही तीन भुवन का स्वामी बना देते हैं, अतएव इस जीव पर मगवत्कृपा हुई हो ऐसी सम्भावना ही दिष्टपथ में नहीं आती। पुनश्च, इस प्राणी में अभी जो मन वचन काया की सुन्दर प्रवृत्ति दिखाई दे रही है उसका अन्य कोई कारण न दिखाई देने से इस पर भगवान की कृपादिष्ट पड़ी ही हो, ऐसा निश्चय भी किया जा सकता है। ऐसा मान लेने पर संदेह को दूर करने का एक कारण तो मिल जाता है, किन्तु फिर भी हमारा मन दोलायित है कि यह कसी आक्वर्यजनक घटना है?

## दृष्टिपात के कारगा

इस प्रकार वस्तु स्थिति का पर्यालोचन करते हुए धर्मबोधकर ने निश्चय किया कि सम्भवतः महानरेन्द्र सुस्थित की इस भिखारी पर इष्टि पड़ने के दो ही काररा हो सकते हैं। जिन कारराों से इस रंक पर परमेश्वर की रुष्टि पड़ी है इसका निर्णय किया जा सकता है, जो युक्तिसंगत भी है। पहला कारण यह है – सम्यक् प्रकार से परीक्षा करने वाले स्वकर्मविवर द्वारपाल ने इसको यहाँ (राजमन्दिर में) प्रवेश करने दिया। इससे यह निश्चित है कि यह महाराजा की विशेष दिष्ट ग्रौर कृपा के योग्य है। इब्टिपात का दूसरा कारएा यह है—यह नीति तो पूर्व से ही निर्धा-रित है कि इस राजमन्दिर को देखकर जिसका मन प्रसन्नता से खिल जाता है, ऐसा प्राराणि महाराजा को ग्रत्यधिक प्रिय लगता है। राजमन्दिर को देखकर इस जीव को भत्यधिक ग्रानन्द हुन्ना है, स्पष्टतः प्रतीत होता है। क्योंकि, इसकी ग्राँखें भ्रनेक रोग श्रीर पीड़ा से ग्राकान्त होने पर भी इस राजभवन को पुनः पुनः देखने को इच्छा से प्रतिक्षरा खुलती रहती हैं. प्रभुकृषा के सम्पादन से इसका बीभत्स मुख भी सहसा दर्शनीय प्रतीत हो रहा है, इसके घुलिघुसरित शरीर के सारे ग्रंग भी रोमराजि विकसित हो जाने से पुलकित (रोमांचित) दिखाई दे रहे हैं। ये सारी स्थितियाँ श्रन्तर के श्रानन्द के बिना हो ही नहीं सकती । ग्रतएव स्पष्ट है कि राजमन्दिर के प्रति प्रीतिभाव ही महाराज की कृपा का कारएा है। इसी प्रकार सद्धर्माचार्य भी इस जीव के विषय में पूर्वापर विचार करते हुए इस प्रकार कल्पना करते हैं कि --जब सद्धर्माचार्य विचारपूर्वक इस जीव के सम्बन्ध में लक्ष्य करते हैं तब उन्हें प्रतीत होता है कि इस प्राग्ती के कर्मों ने ही इसे विवर (मार्ग) दिया है स्रौर भगवत् शासन को प्राप्त कर इसका मन प्रसन्नता से भर गया है। यही कारए। है कि बारंबार ग्रांखें खोलता बन्द करता हुग्रा जीव, ग्रजीव ग्रादि पदार्थी की ग्रोर जिज्ञासा बुद्धि से देखता है, प्रवचन (शास्त्रों) का अर्थलेश समभ में आने के कारए ही संवेग तत्त्व के दर्शन से इसका प्रसन्न मुख दिखाई देता है और श्रेष्ठ भ्रनुष्टान की किंचित् प्रवृत्ति होने के कारएा ही इसका धूलि-धूसरित श्रंग भी रोमांचित प्रतीत हो रहा है। इन लक्ष्मगों से यह निश्चित है कि इस जीव पर भगवान का विशेष रूप से श्रनुग्रह हुन्ना है । इन कारगों से स्पष्ट है कि, धर्माचार्य द्वारा भी इस जीव के सम्बन्ध में निश्चय करने के लिए पूर्वोक्त दोनों ही कारए।

यहाँ भो साधनभूत हैं। अर्थात् १. स्वकर्मों द्वारा प्रदत्त मार्ग (विवर) ग्रौर २. भगवत् शासन के प्रति पक्षपात (ग्राकर्षण) ग्रथवा भगवत् शासन के प्रति हार्दिक संतोष । (इन्हीं दोनों कारणों से जीव शासन की ग्रोर ग्रभिमुख होता है)।

### प्रगति निर्णय

पुनश्च घर्मबोधकर ने इस भिखारी के सम्बन्ध में विचार किया:—"ऐसा जान पड़ता है कि यह दिखी भिक्षुक का आकार अवश्य घारण किये हुए है, पर अभी-अभी अ महाराज की जो कृपादिष्ट इस पर हुई है इससे यह अवश्य ही उत्तरोत्तर कल्याण-परम्परा को प्राप्त करता हुआ कालान्तर में वस्तुत्व (राज्य और धन) को प्राप्त कर लेगा, धनाढ्य बन जायेगा।" ऐसा पूर्व में कह चुके हैं। इसी प्रकार धर्माचार्य भी इस जीव पर परमात्मा की कृपादिष्ट पड़ी है ऐसा निश्चय करते हैं और इन विचारों को सन्देह रहित होकर दढ़ निश्चय करते हैं कि भविष्य में यह उत्तरोत्तर प्रगति करता हुआ परम कल्याण को प्राप्त करेगा।

### प्राग्गी पर करुगा

जैसा कि कह चुके हैं:— "ऐसा सोचकर धर्मबोधकर के हृदय में भी उस दिरद्वी पर करुणा उत्पन्न हुई। लोक में यह कहावत सत्य हैं:— 'यथा राजा तथा प्रजा' अर्थात् राजा का जैसा व्यवहार एक प्राग्गी पर होता है वैसा ही उस पर प्रजा का होता है।" वैसे ही इस जीव पर परमेश्वर के अनुग्रह को देखकर, जो स्वयं परमात्मा की खाराधना करने में तत्पर रहते हैं ऐसे सद्धर्माचार्य भी इस जीव की खोर करुगाभाव से देखते हैं। ऐसे भव्य जीवों पर करुगाभाव दिखाना भी भगवान की आराधना करना ही है।

## भिक्षादान की ग्रोर उन्मुख

निष्पुण्यक के प्रसंग में पहले कह चुके हैं:—"ऐसा सोचते हुए धर्मबोधकर शीध्रता से उसके पास आया और उसके प्रति आदर प्रकट करते हुए कहा—आओ! ग्राओ! मैं तुम्हें (भिक्षा) देता हूँ।" इस प्रकार कहकर उस भिक्षक को अपने पास बुलाया। इस कथन की संगति इस प्रकार है:—पूर्वोक्त कथन के अनुसार अनादि संसार में भटकते हुए जब इस जीव की भिवतब्यता परिपक्व हो जाती है, क्लिब्ट कर्म क्षीए। प्राय हो जाते हैं, केवल उनमें से थोड़े से ही कर्म शेष रह जाते हैं, वे शेष कर्म उसे मार्ग देते हैं, मनुष्य भव आदि सामग्री उसे प्राप्त हो जाती है और वह सर्वज्ञ शासन का दर्शन करता है, सर्वज्ञ शासन श्रेष्ठ है ऐसी उसको प्रतीत होती है, पदार्थ ज्ञान प्राप्त करने की जिज्ञासा होती है, शुभकार्य करने की किचित् इच्छा होती है तब जिसकी सहज पापकलाएँ अभी भी विद्यमान हैं ऐसे भद्र (सरल)

<sup>🖇</sup> पृष्ठ ५६

स्वभावी जीव पर भगवद् दर्शन के पश्चात् प्रगाढ़ करुगा लाकर, इस जीव में विशुद्ध मार्ग पर ग्राने की योग्यता है ऐसा निश्चय कर सद्धर्माचार्य उसकी ग्रोर उन्मुख होते हैं। ग्रर्थात् धर्माचार्य इस जीव के समीप जाते हैं। इन भावों को धर्मबोधकर उस दरिद्री के सन्भुख जाता है—के साथ तुलना करें।

## भिक्षादान : तत्त्वानुसन्धान

तदनन्तर उस जीव पर प्रसन्न होकर धर्माचार्य उसको कहते हैं :—''हे भद्र ! यह लोक अकृत्रिम (शाश्वत) है, काल ग्रनादि ग्रनन्त है, यह ग्रात्मा शाश्वत है, श्रविनाशो है, संसार का समस्त प्रपंच कर्मजनित है, ग्रात्मा ग्रौर कर्म का सम्बन्ध श्रनादि काल से चला ग्रा रहा है ग्रौर मिथ्यात्व, ग्रविरति, कषाय ग्रौर योग कर्मबन्धन के कारएा हैं। ये कर्म दो प्रकार के हैं -१. कुशलरूप ग्रौर २. ग्रकुशलरूप, ग्रथवा शुभ ग्रौर ग्रशुभ । इनमें कुशलरूप शुभकर्म पुण्य ग्रथवा धर्म कहा जाता है ग्रौर म्रकुशलरूप म्रशुभ कर्म पाप म्रथवा म्रधर्म कहाँ जाता है। पुष्य के उदय से सुख का अनुभव होता है और पाप के उदय से दुःख का अनुभव। पाप और पुण्य की तरतमता (कमी-बेशी) से इनके ग्रनन्त भेद होते हैं ग्रौर उनके भिन्न-भिन्न भेदों के कारण ही जीव घ्रधम, मध्यम, उत्तम ग्रादि ग्रनेक प्रकार के रूप प्राप्त करता है। फलतः विचित्र स्वरूप वाला संसार का समस्त विस्तार कर्मजनित ही है। सद्धर्माचार्य के इस प्रकार के बचन सुनकर, 🕸 पूर्वकालीन श्रनादि कुवासनात्रों के कारगा यह जीव जो ग्रद्याविध ग्रनेक प्रकार के कुर्विकल्प करता रहता था; जैसे कि क्या यह विश्व अण्डे से उत्पन्न हुआ है ? ईश्वर-कर्तृ क है ? ब्रह्मनिर्मित है ? अथवा प्रकृति का विकार है ? अथवा प्रतिक्षरा नाशशील है ? क्या पाँच स्कन्धात्मक यह जीव पाँच महाभूतों से उत्पन्न हुआ है ? ग्रथवा मात्र ज्ञान रूप ही है ? ग्रथवा समस्त शून्यरूप ही है ? कर्म है या नहीं ? सर्वशक्तिमान ईश्वर के कारण ही समस्त जीव विभिन्न रूप धारण करते हैं ? ऐसे-ऐसे ग्रनेक प्रकार के कुविकल्प उसके मन में होते रहते थे। जैसे भीषरा युद्धस्थल में महाबलवान् शत्रुदल को देखकर कायर मनुष्य मैदान से भाग खड़ा होता है वैसे ही इस जीव के पूर्वीक्त कुविकल्प सहज ही दूर हो जाते हैं। ऐसे समय में इस जीव को पूर्ण विश्वास हो जाता है कि ये धर्माचार्य जो कथन करते हैं वह सचमुच स्वीकर्गाय है। वस्तुतत्त्व (सत्यासत्य) की परीक्षा करने में ये (धर्माचार्य) मेरे से अधिक वस्तुत्व के जानकार हैं। इसी प्रसंग में कथानक में पहले कह चुके हैं:—''उस समय कुछ शरारती बच्चे निष्पुण्यक को छेड़ने और पीड़ा देने के लिये उसके पीछे पड़े हुए थे, वे सब धर्मबोधकर के शब्द सुनकर भाग गए। [प०१८४]।" इस कथन की योजना इस प्रकार है: कुविकल्प ही शरारती बच्चे हैं। ये ही इस जीव को अनेक प्रकार से तिरस्कृत और त्रस्त करते हैं। धर्मबोधकर के समान सद्गुरु के शुभयोग स्रोर सम्पर्क से ये कुविकल्परूपी

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ५७

शरारती लड़के दूर भाग जातें हैं। कुविकल्पों के दूर होने पर जब यह जीव सद्गुरु की वागी को सुनने के लिये किचित् प्रवृत्त होता है तब परहितपरायण सद्धर्माचार्य इस जीव को सम्बोधित करते हुए सन्मार्ग का उपदेश देते हैं।

#### सन्मार्ग देशना

हे भद्र ! सुनो . संसार में भटकते हुए जीव पर वात्सल्यभाव को धारएा करने वाला यदि कोई पिता है तो वह धर्म है, धर्म ही प्रगाढ़ स्नेहदात्री माता है, धर्म ही अभिन्न हृदय वाला भ्राता है, धर्म ही समान स्नेह रखने वाली बहिन है, धर्म ही समस्त सुखों की खान अनुरागवती भ्रौर गुरावती भार्या है, धर्म ही विश्वसनीय अनुकूल सर्वेकलाओं में कुशल समान प्रीति वाला मित्र है, धर्म ही देवकूमार के समान सुन्दर ब्राकृति का धारक ब्रौर चित्त को ब्रत्यधिक हर्षित करने वाला पुत्र है, धर्म ही शीलरूपी सौन्दर्य गुरा से जयपताका फहराने वाली और कुल की उन्नति करने वाली पुत्री है. धर्म ही सदाचारी बन्धुवर्ग है, धर्म ही विनीत परिवार है, धर्म ही राजाधिराज है, धर्म ही चक्रवर्तित्व है, धर्म ही देवत्व है, धर्म ही इन्द्रत्व है, धर्म ही जरा-मरएा के विकार से रहित श्रीर सुन्दरता में तीन भुवन को तिरस्कृत करने वाला वज्राकार शरीर है, धर्म ही समस्त शास्त्रों के श्रर्थरूप शुभ शब्दों को ग्रहएा करने में चतुर कान है, धम ही विश्व को देखने में सक्षम कल्यागदर्शी ग्राँखें हैं, घर्म ही मन को प्रमृदित करने वाली अमूल्य रस्तराशि है, धर्म ही चित्त को ब्राह्मादित करने वाला विषयातादि ग्राठ गुणों को धारण करने वाला 🕸 स्वर्णपुञ्ज है, धर्म ही शत्रु को पराजित करने में प्रवीएा चतुरंग जैन्यबल है स्त्रीर धर्म ही स्ननन्त रितसागर (मोक्षसुख) में प्रवगाहन कराने वाला विलास-स्थान है। प्रधिक क्या कहें ? धर्म ही ग्रनन्तकाल तक निर्विध्न भ्रौर ऐकान्तिक सूख को प्रदान करने वाला है। धर्म के अतिरिक्त सूख प्राप्त करने का अन्य कोई साधन नहीं है।

### विशेष उपदेश

जब मधुर-भाषी ज्ञानी धर्माचार्य उपदेश दे रहे थे तब इस जीव का चित्त आकृष्ट होने से वह आँखें फाड़-फाड़कर उनकी श्रोर देखता था। उस समय उसके मुख पर प्रसन्नता भलक रही थी। उसने विक्षेपकारक विकथाश्रों का त्याग कर दिया था। किसी समय हृदय में शुभभाव जागृत होने पर वह मुस्कराता है, कभी चुटकी बजाता है। उक्त चेष्टाश्रों से इस जीव को धर्म के प्रति रस पैदा हुआ है ऐसा जानकर श्राचार्य ने पुन: उपदेश देना प्रारम्भ किया।

हे सौम्य! यह धर्म चार प्रकार का है:—१. दानमय, २. शीलमय, ३. तपमय ग्रौर ४. भावनामय। यदि तुके सुख प्राप्त करने की ग्राकाँक्षा है तो चारों प्रकार के धर्म का तुक्षे ग्राचरण करना चाहिये। यथाशक्ति सुपात्र को दान दे,

क्षे पृष्ठ ५व

समस्त पापों का (सर्वविरति रूप) अथवा स्थूल पापों का (देशविरति रूप) त्याग कर अथवा जितना तेरे से शक्य हो तदनुसार प्राणातिपात (हिंसा), मृषावाद (असत्यवचन), चौर्य वृत्ति, परदारागमन, परिग्रह (अपरिमित वस्तु संग्रह), रात्रि-भोजन, मद्यपान, माँस-भक्षरण, सजीव फलभक्षरण, मित्रद्रोह और गुरुपत्नी-गमन आदि ऐसे अन्य प्रकार के पापों का परित्याग कर, निश्त बन। तू यथाशक्ति किसी प्रकार की तपस्या कर। अनवरत शुभभावना रखा कर। इस प्रकार करने से निःसंशय ही इस भव और परभव में तेरा समस्त प्रकार से कल्यारण होगा।

[ 88 ]

#### तद्वया

पहले कथानक में कह चुके हैं:— "फिर घर्मबोधकर उसको प्रयत्न पूर्वक भिक्षुग्रों के बैठने योग्य स्थान पर ले गया श्रौर उसे योग्य दान देने के लिये सेवकों को ग्राज्ञा दी। धर्मबोधकर के तद्दया नामक एक ग्रित सुन्दर पुत्री थी। अपने पिता की ग्राज्ञा को सुनकर वह तुरन्त उठ खड़ी हुई ग्रौर शीध्र ही महाकल्याएक खीर लेकर निष्पुण्यक को भोजन कराने उसके पास गई।" इसकी संगति-योजना ऊपर कर चुके हैं। तदनुसार चार प्रकार के धर्म का वर्णन इस जीव को निकट बुलाने के समान है। इस जीव का चित्त धर्म की ग्रोर ग्राक्षित हुग्ना, इसे भिक्षुकों के बैठने योग्य स्थान समभें। धर्मभेद (दानादि चार भेद) वर्णनात्मक ग्राचार्य के प्रवचन को उसे योग्य दान देने के लिये सेवकों को ग्राज्ञा प्रदान करना समभें। ग्राचार्य की इस जीव पर महती कृपा ही यहाँ तद्दया नामक घर्मबोधकर की पुत्री है। महाकल्याएक परमान्न के समान यहाँ दान-शील-तप-भावरूप चार प्रकार का धर्मानुष्ठान है। धर्माचार्य की कृपा से यह जीव धर्मरूप परमान्न प्राप्त कर सकता है। इसे ग्रन्य किसी साधन से प्राप्त नहीं कर सकता, ऐसा लक्ष्य में रखें।

#### दरिद्री को आशंका

कथा प्रसंग में कह चुके हैं:— "उस दिर द्वी के विचार ग्रभी भी बहुत तुच्छ थे। ग्रभी भी उसके मन में ग्रनेक शंकाएँ उठ रही थीं। जब उसे भोजन के लिये बुलाया तो वह सोचने लगा। पहले जब मैं भिक्षा के लिये लोगों से याचना करता था तब ये लोग मुभे के अनादरपूर्वक दूर भगा देते थे। यदि कभी थोड़ा सा ग्रन्न देते तो भी वह तिरस्कार के साथ। ग्राज ये ही सुवेषधारी राजपुरुष स्वयं ग्राकर, मुभे ग्रागे होकर, बुलाकर इतने ग्राग्रहपूर्वक भिक्षा देने के लिये इतना प्रयत्न कर रहे हैं, मुभे प्रलोभित कर रहे हैं। यह क्या ग्राश्चर्य है? यह बात किसी तरह ठीक नहीं लगती। कहीं मुभे ठगने का प्रयत्न तो नहीं है? मुभे लगता है कि भिक्षा देने के बहाने कहीं एकान्त में ले जाकर मेरा यह भिक्षा से भरा हुगा पात्र भी

अ% पृष्ठ ५६

मुक्त से छीन लेंगे या तोड़ देंगे। तब मैं क्या करूं? सहसायहाँ से भाग जाऊँ? या यहीं बैठकर भोजन कर लूं? या यह कहकर कि मुभे भिक्षा की कोई ग्राव-श्यकता नहीं है, निषेध कर यहीं खड़ा रहूँ ? स्रथवा इन लोगों को फाँसा देकर किसी स्थान पर शीझता से छिप जाऊँ? समभ में नहीं स्राता कि मैं किस प्रकार इनके जाल से मुक्त होऊँ ? ऐसे म्रनेक संकल्प-विकल्पों से उसका भय बढ़ गया। भय से उसका गला सूख गया। हृदय व्याकुल हो जाने से वह यह भी भूल गया कि वह कहाँ भ्राया है भ्रौर कहाँ बैठा है ? अपने भिक्षापात्र पर उसे इतनी गाढ मूर्च्छा हो गई कि उसकी रक्षा के लिये वह रौद्रध्यान (दृध्यान) में निमम्न हो गया। इसी दृध्यान में इसकी दोनों ग्रांखें बन्द हो गईं। उसके मन पर इन विचारों का इतना प्रबल प्रभाव पड़ा कि उसकी सभी इन्द्रियों के कार्य थोड़ी देर के लिये बन्द हो गये ग्रौर वह लकड़ी में लगाई हुई कील की भाँति चेतना रहित और सस्त हो गया तथा उसकी सारी हलचल बन्द हो गई। तद्दया वहाँ खड़ी-खड़ी बार-बार उसे भोजन लेने का श्राग्रह करते-करते थक गई, परन्तु निष्पुण्यक ने उसकी ग्रोर किचित् भी ध्यान नहीं दिया और वह तो केवल अनेक रोगों को पैदा करने वाले अपने पास रखे हुए तुच्छ भोजन से बढ़कर अच्छा भोजन दुनियाँ में है ही नहीं, कहीं मिल ही नहीं सकता, ऐसे विचारों में इतना फंस गया कि तद्दया द्वारा लाये गये सर्व रोगहारी, त्रभृत के समान स्वादिष्ट परमान्न भोजन का मूल्य भी वह नहीं समभ सका।'' यह सारा कथन जीव के साथ पूर्णंतया घटित होता है। इस कथन की जीव के साथ संगति इस प्रकार समभ्रें :--

## मोहमुग्ध के ग्रधम विचार

इस जीव का हित करने की दृष्टि से सद्धर्माचार्य धर्म के गुणों का प्रति-पादन करते हुए चार प्रकार के धर्मानुष्ठान करने का उपदेश देते हैं। उस समय यह जीव महा ग्रन्धकारमय मिथ्याज्ञानरूप काच, पटल, तिमिर, कामला (नेत्र की व्याधियाँ) ग्रादि व्याधियों से ग्रस्त होने के कारण विवेकरूपी नेत्रों की ज्योंित क्षीण होने से, श्रनादि काल से संसार में परिश्रमण का ग्रभ्यस्त होने से, मिथ्यात्व के संताप श्रीर उन्माद के कारण श्रमित हृदय होने से, प्रबल चारित्र-मोहनीय रूप रोग के कारण चेतना विह्वल होने से, विषय धन स्त्री ग्रादि के ऊपर गाढ़ मूर्च्छा (प्रगाढ़ मोह) होने के कारण पराभूत चित्तवृत्ति वाला होने से इस प्रकार सोचता है:—ॐ मैं पहले जब धर्म क्या है? ग्रधर्म क्या है? ग्रादि के विचारों की शोध नहीं करता था तब किसी समय में इन श्रमणों के पास पहुँच भी जाता तो कभी ये मेरे से सीधे मुँह बात भी नहीं करते थे। किसी श्रवसर में ये मुभे धर्म के दो चार शब्द भी सुनाते थे तो वे भी ग्रवगणना से ग्रथवा खीजे हुए भावों से। ग्रभी जब कि मैं इनसे कुछ नहीं पूछ रहा हूँ फिर भी मुभे धर्माधर्म की जिज्ञासा वाला जानकर, यह

क्षेत्र पृष्ठ ६०

हमारे आदेशों का पालन करेगा ऐसा मानकर, कण्ठ और तालु सूख जायेंगे इसकी चिन्ता किये बिना ही ऊँचे स्वरों में, सुन्दर वचनों के घटाटोप से ये श्रमण लोक के स्वरूप का प्रकाश (वर्णन) करने वाला, जिसे स्वयं ने नहीं देखा है तब भी मेरे सामने घम के गुणों का प्रवचन कर रहे हैं। इसके बाद मेरे चित्त को अपनी ओर आक्रष्ट कर ये मेरे से दान दिलवाते हैं, शील ग्रहण करवाते हैं, तपस्या करवाते हैं और भावनाओं का चिन्तन करवाते हैं।

#### उपदेशक पर ग्राशंका

ग्रसमय ही इन श्रमराों के इस विचित्र वचनाडम्बर का क्या रहस्य है ? द्यरे हाँ, समक्त में ग्रा गया । मेरी ग्रनेक सुन्दर स्त्रियाँ हैं, मेरे पास ग्रनेक प्रकार का धन संग्रह है, विविध धान्यों के बड़े-बड़े भंडार हैं, गाय, भेंस, घोड़ा म्रादि चतुष्पद भ्रौर कुप्यादि (बर्तन) सामग्री भी विपुल है। मेरी समस्त सम्पदा की इनको जानकारी हो गई है। सारांश यह है कि इस जानकारी का ये लाभ लेना चाहते हैं। इसीलिये ये कहते हैं: - तुभे दीक्षित करें, तेरे पापों को नष्ट करें, तेरे कर्मरूपी बीजों को जलादें। तू वेष धार्म कर, गुरु के चरणकमलों की पूजा कर, अपनी पत्नी धन-सोना म्रादि समस्त सर्वस्व गुरु चराों में न्योछावर करे। यही इनका उद्देश्य जान पड़ता है। पून: यह जीव कल्पना करता है: हमारे कथनानुसार म्राचरण करने से तू पिण्डपात (शरीर छोड़कर) शिव (परमात्मा) बन जाएगा। इस प्रकार श्रपने मधुर वाग्जाल में फंसाकर, शैवाचार्य के समान ये श्रमण मुफ्ते ठगेंगे । श्रथवा जैसे ब्राह्मरण दुनिया को कहते हैं: - स्वर्णदान महाफलदायक होता है, गोदान से विभिष्ट उत्कर्ष होता है, पृथ्वीदान से अविनाशी होता है, पूर्वधर्म (यज्ञ अथवा कूप खनन) से अतूल फल मिलता है, वेदपारगामी को दान देने से अनन्त गुएा फल प्राप्त होता है। यदि ब्राह्मण को दूध देने वाली, सद्य प्रसवा, बछड़े वाली, वस्त्रों से सजी हुई, स्वर्गश्य गवाली रत्नों से मंडित और पूजा की हुई गाय का दान किया जाए तो दानदाता को चारों समुद्रों से वेष्टित अपनेक नगर और ग्रामों से व्याप्त भ्रौर पर्वतों तथा जंगलों से युक्त पृथ्वी का दान देने के समान फल प्राप्त होता है तथा यह फल ग्रक्षय होता है। इस प्रकार मुख्यनों को ठगने के लिए शास्त्रों में प्रक्षिप्त श्लोकों तथा काव्यों के द्वारा जैसे ब्राह्मण भोली भाली दुनिया को ठगते हैं वैसे ही ये श्रमण भी मुक्ते ठगकर मेरा धन हरण कर लेंगे। अथवा सुन्दरतम विहार (बौद्ध भिक्षकों के रहने का स्थान) बनवाग्रो, उन विहारों में बहुश्रुत (पंडित) साधुग्रों को ठहरास्रो, संघ की पूजा करो, भिक्षुश्रों को दक्षिए। दो, संघ के कोषागार में अपना धन मिला दो, संघ के कोष्ठागार में तुम्हारे धान्य के कोठार मिला दो, संघ की संज्ञाति (गोकुल) में घ्रपना 🕸 चतुष्पद (चार पैरों वाले) जानवरों को दे दो, बृद्ध-धर्म

<sup>🕸</sup> गुष्ठ ६१

ग्रौर संघ की भरए। स्वीकार करो, ऐसा करने से तुम्हें शीध्र ही बुद्धपद प्राप्त हो जाएगा। इस प्रकार ये रक्तभिक्षुक (बौद्धभिक्षुक) ग्रपनी वाक्चातुरी से माया जाल फैलाकर, शास्त्रों का उल्लेख कर जैसे प्राणियों को लूटते हैं वैसे ही ये श्रमण भी मुक्ते बहकाकर मेरा सर्वस्व हरए। करना चाहते हैं। श्रथवा संघ को भोजन करास्रो, ऋषियों को भोजन कराश्रो, सुन्दर एवं स्वादिष्ट खाद्य पदार्थ प्रदान करो, मुखशुद्धि के लिये सुगन्धित पदार्थ भेंट करो । दान देला ही गृहस्थ का परम धर्म है, दान से ही संसार को पार किया जा सकता है। इस प्रकार मुफे प्रलोभित कर, श्रपने शरीर का पोषण करने वाले नग्न साधुश्रों की तरह ये श्रमण भी कहीं मेरा धन तो हरण नहीं कर लेंगे । अन्यथा मुक्ते स्रादर देते हुए मेरे सन्मुख संसार प्रपंच का इतना विस्तार क्यों करते ? उनके इन सब प्रयत्नों का निष्कर्ष यह है कि, ये सब साधु लोग वहीं तक अच्छे हैं जब तक इनके पास नहीं जावें और इनके अनुगामी (वशवर्ती) न हो जाएँ। इनको यदि यह विश्वास हो जाए कि यह श्रद्धालु हमारे चक्कर में स्ना गया है तो ये मायावी साधु उसको म्रपने वचनजाल में फंसाकर उसका सर्वस्व हररा कर लेते हैं। ये लोग मेरे साथ भी यही चाल चल रहे हैं, इसमें किसी प्रकार का सन्देह नहीं है। इस श्रमण ने तो भ्रपना जाल फैलाना शुरु कर दिया है, अब मुभे क्या करना चाहिए ? सोचता हूँ क्या इनको कुछ कहे बिना ही यहाँ से उठकर चना जाऊँ ? अथवा इन्हें स्पष्ट शब्दों में कह दूँ कि धर्मानुष्ठान करने की मेरी शक्ति नहीं है, अथवा यह कह दूँ कि मेरा सारा धन चोर लूट कर ले गये हैं, मेरे पास अर्थ नाम की कोई वस्तु शेष नहीं रही है जो कि मैं किसी पात्र को दान दे सकूँ। अथवा यह कह कर इस साधु को रोक दूँ कि मुभे आपके धर्मानुष्ठानों से कोई रुचि नहीं है और इस सम्बन्ध में आप कभी भी मुभे कुछ भी नहीं कहें। ग्रथवा क्रोध से भौंहे चढ़ाकर इनको घुड़की देकर स्पष्ट शब्दों में कह दूँ कि श्राप अप्रासंगिक बेकार बातें करते हैं। सम्भे में नहीं श्राता कि यह साधु मुभे ठगने के प्रयत्नों से कब बाज ग्राएगा ग्रौर कब ग्रपनी इस पंचायत से मुफ्ते मुक्त करेगा, अर्थात मेरा पिण्ड छोडेगा ।

## साधु की निःस्पृहता

यह जीव पूर्वोक्त विकल्प-जालों में डूवा रहता है। इस बेचारे की चेतना दिङ्मूढ़ होने के कारण यह सोच भी नहीं पाता कि ये भगवत्स्वरूप सद्गुरु ज्ञानवान होने से संसार के समस्त पदार्थों को तुषमुष्टि के समान निःसार समभते हैं, अनुलनीय सन्तोषामृत का पान करने से इनका अन्तः करण पूर्णतया तृष्त है, ये विषयरूपी विष के दारुण फलों से अच्छी तरह परिचित हैं, इनको एकमात्र मोक्ष प्राप्ति की लय लगी हुई है, समस्त पदार्थी पर समद्दिट रखते हैं और निःस्पृही हैं। यही कारण है कि जब ये उपदेश देने में प्रवृत होते हैं तब इनके मन में इन्द्र और रक के प्रति कोई भेद नहीं रहता, महद्धिक देवताओं और निर्धन पुरुषों के बीच

किसी प्रकार का अन्तर नहीं रखते, चक्रवर्ती और भिखारी जीव में ये किसी प्रकार की विभेद रेखा नहीं देखते और उदार धनवान का श्रादर या कृपंग का स्रनादर की दृष्टि से व्यवहार नहीं करते । इनके विचारों में 🛠 परमैश्वर्य स्रौर दारिद्र्य दोनों समान हैं, महर्घ्य रत्नों की राशि --कठोर पत्थरों का ढगला, देदीप्यमान स्वर्णराशि --मिट्टी का ढगला, चान्दी का समूह धूल की ढेरी. ग्रनाज के कोठार –नमक का ढेर श्रीर चतुष्पद जानवर तथा बर्तन ग्रादि सार रहित पदार्थों के तुल्य हैं। इनकी दिष्ट में प्रपने रूप लावण्य से रित को भी तिरस्कृत करने वाली रमिशायाँ ग्रौर लकड़ी का जीर्गा-शीर्ग स्तम्भ भी समान है। इस प्रकार की विशुद्ध मनोवृत्ति वाले श्रमण इस प्राणी को जो उपदेश प्रदान करते हैं, इसमें उनकी केवल परोपकार करने की प्रवृत्ति ही दिष्टगोचर होती है; अन्य कोई स्वार्थजन्य कारण नहीं है। ये श्रमरा तो ग्रपना स्वार्थ सम्पादन भी परमार्थतः स्वाध्याय, ध्यान, तपक्ष्वर्या स्नादि के माध्यम से सिद्ध करते हैं। स्वार्थसिद्धि के लिये इनकी उपदेश देने में प्रवृत्ति नहीं होती । ये इससे या अन्य प्रारिएयों से किसी प्रकार के लाभ की श्रभिलाषा रखें यह तो कल्पना भी नहीं की जा सकती; अर्थात् पूर्णरूप से असम्भव है। परन्तु यह नष्ट बुद्धि वाला प्रार्णी वस्तुतः इन श्रमराों की मनोवृत्ति को किचित् भी नहीं समक पाता । यही कारण है कि ये सद्गुरु जो अत्यन्त उदार विचार वाले होते हैं उनको भी यह जीव श्रपनी क्षुद्र मनोवृत्ति के कारण श्रपने जैसे निम्न विचारों वाला समक्ष बैठता है ग्रौर महामोह के वर्ण में पड़े हुए, शुद्ध तत्त्व दर्शन से रहित **शैव, ब्रा**ह्मएा, बौद्ध भिक्षुक ग्रौर नग्न साधुग्रों के समान इनको भी मान बैठता है। कर्म-ग्रन्थि का भेदन करने पर भी यह जीव यदि दर्शन मोहनीय कर्म के तीन पुञ्ज (शुद्ध, ग्रर्धशुद्ध ग्रौर अग्रुड़) कर लेता है तो वह पुनः मिथ्यात्व के पूंज में विचरता रहता है । इसी दशा में इस जीव के मन में पूर्वोक्त कृविकल्प उत्पन्न होते हैं।

#### मिथ्यात्व की प्रवल छाया

उक्त विकल्पजालों से म्राकुलित चित्त वाले इस जीव के मानस में पुनः मिथ्यात्व का जहर तेजी से फैलता जाता है। इसी विष के प्रभाव से इस जीव का पहले जो मौनोन्द्र दर्शन के प्रति म्राग्रह था वह शिथिल हो जाता है। वह पदार्थ ज्ञान की जिज्ञासा छोड़ देता है, सद्धर्मनिरत प्रारिएयों का तिरस्कार करता है, विवेक-विकल प्रारिएयों को बहुमान देता है, पहले स्वयं जो कुछ थोड़ा-थोड़ा सुकृत कार्य करता था स्रव उसमें भो प्रमाद करता है, भिद्रक (सरल) स्वभाव को छोड़ देता है, विषयभोगों में मस्त हो जाता है (म्रानन्द मानता है), विषयभोगों को प्राप्त कराने के साधन धन-सोना म्रादि को तान्विक बुद्धि से देखता है, सत्योपदेश करने वाले गुरुखों को वंचक (धूर्त) समभता है, सद्गुरु की वारी को सुनता भी नहीं है,

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ६२

धर्म की निन्दा करता है, धर्मगुरुग्नों के मर्मस्थानों का उद्घाटन करता है, भूठे विवाद खड़े करता है ग्रौर पग-पग पर गुरु का ग्रपमान करता है।

पुनः यह जीव सोचता है :—ग्रपनी मान्यता को पुष्ट करने वाले ग्रन्थों का इन्होंने पहले से ही अच्छी तरह से निर्मारण कर रखा है। ऐसे शास्त्र इन श्रमणों के पास होने से मैं इनको पराजित करने में समर्थ नहीं हो सकता । ग्रब ये मायावी भूठे विकल्पों के द्वारा मायाजाल फैलाकर, मुभ्रे ठगकर, मेरी ख्रात्मा को स्वयं का भक्ष्य बनायेंगे । अतएव पहले से ही इनका सम्पर्क छोड़ देना चाहिये, ये मेरे घर पर आते हों तो रोक देना चाहिये, मार्ग में मिल भी जाएँ तो संभाषण नहीं करना चाहिये और इनका तो नाम भी नहीं सुनना चाहिये । 🕏 इस प्रकार महामोहग्रस्त यह प्राणी कुत्सित अन्न के समान धन, विषय और स्त्री आदि में गाढासिक धारण करता है ऋौर इसके संरक्षण में ही रात-दिम लगा रहता है। इसी कारण सच्चे उपदेशक गुरुग्रों को भी यह जीव मायावी ग्रौर ठग समभ लेता है ग्रौर रात-दिन रौद्रध्यान में डूबा रहता है। इन कुविचारों से जब इस जीव की विवेक बुद्धि नष्ट हो जाती है तब सद्पुर इस जीव को जमीन में गड़े हुए खड़े लकड़ी के खम्भे (स्तम्भ) की कील के समान समभते हैं। जब जीव विवेक भ्रष्ट ग्रौर निश्चेष्ट सा होता है तब धर्माचार्य कृपापूर्वक स्वादिष्ट परमान्न भोजन के तुल्य श्रेष्ठ अनुष्ठान करने का उपदेश देते हैं परन्तु बेचारा पामर जीव उसको समर्भ नहीं पाता । इस जीव की ऐसी दयनीय स्थित को देखकर विवेकीजनों को आध्वर्य होता है कि विषय, स्त्री, धनादि जो नरक के गड़ढ़े में गिराने वाले हैं उन पर प्रगाढ़ स्नासक्ति को रखने के कारएा यह जीव, धर्माचार्य प्रतिपादित मोक्षे सुख को प्रदान करने वाले श्रेष्ठ अनुष्ठानों का तिरस्कार करता है तथा उन सत्कृत्यो की ओर अपना विरोध प्रकट करता है।

### [ १५ ]

#### तीन श्रौषधियाँ : निष्फल प्रयत्न

पूर्व में कथा प्रसंग में कहा जा चुका है:—"ऐसी श्रसम्भावित घटना घटते देखकर पाकशालाध्यक्ष ने श्रपने मन में सोचा — इस गरीब को प्रत्यक्षतः सुन्दर खीर का भोजन देने पर भी न तो वह उसे ले ही रहा है, न कोई उत्तर ही दे रहा है, इसका क्या कारण है? उत्टा इसका मुँह सूख गया है, श्रांखें बन्द हो गई हैं श्रीर इतना मोहग्रसित हो गया है कि मानो इसका सर्वस्व लुट गया हो। इस प्रकार यह लकड़ी के कील की तरह निश्चेष्ट हो गया है। इससे लगता है कि यह पापात्मा ऐसे कत्याणकारी खीर के भोजन के योग्य नहीं है।" यह कथन इस जीव के साथ पूर्णतया घटित होता है। सद्गुष्ट इस प्रकार विस्तार पूर्वक धर्मदेशना दें श्रीर ग्रन्य

**३% मु**ष्ठ ६३

प्रयत्न भी करें फिर भी जब वे इस जीव की भद्रिकता नष्ट होते देखते हैं, विपरीत ग्राचरण देखते हैं तब उनके हृदय में सहजभाव से ये विचार श्राते हैं कि यह जीव कल्याण का भाजन (पात्र) हो ऐसा प्रतीत नहीं होता, श्रतएव यह भगवढ़ में के योग्य नहीं है। सद्गितगामी न होकर कुगितगामी ही दिष्टगोचर होता है। दुर्दल (घड़ने के ग्रयोग्य पत्थर या लकड़ी) होने के कारण धर्मात्मा श्रों के द्वारा यह संस्कारित होने के योग्य नहीं है। ऐसे मोह से मारे हुए प्राणो पर मैंने जो प्रयास किया उससे मेरा सारा परिश्रम निष्फल गया।

### दोषोत्पत्ति के काररा

पूर्व में कहा जा चुका है— "धर्मबोधकर पुनः विचार करने लगा — दूसरो तरह सोचें तो इसमें इस बेचारे का कोई दोष नहीं है। यह बेचारा तो शरीर की आन्तरिक और बाह्य व्याधियों से इतना घिर गया है और उनकी पीड़ा से इतना संवेदनाशून्य हो गया है कि कुछ भी जानने-समभने में असमर्थ हो रहा है। यह ऐसा न हो तो वह अपने तुच्छ भोजन पर इतनी प्रीति क्यों करे? यदि उसमें थोड़ी भी समभ हो तो वह ऐसा अमृत भोजन क्यों नहीं ग्रहरण करे?" इस प्रकार जैसे विचार धर्मबोधकर के मन में चल रहे थे वैसे ही धर्माचार्य भी इस जीव के सम्बन्ध में ऊहापोह करते हैं कि यह जीव विषय भोगों में गाढासक्ति रखता है, कुमार्ग पर चलता है और सदुपदेश देने पर भी ग्रहरण नहीं करता है। इसमें इस बेचारे पामर जीव का कोई दोष नहीं है। फिर दोष किसका है? वस्तुतः मिध्यात्वादि भावरोगों का ही दोष है। इन्हीं भावरोगों के कारण इसकी चेतनाशक्ति (विवेकबुद्धि) मारी जाती है और इसी कारण यह जीव न कुछ जान पाता है, न समभ पाता है और न विचार कर पाता है। यदि यह जीव भावरोगों से मुक्त होता तो क्या वह आत्म हितकारी प्रवृत्तियों को छोड़कर कदापि अनिष्टकारी प्रवृत्तियों में प्रवृत्त हो सकता था?

[१६-१७-१८]

### तीन ग्रौषधियाँ

पुन: धर्मबोधकर विचार करने लगा—"तब यह कि नीरोग कैसे हो? इसका मुफ्ते उपाय करना चाहिये। ग्ररे हाँ, ठीक है, इसको नीरोग करने के लिये मेरे पास तीन सुन्दर ग्रौषधियाँ हैं। उसमें से प्रथम मेरे पास विमलालोक नामक सर्वश्रेष्ठ ग्रंजन (सुरमा) है, वह ग्रांख की सब प्रकार की व्याधियों को दूर करने में समर्थ है। उसे नियमित रूप से विधिपूर्वक ग्रांख में लगाने से सूक्ष्म व्यवहित (पर्दे के पीछे या दूर रहे हुए), भूत ग्रांर भविष्य काल के सर्वभावों को

देख सके, वह ऐसी सुन्दर भ्राँखें बना सकता है । दूसरा मेरे पास तत्त्व प्रीतिकर नामक श्रेष्ठ तीर्थजल है, वह सब रोगों का एकदम शमन कर सकता है। विशेषतः शरीर में यदि किसी भी प्रकार का उन्माद हो तो उसका सर्वथा नाश करता है ग्रीर सम्यक् प्रकार से देखने में यह सबसे भ्रधिक सहायता करता है भ्रर्थात् सत्यग्रहरा करने में दृष्टि को चतुर बनाता है। तीसरा वह महाकल्याएक नामक परमान्न (खीर) है, जिसे तद्दया लेकर यहाँ खड़ी है जो सर्व व्याधियों को समूल नष्ट करने में समर्थ है । इसका नियमित विधिपूर्वक सेवन करने से शरीर का रूप-रंग बढ़ता है । वह पुष्टिकारक, धृतिकारक, बलवर्धक, चित्तानन्दकारी, पराक्रम को बढ़ाने वाला, युवावस्था को स्थिर रखने वाला, वीर्य में वृद्धि करने वाला ग्रौर ग्रजर-ग्रमरत्व प्रदान करने वाला है, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। ये परमान्नादि स्रौषिधयाँ इतनी श्रेष्ठ हैं कि **इनसे** श्रेष्ठ स्रौषिधयाँ विक्व में दूसरी हो ही नहीं सकतीं। भ्रतः मैं इस वेचारे का इन भ्रौषिधयों से उपचार कर इसे व्याधियों से छड़ाऊँ। इस प्रकार धर्मबोधकर ने ग्रपने मन में निश्चय किया।" जैसे धर्मबोधकर ने सोच-समभकर निश्चय किया वैसे ही सद्धर्माचार्य ने जीव की समस्त दशाश्रों पर ऊहा-पोह कर निर्माय किया कि इस जीव की पूर्व की प्रवृत्ति को देखने से यह निश्चित है कि यह भव्यजीव है, केवल प्रबल कर्मों से उत्पीडित होने के कारएा इसका चित्त डांवाडोल हो रहा है भ्रौर सन्मार्ग से भ्रष्ट हो रहा है। जीव की इन विषमताभ्रों . को देखकर सद्गृरु की यह <mark>ग्रभिला</mark>षा होतो है कि इस दीन का रोग रूप कर्मसमूहों से किस प्रकार छुटकारा हो। गम्भीर इष्टि से तात्पर्य का पर्यालोचन करते हुए धर्माचार्य के मन में यह प्रतिभासित हुम्रा कि ज्ञान-दर्शन-चारित्र रूप रत्नत्रयी श्रौषिधयाँ ही इस जीव को रोगमुक्त करने का एक मात्र उपाय है। इसके स्रतिरिक्त कोई उपाय ध्यानपथ में महीं आता।

यहाँ ज्ञान को ग्रंजन समर्भे । यह समस्त पदार्थों का स्पष्ट रूप से प्रतिपादक होने से इसको विमलालोक कहते हैं । ग्राँखों के भीतर होने वाली, समस्त प्रकार है व्याधि रूप ग्रज्ञान का नाग ज्ञान ही करता है ग्रौर यही ज्ञान तीनों कालों में होने वाले पदार्थों के समग्र भावों को प्रकट करने वाला विवेक चक्षु इस जीव को प्रदान करता है।

दर्शन को तीर्थजल समभें। जीव-म्रजीव म्रादि पदार्थों में श्रद्धा उत्पन्न करवाने का हेतु होने से इसे तत्त्वप्रीतिकर कहते हैं। इस दर्शन का जब उदय होता है तब सब कमों की स्थिति कम होकर, एक कोटा कोटि सागरोपम से भी कुछ कम शेष रह जाती है भौर उस समय दर्शन (तत्त्वश्रद्धान रूप) प्राप्त होने पर इस कमें स्थिति में भी कमशः कमी म्राती जाती है। कमों को यहाँ रोग का रूपक माना है। इन समस्त रोगों को घटाने का मुख्य हेतु दर्शन ही है। यही दर्शन दिष्ट सम्बन्धी

ज्ञान में भी यथावस्थित अर्थ को ग्रहरा करने की प्रवीराता भी प्रदान करता है और प्रवल उन्माद के 🕸 सदश मिथ्यात्व का नाश भी करता है ।

चारित्र को यहाँ परमान्न समभें। सदनुष्ठान, धर्म, सामाधिक, विरति (व्रत) ग्रादि चारित्र के ही पर्यायवाची शब्द हैं। यह चारित्र मोक्ष-प्राप्ति का प्रधान कारण होने से ग्रौर मोक्ष प्राप्ति में जीव का ग्रत्यधिक कल्याण ग्रन्तर्हित होने से इसे महाकल्यागाक कहते हैं। यह परमान्न रूपी चारित्र ही रागादि प्रबलतम व्याधि-समूहों का जड़मूल से नाश कर देता है । यह परमान्न (खीर) वर्गा, रूप-रंग, पुष्टि, धृति (धैर्य), बल, मानसिक प्रसन्नता, भ्रोज, युवावस्था को स्थायी रखने वाला और पराक्रम भ्रादि के समान ग्रात्मिक गुर्गों को प्रकट करता है। प्राग्गी में इस प्रकार का विद्यमान महाकल्यागाक चारित्र धैर्य का उत्पत्ति स्थान है, भ्रौदार्य का नारगा है, गम्भीरता की खान है, शान्तभाव का शरीर है, वैराग्य का स्वरूप है, भ्रन्तर्वीय (पौरुष) के उत्कर्ष का प्रबल हेतु है, निर्द्ध न्द्वता का ग्राश्रय है, मानसिक शान्ति का मन्दिर है और दया स्नादि गुगरित्नों का उत्पत्ति स्थान है। इतना ही नहीं, स्रिपतु यह चारित्र ग्रनन्त ज्ञान दर्शन वीर्य ग्रौर ग्रानन्द से परिपूर्ण, ग्रक्षय, ग्रव्यय तथा भ्रव्याबाध-स्थान इस जीव को प्राप्त करा देता है। यह चारित्र ही इस जीव को ग्रजर ग्रमर भी बना देता है। श्रतएव यह पामर जीव जो कर्म का मारा हुआ है उस पर ज्ञान-दर्शन-चारित्र रूप श्रौषिध्यों का प्रयोग कर इसको रोगमुक्त करूं। इस प्रकार सद्धमांचार्य अपने हृदय में इस प्राणी के लिये विचार करते हैं।

### [ 38 ]

## श्रंजन का श्रद्भुत प्रभाव

कथा प्रसंग में कहा जा चुका है:— "फिर उसने (धर्मबोधकर) सलाई पर ग्रंजन (सुरमा) लगाया ग्रौर वह निष्पुण्यक शिर धुनता रहा तब भी उसने उसकी ग्रांखों में सुरमा लगा ही दिया। वह सुरमा ग्रानन्ददायक, बहुत ठण्डा ग्रौर ग्रचिन्त्य गुगा वाला था। ग्रतः उस भिखारी की ग्रांखों में लगते ही उसकी चेतना वापिस ग्रा गई। परिगाम स्वरूप थोड़ी ही देर में उसने ग्रपनी ग्रांखें खोली तो उसे ऐसा लगने लगा मानो उसके सब नेत्र-रोग नव्ट हो गए हों! उसके मन में थोड़ा ग्रानन्द हुगा। उसे ग्राश्चर्य हुग्रा कि यह क्या हो गया!" इस कथन की जीव के साथ सगति इस प्रकार है: पहले यह जीव भद्र स्वभावी था, भगवत्शासन के प्रति इसकी रुचि थी, ग्राह्त् प्रतिमाग्रों की वदन्ता-ग्राचना करता था, साधुग्रों की उपासना करता था, धर्म का वस्तु स्वरूप जानने की जिज्ञासा प्रकट करता था ग्रौर दानादि में प्रवृत्त होता था। इन प्रवृत्तियों से इस जीव ने धर्माचार्यों के हृदय में 'यह जीव पात्र है' ऐसा बुद्धिभाव उत्पन्न किया था, परन्तु उसके बाद प्रबल ग्रागुभ कर्मों के उदय

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ६४

से विस्तृत वर्मदेशना श्रवए। करने के प्रसंग में ग्रथवा अन्य कोई निमित्त को प्राप्त कर यह जीव उक्त श्रेष्ठ परिगामों से परिभ्रष्ट होता है। फलस्वरूप यह न तो देव-मन्दिर जाता है, न उपाश्रय जाता है, साधुश्रों को देखते हुए भी वन्दना नहीं करता, श्रावकजनों को भ्रामंत्रित नहीं करता, घर में चल रही दान-प्रवृत्ति को बंद कर देता है, धर्मगृहभ्रों को दूर से देखकर ही भाग जाता है भीर पीठ पीछे उनके अवर्णवाद बोलता है (निन्दा करता है)। इस प्रकार इस जीव की विवेक चेतना को नष्ट हुई देखकर सुकुरु स्ववृद्धि-रूप शलाका में इसकी प्रतिबोध देने योग्य उपाय रूप ग्रंजन लेते हैं। किस-किस प्रकार के उपाय रूप ग्रंजन लेते हैं? जैसे, किसी समय ग्राचार्य बहिर्भ मि प्रादि के कारण नगर के बाहिर गये हुए हों भ्रौर मार्ग में कदाचित् वह प्राणी दिष्टपथ में म्रा जाए तो वे उसके साथ मधुर-भाषण करते हैं, हित-कामना के भाव प्रदर्शित करते हैं, स्वयं का सरल स्वभाव व्यक्त करते हैं और हम तुभे ठगने वाले नहीं हैं ऐसा उसके हृदय में विश्वास जागृत करते हैं। स्वयं के प्रति उस जीव का 🕸 विशेष सद्भाव देखकर वे उसे कहते हैं—हे भद्र ! तुम साधुम्रों के उपाश्रय में क्यों नहीं श्राते हो ? तुम अपनी ग्रात्मा का हित साधन क्यों नहीं करते हो ? मनुष्य जन्म को क्यों निष्फल बना रहे हो ? क्या तुम शुभ स्रौर स्रशुभ के भेद को नहीं जानते हो ? तुम पशुभाव का धनुभव कैसे करते हो ? हम तुम्हें पुनः पुनः बतला रहे हैं कि यह उपदेश ही तुम्हारे लिये पथ्य है, हितकारी है। स्रतएव तुभे हमारे कथन पर बारम्बार विचार करना चाहिये। ये सब बातें शलाका (सलाई) पर ग्रंजन लगाने के समान समभनी चाहिये। यहाँ उपदेश रूप काररा में सम्यग् ज्ञान रूप कार्य का उपचार किया गया है।

#### विचित्र उत्तर

धर्माचार्यं की इस प्रकार की वाणी सुनकर, यह जीव ग्राठ प्रकार के उत्तर देने की मन में योजना कर बोला - १. हे श्रमण ! मुक्ते किंचितमात्र भी समय नहीं मिलता। २. भगवान् के समीप जाने से मुक्ते कुछ मिलने वाला नहीं है। ३. वेकार (कामधन्धों से रहित) ग्रादमियों को ही धर्म की चिन्ता होती है। ४. मेरे जैसा ग्रादमी इघर-उघर घूमता रहे तो कुटुम्बीजन (श्रीरत, बच्चे) भूखे मरें। ४. घर के बहुत काम पड़े हैं, वे श्रधूरे रह जाएँ। ६. व्यापार-धन्धा बन्द करना पड़े। ७. राजसेवा नहीं कर सकता। ५. खेती बाड़ी का काम भी चोपट हो जाए। जीव के इस कथन की तुलना को निष्पुण्यक के शिर धुनने के समान समक्तनी चाहिं।

## व्यवहार से धर्मोपासना

निष्पुण्यक के इस प्रकार के वचन सुनकर, करुणापूरित हृदय वाले धर्माचार्य ग्रपने मन में सोचते हैं — यह बेचारा प्राणी विशेष शुभ (पुण्य) कर्म न क्षि पृष्ठ ६६

करने के कारएा ग्रवस्य ही दुर्गति में चला जाएगा, ग्रतएव मुफ्ते इसके प्रति किसी भी प्रकार का उपेक्षाभाव नहीं रखना चाहिये। ऐसा सोचकर पुनः सद्गुरु उसे कहते हैं: हे बत्स ! तूने जैसा कहा वैसा ही होगा। फिर भी मैं तुभे एक बात (बचन) कहता हूँ, तू उस बचन को स्वीकार कर। तू दिन या रात के किसी समय में भी (जब तुभी समय मिले तब) एक बार अवश्यमेव उपाश्रय स्नाकर साधुस्री के दर्शन कर चले जाना। इस बात का तू स्रिभिग्रह (नियम) घारण कर। इसके अतिरिक्त अन्य किसी भी प्रकार का वृत ग्रहण करने को मैं तुभी नहीं कहुँगा। जीव ने सोचा - क्या करूं? मार्ग में ही महाराज मिल गये ग्रीर उनकी इस सामान्य बात को भी स्वीकार नहीं करू तो ग्रच्छा नहीं लगेगा। ग्रतएव ग्रनिच्छा होने पर भी मन मसोसकर उसने यह स्रभिग्रह ले लिया। जीव ने धर्माचार्य का एक वचन स्वीकार किया, इसे निष्पुण्यक के शिर धुनते हुए भी ग्राँखों में ग्रंजन लगाने के समान समभें। इसके बाद यह प्राणी प्रतिदिन उपाश्रय जाने लगा। साधुग्रों का नियमित सम्पर्क होने से, साधुग्रों की प्रकृतिम (बनावट रहित) गुभा-नुष्ठानमय जीवन-चर्या देखने से, उनके नि:स्पृहता ग्रादि गुर्गो का ग्रवलोकन करने से भ्रौर स्वयं जीव के पाप-परमाराष्ट्रीं का दलन प्रारंभ होने से उसे विवेक कला प्राप्त होने लगी, अर्थात् उसकी विवेकवृद्धि पुनः सिकय हो गई। इस कथन को निष्पुण्यक की नष्ट-चेतना पुनः प्राप्त हुई के सदश समक्ता विवेक जागृत होने पर जीव को पुन:-पुनः धर्म-पदार्थी को जानने की जिज्ञासा होने लगी, इसे निष्पुण्यक के पुनः-पुनः ग्राँखें उघाड़ने ग्रौर भींचने के तुल्य समभें । जीव का क्रमशः अज्ञान नाश होने लगा, इसे निष्पुण्यक के नेत्र रोग शान्त हुए के समान समभा । धर्माचार्य के उपदेश से ग्रज्ञता नष्ट होने से एवं बोध होने से जीव को किंचित् शान्ति प्राप्त हुई, इसे निष्प्रप्यक को विस्मय हुन्ना के कथन के सदश समर्भे ।

#### भिक्षापात्र पर प्रेम

जैसा पूर्व में कह चुके हैं: — "इतना लाभ होने पर भी पूर्वकालीन संस्कारों के कारण उसका अपने भिक्षापात्र को पकड़े रखने का स्वभाव नहीं गया। अ अब भी भिक्षापात्र की रक्षा का विचार उसके मन में बार-बार उठता रहता था। यह एकान्त स्थान है, अतः कोई उसका भिक्षापात्र उठाकर न ले जाए; इस विचार से वह वहाँ से भागने के लिए रास्ता ढूँढने को चारों तरफ नजरें घुमा रहा था।" वैसा ही यहाँ इस जीव के साथ समर्भे, जो इस प्रकार है: जब तक यह जीव प्रशम, संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा और आस्तिक्य लक्षरणों से युक्त अधिगम सम्यक्त (अन्य के उपदेश से प्राप्त सम्यक्त दर्शन) प्राप्त नहीं करता तब तक व्यवहार-बोध (बाहरी ज्ञान) होने पर भी प्रागी में विवेक की अल्पता के कारण धन-विषय-कलत्रादि के प्रति कुत्सित भोजन के समान परमार्थ बुद्धि जागृत नहीं होती।

ॐ भृष्ठ ६७

ऐसा तुच्छ विचार वाला प्राणी अपनी अधम मन की कल्पनाओं के आधार पर उदार हृदय एवं निःस्पृह मुनिपुंगवों के प्रति भी ऐसे ही निराधार विचार किया करता है कि इनके निकट रहने पर ये मेरे से किसी वस्तु की याचना करेंगे; ऐसी शंकाएँ बारबार किया करता है। इसी कारण न तो वह उनसे निकट सम्पर्क बनाये रखता है और न उनके पास अधिक समय तक रुकता ही है।

[ २० ]

#### जल का विलक्ष्या प्रभाव

जैसा कि पहले कह चुके हैं:--"निष्पृण्यक को सूरमा लगाने से कुछ चेतना प्राप्त हुई देखकर धर्मबोधकर ने मीठे बचनों से उससे कहा:--हे भद्र ! तेरे सब तापों (रोगों) को कम करने वाला यह तत्त्व प्रीतिकर पानी तो जरा पी । यह पानी पीने से तेरा शरीर सम्यक् प्रकार से स्वस्थ हो जाएगा। धर्मबोधकर जब उस भिखारी को इस प्रकार की प्रेरगा दे रहा था तब भी वह द्रमुक (निष्पुण्यक) शंकाकूल होकर अपने मन में सोच रहा था कि यह पानी पीने से क्या होगा ? इसका क्या निश्चय ? ऐसे विचारों से उस मुढात्या ने तत्त्व प्रीतिकर जल को पीने की इच्छा नहीं की। धर्मबोधकर ने जब उसकी ऐसी दशा देखी तब हृदय में ग्रत्यधिक दयाभाव होने के कारण उसके हित के विचार से उसकी इच्छा के विरुद्ध भी 'बलपूर्वक भी हित-साधन करना चाहिथे' ऐसा मानते हुए, बलपूर्वक उसका मुँह खोलकर उसने तत्त्वप्रीतिकर नामक जल उसके मुँह में डाल दिया। यह पानी अत्यन्त शीतल, अमृत के समान स्वादिष्ट. चित्ताह्लादकारी और सब सन्तापों को नष्ट करने वाला था। उसके पीने से वह पूर्णरूपेण स्वस्थ के समान हो गया। उसका उन्माद बहुत कम हो गया, उसके रोग कम हो गए श्रौर उसके शरीर की दाहपीड़ा (जलन) ठंडी पड़ गई। उसकी सभी इन्द्रियाँ संतुष्ट हुई। इस प्रकार की उसकी अन्तरात्मा के स्वस्थ होने से उसकी विचारशक्ति भी किचित् शुद्ध हुई और वह सोचने लगा।" वैसे ही उक्त कथन इस जीव के साथ पूर्णतया घटित होता है, जिसकी योजना इस प्रकार है:--

## सम्यग् दर्शन की प्राप्ति में कठिनता

जब यह जीव कुछ समय निकाल कर साधुग्रों के उपाश्रय में श्राता है तब साधुग्रों के सम्पर्क से उसकी द्रव्यश्रुत (छिछला ज्ञान या सामान्य व्यावहारिक ज्ञान) की प्राप्ति होती है। द्रव्यश्रुत-सम्पन्न होने से उस जीव में किंचित् विवेकबुद्धि ग्रवश्य जागृत होती है किन्तु वह विशिष्ट श्रद्धा से रहित होता है। यही कारण है कि वह धन-विषय-कलत्र को परमार्थ (हितकारी) बुद्धि से ही ग्रहण करता है ग्रीर उन पर प्रवल श्रासक्ति रखता है। इस गाढासक्ति के कारण ही वह यह समक्रता है कि साधुगण भी इन्हीं विषयों की चाहना करते होंगे। इस प्रकार की

शंकाओं से घरा हुआ यह जीव जब धर्मकथा चलती हो तब जान-बूभकर उसे नहीं सुनता, अर्थात् धर्मकथा श्रवरा का त्याग करता है। उसकी डांबाडोल मानसिक स्थिति में जब आचार्य उस जीव से मिलते हैं तब अत्यन्त कृपालु होने के कारण वे विचार करते हैं:—यह जीव विधिष्टतर गुर्गों का पात्र कैसे वने? अत्यव जब कभी वह जीव उनके पास बैठा होता है तब वे उसको सुनाते हुए, दूसरों को लक्ष्य करके सम्यग् दर्शन के गुर्गों का और उसकी दुर्लभता का वर्णन करते हुए कहते हैं कि जो आगी इस सम्यग् दर्शन को स्वीकार करता है वह स्वर्ग और मोक्ष का फल प्राप्त करता है। उस व्यक्ति को न केवल पारलौकिक फल ही प्राप्त होता है अपितु इहलोक में भी उसे मन की अपूर्व शान्ति प्राप्त होती है। यह सब योजना इस जीव में चैतन्य आने के बाद आचार्य द्वारा जल का पान करने हेतु आमन्त्रण के तुल्य समभें।

#### उपदेशक का ग्रनादर

धर्माचार्य के पूर्वोक्त बचन सुनकर डांवाडोल बुद्धि वाला यह जीव इस प्रकार सोचता है: —ये श्रमण सम्यग् दर्शन के गुणों की प्रत्यधिक प्रशंसा करते हैं, श्र किन्तु ज्यों ही मैं सम्यग् दर्शन ग्रंगीकार करूं गा त्योंही ये मुक्ते ग्रंपना वशवर्ती समक्तर ग्रवश्य ही मेरे पास से धनादिक की याचना करेंगे। मुक्ते प्राप्त वस्तु का त्यागकर ग्रप्राप्त वस्तु की ग्रंभिलाषा रूप ग्रात्म-प्रवंचना को क्या ग्रावश्यकता है? मैं नहीं जानता कि इन श्रमणों के मन में क्या है ग्रीर ये मुक्तते कितना त्र करवायेंगे? इस प्रकार के विचारों में बहका हुग्रा प्राणी ग्राचार्य के वचनं। जैसे सुना ही न हो, ग्रंगीकार नहीं करता है। इस कथन को जेसे निष्पुण्यक पानो पीने को निमंत्रण देने पर भी पानी पीने की इच्छा नहीं करता वैसे ही इस जीव की मनोदशा को समक्तें।

## मार्गदेशना : ग्रर्थ पुरुषार्थ

जीव की ऐसी मनोदशा देखकर धर्म गुरु सोचते हैं कि क्या उपाय करना चाहिये कि जिससे यह बोध को प्राप्त हो। ऊहापोह के पश्चात् वे इस मार्ग का अवलम्बन लेते हैं। जैसे, किसो समय में यह जीव उपाश्रय में आया हुआ है जानकर, उसके आने से पूर्व ही अन्य प्राशायों को इंगित करते हुए धर्माचार्य मार्गदेशना (धर्मोपदेश) देना प्रारम्भ करते हैं – हे भव्यप्राशायों! तुम सब प्रकार के विक्षेपों का त्याग कर मैं जो कह रहा हूँ उसे ध्यान पूर्वक सुनो। इस संसार में चार प्रकार के पुरुषार्थ होते हैं — अर्थ, काम, धर्म और मोक्ष। कई लोग इन पुरुषार्थों में से अर्थ को ही प्रधान पुरुषार्थ मानते हैं। आचार्य इस प्रकार धर्मदेशना की भूमिका बाँधते हैं इसी बीच यह प्राशी सभास्थल में आ जाता है, उस समय उसको सुनाते हुए

भ्राचार्य भ्रागे कहते हैं-धनवान पुरुष वृद्धावस्था से जीर्ग शरीर वाला होने पर भी पच्चीस वर्ष की अवस्था का उन्मत्त तहरा पुरुष माना जाता है। धनवान अत्यन्त कायर (डरपोक) होने पर भी, मानो बड़ी-बड़ी लड़ाइयों में इसने श्रदम्य साहस स्रौर वीरता दिखाई हो तथा वह ग्रतुलबली एवं महापराक्रमो हो, ऐसे उसके प्रशंसागीत चाट्कारों द्वारा गाये जाते हैं। जिसको सिद्ध-मातृका पाठ – (क. ख. ग.) भी न त्राता हो उसे भी समस्त शास्त्रों के पारंगत ग्रौर तीव्रतम चतुरबुद्धि के धारक मानकर भाटगरा उस धनवान की स्तुति करते हैं। कुरूप ग्रौर नितान्त ग्रदर्शनीय होने पर भी उसके चाटुकार सेवक उस धनवान को कामदेव के सौन्दर्य को भी पराजित करने वाला मानते हैं । रत्ती मात्र भी जिसका वर्चस्व (प्रभाव) न हो, फिर भी धनवान को समस्त वस्तुत्रों का साधन करने में पूर्ण प्रभावशाली मानकर धनलोल्पी उसकी ख्याति करते हैं। जघन्य कूल की दासी से अथवा वेश्या से उत्पन्न होने पर भी मानों ये प्रख्यात, उन्नत, श्रेष्ठवंश (जाति) में उत्पन्न हुए हों इस प्रकार धनार्थी उस धनवान की प्रख्याति करते हैं। सात पोढ़ियों में भी जिसका किसी प्रकार का सम्बन्ध न हो, तो भी मानो संगे भाई हों इस प्रकार का सब लोग उस धनवान के साथ सम्बन्ध एवं व्यवहार रखते हैं। यह सब ग्रर्थ (धनदेव) की लीला है। पुनश्च, समस्त प्राणियों का पुरुषत्व तथा सब इन्द्रियाँ समान होते हुए भी लोक में कितने ही पुरुष दाता होते हैं ग्रीर कितने ही याचक, कितने ही राजा होते हैं ग्रीर कितने ही सैनिक या सेवक, कितने ही इन्द्रियों के अनुषम भोगों के भोक्ता होते हैं और कितने ही दु:ख उठाते हुए भी अपनी उदरपूर्ति करने में असमर्थ और कितने ही पोषक (पालन करने बाले) होते हैं ग्रौर कितने हो पोषित । इस जगत् में इस प्रकार के जो अनेक भेद दिखाई पड़ते हैं वे सब अर्थ (धन) का सद्भाव और असद्भाव से उत्पन्न होते हैं, अतएव सब पुरुषार्थों में ग्रर्थ ही प्रधान पुरुषार्थ है। कहा भी गया है— 🛠

> ग्रर्थाख्यः पुरुषार्थोऽयं प्रधानः प्रतिभासते । तृग्गादपि लघुं लोके धिगर्थरहितं नरम् ।

ग्रर्थ नाम का पुरुषार्थ सब पुरुषार्थों में मुख्य प्रतीत होता है। धनहीन मनुष्य इस लोक में तृएा से भी ग्रधिक तुच्छ माना जाता है ग्रतएव वह धिक्कार के योग्य है।

### अर्थ द्वारा आकर्षरा

धर्माचार्य के मुख से अर्थ की महिमा सुनकर वह जीव सोचने लगा— आरे! श्राचार्य महाराज ने तो बहुत ही बढ़िया बात कहनी प्रारम्भ की है, श्रतएव अरे पृष्ठ ६६ वह उपदेश को घ्यानपूर्वक सुनने लगा, सुनते हुए मैं ग्रापकी सब बात समभ रहा हूँ, यह जतलाने के लिये वह ग्रपनी गर्दन को हिलाता है ग्रांखे खोलता है ग्रीर भोंचता है, चेहरे पर मुस्कराहट लाता है ग्रीर मुख से घीमे-घीमे बोलता है -बहुत ग्रच्छी बात कही। इस प्रकार जीव के शारीरिक लक्षगों को देखकर सद्धर्माचार्य समभ जाते हैं कि इसको बात (उपदेश) सुनने का कौतूहल पैदा हो गया है; ऐसा समभकर ग्रपने प्रवचन को पुन: ग्रामे बढ़ाते हुए कहते हैं।

## काम पुरुषार्थ

भो भव्यलोको ! कितने ही लोग काम को ही प्रधान पुरुषार्थ मानते हैं , उन् लोगों का विचार है कि, लिलत ललनाओं के मुखकमल में रहे हुए मधु का पान करने में चतुर भ्रमरों के समान ग्राचरण (ग्रधरोष्ठपान) किये बिना पुरुष का पौरुष वस्तुतः स्वीकार नहीं किया जा सकता; क्योंकि ग्रथं-संग्रह का, कलाकाणल प्राप्त करने का, धर्मप्राप्ति का ग्रौर मनुष्य जन्म पाने का वास्तविक फल तो काम ही है । यदि समस्त प्रकार की श्रेष्ठ सामग्री प्राप्त हो भी जाए किन्तु काम के साधनों का उपयोग करने की कला न ग्राती हो तो वह सब निष्फल ही है । जो प्राणी कामभोग का सेवन करने में प्रवीण होते हैं उनको भोग के साधनभूत धन, स्त्री, स्वर्ण ग्रादि स्वतः ही प्राप्त हो जाते हैं । "सम्पद्यन्ते भोगिनां भोगा ।" ग्रथांत् भोगी को भोग प्राप्त होते हैं । इस प्रसिद्ध उक्ति से बालगोपाल ग्रौर स्त्रियां भो परिचित हैं । कहा भी है—

स्मितं न लक्षेण वचो न कोटिभि--नं कोटिलक्षै : सविलासमीक्षितम् । स्रवाप्यतेऽन्यैरदयोपगृहनं, न कोटिकोट्यापि तदस्ति कामिनाम् ।।

ग्रर्थात् ग्रन्थ पुरुषों को लाख रुपये व्यय करने पर भी जो स्मित हास्य (मुस्कराहट) प्राप्त नहीं होता, करोड़ रुपया व्यय करने पर भी जो मधुर वचन नहीं मिलते. कोटिलक्ष (दस खरब) व्यय करने पर भी उसके सन्मुख मादकतापूर्ण कटाक्ष फैंका नहीं जा सकता (जो मादक कटाक्ष प्राप्त नहीं होता) ग्रौर कोटाकोटि द्रव्य खर्च करने पर भी जो निष्ठुर ग्रालिंगन प्राप्त नहीं होता, ये सब कामी पुरुष को सहज प्राप्त हो जाते हैं।

कामप्रवरा पुरुष को कमी किस बात की है ? श्रतएव काम ही प्रमुख पुरुषार्थ है । कहा भी है —

> कामारूयः पुरुषार्थोऽयं प्राधान्येनैव गीयते । नीरसं काष्ठकल्पंहि धिक्कामविकलं नरम् ।।

स्रर्थात् यह विश्व इस काम-पुरुषार्थं के गीत प्रमुख रूप से गाता है। नीरस काष्ठ के समान कामरहित पुरुष को धिवकार है।

इस काम पुरुषार्थ की प्रशंसा सुनकर इस प्राशी का हृदय हर्षातिरेक से उछलने लगा और स्पष्ट वाक्यों में कहने लगा— ग्रहो ! ग्राचाय भट्टारक ने बहुत ग्रन्छा कहा, बहुत ग्रन्छा कहा । बहुत समय के बाद ग्राज धर्माचार्य ने बहुत ही सुन्दर व्याख्यान (प्रवचन) देना प्रारम्भ किया है। यदि ग्राप इस प्रकार की सुन्दर देशना प्रतिदिन प्रदान करें तो. मैं एक क्षरण का ग्रवकाश न होने पर भी जैसे-तैसे समय निकालकर, सारी बाधाश्रों का त्यागकर एकाग्रचित्त होकर सुनूंगा। निष्पु-ण्यक का मुख खोलने के समान सद्गुरु ने ग्रपने सामर्थ्य से इस जीव का मुख खोला।

# मोहका प्रभावः गुरुका पर्यालोचन

जब यह प्रांगी देशना के मध्य में साध् ! साध् !! बोलने लगता है तब धर्माचार्य ग्रपने मन में विचार करते हैं - ग्रहो ! महामोह का खेल देखो ! मोहराज से मारे हुए ये प्राराी प्रसंगोपात्त कही हुई अर्थ और काम की कथा से प्रसन्न होते हैं, खिल उठते हैं स्रौर प्रयत्न करने पर भी धर्मकथा को सुनकर रंजित नहीं होते । यहाँ हमने ग्रर्थ ग्रीर काम से प्रतिबद्ध (वशवर्ती) क्षुद्र प्राणियों के हृदयों में किस प्रकार के श्रभिप्राय (विचार) होते हैं 🥸 इसका दिग्दर्शन कराया तो यह बापड़ा इसी को सुन्दरतम गान बैठा । इस प्राग्री को श्रवगाभिमुख करने का मेरा परिश्रम सफल हुआ। इसको प्रतिबोध देने के लिये मेरे द्वारा चिन्तित प्रयोगबीजों (विचारएा बीज) में ग्रंकुर निकल श्राया है। मैं समभता हूँ ग्रंब यह प्राग्गी मार्गपर ग्रा जाएगा। ऐसा मन में सोचकर स्राचार्य पुनः बोले हे भद्र ! हम तो वस्तु का जैसा स्वरूप विद्यमान हो वैसा ही प्रतिपादन करते हैं। हम भूठ बोलना तो जानते भी नहीं हैं। धर्माचार्य के वचनों पर इस जीव को विश्वास होने पर वह बोला - भगवन्! आप जैसा कहते हैं वैसा ही है, इसमें किसी प्रकार का सन्देह नहीं है। पुन: गुरु ने कहा - भद्र ! यदि ऐसा ही है तब बतलाओं कि मैंने जो अभी अर्थ और काम की महत्ता दिखाई वह क्या तुम्हारी समभ में आ गई? वह बोला - अच्छी तरह से समभ में त्रा गई। पुन: गुरु बोले - सौम्य ! हम चारों पुरुषार्थी की महत्ता प्रदर्शित कर रहे थे, उसमें धर्थ भ्रौर काम के स्वरूप का वर्णन कर चुके। भ्रब हम तीसरे धर्म पुरुषार्थं का स्वरूप बताते हैं, तुम एकाग्रचित्त होकर सुनो । वह जीव पुन: बोला-मेरा पूर्ण ध्यान है, हे भगवन् ! स्राप स्रागे वर्णन करिए।

## धर्म पुरुषार्थ का स्पष्ट वर्णन

तब धर्माचार्य ग्रपने प्रवचन को ग्रागे बढ़ाते हुए कहने लगे – हे श्रोतागराो ! कितने ही लोग धर्म को ही मुख्यतम पुरुषार्थ मानते हैं। समस्त

क्ष वृष्ठ ७०

प्रारिएयों में जीवत्व समान होने पर भी कितने ही प्राराी ऐसे कुलों में होते हैं जो परम्परा से (अनेक पीढ़ियों से) धन से समृद्ध होते हैं, जो आनन्द के धाम होते हैं ग्रौर जो विश्व में पूजित (सम्माननीय) होते हैं । कितने ही प्राणी ऐसे कुलों में उत्पन्न होते हैं जहाँ धन नामक पदार्थ की गन्ध का सम्बन्ध भी नहीं होता (धन का लवलेश भी नहीं होता), समस्त दुःखों का ग्रागार होता है ग्रौर जो समस्त लोगों द्वारा निन्दनीय माना जाता है। यह महदन्तर क्यों पड़ता है? एक ही माता-पिता से उत्पन्न हुए जुड़वाँ दो भाइयों में विशेष ग्रन्तर देखने में ग्राता है । जेसे कि, इन जुड़वाँ भाइयों में से एक तो रूप (सौन्दर्य) में कामदेव, समता में मुनि, बुद्धिवैभव में अभयकुमार, गम्भीरता में समुद्र, ग्रडिगता में मेरुशिखर, शूरवीरता में स्रर्जुन, धन में कुबेर, दान में कर्ए, नीरोगता में वज्र-शरीर ग्रौर महिंधक देवतास्रों के समान होता है। इस प्रकार समस्त गुराों सौर कला-कौशल से शोभित एक भाई तो सब प्राणियों के मन ग्रौर नेत्रों को स्राह्लादित करने वाला होता है, जब कि दूसरा जुड़वां भाई बीभत्स आकृतिधारक होने से सब को उद्वेगदायक, अपनी दृष्टि प्रवृत्ति से माता-पिता को सन्तापदायक, र्मूर्खिशरोमिए। होने से पृथ्वी पर विजयकारक (भूतल में एकमात्र मूर्ख), तुच्छता में आकड़ा श्रोर सेमल की रूई से भी हलका, चपलता में वानरलीला को भी मात देने वाला, कायरता में चुहों को भो पोछे पटकने वाला, निर्धनता से रकाकृति का धारक, कृपराता से टक्क जाति के मनुष्यों का 🛪 लंघन करने वाला, रोगाकान्त भरीर श्रीर उसकी विविध पीड़ाश्रों से विक्लब तथा बुम मारते रहने से जगत के लोगों की दया प्राप्त करने वाला, दैन्य उद्वेग ग्रौर शोकादि से व्याप्त चित्त वाला होने से नारकी के घोर दु:खों के समान घोर सन्ताप को प्राप्त करता है। सब लोग उसको समस्त दोषों का घर मानते हुए पापिष्ठ ग्रौर ग्रदर्शनीय कहकर उसकी बारम्बार निन्दा करते हैं। (ग्रथीत् एक माँ-बाप की सन्तान होने पर भी जुड़वाँ भाइयों में इतना महदन्तर किस कारएा से होता है ? )

भ्रन्तर ग्रौर हानि

पुनश्च, सोचिए— ऐसे दो पुरुष उन्नत तेज, बल, बुद्धि, उद्योग ग्रौर परा-क्रम में जो समस्त दिष्टियों से एक समान हों, अर्थात् मानसिक, शारीरिक ग्रौर ग्रौद्योगिक दिष्ट से एक-सरीखे हों, वे जब ग्रथींपार्जन के लिये प्रवृत्त होते हैं तब उनमें से एक व्यक्ति चाहे वह खेती-बाड़ी करे, पशु पालन करे, व्यापार करे, राज्य-सेवा करे अथवा ग्रन्य जो कोई भी कार्य हाथ में ले तो वह उन-उन कार्यों में इच्छित सफलता को प्राप्त करता है। जब कि दूसरा व्यक्ति उसी के समान उद्योग या व्यापार करता है तब भी वह उसमें तिनक भी सफल नहीं होता, विफल ही होता है। इतना ही नहीं, ग्रिपतु पूर्वजों की जो कुछ संचित सम्पत्ति होती है वह भी विपरीत ग्रापत्तियों के कारण खो बैठता है। इसमें भी क्या कारण है?

<sup>%</sup> र्वेट्ट **७** ६

### विशेषता के कारगों की खोज

पुनश्च, यह भी विचार करना चाहिये कोई दो पुरुष जब स्पर्श, रस, छाएा, चक्षु श्रौर कर्ग (पाँचों इन्द्रियों) के उन्नत प्रकार के विषयों को एक साथ प्राप्त करते हैं तब उनमें से एक तो प्रबल शक्ति वाला इन विषयों को प्रवर्धमान अत्थिक प्रेम के साथ बारम्बार भोग करता है श्रौर दूसरा पुरुष श्रसमय में ही कृपएा हो जाता है अथवा उसे किसी प्रकार का रोग हो जाता है; फलस्वरूप भोगों को भोगने की इच्छा होते हुए भी वह भोग नहीं पाता। इस प्रकार का जीवों में विभेद (शन्तर) बहुत बार देखने में श्राता है किन्तु इसका क्या कारएा है ? यह इंटिटपथ में नहीं ग्राता, समक्त में नहीं ग्राता। कारएा के बिना कोई कार्य नहीं हो सकता। यदि इस प्रकार के कार्य ग्रकारणा ही होते रहते हों तो श्राकाश के समान सर्वदा होते रहने चाहिये श्रथवा खरगोश के श्रुग के समान कदापि नहीं होने चाहिये। जब कि यह विभेद कभी तो प्रत्यक्षतः दिखाई देता है और कभी नहों दिखाई देता। श्रतएव यह निश्चित है कि यह विभेद ग्रकारए। नहीं है, इसमें कोई न कोई कारए। ग्रवश्य है।

## धर्म ग्रौर ग्रधर्म के परिगाम

इसी बीच में इस बात को कुछ समभकर वह जीव बोला - भगवन् ! इन विभेदों का उत्पादक कारएा क्या है ? जीव का प्रश्न सुनकर धर्माचार्य बोले - हे भद्र ! सुनो समस्त प्राणियों को जो सुन्दर विशेषताएँ (सामग्री स्रादि) प्राप्त होती हैं उनका ग्रन्तरंग कारए। धर्म ही है। यह धर्म ही प्रारिएयों को ग्रच्छे कुल में उत्पन्न करता है, धर्म ही उसे गुर्गों का धाम बनाता है, यही सब अनुष्ठानों को सफल बनाता है, प्राप्त हुए भोगों का निरन्तर उपभोग करवाता है ग्रौर श्रन्य समस्त शुभ विषयों को प्राप्त करवाता है, ग्रर्थात् धर्म के प्रताप से ही समस्त श्रेष्ठ संयोग प्राप्त होते हैं। इसी प्रकार सब जीवों को जो अशोभन विशेषताएँ (प्रप्रिय साधन) प्राप्त होते हैं उनका अन्तरंग कारएा भी अधर्म ही है । अधर्म के कारएा ही जीव श्रधम कुलों में उत्पन्न होता है, सब प्रकार के दोषों (दुर्गु सों) का श्राश्रय स्थान बन जाता है, सब प्रकार के व्यवसायों में ग्रसफल होता है, शक्ति-वैकल्य के कारगा प्राप्त भोगों को भोग नहीं पाता और अन्य भ्रनेक प्रकार के भ्रप्रिय, भ्रमनोज्ञ एवं अशुभ विषयों को प्राप्त करता है, अर्थात् अधर्म के कारए। समस्त प्रकार के अशुभ संयोग प्राप्त होते हैं । स्रतएव यह स्वीकार करना चाहिये कि जिस धर्म के प्रभाव से समस्त प्रकार की सम्पदाएँ जीवों को प्राप्त होती हैं वह धर्म ही प्रमुखतम पुरुषार्थ है। क्षेत्र अर्थ ग्रौर काम की पुरुष कितनी भी ग्रभिलाषाएँ करे किन्तु धर्म के बिना ये ्राप्त नहीं हो सकतीं । धर्मयुक्तों को कल्पना नहीं करने पर भी ये स्वतः ही प्राप्त

**३% प्रष्ठ ७२** 

हो जाती हैं। ग्रतएव अर्थ और कामार्थी प्राणियों को वस्तुतः धर्म पुरुषार्थ की साधना करना ही आवश्यक एवं युक्त है। इसी कारण धर्म ही प्रधान पुरुषार्थ है। यद्यपि अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त वीर्य और अनन्त ग्रानन्द रूप आत्मा की मूल अवस्था को प्रकट करने वाला मोक्ष नामक चतुर्थ पुरुषार्थ ही है, यह मोक्ष पुरुषार्थ समस्त क्लेश-राशियों को नष्ट करने वाला है और प्राणी स्वतंत्र रूप से स्वाभाविक आनन्द का भोग कर सके ऐसी आह्लादमयी स्थिति को प्राप्त कराने वाला होने से प्रमुख पुरुषार्थ है तदिप धर्म पुरुषार्थ की साधना के फलस्वरूप ही परम्परा से मोक्ष पुरुषार्थ साध्य होने से धर्म को प्रधानता दी गई है। मोक्ष पुरुषार्थ प्रधान होते हुए भी वस्तुतः मोक्ष का सम्पादक धर्म ही प्रधान पुरुषार्थ है। कहा भी है—

धनदो धनाथिनां धर्मः कामिनां सर्वकामदः । धर्म एवापवर्गस्य पारम्पर्येगा सन्धकः ।।

श्रर्थात् धर्म धनेच्छुश्रों को धन, कामाथियों को काम प्रदान करता है श्रौर धर्म ही परम्परा से अपवर्ग (मोक्ष) का साधक होता है।

ग्रतएव धर्म से प्रधानतम कोई पुरुषार्थ नहीं है। पुन: कहते हैं:--

धर्माख्यः पुरुषार्थोऽयं, प्रधान इति गम्यते । पापग्रस्तं पशोस्तुल्यं, धिग् धर्मरहितं नरम् ॥

भ्रर्थात् धर्म नाम का यह पुरुषार्थ सब पुरुषार्थी में प्रधान है। पापग्रस्त धर्महीन प्रारागी जो पशुतुल्य है, ऐसे मानव को घिक्कार है।

## धर्म के कारएा : स्वभाव : कार्य

उक्त धर्मदेशना सुनकर वह जीव बोला —'हे भगवन्! मर्थ ग्रीर काम तो प्रत्यक्ष में द्रष्टिगोचर होते हैं किन्तु ग्रापने जिस धर्म का वर्णन किया उसे तो हमने कहीं भी नहीं देखा! अतएव ग्राप उसका प्रत्यक्ष स्वरूप मुफे बतावें।' यह सुनकर धर्माचार्य ने उत्तर प्रदान किया—भद्र! मोहान्ध प्राणी इसको प्रत्यक्ष में नहीं देख पाते हैं, जब कि विवेकी इस धर्म को स्पष्टतः प्रत्यक्ष देखते हैं। सामान्यतः धर्म के तीन स्वरूप देखे जाते हैं: कारण, स्वभाव ग्रीर कार्य। इसमें सदनुष्ठान का पालन करना यह धर्म का कारण है, जो प्रत्यक्षतः देखने में भी ग्राता है। स्वभाव द्रो प्रकार का है: - साम्रव ग्रीर ग्रातासव। इसमें साम्रव स्वभाव जीव में ग्राभ परमाणुग्रों का संग्रह रूप है ग्रीर ग्रातासव स्वभाव पूर्वोपाजित कर्म परमाणुग्रों का नागरूप (विलय रूप) है। इन दोनों प्रकार के धर्म के स्वभावों को योगीजन तो प्रत्यक्ष में देख सकते हैं ग्रीर हमारे जैसे अनुमान से देख सकते हैं। धर्म का कार्य तो प्रत्यक्ष जीव में जो ग्रनेक प्रकार की शुभ प्राप्तियाँ हैं वे स्पष्टतः इष्टिपथ में

ग्राने से सब को स्पष्टतया दिल्टगोचर होती हैं। इस प्रकार धर्म के कारण, स्वभाव ग्रीर कार्य इन तीनों रूपों को प्रत्यक्षतः देखते हुए भी तू कैसे कहता है कि मैंने धर्म को नहीं देखा ? धर्म के जो तीन भेद दिखाए उसमें से तीसरा भेद कार्य ही धर्म के नाम से कहा जाता है, प्रसिद्ध है। इसमें विशिष्ट बात यह है कि जैसे 'मेघ तन्दुलों (चावलों) की वर्षा करता है, मेघ तो पानी बरसाता है किन्तु पानी पड़ने से कार्य रूप तन्दुल पैदा होते हैं। यहाँ कारण में कार्य का उपचार है वैसे ही सदनुष्ठान रूप कारण में कार्य का उपचार करने से इसकी धर्म यहा जाता है। ऊपर स्वभाव वर्णान में सास्रव स्वभाव कहा है उसे यहाँ पुण्यानुबन्धी पुण्य रूप समक्षे । उक्त दोनों प्रकार के सास्रव-ग्रनास्रव के स्वभाव को भी बिना किसी उपचार से साक्षात् धर्म नाम से ही सम्बोधित करते हैं, धर्म ही कहते हैं। प्राणियों में ग्रारोग्य, सौभाग्य, यण, कीर्ति, धनप्राप्ति भादि जो देखने में ग्राती है उसे ही कार्य में कारण का ग्रारोप करके लोग उसे धर्म के नाम से ख्यापित करते हैं, पहचानते हैं। जैसे, 'यह मेरा शरीर पूर्व कर्म है,' ग्रर्थात् शरीर रूप कार्य का कारण पूर्वकृत कर्म है तो भी गरीर रूप कार्य में कारण का ग्रारोप कर उसे ही कर्म कह देते हैं।

यह कथन सुनकर जीव बोला—भगवन् ! स्रापने धर्म के तीन रूप बत-लाए, इन तीनों में से प्रहरा करने योग्य कौनसा है ?

धर्माचार्य भद्र ! सद्नुष्ठान कारगा ही ग्रहण करने योग्य है । यही कारग, स्वभाव ग्रौर कार्य दोनों की प्राप्ति करवा देता है ।

जीव - सदनुष्ठान कौन-कौन से हैं?

चर्माचार्य सौम्य ! सदनुष्ठान दो प्रकार का है साधु धर्म ग्रौर गृहस्थ (श्रावक) धर्म । ग्रौर इन दोनों प्रकार के धर्मों का मूल सम्यग् दर्शन है ।

जीव-भगवन् ! स्रापने पहले किसी समय मुभे सम्यग् दर्शन का उपदेश दिया था, किन्तु उस समय मैंने ग्रापकी बात ध्यान पूर्वक नहीं सुनी थी । ग्रतः कृपा कर पुनः कहिए कि इस सम्यग् दर्शन का स्वरूप क्या है ?

जीव की जिज्ञासा देखकर ग्राचार्य प्रथमावस्था के योग्य सम्यग् दर्शन का सामान्य स्वरूप इस प्रकार प्रतिपादित करते हैं—

## सम्यग् दर्शन का सामान्य स्वरूप

हे भद्र ! जो राग, ढेष, मोहादि से रहित हो, जो ग्रनन्त ज्ञान ग्रनन्त दर्शन ग्रनन्त वीर्य ग्रौर ग्रानन्दस्वरूप हो, जो समस्त जगत् का कत्यागा करने में

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ७३

तत्पर हो, जो सकल (परिपूर्ग) ग्रौर निष्कल रूप (सम्पूर्गांश में एकरूप) हो, जो ऐसे ग्रनेक गुराों से युक्त हो वही परमात्मा है । वही परमार्थतः सच्चा देव है । ऐसी विवेक बुद्धि से अन्तःकरण (शुद्ध भाव) पूर्वक भक्ति करना [देवतत्त्व], उन्हों परमेश्वर द्वारा प्ररूपित जीव. ग्रजीव, पुण्य, पाप. ग्रास्रव, संवर. निर्जर, बन्ध श्रीर मोक्ष-इन पदार्थी (तत्त्वों) को सन्देह रहित होकर स्वीकार करना, स्वरूप समभना और इन पर प्रतोति (विश्वास) रखना [धर्मतत्त्व] स्रौर उन परमात्मा द्वारा उपदिष्ट ज्ञान दर्शन चारित्रात्मक मोक्ष मार्ग में जो प्रवृत्ति करते हैं वे ही सच्चे साधु ुरु होने ग्रौर वन्दन करने योग्य होते हैं [गुरुतत्त्व]; ऐसी बुद्धि होनाँ ही सम्यग् दर्शन है। जीव में सम्यग् दर्शन है या नहीं? इसकी जानने के लिये पाँच लक्ष्म या बाह्यचिह्न बतलाये गये हैं (इन्हीं को समिकत के पाँच लिंग कहते हैं): १ प्रशम, १. संवेग, ३. निर्वेद, ४. भ्रनुकम्पा ग्रौर ५. ग्रास्तिक्य । ऐसे सम्यग् दर्शन को अंगीकार करने वाले प्राग्ती को विश्व में बलवान लोगों द्वारा बताये हुए दुःखी श्रोर श्रविनीत जीवों पर मैत्री, प्रमोद, कारुण्य श्रौर माध्यस्थ भावों का सम्यक् प्रकार से आचरण करना चाहिये। स्थिरता (धर्म के प्रति दढ़ता), तीर्थ (चेत्य) सेवा. श्रागम-कुशलता (श्रहंद दर्शन सम्बन्धी निप्राता), भक्ति श्रौर प्रवचन (शासन) प्रभावना ये पाँच भाव सम्यंग् दर्शन को उज्ज्वलतम दीप्तिमान बनाते हैं। इस सम्यग् दर्शन को दूषित करने वाले ये पाँच दोष हैं: -शंका, कांक्षा, विचिक्तिरसा, परपाखण्ड प्रशंसा श्रौर संस्तवना । यह दर्शन समस्त प्रकार के कल्यागों का करने वाला है। दर्शन-मोहनीय कर्म के क्षयोपशम से प्रकटित ग्रात्मा के परिगाम को ही विश्द्ध सम्यग् दर्शन कहते हैं।

### सम्यग् जल से व्याधि की शान्ति

श्राचार्यदेव की बाए। सुनकर इस जीव के हृदय में सम्यक् प्रकार से धर्म के प्रति विश्वास जागृत होने से उसके कितने ही कठोर कर्म नष्ट हो जाते हैं ग्रांर वह जीव सम्यग् दर्शन को है प्राप्त करता है। सत्तीर्थोदक के समान यह तन्व प्रांतिकर (तत्त्व प्रतीति रूप) जल धर्माचार्य ने इस जीव को बलपूर्वक पिलाया, इसको धर्मनोधकर द्वारा निष्पुण्यक को बलपूर्वक तत्त्व प्रीतिकर जल उसके मुंह में डाल दिया कथन के समान समर्भे । जब इस जीव को सम्यग् दर्शन पर सामान्य रूप से प्रतिति हुई उस समय उसके जो मिथ्यात्व की सत्ता उदय में थी वह क्षाए (नष्ट) हो गई, जो उदय में नहीं ग्राई थी वह उपभान्त दशा को प्राप्त हो गई ग्रांर अनुदीर्ए सत्ता श्रव केवल प्रदेशोदय से अनुभव की जाए ऐसी स्थिति को प्राप्त हो गई । पूर्व में कहा था कि निष्पुण्यक का उन्माद नष्टप्राय हो गया, किन्तु पूर्णतः नष्ट हो गया ऐसा नहीं कहा गया था, वैसे ही इस जीव का मिथ्यात्व की व्याधियाँ गया, पूर्णतः नष्ट नहीं हुग्रा समभें । जैसे तीर्थजल पीने से निष्पुण्यक की व्याधियाँ

<sup>🕸</sup> वेब्घ ७४

कम हो गई तैसे ही सम्यग् दर्शन प्राप्त करने से इस जीव की कर्मरूपी व्याधियाँ क्षीम हो गई। कर्म कमजोर पड़ने से चर (त्रस) ग्रचर (स्थावर) समस्त प्राणियों को दुःख देने वाला दाह भी दिलत हो जाता है, शान्त हो जाता है। इसी कारण सम्यग् दर्शन को ग्रत्यन्त शीतल कहा गया है। जैसे तत्त्व प्रीतिकर जलपान से निष्पुण्यक की जलन ठण्डी पड़ गई और अन्तरात्मा स्वस्थ हुई वैसे ही सम्यग् दर्शन प्राप्ति के परिणाम स्वरूप इस जीव की कर्म-दुःख स्वरूप जलन शीतल पड़ गई ग्रौर उसका मानस स्वस्थ एवं प्रसन्न हो गया।

### [ २१ ]

कथा प्रसंग में कह चुके हैं कि स्वास्थ्य लाभ प्राप्त करने पर निष्पृण्यक सोचने लगा: "ग्रोह ! इन ग्रत्यन्त कृपालु महापुरुष को मैंने महामोह के वश होकर मूर्वता से ठग ग्रौर पापी समका ग्रौर कल्पना की थी कि ये मेरा भोजन छीन लेंगे, श्रतएव कुत्सित विचार करने वाले मुक्तको धिवकार है । इन महापुरुष ने मुक्त पर बड़ी कृपा कर, मेरी भांखों पर सुरमे का प्रयोग कर मेरी भांखों को बिल्कूल ठीक कर दिया, जिससे मेरी इष्टि-व्याघि दूर हो गई । फिर मुभे पानी पिलाकर स्वस्थ बना दिया । वास्तव में इन्होंने मुक्क पर बड़ा उपकार किया है। मैंने इन पर क्या उपकार किया है ? फिर भी इन्होंने मेरा इतना उपकार किया है । यह इनकी महानता के भ्रति-रिक्त ग्रौर क्या हो सकता है।'' इसी प्रकार सम्यग् दर्शन प्राप्त होने पर यह जीव भी धर्माचार्य के सम्बन्ध में ऐसे ही विचार करता है। वस्तु का यथावस्थित स्वरूप ज्ञात होने से वह रौद्र भावों का त्याग करता है, मदान्धता की प्रवृत्ति छोड़ देता है, कृटिलता का त्याग करता है। प्रगाढ़ लोभवृत्ति को छोड़ देता है, राग के देग को णिथिल करता है, द्वेष की प्रबलता को बढ़ने नहीं देता ग्रौर महामोहजनित दोषों को काट फेंकता है। इन प्रवृत्तियों से इस जीव का मानस प्रफुल्लित हो जाता है, ग्रन्त:करएा निर्मल हो जाता है, बुद्धि-चातुर्य बढ़ने लगता है. धन-स्वर्ण-कलत्रादि के प्रति मुच्छीभाव नहीं रहता, जीवादि तत्त्वों के स्वरूप जानने का स्राकर्षण स्रौर ब्राग्रह होता है ब्रौर समस्त प्रकार के दोष क्षीए। हो जाते हैं। फलस्वरूप यह जीव दूसरे जीवों के गुरा-विशेषों को समफता है, स्वकीय दोषों को लक्ष्य में लेता है, श्रयनी पुरानी ग्रवस्था का स्मरएा करता है ग्रौर उस दशा में सद्गृरु ने मेरे लिये क्या-क्या प्रयत्न कि । उनको स्मृतिपथ में लाता है तथा यह समकता है कि आज मैं जिस स्थिति में पहुँवा हूँ वह सब इन धर्माचार्य का प्रयत्न ग्रौर प्रताप ही है। पूनश्च, मेरा यह जीव जो उस पूर्व की दशा में तुच्छ विचारों के कारएा धर्म ग्रीर गुरु ग्रादि के सम्बन्ध में अनेक प्रकार के कुतर्क एवं कुविकल्प करता रहताथा, उसे ग्राज विवेक बृद्धि प्राप्त हुई है । विवेक इष्टि प्राप्त होने पर वह चिन्तन करने लगा --स्रहो मेरी पापिष्ठता ! अहो मेरी महामोहान्धता । 🕸 श्रहो मेरी निर्भाग्यता ! श्रहो मेरी

ऋ रुष्ट ७४

कुपर्णातिरेकता! श्रहो मेरी ग्रवैचारिकता! मूर्खता! मुभ्ने धिक्कार है। मैंने ग्रत्यन्त तुच्छ विचारों भ्रौर धनादि पर गाढासक्ति के कारए। ऐसे स्राचार्य भगवन्तों के प्रति कुत्सित विचार किये। ये सत्पुरुष तो निरन्तर परहितैकपरायरा हैं, दोषरहित होकर सन्तोष (घन) से शरीर का पोषएा करते हैं, मोक्ष-सुखरूपी स्रवि-नाशी धन को प्राप्त करने में विशुद्धभाव से प्रयत्नशील हैं. तुषमूब्टि (फोंतरों की भरी हुई मुट्ठी) के समान संसार के विस्तार को निस्सार समभते हैं, स्वशरीर को पिंजरें के समान बन्धन समभकर ममत्वबुद्धि से रहित हैं। ऐसे ये धर्माचार्य ग्रादि साधुगरा हैं। ऐसे सत्पुरुष भी धर्मदेशना या अन्य किसी प्रपंच के द्वारा अथवा घूर्तता से मेरा धन-विषय-कलत्रादि हरए। कर लेंगे, इत्यादि अनेक प्रकार की कुकल्पनाएँ मैंने पहले की थीं । ऐसे दुष्ट विचारों के काररा मैं महाभ्रधम हूँ, नीचातिनीच हूँ । मुक्ते धिक्कार है। यदि यह धर्माचार्य जो परोपकारपरायशा हैं, मेरे ऊपर भ्रकारण ही उपकार नहीं करते, तो सद्गतिरूप नगर में जाने के लिए निर्दोष और प्रशस्त मार्ग दिखाते हुए. सम्यग् ज्ञान प्रदान करने के बहाने से नरकगमन योग्य मेरो चित्त गृत्ति को क्यों रोकते ? निथ्यात्त्र दर्शन से ग्रस्त मुफ्ते स्त्रयं के बुद्धिकोशल से सम्यक् दर्शन प्राप्त करवाकर, मैं समस्त दोषों से मुक्त हो सकूँ, इसके लिये ये विशेष प्रयत्न क्यों करते ? ये श्रमण तो पूर्णतया नि:स्रृह हैं। इनकी इष्टि में स्वर्ण श्रौर प्रस्तर एक समान हैं, परहित करने का इनको व्यसन है झतएव सर्वदा इसी स्राचरएा में तत्पर रहते हैं और किसी भी प्रकार के प्रत्युपकार की प्रयेक्षा रखे बिना ही दूसरों का उपकार करते रहते हैं। ऐसे परोपकारी महात्माग्रों का तो मेरे जैसा प्राणी प्रारापिंसा करके भी इनका प्रत्युपकार नहीं कर सकता, ग्रर्थात् उपकार का बदला चुका नहीं सकता; तब फिर धन-दानादि को तो बात ही क्या ? इस प्रकार सम्यग् दर्शन प्राप्त होने से यह जीव अपने विगत जीवन की स्वकीय दुश्वर्या को याद कर पश्चात्ताप करता है स्रौर सन्मार्गदायी धर्माचार्य के प्रति जो विपरीत शंकाएं थीं उनका नाश करता है।

### कुविकल्प के प्रकार

प्राणियों को कुविकल्प दो प्रकार से उत्पन्न होते हैं: — १. कुशास्त्र श्रवण से जो मिथ्या वासनाएँ (संस्कार) उत्पन्न होती हैं। जैसे, यह त्रिभुवन (स्वर्ग-मृत्यु-पाताल) ग्रण्डं से उत्पन्न हुन्ना है, महेश्वर (सर्व शक्तिमान् परमेश्वर) निर्मित है, ब्रह्मादि प्रणोत है, प्रकृति का विकार रूप है, क्षिणिक है, विज्ञानमात्र है. शून्यरूप है इत्यादि । इन कुविकल्पों को ग्रामिसंस्कारिक कहते हैं ग्रर्थात् बाहर के संस्कारों से उत्पन्न होते हैं। २. दूसरे प्रकार के कुविकल्प सहज कुविकल्प कहलाते हैं। यह कुविकल्प सुख की श्रमिलाषा करने वाले, दुःख से शत्रुता रखने वाले, द्रव्यादि में ग्रासिक श्रोर उसके संरक्षण में एकाग्रचित्त वाले तथा तत्त्वमार्ग से विमुख प्राणियों को होते हैं। ऐसे प्राणी ग्रशंकनीय बातों में शंका करते हैं, श्रचिन्तनीय बातों की ह

<sup>🕸</sup> गृष्ठ ७६

चिन्ता करते हैं, श्रभाषगीय वाचा का प्रयोग करते हैं और श्रनाचरगीय कर्सव्यों का श्राचरणा करते हैं। इन दोनों प्रकार के कुविकल्पों में से श्राभिसंस्कारिक कुविकल्प सत्पुरु के सम्पर्क से कदाचित दूर हो जाते हैं, किन्तु दूसरा सहज कुविकल्प तो जब तक प्राणी की बुद्धि मिध्यात्व से ग्रस्त होती है तब तक नष्ट नहीं होता; केवल श्रीघगमज सम्यग् दर्शन प्राप्त होने पर ही यह दूर हो सकता है।

### [ २२ ]

## तुच्छ भोजन पर मूर्च्छा

पहले कथा प्रसंग में कह चुके हैं: "निष्पुण्यक के ग्रांखों में ग्रंजन ग्रौर तन्वप्रीतिकर जल पिलाने वाले धर्मबोधकर के प्रति उसको विश्वास हुग्रा ग्रौर उनका महोपकार मानते हुए भी ग्रंपने साथ लाये हुए भूठन से प्राप्त तुच्छ भोजन पर उसका चिल मंडरा रहा था। उस भूठन पर से उसकी मूच्छा (प्रगाढ प्रेम) दूर नहीं हो रही थी। उसकी दृष्ट उसी भूठन पर वारम्बार पड़ रही थी।" इस कथन की जीव के साथ सगति इस प्रकार है: --

#### त्याग का भय

ज्ञानावरसीय और दर्शन मोहनीय वर्म वे क्षयोपश्म होने से इस जीव को सम्यग् ज्ञान और सम्यग् दर्शन हुन्ना। इससे संसार प्रपंच के प्रति इसकी जो तत्त्वबुद्धि थी (श्रथत् सांसारिक पदार्थों को ग्रपना मानता था) वह नष्ट हो गई, जीवादि त<del>स्</del>वों का उसे ज्ञान हुम्ना ग्रौर उस ज्ञान पर उसको ग्रास्था हुई, सम्यग् दर्शन को प्रदान करने वाले धर्माचार्यों को उसने महोपकारी के रूप में स्वीकार किया, तथापि जब तक इस जीव के बारह कषायों का उदय और नो-कषाय प्रबल रूप में विद्यमान रहते है तब तक ग्रनादिकाल से ग्रम्यस्त वासनाग्रों (संस्कारों) के वशीभूत होने के कारण कृत्सित भोजन के समान धन-विषय-कलत्रादि पर होने वाली मूर्च्छ (गाढासक्ति) को रोकने में वह शक्तिमान् (सफल) नहीं होता । इसका कारण यह है कि कुशास्त्र श्रवण से ग्रसत्सस्कार पड़ जाने के कारण 'यह समस्त मुष्टि अण्डे से उत्पन्न हुईं इत्यादि अनेक प्रकार के संस्कारजन्य कृतर्क उत्पन्न होतें हैं, घन-कलत्रादि पर ग्रंपनत्व की बृद्धि तथा उसके संरक्षरा के प्रयत्ने ग्राप्त ग्रंशकनीय धर्माचार्यादि पर शंका इत्यादि सहजजन्य कुविकल्प मिथ्यादर्शन के उदय (प्रभाव) से उत्पन्न होते हैं। ये कुविकल्प मरुस्थली में सूर्य के चिलके से नजर स्नाने वाली जलकल्लोलमाला (मरु मरीचिका) के समान ग्रसत्य होते हैं ! मिथ्या ज्ञान विशेष श्रौर कुतीर्थिकों द्वारा प्रस्थापित तर्क अन्य प्रमार्गों से बाधित होने पर सम्यग् दर्शन प्राप्ति के समय नष्ट हो जाते हैं तथापि घन-विषय-स्त्री पर मूर्च्छा लक्षरा रूप जो मोह होता है वह अपूर्व शक्तिमान होता है और वह तत्त्वबोध होने पर भी किङ्मूढ जीव के साथ चिपका हुग्रा रहता है। प्रवल मोहग्रस्त जीव कुशाग्रलग्न जलबिन्दु के समान समस्त पदार्थों को चपल (नश्वर) मानते हुए भी नहीं मानता

है, धनहरएा श्रौर स्वजनमरएा श्रादि देखता हुश्रा भी नहीं देखता है, विचक्षरण बुद्धिमान् होने पर भी जडमूर्ख की तरह चेष्टा करता है श्रौर समस्त शास्त्रार्थ- विशारद होने पर भी महामूर्ख शिरोमिएा की तरह श्राचरए। करता है। फलस्वरूप इस जीव को स्वच्छन्दचारिता प्रिय होती है, इच्छानुसार चेष्टा (श्राचरएा) करना श्रच्छा लगता है श्रौर वत, नियम रूपी नियन्त्रराों से घबराता है। श्रधिक क्या कहें? मौका पड़ने पर कौए का मांस खाने से भी नहीं चूकता।

## भोजन लेने का ऋाग्रह

कथा प्रसंग में पहले कह चुके हैं:- "उसे इस स्थिति में देखकर ग्रौर उसके मन के आशय को समभ कर धर्मबोधकर ने कहा - ग्ररे मूर्ख द्रम्क ! तेरा यह कैसा विचित्र व्यवहार है ? यह कन्या तुफो परमान्न का भोजन दे रही है, क्या तू देखता नहीं ? इस दुनियां में पापी भिखारी तो बहुत होंगे, पर मैं निश्च यपूर्वक कह सकता हूँ कि तेरे जैसा निर्भागी तो शायद ही कोई दूसरा हो! क्योंकि तू ग्रपने तुच्छ भोजन पर इतना श्रासक्त है। मैं ऐसा श्रमृतमय परमान्न भोजन तुभे दिलवा रहा हूँ फिर भी तू अपनी आकुलता को त्यागकर उसे नहीं लेता। तुर्फ एक दूसरी बात कहूँ इस राजभवन के बाहर अनेक दु:खी प्राग्गी रहते हैं पर उनको न तो इस भवन को देखकर ग्रानन्द हुन्ना भौर न उन पर हमारे महाराज की कृपा-इंटि ही हुई, जिससे हमारा उनके प्रति आदर भाव नहीं रहता, हम उनसे बात भी नहीं करते । पर, तुभे तो इस राजभवन को देखकर ग्रानन्द हुन्ना ग्रौर हमेरि महाराज की तुभ पर कृपा-दिष्ट हुई. इसीलिये हम तेरा इतना ब्रादर कर रहे हैं। ग्रयने स्वामी को जो प्रिय हो, वही प्रिय कार्य स्वामीभक्त सेवक को करना चाहिये। इसी न्याय (विचार) से हम तुफ पर विशेष दयालु हुए हैं। हमें यह पूर्ण विश्वास था कि हमारे राजा योग्य पात्र (व्यक्ति) पर ही ऋपनी कृपादिट डालते हैं, कोई मूढ (मूख) उनके लक्ष्य में नहीं ग्राता। यह विश्वास भी श्राज तूने गलत सिद्ध कर दिया है। तेरे श्रत्यन्त तुच्छ भोजन पर तेरा **मन** चिपका हुग्रा है, जिससे तू इतना सुन्दर श्रमृत तुल्य भोजन भी नहीं लेता। यह भोजन सर्व-रोग नाशक, मधुर, और स्वादिष्ट है। इसे तू किसलिये नहीं ले रहा है? अरे दुर्वृद्धि द्रमुक ! ग्रुपने पास के इस कुभोजन का त्याग कर ग्रौर विशेष रूप से इस सुन्दर स्वादिप्ट भोजन को ग्रहरा कर; जिसके प्रताप से इस राजभवन में रहने वाले प्रााणी ग्रानन्द कर रहे हैं. उसके माहात्म्य को तू देख ।" धर्मबोधकर के समान ही यहाँ सद्गुरु भी जीव के साथ इसी प्रकार ग्राचरएा करते हैं। तूलना कीजिए--

## सद्गुरु का स्नेहमिश्रित क्रोध

जब यह जीव सम्यग् ज्ञान-दर्शन उत्पन्न होने पर भी कर्म-परतन्त्रता के कारण नाममात्र की भी विरति (त्याग) नहीं करता है तब श्राचार्यदेव उसकी ऐसी श्रवस्था

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ७७

श्रौर विषयभोगों के प्रति गाढासक्ति देखकर स्वतः ही मन में विचार करते हैं—ग्रहो ! इस प्रार्णी की आत्मा के साथ कैसी दुश्मनी है ? जैसे कोई निर्भागी पूरुष रत्नद्वीप में जाकर भी रत्नों के स्थान पर कांच के टुकड़े लेकर स्राता है वैसे ही यह प्रागी महर्ध्य (श्रमूल्य) रत्नराशि के समान व्रत-नियमादि के श्रमुष्ठान को 🕸 स्वीकार न कर, कांच के टुकड़ों के समान विषय भोगों को प्रेम पूर्वक स्वीकार करता है । ऐसे विचार करते हुए श्राचार्यदेव स्नेह मिश्रित कोध से उपालम्भ देते हुए प्रमादयुक्त इस जीव को इस प्रकार कहते हैं ग्ररे ज्ञान-दर्शन के विद्वेषी ! यह तेरी कैसी अनात्मज्ञता है ? मैं प्रतिक्षरण चिल्ला-चिल्लाकर तुफ कहता हूँ फिर भी तू कान नहीं घरता ? स्वयं का श्रकल्याग करने वाले बहुत से प्राग्तियों को हमने देखा है, किन्तु उन सब प्रारिएयों में तो सचमुच में तूही मूर्खशिरोमिए। दिखाई देता है। क्योंकि, तू भगवान् की वाणी का जानकार है, जीवादि पदार्थी (तत्त्वों) पर श्रद्धा रखता है और मेरे जैसे तुक्ते प्रोत्साहित करने वाले हैं। ये सामग्रियाँ बड़ी कठिनाई से प्राप्त होती हैं यह तू समक्तता है, संसार से पार पाना अत्यन्त दूष्कर है यह भी तू जानता है, कर्म के भयंकर परिस्ताम तेरे ध्यान में हैं, राग-द्वेषादि की रौद्रता तेरे द्वारा अनुभूत है फिर भी तू इन विषयों को जो समस्त प्रकार के भ्रनर्थों की जड हैं, जो चन्द दिन रहने वाले हैं, तुषमुष्टि के समान निस्सार हैं, उनमें प्रीति करता है ! निरन्तर अनुराग रखता है ! हम तुभे अनर्थकृप में गिरते हुए देखकर, तूभ पर दया लाकर समस्त प्रकार के क्लेश ग्रौर दोषों को नाश करने वाली, समस्त पापों का परिहार करने वाली त्यागमयी भगवद् वागी सुनाते हैं उसे तू तिरस्कार की दिष्ट से देखता है ! यह तू नहीं जानता कि तेरे प्रति हमारा ग्राकर्षण (ग्रादर) किस कारण से है ? तो तू सावधानी पूर्वक सुन - तू सम्यग् ज्ञान श्रीर सम्यग् दर्शन प्राप्त कर सर्वज्ञ शासन में प्रविष्ट हुआ है । भगवत्शासन को जब तूने पहली बार देखा था तब तेरे मन में प्रमोद हुआ था। जब तूशासन रूपी मंदिर का दर्शन कर रहा था तब भगवान् की कृपाद्धिट तुभः पर पड़ी थी ऐसा हमने देखा था। जब हम को यह प्रतीति हुई कि तुफ पर भगवत्कृपा हुई है तब ही हम तेरा इतना ब्रादर कर रहे हैं। जो भगवान् को प्रिय हो उनकी श्रोर प्रेमभाव रखना, भगवद्भक्तों के लिंगे उचित ही है । श्रद्यावधि जो प्राग्गी सर्वज्ञ शासन-मन्दिर में प्रविष्ट नहीं हुए हैं त्रथवा किसी भी प्रकार से प्रवेश करने में सफल होने पर भी शासन-मन्दिर को देखकर भी हर्षित नहीं होते, उन प्राग्णियों पर भगवत्कृपा नहीं होने से वे शासन मंदिर के बाहिर ही समभे जाते हैं। मन्दिर से बहिर्भूत संसार के ग्रनन्त जीवों को देखते हुए भी हम उनके प्रति भौदासीन्य वृत्ति ही रखते हैं। ऐसे प्राग्गी श्रादर के योग्य भी नहीं होते । इस सम्बन्ध में ग्रद्याविध हमारा यह पूर्ण विश्वास था ग्रौर इसी उपाय (प्रयोग) से हम यह निर्णाय करते थे कि सन्मार्ग के पथिक बनने योग्य कौन-कौन से जीव हैं ? अद्याविध इस प्रयोग का हमने अनेक प्राणियों पर सफलता-

अ≉ पृष्ठ ७५

पूर्वक परीक्षण किया था किन्तु हमारा यह प्रयोग कदापि निष्कल नहीं हुन्ना था। हमारे इस सुनिश्चित ग्रौर सफलतम परीक्षरण प्रयोग को तूने ग्रपने विपरीत श्राचररा से भूठा बना दिया है, श्रसफल सिद्ध कर दिया है। श्रतएव हे दुर्मति ! तुं ऐसामत कर । मैं तुभे, जैसाकहता हुँ 🤋 वैसाही तूं श्रव भी कर । तूं बूरे श्राच-ररगों का त्याग कर, दुर्गति रूपी नगरी में जाने योग्य ग्रविरति का परिहार कर, निर्द्ध स्थानस्य को देने वाली ग्रीर सर्वज्ञ प्रतिपादित सम्यग् ज्ञान-दर्शन का फल देने वाली "विरति" को अंगीकार कर। यदि तू ऐसा नहीं करेगा तो तेरे ज्ञान-दर्शन निष्फल हो जायंगे । भगवत् प्ररूपित इस विरित्त को स्वीकार करने से ग्रौर उसका सम्यक् रोत्या पालन करने से यह सकल कल्यागा-परम्परा को सम्पादित करती है। पारलौकिक कल्याए। की बात को छोड़ भी दें, तो भी क्या तू नहीं देखता कि भगवत्प्रतिपादित विरति पर प्रीति रखने वाले सुसाध्गुरा ग्रानन्द में कितने सराबोर रहते हैं, इन्होंने ग्रमृतरस का पान किया हो ऐसे स्वस्थ दिखाई देते हैं, विषयाभिलाषा भ्रौर काम-विकलता से उत्सुकता श्रौर प्रिय-विरह-वेदना ग्रादि भ्रनेक दु:खों का इनके मानस पर किचित् भी ग्रसर नहीं होता प्रथीत् मानसिक पीड़ा से रहित होते हैं, कषायरहित होने से लोभ का मूल धनार्जन, रक्षरण, नाग आदि दुःखों से ये पूर्णतया ग्रनभिज्ञ होते हैं, तानों लोकों के बन्दनोय होते हैं ग्रोर स्वयं को संसार-समुद्र को पार कर लिया हो ऐसे मानने वाले ये साधु सबदा प्रमुदित रहते हैं। (यह मानसिक ग्रांर ग्रात्मिक सूख "विरति" को ग्रंगीकार करने से ही ये साधुगरा प्राप्त करते हैं ≀ ) स्रतेक गुराों से परिपूर्ण विरति को क्या तू स्रपनीं ± श्रात्मशत्रुता के कारएा ही स्वीकार नहीं करता ?

## [ २३ ]

## तुच्छ भोजन पर दृढ़ प्रेन

जैसा कि पूर्व में कह चुके हैं: -- "धर्मबोधकर के उपर्युक्त वचन सुनकर उसे कुछ विश्वास हुआ और मन में कुछ निश्चय भी हुआ कि यह पुरुष मेरा हित करने वाला है। फिर भी अपने पास के भोजन का त्याग करने की बात से वह विह्वल हो गया। ग्रन्त में उसने दीन वचनों से कहा ग्रापने जो बात कही उसे मैं पूर्णतथा सत्य मानता हूँ, पर मुक्ते आपसे एक प्रार्थना करनी है, वह आप सुने । हे नाथ ! मेरे इस मिट्टी के पात्र (भिक्षापात्र) में जो भोजन है वह मुक्त स्वभाववश प्राणों से भी ग्रधिक प्यारा है। इसके में विरह में मैं क्षणमात्र भी जोवित नहीं रह सकता । इसे मैंने बहुत परिश्रम से प्राप्त किया है ग्रौर भविष्य में मेरा इससे निर्वाह होगा, ऐसा मैं मानता हूँ। फिर ग्रापका भोजन कैसा है ? इसे मैं वास्तव में नहीं जानता। ग्रापके इस एक दिन के भोजन से मेरा होगा भी क्या ? ग्रतः मैं श्रपना भोजन किसी भी भ्रवस्था में छोड़ना नहीं चाहता । महाराज ! यदि स्रापको भ्रपना भोजन मुभे देने की इच्छा हो तो मेरा भोजन मेरे पास रहने दें ग्रौर श्राप ग्रपना

अर पृष्ठ ७६

## भोगासक्त का तुच्छ निवेदन

इस जीव को चारित्र ग्रहण करने के भाव (विचार) होते हैं किन्तू कर्मी द्वारा परतन्त्र होने के कारण गुरुदेव के सन्मुख यह जीव निष्पुण्यक के समान ही बोलता है। श्रब इस जीव को भी धर्मगुरु के प्रति पूर्ण विश्वास हो जाता है श्रौर ज्ञान-दर्शन के लाभ की प्रतीति भी हो जाती है तथापि इस जीव की धनादि के प्रति गाढ मुच्छा दूर नहीं होती । धर्म रु तो धन-विषयादि का पूर्णतया त्याग कर चारित्र ग्रहरण करने को कहते हैं। 🗈 इस बात से जीव विह्वल हो जाता है ग्रीर दीनतापूर्वक गुरुदेव से कहता है- भगवन् ! भ्राप जो भ्रादेश प्रदान कर रहे हैं, कह रहे हैं वह पूर्णतया सत्य है, किन्तु ग्रापसे मेरी एक विज्ञप्ति (निवेदन) है, कृपा कर ग्राप सुनें। मेरी यह आतमा धन-विषय-कलत्रादि में प्रबल रूप से ग्रासक्त है, इनकी छोडना मेरे लिये किसी भी प्रकार से शक्य नहीं है, इनका त्याग तो मेरे लिये प्रत्यक्ष मौत है। इनको मैंने बडे परिश्रम ग्रौर विविध क्लेश सहकर प्राप्त किया है, इनका ग्रसमय में ही मैं कैसे त्याग कर दूं? मेरे जैसे प्रमादी जीव श्राप द्वारा प्रतिपादित विरित का स्वरूप पूर्णतया समभ भी नहीं सकते । एक बात ग्रौर कहँ-ये धन-विषयादिक पदार्थों का संचय मेरे जैसों के लिये भविष्य में भी चित्त की ूप्रसन्नता के काररण बन सकते हैं, किन्तु भ्रापके द्वारा प्ररूपित भ्रनुष्टानों की साधना तो राधावेध के समान ग्रत्यन्त कठिन है, मेरे जैसे प्राग्गी के लिये यह साधना कैसे शक्य हो सकती है ? मेरी इष्टि में आपका यह सारा प्रयत्न योग्य स्थान पर नहीं हो रहा है। कहा भी है -

महतापि प्रयत्नेन तत्त्वे शिष्टेऽपि पण्डितै :। प्रकृति यान्ति भूतानि, प्रयासस्तेषु निष्फल :।।

श्रर्थात् पण्डितों के विशेष प्रयत्न से तत्त्व जानकर भी प्राणी ग्रपनी प्रकृति की श्रोर ही श्राकिषत होता है। (प्राणी श्रपनी प्रकृति (स्वभाव) को छोड़ता नहीं, जैसा होता है वैसा ही बना रहता है।) अतएव ऐसे प्राणियों के प्रति प्रयत्न करना व्यर्थ है। फिर भी श्रापश्री का मुफे विरित प्रदान करने का श्राग्रह ही है तो, जो धन-विषय-कलत्रादि मेरे पास हैं, उनके विद्यमान रहते हुए श्राप श्रपना चारित्र वित मुफे प्रदान कर सकते हों तो प्रदान करें। श्रन्यथा मुफे इस चारित्र की कोई श्रावश्यकता नहीं है।

## प्रतीति के लिये दृढ़ प्रयत्न

जीव ने जब इस प्रकार उत्तर दिया तब हितकारी परमान्न भोजन को सहुए। करने के सम्बन्ध में प्राराधिको विमुख देखकर जैसे कथा प्रसंग में कहा गया

है: -''उसके ऐसे वचन सुनकर धर्मबोधकर मन में सोचने लगा–ग्रहो ! ग्रचिन्त्य शक्ति वाले महामोह को चेष्टा को देखों ! यह बेचारा द्रमुक सब रोगों का घर, इस तुच्छ भोजन में इतना ग्रासक्त है कि उसकी तुलना में मेरे उत्तम भोजन को भी तुर्ण के समान हेय समभता है, किन्तु मैंने पहले जो निश्चय किया था कि इस सम्बन्ध में इस पामर का कोई दोष नहीं है । दोष तो इसके चित्त को व्यथित करने वाले इसके रोगों का है। फिर भी यथाशक्ति इस बेचारे गरीब को पूनः शिक्षा देनी चाहिये । शायद इससे उसका मोह टुटे या कम हो ग्रौर बेचारे का हित हो सके ।'' वैसे ही धर्म १ रू भी इस जीव के सम्बन्ध में विचार करते हैं स्रहो ! इस प्राणी का महागोह तो कोई अपूर्व प्रकार का ही दिखाई देता है। यह महामोह के प्रभाव से अनन्त द: खों का हेत् स्रीर राग-द्वेषादि अन्तरंग रोगों को बढ़ाने वाले धन-विषयादि पर एक मात्र हितकारी बृद्धि रखने वाला बन गया है । यह भगवद् वचनों को जानता हम्रा भी मनजान बन गया है, जीवादि तत्त्वों पर श्रद्धा रखता हम्रा भी मश्रद्धा दिखाता है ग्रौर मेरे द्वारा निर्दिष्ट समस्त कप्टों का नाश करने वाली विरित को ग्रंगीकार नहीं करता है। इसमें इस बेचारे संतप्त जीव का क्या दोप है? यह सब तो कर्मों का दोष है। ये कर्म ही जीव के ग्रन्छे, ग्रध्यवसायों को छिन्न-भिन्न कर देते हैं।

#### उपदेशक की मानसिक स्थिरता

मैं इसको प्रतिबोध देने के कार्य में प्रवृत्त हुन्रा हूँ; श्रतः इसके व्यवहार को देखकर मुफ्के विरक्त नहीं होना चाहिये । कहा भी है: --

> श्रमेकशः कृता कुर्याद् क्र देशना जीवयोग्यतास् । यथा स्वस्थानमाधत्ते शिलायामपि मृद्घटः ।। यः संसारगतं जन्तुं बोधगेज्जिनदेशिते । धर्मे हितकरस्तस्मान्नान्यो जगति विद्यते ।। विरतिः परमो धर्मः सा चेन्मत्तोऽस्य जायते । ततः प्रयत्नसाफल्यं किं न लब्धं मया भवेत् ।।३।।

भ्रन्यच्च महान्तमर्थमाश्चित्य यो विधक्ते परिश्रम् । तत्सिद्धौ तस्य तोषः स्यादसिद्धौ वीरचेष्टितभ् ।।४।। तस्मात्सर्वप्रयत्नेन पुनः प्रत्याय्य पेशलैः । वचनैर्बोधयाम्येनं गुरुश्चिक्तेऽवधारयेत् ।।४।।

भ्रथात्-भ्रनेक प्रकार से बारम्बार देशना दी जाए तो वह प्राणी में योग्यता उत्पन्न करती है; जैसे कठोर प्रस्तर-शिला पर मिट्टी का घड़ा नियमित रूप से रखने से वह धीमे-धीमे भ्रपना स्थान (गड्ढा) बना लेता है।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ५१

संसारी प्रारिपयों के लिये श्रेष्ठ भीर हितकारी जिनोपदिष्ट धर्म के अतिरिक्त विश्व में कोई भी उपाय नहीं है।

विरित (त्यागभाव) सर्वश्रेष्ठ धर्म है। मेरे द्वारा यह धर्म इस जीव को किसी भी प्रकार प्राप्त हो जाए तो मेरा प्रयत्न सफल हो जाएगा। तब मैं समभूगा कि मैंने क्य नहीं प्राप्त किया? अर्थात् सब कुछ प्राप्त कर लिया।

महान् ग्रथं का ग्राश्रय (विशिष्ट कार्य का ग्रवलंबन) लेकर जो परिश्रम करते हैं, उस कार्य की सिद्धि पर उनको ग्रात्म सन्तोष होता है। यदि कदाचित् कार्य सिद्ध न हो तो भी ग्लानि नहीं होती, क्योंकि विशिष्ट कार्य की सफलता के लिये उसने साहस के साथ पूर्ण परिश्रम किया था।

भ्रतएव पुनः सब प्रकार के प्रयत्न कर, इसे विश्वस्त कर मधुर वचनों से इसको प्रतिबोधित करूं, इस प्रकार सद्धर्माचार्य अपने हृदय में निश्चय करते हैं।

#### विशिष्ट प्रयत्न

धर्मबोधकर ने विचार कर निष्पुण्यक की शंकाश्रों को निरस्त करते हुए उसको विशेष रूप से समभाने का प्रयास किया उसका विस्तृत विवेचन कथा-प्रसंग में कर चुके हैं। साराँश इस प्रकार है— इस प्रकार धर्मबोधकर ने विशेष रूप से उस कुित्सत भोजन के दोष भिखारी निष्पुण्यक को समभाए। यह भोजन त्याग करने योग्य ही है यह भी युक्तिपूर्वक समभाया। निष्पुण्यक की जो मान्यता थी कि भविष्य में इससे ही मेरा निर्वाह होगा उसे भी दूषित बताया। स्वयं के परमान्न को प्रशंसा की ग्रोर उसे यह भी समभाया कि यह भोजन तुम्मे सर्वदा मिलेगा। जल श्रीर अंजन से तुम्मे जो शान्ति मिली, उसका उदाहरण देकर उसका ग्रात्म-विश्वास जागृत करते हुए कहा "द्रमुक! श्रीधक क्या कहूँ? तू इस कुभोजन का त्याग कर श्रीर श्रमृततुल्य मेरा स्वादिष्ट भोजन ग्रहण कर।" वैसे ही सद्धर्माचार्य भी इसी परिपाटी का श्रवलम्बन लेते हैं; जो इस प्रकार है—

#### चारित्र रस का भ्रास्वादन

ग्राचार्यदेव भी जीव को समभाते हैं कि घन-विषय-कलत्रादि रागादि दोषों के कारण हैं, ये ही कर्म-सचय के कारण हैं ग्रीर ये ही ग्रनन्त संसार में परिश्रमण के कारण हैं। ऐसा स्पष्ट करते हुए पुनः कहते हैं—हे भद्र! ये धनादि पदार्थ बड़े कष्ट से प्राप्त होते हैं, इनका उपभोग करते समय भी ग्रनेक कष्ट भेलने पड़ते हैं ग्रीर भविष्य में भी ये ग्रनेक कष्टों को पैदा करते हैं, ग्रतएव ये धनादि स्याग करने योग्य हैं। हे भद्र! मोह के कारण ग्रभी तेरी विपरीत चित्तवृत्ति होने से तेरी बुद्धि इन भोगों को सुन्दर मान रही है। पुनः यदि तू एक बार भी चारित्र-ष्टपी रस का ग्रास्वादन कर लेगा तो हमारे कहे बिना ही तू इन भोगों की ग्रोर

नाममात्र की भी स्पृहा (ग्रिभिलाषा) नहीं करेगा। ऐसा कौन बुद्धिमान होगा जो अमृत को छोडकर विष की चाहना करेगा ? हम चारित्रिक परिग्रामों का जो उपदेश देते हैं, यह उपदेश तुभ्ते यदा-कदा ही प्राप्त होता है; इससे तू यह समभता है कि भविष्य में तेरा निर्वाह कैसे होगा? तू यह मानता है कि धन-विषय-कलत्रादि प्रकृतिभाव में रहने के कारण सदा तेरे पास रहेंगे ग्रौर तेरा कालान्तर में भी निर्वाह होता रहेगा, ऐसा मत मान । कारण यह है कि धनादि पदार्थ धमंरहित प्राश्चिमों के पास सर्वदा नहीं रहते हैं। यदि कदाचित् रहें तो भी विचारशील प्राशी कदापि उन्हें निर्वाहक के रूप में श्रंगीकार नहीं करते । समस्त प्रकार के रोगों को बढाने वाला यह कूपथ्य भोजन सर्वदा प्राप्त होता रहे, 🄏 तो यह पोषक है ऐसा कोई मान नहीं सकता। ये धनादि समस्त ग्रनर्थ-परम्परा की जड़ है, श्रतः ये सुन्दर ग्रौर पोषक हैं यह बुद्धि रखना अयुक्त है। जीव की यह प्रकृति भी नहीं है। जीव की स्वाभाविक प्रकृति तो ग्रनन्त ज्ञान दर्शन वीर्य ग्रौर ग्रानन्दरूप है ग्रौर धन-विषयादि का प्रतिबन्ध तो कर्ममलजनित वैभाविक प्रकृति है, अर्थात् विभ्रम है, ऐसी तत्त्ववेदी पुरुषों की मान्यता है। जब तक जीव अपने वीर्य (पौरुष पराक्रम) की स्फुरणा नहीं करता तब तक चारित्रिक परिएाम भी श्रत्पकालिक ही रहते हैं, वीर्य को उल्लंसित करने पर चारित्रिक भाव इढ स्रौर स्थायी बने रहते हैं स्रौर ये ही भाव इस जीव के कालान्तर में निर्वाहक बनने की योग्यता रखते हैं; ग्रतएव विचारशील प्रारिएयों को चारित्रिक भावों के लिए प्रयत्न करना चाहिये। इसी चारित्रिक पराक्रम से महापुरुष परीषह ग्रौर उपसर्गों को सहन करते हैं, धनादिक का तिरस्कार करते हैं, रागादि समृह का निर्दलन करते हैं, कर्मजाल का उन्मूलन करते हैं, संसार सागर को तिर कर पार कर जाते हैं और सततानन्दमय शिवधाम (मोक्ष) में निवास करते हैं। अब तूही बता कि मैंने जो तुफे ज्ञान प्रदान किया, क्या उससे तेरा स्रज्ञानमय प्रन्धकार नष्ट नहीं हुन्ना ? स्रथवा मेरे से प्राप्त दर्शन द्वारा तेरे कुविकत्प रूपी बेताल का नाश नहीं हुम्रा? फिर तू मेरे वचनों पर ऋविश्वास कर विकल क्यों हो रहा है ? अतएव हे भद्र ! संसारवर्धक इन धनादिकों का त्याग कर स्रौर मेरी दया (तद्दया) द्वारा लाया हुआ चारित्र-(परमान्न) को तू ग्रहरा कर। इस चारित्र-भोजन को ग्रहण करने से तेरे समस्त कष्टों को परम्परा नष्ट हो जाएगी ग्रौर तू शाश्वत स्थान प्राप्त करेगा।

[ **२**x ]

#### शर्त स्वीकार

जैसा पहले कहा जा चुका है:— "धर्मबोधकर के इस वक्तव्य की सुनकर निष्पुण्यक ने कहा -- भट्टारक महाराज! मुफ्ते अपने भोजन पर इतना स्नेह है कि उसके त्याग की कल्पना मात्र से मैं पागल होकर मर जाऊँगा, ऐसा मुफ्ते लग रहा है। अत: हे महाराज! यह मेरा भोजन मेरे पास रहने दें और आप अपना भोजन मुफ्ते

क्ष पृष्ठ ६२

प्रदान करें।" वैसे ही ग्राचार्यदेव के बारम्बार प्रेरित करने पर गिलग्ना बैल के समान पैरों को पसारता हुग्रा यह जीव भी इसी प्रकार कहता है—भगवन्! मैं घन-विषय-कलत्रादि को किसी भी कीमत पर छोड़ नहीं सकता, ग्रतएव ग्राप यदि इनको मेरे पास विद्यमान रखते हुए किसी प्रकार का चारित्र दे सकते हों तो दीजिये।

### भोजन-ग्रहर्ए

जैसा कह चुके हैं:-- "उसका ऐसा म्रत्यन्त म्राग्रह देखकर धर्मबोधकर ने मन में सोचा –इस बेचारे को समकाने का ग्रभी तो बाधारहित कोई दूसरा उपाय नहीं है, ग्रतः वह ग्रपना कुत्सित भोजन भले ही अपने पास रखे, ग्रपना यह भोजन तो इसे देना ही चाहिये । जब उसे इस स्वादिष्ट भोजन का रस लगेगा तब श्रपने आर्प ही वह उस कुभोजन का त्याग कर देगा। इस प्रकार सोचकर धर्मबोधकर ने कहा—"तरा भोजन तेरे पास रहने दे ग्रौर हमारा यह परमान्न भोजन ग्रहरा कर तथा उसका उपभोग कर।" दरिद्री ने कहा - "ठीक है, मैं ऐसा करूँगा।" उसका ऐसा उत्तर सुनकर धर्मबोधकर ने भ्रपनी पुत्री तद्या को संकेत किया भ्रौर उसने द्रमुक को भोजन दिया। दरिद्री ने तूरन्त उस भोजन को ग्रहरा किया ग्रीर वहीं बैठे-बैठे उसे खाया । इस भोजन से उसकी भूख शान्त हुई श्रौर उसके शरीर के श्रंग-ग्रंग पर जो रोग थे वे प्रचुर मात्रा में कम हुए । पहले श्रांख में सुरमे के प्रयोग से और फिर पानी पीने से उसे जो सुख प्राप्त हुँग्रा था उससे ग्रनन्तगुराा सुख इस सुन्दर भोजन के करने से प्राप्त हुन्रा भ्रौर उसके हृदय में श्रतीव प्रसन्नता हुई। ऐसा होने पर उस दरिद्रो को धर्मबोधकर पर प्रोति ग्रौर भक्ति उत्पन्न हुई। उसके मन में जो शंका थी वह दूर हुई ख्रोर वह हिषत होकर बोला - "मैं भाग्यहीन हूँ, सब प्राणियों में अधम हूँ और आप पर मैंने किसी प्रकार उपकार नहीं किया फिर भी आप मुक्त पर इतनी अनुकस्पा (दया) दिखा रहे हैं; अतः हे प्रभो ! आपके सिवाय दूसरा कोई भी मेरा नाथ नहीं है।"

#### सर्वविरति ग्रौर देशविरति

जब यह जीव विविध प्रकार से उपदेश देने श्रौर प्रयत्न करने पर भी धनादि के प्रति प्रवल मूच्छभाव का त्याग नहीं करता तब धर्मा चार्य जीव के सम्बन्ध में इस प्रकार विचार करते हैं—यह प्राणी इस समय सर्वविरित चारित्र को ग्रहण नहीं कर सकता, ग्रतः इस समय इसे देशविरित चारित्र ही अ प्रदान करूं। देशविरित का पालन करने से इस जीव में विशेष गुण उत्पन्न होंगे श्रौर इन गुणों से उसकी महत्ता को समभ कर, यह स्वतः ही समस्त प्रकार के सम्पर्कों (बन्धनों) का त्याग कर सर्वविरित श्रंगीकार कर लेगा। इस प्रकार दूरहिंद से विचार कर उसको देशविरित चारित्र प्रदान करते हैं।

<sup>%</sup> पृक्ठ द३

#### उपदेश का क्रम

उपदेश देने का कम इस प्रकार है—सर्वप्रथम तो प्रयत्नपूर्वक सर्वेविरति का उपदेश देना चाहिये, किन्तु जब यह प्रतीत हो कि यह जीव सर्वेविरति से विमुख है, ग्रहण करने में ग्रसमर्थ है तब देशविरति की प्ररूपणा करनी चाहिये अथवा देशविरति चारित्र प्रदान करना चाहिये। यदि प्रारम्भ में देशविरति का ही उपदेश दिया जाय तो प्रागी उसी पर अनुरक्त होकर सीमित ही त्याग कर सकेगा और सूक्ष्म (स्थावर) जीव हिंसा की ग्रांचार्य से ग्रनुमति प्राप्त कर लेगा; अतएव प्रारम्भ में सर्वविरति का ही उपदेश देना चाहिए। यहाँ देणविरति चारित्र का पालन थोडा सा परमान्न-भक्षरा के समान समर्के । इस चारित्र का पालन करने से जीव की विषयाकांक्षा रूपी भूख किचित् शान्त हो जाती है, राग-द्वेषादि ग्रन्तरग (भाव) रोग क्षीएा हो जाते हैं, ज्ञान-दर्शन की प्राप्ति से जो सूख हम्रा था उससे अत्यधिक प्रवर्धमान स्वाभाविक स्वास्थ्यरूप प्रशम सूख प्राप्त होता है, श्रेष्ठ भाव-नाम्रों के योग से चित्त प्रमुदित हो जाता है भीर देशविरति चारित्र के दायक धर्माचार्य के प्रति 'ये मेरे परमोपकारी हैं' ऐसी भावना उत्पन्न हो जातो है तथा उनके प्रति भक्ति जागृत होती है। फलत: यह जीव सद्गुरु को इस प्रकार कहता है-'श्राप ही मेरे नाथ हैं ।' मैं तो खराब लकड़ी के समान गाढकर्मी ग्रधम जीव हें, फिर भी श्रापने स्वसामर्थ्य श्रीर प्रयत्नों से मुक्ते योग्य श्रीर पुर्हों का पात्र बना दिया।

## [ २६ ]

#### श्रौषध-सेवन का उपदेश

निष्पुण्यक के कथन को सुनकर धर्मबोधकर ने उसे पुनः समभाया, उसका विस्तार से वर्णन मूल कथा-प्रसंग में कर चुके हैं, उसका सारांश यह है:—''इस प्रसंग में धर्मबोधकर ने उस रंक को अपने पास बुलाया, मधुर बचनों से उसके चित्त को आनित्त किया, उसके सन्मुख महाराजा के पुग्गों की प्रशंसा की, स्वयं का अनुचरभाव दिखाते हुए उसे दासत्व स्वीकार करने को प्रेरित किया, महाराज के विशेष गुग्गों को जानने की उसके हृदय में उत्कंठा जागृत की, ज्ञान-प्राप्ति से ही ब्याधियों कम होती है और इन व्याधियों को नष्ट करने का कारण तीन श्रौषधियाँ हैं उसे समभाया। इन श्रौषधियों का बारम्बार प्रयोग करने का निर्देश दिया, इनके प्रयोग से ही महाराज की सेवा सफल होती है और महाराज की आरा-धना से महाराज के समान ही विशाल राज्य प्राप्त होता है ऐसा प्रतिपादित किया।"

ऐसे ही धर्म पुरु भी ज्ञान-दर्शन-सम्पन्न श्रौर देशविरतिधारी इस जीव को विशिष्ट स्थिरता प्रदान करने हेतु इसी प्रकार श्राचरए। करते हैं। जैसे:—

# **ब्राराधना ग्रौर महाराज्य प्राप्ति**

धर्माचार्य कहते हैं—''हे भद्र! तूने जो कहा कि 'ग्राप ही मेरे नाथ हैं' ये वचन तेरे जैसे जीवों के लिये तो ठीक हैं किन्तू साधारएतया तुभे ऐसा नहीं कहना चाहिये;क्योंकि तुम्हारा ग्रौर हमारा नाथ तो परमात्मा सर्वज्ञ भगवान् ही है। वे ही त्रिभूवन के चराचर प्राणियों के पालक होने के कारण नाथ होने योग्य हैं। विशेषतया सर्वज्ञ-प्रगीत ज्ञान-दर्शन-चारित्र प्रधा**न दर्शन का जो** पाल**न** करते हैं उनके तो वे प्रमुख रूप से नाथ हैं ही। कितने ही महात्मा सर्वज्ञदेव का किकर भाव स्वीकार कर, केवलज्ञानरूप राज्य प्राप्त कर, 🕸 समस्त विश्व को ग्रपना किंकर बना लेते हैं। ग्रन्य जो पापी प्राग्री होते हैं वे तो सर्वज्ञदेव का नाम भी नहीं जानते । भविष्य में जिनका कत्याए। होने वाला होता है उन्हीं प्रािएयों को जब उनके कर्म-विवर (मार्ग) देते हैं तब ही इस दर्शन को प्राप्त करते हैं। तू इस पगीथिये पर चढ़ा है ग्रौर स्वकर्मविवर ने तुक्के यहाँ पहुँचाया है, ग्रतएव तूने ग्रन्तःकरएा से सर्वज्ञदेव को स्वीकार किया है। इस सर्वज्ञदेव को प्राप्त करने के तरतमभेद से संख्यातीत स्थान हैं। तुभ्रे श्रेष्ठ स्थान प्राप्त हो ग्रौर तू स्वयं भविष्य में प्रगति करे, इसलिये हमारा यह प्रयत्न है। देव को सामान्यतया प्राशी जानते हैं किन्तु सद्पूरु-सम्प्रदाय के बिना उनके विशिष्ट स्वरूप (गूर्गों) को नहीं जान पाते । इस प्रकार धर्माचार्य जीव के सन्मुख भगवान् के पुर्णों का वर्णन करते हैं। स्वयं को भगवान् का सेवक बतलाते हैं ग्रीर उसे भगवान को विशेषकर नाथ के रूप में स्वीकार करने को समकाते हैं। वे भगवद्ारा-वर्शन द्वारा उन गूलों के प्रति जीव के हृदय में कौत्क (ग्राश्चर्य) उत्पन्न करते हैं। उन विशिष्ट गुर्गों को जानने के लिए रागादि भाव-रोगों को क्षीएा करने का उपाय ज्ञान-दर्शन-चारित्र रूप तीन ग्रौषधियां बतलाते हैं। इन भ्रौषिधयों का प्रतिक्षरण सेवन करने का उपदेश देते हैं। इन भ्रौषिधयों के सेवन को ही भगवान की ग्राराधना बतलाते हैं ग्रौर भगवदाराधन से ही विशाल राज्य की प्राप्ति के समान ही परमपद प्राप्ति होती है, ऐसा प्रतिपादन करते हैं। जीव द्वारा गृहीत गुराों को विशेष रूप से दढ़ करने के लिए उसके हित को लक्ष्य में रखकर ग्राचार्यदेव ऐसा कहते हैं।

[ २७ ]

### दरिद्री का आग्रह

जैसा कि कथानक में पहले कह चुके हैं:——"धर्मबोधकर की उपर्युक्त मधुर बातें सुनकर निष्पुण्यक का हृदय स्नाह्लाद से भर गया स्रौर उनकी बात को स्वीकार करते हुए भी वह कुछ सोचकर बोला—स्वामिन्! स्नापने इतनी बात कही तो भी मैं स्रभी भी स्रपने तुच्छ भोजनरूपी पाप को छोड़ नहीं सकता। इसके

क्ष पृष्ठ ५४

ग्रितिरक्त मुक्ते जो भी कर्त्तं व्य करना हो, उसे ग्राप किहये।" वैसे ही चारित्र मोहनीय कर्म से विह्वल चित्त वाला यह जीव भी इस प्रकार विचार करता है— श्ररे! ये धर्माचार्य तो विशिष्ट प्रयत्नपूर्वक मुक्ते बारम्बार धर्मदेशना देने लग गये हैं। फलतः यह स्पष्ट है कि ये धन-विषय-कलत्रादि का मेरे से त्याग करवाना चाहते हैं किन्तु मैं किसी भी ग्रवस्था में इनका पूर्णरूपेणा त्याग नहीं कर सकता, तब क्यों नहीं मेरे विचार इनको स्पष्ट रूप से बतला दूँ? जिससे ये धर्माचार्य व्यर्थ में ही बारम्बार ग्रपना कण्ठ शोषणा न करें। ऐसा निश्चय कर यह जीव धर्माचार्य को ग्रपना ग्रभिप्राय स्पष्ट शब्दों में बता देता है।

[ २६ ]

## निष्पुण्यक को उपदेश

जैसा कि पहले कह चुके हैं:--- "दरिद्रो के ऐसे वचन सुनकर धर्मबोधकर सोचने लगा - इसे तो मैंने तीनों ग्रौषिधयों का उपयोग करने की बात कही, तो उसके उत्तर में यह क्या कहने लग गया ? अरे हाँ, अब समका, अभी तक इसके मन में ऐसा ही विचार चल रहा है कि मैं श्रभी उसके साथ जो बातचीत कर रहा हूँ, उसका उद्देश्य किसी भी तरह उससे कुभोजन का त्याग करवाने का ही है। ऐसे विचार वह तुच्छतावण कर रहा है। सच कहा है—'क्लिष्ट (मलिन) चित्त वाले प्राणी सम्पूर्ण जगत को दृष्ट मानते हैं भ्रौर शुद्ध विचार वाले प्राणी सम्पूर्ण संसार को पवित्र मानते हैं।' दरिद्रों को ग्रपने प्रयत्न का विपरीत ग्रर्थ लगाते देखकर धर्मबोधकर तनिक मुस्कराये ग्रौर बोले —''तू तनिक भी धबरा मत । मैं तेरे पास से श्रभी तेरा तुच्छ भोजन नहीं छूड़ाता। तूबिना डरे ग्रपना भोजन कर सकता है। मैंने पहले जो तुभ्रे कुभोजन का त्याग करने को कहा था, वह तो मात्र तेरे ही हित के लिए कहा था, पर जब तुक्ते यह बात रुचिकर नहीं है तो मैं ग्रब इस सम्बन्ध में चुप रहूँगा । 🕸 पर तुभो क्या करना चाहिये, इस प्रसंग में स्रभी मैंने जो उपदेश दिया ग्रौर महाराज का गुरागान किया, उसमें से तूने भ्रपने हृदय में कुछ धारए किया या नहीं ?" वैसे ही इस जीव के सम्बन्ध में घर्माचार्य चिन्तन करते हैं और उसको सम्बोधित कर कहते हैं वह धर्मबोधकर के चिन्तन ग्रौर वक्तव्य के समान स्पष्ट है, म्रतः इसकी योजना स्वकीय बुद्धि के मनुसार कर लेनी चाहिये।

[ २६ ]

# निष्पुण्यक की स्वीकारोक्ति

धर्मबोधकर का प्रश्न सुनकर दिरद्री निष्पुण्यक ने उसका उत्तर बड़े विस्तार से दिया, जो कथा-प्रसंग में विस्तार से पहले कह चुके हैं। पूर्व प्रसंग का

**<sup>%</sup> पृष्ठ ६५** 

सारांश यह है:—"दिरद्री ने कहा—हे स्वामिन्! श्रापने जो कुछ भी कहा उसमें से कोई भी बात मेरे ध्यान में नहीं रही। आपके कर्गाप्रिय मधुर भाषरा को सुनकर मैं केवल अपने मन में प्रसन्न हो रहा था।" यह कहते हुए निष्पुण्यक ने अपनी मनोदशा का स्पष्टतया वर्णन किया। अन्त में जब धर्मबोधकर ने स्पष्ट शब्दों में कह दिया—"तेरा भोजन तू अपने पास रख, मैं इसका त्याग करने के लिए नहीं कह रहा हूँ।" तब उसके मन का भय और आकुलता दूर हो गई। निराकुल होकर पुनः निष्पुण्यक ने शेष समस्त अत्मवृत्तान्त सुनाते हुए अपनी मानसिक स्थित का स्पष्ट शब्दों में निरुप्ण किया और अन्त में कहा कि—"हे नाथ! मेरी ऐसी मानसिक दशा है, मेरा चित्त अस्थिर है, ऐसी स्थित में मुभे क्या करना चाहिये, वह आप मुभे फिर से कहें जिसने कि मैं उसे अपने चित्त में धारण कर सकूं।"

#### धर्माचार्य का प्रश्न

घर्मबोघकर के समान ही सद्धर्माचार्य भी उसके चित्तगत अभिप्राय को जानकर उसको कहते हैं —सब वस्तुओं का त्याग करना तुम्हारे लिये शक्य नहीं है तो हम भी तुम्हें सर्वत्याग को नहीं कहते हैं। हमने तो केवल तुम्हें स्थिर (दढ़) करने के लि ही तुम्हारे सन्मुख विविध प्रकार से भगवद्गुण-वर्णनादि का प्रतिपादन किया है। तूने जो थोड़ा-थोड़ा सा सम्यग् ज्ञान दर्शन चारित्र को ग्रहण किया है उसे निरन्तर पोषण करते हुए वृद्धि करते रहो, इसीलिये तुभे हम उपदेश देते हैं। ग्रब तुम ही कहो कि तुम्हें कुछ समभ में आया या नहीं?

#### ध्यग्रता का प्रदर्शन

धर्मगुरु का प्रश्न सुनकर जीव उत्तर देता है—भगवन्! मैं श्रापके कथन को सम्यक् प्रकार से ग्रहण नहीं कर सका, समफ नहीं सका, तथापि श्रापकी कोमल, कर्णाप्रिय ग्रौर मधुर वचनावली सुनकर मन ही मन ग्रानन्दित होता हूँ ग्रौर विचार करता हूँ कि गुरुजी की व्याख्यान (भाषण) कला बहुत बढ़िया है। जबजब भी ग्राप कुछ कहते हैं तब मैं गून्य-हृदय होने (कुछ भी समफ में न ग्राने) पर भी ग्रांखें फाड़कर ऐसा दिखावा करता हूँ कि मैं ग्रत्यन्त बुद्धिमान् हूँ ग्रौर एक-एक शब्द समफ रहा हूँ। इस बनावट के साथ बैठा हुग्रा सुनता रहता हूँ। ऐसी स्थिति में भगवन्! मेरे जैसे प्राणी में विशिष्ट तत्त्वज्ञान की स्थिरता कैसे हो सकती है? क्योंकि, जब भी ग्राप ग्रसाधारण प्रयास के साथ तत्त्वज्ञान के गूढ़ रहस्यों का प्रवचन करते हैं उस समय में मैं मानों ऊंघते हुए के समान, पीए हुए के समान, उन्मत्त के समान, मनरहित सम्मूछिम के समान, शोकापन्न के समान, मूछित के समान ग्रथवा शून्य-हृदय के समान मेरी चित्तवृत्ति होने के कारण में कुछ भी ध्यान नहीं देता हूँ।

क्ष पृष्ठ ८६

भगवत् ! मेरी चित्त की जो ऐसी विक्रत दशा हो रही है, उसका कारण भी श्राप सुनें। श्रनन्तर यह जीव गुरुदेव के सन्मुख पश्चात्ताप-पूर्वक ग्रपने श्रशिष्ट व्यवहार की गर्हा करता है, अभिष्ट भाषगा के लिये खेद प्रकट करता है, पूर्व समय के अविचारित कुविकल्पों को प्रकट करता है, अथ से इति तक अपनी पूर्ण आत्मकथा का निवेदन करता हैं ग्रौर ग्रन्त में घर्माचार्य से कहता है–भगवन् ! मैं जानता हूँ कि मेरा परमहित करने की लालसा से ही ग्राप विषयादिक की निन्दा करते हैं, संग-त्याग का वर्णन करते हैं, इनका त्याग करने वाले त्यागियों के प्रशमसुख की प्रशंसा करते हैं ग्रौर उससे प्राप्त होने वाले परमपद की ख्लाघा करते हैं ; 🕸 परन्तु मैं तो कर्मों से परतन्त्र (पराधोन जकड़ा हुआ।) हूँ। जैसे भैंस का दही ग्रीर बैंगन का ग्रधिक मात्रा में भक्षण करने पर ऊँघ दूर नहीं होती, जैसे ग्रमन्त्रित तीव्र विष पीने पर विह्वलता (मूर्च्छा) दूर नहीं होती वैसे ही धन-विषय-कलत्रादि पर चिरकालीन सम्पर्क के कारएा ग्रनादिकाल से चली आ रही मूर्च्छा को दूर करने में मैं तनिक भी शक्तिमान नहीं हूँ । इस मूर्च्छा से विह्नल चित्त होने के कारण, जैसे प्रगाढ़ निद्रा में सुप्त पुरुष को जोर-जोर से चिल्लाकर कोई उठाता है तो उसके शब्द निद्राधीन को कर्एकटु ग्रौर उद्वेगकारी प्रतीत होते हैं वैसे ही ग्रापकी भगवद् वागी सम्बन्धी धर्मदेशना भी मुक्ते प्रबल उद्देगकारी ग्रौर ग्रप्रिय लगती थी। जब भी मैं देशना सुनते हुए भ्रापकी वागी में रही हुई मधुरता, गम्भीरता, उदारता, भाव-सौन्दर्य पर ऊहापोह करता था तब यदा-कदा बीच-बीच में मेरा चित्त भी आह्लादित हो जाता था। अनन्तर जब आपने कहा कि, "तू अशक्त है अतएव हम सर्वस्व त्याग नहीं कराते" तब कहीं जाकर मेरा मानसिक भय दूर हुआ और निराकुल होकर ग्रपनी समस्त आत्मकथा को ग्रापके सन्मुख कहने में सक्षम हो सका । श्रन्यथा तो जब-जब भी श्राप देशना देने को प्रवृत्त होते थे तब-तब मेरे चित्त में संकल्प-विकल्प उत्पन्न होते रहते थे - ग्ररे! ये तो स्वयं नि:स्पृह हैं इसीलिये मुफ से भी धन-विषय-कलत्रादि का त्याग करवाना चाहते हैं अर्थात् अपने जैसा मुक्त बनाना चाहते हैं किन्तू में तो इनको छोड़ने में सक्षम नहीं हुँ; फलतः ये निरर्थक प्रयास कर रहे हैं। इस प्रकार मेरे मन में भ्रनेक प्रकार के संकरप-विकल्प चलते रहते थे किन्तु प्रबल भय के कारण अपने विचार प्रकट करने में समर्थ नहीं हो सका था। ग्रब मेरा भ्रापसे ग्रनुरोध है कि मुभ्रे क्या करना चाहिये ? इसे स्राप मेरी शक्ति को लक्ष्य में रखकर मूफे निर्देश प्रदान करें।

[ 30 ]

#### ग्रौषध-सेवन के योग्य ग्रधिकारी

निष्पुण्यक के भ्रात्म-निवेदन के पश्चात् का वर्ण्य-विषय मूलकथा में विस्तार से प्रतिपादित कर चुके हैं। उसका निष्कर्ष यह है:—''दरिद्री निष्पुण्यक के ग्रात्म-वृत्तान्त को सुनकर, कृपालु धर्मबोधकर ने पहले जो बातें संक्षेप रूप में

**अ≋ पृष्ठ ६६** 

उसको बतलाई थीं उन्हों को यहाँ उसे विस्तार से **समभा**ते हुए कहा —विमलालोक ग्रंजन, तत्त्व प्रीतिकर तीर्थजल ग्रौर महाकल्या<mark>राक परमान्न ये हमारी तीनो</mark>ं श्रौषियाँ श्रभूतपूर्व चमत्कारी हैं। इन श्रौषिधयों का सेवन करने के लिये कौन सा जीव योग्य है भ्रौर कौन सा भ्रयोग्य ? इस सम्बन्ध में महाराजाधिराज सुस्थित के सम्प्रदाय (परम्परा) में जो निश्चित विधान (नियम) बना हुन्ना है, उसी के आधार से अधिकारी के लक्षरा निश्चित करके हम इन औषिधयों का सेवन कराते हैं। पुनः धर्मबोधकर ने कहा - हे भद्र ! तुम्हारा रोग श्रत्यन्त कष्टसाध्य है, श्रसाधारण प्रयत्नों के बिना तुम्हारे रोग उपशान्त हो जाएँ ऐसा दिखाई नहीं देता। ग्रतः तुम अनवरत सावधानी और प्रयत्नपूर्वक अपना चित्त स्थिर करते हुए इस राजमन्दिर में सुखपूर्वक रहो ग्रौर समस्त रोगों को समूल नष्ट करने में महाराज की इन ग्रभूतपूर्व ग्रौषेंघियों का ग्रहर्निश (प्रतिदिन) नियमित रूप से सेवन करो । यह मेरी पुत्री तद्दया तुम्हारी परिचारिका है। यह तद्दया तुम्हें समय-समय पर ग्रौषिधयाँ देती रहेगी। धर्मबोधकर ने जो बात विस्तारपूर्वक कही उसे द्रमूक ने स्वीकार की। द्रमुक ने ग्रपना भिक्षापात्र सदा के लिए एक स्थान पर रख दिया और उसकी रक्षा करते हुए, उसका कुछ समय इस स्थिति में व्यतीत हो गया।" उक्त प्रसंग की जीव के साथ तुलना इस प्रकार है :—

# धर्माचार्य का पुनः कथन

जब यह जीव निश्छल हृदय से अपनी आप बीती अक्षरशः निवेदन करते हुए निर्देश मांगता है, मुक्ते अब क्या करना चाहिये? तब सद्धर्माचार्य भी उस पर अनुकम्पा (दया) लाकर, स्वयं ने जो इस जीव को उपदेश दिया था किन्तु मोहग्रस्त होने के कारण इस जीव ने उस श्रोर लक्ष्य नहीं दिया था, उसी उपदेश को पुनः विस्तार के साथ उसे सुनाते हैं। अनन्तर यह जीव कालान्तर में भी धर्म-भ्रष्ट न हो जाए और यह अपने धर्म में सर्वदा दढ़ रहे, इस बात को लक्ष्य में रखते हुए धर्माचार्य उसके सन्मुख अधर्म-सामग्री की दुर्लभता का प्ररूपण करते हैं, रागद्ध षादि भाव-रोगों की प्रवलता पर विवेचन करते हैं और यह भी प्रतिपादित करते हैं कि जीव स्वतंत्र नहीं है; क्योंकि कर्म-परतन्त्र होने के कारण कर्मों के निदंशानुसार कार्य करता है, इत्यादि विषयों का प्रतिपादन करते हुए सद्गुरु इस जीव को कहते हैं—हे भद्र! जैसी सामग्री से तुम सम्पन्न हो वैसी सामग्री अधन्यों (भाग्यहीनों) को कदापि प्राप्त नहीं होती। हम भी अपात्र (श्रयोग्य) व्यक्तियों पर किसी प्रकार का प्रयास नहीं करते; क्योंकि जिनेश्वर देवों की यह श्राज्ञा है कि जो जीव योग्य हों उन्हीं को ज्ञान दर्शन चारित्र प्रदान करना चाहिय, अयोग्य प्राणियों को नहीं। अयोग्य जीवों को प्रदान करने से ज्ञानादि उनके स्वार्थ के साधक नहीं बनते, प्रत्युत

विपरीत प्रकार की उपाधियां श्रौर श्रनर्थ-परम्परा की बढ़ोत्तरी करते हैं। कहा भी है:--

धर्मानुष्ठानवैतथ्यात् प्रत्यपायो महान् भवेत् । रौद्रदु:खौधजनको दुष्प्रयुक्तादिवौषधात् ।।

अर्थात् जैसे श्रौषघ का सेवन योग्य रीति से न किया जाय तो वह लाभ के बदले हानि पहुँचाती है वैसे ही धर्मानुष्ठान का विपरीत आचरण करने से वह भयंकर दु:खों को उत्पन्न करता है।

#### गुरु-परम्परा

हे भद्र ! इस भगवद् आज्ञा का ज्ञान हमें सुगुरु-परम्परा से प्राप्त हुआ है। भगवत्कृपा से ही हम जीवों की योग्यता और अयोग्यता के लक्षगों को जानते हैं। ज्ञान दर्शन चारित्र के माध्यम से ही जीव की साध्यता-असाध्यता, योग्यता-अयोग्यता का परीक्षण सफलतापूर्वक किया जा सकता है, ऐसा भगवान् ने प्रतिपादन किया है।

### मुसाध्य ग्रधिकारी

जो जीव प्रारम्भिक अवस्था में हों फिर भी उनके सन्मुख यदि ज्ञान-दर्शन-चारित्र का कथन किया जाए तो वे उसे सुनकर प्रसन्न होते हैं, जिनको इन तत्त्वों पर अत्यधिक प्रीति हो और इन औषघों का सेवन करने वाले जीवों की श्रोष्ठता का जिनके मानस पर प्रतिभास पड़ता हो, जो सुखपूर्वक इन ग्रौषिघयों को प्रहण करते हों और जिनको इन श्रौषिघयों के सेवन मात्र से तत्काल ही विशेष अन्तर प्रतीत होता हो, तो वे जीव लघुकर्मी होने के कारण शीघ्र ही मोक्ष जाने की योग्यता रखते हैं। जैसे सुन्दर काष्ठपट्टिका पर सहजता से चित्र-निर्माण किया जा सकता है वैसे ही इन जीवों को समभ्रें। राग-द्वेषादि भाव रोगों का नाश करने में ऐसे जीव सुसाघ्य की कोटि में ग्राते हैं. ऐसा समभ्रें।

#### कष्टसाध्य ग्रधिकारी

जिन प्राशियों के समक्ष प्रारम्भ में ज्ञानादि रत्नत्रयी की बात की जाये तो उसे सुनकर जिन्हें ऋकि होती है, अनुष्ठान परायशा व्यक्तियों का जो तिरस्कार करते हैं, धर्माचार्य द्वारा विशिष्ट प्रयत्न करने पर जो प्रतिबोध को प्राप्त होते हैं, अभैषघ त्रयी प्रहण करने में हिचिकचाहट करते हैं, जिनको इन भ्रौषधियों के सेवन से तत्काल में लाभ नहीं दिखाई देता, अर्थात् बहुत समय बाद इन भ्रौषधियों का सामान्य प्रभाव दिखाई देता है भ्रौर जो पुनः पुनः श्रतिचार (दोष) लगाते हैं, ऐसे जीव निश्चय ही गुरुकर्मी होने के कारण दीर्घकाल के पश्चात् मोक्ष जाने की योग्यता भ्राजित करते हैं। मध्यम प्रकार की काष्ठपट्टिका पर चित्रालेखन में जैसे शिक्षक की आवश्यकता होती है वैसे ही इस प्रकार के जीव सद्भुरु की ओर से बारम्बार

प्रेरित होने पर ही योग्यता प्राप्त करते हैं। भावरोगों की शान्ति के लिए इस प्रकार के प्रारिएयों को कष्टसाध्य कोटि में मानना चाहिये।

#### ग्रसाध्य ग्रधिकारी

जिन प्राणियों के समक्ष ज्ञानत्रयी श्रौषध की बात की जाए तो उन्हें ये बातें तिनक भी अच्छी नहीं लगतों, शताधिक प्रयत्नों के पश्चात् यदि इन्हें ये श्रौषधियाँ प्रदान की जाए तो भी वे उसे ग्रह्मण नहीं करते, उपदेष्टा (उपदेशक-धम्मुरु) पर भी विद्वेष रखते हैं, ऐसे प्राणी महापापी श्रौर श्रभव्य होते हैं। फलतः ये ग्रभव्य प्राणी ज्ञानत्रयी श्रौषध के लिए पूर्णत्या श्रयोग्य होते हैं। भाव-व्याधि का नाश करने में ऐसे जीव श्रसाध्य की कोटि में श्राते हैं, ऐसा समभें।

#### चेष्टाग्रों से ग्रधिकारी का निर्एाय

हे सौम्य! भगवत् कृपा से हमने सुसाध्य, कष्टसाध्य श्रीर श्रसाध्य प्राि्यों के लक्ष्मगों का ज्ञान प्राप्त किया है। इन्हीं लक्ष्मगों के स्राधार पर हम जीव की योग्यता और अयोग्यता का अंकन करते हैं अर्थात् यह इसके योग्य अधिकारी है या नहीं ? सुसाध्य, कष्टसाध्य ग्रौर ग्रसाध्य में से किस कोटि का है ? निश्चित करते हैं। जिस प्रकार तुमने अपना आत्म-स्वरूप (आत्म-कथा) कहा है वैसा ही हम भी तेरा स्वरूप देख रहे हैं। तू परिशीलना (नियन्त्ररण) योग्य कष्टसाघ्य जीव है।% तू कष्टसाध्य होने से जब तक तेरी रागादि व्याधियों का नाश करने के लिए हम ग्रसाधाररा प्रयास नहीं करेंगे तब तक तेरी व्याधियों का शमन नहीं हो सकता। फलतः हे बत्स ! यदि तू इस समय सब प्रकार के सम्बन्धों का त्याग करने में शक्तिमान नहीं है तो फिलहाल इस विशाल सर्वज्ञ-शासन में शुद्धभाव पूर्वक मन को दढ कर, बाह्य भ्राकांक्षाग्रों का त्याग कर ग्रौर ग्रचिन्त्य (ग्रनन्त) वीर्यातिशय से जो भगवान समस्त दोषों का नाश करने में समर्थ हैं उन परमेश्वर को तू परिपूर्ण भक्ति से अपने हृदय में अनवरत स्थापित कर तथा देशविरति चारित्र में स्थिर रह। तू इस ज्ञान-दर्शन-चारित्र का प्रतिदिन ग्रधिक से ग्रधिक परिमारा में ग्राराधन कर। तु इस रत्नत्रयी की उत्तरोत्तर ऋम से विशिष्ट, विशिष्टतर ग्रौर विशिष्टतम ं ग्रासेवना करता हुम्रा बढ़ता जा । इस ज्ञानत्रयी की विशिष्ट सेवना से ही तेरे राग-द्वेषादि भावरोगों का उपशमन हो सकेगा, श्रन्यथा इन भावरोगों को नाश करने का श्रन्य कोई मार्ग नहीं है।

इस प्रकार मार्गदेशना देने वाले सद्धर्माचार्य के हृदय में जो इस जीव के प्रति दया उत्पन्न होती है उसी को यहाँ तद्या के नाम से जीव की परिचारिका वरिंगत की गई है, ऐसा समभें। यह तद्या परिचारिका परमार्थतः धर्माचार्य के

<sup>🏶</sup> সূচ্চ দদ

हृदयगत निर्देशों का परिपालन करने में पूर्णतया सक्षम होती है, श्रर्थात् तदनुसार ही जीव की परिचर्या करती है (ऐसा उपनय समभें)।

तदनन्तर यह जीव उसी समय सद्गुरु के वचनों को ग्रंगीकार करता है, यावज्जीवन भ्रापके निर्देशानुसार ही कर्त्तंच्यों का पालन करूँगा, ऐसा दृढ़ निश्चय (प्रत्याख्यान) करता है भ्रौर देशविरित का पालन करता हुआ कितने ही समय तक सर्वज्ञ-शासन-मन्दिर में निवास करता है। साथ ही यह जीव धन-विषय-कलत्र भ्रौर कुटुम्बादि का भ्राधारभूत भिक्षापात्र (भ्रायु कर्म) के समान स्वयं के जोवितव्य का भी पालन करता है।

इसी बीच वहाँ निवास करते हुए जो कुछ घटित हुआ उसका अब वर्णन करते हैं।

### [ ३१ ]

# ग्रौषध-सेवन से लाभ ग्रौर ग्रपथ्य भोजन से हानि

जैसा पहले कह चुके हैं:—'तह्या रात-दिन उसे तीनों ग्रौषिधयाँ देती रही पर द्रमुक को ग्रभी भी ग्रपने कुभोजन पर ग्रत्यधिक ग्रासिक्त रही जिससे उसे ग्रौषिधयों पर पूर्ण विश्वास नहीं हो पाया।" इस कथन की जीव के साथ तुलना इस प्रकार करें —श्राचार्यदेव की दया इस जीव को विशेष रूप से बारम्बार ज्ञानत्रयी ग्रौषध प्रदान करती है तथापि कर्म-परतन्त्र ग्रौर घनादि पर गाढ़ासक्ति होने के कारण यह जीव इस दया-ग्रौषध को ग्रधिक महत्व नहीं देता, ग्रथीत् इस दया का ग्रिधिक लाभ नहीं उठा पाता।

जैसे कथानक में निष्पुण्यक "मोहवश ग्रपने पास का कुभोजन ग्रधिक खा लेता श्रौर तह्या द्वारा दिया हुस्रा भोजन बहुत ही कम खाता।" वैसे ही महामोह से मारा हुस्रा यह जीव धनोपार्जन, विषयभोग ग्रादि सांसारिक कार्यों में गाढ़ानुराग के साथ व्यस्त रहता है श्रौर धर्माचार्य द्वारा दयापूर्वक प्रदत्त व्रतन्यमादि का अनादरपूर्वक यदा-कदा थोड़ा बहुत पालन करता है श्रथवा कभी पालन नहीं भी करता है। जैसे "तह्या जब उसे कहती तब वह कभी-कभी थोड़ा सुरमा श्रांख में डालता।" वैसे ही यह जीव भी गुरुदेव की दया से प्रेरित होने पर श्रौर उनके श्रनुरोध को ध्यान में रखकर कभी-कभी थोड़ा बहुत ज्ञान का श्रम्यास करता है; सर्वदा नहीं। जैसे कथा में निष्पुण्यक "तह्या द्वारा बारम्बार प्रेरित करने पर थोड़ा सा तीर्थजल पीता।" वैसे ही यह जीव भी प्रमादवश होकर जब अनुकम्पा-परायण धर्मगुरु बारम्बार प्रेरित करते तब सम्यग् दर्शन को अ उत्तरोत्तर प्रदीप्त करता हुश्रा श्रागे बढ़ता किन्तु श्रपनी इच्छा से या उत्साह से नहीं।

<sup>%</sup> पृष्ठ द६

# कुत्सित भोजन में बढ़ोत्तरी

जैसे पहले कथा-प्रसंग में कह चुके हैं:—"तद्या विश्वासपूर्वक उसे महाकल्याएक भोजन प्रचुर मात्रा में देती, पर वह थोड़ा खाकर बाकी ग्रपने मिक्षा-पात्र में डाल देता। उसके तुच्छ भोजन के साथ इस सुन्दर भोजन की मिलावट हो जाने से यह उच्छिष्ट भोजन निरन्तर बढ़ता रहता और रात-दिन खाने पर भी समाप्त नहीं होता । श्रपने भोजन में इस प्रकार वृद्धि देखकर वह श्रत्यधिक प्रसन्न होता पर किसके प्रताप से ग्रौर किस कारण से उसके भोजन में वृद्धि हो रही है, इस बात पर वह कभी विचार नहीं करता । केवल श्रपने भोजन में श्रासक्त वह निष्पुण्यक तीनों श्रौषिधयों के प्रति निरन्तर कम रुचि वाला होने लगा श्रौर स्वयं सब कुछ जानते हुए भी भ्रज्ञानी बनकर साँसारिक मोह में ग्रपना समय व्यतीत करने लगा। अपना अपस्यकारी तुच्छ भोजन रात-दिन खाने से उसका शरीर तो अवश्य ह्रष्ट-पुष्ट हुग्रा पर तीनों ग्रौषिधियों का ग्ररुचि से कभी-कभी थोड़ा-थोड़ा सेवन करने से उसकी व्याधियों का समूल नाश नहीं हुआ। महाकल्या एक भोजन वह इतना थोड़ा ले रहा था और सुरमे तथा जल का प्रयोग भी यदा-कदा करता था, फिर भी उसे प्रचुर लाभ तो हुआ और उसकी व्याधियाँ भी कम हुई, पर वस्तु-स्वरूप का बराबर भान न होने से ग्रौर ग्रपथ्य भोजन का ग्रधिक सेवन करने से उसके शरीर पर कुभोजन के विकार निरन्तर दिखाई देते थे। श्रपथ्य भोजन के विशेष उपभोग से कई बार उसे उदरशुल होता, कई बार शरीर में दाह-ज्वर होता, कई बार मुच्छी (धबराहट) ग्रा जाती, कभी ज्वर ग्रा जाता, कभी सर्दी-जुकाम हो जाता, कई बार जड़ (संज्ञाहीन) हो जाता, कई बार छाती ग्रौर पसिलयों में दर्द होता, कई बार उन्मादित-सा (पागल) हो जाता ग्रीर कई बार पथ्य भोजन पर ग्ररुचि हो जाती। इस प्रकार ये सब रोग उसके शरीर में विकार उत्पन्न कर, कई बार उसे त्रास देते थे।" वैसे ही इस जीव के साथ भी होता है; जो इस प्रकार है-

### ग्रग्वत का माहात्म्य

किसी समय में चातुर्मास के प्रारम्भ में दयालु आचार्य इस जीव पर दया लाकर विशेष रूप से विरित ग्रहरण-हेतु ग्रस्णुवत की विधि बतलाते हैं। उसे सुनकर यह जीव तीव्र संवेग के कारण त्याग की भावना भी करता है किन्तु चारित्रावरणीय कर्म की प्रबलता के कारण तथा स्वयं की मन्दवीर्यता के कारण वह कोई-कोई व्रत नियम ग्रहण रूप में ग्रहण करता है। जैसे तह्या द्वारा निष्णुण्यक को बारम्बार भोजन देने पर भी वह उसमें से थोड़ा सा भोजन लेता वैसे ही ग्राचार्य की ग्रनुकम्पा से प्राप्त चारित्र-भोजन को यह जीव भी ग्रहण मात्रा में ही लेता। दयालु ग्राचार्य के ग्रनुरोध पर यह जीव ग्रनिच्छापूर्वक कुछ वत भी ग्रहण कर लेता था। इस कथन को जिस प्रकार निष्णुण्यक शेष भोजन को ग्रपने भोजन में मिला देता था, उसी के

समान समभें । अनिच्छापूर्वक मन्द संवेग के कारगा ग्रहगा किये हुए व्रत भी इस भव या परभव में ग्रवण्य ही धन-विषयादि के साधनों की ग्रिभिवृद्धि करते ही हैं। इस कथन को सुन्दर भोजन की मिलावट से उच्छिष्ट भोजन की बढ़ोत्तरी के सदश समभें। मन्द संवेग द्वारा गृहीत व्रत-नियमों के प्रभाव से प्राप्त हुए धन-विषयादि का श्रनवरत उपभोग करते रहने पर भी व्रत-नियमों में इड़ होने के कारण धन-विषयादि सामग्री समाप्त नहीं होती। अर्थात् जैसे-जैसे धन-विषयादि सामग्री का उपभोग करता रहता है वैसे-वैसे व्रत-नियमों के प्रभाव से अन्य सामग्रियाँ प्राप्त होती जाती हैं। यह जीव तो मनुष्य भव ग्रथवा देव भव में श्रपनी सम्पत्ति की निरन्तर वृद्धि देखकर हर्षित हो जाता है परन्तु यह पामर जीव यह नहीं सोचता कि ये धनादि सामग्री तो धर्म के प्रभाव से ही प्राप्त होती है, इसमें हर्ष करने जैसा क्या है ? वस्तुतः यह तो धर्म के प्रभाव से ही बढ़ती है, तो धर्म-सम्पादन ही युक्त है। वस्तु-स्थिति का ज्ञान न होने से यह जीव विषयादि में श्रनुरक्त होकर ज्ञान, दर्शन और देशविरति चारित्र की म्राराधना में शिथिल हो जाता है। जानता हुम्रा भी श्रनजान की तरह मोहदोष के कारएा ग्रपना समय निरर्थक ही खो देता है । इस प्रकार जहाँ तक इस जीव का मन धनादि में चिपका हुश्रा रहता है श्रौर धर्मानुष्ठान की श्रोर कम श्रादर रहता है वहाँ तक चाहे जितना भी काल व्यर्थ में बिता दे परन्तु उसके रागादि भावरोगों का 🕸 नाश नहीं होता । सद्गुरु के श्रनुग्रह से मन्द संवेग होने पर भी यदि यह जीव ग्रल्प मात्रा में भी धर्मानुष्ठान करता है तो उसे गुर्गों की प्राप्ति होती है और उसके भावरोगों का उपशमन होता है।

ग्रात्म-स्वरूप का ज्ञान न होने के कारण जब यह जीव घन-विषय-कलत्रादि पर प्रबल अनुराग रखता है, अधिक परिग्रह रखता है, महाजाल के समान वाणिज्य-व्यापार करता है. खेतीबाड़ी करता है और इसी प्रकार के अन्य धन्धे करता है तब राग-द्वेषादि भावरोगों को बढ़ने का ठोस अवसर मिल जाता है। जैसे व्याधियों को बढ़ने का दढ़ कारण मिल जाने से व्याधियाँ बढ़ने लगती ई और उससे प्राणी दु:खी होता है वैसे ही ये भावरोग भी बढ़ जाने से अनेक प्रकार के विकारों के प्रभाव से इस जीव को प्रभावित करते हैं। ऐसे समय में अनिच्छा से ग्रहण किये हुए सदनुष्ठान भी इस जीव का बचाव करने में सक्षम नहीं होते। यह जीव कभी अकाल में शूल की पीडा के समान धन-व्यय की चिन्ता से पीडित होता है, कभी दूसरों के प्रति ईव्या की दाह से जलता रहता है, कभी सर्वस्वनाश की कल्पना से मुमुर्जु की तरह मूर्छित हो जाता है, कभी कामज्वर के सन्ताप से तड़फता रहता है, कभी ऋणदाता द्वारा बलपूर्वक धन ले जाने पर शीत लहर से जड़ीभूत

अक्ष भृष्ट ६०

होने के समान निस्पन्द हो जाता है, कभी लोगों द्वारा 'ग्रहो ! यह जानकार होकर भी कैसे विपरीत ग्राचरण कर रहा है, इससे तो जडमूर्ख भी ग्रच्छा' सुनकर खेद को प्राप्त करता है, कभी इष्ट-वियोग ग्रौर ग्रानिष्ट-संयोग की व्यथा से वह पांसिलयों ग्रौर हृदय में उठने वाले शूल के समान त्रस्त हो जाता है, कभी प्रमादी जीव मिथ्यात्व रूपी उन्माद से संतप्त हो जाता है ग्रौर कभी उसे सदनुष्ठानरूपी पथ्यकारी भोजन पर ग्रत्यिक ग्रहिन हो जाती है। इस प्रकार ग्रपथ्य सेवन में ग्रनुरक्त यह जीव देशविरित चारित्र के मार्ग पर चलता हुग्रा भी ग्रनेकविध विकारों से ग्रस्त होकर दुःखी बना रहता है।

#### [ ३२ ]

### तद्या द्वारा उद्बोधन

तदनन्तर का कथानक मूल कथा-प्रसंग में विस्तार से दिया जा चुका है, उसका सारांश निम्नलिखित है:—

"इस प्रकार व्याघियों एवं पीडा से घिरे हुए श्रौर रोते हुए निष्पुण्यक को तह्या ने देखकर विचार किया श्रौर कहा—'ग्रपण्यकारी भोजन करने से ही तेरी ये सब बीमारियाँ बढ़ी हैं।' तह्या की बात सुनकर निष्पुण्यक ने कहा—'इस तुच्छ श्रौर ग्रपथ्य भोजन पर मेरी इतनी श्रधिक इच्छा रहती है कि मैं उसका स्वयं त्याग करने में तिनक भी समर्थ नहीं हूँ। फलतः श्रब ग्राप ही मुभे इस ग्रपथ्य भोजन का उपयोग करने से बार-बार रोकें।' तह्या ने उसकी बात स्वीकार की। पश्चात् तह्या के बार-बार रोकें ने वह कुभोजन का थोड़ा-थोड़ा त्याग भी करने लगा जिससे उसकी व्याधियाँ कम होने लगीं। जब तद्दया पास में होती तो वह ग्रपथ्य का त्याग करता, ग्रन्थथा नहीं। तह्या तो पहले से ही सम्पूर्ण लोक की देख-रेख के लिए नियुक्त थी, ग्रतः उसे तो ग्रनन्त प्राणीगणों के सार-संभाल के काम में रुकना पड़ता था जिससे वह निष्पुण्यक के पास तो यदा-कदा ही ग्रा पाती थी। तद्या की ग्रनुपस्थित में वह ग्रपथ्य भोजन का सेवन करता था जिससे वह पुनः व्याधि-विकार से पीडित हो जाता था।"

निष्पुण्यक के समान जीव की भी ऐसी ही दशा होती है। यहाँ ध्यान में रखना चाहिये कि सद्गुरु को इस जीव पर जो दया स्राती है वही दया यहाँ मुख्य रूप से कार्यकर्शी है। इसी बात को रूपक के स्नालोक में दया को प्रधान रूप से कर्ता बताया है।

#### उपालम्भ

्रवासमुद्र सद्धर्माचार्य जब इस प्रमादी जीव से पुनः मिलते हैं तो उसे सांसारिक उपाधिजन्य पीडाश्रों की श्राकुलता से ऋन्दन करते हुए पाते हैं तब वे उसे उपालम्भ देते हैं - भद्र ! मैंने तुभे पहले ही कहा था कि विषयासक्त जीव का मन सर्वदा सन्तप्त रहता है तो इसमें कोई फ्राश्चर्य की बात नहीं है, स्वाभाविक है । 🕱 जो प्राग्गी घनोपार्जन ग्रौर उसके रक्षगा में सर्वदा व्यस्त रहते हैं उनसे ग्रनेक प्रकार की विपत्तियाँ दूर नहीं रहती, ऋर्थात् विभिन्न विपत्तियों से घिरा रहता है; तब भी तू विषयादि पर गाढासक्ति रखता है ग्रौर ज्ञान दर्शन चारित्र जो समस्त क्लेशसमूह रूपी महा ग्रजीर्रा का नाश करने वाले हैं तथा परम स्वास्थ्य (परम शान्ति) के कारण हैं उनको तू उपेक्षा की इब्टि से देखता है। ऐसी अवस्था में अब तू ही बता कि हम क्या करें ? यदि हम तुफ्ते त्याग के सम्बन्ध में कुछ कहते हैं तो तु स्नाकुल-व्याकुल हो जाता है। तेरे ऊपर अनेक प्रकार के उपद्रव होते रहते हैं, यह हमारी द्दिट से छिपा हुआ नहीं है, फिर भी हम अनदेखी कर जाते हैं और चुप बैठ रहते हैं। तेरी श्राकुलता के भय से तुभ्के गलत रास्ते पर जाते हुए भी नहीं रोकते हैं। जो प्राणी ज्ञान दर्शन चारित्र का ग्रादर करते हैं, ग्रसत्कार्यों का परिहार करते हैं ग्रीर इस रत्नत्रयी का अनुष्ठान करते हैं वे ही इन विकारों को दूर करने में सक्षम हो सकते हैं, श्रनादर ग्रौर उपेक्षा करने वाले प्राणी नहीं। हमारे देखते हुए भी तू रागादि भाव-रोगों से पीडित रहता है तब तुम्हारे गुरु होने के कारण लोगों की द्दिट में हमें भी उपालम्भ का पात्र बनना पड़ता है। गुरु द्वारा दिये गये इस उपालम्भ को तह्या द्वारा निष्पुण्यक को दिये गये उपालम्भ के तुल्य समभें।

### इच्छा, श्रासक्ति श्रौर भावना

गुरुदेव का इस प्रकार उपालम्भ सुनकर जीव ने उत्तर देते हुए कहा-भगवन् ! अनादिकालीन संस्कारों के कारण तृष्णा लोलुपता आदि के भाव मुभे मोहित करते हैं। तृष्णा लोलुपता के वशीभूत होने के कारण आरम्भ (हिसा) और परिग्रह के कटुफलों को जानता हुआ भी मैं इनको छोड़ नहीं सकता। ऐसा होते हुए भी मेरी ओर आप उपेक्षाभाव न रखें तथा प्रयत्न पूर्वक स्रसत्प्रवृत्तियों से मुभे रोकें। इससे संभव है कि अभी तो मैं दोषों का थोड़ा-थोड़ा त्याग कर रहा हूँ किन्तु भविष्य में कदाचित् स्रापके प्रभाव से परिणितियों के परिवर्तन होने पर समस्त दोषों को त्याग करने की शक्ति प्राप्त कर सकूं।

### तद्या का उद्यम

धर्माचार्य जीव की प्रार्थना को स्वीकार करते हैं ग्रौर किसी-किसी समय जब जीव प्रमादाचरण करता है तब उसे उस ग्राचरण से रोकते हैं। धर्माचार्य के निर्देशानुसार ग्राचरण (प्रवृत्ति) करने से ग्रभी तक ग्रशुभ प्रवृति के कारण जीव को जो पीडायें होती थी उनका उपशमन होने लगा ग्रौर धर्माचार्य के प्रसाद से ज्ञानादि गुणों का विकास होने लगा। जैसे तद्द्या के कथनानुसार प्रवृत्ति करने से निष्पुण्यक ने किंचित् स्वास्थ्य लाभ प्राप्त किया वैसे ही इसे भी समर्भे। विशिष्ट उज्ज्वल परिगाम न होने के कारण यह जीव भी जब गुरु महाराज प्रेरित करते हैं तब ही स्वहितकारी शुभ प्रवृत्ति का आचरेगा करता है, परन्तु गुरु महाराज की प्रेरेगा के स्रभाव में यह जीव स्रपने सत्कर्त्तव्यों के प्रति शिथिल हो जाता है स्रौर पुनः ग्रसत्कार्य, ग्रारम्भ (हिंसा) एवं परिग्रह की प्रवृत्तियों के जंजाल में फस जाता है। इससे रागादि भावरोग वेग के साथ बढ़ने लगते हैं जिससे मानसिक तथा शारीरिक श्रनेक व्यथाएँ भी उत्पन्न हो जाती हैं। जब प्राणी की ऐसी ग्रवस्था हो जाती है वही उसकी विह्वलता है। इसे निष्पुण्यक की विह्वलता के सदश समभें। धर्माचार्य जिस प्रकार इस जीव को सदनुष्ठान की स्रोर बारम्बार प्रेरित कर सन्मार्ग पर ले स्राते हैं उसी प्रकार प्रेरित कर सन्मार्ग पर लाने के लिए और भी बहुत से जीव होते हैं। समस्त जीवों पर अनुग्रह करने में संलग्न होने के कारण जिस-जिस समय जो जीव सम्पर्क में स्राता है उसी को वे प्रेरित कर सकते हैं। यही कारण है कि सर्वदा गुरु महाराज का सानिध्य प्राप्त न होने से यह जीव शेषकाल में स्वयं के लिए ग्रहितकारी भ्रशुभ प्रवृत्तियों का भ्राचरण करने लगता है। उस समय उसे कोई रोकते वाला न होने से पूर्वोक्त अनर्थ-परम्परा प्रारम्भ हो जाती है। इस कथन को जैसे तहया की अनुपस्थिति में निष्पुण्यक अपथ्य भोजन का सेवन करता है, % उससे पुन: उसके रोग बढ़ते हैं स्रौर स्रनेक प्रकार के विकार पैदा होते हैं वैसे ही जीव के साथ होता है।

[ ३३ ]

सद्बृद्धि की नियुक्ति

ग्रनन्तर के घटनाचक्र का मूल कथा-प्रसंग में विस्तार से प्रतिपादन कर चुके हैं, उसका निष्कर्ष यह है:—"घमंबोघकर ने निष्पुण्यक को पुनः व्याघियों से पीडित देखकर उससे इसका कारण पूछा। उसके उत्तर में निष्पुण्यक ने ग्रपनी समस्त वास्तविकता बताते हुए कहा—'हे नाथ! श्राप मेरे लिए ग्रब ऐसी व्यवस्था करें कि फिर मुफे स्वप्न में भी पीडा न हो।' निष्पुण्यक की बात सुनकर धमंबोधकर ने कहा—'यह तद्या ग्रन्य ग्रनेक कार्यों में व्यस्त रहने के कारण तुफे ग्रपथ्य सेवन से रोक नहीं पाती है। ग्रतः जो निरन्तर तेरी सार संभाल कर सके ऐसी व्यग्रता रहित ग्रन्य परिचारिका की नियुक्ति कर देता हूँ, किन्तु तुफे उसके समस्त निर्देशों का पालन करना होगा।' निष्पुण्यक की स्वीकृति प्राप्त कर धमंबोधकर ने उसकी सार-संभाल के लिए ग्रसाधारण चातुर्यपूर्ण सद्बुद्धि नामक परिचारिका की नियुक्ति कर दी। पश्चात् सद्बुद्धि के सम्पर्क से ग्रीर उसके निर्देशानुसार ग्राचरण करने से निष्पुण्यक की ग्रपथ्य भोजन पर लोलुपता दूर हुई। इससे इसके रोग क्षीण होने लगे, विकार दूर होने लगे, शारीरिक सुख का किचित्

क्ष पृष्ठ ६२

अनुभव होने लगा श्रौर उसके आनन्द में बढ़ोतरी होने लगी।" ये ही बातें जीव के साथ भी सम्यक् प्रकार से घटित होती हैं, जो इस प्रकार हैं—

### स्वच्छ हृदय से स्वीकृति

जैसे ग्रन्धा ग्रादमी दौड़ता हुग्रा दीवार ग्रथवा थंभे से टकराकर, चोट खाकर वेदना से विह्वल हो जाता है ग्रौर ग्रपनी ब्यथा को दूसरों के सामने रो-रोकर कहता है वैसे ही यह जीव भी करता है। धर्माचार्य द्वारा निषद्ध कार्यों को करने के फलस्वरूप उसे ग्रनेक विपदाश्रों का श्रनुभव होने पर उसे गुरुवचनों पर विश्वास होता है और वह ग्रपने ग्रनेक प्रकार के कष्टों का गुरु के सन्मुख उल्लेख करता हुआ कहता है - भगवन् ! भ्रापके सदुपदेश के अनुसार जब मैं चौरी से कोई वस्तु ग्रहेंगा नहीं करता, राज्यविरुद्ध कोई कार्य नहीं करता, वेश्या भौर परस्त्रीगमन ग्रादि कोई दुष्कृत्य नहीं करता, इसी प्रकार के धर्म ग्रौर लोक विरुद्ध कोई ग्राचरण नहीं करता श्रीर महारम्भ (हिंसा) तथा परिग्रह में श्रनुराग नहीं रखता तब तो सब लोग मुभी साधु पुरुष समभते हैं, मुभ पर विश्वास करते हैं स्रौर मेरी प्रशंसा करते हैं। ऐसे समय में शारीरिक परिश्रमजन्य दुःख भी मुक्ते दुःख प्रतीत नहीं होता, हृदय में भी स्वस्थता ग्रीर प्रसन्नता प्रतीत होती है। 'सद्धर्माचरण करने से सद्गति प्राप्त होती हैं इन विचारों से मेरा चित्त ग्रानन्दित हो जाता है। परन्तु, जब ग्रशुभ प्रवृत्ति करते समय श्रापकी ग्रोर से किसी प्रकार की रोक-टोक नहीं होती ग्रथवा स्रापकी निषेधाज्ञा का यह सोचकर कि 'स्रापको क्या मालूम पड़ेगा' उल्लंघन कर निर्भयता के साथ जब मैं धन-विषय-कलत्रादि पर ग्रासक्ति रखता हुग्रा तस्करी से घनादि पदार्थ ग्रहरा करता हूँ, काम-लाम्पट्य के काररा वेश्यादि से गमन करता हुँ, इसी प्रकार के श्राप द्वारा निषिद्ध धर्म या लोक विरुद्ध कृत्य करता हुँ तब लोगों की निन्दा, राज्य की श्रोर से दण्ड तथा सर्वस्वहरुण, शारीरिक खेद, मानर्सिक सन्ताप र्यः र समस्त प्रकार के ग्रनर्थ इस लोक में ही प्राप्त करता हूँ। जब मैं यह सोचता हूँ कि 'ग्रसदाचररा ही पाप है ग्रौर इस पाप से दुर्गति प्राप्त होती है' तब मेरा हृदय जलता रहता है ग्रौर मैं तनिक भी सुख या शान्ति प्राप्त नहीं करता । फलतः हे कृपानाथ ! श्रव श्राप कोई ऐसा प्रबन्ध कर दें जिससे मैं श्रापकी श्राज्ञानुसार श्राचरण करने रूप कवच पहनकर स्ननर्थ-सन्तिति रूप बागों के जाल से सुरक्षित रह सकूँ।

#### स्वायत्तता का महत्त्व

जीव के मन की स्पष्ट बातों को सुनकर धर्माचार्य ने कहा - भद्र ! दूसरों के रोक-टोक करने से स्रोर दूसरों पर विश्वास होने से स्रकार्य रोके जा सकते हैं, परन्तु दूसरों का सहयोग यदा-कदा ही सम्भव होता है। अदूसरे के उपदेश से स्रसत्कार्य के त्याग का विशेष सुन्दर फल तुभे अथवा दूसरों को कितना उत्तम मिलता है यह तूने देखा ही है। हम तो सर्वेदा स्रनेक प्राणियों पर उपकार करने में

ॐ रृष्ठ ६३

व्यस्त रहते हैं, स्रतएव सर्वदा तेरे निकट रहकर तुभे स्रशुभ कर्तव्यों से रोकना हमारे लिए संभव नहीं है। वस्तुतः जब तक तेरी स्वयं की सद्बुद्ध जागृत नहीं होगी तब तक जिसकी हम त्याग करने का कहते हैं उसी पर तेरी श्रासिक होने के कारण होने वाली श्रनर्थ-परम्परा रोकी नहीं जा सकती। स्वयं की सद्बुद्धि ही एक ऐसी वस्तु है जो श्रन्य की प्रेरणा की ग्रंपेक्षा रखे बिना ही केवल स्वयं के प्रयासों से ही जीव को श्रशुभ प्रवृत्तियों से विमुख कर सकती है श्रौर इसी से तू भी श्रनर्थ-परम्परा से मुक्त हो सकता है।

### सद्बुद्धि की महत्ता

यह सुनकर जीव ने कहा-भगवन् ! यह सद्बुद्धि तो मुक्ते ग्रापके प्रसाद से ही प्राप्त हो सकती है, अन्यथा नहीं। यह सुनकर गुरुदेव ने कहा-भद्र! मैं तुओं सद्बुद्धि देता हूँ। हमारे जैसों के तो सद्बुद्धि वचनाधीन ही रहती है। यह ध्यान रखना चाहिये कि सद्बुद्धि प्रदान करने पर भी जो पुण्यशाली प्रारगी होते हैं वह उन्हीं को ग्रच्छी तरह फलती है, ग्रन्य भाग्यहीनों को नहीं। इसका कारएा यह है कि पूज्यशाली प्रार्गी ही उसके प्रति ग्रादरभाव रखते हैं, ग्रन्य प्रार्गी नहीं । इस सद्बुद्धि के अभाव में ही देहधारियों को समस्त प्रकार के अनर्थकारी कष्ट होते हैं। वस्तृत: विश्व में समस्त प्रकार के कल्याराकारी सुखों की परम्परा का आधार सद्बृद्धि ही है । जो महात्मा इस सद्ब्रुद्धि को प्राप्त करने का प्रयास करते हैं वे ही वास्तव में सर्वज्ञदेव की ग्राराधना करते हैं, श्रन्य नहीं। किसी भी प्रकार से तुभे सद्वृद्धि प्राप्त हो इसीलिये हम विस्तृत एवं विशेष उपदेश द्वारा तुभे समभाने का प्रयत्न कर रहे हैं। यदि सद्बृद्धि रहित प्राग्यियों को कदाचित् व्यवहार से ज्ञान दर्शन चारित्र की प्राप्ति हो भी जाए और किन्हीं को ज्ञानादि प्राप्त न भी हो तो भी कोई विशेष ग्रन्तर नहीं पड़ता । कारएा यह है कि इस प्रकार का व्यावहारिक (छिछला) ज्ञान स्वकार्य सिद्ध नहीं कर सकता। अधिक क्या कहुँ ? सद्बुद्धि रहित पुरुष ग्रौर पशु में कोई ग्रन्तर नहीं होता। वस्तुतः यदि तू दुःख से घबराता है ग्रौर सच्चे सुख की भ्रमिलाषा रखता है तो हमारे द्वारा प्रदत्त इस सद्बुद्धि को प्रयत्नपूर्वक सुरक्षित रखना। तू यदि इस सद्बुडि को सम्यक् प्रकार से भादर के साथ सुरक्षित रख सका तो ऐसा हम मान लेंगे कि, तूने प्रवचन की ग्राराघना की, त्रिभूवनपति सर्वज्ञ को बहुमान दिथा, हमको सन्तुष्ट किया, लोकोत्तर वाहन (मार्ग) स्वीकार किया, लोक-संज्ञा (जडरुचि) का त्याग किया, सद्धर्म का स्नाचरण किया और भव समुद्र से ग्रात्मा को पार कर लिया। ऐसा ही तू भी समफ लेना।

### इच्छा श्रौर प्राप्ति का परस्पर सम्बन्ध

सद्धर्माचार्य के ऐसे वचनामृत के प्रवाह से इस जीव का हृदय प्रफुल्लित हो गया ग्रौर उसने ग्राचार्य के वचनों को प्रमुदित हृदय से स्वीकार किया। इसके

बाद म्राचार्यदेव इस प्राणी को सद्पदेश देते हैं: - 'जब तक यह जीव विपरीत ज्ञान के कारए। दु:खदायी धन-विषय-कलत्रादि में सूख का ग्रारोप करता है भ्रौर सूखदायी वैराग्य, तप, संयम आदि में दुःख का आरोप करता है तब तक ही उसका दुःख के साथ सम्बन्ध होता है। जब यह जीव भलीभाति जान जाता है कि विषयभोगों की ओर प्रवृत्ति ही दु:ख है और धनादि आकांक्षाओं को निवृत्ति ही सुख है तब उसकी समस्त कामनाएँ नष्ट हो जाने से उसे निराकुल स्वाभाविक सुख प्राप्त होता है और वह सतत स्नानन्द में रहता है।' क स्रब मैं तेरे परमार्थ को बात कहता हूं:- 'जसे-जसे यह जीव निःस्नृही होता जाता है वैसे-वैसे उसमें पात्रता (योग्यता) आती जाती है। पात्रता स्राने पर सब सम्पदाएँ सहज ही प्राप्त हो जाती हैं। जेसे-जेसे प्रारंगी सम्पदा-भिलाषी होता है वैसे-वैसे उसकी ग्रयोग्यता का निश्चय करके सम्पदाएँ भी उससे बहुत दूर चली जाती हैं। फलतः त्भे भी इद निश्चय कर, सांसारिक पदार्थों के उपभोग की स्रोर स्रभिलाषा नहीं रखनी चाहिये। यदि तू वास्तव में इस प्रकार का श्राचरए करेगा तो तुभे कभी स्वप्न में भी मानसिक ग्रीर शारीरिक पीडा की गन्ध भी नहीं मिलेगी। ' गुरु महाराज के उक्त उपदेश को जीव अमृत के समान प्रहरा करता है। अब इस प्रांगी को सद्बृद्धि प्राप्त हो गई है ऐसा समभकर धर्म ह अपने हृदय में निश्चय करते हैं कि ग्रब यह जीव विपरीत मार्ग पर कभी नहीं जाएगा। इन विचारों से धर्मगुरु इस जीव के प्रति निश्चिन्त हो जाते हैं।

### पीडा: गुरा और प्रमोद

सद्बुद्धि प्राप्त होने पर यद्यपि यह जीव श्रावक श्रवस्था में रहता हुश्रा विषयों का उपभोग करता है, धनादि ग्रहण करता है तथापि इन पदार्थों के साथ सम्बन्ध होने पर भी गाढानुराग न होने से ये पदार्थ श्रतृष्ति या ग्रसंतोष के कारण नहीं बनते थे। ज्ञान दर्शन चारित्र के प्रति चित्त का श्रनुराग होने के कारण उसे जो भी श्रीर जितने भी परिमाण में धनादि पदार्थ प्राप्त होते थे उसी में वह जीव संतुष्ट रहता था, श्रश्रीत् उतनी ही सामग्री उसके लिये संतोषदायक था। सद्बुद्धि के प्रभाव से वह ज्ञान दर्शन चारित्र की विशिष्ट प्राप्ति के लिए जितना प्रयत्न करता था, उतना श्रव वह धनादि की प्राप्ति के लिए नहीं करता था। फलस्वरूप उसके रागादि भावरोगों में नवीन वृद्धि नहीं होती थी श्रीर पुराने भाव-रोग क्षीग्र होते जाते थे। ऐसी श्रवस्था में भी कभी-कभी पूर्वोपाजित कर्मों की परिगति के कारण शारीरिक श्रीर मानसिक पीडाएँ उत्पन्न हो जाती किन्तु तीव्र श्रनुबन्ध नहीं होने के कारण श्रिधक समय तक स्थिर नहीं रहती। इस कारण से इस जीव को सन्तोष के गुणों श्रीर श्रसन्तोष के दोषों का श्रन्तर समभ में श्राने लगा श्रीर उत्तर गुणों की प्राप्ति से उसका चित्त प्रमुदित रहने लगा।

क्ष वेद्य ६४

### [ ३४ ]

## सद्बुद्धि के साथ वार्ता

पहले कथा-प्रसंग में जो बात विस्तार से कही गई है उस पर संक्षेप में यहाँ विचार करते हैं:— "उस निष्पुण्यक ने एक दिन निराकुलता से सद्बुद्धि के साथ विचार-विमर्श किया। उसने सद्बुद्धि से कहा 'भद्रे ! मुफे आश्चर्य है कि अब मेरा शरीर और मन इतना प्रमुदित रहता है, इसका क्या कारण है ?' सद्बुद्धि ने उत्तर में कहा— 'कुित्सत भोजन के प्रति तेरी लोलुपता की समाष्ति और विम्लालोक अंजन आदि तीनों पथ्य एवं हितकारो औषधियों के नियमित सेवन से ही तुफे यह सफलता प्राप्त हुई है।' इसी प्रसंग को सद्बुद्धि ने युक्तिपूर्वक उसे समकाया।" यही बात इस प्राणी के साथ भी पूर्णतया घटित होती है।

## सर्बुद्धि से प्रशम सुख

सद्बुद्धि के साथ विचार-विमर्श करने से इस प्राणी को यह बात विशेष रूप से घ्यान में आती है कि मेरे शरीर और मन में निवृत्ति स्वरूप स्वाभाविक सुख जो मुक्ते अभी प्राप्त हुआ है उसका प्रमुख कारण धन-विषय-कलत्रादि पर-पदार्थों पर आसक्ति का त्याग और ज्ञान दर्शन चारित्र के प्रति आदरभाव एवं सम्यक् आचरण ही है। यद्यपि पूर्व संस्कारों के कारण यह जीव विषयादि में प्रवृत्ति करता है तथापि उसमें सद्बुद्धि जागृत रहने के कारण वह इस प्रकार विचार करता रहता है:—'मेरे जैसे जीव को इस प्रकार का आचरण करना न युक्तिसंगत है और न शोभास्पद है।' इन विचारों के फलस्वरूप उसका विषयादि पदार्थों पर आसक्तिभाव नहीं होता और अनासक्त होने के कारण उनके प्रति तीव आकर्षण या आग्रह नहीं होता। यही कारण है कि इस जीव को प्रशम सुख प्राप्त होता है। सद्बुद्धि ने इस प्रकार इस प्राणी को युक्ति पुरस्सर समक्ताया, ऐसा समक्ते।

#### [ **३**x ]

### पूर्ण त्याग के प्रति सचेष्ट

कथा-प्रसंग में कहा जा चुका है:— "प्राप्त हुए प्रशान्त सुख के रस में आनिन्दत होकर कि उस निष्पुण्यक ने सद्बुद्धि परिचारिका के सन्मुख इस प्रकार कहा:— 'यदि ऐसी बात है तो मैं उस कुत्सित भोजन का सर्वथा त्याग ही कर देता हूँ जिससे मुक्ते उच्चकोटि का सुख भली प्रकार मिल सके।' निष्पुण्यक की बात सुनकर सद्बुद्धि ने उत्तर दिया " 'बात तो बिल्कुल ठीक है, पर उसका त्याग सम्यक् प्रकार से समक्ष कर करना जिससे छोड़ने के बाद पूर्व प्रेमवश तुक्ते उसके लिए पहले जैसी आकुलता-व्याकुलता न हो। एक बार उसका त्याग करने के बाद फिर से उस पर

ॐ्प्रष्ठ ६५

स्नेह होने लगे, उससे तो उसका त्याग नहीं करना ही ग्रच्छा है, क्योंकि तुच्छ भोजन पर मोह रखने से व्याधियाँ बढ़ जाती हैं। कुभोजन थोड़ा खाने से ग्रीर तीनों ग्रीषियों का सेवन ग्रिषक करने से तेरी व्याधियाँ कम हुई हैं ग्रीर तेरे शरीर में शांति ग्राई है, यह भी ग्रित दुर्लभ है। एक बार सर्वथा त्याग करने के बाद ऐसे तुच्छ भोजन की इच्छा करने वाले की व्याधियाँ महामोह के प्रताप से क्षीएा नहीं हो सकतों। इस सम्बन्ध में सम्यक् प्रकार से विचार करने के पश्चात् यदि तेरे मन में यह पूर्ण प्रतीति हो कि 'इसका वास्तव में त्याग करना चाहिये' तभी उत्तम पुरुषों को सर्वथा त्याग करना चाहिये। सद्बुद्धि का उत्तर सुनकर उसके मन में जरा घबराहट हुई, इससे वह ग्रच्छी तरह से निश्चय नहीं कर सका कि उसको क्या करना चाहिये।" इस जीव के सम्बन्ध में भी ऐसी ही स्थिति बनती है।

### सर्व संग-त्याग के लिए पर्यालोचन

गृहस्थावस्था में रहते हुए जब इस जीव की सांसारिक पदार्थी के प्रति लालसा समाप्त हो जाती है ग्रीर ज्ञान दर्शन चारित्र के ग्राचरण में दढ़ानुराग हो जाता है तब उसे यह प्रतीत होता है कि वास्तविक सुख का स्वरूप क्या है ग्रीर वह कहाँ है ? यह ज्ञान होने पर उसे ऋविच्छित्र रूप से प्रशम सूख (परम शांति) प्राप्त हो इसकी स्रभिलाषा उसके मन जागृत होती है । फलस्वरूप इस जीव के मन में समस्त पर-पदार्थों को त्याग करने की बुद्धि होती है। उस समय वह स्वयं की सद्बुद्धि के साथ गहराई से ऊहापोह करता है कि मैं सर्व संग का त्याग करने में समर्थ हूँ या नहीं ? सद्बुद्धि पूर्वक पर्यालोचन करने से उसे प्रतीत होता है - इस ग्रनादि संसार में चिरकालीन संस्कारों के कारए। यह जीव विषयादि पदार्थों को स्रपना मानकर सहजभाव से आसक्तिपूर्वक प्रवृत्ति करता रहता है। यदि यह जीव समस्त दोषों से निवृत्तिरूप भागवती दीक्षा ग्रहरा करके भी श्रनादिकालीन कर्मजनित पर्व प्रवृत्तियों का ग्रनुसरण कर, पुनः विषयादि पदार्थों के प्रति स्पृहा रखता है तो स्वयं की ग्रात्मा को विडंबित करता है। इससे तो दीक्षा नहीं ग्रहण करना 🕆 ही ग्रधिक श्रेयस्कर है। क्योंकि, तीत्र लालसा रहित होकर, विषयादि पदार्थों का उपभोग करता हुआ गृहस्थ (श्रावक) भी मुख्य रूप से ज्ञान दर्शन चारित्र का श्राचरण करता हुआ द्रव्यस्तव का स्राश्रय लेकर कर्मरूप स्रजीर्गा का नाश करता जाता है स्रौर इससे रागादि भाव-रोगों को कम करता हुया कर्मों को क्षीएा करता जाता है । ऐसे भाव-रोगों की कमी भी अनादिकात से भवेश्रमरा करते हुए इस जीव को पहले कभी प्राप्त नहीं हुई थी, ऋतः भावरोगों की ऐसी क्षीराता इस जीव को प्राप्त हो जाए यह भी अत्यन्त दुर्लभ बात है। यदि प्रव्रज्या (भागवती दीक्षा) ग्रहरण करने के पश्चात् विषयादि पदार्थों के प्रति ग्राकांक्षाएँ जागृत होती हैं तो प्रतिज्ञा-भंग (प्रत्याख्यान भंग) के कारण चित्त में भ्रत्यधिक सन्ताप होता है ग्रौर रागादि भावरोगों की अत्यधिक वृद्धि होती है। फलतः गृहस्थावस्था (देशविरति अवस्था) में जो भाव-रोगों की कमी थी उतनी भी उसे प्राप्त नहीं होती।

### चारित्र मोहनीय कर्म का उदय

जिस समय जीव स्वयं की सद्बुद्धि के साथ ऊहापोह करता है उसी समय सर्व संग-त्याग की वृद्धि को चारित्र मोहनीय कर्म के ग्रंश उसे भक्कभोरते रहते हैं, इस कारण उसकी बुद्धि डांवाडोल हो जाती है। फलतः उसके वीर्थ (पराक्रम) की हानि होती है ग्रीर वह इस प्रकार के भूठे बहानों का ग्रालम्बन लेता है। जैसे, यदि मैं दीक्षा ग्रहरण कर लूंतो मेरे कुटुम्ब का क्या होगा ? मेरे मुखड़े को 🕸 देखकर जीने वाले ये मेरे विरहे में कितना दुःख प्राप्त करेंगे ? क्या बिना ग्रवसर ही इनका त्याग कर दूँ? अभी तक यह लड़का जवान भी नहीं हुआ है, लड़की अभी तक कुंवारी ही है, मेरी बहिन का पति परदेश गया हुआ है, अथवा मेरी बहिन विधवा है ग्रतः इसका पालन भी मुफ्ते ही करना चाहिये, मेरा यह भाई ग्रभी घर का भार संभालने में शक्तिमान नहीं है, मेरे माता-पिता दोनों ही वृद्ध हैं. जर्जरित हो रहे हैं श्रीर उन दोनों का मेरे अपर ग्रत्यधिक स्नेह है, मेरे अपर प्रगाढ प्रेम रखने वाली पत्नी ग्रभी गर्भवती है भ्रौर वह मेरे विरह में जीवित भी नहीं रह सकती। ग्रतः ग्रस्त-व्यस्त स्थिति वाले इस कूट्रम्ब का मैं परित्याग कैसे करूं? श्रथवा मेरे पास विपुल धन-भंडार है, बहुत लोग मेरे कर्जदार हैं, मेरा विशाल परिवार ग्रीर मेरे भाई लोग मेरा ग्रच्छी तरह से आदर सत्कार करते हैं, इनका पालन-पोष्ण करना मेरा कर्त्तंव्य है । स्रतः कर्जदारों से ऋगा (धन) वसूल कर उसे परिवार स्रौर बन्धु-जनों में बांटकर, कुछ धन धर्म कार्य में लगाकर, गृहस्थ धर्म के समस्त कर्त्तव्यों को पूरा करने के पश्चात् माता-पिता की खाज्ञा प्राप्त कर मैं स्वेच्छा से दीक्षा ग्रहण करू गा। भ्रतएव भ्रसमय में ही दीक्षा ग्रहण करने के विचारों से क्या लाभ है ?

### कातर प्रांगी के बहाने

पुनः दीक्षा ग्रहण करना श्रीर उसका पालन करना श्रपने भुजबल से स्वयम्भूरमण समुद्र को तिरने के समान है, गंगा के वेगवान प्रबल प्रवाह के सामने तिरने के सदश है, लोहे के चने चबाने के समान है, लोहे के मोदक खाने के समान है, छिद्रों से भरपूर कम्बल में सूक्ष्म पवन भरने के समान है, मेरु पर्वत को श्रपने मस्तक से भेदन करने के समान है, डाभ के श्रग्रभाग से समुद्र का माप लेने के समान है, तैलपूर्ण पात्र को लेकर सौ योजन तक दौड़ते हुए भी एक भी तैल बिन्दु न गिरने देने के समान है, दायें श्रीर बायें धूमते हुए ग्राठ चकों के छेद में जाने वाले बाए के के द्वारा श्रण्टचक्र के ऊपर रही हुई पुतली की दाई ग्रांख भेदन के समान है श्रर्थात् राधावेध-साधन के तुल्य है, पैर कहाँ पड़ रहे हैं ध्यान में रखे बिना ही तलवार की तीक्ष्ण धार पर चलने के समान है। क्योंकि, यहाँ (दीक्षा के पश्चात्) परीषह सहन करने पड़ते हैं, देवादि उपसर्गों का सामना करना पड़ता है, समस्त पापयोगों से

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ६६

निवृत्ति लेनी पड़ती है, यावज्जीवन मेरुगिरि के भार के समान शील का बोभ उठाना पड़ता है, स्वयं को सर्वदा मधुकरीवृत्ति (गौचरी) से जीवन यापन करना पड़ता है, विकृष्ट तपस्या से देह को तपाना पड़ता है, संयम को ग्रात्मभाव में लाना पड़ता है, राग-द्वे षादि का समूल नाश करना पड़ता है, ग्रन्तर में स्थित ग्रज्ञानरूपी ग्रन्धकार के प्रसार को रोकना पड़ता है। ग्रिधिक क्या कहूँ ? प्रमाद-रहित चित्त से मोहरूपी महावैताल का नाश करना पड़ता है।

मेरा शरीर तो कोमल शय्या और स्वादिष्ट भोजन से पालित-पोषित है और मेरे मन के संस्कार भी वैसे हो हैं। ऐसी दशा में दीक्षा रूप महानतम बोभ को उठाने का मेरे में तिनक भी सामर्थ्य नहीं है। साथ ही यह बात भी सोचने की है कि जब तक सब प्रकार के शारीरिक और मानसिक इन्द्वों से मुक्त होकर दीक्षा ग्रहण न की जाए तब तक पूर्णतया शान्ति-साम्राज्य को प्राप्त कराने वाले और समस्त क्लेशों से छुड़ाने वाले कि मोक्ष की प्राप्त नहीं हो सकती। ऐसी ग्रवस्था में मुभे तो समभ ही नहीं पड़ती कि ग्रव मैं क्या करूँ? 'स्वयं को क्या करना चाहिये' इस सम्बन्ध में निर्णय लेने में ग्रक्षम होने के कारण संदेह रूपी हिंडोले पर चढ़ा हुआ यह प्राणी कितना ही समय ग्रपने ऊहापोह में ही बिता देता है।

[ ३६ ]

#### द्रमुक का शुभ संकल्प

तत्पश्चात् मूल कथा-प्रसंग में जो बात कही गई है उसका निष्कर्ष यह है:—''एक दिन उसने महाकल्याग्राक भोजन भरपेट खाने के बाद लीलामात्र से (हँसते हुए) थोड़ा सा कुभोजन भी खा लिया। उस समय ग्रच्छा भोजन खाने से तृप्त हो गया था और सद्वृद्धि के पास होने से सुन्दर भोजन के गुगा उसके चित्त पर अधिक श्रसर करने लगे थे, जिससे वह विचार करने लगा —'ग्रहो! मेरा यह तुच्छ भोजन श्रत्यन्त खराब, लज्जाजनक, मैल से भरा, घृगोत्पादक, खराब रस वाला, निन्दनीय श्रीर सर्व दोषों का भाजन है।' इन विचारों के फलस्वरूप उसको ग्रपने तुच्छ भोजन पर घृगा उत्पन्न हुई श्रीर इससे उसने ग्रपने मन में निश्चय किया कि 'चाहे जैसे भी हो मुक्ते इस कुत्सित भोजन का त्याग करना ही चाहिये।' ऐसा दृष्ट संकल्प करके उसने सद्बुद्धि को श्रादेश दिया —'मेरे भिक्षापात्र में पड़ा हुश्रा कुभोजन फेंक दो श्रीर इस भिक्षापात्र को घोंकर साफ कर दो।' यह मुनकर सद्बुद्धि ने कहा—'इस विषय में तुम्हें धर्मबोधकर से परामर्श लेकर हो इसका त्याग करना चाहिये।' ग्रनन्तर निष्पुण्यक सद्बुद्धि के साथ धर्मबोधकर के पास गया ग्रीर श्रपनी मनःस्थिति से उनको श्रवगत कराया। धर्मबोधकर ने उसे समक्ताया, उसके विचारों का परखा श्रीर इस सम्बन्ध में उसके दृढ़ निश्चयात्मक विचार जानकर निष्पुण्यक के वार पराम श्रीर इस सम्बन्ध में उसके दृढ़ निश्चयात्मक विचार जानकर निष्पुण्यक के वार पराम श्रीर इस सम्बन्ध में उसके दृह निश्चयात्मक विचार जानकर निष्पुण्यक के

क्षे पृष्ठ ६७

पास से कुत्सित भोजन का त्याग करवा दिया श्रौर पिवित्र जल से उस पात्र को स्वच्छ करवाकर, उस पात्र को परमान्न भोजन से भर दिया। जिस दिन यह कार्य सम्पन्न हुग्रा उस दिन राजमन्दिर में महोत्सव मनाया गया श्रौर लोगों की जिह्ना पर श्राज तक जिसका नाम निष्पुण्यक था उसको श्राज से सब लोग सपुण्यक के नाम से पहचानने लगे।" इसी प्रकार की बातें गृहस्थावस्था में विद्यमान श्रौर दोलायमान (डाँवाडोल) बुद्धि वाले इस जीव के साथ भी कई बार घटती हैं। जैसे:—

### विशेष शुद्ध ऋनुष्ठान

जब यह जीव प्रशम सुख के रस के ग्रास्वादन का श्रनुभव कर लेता है तब सांसारिक प्रपंचों से विरक्त चित्त वाला होकर भी किसी प्रकार का ग्राश्रय लेकर वह गृहस्थ जीवन में रहता है। वह सर्वत्याग किये बिना ही विशिष्टतर तप श्रौर नियमों को घारण कर प्रगति करता रहता है। निष्पुण्यक द्वारा परमान्न का श्रीवक उपभोग करने के समान ही इस उपनय को समभें। उक्त श्रवस्था में प्रवृत्ति करने वाला यह जीव श्रथींपार्जन श्रौर काम का सेवन करते हुए भी इन कार्यों के प्रति श्रादर (श्रनुराग) भाव नहीं रखता; इसे लीलामात्र से खराब भोजन खाने के तुल्य समभें।

### वैराग्य के प्रसंग

गृहस्थावस्था में रहते हुए यदि कदाचित् भार्या विपरीत म्राचरण करती हो. पुत्र दुर्विनीत हो, पुत्री शिष्टाचार का उल्लंघन कर जाए, भगिनी भ्रष्ट ग्राचरएा करे, स्वकीय द्रव्य को धर्म कार्यों में व्यय करने पर भाइयों को श्रक्रचिकर प्रतीत हो, माता-पिता दूसरों के सन्मुख स्राक्रोश ब्यक्त करें या शिकायत करें कि यह तो घर-बार की ग्रोर ध्यान भी नहीं देता है, बन्धुवर्ग दुराचारी हो, भृत्यगरा ग्राज्ञा का पालन न करते हों, स्वदेह का विविध भाँति से लालन-पालन करने पर भी यह शारीर कृतध्न मन्ष्य की तरह रोगादिक विकारों का प्रदर्शन करे ग्रीर घन का भंडार बिजली के भवकारे के समान ग्रसमय (ग्रह्म समय) में ही नष्ट हो जाता हो, उस समय चारित्र रूप परमान्न का भक्षाए कर तृष्त हो जाने से इस जीव को यह प्रतीति होती है कि कुभोजन के समान ही ये समस्त पदार्थ नश्वर हैं; तब संपूर्ण संसार के विस्तार का यथावस्थित स्वरूप उसके मन में प्रतिभासित होता है । संसार स्वरूप का श्राभास हो जाने से इस जीव का मन संसार से विरक्त हो जाता है श्रीर उसके मन में संवेग उर्त्पन्न होता है। संवेग-पूर्ण मन होने से यह जीव विचार करता है—न्न्ररे! मुफ्ते परमार्थ का ज्ञान होने पर भी मैं स्वकीय जीवन के हितकारी कार्यों को छोड़कर 🕸 ग्रभी तक भी गृही-जीवन में रह रहा हूँ ! ग्रर्थात् चारित्र ग्रहरा नहीं करता ! स्वजन-सम्बन्धी और धन-विषयादि का पल तो इस प्रकार का है! ऋथीत विषरोत

क्ष पृष्ठ ६५

कारी है। तथापि, इन पर पर्यालोचन (ऊहापोह) न करने के कारए ही मेरा इनके प्रित्त स्नेह श्रीर मोह दूर नहीं हो रहा है। यह निश्चित है कि श्रज्ञान लीला के कारए ही मैं इनके प्रित लुब्ध होकर विरक्तिपथ की श्रोर नहीं बढ़ पा रहा हूँ। इनकी अनर्थ-परम्परा को देखता हुआ भी व्यामूढ़ हृदय होकर मैं किसके लिए आत्म-वंचना करूँ? अतएव अच्छा यही है कि अन्तरंग और बहिरंग संग-समूह जो कचरे अथवा सेवाल के समान है और जो कोशेटा (रेशम का कीड़ा) के समान स्वयं को अपने तन्तुओं से जकड़ लेता है, का सर्वथा परित्याग कर दूँ।

### मन की दृढ़ता

यद्यपि यह जीव ज्यों-ज्यों सर्वत्याग का विचार करता है त्यों-त्यों विषय आदि रस से स्निग्ध चित्त को यह त्याग सर्वथा दुष्कर प्रतीत होता है तथापि वह निश्चय करता है कि मुक्ते तो सर्वसंग का त्याग कर ही देना चाहिये, भविष्य में जो होना होगा, हो जाएगा । अरे ! भविष्य में होना भी क्या है ? इन समस्त असुन्दर पदार्थों का परित्याग करने पर भविष्य में मेरा वुरा भी क्या होगा ? अरे ! इसका त्याग करने पर तो जो आज तक कभी प्राप्त नहीं हुआ ऐसा अनुपम आनन्दोल्लास मन को प्राप्त होगा । जब तक यह जीव कीचड़ में फसे हुए हाथी के समान परिग्रह रूपी कीचड़ में फसा हुआ रहता है तब तक ही उसे समस्त पदार्थों का त्याग करना दुष्कर प्रतीत होता है, किन्तु जब वह विषयरूपी दलदल से बाहर निकल आता है तब इस जीव में विवेक दृष्टि जागृत होने से वह धन-विषयादि पदार्थों की ओर दृष्टिपात भी नहीं करता । 'ऐसा कौन मूर्ख होगा जो विशाल साम्राज्य का अधिपित होने के बाद पुनः अपनी पूर्वावस्था चाण्डालपन की अभिलाषा करेगा ?' ऐसा विचार करते हुए यह जीव दढ़ निश्चय करता है कि सर्वसंग का परित्याग कर देना चाहिये। इनका त्याग करने से किसी प्रकार की हानि नहीं होने वाली है ।

#### निष्पुण्यकः सपुण्यक

तदनन्तर यह जीव पुनः सद्बुद्धि के साथ पर्यालोचन कर निश्चय करता है कि इस सम्बन्ध में मुक्ते सद्धर्माचार्य से पूछना चाहिये। निश्चयानन्तर वह जीव धर्माचार्य के पास ग्राकर विनय पूर्वक स्वयं के विचार निवेदन करता है। धर्मगुरु जीव के विचारों को ध्यान पूर्वक सुनते हैं। पश्चात् धर्माचार्य कहते हैं:—'भद्र! बहुत ग्रुच्छा, तेरे ग्रध्यवसाय (विचार) बहुत ही उत्तम हैं, किन्तु तुक्ते यह बात ध्यान में रखनी चाहिये कि इस प्रशस्त मार्ग पर महापुरुष चलकर ग्रागे बढ़े हैं फिर भी यह मार्ग कायर प्राण्यों के लिए भयोत्पादक है। तू इस मार्ग पर चलना चाहता है तो तू इढ़ धैर्य का ग्रालम्बन ग्रवश्य लेना। जो प्राण्यों धैर्य रहित ग्रीर विकल चित्त वाले होते हैं वे इस मार्ग पर चलकर दूसरे किनारे तक नहीं पहुँच सकते। फलतः इस मार्ग पर कदम रखने से पूर्व तू पूरी तरह सोच समक्षकर इढ़ निश्चय कर लेना। इस प्रकार

गुरु महाराज ने जो विचार उसे बतलावे उन्हें निष्पुण्यक की परीक्षा कर दढ़ करने के तुल्य समभें। धर्माचाय की बात सुनकर यह जीव उनके वचनों को भावपूर्वक स्वीकार करता है। तदनन्तर सद्धर्माचाय इसकी योग्यता का भलीभांति परीक्षण कर, ग्रपने साथ में रहे हुए गीतार्थ श्रमणों के साथ विचार-विमर्श कर, पात्र समभ कर जीव को प्रवज्या (दीक्षा) प्रदान करते हैं। यहाँ समस्त सम्बन्धों का त्याग पूर्वोक्त निष्पुण्यक के कुभोजन त्याग के समान समभें। इस भव में इस जीव ने जो भी पाप किये हैं उन का क्षालन करने के लिए धर्माचार्य उसे प्रायश्चित्त प्रदान कर उसके मानव जीवन को शुद्ध करते हैं। इसे यहाँ निष्पुण्यक के भिक्षापात्र को पवित्र जल से स्वच्छ करने के समान समभें। भिक्षापात्र को ही जीवितव्य (मनुष्य भाव) समभें। चारित्र (दीक्षा) प्रदान करना इसे यहाँ स्वच्छ किये हुए भिक्षापात्र को सुन्दर ग्रीर स्वादिष्ट परमान्न से भर देने के समान समभें।

जब सद्धर्माचार्य के उपदेश से जीव दीक्षा ग्रहण करता है तब भव्य प्राणियों के चित्त को ब्राह्मादित करने के लिए ॐ संघ पूजा, चैत्य पूजा ब्रादि सन्मार्ग की प्रवृत्ति के कारणभूत महोत्सव किये जाते हैं। 'इस प्राणी को हमने संसार रूपी ग्रटवी से पार कर दिया' इन विचारों से घर्माचार्य का मन भी संतुष्ट होता है। इन कारणों से इस प्राणी पर धर्माचार्य की दया (कृपा) भी बढ़ती जाती है तथा इस दया के प्रभाव से उसकी सद्बुद्धि भी ग्रत्यधिक निर्मल होती जाती है। ऐसे प्रशस्य मनुष्ठानों को देखकर लोग भी प्रशंसा करते हैं ग्रौर सर्वज्ञ-शासन की उन्नति भी होती है। इन सब बातों को मूलकथा के निम्नांकित श्लोक के समान समभें।

> धर्मबोधकरो हृष्टस्तद्या प्रमदोद्धुरा । सद्बुद्धिर्विद्धतानन्दा मुदितं राजमन्दिरम् ।।४१७।।

ग्रर्थात् यह देखकर धर्मबोधकर भी प्रसन्न हुए, तद्दया भी हर्ष से पागल हो गई, सद्बुद्धि के ग्रानन्द की सीमा नहीं रही ग्रौर सम्पूर्ण राजमन्दिर के लोग हर्ष-विभोर हो गए।

इस जीव को चारित्ररूपी मेरु पर्वत के विपुल भार को धारण करते देखकर भक्तिरस के निर्भर से परिपूर्ण मानस और रोमांचित शरीर वाले भव्य लोग उसकी प्रशंसा करने लगे अहो ! इसको धन्य है। यह वास्तव में कृतार्थ हो गया है। इसने अपना मनुष्य जन्म सार्थक कर दिया है। इसकी समस्त सत्प्रवृत्तियों को देखने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि सर्वज्ञदेव ने इस पर कृपापूर्ण इष्टि की है। इस पर सद्धमींपदेशक धर्माचार्य की अनुकम्पा (दया) हुई है। इसी कारण से इसमें सद्बुद्धि जागृत हुई है, सद्बुद्धि के कारण ही बाह्य (धन दि पदार्थ) और अन्तरंग (कोधादि कषाय) संग का त्याग किया है, ज्ञानत्रयी को अंगीकार किया है और राग-द्वेषादि

<sup>🔏</sup> १ष्ट ६६

विकारजन्य भावों का निर्देलन किया है। सच है कि महान् पुण्यशाली प्राग्गी ही इस प्रकार का कार्य कर सकते हैं। इस घटना के:पश्चात् लोगों ने इस जीव का निष्पुण्यक नाम बदल कर सपुण्यक रख दिया भीर इसी नाम से उसे पुकारने लगे। इसका परिवर्तित सपुण्यक नाम गुग्गानुसार और युक्तियुक्त था।

[ ३७ ]

# राजमन्दिर में सपुण्यक को स्थिति

मूल कथा-प्रसंग में वर्गित घटनाचक का सारांश यह है कि: "ग्रव वह सपुण्यक शरीर को हानि पहुँचाने वाला ग्रपथ्य भोजन नहीं करता जिससे उसके शरीर में कोई बड़ी पीडा तो होती ही नहीं। कभी पूर्व दोष से छोटी-मोटी सहज पीडा हो भी जाती तो वह भी थोड़ी देर में ठीक हो जाती। ग्रंजन, जल ग्रौर परमान नामक तीनों श्रेष्ठ ग्रौषिधयों का ग्रनवरत सेवन करने से प्रतिक्षण उसके वल, धैर्य ग्रौर स्वास्थ्य ग्रादि में भी वृद्धि होने लगी। उसके शरीर में बहुत से रोग होने से वह ग्रभी तक पूर्णतया नीरोग तो नहीं हुग्रा था फिर भी उसके शरीर में भारी परिवर्तन हुग्रा हो ऐसा दिखाई दे रहा था। ग्रभी तक जो वह भूत-प्रेत जैसा ग्रत्यन्त बीभत्स ग्रौर कुरूप लगता था ग्रौर किसी को उसके सामने देखना भी ग्रच्छा नहीं लगता था, वह ग्रब सुन्दर मनुष्य का ग्राकार धारण करने लगा था। नीरोग हो जाने से वह निरन्तर ग्रानन्दित मन वाला बन गया था।" ये सब बातें जीव के साथ भी पूर्णतक समानता रखती हैं। यथा—

### ग्रात्मभाव में रमगता

घर, घन, परिवार ग्रादि द्वन्द्वों का भावपूर्वक त्यांग करने के कारण रागद्वेषादि विकारों से उत्पन्न होने वाली पीड़ा ग्रब इस जीव को नहीं होती थी। यदि
कदाचित् पूर्वसंचित कर्मों के उदय से किसी समय पीड़ा हो भी जाती तो वह छोटीमोटी होती ग्रौर वह ग्रधिक समय तक नहीं रहती। ग्रब यह प्राणी किसी भी प्रकार
के लोक-व्यापारों की ग्रपेक्षा रखे बिना ही ग्रनवरत वाचना, पृच्छना, परावर्तना,
ग्रमुप्रेक्षा ग्रौर घर्मकथा लक्षण रूप पाँच प्रकार का स्वाध्याय करते हुए ग्रपने सम्यग्
ज्ञान की वृद्धि करता है। शासन की शोभा श्रौर उत्कर्ष बढ़ाने वाले शास्त्राभ्यास
द्वारा ग्रपने सम्यग् दर्शन को इड़ करता है। विविध प्रकार के उत्तम तप नियमादि
का ग्रमुशीलन कर ग्रपने सम्यक् चारित्र को क्ष ग्रात्मीभाव करता है ग्रर्थात्
उसकी जीवनचर्या चारित्रमयी वन जाती है। यहाँ इस ज्ञानत्रयी की ग्राराधना को
उक्त तीनों ग्रौषधियों का इच्छापूर्वक सेवन के सदश समभें। इस प्रकार परिणिति
(विचार ग्रौर ग्राचरण) हो जाने से इस प्राणी में बुद्धि, धैर्य, स्मृति, बल ग्रादि

<sup>#</sup> JES 800

विशिष्ट गुरा प्रादुर्भूत होते हैं। यद्यपि अनेक पूर्वजन्मों में संचित कर्मसमूहों के प्रभाव से अनेक रागादि भावरोग विद्यमान होने के कारए। वह प्राराी अभी तक पूर्णारूप से नीरोग (स्वस्थ) नहीं हुआ था तथापि वह पूर्व भावरोगों की मन्दता का अनुभव करता है। फलस्वरूप इस जीव का जो आज तक अशुभ प्रवृत्तियों की ओर अनुराग था वह समाप्त हो गया और उसके स्थान पर शुभ प्रवृत्ति की ओर प्रीति बढ़ने से उसे आनन्दोल्लास का अनुभव होने लगा।

#### रोगनाश

तीनों श्रौषिधयों के सेवन के प्रभाव से जैसे उस दरिद्री के चिरकालीन तुच्छता, पराक्रमहीनता, लुब्धता, शोक, मोह, भ्रम श्रादि विकार नष्ट हो गये श्रौर वह किचित् उदारिचत्त बन गया वैसे ही यह जीव भी ज्ञान दर्शन चारित्र की सेवना (श्राराधना) के प्रभाव से श्रनादिकालीन संस्कारों से प्राप्त तुच्छता श्रादि विकारभावों को नष्ट करता है, इससे इसका मानस भी किचित् उज्ज्वल श्रौर उदार हो जाता है।

### [ ३५.]

## भ्रौषधदान एवं कथोत्पत्ति-प्रसंग

पहले कथा-प्रसंग में कह चुके हैं:—"एक दिन ग्रत्यन्त प्रसन्न चित होकर उसने सद्बुद्धि से पूछा—'भद्रे! ये तीनों सुन्दर श्रौषियाँ मुक्ते िकस कर्म के योग से मिली होंगी?' सद्बुद्धि ने कहा—'भाई! पहले जो दिया जाता है, वही वापस मिलता है, ऐसी लोक कहावत है। इससे ऐसा लगता है कि पहले कभी तूने श्रन्य किसी को ये वस्तुएँ दी होंगी।' सद्बुद्धि का उत्तर सुनकर सपुण्यक सोचने लगा—यदि किसी को देने से ही वापस मिलती हों तो मैं ग्रनेक प्रकार से सकल कल्याएा-कारी इन तीनों ग्रौषियों का किन्हीं योग्य पात्रों को प्रचुर दान दूँ, जिससे भविष्य में ग्रगले जन्मों में वे मुक्ते ग्रक्षय रूप में मिलती रहें।" इसी प्रकार इस जीव के साथ भी बनता है। जैसे—

### दान ग्रौर प्राप्ति का सम्बन्ध

ज्ञान दर्शन चारित्र का विशिष्ट सेवन (श्राचरण) करने से प्रशमानन्द का अनुभव करता हुआ यह जीव सद्बुद्धि के प्रभाव से इस प्रकार विचार करता है— 'समस्त प्रकार के कल्याणों की परम्परा को प्राप्त कराने वाली यह ज्ञानादि रत्नत्रयी अत्यन्त दुर्लभ होने पर भी मुभे ग्रंश रूप में प्राप्त हुई है। यह पूर्वकालीन शुभ प्रवृत्तियों के बिना प्राप्त हो नहीं सकती, अत्र एव यह निश्चित है कि मैंने पूर्वजन्मों में किसी प्रकार के श्रेष्ठ ग्राचरण या सत्कार्य किए होंगे, उसी के फलस्वरूप इस जन्म में यह ज्ञानादि रत्नत्रयी मुभे प्राप्त हुई है।' इन विचारों में गोते लगाता हुआ वह पुनः चिन्तन करता है—'मुभे भविष्य में भी श्रविच्छिन्न रूप से यह रत्नत्रयी प्राप्त होती रहे इसका मुभे उपाय करना चाहिये।' विचार करते हुए उसे यह प्रतीत होता है कि पूर्वभवों में मैंने किसी को दान दिया होगा उसी के फलस्वरूप मुभे यहाँ रत्नत्रयी प्राप्त हुई है। ऐसा अनुभव करता हुआ वह पुनः चिन्तन करता है कि तब फिर मुभे इस ज्ञानादि रत्नत्रयी का योग्य अधिकारियों (सत्पात्रों) को दान करते रहना चाहिये जिससे मेरी मनोकामना पूर्ण हो और भविष्य में मुभे यह रत्नत्रयी अनवरत रूप से प्राप्त होती रहे।

### [ 38 ]

पहले कथा में कहा जा चुका है:—"उसके मन के विचार को सुस्थित महाराज ने सातवीं मंजिल में बैठे-बैठे ही जान लिया। घर्मबोधकर को वह ग्रितशय प्रिय लगा, तह्या ने उसे बधाई दी, सब लोगों ने उसकी प्रशंसा की श्रौर सद्बुद्धि का तो वह ग्रत्यत प्रिय हो गया। इस स्थिति को जानकर उसे स्वयं को लगने लगा कि 'मैं पुण्यवान् हूँ, ग्रतः लोगों में उत्तम स्थान को प्राप्त हुग्रा हूँ। ग्रव कोई भी मेरे पास ग्राकर ये तीनों ग्रौषधियाँ माँगेगा तो मैं ग्रवश्य दूँगा।' ऐसे विचार से वह प्रतिदिन इच्छापूर्वक किसी ग्राग्नुक की प्रतीक्षा करता रहता था। ग्रत्यन्न निर्गु एपि प्राएपि की भी जब महात्मा प्रशंसा करते हैं तब वह इस ग्रधम दरिद्री की तरह ग्रभिमानी हो जाता है। वहाँ राजमन्दिर में रहने वाले सभी व्यक्ति कि नित्य तीनों ग्रौषधियों का सेवन करते थे, उनके सेवन के प्रभाव से वे चिन्तारहित होकर परम ऐश्वयंशाली हो गए थे। निष्पुण्यक जैसे कुछ व्यक्ति जिन्होंने थोड़े समय पहले ही राजभवन में प्रवेश किया था, वे तीनों ग्रौषघियाँ ग्रन्य लोगों से श्रच्छी मात्रा में श्रच्छी तरह से प्राप्त कर लेते थे। इस प्रकार राजभवन में कोई भी उसके पास ग्रौषघि लेने नहीं ग्राता था ग्रौर वह ग्रौषध-इच्छुक व्यक्ति की राह में ग्रौष बिछाये बैठा रहता था।" इस जीव के साथ भी इसी प्रकार बनता है, देखिये—

#### मिथ्याभिमान का फल

त्रन्य प्राणियों को रत्नत्रयी श्रौषध का दान देने की इच्छा करने वाला जीव सोचना है—'भगवान ने मेरे ऊपर कुपाइष्टि की है, सद्धर्माचार्य की इष्टि में मेरा मान है श्रथीत मैं उनका मानीता हूँ, श्राचार्यदेव की दया मुफ पर श्रमुग्रह करने के लिए सर्वदा तत्पर रहती है, श्राधिक रूप में मेरी सद्बुद्धि का विकास हो गया है श्रौर सब लोग मेरी फ्लाघा करते हैं, श्रतएव सपुण्यक श्रथीत् श्रिधक पुण्योदय के कारण मैं जनसमूह में बहुत श्रेष्ठ हो गया हूँ।' उक्त विचारों से ग्रस्त होकर वह मिध्याभिमान धारण करता है। श्रत्यन्त निर्गुणी प्राणी की भी जब महात्मा गण प्रशंसा कर देते हैं तब वह ग्रपने मन में घमण्ड करने लगता है। उसका

यह दरिद्री जीव प्रत्यक्ष उदाहरए। है। यदि ऐसा न हो तो यह जीव ग्रपने समस्त प्रकार के जघन्य कृत्यों को भूलकर ऐसा भूठा ग्रिभमान क्यों करे ? ऐसा मिथ्याभि-मान हो जाने पर यह जीव विचार करता है - 'जब कोई ज्ञान दर्शन चारित्र का इच्छुक प्राणी विनय पूर्वक मुक्त से पूछेगा तब मैं उसके सन्मुख रत्नत्रयी के स्वरूप का प्रतिपादन करूँगा, ग्रन्यथा नहीं। इस प्रकार के ग्रहकारात्मक विचारों में फसा हुआ जीव मौनीन्द्रणासन (जिनशासन) में बहुत समय तक रहता है किन्तू उसकी इच्छानुसार विनय सहित कोई भी प्रार्गी उसमें प्रश्न करने के लिए उसके पास नहीं ग्राता है; क्योंकि जैनेन्द्र-शासन में निवास करने वाले जीव स्वतः ही उत्कृष्ट ज्ञान दशंन चारित्र के विशेष रूप से घारक होते हैं, फलतः वे बाहरी उपदेश की अपेक्षा नहीं रखते । कितने ही प्रागी तुरन्त में ही स्वकीय कर्म-विवर (मार्ग) प्राप्त होने से इस शासन में प्रविष्ट हुए हैं ब्रौर जिनकी मनोवृत्ति सन्मार्ग की ख्रोर अभिमुख है तथा जो ग्रभी तक विशिष्ट ज्ञान से रहित हैं वे भी इस धमण्डी जीव की ग्रोर दिष्टिपात भी नहीं करते; क्योंकि भगवत् शासन में और भी अनेक महाबुढिशाली, सद्बोध प्रदान करने में अत्यन्त पटु गीतार्थ पुरुष होते हैं। ऐसे गीतार्थों के पास जाकर राज-मन्दिर में तत्काल प्रविष्ट प्राग्गी इच्छानुसार किसी प्रकार के क्लेश के बिना ही सहजता से ज्ञानादि की ऋभिवृद्धि करते हैं। फलतः यह जीव ज्ञान प्राप्ति की इच्छा वाला कोई प्रांगी न मिलने पर भी गर्व के कारण स्वयं को उच्चकोटि का मानता हुआ भ्रपना बहुत सा समय व्यर्थ में ही बिता देता है किन्तु स्व-अर्थ का किसी भी प्रकार से पोषण नहीं कर पाता।

### [ 80 ]

# हास्यास्पद स्थिति ग्रौर सद्बुद्धि द्वारा समाधान

भ्रागे का वृत्तान्त मूल कथा-प्रसंग में विस्तृत रूप से दिया जा चुका है जिसका सारांश निम्न है:—"ग्रौषधेच्छुक कोई भी व्यक्ति प्राप्त न होने पर एक दिन सपूण्यक ने सद्बृद्धि से इसका उपाय पूछा। सद्बृद्धि ने कहा—'भद्र ! तुम्हें बाहर निकल कर घोषणा करनी चाहिये उससे जिसको श्रावश्यकता होगी वह लेने भ्राएगा, उसको देना ।' सद्बुद्धि के परामर्श से वह राजकुल में उच्च स्वर में पुकारने लगा—'भाइयों ! मेरे पास तीन महागुराकारी श्रौषिधयाँ हैं, जिनको श्रावश्यकता हो, ब्राकर मुफसे ले जाएँ।' इस प्रकार बोलते हुए वह घर-घर घूमने लगा । उसकी घोषणा सुनकर कितने ही इसके जैसे ही तुच्छ प्रकृति के प्राणी थे वे कभी-कभी उससे थोड़ी सी श्रौषिध ले लेते थे। कई तुच्छ प्रार्गी उसको पहचान कर उसकी हँसी उड़ाते स्रोर कितने ही उसे पागल समभकर उसका तिरस्कार करते। ऐसी स्थिति देखकर सपुण्यक ने सद्बुद्धि को सारी स्थिति से परिचित कराया । 🕸 सपुण्यक

**अ**≋ पृष्ठ १०२

की बात सुनकर सद्युद्धि ने कहा— 'भद्र ! पहले की तेरी दरिद्रता को देखकर ये मूर्खं लोग तेरा अनादर करते हैं और तेरे हाथ से दी हुई ग्रोषधियाँ ग्रहण नहीं करना चाहते। यदि तेरी यही अभिलाषा है कि सभी प्राणी तुभ से ग्रोषधि ग्रहण करें तो इसका एक ही उपाय मेरे ध्यान में ग्राता है, वह यह है कि राजमार्ग में जहाँ लोगों का अधिक ग्रावागमन होता है वहाँ एक विशाल काष्ठपात्र में तीनों ग्रोषधियाँ रखकर, श्रपने मन में विश्वास रखकर तू दूर बैठ जा। इसको कौन ग्रहण करेगा, इसकी चिन्ता तू क्यों करता है ? जिन्हें भी ग्रावश्यकता होगी वे वहाँ किसी को न देखकर चुपचाप ग्रपने ग्राप ही ग्रोषधि ग्रहण कर लेंगे। तुभे इससे क्या कि किसने ग्रहण की ? उनमें से यदि कोई एक भी सच्चा पुण्यवान ग्रौर गुणवान प्राणी तेरी ग्रौषधि ले जाएगा तो तेरा मनोरथ परिपूर्ण हो जाएगा। सपुण्यक ने सद्बुद्धि के कथनानुसार वैसा ही किया। उस जीव के साथ भी इसी प्रकार घटित होता है, तुलना करिये:—

#### परोपकार ग्रौर संकोच

इस जीव को दान देने की इच्छा होते हुए भी उसे रत्नत्रयी इच्छुक कोई योग्यपात्र न मिलने के कारए। वह शान्त चित्त से सद्बुद्धि पूर्वक विचार करता है । विचारणा करते हुए उसे यह प्रतीत होता है कि मौन धारण कर (चुपचाप) बैठे रहने से किसी और को ज्ञान दर्शन चारित्र प्रदान किया जा सके यह तनिक भी संभव नहीं है। श्रन्य प्राश्यिमों को रत्नत्रयी का दान देने के समान श्रन्य कोई परोप-कार नहीं है, परमार्थतः यही परोपकार है। इह लोक में सन्मार्ग प्राप्त हो जाए ग्रौर जन्मान्तरों में भी श्रवाधित रूप से प्राप्त होता रहे ऐसी श्रभिलाषा वाले प्राणियों को सर्वदा परोपकार परायए। होना चाहि ।; क्यों कि उक्त परोपकार का यह सहज गुरा है कि वह पुरुष में श्रेष्ठ गुर्गों के उत्कर्ष का म्राविभवि करता है। पुनश्च, यदि सम्यक् रीति से परोपकार किया जाए तो वह घीरता में वृद्धि करता है, दीनता का हरएा करता है, उदार चित्त बनाता है, स्वार्थीपन नष्ट करता है, मन को निर्मल करता है भ्रौर प्रभुता को प्रकट करता है। ऐसा होने से परोपकार परायरा पुरुष के बीर्य (पराक्रम) का विकास होता है ग्रथित् परोपकार में विशेष रूप से प्रवृत्ति होती है ग्रौर उसके मोहनीय कर्मी का नाश होता है। फलतः वह जीव जन्मान्तरों में भी उत्तरोत्तर श्रेष्ठ सन्मार्ग को प्राप्त करता रहता है ग्रौर उस सन्मार्ग से कदापि पतित नहीं होता । अतएव यदि स्वयं ज्ञान-दर्शनादि का ज्ञाता हो तो भी अन्य प्राणियों के सन्मुख ज्ञानादि के यथातथ्य स्वरूप का प्रकाश करने के लिये यथाशक्ति प्रवृत्ति अवश्य ही करनी चाहिये और इस सम्बन्ध में उसे दूसरे लोगों की स्रभ्यर्थना या याचना की भ्रपेक्षा नहीं रखनी चाहिये।

सर्वज्ञ-शासन में सर्वविरित चारित्रधारी श्रमण के रूप में रहता हुन्ना यह जीव योग्य देश न्नौर योग्य काल की श्रपेक्षा से एक स्थान से दूसरे स्थान पर परि- भ्रमण (विचरण) करते हुए देशना के माध्यम से विस्तार पूर्वक भव्य प्राणियों को ज्ञान दर्शन का मार्ग बतलाता है। इस कथन को सपुण्यक द्वारा की गई ग्रौषिधदान घोषणा के तुल्य समर्भें।

### ज्ञानादि ग्रहगुकर्ता के प्रकार

जब यह जीव ज्ञान दर्शन चारित्र के मार्ग का उपदेश देता है तब उस उपदेष्टा से हीनबुद्धि वाले (मन्दमति) प्राणी कदाचित् उस देशना से ज्ञानादि ग्रहण करते हैं, परन्तु जो व्यक्ति महामित (जड मूर्ख) होते हैं उनको उपदेष्टा प्राणी के पूर्वावस्था के दोषों का ध्यान होने से उसके उपदेश को हास्यास्पद समभते हैं। यह जीव उन प्राणियों की दिष्ट में सर्वथा तिरस्कार योग्य होने पर भी महात्मा गण उसका अनादर नहीं करते; क्योंकि महात्माश्रों का हृदय विशाल होता है अर्थात् महात्माश्रों का यह सहज गुण होता है। इसमें इस प्राणी की कोई विशेषता या उसका अपूर्व गुण नहीं है।

#### ग्रन्थ-व्यवस्था

यह जीव पुनः विचार करता है कि ग्रभी तक तो मेरा उपदेश पूर्णतः मन्दमति ही ग्रहण करते हैं, बुद्धिमान नहीं । मेरा ज्ञानादि सम्बन्धी उपदेश सर्वजन-ग्राह्य कैसे हो सकता है ? इसके लिये मुक्ते प्रयत्न करना चाहिये 🕬 पश्चात् स्वयं की सदबृद्धि के साथ ऊहापोह करते हुए उसे मार्ग दिखाई पड़ता है। ग्रहो ! मैं इन समस्त प्राणियों को साक्षात् में इस प्रकार उपदेश देता हूँ किन्तु उस उपदेश को ये लोग ग्रहरा करें ऐसा दिखाई नहीं देता (क्योंकि ये लोग मेरी पूर्व जाति ग्रौर योग्यता को ही सामने रखकर मुभे देखते हैं।) ग्रतएव ग्रव मैं ऐसा करूँ कि सर्वज्ञ-दर्शन के सारभूत ज्ञान दर्शन चारित्र का मैं जिन सब लोगों के सन्मुख प्रतिपादन करना चाहता हँ उन लोगों के जानने योग्य (ज्ञेय-ज्ञान), श्रद्धान करने योग्य (दर्शन) ग्रौर ग्रनुष्ठान करने योग्य (चारित्र) स्रर्थ की एक ग्रन्थ के रूप में रचना करूँ ग्रौर उस ग्रन्थ में विषय ग्रीर विषयी के ग्रभेद को स्पष्ट करूँ। ग्रन्थ में ऐसी व्यवस्था (पद्धति) ग्रपना कर इस ग्रन्थ को मैं मौनीन्द्र-शासन के श्रनुयायी भव्यजनों के समक्ष खोलकर (स्वतन्त्र रूप से) रख दुँ। ऐसा करने से इस ग्रन्थ में प्रतिपादित ज्ञानादि का स्वरूप सर्वजन-ग्राह्य हो सकेगा। मैं ग्रन्थ बनाता हूँ (वह यदि सब लोगों के लिए उपयोग ग्रीर बोधदायक हो सके तो ऋत्युत्तम है।) यह ग्रन्थ सर्वजनोपयोगी न भो हो तत्र भी यदि समस्त प्राशियों में से एक प्राशी भी इस ग्रन्थ का ग्रध्ययन कर शुद्ध भाव पूर्वक परिरामित हो जाता है, सन्मार्ग पर आ जाता है तो मेरा (इस जीव का) ग्रन्थ-रचना

क्क प्रेटर १०३

का परिश्रम सफल हुआ, ऐसा मैं समभू गा। यही सोचकर यथानाम श्रीर यथागुरा वाली उपमिति-भव-प्रपंचा कथा नामक कथा की (जिसमें संसार के प्रपंच को उपमान के रूप में दिखाया है) मैंने (इस जीव ने) रचना की है। इस कथा में प्रकृष्ट ग्रीर प्राञ्जल शब्दार्थ न होने से अर्थात् उच्च कोटि की रचना न होने से इसे स्वर्ण-पात्र में स्थापित की हुई नहीं कह सकते, परन्तु काष्ठपात्र में रखने योग्य मानी जा सके ऐसी मैंने संयोजना की है। इस ग्रन्थ में मैंने ज्ञान दर्शन चारित्र रूप तीनों श्रीषिधयों का मेरे साधारण शब्दों में महत्व दिखाने का प्रयास किया है।

### ग्रभ्यर्थना

हे भव्य प्राणियों ! भ्रब मैं ग्राप सब से ग्रम्यर्थना करता हूँ उसे ग्राप सुनें। उस भिखारी सपुण्यक द्वारा राजमार्गमें रखे हुए काष्ठपात्र में से तीनों मौषिघयों को ग्रहरा कर जो रोगी उनका भ्रच्छी तरह से सेवन करते हैं वे नीरोगता को प्राप्त करते हैं। साथ ही उस काष्ठपात्र में रखी हुई ग्रौषधियों का ग्रहण उचित भी है; क्योंकि ऐसा करने से जैसे उस सपुण्यक (पहले का भिखारी) पर उपकार होता है श्रौर वह ऐश्वर्यशाली बन जाता है वैसे ही मेरे जैसे जीव पर जिनेश्वरदेव की कृपापूर्ण दिष्ट पड़ने के कारण श्रीर सद्गुरु के चरण कमलों के प्रसाद से तथा उनके प्रताप से प्रकटित सद्बुद्धि के ग्राविभीव से मैंने इस कथा में जो ज्ञान दर्शन चारित्र की रचना की है उसे जो भव्य प्राग्गी ग्रहगा करेंगे उनके राग-द्वेषादि भाव-रोग ग्रवण्य ही नष्ट हो जाएँगे। कारए। यह है कि पदार्थ का जो स्वरूप कथनीय है वह कहने वाले के गुरा-दोषों की अपेक्षा रखकर स्वेच्छित साध्य की प्राप्ति में प्रवर्तित नहीं होता । ग्रर्थात् कथनीय बात यदि उत्तम, योग्य ग्रौर यथास्थित है तो काफी है, उस साध्य की प्राप्ति में उसका कथन करने वाले के साथ कोई सम्बन्ध नहीं होता। जैसे कोई भूख से पीडित होने के कारण ग्रत्यन्त दुर्बल सेवक स्वामी की भाजा से समस्त परिवार के लिए बनाई हुई भोजन सामग्री उन लोगों के खाने के लिए परोसगारी करता है तो वह परोसा हुआ भोजन स्वामी और परिवार की भूख मिटाता है, न कि उस सेवक की भूख को । इससे स्पष्ट हो जाता है कि कथनीय विषय के स्वरूप का जो यथास्थित रूप कथन करने में ग्राता है उसमें वक्ता के निजी दोषों का उनसे कोई सम्बन्ध नहीं होता। वैसे ही मैं तो स्वयं ज्ञान दर्शन चारित्र की दिष्ट से अपूर्ण हूँ फिर भी, भगवान् ने आगम ग्रन्थों में जिस प्रकार ज्ञान दर्शन चारित्र का प्रतिपादन किया है तदनुसार ही मैंने इस ग्रन्थ में भी निवेदन (प्रतिपादन) किया है। इसको जो भव्य सत्व ग्रहण करेंगे उनकी रागादि भावरोग रूप भूख शान्त होने से वे अवश्य ही निरोगी बनेंगे, क्योंकि यह उनका स्वरूप ही है।

#### ग्रन्थकर्त्ता का निवेदन

भगवत् सिद्धान्त में कथित एक पद भी शुद्धभाव पूर्वक श्रवण किया जाए तो वह समस्त रागादि भावरोगों के जाल को समूल श्री नाश करने में समर्थ होता श्री पृष्ठ १०४ है और उसको स्वाधीन होकर सहजभाव से तुम सुन सकते हो। पूर्व समय के महा-पुरुषों द्वारा प्रशीत कथा श्रों तथा प्रबन्धों का विशुद्ध भाव पूर्वक श्रवश मात्र से रागादि व्याधियाँ सम्यक् रीत्या नष्ट हो जाएँ यह भी सम्भव है। उसी प्रकार इस उपाय से संसार समुद्र को तैरने के इच्छुक सब सज्जन पुरुष मेरे ऊपर कृपारस से परिपूर्ण अनुग्रह कर, मेरे द्वारा रचित यह कथा-प्रबन्ध भी सुनने योग्य समभकर सुनेंगे ऐसी मुक्ते पूर्ण आशा है।

## उपसंहार

प्रत्य के प्रारम्भ में जो निष्पुण्यक का द्रष्टान्त दिया गया है उसके प्रत्येक पद का उपनय यहाँ विस्तार के साथ दिया गया है। कदाचित् बीच-बीच में यदि किसी पद का उपनय नहीं दिया गया हो या रह गया हो तो आगे-पीछे के प्रसंग को लक्ष्य में रखकर स्वकीय बुद्धि से योजना कर लें। जो संकेत समभ गये हों उनको उपमान बताने के बाद उपमेय को समभना कठिन नहीं होता। अर्थात् कथा के भीतरी सकेत (आशय) को जो समभ गए हों उनके लिए उपमान का कथन करने पर उसके आधार से उपमेय (रहस्यार्थ, तात्पर्यायार्थ) को समभने में किसी प्रकार की कठिनाई नहीं होती; वे स्वतः ही समभ जाते हैं। इस बात को स्पष्ट करने के लिए ही इस प्रन्थ के प्रारम्भ में उपमान रूप में कथा की रचना की गई है। अब आगे जिस कथा की रचना कर रहा हूँ उसमें यथासाध्य एक भी पद का उपमेय के बिना प्रयोग नहीं होगा; परन्तु इस प्रसंग में उपनय को किस पद्धित से विस्तार के साथ योजित किया जाय इस रहस्य से आप सब भलीभांति परिचित हो ही गए हैं। फलतः इस कथा के अग्रिम प्रस्तावों में आपकी सुखपूर्वक गित (प्रवृत्ति) हो सकेगी। ग्रन्थ के उपोद्घात रूप में इससे अधिक लिखने की ग्रब कोई आवश्यकता नहीं रही।

इह हि जीवमपेक्ष्य मया निजं, यदिदमुक्तमदः सकले जने। लगति सम्भवमात्रतया त्वहो, गदितमात्मनि चारु विचार्यतासु।।१।।

मैंने मेरे जीव की अपेक्षा (माध्यम) से यहाँ जो कुछ कहा है वह प्राय: कर सब जीवों के साथ भी घटित होता है। जिन उपर्युक्त घटनाओं का वर्णन किया गया है, वे घटनाएँ आपके साथ घटित होती हैं या नहीं ? इस पर आप अच्छी तरह से विचार करें।

निन्दात्मनः प्रवचने परमः प्रभावो, रागादिदोषगगादौष्ट्यमनिष्टता च । प्राक्कमंगामतिबहुश्च भवप्रपञ्चः, प्रस्थापितं सकलमेतदिहाद्यपीठे ॥२॥ इस पीठबन्ध रूप प्रथम प्रस्ताव में मैंने ग्रपनी निन्दा, सर्वज्ञ-शासन का सर्वोच्च प्रभाव, राग-द्वेष ग्रादि दोषों की दुष्टता, पूर्वकृत कर्मों की ग्रनिष्टता ग्रीर विविध प्रकार का संसार का प्रपंच ग्रादि सब का वर्णन किया है।

संसारेऽत्र निरादिके विचरता जीवेन दुःखाकरे, जैनेन्द्रं मतमाप्य दुर्लभतरं ज्ञानादिरत्नत्रयम्। लब्धे तत्र विवेकिनाऽऽदरवता भाव्यं सदा वर्द्धने, तस्यैवाद्य कथानकेन भवतामित्येतदावेदितम्।।३।।

दुः ल की लान रूप इस मनादि संसार में भ्रमण करते हुए जीव को जैनेन्द्र शासन (धर्म) की प्राप्ति होने पर भी सम्यग् ज्ञान, सम्यग् दर्शन, सम्यग् चारित्र रूप रत्नत्रयी की उपलब्धि होना ग्रत्यधिक दुष्कर है। ज्ञानादि रत्नत्रयी प्राप्त होने पर विवेकशोल प्राणियों को भ्रादर के साथ सर्वदा उसको बढ़ाने का प्रयत्न करना चाहिये। यही बात मैंने इस कथानक के प्रथम प्रस्ताव में श्रापसे निवेदन को है।

> श्री सिद्धर्षि गणि रवित उपमिति-भव-प्रयंच कथा के पीठबन्ध नामक प्रथम प्रस्ताव का हिन्दी अनुवाद

> > पूर्ण हुम्रा।



# उपमिति-भव-प्रपंच कथा

२. द्वितीय प्रस्ताव

# व्यितीय प्रस्ताव

# पात्र एवं स्थान सूची

| स्थान            | मुख्य पात्र                       |                                                            | सामान्य पात्र |           |
|------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------|-----------|
| मनुजगति नगरी     | कर्मपरिगाम                        | मनुजगति नगरी<br>का महाराजा                                 | प्रियनिवेदिका | दासी      |
|                  | कालपरिएाति                        | कर्मपरिस्ताम<br>की पट्टरानी                                | ग्रविवेक      | मन्त्री   |
|                  | भव्यपुरुष-सुमति                   | महाराजा का पुत्र                                           |               |           |
|                  | श्रगृहीतसंकेता  <br>प्रज्ञाविशाला | सखियाँ                                                     |               |           |
|                  | सदागम                             | धर्माचार्ये                                                |               |           |
|                  |                                   | <u></u>                                                    |               |           |
| श्रसंन्यवहार नगर | ग्रत्यन्ताबोघ                     | महत्तम–राज्यपा                                             | ल तत्परिगाति  | प्रतिहारी |
|                  | तीव्रमोहोदय<br>संसारी जीव         | बलाधिकृत-सेनापति तन्नियोग कर्मपरिएाम<br>कथा प्रवाचक का दूत |               | • •       |
|                  | लोकस्थिति                         | कर्मपरि <b>गाम महाराजा</b><br>की <b>बड़ी बहिन</b>          |               |           |
|                  | भवितव्यता                         | संसारी जीव की पत्नी                                        |               |           |

# एकाक्ष निवास नगर पाँच मोहल्ले

- (१) वनस्पति
- (२) पृथ्वीकाय
- (३) ग्रप्काय
- (४) तेजस्काय
- (४) वायवीय

| विकलाक्षनिवास नगर<br>तीन मोहल्ले             | उन्मार्गोपदेश<br>माया | राज्यपाल<br>राज्यपाल की पत्नी |       |
|----------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------|-------|
| (१) द्विहृषीक<br>(२) त्रिकरएा<br>(३) चतुरक्ष |                       |                               |       |
| पंचाक्षपशुसंस्थान नगर                        | उन्मार्गोपदेश         | राज्यपाल                      | हरिएा |
| जलचर संमूच्छिम<br>स्थलचर गर्भज<br>स्थनर      | पुण्योदय              | गुप्तमित्र ग्रौर बन्धु        | हाथी  |
| खरःपरि<br>भजपरि                              |                       |                               |       |



# तिर्यग्-गति वर्णन

# १. मनुजगति नगरी 🕸

इस लोक में सुमेरु के समान अनादि काल से प्रतिष्ठित, समुद्र के समान महासत्व-सेवित, कल्यागा-परम्परा के समान मनोरथ पूर्ण करने वाली, तीर्थंकरों द्वारा प्रवातित दीक्षा के समान सत्पृष्ठों को प्रमोद देने बाली, समरादित्य कथा की तरह अनेक वृत्तान्तों से भरपूर, त्रैं लोक्य विजेता के समान ग्लाधा प्राप्त श्रौर सुसाधुस्रों की किया के समान पुण्यहीन प्राशायों को ग्रति दुर्लभ ऐसी मनुजगति नामक नगरी है। यह नगरी धर्म को उत्पत्ति भूमि है, ग्रर्थ का मन्दिर है, काम का उत्पत्ति स्थान है, मोक्ष का कारए। है ग्रीर पंच कल्याएक ग्रादि प्रसंगों पर होने वाले महोत्सवों का स्थान है। इस नगरी में विचित्र प्रकार के सुवर्ण-रत्नों की दीवारों से शोभित स्रति मनोहर मेरु पर्वत जैसे उन्नत ग्रीर विशाल देवालय हैं जिनमें ग्रनेक देवता रहते हैं। इस नगरी में भ्रनेक ग्राक्चयंजनक वस्तुग्रों का स्थान रूप होने से देवलोक को भी नीचा दिखाने वाली, क्षितिप्रतिष्ठित म्रादि म्रनेक पुरों (छोटे नगरों) से शोभित, भरत ्द्रादि नाना प्रकार के मोहल्ले भ्रौर ग्रासपास में कुलशैल के श्राकार को घारए। किये हुए भ्रत्युच्च भ्रनेक गढ़ (किले) हैं। इस नगर के मध्य में लम्बी भ्राकृति वाली, भिन्न-भिन्न विजयरूप दुकानों से शोभित, अनेक महापुरुषों की टोलियों से व्याप्त महाविदेह रूप बाजार है; जहाँ मूल्य देकर शुभ-ग्रशुभ वस्तुएँ खरीदी जा सकती हैं। इस नगरी के चारों ग्रोर पर्वत के ग्राकार का धारण करने वाला मानुषोत्तर नाम का अस्ति उच्च गढ़ है। वह इतना ऊँचा है कि चन्द्र-सूर्य की गति भी रुक जाती है भ्रौर परचक्रभय (शत्रु सेना के भय) से पूर्णतया मुक्त है। इस ऊँचे गढ़ से कुछ दूरी पर उसके चारों भ्रोर समुद्र जैसी मोटी खाई है। इस नगरी में विबुधों द्वारा निर्मित भद्रशालवन रूपी श्रनेक सुन्दर बगीचे हैं। इस नगरी में नाना प्रकार के प्राणियों रूपी जल को प्रवाहित करने के लिये ग्रनेक नदियाँ रूपी चौड़ी-चौड़ी गलियाँ (सड़कें) हैं । इस नगर में अनेक नदियों के संगम का ग्राधारसत ग्राँर ग्रनेक सड़कों से मिलने वाले लवराोदिध ग्रौर कालोदिध समुद्ररूप दो राजमार्ग हैं। इन दो राजमार्गों से 🕾 विभाजित जम्बूद्वीप, घातकी खण्ड, ग्रर्द्ध पुष्करद्वीप नामक तीन बड़ी बस्तियाँ हैं। इस नगरी में लोगों के सुख का कारण अपने-अपने योग्य स्थान पर नियुक्त कल्पवृक्ष जैसे स्थानान्तर (छोटे-छोटे) राजागरा हैं ।

करोड़ों जिह्नाओं से भी इस नगरी का वर्णन करना सम्भव नहीं है, फिर मेरे जैसे सामान्य बुद्धि वाले की तो क्षमता ही क्या है? इस नगरी में अनन्त

<sup>%</sup> पृष्ठ १०५

तीर्थंकर, चकवर्ती, वासुदेव ग्रौर बलदेव हुए हैं, होंगे ग्रौर कितने ही वर्तमान में भी विद्यान हैं। यह नगरो अनन्त गुर्गों से भरी हुई होने से इस लोक और परलोक में दुर्लम है। सभी शास्त्रों में इस प्रशंसित नगरी का वर्णन है। ऊँचे-नीचे स्थानों में चलकर जब प्रााणी थक जाता है तब इस नगरी में म्राकर परम निवृत्ति प्राप्त करता है । इस नगरी के लोग नम्न, बुद्धिमान्, पवित्र ग्रौर भाग्यवान हैं, श्रतः घर्म के स्रतिरिक्त कुछ भी उनके मन में स्थान प्राप्त नहीं करता। इस नगरी की स्त्रियाँ म्रशिष्ट म्रौर निम्नस्तर के कार्यों को छोड़ देने के लिये सर्वदा तत्पर रहती हैं ग्रौर पुण्यशाली बनकर जिनेश्वर द्वारा प्ररूपित धर्म का निरन्तर सेवन करती हैं। इस नगरी का ग्रधिक क्या वर्रान करूँ? संक्षेप में कहुँ तो स्वर्ग, नरक ग्रौर मृत्युलोक में कोई ऐसी वस्तु नहीं, जो इस नगरी में भली प्रकार रहने वाले प्राराियों को प्राप्त न हो । यह नगरी रत्नाकर से परिपूर्ण, विद्या की उत्तम भूमि, मन ग्रौर नेत्र को श्रानन्द देने वाली, दुःख-समूह का नाश करने वाली, सर्व प्रकार के आश्चर्यों से भरपूर, उत्तमोत्तम विशेष वस्तुग्रों से परिपूर्ण, महात्मा मुनियों से व्याप्त, सुश्रावकों से अलंकत. तीर्थंकरों के जन्माभिषेक से समस्त भव्य प्रास्मियों को संतोष देने वाली, भव्य प्राणियों के मोक्ष का कारण रूप ग्रौर पापी प्राणियों के संसार को बढ़ाने वाली है। पुण्य, पाप, जीव, अजीव आदि तत्त्व हैं या नहीं? यदि हैं तो कैसे श्राकार में हैं ? क्यों हैं ? श्रादि विषयों पर विशेषतया तार्किक (तर्कपूर्ण) विचार इसी नगरी में होता है। जो ग्रघम प्रार्गी इस नगरी में आकर भी सम्यक् दर्शनः क्रादि गुर्गों से नहीं जुड़ते, उन्हें लोग भाग्यहीन कहते हैं । इस नगरी के क्रतिरिः' स्वर्ग, नरक ग्रौर मर्त्य तीनों लोकों में कोई ऐसा स्थान नहीं है जहाँ धर्म, ग्रर्थ, काम श्रौर मोक्ष रूपी चारों पुरुषार्थों की सम्पूर्ण रूप से साघना की जा सकती हो।

[1-13]

# २. कमीपरिणाम और कालपरिणति

उपर्युक्त वर्गित मनुजगित नगरी में अतुल बल पराक्रमी कर्मपरिगाम नामक महाराजा राज्य करता है। अपने पराक्रम से उसने स्वर्ग, मर्त्य और पाताल तीनों लोकों पर विजय प्राप्त कर रखी है। इसकी शक्ति का प्रचण्ड तेज इतना प्रबल है कि इन्द्र भी उसे रोक नहीं सकता। यह राजा अपने प्रचण्ड प्रताप को सर्वत्र फैलाने की इच्छा से सब नीतिशास्त्रों का उल्लंघन कर सम्पूर्ण संसार की ओर तृगा के समान हिस्कार की हिंद से देखता है। यह राजा प्राणियों के प्रति सभी अवस्थाओं में नितान्त निर्दय (दया रहित) है, अनुकम्पा रहित है। अवह जो दण्ड देता है उसकी कियान्वित में किसी प्रकार की अपेक्षा का कोई स्थान

क्ष रेब्द १००

नहीं है। इसके विकरित इसको हंसी-मजाक भी बहुत पसन्द है। वह स्वयं भी श्रह्यन्त दुष्ट है ग्रीर लोभ ग्रादि योद्धाओं से घिरा रहता है। वह नाट्यकला में पूर्ण पारंगत ग्रीर श्रत्यन्त विचक्षण है। वह अपने मन में श्रिभमानपूर्वक ऐसा मानता है कि उसके जैसा मल्ल (योद्धा) सकल विश्व में दूसरा कोई नहीं है ग्रीर जब किसी प्राणी को बलात् ग्राघात पहुँचाने के लिए कमर कस लेता है तब किसी की तिनक भी अपेक्षा नहीं करता ग्रीर अनेकों प्राणियों को निर्धन बना देता है। कभी हँसी करने का मन हो तो यह सभी प्राणियों को विचित्र प्रकार से त्रस्त कर, उनसे अपने सन्मुख नाटक करवाता है ग्रीर उनको हो रही पीड़ा को देखकर स्वयं श्रानंदित होता है। यद्यपि ये सभी पीड़ित लोग इससे बहुत बड़े हैं किन्तु इसके प्रबल प्रताप को न चाहते हुए भी उन्हें वह सब कुछ करना पड़ता है, जो वह कहता है। [१-६]

किसी समय कर्मपरिगाम राजा कई लोगों को नारकी के वेष में स्रनेक प्रकार की वेदनाओं से दुः स्वी श्रौर पुकार मचाते देखकर प्रसन्नता से बारम्बार भूमता रहता है। जैसे-जैसे इन प्राणियों को महादु:खों से पीडा पाते देखता है वैसे-वैसे मन में अति सन्तुष्ट श्रौर उल्लसित होता है। अभिमानवश कभी यह राजा, जो लोग भयभीत होकर उसकी आजा मानने को सदा तत्पर रहते हैं उन्हें आदेश देता है, ''अरे प्रारिएयों ! इस रंगभूमि पर तुम तिर्यंच का आकार घारए। कर ऐसा सुन्दर नाटक तुरन्त करो जिनसे मेरा मन प्रसन्न हो।" वे प्राणी कवि, गधे, बिल्ली, चूँहे, सिंह, चोता, बाघ. हिरएा, हाथी, ऊँट, बैल, कबूतर, बाज, जूँ, कीड़ा, कीड़ा ग्रौर खटमल का रूप धरकर ग्रौर ऐसे ग्रनेक प्रकार के तिर्यंच के रूप धारण कर महाराज को प्रसन्न करने के लिये विविध प्रकार के अत्यधिक हास्योत्पादक नाटक दिखाते हैं और महाराजा उन्हें नचवाता है। कई प्रांगी कुबड़े मनुष्य का, कई वामन का कई गूंगे, अन्धे, बहरे, लकड़ी के सहारे चलने वाले वृद्ध, असहाय आदि विचित्र प्रकार के मनुष्य वेष धार्गा कर नाटक के पात्र बनकर नाटक करते हैं। कई प्राग्तियों से देवता का मिनिय करवाता है भीर वे परस्पर ईर्ध्या, होष, शोक, उच्च देवों से भय और त्रास पा रहे हों, ऐसा दिखाते हैं। इस प्रकार वे प्राणी नये-नये वेष धारण कर भिन्न-भिन्न प्रकार के पात्र बनकर नाटक दिखाते हैं जिसे देखकर कर्मपरिएएम महाराज ग्रानन्दित होते हैं। [3-6]

स्वेच्छानुसार प्रवृत्ति करने वाले स्वच्छन्द महाराज पुनः नाटक देखने की स्रिभिनाषा होने पर लोगों से कुछ अच्छे वेष धारण करवाते हैं और पात्रों के लिये फिर से भिन्न प्रकार को योजना प्रस्तुत करते हैं। इस प्रकार यह महापराक्रमी राजा प्राणियों को स्रनेक प्रकार से त्रास देता रहता है, परन्तु त्रास से उन बेचारे प्राणियों की रक्षा कर सके, ऐसा कोई प्रभावणाली व्यक्ति उनको नहीं मिल पाता । वे महाराज तो इतने स्वतन्त्र और अपनी इच्छानुसार काम करने वाले स्वेच्छाचारी हैं कि उन्हें जो करने की इच्छा हो, वह करते हैं। उनके पास कोई प्रार्थना भी नहीं

कर सकता। यदि कोई उनके कहे अनुसार करने का निषेध करे, रोकने का प्रयत्न भो करे तो वे किसी का कहना भी नहीं सुनते। [१०→१२]

महाराजा अपने ग्रानन्द के जिये जो संसार नामक नाटक करवाते हैं वह भी ग्रत्यिक विचित्र प्रकार का होता है। ये नाटक कई बार स्तेहियों के वियोग से करुण होते हैं ग्रीर कई बार प्रेमियों के मिलन से सुन्दर (शृंगारमय) दिखाई देते हैं। किसी समय ग्रानेक रोगों से भरपूर, किसी समय दिरद्र दोष से पूर्ण, किसी समय ग्रापत्ति में पड़े हुए प्राणी समूह के दृश्य से बहुत भयंकर लगते हैं। किसी समय सम्पत्ति के संयोग से ग्रत्यन्त मनोहर लगते हैं तो कई बार उत्तम कुलोत्पन्न प्राणियों को ग्रपने कुल की मर्यादा का त्यागकर, श्र ग्रत्यन्त ग्रधम कार्यों में प्रशृत्त दिखाकर ग्रत्यिक विस्मय उत्पन्न करते हैं। उच्च कुल में उत्पन्न किन्तु कुसंग से बुरे चाल-चलन में प्रवृत्त कुलटा स्त्रियाँ ग्रपने पर ग्रत्यन्त प्रेम रखने वाले पति का त्यागकर, तुच्छ मनुष्यों से प्रेम करते हुये दिखाकर ग्रत्यिक ग्राश्चर्य उत्पन्न करती हैं। कई बार ग्रपने धर्म-शास्त्रों का उल्लंघन कर उसकी मर्यादा को ताक पर रखकर काम करने वाले विषयासक्त पाखण्डियों के हँसने योग्य नृत्य से चमत्कृत करते हैं। ऐसी विचित्र घटनाग्रों से पूर्ण यह संसार नाटक होता है जिसे महाराजा विना किसी ग्राकुलता के लीला पूर्वक करवाते हैं।

उस नाटक में राग-द्रेष नामक तबले होते हैं, जिन्हें दुष्टाभिसन्धि नामक पुरुष बजाता है। मान, क्रोध ग्रादि उस्ताद गवैये ग्रांत मधुर कठ से गाते हैं। महामोह नामक सूत्रधार नाटक का संचालन करता है। भोगाभिलाष नामक नन्दी ग्रार ग्रानेक प्रकार की चेष्टाग्रों द्वारा ग्रानेन्द ग्रार हास्य उत्पन्न करने वाला काम नामक विदूषक होता है। कृष्ण ग्रादि लेश्या नाम के रंग उसके पात्रों को विभूषित करते हैं। योनि (यवनिका-पर्दा) में प्रवेश करने वाले पात्रों के लिये योनि (नेपथ्य के योग्य वस्त्रों के ग्रानुरूप वेषभूषा) की व्यवस्था करता है। ग्राहार, निद्रा, भय, मैथुन संज्ञा नामक मंजीरे होते हैं। लोकाकाश का उदर उस नाटक की विशाल रंगभूमि है ग्रीर स्कन्ध नामक पुद्गल नाटकोपयोगी सामग्री का संचय है। ऐसी सामग्रो से परिपूर्ण उस नाटक में भिन्न-भिन्न पात्रों को नये-नये रूप देकर ग्रीर बारम्बार उसमें परिवर्तन कर, सभी पात्रों की ग्रानेक प्रकार से विग्नवना करते हुए कर्मपरिगाम महाराजा बहुत ही ग्रानन्दित होते हैं। ग्रधिक क्या कहें! इस विश्व में कोई ऐसी वस्तु नहीं कि जिससे ये महाराजा ग्रपने मनोनुकूल कार्य को सिद्ध न करते हों।

# महादेवी कालपरिराति

तीन गण्डस्थलों से मद भरते हुए जंगली हाथी जिस प्रकार श्रपनी इच्छा-नुसार सर्वत्र धूमता है ग्रीर किसी के रोकने से नहीं रुकता, इच्छानुसार चेष्टाएं करता है उसी प्रकार ग्रपनी इच्छानुसार कार्य करने वाले कर्मपरिणाम राजा के

क्ष पेट्ट ६०८

सम्पूर्ण ग्रन्तःपुर में तिलक समान, ग्रपने रूप, लावण्य, वर्ण, विज्ञान, विलास श्रीर नृत्य श्रादि गुर्गो से भरपूर, नियति यटच्छा श्रादि श्रनेक रानियों में भी प्रधान-तम श्रौर श्रत्यधिक रमगाीय कालपरिगाति नामक महादेवी है। वह महादेवी ऋतुश्रों में गरद जैसी, गरद ऋतू में कुमूदिनी जैसी. कुमूदिनी में कमलिनी जैसी, कमलिनी में कलह सिका जैसी और कलह सिकाओं में राजह सिका जैसी है। महाराजा को वह कालपरिएाति महारानी प्राराों से भी अधिक प्रिय है। स्वयं की चित्तवृत्ति के समान वह जो कुछ करती है उसे प्रमाराभूत माना जाता है। मंत्रिमण्डल के परामर्श के समान वह महाराजा कोई भी कार्य करने से पूर्व महारानी से परामर्श लेता है। श्रोष्ठ मित्रमण्डली के समान वह महारानी महाराजा के 🕸 विश्वास का स्थान है। अधिक वया कहें ! संक्षेप में कहें, तो कर्मपरिए।म राजा का राज्य उस महादेवी पर ही श्राधारित है। वास्तव में वह महादेवी ही राज्य चलाती है। जैसे चंद्रिका से चन्द्र, रति से कामदेव, लक्ष्मी से विष्णु, पार्वती से शंकर अलग नहीं रह सकते वंसे ही कर्मपरिग्णाम राजा विरह-व्यथा के भय से कभी भी महारानी कालपरिग्रति को भ्रपने से पृथक नही रखते । स्वयं जहाँ जाते, जहाँ बैठते वहाँ महारानी को सर्वेदा साथ ही रखते । वह महारानी भी ग्रपने पति पर श्रतिशय श्रन्रागिनी होने के काररए कभी भी उनकी श्राज्ञा का उल्लंघन नहीं करती। 'पति-पत्नी परस्पर अनुकूल हों तभी प्रेम निरन्तर बना रहता है, अन्यथा प्रेम न तो बढ़ता है स्रौर न रहता ही है। इस नियम के अनुसार प्रवृत्ति करने से उनका प्रेम इतना गाढ़ श्रीर परिपूर्णता को प्राप्त हो गया था कि उसके टूटने की शंका करने का कोई कारगा विद्यमान नहीं था।

### महादेवी का कठोर शासन

कालपरिएाति महारानी महाराजा की कृपा से, यौवन की मस्ती से, स्त्री-हृदय की तुच्छता से, स्त्री-स्वभाव की चंचलता से ग्रीर ग्रनेक प्राराणों की विडंबना के कौतूहल से वह ग्रपने मन में भपना प्रसार सब जगह करने में ग्रपने को समर्थ मानती हुई, सुषमा दुःषमा ग्रादि नाम की ग्रपनी प्यारी सिखयों से परिवेष्टित जिन्हें वह ग्रपने ग्रंग के समान ही मानती है ग्रीर समय, भाविलका, मुहूर्त, प्रहर, दिन, ग्रहोरात्र, पक्ष, मास, ऋतु, श्रयन, संवत्सर, युग, पत्योपम, सागरोपम, ग्रवस्पिएी, उत्सिपिएी, पुद्गलपरावंत ग्रादि परिवार ग्रीर नौकर-चाकरों से 'मैं इस लोक में सर्वकार्य करने मैं समर्थ हूँ' ऐसा गर्व ग्रपने मन में रखते हुए, ग्रपने पित कर्मपरिएाम महाराजा की ग्राज्ञा से निर्देशित संसार नामक नाटक को करवाने में ग्रपने पित के साथ बैठकर ग्रीममानपूर्वक ग्राज्ञा देती है—इस योनि रूपी पर्दे के भीतर ग्रभी जो पात्र तैयार होकर बैठ हैं वे सब मेरी ग्राज्ञा से बाहर निकलें ग्रौर सब से पहले रोने का नाटक करें। उसके बाद ग्रपनी माताग्रों के स्तन भ्रे दुग्धपान करें। फिर धूलिन भ्रसरित वदन से घुटने के बल रेंगते हुए चलें। डगमग चलते हुए पग-पग पर जमीन

३०१ देख्य १०६

पर गिर पड़ें। मल-मूत्र को ऋषने शरीर से लिपटाकर दुर्गन्धित करें। फिर बाल-स्वभाव को छोड़कर कुमारपन घारण करें, भिन्त-भिन्न प्रकार के हाव भावादि पूर्ण खेल खेलें। सब प्रकार की कलाओं में कुशलता प्राप्त करने के लिये प्रभ्यास करें । फिर कुमारावस्था छोड़कर युवावस्था को घारल करें। समस्त विवेकी प्रालियों में हास्य उत्पन्न करने वाले कटाक्षों से कामदेव महा उर के उपदेशानुसार कार्य करें भौर ऐसा करने में श्रपने कुल-कलंक या अन्य कठिनाइयों की उपेक्षा करें। कामदेव जैसा कहे वंसा भिन्त-भिन्त प्रकार से विलास करें, नाचें ग्रौर तूफानी मस्ती करें। परदारागमन जैसे ग्रनार्य (ग्रनुचित) कार्य करें। इस प्रकार युवावस्था पूर्ण कर मध्यम (प्रौढ़) श्रवस्था धाररा करें उसमें सात्विक प्रकृति, बूदि, पुरुषार्थ प्रौर पराक्रम बतावें । इस प्रकार मध्यम वय पूर्ण कर वृद्धावस्था घारण कर 🕸 जिसमें कपाल पर रेखाएँ, सफेद बाल, ग्रंग-भंगे, ग्रवयवों की शिथिलता भौर शरीर पर लार टपकती हुई मेल आदि के लगने से शरीर की अति विचित्र प्रवस्था का दश्य उपस्थित करें । विकृत ग्राँर विपरीत स्वभाव का ग्राचरण करें । इस प्रकार जीवन के भ्रनेक स्वरूपों से पूर्ण नाटक दिखाकर ग्रन्त में शरीर का त्यागकर मूर्दे का ग्रभिनय करें। उसके बाद पुनः योनि के पर्दे के पीछे चले जावं। वहाँ गर्भ रूपी की चड़ में रहकर विविध दु:खों का अनुभव करें। फिर दूसरा रूप धारण कर नया नाटक दिखाने के लिये पर्दे से बाहर आवें। इसी प्रकार बार-बार पर्दे से निकलें, पर्दे के पीछे चले जावे । जनमें, मरें और अनन्त बार नुग्ने-नुग्ने नाटक दिखाब ।

इस प्रकार आज्ञा देने वाली कालपरिराति महारानी संसार नामक नाटक में श्रभिनय करने वाले सभी पात्रों को एक क्षरण भी निष्क्रिय नहीं बैठने देती। क्षरा-क्षरा में बेचारों से नये-नये रूप घाररा करवाती है। बार-बार वेष परिवर्तन में साघनभूत नये-नये पुद्गल स्कन्ध नामक उपकरण जो ग्रति चपल स्वभाव वाले हैं, उन पर भी यह महारानी अपनी सत्ता चलाती है और उन उपकरणों से भी नो-नते रूप घाररा करवाती है। वे पात्र भी बेचारे सोचते हैं कि क्या करें! जहाँ राजा भी इस रानी के वश में हैं वहाँ बचने की तो कोई संभावना ही नहीं। इस प्रकार मुक्त होने का कोई मार्ग न देखकर वे लाचार हो जाते हैं श्रीर महारानी जो ग्रादेश देती है उनका पालन करते हुए, भ्रनेक प्रकार के वेष धारएा करते हुए श्रपनी म्राह्म-विडम्बना को देखते रहते हैं। यह महारानी ऐसी प्रवल है कि महाराजा की उपस्थित में भी स्पष्ट रूप से स्वकीय व्यवहार के द्वारा श्रपने प्रभाव की श्रधिकता को प्रदर्शित करती है। महाराजा का प्रभाव तो मात्र नाट्यशाला में संसार नामक नाटक में अभिनय करने वाले पात्रों से बारबार नये-नये रूप धाररा करवाने में ही चलता है (वह भी जब महारानी समयानुसार आज्ञा दे तभी), परंतु इस महादेवी का प्रभाव तो नाट्य संसार से बाहर रही हुई निवृंति नगरी पर भी चलता है; क्योंकि उस निवृत्ति नगरी में जो लोग रहते हैं, उनको भी क्षरा-क्षरा में

क्ष पृष्ठ ११०

भिन्न-भिन्न श्रवस्थाश्रों में परिवर्तित करने की चतुराई इस महादेवी में है। इस प्रकार श्रपनो सत्ता रंगभूमि से बाहर भी निष्पादित होने से श्रपने पित से भी श्रपने को बड़ी मानने वाली श्रिभमानिनी महादेवी क्या-क्या नहीं कर सकती? ऐसे श्रविच्छिन्न चलते श्रत्यन्त श्रद्भृत नाटक को कराने में श्रीर देखने में निरन्तर श्रवृत्त महाराजा श्रीर महारानी का मन श्रत्यिक प्रमुदित रहता है श्रीर वे दोनों इस नाटक को देखने में ही श्रपने राज्य की सफलता मानते हैं।

# ३: भव्य पुरुष सुमति का जनम

संसार नाटक देखते हुए श्रौर नये-नये खेल करते हुए कर्मपरिग्णाम राजा श्रौर कालपरिग्राति महारानी श्रानन्द से समय बिता रहे थे। एक समय वे एकान्त में श्रानंद कल्लोल करने बैठे थे तभी राजा को श्रानन्द में देखकर महारानी ने कहा:—

नाथ! भोगने योग्य सभी पदार्थों का मैंने भोग किया है ग्रौर पीने योग्य सभी पेय पदार्थों का का पान किया है तथा मान करने योग्य को मान देकर बहुत ग्रिभमानपूर्वक जीवन बिताया है। हे प्रभो! ग्रापके पादपद्यों की कृपा से इस संसार में कोई भी ऐसा सुख नहीं बचा जिसका ग्रास्वाद मैंने न पाया हो। मेरे सुन्दर नाथ! ग्रापकी कृपा से मैं समस्त प्रकार के कल्याएा प्राप्त कर चुकी हूँ ग्रौर देखने योग्य समस्त पदार्थों को देख चुकी हूँ, परन्तु हे देव! ग्रभा तक मैंने पुत्र का मुख नहीं देखा है, ग्रतः ग्रापकी कृपा से मुक्ते एक पुत्र प्राप्त हो जाये तो मेरा जीवन क्ष सफल हो, ग्रन्यथा यह जीवन निष्फल है।

राजा - देवी ! तुमने बहुत ही अच्छी बात कही। यह बात मुक्ते भी रुचिकर लगती है। सभी कामों में हम दोनों एक समान सुखी-दुःखी होते हैं अतः हे प्रिये! इस विषय में तू थोड़ा भी खेद मत कर; क्योंकि जिस काम में हम दोनों एकमत हो जाते हैं वह काम तत्काल सफल हो जाता है।

रानी-- प्रभो ! भ्रापने बहुत ठीक कहा, मुक्त पर बहुत कृपा की । ग्रापके कथनानुसार पुत्र ग्रवश्य होगा. ऐसा मुक्ते विश्वास है ग्रौर इस विषय में मैं ग्रभी से गांठ बाँच लेती हूँ।

पति ने जो वचन कहे, उन्हें सुनकर महादेवी की ग्रांख में हर्ष से ग्रांसू श्रागये। पति के वचन पर पूर्ण विश्वास होने से उसे श्रतिशय संतोष हग्रा।

उसके बाद एक दिन वह कमल के समान नेत्रों ृ ली महादेवी अपने शयन कक्ष में सो रही थी तभी रात्रि के अन्तिम प्रहर में उसने एक स्वप्न देखा कि 'सर्वांगसुन्दर एक पुरुष ने उसके मुख से होकर पेट में प्रवेश किया, फिर वह उदर से बाहर निकला और उसे उसका कोई मित्र ले गया।' स्वप्न देखने से महादेवी की आँख खुल गई। इस स्वप्न से उसे कुछ आनन्द और कुछ

क्ष पृष्ठ १११

खेद हुआ। फिर तत्क्षरा अपने पति के पास जाकर, उस विचक्षरा महारानी ने अपने स्वप्त दर्शन की बात कही। [१०-१२]

राजा महादेवी ! इस स्वष्त का जी फल मेरे मन में जच रहा है उसे कहता हूँ, सुनो । तुक्ते ग्रानन्द देने वाला एक श्रेष्ठ पुत्र होगा पर वह ग्रधिक समय तक तेरे घर में नहीं रहेगा । किसी घर्माचार्य के वचन से बोध प्राप्त कर ग्रपने लक्ष्य को सिद्ध करेगा । [१३-१४]

रानी— मेरे पुत्र होगा, बस इतना ही मेरे लिए बहुत है। मुक्ते तो इसी से पूर्गानन्द प्राप्त होगा। पश्चात् वह ग्रपनी इच्छानुसार चाहे कुछ भी करे।

उसी रात को कालपरिएाति रानी को गर्भ रहा। वह हर्ष पूर्वक गर्भ क पालन करने लगी। जब गर्भ तीन मास का हुआ तब रानी को दोहद हुआ कि "मैं विश्व के समस्त प्रािएायों को अभयदान दूँ, याचकों को धन दूँ और जो अपढ़, अज्ञानी हैं उन्हें ज्ञान दूँ, ये सभी वस्तुएं जिसे जितनी चाहिये उतनी दूँ।" ऐसी-ऐसी जो-जो इच्छाएँ उसे होती गई वे सब उसने महाराजा को बतादीं और महाराजा की आज्ञा से उसकी सभी इच्छाएँ पूरी होने लगीं। इस प्रकार गर्भ-वहन करते हुए, गर्भकाल पूर्ण होने पर शुभ दिन शुभ मूहूर्त में महादेवी ने समग्र लक्षराों से युक्त एक सुन्दर बालक को जन्म दिया।

#### जन्मोत्सव

प्रियनिवेदिका नामक दासी ने तत्काल जाकर राजा को सहर्ष पुत्र जन्म की बघाई दी। पुत्र जन्म का संवाद सुनकर महाराजा को वर्णनातील अत्यधिक आह्लाद का अनुभव हुआ और राजा ने दासी को आशा से अधिक पुरस्कार देकर प्रसन्न किया। राजा को उस समय जो अपूर्व आनन्द हुआ वह उसके रोमांचित-पुलकित होने से प्रत्यक्ष दिखाई दे रहा था। आनन्द से ओत-प्रोत राजा ने अपने राज्य-मन्त्रियों को आदेश दिया, "मंत्रियो! महारानी को पुत्ररत्न की प्राप्ति हुई है, अतः इस प्रसंग में अ घोषणापूर्वक अच्छे-बुरे, योग्य-अयोग्य का विचार किये बिना सभी प्राण्यों को मनोवांछित दान दो। गुरुओं का आदर-सत्कार करो। स्वजन-सम्बन्धियों का सन्मान करो। मित्रों को समग्र प्रकार से सन्तुष्ट करो। कैदियों को बह्दीगृह से मुक्त करो। आनन्द के बाजे बजाओ। इच्छानुसार प्रगत्भ हर्ष से नाचो, कूदो, खाओ, पीओ, स्त्रियों के संग कीड़ा करो। कर लेना बन्द करो। दण्ड माफ करो। भयभीत लोगों को धीरज बन्धाओ। सर्व प्राणी स्वस्थ चित्त होकर सुख पूर्वक रहें और किसी भी प्रकार के अपराध की गंध भी मत आने दो।"

<sup>%</sup> पृष्ठ ११२

'म्रापकी जैसी ग्राज्ञा' कहकर मन्त्रियों ने महाराज को नमस्कार किया ग्रौर उनकी ग्राज्ञाग्रों को तुरन्त कियान्वित किया। सर्वे प्राणियों को ग्राश्चर्य उत्पन्न करने वाला वह जन्म-दिन-महोत्सव ग्रानन्दपूर्वक व्यतीत हुग्रा।

#### नामकरण

तत्पश्चात् योग्य समय पर कर्मपरिखाम महाराजा ने विचार किया कि जब इस पुत्र का महादेवी की कुक्ष में प्रवेश हुग्रा था तब देवी को स्वप्न ग्राया था कि एक सर्वागसुन्दर पुरुष ने उसके मुख द्वारा शरीर में प्रवेश किया है, ग्रतः इस पुत्र का नाम भी इस घटना के अनुरूप रखना चाहिये। ऐसा विचार कर महाराजा ने अपने पुत्र का नाम भव्यपुरुष रखा। महारानी को जब यह बात ज्ञात हुई तब उसने महाराजा से प्रार्थना की, 'हे देव! यदि आप स्वीकृति प्रदान करें तो मैं भी पुत्र का एक दूसरा नाम रखना चाहती हूँ।' राजा ने कहा, 'ऐसी मंगलमयी बात में कभी मतभेद हो सकता है? इसमें क्या आपित है? तू ने मन में जो कुछ भी नाम निश्चित किया हो उसे प्रसन्नता पूर्वक कह।' तब महादेवी ने कहा, 'यह पुत्र जब गर्भ में था तब मुक्ते बहुत से अच्छे-अच्छे श्रेष्ठ कार्य करने की बुद्धि होती थी इसलिये मैं इसका दूसरा नाम सुमित रखना चाहती हूँ।' राजा ने कहा, 'देवी! यह तो दूध में शक्कर डालने जैसा हुग्रा; क्योंकि तुम्हारी निपुणता से उस भव्य-पुष्ठ का सुमित जैसा नाम अधिक सुन्दर रहेगा।' इस प्रकार कहकर, सुमित नाम से सन्तुष्ट होकर राजा ने हर्षपूर्वक नामकरण महोत्सव बड़ी धूम-धाम से मनाया।

88

# **४. अगृहीतसंकेता और पञ्जाविशाला**

सउ मनुजगित नगरी में अगृहीतसंकेता नामक एक ब्राह्माणी रहती थी। लोगों के मुख से यह सुनकर कि राजकुमार का जन्म-महोत्सव चल रहा है और उसका नामकरण हो गया है, उसने अपनी सखी से कहा—प्रिय सखि प्रज्ञाविशाला! लोगों में जो नयी श्राश्चर्योत्पादक बात चल रही है क्या वह तूने सुनी है ? लोग कह रहे हैं कि कालपरिएाति महारानी ने भव्यपुरुष नामक पुत्र को जन्म दिया है।

प्रज्ञाविशाला-प्रिय बहिन! इसमें आश्चर्य की क्या बात है!

ग्रगृहीतसंकेता— मैंने पहले सुना था कि यह कर्मपरिणाम महाराजा भ्रपने स्वरूप से ही निर्वीज (पुत्रोत्पादक क्षितिहीन) है ग्रौर कालपरिणाति राणी वन्ध्या (बांभ्क) है। फिर भी उनके पुत्र उत्पन्न हुन्ना है, यह सचमुच ही महान् श्राक्ष्चर्य की बात है।

#### राजा ग्रौर रानी की जननशक्ति

प्रज्ञाविशाला—ग्ररे भोली! तेरा ग्रगृहीतसंकेता नाम ठीक ही है, क्योंकि तू श्रपने नाम के श्रनुसार विषय के भीतर रही हुई बात को भली प्रकार नहीं समभ

सकी । यह राजा तो अत्यधिक बीज वाला है (पुत्रोत्पादक शक्ति इसमें साधारण लोगों से अनन्त गुणा अधिक है), पर कहीं लोग उसे दृष्टि (नजर) न लगादें इसलिये अविवेक आदि उसके मन्त्रियों ने यह बात फैना रखी है कि वह निर्बीज है। अ महारानी भी अनन्त पुत्र-पुत्रियों को जन्म देने की सामर्थ्य रखने वाली है, पर दुर्जनों की उसे नजर न लग जाये इसीलिये मंत्रियों ने उसे भी दुनिया में बंध्या बताया है। सुन—इस संसार में जितने भी पुत्र-पुत्रियाँ उत्पन्न होते हैं उन सब में परम-वीर्य रूप से इन राजा-रानी का हाथ होने से परमार्थ से तो ये ही उन सब के वास्तिवक माता-पिता है। फिर ये राजा-रानी जब नाटक देखते हैं तब इनका माहात्म्य कितना अधिक हो जाता है, क्या तूने वह देखा-सुना नहीं? यह महाराजा अपनी इच्छानुसार सब पात्रों को मनुष्य, नारकी, तिर्थंच, देवरूप संसार के अन्तर्गत अनेक लाख योनियों में भिन्न-भिन्न प्रकार के रूप धारण करवा कर नाटक करवाते हैं। महाराजा जिन प्राणियों को भिन्न-भिन्न रूप धारण करवा ते हैं उन सब को यह महारानी गर्भावस्था, बालकपन, कुमारपन, यौवन, प्रौढ़ावस्था, वृद्धावस्था, मृत्यु और फिर पुनः अन्यत्र गर्भप्रवेश, वहाँ से निकलकर फिर गर्भप्रवेश आदि स्थितियों में अनन्त बार परिवर्तन करवाती है।

अगृहीतसंकेता—प्रिय सिख ! जो बात तू कह रही है वह तो मैंने सुन रखी है, पर मेरे कहने का तात्पर्य यह है कि कर्मपरिगाम महाराजा सर्व पात्रों कू भिन्न-भिन्न रूप धारण कराने में शक्तिमान हैं और कालपरिगति महारानी उनके. अवस्थाओं में बार-बार फेर बदल कर सकती है, इससे क्या यह कहा जा सकता है कि वे लोगों के माता-पिता हैं ?

प्रज्ञाविशाला—प्रिय सिख ! तू तो बिल्कुल भोली है। गाय जैसा जानवर भी ग्राधी बात कहने से पूरी बात समक्त लेता है, पर तू तो इस स्पष्ट बात को भी नहीं समक सकती। सुन, यदि वास्तविक दिष्ट से विचार करें तो यह संसार एक नाटक है, ग्रतः उस नाटक को जो उत्पन्न करने वाले हैं वे परमार्थतः सब के माँ-बाप गिने जा सकते हैं, समकी ?

श्रगृहीतसंकेता—िप्रय बहिन ! यदि वे सम्पूर्ण संसार के माँ-बाप हैं, फिर भी दुर्जन प्राणियों की उन पर नजर न लगे, इस भय से श्रविवेक श्रादि मंत्रियों ने दुनिया में राजा को निर्वीज श्रौर रानी को वंध्या प्रसिद्ध किया है, तब फिर भव्यपुरुष का जन्मोत्सव वे इतने भव्य रूप से क्यों मना रहे हैं, इसका क्या कारण है ?

#### सदागम का स्वरूप

प्रज्ञाविशाला—इस भन्यपुरुष को राजा-रानी के पुत्र रूप में प्रसिद्ध करने का क्या कारण है ? सुन—इस नगरी में एक शुद्ध सत्यवादी सदागम

नामक महापुरुष है। वह सर्व प्राराियों का हित करने वाला है, सकल भावों ग्रौर स्वभावों को ग्रच्छी तरह जानने वाला है। राजा ग्रौर रानी की गुप्त से गुप्त बातों का रहस्य, उसके स्थान स्रौर उनके मर्मी को वह विशेष रूप से जानता है। (उस महात्मा सदागम से मेरी अच्छी पहचान है, मैं कभी-कभी उनसे मिलती रहती हूँ। । एक समय की घटना है कि एक बार मैं उनके पास गई तो उन्हें विशेष भ्रानन्द में देखा । अतः उनसे मैंने स्राग्रहपूर्वक हर्ष का कारण पूछा । उत्तर में उन्होंने कहा, 'भद्रे ! तुभ्रे इतना कृतुहल है तो तू मेरे हर्ष का कारएा सून । इस कालपरिएाति रानी ने एक बार एकान्त में महाराजा से कहा कि, 'राजन्! मैं स्वयं वन्ध्या नहीं हूँ । फिर भी लोग मुभ्ते वन्ध्या कहते हैं, इस भूठे ग्रारोप से ग्रब मैं दु:खी हो गई हुँ। यद्यपि मेरे अनन्त पुत्र हैं, फिर भी मुक्त पर दूर्जन प्रासाियों की, दिष्ट न लग जाय इस भय से अविवेक आदि मंत्रियों ने मुक्ते वन्ध्या प्रसिद्ध किया, जिससे लोगों में ऐसी बातें हो रही हैं; जैसे, मेरे स्रपने बालक भी अह दूसरों के बालक हों। यह तो ऐसी बात हो गई कि जूँग्रों से बचने के लिये कपड़े का ही त्याग कर दिया जाय । मेरे ऊपर वन्ध्यापन का जो भूठा स्रारोप लगाया गया है उसे स्रब क्रापको किसी भी प्रकार दूर करना चाहिये ब्रौर मेरे सिर पर लगे इस कलंक के टीके को मिटाना चाहिये।' राजा ने कहा, 'देवि ! मुक्ते भी मंत्रियों ने निर्वीज प्रसिद्ध किया है, इसलिये ग्रपने दोनों के सिर पर कलंक का टीका एक समान है। तूथोड़ा घैर्य रख। दुनिया में अपना जो अपयश हुआ, उसको दूर करने का उपाय ग्रब मुफ्ते मिल गया है।' ऐसा उपाय क्या है ? रानी के द्वारा पूछने पर राजा ने कहा, 'देवि ! प्रधान ग्रादि के ग्रिभिप्राय की परवाह न करके इस मनुजगित नगरी नामक महाराजधानी में तेरे उदर से एक सुन्दर पुत्र का जन्म हुन्ना है, ऐसा प्रसिद्ध करेंगे और उस पुत्र का जन्मोत्सव घूमधाम से मनोयेंगे। इस प्रकार करते से चिरकाल से मेरे ऊमर निर्बीजपन का ख्रौर तेरे ऊपर बांभपन का जो भ्रपथश एवं कलंक लगा हुम्रा है वह दूर हो जाएगा ।' राजा के वचन सुनकर रानी ने उन वचनों को सहर्ष स्वीकार किया। पश्चात् उन्होंने अपने विचारों को कार्यरूप में परिशात किया। प्रज्ञाविशाला! इस भव्यपुरुष का जो जन्म हुआ है, वह मुभे बहुत प्रिय है। महाराजा और महारानी के इस पुत्र-जन्म से मैं अपनी श्रात्मा को सफल मानता हूँ श्रौर इससे मुक्ते हुई हुग्ना है।'

सदागम से ऐसा सुनकर मैंने उनसे कहा—ग्रापके हुए का कारए बहुत ग्रच्छा है। इस कारण से इस प्रकार भव्यपुरुष को महाराजा और महारानी के पुत्र के रूप में प्रसिद्ध किया गया है, अब तेरी समभ में यह बात आ गई होगी।

भ्रगृहीतसंकेता अच्छा बहिन ग्रच्छा, <sup>चे हैं</sup> जेक कहा। तुम्हारी बात से मेरा संदेह दूर हो गया। मैं जब यहाँ ग्रा रही थी अब बाजार में जो बातचीत

क्ष पेट्ट ६६८

चल रही थी उस से लगता है कि राजा-रानी पर अब तक जो निर्वीर्य और बांभपन का कलंक लगा हुआ था, वह दूर हो गया है।

प्रज्ञाविशाला—प्रिय सिख ! बाजार में तुमने क्या सुना ?

# भव्यपुरुष के भावी गुरगों का वर्णन

श्चगृहीतसंकेता — बाजार में बहुत से मनुष्यों के बीच मैंने एक श्चग्रगण्य श्चतिसुन्दर श्चाकृति वाले पुरुष को देखा। इस सुन्दर पुरुष को नगर के जिज्ञासु लोग विनयपूर्वक पूछ रहे थे —भगवन्! श्चाज जिस राजपुत्र का जन्म हुश्चा है वह कैसे गुर्गों को धारण करने वाला होगा?

उत्तर में भद्रपुरुष ने कहा—भद्रजनो! सुनो, यह बालक कालकम से बढ़ता-बढ़ता सर्व गुरा-सम्पन्न बनेगा। इसमें इतने अधिक गुरा होंगे कि उन सब गुराों का तो वर्रान भी नहीं किया जा सकता और यदि मैं वर्रान करने भी लगूँ तो उन सब गुराों को तुम याद नहीं रख सकते, तथापि इसके गुराों का संक्षेप में वर्रान करता हूँ। सुनो, यह बालक रूप का उदाहररा, यौवन का भण्डार, लावण्य का मन्दिर, प्रश्रय का दृष्टान्त, औदार्य का निकेतन, विनय का भण्डार, गम्भीरता का सदन, विज्ञान का स्थान, दाक्षिण्य की खान, चातुर्य का उत्पति स्थान, स्थिरता की परिसीमा, घीरता का प्रत्यादेश, लज्जाशील, किसी भी विषय को भट से समभने की शक्ति का उदाहररा और घृति, स्मरराशक्ति, श्रद्धा तथा जिज्ञासा रूपी सुन्दरियों का पति होगा। अनेक भवों में उसने अच्छे कर्म करने का अभ्यास कर रखा है इससे वह अतिशय प्रगतिशील होने से बालकपन में भी केलिप्रिय नहीं बनेगा। अवह लोगों पर वात्सल्यभाव दिखाएगा, गुरुजनों के प्रति विनम्नता का श्राचरण करेगा, घर्मानुरागी होगा, विषय-भोगों में अलोलुप होगा, काम, कोघ, लोभ, मोह, मद और मत्सर इन अन्तरंग शत्रुओं का विजेता बनेगा और सब के चित्त को अत्यन्त श्रानन्द देने वाला बनेगा।

इन सब बातों को सुन कर लोगों ने भय और हर्ष मिश्रित दिष्ट से चारों तरफ देखकर कहा—महाराज और महारानी की प्रकृति ग्रितिविषम (करूर) होने से वे हम सब को ग्रनेक प्रकार के निरन्तर दुःख देते रहते हैं। पर, यह एक काम तो उन्होंने बहुत ही श्रच्छा किया जो सब देश-देशान्तरों में प्रसिद्ध मनुजगति नगरी में भव्यपुरुष सुमित को जन्म दिया। ऐसे सुन्दर बालक को जन्म देकर उन्होंने अपने समस्त दुश्चरित्रों को धो दिया और अपने पर लगे निर्वीज एवं बांकपन के कलंक को भी मिटा दिया।

हे बहिन! यह सब वृत्तान्त मैंने बहुत ध्यानपूर्वक सुना था तभी से मेरे मन में यह शंका उठ रही थी कि राजा-रानी तो बांभ है फिर उनके यहाँ पुत्र का

ৠ पृष्ठ ११५

जन्म कैसे हुआ ? यह पुरुष कौन है जो सर्वज्ञ के समान इस भव्यपुरुष के भविष्य का कथन करता है ? उसी समय मैंने अपने मन में निश्चय किया था कि मैं अपनी अतिश्रिय सखी के पास जाकर दोनों शंकाओं का समाधान करूंगी, क्योंकि इन सब बातों में वह बहुत चतुर है। मेरे मन में जो दो शंकाएं उत्पन्न हुई थीं उनमें से पहली तो तुमने दूर करदी, अब मेरी दूसरी शंका को भी दूर कर।

K:

# ५. सदागम का परिचय

सदागम का परिचय प्राप्त करने की ग्रगृहीतसंकेता की उत्सुकता जान-कर प्रज्ञाविशाला ने ग्रपनी सखी को इस महापुरुष का परिचय इस प्रकार दिया :—

प्रिय सिख ! कार्यकलापों के आधार से मैं उन्हें जानती हूँ कि वह मेरा परिचित परमपुरुष सदागम ही होगा । उसी को तूने उक्त बातें करते हुए देखा है ऐसा मुक्त लगता है, क्योंकि वह भूत, भिवष्य और वर्तमान के सब भावों को हाथ में रखे हुए आंवले की तरह जानता है और उन भावों का प्रतिपादन करने में वह अत्यन्त पटु है । इनके अतिरिक्त अन्य कोई पुरुष नहीं हो सकता । सदागम के अतिरिक्त इस मनुजगित नगरी में चार और महापुरुष अभिनिबोध, अविध, मनपर्यव और केवल नामक रहते हैं । यद्यपि वे सदागम जैसे ही हैं पर किसी के सामने उन भावों का प्रतिपादन करने की शिक्त उनमें नहीं है । वे चारों ही अपने स्वरूप से गूंगे हैं । इन चारों महापुरुषों के माहात्म्य और स्वरूप का वर्णन भी भगवान सदागम ही लोगों के सामने करते हैं; क्योंकि वह सत्पुरुषों की चेष्टाओं का अवलम्बन करने वाला है और दूसरों के गुगों को प्रकाशित करने का सदागम (श्रुतज्ञानी) का स्वभाव ही है।

भ्रगृहीतसंकेता — सखि ! सदागम को यह राजपुत्र ग्रत्यन्त प्रिय है तथा इस बालक के जन्म से सदागम अपनी श्रात्मा को सफल मानता है, इसका क्या कारण है ?

प्रज्ञाविशाला—यह सदागम महापुरुष है। परोपकार-परायण होने से वह अन्य प्रािणयों का उपकार करने में सतत प्रयत्नशील रहता है, इसिलये ऐसा ही आचरण करता है जिससे सर्व प्रािणयों का हित हो। केवल पािष्ठ प्रािण ही उसके वचन का अनुसरण नहीं करते। महात्मा सदागम के माहात्म्य (ज्ञान-वैभव और परोपकारी स्वभाव) को ये पािण प्रािण नहीं समक्षते। यही कारण है कि महात्मा सदागम सर्वदा हितकारी उपदेश देते हैं फिर भी उनमें से कई लोग इनको ही दोष देते हैं। १ कितने ही उन्हें धिक्कारते हैं, मजाक उड़ाते हैं। कितने ही यह तो स्वीकार करते हैं कि इनका उपदेश ग्रहण करने

योग्य है, पर उसके अनुसार ग्राचरण करने में वे अपने को अशक्त पाते हैं। कितने ही तो उनके वचन से डरकर दूर से ही भाग खड़े होते हैं। कितने ही उन्हें ठग समभकर शंकालु बनते हैं और बहुत से प्राणी तो उसके वचन को मूल से ही नहीं समभते। कितने ही उनका वचन सुनते हैं पर उसमें रुचि नहीं रखते। कुछ प्राणियों की उनके वचनों पर रुचि तो होती है किन्तु उसके अनुसार आचरण नहीं कर पाते और कुछ उन पर आचरण करना शुरु करके फिर शिथिल पड़ जाते हैं। इस प्रकार सदागम को परोपकार करने की बहुत इच्छा होते हुए भी उनकी घारणा के अनुसार फल प्राप्त नहीं होता। प्राणियों में ऐसी ग्रपात्रता होने के कारण सदागम को निरन्तर अत्यधिक खेद होता रहता है। कुपात्र प्राणी को उपदेश देने का बहुत प्रयत्न किया जाय और वह निष्फल हो जाये तो सद्गुरु के चित्त में खेद का हेतु बनता है। यह राजपुत्र भव्यपुरुष है, अतः उन्हें लगता है कि यह सुपात्र होगा। कोई प्राणी भव्य हो पर वह दुर्मति हो तो वह सुपात्र नहीं हो सकता। किन्तु, यह राजपुत्र तो भव्यपुरुष और सुमित (सद्वुद्धि) भी है इसलिये सुपात्र है और इसी कारण वह सदागम को श्रत्यन्त वल्लभ लगता है।

#### सदागम के ग्रानन्द का काररा

सदागम अन्तः करण से यह मानता है कि इस बालक के पिता कर्मपरिणाम महाराजा होने से इसके कर्म-परिणाम (कर्मफल) सुन्दरतम होंगे तथा इसकी माता काल-परिणित होने से इसका काल अनुकूल होकर व्यतीत होगा। उनको लगता है कि राजपुत्र का बालभाव दूर होने पर, स्वभाव की सुन्दरता से, कल्याण-परम्परा सिन्नकट होने से और उसके जैसे पुरुष को मेरे दर्शन करने से असन्नता होने पर जब वह मेरे पास आयेगा तो उसको इस बात का वितर्क (बोध) होगा कि जिस नगर में सदागम जैसा परमपुरुष रहता है, वह मनुजगित नगरी बहुत सुन्दर है। मेरे में कुछ योग्यता होगी ही तभी तो इस महापुरुष से मेरा समान्यम हुआ है। अब इस श्रेष्ठ पुरुष की विनयपूर्वक आराधना कर इनकी कृपा से ज्ञान का अभ्यास करूंगा। ऐसे-ऐसे विचार वह बालक करेगा और बालक के विचारों से प्रभावित होकर उसके माता-पिता अनुकूल होने से वे पुत्र को मुक्ते समिपित कर देंगे अर्थात् यह सुमित मेरा शिष्य बनेगा और मैं अपना ज्ञान इस बालक को देकर कृतकृत्य हो जाऊंगा। इस दृष्ट से भव्यपुरुष सुमित के जन्म को सदागम अपनी आत्मा की सफलता मानता है और इस प्रसंग में अपने मन में सन्तोष होने से वह राजपुत्र के गुणों का लोगों के सन्मुख वर्णन करता है।

#### सदागम का माहातम्य

ग्रगृहीतसंकेता—सिख ! इस सदागम का ऐसा क्या माहात्म्य है कि पापिष्ठ प्राणी उसे नहीं समभ सकते श्रौर इसीलिये उनके कहने के ग्रनुसार वे ग्राच-रण नहीं कर सकते ? प्रज्ञाविषाला—प्यारी सिख ! ध्यानपूर्वक सुन । कर्मपरिणाम महाराज की शक्ति को किसी भी स्थान पर रोका नहीं जा सकता अर्थात् वह अप्रतिहत शक्तिशाली है । यह महाराजा संसार-नाटक करवाते हुए निरंतर अपनी इच्छानुसार धनवान को भिखारी, के भाग्यशाली को भाग्यहीन, रूपवान को कुरूप, पण्डित को मूर्ख, शूरवीर को कायर, प्रहकारी (ग्रिभमानी) को दीन, तिर्यंच को नारकी, नारकी को मनुष्य, मनुष्य को देव और देव को पशु बना देता है । वह बड़े-बड़े राजाओं को कीड़ा (कीट), चक्रवर्ती को भिखारी और दरिद्री को ऐश्वर्यशाली बना देता है । ग्ररे! इसके बारे में अधिक क्या कहें ? ग्रपनी इच्छानुसार बड़े से बड़ा भाव परिवर्तन करते हुए उसको कोई रोक नहीं सकता । ग्रतुल शक्तिशाली महाराजा भी सदागम के नाममात्र से भयभीत हो जाता है और उसकी गंध से भी दूर भाग खड़ा होता है । यह महाराजा सब लोगों को संसार नाटक में तब तक ही विडम्बित कर सकता है जब तक कि यह सदागम महापुष्प जोर से हुंकार नहीं करता । यदि ये एक बार भी गर्जना कर दें तो कर्मपरिणाम महाराजा उसके भय से भयभीत होकर, युद्ध में जैसे कायर ग्रपने प्राण् गवा देता है उसी प्रकार प्राण्यों को छोड़कर भाग खड़ा होता है । इस प्रकार हांक लगाकर सदागम ने अभी तक ग्रनन्त प्राण्यों को कर्मपरिणाम राजा के जाल से छुड़ाया है ।

### कर्मपरिसाम से मुक्त जीवों का स्थान

अपृहीतसंकेता - सदागम ने अनन्त प्राणियों को उसके जाल से छुड़ाया है ऐसा तू कहती है, तब वे प्राणी दिखाई क्यों नहीं देते ?

प्रज्ञाविशाला कर्मंपरिएगम राजा के राज्य-शासन से बाहर एक निर्वृत्ति नामक महानगर है। सदागम की हुंकार से जिन पर कर्मपरिएगम राजा की स्राज्ञा नहीं चलती स्पीर जो यह जान जाते हैं कि सदागम ने उन्हें कर्मपरिएगम के चंगुल से छुड़ा लिया है वे कर्मपरिएगम महाराज के सिर पर पाँव रखकर, उड़कर निर्वृत्तिनगर में पहुँच जाते हैं। उस नगर में पहुँचने के बाद सर्व प्रकार के उपद्रवीं स्पीर त्रास से रहित होकर वे वहाँ सर्वकाल परमसुखी जीवन व्यतीत करते हैं। इसीलिये सदागम द्वारा छुड़ाये गये प्रार्गी यहाँ दिखाई नहीं देते।

## समस्त प्राशियों के सुखी नहीं होने का कारश

श्रगृहीतसंकेता—यदि ऐसा ही है तो फिर वे परमपुरुष सब लोगों को क्यों नहीं छुडाते ? यह श्रतिविषम प्रकृति वाला महाराजा कर्मपरिगाम तो सभी पामर जीवों को श्रतिशय दुःख देता है। यदि जैसा तुम कह रही हो वैसी शक्ति महापुरुष सदागम में है तब लोगों की कदर्शना को देखकर चुप रहना उन जैसे श्रेष्ठ पुरुष के लिये योग्य नहीं है।

क्ष पृष्ठ ११७

प्रज्ञाविशाला - तेरी बात ठीक है। परन्तु महापुरुष सदागम का यह स्वभाव है कि जो प्राग्गी उनके वचनों से विपरीत स्राचरण करते हैं, ऐसे कुपात्रों की वे सर्वदा उपेक्षा करते हैं। जिन प्राणियों के प्रति सदागम उपेक्षाभाव रखते हैं वे म्राश्रयहीन हैं, ऐसा समभकर कर्मपरिगाम राजा उनकी म्रत्यधिक कदर्थना करते हैं । जो प्राणी स्वयं सुपात्र बनकर महापूरुष सदागम के निर्देशानुसार कार्य करते हैं उन्हें सदागम अपनी प्रकृति का अनुसरग करने वाला समक्तकर कर्मपरिखाम राजा की तरफ से दी जाने वाली यंत्रए। ग्रों से पूर्णतया मुक्ति दिला देते हैं। जिन लोगों की भगवान सदागम पर प्रीति-भक्ति होने पर भी उनके वचनानुसार पूर्ण रूप से अनुष्ठान (आचरएा) करने में सामर्थ्यहीन होने से उनके वचनों में से जो अत्यधिक, ग्रधिक, ग्रत्प या ग्रत्यत्प भी श्राचरमा करते हैं, 🕸 या जो सदागम पर ग्रंतःकरमा पूर्वक भक्ति रखते हैं ग्रौर कुछ नहीं तो जो केवल ग्रन्तरात्मा से उसका नाम भी स्मरण करते हैं और इस महात्मा के वचनों का नाममात्र (ग्रत्यल्प) भी ग्रनुसरण करते हैं, उन पर यह महात्मा 'धन्य, कृतार्थ, पुण्यशाली, सुलब्धजन्म' आदि शब्दों से उनका पक्ष लेते हैं। जो प्राणी इस पूज्य महात्मा का नाम भी नहीं जानते पर जो स्वभाव से ही भद्र होते हैं वे ग्रन्थे की लाठो की तरह मार्गानुगामी बन जाते हैं, वे ग्रनाभोग से भी सम्यग् बोध के श्रभाव में भी, नहीं जानते हुए भी) इस महात्मा के बचनों का अनुसरए। करने वाले बनते हैं। यद्यपि ऐसे अनेक प्रकार के प्रारिएयों को कर्मपरिएाम महाराजा संसार-नाटक में कुछ समय तक नचाते हैं तदपि वे सदागम को प्रिय हैं ऐसा जानकर उनसे नारकी, तियंच, असंयमी मनुष्य या अधम देवता का म्रभिनय नहीं करवाते । ऐसे लोगों से म्रनुत्तरविमानवासी देवता, ग्रैवेयक देवता, कल्पोपपन्न देवता, पातालस्थ कल्पोपपन्न महद्धिक देवता, ज्योतिषी, चक्रवर्ती या महामाण्डलिक ग्रादि का प्रधान पुरुष के रूप में ग्रभिनय करवाता है। इस प्रकार भिन्न-भिन्न ग्रभिनय की स्थितियों में उनसे नाटक करवाता है परन्तु उनसे निम्न कोटि के पुरुषों का ग्रिभिनय कभी नहीं करवाता। इतना प्रचण्ड शक्तिशाली कर्मपरिएगाम महाराजा भी पूज्य सदागम के भय से कांपता रहता है। यह एक ही बात सदागम के माहात्म्य को समभने के लिये पर्याप्त है।

#### सदागम का स्वरूप

हे मृगाक्षि! यदि तुभे ग्रभो भी कौतुक हो कि सदागम महात्मा का कैसा स्वरूप है ? तो मैं वह सुनाती हूँ, तू सुन-परमार्थ से देखें तो यह महात्मा तीनों जगत् का स्वामी है। वस्तुतः सब पर स्नेह रखने वाला, संसार का शरणस्थल, सब का बन्ध, विपत्ति के अन्धकूप में पड़े हुए प्राणियों का भ्राश्रयदाता भ्रौर संसार श्रटवी में भटकते हुस्रों को सन्मार्ग बताने वाला भी यही है। समस्त व्याधियों की सच्ची स्रौषधि देने वाला महान् वैद्य स्रौर सर्व व्याधियों का स्रन्त करने वाली महान् ग्रीषि भी यही है। समग्र वस्तुग्रों का प्रकाशक होने से जगद्दीपक, प्रमाद-राक्षस के

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ११५

पंजे से तत्काल छुड़ाने वाला, भ्रविरति रूप कचरा ग्रौर लील को धोने वाला, मन वचन कार्या के दुष्ट योगों से छुटकारा दिलवाने वाला स्रौर शब्दादि पाँच चोरों द्वारा प्राणी के धर्मधन को लूटने पर उनके चंगुल से छुड़ाने वाला भी यही पूज्य पुरुष है, ग्रन्थ कोई समर्थ नहीं है। महाधोर नरक के दुःखों से रक्षण करने वाला, पशुत्व (तिर्यंच गित) के दुःखों से रक्षगा करने वाला तुच्छ मनुष्यता के अनेक दुःखों का विच्छेदक, ग्रधम ग्रसुरपन के मानसिक संतापों का नाशक, अज्ञान-वृक्ष का 🕸 उच्छेद करने में कुठार के समान महानिद्रा को भगाने वाला, प्राराियों का प्रतिबोधक, स्वाभाविक म्रानन्द का सच्चा काररा, ग्रौर सुख-दुःख रूप अनुभव की मिथ्या बुद्धि का विनाशक भी यही महापुरुष है। प्रबल कोधरूपी श्रग्नि का शभन करने में जल के समान, मानरूपी महापर्वत को चुर्ग करने में वज्र के समान, मायारूपी विशाल बाघिन का नाश करने में शरभ के समान स्रौर महालोभरूप महासागर का शोषएा करने में वडवानल के समान भी यही है। हास्यविकार को प्रगाढ़ता के साथ शमन करने में सक्षम, मोहनीय कर्म के उदय से होने वाली रित का नाशक, पीड़ा तथा भय से ग्रस्त प्रास्पियों के लिए अमृत समान और भ्रान्त एवं भयाकुल प्राणियों के संरक्षण में समर्थ भी यही है। शोक से हिम्मत हारने वालों प्राणियों को ग्राश्वासन देने वाला, जुगुप्सा ग्रादि विकारों को पूर्णरूप से शमन करने वाला, कामरूप पिशाच को दढ़ता के साथ उच्चाटन करने में पटु और मिथ्यात्व रूप अन्धकार को ध्वस्त करने में प्रचण्ड सूर्य के समान भी यही हैं। चार प्रकार के जीवित (ग्रायु) का उच्छेदन करने वाला भी यही महापुरुष है, क्योंकि प्रािएयों का जहाँ जन्म-मरएा न हो ऐसे शिवलोक में ले जाने वाला भी यही है। शुभ-श्रशुभ नाम कर्म की प्रकृतियों से होने वाली लोक विडम्बना को यह महात्मा श्रशरीरी स्थान प्राप्त करवाकर काट फेंकता है । श्रपने भक्तों को प्रक्षय, ग्रव्यय सर्वोत्तमता प्राप्त करवाकर, ऊँच-नीच गोत्र से होने वाली विडम्बना का उच्छेद करता है । दान, महावीर्य, योग स्रादि शक्तिपुंज प्राप्ति का कारए।भूत भी यही सदागम है। जो अधम और भाग्यहीन पुरुष महापापी होते हैं ग्रौर जिन्हें इन महापुरुष के नाम के प्रति सन्मान नहीं होता, ऐसे प्राणियों को निरन्तर कर्मपरिस्साम महाराजा उपर्युक्त भ्रनेक प्रकार से विडंबित करता है स्रौर उनसे संसार नाटक करवाता है । जिनका थोड़े समय में कल्यागा होने वाला होता है ऐसे पुण्यशाली उत्तम पुरुष बहुत स्रादरपूर्वक सदागम का निर्देश मानते हैं स्रौर सम्मानपूर्वक उसकी आज्ञानुसार आचरण करते हैं। फलतः वे अनेक प्रकार की कदर्थना करने वाले कर्मपरिस्माम महाराजा की थोड़ी भी परवाह नहीं करते स्रौर उसका भ्रममान कर, संसार-नाटक से मुक्त होकर, निर्वृत्ति नगर में पहुँच कर वहाँ मानन्द पूर्वक रहते हैं। कदाचित् वे कर्मपरिखाम महाराजा के प्रदेश में रह भी जाएं तब भी किसी प्रकार की चिंता किए बिना वे सदागम की कृपा से कर्मपरिसाम

<sup>🕸</sup> भृष्ठ ११६

महाराजा को तृगा तुल्य गिनते हैं। इस विषय में ग्रधिक क्या कहूँ ! इस दुनिया में या ग्रन्यत्र ऐसी कोई सुन्दर वस्तु (पदार्थ) नहीं है जो कि सदागम के भक्त को प्राप्त नहीं हो सकती हो। हे सिख ! इस प्रकार मैंने तेरे समक्ष परमपुरुष सदागम का लेशमात्र संक्षिप्त परिचय दिया है। विशेष रूप से उनके सब अ गुर्गों का वर्णन करने में तो कोई समर्थ नहीं हो सकता।

#### सदागम के पास जाने की विज्ञित्त

प्रज्ञाविशाला द्वारा विश्वित सदागम के परिचय को सुनकर भ्रगृहीत-संकेता को बहुत भ्राश्चर्य हुभा। मन में शँकाएँ उठने से वह विचार करने लगी कि मेरी इस सखी ने जैसे गुणों का वर्णन किया है वैसे गुण यदि उसमें वास्तव में हों तो उसके जैसा दूसरा कोई प्राणी विश्व में नहीं है। भ्रतः मैं स्वयं उसे देखकर निश्चय करूँ कि वह इस प्रकार के गुणों का धारक है या नहीं ? दूसरे के कहने से, अथवा सुनी हुई बात से सदेह दूर नहीं हो सकता।

इस प्रकार विचार कर ग्रगृहीतसकेता ने प्रज्ञाविशाला से कहा मुर्फे अभी तक तो पूर्ण विश्वास था कि मेरी सखी सत्यवादिनी है पर ग्रभी तूने जिस प्रकार से सदागम के गुर्णों का वर्णन किया है वह तो मुर्फे असंभव सा लगता है श्रौर तू मेरी दिष्ट में अनर्गलभाषिर्णी प्रतीत होती है। मैं मन में यह भी साचती हूँ कि सम्भव है तेरा उससे विशेष परिचय है, जिससे उसके प्रति ग्रपने अनुराग को लेकर तूने उसके बारे में इतना अधिक कहा है। अन्यथा क्या कर्मपरिग्णाम महाराजा कभी किसी से डर सकते हैं? क्या एक प्राणी में इतने सारे गुर्ण एक साथ कभी हो सकते हैं? यद्यपि मुक्ते इतना तो विश्वास है कि मेरी प्यारी सखी कभी मुक्ते घोखा नहीं देगी तदिप संदेह पर ग्राक्ष मेरा मन हिचकोले खा रहा है। इसलिये तुक्ते तेरे ग्रात्म-परिचित परमपुरुष सदागम के दर्शन मुक्ते विशेष रूप से कराने की ग्रावश्यकता है।

प्रज्ञाविशाला—तेरा यह विचार मुक्ते भी बहुत पसंद ग्राया । महापुरुष सदागम का तुक्ते भी दर्शन करना चाहिये ग्राँर इसके लिए तुक्ते उनके पास जाना चाहिये । तदनन्तर वे दोनों सिखयाँ सदागम के पास जाने के लिये चल पड़ीं ।

g}:

# ६. संसारी जीव तस्कर

# महाविदेह क्षेत्र में सदागम

बड़े-बड़े विजय रूप अनेक दुकानों की पंक्तियों से शोभायमान और अनेक महापुरुषों से खचाखच भरा हुआ वहाँ महाविदेह रूप बाजार था। दोनों बहिनें उस बाजार में गईं, वहाँ उन्हाने अनेक प्रधान पुरुषों से परिवेष्टित भूत, भविष्य और वर्तमान के सर्वभावों का वर्णन करते हुए भगवान् सदागम को देखा। दोनों सिखयां उनके पास गई श्रीर उन्हें नमस्कार कर, उनके चरणकमलों के समीप बैठ मई। उनकी श्राकृति को देखने मात्र से श्रीर उनके सामने बहुमान पूर्वक बार-बार देखने से श्रगृहीतसंकेता का संशय दूर हो गया श्रीर उसके चित्त में श्रानन्द की वृद्धि हुई। उसके चित्त में इस महापुरुष के प्रति विश्वास उत्पन्न हुश्रा श्रीर वह श्रन्तः करण पूर्वक मानने लगी कि उनके दर्शन से उसकी श्रात्मा कृतार्थ हुई है। फिर उसने प्रज्ञाविशाला को लक्ष्य करके कहा—

ग्रहो महाभाष्यशालिनि ! तूधन्य है। तेरा जीवन बहुत श्रेष्ठ है कि तुक्षे ऐसे महात्मा पुरुष का परिचय प्राप्त हुन्ना। मैं भाग्यहीन होने के काररण ही समस्त पापों को घो डालने वाले ऐसे महाभाग्यवान पुरुष के दर्शन से ग्राज तक वंचित रही । भाग्यहीन प्राराी इन भगवान सदागम को प्राप्त नहीं कर सकते; क्योंकि लक्षराहीन मनुष्यों को चितामिंग रत्न नहीं मिल सकता। हे मृगलोचना ! इन महाभाग्यशाली सदागम का दर्शन ग्राज मैंने तेरी कृपा से किया है जिससे मेरे सर्व पाप धुल गये हैं ग्रीर मैं पवित्र हो गई हूँ। हे कमलपत्राक्षि ! तूने इन महात्मा के जिन गुणों का वर्णन मेरे समक्ष किया था, 🕸 वे सब इनमें हैं, यह तो इनके दर्शन मात्र से मेरे मन में निश्चय हो गया है। इन महापुरुष का विशेष गुरा-गौरव तो मैं ग्रभी जानती नहीं तब भी मुभे यह तो लग रहा है कि इनके जैसा अन्य कोई पुरुष इस विश्व में नहीं है। इनमें इतने सारे गुरा एक साथ होंगे ? ऐसा संशय तो मुभे हुआ था, पर वह ग्रभी इनके दर्शन से एकदम नष्ट हो गया है। तू बड़ी छिपी हस्तम है स्रौर मेरे प्रति सच्ची सद्भावना तेरे में नहीं है, इसीलिये तूने इन पुरुषोत्तम का मुक्ते कभी दर्शन नहीं कराया । पर बहिन ! म्रब से तो मैं प्रतिदिन तेरे साथ स्राकर इन महात्मा पुरुष के दर्शन स्रौर इनकी उपासना किया करूंगी। हे सुन्दरांगि ! तू तो यहाँ बहुत बार ऋाई हुई है, ऋतः इनमें कैसे-कैसे गुरा हैं, इनका वास्तविक स्वरूप क्या है, इनका ग्राचार कैसा है, इनकी ग्रंत-कररा पूर्वक भ्राराधना किस प्रकार की जा सकती है, भ्रादि सब बातें तू तो जानती है परन्तु हे मितभाषिगी ! यह सब तुम्हें मुक्ते भी बताना पड़ेगा. जिससे कि मैं भी इन परम-पुरुष की स्राराधना करके तेरे जैसी बन सकूं। [8**-8**8]

प्रज्ञाविशाला—बहुत ग्रन्छा, बहुत ग्रन्छा, प्यारी सिख ! यदि तू इस प्रकार करेगी तो मेरा परिश्रम सफल हो जाएगा। हे सुलोचना ! तेरे विशेष ज्ञान ग्रीर वचन-कौशल को धन्य है। तेरी कृतज्ञता प्रकट करने की वृक्ति भी प्रशस्य है। इस सदागम का ज्ञान तुभे न होने से तू इनको नहीं पहचानती थी पर ग्रब सचमुच तू इस विषय में योग्य हो गई लगती है। इस प्रकार यदि तू प्रतिदिन मेरे साथ विचार करेगी तो यद्यपि ग्रभी तो तू परमार्थ को नहीं जानती, पर घीरे-घीरे तू परमार्थ तत्त्व की पूर्णरूपेगा ज्ञाता बन जायेगी। इस प्रकार बातचीत करते हुए उन दोनों सिखयों को बहुत ग्रानन्द मिला। फिर उन्होंने सदागम गहात्मा को

<sup>🕸</sup> वृष्ठ १२१

नमस्कार किया। उस दिन तो वे अपने-अपने स्थान पर चली गईं, परन्तु उसके पण्चात् वे दोनों सिखयाँ प्रतिदिन सदागम के पास आने लगीं और उन महास्मा की सेवा-भिक्त करने लगीं जिससे उनके दिन आनन्द लीला पूर्वक व्यतीत होने लगे।

[१५–२०]

### राजपुत्र सम्बन्धी निर्णय

बुद्धिमान महात्मा सदागम ने एक बार विशाल दृष्टि वाली प्रज्ञाविशाला को उद्देश्य कर कहा—सर्व गुण्सम्पन्नता को प्राप्त करने वाले राजपुत्र मध्यपुरुष को बचपन से ही तुभे अपने स्नेह से सिक्त कर देना चाहिये। अतः हे भद्रे! तू राजकुल में जाकर वहाँ अपना परिचय बढ़ा और राजपुत्र की माता कालपरिण्यित महारानी का मन मुग्ध कर किसी भी प्रकार से तू अपने को उस राजपुत्र की घाय बनाले। यदि यह बालक तुभ में विश्वास करेगा तो चाहे वह कितने ही सुख में पले फिर भी वह मेरे वश में रहेगा। ऐसे सुपात्र में अपना समस्त ज्ञान-कोष स्थापित कर मैं शीध्र ही कृतकृत्य हो जाऊँगा।

सदागम की आज्ञा सुनकर, 'हे आर्य! आपकी जैसी आजा' कहकर अ मस्तक भुकाकर, उनके वचनों का आदर करते हुए, जैसा उन्होंने कहा उसी प्रकार उसने किया। अर्थात् प्रज्ञाविशाला राजपुत्र की धाय नियुक्त हो गई। भव्यपुरुष ऐसी सुन्दर धाय को प्राप्त कर प्रसन्न हुआ और उस धाय के द्वारा लालित-पालित होता हुआ देवताओं के समान सुखानुभव करता हुआ लीलापूर्वक बढ़ने लगा द' अनुकम से वृद्धि प्राप्त करते हुए वह राजपुत्र करूपवृक्ष की भांति सब लोगों के नेत्रों को आनन्द देने लगा। सदागम ने उसमें जिन-जिन श्रेष्ठ गुगों का वर्णन किया था वे सब गुगा उसमें कुमारावस्था से ही प्रत्यक्ष दिखाई देने लगे। {२६-२६}

# सुमति को गुरा विचारराा

एक दिन प्रज्ञाविशाला उस राजपुत्र को सदागम का परिचय कराने उनके पास ले गई। महापुण्यशाली जीव भावीभद्र कुमार को महाभाग्यवान सदागम को देखते ही हर्षातिरेक हुआ। अन्तः करण पूर्वक उनको नमस्कार कर राजकुमार उनके पास बैठा और वे जो अमृत जैसे मनोहर वाक्य बोल रहे थे उन्हें ध्यान पूर्वक उत्साह से सुनने लगा। चन्द्र किरण जैसे निर्मल गुण्धारक राजपुत्र भव्यपुरुष का मन सदागम के प्रति आक्षित हुआ और वह अपने मन में विचार करने लगा— 'अहा! कितने मधुर वचन हैं! इनका इप कितना अद्वितीय है! इनके गुण कितने आकर्षक हैं! मैं सचमुच मैं भाग्यशाली हूँ कि ऐसे महात्मा पुरुष के मुक्ते दर्शन हुए। इस मनुजगित नगर में जहाँ ऐसे महापुरुष रहते हैं, वह भी भाग्यशाली है। इन बुद्धिमान महात्मा के दर्शन कर आज मेरे पाप धुल गये हैं। वास्तव में भगवान् सदागम भूत, भविष्य और वर्तमान के सारे भावों का वर्णन बहुत ही सुन्दर पद्धित से करते हैं।

<sup>%</sup> पृष्ठ १२२

यदि ये महात्मा मेरे उपाध्याय (शिक्षक) बन सकें तो मैं इनके पास समस्त कलाग्रों को इनसे ग्रहरा करूं। [३०–३७]

#### सदागम को उपाध्याय का स्थान

राजपुत्र के मन में जो विचार उत्पन्न हुए उनको उसने प्रज्ञाविशाला को बतलाया ग्रौर उसने उसके माता-पिता को सब बात समभाई। उनको भी यह बात सुनकर ग्रत्यधिक प्रसन्नता हुई । उसके पश्चात् शुभ दिन देखकर उन्होंने महोत्सवपूर्वक ब्रपने पुत्र को शिक्षरा हेतु सदागम को समर्पित किया । परम्परानुसार सदागम महात्मा का स्रद्भुत पूजा सत्कार कर भव्यपुरुष सुमति को उनका शिष्य बनाकर सोंप दिया। उस समय उस गंभीर कुमार के शरीर पर श्वेत चन्दन का लेप किया गया, उसे घवल वस्त्र स्नाभूषरा पहनाये गवे स्नौर स्वेत पुष्पों से ही उसका शृंगार किया गया। म्रब वह कुमार महानन्दे स्रौर प्रमोद पाते हुए विनयपूर्वक शिष्य बनकर उन उपाध्याय के पास जाने लगा उसकी कलाग्रहण की कामना से है और सदागम की भी इच्छा उसे कलाएं सिखाने की हैं। इसके पश्चात् प्रतिदिन राजकुमार प्रज्ञाविशाला के साथ धीमान सदागम के पास जिज्ञासापूर्वक विद्याध्ययन के लिये [३८-४३] जाने लगा।

#### संसारी जीव

एक दिन बाजार में महात्मा सदागम ग्रानन्द से बैठे थे। उनके साथ प्रज्ञाविशाला और राजकुमार भी बैठे थे। सदागम के चारों स्रोर दूसरे स्रनेक मनुष्य भी बैठे थे । वे महात्मा उनसे ग्रनेक विषयों पर वार्तालाप कर रहे थे । 🕸 उस समय अगृहीतसंकेता भी अपनी सखी प्रज्ञाविशाला के पास आकर, सदागम को नमस्कार कर, शुद्ध जमीन देखकर बैठ गई। उसने अपनी प्यारी सखी से कुशल समाचार पूछे, राजपूत्र का सम्मान किया ग्रीर सदागम के सामने ग्रांखें स्थिरकर बैठ गई।

उस समय एक दिशा में से अचानक कोलाहल सुनाई देने लगा। उस दिशा की तरफ से फूटे हुए ग्रस्त-व्यस्त ढोल की कर्ए कटु ध्वनि ग्रा रही थी। तुफानी लोगों के अट्टहास की आवाज भी आ रही थी। ऐसे विचित्र कोलाहल को जानने के लिए उत्सुक सम्पूर्ण सभा की दिष्ट उस तरफ श्राकषित हुई। उस समय उन्होंने अपने निकट ही एक संसारी जीव नामक चोर को देखा जिसके कारए। से वह कोलाहल उठा था। उस चोर के सारे शरीर पर राख चुपड़ी हुई थी, उसकी चमड़ी पर गेरुएं रंग के हाथ छापे हुए थे, सारे शरीर पर घास की राख से काले तिलक (टीका) बनाये गयेथे, गलें में कनेर के डोडों की माला पड़ी हुई थी ग्रीर छाती पर कोड़ियों की माला लटकी हुई थी। टूटी हुई मटकी का ठीकरा सिर पर छत्र की तरह रखा हुआ था. गले के एक तरफ चोरी का माल लटका

**<sup>%</sup>** पृष्ठ १२३

हुआ था, भौर उसे गधे पर विठा रखा था । उसके चारों स्रोर राज्य कर्मचारी चल रहे थे, लोग उसको निन्दा कर रहे थे, उसका पूरा शरीर थरथर कांप रहा था, भय से छाती धड़क रही थी श्रौर वह फटी हुई स्रांखों से चारों तरफ देख रहा था ।

### चोर का सदागम की शरए। में ग्राना

यह दश्य देखकर प्रज्ञाविशाला को उस पर करुंगा ग्राई। उसने मन में सोचा कि महातमा सदागम के अतिरिक्त और कोई भी इस बेचारे को शरए। नहीं दे सकता । ऐसा सोचकर वह उस संसारी जीव के पास गई श्रीर बहुत प्रयत्तपूर्वक समभाकर उस चोर को सदागम के दर्शन कराये एवं कहा 'मंद्र ! तू इन महापुरुष की शरएा ग्रहरा कर।' वह चोर भी जैसे ही सदागम के पास आया वैसे ही उसमें अपूर्व विश्वास पैदा हो गया तथा ऐसी चेष्टा और विचार करने लगा मानों वह कोई अपूर्व अवर्णनीय अवस्था का अनुभव कर रहा हो। सब लोगों के देखते-देखते वह भ्रपनी भ्राँखें बन्द कर जमीन पर पड़ गया । कुछ समय तक वह वैसे ही बिना हिले-डूले निश्चल पड़ा रहा । 'इस चोर को एकाएक क्या हो गया ?' ऐसे विचार से नगर के जो लोग उसके पीछे श्राये थे, वे आश्चर्य करने नगे । उसके पश्चात् धीरे-धीरे उस चोर को चेतना म्राने लगी मौर वह थोड़ा सावधान हुमा। फिर उठकर सदागम को लक्ष्य कर जोर-जोर से पुकारने लगा — 'हे नाथ! मेरी रक्षा करें, हे नाथ ! मेरी रक्षा करें।' उसकी पुकार सुनकर 'तू भय का त्याग कर, ग्रभय हो. श्रभय हो ।' कहकर सदागम ने उसे श्राश्वासन दिया । उसके बाद वह सदागम की शररा में आया, सदागम महात्मा ने भी उसको स्वीकार कर लिया। जो राजपुरुष सदागम के माहातम्य श्रौर श्रद्भुत शक्ति को जानते थे वे मन में समक्त गये कि प्रब यह पुरुष अपनी राजसत्ता में नहीं रहा। अतः भय से कांपते हुए एक-एक कदम पीछे चलते हुए बाहर निकल गये श्रौर उस स्थान से दूर जाकर बैठ गये। संसारो जीव को भी इससे कुछ शांति मिली।

### चोर का वृत्तान्त

श्रगृहीतसंकेता ने संसारी जीव से पूछा—'भद्र । तूने क्या ध्रपराध किया था कि इन यम जैसे राजपृष्षों ने तुभे पकड़ रखा था ?' प्रश्न सुनकर संसारी जीव ने कहा—'श्राप इस विषय में पूछ कर क्या करेंगी ? यह कहने योग्य विषय नहीं है । ॐ भगवान् सदागम यह सब वृत्तान्त श्रच्छी तरह जानते हैं श्रतः यह सब बताने की ग्रावश्यकता भी नहीं है ।' तब सदागम ने कहा—'भद्र! इस ग्रगृहीतसंकेता को तेरा वृत्तान्त सुनने की उत्सुकता है, श्रतः उसकी जिज्ञासा को शान्त करने के लिये तू श्रपनी दशा बतलादे, इसमें कोई दोष (श्रापत्ति) नहीं है।' तब संसारी जीव ने कहा—'नाथ! जैसी श्रापकी श्राज्ञा! परंतु में श्राप बीती दुःखद

क्ष पृष्ठ १२४

प्रस्ताव २ : श्रसंव्यवहार नगर

घटना का वर्गन सब के सन्मुख नहीं कर सकता, यतः श्राप ऐसी याजा प्रदान करें कि हम किसी निर्जन स्थान में बैठकर बातचीत कर सकें।

सदागम ने जैसे ही सभा की तरफ श्रांख से इशारा किया बैसे ही सभा में ग्रापे हुए विचक्षरण लोग तत्क्षरण उठकर दूर चले गये। दूसरे लोगों के साथ जब प्रज्ञाविशाला भी उठने लगी तब सदागम ने उसे कहा कि, तू भी बैठकर सुन। सदागम के कहने से उसके पास ही राजपुत्र भव्यपुरुष भी बैठा रहा। पश्चात् इन चारों के समक्ष ग्रगृहीतसंकेता को उद्देश्य कर संसारी जीव ने ग्रपना वृत्तान्त कहना प्रारम्भ किया।

88

### ७. असंव्यवहार क्वार

# ग्रत्यन्त-प्रबोध ग्रौर तीव मोहोदय

इस संसार में ग्रनादि काल से प्रतिष्ठित (स्थापित ग्रौर ग्रनन्त लोगों से परिपूर्ण एक ग्रसंब्यवहार नगर है। इस नगर में ग्रनादि वनस्पति नाम के कुल पुत्र रहते हैं। वहाँ पर्व-विशास कर्मपरिस्थाम महाराजा के सम्बन्धी ऋत्यन्त-ग्रबोध नामक सेनापति और तीव्रमोहोदय नामक महत्तम (सूबेदार-राज्यपाल) उस पद पर सर्वदा के लिये, नियुक्त हैं। उस नगर में रहने वाले सभी लोग कर्मपरिखाम महाराजा की आज्ञा से, अत्यन्त-अवोध और तीव्रमोहोदय के प्रताप से अस्पष्ट चेतना वाले अंधते हए से दिखाई देते हैं। कार्य-अकार्य का विचार नहीं होने से नशे में हों, ऐसे एक-दूसरे में ग्रासक्त ग्रौर मूर्चिछत से दिखाई देते हैं। स्पष्ट दिखाई देने वाली कोई भी चेष्टा न करने से मृत जैसे दिखाई देते हैं। ग्रत्यन्त-ग्रबोध ग्रौर तीव्रमोहोदय इन सब जीवों को सर्वदा के लिये निगोद नामक कोठरी में डालकर एक पिण्ड जैसा गड्डमडु करके रखते हैं। वे समस्त जीव ग्रत्यन्त मूढ़ होने से कुछ भी नहीं जानते, कुछ भी नहीं बोलते. हिलते-डुलते नहीं, छेदन-भेदन को प्राप्त नहीं होते, जलते नहीं, भीगते नहीं, टूटते.फूटते नहीं, ग्राघात नहीं पाते ग्रौर व्यक्त वेदना का ग्रनुभव नहीं करते। इसके भ्रतिरिक्त भी किसी प्रकार का वे लोक-व्यवहार नहीं करते। उस नगर में रहने वाले जीवों का ग्रपना कोई ग्रौर किसी प्रकार का व्यवहार नहीं होने से इस नगर का नाम असंब्यवहार नगर पड़ गया। उस नगर में संसारी जीव नामक मैं भी एक कुटुम्बी था । इस नगर में रहते हुए मुक्ते अनन्त काल बीत गया ।

## तत्परिगति का निवेदन

एक दिन राज्यपाल तीव्रमोहोदय सभा बुलाकर बैठे थे और उनके पार्श्व में अत्यन्तग्रबोध सेनापित बैठा था। इतने में ही तत्परिगाति नामक प्रतिहारिगा ने सभा मण्डप में प्रवेश किया। वह समुद्र तरंग के समान मोतियों के समूह को धारगा करने वाली, वर्षा ऋतु की लक्ष्मी की तरह समुन्नत पयोधरा, मलयाचल पर्वत की मेखला की तरह चन्दन की सुगन्ध को धारगा करने वाली और वसन्त ऋतु की लक्ष्मी की तरह सुन्दर पत्र (पत्रवल्ली) तिलक ग्रौर ग्राभूषणों से शोभित थी। उसने जमीन तक अपने हाथ, पांव ग्रौर मस्तक भुका कर प्रणाम किया ग्रौर फिर ग्रंजली जोड़कर निवेदन किया अ-'देव! ग्रपने सुगृहीतनामधेय महाराज कर्मपरिणाम की ग्रोर से तिन्नयोग नामक दूत ग्रापके दर्शन करने की इच्छा से ग्रापके पास ग्राया है। ग्रापकी ग्राज्ञा की राह देखते हुए वह ग्रभी प्रतिहार भूमि में खड़ा है। इस सम्बन्ध में ग्रापकी क्या ग्राज्ञा है?'' प्रतिहारिणी के ऐसे वचन सुनकर ससंभ्रमपूर्वक तीन्नमोहोदय ने ग्रत्यन्तग्रबोध की ग्रोर दृष्टि घुमाई, तब उसने प्रतिहारिणों को ग्राज्ञा दी—'तू उसे शीघ्र प्रवेश करने दे।' प्रतिहारिणी ने ग्राज्ञा को शिरोधार्य कर तिन्नयोग दूत को तुरन्त राज्यसभा में उपस्थित किया।

### लोकस्थिति की सम्पूर्ण विचारणा

तिलयोग दूत ने अपनी मर्यादानुसार विनयपूर्वक राज्यपाल और सेनापित को प्रणाम किया । उन्होंने दूत का आदर सत्कार किया और बैठने के लिये आसन दिया। दूत ने पुनः उचित प्रणाम किया और आसन पर बैठा। फिर राज्यपाल तीव्रमोहोदय ने आसन छोड़ खड़े होकर हाथ जोड़कर सिर पर लगाते हुए पूछा— अपने महाराजा, महारानी और राज्य-परिवार के अन्य लोग कुशल-मंगल से तो हैं?

तिन्नयोग-जी हाँ, सब कुशलपूर्वक हैं।

तीत्रमोहोदय---तुम्हें यहाँ भेजकर देवचरणों (महाराजा) ने हमें थाद किया, यह उनकी हम पर बड़ी कृपा है। श्रब तुम्हारे श्राने का क्या कारण है? वह कहो।

तिन्नयोग — कर्मपरिगाम महाराज के ग्रापसे ग्रधिक कृपापत्र ग्रौर कौन है! मेरे यहाँ ग्राने का कारग सुनाता हूँ, सुनिये। ग्रापको यह तो ध्यान में ही होगा कि ग्रपने महाराजा की बड़ी बहिन लोकस्थिति है जो बहुत ही माननीय है, सब ग्रवसरों पर परामर्श करने योग्य है, ग्रचिन्त्य प्रभावशाकी ग्रौर इतनी प्रबल है कि उसके कथन का कभी कोई उल्लंघन नहीं कर सकता। ग्रपनी बहिन पर प्रसन्न होकर महाराजश्री ने उन्हें सर्वकाल के लिये यह ग्रधिकार प्रदान कर कहा—

"बहिन! अपने से सर्वदा शत्रुता रखने वाला और किसी प्रकार नष्ट न होने वाला सदागम हमारा महाशत्रु है। वह बीच-बीच में अवसर देखकर जब-तब अपनी सेना को पराजित कर, अपने राज्य में प्रवेश कर, कितने ही लोगों को बाहर निकाल कर अपनी निर्वृत्ति नगरी में लेजाकर रखता है, जो अपने लिये अगम्य है। अगर ऐसी घटनाएँ लम्बे समय तक चलती रहीं तो अपनी जनसंख्या कम हो जायेगी और अपना अपयश फैलेगा। यह बात तो किसी भी प्रकार से ठीक नहीं है। अतः बहिन! तुम्हें ऐसी व्यवस्था करनी चाहिये जिससे मेरे स्वरूप में कोई परिवर्तन नहीं हो,

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १२५

इसके लिये तुम्हें असंध्यवहार नगर की भली प्रकार रक्षा करनी चाहिये और सदागम जितने प्राणियों को हमारे यहाँ से मुक्त कर, मेरी सत्ता से बाहर निकाल कर निर्वृत्ति नगर ले गया है उतने ही प्राणियों को तुम्हें असंध्यवहार नगर से यहाँ लाकर मेरे सत्ता स्थान पर रखना चाहिये। ऐसा करने से समग्र स्थानों पर जीव प्रचुर परिमाण में हैं ऐसा ही लगेगा। और, सदागम ने अमुक प्राणियों को छुड़ाया, किसी को इस बात का पता लगाने का अवसर भी नहीं मिलेगा। इससे भी श्रिष्टक आवश्यक बात तो यह हैं कि इस प्रकार नगरों को जनसंख्या में कमी नहीं होगी जिससे अपना अपयश भी नहीं होगा।"

महाराज ने जब लोकस्थित के सम्मुख उपर्युक्त प्रस्ताव रखा तब उसने भी 'बड़ी कृपा' कह कर क्ष उस अधिकार को स्वीकार किया। यद्यपि मैं स्वयं महाराजा का अनुचर हूँ तथापि विशेषतः लोकस्थित के अधिकार में ही हूँ। इसीलिये मुभे लोग तिन्नयोग के नाम से जानते हैं। ग्रभो हाल ही में सदागम ने कितने ही लोगों को छुड़ाया है। इसलिये भगवती लोकस्थित ने उतने हो प्राण्यियों को यहाँ से ले जाने के लिये मुभे आपके पास भेजा है। यह ग्राज्ञा आपने सुन ही ली, अब ग्राप जैसा उचित समभें वैसा करें।

'जैसी भगवतो लोकस्थिति को आज्ञा' कहकर राज्यपाल और सेनापित ने बतलाया कि देवी ने जो आज्ञा दी है उसका पालन करने को वे तैयार हैं। उसके बाद पुनः राज्यपाल बोला।

तीव्रमोहोदय भद्र तिव्योग ! तुम उठो स्रोर हमारे साथ चलो । यह स्रसंव्यवहार नगर कितना विशाल है. यह तुमं दिखाते हैं। फिर तू वापस जाकर तूने जो कुछ देखा है, उसका वर्णन महाराज के समक्ष करना जिससे कि उनको अपने स्रघीनस्थ नगरों में जनसंख्या घटने का जो भय है, वह निर्मूल हो जायेगा।

तिन्नयोग - चिलये, महाशय ! जैसी आपकी आज्ञा।

### ग्रसंव्यवहार नगर-दर्शन

ऐसा कहकर तिन्नयोग खड़ा हो गया और उसी समय वे तीनों व्यक्ति 
ग्रसंव्यवहार नगर देखने निकल पड़े। घूमते हुए तोव्रमोहोदय ने हाथ उठाकर गोलक
नामक ग्रसंख्य बड़े-बड़े प्रासाद (महल) बताये। प्रतोक प्रासाद में निगोद नामक
ग्रसंख्य कमरे थे। इन कमरों को विद्वान् साधारण शरीर भी कहते हैं। फिर इन
कमरों में रहने वाले ग्रनन्त जीवों को बताया। यह सब देखकर तिन्नयोग दूत तो
ग्राश्चर्य चिकत हो गया। फिर तीव्रमोहोदय ने पूछा, 'तूने देखा, यह नगर कितना
विशाल है?' उत्तर में तिन्नयोग ने कहा, 'हाँ, मैंने बहुत ग्रच्छी तरह से देखा।' फिर
ग्रिपने हाथ से तालो बजाकर जोर-जोर से ग्रहहास करते हुए तीव्रमोहोदय ने कहा,

क्ष पृष्ठ १२६

'तू सदागम की मूर्खता तो देख। वह तो सुगृहीतनामधेय कर्मपरिणाम महाराजा की सत्ता में रहने वाले सब जीवों को निर्वृत्तिनगर में ले जाने की इच्छा रखता है, पर इस बेचारे को यह खबर ही नहीं कि ऐसे कितने प्राणी हैं ? देख, अपने इस नगर में असंख्य प्रासाद महल) हैं, प्रत्येक महल में असंख्य कमरे हैं और प्रत्येक कमरे में अनन्त जीव निवास करते हैं। इस सदागम का अनादि काल से यह दुराग्रह रहा है कि अपने लोगों को वह निर्वृत्तिनगर में ले जाता है। पर, इतने समय से वह परिश्रम कर रहा है फिर भी एक कमरे में रहने वाले प्राणियों का अनन्तवां भाग (किंचित् मात्र) भी वह यहाँ से नहीं ले जा सका है, तब महाराजाधिराज जनसंख्या में कमी होने की चिन्ता क्यों करते हैं?'

तिन्नयोग बोला— ग्राप जो कह रहे हैं वह ठीक है। महाराजा को भी ग्राप पर पूरा विश्वास है ग्रीर उन्हें भी यह बात ज्ञात है। फिर मैं भी यहाँ से जाकर महाराजश्री के समक्ष ग्राप द्वारा कही हुई सारी बातें ग्रवश्य बताऊँगा। पर, मुभ्ने ग्रापको एक दूसरी बात भी कहनी है कि लोकस्थिति महादेवी ने यह ग्राज्ञा दी है ग्रीर साथ में यह भी कहा है कि उनकी ग्राज्ञा-पालन में थोड़ा भी विलम्ब नहीं होना चाहिये। ग्रतः उन्होंने जो ग्राज्ञा दी है उसकी पूर्ति के लिये ग्राप शीध्र प्रवन्ध करिये।

इस प्रकार बातचीत करके राज्यपाल ग्रौर सेनापित बाहर के दरवाजे के पास खड़े होकर ग्रापस में विचार करने लगे।

तीव्रमोहोदय--ठीक, तब यहाँ से बाहर भेजने योग्य कौन से जीव हैं?

ग्रत्यन्तग्रवोध—श्रार्य ! इस विषय में श्रापको ग्रिधिक विचार करने की क्या ग्रावश्यकता है ? ॐ अपने, नगर में सब लोगों को इस वास्तविकता से ग्रवगत करा दें, इस विषय में घोषणा करवा दें, डोंडी पिटवा दें कि महाराजा कर्मपरिणाम की ग्राज्ञा से कुछ लोगों को यहाँ से राजधानी की तरफ भेजना है, ग्रतः जिन्हें जाने की इच्छा हो वे श्रपने श्राप तैयार हो जायें। जिस जगह इन जीवों को यहाँ से जाना है वह जगह श्रधिक श्रमुकूल होने से तथा ग्रभी जहाँ वे रहते हैं वहां भीड़ में फंसे हुए होने से, कई लोग श्रपने श्राप जाने के लिये तैयार हो जायेंगे। फिर तिन्योग को पूछकर कि कितने प्राणियों को वहाँ ले जाना है, जो लोग जाने को तैयार होंगे उनमें से श्रपनी पसन्द के प्राणियों को छांटकर तिन्योग द्वारा बताई गई संख्या में प्राणियों को वहाँ भेज देंगे।

### ग्रत्यन्तग्रबोध की ग्रबोधता

तीत्रमोहोदय--भद्र ! तू स्वयं ग्रपनी पहनी हुई या पहनने की वस्तुग्रों की विशेषताग्रों को भी नहीं जानता ! इसी प्रकार इन लोगों ने जब दूसरा कोई स्थान देखा ही नहीं है तब उस स्थान के स्वरूप को कैसे जान सकते हैं ? बहाँ अनुकूलता है या प्रतिकूलता; इसको भी कैसे जान सकते हैं ? अनादि काल से व यहीं रहते हैं और इनको यहीं रहने में अानन्द आता है । अनादि काल से यहाँ रहते हुए इनका आपस में इतना स्नेह हो गया है कि वे एक दूसरे के वियोग की कामना भी नहीं करते । भाई ! देख, एक ही कमरे में रहने वाले सभी प्राणी परस्पर इतने प्रेम से रहते हैं कि एक साथ सांस लेते हैं, एक साथ सांस छोड़ते हैं, साथ में आहार लेते हैं, साथ में नीहार करते हैं, एक मरता है तो साथ में उसके सभी स्नेही मरते हैं, एक जीता है तो साथ में सब जीते हैं । इस प्रकार जब ये दूसरे स्थान के गुणों को नहीं जानते और परस्पर स्नेह-बन्धन से इतने जकड़े हुए हैं तब अपने आप दूसरे स्थान पर जाने का निर्णय कैसे ले सकते हैं ? अतः यहाँ से ले जाने के योग्य कौन लोग हैं ? इसका पता लगाने के लिये कोई दूसरा उपाय ढूँ ढना चाहिये ।

उपर्युक्त कथन सुनकर सेनापति ग्रत्यन्त ग्रहोध सोच में पड़ गया कि ग्रब क्या करना चाहिये।

#### भवितब्यता

[इथर संसारी जीव ग्रगृहीतसंत्रेता को उद्देश्य कर श्रपने विषय में जो वृत्तान्त कह रहा था उसे श्रागे बढ़ाते हुए उसने कहा :—]

बहिन अगृहीतसंकेता ! मेरे भवितव्यता नामक पत्नी है । वास्तव में कहूँ तो यह साड़ी पहनी हुई भी स्त्री परिवेश में एक सुभट है। मैं तो नाम-मात्र के लिये उसका पति हूँ। सच पूछा जाय तो मेरे घर का ग्रौर सब लोगों के घरों का सम्पूर्ण कर्त्तं व्य तन्त्र तो यह ग्रेकेटी ही चलाती है। उसमें ग्रचिन्त्य शक्ति होने के कारण वह स्वाभिलिषत कार्य को स्वतः ही पूर्ण करती है श्रौर किसी श्रन्य पुरुष की सहायता की इच्छा नहीं करती। अमुक कार्य स्व-पुरुष के लिये अनुकूल है या प्रतिकूल, इसका विचार नहीं करती, अवसर नहीं देखती । प्राणी पर दूसरी स्रापत्तियाँ स्रा पड़ी हैं, इसे भी नहीं देखती। बुद्धि-वैभव में बृहस्पति जैसा व्यक्ति भी उसे रोक नहीं सकता। पराक्रम में देवेन्द्र भी उसे पीछे नहीं हटा सकता। योगी भी उसका सामना करने का साहस नहीं जुटा सकते। अत्यन्त असम्भव कार्य को भी यह महादेवी हस्तगत के समान खेल ही खेल में शक्य बना देती है। सम्पूर्ण लोक के जिस प्राणी का प्रयोजन जब, जहाँ, जिस प्रकार करना हो उसे लक्ष्य में रखकर 🕸 प्रत्येक प्रयोजन को उस प्राग्ती के सम्बन्ध में उसी समय, उसी जगह, उसी प्रकार घटित करती है। ऐसा करते हुए उसे तीन लोक में कोई भी रोक नहीं सकता। [भ्रयीत किस प्राणी के बारे में कौन सा कार्य कब करना, कितने समय तक करना, किस स्थान पर करना, कैसे करना ग्रादि सब बातों की कुञ्जी मेरी पत्नी भवितव्यता के हाथ में है। उसे कोई रोक नहीं सकता] । देवताओं के राजा इन्द्र या मनुष्यों के राजा चक्रवर्ती से भी यदि कोई कहे कि भवितव्यता तुम्हारे अनुकूल है तो वे हृदय

क्ष पृष्ठ १२८

में प्रसन्न हो जाते हैं, मुख-कमल विकसित और नेत्र विस्तरित हो जाते हैं, कहने वाले को पारितोषिक देते हैं, अपने को बड़ा मानते हैं, महोत्सव कराते हैं, स्रानन्द की दुन्द्भि बजाते है, अपने को कृतकृत्य और अपना जन्म सफल मानते हैं। ऐसी चन्यवस्था में सामान्य लोगों की तो बात ही तया ? इन्हीं इन्द्रं या चक्रवर्ती को यदि कोई कहे कि सभी भवितव्यता सापके सनुकूल नहीं है, तो वे भयातिरेक से थर-थर कांपने लगते हैं, दीनता दिखाने लगते हैं और पल भर में उनका मुख विवर्ण हो जाता है, ग्रांखें भिच जाती हैं, कहने वाले पर क्रोध करते हैं, चिन्ता से गहरे विचार में डूब कर सूखने लगते हैं, शोक-बाहुत्य में अपने कर्त्तव्य भो भूल जाते हैं ग्रौर भवितव्यता को प्रसन्न करने के लिये बया उपाय किये जायं, इसकी योजना बनाने लगते हैं। अधिक क्या कहूँ ? भिवतब्यता के असंतुष्ट होने पर पल भर भी उनके चित्त को शांति नहीं मिलती और किस प्रकार वह अनुकूल हो, इस विषय का उद्वेग उनके मन में बराबर बना रहता है। जब इन्द्र और चक्रवर्ती की भी ऐसी दशा होती है तब सामान्य प्राणी का तो कहना ही क्या ? पुनश्च, उस महादेवी भवि-तब्यता की जैसी इच्छा होती है वह वैसा ही करती हैं। दूसरा कोई प्रांगी उसकी प्रार्थना करे, उसके पास रोये या उसे रिफाने का प्रयत्न करें तो उसकी भी वह कोई परवाह नहीं करती। मैं स्वयं भी उससे इतना भयोद्भ्रान्त हूँ कि वह देवी इच्छानुसार जो कुछ करती है उसे मुभ्रे बहुत श्रच्छा मानना पड़ता है। यद्यपि मैं उसका पति हूँ फिर भी उसके भृत्य की भाति 'जय देवी, जय देवी' कहते हुए उसके पास बैठा रहता हुँ। इस देवी का विशेष स्वरूप इस प्रकार है :—

मेरी यह पत्नी भिवतव्यता सर्वत्र उद्योगों में व्यस्त रहती है। अमुक भुवन के लोगों को अमुक वस्तु उचित है और अमुक वस्तु उचित नहीं, यह सब वह जानती है। जो प्राणी सो गये हों उनके विषय में भी वह जागृत रहती है। वह सब प्राणी और वस्तुश्रों को अलग-अलग कर सकती है। मदोन्मत्त गन्धहस्तिनी की भांति बिना किसी प्रकार की आकुलता के वह सारे विश्व में विचरण करती है। किसी से लवलेश भी नहीं डरती। कर्मपरिणाम महाराजा भी उसे बहुत सन्मान देते हैं, उसकी पूजा करते हैं। क्योंकि, आवश्यकता पड़ने पर कुछ काम हो तो महाराजा को भी उसका अनुसरण करना पड़ता है, उसको धपने अनुकूल करना पड़ता है। इसके अतिरिक्त दूसरे महारमा भी जब अपना कुछ कार्य करने की इच्छा रखते हैं तब भवितव्यता के अनुकूल होने पर ही करते हैं। इसीलिये तो कहा गया है—

बुद्धिरुत्पचते तारग् व्यवसायश्च तारशः। सहायास्तारशाश्चैव यारशी भवितव्यता।।

जैसी भवितव्यता होती है वैसी ही बुद्धि उत्पन्न होती है, काम भी वैसा ही सूभता है ग्रौर सहायता भी उसी प्रकार की मिलती है। प्रस्ताव २ : असंव्यवहार नगर

संसारी जीव ग्रगृहीतसंकेता से कहता है:—मेरी गृहिएी भवितव्यता में इतने सारे पुरा हैं, यह सब बात वह ग्रत्यन्तग्रबोध सेनापति जानता था।

उपर्युक्त कथनानुसार जब सेनापित ग्रपने मन में विचार कर रहा था तब उसके मन में तरंग उठी कि, ग्रहा! इसका तो बहुत ही सरल उपाय विद्यमान है, फिर व्यर्थ में ही चिन्ता में ग्रपने को क्यों ग्राकुल व्याकुल करता हूँ? संसारी जीव की पत्नी भवितव्यता इन प्राशायों के स्वरूप को ग्रच्छी तरह जानती है कि अधिकान-किन जीवों को यहाँ से बाहर भेजना चाहिये, ग्रतः उसको बुलाकर उसी से इस सम्बन्ध में पूछूँ।

### संसारी जीव को भेजने का निर्एाय

ग्रपने मन में जो विचार ग्राये वे सब ग्रत्यन्तग्रबोध सेनापित ने राज्यपाल तीन्नमोहोदय से कहे। उसे भी यह बात ग्रच्छी लगी। श्रतः भिवतव्यता को बुलाकर पूछने की सम्मित दे दी। एक पुरुष को उसी समय भिवतव्यता को बुलाने के लिये भेज दिया जो उसे साथ में लेकर तुरंत वापिस ग्राया। प्रतिहारी ने उसे ग्रन्दर प्रविष्ट करवाया। सामान्य रूप से सभी स्त्रियाँ देवी मानी जाती हैं फिर यह भिवतव्यता तो श्रतुल प्रभावशास्त्रिनी थी ही, इसलिये राज्यपाल ग्रौर सेनापित ने मुख से उसे 'पाय लागूं कहा। महादेवी भिवतव्यता ने भी ग्राणीर्वाद देकर उन दोनों का ग्रिभनन्दन किया। उन्होंने भिवतव्यता को बैठने के लिये ग्रासन दिया, जिस पर वह बैठी। फिर जब राज्यपाल ने सेनापित की तरफ ग्राँख के इशारे से बात प्रारंभ करने का संकेत किया, तब सेनापित ने सारी बात कही कि तिन्नयोग दूत महाराजा की तरफ से कुछ लोगों को यहाँ से ले जाने के लिये ग्राया है। वृत्तान्त सुनकर भिवतव्यता हँस पड़ी।

ग्रत्यन्तग्रबोध—भद्रे ! वया हुग्रा, ग्राप हँसी क्यों ?
भवितव्यता—कुछ नहीं ।
ग्रत्यन्तग्रबोध—तब बिना प्रसंग हँसने का क्या कारगा है ?
भवितव्यता—इसलिये कि तुमने जो बात कही उसमें कुछ भी सार नहीं है ।
श्रद्यन्तग्रबोध—वह किस प्रकार ?

भवितव्यता—इस विषय में ग्राप मुक्त से पूछ रहे हैं ? इससे लगता है कि श्राप वास्तव में ग्रत्यन्तश्रबोध (बिल्कुल श्रज्ञान दशा में) ही हैं। ऐसे विषयों में मैं उद्योग (प्रयास) कर चुकी हूँ। श्रनन्त काल में होने वाली समस्त घटनाएँ मेरे ध्यान में हैं। सर्वभावों को मैं जानती हूँ। तब फिर वर्तमान काल में घटने वाली

<sup>- 🕸</sup> पृष्ठ १२६

बात मेरे लक्ष्य में कैसे नहीं होगी ? अतः मुभ्ने बुलाकर पूछने की कोई आवश्यकता ही नहीं थी। इसीलिये मैंने कहा कि इस बात में कुछ सार नहीं है।

अत्यन्तस्रबोध स्नापकी बात सही है। स्नापसे पूछते समय मैं स्नापके माहात्म्य को भूल ही गया था। मेरे इस अपराध को स्नाप क्षमा करें। स्रब यहाँ से जो लोग स्नागे भेजने योग्य हैं उन्हें स्नाप कृपा कर भेज दीजिये। हमें स्रब इस विषय में कुछ भी प्रयास करने की स्नावस्यकता नहीं है।

भवितव्यता—एक तो मेरा पित संसारी जीव भेजने योग्य है ग्रौर दूसरे उसी की जाति के ये सब जीव भेजने योग्य हैं।

ग्रत्यन्तग्रबोध—इस विषय में ग्राप ग्रच्छी तरह जानती हैं, ग्रतः हमें तो इस विषय में कुछ भी बोलने की ग्रावश्यकता नहीं है।

क्ष

# ८. एकाक्षनिवास नगर

भवितव्यता अत्यन्तस्रबोध स्रीर तोव्रमोहोदय के पास से निकल कर मेरे पास स्राई स्रीर मुभे सब वृत्तान्त सुनाया। मैंने उत्तर में कहा—'जैसी महादेवी की इच्छा।' फिर जितनी संख्या में जोवों को ले जाने के लिये तिन्नयोग संदेशा लाया था उतनी संख्या में मेरे जैसे अन्य जीवों सहित मुभे वहाँ से भेजा गया। उस समय भिवतव्यता ने राज्यपाल स्रोर सेनापित से कहा—'मुभे स्रीर स्रापको इनके साथ जाना पड़ेगा, क्योंकि स्त्री के लिये पित ही देव समान है इसिलये मैं तो संसारी जीव से अलग रह भी नहीं सकती। फिर एकाक्षिनिवास नगर आपकी सत्ता में है, जहाँ इनको पहले जाना है, इसिलये स्त्रापको इनके साथ रहकर इनकी रक्षा स्रौर पहरेदारी करनी होगी। अतएव हम तीनों का इनके साथ रहना उपयुक्त है, अन्यथा कोई स्त्रावश्यकता नहीं थी। भिवतव्यता की इस स्राज्ञा को राज्यपाल स्रौर सेनापित ने 'जैसा आप ठीक समभें' कहकर स्वीकार किया। क्षे फिर हम सब वहां से चलकर एकाक्ष निवास नगर स्रा पहुँचे।

# पहला मोहल्लाः वनस्पति

इस एकाक्षनिवासन गर में पाँच बड़े मोहल्ले हैं। उन पाँच में से एक मोहल्ले की तरफ हाथ से इंगित करके तीव्रमोहोदय ने कहा—'भद्र संसारी जीव! तू इस मोहल्ले में ठहर। यह मोहल्ला अपने असंव्यवहार नगर से बहुत ही मिलता जुलता है, अतः यहाँ रहने में तुभ्ते आनन्द आपेगा। इसका कारण यह है कि जिस प्रकार असंव्यवहार नगर के गोलक भवन में निगोद नामक अनेक कमरे थे जिसमें अनन्त जीव पिण्डीभूत बनकर स्नेह सम्बन्ध से मिलकर रहते थे उसी प्रकार इस मोहल्ले

<sup>%.</sup> पृष्ठ १३•

में भी जीव रहते हैं। अन्तर केवल इतना है कि असंब्यवहार नगर के लोग लोक-सम्बन्धी किसी भी व्यवहार में नहीं पड़ते, अतः वे असंब्यवहारी अथवा अव्यवहारी कहलाते हैं। वे भगवती लोकस्थिति की आज्ञा से केवल एक बार ही तुम्हारी तरह उस स्थान से दूसरे स्थान को जाते हैं और फिर वहाँ लौटकर नहीं जाते। पर, इस मोहल्ले के लोग तो लोक-व्यवहार करते हैं और बार-बार एक स्थान से दूसरे स्थान पर आते-जाते हैं, इसीलिये इनको सांव्यवहारिक अथवा व्यवहारी कहते हैं। असंव्यवहार नगर में रहने वाले लोगों को अनादि वनस्पति जैसे सामान्य नाम से पहचाना जाता है जब कि इस सांव्यवहारिक मोहल्ले में रहने वालों को 'वनस्पति' जैसा नाम दिया जाता है। यही इन दोनों में अन्तर है। फिर यहाँ असंख्य प्रत्येकच्चारी जीव भी हैं जो गोलक भवन और निगोद रूपी कमरों के बिना अलग-अलग घरों में रहते हैं। अतः तू यहाँ ठहर। तुफे पहले से असंव्यवहार नगर का परिचय है, उसके जैसा ही यह ।साधारण वनस्पति, मोहल्ला है, अतः तुफे यहाँ अच्छा लगेगा।' इस प्रकार सुनकर मैंने कहा—'देव! जैसी आपकी आजा।'

फिर मुक्ते एक कमरे में ठहराया गया। मेरे साथ जो दूसरे लोग लाये गये थे उनमें से कुछ को इसी मोहल्ले में रखा गया, कुछ को स्वतन्त्र कर दिया और कुछ को दूसरे मोहल्लों में ले गये। हे भद्रे! मैं तो साधारण शरीर नामक कमरे में रह गया। वहाँ अनन्त जीवों के साथ पिण्डीभूत होकर पहले की तरह निद्राधीन, मदिरापान से मत्त. मूच्छित और मृत की तरह उनके साथ ही स्वांसे लेता, उनके साथ ही स्वांसे छोड़ता, उन्हीं के साथ आहार करता और उन्हीं के साथ नीहार करता हुआ अनन्त काल तक रहा।

एक समय मेरे विषय में कर्मपरिखाम महाराज की फिर आजा आई जिसके अनुसार राज्यपाल और सेनापित ने मुक्ते उस कमरे से बाहर निकाला तथा भवितव्यता ने मुक्ते एकाक्षनिवास नगर के उसी मोहल्ले के दूसरे त्रिभाग में असंख्यकाल तक प्रत्येकचारी के रूप में रखा।

### एकभववेद्य गुटिका

इघर कर्मपरिस्साम महाराजा ने लोकस्थिति को पूछकर, महारास्सी कालपरिस्ति के साथ विचार-विमर्श कर, नियति श्रौर स्वभाव श्रादि को निवेदन कर श्रौर भवितब्यता की श्रनुमित लेकर विचित्र श्राकार को घारस करने वाले श्र लोक-स्वभाव की श्रपेक्षा से तथा श्रपनी ही शक्ति से सब कार्य सम्पन्न कर सके ऐसे परमास्तुश्रों से निर्मित 'एकभववेद्य' नामक गोलियाँ बनाई श्रौर उन गोलियों को भवितब्यता को देते हुए उन्होंने कहा—'भद्रे! तू समस्त लोक-ब्यापार करने में उद्यत होने से श्रौर क्षरा-क्षरा में लोगों के श्रनेक प्रकार के सुख-दु:ख के कार्य सम्पादन करती हुई थक गई लगती है, श्रतः ये गोलियाँ ले श्रौर उन प्रास्तियों को दे। जब-जब प्राणी की यह पहली गोली जीर्ण हो जाय (धिस जाय) तब तू उन्हें दूसरी गोली दे देना। इन गोलियों के प्रभाव से विविध रूपों में होते हुए भी एक साथ निषास करने वाले प्रत्येक प्राणी जन्म पर्यन्त तेरी इच्छानुसार समस्त कार्य स्वतः ही पूर्ण करेंगे, इससे तेरी समस्त व्याकुलता दूर हो जाएगी। राजा की श्राज्ञा को भवितव्यता ने स्वीकार किया। पश्चात् वह सर्व प्राणियों पर सब कालों में समय-समय पर गोलियों का प्रयोग करने लगी।

मैं जब ग्रसंव्यवहार नगर में था तब भी वह मुफ्ते जब-जब मेरी गोली घिस जाती तब-तब दूसरी गोली देती भ्रौर इस प्रयोग से वह मेरा एक समान श्राकार वाला सूक्ष्मरूप मात्र बार-बार बनाती रहती। जब मैं एकाक्षनगर में श्राया तब भी तीव्रमोहोदय ग्रीर अत्यन्ताबोध को ग्राश्चर्य में डालने के लिये मुभे ग्रनेक प्रकार के स्वरूपों में बदलती रहती। जब मैं एकाक्षनगर में रहने लगा तब यह भवितव्यता कभी मेरा सूक्ष्म रूप बनाती, किसी समय पर्याप्त, कभी श्रपर्याप्त श्रीर कभी बादर (दिखाई देने वाला) बनाती । बादर में भी वह कभी पर्याप्त ग्रौर कभी <mark>श्रपर्याप्त दशा में रखती । बादर दशा में भी व</mark>ह कभी मुफ्के साधार**रा** वनस्पति के कमरे में रखती थ्रौर कभी मुक्ते प्रत्येकचारी (प्रत्येक वनस्पति बनाती। प्रत्येकचारी में वह मुफ्ते कभी ग्रंकुर. कभी कंद, कभी मूल, कभी छाल, कभी स्कन्ध, कभी शाखा-प्रशाखा, कभी नवांकुर, कभी पत्र, कभी फूल, कभी फल, कभी बीज, कभी मूलबीज, कभी अग्रबीज, कभी पर्वबीज, कभी स्कन्धबीज, कभी बीजांकुर और सम्मूछिम आदि अनेक रूपों में बदलती रहती। कभी वृक्ष, गुल्म, लता, बेल, घास आदि के आकार वाला मुक्ते बनाती । जब मैं इन अवस्थान्त्रों में रहता था तब ऐसे समय में किसी दूसरे नगर के लोग भ्राकर भवितव्यता के सन्मुख कंपायमान दशा में मुक्ते छेदते, भेदते, दलते, पीसते, मरोड़ते, तोड़ते, बींघते, जलाते ग्रौर ग्रनेक तरह से केंद्र देते। उस समय में भवितव्यता मेरे पास खड़ी-खड़ी देखती रहती, पर मुक्ते प्राप्त इन कदर्थनात्रों के प्रति वह उपेक्षाभाव ही रखती।

# दूसरा मोहल्ला : पृथ्वीकाय

इस प्रकार से अ दुःख सहन करते हुए मुभे अनन्त काल बीत गया। अन्त में जब मुभे दी हुई गोली घिस गई तब भिवतव्यता ने मुभे दूसरी गोली दी। इस गोली के प्रभाव से मैं एकाक्षनगर के दूसरे मोहल्ले में गया, वहां पाथिव नामक जीव रहते हैं। इन लोगों के मध्य में जाकर मैं भी पाथिव बन गया। यहाँ भी भिवतव्यता ने मुभे नई-नई गोलियाँ देकर मेरे सूक्ष्म, बादर, पर्याप्तक, अपर्याप्तक आदि रूप बनाये। मुभे काला, ग्रासमानी, सफेद, पीला, लाज आदि रूप दिये। रेत, पत्थर, नमक, हरताल, पारा, सुरमा, शुद्ध पृथ्वी आदि अनेक रूप मुभ से धारण करवाये। इस प्रकार असंख्येय काल तक वह मेरी विडम्बना करती रही। वहाँ मेरा भेदन

किया गया, दलन किया गया, चूरा बनाया गया, काटा गया और मुफ्ते जलाया गया। इस प्रकार इस मोहल्ले में मैंने महा भयंकर दुःख सहन किये।

### तीसरा मोहल्ला: अप्काय

पाथिव लोगों में रहते हुए जब श्रांतिम गोली भी घिस गई तब भिव-तब्यता ने मुभे एक नयो गोली दी। इस गोलों के प्रभाव से मैं एकाक्षनगर के तीसरे मोहल्ले में गया। वहां श्राप्य नामक कुटुम्बीजन रहते हैं। पाथिव रूप छोड़कर वहाँ जाने पर मेरा भी श्राप्य रूप हो गया। यहाँ भी भिवतव्यता मेरी जब एक गोली घिस जाती तब दूसरी गोली देकर मेरा रूप परिवर्तित कर देती। इस प्रकार श्रसंख्य काल तक मुभे श्रोस, हिम (बर्फ), फुहार, हरतनु (जलिबन्दु) श्रौर शुद्ध जल श्रादि श्रनेकविध रूपों में रूप, रस, गन्ध श्रौर स्पर्श के भेद से विचित्र प्रकार के श्राकारों में परिवर्तित करती रही। इस मोहल्ले में रहते हुए मैंने गर्मी, सर्दी, क्षार-पीड़ा, खनन-पीड़ा श्रौर शस्त्रों से होने वाली श्रनेक प्रकार की वेदनाएं सही।

# चौथा मोहल्लाः तेजस्काय

ग्राप्य लोगों में रहते हुए जब मेरी गोली घिस गई तब भिवतव्यता ने फिर मुभे दूसरी गोली दी जिससे में इस प्रकार के चोथे मोहल्ले में पहुंचा। इसमें तेजस्काय नामक ग्रसंख्य बाह्मण रहते हैं। मैं भी वहां वर्ण से देदोप्यमान, स्पर्श से उच्णा, ग्राकृति से दाहक (जलाने वाला) ग्रौर स्थान से पिवत्र तेजस्कायिक (ग्राप्ति) बाह्मण बन गया। वहां रहते हुए मेरे ज्वाला, ग्रंगारे, ढकी हुई ग्राप्ति, ग्राप्तिशिखा, ग्रालात (जलती हुइ लकड़ी), ग्रुद्धाग्नि, बिजली, उल्का, वज्जाग्नि ग्रादि कई रूप परिवित्तित हुए। मुभे बुभाने ग्रादि के नानावित्र दुःख इस मोहल्ले में सहने पड़े। इस बस्ती में सूक्ष्म, बादर, पर्याप्त श्रोर श्रायाप्त रूप धारण करते हुए मैं ग्रसंख्य काल तक भटकता रहा।

### पांचवां मोहल्लाः वायुकाय

तेजस्काय बस्ती के ब्राह्मणों के साथ रहते हुए जब मेरी पुरानी गोली घिस गई तब भिवतब्यता ने फिर मुक्ते नई गोली दो। इस गुटिका के उपयोग से में नगर की पाँचवी बस्ती में गया। वहाँ वायवीय नामक असंख्य क्षत्रिय रहते थे। मैं भी वहाँ वायवीय क्षत्रिय बन गया। वहाँ में नेत्रों वाले प्रारिणयों के लिये अइिंट-गोचर होने पर भी स्पर्श से पहचाना जा सकता था, और वहाँ मेरे शरीर की रचना ध्वजाकृति की बनी। वहाँ मुक्ते तूफान, वंटोलिया, अ गुंजावात, कंकावात, संवर्तकवात, धनवात, शुद्ध वायु आदि अनेक रूपों में समय-समय पर परिवर्तित किया गया। पंखे आदि शस्त्र के घात और निरोध से मुक्ते वहाँ विविध प्रकार के दुःख सहने पड़े। वहाँ भी पर्याप्त, अपर्याप्त, सूक्ष्म और बादर रूप धारण करवाकर अवितब्यता ने असंख्य काल तक मुक्ते भटकाया।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १३३

इस बस्ती में बहुत समय तक रहने के बाद जब मेरी वह गोली भी धिस गई तब फिर दूसरी गोली देकर भिवतब्यता मुभे वापिस पहले मोहहले में के बाई। यहाँ भी मुभे अनन्त काल तक रहना पड़ा। मुभे बार-बार नई-नई गोली देकर फिर से दूसरी, तीसरी, चौथी वस्तियों में असंख्य काल तक रखा गया। इस प्रकार भिवतब्यता ने तीव्रमोहोदय और अत्यन्ताबोध के समक्ष मुभे एकाक्षनिवास नगर की सभी बिस्तयों में बार-बार अनन्तबार भटकाया।

(33

# ६ विकलाक्षिवास नगर

एक दिन भवितव्यता ने किंचित् प्रसन्न होकर कहा, आर्यपुत्र ! श्राप इस नगर में बहुत समय तक रहे, श्रतः श्रब इस स्थान से भी श्रापको अरुचि हो गई होगी। इस ग्ररुचि को मिटाने के लिये श्रब मैं श्रापको दूसरे नगर में ले जाती हूँ।' मुभे तो भवितव्यता की श्राज्ञा माननी ही थी श्रतः कहा, 'जैसी देवी की श्राज्ञा।' महादेवी ने फिर दूसरी तरह की गोलियों का प्रयोग किया।

मनुष्य लोक में एक विकलाक्षितिवास नामक नगर है। उस नगर में तीन बड़ी बिस्तयां हैं। उस नगर का पालन करने के लिये कर्मपरिसाम महाराजा ने उन्मार्गोपदेशक नामक अधिकारी की नियुक्ति कर रखी है। इस अधिकारी की माया नामक स्त्री है। भवितव्यता द्वारा दी गई गोली के प्रभाव से मैं पहली बस्ती में गया। वहां सात लाख कुल कोटि की संख्या में असंख्य दिहुषीक (दो इन्द्रियों वाले) कुलपुत्र रहते हैं। मैं भी उनके साथ वैसा ही दिहुषीक हो गया। पहले एकाक्षनगर में मेरी सुप्त, मत्त और मृत जैसी स्थिति थी, वह यहां आने से दूर हुई श्रीर ऐसा लगने लगा मानों मेरे में कुछ चेतना (शक्ति) आ गयी हो। अर्थात् मैं स्थावर न रहकर त्रस जाति में आ गया।

### प्रथम मोहल्लाः द्विहषीक

मेरे पाप का अभी तक अन्त नहीं आया। यहाँ भी मेरी स्त्री ने एक गोली देकर मुभे महा अपवित्र स्थाग में कृमि बनाया। मुभे मूत्र, आन्त्र, रुघिर, जम्बाल (कचरे) से भरे हुए उदर में रहते हुए देखकर विशाल नेत्रों वाली मेरी स्त्री भवितव्यता बहुत प्रसन्न होती। किसी समय कुत्ते आदि के शरीर पर पड़े हुए दुर्गन्धी पूर्ण घावों में मुभे दूसरे अनेक जीवों के साथ देखकर वह बहुत हिंदत होती। पुरुष के वीर्य और स्त्री के रज में अथवा विष्टा में परस्पर घर्षण से दु:ख पाते हुए, एक प्रकार के कृमि की आकृति धारण करते मुभे देखकर भिवतव्यता प्रमुदित होती। फिर दूसरी गोली देकर मुभे जलोका जीव के रूप में परिवर्तित कर मेरी स्त्री मायादेवी के साथ मिलकर खुश होती। मुभे दु:ख पाता देखकर वह हँसती और अधिक दु:ख देती। वह कहती, 'मायादेवि! अ उन्मार्गपदेशक तेरा पति है

पृष्ठ १३४ 🕸

जिसका तू बहुत अभिमान करती है किन्तु तू मेरे पित का सामर्थ्य तो देख! मेरा पित भूखा हो ग्रीर उसे दर्द की जगह पर छोड़ दूँ तो वह चिपट कर ग्रपनी पूरी शक्ति से पूरा खून चूस लेता है। मेरे पित की त्याग-शक्ति भी कुछ ऐसी वैसी नहीं है, यह भी देख। यदि कोई उसे हाथ से लेकर दवावे तो सब खून का वह उसे दान कर देता है।

हे अगृहीतसंकेता ! इस प्रकार मैं अपनी स्त्री के हाथ से दुःख पाते हुए भी जब वह ऐसा-वैसा कहकर मेरी हँसो उड़ाती तब तो मैं दुःुना दुःखी हो जाता। फिर एक बड़ी गोली देकर उसने महासमुद्र में मुफे शंख बनाया। जब शंख बजाने वाले ने मुफे छिन्न-भिन्न किया तब दुःख से मुफे रोता देखकर वह बहुत प्रसन्न हुई। भिन्न-भिन्न रूपों में मेरी स्त्री के साथ उस बस्ती में रहते हुए और अनेक प्रकार की विडम्बना को सहन करते हुए असंख्यात काल बीत गया।

### दूसरा मोहल्ला: त्रिकरसा

स्रन्यदा स्रपनी इच्छानुसार करने वाली भवितव्यता ने मुभे फिर एक गोली दी जिसके प्रभाव से मैं विकलाक्षिनिवास नगर की दूसरी बस्ती में पहुँच गया। वहाँ स्राठ लाख कुल कोटि प्रमार्ग स्रसंख्य त्रिकरण नाम के गृहपित रहते हैं, मैं भी उनके साथ त्रिकरण तीन इन्द्रियां) नामधारी जीव बन गया। वहाँ भी मुभे भवितव्यता ने जूं, खटमल, मकोड़ा, कुंथुब्रा ख्रौर चिउटी ब्रादि ने विभिन्न रूपों में परिवर्तित किया। भूख से पीड़ित होकर मुभे यहाँ से वहाँ भटकता, बच्चों से पिसता छाँर जलता देख कर मेरी स्त्री सन्तृष्ट होकर स्रानन्द में डूब जाती। इस बस्ती में भी मुभे नयी-नयी गोलियां देकर ख्रौर मुभे नये-नये स्रनेक रूपों में परिवर्तित कर, स्रसंख्य बार मुभे भवितव्यता ने इधर-उधर भटकाया।

### तीसरा मोहल्लाः चतुरक्ष

एक दिन फिर मेरी स्त्री ने लीला पूर्वक दूसरी गोली देकर मुक्ते विकलाक्ष-निवास नगर की तीसरी बस्ती में भेजा। वहाँ नौ लाख कुल कोटि प्रमाण चतुरक्ष (चार इन्द्रिय वाले) नामक असंख्य कुटुम्बी रहते हैं, मैं भी वहाँ जाकर चतुरक्ष कुटुम्बी बना। वहां पतंगा. मक्खी, डास, बिच्छू आदि के विभिन्न आकारों में मुक्ते परिवर्तित किया गया। इस बस्ती में रहते हुए विवेकहीन प्राणियों द्वारा किये गवे मर्दन (मसलना, कुचलना) आदि से मैंने अनेक प्रकार के दुःख पाये। जब-जब मेरी पुरानी गोली घिसती तब-तब नई-नई गोलियां भवितब्यता मुक्ते इस बस्ती में भी देती रहती। इस प्रकार गोलियां देकर मुक्ते असंख्य रूपों में परिवर्तित करते हुए इस तीसरी बस्ती में भी उसने मुक्त से नाटक करवाया। इन तीनों बस्तियों में बार-वार असंख्य रूप घारण करवा कर असंख्य हजार वर्षों तक मुक्ते भवितब्यता ने भटकाया। यहां भी मेरी पत्नी ने किसी समय पर्याप्तक और किसी समय अपर्याप्तक रूप से इन तीनों बस्तियों में मेरे से अनेक प्रकार के खेल कराये।

# १०. पंचाक्षपशु-संस्थान

एक बार भवितव्यता ने यह जानकर कि अब मुभे पंचेन्द्रिय बनाने का समय ग्रा पहुँचा है, प्रसन्नचित्त होकर कहा— कि 'ग्रार्यपुत्र ! यदि इस विकलाक्षनिवास नगर में रहने से तुम प्रसन्न नहीं हो तो में तुम्हें दूसरे नगर में ले जाऊँ ?' मैंने कहा, 'देवि ! तुम्हें जैसा ठीक लगे वैसा करो, क्योंकि सभी कामों में तुम जो करती हो, वही मेरे लिये प्रमारण है।' फिर मुभे दी गई ग्रंतिम गोली भी घिस गई है, ऐसा जानकर मुभे दूसरे नगर में ले जाने के लिये उसने नई गोली दी। [११-१४]

### पंचाक्षपश्-संस्थान

इस लोक में एक पंचाक्षपणु-संस्थान नामक नगर है। इस नगर पर भी उन्मार्गोपदेशक का ही नियंत्रए है। इस नगर में ४३ नाल कुलकोटि प्रमार पंचाक्ष नामक (पाँच इन्द्रिय वाले) जीव कुलसमूह में रहते हैं। वे जलचर, थलचर और खेचर (आकाशगामी) जाति के होते हैं। उनको स्पष्ट चेतना होती है और ये संज्ञी कहलाते हैं। विद्वान् लोग उन्हें गर्भज संज्ञी का नाम भी देते हैं। इन जीवों में यदि किसी को अस्फुट चेतना हो तो उसे असंज्ञी भी कहा जाता है और वे सम्मूर्ण्डिम होते हैं। मैं गोली के प्रभाव से अस्पष्ट चंतन्य वाला सम्मूर्ण्डिम पंचाक्ष जाति में उत्पन्न हुआ। खेलने की रिसक मेरी स्त्री ने वहाँ मेरा बिना कारण ही सब दिन चिल्लाने वाले मेंडक का रूप धारण करवाकर मुक्ते नचाया। इस प्रकार असंख्य भिन्न-भिन्न आकारों में सम्मूर्डिम जाति में भटका कर फिर उसने मुक्ते गर्भज का आकार धारण करने वाला बनाया।

गर्भज पंचेन्द्रिय प्राणियों में भी सर्वप्रथम मुक्ते जलचर बनाया। जलचर में मुक्ते मत्स्य रूप दिया गया। वहाँ मच्छीमार मुक्ते पकड़ कर, काट कर, ग्रिंग में पका कर हजारों प्रकार के दु:ख देने लगे। फिर मुक्ते चार पैर वाला थलचर बनाया। वहाँ मुक्ते खरगोश, सूग्रर, हिरण आदि का रूप दिया गया और उस समय शिकारी तीर मार कर मेरे शरीर के टुकड़े-टुकड़े कर देते और मुक्ते अनेक प्रकार से पीड़ा पहुँचाते। फिर स्थलचर में रहते हुए मुक्ते भुजपरिसर्प ग्रीर उरपरिसर्प जाति में गो, सांप, नेवला आदि जाति का बनाया जिसमें बहुत समय तक कूरतावश एक दूसरे का भक्षण करते हुए मुक्ते बहुत दु:ख सहन करने पड़े। फिर किसी समय मुक्ते खेचर जाति में कौवा, चील, उल्लू आदि के रूप धारण कर इस जाति के पक्षियों के बीच में रहते हुए मुक्ते संख्यातीत कष्ट सहने पड़े। ग्रसंख्य प्राणियों से भरपूर उस पंचःक्ष-पशु-संस्थान नगर में प्रत्येक कुल में मैं जलचर, थलचर और खेचर बना। इस नगर में मेरी पत्नी ने सात-आठ बार, एक के बाद दूसरे नये-नये रूप सतत रूप से घारण करवाये और वह मुक्ते दूसरी जगह ले जाकर फिर वापिस उसी नगर में ले आती। इस प्रकार इस नगर के समस्त स्थानों में बीच-बीच में ले जाकर श्रीर लाकर, विभिन्न

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १३५

रूप प्रदान कर ग्रनन्त प्रकार से ॐ मेरी विडम्बना की । मैं वहाँ काल की अपेक्षा से निरन्तर तिर्यंच रूप में तीन पल्योपम श्रौर कुछ श्रिधक सात करोड़ वर्ष तक इस नगर में रहा । इस प्रकार पर्याप्त-श्रपर्याप्त, संज्ञी-श्रसंज्ञो रूप में पंचाक्षपशु-संस्थान में भवितब्यता ने मुफ्ते अनेक प्रकार की विडम्बनाएँ प्रदान कीं। [२२-३०]

# श्रुतिरसिक हरिएा

एक बार भिवतव्यता ने मुक्ते उसी नगर में हरिए। का रूप प्रदान किया। हिरगा के भुण्ड के साथ रहते हुए भय से चपल मेरी आँखें दशों दिशाओं में चकाचौंध होकर फिरती रहतीं। जंगल में बड़े-बड़े भाड़ों को फांदते हुए मैं जहां-तहां भटकता रहता। एक समय एक शिकारी का बच्चा बहुत मधुर स्वर से गीत गाने अगा। यह गीत इतना मधुर था कि हरिएों का पूरा भुण्ड उसके पास दौड़ा गया। दौड़ना और छलांग मारने की चेष्टा को छोड़कर हरिए। भुण्ड स्तब्ध सा निश्चेष्ट हो गया। उनकी आंखें भी निश्चल हो गई, उनकी सभी इन्द्रियों का व्यापार निवृत्त हो गया। उनकी आंखें भी निश्चल हो गई, उनकी सभी इन्द्रियों का व्यापार निवृत्त हो गया और मधुर गीत सुनते हुए उनकी अन्तरात्मा कर्गोन्द्रिय में ही रसमग्न हो गई। भुण्ड के सब हरिएों को बिना हिले-डुले देखकर शिकारी हमारे पास आया। उसने घनुष पर बागा चढ़ाया, शिकारी की मुद्रा से निशाना बांधा, कन्धे को कुछ पीछे ले जाकर प्रत्यंचा को कान तक खींच कर तीर छोड़ दिया। उस तीर ने मुक्ते बींध दिया और मैं तुरन्त भूमि पर गिर गया। उस समय भवितव्यता द्वारा दी गई मेरी गोली भी घिस गई थी।

### यूथपति हाथी

हरिए। के भव में काम में लाने योग्य मेरी एकभववेद्य गोली जब समाप्त हो गई तब मेरी स्त्री भिवतव्यता ने मुक्ते दूसरी गोली दी। इस गोली के प्रभाव से मैं हाथी बना। घीरे-धीरे मैं बड़ा हुआ और अनुक्रम से हाथियों के एक भुण्ड का मुखिया बना। प्रकृति से सुन्दर कमलवनों में, सल्लकी के पत्रों से भरपूर वृक्षों के वनों में और अत्यन्त कमनीय जंगलों में मैं हथिनयों के मुण्ड से घिरा हुआ रहता था और अपने चित्त को आनन्द के सागर में डुवकी लगवाता हुआ अपनी इच्छानुसार चूमता-फिरता था। एक दिन अकस्मात् हमारा भुण्ड भयभीत हुआ, जानवर इधर-उधर भागने लगे, बांस की गांठें फूटने से तड़-तड़ की आवाज होने लगी और धुएं के बादल उठने लगे। यह क्या हुआ? देखने के लिये जैसे ही मैंने अपने पीछे देखा तो मालूम हुआ कि ज्वाला की लपटों से महाभयंकर दावानल मेरे पास आ गया है। दावानल को देखते ही मन में मौत का भय समा गया। मेरी शक्ति और पुरुषार्थ समाप्त हो।गया, मेरा अहंकार चला गया, मैं दीन बन गया। स्वरक्षण का आश्रय लेकर, अपने भुण्ड को छोड़कर मैं एक तरफ भागने लगा। भागते हुए मैं थोड़ी दूर गया। वहां एक गांव के पास जानवरों को पानी पिलाने का जूना-पुराना

क्ष पृष्ठ १३६

सूला हुआ अन्धकार वाला कुछा था, जो ऊपर पड़े हुए कचरे और घास से ढंक गया था। भयश्चान्त होकर वेग से दौड़ने के कारण वह अन्धकूप मुक्ते दिलाई नहीं दिया और मेरे आगे के दोनों पांव उसमें चले गये। मेरे शरीर के पिछले हिस्से को कुछ सहारा नहीं होने से तथा मेरा शरीर बहुत भारी होने से मैं उस अन्धकूप में गिर पड़ा। गिरने से और शरीर भारी होने से मैं अ अत्यन्त घायल हो गया और मेरा शरीर चूर-चूर हो गया। मैं कुछ देर तो मूछित रहा, फिर कुछ चेतना आई, पर मैं ऐसा फंसा हुआ था कि मैं अपने शरीर को थोड़ा भी हिला-डुला नहीं सकता था। मेरे सम्पूर्ण शरीर में तीव्र वेदना होने लगी और मुक्ते पश्चाताप होने लगा। मैं सोचने लगा कि मेरी सेवा करने वाले, चिरकाल से परिचित. उपकार करने वाले, मेरे में अनुरक्त और आज्ञापालक साथियों को आपत्ति में छोड़कर स्वार्थवश अकेला भाग आने वाले मेरे जैसे कृतध्नों को तो यही सजा मिलनी चाहिये। मेरी निर्लं ज्जता तो देखो! मुक्ते अब कौन यूथाधिपति (मुखिया) कहेगा? अब पछतावा बेकार है! जैसा किया वैसा भरना होगा। ऐसे विचारों से मेरे मन में कुछ मध्यस्थता (सान्त्वना) प्राप्त हुई। ऐसी दशा में मैंने अपनी तीव्र वेदना को सहन करते हुए वहां सात रातें बितायीं।

स्रव भिवतव्यता मेरे ऊपर प्रसन्न होकर बोली, 'धन्य ! स्रायंपुत्र धन्य ! तुम्हारे स्रध्यवसाय (विचार) बहुत सुन्दर हैं। तुमने स्नत्यधिक कठिन दुःख सहे हैं। तुम्हारी इन चेष्टास्रों से स्रव मैं बहुत प्रसन्न हूँ, इसिलये स्रव तुभे दूसरे नगर में ले जाऊंगी।' मैंने कहा, 'जैसी देवी की स्राज्ञा।' फिर भिवतव्यता ने एक सुन्दराकृति पुरुष की स्रोर इणारा कर कहा, 'हे स्रायंपुत्र! मैं तुभ पर प्रसन्न हूँ, स्नतएव तेरी सहायता के लिये पुण्योदय नामक इस पुरुष को तेरे साथ भेज रही हूँ। स्रव तू इसके साथ जा।' मैंने फिर कहा 'जैसी देवी की स्राज्ञा।' इस बीच में मेरी पुरानी गोली धिस गई थी स्नतः भिवतव्यता ने मुभे एक दूसरी गोली दी स्नौर कहा, 'स्नायं पुत्र! जब तू यहां से जायेगा तब यह पुण्योदय तेरा गुष्त सहोदर स्नौर मित्र की भांति प्रच्छन्न रूप से तेरे साथ रहेगा।'

# भव्यपुरुष का मूल प्रश्न : स्पष्टीकररा

संसारी जीव इस प्रकार अपनी कथा सुना रहा था तब भव्यपुरुष ने प्रज्ञाविशाला के कान के पास जाकर पूछा— 'माताजी ! यह पुरुष कौन है ? यह किसकी कथा कह रहा है ? असंव्यवहार आदि नगर कहा है ? यह कौन सी गोली है जिसके एक-एक बार लेने से प्राग्गी नये-नये रूप घारण करता है और विविध सुख-दुःख का अनुभव करता है ? एक ही पुरुष इतने अधिक समय तक एक ही स्थान पर कैसे रह सकता है ? मनुष्य प्राग्गी के असम्भव से लगने वाले चिउटी और कृमि जैसे रूप कैसे हो सकते है ? मुक्ते तो इस चोर की पूरी कथा किसी पागल के

मस्तिष्क से निकली इन्द्रजाल सी किल्पत लग रही है। स्रतः हे माता ! इस कथा का भावार्थ क्या है ? वह मुक्ते समकाइये।

प्रज्ञाविशाला ने कहा—इस चोर का वर्तमान में विशेष रूप क्या है, यह इसने स्रभी तक नहीं बताया है। सामान्य रूप से तो यह संसारी जीव नामक अ पुरुष है। इसी नाम से इसने ग्रपनी कथा कही है। यह सारा वृत्तान्त ठीक ही है। यह घटना किस प्रकार से है? मैं तुभे समभाती हूँ।

यहां ऋसंव्यवहारिक जीव राशि को ही भ्रसंव्यवहार नगर कहा गया है। पृथ्वी, जल, तेज, वायू, ग्राग्नि ग्रीर वनस्पति इन पाँची एकेन्द्रिय जाति के जीवों की उत्पत्ति ग्रौर निवास का स्थान एकाक्षनिवास नगर कहा है। दो, तीन ग्रौर चार इन्द्रिय वाले जीवों को विकलेन्द्रिय कहा जाता है, श्रतः उनकी उत्पत्ति श्रीर निवास-स्थान को विकलाक्षनिवास नगर कहा है। पांच इन्द्रिय वाले तिर्यंचों के स्थान को पंचाक्षपण्न-संस्थान नगर कहा है। एक भव में भोगने योग्य उदय में ग्राये हुए कर्मी को 'एकभववेद्य' गोली कहा गया है। इन कर्मी के उदय से जीव नाना प्रकार के रूप धारण करता है ग्रौर सुख-दु:ख ग्रादि का ग्रनुभव भी करता है। यह पुरुष (जीव-श्रात्माः स्वयं तो अजर अमर है, यह कभी जीर्ए नहीं होता, इसकी कभी मृत्यु नहीं होती है, अतः यह अनन्त काल तक रहे तो इसमें कुछ नवीनता नहीं है। हे भद्र ! -संसारी जीव ही कृमि श्रीर चिउंटी जैसे रूप धारेंग करता है. इसमें श्राश्चर्य क्या है ? ग्रभी तूबालक है, मुग्ध है, इसलिये यह सब बात नहीं जानता । पुत्र ! देख, इस विश्व में त्रिभृवन में ऐसा कोई भी चरित्र नहीं जिसे संसारी जीव न घारण करता हो । श्रतः हे बत्स ! इस संसारी जीव ने जो कुछ भोगा है, वह सब इसे कहने दे । फिर मैं उचित भ्रवसर पर निराकुल होकर इस सब का भावार्थ (रहस्य) तुभ्रे समभाऊंगी।

भव्यपुरुष ने अपनी धात्री प्रज्ञाविशाला की बात को 'जैसी माता की आजा' कहकर शिरोधार्य की।

# उपसंहार

उत्पत्तिस्तावदस्यां भवति नियमतो वर्यमानुष्यभूमौ, भव्यस्य प्राणभाजः समयपरिग्णतेः कर्मगण्डच प्रभावात् । एतच्चाख्यातमत्र प्रथममनु ततस्तस्य बोधार्थमित्थं, प्रकान्तोऽयं समस्तः कथयितुमतुलो जीवसंसारचारः ॥१॥

ग्रतुलनीय संसार में संचरण करने वाले जीव का जो वर्णन यहाँ किया भया है, उस भव्य प्राणी की उत्पत्ति, समय-परिणति (काल परिणति) ग्रौर कर्म के प्रभाव से नियमतः उत्तम मनुष्य भूमि में होती है; जिसका वर्गन ग्रग्निम प्रस्तावों में किया जाएगा ग्रौर तत्पश्चात् उसके बोध-प्रसंग का पूर्ण वर्णन किया जाएगा ।

स च सदागमवावयमपेक्ष्य भो ! जडजनाय च तेन निवेद्यते ।
बुधजनेन विचारपरायसास्तदनु भव्यजनः प्रतिबुध्यते ।।२।।

हे पाठको ! सदागम (श्रुतज्ञानी सदगुरु) के वचनानुसार यह घटनात्रम संसार में संचरणशील जड बुद्धि वाली 'ग्रगृहीतसकेता) को लक्ष्य कर कहा जा रहा है, जिसे सुनकर बुधजन (प्रज्ञाविशाला) ग्रौर उसके पश्चात् विचारपरायण भव्यजन (भव्यपुरुष-सुमति) प्रतिबोध को प्राप्त करते हैं।

> प्रस्तावेऽत्र निवेदितं तदतुलं संसारिवस्फूर्जितं, घन्यानामिदमाकलय्य विरित्तः संसारतो जायते। येषां त्वेष भवो विमूढ्मनसां भोः! सुन्दरो भासते, ते नूनं पशवो न सन्ति मनुजाः कार्येगः मन्यामहे॥ ३॥

इस (दूसरे) प्रस्ताव में प्रतिपादित इस अनुलनीय संसार के विस्तार (श्रीर उसमें स्थान-स्थान पर जाकर अनन्तकाल तक भोगे हुए दुःखों) के वर्णन को सुनकर भाग्यशाली पुरुषों को तो संसार से विरक्ति होती है, किन्तु जो विमूढ़ मन वाले (मूर्ख) प्राणी हैं उन्हें तो यह संसार का प्रपंच ही अच्छा लगता है। ऐसे मूढ प्राणी अपने कार्यों से मनुष्य रूप में पशु ही हैं, ऐसा हम समभते हैं।

> उपिमिति-भव-प्रयंचा कथा में संसारी जीव के चरित्र में तिर्चम्माति वर्णन नामक दिवतीय प्रस्ताव पूर्ण हुआ।



# ३. तृतीय प्रस्ताव

# *तृतीय प्रस्ताव* पात्र एवं स्थान-सूची वैश्वानर (क्रोध) के प्रसंग में

परिचय परिचय मुख्य-पात्र सामान्य-पात्र स्थल बधाई देने वाला प्रमोदकुम्भ राजा जयस्थल नगर पद्म दासी पुत्र नन्दिवर्धन के रानी राजकुमार नन्दा सहपाठी नन्दिवर्धन संसारी जीव, मतिधन बुद्धिविशालं पद्म राजा का पुत्र बुद्धिसमुद्र ⊱पद्मराजा के मंत्री कलाचार्य प्रज्ञाकर राज्यसेवक सर्वरोचक विदुर नैमित्तिक जिनमतज्ञ वैश्वानर धायपुत्र, श्रन्तरंग शादू लपूर के स्फ्रुटवचन राज्य में नन्दिवर्धन राजा का मित्र ग्ररिदमन का दूत नन्दिवर्धन का पुण्योदय ग्रन्तरंग मित्र

चित्तसौन्दर्ये शुभ-नगर परिगाम राजा (भ्रन्तरंग नगर) निष्प्रकम्पता पहली रानी

क्षान्ति रानी निष्प्रकम्पता

की पुत्री

चारुता दूसरी रानी

दया रानी चास्ता की पुत्री

#### स्पर्शन-प्रवन्ध

नगर ग्रन्तरंग-पात्र परिचय

क्षितिप्रतिष्ठित कर्मविलास राजा

शुभसुन्दरी रानी, मनीषी की माता

**ग्र**क्शल-

माला रानी, बाल की माता

सामान्य-

रूपा रानी, मध्यमबुद्धि

की माता

मनीषी राजकुमार, रानी

**शुभ**सुन्दरी का पुत्र

बाल राजकुमार, रानी

श्रकुशलमाला का पुत्र

मध्यमबुद्धि राजकुमार, रानी

सामान्यरूपा का पुत्र

स्पर्शन राजकुमार बाल का

मित्र भवजन्तु

बोध मनीषी राजकुमार

का स्रंगरक्षक

प्रभाव बोध का अनुचर

# स्पर्शन मूल-शुद्धि

राजसचित्त राजकेसरी राजा

नगर विषया-(ग्रन्तरंग भिलाष

भिलाष मन्त्री विपाक नागरिक

महामोह रागकेसरी का पिता सन्तोष सदागम का अनुचर

नगर)

स्पर्शन-प्रसंग-मुक्त

मोक्षगामी पुरुष

# मिथुनद्वय ग्रन्तर कथा

ग्रन्य पत्र

तथाविध नगर नगर

भोगतृष्णा

ऋजु

राजा

ग्रार्जव

प्रगुएा

रानी

श्रज्ञान

पाप

मुग्ध

राजकुमार

मुग्ध की पत्नी

ग्रकुटिला कालज्ञ

व्यन्तर

विचक्षसा

व्यन्तरी

प्रतिबोधक शुभाचार केवलज्ञानी ग्राचार्य

ऋजुराजा का छोटा पुत्र

व्यन्त**र** 

कामदेव मंदिर का

भ्रधिष्ठायक देवता

नगर बहिरंग-पात्र परिचय

सामान्य-पात्र

परिचय

स्वरकावती पानी

क्षितिप्रतिष्ठित शत्रुमर्दन राजा कुशस्थल नगर

नन्दन

राजपुरुष

मदनकन्दली रानी

विभीषण अन्तःपुर का सेवक

प्रबोधनरति भ्राचार्य

सुबुद्धि

मंत्री

सुलोचन

राजकुमार

धवल

सेनापति

कुशावर्तपुर नगर कनकचूड

जयस्थल नगर का राजा, कनक-

शेखर का पिता,

नन्दिवर्धन का मामा

कनकशेखरका कनकशेखर क्शावर्तपुर का राजा चतुर ग्रंगरक्षक सुमति कनकमंजरी राजा कनकचूड ग्रौर वरांग रानी मलयमंजरी केशरी की पुत्री, नन्दिवर्धन शूरसेन की दूसरी रानी कपिंजला वृद्धगरिएका, कनकमंजरीकी धाय माता चूतमंजरी कनकचूड राजा की रानी मलयमंजरी कनकचूड राजा की रानी कनकचूड राजा मिंगमंजरी की पूत्री

विशालानगरी नन्दन विशाला का राजा,
(बाह्य) नन्दिवर्धन का श्वसुर
प्रभावती नन्दन राजा की रानी,
विमलानना की माता
पद्मावती नन्दन राजा की रानी,
रत्नवती की माता

नन्दन राजा की पुत्री, विकट नन्दन राजा का का क्रा

रत्नवती नन्दन राजा की पुत्री, दारुक दूत नन्दिवर्धन की पत्नी

कनकपुर (बाह्य) विभाकर राजकुमार

प्रभाकर मधुसुन्दरी कृतकपुर का राजा प्रभाकर राजा

की रानी

प्रवरसेन ग्रम्बरीष भिल्ल-पल्ली का प्रधान

| दुष्टाभि-<br>सन्धि                      | राजा                                                                                                                               | समरसेन                                                                                                                                                                             | कलिंग देश का<br>राजा, विभाकर<br>का सहायक                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •                                       |                                                                                                                                    | द्रुम                                                                                                                                                                              | बंग देश का राजा,<br>विभाकरका मामा                                                                                                                                                                                                                |
| _                                       | राजा                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                         | रानी                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                  |
| वैश्वानर                                | पुत्र                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                         | राजा                                                                                                                               | रग्वीर                                                                                                                                                                             | चोरपल्ली का<br>                                                                                                                                                                                                                                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                                    | ਗਿਸ <b>ਾ</b> ਸਤਿ                                                                                                                                                                   | नायक<br>श्रुरिदमन का मंत्री                                                                                                                                                                                                                      |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | <del></del>                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                    | अस्यमन का मना<br>स्ररिदमन का                                                                                                                                                                                                                     |
| विवकाचाय<br><b>धरा</b> धर               | विजयपुर का<br>राजकुमार                                                                                                             | <i>र</i> फुटन यग                                                                                                                                                                   | क्रारदमम का<br>प्रधान                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         | सन्धि<br>निष्करुणता<br>हिंसा<br>द्वेषगजेन्द्र<br>१)<br>श्रविवेकिता<br>वैश्वानर<br>श्ररिदमन<br>रतिचूला<br>मदनमंजूषा<br>विवेकाचार्यं | निष्करुणता रानी हिंसा दुष्टाभिसन्धि की पुत्री हेषगजेन्द्र राजा ह) श्रविवेकिता रानी वैश्वानर पुत्र श्रिदमन राजा रितचूला रानी मदनमंजूषा राजकुमारी विवेकाचार्य केवली धराधर विजयपुर का | सिन्ध  निष्करुणता रानी द्रुम  हिंसा दुष्टाभिसन्धि की पुत्री  द्रेषगजेन्द्र राजा  हेषगजेन्द्र राजा  प्रिविवेकिता रानी वैश्वानर पुत्र  प्रिटमन राजा रणवीर  रतिचूला रानी  मदनमंजूषा राजकुमारी विमलमित  विवेकाचार्य केवली स्फुटवचन  धराधर विजयपुर का |

# १. निद्वधिन और वैश्वानर

% तिर्यंच गति में प्राणी की सांसारिक स्थिति कैसी विचित्र होती है इसका उल्लेख पिछले प्रस्ताव में किया गया है। मनुष्य भव में प्राणी की कैसी स्थिति होती है, इसका वर्णन अब प्रस्तुत किया जा रहा है।

सदागम, भव्यपुरुष ग्रौर प्रज्ञाविशाला के समक्ष ग्रगृहीतसंकेता को लक्ष्य

कर संसारी जीव ग्रपनी कथा ग्रागे कहता है—

#### नन्दिवर्धन का जन्मोत्सव

भद्रे ग्रगृहीतसंकेता ! उसके पश्चात् नवीन एकभववेद्य गोली लेकर मैं तिर्यंच गति से निकलकर स्रागे जाने लगा । इस मनुजगित नगर (देश) में एक भरत नामक मोहल्ला (प्रदेश) है। वहाँ नगरों में तिलक के समान जयस्थल नामक नगर है। उस नगर में सर्व गुगा-सम्पन्न पद्मराजा राज्य करते थे । उनके कामदेव की पत्नी रति जैसी सुन्दर नन्दा देवी नाम की रानी थी। भवितव्यता ने मुक्ते नन्दा देवी की कोख में प्रवेश कराया । उचित समय तक मैं नन्दा के गर्भ में रहा । गर्भकाल पूर्ण होने पर पुण्योदय के साथ मैंने ग्रपनी माँ को कोख से जन्म लिया। नन्दा रानी ने ्मुभे देखा और उसे पुत्र हुद्या ऐसा उसे ऋभिमान हुद्या । इस समय प्रमोदकुम्भ नामक दासीपुत्र ने महाराजा को मेरे जन्म की बधाई दी। समाचार सुनकर पद्मराजा को बहुत भ्रानन्द हुन्रा ग्रीर हर्ष से उनका शरीर रोमांचित हो गया। बधाई लाने वाले प्रमोदकुम्भ को पुरस्कार दिया ग्रौर महाराजा ने धूमधाम से मेरा जन्मोत्सव मनाने की स्रोज्ञा दी । ग्राज्ञानुसार बहुत दान दिया गर्या जेल से कैंदी मुक्त किये गये, नगर-देवताश्रों का पूजन किया गया, दुकानों श्रौर गृह-द्वारों को तोररा, बन्दनवार स्रादि लटका कर सजाया गया। बड़े-बड़े राज-मार्गी पर जल ग्रौर सुमन्धित पदार्थों का छिड़काव किया गया, भ्रानन्द के बाजे बजने लगे, सुन्दर ग्रौर उज्ज्वल वस्त्र पहिन कर नागरिक राजभवन में ग्राने लगे, ग्रतिथियों का यथायोग्य मान-सन्मान के साथ ग्रादर सत्कार किया गया। शहनाई ग्रौर दूसरे बाजे बजने लगे, स्त्रियाँ ध्वल मंगल गाने लगीं । कंचुकी, बोने, कुदड़े ग्रौर नागरिक स्त्रियों के साथ नाचने लगे । इस प्रकार मेरा जन्म-महोत्सव भ्रानन्द पूर्वक मनाया गया । इसके एक महीने बाद संसारी जीव की जगह मेरा नाम नन्दिवर्धन रखा गया। मुफ्ते भी यह अभिमान हुग्रा कि मैं राजपुत्र हूँ। मैं ग्रपनी की डाग्रों से माता-पिता को म्राह्लादित करता हुँमा, पाँच धाय माताम्रों से 🕸 लालित-पालित होता हुमा कमणः तीन वर्ष का हो गया।

क्ष पृष्ठ १३६

#### वैश्वानर का जन्म-स्वरूप

मैं ग्रसंब्यवहार नगर से ग्रागे चला तभी से मेरे अन्तरंग ग्रौर बहिरंग दो प्रकार के परिवार थे। इसी ग्रन्तरंग परिवार में पहले से ही ग्रविवेकिता नामक ब्राह्मारी मेरी धाय थी। मेरा जन्म हुन्ना उसी दिन मेरी धाय ने भी एक लड़के की जन्म दिया। उसका नाम वैश्वानर रखा गया। यह लड्का गुप्त रूप से तो प्रारम्भ से ही मेरे साथ था, पर ग्रब वह सब को दिखाई देने योग्य स्पष्ट ग्राकार में मेरे साथ उत्पन्न हुम्रा । मैंने जब इस ब्राह्मण पुत्र वैश्वानर को देखा तब उसका ग्राकार था-उसके टेंढे-मेढे ग्रौर लम्बे-चौड़े वैर ग्रौर कलह नामक दो पैर थे। स्थूल, कठिन ग्रौर छोटी-सी ईर्ष्या तथा स्तेय नाम की जंबाएं (पिडलियां) थीं। अत्यन्त टेडी-मेढी और विषम अनुशय (द्वेष) तथा अनुपशम (अशान्ति) नामक दो ऊरु (सांथल) थे। एक तरफ से ऊँची पैशुन्य नामक कटि (कूल्हा) थी। परमर्मोद्घाटन नामक टेढा, विषम ग्रौर लम्बा पेट था। अन्तस्ताप नामक सिकुड़ी हुई छोटी सी छाती थी। ब्राड़े, टेढे, मोटे. पतले क्षार ग्रौर मत्सर नामक भुजाएँ थीं। बांकी, टेढी श्रौर लम्बी शिर को अवर रखने वाली क्रूरता नामक गर्दन थी। होठों से बाहर निकले हुए ग्रौर दूर-दूर, बड़े-बड़े ग्रसभ्यभाषएा नामक दान्तों से वह बड़ा ही भयंकर लगता था । चण्डत्व ग्रौर ग्रसहिष्गुता नामक जिन कानों के छेद मात्र दिखाई देते हों ऐसे दो कानों से वह हंसी का पात्र बना हुआ। था। तामसभाव नामक बहुत चपटी नाक थी जो उस स्थान पर केवल चिन्ह के रूप में शेष रह गई थी जिससे वह हंसी का पात्र बन गया था। रौद्रत्व ग्रौर नृशंस नामक दो गोल-मटोल ग्रांखे थीं जो चिरमी जैसी लाल सुर्खं लगती थी जिससे उसका रूप महा भयंकर लगता था। ध्रनार्य ग्राचरण नामक मोटा तिकोना ललाट था जो हिलते रहने से नाटक की प्रतीति कराता था । परोपताप नामक ग्रम्निशिखा जैसे पीले ग्रौर घने केशभार से वह अपना वैश्वानर नाम यथार्थ कर रहा था। इस प्रकार के वैश्वानर नामक ब्राह्मण पुत्र का मेरे साथ ही जन्म हुआ था।

ग्रनादि काल से परिचय के कारण मेरा वैश्वानर पर स्नेह उत्पन्न हो गया। मैंने उसे श्रपना सच्चा मित्र समक्त कर ही ग्रहण किया था, पर वास्तव में तो वह मेरा शत्रु था, यह बात उस समय मेरी समक्त में नहीं आई। यह मेरा अन्तरंग परिजन और मेरी धाय अविवेकिता का पुत्र है इसलिये मेरा हितकारी ही होगा ऐसा इढ़ विश्वास उस समय मेरे मन में था। मेरे मन के इस निर्णय का पता वैश्वानर को लग गया। 'ग्ररे! राजपुत्र तो मेरे प्रति प्रेम करता है' ऐसा सोचकर वह मेरे पास ग्राने लगा। जब वह मेरे पास ग्राने लगा। जब वह मेरे पास ग्रावा तो मैंने उसे गले से लगाकर उसके प्रति स्नेहभाव दिखाया। परिगाम स्वरूप हमारे बीच मित्रता बढ़ने लगी। फिर हमारी मित्रता इतनी बढ़ी कि घर या बाहर जहाँ कहीं मैं जाता, मेरा मित्र हमेशा मेरे साथ रहता, एक क्षण भी मेरे से ग्रलग नहीं रहता।

# पुण्योदय को मानसिक खेद

वैश्वानर के साथ मेरी मित्रता को देखकर पुण्योदय नामक मेरा अन्तरंग मित्र जो गुप्तरूप से मेरे साथ ग्राया था मन में ग्रत्यधिक रुष्ट हुग्रा। उसने सोचा, ग्ररे ! ॐ वैश्वानर तो मेरा शत्रु है परन्तु यह नन्दिवर्धन वस्तुस्थित को समफे बिना ही ग्रन्तरंग रूप से साथ रहते हुए भी मेरे श्रनुराग का तिरस्कार कर, समस्त दोषों का भण्डार स्रौर परमार्थतः जो सत्रु है उस वैण्वानर के साथ मैत्री करता है । स्रथवा इसमें ग्राण्चर्य की क्या बात है ! सत्य ही है - 'ग्रज्ञानी मूर्ख प्राणी पापी-मित्र के स्वरूप को नहीं समभते, ऐसे मित्र की संगति का परिगाम कितना भयंकर होगा इसे वे नहीं जानते, उसका साथ छोड़ने का सदुपदेश देने वाले की बात का ब्रादर नहीं करते, पापी-मित्र के लिये दूसरे सन्मित्रों का भी त्याग कर देते हैं, पापी-मित्र की संगति के विश्व होकर वे कुमार्ग पर चल पड़ते हैं। जेसे अन्वे दौड़ते हुए दीवार से जोर की टक्कर खाकर पीछे हटते हैं उसी तरह कुसंगति में पड़े हुए लोगों को जब बहुत श्रधिक दुर्गति हो जाती है तभी वे कुमार्ग से पीछे हटते हैं, किन्तु दूसरों के उपदेश से नहीं। यह निन्दवर्धन कुमार ऐसे पापी-मित्र की संगति करता है, ग्रतः यह भी मूर्ख ही है। श्रभी मेरे समफाने से या रोकने से क्या फल होगा। भवितव्यता ने मुक्ते उसके सहचारी के रूप में रहने को कहा है। पूर्व-भव में कुमार जब हाथी था तब इसने माध्यस्थ भाव से बहुत वेदना सही तथा समता पूर्वक निश्चल रहा, उस समय उसने मेरे मन पर भ्रच्छा प्रभाव डाला; अतः यद्यपि यह स्रभी पापी-मित्र की कुसंगति में पड़ गया है तथापि बिना योग्य भ्रवसर के इसे छोड़ देना उचित नहीं है। ऐसा विचार करते हुए मेरा साथी पुण्योदय यद्यपि मुक्त पर क्रोधित हुग्रा था तब भी पहले की ही मांति छिपकर मेरे साथ रहा।

# वैश्वानर के साथ प्रीति : मित्रों के साथ ग्रसद् व्यवहार

वैश्वानर मेरा अन्तरंग मित्र था। उसके अतिरिक्त भी मेरे कई बहिरंग मित्र थे। उन सभी मित्रों के साथ अनेक प्रकार की कीड़ा करते हुए मैं बड़ा होने लगा। खेल में मेरे से अधिक उस्र के, उच्चकुल के. अधिक पराक्रम वाले लड़के भी वैश्वानर से अधिष्ठित (कोधी मुद्रा वाला) होने के कारए। मेरे से भय से काँपते थे, मेरे पाँव पड़ते थे, मेरी चाटुकारिता करते थे, मेरे रक्षक बन कर मेरे आगे दौड़ते थे और मेरे बचनों का तिनक भी अनादर नहीं करते थे। अधिक क्या! मेरी भलक मात्र से, मेरी परछाई से भी वे डर जाते थे। इस सब का वास्तविक कारए। तो गुप्तरूप से मेरे साथ रहने वाला अनन्त शक्तिमान मेरा मित्र पुण्योदय ही था, पर महामोह के वश मुक्ते ऐसा लगता था कि मुक्त से बड़े लड़के भी जो मुक्त से डरते हैं उसका कारए। मेरा अन्तरंग मित्र वैश्वानर ही है। क्योंकि, मेरा वह मित्र जब मुक्त पर अधिष्ठित होता है तब अपनी अतुलनीय शक्ति से मेरी तेजस्विता को बढ़ाता है,

क्ष गृष्ठ १**४१** 

मुफ्ते उत्साहित करता है, मेरे बल को जागृत करता है, मेरे तेज को बढाता है, मन को स्थिर करता है, धेर्य उत्पन्न करता है ग्रौर मेरे बड पन को जागृत करता है। संक्षेप में कहूँ तो पुरुष के योग्य सभी गुराों का वैश्वानर मुक्त में नियोजन करता है। ऐसे विचारों से वैश्वानर पर मेरी प्रीति बढने लगी ग्रौर वह मेरा परम मित्र बन गया।

#### कलाभ्यास

कमशः बढता हुन्रा जब मैं न्राठ वर्ष का हुन्ना तब मेरे पिता पद्मराजा ने मुक्ते शिक्षा प्रदान करवाने का विचार किया। इस कार्य के लिये ज्योतिषी से शुभ दिन पूछा गया, ॐ एक विद्वान् प्रधान कलाचार्य को बुलाया गया, विधिपूर्वक उनकी पूजा की गई और इस प्रसंग के योग्य सभी कियाएँ पूर्ण कर ग्रादर पूर्वक मेरे पिता ने मुक्ते कलाचार्य को सौंपा। मेरे भाई-भतोजे न्नौर ऋन्य राजपुत्र भी शिक्षा ग्रह्मा करने के लिये इन्हीं कलाचार्य को पहले सौंपे गये थे। उन सब के साथ मैं भी कला-ग्रह्मा (ऋष्ययन) करने लगा। ऋभ्यास के समग्र साधन होने से, पिता का शिक्षा के प्रति प्रवल उत्साह होने से, कलाचार्य का मेरे अभ्यास के प्रति विशेष आकर्षमा होने से, बालपन में चिन्तारहित होने से, पुण्योदय के सर्वदा साथ होने से, क्षयोपशम उत्कृष्ट होने से न्नौर उस समय भवितब्यता के श्रनुकूल होने से, दूसरे किसी भी कार्य में ध्यान न देकर एकचित्त से शिक्षा ग्रह्मा करते हुए मैं ग्रल्प समय में ही कलाचार्य से सभी कलाएँ सीख गया।

### वैश्वानर की मित्रता का दुष्प्रभाव

मेरा मित्र वैश्वानर जो मुक्ते अत्यन्त प्रिय था मेरे पास ही रहता था आंर मेरे शिक्षा काल में भी कभी-कभी कारण-अकारण मुक्ते मिल जाया करता था। मेरा प्यारा मित्र जब भी मुक्त मिलता मैं कलाचार्य के उपदेश को भूल जाता, मेरे उत्तम कुल को कलंक लगने की परवाह नहीं करता यह सब जानकर मेरे पिताजी को दुःख होगा इसका भय नहीं रखता, मैं इन बातों के परमार्थ (रहस्य) को समक्त नहीं पाता, हृदय की अन्तंज्वाला को भी मैं नहीं पहिचान पाता और मेरी शिक्षा व्यर्थ हो रही है इसे भी नहीं समक्तता। मैं तो केवल वैश्वानर को मेरा परम मित्र मानते हुए उसके कहने के अनुसार पसीने से लथपथ होकर, अगारे जैसी लाल आंखें और भवे चढाकर मैं अन्य विद्यार्थियों से लडाई-कगड़ा करता, सब की गुष्त बातों की चुगली कलाचार्य से करता और अशिष्ट वचन बोलता। यदि कोई बीच में पड़कर मुक्ते समक्ताने का प्रयत्न करता तो मैं सहन नहीं करता और पास में डण्डा या जो कुछ होता उससे उसको पीट देता। वैश्वानर इसके साथ है, यह जानकर वे सभी सहाध्यायी भय से त्रस्त होकर जैसा मुक्ते अनुकूल लगे वैसा ही बोलते, मेरी चाटुकारिता करते और मेरे पाँव पडते। अधिक क्या! सभी राजपुत्र शक्तिकाली थे

<sup>88</sup> **पृष्ठ १४**२

फिर भी जैसे नागदमनी श्रौषिध से सर्प हतप्रभ हो जाते हैं वैसे ही मेरी गधमात्र से अपनी स्वतन्त्र चेष्टा को त्याग कर उद्विग्न मन से भय से कांपते हुए, जेल में पड़े हुए कैंदियों की तरह महादुःख से श्रपने माता-पिता की श्राज्ञा का पालन करने के लिये वहाँ शिक्षण लेते हुए श्रपना समय व्यतित कर रहे थे। मेरे से वे इतने भयभीत थे कि ये सब घटनाएँ कलाचार्य को कहने का साहस भी नहीं कर पाते थे, क्योंकि उनको भय रहता कि ऐसा करने से उन सब का नाश होगा। सर्वदा सिनकट रहने के कारण कलाचार्य मेरी समस्त उच्छखल चेष्टाश्रों को जानते ही थे श्रौर मेरी श्रमुशासन-हीनता का श्रन्य विद्याधियों पर क्या प्रभाव पड़ रहा है इसे जानकर भी वे मुभे दण्ड देने का साहस नहीं कर पाते थे, क्योंकि वे स्वयं भी मन में मेरे से भयभीत थे। यदि किसी बहाने से कभी वे मुभे कुछ कहने का प्रयास भी करते तो मैं उनका भी तिरस्कार करता, इतना ही नहीं कभी तो उन्हें भार भी देता। इसके बाद तो श्रन्य राजकुमारों की तरह वे भी मरे से दूर ही रहने लगे।

इन सब घटनाओं पर विचार करते हुए महामोह के वशीभूत मैं सोचने लगा—'ग्रहो! मेरे परम मित्र वैश्वानर का प्रताप और माहात्म्य! ग्रहो इसका हितकारीपन! अग्रहो इसका कौशल! ग्रहो इसका वात्सल्य भाव! और मुफ पर उसका प्रेम पूर्ण दढ़ ग्रनुराग! जब वह मुफ से प्रेम पूर्वक मिलता है तो मेरा पराक्रम बढ जाता है जिससे सर्वत्र राजा की भांति मेरा एक छत्र शासन चलता है। त्यह सब मेरे मित्र वैश्वानर का ही प्रताप है। वह मुफे एक क्षण भी नहीं छोड़ता ग्रतः वह मेरा सच्चा भाई, मेरा शरीर (ग्रंग). मेरा सर्वस्व, जीवन ग्रीर परम तत्त्व है। इस वैश्वानर के बिना पुरुष कुछ भी नहीं कर सकता. वह मांस का पुतला मात्र रह जाता है। ऐसे विचारों से मेरा वैश्वानर पर दढ़ ग्रनुराग ग्रधिकाधिक बढ़ता गया।

# वैश्वानर में ग्रनुरक्त नन्दिवर्धन

एक बार मैं श्रीर वैश्वानर एकान्त में बैठे हुए वार्तालाप कर रहे थे, उस समय मैंने विश्वस्त होकर कहा —

श्रेष्ठ मित्र ! मुभ्रे कुछ अधिक कहने की तो स्रावण्यकता नहीं है, मात्र इतना बता देना चाहता हूँ कि मरे प्राण तेरे अधीन हैं स्रीर तुभ्रे स्रपनी इच्छानुसार उन्हें प्रयुक्त करना है।

इस प्रकार मेरी बात सुनकर वैश्वानर ने सोचा कि चलो अपना परिश्रम तो सफल हुआ, क्योंकि यह अब पूर्णरूपेण मेरे वश में हो गया है। ऐसा विचार कर वैश्वानर मुक्त पर अधिक प्रेम दिखाने लगा। परस्पर प्रेम में अनुरक्त प्राणी एक दूसरे का कहा हुआ सुनते हैं, किसी भी प्रकार के संकल्प-विकल्प बिना उसे ग्रहण करते हैं, उस पर अन्तरंग से व्यवहार करते हैं और जो काम करने को कहा गया हो उसको तुरन्त पूर्ण करते हैं। अतएव अब उचित समय आ गया है यह जानकर

ऋ भेट्ट ४९ई

उसने मुभे कहा — कुमार तेरी बात ठीक है, इसमें जरा भी शंका नहीं। यह सब मैं जानता हूँ, फिर भी मेरे समक्ष तुम यह सब बताते हो इसका कारण केवल तुम्हारी कृपा ही है। इस महाप्रसाद (कृपा) का फल ऐसा है कि जो प्राणी इसे प्राप्त करते हैं वे हर्षाधिक्य में आकर व्यक्त अर्थवाली वास्तविकता को भी बार-बार कहते हैं। इसमें कौन सी नवीनता है! पर, मित्र! यदि तेरा निर्देश हो तो तेरे प्राणों को भी मैं अक्षय बनादूँ, यही मेरी अभिलाषा है।

नित्वर्धन—यह कैसे कर सकते हो ? वैश्वानर —मैं कुछ रसायन विद्या भी जानता हूँ। नित्वर्धन—ऐसी बात है तब मेरे प्राणों को श्रक्षय कर दो। वैश्वानर—जैसी कुमार की श्राज्ञा।

#### वैश्वानर का प्रसाद

इसके पश्चात् वैश्वानर ने कूरिचत नामक बड़े तैयार किये और जब मैं एकान्त में बैठा या तब मेरे पास ले श्राया श्रीर कहा— कुमार! यह बड़े मैंने अपनी शक्ति से तैयार किये हैं। इसके खाने से श्रधिक शक्ति प्राप्त होती है, प्राणी की इच्छानुसार भ्रायुष्य लम्बी होती है श्रीर जो कुछ इच्छा हो वह भी पूर्ण होती है; अत: इन बड़ों को तुम ग्रहण करो ग्रर्थात् ये बड़े तुम खाग्रो।

हमारे बीच बातचीत चल रही थी तभी पार्श्व के कमरे में बैठा हुस्रा कोई पुरुष मन्द स्वर में बोला – तेरे इच्छित स्थान (नरक) में स्रब यह उत्पन्न होगा, इसमें क्या सन्देह है ?

इस प्रकार कोई बहुत ही घीमी आवाज से बोला जो मुक्ते नहीं सुनाई पड़ा, पर वैश्वानर ने उसे सुन लिया और मन में विचार करने लगा—'श्रोह! मेरी इच्छा पूर्ण होगी। मेरे द्वारा तैयार किये बड़े खाने से यह नन्दिवर्धन महा नरक में जायगा। वहाँ जन्म लेगा और लम्बी आयु पायेगा। इस घ्वनि का अन्य क्या अर्थ हो सकता है? मुक्ते तो महानरक का स्थान ही अधिक अभीष्ट है।' यह बात जानकर मेरे मित्र के मन में संतोष हुआ।

मेंने कहा - तेरे जैसा मित्र मेरे अनुकूल होगा तो कौनसी कामना पूर्ण नहीं होगी ?

मेरे वचन सुनकर वैश्वानर कि द्विगुणित प्रसन्न हुम्रा। मुक्ते बड़े दिये, मैंने तुरन्त बड़े ले लिये। फिर उसने कहा—कुमार! तुम्हें मुक्त पर एक भौर कृपा करनी होगी। जब-जब मैं दूर से तुम्हें संकेत करूँ तब बिना किसी संकल्प-विकल्प के इनमें से एक बड़ा तुम खा लेना। मैंने हँसते हुए कहा—इस विषय में प्रार्थना करने की क्या म्रावश्यकता है? मैं स्रपने प्राण, स्नातमा, सर्वस्व तुक्ते सौंप ही चुका हूँ।

वैश्वानर— महती कृषा ! मैं अन्तःकरण से कुमार का स्राभारी हूँ ।

<sup>🕸</sup> वेव्य ४४४

# विद्र की सूचनायें

इधर एक दिन मेरे पिता पद्म राजा ने राजवल्लभ विदुर नामक विश्वसनीय सेवक को बुलाकर कहा—विदुर! कुमार नित्वधंन को जब मैंने कलाचार्य के पास भेजा था तब उसे शिक्षा दी थी कि वह एकाग्रचित्त होकर मात्र कला-ग्रहण में ही ग्रपना मन लगाये। मैंने उसे यह भी ग्रादेश दिया था कि वह मुफ से मिलने भी नहीं ग्राये (क्योंकि यहाँ ग्राने से ग्रभ्यास की एकाग्रता में विश्व पड़ता है)। समय-समय पर मैं स्वयं ग्राकर उससे मिल लूंगा। पर, राज्य-कार्य में ग्रत्यधिक व्यस्त रहने के कारण मेरा वहाँ जाना नहीं हो सकेगा, ग्रतः तुम प्रतिदिन स्वयं गुरुकुल जाकर उसके ग्रभ्यास, स्वास्थ्य ग्रादि का पता लगाकर मुफ सूचित करना। विदुर ने राजाज्ञा को मान्य किया।

मेरे पिता की आज्ञानुसार विदुर प्रतिदिन मेरे पास आने लगा। फलतः मेरे सहपाठी छात्रों को तथा कलाचार्य को मैं कितना क्षुब्ध करता था, सब को कितना त्रास देता था आदि व्यवहार उसने स्वयं देखा। मेरे पिता को यह सब बतलाने से आघात लगेगा ऐसा सोचकर कुछ दिन तो उन्हें कुछ नहीं बतलाया. पर प्रतिदिन मेरे त्रासदायक रूप को बढ़ता देखकर एक दिन उसने पिताश्री को सब बता दिया। पिताश्री ने सब सुनकर विचार किया, 'यह विदुर कभी असत्य नहीं बोल सकता, पर कुमार भी तो ऐसा अयोग्य आचरण नहीं कर सकता? अवश्य ही इसमें कुछ रहस्य है जो मेरी समक्त में नहीं आ रहा है। विदुर के कथनानुसार यदि कुमार कलाचार्य को भी त्रास दे रहा हो तो उसे कला-शिक्षा ग्रहण करवाने से क्या लाभ?' ऐसे विचारों से मेरे पिता के मन में दु:ख हुआ और उन्हें चिन्ता होने लगी। फिर मेरे पिता ने इढ़ निश्चय किया कि, 'इस विषय में स्वयं कलाचार्य को बुलाकर, उन्हीं से सब बात पूछकर निर्णय लेना उचित होगा। वास्तविकता जानने के बाद उसके निवारण के उपाय सोचकर उन्हों कार्य रूप में परिणित करने का प्रयत्न करूँगा।' इस प्रकार निश्चय कर उन्होंने विदुर को आज्ञा दी कि वह सम्मानपूर्वक कलाचार्य को बुला लाये।

# पद्मराजा और कलाचार्य का वार्तालाप

विदुर स्वयं जाकर कलाचार्य को बुला लाया। कलाचार्य को ग्राते देखकर मेरे पिताजी उनके स्वागत में खड़े हुये, उन्हें ग्रासन दिया, पूजा सत्कार किया ग्रौर उनकी श्राज्ञा लेकर सिंहासन पर बैठे।

पद्म राजा—श्रार्य बुद्धिसमुद्र ! सभी कुमारों की शिक्षा ठीक से चल रही है न ?

कलाचार्य-देव ! ग्रापकी कृपा से सब की शिक्षा बहुत भली प्रकार चल रही है।

पद्म राजा — बहुत अच्छा ! कुमार नन्दिवर्धन ने भी कुछ कलाएँ प्रहरण की या नहीं ? कलाचार्य— हाँ, कुमार निन्दबर्धन सब कलाओं में कुशल हो गया है, सुनिये— अस्विलिपियों का ज्ञान तो मानो उसका स्वयं का हो ऐसा हो गया है, गिएत तो मानो उसने ही बनाया हो ऐसा हो गया है, व्याकरण तो उससे ही उत्पन्न हुआ हो ऐसा उत्तम ज्ञान उसे हो गया है। ज्योतिष तो मानो उसमें घर कर गया है, ऋष्टांग निमित्त तो उसके आत्मभूत हो गए हैं, छुन्द शास्त्र में इतना प्रवीण हो गया है कि दूसरों को भी समभाता है। उसने नृत्य शास्त्र का भी अभ्यास किया है, संगीत का भी शिक्षण लिया है। प्रियतमा के समान हिस्त शिक्षा, साथी के समान धनुवेद, मित्र के समान आयुर्वेद, आज्ञापालक के समान धानुवाद और मनुष्य के लक्षण, व्यापार के कय-विकय का ज्ञान, लक्ष्यभेदी बाण, निशाना ताक कर अमुक पत्ते को ही किस प्रकार बींधना आदि विद्याएं तो उसकी दासी बन गई हैं। आपके समक्ष अधिक क्या वर्णन करूं? संक्षेप में ऐसी कोई कला नहीं बची है जिसमें कुमार पारंगत न हुआ हो।

उपर्युक्त वर्णन सुनकर पद्म राजा की ग्रांखों में हर्ष के ग्रश्च छलक ग्राये । पश्चात् उन्होंने कलाचार्य से कहा, ग्रायं ! ठीक है, ऐसा ही होना चाहिये ग्रौर ऐसा हो, इसमें कोई ग्राश्चर्य भी नहीं है । ग्राप जैसे गुरु की शिक्षा-दीक्षा से कुमार को क्या प्राप्त नहीं हो सकता ? श्राप जैसे गुरु को प्राप्त कर कुमार वास्तव में भाग्यशाली है ।

कलाचार्य देव ! ऐसा न कहिये । हम क्या हैं ! सब ग्रापका ही प्रताप है 🏞

पद्म राजा - इन श्रौपचारिक वचनों की क्या श्रावश्यकता है ? वस्तुतः श्रापकी कृपा से ही कुमार निन्दवर्धन समस्त गुर्गों को धारण करने वाला बना है, जानकर हमें श्रत्यधिक श्रानन्द हुश्रा है।

कलाचार्य देव ! कार्य करने के लिये नियुक्त व्यक्ति को कभी भी ग्रपने स्वामी को ठगना नहीं चाहिये । इस नियम के ग्रनुसार में ग्रापसे कुछ विशेष बात कहना चाहता हूँ । वह बात योग्य या ग्रयोग्य कैसी भी हो ग्राप मुफे क्षमा करेंगे । देव ! यथ.र्थ ग्रौर मनपसंद दोनों विशेषतायें वासी में मिलना कठिन है । (क्योंकि सच्ची बात कई बार ग्रच्छी नहीं लगती ग्रौर मधुर बोलने वाले सदा सच्ची वात नहीं कह पाते, कारस सच्चाई में कटुता ग्रा ही जाती है ।

पद्म राजा — स्रार्य ! स्रापको जो कुछ कहना हो निःसंकीच कहिये। सत्य बोलने में क्षमा मांगने की क्या स्रावश्यकता है ?

कलाचार्य — महाराज ! ऐसा कह रहे हैं तो सुनिये। स्रापने कहा कि कुमार निन्दवर्धन सर्व गुरा-सम्पन्न हुस्रा, इस प्रसंग में मेरा कहना है कि कुमार के स्वाभाविक स्वरूप को देखते हुने ऐसा ही होना चाहिये, इसमें सन्देह नहीं है। परन्तु, जैसे कलंक से चन्द्रमा, कांटे से भुलाब, कंजूसी से धनाढ्य, निर्लंज्जता से स्त्री,

<sup>🕸</sup> वेब्घ 🕻 ८४

कायरपन से पुरुष और परपीड़ा से धर्म दूषित होता है उसी प्रकार समस्त गुणों का भण्डार कुमार भी वैश्वानर नामक मित्र की संगति से दूषित हुआ है ऐसा मैं समभता हूँ। क्योंकि, सभी कलाओं की कुशलता के लिये अलंकार रूप प्रशम (शांति) परमावण्यक है। वैश्वानर पापी मित्र है, अतः जितने समय तक वह कुमार के साथ रहता है उतने समय वह अपनी शांक्त से कुमार के प्रशम (शांति) का नाश करता है। वह वैश्वानर कुमार का महान शत्रु है, परन्तु दुर्भाग्य से महामोह के वशीभूत कुमार उसे अपना बड़ा उपकारी मानता है। कुमार के शांतिरूपी अमृत को इस पापी-मित्र ने नष्ट कर दिया है, अतः उसमें दूसरे कितने भी गुण क्यों न हों, किन्तु समस्त ज्ञान की सारभूत प्रशम (शांति) के बिना सारे गुण व्यर्थ हैं।

# वैश्वानर के संपर्क से मुक्त करने पर विचार

कलाचार्य की बात सुनकर पद्म राजा को वज्राहत के समान महान दुःख हुग्रा। थोड़ी देर बाद महाराजा ने विदुर से कहा. कि हे भद्र! चन्दन रस के छीटों से भीतल पवन देने वाले इस ग्रालावर्त (वस्त्र का पंखा) को बन्द कर। मुक्ते बाह्य ताप इस समय कुछ भी पीडा नहीं दे रहा है। तू जाकर तुरन्त कुमार को बुलाकर यहाँ ला। कुमार को मैं स्पष्ट कह दूँगा कि अब से वह पापी-मित्र वैश्वानर की संगति बिल्कुल नहीं करे ताकि इस कारण से मुक्ते जो दुःसह ग्रान्तरिक ताप हुन्ना है उसका निवारण हो सके।

विदुर ने पंखा बन्द कर जमीन पर रखा श्रौर दोनों हाथ जोड़ सिर भुका कर नमस्कार करते हुए कहा — जैसी महाराज की श्राज्ञा। परन्तु, श्रापने जो बड़ा कार्य मुभे सौंपा है उसे ध्यान में रखकर, यद्यपि मुभे श्रापकी श्राज्ञा के सम्बन्ध में कुछ भी बोलने का श्रधिकार तो नहीं है, फिर भी नियुक्त परामर्शी के स्थान पर यदि मैं श्रपना विचार प्रकट करूं तो श्राप उस पर ध्यान देने की कृपा करेंगे श्रौर मुभ पर कोधित न होंगे।

पद्म राजा—भद्र ! हितकारी बात कहने वाले पर कौन कोध करेगा, तुभे जो कुछ कहना हो नि:संकोच कह।

विदुर-देव! आप कुमार को यहाँ वुलाकर, समभाकर वैश्वानर का साथ छुड़वाने की सोच रहे हैं, पर मैंने तो कुमार के अल्प परिचय से ही यह जान लिया है कि कुमार वैश्वानर का अंतरंग मित्र बन चुका है और उसकी संगति छुड़वाने में अभी कोई भी समर्थं नहीं हो सकता। कुमार इस पापी-मित्र को अपना पूर्णारूपेगा हितेच्छु समभता है और उसके बिना एक क्षण भी नहीं रह सकता, क्योंकि वह थोड़ी देर भी दूर रहता है तो कुमार का धैर्य नष्ट हो जाता है और उसे चिन्ता होने लगती है तथा उसके बिना अपने को तृरण जैसा तुच्छ समभने लगता है। अतः यदि आप कुमार से इस पापी-मित्र की संगति छोड़ने के लिये कहेंगे

तो मैं कल्पना करता हूँ कि इससे उसे बहुत उद्वेग होगा, संभव है वह ग्राहमहत्या भी करले या ग्रन्य कोई ग्रनर्थ कर बैठे। ग्रतः ग्राप स्वयं इस सम्बन्ध में कुमार से कुछ कहें, यह मुक्ते तो उचित नहीं लगता।

कलाचार्य — राजन् । विदुर ने ग्रापके समक्ष जो विचार रखे हैं वे वास्तव में युक्तिसंगत श्रीर सत्य हैं । मैंने स्वयं भी उस पापी-मित्र की संगति से कुमार को छुड़ाने का बहुत बार किठन प्रयत्न किये हैं । मेरे मन में बार-बार विचार श्राता है कि किसी भी प्रकार कुमार श्रीर इस पापी-मित्र वैश्वानर की मित्रता भंग हो जाये तो कुमार वास्तव में श्रपने नाम को सार्थक करने वाला नंदिवर्धन श्रथीत् श्रानन्द में वृद्धि करने वाला बन जाय । पर, इन दोनों का सम्बन्ध इतना श्रधिक प्रगाढ हो गया है कि कुमार कहीं कोई अनर्थ न कर बैठें इसी भय से वैश्वानर की संगति में नहीं छुड़ा सका । इसीलिए मैं मानता हूँ कि कुमार श्रीर वैश्वानर का साथ छुड़ाने का प्रयत्न करना श्रशक्य श्रनुष्ठान जैसा ही है ।

पद्म राजा आर्य ! फिर इसका क्या उपाय किया जाय ? कलाचार्य—यह तो बहुत गहन बात है । मैं भी इसका उपाय नहीं जान पाया हूँ।

विदुर- देव ! मैंने सुना है कि भूत, भविष्य श्रीर वर्तमान काल के सर्व पदार्थों को जानने वाला सिद्धपुत्र जिनमतज्ञ नामक एक प्रसिद्ध नैमित्तिक श्राजकल ग्रपने नगर में श्राया हुन्ना है। संभवतः वह बता सके कि इस सम्बन्ध में श्रपने को क्या उपाय करता चाहिये?

पद्म राजा -- बहुत भ्रच्छा । तो फिर तुम स्वयं जाकर उन्हें यहाँ बूला लाम्रो ।

विदूर- जैसी महाराज की ग्राज्ञा।



# २. क्षान्ति क्रुमारी

विदुर जिनमतज्ञ नैमित्तिक को बुलाने गया श्रौर थोड़े ही समय में उन्हें साथ लेकर वापिस आ गया। राजा ने नैमित्तिक को दूर से देखा अ भौर उनकी श्राकृति को दूर से देखकर ही उन्हें संतोष हुआ। उन्हें बैठने को आसन दिया और उनका उचित आदर सत्कार किया। उसके पश्चात् नित्दिवर्धन के सम्बन्ध में श्रभी तक जो कुछ घटित हुआ वह सब उन्हें कह सुनाया। उसे सुनकर बुद्धि-नाड़ी के संचार (स्वरोदय) से नैमित्तिक ने कहा—महाराज! श्राप जो प्रश्न पूछ रहे हैं, इस सम्बन्ध में श्रन्य कोई मार्ग नहीं है। उसका मात्र एक ही उपाय है श्रीर वह भी बहुत कठिन है।

पद्म राजा—हे भ्रार्य ! वह उपाय क्या है ? भ्राप निःसंकोच कहें । चित्तसौन्दर्य नगर

जिनमतज्ञ सुनिये महाराज ! एक चित्तसौन्दर्य नामक नगर है जो समस्त उपद्रवों से रहित श्रौर सर्व गुर्गों का निवास स्थान है, कल्याग-परम्परा का कारग है श्रौर मन्दभाग्य प्राणियों को दुर्लभ है।

इस नगर में रहने वाले पुण्यशाली जीवों को रागादि चोर किसी प्रकार का दु:ख नहीं पहुँचा सकते । इस नगर के निवासियों को क्षुधा, तृषा स्नादि किसी प्रकार भी प्रभावित नहीं करती हैं । स्नतः विद्वान् प्राणी इस नगर को सर्व उपद्रवों से रहित कहते हैं । [१-२]

इस नगर में रहकर लोग ज्ञान-प्राप्ति के योग्य बनते हैं ग्रौर उस नगर में रहने वालों को कला में जितनी कृशलता प्राप्त होती है उतनी ग्रन्य किसी स्थान पर प्राप्त नहीं हो सकती। वहाँ के निवासियों को उदारता, गम्भीरता, धैर्य, वीरता ग्रादि गुगा सहज ही प्राप्त होते हैं। इसीलिये इस नगर को सर्व गुगों का निवास स्थान कहा गया है। [३-४]

चित्तसौन्दर्य नगर के भाग्यशाली निवासियों को क्रमशः उत्तरोत्तर विशिष्ट प्रकार की सुख की श्रेरिएयां प्राप्त होती रहती हैं और जो सुख प्राप्त होता है उससे कभी अधःपतन नहीं होता। अतः इस नगर को कल्याण-परम्परा का कारण कहा गया है। [४-६]

यह नगर समग्र उपद्रव-रहित, समस्त गुर्गों से विभूषित झौर कल्यागा-परम्परा का कारगाभूत होने से सर्वंदा झानन्द देने वाला झौर पुण्यशाली जीवों का निवास स्थान है। इसीलिये मन्दभाग्य प्राग्तियों को उसकी प्राप्ति दुर्लभ है। [७-८]

# शुभपरिसाम राजा

इस नगर में सकल प्राशियों का हितकारक, दुष्ट-दलन में विशेष प्रयास करने वाला, सज्जन मनुष्यों के रक्षरा में विशेष ध्यान देने वाला श्रौर कोष तथा दण्ड देने की दक्षता से परिपूर्ण शुभपरिशाम नामक राजा राज्य करता है।

वहाँ के निवासियों के चित्त में होने वाले सभी प्रकार के संतापों को वह राजा शांत क रता है और उससे किञ्चित् भी सम्बन्ध रखने वाले प्राणियों को भी ग्रत्यिक ग्रानन्द प्रदान करता है तथा जगत् के सर्व प्राणियों को सत्कार्यों की ग्राणियों को स्तकार्यों की ग्राणियों के स्तकार्यों की ग्राणियों के स्तकार्यों की ग्राणियों के हितकारक कहते हैं। १-२ विद्यान उसे समस्त लोगों का हितकारक कहते हैं।

राग, द्वेष, मोह, क्रोध, लोभ, मद, भ्रम, काम, ईर्ब्या, शोक, देन्य ग्रादि दुःख देने वाले भावों को ग्रौर जो ग्रपनी दुष्चेष्टाग्रों से बारम्बार लोगों को संताप देते हैं, उन सब को यह राजा जड़-मूल से उखाड़ फैंकने वाला है ग्रौर इस विषय में वह सर्वदा सावधान रहता है। [३-४]

ज्ञान, वैराग्य, संतोष, त्याग, संयम, सौजन्य स्नादि मनुष्य मात्र को स्नाह्मादित करने वाले गुर्गो स्नौर मान्य पुरुषों द्वारा सम्मत ऐसे ऋन्य गुर्गों का परिपालन करने में यह राजा सर्वेदा तत्पर रहता है। इस कार्य को यह राजा ऋन्य सभी कार्यों की अपेक्षा श्रधिक मनोयोग से करता है। [४–६] । अ

महाराजा का भण्डार बुद्धि, धैर्य, स्मृति, संवेग, समता म्रादि गुगारत्नों से प्रतिक्षगा बढता रहता है। रथ, हाथी, म्रश्व म्रौर पैदल चार प्रकार की सेना से रक्षित म्रन्य राजाभ्रों के समान इसने दान, शील, तप म्रौर भावरूपी चार प्रकार की सेना से म्रपने राज्य-दण्ड का निरन्तर विस्तार किया है। [७-८]

इसीलिये इस राजा को दुष्टों का निग्रह करने वाला, शिष्टों का परिपालक भ्रौर कोष तथा दण्ड से समृद्ध कहा गया है। [६]

#### निष्प्रकम्पता रानी

इस महाराजा की निष्प्रकम्पता नामक महारानी है। वह ब्रद्धितीय शारीरिक सौन्दर्य से विजय-ध्वज धारण करने वाली, कला-कौणल से त्रिभुवन में विजय प्राप्त करने वाली, नाना प्रकार के विलासों से कामदेव की प्रिया रित के विश्वमों को तिरस्कृत करने वाली और श्रपनी पित-भक्ति से श्रक्त्धती के माहात्म्य को भी पीछे छोड़ देने वाली है।

देवता, श्रमुर श्रौर मनुष्यों की स्त्रियों में सब से सुन्दर स्त्रियां श्रपने शरीर पर सुन्दर वस्त्राभूषणा पहनकर साधु-समुदाय को विचलित करने का सामू-हिक प्रयत्न करें श्रौर दूसरी तरफ श्रकेली निष्प्रकम्पता को रखा जाय तो उनका

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १४५

चित्त केवल निष्प्रकम्पता महादेवी की तरफ ही ग्राकिषत होगा, ग्रतएव ग्रहितीय शारीरिक सौन्दर्य की घारिका होने से महादेवी को विजय-ध्वज धारण करने वाली कहा गया है। [१-३]

तीनों लोकों में रुद्र, इन्द्र, उपेन्द्र, चन्द्र ग्रादि प्रसिद्ध कलाकार हैं श्रौर इनके श्रतिरिक्त अन्य जो भी लोक-विख्यात कलाकार हैं वे सब लोभ, काम, कोध आदि भाव शत्रुओं से पराजित हैं, अतएव परमार्थतः कलाओं में निपुण कलाकार नहीं माने जा सकते। परन्तु इस महादेवी में तो ऐसा अपूर्व कला-कौशल है कि खेल-खेल में ही इसने सब शत्रुओं को जीत कर त्रिभुवन को श्रभिभूत कर दिया है। इसीलिये महारानी को कला-कौशल से त्रिभुवन में विजय प्राप्त करने वाली कहा गया है। [४-२]

कामदेव की स्त्री रित के विलास तो मात्र कामदेव को संतुष्ट करने बाले होते हैं. मुनि तो इन विलासों की बात भी नहीं जानते, किन्तु इस महादेवी के ब्रतनिर्वाहादि विलास तो मुनिवरों के चित्त को भी आकर्षित करने वाले हैं। इसीलिये इस महादेवी को स्वकीय विलासों से रित को भी तिरस्कृत करने वाली कहा गया है। [७--६]

महादेवी की पतिभक्ति के सम्बन्ध में तो इतना ही कहने का है कि अपने पित शुभपरिणाम महाराजा पर जब किसी प्रकार की भी आपित्त आ पड़ती है तब यह महादेवी अपने प्राण्य देकर भी अपनी अचिन्त्य शक्ति से पित को आपित्त से उबार लेती है। इसीलिये उसे पित-भक्ति में अरुन्धती से अतिशय माहात्म्य वाली कहा गया है, क्यों कि महासती अरुन्धती अपने पित का संरक्षण करने में सक्षम नहीं हुई थी। [६-११]

इस महारानी का ग्रधिक क्या वर्णन करें! संक्षेप में कहें तो राजा के सभी कार्य सम्पन्न कराने वाली यह निष्प्रकम्पता महादेवी है। यही कारएा है कि राजा के विशाल राज्य में वह एक ग्रति प्रमुख स्त्री मानी जाती है। [१२]

# क्षान्ति कुमारी

शुभपरिएाम राजा और निष्प्रकम्पता महारानी के एक क्षान्ति नामक पुत्री है, वह सुन्दरतम युवितयों से भी सुन्दर, अनेक आश्चर्यों का जन्म स्थान, गुरारत्नों की मंजूषा और शरीर की विलक्षराता से महामुनियों के मन को भी आकर्षित करने वाली है।

जो प्राणी क्षान्ति की सेवा करते हैं उनके लिए वह श्रानन्ददायिनी है। श्रिवह इतनी भली है कि उसका स्मरण करने मात्र से वह समस्त दोषों का हरण (नाश) करवा देती है। विकसित नेत्रों वाली क्षान्ति जिस मनुष्य की तरफ

३४१ ठग्रु १४६

लीला मात्र के लिये भी देखती है, उसे विद्वान् लोग महात्मा की उपाधि देकर उसकी प्रशंसा करते हैं। मैं मानता हूँ कि जो भाग्यशाली प्राणी इस युवती-रत्न का ग्रालिंगन प्राप्त करने में समर्थ होगा वह समस्त मनुष्य लोक का चक्रवर्ती होगा। उससे ग्रधिक सुन्दर बाला इस संसार में ग्रौर कोई नहीं है, ग्रतः विद्वानों ने इसे सुन्दरियों में सर्वोत्तम कहा है। [१-४]

शुक्लध्यान, केवलज्ञान और प्रशम ऋदि आदि चमत्कारिक अद्भुत भाव जो इस संसार में विद्यमान हैं वे सब क्षान्ति की कृपा से और उसकी आरा-घना से अनेक सज्जन प्राणियों ने अनेक बार प्राप्त किये हैं, कर रहे हैं और करेंगे। इसीलिये क्षान्ति को अनेक आक्ष्ययों का जन्म स्थान कहा गया है। [५-६]

जैसे रत्न मंजूषा होती है जैसे ही यह गुगारूपी रत्नों की मंजूषा है। दान, शील, तप, ज्ञान, कुल, रूप, पराक्रम, सत्य, शौच, सरलता, ग्रलोभ, शिक्त, ऐश्वर्य ग्रादि जितने भी श्रेष्ठ गुगा इस लोक में हैं जो ग्रमूल्य रत्न जैसे हैं, उन सब का ग्राधार स्थान क्षान्ति ही है। क्षान्ति से रहित होने पर ये सारे गुगा ग्राश्रयहीन होकर शोभा-रहित हो जाते हैं। इसीलिये विद्वानों ने क्षान्ति को गुगारत्नों की मंजूषा कहा है। [६-१०]

क्षान्ति अर्थात् क्षमा ही महादान है, क्षान्ति ही महातप है, क्षान्ति ही महाज्ञान है और क्षान्ति ही महादम (इन्द्रिय दमन) है। क्षान्ति ही सर्वोत्तम भील है, क्षान्ति ही श्रेष्ठतम कुल है, क्षान्ति ही सर्वोच्च शक्ति है, क्षान्ति ही पराक्रम है, क्षान्ति ही सन्तोष है, क्षान्ति ही इन्द्रिय-निग्रह है, क्षान्ति ही महान शौच (पिवत्रता) है, क्षान्ति ही महान दया है, क्षान्ति ही अदितीय रूप (सौन्दर्य) है, क्षान्ति ही सर्वश्रेष्ठ बल है, क्षान्ति ही सर्वोत्तम ऐश्वर्य है, और क्षान्ति को ही धैर्य कहते हैं। क्षान्ति ही परत्रह्म है, क्षान्ति हो परम सत्य कहते हैं, क्षान्ति ही सर्वाय में मुक्ति है, क्षान्ति ही सर्वार्थसाधिका है, क्षान्ति ही जगदवन्द्या है, क्षान्ति ही जगत को हितकारिग्गी है, क्षान्ति ही जगत में ज्येष्ठ (महान्। है, क्षान्ति ही कल्यागदायका है, क्षान्ति ही जगत्यूज्या है, क्षान्ति ही परम मंगल रूप है, क्षान्ति ही समस्त क्याधियों का हरगा करने में श्रेष्ठतम श्रीषघ है श्रीर भन्नुग्रों का नाग करने वाली चतुरंगिग्गी सेना भी क्षान्ति ही है। श्रीघक क्या कहें! क्षान्ति में ही सब कुछ प्रतिष्ठित (समा जाता) है। इसीलिय उसे मुनियों के मन को भी श्राक्षित करने वाली कहा गया है। इस प्रकार की रूपवती सुन्दरी को देखकर ऐसा कौनसा सचेतन प्राग्गी होगा जो उसको अपने हृदय में घारण नहीं करेगा? [११–१६]

# क्षान्ति के साथ कुमार का पाणिग्रहण करवाने का संकेत

जिस प्राग्ती के हृदय में यह कन्या प्रपनी लीला से बस जाती है उसका भाग्य बदल जाता है और वह स्वयं इस कन्या के समान रूप-गुग् वाला बन जाता

है। अध्यतः सब इच्छाओं को पूर्ण करने वाली इस कन्या को प्राप्त करने के लिये सम्यक् गुराकांक्षी प्रत्येक प्राराी सर्वेदा भ्रपने हृदय से इसकी कामना क्यों नहीं करेगा ? [२०-२१]

ऐसा होने से अब आप समक गये होंगे कि गुर्गों के उत्कर्ष के कारण यह सर्वागमुन्दरा कन्या कुमार के मित्र वैश्वानर के प्रतिपक्ष (शत्रु, विरोधी) के रूप में बैठी है। वैश्वानर इस राजकन्या के दर्शन मात्र से भय-विह्वल होकर दूर भाग जायेगा। वैश्वानर समस्त दोषों की खान है तो यह कन्या समग्र गुर्गों का मन्दिर। यह पापी वैश्वानर साक्षात् जाज्वल्यमान अग्नि है तो क्षान्ति कुमारी हिम जैसी शीतल है। अतः इनका परस्पर विरोधभाव होने के कारण ये दोनों कभी एक साथ नहीं रह सकते। इसीलिये मैं कहता हूँ कि, हे राजन्! यदि तुम्हारा कुमार इस भाग्यशाली कन्या के साथ विवाह करे तो उस पापी मित्र के साथ उसकी मित्रता स्वतः ही समाप्त हो जायगी। [२२-२६]

# कुमार भ्रौर कन्या के सम्बन्ध का प्रयत्न

जिनमतज्ञ नैमित्तिक की विस्तृत बात सुनकर विदुर ने भ्रपने मन में विचार किया कि महो ! इन्होंने जो बात कही उसका भावार्थ ऐसा लगता है कि चित्तसौन्दर्थ में शुभ परिणामों की जो निष्प्रकम्पता (स्थिरता) है, उसी से जन्मी क्षान्ति (क्षमा) ही कुमार निद्वर्धन भ्रौर उसके पापी-मित्र वैश्वानर की मित्रता को दूर करने में समर्थ हो सकती है। इस मैत्री को दूर करने का दूसरा कोई उपाय दिखाई नहीं देता। इन्होंने जो कुछ कहा वह युक्तियुक्त है। अथवा इसमें भ्राश्चर्य की क्या बात है! क्योंकि जिनमत को जानने वाले कभी श्रयुक्त बोल ही नहीं सकते।

नैमित्तिक की बात सुनकर पद्म राजा ने श्रपने पास में बैठे मितधन महा-मंत्री की स्रोर देखा। महामंत्री ने राजा की स्रोर देखकर शिर भुका कर नमन किया, तब राजा ने कहा—स्रार्थ मितधन! तुमने यह सब सुना?

मतिधन हाँ महाराज ! मैंने सब वार्ता ध्यान पूर्वक सुनी है।

राजा—श्रार्य ! देखिये, नंदिवर्धन कुमार में बडे लोगों के योग्य भ्रनेक गुरा हैं, पर वे सब उसके पापी-मित्र वैश्वानर की संगति से दोषयुक्त भ्रीर फल रहित बन गये हैं। यह स्थिति मेरे लिए बहुत हो संतापदायक ग्रीर उद्वेगकारक बन गई है। ग्रतः हे श्रार्य ! ग्राप जाइये, ग्रथवा श्रापके किसी वाक्पटु मुख्य सेवक को चित्तसौन्दर्य नगर भेजिये। उस देश में न मिल सकती हो ऐसी श्रेष्ठतम भेंट-वस्तुएँ एकत्रित कर उसे दीजिए, सम्बन्ध करने ग्रीर बढ़ाने योग्य मधुर ग्रीर विवेक पूर्ण वचन उसे श्रच्छी तरह से सिखाइये ग्रीर उसके माध्यम से श्रुभपरिएगम महा-

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १५०

राजा से उनको पुत्री क्षान्ति कुमारी को हमारे कुमार के लिये मांगने का प्रबन्ध करिये।

मतिधन जैसी महाराज की श्राज्ञा।

मितिधन बाहर जाने का उपक्रम कर ही रहा था तभी जिनसतज्ञ नैमित्तिक ने कहा — महाराज ! इस प्रकार जाने की आवश्यकता नहीं है। चित्तसौन्दर्य नगर में इस प्रकार नहीं जाया जा सकता।

पद्म राजा - ऐसा क्यों ग्रार्थ ?

जिनमतज्ञ — नगर, राज, स्त्री, पुत्र, मित्र स्रादि इस लोक की समस्त व त्तुएं दो प्रकार की होती हैं — क्ष स्नतरंग भ्रीर बहिरंग । इनमें से जो बहिरंग वस्तुएं हैं उनमें स्रापका गमनागमन हो सकता है भ्रीर ग्रापका भ्रादेश श्रादि व्यापार चल सकता है, परन्तु अन्तरंग वस्तुस्रों के सम्बन्ध में ऐसा नहीं हो सकता। मैंने जिस नगर, राजा, रानी श्रीर उनकी पुत्री का वर्णन किया है वे सभी अन्तरंग वस्तुएँ हैं, इसीलिये वहाँ श्रापका दूत नहीं पहुँच सकता।

राजा आर्य ! तब वहां जाने में कौन समर्थ है ?

जिनमतज्ञ—महाराज! जो भ्रन्तरंग राजा हो वही यह कार्यं कर सकता है।

राजा--धार्य ! वह राजा कौन है ?

# भ्रान्तरंग भ्रौर बहिरंग तन्त्र

जिनमतज्ञ – महाराज ! उस अन्तरंग राजा का नाम कर्मपरिणाम है। उस कर्मपरिणाम राजा ने यह चित्तसौन्दर्य नगर शुभपरिणाम राजा को पारितोषिक में दिया है इसलिये शुभपरिणाम स्वयं कर्मपरिणाम के वश्ववर्ती रहता है।

राजा आर्य ! क्या ये कर्मपरिस्णाम महाराजा मेरी प्रार्थना सुनेंगे ?

जिनमतज्ञ—महाराज! यह कर्मपरिगाम राजा कभी किसी की प्रार्थना नहीं सुनता। अधिकांश में वह अपनी इच्छानुसार ही कार्य करता है। सत्पुरुष उसकी प्रार्थना करें इसकी वह अपेक्षा भी नहीं रखता। उसके समक्ष विवेकपूर्ण वचन कहने से भी वह कभी नहीं रिंभता। अन्य प्राणियों के आग्रह से वह नहीं भुकता और किसी के दुःख को देखकर वह दया नहीं करता। उसे जब कुछ कार्य करने की इच्छा होती है तब वह अपनी बड़ी बहिन लोकस्थित से परामर्श लेता है, अपनी स्त्री कालपरिगाति के साथ वह उस कार्य के सम्बन्ध में विचार करता है अग्रैर अपने मित्र स्वभाव के साथ इस सम्बन्ध में बात करता है। इसी नंदिवर्धन

कुमार की समस्त जन्मों में स्त्रीरूप में साथ रहने वाली भवितव्यता का वह अनुगमन करता है, पर कभी-कभी अपनी प्रवृत्ति के सम्बन्ध में वह नंदिवर्धन कुमार की शक्ति से थोड़ासा उरता भी है। इस प्रकार यह कर्मपरिगाम महाराज इन अंतरंग लोगों को पूछ कर अपनी इच्छानुसार कार्य करते हैं। स्वेच्छानुसार कार्य करते समय बहिरंग तन्त्र के लोग कितना भी निवेदन करें, रुदन करें, तब भी उस पर कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ता है। अधिक क्या? उसके मन में जो आता है वह वही करता है। अतः उसकी प्रार्थना करना या उससे कुछ मांगना ब्यर्थ है। जब उसको रुचि-कर लगेगा तब वह स्वयं शुभपरिगाम राजा को कहकर उनकी पुत्री क्षान्ति को आपके कुमार को दिलवा देगा।

पद्म राजा — आर्थं! यदि ऐसा ही है तब तो हमारा बहुत दुर्भाग्य है। कर्मपरिणाम राजा के मन में यह काम करने की कब इच्छा होगी यह तो हम नहीं जानते और कुमार को उसके पापी-मित्र से जब तक दूर नहीं किया जायेगा तब तक उसके सभी गुण निष्फल रहेंगे। अतः इसके निराकरण की वर्तमान में तो कोई सम्भावना नहीं लगती। यह तो ऐसी बात हो गई कि हम इस समय जीवित होते हुए भी मृतक के समान हैं।

जिनमतज्ञ-महाराज! इस विषय में शोक करना व्यर्थ है। जहाँ परिस्थिति ऐसी है कि स्रपना कुछ वश नहीं, वहाँ हम लोग क्या कर सकते हैं?

जो कार्य होने योग्य हो उसमें यदि मनुष्य म्रालस्य करे तो वह धिक्कार योग्य है, पर जहाँ कार्य किसी भी प्रकार होने योग्य न हो उस विषय में वह म्रप-राधी नहीं गिना जा सकता। [१]

नीति-शास्त्र में भी कहा है कि:--

जो व्यक्ति ग्रपनी ग्रौर विपक्ष की शक्ति तथा कमजोरी का विचार किए बिना ग्रपने से न हो सकने वाले कार्य करने का प्रयास करते हैं वे विद्वानों के सम्मुख हुँसी के पात्र बनते हैं। [२]

इस स्थिति को घ्यान में रखकर जैसा होना होगा वही होगा, ऐसा सोच-कर इस समय चिन्ता का त्याग कर समय की प्रतीक्षा करना ही उचित है। [३] अ

तुम्हारे मन को शान्ति मिले ऐसा दूसरा भी उपाय बताता हूँ। निरालम्बता धारण करिये, ग्राप जैसे लोगों को दीनता दिखाना शोभा नहीं देता। [४]

पद्म राजा— ग्रार्य ! ग्रापने बहुत ठीक कहा । ग्रापने जो ग्रन्तिम बात कही है उससे मेरे मन को थोड़ी शान्ति प्राप्त हुई है । हमारे मन की शान्ति का ग्रन्य क्या उपाय है ? वह कहिये ।

<sup>🕸</sup> मुष्ठ १५२

जिनमतज्ञ—महाराज ! कुमार का पुण्योदय नामक एक मित्र है वह अपना रूप छिपा कर रहता है। यह पुण्योदय मित्र जब तक कुमार के निकट रहेगा तब तक उसका पापो-मित्र वैश्वानर कुमार से कितने भी अनर्थ करवाये वह उन सब को कुमार के लाभ का कारएा बना देगा। यह बात सुनकर मेरे पिता को कुछ शान्ति मिली।

# सभा-विसर्जन: विदुर को निर्देश

इस समय जब सूर्य श्राकाश के मध्य में श्राया तब शहनाई श्रौर नौबत बजने लगी, अन्त में शंख ध्विन हुई। समय बताने वाले काल-निवेदक ने कहा—

इस संसार में तेज की वृद्धि कोध से नहीं होती, पर मध्यस्थ भाव से होती है, ऐसा बताते हुए सूर्य मध्यस्थता (मध्याह्म काल) को प्राप्त हुन्ना है।

यह सुनकर मेरे पिता पद्म राजा ने कहा- ग्ररे! मध्याह्न काल हो गया है! ग्रतः ग्रब श्रपने को उठना चाहिये। ऐसा कहकर राजा ने कलाचार्य ग्रौर नेमित्तिक की पूजा की ग्रौर उन्हें सम्मान पूर्वक विदा किया तथा सभा विसर्जित की। नैमित्तिक के वचनों से मेरे पिता को ग्रब पता लग गया था कि मुभे सुधारना ग्रज्ञक्य ग्रनुष्ठान है तभी पुत्र-स्नेह से उन्होंने विदुर को ग्राज्ञा दी—'उस पापी-मित्र की संगति से कुमार किसी भी प्रकार दूर रह सकेगा या नहीं, इस विषय में तुम कुमार के ग्रभिपाय की परीक्षा करते रहना।' 'जैसी महाराज की ग्राज्ञा' कहक विदुर वहाँ से निकला। मेरे पिता भी सभा मण्डप छोड़कर महल में गये ग्रौर ग्रपन दैनिक कार्य में लग गये।

दूसरे दिन विदुर मेरे पास श्राया। उसने मुक्ते प्रशाम किया और मेरे पास बैठा। मैंने पूछा—विदुर! क्या कल तुम नहीं श्राये थे? विदुर ने श्रपने मन में विचार किया कि, श्ररे! महाराज ने मुक्ते श्राज्ञा दी है कि कुमार के श्रिभिप्राय की बराबर परीक्षा कर्क और उस पर दिष्ट रखूं। उन जिनमतज्ञ नैमित्तिक से दुर्जन की संगति के कितने भयकर परिशाम होते हैं उस पर कल मैंने जो बार्ता सुनी है, उसे ही कुमार को कह सुनाता हूँ, जिससे यह पता लग सके कि उसके मन में कैसे भाव हैं। ऐसा विचार कर विदुर ने कहा कुमार! कल कुछ जानने समक्षने योग्य बात हो गई थी।

निद्वर्धन —ऐसी क्या बात हुई ?
विदुर — एक उत्तम कथा सुनी थी।
निद्वर्धन — वह कथा कैसी थी? वह सुनाश्रो।
विदुर — मैं वह कथा सुनाता हूँ, पर श्रापको वह ध्यान पूर्वक सुननी पड़ेगी।
निद्वर्धन — मैं ध्यान पूर्वक सुनू गा, कहो।
विदुर ने निम्न कथा सुनाई।

# ३. स्पर्शन कथःनक

#### मनीषी ग्रौर बाल

इस मनुजगित 🕸 नामक नगरी (देश) के भरत नामक मोहल्ले (प्रदेश) में क्षितिप्रतिष्ठित नामक नगर है । इस नगर पर क्रचित्य शक्ति सम्पन्न कर्मविलास नामक राजा का राज्य है। उसके दो रानियाँ हैं एक शुभसुन्दरी ग्रीर दूसरी श्रकुशलमाला। शुभसुन्दरी से जो पुत्र हुआ उसका नाम मनीषी रखा गया श्रीर अकुशलमाला से जो पुत्र हुआ उसका नाम बाल रखा गया। मनीषी और बाल बढते हुए, ग्रपनी इच्छानुसार वन-प्रांतर में विविध प्रकार की कीडा रस का **आ**नन्दानुभव करते हुए ऋमेश: क्रमारावस्था को प्राप्त हुये । एक बार वे स्वदेह नामक उद्यान में विचरण कर रहे थे कि उन्होंने भ्रपने पास<sup>ँ</sup> किसी पुरुष को देखा । **ग्र**भी दोनों कुमार उस पुरुष को देख ही रहे थे कि वह एक तदुच्छय (उन्नत) वल्मीक के ढेर पर चढ गया । उसके पास ही एक मूर्छ नामक वृक्ष था, जिसकी शाखा पर रस्सी बाँध कर, उसके एक सिरे पर फांसी का फन्दा लगाकर, भ्रपने गले को उसमें फंसाकर नीचे लटक गया । श्ररे ! ऐसा दुस्साहस मत करो ! दुस्साहस मत करो ! दुस्साहस मत करो !! कहते हुये दोनों कुमार दौड़ते हुए उसके पास भ्राये । बाल ने रस्सी काट दी जिससे वह पुरुष जमीन पर गिर गया । उस समय उसकी दोनों ग्राँखें ऊपर चढ़ी हुई थीं ग्रौर वह मूर्चिछत था । दोनों कुमार उसके शरीर पर हवा करने लगे ग्रौर उस पुरुष में चेतना भ्राने लगी । मुर्च्छा दूर होने पर वह भ्रांखे खोलकर चारों घ्रोर देखने लगा, तब उसने भ्रपने सामने दोनों कुमारों को देखा। उस समय कुमारों ने उससे पूछा - नीच पुरुषों की तरह गले में फांसी लगाकर ग्रात्महत्या करने का यह अधम कार्य तुमने क्यों किया ? तुम्हारे इतने पतित विचारों का कारए। क्या है ? यदि तुम्हें बताने में कोई ग्रापत्ति न हो तो हमें बताश्रो । उस पुरुष ने दीर्घ निश्वास लेते हुए कहा– मेरी कथा में कुछ रस नहीं है. ग्रत: उसे छोड़िये । मेरी ग्रात्मोत्पीडन की अग्नि को शान्त करने के लिये मैं फांसी लगाकर मरना चाहता था, आपने मुक्ते रोक कर किंचित् भी ग्रच्छा नहीं किया, कृपाकर ग्रब ग्राप मुफ्ते ग्रपना कार्य करने दें, उसमें बाधक न बनें। ऐसा कहकर वह पुरुष फिर वृक्ष से बंधी रस्सी से ग्रपने को लटकाने लगा। बाल ने फिर उसे रोका ग्रीर कहा-भाई! हमारे आग्रह से तू अपनी कथा हमें सुना दे। फिर भी यदि हम तेरे दुःख-शमन करने का कोई उपाय न कर सके तो तेरी जैसी इच्छा हो वैसा करना। पुरुष ने कहा यदि स्रापका इतना ही भाग्रह है तो सुनिये--

<sup>🛞</sup> पृष्ठ १५३

# भवजन्तु की ग्रन्तर-कथाः स्पर्शन का संगग्रीर मुक्ति

मेरा एक भवजन्तु नामक मित्र था ग्रौर उससे मेरी मित्रता ऐसी थी जैसे कि वह मेरा दूसरा शरोर हो, मेरा सर्वस्व, मेरा प्राण ग्रौर मेरा हृदय ही हो। उसका मुभ पर इतना स्नेह था कि वह एक क्षरण के लिये भो मेरा वियोग नहीं सह सकता था। वह सदैव मेरा लालन-पालन करता और छोटी से छोटी बात में भो मुक्त पूछ कर कार्य करता । मुक्ते बार-बार पूछता, भाई स्पर्शन ! तुक्ते क्या प्रिय है ? तेरी नया इच्छा है ? म्रादि । उसके उत्तर में मैं जिस वस्तु के लिये कहता, वह मेरे लिये वह वस्तु ले आता, उसका मुभ पर इतना स्तेह था। जो मेरी इच्छा के प्रतिकूल हो या मुभे अप्रिय लगे वैसा कोई कार्य मेरा मित्र कभी नहीं करता था। एक दिन मेरे दुर्भाग्य से मेरे उस मित्र ने सदागम नामक पुरुष को देखा । मन में पूज्य भाव लाकर मेरे मित्र भवजन्तु ने सदागम से एकान्त में बातचीत की, उस समय उसे ऐसा लगा कि जैसे वह स्रानन्द की प्राप्ति कर रहा हो । 🕸 उसके पश्चात् भवजन्तु की मुफ्त पर प्रीति कम होने लगी। पहिले वह मेरा जिस तरह पालन-पोषण करता था, जिस तरह मेरे साथ एकात्म था उसमें कमो भ्राने लगी। मेरे कथनानुसार उसने कार्य करना बन्द कर दिया। बात इतनी बढो कि वह मेरे सुख-दु:ख की बात भी न पूछता श्रीर उल्टा मुक्ते शत्रु समक्तने लगा। मेरे श्रपराघ ढूँढने लगा श्रीर मेरी इच्छा के प्रतिकूल स्राचरण करने लगा । तब मुभ्रे विचार ध्राया कि छरे ! यह क्या हो गया ? मैंने इसका कुछ अपकार्य तो किया नहीं, फिर मेरा मित्र ग्रसमय में ही ऐसा क्यों हो गया! मानो छट्टी का बदला हुग्रा हो प्रथीत् जन्म से ही मेरा शत्रु हो । ग्ररे! मैं कैसा दुर्भागी हूँ ? मेरे ता भाग्य हो फूट गये । मानो मुफ्त पर कोई बंज्र गिरा हो, मानो किसी ने मुक्ते पीस कर चकनाचूर कर दिया हो, मानो मेरा सर्वस्व हरए। हो गया हो, इन्हीं विचारों में मैं कलपता रहा। इस प्रकार मैं शोक की प्रतिमूर्ति बन गया ग्रौर मुफे ग्रसह्य दुःख होने लगा । गहन विचार करते हुए मुफ्ते लगा कि मेरे मित्र में सदागम से एकान्त में बात करने के पश्चात् ही ऐसा परिवर्तन स्राया है। ग्रतः निश्चय ही इस पापी सदागम ने मेरे परम मित्र को ठगा है। ग्ररे रे ! यह तो ग्रब भी मेरे बार-बार समकाने पर भी, रोने धोने पर भी मेरी बात नहीं सुनता, बल्कि मेरे हृदय को चोरता हुआ मेरा मित्र बराबर सदागम से एकान्त में बातें करता रहता है। जैसे-जैसे मेरा मित्र भवजन्तु सदागम से स्रधिकाधिक बातचीत करता है, मुफ्ते लगता है, वैसे-वैसे उसे उसकी बात अधिक रुचिकर लगती है और वह मेरे प्रति ग्रधिकाधिक निर्लिप्त होता जा रहा है। मेरे प्रति मेरे मित्र की निर्लिप्तता जैसे-जैसे बढती जाती वैसे-वैसे मेरा दुःख बढता जाता।

एक दिन तो मेरे मित्र भवजन्तु ने सदागम के साथ एकान्त में पर्यालोचन करते हुए मेरे साथ के सब सम्बन्ध पूर्णरूप से तोड दिये, मुक्ते मन से भी निकाल

<sup>🕸</sup> वेब्घ ४४४

दिया। मेरे कहने से उसने पहले कोमल रुई का गद्दा, तिकया, शय्या ले रखे थे किन्तु अब मुफे जो कुछ अधिक प्रिय था उन सब का उसने त्याग कर दिया। हंस की पालों से भरे आसनों को छोड़ दिया। कोमल उत्तरीय वस्त्र, रेशमी वस्त्र कम्बल, चीनांशुक और लम्बे वस्त्र आदि सब का त्याग कर दिया। सर्दी और गर्मी की ऋतु में कस्तूरी, गोचंदन आदि के लेप जो मुफे बहुत प्रिय थे, उनका भी उसने त्याग कर दिया। कोमल शरीरलता से आनन्द और आह्लाद प्रदान करने वाली और मुफे अत्यधिक प्रिय स्त्रियों का तो उसने सर्वथा त्याग कर दिया। बात यहाँ तक बढ़ी कि बह भवजन्तु सिर के बालों का लुंचन करता, किंठन घरती पर सोता, शरीर पर मेल चढ़ने देता, फटे हुए वस्त्र पहिनता, स्त्री के अंगों का स्पर्श भी नहीं करता। भूल से यदि कभी स्त्री का कोई अंग भी छ जाय तो उसका प्रायश्चित्त करता। अत्यधिक सर्दी वाले माघ के महीने की ठण्ड सहन करता। जेठ-आवाढ की गमियों में धूप की आतापना सहता। मेरे घोर शत्रु की भांति जो बात मुके अच्छी न लगे, उसका वह अवश्य आचरण करता।

उसका यह रूप देखकर मैंने विचार किया कि भवजन्तु ने तो मेरा सर्वथा त्याग कर दिया है और वह मुक्ते अपना शत्रु समक्तता है। परन्तु, बड़े लोगों का कहना है कि प्रेमी लोग मृत्यु पर्यन्त स्नेह का त्याग नहीं करते। यद्यपि भवजन्तु इस 🕸 पापी-मित्र सदागम की छलना में श्राकर मुफे दु:ख दे रहा है तब भी ऐसे असमय में मुफ्ते उसका त्याग नहीं करना चाहिये, क्योंकि अभी वह भोला है। बहुत समय तक वह मुक्त से एकात्म होकर प्रेम करता रहा है ग्रौर मुक्ते ग्रमीष्ट लगे ऐसे प्रिय कार्य करता रहा है । ग्रभी सदागम की संगति से उसमें विपरीत भाव पैदा हो गये हैं। थोड़े समय पश्चात् सदागम चला जायेगा या उसकी संगति छूट जायेगी तब मेरा मित्र स्रवश्य ही अपनी पूर्व-स्थिति में स्रा जायेगा स्रौर पूर्ववत् मेरे प्रति स्नेह भाव रखेगा। भवजन्तु द्वारा बहिष्कृत होने पर भी, ऐसे विचारों से स्रिभभूत होकर कि 'मेरे मित्र का सदागम की संगति से पीछा छट जाएगा' मैं इसी प्रतीक्षा में भूठी श्राशा से बंघा, मित्र-विरह के दुःख से दुःखी, कुछ समय तो इस शरीर रूपी महल में रहा। एक दिन सदागम की बात मानकर उसने मेरा प्रत्यक्षतः सम्बट रूप से तिरस्कार कर दिया । उसने मुफे धक्के देकर ग्रपने शरीर से बाहर निकाल दिया । मेरा मित्र परमाधामी नारकी जैसा दयारहित होकर. मेरे गिडगिडाने की उनेक्षा कर, मेरा तिरस्कार करते हुए मुफ पर कोधित होकर कहने लगा – 'जहाँ तू अपनी भ्रांखों से मुक्ते न देख सके, मैं ऐसे स्थान पर जा रहा हूँ' ऐसा कहकर वह वहाँ से कहीं चला गया। ग्रभी मुक्ते पता लगा है कि मेरा वह मित्र भवजन्तु तो निर्वृत्ति नगर में पहुँच गया है, जहाँ मेरा जाना ग्रसम्भव है। श्रतः मैंने सोचा कि श्रपने मित्र से तिरस्कृत, बकरी के गले में लटके ग्रांचल की भांति मित्ररहित व्यर्थ जीवन जीने से क्या लाभ ? ऐसा सोचकर मैंने अपने गले में फांसी लगाई।

<sup>🕸</sup> वेट्ट ६४४

### बाल का स्पर्शन पर स्नेह

स्पर्शन की उपर्युक्त बात सुनकर बाल ने कहा—बहुत सच्छा, स्पर्शन! भाई, तूने तो बहुत ही प्रच्छा किया। तुम्हारा व्यवहार तो उचित ही प्रतीत होता है। ग्रपने प्रिय मित्र से तिरस्कार मिले, यह तो ग्रसहनीय है। मित्र के विरह से जो पीडा होती है वह ग्रन्य किसी उपाय से नहीं मिट सकती। लोग कहते हैं कि:—

क्षमाणील पुरुष भी तिरस्कार को सहज भाव से सहन करें यह ग्रणक्य है। सोने से ग्रलग होकर पत्थर भी राख हो जाता है। [१]

प्रतिष्ठित मनुष्य मित्र के विरह में जीवित नहीं रहते । यदि जीवित रहते हैं तो वह उनके योग्य भी नहीं है । जैसे सूर्य श्रस्त होने पर दिन भी उसके साथ ही विदा हो जाता है ।

श्रहो ! तेरा मित्र-प्रेम, दढ़-स्नेह, कृतज्ञता, साहस, सत्यभाव वास्तव में श्लाघनीय है। दूसरी श्रोर भवजन्तु की क्षण में श्रासिक्त श्रौर क्षण में विरिक्ति विचित्र है श्रहो ! उसकी कृतघ्नता, मूढता, घातकी-हृदय. श्रनार्य-क्रिया ग्रौर प्रवृत्ति सब श्रद्भृत लगते हैं। हे भद्र ! ऐसा होने पर भी श्रव मैं तुभे एक बात कहता हूँ, तू सुन ।

स्पर्शन—ग्रार्थ ! ग्राप किसी भी प्रकार के संकल्प-विकल्पों से रहित हो कर जो कुछ कहना चाहते हों, किहये !

बाल बोला — कैसे ही प्रतिकूल प्रसंगों में भी पीछे न हटने वाले, मित्रता के वास्तविक स्रभिमान को रखने वाले और स्नेह के लिये प्राणों को भोंकने वाले तेरे जैसे प्रेमी मनुष्य को जो करना चाहिये वही तूने किया है। [१]

परन्तु, भ्रब मुक्त पर कृषा कर तुक्ते श्रपने प्राण रखने पड़ेंगे। मैं तुक्ते भ्रात्म-हत्या तो नहीं करने दूँगा, अन्यथा मेरी भो तेरे जैसी ही गित होगी। तेरी ऐसी स्वाभाविक मित्र-वत्सलता से मैं प्रसन्न हुआ हूँ। सत्पुरुष दाक्षिण्यता के सागर होते हैं। अमुक मनुष्य अच्छा है या नहीं अ यह उसके सत्कार्यों से ही जाना जाता है। अत: मैं तुक्ते जो कह रहा हूँ उस पर किसी भी प्रकार की ऊहापोह किये बिना ही तुक्ते वह करना चाहिये, ऐसी मेरी प्रार्थना है। यह बात ठीक है कि किसी को आम खाने की इच्छा हो तो वह इमली से पूरी नहीं होती। फिर भी मुक्त पर कृषा कर, भवजन्तु के विरह का जो तुक्ते दु:ख हुआ है उसके प्रतीकार के रूप में मेरे साथ सम्बन्ध स्थापित कर, उसकी पूर्ति तू मुक्त से कर सकता है।

स्पर्शन — बहुत अञ्छा आर्य ! आप पर किसी प्रकार का उपकार न करने वाले मुक्त जैसे व्यक्ति पर भी वात्सल्य लाने वाले आपने स्रति स्नेह-सिंचित वचनामृत से मेरे प्राणों को बचाया है। आप जैसे महान् प्राणों से मैं स्रब अधिक क्या

क्ष पुष्ठ १५६

कहू ? अभी तक मेरे मन में जो शोक-संताप हो रहा था वह अभी तो नष्ट हो गया है, ग्रापने अभी तो मेरे भूतपूर्व मित्र भवजन्तु को भुला दिया है। ग्रापके दर्शन से मेरी श्रांखे शोतल, मेरा चित्त ग्रानन्दित और मेरा शरीर शान्त हो गया है। अधिक क्या ! अब तो मैं ऐसा समकता हूँ कि त्राप स्वयं ही मेरे मित्र वही भवजन्तु हैं।

उसी समय से स्पर्शन ग्रौर बाल का स्तेह श्रधिकाधिक प्रगाढता को प्राप्त करने लगा।

### मनीषी की बिचारगा

मनीषी जो उस समय वहाँ उपस्थित था सोचने लगा कि जो ब्यक्ति बहुत विचार पूर्वक काम करता है, वह ग्रपने श्रनुरक्त, प्रेमी, निर्दोष मित्र का त्याग कभी नहीं कर सकता। फिर सदागम भी दोष-रहित प्रेमी का त्याग करने का परामर्श कभी नहीं दे सकता। मैंने ऐसा सुना है कि सदागम जो कुछ बोलता है या प्राचरण करता है, वह पूरी तरह सोच समक्त कर करता है। श्रत: इस घटना के पीछे कोई गहरा कारण होना चाहिये। स्वयं मुक्ते तो यह स्पर्शन कोई श्रव्छा व्यक्ति नहीं लगता। बाज ने इसके साथ मित्रता बढाई यह मेरे विचार से ठीक नहीं हुग्ना। इस प्रकार वह श्रपने मन में सोच रहा था तभी स्पर्शन ने उसके साथ भी बात करना प्रारम्भ किया। मनीषी ने भी लोक-व्यवहार को निभाने के लिये उससे बात की श्रौर स्पर्शन के साथ लोक-दिखाऊ मित्रता स्थापित की।

### स्पर्शन के सम्बन्ध पर राजा के विचार

फिर बाल, स्पर्शन भ्रौर मनीषी तीनों नगर की भ्रोर लौटे। सभी ने राजभवन में प्रवेश किया । उन्होंने कर्मविलास राजा को कालपरिराति रानी के साथ राज्य सभा में बैठा देखा। राजकुमारों ने ग्रपने माता-पिता को नमस्कार किया । माता-पिता ने उन्हें ग्राशीर्वाद दिया ग्रीर बैठने भ्रासन दिया, पर वे श्रासन पर न बैठकर जमीन पर बैठ गये। उन्होंने अपने पिता से स्पर्शन का परिचय कराया और जंगल में जो घटना हुई थी वह कह सुनायी। साथ ही यह भी कहा कि हम दोनों ने इस स्पर्शन के साथ मैत्री भाव स्थापित किया है । घटना सुनकर कर्मविलास महाराजा बहुत प्रसन्न हुए ग्रौर मन में सोचने लगे कि इस स्पर्शन को मैंने पहले भी कई बार देखा है। जैसे अपध्य-सेवन से व्याधि बढती है, ग्रर्थात् संसार कर्म-व्याघि को बढाने वाला है वैसा हो यह है । दोनों राजकुमारों के साथ इसकी मित्रता हुई, यह ठीक ही हुमा। मेरी तो अनादि काल से ऐसी प्रकृति हो गई है कि जो प्राणी स्पर्शन के अनुकूल रहता है उसके साथ मैं प्रतिकूल रहता हूँ ग्रौर जो इस पर किसी प्रकार का स्नेह न रख कर इसके प्रतिकूल रहता है उसके साथ मैं ब्रनुकूल रहता हूँ। जो इसका सर्वथा त्याग करता है उसे तो मुक्ते भी छोड़ दैना पड़ता है। ग्रब मुफ्ते गहराई से देखना है कि ये कुमार इसके साथ कैसा ग्राचरए करते हैं ? फिर मुक्ते जैसा योग्य लगेगा वैसा करूँगा । इस प्रकार सोचकर कर्मविलास

ने कहा –बच्चों ! यह स्पर्शन प्रारा-त्याग कर रहा था तब तुमने इसे बचाया यह बहुत ग्रच्छा किया । ग्रीर इसके साथ मैत्री स्थापित कर ग्रत्यधिक प्रशस्त कार्य किया । तुम्हारा ग्रीर स्पर्शन का सम्बन्ध खीर ग्रीर शक्कर जैसा है ।

### रानी श्रकुशलमाला के विचार

बाल की माता अकुशलमाला ने सोचा कि, अहो ! बाल का स्पर्शन के साथ जो सम्बन्ध हुआ है वह बहुत अच्छा हुआ। मैं वास्तव में भाग्यशालो हूँ। मेरे पुत्र की इस नवीन मित्रता से मेरा भी गुणानुरूप यथार्थ नाम होगा। जो लोग स्पर्शन के अनुकूल रहते हैं वे मुक्ते बहुत प्रिय लगते हैं, वे ही मेरा पालन-पोषण करते हैं और वे ही मेरा स्नेह प्राप्त कर सुख का अनुभव कर सकते हैं, अन्य लोग नहीं। मैंने पहले भी इसी प्रकार की परिस्थित कई बार देखी है। मेरे पुत्र की आकृति (मनोभाव) देखकर ऐसा लगता है कि उसे स्पर्शन से बहुत रागात्मकता हो गई है। (भविष्य में भी वे दोनों परस्पर अनुकूल बर्ताव करेंगे, ऐसी सम्भावना है।) अगर ऐसा हुआ तो मेरे मन की सभी इच्छाएँ पूर्ण होंगी। इस प्रकार मन में सोचते हुए अकुशलमाला ने बाल से कहा—बेटे बाल ! तू ने बहुत अच्छा किया। तेरे मित्र के साथ तेरा वियोग न हो यही शुभाशीष है।

### रानी शुभसुन्दरी की प्रतिक्रिया

मनीधी की माता शुभसुन्दरी ने सोचा कि मेरे पुत्र का ऐसे पापी-मित्र के साथ सम्बन्ध हुआ यह किंचित् भी उचित नहीं हुआ। यह स्पर्धन वास्तव में मित्र नहीं शत्रु है। यह अनेक अनर्थकारी परम्पराओं का कारण है और मेरा तो स्वभाव से ही शत्रु है। पहले भी इसने मुभे अनेक बार अनेक प्रकार से कष्ट पहुँचाया है। अतः इसके साथ हमारा किसी प्रकार मिलाप सम्भव नहीं है। मेरे पुत्र की मुखाकृति से और आँखों की विरक्तता से तो ऐसा लगता है कि उसका इस नये मित्र पर विरक्ति भाव ही है। इस स्थिति को जानकर मेरे मन में कुछ शान्ति है। अत्यव मुभे तो ऐसा लगता है कि यह पापी मेरे पुत्र पर अपनी शक्ति का प्रयोग करने में सफल नहीं हो सकेगा। फिर भी भविष्य के विषय में कुछ कहा नहीं जा सकता. क्योंकि यह पापी दुरात्मा स्पर्शन बहुत दुष्ट है। ऐसे अनेक विकल्प शुभमुन्दरी के मन में उत्पन्न होने लगे जिससे उसे कुछ व्याकुलता भी हुई, किन्तु वह गम्भीर स्वभाव वाली होने से मौन घारण कर बैठी रही।

इस समय मध्याह्न हो जाने से सभा विस्राजित हुई स्रौर सभी ऋपने-ऋपने स्थानों पर चले गये।

# ४. स्पर्शन-मूलशृद्धि

उस दिन से बाल का स्पर्शन के साथ स्नेह सम्बन्ध बढ़ने लगा। मनीषी तो आश्चर्य चिकत होकर सब कुछ देखता रहता है, पर वह स्पर्शन का किसी प्रकार विश्वास नहीं करता। स्पर्शन भी दोनों राजकुमारों के पास ही रहता, पूरे समय वह अन्दर-बाहर उनके स्रागे-पीछे लगा रहता, दोनों राजकुमारों के साथ विविध स्थानों पर घूमता रहता श्रीर स्रनेक प्रकार की कीडाएँ करता रहता।

### मनीषी के विवार: निर्एय

एक समय मनीषी ने अपने मन में विचार किया कि स्पर्शन के प्रसंग से भी जब चित्त स्थिर नहीं रहता तब फिर इसके साथ विचरण करने वाले का मन भटके और सुख प्राप्त न हो तो क्या आश्चयं ? इसका वास्तविक रूप क्या है ? कँसा है ? यह भी अभी तक समक्ष में नहीं आया। जब तक इस विषय का रहस्य समक्ष में नहीं आता तब तक इसका भी निर्णय नहीं हो सकता कि इसके साथ परिचय बढाया जाय अथवा नहीं ? अतः अभी तो यह आवश्यक है कि इसका वास्तविक मूल कहाँ है ? इसका पता लगाया जाय और इसके सम्बन्ध में समग्र वास्तविकता की छान-बीन की जाय। उसके पश्चात् जैसा उचित हो वैसा आचरण किया जाय। ऐसा मनीषी ने निर्णय किया।

## बोध को जांच के ग्रादेश : प्रभाव की नियुक्ति

मनीषी ने स्पर्शन के बारे में पता लगाने के लिये ग्रपने बोध नामक ग्रंग-रक्षक को एकांत में बुलाकर कहा—भद्र! मुफे इस स्पर्शन पर ग्रत्यन्त ग्रविश्वास है, ग्रतः तुम इस बात का पता लगाग्रो कि यह कौन है ? कहाँ से ग्राया है ? इसके सम्बन्धी कौन हैं ? ग्रादि बातों से मुफे सूचित करो। बोध ने कहा—'जैसी राजकुमार की श्राज्ञा' ग्रौर वह वहाँ से निकल पड़ा। कि बोध के पास प्रभाव नामक एक योग्य व्यक्ति था जो दूत का कार्य कर सकता था। प्रभाव ने देश-विदेश की ग्रनेक भाषाग्रों का ग्रध्ययन किया था। ग्रनेक प्रकार के वेष धारण करने में वह कुशल था। ग्रपने स्वामी का कार्य करने के लिये मन-प्राण से जुट जाने वाला था। ग्रपने काम को बराबर समभने वाला ग्रौर किसी की पकड़ में न ग्राने वाला एक चतर व्यक्ति था। बोध ने प्रभाव को ग्रपने पास बुलाया ग्रौर उसे स्पर्शन के बारे में सब पता लगाने को कहा। फिर प्रभाव ने स्पर्शन का पता लगाने के लिये ग्रनेक देशों में कुछ समय तक घूमकर कई बातों की सूचना एकत्रित की। एक दिन वह वापस बोध के पास ग्राया ग्रौर प्रणाम कर भूमि पर बैठ गया। बोध ने भी यथोचित सत्कार कर

कहा कि, भद्र ! तुमने स्पर्शन के सम्बन्ध में क्या जानकारी प्राप्त की है ? बताग्रो। बोघ का ग्रादेश प्राप्त कर प्रभाव ने कहा 'जैसी देव की श्राज्ञा' ऐसा कहकर वह श्रपनी जानकारी देने लगा—

#### राजसचित्त नगर: रागकेसरी राजा

मैं यहाँ से निकल कर श्रलग-ग्रलग बहिरंग (बाह्य) प्रदेशों में गया, पर वहाँ तो मुक्ते स्पर्शन की मूल प्रवृत्ति के बारे में कुछ भी जानकारी प्राप्त नहीं हुई। फिर मैं ग्रन्तरंग प्रदेश में गया। वहाँ मैंने राजसिचित्त नामक नगर देखा। वह नगर जंगली भील लोगों की पल्ली (बस्ती) जैसा दिखाई देता था। उसमें चारों तरफ काम ग्रादि चोर लोग भरे हुए थे। वह पापी लोगों का निवास स्थान, मिथ्याभिमानियों की खान ग्रौर श्रकल्याण की परम्परा का साधक था। वह चारों तरफ श्रन्थकार से घरा हुग्रा था ग्रौर वहाँ प्रकाश की एक किरण भी नहीं थी। इस नगर में रागकेसरी नामक राजा राज्य करता था जो सभी दुष्ट लोगों का सरदार, सब पापजन्य प्रवृत्तियों का कारण, सन्मार्गरूपी पर्वतों के लिये वज्रपात जैसा, इन्द्रादिकों के लिये भी दुर्जय ग्रौर श्रतुलवलशाली था।

#### विषयाभिलाष मन्त्री

इस रागकेसरी राजा के विषयाभिलाष नामक मुख्य मन्त्री था। वह राजा के सब कार्यों में पूर्ण सहायक था। सब स्थानों पर उसकी म्राज्ञा अप्रतिहत होती थी। सम्पूर्ण संसार को अपने वश में करने में वह निपुण था। प्राणियों को मोह में निष्त करने का उसे विशेष अभ्यास था। पाप-अनीति का कोई कार्य करना हो तो उसे करने में वह चालाक और कुशल था। स्वयं किसी भी कार्य के करने में दूसरों के उपदेश की अपेक्षा नहीं रखता था। अतः राजा ने राज्य का सम्पूर्ण कार्यभार उसे सौंप दिया था।

### राजसचित्त में कोलाहल

भ्रमण करता हुन्ना में राजसचित्त नगर के महलों के यध्य चौक में पहुँच गया। उस समय ग्रचानक ही वहाँ बड़ा कोलाहल हो रहा था। उस कोलाहल के साथ ही मिथ्याभिनिवेश ग्रादि कई रथ बाहर निकलते हुए मुभे दिखाई दिये। रथों के ग्रागे भाट लोग योद्धाग्रों की प्रशंसा में उनके शीर्य का वर्णन कर रहे थे। उन रथों में लौल्य (लोल्प) ग्रादि ग्रनेक राजा बैठे थे। ग्रागे देखा तो ग्रपनी चिघाड से दिशाग्रों को गुंजाते हुए ममत्व ग्रादि हाथी राजमार्ग पर निकल रहे थे। दूसरी ग्रोर ग्रज्ञान ग्रादि घोड़े श्रपनी हिनहिनाहट से दिशाग्रों को बिघर करते हुए चल रहे थे। उनके ग्रागे चापत्य ग्रादि ग्रसंख्य पैदल योद्धा हाथों में नाना प्रकार के शस्त्र लिये दौड़ रहे थे। उस समय कामदेव के प्रयाण को सूचित करते हुए ढोल ग्रीर तासों के शब्द सुनाई देने लगे। क्षणमात्र में ही मानों भंभावात से प्रेरित बादल घुमड़ न्नाये हों, वैसे ही विलास रूपी ध्वजाग्रों से व्याप्त ग्रीर विब्बोक रूपी शंख एवं रणभेरियों की

ध्विनियों से चारों दिशास्त्रों को गुंजायमान करते हुए अपरिमित संख्या में सैनिक एकत्रित होने लगे।

#### विपाक से वार्ता

उपर्युं क्त चतुरंगिएगी सेना को देखकर मैंने सोचा कि, अरे ! यह सब क्या है ? क्या कोई बड़ा राजा विचरएग के लिए बाहर निकला है ? यदि वह राजा है तो इस प्रकार सेना को साथ लेकर धूमने निकलने का क्या प्रयोजन है ? क्ष इस प्रकार मैं वितर्कों में भूल रहा था, उसी समय विषयाभिलाष मंत्री के सम्बन्धी विपाक को मैंने देखा । वह बहुत दारुएग, अपने स्वरूप से संसार की विचित्रता बताने वाला, ज्ञानी मनुष्यों को भी उपदेश देने वाला, विवेकी प्रारिएयों में वैराग्य उत्पन्न करने वाला और अविवेकी प्रारिएयों के लिये पहेली के रूप में प्रतीत होता था । मैंने उस के साथ मीठी-चूँठी बातें करते हुए उससे पूछा—भाई ! यह राजा अभी जो प्रयाण कर रहा है उसका क्या प्रयोजन है ? मुक्ते जानने की उत्सुकता है, यदि आप जानते हों तो बतायें । विपाक बोला—आर्य ! तुम्हें प्रयोजन जानने का कौतूहल है तो मैं बताता हुँ, सुनो :—

एक बार स्गृहीतनामधेय रागकेसरी राजा ने भ्रपने मंत्री विषयाभिलाष को बुलाकर कहा — 'ग्रार्य! श्रब तो तुम कुछ ऐसा करो कि सम्पूर्ण जगत मेरे वश में हो जाय ।' मन्त्री ने राजाज्ञा को शिरोधार्य किया । राजा का यह कार्य करने में कौन समर्थ है इस पर पूर्णरूपेएा विचार कर मन्त्री ने मन में सोचा कि राजा का ऐसा कठिन कार्य करने में ग्रत्यन्त चतुर मेरे स्पर्शन ग्रादि पाँच विशेष पुरुषों के ग्रति-रिक्त जिन पर मुभ्ने पूरा विश्वास है, भ्रन्य कोई समर्थ नहीं हो सकता। ये म्रपने भ्रचित्य पराक्रम से निप्राता के साथ इस कार्य को सम्पन्न कर देगें। स्रतएव इस सम्बन्ध में मुक्के चिन्तित होने की ग्रावश्यकता नहीं है। इस प्रकार सोचकर मन्त्री ने स्पर्शन मादि म्रपने पाँच मुख्य पुरुषों को भ्रपने पास बुलाया । ये पाँचों पुरुष मन्त्री के म्रत्यधिक विश्वासपात्र, म्रनुरागी म्रौर समर्थक थे । उन्होंने पहले भी कई जगह म्रपना पराक्रम बताया था । बहुत समय तक मन्त्री के सच्चे सेवकों के समान उसकी विजय-पताका को फहराया था। मनुष्य के हृदय को ग्रपने प्रति ग्राकिषत करने में वे कुशल थे । शूरवीरों को निर्देश देने वाले, चंचल प्राणियों में अग्रगामी, अन्य प्राणियों को ठगने की कला में पारंगत, साहसिकों में अन्तिम श्वांस तक भी पीछे न रहने वाले ग्रौर बहुत कठिनाई से वश में ग्रा सके ऐसे दुर्दान्त प्राणियों में उदाहरण रूप थे। श्रपने ऐसे कर स्पर्शन श्रादि मुख्य पाँचों पूरुषों को मन्त्री ने इस जगत को वश में करने का कार्यसौंपा।

#### सन्तोष ग्रौर स्पर्शन का सम्बन्ध

विपाक से इतनी बात सुनकर मैंने ग्रपने में में सोचा कि, 'ग्ररे! बात तो मिल रही है। इससे स्पर्शन का मूल भी समक्ष में श्रा रहा है।' विपाक ने ग्रपनी

क्ष पेट्ट ४४६

बात आगे चलाई — उसके बाद से ही इस विस्तृत जगत में ये पाँचों पुरुष घूम रहे हैं और इन्होंने सम्पूर्ण जगत को अपने वश में कर लिया है। इन्होंने रागकेसरी राजा को भी अपने वश में कर लिया है। संसार के सब लोगों से ये इस प्रकार काम लेते हैं जैसे सब उनके सेवक हों! परन्तु सुना है, धान्य समूह पर उपद्रव करने वाली ईतियों के समान उनके काम काज को उप्प करने वाला उपद्रवकारी संतोष नामक एक चोर पुरुष उत्पन्न हुआ है। यह सन्तोष उनका सामना कर, उन्हें हराकर, कई लोगों को रागकेसरी राजा की सीमा से बाहर निकालकर निर्वृत्ति नगर में ले गया है।

विपाक की बात सुनकर में ने सोचा कि हमारे सम्मुख बाल और मनीषी को स्पर्शन ने जो बात कही थी, उसमें तो भवजन्तु को सदागम द्वारा मोक्ष में ले जाने की बात थी और यह विपाक कहता है कि सन्तोष नामक प्राणी ने स्पर्शनादि से ग्रभिभूत पुरुषों को भगाकर निर्वृत्ति नगर में ले जाकर स्थापित किये हैं, ग्रतः मोक्ष दिलाने वाला सदागम है या सन्तोष ? इस प्रकार इन दोनों की बातों में विरोधाभास-सा लगता है, पर ग्रभी इस व्यर्थ के विचार की क्या ग्रावश्यकता है ? ग्रभी तो विपाक जो कहता है उसे ध्यान से सुनूं, फिर ग्रवकाश के समय इस पर विचार करूँगा।

#### रागकेसरी को क्षोभ भ्रौर सान्त्वना

तत्पश्चात् विपाक ने अपनी बात पुनः आगे चलाई. -- श्र सन्तोष नामक प्राग्गी स्पर्शन आदि पुरुषों को बहुत पीडा पहुँचा रहा है, पराजित कर रहा है, यह बात उनके मुख्य पुरुषों ने आज रागकेसरी की बताई। अपने सेवकों का पराभव राजा ने पहले कभी नहीं सुना था, अतः यह दुस्सह बात वह सहन नहीं कर सका और बात सुनते ही राजा की आँखें कोध से लाल हो गईं, होठ फड़कने लगे, भौंहें भयंकर रूप से चढ़ गईं और कपाल पर रेखायें पड़ गयों। उसका पूरा शरीर पसीने से लथपथ हो गया, जमीन पर जोर-जोर से हाथ-पैर पटकने लगा और प्रलय काल की महा भयंकर अग्नि जैसा रूप धारण कर, अत्यन्त कोधित होते हुए अपशब्द बोलने लगा तथा अपने सेवकों को आज्ञा देने लगा - 'अरे! दौड़ो, शीघ्र ही प्रयाण का डंका बजाओ, चतुरंग सेना तैयार करो। राजाज्ञा को सेवकों ने शिरोधार्य किया।

श्रपने राजा को इतना अधिक चिन्तित देखकर विषयाभिलाष मंत्री ने कहा - देव ! इतने श्रावेश में आने की क्या श्रावश्यकता है ? यह संतोष बेचारा किस खेत की मूली है ? इसको किसी प्रकार का बढावा देने की श्रावश्यकता नहीं है । जो केसरी सिंह कपाल में से मद भरते हाथियों के भुण्ड को लीला मात्र में चूर्ण कर सकता है वह क्या हरिए। क्रिवल्मारने के लिये चिन्ता करेगा ? श्रापके सम्क्ष उस बेचारे का क्या श्रस्तित्व ? उसकी क्या शक्ति ? महाराज ! इसके बारे में श्रापको इतनी चिन्ता क्यों ?

ॐ पृष्ठ १६०

प्रस्ताव ३: स्पर्शन-मूलशुद्धि

महाराजा ने कहा—िमत्र ! तेरी बात सच्ची है, पर ग्रपने लोगों को पीडित कर इस पापी सन्तोष ने मुफ्ते बहुत उद्घेलित किया है, ग्रतः जब तक मैं उसे जड़ से उखाड न फेंकू तब तक मुफ्ते णान्ति नहीं मिलेगी।

मंत्री ने कहा - देव ! यह तो होटी-सी बात है। इसके लिये स्नापको इतने श्रावेश में नहीं स्नाना चाहि । स्नावेश का त्याग की जिये।

मंत्री की बात सुनकर रागकेसरी राजा कुछ स्वस्थ हुआ, फिर विजय प्राप्त करने के लिये युद्ध के अनुरूप कार्यवाही की गई। अपने समीप स्नेहजल से पूरित प्रेमबन्ध नामक स्वर्ण कलग स्थापित करवाया, केलिजल्प नामक आनन्द कीडा का जयघोष करवाया, चाटुकारिता-पूर्ण मंगल गीत गवाये और रितकलह नामक उदाम बाजे बजवाये। अपने शरीर पर चन्दन का लेप कर, आभूषण धारण कर राजा रथ पर चढने को तैयार हुआ तब स्मरण आया कि, अरे! इस विषय में मेंने अभी तक पिताजी से तो पूछा ही नहीं। यह मेरी कितनी बड़ी भूल है, कितना आलस्य है, कितना अविनय है! यद्यपि यह छोटी-सी बात है, फिर भी में इतना ब्याकुल हो गया कि पिताजी को नमन करना भी भूल गया! इस प्रकार विचार करते हुए राजा पिताजी को नमन करने गया।

रागकेसरी के पिता महामोह

विषाक के इतना कहने पर मैंने पूछा — हे भद्र ! इस रागकेसरी राजा का पिता भी है ? वह कौन है ? विषाक ने कहा — भाई प्रभाव ! तू तो बहुत भोला है । क्या तू इतना भी नहीं जानता कि इस महाराजा का पिता महामोह है जो अद्भुत कामों का करने वाला और त्रिलोक में प्रसिद्ध है, उसका तुभे पता नहीं ? तू तो अनोखी बात करता है । अरे ! स्त्रियाँ और बच्चे भी इसको जानते हैं । सुन —

यह महामोह सम्पूर्ण जगत को लीला मात्र से घुमाता रहता है। बड़े-बड़े चक्रवर्ती और इन्द्र भी इसके सेवक होकर रहते हैं। अपनी वीरता के दर्प में जो लोग अन्य सब की आज्ञा का उल्लंघन करते रहते हैं वे भी महामोह की आज्ञा का तिनक भी उल्लंघन नहीं कर सकते। अविवान्तवादियों के सिद्धान्त में जैसे परमात्मा को चराचर (स्थावर और जंगम) जगत में व्यापक कहा गया है वैसे ही महामोह अपने वीर्य (पराक्रम) से राग-द्वेष ग्रादि रूपों के द्वारा समस्त लोकों में व्याप्त है। जैसे वेदान्त में कहा है कि समस्त जीव परमात्मा से ही उत्पन्न होते हैं और उसी में लय हो जाते हैं वैसे ही मद ग्रादि महामोह से ही प्रवर्तित होते हैं और उसी में समा जाते हैं। परमार्थ को जानने वाले और सन्तोषजन्य वास्तिवक सुख को जानने वाले प्राणी भी इन्द्रियों के सुख में ललचा जाते हैं, यह सब महामोह का प्रताप है। समग्र शास्त्रों का अध्ययन कर जो अपने को पण्डित मानते हैं, ऐसे लोग भी विषयों में आसक्त हो जाते हैं इस सब का कारण भी महामोह ही है। जैनेन्द्र-मत के तत्त्वज्ञ प्राणो जो इस लोक में कषायों के वशीभूत हो जाते हैं, उसका कारएा महामोह का शासन ही है। ऐसा भव्य मनुष्य जन्म और जन-शासन जैसे सुन्दर शासन को प्राप्त करके भी जो प्राणी अपने घर में आसक्त रह कर ससार में भटकते हैं, उसका कारएा भी महामोह ही है। महामोह के परिएाम स्वरूप ही जब अपने पित को धोखा देकर, कुल की मर्यादा छोड़ कर स्त्री पर-पुरुष में शासक्त होती है, यह भी महामोह का ही परिएाम है। यह महामोह व्याकुलता-रहित होकर अपने वीर्य से सब का त्याग कर यित-भाव में रहने वाले कई साधुश्रों को भी विडिम्बत करता है। गंधहस्ती के समान यह महामोह स्वेच्छानुसार मनुष्यलाक, पाताल और स्वर्ग में स्वंत्र आनंद से विलास करता है। प्रगाढ़ मित्रता से विश्वासपात्र बने हुए मित्रों को भी जो ठगते हैं, उसका कारएा भी महामोह ही है। अपने उत्तम कुल को विशुद्ध मर्यादा का त्याग कर जो प्राणी परस्त्र,गमन करते हैं, उसका कारएा भी यह महामौह ही है। जा शिष्य पुरु के प्रताप से ही योग्य बने हैं, गुएावान बने हैं, वे भी उसी गुरु के प्रतिकूल हो जाते हैं, उसका कारएा भी यह नराधम महामोह ही है। कुछ लोग चोरी, डाका, हत्या आदि घृिणत कार्य करते हैं और उन कामों में आनन्द मानते हैं, उसका प्रवर्तक भी महामोह ही है। [१-१७]

उपरोक्त प्रसिद्धि वाले महामोह राजा ने सम्पूर्ण विश्व का परिपालन करते हुए एक बार सोचा कि अब मैं वृद्ध हो गया हूँ अतः अपने राज्य का भार अब मुक्ते अपने पुत्र को सौंप देना चाहिये, क्योंकि मैं एक ग्रोर रहकर भो अपने बल से राज्य संभालने में असमर्थ हूँ। ऐसा सोचकर विचक्षरण महामोह राजा ने एक दिन अपना सम्पूर्ण राज्य अपने बड़े पुत्र को सौंप दिया और अध्यव वह निश्चिन्त होकर विश्वाम कर रहा है तथा राज्य सम्बन्धी अधिक चिन्ता नहीं करता। फिर भी यह विश्व इस महाराजा के प्रभाव से ही चलता है। ऐसे बड़े जगत को चलाने और उसका परिपालन करने में इसके अतिरिक्त और कौन समर्थ हो सकता है? महामोह राजा ऐसे आश्चर्योत्पादक और अद्भुत कार्य करने वाला है तथा त्रिलोक में भी भलीभांति विख्यात है। उनके सम्बन्ध में तुक्ते मुक्त से पूछना पड़ा यह तो अद्भुत हो लगता है। [१६–२२]

मैंने कहा — भाई! स्राप मुक्त पर कुद्ध न हों। मैं तो यात्री हूँ। मैंने पहले सामान्य रूप से महामोह राजा का नाम तो सुना है, विशेष रूप से नहीं। किन्तु, वह रागकेसरी का पिता होता है यह मैं नहीं जानता था। तेरे स्पष्ट कथन से मेरा जो स्त्रम था वह भी दूर हो गया। ऐसी बात है, तब तो ग्रापने जो बात शुरु की थी, भद्र! उसका शेष भाग भी कहिये जिससे मुक्ते सम्पूर्ण् बात समक में ग्रा जाय।

### महामोह का वर्णन : युद्ध के लिये प्रस्थान

विपाक ने ग्रपनी बात भागे चलाई। फिर रागकेसरी राजा ग्रपने पिता महामोह महाराज के चरणों के निकट गया। महामोह को तमस नामक लम्बी-लम्बी

æ पृष्ठ **१६२** 

भौहें थी। ग्रविद्या नामक सूखी लकडी जैसा कम्पमान ग्रौर वृद्धावस्था से जीर्गा-शीर्ग उनका शरीर दिखाई देता था। तृष्णा नामक वेदी पर बिछाये हुए विपर्यास नामक ग्रासन पर वे बैठे थे।

रागकेसरी ने ग्रपने हाथ ग्रौर मस्तक से भूमि का स्पर्ण करते हुए पिता के पाँचों में नमस्कार किया चरण-स्पर्ण किया। पिता महामोह ने उसे धाशीष दी श्रौर वह उनके पास घरती पर बैठ गया। पिता ने उसे ग्रासन दिलवाया। पिता के प्रेम-वचन से राजा ग्रासन पर बैठा। फिर ग्रपने पिता के कुशल समाचार पूछे ग्रौर वहाँ ग्राने का कारण बताया। पिता ने सब बातें सुनीं ग्रौर कहा—

महामोह—पुत्र ! जीर्ग वस्त्र की भांति स्रव मेरे जीवन का स्रन्तिम शेष भाग बचा है। जंसे खुजली वाले हाथी से जितना स्रधिक काम लिया जा सके उतना ही श्रच्छा है वैसे ही मेरे बोरडी के ठूंठ जैसे शरीर से जितना काम लिया जा सके उतना ही ठीक है। स्रतः जब तक मैं जीवित हूँ तब तक तुभे लड़ाई में जाने की स्रावश्यकता नहीं है। तू श्रपना यह विस्तृत राज्य संभाल स्रौर बिना किसी शंका के राज्य का पालन कर। तेरे प्रस्थान का जो प्रस्तुत प्रयोजन है उसे मैं पूरा कर दूँगा।

रागकेसरी— (दोनों कान बन्द कर) पिताजी ! आप ऐसा नहीं बोलें, ऐसी बात न करें, पाप शान्त हों श्रौर सब अमंगल दूर हों। आपका शरीर अनन्त काल तक स्थायी रहे। आपके शरीर को किसी प्रकार की बाधा-पीडा न हो इसी में आनन्द मानने बाला मैं आपका दास हूँ। अतः ऐसे कार्य में आप मुफे ही प्रयुक्त करें। इस विषय में आपसे अधिक क्या कहूँ ? मैं शत्रु को पराजित करने जा रहा हूँ, आप मुफे आज्ञा दें।

महामोह--पुत्र ! इस बार तो मुक्ते ही जाना पड़ेगा। तुक्ते तो मैं यहीं राज्य में रहने की स्राज्ञा देता हूँ।

इतना कहकर महामोह राजा खड़े हो गये। पिता का इस सम्बन्ध में इतना इड़ ग्राग्रह देखकर रागकेसरी ने कहा - पिता श्री! यदि ग्रापकी ऐसी ही इच्छा श्रीर ग्राज्ञा है तो फिर मैं ग्रापके साथ तो चलूँगा ही। इस सम्बन्ध में ग्राप मुक्ते मत रोकियेगा।

महामोह — बत्स ! ठीक है, ऐसा कर सकते हो। मैं भी तुम्हारा विरह एक क्षरा भी सहन नहीं कर सकता। पर, यह बहुत बड़ा श्रौर दुष्कर कार्य होने से मैंने श्रकेले ही जाने का सोचा था। खैर, तूने साथ में चलने की इच्छा व्यक्त की यह उत्तम ही है।

रागकेसरी-ग्रापकी बड़ी कृपा। अ

क्क वृष्ठ १६३

उसके पश्चात् रागकेसरी राजा ने ग्रपने साथ चलने वाले दूसरे समस्त राजाओं को भी समाचार भेज दिये कि पिता श्री महानरेन्द्र महामोह भी साथ चलेंगे। यह बात सुनकर पूरी सेना में उत्साह छा गया। फिर महामोह, रागकेसरी, विषयाभिलाष व ग्रन्य समस्त मंत्रीगए। श्रीर सामंत सेना के साथ संतोष नामक प्रबल तस्कर पर विजय प्राप्त करने निकल पड़े। इस घटना से पूरा राजसचित्त नगर उद्घे लित हो गया ग्रीर यह जो कोलाहल सुन रहे हो वह इसी सेना के प्रयागा का कोलाहल है। हे भद्र! महाराजा ग्रीर राजा के विजय-यात्रा पर निकलने का यह प्रयोजन है। तुभे यह बात जानने की बहुत उत्सुकता थी इसीलिये मैंने तुभे सब बात कह सुनाई, ग्रन्यथा श्रतित्वरा के कारण मुभे भी बोलने का समय नहीं था; क्योंकि सेना की प्रथम पंक्ति में नायक के स्थान पर मेरी नियुक्ति हुई है।

#### विपाक का ग्राभार

विपाक के मुख से इतना विस्तृत वर्णन सुनकर मैंने उसके प्रति ग्राभार प्रदिश्वत करते हुए कहा— ग्रार्थ! मैं किन शब्दों में ग्रापका ग्राभार प्रदर्शन करूँ? सज्जन पुरुष सर्वदा परोपकार करने में तत्पर रहते हैं। जब ऐसे सज्जन दूसरों का भला करने में व्यस्त होते हैं तब वे ग्रपना स्वयं का काम भी भूल जाते हैं या उसे गौएा कर देते हैं, ग्रपने परिश्रम से उत्पन्न घन का दूसरों के लिये उपयोग करते हैं, दूसरों के लिये ग्रनेक प्रकार के दुख सहन करते ह, स्वयं को चाहे कितनी विपत्तियाँ सहन करनी पड़े उसकी ग्रोर ध्यान नहीं देते, ग्रावश्यकता पड़ने पर ग्रपना मस्तक कटाने को भी उत्सुक रहते हैं, ग्रपने जीवन को भी संकट में डालने को तत्पर रहते हैं ग्रौर दूसरों के काम को ग्रन्त:करएा से ग्रपना काम मानकर करते हैं। मेरे ऐसे वचन सुनकर विपाक मन में प्रसन्न हुग्ना। मेरे प्रति ग्रपने मस्तक को थोड़ा भुकाया ग्रौर ग्रपने जाने की सूचना देता हुग्ना मुक्ते प्रणाम कर विपाक वहाँ से विद्या हुग्ना।

#### बोध को रिपोर्ट

ग्रापनी बात को बोध के समक्ष ग्रागे चलाते हुए प्रभाव बोला—ग्रापने मुभे जो राजकार्य सौंपा था वह लगभग पूर्ण हो चुका है। ग्रापकी भ्राज्ञा थी कि मैं स्पर्शन के मूल का पता लगाकर भ्रापको सूचित करूँ। विपाक ने स्पर्शन के जितने गुगों का वर्णन किया है वे अपने स्पर्शन से सब मिलते हैं, इसका मुभे स्वयं को अनुभव हो गया है। विपाक के कथनानुसार स्पर्शन, रसना, घ्राण, चक्षु ग्रौर श्रवण इन पाँच पुरुषों को सन्तोष को जीतने के लिये भेजा गया था, उन्हीं पाँच में एक स्पर्शन है। इससे उसके मूल का तो पता लग गया पर सन्तोष की बात ग्रभी तक मुभे भी बराबर समभ में नहीं ग्राई। मुभे ऐसा लगता है कि यह सन्तोष तो सदागम का ही कोई सेवक होना चाहिये। ग्रगर ऐसा न हो तो ग्रागे श्रौर पीछे की बात में जरूर कुछ विरोध ग्राता। वस्तुतः मुभे इतना सोचने की क्या आवश्यकता है? मेरे स्वामी के पास जाकर ज्ञात सब वृत्तान्त विशित कर दूँ जिससे वे स्वयं सब यथार्थता समभ लेंगे। ऐसा विचार कर मैं आपके समीप आया हूँ। (आर्य! मेरे मन में यह दुविधा है कि यहाँ तो भवजन्तु को सदागम ने निवृत्ति नगर में भेजा और वहाँ रागकेसरी राजा के पास प्रार्थना-पत्र आया कि सन्तोष नामक चोर सारे लोगों को निवृत्ति नगर में ले जा रहा है, इसमें क्या रहस्य है?) अब सब वृत्तान्त जानकर आपको जैसा योग्य लगे वेसी आज्ञा दं।

#### प्रभाव का ग्राभार

इस विस्तृत विवरण को सुनकर बोध बहुत प्रसन्न होकर बोला—प्रभाव! तूने ग्रत्यधिक प्रशस्य कार्य किया। फिर वे दोनों साथ-साथ राजकुमार मनीषी के पास ग्राये ग्रौर नमस्कार के पश्चात् प्रभाव ने स्पर्शन के बारे में जो विस्तृत जानकारी प्राप्त की थी वह सब मनीषी को कह सुनाई। राजकुमार यह सब वृतान्त सुनकर बहुत प्रसन्न हुग्रा ग्रौर इतनी जानकारी प्राप्त करने में प्रभाव ने जो कष्ट उठाया उसके लिये उसका भ्रादर सत्कार किया।



# प्र. स्वरीन की योगशक्तित

एक दिन मनीषी ग्रोर स्पर्शन साथ-साथ बैठे थे, तब ग्रवसर देखकर कुमार मनीषी ने स्पर्शन से पूछा—भाई स्पर्शन! तुभे तेरे परमित्र भवजन्तु से ग्रलग कराने में सदागम का ही हाथ था ॥ या उस समय उसके साथ ग्रार भी कोई था?

### स्पर्शन को सन्तोष का महाभय

स्पर्शन—ग्रार्य मनीषी! उनके साथ एक ग्रौर भी था, पर श्रव उस बात को जाने दीजिये। मुभे उस पापी, कूर कर्म करने वाले से इतना डर लगता है कि मैं उसका नाम भी नहीं लेना चाहता। सदागम तो भवजन्तु को केवल मुभ से दूर रहने का उपदेश ही देता था, पर मुभे ग्रनेक प्रकार के दुःख देने वाला तो सदागम का एक सेवक ही था जो महाघातक कार्य करता था ग्रौर ग्रपने कूर कर्मों से मुभे दुःखी करता था। वही भवजन्तु को मुभ से ग्रलग करता था ग्रौर मेरे विरुद्ध उसे उकसाता था। उस पापी अनुचर ने ही मेरे मित्र भवजन्तु को शरीर-प्रसाद से बाहर निकाल कर निर्वृत्ति नगर में पहुँचा दिया। इन सब घटनाग्रों का कारगा वह ग्रनुचर ही था। सदागम तो भात्र उपदेश देता था।

मनीषी-पर, भाई ! उस अनुचर का नाम क्या था ? यह तो बता।

स्पर्शन— मैंने अभी तो आपसे कहा कि मुक्ते उस पापी का इतना भय लगता है कि मैं उसका नाम भी नहीं लेना चाहता। मैंने पहले भी तुम्हें इसीलिये उसके बारे में कुछ भी नहीं बताया था। वह महापापी है, उसका नाम लेने से भी क्या लाभ ? पापी मनुष्य की बात करने से भी पाप की वृद्धि होती है, यश में घब्बा लगता है, लघुता प्राप्त होती है, मन में बुरे विचार आते हैं और धर्मबुद्धि का क्षय होता है।

मनीषी - तेरी बात तो ठीक है, पर मुभे उसका नाम जानने की बहुत उत्सुकता है। जब तक तू मेरे पास है तब तक तुभे उस अनुचर या अन्य किसी से भी डरने की आवश्यकता नहीं है। नाम-ग्रहण मात्र से पाप नहीं लग जाता, ग्रिग्न का नाम लेने से मुँह नहीं जल जाता, श्रतः तू निर्भय होकर उसका नाम बता।

मनीषी का इतना ऋधिक आग्रह देखकर स्पर्शन भय से चारों ओर देखने लगा, फिर धीरे से बोला— भाई ! यदि ऐसा ही है तो सुनो, उस दुर्नामक पापी का नाम सन्तोष है।

### मनीषी का विचारपूर्वक ग्रात्म निर्एाय

ग्रब मनीषी ग्रपने मन में सोचने लगा, स्पर्शन के मूल का जो पता प्रभाव ने लगाया था वह ठीक ही लगता है। उसने जो पता लगाया उससे सन्तो ... का सम्बन्ध नहीं जुड़ता था, वह भी अब जुड़ गया है। मैंने प्रारम्भ से ही सोचा था कि इस स्पर्शन का अधिक परिचय अच्छा नहीं है, वह ठीक ही था। विषयाभिलाष मन्त्री ने इस स्पर्शन को लोगों को ठगने के लिये ही भेजा है और उस काम को पूरा करने के लिये ही वह इधर-उधर भटक रहा है, अतएव यह व्यक्ति संगति (मित्रता) के योग्य कदापि नहीं है। फिर भी अभी तक मैंने उसे मित्र की भांति माना है और ऊपर-अपर से स्नेह भी दिखाया है तथा बहुत समय तक इसके साथ खेला भी हूँ, अतः इसे एकदम छोड़ देना भी उचित नहीं होगा । परन्तु, अब मैं उसके स्वरूप को श्रच्छी तरह से जान गया हुँ, ग्रत: उसका भ्रधिक विश्वास करना भी उचित नहीं है। ग्रब मैं उसके मनोनुकूल श्राचरण नहीं करूँगा, मेरा श्रात्मस्वरूप उसे नहीं बताऊँगा, मेरी गुप्त बाँत उसको नहीं कहुँगा, फिर भी उसे यह पता नहीं लगने दुँगा कि मेरा उसको चाहना दिखावा मात्र है, क्योंकि वह विचित्र स्वभाव का व्यक्ति है । स्रतएव स्रभी तो इसके साथ समय व्यतीत करना स्रौर उसके साथ पहले जैसा व्यवहार ही रखना चाहिये, पहले की भाति सम्बन्ध रखते हुए उसके साथ घूमना-फिरना चाहिये, वह जो भी काम करने को कहे उनमें से फ्राँटिंमक प्रयोजन को नष्ट न करने वाले काम करने चाहिये 🕸 तथा जब तक मैं उसका सर्वथा त्याग न कर सक्तूँ तब तक उसके साथ इसी प्रकार का व्यवहार रखते हुए उस पर अधिक

<sup>%</sup> पृष्ठ **१**६५

श्रासिवत नहीं रखनी चाहिये। यदि मैं उसके साथ इस प्रकार का व्यवहार रखूँगा तो वह मुफ्ते किसी प्रकार की हानि नहीं पहुँचा सकेगा, ऐसा मनीषी ने मन में विचार कर धात्म-निर्एाय किया। तदनन्तर मनीषी श्रौर बाल पहले की ही भांति स्पर्शन के साथ कीडा करते हुए, विविध स्थानों का भ्रमण करते हुए समय व्यतीत करने लगे।

# स्पर्शन का प्रश्नः संसार में सारभूत क्या है ?

एक बार स्पर्शन ने ग्रपने मित्र-मण्डली में कहा, भाइयों ! संसार में सारभूत क्या है ? सभी प्राशी किस की इच्छा करते हैं ?

बाल - मित्र ! इसमें पूछना क्या है ? यह तो सर्व विदित है।

स्पर्शन--कहिये, वह क्या है ?

बाल-मित्र! वह सुख है।

स्पर्शन--यदि ऐसा ही है तो प्रतिदिन उसका सेवन वयों नहीं करते ?

बाल-उसके सेवन का उपाय क्या है ?

स्पर्शन—मैं स्वयं उसका उपाय हूँ।

बाल-वह कैसे ?

### योग-शक्ति की महत्ता

स्पर्शन—सुभ में योगशक्ति है जिससे म प्राणी के शरीर में या बाहर किसी जगह छिपकर बैठ सकता हूँ। फिर वे प्राणी भक्तिपूर्वक मेरा ध्यान करें, कोमल और सुन्दर स्पर्श के साथ सम्बन्ध स्थापित करें, तो उन्हें इतना ग्रधिक सुख मिलेगा कि उस सुख से बढकर ग्रन्य कोई सुख उन्हें प्रतीत नहीं होगा। श्रतः सुख-सेवन का उपाय में स्वयं हूँ। (ग्रब तो मेरी बात पूरी तरह समभ में ग्राई?)

इतना सुनते ही मनीषी के मन में विचार उठा कि, ग्ररे! यह तो ग्रब हमें ठगने का प्रपंच कर रहा है। खैर, देखें ग्रब ग्रागे यह क्या करता है?

बाल— मित्र ! तुम्हारे साथ हमारा इतने दिन से सम्बन्ध है, फिर आज तक तुमने यह बात हमसे क्यों नहीं कही ? तुमने आज तक हमें अवश्य ही ठगा है। हम दुर्भागी हैं, क्योंकि सुख प्राप्त करने का इतना सरल उपाय पास में होते हुए भी हम अभी तक उस सुख का सेवन नहीं कर सके। तेरे पास इतनी प्रबल योग-शक्ति होने पर भी तूने उसे प्रकट नहीं किया यह तो तेरी असामान्य गम्भीरता है। पर, अब तो कृपा कर हमें अपना कृत्हल दिखा, तेरी योगशक्ति का प्रयोग कर सुख प्राप्त कराने में हमारी सहायता कर।

क्या मेरी शक्ति बताऊँ ? ऐसा मन में सोचते हुए स्पर्शन ने संदेह पूर्वक मनीषी के मुख की तरफ देखा भ्रौर उससे पूछा। (बाल ने जैसी इच्छा प्रकट की वैसी ही इच्छा मनीषी की भी है या नहीं ? यह जानने के लिये उसने उससे प्रश्न किया)। मनीषी को भी क्या और कैसे होता है यह जानने का कुतूहल था, ग्रतः उसने कहा—मित्र! बाल ने तुम्हें जिस प्रकार करने को कहा है, वैसा ही करो। इसमें विचार करने जैसा या विरोध प्रकट करने जैसा क्या है ?

#### योग-शक्ति का प्रयोग

मनीषी का उत्तर सुनकर स्पर्शन ने पद्मासन लगाया, शरीर को स्थिर किया, मन के विक्षेप को बाह्याकर्षण से मुक्त किया, दिष्ट को निश्चल कर नासिका के अग्रभाग पर स्थिर किया, मन को हृदय-कमल पर स्थिर किया, धारणा को स्थिर किया, जिस विषय पर ध्यान करना था उस पर एकाग्र हुम्रा, इन्द्रियों की समस्त वृत्तियों का निरोध किया, स्वयं स्वरूप-शून्य की भांति बन गया, समाधि धारण की, अन्तध्यिन के लिये आवश्यक आत्मसंयम को प्रकटाकर अदृश्य हो गया तथा मनीषी ग्रीर बाल के शरीर में प्रवेश कर उनके शरीर का जो प्रदेश उसको अधिक रुचिकर था उसमें स्थित हुग्रा। उस समय बाल ग्रीर मनीषी को ग्रपने मन में ग्रत्यन्त नवीनता का अनुभव हुग्रा ग्रीर दोनों के मन में कोमल स्पर्श को प्राप्त करने की इच्छा जागृत हुई। अ

### योग-शक्ति का बाल पर प्रभाव

जब स्पर्शन ने अपनी योग-शक्ति के बल से बाल के शरीर में प्रवेश किया तब वह मृदु शय्या, सुन्दर द्यारामदायक कोमल वस्त्र, हाड़-मांस ग्रौ त्वचा को सुख देने वाले मर्दन, सुन्दर ललित ललनाश्रों के साथ अनवरत रति-किया, ऋतु से विपरीत परिगाम उत्पन्न करने वाले विलेपन, शरीर को प्रिय लगने वाले सर्व प्रकार के स्नान और उद्वर्तन (पीठी) भ्रादि स्पर्शनिप्रय पदार्थों में श्रासक्त हो गया। जैसे भस्मक व्याधि वाले को जितना भो खाने को दें वह सब खा जाता है वैसे ही स्पर्शन के वशीभूत बाल कोमल शय्या श्रादि सब वस्तुओं को श्रतृष्ति पूर्वक प्रचुरता से भोगने लगा। बेचारा बाल कोमल स्पर्श के विषय-सुख में विकल होकर इतना फंस गया कि अनेक प्रकार के प्रबन्धों के होते हुए भी उसके मन को थोड़ा भी सन्तोष प्राप्त नहीं होता, जिसके परिशाम स्वरूप उसकी मन की शांति ही नष्ट हो गई। जैसे खुजली वाले प्राग्गी को खुजलाने में ऊपर-ऊपर से ग्रानन्द मिलता है किन्तु अन्त में उससे उसके शरीर को कष्ट ही मिलता है वैसी ही स्थिति उसकी भी हो गई थी। किन्तु शुद्ध विचारों के स्रभाव में स्रौर वस्तु-स्थिति की ग्रनभिज्ञता के कारण जब-जब वह सुन्दर शय्या ग्रादि का उपभोग करता तब-तब वह सोचता कि, 'ग्रहा! कितना सुन्दर सुख है! ग्रहा! मुभ्ने कितना ग्रानन्द प्राप्त हो रहा है' ऐसे मिथ्या विचारों से मन में फूलकर कुप्पा हो जाता ग्रौर श्रांखें मूँदकर, विपरीत भावों के कारण स्वयं परम सुख भोग रहा हो, ऐसा मानकर ब्यर्थ ही विपरीत रस में अवगाहन करता ग्रौर सुख में लीन हो जाता।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १६६

#### योग-शक्तिका मनीषी पर प्रभाव

इसके विपरीत मनीषी की जब-जब कोमल और मृदु शय्या भ्रादि की इच्छा होती है तब-तब वह भ्रपने मन में विचार करता है कि, ग्ररे! ग्रभी मेरे मन में जो विकार उत्पन्न हो रहा है वह स्वर्शन द्वारा उत्पन्न किया हुन्ना है, यह स्वाभाविक इच्छा नहीं है। ग्रस्वाभाविक कामनायें सुख का कारण कैसे हो संकती हैं? ग्रतः इस सम्बन्ध में मैंने दढ़ निश्चय कर लिया है कि स्पर्शन वस्तुतः पूर्ण रूप से मेरा शत्र है। दढ़ निश्चय के पश्चात् वह स्पर्शन के ग्रनुकूल कोई भी कार्य नहीं करता। चू कि उसे मित्र-रूप से स्वीकार किया है और उसकी मित्रता का त्याग करने का ग्रभी समय नहीं हुग्ना है, ग्रतः कालयापन की दृष्टि से ग्रीर उसे बुरा न लगे इसलियें मनीषी कभी-कभी स्पर्शन के ग्रनुकूल कुछ ग्राचरण भी कर लेता है। परन्तु, उसमें किचित् भी ग्रासक्त नहीं होता। सेतीष से उसका मन स्वस्थ रहता है। निरोग शरीर वाले को जैसे पथ्य भोजन सुखकारक होता है वैसे ही शयन ग्रादि के उपभोग से उसे सुख प्राप्त होता है। सुविज्ञ मनीषी बाल की भांति शयन ग्रादि उपभोगों के साथ मैत्री नहीं करता, जिससे भविष्य में उसे किसी प्रकार का दुःख उठाना पड़े वह ऐसे कर्म का बन्ध नहीं करता।

#### बाल की मान्यता

एक दिन अन्तर्ध्यान किये हुए स्पर्शन ने प्रकट होकर बांल से कहा— मित्र! मेरे परिश्रम का कुछ फल हुआ ? तुभ्ते उससे किसी प्रकार का सुख प्राप्त हुआ ? तेरा कुछ उपकार हुआ या नहीं ?

बाल ने उत्तर दिया—िमत्र ! में तुम्हारा श्राभारी हूँ। तुमने सचमुच मुभ पर बहुत कृपा की है। में कल्पना भी नहीं कर सकता, ऐसे स्वर्ग के सुख का तुमने मुभ्ने ग्रनुभव करवाया है। वास्तव में इसमें कितनी नवोनता है! ऐसा लगता है कि विधाता ने तुभ्ने दूसरे प्राणियों को सुख देने के लिये ही उत्पन्न किया है।

सच है, तेरे जैसे दुनिया में दूसरों का उपकार करने के लिये ही जन्म लेते हैं और मेरे जैसों का जन्म तेरे जैसों से हो सार्थक होता है। तेरे जैसे उत्तम मनुष्यों का यह सौजन्य है कि वे अपने स्वभाव से ही सर्वदा अन्य मनुष्यों के सुख के कारण बनते हैं। [१-२]

बाल का यह उत्तर सुनकर स्पर्शन ने विचार किया कि चलो, एक कार्य तो निविध्न रूप से सफल हुआ। यह बाल तो अब मेरा सेवक हो गया और इतना श्रधिक मेरे वश में हो गया कि मैं काली वस्तु को सफेद कहूँ या सफेद को काली कहूँ तब भी वह बिना किसी विचार के उसे स्वीकार कर लेगा। ऐसा सोचते हुए स्पर्शन ने कहा——िमत्र ! मेरा इतना ही प्रयोजन था, % तेरा उपकार हुआ इससे में अपने को भाग्यशाली समभता हूँ।

<sup>\$ 9</sup>e2 \$€@

### मनोषी का गूढ उत्तर

फिर स्पर्शन मनीषी के पास गया ग्रौर बोला—िमत्र ! तुम्हारी इच्छित वस्तु प्राप्त कराने में मेरा प्रयास सफल हुआ या नहीं ? मनीषी ने उत्तर दिया—'अरे भाई! इस विषय में अधिक क्या कहूँ तेरी शक्ति तो इतनी अधिक है कि वागी से उसका वर्णन नहीं कर सकता।' ऐसा गूढ उत्तर सुनकर स्पर्शन ने 'ग्रपने मन में विचार किया कि, अरे यह जो कुछ कह रहा है उसमें कुछ गहरा भेद है। यह मनीषी वास्तव में दुष्ट है। मेरे जैसा व्यक्ति किसी भी प्रकार से इसका मनोरंजन नहीं कर सकता! ऐसा लगता है कि मेरे वास्तविक स्वरूप को यह जान गया है, ग्रतः यहाँ तो मर्यादा में रहना ही ग्रच्छा है, इस सम्बन्ध में इससे अधिक बात करना श्रेयस्कर नहीं है। मन में ऐसा सोचते हुए स्पर्शन ने धूतं मनुष्य की भांति शब्द-ध्विन की (सीटी बजाई) और उसने ग्रपने हाव-भाव से किसी प्रकार के विपरीत भाव को प्रकट नहीं होने दिया तथा मौन धारगा कर लिया।

### श्रकुशलमाला की प्रेरएग

बाल ने श्रपनी माता श्रकुशलमाला के पास जाकर स्पर्शन की योगशक्ति का सम्पूर्ण वर्णन किया। स्पर्शन ने किस प्रकार उसे सुख प्राप्त करवाया और उसमें कितनी अधिक शक्ति है, इसका उल्लेख किया। यह सब सुनकर अकुशलमाला ने कहा—पुत्र! मैंने तो पहले ही तुभे कहा था कि तेरी इस स्पर्शन के साथ मित्रता हुई है, यह बहुत अच्छा हुआ। यह मित्रता तेरे लिये सुख की परम्परा का कारण बनेगी। मुक्त में भी ऐसी योगशक्ति है जिसका परिचय में फिर कभी तुभे दूँगी।

यह नई बात सुनकर बाल ने कहा--यदि ऐसा है तो माताजी! धभी तुरन्त ही यह कुतूहल दिखाइये, मेरा ग्रापसे यही भ्राग्रह है।

त्रकुशलमाला ने कहा--जब मैं श्रपनी योगशक्ति का प्रयोग करूँगी तब तुभो इस सम्बन्ध में सब कुछ बताऊँगी।

# शुभसुन्दरी का परामर्श

जिस प्रकार बाल ने अपनी माता को स्पर्शन सम्बन्धी सब बात कही उसी प्रकार मनीधी ने भी अपनी माता शुभसुन्दरी को स्पर्शन का सब वृत्तान्त कहा। सुनकर शुभसुन्दरी ने कहा—वत्स! इस पापी-मित्र के साथ तू किसी भी प्रकार का सम्बन्ध रखे, यह मुभे अच्छा नहीं लगता; क्योंकि परम्परा से भी स्पर्शन का परिचय प्राप्त करने वाले को अनेक दु:ख प्राप्त होते हैं।

मनीषी— माताजी ! ग्राप का कहना उचित है, पर ग्राप इस सम्बन्ध में तिनक भी चिन्ता न करें। मैं इस स्पर्शन के वास्तविक स्वरूप को पहचान गया हूँ। वह मुक्ते वश में करने के ग्रनेक उपाय करता रहता है, किन्तु वह मुक्ते ठग नहीं सकता। मात्र ग्रभी मैं उसका त्याग नहीं कर रहा हूँ, पर त्याग के लिये योग्य श्रवसर की प्रतीक्षा में हूँ; क्योंकि मैंने उसे एक बार मित्र के तौर पर स्वीकार किया है ग्रतः श्रसमय में एकदम छोड़ देना उचित नहीं है।

पुत्र के ऐसे वचन सुनकर शुभसुन्दरी ने कहा—वत्स! तेरा यह विचार बहुत सुन्दर है। तेरी व्यवहार कुशलता उचित ही है। तेरी वत्सलता, नीतिमार्ग पर प्रवृत्ति की तत्परता, गंभीरता और स्थिरता धन्य है। व्यवहार का एक नियम है—

जिसे एक समय ग्रहरण किया हो. उसमें कुछ दोष होने पर भी सज्जन मनुष्य उसका एकाएक त्याग नहीं करते, जैसा कि तीर्थंकर महाराज जब गृहस्थाश्रम में होते हैं तब वे ग्रसमय में गृहस्थी का त्याग नहीं करते । [१]

एक वार स्वीकार किये हुए व्यक्ति को उसके दोषी होने पर भी श्रसमय में त्याग करने से सज्जन पुरुषों में निन्दा होती है और ग्रपना उद्देश्य भी पूर्ण नहीं होता है। [२] अ

परन्तु, वैसी दोष वाली वस्तु या व्यक्ति का त्याग करने का उचित भ्रव-सर प्राप्त होने पर भी जो प्राणी मूर्खतावश उसका त्याग नहीं करता, तो परिएणम-स्वरूप उसका स्वयं का भी नाश हो जाता है, इस विषय में तिनक भी शंका नहीं की जा सकती। [३]

किसी कारणवश हेय बुद्धि से प्रहरण की गई वस्तु का त्याग करने के किये विद्वान् पुरुष सुग्रवसर की प्रतीक्षा करते हैं। ऐसे पुरुष निःसंदेह प्रशंसा के योग्य हैं। [४]

कर्मविलास राजा ने जब अपनी दोनों रानियों से सब वृत्तान्त सुना तब वह मन ही मन में मनीषी पर प्रसन्न हुआ। और बाल पर रुष्ट हुआ।

तदनन्तर बाल को भल शब्या ग्रों पर ग्राराम करने, सुन्दर स्त्रियों के साथ स्पर्शनिद्धिय रित-सुख भोगने ग्रादि स्पर्शन की सभी प्रिय वृत्तियों में अधिकाधिक ग्रासकत होने लगा शौर ग्रहिन श उनका ही सेवन करने लगा। बाल ने राजकुमार के योग्य दूसरे सब कार्यों को छोड़ दिया, ग्रपने देव ग्रौर गुरु को प्रतिदिन नमन करने का जो नियम था उसका भी त्याग कर दिया, कलाभ्यास भी छूट गया, कुल-मर्यादा का त्याग करना ग्रारम्भ कर दिया ग्रौर पशु-धर्म को ग्रहिंग कर लिया। उसकी ऐसी प्रवृत्ति के लिये लोग निन्दा करने लगे तो वह उनकी उपेक्षा करने लगा। ग्रभी तक उसका विचार था कि ग्रपने कुल को कलक लगे ऐसा कोई कार्य नहीं करना चाहिये, उस विचार का भी त्याग कर दिया। मैं दूसरे प्राणियों के बीच निन्दा ग्रौर हँसी का पात्र बन रहा हूँ यह उसकी समभ में ही नहीं ग्रा रहा था। ग्रपना हित करने वाले लोगों के प्रति उपेक्षा दिखाने लगा ग्रौर सद् उपदेश ग्रहण करना छोड़ दिया। वह केवल जहाँ-तहाँ स्त्री-संग, कोमल

शया या ग्रन्य जो कुछ भी सार्शन को सुलकारी हैं उन कार्यों को करने या भोगने मात्र में लग गया। इस स्पर्शनजन्य उपभोग का क्या दुष्परिणाम होगा? इसका विचार किये बिना ही लोलुपता के साथ इन कार्यों में प्रतृत्त हो गया। उसकी ऐसी प्रगाढ ग्रासिक्तपूर्ण प्रतृत्ति देखकर मनीषी को उस पर दया ग्राने लगी ग्रीर कभी-कभी वह उसे ग्रपने द्वारा स्पर्शन की मूल-प्रतृत्ति के विषय में की गई जांच के बारे में बताता ग्रीर कहता—भाई बाल! यह स्पर्शन बड़ा ठग है, थोड़ा भी विश्वास करने योग्य नहीं है, यह सचमुच ही प्रवल शत्रु है। जब बाल के समक्ष वह यह सब कुछ कहता ग्रीर उसे स्पर्शन के विषद्ध भड़काता तत्र बाल कहता—'भाई मनोषी! जिस बात का तुमने ग्रनुभव नहीं किया उस विषय में व्यर्थ ही बात करने से क्या लाभ ? जो मेरा परम मित्र है, मुक्ते ग्रनन्त मुख-सागर में ग्रवगाहन करवाता है. उसे तू मेरा शत्रु कहता है! यह कैसी उल्टी बात है ?' ऐसा विचित्र उत्तर सुनकर मनीषी ग्रपने मन में विचार करने लगता, वास्तव में बाल मूर्ख लगता है। उसे रोकना ग्रभी तो संभव नहीं है, ग्रतः ग्रभी तो स्वयं को उससे बचाना ही पर्याप्त है। नीति-शास्त्र में भी कहा है:—

मूर्ख मनुष्य जब अकार्य करने में तत्पर हो, तब उसे रोकने के जिये वाणी द्वारा समभाने भ्रादि का जो प्रयत्न किया जाता है वह राख में घी डालने जैसा है। ऐसे मूर्ख को शताधिक बार उपदेश देने पर भी वह कुकृत्य करने से नहीं रकता। राहू को कितना भी वाक्यों द्वारा समभाम्रो किन्तु वह तो चन्द्र को प्रसेग् ही। दुर्बु द्वि प्राणी जब अकार्य करने में सलग्न हो जाता है तब समभदार व्यक्ति को उपदेश द्वारा उसे नहीं रोकना चाहिये।

ऐसा सोचकर मनीषी ने बाल को जो सद्शिक्षा देने का सत्प्रयास किया था, उसका त्याग किया ग्रौर मौन घारण कर लिया। [१-४]

\$}3

# ६. मध्यमञ्जूद्धि

कर्मविलास राजा के उपर्युक्त शुभसुन्दरी और अकुशलमाला के अतिरिक्त एक और रानी थी जिसका नाम सामान्यरूपा था। इस रानी के एक अत्यन्त वल्लभा मध्यमबुद्धि नामक पुत्र था। मध्यमबुद्धि पर बाल और मनीषी का बहुत प्रेम था। दोनों ने उसके साथ बहुत समय तक कीड़ा की थी। राज्य सम्बन्धी कुछ कार्य के लिये महाराजा की आज्ञा से वह विदेश गया हुआ था। वह अभी-अभी वापिस कितिप्रतिष्ठित नगर में लौटा था। आते ही उसने बाल और मनीषी को स्पर्शन के साथ देखा। अ वह दोनों भाइयों तथा स्पर्शन से आलिगनपूर्वक मिला। फिर मध्यमबुद्धि को ुछ कौतुक होने से अपना मुँह बाल के कान के पास ले जाकर गुप्तरूप से पूछा—'अरे भाई। यह नया ब्यक्ति कौन है ?' बाल ने उत्तर दिया—'बन्धु ! यह प्रस्ताव ३: मध्यमबृद्धि

तो अत्यन्त प्रभावशाली अपना मित्र स्पर्शन है। मध्यमबुद्धि ने जब उसका विशेष स्वस्प पूछा तब बाल ने स्पर्शन के सम्बन्ध में सब वृत्तान्त कह सुनाया, जिसकी सुनकर मध्यमबुद्धि को भी स्पर्शन पर अनुराग हुआ। फिर बाल के कहने से स्पर्शन ने मध्यमबुद्धि पर भी अपनी शिवत का प्रयोग किया। स्पर्शन योगशिवत से अन्तर्धान होकर मध्यमबुद्धि के शरीर में प्रवेश कर गया जिससे उसे बहुत आश्चर्य हुआ और उसमें कोमल स्पर्श प्राप्त करने की इच्छा उत्पन्न हुई। उसने सुन्दर कोमल शय्या, लिलत ललनाओं के संग सुरत-िश्या आदि द्वारा स्पर्श सुख का आनन्द करवाया और उसके मन में भी अपने प्रति प्रेम उत्पन्न किया। स्पर्शन पुनः प्रकट हुआ और मध्यमबुद्धि से पूछा कि, उसका प्रयोग सफल हुआ या नहीं? उत्तर में मध्यमबुद्धि ने सहसा उसके प्रति आभार प्रदिशत किया। स्पर्शन ने भी मन में सोचा, कोई बात नहीं, यह भाई भी मेरे चंगुल में फंस गया है।

### मध्यमबुद्धि को संशय: मनीषी की चेतावनी

यह देखकर मनीषी प्रपने मन में विचार करने लगा कि पापी स्पर्शन ने इस मध्यमबुद्धि को भी लगभग ग्रपने वण में कर लिया है। यदि यह मेरी बात माने तो इसे यथार्थता का ज्ञान कराऊं, जिससे बेचारा उसके चक्कर में फंसकर श्रीर न ठगा जाय। ऐसा सोचकर मनीषी ने मध्यमबुद्धि को एकान्त में ले जाकर गुप्त रूप से कहा— 'भाई! यह स्पर्शन ग्रच्छा व्यवित नहीं है। इसे तो विषयाभिलाष ने लोगों को ठगने के लिए यहाँ भेजा है श्रीर यह हर घड़ी लोगों को ठगने का कार्य ही किया करता है।' जब मध्यमबुद्धि ने इस सम्बन्ध में विस्तार से पूछा तब मनीषी ने स्पर्शन के मूल के सम्बन्ध में जो बात बोध ग्रीर प्रभाव से सुनी थी वह संपूर्ण कथा ग्रादि से ग्रन्त तक कह सुनाई। यह सब वृत्तान्त सुनकर मध्यमबुद्धि ने मन में विचार किया कि स्पर्शन का मुक्त पर कितना प्रमभाव है यह मैंने स्वयं ग्रनुभव किया है। फिर इसकी शक्ति भी श्रीचत्य है श्रीर यह सुख का हेतु भी है. यह सब मैंने स्वयं देखा है पर यह मनीषी भी तो कभी गलत बात नहीं कहता! वया करना चाहिये? मैं नहीं जानता कि इसमें सच्चाई क्या है? श्रीर ऐसी स्थिति में मुक्ते इस प्रकार संकल्प-विकल्प करने से क्या लाभ? माताजी के पास जाकर उनसे ही सब बात पूछना ठीक है। फिर वे जैसी ग्राज्ञा देंगी वैसा ही मैं ग्राचरण करूंगा।

### मध्यमबुद्धि का माता से प्रश्न और उत्तर

ऐसा विचार कर मध्यमबुद्धि अपनी माता सामान्यरूपा के पास आया और चरण-स्पर्श कर नमन किया। उसने उसे आशीष दी। मध्यमबुद्धि उसके पास भूमि पर बैठा। फिर उसने स्पर्शन के सम्बन्ध में सब वृत्तान्त अपनी माता को कह सुनाया। सब बात सुनकर सामान्यरूपा ने कहा—वत्स! अभी तो तुभे स्पर्शन और अनीषी दोनों के वचनों के अनुसार ही प्रवृत्ति करनी चाहिये, जिससे तू दोनों का अविरोधी बनकर मध्यस्थ बना रह सकेगा। बाद में जब तुभे इस सम्बन्ध में विशेष

जानकारी प्राप्त हो तब जो पक्ष बलवान लगे उसे ग्रहगा करना । व्यवहार-शास्त्र में कहा है :--

दो भिन्न-भिन्न कार्यों के सम्बन्ध में जब मन में शंका उत्पन्न हो तब सर्वदा थोड़े समय तक मिथुनद्वय के दृष्टान्त के समान कालक्षेप करना चाहिये । [१]%

यह सुनकर मध्यमबृद्धि बोजा - माताजी ! मिथुनद्वय की कथा कैसी है ? तब सामान्यरूपा ने कहा कि पुत्र ! तू मिथुनद्वय की कथा सुन—

# मिथुनद्वय की ग्रन्तकंथा

एक तथाविध नामक नगर है। वहाँ ऋतु नामक राजा राज्य करता है। उसके प्रयुगा नामक रानी है। इन के कामदेव जैसा रूप भ्रौर सुन्दर भाकृति वाला मुग्ध नामक एक पुत्र है। इस राजकुमार के रित जैसी लावण्यवती श्रकुटिला नामक पत्नी है । मुग्धकुमार और श्रकुटिला का परस्पर बहुत प्रेम था। श्रनेक प्रकार से इन्द्रिय-सुखों का उपभोग करते हुए वे अपना समय व्यतीत कर रहे थे । अन्यदा वसंत ऋतु के एक सुन्दर प्रभात में मुग्धकूमार भ्रपने महल के बराण्डे में श्रानन्द पूर्वक सृष्टि-सौन्दर्य देखते हुए खड़ा था, तभी दूर से मनोहर विकसित विविध प्रकार के पुष्पों ग्रौर हरियाली से छाये हुए ग्रपने बगीचे को देखकर उसमें क्रीडा करने की उसकी इच्छा हुई। ग्रतः भ्रपनी स्त्री भ्रकुटिला से बोला—देवि ! भ्राज इस उद्यान की शोभा कुछ विशेष ही बढी हुई लगती है, चलो हम फूल एकत्रित करने के बहाने वहाँ श्रानन्द-क्रीडा करें। श्रकुटिला ने उत्तर दिया, जैसी प्रारानाथ की न्नाज्ञा । तत्पश्चात् हीरों से जडित स्वर्ण की पृष्प टोकरियाँ लेकर वे दोनों बगीचे में गये ग्रौर फूल चुनने लगे । फूल चुनते-चुनते मुग्धकुमार ने कहा — प्रिये ! देखें हम दोनों में कौन पहले फूलों से ग्रंपनी टोकरी भरता है ?तू दूसरी तरफ जा, मैं इस तरफ जाता है। अकृटिला ने उसकी बात स्वीकार की। पूष्प चुनते-चुनते वे एक दूसरे से बहुत दूर निकल गये। बीच में बड़ी-बड़ी फाड़ियाँ होने से वे एक दूसरे की दिल्ट से श्रोभल हो गये।

### कालज्ञ ग्रौर विचक्षाए। की करतूत

उसी समय उस प्रदेश पर एक व्यन्तर युगल उड़ता हुम्रा म्राया था। उसमें जो पुरुष था उसका नाम कालश म्रीर स्त्री का नाम विचक्षणा था। वे दोनों जब म्राकाश में विचरण कर रहे थे तब इन्होंने इस मनुष्य-युगल को उद्यान में फूल चुनते हुए देखा। कर्मों की परिणाति म्रचिन्त्य होने से मनुज दम्पति की म्रत्यिक सुन्दरता के कारण, कामदेव द्वारा म्रविचारित कार्य करवाने के कारण, बसन्त ऋतु का समय मन्मथ का उद्दीपक होने से, वन प्रदेश की रमणीयता से, व्यन्तरों का कीडा-प्रिय स्वभाव, इन्द्रियों की म्रत्यिक चपलता, विषयाभिलाष की दुनिवारिता,

मनोवृत्तियों की ग्रनियन्त्रित चपलता ग्रौर भवितव्यता के वशोभूत होने से कालज्ञ को ग्रकुटिला मानवी पर ग्रौर विचक्षाणा व्यन्तरी को मुग्धकुमार पर तीव्र श्रनुराग उत्पन्न हुग्रा।

कालज्ञ की युक्ति

श्रपनी व्यन्तरी को घोखा देकर प्रच्छन्न रूप से इच्छित कार्य करने की दृष्टि से कालज्ञ ब्यन्तर ने ग्रपनी स्त्री विचक्षाणा से कहा—देवि ! तुम थोड़ी ग्रागे चलो, प्रभु-भक्ति के लिये कुछ पुष्प इस राज उद्यान से चुनकर मैं ग्रा रहा हूँ। विचक्षसाँका मन भी मुग्धकुमार ने हरसा कर रखा था जिससे वह मौन रही । कालज्ञ व्यन्तर बगीचे में जहाँ अकुटिला पुष्प चुन रही थी वहीं गहरी भाड़ी वाले प्रदेश में नीचे उतरा श्रौर विचक्षणा व्यन्तरी की दृष्टि से श्रोक्षल हो गया। तदनन्तर कालज्ञ ने विचार किया कि, धरे ! यह मनुष्य-दम्पति किसलिये एक दूसरे से दूर-दूर फिर रहे हैं इसका पता लगाना चाहिये। फिर उसने विभंग-ज्ञान का उपयोग किया जिससे उसे मालुम हो गया कि वे एक दूसरे से दूर क्यों हैं। 🕸 अ्रकुटिला को वश में करने का यही एकमात्र उपाय समभ कर उसने तुरन्त मुग्धकुमार का वैकिय रूप घाररा कर लिया, हाथ में सोने की टोकरी ले ली, उसमें फूल भर लिये और अकुटिला के पास जाकर एकाएक बोला—प्रिये ! मैं तो तेरे से जीत गया हूँ, तू हार गईं। 'म्रोह! म्रार्यपुत्र तो बहुत जल्दी म्रागये ग्रौर मुफ पर विजय प्राप्त कर्ली' इस विचार से श्रकृटिला कुछ खिन्न हुई । उसकी खिन्नता को देखकर मुग्धकुमार रूपधारी व्यन्तर ने कहा - प्रिये ! रुष्ट होने की क्या बात है, यह तो साधारण बात है । श्रब हमने बहुत से पुष्प एकत्रित कर लिये हैं, ग्रतः चलो, पास के कदलीगृह में चलें। देखो यह कदलीगृह कितना सुन्दर है। यह ता सम्पूर्ण उद्यान का स्राभूषण है। बेचारी भोली-भाली ग्रकुटिला कुछ विशेष जानती न थी इसलिये वास्तविकता के ग्रज्ञान में उसने सब कुछ स्वीकार किया। वहाँ से मुग्धकुमार रूपी व्यन्तर भीर श्रकुटिला कदलीगृह में गये भीर वहाँ केले के पतों की शय्या बनाकर श्रामोद-प्रमोद करने लगे।

### विचक्षरा का रूप परिवर्तन

इधर विचक्ष गा व्यन्तरी ने स्नाकाश में ही सोचा, अरे! मेरा पित कालज तो सभी तक पृथ्वी पर है, वह वापिस स्नाये स्नौर उस मनुष्य की स्त्री स्नपने पित से दूर रहे तब तक रित-रिहत कामदेव के समान उस पृष्ठ को मना-समभा कर, रिभाकर, मान देकर उसके साथ स्नपना जन्म सफल करूँ। यह मनुष्य-दम्पित एक दूसरे से सलग क्यों हुए हैं, इसका पता उसने भी विभंग-ज्ञान के उपयोग से लगा लिया स्नौर तुरन्त स्वयं श्रकुटिला का वैक्तिय रूप धारगा कर, हाथ में सोने की टोकरी फूलों से भरकर मुख्कुमार के पास स्नाई श्रीर जोर से हँसते हुए बोली —'श्रायंपुत्र! मैंने तुम्हें जीत लिया है, तुम हार गये।' मुख्कुमार ने तिनक चिकत होते हुए सामने

देखकर कहा—वल्लभे! सचमुच ही ग्राज तो तुमने मुभे जीत लिया, बोलो ग्रव क्या करें? ग्रकुटिला रूपधारी विचक्षगा व्यन्तरी ने कहा —जो मैं कहूँ वह ग्राज तो तुम्हें करना ही पड़ेगा। कुमार ने कहा—क्या करना है यह तो बताग्रो? व्यन्तरी ने कहा -चलो हम लता-मण्डप से छाये कदलीगृह में चलें ग्रौर वहाँ जाकर उद्यान की सुन्दरतम विकसित पुष्पावलो में ग्रानन्द का उपभोग करें।

### केलिगृह में दो युगल

मुख्यकुमार ने प्रस्ताव स्वीकार किया ग्राँर वे उसी कदलीगृह में गये जहाँ कालज्ञ व्यन्तर भौर श्रकुटिला पहले से ही मौजूद थे। वहाँ उन्होंने एक जाड़े की देखा। श्रधिक ध्यान से देखने पर उन्हें श्राक्ष्ययं हुआ ग्रौर वे एक दूसरे को एकटक देखने लगे। दोनों युगलों में रंचमात्र भी श्रन्तर नहीं था, जिस तरफ से भी देखो सब समान था। वास्तविक मुख्यकुमार ने ग्रब विचार किया—श्रहो! भगवती वनदेवी के प्रभाव से श्राज तो मैं श्रौर मेरी स्त्री दोनों ने एक समान दो स्वरूप धारण कर लिये हैं। यह तो हमारे महान् उत्कर्ष का कारण बना है। चलो, चलकर पिताजी को यह ग्रानन्ददायक समाचार देवें। उसने दूसरे युगल से भी ग्रपनी इच्छा बतायी, उन्होंने भी स्वीकार किया ग्रौर चारों व्यक्ति ऋतु राजा के पास ग्राये।

### राज-परिवार को हर्ष

इन एक समान दो युगलों को देखकर राजा ग्राश्चर्यंचिकत हुग्रा। प्रगुरा। रानी ग्रौर राज्य परिवार के ग्रन्य लोगों को भी बहुत विस्मय हुग्रा। उन्होंने मुग्ध-कुमार से पूछा—पुत्र! यह सब कुछ कैसे हुग्रा? जरा हमें भी समभाग्रो।

मुग्धकुमार—पिताजी यह तो वन देवता का प्रभाव है। ऋतु राजा—वह कैसे ?

तब मुग्धकुमार ने सारा वृत्तान्त कह सुनाया। वृत्तान्त सुनकर सरल प्रकृति वाले ऋतु राजा ने विचार किया कि, 'श्रहा! मैं धन्य हूँ, भाग्यशाली हूँ, मुक्त पर वन देवता की बड़ी कृषा हुई है।' हर्ष के उत्साह में असमय में ही उसने पूरे नगर में बड़ा महोत्सव मनाने का आदेश दे दिया। अनेक प्राणियों को बड़े-बड़े दान दिये गये, धूमधाम से नगर देवता का पूजन-अर्चन किया गया। फिर पूरे राज्य-मण्डल को बुलाकर उनके मध्य में राजा ने कहा —

'मेरे एक ही पुत्र ग्रौर एक ही पुत्रवधु थी कि जिसके स्थान पर ग्रव दो पुत्र ग्रौर दो पुत्रवधुएं हो गई हैं। ग्रतः हे लोगो ! खूब खाग्रो, पीग्रो, गाग्रो, बजाग्रो, नाचो ग्रौर ग्रानन्द करो !' राजा के कथन को ही दोहराती हुई प्रगुर्गा रानी ने भी ग्रानन्द मंगल के बाजे बजवाये ग्रौर प्रसन्नता में हाथ ऊंचे कर-करके नाचने लगी, द्विगुणित ग्रानन्दित हुई। ग्रकुटिला भी बहुत प्रमुदित हुई। ग्रन्तःपुर की सभी स्त्रियाँ हर्ष से से नाचने लगीं। इस प्रकार सम्पूर्ण नगर प्रमुदित हुग्रा ग्रौर सर्वत्र ग्रानन्द छा गया।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १७२

### कालज्ञ व्यन्तर की विचारगा

केलिप्रिय होने के कारए। कालज्ञ व्यन्तर यह सब लीला देखकर बहुत प्रसन्न हुन्ना, किन्तु उसके मन में विचार-द्वन्द्व चल रहा था कि यह दूसरी स्त्री कौन है ? जब उसने अपने विभंग-ज्ञान का उपयोग किया तब उसे ज्ञात हुआ कि यह तो स्वयं की स्त्री विचक्षरणा ही है । यह जानकर वह मन में क्रोधित हुआ ग्रौर उसने सोचा कि, 'इस दुराचारी पुरुष मुग्धकुमार को ही मार ड़ालूँ। मैं इस विचक्षरणा को देवांगना होने के कारण मार तो नहीं सकता पर इसे इतना दुःख पहुंचाऊँ कि इसके पश्चात् यह कभी पर-पुरुष की गन्ध भी नहीं ले सके।' ऐसा दढ निश्चय कालज्ञ व्यन्तर ने किया, परन्तु उसी समय भवितव्यता की प्रेरणा से उसके मन में विचार ग्राया कि मैंने जो सोचा वह ठोक नहीं है. जब मैं स्वयं शुद्ध ग्राचररा का पालन नहीं कर सका तब मुक्ते विचक्षणा को पीडा पहुँचाने का क्या ग्रघिकार है ? जैसा उसका दोष है वैसा ही मेरा दोष है । मुग्धकुमार का मारना भी योग्य नहीं है, क्योंकि कुमार को मारने पर यदि अकुटिला को कुछ भनक पड़ गई तो वह मेरे से विपरीत हो जाएगी ग्रौर वह मेरा सेवन नहीं करेगी तथा विचक्षणा भी सर्वदा के लिए मेरे से विरक्त हो जाएगी । तव मैं क्या करूँ ? ग्रपनी स्त्री को चपलवृत्ति को ग्रनदेखा करके अकुटिला को लेकर यहाँ से कहीं दूर चला जाऊं? नहीं, यह भी उचित नहीं। यह सब ग्रस्वाभाविक होगा। यदि ग्रकुटिला को कुछ संदेह हो गया तो वह मेरे साथ ग्रानंद का उपभोग नहीं करेगी और उसके बिना यहाँ से जाना व्यर्थ होगा। अतः दूसरों की ईष्यां न कर, समय निकालना भ्रौर यहीं रहना मेरे लिये हितकर है।

### विचक्षरा। के विचार

विचक्षणा ने भी यही विचार किया कि, ग्ररे! यह तो मुख्कुमार का रूप बनाकर मेरे पित कालज्ञ ही आये लगते हैं। उनके सिवाय अन्य कौन इस प्रकार यहाँ आ सकता है ? उनके देखते हुए मैं पर-पुरुष का सेवन किस प्रकार करूँ ? ऐसे विचार से विचक्षणा के मन में बहुत लज्जा आयी। फिर अपनी आँखों के सामने अपना पित अन्य स्त्री से सम्बन्ध करे यह देखकर उसे भी बहुत ईर्ष्या हुई। ऐसे संयोगों में यहाँ रहना तो दुष्कर है, पर अब यहाँ से चले जाने से भी क्या लाभ होगा ? इन विचारों से व्याकुल होते हुए भी उसने सोचा—अब तो यहाँ रहने के अतिरिक्त दूसरा कोई उपाय ही नहीं है। उसे दूसरा कोई रास्ता न सूफने से 'जो होगा देखा जायगा' ऐसा सोचकर मन को धैर्य देती हुई वह भी वहीं पर रह गई। अब उन दोनों ने नये वैकिय रूप धारण करने बन्द किये, एक दूसरे पर ईर्ष्या करना छोड़ा, देवमाया से मनुष्यों के सब कर्त्त व्य निभाते हुए और वे दोनों नवीन रूपों में भोग भोगते हुए लम्बे समय तक इसी स्थित में वहीं रहे।

## ७. प्रतिबोधकाचार्य

उस तथाविध नगरों के बाहर मोहविलय नामक उद्यान में घ्रनेक शिष्यों से परिवेष्टित केवलज्ञानादि लक्ष्मी के समुद्र % प्रतिबोधक नामक ग्रांचार्य पधारे। ऐसे महान् श्राचार्य के ग्रांगमन की सूचना वनपालक ने महाराजा ऋतुराज को निवेदित की। गुरुदेव के ग्रांगमन के समाचार सुनकर महाराजा नगर के लोगों के साथ उन्हें वन्दन करने उद्यान में श्राये। देवताग्रों ने ग्राचार्यश्री के बैठने के लिये एक सुन्दर स्वर्ण कमल बनाया था। उस कमल पर बैठकर ग्राचार्यदेव उपदेश दे रहे थे। गुरुदेव के दर्जन कर, जमीन तक मस्तक भुकाकर राजा ने उनके चरण-कमलों में नमस्कार किया तथा ग्रन्य सभी मुनियों को भी नमस्कार किया। ग्राचार्य भगवान् ने कर्मरूपी वृक्ष को तोड़ने में तीक्ष्ण कुल्हाडी के समान 'धर्मलाभ' ग्राशीर्वाद से राजा का ग्राभनन्दन किया, वैसे ही ग्रन्य मुनियों ने भी उसे धर्मलाभ ग्राशीर्वाद दिया। राजा भूमि पर बैठे। कालज्ञ व्यन्तर ग्रादि जो राजा के साथ ग्राये थे वे भी ग्राचार्यश्री व मुनियों को वन्दन कर योग्य स्थान पर बैठे।

#### प्रतिबोधकाचार्य की देशना

श्राचार्यश्री का उपदेश चल रहा था। उन्होंने ग्रपने उपदेश में संसार की निर्गुणता (निस्सारता) बताकर कर्मबन्ध के हेतुश्रों का विस्तार से वर्णन किया। संसार रूपी कैंदलाने में पड़े रहने की स्थिति के ग्रवगुण बताते हुए निन्दा की। मोक्षमार्ग की प्रशंसा की। मोक्षसुख में कितनी विशेषता है उसे श्रधिक स्पष्ट रूप से समभाया। विषय सुख के लालच में पड़े रहने से किस प्रकार संसार में परिश्रमण होता है उसकी वास्तविकता समभाई श्रौर इस प्रकार के सुख से शिव-सुख प्राप्ति में विध्न ग्रौर ग्रनन्त काल पर्यन्त भटकते रहने की यथार्थता को बतलाया।

## व्यन्तरों के शरीर से निर्गत स्त्री

श्राचार्य भगवान् की वागी मुनकर कालज्ञ ब्यन्तर श्रौर विचक्षणा ब्यन्तरी पर जो मोह का जाल फैला हुश्रा था वह दूर हुश्रा। उन दोनों में सम्यग्दर्शन के परिणाम जागृत हुए जिससे कमंरूप इन्धन को जलाकर राख करने में समर्थ प्रवल पश्चात्ताप रूपी श्रम्भि प्रज्वलित हुई शौर उसी क्षरण वे अपने दुष्कर्म पर पश्चात्ताप करने लगे। उस समय उनके शरीर में से एक स्त्री बाहर निकली। उस स्त्री का शरीर लाल श्रौर काले परमाणश्चों से बना हुश्रा लगता था। उसका

क्ष मुष्ठ १७३

स्वरूप ग्रत्यन्त बीभत्स ग्रौर विवेकी प्राणियों को उद्घेलित करने वाला था। वह स्त्री ग्राचार्यश्री के तेज को सहन न कर सकी, ग्रतः शोध्र ही निकल कर सभा से बाहर दूर जाकर उल्टा मुँह करके बैठ गई।

#### पश्चात्ताप ग्रौर स्वरूप-दर्शन

कालज्ञ और विचक्षणा के हृदय पश्चात्ताप से इतने पानी-पानी हो गये कि उनकी आँखों से आँसू ढलने लगे और वे दोनों एक साथ आचार्यश्री के पाँवों में पड़ गये। पाँव छकर कालज्ञ व्यन्तर ने कहा — भगवन् ! मैं तो अधमाधम हूँ। प्रभु ! मैंने अपनी पत्नी को भी ठगा है, पर-स्त्री के साथ विषय भोग किया है, सरल हृदय वाले मुम्धकुमार को भी ठगा है, ऋतुराजा और प्रगुणा रानी के मन में नकली पुत्र पर मोह उत्पन्न किया है। इस प्रकार के कार्यों द्वारा मैंने दूसरों को ही नहीं वस्तुतः अपने आप को ही ठगा है। प्रभु ! मैं बहुत पापी हूँ, इस प्रकार के घृणित पापकमों से मेरी शुद्धि किस प्रकार होगी ?

विचक्षराा—भगवन् ! मुफ पापिनी की भी शुद्धि कैसे होगी ? मुफ पापिन ने भी वही सब पाप किये हैं, जिन्हें श्रव फिर से दोहराने की क्या श्रावश्यकता है ? श्राप तो दिव्य ज्ञानी हैं, श्रतः श्राप सब वास्तविकता को जानते ही हैं, श्रापसे क्या छिपाना। (प्रभु ! मैं क्या करूँ जिससे मेरा उद्धार हो सके, कृपया बताइये।)

ग्राचार्य - इस विषय में विषाद करने की श्रावश्यकता नहीं है। तुम दोनों का इसमें कोई दोष नहीं है। तुम लोगों का वास्तविक रूप तो निर्मल है।

कालज्ञ-विचक्षगा- भगवन्! तब यह किसका दोष है?

ग्राचार्य—भद्रों! यह सब दोष उस स्त्री का है जो तुम्हारे शरीर में से निकलकर उधर दूर पोठ फेरकर बठी है। अ

कालज्ञ-विचक्षां - भगवन् ! इस स्त्री का नाम वया है ?

श्राचार्य-भद्रों ! इसका नाम भोगतृष्णा है।

कालज्ञ-विचक्षणा—भगवन् ! वह इन सब दोषों की कारण किस प्रकार है ?

ग्राचार्य - इस भोगतृष्णा के स्वरूप को सुनो--

जिस प्रकार रात्रि ग्रन्थकार को चारों तरफ फैलाती है, उसी प्रकार यह भोगतृष्णा रागादि दोषों के समूह को चारों तरफ फैलाती है। यह महानीच भौर ग्रयोग्य कार्य करने वाली है, ग्रतः यह जिस प्राणी के गरीर में प्रवेश करती है उसमें सहसा ग्रकरणीय कार्यों को करने की बुद्धि उत्पन्न होती है। जैसे ग्राग्न का पेट घास-फूस काष्ठ से नहीं भरता, जैसे जल से समुद्र तृष्त नहीं होता वैसे ही प्रचुर भोगों को

भोगने से भी यह भोगतृष्णा कभी तृष्त नहीं होतो। जो मूर्ख प्राणी समभते हैं कि इसे इन्द्रिय सुखों का भोग देकर शांत कर देंगे, वे वेचारे मानो जल में प्रतिबिम्बित चन्द्र को पकड़ने का प्रयत्न करते हैं। जो नराधम मोहवश भोगतृष्णा को अपनी प्यारी स्त्री बनाते हैं वे महाभयंकर अनन्त संसार-समुद्र में भटकते रहते हैं। जो उत्तम प्राणी भोगतृष्णा को दोषयुक्त समभकर उसे अपने शरीर से बाहर निकाल देते हैं और उसके लिये अपने मन के द्वार सदा के लिये बन्द कर देते हैं वे सब प्रकार के उपद्रवों से मुक्त होकर, समग्र पापों को घोकर, अपनी आत्मा को निर्मल कर परमपद को प्राप्त करते हैं। जो सत्पुष्प भोगतृष्णा रहित होते हैं वे तोनों लोकों में सभी प्राण्यों द्वारा वन्दनीय होते हैं, पर जो प्राणी इसके वश में होते हैं वे सज्जन पुष्पों द्वारा निन्दा के पात्र बनते हैं। [१-६]

इसको प्रकृति ऐसी विलक्षण है कि जो अधम प्राणी इसके वशीभूत होकर इसके अनुकून प्रवृत्ति करते हैं उन्हें तो यह बहुत दु:ख देती है और जो उत्तम प्राणी इसके प्रतिकूल प्रवृत्ति करते हैं उन्हें यह असीम मुख पहुँचाती है। जब तक प्राणी के मन में यह पापिनी भोगतृष्णा बसी हुई रहती है तब तक उसे संसार प्यारा और मोक्ष कडुआ लगता है. परन्तु जब पुण्यशाली प्राणियों के मन से इसका विलय हो जाता है तब संसार के सारे पदार्थ उस प्राणी को धूल के समान निस्सार लगते हैं। जब तक मन में इसका वास रहता है तब तक प्राणी अशुचि के ढेर रूप स्त्री के अंगोपांगों को कुन्द, कमल और चन्द्रमा की उपमा देता है, पर इसके मन से निकलते ही स्वष्न में भी उसे इन अंगोपांगों के सेवन को इच्छा नहीं होती। [६-१४]

पुरुषार्थ और मनुष्यता में समान होते हुए भी कई प्राणी इसी भोगतृष्णा के कारण दूसरों की गुलामी जैसे ग्रथम कार्य करते हैं। जिन महात्माश्रों
के शरीर से भोगतृष्णा निकल जाती है वे दुनिया की दृष्टि में चाहे निर्धन हों पर
वास्तव में वे घीर-वीर पुरुष इन्द्र के भी स्वामी बन जाते हैं। (क्योंकि भोगतृष्णा
से निवृत्त होने पर इन्हें किसी की ग्रपेक्षा नहीं रहती, ग्रतः इन्द्र भी इन्हें नमस्कार
करते हैं।) इस भोगतृष्णा का शरीर तामसी ग्रीर राजसी परमाणुग्रों के योग से
बना है, ऐसा ग्रन्य शास्त्रों में कहा गया है। [१५-१७]

[स्राचार्यश्री सभा को स्रौर विशेषकर कालज्ञ स्रौर विचक्षणा को उद्देश्य कर पून: कहने लगे।]

इस पापी स्त्री ने ही तुम्हें पाप कर्मों में प्रशृत्त कराया है। तुम दोनों का इसमें कोई दोष नहीं है। क्ष तुम दोनों स्वरूप से निर्मल हो पर इस स्त्री के कारण ही तुम दोनों में यह दोष उत्पन्न हुए हैं। यह भोगतृष्णा ही समस्त दोषों की जननी है। वह इस धर्म-सभा में खड़ी रह सकने में श्रसमर्थ है इसीलिये वहाँ दूर जाकर, तुम्हारे यहाँ से बाहर निकलने की प्रतीक्षा कर रही है। [१८-२०]

<sup>%</sup> দূল্<u>ত १७५</u>

प्रस्ताव ३ : प्रतिबोधकाचार्य

विवक्षणा-कालज्ञ—भगवन् ! इस पापिन भोगतृष्णा से सदा के लिये हमारी मुक्ति कब होगी ?

## तृष्णा से मुक्त होने की कुञ्जी

ग्राचार्य—इस भव में तो तुम्हारा इससे सर्वथा छुटकारा नहीं हो सकेगा पर इसका धीरे-धीरे नाण करने के लिये महा मुद्गर के समान ग्राज तुम्हें सम्यग्दर्णन प्राप्त हुन्ना है। सद्गुरुग्नों के सम्पर्क द्वारा इसे बारंबार तेज करते रहने से, भोगतृष्णा के अनुकूल कोई धाचरण नहीं करने से, मन में इसका विचार ग्राने से विकार पैदा होंगे इस बात को ध्यान में रखकर ऐसे विकार के प्रसंग में तुरन्त उसके विपरीत भावनाश्चों द्वारा उसका प्रतीकार करने से यह दुबली-पतली (क्षीएण) होती जायेगी श्रीर तुम्हारे शरीर में रहते हुए भी तुम्हें पीडित नहीं कर सकेगी। इस प्रकार का श्राचरण करने से तुम दोनों श्रगले जन्म में इस भोगतृष्णा का सर्वथा त्याग करने में समर्थ बन सकोगे।

कालज्ञ ग्रौर विचक्षणा इस बात को सुनकर बहुत प्रसन्न हुए। 'प्रभो! ग्रापने हम पर महती कृपा की' ऐसा कहते हुए वे ग्राचार्यश्री के चरणों में भुक गये।

यह सब सुनकर ऋतु राजा, प्रगुणा रानी, मुग्धकुमार और अकुटिला के मन में बहुत पश्चात्ताप हुआ और साथ ही विशुद्ध अध्यवसाय भी उत्पन्न हुए। राजा और रानी सोचने लगे कि, 'पुत्र और पुत्रवधु के द्विगुणित होने के भ्रम में पड़कर निर्धक ही हमने दोनों से कुकमं सेवन करवाये, यह बहुत बुरा हुआ।' कुमार सोचने लगा 'मैंने परस्त्री-गमन कर कुल में कलंक लगाया।' अकुटिला सोचने लगी कि 'मेरा शील भंग हुआ यह बड़ा अकार्य हुआ।' चारों के मनमें एक-साथ विचार आया कि हम सभी ये बातें आचार्यश्री को बतादें जिससे ये महापुरुष हमें पापों से शुद्धि का कोई रास्ता बता देंगे।

# ग्राजंब, ग्रज्ञान ग्रौर पाप का प्रकट होना

राजा, रानी, कुमार और कुमारवधू जब इस प्रकार सोच रहे थे तभी 'मैं तुम्हारी रक्षा करूँ गा' 'मैं तुम्हारी रक्षा करूँ गा' वोलते हुए एक बालक इन चारों के शरीर में से प्रकट हुआ। इसका शरीर इन चारों के शुद्ध परमारपुओं से बना हुआ था, वह उज्ज्वल वर्रा वाला और तेजस्वी था, उसकी आकृति इतनी सुन्दर थी कि उसके सामने इिटिपात करने से आंखें शांत और मन प्रसन्न होता था। यह छोटा बालक आचार्य भगवान् के मुँह के सम्मुख देखते हुए सब से आगे आकर आचार्यश्री के समक्ष बैठ गया। इस बालक के पश्चात् एक और बालक प्रकट हुआ जिसका रंग काला और आकृति बीभत्स थी, जिसके सामने देखने से मन में उद्देग पैदा होता था। इस दूसरे बालक के शरीर में से एक अन्य उसके जैसा ही पर अधिक बेडील और

बीभत्स आकृति वाला तथा उससे भी अधिक दुष्ट स्वभाव वाला तीसरा % बालक प्रकट हुआ. जो बाहर निकलते ही अधिकाधिक बढता गया। उसे बढते देखकर पहले निर्मल वर्णधारक सुन्दर बालक ने उसके सिर पर लात मारकर उसके बढाव को रोक दिया और उसे फिर से उसके प्रकृत असली) रूप में ले आया। यह देखकर काले रंग वाले दोनों बालक आचार्यश्री को सभा से बाहर चले गये। इस प्रकार तीनों बालकों का आध्वर्यजनक चित्र चल रहा था तभी आचार्यश्री ने ऋतु राजा आदि को उद्देश्य कर कहा अप्रजनों! आप सब सोच रहे हैं कि हमने विपरीत आचरण किया है, पर आप लोगों को इस विषय में विषाद करने की कोई आवश्यकता नहीं है, क्योंकि इसमें तुम्हारा स्वयं का कोई दोष नहीं है, तुम सब अपने स्वरूप से तो निर्मल हो।

ऋतुराजादि -- भगवन् ! तब इसमें किसका दोष है ?

श्राचार्य — इस श्वेत वर्ण के बालक के बाद जो श्याम वर्ण का बालक तुम्हारे शरीर में से निकला उसी का यह सब दोष है।

ऋतुराजादि - प्रभु! इसका नाम क्या है?

श्राचार्य--इसका नाम स्रज्ञान है।

ऋतुराजादि — इस अज्ञान में से एक श्रौर दूसरा काला बालक प्रकट हुआ था जिसे इस उज्ज्वल बालक ने लात मारकर बढ़ने से रोक दिया था, उस् बालक का क्या नाम है ?

श्राचार्य-इसका नाम पाप है।

ऋतुराजादि - उज्ज्वल रंग के बालक का क्या नाम है ?

भ्राचार्य -इसका नाम म्राजंव (सरलता) है।

ऋतुराजादि — यह स्रज्ञान कौन है ? इसमें से पाप कैसे प्रकट हुन्ना ? भार्जव ने उसे बढ़ने से कैसे रोका ? यह सब विस्तार से जानने की हमारी उत्कट भ्रमिलाषा है, श्रतः श्राप हम पर कृपा कर यह सब विस्तार से बतलाइये ।

श्राचार्य - यदि तुम्हारी ऐसी इच्छा है तो सुनो ।

#### ग्रज्ञान का स्वरूप

तुम्हारे शरीर में से जो स्रज्ञान (बालक) बाहर निकला वही सब दोषों का कारण है। जब तक यह शरीर में रहता है तब तब प्राणी कार्य स्रौर स्रकार्य के भेद को नहीं समक्त सकते स्रौर कहाँ जाना चाहिये तथा कहाँ नहीं जाना चाहिये यह भी तत्त्वतः नहीं जान सकते। भक्ष्य स्रौर स्रभक्ष्य तथा पेय स्रौर स्रपेय का ज्ञान भी इसके प्रभाव से प्राणी को नहीं रहता। स्रन्धा मनुष्य जैसे खड्डे में गिर जाता है वैसे ही

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १७६

अज्ञानवश व्यक्ति कुमार्गगामी बन जाता है। अन्य होकर कुमार्ग में प्रवृत्ति करने वाला प्रांगी भयंकर कठोर कर्मों को बांधता है ग्रीर उन ग्रंगुभ कर्मों के प्रभाव से इस संसार समुद्र में अनेक प्रकार के दुःखों को भोगते हुए भटकता रहता है। राग अौर द्वेष को प्रवृत्त करने वाला भी यह अज्ञान ही है। भोगतृष्णा को भी जब किसी प्राणी को वशवर्ती करना होता है तब उसे भी ग्रज्ञान की सहायता लेनी पड़ती है। स्रज्ञान न हो तो भोगतृष्सा वापिस मुड़ जाती है, शायद थोड़े समय तक वह ठहर भी जाय तो तुरन्त वापिस चली जाती है। यह आतमा स्वरूप से सर्वज्ञ, सर्वदर्शी ग्रौर निर्मल होने पर भी ग्रज्ञान के प्रभाव से पत्थर जैसी जडता को प्राप्त हो जाती है । देवताश्रों, मनुष्यों श्रोर मोक्ष की दैवी-सम्पत्तियों का हरएा करने वाला ग्रीर सन्मार्ग को रोकने वाला श्रज्ञान ही है । ग्रज्ञान ही नरक है. क्योंकि वह महा भ्रन्धकारमय है। ग्रज्ञान ही वास्तविक दारिद्य है, ग्रज्ञान ही परम शत्रु है, ग्रज्ञान ही रोगों को घर है, ३३ ग्रज्ञान ही वृद्धावस्था है, ग्रज्ञान ही समस्त विपत्तियों का पुञ्ज है ग्रीर ग्रज्ञान ही मृत्यु है। यदि ग्रज्ञान न हो तो यह घोर संसार समुद्र जिसे पार करना बहुत कठिन लगता है वह संसार में वहते हुए भी बाधक नहीं लगता। प्राणी में जो कुछ भी श्रयुक्त व्यवहार ग्रौर उन्मार्ग की ग्रोर प्रवृत्ति दिखाई देती है, परस्पर विरोधी विचार दिखाई देते हैं, उन सब का कारण यह अज्ञान ही है । जिन प्राग्तियों के मन में प्रकाश को ढंकने वाला यह अज्ञान रहता है वे ही पाप कर्म में प्रवृत्ति करते हैं। जिन भाग्यवान प्रास्पियों के चित्त में से यह ग्रज्ञान निकल जाता है उनकी भ्रन्तरात्मा परम शुद्ध हो जाती है और वसे प्राणी फिर सदाचार में ही प्रवृत्ति करते हैं। ग्रत्यन्त विशुद्ध मन वाले ऐसे प्राग्री पाप-पंक से मुक्त होकर ग्रन्त में परम पद मोक्ष को प्राप्त करते हैं ग्रौर त्रिलोक में वन्दनीय बनते हैं। यहाँ जिस ग्रज्ञान का वर्णन किया गया है, तुम चारों उसके वशीभूत हो गये थे, इसीलिये यह सब विपरीत ग्राचरण हुग्रा हैं। इसमें भ्राप लोगों का कोई दोष नहीं है, दोष तो इस ग्रज्ञान का ही है । [१-१६]

#### पाप का स्वरूप

यह अज्ञान ही सर्वदा पाप नामक दूसरे डिम्म (बालक) को उत्पन्न करता है। उसी प्रकार अज्ञान ने यहाँ भी पाप को उत्पन्न किया है। सज्जन पुरुष पाप को सब दु.खों का कारण बताते हैं, यह ठीक ही है। प्राणियों को यह हठात् उद्धेग रूपी भयंकर समुद्र में ढकेल देता है। ऐसा कहा जाता है कि संसार के सब क्लेशों का कारण यह पाप है, अतः सज्जन पुरुषों को जो पाप का कारण हो ऐसा कोई कार्य नहीं करना चाहिये। हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन, परिग्रह, शुद्ध तत्त्वज्ञान में अश्रद्धा, क्रोध, मान, माया और लोभ ये सब पाप के कारण हैं। मनीषी को चाहिये कि पापोत्पादक इन कारणों से प्रयत्न पूर्वक दूर रहे। ऐसा करने से पाप नहीं बंधेंगे, और पाप का बन्धन नहीं होगा तो दु:स की संभावना भी नहीं रहेगी।

ग्नाप लोगों को भी स्रज्ञान के कारए। ही पाप की प्राप्ति हुई है। हिंसा स्रादि समग्र दोषों की प्रवृत्ति का मूल कारए। यह स्रज्ञान ही है। [१७-२२]

#### ग्राजंव का स्वरूप

ग्रभी ग्राप लोगों ने देखा कि बढते हुए पाप को लात मारकर ग्राजंव ने रोक दिया था, श्रतः ग्राजंव का स्वरूप सुनें। [२३]

यह म्राजंव स्वरूप (स्वभाव) से ही प्राणियों के चित्त को म्रत्यन्त शुद्ध वरने वाला होने से बढते हुए पाप को रोक सकता है। सब प्राणियों में म्राजंव यही काम करता है ग्रीर ग्राप लोगों के सम्बन्ध में भी उसने ग्रपनी पद्धति से ग्रज्ञान-जनित पाप को जीतने का कार्य कर दिखाया है। प्रकृति से हंसमुख बालक का रूप धारण करने वाला यह ग्राजंव सर्वदा हिंपत होकर 'मैं तुम्हारी रक्षा करूँगा' ऐसा निरन्तर कहता रहता है। जिन भाग्यशाली प्राणियों के चित्त में इस म्राजंव का निवास होता है, वे कभी भूल से ग्रज्ञानवण कुछ पाप कर्म कर भी लेते हैं तब भी बहुत थोड़े पाप का बन्ध करते हैं। ग्राजंव युक्त प्राणी जब शुद्ध मार्ग को जान जाते हैं तब कर्मों का नाण कर मोक्ष की तरफ प्रवृत्ति करते हैं। इस प्रकार ऋजुता युक्त शुम्न मन वाले भाग्यशाली प्राणी जीवन पर्यन्त निष्कपट भ्राच्या करते हुए इस संसार सागर को पार कर लेते हैं। [२३-२६]।

### धर्माचरए-कर्त्तं व्य

श्राप सब भद्र प्राणियों को ग्राजव भाव प्राप्त हुआ है अश्रीर उसके स्वरूप को भलीभांति समक्ष गये हैं। अब ग्राप लोग सम्यक् धर्म का ग्राचरण कर ग्रज्ञान ग्रीर पाप का प्रक्षालन कर दें। [३०]

विद्वान् मनुष्य को यह सोचना चाहिये कि स्रज्ञान सौर पाप से मुक्त होने के लिये इस संसार में विशुद्ध धर्म ही ग्रादर करने योग्य वस्तु है। इसके स्रतिरिक्त जो कुछ है वह सब दु: ख का कारण है। अपने प्रियजनों के साथ का संयोग स्रनित्य है, ईर्ष्या स्रौर शोक से व्याप्त हैं, यौवन अस्थिर (चपल) है श्रौर बुरे स्राचरणों का निवास स्थान है। स्रनेक प्रकार के क्लेश से उत्पन्न सम्पत्ति भी स्रनित्य है स्रौर यह जीवन जो समस्त कल्पनास्रों का धारक है वह भी स्रनित्य है। जो जन्मता है वह भरता ही है। मृत्यु के बाद जन्म स्रौर फिर मृत्यु इस प्रकार जन्म-मरण का चक्कर पुनः पुनः चलता ही रहता है। उसमें भी कर्म के स्रनुसार स्रधम स्थानों में भी जन्म लेना पड़ता है, स्रतः संसार में किसी भी प्रकार का सुख नहीं है। इस संसार की सभी वस्तुएँ स्वभाव से ही स्रसुन्दर (नाशवान) हैं। स्रतएव विवेकी प्राणियों को नाशवान एवं स्रनित्य पदार्थों के साथ स्रास्था या सम्बन्ध रखना युक्त नहीं है। इस संसार में यदि कोई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है। इस संसार में यदि कोई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है। इस संसार में यदि कोई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है। इस संसार में यदि कोई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है। इस संसार में यदि कोई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है। इस संसार में यदि कोई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है। इस संसार में यदि काई वस्तु चाहने योग्य है तो वह सनातन, कलंक नहीं है।

**ঞ**্জ দূল্য १७५

रिहत जगत्वंद्य धर्म ही है, क्योंकि वह उत्कृष्ट भ्रर्थ (मोक्ष) को दिलाने वाला है। ग्रतः समस्त कामनाग्रों को त्यागकर परार्थ-साधक सुज्ञ चारित्रवान धीर पुरुषों को धर्म का ही सेवन करना चाहिये। [३१-३६]।

### प्रतिबोध एवं दीक्षा

श्राचार्यश्री का श्रमृत तुल्य उपदेश सुनकर उन सब का चित्त संसारवास से निवृत हुग्रा ।

ऋतु राजा ने कहा—भगवन् ! श्रापने जैसा उपदेश दिया, मैं वैसा करने को तैयार हूँ।

प्रगुराा रानी ने भी राजा की ग्रोर दिष्टिपात किया भ्रौर कहा — महाराज! इस शुभ कार्य में ग्रब थोड़ी सी भी देरी नहीं करनी चाहिये।

मुग्धकुमार ने कहा—िपताजी ! भ्रापका कहना यथार्थ है । माताजी ! भ्रापकी बात भी सहो है । इस प्रकार का श्रनुष्ठान करना पूर्णतया योग्य है श्रौर हमें ऐसा करना ही चाहिये ।

श्रकुटिला की आँखें भी श्रानन्दाश्रु से प्रफुल्लित हो गईं, पर बड़ों के समक्ष लज्जावश वह कुछ बोली नहीं, किन्तु लोगों ने जो कहा उसके प्रति संकेत से श्रपनी सहमति प्रदर्शित की । [३७–४०]

तब वे चारों म्राचार्य के चरगों में गिरे मौर ऋतु राजा ने कहा— भगवन्! म्रापने जो म्राज्ञा दी उसे स्वीकार करने के लिये हम प्रस्तुत हैं। उत्तर में म्राचार्यश्रो ने कहा—तुम्हारे जैसे भव्य प्राणियों का ऐसा ही करना चाहिये।

तत्पश्चात् ऋतु राजा ने पूछा—भगवन् ! इस कार्य के लिये शुभ दिन कौन-सा होगा ? तब स्राचार्य ने कहा कि 'स्राज का दिन ही उत्तम है।' स्रतः राजा ने वहाँ रहते हुए हो महादान दिया, देव-पूजन किया, स्रपने छोटे पुत्र शुभाचार को राजगद्दी पर बिठाया और स्रपनी समस्त प्रजा को स्रानन्दित किया।

तदनन्तर ये चारों दीक्षा ग्रहण करने योग्य सभी कार्य पूर्ण कर प्रव्रज्या लेने के लिये ग्राचार्यश्री के समक्ष उपस्थित हुए। ग्राचार्यश्री ने सद्भाव पूर्वक उन्हें दीक्षा दी। उसी समय ग्रज्ञान ग्रौर पाप रूपी बालक जो दूर खड़े इन चारों के धर्मसभा से बाहर ग्राने की प्रतीक्षा कर रहे थे वे भाग गये ग्रौर उज्ज्वल बालक ग्राजिंव ग्रपने सूक्ष्म परमाणुश्रों से इन चारों के शरीर में फिर से प्रविष्ट हो गया। [१-२]।

### कालज्ञ ग्रौर विचक्षरणा को सम्यक्त्व की प्राप्ति

उस समय कालज्ञ ग्रीर विचक्षणा ग्रपने मन में सोचने लगे कि, ग्रहो ! इन चारों मनुष्यों को धन्य है, इनका जन्म सफल हुग्रा। ये सच्चे पुण्यशाली जीव हैं इसी से ग्राचार्यश्री के उपदेश से प्रतिबुद्ध होकर दीक्षा लेने को तत्पर हुए हैं। इस संसार समुद्र को पार करना ग्रत्यन्त दुष्कर है, पर इन्होंने तो इस भय समुद्र को पार करने की तैयारी कर ही ली है। यह चारित्र-रत्न ही संसार समुद्र को पार करने का मुख्य साधन है. किंतु हम ग्रत्यन्त भाग्यहीन हैं कि देवयोनि में हमें चारित्र प्राप्त नहीं हो सकता। श्रि फिर भी हमें उत्तम लाभ तो प्राप्त हुग्ना ही है ग्रौर वह यह है—मिध्यात्व को चूर-चूर करने वाला. ग्रनन्त भवों में भी कठिनता से प्राप्त होने वाला सर्वोत्तम सम्यक्तव जो हमें प्राप्त हुग्ना है। इतने तो भाग्यशाली हम भी हैं ही, क्योंकि दिखी को रत्नों का ढेर कभी नहीं मिलता। ऐसा सोचते हुए वे दोनों व्यन्तर-दम्पित ग्राचार्यश्री के चरगों को नमन कर, उनसे ग्राज्ञा लेकर ग्रपने स्थान को जाने के लिये निकल पड़े। जैसे हो वे सभा-स्थान से बाहर निकले कि तुरन्त ही भोगतृष्णा जो बाहर खड़ी उनकी प्रतीक्षा कर रही थी उन दोनों के गरीर में प्रविष्ट हो गई. पर ग्रब यह व्यन्तर-युगल शुद्ध सम्यक्त्व को प्राप्त कर चका था ग्रत: वह इनको किसी प्रकार की बाधा पहुँचाने में ग्रसमर्थ थी। [३-६]

# व्यन्तर-व्यन्तरी को स्पष्टोक्ति

एक दिन विचक्षणा ग्रौर कालज्ञ एकान्त में बैठे थे। उस समय विचक्षणा ने पूछा—प्राणनाथ! जब ग्रापको मालूम हुन्ना कि मेंने ग्रापको ठगा है ग्रौर पर-पुरुष से समागम कर रही हूँ तब ग्रापके मन में मेरे प्रति कैसे विचार हुए होंगे? उत्तर में कालज्ञ ने उस समय मुख्कुमार को मार डालने के ग्रौर अन्त में एकाएक ऐसा साहस न कर कुछ विलम्ब से यह कार्य करने के जो विचार ग्राये थे वे सब कह सुनाये। ऐसा विचार-युक्त उत्तर सुनकर विचक्षणा ने कहा —ग्रायंपुत्र! ग्रापका नाम कालज्ञ है वह सर्वथा उपयुक्त ही है। [ग्राप ग्रपने नाम के अनुसार समय को पहचानने वाले ग्रौर उसकी शोध करने वाले हैं, इसमें तिनक भी शका नहीं हो सकती। उस समय ग्रापने त्विरतता न कर, जो कालक्षेप किया वह ग्रच्छा ही किया। इस प्रकार हम सब जीवित बच गये, ग्राचार्यश्री के दर्शन कर सके, चारों ने दोक्षा ग्रहण की ग्रौर हमें सम्यक्त्व प्राप्त हुन्ना, यह सब धैर्य रखने का ही सुफल प्राप्त हुन्ना है। [१०-११]

श्रव कालज्ञ ने विचक्ष गा से पूछा—प्रिये! मुक्ते परस्त्री के साथ रम गा करते देख कर तेरे मन में क्या-क्या विचार उठे थे? उत्तर में विचक्ष गा ने उस समय उसके मन में जो-जो विचार उठे थे वे सब कह सुनाये। तब कालज्ञ ने कहा—सच ही तेरे मन में मेरे प्रति ईंप्या होते हुए भी तूने जल्दबाजी न कर, समय निकाला यह तेरी विचक्ष गता ही है, तूने भी ग्रपना नाम सार्थक किया है। वल्ल भे! हमने जो समय व्यतीत किया तो भोग भी भोगे, प्रीति भी बनी रही ग्रौर श्रकाल में विरह भी नहीं भोगना पड़ा, ग्रन्त में हमें धर्म भी प्राप्त हुआ, ऋतु राजा

३७१ ठग्ट १७६

भ्रादि पर हमने बहुत उपकार किया। श्रतः हमने जो कालक्षेप किया वह हम दोनों के लिये तो सफल ही हुम्रा। विचक्षएा ने उत्तर दिया—नाथ! इस बात में क्या संदेह है ? जो भी कार्य विचार-पूर्वक किया जाता है वह ग्रच्छा ही होता है। [१२–१५]।

इसके बाद उस व्यन्तर-दम्पित के परस्पर प्रेम में वृद्धि हुई श्रौर वे शुद्ध धर्म की प्राप्ति से ग्रात्मा को कृतार्थ करते हुए ग्रानन्द से रहने लगे। [१६]।

### कथाकानिष्कर्ष

सामान्यरूपा, मध्यमबुद्धि को उपरोक्त कथा द्वारा दो युगलों का दिल्टान्त देकर कहती है—हे पुत्र! उपरोक्त दृष्टान्त से तू समक्ष गया होगा कि जब कभी किसी विषय में संदेह पैदा हो जाय तो कालक्षेप करना ही गुएाकारक होता है। अतएव ऐसी संदेहास्पद अवस्था में जिसमें कि निर्णय लेना अक्य नहीं है तुम्हें भी कालक्षेप करना चाहिये। पश्चात् इस अविध में गुणावगुण का निर्णय करने के बाद जो मार्ग ग्रहण करने योग्य लगे उसे ग्रहण करना। मध्यमबुद्धि ने अपनी माता की ग्राज्ञा को शिरोधार्य किया। ग्रब स्पर्शन पर जो वास्तव में सब का भाव शत्रु है, मनीषी के कहने से मध्यमबुद्धि प्रगाढ प्रीति नहीं रखता। बाल के कहने से कभी-कभी उस पर थोड़ा उपरी स्नेह दिखाता रहता है फिर भी स्वयं सर्वदा सचेत रहता है। इस प्रकार मध्यमबुद्धि त्याग और स्नेह के बीच मूलते हुए समय व्यतीत कर रहा है। ११७-२०।।

೫₿

## ८. मदनकान्दली

### भ्रकुशलमाला की योगशक्ति

बाल ने एक दिन अपनी माता अकुशलमाला से कहा—माताजी ! आप अपनी योगशक्ति का बल दिखलाइये। उत्तर में उसने कहा—पुत्र ! तू मेरे सम्मुख खड़ा हो जा, मैं अपनी योगशक्ति का प्रयोग करती हूँ। फिर अकुशलमाला ने ध्यान किया, प्राग्ए-वाषु को रोका और सूक्ष्म परमागुओं द्वारा बाल के शरीर मैं प्रवेश किया। इधर स्पर्शन भी हर्ष पूर्वक बाल के शरीर में प्रविष्ट हो गया। श्र दो सूक्ष्म शरीरों के प्रविष्ट होने से बाल को अधिकाधिक कोमल स्पर्शवाली वस्तुओं को प्राप्त करने की अभिलाषा होने लगी। जिससे वह बार-बार व्याकुल होने लगा। परिगाम स्वरूप वह दूसरे सब कर्तव्य छोड़कर इसी कार्य में संलग्न हो गया और रात-दिन अनेक स्त्रियों के साथ सुरत-क्रिया आदि भोग भोगने में लीन हो गया। यहाँ तक कि वह मूढात्मा जुलाहे, चमार, डूम, ढेढ आदि नीच जाति की स्त्रियों पर

क्ष वृष्ठ १८०

भी आसक्त होने लगा और लोलुपता पूर्वक उनके साथ भोग भोगने लगा। इस प्रकार सत्कार्य के विरुद्ध चलने वाले बाल को अकार्य में ही प्रवृत्त देखकर लोग उसकी निन्दा करने लगे और उसके मुँह पर ही उसे पापो, मूर्ख, अज्ञानी, निलंज्ज, निर्भागी, कुल-कलंकी आदि कहने लगे। लोगों की निन्दा की उपेक्षा कर बाल तो यही मानता कि वह माताजी और स्पर्शन की कृपा से सुख-सागर में गोते लगा रहा है। लोगों को जो बोलना हो बोलते रहें, इनके कहने की चिन्ता क्यों कहाँ?

श्रकुशलमाला भी कभी-कभी उसके शरीर से बाहर श्राकर उससे पूछ लेती कि उसकी श्रद्भुत योगशक्ति का उस पर कैसा प्रभाव हुश्रा? तब बाल कहता—माताजी! इसमें किसी प्रकार का संदेह नहीं है कि श्रापने मुक्त पर बहुत बड़ा उपकार किया है, मुक्ते सुखसागर में सराबोर कर दिया है। माताजी! श्रव मेरी प्रार्थना है कि श्राप कृपा करके जीवन पर्यन्त मेरे शरीर का त्याग न करें। श्रकुशलमाला ने यह स्वीकार किया श्रीर कहा—वत्स! तुक्ते यह रुचिकर है तो दूसरे सब काम छोड़कर मैं तेरा ही काम कह गी। माता को श्रपने श्रधीन देखकर बाल मन में फूला न समाया। वह सोचने लगा—'स्पर्शन तो मेरे वश में है ही, कार्य-साधक समस्त सामग्री मेरे श्रनुकूल है ही। श्रहो! इस संसार में मेरे जैसा भाग्यशाली, मेरे जैसा सुखी श्रन्य कोई शायद ही होगा' ऐसे विचारों से वह श्रत्यधिक प्रफुल्लित होकर श्रधिक कुव्यसनी बनता गया। [२१-३४]

### मध्यमबुद्धि का परामर्श

बाल के उपरोक्त चाल-चलन से राज्य भर में उसकी बहुत निन्दा हो रही थी अतः लोक-निन्दा से डरने वाले मध्यमबुद्धि ने स्नेह-विद्हल होकर एक दिन प्रेम से उसे समभाया—भाई बाल! तेरा इस प्रकार का लोक-विरुद्ध ग्राचरण किसी भी प्रकार उचित नहीं है। त्याग करने योग्य ग्रयोग्य वस्तुत्रों का उपभोग करना अति निन्दनीय, पाप से परिपूर्ण ग्रीर कुल को कलंक लगाने वाला है। बाल ने उत्तर दिया—भाई मध्यमबुद्धि! ऐसा लगता है कि तुभे मनीधी ने ठगा है. ग्रन्यथा स्वर्ग के जैसे उत्तम सुख भोगने वाले मुभ को क्या तू नहीं देखता? जो मूर्ख प्राणी जाति-दोष के कारण किसी सुन्दर स्त्री ग्रादि का त्याग करते हैं वे ऐसे ही हैं जैसे जो दूषित स्थान में पड़े होने के कारण महारत्न का त्याग करते हैं। उसका उत्तर सुनकर मध्यमबुद्धि ग्रपने मन में सोचने लगा कि यह बाल उपदेश (शिक्षा) के ग्रयोग्य है, इसे किसी प्रकार की शिक्षा देना व्यर्थ है। मैं व्यर्थ ही बाक्परिश्रम कर रहा हूँ। इस प्रकार बाल, मध्यमबुद्धि ग्रीर मनीषी सुख-पूर्वक ग्रपना समय बिता रहे थे। अ [३६—४१]

#### वसन्त ऋतु का ग्रागमन

स्रन्यदा काम को उत्ते जित करने वाली वसन्त ऋतु का समय स्ना गया।

क्ष पृष्ठ १८१

वन में श्रतेक प्रकार के विकसित सुन्दर पुष्प-समूहों पर गुंजायमान भौरों की गुंजार से वन उद्यान श्रति सुन्दर हो गये। पित के साथ विचरण करने वाली प्रेम-मग्न पत्नी के हृदय को श्रानन्द देने वाली कोयल की मीठी कुहुक से वन प्रदेश गूंज उठा। विकसित केंं शू के फूलों के श्रग्रभाग ऐसे लाल हो रहे थे मानो वियोग से दुः खी स्त्री के शरीर का मांस-पिण्ड हो। श्राम्न-मंजरी चारों दिशाश्रों को सुगंधित करती हुई वसन्तराज के साथ प्रमुदित होकर धूलि-कीडा कर रही थी। देवता श्रौर किन्नरों के युगल वन में ग्राकर श्रनेक प्रकार की कोडाएँ कर रहे थे जिससे मनुष्य-लोक का वन स्वर्ग के नन्दनवन की रमणोयता को प्राप्त कर रहा था। वल्लिरयाँ उत्कर्ष को प्राप्त हो रहो थीं। घर-घर ग्रौर वृक्षों की शाखा मों मूले पड़े थे ग्रौर कामदेव को उदीपित करने वाली सुगंधित मलय पवन मन्द-मन्द चल रही थी। [४२-४७]

#### लीलाधर उद्यान

ऐसे मन्मथकालीन वसन्त ऋतु में आनिन्दत होकर मध्यमबुद्धि को साथ लेकर बाल कीडा के लिये एक दिन बाहर निकल पड़ा। जब वह बाहर निकला तब योग-शक्ति से उसके शरीर में प्रविष्ट उसकी माता और उसका मित्र स्पर्शन भी सूक्ष्म रूप से उसके शरीर में ही विद्यमान थे। ऐसे लुभावने समय में कुमार मध्यमबुद्धि के साथ नगर के बाहर स्थित नन्दनवन के समान लीलाधर उद्यान में पहुँचा। इस उद्यान के मध्य में एक बड़ा मन्दिर था, जिसके ऊँचे श्वेत शिखर मन्दिर के दर्शनार्थी की आँखों को आह्लादित करते थे। अनेक विशाल तोरणों से मन्दिर शोभित हो रहा था। मन्दिर में लोगों ने स्त्रियों के हृदय को आह्लादित करने वाले रितपित कामदेव की प्रतिमा प्रतिष्ठित कर रखी थी। इस देवता की विशिष्ट पूजा प्रत्येक त्रयोदशी को होती थी। आज भी त्रयोदशी होने से कुमारिकायें सुन्दर पित की प्राप्ति के लिये, विवाहित स्त्रियाँ सौभाग्य की वृद्धि के लिये और कुछ स्त्रियाँ अपने पित के प्रेम को प्राप्त करने के लिये पूजा करने आ रही थीं। मोहान्ध कामी पुरुष अपनी पसन्द की स्त्री के साथ सम्बन्ध स्थापित करने का अवसर प्राप्त करने के लालच से पूजा करने के बहाने मन्दिर में आ रहे थे। [४५-१४]

## कामदेव को शय्या पर बाल

कामदेव के मन्दिर में आज बहुत कोलाहल हो रहा था जिसे सुनकर कौतुक देखने की इच्छा से बालकुमार ने अपने भाई मध्यमवृद्धि के साथ मन्दिर में प्रवेश किया। वहाँ उन्होंने देखा कि रितनाथ कामदेव को कई भक्तिपूर्वक प्रणाम कर रहे थे, कई प्रयत्न पूर्वक पूजा कर रहे थे और कई गुण-कीर्ति गाकर स्तुति कर रहे थे। बाल ने मन्दिर की प्रदक्षिणा देते हुए देव मन्दिर के निकट ही गुप्त स्थान पर वासभवन (शयनकक्ष) देखा। रितनाथदेव का वह वासभवन (कक्ष)

देखने में म्रत्यन्त रमग्रीय, मन्द मन्द प्रकाश से युक्त ग्रौर कौतुक उत्पन्न करने वाला था। 🕸 इसमें क्या होगा? यह देखने के लिए मध्यमबुद्धि को द्वार के पास खड़ा कर बाल सहसा हो उस कक्षे के अन्दर चला गया। वहाँ उसने एक अति विशाल शय्या देखी जिस पर कोमल बिस्तर-तिकये तथा निर्मल स्वच्छ एवं कोमल चादर बिछी हुई थी। इस गय्या के मध्य में रित के साथ कामदेव सो रहे थे। देवतास्रों को भी स्रप्राप्य उस कोमल सुन्दर महाशय्या को बाल ने देखा । शयन-कक्षा में प्रकाश म्रति मन्द था ग्रत: यह क्या है जानने के कौतूक से शय्या को दो-चार बार हाथ फिरा कर देखा तब उसे लगा कि यह कामदेव की शय्या होनी चाहिये। उस शब्या के कोमल स्पर्श के वशीभूत होकर वह सोचने लगा कि ऐसी कोमल शय्या अन्यत्र तो कहीं मिल ही नहीं सकती। उस समय उसके शरीर में स्थित उसकी माता ग्रौर स्पर्शन की प्रेरणा से उसमें चपलता जागृत हुई। चापल्य दोष से ग्रस्त होकर वह सोचने लगा कि मैं इच्छानुसार इस भय्याँ पर सोकर इसका उपयोग करूं। उस समय उसे यह विचार नहीं श्राया कि इस शय्या में स्वयं कामदेव रति महादेवी के साथ सो रहे हैं। देव-शय्या पर सोने वाले को कितने दृःख उठाने पड़ते हैं इसका भी उसे विचार नहीं श्राया। बाल ने यह भी नहीं सोचा कि श्रन्य लोग यदि देख लेंगे या उन्हें पता लग गया तो मेरी कितनी हँसी होगी। द्वार पर उसकी राह देख रहा मध्यमबुद्धि उसकी हँसी करेगा। भविष्य में क्या होगा इसका तनिक भी विचार किये बिना मोह के वशीभूत होकर वह शय्या पर चढ गया श्रौर उस पर सोकर कुचेष्टायें करने लगा । ग्रपने ग्रंगों को मरोड़ने लगा ग्रौर उस विशाल शय्या के स्पर्श-सुख को प्राप्त कर वह सोचने लगा - ग्रहो ! इसका सुख ! इसका स्पर्श कितना श्राह्मादकारी है! तथा उसके प्रति अपूर्व प्रीति वाला बनकर अपने आप को भाग्यशाली मानता हआ वह शय्या पर लोट-पोट होने लगा। [ \ \ \ - \ \ ? ]

#### मदनकन्दली का स्पर्श

[क्षितिप्रतिष्ठित नगर के ग्रन्तरंग राज्य का राजा कर्मविलास था श्रौर वहीं बाल, मनीषी, मध्यमबुद्धि ग्रादि कुमार भी रहते थे।] नगर के बहिरंग राज्य पर प्रख्यात महातेजस्वी शत्रुमर्दन नामक राजा राज्य करता था। उस राजा के उत्तम कुलोत्पन्न कमल के समान नेत्रों वाली प्राणों से भी श्रधिक प्रिय मदनकन्दली नामक रानी थी। वह महारानी ग्रपने हाथ में पूजा की सामग्री लेकर ग्रपने परिवार के साथ कामदेव को पूजा करने के लिये उस दिन मंदिर में ग्राई थी। मंदिर के मध्य में स्थित कामदेव को पूजा कर वह भी शयनकक्ष की तरफ ग्राई। उसे देखकर ग्रौर स्त्रो जानकर लज्जा ग्रौर भय से बाल थोड़ी देर के लिये काष्ठ के समान निस्पन्द ग्रौर स्थिर हो गया। अ शयनकक्ष में प्रकाश ग्रित मन्द था, शथ्या के मध्य में क्षोये

हुए कामदेव की रानी हाथ के स्पर्श से पूजा करने लगी। चन्दन से रित श्रीर कामदेव का विलेपन करते हुए रानी ने बाल के सम्पूर्ण शरीर को श्रपने कोमल हाथ से स्पर्श किया। बाल के शरीर में सूक्ष्म रूप से स्थित माता श्रीर स्पर्शन की प्रेरणा से मिलन-बुद्धि बाल के मन में विचार श्राया कि इस कोमलांगी स्त्री के हाथ का स्पर्श मात्र मुक्ते कितना मृदु लग रहा है। मैंने श्रपने जीवन में कभी भी ऐसे कोमल स्पर्श का श्रनुभव नहीं किया। श्रहो! मैं श्रभी तक श्रन्थ स्पर्शों को व्यर्थ ही कोमल मान रहा था। श्रव तो मुक्ते ऐसा लग रहा है कि तीनों लोकों में भी इस स्त्री से श्रिषक कोमल कोई वस्तु हो ही नहीं सकती।

कामदेव की पूजा समाप्त कर मदनकन्दली रानी वहाँ से श्रपने स्थान पर चली गई। [७२–६२]

### बाल की विचित्र दशा

मदनकन्दली के वहाँ से चले जाने पर 'मुफे यह स्त्री किस प्रकार प्राप्त हो' इसी विचार ग्रौर चिन्ता में बाल का हृदय विह्वल ग्रौर व्यथित हो गया। उसके मन में अवर्णनीय ग्रन्तस्ताप होने लगा, वह ग्रपने ग्रापको भूल गया श्रौर शय्या में पड़ा-पड़ा लम्बे-लम्बे निःश्वास छोड़ने लगा। जैसे मूछित हो, मूक हो, पागल हो, सर्वस्व हार गया हो, ग्रहाविष्ट हो, तप्त शिला पर मत्स्य पड़ा हो वैसे ही वह शय्या पर इघर से उघर लोट-पोट होते हुए तड़फने लगा।

## मध्यमबुद्धि का वासभवन में प्रवेश

उस समय मध्यमबृद्धि जो शयनकक्ष के बाहर खड़ा उसकी प्रतीक्षा कर रहा था, सोचने लगा कि, प्ररे! इतना समय हो गया, प्रभी तक बाल बाहर क्यों नहीं निकला ? अन्दर क्या कर रहा है ? जरा भीतर जाकर देखूँ तो सही ! यह सोचकर मध्यमबुद्धि शयनकक्ष में प्रविष्ट हुआ और हाथ से छूकर उसने कामदेव की शय्या को देखा। उसे हाथ लगाते ही उसका भी मन उस तरफ आकर्षित हो गया, क्योंकि वह शय्या अत्यन्त कोमल थी। जब उसने अधिक ध्यानपूर्वक देखा तब उसे मालूम हुआ कि शय्या के एक हिस्से पर बाल तड़फड़ा रहा है। उसकी दशा देखकर मध्यमबुद्धि सोचने लगा कि, प्रहो! इस भाई ने यह क्या अकार्य कर डाला ? देव की शय्या पर चढना योग्य नहीं है। रित के रूप को भी शर्माने वाली अत्यन्त सुन्दर गुरुपत्नी हो तब भी वह सर्वथा अगम्य है। यह शय्या अत्यचिक सुख देने वाली होने पर भी देव प्रतिमा से अधिष्ठित होने से मात्र वन्दनीय है, उपभोग्य नहीं। यह सोचकर मध्यमबुद्धि ने बहा - अरे भाई! तूने यह न करने योग्य कार्य किया है, देव की शय्या पर चढना या सोना ठोक नहीं। इस प्रकार बाल को अनेक तरह से समभाने लगा, पर उसने तो कुछ भी उत्तर नहीं दिया।

### व्यन्तर-कृत पीड़ा

उसी समय मन्दिर के स्रधिष्ठायक व्यन्तर ने वहाँ प्रवेश किया। उसने बाल को ग्राकाश-बन्धन से बांध दिया ग्रीर जमीन पर पछाडा, फिर उसके सारे शरीर में तीव्रतम वेदना उत्पन्न की जिससे वह मरगासन्न हो गया । इस भयंकर प्रसंग को देखकर मध्यमबुद्धि ने हाहाकार किया । 'यह क्या है ?' देखने की इच्छा से बहुत से लोग मन्दिर से शयनकक्ष की तरफ दौड़े स्राये। व्यन्तर ने धक्के मार कर बाल को शयनकक्ष के बाहर धकेल दिया 🕸 ग्रौर बहुत जोर से जमीन पर पटका, परिगामस्वरूप उसकी ग्रांख की पुतली फूट गई ग्रीर प्राग कण्ठ में ग्रा गये। सब लोगों ने बाल को उस स्थिति में देखा । उसके पीछे ही दीन मन वाला मध्यमबुद्धि भी शयनकक्ष से बाहर निकला। मध्यमबुद्धि के बाहर स्राते ही लोग उसे पूछने लगे कि 'यह सब क्या गड़बड़ है ?' पर लज्जावश वह कुछ भी उत्तर नहीं दे सका। उस समय वह व्यन्तर किसी पुरुष के शरीर में प्रविष्ट हुआ। और उस पुरुष के द्वारा उसने सब घटना लोगों को कह सुनाई। मकरघ्वज के भक्त जो लोग वहाँ उपस्थित थै उन्होंने यह घटना सुनकर बाल को देव का ग्रापमान करने वाला महापापी जानकर उसका ग्रत्यन्त तिरस्कार किया । उसके सम्बन्धी कहने लगे 'ग्रपने कुल को कलंकित करने वाला विषवृक्ष जैसा यह बाल ग्रपने कुल में उत्पन्न हुन्रा हैं ऐसा कहकर वे सब उसकी निन्दा करने लगे। 'ग्रब यह ऋपने पाप के फल भोगेगा, इसे सजा भुगतनी ही चाहिये।' ऐसा कहकर सामान्य लोग भी उसकी ग्रालोचना करने लगे। जो प्रासी बिना विचारे निन्दनीय काम करते हैं वे सब अनर्थों और दु खो को सहन करते हैं, इसमें नवीनता भी क्या है ?' ऐसा कहकर विवेकी लोगों ने उसकी उपेक्षाकी। उस समय ब्यन्तर ने भयंकर रूप धारेंग कर कहा – तुम्हारे संब के सामने ही इस दुरात्मा बाल के टुकड़े-टुकड़े कर देता हूँ। यह सुनकर मध्यमबुद्धि ने हाहाकार किया और उस पुरुष के पांवों में पड़ गया, जिसके शरीर में व्यन्तर ने प्रवेश किया था। उसने कहा - 'ग्ररे! ग्ररे! कृपा करो, दया करो, मेरे भाई के प्राणों की मैं स्राप से भिक्षा मांगता हूँ। कृषा कर स्राप इसे न मारें। मध्यमबुद्धि के रुदन से लोगों को भी उस पर दया आई और उन्होंने व्यन्तर से कहा—है भट्टारक! इस बेचारे को एक बार क्षमा करदो, फिर से वह देव का भ्रपमान कभी नहीं करेगा। मध्यमबुद्धि पर करुगा लाकर और लोगों के कहने से उस समय व्यन्तर ने बाल को छोड़ दिया। थोड़ी देर बाद जब बाल के शरीर में चेतना ग्राई, शरीर पर घाव लगने से चमड़ी कठोर हो गई थी वह नरम होने लगी भीर कुछ स्फूर्ति ग्राई तब मध्यमबुद्धि उसे शीध्रता पूर्वक मन्दिर से बाहर ले आया भ्रौर बड़ी कठिनता से उसे राजमहल में ले गया ।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १५४

#### बाल ग्रौर कर्मविलास

कर्मविलास राजा ने जब अपने परिजनों से यह सब घटना सुनी तब अपने मन में विचार किया कि, बाल को यह क्या हो गया है ? उसके ऐसे ग्राचरण से अब मुफे उसके प्रतिकृत होना पड़ेगा, तब उसका क्या हाल होगा ? यह तो अभी इन लोगों को जात ही नहीं हैं। देवता का अपमान करने वाले ऐसे दुराचारी पुत्र को तो कठोर दण्ड मिलना ही चाहिये। यह सोचकर कर्मविलास राजा ने अपने परिवार से कहा—ग्ररे! ऐसे श्रविनयी तूफानी छोकरे की अब क्या चिन्ता करें? यह तो ग्रब हमारे अनुणासन के योग्य भी नहीं रहा। [मैं आजा देता हूँ कि] कोई भी व्यक्ति अब इसके साथ किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं रखे। राजा की आजा को सबने शिरोधार्य किया।

# बाल का ग्रन्तस्ताप: मध्यमबुद्धि का परामर्श

मध्यमबुद्धि ने बालकुमार से पूछा—भाई! म्रब तो तेरे शरीर में कोई दर्द नहीं है न ?

बाल — शरीर में तो दर्द नहीं है, पर मेरे मन में सन्ताप हो रहा है **और** वह बढता जा रहा है।

मध्यमबुद्धि—पर, इस मनस्ताप का कारण क्या है ? क्या तू उसे जानता है ?

कामदेव सर्वदा वक्र होता है ग्रौर उसकी प्रवृत्तियाँ भी विपरीत होती हैं, ग्रतः बाल ने सीधा उत्तर न देते हुए कहा – मैं तो नहीं जानता, पर कामदेव के मन्दिर में शयन कक्ष के बाहर जब तूखड़ा था तब क्या तूने किसी स्त्री को कक्ष में प्रवेश करते या बाहर निकलते देखा था ?

> मध्यमबुद्धि - हाँ, एक स्त्री को देखा तो था, पर उससे तुभे क्या ? बाल - वह कौन थी ? उसे तू पहचानता भी होगा ?

मध्यमबुद्धि - हाँ, श्रच्छी तरह जानता हूँ। वह शत्रुमर्दन की रानी मदनकन्दली थी।

मध्यमबुद्धि का उत्तर सुनकर क्ष बाल चिन्ता में पड़ गया स्रोर गहरे निःश्वास छोड़ते हुए सोचने लगा कि ऐसी स्त्री मुफ्ते कैसे मिल सकती है ? व्यवहार-कुशल मध्यमबुद्धि समक्त गया कि यह भाई मदनकन्दली पर स्रासक्त हो गया लगता है । पुनः मध्यमबुद्धि ने विचार किया कि यह मदनकन्दली स्रतिशय सुन्दर स्रोर रूपवती होने से लोगों को स्रपनी स्रोर स्नाक्षित करती है स्रौर लोगों के मन में स्रपने प्रति स्रभिलाषा उत्कास करती है। कक्ष का द्वार छोटा होने से जब वह

ॐ पृष्ठ १५५

शयनकक्ष से बाहर निकल रही थी तब मुभे भी उसका स्पर्श हुग्रा था ग्रीर ऐसा लगा था कि संसार में किसी भी श्रन्य वस्तु का स्पर्श इतना मादक नहीं हो सकता। उस समय मेरा मन भी उसके साथ विलास करने के विचार से डांवाडोल हो गया था । पर 'कुलीन मनुष्यों के लिये पर-स्त्रीगमन उचित नहीं' यह सोचकर मैं तुरन्त पीछे हट गया। यह भाई भी यदि मेरी बात माने तो इसे समका कर अनुचित कार्य करने से इसे रोकूं। ऐसा सोचकर मध्यमबुद्धि ने बाल से कहा-ग्ररे भाई! बाल ! क्या ग्रभी तक तू मूर्ख श्रज्ञानी ही रहा ? श्रविनय का कितना बुरा परिसाम होता है क्या तूने स्वयं ग्रभी उसका श्रमुभव नहीं किया है ? तेरे प्राण तो कण्ठ तक म्रा गये थे, तेरे दुर्विनय से भगवान् कामदेव तुक्त पर बहुत कोधित हुए थे, बड़ी कठिनता से तो मैंने तुभे उनके हाथ से छुड़ाया है। क्या तू इतनीसी देर में सब कुछ भूल गया ? अतः भाई अब तो तू इन वुरै विचारों को छोड़ दे। तू ऐसा सोचले कि यह मदनकन्दली दृष्टि-विष सर्प के मस्तक में रही हुई मिए है। इस स्त्री की इच्छा के परिएाम स्वरूप तूस्वयं जल कर राख हो जायेगा और तेरे हाथ कुछ भी नहीं लगेगा, यह तू निश्चित समभले । मध्यमबृद्धि के विचार सुनकर बाल समभ गया कि मेरे मन में क्या विचार चल रहे हैं यह उन सब को जान गया है अतः ग्रब इससे छुपाना ब्यर्थ है, यह सोचकर बाल ने उसे स्पष्ट कहा—श्ररे भाई ! यदि ऐसा है तों तूने मुक्ते छुड़वाया ऐसा क्यों कहते हो ? तूने तो मुक्ते ग्रधिक पिटवाया है। तेरे कहने से ही कामदेव ने मुक्ते छोड़ दिया इससे मेरी शारीरिक वेदना तो मिटी, पर मुक्त पर वितर्क-परम्परा रूप अगारे डाल दिये जिससे मेरा पूरा शरीर जल रहा है. घंधक रहा है। कामदेव ने जब मुक्ते बाँधा तभी में मर गया होता तो इतना अन्तस्ताप तो नहीं होता । मुफे छुड़वाकर तो तूने बहुत बड़ा अनर्थ कर दिया है । मेरे मन में इतना ग्राधक संताप हो रहा है कि उसे शान्त करने के लिये तो मदनकन्दली के मिलन रूपी ग्रमृत सिचन के ग्रतिरिक्त ग्रौर दूसरा कोई उपाय नहीं है। मैं तुभे श्रब ग्रधिक क्या कहुँ।

मध्यमबुद्धि अपने मन में समफ गया कि इसका मला करो तो इसे बुरा लगता है। उसे यह भी निश्चित मालूम हो गया कि वह मदनकन्दली के प्रति इतना अधिक आकर्षित हुआ है कि वर्तमान में तो वह आसिक किसी भी प्रकार कम नहीं हो सकती। यह किसी भी प्रकार इससे पीछे हट सकता हो ऐसा नहीं

लगता । यह सब देखकर वह चुप हो गया ।

क्षु

# 9. बाल, मध्यमबुद्धि, मनीघी और स्पर्शन

बाल का ग्रपहरणः मध्यमबुद्धि द्वारा शोध

सूर्यास्त हुआ तो बाल को लगा जैसे सूर्य (प्रकाश) उसके हृदय से ही निकल गया और चारों ओर अन्धकार फैल गया। रात्रि का प्रथम प्रहर समाप्त

होने पर सड़कों पर लोगों का गमनागमन बन्द हो गया । 'जो काम वह कर रहा है वह उचित है या नहीं' इसका विचार किये बिना ही बाल रात्रि के दूसरे प्रहर में महल से निकला ग्रीर राजमार्ग पर जिघर शत्रुमर्दन राजा का महल था उसी तरफ चलते हुए कितनी ही दूर पहुँच गया। इघर मध्यमबुद्धि ने यह सोचकर कि इस बाल का क्या होगा? अ वह भी उसके पीछे पीछे चल पड़ा। आगे-आगे बाल ग्रीर पीछे-पीछे छुपता हुग्रा मध्यमबुद्धि जा रहे थे कि बाल ने एक पुरुष को देखा। उस पुरुष ने लात मारकर वाल को मयूरबन्ध (मजबूत रस्सों) से बांध दिया तो बाल जोर-जोर से चिल्लाने लगा, तब मध्यमबुद्धि ने 'आ रहा हूँ' 'ग्रा रहा हूँ' जोर से दो तीन ग्रावाज लगाई। मध्यमबुद्धि दूर से देख ही रहा था, तब तक तो वह पुरुष बाल को उठाकर ग्राकाश में उड़ने लगा। बाल ग्राधिक चिल्लाने लगा तो उसने बाल का मुँह कपड़े से ढक दिया। बाल को उड़ाकर वह ग्राकाश में पश्चिम दिशा की तरफ जाने लगा। 'ग्ररे दुष्ट विद्याधर! तू मेरे भाई को कहाँ ले जा रहा है ?' ऐसी ग्रावाजं लगाते हुए तलवार खींचकर विद्याधर की दिशा में मध्यमबुद्धि भी जमीन पर भागने लगा। चलते-चलते वह नगर के बाहर निकल गया, तब तक तो ग्राकाश में उड़ते हुए वह विद्याधर इतनी दूर निकल गया कि वह उसकी ग्रांक्षों से भी ग्रोभल हो गया।

उस समय मध्यमबुद्धि एकदम निराण हो गया तब भी भाई के स्नेहवण दौड़ना चालू रखा, यह सोचकर कि आगे किसी स्थान पर तो विद्याधर बाल को छोड़ेगा ही। दौड़ते-दौड़ते पूरी रात बीत गई। पाँव में जूते न होने से अनेक काँटे, कील. पत्थर लगते रहे, चुभते रहे। मध्यमबुद्धि दौड़-दौड़ कर थक गया, भूख-प्यास से पीडित हो गया, शोक से बिह्नल और दीन हो गया, फिर भी पश्चिम दिशा की तरफ चलता ही गया। गाँव-गाँव में अपने खोए हुए भाई की खोज-खबर पूछते हुए यह सात दिन-रात इसी प्रकार चलते हुए अन्त में कुशस्थल नगर में पहुँचा।

# मध्यमबुद्धि का स्रात्महत्या का प्रयत्न : बाल का मिलन

कुशस्थल नगर के बाहर मध्यमबुद्धि थोड़ा रका, वहाँ उसने एक पुराना काम में न ग्राने वाला गहरा कुँ श्रा देखा। 'भाई के बिना जीने से क्या लाम' ऐसा सोचकर, उसने कुँ ए में डूब कर ग्रात्मघात करने के निर्णाय से अपने गले में एक शिला (मोटा पत्थर) बाँधो। उसी समय वहाँ नन्दन नामक एक राजपुरुष ने मध्यमबुद्धि को ऐसा दुःसाहस करते हुए देखकर जोर से आवाज लगाई—भाई! ऐसा दुःसाहस मत करो, मत करो।' कहते हुए वह दौड़कर मध्यमबुद्धि के पास ग्राया ग्रीर कुँ ए की जगत पर से उसे कूदते हुए घर पकड़ा, उसके गले से बंधा हुग्ना बड़ा पत्थर अलग किया, उसे जमीन पर बिठाया ग्रीर फिर ऐसा ग्रधम कार्य (ग्रात्मघात) करने का कारण पूछा। उत्तर में मध्यमबुद्धि ने किस प्रकार ग्रपने भाई बाल से वियोग हुग्ना, वह सब घटना कह सुनाई। सुनकर नन्दन ने कहा—'भाई! यदि

क्ष पृष्ठ १५६

ऐसा है तो तुभे विषाद नहीं करना चाहिये, तेरे भाई के साथ तेरा मिलन अवश्य होगा ।' मध्यमबुद्धि ने पूछा—मिलन किस प्रकार होगा ? उत्तर में नन्दन ने कहा, सुन—

इस नगर में हमारे स्वामी राजा हरिश्चन्द्र राज्य करते हैं। उन्हें विजय, माठर, शंख ग्रादि निकट में रहने वाले ग्रन्य माँडलिक राजाग्या बार-बार त्रास देते थे । हरिष्चन्द्र राजा का रतिकेलि नामक विद्याधर परम मित्र है । जिस समय शत्र्यों का उपद्रव चल रहा था, उस समय यह विद्याधर राजा के पास ग्राया ग्रीर उसे ऐसी करविद्या देने का वचन दिया अक्ष जिसके प्रभाव से वह शतुश्रों से कभी भी पराभव को प्राप्त न होगा। राजा ने विद्याधर मित्र का स्राभार माना। फिर् विद्याधर ने यह विद्या सिद्ध करने के लिये राजा को छः महिने तक पूर्वाभ्यास (साधना) करवाया और म्राज से म्राठ दिन पहले वह विद्याघर राजा को साथ लेकर किसी स्थान पर गया । उससे श्रारि-विद्या की साधना करवायी श्रौर दूसरे दिन एक ग्रन्य पुरुष के **साथ रा**जा को वापिस नगर में ले ग्राया । राजा के साथ लाये हुए उस पुरुष के माँस ग्रौर खून से सात दिन तक होम-क्रिया करवाई। उस पुरुष को ग्राज ही छोड़ा गया है, मेरे विचार से यही तेरा भाई होना चाहिये। राजा ने उस पुरुष को अभी-अभी मुक्ते सौंपा है। यह सुनकर मध्यमबुद्धि बोला - भद्र ! यदि ऐसा है तो जीझ ही उस पुरुष को मुक्के दिखाने की कृपा करें जिससे मैं यह पता लगा सकूँ कि वह मेरा भाई है या नहीं। श्रव्छा, कहकर नन्दन तुरस्त ही उसको लेने के लिये गया श्रौर बाल को उठाकर शीघ्र ही वहाँ ले स्राया।

## बाल को दुरवस्था

बाल के शरीर में केवल हिंडुयाँ रह गई थीं, खून भीर माँस तो लगभग समाप्त प्रायः हो चले थे, मात्र साँस चल रही थी जिससे लगता था कि वह जीवित है। वह इतना कमजोर हो गया था कि उसकी जुबान भी बन्द हो गई थी। ऐसी स्थित में वाल को देखकर मध्यमबुद्धि ने बड़ी कठिनता से उसे पहचाना, फिर तुरन्त ही नन्दन से वहा—'भाई! जिसके बारे में मैं तुभ से पूछ रहा था, यही मेरा भाई है। सचमुच तृ नाम और काम से भी नन्दन ही है, तेरा नाम सार्थक है, तुमने आज मुक्त पर बहुत बड़ा उपकार किया है।' उत्तर में नन्दन बोला—'भाई मध्यमबुद्धि! तुभ पर करणा लाकर मैंने यह राजद्रोह का कार्य किया है। भ्रभी मैं तेरे भाई बाल को लेने गया तब सुना कि भ्राज रात को राजा फिर रक्त से विद्या को तृष्त करेगा, तब इस पुरुष की भ्रावश्यकता पड़ेगी। भ्रतः मेरा तो जो होना होगा वह होता रहेगा तू तो इसे लेकर शीझ ही यहाँ से भाग जा, बाद में जो होगा उसे मैं देख लूँगा।' मध्यमबुद्धि ने नन्दन का उपकार मानते हुए उसकी ग्राज्ञा को स्वीकार किया भ्रीर

<sup>😘</sup> দূতে १८७

कहा कि 'भद्र! किसी भी प्रकार त् ग्रपने प्राण बचाना' ऐसा कहकर बाल को उठाकर मध्यमबुद्धि चल पड़ा। मन में भय था इसलिये रात-दिन दोड़ते हुए ग्रागे बढ़ता गया। बीच में कहीं-कहीं थोड़ा रुक कर बाल को पानी पिताता, हवा करता, पेय ग्राहार देता। इस प्रकार ग्रपनी शारीरिक-पीड़ा की चिन्ता न कर, बड़ी कठिनाई से बाल को लेकर वह बापिस ग्रपने नगर में पहुच गया।

बाल का अनुभूत वृत्तान्त

श्रपने स्थान पर पहुँचने के थोड़े दिनों बाद बाल में कुछ शक्ति ग्राई। एक दिन मध्यमबुद्धि ने उससे पूछा - 'भाई ! यहाँ से जाने के बाद तुमने वियानक्या श्रनुभव किया <sup>?'</sup> उत्तर में बाल ने कहा—भाई ! तेरे सामने ही वह गगनचारी विद्याधर मुफ्ते बांघकर उड़ा ले गया श्रौर यमपुरी के समान एक महा भयंकर ध्मशान में ले पहुँचा । वहाँ मैंने देखा कि घघकते ग्रंगारों से भरे हुए ग्रग्निकुण्ड के पास एक पुरुष खड़ा था। विद्याधर ने उस पुरुष से कहा — 'महाराज ! आपका इच्छित कार्य त्राज सिद्ध होगा । विद्या सिद्ध करने के लिये जैसे लक्ष्मणों वाले पुरुष की आवण्यकता थी, वह मुक्ते प्राप्त हुआ है।' उस पुरुष ने उत्तर दिया—'भ्रापकी बहुत कृपा।' फिर विद्याघर बोला—'विद्या का एक-एक जाप पूरा होने पर 🕸 मैं तुम्हारे हाथ में जो ग्राहुति दूँगा उसे,तुम अग्नि में डालना । उस पुरुष ने विद्याघर का कथन स्वोकार कर जाप करना प्रारम्भ किया । विद्याधर यम-जिह्ना के समान ग्रत्यन्त तीक्ष्ण धार वाली चमकती एक कटार लेकर मेरे पास ग्राया ग्रौर मेरी पीठ में से एक बड़ा मांस का टुकड़ा काटा श्रीर उसी भाग को दबाकर खून निकाला। मांस श्रीर खून से अपनी अजुली भरी । उस समय वहाँ जो दूसरा पुरुष जाप कर रहा था उसको एक बिद्या का जाप पूरा होने पर विद्याधर ने उसे वह ग्राहुति के रूप में प्रदान की। उस पुरुष ने उस आहुति को अग्निकुण्ड में डाला । पुनः उसने जाप करना प्रारम्भ किया । परमा-धामी राक्षस जैसे नारकीय जीव के शरीर को काटते हैं वैसे ही विद्यावर मेरे शरीर के भिन्न-भिन्न भागों से मांस काटता स्रौर उसी स्थान को दबाकर खूत निकालता, उसे ग्रपनी ग्रंजुली में भर कर जाप करते हुए पुरुष के हाथ में देता ग्रोर विद्या का एक जाप पूरा होने पर वह पुरुष उसे ग्रनिकुण्ड में डालता। उस समय मुभे इतनी श्रघिक पीड़ा होती कि वेदना-विह्वल होने से मुक्ते मूच्छी श्रा जाती श्रौर मैं मूर्छित होकर जमीन पर गिर पड़ता । पर वह निर्दयी विद्याधर तो मेरे हृष्टपुष्ट शरोर को देखकर हर्षित होता और मेरे दर्द की उपेक्षा कर मेरे शरीर के मांस को अधिक से अधिक काटता । उस समय आकाश में होने वाले अट्टहास के समान, प्रलयंकर मेध गर्जना के समान, गुलगुलि शब्दकारी समुद्र के समान, भूकम्प से घूमती हुई पृथ्वी के समान शृगाल चमचमाती-लपलपाती जीभ से भयोत्पादक हदन करने लगे, भयंकर रूपधारी बेताल नाचने लगे ग्रौर खून की वर्षा होने लगी । ऐसी भयंकर ग्रौर बीभत्स परि-स्थिति में भी उस पुरुष (राजा)का चित्त किंचित् भी चलायमान नहीं हुग्रा । ग्रन्त में

<sup>%</sup> पृष्ठ १<mark>८८</mark>

जब १०८ जाप पूरे हुए तब वह ऋूरविद्या राजा के पास ग्राई ग्रौर ''मैं सिद्ध हुई'' ऐसा कहते हुए प्रकट हुई। राजा ने उसे नमस्कार किया ग्रौर वह ऋूरविद्या उसके शरीर में प्रविष्ट हो गई। मेरे शरीर में से मांस ग्रौर खून के निकल जाने से दयो-त्पादक स्थिति में मुक्ते रोता देखकर राजा को थोडी दया म्राई म्रौर उसने स्वांस लेते हुए दांतों से श्रावाज की । तब विद्याधर ने उसे रोकते हुए कहा—'राजन् ! इस विद्या का ऐसा कल्प (नियम) है कि जिस प्राणी की विद्या को ब्राहुति दी जा रही हो उस पर साघक को दया नहीं करनी चाहिये।' फिर विद्याधर ने मेरे शरीर पर एक प्रकार का लेप लगाया जिससे मुफ्ते इतनी भ्रधिक पीड़ा हुई मानो मैं चारों स्रोर से अग्नि में जल रहा हूँ, वष्त्र से चूर-चूर हो रहा हूँ. धाराी में पेला जा रहा हूँ । श्रत्यधिक वेदना होने पर भी मेरा सुदृढ़ पापी शरीर उस समय भी समाप्त नहीं हुआ। क्षरामात्र में मेरा शरीर दावानल से दग्ध काष्ठ जैसा हो गया। उसी दशा में विद्याधर और राजा मुफ्ते उठाकर नगर में ले गये । मेरे शरीर पर सूजन लाने के लिये मुभ्ने खूब खट्टी वस्तुएँ खिलाई गई जिससे मेरा पूरा शरीर सूज कर शून्य-सा हो गया । राजा ने मेरे मांस श्रौर खून की श्राहुति देकर 🕸 सात दिन तक प्रतिदिन १०८ जाप किये । उसके बाद तूने मुक्ते जिस भ्रवस्था में देखा, वह तो तू भ्रच्छी तरह जानता ही है। यह मेरो अनुभव कथा है। इस दु: एक का जब मैं अनुभव कर रहा था तब मुक्ते ऐसा लगा कि ऐसा दुःख तो शायद नरक में भी नहीं होगा।

मध्यमबुद्धि ने बाल का उपरोक्त वृत्तान्त सुनकर अत्यन्त दुःख के साथ कहा—भाई बाल ! सचमुच ऐसा दुःख किसी को प्राप्त न हो। ग्ररे ? यह पापी विद्याधर कैसा दयाहीन ग्रीर यह विद्या भी कैसी रौद्र होगी ?

## मनोषी को व्यवहार-बोधक शिक्षा

लोकाचार का अनुसरएा कर उस समय मनीषी भी वाल के हाल-चाल पूछने और वार्ता की जानकारी लेने वहाँ आया। वह बाहर खड़ा था तभी भध्यम-बुद्धि को उपरोक्त प्रकार से जोक प्रकट करते हुए सुना, वह अन्दर आया। मध्यम-बुद्धि और बाल ने उसे बैठने का आसन दिया सत्कार किया और उससे बातचीत करने लगे। थोड़ी बातचीत के पश्चात् मनीषी ने पूछा—भाई। मध्यमबुद्धि! तू इस प्रकार शोक क्यों करता है?

मध्यमबुद्धि—मेरे शोक का कारण ग्रलौकिक है, ग्रसाधारण है। मनीषी—ऐसा क्या ग्रसाधारण कारण है?

उस समय मध्यमबुद्धि ने उसे बाल के साथ उद्यान में **जाने से** लेकर विद्याधर द्वारा उसे उड़ा ले जाने भ्रौर उसके खून व माँस से किये **गये हवन** भ्रादि का सब वृत्ताग्त कह सुनाया ।

<sup>%</sup> पृष्ठ **१** ५६

मनीषी पहले से ही यह सब सुन चुकाथा. पर अपने को अनिभन्न बतलाते हए ग्रौर ग्राष्ट्यर्य प्रकट करते हुए उसने सब वृक्तान्त सुना । फिर बोला—बाल को यह क्या हो गया है ? यह तो अरच्छा नहीं हुआ। मैंने तो इसे पहले ही कह दिया था कि तूपापो स्पर्शन के साथ मित्रता करता है वह किचित्मात्र भी हितकारी नहीं है। इस बाल को जो भी दुःख प्राप्त हुए हैं वे सब मेरी समक्त से स्पर्शन द्वारा किये गये हैं, ग्रर्थात् स्पर्शन-जिंत ग्रनर्थ-परम्परा के कारएा ही हुए हैं। यह पापी स्पर्शन म्रार्यपुरुषों के स्रयोग्य कार्य करने का प्रेरसा स्रोत है। जब प्रासी स्रार्यपुरुष के ग्रयोग्य कार्य करने का संकल्प कर लेता है तब ग्रधमवृत्ति के कार**रा** पाप का प्रबल उदय हो जाने से, जैसे मछली कांटे में फंसे मांस के टुकड़े को खाने के लोभ में कांटे में फस जाती है वैसे ही प्राामी एक भी कार्य सिद्ध किये बिना आपितियों के जाल में फंस जाता है ग्रौर मृत्यु को प्राप्त करता है । विपरीत मार्ग ग्रौर ग्राचरए से किसी प्राणी का कार्य कभी भी सिद्ध नहीं होता है। सुख प्राप्ति के लिये ग्रार्य-पुरुष के ग्रयोग्य कार्य करने का संकल्प करना, यह विप्रीत मार्ग है । ऐसे खोटे सकल्प हो धैर्य का नाश करते हैं, विवेक का विनाश करते हैं, चित्त को मलिन करते हैं, पूर्व में बांधे हुए पाप-कर्मों को उदय में लाते हैं ग्रौर ग्रन्त में प्रार्गी को सर्व ग्रनर्थों के मार्ग पर लाकर छोड़ देते हैं। ग्रतः श्रार्यपुरुष के ग्रयोग्य एवं श्रशोभनीय कार्य करने के संकल्प में सूख-लाभ की गंध मात्र भी नहीं आ सकती। बाल को ऐसी भयंकर पीडा भोगनी पडी जिसका एक मात्र कारए। यही है कि उसने मेरी शिक्षा को नहीं माना। (ग्रपने मन में ग्राया वैसे किया ग्रौर स्पर्शन के साथ सम्बन्ध बढाता गया। बाल ने शिक्षा नहीं मानी उसका फल तो उसे स्वयं ही भोगना पडेगा।) इसमें तूक्यों शोक कर रहा है ?

बाल-भाई मनीषी ! ऐसे सम्बन्ध रहित वचन बोलने से, ग्रसम्बद्ध प्रलाप करने से क्या लाभ ? सत्पूरुष विशिष्ट कार्य सम्पादन करने को जब तैयार होते हैं तब बोच-बीच में दुःख पड़ने से उनके मन में दुःख नहीं होता ग्रौर न वे ग्रपने काम से पीछे हटते हैं। यदि श्रभी भी कमल जैकी कोमल शरीर वाली भदनकन्दली मुभ्ते मिल जाय तो इन दुःखों का तो ग्रस्तित्व हो क्या है ?

# बाल के दुर्व्यवहार पर विभिन्न प्रतिक्रियायें

जैसे किसी मनुष्य को विकराल सर्प ने काटा हो तो उसे बचाने का कोई उपाय शेष नहीं रहता वैसे ही यह बाल ग्रब उपदेश, मंत्र या तंत्र से सच्चे मार्ग पर नहीं ग्रा सकता। 'इसकी ग्रंतर व्याधि ग्रंब ग्रसाध्य हो गई है' ऐसा सोचकर मनीषी ने दांगे हाथ की म्रंगुली के इशारे से मध्यमवृद्धि को बुलाया भीर उस स्थान से उठकर 🕸 वे दोनों बाहर निकले तथा पास ही के दूसरे कमरे में गये। फिर

अ\$ प्रष्ठ १६०

मनीषी ने मध्यमदुद्धि से कहा—भाई मध्यमबुद्धि ! यह बाल तो ग्रपने नाम के अनुसार मूर्ख ही है। श्रपना सच्चा श्रात्महित कहाँ है, यह नाम मात्र भी नहीं समभता। फिर इसके पीछे पड़े रहकर क्या तेरा भी विचार विनाश को प्राप्त होने का है?

मध्यमवृद्धि—भाई मनीषी ! तूने मुक्ते वस्तुतः उचित शिक्षा दी है, इसमें तिनक भी शंका नहीं है। यह बाल जब तेरा सच्चा परामर्श भी नहीं मानता तब इसके साथ सम्बन्ध रखना मेरे लिये व्यर्थ है। बाल के साथ में ग्रभी जो घटना घटो है वह बहुत ही लज्जाजनक है। वया पिताजी को ग्रभी तक इस बात की खबर नहीं लगी होगी?

मनीषी — ग्ररे! पिताजी ही नहीं, पूरा नगर इस लज्जाजन्य घटना को जान गया है। भाई! सूर्य के प्रकाश को क्या किसी कपड़े से ढँक कर बन्द किया जा सकता है ?

मध्यमबुद्धि - इस बात की सब मनुष्यों को कैसे खबर लग गई ?

मनीषी--भाई ! कामदेव के मन्दिर में जो घटना घटो थी वह तो बहुत से लोगों के सामने ही घटी थी । उस रात में जब विद्याघर बाल को उड़ाकर ले गया, उस समय तुमने 'मैं ग्राया, मैं ग्राया' करके जोर से ग्रावाजें लगाई थी, तब बहुत से मनुष्य नींद में से उठ गये थे ग्रौर उन्होंने ही यह सब घटना नगर में फैलाई है ।्रंऽ

मध्यमबुद्धि सोचने लगा कि, श्ररे! बाल चाहे जैसा भी हो, अपना भाई है, इसिलये वह तो यह सब वृत्तान्त गुप्त रखता था पर यह सब घटना तो अत्यधिक प्रकाश में श्रा गई लगती है। कितना भी गुप्त रूप से किया हुशा काम भो, विशेषकर पाप तो तुरन्त ही प्रसिद्ध हो जाता है। दुर्बुद्धि लोग अपने पापाचरण को छुपाने का प्रयत्न करते हैं, पर वास्तव में वह व्यर्थ है। ऐसा प्रयत्न करना ही मोह-विलसित श्रधिकता को ही सिद्ध करता है। अपने मन में ऐसा सोचते हुए मध्यमबुद्धि बोला—भाई मनीषी! यह वृत्तान्त सुनकर तूने क्या सोचा? पिताजो ने क्या सोचा? माताजी को कैसा लगा? श्रीर नगरवासियों ने क्या विचार किया? यह सब में तुक्त से सुनना चाहता हूँ।

मनीषी—'भाई मध्यमबुद्धि ! सुन, सज्जन प्राणी को दुर्जु णी प्राणी के प्रति उपेक्षा रखनी चाहिये, इस भावना से मैंने बाल के प्रति मध्यस्थ भाव रखा। क्लेश पाते प्राणी पर सज्जन पुरुषों को दया रखनी चाहिये, इस विचार से मुक्ते तुक्त पर महती करुणा आई। पापी-मित्र (स्पर्शन) की संगति से उत्पन्न होने वाली अनेक प्रकार की पीडाओं से मैं मुक्त रहा, इस विचार से मुक्ते अपनी आत्मा पर अधिक श्रद्धा (पूर्ण विश्वास) हुई। महात्मागण गुणों पर और गुणी प्राणियों पर प्रमोद (विशेष कृपा) वाले होते हैं, इस विचार से पुण्यशाली भवजन्तु द्वारा समस्त अनर्थों के मूल इस पापी-मित्र स्पर्शन को दूर भगाये जाने पर मुक्ते विशेष प्रमोद

हुआ और उसके प्रति अत्यधिक बहुमान उत्पन्न हुआ। पिताश्री को जब यह बात मालम हुई तब वे जोर से अट्टहास कर हँसे। मैंने जब उनसे हँसने का कारण पूछा तब उन्होंने बताया कि, वत्स! जो प्राणी मेरे प्रतिकूल होते हैं उन्हें जैसी शिक्षा मिलनी चाहिये वैसा हो दण्ड बाल को मिला है, इसलिये यह सब सुनकर मुफे हर्ष होता है। माता सामान्यरूपा तो शोक में रोने लगी और पुत्र कहाँ गया होगा, इस विचार से बहुत उदास हुई। अपने पुत्र को ऐसा कोई कष्ट नहीं श्राया यह जानकर मेरी माता शुभसुन्दरी श्रानन्दित हुई। बाल को कोई उड़ाकर ले गया है, यह जानकर नगर के सब लोग तो अत्यन्त प्रसन्न हुए। कि तू बाल के पीछे गया। यह सुनकर नगर के लोगों को तुफ पर करणा आई और मेरी स्वस्थ प्रवृत्ति (व्यवहार) को देखकर समस्त नगर निवासी मेरे प्रति आकर्षित हुए।

मध्यमबुद्धि -- यह सब बातें तुभे कैसे मालूम हुई ?

गनीषी - कुत्रहल से मैं नगर में घूमने निकला था तभी लोगों को पर-स्पर बातें करते हुए मैने सुना था । वे कह रहे थे – ग्ररे ! कुलकलंकी, ग्रंत:करएा से महादुष्ट, मर्यादारहित, दुराचारी श्रौर सर्वदा विषय-वासना-वश होकर निन्दनीय मार्ग पर चलने वाला लंपटी, संपूर्ण नगर को श्रनेक प्रकार से पीड़ित करने वाले बाल को कोई महात्मा उड़ाकर ले गया, यह बहुत ग्रच्छा हुन्ना । यह सुनकर उनमें से एक बोल पड़ा—हाँ, यह तो बहुत ग्रच्छा हुग्रा । पर, इस बाल को किसी ने छिन्न-भिन्न कर मार डाला, ऐसी बात यदि सुनने को मिले तो ग्रौर भी ग्रिधिक ग्रच्छा; क्योंकि इस पापी का तो किसी प्रकार नाश हो तभी नगर की स्त्रियों के शील की रक्षा हो सकती है । यह सुनकर उन लोगों में से तीसरे मनुष्य ने कहा—हाँ रे ! यह तो बहत ग्रच्छी बात हुई, पर इसके पीछे लगकर मध्यमबुद्धि दु:ख पाता है यह ग्रच्छा नहीं । मुक्ते तो वह भला ग्रादमी लगता है। तभी एक ग्रौर व्यक्ति बोल पड़ा — ग्ररे भाई! जाने देन ! पापी के मित्र कभी भ्रच्छे होते होंगे ? जो सच्चा सोना होता है उनमें तो मेल होता ही नहीं। अच्छा आदमी यदि पापी का साथ करता है तो दु:खों की परम्परा और ग्रपकीर्ति को प्राप्त करता ही है, इसमें भ्राश्चर्य क्या है ? जो प्राग्ती प्रारम्भ से ही ऐसे पापकार्य में ग्रासक्त ग्रधम व्यक्ति के सम्बन्ध का त्याग करता है, उसे किसी प्रकार का दोष नहीं लगता । इस सम्बन्ध में मनीषी उदाहरएा स्वरूप है । वह स्वयं महात्मा है, इसलिये पापप्रवरा बाल की संगति को छोड़कर कलंक रहित होकर पूर्णतया सुख में रहता है। भाई मध्यमबुद्धि ! लोग ग्रन्दर ही अन्दर ग्रापस में इस प्रकार की बातें करते थे जिसे सुनकर मैंने यह सब जाना है भ्रौर इसीलिये तुभे बाल का साथ छोड़ने को कहा है।

# मध्यमबुद्धि को बोध श्रौर बाल की संगति का त्याग

मध्यमवुद्धि ने सोचा कि सचमुच दोषों में ग्रासक्त व्यक्ति को इस भव में सुख की गंघ भी नहीं मिलती, उसे एक के बाद दूसरा दु:ख ग्रौर दूसरे के बाद

तीसरा द:खः इस प्रकार द:ख ही दु:ख प्राप्त होते हैं। ऐसे प्राणी को दु:ख की पीड़ा से ही छूटकारा नहीं मिलता और ऊपर से लोगों का स्राक्रोश भी सहना पड़ता है। साथ ही अपने ही व्यक्ति शत्रुश्रों के कार्य-साधक बन जाते हैं। एक तो दुःख से जलता हो, उस पर लोगों में निन्दा हो तो 'गाँठ पर फोड़ा' ग्रथवा 'जले पर डाम' लगाने जैसा भ्रसर होता है । कुबृद्धि बाल को ऐसा ही हुआ है । बाल के साथ सम्बन्ध रखने से मैं भी लोगों में दया का पात्र बना ग्रौर कुछ तत्त्विचारक लोगों ने तो मुक्ते बाल जैसा ही समका। पापी बाल का साथ दुःख की खान श्रौर सज्जन पुरुषों द्वारा निन्दनीय है, यह बात ग्रब मेरी समक्त में ग्रा गई है, ग्रतः ग्रब मुक्ते उसकी संगति कदापि नहीं करनी चाहिये। यह भी सिद्ध हो गया कि गुर्गों में प्रवर्तमान व्यक्ति को इसी भव में सकल संपत्ति प्राप्त हो जाती है और उसका उदाहरएा मनीषी हमारे सामने है। उसने प्रारम्भ से ही बाल ग्रौर स्पर्शन की संगति नहीं की जिससे ग्रभी तक उस पर कोई कलंक नहीं लगा वह पूर्ण रूप से सुख से रहा भीर सज्जन पुरुषों का प्रशंसनीय बना। अरु ऐसा प्रत्यक्ष दिखाई देने पर भी कई बार ओग दोष के प्रति निरन्तर श्राकषित होते हैं ग्रीर गुए। के प्रति हतोत्साहित होते हैं, इसका कारण पाप-कर्म का उदय ही है। मैंने तो पुरा ग्रीर दोष के ग्रन्तर को प्रत्यक्षतः देख लिया है। मनीषी के कथनानुसार मुभे तो अब गुरग-प्राप्ति के लिये ही प्रयत्न करना चाहिये। [१-६]

इस प्रकार मन में विचार करते हुए उसने मनीषी से कहा - अभी तो मैं लोगों में प्रकटतया घूमने और मुँह दिखाने योग्य नहीं रहा, क्योंकि बाल का वृत्तांत यूछकर लोग मुफ्ते बार-बार तंग करेंगे। बाल का वृत्तांत अत्यन्त निन्दनीय और लज्जाकारी होने से उसे बार-बार कहना अच्छा नहीं लगता। बाल ने कैंसे-कंसे कब्द उठाये और कदर्थना प्राप्त की, यदि यह सब वृत्तांत दुर्जन लोग मुफ्ते सुनेंगे तो वे प्रसन्न होकर उस पर और अधिक हंसेंगे। अतः भाई मनीषी! कुछ समय के लिये राजभवन में रहना ही मेरे लिये उचित है। लोग बाल की घटना को भूल न जायं तब तक बाहर निकलना मुफ्ते अच्छा नहीं लगता। [१०-१३]

मनीषी — जैसा तुभे श्रच्छा लगे वैसा कर, मुभे उसमें कुछ भी ग्रांपित नहीं है। मुभे तो इतना ही कहना है कि इस पापी-मित्र (स्पर्शन) का सम्बन्ध छोड़ दे। [१४]

उस दिन से मध्यमबुद्धि महल में ही रहने लगा, बाहर जाना स्राना बिलकुल बन्द कर दिया। बातचीत समाप्त होने पर मनीषी भी अपने स्थान पर चला गया।

# १०. बाल की दुरवस्था

इधर अकुशलमाला और स्पर्शन बाल के शरीर से निकल कर प्रकट हुए। अकुशलमाला कहने लगी—वाह बेटे! बहुत अच्छा किया। उस भूठे वाचाल मनीषी का तिरस्कार कर तूने बहुत अच्छा किया। मेरे से उत्पन्न पुत्र को तो ऐसा ही करना चाहिये। तू मेरा सच्चा पुत्र है।

स्पर्शन — माताजी! ऐसे पुरुषों के साथ तो ऐसा ही व्यवहार करना चाहिये। ऐसा ग्राचरण कर मेरे प्यारे मित्र ने मेरे प्रति दृढ़ अनुराग को प्रकट कर दिखाया है। ग्रारे! इतना कहने की भी क्या ग्रावश्यकता? ग्रव तो श्रपने तीनों का एक दूसरे के सुख-दु:ख में एक समान भाग लेने जैसा सम्बन्ध जुड़ गया है। यदि कोई प्राणी बड़ा काम करने को तैयार हो तो उसके बीच में विध्न-बाधाएँ तो ग्राती ही हैं, पर क्या कभी वह उनसे डरता है?

बाल-मेरा भी ऐसा ही कहना है, किन्तु मनीबी इस बात की नहीं समभता है।

स्पर्शन - तुभे उससे क्या काम है ? यह पापकर्मा मनीषी तो तेरे सुख में विध्न करने वाला है । तेरे सुख के वास्तविक कारण तो मैं ग्रौर तेरी माता ही हैं।

बाल-इसमें क्या संदेह है ? यह तो संदेह-रहित बात है।

इतनी बात-चीत होने के बाद श्रकुशलमाला श्रौर स्पर्शन श्रपनी योग-शक्ति से पुनः बाल के शरीर में प्रविष्ट हो गये।

जैसे ही ये दोनों बाल के शरीर में प्रविष्ट हुए, वैसे ही मदनक दली के साथ विषय-सुख भोगने की तीव्र इच्छा बाल को जागृत हुई। फलतः उसके शरीर में दाह होने लगी, उबासियाँ ग्राने लगीं ग्रीर वह बिछौने पर पड़कर तड़फड़ाने तथा अपने शरीर को इधर से उधर पछाड़ने लगा। मध्यमबुद्धि ने दूर से बाल की चेष्टाएँ देखीं, उस पर दया ग्राई, पर मनीषी के वचनों का स्मरण कर उसने बाल से कुछ नहीं पूछा।

### बाल का मदनकन्दली के शयनकक्ष में प्रवेश

उस समय सूर्य ग्रस्त हो गया था। रात्रि के प्रथम पहर में बाल महल से निकल पड़ा। क्ष उसे बाहर निकलते देख मध्यमबुद्धि के मन में उसके प्रति तिरस्कार उत्पन्न हुन्ना, परन्तु वह इस समय पहले के समान उसके पीछे नहीं गया। बाल शत्रुमर्दन राजा के राजभवन के पास पहुँचा ग्रौर चोरी छिपे राजभवन में घुस गया। दूर से मदनकन्दली का महल दिखाई दिया तो वह उस तरफ चलने लगा श्रीर लोगों के भुण्ड में सम्मिलित हो गया। उस समय रात्रि का अन्धकार भी था श्रीर पहरेदार भी किसी अन्य कार्य में व्यस्त थे, अतः बाल छिपते हुए मदनकन्दली के शयनकक्ष में पहुँच गया। कक्ष के मध्य में जाज्वल्मान मिए। रत्नों की दीप-पंक्त के नीचे उसने एक महध्ये विशाल पलंग देखा। उस समय मदनकन्दली शयनकक्ष के पास वाली प्रसाधन-शाला में अपने शरीर पर चन्दन आदि का विलेपन कर रही थी, वस्त्रालंकारों से सुसज्जित हो रही थी। शय्या खाली देखकर मूर्ख के समान ही बाल उस पर चढ़ गया। अहा! शय्या कितनी कोमल है! इस भावना से उसका मन ग्रानन्दित हुआ। अपना प्रावरण (श्रोवरकोट) उतारकर वह शय्या पर लाट-पोट होने लगा।

# राजा शत्रुमर्दन का शयनकक्ष में प्रवेश

इतने में ही शत्रुमर्दन राजा सब कार्यों से निवृत्त हो, सभा विसर्जन कर, ग्रापने ग्रांगरक्षकों के साथ सभा मण्डप से शयन-कक्ष की तरफ चल पड़ा। हाथ में जलती हुई मशालें लेकर कुछ सेवक महाराजा को मार्ग बता रहे थे। बातचीत करते, धीरे-धीरे चलते हुए राजा शयन-कक्ष के द्वार तक पहुँचा। बाल ने दूर से ही देखा कि राजा स्वयं श्रा रहा है। शत्रुमर्दन राजा के भव्य राजस्व तेज से, स्वयं का हृदय सत्वहीन होने से, बुरे काम के श्राचरण के भय से, कर्मविलास राजा की विरुद्धता से, अकुशलमाला का योगशक्ति द्वारा फल प्रदान करवाने की श्रातुरता से श्रार स्पर्शन का श्रपने कार्यों का विपाक (फल) दिलवाने को तत्पर होने से बाल के ग्रागोपाँग भयातिरेक से कांपने लगे तथा वह स्वयं ही घबराकर पलंग से नीचे गिर पड़ा। पलंग जमीन से काफी ऊँचा था, ग्रांगन रत्नमय चौकियों से जड़ा था श्रांर बाल का शरीर शिथिल एवं ग्रस्त-व्यस्त था, श्रतः उसके गिरने से बहुत जोर का धमाका हुग्रा।

#### बाल का पकड़ा जाना

यह क्या हुग्रा? जानने के लिये राजा एकदम शयन गृह में प्रविष्ट हुग्रा। वहाँ उसने बाल को देखा। 'यह यहाँ कैसे पहुँच गया?' राजा के मन में इस सम्बन्ध में ग्रनेक तर्क-वितर्क होने लगे। पलंग के तिक ग्रे पर बाल का प्रावरण पड़ा था ग्रीर शय्या ग्रस्त-व्यस्त हो रही थी, जिससे राजा समभ गया कि यह पलंग पर से नीचे गिरा है। यह जानकर राजा को दृढ़ निश्चय हो गया कि यह ग्रत्यन्त दुष्ट प्राणी है ग्रीर मेरी रानी की ग्रिमलाषा करने वाला है, ग्रतएव राजा को उस पर बहुत कोध ग्राया। बाल की दीनता को भी वह जान गया, परन्तु ऐसे ग्रत्यन्त ग्रधम पुरुष की दुष्टता को ग्रब समाप्त करना ही चाहिये, यह सोचकर राजा ने उसकी पीठ पर जोर से लात मारी, उसके दोनों हाथ पीछे करके मरोड़े ग्रीर उसी के प्रावरण से उसको मजबूती से बाँध दिया।

#### बाल को ग्रसह्य यातना

फिर ग्रपने सेवक विभीषण को बुलाकर राजा ने कहा—श्ररे विभीषण ! यह महान् श्रधम पुरुष है। इसे इसी राजमहल के आंगन में रखकर इतना श्रधिक पीड़ित करो कि इसका करुण ऋन्दन मैं सारी रात सुनता रहूँ। विभीषण ने राजाज्ञा को शिरोधार्य किया। फिर जोर-जोर से रोते हुए बाल को पकड़ कर निकट ही के एक फर्श पर घसीट कर ले गया। वच्च जैसे तीक्ष्ण कांटों वाले लोहे के थम्भे से बांधा और ऊपर से उस पर कोड़े बरसाये। उसके शरीर पर गरम तेल डाला, उसकी अंगुलियों में लोहे की कीलें ठोकी और पूरी रात उसे ऐसी अनेक नारकीय जीवों को दी जाने वाली पीड़ाएँ दीं। अ विभीषण द्वारा दी गई भयंकर श्रसहा पीड़ा से बाल सारी रात हृदय-विदारक करुण ऋन्दन करता रहा।

#### जनसा का तिरस्कार

उसके रुदन की ग्रावाज कितने ही लोगों ने रात में सुनी थी ग्रौर कई यों ने दूसरों से सुनी। 'राजमहल में क्या घटना घटी है?' यह जानने की उत्सुकता से प्रभात में राजमहल के निकट लोगों का समूह एक त्रित हो गया। वहाँ बाल को उस दशा में देखकर लोगों ने कहा—'ग्ररे! यह पापी ग्रभी तक जीवित है!' नागरिकों के ग्राकोश पूर्ण ऐसे कडुवे वचन सुनकर बाल को जो ग्रसह्य दु:ख था वह सौ गुरा। बढ़ गया। उस समय विभीषरा ने नागरिकों को रात की घटना कह सुनाई, जिसे सुनकर, उसकी निलंज्ज घृष्ठता को देखकर वह बाल सब की दृष्टि में गिर गया ग्रीर सब लोग उसके शत्रु बन गये। ग्रत: नगर के प्रमुखों ने राजा से प्रार्थना की—महाराज! ग्रापके साथ भी जो इस प्रकार का नीच व्यवहार करे वह तो दुष्ट मनुष्य ही है, इसे तो ऐसा दण्ड मिलना चाहिये कि जिससे भविष्य में कोई ऐसा नीच काम नहीं कर सके।

# मृत्यु-दण्ड का निर्देश

शत्रुमर्दन राजा के एक सुयुद्धि नामक प्रधान था। उसकी बुद्धि श्री ग्रहंत् परमात्मा के ग्रागम (शास्त्र) के ज्ञान से पिवत्र थी। उसने एकबार नम्रता पूर्वक राजा से प्रार्थना की थी कि किसी भी हिंसा के काम में उससे परामर्श नहीं लिया जाय। राजा ने प्रधान की प्रार्थना स्वीकार की थी, ग्रतः सुबुद्धि प्रधान का परामर्श लिये बिना ही राजा ने अपने सेवकों को ग्राज्ञा दी कि, 'इस ग्रधम की विविध प्रकार से कदर्थना कर इसे मार डालो।' बाल को मृत्युदण्ड की ग्राज्ञा सुनकर जनसमूह ग्रतिशय प्रमुदित हुन्ना मानो विशाल राज्य की प्राप्ति हुई हो। किर बाल को एक गधे पर बिठाया गया। उसके गले में फूटे सकोरों को माला पहनायी गई। चारों तरफ से लोग उसे लकड़ी, मुट्ठी ग्रीर पत्थरों से मारने लगे। दीन

ॐ **वेब्घ ६**६४

स्वर में भ्राकन्दन करते हुए श्रौर लोगों के हृदय-भेदी, कर्गा-कटु एवं भ्राक्रोश पूर्ण वचन सहन करते हुए कोलाहल के बीच में उसे नगर के राज्यमार्गों, तिराहों. चोराहों, चौक, बाजारों भ्रादि में घुमाया गया। नगर बहुत बड़ा था इसलिये उसे सब स्थानों पर घुमाने में सारा दिन बीत गया। संध्या के समय उसे राजसेवक वध-स्थल पर ले आये। उसके गले में फांसी का फन्दा डालकर उसे वृक्ष की शाखा पर लटका दिया गया। बाल को इस दशा में देखकर नगरवासी वापिस चले गये।

भवितव्यता (भाग्य) से बाल के गले में बन्धी रस्सी टूट गई ग्रौर वह नीचे गिरा जिससे मूर्छित हो गया, मुर्दे जैसा चेष्टारहित हो गया। फिर वन का मन्द-मन्द शीतल पवन उसके शरीर पर लगने से धीरे-धीरे उसे चेतना ग्राई। जमीन पर घिसटते हुए ग्रौर नि स्वास लेते हुए थीरे-धीरे वह ग्रपने घर की तरफ जाने लगा।

#### स्पष्टीकरग

कुमार निन्दवर्धन को विदुर कहता है कि यह सब कथा सदागम के समक्ष संसारी जीव ने कही और अगृहीतसंकेता आदि ने सुनी। इतनी कथा सुनकर अगृहीतसंकेता ने बीच ही में पूछा— अरे संसारी जीव! तूने जो कथा कही उसमें क्षितिप्रतिष्ठित नगर के राजा का नाम अतुलपराकम-सम्पन्न कर्मविलास बतलाया था, फिर आगे चलकर तूने उसी नगर का निपुरा प्रशासक शत्रुमदंन राजा बतलाया, तो एक ही नगर के दो राजा कैसे हो सकते हैं?

संसारी जीव -- भोली बहिन! जब मेरा जीव निन्दिवर्धन था ग्रौर विदुर मुभे यह कथा सुना रहा था तब मैंने भी उससे यह प्रक्रन पूछा था। उत्तर में उसने कहा था—'कुमार! कर्मविलास को ग्रन्तरंग राज्य का राजा समफना चाहिये ग्रौर शत्रुमर्दन को बहिरंग राज्य का राजा। इस प्रकार समफ्रने पर तुम्हें किञ्चित् भी विरोध प्रतीत नहीं होगा। बहिरंग राजाग्रों की श्र प्रशासकीय ग्राजा बहिरंग नगरों के अपराधियों पर ही चलती है, इतर राज्यों पर नहीं। परन्तु ग्रतरंग राजा तो गुप्त रहकर ग्रपनी शक्ति से ग्रच्छे-बुरे निमित्त एकत्रित कर देता है। (जो ग्रच्छे कार्य करते हैं उनके साथ ग्रच्छे निमित्त ग्रौर जो बुरे काम करते हैं उनके साथ बुरे निमित्त प्रगुक्त कर देता है। फिर उन्हीं निमित्तों से प्राणी ग्रपने कर्म के ग्रच्छे-बुरे फल भोगता है)। बाल को जो-जो दुःख हुए वे कर्मविलास राजा की प्रतिकूलता के कारण ही हुए ऐसा तुक्ते परमार्थ से समफ्ता चाहिये।' विदुर का यह उत्तर सुनकर मेरे मन की शंका नष्ट हुई। ग्रब तू समफ्री? किर विदुर ने निद्विवर्धन कुमार को ग्रागे कथा सुनाई।

# मध्यमबुद्धि को व्यवहारिक विचारगा

विदुर कहने लगा—बड़ी कठिनता से एक पहर रात्रि बीतने पर बाल अपने घर के निकट आया। इधर मध्यमबुद्धि ने उस दिन प्रातःकाल ही लोगों से

<sup>🕸</sup> मृष्ठ १६५

बाल पर बीती गत रात की घटना सुन ली थी। बाल पर उसे अभी भी थोड़ा स्नेह था अतः उसे कुछ खेद हुआ और वह सोचने लगा कि, 'हा! बाल को इतना अधिक दुःख क्यों हुआ ?' गहन विचार करने पर उसका मन प्रमुदित हुआ। वह सोचने लगा कि, अहो! देखों, मनीषी के वचन के अनुसार करने और न करने का फल इस भव में ही प्रत्यक्ष दिखाई देता है जो विचारणीय हैं। उसके उपदेशानुसार प्रवृत्तिः करने पर मुक्ते किञ्चित भी दुःख-क्लेश नहीं हुआ और न मेरा अपयश ही फैला। पहिले जब मैंने उसकी बात नहीं मानकर विपरीत आचरण किया था तो क्लेश भी पाया और अपयश भी मिला था। बाल तो सर्वदा ही मनीषी के वचनों से विपरीत ही चलता है, इसलिये उस पर अनेक प्रकार के अत्यधिक दुःख पड़ते हैं, अपयश का ढोल बजता है और अन्त में मृत्यु भी हो तो क्या बड़ी बात हैं! उस समय सचमुच ही मुक्ते मनीषी के वचनों पर प्रीति हुई और मैंने उसके अनुसार चलने का निश्चय किया, अतः में वास्तव में भाग्यशालो हूँ। सज्जन पुरुषों ने कहा भी है कि—

नैवाभव्यो भवत्यत्र, सतां वचनकारकः। पक्तिः काङ्कटुके नैव, जाता यत्नशतैरपि।।

जो प्राणी ग्रभव्य है, जिसका भविष्य में सुधार नहीं हो सकता, ऐसा प्राणी सज्जन पुरुषों के बचन के ग्रनुसार कभी भी नहीं चल सकता। सैकड़ों प्रयत्न करने पर भी कौवा कभी काँव-काँव छोड़कर मीठी बोली नहीं बोल सकता।

इस प्रकार विचार करते हुए बाल के प्रति उसके मन में जो थोड़ा स्नेह वचा था वह भी समाप्त हो गया, इससे उसके मन को शांति प्राप्त हुई। मन प्रमुदित हो जाने से इसी प्रकार के विचारों में उसका वह पूरा दिन व्यतीत हो गया। रात में जब बाल राजमहल में पहुँचा तब लोकाचार निभाने के लिये उससे सहज रूप से बात की और उसके हालचाल पूछे, तव बाल ने उसकी जो-जो विडम्बनाएँ हुई थीं वे सब खेद पूर्वक कह सुनाई। उसकी बातें सुनकर उसके व्यवहार से उसके प्रति भ्रनादर होने से मध्यमबुद्धि ने सोचा कि ऐसे प्राण्ती को शिक्षा देना निर्थंक है। शिष्टाचार के कारण उसने ऊपरी तौर पर थोड़ासा भोक प्रकट किया। बाल के सभी अंग चूर-चूर हो गये थे और मन दुःख से आकुल-व्याकुल हो गया था। फिर उसे राज्य की ओर से भी बहुत भय था, अतः वह छिपकर महल में ही पड़ा रहा। बिल्कुल बाहर न निकल कर निरन्तर प्रच्छन्न रूप से महल में ही रहने लगा। इसी स्थित में उसका बहुत-सा समय व्यतीत हो गया। [२-७]

# ११. प्रबोधनरति आचार्य

एकदा नगर के बाहर स्थित निजविलसित नामक उद्यान में प्रबोधनरित नामक ग्राचार्य पदारे। गन्धहस्ती के साथ जैसे अनेक छोटे-बड़े हाथी रहते हैं वैसे ही ग्राचार्य अनेक ग्रान्धिय गुरावान् छोटे-बड़े शिष्य परिवार से परिवृत थे, जो कहरा। रस के प्रवाह (भण्डार), संसार समुद्र को पार करने के लिये सेतु, तृष्णालता का छेदन करने में परेशु, मान पर्वत का विदारण करने में वज्र, उपणम (समता) तरु की जड़, अ संतोषामृत में सागर, सर्व विद्या-समुद्र में प्रवेश करने के लिये तीर्थ (घाट), विशुद्ध ग्राचार का निकेतन, प्रशासक की नाभि, लोभ समुद्र के लिए वाडवाग्नि, कोध सर्प के लिये महामंत्र, महामोह के ग्रन्धकार को दूर करने में सूर्य, शास्त्र-रत्नों की परीक्षा करने में कसौटी, रागवन को जलाने में दावानल, नरकद्वार को बन्द रखने के लिये बड़ी ग्रगंला के समान ग्रीर शुद्ध मार्ग को बतलाने वाले तथा ग्रातिशय ज्ञान रत्न के भण्डार थे। संक्षेप में कहें तो वे ग्राचार्य सर्व गुग्रा-सम्पन्न थे।

# मनीषी के प्रति कर्मविलास का पक्षपात

इधर कर्मविलास राजा को जब मालूम हुम्रा कि मनोपी तो सर्वदा स्पर्शन से विपरीत ही चलता है तब उन्हें उसके प्रति ग्रधिक पक्षपात उत्पन्न हुग्रा भ्रौर उसने भ्रभसन्दरी से कहा-प्रिये! तूतो अच्छो तरह जानतो है कि अनादि काल से मेरी प्रकृति एक समान चलती श्रा रही है। जो स्पर्शन के साथ अनुकूल होकर रहते हैं उनके प्रति मुक्ते प्रतिकूल होना पड़ता है और जो स्पर्शन के प्रतिकूल होकर रहते हैं उनके प्रति मुक्ते अनुकूल होना पड़ता है। जहाँ मैं प्रतिकूल प्रवृत्ति करता हूँ वहाँ अकुणलमाला मेरी सहायता करती है और उसी के द्वारा में अपना कार्य करता हूँ, परन्तु जहां मुक्ते श्रनुकूल प्रवृत्ति करनी होती है वहाँ तू मेरी सहायता करती है। मेरी ऐसी प्रकृति श्रीर प्रवृत्ति होने के कारण बाल स्पर्शन के अनुकूल है इसीलिये अनुशल गला के सहयोग से मैंने मेरी प्रतिकूलता का थोड़ासा फल उसे चला दिया, किन्तु यह मनीषी स्पर्शन के प्रतिकूल रहता है तो भी भ्रभी तक मैंने उसे अपनी अनुकूलता का नाममात्र का भी फल नहीं दिया है। मनीपी की स्पर्शन पर ग्रासक्ति न होने पर भी उसे कोमल शय्या, स्त्री-संभोग ग्रादि ग्रनुभवों में ग्रनेक प्रकार का सुख प्राप्त होता है ऋौर संसार में उसका सुयश भी फैला है, दु:ख की तो गंघ भी उसके पास नहीं फटकती । इस सब का मूलभूत कारएा तुम्हारे द्वारा में ही हैं, फिर भी जब मेरी उस पर कृपा हुई है तब उसे केवल इतन ही फल मिले यह तो समुचित नहीं है । उसे अभी तक जो लाभ प्राप्त हुआ है वह तो कुछ भी नहीं है, इसलिये हे प्रिये ! उसे विशेष लाभ प्राप्त करवाने के लिये तू मेरी इच्छानुसार प्रयास कर, क्योंकि वह विशेष लाभ के योग्य है ।

ॐ पुष्ठ १६६

शुभसुन्दरी ने कहा—बहुत ग्रच्छा, ग्रार्य पुत्र ! ग्राप जो कह रहे हैं वह बहुत सुन्दर है । मेरे मन में भो यहां था कि मनीषो ग्रापकी विशेष कृपा के योग्य है । ग्रापको ग्राज्ञानुसार मैं प्रयास करूँगी ।

#### उद्यान में तीनों भाई

ऐसा कहकर शुभसुन्दरी ने भ्रपनी योग-शक्ति प्रकट की ग्रौर ग्रन्तर्ध्यान होकर सुक्ष्मरूप से मनीषी के शरीर में प्रविष्ट हो गई। मनीषी का मन श्रत्यधिक प्रमुदित हुम्रा, सम्पूर्ण शरीर ग्रमृत सिचन से सराबोर हो गया, उसे निजविलसित उद्यान में जाने की इच्छा हुई और उस तरफ जाने के लिये वह निकल पड़ा । फिर उसके मन में विचार ग्राया कि, वहाँ श्रकेला कैसे जाऊं? मध्यमबुद्धि को घर में रहते काफी समय बीत गया है, अब तो लोग बाल की बात भी भूल गये हैं, अतः बाहर निकलने में लिज्जित होने का श्रब कोई कारए। नहीं है, तब उसे भी श्रपने साथ उद्यान में क्यों न ले जोऊं ? 🏶 इस विचार से मनीषी मध्यमबुद्धि के पास द्राया और <mark>प्र</mark>पना विचार उसे सुनाया । इधर कर्मविलास राजा ने अपनी स्त्री सामान्यरूपा को उत्साहित किया कि उसे भी ग्रपने पुत्र को उसके कर्म का फल प्राप्त करवाना चाहिये । सामान्यरूपा रानी मध्यमवृद्धि की माता थी । वह अकुशल-माला थ्रौर शुभसुन्दरी से शक्ति में कुछ कमजोर थी थ्रौर चित्रविचित्र फल देने वाली थी । वह भी मध्यमवृद्धि के शरीर में सूक्ष्म रूप से प्रविष्ट हुई ग्रौर उसकी प्रेरगा से मध्यमबुद्धि की भो निजविलसित उद्यान में जाने की इच्छा हुई। मध्यमबुद्धि ने बाल को भी उद्यान में साथ चलने को कहा, जिससे ग्रनमना-सा वह भी उद्यान में जाने को तैयार हुआ। इस प्रकार बाल, मनीषी और मध्यमबुद्धि तीनों ही निजविलसित उद्यान में गये।

### जिन मन्दिर ग्रौर ग्राचार्य के दर्शन

कुतूहल से नाना प्रकार के विलास करते हुए वे तीनों निजविल सिता उद्यान में स्थित प्रमोदिशिखर जिन मिन्दर में पहुँच गये। वह देव मिन्दर मेर पर्वत के समान उन्नत (बहुत ऊँचा) था, साधुग्रों के हृदय की तरह विशाल था ग्रौर सौन्दर्य तथा ग्रौदार्य के योग से वह देवलोक को भी लिजित करने वाला था। युगादिदेव श्री ग्रादीश्वर भगवान की मूर्ति उस मिन्दर में विराजमान थी। इस मिन्दर के चारों तरफ उच्च विशाल किला गढ (परकोटा) बना हुग्रा था। लोकनायक ग्रादीश्वर भगवान की मधुर स्वर से स्तुति करते ग्रौर स्तोत्र बोलते हुए श्रावकों की कर्णिष्रय घविन को सुनकर 'यहाँ क्या है!' जानने के कौतुक से तीनों कुमार जिनेश्वर देव के मिन्दर में प्रविष्ट हुए। उन्होंने वहाँ महा भाग्यवान, शान्त, घीर प्रबोधनरित ग्राचार्य महाराज को देखा। वे दक्षिण दिशा में विराजमान थे, देव भवन के ग्रमंगन

श्र<del> पृ</del>ष्ठ १६७

के भ्राभूषरा समान थे, भ्रौर श्रतिशय विनयी साधुद्रों के मध्य में विराजमान थे। वे महा तपस्वी थे और संसार समुद्र से पार उतारने वाले तीर्थंकर महाराज के निष्कलंक शुद्ध सनातन घर्म का उपदेश प्रािश्यों को देरहे थे। उस समय वे भ्रनेक तारामण्डल से भ्रावेष्टित चन्द्र की तरह शोभायमान थे। [१----]

मनीषी निर्मल चित्तवाला भावी भद्रात्मा था श्रतः उसने पहले जिनेश्वर भगवान् की मूर्ति को श्रौर फिर श्राचार्य श्री को नमस्कार किया। तत्पश्वात् सर्व मुनियों के चरएकमलों की वन्दना की। मनीषी के पीछे-पीछे किचित् शुद्ध मन से मध्यमबुद्धि ने भी भगवान्, श्राचार्य श्रौर साधुश्रों को नमस्कार किया। किन्तु पापिन माता श्रकुशलमाला श्रौर स्पर्शन के शरीराधिष्ठित होने के कारएा श्रकत्याराकारी बाल ने किसी को भी नमस्कार नहीं किया। उसने न तो किसी की वंदना ही की श्रौर न चरएा-स्पर्श ही किया, श्रिपतु एक स्तब्ध मन वाले ग्रामीएा की भांति इधर-उधर ताकता हुश्रा मनीषी श्रौर मध्यमबुद्धि के पीछे जाकर खड़ा हो गया। गुरु महाराज ने उन तीनों को धर्मलाभ श्राणांविद दिया श्रौर प्रेम से संभाषएा किया। फिर वे तीनों श्राचार्यश्री के सन्मुख जमीन पर बैठ गये। [१-१३]

# राजा शत्रुमर्दन का उद्यान गमन

इधर सूरि महाराज उद्यान में पधारे हैं, यह लोगों से सुनकर जिनभक्त सुबुद्धि मन्त्री भी मुनि-वंदन के लिये तत्पर हुआ और शत्रुमर्दन राजा को भी प्रेरित करते हुए निवेदन किया कि मुनीन्द्र की वंदना करने ग्राप पधारें। कहा है कि, 'साधु महात्मा के चरण-स्पर्श से जो इस जन्म में अपनी आत्मा के पाप-मल को धो लेते हैं क्षि वे महा भाग्यवान और वास्तव में विचारशील बुद्धिमान प्राणी हैं।' सुबुद्धि मन्त्री के वचन सुनकर मदनकन्दली और अन्य अन्तः पुर की रानियों सहित शत्रुमदन राजा भी ग्रााचार्य श्री को वन्दन करने उद्यान की तरफ जाने के लिये निकला। राजा को उद्यान की तरफ सपरिवार जाते देखकर नगर की प्रजा और सेना को भी ग्राम्चर्य हुआ तथा वे भी उद्यान की तरफ चल पड़े। सैन्य सहित शत्रुमर्दन राजा ने उद्यान में स्थित मंदिर में विराजमान युगादिदेव के चरणों में वन्दन कर ग्रन्तः करण के ग्रपार हर्ष सहित ग्राचार्य प्रवोधनरित और सर्व साधुओं को नमस्कार किया। श्राचार्यदेव और साधुओं ने ग्राभीर्वाद दिया। पश्चात् विनय से मस्तक भुकाकर सब भूमि पर बैठ गए। [१४--२०]

# सुबुद्धि-कृत जिनपूजा और स्तुति

सुबुद्धि मन्त्री ने भी युगादिप्रभु के मन्दिर में द्याकर तीर्थंकर भगवान् के चरण-कमलों में नमस्कार किया और देवपूजा की समस्त क्रियाएँ विवेक एवं विधि पूर्वक सम्पन्न की । धूप, दीप द्यादि से देवपूजन करते समय भक्ति से उसके सर्वं ग्रंगों में एक प्रकार का अपूर्व उत्साह उत्पन्न हुया । फिर तीर्थंकर महाराज को

जमीन पर हाथ और मस्तक लगाकर (पंचांग) प्रशाम किया। उस समय उसके मन में भावना जाग्रत हुई कि इस प्राशी को संसार ग्ररण्य में तीर्थंकर महाराज के दर्शन या देव-वंदन का लाभ मिलना भ्रत्यन्त कठिन है। यह भावना इतनी ग्रपूर्व हृदय-स्पर्शी हुई कि उससे उसका मन मितिशय निर्मल हो गया। ग्रानन्दाश्रु से उसकी ग्रांखें डबडबा गई ग्रौर नेत्र-जल से उसने ग्रपने पाप-मल को घो डाला। फिर विचक्षरा सुबुद्धि भगवान् की मूर्ति पर दृष्टि स्थिर कर, गचांग नमस्कार कर जमीन पर बैठा ग्रौर भक्ति पूर्वक शकस्तव (नमोत्थुगां) बोला। फिर हाथ की दसों ग्रंगुलियों को भीतर ही भीतर कमल के डोडे की तरह मिलाकर, दोनों हाथ की कोहनियों को पेट पर लगाकर, योगमुद्रा पूर्वक एकाग्र चित्त से लय लगाकर मधुर स्वर से भगवान् ग्रादिनाथ की स्तुति करने लगा। [२१-२७]

"हे जगदानन्द! हे मोक्षमार्गविधायक ! स्रापको नमस्कार हो। हे जिनेन्द्र ! विदित स्रशेषभाव ! (विश्व के समस्त भावों के जानकार), सद्भावनायक ! (सद्भावों के प्रदर्शक) ग्रापको नमस्कार हो ! हे प्रगाब्टसंसार-दु:ख-विस्तार परमेश्वर ! स्रापको नमस्कार हो !हे वचनातीत ! त्रैलोक्य-नरशेखर ! स्रापको नमस्कार हो। संसार समुद्र में डूबते अनन्त प्राश्मियों के उद्वारक! महाभयकर संसार श्रटवी के सार्थवःह ! श्रापको नमस्कार हो । हे प्रभो ! ग्रनन्त परमानन्दपूर्ण मोक्षघाम में रहने वाले श्रापका लोग भक्तिभाव से यहीं साक्षात् दर्शन करते हैं। हे विभो ! यदि ऐसा न हो तो स्रापकी मूर्ति की स्तुति करने वाले प्रारिएयों के मन में जैसा स्रतिशय प्रमोद होता है वैसा प्रमोद त्रैलोक्य के किसी भी स्रन्य पदार्थ से क्यों नहीं प्राप्त होता ? मुक्ते तो आपकी मूर्ति में आपका साक्षात्कार हो रहा है। हे नाथ! हे सदानन्द! जब तक संसारी प्राणियों के चित्त में आपका निवास नहीं होता तभी तक पाप के परमारगुओं का ताप उनके हृदय में रहता है, पर जैसे ही आपका निवास प्रारिएयों के चित्त में हो जाता है वैसे हो तुरन्त समस्त पाप-परमागुर्ग्रों का एकदम नाश हो जाता है। 🕸 है नाथ ! इससे उनके सब पाप धुल जाते हैं और सद्भाव के अमृत सिचन से उन्हें निरन्तर अपूर्व मोद (ग्रानन्द) प्राप्त होता है। हे स्वामिन्! जिन्हें ग्रापका सान्निष्य (ग्राश्रय) प्राप्त नहीं होता वे रागादि चोरों से लुट जाते हैं। हे देव ! ग्रापको निःशंक मन से ग्रहरा कर, मद मत्सर ग्रादि छः रिपुत्रों के कंठ पर पैर रखकर (नाश कर) प्राग्गी मोक्ष को प्राप्त होते हैं। हे नाथ ! यदि स्राप प्राशियों को स्रहिसारूपी हाथ के सहारे से धारण नहीं करते, ऊपर नहीं खींचते तो सारा संसार नरक रूपी भयंकर ग्रंथकूप में पड़ गया होता । हे जिनेन्द्र ! भव्य प्राशायों को भ्रापका शरीर भ्रत्यन्त कमनीय, सर्व क्लेश रहित, विकार रहित, श्रेष्ठ ग्रौर बहुत मनोहर प्रतीत होता है। ग्रापके रमग्गिय शरोर को देखते ही प्राणी को ऐसा नगता है कि हे वीतराग प्रभो ! ऋाप स्वयं म्रनन्त वीर्य-युक्त भौर सर्वज्ञ हैं। फिर भी स्रभव्य प्राणियों को वैसे नहीं लगते; इसका

<sup>🕸</sup> पृष्ठ १६६

कारएा उनका अपना पापाचरएा है। पापी मनुष्यों की दृष्टि में विकार होने से वे शुद्ध रूप से आपको नहीं देख सकते। हे प्रभो! राग-दृष और महामोह के सूचक हास्य, शस्त्र, विलास और अक्षमाला से रहित! हे निष्पाप! पवित्र! नाथ! आपको नमस्कार हो! हे प्रभो! आप तो अनंत गुणों से भरपूर हैं, आपकी स्तुति मैं क्षद्र प्राणी कैसे कर सकता हूँ? मैं तो जड़वृद्धि वाला हूँ परन्तु आप के प्रति प्रगाढ़ सद्भावना से बंधा हुआ हूँ। हे नाथ! मेरे मन में जो शुभ भावनाय हैं, जिन्हें मैं वचन द्वारा प्रकट नहीं कर सकता, उन सबको आप तो स्वयं भली प्रकार जानते हैं. अतः भव-परम्परा का नाश करने वाली आपकी निश्चल भक्ति मुक्ते भव-भव में प्राप्त हो, ऐसी कृपा करें। [२८-४३]

इस प्रकार त्रिलोकनाथ ग्रादीश्वर भगवान् की स्तुति कर, खड़े होकर, जिनमुद्रा घारएा कर क्षमाश्रमए। दि पूर्वक फिर से पंचांग प्रणाम किया। अन्त में मुक्ताशिक्त मुद्रा घारए। कर अति सुन्दर प्रिश्चिश्त सूत्रों द्वारा प्रभु की स्तुति कर नमस्कार किया। इस सुकृत्य कार्य-कलापों से मन्त्री अपनी आतमा को बहुत कृतार्थ समभने लगा। फिर ग्रानन्दाश्रुग्रों से ग्राचार्यश्री के चरएा-कमलों का सिचन करते हुए गुरु महाराज को दोषनाशक द्वादशावर्त वन्दन किया। मन में समताभाव घारए। कर सर्व साधुग्रों को भक्ति भाव से नमस्कार किया। ग्राचार्यश्री ग्रीर साधुग्रों से धर्मलाभ ग्राशीर्वाद प्राप्त कर मन्त्री शुद्ध भूमि पर बैठा ग्रीर ग्राचार्यत्री से सुख-साता पूछो। [४४-४७]

#### श्राचार्य का धर्मापदेश

श्राचार्यश्री ने विशेष घर्मोपदेश देना प्रारम्भ किया । उपदेश में उन्होंने इस संसार की निर्कृ एता की व्याख्या की ग्रौर बतलाया कि इस संसार को बढ़ाने वाले वास्तविक कारण कर्म ही हैं। जो प्राणी पुरुषार्थ द्वारा सर्व कर्मों से मुक्ति प्राप्त करते हैं वे निर्वाण को प्राप्त होते हैं। श्राचार्यश्री प्रबोधनरित महाराज की श्रमृत सिचन जैसी मधुर वाणी को सुनकर प्राणी मानसिक सन्ताप रहित हुए श्रौर उनके मन में श्रानन्द ब्याप्त हुग्रा। [४८-४०] क्ष



# १२. चार पकार के पुरुष

शत्रुमर्दन राजा ने भ्रपने तेजस्वी नख-किरगा-प्रकाशित दोनों हाथों को कमल के डोडे के समान जोड़ कर, स्वयं के ललाट तक लाकर, नमस्कार कर सूरि महाराज से पूछा —भगवत् ! सुख को इच्छा करने वाले प्राग्गी को इस संसार में सर्व संपत्ति को प्राप्त कराने वालो कौनसो वस्तु को प्रयत्नपूर्वक प्राप्त करना चाहिये ? [४१–४२]

#### धर्म की उपादेयता

स्राचार्य—राजन् ! इस संसार में प्राणी को प्रयत्नपूर्वक सर्वज्ञ प्ररूपित धर्म का ग्राचरण करना चाहिये, क्योंकि धर्म ही समस्त पुरुषार्थों को प्राप्त कराने वाला होने से विशेष रूप से ग्रहणीय है। धर्म प्राणी को स्रनन्त सुख के भण्डार मोक्ष में ले जाता है ग्रौर जब तक प्राणी इस संसार में रहता है तब तक ग्रानुष्णिक रूप से उसे सुख राशि भी प्राप्त कराता है। [४३-४४]

शत्रुमर्दन—यदि ऐसा ही है, तब समस्त सुखों के साधनरूप धर्म को सब लोग ग्राचरण में क्यों नहीं लेते ? जानने हुए भी ग्रोर सुख प्राप्त करने की इच्छा रखते हुए भी क्लेशों को क्यों प्राप्त करते हैं ? । [४४]

### इन्द्रियों का माहात्म्य

श्रावार्य—राजन्! सुख प्राप्त करने की इच्छा तो शीध्र ही हो जाती है, पर धर्म की साधना जल्दी नहीं हा सकतो; क्योंकि जो प्राणो अपनी पांचों इन्द्रियों को जीत लेता है वही धर्म की साधना कर सकता है। ग्रनादि भवाटवी में परिश्रमण करते हुए ये इन्द्रियाँ बहुत बलवान बन जाती हैं, श्रतः दुर्बु द्धि वाले प्राणी इन्हें सरलता से नहीं जीत सकते। इसलिये ऐसे प्राणी केवल सुख प्राप्त करने की इच्छा तो करते हैं पर उसको प्राप्त कराने वाले धर्म का ग्राचरण नहीं करते, प्रत्युत सुख-कारक धम से दूर भागते हैं। [४६—४६

शत्रुमर्दन —सुख प्राप्ति की इच्छा वाले प्राग्गि जिन इन्द्रियों को वशीभूत करने में ग्रसमर्थ होकर उन पर विजय प्राप्त नहीं कर सकते ग्रौर धर्म से दूर भागते हैं वे इन्द्रियाँ कौन-कौन सी हैं, उनका स्वरूप क्या हैं ग्रौर वे क्यों ग्रिति दुर्जेय है ? मैं यह सब कुछ तत्त्वतः जानना चाहता हूँ, कृपा कर मुक्ते समकाइये। [४९–६०]

ग्राचार्य — हे राजेन्द्र ! स्पर्श, जीभ, नाक, ग्रांख ग्रीर कान ये पाँच इन्द्रियाँ कही जाती हैं। कोमल स्पर्श से ग्रानन्द ग्रीर कठोर स्पर्श से दुःख, सुस्वादु भोजन से जिल्ला का ग्रानन्द ग्रीर कडुवे भोजन को थूं क देने की इच्छा, सुगन्ध से मन प्रसन्न ग्रीर दुर्गन्ध से नाक बंद करने की इच्छा, सुन्दर वस्तु ग्रीर प्राणी को देखने से मन प्रसन्न तथा श्रसुन्दरता से दुःखो, मधुर संगीत से प्रसन्नता ग्रीर ककर्श ध्वनि से विषाद ग्रादि इन्द्रियों के विषय हैं। इन पाँचों इद्रियों को इष्ट विषय की प्राप्ति से ग्रानन्द ग्रीर ग्रान्टि की प्राप्ति से द्वेष होता है।

इन्द्रियाँ दुर्जेय क्यों हैं ? ग्रब इस विषय का विवेचन कर यहा हूँ । ध्यान-पूर्वक सुनो ग्रौर धारण करो । कितने ही मनुष्य इतने बलवान होते हैं कि लड़ाई में हजारों योद्धाग्रों से ग्रकेले भभ लेते हैं ग्रौर मदोन्मत्त हाथियों को भी वश में कर लेते हैं, ऐसे बलवान पुरुषों को भी ये इन्द्रियाँ जीत लेती हैं। इन्द्र आदि महाशक्ति-वान प्राणी जो तीनों लोकों को अपनो शक्ति से अंगुली पर नचा सकते हैं, उन्हें भी इन्द्रियाँ क्षणभर में अपने वश में कर लेती हैं। ब्रह्मा, विष्णु और महेश जैसे बड़े देव न केवल इन्द्रियों के वशीभूत हो जाते हैं अपितु इनके किकर बन जाते हैं। सर्व शास्त्रों में प्रवीण और परमार्थ के जानकार व्यक्तियों को भी जब इन्द्रियां अपने अधीन कर लेती हैं तब वे बालक की तरह मूर्खतापूर्ण व्यवहार करते हैं। ये इन्द्रियाँ अपनी शक्ति-पराक्रम के सन्मुख देव, दानव और मानवों से भरपूर तीनों लोकों को पामर तुल्य मानती हैं। हे राजन्! इसीलिये मैंने कहा कि इन्द्रियाँ दुर्जय हैं। इस प्रकार इन इन्द्रियों के गुणों का सामान्य रूप से मैंने वर्णन किया है। [६१–६६]

तत्पश्चात् ज्ञान द्वारा मनीषी का वृत्तान्त जानकर दन्तपंक्ति से निसृत आभा से मानों अधर रक्त हो गये हों ऐसे सूरि महाराज ने सब को ज्ञान देने के लिये कहा—हे राजन् ! सर्व इन्द्रियों को वश में करने की तो बात ही क्या करूँ ? पर एक स्पर्शनेन्द्रिय ही संसार में इतनी बलवान है कि अकेली इस इन्द्रिय को जीतना भी संसार के अनेक प्राणियों के लिये महा कठिन है, जब कि यह अकेली तीनों लोकों के चल-अचल प्राणियों पर विजय प्राप्त कर सब को अपने वश में रखती है। [७०-७२]

#### स्पर्शनेन्द्रिय के जेता

शत्रुमर्दन-महाराज ! इस स्पर्शनेन्द्रिय को वश में करने वाला कोई तो होगा या त्रैलोक्य में उस पर विजय प्राप्त करने वाला कोई भी नहीं है ? [७३] े

श्राचार्य--राजन् ! स्पर्शनेन्द्रिय को वश में करने वाले पुरुष ससार में हैं ही नहीं, ऐसा तो नहीं कह सकते । पर उसे वश में करने वाले पुरुष विरले हो हैं, यह कह सकते हैं। विजेता विरले ही क्यों हैं ? इसका कारण मैं ग्रापको बताता हूं, ग्राप सुनें। [७४]

इस संसार में जघन्य, मध्यम, उत्कृष्ट ग्रीर उत्कृष्टतम चार प्रकार के पुरुष होते हैं। इन चारों प्रकार के पुरुषों का स्वरूप इस प्रकार है। [७४]

### उत्कृष्टतम प्राग्गी का स्वरूप

इनमें से उत्कृष्टतम (उत्तमोत्तम) पुरुष का स्वरूप पहले बताता हूँ — अनादि काल से प्राणों का सम्बन्ध स्पर्शनादि इन्द्रियों के साथ चलता आ रहा है। वह प्रत्येक भव में इन्द्रियों का लालन-पालन करता आ रहा है अतः उसे इन्द्रियां बहुत प्रिय लगती हैं। जब सर्वज्ञ देव द्वारा प्ररूपित आगमों के आधार से उत्कृष्टतम पुरुषों को इन्द्रियों का स्वरूप विशेषकर स्पर्शनेन्द्रिय का स्वरूप समभाया जाता है कि ये इन्द्रियों अत्यधिक दोष उत्पन्न करने वाली हैं तब वे उससे संतुष्ट हो जाते हैं अर्थात् उससे विरक्त हो जाते हैं। यही कारण है कि महात्मा पुरुषों ने इन्द्रियों का

क्क पृष<del>ठ</del> २०१

तिरस्कार किया है । इतना जानने के पश्चात् गृहस्थावस्था में रहते हुए भी जिनागम के द्वारा वस्तु-स्वरूप को बराबर समभकर स्पर्शनेन्द्रिय की लोलूपता में किसी प्रकार के अनाचरणीय कार्य का श्राचरण नहीं करते। श्रागे चलकर ऐसे प्रारिएयों को जिनागम का विशेष ज्ञान होता है जिससे उन्हें शासन के प्रति स्थिरता प्राप्त होती है और वे स्पर्शनेन्द्रिय के साथ भ्रपने जो थोड़े बहुत सम्बन्घ शेष रह गये होते हैं उन्हें भी त्याग कर, भागवती दीक्षा लेकर, मन को ग्रत्यन्त निर्मल कर, संतोष भाव धारएा कर, अत्यन्त नि:स्पृह बनकर कृतार्थ हो जाते हैं । तत्पण्चात् इस भयंकर संसार भटनी से विरक्त होकर, पाप रहित होकर, मन में महोसन्व को घारएा कर स्पर्शनेन्द्रिय के जो प्रतिकूल हो उसे स्वीकार करते हैं, किन्तु स्पर्शनेन्द्रिय के अनुकूल किसी भी कार्य का सेवन नहीं करते। वे भूमि पर सोते हैं, कोमल शय्या का त्याग करते हैं, भ्रपने सिर भ्रौर दाढी मूं छ के बालों का लूंचन करते हैं। इस प्रकार स्पर्शनेन्द्रिय के प्रतिकूल प्रनेक शारोरिक कष्टों को वे प्रसन्नता से वरण करते हैं श्रौर स्पर्श सुख की किचित् भी इच्छा नहीं रखते जिससे उन्हें क्लेशजन्य किसी भी प्रकार की आकुलता नहीं होती। इस प्रकार समग्र कर्मों से होने वाले क्लेशों का नाश कर, स्पर्शनेन्द्रिय पर पूर्णारूपेण विजय प्राप्त कर अन्त में वे मोक्ष को प्राप्त करते हैं। हे राजन् ! ऐसे प्रास्तियों को विचक्षसा पुरुष उत्कृष्टतम वर्ग के मनुष्य कहते हैं और जो प्रांगी इस प्रकार की प्रवृत्ति करते हैं वे महा भाग्यशाली होते हैं। पर, यह सच है कि ऐसे उत्कृष्टतम वर्ग के प्राणी इस संसार में विरले ही होते हैं। [७६-६४]

## मनीषी की विचारणा

ग्राचार्यं श्री प्रबोधनरित के ऐसे वचन सुनकर विशुद्धचेता मनीषी ने अपने मन में सोचा कि, ग्रहो! श्राचार्य भगवान् ने स्पर्शनेन्द्रिय का जैसा स्वरूप ग्रभी बत या भौर कहा कि इस लोक में यह दुर्वमनीय है, ठीक कि ऐसा ही स्पर्शन का स्वरूप बोध और प्रभाव ने मुफे पहले बताया था। उन्होंने कहा था कि, यह महाबलशाली स्पर्शन अन्तरग नगर का निवासी योद्धा है। इससे लगता है कि स्पर्शनेन्द्रिय ही स्पर्शन के नाम से पुरुष के रूप में हम सब को ठग रही है, ग्रन्यथा ऐसा कैसे हो सकता है? श्राचार्य ने जिस उत्कृष्टतम पुरुष का वर्णन किया है, वैसा ही वर्णन स्पर्शन ने भवजन्तु के विषय में मेरे समक्ष किया था। उस समय स्पर्शन ने यह भी कहा था कि सदागम के प्रभाव से उसने मुफे छिटक दिया था भौर सन्तोष के सहयोग से निवृत्ति नगरी को चला गया था। बोध श्रीर प्रभाव ने जो वर्णन पहले किया था वह श्रभी ग्राचार्य श्री द्वारा किये गये वर्णन से मिलता है, जिससे इसका रहस्य समफ में ग्रा जाता है; ग्रतएव इस सम्बन्ध में मुफे किसी प्रकार का संदेह नहीं रहा। ग्रन्य तीन प्रकार के पुरुषों का वर्णन सुनने से मुफे सारा रहस्य

<sup>्</sup>रश्र पृष्ठ २०२

समभ में आ जायगा। ये आचार्य श्रो अपनी विशाल ज्ञान दिष्ट से चराचर जगत के सर्व भावों को जानते हैं ग्रीर वे सर्व प्रकार की शंकाओं का समाधान करने में भी समर्थ हैं।

## मध्यमबुद्धि के विचार

विस्मित दिष्ट से मनन पूर्वक मनीषी जब उपरोक्त विचार कर रहा था तब मध्यमबुद्धि ने उसकी स्रोर चित्त को केन्द्रित कर उससे पूछा--भाई मनीषी! लगता है तू ग्रपने मन में कुछ गहन विचार कर रहा है। क्या तुभे कोई नवीन तत्त्व मिला है ? । [६३-६४]

मनीषी—हे भाई! ये महात्मा मुनि महाराज स्पष्ट शब्दों में सब बात करते हैं, फिर भी क्या तुभे तत्त्व की बात समभ में नहीं आई? मुभे तो निःसन्देह स्पर्शन ऐसा ही लग रहा है जैसा इन महात्मा ने अभी-अभी स्पर्शनेन्द्रिय का वर्णन किया है। [६५-६६]

यह सुनकर मध्यमबुद्धि को आश्चर्य हुआ। उसने पूछा—स्पर्शन और स्पर्शनेन्द्रिय दोनों एक समान कैसे हो सकते हैं? मनोधी ने उत्तर में अपने मन में जो कारणा था वह कह सुनाया और भवजन्तु का स्पर्शन के साथ भूतपूर्व मित्रता के सम्बन्ध का उदाहरण देकर स्पर्शन और स्पर्णनेन्द्रिय की समानता को स्पष्टतः सिद्ध किया। [१७]

### बाल के तुच्छ विचार

उस सभय बेचारा बाल तो पापकर्मी की प्रबलता के कारए। यो हो चारों तरफ देखा रहा था । गुरु महाराज के हितकारक उपदेश के प्रति वह पूर्णतः अनादर भाव प्रदर्शित कर रहा था ।

उस समय ग्राचार्य श्री के मुख-कमल से निकली ग्रमृतवाणी का पान करती विशालाक्षी मदनकन्दली रानी भो वहीं राजा के पास बैठी थी, जिस पर बाल की पाप-दिष्ट गई। पापी बाल सोचने लगा—'ग्रहा! मेरे हृदय में निवास करने वाली मेरी हृदयवल्लभा मदनकन्दलों भी यहाँ ग्राई है! ग्रहा! स्वर्ण कांति प्रभायुक्त इसका शरीर देखने मात्र से इसकी सम्पूर्ण कोमलता/मृदुता प्रकट हो जाती है। इसके दोनों पैरों के भीतर की शिराएँ (नाडियां) दिखाई नहीं देती, जो कछुए की पीठ जैसी उन्नत हैं ग्रौर सर्व प्रकार से श्रेष्ठ हैं वे रक्त कमल जैसे दिखाई देते हैं। इस मदनकन्दलों की दोनों जंघायें स्व-सौन्दर्य से कामदेव के मन्दिर के तोरण का ग्राकार घारण करती हुई शोमायमान हो रही हैं। इस सुन्दर स्त्री के नितम्ब पर पहनी हुई मेखला (कंदौरें) से ऐसा प्रतीत होता है मानों कामदेव रूपी हाथों बंघा हुग्रा हो ग्रौर इसकी ग्रोर दिख्टपात करने वाले को ग्रमृत पान करा रही हो। इस स्त्री की सुन्दर किट (कमर) उत्पर के बोभ से कुशीभूत, त्रिवली से

शोभित रोमराजी को घाररा करती हुई सुन्दरतम दिखाई देती है। अ सत्कामरस से भरपूर वापिका जैसी इस की नाभि मनोहर ग्रौर सज्जन पुरुषों के हृदय के समान गम्भीर लगती है। इसके पयोधर कठोर, गोल, पुष्ट, कलशाकार, उन्नत, विशाल श्रीर श्रति सुन्दर हैं। इसकी बाहुलताएँ (भूजाएँ) सुकुमार, मनोहर श्रीर महान पुण्य संचय से प्राप्त हो सकें ऐसी रमणीय हैं। सुन्दर-रूपधारक इस सुन्दरी ने हाथों की शोभा से रक्ताशोक के नवीन स्त्रौर मनोरम रक्त पल्लवों को भी जीत लिया हो ऐसा मैं समभता हूँ । इसकी गोलाकार गर्दन पर ब्राकर्षक तीन रेखायें कोभित हो रही हैं, इन रेखाश्रों को मानो विधाता ने त्रिभुवन विजेता के रूप में अकित की हों! इसके कोमल अघर प्रवाल के समान शोभित हो रहे हैं। मृदु और निर्मल कपोलों से निसृत दीप्ति से यह शोभायमान हो रही है। इसके मूख में कुन्दपुष्प की कलियों के समान दन्तपंक्ति विलास करती हुई ज्योत्स्ना का पुंज हो ऐसी शोभायमान हो रही है और ऐसा लगता है कि इसके जैसी दन्तपंक्ति तीन भुवन में किसो की भी न हो ! इसकी विशाल ग्रांखें किवित् खेत, किञ्चित् कृष्ण लालरेखा से शोभित और सूक्ष्म पक्ष्मल (भाषणो) युक्त होने से आनन्द को बढाती हैं। इसकी नासिका का श्रग्नभाग उन्नत है। इसकी भ्रूलता लम्बी ग्रौर सुकोमल वालों वाली है। इसका कपाल भ्रलकावली (जुल्फों) से म्राकर्षक लग रहा है। इसके कानों की रचना करके विधाता को भी मन में ग्रभिमान हुग्रा होगा कि मैंने इसके शरीर के रूप और गुरा के अनुरूप ही कानों का निर्मास किया है। इस का सुगन्धित तेल से स्निग्ध कुटिल केशपाश (जूडा) श्रत्यधिक श्राकर्षक लगता है। इस केशपाश में खचित मालती पुष्पों की सुगन्ध से स्नाकर्षित होकर चारों स्नोर भौरे (अमर) मंडरा कर इस की शोभा को द्विगुिशात कर रहे हैं। कामदेव को जाग्रत करने वाले उसके कर्गाप्रिय मधुर स्वर को सुनकर कोयल भी लज्जित हो जाती है श्रौर समभती है कि इसके सम्मुख मेरा स्वर विस्वर हो गया है। संसार के सारभूत अ ष्ठ पुद्गलों को चुन-चुन कर ब्रह्मा ने इस रमगी के रूप-लाबण्य की रचना को हो, ऐसा स्पष्टतः लगता है; ग्रन्यथा ऐसे सौन्दर्य ग्रौर लावण्य का निर्माण हो ही नहीं सकता। जैसा इसका रूप सुन्दर है वैसा ही इसका स्पर्श भी कोमल होना चाहिये, इसमें क्या संदेह है ? अमृत के कुण्ड में थोड़ी भी कडुहाअट कैसे हो सकती है ? यह ग्रति चपल नयनवाली नजर चुराकर स्निग्ध इष्टि से बार-बार मेरी तरफ देख रही है, इससे लगता है कि वह भी मुक्ते चाहती है।' ऐसे विपरीत विचारों से बाल का मन आकुल-व्याकुल हो गया ग्रौर भविष्य में इस सुन्दरी के संसर्ग से प्राप्त होने वाले सुख की कल्पना में उसका मुढ मन खो गया। [६५-१२१]

### उत्कृष्ट प्राग्गे का स्वरूप

सूरि महाराज ने अपना उपदेश आगे चलाया - राजेन्द्र ! मैंने तुम्हें

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २०३

सर्वोत्कृष्ट पुरुषों का स्वरूप बताया वह श्राप समभ गये होंगे ! स्रब मैं उत्तम पुरुषों के स्वरूप का वर्णन करता हूँ। [१२२]

सूरि महाराज के ऐसा कहने पर मनीषी ने सोचा कि यह तो बहुत ग्रच्छा हुग्रा। ग्राचार्य श्री यह भली प्रकार समकायेंगे। मध्यमबुद्धि को भी उसने कहा कि ग्राचार्य श्री के उपदेश को ध्यान पूर्वक सुनना ग्रोर समक्तना। [१२३]

म्राचार्य ने भ्रपने प्रवचन में क<sub>ही</sub>— मनुष्य-जन्म प्राप्त कर जो प्राणी स्पर्शनेन्द्रिय को शत्रु रूप से पहचान लेते हैं वे उत्कृष्ट/उत्तम प्राणी हैं। अ इस वर्ग के प्राश्मियों का भविष्य उत्तम होने से वे ग्रपने मन में निर्णय कर लेते हैं कि स्पर्शनेन्द्रिय प्रारिएयों के लिये किंचित् भी लाभकारी नहीं है। फिर जब वे बोध (ज्ञान) और प्रभाव (धर्मोपदेश) द्वारा स्पर्शनेन्द्रिय के मूल स्वरूप की जाँच करते हैं तब उन्हें स्पष्टत: पता चल जाता है कि वास्तव में यह इन्द्रिय कैसी है ? जब उन्हें इस इन्द्रिय की यथार्थता ज्ञात हो जाती है, तब वे समभ जाते हैं कि यह इन्द्रिय तो निरन्तर प्राणियों को ठगने का कार्य ही करती है। तब वे सर्वदा उसके प्रति शंकाशील रहते हैं, उससे सचेत रहते हैं स्रीर कभी उसका विश्वास नहीं करते। इतना ही नहीं, वे विगतस्पृह होकर अपनी इच्छा पर अकुश रखते हैं ग्रौर स्पर्शनेन्द्रिय के अनुकूल कोई भी ग्राचरण नहीं करते, इस प्रकार वे विचक्षाण तज्जनित दोषों का संचय नहीं करते । शरीर धर्म करने का साधन है, इसलिये उसे टिकाने के लिये ग्रावश्यक कार्य वे स्पर्शनेन्दिय के ग्रनुकूल भले ही करते हैं. पर उसमें उनकी रंचमात्र भी आसक्कि नहीं होतो, अतः वे मुख को प्राप्त करते हैं। इस प्रकार के मनुष्य इस लोक में निर्मल यश प्राप्त करते हैं भ्रौर उनका मागय निष्कलक न्नौर स्वच्छ होने से परभव में भी वे स्वर्ग को प्राप्त करते हैं तथा स्वयं क्रमशः मोक्ष मार्ग के निकट पहुँच जाते हैं। इस विषय में उनको प्रेरित करने वाले सद्युरु तो नाम मात्र के लिये कारएाभूत होते हैं, पर वास्तव में तो वे मोक्षमार्ग के प्रति स्वयं ही प्रयाण करते हैं। ऐसे प्रांगी स्वयं तो मोक्ष की ग्रौर प्रगति करते ही हैं पर दूसरों को भी सन्मार्ग पर चलने के लिये स्नाकर्षित करते हैं। वे स्रपनी वाणी से दूसरों को भी बता देते हैं कि आत्मा का हित करने वाला यदि कोई मार्ग है तो वह यही है। यद्यपि कई स्रज्ञानी प्राणी उनकी वाणी सुनकर भी सन्मार्गकी स्रोर प्रवृत्ति नहीं करते तब वे उत्तम प्राणी उनके प्रति उपेक्षा की इष्टि अपनाते हैं और अपने विशुद्ध मार्ग में निराकुलता के साथ बढते रहते हैं। ऐसे महाबुद्धिशाली उस्कृष्ट मनुष्य स्वभाव से ही देवपूजा, श्राचार्य का सन्मान, तपस्वी की सेवा झौर श्रेष्ठतम व्यवहार विले महापुरुषों की पूजा-सत्कार में दत्तचित रहते हैं। [१२२-१३४]

भाचार्य प्रबोधनरित इस प्रकार उपदेश कर रहे थे तभी मनीषी के मन मैं विचार उठा कि आचार्य महाराज ने उत्कृष्ट पूरुष के व्यवहार की जो श्लाधा

<sup>- 🕸</sup> पृष्ठ २०४

की है, जैसा स्वरुप का वर्णन किया है वैसा मैंने स्वयं अनुभव किया हो ऐसा लग रहा है। उसी समय मध्यमबुद्धि ने भी विचार किया कि आचार्य महाराज द्वारा विणित उत्तम पुरुष के सभी गुण मनीषी में दिखाई देते हैं। [१३५-१३६]

#### मध्यम प्रार्शीका स्वरूप

राजा शत्रुमर्दन ! मैंने उत्कृष्टतम ग्रौर उत्कृष्ट पुरुषों का वर्णन किया। श्रव मध्यम पुरुष का वर्णन कर रहा हूँ, ध्यानपूर्वक सुनें।

जो लोग मनुष्य जन्म को प्राप्त कर स्पर्शनेन्द्रिय का स्वरूप मध्ममबुद्धि (सामान्य दिष्ट) से समक्त पाते हैं वे मध्यम प्रास्ती हैं । इस वर्ग के प्रास्ती स्पर्शनेन्द्रिय को प्राप्त कर उसके सुख में प्रासक्त हो जाते हैं, पर जब कोई विद्वान् पुरुष उन्हें अनुशासित करते हैं (उस इन्द्रिय का स्वरूप और उसके भोग के फल के सम्बन्ध में उपदेश देते हैं) तब उनका मन चचल हो उठता है। वे डांबाडोल बुद्धि वाले मन में विचार करते हैं कि इस विचित्र संसार में हम क्या करें ? एक तरफ देखें तो श्रनेक प्राणी इन्द्रिय-भोगों की प्रशंसा करते हैं ग्रीर श्रविकांश प्राणी श्रानन्द पूर्वक उसका सेवन करते हैं, तो दूसरी तरफ कुछ प्रशान्त आत्मा वाले प्राणी सर्व प्रकार की इच्छाग्रों का त्याग कर भोग की निन्दा करते हैं। तब इस उल भन भरे संसार में मुफ जैसों को कौनसा मार्गस्वीकार करना चाहिये ? कुछ समक्र में नहीं भ्राताः। ऐसे विचारों से वे शंकालु बन जाते हैं श्रीर दोनों में से किसी एक मार्ग को ग्रहण करने का निर्णय नहीं कर पाते । % जब उन्हें कुछ नहीं सूभता तब वे ऐसे ही समय ब्यतीत करते हैं ग्रीर सोचते हैं कि किसी एक पक्ष को स्वीकार करने से पूर्व गुर्णावगुर्ण परीक्षरण करने के लिये कालक्षेप करना ही योग्य है । मनुष्य के जैसे कर्म होते हैं वैसे ही उसकी बद्धि बनती है। विद्वान नोगों ने कहा ही है कि 'बृद्धिः कर्मानुसारिग्गों अर्थात् शुभ और अशुभं कर्मों के अनुसार ही बुद्धि भी उत्पन्न होती है। फलत: चित्त की डांबाडोल अवस्था में वे स्पर्शनेन्द्रिय को सुख का कारगा तो मानते हैं ग्रीर उसके ग्रनुकूल श्राचरण भी करते हैं किन्तु उसमें ग्रधिक भासक्त नहीं होते । ग्रतएव स्पर्शनेन्द्रिय के वशवर्ती होकर वे कोई लोकविरुद्ध ग्राचरण नहीं करते, जिससे उन्हें अनर्थकारी दुःख भी नहीं होता। ज्ञानी पुरुष उन्हें जो उपदेश देते हैं उसे वे भली प्रकार सुनते और समभते हैं, किन्तु उन्होंने पहले कभी दु:ख देखा ही नहीं इसलिये वे उस उपदेश के ग्रनुसार ग्राचरण नहीं कर पाते। कभी-कभी वे प्रज्ञानी प्राणियों के स्नेह में पड़कर उनसे मित्रता कर बैठते हैं, इसके फलस्वरूप कभी-कभी वे भयंकर दुःख भी प्राप्त करते हैं भौर वे लोक-निदा को भी प्राप्त होते हैं; क्योंकि पापी मनुष्यों की संगति समस्त प्रकार के भ्रनर्थों को उत्पन्न करने वाली होती है। जब वे विद्वान् पुरुषों द्वारा ज्ञान प्राप्त कर यह समभ जाते है कि ग्रपना वास्तविक हित किसमें है, तब उनके ग्रादेशानुसार प्रवृत्ति भी

क्ष पृष्ठ २०५

करते हैं, जिससे उसका ग्रज्ञान नष्ट हो जाता है, वे परमार्थतः सुखी होते हैं ग्रीर महापुरुषों की संगति से उत्तम मार्ग को प्राप्त करते हैं। किर वे भी विज्ञ पुरुषों की भांति गुरु, देव ग्रीर तपस्वियों का ग्रर्चन-पूजन, वन्दन, सत्कार ग्रादि बहुमान पूर्वक करते हैं। [१३७-१४३]

ग्राचार्य महाराज का उपदेश सुनकर मध्यमबुद्धि ने विचार किया कि ग्राचार्यश्री ने ग्रापने ज्ञान ग्रीर ग्रानुभव से मध्यम पुरुषों के जो गुणावगुण लक्षण बताये हैं, वे सब मुभे स्वयं ग्रानुभविसद्ध हैं, मेरे में घटित हैं। मेरे मन को स्थिति वस्तुत: इन महापुरुष द्वारा विणित स्थिति जैसी ही है। मनीषी ने भी ग्रापने मन में यही सोचा कि ग्राचार्यश्री ने स्पष्टरूप से मध्यम-पुरुषों के जो लक्षण बताये हैं, वे सभी मेरे भाई मध्यमबुद्धि में विद्यमान हैं। [१५४-१५५]

सूरि महाराज ने भ्रपना उपदेश भ्रागे चलाया :-

#### ज्ञचन्य प्रारगी का स्वरूप

हे भव्य प्राणियों ! मैंने तुम्हें उपरोक्त मध्यम वर्ग के प्राणियों का स्वरूप बतलाया वह तुम्हें समभ में श्रा गया होगा। श्रव मैं तुम्हें जघन्य प्राणियों का स्वरूप बतलाता हूँ। [१५६]

मनुष्य-जन्म पाकर जो प्राणी स्पर्शनेन्द्रिय को अपना परम मित्र समभते हैं, जो स्वयं यह नहीं जानते कि वह हमारी बड़ी से बड़ी शत्रु है तथा जो हितो-पदेशक विज्ञ पुरुषों पर कोधित होते हैं, ऐसे प्राणियों को जबन्य वर्ग के समभना चाहिये। इस वर्ग के प्रारिएयों को स्पर्शनेन्द्रिय का सुयोग मिलना गंजे को खुजली होने के समान समक्रना चाहिये। परमार्थतः ग्रात्मा को हानि पहुँचाने वाली स्पर्श-नेन्द्रिय के लेशमात्र सुख पर जब ऐसे प्राग्गी एक बार श्रासक्त हो जाते हैं तब उन्हें भविष्य का विचार नहीं रहता। उस पर गाढासक्ति हो जाने के कारए। उनकी विपरीत मति हो जाती है और वे स्पर्शनेन्द्रिय को हो भ्रपना स्वर्ग, परमार्थ और सुख का सागर समभ बैठते हैं। 🕸 ऐसे विचारों से उनके हृदय में चारों तरफ ग्रन्धकार फैलता है स्रौर विवेक का शोष्ण करने वाली राग-वृत्ति चित्त में बढ जाती है। भ्रर्थात् वे विवेक-शून्य हो जाते हैं भ्रौर ग्रन्धकार में भटकने लगते हैं। उनके हृदय में सद्भावों का प्रवेश न होने से वे सन्मार्ग से भ्रष्ट हो जाते हैं। उनकी बुद्धि भी ग्रन्धकारग्रस्त हो जाती है। फलस्वरूप उनकी बुद्धि इतनी विकृत हो जाती है कि वे ग्रनार्य, ग्रकरणीय एवं निन्द्य कार्यों में प्रवृत्त हो जाते हैं। उस समय उन्हें स्नकार्य करने से रोक भी कौन सकता है? यदि कोई उनसे कहे कि इत सोक भ्रौर वर्म विरुद्ध कार्यों से भ्रनेक लोग तुम्हारी निन्दा करते हैं स्रतः तुम्हें इस प्रकार के प्रधम कार्य नहीं करने चाहिये, तो वे उसके भी शत्रु बन जाते हैं। ऐसे पापी प्रासी चन्द्र जैसे अपने निर्मल कुल को कलंकित करते हैं और भ्रपने अधम

चिरत्र के कारण हंसी के पात्र बनते हैं। वे इतने विषयान्ध बन जाते हैं कि मर्यादा-हीन होकर अगम्य स्त्रियों के साथ भी विषय-सेवन की इच्छा करते हैं, जिससे वे लोगों की टब्टि में आक की रुई से भी अधिक तुच्छ बन जाते हैं। स्त्रियों के साथ विषय-संभोग और ऐसे ही अन्य अधम कार्य उनके हृदय में कदाग्रह और दुराग्रह के कारण ऐसी जड़ जमा लेते हैं कि जिससे उन्हें जो दुःख होते हैं और संसार में उनकी विश्मवना और निन्दा होती हैं उसका वर्णन वाणी द्वारा करना अशक्य है। सक्षेप में, संसार में जितनी विश्मवनाएँ/पोडाएँ शक्य हैं वे सब ऐसे जधन्य प्राणी को भोगनी पड़ती हैं। ऐसे प्राणी अपने स्वभाव से ही गुरु, देव और तपस्वियों के शत्रु होते हैं, गहित पापाचरण करने वाले और अत्यन्त निर्भागी तथा गुणों को दूषित करने वाले होते हैं। वे महामोह के वश्वर्ती होते हैं, अतः यदि कोई उनके हित के लिये उन्हें सन्मार्ग पर चलने का उपदेश देते हैं तो उसे नहीं सुनते और कभी सुन भी लेते हैं तो उसे स्वीकार नहीं करते। [१४७-१७०]

ग्राचार्यश्री का उपदेश सुनकर मनीषी ग्रौर मध्यमबुद्धि ग्रपने मन में विचार करने लगे कि ग्राचार्य ने स्पर्शनेन्द्रिय-लुब्ध जबन्य वर्ग के जीवों का जो विशद एप कहा है वह सचमुच बाल में ग्रक्षरशः सत्य दिखाई देता है। ग्राचार्य के वचन सत्य हैं, क्योंकि उन्हें ज्ञानहष्टि से जो दिखाई नहीं देता उसके बारे में वे कभी नहीं बोलते। [१७१-१७३]

बाल ने तो म्राचार्यश्री के उपदेश की तरफ लेशमात्र भी ध्यान नहीं रखा, वह पापी तो शनी मदनकन्दली की तरफ ही एकटक देख रहा था ग्रीर उसके साथ विषय-भोग करने के विचार में ही लुब्ध हो रहा था। [१७४]

सूरि महाराज ने अपने उपदेश का उपसंहार करते हुए कहा—राजन्!
मैंने जवन्य प्राणियों का जो वर्णन किया वह तुम्हें समक्ष में आगया होगा। विशेषता
यह है कि संसार में इस वर्ग के प्राणी ही सबसे अधिक होते हैं, पहले तीन वर्ग के
प्राणी तो तैलोक्य में भी बहुत थोड़े होते हैं। जैसा कि पहले मैंने आपके सन्मुख
प्रतिपादन किया है तदनुसार मेरे कथन का तात्पर्य यह है कि स्पर्शनेन्दिय को जीतने
वाले प्राणी तैलोक्य में भी बहुत ही विरले होते हैं। [१७४-७७] %

शत्रुमर्दन — जीव धर्म का स्नाचरण क्यों नहीं कर सकता ? इस प्रश्न का उत्तर देकर स्नापने मेरी शंका का समाधान किया जिसके लिये मैं स्नापका बहुत स्नाभारी हूँ। [१७८]

## चार प्रकार के प्राणियों का विवेचन

इस अवसर पर सुबुद्धि मन्त्री ने कहा-महाराज! आपने श्रभी जो पश्चानुपूर्वी से उत्कृष्टतम, उत्तम, मध्यम, जघन्य चार प्रकार के प्रारिएयों के स्वरूपों

अ पृष्ठ २०७

का प्रतिपादन किया, क्या वे ग्रपने स्वभाव से ही ऐसे होते हैं या किसी ग्रौर कारण से वे भिन्न-भिन्न प्रकार के बन जाते हैं ? कृपा कर स्पष्ट करें।

म्राचार्य — महामिन्त्रन्! प्रािरायों का भिन्न-भिन्न प्रकार का स्वरूप स्वाभाविक नहीं है वह विभिन्न कारणों से बन जाता है। इनमें से उत्कृष्टतम स्रौर उत्तम प्रािरायों में वस्तुतः किसी भी प्रकार का भेद नहीं है, केवल इतना ही सन्तर है कि उत्कृष्टतम प्रािरायों ने स्रपना कार्य सिद्ध कर लिया है जब कि उत्तम प्रािरा मनुष्य भव को पाकर, संसार के स्वरूप को समक्षकर, मोक्षमार्ग को पहचान कर उस स्रोर स्राचरण करते हैं स्रौर कर्मजाल को काटकर, स्पर्शनेन्द्रिय का त्याग कर मोक्ष को प्राप्त करते हैं। उस स्रवस्था में उत्कृष्ट भी उत्कृष्टतम बन जाते हैं। फिर ने मोक्ष में सिद्ध-रूप में स्रवस्थित हो जाते हैं। स्रवस्था की दृष्टि से उत्कृष्टतम विभाग के प्राराणयों का कोई जनक नहीं होता, स्र्थात् इन प्रािरायों के कोई माता-पिता नहीं होते। शेष उत्तम, मध्यम, स्रौर जघन्य प्रािरा संसार में रहते हैं स्रौर स्वकीय भिन्न-भिन्न विचित्र कर्मों के फल स्वरूप वैसे-वैसे बनते हैं, स्रतः कर्म-विचास राजा उन्हें उत्पन्न करने वाला उनका पिता माना जाता है।

कर्म तीन प्रकार के होते हैं — शुभ, अशुभ और सामान्य। इसमें जो कर्म-पद्धति शुभ होने से सुन्दर लगे वह शुभसुन्दरी रूपी माता उत्तम प्राश्मियों को जन्म देने वाली मानी जाती है। जो कर्मपद्धति अशुभ होने से असुन्दर लगे वह अकुशलमाला रूपी माता जयन्य प्राश्मियों को जन्म देने वाली मानी जाती है। जो कर्मप शुभ-अशुभ मिश्रित होने से सामान्य लगे वह सामान्यरूपा माता मध्यम वर्ग के प्राश्मियों को जन्म देने वाली मानी जाती है।

उपरोक्त वर्णन सुनकर मनीषों ने विचार किया कि, झहो ! इन झाचार्यश्री ने तो उत्तम, मध्यम और जघन्य पुरुषों को न केवल गुणों से हो हमारे समान बताया है अपितु चरित्र से भी हमारे समान बताया है, जिससे आचार्य की बात हम तीनों भाइयों पर लागू होती है। इन महात्मा ने माता-पिता सम्बन्धी जो वर्णन किया है वह भी हम पर लागू होता है, अत: तीनों वर्गों के पुरुष हम तीनों भाई हैं यह तो निश्चित ही है।

स्पर्शन ने पहले मुक्ते कहा था कि भाजन्तु जब उसका तिरस्कार कर निर्वृत्ति नगर में चला गया तब उसके कोई माता-पिता हों ऐसा उसने कुछ नहीं कहा था। इससे यह भी स्पष्ट हुम्रा कि भवजन्तु उत्कृष्टतम विभाग का पुरुष था। हम तीनों भाइयों के पिता कर्मविलास राजा हैं मौर म्राचार्य निर्दिष्ट हमारी माताएँ भी मलग-मलग हैं, भ्रतएव यह ज्वलन्त सत्य है कि अ बाल जघन्यवर्ग का, मध्यमबृद्धि मध्यमवर्ग का मौर मैं स्वयं उत्तम वर्ग का पुरुष हुँ।

मनीषी जब उपरोक्त विचार कर रहा था तभी सुबुद्धि मन्त्री ने स्राचार्य-देव से दूसरा प्रश्न किया—भगवन् ! स्रापने जिन चार प्रकार के प्राणियों का वर्णन

क्ष पृष्ठ २०५

किया है, क्या वे सर्वदा ऐसे ही रहेंगे या कभी उनमें परिवर्तन भी सम्भव है ? क्या एक वर्ग के प्राग्ती किसी दूसरे वर्ग में परिवर्तित हो सकते हैं ?

श्राचारं — महामन्त्रिन्! उत्कृष्टतम विभाग के प्राणियों का स्वरूप तो स्थित है, स्थिर है, वे कभी दूसरी स्थिति या स्वरूप को प्राप्त नहीं होते। अन्य तीन वर्गों का स्वरूप अनित्य है, क्योंकि उन्हें कर्मविलास राजा के अधीन रहना पड़ता है। यह कर्मविलास राजा विषम (अव्यवस्थित) प्रकृति का है, अतः कभी-कभी उत्कृष्ट प्राणियों को भी मध्यम या जघन्य वर्ग का बना देता है। कभी मध्यम वर्ग के प्राणी को भी उत्तम बना देता है और कभी जघन्य बना देता है। वैसे ही जघन्य प्राणी को कभी मध्यम और कभी उत्तम बना देता है। अतः जो प्राणी कर्मविलास राजा के पंजे से छट चुके हैं, उन्हीं की स्थिति एक समान रहती है, अन्य लोगों की स्थित तो परिवर्तित होती रहती है।

मनीषी सोचने लगा कि यह सारा वृत्तान्त हम तीनों भाइयों ग्रौर भवजन्तु के वारे में ग्रक्षरणः सत्य घटित होता है। इसका कारण यह है कि हमारे पिता कर्मविलास बहुत ही विषम प्रकृति वाले हैं। उन्होंने एक समय कहा था कि जब वे प्रतिकृल होते हैं तब प्राणी की वही गित होती है जो बाल की हुई है। ग्रपना पुत्र भी यदि विपरीत मार्ग पर चले तो वे उसे भी दु:खों की परम्परा प्रदान कर योग्य दण्ड देते हैं तब वे ग्रन्य प्राणियों पर तो ममस्व रख ही कैंसे सकते हैं?

सुबुद्धि—भगवन् ! म्रापने जो उत्कृष्टतम प्राणियों का वर्णन किया वे किसके प्रभाव से वैसे बनते हैं ?

श्राचार्ये—इस वर्ग के प्रार्गी किसी दूसरे के प्रभाव से वैसे नहीं बनते। वे ग्रपने वीर्य से श्रपनी शक्ति से ही वैसे बनते हैं।

सुबुद्धि-इस प्रकार की शक्ति उत्पन्न करने का उपाय क्या है ?

ग्राचार्य -- श्री जिनेश्वर भगवान द्वारा प्ररूपित भाव-दीक्षा की ग्रंगीकार करना ग्रीर उसे भाव-पूर्वक निभाना ही इस प्रकार की शक्ति को प्राप्त करने का उपाय है।

मनीकी ने विचार किया की यदि ऐसा ही है तब तो मुक्ते भी उत्कृष्टतम विभाग का प्राणी दनना चाहिये। संसार की विडंबना ग्रौर पोड़ा क्यों सहन की जाय? इसका क्या लाभ? पतः मुक्ते भी भाव-दीक्षा ले लेनी चाहिये। इस प्रकार सोचते हुए मनीको के मन में दीक्षा लेने के विचार इढ हुए। ग्राचार्यश्री भौर सुबुद्धि मंत्री की बात-चीत सुनकर मध्यमबुद्धि को भी दीक्षा ग्रहण करने का विचार उत्पन्न हुग्रा, पर भाव-दीक्षा लेकर मैं नैष्ठिक ग्रनुष्ठान सम्यक् प्रकार से कर सकूंगा या नहीं? यही वह सोचने लगा। सुबुद्धि - भगवन् ! आपने पहले जो गृहस्थ-धर्म बताया वह इस प्रकार की शक्ति उत्पन्न कर सकता है या नहीं ?

ग्राचार्यं — परम्परा से गृहस्थ-धर्म भी इस प्रकार का वीर्य उत्पन्न करने का कारण बन सकता है, परन्तु प्रत्यक्ष कारण नहीं बन सकता; क्योंकि गृहस्थ-धर्म गध्यम वर्ग के प्राण्यों के योग्य है। इस धर्म को भली प्रकार पालन करने से मध्यम वर्ग का प्राण्यों भने: अनै: उत्कृष्ट वर्ग में ग्रा जाता है ग्रीर परम्परा से वह उत्कृष्ट तम भी बन सकता है। ग्रत: गृहस्थाश्रम को परम्परा से उत्कृष्टतम बनने का कारण माना गया है। श्रे वैसे समस्त प्रकार के क्लेशों का नाश करने वाली श्रीर सरलता पूर्वक संसार का विच्छेद करने वाली तो पवित्रतम भागवती दीक्षा ही है, जो कि ग्रातदुर्लभ है। किन्तु मन्त्रीश्वर! गृहस्थाश्रम भी संसार को बहुत कुछ संक्षिप्त कर सकता है, ग्रत: इस संसार समुद्र में उसे भी ग्रति दुर्लभ समभना चाहिये। कहने का तात्पर्य यह है कि भागवती दीक्षा प्राण्यों को ग्रतिशय वीर्य द्वारा उसी भव में उत्कृष्टतम श्रेणों में ले जाती है, जब कि गृहस्थाश्रम में वह स्थिति धीरे-धीरे श्रनेक भवों में प्राप्त होती है।

यह सुनकर मध्यमबुद्धि सोचने लगा कि ग्रभी तो मुभ्ते तीर्थंकर महाराज द्वारा प्ररूपित गृहस्थ-धर्म का ही भली प्रकार श्रनुष्ठान करना चाहिये।

# १३. बाल को अधमाचरण पर विचार

श्राचार्यश्री के उपदेशामृतसरिता-प्रवाह के समय बाल श्रकुशलमाला श्रीर स्पर्शन के शरीराधिष्ठित होने से उसने उपदेश का एक श्रक्षर भी ध्यान देकर नहीं सुना। उसकी चित्तवृत्ति श्रधिकाधिक श्रस्थिर/चंचल होती गई श्रीर उसके मन में श्रनेक प्रकार के संकल्प-विकल्प होने लगे। वह तो रानी मदनकन्दली को अपलक दिल्ट से देख रहाथा, श्रीर सोच रहा था, श्रहा! कैसा सुन्दर मनोहर रूप है! कैसा सौकुमार्य है! ऐसा लगता है मदनकन्दली रानी भी मेरी श्रीर श्राकुष्ट है, उसकी मेरे प्रति श्रासित निश्चित्र ही दिखाई दे रही है क्योंकि वह बार-बार तिरछी नजर से मेरी तरफ देख रही है। सचमुच इस गौरांगना के कोमल श्रंगों के स्पर्शजन्य सुखामृत-सेचन के श्रनुभव से श्रव मेरा जन्म सफल होगा ऐसा मुभ्ने श्राभास हो रहा है। इस प्रकार वितर्क-परम्परा के जाल में श्राकुलित चित्त वाला बाल श्रपने श्रात्मस्वरूप को खो बैठा, शेष व्यापारों से शृन्य हो गया श्रीर उसके मन में भी किसी प्रकार से मदनकन्दली के साथ विषय—सुख भोगने की उत्कट इच्छा जाग्रत हुई।

क्ष पृष्ठ २०६

मनुष्य जब अधर्भ पर उतर आता है तब अन्धे की भांति कार्य-अकार्य का कूछ भो विचार नहीं करता, जैसे उसे भूत लगा हो वैसे वह ग्रन्धकार में कूद पड़ता है । वैसे ही हजारों लोगों, राजा, ग्राचार्य भीर बड़े भाइयों के देखते हुए, जनसमूदाय को उपदेश श्रवए में विष्न डालते हुए वह बाल एकाएक मदनकन्दली पर मन और आँखों को निश्चल कर लोगों को ठोकरें मारते हुए मदनकन्दली की तरफ दौड़ा। उसकी इस कुचेष्टा को देखकर उपस्थित जन-समुदाय में से लोग चिल्लाने लगे, 'ग्ररे! यह क्या ? यह कौन पापी है जो ऐसे पवित्र स्थान में ऐसा ग्रधम ग्राचरगा कर रहा है ?'पर बाल उस कोलाहल की श्रोर घ्यान दिये बिना ही मदनकन्दली रानी के निकट पहुँच गया । 'यह कौन है ?' शी घ्रता से शत्रुमर्दन ने उसे देखा स्रौर उसकी विकारयुक्त दृष्टि से उसके नीच भावों को समक्ष गया तथा 'ग्ररे यह तो वही म्रथम पापी बाल है' पहचान गया । राजा की भ्रांखें कोघ से लाल हो गई, मुखाकृति भयंकर हो उठी श्रौर उसने जोर से उसे ललकारा । बाल पहले भी ऐसे श्रधम कार्यों से मरगान्तक कष्ट भूगत चुका था, जिससे वह श्रत्यन्त भयभीत हन्ना, उसका कामज्वर उतरा, शरीर में कुछ चेतना, मुख पर दीनता के भाव उभरे श्रौर वह उलटे मुँह भागा । पर, उसके जोड़ ढ़ीले पड़ जाने से, शरीर शिथिल हो जाने से,∦दौड़ने का वेग टूट जाने से कांपने लगा भ्रौर वह थोड़ी दूर जाकर जमीन पर गिर पड़ा । उस समय स्पर्शन उसके शरीर से निकल कर आचार्यश्री के डर से दूर जाकर बैठ गया भ्रौर उसकी प्रतीक्षा करने लगा । जन-समुदाय का कोलाहल कुछ शान्त हुमा । बाल के इस ग्रधम त्राचरण से उसके दोनों भाई भी बहुत लिज्जित हुए। राजा सोचने लगा कि, ऐसे निर्लज्ज स्रधम प्राणी पर क्या कोघ करें ? ऐसा सोचकर राजा भी शान्त हो गया।

### बाल के ग्रधमाचररा पर विचारराा

शत्रुपदंन राजा ने बाल के सम्बन्ध में श्राचार्यश्री से पूछा—भगवन् ! इस पुरुष का चरित्र तो बहुत ही अद्भुत लगता है, उस पर विचार करना भी अशक्य है। जिन्हें संसार के श्रनेक मनुष्यों के चरित्रों का श्रनुभव है, ऐसे विद्वानों को भी इस पुरुष के श्राचरण की सत्यता को मानने में श्रानाकानी हो ऐसा निकृष्ट श्राचरण इस पुरुष का है। इसने पूर्व काल में कैसा श्राचरण किया श्रौर श्रभो उसके मन में कैसे विचार चल रहे हैं, वह श्रापश्री तो निर्मल ॐ ज्ञान दिष्ट से प्रत्यक्ष जान सकते हैं, क्योंकि श्राप त्रैलोक्य में होने वाले समस्त भावों को हथेली पर रखे श्रावले की तरह देख सकते हैं। तथापि मुभ्ने यह जानने का कौतुक है कि इसका पहले का श्राचरण तो कर्मवैचित्र्य के कारण सत्त्ववाले प्राणियों में सम्भव है, पर श्रभी-श्रभी इसने जो कुछ किया वह तो प्रत्यक्ष सत्य होने पर भी इन्द्रजाल के समान विश्वास योग्य नहीं है। रागदि सप्री का संहार करने वाले गरुड के समान श्रापके समक्ष भी श्रति श्रधम

क्ष पृष्ठ २१०

प्रांशी भी ऐसा म्राचरण कैसे कर सकते हैं? ऐसा नीच कार्य करने का भ्रध्यवसाय भी उनके मन में कैसे पनप सकता है?

ग्राचार्य -- राजन्! इस सम्बन्ध में कुछ भी ग्राश्चर्यजनक नहीं है नयों कि उस बेचारे का उसमें कुछ भी दोष नहीं है।

शत्रुमर्दन-तब किसका दोष है ?

ग्राचार्य — बाल के शरीर में से निकल कर उधर जो दूर बैठा है, उस पुरुष को देखा है ?

शत्रुमर्दन--हाँ, उसको देख रहा हूँ।

श्राचार्य – उस दूर बैठे पुरुष का ही यह सब दोष है। बाल ने पहले जो श्राचरण किया वह उसी के बशीभूत होकर किया है। इस पुरुष के चक्कर में एक बार फंसकर जो उसके वशवर्ती हो जाता है उसके लिये संसार में कोई ऐसा पाप नहीं जिसका वह श्राचरण न करता हो। इसके वशीभूत प्राणी की ऐसी ही पराधीन स्थिति हो जाती है। श्रतः बाल ने कुछ भी श्रनहोना विचित्र कार्य नहीं किया। उसका श्राचरण कल्पनातीत भी नहीं है, श्रतः श्रापका ऐसा सोचना व्यर्थ है, क्योंकि उस दूर बैठे पुरुष की पराधीनता का यह श्रति साधारण परिणाम है।

शत्रुमदैन भगवन् ! यदि ऐसा ही है तब ग्रातमा के लिये ग्रनर्थकारी उस पुरुष को बाल ग्रपने शरीर में क्यों रहने देता है ?

श्राचार्य — बेचारा बाल तो यह जानता ही नहीं कि शरीर में रहने वाला यह पुरुष इतना निकृष्ट श्रीर श्रधम है। यद्यपि वह उसका परम शत्रु है, तथापि वह उसके स्वभाव श्रीर मूलस्वरूप को नहीं जानता, इसलिये उसे श्रपने भाई जैसा मानता है श्रीर उसके प्रति श्रत्यन्त प्रेम रखता है।

शत्रुमदेन -ऐसी गलत मान्यता का कारण क्या है ?

श्राचार्य इस बाल के शरीर में उसकी माता ग्रकुशलमाला ने योगशिवत द्वारा प्रवेश किया है। वहीं इन सब बुरे विचारों की जननी हैं। हमने ग्रभी स्पर्शनेन्द्रिय के स्वरूप का जो वर्णन किया कि वह ग्रति दुर्जेय है, उसका मूर्तिमान् स्वरूप बाल का पापी मित्र यह स्पर्शन है जो श्रभी दूर जाकर बैठा हुन्ना है। हमने जो चार प्रकार के प्राणियों का वर्णन किया है उसमें से जघन्य वर्ग का प्राणी यह बाल है ग्रीर श्रकुशलमाला (श्रशुभ कर्मों की श्रृंखला) उसकी माता है, ग्रत: इसके सम्बन्ध में सब कुछ सम्भव हो सकता है।

राजन् ! ग्रापने पूछा कि ग्राचार्यश्री के समक्ष ऐसे नीचे ग्रध्यवसाय (विचार) कैसे उत्पन्न हो सकते हैं ? इस विषय में भी ग्राश्चर्य करने जैसा कुछ भी नही

है, क्योंकि कर्म दो प्रकार के होते हैं–सोपक्रम भ्रौर निरुपक्रम । सोपक्रम कर्मों का क्षय एवं क्षयोपणम महापुरुषों के संयोग से या ऐसे ही किसी ग्रन्य क रुग से होता है, जबकि निरुपक्रम कर्मों का क्षय महापुरुषों के संयोग से भी नहीं हो सकता। ग्रतः निरुपक्रम कर्मों के वशीभूत प्रास्ती महापुरुषों के समक्ष भी बुरे कार्य करे तो उसे कौन रोक सकता है ? देखो, अतिशय पुण्य-पुंज तीर्थंकर देव भी जब गंधहस्ती के समान पृथ्वीतल पर विचरण करते हैं तब क्षुद्र हाथियों के समान दुष्काल, उपद्रव, क्ष लड़ाई महामारी, वैर आदि भी योजन दूर भाग जाते हैं। तथापि ऐसे तीर्थंकर देवों के समक्ष भी निरुपक्रम कर्मजाल के वशीभूत होकर ग्रथम प्राणी शान्त होकर नहीं बैठते, भ्रपितु उन तीर्थंकर भगवन्तों के ऊपर भी क्षुद्र उपद्रव करने को तैयार हो जाते हैं, ग्रर्थात् उपद्रव करते हैं। शास्त्रों में भी भगवान् के कानों में कीलें ठोकने वाले ग्वाले गौर धनेक प्रकार के उपसर्ग/उपद्रव करने वाले संगम भ्रादि पापकर्मियों की कथायें सुनते हैं। ऐसे पापी भ्रयने पाप कर्म के आधिक्य से स्वयं भगवान् को भी महा उपसर्ग करते हैं। तीर्थंकरों के विचरण स्थान पर देवनिर्मित समवसरण के मध्य में सिहासन पर तीर्थंकर चतुर्मुं ख के रूप में विराजमान होते हैं । उस समय उनकी मूर्ति के दर्शन मात्र से प्राशियों के राग-द्वेष नष्ट हो जाते हैं, कर्म के जाले टूट जाते हैं, वैर-सम्बन्ध शान्त हो जाते हैं, भूठे स्नेह-पाश कट जाते हैं स्रीर मिथ्या को सत्य समभने का भ्रम दूर हो जाता है। तदिप कुछ ग्रभव्य ग्रौर निरुपक्रम कर्मपुंज से भ्रावृत एवं वशीभूत प्रारिएयों के अंतःकरए। में विवेक का प्रसार नहीं हो सकता। फलतः भगवान् के समक्ष भी ऐसे प्राणियों को पूर्वविणित गुणों से उन्हें लेशमात्र का भी लाभ नहीं होता, प्रत्युत भगवान् के प्रति भी उनके हृदय में अनेक प्रकार के कुवितक उत्पन्न होते हैं। वे सोचते हैं, 'अहो ! इस ऐन्द्रजालिक का इन्द्रजाल तो अत्यद्भुत एवं आश्चर्यकारी है! अहो! लोगों को ठगने की चतुराई तो देखो !! भरे! लोगों की वुद्धि मारी गई है जो ऐसे इन्द्रजाल रचने में कुशल, कूं ठे भीर वाचाल मनुष्य से ठगे जाते हैं। इस प्रकार तोर्थंकर भगवान् के समक्ष भीर उनके निकट भी बुरा ग्राचरण करने वाले प्राणी होते हैं। ग्रतः हे राजन् ! इस बाल ने मेरे समक्ष जो दूषित आचरए। किया और अधम कर्म करने का सोचा इसमें कुछ भी श्राण्चर्यकारक या श्रत्यद्भुत नहीं है । इस वाल के शरीर में श्रकुशलमाला निरुपक्रम रूप में विद्यमान है ग्रौर वह उसकी माता होने से उसके ग्रति निकट भी है। भ्रपनी माता से प्रेरित होकर यह भपने पापी मित्र स्पर्शन को साथ में रखता है, सतः ऐसा परिसाम आये इसमें कुछ भी आक्चर्य करने जैसा नहीं है। फलतः ग्रापको विस्मय नहीं करना चाहिये।

सुबुद्धि भदन्त ! भगवत्प्ररूपित भागम ग्रादि के श्रवण से जिन प्राणियों की बुद्धि निर्मल हो जाती है उनको इन दुष्कर्मजन्य कृत्यों में लेशमात्र भी

<sup>≉</sup> पृष्ठ २११

म्नाक्चर्य एवं म्रापके उपरोक्त कथन में किंचित् भी संदेह नहीं हो सकता; क्योंकि निरुपक्रम कर्मों का परिगाम ऐसा ही विस्मयकारी होता है। हमारे महाराजा भी म्रापश्री के चरग्रकमलों के प्रभाव से इस सम्बन्ध में निर्मल-बुद्धि वाले और निपुग्र होते जा रहे हैं, म्रब इन्होंने भी इस विषय में समभना प्रारम्भ कर दिया है, इसलिये उन्होंने म्रापके साथ उपरोक्त प्रशन-चर्चा की है।

### बाल का भविष्य

शत्रुमर्दन — मेरे बुद्धिमान मन्त्री ! स्नापने स्रवसर के योग्य सत्य कहा। पुन: स्नाचार्यदेव को सम्बोधित कर राजा ने कहा — भगवन् ! इस बाल की स्रंतिम दशा क्या होगी ? यह बताने की कृपा करें।

भ्राचार्य – तुन्हारे क्रोध के परिएामस्वरूप भयातिरेक से ग्रस्त मन वाला यह बाल ग्रभी निश्चल होकर बैठा है, पर जैसे ही तुम यहाँ से प्रस्थान करोगे यह श्रपने ग्रसली स्वरूप में ग्रा जायगा। फिर स्पर्शन ग्रौर ग्रकुशमाला उसे ग्रपनी श्रधीनता में कर लेंगे। फिर तुम्हारे भय से अन्य प्रदेश में जाने के विचार से दौड़ता हुआ, भ्रनेक प्रकार के घोर क्लेश सहता हुआ यह कोल्लाक सन्निवेश गांव में पहुं-चेंगा । कूर्मपूरक 🕸 गांव के समीप पहुंचकर थकान से उसे बहुत जोर की प्यास लगेगी मीर उसे दूरी पर एक बड़ासा तालाब दिखाई देगा। वह पानी पीने ग्रौर नहाने के लिये उस तालाब की तरफ जायगा। उसी समय बाल के पहुँचने के पूर्व ही एक चाण्डाल ग्रौर उसकी स्त्री भी वहाँ पहुँच जायेंगे। चाण्डाल तालाब के किनारे के वृक्ष पर पक्षियों के शिकार के लिये चढेगा ग्रौर चाण्डालिन यह सोचकर कि यहाँ विजन में कोई नहीं है अत: नहाने के लिये निर्वस्त्र होकर तालाब में उतरेगी। उसी समय बाल तालाब पर पहुँचेगा। उसे देखकर चांडालिन सोचेगो कि 'यह तो कोई स्पर्श्य (सवर्ण) वर्ग का पुरुष दिखता है, मुक्त ग्रछूत को सरोवर में देखकर यह भवश्य भगड़ा करेगा। इस भय से पानी में डुबकी लगाकर वह कमलों के भुण्ड के पींछे छिप जायेगी। बाल भी नहाने के लिये तालाब में उतरेगा ग्रीर संयोग से चाण्डालिन की स्रोर ही जायेगा। स्रनायास ही उसके स्रंगों का स्पर्श हो जाएगा। म्रंगस्पर्श होते ही बाल की कामाग्नि भभक उठेगी ग्रौर लम्पटला के कारगा उस चाण्डाल स्त्री के यह जता देने पर भी कि वह श्रद्धत है, बाल बलपूर्वक उसके साथ बलात्कार करेगा। उस समय जब वह चाण्डाल स्त्री हल्ला मचायेगी तब चाण्डाल गुस्से में उस तरफ दौड़ेगा भौर दूर से ही ग्रपनी स्त्री भौर बाल को उस म्रवस्था में देखेगा । उस समय चाण्डाल की क्रोधिंग भड़केगी **ग्रौ**र घनुष पर बागा चढाकर उसे ललकारेगा, 'ब्ररे ब्रधम पुरुष ! दुरात्मन् ! तेरा पौरुष बता, ऐसा घृिणित कार्य करते तुक्ते लज्जा नहीं ग्राई?' इस प्रकार ललकारते हुए चाण्डाल बाएा मारेगा । उसे देखकर ही बाल कांपने लगेगा ग्रौर एक ही बाएा से उसके प्रारा

निकल जायेंगे। रौद्र ध्यान में मरकर वह बाल नरक में जायेगा। वहाँ से निकल कर अनेक बार कुयोनियों में जन्म लेगा और पुन:-पुनः मर कर नरक में अनन्त बार जायेगा। इसी प्रकार अत्यन्त अधम अवस्था में संसार चक्र में भटकता रहेगा और अनेक प्रकार के दु:खों को विचित्र परम्परा को तीव्रता से सहन करता रहेगा।

88

## १४. अपमाद यंत्र : मनीषी

[भ्राच र्य प्रबोधनरित ने जब बाल के चरित्र भ्रीर भविष्य का वर्णन किया भीर उसके कारण बताये तब शत्रुमर्दन राजा के मन में भनेक प्रश्न उठे। इसी प्रसंग में निजविलसित उद्यान में राजा, भ्राचार्य भीर मन्त्री के मध्य जो प्रश्नोत्तर हुए, वे विशेष ध्यान योग्य हैं।]

शत्रुमर्दन —भगवन् ! अकुशलमाला माता स्रौर स्पर्शन मित्र तो बहुत भयंकर हैं। बाल को हुए दु:खों स्रौर होने वाले स्रन्त का कारए भी यही दोनों हैं।

ग्राचार्य -- राजन् ! इसमें कहने को क्या शेष रह गया है। इन्होंने तो दारुए। भयं करता को सीमा का भी उल्लंघन कर दिया है।

सुबुद्धि—भगवन् ! ग्रकुशलमाला ग्रौर स्पर्शन केवल बाल पर ही श्रपना प्रभाव चलाते हैं या श्रन्य प्राणियों पर भी उनका प्रभाव चलता है ?

श्राचार्य—महामंत्रिन् ! इन दोनों का प्रभाव सब प्राख्यियों पर चलता है। अन्तर इतना ही है कि इन दोनों का बाल पर इतना श्रिधिक प्रभाव है कि उनका स्वरूप स्पष्टतः भलक श्राता है। परमार्थ से तो कर्मबन्धन से युक्त समस्त संसारी प्राख्यियों पर इनका प्रभाव रहता ही है; क्योंकि श्रकुशलमाला योगिनी है श्रौर स्पर्शन योगिराज है। वे दोनों योगशक्ति से युक्त हैं। कभी दृश्य रूपवाले बन जाना श्रौर कभी श्रदृश्य हो जाना योगशक्ति सम्पन्न प्राख्यी ही कर सकते हैं।

शत्रुमर्दन — भगवन् ! क्या हम देख सकें इस प्रकार का उनका प्रभाव चल सकता है ? क्या हम पर भी उनका प्रभाव चल सकता है ?

भाचार्य हाँ, न केवल तुम पर भी उनका प्रभाव चल सकता है भ्रापितु चल रहा है।

यह सुनकर शत्रुमर्दन राजा ने मंत्री से कहा— मन्त्रिन्! जब तक इन दोनों पापियों का अ मर्दन नहीं किया, उन्हें नहीं हराया, नष्ट नहीं किया तब तक मेरा

क्ष पृष्ठ २१३

शत्रुमर्देन नाम ही कैंसा ? श्राचार्यश्री के समक्ष मुभे ऐसा कहना तो नहीं चाहिये, किन्तु दुष्टों का निग्रह करना राजा का घर्म है, श्रतः मैं तुम्हें जो श्राज्ञा दे रहा हूँ, श्रार्थ ! उसे घ्यानपूर्वक सुनो ।

सुबुद्धि-कहिये, क्या माज्ञा है ?

शत्रुमर्दन शाचार्यश्री ने जैसा अभी कहा कि अकुशलमाला और स्पर्शन ये दोनों बाल के साथ जायेंगे अतः अब इन दोनों का वध करना तो व्यर्थ है किन्तु तुम उन्हें मेरी यह आज्ञा सुना दो कि वे दोनों मेरे राज्य की सीमा से तुरन्त दूर, बहुत दूर चले जायें। बाल के मर जाने के बाद भी वे हमारे देश में वापस नहीं लौटें। यदि वे इस आज्ञा का उल्लंघन करेंगे तो इन्हें प्राणान्त दण्ड दिया जायगा। इस प्रकार की आज्ञा देने के उपरान्त भी यदि वे मेरे देश में फिर से प्रवेश करें तो उन्हें कि ज्वित् भी विचार किये बिना ही इन दोनों को लोहयन्त्र में डालकर पील देना। ये दोनों महादुष्ट कितना भी रोएं या चिल्लाएं तब भी इन पर तुम नाममात्र की भी दया मत करना।

सुबुद्धि मन्त्री सोचने लगा कि, ग्रहो ! राजा की इन दोनों पर कोप दिष्ट हुई है ग्रीर ग्रावेश में ग्राकर राजा ने मुक्के यह ग्राज्ञा दी है। राजा ने जब मुक्के नियुक्त किया था तब यह वचन दिया था कि वे मेरे से किसी प्रकार का हिंसा का कार्य नहीं करायेंगे, पर ग्रावेश में राजायह वचन भी भल गये हैं। ग्रस्तु। ग्राचार्यंश्री तो इसी विषय को लेकर राजा को प्रतिबोधित करने का कारण दूंढ लेंगे। मुक्के तो राजाज्ञा शिरोधार्य करनी ही चाहिये। यह सोचकर मन्त्री बोला—"जैसी महाराज की ग्राज्ञा।" इस प्रकार कहकर मन्त्री स्पर्शन श्रीर अकुशलमाला को राजा को ग्राज्ञा सुनाने के लिये जाने की तैयारी करने लगा।

उसो समय माचार्यथी ने कहा—नरेन्द्र ! इन दोनों के विषय में तुम्हारी यह आज्ञा व्यर्थ है। इन्हें मूल से उखाड़ फैंकने का यह उपाय नहीं है, क्योंकि स्रकुशलमाला और स्पर्शन ये दोनों झन्तरंग वर्ग के हैं श्रीर अन्तरंग वर्ग के लोगों पर लोह्यन्त्र (घाणी या फांसी) आदि का कोई प्रभाव नहीं पड़ता। बाह्य शस्त्र तो उन तक पहुँच ही नहीं सकते।

शत्रुमर्दन-भदन्त ! तब इन दोनों के निर्दलन (नाश) का क्या उपाय है ?

#### ग्रप्रमाद यन्त्र

श्राचार्य - अन्तरंग में रहने वाला श्रप्रमाद यन्त्र ही इन दोनों को नाश करने का उपाय है। मेरे पास जो साधु बैठे हैं वे इन दोनों का निर्दलन श्रौर धुउन्हें चूर-चूर करने के लिये उस यन्त्र का निरन्तर प्रयोग करते हैं, धारण करते हैं।

शत्रुमर्दन--इस भ्रप्रमाद यन्त्र के साथ दूसरे भ्रौर क्या-क्या उपकरण होते हैं? श्राचायं — ये साधु उन उपकरगों को भी निरन्तर श्रपने साथ ही रखते हैं श्रौर प्रति क्षगा उनका सनुशोलन करते हैं।

शत्रुमर्दन - साधु इन उपकरणों का किस प्रकार अनुशीलन करते हैं ?

श्राचार्य- सुनो । ये मुनि जीवन-पर्यन्त झन्य प्राशायों को दुःख नहीं पहुंचाते । लवलेशमात्र भी ग्रसत्य नहीं बोलते । दन्तशोधक सलाई जैसी तुच्छ वस्तु भी बिना दिये नहीं लेते । नवगुप्ति युक्त ब्रह्मचर्य को घारण करते हैं । परिग्रह का सर्वथा त्याग करते हैं । धर्मसाधन उपकरगों पर ग्रौर ग्रपने शरीर पर भी ममत्व नहीं रखते । रात्रि में चारों प्रकार के ग्राहार (खाद्य-पेय) का सेवन नहीं करते हैं । दिन में भी शास्त्रानुसार 🕸 संयम-यात्रा कि सिद्धि के लिपे विशुद्ध उपकरण ग्रौर निरवद्य भ्राहार लेते हैं। अपना स्राचरण पाँच समिति स्रीर तीन गुप्ति से युक्त रखते हैं। अनेक प्रकार के श्रमिग्रहों को घारए करने में श्रपने शक्ति-पर कम का प्रयोग करते हैं । स्रकल्यासकारक मित्रों की संगति का परिहार करते हैं । सज्जन पूरुषों के प्रति ग्रात्मभाव दिशत करते हैं। ग्रपनी योग्य स्थिति का थोड़ा भी उल्लंघन नहीं करते हैं । लोक व्यवहार की उपेक्षा नहीं करते हैं । गुरु ग्रौर बड़ों का सर्वदा मान करते हैं । उनकी ग्राज्ञानुसार प्रवृत्ति करते हैं । भगवान् प्ररूपित ग्रागम-शास्त्रों का भली प्रकार श्रवरा करते हैं । यत्नपूर्वक व्रत-पालन की भावना रखते हैं । द्रव्य (बाह्य) ग्रापत्ति में धैर्य रखते हैं। भविष्य में होने वाले दुःखों का पहले से ही विचार कर अपनी समभ के अनुसार उनके निवारए। का उपाय करते हैं। अप्राप्त ज्ञानादि की प्राप्ति के लिये सतत प्रयत्नशील रहते हैं। ग्रपने चित्त का प्रवाह कर्म-बन्ध की भ्रोर न जाय इसके प्रति प्रतिक्षण सतर्क रहते हैं। मन यदि कर्म-बन्ध के मार्ग पर भागे तो तत्क्षरा ही उसके प्रतिकार का उपाय सोच लेते हैं। ग्रनासक्ति के ग्रभ्यास से अपने मन को सतत निर्मल रखते हैं। योग मार्गका अभ्यास करते हैं। परमात्मा को भ्रपने चित्त में स्थापित करते हैं भ्रौर उस पर भ्रपनी इढ धारए। करते हैं। विक्षेपकारक बाह्य कारणों का परित्याग करते हैं। त्रपने ग्रन्त:करण को इस ढंग से नियोजित करते हैं कि वह परमात्मा के साथ ऐक्य का अनुभव करने में लग जाता है। योग-सिद्धि का प्रयत्न करते हैं। शुक्लध्यान धारए। करते हैं। ग्रपनी म्रात्मा, शरीर ग्रौर इन्द्रियों से भिन्न हैं ऐसा स्पष्ट देखते हैं। उत्कृष्ट प्रकार की संगाधि को प्राप्त करते हैं ग्रौर ग्रपना ग्राचरण इतना गृद्ध रखते हैं कि जिससे उत्कृष्ट मानसिक निर्मलता को प्राप्त कर शरीर में रहते हुए भी मोक्ष सूख को प्राप्त करते हैं।

हे राजन् ! प्राणियों को दुःख से बचाकर ग्रन्त में ग्रात्मा को मोक्ष के योग्य बनाने तक उपरोक्त सभी कार्य ग्रप्रमाद-यन्त्र के उपकरण हैं जिन्हें मुनिगण प्रत्येक क्षण उपयोग में लाते हैं। जैसे-जैसे मुनिगण इनका ग्रधिकाधिक उपयोग करते हैं, वैसे-वैसे भ्रप्रमाद-यन्त्र भ्रधिक इढ बनता जाता है भीर वे स्पर्शन एवं ग्रकुशलमाला जैसे ग्रन्य ग्रन्तरंग दुष्टों का दलन करने में समर्थ बनते जाते हैं। इस यन्त्र से ग्रन्तरंग दुष्टों का एक बार निष्पीडन कर देने पर फिर वे कभा प्रकट नहीं होते । मतएव हे राजन् ! यदि तुम्हारे मन में इन दुष्टों का निष्पीडन करने की ग्रभिलाषा हो तो उपरोक्त ग्रप्रमाद-यन्त्र को मन में स्वीकार करें भ्रौर स्वतः ही भ्रपनी स्वयं की इढ-पराकम युक्त मुब्टि का भ्रवलम्बन लेकर इन दुष्टों का निर्दलन करें। इस कार्य के लिये मन्त्री को ग्राज्ञा देना व्यर्थ है। यदि कोई दूसरों मनुष्य उन्हें पील भी दे तो वे वास्तव में स्वयं के लिये पूर्णंतया पीले नहीं जाते, ग्रर्थात् दूसरा व्यक्ति यदि उन्हें निर्देलित कर भी दे तो वे उसके लिये निर्देलित हुए, पर उसका लाभ ग्रन्य किसी को नहीं मिल सकता। यदि तुम्हें उनको ग्रपने लिये नष्ट करना है जिससे वे तुम्हें कभी न सतायें तो तुम्हें स्वयं अपनी शक्ति का ही उपयोग करना होगा ।

## मनीषो की जिज्ञासाः भावदीक्षा

म्राचार्यश्री का प्रवचन चल ही रहा था तभी भगवद्-वचन रूप पवन से कर्मरूप काष्ठ को जलाने वाली शुभपरिग्णाम रूपी ग्रग्नि मनीषी के मन में प्रज्वलित हुई, स्व-कल्याग्। करने का विचार ग्रधिक दढ़ हुम्रा । ग्राचार्य भगवान् ने पहले भागवती भाव-दीक्षा लेने की बात कही तथा बाद में ग्रप्रमाद यंत्र की बात कही । इन दोनों में क्या सम्बन्ध है ? वह बराबर समक्त नहीं सका. श्रतः श्रपने सन्देह को दूर करने के लिये उसने हाथ जोड़कर आचार्य श्री से पूछा-भगवन् ! श्रापने पहुंचे भागवतो भावदीक्षा से ग्रात्मबल का उत्कर्ष ग्रौर उसे पुरुष के उत्कृष्टतम स्वरूप प्राप्ति का कारण बताया श्रौर ग्रन्त में ग्रन्तरंग के दुष्टों का संहार करने के लिए स्वयं की शक्ति पर ग्राधारित ग्रप्रमाद यंत्र का वर्शन किया, इन दोनों में क्या ग्रन्तर है ? बताने की कृपा करें। %

ग्राचार्य - इन दोनों में शब्दभेद के ग्रतिरिक्त कोई ग्रन्तर नहीं है। परमार्थतः स्रप्रमाद यन्त्र हो भागवती भावदीक्षा है।

मनीषी--यदि ऐसा ही है तो भगवन् ! यदि स्राप मुफ्ते भागवती भाव-दीक्षा के योग्य समकें तो मुक्ते वह प्रदान करने की कृपा करें।

म्राचार्य-तू सर्व प्रकार से उसके योग्य है। तुभो वह म्रव<sup>9</sup>य दी जायगी 1

### मनीषां का परिचय

शत्रुमर्दन—भगवन् ! मैंने ब्रनेक युद्धों ग्रपने ब्रतुल पराकम ब्रौर ब्रदम्य साहस से विजय प्राप्त की, किन्तु श्रापके श्रप्रमाद यंत्र के श्रनुष्ठान की कठिनाइयों

Jain Education International

क्ष पृष्ठ २१५

को सुनकर तो मन में कंपकंपी छटती है। यह महापुरुष कौन है? कहाँ से स्नाया है? इसे तो मानों किसी महान राज्य को जीतने की इच्छा हुई हो वैसे ही हर्षातिरेक पूर्वक भ्रप्रमाद यन्त्र को धारणा करने की इच्छा हो रही है।

म्राचार्य — भूप ! इसका नाम मनीषी है श्रौर यह इसी क्षितिप्रतिष्ठित नगर का रहने वाला है।

राजा अत्रुपर्दन मन में विचार करने लगा कि, ग्ररे! जब मैंने उस पापी बाल को मारने की ग्राज्ञा दी थी तभी मैंने मनीषी नामक उसके भाई की प्रशंसा करते लोगों को सुना था। वे कह रहे थे कि, देखो एक ही पिता के दो पुत्र होने पर भी इस बाल ग्रीर मनीषी में कितना ग्रन्तर है? एक का इतना बुरा आचरण कि वह सब से तिरस्कार पाता है ग्रीर दूसरा महात्मा है ग्रीर सब से प्रशंसा को प्राप्त करता है। यह वही मनीषी होना चाहिये। ग्रथवा इसके सम्बन्ध में विशेष जानकारी ग्राचार्य से ही क्यों न पूछ लूँ? इस प्रकार ग्रपने मन में विचार कर राजा अत्रुपर्दन ने पूछा—महाराज! इस नगर में इसके माता-पिता कौन हैं ग्रीर इसके ग्रन्य सम्बन्धी कौन हैं?

ग्राचार्य—इस क्षितिप्रतिष्ठित नगर का स्वामी कर्मविलास नामक महाराजा है, वह मनीषी का पिता है भीर उसकी शुभसुन्दरी नामक पटरानी इसकी माता है। उसी राजा की भ्रन्य रानी अकुशलमाला का पुत्र बाल है। मनीषी के पास जो दूसरा पुरुष खड़ा है वह इस राजा की एक ग्रन्य रानी सामान्यरूपा का पुत्र मध्यमवृद्धि है। इतने तो इसके सम्बन्धी यहाँ विद्यमान हैं, बाकी इसके अन्य सम्बन्धी देशान्तरों में हैं जिनके बारे में बताने का श्रभी कोई प्रयोजन नहीं है।

### भ्रन्तरंग राज्य की तन्त्र-प्रक्रिया

शत्रुमर्दन-- महाराज! तब क्या इस क्षितिप्रतिष्ठित नगर का स्त्रामी मैं न होकर वह कर्मविलास राजा है?

म्राचार्य - हाँ, तुम नहीं हो ।

शत्रुमर्दन-यह कैसे ?

ग्राचार्य – सुनो । इसका कारण यह है कि कर्मविलास महाराज जो-जो श्राज्ञा देते हैं, उनमें से एक भी श्राज्ञा का उल्लंघन प्रकं. पत नगर के निवासी भय से नहीं कर सकते । श्रर्थात् उनकी ग्राज्ञा में किंचित् मात्र रहोबदल करने का भी किसी में साहस या सामर्थ्य नहीं है । तेरा राज्य भो तुफ से लेकर किसी ग्रन्य को देना हो ग्रथवा तेरे ही ग्रघीन रखना हो ग्रादि सब बातों का सामर्थ्य इस कर्मविलास महाराजा में है । इन सब में तेरा श्रादेश या निर्देश नहीं चल सकता, पर इस राजा का चलता है, ग्रतः परमार्थ से वही इस नगर का राजा है । जिसकी प्रभुता सम्पन्न श्राज्ञा चलती हो वही प्रभू, नुपति कहलाता है । [१-३] शत्रुपर्दन - भगवन् ! श्रापके कथनानुसार यदि कर्मविलास इस नगर का राजा है. तब वह दिखाई क्यों नहीं देता ? कृपा कर कारए। बतावें ।

य्राचार्य—राजन्! ॐ इसका कारण सुनो। कर्मविलास श्रंतरंग राज्य का राजा है इसलिये वह तुम जैसे व्यक्ति को दिखाई नहीं दे सकता। ग्रन्तरंग लोक के व्यक्तियों का स्वभाव है कि वे गुष्त रहकर सब कार्य करते हैं। वैर्यवान व्यक्ति केवल बुद्धि/दिष्टि से अन्तरण लोक को देख पाते हैं तथा ग्रन्तरंग राज्य के निवासी जो प्राणी श्राविभू त होते हैं उनको स्पष्टतया देख सकते हैं। इस विषय में तुम्हें विषाद करने की श्रावश्यकता नहीं है। यह राजा केवल तुम्हें ही पराजित कर रखता हो ऐसी बात नहीं है। इसने तो अपने पराक्रम से संसार में रहने वाले प्रायः सभो प्राणियों को पराजित कर अपने श्रधीन वशवर्ती कर रखा है। [४-६]

वार्ता के रहस्य को समभ कर सुबुद्धि मंत्री ने राजा से कहा — महाराज! आचार्य थी ने अभो जिस राजा का वर्णन किया उसे मैं भी पहचान गया हूँ। मैं आपको उसके विषय में विस्तार से बताऊँगा। आचार्यथी ने मुभे पहले भी इस राजा के स्वरूप को समभाया है, आप चिन्ता न करें [१०-११]

## गृहस्थ-धर्म का स्वरूप

इसो समय अवसर देखकर मध्यमबुद्धि ने मस्तक भुकाकर आचार्यश्रो से प्रश्न किया—भगवन् ! आपने कुछ समय पहले कहा है कि गृहस्थधर्म भी संसार को क्षीरा करने वाला है, यदि मैं उसके योग्य हू तो आप मुभ्रे उसे प्रदान करने का कुपा करें [१२-१३]

श्राचार्य — भागवती भावदीक्षा के सम्बन्ध में सुनकर जब तुम्हारे जैते व्यक्ति उस पर श्राचरण करने में श्रसमर्थ हों, तब गहस्थ-धर्म का श्राचरण करना उचित ही है। [१४]

शत्रुमर्दन — भगवन् ! गृहस्थ-धर्म का क्या स्वरूप है ? बताने की कृपा करें। उसे जानने की मेरी उत्कट स्रभिलाषा है।

भ्राचार्य – यदि ऐसी इच्छा है तो गृहस्थ धर्म का स्वरूप सुनो । [१५]

तब ग्रावार्यं भी ने भोक्षरूपी कल्पवृक्ष को उगाने वाले सम्यक् दर्णनरूपी ग्रमोघ बीज कैसा होता है उसका वर्णन किया। ससार वृक्ष की जड़ को ग्रस्प समय में ही नष्ट करने में निपुर्ण ग्रीर स्वर्ग तथा मोक्षमार्ग के साथ शीघ्र सम्बन्ध स्थापित कराने वाले, ग्रस्पुत्रत, गुर्गवृत ग्रीर शिक्षावृतों का वर्णन किया। जिसके काररण उस समय ग्रावरणीय कर्मों का ग्रांशिक नाश ग्रीर ग्रांशिक शमन होने पर शत्रुपर्दन राजा को भी सम्यग् दर्शन पूर्वक देशविरति (गृहस्थ-धर्म) ग्रहरण करने की इच्छा हुई। उनके मन में ग्राया कि गृहस्थ-धर्म तो मेरे जैसे लोगों द्वारा भी ग्रहरण किया जा

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २१५

सकता है। ऐसा सोचते हुए शत्रुमर्दन राजा ने कहा-भगवन् ! आप द्वारा विश्वित गृहस्थ-धर्म मुभे भी प्रदान करने की कृपा करें।

ग्राचार्य--राजन्! मैं तुम्हें वह धर्म ग्रहण करवाता हूँ। ऐसा कहकर ग्राचार्यश्री ने शत्रुमर्दन राजा ग्रौर मध्यमबृद्धि को विधिपूर्वक गृहस्थ-धर्म प्रदान किया।

િક

## १५ : शत्रुमर्दन आदि का आन्तरिक आह्लाद

श्राचार्यश्री मनीषी को दीक्षा देने को तैयार हुए तब शत्रुमर्दन राजा ने ग्राचार्यश्री के चरण छकर कहा-भगवन् ! मनीषो ने भाव से तो भागवती दीक्षा ले ही ली है जिससे वह कृतकृत्य हो गया है। मनोषी का उद्देश्य लेकर हम हमारा संतोष प्रकट करने के लिये इसका दीक्षा महोत्सव मनाने की स्रभिलाषा रखते हैं, उसके लिये ग्राप हमें ग्राज्ञा प्रदान करें।

## द्रव्यस्तव ग्रीर गुरु

शत्रमर्दन राजा की बात धुनकर 🕸 ग्राचार्यश्री मौन रहे। तब सुबुद्धि भन्त्री ने राजा से कहा—देव ! ग्रापको जब द्रव्य-स्तव में प्रवृत्ति करनी हो तक गुरु महाराज से पूछने की आवश्यकता नहीं है। इस सम्बन्ध में आचार्यश्री को कुछ भी म्रादेश देने का मधिकार नहीं है। म्राप जैसे लोगों को जहाँ मबसरानुकूल योग्य लगे वहाँ द्रव्य-स्तव करना चाहिये। श्राचार्यश्री तो द्रव्यस्तव का अनुमोदन मात्र करते हैं; भ्रर्थात् जब कोई द्रव्यस्तव करता है तो उसका यथास्वरूप वर्ग्गन करते हैं, उसको योग्य स्थान पर करने का संकेत करते हैं श्रौर यथा श्रवसर द्रव्यस्तव का उपदेश देते हैं। जैसे कि उदारता एवं विशालता के साथ देव-पूजा करना भ्रापका कर्त्तव्य है। देवपूजा के ग्रतिरिक्त घन-व्यय का दूसरा कोई श्रेष्ठतम स्थान नहीं है, ग्रादि । ग्रतः ग्रापको जैसा योग्य लगे वैसा श्राप स्वयं करें । हम मनीषी से प्रार्थना करें कि वह दीक्षा लेने में थोड़े समय का व्यवधान करें, जिससे कि हम दीक्षा महोत्सव मना सकें। राजा ने ऐसा ही करने सम्मति दी।

## जिन मन्दिर में पूजन महोत्सव

तदनन्तर राजा ग्रीर मन्त्री ने बहुमानपूर्वक मनीषी से प्रार्थना की कि हमारा विचार दीक्षा महोत्सव करने का है ग्रतः ग्राप दीक्षा लेने में थोड़ा विलम्ब करें।

मनीषी ने अपने मन में सोचा कि धर्म के कार्य में विलम्ब करना ठीक नहीं है, फिर भी जब बड़े लोग ब्रादरपूर्वक प्रार्थना करते हैं तब उनकी ब्रवहेलना

अक्ष पृष्ठ २१७

करना म्रविनय माना जायगा जो मेरे लिये उपयुक्त नहीं है। ग्रतः उनकी प्रार्थना स्वीकार करली।

मनीषी की स्वीकृति प्राप्त कर राजा ने हार्दिक प्रसन्नता से अपने सभी महामन्त्रियों को दीक्षा महोत्सव की तैयारी करने में लगा दिया भ्रीर उन्हें समस्त कार्य त्वरितता से पूर्ण करने की श्राज्ञा दी । उन्होंने तत्काल ही जिन मन्दिर के चारों तरफ सुन्दर पर्दे लगवाये जिससे मन्दिर में धूप भौर गर्मी न श्रा सके श्रौर उसकी शोभा द्विगुरिगत हो जाय । कस्तूरी, केशर, मलय चन्दन भौर कर्पूर मिश्रित घोल से मन्दिर के ग्रांगन को विलेपित कर सुगन्धित किया गया। पांच जाति के सूगन्धित पूष्पों को मन्दिर में जानु पर्यन्त फैला दिये। पुष्पों की गन्ध से ग्राकृष्ट होकर भ्रमरे पंक्ति गुञ्जारव करती हुई संगीत की स्वर लहरी उत्पन्न करने लगी । सोने के थंभे खड़े कर उन पर कीमती वस्त्रों का चन्दरवा बांघा गया। चन्दरवों के नीचे मिएा-खचित दर्पएा (शीश) लटकाये श्रीर उसके चारों तरफ मोती की मालायें लटका दीं। चारों स्रोर इतने स्रधिक रतन लटका दिये गये कि उनके प्रकाश से मन्दिर प्रकाशित हो उठा । कृष्ण अगरु का धुप जलाया गया जिससे किसी भी प्रकार की दुर्गन्घ न रहे। पीसे हुए कु कुम चूर्ण ग्रादि सुगन्धित पदार्थों के फैलाने से तथा घोटे हुए केवडा ग्रादि की प्रशस्त गन्ध से जिन मन्दिर के भीतर-बाहर श्रास-पास सर्वेत्र देवलोक से भी श्रधिक सुगन्ध श्राने लगी श्रीर उसमें लावण्यवती ललनायें सराबोर हो गईं। इस प्रकार समस्त सामग्री तैयार कर देवपुजन के लिये मन्दिर को श्रच्छी तरह सजाया गया। इतने में ही श्रनेक देव पारिजातक, मंदार, नमेरु, हरिचन्दन संतानक आदि अनेक प्रकार के देव-पुष्पों से विमान भर कर भाकाश को उद्योतित करते हुए देव-दुंदुभि बजाते हुए मन्दिर की ग्रोर भ्राये। उन्हें प्रभुभिक्त के लिये तत्पर भ्रीर तैयार देखकर भ्रन्य लोगभी भ्रत्यन्त श्रानन्दपूर्वक जगदगुरु जिनेश्वर देव की पूजा के लिये तैयार हुए। उन्होंने विभिन्न प्रकार के रागरंग पूर्वक इतनी सरस ग्रीर श्रेष्ठ पूजा की व्यवस्था की कि लोग लम्बे समय तक एकटक उन्हें देखते रहे। उनके प्रनिमेष देखने से वे वास्तविक देवता जैसे लगने लगे। फिर राजा ने सभा लोगों के साथ चित्त में ग्रनन्त गुिएत ग्रानन्द से परिपरित होकर देवताओं की प्रशस्त मधुर वागी से स्तुति कर उन्हें ग्रानन्दित किया। पश्चात् मेरु पर्वत जैसे ऊंचे शुभ्र भद्रासन पर जिनेन्द्र देव की मूर्ति को 🕸 स्थापित किया ग्रौर भक्ति एवं विधि-पूर्वक स्नात्र महोत्सव को तैयारों की। [१-१४।]

इधर मनीषी को स्नान कराया, उत्तम वस्त्र पहनाये, मुकुट श्रीर बाजूबन्द श्रादि पहनाये, शीर्ष पर गोचन्दन का लेप किया, कंठ में बहुमूल्य हार पहनाया, कानों में देदींप्यमान कुण्डल पहनाये। कुण्डलों की श्राभा से कपोल

ॐ पृष्ठ २१६

उद्भासित होने लगा । मन्त्रीगर्गों ने मनीषी को वस्त्राभुषर्गों से ऐसा ग्रलंकृत किया <sup>1</sup>क वह इन्द्र के समान प्रतीत होने लगा । मनीषी के समस्त बाह्य विकार शान्त हो गये श्रीर मन पूर्णतया पवित्र हो गया। यह हमारे में से सर्वश्रेष्ठ है, महाभाग्यशाली है, यह हमारा नायक है, पूजनीय है, इसने म्रतिदृष्कर भागवती दीक्षा लेने का निर्णय किया है' कहते हुए शत्रुमर्दन राजा ने उसके हाथ में उत्तम तार्थों के जल से पूरित, स्वर्ण निमित, मनोहर श्रेष्ठ धर्म-तत्त्व का सार रूप, मुनियों के मानस के समान निर्मल, गोशीर्ष चन्दन से विलिप्त, दिव्य कमलों से ब्राच्छादित मूख वाला, चारों और सुन्दर चन्दन के हस्तलेप से ऋचित और भवच्छेदक दिव्यकुम्भ (कनक कलश) जिनेन्द्र भगवान् का सर्वप्रथम अभिषेक कराने के लिये दिया। अत्यन्त श्रानन्द व रोमांचपूर्ण मन से भक्तिभाव सहित राजा शत्रुमर्दन ने दूसरा कलश ग्रपने हाथ में लिया । मध्यमबुद्धि ग्रौर राजपुत्र सुलोचन भी भगवान् की स्नात्र पूजा करने में संलग्न हुए। मदनकन्दली चन्द्र के समान अत्यन्त स्वच्छ चामर प्रहेशा कर भगवान् के सन्मुख खड़ी रही। उसी के साथ पद्मावती नामक एक अन्य सुरूपा स्त्री दूसरी क्रोर चामर लेकर खड़ी रही। ब्रानन्द वर्धक पवित्र दश्य से सूबृद्धि मन्त्री भी मुखबस्त्र बांधकर हाथ में घुपदान लेकर भगवान के समक्ष खड़ा हुआ। पुजा से सम्बन्धित भ्रन्य उपकरणों को लेकर वड़े-बड़े मन्त्रो भ्रौर ग्रन्य मुख्य नागरिकों को भी राजा ने यथास्थान नियोजित किया । [१४-२७]

इन्द्र भी जिनकी सेवा करते हैं ऐसे भगवान के मन्दिर में जो प्राणी किकरभाव से सेवा कार्य करते हैं वे वास्तव में भाग्यशाली हैं, उनका जन्म सफल है, उनकी समृद्धि सार्थक है। वे ही वास्तविक कला, गायन ग्रीर विज्ञान के ग्रभ्यासी वे ही सच्चे वीर पुरुष हैं, वे ही कुल के भूषण हैं, वे ही त्रैलोक्य में प्रशसा के हैं, वे ही सच्चे घनवान रूपवान, सर्वंपुण सम्पन्न हैं, पात्र हैं ग्रीर उनका ही घास्तव में भविष्य में कल्याण होने वाला है। [२८-३०]

### ग्रभिषेकोत्सव

पश्चात् जिनेश्वर भगवान् का स्रिभिषेक महोत्सव प्रारम्भ हुआ। देवताश्रों के दुन्दुभि नाद के समान वादित्रों की ध्विन से दिशायें गुंजित हो गईं। गम्भीर एवं प्रवल घोष करने वाले पटह (ढोल) की प्रतिध्विन के साथ स्वरनाद का समिश्रण करने वाले शहनाई ग्रादि विविध प्रकार के वाद्यों की ध्विन मनुष्यों के कर्ण कुहरों को बिधर सा करने लगी। कांस्य वाद्यरव से मिश्रित श्रव्यक्त एवं मधुर उच्चघोष के साथ कर्ण-कर्णायमान अक कलकल नाद चारों तरफ फैल गया। प्रशममुखरस की अनुभूति कराने वाले, भगवन्तों के सर्वोत्तम गुणों के वर्णन से परिपूरित शौर जो श्रवणमात्र से ग्रानन्दोत्सेक को प्रविधत करने वाले भावगिनत गीत बीच-बीच में गाये जाने लगे। सर्वज्ञ प्रतिपादित वाणी को उत्कर्ष प्रदान करने

वाले, राग-द्वेषादि भयंकर विषधर सर्वों के लिये जांगुली मन्त्र के समान अर्थ एवं श्रेष्ठ भावपूर्ण महास्तोत्र शुद्ध एवं गम्भीर ध्वित के साथ बीच-बीच में पढे जाने लगे। अन्तः करण के प्रमोदातिरेक को सूचित करने वाले विभिन्न इन्द्रियों एवं हाथ-पैर अंगहार-विक्षेप के साथ महानृत्य होने लगे। इस प्रकार जैसे मेरु पर्वत पर देवता और असुर गण जिनेश्वर भगवान् का अभिषेक बड़े ठाट-बाट से करते हैं उसी प्रकार विशाल जन समुदाय के मध्य में शत्रुपदंन राजा ने प्रभु का अभिषेक मंगल स्नात्र महोत्सव सम्पन्न किया। पश्चात् मूलनायक आदिनाथ भगवान् एवं अन्य समस्त जिन प्रतिमाओं की विशेष प्रकार से पूजा-अर्चना की तथा उस समय करणीय शेष समस्त कार्यों को यथोचित रोति से सम्पन्न किया। अनन्तर समस्त साधुओं की वन्दना की, प्रचुर दान दिया, स्वधमींबन्धुओं को विशेष रूप से सम्मानित किया। इसके बाद मनीषों को अपने राजभवन में ले जाने के लिये अपना जयकुं जर नामक हाथी मंगवाया। उस पर मनीषी को बिठाया राजा स्वयं उसके पीछे छत्र धारण कर बैठा और हर्षातिरेक से रोमाचित होकर राजा ने घोषणा की, हे सामन्तों और मंत्रियों सुनों —

### राजा की घोषरा।

तस्वतः इस संसार में 'सत्त्व' प्राणी की सबसे बड़ी सम्पत्ति है, स्नाटिमक बल है, ऐसा सर्वज्ञों ने बार-बार कहा है। स्नतः संसार में जिस प्राणी का 'सत्त्व' अधिक प्रकाशित है, वह समस्त मनुष्य-वर्ग पर प्रभुता स्थापित करने में समर्थ होता है। यही कारण है कि सत्त्व के परमोत्कर्ष को धारण करने वाले इस महात्मा मनीषी का माहात्म्य कैसा है, यह तो श्राप लोगों ने स्पष्टत्या देखा ही है। जब आचार्यश्री ने ध्रप्रमाद यंत्र की बात को थी तब वह मुफ्ते भी महा कठिन और त्रासदायक लगा था, परन्तु इस महात्मा ने उस यन्त्र की तुरन्त ही अपने लिये याचना की। स्रतः इसमें स्रसाधारण श्रात्मिक बल है, इसमें कोई संदेह नहीं। हम सबका उपकार करने की बुद्धि से जब तक यह मनीषी घर में रहे तक तक स्रपना स्वामी है, स्रपना देव है, स्रपना गुरु है और स्रपना पिता है। हम सब इसके किकर हैं। स्रतः स्रपने से बड़ा मानकर इनके साथ व्यवहार करें। मैं स्वयं और स्नाप सब भी उसकी निर्मल सेवा कर स्नपनी श्रात्मिक उन्नति करें। उत्तम व्यक्ति का विनय करने से स्नात्मा के पाप धुल जाते हैं।

राजा के वचन सुनकर सामन्त, मन्त्री, श्रौर नगरजन प्रसन्तता से उत्फुल्ल चित वाले होकर बोले—श्राप जो कह रहे हैं वह बिल्कुल ठीक है। श्राप जैसे राजा जो कहें वह किसको रुचिकर न होगा ? हम सब श्रापके कथनानुसार ही करेंगे [१-७]

## मनीषी के शरीर में शुभसुन्दरी का योगशक्ति से प्रवेश

उपरोक्त बात चल रही थी तभी मनीषी के शरीर में योगशक्ति द्वारा विद्यमान उसकी माता शुभसुन्दरी ग्रधिक विकसित हुई ग्रौर ग्रपने योग का ग्रधिक

प्रभाव प्रकट करने लगी। उस समय मनीषो का मन अत्यन्त आ्राह्मादित हुआ और संसार में साधारण मनुष्यों को अप्राप्त आत्मिक तेज और बाह्य लक्ष्मी को प्राप्त कर तथा राजा के सामन्तों, मन्त्रियों और राजलोक से परिवृत मनीषी अधिक शोभायमान लगने लगा। सुबुद्धि मन्त्री द्वारा स्तूयमान, मध्यमबुद्धि के साथ हाथी पर बैठा हुआ मनीषी नगर क द्वार पर पहुँचा। [८-१०]

#### मनीषी का नगर प्रवेश

नगरवासियों ने सम्पूर्ण नगर में उन्नत ध्वजा पताकाएँ बांधी, दुकान विशेष रूप से सजाई ग्रौर मुख्य मार्गों की सफाई करवाकर पानी छींटकर सुन्दर बनाया। नगर का श्रुंगार कर, उज्ज्वल वस्त्र पहन कर नगर वासी मनीषी को लेने के लिये हर्ष पूर्वक सामने ग्राये। तोषपूरित हृदय से नागरिक जनों ने मनीषी को अ नगर में प्रवेश कराया। सब लोग मनीषी का यशोगान करने लगे मनीषी का जीवन वास्तव में घन्य है, कृतकृत्य है, भाग्यशाली है, महात्मा है, मनुष्यों में उत्तम है, इसका जन्म सचमुच में सफल हुग्रा है, इसने पृथ्वी को भी शोभायमान/प्रकाशित किया है। इसके जैसे महापुरुष का जन्म हमारे नगर में हुग्रा, ग्रतः हम नगरवासी भी वास्तव में भाग्यशाली हैं. क्योंकि भाग्यहीन प्राणी कभी रत्नपुंज से न तो सम्बन्धित ही हो सकते हैं ग्रौर न उन्हें रत्नपुञ्ज की प्राप्ति ही हो सकती है। [११-१४]

#### सभा भवन में प्रवेश

श्रपने देव समान रूप से स्त्रियों के नेत्रों को श्राह्लादित करते हुए, द्रव्याधियों को प्रचुर दान देते हुए, स्वयं के विशुद्ध धर्मानुष्ठान से प्रारिएयों को विशुद्ध धर्म में प्रेरित करते हुए, जनसमूह को ग्रानन्दित करते हुए मनीषी की शोभा यात्रा सारे नगर में निकली। जनसमूह के बीच घूमता हुग्रा मनीषी राजमन्दिर में पहुँचा। राजमन्दिर भी रत्नराशि से सजाया गया था, उसकी श्राभा से ऐसा लग रहा था मानो ग्राकाश में इन्द्र धनुष तना हो। राजमन्दिर में प्रवेश करते ही राजपरिवार के समस्त लोगों ने तथा स्वयं शत्रुभर्दन राजा ने मनीषी का स्वागत किया भौर रसिक तह्गी ललनामों ने ग्रपनी चपल ग्रांखों से उसे बधाया। राजमन्दिर में उस समय गीत-संगीत ग्रीर नृत्य चल रहे थे जिससे वह इन्द्रभवन के समान सुशोभित हो रहा था। [१५-१८]

देवभवन में इन्द्र के समान निःशंक हृदय से सभा भवन में बैठकर कुमार ने सब को ग्राह्मादित किया। पदार्थों पर रागादि भावों के विलोन हो जाने पर भी राजा की संतोष वृद्धि के लिये वह राज सभा से उठकर स्नानगृह में गया। वहाँ रानी मदनकन्दली ने गौरव एवं स्नेह पूर्वक ग्रपने भतीजे की तरह उसके शरीर पर पीठी की। मृदु, मधुर ग्रालाप करती हुई श्रन्तः पुर की ग्रन्य रानियों ग्रौर दासियों ने जो स्नान सम्बन्धी समस्त कार्यों में प्रवीगा थीं, मनीषी को चारों ग्रोर से घेर लिया।

ॐ पृष्ठ २२०

पश्चात् मनीषी ने हीरे, पन्ने , इन्द्रनील, वेडूर्य, माराक ग्रादि जटित रत्नों की कांति से सुशोभित सुन्दर बावडी के निर्मल जल से स्नान किया। सर्प की कांचुली जैसे पारदर्शी सुन्दर श्वेत वस्त्र पहन कर मनीषी मनोहर देवभवन में गया। [१६-२४]

देवभवन/जिन मन्दिर को सुबुद्धि मंत्रों ने विशेष रूप से सजाया था जो देखते ही मन को आकर्षित करता था। मनीषी बहुत समय पूर्व ही सन्मार्ग पर ग्रा गया था, परमार्थ हिंदि से उसके हृदय में जिनेश्वर का स्वरूप आलेखित हो चुका था. फिर भी उस दिन प्रबोधनरित ग्राचार्य के उपदेश से उसे वीतराग स्वरूप का विशेष दिग्दर्शन हुआ था जिससे वह रागद्वेष ग्रीर मोह के विष को ग्रपहरण करने में प्रवीण भगवान् के देहस्थ ग्रीर परब्रह्म के स्वरूप पर स्थिर चित्त से ग्रिधकाधिक विचार करने लगा।

जिनमन्दिर में द्रव्य और भाव पूजा के पश्चात् कुछ विशिष्ट व्यक्तियों के साथ मनीषी भोजन मण्डप में आया। वहाँ पहिले से ही सुन्दर सरस भोजन की सर्व सामग्री तैयार थी। मन और जिह्ना को आनन्द देने वाले अनेक प्रकार के व्यजन पदार्थ परोस कर रखे गये थे। राजा शत्रुमर्दन मनीषी को बताते गये और मनीषी राजा को प्रसन्न करने के लिये उनके अनुरोध पर स्वयं के ग्रहण करने योग्य पदार्थों का भोजन करने लगा, किन्तु भोज्य पदार्थों में किसी प्रकार का राग या प्रीति उसे तनिक भी नहीं थी जिससे स्वस्थता वृद्धि को प्राप्त हो रही थी। भोज कर मनीषी खड़ा हुआ।

पश्चात् अत्यन्त आग्रह पूर्वक उसे पंच सुगन्धित मसालों से युक्त पान दिया गया। उसके शरीर पर चन्दन कस्तूरी केसर का % विलेपन किया गया, उसे सुन्दर आभूषण और बहुमूल्य वस्त्र पहनाये गये, गले में सुगन्धित पुष्प मालायें पहनाई गईं, जिनकी सुगन्ध से भंवरे भी आकर्षित होने लगे। फिर राजा ने मनीषी को महा मूल्यवान सिंहासन पर विठाया।

पश्चात् अनेक सामन्तगण आकर उसके चरणों में नमन करने लगे। उनके मुकुट में जटित रत्नों की प्रभा से उसके पर लालिमायुक्त दिखने लगे। बदी और भाट स्तुति-गान करने लगे। इस प्रकार मनीषी का योग्य आदर सम्मान करने के पश्चात् राजा शत्रुमर्दन अपने मन में अत्यन्त हाँ जत होते हुए सुबुद्धि मन्त्र। से कहने लगे।

## राजा द्वारा सुबुद्धि का ग्रिभनन्दन

मित्र ! भ्राज हमें यह कल्यारणकारी भ्रवसर ग्रापके प्रताप से ही प्राप्त हुम्रा है क्योंकि ग्राचार्य का वन्दना करने के लिये ग्रापने ही मुक्ते प्रेरित किया था।

भ्रापके कारए। ही तीनों भवनों को भ्रानन्द देने वाले भगवान् के मैंने दर्शन किये और भक्तिपूर्वक प्रमुदित मन से मैंने त्रैलोक्यनाथ ग्रादीश्वर भगवान्

ॐ पृष्ठ २ र१

की वन्दना को, पूजा की, स्नात्र महोत्सव किया और कृत्पवृक्ष जैसे आचार्य प्रबोधनरित को मुदित मन से वन्दन किया और संसार से मुक्त करे ऐसे भगवद् धर्म को प्राप्त किया।

मनीषी जैसे महापुरुष से मिलने का ग्रवसर प्राप्त हुआ। इसने तो सचमुच में हमारे हृदय को उत्सवसय बना दिया है। इसमें नवीनता भी क्या है? महा भाग्यशालो पुरुष तो सर्वदा पर-प्राणियों के संतोष को बढ़ाने वाले ही होते हैं। उनका तो एक ही कार्य है कि अन्य मनुष्यों में प्रीति उत्पन्न करे। पुण्यवान प्राणियों के लिये उनका ऐसा करना तो योग्य ही है, पर मेरे जैसे के लिये तो यह नवीनता ही है, नहीं तो 'कहाँ चाण्डाल और कहाँ तिलों का भण्डार'? अर्थात् कहाँ राजा भोज और कहाँ गंगू तेली?

इस प्रकार हे मित्र वत्सल ! मुभ्रे तो ग्रापने कत्यागा-माला की परम्परा प्राप्त करा हो दो है। लोक/जगत् में ऐसी कहावत है कि 'मन्त्री सर्वदा राजा का हित करता है' ग्रापने वास्तव में श्रपना मन्त्रीत्व सार्थक किया है। ग्रापके नाम के अनुसार ही ग्राप वस्तुत: सुबुद्धि ही हैं। ग्राप वास्तव में धन्यवाद के पात्र हैं।

सुबुद्धि मन्त्री बोला — महाराज ! ग्राप ऐसा न कहें। हमारे जैसों का तो जीवन हो ग्रापके पुण्य प्रताप से चलता है। सेवक को ग्राप इतना गौरव प्रदान कर रहे हैं वह योग्य नहीं है। ऐसे सुन्दर संयोग ग्रापको प्राप्त कराने वाला मैं कौन हूँ? ग्राप स्वयं हो ऐसी कल्याण-परम्परा को प्राप्त करने के योग्य हैं। निर्मल श्राकाश में द्युतिमान सुन्दर नक्षत्रों को देखकर किसी को श्राश्चर्य नहीं होता। बादल रहित ग्राकाश में तारे चमकें तो इसमें ग्राश्चर्य क्या? यह तो ग्राकाश की निर्मलता का प्रताप है, तारों का नहीं।

मनीषी महाराज ! प्रभु की ग्राप पर कृपा हुई है ग्रतः श्रभी प्राप्त कल्यागा-परम्परा तो उसका एक ग्रंग मात्र है । ग्रापके हृदय रूपी निर्मल ग्राकाश में ग्रनन्त ज्ञान रूपी सूर्य का उदय होने वाला है, इसे तो ग्रभी ग्राप उसका ग्रहगोदय ही समभे । केवलज्ञान रूपी सूर्योदय के परिगामस्वरूप ग्रापको परमपद के कल्पनातीत ग्रानन्द का योग प्राप्त होगा, उसको सूचित करने के लिये ग्रभी तो ग्रापको केवल सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हुई है, उसी के फलस्वरूप ग्रापको इतना हार्दिक प्रमोद उत्पन्न हो रहा है, यह तो ग्रभी प्रारम्भ मात्र है ।

शतुमर्दन—सचमुच, नाथ ! मुफ पर आपकी बड़ी कृपा हुई। आपके कथन में मुफे कोई सन्देह [नहीं है। आपके अनुचर को कौन सी वस्तु प्राप्त नहीं हो सकती ? फिर सुबुद्धि मन्त्री को लक्ष्य कर कहा—मन्त्री देखो तो, यह महात्मा मनीषो अभी आज हो तो सच्चा उपदेश प्राप्त कर प्रबुद्ध (जाग्रत) हुन्ना है, फिर भी इसमें कितना विवेक और गहन विचार आ गथे हैं।

मन्त्री—महाराज! इसमें नवीनता क्या है? इसका नाम ही मनीषो है % जो सर्व प्रकार से योग्य है। मनीषो अर्थात् बुद्धि-चातुर्य वाला महापुरुष. यह तो आप जानते ही हैं। ऐसे महापुरुष तो जन्म से ही जाग्रत और गहन विचार- शक्ति वाले होते हैं। उन्हें जाग्रत करने में गुरु तो निमित्त मात्र होते हैं, वास्तव में तो वे स्वयं बोध प्राप्त करते हैं।

\$

## १६: निजविलसित उद्यान का प्रभाव

### मध्यमबुद्धि का स्रागमन

मनीषी को महोत्सव पूर्वक जब राजमन्दिर में प्रवेश कराया गया तभी राजा की आज्ञा से सुबुद्धि मन्त्री ने मध्यमबुद्धि को भी अपना स्वधर्मी भाई जानकर आत्मीय सदन (अपने गृह) में प्रवेश कराया। मध्यमबुद्धि वहाँ आया, वह बहुत हिषित हुआ और विशिष्ट दान दिया। मन्त्री के भवन में आकर मध्यमबुद्धि ने स्नान किया, भोजन किया, पान सुपारी खायी, शरीर पर विलेपन किया, आभूषरा पहने, श्रुंगार किया और माला पहनी। सुबुद्धि और उसके परिवारजनों के मधुर प्रेम भरे प्रशंसा के वचन सुनकर उसका सरल हृदय बहुत हिष्त हुआ। फिर वह भी राजसभा में आ गया। आते ही मनोषी ने उसे हर्षोल्लास पूर्वक नमस्कार किया और अपने सिंहासन के पास ही एक अन्य विशिष्ट विशाल आसन पर बिठाया।

## मध्यमबुद्धि का उपकार

शत्रुमर्दन राजा ने मध्यमबुद्धि को देखकर सुबुद्धि मन्त्री से कहा-मित्र ! इस महापुरुष मध्यमबुद्धि ने भी हम पर बहुत उपकार किया है।

सुबुद्ध--देव ! वह कैसे ?

शत्रुमर्दन-सुनो। ग्राचार्यश्री ने ग्राज जब ग्रप्रमाद यन्त्र के सम्बन्ध में उपदेश दिया तब मुक्ते भयंकर लड़ाई के मैदान में कायर मनुष्य के समान ग्रकुलाहट हुई, क्योंकि मुक्ते उस समय ऐसा लगा कि इस ग्रप्रमाद यन्त्र को ग्रह्ण कर उसके ग्रनुसार प्रवृत्ति करना मेरे जैसे व्यक्ति के लिये बहुत कठिन है। उस समय इस मध्यमबुद्धि ने ग्राचार्यश्री से गृहस्थधर्म स्वीकार करने की इच्छा व्यक्त की ग्रौर मैं भी उसका पालन कर सकता हूँ ऐसा मुक्ते सुक्ताया तथा मेरी ग्राकुलता दूर की, इससे मैं ग्राश्वस्त हो गया। गृहस्थधर्म स्वीकार करने पर मेरे मन को भी बहुत धैर्य प्राप्त हुग्रा, मुक्ते सहारा मिला ग्रौर मेरा चित्त प्रसन्त हुग्रा। इस सब का

**अ पृष्ठ २२२** 

कारएा मध्यमबुद्धि द्वारा किये गये प्रश्नोत्तर ही थे, अतः इसने भी मुक्त पर बहुत उपकार किया है।

### राजा की मध्यमजन में गराना

सुबुद्धि—देव ! इसका नाम भी गुणानुरूप सार्थक है। लोगों में कहावत हैं कि 'समान गुण, प्रवृत्ति, सुख ग्रौर दु:ख वालों में ही प्राय: मित्रता होती है।' इसकी प्रवृत्ति मध्यम प्रकार की है ग्रत: यह मध्यम स्थिति के मनुष्यों को ग्राश्वासन दे यह उचित ही है।

राजा ने अपने मन में विचार किया कि, श्रहा! मेरे मन में मिथ्या-भिमान था कि 'मैं राजा हूँ' इसलिये सब पुरुषों में श्रेष्ठ हूँ, परन्तु इस सुबुद्धि मन्त्री ने युक्ति पूर्वेक श्रर्थापत्ति से मुफ्ते मध्यम श्रगी में ला दिया है। सचमुच मेरे मिथ्या-भिमान को धिक्कार है! ऐसा श्रभिमान करने वाला मैं भी धिक्कार का पात्र हूँ, अथवा जब वस्तुस्थिति ही ऐसी है तब मुफ्ते विषाद नहीं करना चाहिये।

विशालकाय हाथी वहीं तक शूरवीर ग्रीर त्रासदायक दिलाई देता है जब तक कि विकराल दाढों वाला सिंह उसे दिलाई नहीं देता । सिंह की गन्ध ग्राते हो वह भयभीत होकर थर-थर कांपने लगता है । भतः मनोषी की अपेक्षा से तो मेरी मध्यम-रूपता योग्य ही है । यह महाभाग्यशाली मनीषी तो वास्तव में सिंह ही है, उसके समक्ष मेरे जैसे हाथियों को डर लगे तो इसमें क्या ग्राश्चर्य ! इसकी तुलना में तो मैं डरपोक हाथी के समान ही हूँ । अ ग्रतः मुक्ते खिन्दमन नहीं होना चाहिये; क्योंकि मेरे जैसे व्यक्तियों के लिये तो मध्यमश्रेणी में गिना जाना भी बड़े भाग्य को बात है । मध्यमवर्ग का ग्रशक्त प्राणी यदि कभी ग्रपना कार्य सफल कर ले तो वह सर्वोत्तम हो सकता है पर जघन्य तो कभी सर्वोत्तम हो ही नहीं सकता । पहले मेरे मन में केवल सर्वोत्तम होने का एक ही मिथ्याभिमान नहीं था ग्रपितु ग्रन्य कई मिथ्याभिमान भी थे, पर भव उनकी चिन्ता करना व्यर्थ है । [१-६]

## धर्मानुष्ठान में निमित्त की उपकारिता

राजा उपरोक्त विचार कर रहा था तभी सुबुद्धि मन्त्री बोला— देव!
ग्रापका यह विचार ग्रत्युत्तम है कि यह हमारा उपकारी है; क्योंकि जिन धर्म के अनुष्ठान की प्रवृत्ति में यदि कोई किचित् मात्र भी निमित्त बने तो उसके जैसा उपकारी इस संसार में भ्रन्य कोई भी प्राणी नहीं है।

### निजविलसित उद्यान का प्रभाव-स्मरग

शत्रुमर्दन-सचमुच ही तेरा कहना यथार्थ है। ग्रब दूसरी बात सुनो। मेरे मन में बार-बार एक विचार ग्रा रहा है। ग्राचार्यश्री के उपदेश का स्मरण

क्ष पृष्ठ २२३

कर मैं पुन:-पुन: उसका निराकरण भी करता रहता हूँ तथापि निर्लज्ज भिक्षुक ब्राह्मण की भांति मेरे मन में एक प्रश्न पुन:-पुन: उभर-उभर कर श्राता है। स्रब तुम ही मेरी इस शंका को दूर करो।

सुबुद्धि--वह कैसा विचार है, भ्राप बताने की कृपा करें।

शत्रुमर्दन--सुनों। ग्राज प्रातः हम सब जैसे ही प्रमोदशिखर मन्दिर में प्रविष्ट हुए कि तुरन्त मेरे मन के सारे द्वन्द्व स्वतः ही दूर हो गये। राज्य-कार्य की चिन्ता-पिशाचिका ग्रदृश्य हो गई, मोह के सब जाल टूट गये हों ऐसा लगने लगा, विपरीत दुराग्रह रूपी भूत भाग गया, सम्पूर्ण शरीर पर श्रमृत-वृष्टि जैसी शान्ति हो गई और क्षणा मात्र में ऐसा अनुभव होने लगा मानों हृदय सुखसागर में डूब गया हो। यह सब कुछ मैंने स्वयं अनुभव किया है। उसके पश्चात् त्रिभुवननायक आदिनाथ भगवान् को, श्राचार्यश्री को ग्रौर मुनियों को नमस्कार किया तथा ग्राचार्य का उपदेश सुना, उस समय ग्राज प्रातः मुक्ते जो ग्रनुपम ग्रानन्द सुख का ग्रनुभव हुग्ना, उसका वर्णन वाणी द्वारा होना सम्भव नहीं है। ऐसे ग्रप्रतिम जैन मन्दिर में, ग्राचित्य प्रभाव वाले गुरु महाराज के समक्ष, राग के विष को शमन करने वाले उनके वैराग्योत्पादक उपदेश के मध्य, शान्त चित्त वाले तपस्वयों ग्रौर इतने बड़े जनसमुदाय के बोच उस ग्रधम बाल को ग्रत्यन्त नीच ग्राचरण करने का ग्रध्यवसाय कैसे हो गया?

## व्यक्ति भेद से विचित्र प्रकार का क्षेत्र-स्वभाव

सुबुद्धि—देव! जैसा कि आपने कहा कि मंदिर में प्रवेश करते ही क्षरामात्र में आपको अपूर्व आनन्द का अनुभव हुआ, वह सत्य ही है। इसमें कोई आश्चर्य की बात नहीं है। क्योंकि भगवान् के मन्दिर का नाम ही प्रमोदिशिखर है। मन्दिर ऐसे गुरा-समूह का निमित्त है, अतः उसमें प्रवेश करने से ऐसे गुराों का आविर्भाव होना स्वाभाविक ही है। आपने पूछा कि ऐसे सयोगों के होते हुए भी बाल के मन में ऐसे तुच्छ अध्यवसायों का आविर्भाव क्यों हुआ? अ इसका कारणा तो आचार्यश्री ने आपको पहले ही बता दिया था। उसका नाम ही बाल है। नाम पर विचार करने से ही संदेह दूर हो जाता है। अतः इसमें भी कोई विस्मयकारिता नहीं है; क्योंकि पाप को रोकने की सभी सामग्री होने पर भी बाल जीव पाप का आचरणा करते हैं, यह बाल प्रकृति का स्वभाव है। पुनः आचार्यश्री के उपदेश पर विचार करने से यह भी समभ में पाता है कि प्राणों को द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और भव की अपेक्षा से शुभ या अशुभ परिणामों का आविर्भाव होता है। प्राणी के अध्यवसायों में इन पांचों निमित्तों का योग रहता है। बाल को उस समय जो अध्यवसायों में इन पांचों निमित्तों का योग रहता है। बाल को उस समय जो अध्यवसाय हुए वे क्षेत्र के कारण से हुए, ऐसा लगता है।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २२४

शत्रुमर्दन —जब तुम क्षेत्र की बात करते हो तब जैन मन्दिर जैसे पवित्र क्षेत्र में ऐसी अघटित घटना कैसे हुई ? ऐसे सुन्दर शान्त पवित्रतम गुरा-भण्डार क्षेत्र में बाल के मन में ऐसे अधुभ परिसाम क्यों उत्पन्न हुए ?

सुबुद्धि—महाराज ! इसमें मन्दिर का नहीं उद्यान का दोष है। मन्दिर भी उद्यान में आया हुआ है इसलिये उद्यान सामान्य क्षेत्र है और वहीं बाल के अशुद्ध अध्यवसायों का कारण है।

शत्रुपर्दन—यदि यह उद्यान अशुद्ध अध्यवसायों का कारण है तो हम भी तो उसी उद्यान में थे फिर हमारे मन में अशुद्ध विचार क्यों नहीं उठे ?

सुबुद्धि—देव! यह उद्यान विचित्र स्वभाव वाला है ग्रीर भिन्न-भिन्न प्रािग्यों की अपेक्षा से अनेक प्रकार के विचार पैदा करने वाला है, इसीलिये उसका नाम निजविलसित उद्यान रखा गया है। भिन्न-भिन्न सहकारी कारगों के योग से जो भिन्न-भिन्न प्रारिएयों में विभिन्न प्रकार के विलास की इच्छा उत्पन्न करे वह निजविलसित । बाल के साथ उसका मित्र स्पर्शन ग्रीर ग्रकुशलमाला थी इसितिये इस उद्यान में मदनकन्दली को देखने पर उसके मन में उसके साथ विषय-भोग की इच्छा जाग्रत हुई। यहाँ स्पर्शन श्रौर श्रकुशलमाला का सहयोग श्रौर मदनकन्दली का दिखाई देना बूरे विचारों की उत्पत्ति के सहयोगी कारण हैं। मनीषी, मध्यमबृद्धि और ग्रापको पुण्यशाली विशिष्ट पुरुष ग्राचार्यश्री के चरएा-स्पर्श का ग्रवसर मिला जिससे सर्वविरति और देशविरति स्वीकार करने की इच्छा जाग्रत हुई, ग्रतः श्राचार्य श्री का चरण-स्पर्श इसका सहयोगी कारण हुआ। यद्यपि द्रव्य, क्षेत्र, काल, स्वभाव, कमं, नियति, प्रुषार्थं मादि अनेक प्रत्यक्ष मप्रत्यक्ष कार्गों के एक साथ मिलने पर ही किसी भी कार्य की निष्पत्ति होती है। केवल किसी एक ही कारएा से स्वतन्त्र रूप से कोई कार्य का कारए। नहीं हो सकता। फिर भी किसी विशेष कारए। की ग्रपेक्षा से किसी कारए। की मुख्यता हो तो उसे मुख्य समभना चाहिये। वास्तव में सब कारणों के एकत्रित होने पर हो कार्य होता है, पर ग्रमुक ग्रपेक्षा से एक कारण मुख्य दिखाई देता है। उस वक्त उद्यान के विचित्र प्रकार के भाव हृदय पर ग्रधिक प्रभावोत्पादक होने से क्षेत्र को मुख्य कारण माना है।

शत्रुमर्दन—मित्र! यह तो तुमने ठीक कहा। श्रव एक दूसरी बात पूछता हूँ। श्राचार्यश्री के समक्ष जब कर्मविलास राजा के विषय में बात चली थी तब तुमने कहा था कि 'मैं उसका स्वरूप जानता हूँ, श्रापको बतला दूँगा' श्रत: मुभे उसका स्वरूप समभाश्रो, उसे जानने की मेरी तीव इच्छा है।

सुबुद्धि—देव ! यदि श्रापकी ऐसी इच्छा है तो एकांत में चलें, मैं सब कुछ बताऊँगा।

## कर्मविलास राजा ग्रौर उसके परिवार का वास्तविक स्वरूप

पश्चात् मनीषी की भाज्ञा लेकर राजा तथा मन्त्री राज्यसभा से उठकर एकान्त कमरे में गये। वहाँ सुबुद्धि ने कहा—राजन्! ग्राचार्यश्री ने जो बांत कही

उसका परमार्थ इस प्रकार है, श्राप घ्यान पूर्वक सुनें। ग्राचार्यश्री ने चार प्रकार के अ पुरुष कहे थे, उनमें से प्रथम उत्कृष्टतम पुरुष समस्त प्रकार के कर्म-प्रपञ्चों से रिहत है, ग्रतः उन्हें सिद्ध या मुक्त कहा जाता है। उसके पश्चात् जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट जीव बताये, उन्हें कमशः बाल, मध्यमबुद्धि श्रौर मनीषी समकें। श्राचार्यश्री ने जिस कर्मविलास राजा की बात की उसे प्राणियों के इस प्रकार के जघन्य, मध्यम और उक्रष्ट रूप के जनक अपने-ग्रपने कर्म के उदय को समकें। कर्म की शिक्त श्रचिन्त्य एवं अवर्णनीय है। श्राचार्य देव का संकेत इसी श्रोर था, अन्य किसी के सम्बन्ध में नहीं। कर्म की शुभ, अशुभ श्रौर मिश्र तीन प्रकार की परिणित है। शुभसुन्दरी अकुशलमाला श्रीर सामान्यरूपा नाम प्रदान कर मनीषी, बाल, मध्यमबुद्धि की माताश्रों के रूप में इन तीनों प्रकृतियों का परिचय दिया है, क्योंकि तीन वर्णों के पुरुषों को उसी स्वरूप में यही माताएँ जन्म देती हैं।

शत्रुमर्दन-''तब उक्त वर्ग के जीवों का मित्र कौन है, यह भी बतलाग्रो? सुबुद्धि-देव! सब ग्रनथों को उत्पन्न करने वाला, वह जो दूर खड़ा था, उस स्पर्शनेन्द्रिय को उन जीवों का मित्र समभें।

## गुरु के उपदेश का रहस्य

शत्रुमदंन राजा ने यह सुनकर मन में विचार किया कि, श्रहो! श्राचार्यश्री का उपदेश मैंने भी सुना, पर मैं उसका रहस्य नहीं समक्ष सका, किन्तु इस सुबुद्धि ने विचार पूर्वक इस गहन निष्कर्ष को समक्ष लिया। मुक्ते लगता है कि सुबुद्धि को सदुपदेश देने वाले ऐसे साधुश्रों से पर्याप्त समय से परिचय है, इसीसे वह सब यथार्थता समक्ष गया है। श्रोहो! इसने कितने सरल शब्दों में समकाया! श्राचार्यश्री का वचन-कौशल देखो! जिन्होंने युक्तिपूर्वक बिना किसी का नाम लिये मनीषी श्रादि सबके चरित्र सुना दिये। उन्होंने भी कितना सुन्दर उपदेश दिया! ग्रथवा इसमें श्राश्चर्य कैसा? उनका तो नाम ही प्रबोधनरित है, श्रतः उन्हें श्रन्य प्रास्त्रियों को प्रतिबोध देने में ही श्रानन्द श्राता है, यह तो उनके नाम की ही सार्थकता है।

## राजा की दीक्षा में विलम्ब करने की इच्छा

इस प्रकार विचार करने के बाद राजा ने सुबुद्धि से कहा—िमत्र ! भ्रब ग्राधिक विस्तार की भ्रावश्यकता नहीं। इन घटनाओं की यथार्थता मुक्ते समक्त में श्रागई है। ग्रब मैं एक दूसरी बात कहता हूँ, सुनों।

यदि यह मनीषी थोड़े समय तक संसार में रहकर विषय-सुखो का भोग करे तो हम भी इसके साथ दीक्षा ले लें। कारण यह है कि जब से मैंने इसे देखा है तभी से मुभे इस पर ऋत्यधिक स्नेह उत्पन्न हुआ है। अतः इससे दूर रहने का विरह हृदय को किसी भी प्रकार स्वीकार नहीं होता, इसके मुखकमल को देखते हुए

अ% पृष्ठ २२५

दृष्टि भी नहीं थकती। हमें इसका विरह भी स्वीकार नहीं होता ग्रौर इसी की तरह चारित्र-ग्रहण करने के परिणाम भी ग्रभी उत्पन्न नहीं हुए, ग्रतः इसे प्रेम से समभाकर इसको संगीतादि विषय-भोगों के सुखों की अनुभृति करा दो ग्रौर इसको स्पष्ट रूप से बता दो कि ग्राप ही इन विषय-भोगों के स्वामी हैं। इसे वज्र, इन्द्रनील, महानील, कर्केतन, माणक, बैड्पं, चन्द्रकान्त, पुखराज ग्रादि बहुमूल्य रत्नों का ढेर दिखा दो। देव:गनाग्रों को मान देने वाली लावण्यवती सुन्दर कन्याग्रों को दिखाकर उसके मन में संसार के प्रति ग्रनुराग पैदा कर दो जिससे कि वह ग्रधिक विचार किये विना ही थोड़े समय तक संसार में रहकर ग्रपनी इच्छाग्रों की पूर्ति कर सके।

सुबुद्धि -जैसी महाराज की आज्ञा । परन्तु, इस विषय में मुक्ते आपसे कुछ प्रार्थना करनी है, % वह योग्य हो या अयोग्य आप मुक्ते क्षमा प्रदान करें।

शत्रुमर्दन — सखे ! तुम तो मुभ्ने अच्छा श्रीर यर्थाथ उपदेश देने वाले हो अतः मुभ्न पर तुम्हारा पूर्ण अधिकार हैं। उपदेश देने के कारण तुम मेरे गुरु और मैं तुम्हारा शिष्य हूँ। फलतः मेरे बारे में कुछ भी शंका करने की आवश्यकता नहीं। जो कहना हो निःसंकोच होकर तुरन्त कहो।

## दीक्षा की महत्ता

सुबुद्धि —देव ! ऐसा है तो सुनिये। ग्रापने कहा कि ग्रापको मनीषी के प्रति अत्यधिक प्रेम है वह ठीक ही है, क्योंकि महापुरुषों को सर्वदा गुरावान मनुष्य के प्रति पक्षपात (प्रेम) होता ही है जो समुचित भी है। ऐसा प्रोम पाप-समूह का दलन करता है, सद्गुर्गों को बढ़ाता है, सज्जनता को जन्म देता है, यश की वृद्धि करता है, धर्म का संचय करता है और मोक्षमार्ग की योग्यता प्राप्त कराता है। भ्रापने मनीषी को किसी प्रकार लालच देकर कुछ समय तक संसार में रोकने की जो बात कही वह न्याययुक्त न होने से मुक्ते अनुचित प्रतीत होती है। ऐसा करके आप उस पर सच्चा प्रेम नहीं दिखा रहे हैं, बरन् उसके विरुद्ध कार्य कर रहे हैं, क्योंकि इस संसार रूपी महाश्रदवी से बाहर निकलने की इच्छा से संपूर्ण जगत् का हित करने वाले जिनमत में विशेष प्रवृत्ति करने के लिये मन, वचन, काया से जो सम्यक् प्रकार से उद्यम कर रहा हो उसे श्रीधक उत्साह देने वाला ही उसका स्नेहशील सच्चा मित्र है । परन्तु, भूठे मोह से जो प्राणी संसार से निकलने की इच्छा वाले व्यक्ति को रोके वह उसका ग्रहित करने वाला होने से परमार्थतः उसका शत्र् है । मनीषी अपना हित करने को उद्यत हुग्रा है, उसे न रोकने में ही उसका हित है, तब ही ग्रापका उसके प्रति सच्चा स्तेह माना जायगा । दूसरा, उसे रोकने के लिये इस संसार के पदार्थ तो क्या यदि ग्राप दैवी-संपत्ति ग्रौर सुख भी प्रस्तुत करें तब भो उसे डिगाना भ्रशक्य है। [१-५]

क्ष पृष्ठ २२६

इसका कारण यह है कि उसे ग्राचार्यश्री के उपदेश से विषय-विष कें दारुग परिणामों की ग्रन्भ तिपूर्वक प्रतीति हो चुकी है, वह प्रबोध प्राप्त कर चुका है। उसके हृदय सरोवर में सर्वप्रकार के पाप रूपी कलुपता को धो डालने वाला विवेक रहन स्फुरित हो चुका है। वस्तु-स्वरूप का ज्ञान कराने वाला सम्यक्दर्शन उसकी ग्रात्मा में ग्राधिक उल्लिसित हुग्रा है ग्रीर समस्त दोषों का हरण करने वाले चारित्र धर्म को ग्रहण करने के परिणाम उसे प्राप्त हो चुके हैं। जब प्राणी में ऐसे महाकल्याणकारी गुणसमूह जागृत हो जाते हैं तब उसका चित्त विषयों में लग ही नहीं सकता। उसे संसार का प्रपंच त्याज्य ही लगता है। संसार के किलास उसे इन्द्रजाल के समान निस्सार हो लगते हैं। क्षिणक सुख उसे स्वप्न जैसे लगते हैं। इष्टजनों का सम्पर्क क्षर्ण-स्थायी लगता है। मोक्षमार्ग प्राप्त की जो प्रबल बुद्धि उसे प्राप्त हुई है वह दूसरों के श्रनुरोध या ग्रनुराग पर प्रलयकाल में भी नाश को प्राप्त नहीं होती, यह निश्चित है। ग्रतः यदि हम उसे रोकने का प्रलोभन देंगे तो यह प्रकट हो जायगा कि हम पर मोह का कितना ग्रधिकार है। बाकी ग्राप जैसा सोच रहे हैं. उसे संसार में रहने का, रोकने का, वह तो कभी भी फलीभूत नहीं होना। ग्रतः ऐसे द्यर्थ के प्रयत्नों से क्या प्रयोजन ?

शत्रुमर्दन—यदि ऐसा ही है तो इस भ्रवसर पर हम क्या करें ? बताओं ∻ सुबुद्धि—देव ! उसकी दीक्षा का प्रशस्त मुहूर्त निकलवाकर उस दिन तक सब लोग ग्रत्यधिक प्रमुदित हों ऐसे वार्मिक महोत्सत्र करें ।

शत्रुमर्दन-यह तो तुम सब जानते ही हो ग्रतः जैसा उचित समको वैसा सब प्रबन्ध करो ।

\$€

# १७. दीक्षा महोत्सव : दीक्षा और देशना

राजा शत्रुमर्दन ने सिद्धार्थ नामक ज्योतिषी को बुलाया। ज्योतिषी शीझ श्राया। उसके राज्य सभा में प्रवेश करते ही राजा ने उसका उचित सम्मान किया श्रीर उसे श्रासन दिया। फिर उसे बुलाने का प्रयोजन बताया श्रीर दीक्षा महोत्सव के लिये शुभ मुहुर्त पूछा।

गराना कर ज्योतिषी ने कहा कि स्राज से नौंवे दिन इसी मास के इसी पक्ष में शुक्ल ऋयोदशी शुक्रवार को चन्द्रमा का उत्तराभाद्रपद नक्षत्र के साथ योग है ! उस दिन महाकल्याराकारी शिव योग है, सूर्योदय के सवा दो प्रहर पश्चात् वृषलग्न में सातों ग्रह शुभ स्थान में साने का एकान्त निरवध योग है। जो शुभ कार्य करने का सर्वोत्तम समय है, श्रतः उस समय चारित्र ग्रहरा करवार्ये। राजा और मंत्री को मुहूर्त

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २२७

बहुत पसंद आ़या जिसे उन्होंने स्वीकार किया । ज्योतिषी को योग्य भट भ्रादि देकर विदा किया ग्रौर वह दिन ग्रानन्द पूर्वक बीता ।

## अष्टाह्मिका महोत्सव

दूसरे दिन से राजा ने प्रमोदिशिखर मंदिर में और नगर के अन्य विशाल जिन मंदिरों में देवभवनों के सौन्दर्य को भी लजाने वाला सुन्दर एवं विशाल महोत्सव मनाता प्रारम्भ किया। राजा ने घोषणा करवाई कि जिसे जो वस्तु चाहिये वह उस वस्तु को ग्रहण करे. इस प्रकार वड़े-बड़े दान दिये। महोत्सव के आठ दिन तक मनीषी को जय-करिवर नामक बड़े हाथी पर बिठाकर नगर के राज्य मार्गों, मुख्यमार्गों, तिराहों और चौराहों पर शोभायात्रा निकाली गई। शोभायात्रा में राजा स्वयं मंत्रियों एवं सामन्तों सहित आगे-आगे पैदल चल रहे थे। उस समय मनीषी ऐसा शोमायमान हो रहा था मानो इन्द्र ऐरावत हाथी पर विराजमान हो। वस्त्राभूषणों से सुशोभित स्तुति करते हुए नागरिकगण देवता जैसे लग रहे थे। इस प्रकार मनीषी को सम्पूर्ण नगर में प्रतिदिन शोभायात्रा निकाल कर शत्रु मर्दन राजा ने उसे अलौकिक विलासों का अनुभव कराया।

इस प्रकार महोत्सव मनाते हुए श्राठवां दिन श्रा गया। राज्य सभा में समस्त श्रतिथियों का विशिष्ट सम्मान करते हुए पहले दो प्रहर श्रानन्दपूर्वक व्यतीत हुए। सूर्य का चरित्र मानो मनीपो का चरित्र ही सूचित कर रहा हो इस प्रकार समय की सूचना देने वाले पहरेदारों ने घण्टा बजाते हुए सूचित किया—

संसार के ग्रंधकार को दूर करता हुआ और मनस्वियों को आह्लदित करता हुआ सूर्य अब मस्तक पर पहुँच गया है और स्पष्टतया सूचित कर रहा है कि जैसे मैं बढ़ते-बढ़ते अपने प्रकर्ष ताप से सबके ऊगर पहुँच गया हूँ उसी प्रकार प्राशी अपने गुणों के प्रताप (प्रकर्ष) से सब पर अपना आधिपत्य स्थापित कर सकता हैं। [१-२]

## निष्क्रमण महोत्सव

शत्रुमर्दन राजा ने समय सूचित करने वाले की स्रावाज सुनकर सुबुद्धि प्रभृति को लक्ष्य कर कहा — स्रहो ! मुहूर्त का समय स्रा गया है, अब स्राचार्यक्षी के चरण-कमलों में चलने के लिये सामग्री शोघ्रता से तैयार करें। सुबुद्धि मंत्री ने कहा — महाराज ! मनोषी की पुण्य-परिपाटी के समान समस्त सामग्री तैयार ही है।

कनक के समान उज्ज्वल रथों में जुते हुए सुसज्जित श्रेष्ठ घोड़े धनघनाहट (हिनहिनाइट) की आवाज के साथ चलने प्रारम्भ हो गये हैं। उनके पीछे राजपुरुषों से अधिष्ठित, बादलों के समान असंख्य हाथी राज्यद्वार पर घन गर्जन करते हुए मन्थर गति से चल रहे हैं। उनके पीछे रोबीले और बांके घुड़सवारों से सुसज्जित चपल मुखवाले सैकडों अख्य मानों आकाश का पान कर रहे हो इस प्रकार हैपारव कर रहे हैं। उनके पीछे आज के अवसर के अनुसार सुन्दर वस्त्र पहने हर्पोन्मत्त सैनिक दल चल रहे हैं जो क्षीर समुद्र के जल के समान लग रहे हैं। असुन्दर रत्नाभूषणों से सुस्वित सुन्दर लोचन वाले स्त्री-पुष्टप सुन्दर द्रव्यों को साथ लकर पंक्तिबद्ध होकर चल रहे हैं। महात्मा मनीषी के पुण्यपुञ्ज से आक्षित देवता समूह आकाशमार्ग से आकर आकाश को सुशोभित कर रहे हैं। नगरवासी भी कौतुक देखने के लिये बड़ी संख्या में आ रहे हैं जो हर्षोत्लास से तरंगित समुद्र में आये ज्वार की तरह लग रहे हैं। अथवा मुक्त से वृत्तान्त सुनकर, आपके आश्रय को जानकर और मनीषी के गुणों से आक्षित होकर कौन इस उत्सव में सम्मिलित नहीं होगा ? ऐसे उत्सव में तो भाग लेने की सभी को इच्छा होती ही है, इसमें क्या सदेह है अतएव हे राजन् ! अब आप लोग भी उठिये। [१----

सुत्रुद्धि मंत्री के बचन सुनकर राजा ऋौर मनीषी खड़े हुए और द्वार के पास आये। एक मूख्य रथ पर मनीपी बैठा जिसके चारों तरफ रत्नों के घूं घर लगे थे, सुन्दर सुखासन पर विराजमान मनीषी द्वारा धारित मुकुट की किरगों से उसका मस्तक आरक्त हो उठा था, कानों में पहने हुए कुण्डल दोलायमान हो रहे थे. दक्ष-स्थल पर बड़े-बड़े उत्तम मोतियों की माला शोभित हो रही थी, सुन्दर कान्तियुक्त हाथों के कड़े और बाज्वन्द शोभित हो रहे थे, अति सुमन्धित पान और विलेपन आदि से उसकी बाह्य इन्द्रियों को प्रसन्त किया गया था, भरीर पर रवच्छ बहुमूल्य दिव्य वस्त्र शोभित थे, उत्तम प्रकार की विभिन्न जातियों को फूल यालाग्रों से वक्ष सुशोभित था ग्रौर प्रेमियों के मनोरथ को पूर्ण करने वाला उसका रूप ऋतिशय सुन्दर था। नरेश शत्रुमर्दन उस के रथ के सार्राय बन कर रथ चला रहे थे। उस समय स्वकीय यश: कीर्ति के समान उसके मस्तक पर धवलित छत्र शोभित हो रहा था। दोनों ग्रौर सुन्दर पण्यांगनायें हाथों से चन्द्र-कौमुदी-किरण जैसे क्वेत चामर ढुला रही थीं, भाट लोग उच्च स्वर से विरुदावली पढ़ते हुए साथ में चल रहे थे, हर्षोन्मत वारांगनायें ग्रागे-ग्रागे नृत्य करती चल रही थीं, भिन्न-भिन्न वाद्ययन्त्रों से निकलता मधुर स्वर चारों दिशास्त्रों को बधिर कर रहा था, फैल रहा था। किन्नर गए। (गायक समूह)गान करते साथ चल रहे थे, त्राकाश में देवता हर्णातिरेक से सिहनाद करते चल रहे थे, नगर निवासी उसकी जय जयकार करते चल रहे थे।

इस ग्रवसर पर स्त्रियां भरोखों से ग्रपने मुंह बाहर निकाल कर मनीषी को एकटक देख रही थीं, कई महिलायें तो मनीषी को देव कुमार मानकर कौतुक से उसे ही देख रही थीं ग्रौर उसको निरंख-निरंख कर स्वयं को भाग्यशालिनी मान रही थीं। उसके दर्शन से कितनी ही स्त्रियां हर्ष-विह्वल हो गई कितनी ही ग्रुनुपम शृंगार कर सामने ग्रा रही थीं जिससे कि उसकी दृष्टि उन पर ही पड़े, कितनी ही स्त्रियों ने मदन-रस से पराभूत होकर विलासपूर्ण हाव-भाव प्रदिश्तत करने प्रारम्भ कर दिये थे ग्रौर कितनी ही उसे देखने की प्रवल उत्कंठा में एक-दूसरी को धकेल कर ग्रागे

<sup>%</sup> पृष्ठ २२=

या रही थीं, इससे ग्रापस में ईर्ब्या हो रही थी। घर के बड़े लोग हमको खिड़की से इस प्रकार भांकते हुए देख लेंगे इस कल्पना से वे लिजत भी हो रही थीं। ऐसा रूप सींदर्यवान पृष्ठ्य संसार छोड़ देगा इस विचार से कइयों को दुःख हो रहा था। सृष्टि में से ऐसा सीन्दर्यधारक पृष्ठ्य चला जाए तब संसार में रखा ही क्या है? इस विचार से कई स्त्रियाँ वैराप्य रस में लीन हो रही थीं। इस प्रकार नगरवासी हजारों विनतायें अनेक प्रकार से रस ग्रीर भावों से प्रभावित होकर उसका ग्राभनन्दन कर रही थीं। अध्याकाण में देवसुन्दरियाँ ग्रीर ग्रप्सरायें उसके साथ चल रही थीं। उसके पीछे दूसरे रथ में उसके समान ही कावान उसका भाई मध्यमबुद्धि बैठा था। उसके पीछे प्रहासानन्द, मन्त्रीगए। एवं विशाल जन समुदाय के साथ ग्रनेक रथ, हाथी ग्रीर घोड़े ग्रानन्द पूर्वक चल रहे थे। इस प्रकार चलते हुए मनीषी की शोभायात्रा निजिवसित उद्यान में पहुँची। जैसे ही मनीषी रथ से नीचे उतरा, राज्य परिवार के लोगों ने उसे घेर लिया। फिर वह थोड़ी देर प्रमोदशिखर मन्दिर के द्वार पर खड़ा रहा।

## उदात्त ग्रनुकरसाः राजा की दीक्षाभिलाषा

मनीपी रथ में बँठा तभी से उसमें कितना भ्रात्मबल है इसकी परीक्षा करने के लिये णत्रुमर्दन राजा उसके स्वरूप को ग्राधिकाधिक लक्ष्यपूर्वक ग्रवलोकन करने लगा और उसके हलन-चलनादि प्रत्येक किया पर विशेष ध्यान रखने लगा। किन्तु राजा ने देखा कि हर्षातिरेक का प्रसंग उपस्थित होने पर भी अत्यन्त विशुद्ध अध्य-वसायों से मनीपी के मन का मैल धूल गया है श्रीर उसके मन में तिल-तुष मात्र भी विकार नहीं है, वरन् जैसे क्षार ग्रौर ग्रग्नि के ताप से रत्न ग्रधिक चमकीला बनता है वैसे ही संसार के चित्र-विचित्र विलासों के दर्शन से उसका चित्त-रत्न ग्रधिक निर्मल हो रहा है। ऐसे निर्मल मन ने परम्परानुविद्ध उसके शरीर पर भी प्रभाव दिखाया जिससे उसका शरीर इतना ग्रधिक देदीप्यमान हो गया कि सूक्ष्म निरीक्षण करने पर राजा को ऐसा लगने लगा कि जैसे उदय होते समय सूर्य के प्रकाश में सारामण्डल द्वितिहीन हो जाता है वैसे ही मनीषी के स्रात्मिक तेज के समक्ष संपूर्ण राज्य मण्डल निस्तेज हो गया है। मनीषी के गुरा-चिन्तन में राजा इतना लीन हो गया कि परिएामस्वरूप संसार-बन्धन-कारक कर्मों का जाल टूट गया और उसे स्वयं भी चारित्र ग्रहण करने को इच्छा उत्पन्न हो गई। उद्यान में पहुँचते ही उसने अपनी इस इच्छा को सुनुद्धि मन्त्री, रानी मदनकन्दली, मध्यमबुद्धि और अन्य लोगों पर प्रकट की। महात्मा पुरुषों के साम्निध्य (संपर्क) के अचिन्त्य प्रभाव से, कर्मक्षयोपशम के विचित्र कारणों से ग्रौर मनीषी के त्रकृत्रिम गुर्णों से प्रभावित सभी लोगों का ब्राहमवीर्य भी समूल्लसित हुन्ना जिससे उन्होंने कहा :-

महाराज! ग्रापने ठीक कहा, ग्रापके जैसे विवेकी पुरुषों को ऐसा ही करना चाहिये, क्योंकि संसार में इससे श्रेष्ठ ग्रीर कुछ नहीं है। प्रभो! यदि इस संसार

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २२६

में कोई भी वस्तु रमणीय, सारभूत, ग्रहणीय श्रौर सुन्दर हो तो तःवज्ञ क्यों संसार का त्याग करें? बुद्धिमान पुरुष केंद्र हो तैसे इस संसार का त्याग करते हैं इससे यह सहज ही प्रमाणित होता है कि इस संसार में कुछ भी सारभूत नहीं है। देव! श्रनेक प्रकार के महान भयों को बारंबार उत्पन्न करने वाले इस संसार का जब मनीषी जैसे बुद्धिमान पुरुष सोच-समभकर त्याग करते हैं तब ग्रापक जैसे समभकार व्यक्ति का उसमें लिप्त रहना योग्य नहीं है। हम सबने मनीषी के चित्त का श्रभी-श्रभी सूक्ष्म निरीक्षण किया है जिससे हमारा मन भी संसार के प्रति श्राकिषत न होकर विकिषत हो रहा है। जिस प्रकार उसके प्रभाव से हममें दीक्षा लेने का विचार उत्पन्न हुग्रा है, उसी प्रकार उसी के प्रभाव से उसी के श्रनुरूप हम सब कार्य-सम्पादन करेंगे जो उसो के द्वारा पूर्ण होगा ऐसा लग रहा है। ग्रतः जिनेश्वर देव के मत की श्रत्यन्त निर्मल ग्रौर संसार का क्षय करने वाली भागवती दीक्षा लेने की हमारी भी इच्छा हुई है, ग्राप हमें ग्राज्ञा देने की कृपा करें। [१-5]

शत्रुमर्दन — ग्रापके विवेक को घन्य है। ग्रापका गम्भीर चित्त भी धन्यवाद का पात्र है। ग्रापका बचन-चातुर्य ग्रौर ग्रात्मबल सचमुच ही प्रशंसा के योग्य है। ग्रापने क्लाघनीय विचार किया है। ग्रापने मुभ्ते भो उत्साहित किया है। एक क्षण में मोह-पिजर को तोड़ कर ग्रापने प्रशस्ततम कार्य किया है। [६-१०]

सबको धन्यवाद देने के पश्चात् हर्षोत्लसित होकर राजा ने सुतुद्धि से कहा — मेरे मित्र ! तुफे तो संसार का स्वभाव पहले से ही ज्ञात था, फिर भी इतने समय तक तू सिर्फ मेरे लिये संसार में रहा, अन्यथा तेरा संसार में पड़े रहने का दूसरा क्या कारण हो सकता है ? यदि किसी प्राणी को राज्य मिलता हो तो वह चण्डाल कार्य क्यों स्वीकार करेगा ? मेरे सच्चे मित्र ! तूने बहुत अच्छा किया। मेरे ऊपर कृपा कर तूने आज तक संसार में भेरा साथ दिया और आज मेरे साथ ही दीक्षा लेने का निश्चय कर तूने अपनी सच्चो मित्रता को निभाया है [ (१-१४ ]

मध्यमबुद्धि को उद्देश्य कर राजा ने कहा—भाई ! तेरी तो पहले से ही मनीषी की संगति होने से तू तो सच्चा भाग्यशाली है। जिस प्राणी को कल्पवृक्ष की प्राण्ति हो जाय उसे फिर किसी भी प्रकार का दुःख कैसे रहेगा ? इसके चारित्र ग्रहण के विषय पर गम्भोरता से सोचकर उसका अनुकरण करने का निश्वय कर तुमने बता दिया है कि तुम भी अपने भाई जैसे हो हो। भद्र। तूने साधु कार्य किया। वृद्धजन कहते हैं कि जिसका प्रारम्भ अच्छा रहे उसका अन्त भी अच्छा होता है, यह कहावत तुम पर पूर्णतया घटित होती है [१४-१७]

फिर राजा ने भदनकन्दली रानी से कहा---स्वर्ण और पद्मकमल जैसा तुम्हारा चित्त वास्तव में अत्यन्त सुन्दर और सुकुमार है। इस निर्मल चित्त के कारण ही तुमने आज यह बात स्वीकार की है। लोक-व्यवहार से तुम मेरी धर्मपत्नी

क्ष पृष्ठ २३०

कहलाती हो, उसे ग्राज तुमने धर्म में भी मेरा साथ देकर सत्य कर दिखाया है । है देवी ! तुमने बहुत ग्रच्छा निर्माय लिया है । संसार कारागृह में फंसे हुए जीवों के लिये इससे ग्रच्छा दूसरा कोई श्रेष्ठ कर्त्तब्य नहीं हो सकता । [१८–२०]

ग्रपने सामन्तों ग्रौर नगरवासियों में से जो व्यक्ति उस समय दीक्षा लेने को तैयार हुए थे उन्हें मधुर वासी से प्रसन्न एवं उत्साहित करते हुए राजा ने कहा— ग्राप पारमेश्वरी दीक्षा लेने को तैयार हुए हैं. ग्रतः ग्राप वास्तव में भाग्यशाली हैं, महात्मा हैं, उत्तम पुरुष हैं ग्रौर कृतकृत्य हैं। ग्राप सब सर्वोत्तम कार्य कर रहे हैं। ग्रापके जैसे लोगों के लिये ऐसा करना ही उचित है। ग्राप इस लोक में मेरे श्रकृतिम/ सच्चे भाई हैं। [२१-२२]

सुलोचन को राज्य-प्रदान: दीक्षा

उस समय ग्रपने पुत्र सुलोचन कुमार को श्रपने सर्व राज्य-चिह्न सौंपकर उसे राजगद्दी पर स्थापित किया। इसके ग्रतिरिक्त जो ग्रन्य कार्य करने थे उन्हें पूर्ण कर राजा जिनमन्दिर में गया। ग्रन्य लोग भी ग्रपने कार्यों से निवृत्त होकर जिन-मन्दिर में ग्राये, जगद्गुरु जिनेश्वर देव की पूजा की ग्रौर सब मिलकर गुरुदेव प्रवोधनरित ग्राचार्य के पास ग्राये तथा उनके सन्मुख सबने ग्रपने विचार प्रकट किये। गुरु महाराज ने मधुर शब्दों में सबका ग्रभिनन्दन करते हुए कहा — बहुत श्रच्छा। ग्रब विलम्ब कर, प्रतिबन्धित होकर क्ष संसार में रहना श्रेयस्कर नहीं है। तदनन्तर पापों का प्रक्षालन कर जो स्वच्छतम हो चुके हैं ऐसे ग्राचार्य देव ने सब को जैनागमों में प्रदिश्ति विधि से दीक्षा प्रदान की, दीक्षित किया। उस समय सब के संवेगमय चैराग्य की वृद्धि करने के लिये ग्राचार्यश्री ने संक्षिप्त में देशना दी। [२४-२६]

#### श्राचार्य देव की देशना

ग्रादि-ग्रन्त रहित यह संसार जिसमें बार-बार जन्म-मरण होने से बहुत भयंकर है, इसमें मीनीन्द्री/भागवती प्रव्रज्या ग्रहण करना प्राणियों के लिये अति कठिन है। यह दोक्षा मन, वचन, काया के सभी सावद्य योगों पर ग्रंकुण रखने वाली होने से प्रतिशय निर्मल है। जब तक यह भ्रत्यन्त दुर्लभ दीक्षा प्राणी के उद्य में नहीं श्राती तब तक उसे इस संसार में भ्रानन्त प्रकार के दुःख होते रहते हैं, राग-द्वेष की परम्परा के भयंकर परिणाम उसको प्रभावित करते रहते हैं, कमें के स्पष्टतः प्रभाव से जन्म-परम्परा का चक्कर चलता रहता है, अनेक प्रकार की ग्रापत्तियां भौर पीडाएँ भ्राती रहती हैं, विडम्बित होता रहता है, मनुष्य ही मनुष्य के सन्मुख दीन वाक्य बोलता है, दुर्गति में जाकर अनेक दुःख सहन करता है, ग्रनेक प्रकार के रोगों से प्रस्त रहता है ग्रीर विविध क्लेशों से भरपूर इस भयंकर संसार-समुद्र में भटकता रहता है। जब कर्म शिथिल हों ग्रीर भगवान् की कृपा हो तभी प्राणी जिनेश्वर द्वारा प्ररूपित दीक्षा पहण कर सकता है। दीक्षानन्तर उसके सब पाप धुल जाते हैं जिससे प्राणी ग्रखण्ड

क्रानन्द से परिपूर्ण क्रौर दुनिया के सर्व क्लेशों से रहित उत्तमोत्तम गृति में पहुँच जाता है। फिर पूर्वविश्तित भयंकर उपद्रव श्रौर संसार की सभी उपाधियों से उसका छुटकारा हो जाता है। जो प्राणी दीक्षा ग्रहण करते हैं वे इस संसार में भी प्रशंसा-मृत-रस का पान करते हैं। इस भव में भी उन्हें किसी प्रकार की कमी नहीं रहती श्रौर वे ग्रवाधित सुख से परिपूर्ण रहते हैं। जिनेश्वर देव के मत की ऐसी द क्षा ग्राज तुम्हें प्राप्त हुई है, जिसे तुमने स्वयं ग्रपनी इच्छा से स्वीकार किया है, ग्रतः इस भव में प्राणी को जो विशेष स्थित प्राप्त करनी चाहिये वह तुमने प्राप्त की है। मुफे ग्रव तुम्हें यही कहना है कि प्रमाद को छोड़कर, इस दीक्षा का पालन करते हुए ग्रात्मा की प्रगति करने के लिये जीवन-पर्यन्त सत्त प्रयत्न करते रहना। क्यांकि, दीक्षा लेकर भी जो प्राणी उसका विधिवत् पालन नहीं करते वे ग्रधन्य हैं ग्रौर ग्रधमता को प्राप्त करते हैं तथा जो प्राणी इसका विधिवत् पालन करते वे ग्रधन्य हैं ग्रौर ग्रधमता को प्राप्त करते हैं। वस्तुतः वे ही पुरुषोत्तम हैं। [२६-४०]

गुरु महाराज का उपरोक्त प्रवचन सुनकर सबने एक मत से कहा -गुरुदेव! ग्राप हमें ग्राज्ञा दीजिये। ग्रापकी ग्राज्ञा का पालन करने के लिये हम सब तत्पर हैं। [४१]

## राजीं शत्रुमर्दन की शंकाश्रों का समाधान

उस समय ग्रपने मुँह के समक्ष मुख्विस्त्रका रखकर णत्रमर्दन सार्द्ध श्राचार्यश्री से प्रक्षन किया—हे प्रभो! मनीषी का चित्त श्रति विशाल, निर्मल, धीर, गम्भीर, दाक्षिण्ययुक्त, दयावान, चिन्ता रहित, द्वेष रहित. श्रचंचल ग्रौर संसार को श्रानन्द प्रदान करने वाला है। संक्षेप में वर्णानातीत है। ऐसा चित्त क्या ग्रन्य किसी का भी हो सकता है? उसके विशाल चित्त ग्रौर उदार व्यवहार को देखकर हमारे सब संसारी बन्धन शिथिल हो गये हैं श्रौर हम सब इस भयंकर संसार कारागृह से मुक्त हो गये हैं। प्रभो! ऐसा विशाल चित्त ग्रन्थ किसी का भी हो सकता है क्या? कृपा कर मुक्ते समभाइये। [४२-४४]

गुरु महाराज - इस मनीषी की भाता शुभसुन्दरी का नाम तो श्रापने पहले सुना ही है। शुभसुन्दरी के जितने भी पुत्र होते हैं उन सब का चित्त ऐसा ही निर्मल होता है। [४६]

यद्यपि राजिष शत्रुमर्दन स्वयं तो ग्रब उपरोक्त कथन का तत्त्व समभ गये थे किन्तु ग्रन्य मुग्ध लोगों को बोध देने के उद्देश्य से शिर नमाकर फिर प्रश्न किया—महाराज! क्या शुभसुन्दरी के ग्रन्य भी बहुत से पुत्र हैं? मैं तो उसके इस एक ही पुत्र मनीषी को जानता हूँ ग्रौर ऐसा समभता हूँ कि उसके यह एक-मात्र पुत्र ही है। [४७-४८]

क्ष पृष्ठ २३२

गुरु महाराज - शुभसुन्दरी के बहुत से पुत्र हैं । इस त्रिभुवन में जो प्रांगी मनीषी जैसे दिखाई देते हैं वे सब शुभसुन्दरी के पुत्र हैं इसमें किञ्चित् भी संदेह नहीं है। इस संसार के सभो उत्तम प्राणी जो महासत्त्व वाले प्राणियों के मार्ग पर चलने वाले हैं, वे सब मनीषी के समान शुभसुन्दरी के ही पुत्र हैं, ऐसा समभें। 88-40]

राजिं शत्रुमर्दन - भदन्त ! ग्रापने पहले बाल की माता अकुशलमाला बताई, तब उसके भी बाल के ग्रतिरिक्त ग्रौर पुत्र होंगे ? [४१]

गुरु महाराज - हाँ, उसके भी बहुत से पुत्र हैं। इस संसार के भ्रधम, तुच्छ स्वभाव के जितने भी मनुष्य हैं, वे सब ग्रकुशलमाला के पुत्र हैं, इसमें भी कोई संशय नहीं है । बाल जैसे ग्रधम ग्राचरएा वाले पुरुषों को तुरन्त पहचान लेना चाहिये कि ये प्रकुशलमाला के पुत्र हैं। [४२-५३]

राजिं शत्रुमर्दन-भगवन् ! यदि ऐसा है तो सामान्यरूपा के भी मध्यम-बुद्धि जैसे भ्रन्य पुत्र होंगे ? मध्यमबुद्धि के श्रन्य सहोदर हैं या नहीं ? [५४]

युरु महाराज-अरे, इस सामान्यरूपा के तो श्रत्यधिक पुत्र हैं। इस संसार में कुछ मनीषी जैसे म्रत्युत्तम चरित्र वाले ग्रीर कुछ बाल जैसे ग्रत्यन्त ग्रधम चरित्र वाले मनुष्य होते हैं। इनके ग्रतिरिक्त बाकी के सब मनुष्यों को मध्यमबुद्धि के भाई ही समभना चाहिये। मध्यमबुद्धि की भांति कुछ-कुछ मलिन स्राचरण वाले जितने भी मनुष्य इस त्रिभुवन में हैं. उन सब को सामान्यरूपा के पुत्र समभना चाहिये। मनीषी श्रौर बाल जैसे प्राणियों की अपेक्षा से यदि मध्यमबुद्धि जैसे प्राणियों की गिनती की जाय तो वे उन दोनों से भ्रनन्त गुर्णे भ्रविक होंगे, इसीलिये मैंने कहा कि सामान्यरूपा के तो श्रत्यधिक पुत्र हैं। [५५-५७]

राजिष शत्रुमर्दन-भगवन् । यदि ऐसा ही है तो मेरे मन में एक विचार श्चा रहा है । ग्रापके कथनानुसार कर्मविलास राजा ने ग्रपनी तीन स्त्रियों से जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट तीन प्रकार के प्रास्मी उत्पन्न किये, श्रतः सम्पूर्ण संसार के सभी प्राणी कर्मविलास राजा के कुटुम्बी हुए, क्या यह बात ठोक है ? [५८]

गुरु महाराज— भ्रायं ! इसमें कोई सन्देह नहीं है, तुम्हारा कथन सत्य है । तुम इस कथन के भाव को सम्यक् प्रकार से समक गये हो। जिनकी बुद्धि मार्गानुसारिणी होती है, ग्रर्थात् वे शीघ्रं ही सत्य को पकड़ लेते हैं। वैसे तो सभी योनियों में जघन्य, मध्यम श्रौर उत्कृष्ट प्राग्गी होते हैं, पर इन वर्गी की स्पष्ट पहचान मनुष्य योनि में ही हो पाती है। मनुष्यों में तो यह पूरा कुटुम्ब सर्वत्र स्पष्टतः दिखाई देता है । [५६–६०] %

बुद्धिमान पुरुष को क्या करना चाहिये ? इस सम्बन्ध में संक्षेप में कहता हुँ. उसे सुनो—बाल का चरित्र त्याज्य है ग्रतः किसी को भी न तो उसके जैसा श्राचरए ही करना चाहिये ग्रौर न ऐसे व्यक्ति की संगति ही करनी चाहिये। जिस

क्ष पुष्ठ २३३

व्यक्तिको सुखकी इच्छाहो उसे मनीषी के चरित्र का यत्न पूर्वक ग्रादर करना चाहिये ग्रौर उसके जैसा बनने का प्रयत्न करना चाहिये। ग्रधिकांशतः प्राएति मध्यमबुद्धि जैसे होते हैं, पर यदि वे सम्यक् अनुष्ठान करें तो प्रयत्न से मनोघी जैसे हो सकते हैं। ग्रतः हे भव्य प्राणियों! तुम्हें बारम्बार यही कहना है कि मेरे वचनों का भ्रनुसरए। करते हुए तुम्हें मनीधी के चरित्र का अनुकरए। करना चाहिये और प्रयत्न पूर्वक पापी मित्रों का साथ छोड़ देना चाहिये, क्योंकि स्पर्शन की संगति से ही <mark>श्रन्त में बाल का विनाश हुआ और उस स्पर्शन का त्याग करने से ही मनी</mark>षी ने संसार में उत्कृष्टतम रूप से मुस्पष्ट प्रसिद्धि प्राप्त की श्रौर श्रन्त में मोक्ष को सिद्ध करने वाला साधक बना । ग्रतः ग्रपना हित चाहने वाले प्रास्पियों को कल्यासकारी पवित्र मित्रों की संगति करनी चाहिये। अन्त:करण से समभना चाहिये कि पवित्र मन्ष्यों की मित्रता इस भव भौर परभव में सब प्रकार की सम्पत्ति प्राप्त कराने वाली है। बुरे मनुष्य की संगति इस भव में दु:खदायी श्रीर श्रच्छे मनुष्य की संगति सुखदायी होती है। मध्यमबुद्धि के सम्बन्ध में यह वास्तविकता तुमने स्वयं देखी है। देखो, जब तक उसने बाल की संगति की तब तक वह भी अपनेक प्रकार के दु:खों का भाजन बना । उसने जब से मनीषो की संगति की तब से उसे ग्रानन्द ही ग्रानन्द प्राप्त हुगा । श्रतएव इस सच्चाई को घ्यान में रखकर तुम्हें निश्चय करना चाहिये कि बाह्य प्रथवा अन्तरंग में दुर्जन की संगति कभी नहीं करनी चाहिये और सर्वदा सज्जनों की ही संगति करनी चाहिये । [६१-७०]

जिनेश्वर देव के शासन के ऐसे अप्रतिम और ऋत्यन्त मनोहारी शब्द सुनकर बहुत से प्रास्तियों ने बोध प्राप्त किया और धर्माचरण में तत्पर हुए । देवगण ऋपने- ऋपने स्थान को गये । सुलोचन कुमार राज्य शासन चलाने लगा और ऋाचार्य शी ने अपने पुराने और नये शिष्यों के साथ वहाँ से ऋन्यत्र विहार किया । १७१-७२]

जिनागम प्रदिशित मार्ग पर बहुत समय तक चलते हुए जब अन्तिम समय निकट देखा तब समस्त विधियों को पूर्णकर मनीषी ने ज्ञान, ध्यान, तप और वीयं के उपयोग से सब पापों को नष्ट कर, शरीर का त्याग कर मोक्ष प्राप्त किया। मध्यम वीर्य वाले मध्यमवृद्धि और उसके जैसे अन्य साधुओं ने अपने कर्मों को बहुत कम और बहुत हल्के कर अन्त में देवलोक प्राप्त किया। वे अन्य भवों में मोक्ष प्राप्त करेंगे। बाल के सम्बन्ध में आचार्य श्री ने पहले से ही भविष्यवाणी की थी कि वह चण्डाल के हाथ से मर कर नरक में जायगा, वैसा ही हुआ। मुनि महाराज के भविष्य वचन कभी भूं ठे नहीं होते। [७३-७४]

स्पर्शन कथानक सम्पूर्ण



## १८: कनकशेखर

[कुसंगित की बुराइयों को दिखाने के लिये तीसरे प्रकरण से विदुर ने स्पर्णन की कथा का प्रसंग उठाया था। जब राजा ने नित्दिवर्धन कुमार के पास विदुर को दूसरी बार भेजा था तब कुमार ने पूछा था कि, कल क्यों दिखाई नहीं दिया? उत्तर में विदुर ने वताया था कि वह एक ग्राश्चर्यजनक कथा सुनने में रुक गया था। कुमार के ग्राग्रह करने पर विदुर ने स्पर्णन की संपूर्ण कथा कह सुनाई। स्पर्णन की कथा समाप्त होने पर विदुर ग्रीर नित्दवर्धन (संसारी-जीव) के बीच निम्न बात चीत हुई]

### कथानक का कुमार पर प्रभाव

विदुर —कुमार श्री! कल मैने यह स्पर्शन की कथा सुनी थी। कथा बड़ी होने से मेरा पूरा दिन उसे सुनने में ही बीत गया, इससे कल मैं आपके पास नहीं श्रासका, जिसके लिये क्षमा चाहता हूँ। अ

नित्वर्धन - भद्र ! बहुत ग्रन्छा किया । यह कथा ग्रत्यन्त रमणीय ग्रौर चित्ताकर्षक है । इसे सुनने से रस तृष्ति भी होती है ग्रौर उपदेश भी प्राप्त होता है । ग्रहो ! सचमुच ही पापी मित्रों की संगति बहुत ही खराब है । देखो न, बाल ने स्पर्शन के साथ मित्रता की तो उसे इस भव में ग्रौर परभव में ग्रनेक घोर विडम्बनाग्रों से पूर्ण दुःखों की परम्परा ही प्राप्त हुई । इन दुःखों का कारण कुसंगति ही था ग्रन्य कुछ नहीं।

विदुर ने मन में विचार किया कि चलो यह अच्छा हुआ कि कुमार ने कथा के आशय और सार को बराबर समभ लिया है। अब इसे कुछ कहने-समभाने का अवसर मिल गया।

## विदुर की हितशिक्षा

उस समय मेरे निकट ही उसका मित्र वैश्वानर भी खड़ा था। कथा की प्रतिक्रिया के रूप में निन्दवर्धन ने जो वाक्य कहे थे उसे सुनते ही वैश्वानर को क्राटका लगा। उसने सोचा, घरे! कुमार के वाक्यों से यह स्पष्ट है कि कुमार विपर्तित बातें करने लगा है। इस कुमार को यह उल्टी पाटी विदुर ने पढ़ाई है। यह अच्छा नहीं हुग्रा। यह विदुर बड़ा मुँहफट ग्रीर यथार्थता को समक्तने वाला है। यह मेरा वास्तविक स्वरूप कुमार को ग्रवश्य ही बता देगा। इस कल्पना से वैश्वानर शंकित हो उठा!

विदुर ने मन में सोचते हुए कुमार से कहा — ठीक है, ग्रापने सम्यक् रीति से समभा। एक बात और है, प्राणी की ऐसी प्रकृति स्वभाव) बन गई है कि जब

क्ष पृष्ठ २३४

कभी वह कुछ नई वस्तु या घटना देखता है या उसके बारे में सुनता है, तब उस घटना को अपने जीवन से मिलाकर देखता है। मैंने भी इस कथा को सुनकर अपने मन में विचार किया कि राजकुमार निद्वर्धन की भी यदि किसी पापी मित्र से मित्रता नहों तो बहुत अच्छा हो।

नित्वर्धन — भद्र ! तुभे इस विषय में सोचना ही क्यों पड़ा ? मेरे पास इस समय न तो किसी पापी मित्र की गन्ध ही है ग्रौर न भविष्य में भो कभी होगी।

विदुर—मेरी भी म्रापसे यही प्रार्थना है।

इस प्रकार कह कर विदुर मेरे कान के पास आया और दूसरा कोई सुन न सके इतने धोमें से बोला—देखो कुमार ! एक बात आपको कहनी है। लोगों के कथनानुसार यह वैश्वानर बहुत ही दुष्ट प्रकृति और बुरे चरित्र वाला है. अतः इसकी पूर्ण रूप से परीक्षा करें। जिस प्रकार स्पर्शन की सगति से बाल ने अनेक दुःख भोगे वैसे ही वैश्वानर आपके लिये अनर्थकारी न बन जाय इस विषय में विशेष ध्यान रखें।

## हितोपदेशक पर द्वेष ग्रौर उसका ग्रपमान

यह बात सुनकर मेरे बिलकुल पास खड़े मित्र वैश्वानर ने लक्ष्य पूर्वक मेरे सामने देखा। उसके मुँह के भाव से ही मैं समभ गया कि बिदुर के बचनों से उसे बहुत दुःख हुआ है। उसने मुभे (नित्दबर्धन) पहले से समभाये हुए संकेतिचिह्न से मुभे पास बुलाकर कूरचित्त नामक एक बड़ा दिया, जिसे मने तुरन्त खा लिया। बड़े के प्रभाव से मेरे शरीर में गर्मी बढ़ने लगी। गुस्से से सारे शरीर पर पसीना आने लगा। कोध से शरीर गुंजा के अर्धभाग के समान आरक्त हो गया, दांतों से होठ दबाकर आवेश के भाव प्रकट करने लगा, ललाट पर रेखायें पड़ गई और मुख अत्यन्त भयंकर हो गया। हे भद्रे अगृहीतसंकेता! उस समय बड़े के प्रभाव से मैं वैश्वानर के इतना वशोभूत हो गया कि मुभ पापी ने बिदुर के सारे प्रम और वात्सल्य को भुला दिया। उसने जो कुछ कहा, वह मेरे भले के लिये ही कहा, यह भी मैं भूल गया। लम्बे समय से चली आ रही उसकी संगति और स्तेह भाव का त्याग कर दुर्भावना पूर्वक निष्ठुर बचनों से बिदुर का तिरस्कार करते हुए मैंने कहा—श्र अरे दुरात्मा! लज्जाहीन !! क्या तू मुभे बाल के समान समभता है ? क्या स्रकल्पनीय प्रभाव वाले मेरे परमोपकारी, मेरे अंतरंग मित्र वैश्वानर को तू दुष्ट पापी स्पर्शन जैसा समभता है ?

विदुर ने कोई उत्तर नहीं दिया। इससे मेरी कोधाग्नि भड़क उठी। मैंने तड़ाक से एक जोर का तमाचा उसके गाल पर जड़ दिया ग्रौर एक मोटा पटिया उठाकर उसे मारने दौड़ा। भयातिरेक से उसका शरीर कांपने लगा ग्रौर डरकर वह

क्≋ पृष्ठ २३५

भागा। मेरे पिता के पास जाकर उसने सब वृत्तान्त सुनाया। तब मेरे पिता ने बहुत ही शोक-पूरित मन से सोचा कि अब कुमार किसी भी प्रकार से वैश्वानर की संगित छोड़े यह सम्भव नहीं है। ग्रतएव हमें तो ग्रब मौन ही रखना चाहिये। मेरे पिता ने ग्रपने मन में ऐसा निर्णय किया।

### निद्वधंन का यौवन

इधर थोड़े ही समय में मैंने ग्रन्य समस्त कलाग्रों का ग्रभ्यास पूरा किया, ग्रतः ग्रच्छा ग्रुभ दिन देखकर मेरे पिताजों मेरे कलाचार्य से स्वीकृति प्राप्त कर मुभे कलाणाला (गुरुकुल) से घर ले गये! मेरे पिता ने कलाचार्य का सन्मान किया, दान दिया ग्रौर मेरे कलाग्रहण समाप्ति की प्रसन्नता में महोत्सव किया। माता-पिता व ग्रन्य समस्त परिजनों ने ग्रभ्यास की समाप्ति पर मुभे धन्यवाद दिया। मेरे लिये एक राजभवन बनाया गया। यहाँ तुम ग्रानन्द पूर्वक रहो, ऐसा कहकर वहाँ मेरे लिये ग्रलग सेवकों की नियुक्ति की ग्रौर मेरे भोग-उपभोग के सारे साधनों का ग्रलग से प्रबन्ध किया। देव कुमार के समान सुखानुभव करता हुन्ना मैं उस भवन में ग्रानन्द पूर्वक रहने लगा।

श्रनुकम से त्रैलोक्य को ललचाने वाले सागर के श्रमृत रस के समान, समस्त जनों के नेत्रों को श्रानन्दित करने वाले रात्रि में चन्द्रोदय के समान, बहुविध रागरंगों के विकारों से बांके वर्षा काल के इन्द्रधनुष के समान, कामदेव के श्रस्त्र रूप करूपवृक्ष क कुसुम गुच्छ के समान, कमल वन को विकासत करने वाले रमग्गिय लालिमा युक्त सूर्योदय के समान श्रौर विविध प्रकार के लास्य विलास प्रदान करने वाले मयूरनृत्य के समान श्रौर विविध प्रकार के लास्य विलास प्रदान करने वाले मयूरनृत्य के समान श्रौवन मुक्ते (नन्दिवर्धन) प्राप्त हुग्रा। जबसे मेरी युवावस्था का प्रारम्भ हुग्रा तबसे मेरा शरीर रमग्गिय श्रौर श्राकर्षक बना, मेरी छाती चौड़ी हुई, मेरी जांधे मांसल हो गई, कमर पतली श्रौर नितंब स्थूल होने लगे। श्रपने प्रताप को प्रस्फुटित करती रोमावली फूट निकली, श्रांखें विशाल हो गई, दोनों हाथ लम्बे हो गये श्रौर यौवन के पदार्पण रूप कामदेव भी मेरे हुदय में निवास करने लगा।

प्रतिदिन मैं अपने राजभवन से निकल कर प्रातः मध्याह्न और संध्या समय अपने से बड़े पारिवारिक जनों को नमस्कार करने राजकुल में जाता था । एकदिन प्रातः इसी प्रकार में माता-पिता को नमस्कार करने गया और उनके पांबों को स्पर्श कर नमस्कार किया। उन्होंने मुक्ते आशोर्वाद दिया। थोड़ी देर उनके पास बैठा, फिर उनसे आज्ञा लेकर अपने राजभवन में आया और सिहासन पर बैठा।

#### कनकशेखर का जयस्थल नगर में स्रागमन

उस समय राजकुल में एकाएक कोलाहल का स्वर सुनाई देने लगा। भ्रसमय में यह क्या हल्ला हो रहा है ? यह जानने के लिये मैं जिस तरफ से कोलाहल सुनाई दे रहा था उस तरफ जाने का विचार करने लगा। अ इतने में ही धवल नामक

क्ष पृष्ठ २३६

बलवान सेनापित राजकुल में से निकलकर मेरी तरफ शीव्रता से ब्राता दिखाई दिया। मेरे पास ब्राकर उसने नमस्कार किया थ्रौर कहने लगा—कुमार! महाराज ने ब्रापको सन्देश भिजवाया है। ग्राज प्रातः ग्राप जैसे ही उनके पास से उठकर बाहर श्राये वैसे ही एक दूत उनके पास श्राया ग्रौर उसने बताया कि राजा कनकचूड का पुत्र कनकशेखर अपने पिता द्वारा किये गये अपमान से कोधित होकर, कुशावर्त नगर से निकल कर यहाँ से एक कोस दूर मलयनन्दन बन में पहुँच गया है। श्रव आपको जैसा योग्य लगे वैसा करें। वह अपना सम्बन्धी है, बड़ा ग्रादमी है ग्रोर ग्रपना पाहुना है अतः उसे सन्मान के साथ लाने के लिये उसके सन्मुख जाना आवश्यक है। सभा में बैठे राजकुल के सभी सामन्तों ने भी यहो विचार प्रकट किये हैं, अतः महाराज स्वयं उसे लेने के लिये उसके सन्मुख जा रहे हैं। ग्रापके पिताजो ने आपको भी शीव्र बुला लाने के लिये उसके सन्मुख जा रहे हैं। ग्रापके पिताजो ने आपको भी शीव्र बुला लाने के लिये गुफ़े भेजा है। अतः अब आप शीव्र प्रधारें।

"पिताजी की जैसी आज्ञा" कहकर मैं भी अपने परिजनों को लेकर चला और पिताजी की सवारी के साथ हो गया। मैंने धवल सेनापित से पूछा कि, 'कनकशेखर हमारा सम्बन्धी किस प्रकार हैं?' तब धवल ने बताया—कुमार! आपकी माता नन्दा और कुमार के पिता कनकचूड सगे भाई बहिन हैं, अतः कनकशेखर आपके मामा का पुत्र भाई है।

इस प्रकार बात करते हुए हम सब कनकशेखर के पास पहुँचे। उसने मेरे पिताजी के चरण स्पर्श किये, फिर पिताजी और मैं उससे प्रेम सहित आलिंगन-पूर्वक गले मिले। परस्पर एक दूसरे के योग्य सन्मान दिया। फिर बड़े आनन्दपूर्वक कनकशेखर को जयस्थल नगर में प्रवेश कराया। मेरे पिताजी और माताजी ने कनकशेखर से कहा - 'वत्स! बहुत अच्छा किया, तुमने अपना मुख-कमल दिखाकर हमें अकल्पनीय आनन्द प्राप्त कराया है। यह राज्य भी अपने पिता का ही है, ऐसा समक्त कर तुम्हें यहाँ रहने में किंचित् भी संकोच नहीं करना चाहिये।' मेरे माता-पिता के ऐसे प्रेम पूर्ण वचन सुनकर कनकशेखर बहुत प्रसन्न हुआ और उनकी आज्ञा को सिर आंखों पर चढ़ाया। मेरे महल के पास हो कनकशेखर को रहने के लिंगे एक विशाल सुन्दर महल मेरे पिताजी ने दिया। वह उस महल में रहने लगा। धीरे-धीरे उसका मेरे प्रति स्तेह बढ़ता गया और वह मेरा विश्वासपात्र मित्र बन गया।

8

# १६. दुर्मुख और कनकशेखर

कनकशेखर जयस्थल नगर में मेरे साथ आनन्द से रह रहा था। एक दिन हम एकांत में बैठे थे तब मैंने कनकशेखर से पूछा—मैंने सुना है कि तुम्हारे पिता ने तुम्हारा अपमान किया जिससे तुम्हें अपना राज्य छोड़ कर यहाँ आना पड़ा। क्या मैं जान सकता हूँ कि तुम्हारे पिताजी ने तुम्हारा कैसा अपमान किया क्रौर क्यों किया ? यह सारी घटना में सुनना चाहता हूँ ।

## कनकशेखर की पूर्ववार्ता: मुनि-दर्शन

कनकशेखर— सुनो, भेरे पिता कनकचूड और मेरी माता आग्रमंजरी मेरा बहुत प्रेमपूर्वक पालन करते थे और बचपन का लाभ उठाकर मैं कुशावतं नगर में आनन्द करता था। एक दिन अपने मित्रों के साथ खेलते हुए मैं नन्दनवन के समान शमावह नामक उद्यान में पहुँचा। वहाँ साधुओं के ठहरने योग्य स्थान पर रक्त अशोक वृक्ष के नीचे अ एक महाभाग्यशाली प्रशान्त मुनिश्रेष्ठ को बैठे देखा। वे क्षीर समुद्र जैसे गम्भीर, मेर पर्वत जैसे स्थिर, सूर्य के समान तेजस्वी और स्फटिक रत्न जैसे निर्मल दिखाई दे रहे थे। उन्हें देखकर स्वतः ही मेरे हृदय में उनके प्रति भक्ति उत्पन्न हुई, जिससे मैं उनके पास गया, नमस्कार किया और शुद्ध जमीन देखकर उनके समक्ष बैठा। मेरे मित्र भी मुनि महाराज को नमक्कार कर मेरे पास ही विनय-पूर्वक बैठ गये। [१—६]

#### जिनशासन का सार

इन साधु महाराज का नाम दत्त था। अपना ध्यान पूरा कर उन्होंने हम सबको धर्मलाभ का आशीर्वाद दिया और मधुरवाणी में हमारे साथ वार्तालाप किया। उनके मधुर वचनों पर प्रीति उस्पन्न होने से मैंने उनसे नम्रता पूर्वक पूछा— 'भगवन्! आपके दर्शन में धर्म किस प्रकार का बताया गया है ?' मेरे प्रशन को सुनकर उन मुनि महाराज ने हम सबको भ्रपनी मधुर वाणी से भ्राह्लादित करते हुए विस्तार पूर्वक जिनेश्वर भगवान् के धर्म का स्वरूप बतलाया। उसमें भी उन्होंने पहले साधु धर्म का और फिर विस्तार पूर्वक गृहस्थ धर्म का विवेचन किया। उन्होंने बतलाया कि श्रावक का धर्म कल्पवृक्ष जैसा है, सम्यक् दर्शन कल्पवृक्ष का मूल है, बारह वृत्त स्कन्ध हैं, शम, संवेग, निवेद, आस्तिकता और अनुकम्पा शाखायें हैं और इसके फल महान् हैं। यह सुनकर उसी समय मैंने और मेरे मित्रों ने गृहस्थ धर्म स्वीकार किया। मुनि महाराज अन्यत्र कहों विदार कर गरे। फिर मैं भी धर आकर गृहस्थवर्म का पालन करने लगा। [७—१२]

मुभे गृहस्थ घर्म की दीक्षा देने वाले दत्त मुनि धूमते हुए थोड़े दिनों बाद पुनः मेरे नगर के समीप पघारे। घर्म प्राप्ति की तीव्र इच्छा से और अन्य श्रावकों की संगति से मैं घर्म के विषय में प्रवीण हो गया था। नगर के बाहर उद्यान में मैं महामुनि के पास गया, उनको बन्दना कर मैंने पूछा— भगवन् ! जैन शासन का सार क्या है ? उसका वास्तविक रहस्य क्या है ? उसे समभाने की कृपा करें। १३-१४ ]

गुरु महाराज ने कहा — आहिसा, ध्यानयोग, रागादि शत्रुओं पर अंकुश और स्वधर्मी बन्धुओं पर प्रेन, यह जैनागम का सार है [१४]

ॐ पृष्ठ २३७

#### सार पर विचारगा

गुरुदेव का उत्तर सुनकर मुभे विचार हुआ कि मेरे जैशा प्राणी जो सर्व प्रकार की आरम्भ-समारम्भ की प्रवृत्ति करता है, उसका सर्व प्रकार की हिंसा से बचना तो दुष्कर ही है। फिर गुरु महाराज ने ध्यान योग की शिक्षा दी, पर मेरे जैसे विषय-वासना में लिप्त और अस्थिर मन वाले को ध्यान योग की साधना तो और भी कठिन लगी। फिर गुरुदेव ने रागादि शत्रुओं पर अंकुश लगाने की बात की, पर यह भी तत्त्वपरायण और प्रमाद रहित व्यक्ति ही साध सकते हैं, मेरे जंतों का रागादि पर विजय प्राप्त करना भी अशक्य है। फिर गुरुदेव ने अन्तिम शिक्षा स्वधर्मी बन्धुमों पर प्रेम रखने के लिये दी। वह शायद मेरे जैसे से पालन हो सकता है, ऐसा मुभे लगा। अत: मैंने निश्चय किया कि अपनी शक्ति के अनुसार मैं इस विषय में प्रयत्न करूं गा। क्योंकि, ग्रपना हित चाहने वाले व्यक्ति को धर्म के सार को समभक्तर उसके अनुसार आचरण करना चाहिये। ऐसा विचार कर, गुरुदेव को बन्दना कर मेरे संवेग की वृद्धि करता हुआ मैं राज्य भवन में आया। [१६—२१]

#### स्वधर्मीबात्सल्य

मेरे पिताका मैं एकमात्र पुत्र होने से वे मुक्ते अपने जीवन से भी अधिक चाहते थे। मेरे पिता की मेरे पर बहुत कृपा थी अतः मेरी जो भी इच्छा होती उसे वै पूरी करते थे । 🤋 फिर भी मैं नीति और विनय के ब्रनुसार कार्य करता, कभी भी शीधता नहीं करता था। राजनियम के अनुसार एक दिन मैंने अपने पिताजी से नम्र निवेदन किया – पिताजी ! जैन धर्मानुयायियों के प्रति हो सके इतना वात्सस्य करने की मेरी इच्छा है, अतः आप मुक्ते ऐसा करने की आज्ञा प्रदान करें।' मेरे साथ पिताजी भी जैन शासन के प्रति भद्रिक-भाव रखने वाले बन गये थे, अतः उन्हें मेरी प्रार्थना रुचिकर प्रतीत हुई । उन्होंने कहा –'वत्स ! यह राज्य तेरा है, मेरा जीवन भी तेरे लिये ही है, तेरों जो इच्छा हो वह कर, मुक्ते पूछने की काई ब्रावश्यकता नहीं है।' पिताजी का ऐसा अनुकूल उत्तर सुनकर मेरा हृदय हर्ष से परिपूरित हो गया । मैंने उनका चरण स्पर्श किया और "आपकी बड़ी कृपा" ऐसा कहते हुए मन में बहुत प्रतन्त हुमा । उसके पश्चात् मेरे देश में नवकार मन्त्र को धारण करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को चाहे वह अन्त्यज (अछत) या अन्य कोई भी हो, मैं अपना भाई मानने लगा और उनके प्रति म्रत्यन्त प्रेम पूर्ण व्यवहार करने लगा । उन्हें आवश्यकता-नुसार खाद्य, वस्त्र, आभूषण, जवाहिरात ग्रौर द्रव्य देकर साधर्मिकों की पूर्ति करने लगा । पुनक्च, सम्पूर्ण देश में मैंने घोषणा करवाई कि 'नमस्कार महामन्त्र का स्मरण और घारण करने वालों से किसी भी प्रकार का कर नहीं लिया जायगा, उनके लिये कर माफ किया जाता है। 'घोषणा में मैंने इसका भी विशेष रूप से उल्लेख किया कि 'साधू मेरे परमात्मा, साध्वियाँ आराध्यतम परम देवियाँ

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २३६

श्रावक मेरे गुरु हैं। उसके पश्चात् तीर्थंकर महाराज के शासन के प्रति भक्ति-भाव प्रकट करने वाले को देखकर मेरी आँखे ग्रानन्दाश्रु से भर जाती ग्रौर मैं उनकी कई प्रकार से स्तुति करने लगता। जैन धर्म पालन करने वाले सज्जनों के साथ यात्रा करने में, स्नात्र महोत्सव करने में ग्रौर बड़े-बड़े दान देने में मुभे ग्रतिशय प्रमोद होने लगा। जो मौनीन्द्रमत में नवदीक्षित होते उनकी मैं भावना पूर्वक विशेष सेवा-पूजा करने लगा। मुभे धर्म-तत्पर देखकर ग्रन्य लोग भी अधिकाधिक धर्मपरायण होने लगे। कहावत भी है कि 'जैसा राजा वैसो प्रजा' राजा के जैसी ही प्रजा भी बन जाती है। [२२-३४]

# दुर्मुख मन्त्री की दुरभिसन्धि

भ्रपनी बात भ्रागे चलाते हुए कनकशेखर नन्दिवर्धन से कहता है कि 'मुभे इस प्रकार जैन शासन के प्रति विशेष रूप से अनुरागी देखकर दुर्मुख नामक एक मन्त्री मुभ से द्वेष करने लगा। यह दुरात्मा बहुत ही शठ (नीच) प्रकृति का ग्रौर दम्भी था । एक दिन उसने पिताजी को एकान्त में लेजाकर कहा--महाराज! ऐसा लगता है कि इस प्रकार तो राज्य को चलाना अत्यधिक दुष्कर हो जायगा, क्योंकि कुमार ने तो प्रजाको बहुत ही उच्छृंखल बना दिया है। जब तक लोगों के सिर पर कर देने का भय होता है तब तक वेँ ग्रपनी मर्यादा का उल्लंघन नहीं करते, पर जब उन्हें कर-मुक्त कर दिया जाता है तब वे निरंकुश होकर समस्त अनर्थों के कारण बन जाते हैं। देव ! जैसे उन्मार्ग पर चलने वाला निरंकुश हाथी अंकुश के भय से रास्ते पर आता है वैसे हो निरंकुश लोग दण्ड के भय से रास्ते पर झाते हैं। जब लोग अपनी इच्छानुसार योग्य-अयोग्य प्रवृत्ति करते हैं और आर्य पुरुषों के अयोग्य कार्य कर उद्दण्ड हो जाते हैं तब राजा के प्रताप की हानि होती है स्रौर राजा लघूता (हीनता) को प्राप्त होता है। अ एक अन्य बात भी है, अभी जो बहुत से लोग जैन धर्मानुयायी बन गये हैं वे कुमार की कर-मुक्ति घोषणा का अनुचित लाभ उठाने के लिये ही जैन बने हैं, विचारवान मनुष्य तो इस प्रकार धर्म परिवर्तन एकाएक नहीं करते। म्रतः राजन् ! जब लोगों को कर-मुक्ति कर दिया जाता है तो वे इच्छानुसार ग्राचरण करने वाले बन जाते हैं। जब श्रापकी श्राज्ञा का कोई पालन न करे तब फिर श्राप कैसे राजा और कैसा राज्य ? ग्रतः हे देव ! कुमार ने ग्रभी जो ग्रसाधारण घोषणा करवाई है वह राजनीति की दृष्टि से मुक्ते तो ठीक नहीं लगती ।' [३६-४४]

दुर्मु स की उपरोक्त बात सुनकर पिताजी ने उससे कहा—यदि ऐसा है तो तुम स्वयं कुमार से मिलकर इस विषय में उसे समका दो, मैं स्वयं तो इस विषय में कुमार को कुछ भी कहने में स्रसमर्थ हूँ [४४]

### दुर्मुख की राजनीति

पिताजी को आज्ञा लेकर दुर्मुख मेरे पास आया भ्रीर बोला—कुमार! आपने जो लोक-प्रशासन की नीति अपना रखी है वह राजनीति की दिष्ट से ऐसी

ॐ पृष्ठ २३६

नहीं है। कुमार! जैसे सूर्य अपने करों (किरणों) से संसार के तत्त्व को खींचकर, अपने तेज से भूमण्डल पर व्याप्त होकर सबसे ऊपर रहता है, वंसे हो सूर्य के समान राजा भी कर द्वारा जगत के तत्त्व को खींचकर, अपने प्रताप से रूथ्वी तल पर व्याप्त होकर लोगों का सिरमौर बनता है। जो राजा साधारण लोगों के अधीन हो जाता है, उसका कैसा राज्य ? ऐसे निबंल राजा की आज्ञा को कौन मानेगा? न्याय भी कैसे मिलेगा? जब राज्य की तरफ से दण्ड का भय चला जाता है सब लोग निरंकुण हो जाते हैं और अपनो इच्छानुसार वुरे मार्ग पर प्रवृत्ति करने लगते हैं। जो राजा कर ग्रार दण्ड द्वारा पहले से ही प्रजा को अनुशासन में नहीं रख सकता वह राज्य का सचालन नहीं कर सकता, अतः वास्तव में वह धर्म का नाण कर रहा है ऐसा ही समभना चाहिये। कुमार! आपने ग्रभी जो नीति अपना रखी है उससे राजधर्म की हानि होती है, अतएव वास्तविकता को सोच समभकर आप जैसे को निरर्थक स्वधर्मी वात्सल्य दिखाना उचित नहीं है। [४६-४६]

#### कनकशेखर की नौति

दुर्मुख के ऐसे निकृष्ट विचार सुनकर मेरा मन कोध से विह्वल हो गया। फिर भी अपने कोध को छिपाकर मैंने उसे शांति से कहा आर्य! यदि मैं किसी दृष्ट या नीच व्यक्ति का पूजा-सन्मान कर रहा हूँ तब तो आपका कथन उचित है, पर जिन लोगों के गुण इतेने अधिक वृद्धि को प्राप्त हुए इकि जिससे वे देवताओं द्वारा भी पूजनीय बने हैं, उन्हें दान-मान अंग्र सन्मान देने के सम्बन्ध में ऐसे वचन बोलना उचित नहीं है। कारण यह है कि जैनेन्द्र मत का अनुसरण करने वाले लोग तो स्वभाव से ही चोरी, परस्त्री-गमन आदि सभी दुष्ट प्रवृत्तियों से बचे रहते हैं। जो बिना कहे ही सन्मार्ग पर चलते हैं. ऐसे महात्मा पुरुषों को दण्ड किस कारण में दिया जाय ? जिसकी बुद्धि में ऐसे सत्पृरुषों को दण्ड देने के विचार उठते हैं. वास्तव में तो वे ही दण्ड के योग्य हैं। जिन प्राणियों का रक्षण करने की आवश्यकता हो, जिनकी सार सम्भाल आवश्यक हो, उनसे कर लिया जाय तो वह उचित है. पर जिनधर्मी तो अपने गुणों से स्वयं ही रक्षित हैं, अतः उन पर कर का बोभ लादना उचित नहीं है। ऐसे लोगों की तो स्वयं राजा और राज्य को सेवा करना चाहिये, और मैं वही कर रहा हूँ। त्रैलोक्य के नाथ श्री तोर्थंकर भगवान् के जो सेवक हैं वे तो वास्तव में राजा ही हैं, ग्रौर सब तो उनके सेवक हैं। अतः मैंने किस राजनीति का उल्लंघन किया है कि 🛠 जिससे तुम्हें इतने कठोर शब्द कहने पड़े ? मेरे धर्म-वात्सत्य के कार्य को मिथ्या और व्यर्थ बताकर तो तुमने सचमुच अपना दुर्मुख नाम सार्थक कर दिया है । [५२-६१]

# दुर्मुख का प्रपंच जाल

मेरा उत्तर सुनकर दुर्मुख मेरा अभिप्राय समक्त गया अतः उसने अपने मन में विचार किया कि, कुमार के मन में अर्हद् दर्शन के प्रति प्रगाढ अनुराग है।

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २४०

इसके मन पर इस दर्शन का अपरिवर्तनीय प्रभाव पड़ा है। यही कारण है कि मेरी बात सुनकर यह मुभ पर कोधित हो गया है। ग्रब इस सम्बन्ध में अधिक कहकर इसे उत्तजित (कोधाविष्ट) करना उपयुक्त नहीं है। राजा को तो मैंने पहले ही पट्टी पढ़ा रखी है ग्रतः मेरी जैसी इच्छा होगी वैसा करूँगा। अभी तो इसके कहे अनुसार ही करूँ।

ग्रपने मन में इस प्रकार सोचते हुए प्रकट रूप में दुर्मु ख ने कहा—घन्य ! कुमार धन्य !! तुम्हारी सद्धर्म पर ग्रदूट स्थिरता है इसमें सन्देह नहीं। तुम्हारी परीक्षा करने के लिये ही मैंने उपरोक्त बात कही थी। ग्रव मुक्ते निश्चय हुग्ना कि धर्म में तुम्हारे मन की स्थिरता मेश्शिखर की स्थिरता को भी तिरस्कृत करने वाली है। आप मेरे वचन पर ध्यान न दें और उसे अन्यथा न समभें।

मैंने भी वैसा ही शुष्क उत्तर दिया, 'इसमें कहना ही क्या है आर्य! आपके जैसे अन्य कल्पना करें यह भी अशक्य है!' इतना सुनकर दुर्मुख मेरे पास से चला गया।

दुर्मु ख के जाने के बाद मेंने सोचा कि दुर्मु ख दुष्ट, शठ प्रकृति वाला, धूर्त भौर पापी है। इसकी वाणी भ्रौर आचरण में कितनी सत्यता है यह नहीं कहा जा सकता। इसका कारण यह है कि पहले इसने मेरे से बात की तब तो बहुत सोच-सोचकर बोल रहा था, मगर मेरा उत्तर सुनकर उसने शी घ्रता से बात बदल दी। ग्रतः इसकी क्या इच्छा है यह जानना चाहिये । मेरे पास एक बहुत ही विश<mark>्वसनीय</mark> युक्ति सम्पन्न बुद्धिमान चतुर नामक लड़का था । मैंने उसे सब बात समभाकर जांच करने भेजा । कुछ दिन बाद वह वापस मेरे पास आकर बोला—'राजकुमार !आपके पास से जाकर मेंने अनेक प्रकार से दुर्मुख को मना कर उसके ग्रंगरक्षक के रूप में नौकरी प्राप्त की भौर देखने लगा कि क्या हो रहा है ?'दुर्म ख ने सब स्थानों से प्रमुख व्यक्तियों को बुलाकर कहा कि, 'अरे! यह कनकशेखर कुमार तो व्यर्थ ही मिथ्या-धर्म के आत्रेश में स्राकर भूत-प्रेरित की तरह राज्य का नाश करने पर तुला है । स्रत: म्रब से वह कुछ भी दान में दे तो वह दान की हुई वस्तुया धन ग्रौर तुममें जो राज्य का कर बकाया हो वह भी गुप्त रूप से मुक्ते दे दिया करो। ध्यान रहे कि यह बात भूल से भी कुमार को मालूम नहीं होनी चाहिये। यदि ऐसा नहीं करोगे तो प्राण दण्ड दिया जायगा ।' महामात्य दुर्मुख की इस आज्ञा की श्रावकों ने शिरोधार्य किया और मन्त्री के पास से बाहर निकले।

निद्वर्धन को ग्रपनी बात सुनाते हुए कनकशेखर ने ग्रागे कहा चतुर की बात सुनकर मैंने उससे पूछा कि, 'भद्र! क्या पिताजी को यह सब मालूम है ?' चतुर ने कहा, 'हाँ, पिताजी को सब ज्ञात है।' मैंने फिर पूछा कि, 'पिताजी को यह सब कैसे विदित हुग्रा?' तब उसने कहा कि, 'पिताजी को दुर्मुंख ने ही सब बता दिया है।' मैंने फिर पूछा कि, 'पिताजी ने यह सब सुनकर क्या किया?' तब चतुर ने कहा कि, 'यह सब जानकर भी पिताजी ने कुछ भी नहीं किया, केवल गजनिमीलिका के समान सुना-ग्रनसुना कर दिया। 'उस समय मैंने मन में विचार किया कि, यदि दुर्मुख पिताजी की ग्राज्ञा के बिना कि ऐसी घृष्टता करता तब तो मैं उसे स्मरस रखने योग्य दण्ड देता। ग्रन्य कोई व्यक्ति कोई कार्य करें और उसका निषंध नहीं किया जाय तो उसमें उसकी सम्मति ही मानी जाएगी। इस न्याय से पिताजी की जानकारी में सब कुछ होते हुए भी वे दुर्मुख को मना नहीं करते, इससे उनकी सम्मति स्पष्ट है। ग्रब इस सम्बन्ध में मुक्ते क्या करना चाहिये? क्योंकि भगवान ने कहा है कि माता-पिता के उपकार का बदला चुकाना ग्रित दुष्कर है, ग्रतः पिताजी से विग्रह (लड़ाई) करना भी योग्य नहीं है। श्रावकों पर फिर से लगा गये कर के बोक्त ग्रौर दण्ड को मैं सहन भी नहीं कर सकता हूँ, ग्रतः मेरे लिये यहाँ से चला जाना ही श्रेयस्कर है। 'यही सोचकर बिना किसी को सूचना दिये कुछ ग्रन्तरंग मित्रों के साथ मैं यहाँ ग्रा गया। भाई निद्ववर्धन! इस प्रकार पिताजी ने मेरा ग्रुपमान किया है, तुम समक्त गये होगे।



## २०. विमलानना और रतनवती

कनकशेखर की बात सुनकर मैंने उसके प्रति सहानुभूति प्रदर्शित करते हुए कहा— भाई! जिन परिस्थितियों में तुम पड़ गये थे, उनमें तुम्हारा यहाँ आना ठीक ही हुआ। जो व्यक्ति अपने सन्मान को समभता है. वह कभी भी स्वाभिमान को ठेस पहुँचाने वालों के साथ नहीं रहेगा। कहा भी है कि "तेजोमय सूर्य जब तक अन्धकार को दूर कर सज्जनों के मन को प्रसन्न कर सकता है तभी तक आकाश में रहता है और जब वह अन्धकार को आते देखता है तब अन्य समुद्र में छिपकर समय की प्रतीक्षा करता है। [समय आने पर फिर अन्धकार को दूर कर पूरे वेग से आकाश में प्रकाशित होता है।")

# कनकशेखर को पुनः बुलाने मन्त्रियों को भेजना

मेरे उपरोक्त बचन सुनकर कनकशेखर बहुत सन्तुष्ट हुग्रा। इस प्रकार सब तरह के ग्रानन्द-विनोद ग्रीर बातचीत में दस दिन बीत गये। ग्यारहवें दिन हम दोनों मेरे महल में बैठे थे कि पिताजी का संदेश लेकर एक व्यक्ति ग्राया ग्रीर हमको प्रणाम कर कहा— महाराज ने ग्राप दोनों राजकुमारों को शीध्र ग्रपने पास बुलाया है। "जैसी पिताजी की श्राज्ञा" कहकर हम दोनों पिताजी से मिलने निकले। हमारे पिताजी के पास पहुँचने के पहले ही पिताजी के पास से सभा मण्डप में से तीन प्रधान पुरुष ग्रतिशोध्रता से बाहर ग्राये। उनकी ग्रांखों से हर्षाश्रु बह रहे थे जिनसे उनकी ग्रांखे गीली हो रही थीं। उन्होंने कनकशेखर का चरण-स्पर्ण

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २४१

किया तब उसने आश्चर्य से कहा, 'श्ररे! तुम कहाँ से? सुमित, वरांग और केसरी अपने परिवार सिहत यहाँ कैसे?' कहते-कहते कनकशेखर ने स्नेह पूर्वक उन्हें उठाया और प्रेम से गले मिला। जब मैंने पूछा कि, 'कुमार! ये कौन हैं?' तब उसने बताया कि 'ये उसके पिताजी के महामात्य हैं।' एक दूसरे से मिलने के बाद हम सब राज सभा में आपे और पिताजों के पास बैठे।

#### मन्त्रियों का निवेदन

फिर पिताजी ने कनकशेखर से कहा—कनकशखर ! तुम्हारे पिताजी के मिन्त्रयों ने मुक्ते जो कुछ कहा है, वह सुनो—वे कह रहे हैं कि तुम ग्रपने पिताजी कनकचूड को कुछ भी कहे बिना घर से निकल गये। तुरन्त ही भृत्यों द्वारा उन्हें पता चला कि तुम महल में कहीं भी दिखाई नहीं देते तब मानो उन पर ग्रकस्मात बज्ज प्रहार होने से वे चूर-चूर हो गये हों, परवश हो गये हों. पागल हो गये हों, मूछित हो गये हों, इस प्रकार चेतना रहित हो गये। रानी ग्राम्नमंजरी भी बहुत घबरायी ग्रीर थोड़ी देर तो वह स्वय भी ग्रचेतन (मूछित) हो गई। फिर राजसेवकों ने पंखा कला, चन्दन का लेप किया ग्रीर कई प्रकार के उपचार किये तब उन्हें चेतना ग्रायी। तब 'हा पुत्र ! तू कहाँ गया ?' क्ष कहकर दोनों विलाप करने लगे। नौकरचाकर ग्रीर माई-बाधुग्रों के विलाप से पूरे राजमहल में हाहाकार मच गया। मंत्री-मण्डल ने मिलकर उस समय उन्हें धोरज बंधाया ग्रीर कहा, 'महाराज! इस प्रकार विलाप करने से तो कुमार मिलेगा नहीं। ग्राप विषाद का त्याग करें, घीरज रखें ग्रीर कुमार को ढूँ ढने का प्रयत्न करें।' राजा ने उनकी बात ग्रनसुनी करदी भीर ग्रीयक व्यथित एवं विह्वल हो गये।

राजा-रानी की ऐसी दशा देखकर कुमार के सेवक चतुर ने मन में विचार किया कि इनको शोकातिरेक से श्रिधिक दुःख हो रहा है। यदि ऐसा ही स्रिधिक समय तक चलता रहा तो इनके प्राण् निकल जायेंगे। ऐसी दशा में श्रव मुक्ते उपेक्षा नहीं करनी चाहिये। ऐसा सोचकर चतुर ने राजा के पांवों में गिरते हुए कहा—'कुमार किसी कारण से यहाँ से बाहर चले गये हैं पर वे जीवित हैं—यह निश्चित हैं।' इतना सुनते ही राजा को पुनः चेतना ग्राई, तब उन्होंने चतुर से पूछा कि 'कुमार यहाँ से किसलिये ग्रौर कहाँ गये ?' चतुर ने बताया कि 'कुमार ने यहाँ से जाने का कारण तो नहीं बताया है, किन्तु चातुर्य के कारण मैंने संकेत पा लिया है। मेरे विचार से वे जयस्थल नगर ग्रपनी भुवा के यहाँ गये होंगे; क्योंकि नन्दादेवी (नन्दिवर्धन की माता) पर कुमार का बहुत प्रेम है ग्रौर पद्मराजा पर भी बहुत प्रेम है। मेरा कुमार से श्रिधक परिचय होने से मैं इतना कह सकता हूँ कि मेरा श्रनुमान ठीक ही होगा; क्योंकि यहाँ से जाकर यदि उनके मन को कहीं संतोष प्राप्त हो सकता है तो वह नन्दादेवी के राज्य में ही हो सकता है, ग्रन्यत्र कहीं नहीं। 'राजा ने चतुर

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २४२

की भूरी-भूरी प्रशंसा की और उसे पारितोषिक में महादान दिया। जाँच करने पर राजा को मालूम हुआ कि इस सब अनर्थ का कारण दुर्मु ख मंत्री ही है, अतः उसे क्टुम्ब सहित देश निकाला दे दिया। उसी समय कनकचूड राजा और आअमंजरी रानी ने प्रतिज्ञा की कि जब तक वे कुमार का मुँह नहीं देखेंगे तब तक आहार प्रहण नहीं करेंगे, स्नान नहीं करेंगे और श्रुगार श्रादि शरीर-संस्कार नहीं करेंगे।

# विशाला से दूत का ग्रागमन : प्रयोजन

इधर उसी दिन वहाँ एक दूत भ्राया जिसने कनकचूड राजा को विधि-पूर्वक नमस्कार म्रादि कर निवेदन किया—'देव ! विशाला नगरी में राजा नन्दन राज्य करते हैं । उनके प्रभावती ग्रौर पद्मावती दो रानियां हैं । इन दोनों रानियों से उत्पन्न विमलानना ग्रौर रत्नवती नामक दो पुत्रियाँ हैं। इधर रानी प्रभावती का भाई प्रभाकर कनकपुर का राजा है जिसके बुधसुन्दरी नामक रानी है। उनके विभाकर नामक पुत्र है । विमलानना ग्रौर विभाकर के जन्म के पहले ही प्रभाकर श्रौर प्रभावती बचनबद्ध हुए थे कि हम दोनों में से किसो एक को लड़का स्रौर दूसरे को लड़की होगी तो हम उन दोनों का विवाह श्रापस में कर देंगे। इस प्रतिज्ञा के अनुसार विमलानना की जन्म के पहले ही विभाकर से सगाई हो गई थी । विमलानना ने एक बार भाट लोगों से कुमार कनकशेखर की निर्मल यशोगाथा सुनी; जिसे सुनकर विमलानना कुमार पर पूर्णतया घ्रनुरागवती हो गई; जिससे वह यूथ से बिछुड़ी हरिग्गी, चकवे से दूर हुई चकवी, स्वर्ग से 🕸 च्युत देवांगना, मानसरोवर को स्रति उत्काठेत दूर रही हुई कलहंसी स्रौर जुम्रा खेलने वाली साधनहीन स्त्री के समान शून्यहृदया होकर गुमसुम रहने लगी । स्रब वह न वीगा बजाती है, न गेंद खेलती है, न मेंहदी लगाती है, न चित्रकारी करती है, न अन्य किसी भी कला में रुचि दिखाती है, न शृंगार करती है, कोई कुछ पूछे तो उत्तर भी नहीं देती है, दिन-रात का भी उसे ध्यान नहीं है श्रौर योगिनी की तरह श्रांख की पुतली को हिलाये-चलाये बिना निरालम्ब होकर किसी के ध्यान में निश्चल बैठी रहती है । उसकी यह दशा देखकर राज-परिवार के परिजन घबरा गये, पर समभ न सके कि एकाएक उसके स्राचरणा में इतना स्रंतर क्यों स्रा गया ? रत्नवती उसकी श्रतिप्रिय होने के कारण सर्वदा उसके पास ही रहती थी । उसे विचार करते-करते ध्यान में स्नाया कि, झरे! कुमार कनकशेखर का नाम सुनने के बाद ही एकाएक विमलानना की ऐसी स्थिति हुँई है, श्रतः यह निश्चित है कि कनकशेखर ने पेरी इस बहिन का मन चुराया है। इसलिये भ्रवसर देखकर पिताजी नन्दराजा को इस विषय में बता देना चाहिये. जिससे इसके चित्त को चुराने वाले को पकड़ कर इसके साथ बाँध दिया जाय । यह सोचकर उसने सब बात नन्दराजा को बताई । पिताजी ने सोचा

ॐ पृष्ठ २४३

कि 'इसकी माँ प्रभावती ने तो इसके जन्म के पहले से ही इसकी सगाई विभाकर से कर दी है, पर अभी यदि मैं इस सम्बन्ध में कुछ न करूं तो लड़की के प्रारा मुक्किल से बचेगे । श्रतः इसे शीध्र ही कनकशेखर के पास पहुँचा देना चाहिये । यह स्वयं कनकशेखर का वररा कर लेगी । इस ग्रवस्था में ग्रधिक समय बिताना उचित नहीं है । कार्य समाप्ति के पश्चात् तो विभाकर को सम्भाल लेंगे ।' यह सोचकर पिताजी विमलानना के पास ग्राकर बोले -- पुत्री ! वैर्य रख, शोक न कर, तू कुशावर्त नगर में कनकशंखर के पास जा।' इस प्रकार मधुर शब्दों में धैर्य बंधाकर नन्दराजा ने उसे परिजनों के साथ कुशावर्त भेजने की ग्राज्ञा दी । उस समय विमलानना की बहिन रत्नवती ने पिताजी के कहा 'पिताजी ! मैं ग्रपनी बहिन विमलानना के बिना एक क्षरण भी जीवित नहीं रह सकती। श्रतः यदि ग्राप आज्ञा दें तो मैं भी बहिन के साथ जाऊं। मैं इतना वचन ग्रवश्य देती हूँ कि मैं कनकशेखर से विवाह करने भीर बहिन की सौत बनने का प्रयत्न कदापि नहीं करू गी । स्त्रियों में श्रापस में कितना भी प्रेम क्यों न हो, पर यदि वे एक दूसरे की सौत बन जाय तो स्नेह बन्धन ग्रवश्य ही टूट जाता है। अतः मैं विमलानना के पति के किसी प्यारे मित्र की पत्नी बनूंगी । रत्नवती के विचार सुनकर राजा ने कहा—'पुत्री ! जैसी तेरी इच्छा हो वैसा कर । मुमें विश्वास है कि मेरी पुत्री स्वयमेव कभी भी अनुचित कार्य नहीं करेगी। रत्नवती ने पिता की शिक्षा को शिरोधार्य किया ग्रौर वह भी विमलानना के साथ चल पड़ी । महाराज ! वहाँ से रात-दिन प्रवास कर विमलानना स्रौर ।रत्नवती यहाँ पहुँच गई हैं भ्रौर नगर के बाहर बगीचे में ठहरी हुई हैं। यह वृत्तान्त निवेदन करने के तिए उन्होंने मुक्ते भ्रापके पास भेजा है। भ्रब भ्राप जैसा उचित समक्तें वेसी भ्राज्ञा प्रदान करें।

महाराजा कनकचूड ने जब यह बात सुनी तब उन्हें एक ग्रोर ग्रत्यधिक प्रसन्तता श्रीर दूसरी श्रोर गहन विषाद हुग्रा। फिर उन्होंने चार प्रधानों में से शूरसेन को श्राज्ञा दी कि ग्राई हुई कन्यान्नों के ठहरने का समुचित प्रबन्ध करे श्रीर उनकी योग्य खातिरदारी करें। पश्चात् हमें (सुमित, वरांग, केशरी तीनों प्रधानों को) की बुलाकर कहा— 'ग्ररे प्रधानों! देखो, नन्दराजा की दोनों पुत्रियाँ कुमार ग्रीर उसके मित्र के साथ पाणिग्रहण करने ग्राई हुई हैं, यह हमारे लिए बहुत ही ग्रानन्द की बात है पर ग्रभी कनकशेखर कुमार के विरह के कारण यह बात हमें श्रान्त में घी डालने ग्रीर जले पर नमक छिड़कने के समान लगती है। ग्रतः तुम तीनों जयस्थल नगर जाग्नो! मुभे विश्वास है कि कुमार वहीं गया है। तुम मेरे जीजाजी पद्मराज नृपति को मेरी दशा श्रीर यहाँ ग्राई कन्याग्नों के सम्बन्ध में बताना। मुभे विश्वास है कि दोनों कारणों को समभ कर जीजाजी कनकशेखर को शीघ्र ही यहाँ भेज देंगे। जीजाजी की ग्राज्ञा लेकर उनके पुत्र नन्दिवर्धन को भी साथ लेते ग्राना,

अर पृष्ठ २४४

क्योंकि मेरे विचार से रत्नवती के योग्य वर वही हो सकता है।' राजा की ग्राज्ञा को शिरोधार्य कर हम यहाँ ग्राये हैं।

कुमार कनकशेखर ! तुम्हारे पिताजी के तोनों प्रधानों ने श्रपनी सारी बात हमें सुनादी है, श्रतः श्रव तुम्हें शोघ्र हो यहाँ से जाना चाहिये। यद्यपि तुम्हारे जाने से हमें विरह होगा जिसे हम सहन नहीं कर सकोंगे तथापि वहाँ जाने के पक्ष में प्रबल कारणा होने से श्रौर तुम्हारे पिताजो की श्रवस्था गंभीर होने से हमें खेद पूर्वक निर्देश देना पड़ता है कि तनिक भी समय गंवाये बिना शीघ्र कुशावर्त पहुँचकर तुम दोनों को राजा कनकचूड के मन को हर्षित करना चाहिये।

### दोनों कुमारों का प्रयाग

पिताजी की याजा सुनकर मैं (नित्ववर्धन) बहुत प्रसन्न हुया कि पिताजी ने मनोनुकूल भाजा प्रदान की है। चलो, हम दोनों का वियोग तो नहीं होगा। यह सोचकर मैंने भौर कनकशेखर ने कहा — 'तात! जैसी यापकी भाजा।' पिताजी ने उसी समय सानन्द प्रयाण योग्य चतुरंगी सेना को तैयार करने की भाजा दी, उसके लिये भ्रधान पुरुषों की नियुक्ति की, प्रयाण योग्य उचित मंगल का विधान कर हम दोनों को विदा किया। उस समय मेरे अन्तरंग परिजनों के मध्य में मित्र वैश्वानर ने भी मेरे साथ ही प्रयाण किया भौर पुण्योदय मित्र ने भी गुष्तरूप से साथ ही प्रयाण किया। इस प्रकार चलते-चलते हमने कितना ही रास्ता पार कर लिया।

**%** 

# २१ : रौद्रचित नगर में हिंसा से लग्न

#### रौद्रचित्त नगर

चलते-चलते हम लोग रौद्रचित्त नगर में ग्रा पहुँचे। इस नगर का धन्तरंग चोरों की पल्ली (बस्ती) जैसा है। यह दुष्ट लोगों का निवास स्थान धौर अनर्थ रूपी वैतालों की जन्मभूमि है ग्रीर नरक का द्वार तथा संपूर्ण संसार में संताप का कारण है। यथा—

किसी का सिर काट देना, छुरा भोंक देना, यंत्र में पील देना, मार देना आदि संतापकारक घोर भाव इस रौद्रचित्त नगर के लोगों में सर्वदा रहते हैं, इसीलिये इसे दुष्टों का निवास स्थान कहा गया है। [१-२]

कलह की वृद्धि, प्रीति का विच्छेद, वैर की परम्परागत बढोतरी, माँ-बाप श्रौर बच्चों ग्रादि को मारने में निष्ठुरता, ग्रादि ग्रनेक ग्रवर्णनीय क्षोभरहित ग्रनर्थकारी कार्य इस नगर में होते ही रहते हैं, इसीलिये इस पत्तन को ग्रनर्थ रूपी वैतालों की जन्मभूमि कहा है। [३-४] इसे नरक का द्वार कहने का कारएा यह है कि अपने पाप के बोक्त से जिन लोगों को नरक में जाना होता है, ॐ वे ही पहले इस अधम नगर में प्रवेश करते हैं। निर्मल मन वाले प्राएगी तो इसी से समक्त जाते हैं कि यह नरक में प्रवेश का मार्ग है। इसी से इसे नरक का द्वार और नरक का कारएा कहा गया है [६-७]

इस नगर में क्लिष्ट कर्म (ग्रत्यन्त ग्रधम कार्य) करने वाले प्राणी रहते हैं। वे ग्रपने शरीर के लिये स्वयं ही भयंकर दु:ख उत्पन्न कर लेते हैं ग्रौर दूसरे प्राणियों को भी ग्रनेक प्रकार के दु:ख देते हैं। इसी से इसे सम्पूर्ण संसार के सताप का कारण कहा है। ग्रधिक क्या कहें? त्रिभुवन में भी रौद्रचित्तपुर जैसा निकृष्टतम दूसरा नगर नहीं है [ = - १ ० ]

### दुरभिसन्धि राजा

इस नगर में चोरों को एकत्रित करने वाला, शिष्ट लोगों का परम शत्रु, स्वभाव से ही विषयित प्रकृति वाला और नीति का लोप करने वाला लगभग चोर जैसा ही दुष्टाभिसन्धि नाम का राजा राज्य करता है।

इस संसार में मान, उग्र क्रोध, ग्रहंकार, दुष्टता, लम्पटता ग्रादि जितने भी ग्रन्तरंग राज्य के बड़े-बड़े चोर हैं, वे सब इस राजा की सेवा में रहते हैं। इस प्रकार ग्रन्तरंग राज्य के चोरों का ग्राश्रय-स्थान ग्रौर पोषक होने से उसे चोरों को एकत्रित करने वाला कहा गया। [१-२]

सत्य, बाह्याभ्यन्तर पिवत्रता, तप, ज्ञान, इन्द्रिय-संयम, प्रशम आदि इस लोक में श्रेष्ठ प्रवृत्ति वाले जितने भी सदाचारी लोग हैं, उन सबको मूल से उखाड़ फैंकने के काम में यह राजा निरंतर तत्पर रहता है। इसी से इसको शिष्ट लोगों का परम शत्रु कहा गया है। [३-४]

प्राणियों ने करोड़ों वर्षों तक विशेष प्रयत्न द्वारा जो कुछ भी धर्मध्यान रूपी धर्मधन एकत्रित किया हो, शुभ परिगाम प्राप्त किये हों उन सब को यह राजा अत्यन्त निर्देयता से एक क्षण में जला देता है। ग्रौर, सरल लोग इसे संतुष्ट करने, इसकी इच्छाग्रों को पूरा करने का कोई उपाय नहीं कर सकते, इसी से इसे स्वभाव से ही विपरीत प्रकृति वाला कहा गया है। [४-६]

इस लोक में जब तक दुष्टाभिसन्धि राजा बीच में पड़कर नीति का विघटन नहीं करता तभी तक दुनिया में नीति चलती है, परन्तु जब यह प्रकट होता है तब नीति ग्रौर धर्म कहीं जाकर छुप जाते हैं, इसीलिये बुद्धिमान ग्रनुभिवयों ने इसे नीति का लोप करने वाला कहा है। [७-६]

#### निष्करुएता रानी

दूसरों की वेदना को नहीं समभने वाली, पाप के रास्तों में कुशल, चोरों

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २४५

पर प्रेम रखने वाली, पति की श्रनुरागिगो श्रौर पूतना जैसी निर्दय निष्करणता नामक इस राजा की महारानी है।

दुष्टाभिसन्धि राजा लोगों को भिन्न-भिन्न प्रकार के कष्ट देता रहता है उस समय कष्ट पाते दयनीय लोगों को देखकर उन पर दया लाने के बदले यह रानी मुक्त हास्य पूर्वक हँसती है और प्रसन्न होकर गाइतर दुःखों को उत्पन्न करती है। इसीलिये इसे दूसरों की वेदना नहीं समफने वाली कहा है। [१-२]

भ्रांस्वं फोड़ देना, शिरोच्छेद कर देना, नाक कान काट देना, चमड़ी उतार देना, हाथ-पांव तोड़ देना, खदिर की लकड़ी के समान शरीर को पीटना स्रादि प्राणियों को पीड़ा देने के सभी उपायों में यह रानी भ्रत्यन्त चतुर है। इसीलिये इस निष्करुगाता रानी को पाप के रास्तों में कुशल कहा है। [३-४]

सम्पूर्ण संसार को सन्ताप देने वाले, परद्रोह क्ष आदि अधम चेष्टायें करने वाले दुष्ट ग्रौर नीच लोग जो इस नगर में रहते हैं, उन सब पर इस महारानी का प्रगाढ प्रेम है ग्रौर उन्हें वह ग्रपने विशेष ग्रनुचर के रूप में नियुक्त करती है। इसीलिये इसे चोर-वृन्द पर प्रोम रखने वाली कहा है। [४-६]

श्रपने पित में श्रनुरक्त यह रानी दुष्टाभिसन्धि राजा को परमात्मा के समान मानती है श्रौर रातदिन उसकी सेवा शुश्रूषा करने में तत्पर रहती है। उसके शरीर को या उसका साथ वह कभी नहीं छोड़ती श्रौर उसके बल को संचय कर बढाती है। इसीलिये उसे पित की श्रनुरागिग्गी कहा गया है। [७-६]

हिंसा पुत्री

निष्करुगता रानी के एक हिंसा नामक पुत्री है जो रौद्रचित्तपुर की निकृष्टतम समृद्धि की अभिवृद्धि करने वाली, नगर निवासियों की अत्यन्त वल्लभा, माता-पिता के प्रति विनीता और स्वरूप से अतिभीषण आकृति वाली है, मानो वह साक्षात कालकूट विष से निर्मित हुई हो।

जब से इस पुत्री का राजभवन में जन्म हुआ है तब से रौद्रचित्त नगर समस्त प्रकार से समृद्ध हुआ है और राजा-रानी के शरीर भी पुष्ट हुए हैं। इसीलिये इस हिसा कन्या को इस रौद्रचित्तपुर की निष्कृष्टतम समृद्धि की अभिवृद्धि करने वाली कहा गया गया है। [१-२]

ईंग्या, द्वेष, मत्सर, कोघ, अशांति आदि बड़े-बड़े प्रसिद्ध कीर्ति वाले इस नगर के प्रधान नागरिक हैं, उन्हें यह हिंसा अत्यधिक आनन्द देने वाली हैं। यह एक की गोद में उठकर दूसरे की गोद में बैठ जाती, एक के हाथ से दूसरे के हाथ में चली जाती तब लोग उसका चुम्बन करते। इस प्रकार यह हिंसा स्वेच्छाचारिएगी के रूप में नगर में धूमती रहती है। इसीलिये इसे नगर निवासियों की अत्यन्त वल्लभा कहा गया है। [३-४]

क्ष पृष्ठ २४**६** 

वह दुष्टाभिसन्धि राजा की आज्ञा का कभी अनादर नहीं करती और निष्करुगता माता की आज्ञा का भो बराबर पालन करती है।

श्रपने माता-पिता की सेवा शुश्रूषा करने में सर्वदा तत्पर रहती है। इसी-लिये इसे माता-पिता के प्रति विनीता कहा गया है। [६-७]

इस हिंसा पुत्री को स्वरूप से अतिभीषरा आकृति वाला क्यों कहा है ? उसका कारण सुनो—

इस पुत्री का नाम ही इतना भयंकर है कि जिसे सुनने मात्र से लोगों के मन में भय और कम्पकंपी छट जाती है तब उसे साक्षात देखने पर तो वह कितनी बीभत्स और उरावनी लगती होगी, इसकी कल्पना आप स्वयं करें। यह हिसा अपना शिर नीचे भुकाकर, जोर से धक्का मार कर प्राणी को नरक के महा भयंकर गहन खड्डे में गिरा देती है। यह सर्व प्रकार के पाप की मूल, समग्र प्रकार से सर्व धर्म का नाश करने वाली और अंतरंग को उत्तप्त करने वाली है। शास्त्रकारों ने बारंबार इसकी निंदा की है। अधिक क्या कहें? संक्षेप में भयंकर आकृति वाली इस हिंसा पुत्री जैसी रौद्रतम अन्य कोई स्त्री इस संसार में नहीं है। [ - - १२ ]

#### तामसचिल का परिवार

इधर एक तामसचित्त नामक अन्य अन्तरंग नगर है। वहाँ राजा महामोह के पुत्र द्वेषगजेन्द्र नामक राजा रहते हैं। पहले मैंने बताया है कि मेरा अन्तरंग मित्र वैश्वानर अविवेकिता नामक ब्राह्मणों का पुत्र है। यह ब्राह्मणों द्वेषगजेन्द्र की पत्नी है, अतः वैश्वानर द्वेषगजेन्द्र का पुत्र हुआ। अ मेरा मित्र वैश्वानर जब इस अविवेकिता के गर्भ में था तभी किसी कारण से वह तामसचित्त नगर को छोड़कर इस रौद्रचित्त नगर में आ गई थी। यह तामसचित्त नगर कैसा है? द्वेषगजेन्द्र राजा कैसा है? और अविवेकिता रानी कैसी है? तथा वह तामसचित्त नगर से रौद्रचित्त में क्यों आई? इत्यादि के सम्बन्ध में आगे वर्णन करू गा। भद्रे अगृहीतसंकेता! उस समय मुभे इन सत्र घटनाओं की गन्ध भी प्राप्त नहीं हुई थो। महापुरुष सदागम की कृपा से मुभे अभी-अभी यह सब घटना मालूम हुई है वह तुम्हें बताता हूँ।

## नन्दिवर्धन का हिंसा के साथ विदाह

यह स्रविवेकिता कुछ समय तक रौद्रचित्त नगर में स्राक्षर रही। वहाँ उसका दुष्टाभिसन्धि पत्ली-पति अविवेकिता के पति द्वेषगजेन्द्र का निकट सम्बन्धी था, स्रतः वह स्रविवेकिता रानी के प्रति दास की तरह व्यवहार करता था। जब स्रविवेकिता को यह पता लगा कि मैं मनुजगित नगर में स्राया हूँ तब मुक्त पर स्नेह वस वह रौद्रचित्त नगर से निकलकर

क्ष पृष्ठ २४७

मेरे पास मनुजगित नगर में त्रा गई श्रौर जिस दिन मेरा जन्म हुआ उसी दिन उसने वैश्वानर पुत्र को जन्म दिया। जैसे-जैसे मैं बड़ा हुआ वैसे वैसे ही वैश्वानर भी बड़ा हुआ। जब वैश्वानर समक्षदार हो गया तब श्रविवेकिता ने उसे सब समका दिया कि कौन-कौन उसके श्रात्मीय स्वजन सम्बन्धी हैं।

हम कुशावर्त जाने के लिये चलते हुए अब रौद्रचित्त नगर पहुँचे तब मेरे प्रिय मित्र वैश्वानर के मन में ऐसी बुद्धि उत्पन्न हुई कि इस नन्दिवर्धन कुमार की रौद्रचित्त नगर में ले जाऊं श्रौर प्रयत्न कर दुष्टाभिसन्धि राजा को समभा कर उनकी पुत्री हिंसा का लग्न मेरे मित्र के साथ करवादूँ। यदि इन दोनों का विवाह हो जाय तो मेरे सोचे हुए सब काम सिद्ध हो जायेंगे । यह सोचकर उसने मुक्त से कहा—'चलो हम रौद्रचित्त नगर चलते हैं।' मैंने कहा-- 'ठीक है चलेंगे, परन्तु कनकशेखर ग्रादि को साथ लेकर चलेंगे। वैश्वनर ने कहा- कुमार ! वे इस नगर में प्रवेश नहीं कर सकेंगे, क्योंकि रौद्रचित्त नगर अन्तरंग का नगर है, अतः वहाँ तू तेरे संगे सम्बन्धियों से रहित होकर अकेला ही मेरे सहयोग से प्रवेश कर सकता है,' उसके यह वचन मैंने सुने । उसके बचन मेरे लिये अनुल्लंघनीय थे, क्योंकि उसका मेरे प्रति प्रगाढ स्नेह होने से, प्रज्ञान में डूबी हुई चित्त की विकलता से, यह मेरा वास्तविक शत्रु है इसका विचार/ज्ञान न होने से, स्वयं की ग्रात्मा के हिताहित की दृष्टि न होने से ग्रौर श्रागामी काल में होने वाली भ्रनर्थ-परम्परा से अज्ञात होने के कारए हे अगृहीत-संकेता ! मैं मेरे मित्र वैश्वानर के साथ रौद्रचित्त नगर गया । वहाँ के राजा दुव्टा-भिसन्धि को मैंने देखा। मेरे मित्र ने राजा से उनकी कन्या हिंसा के साथ मेरे विवाह की बात की और हम दोनों का विवाह सम्पन्न हुआ। लग्न के योग्य सभी कियाओं को बहाँ किया गया।

#### वैश्वानर की शिक्षा

इस प्रकार दुष्टाभिसन्धि राजा ने श्रपनी पुत्री का विवाह मेरे साथ कर मुफ्ते विदाई दी। वैश्वानर श्रौर हिसा को साथ लेकर मैं वहाँ से चलकर कनकशेखर श्रौर श्रपनी सेना के पास वापस श्राया। रास्ते में प्रसन्न होकर वैश्वानर मुफ्त से बातचीत करने लगा।

> श्वानर—मित्र नंदिर्वधैवन ! श्राज मैं सचमुच भाग्यशाली हूँ । मन्दिवर्धन—वह किस प्रकार ?

वैश्वानर—तूने इस हिंसा देवी से शादी की यह बहुत श्रच्छा हुआ । अ अब मेरी एक ही प्रार्थना है कि तू इस प्रकार व्यवहार कर कि जिससे वह तेरें प्रति अत्यधिक अनुरागवती बन जाय ।

नन्दिवर्धन-यह मेरे प्रति ग्रधिक ग्रनुरक्त रहे इसका क्या उपाय है ?

क्षपुष्ठ २४६

प्रस्ताव ३ : श्रंबरीष युद्ध भीर लग्न

वैश्वानर—िकसी भी प्राणी ने किंचित् भी अपराध किया हो, या न किया हो उसे बिना विचारे, बिना दया किये मार देने पर ही यह हिंसा देवी तुम पर अधिक अनुरागिणी हो सकती है।

नंदिवर्धन - यदि हिंसादेवी मुक्त पर श्रिधक श्रनुरागवती हो तो उसका परिगाम क्या होगा ?

वैश्वानर—भाई नंदिवर्धन! मेरे से भी इसका प्रभाव तो अत्यधिक है। जब मैं किसी पुरुष में प्रवेश करता हूँ तब वह अत्यन्त तेजस्वी बन जाता है और प्रािंगों को त्रास मात्र दे सकता है। परन्तु, जब हिसा किसी प्रािंगों पर आसक्त हो जाती है तब उसके प्रभाव से उसके दर्शन मात्र से विपक्षों के प्राांगों का नाश हो हो जाता है, अतः यह तेरे पर अधिक अनुरागवती हो ऐसे उपाय कर।

नन्दिवर्धन-'ठीक, मैं ऐसा ही करूंगा।

वैश्वानर—चड़ी कृपा।

उसके पश्चात् रास्ते चलते हुए जंगल में रहने वाले खरगोश, हिरण, सियाल, सूश्चर, सांरग ध्रादि हजारां पशुग्रों को मैंने बिना प्रयोजन ही मार डाला। ग्रपने मित्र वैश्वानर की शिक्षा को पूरा करने के लिये ही मैं ऐसा करता था। ऐसा करने से मेरी नवपरिणीता पत्नी हिसा देवी मुफ पर बहुत प्रसन्न हुई श्रीर मुफ पर पूर्ण अनुरागमयी हुई। अन्त में मेरी यह प्रवृत्ति यहाँ तक बढ़ो कि मुफ देलकर ही प्राण-ीमात्रवास से कांपने लगे और किसा-किसी जीव के तो प्राण मुफ देखने मात्र से निकलने लगे। मेरे मित्र वैश्वानर ने मुफ हिसा का जो प्रभाव बताया था कि दर्शन-मात्र से अन्य प्राणी के प्राण निकल जायेंगे, उस पर प्रब मुफ विश्वास हो गया।



# २२ : अंबरीय युद्ध और लग्न

भ्रम्बरीष जाति के डाक्

कनकशेखर ग्रीर में (निद्वर्धन) सेना के साथ चलते हुए कनकचूड की राजधानी कुकावर्तपुर की सीमा के समीप पहुँच गये। वहाँ एक विषमकूट पर्वत था। इस पर्वत पर महाराज कनकचूड के राज्य में बड़े-बड़े उपद्रव करने वाले श्रम्वरीष जाति के डाकू रहते थे। इन डाकुश्रों ने पहले भी राजा कनकचूड के प्रजाजनों को बहुत त्रास दिया था। ये डाकू इस राज्य से बहुत शत्रुता रखते थे श्रीर उसे कियान्वित करने के प्रसंग दूं हते रहते थे। जब उन्हें समाचार मिले कि शत्रु कनकचूड राजा का बड़ा राजकुमार कनकशेखर इस रास्ते से होकर कुशावर्तपुर जा रहा है, तो वे तुरन्त ही रास्ता रोककर बैठ गये। हमारी श्रीर डाकुश्रों की सेना जव

निकट श्राई तब डाकूश्रों की सेना हम पर टट पड़ी श्रौर डाकुश्रों तथा हमारी सेना में घमासान युद्ध शुरु हो गया।

## भयंकर युद्ध : डाकुश्रों की पराजय

एक के बाद एक आ रहे तीरों की बौछार से विद्व हाथियों के कुम्भस्थल से निकलते खेत मोतियों से जमीन ढंक गई। वह भयंकर युद्ध-भूमि बड़े तालाब जैसी लग रही थी और उसमें बीर यौद्धाओं के कटे सिर रक्त कमल जैसे लग रहे थे। रक्त से लाल भरे हुए पानी में मानों दण्ड और छत्र ऐसे तैर रहे थे जैसे हंस तैर रहे हों।

लुटेरों की सेना अधिक संख्या में होने से ऐसी स्थिति आ गई कि कनक शेखर ग्रीर मेरी सेना हारने के कगार पर पहुँच गई। उसी समय लुटेरों के पल्लीपति प्रवरसेन के साथ मेरा युद्ध प्रारम्भ हुग्रा । उस समय मेरे मित्र वैश्वानर ने दूर से ही मुक्ते संकेत किया जिसे समक्त कर मैंने क्रूरचित्त नामक एक बड़ा खा लिया, जिससे मेरे शरीर में कोध का आवेग बढ गया, लेलाट पर सल पड़ गये और शरीर पसीने से तरबतर होकर कोघाग्नि भभक उठी । प्रवरसेन घनुर्विद्या (तीर चलाने) में ग्रत्यन्त कुशल था, तलवार चलाने में भी प्रबल साहसी ग्रौर सिद्धहस्त था भीर समस्त प्रकार के ग्रस्त्रों के प्रयोग को कला में भी निपुरा था। 🕸 वह शस्त्र-विद्या में प्रवीरा होने से गर्वोन्मत्त भीर देवता का कृपापात्र होने से प्रबल पराक्रमी था, तथापि मेरे पास मेरा मित्र पुण्योदय भी होने से एवं उसके माहात्म्य से वह मेरी श्रोर कितने भी तीर फैंकता किन्तु उनमें से एक भी मुक्ते नहीं लगता, उसके द्वारा प्रक्षिप्त शस्त्रास्त्रों का भी मेरे ऊपर कोई प्रभाव नहीं पड़ता, उसके मंत्रित शस्त्रों का भी मेरे ऊपर कोई प्रभाव नहीं पड़ा। न तो उसकी शस्त्र-विद्या ग्रौर न उसके द्वारा मंत्रशक्ति से ग्रामंत्रित देवता ही मेरा कुछ बिगाड़ सके । मेरे मित्र पुण्योदय का ऐसा प्रभाव था, किन्तु मैं तो यही मानता था कि, ग्रहो ! यह सब मेरे मित्र वैश्वानर ग्रौर उसके बड़े का प्रभाव है। देखों न, उसको इष्टिमात्र से मेरे शत्रु मेरी म्रोर माँख उठाने की भी हिम्मत नहीं कर सकते । उस समय तक मुभ पर वैँग्वानर के बड़े का पूर्ण प्रभाव हो चुका था, परिस्तामस्वरूप प्रवरसेन का धनुष टूट गया, उसके दूसरे सब शस्त्र नष्ट हो गये ग्रौर वह ग्रयने हाथ में लपलपाती तलवार लेकर रथ से उतरा ग्रीर मेरे सामने ग्राया।

उस वक्त मेरी नवपरिगीता पत्नी हिसा देवी ने जो मेरे पास में ही बैठी थी, मेरी श्रोर देखा, जिससे मेरे मनोभाव घोर भयकर/रौद्र हो गये श्रीर मैंने अर्धचन्द्र बागा को कान तक खींचकर प्रवरसेन पर छोड़ा, जिससे सामने से श्राते हुए प्रवरसेन का सिर उड़ गया। उस समय हमारी सेना में विजयोत्लास से हर्षध्विन फैल गई। देवताश्रों ने श्राकाश से मुक्त पर पुष्पवृष्टि की, सुगन्धि जल की वृष्टि की, देव दुंदुभि

क्ष पुष्ठ २४६

वजाई ग्रौर जय-जयकार करने लगे। ग्रपने सेनापित प्रवरसेन के मारे जाने से डाकुग्रों की सेना में निराणा फैल गई भौर युद्ध को बन्द कर सारी सेना मेरी शरण में ग्रा गई। मैंने भी उनकी शरणागित स्वीकार की। युद्ध समाप्त हुग्रा, शांति हुई ग्रौर सभी डाकुग्रों ने मेरी सेवा (नौकरी) स्वीकार की।

उस समय मैंने श्रपने मन में विचार किया कि, श्रहो ! हिंसादेवी की शिवत तो श्रचित्य प्रकर्ष प्रभाव वाली है । देखिये ना, इसने मेरी तरफ मात्र इंडिट की जिससे सारा कार्य इतना सरल हो गया और मेरा यश इतना बढ़ गया कि कनकशेखर ने भी मेरे इन नूतन सेवकों का सन्मान किया। पश्चात् हमने विषमकूट पर्वत से श्रागे प्रयाण किया श्रीर श्रनुक्रम से कुशावर्तपुर पहुँच गये।

#### विमलनना और रत्नवती का लग्न

कनकवृड राजा श्रपने पुत्र कनकशेखर के वापस लौटने के समाचर सुनकर बहुत प्रसन्न हुए श्रौर साथ में मुफे देखकर उन्हें ग्रत्यधिक संतोष हुशा। श्रपने श्रानन्द को प्रकट करने के लिये राजा ने महोत्सव किया जिसमें ग्रपने सम्बन्धियों का योग्य सन्मान किया।

विमलानना और रत्नवती के विवाह के लिये शुभ दिन निश्चित किया गया। उस दिन लग्न के योग्य सब कियाएं पूर्ण की गई, बड़े-बड़े दान दिये गये, आगन्तुक लोगों का योग्य सन्मान किया गया, विभिन्न कुलाचार किये गये पूजनीय सज्जन पुरुषों की योग्य सेवा की गई। सारे शहर में खाने, पीने, गाने-बजाने श्रीर श्रानन्द मनाने की प्रवृतियाँ चल रही थी। ऐसे श्रानन्दोत्सव के बीच विमलानना का कनकशेखर से श्रोर मेरा रत्नवती से विवाह सम्पन्न हुस्रा।

**%** 

# २३. विभाकर से महायुद्ध

राजकन्याश्रों का ग्रपहरएा

विवाह कार्य सम्पन्न हुन्ना। ग्रानन्द ही ग्रानन्द में तीन दिन बीत गये। विमलानना और रत्नवती ने पहले कुशावर्तपुर नहीं देखा था। यह प्रदेश अत्यधिक रमणीय ग्रीर आकर्षक था, अतः जवानी की तरंग में ग्रीर नवीन देखने के कुत्हल से विमलानना ग्रीर रत्नवती ग्रपने अनुचरों के साथ घूमने चली गईं। इन दोनों ने ग्रपने व्यवहार से हमें ग्राश्वस्त कर रखा था, अतः हम से अनुमति लिये बिना ही वे गई थीं। उन्होंने कई नये स्थान देखे जिससे उन्हें बहुत ग्रानन्द ग्राया। अन्त में वे घूमते-घूमते अ चूतचुचुक (ग्राम्मकुज) नामक उद्यान में ग्राई ग्रीर उसमें प्रवेश कर कीडा करने लगीं। उस समय मैं ग्रीर कनकशेखर राज्यसभा में बैठे थे कि इतने में

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २५०

श्रचानक तीव्र कोलाहल उठा श्रौर दासियां उच्च स्वर में पुकार करने लगीं। ग्रचानक यह क्या हुग्रा? राज्य सभा विचार में पड़ गई। तुरन्त सभा विसर्जित कर दी गई। कोई विमलानना ग्रौर रत्नवती का हरए। कर ले गया ऐसी पुकार ग्राने लगी। उसी समय हमने ग्रपनी सेना तैयार कराई ग्रौर ग्रपहर्ताश्रों का पीछा किया।

#### श्रपहर्ता का ज्ञान

जो शत्रुसेना विमलानना और रत्नवती का अपहरण कर भाग रही थी वह अधिक दिनों की यात्रा परिश्रम से थक चुकी थी और हमारी सेना तेज और उत्साह वाली थी, अतः कुछ ही दूर पीछा करने के बाद हमारी सेना ने अपहरण-कर्ताओं की सेना को पकड़ लिया। हमने दूर ही से भाटों द्वारा उच्च स्वर में गाया जाने वाला राजा विभाकर का यशोगान सुना। इससे हमें यह निश्चय हो गया कि अरे! यह तो कनकपुर निवासी प्रभाकर और बन्धुसुन्दरी का पुत्र विभाकर ही होना चाहिये जिसके साथ प्रभावती ने विमलानना की जन्म से पहले ही सगाई कर दी थी। पद्मराजा के पास कनकचूड के मन्त्रियों ने इस विषय में जो बात सुनाई थी वह हमने पहले विस्तार से सुनी ही थी। यह पापी हमारी अवज्ञा कर हमारी कुलवधुओं का हरण कर भाग रहा है, चलो, इस दुष्टात्मा को तो उग्र दण्ड देना ही चाहिये। में अपने मन में यह विचार कर ही रहा था कि मेरे मित्र वैश्वानर ने संकेत किया और मेंने तुरन्त कूरचित नामक बड़ा खा लिया। परिणामस्वरूप मेरी मनोवृत्ति तेजस्वी हो गई और मेंने हुंकार के साथ आवाज लगाई, अरे! अधम, नीच, चोर विभाकर! पराई स्त्रियों के चोर! कहाँ भाग रहा है? जरा मनुष्य बन! पौरुष घारण कर और सामने आ!

ऐसे तिरस्कारपूर्ण वचन सुनकर शत्रु की सेना ने गंगा के प्रवाह की भांति तीनों तरफ से हमारी सेना को घरकर ब्यूह रचना की। सेना के तीनों भागों के सेनापित भी अलग-अलग हो गये। अतः में, महाराज कनकचूड और बन्धु कनकशेखर हम तीनों शत्रु सेना के तीनों सेनापितयों के समक्ष लड़ने को तैयार हो गये।

## सेनापतियों की पहिचान

कनकचूड राजा के पास पहिले दोनों कन्याग्रों के ग्रागमन के समाचार लेकर ग्राने वाला नन्दराजा का दूत विकट इस समय मेरे पास ही खड़ा था, ग्रतः मैंने उससे पूछा—'ग्ररे विकट! अपने विपक्ष में जो ये तीन सेनापित हम से लड़ने ग्राये हैं, वे कौन-कौन हैं ? क्या तू उन्हें पहचानता है ?' प्रत्युत्तर में विकट बोला—'जी हाँ, मैं इन तीनों को ग्रच्छी तरह से पहचानता हूँ। ग्रापके समक्ष दुश्मन की सेना के बांग्रें हिस्से का जो सेनापित है, वह किलग देश का ग्राधिपित राजा समरसेन है। विभाकर ने यह महागुद्ध इसके बल पर ही प्रारम्भ किया है। इसके पास बहुत बड़ी सेना है, इसलिये यह विभाकर के पिता प्रभाकर के साथ स्वामी जैसा व्यवहार करता है। शत्रुसेना के मध्य भाग का सेनापित जो महाराज कनककूड के सामने है,

वह विभाकर का मामा, बंगदेश का ग्रिधिपति राजा द्रुम है। इधर दांयें भाग का सेनापति जो कनकशेखर के सामने खड़ा है, वह विभाकर स्वयं है।

# भयंकर युद्धः विभाकर की पराजय

इस प्रकार विकट पहचान करा ही रहा था कि युद्ध प्रारम्भ हो गया। बागों की वर्ष से दिष्टपथ ढक गया, दिष्टपथ प्रवरुद्ध हो जाने से योद्धा ग्राकुल-व्या हुल होने लगे। क्ष करोड़ों योद्धा हाथियों के कुम्भस्थल को तोड़ने लगे। हाथियों के गरीर, तट का विभ्रम पैदा करने लगे। सिज्जत हाथियों के भुण्ड शोभायमान होने लगे। हाथियों के भुण्ड के बीच में फंसे हुए डरपोक लोगों की चीखें सुनाई देने लगीं। उच्च कोलाहल ग्रौर युद्ध रव से पर्वतों की गुफायें ग्रौर चारों दिशाएं गूं जने लगीं। सामने से ग्राते हुए विशिष्ट प्रकार के शस्त्रों को रोकने में ग्रसमर्थ होने के कारगा राजागण खिन्न होने लगे। राजागण मदोन्मत्त शत्रु सेना को गाजर मूली की भाँति काटने लगे। ग्राकाश में चलने वाले देवता ग्रौर विद्याधर जय-जयकार करने लगे। जय की कामना वाले सैकड़ों योद्धाग्रों से युद्धभूमि सुशोभित होने लगी। सुन्दर एवं चपल हजारों घोड़े मरण को प्राप्त होने लगे। तीरों के समूह की चोटों से रथ टूटने लगे। रथों के टूटने से भयंकर कोलाहल होने लगा। बलवान महायोद्धा गर्जना के साथ सिहनाद करने लगे ग्रौर उस समय गाढे लाल रंग के ताजे खून की नदी बहने लगी। [१-४]

इस प्रकार जब भयंकर युद्ध चल रहा था तभी भीषण श्रष्टहास की गर्जना के साथ शत्रु की सेना हम पर टूट पड़ो, जिससे हमारी सेना में भगदड़ मच गई। हमारे योद्धाओं को भागते देख शत्रुसेना ने श्रानन्द से जय-जयकार किया, तथापि हम एक कदम भी पीछे नहीं हटे। में, कनकचूड और कनकशेखर शत्रु-सेना के सेनापितयों द्र म, विभाकर और समरसेन के बिल्कुल निकट पहुँच गये। इसी समय वैश्वानर ने पुनः संकेत किया और मैंने एक और क्रिचल बड़ा खा लिया, फलस्वरूप मेरे परिणाम तीव्र अवेश वाले हो गये। उस समय मेरे सामने समरसेन राजा लड़ रहा था। मैंने उसे श्राक्षेपपूर्वक श्रपने समक्ष बुलाया और उसे ललकारा। तब उसने मुक्त पर धस्त्रों की वर्षा प्रारम्भ करदी, पर मेरा मित्र पुण्योदय मेरे साथ था इसलिये उसका एक भी श्रस्त्र मुक्त पर असर नहीं कर सका। उसी समय मेरी रानी हिंसादेवी ने मेरी तरफ इिंद्यात किया जिससे मेरे परिणाम और भाव बहुत ही रौद्र हो गये। शत्रु को तत्क्षण मार डाले ऐसे शक्ति नामक शस्त्र का मैंने प्रयोग किया और समरसेन को धायल कर दिया। फलस्वरूप समरसेन मारा गया, उसके मरण के साथ ही उसकी सेना में भगदड़ मच गई।

समरसेन की सेना के पीछे हटते ही में शोधता से द्रुम की तरफ लपका, वह महाराज कनककूड के साथ युद्ध कर रहा था। उसकी और मुंह कर मैंने भ्रावाज लगाई—'भ्ररे! तुभे मारने के लिये पिताजी की क्या भ्रावश्यकता? सियार भ्रौर सिंह की लड़ाई समान नहीं कहलाती। तू मेरे सामने भ्रा।' मेरे तिरस्कारपूर्ण वचन

क्षः पृष्ठ २५१

सुनकर द्रुम मुफ पर फपटा। हिंसा देवी ने फिर मेरी तरफ दिष्टपात किया। मेंने दूर से ही अर्थचन्द्रबाए। उसके ऊपर फेंका जिससे द्रुम का सिर उड़ गया और उसको सेना में भी भाग-दौड़ मच गई। इस प्रकार मैंने दो राजाओं पर विजय प्राप्त की जिससे आकाश स्थित सिद्ध, विद्याधर और देवताओं ने जय-जयकार किया।

तीसरी तरफ विभाकर कनकशंखर से लड रहा था। प्रारम्भ में अनेक प्रकार के तीरों की वर्षा करने के पश्चात् उसने कनकशेखर पर ग्रग्निवाण, सर्पवाण म्रादि मंत्रित भ्रस्त्र फेंकने शुरू किये, परन्तु उन्हें काटने के लिये कनकशेखर ने वरुए। बार्गा, गरुडबार्गा स्रादि का प्रयोग कर उनका निवारम् किया । उस समय स्रपने हाथ में तलवार लेकर विभाकर रथ से नीचे उतरा। जमीन पर से युद्ध करने वाले के साथ रथ में बैठकर युद्ध करना भ्रनुचित होने से कनकशेखर भी हाथ में तलवार लेकर रथ से नीचे उतरा । अनेक प्रकार से तलवार चलाते हुए. मर्मभाग पर प्रहार करने का मौका ढूंढते हुए, अपने प्रहार को बचाते हुए और सामने वाले पर प्रहार करते हुए वे बहुत देर तक युद्ध करते रहे । स्रंत में मौका देखकर कनकशेखर ने विभाकर के कंघे पर एक भरपूर वार किया, जिससे विभाकर जमीन पर गिर कर मूर्छित हो गया। कनकशेखर की सेना में ॐ हर्षोल्लास फेल गया। उस समय कनकशेखर ने हर्षध्विन को रोक कर विभाकर के शरीर पर पानी के छीटे देते, हवा करते ग्रीर मूर्जा दूर करने के प्रयत्न करते हुए कहा - 'स्रहो राजपुत्र! तुम्हें धन्य है। तुमने स्नन्त तक पौरुषबल का त्याग नहीं किया, दीनता स्वोकार नहीं की, पूर्व-पूरुषों की यशः स्थिति को ग्रधिक उज्ज्वल किया ग्रौर ग्रपना स्वयं का नाम चन्द्र में लिखवा दिया, म्रथीत् ग्रमर कर दिया। उठ ! श्रीर फिर लड्ने को तेयार हो जो कि राजपुत्र के योग्य है। कनकशेखर की बाणी सुनकर विभाकर ने अपने मन में सोचा- 'श्रहो! कनकशेखर की सज्जनता, गंभीरता, महानता, वीरता ग्रौर वचनों की मध्रता महान है ।' ऐसा सोचते हुए उसके हृदय में कनकशेखर के प्रति बहुत सन्मान हुआ और वह उच्च स्वर में बोला - 'फ्रार्य ! अब युद्ध व्यर्थ है। ग्राज ग्रापने न केवल मुभे तलवार से ही हराया है ऋषितु सचमुच ]में ग्रापने ग्रपने सुन्दर व्यवहार से भी मुक्ते पराजित कर दिया है।' ऐसे प्रशस्य वचन सुनकर कनकशेखर ने विभाकर को ग्रपने भाई के समान मधूर वचनों से बुलाया ग्रौर भ्रपने पास रथ में बिठाया । इस प्रकार युद्ध बंद हुग्रा। शत्रु की संपूर्ण सेना ने कनकशेखर के सन्मुख ग्रात्म-समर्पण कर दिया। लड़ाई का क्या परिएाम होगा ? इस विचार से कांपती हुई विमलानना ग्रीर रत्नवती को वहाँ लाया गया, उन्हें मधुर वचनों से शांत किया गया ग्रौर महाराजा कनकचूड ने स्वयं दोनों को उनके पतियों के रथ में बिठाया । इस प्रकार युद्ध-विजय कर हम फिर कूशावर्त नगर में प्रवेश करने की तैयारी करने लगे।

नगर-प्रवेश: निन्दवर्धन की मनःस्थिति

सब से ध्रागे हाथी की श्रंबाडी पर बैठे इन्द्र की भांति सुशोभित राजा

कनकबूड ने प्रचुर मात्रा में दान देते हुए राजमहल में प्रवेश किया। उनके पीछे बन्धु कनकशेखर ने आनन्दातिरेक में मगन लोगों की हर्षमिश्रित दृष्टि को स्वीकार करते हुए राजमन्दिर में प्रवेश किया। उनके पीछे रत्नवतों के साथ रथ में बैठा हुआ मैं घीरे घीरे अपने महल की तरफ प्रस्थान कर रहा था। उस समय नगर की स्त्रियों के बीच हो रही बात मेरे कानों में पड़ी। आज की विजय का श्रेय वे बड़े गर्व के साथ मुक्ते निम्नांकित शब्दों में दे रहीं थीं: - अहो! समरसेन और दुम जैसे अप्रतिमलल राजाओं के सामने लड़ सके ऐसा मल्ल योद्धा इस दुनिया में कोई नहीं, उनको भी जीतने वाला यह राजकुमार निद्ववर्धन वास्तव में घन्यवाद का पात्र है। धन्य हो इसकी शूरवीरता! घन्य है इसकी शक्ति, दूसकी कुशलता और घीरता आदि गुणों को! सचमुच यह निन्दवर्धन मर्त्यं लोक का कोई साधारण पुरुष न होकर देवी पुरुष है। इसकी पत्नी रत्नवती भी भाग्यशाली है। आज हमने इनको अपनी आंखों से देखा, अतः हम भी भाग्यशाली हैं। अथवा ऐसे साहसी, बलवान, पराकमी महानुभाव ने यहाँ पधारकर इस नगर को अलंकृत किया है, अतः यह नगर भी भाग्यशाली है। [१-६]

लोगों में चल रही ऐसी बातों को सुनकर महामोह के वशीभूत मेरे मन में निम्न विचार श्राने लगे— श्रहा! मेरे मन को श्रत्यन्त श्रानन्द देने, मेरी उन्नित करने, साधारणतः दुर्लभ यश की प्राप्ति करने श्रादि के सम्बन्ध में मेरे विषय में जो लोक प्रवाद प्रचलित हो रहे हैं, उन सब का श्रेय मेरे हितकारी परम मित्र वैश्वानर को दिया जाना चाहिये. इसमें कुछ भी संदेह नहीं 1% तथापि मुक्ते यह भी मानना ही चाहिये कि मेरी प्यारी पत्नी हिंसादेवी ने मेरी तरफ दिंद्यात कर मुक्ते प्रेरणा दी, उसी से यह सब प्राप्त हुश्रा है। धन्य हो मेरी हिंसादेवी के प्रभाव को! घन्य हो उसकी मुक्त पर श्रासक्ति! धन्य हो मेरी प्रिया का कल्याणकारी गुण! श्रौर धन्य हो इसकी गुण्याहकता को! सच हो मेरे प्रिया का कल्याणकारी गुण! श्रौर धन्य हो इसकी गुण्याहकता को! सच ही मेरे प्रिया का कल्याणकारी गुण! श्रौर धन्य हो इसकी गुण्याहकता को! सच ही मेरे प्रिय मित्र वैश्वानर ने विवाह के पूर्व हिंसा के जिन गुणों का वर्णन किया था वह वैसी ही गुण्यवती है। श्रहा श्रगृहीतसंकेता! परमार्थतः सच्ची बात तो यह है कि यह सब श्रनुकूल फल प्राप्त करवाने वाला मेरा गुप्त मित्र पुण्योदय था, किन्तु उस समय मेरा मन पाप से घरा हुश्रा था, इसलिये मेरा सच्चा हितकारी मित्र पुण्योदय है यह तथ्य मेरी समक्त में नहीं आया और न मैंने यह जानने का प्रयत्न ही किया। [१०-१६]

मित्र वैश्वानर श्रौर प्रिया हिंसा में श्रत्यन्त श्रासक्त मैं उपरोक्त विचारों में मग्न, उनके प्रति अधिकाधिक सोचते हुए, बाजार में होते हुए, लोगों के दिलों में होने वाले चमत्कारों को सुनते हुए श्रपने रथ को राजमहल के निकट ले श्राया। [१७-१८]

क्ष पृष्ठ २५३

## २४. कनकमञ्जरी

सुद्धा लोगों के राजा जयवर्मा की पुत्री देवी मलयमंजरी महाराजा कनकचूड की प्रिय रानी थी। इस रानो से महाराजा को कामदेव की पत्नी रित जैसी एक सुन्दर कनकमंजरी नाम को पुत्री हुई थी जो सौन्दर्य का मन्दिर हो ऐसी प्रतीत होतो थी। [१६-१०]

### दृष्टि-मिलन

मेरा रथ जैसे ही राजमहल के निकट पहुँचा वैसे ही कनकमंजरी महल के एक भरोखे में खड़ी-खड़ी दूर से मुभे देख रही थो और मुभे देखते ही वह कामदेव के बाण से विद्ध हो गई। मैं भी कुत्हल से चारों तरफ देख रहा था। जैसे ही मेरी दृष्टि उस भरोखे की तरफ गई, वह अति मनोज्ञ कन्या मुभे दिखलाई पड़ी। मेरी और कनकमंजरी की दृष्टि परस्पर टकराई और हम दोनों एकटक एक दूसरे को देखते रह गये। बिना ग्रांख भपकाये वह भी एकटक मुभे ही देख रही थी। उसके शरीर में व्याप्त पसोने से, ग्रंगोंपांग में उत्पन्न सरसराहट से और स्पष्ट दिखाई देने वाले रोमांच से यह निश्चित हो गया कि उसके शरीर में कामदेव व्याप्त हो चुका है। [२१-२४]।

# सारथि की चतुरता

हमारे दिष्ट-मिलन से हमें बहुत प्रसन्नता हुई है। हमारे इन मनोभावों को मेरा चतुर सारिथ तेतिल तुरन्त समभ गया। वह सोचने लगा - ओह ! महाराज निन्दवर्धन और कनकमंजरी का यह दिष्ट-मिलाप तो सचमुच कामदेव और रित के प्रेम जैसा है। पर, इतने लोगों के बोच यदि निन्दवर्धन अधिक देर तक कनकमंजरी की तरफ एकटक देखता रहेगा तो इससे इनकी तुच्छता प्रकट होगी, लघुता होगी और अपयश होगा। रत्नवती को भी ईष्या हो सकता है, अतः मुक्ते इस समय उपेक्षा नहीं कदनी चाहिये। यह विचार आते ही सारिथ ने काकली (टचकारा) करते हुए रथ को एकाएक आगे चला दिया।

कनकमंजरी के मुखकमल को एकटक देखते हुए मानों मैं उसके लावण्य रूपी अमृत के कीच में फंस गया। मेरी दृष्टि उसके कपोल के रोमांच-कंटक में बिंघ गई। मैं कामदेव के बाण की शलाका से कीलित हो गया अथवा उसके सौभाग्य गुणों से अनुस्यूत हो गया। रसपूर्वक उस दृष्टिपात को समाप्त कर बड़ी कठिनाई से मैंने अपनी दृष्टि घुमाई और में अपने महल में आ पहुँचा, किन्तु मेरा मन तो कनकमंजरी की मूर्ति में ही अटक गया था।

### नन्दिवर्धन की विरहदशा

% मेरे राजभवन में पहुँचने पर मेरा हुदय तो शून्य था ही फिर भी दैनिक कार्यों को जैसे-तैसे निपटाकर में अपने भवन की सब से ऊगर वाली मंजिल पर पहुँचा। मैंने अपने सब सेवकों को छुट्टी दे दी और अकेला पलंग पर जाकर पड़ा रहा। उस समय मुफ्ते कनकमंजरी के सम्बन्ध में एक के बाद एक अनेक विचार अने लगे। अनेक तर्क-दितर्क होने लगे। संकल्प जाल में फंसकर में कल्पना-तरंग में इतना तरंगित हो गया कि मुफ्ते यह भी भान नहीं रहा कि में कहीं गया हूँ या आया हूँ ? बैठा हूँ या सो रहा हूँ ? अकेला हूँ या मैं मेरे परिवार और सेवकों के साथ हूँ ? जाग्रत हूँ या सुप्त हूँ ? रो रहा हूँ या हँस रहा हूँ ? सुख में हूँ या दुःख में हूँ ? यह मेरी प्रेमातुरता है या मुफ्ते कोई रोग है ? कोई महोत्सव है या विपत्ति है ? और तो और यह भी भान नहीं रहा कि यह दिन है या रात है ? मैं जीवित हूँ या मृत हूँ ? जब मुफ्ते किंचित् सहज चेतना आयी तब सोचने लगा कि श्रव में कहाँ जाऊँ ? क्या करूँ ? क्या सुतूँ ? क्या देखूँ ? क्या बोलूं ? और किससे कहूँ ? मेरे इस दुःख का प्रतीकार क्या है ?

इस प्रकार मेरे मन में बहुत व्याकुलता थी। मैंने ग्रपने सभी सेवकों को ग्रन्दर ग्राने की पूर्ण मनाई कर रखी थी। शय्या पर पड़ा हुग्रा मैं थोड़ी देर इस करवट तो थोड़ी देर उस करवट लोट रहा था ग्रौर मन में धबरा रहा था। पूरी रात नारकीय तीव वेदना को सहन करते हुए में पलंग पर पड़ा रहा परन्तु मुभे एक क्षणा भी नींद नहीं आई। ऐसे ही विरह दुःख में मेरी पूरी रात बीत गई। प्रभात में सूर्य उदय हुग्रा, पर प्रातःकाल का ग्राधा पहर भी वैसे ही वेदना में बीत गया।

### सारिथ तेतिल का प्रश्न :

उसी समय मेरा सारिष तेतिल मेरे भवन में भ्राया। वह मेरा विभिष्ट विभ्वासपात्र सेवक होने से किसी ने उसे मेरे पास आने से नहीं रोका। मेरे पास भ्राकर उसने मेरा चरण-स्पर्श किया और जमीन पर बैठकर हाथ जोड़ कर कहने लगा—'देव! ग्राप तो जानते ही हैं कि नीच पुरुषों में चपलता श्रधिक होती है। उसी चपलता के वश होकर में ग्रापसे कुछ निवेदन करना चाहता हूँ। वह ग्रच्छी हो या बुरी भ्राप उसे सुनने की कृपा करें।' उत्तर में मैंने कहा—'भाई तेतिल ! तुफ्ते जो कुछ कहना हो सुख से विश्वास पूर्वक कह। तेरे लिये किसी प्रकार की रोक नहीं है। ऐसी सामान्य बात के लिये तुफ्ते कूर्चशोभक (लागलपेट) पूर्वक पूछने की भी क्या भ्रावश्यकता थी ?' उसके पश्चात् हम दोनों के मध्य निम्न बात हुई:—

तेतिलि यदि ऐसा है तो कुमार ! सुनिये, मैंने ब्रापके दूसरे सेवकों से सुना है कि कल जब से ब्राप रथ से उतरे हैं तभी से उद्विग्न हैं, इसका क्या कारण

है ? द्वाप बहुत चिन्तित हैं, सेवकों को ग्रपने पास ग्राने की पूर्ण मनाई कर रखी है ग्रीर ग्राप अकेले पलंग पर पड़े हुए हैं। मेरा तो कल रथ के घोड़े छोड़ने के बाद पूरा दिन उनकी देखभाल में ही निकल गया। रात में मुफे चिन्ता हुई कि मेरे स्वामी के उद्घेग का क्या कारण हो सकता है ? मैंने बहुत विचार किया पर कुछ भी कारण सूफ नहीं पड़ा। चिता में जागते हुए ही मेरी पूरी रात बात गई। प्रातः काल उठकर में ग्रापके पास ग्रा रहा था कि एक ग्रन्य महत्वपूर्ण काम ग्रा गया। इस कार्य को पूर्ण करने में मुफे इतना समय लग गया। कार्य सम्पन्न कर ग्रब में ग्रापके समक्ष उपस्थित हुग्रा हूँ। ग्रापके कुशल-क्षेम से तो हमारे जैसे अनेक लोगों का जीवन चलता है, ग्रतः भ्रापके इस ग्रधम सेवक को यह बताने की कृपा करें कि ग्रापके शरीर की यह स्थिति किस कारण हुई ?

इस प्रकार कहते हुए सारिथ मेरे पांवों में पड़ गया, क्ष तब मेंने सोचा कि, ग्रहो ! इसकी वास्तव में मुक्त पर भक्ति है ग्रीर बात करने की चतुराई भी है, ग्रतः ग्रब इसको वास्तविकता से परिचित करा देना चाहिये। फिर भी कामदेव का विकार ग्रीर प्रभाव विचित्र होने से मैंने उसे सीधा न बताकर निम्न उत्तर दिया—

निद्वर्धन—'प्रिय तेतिल ! मेरे शरीर ग्रीर मन की ऐसी स्थिति होने का कारण मुफे भी समभ में नहीं ग्रा रहा है। मुफे केवल इतना याद है कि बाजार का रास्ता पूरा होने पर राजभवन के मार्ग पर जब तू ग्रपना रथ ले ग्राया और वहां थो ड़ी देर रथ को रोका, तभी से मेरा ग्रंग-ग्रंग टूट रहा है। अन्तस्ताप बढता जा रहा है। ऐसा लग रहा है मानो राजभवन ग्राग में जल रहा हो! लोगों का बोलना ग्रच्छा नहीं लगता, मन हाय-हाय कर रहा है, व्यर्थ की चिन्ता हो रही है ग्रीर ऐसा लग रहा है जैसे हृदय शून्य हो गया हो! मेरी स्थिति तो ग्रभी ऐसी हो गई है कि यह दु:ख क्या है? ग्रीर इसके निवारण का क्या उपाय है? यह भी मुफे दिखाई नहीं पड़ता।

तेतिल —देव ! यदि ऐसी बात है तब तो मैं समक गया हूँ कि यह दु:ख क्या है ? और इसे दूर करने का उपाय क्या है ? आप अब इस विषय में चिन्ता न करें।

नन्दिवर्धन -- वह कैसे ?

तेतलि - सुने, भ्रापके दुःख का कारए कुद्दिष्ट ग्रर्थात् चक्षुदोष है। नन्दिवर्धन मुभ्ने किसकी कुद्दिष्ट लग सकती है।

तेतिल — ग्रापने उसे देखा या नहीं यह तो मैं नहीं जानता, पर राज-भवनों के ग्रन्तिम महल के एक भरोखे में से एक तक्सी ग्रापको एकटक ग्राशय पूर्वक देख रही थी। वह बहुत देर तक टेढी दिष्ट से ग्रापके ग्रंगोपांग देख रही थी, इससे लगता है कि उस युवती का दिष्टदांष ही ग्रापके दुःख का कारए है। कुमार! जो तुच्छ स्वभाव के होते हैं उनकी दिष्ट बहुत भयंकर कूर होती है।

**३६ ५७**८ २५५

यह सुनकर में ग्रपने मन में विचार करने लगा कि यह तेतिल बहुत चतुर है। यह मेरे मन का भाव समभ गया है। इसने मेरी प्रिया को बहुत समय तक देखा है ग्रतः यह भाग्यशाली भी है। अभी-ग्रभी इसने कहा कि यह मेरे दुःख का कारण ग्रौर उसके निवारण की ग्रौषध भी जान गया है। लगता है मेरे काम-ज्वर को मिटाने वाली उस कग्या की प्राप्ति में यह मेरी सहायता ग्रवश्य करेगा। सच ही ग्राज इसने मेरी प्राण रक्षा की है। यह सोचकर मैंने स्नेहवश खोंचकर उसे पलंग पर बिठाया ग्रौर कहा—तेतिलि! तुमने मेरे रोग का कारण तो ढूंढ निकाला पर ग्रब उसका उपचार क्या है यह तो बता?

तेतिल—देव ! इस दिष्टदोष का उपचार यह है कि—जब किसी की नजर लगी हो तो किसी चतुर वृद्ध महिला को बुलाकर उससे नमक उतरवाना चाहिये, मंत्र में कुशल किसी व्यक्ति से भड़वाना चाहिये, कान के पीछे मंत्रित राख लगानी चाहिये, गंडों का (डोरा) बांधना चाहिये और अन्य प्रकार के टोने-टोटके करने चाहिये। यह भी कहा जाता है कि चाहे कैसी ही डायन लगी हो तो उसे गालियाँ देने और धमकाने से वह नर्म पड़ जाती है, अतः उस छोकरी के पास जाकर खूब कठोर बचनों से उसे धमकाना चाहिये। मेरे जैसे को उसके पास जाकर कहना चाहिये, 'अरे वामलोचना! हमारे स्वामी पर कुद्दिट डालकर अब तू ३ भली मानस बनकर बैठी है, पर याद रखना अगर हमारे स्वामी का एक बाल भी बांका हुआ तो तेरा जीवन एक पल भी नहीं बचेगा।' ऐसा करने से जिस छोकरी की आपको कुद्दिट लगी है वह दूर हो जायगी। आपने पूछा अतः मैंने आपके रोग का उपचार बताया।

नित्वर्धन—हँसकर, 'भाई तेतिल ! ग्रव हँसी मजाक छोड़ो। मेरे दु:ख को मिटाने का तूने कुछ वास्तिवक उपाय सोचा हो तो बता।' तेतिलि—'कुमार! ग्रापके मन में इतना उद्देश हो ग्रीर मुफे उसका सच्या उपचार ज्ञात न हो तो, ऐसे समय में मैं ग्रापसे हँसी कर सकता हूँ भला! आप चिन्ता न करें। आपकी इच्छा पूर्ण हो चुकी है ऐसा समभें। ग्रापके उद्वेग को दूर करने के लिये ही मैंने ग्रापसे विनोद करने का साहस किया है।'

नन्दिवर्धन-मेरी इच्छा कैसे पूर्ण होगी ? तू मुक्ते जल्दी बता।

#### ग्रभिलाधित सिद्धि का मार्ग

तेतिलि प्रभो ! मैंने ग्राते ही बताया था कि मैं प्रात:काल ही ग्रापके पास यहाँ ग्रा रहा था तभी एक महत् कार्य ग्रा गया था । उसे सम्पन्न करने में ही ग्राधा पहर बीत गया । इसी कारण मुक्ते ग्रापके पास ग्राने में देर हुई । ग्रापकी ग्राभिलाषा को पूर्ण करने का ही वह कार्य था । घटना यों थी कि, रानी मलयमंजरी (महाराज कनकचूड की महारानी) की विशेष दासी किंपजला नाम की एव वृद्ध गिएका

क्षुष्ठ ५५६

है वह मुक्ते जानती है। ग्राज प्रातः जब मैं ग्रपने बिस्तर से उठा भी न था कि वह ग्राकर जोर-जोर से पुकार करने लगी, 'मित्र बचाग्रो! बचाग्रो!!' मुक्ते कुछ भी समक्त में नहीं ग्राया, तब मैंने पूछा, 'किंपजला! क्यों घबरा रही है? क्या हुग्रा?' उसने बताया कि, 'वह कामदेव से घबरा रही है।' मैंने कहा—'किंपजला! तेरी बात विश्वास करने लायक नहीं है, क्योंकि तेरा शरीर तो ग्रत्यन्त रौद्र श्मशान जैसा लग रहा है, तेरे शिर के लाल ग्रौर पीले रंग के बाल चिता को ज्वाला के समान देदीप्यमान हो रहे हैं, तेरे शरीर की हिंहुयों की ग्रावाज श्मशान के सियारों को भयंकर आवाज जैसी लग रही है, सलवटों ग्रौर काले दागों से भरा हुआ तेरा शरीर भयंकरतम दिखाई देता है ग्रौर मांस रहित लटकते हुए तेरे मुर्दे के समान मोटे स्तन अति भयानक लगते हैं। तेरे ऐसे शरीर को देखकर स्वयं कामदेव भी कायर मनुष्य के समान डरकर चिल्लाता हुग्रा दूर भाग जाय ग्रौर तू कहती है कि तुक्ते कामदेव से डर है! ग्ररे वह तो तेरे पास ही नहीं फटके। ग्रतः तुक्ते क्या भय है?'

किंपजला—ग्ररे भूठे ! तू जानबूभ कर मेरी बात का अभिप्राय नहीं समभ रहा है ग्रथवा नहीं समभने का ढोंग कर रहा है । तब मुभे स्पष्ट बताना ही पड़ेगा । सुन, मुभे कामदेव से क्यों भय है, तुभे बताती हूँ ।

तेतलि - हाँ, मुभे स्पष्ट बता।

## कनकमंजरी का कामज्वर : बाह्योपचार

कपिजला — 'तू भली प्रकार जानता है कि महाराज कनकचूड की रानी मलयमंजरी मेरी स्वामिनि है और उनके कनकमंजरी नाम की एक कन्या है।' तेतिल के मुख से कनकमंजरी का नाम मुनते ही मेरी दायीं आँख फड़कने लगी, अह होठ हिलने लगे, हृदय की घड़कन तेज हो गई, पूरा शरीर रोमांचित हो गया और मन का उद्धेग तो मानों मिट ही गया। मैं श्रपने मन में सोचने लगा कि यह मेरे मन में निवास करने वाली प्रियतमा कनकमंजरी ही होनी चाहिये। अतः उत्साह में श्राकर मैं बीच ही में बोल पड़ा — 'हाँ, फिर आगे बता, किंपजला ने फिर तुक्ते क्या कहा?' तेतिल मेरा भाव समक्ष गया और मन में सोचने लगा कि 'प्रिय के नामोच्चार को भी भारी महिमा है।' फिर किंपजला ने आगे जो बात कही थी उसका श्रनुसन्धान मिलाते हुए आगे बात चलाई।

कपिंजला - भाई तेतिल ! यह कनकमंजरी मेरा स्तनपान कर बड़ी हुई है अर्थात् मैं उसकी घाय हूँ। मुक्ते उससे इतना अधिक प्रेम है कि जैसे वह मेरा ही शरीर हो, मेरा ही हृदय हो, मेरा ही जीवन हो, मेरा ही स्वरूप हो । वह मुक्ते अपने से भिन्न नहीं लगतो । संप्रति वह मुग्धा बालिका कामदेव से

ऋ पृष्ठ २५७

पीड़ित है । उसकी काम-पीड़ा परमार्थ से मेरी ही पीड़ा है । इसीलिये मैंने कहा था कि मैं कामदेव से भयभीत हो रही हूँ ।

किपिजला द्वारा कथित कनकमंजरी की विरह स्थित को सुनकर मैं (निन्दवर्धन) एकाएक खड़ा हो गया, म्यान में से तलवार निकालकर बोलने लगा— 'अरे! खूनी कामदेव! मेरी प्यारी कनकमंजरी का पल्ला छोड़ दे। जरा पुरुषार्थ घारण कर। हे दुरात्मा! याद रख! अब तू एक क्षण भी जीवित नहीं रह सकता।' ऐसा कहते हुए हड़बड़ा कर पलंग से उठकर मैं तलवार घुमाने लगा। मुभे शान्त करते हुए तेतिल कहने लगा— कुमार! इतना आवेश क्यों कर रहे हैं? जब तक आप जैसे सदय देव विद्यमान ह तब तक कनकमंजरी को कामदेव तो क्या किसी अन्य से भी लेशमात्र भय नहीं हो सकता। इसके बाद क्या हुग्रा वह तो ग्राप पूरा भुनिय।' तेतिल के वचन सुनकर मैं शान्त हुग्रा। मेरी चेतना लौटी और मैं शून्य मन से पलंग पर बैठ गया। फिर उसके श्रीर किपिजला के बीच आगे जो बातचीत हुई थी तेतिल उसे सुनाने लगा।

तेतलि— कर्पिजला ! कामदेव किस लिये कनकमंजरी पर इतना प्रभाव दिखा रहा है ?

कपिंजला तेतलि। सुन, कल वाली विमलानना और रत्नवती के हरण की घटना तो तुभी जात ही है। फिर महाराज कनकचूड और शत्रु-सेना में घोर युद्ध हुआ और महाराज, कनकशेखर और निन्दिवर्धन की विजय हुई । जब वे विजय पताका फहराते हुए नगर में प्रवेश कर रहे थे तब मुक्ते भी उन्हें देखने का कूतूहल हुआ और मैं भी बाजार में जाकर खड़ी हो गई। जब उनका नगर में प्रवेश महोत्सव हो रहा था तभी में कनकमंजरी के महल की ऊपरी मंजिल पर गई। वहाँ जाकर मैंने देखा कि कनकमंजरी भरोखे में खड़ी है, उसका मुँह राजमार्ग की तरफ है स्रौर दिष्ट एक-टक । उसकी दिष्ट ग्रपलक होने से और ग्रंगीपांगों में हलन-चलच न होने से वह चित्र-लिखित संगमरमरी मूर्ति या योगरत योगिनी जैसी लग रही थी। कनकमंजरी की ऐसी विचित्र स्थिति को देखकर 'हाय! प्रकस्मात इसे क्या हो गया है ?' ऐसा विचार करते हुए मैंने उसे 'ग्ररे पुत्रि कनकमंजरो !' कहते हुए बार-बार पूकारा, पर कुमारी ने मुके मन्दभाग्या को कोई उत्तर नहीं दिया । उस समय वहाँ कन्दलिका नामक एक दासी खड़ी था, उसे मैंने पूछा, 'भद्रे कन्दलिका ! पुत्रो % कनकमंजरो की किस कारण से ऐसी अवस्था हो गई?' तब कन्दलिका ने कहा -'मांजी! मुक्तेतो कुछ भी पतानहीं लगता। केवल जब कुमार नन्दिवर्धन कारथ राजमार्ग पर जा रहा था तब कुमारी ने उन्हें र बहुत हिंदित हुई, मानो महा-मूल्यवान रत्नों की प्राप्ति हुई हो ! मानो शर्ति हुई हैं े अन्ति का सिचन हुम्रा हो ! मानो कोई मम्युदयकारी महान फल को प्राप्ति हुई हैं े अन्ति वर्णनातीत रस में मग्न मने इन्हें देखा था। जब कुमार का रथ इंब्टिपथ से दर ग्रागे चला गया तभी से

क्ष पृष्ठ २५५

कुमारी की ऐसी स्थिति हो रही है। यह बात सुनकर मेंने विचार किया कि यदि शीघ्रही इसक कोई उपाय नहीं ढूंढा गया तो शोकाकुल होकर कुमारी ग्रपने प्राण दे देगी । इस भावि अनिष्ट की कल्पना से शोकविह्वल होकर में चीखने चिल्लाने लगो, जिसे सुनकर कुमारी की माता मलयमंजरी वहाँ पहुँच गई। 'कपिजला । यह क्या है ?' यह क्या है ? कहकर पूछने लगी । मलयमंजरी ने भी जब कनकमंजरी की ऐसी चित्रलिखित सी दशा देखी तो वह भी विलाप करने लगी। चीख-पुकार सुनकर माँ के प्रति ममता जागृत होने से ग्रीर विनय-सम्पन्ना होने से कुमारों को तनिक चेतना आई, शरीर को किंचित् मरोड़ा और उबासी लेने लगी। फिर मलयमंजरी ने कुमारी को अपनी गोद में बिठाकर पूछा - 'कनकमंजरी तुफ्ते क्या हुया है ? तेरे शरीर में क्या कोई पीड़ा है ?' कुमारी ने कहा—'माताजी ! मुभे कुछ भी पता नहीं, केवल मेरे शरीर में दाह-ज्वर की पीड़ा है। हम सब व्याकुल होकर उसके शरीर पर मलय चन्दन का लेप करने लगे, कपूर के जल से सिक्त ताइपत्र के ठण्डे पंसे से हवा करने लगे, शरीर पर शीतल जल के: ठण्डी पट्टी रखने लगे, पुन -पुन: पान के बीड़े में कपूर डालकर उसे खिलाने लगे ख्रीर शरीर को शान्ति प्रदान करने वाले ग्रन्य ग्रनेक प्रकार के उपाय करने लगे । उस समय सूर्य अस्त हो गया, रात्रि का प्रसार हुआ, निशापति चन्द्र का उदय हुआ और आकाश में चारों और निर्मल चांदनी छिटक गई। उस वक्त मेंने माता मलयम्जरी से कहा - 'स्वामिनी ! यह स्थान बद होने से यहाँ गर्मी ग्रधिक है कुमारी को कुछ खुले हवा वाल स्थान में ले जाने से ठीक रहेगा '' रानी की आज्ञा प्राप्त कर हिमालय पर्वत की विशाल शिला के भ्रम को पैदा करने वाली विशाल राजभवन को छत पर जो अमृत जैसी सफेद चांदनी के शीतल प्रकाश से सुशोभित थी, हाथ का सहारा देकर कनकमंजरी को ले गये और कमलपत्र की अतिशीतल शय्या तैयार करवाई एव उस पर उसे मुलाकर उसके दोनों हाथों पर कमल की नाल बांधो तथा सिन्द्वार के पुष्पों का हार पहनाया। उसे ठण्डक पहुँचाने के लिथे ऐसी ठण्डी मणियाँ उसके पास रखी गई कि जिन्हें पानी में रखने से तालाब का पानी भी ठंडा हो जाय। वस्तुतः इस प्रदेश में स्वतः ही इतना शीतल पवन निरन्तर बहता रहता था कि बलवान लोगों को भी रोमांच हो आये ग्रौर सर्दी से दांत कटकटाने लगे। ऐसी सुन्दर शीतल छत पर लाकर रानी ने कुमारी से पूछा —'पुत्रि कनकमंजरो ! 🕸 तुभ्रे जो दाह-ज्वर से वेदना हो रही थी वह श्रव तो दूर हुई होगी ?'

कनकमंजरी ने कहा—'न्नी माताजी ! ग्रभी तो तक नहीं मिटी। प्रत्युत मुक्ते तो ऐसा लग रहा है कि पहलेंगे ! श्रियनन्त गुणी जलन बढ़ गई है। श्राकाश में लटकता चन्द्रमा जलते हुए ग्रंगारों फी ढेर भीर ग्रंगारों की ज्वाला मेरी भीर फेंक रहा हो ऐसा लग रहा है। चन्द्रिका ज्वाला समूह जैसी लग रही है। ग्राकाश

क्ष पृष्ठ २५६

में बिखरे तारे लाखों ग्रंगार-कर्गों जैसे लग रहे हैं। ऐसा लग रहा है जैसे कमल शय्या मुक्ते जला रही है ग्रौर यह सिन्दुरी पुष्पों का हार मुक्ते पूरी तरह मुलगा रहा है। हे माँ! मैं तुक्ते क्या कहूँ ? ग्रभी ता मुक्त अभागिनी पापिनी का पूरा शरीर सुलगते हुए ग्रग्निपण्ड के समान सुलग रहा है।

### कनकमंजरी की व्याधि का कारए।

पुत्री का ऐसा अचित्य उत्तर सुनकर मलयमंजरी ने दीर्घ निश्वास लेते हुए कहा— 'किपजला! यह क्या हुआ ? मेरी पुत्री को ऐसा भीषण दाह-ज्वर क्यों हुआ ? इसका कुछ कारण तेरी समक्ष में आता है क्या ?' उस समय मैंने मलयमंजरी के कान में कन्दलिका दासी द्वारा कही गई बात कह सुनाई।

सुनकर मलयमंजरी ने कहा—'यदि ऐसा ही है तो ऐसे समय हमको क्या करना चाहिये?' उसी समय राजमार्ग पर किसी की श्रावाज सुनाई दी, ग्ररे! यह काम तो सिद्ध हुग्रा। भ्रव विलम्ब नहीं करना चाहिये।

कियान ने (सहर्ष) कहा—'माताजी ! राजमार्ग पर ग्रचानक किसी के मुह से निकले हुए शब्द ग्रापने सुने ?' रानी ने उत्तर दिया—'हाँ, मैंने बराबर सुने हैं ।' मैंने कहा—'यदि यह बात है तो कुमारी कनकमंजरी की इच्छा पूर्ण हो हो गई ऐसा समिक्ष्ये । ग्रभो मेरो बायी ग्रांख भी फड़क रहो है, ग्रत: मुक्ते तो थोड़ी भी शंका इस विषय में नहीं है ।

मलयमंजरी ने कहा—इसमें शंका की गुंजाइश ही कहाँ है ? यह काम अवश्य सिद्ध होगा।

इधर कनकमंजरी की बड़ी बहिन मिएामंजरी भी उस समय राजभवन की छत पर स्नाकर स्रत्यन्त हिंबत होकर हमारे सामने बैठो ।

मैंने मिर्गिमंजरी से कहा—'पुत्रि मिणमंजरी ! तू बहुत कठोर है, दूसरों के सुख-दु:ख का तेरे मन पर थोड़ा भी प्रभाव नहीं होता क्या ?' मिर्गिमंजरी ने उत्तर में कहा—'ऐसी क्या बात है ?' मैंने कहा, 'ग्ररे ! क्या तू देख नहीं रही है कि हम सब कितने शोक-मग्न हैं ग्रीर तू हुएं विभोर होकर बैठी है।'

मिर्गमंजरी— ग्रोहो ! मैं क्या करूं ? मेरे हर्ष का कारण इतना सशक्त है कि प्रयत्न करने पर भी मैं उसे किसी प्रकार छिपा नहीं सकती ।

मेंने पूछा -- 'ऐसा हर्षातिरेक का कारगा क्या है वह हमें भी तो बता ?

# विवाह के लिये कनकचूड की स्वीकृति

मिं गांजरी - 'मैं ग्राज पिताजी के पास गई थी। उन्होंने बड़े प्यार से मुक्ते गोद में बिठाया। उस समय भाई कनकशेखर भी पिताजी के पास बैठे थे। उनसे पिताजी ने कहा -- 'प्रिय कनक! तू जानता ही है कि समरसेन ग्रौर दुम जैसे महा बलवान योद्धान्नों को एक ही बार में मारने वाला निन्दवर्धन कोई साधारण

पुरुष नहीं है। इसका अपने ऊपर अत्यधिक उपकार है जिससे हम अपना जीवन देकर भी उससे उऋरण नहीं हो सकते। मिर्णमंजरी और कनकमंजरी मेरी दोनों पुत्रियाँ मुक्ते प्राणों से भी अधिक प्यारी हैं। मिर्णमंजरी को तो हम निद्वर्धन के बड़े भाई शीलवर्धन को पहले ही दे चुके हैं, अब कनकमंजरी का विवाह निद्वर्धन से कर दें तो कैसा रहेगा? अभाई कनकशेखर ने पिताजी के प्रशंसनीय विचार सुनकर कहा—'पिताजी! आपके विचार बहुत ही सुन्दर हैं। आप अवसरोचित कहाँ क्या करना चाहिये यह भली प्रकार जानते हैं। मेरी प्यारी बहिन का विवाह निद्वर्धन के साथ करना बहुत ही उचित रहेगा। इस प्रकार बातचीत कर पिता-पुत्र ने बहिन कनकमंजरी का विवाह कुमार निद्वर्धन से करने का निश्चय किया है।'

इस प्रकार पिताजी और भाई कनकशेखर के बीच वार्तालाप हो रहा था तभी में पिताजी की गोद में से उठकर यहाँ ग्रागई। आते-ग्राते मेंने सोचा कि ग्रहो! मं बहुत भाग्यशालिनी हूँ, मेरे भाग्य सर्व प्रकार से मेरे ग्रनुकूल हो गये हैं। पिताजी के विचार ग्रौर निर्णय को भी धन्य है! भाई कनकशेखर के विनय को भी धन्य है! अब तो में ग्रपनी प्यारी बहिन कनकमंजरी के साथ जीवन भर रहूँगी, हम दोनों का कभी वियोग नहीं होगा ग्रौर दोनों बहिने साथ-साथ भ्रनेक प्रकार ना ग्रानन्द मुख प्राप्त करती रहेंगी। इन विचारों ग्रौर मनोभावों के कारण मुक्ते इतना ग्रधिक ग्रानन्द प्राप्त हुग्रा कि मेरा हर्षातिरेक बाहर भी प्रकट हो गया। यही मेरे हर्ष विभोर होने का कारण है।

मिंगामंजरी का उपरोक्त कथन सुनकर माता मलयमंजरी ने कहा — अरे कपिंजला ! अभी हमने निमित्त रूप जो आवाज सुनी थी उसमें कार्य-सिद्धि की जो बात कही गई थी, देख ! वह अविलम्ब फलीभूत हो गई ।

कपिजला—इसमें क्या शक है। अकस्मात् सुनाई देने वाली और भविष्य सूचित करने वाली वाणी भ्रवश्य देव वार्णो ही होती है। प्रिय पुत्रो कनकमंजरी! भ्रव तू विषाद का त्याग कर और धैर्य धारण कर। समभ्रते कि भ्रव तेरी इच्छा पूर्ण हो चुकी है। तुभे जिस कारण से दाह-ज्वर हुआ था वह भ्रव दूर हो गया है। पुत्रीवत्सल पिता ने तेरे हृदय को भ्रानन्दित करने बाले कुमार नन्दिवर्धन से तेरा विवाह करने का निर्णय कर लिया है।

#### कनकमंजरी का सन्देह

हे तेतिल ! यह वृत्तान्त सुनकर कनकमंजरी को हृदय में कुछ विश्वास हुआ, फिर भी कामदेव के तौर-तरीके सर्वदा आड़े-टेढ़े होने से मेरे सामने देखकर भवें चढाकर मुक्ते डराकर वह कहने लगी—'श्रोह, हे माता ! ऐसे असत्य वचन बोलकर मुक्ते क्यों ठग रही हो ? मेरा मस्तक फट रहा है, ऐसा बिना अते-पते का ढोंगभरा वचन बोलने से बाज श्राम्रो ।' मलयमंजरी ने कहा — 'बेटी ऐसा मत बोल । यह बात

क्ष पृष्ठ २५०

बिल्कुल सच्ची है । पुत्री ! तुभ्ते इसके अतिरिक्त किसी बात की कल्पना भी नहीं करनी चाहिये ।'

'श्ररे! मेरे ऐसे भाग्य कहाँ?' घीरे-घीरे मन में बोलती कनकमंजरी नीचा मुँह कर खड़ी रही। पूरी रात हमने कनकमंजरी को पितभक्ता सता स्त्रियों के चिरत्र मुनाने और उसका मनोरंजन करने में व्यतीत की। भाई तेतिल ! श्रभी प्रात:काल में भी कनकमंजरी का दाह-ज्वर शांत नहीं हुश्रा है। श्रत: मैंने मन में विचार किया कि यदि इसको कुल परम्परानुसार विवाह के प्रसंग पर ही नित्वधंन के दर्शन होंगे तब तो यह इतने समय में मर जायगी या मरने जैसी हो जायगी। यही सोचकर मैं तुमसे मिलने श्राई हूँ। कुमार का भी तुम्हारे प्रति प्रेम है अत: तुम उन्हें सूचित कर सकोगे और यदि किसी प्रकार श्राज ही इसको कुमार के दर्शन हो जायं तो यह बच जायगी। हे तेतिल ! यह विचार करके ही मैं प्रात: ही तेरे पास श्राई हूँ। इसी कारण से मैंने तुभे कहा कि कामदेव से मुभे बहुत भय लग रहा है, वह तो तू श्रव समभ ही गया होगा, श्रव तू जैसा कहे वैसा करें।

### मिलन-स्थान का संकेत

तेतिल - अरे किपजला! हमारे कुमार ने सब इन्द्रियाँ वश में कर रखी हैं और स्त्रियों को तो वे तृरातुत्य गिनते हैं, क्योंकि वे महापुरुष हैं। फिर भी तुम्हारे लिये मैं कुमार को सूचित करूँ गा कि वे अपना दर्शन देकर कुमारी के प्रारा बचायें। केवल तू कुमारी को साथ लेकर रित-मन्मथ उद्यान में कुमार से मिलने आ जाना।

ें कपिजला—बहुत उपकार किया । मैं श्रापका श्रन्तःकरस्य से श्राभार

मानती हूँ।

तेतिलि स्वामिन् निन्दिवर्धन ! उपरोक्त कथन के साथ ही किपिजला ने मेरे चरगा स्पर्श किये । मेरा बहुत बहुत ग्राभार माना ग्रौर वह कुमारी के महल की ग्रोर गई तथा मैं यहाँ ग्राया । क्ष ग्रतः ग्रापको जो व्याधि हुई है, उसकी यह ग्रौषधि भी मैं अपने साथ लेकर ग्राया हूँ।

नन्दिवर्धन—धन्य तेतिल ! घन्य !! तू ने बहुत श्रच्छा किया । कैसे बात करनी चाहिये यह भी तु अच्छी तरह जानता है ।

ऐसा कहकर मैंने अपने गले का हार और हाथ के बाजूबन्द अपि भी उतारकर उसे पहना दिये। तेतिल ने कहा — कुमार ! इस तुच्छदास ,पर भापने इतनी बड़ी कुपा की यह उचित नहीं लगता।

नित्वर्धन—ग्रायं तेतिल ! प्राग् बचाने वाले प्रवीगा वैद्य को तो जितना दिया जाय उतना ही थोड़ा है। इसमें ग्रच्छा नहीं लगने की बात ही क्या है ? तुभे इस प्रसंग में किसी भी प्रकार का विचार नहीं करना चाहिये। तुभे समभ लेना चाहिये कि ग्रव तू मेरे प्राग् से भिन्न नहीं है।

क्ष पृष्ठ २६१

#### अमात्य विमल का संदेश

मैं तेतिल से इस प्रकार बातें कर ही रहा था कि कनकचूड राजा का अमात्य विमल मेरे भवन के द्वार पर आ पहुँचा। प्रतिहारी ने सूचित किया कि अमात्य विमल आये हैं। शीघ्र ही मैंने सारिथ तेतिल को एक आसन पर बैठने को कहा, तब तक द्वारपाल अमात्य को लेकर मेरे पास आ गया। उसने मुक्ते योग्य रीति से प्रशाम किया और कहा कुमार श्री! महाराज कनकचूड ने अपने एक विशिष्ट कार्य से मुक्ते आपके पास भेजकर कहलाया है कि मेरे प्राशों से अधिक प्रिय कनकमंजरी नामक पुत्री है। मेरे अनुरोध पर आप उससे पाशिग्रहण कर मुक्ते आह्नादित करें।

ग्रमात्य के उपरोक्त वचन सुनकर मैंने तेतिल की ग्रोर देखा। उसने कहा—महाराज कनकचूड की सभी आज्ञाग्रों को ग्रापको देव ग्राज्ञा के समान स्वीकार कर लेना चाहिये। अतः उन्होंने ग्रापसे जो ग्रनुरोध किया है, उसे ग्राप अवश्य स्वीकार करें।

मैंने उत्तर दिया— 'तेतिल ! तुम जो कहते हो वह मुक्ते स्वीकार है ।' मेरा उपकार मानते हुए अमात्य विमल वहाँ से विदा हुआ । फिर तेतिल ने मुक्त से कहा — 'देव ! ग्रव ग्राप रित-मन्मथ उद्यान में पधारें । अधिक विलम्ब होने से राजकुमारी कनकमंजरों का मन ऊंचा-नीचा होगा, जो नहीं होना चाहिये ।' मैंने उसकी बात को स्वीकार किया ।

#### रति-मन्मथ उद्यान में

फिर तेताल को साथ लेकर में रितमन्मथ उद्यान में पहुँचा। मनोहारिगी शोभा में इन्द्र के नन्दनवन का भी उपहास करने वाले इस उद्यान को मैंने देखा। कनकमंजरी के दर्शन की आशा से में वहाँ चम्पक वीथिका में, कदली (केला) समूह में, माधवीलता मण्डप में, केतकी खण्ड में, द्राक्षा मण्डप में, अशोक वन में, लवलीवृक्षों के गहन भागों में, नागरबेल के आरामगृह में, कमल सरोवर को पाल पर और अन्य बहुत से सुन्दर स्थानों पर धूमा, बार-बार उन्हीं स्थानों पर गया, परन्तु उस मृगनयनी को मैंने कहीं नहीं देखा। तब मैंने मन में सोचा कि तेतिल ने मुक्ते उगा है। अमात्य विमल भी कन्या के पािग्रहिंग का जो संदेश दे गया वह भा तेतिल का मायाजाल हो लगता है। ऐसी अद्भुत नवयौवना के दर्शन का सौभाग्य भी मेरे भाग्य में कहाँ है?

#### शोकप्रस्ता कनकमंजरी

में उन्मना-सा होकर ऐसे विचारों में लीन था कि तभी उद्यान की तहलताथ्रों के गहन भाग में से फांभर की मधुर घ्वनि सुनाई दी। तेतिल को वहों छोड़, जिधर से नूपुर की ध्वनि साई थी उधर ही गया तो तमाल वृक्षों के नोचे स्वर्गभ्रष्ट देवांगना जैसी, गृहत्यक्त नागकन्या जैसी और कामदेव के विरह से कातर रित जैसी शोकमग्न कनकमंजरी को मैंने देखा।

दूर से ही मैंने देखा कि वह चपल दिष्ट से चारों दिशाओं में किसी को खोज रही है, पर कोई मनुष्य उसे दिखाई नहीं पड़ रहा है । 🕸 म्रन्त में उसने कहा 🗕 हे भगवति वनदेवता ! ग्राप साक्षी हैं । तेति लि ने मेरी वाय के पास स्वीकार किया था कि मेरे इष्ट हृदयनाथ को वह शीघ्र ही मेरे पास लेकर आयेगा श्रौर इस रति-मन्मथ उद्यान में मिलने का उसने संकेत किया था। वह बुड्ढी बिल्ली (कपिजला) ठगकर मुफ्ते यहाँ लायी है। मेरे हृदयनाथ यहाँ तो कहीं दिखाई नहीं देते श्रौर वह बुड्ढी भी उन्हें दूँ ढने के बहाने मुक्ते ध्रकेली यहाँ छोड़कर न जाने कहाँ चली गई हैं ? यह कपिंजलों इन्द्रजाल की रचना करने में बहुत चतुर है। उसने आज मुफ्ते ठगा है। इधर तो में प्रियतम के विरह से दग्ध हूँ और उधर मेरे विश्वस्त जनों ने मेरे साथ छल किया है। मुफ जैसी मन्दभाग्य वाली स्त्री के जोने से क्यालाभ ? श्राप वनदेवता से मैं यहो वर माँगती हूँ कि धगले जन्म में भी यही हृदयनाथ मेरे पति बने । इस प्रकार कहते हुए कनकमंजरी बल्मीक शिखर के सहारे एक तमाल वृक्ष की डाल पर चढो। वृक्ष की डाल के साथ रस्सी बाँघी और उस रस्सी से ग्रपने गले को बाँधकर ज्योंही लटकने को तैयार हुई त्योंही 'ग्ररे, सुन्दरी ! ऐसा दुस्साहस क्यों कर रही हैं ?' ऐसा कहते हुए त्वरित गति से मैं उसके पास पहुँच गया और बांये हाथ से उसके शरीर को सम्भाल कर दांये हाथ से छूरी से मैंने रस्सी को काट दिया । फिर मैंने उसे लिटाकर उस पर पवन किया । जब उसे कुछ चेतना आई तब मैंने कहा—'ग्ररे देवि ! ऐसा ग्रघटित कार्य क्यों कर रही थी ? यह पुरुष तुम्हारे श्रघीन है। ग्रतः सर्व प्रकार के क्लेश, दुःख और विषाद का त्याग करो।

#### कनकमंजरा से मिलन

कनकमंजरी कुछ आंखे भींचते और कुछ-कुछ तिरछी दिष्ट से मुक्ते देखने लगी। जब वह मेरे सामने देख रही थी उस समय वह मानों अनेक रसों का एक साथ अनुभव कर रही हो, मानो कामदेव के चिन्हों को व्यक्त कर रही हो। उस समय उसका स्वरूप ऐसा अनिर्वचनीय लग रहा था जो योगियों की वागी से भी वर्गांनातीत था। स्वयं अकेली होने से उसे कुछ डर लग रहा था, पर यह वह पुरुष है जिसे वह चाहती है, इस विचार से उसे प्रानन्द भी हो रहा था। ये अपने आप हो इस स्थान पर कैसे पहुँच गये होंगे, इस विषय में उसे शंका हो रही थी। ये बहुत हो रूपवान है इस विचार से उसके मन में थोड़ी घबराहट हो रही थी। स्वयं चल कर यहाँ ग्राई थी, इस विचार से मन में लिजत भी हो रही थी। इस जनरहित एकान्त प्रदेश में अकेली हूँ, इस विचार से चारों दिशाओं में चपल दिष्ट घुमा रही थी। इसी उचान में मिलने का संकेत किया था, इस विचार से उसका मन कुछ ग्राश्वस्त हुग्रा था। मुक्ते फांसी लगाकर ग्रात्म-घात करते इन्होंने देख लिया है, इस विचार से मन में खिन्न हुई। उसका पूरा शरीर पसीने से तर-बतर था जिससे वह समुद्र मन्थन से निकली लक्ष्मी

जैसी दिख रही थी। शरीर में बार-बार होने वाले रोमांच से वह कदम्ब-पृष्प-माल जैसी लग रही थी। प्रथम मिलाप की स्वाभाविक घडराहट से उसका शरीर कम्पित हो रहा था जिससे वह पवन के वेग से हिलती हुई वृक्ष मंजरी जैसी लग रही थी। उसकी घाँखें बन्द थी घौर हलन-चलन बन्द था जिससे ऐसा लग रहा था जैसे वह ग्रानन्द के समुद्र में डूबी हुई हो।

#### नित्वर्धन के प्रेम वचन

ऐसी स्थिति में कनकमंजरी लज्जावश समक्त में न प्राने वाले ग्रस्पष्ट शब्द बोल रही थी—'ग्ररे निष्ठुर हृदय! मुक्ते छोड़! छोड़!! मुक्ते तेरो कोई प्रावश्यकता नहीं।' इस प्रकार कहते हुए उसने मेरे हाथ से छूटने का प्रयस्न किया। उसके प्रयत्न को देखकर मैंने उसे दूब उगी जमीन पर बिठाया। मैं उसी के पास उसके सामने बैठा ग्रौर बोला—'ग्ररे सुन्दरी! ग्रब लज्जा को छोड़, क्रोध को शान्त कर, मैं तो तेरी ग्राज्ञा का पालन करने वाला सेवक हूँ। मुक्त पर इतना कोध करना अ उचित नहीं है।' में जब इस प्रकार बोल रहा था तब उसे भी कुछ बोलने का विचार हुग्रा परन्तु बहुत प्रयत्न करने पर भी लज्जावश वह मुक्त से कुछ बोल नहीं सकी। केवल उसकी श्वेत दन्तपंकित की किरगों, रिक्तम ग्रधर ग्रौर स्फुरायमान कपोल उसके हृदय के ग्रानन्द को व्यक्त करते थे, किन्तु बाहरी दिखावे में तो वह ग्रपने बांये हाथ के ग्रंगुठे से जमीन कुरेदते हुए नीचा मुँह किये बैठी ही रही।

मैंने फिर कहा —हे सुन्दरी ! श्रब ग्रपने मन के संकल्प-विकल्पों का त्याग कर ।

प्यारी! मेरे हृदय, प्राण् और शरीर से भी तू मुक्ते अत्यधिक प्रिय है। है जोक्य में तेरे अतिरिक्त मेरे हृदय का कोई स्वामी नहीं है। हे पद्मलोचना! तूने अपने अन्तरंग का प्रेम रूपी मूल्य देकर आज से मुक्ते कीत कर लिया है, अत: आज से में तेरे पाँव धोने वाला सच्चा सेवक हूँ। में तुक्ते विश्वास दिलाता हूँ कि में कठोर हृदय वाला नहीं हूँ। अपने लिये यदि कोई कठोर हृदय वाला है तो वह केवल भाग्य लिखने वाला विधाता ही है। हे सुलोचना! वही तेरे मुखकमल के दर्शन में बाधक बनता है। [१-३[

जब राजकुमारी ने मेरे उपरोक्त वचन सुने तब अपने अंतः करण में अत्यन्त प्रसन्न होने से वह मुक्ते ऐसी लगने लगी मानों किसी अभीष्ट मधुर रस में डूब रही हो। मानो यह राजकुभारी कोई दूसरी ही हो। मानों उसके शरीर पर अमृत की वर्षा हुई हो। मानों उसने सुख के सागर में डुबकी लगाई हो अथवा उसे कोई बड़ा साम्राज्य प्राप्त हो गया हो। ऐसा आनन्द उसके चेहरे पर दिखाई देने लगा। [४-५]

<sup>🕸</sup> पृ० २६३

#### सारथि ग्रौर कविजला

इधर मुफे ढूँढने निकली किंपजला उद्यान के भिन्न-भिन्न विभागों में ढूँढती हुई जहाँ हम थे उसके निकट ग्रा पहुँची। पहिले उसने तेतिल को देखा भीर तुरन्त बोल पड़ी—'मित्र, भले पघारे! पर ग्रापके कुमार कहाँ है ?' तेतिल ने कहा—'कुमार वृक्षलता के गहन भाग में ग्राये हुए उद्यान में हैं।' इस बातचीत के पश्चात् वे दोनों जहाँ हम थे वहाँ ग्राने के लिये चल पड़े। दूर से ही उन्होंने हमारी जोड़ी देखी तो उन्हें भ्रत्यधिक हर्ष हुग्रा। किंपजला ने कहा—'जिस विधाता ने ऐसी सुन्दर, योग्य ग्रौर अनुरूप जोड़ी मिलाई उसे नमस्कार हो।' तेतिल ने कहा—'हे किंपजला! कामदेव ग्रौर रित जैसी यह सुन्दर जोड़ी ग्राज इस उद्यान में मिली, श्रतः इस उद्यान का रितमन्मय नाम सार्थक हुग्रा। ग्रभी तक तो इसका नाम ग्रथ रहित होने से निर्थक था।' इस प्रकार बात करते हुए किंपजला ग्रौर तेतिल हमारे पास पहुँचे।

जन्हें देखकर कनकमंजरो धवरा कर एकाएक खड़ी हो गई जिसे देख कपिंजला ने कहा—'पुत्री! बैठ जा। घवराने का कुछ भी कारगा नहीं है।' पश्चात् अमृतपुञ्ज के समान दूव पर बैठकर हम चारों स्नेहपूरित हास्य युक्त विश्वस्त बातें करते रहे।

### कंचुकी योगन्धर

हम बातों में रस मग्न थे तभी कनकमंजरी के अन्तः तुर का कंचुकी योगन्धर वहाँ आ पहुँचा। मुक्ते प्रणाम कर उसने शी छता से कनकमंजरी को बुलाया। तब किंपिजला ने पूछा—'भैया योगन्धर! इस प्रकारी कुमारी को सहसा बुलाने का क्या कारण है?' कंचुकी ने उत्तर दिया— महाराज ने जब सुना कि रात में राजकुमारी अस्वस्थ थी त्रो प्रातः ही कुमारी को देखने भवन में या गये। कुमारी वहाँ नहीं मिली। फलतः महाराज व्याकुल हो गए श्रौर महाराज ने मुक्ते बुलाकर स्राज्ञा दी कि कुमारी जहाँ कहीं हों उसका पता लगाकर में उन्हें शी छ ही उनके पास लेजाऊं।' इसिलये कुमारी जी को बुलाने के लिये में स्राया हूँ। श्र कनकमंजरी यह जानती थी कि पिताजी की साज्ञा का उल्लंघन कभी भी नहीं हो सकता, स्रतः मेरी तरफ तिरछी दिष्ट से देखती हुई, स्रालस्य मरोडती हुई किंपिजला के साथ वहाँ से प्रस्थान कर गई और थोडी ही देर में मेरी दिष्ट से स्रोफल हो गई।

## स्नेह-स्मृतियाँ

कनकमंजरी के जाने के बाद तेतिल ने मुक्त से कहा—'प्रभो ! अब यहाँ अधिक ठहरने की क्या आवश्यकता है ?' उसके पश्चात् कनकमंजरी का बनावटी क्रोध भरा मुखडा, 'निष्ठुर हृदय मुक्ते छोड़ दें' जैसे वचन, विलसित दंतपंक्ति से रंजित ग्रोष्ठ, ग्रंतरंग के हर्षातिरेक को व्यक्त करते विस्फुरित कपोल, प्रेम पगी लज्जा-

क्ष पृष्ठ २६४

युक्त पैर के ग्रंगूठे से जमीन का कुरेदना, ग्रंत:करण की गहन ग्रिमलाषा को व्यक्त करती उसकी वक्त दिष्ट ग्रादि कनकमंजरी सम्बन्धी मदन-ज्वर को तीव्रतर करने वाली बातें, जिन्हें में उस समय मोहवश मदन-दाह को शान्त करने वाली ग्रमृत जैसी मानता था, बार-बार मन में याद करते हुए में ग्रपने भवन में पहुँचा ग्रौर उस दिन के ग्रन्थ दैनिक कार्य करने लगा।

#### पारिएग्रहए।

दोपहर में दासी कन्दिलका मेरे पास ग्राई ग्रौर कहने लगी - 'कुमार! महाराज ने कहलाया है कि ग्राज उन्होंने ज्योतिषों को बुलाकर लग्न का मूहर्त पूछा तो उसने ग्राज संध्या का गोधूली लग्न बहुत ग्रुभ बताया।' कन्दिलका के वचन सुनकर में रित-समुद्र में डूब गया ग्रौर ऐसे हर्ष के समाचार लाने के लिये मैंने उसे पारितोषिक दिया। कुछ समय बाद सोने के कलश हाथ में लिये हुए स्त्रियां वहाँ ग्रा पहुँची ग्रौर उन्होंने मुफ्ते स्नान कराया, मेरे हाथ में मंगलसूत्र बांधा। इसके बाद बड़े-बड़े दान दिये गये, कैदलाने से कैदी छोड़े गये, नगर देवताग्रों का पूजन कराया गया शौर गुरुजनों को सन्मानित किया गया। बाजार को विशेष रूप से सजाया गया। राजमार्गों को साफ करवाया गया। स्नेहीजनों को सन्तुष्ट किया गया। उस प्रसंग पर राजमाताएँ गीत गाने लगीं, ग्रन्तपुर की दासिया नाचने लगीं ग्रौर राजा के प्रिय पुरुष विलास करने लगे। ऐसे ग्रामोद-प्रमोद के वातावरण में बड़े ग्राडम्बर के साथ मैंने राज भवन में प्रवेश किया। वहाँ मुसल-ताड़ना, पूंखने (ग्रारती उतारने) ग्रादि ग्रनेक प्रकार के कुलाचार/रीति-रस्म पूरे किये गये।

फिर लग्नमण्डप में विशेष प्रकार से रचित वधूगृह (मातृगृह) में मुक्ते ले जाया गया। वहाँ मैंने महामोहवण जिसके विवेक चक्षु बन्द हो गये हों, ऐसी दिख्य से हर्षातिरेक से पुलिकत होकर कनकमंजरी को देखा। अपने अतिशय रूप से वह देवांगनाओं का भी उपहास कर रही थी। इन्द्रियजन्य विलासों में मदनप्रिया रित से भी अधिक प्रवीरा दिखाई देती थी। उसके अघर नवरकत प्रत्लव जैसे, स्तन गोल सुगठित चकवे-चकवी की जोड़ी का भ्रम उत्पन्न करने वाले, नाक की डण्डी ऊची सीधी और सुन्दर, रक्त अशोक की नवस्फुटित किणलय जैसे कमनीय पतले लम्बे और चमकते हुए हाथ, रक्त कमल के पत्तों जैसी सुन्दर आँखें हाथी के सूंड की आकार वाली मनोहर जांघें, अत्यन्त विस्तीर्गा नितम्ब, त्रिवली की तरंगों से तरंगायित मध्यभाग, वेणी के काले चिकने और भ्रमराकार गुच्छेदार बाल और उसके दोनों पाँव जमीन पर उगे हुए कमल के जोड़े जैसे सुशोभित थे। उसके उस रूप और यौवन को देखकर मेरे विवेक के नेत्र बंद हो गये। मुक्ते ऐसा लगा कि मानो वह कामरस की तलेया है. सुख की राशि है, रित का खजाना है, रूप और आनन्द की खान है। मुनियों के मन को भी अपनी और आकर्णित कर सके ऐसी सुन्दर यौवनावस्था का अनुभव कराने वाली कनकमंजरी को मैंने जी भरकर देखा। अ फर

**३ पृष्ठ २६५** 

मुख्य ज्योतिषी के निद्यानुसार हमारा हस्त-मिलाप किया गया, फेरे फिरवाये गये ग्राँर विधि अनुसार सभी प्रकार के लौकिक रीति-रिवाजों को पूर्ण किया गया। बड़े ग्राडम्बर के साथ हमारे विवाह-यज्ञ का कार्य पूर्ण हुआ। फिर देव भवन की शोभा को भी फीका करने वाले विशेष सुसज्जित शयन गृह में जहाँ कनकमंजरी थी मैंने प्रेम रूपी ग्रमृतसमुद्र में डुवकी लगाते हुए प्रवेश किया। हमारा परस्पर का प्रेम दिन-प्रतिदिन बढ़ता गया ग्रौर कई दिन हमने इस राजभवन में आनन्द पूर्वक बिताये।

\$8

# २५. हिंसा के प्रभाव में

हमारे साथ लड़ने वाले विभाकर को युद्ध में जो घाव लगे थे वे ग्रब भर गये थे। उसका शरीर भी स्वस्थ हो गया था। उसे मुक्त से स्नेह हो गया था और वह मेरा विश्वासपात्र भी बन गया था। कुछ दिनों के बाद महाराज कनकचूड ने उसे मानपूर्वक परिवार सहित उसके राज्य में वापिस भेज दिया। ग्रम्बरीष जाति के लुटेरों का नायक प्रवरसेन युद्ध में मारा गया था, ग्रतः ग्रन्य वीरसेन आदि मेरे दास बनकर मेरे पास ही रहने लगे। उन्हें भी योग्य सन्मान देकर मैंने उनको उनके देश की श्रोर विदा किया। श्रब मेरे मन में किसी प्रकार की चिन्ता न थी, किसी श्रोर से मुक्ते संताप हो ऐसा भय भी नहीं था। ऐसे सर्वथा श्रनुकूल संयंशों में मैं ग्रपनी प्रिय-पहिनयों रत्नवती और कनकमंजरी के साथ श्रानन्दसमुद्ध में कल्लोल करता हुशा कनकचूड राजा के कुशावर्तपुर में कुछ समय तक रहा।

### नान्दवर्धन की विपरीत बुद्धि

मुभे सर्व प्रकार के आनन्द-मुख प्राप्ति का वास्तविक कारण तो मेरा मित्र पुण्योदय ही था, किन्तु महामोह के वशीभूत मेरा मन घने अन्धकार में भटक रहा था जिससे मुभे सर्वदा ऐसा ही लगता था कि यह सब मेरी प्रिया हिसा और मेरे मित्र वेश्वानर का ही प्रभाव है। इन दोनों के प्रभाव से ही कनकमंजरी जैसी सुन्दर पत्नी जो आनन्द रूपी अमृतरस की कुइयाँ जैसी है. मुभे प्राप्त हुई है। महाराजा कनकचूड ने स्वयं ही मिण्यंजरी से कहा था कि 'द्रुम और समरसेन जैसे योद्धाओं को नित्वधंन कुमार ने (मैंने) खेल-खेल ही में मृत्यु के घाट पहुँचा दिया, इसीलिये हमें कुमारी कनकमंजरी का लग्न उसके साथ करना चाहिये। यह बात मिण्मंजरी ने किपंजला को कही थी और किपंजला से सुनकर तेतिल सारिय ने मुभे कही थी। द्रुम और समरसेन को मैंने हिसादेवी और वैश्वानर के प्रभाव से ही पराजित किया था, इसमें क्या सन्देह है ? वस्तुतः मुभे कनकमंजरी की प्राप्ति हिंसा और वैश्वानर के सहयोग से ही प्राप्त हुई है। इनका मुभ पर असीम उपकार है। ऐसे-ऐसे विचारों से मेरे मन में हिंसा और वैश्वानर के प्रति अधिकाधिक स्नेह बढता गया।

# वैश्वानर ग्रौर कूरिचल बड़ों का प्रभाव

वैश्वानर मित्र पर मेरा बहुत प्रेम होने से वह मुभे कूरिचत्त नाम के बड़े खाने को देता रहताथा, जिन्हें में प्रतिदिन खाताथा। इसके प्रभाव से मुभ में प्रचण्ड कठोरता का भाव छाने लगा, असिहण्णुता, उग्र भयंकरता और प्रतीव कूरता मेरे रग-रग में समा गई। संक्षेप में कहूँ तो उस समय मेरा अपना स्वरूप विलीन हो गया और मैं वास्तव में वैश्वानर भय ही बन गया। कुछ समय बाद तो मेरी ऐसी स्थिति हो गई कि मुभे बड़े खाने की भी ग्रावश्यकता नहीं रही। में सर्वदा कोध से दम-दमाता रहता ग्रौर जो कोई मुभे हित की बात कहता मैं उसकी आड़े हाथों लेता और ताडित करता। मेरे नौकरों-सेवकों को भी में बिना किसी ग्रपराध के मारने लग जाता।

#### श्राखेट का व्यसन : कनकशेखर की विचारणा

हिंसादेवी के पुन:-पुन: ग्रालिंगनादि के प्रभाव से मैं शिकार का शौकीन बन गया । परिगामस्वरूप में प्रतिदिन ग्रनेक जीवों को मारने लगा। मेरे शिकार के व्यसन का जब कनकशेखर को पता लगा तो वह सोचने लगा कि—॥ ग्रहो ! इसका व्यवहार तो बहुत गड़बड़ा रहा है। ऐसा क्यों हुग्रा ?

यह निव्वर्धन तो सुन्दर है, उत्तम कुलोत्पन्न है, शूरवीर है, पढा हुआ है, महारथी है फिर भी प्राणियों को आनिन्दत क्यों नहीं करता? मेरे विचार में इसका कारण यही हो सकता है कि वह हिंसादेवी से आर्लिंगित है और वंश्वानर से प्रेम करता है। इसीलिये प्राणियों को निरंतर संताप देता है और धर्म से दूर होता जा रहा है। किन्तु, में इसका मित्र हूँ इसिलये मुभे इसकी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये तथा निव्वर्धन को उसके हित की बात बतानी चाहिये। यदि वह इसके अनुसार व्यवहार करेगा तो उसका बहुत भला होगा। सम्भव है अकेले में शिक्षा देने से यदि वह मेरी शिक्षा को नमाने तो कहना व्यर्थ होगा, अतः मुभे पिताजी के समक्ष ही इससे बात करनी चाहिये जिससे कुछ नहीं तो पिताजी की शर्म से ही वह सीधे रास्ते पर आ जाय। अतएव मुभे पिताजी के सामने ही निव्वर्धन को ऐसी शिक्षा देनी चाहिये जिससे वह हिंसा और वैश्वानर का त्याग करदे और गुणों का भाजन बन सके [१-४]

#### शिक्षा का प्रयत्न

ग्रनन्तर कनकशेखर ने श्रपने पिताजी से इस विषय में बातचीत की।
एक दिन में राज्यसभा में गया, महाराजा को नमस्कार कर उनके पास बैठा।
समयानुसार राजा कनकचूड ने मेरी प्रशंसा की। उस समय कनकशेखर ने कहा—
'पिताजी! स्वरूप से तो भाई निन्दिवर्धन श्रवश्य ही प्रशंसा-योग्य हैं, किन्तु उसके
सुन्दर रूप में एक ही दाग (कांटा) दिखाई देता है कि वह सज्जन पुरुषों द्वारा
निन्दनीय बुरे लोगों की संगति करते हैं। महाराजा ने पूछा—'ऐसी किसकी गुसंगति

<sup>🕸</sup> प्रष्ठ २६६

इसको लगी है ?' कनकशेखर ने उत्तर में कहा—'पिताजी स्वरूप से ही सर्व प्रकार के दुःख उत्पन्न करने वाला और ग्रनेक भ्रनथों का कारण इसका एक बचपन का मित्र वैश्वानर है। इसके भ्रतिरिक्त जिसका नाम सुनने से ही पूरे संसार को त्रास प्राप्त होता है ऐसी गुरुतर पापों का बन्ध करवाने वाली हिंसा नामक इसकी भ्रन्तरंग पत्नी है। इन दोनों की कुसंगति के कारण इसके सभी गुण इक्षु-कुसुम (कास के फूल जसे। उज्जवल होते हुए भी निष्फल हैं।' महाराजा कनकचूड ने कहा—'यदि ऐसा है तो इसे इन दोनों पापियों का त्याग करना ही उचित है। ऐसे लोगों के साथ सम्बन्ध नहीं रखना चाहिये। क्योंकिः—

जो व्यक्ति श्रेपना हित चाहते हों उन्हें ऐसे मित्र करने चाहिये जो इस भव ग्रौर पर भव में हितकारी, उभय लोकों को सुघारने वाले ग्रौर उभय लोकों का विनाश न करने वाले हों। १।

स्विहितेच्छु मनुष्य को ऐसी स्त्री के साथ लग्न करना चाहिये जो उभय लोकों में आह्लादकारिस्सी हो म्रोर जो धर्म-साधना में प्रिधिक कारसभूत बने। किन्तु जिस स्त्री की चेष्टायें मूल से ही दूषित हों उसके साथ कभी भी सम्बन्ध नहीं करना चाहिये। २।

#### उग्र-क्रोध : शत्रुता

मैं तो सर्वदा क्रोधाग्नि से घधकता रहता था, उस भ्रग्नि में महाराजा कनक चूड ग्रौर कुमार कनक शेखर के वचनों ने घी का काम किया जिससे मेरी क्रोधाग्नि ग्रिधक प्रज्वलित हो उठी। क्रोधाग्नि के जोश में मैंने अपना सिर हिलाया, भूमि पर हाथ से मुक्के मारे, प्रलयकाल के सदश हुंकार किया ग्रौर कुद्ध दिष्ट से राजा ग्रौर राजकुमार की ग्रोर देखा। फिर राजा को उद्देश्य कर चीखते हुए कहा— 'त्रारे मुर्दे! मेरे प्राणों से भी प्यारे वैश्वानर ग्रौर हिंसा को पापी कहने वाला तू कौन है? क्या तुभे इतना भी भान नहीं कि किस की कृपा से तुभे यह राज्य पुनः मिला है? यदि मेरा मित्र वैश्वानर नहीं होता तो महा बलवान समरसेन ग्रौर द्रुम को तेरा बाप भी नहीं हरा सकता था? उसमें से एक को भी मारने में तुम में से कौन समर्थ है, यह तो बता?' फिर उसने कनक शेखर से कहा— क्ष 'ग्रूरे नीच! चाण्डाल! क्या तू मुक्त से भी बड़ा पण्डित बन गया है कि मुभे शिक्षा दे रहा है?

मेरे को धपूर्ण चेहरे को देखकर और कटुवचन सुनकर राजा कनकचूड को बहुत आश्चर्य हुआ और कुमार कनकशेखर का मुँह खुला का खुला रह गया। उनकी विस्मयपूर्ण मुख मुद्रा देखकर मैंने मनमें कहा— 'अरे! ये तो मुक्ते कुछ मानते ही नहीं।' उसी समय चमकती हुई छुरी निकाल कर मैंने (नित्दबर्धन ने) कहा— 'अरे! घर में बैठकर बातें करने वाली औरतों! श्रब देखो! थोड़ी ही देर में मैं अभी अपना और अपने मित्र वैश्वानर का चमत्कार तुम्हें बताता हूँ। तुम्हें जो प्रिय हो वह शस्त्र अपने हाथ में लेकर मुक्त से युद्ध करने को तैयार हो जाओ।'

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २६७

हाथ में छूरी श्रौर फटी जीभ से साक्षात् यमराज जैसा मुभ्ने देखकर राज्यसभा के सभी सदस्य भाग खड़े हुए श्रौर महाराजा तथा कुमार तो अपने स्थान से हिल तक नहीं सके ! उस समय उनका प्रताप श्रौर पुण्योदय शेष था श्रौर भिवतव्यता भी ऐसो ही थो जिससे उन्हें कोई चोट पहुँचाये बिना मैं राज्य-सभा से निकलकर अपने भवन में ग्रा गया। उसके बाद महाराजा श्रौर कुमार ने मेरी श्रवहेलना शुरु कर दी श्रौर मैं उन दोनों को श्रपना शत्रु समभने लगा। हमारे बीच साधारएा लोक-व्यवहार भी टूट गया।



# २६ : पुण्योदय से खंगाधिपति पर विजय

महाराज कनकचूड और राजकुमार कनकशेखर के साथ जब से मेरी बोलचाल ग्रौर व्यवहार बन्द हुग्रा तब से मैं वह नगर छोड़कर जाने का विचार कर रहा था तभी जयस्थल से मेरे पिता द्वारा भेजा हुग्रा दूत दारुएक ग्राया। जब मैंने उसे ग्रच्छी तरह से पहचान लिया तब उसने निम्न समाचार कहे:—

#### जयस्थल के समाचार

दूत-कुमार श्री! मुभ्ने प्रधानों ने श्रापके पास भेजा है।

उसी समय मेरे मन में शंका हुई कि, घरे ! इस दूत को मेरे पिताजी ने न भेजकर प्रधानों ने मेरे पास भेजा है, इसका कारण क्या हो सकता है ? घ्रतः मैंने दूत से पूछा यरे दारुणक ! पिताजी तो सकुशल हैं ?

दूत - हाँ जी, पिताजी सक्शल हैं। श्रापको ध्यान होगा कि बंग देश में यवन नामक एक राजा है। उसकी विशाल सेना ने ग्रंपने नगर के चारां तरफ घेरा डाल रखा है। ग्रंपने किले के बाहर का पूरा प्रदेश उसने जीत लिया है। उसने ग्रौर भी ग्रनेक स्थान जीत लिये हैं ग्रौर भ्रंपने घास तथा ग्रनाज के भण्डारों पर भी ग्रंधिकार कर लिया है। इस यवनराज को हटाने का कोई उपाय नहीं रहा जिससे क्षीर समुद्र जैसे गम्भीर हृदय वाले ग्रापके पिताजी भी थोड़े बहुत विह्वल हो गये हैं, मंत्री भी विषाद को प्राप्त हुए हैं, प्रधानों के भी मन खिन्न हुए हैं ग्रौर नगर के सब लोग त्रस्त हुए हैं। श्रीमान्! क्या कहूँ ? ग्रंब क्या होगा ? इस विचार से सम्पूर्ण नगर भाग्य पर ग्राधारित हो गया है। 'भाग्य में जो लिखा होगा, वही होगा', सभी लोग ऐसा सोचने लगे हैं। मन्त्रियों ग्रौर प्रधानों ने मिलकर बहुत विचार के पश्चात् निश्चय किया कि यवनराजा जैसे बड़े शत्रु को हराने की सामर्थ्य तो केवल कुमार नन्दिवर्धन में है, ग्रौर किसी पुरुष में ऐसी शक्ति नहीं है। इसके पश्चात् मंत्रियों में निम्न प्रकार से विचार विमर्श हुगा:—

मतिधन भाभी हम जिस निर्णय पर पहुँचे हैं उसे शीघ्र महाराजा पद्म को सूचित करना चाहिये।

बुद्धिविशाल—नहीं, नहीं, यह बात महाराजा को नहीं बतानी चाहिये। मतिधन—क्यों, उनको बताने में क्या ग्रापत्ति है ?

बुद्धिविशाल—पद्म राजा को ग्रापने पुत्र पर बहुत प्रेम है, ग्रतः ऐसे संकट के समय में वे ग्रपने पुत्र का यहाँ ग्राना रागवश पसन्द न भी करें, इसीलिये इस बारे में महाराजा को सूचित नहीं करना ही ग्रच्छा रहेगा।

प्रज्ञाकर— मितधन ! बुद्धिविशाल ने जो बात कही है वह स्रवश्य ही विचार करने योग्य है। मुफ्ते तो यह बात उचित ही लग रही है। इस विषय में स्रिधिक सोच विचार करने से क्या ? मेरे विचार से तो महाराजा को बिना सूचित किये ही गुप्त रूप से दूत को कुमार के पास भेजकर क्ष सब समाचार कहलाकर राजकुमार को शीध्र यहाँ बुला लेना चाहिये जिससे सर्वत्र शान्ति हो जाय।

मतिधन-ठीक है, फिर ऐसा ही करें।

कुमार निन्दिवर्धन ! इस प्रकार प्रधानों में बातचीत होने के पश्चात् सर्वरोचक प्रधान ने मुक्ते ग्रापके पास भेजा है।

#### जयस्थल की म्रोर प्रयाग

दूत की इतनी बात सुनते ही मेरे शरीर में रहने वाला मेरा मित्र वैश्वानर उत्लिसित हो जागृत हो गया। ग्रब ग्रपना चमत्कारी प्रभाव दिखाने का ग्रच्छा ग्रवसर ग्रागया है, यह जानकर मेरी प्रिया हिसा देवी भी अत्यन्त प्रसन्न हुई। मैंने जोर से कहा—'सेना के प्रस्थान की भेरी बजाग्रो! कूच का रएसिंगा फू को। मेरी चारों प्रकार की सेना को तैयार करो।' मेरी इच्छा को समक्तकर मेरे सेना-धिकारियों ने कूच की तैयारी कर दी। मेरी सेना के साथ मैं वहाँ से चल निकला। कोधवश मैंने महाराजा कनकचूड या कुमार कनकशेखर को कुछ भी सूचित नहीं किया। कनकमंजरी से प्रेम के कारएा मिएमंजरी हमारे साथ ग्रायी। अनवरत कूच करते हुए थोड़े ही दिनों में हम जयस्थल नगर के निकट पहुँच गये।

#### वैश्वानर का उग्र प्रभाव

मैंने मित्र वैश्वानर से कहा—'मित्र ! आजकल तो मुफ्त में प्रतिक्षण सतत तेजस्विता रहती है, जिससे मुफ्ते बड़ों का प्रयोग करने की ग्रावश्यकता नहीं रहती। पहले तो तेजस्विता लाने के लिये मुफ्ते बड़ों का प्रयोग करना पड़ता था। यह सब परिवर्तन कैसे हुग्रा?' वैश्वानर ने उत्तर दिया—'मित्र! कृत्रिमता रहित भित्त से (मैं) भक्त के वश में हो जाता हूँ। तुम्हारी मुफ्त पर श्रन्तः करण की अतुलनीय गहरी भिक्त है। जिस प्राणी को मुफ्त पर सच्ची भिक्त होती है, मेरे वीर्य

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २६८

से बने कूरिचत्त बड़े उसके चित्त/रग-रग में प्रवेश कर जाते हैं। इस प्रकार तेरे चित्त में प्रवेश किये हुए बड़े अब तेरे साथ तन्मय हो गये हैं। संक्षेप में बड़ों के प्रताप से अब तू वोर्य में पूर्ण रूप से मेरे समान ही हो गया है। प्नश्च, मेरी बात मानकर तुफें साक्षात् हिंसा देवी भी मिल गई है, जो तेरे जैसी ही तेजस्विनी है। तेरा शरीर वैश्वानरमय ग्रीर तू स्वयं हिंसामय बन गया है। अब तुफें किसी प्रकार का सन्देह नहीं रखना चाहिये। मैंने उत्तर में कहा — 'अभी भी मुफें एक सन्देह है।'

## बंगाधिपति के साथ युद्ध ग्रौर विजय

हम दोनों के बीच उपरोक्त बातचीत चल ही रही थी कि हमें शत्रु की सेना दिष्टगोचर होने लगी। शत्रु सेना ने भी दूर से ही हमारी सेना को देख लिया था। तुरन्त ही शत्रु सेना ने ब्यूह की रचना की ग्रौर हमसे लड़ने के लिये हमारे सामने ग्रागई। शत्रु सेना और हमारी सेना के मध्य घमासान युद्ध शुरु हो गया।

रथों के घरघराहट से, हाथियों की विकराल गर्जना से, घोडों के उद्दाम हैषारव से ग्रीर पैदल सेना के भीषणा घोष से युद्ध का मैदान बहुत भयकर लगने लगा। थोड़ी ही देर में रथ के चक्र ग्रीर कूबर टूटने लगे, मदोन्मत्त हाथी विदीएं होने लगे, घोड़ों की पंक्तियाँ सवार बिना होने लगी, पैदल सेना के घड़ाघड़ सिर कटने लगे, सेना कम होने लगी, ग्राकाश में देव-दानव भी भगदड़ करने लगे, सिर रहित घड़ ही हाथ में तलवार लेकर युद्ध क्षेत्र में नाचने लगे। [१-३]

इस प्रकार लड़ते-लड़ते यवनराज ने हमारी सेना को पीछे खदेड़ दिया। उसकी सेना में जयघोष की हर्ष घ्वनि होने लगी। उसी समय मैं अकेला उसके सामने गया। यवनराज भी अकेला मुक्त से युद्ध करने मेरे सामने आया। हम दोनों के रथ एक दूसरे के आमने सामने आग गये। उस समय मैंने रथ के जुए पर खड़े होकर एक जोर की छलांग लगाई और उसके रथ में कूद गया। कूदने के साथ ही मैंने यवनराज का सिर अपने हाथ से काट दिया।

यह देख कर मेरी सेना जो पीछे हट रही थी संतोष सूचक जयघोष के साथ वापस म्राने लगी । [१]

#### माता-पिता से मिलन

देवता, गन्धर्व और राक्षसों ने % मेरे पराक्षम का वर्णन करते हुए सुगन्धित जल और पुष्पों की मुक्त पर वर्षा की । शत्रु सेना के नायक का नाश होने से सम्पूर्ण शत्रु सेना बिना प्रयत्न के मेरे अधीन हो गई। मेरे माता-पिता यह समाचार सुनकर सभी बन्धु-बान्धवों के साथ नगर से बाहर निकलकर मुक्त से मिलने आये। साथ में नगरवासी अपने बच्चों को लेकर मुक्ते धन्यवाद देने वहाँ उपस्थित हुए। [२-४]

उस समय मैंने रथ से उतरकर पिताजी के चरण स्पर्श किये। उन्होंने कन्धे से उठाकर मुक्ते खड़ा किया, हर्षाश्रुश्रों की वर्षा से मुक्ते स्निपत करते हुए मुक्ते

अभ मुब्द २६६

वक्ष से लगाया और बार-बार मेरा मस्तक चूमने लगे। इसी समय मैंने माताजी को देखा। उन्हें देखते ही मैंने मुक्ककर उनके चरण स्पर्श किये। माताजी ने भी मुक्के उठाकर गले लगा लिया भीर मेरे मस्तक पर चुम्बन ग्रंकित किया तथा हर्षाश्रुपूरित नेत्रों से गदगद् होकर उन्होंने कहा—वत्स ! तेरी माता का हृदय तो वक्ष शिला के दुकड़ों से बना हुन्ना लगता है, नयों कि इतने दिनों तक तेरा वियोग सहने पर भी उसके सेकड़ों दुकड़ें नहीं हो गये। ग्रहा ! जैसे प्राणी गर्भावास में चारों तरफ से घरा हुन्ना रहता है वैसे हो हम सब नगर अवरोध (शत्रु सेना के घेरे) में फैंसे हुए थे। ग्राज तुमने ही हम सब को उस घेराव से छुड़ाया है। भगवान करे मेरी ग्रागु तुक्षे लग जाय।

माता-पिता के ऐसे मधुर शब्द सुनकर में लिज्जित हुआ और कुछ नीचा मुँह कर जमीन की तरफ देखने लगा। फिर हम सब रथों में स्नारुढ हुए।

## विजय के साथ जयस्थल में प्रवेश

शत्रु-नाश स्रोर मेरे मिलन से समस्त राज परिवार स्रत्यिक हाँघत हुन्ना स्रोर वे अनेक प्रकार से स्नानन्द मनाने लगे। कोई दान देने लगे, कोई स्नन्त:करण के हर्ष से गाने लगे, कई मेरी वादन के उद्दाम स्वरों के साथ नाचने लगे, कई हर्षनाद करने लगे, कई जोर से जयघोष करने लगे, कई केशर चन्दन से सुगन्धित गुलाल उड़ाने लगे, कई रत्नों की वर्षा करने लगे और कई परस्पर प्रेम पूर्वक मिलते हुए पूर्णपात्र ले जाने लगे। सम्पूर्ण नगर के लोग प्रसन्न हो गये। कूबड़े भौर ठिंगणे लोग नाच-कूद करने लगे स्नौर स्नन्त:पुर के रक्षक/नाजिर भी हाथ उठा-उठा कर नृत्य करने लगे। इस प्रकार स्नत्य-त प्रमोय पूर्वक जयस्थल में मेरा प्रवेश हुसा। फिर थोड़ी देर तक राज्य भवन में रुककर में स्नपने महल में गया। [१-६] वैश्वानर स्नौर हिसा के प्रति प्रगाढासिक्त

श्रपने भवन में जाकर मैंने दिन के सारे दैनिक कर्त्तंच्य पूरे किये। अनेक प्रकार के महान ग्रीर अदभुत दृश्यों को देखते हुए मेरा मन ग्रतिशय हिंकत हुगा। रात में कनकमंजरी के साथ पलंग पर सोते हुए महाम्रोह के वशी भूत होकर में सोचने लगा—ग्रहा! मेरे मित्र महात्मा वैश्वानर का कैसा ग्राश्चर्यकारी ग्रद्भुत प्रभाव है! उसने मुफे उत्साहित ग्रीर प्रेरित किया जिससे मुफे विजय, यश ग्रीर कल्याण की परम्परा प्राप्त हुई। उसकी प्रेरणा से ही में यहाँ ग्राया, मुफ में इतना उत्साह/तेज प्रकट हुगा, मेरे माता पिता को इतना संतोष हुआ ग्रीर मुफे विजय प्राप्त हुई। विशालाक्षी महादेवी हिसा का प्रभाव भी श्रली किक है। दिन्ट निक्षेप मात्र से वह तो तुरंत शत्रु का विमर्दन कर देती है। अ महादेवी हिसा जितना प्रत्यक्ष फल देती है, उससे अधिक प्रभाव में वृद्धिकारी ग्रन्य कोई कारण मुफे दिखाई नहीं देता। इस प्रकार विचार करते हुए में वैश्वानर भौर हिसादेवी पर श्रिवकाधिक ग्रासक्त होने लगा ग्रीर मैंने ग्रपने मन में निर्णय किया कि ये दोनों

श्रेष्ठ पष्ट २७०

(वंश्वानर ग्रीर हिंसा) मेरे सच्चे बन्धु हैं, सम्बन्धी हैं, मेरे परम देवता हैं, मेरा सच्चा हित करने वाले हैं भीर मेरा सब कुछ इन दोनों में ही समाहित है। मैंने यह भी निश्चय किया कि जो कोई भी प्राणी इन दोनों की प्रशंसा करता है वहीं प्राणी धन्य है, वहीं मेरा सच्चा बन्धु और अंतरंग मित्र है। जो मूर्ख प्राणी इन दोनों पर द्वेष रखता है वह मेरा शत्रु है, इसमें कोई संदेह नहीं है। महामोह के वशीभूत दुर्भाग्य से मैं उस समय यह नहीं जानता था कि यह सब लाभ मुक्ते मेरे मित्र पुण्योदय के योग से मिला है। इस प्रकार वैश्वानर भ्रीर हिसा में प्रगाडासवत होकर ग्रीर पुण्योदय से पराङ्मुख होकर (विपरीत दिशा में काम करने का सोचकर) मैं यथार्थ शुद्ध धर्म-मार्ग से अधिकाधिक दूर होता गया। [७-१७]

K€3

# २७ : दयाकुमारी

माता-पिता के सन्मान ग्रौर नागरिकों के प्रेम के मध्य नगर प्रवेश कर पूरा दिन ग्रानन्द ग्रौर प्यारी हिंसा के विचार में पूरा किया। उसी रात सोने के पश्चात् जब थोड़ी रात बाकी थी, मेरे मन में फिर पाप प्रकट हुन्ना, ग्रतः नियमा- मुसार माता-पिता को प्रभात बंदन किये बिना ही मैं जंगल में चला गया। पूरे दिन ग्रनेक प्रकार के प्राशियों का शिकार किया ग्रौर शाम को मैं ग्रपने महल में वापस ग्राया। [१८-१६]

# महाराज पद्म के विचार : विदुर की सूचना

सन्ध्या के समय पिताजी ने विदुर से पूछा—'विदुर! आज पूरे दिन कुमार दिखाई नहीं पड़ा, क्या बात है? जरा पता लगाओं।' उत्तर में विदुर ने कहा—प्रभो! कुमार श्री के साथ अपनी पुरानी मित्रता को याद कर आज प्रातः मैं उनसे मिलने उनके कक्ष में गया था। परिजन से मैंने पूछा कि क्या कुमार घर में हैं? तब उनके सेवकों ने मुभे ज्ताया कि वे तो थोड़ी रात बाकी थी तभी जंगल में शिकार करने चले गये। [२०-२०]

मेरे यह पूछने पर कि कुमार आज ही शिकार करने गये हैं या नित्य ही जाते हैं? उन्होंने बताया कि, 'भद्र! जब से यहाँ से जाते हुए रास्ते में कुमार श्री का हिंसादेवी से परिएाय हुआ है तभी से वे नित्य शिकार करने जाते हैं। जिस दिन किसी कारण वश नहीं जा पाते उस दिन उन्हें किचित् भी चैन नहीं पड़ता। अधिक क्या कहें? मृगया का शौक उन्हें इतना अधिक हो गया है कि वे उसे अपने आएों से भी प्रिय समभते हैं।' महाराज! इस बात को सुनकर मेरे मन में विचार आया कि दुर्भाग्य ने हमें मन्दभागियों को खूब फंसाया है! मुभे कहावत याद आई कि, 'जो ऊँट की पीठ पर न समा सके उसे उसके गले में बाँघ दिया जाता है।' कुमार की संगति उसके पापी मित्र वैश्वानर से तो पहले से ही थी जिससे हम सब प्रगाढ उद्घेग में पड़े थे और अब साक्षात चण्डिका जैसी इस हिंसादेवी को कुमार ने पत्नी बनाया। अब हम क्या करें ? इसी विचार में आज मेरा पूरा दिन बीत गया। कुमार आज आपके पास नहीं आये हैं इसका यही कारण है।

महाराज पद्म विदुर का उत्तर सुनकर विचार में पड़ गये। वे बोले — विदुर ! यह शिकार का शौक तो महापाप का कारण है। हमारे वंश के किसी राजा ने श्राज तक यह शौक नहीं किया। इस शौक के कारण-स्वरूप उसकी स्त्री हिंसा को किसी भी प्रकार उससे श्रलग किया जा सके तो श्रच्छा हो।

उत्तर में विदुर ने मेरे पिताजी से कहा — % 'महाराज ! वैश्वानर की मांति यह हिंसादेवी भी अन्तरंग में रहने वाली है, अतः वह अपनी पहुँच के बाहर है। किन्तु, देव ! आज मेंने सुना है कि जिनमतज्ञ नैमेत्तिक आज फिर यहाँ आया हुआ है। यदि आपकी इच्छा हो तो उसे बुलवाकर पूछा जाय कि इस विषय में हमें क्या करना चाहिये?' राजा ने कहा — 'तब तो नैमेत्तिक को अवश्य बुलाओ।'

#### जिनमतज्ञ द्वारा दिशत उपाय

राजाज्ञा सुनकर विदुर जिनमत्ज्ञ नैमेत्तिक को बुलाने गया भ्रौर थोड़ी ही देर में उसे साथ लेकर वापस भ्रा गया। मेरे पिताजी ने नैमेत्तिक को प्रणाम कर उचित सन्मान दिया भ्रौर उसे बुलाये जाने का कारण बताया। नैमेत्तिक ने बुद्धि नाड़ी के संचार को ध्यान में रखकर विचार पूर्वक पिताजो से कहा—महाराज! इस विषय में एक मात्र बहुत ही भ्रच्छा उपाय है। यदि वह उपाय सम्पन्न हो जाय तो कुमार को जिस स्त्री पर इतनी भ्रधिक भ्रासिक्त है, वह महा भ्रनथंकारिणी हिंसादेवी स्वयं ही भाग जाय।

पद्म राजा—वह कौनसा उपाय है ? ग्रार्थ ! ग्राप बताने की कृपा करें।
नैमेत्तिक—मैंने श्रापको पहले ही बताया था कि समस्त उपद्रवरहित, सर्व
गुणों का निवास स्थान, कल्याण-परम्परा का कारण, मन्दभाग्यों के लिये ग्रात दुर्लभ
चित्तसौन्दर्य नाम का एक नगर है। उस नगर में लोगों का हितकारी, दुष्टों का
निग्रह करने में सतत प्रयत्नशील, शिष्ट मनुष्यों के परिपालन का विशेष ध्यान रखने
वाला, कोष ग्रीर दण्ड से समृद्ध ग्रुभपरिणाम नाम के राजा हैं। इस राजा के यहाँ
कान्ति नामक पुत्री को जन्म देने वाली निष्प्रकम्पता नामक देवों का वर्णन में पहले
कर चुका हूँ। महाराजा के एक दूसरी चारुता नामक रानी भी है। यह लोक
हितकारी, सकल शास्त्र ग्रीर ग्रथं की कसौटी, सद् ग्रनुष्ठानों को प्रवितका तथा पाप
से दूर रहने वाली है।

#### चारुता रानी

जब तक प्राणी इस चारता देवी की भली प्रकार भक्ति/उपासना नहीं करते

क्ष पृष्ठ २७१

तभी तक वे इस संसार में सब प्रकार के दुःख भोगते हैं श्रौर तभी तक स्वगं एवं मोक्ष के श्रष्ठतम मार्ग को प्राप्त नहीं कर पाते। जब शागी इस महादेवी की विधि पूर्व के सम्यक् प्रकार से श्राराधना करते हैं तभी वे श्रनेक प्रकार के कल्याग समूह को प्राप्त कर श्रन्त में मोक्ष को प्राप्त होते हैं। इसीलिये इसे लोकहितकारी कहा गया है। [ (-३]

ग्रन्य दर्शनों ग्रीर जैन दर्शन में महापुरुषों द्वारा प्रतिपादित संसार-सागर से पार उतारने वाले जो कुछ शास्त्र हैं उन सब में बुद्धिशालो तत्त्वचिन्तकों ने परमार्थतः इस महादेवी को ग्रहण एवं आदर करने योग्य बताया है ग्रर्थात् तत्त्वक्ष शास्त्रकार सूचित करते हैं कि सब को इस देवी को स्वीकार करना चाहिये। इसीलिये चारुता देवी को सर्व शास्त्रों के ग्रर्थ की कसौटी कहा गया है। इस देवी की ग्रनुपस्थिति में शास्त्र की सभी बातें ग्रसद्बुद्धि समूह जैसी लगती है। [४-६]

दान, शील, तप. घ्यान, गुरुपूजा, शम. दम आदि जितने भी शुभ धनुष्ठान लोगों में प्रवर्तित हैं, उन सब को % यह महादेवी अपने बल से महात्मा जनों में प्रवर्तित करवाती है। इसीलिये उसे श्रेष्ठ अनुष्ठान प्रवर्तिका कहा गया है। [७--६]

इस लोक में काम, क्रोध, भय, द्रोह, मोह, मत्सर, विश्वम, शठता, निन्दा, राग, द्वेष म्रादि जितने भी पाप के कारण हैं, वे सब कभी भी त्रंलोक्य में भी इस चाहता देवी के साथ एक स्थान पर नहीं ठहर सकते। इसीलिये इसे पाप से दूर रहने वाली कहा गया है। [६-१०]

## दयाकुभारी

शुभपरिएाम राजा भ्रौर चारुता देवों को एक दयाकुमारी नामक पुत्री है, जो विश्व को श्राह्मादित करने वालो, रूप में सुन्दर, सगे-सम्बन्धियों को ग्रत्यन्त प्यारी ग्रौर ग्रानन्द-परम्परा की कारए।भूत होकर स्त्री होते हुए भी मुनियों के हृदय में निरन्तर निवास करने वाली है।

इस विश्व में रहने वाले सभी चराचर जीव कभी भी दु:ख ग्रौर मरण को नहीं चाहते। प्रत्येक जीव ग्रंतःकरण से चाहता है कि उसे किसी प्रकार का मानसिक या कायिक दु:ख न हो, कभी उसका मरण न हो। दयाकुमारी प्राणियों के दु:ख ग्रौर मरण को रोकती है। ग्रनिष्ट को रोकने वाली होने से इसे विश्व को म्राह्मादित करने वाली कहा गया है। [१-२]

इस दया के मुख से बार-बार 'भय मत करो ! भय मत करो !!' ऐसे शब्द निरन्तर निकलते रहते हैं। उसका उत्तम दान रूपी मुख चन्द्रमा के समान है। इसके सद्दान और दुःखत्राण नामक दो उन्नत स्तन हैं। संसार को ग्रानन्द देने बाली शम नामक विस्तीर्रा जंघायें हैं। संक्षेत्र में उसके सामने ग्राने वाले किसी भी प्राणी

<sup>🕸</sup> पृष्ठ २७२

को प्रिय न लगे ऐसा उसके शरीर का कोई भाग नहीं है। इसीलिये मुनिपुंगवों ने उसे रूप से सुन्दर कहा है। [३-४]

दया के स्वजन-सम्बन्धी क्षान्ति, शुभपरिशाम, चारुता, निष्प्रकम्पता, शौच, सन्तोष सौर धैर्य भ्रादि हैं। यह उनके हृदय में निवास कर उन्हें सतत श्राह्लादित करती रहती है। इसीलिये उसे सगे सम्बन्धियों की प्यारी कहा गया है। [६-७]

स्वर्गलोक, मनुष्यलोक स्रोर मोक्ष में जो कुछ सुख की श्रेणी/परंपरा है, वह सब दया से भ्रोत-प्रोत प्राणियों के हाथ में ही होती है, इसीलिये इसे म्रानन्द परम्परा का कारण कहा गया है। स्रतएव स्त्री होते हुए भी वह महामुनियों के हृदय में भी निवास करती है। [८-६]

#### दया की उपादेयता

जिनमतज्ञ नैमेत्तिक ने म्रागे कहा—संसार में दया सच्ची हितकारिएगी है, सर्व गुगों को म्राकुष्ट करने वाली है, समस्त गुगों की मण्डार है, धर्म की सर्वस्व है. दोषों का नाश करने वाली है, समस्त सन्तापों को शान्त करने की शक्ति को घारण करने वाली है मौर सर्व प्रकार की वैर-परम्परा को नष्ट करने वाली है। कितना वर्णन करें? कमलपत्र के समान नेत्रों वाली दयाकुमारी इतने गुणों की खान है कि उसका सम्पूर्ण वर्णन कौन कर सकता है? महाराज! मेरे कहने का तात्पर्य यह है कि इस संसार में हिसा को नाश करने का एक मात्र यही उपाय है। मन्य कोई उपाय नहीं है। यह उपाय भी तभी कारगर होगा जब कि म्रापका घीर-वीर कुमार इस दयाकुमारी के साथ लग्न करेगा। ऐसा होते ही अ इसकी दुष्ट भार्या हिसा स्वतः ही नष्ट हो जायगी, भाग जायगी। महाराज! यह हिसा तो महापापनी मौर प्रज्वलित भाग है जब कि दयाकुमारी तो महाशुद्ध भौर हिम जैसी भीतल है। हिसा भौर दया में ग्रगिन भौर जल जैसा भन्तर है। [१०-१५]

#### दया के साथ लग्न की चिन्ता

जिनमतज्ञ नैमित्तिक के उपरोक्त वचन सुनकर राजा ने पूछा — आर्थ ! राजकुमार नन्दिवर्धन इस कन्या के साथ कब विवाह करेगा ?

नैमेत्तिक—महाराज ! जब शुभपरिणाम राजा श्रपनी पुत्री का विवाह तुम्हारे पुत्र के साथ करने की इच्छा करेगा तभी यह लग्न होगा।

पद्म राजा—शुभपरिशाम राजा ग्रपनी पुत्री का लग्न कब करेगा ?
नैमेत्तिक—जब कुमार को शुभ परिशाम राजा श्रनुकूल होगा तब ।
पद्म राजा—शुभपरिशाम राजा को कुमार के श्रनुकूल बनाने का कोई
उपाय भी है या नहीं ?

क्ष पृष्ठ २७३

नैमेत्तिक — मैंने पहले ही बताया था कि इस शुभपरिसाम राजा को इससे श्रेष्ठ कर्मपरिएाम राजा ही अनुकूल कर सकता है, अन्य कोई यह काम नहीं कर सकता । क्योंकि, यह शुभपरिएाम राजा कर्मपरिएाम राजा के स्रधीन है । ग्रधिक क्या कहूँ ? देखिये, बात ऐसो है कि जब इस कर्मपरिणाम महानरेन्द्र की कुमार पर क्रुपा होगी तभी उसके स्रवोनस्थ शुभवरिगाम राजा स्वयंमेव ही श्रपनी पुत्री दयाकुमारी का लग्न भ्रपने हाथ से कुमार के साथ करेगा। इस विषय में चिन्ता करने की कोई आवश्यकता नहीं है। पुनश्च, कुमार की भव्यता को ध्यान में रखकर, निमित्त के बल पर स्नौर युक्ति के योग से मैं इतना कह सकता हूँ कि भविष्य में किसी समय कुमार पर कर्मपरिएाम राजा की कृपा होगी, इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है। जब ऐसा समय आयगा तब राजा अपनी बड़ी बहिन लोकस्थित को पूछेगा, भपनी स्त्री कालपरिणति से विचार करेगा, ग्रपने मुख्य सचिव स्वभाव से कहेगा, कुमार के भीतर समग्र भवों में गुप्त रूप से रहने वाली इसकी श्रन्तरंग पत्नी भवि-तब्यता को सूचित करेगा तब नियति ग्रौर यदच्छा ग्रादि यह बतायेंगी कि कुमार में कितना वीर्य है ? इस प्रकार सब को पूछकर, सब से परामर्श लेकर, सब के सन्मुख महाराज कर्मपरिएााम सिद्धान्त रूप से निर्एाय करेंगे कि कुमार दयाकुमारी के योग्य हुआ या नहीं ? इस निर्णय के बाद हो वह दयाकुमारी का लग्न करवायेगा इसमें कुछ भी सन्देह नहीं, ग्रतः आप व्याकुलता का त्याग करें।

## मौन रहने का परामर्श

पद्म राजा — तब अभी हमें क्या करना चाहिये ?
नैमेत्तिक — मौन घारण करें और कुमार के प्रति उपेक्षा भाव रखें।
पद्म राजा — आर्यं! आपका कहना ठीक है, किन्तु क्या अपने पुत्र के प्रति
कभी उपेक्षा रखी जा सकती है ? क्या वह रह भी सकती है भला ?

नैमेत्तिक—तब आप श्रीर कर भी क्या सकते हैं ? कुमार को जो उपद्रव सम्प्रति हैं, यदि वह बाह्म (स्थूल) प्रदेश पर होता तो हम उसका स्पर्श कर सकते, हम उसे पकड़ सकते। यदि किसी बाहर के प्राणी की तरफ से उसे दु: खित किया जाता तब तो श्राप उसके प्रति उपेक्षा न करते तो ठीक ही कहा जाता। परन्तु, यह तो श्रन्तरंग का उपद्रव है, श्रतः इस विषय में यदि श्राप उपेक्षा रखेंगे तब भो कोई उपालम्भ नहीं रहेगा, श्रापका अपयश नहीं होगा।

पद्म राजा — भ्रार्य ! जैसी भ्रापकी भ्राज्ञा । पश्चात् राजा ने जिनमतज्ञ नैमेत्तिक का सत्कार कर उसे विदा किया ।

# २८: वैश्वानर और हिंसा के प्रभाव में

# युवराज पद की तैयारी

श्रु उपरोक्त बातचीत हुए कुछ दिन बीते होंगे कि एक दिन राजा के मन में विचार उठा कि कुमार नित्वधंन को युवराज पद प्रदान करना चाहिये। राजा ने श्रपने मंत्रियों से यह बात कही जिसे उन्होंने भी स्वीकार कर लिया। इस कार्य के लिये एक शुभ दिन निश्चित किया गया और युवराज पद देने के लिये श्रावश्यक सामग्री तैयार की गई। मुभ्ते राज्य सभा में बुलाया गया। मेरे लिये एक सुन्दर भद्रासन तैयार करवाया गया। सभी सामन्त और नागरिक एकत्रित हुए, सब प्रकार के मंगलोपचार किये गये, प्रत्येक प्रकार की उत्तमोत्तम वस्तुयें बाहर रखी गई। श्रन्तःपुर की सभी स्त्रियां भी वहाँ उपस्थित हुई।

### मदनमंजूषा के सगाई का प्रस्ताव

उसी समय प्रतिहारिगा अन्दर आई और मेरे पिताजी को हाथ जोड़, चरण-स्पर्श कर, ग्रंजिल संपुट कपाल पर लगाकर कहने लगी—'देव! ग्रिरिदमन राजा का बड़ा प्रधान स्फुटवचन ग्रापसे मिलना चाहता है। ग्रभी वे बाहर के द्वार पर खड़े हैं, ग्रापकी क्या आज्ञा है?' राजा ने उन्हें राज्य सभा में भेजने की ग्राज्ञा दी, ग्रत: स्फुटवचन को लेकर प्रतिहारिगा भन्दर आई। मेरे पिताजी को नमस्कार कर मुख्य प्रधान ने कहा—'महाराज! मैंने भ्रभी-अभी सुना है कि आज राजकुमार नन्दिवर्धन को युवराज पद देने का महोत्सव मनाया जा रहा है। यह प्रशस्त एवं ग्रुभ मुहूर्त है ऐसा सोचकर जिस काम से मैं आया हूँ उसे शीघ्र पूरा करने की ग्राणा से मैंने राज्यसभा में प्रवेश किया है।'

पद्म राजा—यह तो बहुत अच्छी बात है। म्नापका यहाँ म्राने का क्या प्रयोजन है ? बताइये।

स्फुटवचन — आपको ज्ञात ही है कि शार्यू लपुर में सुगृहीतनामधेय अरिदमन राजा राज्य करते हैं। उनके कामदेव की पत्नी रित के रूप को भी परा-जित करने वाली रितचूला महारानी है। महारानी से राजा के मदनमंजूषा नामक पुत्री है जो अचिन्त्य गुएा रत्नों की मंजूषा ही है। जनमुख से कुमार निद्वर्धन के पराक्रम की यशोगाथा सुन-सुन कर मदनमंजूषा कुमार के प्रति अत्यन्त ही अनुरागवती हो गई है और उन्हीं के साथ लग्न करने का कुमारी ने निश्चय किया है। कुमारी ने अपने निर्णय को अपनी माता रितचूला महारानी को बताया और महारानी ने उसे महाराज को सूचित किया। उसके पश्चात् महाराजा ने मुक्ते

क्ष र्रेब्ट ५०४

आपके पास ग्रपनी पुत्री का सम्बन्ध राजकुमार नन्धिवर्धन से करने के उद्देश्य से यहाँ भेजा है। अतः अब आप इस विषय में अपनी आज्ञा प्रदान करे।

स्फुटवचन का प्रस्ताव सुनकर मेरे पिताजी ने मितधन मंत्री के मुख की ओर देखा। मंत्री ने कहा—'महाराज! ग्रिरिदमन तो वास्तव में एक प्रभावणाली महान व्यक्ति हैं। उनका ग्रापके साथ सम्बन्ध हो यह योग्य ही है। ग्रतः मेरी भी यही राय है कि ग्राप स्फुटवचन के प्रस्ताव को स्वीकार करें। इस प्रस्ताव में तो विरोध का प्रश्न ही नहीं है।' मंत्री की राय जानकर पिताजी ने सम्बन्ध स्वीकार कर लिया।

#### रंग में भंग

इसी बीच मैंने पूछा—हे स्फुटवचन! यहाँ से तुम्हारा शार्दू लपुर कितनी दूर है ?

स्फुटवचन—कुमार ! हमारा शार्द् त्रपुर यहाँ से १५० योजन दूर है । नन्दिवर्घन—यह गुलत है, तुम्हें ऐसा नहीं कहना चाहिये ।

स्फुटवचन - तब कितना दूर है ? भ्राप श्रीमान् ही कहें।

नन्दिवर्धन — १५० योजन में दो कोस कम।

स्फुटवचन — ग्रापके पास इसका क्या प्रमाण है।

नन्दिवर्धन-मैं जब छोटा या तब मैंने ऐसा सुना था।

स्फुटवचन— इस विषय में भ्रापने सम्यक् प्रकार से जानकारी प्राप्त नहीं की है श्रीमान् !

नन्दिवर्धन — 🕸 इसका तुम्हारे पास क्या प्रमाण है ?

स्फुटवचन— मैंने स्रपने कदमों से नापकर गगाना की है ।

निदवर्धन - मैंने भी विश्वसनीय लोगों से यह पता लगाया है, श्रतः मेरा कथन सच्चा है ग्रौर तुम्हारा भूठा है।

स्फुटवचन—कुमार श्री ! अवश्य ही ग्रापको किसी ने ठगा हैं । मैंने स्वयं जो नाप किया है उसमें तिल-तुष के त्रिभाग का भी ग्रन्तर नहीं ग्रा सकता ।

## पुण्योदय का पलायन

यह दुरात्मा (हरामलोर) राज्य सभा में लोगों के समक्ष मुभे भूठा बता रहा है, ऐसा विचार मेरे मन में आते ही वैश्वानर भभक उठा, हिसा देवी थोड़ी हंसकर मुभ पर अपनी योग-शक्ति चलाने लगी श्रौर तुरन्त ही ये दोनों मेरे शरीर में प्रविष्ट हुए जिससे मैं प्रलयाग्ति के समान प्रचण्ड हो गया। (मेरा शरीर कोध से लाल हो गया, आँखों से चिनगारियाँ निकलने लगीं श्रौर शरीर कांपने लगा)। मैंने तत्क्षण सूर्य किरण जैसी चमचमाती विकराल तलवार को म्यान से खींच लिया।

इसी समय पुण्योदय ने विचार किया 'श्रब मेरा समय पूरा हो गया। भवितव्यता की आज्ञा से अभी तक तो मैं यहाँ रहा ग्रौर उसकी ग्राज्ञा का पालन किया, परन्तु अब तो कुमार नन्दिवर्धन थोड़ा भी मेरे सम्पर्क/सम्बन्ध योग्य नहीं रहा, ग्रतः ग्रब यहाँ से चले जाना ही मेरे लिये श्रेयस्कर है।' ऐसा विचार करते हुए मेरा सच्चा मित्र पुण्योदय मेरे पास से चला गया।

## नन्दिवर्धन द्वारा कुटुम्ब का संहार

श्रावेश में श्राकर सभाजनों के हाहाकार की श्रपेक्षा न करते हुए, कर्तव्य-श्रकर्तव्य की उपेक्षा करते हुए सभाजनों के समक्ष मैंने तलवार के एक ही भटके में स्फुटवचन के शरीर के दो टुकड़े कर दिये।

उस समय मेरे पिताजी ने सिंहासन से खड़े होकर पुकारा—'हे पुत्र ! हे पुत्र ! ! तूने यह क्या गिंहत अकार्य कर दिया ? यह तू ने बहुत बुरा किया ।' ऐसा कहते हुए वे मेरो तरफ दौड़ते हुए ग्राने लगे। पिताजी को मेरी तरफ ग्राते देखकर मेंने सोचा कि 'यह भी दुरात्मा हो गये हैं, इसीलिये ये मेरे कार्य को अनुचित एवं गिंहत बता रहे हैं। यदि वे उसके पक्षपाती नहीं होते तो मेरे काम को बुरा क्यों बताते ?' ऐसा सोचकर नंगी तलवार हाथ में लिये हुए मैं भी उनकी तरफ दौड़ा। मेरे अभिषेक के लिये उपस्थित अनेक राज्यपुरुषों ग्रीर नागरिकों में भारी कोलाहल ग्रीर भगदड़ मच गई। मैं भी ग्रयना पुत्रधर्म भूल गया कि पद्म राजा मेरे पिता हैं, वे मुक्त पर कितना स्नेह करते हैं, इस बात को भी मैं भूल गया कि उनका मुक्त पर कितना हपकार है। मैं जो अकार्य करने पर तुला हूँ उससे मुक्ते भविष्य में महापापों के उद्भव से कितना दु:ख उठाना पड़ेगा, इसका भी मैंने विचार नहीं किया। उस समय मैं वैश्वानर ग्रीर हिंसादेवी के इतना वशीभूत हो गया कि कोघ से आगबबूला होकर, पिताजी कुछ कह रहे थे उसे सुने बिना ही चण्डाल की भांति तलवार के एक ही भटके से उनका भी मस्तक धड़ से ग्रलग कर दिया।

हे पुत्र ! हे पुत्र !! ऐसा दु:साहस न कर ! दु:साहस न कर !! ग्ररे लोगों ! बचाओ !! बचाओ !!!' उच्च ग्रौर करुण स्वर में पुकार करती मेरी माता ने मेरे हाथ से तलवार छुड़। ने के लिये शी झता से ग्राकर मेरा हाथ पकड़ा। उस समय मेरे मन में बिचार ग्राया कि 'मेरे शत्रु को मारने में तत्पर मुक्त पर ऐसे मूर्खता पूर्ण उलटे सीधे ग्रारोप लगाने वालो मेरी माता भी पापिनी है और मेरी दु:शमन हो है।' ऐसे दु:साहस पूर्ण विचार ग्राते ही मैंने तलवार के एक भटके से मेरी माता के शरीर के भी दो ट्कड़े कर दिये।

उसी समय मेरा भाई शीलवर्धन जिसके साथ मेरी साली मिएामंजरी का लग्न हुआं श्रीवा वह, और मेरी पत्नी रत्नीवती मुफ्ते कहने लगे — हे भाई ! हे कुमार !! हे आर्य !!! यह तुम क्या कर रहे हो ?' मुक्ते अकार्य से रोकने के लिये वे तीनों एक साथ आकर मुक्ते पकड़ने लगे। मैंने सोचा कि 'ये सभी पापी इकट्ठे होकर एक साथ मेरे विरुद्ध षडयन्त्र रच रहे हैं इस विचार से मेरा प्रज्वलित कोध और ग्रधिक भभक उठा और मैंने एक-एक फटकों से ही तीनों को यमलोक पहुँचा दिया । %

'हे त्रार्यपुत्र ! यह क्या अनर्थ कर रहे हैं ? हिक ये ।' कहती हुई विलाप करती हुई मेरी प्यारो कनकमंजरी वहाँ आ पहुँची । मैंने मन में सोचा कि 'यह अधम स्त्री भी शत्रुओं से मिल गई लगती है, इसीलिये यह मेरे कार्य को अनर्थकारी बता रही है और मुभे कोस रही है । अहो ! मेरे हुदय के समान मेरी प्यारी कनकमंजरी भी आज मेरी वैरिणो बन गई लगतो है, इससे क्या ? यह भी अयोग्य लोगों के प्रति वात्सल्य जताने लगी है, ऐसी मूर्खतापूर्ण वत्सलता को दूर करना ही चाहिये ।' इस विचार से कनकमंजरो के प्रति मेरा प्रम-बन्ध टूट गया। इसका विरह सहन कर सकू गा या नहीं यह भी में भूल गया, उसके साथ एकान्त में मैंने कैसो मीठी-मोठो बातें की थी और कैसे-कैसे वचन दिये थे इसका भी स्मरण नहीं रहा, उसके साथ अनेक प्रकार के कामभोग के सुख भोगे हैं यह भी ध्यान से हट गया और उसके साथ मेरा अनुपम प्रेम सम्बन्ध है इसका भी मैंने विचार नहीं किया। वैश्वानर ने उस समय मेरी बुद्धि को इतनी अन्धो बना दी थी और हिसादेवा ने मेरे हुदय में ऐसा प्रबल स्थान बना लिया था कि आगे-पोछे का विचार किये बिना मैंने बेचारी कनकमंजरी को भी उसी समय तलवार के वार से मार दिया।

इस घमाचौकड़ी में मेरी घोती खुलकर नीचे गिर गई और मेरा दुपट्टा भी जमीन पर गिर गया जिससे में एकदम नग्न हो गया। मेरे बाल भी बिखर गये जिससे में साक्षात् बैताल जैसा दिखने लगा। मुक्ते इस रूप में देखकर दूर खेलते बच्चे खिलखिला कर हँस पड़े थौर ताने मारने लगे। इससे मुक्ते थौर गुस्सा आया और मैं उनको मारने के लिये दौड़ा। उस समय मुक्ते रोकने के लिये मेरे भाई, बहिनें, सगे-सम्बन्धी और सामन्त सब एक साथ मिलकर आये। किन्तु जैसे यमराज सब को समान दृष्टि से देखता है किसी को नहीं छोड़ता वैसे ही मुक्ते रोकने का प्रयत्न करने वाले उन सभी लोगों को मारते हुए में बहुत दूर निकल गया। अन्त में बहुत अधिक लोगों ने इकट्ट होकर मुक्ते चारो ओर से घेरकर जंगली हाथी की तरह बड़ी मुश्किल से पकड़ कर जमीन पर पटक दिया। मेरे हाथ से तलवार छीन ली और मेरे हाथ पीठ पीछे करके कसकर बाँध दिये। फिर मुक्ते गालियाँ देते हुए कारागृह में बन्द कर दिया।

### कारागृह में

कारागार के द्वार मजबूती से बन्द कर दिये गये। लोग अनेक प्रकार से जलते हुए व्यंग्य वचनों से मेरी हँसी उड़ाने लगे और अनेक प्रकार के कटु और आंशष्ट वचन बोलने लगे। जेल की दोवारों से सिर फोड़ते, भूख से विलखते, प्यास से पड़फते, अन्तर के सन्ताप से जलते, निद्रा के अभाव में अनेक प्रकार के असहनीय

क्षे पृष्ठ २७६

नारकीय घोर दुःख सहन करते हुए एक माह तक मैं कैद में पड़ा रहा। इस अविध में परिजनों में से किसी ने न तो मेरे बन्धन ही ढीले किये भौर न मेरी तरफ देखा ही। सभी ने मेरा भ्रनादर किया भौर यह सारा समय मैंने महान दुःख में बिताया।

# कदखाने से छुटकारा : नगर को जलाना

एक माह तक जेल में भूखा-प्यासा रहने से मेरा शरीर एकदम क्षीएा हो गया। एक दिन कमजोरी के वारण से आधी रात को कुछ क्षण के लिये मुक्ते नींद आ गई। उस समय चूहे ने आकर मेरे हाथ-पाँव के बन्धन काट दिये जिससे में स्वतन्त्र हुग्रा। मैंने तुरन्त दरवाजे खोले श्रीर बाहर निकल गया, तब मुक्ते मालूम हुन्ना कि मुक्ते राजभवन में ही कैंद करके रखा था।

श्राघी रात होने से चौकीदार आदि सो गये थे, कोई चल फिर नहीं रहा था। मैंने सोचा कि 'यह सम्पूर्ण राजकूल और पूरा नगर अब मेरा शत्रु हो गया है। इन सब लोगों ने मूफ्ते अनेक प्रकार के दुःख देने में कोई कमी नहीं रखी है। इतना सोचते ही मेरे शरीर में निवास करने वाला मेरा मित्र वैश्वानर फनफनाया और हिंसा ने आनन्द में आकर हंकार भरी, जिससे मेरे शरीर पर इन दोनों का प्रभाव बढ़ गया । उस समय मेंने देखा कि पास में ही एक श्रन्तिकृण्ड जल रहा है । मैंने मन में सोचा कि 'शत्रु का नाश करने का उपाय तो यहाँ मौजूद है। बस इतना ही तो करना है कि सकोरे में श्रंगारे भरकर अधोड़े-थोड़े महल श्रीर नगर के स्थानों पर खाल दूं ग्रौर विशेष रूप से शीझ-प्रज्वलित होने वाले इन्धन-बहुल स्थानों में आग लगा दूं। बस मेरा काम पूरा हो जायगा। पूरा नगर ग्रौर राजकूल इस प्रकार भ्रपने आप ही भस्म हो जायगा' ऐसे म्रधम विचार के उठते ही मैंने वैसा ही किया। शीघ जलने वाले राजमहल भौर नगर के स्थानों को मैं जानता था उन स्थानों को मैंने चारों तरफ से जला दिया जिससे चारों ग्रौर घू-घू- करती अग्नि की इतनी विकराल लपटें उठने लगी कि मैं स्वयं भी उसमें से भवितव्यता के बल पर ही बड़ी कठिनता से जलने से बच कर निकल सका। में जब नगर से बाहर निकल रहा था तब मैंने नगर से भागते हुए लोगों की भारी ऋन्दनरव से युक्त चिल्लाहटें सुनी । योद्धा चिल्लाने लगे- 'ग्ररे लोगों! दौड़ो! दौड़ो!' उनके मन में ऐसी शंका हुई कि शत्रु सेना ने ही यह अधम कार्य किया है। उस समय भेरा शरीर एकदम क्षीए हो गया था ग्रीर शरीर की कमजोरी का प्रभाव मेरे मन पर भी पड़ा था जिससे में अपना सारा धैर्य खो बैठा।

# २६. खूनी निदत्वर्धन की कदर्धना

मेरे ग्राग लगाने से सम्पूर्ण जयस्थल नगर जल रहा था जिससे मेरे मन में भी भय उत्पन्न हुग्रा और मैं जंगलों की तरफ मुँह कर भागने लगा। भागते-भागते में घोर जंगल में पहुँच गया। मैं कांटों से बिध गया, तीक्ष्ण पत्थरों और कीलों से पैर घायल हुए, रास्ता भूलकर गलत रास्ते पर पहुँच गया। ऊँचो ढलान पर से पैर फिसलने के कारण सिर के बल नीचे प्रदेश में गिरा, मेरा ग्रंग-ग्रंग भंग होकर चूर-चूर हो गया ग्रौर मुक्ते इतने जोर की चोट लगी कि पड़ने के बाद उठने की शक्ति भी नहीं रही।

#### चोरों की पल्ली में कदर्थना

में इस स्थिति में भयंकर घटवी में पड़ा था कि वहाँ चोर घा पहुँचे घीर उन्होंने मुक्ते इस अवस्था में पड़े हुए देखा। मुक्ते देखकर वे आपस में कहने लगे— 'श्ररे! यह तो कोई महाकाय मनुष्य लगता है, ग्रगर इसे किसी दूसरे स्थान पर लेजाकर बेचा जाय तो अच्छा मूल्य मिलेगा। चलो, इसको उठाकर अपने स्वामी पिल्लपित के पास ले चलें।' चोरों को इस प्रकार बोलते सूनकर मेरे मन में बसा हुग्रा वैश्वानर फिर प्रज्ज्वलित हो उठा और मैं बैठ गया । ग्रतः चोरों में से एक ने कहा—'ग्ररे भाइयों! इसका विचार श्रच्छा नहीं लग रहा है, वह हमारे से लड़ने या भागने की इच्छा कर रहा है, ग्रत: इसको तुरन्त बाँध लो ग्रन्यथा इसको पकडना दुष्कर होगा। फिर चोरों ने धनूष की लकड़ी से मुफ्ते खुब पोटा और मेरे हाथ पीछे कर मुक्कें बाँध दीं। मैं मूँह से गालियाँ देने लगा तो मेरा मूँह भी बाँध दिया। फिर मुफ्ते वहाँ से उठाया मेरे शरीर पर फटा हुन्ना जीर्एा कपड़ा लपेट दिया और मुफ्ते बार-बार मारते स्रौर धमकाते हुए कनकपुर के निकट भोमनिकेतन नामक चोरों की पल्ली में ले गये। वहाँ मुक्ते रणवीर नामक पल्लिपति के सम्मुख खडा किया गया । सरदार ने स्रादेश दिया-- 'श्ररे ! इसको स्रच्छी तरह खिलास्रो पिलास्रो जिससे यह खब मोटा होगा तो इसका मूल्य अधिक मिलेगा।' सरदार की आज्ञा भानकर एक चोर मुभ्ने अपने घर ले गया।

ग्रपने घर लेजाकर चोर ने मेरे मुँह पर बन्धी पट्टी जैसी ही खोली वैसे ही मैंने उन्हें चच्चा-मम्मा की गालियाँ बकनो शुरु की जिससे वह चोर मेरे ऊपर ग्रत्यन्त कुपित हुग्रा। उसने मुक्ते उण्डे ग्रादि से खूब मारा। ग्रपने स्वामी ने मुक्ते उसे सौंपा है, यह समक्तकर ही उसने मुक्ते जान से नहीं मारा। मेरे कटु वचनों के कारण वह मुक्ते कुत्सित भोजन देने लगा। ग्रधिक भूखों मरने से मैं ग्रौर कमजोर हो गया तथा मेरे मुख पर दोनता छा गई। पहले तो मैंने कुत्सित भोजन खाने से इन्कार किया, पर फिर भूख के मारे खाने लगा। तुच्छ भोजन से मेरा पेट नहीं भरता, इससे

मेरे मन में निरन्तर उद्दोग बढने लगा। इस प्रकार भूख-प्यास में मेरे कुछ दिन निकले और मैं अत्यधिक दुर्बल हो गया। एक दिन सरदार रणवीर ने मुभे पालन करने वाले चोर से पूछा कि, 'मैं कितना मोटा हुआ हूँ ?' उत्तर में चोर ने कहा कि, देव ! इसे मोटा बनाने के प्रयत्न तो बहुत कर रहा हूँ पर किसी भी प्रकार इसमें शिक्त की वृद्धि होती ही नहीं।' उसके बाद उस चोर के घर में भूखा-प्यासा और दु:ख भोगता हुआ कई दिनों तक रहा।

श्चन्यदा एक दिन चोर बस्ती पर कनकपुर नगर की सेना ने हमला कर दिया। इसकी खबर लगते ही चोर बस्ती छोड़कर भाग गये। राजा की श्चाज्ञा से वह बस्ती लूट ली गई, ॐ श्चौर जितने चोर पकड़े जा सके उन्हें पकड़ लिया गया। पकड़े गये सब लोगों को कनकपुर ले जाया गया। मैं भी पकड़ा गया भौर मुफे भी कनकपुर ले जाया गया।

# कनकपुर: विभाकर के समक्ष

कनकपूर में महाराजा विभाकर के समक्ष मुभी एक चोर के रूप में प्रस्तुत किया गया । मुक्ते देखते ही विभाकर कुछ-कुछ पहचान गया ग्रौर ग्रपने मन में विचार करने लगा कि 'अरे ! यह तो बड़े आश्चर्य की बात है ? इस पूरुष के शरीर में मात्र चमड़ी और हड्डियाँ रह गई हैं जिससे यह जले हुए वृक्ष के ठूंठ जैसा लग रहा है, फिर भी यह कुमार नन्दिवर्धन जैसा दिखाई दे रहा है, इसका क्या कारण हो सकता है ?' सोचते हुए उसने नख-शिख पर्यन्त मुफ्ते घूर-घूर कर देखा और उसे निश्चय हो गया कि मैं नन्दिवर्धन ही हूँ। फिर उसने विचार किया कि कुमार नन्दिवर्धन यहाँ इस रूप में कैसे य्रासकता है ? विधि (भाग्य) का विलास (खेल) विचित्र प्रकार का होता है । भाग्य के वशीभूत प्राणियों के लिये क्या ग्रसम्भव है ? जिस महानरेन्द्र के चरणों में मुकुटधारी राजा नमस्कार कर पाँवों की पूजा करते हैं ग्रौर कुछ भी वचन बोलने पर 'जो श्राज्ञा, जो श्राज्ञा' कहते नहीं थकते। वहो महानरेन्द्र उसी भव में दुर्भाग्यवश भिखारी बनते ग्रौर ग्रनेक प्रकार के नारकीय दु:ख भोगते हुए भी देखे गये हैं। [१-२] श्रतः ग्रस्थिपंजर बनायह पुरुष नन्दिवर्धन ही लगता है, इसमें कोई सन्देह नहीं। यह विचार ग्राते ही उसे मेरे साथ किया गया पहले का स्तेहपूर्ण व्यवहार याद ग्रा गया श्रौर श्राँखों से श्रानन्दाश्रु के प्रवाह से कपोलों को क्षालित करते हुए वह अपने आसन से उठ खड़ा हुआ और मुक्त से बहुत ही प्रेम से आलिंगन पूर्वक मिला। घटना की विचित्रता को देखकर सम्पूर्ण राज्यकुल आक्चर्य में डूब गया भीर सोचने लगा कि यह क्या है ?

#### विभाकर द्वारा सन्मान

राजा विभाकर ने अपने सिंहासन पर आधा आसन देकर मुक्ते बिठाया श्रौर पूछा —'मित्र! यह सब कैसे हुआ ?' मैंने प्रारम्भ से ग्रन्त तक श्रपनी सब

ॐ पृष्ठ २७=

आपबीती (ग्रात्म-चरित) उसे कह सुनाई। सुनकर विभाकर बोला— ग्ररे भाई! बड़े दुःख की बात है! ग्रपने माता-पिता आदि को मारने का ग्रितिगहंणीय दया रहित कार्य कर तुमने ठीक नहीं किया। देख, इस भयंकर कार्य के परिणाम स्वरूप तुमने जो इस भव में ही इतने दुःख पाये वे सब इसी श्रकार्य के फल हैं। विभाकर के हित बचन सुनते ही मेरे मन में रहे हुए वैश्वानर और हिसा जाग्रत हो गए ग्रौर में सोचने लगा कि 'सचमुच यह विभाकर भी मेरा शत्रु ही है, क्योंकि यह भी मेरे शत्रु-नाश के कार्य को ग्रकार्य ग्रौर ग्रशोभनीय मानता है। अतः मैंने निश्चय किया कि इसे भी मार देना चाहिये। किन्तु, मेरा शरीर अत्यधिक निर्वल हो गया था ग्रौर विभाकर का राज्य-प्रताप बहुत ग्रधिक था। फिर मेरे पास कोई शस्त्र भी नहीं था ग्रौर पास ही ग्रनेक सशस्त्र राजपुरुष खड़े थे, अतः मैंने विभाकर पर प्रहार तो नहीं किया. हाथ तो नहीं उठाया किन्तु ग्रपना मुँह जरूर बिगाड़ लिया। विभाकर मेरा ग्रभिप्राय समभ गया। वह जान गया कि मुक्ते उसकी बात पसन्द नहीं ग्राई है, ग्रतः इस प्रसंग को फिर से छेड़कर निद्ववर्षन का मन दु:खाने से क्या लाभ ? यह सोचकर विभाकर ने इस प्रसंग को यहीं समाप्त कर दिया।

तदनन्तर राजा विभाकर ने श्रपने सामन्तों भ्रौर सरदारों से कहा—'यह कुमार नन्दिवर्धन मेरा परम मित्र है । यह मेरा शरीर, मेरा जीवन सर्वस्व. मेरा भाई, मेरा परम स्नेही धौर पूजनीय है। इसके दर्शन से मुफ्ते ब्राज बहत आनन्द प्राप्त हुआ है, अतः स्नेहीजनों के मिलने पर जो महोत्सव किया जाता है वह सब करो। उन्होंने राजाज्ञा को शिरोधार्य किया। पश्चात् राजकुल में खूब ग्रानन्द मनाया गया । मुभे विधिपूर्वक नहलाया, दिन्य वस्त्राभुषरा पहनाये, अत्यन्त स्व दिष्ट परमान्न का भोजन कराया भ्रौर मेरे शरीर पर सूगन्धित पदार्थों का लेप किया । 🕸 मुक्ते महान् मूल्यवान ग्रलंकार घारण कराये गये और ब्रन्त में विभाकर ने स्वयं अपने हाथ से मुक्ते पान खिलाया । विभाकर मेरे लिये इतना कर रहा था फिर भी मैं तो अपने मन में यही सोच रहा था कि 'इसने मुक्ते कहा था कि मैंने ग्रपने माता-पिता ग्रादि को मार डाला यह कार्य ग्रच्छा नहीं किया, क्रतः यदि अवसर मिले तो मुक्ते इस वैरी/पापी को मार ही देना चाहिये । ऐसे रौद्र वितर्कजालों के कारए मुक्ते यह भी ध्यान नहीं रहा कि विभाकर स्वयं मुक्ते कितना मान दे रहा है। भोजनशाला से निकलकर हम सब सभाभवन में श्राये। वहाँ विभाकर के मंत्री मतिशेखर ने कहा—'प्रात: स्मरणीय महाराज प्रभाकर देवलोक हो गये यह तो आपको पता ही होगा?' उत्तर में मैंने सिर हिलाकर हामी भरी। विभाकर की आँखों में ग्राँसू ग्रा गये, बोला- 'मित्र ! पिताजी तो परलोक में गये, भ्रव तुम्हें ही पिताजी का स्थान लेना है। यह राज्य, हम सब, हमारा मन्त्रीमण्डल श्रीर प्रजाजन जो पिताजी की कृपा से श्रानन्द में थे, वे सब श्रापके सेवक हैं श्रीर

क्ष पृ० २७६

आपकी सेवा में उपस्थित हैं। ग्रापकी इच्छानुसार भ्राप हम से कार्य करायें।'
विभाकर ने मुफ से इतनी उदार प्रार्थना की जिसका मुफे ग्राभार मानना चाहिये
था, पर मेरे मन में बसे हुए वैश्वानर में इस प्रकार का कोई भी गुए या ही नहीं,
ग्रत: किसी प्रकार के ग्राभार-प्रदर्शन के बिना ही मैं मौन धारए। कर चुपचाप
बैठा रहा।

### सन्मानदाता विभाकर का खून

वह दिन ग्रानन्द पूर्वक बीत गया। सन्ध्या को नित्य की भांति राज्यसभा बुलाई गई ग्रीर ग्रन्त में विसंजित भी हुई। पश्चात् शयन कक्ष में ग्रपनी प्रिय स्त्रियों को ग्राने के लिये निषेध कर, मेरे साथ प्रगाढ स्नेह होने के कारण महामूल्यवान शय्या में नरेन्द्र विभाकर मेरे साथ सोया। हे ग्रगृहीतसंकेता! उस समय हिंसा ग्रीर वैश्वानर ने मेरे मन को इतना चाण्डाल बना दिया था कि मुक्त पर विश्वास करने वाले सरल हृदय विभाकर को मुक्त पापी ने रात में उठाकर, नीचे पटक कर मार दिया। फिर इस धृणित दुष्कमं के त्रास से शरीर पर केवल एक वस्त्र धारण कर मैं कनकपुर नगर से बाहर निकल गया।

## कुशावर्त में सन्मान : कनकशेखर को मारने का प्रयत्न

भयंकर रात्रि में स्रकेला निकल कर वेग से दौड़ते हुए मैं घने वन मैं पहुँच गया, जहाँ मैंने अनेक प्रकार के दुःख सहन किये। अन्त में भटकते हुए मैं कुशावर्तपुर नगर में पहुँचा । मैं नगर के बाहर उद्यान में विश्वाम कर रहा थाँ तभी मुफ्ते कनकशेखर के नौकरों ने देख लिया, घ्रत: उन्होंने मेरे घ्रानें का समाचार महाराज कनकचुड ग्रौर युवराज कनकशेखर को दिये। उन्होंने मन में सोचा कि कुमार नन्दिवर्धन यहाँ ग्रकेला श्राया है, इसका कुछ कारएा अवश्य होना चाहिये । वे ग्रपने परिवार के विशेष सदस्यों के साथ मेरे पास स्राये । परस्पर सन्मान देने के पश्चात् मैं कनकशेखर के साथ जब बरांडे में अकेला बैठा तब उसने मुफ्त से अकेले आने का कारण पुछा। मुभ्ने लगा कि इसको भी मेरा चरित्र और आचरण ग्राच्छा नहीं लगेगा, अत: इसको अपनी सब बात कहने से क्या लाभ ? इसलिये मैंने कनक शेखर से कहा -- 'इस बात को रहने दे, इसमें कुछ तथ्य नहीं है ।' कनकशेखर को मेरा उत्तर कुछ विचित्र सा लगा इसलिये उसने फिर से पूछा—'ग्ररे भाई! क्या मुफ्ते भी अपने मन की बात नहीं बतायेगा ?' उत्तर में मंने कहा—'नहीं, यह बात कहने योग्य नहीं है।' तब उसने अधिक आग्रह किया — 'भाई! यह बात मुभ्ते तो बतानी ही पड़ेगी। जब तक तुम मुक्ते यह बात नहीं बताश्रोगे तब तक मुक्ते चैन नहीं पड़ेगा ।' 'मैंने बताने का निषेध किया तब भी यह समभता नहीं और मेरी आजा का अनादर करता है, इस विचार से वैश्वानर ग्रीर हिंसा मेरे मन में हलचल करने लगे। मेंने तत्क्षरा ही कनक्षेत्रक्तर की कमर से यम की जिह्वा जैसी चमकती कटार खींच ली ग्रौर

कनकशेखर को मारने के लिये हाथ उठाया। उसी समय के शिधता से कनकचूड महाराजा आदि सभी लोग वहाँ आ पहुँचे और 'श्ररे! यह क्या कर रहे हो?' कहते हुए शोर करने लगे। कनकशेखर के गुणों से आक्षित जो देव वहाँ उपस्थित थे उन्होंने मुक्ते जकड़ लिया और सब के देखते हुए मुक्ते उठाकर आकाश मार्ग में फैंका और मैं उस राज्य की सीमा से बाहर जा पड़ा।

### चोरों की पल्ली: कई चोरों की हत्या

देवता ने मुफे अम्बरीष जाति के वीरसेन आदि चोरों की बस्ती में ला पटका। किसी पर प्रहार करने की हिल्ट से घारण की हुई मेरे हाथ की चमकती कटार को चोरों के सरदार ने देखा और देखते ही मुफे पहचान लिया। वे सब कुछ समय पूर्व मेरे अधीन रह चुके थे इसलिये तुरन्त मेरे चरणों में गिर पड़े और मुफे पूछने लगे कि, 'देव! बात क्या है?' मैं उन्हें कुछ भी उत्तर न दे सका, जिससे चोरों को आश्चर्य हुआ। वे मेरे बैठने के लिये आसन ले आये, पर मेरे से उस पर बैठा ही नहीं गया। उनके मन में मेरे प्रति दैन्य भाव जागृत हुआ। उनकी करुणा से प्रभावित होकर देवता ने अपनी जकड़ से मुफे मुक्त किया। देवता से मुक्त होने पर मेरे अंगोंपांग हिलने-डुलने लगे, जिसे देखकर चोरों को प्रसन्नता हुई।

फिर उन्होंने मुक्ते श्रासन पर बिठाया श्रौर ोती हुई सारी घटना के बारे में प्रेम पूर्वक पुन:-पुन: पूछने लगे। मैंने मन में विचार किया कि 'यह तो बड़ो दिक्कत की बात है कि जहाँ जाओ वहीं दूसरों की चिन्ता में जलने वाले और ऊपर से कृत्रिम स्नेह दिखाने वाले लोग मिलते हैं श्रौर क्षग्णभर भी सुख से नहीं बैठने देते।' जब मेंने दूसरी बार भी उत्तर नहीं दिया तो वे फिर पुन:-पुन: श्राग्रह पूर्वक पूछने लगे। इसी समय मेरे अन्त:स्थल में विधमान हिसा श्रौर वैश्वानर जागृत हो गये जिससे मैंने तत्काल ही कई चोरों को मार गिराया। ऐसी अनोखी घटना देखकर वहाँ बहुत शोर होने लगा। मेरे सामने चोर अधिक संख्या में थे. श्रतः उन्होंने मुक्ते धेर लिया, मेरे हाथ से कटार छीन ली श्रौर स्वजाति को भय होने से मुक्ते बांध दिया।

## शत्रुत्व की ग्राशंका

उस समय सूर्यास्त हो जाने से चारों तरफ अन्धकार फैल गया। चोरों ने एकितत होकर विचार किया कि 'इस निस्वर्धन ने पहले भी अपने नायक प्रवरसेन को मार दिया था और अभी भी अपने कई प्रधान मुख्य पुरुषों को मार दिया है, इससे स्पष्ट है कि यह अभी तक अपना शत्रु हो है। इसे अच्छा समभकर हम इसके अधीन होकर रहे और देश-देशान्तर में इसे अपना स्वामी प्रसिद्ध किया, अतः अब यदि हम इसे मार देंगे तो अपना अधिक अपयश होगा। अग्नि को जैसे पोट में बाँधकर नहीं रखा जा सकता वैसे इसे रखना भी कठिन है, अतः इसे दूर प्रदेश में ले

क्ष पृष्ठ २५०

जाकर छोड़ देना अधिक अच्छा है। 'ऐसा निर्णय कर उन्होंने मुक्ते गाड़ी में पटक कर गाड़ी के साथ ही जकड़ कर बांध दिया और मेरे मुँह पर भी मोटा कपड़ा बांध दिया। इस गाड़ी के साथ मन और पवन के समान वेग से दौड़ने वाले बैल जोड़ दिये गये और गाड़ी में कुछ आदमी भी साथ में बैठ गये। हमारी गाड़ी चली और रात्रि में ही बारह योजन जमीन पार कर गयी। इस प्रकार चलते-चलते हम शार्द लपुर नगर के निकट पहुँच गये। नगर के बाहर मलयविलय उद्यान में चोरों ने मुक्ते छोड़ दिया और अपनी गाड़ी लेकर वापस चले गये।

## शादूंलपुर के बाहर

थोड़ी देर बाद वहाँ अचानक ही सुरिभत पदन चलने लगा। पशुग्रों में रहने वाला स्वाभाविक वैर भी दूर हो गया। उद्यान में समस्त पृथ्वी की श्री यहीं बस गई हो ऐसा लगने लगा। सारी ऋतुएं एक साथ वहाँ उतर आईं। पिथकों के समूह श्रानन्द कल्लोल करने लगे। भौरे सरस ताल-लय में मनहारक गुंजारव करने लगे। उस प्रदेश में न ग्रिंघिक शीत रहा श्रीर न ताप। सूर्य उद्योत करने लगा। प्रकृति अनुकूल हुई अ श्रीर मेरे मन का संताप भी कुछ कम हुआ।

8

# २०. मलयविलय उद्यान में विवेक केवली

## विवेक केवली का पदार्पग

मलयविलय उद्यान में उस समय बहुत से देवता आ पहुँचे थे। उनके शरीरों पर विभूषित आभूषणों की प्रभा से चारों दिशाओं में प्रकाश फैल गया। उन्होंने उद्यान की भूमि को स्वच्छ किया, सुगन्धी जल का छिड़काव किया, पांच वर्ण के मनोहर पुष्प चारों तरफ फैला दिये, एक विशाल और मिण-रत्न-जिल्ल भूमिका (चबूतरा) तैयार की और उसके ऊपर स्वर्ण-कमल की रचना की। उसके ऊपर देवदृष्य वस्त्र का अति सुन्दर चन्दरवा बांघा जिसके चारों तरफ मोतियों की मालायें लटका दीं। ऐसी सुन्दर रचना करने के पश्चात् उत्सुकता पूर्वक मार्ग का अवलोकन करने लगे। मनोवाछित पूर्ण करने में कल्पवृक्ष के समान, मेरु पर्वत के समान स्थिर, क्षीरसमुद्र के समान गुण्यरनों के भण्डार, चन्द्र के समान शीतलेश्या से भूषित, प्रतप्त सूर्य के समान महाप्रतापी, अत्यधिक कठिनाई से प्राप्त होने वाले चिन्तामिण रत्न के समान, अतिशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान, आतशय निर्मल होने से स्फटिक के समान, सर्व सहिष्णुता से पृथ्वी के समान,

ॐ पृष्ठ २५१

विवेक नामक श्राचार्य वहाँ पधारे। गन्धहस्ति जैसे हाथियों के समूह से घिरा हुग्रा रहता है वैसे ही महाधुरन्धर ग्राचार्य ग्रपने जैसे ही शान्तिमूर्ति ग्रनेक शिष्यों से धिरे हुए थे। वहाँ आकर केवली महाराज सुवर्ण-कमल पर विराजमान हुए। उनके समक्ष हाथ जोड़कर खड़े सभाजनों ने उनकी वन्दना की ग्रौर जमीन पर बैठ गये। फिर केवली भगवान् विवेकाचार्य ने व्याख्यान प्रारम्भ किया।

इसी समय मेरे शरीर में रहने वाले हिंसा ग्रौर वैश्वानर श्राचार्यश्री के प्रताप को सहन नहीं कर सके इसलिये शरेर से बाहर निकल कर मुफ से दूर जाकर बैठ गये ग्रौर मेरी प्रतीक्षा करने लगे।

# महाराज ग्ररिदमन-कृत केवली की स्तुति

शार्द् लपुर के राजा ग्ररिदमन ने जब लोगों से उद्यान में विवेकाचार्य के पधारने के समाचार सुने तब उन्हें वन्दन करने के लिये नगर से निकले। पहिले ग्रपनी पुत्री मदनमंजूषा का ब्याह मेरे से निश्चित करने के लिये उन्होंने स्फुटवचन को हमारे यहाँ मेजा था, उनकी वह पुत्री भी उनके साथ थी। उसकी माता रितचूला भी साथ ही थी। राजा ने राज्य के पाँच निशान बाहर ही छोड़कर, उत्तरासन धारण कर मन में केवली के प्रति ग्रत्यन्त भक्ति होने से सूरि-महाराज के ग्रवग्रह (सभा) में प्रवेश किया। सूरि-महाराज के चरणों में पंचांग नमन पूर्वक नमस्कार कर, हाथ जोड़कर, अपने ललाट का स्पर्श करते हुए उन्होंने इस प्रकार स्तुित की। [१-४]

ग्रज्ञानरूप अन्धकार के विनाशक हे सूर्य! रागरूपी संताप का नाश करने वाले हे चन्द्र! ग्रापको मेरा नमस्कार हो। हे करुणासागर! हे संसार-विनाशक! ग्रापके पवित्र चरणों के दर्शन कराकर ग्राज ग्रापने हमें पाप से मुक्त कर दिया। यथार्थ में ग्राज ही मेरा जन्म सफल हुग्रा है, आज ही मुक्ते सच्चा राज्य प्राप्त हुग्रा है, ग्राज ही मेरे कान सचेष्ट हुए हैं ग्रीर ग्राज ही मैं अपनी आंखों से देखने वाला बना हूँ। क्योंकि, सब प्रकार के पापों ग्रीर संतापों के ग्रजीर्ण को विरेचन करने वाले ग्रीर मेरे महाभाग्य को सूचित करने वाले ग्रापश्री का मुक्ते ग्राज दर्शन हुआ है।

समस्त पापों का नाश करने वाले श्राचार्य महाराज की उक्त सुन्दर शब्दों में स्तुति करने के पश्चात् राजा ने अन्य साधुश्रों की वन्दना की ग्रौर शुद्ध भूमि देखकर जमीन पर बैठ गया। उस समय स्वर्ग ग्रौर मोक्ष को प्रत्यक्ष करा रहे हों इस प्रकार आचार्यश्री ग्रौर सर्व साधुग्रों ने उन्हें घर्मलाभ का ग्राशीर्वाद दिया। % फिर सभा में ग्राये हुए अन्य सभी लोगों ने ग्राचार्यश्री ग्रौर अन्य साधुग्रों की भाव पूर्वक वन्दना की। सब के बैठ जाने पर लोक-यात्रा करने में उद्यत ग्रावार्यश्री ने ग्रपनी देशना प्रारम्भ की। [४-११]

æ उब्ह रहरे

#### विवेक केवली की देशना

हे भव्य प्रारिएयों ! यह प्रारिए इस संसार भ्रटवी में निरन्तर भटकता रहता है। सर्वज्ञ भगवान् द्वारा बताये गये घर्म की प्राप्ति उसे बहुत ही कठिनाई से प्राप्त होती है । क्योंकि, ज्ञान-चक्षु से देखने पर पता लगता है कि यह संसार अनादि है, काल का प्रवाह भी अनादि है ग्रीर जीव भी अनादि है। ग्रनादि काल से भटकते प्रारिएयों को कभी भीं सर्वज्ञ प्ररूपित घर्म की प्राप्ति नहीं होती, इसीलिये वे ससार में भटकते ही रहते हैं श्रौर उनके इस चक्कर का कभी श्रन्त नहीं होता । यदि कभी उन्हें जैन धर्म की प्राप्ति हो जाय तो उनका संसार में निवास भी कैसे हो सकता है ? ग्रन्नि का मिलन होने पर तृएा का ग्रस्तित्व कैसे रह सकता है ? ग्रतः हे राजन् ! यह निश्चित है कि इस प्राणी ने तीर्थंकर प्रश्नृपित धर्म को पहले कभी भी प्राप्त नहीं किया; इस कथन में तनिक भी सन्देह नहीं है। जैसे मत्स्य निरन्तर समुद्र में डोलते रहते हैं उसी प्रकार प्राग्गी इस ग्रनन्त दु:खों से भरे हुए संसार-समुद्र में डोलता रहता है इसी प्रकार भटकते हुए जब उसका स्वकर्म ग्रौर भव्यपन परिपक्व होता है ग्रौर मनुष्यत्व ग्रादि सामग्री की प्राप्ति होती है तथा समय की अनुकूलता होती है तब किसी भव्य जीव पर सकल कल्याराकारी ग्रचित्य शक्ति-घारी प्रभू की कृपा होता है। फलत: वह भव्य जीव बड़ी कठिनाई से भेदी जाने वाली ग्रंथि को भेद कर सकल क्लेशों का नाग करने वाला जिनेन्द्र भगवान का तत्त्व-दर्शन प्राप्त करता है। उसके पश्चात् प्राणी तीर्थ कर प्ररूपित गहस्थ-धर्म को प्रथवा सर्व दु: खों का निवास करने वाले श्रेष्ठ साधु-धर्म को स्वीकार करता है। इस प्रकार की सामग्री की प्राप्ति प्राग्री को बहुत कठिनाई से प्राप्त होती है। इसीलिये राघावेघ-संघान के समान धर्म की प्राप्ति को बहुत कठिन कहा गया है। अतः हे जीवों! यदि तुम्हें शुद्ध धर्म की प्राप्ति हुई है तो उसका पालन करने का ब्लाच्यतम प्रयत्न करो ग्रौर जितने ग्रंश में धर्म की प्राप्ति न हुई हो उसे प्राप्त करने का प्रयत्न करो ! [१२-२३]

#### राजा श्ररिदमन द्वारा निन्दवर्धन सम्बन्धी प्रश्न

देशनानन्तर अरिदमन राजा ने विचार किया कि आचार्य भगवान् तो केवलज्ञानी होने से साक्षात् सूर्य हैं. इनसे तो कोई भी बात छिपी नहीं रह सकती, अतः मेरा जो संशय है उसके बारे में भगवान् से पूछ देखूं। अथवा आचार्यश्री केवलज्ञानी मेरे मन होने से मेरे मन के संशय या जिज्ञासा को वे स्वयं ही जानते हैं और मुफे जो बात जानने की इच्छा हुई है वह भी जानते हैं, अतः मुक्त पर कृपा कर वे स्वयं ही सब कुछ बतायेंगे। 'राजा इस प्रकार सोच ही रहा था कि भव्य प्राग्तियों को विशुद्ध ज्ञान प्राप्त करवाने के उद्देश्य से राजा को सम्वोधित करते हुए केवली भगवान् ने कहा आचार्य — राजन् ! आपके मन में जो सन्देह है उसे वाग्गी से पूछिये।

अरिदमन—'भगवन्! यह पास ही बैठी मदनमंजूषा मेरी पुत्री है। थोड़े दिन पहले इसका सम्बन्ध पद्म राजा के कुमार नन्दिवर्धन से करने के लिये मैंने स्फूटवचन नामक मंत्री को जयस्थल भेजा था। उसे गमे बहुत समय हो गया परन्तु वह वापस नहीं आया तब उसका पता लगाने मैंने यहाँ से कुछ लोग जयस्थल की श्रोर भेजे। अ वे लोग कुछ दिन बाद वापस आये श्रौर उन्होंने कहा -देव! जयस्थल नगर तो जल कर भस्म हो गया है। जला हुन्ना स्थान मात्र शेष रह गया है। उस नगर के निकट के अनेक ग्राम ग्रौर शहर भी जल चुके हैं। श्रतएव जयस्थल ग्रौर उसके पास के ग्राम-नगरों का नाम निशान भी नहीं हैं। वह देश तो ग्रब जंगल जैसा लग रहा है। पता लगाने गये मेरे लोगों को वहाँ एक भी मनुष्य ऐसा नहीं मिला कि जिससे यह मालूम हो कि यह सब कैसे घटित हुन्ना ? मैंने सोचा कि, ग्रहों ! बड़े दु:ख की बात है, किस कारण से यह ग्रघटित घटना हो गई ? क्या वहाँ अचानक ही उल्कापात हो गया ? क्या अंगारों की वर्षा हो गई ? अथवा पहले से कुपित किसी कोधी देवता ने नगर को जला कर भस्म कर दिया ? या किसी तपस्वी ने कोघ में श्राकर शाप देकर नगर को जला दिया है या दावाग्नि से जल गया ? ग्रथवा चोरों ने जला दिया ? इस घटना का वास्तविक कारगा ज्ञात न होने से मेरे मन में सन्देह उत्पन्न हुआ। इस सन्देह का निराकरणा न होने के कारए। से बहुत दिनों से मैं संतप्त हूँ ग्रीर ऊहापोह करता रहता हूँ। ग्रब ग्रापश्री के दर्शन होने से आज मेरे सब शोक-सन्ताप नाश को प्राप्त हुए हैं, पर मेरे मन का सन्देह श्रभी तक नहीं मिटा है, अब आप मेरा सन्देह दूर करने की कृपा करें।

श्राचार्य — राजन् ! इस सभा 'के निकट ही एक पुरुष बैठा है जिसके हाथ पीछे से बन्धे हुए हैं, मुँह में भी कपड़ा ठूंसा हुआ है और जो कुछ मुका हुआ भी है, उसे आप देख रहे हैं न ?

ग्ररिदमन— हाँ, भगवन् ! इस पुरुष को मैं देख रहा हूँ । ग्राचार्य—राजन् ! इसी ने जयस्थल नगर को जलाकर राख कर दिया है।

अरिदमन—भगवन् ! यदि इसी पुरुष ने जयस्थल नगर को जलाया है तो यह कौन है ?

भ्राचार्य-राजन् ! जिसे तुम भ्रापना जंवाई बना रहे थे, यह वही कुमार नन्दिवर्धन है।

अरिदमन भगवन् ! आप यह क्या कह रहे हैं ? क्या निन्दवर्धन ने स्वयं यह दुष्कर्म किया है ? इसने ऐसा क्यों किया ? फिर यह ऐसी दुरवस्था को कैसे प्राप्त हुआ ?

क्ष पुष्ठ २८३

## नन्दिवर्धन की दुष्कर्म-कथा

उसके पश्चात् ग्राचार्यश्री ने स्फुटवचन के साथ जयस्थल में पद्म राजा की सभा में तिनक-सी बात पर हुए विवाद से लेकर, चोर इसे शार्दू लपुर नगर के समीप इस जंगल में छोड़ गये वहाँ तक की (निन्दवर्धन की) सब घटना कह सुनाई। मेरा ऐसा चित्र-विचित्र चरित्र सुनकर राजा श्रीर सम्पूर्ण धर्मसभा को ग्रत्यन्त श्राश्चयं हुग्रा। राजा ने विचार किया कि इसका मुँह ग्रीर हाथ बन्धे हुए हैं उन्हें छुड़ा दूं या नहीं? नहीं, नहीं! ग्रभी तो श्राचार्यश्री ने उसके दुश्चरित्र का जो वर्णन किया है, उसे घ्यान में रखते हुए यदि मैं इसे बन्धन-मुक्त करूँगा तो यह ग्रभी कुछ नया उत्पात मचा देणा और हम लोग केवली भगवान् के मुख से घर्मकथा सुनने का लाभ प्राप्त कर रहे हैं उसमें भी विघ्न उत्पन्न हो जायेगा। श्रतः जब तक श्राचार्यश्री का उपदेश चल रहा है तब तक तो इसे इसी दशा में रहने देना चाहिये। धर्मसभा समाप्त होने पर इसके विषय में सोचकर उचित कार्यवाही करूँगा। जिस प्राग्री का ऐसा घोर पाप पूर्ण चरित्र हो उस पर एकदम श्रिषक दया दिखाना भी संगत नहीं है। श्रव केवली भगवान् से एक दूसरा प्रश्न भी पूछ लूं।

ग्ररिदमन—महाराज! हमने तो कुमार निन्दवर्धन के विषय में पहले बहुत बड़ी-बड़ी बातें सुनी थीं कि वह महागुणवान है। हमने तो सुना था कि वह महान् योद्धा, दक्ष. स्थिर, बुद्धिमान, महासत्ववान, दढप्रतिज्ञ, रूपवान, राजनीति का ज्ञाता, सर्व शास्त्रों में प्रवीण, समस्त गुणों की कसौटी श्रौर ग्रत्यन्त प्रसिद्धि प्राप्त श्रसाधारण पुरुष है। जिसके बारे में हमने इतनी श्रच्छी बातें सुनी थी उसने ऐसा निकृष्ट पाप कार्य क्यों कर किया होगा ? यह कुछ भी समभ में नहीं आता। [१-२]

विवेकाचार्यं — राजन्! इसमें इस बेचारे तपस्वी का कुछ भी दोष नहीं है। तुमने इसके जिन-जिन गुर्गों का वर्गन किया अवह अपने स्वरूप से इन सब गुणों से युक्त है। । ३]

श्चरिदमन—भगवन् ! यदि यह निन्दिवर्धन श्चात्म-स्वरूप से निर्दोष होने के कारण इस निकृष्ट चरित्र के लिये दोषी नहीं है तो फिर किस का दोष है ? आप कृपाकर बतलावें । [४]

विवेकाचार्य—उससे कुछ दूरी पर जो पूर्णरूपेण कृष्ण रूप वाली दो मनुष्य श्राकृतियाँ वैठी हैं, यह सब दोष उन्हीं का है।

राजा ने आँखें फैलाकर मुभे देखा ग्रौर फिर मेरे से कुछ दूर बैठी उन दो काली ग्राकृतियों को बार-बार देखा।

भ्ररिदमन—महाराज ! दूर से देखने से इन दो काली श्राकृतियों में से एक प्रुविष भ्रौर एक स्त्री जान पड़ती हैं।

विवेकाचार्य-तुमने ठीक ही देखा है। अरिदमन-महाराज! यह पुरुष कौन है?

क्ष पृष्ठ २५४

विवेकाचार्य—राजन्! यह पुरुष महामोह राजा का पौत्र है ग्रीर द्वेष-गजेन्द्र का पुत्र है। इसकी माता का नाम ग्रविवेकिता है ग्रीर इसका नाम वैश्वानर है। पहले जब इसका द्वेषगजेन्द्र के घर अविवेकिता की कोख से जन्म हुआ तब इसका नाम कोध रखा गया था, पर बाद में जैसे-जैसे इसमें कोधात्मक गुगों की वृद्धि होती गई वैसे-वैसे इसके सम्बन्धियों ने इसका प्रिय नाम वैश्वानर रख दिया।

श्ररिदमन - भगवन् ! इस पुरुष के साथ जो दूसरी स्त्री आकृति बैठी है, वह कौन है ?

विवेकाचार्य — द्वेषगजेन्द्र का सम्बन्धी दुष्टाभिसन्धि नामक एक राजा है, उसकी रानी निष्करुणता की यह पुत्री हिंसा है।

श्ररिदमन - इस निन्दिवर्धन कुमार के साथ इन दोनों का सम्बन्ध कब से दुः मा है ?

विवेकाचार्य - ये दोनों कुमार के अन्तरंग राज्य में मित्र और स्त्री के रूप में रहते आए हैं । वैश्वानर स्वयं को उसका मित्र बताता है ग्रौर हिसा उसकी स्त्री बन कर रहती है। नन्दिवर्धन ने भी प्रपना हृदय इन दोनों को समर्पित कर दिया है जिससे वह स्वकीय भ्रर्थ (कार्य) सिद्ध होगा या नहीं इसका भी विचार नहीं करता, किस कार्य में धर्म है या अधर्म, अमूक पदार्थ भक्ष्य है या अभक्ष्य, पेय है या अपेय इसका भी विचार नहीं करता। ग्रमुक बात बोलने योग्य है या नहीं, श्रमुक स्त्री गमन योग्य है या नहीं और ग्रमुक कार्य के परिगाम स्वरूप अपना कितना हित या श्रहित होगा इसका भी विवेक नहीं रखता, पर्यालोचन नहीं करता । इसी मनोवृत्ति के फलस्वरूप स्वाम्यस्त कितने ही गुर्गों के प्रयोग करने की प्रवृत्ति को भी वह भूल गया है । इसकी स्रात्मा क्षर्णमात्र में परिवर्तित होकर समग्र दोषों का भण्डार बन गई है। राजन् ! इन दोषों को <mark>धारएा कर न</mark>न्दिवर्धन बचपन से ही सह शिक्षार्थी निरपराध बालकों को अनेक प्रकार के त्रास देता था, अपने कलाचार्य (शिक्षक) को बार-बार धमकी देता था और हितोपदेश देने वाले विदुर को भी इसने एक बार चांटा मार दिया था। बुरी संगति से बचपन में ही ऐसे-ऐसे उत्पात करने के पश्चात् युवावस्था में दोनों को संगति से इसने अनेक प्रारिएयों का नाश किया, बड़े-बड़े युद्ध कर इसने संसार को संतप्त किया । इन दोनों के वशोभूत होकर इसने परमोपकारी बान्धवों को भी मारने का प्रयत्न किया। ग्रपने स्नेही महाराज कनकचूड और कुमार कनकशेखर का तिरस्कार किया। स्फुटवचन के साथ असमय हो मिथ्या विवाद किया, बिना कारएा उसे मार डाला । माता-पिता, भाई-बहन और अपनी प्रिया का भी खून किया। पूरे शहर को जला कर भस्म कर दिया ग्रौर स्तेह से परिपूर्ण मित्रों ग्रीर नौकरों को मार दिया। यह सब तो ग्रापने ग्रभी-ग्रभी सुना ही है। हे राजन्! इन सारे दोषों का यह जो ताण्डव हो रहा है उसका कारए। ये दोनों वैश्वानर ग्रौर हिसा ही हैं। इसमें वैश्वानर मित्र रूप में भ्रौर हिंसा पत्नी रूप में विद्यमान है। इस बेचारे

तपस्वी श्रु नित्वर्धन का तो तिनक भी दोष नहीं है। यह तो अपने स्वरूप से अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त वीर्य, अनन्त सुख और अपरिमित गुणों का निवास स्थान है। यह तो वेचारा अज्ञानवश अभी अपने इतने श्रेष्ठ आत्म-स्वरूप को जानता ही नहीं है। इसी कारण पापी मित्र और पापिनी स्त्री की संगति में पड़ने से इसके स्वरूप में इतना विकृत परिवर्तन हुआ है। इनकी कुसंगति से इनके वशीभूत होकर वह इस अवस्था में आ पहुँचा है और अनन्त दुःखों को कारणभूत अनर्थ-परम्परा को भोग रहा है।

अरिदमन—महाराज! हमने स्फुटवचन प्रधान को जब यहाँ से पुत्री का सम्बन्ध तय करने जयस्थल भेजा था उससे पहले हमने बहुत से लोगों के मुख से सुना था कि नन्दिवर्धन के जन्म पर पद्म राजा के सम्पूर्ण राज-परिवार में आनन्द छा गया था, राज्य-भण्डार में विपुल समृद्धि हुई थी और समस्त नगर अत्यधिक आनित्दत हुआ था। बड़ा होने पर भी कुमार अपनी प्रकृति से प्रजा को अत्यधिक आह्लादित करता था और उसके गुणों की प्रसिद्धि चारों तरफ फैल गई थी। अपने प्रताप से उसने सारे भूमण्डल को अपने अधीन कर लिया था, अत्रुओं पर विजय प्राप्त की थी, जयपताका प्राप्त कर यश का डंका बजाया था और भूतल पर सिंह के जैसा पराक्रम दिखाया था। अन्त में उसे सुख-समुद्र में आनन्द करते सुना था। हे महाराज! ऐसी-ऐसी अनेक बातें हमने कुमार के सम्बन्ध में सुन रखो थीं। क्या उस समय दु:खों की परम्परा का हेतु उसका यह पापी मित्र और कूर पत्नी इसके साथ नहीं थे? क्या वे अभी-अभी उससे सम्बन्धित हुए हैं?

विवेकाचार्य—राजन्! उस समय भी यह मित्र ग्रीर पत्नी उसके साथ ही थे परन्तु उस समय उसको कल्याणकारिणी परम्परा ग्रीर प्रसिद्धि का कुछ ग्रन्य ही कारणाथा।

ग्ररिदमन -- भगवन् ! वह क्या कारण था ?

विवेकाचार्य—उस समय उसके साथ पुण्योदय नामक एक अन्तरंग मित्र भ्रौर भी था जो सर्वदा कुमार के साथ ही रहता था। पद्म राजा भ्रौर उसकी प्रजा को जो आनन्द प्राप्त हुआ एवं पूर्वविणित जो कुछ कीर्तिकारक कार्य हुए उन सब का कारण वह पुण्योदय था। जहाँ वह होता है वहाँ अपने प्रभाव से आनन्द ही आनन्द कर देता है भौर चारों तरफ यश-कीर्ति फैलाता है। दुर्भाग्य से मोह के वशीभूत कुमार को यह पता ही नहीं था कि उसकी यश-कीर्ति का कारण पुण्योदय है। बिल्क इसके विपरीत वह तो यह समभता रहा कि उसे जो कुछ भी लाभ, यश, विजय आदि प्राप्त हो रहे हैं वे सब उसके मित्र वैश्वानर और पत्नी हिसा के प्रभाव से प्राप्त हो रहे हैं। इससे पुण्योदय को लगा कि यह भाई तो उसके गुर्गों को मानने भ्रौर समभने की शक्ति वाला नहीं है, भ्रयोग्य है। इस विचार से घीरे-धीरे उसने कुमार

**<sup>%</sup> पृष्ठ २**८४

पर से ग्रमना प्रेम कम कर दिया ग्रौर उससे धीरे-घीरे दूर होने लगा। जिस दिन कुमार ने बिना कारण स्फुटवचन को मारा, उसी दिन पुण्योदय उसे छोड़कर ग्रन्य कहीं चला गया। फिर पुण्योदय-रहित हो जाने से उस पर पापी मित्र ग्रौर कूर पत्नी का प्रभाव अधिक बढ़ने लगा और इन्होंने उससे ग्रनेक प्रकार के ग्रनर्थकारी पापकर्म करवाये।

अरिदमन—भगवन् ! कुमार का हिंसा और वैश्वानर के साथ कितने काल से सम्बन्ध है ?

विवेकाचार्य हिंसा और वैश्वानर का कुमार नित्वर्धन की भ्रात्मा के साथ भ्रनादि काल से सम्बन्ध है तथापि पद्म राजा के घर जन्म लेने के पश्चात् ये दोनों कुछ विशेष रूप से प्रकट हुए हैं। इसके पहले ये दोनों छिपकर रहते थे।

अरिदमन—महाराज ! क्या कुमार नन्दिवर्धन ग्रनादि काल से है ? विवेकाचार्य —हाँ (ग्रात्म दिष्ट से) ऐसा हो है।

अरिदमन—यदि वह अनादि काल से है तो फिर पद्म राजा के पुत्र के रूप में कैसे प्रसिद्ध हुआ ?

विवेकाचार्य—मैं पद्म राजा का पुत्र हूँ ऐसा उसे मिथ्याभिमान हुन्ना है । ऐसे मिथ्याभिमान (मिथ्याज्ञान) पर तनिक भी श्रास्था क्ष नहीं रखना चाहिये ।

अरिदमन—भदन्त ! तब परमार्थ से कुमार नन्दिवर्धन कौन हैं ? किसका पुत्र है ?

विवेकाचार्य — वास्तव में यह निन्दवर्धन श्रसंब्यवहार नगर का रहने वाला है. इसीलिये श्रसंब्यवहारी कुटुम्ब का गिना जाता है। इसका नाम संसारी जीव है। कर्मपरिएगम महाराजा की श्राज्ञा से लोकस्थिति श्रीर तिन्नयोग के श्रनुसार श्रपनी पत्नी भवितव्यता के साथ इसे असव्यवहार नगर से बाहर निकाल दिया गया है, तब से यह एक स्थान से दूसरे स्थान श्रीर दूसरे से तीसरे, तीसरे से चौथे स्थान पर भटक रहा है। यह इसका स्वरूप है, इसे आप समक लें।

ग्नरिदमन—भगवन् ! यह सब कैसे होता है ? ग्रौर इसके सम्बन्ध में यह सब कैसे हुआ ? मेरी विस्तार से सुनने की इच्छा है आप कृपाकर सुनावें। विवेकाचार्य —यदि आपकी इच्छा है तो घ्यान पूर्वक सूनें।

पश्चात् भ्राचार्यश्री ने मेरा सारा वृत्तान्त विस्तार पूर्वक अरिदमन को कह सुनाया। राजा अरिदमन केवली तीर्थंकर भगवान् के धर्म-दर्शनों से परिचित होने से, उसका बोध स्पष्ट और विमल होने से, भगवान् के वचनों पर विश्वास होने से, उसकी श्रात्मा लघुकर्मी होने से और निकट भविष्य में उसका कल्याण होने वाला था जिससे उसके मन में स्फुरणा हुई कि श्रहो! ग्राचार्य महाराज केवलज्ञान से निद्विधन के संसार परिश्रमण की सब बात जानते हैं और उसे कथा को सुनाने के

अ% पृष्ठ २५६

वहाने से वे सब भव-प्रपंच मुक्ते बता रहे हैं। इस प्रकार विशुद्ध ग्रात्मज्ञान के विषय में विचार कर फिर राजा ने पूछा—भगवन् ! मैंने ग्रभी ग्रपने मन में इस बारे में जो कुछ सोचा है, क्या वास्तव में वह ऐसा ही है ग्रथवा ग्रन्य प्रकार का है? विवेकाचार्य—राजन् ! वह वैसा ही है। ग्रापकी बुद्धि सम्यग् मार्गान्-

सारिस्मी है, अतः ग्रब भ्रापकी घारसा में ग्रन्य मिथ्याभाव तो ग्रा ही नहीं सकते।

**%**8

# ३१. भव-पपञ्च और ममुख्य भव की दुर्लभता

जब विवेकाचार्य ने ग्रिरिदमन राजा को यह कहा कि ग्रापकी बुद्धि ग्रब मार्गानुसारिगी हो गई है तब उन्हें भ्रतीव ग्रानन्द हुग्रा ग्रौर तत्त्व समक्षने की विशेष जिज्ञासा हुई। राजा ने पूछा—भगवन्! ग्रापने ग्रभी जो कथा सुनाई वह मात्र नन्दिवर्घन के विषय में ही घटित हुई है या ग्रन्य प्राणियों के विषय में भी ऐसा होता है?

विवेकाचार्य — राजन् ! इस संसार में रहने वाले प्रािगयों में से स्रिधिकांश की तो ऐसी ही दशा होती है, वह इस प्रकार है-प्राय: समस्त प्राणी अनादि काल से असंब्यवहारिक राशि में रहते हैं। जब प्राग्री वहाँ रहता है तब क्रोध, मान, माया, लोभ म्रादि म्रास्रव द्वार (कर्मबन्ध के हेतु) उसके म्रन्तरंग स्वजन-सम्बन्धी होते हैं। जैन स्रागम ग्रन्थों में वरिंगत भ्रनुष्ठान द्वारा विशुद्ध मार्ग पर भ्राकर जितने प्रार्गी कर्म से मुक्त होकर मुक्ति पाते हैं, उतने ही असंब्यवहार राशि में से बाहर निकलते हैं, श्रर्थांत् व्यवहार राशि में ग्राते हैं। यह केवलज्ञानियों के वचन हैं। इस श्रसंव्यवहार राशि में से बाहर निकले जीव बहुत समय तक एकेन्द्रिय जाति में श्रनेक प्रकार की विडम्बना भोगते हैं। विकलेन्द्रिय से लेकर पाँच इन्द्रियों वाले तिर्यञ्च जाति में परिभ्रमण करते हैं, वहाँ सर्वत्र नानाविध ग्रनन्त दुःख सहते हैं। भिन्न-भिन्न श्रनन्त भवों में सहन करने के लिये बन्धे हुए कर्मजाल के परिशामों (विपाक-फलों) को भोगते हुए भवितव्यता के योग से बार-बार नये-नये रूप घारण करते हैं। श्ररहट घटो यन्त्र की तरह ऊपर नीचे घूमते रहते हैं और वहाँ वे सूक्ष्म श्रौर बादर, पर्याप्त भौर अपर्याप्त, पृथ्वी, जल, ग्राग्नि, वायु ग्रौर वनस्पति कायिक जीवों का रूप धारण करते हैं। कई बार वे द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय चत्रिन्द्रिय, ग्रसंज्ञी पंचेन्द्रिय, संज्ञी पंचेन्द्रिय, जलचर, थलचर स्त्रीर स्नाकाशगामी तिर्यञ्चों का रूप धारए। करते हैं। इस प्रकार भिन्न-भिन्न रूप धारए। कर प्रत्येक स्थान में अनन्त बार भटकते हैं। इस प्रकार नानाविध विचित्र रूपों में अनेक स्थानों पर भटकते हुए किसी जीव को 🕸 महासमुद्र में डुबते हुए को जैसे रत्नद्वीप की प्राप्ति, महारोग से जर्जरित को जैसे

<sup>%</sup> पष्ठ २८७

महौषधि की प्राप्ति, विष मूर्छित को जैसे मंत्र ज्ञाता की प्राप्ति, दरिद्री को जैसे चिन्तामिए रत्न की प्राप्ति बड़ी कठिनाई से हो पाती है वैसे ही महान कठिनता से मनुष्य भव की प्राप्ति होती है। वहाँ भी धन के भण्डार पर जैसे बताल पाछे पड़ जाते हैं उसी प्रकार हिसा, कोध म्रादि बैताल प्राणी के पीछे पड़ जाते हैं और उसकी भ्रनेक प्रकार से प्रपीड़ित करते हैं; जिससे महामोह की प्रगाढ निद्रा में पड़े हुए नन्दिवर्धन जैसे मन वाले पामर सत्वहीन प्राग्गो तो दुःखित होकर मनुष्य भव को हार जाते हैं। इतना ही नहीं, कुछ उच्चकोटि के प्राणी जो जिनवासा रूप प्रदीप से अनन्त भव-प्रपञ्च को भलीभाँति जानते हैं, जो मनुष्य-भव-प्राप्ति की दुर्लभता को समभते हैं, जो यह जानते हैं कि संसार-समुद्र से पार कराने वाला एकमात्र धर्म हो है, जो स्वानुभव (सम्यक् ज्ञान) से भगवत् प्ररूपित उपदेश के अर्थ को समभते हैं भीर जिनको यह भी निश्चित जानकारी है कि निरुपम आनन्द का स्थान सिद्ध दशा ही हैं, ऐसे लोग भी मूर्खों (छोटे बालक) की तरह दूसरों को उपताप (त्रास) देने लगते हैं, गर्व में डूब जाते हैं, अन्य प्राशियों को ठगने लगते हैं, घनीपार्जन करने में रंजित होते हैं, सत्वधारी प्राणियों की हिसा करते हैं, भूठ बोलते हैं. दूसरों के घन का भ्रपहरण करते हैं, इन्द्रियों के विषय भोगों में ग्रासक्त हो जाते हैं, महान परिग्रह एकत्रित करते हैं, रात्रिभोजन करते हैं। ज्ञान के होने पर भी लुभावने शब्द सुनकर मोहित होते हैं, रूप देखकर मूर्छित होते हैं, रस पर लुब्ध होते हैं, गन्ध पर लोलुप होते हैं ग्रौर स्पर्श पर श्राक्लेषित (एकरूप) होते हैं। ग्रिप्रियकारी शब्द, रूप, रस, गन्ध भौर स्पर्श से द्वेष करते हैं, अन्तः करण से निरन्तर पापस्थानकों में म्रमण करते हैं, वाग्गी पर कोई नियन्त्रग नहीं रखते, शरीर को उद्दण्ड बना देते हैं ग्रौर तपस्या से दूर भागते हैं। मनुष्य भव मोक्ष को निकट लाने में प्रबल कारण है यह जानते हुए भो लोग ऐसे भाग्यहीन हैं कि उनके लिये यह मनुष्य भव लेशमात्र भी गूणकारक या गुरासाधक नहीं बनता, भ्रपितु उनके लिये इस नन्दिवर्धन कुमार की भाति मनन्त दुःखों से भरपूर संसार-परम्परा की वृद्धि करने वाला हो जाता है। सारांश यह है कि यह दुर्लभ मनुष्य भव ऐसे प्राणियों को लाभ के स्थान पर हानि ही करता है। इस प्रार्गी ने संसार में परिश्रमण करते हुए अनन्त बार मनुष्य भव प्राप्त किया परन्तु उन भवों में विशुद्ध धर्म का भ्राराधन न करने से उसे कूछ भी प्राप्त न हो क्षका, कोई भी कार्य सिद्ध नहीं कर सका। मैंने पहले भी कहा है कि भगवान् के धर्म की प्राप्ति श्रत्यन्त दुर्लभ है। पुनः सुनिये —

राजन् ! पद्मराग. इन्द्रनील जैसे अनेक रत्नों से पूर्ण भण्डारों की प्राप्ति सरल है, पर जिनेन्द्र शासन की प्राप्ति उससे भी दुर्लभ है। राज्यडण्ड ग्रौर कोषागार से समृद्ध, निष्कण्टक एकछत्र राज्य प्राप्त करना सरल है परन्तु जिनोदित धर्म को प्राप्त करना उससे भी कठिन है। राजन् ! देवयोनि में इन्द्रियाँ ग्रौर मन सर्वदा भोग सामग्री से तृष्त रहते हैं, ऐसी देव योनि की प्राप्ति सुलभ है परन्तु पारमेश्यरी । मत की प्राप्ति महादुर्लभ है। हे भूपति ! संसार में सबसे ग्रधिक ऐश्वर्यमान् इन्द्र

का इन्द्रत्व ग्रपनी सम्पूर्ण ऋद्धि के साथ सहलता से प्राप्त हो सकता है, किन्तु जिनोक्त धर्म इतनी सरलता से प्राप्त नहीं हो सकता । हे राजन् ! राज्य-सूख, राज्य-प्राप्ति, देवभोग या इन्द्रत्व ये सब तो संसार-सुख के कारण हैं जब कि मुनीन्द्रोक्त विशुद्ध धर्म तो मोक्ष सुख की प्राप्ति का कार्रण है। 🕸 कांच ग्रौर चिन्तामिए। रत्न के गुर्गों में जितना ग्रन्तर हैं उतना ही संसार-सुख ग्रौर मोक्ष-सुख में भ्रन्तर है। वस्तुतः सद्धर्म की प्राप्ति इस संसार में श्रर्ति दुर्लभ है। श्र<sup>े</sup>तएव हेराजन्! जो लोग इस धर्म-प्राप्ति के महत्व को समक्ते हैं वे संसार की किसी भी वस्तू के साथ उसकी तूलना कैसे कर सकते हैं ? इस कारण से हे राजन्! इस संसार के विस्तार को किसी प्रकार पार कर, राधावेध के समान दुःसाध्य मनुष्य भव को प्राप्त कर ग्रौर संसार एवं कर्म का नाश करने वाले जिन शासन को प्राप्त करके भी जो मूढ मानस वाले हिंसा, ऋोध श्रादि पापों में रागशुक्त होते हैं वे सर्वोत्तम चिन्तामिं रत्न को छोड़कर कांच को ग्रहण करते हैं, गोशीर्ष चन्दन को जलाकर उसके कोयले का व्यापार करते हैं, महासमुद्र में लोहे के लिये नौका को विनष्ट करते हैं, उत्तम बैड्र्य रत्न में पिरोए धागे को प्राप्त करने के लिये रत्न को तोड़ देते हैं थ्रौर कील के लिये सर्वोत्तम काष्ठ पात्र (नाव) को जला देते हैं । मोह-दोष से इमली की छछ को रत्न-पात्र में पकाते हैं, आक के फुल के लिये सोने के हल से जमीन जोतकर उसमें भ्राकड़े के बीज बोते हैं भ्रौर ये मूर्ख कपूर के टुकड़ों को फेंक कोदरे का व्यापार करते हैं तथा मन में गौरव का अनुभव करते हैं। ऐसा मानने का कारएा यह है कि जिन प्रािएयों के चित्त में हिंसा, कोध ग्रादि पापों पर अासिक होती है उनसे जिनेन्द्रोक्त सद्धर्म दूर से दूर ही होता जाता है। जिस प्राणी का मन पाप में भ्रोतप्रोत रहता है तथा सद्धर्म-रहित होता है वह मोक्षमार्ग के एक ग्रंश के साथ भी नहीं जुड़ सकता। ग्रतः ऐसा प्राणी संसार की प्रपंच विचित्रता श्रौर सद्धर्म की दुर्लभता को जानते हुए भी मोहान्घ होकर इस महा भयंकर संसार-समुद्र में सम्पूर्ण रूप से डूब जाता है श्रौर ग्रनेक प्रकार की पीड़ा को भोगता है। परिगाम स्वरूप उसका ज्ञान बिल्कुल व्यर्थ हो जाता है, जैसा कि इस नन्दिवर्घन का हुम्रा है। [१-१७]

## नन्दिवर्धन की बोध-दुर्लभता

श्ररिदमन—भगवन् ! भ्रापने भव-प्रपंच को इतने विस्तार से सुनाया जिसे इस नित्दवर्धन ने भी सुना हैं, इसने कोध श्रीर हिंसा के कटु परिगाम भी स्वयं भ्रानुभव किये हैं। तो क्या श्रब उसे कुछ बोध प्राप्त होगा या नहीं ? कुछ जागृति भायेगी या नहीं ?

विवेकाचार्य—राजन्! इसे किसी प्रकार का प्रतिबोध तो नहीं हुआ है, पर इस प्रकार की बातों से उल्टे इसके मन में ऋधिक उद्धेग उत्पन्न हो रहा है।

क्ष पृष्ठ २५५

श्ररिदमन-भगवन् ! तो क्या यह नन्दिवर्घन स्रभव्य है ?

विवेकाचार्य—राजन्! यह ग्रभव्य नहीं है किन्तु भव्य है। वह मेरे वचनों पर प्रतिति नहीं करता श्रीर उन पर श्राचरण नहीं करता, यह तो उसके मित्र वैश्वानर (कोध) का दोष है। इस वैश्वानर का इसके साथ ग्रनन्त काल का अनुबन्ध (सम्बन्ध) होने से इसका तीसरा नाम ग्रनन्तानुबन्धी भी कहा गया है। यह अनन्तानुबन्धी कोध ग्रभी इसमें जागृत है श्रीर उस पर इसकी बहुत प्रीति है, इसीलिये मेरे वचनों से इसको लेणमात्र भी सुख-शान्ति नहीं मिलती, श्रपितु इसके हृदय में अप्रीति श्रीर दु:ख उत्पन्न करते हैं। ऐसे संयोगों में इस बेचारे तपस्वी को प्रतिबोध कैसे हो सकता है? इस वैश्वानर की संगति के परिगाम स्वरूप यह नन्दिवर्धन ग्रभी भिन्न-भिन्न स्थानों में भटकता रहेगा, जहाँ यह श्रनेक प्रकार की वैर-परम्परा बाँधेगा ग्रीर अनन्त काल तक विविध प्रकार के दु:खों का श्रनुभव करते हुए उनके दाहगा फलों को भोगता रहेगा।

अरिदमन—भगवन्! तब तो यह वैश्वानर इसका सचमुच में ही महान् शत्रु है ।अ

विवेकाचार्य-इसने तो शत्रुता की सीमा भी लांघ दी है। इससे ग्राधिक कोई किसी का क्या बूरा करेगा?

ग्ररिदमन—भगवन् ! क्या यह वैश्वानर इस निन्दिवर्धन का मित्र बन कर इसके साथ ही रह रहा है ? या ग्रन्य किसी प्राणी का मित्र बनकर उसके साथ भी रहता है ?

विवेकाचार्य — राजन् ! यदि ग्राप यह प्रश्न स्पष्टतया पूछ रहे हैं तो मुभे उसका उत्तर भी उसी स्पष्टता से विस्तार पूर्वक देना पड़ेगा, तभी ग्रापको यथोक्त रीति से समक में ग्रायेगा और ग्रापको पुन:-पून: पूछना नहीं पड़ेगा।

श्ररिदमन—यदि स्राप विस्तार पूर्वक समकावें तो मुक्त पर बड़ी कृपा होगी।

Ж3

# ३२. तीन कुटुम्ब

[श्रिरिदमन राजा का प्रश्न बहुत महत्वपूर्ण था, पूरी धर्म सभा उत्तर सुनने को आतुर थी। विवेकाचार्य भी विस्तार से सब कुछ समभाने को उद्यत थे श्रौर चारों तरफ श्रोता भी खूब एकत्रित थे। उस समय आचार्य ने मधुर स्वर में तीन कुटुम्ब का विस्तार पूर्वक वर्णन प्रारम्भ किया।

क्ष पृष्ठ २५६

विवेकाचार्य—राजन् ! इस संसार में प्रत्येक प्राणी के तीन-तीन कुटुम्ब होते हैं। वे इस प्रकार हैं—प्रथम कुटुम्ब में क्षान्ति, आर्जव, मार्वव, लोभ-त्याग, ज्ञान, दर्शन, वीर्य, सुख, सत्य, शौच, तप और संतोष आदि कुटुम्बीजन (घर के मनुष्य) होते हैं। दूसरे कुटुम्ब में कोघ, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष, मोह, अज्ञान, शोक, भय, अविरति आदि कुटुम्बीजन (बान्धव) होते हैं। तीसरा यह शरीर, इसको उत्पन्न करने वाले माता-पिता और भाई-बहिन आदि अन्य कुटुम्बीजन होते हैं, प्रत्येक प्राणी के इन तीन कुटुम्बों द्वारा असंख्य स्वजन सम्बन्धी होते हैं।

इनमें जो क्षान्ति, मार्दव म्रादि का प्रथम कुटुम्ब कहा गया है यह प्राणी का स्वाभाविक कुटुम्ब है जो अनादि काल से उसके साथ रहा हुम्रा है, जिसका कभी भ्रन्त नहीं होता ग्रौर जो प्राणी का हित करने में सदा तत्पर रहता है। यह कभी छुप जाता है ग्रौर कभी प्रकट हो जाता है यह उसका स्वभाव है। यह भ्रन्तरंग में रहता है ग्रौर प्राणी को मोक्ष प्राप्ति करा सके ऐसा समर्थवान है। इसका कारण यह है कि वह भ्रपने स्वभाव से ही प्राणी को उसके स्वस्थान से उच्चता की ओर ले जाता है।

इसके पश्चात् क्रोध, मान ग्रादि को प्राणी का दूसरा कुटुम्ब कहा गया है। यह कुटुम्ब ग्रस्वाभाविक है, पर दुर्भाग्य से वस्तु-स्वभाव को न समक्षते बाले ग्रिधकांश प्राणी उसे ही ग्रपना स्वाभाविक कुटुम्ब मानकर उससे ही प्रगाढ प्रेम भाव रखते हैं। इस द्वितीय प्रकार के कुटुम्ब का सम्बन्ध ग्रभव्य जीवों के साथ ग्रनादि काल से है ग्रोर इस सम्बन्ध का कदापि ग्रन्त नहीं होता ग्रर्थात् ग्रन्त रहित है। कुछ भव्य प्राणियों का इसके साथ सम्बन्ध ग्रनादि काल से है किन्तु उसका अन्त निकट भविष्य में हो ऐसे स्वभाव वाला होता है। यह कुटुम्ब ग्रपवाद-रहित प्राणी का एकान्त ग्रहित करने वाला होता है। प्रथम कुटुम्ब की भाँति यह भी कभी छुप जाता है ग्रोर कभी प्रकट हो जाता है। यह भी प्राणी के अन्तरंग में निवास करता है। प्राणियों को ग्रिवक से ग्रधिक संसार-वृद्धि का लाभ करवा कर ससार को बढ़ाना इस कुटुम्ब का धर्म है, क्योंकि प्राणी को स्वस्थान से नीचे गिराना, उसे दुर्गु णों के प्रति प्रेरित करना इसका स्वभाव है।

इसके ग्रितिरक्त जो तृतीय कुटुम्ब का ऊपर वर्णन किया गया है, वह तो स्वरूप से ही ग्रस्वामाविक है। यह कुटुम्ब तो सादि और सान्त है। इसका प्रारम्भ ग्रस्पकालिक होता है अतः इसका तो ग्रस्तित्व भी पूर्णतया ग्रस्थिर है। वह कभी भी किसी प्रकार स्थिर नहीं रह सकता। यह कुटुम्ब भव्य प्राणी को कभी हितकारी ग्रीर कभी ग्रहितकारी भी होता है। इसका धर्म उत्पत्ति और विनाश है ग्रीर यह बहिरंग प्रदेश में ही प्रवित्त होता है। भव्य प्राणी को यह संसार ग्रीर मोक्ष दोनों में कारणभूत होता है, जबकि ग्रभव्य प्राणी को मात्र संसार का कारण होता है। यह बाह्य कुटुम्ब बहुलता से कोध, मान आदि द्वितीय कुटुम्ब को परिपुष्ट करने वाला होने से अधिकतर संसार-वृद्धि का कारण ही बनता है। यदि कोई भाग्यवान् प्राणी कभी क्षान्ति, मार्दव आदि प्रथम कुटुम्ब का अनुसरण करता है तो तीसरा बाह्य हुटुम्ब उसका भी पोषण करने में सहायता करता है और इस प्रकार कभी-कभी यह बाह्य कुटुम्ब मोक्ष का कारण भी बनता है। राजन्! द्वितीय कुटुम्ब का अंगभूत वैश्वानर समस्त संसारी जीवों का मित्र बनकर रहता है और इसो प्रकार हिंसा भी समस्त संसारी जीवों की स्त्री बनकर रहती है, इसमें तनिक भो सन्देह नहीं करना चाहिये।

अरिदमन—महाराज ! स्रापने क्षान्ति, मार्दव स्रादि प्रथम कुटुम्ब के सम्बन्ध में बताया कि यह प्राणी का स्वाभाविक कुटुम्ब है, प्राणी का हित करने वाला है स्रौर उसे मोक्ष में ले जाने का कारण है, तब प्राणी इसो कुटुम्ब को प्रेम पूर्वक क्यों नहीं अपनाते ? भगवन् ! कोध, मान, राग, द्वेष आदि द्वितीय कुटुम्ब के बारे में अ स्रापने बताया कि यह प्राणी के लिये सस्वाभाविक है, स्रहितकारक है स्रौर संसार की वृद्धि का कारण है, फिर प्राणी इस द्वितीय कुटुम्ब को प्रेम पूर्वक क्यों स्रपनाते हैं ?

विवेकाचार्य-राजन् ! प्रागी हितकारक पहले कुटुम्ब को न ग्रपनाकर ग्रहितकारक दूसरे कुटुम्ब को क्यों अपनाते हैं, इसका कारण सुनें। क्षमा, ग्रार्जव आदि प्रथम कुटुम्ब ग्रीर कोध, मानादि द्वितीय कुटुम्ब के बीच ग्रनादि काल से वैर चलता आ रहा है। दोनों कुटुम्ब अन्तरंग मनोराज्य में रहते हैं, पर इस लड़ाई में द्वितीय भ्रघम कुटुम्ब द्वारा प्रथम कुटुम्ब प्रायः कर हारता ही रहता है । इस प्रकार इस ग्रनादि संसार में दूसरे कुटुम्ब की श्रधिक शक्ति चलती है ग्रीर प्रथम कुटुम्ब दब जाता है। यह प्रथम कुटुम्ब उसके भय से इतना प्रच्छन्न हो जाता है कि वह प्राणी को व्यक्त होकर अपने दर्शन भी नहीं कराता, अर्थात् प्राणी को इसका स्पष्ट दर्शन भी नहीं हो पाता । स्पष्ट दर्शन न होने से इस कुटुम्ब में कितने ग्रौर कैसे गुरा हैं, इसका भी प्राणी को पता नहीं लग पाता। इसीलियेँ प्राणी का उसके प्रति पूर्ण **आदर भाव** नहीं हो पाता । वास्तव में यह कुटुम्ब प्राग्गी के अन्तरंग में रहता है फिर भी प्राणी ऐसा मानता है कि उसके मन में ऐसे किसी कुटुम्ब का वास नहीं है। बात इतनी अधिक बढ जाती है कि जब हमारे जैसे इस प्रथम कुटुम्ब के गुर्गों का वर्णन करते हैं तब भी उसकी विशिष्ट रूप में गराना नहीं की जाती। इस अनादि संसार में घीरे-घीरे द्वितीय कुटुम्ब शत्रुभूत प्रथम विशुद्ध कुटुम्ब के लोगों को पराजित कर दूर भगा देता है और उस पर अपनी पूर्ण विजयपताका फहरा देता है। प्राणी को न्ने स्रिमिकाधिक स्रपने घेरे में जकड़ कर ग्रपनी इच्छानुसार नचाता है भ्रौर प्रकट रूप में उसका स्वामी बन जाता है । इससे प्राणी को प्रतिदिन इस अधम कुटुम्ब के ही दर्शन होते हैं। प्रतिदिन साथ रहने से प्राग्री इस द्वितोय अधम कुटुम्ब के प्रति

क्ष पेब्ट ५६०

अधिक प्रेमबद्ध होने लगता है। उसे देखकर प्राणी के मन में सन्तोष और अनुराग होता है। उस पर विश्वास उत्पन्न हो जाता है और प्रणयभाव (मित्रता) गाढ होता जाता है। इस प्रकार प्राणी के मन में कोध, मोह, राग, द्वेष वाले इस द्वितीय अधम कुटुम्ब पर आसक्ति बढ़ती जाती है। फलतः इनमें रहे हुए अनेक दोषों को प्राणी देख नहीं पाता और प्रेम के वश उनमें जो गुण नहीं होते उन मिध्या गुणों का आरोप करता है। इस भूठे प्रेम को लेकर प्राणी इस द्वितीय कुटुम्ब का अधिकाधिक पोषण करता है। वह अन्तःकरण पूर्वक मानने लगता है कि यह दूसरा कुटुम्ब की उसका परम बन्धु है। हमारे जैसे उपदेशक यदि कभी उसे इस दूसरे कुटुम्ब के दोषों को बताते हैं तो वह हमें भी शत्रु बुद्धि से ग्रहण करता है अर्थात् हमें भी शत्रु मान बैठता है।

# श्रन्तरंग कुट्रब के गुरा-दोषों का ज्ञान स्रावश्यक है

अरिदमन— भदन्त ! क्षान्ति, मार्दव ग्रादि विशुद्ध अन्तरंग कुटुम्ब श्रौर कोध, रागादि ग्रधम ग्रन्तरंग कुटुम्ब के गुण-दोषों को यदि तपस्वी प्राणी स्पष्टतया समभ जाय तो कितना ग्रच्छा हो ! [इससे उसके यह भी समभ में ग्रा जाय कि इन दोनों कुटुम्बों में कितना ग्रन्तर है ।]

विवेताचार्य—इससे ग्रधिक ग्रच्छा श्रीर क्या हो सकता है ? जो प्राणी ग्रपना सर्वथा कल्याण करने की इच्छा रखता हो उसे तो वस्तुतः अवश्य ही प्रथम श्रीर द्वितीय प्रकार के कुटुम्बों के गुण-दोषों का विशेष रूप से ज्ञान प्राप्त करना ही चाहिये। हम ग्रपनी धर्मकथा (उपदेश) में इसी पर विशेष ध्यान देते हैं। (विभिन्न उपदेश प्रणालियों से हमारा उद्देश्य यही होता है कि प्राणी इन दोनों कुटुम्बों के गुण दोषों को पहचाने)। वास्तव में जब तक प्राग्गी में स्वयं में योग्यता नहीं श्राती तब तक वह इन दोनों कुटुम्बों के बीच के ग्रन्तर को समभने मे समर्थ नहीं हो सकता, अतः जो प्राणी ग्रयोग्य होते हैं उनके प्रति हम भी गर्जानमीलिका (उपेक्षा) करते हैं। यदि सभी प्राणी इन दोनों कुटुम्बों के ग्रन्तर को स्पष्टतया समभ लें तो इस संसार का मूलोच्छेद हो जाय; क्योंकि इन दोनों कुटुम्बों के गुण-दोषों का ज्ञान हो जाने से दूसरे ग्रधम कुटुम्ब का तिरस्कार कर उसे मार भगाकर सभी प्राणी मोक्ष चले जायें।

श्रित्दमन— सब प्राणियों को इन दोनों अन्तरंग कटुम्बों के गुण-दोषों का स्पष्ट ज्ञान होना या कराना, यह अनुष्ठान शवय नहीं है तब फिर इस बारे में व्यर्थ चिन्ता करने से क्या प्रयोजन ? ग्रापके चरणों की कृपा से हम तो दोनों अन्तरंग कुटुम्बों के गुण-दोषों को स्पष्ट रूप से समक्ष गये हैं, अतः हमारा अभिलिषत कार्य तो सिद्ध हो गया। ॐ व्यवहार में कहा गया है कि—

बुद्धिमान मनुष्य को ग्रपनी शक्ति के अनुसार परोपकार करना ही चाहिये भौर यदि परोपकार करने की भपने में शक्ति न हो तो भ्रपने स्वकीय अर्थ/कार्य की सिद्धि को महत्वपूर्ण स्थान देना चाहिये ग्रर्थात् स्वकीय कार्य साधन में कोई कमो नहीं रखनी चाहिये।

#### ज्ञान के साथ ग्राचरमा की ग्रावश्यकता

विवेकाचार्य—राजन् ! भ्रकेला ज्ञान कार्य की सिद्धि नहीं कर सकता। भ्रिरिदमन — यदि भ्रौर कुछ करने की भ्रावश्यकता हो तो भ्राप निर्देश प्रदान करें।

विवेकाचार्य— ग्रन्य कर्त्तव्य हैं: — ज्ञान के बाद उस पर सच्ची श्रद्धा ग्रौर फिर उसे अनुष्ठान (क्रिया, ग्राचरण) रूप में परिणत करना ग्रावश्यक है। इन में से ग्राप में श्रद्धा तो विद्यमान है ग्रर्थात् ग्रापको यह प्रतीति तो है कि जो बात कही गई है वह सत्य है, ग्रव उसके ग्रनुसार ग्रनुष्ठान करने की, ग्रपने ज्ञान को ग्राचरण रूप में परिणत करने की चारित्र की ग्रावश्यकता है। ऐसा करने से तुम्हारे सभी मनोवांछित सिद्ध होंगे, इसमें सन्देह को तिनक भी स्थान नहीं है। राजन्! इस अनुष्ठान को करने में आपको ग्रनेक निर्दय ग्राचरण (द्वितीय कुटुम्ब का विनाश करने हेतु) करने पड़ेगें।

## श्रनादि कुटुम्ब के बीच तुमुल युद्धः निर्दय संहार

ग्ररिदमन-महाराज! यह निर्दय कर्म किस प्रकार का है?

विवेकाचार्य ये निर्दय कर्म इस प्रकार के हैं जिसे हमारे सभी साधु निरन्तर करते रहते हैं।

श्ररिदमन – साधु जो इस प्रकार का कार्य निरन्तर करते हैं उसे सुनने की मेरी इच्छा है। आप उसे सुनाने की कृपा करें।

विवेकाचार्य—राजन्! सुनो—इन साधुओं के साथ दूसरे ग्रधम कुटुम्ब का स्नेह सम्बन्ध ग्रनादि काल से हैं, पर उनकी ग्रधमता को समभने के पश्चात् वे स्वयं नृशंस होकर ग्रधम कुटुम्ब वालों को रात-दिन विशुद्ध कुटुम्ब वालों से संघर्ष कराते हैं, लड़ाते हैं। इस दूसरे कुटुम्ब के पितामह महामोह को ये साधु निर्दय होकर अपने ज्ञान के फलस्वरूप ज्ञान से नाश करते हैं। इस कुटुम्ब-तन्त्र को चलाने वाला महा बलवान राग नामक सरदार है, उसको ये साधु वैराग्य नामक यन्त्र से चूर-चूर कर देते हैं। पुनः राग का भाई द्वेष है उसे ये साधु ग्राकोश में आकर मैत्री नामक तीर से मार देते हैं। इस ग्रधम कुटुम्ब में रहने वाले द्वेष पंजेन्द्र के पुत्र ग्रनादि के स्नेही बन्धु कोध को ये साधु निर्दय होकर क्षमा रूपी कक्व (करवत) से काट देते हैं। द्वेष का पुत्र ग्रीर वैश्वानर के भाई मान को ये मार्दव (मृदुता) रूपी तलवार से मार देते हैं ग्रीर हाथ भी नहीं घोते हैं। द्वेषपंजेन्द्र की पुत्री माया का तो ये निर्दयी साधु ग्राजंब (सरलता) रूपी डण्डे से मार-मार कर कचूमर निकाल देते हैं ग्रीर उसके भाई लोभ को तो रौद्र बनकर निर्लोभता रूपी कुल्हाड़े से टुकड़े-टुकड़े कर देते हैं। समस्त प्रकार का स्नेह-बन्ध कराने में परायण काम को ये मुनि दोनों हाथों के बीच में लेकर खटमल के समान मसल देते हैं। सद्घ्यान रूपी ग्राग्न से ग्रपने सभी शोक-

सम्बन्धों को जला देते हैं और अपने साथ अनादि काल से स्नेह रखने वाले भय को निर्भय होकर धैर्य रूपी बागा से बींघ देते हैं। राजेन्द्र ! इसी कुटुम्ब के हास्य, रित, जुगुप्सा और अरति नामक भूवा को ये साधु विवेक रूपी शक्ति से विदारण कर देते हैं। र्वंच इन्द्रिय नामक भाई-भड़वों को ये मुनि घृगा-रहित होकर सन्तोष रूपी मुद्गर से खण्ड-खण्ड कर देते हैं। अन्तरंग में रहने वाले इस अधम कुटुम्ब के सभी स्नेही बन्धू-जनों भ्रौर सम्बन्धियों को ढूँढ-ढूँढ कर ये निर्दयी साधु उनके विरुद्ध योग्य शस्त्रों का प्रयोग कर उनका संहार कर देते हैं। हे राजेन्द्र ! इस प्रकार अधम कटम्ब वालों को त्रास देने के साथ ही ये मुनिगरा प्रथम विशुद्ध क्टुम्ब के प्रेमी सम्बन्धियों के बल, पुष्टि व तेज में वृद्धि करते हैं। धीरे-धीरे प्रथम कुटुम्ब ग्रिधिक पुष्ट होता जाता है श्रीर दूसरे कुटुम्ब के मुख्य लोगों के मर जाने से पौरुष-भग्न (सत्त्वहीन) हो जाने से वे प्रथम कुटुम्ब के कार्यों में अक्ष बाधक नहीं बन पाते। हे राजन्! इन साधुग्रों को यह ज्ञान होने पर कि तीसरा बाह्य कुटुम्ब (माता, पिता, स्त्री, पुत्र, भाई, बहिन म्रादि) म्रघम कुटुम्ब का पोषए करने वाला है, म्रतः इन्होंने इस तीसरे कुटुम्ब का सर्वथा त्याग ही कर दिया है। जब तक तीसरे बाह्य कुटुम्ब का सर्वथा त्यांग न कर दिया जाय तब तक प्रास्ती दूसरे ग्रधम कुटुम्ब पर सर्वधा विजय प्राप्त नहीं कर सकता । श्रतः हे राजन् ! यदि श्रापकी इच्छा संसार को छोड़ देने की हो तो आप भी मेरे द्वारा निर्दिष्ट ग्रित निर्दय कर्म ऋियान्वित करें। केवल इस बात को ध्यान में रखते हुए कि अपनी ग्रन्तरात्मा को मध्यस्थ रख कर सम्यक् प्रकार से विचार करें कि आप में उपर्युक्त निर्देय कर्म (साध्वाचार) के कियान्वयन को शक्ति भी है या नहीं ? हे भूपति ! दूसरे कुटुम्ब के व्यक्तियों को निर्बल करने मैं मैंने जिन अत्यन्त निर्घृण कर्मों का वर्णन किया है उनमें से कुछ का प्रयोग ये घातकी साधु अपने अभ्यास योग के बल पर करते हैं। अन्य संसार-रसिक प्राणी तो संसार के श्रानन्द में इतने तल्लीन रहते हैं कि इस सम्बन्ध में विचार करना भी उनके लिये सम्भव नहीं है, उस पर श्राचरण करना तो उनके लिये बहुत दूर की बात है, ग्रर्थात् वे ऐसे कर्म को (साधुता को) कभी व्यवहार में प्रवर्तित नहीं कर सकते।

राजन्! तीसरे बाह्य कुटुम्ब का त्याग, दूसरे ग्रधम कुटुम्ब का घात ग्रौर पहले विशुद्ध कुटुम्ब को पोषण करने का जो उपदेश मैंने दिया इसे बराबर ध्यान में रखें। इन तीनों का परिज्ञान कर, उस पर श्रद्धा रख ग्रौर उसके आचरण में ग्रपनी शक्ति का उपयोग कर ग्रनेक मुनि-पुंगव इस ससार प्रपंच से मुक्त हुए, समस्त द्वन्द्वों से रहित हुए ग्रौर ग्रपने स्वाभाविक रूप को प्राप्त कर मोक्षावस्था में रहते हुए प्रमोद कर रहे हैं। ग्रतः हे राजन्! जिस दुष्कर कर्म की मैंने ब्याख्या की ग्रौर उपदेश दिया उसे करना कठिन तो ग्रवश्य है, परन्तु उसका ग्रन्त बहुत सुन्दर है। ऐसी ग्रवस्था में ग्रब ग्रापको जैसा योग्य लगे वैसा करें। [१-२४]

क्ष पृष्ठ २६२

#### म्रनन्त बाह्य कुटुम्ब का सम्बन्ध

ग्रिट्सन — भगवन् ! आपने प्रतिपादित किया कि प्रथम दोनों ग्रन्तरंग कुटुम्ब अनादि संसार में सर्वदा ग्रविच्छिन्न प्रवाह बाले हैं श्रौर तृतीय बाह्य कुटुम्ब की उत्पत्ति श्रौर विनाश समय-समय पर होता रहता है, तब तो यह तीसरा कुटुम्ब प्रत्येक भव में नया-नया होता होगा ? [२४–२६]

विवेकाचार्य—राजन् ! यह बाह्य कुटुम्ब तो प्राणी के प्रत्येक भव में नया ही होता है । [ ५७]

अरिदमन—महाराज ! यदि ऐसा है, तब तो इस अनादि संसार में प्राणों ने अभी तक अनन्तों कुटुम्ब प्राप्त करके छोड़ दिये होंगे ? [२८]

विवेकाचार्य—राजन्! जैसा श्राप कह रहे हैं वैसा ही है। इस प्राणी ने अनन्त बाह्य कुटुम्ब किये श्रीर छोड़ दिये, इसमें तिनक भी सन्देह नहीं है। इस संसार में भटकने वाले सभी तपस्वी जीव पिथक (यात्री) जैसे हैं। यात्री जैसे नये-नये वासस्थानों में नये-नये यात्रियों से मिलता है श्रीर फिर उन्हें छोड़ देता है वैसे ही प्रत्येक भव में प्राणी नये-नये शरीरों में प्रवेश कर नये-नये कुटुम्बां के साथ सम्बन्ध जोड़ता है श्रीर फिर उन्हें छोड़कर अन्य-श्रन्य शरीरों को घारण कर अन्य-श्रन्य कुटुम्बों से सम्बन्धित होता है। [२६—३०]

श्चरिदमन-भगवन्! यदि ऐसा है तब तो इस मानव भव में तृतीय कुटुम्ब से स्नेह सम्बन्ध रखना महामोइ को बढावा देना मात्र है ? ऋ [३१]

विवेकाचार्य—राजन् ! तुमने सच्ची बात जान ली है । महामोह के बिना कौन समभदार व्यक्ति इस प्रकार की चेष्टा करेगा ? [३२]

अरिदमन—स्वामिन्! एक प्रश्न भ्रौर है। यदि कोई प्राणी यह निश्चय न कर सके कि उसमें अधम भ्रन्तरंग कुटुम्ब को मार भगाने की शक्ति है या नहीं? भ्रौर वह अधम कुटुम्ब के नाश में समर्थन न हो सके, फिर भी यदि वह तीसरे बाह्य कुटुम्ब का त्याग करे तो क्या फल प्राप्त होगा ? श्रीमान् द्वारा निर्दिष्ट मुक्ति-लाभ हो सकता है या नहीं ? कृपया विवेचन करें। [३३-३४]

विवेकाचार्य - राजन् ! जो प्राणी ग्रधम कुटुम्ब का नाश करने में समर्थ नहीं है वह यदि बाह्य कुटुम्ब का त्याग कर भी दें तो वह केवल ग्रात्म-विडम्बना मात्र ही है। बाह्य कुटुम्ब का त्याग कर जो प्राणी निराकुल होकर अधम कुटुम्ब को मार भगा सके उसी का बाह्य कुटुम्ब त्याग सफल है, ग्रन्थथा उसका त्याग निष्फल है, यह ध्यान रखें। [६४-३६]



## ३३. अरिदमन का उत्थान

#### तस्वज्ञान की आवश्यकता

अरिदमन श्रापके उपदेश से मैंने यह जान लिया है कि इस संसार का प्रपंच बहुत भयंकर है ग्रौर संसार-समुद्र को पार करना श्रित दुष्कर है। इस संसार-यात्रा में मैंने मनुष्य-भव बहुत किठनाई से प्राप्त कर, मोक्ष ग्रनन्तानन्द से भरपूर है इस तत्त्व को श्रद्धा पूर्वक समभा ग्रौर यह भी जाना कि मोक्ष-प्राप्ति का कारण-भूत जैनेन्द्र शासन ही है। आप जैसे परोपकारी मुनीन्द्र की संगति से तीनों कुटुम्बों के स्वरूप, हेतु ग्रौर फल ग्रादि को परमार्थत: समभ सका। ऐसे संयोग प्राप्त होने पर भी आत्मिहत चाहने वाला कौन समभदार व्यक्ति अपने सच्चे बन्धु-सदश प्रथम ग्रन्तरंग कुटुम्ब का तत्त्वतः पोषणा नहीं करेगा? कौनसा बुद्धिमान व्यक्ति आत्म-समृद्धि में विध्न करने वाले समस्त व्यस्तों के कारणभूत शत्रु जैसे दूसरे कुटुम्ब का नाण नहीं करेगा? ग्रौर, तीसरे बाह्य संसारी कुटुम्ब का त्याग करने से दुःख-समूह का नाण होता है ग्रौर परम सुख प्राप्त होता है। [३७-४२]

विवेकाचार्य — जिस प्राग्ती को संसार का भय लगा हो ग्रौर जिसे सच्चा तत्त्व समक्त में ग्रा गया हो उसे ये तीनों कार्य ग्रवश्य करने चाहिये । [४३]

भ्ररिदमन भगवन् ! जिसने सच्चा तत्त्व नहीं समभा उस प्राणी को भ्रापके कथनानुसार सर्वज्ञ शासन में प्रगति का कोई ग्रधिकार है या नहीं ?

विवेकाचार्य-नहीं, राजन् ! बिलकुल नहीं । [४४]

#### भ्ररिदमन का त्याग का निर्णय

राजा ने विचार किया कि मैंने गुरु महाराज से तत्त्व को समफा है श्रौर श्रद्धा से मेरा मानस भी प्रक्षालित है, अतः गुरुदेव ने जिस कार्य को करने का उपदेश दिया है, उसे करने का निश्चित रूप से मुक्ते अधिकार भी है। [४४]

ऐसा सोचते हुए राजा को उस समय वीर्योल्लास हुग्रा, ग्रात्मिक प्रसन्नता हुई ग्रीर उसने यतीश्वर गुरुदेव के चरण छ कर हाथ जोड़कर कहा— महाराज ! यदि ग्रापकी ग्राज्ञा हो तो, ग्रापने अभी जो ग्रत्यन्त निर्घृण होकर श्रनुष्ठान करने का उपदेश दिया है, उस अनुष्ठान को करने की मेरी इच्छा है। [४६-४७]

विवेकाचार्य—महावीर्यशाली ! ग्रापके जैसे व्यक्ति को तो ऐसा करना ही चाहिये। आपने अभी तत्त्व को समक्ता है, अतः मेरी इस विषय में पूर्ण सम्मति है। [४८]

## प्रधान पुरुषों का समयोचित कर्त्त व्य

उस समय राजा भ्ररिदमन ने सहसा अपनी दृष्ट अपने पास खड़े मंत्री

विमलमति के मुख की ग्रोर धुमाई। तत्क्षरण ही मंत्री ने नम्रता पूर्वक कहा—किहिये महाराज! क्या आज्ञा है?

ग्ररिदमन — अ आर्य ! मेरा विचार राज्य, सगे-सम्बन्धियों ग्रौर शरीर का संग छोड़ देने का है। आचार्य महाराज के निर्देशानुसार राग-द्वेषादि कुटुम्बियों का मुभे नाश करना है, ज्ञानादि ग्रंतरंग के विशुद्ध कुटुम्ब का ग्रहिनश पोषएा करना है ग्रौर भागवती दीक्षा लेनी है अतः जो समयोचित कार्य हों उन्हें शीघ्र करो।

विमलमित — जैसी देव की आज्ञा। परन्तु, महाराज ! मुझ अकेले को कालोचित कार्य करने का है ऐसा नहीं है, अपितु आपके अन्तःपुर में रहने वाले सब लोगों, सामन्तवर्ग और राज्य कर्मचारियों एवं इस सभा में उपस्थित सभी लोगों को यह कार्य करना है।

राजा ने मन में विचार किया कि मैंने तो मंत्रों को आदेश दिया था कि मेरा दीक्षा लेने का विचार है, अतः तदनरूप जिनस्तात्र, जिनपूजा दान, महोत्सव ग्रादि जो इस अवसर के योग्य कार्य हैं वे करो। किन्तु यह क्या उत्तर दे रहा है? ग्रहो! इसके कथन में अवश्य ही कोई गम्भीर अभिप्राय होना चाहिये। यह सोचकर राजा ने मंत्री से पूछा—ग्रार्थ! ग्रभी जो-जा कार्य करने हैं वे आपको ही करने हैं, यह ग्रापके अधिकार का विषय है, ग्रीर ये कार्य करने में ग्राप सक्षम हैं. तब ग्रन्य लोग समयोचित कार्य के ग्रितिरक्त कौन-कौन सा उचित कर्त्तव्य करने वाले हैं?

विमलमित—महाराज! ग्रापने जो कर्त्तव्य करने का श्री गरोश किया है, वह कर्त्तव्य हम सबको भी करना चाहिये, यही मेरे कहने का तात्पर्य है; क्योंकि न्याय तो सबके लिये समान होता है। ग्राचार्यश्रो ने ग्रभी-ग्रभी हमें समकाया है कि प्रत्येक प्राणी के तीन-तीन कुटुम्ब होते हैं। अतः हम सबके लिए समयोचितः कर्त्तव्य यही है कि प्रथम क्षमा-मःर्देव अदि कुटुम्ब को पुष्ट करें, द्वितीय कुटुम्ब राग-द्वेष ग्रादि का विनाश करें ग्रीर तृतीय बाह्य कुटुम्ब का त्याग करें।

अरिदमन आर्य ! जैसा आप कह रहे हैं, यदि वे सब भी इस बात को स्वीकार करते हैं तो बहुत हो अच्छी बात है।

विमलमति देव ! ग्राप जो काम करने जा रहे हैं वह सबके लिये भ्रत्यन्त पथ्यकारी है, ग्रतः सभी इसी मार्ग को ग्रंगीकार करें इसमें ग्राश्चर्य ही क्या है ?

प्रधान का ऐसा विचार सुनकर सभा में जो कायर ब्यक्ति थे वे मन में कांपने लगे कि यह मंत्री हम सबकी बल पूर्वक दीक्षा दिलवा देगा। भारी कर्म वाले जीव द्वेष करने लगे, नीच प्रकृति के लोग भागने लगे, विषयासक्त प्राणी घबराने लगे भ्रौर जो अपने कुटुम्ब-जाल में फंसे थे वे पसीने से तरबतर होने, लेगे परन्तु जो लघु-कर्मी जीव थे वे श्रत्यिक प्रसन्त हुए भ्रौर जो बीर गंभीर मानस वाले थे वे

<sup>🕸</sup> पृ० २८४

प्रधान के वचनानुसार कार्य करने के विषय में सोचने लगे। ऐसे लघुकर्मी घीर प्रकृति वाले प्राश्चिमों ने प्रकट में कहा—जिस प्रकार की महाराज की ग्राज्ञा हो वैसा ही हम सब करने को तत्पर हैं। सर्व प्रकार की सामग्री का ऐसा संपूर्ण लाभ मिलने पर भी ऐसा कौन मूर्ख होगा जो ऐसा सर्वोत्तम साथ छोड़ देगा? ऐसे स्वर्ण ग्रवसर का त्याग करेगा? ऐसे वचन सुनकर राजा ग्रपने मन में बहुत प्रसन्न हुग्रा।

#### प्रमोदवर्धन चत्य में दोक्षा

वहाँ पास ही प्रमोदवर्षन नामक जिनालय था, राजा और अन्य सभी लोग वहाँ गये। उस अत्यन्त विशाल जिन मन्दिर में विराजित जिन प्रतिमाओं को स्नाव कराया और भगवान का जन्माभिषेक मनाया गया। फिर भगवान की मनी-हारिणी पूजा की गई। अनेक प्रकार के महादान दिये गये। कैदियों को कारागृह से छोड़ा गया और ऐसे अन्य समयोचित समस्त प्रशस्त कार्य किये गये। राजा अरिदमन का पुत्र श्रीधर था उसको नगर से वहाँ बुलाया गया और राजा ने प्रपना राज्य पुत्र श्रीधर को सौंप दिया। अ जैन शास्त्रों में विणित विधि पूर्वक विवेकाचायें ने राजा तथा उसके साथ दीक्षा लेने वाले उपस्थित सभी लोगों को भागवती दीक्षा प्रदान की। फिर आचार्यश्री ने संसार के प्रपंच पर विशेष रूप से वैराग्य-वर्धक और मोक्ष-प्राप्ति की इच्छा में पृद्धि करने वालो धर्मदेशना दी। पश्चात् देवता आदि जो आचार्यश्री का उपदेश सुनने और उनको वन्दन करने आये थे वे अपने-अपने स्थान पर चले गये।

283

## ३४. निद्वधन की मृत्यु

उपरोक्त वर्णन के श्रनुसार राजा श्ररिदमन ने अपने श्रंतःपुर श्रौर श्रनुयायी वर्ण में से कईयों के साथ संसार-त्याग कर दीक्षा ग्रहण करली। मेरे समक्ष स्वरूप-दर्शन हुआ, अनुकरण करनें योग्य संयोग बने। श्रौर, हे श्रगृहीतसंकेता! श्राचार्यश्री विवेक केवली ने श्रमृत तुल्य सदुपदेश दिया पर उन सबका मुक्त पर कोई प्रभाव नहीं हुआ। कुछ समय पश्चात् मेरा मित्र वैश्वानर और हिसादेवी जो दूर बैठे ये मेरे पास श्राये श्रौर उन्होंने फिर से मेरे शरीर में प्रवेश कर लिया। राजा श्ररिदमन के दीक्षा समारोह पर जब श्रन्य केंद्रियों को बन्धन-मुक्त किया गया था तब राजपुरुषों द्वारा मुक्ते भी बन्धन-मुक्त कर दिया गया। मैं अपने मन में सोचने लगा कि 'इस श्रमण (विवेकाचार्य) ने मुक्ते लोगों के बीच बदनाम किया है।' इस विचार से मेरे मन में उनके प्रति धमधमायमान कोध की ज्वाला भभकी। जिस स्थान पर इतनी बदनामी हो गई हो उस स्थान पर रहने से क्या लाभ? यह सोचते

हुए मैं वहाँ से विजयपुर जाने के लिये निकल पड़ा और उस तरफ जाने वाला कितना ही रास्ता पार कर लिया।

## धराधर के साथ लड़ाई: निन्दवर्धन की मृत्यु

इधर विजयपुर राज्य के राजा शिखरी के एक घराधर नामक पुत्र था। वैश्वानर और हिंसा ने मेरी भाँति उसे भी अपने वश में कर रखा था जिससे उसके पिता ने उसे देश निकाला दे रखा था। जंगल में भटकते हुए उस घरावर तरुएा को मैंने देखा। मैंने उससे विजयपुर नगर का रास्ता पूछा, किन्तु उस समय उसके मन में अधिक व्याकुलता होने से उसने मेरी बात नहीं सुनी। मैंने सोचा कि तिरस्कृत बुद्धि से यह मेरी अवगएना कर रहा है। इस विचार के साथ ही मेरे शरीर में निवास करने वाले वैश्वानर और हिंसा उछल पड़े जिससे मैंने उसकी कमर से लटकी हुई कटार खींच ली। उसके शरीर में निवास करने वाले वैश्वानर एवं हिंसा भी सचेष्ट हो गये। फलस्वरूप उसने भी अपनी तलवार खींच ली। हमने एक ही साथ एक दूसरे पर घातक प्रहार किये जिससे दोनों के ही शरीर विदीर्ण हो गये।

उस समय हम दोनों के पास जो एकभववेदा गुटिका थी वे एक साथ ही जोर्एों हो गई ग्रौर भवितन्यता ने हम दोनों को नई गुटिकायें दे दीं।

## छुठे नरक में नन्दिवर्धन

इघर पापिष्ठिनिवासा (नरक) नामक एक नगरी है जिसमें एक के ऊपर एक ऐसे सात पाटक (बिस्तियाँ) हैं। इस नगर में मात्र पापिष्ठ नामक कुलपुत्र ही रहते हैं। भिवतव्यता द्वारा दी गई गोली के प्रभाव से मुक्ते और घराघर को इस नगरी की तमःप्रभा नामक छठे पाटक (नरक) में ले जाया गया धौर वहाँ के निवासी कुलपुत्रों का रूप प्रदान कर हम दोनों को वहाँ स्थापि। किया। वहाँ जाने के बाद हम दोनों में वैरानुबन्ध बहुत ध्रधिक बढ गया। एक दूसरे पर अनेक प्रकार के घात-आधात करते हुए, अनेक विध यातना भोगते हुए हम २२ सागरोपम तक वहाँ विशाल दुःख-समुद्र में डूबे रहे।

#### संसार-परिभ्रमण

बावीस सागरोपम का समय पूरा होने पर भवितब्यता ने हम दोनों को फिर एक नई गोली दी जिसके प्रभाव से वह हमें पंचाक्ष-निवास नगर में ले गई श्रौर हम दोनों को गर्भज सर्प का रूप प्राप्त हुआ। वहाँ भी पूर्व-भव के वैर के कारण हम दोनों में क्रोध-बन्ध जागृत हुआ श्रौर हम परस्पर युद्ध करने लगे।

इस प्रकार लड़ते-लड़ते हमारी यह गोलों भो जीर्ग हो गई। फलतः भिवतव्यता ने पुनः नयी गोलो देकर हमें पापिष्ठिनिवास नगर के धूमप्रभा नामक पांचवे पाटक (नरक) में उत्पन्न किया। वहाँ भी हम भ्रापस में जमकर संघर्ष करते रहे। इस घोर महादुःख में हमारी १७ सागरोपम की भ्रायु समाप्त हुई। अ वहाँ अनेक प्रकार की तीव्रतर पीड़ाग्नों का मुभे श्रनुभव करना पड़ा।

**क्ष पृष्ठ २६**५

वहाँ से हमें भिवतव्यता पुनः पंचाक्ष-निवास नगर में ले आई श्रीर गोली के प्रयोग से हम दोनों को सिंह की योनि में उत्पन्न किया। वहाँ भी हम खूब लड़े श्रीर हमारी वैर-परम्परा सतत चलती रही।

इस प्रकार लड़ते-लड़ते सिंह योनि से मर कर, भवितब्यता की नई गोली के प्रभाव से हम फिर पापिष्ठिनिवास नगर को पंकप्रभा नामक चौथी नरक बस्ती में उत्पन्न हुए। वहाँ भी हम दोनों कोघोत्कर्ष में एक दूसरे पर सर्वदा प्रहार करते रहे, लड़ते रहे। इस प्रकार ग्रापस में लड़ते मरते हमारी दस सागरोपम की ग्रायु पूर्ण हुई। इस बोच हमने वर्णनातोत दुःख सहन किये।

वहाँ से भवितव्यता ने फिर हमें बाज पक्षी का रूप प्रदान किया, जहाँ हम दोनों का कोघ और ऋधिक बढ़ गया तथा हमारे बोच श्रनेक युद्ध हुए।

पुनः भवितव्यता ने ग्रपनी गोली के प्रभाव से हमें पापिष्ठ-निवास नगरी की बालुकाप्रभा नामक तीसरी नरक बस्ती में उत्पन्न किया। यहाँ भी हम एक दूसरे को ग्रनेक प्रकार से मार-कूटकर एक दूसरे का चूरा-चूरा कर देते थे। फिर वहाँ उस क्षेत्र की भी विविध पीड़ाएं सहन कीं। परमाधामी देव वहाँ हमें बहुत त्रास देते थे। ऐसे ग्रनन्त दुःखों को सतत भोगते-भोगते हमारे सात सागरोपम पूर्ण हुए।

पुनः नयी गोली देकर भिवतव्यता ने फिर हमें पंचाक्षनगर में नकुल (नोलिये) के रूप में उत्पन्न किया। हम इतने त्रस्त हुए तथापि एक दूसरे पर हमारा वैरानुबन्ध कोध और मात्सर्य किचित् भी कम नहीं हुआ। हम एक दूसरे पर प्रहार करते और अपने शरीर को लहुलुहान कर देते। वहाँ से फिर हमें पापिष्ठ-निवास नगर की शर्कराप्रभा नामक दूसरी नरक बस्ती में ले जाया गया। वहाँ भी हम बीभत्सरूप धारण कर दूसरे का गला घोंटते रहे। परमाधामी देव भी कदर्थना करते हुए, त्रास देते रहे। क्षेत्र की वेदना का भी पार नहीं था। इन समस्त संतापों का अनुभव करते हुए बड़ी किठनाई से हमने वहाँ तीन सागरोपम का काल जैसे-तैसे पूरा किया।

एक बार पापिष्ठ-निवास में श्रौर एक बार पंचाक्ष-निवास में इस प्रकार यहाँ से वहाँ बारम्बार गमनागमन करते हुए, घराघर के साथ वैरजनित संघर्ष करते हुए मैंने भवितव्यता के प्रभाव से श्रनेक नये-नये रूप घारण किये और विविध प्रकार की विडम्बनायें भोगता रहा। हे भद्रे श्रगृहीतसंकेता! एक गोली पूरी होते ही पुन: कुत्तहल से कर्मपरिणाम राजा की श्रोर से मुभ्ते दूसरी गोली दे दी जाती श्रौर मेरी पत्नी भवितव्यता भी एकभववेद्या गुटिका के साथ ऐसी योजना बनाती रहती कि मैं श्रसंक्यवहार नगर के श्रितिरक्त श्रन्य समस्त नगरों में पुन:-पुन: भटकता रहूँ। यो घाणी के बैल की तरह यहाँ से वहाँ भटकते हुए मेरा श्रनन्त काल क्यतीत हुगा।

#### प्रज्ञाविशाला के विचार

संसारी जीव इस प्रकार जब श्राप बीती सुना रहा था तब प्रज्ञाविशाला ने सोचा कि यह कींघ (वैश्वानर) तो बहुत भयंकर है श्रीर हिंसा तो उससे भी दारुण भयंकर लगती हैं। पुनश्च, इस महा भयंकर संसार-समुद्र का कुछ श्रंश तो लंबन कर संसारी जीव ने बहुत कि नाई से मनुष्य-भव प्राप्त किया तब भी वैश्वानर श्रीर हिंसा के वशीभूत होकर उसने स्वयं ने पूर्व-विश्तित महारौद्र कार्य किये। भगवान् के वचनों को भी मान नहीं दिया, मनुष्य का सम्पूर्ण भव हार गया, वैर की लम्बी श्रृं खला खड़ी कर ली। फलस्वरूप इसने संसार सागर में अनेक प्रकार को विडम्बनाएं अ प्राप्त कीं श्रीर महादु:खों की परम्परा को स्वयं स्वीकार किया। इस हिंसा श्रीर वैश्वानर का इस जीव के साथ शत्रुताभाव अनुभव एवं श्रागम (शास्त्र) से सिद्ध है। फिर भी प्राणी इन दोनों के स्वरूप को नहीं जानता हो इस प्रकार श्रात्म-वैरी (श्रपना ही शत्रु) बनकर कोंघ करता है और बार-बार उसी हिसादेवी का अनुवर्तन करता है। जो लोग जानते हुए भी ऐसा श्राचरण करते हैं वे पामर प्राणी निष्चित रूप से निन्दवर्धन जैसी हो श्रनर्थ-परम्परा को प्राप्त करते हैं, करेंगे। इस चिन्ता से मेरे मन में बहुत व्याकुलता होती है।

883

## श्वेतपुर में भ्राभीर: पुण्योदय का साथ

सदागम के समक्ष भव्यपुरुष और प्रज्ञाविशाला की उग्स्थिति में संसारी जीव ने अगृहीतसंकेता को उद्देश्य कर कहा—भद्रे अगृहोतसंकेता! इस प्रकार अनन्त काल तक अनेक स्थानों पर भटकाने के बाद भवितव्यता मुभे श्वेतपुर नगर में ले गई और मुभे आभीर (अहीर) का रूप दिया। जब मैंने इस रूप को घारण किया तब मेरा मित्र वैश्वानर कहीं छिप गया जिससे मैं कुछ शांत रूप वाचा बन गया। अतः स्वभाव से ही मुभे कुछ दान करने की बुद्धि हुई। यद्यपि मैंने विशिष्ट शील का पालन नहीं किया, किसी संयम विशेष का अवस्या नहीं किया तथापि घिसते-घिसते में कुछ मध्यम गुणों वाला बन गया। मुभे इस प्रकार सुधरता देखकर भवितव्यतः मुभ पर अत्यन्त प्रसन्त हुई और उसने मेरे पर्व के मित्र पुण्योदय को फिर से जागृत किया तथा उसे फिर से मेरा सहचर बनाया। उस भवितव्यता ने मुभे स्पष्ट कहा—आर्यपुत्र! अब तुम सिद्धार्थपुर नगर में जाकर वहाँ आनन्द से रहो। यह पुण्योदय तुम्हारे साथ आयेगा और तुम्हारे मित्र एवं सेवक के रूप में कार्य करेगा। मैंने अपनी निश्चित विचार वाली भार्या के वचन को स्वीकार किया। उस समय एक भव में चलने वाली मेरी गोली जीर्ग हो गई थी अतः भवितव्यता ने मुभे नयी गोली दो जो दूसरे भव में चल सके।



## उपसंहार

भो भव्याः प्रविहाय मोहललितं युष्माभिराकण्यंता-मेकान्तेन हितं मदीयवचनं कृत्वा विशुद्धं मनः। राधावेधसमं कथिञ्चदतुलं लब्ध्वापि मानुष्यकं, हिसाक्रोधवशानुगैरिदमहो जीवैः पुरा हारितम्।। १।।

है भन्य प्राणियों ! स्राप सब का एकान्त हित हो इस दृष्टि से जो बात मैं कहता हूँ उसे आप मोह-विलास को छोड़कर, मन को विशुद्ध कर ध्यान पूर्वक सुनें । राघावेघ-साघन के समान दुःसाध्य स्रतुलनीय मनुष्य जन्म को किसी प्रकार प्राप्त करके भी जो प्राणी हिंसा सौर कोघ के वश में पड़कर दुर्लभता से प्राप्त मनुष्य-भव को व्यर्थ खो देता है, पहले भी कई बार खो चुका है। सहो ! वह मनुष्यता का कुछ भी लाभ प्राप्त नहीं कर सका ।। १।।

श्रनादिसंसारमहाप्रपंचे, क्वचित्पुनः स्पश्नवंशेन मूढैः । श्रनन्तवारान् परमार्थशून्येविनाशितं मानुषजन्म जीवैः ।। २ ।।

इस अनादि संसार के विशाल प्रपंच में पड़कर, कई बार स्पर्शनेन्द्रिय के वशीभूत होकर भ्रोर परमार्थ दिष्ट से शून्य बनकर इस मूढ जीव ने ग्रनन्त बार मनुष्यता को खोया है।। २।।

एतन्निवेदितमिह प्रकटं ततो भोः! तां स्पर्शकोपपरताऽपर्मातं विहाय। शान्ताः कुरुष्वमधुना कुशलानुबन्धमह्नाय लंघयथ येन भवप्रपंचम् ॥३॥

उपरोक्त कथा में घटनानुसार स्पष्ट विश्वात कथानक को घ्यान में रखकर स्पर्शनेन्द्रिय, कोघ ग्रौर हिंसा की बुद्धि को छोड़कर भव ग्राप शान्त बनें ग्रौर पुण्यबन्घ करें जिससे इस संसार के प्रपंच का शीघ्र ही लंघन कर सकें।। ३।।

> इति उपमिति-भव-प्रपंच कथा का स्पर्शनेन्द्रिय, कोष भौर हिंसा के फल का प्रतिपादक तीसरा प्रस्ताव समाप्त हुमा।



# उपमिति-भव-प्रपंच कथा

४. चतुर्थ प्रस्ताव

## चतुर्थ मस्ताव पात्र एवं स्थान-सूची

| स्थल                      | मुख्य-पात्र         | परिचय                                                             | सामान्य-पात्र | परिचय                                 |  |  |
|---------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------|--|--|
| सिद्धार्थं नगर<br>(बाह्य) | नरवाहन राजा         | रिपुदारएा का<br>पिता                                              | महामति        | कलाचार्य <b>ं</b>                     |  |  |
|                           | विमलमालती<br>रानी   | रिपुदारग की<br>माता                                               | नरकेसरी       | शेखरपुर का राजा,<br>नरसुन्दरी का पिता |  |  |
|                           | रिपुदारए            | कथानायक /<br>संसारीजीव,<br>नरवाहन राजा                            | वसुन्धरा      | नरकेसरी की रानी,<br>नरसुन्दरी की माता |  |  |
|                           | नरसुन्दरी           | का पुत्र<br>रिपुदार <b>ण</b> की                                   |               |                                       |  |  |
|                           |                     | पत्नी<br>————                                                     |               |                                       |  |  |
| (भ्रन्तरंग)               | <b>ग्र</b> विवेकिता | द्वेषगजेन्द की<br>पत्नी                                           |               |                                       |  |  |
|                           | मौलराज              | मान का रूपक,<br>भविवेकिता का<br>पुत्र                             |               |                                       |  |  |
| क्लिष्टमानस<br>नगर        | दुष्टाशय            | विलष्टमानस<br>नगर का राजा                                         |               |                                       |  |  |
| (भ्रन्तरंग)               | जघन्यता             | दुष्टाशय की रान                                                   | ीं .          |                                       |  |  |
|                           | मृषावाद             | दुष्टाशय भौर<br>जघन्यता का पुत्र<br>रिपुदारण का मि                |               |                                       |  |  |
|                           | माया                | रागकेसरी ग्रीर<br>मूढता की पुत्री,<br>मृषावाद की<br>मुंहबोली बहिन |               |                                       |  |  |
|                           |                     |                                                                   |               |                                       |  |  |

## विचक्षणाचार्य चरित्र

भूतल नगर मलसंचय भूतल नगर का राजा

(कर्मबन्ध)

सःपंक्ति मलसंचय राजा की

रानी (कर्मसत्ता)

शुभोदय मलसंचय और

तत्पक्ति का पुत्र

(शुभ कर्म का उदय)

म्रशुभोदय मलसंचय राजा का पुत्र

(मशुभ कर्म का उदय)

निजचारता शुभोदय कुमार की

रानी (स्वाभाविक

भलाई)

स्वयोग्यता झशुभोदय कुमार की

रानी (ग्रयोग्य होते हुए भी योग्यता

प्रदर्शित करने वाली)

विचक्षण शुभोदय मौर

निजचारता का पुत्र

(चातुर्य)

निर्मलचित्त नगर (ग्रन्तरंग)

का राजा,

विचक्षरा का

जड़ प्रशुभोदय भीर मलक्षय निर्मलचित्त नगर

स्वयोग्यता का पुत्र (मूर्ख)

बुद्धि विचक्षण की श्वसुर, विमर्श का

पत्नी पिता

विमर्श निर्मलचित्त नगर सुन्दरता मलक्षय राजा की

के राजा मलक्षय रानी, बुद्धि भी ए का पुत्र, विचक्षण विमर्श की माता

का साला और प्रकर्षे का मामा

|                                       | प्रकर्ष             | विचक्षण <b>ग्रोर</b><br>बुद्धिका पुत्र |                       |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------|---------------------|----------------------------------------|-----------------------|--|--|--|--|--|
|                                       | रसना                | थुरू ना उन<br>बदन कोटर में             |                       |  |  |  |  |  |
|                                       | XI-II               | रहने वाली और                           |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | जड़ की पत्नी                           |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | (रसनेन्द्रिय)                          |                       |  |  |  |  |  |
|                                       | लोलता               | रसना की दांसी                          |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | (लोलुपता)                              |                       |  |  |  |  |  |
| <br>रसना मूलशुद्धि (ग्रन्तरंग प्रदेश) |                     |                                        |                       |  |  |  |  |  |
| राजसचित्त                             | <b>मिध्याभि</b> मान | राजसचित्त नगर का                       |                       |  |  |  |  |  |
| त्रज्ञा परा<br>नगर                    | मिन्नाम् नाम्       | रक्षक                                  |                       |  |  |  |  |  |
| ****                                  | रागकेसरी            |                                        | रागकेसरी की           |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | का राजा, महामोह                        | माता, महामोह          |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | का पुत्र                               | की पत्नी              |  |  |  |  |  |
|                                       | महामोह              | रागकेंसरी राजा                         |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | का पिता                                |                       |  |  |  |  |  |
|                                       | विषयाभिलाष          | रागकेसरी का मन्त्री                    |                       |  |  |  |  |  |
|                                       | रसना                | विषयाभिलाष की                          |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | पुत्री                                 | _                     |  |  |  |  |  |
| तामसचित्त                             | द्वेषगजेन्द्र       | रागकेसरी का भाई, शोक                   | तामसचित्त नगर         |  |  |  |  |  |
| नगर                                   |                     | महामोह का पुत्र,                       | का एक मधिकारी         |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | तामसचित्त नगर दैत्य                    | )<br>{ शोक के विशिष्ट |  |  |  |  |  |
|                                       |                     |                                        | प्रिष्प               |  |  |  |  |  |
|                                       | प्रविवेकिता         | •                                      | ) <sup>~</sup>        |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | रानी, वैश्वानर                         |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | की माता                                |                       |  |  |  |  |  |
|                                       | मितमोह              | तामसचित्त नगर का                       |                       |  |  |  |  |  |
|                                       | •                   | रक्षक, शोक का<br>मित्र                 |                       |  |  |  |  |  |
| ن خاست                                | warnia              | चित्तवृत्ति महाटवी                     | भौताचार्य श्रन्तकंषा  |  |  |  |  |  |
| चित्तवृत्ति<br>(महा भटवी)             | महामोह              | में विपर्यास सिहासन सदाशिव             | _                     |  |  |  |  |  |
| (ाहर अल्बा)                           | ·                   |                                        | व सदाशिव का शिष्य     |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | करने वाला वृद्ध                        |                       |  |  |  |  |  |
| •                                     |                     | पितामह                                 |                       |  |  |  |  |  |
|                                       |                     | -                                      |                       |  |  |  |  |  |

प्रमत्तता (नदी) महामूढता तद्विलसित (द्वीप)

महामोह की रानी, रागकेसरी मौर द्वेषगजेन्द्र की माता

चित्तविक्षेप मिथ्यादर्शन महामोह का सेनापति

(मण्डप)

तृष्णा कुद्धिट मिथ्यादर्शन की पत्नी

(वेदिका) विषयीस

(सिंहासन)

## वेश्लहल ग्रन्तर्भथा

भुवनोदर नगर

म्रनादि भूवनोदर नगर का

संस्थिति म्रनादि राजा की

रानी

वेल्लहल अनादि राजा का

जिह्नालोलुपी पुत्र

वैद्यकापुत्र समयज्ञ श्रतत्त्वाभि-श्रपर नाम े राग-

निवेश दुष्टिराग । केसरी श्रॅपर नाम ! राजा भवपाल स्नेहराग

मभिष्वंग श्रपर नाम । तीन विषयराग्रं मित्र

मकरध्यज

हास

महामोह के परिवार पुवेद का एक छोटा राजा स्त्रीवेद (कामदेव) नपुसकवेद

हास की पत्नो

मकरध्वज की पत्नी रति

> तुच्छता मकरध्वज का

विशिष्ट सहायक

मकरघ्वज की धरति विशिष्ट ग्रनुचरी

#### उपमिति-भव-प्रपंच कथा

भय मकरध्वज का हीनसत्त्वता भय की पत्नी विशिष्ट सहायक

शोक मकरध्वज का भवस्था शोक की पत्नी

विशिष्ट सहायक

जुगुप्सा मकरध्वजका

विशिष्ट सहायक

कषाय रागकेसरी और

हें पगजेन्द्र के सोलह बालक-अनन्तानु-

बन्धी ४, श्रप्रत्याख्यानी ४, प्रत्याख्यानी ४, संज्वलन ४

भोगतृष्णा विषयाभिलाष मन्त्री

की पत्नी

मोहराजा के मित्र सात राजा

ज्ञान संवरण परिवार के ५ सदस्यों सहित दर्शनावरण परिवार के ६ सदस्यों सहित वेदनीय परिवार के २ सदस्यों सहित श्रायु परिवार के ४ सदस्यों सहित नाम परिवार के ४ श्रुसदस्यों सहित गोत्र परिवार के २ सदस्यों सहित

भ्रन्तराय परिवार के ५ सदस्यों सहित

मवचक नगर लोलाक्ष ललितपुर का राजा

रिपुकम्पन लोलाक्ष का छोटा भाई

रतिललिता रिपुकम्पन की रानी

मतिकलिता रिपुकम्पन की दूसरी रानी

**घनगर्व** मिध्याभिमान का ग्रंगभूत

मित्र

सेठ घनगर्वी मिथ्याभिमानी दुष्ट शील सेठ के पास विशाक् आने वाला

> चोर एवं जार पुरुष

805

प्रसाव : ४ पात्र एवं स्थान-सूचो

रमरा

मदनमंजरी वृद्ध गरिएका गरिएका-रसिक युवक कुन्दकलिका गरिएका, मदनमंजरी

गणिकाकी पुत्री

चण्ड

राजपुत्र, कुन्दकलिका गिएका का प्रेमी

कपोतक अपरनाम कुबेर सार्थवाह का

घनेश्वर

पुत्र, जुग्रारी

ललन

लेलितपुर का पद-भ्रष्ट राजा, शिकारी

एवं मांस प्रिय

दुर्मु ख

विकथा प्रिय,

चराकपुर का

सार्थवाह धनवान सेठ

वासव

घनदत्त

वासव सेठ का मित्र

वर्घन

वासव सेठ का पुत्र

लम्बनक

वर्धन का भृत्य

हर्ष

| रागकेसरी का सेनानी

विषाद

शोक का मित्र

भवचकान्तरं नगरों में— मानवावास विबुधालय पशुसंस्थान

पापीपंजर

#### उपमिति-भव-प्रपंच कथा

| सात महेवि | विरोधी सत्त्व       |          |                   |
|-----------|---------------------|----------|-------------------|
| जरा       | कालपरिएति प्रेरित   | यौवन     | जराका शत्रु       |
| रुजा 🐇    | भ्रसाता प्रेरित     | निरोगिता | रोग की शंत्रु     |
| मृति      | म्रायुःक्षय प्रेरित | जीविका   | मृत्युकी शत्रु    |
|           | ·                   | (जीवन)   | •                 |
| खलता      | पापोदय प्रेरित      | सौजन्य   | खलता की शत्रु     |
| कुरूपता   | नाम कर्म प्रेरित    | सुरूपता  | कुरूपताकी शत्रु   |
| दरिद्रता  | अन्तराय प्रेरित     | ऐश्वर्य  | दरिद्रताको शत्रु  |
| दुर्भगता  | नाम राजा प्रेरित    | सुभगता   | दुर्भगता की शत्रु |

पृथ्वीतल के पांच नगर नैयायिक वैशेषिक सांख्य बीद्ध लोकायत

जैन चारित्रधर्मराज

(विवेक पर्वत पर

छठा नगर)

सारिवक-मानसपुर जैनपुर में चित्तसमाधान मण्डप में निःस्पृहता वेदी पर जीववीर्य सिंहासनस्थ

राजा

चारित्रधर्मराज की

रानी

(भवचक में एक नगर और विवेक पर्वत का आधार) विवेक पर्वत यतिधर्म चारित्रधर्मराज का पुत्र,

(सात्विक मानसपुर का पर्वत) **यु**वराज

विरति

श्रप्रमत्तत्व क्षमा (विवेक पर्वत मार्दव का शिखर) श्राजंब जैनपूर मुक्तता (विवेक पर्वेत पर निमित नगर) तपयोग चित्तसमाधान संयम (मण्डप) सत्य नि:स्पृहता शौच (वेदी) ग्रकिचनत्व ब्रह्मवीर्य जीववीर्य (सिंहासन)

युवराज यतिधर्म के दस सहचारी चारित्रधर्मराज के पांच मित्र सामायिक छेदोपस्थापन परिहारविशुद्धि

सूक्ष्म सम्पराय यथाख्यात

#### प्रस्ताव : ४ पात्र एवं स्थान-सूची

सद्भावसारता

गुहिधर्म

युवराज यतिधर्म की पत्नी चारित्रधर्मराज का छोटा

पुत्र, युवराज यतिधर्म का

छोटा भाई

सद्गुरारक्ता

सम्यग्दर्शन

गृहिधर्म की पत्नी चारित्रधर्मराज का

सेनापति

सुदृष्टि

सेनापति सम्यग्दर्शन की

भार्या

सद्बोघ

चारित्रधर्मराज का मन्त्री

भ्रवगति

मन्त्री सद्बोध की भार्या

अभिनिबोध सदागम

सन्तोष

चारित्रधर्मराज का तन्त्र-

पाल, संयम का मित्र

निष्पिपासिता

तन्त्रपाल सन्तोष की पत्नी शुभ्रमानस नगर का राजा

शुभ्रमानस शुद्धाभिसन्धि

नगर

राजा शुद्धाभिसन्घिकी

वरता वर्यता

रानियां

मृदुता

शुद्धाभिसन्धि श्रौर वरता

की पुत्री, शैलराज की शत्रु

सत्यता

शुद्धाभिसन्धि ग्रौर वर्यता की पुत्री, मृषावाद की शत्रु

चऋवर्ती, रिपुदारण का तपन

गर्वापहारक

## १. रिपुदारण और शैलराज

मिनुजगित नगरी में सदागम के समक्ष ग्रगृहीतसंकेता को उद्देश्य कर संसारी जीव श्रपने चरित्र का वर्णन कर रहा है। उस समय प्रज्ञाविशाला ग्रौर भव्यपुरुष भी पास बंठे हैं। संसारी जीव ने कीध, हिंसा ग्रौर स्पर्शनेन्द्रिय-जन्य कर्मफल को प्रकट करने वाले निन्दवर्धन के भव का विस्तृत वर्णन तृतीय प्रस्ताव में किया था। श्रब ग्रपने चरित्र की कथा को ग्रागे बढाते हुए कह रहा है:-}

## सिद्धार्थं नगर: राजा नरवाहन ग्रौर विमलमालतो रानी

श्रिद्धार्थ नामक नगर था। उसमें नरवाहन राजा राज्य करता था। वह महाबली राजा अपने प्रताप-तेज से सूर्य को भी जीतने वाला, गंभीरता में महा समुद्र को जीतने वाला और स्थिरता में मेर पर्वत से भी बढ़कर था। वह राजा अपने बन्धुवर्ग के लिये चन्द्रमा के समान शान्त, शत्रुओं के लिये अपने की प्रचण्ड ज्वाला के समान और अपने राज्य कोष की समृद्धि से कुबेर के समान था। इस नरवाहन राजा के रूप, शील, कुल और वैभव में उसके अनुरूप ही गुर्गों से शोभायमान विमलमालती नामक पटरानी थी। जैसे चन्द्रिका चन्द्रमा से और लक्ष्मी कमल से दूर नहीं रहती थी। अर्थात् नरवाहन राजा और विमलमालती रानी दोनों अभिन्न हृदय थे। [१-४]

#### रिपुदारग का जन्म

हे भ्रगृहीतसंकेता! मैं भ्रपने पुण्योदय मित्र के साथ भ्रौर भ्रपनी स्त्री भिवतव्यता के साथ (पूर्वभव से च्युत होकर) विमलमालती रानी की कुक्षि में प्रविष्ट हुमा। गर्भ समय पूर्ण होने पर मैंने प्रकट रूप से भ्रौर मेरे श्रंतरंग मित्र पुण्योदय ने अदृश्य रूप से जन्म लिया। मेरे शरीर के सभी भ्रवयव बहुत ही सुन्दर थे। मुभे प्राप्त कर स्वयं को पुत्ररत्न की प्राप्ति हुई है इस विचार से मेरी माना विमलमालती ग्रत्यधिक हिष्त हुई। उस भव के मेरे पिता नरवाहन को मेरे जन्म के समाचार प्राप्त होने पर वे भी हृदय से तुष्ट हुए। सम्पूर्ण नगर को राजकुमार के जन्म से हर्ष हुआ तथा सारे राज्य ग्रौर नगर में मेरा जन्मोत्सव मनाया गया। उस समय मेरे मन में ऐसी कल्पना हुई कि नरवाहन राजा ग्रौर विमलमालती रानी का पुत्र हूँ ग्रौर वे दोनों मेरे माता-पिता हैं। मेरे जन्म के एक माह पश्चात् बड़े हर्षोल्लास के साथ मेरा नाम रिपुदारण रखा गया। [४-११]

#### शैलराज का जन्म

नन्दिवर्धन के भव में म्रविवेकिता नामक जो मेरी धाय मात। थी (यह तो

अक्ष पृष्ठ २६ व

तुभे याद ही होगा)। यही घाय माता मुभे अपना दूध पिलाने और मेरा पालन-पोषएाकरने के लिये यहाँ भी आई। इधर संयोग ऐसा हुआ कि एक बार इस ग्रविवे-किता धात्री का उसके श्रियपितद्धे षगजेन्द्र से मिलन/संयोग हुआ ग्रौर देवयोग से जिस समय विमलमालती के गर्भ में मैं श्राया उसी समय ग्रविवेकिता ने भी भी धारएा किया। संयोग से जिस दिन मेरा जन्म हुमा उसी दिन ग्रविवेकिता ने भी भी एक महादुष्ट बालक को जन्म दिया। इस बालक को छाती बाहर निकली हुई ग्रौर कुछ ऊंची उठी हुई थी तथा उसके ग्राठ मुँह थे जिसे देखकर वह विशालाक्षी ग्रविवेकिता बहुत प्रसन्न हुई। फिर वह अविवेकिता धात्री हर्ष पूर्वक ग्रन्तर्मन में विचार करने लगी कि, ग्रहा! मेरे पुत्र के तो श्रेष्ठ पर्वत के भिन्न-भिन्न शिखरों के समान ग्राठ मुँह हैं, यह तो बहुत ही ग्राश्चर्यजनक बात है। बालक के जन्म के एक माह पश्चात् श्रविवेकिता ने भी ग्रपने पुत्र का नाम उसके गुएों के ग्रनुसार शैलराज रखा।

[१२-१८]

#### शैलराज के साथ मित्रता

यह अविवेकिता घात्रो स्नौर शैलराज दोनों ही मेरे स्नन्त:कारण में तो अनादि काल से रहते स्नारहे थे, परन्तु स्नभी तक वे गुप्तरूप से रहते थे इसलिये मुक्ते उनका पता नहीं था। [१६]

मेरा सुख पूर्वक लालन-पालन हो रहा था और मैं बालोचित की डाओं से माता-पिता को त्रानन्दित करता हुन्ना बढ़ रहा था। मेरे साथ ही साथ शैलराज भी पालित-पोषित होता हुआ बढ़ने लगा। [२०]

मेरी ५-६ वर्ष की उम्र हुई तब की डा करते हुए एकबार मैंने ध्यान पूर्वक भीर समक्त पूर्वक भीर समक्त पूर्वक भीर राज को देखा। मनादि काल से उस पर मेरा म्रत्यधिक स्नेह भीर मोह था जिससे उसे देखते ही मेरे मन में उसके प्रति इतनी म्रधिक प्रीति उत्पन्न हुई कि जिसका वर्णन शब्दों में नहीं किया जा सकता। में उसकी भीर बहुत प्रेम से देख रहा हूँ यह जानकर वह दुष्टात्मा बालक भ्रपने मन में लक्ष्य पूर्वक सोचने लगा कि, यह राजकुमार मेरी और स्निग्ध नेत्रों से देख रहा है. इससे लगता है कि भ्रवश्य ही यह मेरे वशीभूत हो गया है। इससे वह भी बहुत ग्राश्चर्य चिकत हुआ और उसे भी मेरे प्रति बहुत प्रेम है, ऐसा दिखावा करते हुए वह माया पूर्वक मुक्त से गले लगकर मिला। भ्रत्यन्त मोह के कारण उस समय मेरे मन पर भी ऐसी छाप पड़ी कि, भ्रहा! इस शैनराज में सामने वाले प्राणी के मन के भावों को समक्तने की जैसी शक्ति है वैसी इस दुनिया में किसी में नहीं है। मैंने अपने मन में निश्चय किया कि जब ऐसा प्रेमी, विचक्षण ग्रीर भला लड़का मेरा मित्र बनना चाहता है ग्रीर मेरे प्रति इतना भ्राक्षित है तब मुक्ते भी उसे एक क्षण के लिये भी नहीं छोड़ना चाहिये, भ्रयीत उसके साथ मित्रता गांठ लेनी चाहिए। इस निर्णय के पश्चात् मैं प्रतिदन उसके साथ उद्यानों में तथा कीड़ा-स्थलों में खेलने लगा। इस प्रकार प्रसन्नता उसके साथ उद्यानों में तथा कीड़ा-स्थलों में खेलने लगा। इस प्रकार प्रसन्नता

अं पृष्ठ २६६

पूर्वक मेरा समय उसके साथ बीतने लगा। वस्तुतः दुर्भाग्यवश उस समय मोह से मेरा मन इतना श्रधिक भ्रमित हो गया था कि स्नेह के श्रावेश में मुभे यह पता ही नहीं लगा कि यह शैलराज परमार्थ से तो मेरा यथार्थतः शत्रु ही है। [२१-२६]

#### शैलराज की मेरे ग्राचरग पर छाप

इस प्रकार जैसे-जैसे दिन व्यतीत होते गये वैसे-वैसे शैलराज के साथ मेरी मित्रता बढती ही गई। फलस्वरूप मेरे मन में विविध प्रकार के निम्नांकित वितर्क उठने लगे । मेरे मन में यह विचार उठा कि, 'मेरी क्षत्रिय जाति सब से उत्तम है । मेरा कूल सब कुलों से ग्रधिक श्रेष्ठ है। मेरे बल/पराक्रम का यश त्रिभ्वन में फैल रहा हैं। मेरा रूप इतना सुन्दर है कि मेरे रूप से ही यह पृथ्वी शोभायमान हो रही है। मेरा सौभाग्य जगत को ग्रानन्दित करने वाला है । मेरा ऐश्वर्य विश्व में सब से बढ़कर है। विगत भव में पठित ज्ञान आज भी मेरे सन्मुख स्फूरित हो रहा है। मेरी लाभ प्राप्त करने को शक्ति तो इतनी अद्भुत है कि यदि मैं इन्द्र से कहूँ कि तेरी गद्दी मुफ्ते सौंप दे तो वह प्रसन्नता से अपना स्थान मुफ्ते सौंप दे, परन्तु प्रभी तो मूभो उसके स्थान की-इन्द्र पद की ग्रावश्यकता ही नहीं है। इसके अतिरिक्त भी इस संसार में तप, वीर्य, धैर्य, सत्त्व स्रादि जो अनेक प्रकार के <mark>गुगा भ</mark>ौर शक्तियाँ हैं वे सब तीनों भृवनों को छोड़कर मेरे में हो निवास कर <mark>रही हैं</mark> । - 🛠 इसमें ब्राश्चर्य भी क्या है ? जिसे ऐसे घ्रच्छे मित्र की मित्रता प्राप्त हुई हो, उसके गुरासमूह के गौरव का सम्पूर्ण वर्णन कौन कर सकता है ? साधाररातौर पर संसार में प्रत्येक प्रार्गी के एक मुँह होता है, जबकि मेरे मित्र के तो आठ मुँह हैं। मेरा मित्र तो ग्रपने ग्राठ मुखों से ही सब पर विजय प्राप्त कर सकता है। ग्रहा! जिसे शैलराज जैसा मित्र मिल जाय उसे इस संसार में ऐसी कौनसी वस्तु है जो नहीं मिल सकती ?' ग्रैलराज के प्रति लिप्त-चित्त होकर ऐसे-ऐसे संकल्प-विकल्पों के कारण मौर मिथ्याभिमान वश मैं प्रपने ग्रापको बहुत बड़ा ग्रौर श्रन्य सब को क्षुद्र मानने लगा। ऐसे व्यवहार के परिगाम स्वरूप जब मैं चलता तो अपनी गर्दन को सर्वदा ऊँची उठावे रखता, मानों मैं स्नाकाश के तारे या नक्षत्र देख रहा हूँ। घमंड से मैं मदोन्मत्त पागल हाथी के समान कभी सामने या नीची नजर नहीं करता । हवा भरी हुई निस्सार मणक या धौंकनी की भांति व्यर्थ में ही मैं सर्वदा मद से फूला हुआ भ्रक्खड़ता में ही रहने लगा। [३०-४० |

## श्रहंकारजन्य व्यवहार

गर्वोन्मत्तता के कारएा मैं अपने मन में प्रतिदिन यही सोचा करता था कि इस संसार में मेरे से बड़ा कोई प्राएी नहीं है जो मेरे द्वारा नमस्कार करने योग्य हो; क्योंकि मुफ्त में इतने अधिक गुएा हैं कि यदि गुणों से ही कोई वन्दन करने योग्य हो सकता है तो संसार के समस्त प्राएी गुएों की अपेक्षा से मुफ्त से नीचे हैं। श्रर्थात् सब

३६ पृष्ठ ३००

लोग गुणों में मेरे से प्रधम हैं, होन हैं। ग्रन्य कोई मेरा गुरु कैसे हो सकता है? मुफ में इतने अधिक गुण हैं कि उन गुणों के प्रताप से मैं स्वयं ही गुरु हूँ। मुफ तो देवताओं में भी कोई ऐसा दिखाई नहीं देता जिसमें मुफ से भी ग्रिंबिक गुण हों! हे अगृहीत संकेता! उस समय मैं इतना ग्रिंभिमानाभीभूत हो गया था कि मैं प्रस्तर स्तम्भ के समान सर्वदा हें कड़ी में ही रहता और किसी को नमन भी नहीं करता था। हे भद्रे! मेरा श्रहंकार इतना बढ़ गया कि र मस्त सामन्त राजाश्रों के नमन करने से उनके मुकुट- किरणों से जिनके चरण-कमल सुशोभित हो रहे थे ऐसे मेरे पिताश्री के चरणों में भा मैं कभी नमन हेतु भुका नहीं। समग्र मनुष्यों द्वारा वन्दनीया, मेरे प्रति ग्रत्यधिक वात्सल्य रखने वाली प्रेममूर्ति माता को भी मैं कभी नमस्कार नहीं करता था। इतना ही नहीं, श्रपने कुलदेवता और लौकिक देवों की तरफ भी मैं कभी नमस्कार करने की इच्छा से नहीं देखता। ग्रर्थात् उनकी ग्रौर कभी दिष्टपात भी नहीं करता था। [४१-४६]

#### म्रभिमान-पोष्ण

मेरे पिता नरवाहन ने मेरे व्यवहार से यह जान लिया कि शैलराज के साथ मेरी प्रगाढ मैत्रो हुई है और वह प्रतिदिन बढ़ती जा रही है। उन्होंने अपने मन में सोचा कि, 'मेरा पूत्र घमंड से अपने को ईश्वर जैसा मानता है, श्रतः लोग यदि उसकी स्राज्ञा का कदाचित् उल्लंघन करेंगे तो उसके मन में <mark>श्रत्यन्त विक्षोभ उत्पन्न होगा श्रौर</mark> स्वयं को अपमानित मानकर मुफ्ते छोड़कर वह कहीं श्रन्यत्र चला जायेगा । यदि ऐसा हो गया तो बहुत बुरा होगा। अतः मेरे अधीनस्थ सभी राजाओं और सामन्तों को कुमार के इस ब्यवहार के संवाद भेज दूं ग्रौर उनको निर्देश दे दूं कि वे सभी कुमार की म्राज्ञा का म्रवश्यमेव पालन करें।' मेरे पिता का मेरे प्रति म्रगाध प्रेम था। इस-लिए उन्होंने उक्त बात सोची ग्रौर तदनुसार ग्रादेश प्रसारित कर दिया। यद्यपि मैं छोटा बालक या तदिए मेरे पिता की आज्ञानुसार सभी राजा मेरे सन्मुख नत-मस्तक होकर ऐसा व्यवहार करने लगे कि जैसे वे सब मेरे सेवक हों! बड़े-बड़े उच्च कुलो-त्पन्न राजा और पराऋमी बलवान पुरुष भी देव ! देव ! खमा !! खमा !! कह कर मेरी श्रनेक प्रकार से सेवा करने लगे। 🕸 मेरे मुख से शब्द निकलने के पहले ही समस्त राजलोक ससन्मान जय देव ! जय देव !! कहकर वे मेरी आज्ञा को शिर भुकाकर स्वीकार करने लगे। हे अगृहीतसंकेता! तुभे कितना सुनाऊँ? संक्षेप में, मेरे पिता-माता, बन्ध, सम्बन्धी ग्रौर नौकर आदि सभी समस्त कार्यों में मेरे साथ ऐसा व्यवहार करने लगे कि जैसे मैं परमात्मा से भी बड़ा होऊँ। वास्तव में तो मेरे इस सन्मान का यथार्थ कारण मेरा मित्र पुण्योदय था परन्तु, ग्रत्यन्त मोहजनित दोष के कारगा मैं तो मन में उस समय यही विचार करता था कि ग्रहा! देवताओं को भी श्रप्राप्य मेरा जो प्रताप श्रभी सर्वत्र फैल रहा है उसका कारए। मेरा परम प्रिय इच्ट मित्र शैलराज है ग्रौर यह सब प्रताप मेरे उसी प्यारे मित्र का ही है। [४७-४७]

#### शैलराज के साथ वार्तालाप

मेरे मित्र शैलराज के प्रति मेरा मन अत्यधिक सन्तुष्ट था। एक दिन मैं ग्रपने मित्र को ग्रत्यन्त विश्वस्त बचनों द्वारा स्नेहावेश से कहने लगा—मित्र! बन्धु! लोगों में मेरा इतना यश फैला और ग्राज कल मेरी ग्राज्ञा का इतना ग्रधिक पालन होता है, यह सब तेरा ही प्रताप है। [४८-४६]

मेरी प्रशंसा से शैलराज अपने मन में अत्यधिक प्रसन्न हुम्रा, किन्तु ऊपर से प्रसन्तता को प्रकट नहीं करते हुए वह मुभे कहने लगा—कुमार ! इसका परमार्थ में अभी तुम्हें बताता हूँ। तुमने जो मेरी प्रशंसा की उसका कारण मैं नहीं तुम स्वयं ही हो। सत्य यह है कि संसार में जो स्वयं दुर्णु गी होता है वह गुणों से परिपूर्ण अन्य व्यक्ति को भी अपनी मान्यतानुसार दोषों से भरा हुम्रा ही मानता है, जब कि सज्जन पुरुष दोष से भरे हुए अन्य व्यक्ति को भी अपने विशुद्ध विचारों के अनुसार गुणों का मन्दिर ही मानते हैं। इसी मान्यता के अनुसार मेरे जैसा गुण-रहित सामान्य व्यक्ति भी तुम्हारी दृष्ट में गुणों से परिपूर्ण दिखाई देता है, इसका कारण तुम्हारी सज्जनता ही है। इसिलये मेरी तो यह दृढ धारणा है कि यह सब यश और प्रताप तुम्हारा स्वयं अपने परिश्रम से अजित किया हुम्रा है। मेरी स्वयं की प्रसिद्धि भी तुम्हारे ही प्रताप से हुई है। वस्तुतः देखा जाय तो मेरा तो अस्तित्व ही क्या है? [६०-६४]

हे भद्रे! शैलराज के ऐसे प्रेमपूर्ण मनोहारी वचन सुनकर मैं उस पर ग्राधिक ग्रनुरक्त हुआ। उस समय मैंने ग्रपने मन में सोचा कि, ग्रहा! यह शैलराज मेरे प्रति कितना स्नेहशील है, यह हृदय से कितना गम्भीर है. इसकी वाणी में कितनी मिठास है ग्रौर इसका भाव प्रकट करने का तरीका भी कितना भाकषंक है। मन में इस प्रकार सोचते हुए मैंने शैलराज से कहा—मित्र! तुम्हें मेरे समक्ष इस प्रकार के ग्रौपचारिक वचन कहने की क्या ग्रावश्यकता है? तुभ में कितनी ग्रद्भत शक्ति है यह तो ग्रब मुक्ते ज्ञात हो गया है। [६६-६८]

मेरी स्रोर से ऐसे स्नेहासिक्त शब्द सुनकर शैलराज बहुत हर्षित हुआ। फिर स्रपनी कार्यसिद्धि के लिये उसने कहा भाई! जब स्वामी स्वयं ही दास पर कृपा करने को प्रस्तुत हो तब उसका भला क्यों नहीं होगा? सुन, मैं एक स्रौर बात बताता हूँ। जब मेरे जैसे साघारण मनुष्य पर स्नापकी इतनी कृपा हुई है, तब स्नाज मैं एक बहुत ही गोपनीय रहस्य बताता हूँ, उसे स्नाप स्वीकार करें। मेरे पास हृदय पर लगाने का वीर्यवर्धक (शक्तिवर्धक) एक लेप है उसे प्रतिक्षरण (बार-बार) स्रपने हृदय पर लगाते रहें। [६६-७१]

मैंने पूछा—यह लेप तुभ्ते कहाँ से प्राप्त हुआ। ? इस लेप का क्या नाम है ? इसको हृदय पर लगाने से किस फल की प्राप्ति होती है ? अध्यह मैं जानना चाहता हूँ।

क्ष पु० ३०२

उत्तर में शैलराज ने कहा — कुमार ! मैंने यह लेप किसी से प्राप्त नहीं किया है, स्वयं भ्रपने वीर्य (शक्ति) से ही बनाया है। इसका नाम स्तब्घचित्त है। इसका कितना शक्तिशाली प्रभाव है, यह तो श्रापको स्वयं के श्रनुभव से हो ज्ञात हो सकेगा। अभी इस पर श्रधिक विवेचन करने से क्या लाभ है?

मैंने कहा - जैसी मित्र की इच्छा।

फिर एक दिन शैलराज ग्रात्मीय स्तब्धिचित्त लेप मेरे पास लाया भीर मुक्ते अपंग् किया। मैंने भी वह लेप तत्क्षग् ही अपने हृदय पर लगाया जिससे मेरी स्थिति सूली पर चढ़ाये हुए चोर जैसी हो गयी। किसी के सामने फुकने की तो मैंने बात ही छोड़ दी। मेरे इस परिवर्तन को देख कर सम्पूर्ण सामन्त वर्ग ग्रीर ग्रिधकारी वर्ग मुक्ते ग्रीर ग्रिधक फुक कर प्रणाम करने लगा। बात यहाँ तक बढ़ गई कि मेरे पिताजी भी मुक्त से हाथ जोड़कर बात करने लगे ग्रीर मेरी माताजी तो मुक्त से इतने नम्र वचनों से बोलने लगीं मानों मैं उनका स्वामी होऊँ! हृदय पर लेप लगाने का इतना ग्रच्छा परिगाम देखकर मुक्ते इस लेप पर ग्रत्यन्त विश्वास हुआ और मेरी यह ढढ़ धारणा हो गयी कि शैलराज मेरा सच्चा इष्ट मित्र ग्रीर परम बन्धु है।

J.

#### २. मुषावाद

एक दिन मैं क्लिष्टमानस नामक अन्तरंग नगर में गया । यह नगर समस्त दु:खों का स्थान था । इसमें धर्म को तिलांजली देने वाले लोग ही रहते थे । यह नगर सभी पापों का उद्गम स्थान ग्रौर दुर्गति में जाने का सीधा द्वार जैसा था । [१]

उस नगर में दुष्टाशय नामक राजा राज्य करता था। वह समस्त प्रकार के दोषों का जन्म स्थान, महाभयंकर कर्मों का भण्डार ग्रौर सद्विवेक राजा का जगत् प्रसिद्ध शत्रु था। [२]

उस दुष्टाशय राजा के जघन्यता नामक रानी थी जो अधम प्राशायों को अभीष्ट थी, समभदार और विद्वान् लोगों द्वारा निन्दित और तिरस्कृत थी तथा समस्त प्रकार के निन्दनीय और तुच्छ कार्यों की प्रवर्तिका थी । [३]

इस दुष्टाशय राजा और जघन्यता रानी का ग्रतिशय अभीष्ट मृषावाद नामक एक पुत्र था। यह समग्र प्राणियों के ग्रापसी विश्वास को भंग करवाने वाला था, संसार के समस्त दोषों से परिपूर्ण था ग्रौर विचक्षण बुद्धिमानों की दिष्ट में गहित एवं त्याग करने योग्य था। [४]

इस नगर में शाठ्य (दुष्टता), पैशुन्य (चुगली), दौर्जन्य (दुर्जनता), परद्रोह (ग्रन्य का बुरा चाहना) ग्रादि ग्रनेक चोर रहते थे। ये सभी राजकुमार मृषावाद की कृपा प्राप्त करने के लिये उसकी सेवा करते थे। स्नेह, मित्रता, प्रतिज्ञा स्रौर विश्वास जैसे भले लोगों का यह राजकुमार शत्रुथा। यह प्रतिज्ञालोपक का पिता (पोषक) था, नियम (मर्यादा) का महान् शत्रु था स्रौर किसी के भ्रपयश की घोषणा करने वाले की वाहवाही करने को सदा तत्पर रहता था। उसकी स्राज्ञा के भ्रनुसार प्रवृत्ति करने वाले कई प्राणी नरक में जाते हैं, उन्हें नरक जाने का सीघा स्रौर सरल मार्ग बताने की उसमें स्रपूर्व क्षमता थी। [४-६]

## मृषावाद के साथ मैत्रो

जब मैं क्लिष्टमानस नगर में गया तब मैंने दुष्टाशय राजा को देखा और उनके पास ही बैठी महादेवी जघन्यता को भी देखा। उनके चरणों के पास बैठकर उनकी सेवा-शुश्रूषा करने में परायण पुरुष को जब मैंने देखा तब मुफ्ते अपने मन में विश्वास हो गया कि यही पितृभक्त मृषावाद होना चाहिये। क्र मैंने दुष्टाशय राजा को नमस्कार किया और थोड़ी देर उनके पास बैठा। मैंने उपरोक्त नगर, नगरवासी, राजा, रानी और राजकुमार मृषावाद का जो वर्णन किया है, वह तो मुक्ते बहुत बाद में ज्ञात हुश्रा। उस समय तो महामोह के वशीभूत होने से मुक्ते इनके स्वरूप के बारे में कुछ भी पता नहीं था। उस समय तो मैंने मृषावाद को अपने बड़े भाई के समान मानकर उसे अपना परम इष्ट मित्र बना लिया और थोड़े ही समय में उसके साथ प्रेम बढ़ा लिया। उसके साथ मेरा स्नेह यहाँ तक बढ़ गया कि जैसे वह मेरे शरीर का अंग ही हो, अर्थात् हम दोनों एक प्राण एक शरीर जैसे हो गये।

## मृषावाद की मैत्री का प्रभाव : पुण्योदय की उपेक्षा

मृषावाद के साथ मेरा प्रगाढ सम्बन्ध हो जाने के बाद मैं उसे अपने साथ ही अपने यहाँ ले आया। उसके साथ आनन्द-विनोद करते-करते मेरे मन में अनेक विध नये-नये तर्क-वितर्क उठने लगे। जैसे कि, मैं निश्चित रूप से अत्यधिक विचक्षरण और निपुण हूँ। मुक्ते सार वस्तु प्राप्त हुई है। अन्य सब लोग मूढ बुद्धि वाले पशुतुल्य हैं। मुक्ते समस्त प्रकार को सम्पदायें प्राप्त करवाने वाला मित्र मृषावाद मुक्ते मिल गया है। यह प्रिय मित्र स्नेह-पूर्वक सर्वदा मेरे हृदय में रहता है। अपने मित्र के प्रताप से मैं असद्भुत पदार्थ (अस्तित्वहीन पदार्थ) में भी अस्तित्व की बुद्धि उत्पन्न कर देता हूँ और अस्तित्व वाले पदार्थों में नास्तित्व वाली बुद्धि उत्पन्न कर देता हूँ। मैं स्वयं प्रत्यक्ष में ही प्रवल दुःसाहस का काम कर डालता हूँ किन्तु इस मित्र के प्रभाव से उसका उत्तरदायित्व अन्य किसी व्यक्ति पर डाल देता हूँ। मैं इच्छानुसार चोरी करूं, परस्त्री-गमन करूं या अन्य कोई अपराध करूं, किन्तु जब तक मेरा मित्र मृषावाद मेरे साथ है तब तक उस अपराध को गंध भी मुक्त पर आरोपित नहीं की जा सकती। जिन प्रािरायों से मृषावाद मित्र का सम्बन्ध न हो उनका एक भी

ॐ पृष्ठ ३०३

स्वार्थ कैसे सिद्ध हो सकता है ? प्रर्थात् किसी प्रकार सिद्ध नहीं हो सकता। इसलिये मुभे तो ऐसे सब लोग मूर्ख ही लगते हैं, क्योंकि स्वार्थ का नाश करना ही सब से बड़ी मूर्खता है। मैं तो मृषावाद की कृपा से जहाँ विग्रह (युद्ध) हो रहा हो वहाँ सिष्ध करवा सकता हूँ गौर जहाँ सिष्य (मित्रता) हो वहाँ विग्रह (लड़ाई) करवा सकता हूँ। इस संसार में ग्रांत कठिनाई से प्राप्त होने वाली किसी भी वस्तु को प्राप्त करने की इच्छा मात्र से वे सब वस्तुएं मेरे प्रिय मित्र की कृपा से मुभे प्राप्त हो जाती हैं। सचमुच मेरे बड़े पृण्य-योग से ही ऐसा मित्र मुभे प्राप्त हुन्ना है। यही मेरा सच्चा इष्ट मित्र है ग्रीर इच्छानुसार फल प्राप्त करवाने वाला है, इसलिये वह सारे संसार द्वारा वन्दनीय है। हे श्रगृहोतसंकेता! उस समय मोहवण मैंने ऐसे ही अनेक सच्चे-भूठ तर्क-वितर्कों द्वारा भ्रवेक भ्रवंशारी कार्य हो रहे थे, भ्रवेक न करने योग्य कार्य मैं कर बैठता था जिसका ग्रांत दारण दण्ड भी मुभे मिलता। परन्तु, मेरे साथ गुप्त रूप से मेरा पुण्योदय मित्र रहता था उसी के कारण मुभ पर ग्राने वाले संकट दूर हो जाते थे तथापि मेरे मन पर मोहराजा ने भ्रयना इतना प्रबल साम्राज्य स्थापित कर दिया था कि मैं पुण्योदय के प्रभाव को समभ ही नहीं पाता था और सभी गुणों की माला मृषावाद में ही हो ऐसा समभता था। [१-१२]

#### कलाचार्य का ग्रविनय

शैलराज श्रौर मृषावाद के साथ ग्रानन्द-विनोद करते हुए क्रमशः मेरे कलाग्रहण (शिक्षाभ्यास) का समय आ गया। अतः मेरे पिताजी ने कलाचार्य को अपने पास बुलाकर उनका योग्य सन्मान किया ग्रौर ग्रानन्द पूर्वक मुभे शिक्षा देने के लिये उन्हें सौंपा। उस समय पिताजी ने मुभे कहा—'वत्स! ये तेरे ज्ञानदाता गुरु हैं, इनके चरणों में भुककर इन्हें नमस्कार करो ग्रौर इनके शिष्य बनो।' उत्तर में मैंने अभिमान पूर्वक अपने पिताजी से कहा—'अरे पिताजी! ग्राप मेरे सामने ऐसी बात करते हैं! लगता है ग्राप बहुत भोले हैं। ग्रोरे ये कलाचार्य मेरे से ग्रधिक क्या जानते हैं? ये मुभे क्या पढायेंगे १ अरे ये अन्य साधारण लोगों के गुरु हो सकते हैं किन्तु मेरे जैसे व्याक्त के ये गुरु कदापि नहीं हो सकते। मैं तो शास्त्र पढ़ने की कामना से कभी भो ऐसे व्यक्ति के चरणों में नहीं भुक सकता। ग्रापके श्रनुरोध से मैं उनके पास सभी कलाओं का ग्रभ्यास करूंगा, पर उनका विनय तो मैं कभी नहीं कर सकता। [१३—१६]

फिर मेरे पिताजी ने कलाचार्य को एकान्त में ले जाकर कहा—ग्रार्य ! मेरा पुत्र महा ग्रभिमानाभिभूत हो गया है, श्रत: इसमें किसी प्रकार का ग्रविनय या श्रन्य कोई दोष आपको दिखाई दे तो श्राप उद्घिग्त न हों, पर आप इसे विद्या ग्रौर कला का भली प्रकार अभ्यास करावें। [१६-२०]

क्ष पेब्य १०४

#### कलाचार्य का स्वयं की कला पर विश्वास

मेरे पिताजी ने उपरोक्त शब्द कलाचार्य को बहुत ही विनय और नम्नता पूर्वक कहे जिसका उन पर बहुत ग्रसर पड़ा। उत्तर में महामित कलाचार्य ने मात्र इतना ही कहा—'जैसी महाराज की ग्राज्ञा।' कलाचार्य का नाम महामित था। उन्होंने ग्रपने मन में विचार किया कि, 'जब तक शास्त्रों में उल्लिखित सुन्दर भावों का ज्ञान इस रिपुदारण को नहीं होगा और जब तक बचपन के कारण इसका मन बच्चों के खेल-कूद में ग्रधिक है तभी तक भूठे ग्रभिमान के वश होकर यह इस प्रकार के गर्वपूर्ण वचन बोलेगा, किन्तु एक बार शास्त्र में रहे हुए सुन्दर भावों को जब यह समभ जायेगा तब मद को छोड़कर स्वतः ही विनम्र बन जायेगा।' ग्रपने मन में ऐसा विचार कर महामित कलाचार्य मुभे अपने साथ ले गये और मुभे ग्रादर पूर्वक सब प्रकार की योग्य कलायें सिखाने लगे। [२१—२५]

#### शिक्षाकाल में ग्रभिमान

इन कलाचार्य के पास दूसरे भी कई राजकुमार कला का अभ्यास कर रहे थे, पर वे सभी पूर्णत्या प्रशान्त और कलाचार्य का समुचित विनय करने में श्रातुर थे; परन्तु मेरे प्रति तो कलाचार्य जैसे-जैसे अधिक श्रादर दिखाने लगे वैसे-वेसे मेरा मित्र शैलराज अधिकाधिक वृद्धि को प्राप्त होने लगा और उसके वशवर्ती होने के कारण मदोद्धत होकर मैं स्वय उपाध्याय (कलाचार्य) की जाति, ज्ञान और रूप के विषय में वार-बार उनका अपमान करने लगा। मिरा श्रिममान निरन्तर बढ़ता ही गया। सब छात्रों को मैं सब विषयों में स्पष्टतः अपने से तुच्छ मानने लगा और अपने व्यवहार तथा वचनों से मैं यह बात उन पर प्रकट भी करने लगा। २६-२५]

## कलाचार्य का निर्माय: मेरी उपेक्षा

मेरे ऐसे व्यवहार को देखकर महामित कलाचार्य ने ग्रपने मन में चिन्तन किया कि यदि सिल्पात के रोगी को स्वादिष्ट खीर खिलाई जाय तो वह उसके लिये अपथ्य-कारक होती है, जिसे चोट लगी हो उसे यदि खटाई खिलाई जाय तो उसके शरीर में लाभ होने के स्थान पर सूजन आ जाती है उसी प्रकार इस बेचारे रिपु-दारण कुमार पर शास्त्राम्यास का परिश्रम करना उल्टा उसकी अधिक हानि पहुँचाने वाला सिद्ध होगा। यद्यपि नरवाहन राजा का अपने पुत्र पर ग्रत्यधिक प्रेम होने से वे चाहते हैं कि उनका पुत्र किसी भी प्रकार विद्याम्यास करे तो ठीक रहे और इसीलिये वे मुक्ते बार-बार इस विषय में उत्साहित करते रहते हैं, किन्तु यह कुमार तो पूर्ण रूप से अपात्र (ग्रयोग्य) ही लगता है। मेरे ग्रपने विचार के ग्रनुसार तो इसे छोड़ देना ही उचित होगा; क्योंकि यह किसी भी प्रकार के ज्ञान-दान के योग्य नहीं है। [२६–३२] एक साधारण नियम है कि—

यो हि दद्यादपात्राय संज्ञानममृतोपमम् । स हास्यः स्यात् सतां मध्ये भवेच्चानर्थभाजनम् ॥ ३३ ॥ जो ग्रमृतोपम ज्ञान के योग्य न हो, ऐसे कुपात्र को ज्ञान देने वाला ग्रपने कर्त्तांच्य का पालन नहीं करता, वह सज्जनों की दिष्ट में हँसी का पात्र बनता है ग्रौर ग्रनथों का भाजन (स्थान) बनता है।

कुत्ते की पूंछ सैकड़ों बार सीधी की जाय तो भी क्या वह कभी सीधी हो सकती है ? अर्थात् वह तो टेढी की टेढी ही रहेगी। ऐसा ही यह रिपुदारण है, इस पर जताधिक प्रयत्न करने पर भी यह सुधर सकेगा ऐसा नहीं लगता। [३३-३४]

उपरोक्त विचार कर महामति कलाचार्य श्रव तक जो मेरे श्रम्यास के प्रति विशेष ध्यान दे रहे थे अ वे भो अपने प्रयत्न में शिथिल पड़ गये श्रौर मुफे सुधारने के लिये जो समय-समय पर मुफे पास बिठाकर, व्यवहारोपयोगी उपदेश देते थे, वह सब भी उन्होंने बन्द कर दिया। श्रव वे मुफे मार्ग की धूल जैसा तुच्छ मानकर मेरे प्रति उपेक्षा करने लगे, परन्तु मेरे पिताजी को उन पर बड़ी कृपा थी इसलिये वे मेरी उपेक्षा का थोड़ा भी भाव या विकार श्रपने चेहरे पर प्रकट नहीं होने देते थे श्रौर न मुफे कभी कटु शब्द ही कहते थे।

मेरे साथ अभ्यास करने वाले अन्य राजकुमारों ने जब यह देखा कि मैं शैलराज और मृषावाद की संगति में फंसा हुआ हूँ और मैं इनकी संगति छोड़ नहीं सकता तब वे सभी मेरे से विरक्त हो गये, मेरे से दूर-दूर रहने लगे। यद्यपि वे मुभे तिरस्कृत करने का अनेक बार विचार कर चुके थे, परन्तु पुण्योदय मित्र मेरे साथ होने से वे एक बार भी अपने इस विचार को कार्यरूप में परिएात नहीं कर सके। तथापि जैसे-जैसे शैलराज और मृषावाद को संगति का प्रभाव मुभ पर बढता गया वैसे-वैसे मेरे मित्र पुण्योदय का मेरे प्रति स्नेह दिनों दिन अधिकाधिक कम होता गया।

#### कलाचार्य का अपमान : असत्य-भाषगा

इस प्रकार शनै:-शनै: ज्यों-ज्यों मेरे प्रति मेरे पुण्योदय का स्नेह क्षीए होने लगा त्यों-त्यों मेरे मन में कलाचार्य का स्पष्ट रूप से प्रपमान करने की इच्छा प्रवल होती गई। एक बार हमारे कलाचार्य किसी काम से बाहर गये थे तब मैं उनके बैठने के मूल्यवान वेत्रासन पर चढ बंठा। मेरे सह-शिक्षार्थी राजपुत्रों ने जब मुभे कलाचार्य के ग्रासन पर बंठ देखा तब मेरे इस कम से वे बहुत ही लिजिजत एवं दुःखी हुए। उन्होंने बहुत ही घोमी ग्रावाज में मुभ से कहा—'ग्ररे कुमार! यह काम तुमने ठीक नहीं किया। कलागुक का ग्रासन वन्दनीय ग्रीर पूजनीय होता है, उस पर तेरे जैसे व्यक्ति का ग्राक्रमण करना ग्रर्थात् बैठना किसी भी प्रकार उचित नहीं कहा जा सकता। गुरु के ग्रासन पर बैठने से विद्यार्थी के कुल को कलक लगता है, ग्रत्थिक ग्रप्यश फैलता है, पाप बढ़ता है ग्रीर ग्रायु कम होती है।'

इन सब राजकुमारों को जो मुफ से बात करते हुए भी कांपते थे, मैंने हपट कर जवाब दिया - ग्ररे मूर्खी! मुफ शिक्षा देने वाले तुम कौन होते हो ? तुम

क्ष वेब्द ई०प्र

लोग जाकर भ्रपनो सात पीढियों को पढ़ाते रहो।' मेरा ऐसा स्रयुक्त और कर्कश उत्तर सुनकर वे चुप होकर बैठ गये । मैं बहुत देर तक शिक्षा गुरु के झासन पर बैठा रहा. इच्छानुसार चेष्टायें करता रहा भ्रौर पश्चात् उस भ्रासन से नीचे उतरा। थोड़ी देर बाद हमारे कलाचार्य लौट ग्रावे । सह विद्यार्थियों ने मेरे द्वारा श्राचरित सारो घटना कलाचार्य को कह दी, जिसे सुनकर कलाचार्य ग्रपने मन में मुक्त पर बहुत कोधित हुए ग्रौर मुभ्रे बुलाकर इस सम्बन्ध में मुभ्र से स्पष्टीकरण मांगा। उत्तर में असूया पूर्वक अपने अपराध को छिपाते हुए मैंने कहा — 'क्या मैं ऐसा कर सकता हूँ ? वाह ! श्राप में कितना अधिक शास्त्रज्ञान है ! ग्रहो ग्राप तो बहुत अच्छी तरह से मनुष्य की परीक्षा कर लेते हैं! ग्रहो आप बहुत विचार पूर्वक बोल रहे हैं ! घन्य हैं भ्रापकी विमर्श-पटुता और दीर्घटिष्ट को ! जिससे भ्राप ऐसे भूठ बोलने वाले ग्रौर मुभ पर ईर्ष्या रखने वाले छात्रों की बात को मानकर मुभ दोधी बता रहे हैं ! श्रापको चालाक छात्रों ने ठगा है ।' मेरा ऐसा उत्तर सुनकर कलागुरु मन में अत्यन्त रुष्ट हुए। उन्होंने मन में सोचा कि, 'यद्यपि इसके सहपाठी राजकुमार भूठ बोलने वाले नहीं है और न ऐसा लगता है कि इस प्रसंग पर वे भूठ बोलें। रिपुरारेगा इन पर दोष लगाकर ग्रपना अपराघ छिपा रहा है। ग्रब इसे कभी रंगे हाथों पकड़ कर ग्रच्छी तरह शिक्षित (दण्डित) करना चाहिये जिससे कि इसकी बृद्धि ठिकाने ग्रा जाय।'

उसके पश्चात् एक दिन कलागुरु महामित गुरुकुल में ही कहीं छिपकर बैठ गये और मेरे ग्राचरण पर बराबर घ्यान रखने लगे। यह जानकर कि आचार्य यहाँ नहीं है. मैं मस्तो के साथ शीध्रता से उनके विश्वासन पर जाकर बैठ गया। मैं थोड़ी देर तक उनके ग्रासन पर बैठा ही था कि ग्राचार्य ग्रपने गुप्त स्थान से निकल कर मेरे समक्ष ग्रा खड़े हुए। जैसे ही मैंने उन्हें देखा तुरन्त उनका आसन छोड़कर खड़ा हो गया। फिर हमारे बीच निम्न प्रश्नोत्तर हुए—

महामित — कुमार ! भ्रब तेरा क्या उत्तर है ? क्या स्पष्टीकरण है ? रिपुदारण – किस विषय में ?

महामति—पहले तुमसे जिस विषय में स्पष्टीकरण मांगा गया था, उसी विषय में।

रिपुदारणः—पहले आपने मुक्त से किस विषय में स्पष्टीकरण मांगा था? मैं तो नहीं जानता । अ

महामित — तू मेरे इस वेत्रासन (बेंत की कुर्सी) पर बैठा था या नहीं ? रिपुदारण — अरे, अरे ! आप यह क्या कह रहे हैं ? ऐसा क्या कभी हो सकता है ? 'हा पाप शान्त हो' ऐसा कहते हुए मैंने अपने दोनों हाथ से दोनों कानों को ढक लिया और स्पष्ट रूप से कहा — 'अरे, मात्सर्य का नाटक तो देखो ! स्वयं अकार्य करके मुक्त पर आरोप लगा रहे हैं।'

अ% पृष्ठ २०६

महामित ग्राचार्य ने विचार किया कि, ग्रहो ! देखो, मैंने स्वयं इसे मेरे श्रासन पर बैठते देखा है फिर भी यह अपना दोष स्वीकार नहीं करता और उल्टा मुफें ही भूठा बना रहा है । ग्रहो इसकी घृष्टता ! ग्रब इसे सुधारने का कोई उपाय नहीं है । अब तो इसकी ग्रसत्य बोलने की सीमा ही टूट गई । फिर मेरे सह विद्यार्थी राजकुमारों ने कलाचार्य को एकान्त में बुलाकर कहा—ग्राचार्यप्रवर ! यह पापी, भ्रभिमानी, ग्रसत्यवादी, रिपुदारण इतना ग्रधिक पतित हो चुका है कि इसका मुँह भी नहीं देखना चाहिए । तब फिर ऐसे पतित विद्यार्थी को ग्राप हमारे साथ क्यों रखते हैं ? ग्राचार्य ने विचार किया कि ये तपस्वी राजपुत्र जो कुछ कह रहे हैं वह यथातथ्य है । रिपुदारण इतना ग्रधिक पतित हो चुका है कि ग्रब वह सज्जन पुरुषों की संगति के योग्य भी नहीं रहा । कहा भी है:—

संसार में भिन्न-भिन्न दुर्णुणों के वशीभूत प्रास्मियों को सुघारने के लिये बुद्धिमानों ने विभिन्न मार्ग अपनाये हैं। जैसे, लोभो को धन की प्राप्ति करवाने से, कोधी के समक्ष मधुर वचन बोलने से, कपटी के प्रति स्पष्ट विश्वास प्रकट करने से, अभिमानी के समक्ष नम्रता का व्यवहार करने से, चोर के विश्द्ध रक्षा के उपाय करने से श्रौर परस्त्री-गामी को सुबुद्धि प्रदान करने से वह सुधर सकता है। किन्तु भूठ बोलने वाले को सुधारने का तो एक भी उपाय संसार में कहीं दिखाई नहीं देता। [१-२]

ग्रतः ऐसे व्यक्ति को तो कालदण्ट ही कहते हैं ग्रथीत् उसको यम के द्वार पर खड़ा हुग्रा ही समभना चाहिये। क्योंकि, इस दुनिया में शुभ-अशुभ, ग्रच्छे-बुरे जितने भी व्यवहार हैं वे सब सत्य में ही प्रतिष्ठित हैं, ग्रथीत् उन सब का ग्राघार सत्य ही है। जिसमें सत्य नहीं वह इस संसार से पृथक् ग्रीर विलक्षण ही है। इसीलिये व्ववहार-कुशल बुद्धिमान मनुष्यों को सत्य सर्वदा ग्रत्यधिक प्रिय लगता है। जो ग्रधम प्राग्ती सत्यरहित होता है उसे वे सदा प्रयत्न पूर्वक ग्रपने से दूर ही रखते हैं। रिपुदारण में सत्य का लवलेश भी नहीं है, ग्रतः सज्जन पुरुषों के विशुद्ध व्यवहार के बाच इसका रहना किसी भी प्रकार से योग्य नहीं है। (३-६)

ग्रथवा परमार्थ दिष्ट से देखें तो इस बेचारे रिपुदारण का इसमें कोई दोष नहीं है। यह तो अपने ग्रधम मित्र शैलराज की प्रेरणा से ऐसे दुविनय के कार्य करता है ग्रीर ग्रपने दूसरे मित्र मृषावाद से प्रोत्साहित होकर कठ बोलता है। इसलिये ग्रब मुक्ते इसे कुछ ऐसी शिक्षा देनी चाहिए कि जिससे यह इन दोनों ग्रधम ित्रों की संगति को छोड़ दे।

## गुरुकुल से निष्ठासन

उपरोक्त विचार के अनुसार एक दिन महामित कलाचार्य ने मुभे शिक्षा देने के लिये बुलाया और अपनी गोद में बिठाकर मुभे प्रेम पूर्वक समभाने लगे— 'कुमार! मेरे गुरुकुल में तुम्हारे जैसे अथवा शैलराज और मृषावाद जैसों के लिये कोई स्थान नहीं है। ग्रतः तू किसी भी प्रकार या तो इन दोनों पापी मित्रों (शैलराज, मृषावाद) की संगति छोड़ दे ग्रन्यथा मेरे गुरुकुल में दुबारा ग्राने की श्रावश्यकता नहीं है। 'प्राचार्य के ऐसे वचन सुनते ही मैं भभक उठा ग्रीर घृष्टता-पूर्वक बोला—'तू ग्रपने बाप को तेरे गुरुकुल में रखना। मुफे तेरो क्या परवाह पड़ी है? मैं तो तेरे गुरुकुल के बिना ग्रीर तेरे बिना भी चला लूंगा।' इस प्रकार कटु एवं कठोर वचनों द्वारा कलाचार्य का ग्रपमान कर, उनके समक्ष ग्रपनी गर्दन ऊची उठाकर, ग्राकाश की तरफ ऊंची इष्टि रखकर, छाती को फुलाकर, जोर से पांव पटककर चलते हुए ग्रीर ग्रपने हृदय पर शैलराज द्वारा प्रदत्त स्तब्धिचत्त लेप लगाते हुए मैं ग्राचार्य के कक्ष से बाहर निकल गला। ।%

जब मैं बाहर निकल गया तब आचार्य ने मेरे सहपाठी ग्रन्य राजपुत्रों को बुलाकर कहा—ग्ररे देखों! यह दुरातमा रिपुदारण श्रभी तो यहाँ से चला गया है। इसके विषय में मुक्ते केवल एक ही बात खटकती है। वह यह कि हमारे प्रताणी नरवाहन राजा को श्रपने पुत्र पर श्रत्यधिक प्रेम है। संसार का ऐसा नियम है कि जो स्नेह में अन्धे हो जाते हैं वे ग्रपने स्नेही में रहे हुए दोषों को नहीं देख सकते, उसमें जो गुएए वास्तव में नहीं होते उन गुणों का भी उसमें कूठा धारोप करते हैं, ग्रप्य व्यक्ति 'श्रप्रियकारी कार्य क्यों कर रहा है' इसके बारे में कभी साचते भी नहीं, श्रमुक पद पर स्थापित व्यक्ति को ग्रमुक प्रकार का सन्मान मिलना चाहिये या नहीं इस बात पर कभी ध्यान नहीं देते ग्रीर स्वाभिमत के विरुद्ध यदि कोई किचित् भी विपरीत कार्य करे तो उसके समक्ष वह धनेक प्रकार की कठिनाइयां खड़ी कर देते हैं। इसलिये तुम सब छात्रों को इस सम्बन्ध में चुप ही रहना चाहिये। यदि नरवाहन राजा रिपुदारए। को यहाँ से निकालने के प्रसंग में कोई प्रश्न उठायेंगे तो मैं उसका उचित उत्तर दे दूंगा। ग्राचार्य महामित के इस ग्रादेश को सभी कुमारों ने स्वीकार किया।

#### प्रवोशता का दम्भ

महामित आचार्य से मेरो फड़्प के बाद मैं गुरुकुल से निकल कर सीधा पिताजो के पास आया। पिताजो ने स्वाभाविक प्रश्न किया — 'पुत्र! तेरा श्रभ्यास कैसा चल रहा है ?' उस समय शैलराज द्वारा प्रदत्त लेप मेरे हृदय पर लगाया हुआ था ग्रीर मुक्ते मृषावाद का बड़ा सहारा था, अतः मैंने पिताजो से कहा — पिताजी! सुनिये—

वैसे तो मैं प्रारम्भ से ही समस्त कला-विज्ञान का ज्ञाता था। श्रापने जो प्रयत्न किया वह इसीलिये किया था कि प्रैं पहिले जो कुछ जानता था उससे प्रधिक कलाश्रों की जानकारी प्राप्त करूं। परन्तु, ृवास्तविकता यह है कि मैंने लेखनकला, चित्रकला, घनुर्वेद, सामुद्रिक शास्त्र, गायन कला, हस्तिशिक्षा, पत्तों पर चित्र बनाने

क्ष्ठ दे० ३

की कला, वैश्वक, व्याकरण. तर्क, गिर्एत, धातुवाद, इन्द्रजाल, निमित्त शास्त्र तथा लोक में प्रसिद्ध ग्रन्य जो भी श्रेष्ठ कलायें हैं. पिताजी ! उन सभी कलाग्रों में निपृणता प्राप्त करली है । तीनों लोकों में भी इन सब कलाग्रों में मुक्त से अधिक प्रवीण व्यक्ति मुक्ते तो अन्य कोई भी दिखाई नहीं देता । [१-४]

## पिताजी की व्यावहारिक शिक्षा

म्भ पर मेरे पिताजी का बहुत स्नेह था ग्रतः उपरोक्त वृत्तान्त सुनकर वे बहुत ही हर्षित हुए और मेरे सिर की सूंघकर प्यार से हाथ फेरते हुए उन्होंने कहा—'पुत्र ! बहुत अच्छा किया, तुमने पढने लिखने का ग्रच्छा प्रयत्न किया, पर मुभे ग्रभी भी तुभे एक बात कहनी है।' मैंने कहा—'कहिये, पिताजी!' मेरे ऐसा कहने पर पिताजी बोले—

विद्यायां ध्यानयोगे च, स्वभ्यस्तेऽपि हितैषिणा । सन्तोषो नैव कर्त्तव्यः, स्थैर्यं हितकरं तयोः ।।

जो व्यक्ति अपना हित करने की इच्छा रखता है उसे विद्या प्राप्त करने में और ध्यान-योग की सिद्धि करने में चाहे कितना भी प्रयत्न किया हो तब भी कभी उस पर संतोष घारण कर बैठ नहीं जाना चाहिये, क्योंकि इनमें अभ्यास बढाकर जितनी अधिक स्थिरता प्राप्त कर ली जाय उतने ही वे अधिक हितकारी होते हैं। अतः जितनी कलाओं में तुमने अभी तक निपुणता प्राप्त की है उन्हें स्थिर करने में और जो शेष रह गई हैं उन्हें अपनी कुमारावस्था में प्राप्त कर तुभे मेरे सर्व मनोरथ पूर्ण करने चाहिये। [४-६]

पिताजी के इस उपदेश को मैंने स्वीकार किया जिससे वे मुक्त पर बहुत प्रसन्न हुए ग्रौर ग्रपने भण्डारी (कोषाध्यक्ष) को ग्राज्ञा दी कि महामित कलाचार्य के घर को घन, धान्य, सुवर्ण ग्रादि से इतना ग्रधिक भर दो कि सर्व प्रकार के उपभोगों की सामग्री वहाँ उपलब्ध हो जाय, जिससे कुमार व्यग्रता रहित होकर कलाग्रहण में वृद्धि कर सके।

राज्य के भण्डारी ने राजाज्ञा के अनुसार कार्य किया। उस समय कलाचार्य मन में सोचने लगे कि 'यदि राजा को कुमार के वास्तविक चरित्र का पता लगेगा तो उसके मन में व्यर्थ का संताप होगा, अतः मुक्ते कुछ भी नहीं कहना चाहिये।' ऐसा सोचकर उन्होंने मेरे सम्बन्ध में अपिताजी को कुछ भी नहीं कहा। अन्त में पिताजी ने मुक्त से कहा — 'पुत्र! अभी तक आचार्य के पास से तूने जो-जो विद्यायें सीखी हैं उन्हें स्थिर कर और आचार्य के घर पर रहकर ही अन्य अपूर्व कलायें भी सीख। अभ्यास में अधिक ध्यान रहे अतः तू मुक्त से मिलने भो यहाँ मत आया कर।' मैंने पिताजी की बात स्वीकार की और मुक्ते प्रसन्नता हुई!

## मृषावाद की प्रशंसा

तदनन्तर अपने पिताजों के पास से बाहर निकलकर मैंने मेरे मित्र मृषावाद से कहा—'मित्र! तू तो बहुत शिन्तशाली है। तुभ में किसके उपदेश से से इतनी चतुराई थ्रा गई है कि तेरे प्रताप से मैं ग्रपने पिताजी को इतना अधिक आनिन्दत कर सका। कलाचार्य के साथ मेरी लड़ाई हुई है, इस बातको छुपा लिया और उनके कोप से बाल-बाल बच गया। श्राज तो मुभे अति दुर्लभ सफलता प्राप्त हो गई।'

#### माया का कुटुम्ब

उत्तर में मृषावाद ने कहा—'मित्र कुमार! सुन, राजसचित्त नगर में रागकेसरी नामक राजा राज्य करता है। उसकी पटरानी का नाम मूढताहै। उसके एक माया नामक पुत्री है, जिसे में अपनी बड़ा बहिन के रूप में मानता हूँ और माया भी मुक्ते प्राणों से भी अधिक प्रिय मानती है। मेरी इस बहिन के उपदेश से ही मुक्त में इतनो कुशलता आई है। यद्यपि मैंने उसे अपनी बड़ी बहिन बनाया है, पर उसका मुक्त पर माता के समान स्नेह है, इसलिये जहाँ-जहाँ मैं जाता हूँ वहाँ-वहाँ वह भी वात्सत्य के कारण अन्तर्लीन (प्रच्छन्न) होकर मेरे साथ रहती है, एक क्षण के लिये भी मुक्ते अकेला नहीं छोड़ती। माया की बात सुनकर मैंने अपने मित्र से कहा—'अरे भाई! कभी अपनी बहिन के मुक्ते भी दर्शन कराना।' मृषावाद ने मेरा प्रस्ताव स्वीकार किया।

## दुर्गु एों में वृद्धि

इसके पश्चात् तो मैं वेश्यालयों में, जुग्राखानों में तथा बुरी इच्छाग्रों की पूर्ति करने वाले ग्रन्य-ग्रन्य दुष्ट चेष्टा वाले ग्रम स्थानों में, सज्जन पुरुष जिन स्थानों को दूर से ही नमस्कार करें ऐसे तुच्छ स्थानों में ग्रपनी इच्छानुसार भटकने लगा। फिर भी मैं ग्रपने मित्र मृषावाद के बल पर लोगों में ऐसी बात फैलाता रहा कि मैं ग्रपना सारा समय ग्रभ्यास करने में ही व्यतीत कर रहा हूँ और मैं मात्र ऐसे मार्ग का ही ग्रनुसरएा कर रहा हूँ जिससे मुक्त में गुरगों की वृद्धि हो रही है। पिताजी ने ग्रभ्यास में विष्त न हो एतदर्थ मुक्ते मिलने ग्राने के लिये भी मना कर दिया था, इसलिये ग्रब उन्हें मुँह दिखाने की भी मुक्ते ग्रावश्यकता नहीं थीं। इसी प्रकार मैंने बारह वर्ष व्यतीत किये। इसो बीच मैंने मुग्ध (भोले) लोगों के बीच यह बात फैला दो कि मैं (रिपुदारण) समस्त कलाग्रों में पारंगत बन गया हूँ। मेरी ऐसी प्रसिद्धि मैंने देश में हो नहीं देशान्तरों में भो चारों तरफ फैला दी। ग्रनुक्रम से मैंने गुवाबस्था के मध्य काल में प्रवेश किया।

## ३. नरसुम्दरी से लग्न

शेखरपुर नगर में नरकेसरी राजा का राज्य था, जिसके वसुन्धरा नामक रानी थी, जिससे उनको नरसुन्दरी नामक पुत्री हुई थी। वह विश्व को ग्राश्चर्य-चिकत करने वाली, ग्रद्भुत रूपवती ग्रौर विद्याकलाग्रों में प्रवीरा थी। ग्रनुकम से नरसुन्दरी ग्रुवावस्था को प्राप्त हुई।

## नरसुन्दरी की प्रतिज्ञा : माता-पिता की चिन्ता

इस नरसुन्दरी ने गर्वाधिक्य के कारण निश्चय किया था कि कला-कौणल में जो उससे अधिक विद्वान् हो, ऐसा कोई प्रवीरण पुरुष मिलेगा तभी उसके साथ वह विवाह करेगी, अन्य किसी के साथ विवाह नहीं करेगी। अपना यह निश्चय उसने अपने पिता नरकेसरी को और अपनी माता वसुन्धरा को भी बता दिया था।

उसके माता-पिता मन में बहुत सोच-विचार करते थे कि विद्या-कला में इस पुत्री के समान गुण वाला भी कोई पुरुष मिलता बहुत कठिन है, तब फिर उससे अधिक प्रवीगा पुरुष कैसे प्राप्त होगा ? इन्हीं विचारों से वे अपने मन में व्याकुल रहते थे।

में विद्याकला में बहुत प्रवीश हो गया हूँ, ऐसी मेरे द्वारा फैलाई गई मेरी प्रसिद्धि को उन्होंने भी सुना। नरकेसरी राजा ने सोचा कि सम्भव है रिपु-दारण कुमार कि मेरी पुत्री से प्रधिक विद्वान हो! फिर नरवाहन राजा के कुटुम्ब के साथ विवाह सम्बन्ध करना सर्व प्रकार से योग्य भी है, क्यों कि वे राजा श्रेष्ठ कुल के हैं और स्वयं मन के भी बड़े उदार हैं। नागराज के सिर पर जैसे एक ही मिएा होती है वैसे ही मेरे भी यह एक ही पुत्री है, इसलिये मेरा कर्त्तव्य है कि मैं इसका सम्बन्ध योग्य स्थान पर करूं। फिर पुत्री पर श्रधिक प्रेम होने के कारण नरकेसरी राजा ने सोचा कि वह स्वयं ग्रपनी इकलौती पुत्री को लेकर सिद्धार्थपुर नरवाहन राजा के यहाँ जाय और वहीं पर कुमार रिपुदारण की परीक्षा कर, उसके साथ नरसुन्दरी का विवाह कर जीवन में निश्चिन्त हो जाय।

## सिद्धार्थपुर में नरसुन्दरी

नरकेसरी राजा अपनी पुत्री को लेकर अपनी सेना सहित सिद्धार्थपुर आये। अपने पहुँचने के समाचार नरवाहन राजा को पहिले ही भिजवा दिये थे। समाचार सुनकर राजा नरवाहन बहुत प्रसन्न हुआ। पूरा नगर ध्वजा-पताकाओं से सजाया गया और योग्य सत्कार एवं हर्ष पूर्वक बड़ी ही धूमधाम से नरकेसरी राजा का नगर प्रवेश करवाया गया तथा उनको ठहराने के लिये बहुत ही सुन्दर आवास-स्थान की व्यवस्था की गई।

अ०६ स्वर क्ष

राजकुमार रिपुदारए की कला-कौशल में नरमुन्दरी के साथ परीक्षा थोड़े ही समय बाद जनता के समक्ष होगी, यह समाचार लोगों में बहुत तेजी से फैल गया। प्रशस्त शुभ दिन देखकर इस कार्य के लिये स्वयंवर मण्डप की रचना की गई। वहाँ लोगों के बैठने के लिये मंच बनाया गया। उस दिन उस स्वयंवर मण्डप में सभी राज्याधिकारी, सम्बन्धी धौर प्रजाजन एकत्रित हुए। मेरे पिताजी भी अपने परिवार सहित वहाँ आकर बैठे। फिर वहाँ पर कलाचार्य को धौर मुक्ते भी बुलाया गया। में अपने तीनों अन्तरंग मित्रों पुण्योदय, शैलराज और मृषावाद के साथ (तीनों गुप्त थे) पिताजी के पास आकर बैठा। महामित कलाचार्य भी अपने विद्यार्थी राजकुमारों के साथ आकर मण्डप में यथास्थान विराजमान हुए।

मेरे दुर्भाग्य से मेरा मित्र पुण्योदय मेरे दुष्ट व्यवहार से क्षुभित श्रौर खिन्न हो शरीर से सूख गया था, दुबला हो गया था, उसकी स्फूर्ति कम हो गई थी श्रौर वह मन्द प्रताप वाला हो गया था।

स्वयंवर मण्डप में में एक ग्रोर अपने पिताजी के पास बैठा था तो उनके दूसरी तरफ कलाचार्य बैठे हुए थे। मेरे पिताजी ने कलाचार्य को नरकेसरी राजा के सिद्धार्थपुर ग्राने का कारण बताया जिसे सुनकर मुफे तो ग्रपने मन में ग्रत्यिक प्रसन्नता हुई। ग्राचार्य ग्रपने मन में किंचित् हुँसे। वे समक्ष गये कि ग्रब यहाँ रिपु-दारण की पोल ग्रवश्य खुल जायगी, पर, मुँह से उन्होंने कुछ भी नहीं कहा ग्रौर वे चुप बैठे रहे।

# स्वयंवर मण्डप में नरसुन्दरी

हमारे आने के बाद नरकेसरी राजा भी मण्डप में म्रा पहुँचे। योग्य सन्मान पूर्वक महा मूल्यवान सिंहासन पर उनको बिठाया गया। उनका परिवार भी यथास्थान बैठ गया। तदनन्तर ग्रपने लावण्यामृत-प्रवाह से मनुष्यों के हृदय-सरोवर को पूरित करती, काले लम्बे स्निग्ध श्रौर घंघराले केश-पाश से सुन्दर मयूर के पंख कलाप को भी तिरस्कृत करती, मुख-चन्द्र से चारों दिशाओं को उद्भासित करती, लीलापूर्वक प्रक्षेपित विलासपूर्ण कटाक्षों से कामीजनों के चित्त को किम्पत एवं भ्रमित करती, ग्रपने पयोघरों की शोभाभार से हाथो के कुम्भस्थलों का विश्रम उत्पन्न करती, विस्तृत जांघों से कामदेव रूपी हाथी को मदमस्त करती, दोनों पांवों से चलते हुए रक्त कमल के युग्म की लीला को विडम्बित करती, कामदेव के ग्रालापों को मधुर वाणी से बोलती हुई कोयल की कुहु-कुहु कूक को भी पराजित करती और सुन्दर वेश, ग्राभूषण, माला, तांबूल, ग्रगराग ग्रादि विन्यासों से सुसज्जित होने से बड़े-बड़े ऋषि मुनियों के मन में भी कौतूहल पैदा करती हुई नरसुन्दरी ग्रपनी श्रिय सिखयों से घिरी हुई श्रपनी माता वसुन्धरा के साथ मण्डप में प्रविष्ट हुई।

# नरसुन्दरी पर व्यामोह

ग्रद्भृत रूप, कान्ति, लावण्य ग्रौर तेज से परिपूर्ण नरसुन्दरी को देखते हो मैं ग्रपने मन में हुष्ट हुआ । मेरे मित्र श्रष्टमुख शैलराज ने भी उस समय मुक्ते बहुत उत्साहित किया अध्योर मैंने भी अपने हृदय पर स्तब्धिचित्त लेप खूब अच्छो तरह लगाया। फिर शैलराज के प्रभाव/छाया में ही मैंने अपने मन में विचार किया कि मेरे ग्रितिरिक्त इस नवयुवती से विवाह करने योग्य और कौन हो सकता है? कामदेव को छोड़कर रित न तो ग्रन्य किसी के पास जाती है, न ग्रन्य किसी को स्वीकार करती है।

# रिपुदारए। की परीक्षा में श्रसफलता

नरसुन्दरी ने आते ही मेरे पिताजी और अपने पिताजी को विनय पूर्वक नमस्कार किया। फिर नरकेसरी राजा ने अपनी पुत्री से कहा—'पुत्री! यहाँ बैठ। लज्जा छोड़कर तेरे जो-जो मनोरथ हो उन्हें पूर्ण कर। कलाकौशल के विषय में तुभे जो भी प्रश्न कुमार रिपुदारण से करने हों उन्हें कर।' नरसुन्दरी ने हिषत होकर कहा—'जैसी पिताजी की आजा। में गुरुजनों (बड़े लोगों) के समक्ष कला सम्बन्धी वर्णन करूं यह मुभे योग्य प्रतीत नहीं होता, अतः कुमार रिपुदारण ही सर्व कलाओं के सम्बन्ध में वर्णन करें। प्रत्येक कला के सम्बन्ध में जब ये वर्णन करेंगे तब उस कला के विषय में जो विशिष्ट प्रश्न-स्थल होंगे वहाँ में उनसे प्रश्न करती रहूँगी और कुमारश्री उसका उत्तर देते हुए मेरे प्रश्न का समाधान करते रहेंगे।' यह प्रस्ताव सुनकर दोनों महाराजा, दोनों राज्यकुल, दोनों तरफ के राज्याधिकारी और प्रजाजन बहुत ही आनन्दित हुए। उस समय मेरे पिताजी ने मुभ से कहा—'कुमार! राजकुमारी ने बहुत ही अपनिदत प्रस्ताव रखा है, अतः अब तुम इस प्रश्न को स्वीकार करो और समग्र कलाओं का विवेचन कर कुमारो का मनोरथ पूर्ण करो। मुभे भो अपनिदत करो जिससे अपनी कुल-कीर्ति अधिक निर्मल होकर उसकी विजय पताका फहरे। तेरे ज्ञान प्रकर्ष की यह कसौटी (परीक्षा भूमि) है।'

उस समय मेरी तो ऐसी दशा हो गई कि मैं तो कलाओं के नाम तक भो भूल गया, मैं दिङ्मूढ हो गया, मेरा सारा शरीर कांपने लगा, शरीर से पसीना भरने लगा, रोंगटे खड़े हो गये भौर आँखे गीली हो गईं। देवी सरस्वती तो मेरे से दूर ही चली गई।

### कलाचार्य द्वारा राजा के भ्रम का निराकरगा

मेरी ऐसी अवस्था देखकर मेरे पिताजी बहुत ही खिन्न हुए और महामित कलाचार्य के सन्मुख देखने लगे। कलाचार्य ने मेरे पिताजी से पूछा—'कहिये महाराज! क्या आजा है ?' तब मेरे पिताजी ने आचार्य से पूछा—'श्राचार्य! कुमा हे शरीर की यह क्या दशा हो गई, वह बोलता क्यों नहीं ?' आचार्य मेरे पिताजी के अति निकट आये और उन दोनों में फिर बहुत धीरे-धीरे दूसरा कोई न सुन सके इस प्रकार वार्तालाप हुआ—

श्राचार्य —महाराज ! कुमार के मन में बहुत घबराहट हुई है, उसी का यह विकार है, श्रन्य कुछ नहीं ।

ॐ पृष्ठ ३१०

नरवाहन — इस परीक्षा की घड़ी में कुमार के मन में इतनी अधिक घबराहट होने का क्या कारण हो सकता है ?

ग्राचार्य -इसका कारण यही है कि जिस विषय में कुमार की परीक्षा होने जा रहो है उसमें वह नितान्त अज्ञानी है। जब विद्वान् परस्पर स्पर्धा करते हुए सभाकक्ष में ग्रपनी-ग्रपनी वाणों के शस्त्र छोड़ते हुए वाद विवाद करते हैं तब जिस व्यक्ति को ज्ञान का सहारा नहीं होता उसे भ्रवश्य ही घबराहट होती है।

नरवाहन - पर, ग्रार्थ! इस कुमार में तो ग्रज्ञान का प्रश्न ही क्या है? कुमार ने तो समस्त कलाग्रों में प्रकर्षता एवं प्रवीरणता प्राप्त कर रखो है।

उस समय कलाचार्य को मेरे दुर्व्यवहार की स्मृतियाँ आने से वे तनिक कोध और कुछ सहज ती से स्वर में बोल उठे—महाराज ! कुमार ने तो मैलराज (अभिमान) और मृषावाद (असत्य भाषण) द्वारा रचित कलाम्न में निपुणता प्राप्त कर शिरोमणि पद प्राप्त किया है। अन्य किसी भी कला में इसने प्रवीणता प्राप्त नहीं की है।

नरवाहन -- अभी ग्रापने कही वे कौन-कौन सी कलायें हैं ?

ग्राचार्य — पहली तो किसो का भी ग्रपमान करना श्रौर दूसरी ग्रसत्य भाषण करना। इसके शैलराज ग्रौर मृषावाद नामक दो ग्रन्तरंग मित्र हैं, उन्हों ने कुमार को ये कलायें सिखाई हैं ग्रौर इन दोनों कलाग्रों में कुमार बहुत कुशल हो गया है। ग्रन्य किसो भी प्रकार की कलाओं का एक ग्रक्षर भी वह नहीं जानता। स

नरवाहन - ऐसा क्यों ग्रौर कैसे हुआ ?

आचार्य — मेरे मन में ऐसा भृय था कि सच्ची बात बताने से प्रापको म्रातिशय संताप एवं दुःख होगा, इसीलिये अभी तक मैंने श्रापको सच्ची बात नहीं बताई। कुमार का व्यवहार सामान्य लोगों के नियमों से भी इतना विपरीत है कि अभी भी आपके समक्ष उसका वर्णन करने में मेरी वाणी असमर्थ है।

नरवाहन - जो कुछ घटना घटी हो उसे कह सुनाने में आपका कुछ भी ग्रपराध या दोष नहीं है। श्रतः हे ग्रार्य ! निःशंक होकर श्राप सच्ची बात कह सुनायें।

इस पर आचार्य ने भिन्न-भिन्न प्रसंगों पर मैंने उनकी ध्राज्ञा का उल्लंघन किया, उनका अपमान किया, उनके वेत्रासन पर कितनी बार बैठा ध्रौर अन्त में कैसे दुर्वचनों से उनका तिरस्कार कर वहाँ से चला श्राया श्रादि मेरे दुर्ध्यवहार का संक्षिप्त वर्गान पिताजी को सुना दिया।

भ्राचार्यं के मुख से सारी घटना सुनकर मेरे पिताजी ने कहा—आर्य ! जब ग्राप स्वयं मेरे कुमार के इस चरित्र को जानते थे ग्रीर इसके अज्ञान को भी जानतेथे तब ऐसे कुल-कलंक को इस राज्यसभा में परोक्षा दिलवाने के लिये किस लिये ले ग्राये ? अरे ! इस पापो ने तो हमें ग्राज तक खूब घोखे में रखा ।

**<sup>8</sup>**% पृष्ठ ३११

श्राचार्य - राजन् ! मैं उसे यहाँ लेकर नहीं आया हूँ। मेरे गुरुकुल में से तो यह १२ वर्ष पहिले ही मेरा श्रपमान कर ग्रौर मुझ से लड़कर निकल गया था। उसके बाद यह वहाँ ग्राया ही नहीं। ग्राज प्रातःकाल आपकी ओर से श्रकस्मान् ग्रामन्त्रण ग्राने से मैं ग्रापके पास उपस्थित हुआ हूँ। कुमार मेरे साथ नहीं ग्राया है। वह तो किसी अन्य स्थान से यहाँ ग्राया है।

नरवाहन— श्रायं ! इस कुपात्र-शिरोमिण रिपुदारण में किसी प्रकार के गुणों की नाममात्र की भी योग्यता न होने से श्रापने उसका त्याग किया, किन्तु गर्भाधान से लेकर श्राज तक उसको जो कल्याण-परम्परा प्राप्त होती रही इसका क्या कारण है ? श्रौर श्राज ही परीक्षा की घड़ी में लोगों में इसका श्रपमान होने का प्रसंग श्राया इसका क्या कारण है ?

श्राचार्य महाराज! इस कुमार का एक अन्तरंग मित्र पुण्योदय है। श्राज से पहिले कुमार को जो कुछ भी कल्याएा-परम्परा प्राप्त हुई उसका काररा यह पुण्योदय ही था। पुण्योदय के प्रभाव से यह उत्तम कुल में उत्पन्त हुआ, इस पर माता-पिता का श्रवर्णनीय प्रेम रहा, श्रनेक प्रकार के सुख, सौभाग्य, धन, ऐश्वर्ष श्रीर सुन्दर रूप इसे प्राप्त हुन्ना। ये सभी श्रनुकूलताएं इसे पुण्योदय के प्रभाव से ही प्राप्त हुईं।

नरवाहन तब इसका पुण्योदय मित्र अब कहाँ चला गया ?

ग्राचार्य - वह कहीं भी नहीं गया, ग्रभी भी कुमार में ही गुष्त रूप से रहता है। परन्तु जब से उसने रिपुदारए। के दुष्चरित्र और निन्दा व्यवहार को देखना प्रारम्भ किया है तब से उसके मन में ग्रतिशय ग्लानि उत्पन्न हुई है। इसी से चिन्ता के कारए। बेचारा तपस्वी क्षीए। शरीर हो गया है। कुमार पर जो-जो ग्रापत्तियाँ ग्रा रही हैं उनका सर्वथा निवारए। करने में अब वह इस दुर्वल शरीर से पहिले जैसा समर्थ नहीं रहा।

नरवाहन — अरे ! तब तो इस विषय में अब कुछ भी उपाय शेष नहीं रहा । इस दुष्ट पुत्र ने तो मेरी सब लोगों के समक्ष बड़ी भारी हैंसी करवा दी । स्रोकापवाद

जैसे चन्द्र को राहु ने ग्रस लिया हो वैसे ही मेरे पिताजी का मुँह काला पड़ गया। ग्रतः पिताजी और ग्राचार्य के बीच जो कर्णगत वार्तालाप हो रहा था उसका ग्रनुमान लोगों ने लगा लिया। परिणाम स्वरूप मेरे पिताजी, सम्बन्धी, मंत्रीगण ग्रौर परिजनों का मुख लज्जा से लटक गया। नगर के हँसोड़े लोग परस्पर हँस रहे थे ग्रौर मुक्त पर व्यंग कसे जा रहे थे। बेचारी नरसुन्दरी तो इस घटना से से विस्मित ग्रौर खिन्न हुई और नरकेसरी राजा तथा उसके साथ ग्राये हुए सम्बन्धी ग्रौर मंत्रो बहुत ही ग्राश्चर्यान्वित हुए, भौंचक्के हो गये। नगर के लोग पिताजी सुन न सके इस प्रकार घीरे-घीरे बातें करने लगे—'ग्ररे! अ यह रिपुदारण ग्रभिमान में अ कुठ ३१२

फूल रहा है, पर निरा मूर्ख ही लगता है! जैसे पवन से भरी हुई घौंकनी फूलकर कुष्पा हो जाती है, पर पवन के निकलते ही पिचक जाती है इसी प्रकार इसने प्रभिमान से फूलकर अपनी भूठी ख्याति फैला दी, पर अन्दर में कुछ दम नहीं था। अथवा यदि कोई व्यक्ति निरक्षर होने पर भी वाचाल हो प्रपनी वाणी के आडम्बर से लोगों के मध्य में गौरव एवं प्रसिद्धि प्राप्त कर भी ले तो भी परीक्षण के प्रवसर पर वह मूर्ख विडम्बना मात्र ही प्राप्त करता है ग्रौर इस रिपुदारण कुमार की भाँति ही लोगों में हँसी का पात्र बनता है।

## भयातिरेक से व्याधि

मेरे पिताजी और कलाचार्य को परस्पर कान में बात करते देख कर मैंने सोचा कि पिताजी और धाचार्य किसी भी प्रकार मुक्त पर दबाव डालकर मुक्ते कलाओं का वर्णन करने के लिये बाध्य करेंगे। इस विचार से में ग्रत्यधिक भयभीत हुआ। फलतः मेरे कण्ठ का नाडीजाल अवरुद्ध हो जाने से मेरा सांस रुक गया। मेरी दशा मृतप्रायः जैसी हो गई। यह देखकर मेरी माता विमलमालती दौड़कर मेरे पास आई और 'घरे पुत्र! हा वत्स! हा तनय! तुक्ते यह क्या हो गया?' कहती हुई मेरे शरीर से लगकर रोने लगी। मेरे पारिवारिकजन आकुल-व्याकुल हो गये, रानी वसुन्धरा किंकर्तव्यविमूढ हो गई ग्रीर नरकेसरी राजा विस्मित हुए।

#### सभाका विसर्जन

उस वक्त योग्य प्रवसर देखकर मेरे पिताजी ने कहा—'हे दर्शकगणों! प्राज तो ग्राप लोग वापीस पधार जावें क्योंकि ग्राज कुमार का शरीर स्वस्थ नहीं है, प्रतः कुमार की परीक्षा ग्रन्य किसी दिन की जायगी।' पिताजी के वचन सुनकर लोग स्वयंवर मण्डप से बाहर निकल गये और नगर के तिराहों, चौराहों ग्रौर चौक ग्रादि स्थानों पर भुण्ड में इकट्ठे होकर, ग्रहो रिपुदारण का पाण्डित्य! ग्रहो इसका वैदुष्य! देखो सभा में एक ग्रक्षर भी नहीं बोल सका। इस प्रकार बोलते हुए हँसने लगे। मेरे पिताजी ने लज्जा से सिर नीचे भुका कर कलाचार्य और नरकेसरी राजा को भी विदा किया। नरकेसरी राजा ने ग्रपने स्थान पर जाकर सोचा कि जो देखना था वह तो देख लिया, कुमार में कुछ दम नहीं लगता, ग्रतः कल प्रातः यहाँ से प्रस्थान कर देना चाहिये।

जब लोग चले गये ग्रौर नरकेसरी राजा ग्रादि विदा हो गये तब वह स्थान जनरहित होने पर मेरे जी में जी आया ग्रौर मेरा भय तनिक दूर हुन्ना जिससे में कुछ स्वस्थ हुन्ना।

#### पिताजी की चिन्ता

में पिताजी को तो इतना प्रबल आघात लगा कि मानों उन्होंने ग्रपना प्रा राज्य ही खो दिया हो, उन पर किसी ने व्रज का दारुए प्रहार किया हो, इस प्रकार पूरा दिन उन्होंने चिन्ताग्रस्त होकर व्यथित दशा में व्यतीत किया। वे ग्रपने मन में इतने क्षुब्ध हुए कि नियमानुसार संध्या समय होने वाली राज्यसभा में भी उपस्थित नहीं हुए। रात्रि में किसी भी पुरुष को अपने पास न द्याने की आज्ञा देकर वे ग्रपने शयनकक्ष में चले गये, किन्तु मन में चिन्ता होने के कारएा उनका नींद नहीं आई ग्रीर लमभग पूरी रात उनकी व्याकुलता में ही व्यतीत हुई।

# पुण्योदय का सहयोग

इस समय मेरे ग्रन्तरंग मित्र पुण्योदय को कुछ लज्जा ग्राई ग्रौर उसने विचार किया कि—

> यस्य जीवत एवैवं, पुंसः स्वामी विडम्ब्यते । कि तस्य जन्मनाप्यत्र, जननीक्लेशकारिणः ॥

ग्रहा ! प्राणी के जीवित होने पर भी यदि उसके स्वामी को कठिनाई में फँसना पड़े, ग्रपमानित होना पड़े तो ऐसे प्राणी के जन्म की सार्थकता ही क्या ? ऐसे प्राणी का जन्म तो मात्र ग्रपनी माता के लिये क्लेशकारी ही है। [१]

कुमार का श्रभी जो दु:सह श्रपमान हुआ उससे मुफे लिजित होना चाहिये। नरकेसरी राजा श्रपनी पुत्री को साथ लेकर यहाँ आये और श्रव श्रपनी पुत्रो का लग्न कुमार के साथ किये बिना वापस चले जायें, तो फिर मेरा कुमार के साथ रहना श्रीर मेरी मित्रता सब व्यर्थ है। श्रतः श्रव मेरा निष्क्रिय बैठे रहना उचित नहीं है। यद्यपि यह कमललोचना सुन्दरी किसी भी प्रकार से कुमार के योग्य नहीं है तथापि श्रव श्रपमान से बचाने के लिये किसी भी प्रकार यह कन्या उसे दिलवानी चाहिये। [२-४]

## नरवाहन को स्वप्न

है अगृहीतसंकेता ! इघर पुण्योदय उपरोक्त बात सोच ही रहा था उघर रात क्ष योड़ी बाकी रहने पर पिताजी की आँख लगी। इस समय पुण्योदय ने पिताजी को आश्वस्त करने की दृष्टि से अत्यन्त मनोहर रूप धारण कर स्वप्न में दर्शन दिया। मेरे पिताजी ने एक सुन्दर आकार युक्त धवल वर्ण वाले पुरुष को स्वप्न में देखा। इस धवल पुरुष ने कहा—'राजन्! जाग रहे हो या सो गये?' पिताजी ने कहा—'जाग रहा हूँ।' तब धवल पुरुष ने कहा—'यदि ऐसा है तो आप विषाद छोड़ दें। तुम्हारे पुत्र रिपुदारण को नरसुन्दरी दिलवाऊंगा, तुम धवराओं मत।' पिताजी ने उत्तर में कहा—'आपकी बड़ी कृपा।'

#### समय-निवेदक का संकेत

इस समय प्रभातकालीन वाद्य (नौबत) सुनकर मेरे पिताजी जागृत हुए। उसी समय समयनिवेदक ने कहा—'स्वयं का प्रताप क्षीए। होने पर संसार के समक्ष जो कल ग्रस्त हो गया था, वह सूर्य श्रभी उदय को प्राप्त कर लोगों से कह रहा है—

यदा येनेह यल्लभ्यं, शुभं वा यदि वार्रशुभम्। तदाऽवाष्नोति तत्सर्वं, तत्र तोषैतरौ वृथा।।

क्ष पृष्ठ ३१३

इस संसार में प्राणी को जिस समय जो शुभ (अच्छी) या अशुभ (बुरी) वस्तु प्राप्त होनी होती है वह उसे अवश्य ही प्राप्त होती है। अतः इस विषय में संतोष या असंतोष घारण करना व्यर्थ है। [१-२]

#### श्रन्योक्तिका श्रर्थ

समयसूचक के उपरोक्त वचन सुनकर मेरे पिताजी ने सोचा कि 'सचमुच मुफ्ते ग्रब इस विषय में विषाद नहीं करना चाहिये, क्योंकि मुफ्ते ऐसा लग रहा है कि कुमार श्रवश्य ही नरसुन्दरी को प्राप्त करेगा। प्रथम तो देवता ने स्वप्न में मुफ्ते कहा है कि वह कुमार को नरसुन्दरी ग्रवश्य दिलवायेगा। दूसरे मेरे भाग्य से काल-निवेदक ने भी सुभाषित पद्य के बहाने से ग्रभी जो उपदेश दिया है वह भी इसी बात की पुष्टि करता है। इसके कहने का तात्पर्य यह है कि जिस पुष्य को जिस सुन्दर या श्रमुन्दर वस्तु की प्राप्ति का योग होता है वह भाग्य के योग से अकस्म!त ही प्राप्त हो जाती है। ग्रतः विद्वान पुष्य को यह अभिमान नहीं करना चाहिये कि मेरे कारण या प्रयत्न से प्राप्त हुई है। फलतः उसे वस्तु की प्राप्ति या ग्रप्राप्ति के सम्बन्ध में किसी प्रकार का हर्ष या शोक नहीं करना चाहिये। इस विचार से मेरे पिताजी कुछ स्वस्थ एवं ग्राश्वस्त हुए।

#### बिचार-परिवर्तन

पुण्योदय के म्रचिन्त्य प्रभाव के विषय में तो कुछ सोचा ही नहीं जा सकता। उसने मेरा पक्ष लेकर राजा नरकेसरी के मन में विचार उत्पन्न किया कि—'ग्रहा! यह राजा नरवाहन वस्तुतः विशाल हृदय वाला उदार राजा है। मैं यहाँ किस कार्य के लिये ग्राया हूँ यह बात इनके पूरे राज्य में तो फैली हुई है ही. साथ ही अन्य राजाग्रों को भी यह बात ज्ञात हो गई है। यदि ग्रव मैं नरसुन्दरी का लग्न किये बिना वापस जाऊंगा तो मेरे लिये ग्रीर राजा नरवाहन के लिये भी ग्रर्थात् दोनों पक्षों के लिये यह घटना ग्रत्यिचक लज्जाकारक होगी। ग्रन्थ राज्यों में ग्रीर हमारी प्रजा में इस विषय में ग्रनेक सच्ची-भूठी बात फैलेंगी। अतः ग्रच्छा यही होगा कि ग्रव किसी प्रकार पृत्री को समक्षाकर इसका लग्न रिपुदारण कुमार के साथ कर दूं'। यह सोचकर नरकेसरी राजा ने ग्रपनी रानी वसुन्धरा के समक्ष अपनी पृत्री नरसुन्दरी के विषय में ग्रपना ग्रभिप्राय रखा। पृण्योदय के प्रभाव से नरसुन्दरी का मन भी मेरे प्रति ग्राक्षित हुआ ग्रीर उसने मन में सोचा कि उसके पिता ने जो विचार व्यक्त किये हैं वे युनितयुक्त हैं, ग्रतः उसने पिताजी को कहा कि—'पिताजी! जो ग्रापकी ग्रभिलाषा है वह मुक्ते स्वीकार्य है।' राजा यह सुनकर प्रसन्न हुग्रा कि पुत्री ने ग्रपना निर्णय बदल कर मेरी बात स्वीकार कर ली है।

## नरसुन्दरी के साथ लग्न

उसके पश्चात् राजा नरकेसरी तत्क्षण ही मेरे पिताजी से मिलकर बोले— 'श्रब बारम्बार परीक्षा करने की श्रीर लोगों को इकट्टा करने की क्या भावश्यकता है ? नरसुन्दरी स्वयं ही कुमार रिपुदारण का वरण करने हेतु ही यहाँ आई है। श्रतः अब इस विषय में अधिक प्रचार या आडम्बर करने से क्या लाभ है ? ऐसा करने से तो दुर्जन व्यक्तियों को कुछ कहने का या अँगुलो उठाने का अवकाश मिलेगा। अतएव कुमार अब बिना किसी परीक्षा के ही निःशंक होकर मेरी पुत्री का पाणिग्रहण करें। मेरे पिताजी ने राजा नरकेसरी के प्रस्ताव को स्वीकार किया। अनन्तर शीघ्र ही शुभ दिन दिखवाया गया अ और उस शुभ दिन महोत्सव पूर्वक मैंने नरसुन्दरी के साथ विवाह किया।

नरसुन्दरी को वहाँ छोड़कर उसके पिता वापस अपने देश लौट गये। मैं निर्विष्न एवं निराकुल होकर ग्रानन्द का उपभोग कर सकूं, इस हेतु मेरे पिताजी ने एक बड़ा महल मुफ्ते सौंप दिया।

8

# ४. नरसुन्दरी का प्रेम व तिरस्कार

#### दाम्पत्य-त्रेम

नरसुन्दरी के साथ विवाह होने के पश्चात् उसके साथ सुखभोग करते हुए मेरे कई दिन बीत गये। पुण्योदय ने हम दोनों के प्रेम को सुदृढ़ कर दिया, हम दोनों में परस्पर पूर्ण विश्वास उत्पन्न किया, हम दोनों में प्रगाढ साहचर्य स्थापित कर दिया जिससे उसने मेरे लिये अनेक ग्रानन्दजन्य रित-केलि के प्रसंग उत्पन्न किये, हमारे प्रएय में वृद्धि की ग्रीर हमारे चित्त को एकी भूत कर हमें श्रगाध प्रएय-सागर में डुबिकयें लगवाईं। जैसे—

सूर्य अपनी प्रभा को एक क्षण भी दूर नहीं करता, जैसे चन्द्रमा अपनी चिन्द्रका को एक पल के लिये भी दूर नहीं करता, जैसे शंकर पार्वती को एक क्षण के लिये भी दूर नहीं करते वैसे ही मैं भी अपनी बल्लभा नरसुन्दरी को एक क्षरण के लिये भी दूर नहीं रखता था। वह मुग्धा नवोढा सुन्दरी भी भ्रमरी की भाँति मेरे मुख-कमल के रस का आस्वाद लेने में इतनी अधिक आतुर रहती थी कि रसपान करते-करते कितना समय व्यतीत हो गया यह भी वह तपस्विन नहीं जान पाती थी। [१-२]

#### प्रेमभंग की योजना

जो साधारणतया देवगराों को भी दुर्लभ होता है ऐसा नरसुन्दरी ग्रौर मेरे भव्य मनोहारी ग्राकर्षक प्रेमभाव ग्रौर चुम्बकीय प्रराय-बन्धन को देखकर मेरे सुहृदाभास किन्तु परमार्थ से सच्चे दुश्मन मृषावाद और शैलराज मन में ग्रत्यधिक रुष्ट हुए, अर्थात् इस सम्बन्घ ने उनके हृदय रूपी अग्नि में घी का काम किया। वे सोचने लगे कि 'यह नयी बाधा कहाँ से आ गयी ? इसने तो मित्र रिपूदारण को अपने वश में कर लिया। अब इस पापी रिपुदारण और नरसुन्दरी का वियोग कैसे हो, इसकी सुगठित योजना बनानी चाहिये। इस विचार के परिगाम स्वरूप शैलराज ने मृषावाद से कहा—'भाई मृषावाद! ग्रभी तू नरसुन्दरी के साथ लग जा ग्रौर उसके मन में रिप्रदाररा के प्रति विरक्ति उत्पन्न कर । बाद में जब योग्य ग्रवसर आयगा तब इस योजना को पूरी करने के लिये मैं भी कूद पड़ेंगा। जब मेरे जैसा व्यक्ति प्रेम-भंग करवाने में हाथ डाले तो फिर प्रेमबन्घन कैसे टिक सकता है ?' [अर्थात् अभिमान ग्रौर प्रेम एक साथ कैसे रह सकते हैं ? क्योंकि ग्रभिमान ईर्ष्या उत्पन्त करता है भौर ईर्ष्या से प्रेम ट्रटता है।] तत्काल ही मृषावाद ने उत्तर दिया — भाई शैलराज ! मेरे जैसे को बार-बार उत्साह दिलाने या प्रेरित करने की क्या आवश्यकता है ? पलक भ्रपकते ही मैं नरसुन्नरी के चित्त में बहुत बड़ा भेद डाल दूंगा । तू समभ्र ले कि यह काम तो हो हो गया। इस प्रकार मेरा नरसुन्दरी से वियोग करवाने के लिये मेरे इन दोनों पापी मित्रों ने विचार-विमर्श पूर्वक रेंद्र निश्चय किया ग्रौर इस योजना को किस प्रकार कियान्वित किया जाय इस सम्बन्ध में भी उन्होंने परस्पर निर्णय कर लिया। [३-६]

#### प्रेमासक्ति

जब से नरसुन्दरी मुक्ते अपनी सद्भार्या के रूप में प्राप्त हुई तब से मैं अपने मन में ऐसा मानने लगा कि त्रंलोक्य में प्राप्त करने योग्य सर्वोत्तम वस्तु मुफ्ते प्राप्त हो गई है। इस विवार के परिगाम स्वरूप मैं ग्रपनी भौंहे चढाकर, ग्रांखे टेढी कर, अपने हृदय पर शैलराज का लेप लगाते-लगाते अपने मन में सोचने लगा कि 'मुक्ते सचमुच में सर्वागसुन्दरी सौभाग्यशालिनी कलत्मर्मज्ञ पत्नी मिली है, ग्रतः मेरे समान धन्य शाग्यशाली व्यक्ति त्रैलोक्य में नहीं है। 'इन विचारों से मैंने उसके प्रेम के प्रगाढ बन्धन में बंधकर गुरु, देव ग्रौर गुरुजनों को नमन करने के लिये भवन से निकलना भी बन्द कर दिया । फलतः मैं श्रयने परिजनों, सेवकों और लोक-सम्पर्क से पूर्णतया विमुख हो गया । मेरी ऐसी दुष्ट प्रवृत्ति को देखकर मेरे पृण्योदय मित्र को जिसके मन में मेरे लिये रह-रहकर स्नेह उमड़ पड़ता था ग्रसहा संताप हुन्ना जिससे वह बेचारा मेरी चिन्ता में अति दुर्बल हो गया, श्रर्थात् मेरे पृण्य क्षी ए होने लगे ! समस्त स्वजन-सम्बन्धी और परिजन भी भेरा इस प्रकार का व्यवहार देखकर मेरे प्रति विरक्त बन गये और गुपचुप मेरी हँसी उड़ाते हुए कहने लगे—'ग्रहा ! भाग्य को देखो ! भाग्य कैसी विचित्र घटना घटित करता है ! बाह्र विघाता ने क्या इस कीए के साथ रत्न बाँघ दिया है! ऐसी रत्न जैसी स्त्री को इस मूर्ख के साथ बाँघ दिया है ! 🔅 पहिले ही से अपनी मूर्खता के कारणा रिपुदारणा गर्व से फला नहीं समाता

क्ष पुष्ठ ३१५

था भीर श्रव तो ऐसी निपुरा पत्नी को प्राप्त कर गर्व में अन्धा हो गया है। लोगों में यह त्यायोक्ति (कहावत) है कि "पहले तो बन्दर और फिर उसके अण्डकोष पर बिच्छ काट खाये तो उसके उद्धलकूद (तूफान) का क्या कहना !" सचमुच ऐसे गधे के साथ हथिनी जैसी सर्वांगसुन्दरी मृगलोचना पत्नी का गठबन्धन कदापि उचित नहीं लगता । [१०-१६]

# नरसुन्दरी द्वारा प्रेम-परीक्षा

नरसुन्दरी का चित्त सद्भाव से परिपूरित था। एक दिन उसके मन में विचार जाग्रत हुन्ना कि रिशुदारण का मुक्त पर सच्चा स्नेह है या नहीं ? इसका परीक्षण करना चाहिये। श्रमुक व्यक्ति का ग्रपने पर सच्चा स्नेह है या नहीं ? इसका पता उसकी कोई गोपनीय बात कहने से लग जाता है। मैं कुमार से उसकी कोई प्रच्छन्न बात पूछ, उसका उत्तर वह ठीक देता है या कुछ छिपाता है, इस से ही पता लग जायगा कि उसका मेरे प्रति स्नेह-बन्ध कैसा है ? [२०-२२।

इस प्रकार विचार करते-करते नरसुन्दरों ने निश्चय किया कि पित से उसकी कोई रहस्यमयी गुप्त बात अवश्य हो पूछनी चाहिये । कौनसी गुह्य बात पूछ ? यह सोचते हुए उसे स्मरण ग्राया कि जैसे रक्त ग्रशोक का वृक्ष कमनीय होते हुए भी फलरहित होता है वैसे ही मेरे ग्रायंपुत्र शारीरिक दिंद से अत्यन्त कमनीय होते हुए भी निखल कला-कौशल में चातुर्य (फल) रहित हैं, क्योंकि जब मैं सिद्धार्थपुर में ग्राई थी श्रीर सभा-समक्ष उनकी परीक्षा ली गई थी, उस समय तिक भी ज्ञान न होने के कारण भयातिरेक से उनका मन ग्रत्यधिक क्षुब्ध हो गया था जो स्पष्टत: उनके शरीर पर भलक ग्राया था । ग्रतः ग्रब मैं ग्रायंपुत्र से यही प्रश्न पूछ गी कि उस दिन ग्रापके मन में जो क्षोभ उत्पन्न हुग्रा था उसका कारण क्या था ? यदि वे इसका स्पष्ट उत्तर दंगे तो मैं समभू गी कि ग्रायंपुत्र का मुभ पर सच्चा ग्रीर दढ़ स्नेह है । यदि वे स्पष्ट उत्तर नहीं दंगे तो मैं समभ जाउंगी कि उनका मेरे प्रति सच्चा प्रेम नहीं है ।

उपरोक्त विचारों से प्रेरित होकर एक दिन नरसुन्दरी ने मुक्त से पूछा— 'श्रायंपुत्र ! उस दिन राज्य सभा में श्रापके समक्ष जब मेरी प्रथम वार्ता हुई थी तब आपके शरीर में क्या व्याबि हो गई थी ?' ऐसा युक्तियुक्त प्रश्न नरसुन्दरी ने मुक्त से पूछा । उस समय योग्य श्रवसर को समक्षकर मृषावाद ने अपनी योगशक्ति का मुक्त पर प्रयोग किया । वह अदृश्य होकर गुप्त रूप से मेरे मुँह में प्रविष्ट हो गया । मेरे पापी मित्र मृषावाद की प्रेरिंगा से मैंने नरसुन्दरी को उत्तर में कहा—'उस समय सुम्हें मेरे विषय में कैसा लगा ? यह तो पहिले मुक्ते बताग्रो ।'

नरसुन्दरी—ग्रार्यपुत्र ! मुफ्ते तो उस समय न तो ठीक से दिखाई ही दिया ग्रीर न मैं वास्तिवक स्थिति को जान ही सकी। उस समय मेरे मन में ऐसी शंका अवश्य हुई थी कि या तो ग्रार्यपुत्र के शरीर में सचमुच ही कोई रोग उत्पन्न हुन्ना है या इनमें कलाकी शल की कमी है जिसे छिपाने के लिये ही सम्भवतः आपने कुछ। सहाना बनाया है।

मैं (रिपुदारण)—सुन्दरी ! तुभे श्रपने मन में इनमें से एक भी विकल्प (कारण) नहीं समभाना चाहिये, क्योंकि समस्त कलायें तो भेरे हृदय में समायी हुई हैं श्रीर मेरे शरीर में उस समय कोई विशेष रोग इत्यादि उत्पन्न भी नहीं हुआ था। मेरे प्रति श्रन्थे मोह के कारण से मेरे माता-पिता ने उस समय व्यर्थ ही घूमधाम मचा दी थी। उनकी व्यर्थ की घांधलों के कारण ही मैंने उस समय स्थिर होकर मौन धारण कर लिया, अर्थात् चुपचाप बैठा रहा। अ

इस बात को सुनकर नरसुन्दरी को दृढ़ विश्वास हो गया कि मैं वास्तविक बात को निश्चित रूप से छुपा रहा हूँ। उसने मन में विचार किया, अहो ! ये तो प्रत्यक्ष में ही अपलाप कर रहे हैं, अर्थात् पूर्णतया भूठ बोल रहे हैं। अहो इनकी निलंजिता ! अहो इनकी घृष्टता ! अहो इनका भूठा आत्माभिमान ! अर्थात् ये अपने आपको कितना बड़ा समभते हैं ?

पुनः नरसुन्दरी ने कहा — ग्रार्यपुत्र ! यदि ऐसी बात है तब तो बहुत ही ग्राप्त्रचर्यं की बात है। मुफे अभी भी भ्रापके मुख से कला-कलाप के स्वरूप को सुनने की प्रबल इच्छा है। यदि ग्राप मुफ पर कृपा कर कलाग्रों के सम्बन्ध में विस्तृत वर्णन सुनायें तो मुफे बड़ी प्रसन्नता होगी।

नरसुन्दरी की उपरोक्त प्रार्थना को सुनकर मुभे ऐसा प्रतीत हुमा कि 'श्रहो ! इसे अपने पांडित्य का बहुत ग्रिभमान हो गया लगता है, इसी लिये यह मेरा पराभव कर अपने समक्ष मुभे तुच्छ सिद्ध करने की इच्छा से ही मेरी हँसी उड़ा रही है।' इसी समय शैलराज ने अवसर देखकर गुप्त रूप से मुभ पर अपना प्रभाव जमाया और अपने हाथ से स्तब्धिचित्त लेप का मेरे हृदय पर विलेपन कर दिया। लेप के प्रभाव में मैंने पुन: सोचा कि 'सचमुच यह पापिनी नरसुन्दरी अपने पांडित्य की छाप मुभ पर जमाने के लिये मेरा पराभव कर मेरी हँसी उड़ाने को तत्पर हुई है। ऐसी पापिन को अपने पास रखने से क्या लाभ ?'

# नरमुन्दरो का तिरस्कार

मैंने शैलराज के प्रभाव में ग्राकर तत्क्षण ही अत्यन्त तिरस्कार पूर्वक नरसुन्दरी से कहा—ग्ररे पापिनि ! मेरी दृष्टि से दूर हट जा। मेरे राजभवन से ग्रविलम्ब बाहर निकल जा। ग्रपने ग्राप को पण्डित मानने वाली तेरे जैसी स्त्री को मेरे जैसे मूर्ख व्यक्ति के साथ रहना शोभा नहीं देता।

भेरे वचन सुनकर नरसुन्दरी एकाएक घबरा गई। उसने मेरे मुख के सामने देखा। पुन: उसने सोचा, धिक्कार है! इनका मेरे प्रति पहले जो सद्भाव एवं प्रेम था वह ग्रब नहीं है। प्रतीत होता है कि इस समय ये मानभट (ग्रभिमान)

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ३१६

के वशीभूत हो गये हैं। भ्रव किसी भी प्रकार पुनः ये प्रसन्न हों ऐसा दृष्टिगोचर नहीं होता। उस समय स्तब्धदशा में वह नरसुन्दरी ऐसी लग रही थी मानो गारुडिक मंत्र से आहत नागिन हो, मानों मूल से खींच कर निकाली हुई वनलता हो, मानों तोड़ कर फेंक दी गई कोई श्राम्ममंजरी हो या मानों श्रंकुश से वश में की हुई कोई हथिनी हो। इस प्रकार एकदम शोकातुर दीनमुख वाली ग्रौर आकस्मिक भय के भार से दोलायमान हृदय वाली नरसुन्दरी तत्क्षरण ही मन्थर गति से चलती हुई मेरे भवन से चल दी। उस समय उसकी रत्नजटित कटिमेखना (कंदोरे) के घुंघरओं से निकलते कल-कल स्वर ग्रौर पाँव की भांभर से निर्गत भए-भरणारव से ऐसा लग रहा था मानो कोई कलहंसी स्नान-वापिका में ग्रपनी ग्रोर ग्राक्षित कर रही हो! इस प्रकार मन्द गति से चरण रखती हुई शोकातुर नरसुन्दरीं मेरे महल से निकल कर मेरे पिताजी के भवन में चली गई।

88

# ५. मरसुन्दरी व्वारा आत्महृत्या

#### पश्चालाप ग्रीर कामज्बर

मरे भवन से नरसुन्दरी के जाने के पश्चात् भी जब तक शैलराज द्वारा मरे हृदय पर लगाया हुआ लेप नहीं सूखा तब तक मैं पत्थर के खम्भे की भांति वैसे ही तना हुआ खड़ा रहा। जब यह लेप थोड़ा सा सूख गया तब मेरे मन में पश्चात्ताप हुआ। पूर्व में नरसुन्दरी पर मेरा जो स्नेह और ममत्व था वह मुभे पीड़ित करने लगा, उसके लिये मेरे मन में दुःख होने लगा और कुछ चिन्ता भो होने लगी। अन्त में मुभे ऐसा प्रतीत होने लगा कि मेरा मन एकदम शून्य (खाली) हो गया है। मेरे मन में विह्वलता होने लगी तथा शरीर एवं मन पर अनेक प्रकार के विकार उत्पन्न होने लगे। शरीर में कुछ कामातुरता की वृद्धि से उष्मा बढ़ गई, अर्थात् कामज्वर ने मुभे जकड़ लिया। मन के ताप को कम करने के लिये मैं पलंग पर लेटा किन्तु वहां भी शान्ति नहीं मिली। फलस्वरूप उबासियां आने लगीं, शरीर टूटने लगा और मैं इस प्रकार तड़फड़ाने लगा जैसे खैर की जलतो लकड़ियों के बीच पड़ी हुई मछली तड़फड़ाती है। कामज्वर से जलते हुए हृदय से मैं पलंग पर से उठा तभी मेरी माता विमलमालती अत्यन्त शोकातुर दशा में मेरे पास आयी।

#### माता विमलमालती की शिक्षा

मेरी माता को मेरे पास आती देखकर मैंने अपने मन की चिन्ता को छुपा लिया। माता के स्वतः ही भद्रासन पर बैठने पर मैं भी अक्ष पलंग पर बैठ

ॐ पृष्ठ ३१७

गया। तब मेरी माता ने कहा - पुत्र ! तपस्विनी नरसुन्दरी को कठोर वचनों से तिरस्कृत कर तूने उसे यहाँ से निकाल दिया, यह ठीक नहीं किया। यहाँ से जाने के बाद उस बेचारी पर क्या-क्या बीतो है, सुनेगा ?

मैंने कहा--जो ग्रापको ग्रच्छा लगे तो कहिये।

तब मेरी माता बोली-यहाँ से जाने के बाद नरसुन्दरी के कपोल नेत्रों से निकलती ग्रश्र्वारा से भीग गये थे। ऐसी ग्रवस्था में रोती-रोती खिन्नमनस्क वह मेरे पास धाई श्रीर मेरे पाँवों में गिर पड़ी । मैंने पूछा कि-- 'पूत्री नरसुन्दरी ! तुर्फे क्या हुआ ?' तो उस बेचारी ने कहा-- 'माताजो ! कुछ नहीं, शरीर में दाह-ज्वर से पीड़ा हो रही है।' मैं उसे म्रधिक पवन वाले स्थान पर ले गई, वहाँ पलग बिछा कर उसे सुलाया भीर मैं उसके पास बैठी। उस समय वह पलंग पर ऐसे तड़फ रही थी जैसे विशाल मुद्गर से किसी ने प्रबल प्रहार किया हो, जैसे अगिन में जल रही हो, मानो जंगल का भयंकर सिंह उसे खाने को तैयार हो, मानो कोई बड़ा मगरमच्छ उसे निगल जाने वाला हो, मानो कोई विशाल पर्वत टूट कर उस पर गिर पड़ा हो. मानो यमराज की तलवार से उसे काटा जा रहा हो, मानो उसे कोई आरे से चीर रहा हो, मानो नरक की ग्रम्नि में उसे पकाया जा रहा हो, इस प्रकार वह पलंग पर एक करवट से दूसरे करवट पछाड़ खाती हुई लौटने लगी । उसकी ऐसा स्थिति देखकर मंने उससे पूछा - 'अरे नरसुन्दरी ! तुभे ऐसा तोव्रतर दाहज्वर कैसे हुआ ? कुछ बता तो सही।' मेरा प्रश्न सुनकर बेचारी गहरी-गहरी सांस लेकर चुप हो गई, पर कुछ बोल न सकी । मैंने सोचा, ग्रवश्य ही इसे कोई मानसिक पीड़ा है, ग्रन्यथा मुफ्ते भी स्पष्ट कारण क्यों नहीं बताती ? फिर मैंने उससे बहुत भ्राग्रह किया तब कहीं जाकर उसने तेरे यहाँ की घटित घटना मुफ्तें सुनायी। तब मैंने उसके शीतल उपचार के लिये कन्दलिका दासी को नियुक्त किया भ्रौर मैंने नरसुन्दरी से कहा—'पुत्री! यदि ऐसी बात है तो तू घीरज रखं। भ्रपने सब मानसिक शोक-संताप को दूर कर श्रीर साहस घारगा कर। मैं ग्रभी कुमार के पास जातो हूँ ग्रीर उसे समका कर तेरे अनुकूल करूंगी, फिर तो ठीक है ? क्या पहले तुभे इस बात का ज्ञान नहीं था कि ग्राजकल मेरा पुत्र मानधनेश्वर ग्रर्थात् अत्यधिक श्रिभमानी हो गया है, अतः उसके प्रतिकूल (विरुद्ध) कुछ कहने या चिढाने में कोई सार नहीं है। उसकी यह विशेषता ग्रब तैरे ध्यान में मा गई होगी। म्रब तू जीवन पर्यन्त उसके प्रतिकूल या अरुचिकर ऐसा कोई वचन या आचरण मत करना ग्रौर उसे ग्रपना परमात्मा समक्ष कर ग्राराधना करता।' मेरे सांत्वना पूर्ण वचन सुनकर बाला नरसुन्दरी विकसित कमिलनी जैसी, पुष्पयुक्त कुन्दलता जैसी, पक्व सुगन्धित श्राम्मगंजरी जैसी, मद भरती सुन्दर हथिनी जैसी, पानों से सिक्त प्रफुल्लित बेल जैसी, श्रमृतरस पान से तृष्त नागराज की पत्नी नागिनी जैसी, बादल रहित सुन्दर शोभायमान चन्द्रलेखा जैसी, सहचारी चकवे से पुन: मिलने पर चक्रवाकी जैसी ग्रौर सुखरूपी ग्रमृत के सागर में डूबी हुई के समान अवर्णनीय रसान्तर का अनुभव करती हुई शय्या से उठ बैठी धीर मेरे चरणों में

गिरकर बोली—ि 'माँ! आपकी महती कृपा। मैं श्रापकी श्रनुगृहीत हूँ। मैं मन्द-भाग्या हूँ। गाँ! आप शीघ्र जाकर एक बार मेरे पित को मेरे प्रति श्रनुकूल कर दीजिये। फिर यदि मैं स्वप्न में भी कभी मेरे श्रायंपुत्र के प्रतिकूल व्यवहार करूं तो आप जीवन पर्यन्त मुक्त पापात्मा से नहीं बोले, मेरा मुँह भी नहीं देखें। मैं श्रापको विश्वास दिलाती हूँ कि मैं सर्व प्रकार से श्रायंपुत्र के श्रनुकूल रहूँगी।' मैंने कहा— 'श्रच्छी बात है, मैं अभी जाती हूँ।' नर सुन्दरी ने पुनः 'माँ! आपकी महती कृपा।' कहकर दुवारा मेरा आभार माना। पुत्र! इसीलिये मैं तेरे पास श्राई हैं।

पुत्र ! तात्पर्य यह है कि तू उसके प्रतिकूल है यह जानकर वह बाला जल उठती है और तुभे अनुकूल समभ कर वह प्रमुदित होकर खिल उठती है। जब वह सुनेगी कि वह कुमार की प्रिय है तो उसे अमृतपान करने के समान आनन्द होगा और यदि वह सुनेगी कि कुमार को वह प्रिय नहीं है तो उसे महानरक के दुःख जैसा अनुभव होगा। यदि उसे मालूम होगा कि तेरा थोड़ा भी उस पर रोष है तो वह तपस्विनी मर जायगी और यदि वह जानेगी कि अब तू उसके प्रति तनिक भी सन्तुष्ट है तो वह इसी अवलम्बन पर जीवित रह सकेगी। छोटी उम्र और नासमभी से स्नेहवश यदि उस बेचारी ने तेरा कुछ अपराघ कर दिया हो तो वत्स ! वह क्षमा करने योग्य है। [१-४]

प्रग्तेषु दयावन्तो, दीनाभ्युद्धरग्गे रताः । सस्नेहार्पितचित्तेषु, दत्तप्राग्गा हि साधवः ॥ ॥ ॥

सञ्जन पुरुष नतमस्तक प्राशायों ,पर दयावान होते हैं, दोन हं न गरीबों का उछार करने में सर्वदा तत्पर रहते हैं और जो उन्हें स्नेह (भक्ति) पूर्वक अपना चित्त अर्पण करते हैं उनके लिये वे अपने प्राण भी अर्पित कर देते हैं। [सज्जन पुरुषों का व्यवहार ऐसा ही होता है, अतः तुभे भी ऐसा ही व्यवहार नर-सुन्दरी के काथ करना चाहिये।]

### माता का चरगा-प्रहार द्वारा ऋपमान

नरसुन्दरी का मुक्त पर कितना श्रविचल प्रेम था और उसके हृदय में मेरे प्रित कितना स्नेह था, इस विषय में मेरी माता का विवेचन सुनकर मैं उसके प्रति स्नेहाकिषत हो ही रहा था कि इतने में शैलराज ने भौंहे कुटिलकर (चढ़ाकर। सिर धुनाया श्रौर मेरे हृदय पर स्तब्धिचत्त लेप लगा दिया।

लेप के लगते ही पत्नी ने मेरा जो श्रपराध (ग्रपमान) किया था वह पुनः तरोताजा होकर मेरी आँखों के सामने घूम गया। मुक्ते उस पर स्नेह के स्थान पर घृणा हुई, ग्रथीत् मेरे मन में विपरीत प्रतिकिया हुई और मैंने माता से कहा—'मेरा अपमान करने वाली इस पापिनी की मुक्ते कोई आवश्यकता नहीं है।'माता ने कहा—'ग्ररे वत्स! ऐसा मत बोल। यद्यपि उसने तेरा गुरुतर अपराध किया है फिर भी मेरे कहने से तू एक बार उसे क्षमा कर दे।' इतना कहकर मेरी माता मेरे पाँवों में

ऋ पृष्ठ ३१६

पड़ गई। पर, मैंने कोधित होकर कहा—'जा, निकल जा, ग्रवस्तु की प्रार्थना करने वाली ! ग्रर्थात् उस दुष्टा का पक्ष लेने वाली तू भी यहाँ से निकल जा। मेरी दृष्टि से दूर हो जा। मुफ्ते तेरी भा कोई ग्रावश्यकता नहीं है। मैंने जिस दुष्टा को यहाँ से निकाल दिया उसी को तुम सहारा दे रही हो।' ऐसा कहते हुए मैंने कोध में अपनो माता पर पाद-प्रहार भी कर दिया।

ग्रहो, हे भद्रे ग्रगृहोतसंकेता! मुक्त पापी ने शैलराज की प्रभाव-छाया में जब ग्रपनी माता को भी लात मार दी और उसका तिरस्कार कर दिया तब वह समक्त गई कि मैं ग्रपने दुराग्रह को त्याग कर ग्रपना निर्णय बदलने वाला नहीं हूँ। वह बचारी एकदम निराश होकर ग्राँखों से ग्राँसू गिराती हुई जैसी आई थी वैसी ही वापस लौट गई और मेरी पत्नी नरसुन्दरी को सब कुछ कह सुनाया। सुनते ही नरसुन्दरी मूछित होकर जमीन पर गिर पड़ी, जैसे उस पर कोई वच्चाघात हुआ हो। माता ने उस पर चन्दन और शीतल जल का उपचार किया ग्रीर पंखे से पवन किया। कुछ देर बाद उसे चेतना ग्राई ग्रीर वह जोर-जोर से विलाप करने लगी।

उसे रोती देखकर मेरी कि माता विमलमालती ने कहा—पुत्री! नया करूं? तेरा पित तो सचमुच वज्र जैसा कठोर हृदय का हो गया है, पर तू रो नहीं, शोक का त्याग कर। साहस के साथ इस उपाय का अवलम्बन ले और तू स्वयं जाकर अपने पित को प्रसन्न करने का प्रयत्न कर। तेरे स्वयं जाने से सम्भव है तेरे प्रति उसका जो पूर्व प्रेमाकर्षण है वह फिर से उसे आकर्षित करले और वह तुभ पर पुनः प्रसन्न हो जाय। कामी पुरुष का हृदय मृदुता से ही जीता जा सकता है। इस अन्तिम प्रयत्न के बाद भी अगर वह प्रसन्न न हो तो मन में दुःख या पश्चात्ताप नहीं रहेगा कि तूने अन्तिम उपाय नहीं किया। कहावत भी है कि "अपने प्रिय पुरुष को भली प्रकार समभाने से प्रेम में अवरोध नहीं होता और जनमानस में भी यह अपवाद नहीं उठता कि इस विषय में पूरा प्रयत्न नहीं किया गया।"

# नरसुन्दरी को प्रेम-याचना : श्रौद्धत्य पूर्ण भर्त्सना

नरसुन्दरी ने माता की आज्ञा शिरोधार्य की और अविलम्ब ही मुक्ते प्रसन्न करने के लिये वहाँ से चल पड़ी। वह मेरे पास आ रही है और न जाने मेरा उसके प्रति कैसा कठोर व्यवहार हो, इस शंका से मेरी माता भी छिपकर उसके पीछे-पीछे आ गई। मेरी पत्नी कक्ष में मेरे पास आई और बाहर द्वार के पास छिपकर मेरी माता खड़ी रही।

नरसुन्दरी ने अत्यन्त विनम्न और प्रेमपूर्ति शब्दों में कहा—'मेरे नाथ! प्रिय प्राग्णबल्लभ! स्वामी! प्राग्णजीवन! प्रेमसागर! इस अभागिन स्त्री पर कृपा करिये। शरगागत पर कृपा दिष्ट रखने वाले मेरे प्रभो! भविष्य में मैं कभी ऐसा कोई कार्य नहीं करूंगी कि जिससे आपके मन को किंचित भी दु:ख हो। हे नाथ! आपके अतिरिक्त त्रैलोक्य में भी मेरा कोई शरग-स्थान नहीं है। [१-२]

चपल नेत्रों की उष्ण ग्रश्र्धारा से मेरे चरगों को भिगोती हुई उसने श्रत्यन्त नम्रता से मेरे पाँव पकड़ लिये । उसकी दयनीय स्थिति को देखकर मेरा हृदय दहल गया। मेरे प्रति उसके पूर्वकालीन अपूर्व प्रेम का स्मरण आते ही मेरा हृदय कमल जैसा होने लगा, किन्तू शैलराज (अभिमान)[की उस पर दृष्टि पड़ते ही वह फिर पत्थर जैसा कठोर हो गया। जब तक मन में प्रियतमा नरसुन्दरी के प्रग्य निवेदन के विचार रहते तब तक वह मक्खन जैसा कोमल रहता श्रीर जैसे ही शैलराज के विचार भ्राते वह पूनः वज्र से भी कठोर हो जाता । यों मेरा हृदय कोमल एवं कठोर भावों के भूले पर भूल रहा था, 'क्या करना चाहिये ग्रौर क्या नहीं' इसका निर्एाय लेने की स्थिति में भी नहीं था। अन्त में मोहराजा की मूफ पर विजय हुई **ग्रौर** शैलराज को प्रसन्न करने के लिये उस दीन भ्रवला बालिका नरसुन्दरो की मैंने भर्त्सना कर डाली। 'ग्ररेपापिनी! चल निकल यहाँ से। वागुजाल की माया को छोड़ दे। यह भ्रच्छी तरह समक्त ले कि तू ऐसे वागी-चातुर्य से रिपुदारण को नहीं ठग सकेगी। तु सभी कलाओं में बहुत प्रवीगा है ग्रत: लोगों को ठगने की कला में भी ग्रवश्य ही प्रवीस होगी, पर मेरे जैसे मूर्ख ? को तो कभी नहीं ठग सकेगी। जब तेरे जैसी विद्षी को हँसी उड़ाने के लिये मैं ही मिला, तो श्रब यह व्यर्थ का प्रलाप करने में क्या सार है ? और तेरी जैसी विद्षी का नाथ भी मैं मुर्ख कैसे हो सकता हूँ ?'

ऐसे कर्कश कट्वचन बोलने के बाद शैलराज से प्रेरित होने के कारण मेरे शरीर के सभी अवयव निस्तब्ध हो गये अर्थात् पत्थर जैसे शून्य एवं कठोर बन गये थे और मैं निर्जन जंगल में ध्यान-मग्न मुनि की भाँति चुप होकर बैठ गया। [१-८]

### श्राशाभंग : ग्रपघात

मेरे ऐसे गर्वाभिभूत कठोर श्रौर श्रिडग निश्चय वाले वचन सुनकर बेचारी नरसुन्दरी की दशा श्राकाशगामिनी विद्या भूली हुई विद्याघरी जैसी, योग सामर्थ्य से श्रष्ट योगिनी जैसी, जल-विहीन तप्त भूमि पर पड़ी मछली जैसी कि श्रौर प्राप्त रत्न भण्डार को खोने के बाद बंठी हुई चुहिया जैसी श्रत्यन्त दयनीय हो गई। श्राशा के सभी बाँघ टूट जाने पर वह शोकसागर में डूब कर मन में विचार करने लगी कि 'प्राग्नाथ से इस प्रकार तिरस्कृत होने के पश्चात् जीवित रहने का मेरे लिये क्या अर्थ है ? ऐसे जीने से तो मरना ही श्रच्छा है।' ऐसे विचार करती हुई वह मेरे कक्ष से बाहर निकल गई।

देखें, अब यह क्या करती है ? इस विचार से शैलराज के साथ मैं भी धीरे-धीरे- चलते हुए उसके पीछे-पीछे चल दिया। उसी समय मानों मेरे दुष्ट व्यवहार से खिन्न होकर सूर्यदेव भी इस क्षेत्र से ग्रन्य क्षेत्र में चले गये ग्रर्थात् श्रस्त हो गये।

**<sup>%</sup> पृष्ठ ३२०** 

सूर्य अस्त होने से चारों तरफ अन्धरा छा गया। नगर के बड़े-बड़े मार्गी पर आवागमन कम हो गया। ऐसे समय में एक खण्डहर जैसे शून्यगृह में नरसुन्दरी ने प्रवेश किया। उस समय आकाश के दूसरे छोर पर चन्द्र उदित हो चुका था। चन्द्र के रुपहले मन्द-मन्द प्रकाश में नरसुन्दरी को देखते हुए मैं भी उसके पीछे-पीछे उस खण्डहर के द्वार तक पहुँचा और द्वार के पास ही छिपकर खड़ा हो गया। उस समय नरसुन्दरी ने चारों तरफ हिंद्र घुमायी। उसे एक स्थान पर ईटों का ढेर दिखाई दिया। उस पर चढ़कर उसने छत के बीच के कड़े से अपनी साड़ी का एक छोर कस कर बाँघा और दूसरे छोर पर फांसी का फंदा लगाकर उसमें अपनी गर्दन डाल दी। फिर उसने ऊँची आवाज में कहा—'हे लोकपालों! आप ध्यान पूर्वक सुनें। हे पृज्यों! आप अपने दिव्य ज्ञान से सब कुछ देख ही रहे हैं। आज आर्यपुत्र के साथ बार्तालाप करते हुए ऐसा प्रसंग आ गया कि मैंने उनसे कलाओं पर विवेचन करने का अनुरोघ किया था। यद्यपि मेरा हेतु उनका अपमान करने का कदापि नहीं था तथापि दुर्भाग्य से इस प्रसंग को लेकर वे अभिमान के पर्वत पर चढ़ गये और इस मन्दभागिनी अबला का उन्होंने सर्वथा तिरस्कार कर दिया।'

नरसुन्दरी के वचन सुनकर मुफ्ते लगा 'िक इस बेचारी तपस्विनी के अन्तः-करण में तो मेरा अपमान करने की कोई इच्छा नहीं थी। प्रेम-संभाषण करते-करते मुफ्ते कोध ग्रा गया अतः यह तो केवल प्रेम का ही अपराध है। इसे तिरस्कृत कर, निकाल कर मैंने ठीक नहीं किया। मुफ्ते अभी भी इसे आत्महत्या करने से रोकना चाहिये।' इस विचार से मैं उसके गले का फंदा काटने के लिये आगे कदम बढ़ा ही रहा था कि वह फिर बोल पड़ी —हे लोकपालों! अतएव अभी ग्राप मेरे प्राग्ण ग्रह्ण करें। जन्मान्तर में भी मेरे साथ ऐसी घटना फिर न घटे ऐसो मेरी श्राप से प्रार्थना है।

उसी समय शैलराज ने कहा—'कुमार! देख, अगले जन्म में भी वह तेरा साथ नहीं चाहती है।' उस समय उसके तात्पर्य को न समक्त कर, दुर्भाग्य से शैलराज द्वारा किये गये अर्थ को ही ठीक समक्त बैठा। मैंने सोचा कि उसने ऐसी दुर्घटना फिर से घटित न हो ऐसी इच्छा प्रकट की है और यह दुर्घटना तो मेरे सम्बन्ध में ही घटी है, अत: वह मेरा साथ जन्मान्तर में भी नहीं चाहती। तब मरने दो, ऐसी पापिन शंखिनी से मेरा क्या काम?

उसी समय शैलराज ने अपना लेप वाला हाथ मेरे हृदय पर लगाया। लेप के प्रभाव से मैं तो कर्त्तव्यहीन निर्जीव लकड़ी के खम्भे की तरह स्तब्ध खड़ा का खड़ा देखता रहा। उधर नरसुन्दरी ने ग्रपनी गर्दन फंदे में डाली, फंदे को जोर से खींचा ग्रीर लटक गई। तत्क्षरण ही उसकी ग्राँखें बाहर निकल ग्राई, श्वास-मार्ग ग्रवरुद्ध हो गया. गर्दन लटक गई, अ नाडियें खिच गई, सर्वांग शिथिल हो गया, इन्द्रियां शून्य

<sup>88</sup> **प**० ३२**१** 

प्ररताव ४: नरसुन्दरी द्वारा आत्महत्या

हो गईं, मलद्वार खुल गये, जीभ बाहर निकल स्नाई श्रौर उस बेचारी के प्राण-पक्षेर उड़ गये।

## माता विमलमालती की ग्रात्महत्या

नरसुन्दरी को मेरे भवन से निकल कर बाहर जाते हुए ग्रौर उसके पीछे-पीछे मुफे जाते हुए मेरी माता ने देखा था। उन्होंने समफा कि मेरी पुत्रवधु पूर्वकृत प्रेम-भंग के कारण ग्रंपमान से रुष्ट होकर जा रही है ग्रौर मेरा पुत्र उसको मनाने के लिये उसके पीछे जा रहा है। हमारे थोड़ी दूर निकल जाने के बाद मेरी माता भी छिपती हुई हम दोनों को ढूंढते हुए उस खण्डहर तक पहुँच गई। वहाँ पहुँचकर जैसे ही उसने नरसुन्दरी को फांसी के फन्दे पर लटकते देखा, वह घबरा गई। उसने सोचा—'हाय मैं मर गई! हाय गजब हो गया! मेरे अभिमानी पुत्र ने इसकी यह स्थित बनाई है, अन्यथा वह आत्मघात करे ग्रौर यह चुपचाप खड़ा-खड़ा देखता रहे ऐसा कैसे हो सकता है।' मेरी माता जिस समय यह विचार कर रही थी उस समय मेरे हृदय पर गैलराज का लेप चढा होने से मुफे ऐसा लगा कि मेरी माता इस ग्रंघम स्त्री से जो किसी के स्नेह या प्रेम की पात्र नहीं है, ग्रंवांछनीय वस्तु पर प्रेम कर रही है। ऐसी विचारघारा से मैंने ग्रंपनी माता की ग्रंवहेलना करते हुए तिरस्कृत दिष्ट से देखा। ग्रंद्यिक शोक के भार से ग्रंची बनी मेरो माता ने भी उसी खण्डहर में उसी प्रकार ग्रंपनी साड़ी का फन्दा लगाकर ग्रंपनी आत्महत्या कर ली ग्रौर मैं खड़-खड़ा देखता ही रह गया।

पत्नी श्रौर माता की श्रात्महत्या को देखकर मैं सहसा काँप गया। सताप से मेरे हृदय पर लगा हुग्रा स्तब्धिचित्त नामक लेप थोड़ा सा सूख जाने से मेरे मन में पश्चात्ताप होने लगा। मेरे मन का गोक भी बढ़ गया। स्वाभाविक रूप से माता के प्रति श्रौर मोह से पत्नी के प्रति मेरा जो प्रेम होना चाहिये, उसने मेरे मन पर ऐसा प्रभाव जमाया कि श्रन्त में मैं विह्लल होकर अतिदारुण प्रलाप करने लगा, श्रूर्थात् जोर-जोर से चिल्लाने लगा। मेरा यह प्रलाप-कन्दन क्षण मात्र के लिये ही था। शीघ्र ही शेलराज ने प्रौढता के साथ भपनी शक्ति का श्रद्भुत चमत्कार मुक्त पर डालना प्रारम्भ किया श्रौर मेरे मन पर उसका पूरा प्रभाव पड़ने पर मैं सोचने लगा कि, 'श्रोर स्त्री की मृत्यु पर कभी कोई पुरुष रोता है!' इन विचारों के श्राते ही मैं फिर चुप हो गया।

# रिपुदारए। का तिरस्कार : निष्कासन

इघर मेरे पिताजी के राजभवन में सेविका कन्दिलका ने विचार किया कि 'रानी जी को गये इतनी देर हो गई, वे ग्रभी तक वापस क्यों नहीं ग्राई? मुफे बाहर जाकर उन्हें ढूँढना चाहिये। यह सोचकर वह राजमन्दिर से बाहर निकली ग्रीर ढूँढती-ढूँढती ग्राखिर वह भी उस खण्डहर के पास ग्रा पहुँची। वहाँ ग्राकर उसने नरसुन्दरी और विमलमालती को फाँसी के फन्दां से लटकते देखा तो एकदम घबरा गई। उसने तीव्रतर श्रावाज में रोना कर दिया! उसका प्रबल कन्दन सुनकर बड़ी संख्या में नागरिक श्रौर मेरे पिताजी वहाँ श्रा पहुँचे जिससे बड़ा कुहराम मच गया। सभी कन्दलिका से पूछने लगे कि—'यह क्या हुशा? कैंसे हुशा?' उत्तर में जितना कन्दलिका जानती थी उतना उसने कह सुनाया। उस वक्त तक चन्द्रमा का प्रकाश भी कुछ श्रियक बढ़ जाने से उजाला श्रियक हो गया था श्रौर उस प्रकाश में लोगों ने मेरी माता श्रौर पत्नी को वहाँ फांसी पर लटकते देखा। उस समय स्वकृत कर्मों के त्रास से मेरे चलने की शक्ति नष्ट हो गई थी और मुँह में बोलने की शक्ति भी नहीं रह गई थी। ऐसी दशा में उस खण्डहर के एक कोने में छिपकर मैं खड़ा था। जन-समूह ने मुक्ते उस स्थिति में देख लिया और उन्हें विश्वास हो गया कि इस श्रनर्थ का कारण मैं ही हूँ। फिर तो लोगों ने मुक्ते खूब धिक्कारा, खूब फटकारा, खूब गालियाँ सुनाई श्रौर मेरा स्पष्टतया खूलकर अपमान किया। तत्पश्चात् मेरे पिताजी ने शोकमण्न होकर मेरी माता श्रौर पत्नी का श्रीन-संस्कार श्रादि सभी मृत्यूपरांत के कार्य पूरे किये।

मेरा उपरोक्त कुत्सित एवं दारुण व्यवहार देखकर मेरे पिता को गहरा ग्राघात लगा ग्रौर वे शोकाकान्त होकर विचार करने लगे कि—'अहो ! यह कुलांगार पुत्र तो अनर्थ का भण्डार है। यह कुल का दूषएा है, यह सबसे जघन्यतम ग्रौर पापियों का सरदार है। यह समस्त दुःखों का मूल है ग्रौर लोगों के सामान्य मार्ग का भी उलंघन करने वाला है। यह रिपुदारए। तो सचमुच मेरे शत्रु जैसा ही है। ऐसे ग्रत्यन्त ग्रधम दुरात्मा पुत्र से मुक्ते क्या लाभ ? ऐसे पुत्र को घर में रखने से क्या फायदा ?' ऐसे विचारों से पिताजी ने मुक्ते घर से निकालने का निश्चय कर लिया। [१-४]

पश्चात् मेरा ग्रत्यन्त तिरस्कार कर पिताजी ने मुक्के राजभवन से बाहर निकाल दिया। इस प्रकार समृद्धि-भ्रष्ट होकर मैं ग्रनेक प्रकार के दुःख उठाते हुए नगर में यहाँ-वहाँ भटकने लगा। मेरे दुष्ट व्यवहार के कारण मैं जहाँ भी जाता वहाँ छोटे-छोटे बालक भी मेरा ग्रपमान करते। लोग मेरे मुँह पर मेरी निन्दा करने लगे। वे मुक्कें साफ-साफ शब्दों में सुनाने लगे—'ग्ररें! यह रिपुदारण महान् पापी है, ग्रत्यन्त दुष्ट ग्राचरण वाला है, इसका मुँह भी देखने के योग्य नहीं है. यह ग्रत्यन्त मूर्ख है, महाप्रतापी कुल में कांटे जैसा उग ग्राया है ग्रोर यह समस्त प्रकार से विष के ढेर जैसा है। इस दुष्ट ने ग्राभिमान के वश में होकर ग्रपने अत्यन्त पूज्य गुरुदेव कलाचार्य का भी ग्रपमान किया था, स्वयं शंखचक-चूडामिण ढपोर-शंख जैसा मूर्ख होकर भो ग्रपने ग्राप को महापण्डित बताता है। ग्रभिमान ही के वश होकर इसने माता और पत्नी का खन किया। ऐसे ग्रत्यन्त ग्रधम पापी ग्रभिमानी रिपुदारण का मुँह कौन

देखे ? हम तो पहिले ही कहते थे कि ऐसे अधम पापी दुरात्मा के योग्य कलाकी शल की भण्डार सर्वांगसुन्दरी नरसुन्दरो नहीं है। इस पापी से उस सुन्दरी का छुटकारा हुआ यह तो अच्छा ही हुआ, किन्तु वह कमलनयनी स्त्री अकाल ही मृत्यु को प्राप्त हुई यह ठीक नहीं हुआ। ' [४-११]

हे विमललोचना अगृहीतसंकेता! लोग इस प्रकार मुक्के धिक्कार रहे थे तथापि महामोह के कारए मेरा ज्ञान पूर्णतया विलुप्त हो जाने से मैं तो उस समय भी मेरे मन में ऐसा ही सोच रहा था कि दुर्जन लोग मेरे विरुद्ध चाहे जैसी बातें करते रहें। मेरे पिता ने मेरा त्याग किया तो भी क्या हुआ़? अभी तक मेरी भलाई चाहने वाले और विपत्ति में मेरी सहायता करने वाले मृषावाद और शैलराज तो मेरे साथ ही हैं। वे मेरे सच्चे मित्र हैं। पूर्व में भी मैंने इनकी ही कृपा से फल प्राप्त किया है और भविष्य में भी समय ग्राने पर इनकी संगति से ग्रवस्य ही सुन्दर फल प्राप्त करूंगा, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। [१२-१४]

प्रतिक्षण और प्रति-समय लोगों की निन्दा सुनते, तिरस्कृत होते ग्रौर तुच्छता प्राप्त करते हुए दुःख समुद्र के मध्य में मैंने कई वर्ष उस नगर में व्यतीत किये। हे भद्रे! मेरा पुण्योदय नामक तीसरा मित्र मेरे जघन्य व्यवहार से बहुत ही कुपित हुग्रा और दुःख-ग्रस्त होकर ग्रत्यन्त क्षीरणकाय हो गया। यधिप उस बेचारे को कभी-कभी मेरे प्रति कुछ स्नेह होता था तथापि मेरे दुष्ट व्यवहार से उसकी दुवंलता बढ़ती ही जाती थी और वह इतना ग्रंशक्त हो गया था कि मेरी किचित् भी सहायता नहीं कर सकता था। [१४--१६]

क्षेड

# ६. विचक्षण और जङ्

## ललितोद्यान में विचक्षरणाचार्य

अन्यदा मेरे पिताजी भ्रपने राज्य परिवार के साथ अश्वकीडा करने हेतु नगर के बाहर गये। कौतूहल से नगरवासी भी राजा की अश्वकीडा देखने के लिये वहाँ गये। नगरवासियों के साथ मैं (रिपुदारण) भी अश्वकीडा देखने नगर के बाहर गया। वहाँ विशाल मैदान में राजलोक के समक्ष मेरे पिताजी ने वाह्लीक, कम्बोज तुर्किस्तान ग्रादि देशों के अनेक अश्वों पर बैठकर अपनो कला का प्रदर्शन किया। अश्वकीडा समाप्त होने पर वे जन-समुदाय के साथ विश्वाम के लिये पास ही के अत्यधिक शीतल लित नामक उद्यान में गये। १७-२०]

वह ललित उद्यान श्रनेक प्रकार के अशोक, नागरबेल, जायफल, ताड़, हिन्ताल ग्रादि के बड़े-बड़े वृक्षों से सुशोभित था। उसमें प्रियंगु, चम्पा, ग्रंकोल और

केले आदि के अनेक सुन्दर मण्डप बने हुए थे। केवड़े की मनमोहक सुगन्घ से प्रमुदित होकर भंवरों के भुण्ड उद्यान को गुंजारित कर रहे थे। सक्षेप में, वनराजि के समस्त गुणों से यह उद्यान शोभायमान था और स्वर्ग के नन्दन वन के समान दृष्टिगोचर हो रहा था। [२१-२२] औ

ऐसे मनोरम उद्यान में नरवाहन राजा (मेरे पिताजी) ने एक स्थान पर विश्राम किया । उसके पश्चात् उद्यान की सुन्दरता से उनका चित्त ग्रत्यधिक प्रमुदित हुआ ग्रौर वे ग्रपने सामन्तों के साथ घूमते हुए स्वकीय नील कमल जैसे सुन्दर ग्रौर चपल नेत्रों से अपलक होकर उद्यान की शोभा देखने लगे। शोभा का निरीक्षण करते हुए राजा ने एक रक्त अशोक वृक्ष के नीचे साधुजनोचित स्थान पर विराजमान, श्रेष्ठ साधु समूह से परितृत विचक्षण नामक आचार्य को धर्मोपदेश देते हुए देखा । उस समय वे आचार्य शोभन कान्ति से पूर्ण नक्षत्र एवं ग्रह-गर्गो से घिरे हुए, दिशाओं को प्रकाशित करते हुए साक्षात् चन्द्रमा के समान प्रकाशमान हो रहे थे । उनके सुन्दर शरीर के चारों ग्रौर ग्रशोक वृक्षों का समूह सुशोभित था। यथेष्ट फलदाता होने से वे स्राचार्येश्री साक्षात् जंगम कल्पवृक्ष जैसे लगते थे। वे कुलशैल पर्वत पर देवताओं के निवास स्थान जैसे शुद्ध स्वर्ण के वर्ण वाले दिखाई देते थे। वै चलते-फिरते सुखदायक मेरु पर्वत के समान प्रतीत होते थे। कुवादी रूप मदोन्मत्त हाथियों के मर्को नाश कर दें ऐसे दिखाई देते थे । श्रेष्ठ हाथियों के भुण्ड के समान वे सुसाधुग्रों के समूह से परिवृत्त थे। गन्धहस्ति के समान होते हुए भी वे निर्मद थे अर्थात् मान-रहित थे। जैसे किसी भाग्यशाली को भाग्योदय से रत्नपूरित निधान प्राप्त हो जाय वैसे हो निर्मल मानस वाले इन ग्राचार्यदेव को देखकर राजा नरवाहन को स्रवर्णनीय स्नानन्द प्राप्त हुस्रा । [२३-३१]

### नरवाहन राजा की जिज्ञासा

विचक्षण ग्राचार्य को देखते ही राजा नरवाहन के मन में यह दृढ़ प्रतीति हुई कि जैसे ये नररत्न तपोधन महात्मा हैं वैसे त्रैलोक्य में भी नहीं हैं। देवताओं की कान्ति को भी पराजित करने वाली इन महात्मा की ग्राकृति को देखने मात्र से ही द्रष्टा को विश्वास हो जाता है कि ये महात्मा समस्त गुगों से परिपूर्ण हैं। ग्रहा! इन महात्मा ने पूर्ण युवावस्था में ही कामदेव को खण्डित (पराजित) कर दिया है। इस तहणावस्था में किस कारण से इन्हें वैराग्य उत्पन्न हुग्रा होगा? पुनः राजा ने सोचा कि ऐसे महिष के चरण-कमलों में प्रणाम कर ग्रवनी ग्रात्मा को पवित्र करूं ग्रीर इनसे पूर्ण युवावस्था में भवनिर्वेद (वैराग्य) का कारण पूर्छ ।' ऐसा चिन्तन कर राजा सूरिमहाराज के समीप गये ग्रीर उनके पवित्र चरणों में मस्तक भुका कर वन्दना की। ग्राचार्यश्री ने राजा को ग्रार्शीवाद दिया तब वे प्रसन्न चित्त होकर उनके समक्ष शुद्ध जमीन पर बैठे। राजा का श्रनुसरण कर ग्रन्य राजपुरुषों और नगरवासियों

ने भी आचार्य को नमस्कार किया और उनके समक्ष यथास्थान जमीन पर बैठ गये। हे भद्रे अगृहीतसंकेता! उस समय मेरे पापी मित्र शैलराज का मुक्त पर प्रभाव होने से मैंने न तो ऐसे धुरन्धर आचार्य को नमस्कार ही किया न उनके चरण ही छूए। पत्थर से भरे बोरे के समान तिनक भी भुके बिना मैं सीधा तनकर मात्र श्रोताओं की संख्या बढ़ाने के लिये जमीन पर बैठ गया। [३५-३६]

## विचक्षगाचार्य की धर्मदेशना

श्राचार्य विचक्षरण ने जल से भरे हुए मेघ के समान गम्भीर स्वर में अपना उपदेश प्रारम्भ किया—

श्राचार्यश्री ने कहा—हे भद्रजनों ! एक विशाल महल में लगी हुई ग्राग से घिरे हुए मनुष्यों की जैसी भयंकर स्थिति होती है, ऐसी ही स्थिति इस संसार की है। यह संसार शारीरिक श्रौर मानसिक श्रनेक प्रकार के दुःखों का घर है। बुद्धिमान मनुष्यों को यहाँ क्षरामात्र के लिये भी प्रमाद नहीं करना चाहिये । मनुष्य भव मिलना स्रति दुर्लभ है, अ स्रतएव प्राणी को मुख्य रूप से परलोक का साधन करना चाहिये । इस संसार में जिन विषय-वासनाग्नों का सेवन किया जाता है, यद्यपि वे सेवन करते समय बड़ी मधुर लगती हैं किन्तु उनका परिगाम बहत ही विषादकारी होता है। मन को भ्रच्छे लगने वाले जो संयोग हमें मिलते हैं, उन सभी का अन्त वियोग में ही होता है। श्रायु कब समाप्त होगी यह जाना नहीं जा सकता, इसलिये मृत्यु का भय सदा बना रहता है। इसलिये इस ग्रान्निमय संसार को शीतल (पार) करने के लिये उसके योग्य व्यवस्थित योजना बनाकर ग्रथक प्रयत्न करना स्रावस्यक है। इसके लिये सिद्धान्त (तत्त्वज्ञान) वासित धर्मरूपी मेघ की वृष्टि एक मुख्य साधन है । म्रतः सिद्धान्त-वासित तत्त्वज्ञान को सर्वप्रथम स्वीकार करना चाहिये ग्रौर उसमें जो-जो उपदेश दिया गया हो उस पर भ्राचरण करना चाहिये। शरीर को मुण्डमाला (कच्चे घड़ों) की उपमा दी गई है ग्रतः यह सार रहित (नाशवान) है, ऐसी भावना निरन्तर रखनी चाहिये। जो वस्तु ग्रसत् भ्रथीत् ग्रस्तित्वहीन है उसे प्राप्त करने की किसी भी प्रकार की अपेक्षा नहीं रखनी चाहिये। सिद्धान्त में जिन बातों की श्राज्ञा दी गई है उनका विशेष रूप से अनुष्ठान करने के लिये सदा तन्मयता, एकाग्रता एवं निष्ठा पूर्वक तत्पर रहना चाहिये और सुसाधुन्नों की सेवा से उसे सदा पुष्ट करना चाहिये । धर्म-शासन श्रौर प्रवचन किसी प्रकार मलिन न होने पाए इसका सर्वदा ध्यान रखना चाहिये। जो प्रार्गी शास्त्रोक्त विधि के अनुसार प्रवृत्ति करते हैं वे उपरोक्त सभो साधनों को प्राप्त करते हैं, इसलिये सभी अनुष्ठानों में शास्त्रोक्त विधि के भ्रनुसार ही प्रवृत्ति करनी चाहिये। सूत्रों में वर्शित श्रात्मा के स्वरूप को सम्यक् प्रकार से समक्त कर, प्रवृत्ति करते समय आस-पास के निमित्तों (प्रसंगों) को पूर्णतया पहचान कर उनके ग्रनुकूल प्रवृत्ति करनी चाहिये। जो-जो

क्ष पृष्ठ ३२४

योग प्राप्त न हुए हों उन्हें प्राप्त करने का विशेष प्रयत्न करना चाहिये। प्रमाद पर विशेष रूप से अंकुश रखना चाहिये। प्रमाद के उत्पन्न होने के पहले ही उसके प्रतिरोध (रोकने) की योजना बना लेनी चाहिये। जो प्राणी इस प्रकार का व्यवहार करते हैं उनके सोपक्षम कर्म (प्रयत्न द्वारा तप आदि से जिनका क्षय सम्भव हो) नष्ट होते हैं और निरुपक्षम कर्म (निकाचित कर्म जिन्हें भोगना पड़ता है) का नया बन्धन रुक जाता है। श्राप लोगों को भी इस प्रकार का प्रयत्न करना चाहिये, क्योंकि आपकी भविष्य की प्रगति के लिये यह अत्यावश्यक है।

# देशना का प्रभाव: नरवाहन के प्रश्न

द्वाचार्य विचक्षण् का ऐसा सुन्दर एवं मार्मिक उपदेश सुनकर सभा में कुछ भव्य जीवों को चारित्र ग्रहण् करने की इच्छा हुई, कुछ को श्रावक के वत ग्रहण् करने की इच्छा हुई, कुछ जीवों के मिश्यात्व का नाश हुआ, कुछ जीवों के राग-द्वेष ग्रादि विकार दुर्वल हुए श्रौर कइयों को भद्रिक भाव (सरल स्वभाव: प्राप्त हुग्रा। श्राचार्यश्री का उपदेश सुनकर सभी ने उनके चरण छुए ग्रौर कहने लगे कि, 'हे स्वामिन्! ग्रापकी जैसी ग्राज्ञा हो हम वैसा ही श्रनुष्ठान करने की इच्छा रखते हैं।' उसी समय राजा नरवाहन ने सोचा कि इन्होंने तरुणावस्था में संसार-त्याग क्यों किया ग्रौर दीक्षा क्यों ली? इस शंका का निवारण करने के लिये उन्होंने ग्राचार्यश्रो को हाथ जोड़ मस्तक भुका कर पूछा—भगवन्! ग्रापका सुन्दर रूप मनुष्यों में ग्रसाधारण है, ग्रापकी ग्राकृति से ही लगता है कि ग्राप महान् ऐश्वयं सम्पन्न हैं. तथापि ग्रापने इस भरी जवानो में वैराग्य धारण किया इसका क्या कारण है ? क्या - ग्राप यह बताने की कृपा करेंगे ? [१]

श्राचार्य ने कहा—राजन् ! ग्रापको यह कौतूहल है कि मुभे संसार से वैराग्य क्यों हुआ ? मैं श्रापकी जिज्ञासा का समाधान करता हूँ, किन्तु — [२]

म्रात्मस्तुतिः परनिन्दा, पूर्वकीडितकोर्तनम् । विरुद्धमेतद्राजेन्द्र ! साधूनां त्रयमप्यलम् ॥

हे राजेन्द्र! साधुयों को तीन बातों के वर्णन का विशेष रूप से निषेष किया गया है (१) आत्मस्तुति, (२) परनिन्दा, ग्रौर (३) पूर्वकाल में की हुई ग्रानन्द-क्रोड़ा का वर्णन । यह तोनों बातें साधु के ग्राचरण के विरुद्ध हैं ग्रौर मुभे ग्रपन श्रात्मकथा कहने में इन तीनों का वर्णन करना पड़ेगा, इसलिये मुभे भ्रपने चरित्र पर प्रकाश डालना उचित नहीं लगता। [३-४]

नरवाहन—भगवन् ! ऐसा कहकर तो ग्रापने मेरे मन में ग्रापकी ग्रात्म-कथा के प्रति ग्रधिक जिज्ञासा उत्पन्न कर दी है, ग्रतः ग्रव तो ग्राप मुफ पर कृपा कर ग्रपना चरित्र ग्रवश्य ही बतावें । [४]

राजा के आग्रह को देखकर और यह समक्त कर कि मेरे वैराग्य-कारण को सुनकर राजा और अन्य लोगों को भी ज्ञान तथा वैराग्य प्राप्त होगा। फलत: आचार्य ने मध्यस्थ वृत्ति से अपना चरित्र कहना प्रारम्भ किया। [६]

# विचक्षरणाचार्य-चरित्र

#### रसना-प्रबन्ध

[हे भ्रगृहीतसंकेता ! विचक्षणाचार्य ने स्रपना चरित्र मेरे पिता राजा नरवाहन के समक्ष इस प्रकार कहना प्रारम्भ किया कि जिसे मैं भी सुन सकूं।] क्ष

इस लोक में अनेक प्रकार के वृत्तान्तों (घटनाओं) से परिपूर्ण, आदि-अंत-रहित, अत्यन्त मनोहर एवं दर्शनीय भूतल नामक नगर है। इस नगर पर मलसंचय नामक राजा राज्य करता है। इस राजा की त्रैलोक्य में प्रसिद्धि है, देवताओं का भी नायक है, अतिशय प्रताप का घारक है और इसकी आजा सर्वदा अनुल्लंघनीय होती है। इस राजा के भुवन-विश्वत तत्पक्ति नामक रानी है जो अच्छे बुरे सभी कार्यों पर सर्वदा दिष्ट रखती है। इन राजा-रानी के अपने श्रेष्ठ व्यवहार से जगत् को आह्लादित करने वाला एक शुभोदय नामक पुत्र है तथा दूसरा पुत्र सभी लोगों को संताप देने वाला जगत्प्रसिद्ध अशुभोदय है। [७-११]

शुभोवय कुमार पर भ्रत्यन्त प्रेम रखने वाली, पतिव्रता, भ्रत्यन्त रूपवती, लोकप्रिय, सौन्दर्यमूर्ति भ्रौर कमललोचना निजचारता नामक पत्नी है। अशुभोदय कुमार के समस्त प्राश्मियों को सन्ताप देने वाली भ्रत्यन्त भयंकर स्वयोग्यता नामक स्त्री है। [१२-१३]

निजचारता और शुभोदय को समय के परिपक्व होने पर विचक्षाण नामक पुत्र की प्राप्ति होती है तथा स्वयोग्यता ग्रीर ग्रशुभोदय को जड़ नामक ग्रधम पुत्र की प्राप्ति होती है। [१४-१४]

#### विचक्षरग

इन दोनों कुमारों में विचक्षण कुमार जैसे-जैसे बड़ा होने लगा वैसे-वैसे उसमें सभी प्रकार के गुणों की भी वृद्धि होने लगी। वह मार्गानुसारी में जो गुण होते हैं उनका ज्ञाता, गुरुष्ठों की निरन्तर भक्ति करने वाला, महाबुद्धिशाली, उत्कृष्ट गुणों के प्रति प्रेमवृत्ति वाला, दक्ष, अपने लक्ष्य (साध्य) को जानने वाला, जितेन्द्रिय, सदाचार परायण, धैर्यवान, अच्छी वस्तुग्नों का उपभोक्ता, मित्रता को दढ़ता के साथ निभाने वाला, सुदेव की मन से पूजा करने वाला, महान दानेश्वरी, अपने ग्रीर अन्य के मनोभावों को जानने वाला, सत्यवक्ता, अतिनम्न, प्रेमियों के प्रति वात्सल्य वाला, क्षमाशील, मध्यस्थ वृत्ति से काम करने वाला, प्राणियों की इच्छा पूर्ण करने में कल्पवृक्ष के समान, धर्म पर दढ विश्वास रखने वाला, पवित्रात्मा, श्रापत्ति में भी श्रिष्टिश्च रहने वाला, स्थानों के मूल्य ग्रीर भेद को जानने वाला, दुराग्रह रहित, समस्त शास्त्रों के तत्त्वों का जानकार, वाणीकुशल, नीति-निपुण, शत्रुग्नों को त्रास देने वाला, स्वगुणों के मद से रहित, परनिन्दा से मुक्त, सम्पदा-लाभ में भी हिष्त नहीं होने वाला ग्रीर मानो उसका जन्म ही दूसरों के उपकार के लिये

<sup>%</sup> एष्ठ ३२५

हुन्ना हो ऐसा सच्चा परोपकारी था। इस विचक्षरा कुमार का ग्रधिक वर्णन क्या करूं? संक्षेप में कहूँ तो मनुष्य के जिन समस्त सद्गुर्गों का वर्णन ग्रनेक स्थलों पर किया जाता है, वे सभी सद्गुरा इस विचक्षरा कुमार में विद्यमान थे। [१६–२३] जड़

श्रभोदय का पुत्र जड़ कुमार भी बड़ा होकर कैंसा हुआ, यह भी सुनिये। वह विपरीत मन वाला, सत्य-पिवत्रता ग्रौर संतोष से रहित, मायावी, चुगली खाने वाला, नपु सक जैसा, साधुग्रों की निन्दा करने वाला, भूठी प्रतिज्ञा करने वाला, पापात्मा-गुरु ग्रौर देव की कदर्थना करने वाला, श्रसत्यवादी लोभान्य, दूसरों के चित्त को भेदन करने (दुखाने) वाला, मन में कुछ ग्रौर कार्य में कुछ, अर्थात् मन वचन ग्रौर कार्य में ग्रसमानता वाला, ग्रन्य की सम्पत्ति से जलने वाला, ग्रन्य की विपत्ति में आनन्द मनाने वाला, ग्रभिमान से फूलकर कुप्पा बना हुग्रा, निरन्तर कोष में भड़भड़ाने वाला, दांत किटकिटाकर बोलने वाला, सर्वदा ग्रपनी बड़ाई करने वाला श्रौर राग-द्वेष के वश में रहने वाला था। ग्रर्थात् वह समस्त दुंगुर्गों का पिटारा था। संक्षेप में कहूँ तो ग्रधम से ग्रधमतम दुर्जन में जिन-जिन दोषों की कल्पना की जा सकती है वे सभी दोष इस जड़ कुमार में विद्यमान थे। १२४-२६]

इन विचक्षरण कुमार भीर जड कुमार का श्रपने-स्रपने महलों में सुख पूर्वक पालन-पोषरण होता रहा भ्रौर क्रमणः वृद्धि प्राप्त करते-करते ये दोनों युवावस्था को प्राप्त हुए । [३०]

# विचक्षरा का बुद्धि के साथ लग्न

विश्व प्रसिद्ध गुए-रत्नों का उत्पत्ति स्थान निर्मलिक्त नामक एक सर्वोत्तम नगर है। इस अन्तरंग नगर में मलक्षय नामक राजा राज्य करते हैं। ये राजा अनेक सद्गुएा रूपी रत्नों को जन्म देने और उन रत्नों का पालन (वृद्धि) करने वाले हैं। इनके सर्वांगसुन्दरी सद्गुएा रूपी रत्नों की वृद्धि करने वाली अत्यन्त मनभावनी सुन्दरता नामक पटरानी है। समय के परिपक्व होने पर इनको कमलपत्र के समान नेत्रों वाली, गुएगों की भण्डार, रूपवती और कुल के यश को बढ़ाने वाली बुद्धि नामक पुत्री उत्पन्न हुई। युवावस्था प्राप्त होने पर राजा-रानी ने अपनी पुत्रों बुद्धि को स्वयंवर के लिये उसके अनुरूप रूप और गुएा वाले विचक्षरा कुमार के पास भेजा। बुद्धि ने भी कुमार का भलीभाँति परीक्षरा कर स्वेच्छा से उसका वरण किया। विचक्षरा कुमार ने हर्षपूर्वक और आडम्बर महोत्सव के साथ सुशोभना बुद्धि के साथ पारिएप्रहरा किया। उस सद्गुराशील पत्नी पर कुमार का अतिशय हार्दिक प्रेम था। [३१-३६]

## विमर्श-प्रकर्ष

विचक्षण कुमार अपनी पत्नी बुद्धि के साथ शुभकर्मों के कारण अनेक

क्क हुष्ठ ३२६

प्रकार के मन को तुष्टि देने वाले सुखों को (मानसिक सुख) भोगता हुप्रा भ्रानन्दपूर्वक अपना समय ब्यतील कर रहा था। ग्रन्यदा मलक्षय राजा ने ग्रप्ने पुत्र विमर्श को उसकी बहिन बुद्धि के कुशल समाचार प्राप्त करने के लिये उसके पास भेजा। विमर्श कुमार को ग्रपनी बहिन बुद्धि पर प्रगाढ स्नेह था, भ्रतः वह उसके पास ग्राकर वहीं द्यानन्दपूर्वक रहने लगा। बुद्धि को भो श्रपने भाई विमर्श पर ग्रत्यन्त स्नेह था और उसका पति विचक्षरा भी उसका बहुत सन्मान करता था तथा पति-पत्नी में परस्पर श्रत्यन्त प्रेम था, इसलिये विमर्श के ग्राने से उन्हें अतिशय प्रसन्नता हुई। ऐसी प्रेम ग्रौर स्नेहशील परिस्थितियों में बुद्धि ने गर्भ धारण किया। समय परिपक्त और गर्भ काल पूर्ण होने पर उसने एक अत्यन्त दीष्तिमान सर्वांगसुन्दर बालक को जन्म दिया। इस बालक का नाम प्रकर्ष रखा गया। दिनों दिन बुद्धिनन्दन प्रकर्ष कुमार बढ़ने लगा। साथ ही साथ उसके गुर्गों में भी वृद्धि होती गई और वह ग्रपने पिता विचक्षण जैसा गुरावान बन गया। वह ग्रपने मामा विमर्श का भी बहुत लाड़ला था। [34-87]



# ७. रसमा और लोलता

एक दिन विचक्षण कुमार और जड़ कुमार अपने मनोहर वदनकोटर (मुख) नामक उद्यान में घूमने गये। वहाँ श्रपनी इच्छानुसार खाते-पोते प्रसन्नता में भूमते वे दोनों कुछ समय तक वहाँ रहे । इस वदनकोटर उद्यान में मोगरे जैसे सफेद ग्राड़े-टेढ़े. चिरे हुए वृक्षों की दो मनोहर पंक्तियाँ (दन्त-पंक्तियाँ) उन्होंने देखी। अब वे कौतुक से इन सफेद वृक्ष (दन्त) पंवितयों के भीतर गये तो वहां उन्हें एक बहुत बड़ा बिल (गुफा) दिखाई दिया। वह इतना भ्रधिक गहरा था कि उसका कहीं अत ही दिखाई नहीं देता था। ऐसे अद्भृत बिल का वे दोनों कुमार आश्चर्यचिकत होकर ग्रांखे फाड़कर बहुत समय तक निरीक्षण करते रहे । उस समय उनके देखते-देखते एक रक्तवर्ण वाली मनोहर भ्रौर सुन्दरांगी ललना श्रपनी दासी के साथ बाहर निकली । [४३-४८]

# रमगो का कुमारों पर प्रभाव

भ्रचानक ऐसी सुन्दर स्त्री को बाहर निकलते देखकर विपरीत बुद्धिवाला जड़ कुमार हिषत हुआ और सोचने लगा कि, ग्रहो ! यह तो कोई अपूर्व स्त्री है। ऐसी लावण्यवती तरुगी तो मैंने कभी देखी ही नहीं । ग्रहा ! कैसी इसकी सुन्दरता! कैसी रमणीय अनुकृति ! कैसा मनोहर रूप ! कैसे सुन्दर आकर्षक गूरा ! कहीं यह

क्षे पृष्ठ ३२७

कोई स्वर्ग से भ्रष्ट होकर मृत्युलोक में ग्राई हुई देवांगना तो नहीं है ? अथवा पाताल से निष्कासित नागकन्या तो यहाँ नहीं ग्राई है ? नहीं-नहीं, मेरे विचार समीचीन नहीं है; क्योंकि स्वर्गलोक या पाताललोक में ऐसी सुन्दर स्त्री कैसे हो सकती है ? ग्रीर मृत्युलोक में तो ऐसी स्त्री की बात करना ही व्यर्थ है । मुभे तो ऐसा लगता है कि विधि (ब्रह्मा) ने मुभ पर सन्तुष्ट होकर मेरे लिये ही विशेष प्रयत्न पूर्वक विश्व के श्रेष्ठ से श्रेष्ठ परमारणुश्रों को ग्रहरण कर इस स्त्री का निर्माण किया है । इस स्त्री के साथ कोई पुरुष भी नहीं है ग्रीर यह स्त्री चपल दृष्टि से मेरी तरफ बार-बार देख रही है, इससे लगता है कि ग्रवश्य ही मेरे लिये ही विधि ने इसका निर्माण कर उसे इस उचान में भेजा है । ग्रतः ग्रब मुभे इस कन्या के निकट जाकर इसके नाम ग्रादि एवं चित्त का परीक्षण कर इसे अपना लेना चाहिये। मन में ग्रन्य व्यर्थ के विचार करने से क्या लाभ है ? [४६-४४]

विचक्षरा कुमार ने भी बदनकोटर की गुका में से इस लिलत मुख वाली ललना को निकलते देखा था। उसे देखकर महात्मा विचक्षण के मन में विचार द्याया कि यह परस्त्री है, अकेली है, जंगल में है ग्रीर सुन्दर भी है। ऐसी स्थिति में परकीया के सन्मुख रागपूर्वक देखना ग्रीर ऐसे एकान्त में उससे बात करना भी उचित नहीं है। [४६-५७] क्योंकि:—

सतः सन्मार्गरक्तानां, व्रतमेतन्महात्मनाम्। परस्त्रियं पूरो दष्टवा, यान्त्यधोमुखदृष्टयः।।

सन्मार्ग पर चलने वाले सज्जन पुरुषों का यह नियम होता है कि जब कभी वे भ्रपने सामने किसी परस्त्री को देखते हैं तब जमीन की भ्रोर मुख तथा नीची हिट रखकर चले जाते हैं। भ्रतः अब इस स्थान से चले जाना ही अच्छा है, इस विषय में भ्रधिक विचार करना व्यर्थ है। ऐसा विचार कर विचक्षण जड़ कुमार का हाथ खींचकर भ्रागे बढ़ने लगा। विचक्षण कुमार कुछ अधिक बलवान था इस लिये जब वह जड़ कुमार का हाथ खींच कर चलने लगा तब जड़ कुमार को मोह के कारण ऐसा दुःख हुआ मानो किसी ने उसका सर्वस्व हरण कर लिया हो। [४८-६०]

## दासी का जाल: रसना का परिचय

विचक्षण और जड़ कुमार थोड़ी दूर गये ही थे कि उस सुन्दर स्त्री के साथ जो दासी थी वह दौड़कर उनके पीछे आई [६१] और दूर से ही पुकार-पुकार कर कहने लगी— "बचाओ ! मेरे प्रभु! बचाओ !! अरे! मैं मन्द भाग्यवाली मर रही हूँ, कोई तो मुक्ते बचाओ ।"

जड़ कुमार ने पीछे मुड़कर देखा और कहा—सुन्दरी ! डरो मत, तू किससे डर रही है ? मुक्ते बता।

दासी--ग्राप दोनों मेरी स्वामिनी को 🕸 छोड़कर ग्रा गये इसलिये उस

<sup>%</sup> पृष्ठ ३२८

बेचारी को मूर्छा थ्रा गई है थ्रौर वह मरने जा रही है, यतः हे देवों ! कृपा कर ग्राप दोनों उसके निकट आइये । थ्राप उनके पास रहेंगे तो मेरी स्वामिनी का स्वास्थ्य कुछ ठीक हो जायेगा । उनका स्वास्थ्य ठीक होने पर मैं निश्चिन्त होकर भ्राप दोनों को उनका समस्त स्वरूप विस्तार के साथ बतलाऊंी ।

जड़ ने विचक्षण की तरफ देखा और कहा—चलो, हम इसकी स्वामिनी के समीप चलते हैं। उसे स्वस्थ होने दो, फिर यह दासी हमको निश्चिन्त होकर अपनी स्वामिनी के सम्बन्ध में सब बातें बतायेगी, इसमें क्या आपित्त है ?

विचक्षरण कुमार ने अपने मन में सोचा कि यह ठोक नहीं है। यह दासी मुक्ते तो अत्यन्त चालाक और स्वभाव से ही बहुत चंचल दिखाई देती है इसलिये यह अवश्य ही हमें ठगेगी। अथवा चल कर देखें तो सही, वहाँ जाकर यह क्या कहतो है? मुक्ते तो अहा कभी भी ठग नहीं सकती, इसलिये चल कर देख ही लिया जाय, व्यर्थ में ही शंका करने से क्या लाभ ? ऐसा विचार कर विचक्षरण ने जड से कहा—'चलो, ऐसा ही सही।' दोनों कुमार वापस मुड़े और उस स्त्री के पास गये। उन्हें वापस आये देखकर वह थोड़ी स्वस्थ हुई। उसे स्वस्थ होते देखकर उसकी दासी उन दोनों कुमारों के पाँव पड़ी और बोली—'आपकी बड़ी कृपा हुई। आप दोनों ने बहुत ही अनुग्रह किया। आपने मेरी स्वामिनी को जीवित कर मुक्ते भी जीवनदान दिया।'

जड़-श्ररे सुन्दरी! तेरी इस स्वामिनी का नाम क्या है?

दासी - मेरी स्वामिनी का प्रातः स्मरग्गीय नाम रसना (जिह्ना) है।

जड़-तुफ़ें किस नाम से पहचानूं ? अर्थात् तेरा नाम क्या है ?

दासी — (लिज्जित होकर) लोग मुक्ते लोलता (लोलुपता) के नाम से जानते हैं। मैं ग्रीर ग्राप तो चिरकाल से परिचित हैं किन्तु मुक्ते लगता है कि ग्राप इस बात को भूल गये हैं। सचमुच में मेरा यह दुर्भाग्य है, मैं क्या करूं!

जड़ भरे ! मेरा तुम्हारे साथ चिरकाल से परिचय कंसे है ? दासी—यही बात तो मैं ग्रापको बताना चाहती हूँ। जड़ - ठीक है, बताग्रो।

#### दीर्घकालीन परिचय

लोलता दासी—यह मेरी स्वामिनी परम योगिनी है। यह भूत भ्रौर भिविष्य के सब भावों को जानती है ग्रौर समभती है। इसकी मुभ पर बड़ी कुपा है, इसलिये मैं भी इसके समान ही बन गई हूँ। सुनिये, कर्मपरिगाम राजा के राज्य में ग्रसंव्यवहार नगर है। आप दोनों उस नगर में बहुत समय तक रहे थे। फिर कर्मपरिगाम राजा की ग्राज्ञा से ग्राप दोनों एकाक्षनिवास नगर तथा बाद में विकलाक्ष निवास नगर में ग्राये। ग्राप दोनों को याद होगा कि विकलाक्ष निवास नगर में ग्राये। ग्राप दोनों को याद होगा कि विकलाक्ष निवास नगर में तीन मोहल्ले हैं। उसमें प्रथम मोहल्ले में द्विरिन्द्रिय नामक कुलपुत्र रहते हैं। आप लोग जब इन कुलपुत्रों में निवास कर रहे थे तब महाराज की ग्राज्ञा का

पूर्णतया पालन करने से ग्राप पर प्रसन्न होकर श्रापको यह वदनकोटर नामक उद्यान उपहार में दिया गया था। तब से श्राप इसके स्वामी हैं। इस उद्यान में स्वाभाविक रूप से यह बड़ी गुफा भी तभी से विद्यमान है। यह तो मेरो उत्पत्ति के पूर्वकाल की बात हुई। इसके पश्चात् विधि (भाग्य) ने विचार किया कि श्र ये बेचारे दोनों स्त्रीरहित हैं जिससे सुख से नहीं रह पाते हैं, श्रतः इनका विवाह किसी सुन्दर स्त्री से करवा दूं। उसके पश्चात् करुणा-परायग् विधि ने ग्राप दोनों के निमित्त ही इस महाबिल (गुफा) में मेरी स्वामिनी रसना की रचना कर रख दिया भ्रौर मुक्ते उसकी दासी बनाया। यही हम दोनों का वृत्तान्त है।

उपरोक्त वृत्तान्त सुनकर जड़ कुमार ने विचार किया कि—ग्रहा! मैंने पहिले जैसा सोचा था वैसी ही बात निकली। इस रसना को विधि ने मेरे लिये ही निर्मित की है। घन्य है मेरे बुद्धिवैभव को!

विचक्षण कुमार ने मन में विचार किया कि यह विधि कौन है ? ठीक, समक्त में श्राया; यह तो महाराज कर्मपरिगाम ही होने चाहिये, श्रन्य किसी में तो इतनी शक्ति हो ही नहीं सकती।

जड़ (दासी से) - हाँ. तो भद्रे ! उसके बाद क्या हुन्ना ?

लोलता दासी—कुमार! उसके बाद मेरी स्वामिनी रसना के साथ में आप दोनों के साथ नाना प्रकार के अच्छे-अच्छे भोज्य पदार्थ खाती, विविध रसों से भरपूर पेय पदार्थों को पीती और इच्छानुसार चेष्टायें करती रही। अनन्तर विकलाक्ष निवास नगर के तीनों मोहल्लों में और पंचाक्ष निवास के मनुजगति नगर में तथा ऐसे ही अन्य स्थानों में चिरकाल से आपके साथ ही विचरण करती रही हूँ। यह रसना देवी दीर्घकाल से आपके साथ रहती आई हैं, अतः यह आपका विरह एक क्षण के लिये भी सहन नहीं कर सकती हैं। आप पर इसका इतना अधिक स्नेहबन्ध है कि कभी आप इस बेचारी का तनिक भी तिरस्कार कर दें तो इसको तत्काल मूर्छा आ जाती है और मृतप्राय हो जाती है। इसोलिये मैंने कहा कि हमारा आपके साथ चिर काल से जान पहचान है।

# जड़ कुमार की रसना-लुब्धता

लोलता की बात सुनकर जड़ कुमार मन में ग्रतिशय तुष्ट हुग्रा, मानो उसके समस्त मनोरथ परिपूर्ण हो गये हों। पुनः उसने लोलता दासी से कहा — सुन्दरी! यदि तू जैसा कह रही है वह ठोक है तो तेरी स्वामिनी मेरे नगर में प्रवेश करें और मेरे भव्य राजमहल में निवास कर उसे पवित्र करें जिससे मैं तुम्हारी स्वामिनी के साथ में बहुत समय तक सुखपूर्वक रह सकूँ।

लोलता -- नहीं, देव ! आप ऐसी याजा न दें। मेरी स्वामिनी इस वदनकोटर उद्यान से बाहर कभी भी नहीं निकली हैं। ग्रापने पहिले भी यहीं रहकर

ॐ पृष्ठ ३२६

इनका लालन-पालन एवं इसके साथ लीला की है। ग्रतः ग्रब भी ग्रापको यहीं रह कर मेरी रसना स्वामिनी का लालन-पालन करना चाहिये।

जड़ - तू जैसा कहेगी वैसा ही करू गा। इस विषय में तेरा वचन सर्वथा प्रमाण है। ग्रतः तेरी स्वामिनी को जो बात प्रियकारी हो वह मुक्ते बतला, जिससे कि मैं उसकी पूर्ति कर सकू ।

लोलता - ग्रापकी बड़ी कृपा । इसमें श्रब मेरे कहने योग्य क्या शेष रहता है ? आप दोनों मेरी स्वामिनी का भ्रच्छी प्रकार पालन-पोषएा कर उसे प्रसन्न करें भीर निरन्तर श्रमृतमय सुख का भ्रनुभव करें ।

इस प्रकार का निर्णय करने के बाद जड़ कुमार अपने वदनकोटर (मुख) में रहने वाली रसना देवी का मोह से प्रयत्न पूर्वक लालन-पालन करने लगा। उसे बार-बार दूघ पाक, गन्ना, शक्कर, दही, घी, गुड झादि और उसके बने खाद्य पदार्थं, स्वादिष्ट मिठाइयाँ झादि खिलाने लगा और द्राक्षा झादि के सुन्दर पेय पदार्थं पिलाने लगा। उसकी इच्छानुसार प्रतिदिन विचित्र प्रकार के मद्य, मांस, मधु झादि और विश्व में प्रसिद्ध रसों से भरपूर अन्य खाने-पीने के पदार्थं खिला-पिला कर उसे आनन्द देने लगा। अ इस प्रकार जड़ द्वारा रसना का लालन करते हुए कभी कोई न्यूनता दिष्टिगोचर होती तो लोलता दासो उसे प्रेरित करती और कहती—'मेरी स्वामिनी और अपकी प्यारी स्त्री प्रतिदिन आपको जैसा कहे उसी के अनुसार उसे मांस खिलावें, शराब पिलावें, मिठाइयाँ खिलावें, सुन्दर स्वादिष्ट सिक्जियाँ फल आदि खिलावें; क्योंकि मेरी स्वामिनी को ऐसी वस्तुएं बहुत अच्छी लगती हैं।' इस प्रकार लोलता जैसा कहती, उन सब को जड़ कुमार सर्वदा कार्यक्रप में परिस्तित करने लगा। वह समक्षने लगा कि यह जब कभी किसी भी वस्तु की मांग करती है तो मुक्त पर अनुग्रह करती है। [१-६]

रसना देवी पर आसक्त होने से जड़ कुमार प्रतिदिन विविध क्लेशों में निमग्न होने पर भी मोह के कारण यही मानता था कि, अहा ! मैं कितना भाग्य-शाली हूँ, पुण्यशाली हूँ, कृतकृत्य हूँ कि पुण्योदय से मुक्ते ऐसी शुभकारी पत्नी प्राप्त हुई हैं, जिससे मैं सुखक्षि समुद्र में डुबकी लगः रहा हूँ। अभी जैसा मैं सुखी हूँ वैसा तीन भुवन में भी अन्य कोई नहीं है; क्योंकि ऐसो सुन्दर स्त्रों के बिना संसार में सुख हो हो कैसे सकता है ? [७-६

यतोऽलोकसुखास्वादपरिमोहितचेतनः । तदर्थं नास्ति तत्कर्मं, यदर्थं नानुचेष्टते ॥ [१०]

भूठे सुख की प्राप्ति के लिये भठे सुख के स्वाद में लुब्ब हुए ग्रौर मोह में ग्रासक्त चित्त वाले प्राणी के लिये ऐसा कोई भी कर्म नहीं होता जिसे वह नहीं करता हो। ग्रर्थात् ऐसा प्राणी समस्त प्रकार के दुष्कर्म कर सकता है।

<sup>%</sup> पृष्ठ ३३०

इस प्रकार जड़ कुमार को रसना के लालन-पालन में सर्वेदा उद्यत (प्रयत्नशील) देख कर लोग उसकी हैंसी उड़ाने लगे कि यह जड़ कुमार तो सचमुच जड़ ही है ग्रर्थात् बुढ़िशून्य है।

> यतो धर्मार्थमोक्षेभ्यो, विमुखः पशुसन्निभः । रसनालालनोद्युक्तो न चेतयति किञ्चन ।। [१२]

रसना डिन्द्रिय में आसक्त प्राणी उसके लालन-पालन में इतना पशुतुल्य हो जाता है कि वह धर्म, अर्थ और मोक्ष इन तीनों पुरुषार्थों का त्याग कर देता है और अन्य किसी भी विषय में कुछ भी नहीं सोचता, अतः वह सचमुच जड़ ही समभा जाता है।

इस प्रकार लोग जड़ कुमार की अनेक प्रकार से हँसी उड़ाते और निन्दा करते, परन्तु वह तो किसी की भी चिन्ता किये बिना रसना में ग्रधिकाधिक गृद्ध होता गया। पीछे मुड़कर उसने देखने का तनिक भी प्रयत्न नहीं किया। [१३]

### विचक्षरा ग्रौर रसना

लोलता श्रौर जड़ कुमार के प्रश्नोत्तरों को विचक्षण ने सुना श्रौर मध्यस्थ भाव से ग्रपने मन में विचार किया कि रसना मेरी स्त्री है इसमें तो कोई सन्देह नहीं है; क्यों कि यह मेरे वदनकोटर में प्रत्यक्ष दिखाई दे रही है। परन्तु, इस दासी ने रसना का पालन-पोषण करने के बारे में जो कुछ कहा है, उसके विषय में तो पहले सम्यक् प्रकार से परीक्षण (जाँच-पड़ताल) किये बिना उसे स्वीकार करना उचित नहीं है। [१४-१६] कहा भी है—

यतः स्त्रीवचनादेव, यो मूढात्मा प्रवर्तते । कार्यतत्त्वमविज्ञाय, तेनानर्थो न दुलेभः ।। [१७]

जो मूर्ख प्राणी कार्य के तत्व को बिना समक्षे केवल स्त्री के वचन के श्राघार पर प्रवृत्ति करता है उसे अनर्थ की प्राप्ति हो यह असम्भव नहीं है। [१७] अतः लोलुपता जब कभी किसा खाने-पीने के पदार्थ की माँग करे तब उसे वह पदार्थ अनादरपूर्वक देना चाहिये और इसी प्रकार थोड़ा समय व्यतीत कर इस विषय में बराबर जाँच करनी चाहिये कि वास्तविक सार क्या है ? [८६]।

विचक्षण ने अपने विचार के अनुसार निर्णय किया कि रागरहित होकर इस रसना को साधारण शुद्ध भ्राहार देकर इसका पालन-पोषण तो करना चाहिये, परन्तु लोलता (लोलुपता) का पूर्णतया निवारण करना चाहिये। अविश्वसनीय स्त्री पर विश्वास भी नहीं करना चाहिये, अतः लोक व्यवहार निभाने के लिये ग्रानिन्द्य मार्ग से इस रसना का पोषण करना चाहिये। ग्रार्थात् इसको ग्राधिक महत्त्व कभी नहीं देना चाहिये। इस निर्णय के ग्रानुसार विचक्षण कुमार धर्म, ग्रार्थ ग्रीर काम इन तीनों पुरुषार्थों को एक साथ निभाने लगा। इससे विद्वान् ग्रीर समभदार लोग उसका

आदर करने लगे। इस प्रकार उसने अपना कुछ समय रसना के साथ लीलापूर्वक व्यतीत किया। लोलता तेजस्वी विचक्षण के अभिलाषा-रहित हृदय के भावों को अस्छी तरह समभती थी इसलिये वह उससे किसी भी प्रकार की मांग करती ही नहीं थी। श्रे इस प्रकार विचक्षण लोलुपता-रहित रसना का पालन करता जिससे उसे किसी प्रकार का क्लेण नहीं होता और वह निरन्तर आनन्द में रहता। क्योंकि, दुरात्मा जड़ को रसना के लालन-पालन में जो दोष और दुःख उत्पन्न हुए और भविष्य में होंगे उसका कारण यह लोलता ही है। विचक्षण यद्यपि रसना का पालन-पोषण करता था किन्तु उसने लोलुपता को दूर भगा दिया था, इसलिये उसे किसी दोष या अनर्थ का भाजन नहीं बनना पड़ा। [१६-२४]

# जड़ की माता-पिता के साथ चर्चा

एक दिन सुष्टिचित्त जड़ कुमार ने अपनी माता स्वयोग्यता और पिता अशुभोदय से रसना नामक स्त्री की प्राप्ति के बारे में सारा वृत्तान्त कहा। अपने पुत्र को लोलता दासी के साथ रसना जैसी वधू की प्राप्ति से उन्हें भी सन्तोष हुआ और स्नेहपूरित हृदय से उन दोनों ने जड़ से कहा — पुत्र ! अभी तेरे पुण्यकर्मों का उदय हुआ है जिससे तेरे ही अनुरूप योग्य भार्या की प्राप्ति हुई है। तूने इसका पालन-पोषण शुरू कर दिया है यह भी अच्छा किया। ऐसे सुन्दर मुख वाली तेरी यह पत्नी तुभे बहुत सुख देगी, इसलिये हे पुत्र ! तुभे इसका रात-दिन पालन-पोषण करना चाहिये। [२६-२६]

जड़ कुमार पहिले ही रसना का लालन-पालन बहुत ही ग्रासक्ति और ममता पूर्वक कर रहा था, उस पर उसके माता-पिता ने भी वैसी ही प्रेरणा दी अतः शेष क्या रहता ? जैसे कोई स्त्री पहले ही काम-वासना के उन्माद से परिपूर्ण हो ग्रीर उस समय में मोर टुहकने लगे तो उन्मत्तता में क्या कभी रहे ? मूढात्मा जड़ कुमार ग्रब प्रगाढ ग्रासक्ति पूर्वक रसना का लालन-पालन करने लगा ग्रीर उसे प्रसन्न रखने के लिये स्वयं ग्रनेक प्रकार की विडम्बनाएँ सहन करने लगा। [३०-३१]

# विचक्षरा की स्वजनों के साथ चर्चा

विचक्षण कुमार ने भी एक दिन ग्रपनी माता निजचारुता ग्रौर पिता शुभोदय को रसना की प्राप्ति के सम्बन्ध में सब वृत्तान्त कहा। उस समय उसकी पत्नी बुद्धिदेवी, पुत्र प्रकर्ष ग्रौर साला विमर्श भी साथ हा थे। उन सब ने भी रसना की प्राप्ति का वृत्त सुना। [३२-३३]

शुभोदय ने कहा - पुत्र ! तुभो क्या समभाऊँ । तू तो स्वयं वस्तु-तत्त्व को समभता है, इसालिये तेरा विचक्षण नाम सत्य ही है प्रर्थात् गुणानुरूप ही है, तथापि तुभो मेरे प्रति जो स्वभाव से ही आदर व सम्मान है उसी से प्रेरित होकर मैं तुभो दो बात कहता हूँ। नारी पवन के समान चञ्चल होती है, संव्याकाल के आकाश

की पंक्ति (बादलों) के समान कभी रक्त (ग्रासक्त) ग्रीर कभी विरक्त होती है, पर्वत जैसे उन्नत स्थान से उत्पन्न नदी की भाँति निम्नगामिनी होती है, दर्पण के प्रतिबिम्ब के समान दुर्पाह्य होती है, ग्रत्यधिक कूटिलता से पूर्ण सांपों को रखने के करंडिया के समान होती है, कालकूट विष से वर्द्धित वेलड़ी (लता) के समान मृत्यु प्रदान करने वाली होती है, नरकाग्नि के समान अतिभीषण संताप देने वाली होती है, मोक्ष-प्राप्ति के साधक सद्ध्यान की शत्रु होती है, चिन्तन-भाषण ग्रौर कर्म से भिन्न ग्राचरण वाली होती है, मायाचारिणी होती है, पुरुष के निकट पतिव्रता साध्वी का दिखावा करने वाली होती है, इन्द्रजालिक विद्या के समान दृष्टि को ग्राच्छादित करने वाली होती है, अग्निपिण्ड के समान पुरुष के मनरूपी लाख को पिघलाने वाली होती है श्रौर स्वभाव से ही सर्व प्राणियों में परस्पर वैमनस्य करवाने वाली होती है। इसीलिये विज्ञपुरुषों ने नारी को संसार-चक्र को चलाने का कारणभूत कहा है। 🕱 पुनः यह पुरुष के द्वारा आस्वादित ग्रौर भुज्यमान दिव्य विवेकामृत भोजन का वमन करवाने वाली होती हैं, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। पुनश्च, नारी में श्रसत्य-भाषण, साहसिकता, कपटवृत्ति. निर्लज्जता, ग्रतिलोभिता, निर्देयता, ग्रपवित्रता ग्रादि दुर्रुण स्वाभाविक रूप से होते हैं। बत्स ! तुभी श्रधिक क्या कहूँ ? संक्षेप में, इस जगत् में जितने भी दोषपुञ्ज हैं वे सभी नारी रूपी भाण्डशाला (भण्डार) में अनादि काल से सुप्रतिष्ठित (स्थापित) हैं। अतः जिस प्राणी को अपने हित की कामना हो उसे स्वयं को स्त्री के विश्वास पर नहीं रहना चाहिये। वास्तविकता को समभाने के लिये इतने विस्तार से मैंने उपरोक्त वर्णन किया है। तुम्हे यह रसना स्त्री दासी लोलता के साथ प्राप्त हुई, वह मुक्ते तो ठीक नहीं लगती । तेरा इसके साथ परिचय (जान-पहचान) कैसे हुम्रा ? भ्रभी तो यह भी ज्ञात नहीं है कि यह कहाँ से म्राई भ्रौर कौन है ? अतः इसका संग्रह (स्वीकार), पालन-पोषण करने के पहले इसके मूल स्थान के बारे में अच्छी तरह से शोध (जाँच) करनी चाहिये। [३४-४८] कहाभी है —

अत्यन्तमप्रमत्तोऽपि, मूलशुद्धे रवेदकः । स्त्रीगामपितसद्भावः, प्रयाति निघनं नरः ।। [४६]

अत्यन्त ग्रम्भत्त ग्रर्थात् विवेकशील एवं प्रवीरा होने पर भी यदि पुरुष स्त्री के मूल स्वभाव (उत्पत्ति स्थान) की जाँच नहीं करता, उसे भलीभाँति नहीं पहचानता ग्रीर ग्रपना हृदय समिपत कर देता है तो वह ग्रवश्य ही निधन (नाग) को प्राप्त होता है। [४६]

निजचारता माता ने कहा—वत्स विचक्षण ! तेरे पिता ने तुभे जो परामर्श दिया है वह पूर्णतया युक्तिसंगत है। रसना की उत्पक्ति के विषय में पहले जाँच करो। जाँच करने में हानि भी क्या है ? इसके कुल, शील और स्वरूप को

ऋ पुष्ठ ३३२

सम्यक्तया ज्ञात कर लेने पर इसके अनुसरएा का कार्य अधिक सरल और सुखकारी हो जायेगा। श्रर्थात् इसका पोषएा कब भौर कितना करना चाहिये इसका निर्एय करने के लिये विशेष साधन प्राप्त हो जायेंगे।

बुद्धिदेवी (पत्नी) ने कहा — श्रायंपुत्र ! गुरुजन (बड़े लोग) जैसी श्राज्ञा दें उसी के श्रनुसार श्रापको करना चाहिये।

"श्रलंघनीयवाक्या हि गुरवः सत्पुरुषाणां भवन्ति।"

सज्जन पुरुषों के लिये गुरुजनों के वाक्य ग्रलंघनीय होते हैं ग्रथति सज्जन पुरुष उनकी ग्राज्ञा का कभो उल्लंघन नहीं करते।

प्रकर्ष (पुत्र) बोला—पिताजी ! मेरी माताजी बुद्धिदेवी ने उचित ही कहा है।

विमर्श (साला) बोला—इस विषय में अयोग्य बात कहना आता हो किसको है ? अर्थात् अयोग्य बात कहने वाला यहाँ है ही कौन ? सम्यक प्रकार से परीक्षा पूर्वक किया हुआ कोई भी कार्य सर्वथा सुन्दर ही होता है।

# रसना को मूल-शुद्धि का निश्चय

विचक्षगा ने अपने मन में सोचा कि ये सब स्वजन जो परामशं दे रहे हैं वह उचित ही है। यह सच ही है कि विद्वान् पुरुष को स्त्री के कुल, शील और आचार सम्बन्धी जानकारी किये बिना उसका संग्रहणा और पोषणा नहीं करना चाहिये। ग्रर्थात् न तो ग्रज्ञात स्त्री से परिचय ही बढ़ाना चाहिये और न उस पर विश्वास ही करना चाहिये। रसना की उत्पत्ति के सम्बन्ध में तो मुभ्ने कुछ लोलता से जात हुआ किन्तु इसके शोल और ग्राचार के सम्बन्ध में तो ऐसा सुनने में ग्राया है कि इसे ग्रच्छा खाना-पीना बहुत पसन्द है और इसकी दासी लोलता ने भी ऐसा ही कहा है। ग्रथवा नहीं! नहीं!! शीलवान और समभदार व्यक्ति सर्पगिति के समान अति कुटिल चित्तवृत्ति वाली कुलवधु के बचनों पर भी विश्वास कैसे कर सकता है? ऐसी स्थिति में एक दासी के बचन पर विश्वास करने का तो प्रश्न ही नहीं उठता है। शील और भ्राचार के विषय में तो लम्बे समय तक साथ रहने पर ही भ्रच्छी तरह से पता लग सकता है, सामान्य सम्पर्क से नहीं। इस विषय में मैं अधिक विचार क्यों करूं? मेरे पिताजो भ्रादि ने जैसा परामर्श दिया है उसी के अनुसार इस रसना की मूलशुद्धि के सम्बन्ध में खोज करूं। इसकी मूलशुद्धि ज्ञात होने पर यथोचित मार्ग ग्रहण करूँगा।

उपरोक्त विचार करते हुए विचक्षरा ने भ्रापने पिताजी से कहा — जैसी आपकी ग्राज्ञा । परन्तु, अर्थ रसना की उत्पत्ति का पता लगाने के लिये भेजने योग्य कौन है ? यह ग्रापत्री ही निर्णय करावें ।

# विमर्श की नियुक्ति

णुभोदय— वत्स ! यह तेरा साला विमर्श महत्वपूर्ण कार्य करने का भार वहन करने में समर्थ है । युक्तं चायुक्तवद्भाति, सारं चासारमुच्चकैः । भयुक्तं युक्तवद्भाति, विमर्शेन विना जने ।

इसका नाम हो विमर्श (तर्क पूर्ण विचार) है । विमर्श के बिना करणीय कार्य स्रकार्य लगता है, सार असार लगता है ग्रौर श्रकरणीय कार्य करणीय लगता है। विमर्श जिस प्राणी के ग्रनुकूल नहीं होता उसे हेय (त्याज्य) कार्य उपादेय लगता है और उपादेय कार्य हेय लगता है। यदि कोई ग्रत्यन्त गहन कार्य हो जिसका पृथक्कररा बुद्धि नहीं कर सकतो हो तब विमर्श उस पर विवेचन कर सिद्धान्तत: निर्णय कर सकता है। क्योंकि, विमर्श पुरुष और स्त्री के मानसिक रहस्य को समभता है, देश-राज्य भ्रौर राजाओं की व्यवस्था (जानता है, त्रिभुवन के तत्त्व को जानता है, रत्नों की परीक्षा कर सकता है, लोकघर्म का रहस्य जानता है, देव-तत्त्व को जानता है, सभी शास्त्रों का रहस्य उसके लक्ष्य में रहता है तथा घर्म और भ्रवर्म की व्यवस्था में क्या रहस्य है यह उसको ज्ञात है। इन सब विषयों में तत्त्व को जानने वाला विमर्श के झतिरिक्त संसार में अन्य कोई नहीं है। वत्स ! जिन प्रारिएयों का मार्गदर्शक महाप्राज्ञ विमर्श होता है वे प्रारिश समस्त विषयों के भ्रान्तरिक रहस्य को समभ्र कर सुखी होते हैं । तू भाग्यशाली है कि तुभे यह विमर्श सगे साले के रूप में प्राप्त हुम्रा है। भाग्यहीन प्राणियों को कभी चिन्तामणि रत्न की प्राप्ति नहीं होती । रसना की उत्पत्ति के सम्बन्ध में पता लगाने के लिये तुभे इसको ही भेजना चाहिये। सूर्य ही रात्रि के अन्धकार को समाप्त करने में समर्थ हो सकता है। [१-८]

विचक्षण - जैसी पिताजी की भ्राज्ञा।

इतना कहकर यह जानने के लिये कि विमर्श यह कार्य करने को तैयार है या नहीं ? विचक्षएा ने विमर्श के मुख की ग्रोर देखा ।

विमर्श—मुभ्रुपर श्रनुग्रह है। (श्रापको जो कहना हो कहिये, मैं करने के लिये तैयार हूँ।)

विवक्षरा—यदि ऐसी बात है तो पिताजी की स्राज्ञा का शीघ्र पालन करें स्रर्थात् रसना की मूलशुद्धि के विषय में शोध करें।

विमर्श — बहुत ग्रन्छा, मैं तैयार हू। एक बात पूछनी है कि पृथ्वी विशाल है, जिसमें ग्रनेक देण ग्रीर अनेक राज्य हैं, इसिलये सम्भव है मुभे इस शोध में ग्रिधिक समय लग जाय, ग्रतः ग्राप कोई समय निश्चित की जिये कि ग्रमुक समय में मुभे वापस ग्रा जाना चाहिये।

विचक्षरा-भद्र ! तुम्हें एक वर्ष का समय दिया जाता है।

विमर्श - बड़ी क्रुपा। ऐसा कहकर प्रशाम कर विमर्श चलने की तैयारी करने लगा।

## प्रकर्षका सहयोग

इसी वार्ता के बीच प्रकर्ष ने उठकर ग्रपने दादा शुभोदय के चरण छुए, अपनी दादो निजचारुता को प्रणाम किया और माता-पिता विचक्षण एवं बुद्धि को भी नमस्कार कर बोला—यद्यपि मेरे माता-पिता को विरह होगा इस विचार से मेरे मन में शान्ति (निवृत्ति) नहीं हो पातो । मामा के साथ मेरा सहचारित्व होने से मेरे अन्तः करणा में उनके प्रति प्रवल द्याकर्षण है । जन्म से ही मैं उनके साथ ही रहा हूँ, अतः उनके बिना एक क्षणा भी नहीं रह सकता । इसलिये ग्राप मुफ्ते भी अप्ता दें तो मैं भी मामा के साथ जाऊँ।

## पुत्रादि की प्रशंसा

पुत्र के वचन सुनकर विचक्षण का हृदय पुत्र-स्नेह से उल्लसित हुआ। आनन्द के अश्रु-बिन्दुओं से उसकी आँखें एवं पजकें आई हो गई और उसने अपने दाँय हाथ की अंगुली से पुत्र के मुखकमल को उठाकर चूम लिया। अ स्नेह से उसका सिर सूँघा और बहुत अच्छा बेटे! कहकर उसे अपनी गोद में बिठाया, तथा अपने पिता शुभोदय के सामने देख कर कहा— पिताजी! आपने देखा, यह प्रकर्ष अभी छोटा बच्चा ही है पर इसका विनय, सम्भाषण की युक्ति पूर्ण पद्धति और इसकी वाणी में उभरता स्नेह!

उत्तर में शुभोदय ने कहा—वत्स ! इसमें नवीनता क्या है ? तेरे और बुद्धिदेवी के पुत्र का व्यवहार तो ऐसा होना ही चाहिये । किन्तु वत्स ! पुत्रवधू या पौत्र के सम्बन्ध में हमें गुणों की प्रशंसा विशेषतया तेरे सामने तो करनी ही नहीं चाहिये । कहा है कि—

प्रस्यक्षे गुरवः स्तुत्याः परोक्षे मित्रबान्धवाः । भृतकाः कर्मपर्यन्ते. नैव पुत्रा मृताः स्त्रियः ।।

गुरु को स्तुति उनके समक्ष करनी चाहिये. मित्र ग्रौर सगे सम्बन्धियों की स्तुति उनकी ग्रनुपस्थिति में करनी चाहिये, काम समाप्त होने के पण्चात् नौकर को धन्यवाद देना चाहिये, पुत्र की प्रशंसा तो करनी ही नहीं चाहिये ग्रौर स्त्री की प्रशंसा तो उसके मरने के बाद हो करनो चाहिये। फिर भी इस पुत्रवध् और पौत्र के विशिष्टतम महान् गुरगों को देखकर मेरे से उनकी प्रशंसा किये बिना नहीं रहा जाता। तेरी पत्नी बुद्धिदेवी पूर्णारूप से तेरे अनुरूप ही है। यह श्रेष्ठ मुखवाली पुत्रवध् बुद्धि तो चन्द्र की चन्द्रिका के समान रूपवती है, गुणों में बढोतरी करने वाली है, भाग्यशालिनी है, पित पर स्नेहपूरित हृदय वाली है, पटु है, सर्व कार्यकुशल है, बल-सम्पादन कराने वाली है, गृहभार को वहन करने में सक्षम है, विशाल दिट वाली होने पर भी सूक्ष्म दृष्टिवाली कहलाती है ग्रौर सर्वांगसुन्दर होने पर भी जड़ातमाओं (मूर्खों) के मन में द्वेष उत्पन्न करने वाली है। ग्रथवा निर्मलमानस नगर के राजा मलक्षय ग्रौर सुन्दरता देवी की जो पुत्री है उसका गुरग वर्णन करने में तो कौन समर्थ हो सकता है? ग्रतः प्रकर्ष का वर्णन करने की भी ग्रब क्या आवश्यकता है? ग्रपनी माता बुद्धि से भी वह ग्रधिक ग्रनन्त गुरग घारण करता जा रहा है। वत्स! विचक्षण

ऋ पुष्ठ **३**३४

अधिक क्या कहूँ ? संक्षेप में कहूँ तो जगत में तू सचमुच धन्य है; क्योंकि तुभे ऐसा महाभाग्यशालो सुन्दर कुटुम्ब प्राप्त हुम्रा है। पुत्र ! ग्राभी-ग्राभी तेरा रसना से परिचय हुम्रा जानकर हमें इसिलये चिन्ता हुई है कि हमारे दृष्टिकोण से यह स्त्री किसी भी प्रकार से तेरे योग्य नहीं हैं। कहीं यह रसना सौत बनकर मात्सर्य से बुद्धिदेवो का नाश करने वाली ग्रौर ग्रपनी सौत के पुत्र प्रकर्ष की प्रगति में बाधक न बन जाए, इसी कारण हम चिन्तातुर हो गये हैं। ग्रब कालक्षेप (समय बिताने) से क्या लाभ ? प्रस्तुत कार्य को पूरा करने की तैयारी करो। रसना की मूलशुद्धि का पता लगने पर जैसा योग्य लगेगा वैसा कर लिया जावेगा। प्रकर्ष को उसके मामा से स्नेह है, ग्रतः उसे मामा के साथ भेजने का निर्णय किया वह भी ठीक ही है, यह तो लीर में खाँड मिलाने जैसा है। ग्रब विमर्श ग्रौर प्रकर्ष दोनों मामा भागाजा रसना की मुलशुद्धि की कार्यसिद्धि के लिये जावें। इस विषय में मैं समभता हूँ कि ग्रब तुम्हें तिनक भी चिन्ता करने की ग्रावश्यकता नहीं है।। १-१४]

विचक्षरा और बुद्धिदेवी ने शुभोदय के वचन शिरोधार्य किये। विमर्श भीर प्रकर्ष ने सब के चरण छूए, नमस्कार किया, यात्रा का सारा उचित कार्य पूरा किया और रसना देवी के मूल उत्पत्ति की सच्ची जानकारी का पता लगाने के लिये विदा हुए।

ැරි

# द्र. विमश्री और पक्वर्षी

शरद् ऋतु का वर्णन

शरद् ऋतु का सुहावना समय है। पृथ्वी पर धान्य पक गया है। गोपालक एक साथ मिलकर रास गा रहे हैं। घान्य की प्रतीक्षा में आकुल प्रजा के लिये सुनहरा समय ग्रा गया है। अ गोपांगनायें (कृषक महिलायें) धान्य के खेतों की रक्षा में तत्पर हैं।

जलिवहीन बादलों के भुण्ड के भुण्ड आकाश में दिष्टगोचर हो रहे हैं।
पृथ्वीतल श्वेत काश के घास से ढक गया है। भूमण्डल का मध्यभाग चन्द्रमा की
शोतल एवं उज्ज्वल किरएों पड़ने से स्फटिक रतन के कुम्भ जैसा देदीप्यमान हो
रहा है।

कलहंसों के मीठे मधुर स्वर को सुनने के पश्चात् ग्रब कान मोर के मधुर टुहुक के प्रति विरक्त (रसहीन) हो गये हैं। ग्रब लोगों की दृष्टि कदम्ब के बड़े वृक्षों से हटकर पलास, (ढाक, खाखरे) के ऊँचे-नीचे वृक्षों में ग्रासक्त हो रही है।

अक्ष वेहर इंडर

लोगों की जिह्वा ग्रव खारे और तीखे स्वाद का त्याग कर मिष्टान्न में श्रनुरक्त हो रही है। इससे लगता है कि जगत् के लोग शुद्ध (सच्चे) गुणों के पारखी हैं, चापलूसी उन्हें रुचिकर नहीं है।

स्वच्छ निर्मल जल से परिपूर्ण सरोवर विकसित कमल रूपी नेत्रों से दिन को देख रहे हैं। ग्राकाश भी लोकयात्रा की इच्छा से तारामण्डल ग्रौर नक्षत्र रूपी नेत्रों से रात्रि में पृथ्वी का अवलोकन कर रहा है।

गोकुल म्रानिन्दत हो रहे हैं स्रर्थात् गायों के भुण्ड आनन्द से हरी घास चर रहे हैं। मजदूर वर्ग भी (धान की सुलभता से) हिंधत हो रहा है। कदम्ब वृक्ष पुष्पित हो रहे हैं। रात्रियाँ स्वच्छ भीर निर्मल हो रही हैं। इतना होने पर भी चक्रवाक पक्षी स्रभी भी व्यथित हो रहे हैं (क्योंकि उनका विरह काल सभी भी पूर्ण नहीं हुम्रा है)। सच है, जो प्राणी जब जिस वस्तु के योग्य बनता है तभी उसे उस वस्तु की प्राप्ति होती है। [१-६]

# विमर्श ग्रौर प्रकर्ष बाह्य-सृष्टि में

विमर्श और प्रकर्ष ऐसी शरद ऋतु में अत्यन्त मनोहर उद्यानों की शोभा को निहारते हुए, विकसित कमल खण्डों से विभूषित सरोवरों की छटा का निरीक्षण करते हुए, ग्रामों कस्बों और नगरों का ग्रवलोकन करने से प्रमुदित होते, इन्द्र मह त्सव को देखकर हिषत होते, दीवाली महोत्सव देखकर सन्तुष्ट होते, कौमुदी महोत्सव को देखकर आह्लादित होते और अनेक मनुष्यों के हृदयों की परीक्षा करते हुए बाह्य प्रदेशों में खूब घूमे । जिस कार्य के लिये वे निकले थे उसकी सिद्धि के लिये उन दोनों ने सैकड़ों उपायों का अवलम्बन लिया, परन्तु वहाँ उन्हें रसना की उत्पृत्ति के सम्बन्ध में कुछ भी जानकारी प्राप्त नहीं हो सकी । जब वे दोनों कार्य हेतु भूमण्डल में विचरण कर रहे थे तभी हेमन्त ऋतु का आगमन हो गया।

# हेमन्त ऋतु

इस समय में वस्त्र, तेल, कम्बल, रजाई ग्रौर ग्रग्नि मूल्यवान प्रतीत होते हैं। तिलक, लोध्न, कुन्द मोगरा ग्रादि ग्रनेक प्रकार के पुष्पवन प्रफुल्लित होते हैं। शीतल पवन यात्रियों की दन्त बीएगा को बजाते हैं, ग्रर्थात् पथिकों के दांत कटकटा रहे हैं, जलराशि ग्रथवा चन्द्र किरएग, महल को छत, चन्दन ग्रौर मोतियों की सुभगता (उत्कृष्टता) का हरएग हो रहा है। [१]

हेमन्त ऋतु में दुर्जन मनुष्यों की संगति की भाँति दिन छोटे हो जाते हैं ग्रीर सज्जनों को मित्रता के समान रात्रियाँ लम्बी हो जाती हैं। विशुद्ध ज्ञान के अर्जन की भाँति इस ऋतु में अनाज का संग्रह किया जाता है, काव्य पद्धति के समान मनोहर वेिएयों की रचना की जाती है, लोगों के मुख सज्जनों के हृदय के समान स्नेह से परिपूर्ण हो जाते हैं। जैसे रएाक्षेत्र में शत्रुसेना की ललकार को सुनकर योद्धा अग्र डटते हैं वैसे ही परदेश गये हुए यात्रों अपनी पितनयों की विस्तृत जांघों ग्रीर

उन्नत स्तनों की गर्मी का स्मरण कर अपनी ठण्ड को भगाने के त्रिये शी झ स्वदेश लौट आते हैं।

सूर्य का तेज कम हो जाने से वह लघुत्व को प्राप्त हुया है, क्योंकि जो दक्षिण दिशा का अवलम्बन लेते हैं उन सब की यही गित होती है अथवा जो दक्षिण की भ्राशा के अवलम्बन पर जीते हैं वे सभी लघुता को प्राप्त होते हैं, जैसे दक्षिण दिशा को प्राप्त सूर्य तेजहीन होकर लघुता को प्राप्त होता है। [१]

अपने प्रिय जन के विरह रूपी सर्प से नीचे पड़े हुए ग्रर्थात् व्यथित और शिशिर के पवन से खण्डित अ शरीर वाले अर्थात् ग्रत्यधिक ठण्ड से थर-थर कस्पित लोग मानो पशु ही हों। उन्हें यह हैमन्त ऋतु पकाकर खा जाने की इच्छा से रात्रि में अग्नि से पचा रही हो ऐसा प्रतीत होता है। [१]

#### राजसिचन नगर

इस प्रकार कुछ महीनों तक मामा-भागाजा विमर्श और प्रकर्ष बाह्य प्रदेश में घूमते रहे, पर उन्हें रसना के मूल के बारे में कुछ भी पता नहीं लगा। तब वे अन्तरंग प्रदेश में प्रविष्ट हुए और वहाँ भिन्न-भिन्न प्रदेशों में रसना की मूल शुद्धि का पता लगाने के लिये घूमने लगे। घूमते हुए वे राजसचित्त नगर में जा पहुँचे।

यह नगर बड़े जंगल जैसा लम्बा चौड़ा था। घन-घान्य से भरपूर घरों वाला होने पर भी अधिकांशतः जनशून्य था, ग्रर्थात् थोड़ी सी ही ग्राबादी थी। नगर में किसो-किसी स्थान पर घर की रक्षा करने वाला या चौकीदार दिखाई देता था। ऐसे नगर को उन दोनों ने देखकर विचार किया—

प्रकर्ष—मामा ! इस नगर में इतने कम लोग हैं कि यह शून्य (श्मशान) जैसा दिखाई दे रहा है, इसका क्या कारण है, यह नगर ऐसा क्यों हो गया ?

विमर्श —यह पूरा नगर समृद्धि से परिपूर्ण दिखाई दे रहा है। बड़े-बड़े भवन नजर आ रहे हैं, पर उनमें रहने वाले लोग बहुत कम दिखाई दे रहे हैं, जिससे लगता है कि इस नगर में किसी प्रकार का उपद्रव नहीं है। मेरा अनुमान है कि इस नगर का राजा किसी प्रयोजन से बाहर गया है और उसके साथ उसका परिवार, सैन्य और राज्याधिकारी भी गये हैं।

प्रकर्ष - श्रापका भ्रनुमान मुभ्ते भी ठीक लग रहा है।

विमर्श — भाई! इसमें बड़ी बात क्या है? जितनी भी वस्तुएँ दिखाई देती हैं उनका तत्त्व मैं जानता हूँ। इसलिये तुम्हें भविष्य में भी कभी कोई शंका हो तो उसके बारे में प्रसन्नता से मुक्त से पूछ लिया करो।

प्रकर्ष—मामा ! यदि ऐसा ही है तब तो एक बात स्रभी पूछता हूँ। देखिये, इस नगर का न तो राजा यहाँ है स्रौर न लोग ही दिखाई दे रहे हैं। सभी

ऋ वृष्ठ ३३५

नगर छोड़कर बाहर गये हैं। फिर भी इस नगर की शोभा (सौन्दर्य) में तिनक भी कमी दिखाई नहीं देती, इसका क्या कारण है?

विमर्श—इस नगर में कोई महान् प्रभावशाली पुरुष रहता है, उसी के प्रभाव से नगर की समृद्धि-शोभा सर्वेदा बनी रहती है।

प्रकर्ष-मामा! ऐसा है तो हमें इस नगर में जाकर उस पुरुष को ढूंढना चाहिये।

विमर्श - ठीक है, चलो, चलते हैं।

फिर वे दोनों नगर में प्रविष्ट हुए और राजकुल तक ग्रा पहुँचे। वहाँ उन्होंने मिथ्याभिमान नामक ग्राधकारी को देखा। इस ग्राधकारो के पास ग्रहंकार ग्रादि कई पुरुष बैठे थे। विमर्श ने ग्रपने भानजे से कहा—भद्र ! इस राजसित्त नगर की जो श्री-शोभा अभी दिखाई दे रही है, वह इसी ग्राधकारी के प्रभाव से है।

प्रकर्ष - तब हम नयों न इसके पास जाकर इससे बातें करें और नगर जनशून्य-सा नयों है ? कारण पूछें।

विमर्श-चलो, चल कर पूछे।

फिर वे दोनों मिथ्याभिमान के पास गये। उससे कुछ वार्तालाप किया ग्रौर पूछा—भद्र! इस नगर में मनुष्य बहुत थोड़े दिखाई देते हैं इसका क्या कारण है ?

मिथ्याभिमान—ग्ररे! यह बात तो अच्छी तरह प्रसिद्ध हो चुकी है, क्या तुम्हें इसका पता नहीं है ?

विमर्श — भद्र ! आप कुपित न हों। हम दोनों यात्री हैं, इसलिये हमको इसका ज्ञान नहीं है। हमें यह जानने का अत्यधिक कौतूहल है, अतः आपसे निवेदन करते हैं कि आप बतायें।

मिध्याभिमान इस नगर के स्वामी का नाम रागकेसरी है। ये त्रिभुवन में प्रसिद्ध प्रातःस्मरणीय महापुरुष हैं। इनके पिताजी का नाम महामोह है। इनके अविषयाभिलाष आदि अनेक मन्त्री ग्रीर राज्याधिकारी हैं। वे भ्रपनी पूरी सेना के साथ युद्ध-यात्रा में बाहर गये हुए हैं जिसे भ्रनन्त काल हो चुका है। यहाँ के राजा ससेन्य बाहर गये हुए हैं, इसीलिये नगर में मनुष्य कम दिखाई दे रहे हैं।

विमर्श — भद्र मिथ्याभिमान ! इन रागकेसरी राजा का किसके साथ युद्ध चल रहा है ?

मिथ्याभिमान -दुरात्मा पापी संतोष के साथ।

विमर्श-संतोष के साथ युद्ध करने का कारण क्या है ?

मिथ्याभिमान—महाराज रागकेसरी की स्राज्ञा से मंत्री विषयाभिलाष ने स्पर्शन, रसना स्रादि पाँच अधिकारियों को समस्त जगत् को वश में करने के लिये

भेजा था। स्पर्शन, रसनादि पाँचों ने लगभग पूरे संसार को अपने वश में कर लिया था, तभी इस पापी संतोष ने इन पाँचों को भगाकर कुछ लोगों को बचा लिया था और उन्हें निर्वृति नगर में पहुँचा दिया था। यह संवाद सुनते ही महाराजा रागकेसरी को प्रचण्ड कोंघ ग्राया ग्रौर संतोष को पराजित करने के लिये स्वयं ही निकल पड़े। यही लड़ाई का मूल कारण है।

विमर्श ने सोचा कि—अहा! रसना के नाम की कुछ तो भनक पड़ी। इसका मूल कहाँ से शुरू हुआ है, इसके बारे में नाम से तो कुछ पता लगा। रसना के गुए। के बारे में तो विषयाभिलाष को देखकर ज्ञात करू गा। अधिकांशत: बच्चे पिता के अनुरूप ही होते हैं तो विषयाभिलाष को देखने पर शायद रसना के गुण के सम्बन्ध में भी निर्णय हो जाएगा। ऐसा सोचते हुए विमर्श बोला—हे भद्र! यदि ऐसी बात है तब फिर आप यहाँ कैसे रहे? आप लड़ने क्यों नहीं गये?

मिथ्याभिमान जब हमारी सेना यहाँ से प्रयाण (कूच) करने को तैयार हुई थी तब मैं भी सबके साथ तैयार होकर बाहर निकला था, किन्तु हमारे महाराजा ने सेना के मुख्य भाग में मुक्ते देखकर ग्रपने पास बुलाया श्रौर कहा—'श्रार्य मिथ्याभिमान! तुम इस नगर को छोड़ कर बाहर मत जाना। हमारे नगर से बाहर चले जाने पर भी यदि तुम यहाँ रहोगे तो नगर की श्री-शोभा किचित् भी कम नहीं होगी श्रौर इस पर कोई चढ़ाई भी नहीं करेगा. अर्थात् नगर उपद्रव रहित रहेगा। जैसे हम स्वयं ही यहाँ हों, इस तरह सब कुछ चलता रहेगा, क्योंकि इस नगर की रक्षा करने में तुम्हीं समर्थं हो।' मैंने राजाजा को शिरोधार्य किया और मैं यहीं रहा। मेरे यहाँ रहने का यही कारण है।

विमर्श - जब से स्रापके राजा युद्ध-स्थल पर गये हैं तब से उनके कुशल समाचार और लड़ाई की प्रगति के बारे में आपको संवाद मिले या नहीं ?

मिथ्याभिमान अरे ! हाँ, बहुत समाचार मिले हैं। हमारे राजा के दैवी साधनों से लड़ाई में प्रायः हमारी जीत हुई है, परन्तु ग्रभी भी उस पापी संतोष को सर्वथा पराजित नहीं किया जा सका है। यह लुटेरा चोर बीच-बीच में हमारे राजा की ग्रांखों में घूल भोंककर किसी-किसी मनुष्य को निर्वृति नगर ले भागता है। यद्यपि संतोष को पराजित करने के लिये राजा स्वयं लड़ने गये हैं परन्तु वे अभी तक उसे पूरी तरह से पराजित नहीं कर पाये हैं इसीलिये इतना समय लग गया है।

विमर्श - तब ग्राज कल ग्रापके राजा कहाँ सुने जाते हैं, ग्रथीत् कहाँ हैं ?

यह प्रश्न सुनकर मिश्याभिमान के मन में शंका उठी कि कहीं ये दोनों (विमर्श-प्रकर्ष) शत्रुश्नों के गुप्तचर तो नहीं हैं ग्रौर कहीं गुप्तचरी करने तो यहाँ नहीं ग्राये हैं? इस विचार से उसने बात को उड़ा दिया। उत्तर में वह बोला—मुभे इस विषय में पक्की खबर नहीं है। प्रयाण के समय उनके कहने से ऐसा लगता था कि यहाँ से वे तामसचित्त नगर की ग्रोर गये हैं। अकदाचित् ग्रभी भी वे वहीं हों।

**३**∉ पृष्ठ ३३ म

विमर्श—हमें जिस बात को जानने का कौतूहल था वह भ्रापके उत्तर से पूर्ण हुग्रा। आपने सब कुछ वृत्तान्त बताने की सज्जनता दिखाई यह भ्रापकी बड़ी कृपा है। भ्रब हम जाते हैं।

मिथ्याभिमान बहुत श्रच्छा ! तुम अपने कार्य में सफलीभूत हो ।

विमर्श यह वचन सुनकर प्रसन्न हुग्रा। दोनों ने सिर को सहज भुका कर प्रणाम किया ग्रौर राजसचित्त नगर से बाहर निकले।

विमर्श-भाई प्रकर्ष ! मिथ्याभिमान से हमने सुना कि विषयाभिलाष के पाँच अधिकारियों में से एक रसना भी है। ग्रब हमें स्वयं विषयाभिलाष से मिलकर रसना के गुणों से उसके स्वरूप के सम्बन्ध में निश्चय करना चाहिये। ग्रतः चली, अब हम त मसचित्त नगर में चलें।

प्रकर्ष-जेसी मामाजी की इच्छा।

#### तामसचित्त नगर

उसके बाद दोनों मामा-भाणजा तामसिचत नगर जाने के लिये वहाँ से निकले और क्रमशः चलते हुए वहाँ पहुँचे। इस नगर के सब ग्रच्छे मार्ग मूल से ही मध्ट हो गये थे, इसी कारणा शत्रु इस किले को लांघ नहीं पाते थे, ग्रर्थात् इस पर प्रियकार प्राप्त नहीं कर पाते थे। यह नगर सर्वथा प्रद्योत रहित ग्रर्थात् अन्धकारमय रहता था, चोर लोग यहाँ भलीभाँति ग्राप्त्रय प्राप्त कर सर्वधित होते थे, पाप-पूर्ण मनुष्यों को यह नगर सर्वदा प्रिय लगता था, शिष्टजनों को इस नगर के प्रति सर्वदा तिरस्कार रहता था, ग्रनन्त दु:खसमुद्र को पोषण करने का कारणा-भूत था भ्रौर समस्त प्रकार के सुख तथा उन्नति के लिये यह नगर सदा बाधक था। [१-२]

विचक्ष गाचार्य कहते हैं कि यह नगर ऐसा होने पर भी विमर्श और प्रकर्ष को कैसा दिखाई दिया, वह भ्रापको बताता हूँ। भयंकर दावानल लगने से काले पड़े हुए जंगल जैसा यह नगर उन्हें दिखाई दिया। यद्यपि इस नगर में भी ग्रिधिक लोग नहीं थे तथापि उसकी श्री-शोभा नष्ट नहीं हुई थी। [३]

नगर की ऐसी दशा देखकर प्रकर्ष ने पूछा— मामा ! इस नगर का कोई रक्षक है या नहीं ? [४]

विमर्श—इस नगर का भी कोई विशेष रक्षक हो ऐसा तो नहीं लगता, परन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि नायक जैसे श्राकार का धारण कर कोई मनुष्य साधारण तौर पर काम चला रहा है । ४]

मामा-भागाजा वार्तालाप कर ही रहे थे कि उन्होंने शोक नामक पाडीरिक स्रिधकारी को देखा। उसके स्रास-पास दैन्य, स्राक्तन्दन, विलयन स्रादि कई प्रधान पुरुष चल रहे थे सौर ऐसा लग रहा था कि वे तामसचित्त नगर में प्रवेश करने की इच्छा रखते हैं। विमर्श और प्रकर्ष ने पहले तो उनके साथ सहज वार्तालाप किया और फिर पूछा— भद्र! इस नगर का राजा कीन है ?

शोक - ग्ररे! इस नगर के राजा तो त्रिभुवन में प्रसिद्ध हैं। महामोह राजा के पुत्र रागकेसरी के भाई और अविविकता के पति यहाँ के राजा हैं, जो बहुत प्रसिद्ध हैं। उसके प्रताप से उसके समस्त शत्रु ग्राहत हुए हैं ग्रौर वे भय से कांपते हुए स्वर्ग, पाताल ग्रौर मृत्यु लोक में छिप कर बार-बार उनका नाम जपते हैं। इनका नाम महाराजा द्वेषगजेन्द्र है। ये महाराज ग्रचिन्त्य वीर्य (शक्तिः सम्पन्न भ्रौर अतुल पराक्रमशाली हैं। हमारे राजा का नाम लेने या पूछते की भी किसमें शक्ति है ? ग्ररे, इन महाराजा की बात तो दूर रहने दो। इनको ग्रत्यन्त वल्लभा पत्नी ग्रविवेकता देवी भी अपनी शक्ति से तीनों भुवनों को मोहित कर देती है, ग्रर्थात् षबराहट में डाल देती है। 🕸 यह अविवेकिता भ्रपने स्वसुर महामोह की आज्ञा का सदा पालन करती है और बड़े लोगों के प्रति प्रेम रखने वाली तथा ग्रपनी जेठानी (द्वेषगजेन्द्र के बड़े भाई रागकेसरो की भार्या) महामूढता का सर्वदा कहना मानने वाली है। वह कभी भी श्रपने जेठ रागकेसरो की ग्राज्ञा का उल्लंघन नहीं करती। अपनी जेठानी महामूढता के साथ सगी बहिन जैसा प्रेम रखती है। अपने पति द्धेषगजेन्द्र पर उसे बहुत प्रेम ग्रीर गहरी ग्रासिक्त है, इसोलिये इसकी जगत् में पतिपरायरा के रूप में प्रख्याति है। अरे भले मनुष्यों ! हमारे राजा-रानी तो त्रिभुवन में प्रसिद्ध हैं, फिर तुम कौन हो ग्रौर कहाँ से उनके बारे में पूछने ग्राये हो ? [१-□

विमर्श - भद्र ! आप हम पर कुपित न हों। इस संसार में सभी प्राणी सब कुछ जानते हों यह सम्भव नहीं है। हम तो बहुत दूर देश से ग्राये हैं। ग्रापका यह नगर हमने पहले कभी नहीं देखा था किन्तु ग्रापके राजा-रानी का नाम ग्रवश्य सुना था। ग्रापके राजा ग्रभी यहीं है या बाहर गये हैं, इसकी हमें खबर नहीं है। मन के सन्देह को दूर करने के लिये ही ग्रापसे पूछा था। ग्रतः ग्रव ग्राप हमें यह बतायें कि ग्रापके राजा यहीं है या बाहर गये हैं ग्रीर हम उनसे कहाँ मिल सकते हैं? [६-१२]

शोक - तुम जो कुछ पूछ रहे हो वह भी जग-प्रसिद्ध - बात है, सब बुद्धिमान् इस बात को जानते हैं. फिर तुम कैसे नहीं जानते ? सुनो - महाराज महामोह, उनके ज्येष्ठ पुत्र रागकेसरी और यहाँ के राजा द्वेषगजेन्द्र तीनों ही अपनी- अपनी सेना लेकर उस संतोष नामक हत्यारे को मार भगाने का दृढ़ निश्चय कर यहाँ से निकल पड़े थे। उन्हें गये तो बहुत समय हो गया। [१३-१५]

विमर्श तब भाई ! आप यहाँ कैसे आये हैं ? देवी अविवेकिता तो अभी इसो नगर में है न ? [१६]

शोक—देवी ग्रविवेकिता ग्रभी न तो यहाँ है ग्रौर न महाराजा के साथ रणक्षेत्र में ही है। इसका कारएा मैं तुम्हें ग्रभी बताता हूँ। जिस समय महाराजा महामोह तथा रागकेसरी सेना लेकर हत्यारे सतोष को हनन करने का दढ़ निश्चय

क्ष पृष्ठ ३३६

कर चलने लगे थे तब हमारे नगर के राजा भी उनकी सहायता को जाने के लिये तैयार हुए। उस समय पितवल्लभा देवी अविवेकिता भी उनके साथ जाने को उद्यत हुई। उसको उद्यत देखकर राजा द्वेषगजेन्द्र ने अपनी प्रिय पत्नी से कहा—'देवी कमललोचना! अभी तुम्हारा शरीर रणक्षेत्र में जाने योग्य नहीं है। ऐसा लगता है कि युद्ध लम्बे समय तक चलेगा। अभी तुम गर्भवती हो और उसका यह अन्तिम माह है, इसलिये तुम्हें रणक्षेत्र में साथ ले जाना उचित नहीं है। अतः तुम यहीं रहो, अभी तो मैं अकेला ही लड़ाई में जाऊँगा।' उत्तर में सुमुखी ने कहा—'नाथ! आपके बिना मैं अकेली इस नगर में नहीं रह सकती, अतः छुपा कर मुफे साथ ले चिलये।' उसका उत्तर सुनकर राजा ने फिर कहा—'तुम्हें यहाँ नहीं रहना हो तो रौद्रचित्तपुर चली जाओ। गर्भवती का युद्धक्षेत्र में जाना अनुचित है। अदेवी! वहाँ दुव्हाभिसिध राजा तुम्हारी देखभाल करेगा। यह दुष्टाभिसिध मेरी सेना का आदमी है और पित्रत्र है। तुम्हें किसी प्रकार की चिन्ता न रहे ऐसा प्रबन्ध वह कर देगा।' उत्तर में देवी अविवेकिता ने कहा—'मैं आपको क्या कहूँ? क्या करना चाहिये यह तो आप सब जानते हैं।' [१७-२४]

इस वार्तालाप के बाद राजा द्वेषगजेन्द्र तो महामोह ग्रादि के साथ युद्ध में गये ग्रीर उनकी श्राज्ञा से देवी अविवेकिता रौद्रचित्तपुर गई। उसके बाद वहाँ से भी वह देवी किसी कारणवश ग्रभो बाह्य प्रदेश में है, क्योंकि किस समय क्या करना चाहिये यह देवी श्रच्छी तरह से जानती है। यहाँ से जाने के बाद श्रविवेकिता देवी ने एक पुत्र को जन्म दिया था तथा पित के साथ योग होने से श्रभी भी उन्होंने एक दूसरे पुत्र को जन्म दिया है, ऐसा मैंने सुना है। ग्रतः ग्रविवेकिता देवी ग्रभी यहाँ नहीं है। मेरे यहाँ ग्राने का कारण भी तुम पूछ रहे थे, इसका उत्तर सुनो-[२६-२६] स्पष्टीकरण

इस प्रकार संसारी जीव जब अपने चरित्र का सम्पूर्ण वृत्तान्त महात्मा सदागम के समक्ष सुना रहा था तब अगृहीतसंकेता ने अपनी बहिन के समान प्रज्ञाविशाला से कहा प्रिय बहिन! यह संसारो जीव जब नन्दिवर्धन के भव में था तब वैश्वानर ने इसका लग्न हिंसा देवी के साथ करवाया था। उस समय वैश्वानर की मूलशुद्धि (उत्पत्ति) की जांच के प्रसंग में इसने पहले कहा था कि तामसचित्त नगर कैंसा है, वहाँ के राजा द्वेषगजेन्द्र कैंसे हैं, तथा रानी अविवेकिता कैंसी है? इसके सम्बन्ध में आगे जाकर वर्णन करूंगा और अविवेकिता रौद्वचित्तपुर नगर में

<sup>%</sup> वृष्ठ ३४०

<sup>1</sup> इस पुत्र का नाम वैश्वानर था जिसका वर्णन तृतीय खण्ड में स्ना चुका है।

इस पुत्र का नाम आठमुख वाला शैलराज है जिसका वर्णन पहले के प्रकरणों में आनुका है।

किस प्रयोजन से गई यह भी बताऊँगा। वह सब वृत्तान्त संसारी जीव ने श्रभी जो सुनाया वह सब तेरी समफ में आ गया होगा ?

अगृहीतसंकेता हाँ, प्रियसखि ! अच्छा हुआ जो तूने मुभे इस सम्बन्ध में याद दिला दिया । अब मैंने यह वृत्तान्त भलीमांति समभ लिया है ।

तब प्रज्ञाविशाला ने संसारी जीव से कहा—भद्र ! जिस समय राजा नरवाहन के समक्ष विचक्षशाचार्य उपरोक्त विमर्श भीर प्रकर्ष का वृत्तान्त सुना रहे थे भीर तू भी वहीं रिपुदारण के रूप में उस सभा में बैठा यह सब सुन रहा था, क्या उस समय तुभे अविवेकिता का पूर्व-चरित्र ज्ञात था? क्या तुभे मालूम था कि निन्दिवर्धन के भव में तेरे मित्र वैश्वानर की माता यह अविवेकिता ही थी जो उस उस समय तेरो धाय माता थी? क्या तुभे यह भी विदित था कि यही भविवेकिता रिपुदारण के भव में तेरे मित्र शैलराज की माता थी? या उस समय तुभे इस सन्दर्भ में कुछ भी ज्ञात नहीं था?

उत्तर में संसारी जीव ने कहा — भद्रे ! मुभे उस समय इस सन्दर्भ में कुछ भी ज्ञात नहीं था। उस समय ऐसा कहा जाता था कि मेरा एक के बाद एक अनेक अनर्थ-परम्परा में फँसने का कारण मेरा ग्रज्ञान ही था। उस समय मैं तो केवल यही समभता था कि ये श्राचार्य मेरे पिता को कोई लालित्यपूर्ण कथा सुना रहे हैं। उस कथा के रहस्य को जैसे यह अगृहीतसंकेता अभी नहीं समभ रही है वैसे ही मैं भी उस समय नहीं समभा था। अ

श्रगृहीतसंकेता—तब नया इस कथा में कोई विशेष रहस्य है ? क्या कोई गहन भावार्थ इसमें छिपा हुआ है ?

संसारी जीव — हाँ, इसमें गहन भावार्थ छिपा है । मेरे चिरित्र में ग्राधिकांशतः एक भी वाक्य गूढार्थ-रहित नहीं है। ग्रातः तुम्हें इस कथा को मात्र सुनकर ही संतोष नहीं कर लेना चाहिये, परन्तु इसके गूढार्थ को भा समभना चाहिये। यद्यपि ध्यानपूर्वक सुनने से इसका गूढार्थ स्पष्ट रूप से समभ में ग्रा जाता है तथापि, हे ग्रागृहीतसकेता! जिस स्थान का भावार्थ तुम्हें समभ में नहीं ग्राये, उसके सम्बन्ध में तुम्हें प्रज्ञाविशाला से पूछ लेना चाहिये। यह मेरे वचनों का रहस्य ठीक से समभती है।

प्रगृहीतसकेता - ठीक है, ऐसा ही करूँगी। ग्रभी तो प्रपनी प्रस्तुत कथा कहो।

× × ×

विचक्षणाचार्यं ने जैसे राजा नरवाहन ग्रौर सभा को कथा सुनाई थी उसी प्रकार संसारी जीव ने श्रगृहीतसंकेता श्रौर प्रज्ञाविशाला को सुनाते हुए सदागम के समक्ष श्रपनी कहानी श्रागे बढायी।

ऋ पृष्ठ ३४१

तामसचित्त नगर में राजा-रानी की श्रनुपस्थिति का कारण बताने के बाद शोक ने ग्रपना उस नगर में ग्राने का कारण विमर्श ग्रौर प्रकर्ष को सुनाया—

विमर्श-हाँ भाई ! ग्रापका यहाँ ग्राना कैसे हुग्रा ? यह बताएँ।

शोक—इस नगर में मेरा एक प्राणों से भी अधिक प्रिय अन्तरंग मित्र मितमोह नामक महाबलवान श्रिधकारी है। हे भद्र! इसीलिये महाराज की शक्तिशाजी सेना को संसार के बीहड़ जंगल में छोड़कर मैं उससे मिलने यहाँ श्राया हूँ। [१-२]

विमर्श-क्या यह मतिमोह ग्रापके स्वामी के साथ युद्ध में नहीं गया ?

शोक— महाराज ने उसे इस नगर में ही रहने का निर्देश दिया था। युद्ध में जाते समय महाराजा ने उससे कहा था कि, हे मितमोह ! तुम्हें इस नगर के बाहर कभी नहीं जाना चाहिये, क्योंकि इस नगर की रक्षा करने में तुम ही सामर्थ्यवान हो। महाराजा दे षगजेन्द्र की ग्राज्ञा को स्वीकार कर मितमोह यहीं रहा है। मेरे यहाँ ग्राने का कारण तुम्हें बता चुका, ग्रब मैं उससे मिलने के लिये नगर में प्रवेश कर रहा हूँ। [३-४]

विमर्श - बहुत ग्रच्छा, ग्रापको ग्रपने कार्य में सफलता प्राप्त हो । स्रोक प्रसन्न होकर तामसचित्त नगर में चला गया ।

श्रव विमर्श ने प्रकर्ष से कहा भाई ! अभी शोक के कथनानुसार महामोह श्रादि विशाल सेना के साथ संसार के बीहड़ जंगल में ही हैं, श्रतः हम को भी इस जंगल में जाकर रागकेसरी राजा और उसके मंत्री विषयाभिलाष से मिलना चाहिये।

प्रकर्ष—मामा ! दूसरा मार्ग ही क्या है ? ग्रटवी में ही चलें । तदनन्तर दोनों मामा-भाराजे तत्काल ही उस बीहड़ ग्रटवी की तरफ चल पड़े । [६–⊭ ]



# ६. चित्तवृति अट्<mark>तवी</mark>

विमर्श स्रौर प्रकर्ष स्रपना कार्य शीझता से निपटाने के लिये पवन वेग से प्रवास करते हुए थोड़े ही समय में चित्तवृत्ति नामक स्रटवी के मध्य में पहुँच गये। [१]

## महामोह-दर्शन

इस बीहड़ भ्रटवी में एक महानदी के तट पर मनोहर विशाल मण्डप के मध्य में निर्मित मंच/वेदिका के ऊपर महासिंहासन पर विराजमान महामोह, रागकेसरी और द्वेषगजेन्द्र को भ्रपनी-भ्रपनी चतुरंगिशी सेनाओं से घिरे हुए देखा। इनके चारों स्रोर करोड़ों सुभट घूम रहे थे। उन्होंने दूर से ही सभा-स्थान को छिपकर देखा। [१०-१२]

तरपश्चात् विमर्श बोला—भद्र प्रकर्ष ! \* हम ग्रभीष्ट स्थान पर पहुँच गये हैं। भयंकर जंगल को पार कर महामोह राजा की सेना को देख लिया है। हमने इस सभा-स्थल ग्रौर उसमें बैठे हुए महामोहराज और रागकेसरी राजा को सपरिवार देख लिया है। अभी हम को इस सभास्थल में प्रवेश नहीं करना चाहिये क्योंकि हम उनसे परिचित नहीं हैं, ग्रतः ग्रपरिचितों को देखकर कदाचित् उनके मन में शंका उत्पन्न हो सकती है ग्रौर हमारे शोध-कार्य में बाधा ग्रा सकतो है। हम इतनी दूर से भी पूरे सभास्थल को ग्रच्छी तरह देख सकते हैं, ग्रतः कौतूहल से भी सभामण्डप में प्रवेश करना हम लोगों के लिये किसो प्रकार उचित नहीं है।

#### प्रकर्ष की जिज्ञासा : उत्तर

प्रकर्ष – ठीक है मामा! ऐसा ही होगा, किन्तु इस भयंकर जंगल, महानदी, नदीतट, विशाल मण्डप, मंच, सिंहासन, महामोह राजा, उनका परवार और अन्य राजाओं की अपूर्व शोभा-छटा को मैंने पहले कभो नहीं देखा, जिससे मैं आश्चर्यचिकित हो रहा हूँ और इनमें से प्रत्येक के नाम और गुणों को विस्तार से जानने की प्रवल जिज्ञासा मेरे मन में हो रही है। मामा! ग्रापने मुक्के पहले कहा भी था कि जो-जो वस्तुएँ देखोगे उन सब का यथावस्थित तस्व का आपको ज्ञान है, ग्रतः इन सकल वस्तुओं का तत्त्व मुक्के समक्षाइये।

विमर्श-हाँ भाई ! मैंने कहा तो था, परन्तु तुमने तो एक साथ कई वस्तुश्रों के सम्बन्ध में प्रश्न कर दिये हैं, अतः इन सब के बारे में पहले श्रपने मन में सोच कर फिर तुमहें बताता हूँ।

प्रकर्ष-ग्राप ग्रच्छी तरह चिन्तन कर कहें।

विमर्श ने उस जंगल का, महानदी का. नदी पुलिन (द्वीप) का, मण्डप का, मंच ग्रौर सिंहासन का भली प्रकार ग्रवलोकन किया। महामोह राजा, ग्रन्य राजाग्रों, उनके परिवारों तथा समस्त बल का निरीक्षण करने के पश्चात् इनके सम्बन्ध में मन में सोचा, फिर अपने हृदय में मन्थन किया, इन्द्रियों के सब व्यापारों को बन्द कर, वृत्ति को दृढ़ कर, ग्राँखों को निश्चल कर, थोड़ी देर तक एकाग्र होकर ध्यान किया। ध्यान पूर्ण कर तनिक सा मस्तक को हिलाते हुए हँस दिया।

प्रकर्ष-मामा ! यह वया हुआ ?

विमर्श—ग्रभी मैंने इन सब का स्वरूप समभ लिया है इसोलिये मुभे प्रसन्नता हुई है। अब तुभे इसके श्रतिरिक्त भी जो कुछ पूछना हो वह प्रसन्नता से पूछ ले।

प्रकर्ष-बहुत अच्छा अन्य प्रश्न फिर पूछंगा। पहिले तो मैंने जो प्रश्न कर रखे हैं उन्हों के विषय में बताइये।

क्ष मुष्ठ ३४२

## चित्तवृत्ति महाटवी

विमर्श ने ऋमशः सभी वस्तुओं का वर्णन प्रारम्भ किया-

भाई प्रकर्ष ! यह जो भ्रति विस्तृत चित्तवृत्ति नामक महाटवी है, इसमें भिन्न-भिन्न प्रकार की श्रद्भृत घटनायें निरन्तर होती रहती हैं। यह जंगल श्रेष्ठ रत्नों की उत्पत्ति स्थान के रूप में जग-प्रसिद्ध है। इसी अटवी को अनेक प्रकार के उपद्रवकारी अनर्थ-पिशाचों को उत्पत्ति भूमि भी कहा गया है। अन्तरंग में रहने वाले सभी लोगों के नगर, ग्राम, पत्तन ग्रौर स्थान इसी चित्तवृत्ति जंगल में हैं। 🕸 यद्यपि ज्ञानी अपने ज्ञान चक्षु से देख कर किसी कारण से कभी-कभी बाह्य प्रदेश में भी उनके स्थान का निर्देश करते हैं तथापि परमार्थ से तो वे सब अन्तरंग व्यक्ति हमेशा इस महाग्रटवी में ही प्रतिष्ठित हैं, ग्रर्थात् यहीं रहते हैं, ऐसा समभ । क्योंकि, अन्तरंग निवासियों का कोई भी स्थान इस चित्तवृत्ति महा अटवी के अतिरिक्त बाह्य प्रदेश के किसी भी स्थान पर नहीं हो सकता । भद्र ! श्रन्तरंग के कूछ लोगों को छोड़कर सभी अच्छे-ब्रे व्यक्ति इस अटवी के अतिरिक्त कदापि कहीं और नहीं रहते। भद्र ! यदि इस महाटवी का श्रासेवन विपरीत (मिथ्यात्व) भाव से किया जाय तो यह प्राणी से महापाप करवा कर उसे इस महा भयंकर संसार-ग्ररण्य में भटकाने वाली बन जाती है। भद्र ! यदि इसका स्रासेवन सम्यक् प्रकार (सम्यक्त्व) से किया जाय तो यह अनन्त ग्रानन्दपूर्ण मोक्ष का कारएा भी बन सकती है। इसका अधिक वर्णन क्या करूं ? भद्र ! संक्षेप में कहुँ तो संसार की सभी ग्रच्छी-बूरी घटनाग्रों का कारण यह महा भ्रटवी ही है। [१-१०]

## प्रमत्तता महानदी

भद्र ! यह जो चारों तरफ फैली हुई म्रित विस्तृत महानदी तुम देख रहे हो इसको मनीषी गए। प्रमत्तता महानदी कहते हैं। इस नदी के दोनों म्रोर के ऊँचे-ऊँचे किनारों को निद्रा कहते हैं भौर इसमें कषाय का पानी निरन्तर बहता रहता है। मद्य के स्वादवाली यह नदी राजकथा, देशकथा, स्त्रीकथा, भक्तकथा भ्रादि विकथाओं रूपी पानी के प्रवाहों का तो भण्डार ही है। इस नदी में विषय-वासनाम्रों की भ्रति चंचल तरंगे सदा से ब्याप्त हैं। विविध विकल्प रूपी मोटे मत्स्यों से यह नदी भरी हुई है। यदि कोई निर्बु द्वि प्राराणी इस नदी के तट पर खड़ा रहे तो उसे आकर्षण पूर्वक खींचकर यह नदी भ्रपने भावर्तजाल (भवर) में फसा देती है। जो मूद प्राराणी एक बार भी इस नदी के प्रवाह में पड़ गया तो वह फिर एक क्षण भी जीवित नहीं रह सकता. अर्थात् मात्मिक दिन्द से तो वह मृतप्रायः ही हो जाता है। पहले तुमने रागकेसरी राजा का राजसचित्त नगर और द्वेषगजेन्द्र राजा का तामसचित्त नगर देखा है। उन नगरों से निकल कर यह नदी इस ग्रटवी में प्रवेश करती है भौर श्रन्त में घोर संसार-समुद्र में गिरती है। इसके भवर-जाल में फसा हुआ प्राराणी निश्चत

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ३४३

रूप से वेगपूर्वक घिसटता हुन्ना संसार-समुद्र में डूब जाता है। ऐसे डूबे हुए का बचाव कहाँ? जो प्राणी भयानक संसार-समुद्र में जाने की इच्छा रखते हैं उन्हें यह महानदी ग्रत्यधिक प्रिय है, परन्तु जो प्राणी घोर संसार-सागर से भयभीत हैं वे तो इस नदी को छोड़कर इससे दूर ही दूर भागते रहते हैं। भद्र ! उक्त महानदी का गुण ग्रौर स्वरूप का वर्णन पूर्ण हुआ। [११-२०]

# तद्विलसित पुलिन (द्वीप)

इस नदी के मध्य में जो यह द्वीप देख रहे हो इसे तद्विलसित द्वीप कहते हैं। श्रव इसका स्वरूप वर्णन करता हूँ, सुनो—भद्र! इस द्वीप पर हास्य और विब्बोक (गर्व से श्रनादर) की रेत है। यह पुलिन विलास, नृत्य और संगीत रूपी हंस और सारस पक्षियों से भूषित है। स्नेहपाश रूपी श्राकाश से घरा हुआ होने से यह धवल (सफेद) दिखाई दे रहा है अ और घर्घराहट के साथ वेग से आती निद्रा रूपी मदिरा से यह दुर्जन प्राणियों को मत्त कर देता है। मूर्ख जीवों की कीड़ा के लिये यह विशाल द्वीप रमणीय स्थान है, किन्तु विशुद्ध चरित्र वाले तत्त्व-रहस्य के जानकार विद्वान् प्राणी तो इस द्वीप को दूर से ही प्रणाम करते हैं. श्रथीत् सर्वदा दूर ही रहते हैं। हे भद्र! नदी-पुलिन का गुण-वर्णन पूर्ण हुआ। अब मैं महामण्डप और उसके नायक का वर्णन करता हूँ। [२१–२४]

#### चित्तविक्षेप मण्डप

इस द्वीप के मध्य में जो सभामण्डप बना हुग्रा है उसे विद्वान् लोग चित्त-विक्षेप के नाम से जानते हैं। यह सर्व प्रकार के दोष-समूह का घर है, इसीलिये इसका ऐसा नाम रखा गया है। इस मण्डप में प्रवेश करते ही प्राणी अपने गूणों को पर्गारूप से भूल जाता है और महापापों के साधनभूत श्रधम से श्रधम कार्य करने की श्रोर उसकी बुद्धि प्रवृत्त होती है। यहाँ जो महामोह स्रादि बड़े-बड़े भूपतिगरा विराजमान दिखाई दे रहे हैं उन्हीं के कार्य के लिये विधाता ने इस मण्डप का निर्माण किया है। भद्र ! तुम देखोगे कि यद्यपि यह मण्डप राजाओं के लिये बना है तथापि कुछ-कुछ बाह्य नगर के लोग भी महामोह के वशीभूत होकर इसमें प्रवेश कर गये हैं। ये बहिरंग नगर के निवासी मण्डप में प्रविष्ट होने के पश्चात् मण्डप के दोष के कारए। विश्वम में पड़ जाते हैं, जिससे उन्हें ग्रनेक प्रकार के संताप होते हैं. मन में उन्माद होता है भीर वे नियम-व्रत से भ्रष्ट हो जाते हैं। उनकी यह स्थिति इस मण्डप के कारण ही होती है, इसमें कोई सन्देह नहीं है। महामग्ह ग्रादि राजा जब यहाँ आकर इस मण्डप को प्राप्त करते हैं तब स्वाभाविक रूप से उनका चित्त सन्तृष्ट और प्रमृदित होता है, किन्तु बाहर के लोग जब मोह के वशीभूत होकर इस मण्डप में प्रवेश करते हैं तब उनकी मानसिक स्थिति विकृत हो जाती है ग्रीर वे दु:ख-समुद्र में डुब जाते हैं। क्योंकि, यह मण्डप अपनी शक्ति से चित्त को अपूर्व शान्ति भीर

<sup>%</sup> ዓ۰ ३४४

सुख-सन्दोह देने वाली एकाग्रता का नाश कर देता है। बेचारे भाग्यहीन बाहर के ब्यक्ति यह नहीं जानते कि इस मण्डप में कितनी अधिक उच्छेदक शक्ति है, इसीलिये मोहाभिभूत होकर वे पुन:-पुन: इस मण्डप में प्रवेश करते हैं। जो कितपय पुण्यशाजी प्राणी इस मण्डप की उच्छेदक शक्ति को पहचानते हैं वे दुवारा इस मण्डप में कभी प्रवेश नहीं करते। ऐसे भाग्यशाली प्राणी तो अपने चित्त में अपूर्व शान्ति घारण कर, एकाग्रता का आश्रय लेकर इसी जन्म में सतत आनन्द का अनुभव करते हैं। हे भद्र! इस चित्तविक्षेप मण्डप की ऐसी अद्भुत यौगिक शक्ति का गुण-वर्णन पूर्ण हुआ। अब मैं वेदिका का वर्णन करता हूँ, सुनो। [२६-३७]

### तृष्एा वेदिका

इस मण्डप के मध्य में एक वेदिका (मंच) महामोह महाराजा के लिये बनायी गयी है जो विश्व में तृष्णा के नाम से प्रसिद्ध है। अतएव भद्र ! तू इसे घ्यान पूर्वक देख । महाराजा के कुटुम्ब परिवार के सभी लोगों को इस मंच पर प्रवेश मिला हुग्रा है। महाराजा की सेवा करने वाले अन्य राजा तो सभा-मण्डप के श्रास-पास भिन्न-भिन्न स्थानों पर बैठे हैं, किन्तु मोहराजा का परिवार तो मंच पर ही बैठा हुआ है । भैया ! यह मंच तो प्रकृति (स्वभाव) से ही मोह राजा और उसके परिवार को विशेष रूप से ग्रत्यधिक प्रिय है । इस मंच पर बैठकर मोह राजा जब गर्वाभिभूत होकर सब लोगों पर पुन:-पुन: रिष्टिपात करते हैं तब मन में ऐसे हिषत होते हैं मानो उनके सर्व कार्य सिद्ध हो गर्य हो । अध्यह मंच महामोह राजा के पूरे परिवार को ग्रपने ऊपर बिठाकर भ्रपने स्वभाव से ही उन सब को प्रसन्न रखता है। भद्र ! यदि बाहर के लोग इस मंच पर ग्राकर बैठ जाय तो उनका क्या हाल हो, यह तो कहने की भी ग्रावश्यकता नहीं है। उनका दीर्घ (ग्रात्मिक) जीवन नष्ट हो जाता है। भैया! बड़े आश्चर्य की बात तो यह है कि यह तृष्णा वेदिका (मंच) यहाँ रह कर भी ग्रपनी शक्ति से सम्पूर्ण संसार को चक्र पर चढ़ाती है और सब को भ्रमित करती है। हे भद्र ! यथार्थ नामधारक इस तृष्णा वेदिकाका स्वरूप बतलाया, ग्रब मैं सिंहासन के गुरा-दोषों का वर्गान करता हूँ, उसे तू सुन । [३५-४६]

### विपर्यास सिंहासन

इस तृष्णा मंच पर विपर्यास नामक सिंहासन रखा हुआ है। विधि ने इसका निर्माण निश्चित रूप से महामोह महाराजा के लिये ही किया है। मोहराजा को लोक-विख्यात विशाल राज्य और समृद्धि आदि अन्य जो कुछ भी प्राप्त है उसका कारण यह सिंहासन ही है। मेरी मान्यता है कि जब तक महामोह राजा के पास यह श्रेष्ठ सिंहासन है, तभी तक उसका राज्य और राज्य-समृद्धि है। जब तक ये महाराजा इस सिंहासन पर बैठे हैं तब तक उनके सभी शत्रु एकत्रित होकर श्रकेले उन पर हमला करें तो भी उनका कुछ नहीं बिगाड़ सकते, श्रथींत् शत्रुओं के लिये

क्ष पुष्ठ ३४५

अगम्य हो जाते हैं। किन्तु, जब ये महाराजा इस सिंहासन से उतरकर अन्य स्थान पर बैठ जाय तो एक निबंल पुरुष भी उन्हें जीत सकता है। भद्र! बाहर के लोगों द्वारा इस सिंहासन की ओर इिंटिपात करने मात्र से वे महान् अनर्थों, भयंकर विपत्तियों और अनेक कठिनाइयों में फंस जाते हैं। जब तक बाहर के लोग इस सिंहासन की तरफ दिंटपात नहीं करते तभी तक उनकी सुन्दर बुद्धि अच्छे मार्ग पर प्रवृत्त होती है। यदि उनकी एक बार भी सिंहासन पर दिंट पड़ जाती है और मन उसके प्रति आकृष्ट हो जाता है तब तो प्राणी महा पापिष्ठ-वृत्ति और व्यवहार वाले बन जाते हैं। ऐसी अवस्था में उनके पास प्रशस्त बुद्धि रह भी कैंसे सकती है? पहले जिस नदी, द्वीप, मण्डप और मंच का वर्णन किया गया है उन सब की सिम्मिलत शक्ति इस सिंहासन में समाई हुई है। भद्र! विपर्यास सिंहासन के गुण-दोष का स्वरूप मैंने बता दिया। '४७-४४]

## महामोह राजा

भाई प्रकर्ष ! ग्रब इस सिंहासन पर बैठे हुए महामोह राजा के गुणगौरव का वर्रोन घ्यान पूर्वक सुनो । इन महाराजा का शरीर अविद्या से बना हुआ है । यद्यपि वृद्धावस्था के कारण वह जीर्ण कपोल वाले हो चुके हैं तथापि त्रिभुवन में विख्यात हैं। भैया ! इनका यह जीर्गा शरीर भी अपनी शक्ति से त्रिभ्वन में क्या-क्या कर सकता है, सूनो । यह अनित्य वस्तुओं में नित्यता का भान कराता है, अपिवत्र वस्तुत्रों को महा पिवत्र ग्रीर शुद्ध मनवाता है, दुःख से परिपूर्ण वस्तुग्रों को सुख रूप बतलाता है, अनात्म वस्तुग्रों में ग्रात्मा का रूप प्रति गदित करवाता है, शरीर आदि पुदगल स्कन्धों में ममता उत्पन्न करवाता है स्रीर ऐसे भाव उत्पन्न करवाता है मानों वह उनका अपना ही हो । पर-वस्तुग्रों में अपनेपन की बुद्धि उत्पन्न कर प्राणी को परभाव में इतना ग्रासक्त कर देता है कि प्राशो ग्रपने (अत्म) स्वरूप को भूलकर श्रनर्थकारी क्लेशों को प्राप्त करता है। मोहराजा का यह अविद्या शरार वृद्धावस्था से अ इतना जीर्एाशीर्ए होने पर भी तेज से देदीप्यमान है, इसोलिये इसे महाबली कहा जाता है। भद्र ! यह राजेन्द्र सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति करने वाला होने से प्राज्ञजनों ने इस महामोह को पितामह का नाम दिया है, अर्थात् यह महामोह दादा या महामोह पितामह के नाम से पहिचाना जाता है। इसकी शक्ति इतना अचिन्त्य है कि शिव, विष्सु, शेषनाग, इन्द्र, चन्द्र और विद्याधर तथा ऐसी ही ग्रन्य बड़ी-बड़ी हस्तियाँ भो इस दादा की आज्ञा का उल्लंघन नहीं कर सकतों। अहा ! जो महामोह दादा ग्रपनी शक्ति रूपी डण्डे से कुम्हार की भाँति इस जगत् रूपी चाक को धुमा कर भिन्न-भिन्न कार्यरूपी बर्तन खेल-खेल में बना सकता है उस प्रचित्य शक्ति वाले महामोह राजा की स्राज्ञा का अपमान करने या उसकी स्राज्ञा का उल्लंघन करने में दुनिया में कौन समर्थ हो सकता है ? भाई प्रकर्ष ! इस प्रकार मैंने तुम्हारे सामने

<sup>%</sup> पुष्ठ ३४६

महामोह राजा श्रौर उसके गुणों का वर्णन किया। अब इस राजा का परिवार कैसा-कैसा है ? इसका वर्णन करू गा। [५६–६७] इतना कहकर विमर्श थोड़ी देर चुप हो गया।

∜ફ

# १०. भौताचार्य कथा

[विचक्षगाचार्य अपनी कथा नरवाहन राजा के समक्ष सभाजनों एवं रिपुदारण को सुनाते हुए कह रहे थे कि जिस समय विमर्श ने चित्तवृत्ति अटवी से लगाकर मोहराजा तक का वर्णन किया उस समय प्रकर्ष ने बीच में न तो एक भी प्रश्न किया और न हुंकारा ही भरा। इससे विमर्श को लगा कि या तो प्रकर्ष बराबर समभ नहीं रहा है या किसी अन्य विचार में पड़ा हुआ है। मुभे तो नहीं लगता कि इसने बराबर ध्यान देकर मेरी बात सुनी हो।]

श्रतः विमर्श ने पूछा — भाई प्रकर्ष ! यद्यपि मैं तेरे सन्मुख प्रस्तुत प्रतिपाद्य विषय का विस्तार से वर्णन कर रहा हूँ तथापि ऐसा प्रतीत होता है कि किन्हों विचारों में तू खो गया है श्रीर गुमसुम होकर सुनता जा रहा है; क्योंकि वर्णन के बीच में न तो तूने एक भी प्रश्न पूछा श्रीर न हुकारा ही दिया। इससे लगता है कि मेरी बात तुक्ते भलीभाँति समक्त में नहीं द्याई है। सम्पूर्ण वर्णन के बीच में तू ने कभी सिर भी नहीं हिलाया, न कभो चुटकी ही बजाई। श्रपनी श्रांखों को स्थिर करके तू मेरी श्रोर देख रहा था, पर तेरे मुख पर भी किसी प्रकार का भाव इिट-गोचर नहीं हो रहा था, जिससे मुक्ते पता नहीं लग सका कि तू मेरी बात को ठोक से समक्त पाया या नहीं? [६५-७०]

प्रकर्ष — मामा ! ऐसा न कहिये । श्रापकी कृपा से संसार में ऐसी कोई बात नहीं है जो स्पष्टतः मेरी समक्त में न श्राये । [७१]

विमर्श-भैया! मैं जानता हूँ कि तू मेरी बात स्पष्ट रूप से समक रहा है। मैंने तो तेरे साथ किंचित परिहास किया था, क्योंकि-

विज्ञातं परमार्थेऽपि, बालबोधनकाम्यया । परिहासं करोत्येव, प्रसिद्धं पण्डितो जनः ॥

विद्वान् लोग बच्चों को समभाने के लिये, परमार्थ (वस्तुतत्त्व) को समभ रहा हो फिर भी उनके साथ उच्चस्तरीय किचित् हास्य-विनोद करते ही हैं। भद्र ! मुभे तो तेरे जैसे भाणजे के साथ विनोद करना ही चाहिये। मेरे तिनक परिहास पर कुपित होना उचित नहीं है। सुन, यद्यपि मेरे द्वारा कथित सब वर्णन तुभे समभ में आ गया होगा, फिर भी मेरे उत्साह ग्रीर हर्ष को बढ़ाने के लिये कभी-कभी तुभे वार्ता के बीच में प्रक्ष करना चाहिये। किसी भी वार्तालाप के बीच-बीच में शंका-समाधान

होने से, वार्ता का आनन्द बढ़ जाता है। प्रस्तुत प्रसंग में यथावस्थित वस्तुतत्त्व के अन्तरंग रहस्य को तो तू मेरे साथ चर्चा करके ही बराबर समफ सकता है, मात्र सुनने से वस्तु का आन्तरिक स्वरूप समझ में नहीं आ सकता। भाई! इसका रहस्य तुफे यत्नपूर्वक समफना चाहिये, अन्यथा वस्तुतत्त्व से अज्ञात भौताचार्य की कथा के समान बात हो जायेगी। [७२-७७]

प्रकर्ष -- मामा ! यह भौताचार्य की कथा कौनसी है ? कहो।

## भौताचार्यकी कथा

विमर्श — भद्र ! सुन, किसी नगर में जन्म से बिघर सदािशव नामक भौताचार्य शिवभक्त) रहते थे। अधिक वृद्ध होने पर जब वे जीर्ग-शीर्ग दिखाई देने लगे, तब एक उपहास प्रियधर्त छात्र ने हाथ के इशारे से उन्हें बुलाकर उनसे कहा— गुरुदेव नीतिशास्त्र में कहा है कि—

विषं गोष्ठो दरिद्रस्य, अ जन्तोः पापरितर्विषम् । विषं परे रता भार्या. विषं व्याधिरुपेक्षितः ।।

दरिद्र से गोष्ठी करना विष के समान है, पाप के प्रति प्रेम रखना विष के समान है, अपनी स्त्री की परपुरुष में आसक्ति विष के समान है और व्याधि की उपेक्षा करना भी विष के समान ही है। हे भट्टारक! आपको बिधरपन का उपचार शीघ्र ही करवानां चाहिये। इस महाव्याधि की उपेक्षा करना ठीक नहीं है। अपने विद्यार्थी की बात सुनकर भौताचार्य ने भी निश्चय किया कि किसी प्रकार इस बहरापन (रोग) को मिटाना चाहिये।

श्राचार्य ने अपने शिष्य शान्तिशिव को बुलाकर कहा — शान्ति ! तू वैद्य के घर जाकर, उसे मेरे बहरेपन का सब वृत्तान्त कह कर वह जो ग्रौषिध-चूर्ण बतावे वह लेकर शीष्ट्र ग्रा। ग्रब ग्रिधिक समय तक उपेक्षा कर इस रोग को बढ़ने नहीं देना चाहिये। ग्राचार्य की ग्राज्ञानुसार शान्तिशिव वैद्य के घर गया।

जिस समय वह वैद्य के घर पहुँचा, उसी समय वैद्य का लड़का इघर-उधर भटक कर घर आया था। लड़के को देखते ही वैद्य ने कोधान्ध होकर लड़के को ग्रित कठोर मूंज के मोटे रस्से से खम्भे के साथ बाँघ दिया। लड़का चिल्ला-चिल्लाकर रोने लगा तो वैद्य अधिक क्रोधित होकर निर्दयता पूर्वक उसे लकड़ी से मारने लगा। शान्तिशिव दूर से देख रहा था, जब उसने बुरी तरह लड़के को पिटते हुए देखा तब उसे दया ग्रा गई ग्रीर उसने वैद्य से पूछ ही लिया, ग्ररे वैद्यराज! ग्राप इस,लड़के को इतना ग्रिविक क्यों मार रहे हैं?

उत्तर में वैद्य बोला—श्ररे, यह पापी बिल्कुल सुनता ही नहीं हैं। इतने में ही वैद्य की स्त्री लड़के को मार से बचाने के लिये हाहाकार करती हुई बीच में श्रा खड़ी हुई। तब वैद्य भ्रधिक कोधित होकर कहने लगा—'तू दूर हट जा, भ्रन्यथा

#### प्रस्ताव ४: भौताचार्य कथा

तेरी भी ऐसी ही गति होगी ।' इतना कहने पर भी जब वह दूर नहीं हुई तब वैद्य उसे भी लकड़ी से पीटने लगा ।

यह सब देखकर शान्तिशिव ने विचार किया कि, ग्ररे! मुक्के भट्टारक जी के लिये जो ग्रीषिव लेनी है, वह तो मैंने सुन ही ली है, ग्रब वैद्य से पूछने की ग्रावश्यकता ही क्या है? (शान्तिशिव ने वैद्य से बिना पूछे ही उपरोक्त घटना देख-सुनकर मन में यह निर्णय कर लिया था कि जो न सुने उसे ुनाने के लिये खम्भे से बांधकर लकड़ी से मारना ही ग्रीषिव है।)

पश्चात् शान्तिशिव वैद्य के घर से निकलकर एक शिवभक्त सेठ के घर गया। उससे एक रस्सी माँगी। सेठ ने एक सर्ग की रस्सी दी तो शान्तिशिव ने कहा कि, इसको रहने दो मुक्ते तो कठोर मूंज की मजबूत रस्सी चाहिये। शिवभक्त ने उसे मूंज की मोटी रस्सी देते हुए पूछा—भट्टारक! इस रस्सी की क्या भ्रावश्यता पड़ गई?

शान्तिशिव ने कहा—इस रस्सी से हमारे माननीय सुगृहीत नामधन्य सदाशिव भट्टारक जी की श्रौषिध करनी है।

रस्सी लेकर शान्तिशिव भट्टारक के मठ में थ्रा गया। मठ में गुरु को देखते ही उसने कोघ से भौहे चढ़ायी, मुँह लाल-पीला किया और मठ के बीच खड़े एक खम्भे से रोते-चिल्लाते भट्टारक को उस रस्सी से बांघ दिया। फिर एक मोटा लट्ट (लकड़ी) लेकर गुरु को खूब जोर से मारने-पीटने लगा।

इधर शिवभक्त सेठ ने विचार किया कि भट्टारक के लिये श्रौषि बनायी जा रही है, श्रतः मैं भी मठ में जाऊँ। कुछ आवश्यकता होने पर मैं भी सहयोग कर सक्रँगा। ऐसा सोचकर सेठ भी मठ में श्राया। मठ में घुसते ही सेठ ने देखा कि शान्तिशिव निर्देयता से श्राचार्य को मार रहा है। तब उसे रोकते हुए उन्होंने कहा— 'श्ररे शान्तिशिव! यह क्या कर रहा है? ग्राचार्य को क्यों मार रहा है?' इस पर शान्तिशिव! यह क्या कर रहा है श्राचार्य को क्यों मार रहा है तब भी यह पापी कुछ भी सुनता ही नहीं।' श्र उस समय तक सदाशिव ग्राचार्य मार खा-खा-कर मृतन्नाय जैसे हो गये थे और श्रत्यन्त भयंकर कन्दन कर रहे थे। ग्राचार्य की ऐसी विपन्न दशा देखकर शिवभवतों ने हाहाकार करते हुए शान्तिशिव को रोका।

इस पर शान्तिशिव ने दुबारा वैद्य की नकल उतारते हुए कहा—'मैं इतना अधिक प्रयत्न कर रहा हूँ फिर भी यह दुरात्मा सुनता ही नहीं। ग्रभी तो मुभे इसे भीर मारना पड़ेगा। तुम सब अलग हट जाग्रो, ग्रन्यथा तुम्हारा भी यही हाल होगा।' उतने पर भी जब शिवभनत उसे रोकने लगे, तब उसने शिवभनतों पर भी लाठियाँ जमा दी। परन्तु, शिवभनत अधिक थे ग्रतः 'इसके हाथ से लकड़ी छीन लो' कहते हुए उन्होंने मिलकर उसे पकड़ा, लकड़ी छीन ली ग्रीर यह सोचकर कि शान्तिशिव

क्ष वेश्य इश्रम

को अवश्य कोई भूत लगा है, ग्रतः उसे खूब मारा, उसके हाथ पीछे से बांध दिये ग्रीर उसकी मुश्कें बाँध दी ! तदनन्तर उन्होंने सदाशिव ग्राचार्य को छुड़ाया । थोड़ी देर बाद ग्राचार्य में चेतना ग्राई । देवकुपा से वे बच गये ।

फिर सभी शिवभक्तों ने मिलकर शान्तिशिव से पूछा—अरे भले मनुष्य ! तू आचार्य भट्टारक के साथ ऐसा दुं व्यवहार क्यों कर रहा था ?

शान्तिशिव ने बड़े भोलेपन से कहा — अरे मूर्खी! वैद्यराज ने भट्टारक के बहरेपन को मिटाने के लिये जिस औषधि का उपदेश दिया था, मैं तो उसी का प्रयोग कर रहा था। तुम मुफें छोड़ो और मुफें भट्टारक जी की व्याधि को दूर करने दो। व्याधि की उपेक्षा मत करो।

शिवभक्तों ने सोचा कि भ्रवश्य ही शान्तिशिव को भूत लगा है। उन्होंने उससे कहा—'देख, तू फिर ऐसा नहीं करने की प्रतिज्ञा करे तो तुभे छोड़ दें।' शान्तिशिव बोला--'श्ररे भले मनुष्यों! क्या मैं तुम्हारे कहने से हमारे गुरु महाराज के रोग की दवा भी न करूँ? मैं तो जैसा वैद्यराज ने कहा है वैसा ही करूंगा। तुम्हारे कहने से नहीं रुकूंगा।'

शान्तिशिव की बात सुनकर शिवभक्तों ने वैद्यराज को बुलाया और उन्हें सब घटना सुनाई। वैद्यराज अपने मन में हँसते हुए बोले — भट्टारक! मेरा लड़का तो बहरा नहीं है। बात ऐसी है कि मैंने बहुत परिश्रम पूर्वक उसे वैद्यक शास्त्र की बड़ी-बड़ी पुस्तकों को पढ़ाया है, पर उसे खेलकूद की ऐसी ग्रादत पड़ गई है कि मेरे कितना ही समभाने पर भी वह उन वैद्यक शास्त्रों के ग्रर्थ एवं विधि को ग्रहण नहीं करता। इसी लिये मुभे कोध आ गया और मैंने उसे मारा। यह तो कोई बहरेपन की दवा नहीं है। यह मेरा लड़का तो इस ग्रीषध (मार) के प्रभाव से समभ गया है, ग्रर्थात् यह ग्रीषध गुगा कर गई है। परन्तु, मेरी बात सुनकर बिना मुभे पूछे भट्टारक की ऐसी औषधि तुभे नहीं करनी चाहिये थी।

शान्तिशिव बहुत अच्छा वैद्य जी ! अब ऐसा नहीं करू गा। किसो भी प्रकार हमारे से भट्टारक ठीक होने चाहिये। यदि वे किसी दूसरे उपाय से ठीक होते हैं तो फिर इस औषधि की क्या आवश्कता है।

तदनन्तर शान्तिशिव के वादा करने पर लोगों ने उसे छोड़ दिया।

#### भावार्थः प्रश्न

विमर्श भाई प्रकर्ष ! यदि तू भी शान्तिशिव की भाँति जितना मैं कहूँ उसे ही सुने ग्रौर उसके भावार्थ को न समभे तो बेचारे भौताचार्य के जैसी दुर्दशा तू मेरी भी कर सकता है। इसीलिये तुभे कह रहा हूँ कि मेरी बात का भावार्थ समय-समय पर प्रश्नोत्तर के माध्यम से मुभ से पूछ लिया कर।

प्रकर्ष--मामा! ग्रापने तो बहुत बढ़िया कथा सुनाई। ग्रब मुक्ते जो कुछ पूछना है वह ग्रापसे पूछ लेता हूँ। विमर्श -तुभो जो कुछ पूछना है, प्रसन्नता से पूछ।

प्रकर्ष देखो मामा ! ग्रापने सबसे पहले चित्तवृत्ति ग्रटवी का वर्णन किया ग्रौर कहा कि यह समस्त ग्रन्तरंग लोक की ग्राधार भूत है तथा बहिरंग लोक में जितनी भी ग्रच्छी-बुरी घटनायें घटती हैं उन सब का निर्माण करवाने वाली यही ग्रटवी है। यह बात तो रहस्य (भावार्थ) के साथ मेरी समक्त में ग्रा गई। तदनन्तर ग्रापने अपनतता महानदी, तदिलसित द्वीप, चित्तविक्षेप मण्डप, तृष्णा वेदिका, विपर्यास सिहासन, अविद्या गरीर और महामोह राजा का जो वर्णन किया है उसका रहस्य मैं सम्यक् प्रकार से नहीं समक्त सका हूँ। यद्यपि गहन विचार करने पर मेरी कल्पनानुसार ऐसा लगता है कि ये बस नाम से ही भिन्न हों, पर ग्रर्थ से तो वे सब एक समान ही हैं। क्योंकि, ये ग्रन्तरंग लोक की पुष्टि करने वाले और बहिरंग लोक का ग्रनर्थ कराने वाले लगभग एक समान ही हैं। फिर भी यदि इनमें कोई ग्रथ-भेद हो तो कृपाकर आप मुक्तें समक्ताइये।

विमर्श — भाई ! जब मैंने इनमें से प्रत्येक के सम्बन्ध में गुण-स्वरूपों का वर्णन किया था तभी इनमें क्या-क्या भ्रन्तर है, इसका भी स्पष्टता पूर्वक विवेचन कर तुभे समभाया था। फिर भी यदि तुभे वास्तविकता ठीक से समभ में न ग्राई हो तो मैं पुन: श्रर्थ सहित समभाता हूँ।

ऐसा कहकर विमर्श ने नदी. द्वीप ग्रादि प्रत्येक का भावार्थ विस्तार पूर्वक भागाजे प्रकर्ष को कह सुनाया, जिससे उसे प्रत्येक की वास्तविकता स्पष्टता पूर्वक समभ में ग्रा गई।



# ११. वेल्लहल क्रुमार कथा

नरवाहन राजा ने विचक्षणाचार्य से कहा—महाराज ! विमर्श ने अपने भानजे प्रकर्ष को नदी ग्रादि का जो भावार्थ (रहस्य) बताया, वह सब आप हमें भी सुनाइये। राजा का प्रश्न सुनकर विचक्षणाचार्य ने महानदी ग्रादि का भावार्थ विस्तार से कह सुनाया।

इधर ग्रगृहीतसंकेता ने संसारी जीव से कहा—भद्र संसारी जीव ! महानदी ग्रादि का भावार्थ मेरे समक्षने योग्य हो तो उस ग्रथंभेद (रहस्य) को मुक्तें भी सुनाइये।

संसारी जीव—बिना किसी स्पष्ट दृष्टान्त के प्रत्येक का भिन्न-भिन्न स्वरूप समभाना बहुत कठिन है, अतः पहले दृष्टान्त देकर फिर मैं इनके भावार्थ को समभाऊंगा।

३४६ ठग्र ३४६

अगृहीतसंकेता ने आभार पूर्वक उसका प्रस्ताव स्वीकार किया, अतः संसारी जीव ने पहले इण्टान्त कथा प्रारम्भ की —

## वेल्लहल कुमार कथा

भुवनोदर नामक एक नगर था। नगर की प्राकृतिक रचना ही ऐसी थी कि संसार में होने वाली सभी घटनायं उस नगर में भी होतो रहती थीं। उस नगर में भनादि नामक राजा राज्य करता था। वह इतना शक्तिशाली था कि ब्रह्मा, विष्णु और महेश जैसी समर्थ हस्तियों को भी पराजित कर, वह भ्रपने वश में रख सकता था। इस अनादि राजा की रानी का नाम संस्थिति था। वह नीति-निपुण थी और सच्ची-भूठी युक्तियों से मिथ्या बोलने वाले का नाश करने में कुशल थी।

इन राजा-रानी के एक अत्यन्त वल्लभ वेल्लहल नामक पुत्र था। यह कुमार खाने-पीने का इतना शौकीन था कि वह रात-दिन भिन्न-भिन्न प्रकार के खाद्य और पेय पदार्थों का भक्षण और पान करता ही रहता था तब भी उसे कभी तृष्ति नहीं होती थी। अधिक खाने-पीने से उसे अजीर्ण हो गया, पेट के दोष बढ गये और फिर उसे जीर्ण-ज्वर हो गया। अत्यन्त रुग्ण होने पर भी इस कुमार को खाने-पीने की इच्छा थोड़ी भी कम नहीं होती थी। एक दिन उसका इच्छा बगीचे में गोठ करने की हुई। गोठ के लिये विविध प्रकार के भोजन तैयार कराये गये। तैयार भोजन-सामग्री को देख-देख कर कुमार का मन ललचाने लगा। मन में सोचने लगा कि मैं इस-इस खाद्य को खाऊगा; क्योंकि सभी पदार्थ उसे रुचिकर थे, इसलिये सब में से थोड़ा-थोड़ा कुमार ने नमूना चस्र लिया। फिर अपने मित्र मण्डल, परिवार और अन्तःपुर की मुन्दरियों सहित वे लोग उद्यान की ओर निकल पड़े। मार्ग में भाट लोग कुमार का गुणगान करने लगे, उन्हें दान देते हुए, आडम्बर पूर्वक विविध प्रकार के आमोद-प्रमोद करते हुए वे लोग अ मनोरम उद्यान में पहुँचे।

उद्यान में पहुँचने के बाद मित्रों के साथ कुमार भी ग्रासन पर बैठे ग्रौर लाई हुई भोजन सामग्रो में से थोड़ी-थोड़ी सभी वस्तुएं उसे भी परोसी गई। इनमें से प्रत्येक वस्तु कुमार ने थोड़ी-थोड़ी खाई। उस समय जंगल की ठण्डी हवा भी उसे लगने लगी, इससे उसका ज्वर अधिक तेज हो गया। वैद्यक शास्त्र में कुशल समयज्ञ नामक वैद्यपुत्र भी उनके साथ था। उसने कुमार के ललाट पर हाथ लगाकर श्रौर नाड़ी देख कर यह निर्माय कर लिया कि कुमार का ज्वर बढ गया है ग्रौर उसे पीड़ा हो रही है, पर लज्जा के मारे वह बोल नहीं रहा है।

समयज्ञ ने कुमार से कहा देव ! आपको अब कुछ भी नहीं खाना चाहिये। यदि आप अब कुछ भी खायंगे तो आपको बहुत हानि होगी। देखिये, अभी भी आपका शरीर भीतर से ज्वर की प्रवलता के कारण धधक रहा है। आकृति से स्पष्ट दिखाई देरहा है कि आपकी आँखें लाल चोल हो गई हैं, मुँह भी तप्त ताम्र के समान लाल हो रहा है, सीने में से धक-घक की ग्रावाज आ रही है, नाडी तेज चल रही है, बाह्य चमड़ी जल रही है और हाथ ग्रंगारे जैसे हो रहे हैं। ये सारे चिह्न ज्वर वृद्धि के हैं। ग्रतः अब आप भोजन न करें ग्रीर पवन रहित बन्द कमरे में जाकर ग्राराम करें । लंघन (उपवास) करें, गर्म पानी पीयें ग्रौर श्रजीर्ग तथा ज्वर को मिटाने के जो भी उपाय हैं, उन सब का सम्यक् प्रकार से सेवन करें। यदि ग्राप इसमें तनिक भी उपेक्षा करेंगे तो ग्रापको तुरन्त ही सन्निपात हो जायगा।

वैद्यपुत्र जब कुमार को रोग-शमन के उपाय बता रहा था तब भी कुमार की दिष्ट तो परोसे हुए भोज्य पदार्थीं पर ही जमी हुई थी और सोच रहा था कि यह खाऊगा, वह खाऊगा । उसका अन्तः करण भोज्य पदार्थों पर इतना श्रासक्त हो गया था कि वैद्यपुत्र द्वारा उसके हित में दिये हुए उपदेश को सुनने की ग्रोर भी उसने घ्यान नहीं दिया । समयज्ञ, कुमार का हाथ पकड़-पकड़ कर उसे खाने से रोक रहा था तब भी वेल्लहल तो उसकी उपस्थिति में, उसके रोकने पर भी खाता ही रहा। उसे वैद्यपुत्र की उपस्थिति की भी शर्म नहीं आई। यद्यपि वेल्लइल को पहले ही प्रबल अजीर्ए था ही, ग्रतः ज्वर की तीव्रता बढ़ने से वह जो भी ग्रास मुँह में डालता. उसे गले के नीचे बल पूर्वक उतारता। ऐसी दशा में भी वह जबरदस्ती खाये जा रहा था। परिगाम स्वरूप उसका हृदय उछलने लगा, पेट में गड़बड़ होने लगी, भक्षित भोजन मुँह में ग्राने लगा ग्रौर ग्रन्त में वमन होने लगी, जिससे सामने पड़ा हुन्ना भोजन भी वमन मिश्रित हो गया । ऐसी ग्रत्यन्त दयनीय ग्रवस्था में भी वेल्लहल कुमार विपरीत हो सोचने लगा कि 'मेरा शरीर भूख से पीड़ित है, मेरा पेट खाली है जिसमें वायु घुस गयी है उसी से यह उल्टी हुई है, अन्यथा उल्टी कैसे हो सकती है ? उल्टी से पेट ग्रंधिक खाली हो जायगा तो उसमें भ्रधिक हवा भर जायगी, इससे मुक्ते ग्रंधिक व्यथा होगी। इसीलिये मुक्ते दुबारा डटकर भोजन कर पेट को पूरा भर लेना चाहिये, जिससे कि वह खाली न रहे ग्रीर उसमें हवा नहीं भरे। उस समय दूसरा भोजन तो उसके सामने परोसा हुग्रा था नहीं, ग्रतः कुमार निर्लज्ज होकर सब लोगों के देखते हुए वह वमन मिश्रित भोजन ही करने लगा । [१–३]

ऐसे निर्लज्ज ग्रौर हानिकारक व्यवहार को देखकर समयज्ञ वैद्यपुत्र घबराया ग्रौर चिल्लाते हुए उसने कुमार से कहा - देव ! देव !! श्रापको कौए जैसा ब्यवहार करना योग्य नहीं है । प्रभों ! आप अपने इतने बड़े राज्य, सुन्दर शरीर भीर चन्द्र जैसे निर्मल यश को मात्र एक दिन के भोजन के लिए व्यर्थ में ही गंवा रहे हैं। मेरे प्रभो ! ग्रापके सामने पड़ा हुग्रा यह वमन मिश्रित भोजन 🕸 श्रपवित्र. दोषपूर्ण, उद्वेगकारक ग्रौर निन्दनीय है, ग्रतः ग्रापको इसका भक्षण करना कदापि उचित नहीं है । देव ! म्रापके शरीर में पहले से ही दुःखदायी भ्रनेक व्याधियां विद्यमान हैं, फिर भी ब्राप ऐसा वमन मिश्रित दोषपूर्ण भोजन करेंगे तो वह ब्रापकी सर्व व्याधियों

क्ष पृष्ठ ३५१

को म्रिकि जागृत कर उन्हें बढ़ायेगा। आप जैमे विद्वान् को तो बाह्य पुद्गलमय इस तुच्छ भोजन पर ग्रासिक्त होनी ही नहीं चाहिये। प्रभो ! ग्राप इसका त्याग कर भ्रपने ग्रापकी रक्षा करने का प्रयत्न करें। [४-८]

समयज्ञ द्वारा विनयपूर्वक इतना समभाने और रोकने पर भी वेल्लहल तो अपनी विपरीत मित पर डटा ही रहा। वह सोचने लगा कि, ब्रहो! यह वैद्यपुत्र तो मूर्ख ही लगता है, समय का जाता नहीं लगता है। यह न तो मेरी प्रकृति को ही समभता है, न मेरी श्रवस्था को हो जानता है और मेरे हित-ब्रहित को भी ठीक से नहीं समभता है तब भी यह मुभे सीख देने चला है। मेरे शरीर में बायु बढ़ गई है जिससे मुभे तो भूख लग रही है और यह मुभे खाने से रोक रहा है। देवताओं को भी दुर्लभ ऐसे सुन्दर सुस्वादु भोजन को यह दोषपूर्ण वता रहा है। धन्य है इसकी बुद्धि को! ऐसा बुद्धिहीन व्यक्ति कुछ भी बोले, मुभे उसकी चिन्ता नहीं करनी चाहिये। मैं तो यह भोजन इच्छानुसार अवश्य ही करूंगा। मुभे तो अपना स्वार्थ सिद्ध करना है, अन्य से क्या लेना देना? [६-१र।

वैद्यपुत्र, ग्रन्थ मित्रों और परिवारजनों के बारम्बार मना करने पर भी कुमार नहीं माना और उसने वह वमन मिश्रित भोजन किया ही। परिणाम स्वरूप उसके शरीर में एकाएक सभी दोष प्रबलता से बढ़ गये ग्रौर उसे अत्यन्त तोत्र सित्रपात हो गया। फिर उसे उल्टी हुई और वह अचेत होकर उस उल्टी से भरी हुई घृणा योग्य जमीन पर ही काष्ठ के समान निश्चेष्ट होकर गिर पड़ा। उल्टी के कीचड़ में लोटने लगा। उसका गला कफ से भर जाने के कारण उसके कण्ठ से घर्र-घर्र की की भारी ग्रावाज निकलने लगो। लोग देखते रहे ग्रौर वह ग्रत्यन्त उद्देग उत्पन्न करने वाली और असाध्य चिकित्सा वाली दारुण ग्रवस्था को प्राप्त हो गया। वह उस समय ऐसी विषम स्थिति को पहुँच गया था कि समयज्ञ भी उसे ग्रब इस ग्रवस्था से नहीं बचा सकता था तथा उसके परिवार-जन ग्रौर नौकर भी ग्रब उसकी रक्षा नहीं कर सकते थे। राज्य भी अब उसे इस ग्रवस्था से वाहर निकालने में ग्रसमर्थ था ग्रौर देव दानव भी इसको बचा नहीं सकते थे। यह प्राणी ग्रब ग्रयने कर्म के फल भोगते हुए ग्रत्यन्त ग्रपवित्र कोचड़ से भरी इस ग्रवस्था में ग्रनन्त काल तक इसी तरह लुढकता रहेगा। [१३-१६]

हे भ्रगृहोतसंकेता ! महानदी ग्रादि वस्तुश्रों का भेद तुर्फे स्पष्टता से समभाने के लिये यह वेल्लहल की कथा सुनाई गई। ग्रब कुछ समभी ?

इस कथा को सुनकर ग्रगृहीतसंकेता तो ग्रधिक विह्नल होकर ग्रसमञ्जस में पड़ गई। वह बोली - ग्ररे संसारी जीव! तू ने तो चित्तवृत्ति अटवी ग्रौर वहाँ की ग्रन्य वस्तुग्रों में भेद दर्शाने के लिये यह कथा कही थी। पर, मुक्ते तो इस कथा में पूर्वापर सम्बन्ध वाली कोई बात ही दिखाई नहीं देती। यह तो ''ऊठ ग्रौर उसकी ग्रारती'' वाली कहावत चितार्थ हुई। यदि तेरी इस कथा में ग्रौर पूर्व-विणित महानदी ग्रादि में कुछ सम्बन्ध हो तो मुक्ते स्पष्ट रूप से समका दे। [२०-२३] संसारी जीव सदागम के समक्ष अपनी आत्मकथा सुनाते-सुनाते थक गया था और वह थोड़ा विश्राम करना चाहता था. इसिलिये उसने प्रज्ञाविशाला से कहा—भद्रे प्रज्ञाविशाला ! मैंने अभी जो कथा कही है उसका सम्बन्ध पूर्व-विशाल वस्तुओं के साथ कैसे घटित होता है, यह तू ही सक्षेप से अपने शब्दों में स्पष्ट करते हुए अगृहीता को समभा दे। [२४-२४] अ

प्रज्ञाशिकाला ने कहा— ठीक है, मैं भलीभांति समभाती हूँ। फिर वह बोली—भद्रे ग्रगृहीतसंकेता ! देख, बराबर ध्यान रखना, ग्रब मैं उपरोक्त कथा को पूर्व-विणत वस्तुश्रों से योजित (घटित) कर रही हूँ। [२६]

#### कथा-योजना : ग्रर्थ-घटना

विशालाक्षि ! बार्ता में बेल्लहल कुमार का उल्लेख किया है उसे यहाँ कमंभार से भारी बना हुआ संसारी जीव समभना। भद्रे ! ऐसा जीव भुवनोदर (संसार) नगर में ही उत्पन्न होता है। इसे अनादि राजा और संस्थिति रानी का पुत्र कहा गया है उसे यहाँ कमंबन्धन युक्त जीव ही समभना जो कि अनादि कालीन कमंप्रवाह से अपनी संस्थिति के कारण संसार में भटकता है। इस संसारी प्राणी के अनन्त प्रकार के रूप होते हैं. अतः उसे बहिरंग लोक कहा गया है और सामान्य रूप को अपेक्षा से उसे एक कहा गया है। सुन्दरि ! मनुष्य भव में आकर ही प्राणी समस्त कर्मों पर प्रभुता प्राप्त करने की स्थिति में आता है इसलिये उसे महाराजपुत्र कहा गया है, क्योंकि राजकुमार ही सब का स्थामी बन सकता है। [२७-३०]

# चितवृत्ति ग्रटवी की योजना

चितवृत्ति भ्रटवी को संसारी जीव की मनीवृत्ति समभना। प्राणी का भ्रच्छा-बुरा जो कुछ भी होता है वह सब इसी मनीवृत्ति के कारण होता है। जब तक प्राणी भ्रात्म-स्वरूप को सम्यक्तया नहीं पहचानता तभी तक उसकी चितवृत्ति पर महामोह भ्रौर उसका सेनापित द्वन्द्व मचाता रहता है और मानसिक भ्रटवी को उथल-पुथल करता है तथा युद्ध चलता रहता है। परन्तु, जैसे ही प्राणी भ्रात्मा को पहचान लेता है वैसे ही वे महामोहादि भ्रात्मा के भ्रनन्त बल-वीर्य को देखकर दूर से ही भाग खड़े होते हैं। जब तक प्राणी में आत्मिक बल प्रकट नहीं होता तभी तक उसकी चितवृत्ति में महामोह का संघर्ष चलता रहता है भ्रौर उस मनोवृत्ति में तृष्णा नदी भ्रादि का निर्माण होता रहता है; क्योंकि महामोह भ्रौर उसके सेनापितयों के कीडा करने के लिये यह महानदी कीडा-स्थली है। परन्तु, जब इन सेनानियों को चितवृत्ति के संघर्ष-स्थल में भ्राने की ही भ्रावश्यकता नहीं होती तब इन सब वस्तुभों का भ्रपने भ्राप हो नाश हो जाता है। भद्रे! जब तक प्राणी भ्रपने भ्रात्म-स्वरूप को सम्यक् रीति से नहीं समभता तब तक ही महामोह राजा भ्रौर उसके सेनानियों का चितवृत्ति पर पूर्णारूप से भ्राधियत्य रहता है और वह विकसित होती रहती है, तथा चितवृत्ति पर पूर्णारूप से भ्राधियत्य रहता है और वह विकसित होती रहती है, तथा

क्ष प्रषठ ३४२

तब तक ही तृष्णा महानदी आदि वस्तुएँ निर्मित, विकसित और अधिकाधिक बढ़ती जाती हैं एवं जीव इनका निर्माण भी आवश्यक समक्तता है। (इस स्थिति में प्राणी अपनी आत्मा का शत्रु हो जाता है और उसे समक्त में ही नहीं आता कि वह कैसी भूल कर रहा है या कैसे विपरीत मार्ग पर चल रहा है।) ऐसी विषम स्थिति में प्राणी आत्म-शत्रु बनकर स्वयं की शक्ति से भिन्न-भिन्न प्रकार का कार्य और आच-रग्ग करता है। इस तथ्यं को समकाने के लिये ही वेल्लहल की कथा कही गई है। उसका इस महा अटवी और महानदी आदि से घनिष्ठ सम्बन्ध है, उसके भेद को समकाने के लिये अब मैं भिन्न-भिन्न प्रकार से प्रस्तुत अर्थ के साथ योजित (घटित) कर प्रकट करती हूँ। [३१-३६]

### श्रजीर्गः प्रमाद नदीः उद्यान-गमन का उपनय

जैसे इस वेल्लहल कुमार को आहार-प्रिय (ग्रनेक प्रकार के भोज्य पदार्थों को बार-बार खाने की इच्छा वाला) कहा गया है वैसे ही इस विषय-लम्पट जीव को समभता, जिसे विषय-भोग की कामनाएँ सर्वदा पुन:-पुन: होती रहती हैं। जैसे पुन:-पुन: अधिक भोजन करने से वेल्लहल कुमार को अजीर्ग रोग हो गया था वैसे ही हरिए। क्षि ! इस जीव को बार-बार कर्म का अजीर्ग हो जाता है। यह कर्म पाप ग्रीर अज्ञानमय होने से बहुत दारुए है, जिसमें से (प्रमाद) रूपी पूलिन (नदोतट द्वीप) उत्पन्न होता है, अर्थात् इस प्रमाद को उत्पन्न करने वाले तामसचित्त थ्रौर राजसिन्त (नगर) हैं। जैसे-जैसे कुमार को भोजन करने से अधिकाधिक अजीर्ए होता गया और उसके जीर्ए ज्वर में वृद्धि होती गई वैसे ही प्राणी की विषय-लम्पटता बढ़ने से उसके रागादि (स्नासक्ति) दोषों में वाद्ध होती है जो जीर्सा ज्वर के समान समस्त प्रकार के मानसिक श्रौर शारीरिक रोगों को बढ़ाती रहती है। ऐसे असाध्य अजीर्ण और जीर्ण ज्वर में भी जैसे वेल्लहल कुमार को भोजन करने की इच्छा होती रहती थी वैसे ही इस भाग्यहीन प्राणी को प्रति समय विषय-भोग की कामना बनी रहती है। 🕸 मनुष्यभव प्राप्त जीव को देखेंगे तो प्रतीत होगा कि इसे कर्म का अत्यन्त दारुए। स्रजोर्ए हो रहा है, उसके कृपित राग-द्वेष इतने विधित दिखाई देंगे कि उसके मूर्खता पूर्ण व्यवहार को देखकर ग्रापको ऐसा लगेगा कि इसके चित्त पर ताप ग्रा गया है, मानसिक संताप हो गया है। प्राणी वस्तु-स्वरूप को बराबर नहीं समभने के कारण वह समभ ही नहीं पाता कि राग-द्वेष के बढ़ने से उसका ज्वर (मानिसक संताप) बढ़ता जा रहा है, ग्रत: वह सुख-प्राप्ति की इच्छा से ऐसे ग्रहितकारी विपरीत मार्ग पर चल पड़ता है। (इससे वह भ्रपना भ्रहित करता है और परिगाम स्वरूप उसे दारुग दु:ख प्राप्त होता है।) सुख-प्राप्ति के लिये वह दुरात्मा जीव शराब पीता है, उसे निद्रा सुखकारी लगती है, श्रनेक ऊंची उड़ानों से भरपूर कल्पनाजन्य विकथा उसे सुन्दर लगती है। उसे कोघ इष्ट लगता है, मान प्रिय लगता है, माया प्यारी लगती है, लोभ प्राणों के समान स्रभोष्ट

क्ष पृष्ठ ३५३

लगता है ग्रौर राग-द्वेष को स्विचित्त के समान ही समक्तता है। उसे सुन्दर स्त्रियों का स्पर्श प्रिय लगता है, रस अभीष्ट लगता है, गन्ध अच्छी लगती है, रूप आह्लाद-कारी लगता है ग्रीर घ्वनि प्रियकारी लगती है। उसे चन्दन ग्रादि का लेपन, ताम्बूल-चर्वरा, ग्राभूषरा-धाररा, सुस्वादु भोजन, फूलमालायं, लावण्यवती स्त्रियों का संगम भौर बढ़िया कपड़े पहनना अच्छा लगता है । बढ़िया ग्रासन, वाहन भ्रौर पलंग भ्रादि पदार्थी पर मन ललचाया करता है । द्रव्य-संचय भ्रौर भूठे यश की बातें बहुत ही प्रिय लगती हैं। हे भद्रे ! प्राणी की चित्तवृत्ति रूपी ग्रटवी में ऐसे कार्य करती हुई प्रमतत्ता (प्रमाद) रूपी नदी ग्रति वेग से निरन्तर बहती रहती है। [४०-५२]

हे सुन्दरि! जैसे श्रजीर्ण श्रौर जोर्ण ज्वर से संतप्त दशा में भी वेल्लहल राजकुमार को उद्यान में गोठ करने की इच्छा हुई ग्रौर एतदर्थ खाद्य सामग्री तैयार करवाई। उस भोज्य सामग्री में से चखने के बहाने से उसने थोडी-थोडी खाई। उसके बाद श्रामोद-प्रमोद पूर्वक परिवार सहित नगर से निकल कर बगीचे में श्राया। वहाँ दिन्य आसन पर स्वयं बैठा । भोजनार्थ नानाविध खाद्य सामग्री परोसी गई, इत्यादि वर्णन पहले विस्तृत रूप से कर चुके हैं। हे कमलनयनि ! वैसे ही प्रमाद में पड़े हुए प्राणी को कर्म के अजीर्ग से महा दारुण मानसिक संताप ज्वर के कारण उसके मन में प्रतिक्षण भ्रनेक प्रकार के विचार उठते रहते हैं । जैसे—खूब धन कमाकर यथेच्छ सुख भोगू, अन्तःपुर को दिव्य वैभव-सम्पन्न कर दूं, मनोहारी राज्य का भोग करूं, बड़े-बड़े राज महल बनवाऊं, सुन्दर उद्यान बनवाऊं, महावैभव सम्पन्न बनूं, समस्त शत्रुश्रों का नाश करूं, समस्त जन समूह से प्रशंसित होऊं ग्रौर समस्त मनोरथों को पूर्ण करूं। पाँचों इन्द्रियों के शब्दादि विषय रूपी सूख-सागर में श्रपने को डूबाकर . (सराबोर होकर) निरन्तर आनन्द की मस्ती में रहूँ । खाना, पीना, भोग भोगना श्रौर इन्द्रियों की तृष्ति करना, यही तो मनुष्य भव प्राप्त करने का फल है। इसके अतिरिक्त मनुष्य भव-प्राप्ति का फल ही क्या है ? प्राणी की चित्तवृत्ति में ऐसी प्रमाद रूपी नदी निरन्तर बहती रहती हैं। हे सुन्दरि! उसे वेल्लहल कुमार के उद्यान में जाकर गोठ करने की इच्छा के समान समभना चाहिये। देख, ऐसे विचारों के परि<mark>साम स्वरूप ही प्रास्सी महारम्भ पाप करता हुग्रा द्रव्य-संचय (संग्रह) करता</mark> है। दैवयोग से यदि उसे धन की प्राप्ति हो जाती है तो वह अपनी इच्छानुसार अन्तःपुर और भवन निर्माण से लेकर पूर्वोक्त पाँचों इन्द्रियों के विषयोपभोग पर्यन्त धानन्द सुख का स्वाद भी लेता है, जिसे वह सुख मानता है। [५३-६२]

### तद्विलसित द्वोप को योजना

हे मुगलोचिन ! कथा में कहा गया है कि गोठ के लिये तैयार भिन्न-भिन्न प्रकार के स्वादिष्ट भोजन में से उसने थोड़ा-थोड़ा चखा, यह महारम्भ से घन-प्राप्ति होने पर पांचों इन्द्रियों के रसों का स्वाद लेने के समान है। जब यह प्राग्ती अनेक प्रकार

<sup>%</sup> पुष्ठ ३५४

के कुसंसर्गों से भूठी संकल्प-विकल्प-मालाग्रों से ग्रस्त होकर इसी को सुख मान बैठता है तब वह उसे प्राप्त करने के लिये अनेक प्रकार के विलास, नाच, संगीत, हास्य, नाटक आदि के भूठे ग्रानन्द में डूब जाता है ग्रीर दुर्लालसाओं के वशीभूत होकर जुगा खेलने, शराब पीने, स्त्रियों के साथ सभोग करने ग्रादि ग्रथम कार्यों में रस लेने लगता है; जिससे वह सन्मार्ग रूपी नगर से दूर होकर दुःशील रूपी (बुरे मार्ग) उद्यान में ग्राता है। हे नीलकमलनयने! कथा में कुमार के उल्लास पूर्वक नगर से निकलकर उद्यान में ग्राने का भावार्थ यही है। ग्रथित सन्मार्ग-भ्रष्ट होकर दुश्चिरत्री हो जाता है और इसका कारण है ग्रारम्भ-समारम्भ से प्राप्त धन के उपभोग करने की तुच्छवासना। उद्यान में ग्राकर कुमार जिस दिव्य विशाल ग्रासन पर बैठता है उसे मिथ्याभिनिवेश ग्रासन समभ । फिर कर्म के पारिवारिकजनों द्वारा कुमार के सामने भिन्न-भिन्न प्रकार के चित्ताकर्षक एवं स्वादिष्ट भोजन परोसे गये, जिनको वह पहले चख चुका है, इसीलिये उनके प्रति लोलुपता की दिष्ट से देखता है। हे पद्मलोचने! यह भोजन सामग्री ही प्रमतत्ता नदी के मध्य में स्थित तदिलसित द्वीप के समान है। [-३-६६]

#### चित्तविक्षेप मण्डप का उपनय

हे भद्रे ! वेल्लहल कुमार द्वारा फिर थोड़ा सा भोजन करने से ग्रीर जंगल के भीतल पवन से उसका ज्वर तीव्रता से बढ़ गया । वैद्यपुत्र ने इसे लक्ष्य किया और उसे भोजन करने से रोका परन्तु कुमार भोजन के प्रति इतना श्राकर्षित था कि उसने वैद्यपुत्र की बात सुनी ही नहीं। इसी प्रकार प्राणी को कर्म के अजीर्ण से मानसिक सन्ताप ज्वर तो पहले से ही होता है। फिर मदिरा, विषय, कषाय, निद्रा और विकथा रूपी प्रमाद में पड़ने से श्रौर श्रज्ञान रूपी वायु के स्पर्श से उसका ज्वर बढ़ जाता है। प्राणी के इस कर्म-ज्वर की वृद्धि को समयज्ञ (शास्त्र के जानकार) वैद्य जैसे बुद्धिशाली धर्माचार्य समभते हैं और उसे ग्रधिक प्रमाद में पड़ने से रोकते हैं तथा उसे वस्तु-स्वरूप को समभाते हुए स्पष्ट रूप से कहते हैं कि, 'भद्र ! इस ग्रनादिकालीन संसार रूपी महा भयानक जंगल में भटकते-भटकते विशाल साम्राज्य की प्राप्ति के समान ही किसी सुन्दर कर्मों के सुयोग से तुम्हें यह मनुष्य भव प्राप्त हुम्रा है फिर भी कर्म के अजीएां से उत्पन्न ज्वर से तुम पीड़ित हो, स्रतः तुम प्रमाद का सर्वधा त्याग कर दो । ग्रन्यथा कर्मज्वर की व्याधि में यदि प्रमाद का सेवन करोगे तो तुम्हारा यह मानसिक ज्वर बढ़कर सन्निपात में बदल जायेगा, ग्रर्थात् तुम्हें महामोह रूपी सन्निपात हो जायेगा । इस मानसिक ज्वर को मिटाने की ग्रमोघ श्रौषिघ सम्यक् ज्ञान सम्यक् दर्शन, ग्रौर सम्यक् चारित्र है। यह औषि सर्वज्ञ भगवान् ने बताई है। इसके स्वन से तुम्हारे चित्त पर चढ़े ज्वर का सर्वथा नाश होगा । अत: हे भद्र ! तुम इस ग्रौषिध का सेवन करो। दत्यादि वचनों द्वारा धर्माचार्य प्रास्मी को विस्तृत उपदेश देते हैं, परन्तु इस पापी प्रांगी के चित्त पर तो प्रमाद रूपी भोजन के प्रति इतनी स्रधिक धासिक होतो है कि वह इस शिक्षा को उपदेष्टा का वागजाल मात्र समभकर

स्वीकार नहीं करता है। अपितु, इसके विपरीत वह उन्मत्त के समान, मदिरापीत मत्त के समान, ग्राह भगरमच्छ) ग्रस्त मृत्यु की पीड़ा के समान और गाढ निद्रा की बेहोशी में पड़े हुए के समान उद्भ्रान्त होकर, धर्माचार्य के उपदेश को ग्रनसुना कर उससे विपरीत ग्राचरण करता है। हे भद्रे! संसारी प्राणी के इसी ग्राचरण को महानदी के पुलिन तद्विलसित द्वीप के मध्य बने चित्तविक्षेप मण्डप के समान समभना चाहिये। ऐसी ये घटनायें संसारी जीव के सम्बन्ध में बारम्बार घटती ही रहती हैं।

# तृष्गा वेदिका की संघटना

हे चारुलोचना अगृहीतसंकेता ! वेल्लहल को अजीर्गा और ज्वर के कारण भोजन गले से नीचे नहीं उतर रहा था फिर भी वह भोज्य पदार्थों के प्रति लोलुपता के कारए। जबरदस्ती खा रहा था । फलस्वरूप उसने उसी भोजन के ऊपर ही उल्टी की । ठीक ऐसी ही घटना संसारी प्राणी के साथ भी घटित होती है । प्राणी कर्म के भ्रजीर्ग से उत्पन्न जीर्गा ज्वर से ग्रस्त रहता है जिससे उसका मन सदा विह्वल रहता है स्रीर इधर वृद्धावस्था के कारण शरीर का खून ग्रौर मांस सूख जाता है जिससे शरीर क्षीए। हो जाता है स्रौर उसका क्षीए। शरीर स्रनेक प्रकार के रोगों का घर बन जाता है। ऐसी अवस्था में किसी भी प्रकार के भोग 🕸 भोगने का उसमें सामर्थ्य नहीं रहता, फिर भी उसकी इच्छा अधिकाधिक भीग भोगने की ही बनी रहती है. परन्तु इसके विपरीत उसके मन में तिनक भी भोग-त्याग की बुद्धि जाग्रत नहीं हाती । ऐसी स्थिति में भी वह प्रमाद-भोजन के प्रति लोलुपता होने के कारएा विवेकीजनों निषिद्ध द्वारा करने पर भी वह उनकी बात नहीं सुनता। प्रास्पी को सौ की प्राप्ति होने पर हजार की इच्छा होती है ग्रौर हजार मिलने पर लाख की, करोड़ की, करोड़ की प्राप्ति होने पर राज्य प्राप्ति की, राज्य मिलने पर देव बनने की धौर फिर इन्द्र बनने की इच्छा करता है। शक्रेन्द्र बन जाने पर भी उसकी इच्छा पूर्ति नहीं होती। चाहे जितने पुत्र हों, सुन्दर सद्गुर्गी स्त्रियाँ हो, सर्व प्रकार की इच्छित वस्तूएं हों, करोड़ों की सम्पत्ति हो, विविध प्रकार के भोग पदार्थ हो, फिर भी कुछ विशेष प्राप्त करने की उसकी ग्रभिलावा का कभी ग्रन्त नहीं ग्राता । जैसे-जैसे अधिकाधिक स्थल पदार्थ मिलते जाते हैं वैसे-वैसे उनसे ग्राधिक सुख शाप्त करने की कामना से वह उन सब का संग्रह करता जाता है। जैसे ज्वर-ग्रस्त मनुष्य के ग्रपथ्यकारी ग्रधिक भोजन करने पर उसके ज्वर में वृद्धि होत है वैसे ही स्थूल पदार्थों के संग्रह से प्राणी के दु: लों की ही वृद्धि होती हैं। ग्राधिक सुख प्राप्त करने की उसकी इच्छा तो इच्छा-मात्र ही रह जाती है, अपित्र बाढ़ श्रादि के उपद्रव, श्रीन के उपद्रव, सम्बन्धियों के भगड़े, चोरों के उपद्रव और राज्य सत्ता द्वारा द्रव्य रूपी भोजन का जबरदस्ती वमन (हरण) करवाना ग्रादि उपद्रवों से होने वाले उन पदार्थों के वियोग से उसके हृदय

<sup>88 322 £</sup>XX

में दारुए। कथ्ट होता है और अत्यन्त दुःख से प्राणी विलाप पूर्ण कन्दन करता है, अर्थात् उसकी दशा बड़ी दयनीय बन जाती है। ऐसे अवसरों पर वे विवेकी पुरुषों के दयापात्र बन जाते हैं। हे सर्वागसुन्दरी अगृहीतसंकेता! संसारी प्राणियों की इसी मनःस्थिति को चित्तविक्षेप मण्डप के मध्य बने तृष्णा वेदिका (मंच) का रूप समक्षता चाहिये। [५०-६१]

### विपर्यास सिंहासन का उपनय

ऐसी गोचनीय दशा में भी वेल्लहल ने विचार किया कि शरीर में वायु दोष बढ जाने से उसे वमन हुमा है, वमन होने से उसका पेट खाली हो गया है और यदि यह उदर खाली रहा तो फिर इसमें वायु का प्रकोप बढ़ जायगा जिससे मुफे कष्ट-पीड़ा होगी, श्रतः दुवारा डटकर भक्षण कर लूं ताकि पुनः वायु-प्रकोप न हो। हे चपलनेत्री श्रगृहीतसंकेता! यह जीव भी ऐसा ही सोचा करता है। जब उसके द्वारा संचित वैभव पापरूपी ज्वर से नष्ट हो जाता है, अपने किसी स्वजन का, स्त्री का अथवा पुत्र का मरए। होता है, ग्रथवा हृदय पर ग्राघातकारक किसी ग्रत्यन्त प्रिय पदार्थ का विनाश होता है तब प्राखी मन में सोचता है कि शायद मैंने नीति (युक्ति) से घन नहीं कमाया, या सुचारु रूप से पुरुषार्थ नहीं किया, ग्रथवा मैंने योग्य स्वामी का आश्रय नहीं लिया, ग्रथवा व्याघि का उपचार बराबर नहीं किया। इसीलिये मेरा सर्वस्व चला गया, मेरो चारुदर्शना मून्दर पत्नी मर गई या मेरे देखते-देखते पुत्र और बान्धव ग्रादि ग्रकाल में ही काल-कवलित हो गये। परन्तू, ग्रब मैं उनका विरह क्षण भर भी नहीं सहन कर सकता। एक बार फिर पूरे उत्साह से प्रयत्न करूं गा और पहले के समान सब वैभव प्राप्त करूं गा, युक्ति-प्रयुक्ति से उसे सम्भाल कर रखूंगा धौर उसकी सावधानी पूर्वक रक्षा करूंगा। यदि मैं साहस खोकर बैठ जाऊँ तो बकरी के गले के स्तन के समान मेरा जीवन व्यर्थ है, अर्थात मेरा जन्म होना न होने के समात है। अतः पुनः प्रयत्न, कर पूर्ववत् समस्त वैभव प्राप्त करूं। हे सुभ्रु अगृहीतसंकेता ! जीव इस प्रकार की जो चेष्टायें करता है उसे विपर्यास सिहासन के समान समभना चाहिये।[६२-१००]

# विमत भोजन को पुनः खाने की श्रर्थ-योजना

हे सुन्दिरि ! जैसे वेल्लहल कुमार समयज्ञ वैद्यपुत्र के रोकने पर भी सब लोगों के देखते हुए लोलुपता पूर्वक वमन मिश्रित भोजन करने लगा, उस समय पारिवारिक लोगों ने चिल्लाते हुए उसका हाथ पकड़ कर उसे रोकना चाहा ग्रौर वैद्यपुत्र ने रोकते हुए अ कुत्सित भोजन के दोष उसे समक्काये। तब भी वह राजपुत्र वैद्य के चिल्लाने की ग्रौर उसके द्वारा विगत दोषों की उपेक्षा कर, उसी वमन मिश्रित कुत्सित भोजन को स्वयं के लिये हितकारी मान कर गाढासक्ति पूर्वक खाने लगा। वैसे ही यह संसारी जीव कर्मों की मिलनता के कारण निर्लंग्ज होकर भोग कर फके हुए पदार्थों को फिर से प्राप्त करने का प्रयत्न करता है। यद्यपि शब्द आदि पाँच इन्द्रियों के भोग के सभी स्थूल पदार्थ पुद्गल परमागुओं से बने हुए हैं, प्रत्येक प्राणी इन्हीं परमागुओं को उपभोग करता है. पूर्व के अनन्त भवों में इस प्राणी ने प्रत्येक परमागुओं को अनन्त बार प्राप्त कर उपभोग कर छोड़ दिया है, अतः ये सब शब्द, रूप, रस, गन्ध और स्पर्श के जितने भी पदार्थ हैं और, हे पित्र बहिन! इस जगत् में प्रेमानुबन्ध पूर्वक आकर्षणकारी जितने भी पदार्थ इस संसार में हैं वे सब उन्हीं परमागुओं के बने हुए होने से भोग कर फेंके हुए यानि वमन किये हुए पदार्थ के समान हैं तथापि यह पापात्मा जीव उन्हें पुनः प्राप्त कर आसक्ति पूर्वक सेवन करता है और वमन के कीचड़ में लोटता है। प्राणी के ऐसे निर्लज्ज व्यवहार को निर्मल आत्मा वाले आत्मार्थी वैद्य देखते हैं, उसे रोकते हैं, फिर भो उसे लज्जा नहीं आती। उसकी ऐसी शोचनीय एवं लज्जनीय स्थित में भी पूतात्मा धर्माचार्य कृपा-परायण होकर भोग रूपी कीचड़ में फंसे हुए ऐसे प्राणियों को प्रयत्न पूर्वक बार-बार रोकते हैं और समभाते हैं।

हे भद्र ! तूम स्वयं ग्रनन्त ज्ञान, अनन्त दशन, ग्रनन्त सुख ग्रीर ग्रनन्त बीर्य स्वरूप हो । तुम्हारे भीतर ग्रवर्णनीय ग्रात्मिक आनन्द है । तुम देव स्वरूप हो । तुम्हें ऐसे भोग के दलदल में फँसकर ग्रात्मिक गौरव को क्षय करना शोभा नहीं देता। एक बार भोगे हुए पदार्थ फिर दूसरा रूप घारण कर तुम्हारे समक्ष आते हैं, अतः ऐसे वमन किये हुए पदार्थों पर अपने मन को अनुबन्धित करना तुम्हारे जैसों के लिये ग्रत्यन्त ही हीन कार्य है । वस्तु-तस्व को यथार्थ रूप में समभने वाले तत्त्वज्ञ महात्मा इन पदार्थों को वमन किये हुए ग्रपवित्र पदार्थ के समान मानते हैं । तुम तो स्वयं परम देव हो, फिर भी तुम ऐसे अपवित्र पदार्थों को भोग करो यह तिनिक भी उचित नहीं है। इन पदार्थों को प्राप्त करने में भी दुःख होता है। तत्वतः ये पदार्थ मी महादु:ख रूप हैं ग्रौर भविष्य में भी उनके वियोग से दु:ख होने वाला है। श्रतः विवेक्षाल प्रास्मियों को इनका पूर्ण त्याग कर देना चाहिये । श्रपने श्रात्म-स्वरूप को समभने वाला कौन ऐसा भला मनुष्य होगा जो बाह्य परमाराओं से निर्मित तुच्छ और म्रात्मिक-भाव रहित इन पदार्थी पर म्रासक्त होगा ? म्रर्थात् म्रात्म-घन वाले विशिष्ट प्राणियों के लिये ऐसे तुच्छ पदार्थ क्या कभी आसक्ति के योग्य हो सकते है ? अतः हे भद्र ! मेरे कहने से भोग-पदार्थों में ग्रौर प्रमाद के विषय में पड़ना श्रब तुम्हारे योग्य नहीं है स्रतः भ्रव तुम इस दलदल में मत फंसो । [१०१-११५]

# भ्रविद्याशरीर की संघटना

हे पद्मपत्रलोचने ! गुरु महाराज जब प्राणी को न्याय ग्रौर तर्कपूर्ण शब्दों में उपदेश देकर विषय-भोग भोगने से रोकते हैं तब प्रमाद-भोजन में ग्रत्यन्त लोलुप बना हुग्रा प्राणी सोचता है कि, भ्रहो ! यह घमाचार्य तो पूर्णतया मूर्ख हैं । ये तो वस्तुतत्त्व को समभते ही नहीं, ऐसे भ्रानन्द देने वाले भोग-पदार्थों की निन्दा करते हैं। इस संसार में मद्यपान, सुन्दरांगी के साथ सम्भोग, माँस भक्षण संगीत-श्रवण स्वादिष्ट भोजन, पुष्पहार, पान-सुपारी, सुन्दर वस्त्राभूषण, सुखदायी ग्रासन ग्रादि पदार्थों का भोग, ग्रलंकार घारण, त्रिभुवन व्यापी निर्मल यश, मूल्यवान रत्नों का संग्रह, शूरवीरता, महाबली चतुरंग सेना, विशाल राज्य की प्राप्ति ग्रौर यथेष्ट सम्पदाग्रों की प्राप्ति ग्रादि ही यदि दुःख के कारण हैं तो फिर सुख है कहाँ ? कुछ बेचारे भूठे सिद्धान्त में फंसकर ग्रपने शुष्क श्रिपांडित्य के अभिमान में ग्रस्त हो जाते हैं, वे निश्चय रूप से इस लोक में भोग-साधनों और स्वादिष्ट भोज्य पदार्थों से वंचित ही रहते हैं। ये स्वयं तो धर्म-पागल होकर भोग नहीं भोग सकते, पर जो ग्रन्य प्राणी प्रयत्न पूर्वक भोग सामग्री प्राप्त कर उपभोग करने वाले होते हैं उनके भोगों का भी अपने हाथों से नाश करवाते हैं। देखो न, ऐसे धर्म-पागल पण्डित संसार के भोगों को बन्धन बताते हैं ग्रौर मोक्ष का उपदेश देते हैं, पर मोक्ष में तो ऐसे भोग उपलब्ध ही ही नहीं होते। फिर ऐसे मोक्ष का उपदेश ठगी नहीं तो ग्रौर क्या है? कौन ऐसा समभदार मनुष्य है जो ऐसे मोक्ष के लिये संसार के अमृत तुल्य सुखों का त्याग करेगा ? [११६-१२३]

ऐसा जीव गुरु महाराज के शुद्ध, सत्य उपदेशों से पराङ् मुख होकर ऐसी-ऐसी विपरीत कल्पनाओं द्वारा दूर भागता है, उसके विरुद्ध आचरण करता है और भोग-पदार्थों में अभूतपूर्व नये-नये गुणों की कल्पना करता है। यह मानता है कि ये भोग पदार्थ स्थिर हैं अर्थात् निरन्तर रहने वाले हैं, पवित्र हैं, मुख देने वाले हैं और वस्तुतः मेरे ही रूप हैं। मैं और ये अभिन्न हैं, ये मेरे ही हैं, मेरे लिये ही निर्मित हैं, अतः अब इनके अतिरिक्त मुफे किसी भी वस्तु की आवश्यकता नहीं है। मुफे इस तथाकथित मोक्ष या शान्ति के साम्राज्य की कोई आवश्यकता नहीं है और धर्माचार्य या अन्य किसा के ऐसे बड़े-बड़े शब्दाडम्बरों के जाल में मैं अब अपनी आतमा को नहीं फंसाऊंगा। ऐसे विचारों से प्राणी प्रमाद रूपी अशुचि के कीचड़ में घसता रहता है। शुद्ध धर्म क्या है ? प्राणी का कर्त्तव्य क्या है ? आदि समफाते हुए धर्माचार्य तो उसके हितार्थ उच्च स्वर से पुकारते हुए दूर रह जाते हैं। हे श्रेष्ठमुखी अगृहीत-संकेता! प्राणी की ऐसी अविद्या (अज्ञान) मय मनोभावनाओं को ही महामोह राजा की अविद्या नामक शरीर-स्थित समफना चाहिये। [१२४-१२६]

### सन्निपात का रहस्य

वेल्लहल कुमार ने रोकने पर भी वमन मिश्रित भोजन ठूंस-ठूंस कर किया जिससे उसे सिन्निपात हो गया। वह ग्रपना भान भूल गया और उल्टों के कीचड़ में जमीन पर गिर पड़ा। इसी कीचड़ में लोट-पोट होते हुए असह्य वेदना के कारण उच्च स्वर से ऋन्दन करने लगा और वह अवर्शनीय अचिन्त्य असाध्य दशा को प्राप्त हो गया। हे सर्वांगसुन्दरि! तब उसे इस ग्रसाध्य रोग से बचाने में कोई भी

क्षे पुष्ठ ३५७

समर्थ नहीं हो सका। ऐसो ही स्थिति इस संसारी प्रार्गी की है। जब वह प्रार्गी प्रमाद युक्त होकर तद्विलास-परायण होता है तब उसके चित्त में ग्रनेक प्रकार के विक्षेप होते रहते हैं और तृष्णा से पीड़ित होकर विपर्यास (विपरीत) बुद्धि के वशीभूत हो जाता है तथा अविद्या से अन्या बनकर संसार रूपी की चड़ में आसक्त हो जाता है। वह अपने मन से ही कल्पना कर बैठता है कि विषय-सुखों में ही समस्त गुर्गों का समावेश है। उस समय यदि कोई धर्माचार्य या सर्वज्ञ रूपी सच्या वैद्य क्राकर उसे कीचड़ में फंसने से रोकता है तो यह जीव उन्हें मूखे श्रौर बुद्धिहोन मानता है। उस प्राणी द्वारा बांघे हुए अजीर्ग रूपी गाढ पापी के काररा उसे द:ख-भोग-रूपी ज्वर स्राता है। ज्वराभिभूत होकर यह धर्माचार्य हार्वाज की शिक्षा को वमन के समान त्याग देता है ऋौर प्रमाद में पड़कर उसका मन 👡 दोषों से परिपूर्ण हो जाता है । उस समय महामोह राजा, जिसका व्यवहार सन्निपात जैसा ही है, श्राकर उसके मन को भ्रपने अरधीन कर लेता है। एक बार महामोह के वश में पड़ने के पश्चात् हे सुन्दरलोचने ! यह प्रास्पी अन्य विवेकशील प्रास्पियों के देखते-देखते ही श्रात्मिक दिष्ट से निश्चेष्ट बन जाता है। तदनन्तर अति पापोदय के परिस्ताम स्वरूप विष्टा, मूत्र, अंतडियाँ, चर्बी, खून, माँस रूपो कीचड़ से लथपथ वमन में लिपट कर सीधा नरक में पड़ जाता है । वहाँ फिर नरक के दलदल में लोट-पोट होता हुआ हा हा कार करता है, आर्त्तस्वर से रोता है, चिल्लाता है और म्रवर्णनीय तीव्रतम दुःखीं को सहन करता है। ॐ हे सुन्दरगात्र वाली बहिन! तपोधन और शुद्ध दिष्ट वाले ज्ञानी पुरुष भ्रपनी ज्ञान दिष्ट से इस प्राणी की उक्त चेष्टाग्रों को देखते हैं, समयज्ञ चिकित्सक होने से उसका निदान कर जान लेते हैं कि यह प्रार्गी स्रव सन्निपात जैसे असाध्य रोग से घिर गया है स्रौर स्रव इसे बचाने का कोई उपाय शेष नहीं है, घ्रतः वे ऐसे प्राग्ति का त्याग कर देते हैं, ग्रथीत् उसके प्रति उपेक्षा की दिष्ट धारण करते हैं। हे चपलनेत्रि ! इस ग्रवस्था में जब यह प्रागी घोर संसार में डूबा हुआ। होता है तब उसको अन्य कोई रक्षा कैसे कर सकता है ? [ १२&-१ २ i

अल्पभाषिणि बहिन ! ऐसी अत्यन्त दयनीय अवस्था में भी प्राणी की प्रमादरूपी भोजन पर लोलुपता है, उस भोजन का त्याग नहीं करता इससे दोष बढ़ते जाते हैं और वह चेतनाशून्य होता जाता है तथा अन्त में वह महामोह के सिल्लिपात से घर जाता है। फलस्वरूप यह संसार-चक्र जो रोग, जरा और मरण से आकुल-व्याकुल है। इसमें अनन्त काल से बैठा हुआ यह महा बलवान महामोह इस प्राणी के साथ ऐसा व्यवहार करता है कि जिससे इसके शुद्ध धर्मबन्धु इसे छोड़कर चले जाते हैं। फिर प्राणी को पूर्ण रूप से वश में कर यह महाबली महामोह अपनी शक्ति के बल पर सिल्लिणत के समान उससे विपरीत आचरण करवाता है। इस महामोह नरेन्द्र में इतनी अद्भुत शक्ति है कि वह प्राणी से संसार में खिलीने की भाति

इच्छानुसार खेलता है। इसके वशीभूत प्राणी ध्रपनी ग्रात्मा को तत्त्वतः भूल जाता है। हे सुलोचने! श्रव तुफे समक्ष में ग्रा गया होगा कि प्रमत्तता महानदी ग्रादि समस्त वस्तुओं को गतिमान करने ग्रौर उनकी वृद्धि करने वाला यह महामोह महाराजा ही है। [१४३–१४७]

#### संक्षिप्त ग्रर्थ-योजना

हे अगृहीतसंकेता ! तुभे महानदी ग्रादि का भेद समभाने के लिये वेल्लहल कुमार की कथा के सन्दर्भ से सम्बन्धित कर विस्तार से वस्तु-तत्त्व का गूढार्थ मैंने वर्णन किया, तथापि तू स्पष्ट रूप से नहीं समभी हो तो मैं पुनः इसी का सक्षेप में रहस्य सुना तिस्ति

्र<sub>सर्व</sub>ीर मृत्य भोगों के प्रति उन्मुख रहता है, उसे ही प्रमत्तता नदी

समभना ।

पाँचो इन्द्रियों की भोगों की तरफ प्रवृत्ति करने अर्थात् विषय-भोग भोगने को ही तद्विलसित द्वीप समभना।

हे मृगनयित ! इन्द्रिय भोगों में प्रवृत्त होने पर विषय-लोलुपता के कारण मन में जो एक प्रकार की शून्यता थ्रा जाती है, जिससे गम्थ-थ्रगम्य, भक्ष्य-श्रभक्ष्य, पेय-अपेय श्रादि के सम्बन्ध में कोई विचार नहीं रहता, उसे ही इस जीव का चित्त-विक्षेप मण्डप समभना।

भोगों को यथेष्ट भोगने पर भी तृष्ति कभी नहीं होती भीर मन में अधिकाधिक भोग भोगने की इच्छा बलवती रहती है। इसे ही मनीषियों ने तृष्णा-वेदिका (मंच) कहा है।

भोग सामग्री प्राप्त होने पर भी पाप के उदय से मिले हुए भोग नष्ट हो जाय तब उन भोगों को प्राप्त करने के लिये जो बाह्य प्रयत्न किये जाते हैं, जिसे पुरुषार्थ कहते हैं, उसी को विपर्यास सिंहासन कहते हैं।

इस संसार के सभी पदार्थ अनित्य हैं, अपिवत्र हैं, दुःख से परिपूर्ण हैं और आत्मा से एकदम भिन्न हैं। ऐसे पदार्थों के विषय में विपरीत मान्यता का होना अर्थात् उन्हें नित्य, पवित्र, सुखदायक और आत्ममय मानना ही श्रविद्या (अज्ञान) रूपी शरीर कहा जाता है।

इन समस्त पदार्थों में प्रवृत्त कराने वाला तथा इनमें से ही उत्पन्न होने वाला महाभोह महाराजा कहलाता है।

बहिन भ्रगृहीतसंकेता! इस प्रकार महानदी भ्रादि सब वस्तुएँ एक दूसरे से भिन्न स्वरूप वाली हैं, भ्रतः इन्हें चिन्तन पूर्वक सम्यक् प्रकार से समभ लेना चाहिये।

अगृहीतसंकेता ने कहा—बहिन ! प्रापने सुन्दर शैली में बहुत अच्छी तरह से समभाया। अब मुक्ते विश्वास हो गया कि श्राप सचमुच प्रज्ञाविशाला हैं। अर्थात् आपका जैसा नाम है वैसे ही भाप में गुरा हैं। अब मेरे सारे संशय नष्ट हो गये हैं। हे विशालाक्षि ! ग्रापको बहुत कष्ट हुआ, ग्रब ग्राप विश्राम करें ग्रौर अ संसारी जीव को कहें कि यह ग्रपनी ग्रागे की ग्रात्मकथा सुनावे। भाई संसारी जीव! विचक्षरासूरि ग्रपना जो चरित्र नरवाहन राजा के समक्ष सुना रहे थे ग्रौर जिसमें ग्रभी विमर्श-प्रकर्ष की बात चल रही थी. उसे ग्रब ग्राप ग्रागे सुनाइये। [१५०-१५०] संसारी जीव ने ग्रपनी आत्मकथा ग्रागे सुनाना प्रारम्भ किया।

8

# १२. महामूढता, मिष्टयादशीन, कुटिट

विचक्षरासूरि ने नरवाहन राजा के समक्ष धर्मसभा श्रीर रिपुदाररा को सुनाते हुए कहा कि उस समय संसारी जीव ने श्रपनी ग्रात्मकथा आगे बढ़ाते हुए कहा—हे विमललोचने ! विमर्श ने जो प्रतिपादित किया उसे मैं सुनाता हूँ। [१४६-१६०]

मामा विमर्श ने भागाजे प्रकर्ष से कहा—भाई प्रकर्ष ! स्रब तुम्हें नदी ग्रादि का गृढार्थ पूर्णतया समक्ष में ग्रा गया होगा ? बोलो, ग्रौर भी स्पष्टता करने की ग्रावश्यकता है क्या ? [१६१]

प्रकर्ष — मामा ! प्रमत्ता नदी भ्रादि सबके बारे में मैं समक गया हू। इनके नाम धौर गुएा सब मेरे लक्ष्य में श्रा गये हैं। श्रव आप मुक्ते मोहराजा के समस्त परिवार का परिचय कराइये। इन सब के समक्ष राज-सिंहासन पर जो मुन्दर श्रौर मोटी स्त्री बैठी है, इसका नाम क्या है श्रौर इसमें कौन-कौन से गुएा हैं? [ (६२-१६३ ]

## देवी महामूढता

विमर्श—यह पृथ्वीपित महामोह महाराजा को जगत्प्रसिद्ध गुराों की भण्डार सौभाग्यवतो महारानी महामूढता है। जैसे चन्द्र से चन्द्रिका श्रीर सूर्य से प्रकाश ग्रलग नहीं रहते वैसे ही यह महारानी अपने स्वामी से श्रलग नहीं रहती। इन दोनों का शरीर एक ही है ग्रर्थात् ये|दोनों अभिन्न हैं। इसीलिये मोह राजा के जो गुण पहले वर्शन किये हैं वे सभी विशेष रूप से इसमें भी विद्यमान हैं। [१६४-१६६]

## सेनापति मिथ्यादर्शन: महत्ता

प्रकर्ष—ग्रच्छा मामा ! यह तो मैं समभा। ग्रव यह बताग्रो कि महाराज के पास ही जो कृष्णवर्णी (कालाकीट) ग्रौर भयंकर श्राकृति वाला राजपुरुष बैठा है भीर जो समस्त सभासदों को टेढी नजर से देख रहा है, वह राजा कौन है ? [१६७-१६८]

क्ष गुष्ठ ३५६

विमशं--यह समस्त राज्य का नायक महामाह महाराज का प्रख्यात मुख्यमंत्री या सेनापित मिथ्यादर्शन है। महाराजा के सम्पूर्ण राज्य पर यही शासन करता है अर्थात् राजतन्त्र यही चलाता है। हे भद्र! यहाँ बैठे हुए अन्य राजाधों को भो यही शक्ति प्रदान करता है। यह अन्तरंग प्रदेश में रहकर भी बाह्य प्रदेश के प्राणियों में अपनी शक्ति से निम्न परिवर्तन करता है—उसे ध्यान पूर्वक समभ लो। [१६६-१७१]

## ग्रदेव को देव : देव को श्रदेव

जो देव नहीं उसमें देवत्व की बुद्धि उत्पन्न करता है, अधर्म में धर्म की मान्यता उत्पन्न करता है, अतत्त्व में स्पष्टतः तत्त्व की बुद्धि जागृत करता है, अपात्र या कुपात्र में पात्रता का आरोप करता है, जहाँ लेशमात्र भी गुरा न हो वहाँ गुणों का भण्डार बताता है और संसार बढ़ाने के हेतुओं को मोक्ष के हेतु होने की आंति कराता है। {१७२-१७६}

यह मिथ्यादर्शन ऐसे ग्राश्चर्यजनक कार्य कॅसे सम्पादित करता है, यह भी थोड़ा विस्तार से बताता हूँ।

जो हंसने, गाने हास्य-विनोद, नाटक ग्रादि ग्राडम्बरों में तल्लीन रहते हैं, जो स्त्रियों के कटाक्ष-विक्षेप के वशीभृत हो जाते हैं, जो भ्रपना आधा शरीर हो स्त्री (अर्ध-नारीक्वर) का बना लेते हैं, जो कामान्ध होते हैं, जो पर-स्त्री में श्रासक्त रहते हैं, जो निर्लज्ज होते हैं, जो क्रोध से भरे हुए हैं, जो शस्त्र धारएा करते हैं, जो देखने में ही भयंकर लगते हैं, जो शत्रु को मारने में तत्पर रहते हैं, शाप ग्रौर आशीर्वाद देने के माध्यम से जिनके चित्त कलूषित रहते हैं, ऐसे ब्यक्तियों (देवों) का यह मिथ्यादर्शन सर्वोत्तम देव के रूप में स्थापित करवाता है। इसके विपरीत जो राग-द्वेष से रहित हैं, जो सर्वज्ञ हैं. जो शाश्वत सुख और ऐश्वर्य को अनन्त काल तक भोगने वाले हैं, 🛠 अत्यन्त विलष्ट कर्मरूपी मैल का जिन्होंने सर्वथा नाश कर लिया है, जो सर्व प्रकार के प्रपञ्चों से रहित हैं. जो महाबृद्धिशाली हैं. जिनका क्रोध सर्वथा शान्त हो गया है, भूठे श्राडम्बरों से रहित हैं. जो हास-विलास स्त्री श्रौर श्रस्त्र-शस्त्रों से रहित हैं, जो भ्राकाश के समान निर्मल और स्वच्छ हैं, जो चैर्यवान, शान्त भ्रौर गम्भीर हैं, जो महान भाग्यशाली हैं, जो समस्त प्रकार के अशिवकारी उपद्रवों से रहित हैं, जो न किसी को शाप देते हैं और न किसी को आशीर्वाद देते हैं, फिर भी जो प्राश्यियों को शिवपद (मोक्ष) प्राप्त करवाने में कारराभूत हैं, जो मन, वचन भ्रौर कायिक इष्टि से विशुद्ध शास्त्रों का उपदेश देने वाले हैं, जो परम ऐश्वर्यवान (परमेश्वर) हैं, जो समस्त देवतात्रों के भी पूज्य हैं, जो समस्त योगियों द्वारा भी ध्यान . करने योग्य है, जिनकी स्राज्ञा का अनुसररा श्रौर श्राराधना करने से सदानन्दमय निर्द्धन्द्व विशुद्ध सुख की प्राप्ति होती है, ऐसे वास्तविक और सच्चे देव को यह

क्ष पुष्ठ ३६०

मिथ्यादर्शन अपनी शक्ति से आच्छादित कर देता है और उसके स्वरूप का विशेष रूप से ज्ञान भी नहीं होने देता है। अर्थात् जो प्राणी इसके वश में हैं वे ऐसे महागुणी अक्षय सुखदायी सच्चे देव के स्वरूप को नहीं समक्ष सकते और न ऐसे देवों के अस्तित्व का ही उन्हें कोई भान रहता है। [१७७-१८१]

#### ग्रधर्म को धर्म: धर्म को ग्रधर्म

स्वर्णदान, गोदान, पृथ्वीदान श्रादि करने, बार-बार स्नान करने. धूम्रपान करने, पंचाग्नि तप करने, चिष्डका श्रादि देवियों का तर्पण करने, बड़े-बड़े तीर्थों पर जाकर शरीरपात (श्रात्मघात) करने, साधुश्रों को एक ही घर में भोजन कराने, गाने बजाने नाचने श्रादि का श्रादर करने, बावड़ी-कुएं श्रीर तालाब खुदवाने, यज्ञों में मंत्रों द्वारा पशुश्रों का होम करने श्रादि ऐसे-ऐसे अनेक प्रकार के जो प्राण्चातक, शुद्ध-भावरहित धर्म इस संसार में दिखाई दे रहे हैं. हे भद्र! उन्हें इस महाबली मिथ्यादर्शन ने प्रपञ्च से लोगों को ठगकर जगत् में धर्म के नाम से फैलाया है। [१८२-१८६]

इस संसार में अन्य भी धर्म हैं जो कहते हैं कि क्षमा करो, मृदुता (नम्रता) धारण करो, संतोष धारण करो, हिंसा का त्याग करो, पवित्रता धारण करो, सरलता सीखो, लोभ त्यागो, तप करो, संयम में मन को लगाओ सत्य बोलो, परद्रव्य का हरण मत करो, ब्रह्मचर्य का पालन करो, शान्ति रखो, इन्द्रियों का दमन करो, श्राह्सा का पालन करो, पराई वस्तु न लो, शुद्ध ध्यान धरो, ससारजाल पर विराग रखो, गुरु की भक्ति करो, प्रमाद त्यागो, मन को एकाग्र करो, निर्मन्थता में तत्पर रहो श्रादि आदि चित्त को निर्मल करने वाले अमृत जैसे शुद्ध उपदेश, जो सच्चे शुद्ध धर्म के योग्य हैं जो जगत् को श्रानन्ददायक श्रोर संसार-समुद्र के उल्लंघन के लिये सेतु जैसे हैं, उन्हें यह महामोह का सेनापित मिध्यादर्शन प्रकृति से ही अधर्म की श्राड में आच्छादित करता रहता है। अर्थात् ऐसे विशुद्ध धर्म को श्रप्रसिद्धि कैसे हो. जनसमूह इसे कम से कम जाने, ऐसी योजना वह प्रति-समय बनाता रहता है और ऐसे धर्म को श्रधर्म के रूप में प्रसिद्ध करने का सर्वदा प्रयत्न करता है। [१८७-१६०]

## श्रतत्त्व में तत्त्वबुद्धिः तत्त्व में श्रतत्त्वबुद्धि

श्रात्मा श्यामाक (धान्य) एवं चावल जैसे आकार का है, पाँच सौ घनुष प्रमास है, श्रांखल विश्व में एक है, नित्य है, विश्व व्यापी है, विभू है, क्षस्म-सन्तान रूप है अर्थात क्षरा-क्षरा में विनाशशील है, ललाट में रहता है, हृदय में रहता है, ज्ञान मात्र (रूप) ही है चराचर सभी शून्यमात्र है, पञ्चभूतों का समृह है, ग्रांखल विश्व बहा निमित है, देव सर्जित है और महेश्वर निमित है—आदि श्रांदि श्रात्मा के विषय में जो अनेक प्रकार के प्रमास-बाधित तत्त्व मानते हैं। ऐसे तत्त्वाभास के विषय में भी यह मिध्यादर्शन प्रास्ती को तत्त्वतः मानने की सद्बुद्धि जाग्रत करता है। [१६१-१६४]

जब कि जीव, अजीव, पुण्य, पाप, संवर, निर्जरा, आस्रव, बन्ध श्रीर मोक्ष जो वास्तविक नौ तत्त्व हैं, ॐ जिनकी अतीति से सिद्धि होती है श्रौर जो प्रमाणों द्वारा प्रतिष्ठित हैं उन्हें यह दारुए व्यक्ति मिथ्यादर्शन छुपा देता है। अर्थात् इसके वश में पड़े हुए प्राणियों को यह प्रमाणसिद्ध सत्य तत्त्वों को दृष्टि से श्रोफल कर देता है, पहचानने नहीं देता। [१६४-१६६]

# कुगुरु को सुगुरु: सुगुरु को कुगुरु

साधु-वेष घारण करके भी घर में रहने वाले, ललनाओं के अंगोंपांगों का मर्दन करने वाले, प्राराणियों की घात (हिंसा) करने वाले, असत्य-परायण, पापिष्ठ, प्रतिज्ञाभग करने वाले, घन-धान्य आदि का परिग्रह करने में रचे-पचे हुए, स्वादिष्ट भोजन का निर्माण करवाकर सर्वदा भक्षण करने वाले, मद्यपान करने वाले, पर-स्त्रियों के साथ गमन करने वाले, वर्म-मार्ग को दूषित करने वाले, तप्त लोह पिष्ड के समान कोधमूर्ति होते हुए भी वित स्वरूप के घारक—ग्रादि-ग्रादि ग्रधमीचरण करने वालों को भी यह मिथ्यादर्शन सत्पात्र (सद्गुर) बनाकर उनका योग्य सन्मान करने ग्रीर उनका उपदेश सुनने की बुद्धि जागृत करता है।

जब कि सत्य ज्ञान के ज्ञाता, विशुद्ध ध्यान में रत, शुद्ध चारित्र का पालन करने वाले, उग्र तपस्या करने वाले, सन्मार्ग में अपनी शक्ति का उपयोग करने वाले, गुरा-रत्नों को धारण करने वाले, 'महान् धंयंवान, चलते-फिरते कल्पवृक्ष के समान, दानदाता को संसार-समुद्र से पार उतारने वाले, ग्रचिन्तनीय वस्तुओं से भरे हुए जहाज के समान, (संसार समुद्र से) उस पार पहुँचाने वाले—ऐसे निर्मलचित्त वाले महापुरुषों के प्रति यह जड़ात्मा मिथ्यादर्शन ग्रपात्र (कुगुरु) की बुद्धि उत्पन्न करता है। [१६७-२०२]

# श्रमाधुको साधुः साधुको ग्रसाधु

साधु-वेश धारण कर सौभाग्य के लिये भस्म देने वाले, गारुड़ी विद्या या जादू का प्रयोग करने वाले, मन्त्रों का उपयोग करने वाले, इन्द्रजाल दिखलाने वाले, स्वर्ण ग्रादि रसायन-सिद्ध करने वाले, विष उतारने वाले, तन्त्रों का प्रयोग करने वाले, ग्रंजन लगाकर ग्रद्ध्य होने वाले, श्राक्चर्योत्पादक कार्य करने वाले, उत्पात, ग्रन्तिरक्ष, दिव्य, ग्रंग, स्वर, लक्षरण, व्यंजन ग्रौर भौम ग्रज्टांग निमित्त के माध्यम से शुभाशुभ फल बतलाने वाले, उच्चाटन ग्रादि से शत्रु का नाश करने वाले, टोने-टोटके करने वाले, ग्रायुर्वेदीय ग्रौषध देने वाले, सन्तित के शुभाशुभ फल बतलाने वाले, टोने-टोटके करने वाले, ग्रायुर्वेदीय ग्रौषध देने वाले, सन्तित के शुभाशुभ फल बतलाने बाले, यौगिक बाले, जन्मपत्री तैयार करने वाले, ज्योतिष गणना से वर्ष-फल बताने वाले, यौगिक वूर्ण और यौगिक लेप आदि तैयार करने वाले, दूषित शास्त्रों के माध्यम से विचित्र एवं ग्राध्वर्यजनक कार्य करने वाले, श्रन्य प्राणियों का नाश करने वाले, धूर्तता की ध्वजा फहराने वाले, ऐसे-ऐसे पाप परायण व्यक्ति निःशंक होकर अधम एवं तुच्छ

**<sup>%</sup>** पृष्ठ ३६**१** 

कार्य करते हैं भीर धर्म की उपेक्षा करते रहते हैं। ऐसे साधुम्रों को यह मिथ्यादर्शन गुणवान बतलाता है उन्हें धीर-वीर, पूज्य, मनस्वी, भीर सच्चे लाभ देने वाला बतलाता है और कहता है कि मुनियों में (साधुम्रों में) वे ही सर्वोत्तम हैं। इस प्रकार यह मिथ्यादर्शन भ्रपनी शक्ति के प्रभाव से ऐसे लोगों को बाह्यजनों की दिष्ट में सर्व-मान्य बताता है।

जब कि अन्य साधु जिन्हें मंत्र-तंत्र ग्रादि विद्यायें यद्यपि भ्रच्छी तरह से ज्ञात होती हैं फिर भी जो नि:स्पृह रह कर ऐसा लोकैषस्या से निवृत्त (दूर) रहते हैं, लोकयात्रा से विरक्त रहते हैं, वर्म-मर्यादा का ग्रतिक्रमण न हो जाय ऐसा भय उनके हृदय में समाया रहता है मर्थात् धर्मभीरु होते हैं, अन्य जनों की दोषपूर्ण बातों के लिये ये मूक फ्रीर ग्रन्थ होते हैं, स्वात्मिक गुर्गों के विकास में प्रयत्नशील रहते हैं, अपने शरीर पर भी आसमित नहीं रखते, फिर धन स्त्री आदि पर-पदार्थों को रखने का तो प्रश्न ही नहीं उठता, जो क्रोध. स्रहंकार स्रौर लोभ का तो दूर से ही त्याग कर देते हैं, जिनके सभी बाह्य व्यवहार शान्त हो गये हैं, जिन्हें ग्रन्य किसी की ग्रपेक्षा नहीं रहती, जो तप को सच्चा आत्म-धन मानते हैं, लब्बि का उपयोग नहीं करते, जादू मन्त्र-तन्त्र का प्रयोग नहीं करते. निमित्त नहीं बताते, जो लोगों के समस्त बाह्य उपचारों का सुखपूर्वक त्याग करते हैं अ श्रीर निरन्तर स्वाध्याय ध्यान अभ्यास श्रौर योग किया में श्रपने भन को तल्लीन रखते हैं। ऐसे विशिष्ट महात्मा साध्र पुरुषों को यह मिथ्यादर्शन गुरा रहित, लोक-व्यवहार विमुख, मूर्ख, मुखोपभोग वञ्चित. अपमानित, गरीब, दीन-हीन, ज्ञान रहित और खान जैसा कहकर उनकी हंसी उड़ाता है। इस प्रकार मिथ्यादर्शन अपनी शक्ति से बाह्यजनों की बुद्धि में साधु पुरुषों को असाधु और ग्रसाधु को साधु रूप में प्रतिष्ठित करने में श्रानन्द मानता है। [२०३-२१६]

# श्रकरणीय को करणीय ग्रौर करणीय को ग्रकरणीय

कन्याओं के लग्न, पुत्रोत्पत्ति, शत्रुनाश, कुटुम्ब परिपालन ग्रादि घोर संसार-वृद्धि के कामों को मिथ्यादर्शन विशुद्ध घर्म प्रतिपादित करता है ग्रौर संसार समुद्र को पार करने का कारण बताता है। जब कि यह लोकशत्रु ज्ञान, दर्शन, चारित्र रूप रत्नत्रयों से युक्त मुक्ति के मार्ग का सर्वथा लोप करता है। [२१७-२१६]

भाई प्रकर्ष ! इस प्रकार ग्रद्भुत शक्ति-सम्पन्न यह जड़ात्मा सेनापित मिध्यादर्शन अदेव में देव, ग्रधमं में धर्म, ग्रतन्व में तत्त्व, अगुरु में गुरु, ग्रसाधु में साधु, ग्रपात्र में पात्र, गुरारित को गुरावान ग्रौर संसार-वृद्धि के कारसों को मोक्ष का कारसा बताने की भ्रान्ति उत्पन्न करता है। मैंने भ्रपनी विचारसा शक्ति के ग्रनुसार इन सब का संक्षिप्त विवेचन किया, किन्तु इसके पराक्रम का समग्र रूप से विस्तृत वर्सन करने में तो कौन समर्थ हो सकता है ? [२२०-२२३]

अक्ष पुष्ठ ३**६**२

### मिथ्यादर्शन द्वारा मण्डपादि का निर्माण

भैया! यह महामोह राजा का सेनापित मिथ्यादर्शन स्वभाव से ही बहुत अभिमानो है, मदोद्धत है और अपने मन में ऐसा समभता है कि सम्पूर्ण राज्य का भार उसी पर है। अपने को समस्त राज्य का नायक मानकर ही वह कार्य करता है। वह मानता है कि महाराजा का उस पर पूर्ण विश्वास है इसिलये उसे अन्य कार्यों को छोड़कर सदा उनके हित में ही प्रवृत्ति करनी चाहिये। इसी के फलस्वरूप वह अपना कर्तव्य समभ कर चित्तविक्षेप मण्डप की रचना करता है, उस पर तृष्णा वेदिका (मञ्च) का निर्मारण कर विषयींस सिहासन की स्थापना करता है। इस प्रकार की योजनायें बनाकर वह बाह्य लोक में क्या परिस्णाम उत्पन्न करता है? इस विषय में अब मैं तुम्हें बताता हूँ, तुम ध्यान पूर्वक सुनो। [२२४-२२६]

# चित्तविक्षेप मण्डप का रहस्य

भद्र ! बेचारा प्राणी पागल, भराबी, और भूतग्रस्त मनुष्य की तरह धर्म-बुद्धि से व्यर्थ ही इधर-उधर भटकता रहता है। ऐसे विचित्र परिगाम वह कैसे उत्पन्न करता है यह भी तुम समभ लो । प्रांगी धर्म मान कर महातीर्थों में भैरवजव (भ्रात्मघात) करता है, महापंथ (हिमालय) के उत्तर में माने हुए (स्वर्गपथ) पर जाता है, माघ मास की ठण्ड में पानी में खड़े रह कर सर्दी से मरता है, पंचानित तपकर तीव श्राग्नि के ताप से शरीर को जलाता है, गौ, पीपल आदि को नमस्कार करके सिर फोड़ता है, कुमारी कन्या और ब्राह्मगा को सीमातीत दान देकर निर्धन बनता है, स्वयं को श्रद्धावान और पाप से पवित्र मानकर अनेक दू:ख सहन करता है, 🕸 तीर्थों की यात्रा करने की अभिलाषा से घर, धन और कुर्मेंब को छोड़कर अनेक दू:ख सहन करते हुए परदेश में जहाँ-तहाँ भटकता रहता है, मृत-पित्रों के तर्पण के लिये ग्रौर देवों के श्राराधन हेतू यज्ञ में पश्चली देकर जीव-हिंसा ग्रौर घन का ग्रपब्यय करता है, भक्ति में पागल बनकर तप्त<sup>े</sup> लोहपिण्ड के समान क्रोधमूर्ति गुरुग्रों को मांस-मद्य ख़िला-पिलाकर ग्रौर धन तथा खाद्य वस्तुएं देकर प्रसन्न करने का प्रयतन करता है। यह सब वह (सच्चा) धर्म मानकर धर्मवृद्धि से ही करता है, इसीलिये विवेकशील पुरुषों की इष्टि में हंसी का पात्र बनता हैं। धर्म के भूठे विचार से उसकी बुद्धि इतनी भ्रधिक धून्य (कुण्ठित) हो जाती है कि जिससे उसकी समभ में ही नहीं माता कि वह ऐसे कार्यों से व्यर्थ में प्रारिएयों का नाश कर दारुए पापों का उपार्जन कर रहा है, स्वयं का भविष्य भ्रन्धकारमय बना रहा है भीर धन का व्यय करके भी हास्य पात्र बनत जा रहा है। तत्त्वमार्ग से बहिष्कृत लोग राग द्वेष से उत्पन्न स्वकीय पापों की विश्विद्धि के लिये ऐसी अनेक प्रकार की कियाएं करते हैं। इसके फलस्वरूप धर्म के सत्य स्वरूप को न जानकर अनेक जीवों का मर्दन करते हैं और हाथी के बच्चे की एवज में गधे को बांधते हैं (धर्म समक्त कर श्रधर्म करते हैं)। तेरे

क्ष पुष्ठ ३६३

तिलों की यज्ञ में भ्राहृति लग गई, तेरे खीर की यज्ञ में श्राहृति लग गई, इसलिये अब तेरे सब पाप जलकर नष्ट हुए, ऐसा कहकर धूर्तजन दूसरों का माल उड़ाते हैं और मूर्ख प्राग्गी उनका अनुसरण करते हैं। उस समय यदि कोई सन्भाग का प्रति-पादन करने वाला वक्ता पुकार पुकार कर अनेक प्रकार से समभाता भी है तब भी वह जीव उसकी परवाह नहीं करता, अपितु उपदेश देने वाले को मूर्ख समभता है। भाई प्रकर्ष ! मिथ्यादर्शन द्वारा निमित इस चित्तविक्षेप मण्डप का यही परिणाम है। [२२४-२४२]

# तृष्णा वेदिका का रहस्य

हे भद्र ! यह प्राणी काम-भोग के विषयों में इतना लुब्ध होता है कि मरते दम तक इन्हें नहीं छोड़ पाता। काम-भोगों की प्राप्त के लिये वह अनेक प्रकार की विडम्बनाओं को सहन करता है। जैसे. अप्सरा को प्राप्त करने के लिये नन्दाकुण्ड में प्रवेश करते हैं। इस भव के पति को फिर से प्राप्त करने के लिये मृत पित के साथ चिता में जलकर आत्मघात करती हैं (सती प्रथा)। स्वर्ग, धन एवं पुत्र-प्राप्ति की कामना से अग्निहोत्र यज्ञ या ऐसे ही अन्य अनुष्ठान करते हैं, दान देते हैं और आशा करते हैं कि मृत्यु के पश्चात् दान के बदले में मुभे अमुक वस्तु मिले। परन्तु, ऐसे अनुष्ठानों के बदले वह मोक्षष्ट्यी फल की न तो कभी आशा हो करता है और न कभी उसे प्राप्त ही करता है। वह जो कुछ कर्मानुष्ठान भी करता है वह भी परलोक में अर्थ अथवा काम-भोग की प्राप्ति के निदान से करता है। इसलिये वह सब दोषपूर्ण हो जाता है। भैया ! यह सब मिथ्यादर्शन द्वारा निर्मित और संचालित नृष्णा मंच के कारण ही होता है। [२४३-२४६]

### विपर्यास सिंहासन का रहस्य

भाई प्रकर्ष ! प्रांगी को मोक्ष में जाने की ग्रिभिलाषा होने पर भी वह दिङ् मूढ की तरह सन्मागं से पलायन कर विपरीत मार्ग को ग्रपनाता है। जैसे, सर्वज्ञ सर्वदर्शी जिनेश्वर भगवान् की वह निन्दा करता है, ग्रप्रामागिक वेदों को वह प्रामागिक मानता है, वह मूर्ख ग्रहिसा-लक्षण विशुद्ध धर्म को दूषित बताता है, जब कि पशु-हिंसा से पूर्ण यज्ञादि धर्म को प्रशस्त बताता है। अ मोह से ग्रसत्य तत्त्व के चक्कर में पड़कर जीव-ग्रजीव ग्रादि शुद्ध सत्य तत्त्वों की निन्दा करता है ग्रौर पृथ्वी, पानी, तेजस्, वायु ग्रौर ग्राकाश आदि पञ्चभूतों की स्थापना करता है ग्रथवा शून्यवाद की स्थापना करता है, ग्रथित् उसे सत्य कहता है। यह जड़ात्मा (मूढ) शुद्ध ज्ञान, दर्शन, चारित्र के उपासक विशुद्ध पात्र की निन्दा करता है ग्रौर सर्व प्रकार के ग्रारम्भजन्य (ग्रास्त्रव) की प्रवृत्तियों में पड़े हुए को पात्र मानकर उसे प्रसन्नता से दान देता है। वह तप, क्षमा ग्रौर ब्रह्मचर्य को निबंतता का प्रतीक मानता है। जब कि शठता,

दुश्वेष्टा और वेश्यावृत्ति को गुण मानता है। निर्मल ज्ञान के विशुद्ध मार्ग को धूर्तों द्वारा प्रवर्तित कुमार्ग मानता है। जब कि तांत्रिक जैसे शाक्त-मतों को मोक्ष का मार्ग मानता है। वह गृहस्थाश्रम धर्म का विशेष सन्मान करता है और उसे अनुलनीय श्रेष्ठ धर्म बताता है, जब कि सर्व प्रकार के राग-द्वेषादि विषरात भाशों का उच्छेदन करने वाले साधु धर्म की निन्दा करता है। इस प्रकार मिथ्यादर्शन द्वारा स्थापित विषयीस सिहासन के कारण ही इस लोक में प्राणी के मन में ऐसे विषरीत भाव उत्पन्न होते हैं। | २४६-२५७ |

# मिथ्यादर्शन की महिमा

भैया प्रकर्ष ! मिथ्यादर्शन के प्रभाव से ग्रज्ञान के वणवर्ती हुए प्राणी कैंसे-कैंसे भ्रन्य काम करते हैं, वह भी सुनले । जो पूर्णतया वृद्ध हो गये हैं, तरुण नारियां जिन्हें देखकर हँसी उड़ाती हैं, जिनके शरीर की चमड़ी लटक गई है, ललाट पर सल पड़ रहे हैं, अंग पर घब्बे स्पष्ट दिखाई दे रहे हैं, ऐसे प्राराो भी काम-विकार से ग्रस्त रहते हैं भौर निरन्तर काम-भोगों की बातों में रस लेते हैं तथा वे बुढ़ापे की बात करने से भी शर्माते हैं। कोई उनसे उम्र पूछे तो वे म्रापने को जवानी के निकट हो बताते हैं। अनेक प्रकार के रसायनों और रंगों के उपयोग से वे अपने केश काले करते हैं मानो स्वयं के हृदय को काला बना रहे हों। शरीर पर बार-बार ग्रनेक प्रकार के तेलों की मालिश कर उसे चिकना बनाते हैं, गाल पर लाली लगाकर उसकी शिथिलता को यत्नपूर्वक छुपाते हैं। ये मूढ जवानी की ग्रकड़ाई पूर्ण चाल चलने का नाटक करते हैं, जवानी को स्थिर रखने के लिथे अनेक प्रकार के रसायनों का सेवन करते हैं, ग्रपना मुखड़ा बार-बार शीशे में देखते हैं ग्रौर शरीर की छाया को पानी में देखते हैं। इस प्रकार ये स्वयं की शरीर-शोभा को बढ़ाने वाले साधनों की प्राप्ति में अनेक प्रकार के कष्ट प्रसन्नता से सहन करते हैं। सुन्दर स्त्रियों द्वारा उन्हें तात (बाबूजी, भाईजी) स्रादि कह कर पुकारे जाने पर स्वयं उनके दादा जैसे होने पर भी. उनको तरफ काम-विकार की दृष्टि से देखते हैं और उनसे लिपटने को तरसते हैं। स्वयं अन्य को आज्ञा और प्रेरणा देने के संयोगों में होने पर भी हँसी-विनोद, इशारेबाजी, छेड़खानी ग्रादि करके दूसरों की हँसी के पात्र बनते हैं। हे भद्र ! बुढ़ापे से जर्जर शरोर से भी जब यह मिथ्यादर्शन ऐसी-ऐसी विडम्बनायें करवाता है तब गधा पच्चीसी वाली युवावस्था में तो न जाने कैसी दशा करवाता होगा ? [२५८–२६७]

जब यह शरीर श्लेष्म, ग्रान्ति इयां, चरबी आदि से भरा हुआ है तब भी इस पर अत्यन्त ग्रासक्त चित्त होकर बेचारे प्राग्गी अनेक प्रकार के कष्ट प्राप्त करते हैं और निर्लंज्ज होकर, धर्म के साधनों का त्याग कर ग्रनन्त भवों में दुर्लभता से प्राप्त सनुष्य जन्म को व्यर्थ में गंवा देते हैं। ऐसे जीव का भविष्य में क्या होगा? इसका विचार भी नहीं करते, देह-तत्त्व को नहीं पहचानते, ग्रर्थात् शरीर और ग्रात्म-तत्त्व के

क्ष पुष्ठ ३६५

भेद को नहीं जानते । ये तो मात्र खाने, पीने, सोने और काम-भोग में पशु के समान अपना समय व्यतीत करते हैं । अ अपार संसार-समुद्ध के तल में पड़े हुए ऐसे निश्चेष्ट प्राणियों को ऊपर लाने का उपाय क्या और कैसे हो ? समुद्ध में से निकालने वाले उत्तम धार्मिक आचरणों को तो उसने पूर्णं का से नष्ट कर रखा है । भाई प्रकर्ष ! मिथ्यादर्शन निर्मित विपर्यास सिहासन इस रूप में भी संसार में दिखाई देता है । जिन नियमों और अनुष्ठानों में प्रशमानन्द रूप शान्ति का साम्राज्य समाया हुआ है और जो सारभूत है ऐसे नियमों में भी यह विषय-परवश मूख प्राणी दुःख ही मानता है । जब कि जो विषय-भोग अत्यन्त दुःख से भरपूर और तथा थोड़े समय में नष्ट होने वाले हैं उनमें यह विषयाभिभूत प्राणी सुख की कल्पना करता है, सुख मानता है । इस प्रकार यह भूवन प्रसिद्ध, महाबली मिथ्यादर्शन सेनापित बाह्य लोक के प्राणियों के चित्त में ऐसे-ऐसे अनेक प्रकार के अनर्थ उत्पन्न करता है ।

हे प्रकर्ष ! महामोह नरेन्द्र के प्रधान सेनापित मिथ्यादर्शन के माहात्म्या का मैंने संक्षेप में वर्णन कर तुभ्ने बताया । [२७६।

मिथ्यादर्शन के सन्दर्भ में उपरोक्त विवेचन सुनकर प्रकर्ष बहुत प्रसन्त हुग्रा, फिर उसने ग्रपना दांया हाथ उठाकर मामा से कहा—मामा ! ग्रापने विस्तार पूर्वक जो वर्णन किया वह तो मैं श्रच्छी तरह समक्ष गया। किन्तु, सेनापित के ग्राधे ग्रासन पर जो सुन्दर स्त्री बैठी है वह कौन है ? [२७७–२७८]

# कुद्धिट

विमर्श — भाई ! ग्रपने पित के समान ही बल ग्रौर साहस को घारएा करने वाली यह मिथ्यादर्शन की पत्नी कुद्द के नाम से प्रसिद्ध है। हे भद्र ! बहिरंग लोक में जो कई पाखण्डी ग्रनेक प्रकार के ग्रसत् मार्ग चलाने वाले दिष्टगोचर हैं उन सब का कारएा यह कुद्द हो है। हे भद्र ! उन पाखण्डियों के नामों का मैं वर्णन करता हूँ। इनके देव ग्रादि भिन्न-भिन्न होने से ये एक दूसरे से भिन्न लगते हैं। [२७६-२८९]

शावय, त्रिदण्डी, शैव, गौतम, चरक, सामानिक, सामपरा, वैदिक, धार्मिक, ग्राजीवक, शुद्ध, विद्युद्दन्त, चुंचुरा, माहेन्द्र, चारिक, धूम, बद्धवेश, खुंखुक, उत्का, पाशुपत, कौल, करणाद, चर्मखण्ड, सयोगी, उलूक, गोदेह, यज्ञतापस, घोष-पाशुपन, कन्दछेदी, दिगम्बर, कामर्दक, कालमुख, पारिएलेह, त्रैराशिक, कापालिक, क्रियावादी, गोवनी, मृगचारो, लोकायत, शंखघामी, सिद्धवादी, कुलंतप, तापस, गिरिरोहो, शुच्चवादो, राजिपण्डी, ससारमोचक, सर्वावस्थ, ग्रज्ञानवादी, श्वेतिभिक्षुक, कुमारवती, शरीरशत्रु, उत्कन्द, चक्रवाल, त्रपु, हस्तितापस, अचित्तदेव, बिलवासी, मैथुनचारी, ग्रम्बर, ग्रसिधारी, माठरपुत्र, चन्द्रोद्गमिक, उदकमृत्तिक, एक्षैकस्थाली, मंखक, पक्षापक्षी, गजध्वजी, उलूकपक्ष, मातृभक्त (देवी-भक्त), ग्रौर

कंटकमर्दक ग्रादि-आदि। भाई प्रकर्ष ! तुभे कितने नाम गिनाऊं ? ये सब भिन्न-भिन्न ग्रिमिप्राय को घारण करने वाले होने से भिन्न-भिन्न नाम से पहचाने जाने वाले पाखण्डी हैं। इनके (१) देव-तत्त्व भिन्न होने से, (२) वाद (कारएा) तत्त्व में भेद होने से, (३) वेष-भिन्न होने से, (४) कल्प (ग्राचार) भेद होने से, (५) मोक्षविचार भिन्न होने से, (६) विशुद्धि विचार में भिन्नता होने से ग्रीर (७) खाने-पीने के रीति रिवाज में भिन्नता होने से एक दूसरे से भिन्न-भिन्न हैं। इनका संक्षिप्त विवेचन निम्न है!

१. देव - उपरोक्त मत-मतान्तर वाले कोई शिव को, कोई इन्द्र को, कोई चन्द्र को, कोई विष्णु को ग्रौर कोई गए। श को देव मानते हैं। और, इस प्रकार जिसके मन में जैसा ग्राया वैसे ही भिन्न-भिन्न देवताग्रों की मान्यता कर उनकी पूजा करने लगे। [२६४]

२. बाद इनमें प्रनेक प्रकार के बाद हैं। कोई ईश्वर को कर्ता मानते हैं, कोई ईश्वर की प्रावश्यकता ही नहीं मानते, कोई नियति को प्रधानता देते हैं, कोई कम पर सृष्टि का विकास मानते हैं, कोई स्वभाववाद को प्रधानता देते हैं और कोई काल को मुख्यता देते हैं। इस प्रकार जगत्कर्ता के सम्बन्ध में भिन्न-भिन्न विचार-धाराओं के कारणा भिन्न-भिन्न रूपों में ग्रनेक मत-मतान्तर हैं। [२६४]

3. वेष — कुछ त्रिदण्डी का वेष घारण करते हैं, कुछ हाथ में कमण्डलु घारण करते हैं, काई सिर का मुण्डन कराते हैं, कोई वल्कल घारण करते हैं ग्रीर कोई भिन्न-भिन्न रंग के सफद, पीले, गेरुए आदि कपड़े पहनते हैं। इस प्रकार वेष की भिन्नता प्रत्येक मत में दिखाई देती है। [२६६]

४. कल्प -प्रत्येक तीथिकों में (मत वालों में) खाने-पीने को वस्तुम्रों

और भक्ष्य-ग्रभक्ष्य के बारे में भेद होने से भी ये मत ग्रलग-ग्रलग हैं। [२६७]

प्र. मोक्ष-सुख-दु:ख से रहित मोक्ष को भी ये पाखण्डी मत भिन्न-भिन्न रूप से मानते हैं। कोई मोक्ष को शून्य रूप मानते हैं, कोई निवृत्ति रूप एवं प्रभेद स्वरूप मानते हैं, कोई उपाधि-त्याग रूप मानते हैं, कोई बुक्ते हुए दीपक के समान सुख-दु:ख रहित मानते हैं। ऐसे मोक्ष के भो विचित्र प्रकार के लक्षण भिन्न-भिन्न मत वाले स्थापित करते हैं। [२६८]

६. विशुद्धि—प्राणी के श्रमुक पाप की विशुद्धि श्रमुक प्रकार के प्रायश्चित्त से होगी, इसमें भी प्रत्येक मत के श्रलग-श्रलग विचार हैं। जिसके मन में जो श्राया वही विशुद्धि का मार्ग बता दिया श्रौर कह दिया कि इसका श्रनुसरए। करने से प्राणी पाप से मूक्त हो जायगा। ∤२६६]

७. वृत्ति — कृछ जंगल के कन्दमूल फल खाकर निर्वाह करते हैं, कुछ ग्रमाज खाकर निर्वाह करते हैं, कुछ ग्रमुक-ग्रमुक पदार्थों के सेवन का ही उपदेश देते

हैं। यो प्रत्येक मत की निर्वाह-वृत्ति भी भिन्न-भिन्न है। [३००]

कुदिंद की शक्ति-सामर्थ्य से शुद्ध धर्म से बहिष्कृत होकर ये पामर प्राणी इस भवसमृद्र में भटकते हैं, डोलते रहते हैं। [३०१] तत्त्वमार्गमजानन्तो. विवदन्ते परस्परम् । स्वाग्रहं नैव मूंचन्ति, रुष्यन्ति हितभाषिराो ।।

तत्त्व मार्ग को न जानने के कारण ये पाखण्डी परस्पर व्यर्थ में ही वाद-विवाद करते हैं, भ्रपने निर्णय के भ्राग्रह को नहीं छोड़ते भ्रौर यदि कोई उनके हित के लिये सच्ची बात समझाता है तो वे उस पर रुष्ट होते हैं। [३०२]

भाई प्रकर्ष ! जगत्प्रसिद्ध मिथ्यादर्शन को प्राग्गवल्लभा यह कुद्दि बहरिंग प्राग्गियों से ऐसे-ऐसे कार्यों को करवाती हुई विलास करती है । [३०३]

\$€

# १३. रामकेंसरी और व्हेषमजेन्द्र

विगत प्रकरण में विमर्श ने स्रपने भागाजे प्रकर्ष के समक्ष मोह राजा के परिवार का बिस्तार से वर्णन किया जिसमें उसकी पत्नी, सेनापित तथा उसकी पत्नी के गुणों का विस्तृत वर्णन किया था। स्रब मोहराजा के दोनों पुत्रों का परिचय कराया जा रहा है।

भाई प्रकर्ष ! विपर्यास नामक उच्च सिहासन पर बैठे हुए जो दृष्टिगोचर हो रहे हैं वे मोहराजा के ज्येष्ठ पुत्र सुप्रसिद्ध रागकेसरी हैं। इन्हें राज्य-गद्दी पर बिठाकर मोहराजा स्वयं राज्य की चिन्ता से मूक्त हो गये हैं श्रीर जीवन में कृतार्थ हो गये हों ऐसा जीवन बिता रहे हैं। महाराजा ने ऋपना सम्पूर्ण राज्य उन्हें सौंप दिया है तथापि ये विनय कुशल बनकर पिता की सर्व प्रकार की मर्यादा को विवेक एवं नीति पूर्वक निभाते हैं। पिता को सर्व प्रकार से योग्य मानते हैं स्रौर स्रत्यावश्यक सभी विषयों में उनका परामर्श लेते हैं। पिता भी सभी के समक्ष अपने पुत्र के गूगों की प्रशंसा करते हैं भ्रौर कई बार कहते हैं कि यही मेरे राज्य का स्वामी है। पुत्र का विनय ग्रीर पिता की प्रशंसा तथा स्नेह, अ दोनों की परस्पर स्नेह-सूत्र में बांघ कर रखती है। इसी गाढ सम्बन्ध के कारण वे दोनों मिलकर सम्पूर्ण जगत को अपने वश में करने में समर्थ हैं। जब तक इस रागकेसरी राजा का प्रताप दनिया में विद्यमान है तब तक बहिरंग लोगों को छात्मिक सुख की गंध भी कैसे प्राप्त ही सकती है ? हे भद्र ! संसार रूपी समुद्र के उदर में विद्यमान बाह्य पदार्थों पर बहिरंग प्रारिएयों की म्रतिशय प्रीति उत्पन्न करने भीर क्लेशमय पापान्यन्थी पृण्य से स्वयं को क्लेशमय बनाने तथा भविष्य में भी क्लेश उत्पन्न करने वाले भावों से प्राग्री को दृढ़ स्नेह-बन्धन में बांधकर रखने में यह पूर्ण समर्थ है [३०४-३११]

### रागकेसरी के तीन मित्र

प्रकर्ष ! वे जो रक्त वर्गा ग्रौर अति स्निग्ध शरीर वाले तीन पुरुष

रागकेसरी के पास बैठे हुए दिखाई देते हैं, वे रागकेसरी के घिनष्ठ एवं अन्तरंग मित्र हैं भ्रौर जिनको उसने भ्रपनी शक्त से स्वशरीर से भ्रभिन्न बना दिया है। वे तीनों पुरुष घ्यान पूर्वक देखने-समभने योग्य हैं। वे कौन-कौन हैं? बताता हूँ। [३१२–३१३]

इन तीनों में से प्रथम अतत्त्वाभिनिवेश नामक श्रष्ठ पुरुष है। कितिचित् विद्वान् आचार्य इसे द्षिटराग के नाम से भो कहते हैं। हे भेया! यह भाई भिन्न-भिन्न मतवालों (तीथिकों) में अपने-अपने दर्शन के प्रति अत्यन्त आग्रह उत्पन्न कराता है। यह आग्रह इतना दुराग्रह पूर्ण हो जाता है कि एक बार हो जाने पर छूना बहुत ही कठिन होता है। [३१४-३१५]

प्रकर्ष ! इस दूसरे पुरुष का नाम भवपात है । कितिचित् प्राज्ञ इसे स्नेह-राग के नाम से प्रतिपादन करते हैं । यह भवपात प्राणियों में धन, स्त्री, पुत्र, पुत्री. सगे सम्बन्धी परिवार और अन्य वस्तुओं के प्रति ग्रतिशय मूर्च्छी उत्पन्न करता है ग्रीर उसके मन को इनके साथ गाढ बन्धन से बांध कर रखता है । [३१५-३१७]

तीसरे पुरुष का नाम श्रिभष्वंग है। कतिपय श्राचार्य इसी को विषयराग या कामराग भी कहते हैं। भैया! यह लोक में श्रेनेक प्रकार की उद्दाम लीलाएं करता हुआ भ्रमण करता है और शब्द, रूप, रस, गन्ध और स्पर्श के प्रति प्राग्यियों में लोलुपता उत्पन्न करता है। [३१८–३१६]

प्रकर्ष ! मैं तो ऐसा मानता हूँ कि इन तीनों मित्रों की शक्ति से ही रागकेसरी राजा ने सम्पूर्ण जगत को आकान्त कर रखा है। इस रागकेसरी ने अपनी शक्ति से सम्पूर्ण त्रैलोक्य को अपने पाँव के नीचे दबा रखा है। यह इतना अधिक वीर्यवान और पराक्रमी है कि सन्मार्ग रूपी मदमस्त हाथी के कुम्भस्थल को भेदने में यह पूर्ण समर्थ है, इसीलिये इसका नाम रागकेसरी यथा नाम तथा गुर्ण सफल हुआ है।

# रागकेसरी की भार्या मूढता

हे भैया! सिंहासन पर उसके साथ जो स्त्री बैठी है वह राग्केसरी की लोक-प्रसिद्ध पत्नी मूढता है। जो-जो गुएा उसके पित में हैं वे सभी गुएा मूढता में भी पूर्णरूपेएा विद्यमान हैं। जैसे शंकर पार्वती को (ग्रद्ध-नारीश्वर के रूप में) ग्रपने आधे ग्रंग में समा कर रखते हैं, ठीक वैसे ही यह रागकेसरी भी ग्रपनी पत्नी को ग्रपने ग्रधींग शरीर के रूप में ही रखता है। जैसे इन दोनों का ग्रन्थोन्याश्रित रूप से शरीर ग्रभिन्न हैं वैसे ही इनके समस्त गुएा भी ग्रभिन्न हैं। [३२३-३२४]

### द्वे घगजेन्द्र

प्रकर्ष ! रागकेसरी के बांयी तरफ महामोह महाराजा के दूसरे पुत्र और रागकेसरी के भाई द्वेषगजेन्द्र बैठे हैं, इन्हें तू पहचानता भी है। इनमें भी इतने

भ्राधिक गुरा हैं कि पिता (महामोह) का उस पर भी अत्यधिक स्नेह है और उसे देखकर महामोह के नेत्र हर्षित भ्रौर मन निश्चिन्त होता है। यद्यपि जन्म से यह अपने बड़े भाई रागकेसरी से छोटा है परन्तु शक्ति में उससे भी अधिक बलवान है, क्यों कि रागकेसरी को देखकर किसी को डर नहीं लगता परन्तु द्वेषगजेन्द्र को देखते ही लोग भय से थर-थर कांपने लगते हैं। जब तक यह महा पराकमी द्वेषगजेन्द्र चित्तग्रटवी में घूमता रहता है तब तक बहिरंग लोगों में प्रीतिसंगम (प्रेम सम्बन्ध) रह ही कैसे सकता है? जो लोग एक दूसरे के घनिष्ठ मित्र होते हैं ग्रौर जिनके हृदय परस्पर स्नेह से बंधे होते हैं, उन्हें यह भाई अपने जाति-स्वभाव से ही उनके दिलों में भेद उत्पन्न कर म्रलग-अलग कर देता है भ्रौर उनमें शत्रुता पैदा कर देता है । जब-जब यह द्वेषगजेन्द्र चित्तग्रटवी में चलता हुआ हलचल करता रहता है तब-तब बहिरंग प्राणी अत्यधिक पीड़ित एव दु:खी हो जाते हैं और परस्पर शत्रता में इतने बद्ध हो जाते हैं कि भयकर वेदना वाली नरक में पड़ते हैं तथा वहाँ भी आपसी वैर एवं मात्सर्य में आबद्ध रहते हैं अर्थात् वैर को नहीं भूलते। भैया प्रकर्ष ! इस हे षगजेन्द्र का जैसा कर्णकटु नाम है वैसा ही यह भयंकर भी है ग्रीर यथा नाम तथा गुरा वाला है। जैसे गंघहस्ती की गन्ध से ग्रन्य हाथी भाग जाते हैं वैसे ही द्वेषगजेन्द्र की गंघ से विवेक रूपी हाथो दूर से ही भाग जाते हैं। इसकी स्त्री अविवेकिता स्रभी यहाँ दिव्योचर नहीं हो रही है, परन्तु उसके बारे में तो शोक ने तुभे पहिले ही बता दिया था जो तुभी स्मरण ही होगा। [३२६-३३४]

\$

#### १४. मकरहवज

[चित्तवृत्ति ग्रटवी के मण्डप में सिहासन पर बैठे हुए महामोह राजा ग्रौर उनके परिवार का वर्णन सुनकर प्रकर्ष बहुत प्रसन्न हुग्रा। उस समय महामोह महाराजा के पीछे बैठे हुए एक ग्रद्भुत स्वरूप वाले पुरुष को देखकर प्रकर्ष की जिज्ञासा जागृत हुई और उसने ग्रपने मामा से पूछा —]

#### मकरध्वज

मामा ! महाराज रागकेसरी के ठीक पीछे सिंहासन पर राजा जैसे एक ज्यक्ति बैठे दिखाई दे रहे हैं, जिनके साथ तीन पुरुषों का परिवार है, जिनके शरी र का रंग लाल है, आंखें बहुत चपल हैं, विसास के चिह्न स्पष्ट दिखाई दे रहे हैं, पीठ पर बागा रखने का तूगीर बंघा हुग्रा है, हाथ में घनुष दिखाई दे रहा है, समीप में पाँच बागा रखे हुए हैं, जिनके पास विलासमयी दीन्तीमयी लावण्यपूर्णा सुन्दर स्त्री

क्षेत्र पुष्ठ ३६८

भ्रमर गुंजार से भ्रधिक मुदु गीत से विनोद कर रही है। इस स्त्री के आलिंगन एवं मुख-चुम्बन में लुब्ध कमनीय आकृतिवाला यह कौन राजा है ? [३३६–३३६]

विमर्श – भाई प्रकर्ष ! संसार में महान ग्राश्चर्य उत्पन्न करने वाला उद्दाम पौरुष वाला जगत् प्रसिद्ध यह मकरघ्वज राजा है। ऐसे ग्रदभृत व्यक्तित्व ग्रौर कृतित्व वाले पुरुष को तुमने ग्रभो तक नहीं पहचाना. तब तो तू अभी तक कुछ भी नहीं समक पाया । भैया ! इसने संसार में कैसे-कैसे विस्मयोत्पादक काम किये हैं, सून—पार्वतो के लग्न के समय इसने संसार के परमेष्ठि पितामह ब्रह्मा से बाल-विष्लव (वीर्यस्खलित) करवाया। इन्हीं ब्रह्मा की तपस्या भंग करने जब इन्द्र ने तिलोत्तमा को भेजा तब इसने उस भ्रप्सरा को चारों स्रोर से देखने में लुब्ध ब्रह्मा को अपनी तपस्या के फलस्वरूप पांच मुख बनाने को बाध्य किया। विश्व व्यापी कृष्ण जैसे व्यक्ति को इसने राघा जैसी ग्वालिन के पांव पडने का विवश किया। लोक प्रसिद्ध शिव को तो इसने विरह-कातर बनाकर ऐसा बेहाल किया कि उन्हें पार्वती को अपने भाघे शरीर में ही समाहित कर अर्थनारी श्वर का रूप बनाना पड़ा। अध्यही महादेव जब नन्दनवन में कामदेव की स्त्री रित को क्षुब्ध करने की लालसा से बृहत्लिंग को उद्दीप्त कर रहे थे तब इस मकरध्वज ने इनसे अनेक नाटक करवाये । इसने शंकरं के मन में सूरत-क्रीडा की ऐसी वृष्णा जागृत करदी कि वे एक हजार वर्ष तक विषय सेवन-रत रहें, उन्हें ऐसा विवश कर दिया। अन्य भी बहुत से देव-दानव भ्रौर मूनियों को इसने भ्रपने वश में कर दास जैसा बना लिया है। इसके पास ग्रपने महा पराक्रम से प्राप्त आत्मीभूत तीन अनुचर हैं। ऐसे इस मकरध्वज की म्राज्ञा का उल्लंघन करने में इस त्रैलोक्य में कौन समर्थ है ? [३४०-३४६]

# मकरध्वज के ग्रनुचर वेद-त्रय

प्रकर्ष ! मकरध्वज के साथ जो तीन पुरुष हैं उनमें से प्रथम का नाम पुंवेद (पुरुष वेद हैं, जो महान पौरुष-शक्तिसम्पन्न ग्रौर प्रसिद्ध हैं। इसकी शक्ति से बहिरंग प्रदेश के मनुष्य पर-स्त्री में ग्रासक्त होकर श्रपने कुल को कलंकित करते हैं। [२६०-३५१]

दूसरा पुरुष जो महान तेजस्वी दिखाई देता है और जिसने सम्पूर्ण त्रैलोक्य को भ्रष्ट कर रखा है उसे विद्वान् ग्राचार्यगरा स्त्रीवेद के नाम से पुकारते हैं। इसके प्रताप से स्त्रियाँ लाज शर्म ग्रीर ग्रपने कुल की मर्यादा का त्याग कर पर-पुरुष में ग्रासक्त होती हैं। [३५२-३५३]

तीसरे पुरुष का नाम षण्डवेद (नपुंसक वेद) है। यह भी अपने तेज से बहिरंग लोगों को त्रस्त करता है। इसमें इतनी शनित है कि जिसे जानना भी बहुत कठिन है, क्योंकि नपुंसक संसार में अत्यधिक निन्दा के पात्र बनते हैं। इसके सम्बन्ध में अधिक वर्णन करना व्यर्थ है।

क पृष्ठ ३६६

प्रकर्ष ! यह मकरध्वज इन तीनों पुरुषों को आगे कर संसार में प्रवृत्ति करता है। यह इतना श्रतुलबली है कि तीनों जगत् के अन्य मनुष्य इसके बल की कल्पना भी नहीं कर सकते। [३४४-३५६]

#### मकरध्वज को पत्नी रति

मकरध्वज के पास ही जो कमलनयनी रूप-सौभाग्य की मन्दिर, अत्यधिक सुन्दर प्रिय स्त्री बैठी है वह उसकी पत्नी रित है। जिन लोगों को मकरध्वज ने अपने पराकम से जीत लिया है उनके मन में यह स्वाभाविक रूप से सुखोपभोग की बुद्धि उत्पन्न करती है। वास्तव में तो मकरध्वज से पराजित एवं वशीभूत होकर वे लोग दुःख भोग रहे होते हैं। परन्तु, यह रित उनके मन में इस बात को पूष्ट कर देती है कि जिससे उन्हें ऐसा ग्राभास होता है कि वे बहुत ही आह्लादकारी सुँख का उपभोग कर रहे हैं और यह मकरध्वज हमारा हितकारी है। जो कामदेव के विरुद्ध काम करते हैं उन्हें सुख को प्राप्ति कैसे हो सकती है ? लोगों के मन में ऐसी मान्यता यह रित ही उत्पन्न करती है। भेया! यह रित लोगों के मन को इतना वश में कर लेती है कि वे नरपवाद रूप से मकरध्वज के दास के समान बन जाते हैं ग्रौर उसके निर्देशानुसार चलकर अनेक प्रकार की विडम्बनायें प्राप्त करते हैं । इससे विवेकशील पुरुषों की दिष्ट में वे हँसी के पात्र बनते जाते हैं। मूढात्मा लोग इसके वश में होकर कैसे कैसे विचित्र रूप धारए। करते हैं और विडम्बनाएं उठाते हैं, उसके कुछ उदाहरण देता हूँ जिन्हें सुनकर तुम भी ग्राक्चर्य में पड़ जाग्रोगे। स्त्रियों के चित्त को प्रसन्न करने के लिये सुन्दर वस्त्र पहनते हैं, स्त्रियों को मोहित करने के लिये बहुमूल्य आभूषएा धारण करते हैं, स्त्रियां जब कटाक्ष द्वारा चपल ग्रांख भपका कर ग्रर्धनिमीलित नेत्र से उसकी तरफ एकटक देखती हैं तब वे बहुत प्रसन्न होते हैं। जब स्त्रियाँ उनके साथ मधुरालाप (मधुर सम्भाषरा) करती हैं तब उनके प्रति मन में बहुत प्रेम उत्पन्न होता है ग्रीर हृदय हुई-विभोर हो जाता है। 🕸 ग्रकड़ के साथ शरीर को कठोर बना कर, गर्दन ऊची कर, सुदृढ़ कदम रखता हुआ, अपनी जवानी का प्रदर्शन करता हुआ चलता है और स्त्रियाँ जब उसे देख कर उसकी तरफ कटाक्ष बागा फेंकती है तब ग्रपने को महान भाग्यशाली मानकर घमण्ड से फूल कर कूप्पा हो जाता है। कुलटा (व्यभिचारिणी) स्त्री को ग्रपनी तरफ ग्राकषित करने के लिये काम-लम्पट मोहान्ध पूरुष बिना कारए। हाथ-पाँव भीर ग्राँखों से अनेक प्रकार के इशारे करता है, छेड़खानी करता है, मुँह से सीटी बजाता है, ताने मारता है, गाने गाता है और इधर-उधर भाग दौड़ कर अपना पराक्रम बताता है। इस प्रकार उसके मन को श्रनुकूल बनाने के लिये ऐसे कौन से कार्य हैं जिन्हें वह नहीं करता हो? स्त्री की चाटुकारिता (खुशामद) करता है, उससे नौकर के समान बात करता है, उसके

क्ष तेब्द इवे

पाँव पड़ता है स्रौर बिना कहे उसका काम करता है। कोई लम्पट स्त्री स्रपने पाँव से उस पुरुष के सिर पर लात भी मार दे तो वह उसे सहन कर लेता है स्रौर मोह के कारण उस लात को भी पुष्प-त्रषामान कर उसे उस स्त्री का अनुग्रह ही समभता है। स्त्री भ्रपने मुख से शराब के घूंट को चखकर थूं क मिलाकर यदि लंपट पुरुष के म्ँह में दे दे तो उसे पीकर वह स्वर्ग से ग्रधिक सुख का अनुभव करता है। ग्रत्यन्त बलवान, वीर्यवान पुरुषों को भी स्त्रियाँ खेल-खेल में ही भ्रपने कटाक्ष ग्रथवा भ्रूवि-क्षेप से कचरे की टोकरी जैसा बना देती हैं। ऐसी स्त्रियों के साथ भी संगम करने के लिये पुरुष लालायित रहते हैं. उनके साथ सुरत-क्रीडा करते हुए भी उन्हें कभी तृष्ति प्राप्त नहीं होती श्रौर वे उनके तनिक से विरह में पागल जैसे हो जाते हैं तथा कभो-कभी तो शोक में विह्नल होकर मरएा को भी प्राप्त करते हैं । ऐसी स्त्रियाँ यदि उसका तिरस्कार करे या उसका ग्रादर न करे तो उसे खेद होता है ग्रीर यदि उसका बहिष्कार कर दे तो रोने लग जाता है। ऐसे ही पर-पुरुष में ग्रासक्त भपनी स्त्री भी उसे महान दुःखसागर में डूबोती है, मरणान्तक पीड़ा पहुँचाती है। जब ऐसा पुरुष भ्रपनी स्त्री को पर-पुरुष के पास जाने से रोकने के लिये प्रयत्न करता है तब ईंब्यों के परिएगाम स्वरूप भनेक प्रकार के कब्ट उठाता है। हे भद्र ! रित और कामदेव के वश में होकर प्राणी ऐसी-ऐसी भ्रनेक विडम्बनाएं इस भव में उठाता है ग्रौर परभव में भी मोहवश इस रित की शक्ति से कामदेव का दास बनकर इस भयंकर संसार-समुद्र में डूब जाता है। भाई प्रकष ! बहिरंग लोक के अधिकांश मनुष्य ऐसे ही होते हैं, ऐसा समभना चाहिये। मकरध्वज और रित की आज्ञा न मानने वाले मनीषीगए। तो इस संसार में विरले ही होते हैं। भाई ! त ने मुक्त से मकरध्वज के बारे में पूछा ग्रतः उसके स्वरूप ग्रौर उसके परिवार के बारे में मैंने विस्तार से वर्णन किया । [३५७-३७७]

S}3

# १५. पॉच मनुष्य

[विमर्श वार्ता कहने में रसमन्न था ग्रोर प्रकर्ष भी रस जमा रहा था। मामा का एक वर्णन पूरा होते ही वह दूसरी जिज्ञासा खड़ी कर देता था। मकरध्वज का वर्णन पूर्ण होते ही उसने नया प्रश्न खड़ा कर दिया।]

प्रकर्ष-मामा ! ग्रापने मकरध्वज का बहुत सुन्दर वर्णन किया । श्रब मेरी दूसरी जिज्ञासा प्रस्तुत है उसका भी समाधान करें । मकरध्वज के पास ही जो तीन पुरुष ग्रौर दो स्त्रियाँ बैठो हैं वे कौन हैं ? उनके क्या नाम ग्रौर गुरा हैं ? [३७८]

१. हास-

विमर्श – इसमें से जो श्वेत रंग का पुरुष है वह विषम ग्रौर ग्रत्यन्त दुष्कर कार्य करने वाला है ग्रौर उसका नाम हास है। यह भ्रपनी शक्ति में

से बहिरंग प्रदेश के लोगों को बिना काररा ही वाचाल बनाता है। कोई निमित्त को प्राप्त कर या अकारण ही जब यह बहादुर योद्धा के संगान श्रपनी शक्ति प्रागी में प्रकट करता है तब प्राग्री सकारण या अकारण ही हा ! हा ! हा ! कर कहकहैं लगाता है. श्रट्टहास करने लगता है। हँसते हुए उसका मुँह इतना विकृत हो जाता है कि वह शिष्ट पूरुषों द्वारा निन्दनीय बन जाता है । यो मुखवाद्य को बजाकर प्राणी लघुता को प्राप्त करता है। श्रकारण हो वह लोगों को शकाशील बनाता है । परस्पर वैर उत्पन्न करता है और स्पष्टतः भ्रान्ति पैदा करता है । श्रपने हास्य के स्वभाव से ऐसा प्राणी मक्खी मच्छर जैसे क्षुद्र प्राणियों का भी उपघात कर बैठता है ग्रीर कौतूकता के कारएाव श्रकारण ही मनुष्यों को त्रस्त करता है। कभी-कभी उसकी यह प्रवृत्ति दूसरे प्रारिएयों के लिये प्राणघातक भी बन जाती है। यह हास्य ऐसी भ्रनेक प्रकार की विचित्रताएं इस लोक में पैदा करता है और परलोक में दारुग कर्मबन्ध के परिगाम उपाजित करवाता है। इसकी एक सुच्छता नामक हितकारिणी पत्नी है जो इसके शरीर में ही रहती है और जिसे गम्भीर-चिन्तक मनुष्य ही समक्क सकते हैं। हे वत्स ! यह स्त्री ग्रकारण ही तुच्छ लोगों में भ्रपनी इच्छानुसार प्रतिदिन तुच्छता जागृत करती है, प्रेरित करती है भ्रौर उसे बढाती है। कहाभी है:—

> यतो गम्भीरिचत्तानां, निमित्ते सुमहत्यपि । मुखे विकारमात्रं स्यान्न हास्यं बहुदोषलम् ।।

हँसने का कैसा भी गम्भीर कारएा क्यों न हो, गम्भीर पुरुष मुँह में ही मुस्कराते हैं, परन्तु मुँह बिगाड़ कर खिल-खिलाकर कभी नहीं हैंसते। [३८०–३८६।]

२. श्ररित — इनमें काले रंग की और बीभत्स (भद्दी) दिखाई देने वाली स्त्री संसार में ग्ररित के नाम से प्रसिद्ध है। यह किसी भी कारण को लेकर उत्साहित हो जाती है ग्रीर बहिरंग प्रारिएयों को श्रसहनीय मानसिक दुःख देती है। [३६०-३६१]

३. भय--वह जो दूसरा कांपता हुआ पुरुष दिष्टगोचर हो रहा है वह भय के नाम से प्रख्यात है जो महण्दु:खदायी है। भाई! वह जब-जब चित्तवृत्ति ग्रटवी में लीलापूर्वक विचरण करता है तब-तब बिहरंग प्रदेश के प्राणियों को एक दम डरपोक बना देता है। इसके प्रभाव से प्राणी (१) ग्रन्य मनुष्य को देखकर भयभीत होते हैं, (२) पशुश्रों को देखकर काँपने लगते हैं, (३) घन के खो जाने या लुट जाने या हानि की कल्पना मात्र से पागल बनकर भागने लगते हैं, (४,४) ग्राग्न, बाढ, भूकम्प ग्रादि ग्राकिन्मक कारणों के विचार मात्र से विद्वल होकर अश्रुपूरित नेत्रों से बोल उठते हैं कि ग्रब क्या होगा ? कैसे जीवित रहेंगे ? क्या हाल

ऋ पृष्ठ ३७१

होगा ? (६) अरे मारे गो ! ग्ररे मारे गये ! ग्रादि शब्दों से ब्यर्थ भयभीत होकर, सत्वहीन होकर कभी-कभ अपने प्राण् भी गवा देते हैं भौर (७) ये ग्रधम पुरुष ग्रप्यश के भय से ग्रव्यवस्थित होकर करने योग्य कार्य भी नहीं करते। उपरोक्त सात प्रकार के पुरुषों के परिवार सहित यह भय बहिरगंपाणियों में ग्रपनी शक्ति का प्रयोग कर भय उत्पन्न करता रहता है। भय की आज्ञा से ग्रधम पुरुष निर्लंज्ज होकर युद्ध के मैदान से भाग खड़े होते हैं, शत्रुओं के पाँवों में गिरते हैं। हे भद्र ! अपने वशी मृत गाणी को यह इस भव में तो नचाता ही है, परभव में भिरते हैं। हे भद्र ! अपने वशी मृत गाणी को यह इस मव में तो नचाता ही है, परभव में भिरते हैं। हो नहीं लगता। इसकी एक होनसत्वता होनता) नामक प्राण-प्रिय पत्नी भी इसके शरीर में ही अभिन्न रूप से रहती है। वह इसके कुटुम्ब-परिवार का सवर्धन करती है। यह हीनसत्वता उसे इतनी अधिक प्रय है कि वह उसे अपने शरीर से एक क्षण्य भी यक नहीं करता है। यदि उसे पृथक् कर देता है तो हे भद्र ! यह निष्वत रूप से मरण को प्राप्त हो जाता है। [३६२-४०२] अ

४. शोक-भाई प्रकर्ष ! यह जो तीसरा पुरुष दिखाई दे रहा है, उसे तो तुम पहचानते ही होगे ? हम जब तामसचित्त नगर में प्रवेश कर रहे थे तब हमें यह . मिला था ग्रौर चित्तवृत्ति ग्रटवी की सब बात बताई थी यह वही शोक है । जो वापस लौटकर महामोह राजा की सेना में सम्मिलित हो गया है। किसी भी निमित्त को प्रत्य कर यह बहिरंग प्रदेश के लोगों में दीनता उत्पन्न करता है, उन्हें रुलाता है ग्रीर श्राकन्दन करवाता है । जो प्राणी अपने प्रियजनों से वियुक्त हो गये हैं, महाविपत्ति में पड़ गये हैं, ग्रीर ग्रनिष्टकारी तत्त्वों से सम्बद्ध हो गये हैं वे सब निश्चित रूप से इसी के वणवर्ती हो जाते हैं। उस समय उन बेचारों की यह ऐसी दुर्दशा कर देता है कि जैसे उनका भयंकर शत्रु हो । परन्तु, शोक के वशीभूत भूर्ख प्रांगी इसे शत्रु नहीं समभ पाते । इसके निर्देशानुसार बेचारे जड़ प्राग्गी चिल्लाते ईं, रोते हैं और दुःखी होते हैं । रोते-चिल्लाते वे।ऐसा समभते हैं कि यह शोक उन्हें दु:खों से छुड़ायगा. पर, यह भाई तो दु:ख को घटाने के स्थान पर उसे अधिक बढा देता है । परिगाम स्वरूप प्रागाी ग्रपने स्वार्थ को तो सिद्ध नहीं कर पाते, किन्तु धर्म-भ्रष्ट होकर मोह में पड़कर कई बार शोक ही शोक में मूर्छित होकर श्रांखे बन्द कर लेते हैं श्रीर उनके प्रारा तक निकल जाते हैं। शोक के विशीभूत प्राणी गाढ दुःखी होकर सिर फोड़ते हैं, बाल नोचते हैं, छाती कूटते हैं, जमीन पर पछाड़ खाते हैं, गले में रस्सो बाँघकर श्रात्महत्या करने लटक जाते हैं, नदी तालाब, कुवा, बावड़ी, समुद्र में कुदकर प्राण देते हैं. अग्नि में जल मरते हैं, पर्वत-शिखर से कूदकर (ब्रात्महत्या) करते हैं, कालकूट ब्रादि तीक्ष्ण विष भक्षरा करते हैं, धस्त्र से ग्रपने ही शरीर पर प्रहार करते हैं. प्रलाप करते हैं, पागल हो जाते हैं. विक्लव हो जाते हैं, दीन स्वर में बोलते हैं, घोर मानसिक सन्ताप से जलकर राख जैसे हो जाते हैं और शब्द-रूप-रस-गन्ध-स्पर्शादि के सुखों से वंचित

<sup>%</sup> पुष्ठ ३७२

हो जाते हैं। हे भद्र ! इस प्रकार शोक के वशीभूत प्राणी इस भव में अनेक प्रकार के प्रगाढ दुःख प्राप्त करते हैं और दुःखदायी कर्मों का बन्ध कर परभव में भी भयंकर दुर्गति को प्राप्त होते हैं। हे मैया ! यह शोक बाह्य प्रदेश के प्राणियों को बहुत प्रकार से दुःख देने वाला है जिसका मैंने तेरे सन्मुख संक्षेप में वर्णन किया है। हे वत्स ! इसके शरीर में भी इसकी पत्नी भवस्था नामक महादाहण स्त्री निवास करती है। शोक का संवर्धन करने वाली यह भवस्था ही है। इसके बिना शोक क्षण भर भी जीवित नहीं रह सकता, इसीलिये वह इसे सदा प्रपने शरीर में ही श्रभिन्न रूप से रखता है। [४०३-४१७]

थ. जुगुस्सा— प्रकर्ष ! यह जो चपटे नाक श्रीर काले रंग वाली स्त्री शोक के पास ही बैठी है, उसे विद्वान् श्राचार्य जुगुप्सा के नाम से जानते हैं। वस्तु स्वरूप को नहीं समभने वाले बाह्य प्रदेश के प्राणायों में विपरीत भाव उत्पन्न कर यह उनकी कैसी दुर्दशा करती है, सुनो। किसी के घाव में से जब खून श्रीर पीप निकल रही हो, कीड़े कुल बुला रहे हों, दुर्गन्व उठ रही हो तब ऐसे दुर्गन्ध वाले प्राणी या वस्तु को देखकर स्वयं को श्रति पिवत्र मानते हुए यह मूर्ख सिर धुनने लग जाता है, नाक चढ़ाकर, ॐ श्रांखे बन्द कर, मुँह से थूथू करते हुए श्रीर कंघे उचकाते हुए भाग खड़ा होता है। पिवत्रता के दिखाव के लिये कपड़ों सहित पानी में कूद पड़ता है, बार बार छींकता है श्रीर थूकता रहता है। उसके कपड़े का पल्ला किसी ले छू जाय तो कोधित होकर बार-बार स्नान करता है और चाहता है कि श्रन्य की छाया का भी उसे स्पर्श न हो। ऐसे शौचवाद (छूशाछूत) के कारण वेताल के समान सर्वदा त्रस्त होता रहता है। जुगुप्सा के वशीभूत ;शाणी पहिले से ही उन्मत्त तो होते ही हैं, फिर ऐसे विचित्र विचारों से श्रधिक उन्मत्त बन जाते हैं श्रीर तत्त्वदर्शन-रहित होकर परभव में श्रज्ञानाभिभूत हो भयंकर संसार रूपी जेल में पड़ते हैं। भैया! यह जुगुप्सा भी बाह्य प्रदेश के प्राणियों को बहुत दु:ख देने वाली है जिसका मैंने संक्षिप्त वर्णन किया है। [४१६—४२७]



# १६. सोलह बालक

पूर्व प्रकरण में पाँच प्राणियों का वर्णन सुनने के पश्चात् जब प्रकर्ष ने सिहासन के सामने १६ बालकों को धमा-चौकड़ी करते देखा तो उसने विमर्श से पूछा—मामा! सामने राजा की गोदी में ग्रौर नीचे खेलते हुए ८६ बच्चे दिखाई पड़ रहे हैं। उनमें से कुछ का लाल रंग है ग्रौर कुछ का काला। वे तूफानी बच्चे

क्षेत्र मध्य ३७३

कभी-कभी दुर्दमनीय चेष्टा करते हैं ग्रीर कभी धमा-चौकड़ी मचा देते हैं। ये बच्चे कौन हैं ? उनके नाम क्या हैं ? ग्रीर उनमें क्या-क्या गुण हैं ? यह जानने की मेरी इच्छा है ग्रत: स्पष्टतया वर्णन करें। [४२८-४३०]

- १ ग्रानन्तानुबन्धी विमर्श भाई प्रकर्ष ! ग्राचार्यदेवों ने पहले इन सौलहों बच्चों की सामान्य पहिचान कथाय के नाम से कराई है : इन सोलह में जो चार ग्राधिक बड़े दिखाई दे रहे हैं वे महान दुष्ट ग्रीर स्वभाव से ग्रांत रौद्र ग्राकार वाले हैं, उनके नाम ग्रान्तानुबन्धी-कोध, मान, माया ग्रार लोभ हैं। भया ! मिथ्यादर्शन सेनापित इन चारों बालकों को स्वात्मभूत ग्रार्थात् ग्रपने बच्चों जैसा ही मानता है। ये चारों बच्चे भी बाह्य प्रदेश के लोगों को ग्रपनी शक्ति के प्रयोग से सेनापित के भक्त बना देते हैं। इसका कारण यह है कि जब तक चित्तवृत्ति ग्रटवी में ये चारों बच्चे लीला पूर्वक चूमते रहते हैं. तब तक बहिरंग लोक के मनुष्य मिथ्यादर्शन के प्रति ग्रान्यचित्त होकर, ग्रन्य विद्वानों द्वारा समभाये जाने पर भो उनकी ग्रपेक्षा कर सेनापित की भक्ति पूर्वक उपासना करते हैं। इसके फलस्वरूप इन चारों बालकों के चित्तवृत्ति ग्रटवी में विद्यमान होने पर मनुष्य कभी भी भाव पूर्वक तत्त्वमार्ग के सच्चे रास्ते को प्राप्त नहीं कर सकते। इसलिये पूर्व प्रकरण में मिथ्या-दर्शन ग्राधित जो दोष विरात किये गये हैं वे सभी दोष बहिरंग के लोगों में भी पाये जाते हैं ग्रीर ये बालक उसके कारणभूत हैं। [४३८-४३६] %
- २. स्रप्रत्याख्यानी —उपरोक्त स्रनन्तानुबन्धी चार बालकों से कुछ छोटे जो चार बालक उनके पास ही दिखाई देते हैं उन्हें पण्डितवर्ग अप्रत्याख्यानी-को अस्त्या स्थानी को मान, माया सौर लोग नाम से कहते हैं। ये चारों बच्चे अपनी शक्ति से बहिरंग प्रदेश के लोगों को पाप में प्रवृत्त कराते हैं। यदि कोई पापमार्ग से निकलना चाहे तो उसे ये चारों राकते हैं। स्रधिक क्या कहूँ ? जब तक ये चारों चित्तवृत्ति में रहते हैं तब तक प्राणी पाप से तिल मात्र भी पीछे नहीं हट सकते। प्रथमोक्त स्रनन्तानुबन्धी चार बालकों से इनमें इतना अन्तर श्रवश्य है कि चित्तवृत्ति में इनकी उपस्थिति होने पर भी प्राणी तन्त्रदर्शन को स्वीकार करता है जिससे उसे कुछ-कुछ सुख अवश्य मिलता है। परन्तु, वे किसी प्रकार की विरति (त्याग) या व्रत-नियम की प्रतिज्ञा नहीं कर सकते जिससे इस भव में भी संतप्त रहते हैं और परभव में भी पाप कर्मों का संचय कर संसार रूपी गहन जंगल में भटकते रहते हैं। [४४०-४४४]
- ३. प्रत्याख्यानी—हे प्रकर्ष ! इन ग्राठ बालकों से भी छोटे जो चार बालक दिखाई दे रहे हैं, उन्हें विबुधगएा प्रत्याख्यानो-कोध, मान, माया ग्रौर लोभ के नाम से कथन करते हैं। जब तक ये चारों इस मण्डप के आश्रित हैं तब तक बहिरंग जगत के प्राएगो पाप को सर्वथा नहीं छोड़ सकते। जब तक चित्तवृत्ति में ये बालक निवास करते हुए कीड़ा करते रहते हैं तब तक प्राणी पाप का कुछ-कुछ त्याग तो भली प्रकार करते हैं, पर उसे सम्पूर्णतः छोड़ नहीं सकते। प्राएगे द्वारा किये गये कुछ-कुछ

क्ष पुष्ठ ३७४

विरति त्याग). वत, नियम ग्रादि के फलस्वरूप उसका कुछ-कुछ, कल्यागा तो इनकी उपस्थिति में भी होता है पर सम्पूर्ण लाभ नहीं मिल पाता, क्योंकि वे सर्वविरति ।सम्पूर्ण वत नियम) ग्रह्ण नहीं कर सकते [४४५-४४८।

४. संख्वलन — भाई प्रकर्ष। इन प्रत्याख्यानी बालकों से भी छोटे जो केवल गर्भिषण्ड के समान चार बालक दिखाई दे रहे हैं उन्हें मुनि ग्रुंगव संज्वलना कोध, मान, माया और लोभ के नाम से पुकारते हैं। ये बच्चे कीड़ा करने में ही आनिन्दल होते हैं और स्वभाव से ही अति चपल और चञ्चल रहते हैं। सर्व पाप से विरत साधुओं के चित्त को भी ये बच्चे कभी-कभी डांवाडोल कर देते हैं अर्थात् ऐसे विशाल हृदय मुनिजनों के मन में भी अपनी चञ्चलता से उथल-पुथल मचा देते हैं। फलस्वरूप सर्व पष्प को नष्ट करने के इनके निश्चय में भी कभी-कभी इन बच्चों के कारण दोष लग जाता है, शुद्ध मार्ग में भ्रतिचार आ जाता है और उन्हें प्रायश्चित्त लेना पड़ता है। यद्यपि बाह्य प्रदेश के प्राणियों को ये बच्चे बहुत छोटे-छोटे और सुन्दर प्रतीत होते हैं तथापि संसारी प्राणियों के लिये वे सुन्दर तो कदापि नहीं हो सकते, क्योंकि ये बड़े-बड़े मुनियों के चित्त को भी कुछ-कुछ क्षुड कर देते हैं। [४४६-४५३]

इन चार-चार बालकों के समूह का कुछ विस्तृत विवरण मैंने प्रस्तुत किया है, परन्तु इनके विशिष्ट गुर्गों का वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है? तथापि कभी अवकाश में प्रसंग आने पर प्रत्येक के नाम गुण और शक्ति का वर्णन करूं गा । इनमें से आठ बालक (माया ग्रौर लोभजन्य अनन्तानुबन्धी, ग्रप्रत्याख्यानी, प्रत्याख्याकी ग्रौर संज्वलन) रागकेसरी के सामने खेल कूद कर रहे हैं। ये रागकेसरी श्रीर उसको श्रत्यन्त वल्लभा पत्नी मूढता के पुत्र हैं। 🏶 श्रीर, जो शेष श्राठ वालक (कोव एवं मानजन्य अनन्तानुबन्धी, अप्रत्याख्यांनी, प्रत्याख्यांनी ग्रीर संज्वलन) द्धेषगजेन्द्र के सन्मुख धमा-चौकड़ी कर रहे हैं वे द्वेषगजेन्द्र और उसकी प्रियपत्नी श्रविवेकिता के पुत्र हैं। ये सोलह ही बालक महामोह राजा के पौत्र हैं। इन सोलह बालकों को इनके माता-पिता ने सिर पर चढ़ा रखा है जिससे ये अत्यधिक चपल श्रीर मिक्तसम्पन्न बन गये हैं। इनकी मिक्ति का वर्णन तो इस संसार में हजार जिल्लाओं से भा करने में कौन समर्थ हो सकता है ? प्रकर्ष ! इन बच्चों का औद्धत्य तू देख, सामने जितने भी राजा बैठे दिखाई दे रहे हैं ये बच्चे उनके भी सिर पर चढ़कर बैठ जाते हैं। भैया ! इस प्रकार महामोह राजा के श्रंगभूत पूरे परिवार का संक्षेप में मैंने तुम्हारे समक्ष वर्गान किया जो तुमने भली प्रकार समभ लिया होगाः । [४४४-४६४]



# १७. महामोह के सामन्त

[विमर्श भ्राज प्रसन्न था। महामोह के परिवार, सेनापित, पुत्र-पौत्र भ्रादि का वर्णन करने के बाद प्रकर्ष के प्रश्न करने के पहिले ही उसने महाराज के सामन्तों का वर्णन प्रारम्भ कर दिया।]

भाई प्रकष ! महामोह राजा के सिंहासन के निकट ही जो राजा बैठे दिखाई दे रहे हैं वे राजा के विशेष ग्रंगभूत प्रमुख पदाति (मंत्री) हैं जिनका संक्षिप्त गुण-वर्णन श्रव मैं तुम्हें सुनाता हूँ। [४६४]

#### विषयाभिलाष मंत्री

भद्र! रागकेसरी के पास जो राजा बैठा दिखाई दे रहा है उसका नाम विषयाभिलाष है। वह सुन्दर स्त्रों की कमर में हाथ डाल कर बैठा है मुँह में सुस्वादु सुगन्धित पान चबा रहा है, भ्रमरों के भुण्ड से गुञ्जरित मनोमुग्धकारी सुगन्धी से पूर्ण कमल को लोला पूर्वक बार-बार सूंघ रहा है, अपनी सुन्दरी पत्नी के मुखकमल को एकटक दृष्टि से भ्रपलक देख रहा है, भ्रौर वाएगा, भांभर भौर काकली जैसे वाद्यों की मधुर घ्विन सुनने में जो अत्यधिक ग्रासक्त दिखाई दे रहा है। मानो सारी सृष्टि के पदार्थ उसकी मुट्ठी में ही हों, इस प्रकार पाँचों इन्द्रियों के भोग भोगने में वह दत्त-चित्त हो रहा है। भैया! यह रागकेसरी राजा का मन्त्री है। इसकी प्रसिद्ध हमने पहले भी कई बार सुनी थी भीर इसी से मिलने हम यहाँ आये हैं। [४६६-४७०]

प्रकर्ष ! तुफ्ते याद होगा कि मिथ्याभिमान ने हमें बताया था कि इस विषयाभिलाष के पाँच लड़के हैं जिनके बल पर यह मन्त्री महाबली बनकर सारे संसार को अपने वश में रखता है और सब को अपने समान ही विषय भोगों में गृद्ध बना देता है। देखों, उसके साथ ये पाँच लड़के भी बैठे हैं। जो-जो प्राणी विषयाभिलाष मंत्री के प्रभाव में हैं वे सभा स्पर्श, रस. गन्ध, रूप और शब्द में आसक्त हो जाते हं। एक बार इनके जाल में फस जाने पर प्राणी भूल जाते हैं कि अमुक कार्य करने योग्य है या नहीं ? अमुक विषय उसके लिये हितकर है या अहितकर ? अमुक वस्तु खाने योग्य है या त्यागने योग्य ? और धर्माचार का तो वे बहिष्कार ही कर देते हैं। वे तो ऐसे ही मनुष्यों से मित्रता रखना पसन्द करते हैं जो सब इ अरे जो सारे समय विषयों में ही रचा-पचा रहता है तथा पूर्णतया जड़ की भाँति अन्य किसो को न तो देखता है, न किसी से मिलता है और न ही किसी की बात सुनता है। ठीक जड़कुमार की भाँति ही अपना आचरण करते हें। भद्र! इसको देखने मात्र से और बृद्धि पूर्वक विचार करने से ऐसा निश्चित जान पड़ता है कि रसना को उत्पन्न करने वाला यह विषयाभिलाष ही है, इसमें तिनक भी सन्देह नहीं है। यह विशय बुद्धि वाला है, इसलिये अनेक प्रकार की राजनीति

(उठा-पटक) द्वारा रागकेसरी का पूरा राज्य-तन्त्र यही चलाता है 🕸 तथापि अन्य किसी के बृद्धि प्रयोग से यह कदापि पराजित नहीं होता । बाह्य प्रदेश के मनुष्य तभी तक विद्वान बनकर भ्रपने क्रतों में दढ़ रह सकते हैं जब तक कि यह विषया-भिलाष मन्त्री उन्हें न**ीं उकसाता । परन्तु, जैसे ही यह महाबुद्धिशाली** प्रधान अपनी शक्ति का प्रयोग करने लगता है वैसे हो वे पामर प्राग्ति हतवीर्य होकर छोटे बच्चों की तरह निर्लज्ज बनकर अपने व्रतों को छोड़कर इसके दास बन जाते हैं। यहाँ जितने भी राजा हैं उन सब का प्राणियों पर जो साम्राज्य है उसकी वृद्धि यह विषयाभिलाष मंत्रो ही करता है। अतः बाह्य प्रदेश के प्राग्गियों के लिये यह मन्त्री बहुत ही दु:खदायक है, क्योंकि बहिरंग लोक के प्राग्री इसकी आज्ञा से ही पाप करते हैं भ्रौर पाप के परिगाम स्वरूप वे इस भव भ्रौर परभव में दुःख प्राप्त करते हैं । यह विषयाभिलाष नीति-मार्ग में कूशल, निर्दोष पुरुषार्थी, मनुष्यों के मन को भेदन करने के उपायों में ग्रांत चतुर, सर्व यथार्थता को पहचानने वाला, विग्रह या सन्धि कराने के काम में प्रवोग्ग, विकल्पजाल फैलाने में निपुरा तथा अनेक विषयों में कुशल है । सम्पूर्ण संसार में इसके समान अन्य कोई मंत्री है ही नहीं । अधिक क्या कहूँ ? संक्षेप में, जब तक राज्य-तन्त्र (पद्धति) के कामकाज को चलाने वाला यह महामंत्रो है तभी तक इन राजाओं का राज्य चल रहा है, अर्थात् इस मन्त्री के बिना इन राजाओं के राज्य में चारों तरफ ग्रन्धेरा फैल जाता है। [४७१-४५४]

प्रकर्ष ने हिषत होकर कहा—बहुत अच्छा मामा ! आपने बहुत ही सुन्दर निर्णय,बताया है, अर्थात् आपकी बात सौ टका सच्ची है,क्योंकि यह तिलतुष के तृतीयांश जितना भी बदल सके ऐसा प्रतीत नहीं होता है । यह महामन्त्री आपके कथनानुसार हो है इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है । क्योंकि, जब मैंने इसे पहिले देखा था तभी इसकी आकृति को देखकर मेरे मन में विचार उठा था कि यह मन्त्री ऐसा ही होना चाहिये और भ्रव आपने इसके जिन समस्त गुणों का वर्णन किया है वे पूर्णत: मेरे विचारों के समर्थक ही हैं । [४६४-४६६]

विमर्श-तेरे जैसा चतुर मनुष्य किसी को देखकर ही उसके गुरा-श्रवगुणों को जान जाय, इसमें कौनसा श्राश्चर्य है ? क्योंकि -

> ज्ञायते रूपतो जातिर्जातेः शीलं शुभाशुभम् । शोलाद् गुरााः प्रभासन्ते, गुराः सत्वं महाधियाम् ॥

ग्रथीत् बुद्धिभाली मनुष्य को प्रांगी के रूप से उसकी जाति का पता लग जाता है, जाति के जानने पर उसके ग्रच्छे-बुरे व्यवहार का पता लग जाता है, व्यवहार से गुण ग्रौर गुण से सत्व का पता लग जाता है। [४८८]

भाई ! इस विषयाभिलाष महामन्त्री को देखकर तू ने इसके ही गुएा जाने हों, यही नहीं. परन्तु तू ने अन्य राजाओं को देखकर,उनके गुण-भ्रवगुएा भी जान लिये

क्ष पृष्ठ ३७६

हैं। भाणजे ! तू मेरी बहन बुद्धिदेवों का पुत्र है, इसलिये तुक्के निर्णय करने में समय महीं लग सकता। मैं जानता हूँ कि तू मुक्के जो प्रश्न पूछ रहा है वे तेरी जातिवान् होने की (मुक्के मान देने की), उदार नीति की ग्रीर तेरी एक प्रकार की महत्ता की निशानी है। [४८६-४६०]

### भोगतृष्णा

प्रकर्ष-- श्रच्छा मामा! इस मन्त्री के पास एक मुग्ध नेत्रों वाली स्त्री बैठी है, क्या वह इसकी पत्नी है? इसका नाम क्या है? श्रौर वह कैसी है? कृपया बतलाइये।[४६१]

विमर्श-भाई प्रकर्ष ! इसका नाम भोगतृष्या है । यह विषयाभिलाष की पत्नी है । इसमें इसके पति के समान ही सब गुरा विद्यमान हैं । [४६२]

# मोह राजा के ग्रन्य सेनानो

हे भद्र ! महामन्त्री के ग्रास-पास ग्रौर ग्रागे-पीछे राजा जैसे जो पुरुष खड़े दिखाई दे रहे हुं ग्रौर जिन्होंने ग्रपने मस्तक मन्त्री के ग्रागे भुका रखे हैं वे दुष्टाभि-सिन्ध ग्रादि अ महायोद्धा हैं ग्रौर मोह राजा के विशेष स्वांगभूत सेनानी हैं। ये सभी महायोद्धा महाराजा के ग्राति प्रिय, रागकेसरी द्वारा मान्य ग्रौर द्वेशगजेन्द्र की सेवा में सभी समय-समय पर भृत्य के रूप में उपस्थित रहते हैं। विषयाभिलाष मन्त्री की ग्राज्ञा होते ही वे सभी या जिसे ग्राज्ञा दी गई हो वे राज्य की सेवा में प्रवृत्त हो जाते हैं ग्रौर जब तक मन्त्री उन्हें उस कार्य से निवृत्त होने को ग्राज्ञा नहीं देता तब तक वे कार्य से पीछे नहीं हटते। बाह्य प्रदेश में रहने वाले प्राणियों को क्षुद्र उपद्रव करने वाले जो-जो श्रन्तरंग के राजा हैं वे सभी यहीं इस तृष्णा मञ्च के मध्य में बैठे हुए हैं जिन्हें भली प्रकार पहचान लो। फिर बाह्य प्रदेश में कुछ ग्रधम उपद्रव करने वाली स्त्रियाँ ग्रौर कुछ बच्चे भी इन्हीं राजाग्रों के बीच हैं उन्हें भी ध्यान पूर्वक देखने से वे लोग दिखाई देंगे। वे इतने ग्रधिक हैं कि उनकी गिनती भी नहीं हो सकती, फिर उनका वर्णन करना तो ग्रणक्य ही है। उन सब में जो विशेष-विशेष स्वांगभूत (मोह राजा से उत्पन्न) योद्धा हैं उनका संक्षिप्त वर्णन मैंने किया है। [४६३-४६६]



# १६ महामोह के मित्र राजा

[ महामोह के परिवार, पुत्र, मंत्री श्रौर योद्धाश्रों का वर्णन पूर्ण होने के बाद प्रकर्ष ने उसके मित्र राजा जो वहाँ उपस्थित थे, उनका भी परिचय प्राप्त करने का सोचा। इस विषय में मामा-भागाजे में निम्न बात हुई।]—

प्रकर्ष - मामा! आपने मञ्च पर बैठे लोगों का वर्णन किया वह तो ठीक, पर मञ्च के द्वार के बाहर इस विशाल मण्डप में जो सात राजा बैठे हुए दिखाई देते हैं. जिनके साथ भिन्न-भिन्न छोटा-बड़ा परिवार है और जिनके रूप-गुएा भी स्पष्टतया भिन्न-भिन्न दिखाई दे रहे हैं, उनके क्या-क्या नाम हैं? और क्या-क्या गुएा हैं ? वह समभाइये। [४००-४०१]

विमर्श- ये सात बड़े राजा यद्यपि महामोह राजा की सैन्य में हैं, किन्तु ये बाहर के हैं ग्रौर वे महाराजा की सहायता करने ग्राये हुए मित्र राजा हैं। [४०२]

- १. ज्ञानावरए इनमें से जो सब से प्रथम है और जो पाँच मनुष्यों के साथ है वह ज्ञानसंवरएा नामक बहुत प्रसिद्ध राजा है। इसमें इतनी शक्ति है कि वह स्वयं तो यहाँ रहता है, फिर भी अपनी शक्ति से बाह्य प्रदेश के प्राणियों को ज्ञान रूपी प्रकाश से रहित कर एक दम अन्धा बना देता है अर्थात् लोगों की समफ, विचार-णिक्त और दीर्घदिष्ट का हरण कर लेता है। यह राजा गहन अञ्चानान्धकार से लोगों को श्रसमञ्जस में डाल देता है, इसीलिये शिष्ट लोग इसे मोह के उपनाम से भी जानते हैं। इसके साथ बैठे पाँच पुरुषों के नाम हैं—मितज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण, श्रुवज्ञानावरण, श्रुव
- २. दर्शतावरण दूसरे स्थान पर जो राजा चार पुरुषों स्रौर पाँच स्त्रियों से घरा बैठा है वह दर्शनावरण के नाम से महीतल में प्रतिष्ठित है। (चार पुरुषों के नाम चक्षुदर्शनावरण, अवधदर्शनावरण और केवलदर्शनावरण हैं।) इसके साथ जो पाँच सुन्दर स्त्रियाँ दिखाई दे रही हैं (उनके नाम निद्रा, निद्रानिद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला स्रौर स्त्यानिद्रा है। ये स्रपनी शक्ति से सारे ससार को निद्रा में घूणित कर देती हैं स्रौर इसके साथ खड़े ये चार पुरुष दुनिया को नितांत स्रन्धा बना देते हैं।
- ३. वेदनीय—तीसरे स्थान पर जो दो पुरुषों से युक्त राजा दिखाई दे रहा है, उस विख्यात पुरुषत्व वाले राजा का नाम वेदनीय है। इनमें से एक पुरुष साता के नाम से प्रसिद्ध है जो देव, मनुष्य ग्रादि सब को ग्रनेक प्रकार के ग्रानन्द प्राप्त कराता है ग्रीर त्रैलोक्य को मस्ती से हिषत कर देता है। उसके साथ ही जो दूसरा पुरुष दिखाई दे रहा है वह असाता के नाम से प्रसिद्ध है। यह पुरुष जगत् को विविध प्रकार के संताप गौर दु:ख देता है। [४०६—४११]

४. श्रायुष्य चौथे स्थान पर चार छोटे-बड़े बच्चों से घिरा हुआ जो राजा दिखाई दे रहा है, उसे संसार में लोग आयुष्य के नाम से जानते हैं। (इसके साथ के बच्चों के नाम देवायुष्य, मनुष्यायुष्य, तिर्यञ्चायुष्य और नरकायुष्य हैं।) श्रि ये बच्चे प्रपने प्रभाव से प्रत्येक भव में प्राणी के निवास का समय निश्चित करते हैं, प्रर्थात् किस-किस भव में प्राणी कितने समय तक रहेगा इसका प्रमाण तय करते हैं। [५१२-५१3]

**५. नाम**—प्रकर्ष ! पाँचवे स्थान पर जो ४२ मनुष्यों से परिवेष्टित महाबली राजा दिखाई दे रहा है, उसे लोग नाम संज्ञा से पहचानते हैं। अपने ४२ अनुचरों के प्रभाव से यह सभी चराचर प्राणियों को इतनी विडम्बनाएं देता है कि जिसका वर्रान भी प्रशक्य है। तुम देख हो रहे हो कि चतुर्गति रूप संसार में कोई प्राणी देव, कोई मनुष्य, कोई नारकी भ्रौर कोई पशु के रूप में उत्पन्न होते हैं। कुछ एक, दो, तीन, चार या पांच इन्द्रियों को घारण करते हैं तथा भिन्न-भिन्न शरीरों को घारए। करते हैं। इसी के प्रभाव से भिन्न-भिन्न शरोरों में नये-नये पुद्गलों से सम्बन्धित होते हैं। भिन्न-भिन्न ग्रंगोपांग प्राप्त करते हैं। श्रौदारिक ग्रादि शरीर पुद्गलों का संघात (एकत्रित) करने को तत्पर रहते हैं। भिन्न-भिन्न संहतन (हिड्डियों के प्राकार) घारएा करते हैं। शरीर के भिन्न-भिन्न संस्थान (ब्राकृति) धारण करते हैं। रूप, गंध, स्पर्श, रस में एक दूसरे से भिन्न-भिन्न प्रकृति वाले बनते हैं। लघु (हल्के) या गुरु (भारी) बनते हैं। स्वीपघात-परायएा अर्थात् शारीरिक या भ्रंगों के दु:ख को सहन करने में समर्थ बनते हैं। पराघात-परायण ग्रर्थात् शक्ति शाली से भी विजय प्राप्त करने में समर्थ होते हैं। अनुपूर्वी-पूर्वक अर्थात् ग्रपने ग्रपने इष्ट स्थान पर जन्म घारण करते हैं। पूर्ण श्वासोच्छ्वास वाले श्रीर स्वस्थ शरीर वाले बनते हैं। स्रातप अर्थात् स्वयं शीतल शरीर वाले होने पर भी अन्य प्राणियों को अपनी किरणों से तप्त बना सकते हैं। उद्योत अर्थात् अपने शरीर की शांति-किरगों से चन्द्र किरग जैसी शान्ति चारों और फैला देते हैं। शुभ-अशुभ विहायोगित के प्रभाव से कोइ प्राणी अति सुन्दर चाल को प्राप्त करता है ग्रौर कोई ऊंट जैसी बेढंगो चाल को प्राप्त करता हैं। कुछ प्राणी त्रस, कुछ स्थावर (एक इन्द्रिय वाले), कुछ सूक्ष्म, कुछ आँखों से दिखने वाले बादर, कुछ अपनी योग्य पर्याप्ति को पूर्ण किये हुए, कुछ अपर्याप्त स्थिति में, कुछ भिन्न-भिन्न शरीर वाले (प्रत्येक), कुछ एक ही शरीर में श्रनन्त जीव वाले (साधाररा), कुछ स्थिर, कुछ श्रस्थिर, कुछ शुभ, कुछ ग्रशुभ, कुछ सौभाग्यशाली, कुछ दुर्भागी, कुछ सुस्वर (मधुर भाषी), कुछ हु:स्वर (कठोर भाषी), कुछ के वचन लोक में आदेय, ग्राह्म और मनोहर तथा कुछ के स्ववर्ग में प्रनादेय (अमान्य) होते हैं। कुछ का यग सर्वत्र फैलता है जब कि कुछ का ग्रपयश का ही फैलता है । कुछ के शरीर का गठन सुन्दर होता है । कुछ महात्मा पुरुष इस संसार में तीर्थंकर भी बनते हैं जिनके चरण-कमल नमन करते हुए श्रेणिबद्ध देवता श्रों के

<sup>20 € 30</sup> K de

मृकुटों से पूजित होते हैं श्रोर जो संसार को भेदकर उसके श्रन्तिम छोर (मुक्ति) को प्राप्त कर लेते हैं। ऐसी श्रनेक प्रकार की जो रचनायें संसार में होती हैं, जिससे भिन्न भिन्न प्रकार की श्रच्छी-बुरी स्थिति को प्राणी प्राप्त करता है, वह सब इस महाबलबान महाराजा नाम श्रौर उसके श्रनुचरों के प्रभाव एवं पराक्रम से ही होता है।

- ६. गोत्र भद्र ! इसके आगे छठे स्थान पर दो आत्मीय पुरुषों से धिरा हुआ जो जगत्पति महापराक्रमी राजा बैठा है उसका नाम गोत्र है। इन दो पुरुषों में से एक का नाम उच्च गोत्र और एक का नीच गोत्र है। प्रारिएयों को अच्छे या बुरे गोत्र वाला बनाना इसी राजा का काम है। [४२६~४.७]
- ७. ग्रन्तर।य—भैया! इसके आगे सातवें स्थान पर पाँच मनुष्यों से घिरा हुआ जो राजा बैठा है, उसे अन्तराय कहते हैं। यह नराधम अपनी शक्ति से बाह्य प्रदेश के लोगों में विध्नरूप बनकर न तो दान देने देता है, न वस्तुओं का लाभ होने देता है ग्रोर न उनका भोग-उपभोग करने देता है, पराक्रमी होते हुए भी निर्वल बना देता है अर्थात् प्राणी अपने वीर्य का उपयोग नहीं कर सकता और प्रत्येक कार्य में विध्न उपस्थित करता है। इसके पाँच पुष्यों (दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगान्तराय, उपभोगान्तराय और वीर्यान्तराय) के प्रभाव से यह प्राण्यों की ऐसी गति बनाता है। [४२६-४२९]

भाई प्रकर्ष ! मैंने संक्षेप में इन सातों राजाओं और उनके परिवार के सम्बन्ध में सुक्षे बताया । वैसे इनमें से प्रत्येक की कितनी शक्ति है और वे कैसे-कैसे काम कर सकते हैं. इस सम्बन्ध में यदि विस्तार से कहूँ तो मेरा पूरा जीवन समाप्त हो जाय तब भी वह पूरा नहीं हो सकता । [४३०-४३९]

मामा के गम्भीर वचन सुनकर अध्यक्ष का चित्त ग्रत्यधिक हर्षित हुन्ना और वह बोला—मामा! ग्रापने बहुत ग्रन्छा किया। मैं मानता हूँ कि इन सब राजाग्रों का वर्रान कर ग्रापने मुफ्ते मोह के पिञ्जरे के छुड़ा लिया है। [५३२-५३३]

हर्षित प्रकर्ष ने श्रपनी जिज्ञासा शान्त करने के लिये विमर्श से पुन: पूछा—मामा ! मेरे मन में एक शंका उठ रही है, यदि श्रापकी आज्ञा हो तो पूछकर निर्णय करूं ? [४३४]

### मित्र राजाश्रों का विशिष्ट परिचय

प्रकर्ष के प्रश्न पर विमर्श ने संतोष व्यक्त किया श्रौर प्रसन्नता से कहा— भद्र ! तू जो कुछ पूछना चाहता है उसे प्रसन्नता पूर्वक पूछ । तब प्रकर्ष ने पूछा— मामा ! श्रापने जिन सात राजाश्रों का वर्णन किया उनके विषय में मुभे विस्मय-कारक अनेक नवीनताएं लग रही हैं । मण्डप में बैठे हुए इन्हें ध्यान पूर्वक देखने पर भी मुभे ये राजा तो दिखाई देते हैं किन्तु उनके परिवार दिखाई नहीं देते । श्रिधक

क्क पृष्ठ ३७६

जोर देकर विस्फारित नेत्रों से देखने पर परिवार दिखाई देते हैं तो राजा दिखाई नहीं देते । आपने तो प्रत्येक राजा और उसके परिवार (श्रनुचरों) का नाम तथा गुणों का श्रलग-श्रलग वर्णन किया है। इसमें क्या यथार्थता है ? वह समभाइये। [४३४-४३६]

विमर्श—वत्स! इसमें विस्मय जैसी क्या बात है ? जैसे तू एक ही समय में राजा और उसके परिवार को एक साथ नहीं देख सकता वैसे ही ग्रन्य भी कोई उन्हें एक साथ नहीं देख सकता। क्योंकि, इन दोनों को जानने वाले समभते हैं कि ये दोनों एक ही समय में एक साथ नहीं रहते, किन्तु उस समय मन में ऐसा भाव होता है कि राजा है तो उसका परिवार भी है। देख, ग्रावरण रहित ज्ञान वाले सवंज्ञ केवली भी यह जानते हैं कि ये राजा और उनका परिवार एक ही समय में एक साथ नहीं रहते. क्योंकि ये सातों राजा सामान्य हैं और उनका परिवार विशिष्ट है। जिस प्रकार अवयव को घारण करने वाला अवयवी यहाँ सामान्य है और उसके ग्रवयव विशेष हैं वैसे ही ये सातों राजा ग्रंश को घारण करने वाले ग्रंशों हैं ग्रोर उनके परिवार उन्हीं के ग्रंश के रूप हैं। सामान्य और विशेष किसी को एक ही समय में एक ही साथ दिखाई नहीं दे सकते, क्योंकि यह इनका स्वभाव ही है। इनमें देश, काल या स्वभाव से किसी भो प्रकार का भेद नहीं है, दोनों तादातम्यरूप (एकरूप) होकर साथ में रहते हैं, अतः वे दोनों एकरूप (ग्रभिन्न) ही प्रतिभासित होते हैं। यही कारण है कि भैया! तुभे दोनों एकरूप में दिख्योचर हो रहे हैं। १४०-५४५

इस विषय में मैं तुभे एक ह्ण्टान्त देकर समभाता हूँ। मानों कि एक जंगल है। उसमें घावड़े, ग्राम ग्रौर खैर के वृक्ष हैं। ग्रब ये घावड़े, ग्राम या खैर वृक्ष से भिन्न तो नहीं है, ग्रथात् वृक्ष हें तो घावड़े ग्रादि हैं ग्रौर घावड़े ग्रादि हैं तो वृक्ष हैं। दोनों वैसे ग्रभिन्न हैं, पर एक समय सामान्य वृक्ष पर लक्ष्य रहता है तो दूसरे समय घावड़े, ग्राम आदि विशेष पर लक्ष्य रहता है। जैसे, श्रुतस्कन्घ के बिना ग्रघ्ययन नहीं हो सकते ग्रीर अध्ययन के बिना श्रुतस्कन्घ नहीं हो सकता। बिना प्रकरण के पुस्तक नहीं हो सकती। (पुस्तक है तो प्रकरण भी होंगे ग्रौर प्रकरण हैं तो पुस्तक भी होगी)। बात इतनी ही है कि एक ही समय में दोनों का बोध एक साथ हो नहीं सकता। यह नहीं कि वे शास्त्र रूप या प्रकरण रूप में दिखाई ही नहीं देते, परन्तु भिन्न-भिन्न समय की ग्रपेक्षा को ध्यान में रखकर देखें तो दोनों ही दिखाई देते हैं। ग्रर्थात् एक समय शास्त्र दिखाई देता है तो एक समय प्रकरण, पर दोनों एक साथ दिखाई नहीं दे सकते। जब वस्तु के सामान्य रूप पर ध्यान होता है तब विशेष रूप ग्रदश्य हो जाता है। ग्रीर जब विशेष रूप पर ध्यान होता है तब सामान्य रूप ग्रदश्य हो जाता है। ग्रिप्त विशेष रूप पर ध्यान होता है तब सामान्य रूप ग्रदश्य हो जाता है।

जंगल को दूर से देखने पर सामान्य रूप में वृक्षों के भुण्ड ही दिखाई देंगे, उसमें घावड़े ग्राम या खैर न तो दिखाई ही देंगे ग्रौर न उन्हें भिन्न-भिन्न रूप में पहचाना ही जा सकेगा। उसके निकट जाने पर वे ही धावड़े, आम या खैर धलग-अलग दिखाई देंगे। तब 'यह घावड़ा है, यह आम है, ऐसा कहा जायगा, पर यह वृक्ष है ऐसा कोई नहीं कहेगा। यद्यपि धावड़ा, आम आदि वृक्ष से भिन्न नहीं हैं. पर सामान्य रूप से वे वृक्ष होने पर भी विशेष रूप से आम आदि भिन्न-भिन्न हैं। काल की अपेक्षा से कहें तो आपने दो वस्तु देखी है ऐसा कहा जा सकता है. क्यों कि भिन्न-भिन्न समय पर भिन्न-भिन्न रूप देखें हैं। एक बार वृक्ष देखे और थोड़ी देर बाद आम आदि देखे। कि काल के भेद से वस्तु-भेद अवश्य हुआ, पर वस्तुत: वे भिन्न नहीं हैं। जो द्रव्य वास्तव में अभिन्न होते हैं वे कालभेद से भी कभी भिन्न-भिन्न दिखाई नहीं देते। जो सर्वथा अभिन्न हैं वे सर्व काल में अभिन्न ही रहते हैं। [१४६-१४१]

यद्यपि सामान्य और विशेष के स्वभाव, गुण, प्रकृति भादि श्रभिन्न होते ह, फिर भी चार विषयों में उनमें भिन्नता होती है। संख्या, संज्ञा (नाम), लक्षरण और कार्य। इन चारों के कारण विशेष और सामान्य से भिन्नता हो जाती है। जो तत्त्वज्ञान भेदाभेद परिस्थित को स्वीकार करता है अर्थात् जहाँ स्याद्वाद शैली को भपनाने की विशालता होतो है, वहाँ सामान्य से विशेष को संज्ञा, संख्या भादि की अपेक्षा से भिन्न बताने में कोई दोष नहीं है। [४४२-४४३]

इन चारों बातों में विशेष सामान्य से भिन्न किस प्रकार होता है ? वह बताता हूँ, सुनो। (१) वृक्ष नाम से वह संख्या की अप्पेक्षा से एक ही है जब कि खैर, स्नाम आदि भिन्न-भिन्न रूपों में अनेक है। (२) संज्ञा, सामान्य रूप से वृक्ष को वृक्ष के नाम से ही पहचाना जाता है, जब कि विशेष रूप से ग्राम, खैर, घावड़ा, नीम ग्नादि भिन्त-भिन्न नामों से जाना जाता है। (३) लक्षण, सामान्य रूप से सभी वृक्ष हरे-भरे समान लक्षण वाले ही लगते हैं, किन्तु विशेष रूप से आम वृक्ष के जैसे पत्ते, मंजरी द्यादि होते हैं, वैसे ही घावड़े या नीम में नहीं होते, अतः लक्षरा (पहचान) में भी वे सामान्य से भिन्न हैं। (४) कार्य, सामान्यतः सभी वृक्षों का कार्य है शीतल छाया आदि प्रदान करना, किन्तु ग्राम के वृक्ष में ग्राम लगता है ग्रीर नीम के वृक्ष में नींबोली, ऋतः कार्य की अपेक्षा से भी विशेष सामान्य से भिन्न है। इन सब भेदों को देखते हुए जब सामान्य का व्यवहार होता है तब मुख्यतया सामान्य ही दिव्योचर होता है स्रोर विशेष गौए। हो जाने से वह दिष्टिगोचर नहीं होता। इसी प्रकार जब विशेष का ब्यवहार होता है तब मुख्यतया विशेष ही दिष्टिगोचर होता है स्रौर सामान्य गौरा हो जाने से वह दिष्टगोचर नहीं होता । जैसे, शास्त्र श्रुतस्कन्ध) एक है पर उसमें भ्रध्ययन, उद्देशक ग्रादि भनेक हैं (संख्या को अपेज्ञा से भिन्नता)। शास्त्र का नाम ग्रलग है भौर प्रत्येक भ्रध्ययन के भी नाम अलग-अलग है (नाम की अपेक्षा से भिन्नता)। शास्त्र के सभी पृष्ठ समान रूप से हैं पर प्रत्येक पृष्ठ पर भिन्न-भिन्न विषय हैं (लक्षण की अपेक्षा से भिन्तता) । भौर, शास्त्र का कार्य सामान्य रूप से ज्ञान

<sup>🕸</sup> पुष्ठ ३६०

देना है, जब कि भिन्न-भिन्न भ्रध्याय भ्रलग-भ्रलग विषयों का ज्ञान देने वाले होते हैं (कार्य की अपेक्षा से भिन्नता)। भिन्न-भिन्न ग्रध्ययन शास्त्र के ग्रंग हैं ग्रौर उन भ्रध्ययनों को घारण करने वाला शास्त्र है। [४४४-४४७]

भाई प्रकर्ष ! इस प्रकार नाम, संख्या आदि भेदों को घ्यान में रखकर देश, काल ग्रीर स्वभाव से राजा ग्रीर उनके परिवारों में सामान्य रूप से जो ग्रीमन्तता है, उसे थोड़े समय के लिए एक तरफ रखकर, उन सात राजाग्रों ग्रीर उनके परिवारों के नाम ग्रीर गुणों को तुम्हें समभाने के लिये ग्रलग-अलग बताये हैं। यद्यपि इन राजाग्रों और उनके परिवारों में सामान्य ग्रीर विशेष की भिन्तता ग्रवश्य है, फिर भो वे ग्रभिन्न हैं (जैसे शास्त्र ग्रीर उसके ग्रध्ययन)। इसीलिये वे एक ही समय में एक दूसरे से ग्रलग-ग्रलग दिखाई नहीं देते। इसमें ग्राष्ट्य जैसी कोई बात नहीं है अतः तुम संशय का त्याग कर दो। साथ ही ग्रन्य कहीं भी यदि मैंने सामान्य ग्रीर विशेष की अपेक्षा से भिन्तता बताई हो तो उनके नाम, संख्या, लक्षण, कार्य भादि को समभ कर तुभे ग्राश्चर्य नहीं करना चाहिये। [११९-१६१]

43

# १६. महामोह-सैन्य के विजेता

[विमर्श से उक्त स्पष्टीकरण सुनकर सामान्य श्रौर विशेष को समभ कर, न्यायसूत्रों श्रौर दृष्टान्तों से उसे हृदयंगम कर जिज्ञासु प्रकर्ष ने अपना प्रश्न श्रागे चलाया।]

मामा! आपके स्पष्टीकरण से मेरे मन की शंका दूर हुई, पर श्रव एक नयी शंका मन में उठ खड़ी हुई है।

मामा ! यहाँ जो ये सात राजा दिखाई देते हैं, उनमें से तीसरा वेदनीय, चौथा आयुष्टय, पाँचवां नाम और छठा गोत्र ये चारों महीपित ग्रापके कथनानुसार प्राणी को कभी-कभी सुख और कभी-कभी दुःख देते हैं। निष्कर्ष यह है कि ये चारों बाह्य जगत के प्राणियों के लिये अपकार-परायण (एकान्त रूप से दुःखदाता) ही नहीं हैं पर कभी-कभी सुख के कारण भो बनते हैं। परन्तु प्रथम ज्ञानावरण, द्वितीय दर्शनावरण और श्रन्तिम ग्रन्तराय ये तीनों तो प्राणियों को निश्चित रूप से सर्वदा दुःख देने वाले ही हैं। अपने शक्तिशाली परिवार के साथ महामोह महाराजा और उपरोक्त तोन राजा मिलकर प्राणी के जोवन के सारभूत ज्ञानादि गुणों का हरण कर लेते हैं, तो फिर प्राणियों का जीवन ही कहाँ रहा ? मामा ! तो क्या बाह्य प्रदेश में कोई ऐसे शरीरधारी प्राणी भो होंगे जो इन चार शक्तिशाली शत्रुश्रों से तनिक भी कदिथत (पीड़ित) न होते हों? अ क्या ऐसे प्राणी बाह्य जगत में होंगे या ऐसे प्राणियों के होने

**अक्ष प्रष्ट ३५१** 

की सम्भावना भी नहीं है ? माना ! मैं ऐसे प्राशायों के बारे में पूछ रहा हूँ, जिनके समक्ष इन शत्रुग्रों की शक्ति नष्ट हो जाती हो ग्रौर जो इन राजाग्रों पर बिजय प्राप्त करने में प्रसिद्ध हो गये हों। [४६२-४६९]

विमर्श—(ग्रादर पूर्वक मधुर स्वर में) हे वत्स ! क्या तू ऐसे प्राणियों के बारे में पूछ रहा है, जिन्होंने अपने वीर्य से इन चारों शत्रुओं का नाश कर दिया हो? बाह्य प्रदेश में ऐसे प्राणी होते तो अवश्य हैं, पर वे विरले ही होते हैं। देखो, बाह्य प्रदेश के जो बुद्धिशाली प्राणी यथार्थ सद्भावना रूपी मन्त्र-तन्त्रों से प्रतिपूर्ण शास्त्रों का ग्रध्ययन कर, शास्त्र रूपी कवच से अपनी ग्रात्मा की रक्षा करते हैं और जो एक क्षण के लिये भी (परभाव-रमण रूपी) प्रमाद नहीं करते उनका महामोह ग्रादि सारे राजा मिलकर भी कुछ नहीं बिगाड़ सकते, ग्रर्थात् उनके लिए उपतापकारक नहीं होते हैं। कारण यह है कि ऐसे धीर-वीर प्राणी जिनकी बुद्धि विशुद्ध श्रद्धा से पिवत्र हो गई है. वे निरन्तर अपने पिवत्र मन में जगत के यथावस्थित स्वरूप का इस प्रकार विचार-चिन्तन करते हैं:—

यह संसार-समुद्र अनादि अनन्त है, महा भयंकर है, दुस्तरस्रीय है। ऐसे संसार में मनुष्यता प्राप्त करना, जल में परछाईं देखकर ऊपर चक्र में घूमती मछली की आँख को बाए। से बींधने (राधावेध) जैसा अति विषम है। इस संसार में जो भी समस्त कार्य होते हैं उन सब के मूल में एक ही कारए। है और वह है स्राशा रूपी पाशबन्धन (आशा का कच्चा धागा) । इच्छित फल-प्रान्ति की स्राशा में ही प्रागी काम करता है। यह जीवन देखते-देखते नष्ट होने वाला पानी के बूलबूले जैसा क्षणिक है। इसके साथ बन्धा हुआ यह शरीर झत्यन्त बीभत्स है, मल-मूत्र झादि अशुचि से पूर्ण है, कर्मजन्य है, आत्मा से भिन्न है, रोग-पिशाचों का निवास स्थान है और क्षण भँगुर है। मनुष्य का यौवन सन्ध्याकाल के रक्त मेघ की भांति भ्रान्ति-कारक एवं चपल है, अर्थात् थोड़े ही दिनों में तरु एाई का रंग उड़ जाता है। जैसे पवन के भोंको से मेघ तितर-बितर हो जाते हैं वैसे ही अनेक प्रकार की बाह्य सम्पत्तियाँ गमनशील होने से क्षरा भंगुर हैं। प्राप्त किये हुए शब्दादि पांच इन्द्रियों के भोग प्रारम्भ में कुछ-कुछ ब्रानन्द देते हैं, किन्तु ब्रन्त में उनका परिसाम (फल) किंपाक फल के समान विषाक्त होता है। माता, पिता, पुत्र, पत्नी, भाई आदि से यह प्राणी इस ग्रनादि भव चक्र में कई-कई बार विभिन्न रूपों में सम्बन्ध स्थापित कर चुका है। [फिर भी घाणी के बैल की तरह इसका चक्र घूमता ही रहता है।] एक वृक्ष पर रात्रि में अनेक पक्षी विश्राम करते हैं और प्रभात में कलरव करते हैं, परन्तू सूर्योदय होते ही जैसे वे उड़ जाते हैं, वैसे ही संसार के सगे-सम्बन्धी अमुक काल तक साथ निभाते हैं भ्रौर अपना समय पूर्ण होने पर काल-कविलत होकर इस विशाल विश्व में समा आते हैं। इस संसार में वियोगाग्नि से जलते हुए प्राणियों को भपने प्रिय व्यक्तियों से या अपनी प्रिय वस्तुओं से जो मिलन होता है, उसे स्वप्न में प्राप्त भण्डार जैसा ही समभना चाहिये, क्योंकि सभी मिलन ग्रन्त में विलुप्त होते ही हैं,

स्रतः मिलन को मधुरता से वियोग की कटुता स्रधिक स्रसहनीय स्रौर ज्वलनशील होती है। वृद्धावस्था सर्वे प्राणियों को जीर्एाशीर्ए। बना देती है ध्रौर ध्रन्त में मृत्यु रूपी विकराल पर्वत सब प्राणियों को चूर-चूर कर देता है। [४७०-४८३]

भाई प्रकर्ष ! जो प्राणी ऐसी भावना का अभ्यास कर पुनः-पुनः इसी चिन्तन में रमएा करते हैं, जिनके मन ऐसी भावनाश्रों (विचारों) से अत्यन्त निर्मल बन गये हैं और जिनका श्रज्ञानान्धकार नष्ट हो गया है ऐसे प्राणियों को मोह राजा, महामूढता, रागकेसरी, द्वेषगजेन्द्र, मूढता श्रौर स्रविवेकिता, सब मिलकर भी त्रास नहीं दे सकते, बाधक नहीं बन सकते। इतना ही नहीं, मोह राजा के परिवार के शोक, स्ररति. भय या दुष्टाभिसन्धि श्रादि भी इनको किसी भी प्रकार से व्यथित नहीं कर सकते। जिसने भावना रूपी शस्त्र से मोह राजा और उनके पुत्र रागकेसरी एवं द्वेषगजेन्द्र को जीत लिया है उन्हें ये कषाय रूपी १६ बालक या श्रन्य कोई भी नहीं सता सकता। अश्र ग्रतः ऐसे प्राणी मोह राजा या उसके पुत्रों से कभी सताये नहीं जा सकते। [१८४-१८७]

जो प्राणी सर्वज्ञों द्वारा प्ररूपित आगमों का बुद्धिपूर्वक चिन्तन-मनन कर वास्तिवक निर्णय पर पहुँच जाते हैं, जो विशुद्ध श्रद्धावान हो जाते हैं, जो अपनी आत्मा पर चिपके हुए पाप-पंक को सद्विचार रूपी जल से धोते रहते हैं, जो आगम ग्रन्थों का बार बार मनन कर अपने चित्त को स्थिर रखते हैं और जो मूढ कुतीधियों के उन्मार्ग-गमन को विचार पूर्वक देखते रहते हैं, ऐसे निर्मल बुद्धिघारक प्राणी पर मोहराजा का मंत्री मिथ्यादर्शन भी अपने स्वभाव से बाधक नहीं बन पाता अर्थात् उसका भी इन पर कुछ वण नहीं चलता। मिथ्यादर्शन को ग्रत्यन्त शक्तिशाली स्त्री कुद्दि तो ऐसे प्राणी की शक्ति के विचार से ही दूर भाग जाती है। [४६६-४९०]

ऐसे प्राणी अपनी ब्रात्मा को पूर्णरूपेण मध्यस्थ रखकर स्त्री, शरीर ब्रीर उसके चपल चित्त के सम्बन्ध में परमार्थ से निम्न चिन्तन करते हैं—

है जीव! स्त्रियों की रक्त कमल जैसी कुछ खेत और कुछ काली दो विशाल आँखों को निश्चय ही मांस के दो गोले समक्त । रमणीय आकृति वाले मांसल, संक्लिष्ट स्थानस्थित पतले और लम्बे मुँह के भूषण रूप कानों को लटकती हुई चमगादड़ समक । स्त्री के जाज्वल्यमान लालिमा से दीपित कपोलों को देखकर तेरा मन अनुरक्त होता है, उन्हें मात्र हड्डियों के ढांचे पर मढा हुआ चमड़ा समक । तेरी हृदयवल्लभा स्त्री का ललाट (कपाल) भी चमड़े से ढंका हुआ हड्डी का टुकड़ा ही है । ऊंची और लम्बी तथा सुन्दर आकार वाली नाक भी चमंखण्ड ही है । स्त्री के भारक्त पतले अधर जो तुके मधु से भी मीठे लगते हैं, वे मांस-पेशी के दो टुकड़े मात्र हैं और लार एवं थू क (मल) से अपवित्र हैं । स्त्रियों की खिलखिलाती दन्त पंक्ति जो तुके मोगरे के फूल जैसी दिखाई देती है और तेरे चिक्त को हरण

अ≋ पृष्ठ ३५२

करती है वे सिलसिलेवार जमाये हुए मात्र हिंहुयों के टुकड़े हैं, इसको लक्ष्य में रख। भौरे के समान काले चमकीले मनोहर केशपाश स्पष्टतः स्त्रियों के हृदय का भ्रन्धकार है, ऐसा चिन्तन कर । मूढ ! स्वर्ण कुम्भ का विभ्रम उत्पन्न करने वाले वक्षः-स्थित दो उन्नत उरोज मांस के दो स्थूल पिण्ड ही हैं, समभ । तेरे चित्त को नचाने वाली मनोहारिणी भुजा रूपी दो लताएँ चमड़े से ब्रावृत्त दो लम्बी चञ्चल हिंहुयाँ मात्र हैं। तेरा मन हरण करने वाले अशोक पत्र के समान मनोहर दो कोमल हाथ भी चर्म भौर मांस से आच्छादित हड्डियाँ ही हैं। स्त्री का त्रिवली युक्त उदर तेरे चित्त को भ्राकषित करता है पर, मूर्ख ! वह तो मल-मूत्र भ्रौर भ्रांतिहियों से भरा हुआ है। स्त्री की विशाल कटि (कमर) जो तेरे चित्त को खचती है वह तो अनेक -प्रकार के ध्रशुद्ध पदार्थों को भर कर रखने की थैली मात्र है, ऐसा समक्त । स्त्री की सामलों को मूर्ख पुरुष स्वर्गा स्तम्भ जैसा मानकर उन पर रीभते हैं, पर वे तो चर्बी, मांस भीर ध्रणुचि से भरे हुए दो नल मात्र हैं। चलते-फिरते रक्त कमल अ जैसे उसके मुन्दर पैर स्नायुग्नों से ग्राबद्ध हड्डियों के दो पिजरे हैं। मूढ़ ! स्त्री के कामोद्दीपक मधुर वचन तुभे ग्रमृत के समान कर्णप्रिय लगते हैं वे वस्तुतः श्रमृत नहीं ग्रंपितु हलाहल विष है। स्त्री का शरीर शुक्र ग्रौर खून के मिश्रण से उत्पन्न हुन्ना है, जिसके भ्रांख, कान, नाक, मुख, गुदा भ्रीर योनि रूपी नौ छिद्रों से निरन्तर मल निकलता ही रहता है। वस्तुतः नारी का शरीर ग्रस्थियों की शृंखला (सांकल) हैं। जीव ! तेरास्वयं का शरीर भी इससे बुछ भिन्न नहीं है, वह भी ग्रस्थिपिञ्जर मात्र और मल से परिपूर्ण है। इस वास्तविकता को जानकर भी कौन ऐसा मूर्ख होगा जो अस्थिपिजर का भ्रस्थिपिञ्जर से मिलाप करायेगा? भले मनुष्ये ! इस चमड़ी ग्रीर ग्रांस्थग्रों के मिलाप में तू क्यों ग्रासक्त हो रहा है? स्त्रियों का चित्त प्रचण्ड पवन से लहराती ध्वजा के ग्रग्नभाग जैसा चञ्चल होता है। कौन समभदार व्यक्ति ऐसे चञ्चल हृदय पर रागबद्ध होने का साहस करेगा? चपल तरंगों से चलायमान जल में पड़ते हुए चन्द्रबिम्ब को पकड़ने में कौन सफल हो सकता है ? [४६२-६११]

नारी स्वर्ग और मोक्षदायक सन्मार्ग को रोकने में अर्गला के समान है और नरक द्वार की ओर प्रेरित करने वाली है। विद्यमान नारी को भोगने में न सुख है, न इसका साथ होने में सुख है और न इसके वियोग में आनन्द है। संक्षेप में, यह प्राणी को सुख का अंश भी प्राप्त नहीं करा सकती। अनेक प्रकार के अनथों की जड़, सुख-मार्ग के द्वार की अर्गला जैसो स्त्री पर स्नेह करना अपने गौरव को तुच्छता प्रदान करना है। इस प्रकार की वास्तविक स्थिति को जान कर भी मूढ मनुष्यों का स्त्रियों के प्रति आसक्ति पूर्ण व्यवहार देखता हूँ तब मुभे यह आचरण कैसा प्रतीत होता है, वह कहता हूँ। स्त्रियों का हंसना मुभ तो ऐसा लगता है जैसे कोई विद्यक दूसरे विद्यक को देखकर हँस रहा हो या उसे विडम्बना दे रहा

क्8 पृष्ठ ३५३

हो। स्त्रियों का श्रपमानित व्यवहार, वध्यभूमि पर जाते हुए के समक्ष ढोल बजाने जैसा लगता है। स्त्रियों का नाटक फांसी की प्रेरणा करने जैसा श्रीर गायन राने जैसा लगता है। स्त्रियों का दिष्टिपात विवेकी प्राणी को करुणा-दिष्ट जेसा, स्त्रियों के साथ विलास सित्रिपात के रोगी को ग्रपथ्य ग्राहार जैसा ग्रीर स्त्री को आलिगन पाश में जकड़ना, सुरतादि कीडा करना तो सचमुच में नाटक जैसा ही लगता है। हे भद्र! ऐसी प्रशस्त विचारधाराओं (भावनाओं) से जिनको ग्रात्मा पित्र हो गई है, ऐसे सत्पुरुष ही मकरध्वज (कामदेव) पर विजय प्राप्त कर सकते हैं।

[६१२-६१६]

प्रकर्ष ! मैंने पहले बताया था कि कामदेव की पत्नी रित भी महाशक्ति-शाली स्त्री है, पर ऐसे महापुरुष श्रपनी भावना के बल पर उसे भी जीत लेते हैं। इस प्रकार के जिन महापुरुषों का चित्त सद्भावना में सदा लवलीन रहता है, उनसे मोह राजा का पाँचवां योद्धा हास भी सदा दूर से दूर भाग जाता है। । ५२०--६२१]

भाई प्रकर्ष ! जिन पुरुषों का मन सद्भावना रूपी निर्मल जल से धुलकर पंक-रिहत निर्मल हो जाता है और जो यथाशक्य किसी भी प्रकार का विपरीत आचरण नहीं करते. ऐसे प्राणियों को जुगुन्सा चिणा) भी किसी प्रकार की पीड़ा नहीं दे सकती। जो तत्त्वज्ञान द्वारा निर्णय कर लेते हैं कि यह सारा शरीर अशुद्धि से क्याप्त है और अशुचिमय है, अतः इसे बार-बार जल से घोकर शुद्ध करने का वे आग्रह नहीं रखते हैं और नहीं उन्हें यह किया विशेष रूप से प्रिय ही लगती है। जो अशुचि से क्याप्त हो उसे ऊपर-ऊपर से जल से घोने से कैसे शुद्ध हो सकता है? किसी भी प्रकार की निन्दा और अपवाद रिहत प्रशस्त व्यवहार एवं विचार मन को शुद्ध करते हैं, वही सच्ची शुद्धि है, ऐसी उनके अन्तः करण की दढ मान्यता होती है। कहा भी है:—

सत्यं शौचं तपः शौचं, शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । अ सर्वभूतदया शौचं, जलशौचं तु पंचमम् ।।

सत्य शौच है, तप शौच है, इन्द्रिय-निग्रह शौच है श्रौर सर्व प्राणियों पर दया करना पवित्रता है। जल से शुद्धि करना तो पांचवी और अन्तिम शौच (पवित्रता) है।

स्रतः जल से कोई विशिष्ट शुद्धि नहीं होती। जल-शुद्धि की स्रावश्यकता ही नहीं ऐसा भी नहीं है। यदि जल-शुद्धि करनो ही हो तो इस प्रकार करनो चाहिये कि जिससे सन्य जीवों का नाश न हो स्रौर किसी जीव को पोड़ा न पहुँचे। इसका कारए। यह है कि जल तो निश्चित रूप के बाह्य मल की विशुद्धि के लिये है, पर भन्तरग पाप-मल को यह नहीं घो सकता। इसीलिये विद्वानों ने कहा है कि:—

क पुष्टर देस्र

चितमन्तर्गतं दुष्टं, न स्नानाद्यै विश्वध्यति । शतशोऽपि हि तद्धौतं, सुराभाण्डमिवाश्चि ।।

चित्त के अन्दर रहे हुए दुष्ट भावों की शुद्धि स्नान आदि से नहीं हो सकती, जैसे अपवित्र मदिरा पात्र को सौ बार जल से धोने पर भी वह पवित्र नहीं हो सकता।

विद्वानों ने उपरोक्त निर्णय इसीलिये किया है कि जल-स्नान से शरीर पर लगा हुआ मैल क्षरा भर के लिये दूर हो जाता है किन्तु सदा के लिये नहीं, क्योंकि मनुष्य के शरीर में असंख्य रोमकूप हैं। इन्हें जितना चाहें घोते रहें परन्तु उनमें से निरन्तर बदबूदार पसीना आदि अशुचि पदार्थ निकलते ही रहते हैं। देव-पूजा या अतिथि-पूजन के आदि प्रसगों पर या भक्ति के कारण स्नान करना पड़े तो वह जल-शुद्धि निन्दित नहीं है अर्थात् उचित है। तात्पर्य यह है कि तत्त्व के जानकर विद्वान् को जल-शुद्धि या जल-स्नान का विशेष आग्रह नहीं रखना चाहिये, क्योंकि ऐसा आग्रह एक प्रकार की मूर्खता ही है। इस प्रकार विशुद्ध ज्ञान से पूर्ण बुद्धि वाले षुष्प प्रसंग वश जल-शुद्धि भी करते हैं। हे वत्स! ऐसे महात्माओं को इस भव और परभव में अनेक प्रकार के दुःख देने वाली यह जुगुप्सा भी नष्ट हो जाती है और इस जुगुप्सा के नष्ट हो जाने के कारण उनके कार्य-साधन में बाधक नहीं बनती। [६२२-६३४]

भाई प्रकर्ष ! जिनकी ग्रात्मा सर्वज्ञ प्ररूपित ग्रागमाभ्यास से सुवासित है और जो प्रमाद-रहित है, ऐसे महापुरुष को यह पूर्व-विश्मित जगत्शत्रु ज्ञानावरण और दर्शनावरण नामक राजा भी किसी प्रकार का त्रास नहीं दे सकते । ऐसे आशा रहित, इच्छा रहित, दान देने वाले, श्रतुल-वीर्य सम्पन्न पुरुषों का यह पूर्वविणित दानादि विध्नकारक अन्तिम राजा ग्रन्तराय भी क्या कर सकता है ? इनके श्रतिरिक्त भी मोह राजा के श्रन्य योद्धा, स्त्रियाँ, बच्चे ग्रादि भी ऐसे प्राणी को किसी प्रकार की बाधा-पीड़ा नहीं दे सकते । बाह्य राजाशों में से ये विशेष चार राजा वेदनीय, आयुष्य, नाम श्रीर गोत्र तो बेचारे पूर्वोक्त गुणविशिष्ट प्राणियों का भला ही करते हैं, सदा उनके श्रनुकुल ही प्रवृत्ति करते हैं । [६३५–६४०]

भाई प्रकर्ष ! ऐसे महात्मा पुरुष स्वकीय वीर्य / पराक्रम के बल पर अन्तरंग सैन्य पर विजय प्राप्त कर निरन्तर ग्रानन्द में ही रहते हैं. बाधा-पीड़ा रिहत होते हैं ग्रीर शांतचेता होते हैं । यह महामोह राजा ग्रपने समस्त साधनों से बाह्य प्रदेश के प्राणियों पर ग्राक्रमण करता है ग्रीर उन्हें इस भव में ग्रीर परभव में ग्रत्यन्त दुःख देता है, किन्तु जो प्राणी सद्भावना रुपी ग्रस्त्र से इस महाराजा को अपने वश में कर लेते हैं, उन्हें दुःख कैसे अहं हो सकता है ? दुःखोत्पत्ति के कारणों का ही समूल नाश हो जाने से उन्हें निर्वाध मुख-परम्परा प्राप्त होती है। भाई

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ३५५

प्रकर्ष ! बात यह है कि बाह्य प्रदेश में ऐसे लोग ग्रत्यन्त विरले होते हैं, इसोलिये तो मनोषियों ने कहा है कि :—

प्रत्येक पर्वत पर माएक नहीं मिलते, प्रत्येक हाथी के गण्डस्थल में मोती नहीं होते और प्रत्येक वन में चन्दन के वृक्ष नहीं होते। ऐसे ही साधु भी सर्वत्र नहीं मिलते!

भाई प्रकर्ष ! तू समभ गया होगा कि मोहराजा पर विजय प्राप्त करने वाले, उसके दर्प का नाश करने वाले प्राशी भी इस संसार में हैं तो अवश्य ही पर वे म्रत्यत्प हैं । [६४१-६४६]

मामा के इस लम्बे भाषरा को सुनकर प्रकर्ष फिर गहन विचार में डूब गया।



# २०. भवचक नगर के मार्ग पर

[विमर्श से मोह राजा को जोतने वाले महापुरुषों, उनके सद्भाव ग्रौर विरलता के बारे में सुनकर जिज्ञासु प्रकर्ष उनके सम्बन्ध में विस्तार पूर्वक जानने को आतुर हो गया ग्रौर कुछ देर सोचकर उसने नया प्रश्न पूछा।

मामा! जिन महात्माओं ने ऐसे बड़े शत्रु की सैन्य पर विजय प्राप्त की है अथवा जिन्होंने शत्रुओं की सेना में विक्षेप उत्पन्न कर दिया है, वे कहाँ रहते हैं ? [६४७]

विमर्श-भाई प्रकर्ष ! सुनो । मैंने किसी ग्राप्त (ज्ञानी) पुरुष से पहले कभी सुना था कि सर्व वृत्तान्त (घटना)-परम्परा का ग्राघार, ग्रादि-ग्रन्त-रहित ग्रीर ग्रनेक प्रकार की ग्रद्भुतता का उत्पत्ति स्थान ग्रति विशाल भवचक नामक एक नगर है । इस अति विस्तृत नगर में ग्रनेक छोटे-बड़े शहर, ग्राम-मोहल्ले ग्रीर श्रृंखलाबद्ध भवनों (हवेलियों) की कई-कई कतारें हैं । इसमें प्रचुरता से देवकुल भी हैं। वहाँ इतने प्रकार की जाति के लोग निवास करते हैं कि उनकी पूर्णतया गिनती भी शक्य नहीं हो सकती । मुभे ऐसा लगता है कि बाह्य प्रदेश के जिन महात्माग्रों ने अपने वीर्य से इस महामोह राजा आदि शत्रुग्नों को विक्षिप्त कर रखा है, वे इसी नगर में रहते होंगे।

प्रकर्ष-मामा! श्रापने अभी जिस नगर की बात की, वह धन्तरग नगर है बहिरंग नगर ?

विमर्श-मात्र एक अपेक्षा से इसे अन्तरंग या वहिरंग नगर नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इसमें जैसे अन्तरंग प्राणी रहते है वैसे ही बहिरंग प्राणी भी रहते है। इस मोह राजा का सामना करने वाला सन्तोष नामक योद्धा भी इसी नगर में रहता है श्रौर मोह राजा की सेना ने इसी नगर को चारों श्रौर से घेर रखा है।

प्रकर्ष-मामा ! इस मोह राजा की सेना तो यहाँ इस चित्तवृत्ति नगर में है, फिर वह भवचक नगर में कैसे हो सकती है ? एक साथ दो स्थानों पर एक ही सेना कैसे रह सकती है ?

विमर्श-भाई! ये महामोह राजा श्रादि अन्तरंग के लोग तो योगी जैसे हैं। इसलिये वे यहाँ भी दिखाई देते हैं श्रीर वहाँ भी रह सकते हैं, इसमें कोई विरोध नहीं है, क्योंकि योगियों की तरह ये चाहे जैसे श्रीर चाहे जितने रूप घारण कर सकते हैं, दूसरों के शरीर में प्रवेश कर सकते हैं, श्रन्तध्यिन हो सकते हैं श्रीर चाहे जहाँ प्रकट हो सकते हैं। इसीलिये ये राजागण अचिन्त्य शक्ति और माहात्म्य वाले माने जाते हैं। ये श्रपनी इच्छानुसार कहीं भी श्रा-जा सकते हैं, अतः इनके लिये कोई ऐसा स्थान नहीं जहाँ ये नहीं रहते हों। हे वस्स! यह भवचक्र नगर श्रन्तरंग श्रीर बाह्य सभी प्रकार के लोगों का आधार स्थान है, सभी का इसमें समावेश है, श्रतः इसे बाह्यलोक भी कह सकते हैं और इसे श्रन्तरंग लोक भी कहा जा सकता है।

प्रकर्ष-तब तो सन्तोष भी वहीं रहता होगा। ऐसे महाभिमानो राजाओं के घमण्ड को चूर-चूर करने वाले महापुरुष जिस भवचक नगर में रहते हों, वह अनगर तो अवश्य ही दर्शनीय होगा। मुक्ते तो वह नगर देखने का बहुत कौतूहल हो रहा है। मामा! मुक्त पर ऋषा कर वह नगर मुक्ते अवश्य दिखाइये। चिलये, हम अब उसी नगर में चलें।

विमर्श-भाई! जिस कार्य के लिये आये, वह तो सिद्ध हो गया है। हमने विषयाभिलाष मंत्री को देखा है। यह रसना देवी का पिता है. इसलिये उसकी मूलशुद्धि/उत्पत्ति-स्थान हमें मालूम हो गया है। रसना के मूल का पता लगाने के लिये हमें राजाज्ञा हुई थो, वह काम अब पूरा हो चुका है, अतः अब व्यर्थ में इधर-उधर घूमने से क्या लाभ ? अब हमें अपने नगर वापस लौट जाना चाहिये और जो कार्य पूरा किया है उसकी सूचना दे देनी चाहिये।

प्रकर्ष-नहीं, मामा ! नहीं, ऐसा न कहिये । आपने भवचक नगर का वर्णन कर मेरे मन में इस नगर को देखने का अत्यधिक कौतूहल जाग्रत कर दिया है, अतः ऐसे दर्शनीय नगर को देखे बिना वापस लौट जाना तो किसी भी प्रकार उचित नहीं है। आपको याद ही होगा कि रसना की उत्पत्ति के बारे में पता लगाने के लिये पिताजी ने हमें एक वर्ष का समय दिया था और हमें वहाँ से रवाना हुए अभी केवल शरद और हेमन्त ऋतु ही व्यतीत हुई है। वर्तमान समय में शिशार ऋतु चल रही है। देखिये:—

#### शिशिर वर्गन

इस समय प्रियंगु को लताओं पर मञ्जरी (मांजर) खिल रही है।

लोध्र वृक्षों की वल्लरियां विकसित होकर मानों हँस रही हैं। तिलक वन विकसित होती कलियों ग्रौर मञ्जरियों से शोभित हो रहा है।

शिशिर के हिम-कगों से सारे कमल जल गये हैं जिससे सिर्फ उनके डंठल दिखाई दे रहे हैं। बड़े-बड़े वृक्षों के जंगल किशलय विलास (तये पत्तों) से सुशोभित हो रहे हैं। यात्रियों के शरीर श्रति शीतल पवन से कांप रहे हैं। यह सब देखकर मोगरा चालाक मनुष्य की मांति श्रानन्द से परिहास कर रहा है। [१]

विदेश गये हुए मूर्ख पित शिशिर में अपनी प्रिय सुन्दरियों की विरह-वेदना से व्याकुल हो रहे हैं। शीत पवन से बार-बार प्रति क्षण इतने सर्द हो जाते हैं, मानों स्रभी-अभी अपने प्रारण त्याग कर रहे हों। [२]

मामा ! देखिये, अब सूर्य उत्तरायए में चला गया है जिससे दिन कमणः बड़ा होने लगा है। रातें थोड़ी-थोड़ी छोटी होती हुई, हर रात पहलें की रात्रि से कूछ छोटी होने लगी हैं। [३]

जिस घर में मोटे-मोटे गद्दे हों, भ्रोढने के लिये हरिए के रोघों से बने मुलायम कम्बल हों, श्रगर और धूप से वातावरए गमक रहा हो, ऐसे घर में भी इस शिशिर ऋतु में मोह-परवश प्राणी को पुष्ट शरीर वाली ललना के विरह में कि क्वित भी सुल प्राप्त नहीं होता। [४]

सूर्य का तेज और महत्व पहले से बढ गया है, क्योंकि सूर्य ने दक्षिण दिशा से सम्बन्ध त्याग कर दिया है। ठीक ही तो है, जिसने दक्षिणाशा (दक्षिणा की ग्राशा) को त्याग दिया हो वह क्षीण प्रताप/लघुता कैसे प्राप्त कर सकता है? उसे किस बात की ग्लानि हो सकती है? ग्रर्थात् उसका तो गौरव एवं महत्व पहिले से बढेंगा ही। [४]

देखिये मामा! (परदेश में काम करने वाले) ये दुःसेवक (कुभृत्य) ठंड से घबरा कर अपने स्वामी के विशिष्ट कामों को बीच में ही छोड़कर अपनी श्रिय पत्नी के उन्नत उरोजों की गर्मी को प्राप्त करने की आशा से स्वदेश लौट रहे है। [६]

मामा ! देखिये, गरीब, वृद्धावस्था से जीर्गा, वात रोग से पीड़ित शरीर वाले, कन्था (ओढने बिछौने) के स्रभाव वाले यात्री ठंड से घबरा कर कह रहे हैं कि यह शीतकाल कब बोतेगा ? [७]

मामा! देखिये, घोड़े आदि पशुग्रों को खिलाने के लिये जौ की कटाई होने लगी है। अत्यधिक ठंड से बहुत प्राणी कंपकंपा रहे हैं। दुःखी-दरिद्री लोगों के बच्चे शीत की पीड़ा से रो रहे हैं। केवल सियार ही इस ऋतु में ग्रानन्द पूर्ण ग्रावाजें कर रहे हैं। [5]

मोटे-मोटे गन्नों को पेरने की धारिएय चालू हो गई हैं । 🕸 सरोवर हिम से ऋत्यधिक ठंडे हो गये हैं। फिर भी महामोह के प्रधान मिथ्यादर्शन के निर्देश से

क्ष पुष्ठ ३८७

लोग धर्म-बुद्धि से इतनी ग्रधिक शीत में, बर्फ जैसे ठंडे पानी में घर्म-प्राप्ति के लिये ड्रबकियाँ लगा रहे हैं । [६]

मामा ! यह शिशिर ऋतु ग्रब तो लगभग समाप्त होने को भ्रा रही है। हमें घर छोड़े ग्रधिक से अधिक छ: महीने हुए हैं, तब फिर आप इतनो त्वरा क्यों कर रहे हैं ? मुक्त पर कृपा कर ग्राप भवचक नगर तो मुक्ते ग्रवण्य दिखाइये, फिर ग्रापकी जैसी इच्छा हो वैसा करियेगा। [१०-११]

विमर्श ने लौटने में अवधि शेष है यह समक्तर और भाएजे का अधिक आग्रह देखकर भवचक नगर देखने की स्वीकृति दे दी। फिर वे दोनों जाने की तैयारी करने लगे। जाते-जाते उन्होंने महामोह राजा की चतुरंगिणी सेना का अवलोकन किया। इस सेना में मिध्यानिवेश आदि नाम के सुन्दर रथों का समूह था। ममत्व आदि गजघटा गर्जना कर रही थी। अज्ञान आदि मनोहर घोड़े हिन-हिना रहे थे। दीनता, चपलता, लोलुपता आदि पैदल वाहिनी से यह सेना परिपूर्ण थी। ऐसी रथ, हाथी, घोड़े और पदल सिपाहियों की चतुरंगी सेना का भली प्रकार अवलोकन कर मामा-भागोज चित्तवृत्ति अटवी से बाहर निकले। [१२-१४]

#### भवचक्र के मार्ग पर

चित्तवृत्ति ग्रटवी में पड़ाय डालकर पड़ी हुई मोह राजा की सेना को देखते हुए, मार्ग निश्चय कर, हर्षित होकर विमर्श ग्रीर प्रकर्ष वहाँ से कूच कर भवचक नगर के मार्ग पर ग्रा गये। एक स्थान से दूसरे स्थान की ओर बढ़ते हुए (ग्रविच्छिन्न प्रयाण करते हुए) वे ग्रपना रास्ता काट रहे थे ग्रीर मार्ग को छोटा करने के लिये भारोज ग्रपने मामा से रास्ते में अनेक महत्व के प्रश्न पूछता हुआ चल रहा था। [१६-१७]

# कर्मपरिराम भ्रौर महामोह का सम्बन्ध

प्रकर्ष—मामा! इस दुनिया में सब से ऊपर सार्वभीम कर्मपरिगाम राजा गिना जाता है, जिसके विषय में पहले कहा जा चुका है। जिसने अपने प्रताप से सम्पूर्ण राज्य को ख्राकान्त कर रखा है। उसकी ख्राज्ञा इस महामोह राजा पर भी चलती है या नहीं? इस विषय में मेरे मन में शंका है, उसका निवारगा की जिये। [१८-१६]

विमर्श — भाई प्रकर्ष ! यदि परमार्थ से (वस्तुतः) देखा जाय तो इन दोनों राजाग्रों में कोई भेद नहीं है । साघारण तौर पर ऐसा कहा जा सकता है कि कर्म-परिणाम राजा बड़ा भाई है ग्रौर यह महामोह उसका छोटा भाई है जिसे चित्तवृत्ति ग्रटवी का राज्य सोंप दिया गया है । यह महामोह राजा चोर डाकू जैसा है ग्रौर ग्रन्थरे में ग्राक्रमण करने वाला है, इसीलिये इसे ग्रटवी में स्थापित किया गया है । इस ग्रटवी में दूसरे कई राजा तूने देखे हैं, उन सब को इस महामोह राजा के योद्धा

सैनिक) समभना चाहिये। विशेषता यह है कि जहां कर्मपरिसाम राजा स्वभाव से ही समस्त प्राणियों को कभी श्रच्छा कभी बुरा लगने वाला कार्य करता है वहाँ महामोह राजा तो सभी प्रारिएयों को बुरा लगने वाला कार्य ही करता है। दसरी विशेषता यह है कि महामोह तो युद्ध कर ग्रपने शत्रुग्नों को जीतने की इच्छा बाला है, जब कि कर्मपरिएगम तो स्वभाव से ही नाटक-प्रिय है ग्रीर नये नये खेल देखने का अभिलाषुक है। इसीलिये ये सभी छोटे-बड़े राजा सर्वदा महामोह राजा की ही सेवा करते हैं। किन्तु, यह कर्मपरिएाम महाराजा उसका बड़ा भाई है ग्रीर इसका राज्य भी बहुत विस्तृत है, इसीलिये लोग उसी को बड़ा राजा मानते हैं। यही कारगा है कि स्वयं मोह राजा भ्रौर उसके अधीनस्थ सभी राजा भी बार-बार कर्मपरिएाम राजा के यहाँ जाकर उसकी हर्ष-वृद्धि के लिये ग्रनेक प्रकार के नाटक करते हैं। ये राजा जब वहाँ नाटक करने जाते हैं तब उनमें से कई तो क्ष गायक बनते हैं, कई वीणा बजाते हैं और कई भक्ति पूर्वक स्वयं ही मुदंग आदि का रूप धारण कर लेते हैं। संक्षेप में, हे वत्स ! इस संसार नाटक को चलाने में महामोह ग्रादि राजा कारण बनते हैं श्रीर कर्मपरिणाम राजा अपनी पत्नी कालपरिणति के साथ बैठकर निरा-कूलता के साथ संसार-नाटक को देखकर हिंषत होते हैं। मात्र इन राजाश्रों का ही नहीं बल्कि ग्रन्तरंग राज्य के जो भी ग्रन्य राजा हैं उन सब का स्वामी भी यह कर्म-परिसाम महाराजा ही है। निष्कर्ष यह है कि सुन्दर-ग्रसुन्दर, शुभ-ग्रशुभ श्रादि समस्त राजमण्डल का नायक कर्मपरिशाम है, जब कि महामोह तो उसके एक विभाग का नायक है और उसे भी महाराजा की आज्ञा माननी पड़ती है।[२०-३२]

अन्तरंग लोक के प्राणियों का अच्छा बुरा करने वाले जो भी हैं जन सब को प्रायः करके प्रवृत्त कराने वाला कर्मपरिणाम महाराजा ही है। निर्वृत्ति नगरी को छोड़कर अन्तरंग प्रदेश में जितने भी नगर या शहर हैं, उनके बाह्य भाग का यही राजा है। इसमें कुछ भी संदेह नहीं है। यहाँ तूने जितने राजा देखे उनका स्वामी यह महामोह है, किन्तु इसका यह स्वामित्व कर्मपरिणाम राजा की आज्ञा से हैं; जब तक उसकी आज्ञा प्रवृत्त है तभी तक स्वामित्व है। जैसे अधीनस्थ राजा कर दिया करते हैं वैसे ही महामोह राजा भी अपने वीर्य (शक्ति) से जो कुछ धन उपाजित करता है, वह सब सिर भुका कर कर्मपरिणाम महाराजा को समिपत कर देता है। महामोह द्वारा उपाजित एवं समिपत धन में से अच्छी-बुरी वस्तुओं का योग्य बंटवारा यह कर्मपरिणाम महाराजा ही करता है। मोहराजा तो युद्ध द्वारा विजय प्राप्त करने में सदा तत्पर रहता है, जब कि कर्मपरिणाम तो भोग भोगने में हो भानन्द मानता है, नाटक देखकर ही हिंपत होता है। विग्रह (युद्ध की तो वह बात ही नहीं जानता। वत्स! यही कारण है कि कर्मपरिणाम मोहराजा को आजा देता है और वह भक्ति पूर्वक उसका अनुसरण करने में तत्पर रहता है।

**अक्ष पृष्ठ ३८८** 

ं कर्मपरिखाम मोह राजा को भ्रपने से भिन्न नहीं मानता, पर ऐसा मानता है जैसे वे दोनों ग्रभिन्न हों । [३३–३९]

भाई प्रकर्ष ! तुमने जो पहले राजसचित्त ग्रौर तामसचित्त नामक दो बड़े नगर देखे हैं वे इस मोह राजा को कर्मपरिएगम महाराजा ने पारितोषिक में दिये हैं। इसी कारण मोह राजा की कुछ स्वामी-भक्त सेना इन दोनों नगरों में रहती है ग्रौर शेष समस्त सेना चित्तवृत्ति ग्रटवी में रहती है तथा युद्ध के लिये निरन्तर सन्नद्ध रहती है। [४०-४१]

प्रकर्ष — मामा ! एक प्रश्न ग्रौर पूछना चाहता हूँ । कर्मपरिएगम ग्रौर मोह राजा के राज्य उन्हें भ्रपने बड़ेरों से प्राप्त हुए हैं या उन्होंने ये राज्य किसी ग्रन्य राजा से छोन कर प्राप्त किये हैं ? [४२]

विमर्श—भाई प्रकर्ष ! न तो यह उनके बाप-दादों का राज्य है श्रौर न ही यह उन्हें कमशः परम्परा द्वारा उनसे प्राप्त हुआ है। यह तो दूसरों का राज्य है जिसे इन्होंने बलात्कार पूर्वक हरएा कर उसके अधिपति बन बैठे हैं। जैसा कि मैं पहले कह चुका हूँ कि जब तक प्राणी कर्म से आवृत रहता है और जब तक बाह्य प्रदेश में रहता है तब तक वह संसारी जीव कहलाता है। ऐसे प्राणी को ये अपने वीर्य (श्राक्ति) से चित्तवृत्ति रूपी महाटवी में से खदेड़ कर, निकाल कर उससे अटवी का राज्य छीन कर ये लोग अपनी शक्ति से उस अटवी पर राज्य करते हैं। इसमें कोई संशय नहीं है। [४३-४४]

प्रकर्ष — मामा! साथ में यह भी तो बताइये कि इस प्रकार दूसरों के राज्य को हरगा किये इन्हें कितना समय हुन्ना है ? क्ष

विसर्श भाई! यह राज्य इन दोनों राजाओं ने कब लिया है यह तो में नहीं जानता, परन्तु इस विषय का आन्तरिक रहस्य क्या है. यह तुभे समभाता हूँ, जिससे तेरे मन का सन्देह मिट जायगा। कर्मपरिगाम महाराजा कभी किसी को कुछ दे देता है और कभी किसी से दिया हुआ वापस छीन लेता है, यह उसका स्वभाव है। उसके सब सामन्तों के मुकुट उसके पाँवों में भुकते हैं और वह इतने अच्छे संयोगों में है कि उसके प्रभाव मात्र से सभी कार्यों का विस्तार सिद्ध हो जाता है। वह राजाधिराज, महान राजा और राज्य सिंहासन का स्वामी है। यह महामोह राजा उसकी सेना का परिपालक (रक्षक), उसकी प्रच्छन्न आज्ञा के अनुसार कार्य करने वाला, उसके सैन्यबल और कोष की वृद्धि करने वाला तथा उसकी आज्ञा का अक्षरणः पालन करने वाला है। फिर भी वह अधिक पुरुषार्थी होने से राज्य कार्य में अपनी इच्छानुसार राजाज्ञा का अनुपालन करता है। लोगों में ऐसी चर्चा चलती है कि मोह राजा पराक्रमी है, महारथी योद्धा है और कर्मपरिगाम तो मात्र नाटक-प्रिय है। इसलिये पण्डित लोग तो महामोह राजा को ही महासिहासन पर बैठा

हुआ ऊर्ध्व (ऊपर) का राजा मानते हैं। भैया ! वास्तव में तो इन दोनों राजाओं में परस्पर कोई भेद नहीं है, धर्थात् दोनों अभिन्न हैं। म्रतएव यह एक हा राज्य है, ऐसा समभता चाहिये। (तात्पर्य यह है कि कार्य के परिग्णाम से उत्पन्न होने वाले फल को व्यवहार में मोह की प्रवलता भ्रधिक होने से विशेष रूपक से समभाया गया है। वैसे मोह का राज्य ग्रौर कर्मपरिणाम का राज्य एक ही है।) [४६-५३]

प्रकर्ष—मामा! मेरे हृदय में जो शंका उत्पन्न हुई थी उसका भ्रव नाश हो गया है। भ्राप जैसे विद्वान् मेरे साथ हों तब संदेह ग्रधिक समय तक कैसे टिक सकता है ? [४४]

इस प्रकार ज्ञान-चर्चा और विद्वता पूर्ण वार्तालाप करते हुए मामा एवं भागोज भवचक नगर के मार्ग पर धागे बढ़ रहे थे जिससे उन्हें मार्ग की थकान नहीं लग रही थी। यात्रा करते हुए कुछ दिनों बाद वे भवचक नगर में जा पहुँचे। [४४]



## २१. वसन्तराज और लोलाक्ष

विमर्श और प्रकर्ष जब भवचक नगर में पहुँचे तब शिशिर ऋतु समाप्त हा गई थी और कामदेव को अत्यन्त प्रिय तथा लोगों को अनेक प्रकार से उन्मादित करने वाली वसन्त ऋतु प्रारम्भ हो गई थी। मामा और भारणजा उस भवचक मगर के बाहर उद्यान में धूम रहे थे, तब उन्हें वसन्त ऋतु की उद्दामलीला का कैसा अनुभव हुआ ? सुनिये :—[४६-४७]

### वसन्त ऋतु वर्णन

इस ऋतु में दक्षिण दिशा से बेग से श्राते हुए पवन के जोर से हिलती हुई लताएं ऐसी लग रही थीं मानो वसन्तोत्सव की खुशी में हाथ उठा-उठा कर नाच रही हों। महाराजाधिराज मोह राजा के ग्रत्यन्त प्रिय मित्र कामदेव का मानो राज्याभिषेक के समय जय-जय शब्दोच्चारण करती हो, वैसे ही कोकिलाश्रों के मधुर कण्ठ-निसृत मधुर कुहु-कुहु से और श्रन्य पक्षियों के मधुर कलरव मानो इन सब से संयुक्त बसन्त ऋतु गुरणगान कर रही हो। विलास करती हुई आग्र-मञ्जरियाँ ऐसी लग रही थीं मानो युवितयाँ अपनी तर्जनी से युवाश्रों का तिरस्कार कर रही हों। रक्त अशोक श्रपने नवीन सुकोमल लाल-लाल पत्तों के समूह रूप रचे हुए चपल हाथों से इशारे करके बुला रहा हो। विशाल एवं उन्नत पर्वत शिखरों पर बड़े-बड़े वृक्ष मलय पवन के वेग से ग्रान्दोलित होकर ऐसे मस्तक भूका रहे थे मानो वे सभी वसन्त ऋतु का श्रीभवादन कर रहे हों। नव विकसित

पुष्पों के समूह से अट्टहास कर रही हो। सिन्दुबार जाति के पृष्प अपने डंठलों से छूटकर भूमि पर गिर रहे थे और उनकी भ्राँखों में से निकलता हुम्रा पानी ऐसा लग रहा था मानो ऋतु रो रही हो। शुक्र, सारिका की कलकल मधुर ध्विन मानो स्फुट वर्गों द्वारा पाठ कर रही हो। माधवी पृष्पों के मकरन्द का मधुपान कर मत्त होकर गुञ्जारव करते हुए भौरों के भृंड की मधुर आवाज मानो रितिकिया हेतु उत्कण्ठित भ्रथवा उत्साहित हो गई हो, ऐसी लग रही थी।

नर्तन, गान, तर्जन, श्राकर्षण, प्रशासन, हास्य, रुदन, पठन और उत्कण्ठा इन नौ भावों से युक्त वसन्त ऋतु का ग्रागमन नवग्रह रूप नौ हाथों जैसा लग रहा था। पवन प्रेरित फूलों का सुगन्धित पराग नगर और नगर के बाहर उपवनों (उद्यानों) में भी चारों तरफ फैल रहा था। [१]

विमर्श ने कहा— अ भाई प्रकर्ष ! तुभे भवचक नगर देखने का कौतूहल योग्य समय पर ही हुआ है, क्योंकि इस नगर का सौन्दर्यसार (सुन्दर से सुन्दर रूप) इस वसन्त ऋतु में ही दिखाई देता है । श्रतः इसकी समग्र सौन्दर्य लीला देखने का यह सर्वोत्तम समय है । देखो, नगर के बाहर के उद्यानों में कौतूहल से ऋतु-सौन्दर्य-निरीक्षरा हेतु निकले हुए नगरवासियों की कैसी श्रवस्था हो रही है ?

लोग सन्तानक वृक्षों के वनों से मोहित हो रहे हैं। बकुल वृक्षों की तरफ दौड़ रहे हैं। विकसित मोगरे की भाड़ियों में विश्वाम कर रहे हैं। सिन्दुबार के वृक्षों में लुब्ध हो रहे हैं। पुन्नाग ग्रौर ग्रशोक वृक्ष के कोमल किशलय पल्लवों को लीला से तो वे तृष्त ही नहीं हो रहे हैं। वे गहन ग्राम्नवनों ग्रौर चन्दन की वाटि-काग्रों में भी प्रवेश कर रहे हैं। [१]

चैत्र में विकसित ग्रति रमगीय वृक्षों के विस्तार पर भ्रमरों के भुण्ड की तरह इन लोगों की दृष्टि विलास कर रही है। [२]

लोग भूला भूलने के आनन्द के साथ श्रनेक प्रकार की काम-क्रीडाओं के रस में डूब रहे हैं ग्रीर बड़े-बड़े वृक्षों पर होने वाले मधु का पान करते हुए कामक्रीडा में मदमस्त हो रहे हैं। [३]

विकसित श्राम्नवनों में श्रासक्त, कुरबक वृक्षों में लुब्ध और मलय पवन के भकोरों से श्रानन्दित होकर लोग निरन्तर उद्यानों में ही घूम रहे हैं, वापस घर लौटने का नाम भी नहीं लेते। वत्स ! देखो, सुन्दर श्राम्नवृक्षों की पंक्ति के बीच में श्राये हुए कदम्ब वृक्ष के चारों तरफ नगरवासी मद्य और श्रासव पी-पिला रहे हैं श्रौर विलास कर रहे हैं। सुसंस्कारित मनुष्यों के सन्मुख रत्न निर्मित सुन्दर बहुमूल्य पात्र में मद्य रखा जा रहा है। प्रियतमा के मधुर होठों से पवित्र मद्य, पात्र की रत्न किरएगों से सुशोभित, सुगन्धित कमल की श्राकर्षक सुगन्ध से सुवासित और रमएगिय पत्नी के मुख कमल द्वारा अपित (मुंह में कुल्ला भरकर पिलाना), रसना को

क्ष वेह ठब्ह अ

सुस्वादु लगने वाली भिन्न-भिन्न प्रकार की मदिरा की गन्ध से इस कदम्ब वन का वातावरण मद से गमगमा रहा है। [४-६]

भाई प्रकर्ष ! देखो, इस सुरा-पान गोष्ठि से लोग कैसे उल्लिसित हो रहे हैं। लोग मस्ती में एक दूसरे के पैरों में पड़ रहे हैं, इघर-उघर लोट रहे हैं, सुरापान कर रहे हैं, गा रहे हैं, स्त्रियों के मुख-कमल को चूम रहे हैं, ध्रनेक प्रकार की केलि-कीड़ा और विचित्र चेष्टायें कर रहे हैं। परस्पर एक दूसरे से भद्दी मजाक कर रहे हैं, बोलते-बोलते मद (मस्ती) में ताल देते हुए नाच रहे हैं। कुछ भूलुण्ठित हैं, कुछ मद्य के नशे में घूणित आँखें नचा-नचा कर मृदंग और बांसुरी की ध्विन से अपना विकार प्रदिश्त कर रहे हैं, कुछ अपने घनाढ्य बड़ेरों के घमण्य से घन बांट रहे हैं और कुछ बिना कारण ही शिथिल कदमों से इघर-उघर चहल कदमी कर (डोल) रहे हैं। ऐसा लग रहा है मानो सभी ग्रानन्द की मस्ती में इतने डूब गये हैं कि अन्य किसी बात की चिन्ता ही न हो। [७-१०]

विमर्श अपने भागाजे के समक्ष जब उपरोक्त सुरापान गोष्ठि की स्रोर इंगित कर वर्गान कर रहा था, तभी इतनी देर तक कमल पत्रों पर भ्रटकी हुई प्रकर्ष की दृष्टि मोगरा ग्रीर बेला के पृष्पों से सिज्जित मण्डप पर पड़ीं और वह बोल पड़ा—मामा ! इस मण्डप की सुरा-पान गोष्ठि तो, पूर्व दिशत गोष्ठि से भी अधिक विलास-मग्न है।

विमर्श—वसन्त ऋतु के निकट आने पर प्रमुदित नगर-निवास ऐसी अनेक सुरापन गोष्टियाँ इस भवचक नगर में स्थान-स्थान पर करते हैं। अ चम्पान्वक की पंक्तियों में, द्राक्षालता-मण्डपों में, सेवती वृक्ष के गहन वन-विभागों में, मोगरे की भाड़ियों के समूह में, रक्त अशोक वृक्षों की घंटाओं में, बकुल वृक्षों के गहन भागों में, जिघर भी तू दृष्टि घुमायेगा उघर ही तुर्फ विलास करतो उद्दाम कामिनी वृन्द से परिवेष्टित घनवान नागरिकों द्वारा आयोजित मदिरा-पान गोष्टियां दृष्टिगोचर होंगी। नगर से बाहर के उद्यानों में तुर्फ एक भी ऐसा स्थान नहीं दिखाई देगा, जहाँ मद्य-पान न हो रहा हो। यदि तुर्फ एक भी ऐसा स्थान मिल जाय तो तू मेरी बात पर विश्वास मत करना। शायद तुर्फ ऐसा लग रहा होगा कि मैं यों ही बहुत बढा-चढा कर बात कर रहा हूँ, या तुर्फ झांसा दे रहा हूँ. पर ऐसी बात नहीं है।

प्रकर्ष—मामा! श्रापके कथन में सन्देह की कोई गुंजाइश ही नहीं है। यहाँ रह कर ही मैं प्रायः कर सभी वन प्रदेश ग्रापके कथनानुसार ही देख रहा हूँ। देखिये मामा! वे उद्यान ग्रौर वन विविध प्रकार के मद्यपान से मदमस्त लोगों की ग्रावाजों, श्रृंगार-चेष्टाओं ग्रौर उल्लसित ग्रानन्द ध्वनि से गुंजरित हो रहे हैं। इतना ही नहीं अपितु—

ॐ पृष्ठ ३६१

उद्यान के कुछ भाग भांभर भंकारतो, किटमेखला के घुंघरओं को गुंजरित करती, मोटे नितम्ब भार के कारण मन्दगित वाला, वृक्ष के पुष्पों को चूंटने की प्रभिलाषा से ग्रागत विलासिनी स्त्रियों के समुदाय से शोभित हो रहे हैं ग्रीर उनके पुष्प उनके साथ केलि-क्रीडा में ग्रानन्द विभोर हा रहे हैं। मामा! कहीं हाथियों के कुम्भस्थल का भ्रम पैदा करने वाली उन्नत उरोजों वाली स्त्रियाँ वृक्षों पर भूला भूलता हुई वृक्षों को ऐसे कम्पित कर रही हैं मानो उनके स्तना को छूकर वृक्षों में भी कामदेव प्रवेश कर गया हो जिससे वे प्रकम्पित हो रहे हों। किसी वन-विभाग में हो रही रास-लीला का कौतुक मन को ग्राकषित कर रहा है, तो किसी वन के एकान्त स्थान में स्त्री-पुष्प युगल परस्पर चिपक कर बैठे हैं। कोई-कोई वन प्रदेश विलासिनी तहरणी स्त्रियों के रक्ताभ मुख कमल-वनखण्डों से भी प्रधिक शोभायमान हो रहे हैं ग्रथीत् युवती स्त्रियों के ललाई लिये हुए मुख व मल-समूह सच्चे कमल वन का ग्राभास कर रहे हैं। [१-३]

विमर्श भाई प्रकर्ष! तूने बहुत ध्यान से देखा, आशा है इससे तेरा कौतूहल शान्त हुआ होगा। अन्य सब वन प्रदेश भी ऐसे ही हैं, इसीलिये मैंने कहा था कि तुभे योग्य समय पर ही भवचक नगर देखने का कौतूहल हुआ है। इसी वसन्त ऋतु के समय ही यह नगर उत्कृष्ट सौन्दर्य को प्राप्त करता है। भद्र! तूने नगर के बाहर के भाग तो देख ही लिये, चलो, अब हम नगर के अन्दर प्रवेश करें। नगर की शोभा कैसी है, यह देख लेने पर तेरे मन का कौतुक/मनोरथ पूर्ण हा जायगा।

प्रकर्ष—मामा! बाह्य प्रदेश में रहने वाले इन लोगों का वसन्त-विलास तो वास्तव में दर्शनीय ही है। नगर का यह बाह्य भाग ग्रत्यन्त रमणीय है। मैं रास्ते में चलते-चलते थक भी गया हूँ, इसलिये मुक्त पर कृपा कर श्राप थोड़ी देर ग्रीर यहाँ ठहरिये। कुछ समय बाद हम नगर में प्रवेश करेंगे।

विमर्श-ठीक है। जैसी तुम्हारी इच्छा।

## भवचक्र के कौत्रक

मामा भागोज बात कर ही रहे थे क उन्होंने एक ग्रद्भृत बात देखी। उसी समय राज्यवर्ग ग्रीर नगर-निवासियों से परिवेष्टित राजा ग्रपनी सैन्य-सज्जा के साथ वसन्त की शोभा निहारने उघर से ग्राता दिखाई दिया। उसके रथों की गड़गड़ाहट ग्रीर हाथियों का समह घन-गजंन का विश्वम पैदा कर रहे थे। तीक्ष्ण शस्त्रों की चकाचौंध करने वाली चमक बिजली जैसी लग रही थी। चलते हुए तेजस्ती श्वेत ग्रश्व बड़े बगुलों के समूह जैसे लग रहे थे। हाथियों के मद रूपी जल के भरने से वे मनोहर लग रहे थे। हर्ष के आवेग में भूमकर चलते हुए जनसमृह से परिवेष्टित, सुन्दरियों के मन में महान उन्माद पैदा करने वाला मन्मथरूपघारक वह राजा कामदेव जैसा लग रहा था। अ मानो महामेघ ग्रपने भाई वसन्त को शोभा

क्ष पुष्ठ १६२

देखने भ्रा रहा हो । उसके भ्रासपास सैकड़ों कंसालक, देखु भ्रादि वादित्र बज रहे थे जो भ्रमरों के गुञ्जारव का भ्रम पैदा कर रहे थे । बिलास करती हुई जलनाभ्रों के घुंघरुभ्रों श्रौर दीएा की मधुर ध्वित के साथ नृत्य-गान भी चल रहा था । [१-४]

विसर्श ग्रौर प्रकर्ष ने देखा कि महासामन्त-वृन्द से परिवेष्टित, श्रेष्ठ हस्तिस्कन्य पर ग्रारूढ़ जिसके मस्तक पर विकसित मुन्दर श्वेत कमल जैसा धवल छत्र शोभायमान है, राजा ग्रा रहा है। वह राजा देवताग्रों के समूह के मध्य ऐरावत हाथी पर बैठे हुए इन्द्र जैसा सुशोभित हो रहा था। उसके आगे-ग्रागे ग्रनेक श्वेत छत्रधारी लोग हर्षानन्द से कलकल घ्वनि करते हुए चल रहे थे जिससे ऐसा लग रहा था मानो गर्जन करता हुग्रा समुद्र फेनिपण्ड (सफेद भागों) से भर गया हो ग्रथवा चलती फिरती कदली (ध्वजा) रूप हजारों हाथों द्वारा प्रतिस्पर्धा से तीनों लोकों की ग्रवगणना कर रहा हो, ग्रथित् हजारों लोग ग्रपने हाथों में श्वेत ध्वजाएं लेकर चल रहे हों।

जब यह राजा नगर में से निकलकर उद्यान के निकट पहुँचा तब भाँरे वातावरण को विशेष गुंजित करने लगे, मृदंग बजने लगे, वीएण में से मधुर स्थर निकलने लगे, कंसालक (कांसी) उच्च स्वर में बजने लगे, रण-रण करते मजीरे बंजने लगे, गायक ताल सुर मिलाने लगे, विदूषक कोलाहल करने लगे, चारों तरफ जय-जयकार होने लगा, भाट विख्दावली गाने लगे, गिएकायें नृत्य करने लगीं और दर्शकों में खलबली मच गई। चारों तरफ अधिक हास्य विलास जमने लगा।

उस जन समुदाय में कुछ लोग नाचने-कूदने ग्रौर दौड़ने लगे, कुछ हर्ष-ध्वित करने लगे, कुछ कटाक्ष करने लगे, कुछ भूलुण्ठित होने लगे, कुछ परस्पर हास्य विनोद करने लगे, कुछ गाने बजाने लगे, कुछ हर्ष-विभोर होने लगे, कुछ हर्रे हुर्रे ग्रावाज कसने लगे, कुछ भुजाओं से टक्कर मारने लगे ग्रौर कुछ ग्रानन्दातिरेक में हाथ में सोने की पिचकारियाँ लेकर केशर कस्तूरी मिश्रित सुगन्धित जल एक दूसरे पर फॅकने लगे। इस प्रकार सब लोग ग्रश्नुत एवं उद्भट विलास में पड़कर कामदेव की ग्रग्नि से उत्तेजित हो रहे थे। महाविद्वान् ग्रौर बुढिशाली विमशं ने जब उन लोगों को इस ग्रवस्था में देखा तब उसने ग्रपने मन में क्या सोचा?

#### विमर्शका चिन्तन: प्रकर्षका प्रश्न

वसन्त ऋत के रस में लवालव डूवे हुए लोगों द्वारा मचाई हुई धमाचौकड़ी को देख कर विमर्श सोचने लगा कि, ग्रहो! मोह राजा को शक्ति वास्तव में ग्राश्चर्य-कनक है। ग्रहा! रागकेसरी का विलास भी अति प्रबल है। ग्रहो! विषयाभिलाष मंत्री का प्रभाव भी कुछ कम नहीं है। ग्रहो! मकरध्वज कामदेव का माहात्म्य भी आश्चर्यकारक है। ग्रहो! कामदेव की पत्नी रित की कीड़ा भी महान् लुब्धकारो है। अहो! महासुभट हास्य का हर्षोल्लास भी विस्मयकारक है। ग्रहो! पापपूर्ण कार्य करने में इन लोगों की हिम्मत भी असीम है। स्रहो ! प्रमाद भी स्रमयंदित है। ग्रहो ! लोक-प्रवाह में बहते चले जाना भी स्रद्भुत है। अहो ! इनकी दीर्घंदिष्ट का स्रभाव भी विस्मयकारक है। अहो ! इनके चित्तविक्षेप भी स्रद्भुत ही लगते हैं। स्रहो ! स्रागे-पीछे का विचार नहीं करने की इनकी पढ़ित भी विशेष ध्यान देने योग्य है। अहो ! उल्टे-सीधे विचार स्रौर घोटालों का तो यहाँ कोई पार ही नहीं है। स्रहो ! स्रहो ! स्रहो ! स्रहो ! स्रहो ! काम-भोग भोगने की अधम तृष्णा भी स्रपरिमित है। अहो ! स्रज्ञान (स्रविद्या) से मारे हुए इन वेचारों के चित्त की दशा भी बड़ी ही शोचनीय है।

प्रकर्ष उन सब लोगों के विलास को ॐ प्राँखें फाड़-फाड़ कर देख रहा था नब उसके मामा ने उससे कहा—भाई प्रकर्ष ! ये सब बाह्य प्रदेश में रहने वाले प्राग्गी हैं। महामोह ग्रादि जिन राजाग्रों के सम्बन्ध में मैंने तुभो पहले बताया था, यह सब उन्हीं का प्रताप है।

प्रकर्ष मामा ! किस घटना के कारएा, किस राजा के प्रताप से और किसलिये ये लोग ऐसी चेष्टाएँ करते हैं ?

विमशं - भाई ! मैं विचार कर इसका उत्तर देता हूँ।

फिर विमर्श ने ध्यान किया, आँखें बन्द की और विचार पूर्वक मन में निश्चय कर भाराजे से बोला—

#### वसन्त ग्रौर मकरध्वज मैत्री

भाई प्रकर्ष ! सुनो, चित्तवृत्ति महाटवी के प्रमतत्ता नदी के तट पर स्थित चित्तविक्षेप मण्डप में महामोहराज से सम्बन्धित तृष्णा वेदिका (मञ्च) पर मकरध्वज नामक एक राजा सिहासन पर बंठा था, यह तो तुमने देखा ही था। यह वसन्त उसी मकरध्वज का विशिष्ट प्रिय मित्र है। जब शिशिर ऋतु समाप्त प्रायः होने लगा थी उस समय वसन्त अपने मित्र मकरध्वज के पास किसी काम से गया था और कुशलक्ष्में के पश्चात् थोड़े समय तक सुखपूर्वक उसके पास रहा था। कर्मपरिणाम महाराजा और कालपरिणति महारानी का यह वसन्त विशेष अनुचर है। इस वसन्त ने अपनी एक गृष्त बात अपने प्रिय मित्र मकरध्वज से कही—भाई! महारानी की आज्ञा से भवचक नगर के मानवावास नामक अन्तरंग के अवान्तर नगर में मुक्त जाना है, प्रतः कुछ समय के लिये तेरा विरह सहन करना पड़ेगा, इसीलिये तुमसे मिलने यहाँ आया हूँ। वसन्त की बात सुनकर मकरध्वज ने हर्ष से पुलिकत होकर कहा—भित्र ! गत वर्ष जब मैं इस मानवावास शहर में तुम्हारे साथ था तब कितना आनन्द आया था, क्या तू इसे भूल गया ? पर मेरी विरह-वेदना से तूं क्यों खिन्न होगा ? क्या तू भूल गया कि जब-जब महारानी तुक्ते मानवावास में भेजती है तब-

तब महामोह राजा इस शहर का राज्य मुफे सौंप देते हैं ? ऐसी स्थित में तुफे विरह को शंका कैसे हुई ?' उत्तर में वसन्त बोला—'भाई मकरध्वज! कमनीय वचनों द्वारा इस बात की याद दिलाकर तुमने मुफे नवजीवन दिया है, अन्यथा मैं तो यह बात भूल ही गया था। जब बिना अवसर या प्रयोजन अचानक चिन्ता आ जातो है, तब मित्र-विरह की आशंका से प्राएगी अपने हाथ में लिए हुए कार्य को भी कभी कभी भूल जाता है। तुमने बहुत अच्छी याद दिलाई। अब मैं विदा होता हूँ। तू भी मेरे पीछे-पीछे शीघ्र ही वहाँ आ जाना।' मकरध्वज ने अपने मित्र की विजय (सफलता) की कामना की। पश्चात् वसन्तराज तुरन्त ही इस मानवावासपुर में आ गया। भिन्न-भिन्न उद्यानों मैं इसने अपना कैसा प्रभाव जमाया, यह तो अभी-अभी मैं तुफे दिला ही चुका हूँ।

#### मकरध्वज का राज्याभिषेक

भाई प्रकर्ष ! वसन्तराज के विदा होने के पश्चात् मकरध्वज ने विषया-भिलाष मंत्री से निवेदन किया कि लम्बे समय से चली ह्या रही परिपाटी का पालन किया जाता चाहिये । फिर उसने बसन्त से जो बात हुई वह बता कर याद दिलाया कि वह कालपरिराति देवी की ग्राज्ञा से मानवावासपुर गया है। मन्त्री ने सारा वृतान्त रागकेसरी राजा से कहा और रागकेसरी ने क्षत्रपने पिता महामोह महाराजा को कह स्वाया । महामोह ने विचार किया कि, ग्ररे ! हाँ. प्रतिवर्ष जब-जब वसन्त को मानवावास भेजा जाता है तब-तब उस नगर का भ्रांतरिक राज्य मकरध्वज को सौंपा ज:ता है । श्रतः इस बार भी उस नगर का राज्य मकरध्वज को देना चाहिये। क्योंकि, जो उचित परम्परा लम्बे समय से चली श्रा रही हो उसका उल्लंघन स्वामी को भी नहीं करना चाहिये और लम्बे समय से जो सेवक इमारी सेवा कर रहा हो उसका सम्यक् पालन और उसकी उन्नति करनो चाहिये। ऐसा विचार कर महामोह महाराजा ने अपनी राज्यसभा के सभी राजाओं (सदस्यों) को बूलवाया और कहा-'ग्राप सभी लोग सुनिये । भवचक राज्य के ग्रांतरिक शहर मानवावास का राज्य थोड़े समय के लिये मकरध्वज को प्रदान कर रहा हूँ। ग्रतः ग्राप सब को भी मकर-ध्वज के सैनिकों की तरह उसके साथ ही रहेना है। ग्राप वहाँ मकरध्वज का राज्याभिषेक करें, इसकी घ्राज्ञा का पालन करें, सभी राज्यकार्य उचित प्रकार से पूर्ण कर ग्रौर सभी स्थानों पर बिना पीछे हटे सजगतापूर्वक कर्त्तव्य का पालन करें। मैं स्वयं भी मकरध्वज के राज्य में उसका प्रधानमन्त्री बनकर कार्य करू गा। आप सब तैयार हो जायें। हम सब मानवावास नगर जायेंगे। सभी राजाग्रों ने जमीन तक मस्तक भूकाकर महाराजा के वचनों को 'जैसी देव की ब्राज्ञा' कहकर स्वीकार किया। फिर महाराजा ने मकरध्वज से कहा—'भद्र! मानवावास की गद्दी पर

<sup>%</sup>पृष्ठ ३६४

बैठकर तू अन्य राजाश्रों की सारी आमदनी हड़प मत करना । जिन्हें जो श्रिष्ठकार मिले हुए हैं, उन्हें उन अधिकारों का उपयोग करने देना श्रीर पुरानी प्रीति के अनुसार सब के साथ अच्छा व्यवहार करना । मकरध्वज ने भी मोहराजा की इस श्रः ज्ञा को शिरोधार्य किया । फिर सभी मिलकर मानवावासपुर आये । सब ने एकत्रित होकर वहाँ मकरध्वज का राज्याभिषेक किया श्रीर उसके निर्देशानुसार सभी राजाशों ने अपने-अपने पद का भार संभाल लिया ।

# लोलाक्ष पर मकरध्वज की श्रद्घ विजय

भाई प्रकर्ष ! ग्रभी तूने जिस राजा को हाथी के होदें पर बैठे देखा है, वह मानवावासपुर के लिलतपुर शहर का लोलाक्ष नामक बहिरंग प्रदेश का राजा है। जब मकरध्वज को मानवावासपुर का राज्य सौंपा गया तब उसने अपनी शक्ति से इस राजा की सेना को ग्रौर नगरवासियों को इस नगर से खदेड़ कर बाहर के उद्यानवनों में भेज दिया है ग्रौर उसे जीत लिया है। पर, यह बेचारा लोलाक्ष ऐसा मूढ है कि ग्रभी तक समभ हो नहीं पाया है कि मकरध्वज ने उसे जीत लिया है। राजा के साथ जिन नागरिकों को नगर से बाहर निकाल दिया गया है वे भी ऐसा नहीं मानते कि मकरध्वज ने उन्हें ग्रौर उनके राजा को जीत लिया है। हे बत्स ! इसीलिये महामोह राजा के सहयोग से एवं मकरध्वज के प्रताप से ये लोग ग्रभी-ग्रभी तूने देखी ऐसी विचित्र-विचित्र चेष्टायें कर रहे हैं।

## योगांजन से ग्रन्तरंग-दर्शन

प्रकर्ष - मामा ! यह मकरध्वज इस समय कहाँ है ?

विमर्श- भ्रारे, भाई प्रकर्ष ! वह तो ग्रपने परिवार सहित यहाँ निकट में ही है ग्रोर इन सब लोगों से नाटक करवा रहा है।

प्रकर्ष - तब वह यहाँ क्यों नहीं दिखाई देता ?

विमर्श — भाई! मैंने तुभे पहले ही बता दिया था कि ये अन्तरंग लोग बार-बार ग्रदृश्य हो सकते हैं ग्रौर योगियों की भांति ग्रन्य पुरुष के शरीर में प्रवेश कर सकते हैं। श्र अभी वे सब इन लोगों के शरीरों में प्रवेश कर गये हैं, ग्रपनी विजय से अत्यन्त हिषत हो रहे हैं ग्रौर इनके प्रताप से लोग जो नाटक कर रहे हैं उसे वे भोतर बैठे-बैठे दर्शक बनकर ग्रानन्द से देख रहे हैं।

प्रकर्ष - जब ये लोग अन्य लोगों के शरीर में प्रविष्ट हैं तब स्नाप इन्हें प्रत्यक्ष रूप से कैसे देख रहे हैं ?

विमर्श-भाई! मेरे पास विमलालोक योगांजन है, जिसे आँख में लगाने से मैं इन मकरध्वज राजा ग्रादि सब को स्पष्टतः देख सकता हूँ।

क्ष पृष्ठ ३६४

प्रकर्ष — मेरी श्राँखों में भी यह सुरमा लगाइये ना, जिससे मैं भी मकरध्वज ग्रादि राजाग्रों को आँखों से देख सकुं।

प्रकष की प्रार्थना पर मोमा ने उसके नेत्रों में विभलालोक यागाञ्जन लगाया ग्रौर कहा कि वत्स! श्रव तुम इनके हृदय प्रदेश को तरफ देखो। इनके हृदय प्रदेश में ये सब लोग तुम्हें बैठे दिखाई देंगे। प्रकर्ष ने वैसा हो किया।

तदनन्तर प्रकर्ष हिषत होकर कहने लगा—ग्रहा मामा ! ग्रब तो महामोह ग्रादि से परिवेष्टित राज्याभिषिक्त मकरध्वज मुक्ते स्पष्ट दिखाई दे रहा है ।

देखिये न मामा! हाथ में घनुष लेकर वह मपने सिंहासन पर बैठा-बैठा ही बाण को कान तक खींच कर छोड़ रहा है ग्रीर लोगों के हृदय को बींघ रहा है। लोग इसके बागों के प्रहार से विह्वल हो गये हैं। राजा लोलाक्ष भी इसके बागों के प्रहार से जजंरित हो गया है। इन सब को ऐसी विकारजन्य ग्राकुलता की स्थिति में देखकर भूपित कामदेव ग्रपनो स्त्री रित के साथ प्रमुदित होकर खिलखिला कर हँस रहा है ग्रीर तालियाँ पोट-पोटकर ग्रानन्द ले रहा है। इसके नौकर ग्रीर दास भी जोर-जोर से बोल रहे हैं —ग्रहा ! क्या निधाना जगाया ! क्या बाग मारा ! ग्रच्छा प्रहार किया, ग्रादि । महामोह ग्रादि भी मकरघ्वज के समक्ष खड़े-खड़े हंस रहे हैं। मामा! आज तो आपने बहुत सुन्दर देखने योग्य इश्य दिखाया। मैं ग्रधिक क्या कहूँ ? इस राज्य को लीला का भोग करते हुए कामदेव का दिखाकर आपने सचमुच में मुक्त पर बड़ी कृपा की । [१-४]

# मकरध्वज द्वारा महामोहादि का कार्य-निर्धारए

विमर्श-ग्ररे भाई! तूने अभो देखा ही क्या है? इस भवचक नगर में तो ऐसे-ऐसे देखने योग्य अन्य कई दृश्य हैं। इस नगर में तो देखने योग्य ग्रनेक नाटक होते ही रहते हैं।

प्रकर्ष—मामा ! जब आप मुक्त पर ऐसे भ्रनेक दृश्य दिखाने की कृपा कर रहे हैं तब मेरी जिज्ञासा अब पूर्ण हुए बिना कैसे रह सकती है ? मामा ! एक बात भीर पूछ रहा हूँ । इस मकरध्यज के पास केवल महामोह, रागकेसरो, विषयाभिलाष, हास्य ग्रादि तो सपत्नीक दिखाई दे रहे हैं, किन्तु इस समय द्वेषगजेन्द्र, ग्रारित, शोक भादि दिखाई नहीं देते, इसका क्या कारण है ? क्या वे मकरध्यज के राज्याभिषेक में नहीं आये ?

विमर्श — भाई प्रकर्ष ! वे सब इस मकरध्वज के ग्रभिषेक में भवचक नगर में आये हैं, इसमें तिनक भी सन्देह नहीं। पर, मैंने तुम्के बताया था कि ये अन्तरंग लोग कभी स्पष्ट दिखाई देते हैं ग्रौर कभी ग्रन्तध्यीन हो जाते हैं। द्वेषगजेन्द्र, शोक ग्रादि ग्रभी ग्रन्तध्यीन होकर मकरध्वज के राज्य में ही हैं, परन्तु वे राजा की सेवा करने के श्रवसर की प्रतीक्षा में है। इस समय महामोह ग्रादि को सेवा करने का ग्रवसर मिला है इसलिये वे सभा में प्रत्यक्ष होकर ग्रपने कर्त्तब्य का पालन पर-शरीर-प्रवेश द्वारा कर रहे हैं। प्रचण्ड शासक होने से महाराजा मकरध्वज का अ श्राज्ञा बड़ी कठेर होती है और वह अपने श्रादेश को कियान्वित भी करवाता है। जिसको जो कार्य करने की श्राज्ञा मिली हो उसे मात्र उतना ही कार्य उस प्रसंग में करना चाहिये। जिसका जितना माहात्म्य हो उसे उस श्रवसर पर उतना ही प्रकट करना चाहिये। जिसे स्वयं जितनी आय करने की छ्ट है उतनी ही श्राय वह करे, उससे श्रधिक भी नहीं श्रीर उससे कम भी नहीं। तुभे यह बात मैं इण्टान्त देकर समभाता हूँ, सुनो :—

इस लोलाक्ष राजा को, उसके राज्याधिकारियों को ग्रीर उसकी प्रजा को मकरध्वज ने जीत लिया है, फिर भी उन लोगों को इस बात का जान नहीं है। इतना ही नहीं, ये सभी बाह्य लोग मक्तरध्वज को ग्रपने भाई जैसा ही मानते हैं। यह सब योजना महामोह राजा द्वारा ऋियान्वित की गई है। मकरध्वज महाराज की ऐसी ही भ्राज्ञा है कि महामोह राजा मात्र इतने ही कार्य की पूर्ति करके श्रपना माहातम्य बतावें। ये सभी बाह्य लोग जो परस्पर प्रेम दिखा रहे हैं ग्रौर एक दूसरे से लिपट रहे हैं तथा ग्रपने को बड़ा कृतकृत्य एवं सौभाग्यशाली मान रहे हैं इस कार्य को रागकेसरी ने सम्पन्न किया है। रागकेसरी को ये परिगाम उत्पन्न करने की योजना बताई गई थी भ्रौर इतना करने में ही उसका माह।त्म्य है, जो उसने पुरा कर दिखाया है। ये बाह्य लोग जो शब्दादि इन्द्रियों के विषयों की तरफ आकर्षित होते हैं ग्रीर सैकड़ों प्रकार के विकारों में फंसते हैं, यह सब करणीय कार्य विषयाभिलाष मन्त्री को सौंपा गया था। विषयाभिलाप ने ये परिगाम उत्पन्न किये, बस यही उसका प्रभाव है और यही उसकी खाय है। ये लोग अट्टहास करते हैं. खिलखिला . हँसते हैं और एक दूसरे पर व्यंग कसते हैं, यह सब हास्य द्वारा उत्पन्न किया गया पर गाम है । इसी प्रकार इनकी पत्नियाँ महामूढता, भोगतृष्णा ग्रौर तुच्छता आदि ने भा उनको सौंपे गये कार्य को पूरा करती हैं। इसी प्रकार अन्य राजा श्मीर वे १६ बच्चे भी उनको सौंपे गये कार्य को पूरा किया है. स्वयं का महत्व जताते हें भ्रौर भ्रपने खाते में उतनी ही भ्राय जमा करते हैं। इन सभी की निश्चित कार्यों पर ही नियुक्ति है। ये लोग शब्दादि इन्द्रियों के भोग भोगते हैं, सहर्ष अपनी स्त्रियों को भ्रपने अनुकृत करने का प्रयत्न करते हैं. उनका मुख-चुम्बन करते हैं, उनके शरीर से लिपटते हैं, उनके साथ मैथुन (रित-किया) करते हैं, इत्यादि सब कामों पर मकरध्वज ने किसी को नियुक्त नहीं किया है। परन्तु ये सब काम तो मकरध्वज अपनी स्त्री के साथ स्वयं ही करता है, क्यों कि इन कार्यों को सम्पन्न करने की शक्ति केवल मकरध्वज में ही है, ग्रन्य किसी में नहीं है। हे वत्स ! इस प्रकार द्वेषगजेन्द्र, शोक भ्रादि को भी काम सौंपा हुआ है, पर वे अपने सौंपे हुए काम को पूरा करने के ग्रवसर को प्रतीक्षा में हैं। इसीलिये अभी वे प्रकट रूप में दिखाई नहीं देते।

क्ष पृष्ठ ३६६

#### श्रन्तरंग लोगों के श्रनेक रूप

प्रकर्ष-मामा ! यदि वे सब यहाँ भ्राये हुए हैं तो चित्तवृत्ति श्रटवी में महामोह राजा का जो मण्डप हमने पहले देखा है, वह तो बिलकुल खाली पड़ा होगा ?

विमर्श—नहीं भाई! ऐसा कुछ नहीं है। मैंने तुम्हें पहले भी बताया था कि वे अन्तरंग के लोग अनेक रूप घारण कर सकते हैं। यद्यपि वे यहाँ मकरध्वज के राज्य में आये हैं, फिर भी वे सभी महामोह के स्थान पर भी इसी प्रकार बैठे हुए हैं। मकरध्वज का राज्य तो थोड़े दिन चलने वाला है इसिलए वह क्षिण् क है, जब कि महामोह का राज्य तो लम्बे समय से स्थापित है, अनन्त कल्पों से प्रवृत्त है और अनन्त काल तक रहने वाला है। अतः इनके लिये वहाँ से तो हटने का प्रश्न ही नहीं उठता। महामोह का राज्य तो सम्पूर्ण विश्व में फैला हुआ है, जब कि इस मकरध्वज का राज्य तो मात्र मानवावास नगर में है। यह ता महामोह राजा का स्वभाव ही है कि वह चिरन्तन (भरानी) परिपाटी को हमेशा निभाता रहता है। यही कारण है कि स्वयं द्वारा अभिषिक्त महायोद्धा मकरध्वज की सेवा में स्वयं ही उसका मन्त्री बनकर रहता है। हे भद्र! महामोह का सभास्थल तो अभी भी अविचल है, विजयवंत ही है। यहाँ अभी जो लोग दिखाई दे रहे हैं, वे सभी अभी भी महामोह के राज्य में तो अपने मूल (असली) स्वरूप में विद्यमान ही हैं।

प्रकर्ष-मामा ! श्रापका विस्तृत विवरण सुनकर मेरे मन में जो शंका उठी थी वह ग्रब शांत हुई।



### २२. लोलाक्ष

[भागाजे प्रकर्ष को नये-नये दृश्य देखने का अत्यधिक उत्साह था। पिताजी द्वारा दिया गया समय भी अभी शेष था। आन्तरिक तत्त्रवेदी विमर्श भागाजे की सभी जिज्ञासायें सन्तुष्ट कर रहा था। अतः प्रकर्ष भवचक्र नगर के कौतुक अधिक उत्साह से देखने लगा, साथ ही विमर्श उसके जानने योग्य बातों का स्पष्टीकरशा भी करने लगा।

#### मद्यपों की दशा

हाथी की अम्बाडी पर बैठे लोलाक्ष राजा को पहले देख ही चुके हैं। अब वह लोलाक्ष हाथी से नीचे उतरा और उसने सामने ही चण्डिका देवी का मन्दिर था उसमें प्रवेश किया। पहले चण्डिका देवी को मदिरा चढ़ाई, फिर देवी की पूजा

<sup>%</sup> पुष्ठ ३६७

की ग्रीर उसके बाद देवी के सामने ही खुले मैदान में मिदरा पीने बैठ गया। राजा के साथ जो राजपुरुष ग्रीर प्रजाजन ग्राये थे वे भी वहीं घेरा बना कर मिदरा पीने बैठ गये। सुरापान हेतु ग्रनेक प्रकार के रत्न-निर्मित मद्य-पात्र राजा के सन्मुख एवं स्वर्ण-निर्मित सुरापात्र प्रत्येक राजपुरुष के सन्मुख रख दिये गये। फिर सुरापान का क्रम चला। एक के बाद एक सभी मिदरा पीने लगे। कोई ग्रधिक उल्लिसित होकर ग्रानन्द से ग्रधिक मिदरा पी रहा है तो कोई निशा चढ़ाने के लिए हिण्डोल राग गाता। फिर लाल मिदरा का प्याला चढ़ाता है। कोई वाद्यवादक को आग्रह पूर्वक मिदरा पिला रहा है। नृत्य चल रहा है। कोमल किशलय जैसे लक्षनाओं के हाथों से मद्य-पात्र ले जाये जा रहे हैं। प्रियतमा के ग्रधरिवम्बों (होंठों) का चुम्बन-पान किया जा रहा है। ग्रावेश में कभी-कभी नीचे का होठ दांतों से कट रहा है। मिदरा की मस्ती में केलिकीडा की स्थित अधिकाधिक बढ़ती जा रही है। छोटे-बड़े की लज्जा-मर्यादा ग्रीर अच्छे-बुरे की शंका छूटती जा रहा है। स्वयों के सुन्दर मुखों की तरफ सभी की नजरें शाकृष्ट हो रहो हैं। गम्भीरता नष्ट हो रही है। बड़े-बड़े मनुष्य छोटे बालकों जैसी चेष्टायें कर रहे हैं। समस्त प्रकार के न करने योग्य ग्रकार्य इस मिदरा गोष्टि में हो रहे हैं।

#### लोलाक्ष की कामान्धता

लोलाक्ष राजा का एक छोटा भाई रिपुकंपन था जो ग्रभी युवराज के पद पर था। वह भी लोलाक्ष के साथ यहाँ नगर से बाहर उद्यान में ग्राया था। खूब मिदरा पीकर वह ऐसा मस्त ग्रौर परवश हो गया था कि कार्य-ग्रकार्य को सोचने की स्थित में ही नहीं रह गया था। ऐसी ग्रवस्था में उसने ग्रपनी पत्नी रितलिता को आज्ञा दी कि 'प्रियतमे! ग्रब तू नाच कर।' यद्यपि उसे ग्रपने से बड़े लोगों के सामने नाचने में लज्जा ग्रा रही थी तब भी ग्रपने पति की ग्राज्ञा का उल्लंघन करने की उसमें शिक्त नहीं होने से ग्रपनी इच्छा के विरुद्ध भी रितलिता नाचने लगी। जैसे ही वह अपने लावण्यपूर्ण कोमल ग्रंगोपांगों का प्रदर्शन करती हुई मिदरा के नशे में मस्त होकर नाचने लगी वैसे ही कामदेव ने ग्रनवरत ग्रपने सैकड़ों तीर लोलाक्ष को मार कर बींघ दिया ग्रौर उसे ग्रपने वश में कर लिया, जिससे राजा ग्रपने छोटे भाई की पत्नो पर गाढ़ श्रासक्त हो गया। परन्तु, ग्रपनी कामवासना की तृष्ति करने का कोई उपाय उसे काफी समय तक नहीं सूभ पड़ा, ग्रतः वह कामाहत दशा में कुछ देर तक बैठा रहा।

इधर अधिक मदिरापान से समस्त राज्य मण्डल मदमत्त हो रहा था। इनमें से मदिरा के प्रभाव से कई चेतना-शून्य होकर जमीन पर लेट गये थे, कई वमन कर रहे थे और कई भौंके खा रहे थे। सारी जमोन उल्टी से अपवित्र भौर कीचड़ वाली हो गई थी। कीए भौर कुत्ते उधर भपट रहे थे भौर लोगों के मुंह चाट रहे थे। रिपुकंपन भी ऊंघ रहा था, केवल रितलिलता जागृत थी। उस समय में महामोह के वशीभूत, रागकेसरी द्वारा ग्रंक (गोद) में विठाया हुन्ना, विषयाभिलाष द्वारा प्रेरित. रित के सामर्थ्य से पराजित, काम-बागों ते हृदयविद्व लोलाक्ष ग्रंपने स्वरूप को भूल कर, श्रंपनी मृत्यु को निमन्त्रण देने के लिये रितलिलता को पकड़ ने दौड़ा। अपने ग्रावेण को रोकने में ग्रंसमर्थ वह रितलिलता के पास पहुँच गया। पास पहुँचते ही दोनों भुजाएं फैलाकर रितलिलता को ग्रंपने ग्रालिंगन-पाण में जकड़ने के लिये आगे बढ़ा। पहले तो रितलिलता विचार में पड़ गई कि यह क्या हो रहा है ? फिर ग्रंपनी स्वाभाविक स्त्री-बुद्धि से वह लोलाक्ष का ग्राणय समभकर चौंक गई। श्रे भयभीत होने से उसका मिदरा का नणा उतर गया। परिस्थित को समभकर वह जोर से भागने लगी। लोलाक्ष ने दौड़कर उसे पकड़ लिया। उस ग्रंबला ने जोर लगाकर उस विषयान्य राजा के पाण से ग्रंपने को छुड़ाया तथा फिर दौड़ने लगी। राजा ने उसे फिर ग्रंप पकड़ा। नेशे में धुत्त राजा के बाहुपाण से उसने खींचतान कर ग्रंपने को फिर गुक्त किया और दौड़कर चिष्डका मित्दर के ग्रन्दर घुस गई तथा भय से थर-थर काँपती हुई चिष्डका देवी की मूर्ति के पीछे छिप गई।

#### द्वेषगजेन्द्र का प्रभाव : संघर्ष

इसी समय महाराजा मकरध्वज ने द्वेषगजेन्द्र को ग्रपना प्रभाव दिखाने श्रौर समयानुकूल ग्रायोजन करने की ग्राजा दी, श्रतः वह प्रकट हुग्रा।

प्रकर्ष ने द्वेषगजेन्द्र को देखा और बोला—'मामा! देखिये द्वेषगजेन्द्र आ गया है और साथ में अपने भ्राठ बच्चे भी लेकर भ्राया लगता है।' विमर्श ने कहा— 'हाँ, भाई! ग्रब द्वेषगजेन्द्र को धपना प्रभाव दिखाने का अवसर प्राप्त हुन्ना है, ग्रतः वह ग्रपना कर्त्तव्य निभायेगा। अब तू केवल इसकी कीड़ा को ध्यान पूर्वक देखना।' प्रकर्ष ने कहा— 'मैं ऐसा ही करू गा' यह कहकर वह श्रपनी दृष्टि को चारों तरफ घुमाते हुए ध्यान से देखने लगा।

द्वेषगजेन्द्र ने राजाज्ञा को सुना और लोलाक्ष के शरीर में प्रविष्ट हो गया। द्वेषगजेन्द्र के वशीभूत होकर लोलाक्ष ने सोचा—'इस पापिन रितलिता को मार ही डालना चाहिये। यह दुष्टा मुक्त से प्रेम नहीं करती और मुक्त से दूर भगती फिर रही है, ग्रतः सर्वदा के लिये इसके जीवन का अन्त ही कर देना चाहिये।' ऐसे विचार के साथ हो उसने अपने हाथ में तलवार पकड़ी और चिष्डका मन्दिर के गर्भ भाग में प्रविष्ट हो गया। वह मदिरा के नशे में इतना मदान्ध हो रहा था कि उसे यह भान ही नहीं था कि वह क्या कर रहा है। रितलिता के स्थान पर उसने तलवार से चिष्डका देवी की प्रतिमा का मस्तक उड़ा दिया। रितलिता वहाँ से भागकर मन्दिर के बाहर ग्राकर जोर-जोर से चिल्लाने कियो—'ग्रायंपुत्र! रक्षा करो बचाग्रो!' उसकी चिल्लाहट सुनकर रिपुकंपन ऊंघ से जागृत हुग्रा और

**<sup>%</sup>पृष्ठ ३६**५

भ्रत्य लोग भी जाग गये । रिपुकंपन दौड़ता-दौड़ता श्राया और पूछा— प्रियतमे ! तुभों किसका भय है ? उत्तर में रितललिता ने उसके साथ लोलाक्ष ने कैसा श्रधम ब्यवहार किया, वह सब संक्षेप में कह सुनाया।

रितलिता से रिपुकंपन ने सारा वृत्तांत सुना। सुनते ही रिपुकंपन पर भी द्वेषगंजेन्द्र का प्रभाव हो गया। उसने अत्यन्त तिरस्कार धौर स्पर्धापूर्वक अपने भाई लोलाक्ष को युद्ध करने के लिये ललकारा। सारे योद्धाओं में खलबली मच गई। सारे वन प्रदेश में जहाँ मद्यगोष्ठि हो रही थी धौर लोग नशे में ऊंघ रहे थे वे सब जाग गये 'क्या हुआ ? क्या हुआ?' कहते हुए वहाँ चारों तरफ कोलाहल मच गया और चारों प्रकार को सेना चारों तरफ से एकत्रित होने लगी, जिससे बड़ी धमाचौकड़ी मच गई। लोग नशे से चूर थे अतः उन्हें पता ही न लगा कि क्या हुआ। वातावरण से प्रेरित होकर और युवराज की ललकार सुनकर नशे में चूर सैनिक ग्रापस में ही भिड़ गये। कायर कायर से, योद्धा योद्धा से, खच्चर वाला खच्चर वाले से, घुड़स गर घुड़सवार से, ऊंट सवार ऊंट-सवार से, रथो रथो से, गज सवार गज सवार से यों परस्पर लड़कर वे एक दूसरे का नाण करने लगे। इस प्रकार बिना कारण ग्रचानक बहुत बड़ी संख्या में सैनिक हताहत हो गये।

इघर रिपुकंपन की ललकार सुनकर लोलाक्ष उससे लड़ने के लिये उसके सामने ग्रा गया। दोनों द्वेषगजेन्द्र के वशीभूत थे, ग्रतः वे भूल गये कि वे दोनों भाई हैं। फ़लतः मदिरा के नशे की मस्ती में एक दूसरे पर तलवार का प्रहार करने लगे। ग्रन्त में ग्रत्यन्त कोध से रिपुकंपन ने ग्रपने बड़े भाई लोलाक्ष को घराशायी कर दिया जिससे लोगों में भारी खलबली मच गई।

## सुरा-सुन्दरी के भयानक परिशाम

यह सब देखते हुए मामा-भागाजे नगर में प्रविष्ट हुए ग्रौर जहाँ किसी प्रकार का विष्लव (गडबड़) नहीं था ऐसे स्थान पर विश्राम करने बैठे। विमर्श ने फिर से बातचीत प्रारम्भ की।

विमर्श-भाई प्रकर्ष ! द्वेषगजेन्द्र का माहातम्य देख लिया न ?

प्रकर्ष - हाँ, मामा ! बहुत अच्छी तरह से देखा । इस प्रकार की विलास-कीड़ा का परिणाम कैसा भयानक होता है, यह अच्छी तरह देखा ।

विमर्श - वत्स ! मिंदरा पीने वालों का ऐसा ही पर्यवसान (श्रन्त) होता है। मिंदरा के नशे में चूर प्राराि, अगम्या के साथ गमन करते हैं अर्थात् जिसकी ओर ग्रांख उठाकर भी नहीं देखना चाहिये उसी पर विषयासक्त होकर उससे गमन करते हैं। ग्रापने सामने कौन खड़ा है, इसका भी उन्हें ध्यान नहीं रहता। ग्रापने सगे भाई या ग्रत्यधिक निकट सम्बन्धी का भी खून कर देते हैं। बिना कारगा श्रपने

अ पृष्ठ ३६६

ही हाथ से भ्रघटित (आकस्मिक) घटना कर बैठते हैं। सर्व प्रकार के भ्रधम से भ्रधम पापों का भ्राचरण करते हैं। सम्पूर्ण संसार को भ्रनेक प्रकार से कब्ट देते हैं। बिना कारण ही घराणायो होकर मृत्यु को प्राप्त होते हैं। जन्म गवाकर दुर्गति को प्राप्त होते हैं। भाई! इसमें भ्राण्चर्य क्या ? विद्वान लोग तो कहते हैं:—

जो ग्रधम प्राणी मदिरा और परस्त्री में ग्रासक्त होते हैं उन्हें ऐसे ही अनर्थकारी फल चखने पड़ते हैं। इसमें प्रश्न करने का ग्रवकाश ही कहाँ है।

सभी सज्जन पुरुष शराब की निन्दा करते हैं। मदिरा अनेक क्लेशों का कारएा (जननी), सर्व प्रकार की ग्रापत्तियों का मूल ग्रौर सैकड़ों पापों से ग्राकुलित है।

जो व्यक्ति मदिरा-पान ग्रौर परस्त्री लम्पटता का व्यसन नहीं छोड़ सकता उसका अन्त में राजा लोलाक्ष के समान हो क्षय (नाश) होता है।

भाई ! जो प्राणी मद्य और परस्त्री का त्याग करते हैं, वे वस्तुत: विवेक-शील और पण्डित हैं, वे पुण्यशाली हैं, वे भाग्यवान हैं ग्रौर वे सचमुच में कृतार्थ हैं । [१-४]

प्रकर्ष - मामा ! श्राप शराब ग्रौर परस्त्री-गमन के विषय में जो कुछ कह रहे हैं, वह युक्त ही है। इसमें कोई संशय नहीं है।

**%** 

# २३. रिप्रुकम्पन

#### **मिथ्याभिमान**

विमर्श और प्रकर्ष मानवावास के ललितपुर को देखने की इच्छा से थोड़े दिनों तक घूमते रहे। ग्रन्यदा ललितपुर में घूमते हुए उन्होंने राजकुल के समीप एक पुरुष को देखा।

प्रकर्ष - मामा! यह तो मिथ्याभिमान दिखाई देता है।

विमर्श - हाँ, भाई ! यह मिथ्याभिमान ही है।

प्रकर्ष — मामा ! इन भाई साहब को तो हमने राजसचित्त नगर में देखा है। ये वहाँ स्थायी रूप से नियुक्त थे फिर वहाँ की स्थायी नियुक्ति को छोड़कर ये यहाँ कैसे ग्रा गये ?

विमर्श — महामोह महाराजा की मकरब्वज पर इतनी ग्रधिक कृपा है कि इसके राज्य की ऋद्धि बढ़ाने के लिये जिनकी भी ग्रावश्यकता हो, उन्हें ग्रन्य स्थान पर स्थायी नियुक्ति होने पर भी ससैन्य बुला लिया जाता है। यद्यपि ये मिथ्याभिमान भौर मितमोह ग्रादि यहाँ ग्राये हुए हैं, फिर भी ये राजसचित्त ग्रीर तामसचित्त नगर में तो परमार्थ से हैं ही । क्योंकि, ये योगी के समान इच्छानुसार रूप घारएा कर सकते हैं।

प्रकर्ष - मामा ! ग्रभी ये कहाँ जा रहे हैं ?

विमर्श -भद्र ! सुनो, तूने बाहर के उद्यान में रिपुकम्पन को देखा था, उसके वड़े भाई लोलाक्ष की मृत्यु होने से उसका राज्याभिषेक हुआ है और वह लिलतपुर का राजा बना है। यह रिपुकम्पन राजा का राजमहल है। किसी बहाने यह मिथ्याभिमान राजभवन में प्रवेश करना चाहता है, ऐसा लग रहा है।

प्रकर्ष - मामा ! इस राजा का राजभवन मुभ्ते भी बताइये न ? विमर्श-प्रच्छा, चलो । दोनों रिपुकस्पन के राजमहल में प्रविष्ट हुए।

# हर्ष ग्रौर शोक का प्रभाव : पुत्र जन्मोत्सव

इधर रिपुकम्पन राजा के मितकिलिता नामक एक दूसरी रानी भी थी। जिस समय मामा-भागाजे महल में प्रविष्ट हुए उसी समय इस रानी ने एक बालक को जन्म दिया। जैसे सूर्य के उदय से तामरस कमल विकसित होते हैं भौर आकाश में से ग्रंधकार नष्ट हो जाता है, सुन्दरजनों के नयन जैसे नींद उड़ जाने पर शोभाय-मान होते हैं ग्रथवा स्वधर्म-कर्म में तत्पर सुन्दर गृहस्थ का घर हो वैसे सारा राज-महल पुत्र जन्म की खुशी में शोभायमान होने लगा। चारों भोर ग्रानन्द ही ग्रानन्द छा गया। मिग्यों के दीपक जगमगाने लगे। मंगल समय में टांकी जाने वाली दर्पगों की मालाय चारों तरफ टांकी जाने लगो। अग्र ग्रनेक प्रकार के रक्षा विधान निष्पन्न किये गये। सफेद सरसों से नन्दावर्त की सैकड़ों रेखायें बनाकर स्वस्तिक बनाये गये। विलासिनी स्त्रियों के हाथ में श्वेत चवर देकर उन्हें स्थान-स्थान पर खड़ा किया गया। प्रियंवदा नामक दासी सभास्थल में बैठे हुए महाराजा को पुत्र जन्म की बधाई देने वेग से चल पड़ी।

वह दासी शोधता में पाँव पटकती हुई तेजी से चल रही थी। पांबों में पिहने हुए भांभर के कारण कभी-कभी उसकी गित स्खलित हो जाती थो। चरणों की तेज चाल से उसके स्तन ऊंचे-नीचे हो रहे थे। स्तन-कम्पन के कारण उसके नितम्ब भी हिल रहे थे। नित बों के हिलने से किटमेखला के घुंघरओं की रण-रणक आवाज हो रही थी। किटमेखला के हि ने से उरोजों पर डाला हुआ दुपट्टा नीचे खिसक रहा था। दुपट्टे के खिसकने से उसके मुंह पर लज्जा की लालिमा छा रही थी। मुख की लालिमा से उसके मुखचन्द्र का प्रकाश भुवन में चारों तरफ फैल रहा था। नितम्बों और स्तनों के भार से वह दासी भुकी जा रही थी जिससे उसकी चाल मन्द हो रही थी, फिर भो आनन्द के आवेश में वह तेजी से दौड़ती हुई आगे बढ़

क्ष रेब्ट ४००

रही थी। सभास्थान में पहुँचकर उसने हर्षातिरेक पूर्वक महाराजा रिपुकम्पन की पुत्र जन्म की बधाई दी। समाचार सुनकर हर्ष से राजा का शरीर रामाञ्चित हो गया। [१-४]

इसी समय मिथ्याभिमान भी वहाँ म्रा पहुँचा और वह रिपृकम्पन के शरीर में प्रविष्ट हो गया । मिथ्याभिमान के प्रविष्ट होते ही रिपुकम्पन ग्रिभमान से इतना फूल गया मानो वह अपने शरीर में ही नहीं अपित तीन भूवन में भी नहीं समा रहा हो । हर्ष के स्रावेश में विपरीत चित्त होने के कारएा वह सोचने लगा कि-'स्रहो ! वह सचमुच भाग्यशाली है, कृतार्थ है, उसका कूल बहुत ही उच्च है। ग्रहो ! देवताग्रों की भी उस पर बहुत कृपा है। श्रहो ! नेरे लक्ष्मण कितने श्रोष्ठ हैं। अहा ! मेरा राज्य ! ग्रहा ! मेरा स्वर्ग ! ग्राज पुत्र-प्राप्ति से जन्म का फ़ल मिला । ग्रहा ! जगत में मेरा जन्म सफल हुन्ना । म्रहा ! मुक्ते कल्याण-परम्परा प्राप्त हुई । अहा ! म्राज मै घन्य हुम्रा। अहा ! मेरे सभी मनोवां छित आज पूरे हुए। आज तक मेरे पुत्र नहीं था जिससे मैं करोड़ों मनोतियां मनाता रहता था, वह कुलनन्दन पुत्र ग्राज प्राप्त हुआ। ।' इस प्रकार मन में विचार करते हुए राजा ने प्रसन्नतापूर्वक वधाई देने वाली दासी को अपने कड़े, बाजूबन्द, हार, कुण्डल, कलंगी और एक लाख स्वर्ण मोहरें बघाई में दी। राजा के रोम-रोम में प्रसन्नना का रस प्रवाहित होने लगा। हर्ष से गद्गद् होकर उसने अपने मन्त्रिमण्डल को आज्ञा दी, 'पुत्र-जन्म का महोत्सव सर्वत्र ग्रानन्दपूर्वक मनाइये।' राजा की ग्राज्ञा सुनकर मन्त्रियों ने क्षणा मात्र में राजभवन में भ्रनेक प्रकार के उत्सव प्रारम्भ करवा दिये। [५-८|

हवा के वेग से झाहत (प्रेरित) होकर ऊची-नीची उठती लहरों के मध्य में जिस प्रकार जलजन्तु झों द्वारा अपनी पूंछ ऊपर उछालने से तरेगों की हार माला उत्पन्न होने पर महा समुद्र में गम्भीर गर्जना (ध्विन) उत्पन्न होती है उसी प्रकार उस राजमहल में क्षण मात्र में चारों तरफ नौबत, शहनाई झादि वादित्रों का गम्भीर घोष व्याप्त हो गया। श्रेष्ठ मलय चन्दन का चूर्ग, केसर, अगर, कस्तूरी, कपूर झादि के सुगन्धित पानी के छिड़काव से सभी स्थान सुगन्धित एवं कीचड़मय (गीले) हो गये। सुगन्धित पानी को छूकर आने वाली हवा भी सुरिभत हो गई थी जिससे प्राणी मात्र प्रमुदित हो रहे थे। प्रकाशमान रत्नों की प्रभा से राजभवन में चारों तरफ ऐसा प्रकाश फैल रहा था कि सूर्य किरणों को तो वहाँ प्रवेश करने की आवश्यकता ही नहीं रह गई थी। [६-१०]%

वामन और कुबड़े महल में चारों तरफ नाटक करने लगे। जनाने महलों के नौकर हंसी-ठट्टा करने लगे। लोगों को रत्न-समूह बधाई में दिये जाने लगे। अमूल्य मोतियों के हारों को तोड़कर चारों तरफ मोती उछाले जाने लगे। योद्धा आडम्बर सहित नये-नये वस्त्र पहन कर अपना प्रदर्शन करने लगे। ललनायें राज-

क वेब्ट ८०१

मन्दिर में सर्वत्र रास ग्रादि विलास करने लगीं। वधाई देने के लिये महल में आने वाले लोगों को भोजन-पान से तुष्ट किया जाने लगा। ग्रानन्द ग्रौर हर्ष में सर्वत्र वृद्धि हो गई। पुत्र जन्म की वधाई का ग्रानन्द चारों तरफ फैल रहा था ग्रौर नौकर लोग ग्रानन्द से नाच रहे थे। तभी हर्षांतिरेक में ग्राकर राजा रिपुकम्पन भी हाथ उठा-उठा कर नौकरों के साथ नाचने लगा। [११-१३]

उक्त प्रकार की सर्वत्र धूमधाम देखकर प्रकर्ष को कुछ सन्देह हुआ, इस-लिये उसने मामा से पूछा मामा! ये लोग हर्ष से उछल रहे हैं, आनन्दातिरेक में सब लोग मुंह से हर्षोल्लास के उद्गार निकाल रहे हैं. इसका क्या कारण है? यह जानने का मुभे कौतुहल हो रहा हैं। क्या आप मुभे बताने की कृपा करेंगे? कुछ लोग अपने शरीर पर मटिकयों का भार उठाये हुए हैं, कुछ लोग लकड़ी की चौखट पर चमड़े को मढ़कर उनको जोर-जोर से बजा रहे हैं। आंतिडियों से निर्मित और मोतियों से प्रथित तन्तुवाद्य मन्द-मन्द स्वर में चल रहे है, इन सब का कारण क्या है?सब से आश्चर्यजनक बात तो यह है कि इस राजभवन का नायक और पृथ्वीपित एक बच्चे की तरह हँसी पैदा करने वाला आचरण, नाच और हँसी-उट्ठा क्यों कर रहा है ?इसका कारण क्या है ? यह तो बताइये मामा! जब तक यह बात मेरी समभ में नहीं आयेगी तब तक मेरा कौतुहल शांत नहीं होगा। [१४-१८]

विमर्श—वत्स् ! इस सब का कारण तुभे बताता हूँ सुन—इस सब घटना-चक का प्रवर्तक एक ही मनुष्य है। जब हम इस राजमन्दिर में प्रवेश कर रहे थे उस समय मिथ्याभिमान ने भी प्रवेश किया था। यह सब नाटक यह मिथ्याभिमान ही करवा रहा है। पुत्रोत्पत्ति की खुशी में यह रिपुकम्पन इतना ग्रधिक हर्षोन्मत्त हो गया है कि वह हर्ष इसके शरीर में या राजमहल में या नगर में या तोन भुवन में भी नहीं समा रहा है। इस राजा के चित्त को मिथ्याभिमान ने बिह्नल कर दिया है। इसी से राजा स्वयं नाच रहा है ग्रौर दूसरों को भी नचा रहा है। विशेषता तो यह है कि इन लोगों की जो ग्रात्म-विडम्बना हो रही है, उसे ये समक्त ही नहीं सकते, क्योंकि मिथ्याभिमान के समक्ष सम्पूर्ण संसार पामर जैसा है। [१६–२४]

प्रकर्ष — मामा ! यदि ऐसी बात है तो लोगों को इतनी अधिक विडम्बना में गिर ने वाला यह मिथ्याभिमान तो वास्तव में लोगों का शत्रु ही है। [२४:

विमर्श-इसमें शंका की क्या बात है ? वास्तव में यह लोगों का शत्रु ही है। फिर भी लोगों को यह अपने भाई से भी ग्रधिक प्रिय लगता है। [२५]

प्रकर्ष—यह रिपुकम्पन श्रर्थात् शत्रुओं को कपाने वाला जब मिथ्याभिमान के वश में हो गया है तब इसे रिपुकम्पन कैसे कहा जाय ? [२६]

विमर्श-भाई! यह भाव से रिपुकम्पन नहीं है, क्योंकि यह ग्रपने शत्रुओं को किंचित् भी कम्पायमान नहीं कर सकता । यह तो केवल बाहरी शत्रुओं से लड़ने में वीर है, ग्रतः द्रव्य रिपुकम्पन अर्थात् नाम से ही रिपुकम्पन हैं। [२७] ॥ कहा भी है:—

> यो. बहिः कोटिकोटीनामरीएां जयने क्षमः। प्रभविष्सपुर्विना ज्ञानं, सौऽपि नान्तरवैरिणाम् ॥ [२८]

जो व्यक्ति करोड़ों बाह्य शत्रुग्नों पर विजय प्राप्त करने में समर्थ होता है, वही ज्ञान के बिना ग्रन्तरंग शत्रुग्नों पर विजय प्राप्त करने में शक्तिशाली नहीं बन पाता।

श्रतः है वत्स ! इसमें रिपुकम्पन का या अन्य प्राणियों का दोष नहीं है। वस्तुतः उनमें ज्ञान की अनुपस्थित हो सच्चा दोष है, वही उन्हें कुमार्ग पर ले जाता है। नेत्रों में अज्ञान रूपी विकार होने से उस पर काम रूपी अन्वता का पर्दा पड़ा होने से लोग निष्चितरूप से शीघ्र हो मिथ्याभिमान के वश में हो जाते हैं। एक बार मिथ्याभिमान के वश में पड़ा नहीं कि व्यक्ति दूसरे लोगों के साथ बच्चों जैसी चेष्टाएं करने लगता है भौर अपने लिये अनेक प्रकार की विडम्बनाएं खड़ी कर लेता है। रिपुकम्पन का रूट त तेरे समक्ष ही है। जिन प्राणियों की बुद्धि ज्ञान से पवित्र हो गई है, उन्हें तो पुत्र, राज्य या धन प्राप्त हो अथवा कोई आश्चर्यंजनक स्थित प्राप्त तब भी हो ऐसे पुण्यशाली मध्यस्थ बुद्धि वाले प्राणी के हृदय में यह मिथ्याभिमान रूपी आन्तरिक शत्रु तिनक भी स्थान प्राप्त नहीं कर सकता।

[२८-३३]

मामा-भागाजे बात कर ही रहे थे कि राजभवन के द्वार पर दो व्यक्ति ग्रा पहुँचे । प्रकर्ष द्वारा इनके बारे में पूछे जाने पर विमर्श ने बताया कि मितिमोह के साथ शोक आया है । जिन्हें तुमने पहले तामसिचत्त नगर में देखा है । [३४-३४]

इसी समय सूतिकागृह में से करुणाजनक कोलाहल उठा। दासियाँ हाहारव पूर्ण कन्दन करती हुई राजा के समझ आईं। प्रसन्नता की धमाचौकडी बन्द हो गई, वातावरण एकदम शान्त हो गया और राजा घवराकर वारम्बार पूछने लगा कि 'यह क्या हो रहा है ?' दासी ने कहा —'रक्षा करो देव! बचाओ! महाराज! कुमार को आंखें एकदम स्थिर हो रही हैं, उनके प्राणा कण्ठ तक आ गये हैं। देव! दीडिये, शीघ्र कोई उपाय करिये।' दासी के वचन सुनकर राजा बज्जाहत जैसा व्याकुल हो गया, फिर भी साहस धारण कर अपने पारिवारिक लोगों के साथ तत्क्षण सूतिकागृह में पहुँचा। वहाँ जाकर उसने देखा कि स्वयं के प्रतिरूप जसा सुन्दर और अपने तेज से राजभवन को दीवारों को प्रकाशित करने वाला बालक शिथिल हो रहा है, उसके प्राणा कण्ठ तक आ गये हैं, और लगता है कि उसका जीवन थोड़ा ही शेष रह गया है। नगर के सारे वेद्यों को तुरन्त बुलाया गया। मुख्य वैद्य को पूछा कि, 'क्या बीमारी है ?' वैद्य ने कहा—'महाराज! कुमार को मरणान्तक कालज्वर आया है। जैसे प्रचण्ड पवन के भोंकों से कैसा भी दीपक हो वह भपाटे से बुभ जाता

है वैसे ही हम दर्भागी लोग देखते ही रह जायेंगे ध्रौर यह सुकोमल पुष्प एक क्षरा में सदा के लिये कुम्हला कर गिर जायगा।' राजा बोला - 'ग्ररे लोगों! सब ग्रपनी-अपनी शक्ति का शीघ्र ही उपयोग करें। कोई भी कुमार को जीवन प्रदान करेगा उसे मैं अपना राज्य दे दूंगा, मैं उसका नौकर बनकर रहुँगा। यह सुनकर सब लोगों ने ग्रादरपूर्वक कई दवाइयाँ दो, मन्त्र जपे, मादलिये (गण्डे ताबीज) बांधे, रक्षा-मन्त्र लिखे, ग्रनेक देवो-देवताओं का तर्पण किया, मानता मानी, विद्यापाठ किये, मण्डल बनाये, टोटके किये, देवी-देवताग्रों के जाप किये, यन्त्र बनाये, परन्तु इतनी सारे साधन एवं उपचार के पश्चात् भी 🕸 कुमार की मृत्यु थोड़ी देर बाद हो गई।

## शोक से रिपुकम्पन का मररा

उसी समय शोक और मतिमोह ने मतिकलिता रानी, रिपूकम्पन राजा ग्रौर उनके परिवार-जनों के शरीर में प्रवेश किया । इस कार**रा 'ग्र**रे! मैं मर गई, मेरी सारी आशाएं भंग हो गई, मैं लुट गई। श्ररे देव! मेरी रक्षा करो। मुफ्रे बचाग्रो' इस प्रकार रोती बिलखती रानी कुमार को मृतक देखकर वज्राहत सी जमीन पर गिर गई और अत्यन्त विह्वल एवं व्याकुल हो गई। [१-२]

'झरे बच्चे ! मेरे प्यारे पुत्र ! मेरे लाड्ले !' पुकारते हुए रिपुकम्पन राजा भी मुच्छित होकर जमीन पर गिर पड़ा श्रौर पुत्र शोक से दुःखी होकर तुरन्त अपने प्रागों का त्याग कर दिया । [३]

राजभवन में घोर हाहाकार, विलाप ग्रौर आकन्दन होने लगा। लोगों की छाती कूटने की हृदयभेदी ग्रावाजें ग्राने लगीं। मतिकलिता भौर रतिललिता रानियों ने ग्रपने केणकलाप (चोटियां) खोल दिये, भग्न किये हुए ग्राभूषराों से सिर फोडने लगीं ग्रौर संकड़ों प्रकार से विलाप करने लगीं। मूह में लार भर गई ग्रौर दीन बनकर जमीन पर लौटने लगों। सिर के बाल नोंचने लगी व जोर से हाहाकार करती हुई रोने लगीं। चारों भ्रौर लोग भी करुए स्वर से हाहाकार करने लगे।

[४**-**६]

## विमर्श ग्रौर प्रकर्ष की रहस्यमय विचारएगा

यह देखकर विस्मित नेत्रों से प्रकर्ष बोला मामा! श्रभी कूछ समय पूर्व तक तो ये लोग नाच-कूद रहे थे, पर श्रब नाच-कूद छोड़कर यह नये प्रकार का नाच कैसे शुरू कर दिया ? [७-८]

विमर्श -- भाई प्रकर्ष ! ग्रभी तूने राजभवन में शोक ग्रौर मतिमोह को प्रवेश करते देखा है, उन्होंने अपनी शक्ति से ही यह सब नाटक रचा है। मैंने तूफी पहले भी बताया था कि इस नगर के लोग अपनी इच्छानुसार स्वतन्त्र रूप से कोई भी कार्य नहीं कर सकते, पर उनमें रहे हुए अन्तरंग मनुष्य अपनी शक्ति से उनसे

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ४०३

जैसा भी अच्छा-बुरा कार्य करवाते हैं, तदनुसार ये बेचारे करते हैं। पहले इस मिथ्याभिमान ने इन बेचारों से एक नाटक करवाया ग्रौर ग्रब शोक एवं मितिमोह इनसे दूसरा नाटक करवा रहे हैं, ये बेचारे क्या करें?

जो प्राणी शुभ चेतना वाले, सद्ज्ञान से पूर्ण और पित्रत्र हैं ऐसे महात्मा पुरुषों को यह मितमोह किसी भी प्रकार की विध्न/बाधा नहीं पहुँचा सकता। ऐसे प्राणी तो पहले से ही वस्तु स्वभाव को जानते हैं। उन्हें तो यह विदित ही रहता है कि यह संसार-रचना क्षरा भंपुर है. अन्त में नष्ट होने वाली है। प्रारम्भ से ही जिन्हें यह ज्ञान हो उनका यह शोक क्या बिगाड़ सकता है? रिपुकम्पन पुत्र-शोक से इसी लिये मरा कि मितमोह से प्रभाव से वह पुत्र में श्रत्यन्त श्रासक्त हो गया था। अब शोक इन सभी लोगों से करुण विलाप करवा रहा है। [६-१४]

प्रकर्ष-मामा इस नृप-मन्दिर में क्षरणमात्र में इतना आश्चर्योत्पादक उलट फर हो गया। थोड़ी देर पहले जहाँ हर्ष था, वहाँ विलाप होने,लगा। ऐसा ग्राज ही हुआ है या कभी कभी होता ही रहता है ?

विमर्श — भाई प्रकर्ष ! इस संसार चक्र में ऐसी घटनाएं असम्भव या अशक्य नहीं है । ऋयह नगर तो ऐसी एक दूसरे से विपरीत एवं विचित्र घटना-चकों से भरा हुआ ही है । अब यहाँ राजा और उसके पुत्र को दाह-संस्कार के लिये ले जाने की पुकार होगी । लोग छाती पीट-पीट कर दारुए एवं भीषए। कन्दन करेंगे । शोक प्रदक्षित करने वाले काले भण्डे चारों तरफ लगाये जायेंगे । हृदयभेदी मृत्यु-सूचक विषम बाजे बजेंगे । ऐसी हृदयविदारक रीतियाँ यहाँ होगी । हे वत्स ! हृदय को अत्यन्त उद्धिन करने वाली ऐसी रीतियाँ लोगों को अत्यन्त सन्तप्त करती हैं । अतः मृतक को राजमन्दिर के बाहर ले जाने से पहले ही हमें यहाँ से चल देना चाहिये । ऐसे हृदयभेदक दृश्य को हमें नहीं देखना चाहिये ।

परदुःखं कृपावन्तः सन्तो नोद्वीक्षितुं क्षमाः ।

सन्त लोग दयालु दिष्ट वाले होते हैं. वे दूसरों के दुःख को देखने में समर्थ नहीं होते।

इस प्रकार विचार करते हुए प्रकर्ष ग्रौर विमर्श राजभवन से बाहर निकल कर बाजार में ग्रा गये । रिपुकम्पन को मरा हुआ जान कर सूर्य भी उस समय मिलनता धारण कर पश्चिम समुद्र में स्नान करने चला गया/ग्रस्त हो गया ।[१६--६३]

# २४. महंश्वर और धनगर्व

#### सन्ध्या वर्गान

सूर्यास्त हो जाने के कारण ग्रन्धकार से सारा संसार काली स्याही जैसा काला हो गया था। दीपक जल गये थे। गाय भेंसे वापस अपने घर लौट चुकी थीं। पक्षी अपने घोसलों में ग्राकर बैठ गये थे। वैताल भयंकर रूप धारण कर रहे थे। उल्लू विचरण करने लगे थे। कौए शान्त हो गये थे। सूर्यमुखी कमल बन्द हो गये थे। ब्रह्मचारी मुनिगण ग्रपनी-अपनी ग्रावश्यक कियाश्रों में संलग्न हो गये थे। ग्रपनी प्यारी चकवी के विरह से चकवा रोने लगा था। विषय-लम्पट लोग उल्लिसित होने लगे थे ग्रीर कामिनियाँ मन में मुस्कराने लगी थीं। ऐसे प्रदोष (संध्या) कालीन समय में लोगों के मन ग्रानन्दित होने लगे थे। उसी समय मामा-भाणजे ने महेश्वर नामक एक सेठ को अपनी दुकान पर बैठे देखा। [२४-२८]

## महेश्वर का गर्व

सेठजी दुकान में बिछी एक मोटी गद्दी पर तिकये के सहारे आराम से बठें थे। उनके आस-पास अनेक नम्न, विनया और विचक्षण विणिकपुत्र (व्यापारी) बैठे थे। सेठजी के सामने माणक, हीरे, नीलम, वैडूर्य, प्रवाल आदि रत्नों के ढेर पड़े थे, जो अपनी चमक से आस-पास के अन्धकार का भी नाण कर रहे थे। सेटजी के ठीक सामने सोने की मोहर, सिल्लियां, चांदी, रुपये आदि के ढेर लगे थे। इन सब को देखकर सेठ मन में मुस्करा रहा था और गर्व से फूल रहा था। यह देखकर मामा- भागोंज बात करने लगे:—

प्रकर्ष—मामा! यह महेश्वर सेठ अपनी भौहें चढ़ाकर दृष्टि को एकटक निश्चल कर क्या देख रहा है? इसके सामने कुछ व्यक्ति आदर/बहुमान पूर्वक कुछ याचना सी करते दिखाई दे रहे हैं, फिर भी यह भाई बहरा बनकर कुछ ध्यान ही नहीं दे रहा है। बेचारे आदरपूर्वक विनय से उसकी तरफ देखकर बोल रहे हैं, पर यह भाई उनकी तरफ आँख उठाकर भी नहीं देखता, इसका क्या कारण है? कुछ लोग तो बेचारे अत्यन्त नम्रता पूर्वक हाथ जोड़कर इसके समक्ष खड़े हैं, कुछ उसकी चापलूसी कर रहे हैं, मगर यह उनकी तरफ देखता भी नहीं और उन्हें तृणतुल्य रक जैसा समभता है, इसका क्या कारण है? यह सेठ रत्नों को बार-बार देखता है, मन में कुछ ध्यान करता है, निस्तब्ध हो जाता है, फिर पूरा शरीर रोमांचित होता है और मन में मुस्कराता सा दिखाई देता है, इसका क्या कारण है ? यह बताइये।

#### धनगर्व

विमर्श-भाई प्रकष ! सुनो, हमन स्रभी राजमन्दिर में मिथ्याभिमान को देखा था, उसी का एक ग्रंगभूत मित्र घनगर्व है। इस धनगर्व ने स्रभी इस सेठ के शरीर में प्रवेश कर लिया है। जिन प्रािग्यों में धनगर्व प्रविष्ट हो जाता है, उन सभी की यही स्थित हो जाती है। यह सेठ ग्रभी ऐसा मान बैठा है कि क्ष ये हीरे माणक ग्रादि रत्न सब उसी के हैं और वह ही उसका स्वामी है, ग्रतः वह बहुत ही कृत-कृत्य है, भाग्यशाली है। वह ऐसा समभता है कि उसे इस जन्म का सचमुच बड़ा फल (लाभ) प्राप्त हुग्रा है ग्रीर उसका जन्म सफल हो गया है। वह ग्रपने समक्ष सारे संसार को रंक समभता है। ऐसे विचाररूपी विकारों के ग्रधीन यह भाई सर्वदा ग्राकाश में ही उड़ता रहता है। धन का स्वरूप कैसा ग्रस्थिर है, इसका इसे तिनक भी ज्ञान नहीं है। धन का ग्रन्तिम परिगाम क्या होता है, इस पर यह किचित् भी विचार नहीं करता। भविष्य में क्या होगा, इसकी इसे नाममात्र भी चिन्ता नहीं है। वस्तुतत्त्व क्या है, इसका पर्यालोचन नहीं करता। प्रत्येक वस्तु क्षिण्क है, नाशवान है, इसका चिन्तन नहीं करता।

प्रकर्ष—रागकेसरी के जो आठ बालक मैंने देखे थे, उनमें से यह पांचवां (ग्रनन्तानुबन्वी मान या लोभ) इस सेठ के बिलकुल समीप ही बैठा हो ऐसा लगता है।

विमर्श-ठीक है, वहां है। रागकेसरी का यह पांचवां लड़का ही यहाँ म्राया हुम्रा है। म्रब म्रागे क्या होता है यह ध्यानपूर्वक देखना।

## मान एवं लोभाभिभूत महेश्वर सेठ

मामा-भागोज दूर खड़े-खड़े देख रहे थे, इतने में ही कोई एक भुजंग (गिंग्रावाति) ग्राया ग्रीर महेश्वर के पास बँठा। बैठकर सेठ से बोला कि वह एकां, में कुछ विशेष बात करना चाहता है। सेठ उसके साथ एकान्त के कमरे में गया तब उसने एक महा मूल्यवान मुकुट सेठ को दिखाया। यह मुकुट हीरे रत्न जटित था ग्रीर ग्रन्थेर में भी ग्रपनी चमक से दिशाग्रों को प्रकाशित कर रहा था। सेठ ने इस राजसेवक को तुरन्त पहचान लिया। ग्ररे! यह तो हेमपुर नगर के राजा विभोषण का सैनिक वेश्यापित दुष्टशील है। विचक्षण सेठ मन में समभ गया कि यह चोर ग्रवश्य ही मुकुट चुराकर लाया होगा। इसी समय रागकेसरी का वह लड़का सेठ के शरीर में प्रविष्ट हो गया। उसके प्रताप से सेठ ने सोचा कि यह मुकुट चोरी का हो या कैसा भी हो, उससे उसको क्या मतलब? उसे तो यह मुकुट किसी भी प्रकार से हस्तगत करना चाहिये।

सेठ ने ग्रपने विचार को तत्क्षण ही कार्यरूप में परिगात करने का निर्गय कर लिया ग्रीर उसने दुष्टशील से कहा—'हाँ, भाई ! बालो, क्या कहना है ?' गणिका-पित ने कहा—'इसका उचित मूल्य देकर श्राप इसे ले लीजिये।' सेठ मन में प्रसन्न हुग्रा ग्रीर साधारण मूल्य पर दुष्टशील को राजी कर लिया। दुष्टशील भी जो मिला वह रोकड़ी लेकर वहाँ से वेग के साथ पलायन कर गया।

<sup>🗞</sup> केव्ट ४०४

दुष्टशील के जाते ही तत्काल उसके पैरों के चिह्नों को गुप्तचरों के साथ दूंढते हुए विभीषगा राजा के राज-कर्मचारी वहाँ पहुँच गये। जांच करने पर उन्हें किसी भी प्रकार से पता लग गया कि महेश्वर सेठ ने मुकुट को खरीद लिया है। उन्होंने चोरी के माल सहित सेठ को पकड़ा ग्रौर पंचों के समक्ष साक्षियां तैयार कर सेठ को माल सहित गिरफ्तार कर लिया।

सेठ के पास जो हीरे माणक ग्रादि रत्नों के ढेर लगे थे उन पर भी राज-सेवकां ने क्षाग् मात्र में ग्रधिकार कर लिया । सेठ रोता चिल्लाता रहा किन्तु राज-सेवकों ने उसे बांघ दिया, ग्रथित् बेड़ियां पहना दीं । नौकर, व्यापारी और रिश्तेदार तथा स्रामपास के सभी लोग घबराकर सेठ का साथ छोड गये। (सच ही है, स्वार्थी मित्र ग्रौर रिश्तेदार विपत्ति ग्राने पर साथ छोड भागते हैं।) धन, मित्र एवं रिश्ते-दारों से रहित सेठ महेश्वर के गले में चोरी का माल लटकाया गया, फिर गधे पर बिठाकर, सारे शरीर पर राख पोतकर, चोर जैसी आकृति (शक्ल) बनाकर उसकी नगर में घुमाया । लोग सेठ की निन्दा करने लगे, 'राजा की भो चोरी करने वाला यह तो डाकू निकला।' निन्दा की ग्रावाजों से चारों दिशायें भर गईं। राजा के कर्मचारी उसकी लात-घूंसों और लाठी से खबर लेने लगे। सेठ का मूंह रंक जैसा हो गया था ग्रौर उसकी सभी ग्राशायें भंग हो गई थीं। महेश्वर सेठ की ऐसी ग्रत्यन्त शोच-नीय एवं दयनीय दशा देखकर प्रकर्ष ने भ्रपने मामा से पूछा — मामा यह भ्रद्भूत घटना देखी ? क्या यह इन्द्रजाल है. स्वप्न है, कोई जादू है, या मेरी बृद्धि का भ्रम है ? जो एक क्षण मात्र में सेठ की 🕸 शानो-शौकत, धन-दौलत, चापलूस, सगे-संबंधी सब चले गये। सारे लोग ही जैसे बदल गये। इसका तेज, अभिमान ग्रौर पुरुषत्व सब समाप्त हो गया । [१--=]

#### धनस्वरूप पर विमर्श के विचार

विमर्श ने कहा वत्स ! तूने जो कुछ देखा वह सब सत्य है. इसमें तेरी बुद्धि का भ्रम नहीं है । इसीलिये बुद्धिमान पुरुष घन का तिनक भी गर्व नहीं करते । यह घन ग्रीष्म ऋतु को गर्मी से तप्त पक्षी के कण्ठ जैसा चञ्चल है । ग्रीष्म की गर्मी से ग्राकान्त सिंह की जीभ जेसा अस्थिर हैं । इन्द्रजाल की भांति भ्रनेक प्रकार के भ्रद्भुत विभ्रम उत्पन्न कर मन को नचाने वाला है । यह लक्ष्मी पानी के बुलबुले को भांति क्षण भर में नष्ट होने वाली है । इस सेठ में भ्रप्रामाणिकता ग्रौर प्रविवेक का इतना प्रबल दोष था कि उसके कारण वह अपने सन्मान ग्रौर समग्र धन को क्षण भर में गवा बैठा । हे बत्स ! धन तो ऐसी वस्तु है कि जो प्राणी किसो प्रकार का दोष नहीं करते उनके पास से भो चला जाता है ग्रौर उल्टे भय का कारण बन जाता है । जो भूंक-भूंक कर जमीन पर पर रखते हैं, उनके पास से भी घन क्षण भर में नष्ट हो जाता है, इसमें तिनक भी संदेह नहीं है । घन के दोष से घनवान प्राणी

ॐ तृष्ठ ४०६

बाढ़ से डरते हैं, ग्रग्नि से भय खाने हैं, डाकूग्रों से भयभीत रहते हैं. राजा द्वारा लूटे जाने से आशंकित रहते हैं, भाइयों और रिश्तेदारों द्वारा हिस्सा पडवाने की पंचायत से उद्धिग्न रहते हैं ग्रौर चोर द्वारा चुराये जान के भय से त्रस्त रहते हैं। इस प्रकार धन से अनेक प्रकार की व्याधियां आती हैं और अनेक कब्ट उठाने पड़ते हैं। हे वत्स! जैसे पवन के एक प्रखर भपाटे से बहुत से एकत्रित बादल बिखर जाते हैं वैसे ही जब धन जाने लगता है। [६-१६] तब न तो वह धनवान के रूप को देखता है, न उसके साथ के लम्बे काल के सम्बन्ध और पहचान की ग्रपेक्षा रखता है, न उसकी कुलीनता को देखता है, न कुलकम का म्रनुसरए करता है, न शील, पांडित्य, सुन्दरता, धर्म-परायणता, दानशीलता, उपकार-वृत्ति या कत्तंश्य-परायगाता का ही विचार करता है । उसके ज्ञान, सदाचार, सुन्दर व्यवहार, चिर स्नेहभाव और सत्त्व पराक्रम को भी वह स्वीकार नहीं करता। प्राणी के शरीर के लक्षण कितने उत्तम हैं, इसकी भी वह पहचान नहीं करता । अधिक क्या ? ग्राकाश में दिखने वाले नगर, मनुष्य, हाथी. घोड़े आदि जैसे क्षरा भर में छिन्न-भिन्न हो जाते हैं, वैसे ही घन लुप्त हो जाता है। वह कहाँ गया और कितने थोड़े समय में गया, इसका पता ही नहीं लगता । संसारी प्राग्गी घोर क्लेश/कष्ट सहन कर धन एकत्रित करता है ग्रौर अपने प्राराों की तरह उसका रक्षरा करता है, फिर भी जब वह जाने लगता है तब देखते-देखते ऐसे चला जाता है जैसे मञ्च पर नृत्य करता नर्तक नाचते-नाचते एकाएक अदृश्य हो जाता है। तथापि हे भद्र! महामोहश्रसित बेचारे क्षुद्र प्राणी इस धन की चिन्ता और ग्राणा से ग्राबद्ध होकर, इस महेश्वर सेठ की भांति धन के भुठे गर्व में पड़कर सैकड़ों प्रकार के विकारों में फंस जाते हैं ग्रीर उनका चित्त विह्वल एवं व्यथित हो जाता है। भाई! इस जन्म में धन से ऐसा ही भयावह परिगाम प्राप्त होता है स्रौर परलोक में तो इससे भो महाभयंकर दुःख-परम्परा प्राप्त होती है, ऐसा समभना चाहिये। [१-४]

प्रकर्ष - मामा ! मुभे बताक्रो कि घन एक ही स्थान पर निश्चल होकर रह सके, इसका विपाक (परिएाम) शुभ हो ख्रौर इसका फल भी कल्याणकारी हो, इसका भी कोई उपाय इस विश्व में है या नहीं?

विमर्श — बत्स ! क इस संसार में ऐसा उपाय सम्भव तो स्रवश्य है, पर वह विरले भाग्यशालों को ही प्राप्त होता है। इसे पुण्यानुबन्धी पुण्य कहते हैं। पुण्य ग्रथित् शुभ का श्रनुभव, ऐसे अनुभव के समय फिर से पुण्य का बन्ध हो, पुण्य का संचय हो उसे पुण्यानुबन्धी पुण्य कहते हैं। ऐसा पुण्य धन को बढ़ाता है, स्थिर करता है, और धन न हो तो प्राप्त करवाता है। परन्तु इस प्रकार का पुण्य ग्रत्यन्त ही दुलंभ है। (श्रधिकांश प्राणियों को पापानुबन्धी पुण्य ही होता है यह ध्यान में रखना।) प्राणियों पर दया, संसार से वैराग्य (विरक्ति), विधिपूर्वक देव-गुरु की

<sup>🕸</sup> वेब्ध २०७

पूजा भ्रौर विशुद्धशील में वृत्ति, इन्हीं से पुण्यानुबन्धी पुष्य एकत्रित होता है। किसी भी प्रास्ती को किसी भी प्रकार का त्रास नहीं देने से, ग्रन्य प्रास्थियों पर ग्रविकाधिक कृपा (करुएा।) करने से ध्रौर श्रपने मन का दमन करने से भी पुण्यानुबन्धी पुण्य एक बित होता है । जिन प्रास्पियों ने पूर्व-भव में ऐसा पूण्य उपार्जित किया हो अथवा इस भव में ऐसा पुण्य कमाया हो, उनके पास श्राया हुश्रा धन मेरु पर्वत के शिखर के समान स्थिर रहता है । ऐसे पुण्यशाली महात्मा प्राणी अपने पुण्यानुबन्धी पुण्य के फलस्वरूप जो धन प्राप्त करते हैं, उसे वे बाह्य (अपने से भिन्न), तुच्छ, मल जैसा और क्षरण भर में नाशवान/ग्रस्थिर समभक्तर उसका शूभ स्थानों ग्रौर शूभ कार्यों में व्यय करते हैं ग्रौर स्वयं उसका भली प्रकार उपयोग करते हैं, परन्तु वे मनीषो धन में तनिक भी श्रासक्त नहीं होते । श्रर्थात् न तो वे धन के ढेर देखकर प्रसन्न होते हैं और न उसे संचित करने में पागल ही बनते हैं । जिनका जन्म भी शुभ (पवित्रः माना जाता है ऐसे पुण्यणाली विशुद्ध बुद्धि वाले प्राणियों के सम्बन्ध में यह धन, धन के शुभ (अच्छे) परिएाम ही प्रदान करता है। अन्य क्षुद्र मनुष्य जो ऐसे बाह्य निन्दर्नाय, ग्रनर्थकारी धन पर मुच्छित रहते हैं, ग्रासक्ति रखते हैं, उसको पकड़कर बैठते हैं, वे उसका दान भी नहीं कर सकते और उसका उपभोग भी नहीं कर सकते। ऐसे क्षुद्र प्राग्गी इस भव में घ्रत्यधिक चित्त-सन्ताप प्राप्त करते हैं ग्रौर परभव में घोर श्रनर्थ-परम्परा को प्राप्त करते हैं । हे भद्र ! इसमें क्या नवीनता है ? क्या आश्चर्य है ? संक्षेत्र में सारांश यह है कि तत्त्व-रहस्य को समफने वाले बृद्धिमान पूरुष घन होने पर भी उस पर ब्रासक्त नहीं होते, उसका अभिमान नहीं करते, ब्रिपित् शूभ कार्यों में व्यय करते हैं और स्वयं उसका उपभोग करते हैं। जो प्राणी न तो दान करता है ग्रौर न उसका उपभोग करता है वह तो बेचारा व्यर्थ परिश्रम करने वाला बिना पैसे का नौकर है जो अन्त में पछताता है। जो प्राणी इस वस्तु-स्थिति को जानता है वह पैसा प्राप्त करने में लुब्धता ग्रौर ग्रनीति की गन्ध भी नहीं ग्राने देता। यदि चोरो या अप्रामाशिकता से धन प्राप्त करने की इच्छा होती है तो समभ लेना चाहिये कि उसका कष्टदायक परिएगम वैसा ही प्राप्त होगा जैसा इस महेश्वर सेठ को प्राप्त हुआ । [६-२०]

# २५. रमण और गणिका

बुढिपुत्र प्रकर्ष अपने मामा के साथ घन के तत्त्वज्ञान पर विच र कर रहा था तभी एक विशेष आकर्षक घटना घटी। मामा-भाण ने देखा कि एक अत्यन्त दुर्बल. अशक्त और मिलन शरीर वाला तहरा मनुष्य जीर्गा-शीर्गा कपड़े पहने हुए कहीं से निकल कर बाजार में आ रहा है। एक दुकान पर उसने गांठ में से कुछ हपये निकाल कर बाजार से थोड़े लड्डू एक पुष्पहार, थोड़े पान, कुछ सुगन्धित पदार्थ और दो कपड़े खरीदे। फिर बाजार के पास की ही एक बावड़ी की सीढ़ी पर बैठकर खरीद कर लाये हुए लड्डू खाये, पान चबाया। पेट भरने के पश्चात् उसने स्नान किया, शरीर पर सुगन्धित तेल लगाया, सिर पर पुष्पहार का मुकृट बनाकर पहना, सुगन्धित पदार्थों से शरीर को सुवासित किया, नवीन वस्त्र पहने और महाराजा की भांति आडम्बर पूर्वक वहां से चला। चलते-चलते वह बार बार धाभिमान पूर्वक अपने शरीर को देखता जाता, बाल ठीक करता, आमोट (पुष्पमुकुट) को संभालता और गहरी सांस लेकर इन्न की सुगन्ध को सूधकर प्रसन्न होता जाता। [२१-२६]

#### रमग्

भिखारी जैसे व्यक्ति को रिसक बनते देखकर प्रकर्ष ने पूछा—मामा ! यह युवक कौन है ? % कहाँ जाने के लिये निकला है ग्रौर क्यों ऐसे विकार प्रदर्शित कर रहा है ? [२७]

विमर्श—भाई! इसकी कहानो तो बहुत लम्बी है। पर संक्षेप में विशेष बात तुभो बताता हूँ, (तू ध्यानपूर्वक सुन।)

यह इस नगर के निवासी समुद्रदत्त नामक सेठ का पुत्र रमण है। यह तहण है, ग्रत्यधिक भोगासक्त है, बचपन से ही वेश्या के फंदे में ऐसा फंसा हुग्रा है कि इसे वेश्या के अतिरिक्त कुछ दिखाई ही नहीं देता। इस समुद्रदत्त का घर घन, घान्य, स्वणं, रत्न ग्रादि वैभवों से परिपूर्ण कुबेर के खजाने जैसा था जिसे इस रमण ने वेश्या के फंदे में फंसकर मिट्टी में मिला दिया है। यहाँ तक कि अब इसे स्वयं के लिये रोटियों के भी लाले पड़ गये हैं। यह पापो ग्रब निर्धन हो गया है, जीर्ण-शीर्ण वस्त्र वाला हो गया है, दूसरे की नौकरी कर रहा है, लोगों की नजरों में तुच्छ हो गया है ग्रीर अपने कर्म के परिग्णाम स्वरूप महा दु:खो हो रहा है। नौकरी करते हुए ग्राज इसे कहीं से ग्रनायास पैसा प्राप्त हो गया है, ग्रतः व्यसन ने कर इस पर ग्रपना ग्राधिपत्य जमाया है। हे वत्स! इसके बाद इसने कैसे बहुरूपिये की भाति ग्रपना रूप बदला, यह तो तूं ने देखा ही है, इस सम्बन्ध में मुभे कहने की ग्रावश्यकता ही

ऋ पुष्ठ ४०५

वया है ? इस नगर में एक मदनमंजरी नामक प्रसिद्ध वेण्या है जिसके कुन्दकलिका नामक लड़की है जो रूपवती भ्रौर यौवनमद से आपूरित है। कुन्दकलिका में आसक्त होकर इस रमण ने अपना सब धन खोया और जब यह धन-रहित हो गया तो गिणिका मदनमंजरी ने उसे घर से बाहर निकाल दिया। रमण श्रव भी कुन्दकलिका के साथ भोगे गये भोग को भूल नहीं सका है। न करने योग्य दूसरों का काम करके कहीं से आज इसे जैसे ही थोड़े रुपये मिले कि यह उन रुपयों को लेकर श्रपनी विषय-वासना को तृष्त करने कुन्दकलिका के घर की तरफ निकल पड़ा है। अपने को रूप-वान बनाने के लिये इसने वहाँ जाने के पहले यह सब टीप-टॉप, साज-सज्जा की है। (चलो हम इसके पीछे चलें)। [२५-३६]

#### मकरध्वज का प्रभाव

इसी समय एक पुरुष अपने अनुचरों के साथ दूर से आता हुआ और अपने तरकस में से भयंकर तोर निकाल कर खींच खींच कर मारता हुआ दिखाई दिया। इसका सुन्दर स्वरूप देखकर प्रकर्ष ने पूछा—'अरे मामा! मामा!! देखिये तो वह पुरुष दूर से ही इस रमएा को प्रबल वेग से तीर मार रहा है, आप इसे रोकिये ना।' विमर्श ने कहा—'भाई! यह तो मकरव्वज है और अपने मित्र भय के साथ रात्रि में आनन्द से नगरचर्या देखने निकल पड़ा है। सम्पूर्ण नगर में कौन उसकी आजा का पालन करता है और कौन उसके विरुद्ध है कौन क्या कहता है, कैसा वेष धारण करता है और मन में क्या सोचता है, इस सब की वह परीक्षा करता है। हे वत्स! यही मकरव्वज अपनी शक्ति से काम-बागा-विद्ध बनाकर इस पामर रमएा को बेश्या के घर ले जा रहा है। हम उसे नहीं रोक सकते क्योंकि यह तो उसका कर्त व्य है। रमगा इस समय अपने मन में जिस तीन्न विषयाभिलाषा का अनुभव कर रहा है, उसका कारगा यह मकरव्वज ही है। अब इसकी क्या दशा होतो है, यह देखना है। चलो, यह कौतुक देखें। [३६-४४]

### कुन्दकलिका का बाह्यान्तर रूप

बात करते-करते मामा-भागाजे वेश्या के घर की तरफ गये। वहाँ उन्होंने दरवाजे के पास ही ठाठ-बाट से बैठी हुई म्रांत-चिंचत कुन्दकलिका को देखा। उसे देखकर विमर्श ने ग्रपना नाक चढ़ाया, मुंह से थूं का, गर्दन हिलाई ग्रीर मुँह बिगाड़ कर दूसरी तरफ फेर लिया। अ मामा को न्याकुल देखकर ग्रीर उनके मुँह से हाय-हाय शब्दों के उच्चारण को सुनकर प्रकर्ष ने मामा से उद्देग का कारण पूछा - भामा! आपको एकाएक ऐसा क्या बुरा लगा कि आपकी मुखाकृति में ग्रचानक परिवर्तन हो गया?' विमर्श ने कहा - भाई! यह स्वरूपवती वेश्या सुन्दर वस्त्रा-भूषण ग्रीर पुष्पहारों से सुशोभित होने पर भी ग्रशुचि की कोठी (खजाना) है, क्या तू यह नहीं देख सकता? मुक्ते तो इसमें से इतनी दुर्गन्ध आ रही है कि मैं उसे सहन

ही नहीं कर सकता। अतः हमें इससे दूर ऐसे स्थान पर खड़े होना चाहिये जहाँ इसके शरीर की दुर्गन्ध न आती हो, पर जहाँ से यहाँ घटित होने वालो घटना आकुलता रहित होकर दिखाई दे सकती हो। साधारण अशुचि की कोठी (पात्र) तो छिद्ररहित भी हो सकतो है, पर यह तो निरन्तर नौ द्वारों से अशुचि बाहर निकालती ही रहती है। अतः इसके निकट ता मैं एक क्षण भी खड़ा नहीं रह सकता। इस दुर्गन्ध से मेरा तो सिर भिन्ना जाता है। [४४-५१]

प्रकर्ष ग्रापकी बात तो सत्य ही है, इसमें कोई संशय नहीं है। यह दुर्गन्व इतना बुरा प्रभाव डाल रही है कि मेरी नाक में भी भर गई है ग्रौर मुफ्तें भी घबराहट हो रही है। चिलिये, थोड़े दूर खड़े हो जायें। [४२]

दोनों वहाँ से कुछ दूर हट गये ग्रौर जहाँ से सब दश्य बराबर दिखाई दे सके ऐसे स्थान पर जाकर खड़े हो गये।

#### रमरा वेश्या के घर में

उसी समय रमण वेश्या के घर ग्रा पहुँचा। उसके पीछे-पीछे हाथ में खिचा हुन्रातीर कमान लेकर मकरध्वज अपने मित्र भय के साथ आ रहा था स्रीर कभी कभी अपने तीरों से उस पर वार भी कर रहा था। महल के द्वार पर ही रमण ने कुन्दकलिका को देखा। उसे देखते ही रमए। को इतना ग्रधिक हर्ष हुन्ना मानो उसे नवजीवन प्राप्त हो गया हो, मानो उसके सम्पूर्ण शरीर पर अमृत-सिचन हो रहा हो, मानो उसे हीरे माणक का रत्न भण्डार मिल गया हो या उसका किसी बड़े राज्य की राजगद्दो पर राज्याभिषेक हो गया हो । उसी समय मन्नमञ्जरी घर से बाहर निकली । उसने रमण को घर के द्वार पर खड़ा देखा । वह समक्र गई कि अःज इसके पास कहीं से कुछ पैसे आये हैं। उसने इशारे से अपनी जवान पुत्री को समभाया कि आज रमण स्राया है जिसे लूटना है। संकेत होते ही कुन्दकलिका ने ऊपरी हाव-भाव स ग्रपनी सुन्दरता का प्रदर्शन करते हुए प्रेम-इष्टि से रमण की तरफ देखा जिससे वह निहाल हो गया । ग्रवसर देखकर मकरध्वज ने भी इसी समय एक तीर अपने कान तक खींचकर वेग से रमण पर चलाया जिससे उसका हृदय श्रार-पार काम-विद्ध हो गया भ्रौर उसने कुन्दकलिका को अपनी भूजायों में ले लिया तथा उसे लेकर उसके महल में प्रविष्ट हुग्रा। वृद्धा मदनमञ्जरी उस समय वहाँ श्रा पहुँची श्रीर उसने रमण से रुपये और अन्य सभी वस्तुएं ले लीं। उसके कपड़े भा उतरवा लिये ग्रौर उसे एकदम नंगा कर दिया, फिर बोली—लड़के ! यह तो तूने बहुत अच्छा किया कि तूयहाँ ग्रागया। कुन्दकलिका तुभ्हे बार-बार याद करती थी. पर देख ग्रपने राजा का पुत्र चण्ड भी ग्रभी यहीं ग्राने वाला है, ग्रतः थोड़ी देर के लिये तू कहीं छिप जा। यदि वह तूभी यहाँ देख लेगा तो बहुत कोधित होगा श्रीर सम्भव है कोघित होकर तुभे मार भी दे।)

#### रमराकी मृत्यु

इस बात को सुनते ही भय ने रमए। के शरीर में प्रवेश कर लिया। इसी समय वेश्या के द्वार पर चण्ड आ पहुँचा। चण्ड के श्राने से वेश्या के महल में प्रसन्नता का कलरव हुआ । उसे ग्राया जानकर भय ने ग्रपना ग्रधिक प्रभाव ज⊬ाया । रमस्प थर-थर कांपने लगा, भयभीत हभा और घबरा गया । ग्रचानक चण्ड महल में आ पहुँचा । रमगा को देखते ही वह कोबित हुआ और तलवार खीचकर 🕸 उसे द्वन्द्व युद्ध के लिये ललकारा । बेचारा रमगा दोन, निर्लंज्ज ग्रौर नपुंसक जैसा हो गया। भय से घबराकर ग्रपती ऋंगुलियाँ मुँह में ठूं सते हुए उसने चण्ड को ऋष्टांग प्रसाम कर जमीन पर लेट गया । 'स्ररे प्रभो ! मेरी रक्षा कर ! मेरो रक्षा करें !' कहते हुए उसकी श्रांखों में से शांसू निकल श्राये । चण्ड को दया श्रा गई, इसलिये उसने उसे जान से तो नहीं मारा किन्तु उसकी चोटी, नाक ग्रांर कान काट लिये, दाँत तोड़ दिये, नीचे का होठ फाड़ दिया, दोनों गाल काट दिये ग्रौर एक आँख फोड़ दी तथा लात मारकर धक्के देकर उसे महल से बाहर निकाल दिया । उसकी बुरो दशा देखकर मदनमञ्जरी श्रीर कुन्दकलिका तालियाँ बजा-बजा कर खिलखिलाकर हँसने लगा । वे दोनों मधुर वचनों से चण्ड की चापलूसो कर रही थीं जिससे वह अधिकःधिक उनकी श्रौर आकर्षित हो रहा था। रमेगा जर्जरित होकर कठिनता से बाहर निकला उसका पूरा शरीर मार से टूट रहा था । बाहर राजसेवकों ने उसे मारा । इस प्रकार मार-पिटाई के नारकीय दु:ख सहते हुए वह (उसी रात) मर गया ।

## गरिएका-व्यसन का दुष्परिराम

प्रकर्ष ग्राह! मामा। यह तो बहुत ग्रद्भुत घटना घटो। अहो! मकर-ध्वज की शक्ति सचमुच हो ग्राश्चयंजनक है। ग्रहो! भय का विलास भी ऐसा ही शक्तिशाली है। ग्रहो! उस वृद्धा कुट्टनी मदनमञ्जरी का प्रपञ्च भी बड़ा गजब का है। ग्रहो! सचमुच हो रमण का चरित्र तो ग्रह्मन्त ही करुगाजनक ग्रौर हास्यो-स्पादक नाटक जैसा लगता है।

विमर्श - वत्स ! ग्रन्थ जो भी मानव वेश्या के व्यसन में आसक्त होते हैं, उन सभी की ऐसी ही दुर्गित होती है, इसमें कुछ भी संगय नहीं। वेश्या के सुन्दर वस्त्र, ग्राकर्षक ग्राभूषएा ताम्यूल, सुगन्धित द्रव्य, सुवासित पुष्पहार शौर मादक विलेपन की सुगन्धी से बेचारे लोगों का इन्द्रियाँ ऐसी कुण्ठित हो जाती हैं कि वेश्या प्राकृतिक ग्रशुचि से भरी हुई है ग्रौर अनिच्छनाय ग्रपवित्र पदार्थों की थैलो है, इसका उन्हें स्मर्ग ही नहीं रहता। ऐसे मूर्ख लोग जीती-जागती विष्ठा की कोठी का ग्रालिंगन कर, कठिनाई से प्राप्त धन का नाश दुष्पयोग करते हैं. ग्रपने कुल को कलंकित करते हैं, ग्रौर भिखारो जैसे हो जाते हैं। ग्रत्यन्त दयनीय अवस्था को प्राप्त हो जाने पर भी एक बार वेश्या के फंदे में पड़ने के पश्चात् वे उसकी ग्रासिक्त

<sup>🕸</sup> वेब्घ ४६०

को छोड़ नहीं सकते । फिर वेश्या-व्यसन में फंसे लोग ऐसे अनेक प्रकार के नाटक करते हैं ग्रौर असह्य दु:ख प्राप्त करते हैं। बत्स ! इसमें आश्चर्य क्या है ? भाई ! जब कुलवती स्त्रियाँ भी स्वभाव से ही चञ्चल चित्त वाली होती हैं तब गणिका जैसी कुलटा स्त्रियों का तो कहना ही क्या ? वे यदि एक को छोड कर दूसरे का साथ करें तो इसमें आश्चर्यजनक प्रश्न ही क्या ? जब कुलवती स्त्रियाँ भी माया की छाब भौर गृप्त कपट करने वाली होती हैं तब अनुभवी गिएकाश्चों की माया/कपट की तो बात ही क्या ? जब ग्रन्थ कलवान स्त्रियाँ भी स्तेह को तिलांजिल दे देती हैं तब वेश्या के स्नेह पर विश्वास करने वाले को तो मूर्खिशरोमिंगा ही कहा जा सकता है। एक को अमुक समय मिलने का संकेत करती है, उसी समय दूसरे को प्रेम से देखती है. उसी वक्त घर में तोसरा व्यक्ति उपस्थित रहता है। ग्रपने मन में किसी अन्य की लगन लगी होती है और किसी अन्य को अपने पास में स्लाती है, ऐसा वेश्याका चरित्र है। जब तक उसका स्वार्थ सधता है तब तक अनेक प्रकार को चापलुसी करती है, मधुर वचन बोलती है. प्रेम प्रदर्शित करती है, पर जैसे ही उसका धनरूपी रस नष्ट हो जाता है वैसे ही लाक्षा का रस चूजाने पर अलता के समान छोड़ देती है, अर्थात् चूसे हुए आम की गुठली की तरह उसे निकाल फेंकती है। वेश्या तो सार्वजनिक शौचालय जैसी है। जो उस पर 🕸 आसक्त होते हैं वे मन्ष्य नहीं श्वान हैं। जो पापी लोग वेश्या-व्यसन में श्रासक्त होते हैं उनकी दशा श्रत्यन्त दयनीय हो जाती है। [१-१२]

प्रकर्ष - मामा ! म्रापका कथन पूर्ण सत्य है, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है।

₩

# २६. विवेक पर्वत से अवलोकन

विमर्श और प्रकर्ष ने रात्रि का शेष भाग किसी मन्दिर में बिताया। जैसे बीमार बालिका पीली तेजहीन और केश-विहीन हो जातो है उसी प्रकार उस समय आकाश को शोभा पीली पड़ गयी, तारे छिपने लगे और अन्धकार नष्ट होने लगा। आकाश-लक्ष्मी की शोभा को पुन: स्थापित करने के लिये करगा।पूर्वक सूर्य वैद्य बनकर पहुँच गया। उषा काल का आकाश अब फिर रिक्तम आभा ने चमक उठा। आकाश लाल मेघमाला से सुशोभित हो गया। चन्द्रमा कांतिहीन हो गया। चोर छिप गये, मुर्गे बांग देने लगे, उल्लू चुप हो गये, गिलहरियों जोर-जोर से बोलने लगीं और जगत्-लक्ष्मी के आरोग्य की कामना से सब लोग अपने दैनिक कार्यों एवं धर्मकार्यों में उद्यत होने लगे। आकाश-लक्ष्मी की शोभा-महत्ता में वृद्धि हाने के कुछ देर

**अक्ट ४१३** 

बाद सूर्य उदय हुआ, कमल विकसित हुए, चकवों का वियोग काल पूरा हुन्ना ग्रौर धर्म-गरायएा लोग प्रभु का नाम स्मरण करने लगे। [१-६]

#### विवेक पर्वत पर

ऐसे शांत प्रभात के समय में मामा प्रकर्ष से बोला—भाई! तुभे तो नयेनये कौतुक देखने की बहुत ग्राभिलाषा है ग्रीर यह भवचक नगर तो बहुत बड़ा है
जहाँ नित्य नयी-नयी घटनाएं होती ही रहती हैं। अपने लौटने का समय निकट ग्रा
गया है, ग्रब समय बहुत थोड़ा बचा है और देखने को बहुत अधिक पड़ा है। प्रत्येक
स्थान को सक्ष्मता से देखना सम्भव नहीं, ग्रतः वत्स ! मैं कहूँ ऐसा कर जिससे थोड़े
समय में ग्रनेक कौतुक देखने की तेरी कामना पूर्ण हो जाय और मर्यादित समय में
हो वापस लौट चलें। कुछ दूरी पर तुम्हें जो पर्वत दिखाई दे रहा है, वह ग्रत्यधिक
ऊचा है, श्वेत है, स्फटिक जैसा निर्मल है, प्रभावशाली है ग्रीर बहुत विस्तृत है। यह
पर्वत संसार में विवेक के नाम से प्रसिद्ध है। यदि हम इस पर्वत पर चढ़कर देखेंगे तो
भवचक नगर में होने वाली समस्त विचित्र घटनायें जो घटित होती हैं वे सभी दिखाई
देंगी। ग्रतः हे वत्स ! चलो, हम इस पर्वत पर जाकर निपुराता के साथ सभी दश्य
देखें। यदि तुम्हें कुछ समभ में न ग्राये तो मुभे पूछ लेना, मैं तो तुम्हारे साथ ही हूँ।
इस प्रकार यदि भवचक नगर का सारा दृश्य यदि तुम एक साथ देख लोगे तो फिर
तुम्हारे मन में कोई उत्सुकता शेष नहीं रहेगी। प्रकर्ष को भी मामा की यह बात
रुचिकर लगी ग्रीर दोनों सन्तुष्ट होकर विवेक पर्वत पर चढ़ गये। [७-१४]

## क्पोतक स्रौर द्यूत (जुस्रा)

प्रकर्ष — म्रहा मामा ! यह महागिरि तो बहुत ही रमणीय है। यहाँ से तो पूरा भवचक नगर चारों तरफ से इिंडिंगोचर हो रहा है। म्रापने तो बहुत सुन्दर उपाय बताया। मामा ! म्रब मैं एक बात पूछता हूँ, उसे समक्ताइये। देखिये, उस देवकुल मिन्दर) में एक आदमी बिलकुल नगा, ध्यानमग्न और चारों ओर से कुछ लोगों से घिरा हुम्रा है। यह कंगाल जैसा, भूखा-प्यासा, बिखरे बालों वाला, हाडिंगिजर जैसा विखाई दे रहा है, जो यहाँ से भागने के प्रयत्न में है, चारों तरफ दिङ मूढ सा देख रहा है, इसके हाथ सफदे खड़ी जैसे हो गये हैं मौर पिशाच जैसा लग रहा है, यह पुरुष कोन है ? [१४-१७]

विमर्श- श्रिवत्स ! यह श्रतुल धन-सम्पत्ति वाले स्रति प्रश्यात कुबेर सार्थवाह नामक सेठ का पुत्र कपोतक है । उस समय की श्रपनी स्थिति के अनुसार इसके पिता ने इसका नाम धनेश्वर रखा था जो 'यथा नाम तथा गुरा' की उक्ति से ठीक ही था, क्योंकि उस समय यह अतुल सम्पत्ति का स्वामी था । वर्तमान स्थिति के अनुसार लोगों ने इसका नाम कपोतक (क्षूतर जैसा भोला श्रथवा कुपुत्र) रखा है, जिसे इसने सच्चा कर दिखाया है । महामूल्यवान रत्नों एवं सोने से भरे हुए ग्रपने

<sup>🐉</sup> मुष्ठ ४१२

पिता के घर को इस पापी पुत्र ने ग्रपने पाप कमों से श्मशान जैसा बना दिया है। इसे जुआ खेलने का ऐसा रस लगा है कि किसी ग्रन्य कार्य के बारे में तो यह सोच ही नहीं सकता। समय-ग्रसमय यह सिर्फ जुशा खेलने का ही विचार करता रहता है। जब ग्रपनी सब पूंजी जुए में गंवा चुका तब जुशा खेलने के लिये चोरो द्वारा धन इकट्ठा करने लगा। इसने इस नगर में ग्रनेक बार चोरियाँ की है, कई बार रंगे हाथों पकड़ा गया है और इसकी जमकर खूब पिटाई भी हुई है। मान्य सेठ का लड़का भने से राजा ने इसे मारा नहीं, फिर भी यह ग्रपने कुब्यसन का त्याग नहीं कर सका। आज रात में जुगा खेलते हुए यह अपने कपड़े तक सभी कुछ हार बैठा। पर, इसे तो जुए में ऐसा रस लगा था कि जब दाव पर लगाने को कुछ भी शेष नहीं बचा तो इसने ग्रपना सिर ही दाव पर लगा दिया। इन महाधूर्त जुआरियों ने जो इसके चारों ग्रीर खड़े हैं, उसे इस ग्रन्तिम बाजी में भी हरा दिया ग्रीर श्रव उसका सिर काटने के लिये उसे नचा रहे हैं। यह भी अपने पाप से इतना भर गया है कि यहाँ से भाग भी नहीं सकता ग्रीर खड़ा-खड़ा अनेक प्रकार के तर्क-वितर्क करते करते उद्दिग्न एवं सन्तप्त हो रहा है। यहाँ से भाग जाने का अवसर ही इसे नहीं मिल रहा है, वयों कि जुगारियों का इस पर कड़ा पहरा है। [१८-२४]

## द्युत-दोष : पर्यालोचन

प्रकर्ष—मामा ! क्या इस बेचारे को यह मालूम नहीं है कि जुग्रा संसार में समस्त प्रकार के अनर्थों का मूल है। धन का क्षय करने वाला, अत्यन्त निन्दनीय. उत्तम कुल व आचार को दूषित करने वाला, सर्व पापों का उद्भव स्थान और लोगों में अपयश एवं लघुता प्राप्त करवाने वाला यह जुग्रा है। यह जुग्रा अनेक प्रकार के मानसिक क्लेशों का मूल, लोगों के विश्वास को समाप्त करने वाला और पापी लोगों द्वारा प्रवित्त है, क्या यह इस बात को नहीं जानता? [२६-२=]

विमर्श — यह बेचारा महामोह राजा की सेना के वशीभूत हो गया है, ग्रतः अब यह क्या कर सकता है ? क्योंकि जो प्राणी पहले ही स्वयं ग्रघम होते हैं ग्रीर फिर वे विशेष रूप से महामोह के वशोभृत हो जाते हैं वे हो जुग्रा खेलते हैं, उसमें गृद्ध होते हैं ग्रौर उसके कटुफल भोगते हैं। [२६–३०]

विमर्श यह बता हो रहा था कि इतने में उन जुग्रारियों ने अपोतक का सिर घड़ से म्रालग कर दिया। ऐसा बीमत्स दृश्य देखकर प्रकर्ष बोल पड़ा—म्रोह मामा! जो प्राणी महा अनर्थकारी जुग्रा खेलते हैं, उसकी ऐसी ही गति होती है?

[३१–३२,

विमर्श-भाई! तूने ठीक ही देखा। तूने वास्तविकता को समका है। जो प्राणी जुग्ना खेलने में श्रासक्त होते हैं, उन्हें इस भव में या परभव में लेशमात्र भी सुख नहीं मिलता। [३३]

# ललन ग्रौर मृगया (शिकार)

इसी बीच प्रकर्ष की नीलकमल-पत्र जैसी दिष्ट एक घने जंगल पर पड़ी। जंगल की तरफ अपने हाथ से संकेत करते हुए वह बोला— मामा! देखिये, दूर एक पुरुष घोड़े पर बैठा हुआ दिखाई दे रहा है। उसके शरीर से पसीना बह रहा है और वह थका हुआ सा लग रहा है। उसके हाथ में शस्त्र उठाया हुआ है और वह पापी किसी प्राणी को मारने के लिये तत्पर हो ऐसा लग रहा है। स्वयं इस समय चारों ओर से दु:ख से घरा हुआ होने पर भी जंगल के प्राणियों को दु:ख देने को उचत है। अभी मध्याह्न की भरी घूप में यह भूख से तड़फड़ा रहा है, प्यास से इसका गला सूख रहा है, फिर भी सियार के पीछे-पीछे दौड़ रहा है, यह पुरुष कौन हैं?

विमर्श — इसी मानवावास के लिलतनगर का यह ललन नामक राजा है। इसे शिकार का गहरा शौक है। यह इस व्यसन में इतना ग्रधिक लुब्ध है कि अन्य किसी विषय पर सोच ही नहीं सकता। यह इस भीषण जंगल में रात-दिन पड़ा रहता है ग्रीर ग्रवसर देखकर शिकार के लिये दौड़ पड़ता है। इसके सामन्तों, स्वजन-सम्बन्धियों, प्रजाजनों एवं मन्त्रियों ने इसे बार-बार शिकार से रोका, पर इसे तो मांस खाने की ऐसी लत लगी थी कि इसने किसी की नहीं सुनी। राज्य के सब काम विगड़ते देखकर सारा राज्यमण्डल इसके विरुद्ध हो गया। राज्य के हितचिन्तक ग्रधिकारियों (मुतसिंद्यों) ने इस स्थित को देखकर विचार किया कि यह दुरात्मा शिकारी राजा ग्रब इस राज्यलक्ष्मी के योग्य नहीं रहा, अतः ग्रब इसका राजगदी पर रहना नीति-संगत नहीं है। इस विचार से राज्यमण्डल ने ललन के पुत्र का राज्याभिषेक कर इसे राज्य और महल से निकाल दिया। तथापि इसकी शिकार ग्रीर मांस-भक्षण पर इतनी ग्रधिक ग्रासिक्त है कि यह पिशाच के समान ग्रकेला ही महा दुःखदायी ग्रवस्था को भोगता हुआ सर्वदा जंगल में पड़ा रहता है पर श्रपने शौक को नहीं छोड़ सकता। 'मूं जड़ी जल जाय पर बट न जाय' श्रथवा 'हाल जाय हवाल जाय पर बन्दे का खेल न जाय' कहावत को इसने चरितार्थ कर दिया है। [३६-८४]

# मृगया श्रौर मांस-भक्षण के दोष

हे वत्स ! अन्य हिंसक प्राणी जो अन्य द्वारा मारे हुए जीवों का मांस खाते हैं वे भी जब इस भव और परभव में अनेक दुःख-परम्परा को प्राप्त होते हैं, अनेक प्रकार की पीड़ा सहते हैं तब जो महापापी प्राणी कूर बनकर स्वयं ही अन्य जीवों को काटते हैं, जीवित प्राणियों पर तलवार चलाते हैं, तीर या फरसा चलाते हैं और उसका मांस खाते हैं, उन्हें इस भव में ऐसे ही दुःख प्राप्त होते हैं और परभव में वे भयंकर नरक में पड़ते हैं, इसमें लवलेश भी सन्देह नहीं हैं। भाई! (मांस देखने में भी बीभत्स लगता है, उसे देखकर उल्टी होता है), यह अपवित्र वस्तु का पिण्ड है,

**३६ ३**८० ४१३

अत्यन्त निन्दनीय है, महारोग का कारण है श्रौर अनेक छोटे-छोटे जीवों का समूह है। ऐसे मांस को राक्षसों की तरह खाने वाले स्वयं राक्षस हैं। जो मांस खाने में धर्म मानते हैं, जो धर्म किया में मांस खाने को कर्त्तव्य समभते है, जो धर्म-बृद्धि से स्वर्ग प्राप्त करने की इच्छा से मांस-भक्षण करते हैं, ऐसे ग्रधिक जीने की इच्छा वाले लोग वस्तुतः निश्चित रूप से तालपुट विष का भक्षरा करते हैं। बेचारे नहीं समभते कि तालपूट विष खाने से जीवन बढ़ता नहीं वरन उसका ग्रन्त हो जाता है। इसी प्रकार मास खाने वाले को स्वर्ग नहीं मिलता वरन् वह महान् भयकर नरक में जाता है ।) 'ग्रहिसा परमो धर्मः' जीव-हिसा न करना उत्कृष्ट धर्म है । यह धर्म मांस-भक्षण से कैसे पाला जा सकता है ? यदि हिंसा से धर्म होता हो, या हो सकता हो तो श्रीन भी बर्फ जैसी ठण्डी हो सकती है। मांस-भक्षण के कितने दोषों का वर्णन कहां? धर्मबुद्धि से या रसगृद्धि से जो व्यक्ति मांस खाते हैं, प्रथवा मांस-भक्षण के लिने प्रािियों का नाश करते हैं वे नरक को भ्रम्मि में पकाये जाते हैं भ्रौर महान् दुःखों को प्राप्त करते हैं। वर्तमान में भी जैसे यह ललन सियार को मारने के लिये व्यर्थ परेशान हो रहा है, त्रास सहन कर रहा है, भूखा-प्यासा जंगल-जंगल भटक रहा है, इसी प्रकार शिकार के शौकीन सभी प्राणी हैरान होते हैं, दु:खी होते हैं ग्रौर त्रास प्राप्त करते हैं। [४५-५२]

इस प्रकार जब विमर्श अपने भागोज प्रकर्ष को ललन के सम्बन्ध में बता रहा था तब ललन का क्या हुआ यह भी सुनिये। सियार के पीछे दौड़ते-दौड़ते उसे पकड़ कर उसका शिकार करने के लोभ से उसने घोड़े को एड़ लगाई। घोड़ा ऊची-नीची जमीन पर सरपट दौड़ने लगा। इतने में एक बड़ा खड़ा आया जो घास फूस से ढक गया था। दौड़ता हुआ घोड़ा राजा सहित खड़ु में गिर पड़ा। वे दोनों इतनी बुरी तरह गिरे कि राजा का सिर नीचे और शरीर ऊपर, जिससे उसके शरीर का चूरा-चूरा हो गया। ऊपर से घोड़े का भार और उसके पांचों की मार से राजा पूरा दब गया। ललन बहुत चिल्लाया, पुकार मचाई, पर कोई उसकी सहायता के लिये नहीं आया और महान वेदना को सहन करता हुआ खड़ु में पड़ा-पड़ा मृत्यु को प्राप्त हुआ। [४३-५४।

प्रकर्ष बोला—मामा! शिकार का कुफल इसे तो यहाँ का यहाँ ही मिल गया।

उत्तर में विमर्श ने कहा—ग्ररे! यह फल तो कुछ भी नहीं ॐ यह तो मात्र पुष्प है। ग्रभी तो अगले भव में महा भयंकर नरक में जाकर लम्बे समय तक ग्रत्यन्त दयनीय स्थिति को प्राप्त करेगा तब इसे इसका फल प्राप्त होगा। ऐसे भयंकर पापों के फल इतने से ग्रल्प/थोड़े ही होते हैं! ग्राश्चर्य की बात तो यह है इतने घोर कटु परिगामों को जानकर भी प्राग्री मांस खाता है ग्रौर प्राग्रियों की हिंसा करता है। [४४-४६]

ऋ वृष्ठ ४१४

# दुर्मू ख ग्रौर विकथा

मामा-भागोज ने दूसरी तरफ देखा कि एक पुरुष खड़ा है, उसके पास में राजा के पुरुष खड़े हैं। कूर राजपुरुष उस व्यक्ति की जीभ खींच कर उसके मुँह में तपाया हुग्रा तांबा उड़ेल रहे हैं। ऐसे भयंकरतम इश्य को देखकर प्रकर्ष के मन में ग्रांतिशय ग्लानि हुई।

उपरोक्त दश्य देखकर दया से व्याप्त चित्त वाला प्रकर्ष बोला-- स्रहो मामा ! ये राजपुरुष निर्घृ गा होकर इस व्यक्ति को किसलिये इतनी भयकर पीड़ा दे रहे हैं। [४७-४८]

विमर्श—मानवावास के अन्दर चएाकपुर नामक एक छोटे नगर का निवासी यह सुमुख नामक बड़ा घनवान सार्थवाह है। बचपन से ही इसकी भाषा में अत्यधिक कड़वाहट और कठोरता है। लोग इसे दुर्मुख नाम से बुलाने लगे, क्योंकि इसकी वाणी में कटुता और ककंशता भरी हुई है। इसका ऐसा स्वभाव हो गया था कि कोई उसके पास स्त्री सम्बन्धी चर्चा करे, भोजन सम्बन्धी बात करे, राज्य चर्चा करे या देश कथा करे तो इसे अत्यधिक रुचिकर प्रतीत होती तथा ऐसी स्त्री, भोजन, राज्य या देश की चर्चा का कोई भो प्रसंग आने पर यह अपने मुँह को वश में नहीं रख सकता था।

इधर चएाकपुर के राजा तीव्र को एक बार ग्रयने शनु से युद्ध करने के लिये जाना पड़ा ग्रीर युद्ध में शत्रुओं को तीव्र राजा ने हरा दिया। जब तीव्र राजा ने शत्रुओं की तरफ कूच किया था तब दुर्मुख ने यह अफवाह फैलाई कि 'हमारे शत्रु बहुत ही बलवान हैं, वे ग्रवश्य ही हमारे राजा को हरा देंगे ग्रीर अपना नगर लूटने के लिये यहाँ ग्रायंगे, ग्रतः जिनमें शक्ति हो उन्हें अवश्य यह नगर छोड़ कर भाग जाना चाहिये। इस अफवाह के फैलने से पूरे नगर के लोग नगर को खाली कर भाग गये। युद्ध जीतकर तोव्र राजा जब वापस चएाकपुर लौटा तो उसने देखा कि पूरा नगर उजड़ गया है। जब राजा ने इसके कारण का पता लगाया तो किसी से उसे मालूम हुम्ना कि दुर्मुख ने ऐसी अफवाह फैलाई थी जिससे लोग घवरा कर भाग गये। यह सुनकर तीव्र राजा दुर्मुख पर बहुत कोधित हुआ। राजा द्वारा लोगों को सन्तोष दिलाने से नगर फिर से बस गया, पर दुर्मुख ने कैसा जधन्यतम ग्रगराध किया था! उसने राज्य-विरुद्ध कैसी भूठी अफवाह फैलाई थी! उसको खुली जांच के पश्चात् राजा ने उसे जो दण्ड दिया उसी के फलस्वरूप राजभुरुष लोगों के समक्ष उसे पिघला हुआ तांबा पिला रहे हैं।

# विकथा (दुर्भाषएा) पर विचारएा।

प्रकर्ष — ग्रहो मामा ! केवल दुर्भाषण मात्र (भूठी ग्रफवाह फैलाने) से दुर्मुख को इतना भयंकर कष्ट भोगना पड़ रहा है, यह तो बहुत ही कष्टकारक घटना\_है।[१]

विमर्श भाई प्रकर्ष ! ऐसा कुछ नहीं है। जिनका स्वभाव विकथा (दुर्भाषरा) करने, भूठो स्रफवाहें फैलाने का होता है और जो स्रपनी वागी को वश में नही रख सकते उन दुरात्माधों के लिये यह दण्ड कुछ भी नहीं है । हे भद्र ! जो अपनी जिह्वा को इस प्रकार खुली छोड़ देता है और बिना कारएा लोगों के दिलों में वैर-विरोध का विष घोलता है तथा बिना प्रयोजन संताप पहुँचाता है, वह तो दण्ड का पात्र है ही । जो सोच समभकर बोलते हैं, जिनकी भाषा सत्य से पूर्ण है, जिनके वचन संसार को श्रानन्द देने वाले हैं, जो योग्य समय पर भी सीमित ही बोलते हैं. जो बुद्धिपूर्वक विचार कर ही बोलते हैं, ऐसे सर्व गुण-सम्पन्न प्राराी भाग्यशाली हैं. महात्मा हैं, प्रशंसनीय हैं, मनस्वो हैं, वन्दनीय हैं, सत्य में दढ़ विश्वास वाले हैं स्रौर संसार में उनकी वागी अमृत तुल्य है। अन्य जो अपनी जिह्वा को खुली छोड़ देते हैं, वक्त-बेवक्त कुछ भी बक देते हैं उन्हें इस दुर्मु ख जैसा दण्ड मिले तो क्या ग्राश्चर्य है! हे बत्स ! जो प्राग्गी प्रामारिएक, मधुर ग्रौर हितकर भाषा (वार्गी) बोलता है उसे यह भाषा कष्ट से छुड़ात है, अ पर जो उद्धतता से खुले मुँह जैसा-तैसा बकता है, उसे (पाँच मुक्कों से) बंधवाने में भी यही कारए।भूत होती है। विकथा की कुटेव के काररा दुर्मु ख ने भूठी ग्रफदाह फैलाई जिसके फलस्वरूप उसे इस भव में ऐसा कठोर दण्ड मिला स्रोर स्रोभी तो परभव में उसकी दुर्गंति होना शेष है । [२–८]

# हर्ष श्रौर विषाद

विकथा पर तत्त्व-चर्चा चल ही रही थी, तभी प्रकर्ष ने राज-मार्ग पर एक क्वेत वस्त्रधारी मनुष्य को देखा । उसे जानने के लिये उसने विमर्श से पूछा—

उत्तर में विमर्श ने कहा — वत्स ! यह रागकेसरी का एक योद्धा है, इसका नाम हर्ष हैं। इस मानवावास नगर में वासव नामक एक व्यापारी रहता है। स्रनेक प्रकार के धन-धान्य से पूर्ण इस वासव का यह घर है। बचपन से ही इसकी धनदत्त नामक व्यक्ति से मित्रता हो गई थी। दोनों में प्रगाढ़ स्नेह था, पर किसी कारणवश बाद में वे दोनों अलग हो गये थे। स्राज बहुत वर्षों के बाद वे मिले हैं। वासव को स्रपने मित्र से प्रगाढ़ स्नेह था अतः स्राज धनदत्त से मिलकर वह प्रबल हिंगत हुमा है। इसी कारण से यह हर्ष म्राज सेठ के घर में प्रविष्ट हुम्ना है। वहाँ जाकर वह क्या-त्रया करता है, देखो। [६-१३]

हर्ष मानवाबास में श्राकर कैसे कैसे कौतुक करता है, इस जिज्ञासा से प्रकर्ष नेत्र विस्फारित कर देखने लगा। जिस समय धनदत्त ग्रौर वासव का मिलन हुग्रा, उसी स्मय रागकेसरा का योद्धा हर्ष वासव सेठ ग्रौर उसके कुटुम्ब के शरीर में प्रविष्ट हो गया। परिगामस्वरूप वासव सेठ का घर ग्रानन्द ग्रौर हर्ष से परिपूर्ण हो गया। अपने मित्र से मिलने की प्रसन्नता में सेठ ने ग्रपने सभी स्वजन बन्घुओं

<sup>%</sup> पुष्ठ **४१५** 

को बुलाकर बड़ा उत्सव मनाया। फिर तो वहाँ मृत्य-गायन होने लगे, वादित्र बजने लगे, ढोल तासें गूंजने लगे। बहुत वर्षों बाद मिले अपने मित्र धनदत्त की खुणी में वासव सेठ के घर में आनन्द उत्साह फैल गया। सभी कुटुम्बीजनों ने उत्तम वस्त्रा-भूषणा धारणा किये और सब को अमोदकारक सुस्वादु भोजन कराया गया। क्षण-मात्र में इतने अधिक आनन्द-कल्लोल को देखकर बुद्धिनन्दन प्रकर्ष के मन में विस्मय हुआ और नये-नये कौतुक देखने की उसकी इच्छा सन्तुष्ट हुई। कौतुक मिश्रित आनन्द में उसने विमर्श से पूछा—मामा! वासव सेठ का घर हर्ष-कल्लोल से नाच उठा है और इतनी अधिक धूमधाम हुई है, क्या यह सब नाटक हर्ष ने कराया है? उत्तर में विमर्श णान्ति से बोला—हाँ भाई, तेरा सोचना ठीक ही है। जब बिना किसी कारणा किसी स्थान पर ऐसा आनन्द का प्रसंग आ जाय, तब समक लेना चाहिये कि उसका कारण हर्ष ही है। [१४-२०]

जिस समय वासव सेठ के घर में श्रानन्द मनाया जा रहा था उसी समय प्रकर्ष ने एक ग्रत्यन्त भयंकर ब्राकृति वाले काले मनुष्य को घर के द्वार में प्रवेश केरते देखा ग्रोर भ्रपने मामा से पूछा—मामा! यह ग्रत्यन्त भ्रधम पुरुष यहाँ कौन श्रापहुँचा?

विमर्श -- भाई ! यह तो शोक का अन्तरंग मित्र विषाद नामक अत्यन्त कठोर और भयंकर पुरुष है। देख, वह जो पथिक यात्री आ रहा है, यह बहुत दूर से चलकर आया है और यह वासव सेठ के घर में जायेगा। उसी के साथ यह विषाद भा उसके घर में प्रविष्ट होगा, ऐसा लग रहा है। [२१-२३]

मामा-भागोज विवेक पर्वत पर खड़े-खड़े बातचीत कर ही रहे थे कि वह यात्रो वासव सेठ के घर में प्रविष्ट हुआ और उसने सेठ को एकान्त में ले जाकर कोई गोपनीय संदेश कह सुनाया। जिस समय पिथक सेठ से बात कर रहा था उसी समय विषाद सेठ के शरीर में प्रविष्ट हुआ। यात्रों की बात सुनते ही सेठ तुरन्त चेतना-शून्य मूच्छित होकर जमीन पर गिर पड़ा। अ आनन्द कल्लोल एक गया और सभी कुटुम्बी घबरा कर उसके पास दौड़े और 'अरे! क्या हो गया?' हाय क्या हो गया?' कहते हुए, विलाग करते हुए जोर-जोर से पूछने लगे। सेठ को पंखा किया गया, अन्य शीतल प्रयोग किये गये तब थोड़ो देर बाद उसकी चेतना लौटी। मर्छा जाते ही वासव सेठ विषाद पूर्ण प्रलाप करते हुए रोने लगा, 'अरे पुत्र! बेटे! मेरे सुकुमार फूल! कुलप्टुगार! अरे भाई! मेरे किन कर्मों के कारण तेरी ऐसी अवस्था हुई? हे पुत्र! मैंने तुभे बहुत रोका था, पर मेरे पाप के उदय के कारण तू घर से निकल गया और दयाहीन दैव ने तेरी यह स्थित बना डाली। अरे! मैं तो मर गया। मेरी आशायें भग हो गईं। अरे! मैं लुट गया। मेरी सारी चतुराई नष्ट हो

क्षपुष्ठ ४१६

गई। ग्ररे भाई! तेरी ऐसी गति (ग्रवस्था) हो जाने पर श्रव मैं जिन्दा क्यों हूँ? ग्रव मैं जीकर क्या करू गा? हाथ मैं मर क्यों नहीं गया? [२४-३०]

सेठ इस प्रकार विलाप कर ही रहा था कि विषाद अपने ग्रनेक रूप घारण कर उसके स्वजन-सम्बन्ध्यों के शरीर में प्रविष्ट हो गया। विषाद की शक्ति से वासव के स्वजन-सम्बन्धी भी हाहाकार करने लगे, जोर-जोर से रोने लगे, विलाप करने लगे । क्षर्णभर पहले जो घर हर्ष के ग्रावेश में कल्लोल कर रहा था वह ग्रानन्दरहित हो गया ग्रीर लोग शाक से विह्वल एवं दीन जैसे दिखाई देने लगे। स्त्रियाँ ग्रीर नौकर भी रोने लगे, जिससे चारों ग्रीर शोक तथा विषाद फैल गया। यह देखकर प्रकर्ष को कौतुक हुग्रा ग्रीर उसने पूछा — मामा! इस वासव के घर में ग्रचानक विपरीत नाटक होने लगा, इसका क्या कारण है ? ऐसा ग्राक्चर्यजनक परिवर्तन कैसे हो गया ? [३१—३४]

विमर्श – भाई प्रकर्ष ! मैंने तुम्हें पहले ही बताया था कि इन बाह्य लोक के मनुष्यों का सम्पूर्ण आधार श्रन्तरंग मनुष्यों पर आधारित है। देख, यहाँ पहले तो हर्ष ने आकर आनन्द का नाटक कराया, फिर विषाद आ पहुँचा और उसने उलटा नाटक करवाया। इस प्रकार कभी हर्ष आनन्द करवाता है तो कभी विषाद शोक करवाता है, तब इस संसार के बाह्य लोक के पामर प्राणी क्या करें? इसमें इनका तो कुछ चलता ही नहीं। (हर्ष या विषाद उन्हें जिस तरफ धकेल दे उसी तरफ आड़े-तिरछे धक्के खाते रहते हैं। गिरते हैं, उठते हैं और फिर गिरते हैं, इनके ऐसे हाल होते ही रहते हैं।) हर्ष और विषाद थोड़े-थोड़े समय के अन्तर से इन्हें नचाते ही रहते हैं प्रयाद विडम्बना देते ही रहते हैं। [३४-३७]

प्रकर्ष-परन्तु, मामा ! उस पश्चिक यात्रो ने ग्राकर वासव सेठ के कान में ऐसी क्या गोपनीय बात कही कि जिससे पूरा कुटुम्ब ऐसे विषाद में पड़ गया ? [३८]

विमश-भाई प्रकथ ! सुन, इस सेठ के वर्धन नामक इकलौता पृत्र था। उस पर पिता का बहुत प्रेम था। वह शरीर से ग्राकर्षक, रूप से रमशीय ग्रीर तहरणाई से ग्राइप्न था। सैकड़ों मनौतियों के बाद सेठ के यहाँ उसका जन्म हुआ था। बचपन से ही वह विनय परायशा था। एक बार उसने स्वयं ग्रपने परिश्रम से धन कमाने का निश्चय किया। पिता ने बहुत रोका पर एक दिन वह बड़ा सार्थ तैयार कर धन कमाने के लिये देशान्तरों में चला गया। इस बात को वहुत समय व्यतीत हो गया। विदेश में बहुत धन ग्राजित कर वह वापस स्वदेश लौटने के लिये निकल पड़ा। लौटते हुए कादम्बरी नामक भयंकर जंगल में उसे धन के ग्रथीं चोरों ने मार-पीट कर उसका सब धन लूट लिया और सार्थ एवं सम्बन्धियों के साथ उसे बन्दी बना लिया। सेठ के पुत्र वर्धन को पकड़ कर वे क्रूरकर्मी चोर उसे ग्रपनी पल्ली (बस्ती) में ले गये। अ उससे श्रिधक धन वसूल करने के लिये

<sup>%</sup> पृष्ठ ४१७

वे करकर्मी तस्कर उसे अनेक प्रकार की यातनायें दु:ख/कष्ट देने लगे। बत्स! यह यात्री जो यहाँ आया है, इसका नाम लम्बनक है। यह सेठ के घर का दास है, सेठ के निरन्तर पग धोने वाला है, नमक हलाल है। चोरों से पीड़ित अपने सेठ को देखकर किसी प्रकार वहाँ से भाग छूटा और यहाँ आकर इसने सब घटनाएं एकात में सेठ से कह सुनाई। इससे सारा वृत्तांत सुनकर वासव सेठ के भरीर और मन में कैसे-कैसे परिवर्तन हुए और आनन्द के स्थान पर मूर्छी आई, यह तो तूने स्वयं देख ही लिया है। [३६-४८]

प्रकर्ष—मामा ! ये इतने भ्रधिक रोते, चीखते-चित्लाते और विलाप करते हैं, उससे क्या वर्षन बच जायगा ? [४६]

## हर्ष-विषाद पर चिन्तन

विमर्श - नहीं, भाई ! इनके रोने, चिल्लाने श्रीर छाती-माथा कूटने से वर्धन का कोई बचाव नहीं हो सकता, उसकी स्थिति में तुषमात्र भी भन्तर नहीं आ सकता। ये लोग इस बात को जानते भी हैं फिर भी इन लोगों को विषाद जैसे नचाता है वैसे ये सब नाचते हैं ग्रौर व्यर्थ ही पीड़ित होते हैं। तू देखना, धनदत्त के ग्राने के समाचार सुनकर ये हर्षित हो उठे ग्रोर वर्धन की विपक्ति के समाचार सुन कर शोकमन्त हो गये। ये बेचारे हर्ष ग्रौर विषाद से प्रेरित होकर बार-बार इत रे पीड़ित एवं व्यथित होते हैं कि इन्हें विचार करने या अपनी बुद्धि का उपयोग करने का समय ही नहीं मिल पाता । ये पामर तो हर्ष ग्रौर विषाद के वशीभूत होने के बाद वस्तु-तत्त्व का थोड़ा भी चिन्तन नहीं कर पाते । हमें क्या करने से क्या लाभ होगा और क्या करने से क्या हानि होगी, इस विषय में बिना सोचे ही वे व्यर्थ में ही भ्रनेक प्रकार की विडम्बनाएं प्राप्त करते हैं। भाई प्रकर्ष ! तुभ्रे एक बात श्रौर कहूँ, ये हर्ष भ्रौर विषाद वासव सेठ के घर में ही ऐसा नाटक करवा रहे हों, ऐसी बात नहीं है। ये इतने प्रबल शक्तिशाली हैं कि इस भवचक में किसी भी कारण को लेकर ये धर-घर में लोगों को प्रतिदिन ऐसा हो नाच नचाते रहते हैं। दीर्घं दिष्ट-रहित अज्ञ प्राणी पुत्र-प्राप्ति, राज्य-प्राप्ति, धन-प्राप्ति, मित्र-प्राप्ति स्रादि सुख के कारणों को प्राप्त कर हर्ष के बश में हो जाते हैं। हे वत्स! सद्बुद्धिरहित हर्ष के वशीभूत प्राणी ऐसी-ऐसी चेष्टाएं श्रौर श्राचरण करते हैं कि विवेकशील प्राणियों की द्ष्टि में हास्य के पात्र बनते हैं। परन्तु, ये मूर्ख लोग विचार नहीं कर सकते कि पुत्र, राज्य, घन, मित्र भ्रादि जो भी सुख की सामग्री है वह उन्हें पूर्व जन्म में किये हुए सुक़त्यों के फलस्वरूप प्राप्त हुई है। यह तो जभा-पूंजी का व्यय है। तब फिर कर्म पर आधारित इन ग्रत्यन्त तुच्छ, बाह्य ग्रौर थोड़े समय में नष्ट होने वाली साधारण वस्तुओं या स्नेहीजनों की प्राप्ति पर हर्ष किस कारण से ? (वस्तुतः रागकेसरी के थोद्धा हर्ष के वशीभूत बेचारे प्राणी इस बात का विचार/चिन्तन ही नहीं कर सकते।) इसी प्रकार भ्रपने किसी प्रिय का वियोग होने पर, या किसी भ्रप्रिय व्यक्ति से संयोग होने पर, या स्वयं को या अपने किसी स्नेही को ब्याधि या विपित्त से ग्रस्त होने पर मूर्ख प्राणी तुरन्त ही विषाद के वशीभूत हो जाता है और रोने चिल्लाने लगता है, मन में सन्तप्त होता है तथा गरीब रंक जैसा बन जाता है। परन्तु, प्राणी यह नहीं सोचते कि जो कुछ भी अनुकूल या प्रतिकूल संयोग-वियोग होते हैं वे सब पूर्व भव में किये हुए कर्मों का संचित फल मात्र है। उस पर ग्रपना किसी प्रकार का ग्रंकुश नहीं रह सकता, इसलिये उस पर विषाद करने का ग्रवसर ही कहाँ है। हे बत्स ! वे यह भी नहीं सोचते कि विषाद करने से प्राणियों के दुःख में कभी होने के स्थान पर वृद्धि ही होती है। विषाद से, दुःख से छुटकारा नहीं मिल सकता। दुःख से त्राण प्राप्त करने का तो अ एकमात्र उपाय शुभ प्रवृत्ति ही है। कारण यह है कि हे बत्स ! दुःख का मूल पाप है और शुभवृत्ति एवं शुभ चेष्टा से सब पापों का नाश होता है। जब पाप का हो नाश हो जायगा तब दुःख होगा हो कैसे ? [४०-६४।

प्रकर्ष-सामा ! यदि शुभ प्रवृत्ति का इतना ग्रच्छा प्रभाव होता है ग्रौर इतना मुन्दर परिएाम निकलता है, तब तो लोगों को इसके लिये पूर्ण प्रयत्न करना चाहिये। लोग जो बार-बार विषाद के वशीभूत हो जाते हैं, उन्हें उसके शासन से बाहर निकलना चाहिये। [६४]

विमर्श —भाई ! तूने बहुत अच्छी बात क<sub>री</sub>, परन्तु इस भवचक नगर के लोग इस यथार्थता को अभी समभ नहीं पाये हैं । [६६]



### २७. चार उप-नगर

विवेक पर्वत पर खड़े-खड़े मामा-भारोज भवचक नगर की ग्रनेक प्रकार की लीलायें/चेष्टायें देख रहे थे। भारोज उनके सम्बन्ध में प्रश्न पूछता था और विमर्श उत्तर दे रहा था। इसी बीच मामा बोला—भाई प्रकर्ष ! यह भवचक नगर इतना लम्बा-चौड़ा और विशाल है कि इसमें घटित प्रत्येक कौतुक को तो तुक्ते कैसे दिखा सकता हूँ ? जहाँ तेरी दिष्ट पड़ेगो वहीं तुक्ते कुछ न कुछ नवीनता दिखाई देगी। वत्स ! तुक्ते इस नगर का स्वरूप जानने की विशेष जिज्ञासा है, ग्रतः संक्षेप में मैं तुक्ते कुछ बातें समकाता हूँ। ग्राज हम इस विवेक नामक ग्रत्यन्त निर्मल पर्वत पर चढ़े हैं जिससे तू सभी दश्य स्वयं ग्रपनी ग्राँख से देख सकता है। ग्रतः उसके स्वरूप का वर्णन करने की क्या ग्रावश्यकता है ? इसके गुर्णो का तो मैं वर्णन करता ही जा रहा हूँ जो तू धुन ही रहा है। अब मैं संक्षेप में भवचकपुर नगर के कुछ विशेष दश्यों का वर्णन करता हूँ जिसे तू घ्यान पूर्वक सुन। [६७–७०]

**<sup>8</sup>**% पृष्ठ ४१६

#### उप-नगरों का परिचय

इस भवचक नगर में छोटे-छोटे श्रनेक उप-नगर हैं जिनका वर्णन करना तो दुष्कर है, पर उनमें से चार श्रेष्ठ एवं मुख्य हैं. जिनके बारे में बताता हूँ। इनमें से प्रथम का नाम मानवावास, दूसरे का विबुधालय, तीसरे का पशुसंस्थान श्रौर चौथे का नाम पापीपिजर है। इस भवचक नगर में ये चार मुख्य उप-नगर हैं जो इस प्रकार व्याप्त हैं कि इसमें यहाँ के सभी निवासी समा जाते हैं। ये चारों उप-नगर भिन्न-भिन्न होने पर भी अन्दर से मिले हुए हैं, ऐसा लगता है। पर, वास्तव में वे अलग-म्रलग हैं और उनके निवासों भी अलग अलग हैं। [७१-७३]

#### १. मानवादास

प्रथम उप-नगर मानवावास है जो महामोह ग्रादि ग्रन्तरंग प्रारिएयोंसे व्याप्त है, जिससे वहाँ सब समय कलकल निनाद चलता रहता है ग्रर्थात् धमाचौकड़ी चलती ही रहती है तथा बाहर से देखने पर जो जीता-जागता लगता है। इसमें कैसी ध्म मची रहती है यह तो तू ने देखा ही है। कहीं कुछ लोगों को अपने प्रिय से मिलन होने पर हर्षातिरेक हो रहा है। कहीं अत्यन्त द्वेष उत्पन्न करने वाले मनुष्यों के संयोग से स्रति व्यग्रचित वाले दुर्जनों से भरा दिखाई देता है। कहीं यहाँ के निवासियों को थोड़े से घन की प्राप्ति से ही प्रसन्नता हो रही है। कहीं किसी के घन का नाश हो जाने से भ्रत्यन्त सन्ताप-संतप्त दिखाई दे रहा है। कहीं किसी को ढलती उम्र में पुत्र प्राप्त होने से महोत्सव मनाया जा रहा है। कहीं ग्रत्यन्त प्रिय सम्बन्धी के मर्गा से भयंकर शोक से लोग ग्रस्त-व्यस्त स्थिति वाले हो रहे हैं। कहीं सेनाम्रों के भीषएा युद्ध के कारण कोई स्थान ग्रत्यन्त भयंकर लग रहा है । कहीं बहुत समय बाद स्नेही मित्र के मिलन से आँखों से स्नेहाश्रु टपक रहे हैं। कहीं गरीबी, दुर्भाग्य ग्रौर विविध व्याधियों से लोग पीड़ित हो रहे हैं। कहीं शब्द, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श ग्रादि इन्द्रियों की तृष्ति के कारणों को सुख मानकर लोग आह्लादित हो रहे हैं। कहीं सन्मार्ग एवं सदाचरण से दूर महापापी प्राणियों से परिपूर्ण श्रौर कहीं धर्मबुद्धि होने पर भी उसके विपरीत आचरएा करने वाले प्राणियों से यह नगर व्याप्त दिखाई देता है। तुभी कितना बताऊँ ? संक्षेप में महामोह श्रादि राजाश्रों का जो चरित्र वर्णन मैंने तेरे समक्ष किया था वे सभी चरित्र ग्रौर घटनायें इस नगर में विशेष रूप से घटित होती हैं। हे बत्स ! मानवावास उप-नगर में भिन्न-भिन्न कारगों ग्रौर प्रसंगों को लेकर ये सभी घटनायें निरन्तर घटित होती रहती हैं। 🕸 इस प्रकार यह इस मानवावास अवान्तर नगर का संक्षिप्त वर्णन है। अब मैं तुम्हें विबुधालय नामक दूसरे सत्पुर का गुरा वर्णन सुनाता हूँ। [७४-८३]

क्ष वेब्ध ४१६

# २. विबुधालय

यह दूसरा उप-नगर विबुधालय है, इसे तू स्वर्ग के रूप में समभ । इसमें अनेक पारिजात के वृक्ष हैं। सुन्दर पारिभद्र वृक्ष, कल्पवृक्ष तथा ग्रन्य ग्रनेक प्रकार के सुन्दर वृक्षों के वनों से यह व्याप्त है। इसमें सुरपुत्राग वृक्षों की तथा चन्दन वृक्षों की सुरभित गन्ध सर्वदा प्रसरित होती रहती है। निरन्तर विकसित खोत कमल श्रीर कुमूदिनी से यह स्शोभित है। इसमें पद्मराग, महानील, वज्ज, प्रवाल श्रादि रत्नों के ढेर चारों तरफ बिखरे हए हैं। दिव्य स्वर्ण से ग्रनेक छोटे-छोटे मोहल्ले बने हुए हैं। सुशोभित तेजस्वी मिर्गियों की प्रभा से इस नगर का सारा अन्धकार दूर हो गया है। अनेक प्रकार के चित्र-विचित्र रत्नों की किरणों से यह नगर देदीप्यमान हो रहा है। जहाँ देखो दिव्य ग्राभूषएा तैयार दिखाई देते हैं। सुगन्धी का तो पार ही नहीं है। पूष्पमालायें चारों तरफ फैली हुई हैं। सुन्दर भोगों के समस्त साधन यहाँ उपलब्ध हैं। मन को हर्षित करने वाला उच्चस्तरीय नृत्य इस नगर में नित्य चलता ही रहता है। हृदय को छने वाला मधुर गीत-गान यहाँ निरन्तर होता ही रहता है, जिससे नगरवासियों के झानन्द में वृद्धि होती रहती है। इस नगर में रहने वाले देवता निरन्तर ग्रानन्द भीर सुख में रहने वाले हैं, सूर्य से भी ग्रधिक तेजस्वी हैं, भ्रत्यन्त देवीप्यमान कुण्डल, केयूर, मुकुट और हार से वे द्युतिमान हो रहे हैं। स्रनेक भ्रमरों को भ्राकषित करने वाली, कभी न कुम्हलाने वाली मन्दार पूज्यों की सुन्दर माला उन्होंने घारए कर रखी है। सुन्दर वननाला से सुशोभित वे सतत प्रमुदित चित्त वाले लगते हैं। वे प्रीति-समुद्र में कल्लोल करते हुए अपनी सभी इन्द्रियों को पूर्णरूपेरा तृप्त करते हैं। विबुधालय ऐसे लोगों से भरा हुआ है। इस विबुधालय की भूमि भी श्रेष्ठ है और इसके निवासी भी सर्व प्रकार से सुखी हैं। तुम्हें याद होगा कि मोह राजा के मण्डप में वेदनीय राजा के एक साता नामक पुरुष का मैंने पहले वर्णन किया था। कर्मपरिणाम महाराजा ने जनाह्लादकारी साता को ही इस विबुधालय का नायक (राजा) बनाया है। हे वत्स ! बही इस नगर को अनवरत प्रशस्त भोगों से परिपूर्ण रखता है, अनेक प्रकार के ग्राह्लाद उत्पन्न करने वाले साधनों से सम्पन्न रखता है भीर सम्यक् प्रकार से सुव्यवस्थित रखता है। ऐसे साता राजा की नियुक्ति से ही इस नगर की समग्र प्रजा ग्रत्यधिक सुखी रहती है।

[५४–६२]

प्रकर्ष — मामा ! यदि यह विबुधालय इतना सुन्दर है तब महामीह आदि राजाश्रों की शक्ति यहाँ तो नहीं चलती होगी ? इस नगर के इतना अधिक सुखी होने का कारण क्या है, यह तो बताइये। [६२]

विमर्श—नहीं भाई! ऐसी बात नहीं है। यहाँ भी अन्तरंग राजा अपनी शक्ति का पूर्ण प्रयोग करते हैं। यहाँ भी परस्पर ईर्षा, स्पर्धा, शोक, भय, कोध, लोभ, मोह, मद और भ्रम अपनी पूर्ण प्रबल शक्तियों के साथ सिक्तय हैं। अर्थात् यहाँ के निवासियों में भी ये सब ग्रन्तरंग के लोग घर जमा कर बैठे हुए हैं ग्रौर जब भी ग्रवसर मिलता है वे ग्रपनी शक्ति का पूर्ण प्रदर्शन किये बिना नहीं रहते।

[ 88-8X ]

प्रकर्ष - मामा ! जब ऐसा ही है तब यहाँ भी सुख कैसा ? आपने यहाँ के निवासियों में जो अतिशय सुख का वर्णन किया, वह फिर कैसे घटित होता है ? [ ६ ६ ]

विमर्श — बत्स ! तेरा प्रश्न पूर्णतया युक्तिसंगत है। वास्तव में तो ये लोग जिसे सुख मानते हैं वह बस्तुतत्त्व के परमार्थ से सुख नहीं है। तत्त्वद्दि से तो विबुधालय कोई प्रशस्त एवं सुन्दर भी नहीं है। परन्तु, विषयाभिलाषा में ही जीवन की परिसमाप्ति मानने वाले, स्थूल सुख को ही जीवन का साध्य समभने वाले मुख बुद्धिवाले जो लोग हैं उन्हें तो इस विबुधालय के सुख उच्च कोटि के ही प्रतीत होते हैं तथा वे यह मानते हैं कि उन्हें यह स्थिति बड़े भाग्य से प्राप्त हुई है, ग्रतः उनकी हिंद से ही मैंने उपरोक्त वर्णन किया है। ग्रन्थया तो जहाँ महामोह अपने परिवार के साथ राज्य कर रहा हो, वहाँ बाह्य जगत के प्राग्तियों के लिए सच्चे सुख की तो बात ही क्या ? मोह ग्रीर सच्चे सुख का संयोग तो ग्राम्य है, ग्रथात् जहाँ मोह राजा के परिवार का एक भी व्यक्ति राज्य करता हो, वहाँ सच्चे सुख की तो एक किरण भी नहीं ग्रा सकती। इसके कारण भी मैं तुभे पहले बता चुका हूँ। यहाँ जो ग्रानन्द विखाई दे रहा है वह स्थूल, ऊपर-ऊपर का ग्रीर वास्तविक सुख-रहित है। वास्तव में तो इसमें कुछ भी तथ्य नहीं है ग्रीर न इसे सुख का नाम ही दिया जा सकता है। इस प्रकार मैंने तेरे सन्मुख विबुधालय का संक्षेप में वर्णन किया। ग्रब मैं पणुसंस्थान का कि वर्णन करता हूँ, तू ध्यान पूर्वक सुन। [६७-१००]

## ३. पशुसंस्थान

तीसरा उप-नगर पशुसंस्थान है जिसमें रहने वाले प्राणी निरन्तर भूख से पीड़ित रहते हैं, ग्ररित ग्रीर ग्रनेक संतापों से, तृषा से, वेदना से दुःखो एवं त्रस्त रहते हैं। उनको ग्रनेक बार तप्त लोह-शलाका से दग्ध किया जाता है, समय पर प्राहार ग्रीर पानी नहीं मिलता, सर्वदा शोक और भय से उद्विग्न रहते हैं। ग्रनेक बार बांधे जाते हैं, उन पर ग्रधिक भार लादा जाता है ग्रीर ऊपर से मार पड़ती है। पशुसंस्थान के निवासी सदा दुःख में ही रहते हैं ग्रीर महामोह आदि उन्हें अनेक प्रकार से दुःख तथा त्रास देते रहते हैं। वे एकदम दोन, गरीब, ग्रनाथ जैसे लगते हैं, पर उन्हें कोई शरण (ग्राक्षय) भी नहीं मिलता। उनमें धर्म-ग्रधमें, कर्त्तव्य-ग्रकर्त व्य का किञ्चित् भी विवेक नहीं होता, ग्रथात् विचार-विकल होते हैं। वे क्लेशमय जीवन जीते हैं। इस नगर के निवासियों को ग्रनन्त जातियाँ हैं, इतनी ग्रधिक कि

<sup>&</sup>amp; ዋ፩ፚ **ሄ** २०

गिनाई नहीं जा सकती । हे वत्स ! इस प्रकार तेरे समक्ष पशुसंस्थान उप-नगर का सक्षिप्त में वर्णन किया, श्रव मैं पापीपिजर का वर्णन करता हूँ । [१०१–१०४]

#### ४. पापीपिजर

चौथा उप-नगर पापीपिजर है। महा पाप के जोर से जो पापी प्राणी इस नगर में रहते हैं, उनके दुःख का तो जब तक वे यहाँ रहते हैं तब तक इस महा दुःख का कोई विच्छेद/ग्रन्त<sup>°</sup>होता हो ऐसा सम्भव नहीं है । मोह राजा के सभामण्डप में बैठे तीसरे वेदनीय नामक राजा का मैंने जो पहले वर्णन किया था वह ता तुभे स्मरण ही होगा । उसके एक अनुचर असाता पर प्रसन्न होकर महामोह राजा ने इस पापीनिजर नगर का राज्य जमींदारी के रूप में सौंप रखा है। यह असाता परमा-घामी नामक अपने अनुचरों द्वारा यहाँ रहने वाले लोगों को स्रनेक प्रकार से कदर्थना करवाता है। ये परमाधामी प्राणी को कैसा-कैसा त्रास देते हैं, इसका वर्णन करना भी दु:शक्य है। परमाधामी यहाँ के निवासियों को पिवला हुन्ना तांबा पिलाते हैं, उनके शरोर के सैकड़ों टुकड़े-टुकड़े कर देते हैं, उन्हीं का मांस उन्हें खिलाते हैं, धघकती ग्रग्नि में उन्हें जलाते हैं, उन्हें वज्र सदश कांटेदार शाल्मलिवृक्ष पर चढ़ाते हैं. खुन से भरी वैतरणी नदो तैरकर पार करवाते हैं. करुणाहीन होकर भ्रक्षिपत्र वन में प्रास्मियों को चला कर उनके ग्रंग छेदते हैं, भाले-बरछी तोमर मारते हैं, लोह के नाराच बारा मारते हैं, तलवार स्रोर गदास्रों से मारते हैं. कुम्भीपाक में पकाते हैं, श्रारी से चीरते हैं श्रौर कादम्बरी अटवी की गरम-गरम बालूका में चने की भांति भूनते हैं। (अत्यन्त अधम परमाधामी अमुर नारकीय जीवों को इतना अधिक त्रास देते हैं कि उनको सुनकर भी मन में ग्रत्यन्त ग्लानि होती है। नारकीय जीवों को सताने में हो इन असुरों को ग्रानन्द ग्राता है, वे इस कार्य को अच्छा मानते हैं।) [१०५-११२]

पाणिपिजर उप-नगर में सात मोहल्ले हैं। इनमें से पहले के तीन मोहल्लों में परमाधामी देव (ग्रमुर) पूर्व-विणित दुःख देते हैं। ग्रन्य तीन मोहल्लों के निवासी परस्पर ही एक दूसरे को दुःख देते हैं, कदर्थना करते हैं, मारते हैं, कूटते हैं ग्रौर एक दूसरे से लड़ाई-भगड़ा करते रहते हैं। इस प्रकार चौथे, पांचवें ग्रौर छठे विभाग (नरक) के निवासी परस्पर पीड़ा पहुँचाते हैं। सातवें विभाग के निवासियों को वज्र जैसे तीक्ष्ण कांटे चुभाये जाते हैं। इसके अतिरिक्त नरक के प्राणी भूख ग्रौर प्यास से तड़फते हैं। वहाँ ठण्ड इतनी ग्रधिक है कि ठिठुर कर लकड़ी के ठूंठ जैसे हो जाते हैं। वेदना से घबरा कर पागल जैसे हो जाते हैं। पल में प्रवाही ग्रौर पल में ठोस बन जाते हैं। क्षण भर में शरीर से ग्रलग ग्रौर दूसरे ही क्षण शरीर से जुड़ जाते हैं। (उनके शरीर पारे जैसे पदार्थ के होने से वे इन सब स्थितियों को सह लेते हैं, फिर भी मरते नहीं। वे वैक्षिय शरीरघारी होते हैं, अतः अनेक प्रकार की विक्रिया/भिन्न-भिन्न रूप धारण कर सकते हैं।) पापीपिजर नगर के निवासियों को इतनी

अधिक पीड़ा होती है कि जिसका वर्णन करने में कोटि जिह्वाएं (बृहस्पति) भी भसमर्थ है। वत्स ! यह पापीपिजर नगर तो पूर्णरूप से एकान्त दुःखमय है, कब्टों से परिपूर्ण और क्लेशों से ब्याप्त है। मैंने संक्षेप में इसका वर्णन किया है।

[११३-११८]

मैंने तेरे समक्ष मानवावास, विबुधालय, पशुसंस्थान ग्रौर पापीपिजर इन चारों उप-नगरों का वर्णन किया। भैया! इन चारों का स्वरूप यदि तूने सम्यक् प्रकार से समभ लिया तो समभले कि तूने भवचक नगर का भलीमांति निरीक्षण कर लिया। [११६]

मामा के वचन सुनकर भगिनीसुत प्रकर्ष ने अपनी दृष्टि को आदरपूर्वक भवचक नगर की तरफ से घुमा लिया। [१२०]



# २८ सात पिशाचिते

मामा-भागोज बातें कर रहे थे। बहिन भारती (बुद्धि) का पुत्र प्रकर्ष ग्रानन्दपूर्वक सविशेष अवलोकन कर रहा था। विमर्श से स्पष्टीकरण सुनकर ग्रानन्दपूर्वक सविशेष अवलोकन कर रहा था। विमर्श से स्पष्टीकरण सुनकर ग्रानन्दित हो रहा था ग्रीर कौतूहल से,नये-नये प्रश्न पूछ रहा था। जब वह भवचक नगर का ग्रवलोकन कर रहा था, दिष्ट को चारों ग्रीर घुमाकर आश्चर्य से देख रहा था ग्रीर प्रश्न पूछकर स्पष्टीकरण करवा रहा था, तभी उसने एक ग्रति विचित्र ग्रीर हृदयद्रावक दृश्य देखा।

# पिशाचिनी महेलिकाग्रों (स्त्रियों) के दर्शन : परिचय

यह दृश्य देखकर प्रकर्ष चौंका, उसके मुख पर ग्लानि के चिह्न स्पष्ट दिखाई देने लगे और पगलाते हुए विमर्श से पूछने लगा—मरे मामा! देखिये तो यहाँ सात महेलिक। यें (स्त्रियाँ) दिखाई दे रही हैं जो एकाएक ध्यान भ्राकर्षित करें ऐसी हैं। इनकी आकृतियाँ मृति रौद्र एवं बीभत्स हैं भ्रीर वे लोगो को पीड़ा देने वाली लगती हैं। इनके उग्ररूप से ऐसा जान पड़ता है कि वे सर्व शक्ति-सम्पन्न हैं भ्रीर समस्त स्थानों को इन्होंने भ्राकान्त कर रखा है। तवे जैसे काले रंग वाली वैतालिनों सी वे स्त्रियाँ देखने में अति बीभत्स लग रही हैं। लगता है इनका नाम सुनकर ही लोगों को कंपकंपी छूट जाती होगो। मामा! ये सात स्त्रियाँ कौन हैं? इनका क्या कार्य है ? इनको प्रेरणा देने वाला कौन है ? इनमें कितनी शक्ति है ? इनके परिवार में और कौन-कौन हैं ? इनकी भ्राकृति से ऐसा प्रतीत हो रहा है कि वे किसी को पोड़ित करने के लिये दृढ़ निश्चय पूर्वक तैयार हैं। जब तक भ्राप मुक्ते

<sup>88</sup> पुष्ठ ४२**१** 

यह सब बात नहीं समकायेंगे, मुक्ते लगता है तब तक भवचक नगर का वर्णन अधूरा ही रहेगा। झतः मुक्त पर कृपा कर इन सातों भयंकर स्त्रियों के बारे में मुक्ते समकाइये।

उत्तर में विमर्श बोला—वत्स ! इन सातों स्त्रियों के बारे में तुभी विस्तार से बता रहा हूँ, ध्यान पूर्वक सुन । इन ग्रति रौद्र दिखाई देने वालो सातों स्त्रियों के नाम ग्रनुक्रम से जरा, रुजा (व्याधि), मृत्यु, खलता (दुष्टता), कुरूपता, दरिद्रता ग्रीर दुर्भगता (दौर्भाग्य) है । ग्रब इन सात पिशाचिनों के बारे में तुमने जो प्रशन पूछे उनका उत्तर दे रहा हूँ । [१२०-८२७]

#### १. जरा

प्रकर्ष ! तुभ्ने कर्मवरिशाम महाराजा श्रौर कालवरिशाति महारानी के बारे में तो याद हो होगा। वह महारानी सब कार्य समयानुसार करती है। इस महादेवी ने ही इस प्रथम निशाचिन जरा (वृद्धावस्था) को इस भवचक्रपूर में भेज रखा है। यद्यपि इसको प्रेरित करने में कुछ बाह्य कारएा भी हैं, जैसे अधिक नमक आदि का प्रयोग (ग्रौर ग्रविक संभोग) बुढ़ापे को जल्दी लाते हैं। जरा की शक्ति कैसी है ? सुन । जब यह प्रांगी के पास द्याकर प्राणी को ग्राश्लेष (ग्रालिंगन) में लेती है तब प्राणी के समस्त सुन्दर वर्गा, रूप, लावण्य ग्रौर बल का पूर्गारूपेगा हरण कर लेती है। जब यह प्रार्गी को प्रबल येग के साथ ग्रालिंगन-पार्श में जकड़ती है तब उसकी बुद्धि को भी भ्रष्ट कर देती है। (कहावत भी है कि 'साठी बुद्धि नाठी।') बलवान प्रार्गी की भी यह ग्रति शोचनीय दशा बना देती है। इसके आने पर कपाल में रेखायें, सफेद बाल, गंजापन, शरीर में काले तिल ग्रौर चकत्ते, शिथिल ग्रवयव, कुरूपता, कंपकपी, चिड़चिड़ापन, बड़बड़ाना, शोक, मोह, शिथिलता, दीनता, चलने की शक्ति का ह्यास, ग्रन्धापन, बहरापन, दन्तहीनता ग्रीर वायू का प्रकोप ग्रादि भी साथ-साथ ही चलते हैं। जरा के साथ उसका यह समस्त परिवार भी आता है और समय-समय पर अपना प्रभाव बतलाता है। वायु सब से पहले आता है और इसके आने से शरीर के अग-प्रत्यंग के जोड़-जोड़ दु:खने लगते हैं, अर्थात् जैसे-जैसे शरीर में जीवन शक्ति मन्द होती जाती है वैसे-वैसे वायु का प्रकोप बढ़ता जाता है। इस सब परिवार के साथ जरा मदमस्त गन्ध हस्तिनि की तरह भवचऋपूर में स्नानन्द से मस्त होकर घूमती है । ऐसा है जरा का परिवार, ग्राया कुछ समफ में ? भैया ! ग्रब प्राणी की महान शत्रु यह जरा निश्चय पूर्वक किसको पीडा देती है ? इस प्रश्न का उत्तर भी सुनो । [१२८-१३४]

#### यौवन

इस कालपरिणति महादेवी के ग्रति सामर्थ्यवान उद्दाम पौरुष वाला (अरबी घोड़े जैसा) यौवन नामक धनुचर (नौकर) है। यह यौवन भी योगी है श्रौर कालपरिराति की आज्ञा से प्राणियों के शरीर में प्रवेश करता है। श्रपनी योगशक्ति से यह प्राश्मियों को बल, ऊर्जा और मनोहारी भ्राकार/स्वरूप देता है। 🕸 फिर यह यौवन प्राणी - अनेक प्रकार की विलास लीलायें करवाता है । हँसाता है, चस्के भराता है, उल्टे सीधे विचार करवाता है, विपरीत पराक्रम दिखलाता है, कूद फांद करवाता है, नचाता है, उल्लसित करता है दौड़ाता है ग्रौर इन सब कार्यों में अपना मद दिखाता है। ग्रिभमान करवाता है, पराक्रम करवाता है, विदूषकपना दिखलाता है, हँसी-ठट्टा करवाता है, साहस करवाता है ग्रीर औद्धत्यपूर्ण कार्य करवाता हैं। ऐसे कार्यकर्ता योद्धाक्रों को भ्रपने साथ लाकर यौवन ससार को लीला पूर्वक नचाता है। भवचक के निवासी लोग भी ऐसे विचित्र हैं कि जब वे यौवन के सम्पर्क प्रभाव में श्राते हैं तब भोग-सभोग के सुखों को प्राप्त कर वे अपने को सौभाग्यशाली समभ बैठते हैं। कालपरिएाति महादेवी द्वारा भेजा हुन्रा यह योगी थोड़े दिनों तक तो श्रपने वीर्य से इसी तरह लोगों को नचाता रहता है। यह साक्षात् पिशाचिनी जरा कुपित होकर हाथ में तलवार लेकर यौवन और उसके परिवार को श्रपनी शक्ति से चूर-चूर कर देती है, उनके टुकड़े-टुकड़े कर देती है और उसे निर्वीर्य कर देती है। वरसे! इस स्थिति के म्राने पर लोगों का घौवन समाप्त होकर बुढ़ापा आ जाता है तब वे बेचारे हजारों दुःखों में पड़ जाते हैं। रंक जैसे भ्रत्यन्त दीन-हीन हो जाते हैं। उनकी अपनी स्त्रियाँ हो उन्हें घिवकारती हैं। उनके कृट्म्बीजन भी उनका तिस्कार करते हैं। उनके बच्चे भी उनकी हंसी उड़ाते हैं। युवती स्त्रियाँ तो उनकी स्रोर तिरस्कृत दिष्ट से देखती हैं। जराक्रान्त वे ग्रपने यौवन में भोगे हुए भोगों को बार-बार खेद पूर्वक याद करते हुए हाथ मलते रहते हैं। बार बार उँबासी खाते हुए टूटी-फूटी खटिया पर पड़े-पड़े लौटते रहते हैं। उनके नाक में से श्लेष्म निकलता रहता है। वे बात बात में लोगों पर गरम होते रहते हैं। ग्रपना ग्रापा खोते तो उन्हें समय ही नहीं लगता। अन्य द्वारा अनादर प्राप्त कर वे पग-पग पर कोधित होते हैं और जरा द्वारा पराभव प्राप्त गतिहीन प्राशी दिन-रात सोते रहते है । भाई प्रकर्ष ! लोगों को पीड़ा प्रदान करने में तत्पर रहने वाली जरा पिशाचिनी का वर्णन संक्षेप में कर दिया, अब मैं राक्षसी के समान रौद्र दिखने वाली रुजा का वर्णन करता हूँ । [१३६-१४६]

#### २. रुजा

दूसरी स्त्री रुजा (व्याधि, बीमारी) नामक भयंकर पिशाचिन है। देख, यह जरा के दांये बाजू बैठी है। सात राजाओं के वर्णन के समय पहले मैंने वेदनीय राजा का वर्णन किया था, शायद तुभे याद होगा। उसी समय मैंने उसके साथ बैठे हुए ग्रसाता नामक उसके एक मित्र का भी वर्णन किया था। इस दुरात्मा की प्रेरणा से ही यह व्याधि यहाँ धाई है। यद्यपि कुछ ग्राचार्य इस व्याधि को प्रेरित करने वाले कुछ बाह्य निमित्तों को भी मानते हैं, जैसे बुद्धि, धैर्य ध्रौर स्मरण शक्ति के नाश से व्याधि ग्राती है, समय के परिपक्व होने ग्रौर श्रशुभ कर्म फल के योग (उदय) से

क्ष पृष्ठ ४२५

भी व्याधि आती है, प्रतिकूल वस्तुओं के उपयोग से भी व्याधि स्राती है, वात, पित्त स्रौर कफ की विषमता से भी व्याधि आती है तथा राजस स्रौर तामस गुरा की वृद्धि से भी व्याधि स्राती है, परन्तु वस्तुत: इन बाह्य निमित्त कारराों को प्रेरित करने वाला भी असाता ही है, स्रत: व्याधि को प्रेरित करने में मूल काररा भी वही है। यह व्याधि भी स्रपने योगवल से मनुष्य के शरीर में प्रविष्ट होकर अपनी शक्ति से उसके शरीर सौष्ठव स्रौर स्वास्थ्य का नाश कर रोगप्रस्त बना देती है। बुखार, स्रितिसार, कोढ, अर्श, प्रमेह, यक्तत्वृद्धि, धूम्र, अपच, संग्रहणो, उदर एवं किटशूल, हिचकी, श्वास, क्षय, गोला, वायु. हृदयरोग, मूर्छा, प्रवल हिचकी, कंपकपी, खाज, दाद, स्रुक्ति, सूजन, भगंदर, कण्ठरोग, चर्मरोग, जलोदर, सित्तपात, अतिप्यास, सरदी, नेत्ररोग, सिरदर्द, धनुर्वात आदि बीमारियाँ इस रुजा के परिवार के योद्धा हैं। परिवार के प्रताप से यह रुजा महाबलशालिनो है, स्रत: हे भैया! इस पर विजय प्राप्त करना बहुत कठिन है। [१४७-१४६]

#### नीरोगता

वेदनीय राजा के साता नामक योद्धा ने भी अपनी ओर से एक बहुत श्चच्छी स्त्री नीरोगता को भवचक में भेजाहै। ३३ यह यहाँ के निवासियों को सुन्दर रूप, रंग, शरीर, बल, बुद्धि, धैर्य, स्मृति स्रौर निपुणता प्रदान कर भ्रनेक प्रकार के सुख ग्रौर ग्रानन्द का भोग करवाती है। पर, यह दारुंगा रुजा पिशाचिन नीरोगता को क्षरा भर में नष्ट कर देती है और देखते-देखते ही प्राशायों के शरीर ग्रौर मन में ग्रनेक प्रकार की भयंकर पीड़ा पैदा कर देतो है। हे वत्स! नीरोगता को समाप्त करने के लिये यह व्याधि प्राणियों से इस प्रकार चिपकती है कि एक बार प्राणी पर अपनी चढ़ाई करने के पश्चात् उस प्राण्ति से ऐसी-ऐसी चेष्टायें, चीख-प्कार ग्रौर चिल्लाहट मचवाती है कि जिसका वर्णन नहीं किया जा सकता। जैसे, व्याधि की चढ़ाई होने पर प्राशी अत्यन्त दीन स्वर से रोता है, विकृत शब्दों (विकार युक्त स्वर से) ऋन्दन/ कोलाहल करता है, गहरी निसांसे छोड़ता है, तीव स्वर से रोता है, विह्वल होकर चिल्लाता है, दीन (तुच्छ) वचन बोलता है, बार-बार लम्बी चीसें मारता है स्रौर जमीन पर इधर-उधर लोटता है। उसके पास ही क्या हो रहा है, इसकी भी उसे खबर नहीं रहती । श्रचेतन होकर निरन्तर व्याधि की पीड़ा में पचता रहता है । प्रतिदिन शोक में घबराया हुन्रा उद्धिन दिखाई देता है। जैसे ग्रब उसकी रक्षा करने वाला कोई न हो इस प्रकार दीन/म्रनाथ जैसा विक्लव दिखाई देने लगता है। भय से उद्भ्रांत दिखाई देता है। नरक के नारकीय प्राग्ती जैसा दिखावा वह व्याधि के प्रभाव से यहीं करने लगता है। भय से पागल हो जाता है। हे बत्स ! इस प्रकार इस भवचक नगर में यह पापिनी रुजा नीरोगता को नष्ट कर प्रास्पियों को ग्रनेक प्रकार की पीड़ा पहुँचाती हैं जिससे विश्व के प्राग्री उससे पीड़ित, दबे हुए, कुचले हुए ग्रौर ग्रह्यन्त दुःखो दिखाई देते हैं। [१५७-१६४]

क्ष वृष्ट ४२३

हे वत्स ! इस प्रकार मैंने तेरे समक्ष रुजा पिशाचिनी का संक्षेप में वर्णन किया, ग्रब मैं तीसरी पिशाचिन मृति का वर्णन करता हूँ, सुन । मृति (मृत्यु/मर्ग्ण)

तीसरी ग्रति दारुए। दिखाई देने वाली स्त्रो का नाम मृति (मृत्यु) है। इसने तो सम्पूर्ण भवचकपुर को अपने पांच तले रौंद कर दबा रखा है। इसका अति संक्षिप्त विवरण सुनाता हूँ उसी से तू समक जायगा कि यह कौन हैं? चित्तविक्षेप मण्डप में जिन सात राजाओं का वर्णन मैंने पहले किया है, उन्हीं में से एक श्रायु नामक राजा भी था जिसके साथ चार ध्रतुचर थे, तुभे याद होगा। इस ग्रायु के क्षय से ही मृत्यू प्रवर्तित होती है। यह सत्य है कि इसकी विचित्र प्रवृत्ति के सैकड़ों बाह्य कारएा भी हैं, जैसे विष से, अग्नि से, शस्त्र से, जल में डूबने से, पर्वत-पतन से, घोर भय से, भूख से, व्याधि से, सर्पदंश से, असह्य तृषा, शीत, गर्मी, लू आदि से, अधिक श्रम ग्रीर ग्रधिक वेदना से, ग्रधिक ग्राहार के परिणामस्वरूप ग्रपच से, ग्रधिक दुर्घ्यान से, थम्भे दीवार या वाहन से टकराकर, ग्रति भ्रम से, श्वासोच्छ्वास मल-मूत्र ग्रादि के रुक जाने से और ऐसे ही ग्रन्य-ग्रन्य कारगों से भी मृत्यु का ग्रावागमन दिखाई देता है। परन्त्र, इन सब को प्रेरित करने वाला और इन बाह्य कारगों को एकत्रित करने वाला मूल कारए। तो आयुराज का क्षय ही है। वस्तुतः आयु क्षय होते ही मृति (मृत्यु) प्राणी को जकड़ लेती है। इस मृत्यु में कितना सामर्थ्य है, यह भी सुनले। यह क्षरा मात्र में प्रासियों की खास को रोक देती है, वासी को बन्द कर देती है, हिलना-डूलना बन्द कर देती है. चेतनाहीन कर देती है, खून का पानो कर देती है, शरीर स्त्रीर मुंह को विकृत एवं सकड़ी जैसा कठोर बना देती है। इसके स्रागमन के पश्चात् यदि शरीर कुछ ग्रधिक देर पड़ा रह जाय तो उसे दुर्गन्ध से परिपूर्ण बना भीर प्रांसी को सर्वदा के लिए दीर्घ निद्रा में सुला देती है। [१६५-१७१]

श्रन्य पिशाचिनें तो श्रपनी सहायता के लिये ग्रपने साथ श्रपना परिवार रखती हैं. पर यह मृत्यु तो अकेली ही ग्रपना सब काम कर लेती है। इसको न तो किसी की सहायता को ही ग्रावश्यकता है ग्रौर न यह किसी को अपने साथ ही रखती है। यह ग्रकेली ही ग्रपना तांत्र प्रबल शक्ति से सब कार्य पूरा कर लेती है। इसका कारण यह है कि सम्पूर्ण तैलोक्य में सभो चराचर प्राणी यहाँ तक कि स्वयं देवेन्द्र ग्रौर चक्रवर्ती भी इसके नाम मात्र से कांप उठते हैं। महान शक्ति, बल श्रौर तेज वाले त्रिभुवन प्रसिद्ध व्यक्ति भी इसका नाम सुनकर भय से कातर बन जाते हैं। भैया! जिसका स्वयं का इतना सामर्थ्य हो उसे परिवार की क्या ग्रावश्यकता है? ससार के अत्यन्त ग्रद्भुत कार्य यह दूर रहकर ग्रकेली हा कर लेती है, इसलिये यह पिशाचिन क ग्रपने ऐश्वर्य के मद में स्वच्छन्दचारिणी बनकर विचरती है, घूमती है ग्रौर ग्रपनी शक्ति का सर्वत्र प्रयोग करती है। इसे किसी अपेक्षा या सहायता की

क्षे पुष्ठ ४२४

स्नावश्यकता नहीं है। कोई भी भवचक निवासी चाहे चक्रवर्ती हो या रंक, बुड्ढा हो या जवान, शक्तिशाली हो या निर्बल, धैयंशाली हो या कायर, आनन्दमग्न हो या आपद्गस्त, मित्र हो या शत्रु, तपस्वी हो या गृहस्थ, सज्जन हो या दुर्जन, संक्षेप में किसी भी ग्रवस्था वाले प्राणी पर यह ग्रपनी शक्ति का प्रयोग सम्यक् रोति से पूर्णारूपेण करती है। [१७२-१७६]

# जोविका (जीवन)

श्रायुराज की श्रंगभूत उसकी प्रागप्यारी जीविका नामक स्त्री है जो विश्व प्रसिद्ध है। यह लोगों को भ्राह्मादित करने भ्रीर उन्हें प्रसन्न रखने में वहत कुशल है ग्रौर अपना कर्त्तव्य प्रतिदिन सुचारु रूप से करती रहती है। इसी के प्रताप से लोग अपने-ग्रपने स्थान पर सुख से रहते हैं, इसी हितकारी गुरा के कारण यह समस्त लोगों को श्रत्यधिक प्रिय है। इतनी सुन्दर जीविका (जीवन) का खून कर यह कूर पिशाचिन मृत्यु लीलापूर्वक बेचारे लोगों को स्व-स्थान से खींचकर अन्य स्थानों में घकेल देती है। इतना ही नहीं, यह लोगों को इतने विकृत एवं दूषित स्थानों पर धकेलती है कि वे फिर श्रपने मूल स्थान पर भी नहीं ग्रा सकते और ढूंढने पर भी नहीं मिल पाते । जैसे रिपुकम्पन को पुत्र-मरण के सदमे के बहाने से इस मृत्यु ने श्राकर उसे वहाँ से निकाल कर कहीं दूर फैंक दिया । इस मृत्यु के आदेश से जब लोग ग्रन्य स्थान पर जाते हैं तब वे यहाँ का धन, धर-गृहस्थी, सगे-स्नेही, सम्बन्धी ग्रादि सब को यहीं छोड़कर अकेले ही चले जाते हैं। धन गृह ग्रादि सब को प्राप्त करने में चाहे जितने प्रयत्न किये हों, किन्तु इन सब को यही छोड़कर मात्र अच्छे-बुरे कर्मों का फल साथ लेकर लम्बी यात्रा के लिये एकाकी ही निकल जाते हैं भ्रौर सुख-दुःख से पूर्ण मार्ग पर चल पड़ते हैं। उसके लड़के या सगे-सम्बन्धी कुछ समय तक रोते-घोते हैं, शोक मनाते हैं फिर सब ग्रपने-ग्रपने काम में लग जाते हैं, खाते-पीते हैं और सब व्यवहार करते हैं। धनलिप्सु ग्रपने भोग एवं स्वार्थ के लिये मरने वाले के धन के हिस्से करते हैं और उसके लिये परस्पर ऐसे लड़ते हैं जैसे कुत्त मांस के एक टुकड़े के लिये आपस में लड़ते हैं। धन एकत्रित करने में यदि प्रांगी ने प्रचुर पाप का बन्ध किया है तो वह तो मृत्यु के स्रादेश से उस धन को छोड़कर भ्रन्यत्र चला जाता है और उस प्रचुर पाप के फलस्वरूप करोड़ों प्रकार के दु.ख सहन करता है। (पीछे रहने वाले उसके धन के लिये भले ही लड़ मरें, पर मरने वाले के दुःख में हिस्सा बटाने कोई नहीं जाता ।) हे वत्स ! यह मृत्यु पिशाचिन एसी ग्रत्यन्त त्रासदायी स्थिति उत्पन्न करती है जिसका वर्गान मैंने तेरे समक्ष किया है। यह मृत्यु भवचक निवासियों को भिन्न-भिन्न ग्राकार के स्थानों में भिन्न-भिन्न रूपों में घुमाती रहती है। एक स्थान से दूसरे स्थान और दूसरे स्थान से तीसरे स्थान यों इधर-उधर घुमाना ही इसका काम है । [१८०-१८६]

#### ४. खलता

अब तेरे कौतुक को शान्त करने के लिए चौथी खलता (दुष्टता) पिशाचिन का स्वरूप बताता हूँ, इसे तू ध्यानपूर्वक श्रवण कर। हे बत्स ! मूल राजा कर्म-परिणाम के सेनापित पापोदय इस खलता (दुष्टता) को प्रेरित कर भवचकपुर में भेजता है। दुर्जन की संगति ग्रौर उसके साथ के विशेष सम्बन्ध से भी यह प्रित्त होती हुई जान पड़ती है, पर तत्त्वदृष्टि से देखने पर वास्तव में पापोदय ही इसकी प्रेरणा का मूल कारण है, क्योंकि दुर्जनों की संगति भी पापोदय के कारण ही होती है। जब दुष्टता शरोर में प्रविष्ट होती है तब वह श्रपनी शक्ति ग्रनेक प्रकार से प्रकट करती है। यह प्राणियों के मन को पाप की ग्रोर प्रेरित करती है, पाप करने की इच्छा उत्पन्न करती है ग्रौर पाप के प्रति प्रेम पैदा कर उसे पाप-परायण बना देती है। शठता (लुच्चाई), चुगली, बुरा व्यवहार, परिनन्दा, गुरुद्रोह, मित्रद्रोह, कृतध्नता निर्लज्जता, ग्रभिमान, मात्सर्य, परमर्स उद्घाटन, धृष्टता, परपीड़ा, अई ईर्ष्या ग्रादि को इस खलता (दुष्टता) के सहचारीजन समभना। [१६०-१६४]

#### सौजन्य

कर्मपरिसाम महाराजा का दूसरा पुण्योदय नामक एक महान उत्तम सद्गुणी सेनापति भी है। यह पुण्योदय अपने अनुचर सौजन्य नामक श्रेष्ठ पुरुष को भी भवचक नगर में भेजता है। यह सौजन्य अपने साथ शक्ति, धैर्य, गुम्भीरता, विनय, नम्नता, स्थिरता, मधुरवचन, परोपकार, उदारता, दाक्षिण्य, कृतज्ञता, सरलता म्रादि अनेक योद्धाम्रों को साथ लेकर म्राता हैं। हे प्रकर्ष ! यह सौजन्य जब मानव के सम्पर्क में आता है तब वह अपनी शक्ति से मनुष्यके मन को एकदम निर्मल और अमृत जैसा प्रशस्त बना देता हैं। यह विशुद्ध धर्म और लोक-मर्यादा को स्थापित कर स्थिर रखता है, लोगों में सदाचार प्रवर्तित करता है, सच्ची मित्रता बढ़ाने का परामर्श देता है भ्रौर परस्पर सच्चा विश्वास पैदा करता है। सब से बड़ी बात तो यह है कि इसी भवचऋपूर में ही किसी-किसी प्रााही को अपने ग्रत्यन्त सौजन्य के योग से मिथ्यात्व का हरए। कर इतनी प्रशस्त बुद्धि प्रदान करता है कि वह सामान्य जन-प्रवाह से ग्रत्यधिक उत्कृष्ट बनकर भ्रनुकरण योग्य बन जाता है। हे बत्स ! ऐसा श्रेष्ठतम कार्य करने वाले इस सौजन्य से यह खलता पिशाचिन शत्रुता रखती है। इसका काररा स्पष्ट है, सौजन्य ग्रमृत है तो खलता कालकूट से भी ग्रधिक तेज विष है। यह पापिष्ठ मन वाली स्त्री भ्रयने पराक्रम से सौजन्य का खून करती है ग्रौर स्वकीय परिवार के साथ इस नगर के निवासियों के पीछे ऐसी कूर कठोरता से पड़ जाती है कि बस फिर कुछ कहानहीं जासकता। जिस प्रागी में इस खलताकी प्रबलता हो जाती है वहाँ से सौजन्य तो आहत होकर चला ही जाता है। उसके जाने के बाद फिर प्राएगि जैसा चेष्टाएं करता है उसका वर्णन कठिन है. तथापि

क्ष पुष्ट ४२५

संक्षेप में दिग्दर्शन कराता हूँ। दुष्टता के प्रभाव में भ्राकर मनुष्य मायावी बनकर श्रनेक प्रकार के कपट करता है, अन्य को ठगने का प्रयत्न करता है, द्वेष-यन्त्र से पिसता रहता है, अर्थात् द्वेषमय बन जाता है, स्नेह सम्बन्ध को तिलांजिल दे देता है भ्रौर स्पष्टतः दुर्जन बन जाता है। उसकी ऐसी स्थिति बन जाती है कि एक भी <mark>श्रच्छा</mark> कार्य यदि उसका स्पर्शभी कर ले तो वह अपने को भ्रष्ट हुग्रा मानने लग जाता है। अपने परिचितों के समक्ष वह कृत्ते की तरह भोंकता रहता है। अपने निकट सम्बन्धी को खाजाने में तो वह कुत्ते से भी अधिक बढ़ जाता है। अपनी जाति श्रौर समुदाय के रीति-रिवाजों से श्रलग होकर चलता है। श्रन्य की गृप्त बातों को प्रकट करता है। स्थिर मनुष्यों को भी श्रस्थिर बना देता है। स्थिर कार्य को नियमबद्धता को चुहे की तरह छिन्न-भिन्न कर सर्वत्र उद्देग पैदा कर देता है, सम्पूर्ण वातावरण को विषमय बना देता है और जीवन को बोिफल बना देता है। वह खलता से आहत होकर मन में एक बात सोचता है, वचन से अन्य प्रकट करता है भीर कार्यरूप में किसी तीसरी बात को ही करता है। भ्रपनी अनुकूलता के अनुसार कभी वह तप्त हो जाता है ग्रौर कभी प्रतिकृल ग्रवसर ग्रा पड़ने पर कपट पूर्वक ठंडा पड जाता है। कभी न अधिक गर्म और न अधिक ठण्डा ऐसी मध्यम स्थिति घारण कर लेता है। तात्पर्य यह है कि वह सन्निपात ग्रस्त मनुष्य के समान भ्रपनी एकरूपता (एक जैसी स्थिति) नहीं रख सकता । ग्रथित् दुर्जनता को ग्रच्छा लगे ऐसे श्रवसरानुकूल रूप घारण करता रहता है। भैया ! तुम्हें इस पिशाचिन के बारे में जानने की इच्छा थी इसीलिये संक्षेप में तुभी बता दिया है, वैसे मुभी तो इस पिशाचिन के वशीभूत लोगों का नाम लेना भी ग्रच्छा नहीं लगता।

[१६६-२०६]

प्रकर्ष ! इस चौथी पिशाचिनी खलता का लेशमात्र वर्णन किया ग्रब मैं तुभी पांचवी कुरूपता नामक दारुण स्त्री के विषय में बताता हूँ।

### प्र. कुरूपता

चित्तविक्षेप मण्डप के वर्णन के समय ४२ अनुचरों से घिरे हुए नाम नामक पाँचवें राजा का वर्णन किया था, वह तो तुभे याद ही होगा। इस राजा ने ही दुष्टता के कारण कुरूपता को भवचक में भेजा है। कुरूपता को प्रेरित करने वाले कई बाह्य कारण भी हैं, जैसे अनियमित और दूषित आहार-विहार के फलस्वरूप शरीर-स्थित कफ आदि कुपित होते हैं जिसके परिणाम स्वरूप कुरूपता आती है, अपर तात्त्विक दृष्टि से तो इसे प्रेरित करने वाला नाम कर्म राजा ही है। इसमें इतना अधिक शक्ति प्राचुर्य है कि जब वह प्राणी के शरीर में प्रविष्ट हो जाती है तब उसकी आँखों में महान उद्देग पैदा हो ऐसा रूप धारण करवाती है। यह प्राणी में लंगड़ापन, कुबड़ापन, ठिगणापन, अन्धता, विवर्णता, अंगोपांगहीनता, ताड जैसा लम्बापन व अन्य शारीरिक विषमताएं पैदा करती है। लंगड़ापन आदि ही

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ४२६

कुरूपता के परिवार हैं ग्रौर वे इसके साथ ही आते हैं। ग्रपने परिवार के साथ यहाँ ग्राकर यह पिशाचिन ग्रानन्द से विलास करती है ग्रौर निरन्तर मन ही मन मुस्कराती रहती है। (२१०-२१२)

#### सुरूपता

इन्हीं नाम कर्म महाराजा ने प्रसन्न हो कर सुरूपता नामक श्रपनी एक दासी को भी भवचक में भेज रखा है। सुरूपता को उत्पन्न करने में यद्यपि कुछ बाह्य कारण भी हैं, जैसे अच्छे और नियमित आहार-विहार से कफादि प्रकृतियाँ नियमित रहने के कारण प्राराी की ग्राकृति सुन्दर बनती है, परन्तू इसका तात्विक कारशा तो नाम महाराज द्वारा प्रेरित सुरूपता ही है। जब यह भवचक नगरस्थ प्राग्ती में प्रविष्ट होती है तब उसका रूप इतना सुन्दर ग्रीर ग्राकर्षक बना देतो है कि देखने वाले की ग्राँखें तृष्त ग्रीर हर्षित हो उठती हैं। उसकी ग्राकृति ग्रत्यन्त रमग्रीय बना देती है, नेत्र कमल जैसे ग्रीर शरीर के प्रत्येक ग्रवयव को योग्य स्थान पर शोभा देने वाला लम्बा, छोटा, मोटा या पतला आवश्यकतानुसार बना देती है। उसकी चाल हाथी की चाल जैसी मनोरम और साक्षात् देवकुमार जैसा रूप बना देती है। सुरूपता अपनी शक्ति से लोगों को आह्लादित करने वाला रूप प्रदान कर प्रसन्न होती है। सुरूपता और कुरूपता में स्वाभाविक शत्रुता है। सुरूपता का हनन कर यह राक्षसी कुरूपता योगिनी के समान प्राग्गियों के शरीर में प्रविष्ट होती है। कुरूपता के प्रविष्ट होने से बेचारे प्राणी सुन्दर रूप ग्रीर श्राकृति से होन हाकर कुरूप बनकर ऐसे भद्दे लगते हैं कि उनके सामने देखने से भी लोगों के नेत्रों में उद्देग पैदा हो जाता है। वे श्रादेय नाम कर्म-रहित हो जाते हैं जिससे कोई उनकी बात नहीं मानता । निरन्तर हीनभावना-ग्रस्त होने के कारण वे लोगों में हास्यास्पद बन जाते हैं। अपने रूप का गर्व करने वाले मूर्ख लोग उनको देखकर हसते हैं और उनकी कुरूपता पर टीका करते हैं। इसके ग्रतिरिक्त ठिंगने, कुबड़े आदि कुरूप लोग अधिकांश में गुणरहित भी होते हैं। व्यवहार में वे बहुत अच्छे तो शायद ही हो पाते हैं, क्योंकि 'म्राकृतौ च वसन्त्येते प्रकृत्या निर्मला गुएगाः' सामान्य तौर पर अच्छा ् म्राकृति वाले लोगों में निर्मल गुएा स्वभावतः ही पाये जाते हैं। इस प्रकार यह कूरूपता जगत में अनेक प्रकार की विडम्बना पैदा करने वाली है। इसका निरूपएा संक्षेप में किया है जो तेरी समभ में ग्रा गया होगा। [२१७-२२४]

## ६. दरिद्रता

भाई प्रकर्ष ! ग्रब दरिद्रता नामक छठी पिशाचिन के बारे में तुक्ते बताता हूँ, ध्यान से सुनो । दरिद्रता को प्रेरित कर यहाँ भेजने वाला तो पापोदय नामक सेनापित ही है, जो खलता (दुष्टता) को यहाँ भेजता है वही दरिद्रता को भी भेजता है । यह ग्रवश्य है कि पापोदय दरिद्रता को यहाँ भेजने के समय अन्तराय नामक

सातवें राजा को आगे कर देता है। यद्यपि दरिद्रता का वास्तविक कारण तो पापोदय ही है, तथापि बाह्य दृष्टि से देखने पर दरिद्रता के अनेकों बाह्य कारण दिखाई देते हैं श्रीर वे ही इसके कारएा हैं ऐसा लोग मानते हैं । ये बाह्य कारएा कौन-कौन से हैं ? यह भी बता देता हूँ । जैसे बाढ़, ग्राग, लुटेरे, राजा, सम्बन्धी, चोर, जुग्रा, शराब, अत्यधिक सम्भोग, वेश्यागमन, दुश्चरित्रता ग्रादि । इसके ग्रतिरिक्त भी जिन-जिन कारणों को श्रपनाने से धन का नाश होता हो, उन सब को दरिद्रता को प्रेरित करने वाले हेत् समभने चाहिये। परन्तु, तत्त्व-दृष्टि से तो पापादय सेनापित ही अन्तराय नामक सातवें राजा के द्वारा इन बाह्य कारगों को प्रवर्तित करता है, अतः वही वास्तविक कारण है। वत्स! दरिद्रता प्राणी की कैसी दश। कर देती है, वह भी सून । यह प्रार्गी को ऐसा निर्धन बना देती है कि उसे धन की गन्ध भी नहीं स्रा सकती, फिर भी उसे भूठी ब्राशा के फन्दे में फंसा कर ऐसा मूर्ख बना देती है कि जिससे उसे यह द्याशा बनी रहती है कि भविष्य में उसे ग्रढलक धन प्राप्त होगा। दीनता, अनादर, मृढ़ता, ग्रतिसन्तति, तुच्छता, भिक्षुकता, ग्रलाभ, बुरी इच्छा, भूख, श्रति संताप, क्षे कुटुम्ब-वेदना, पीड़ा, व्याकुलता श्रादि दरिद्रता का परिवार है। अर्थात् यह दरिद्रता राक्षसी जहाँ जाती है वहाँ दीनता भ्रौर भूख तो साथ ही लेकर जाती है। [२२४-२३३]

# ऐश्वर्य

कर्मपरिस्पाम राजा का दूसरा सेनापति पुण्योदय अपनी श्रोर से ऐक्वर्य नामक एक उत्तम पुरुष को भी यहाँ भेजता है जो लोगों को ग्रत्यन्त ग्राह्मादित करता है। इस ऐश्वर्य के साथ भलमनसाहत, भ्रत्यधिक हर्ष, हृदय की विशालता, गौरव, सर्वजनिपयता, लिलतता, शुभेच्छा ग्रादि ग्राते हैं ग्रीर प्राणी को धन घान्य से परिपूर्ण कर देते हैं। यह ऐश्वर्य लोगों में प्राणी को बड़ा ग्रौर ग्रादरपात्र बनाता है, मुखी बनाता है, लोकमान्य बनाता है। ऐक्वर्य यह सब मुन्दर परिस्थिति खेल ही खेल में घटित कर देता है। भैया! दरिद्रता की जब इच्छा होती है तब प्रपने परिवार के साथ आकर ऐश्वर्य नामक इस श्राह्लादक नरोत्तम को मूल से उखाड़ फेंकने की चत्राई दिखा देती है, क्योंकि दरिद्रता और ऐश्वर्य क्षण भर भी एक साथ नहीं रह सकते। दरिद्रता के त्रास से ही ऐश्वर्य भाग खड़ा होता है। ऐश्वर्य के दूर होते ही प्राणी सम्पत्तिरहित हो जाता है। दुःख से आछन्न ग्रौर विकल मन वाला होकर वह बहुत विफल प्रयत्न करता है। भविष्य में धन प्राप्ति की भूठी आशा के लालच से भिन्न भिन्न उपाय करता है और फिर से धनवान बनने के लिए रात-दिन दु:खी बना रहता है। भ्रनेक प्रकार से धन प्राप्ति के प्रयत्न करता है, किन्तु जैसे पवन का एक भौंका बादलों को बिखेर देता है वैसे ही पापोदय उसके सब प्रयत्नों को एक ही भागाटे में उलट देता है और बेचारे प्राणी के धन-प्राप्ति के सभी प्रयत्न

**<sup>%</sup> पृष्ठ ४२७** 

निष्फल कर देता है। फिर तो प्राणी रोता है, पछताता है, यह मानकर कि अपने प्रयत्न से जो धन उसे प्राप्त होने वाला था वह उसी का था। उसके न मिलने से मन में अत्यधिक खेद होता है और दूसरों का धन चुरा लेने या हड़प लेने का प्रयत्न करता है। अपने पास एक फूटी कौड़ी भी न होने से कल घी, तेल, अनाज, ईं घन आदि लाने के लिये पैसे कहाँ से आयेंगे, ऐसी कुटुम्ब की चिन्ता से दम्ध होने के कारण बेचारे को रात में नींद भो नहीं आती। इस चिन्ता से धन की प्राप्त हेतु वह न करने योग्य कार्य करता है, धर्म-कर्म से विमुख हो जाता है। वह लोगों में लघुता प्राप्त करता है और उसकी गिनती तृगा से भी तुच्छ होने लगती है। वह दूसरों का नौकर, चपरासी, दीन-हीन, भूख से अस्थिपिजर, मैला-कुचैला, देखने मात्र से घृणा पंदा करने वाला और सेकड़ों दु:खों से ग्रस्त होकर प्रत्यक्ष नारकीय जीव जैसा दिखाई देने लगता है। ऐश्वर्य का नाश कर जब दिखता प्राणी का आलिगन करती है तब उसे जीवित होने पर भी मृत समान ही बना देती है। [२३३-२४६]

# ७. दुर्भगता [दौर्भाग्य]

वत्स प्रकर्ष ! तेरे सन्मुख दरिद्वता के स्वरूप का संक्षेप में वर्णान किया। भ्रव तुभो जो सब के अन्त में खड़ी है उस दुर्भगता पिशाचिन के बारे में बताता हूँ, ध्यान पूर्वक श्रवण कर।

कर्मपरिणाम महाराज किसी-किसी प्राणी पर रुट होकर इस विशालाक्षी दुर्भगता (दौर्भाग्य) को इस भवचक नगर में भेजते हैं। कई बाह्य कारण भी इसकी प्ररित करते हैं, जैसे विरूपता, भद्दी ब्राक्टित, बुरा स्वभाव, कूर कर्म ब्रौर कटु वचन से भी दुर्भाग्य निकट ब्राता है, पर ये इसके मूल कारण नहीं है, वास्तव में तो इसको प्रेरित करने वाला दौर्भाग्य नाम कर्म ही है। तत्त्वरहस्य को भली प्रकार समक्षने वाले विद्वान् पुरुष इसकी शक्ति का वर्णन करते हुए कहते हैं कि यह प्राणी को प्रित्र अवांछित ब्रौर होष करने योग्य बना देती है। दीनता, अपमान, निर्वज्जता, प्रबल मानसिक दु:ल, % न्यूनता, तुच्छता, लघुता, तुच्छवेश, श्रल्पबुद्धि, निष्कलता आदि इस दुर्भगता के पारिवारिकजन हैं। इस परिवार के बल पर बलशालिनी बनकर यह दुर्भगता इस भवचक नगर में जातो है ब्रौर स्वच्छन्दता पूर्वक विचरण करती है।

## सुभगता

नाम कर्म महाराज ने प्रसन्न होकर इस भवचक नगर में लोगों को ब्रानन्द देने वाली सुभगता नामक एक अपनी परिचारिका को भी भेज रखा है। यह परि-चारिका भी अतिशय विश्रुत है। इस सुभगता के आते ही शारीरिक सौष्ठव, स्वास्थ्य, मानसिक सन्तोष, गर्व, गौरव, हर्ष, आशाजनक भविष्य और तिरस्कार का

क्<del>क पृष</del>्ठ,४२८

श्रभाव श्रादि भी स्वयं ही ग्रा जाते हैं। भवचक नगर में विचरण करती हुई जब यह प्राशायों के सम्पर्क में श्राती है तब उन्हें श्रानन्दरस से परिप्लावित, सुको, म्रादरणीय भौर सर्व प्राणियों को ग्रपने प्रेमाकर्षण से मुग्ध करने वाला जनवल्लभ बना देती है, अर्थात् सर्व प्रकार से यह प्राणी के सौभाग्य को प्रस्कुटित करती है। वत्स ! दौर्भाग्य ग्रौर सौभाग्य में स्वभाव से ही शत्रुता है, ग्रतः जैसे हथिनी वृक्ष, लता ब्रादि को मूल से ही उखाड़ फोंकती है वैसे ही यह दुर्भाग्यता भी सौभाग्यता को जड़ मूल से ही उखेड़ देती है। बेचारे जिन प्राशायों में से जब दुर्भगता इस सौभाग्यता को भगा कर अधिकार कर लेती है तब वे लोगों में प्रकृति (स्वभःव) से ही इतने ग्राप्रय हो जाते हैं कि ग्रापने स्वामी को भी ग्राच्छे नहीं लगते। स्वामी को तो उस पर अप्रीति हो ही जाती है, अपितु स्वयं उसकी पत्नी भी उसे धिक्कारती है, बच्चे कहना नहीं मानते, सगे-सम्बन्धी मिलना बन्द कर देते हैं। जिन्हें ग्रपना समका जाता है उनका प्रेम भी जब प्रार्गी को नहीं मिलता तब धन्य से तो भादर मिलने का प्रश्न ही कहाँ ? उसके समे भाई भी उससे नहीं बोलते । ऐसी अवस्था में जब वह कोई भी कार्य करता है तब उसका दुर्भाग्य अनवरत उससे दो कदम ग्रागे रहता है। शत्रु उस पर विजय प्राप्त करते हैं, ग्रपने अन्तरंग मित्र उसके शत्रु बन जाते हैं, मित्र ग्रौर सम्बन्धी उसे छोड़ जाते हैं और बेचारा प्राणी निन्दित होकर मनुष्यता को शापित करता हुआ, जीवन को बोभ समभ कर क्लेश पूर्ण जीवन ब्यतीत करता है। इस प्रकार दुर्भगता प्राणी के हाल-बेहाल कर देती है। भाई प्रकर्ष ! इस सातवीं और अन्तिम पिशाचिन दौर्भाग्यता का जिसका पहले मैंने नाम ही बताया था उसका संक्षिप्त विवरण भी तुम्हें कह सुनाया । [२४४-२६१]

भाई प्रकर्ष ! मैंने तुम्हें जरा, व्याधि, मरण, दुष्टता, कुरूपता, दिरद्वता और दुर्भगता के बारे में अनुक्रम से सम्पूर्ण विवरण सुना दिया है। प्रत्येक के प्रेरणा करने वाले, शक्ति और परिवार का भी वर्णन किया । वे किस-किस को किस प्रकार की पीड़ा देती हैं यह भी अनुक्रम से बता दिया है। प्रत्येक का शत्रु कौन है, उसका वे कैसे नाश करती हैं और उसके साथ लड़कर लोगों को पीड़ित करने के कार्य में वे भवचक नगर में किस प्रकार अपने आपको प्रयुक्त करती हैं, यह सब विवरण तु-हे संक्षेप में किन्तु विगतवार सुना दिया है। [२६२-२६४]



# २६. राक्षसी दौर और निवृित

[प्रकर्ष ने सप्त पिशाचिनों के विषय में विस्तार से सुना, उनको प्रेरणा करने वाले ग्रीर उनके आन्तरिक बल को पहचाना तथा उनके विरोधी तत्त्वों पर हृदय में विचारणा की। मामा के वर्णन पूरा करते ही भागोंज ने उस पर विस्तृत चर्चा चलाई ग्रीर वस्तु-स्वभाव को भली-भांति स्पष्ट करवाया। ये स्पष्टीकरण विशेष ध्यान देने योग्य हैं।

## पिशाचिनियों का अस्खलित वेग श्रौर प्रतिकार की अशक्यता

प्रकर्ष मामा ! ये पिशाचिनें भवचक नगर के लोगों को इतनी अधिक पीड़ा देती हैं, तो क्या यहाँ राजा. लोकपाल या कोटवाल नहीं हैं ? वे इन्हें रोक नहीं सकते ? यदि रोक सकते हैं तो फिर वे क्यों चुप बैठे हैं ?

विमर्श माई प्रकर्ष ! राजा श्रादि कोई भी इन पिशाचिनों को रोकने में समर्थ नहीं है। किसी में इतनी शक्ति क्यों नहीं है इसका कारण भी बताता हूँ। इस भवचक नगर में कितने ही महापराक्रमी राजा हैं, उन पर भी ये पिशाचिनें बलपूर्वक श्रपना प्रभुत्व स्थापित कर सकती हैं। ये सातों इतनी बलवान हैं कि सर्वत्र व्याप्त हैं और स्वेच्छानुसार विचरण करती हुई उद्दाम लीला करती हैं। जैसे मदमस्त भयंकर हाथी को पकड़ने के लिए योद्धा नहीं मिल सकता वैसे ही इन सातों को शंकुश में लेने में त्रैलोक्य में भी कोई समर्थ नहीं हो सकता। अपने प्रयोजन (कार्य) को पूरा करने में श्रत्यन्त शक्तिशाली और सर्वत्र निरंकुश घूमने वाली इन पिशाचिनों को रोकने की त्रिभुवन में किसमें सामर्थ्य है ? [२६४-२६६]

प्रकर्ष — मामा ! तब क्या किसी भी प्राशी को इन राक्षसिनयों को हराने का कुछ भी प्रयत्न नहीं करना चाहिये ?

विमर्श- वत्स ! निश्चय से यदि वास्तविकता को समका जाय तो प्रयत्न करना व्यर्थ ही है। ३% क्यों कि यदि इन पिशाचिनों का प्रभुत्व किसी प्राणी पर होना अवश्यम्भावी (अवश्य ही निर्मित) है तो उसे रोकने में कोई समर्थ नहीं हो सकता। जिस कार्य को करने में सफलता प्राप्त न हो सकती हो उसे कोई विचारशील व्यक्ति क्यों करेगा? जब कर्मपरिणाम, कालपरिणति, स्वभाव, लोकस्थिति और भवितव्यता आदि सम्पूर्ण कारण-सामग्री के बल पर ये पिशाचिनें प्रवित्ति होती हैं और जब अवश्यम्भावी समस्त निमित्त एकत्रित हो जाते हैं तब इन्हें या ऐसे ही अन्य कार्यों को रोकने का मनुष्य चाहे कितना ही प्रयत्न करे वह उन्हें रोकने में समर्थ नहीं हो सकता। प्रयत्न के अतिरिक्त उसे किसी भी फल की प्राप्ति नहीं हो सकती।

क्षे पृष्ठ ४२६

#### प्रोरक की विशिष्टता

प्रकर्ष — मामा ! आपने तो और शंका खड़ी कर दी। आपने इन सप्त राक्षसनियों के प्रवर्तक पापीदय, श्रसाता, नामराजा श्रादि बताये थे तथा भिन्न-भिन्न बाह्य कारण भी बताये थे, किन्तु अभी श्रापने इनको प्रेरित करने वाले कर्मगरिगाम, कालपरिणति श्रादि श्रन्य कारगों को बतलाया। श्रापके कथन में यह परिवर्तन कैसे हुआ ? मेरी तो समक्ष में कुछ भी नहीं श्राया।

विमर्श — भाई प्रकर्ष ! वास्तव में इसमें कोई परिवर्तन नहीं है । मैंने पहले तुम्हें इन सप्त राक्षसिनयों को प्रेरित करने वाले आन्तरिक और बाह्य कारण बताये थे वे तो प्रत्येक के विशेष कारण थे और प्रकट प्रेरणा मुख्यतः इन्हें उन्हीं कारणों से मिलती है । किन्तु, परमार्थ इष्टि से विचार करने पर तुम्हारी समभ में यह बात आ जायगी कि कर्मपरिणाम, कालपरिणति, स्वभाव, लोक-स्थिति और भवत-ध्यता इन पांचों कारणों के एकत्रित हुए बिना संसार में पलक भवकने जंसा तुच्छतम कार्य भी होना समभव नहीं है ।

# निवारण का उपाय करे या नहीं?

प्रकर्ष-मामा ! इसका ग्रर्थ तो यह हुन्ना कि ये पिशाचिन किसी भो व्यक्ति या उसके सम्बन्धी पर प्रहार/हमला कर रही हो या करने की तथारा में हो तो उससे बचने का कोई उपाय व्यक्ति को करना ही नहीं चाहिये ? तब क्या जरा, ब्याधि या मृत्यू आदि के पास भ्राने पर वैद्य को बुलाना, भ्रीषिध सेवन, मन्त्र-यन्त्र-तन्त्र, रसायन सेवन, ग्रथवा साम-दाम-दण्ड-भेद नीति से दुर्भगता, दरिद्रता, व्याधि आदि को रोकने का प्रयत्न ही नहीं करना चाहिये ? क्या ऐसे प्रसंग पर हाथ-पान बांधकर निष्क्रिय बने बैठा रहेना ही श्रोयस्कर है ? ग्रमुक कार्य करने योग्य है या त्याज्य है, यह जानने के पश्चात् भी क्या प्राणी को निष्क्रिय होकर कुछ भी नहीं करना चाहिये ? म्रथात् क्या वह ऐसा वीर्यहीन न पुसक है ? क्या वह भवला स्त्री है ? बेकार है ? क्या ग्रपनी इच्छानुसार कार्यका त्याग या ग्रहण करने की शक्ति से रहित है ? यदि ऐसा ही है तब तो यह प्रत्यक्षतः अनुचित है, अर्थात् किसी भी प्रकार उचित नहीं लगता क्योंकि, हम तो प्रति-दिन देखते हैं कि लोग ग्रंपने हितकारी कार्य को करते हैं भौर ग्रहितकारी का त्याग करते हैं। इस प्रयत्न के पश्चात् वे भ्रयनी हितकारी परिस्थिति को प्राप्त करते हैं और अहितकारी परिस्थिति को दूर करने मे समर्थं होते हैं। प्रयत्न पूर्वक निश्चित परिणाम प्राप्त करते हुए प्राणी सर्वत्र दिखाई देते हैं।

# व्यवहार-निश्चयः ग्रवश्यंभावीभावः परिपाटी

विमर्श—भाई! थोड़ा धैर्य घारण कर, ग्रधिक उतावला मत बन। मेरे कथन में रहे हुए गूढ ग्रर्थ पर तू ठीक से विचारकर। मैंने तुभे प्रारम्भ में ही कहा

था कि निश्चय से देखा जाय तो पुरुषार्थ की भ्रावश्यकता ही नहीं है, परन्तु व्यवहार में प्रयत्न (पुरुषार्थ) करने से कौन रोकता है ? प्राणी को अपने अपराधरूपी मल को ग्रुभ ग्रनुष्ठानरूपी निर्मल जल से बार-बार धोते रहना चाहिये। इस विषय में प्राणी प्रवृत्ति करता ही रहत। है क्योंकि पुरुषार्थ करते समय प्राणी यह नहीं जानता कि भविष्य में अमुक कार्य का परिसाम क्या होगा ? इसीलिये व्यवहार में वह छोड़ने योग्य विषयों का त्याग करता है भीर भ्रादरने योग्य विषयों को ग्रहण करता है। क्योंकि, वह सोचता है कि यदि वह प्रवृत्ति (प्रयास) नहीं करेगा तब भी कर्मपरिणाम तो प्रवृत्त होगा ही; बल्कि कर्मपरिएगम, कालपरिएाति श्रादि कारए-सामग्री को प्राप्त कर वह वैताल की भांति अधिक वेग से प्रवृत्त होगा। पुनः वह सोचता है कि मनुष्य अकर्मण्य तो रह नहीं सकता । वास्तव में तो वही मुख्य कर्ता है, क्योंकि कर्म-परिसाम स्नादि की प्रवृत्ति का उपकरसा (साधन) तो वह स्वयं ही है। स्नतः हाथ बांधकर, पैर फैलाकर बैठे रहना तो किसी भी प्राणी के लिये श्रीयस्कर नहीं है। कारण यह है कि व्यवहार से प्राणी अपने हित-ग्रहित को प्रवृत्त कर सकता है या रोक सकता है। अर्थात् यह कहा जाता है कि प्राग्ती में हित को अपनाने और अहित को रोकने की शक्ति है। 🕸 निश्चय से भी जब समग्र कारण-समूह एकत्रित होता है तभी अमुक कार्य पूर्णतया परिसाम रूप में परिवर्तित होता है। यदि प्रासी विचारपूर्वक कोई कार्य करता है, फिर भी उसका परिणाम विपरीत आता है, तो उसे बीच के साधनों के सम्बन्ध में हर्ष या शोक नहीं करना चाहिये। उसे निश्चय मत से यह समक्त लेना चाहिये कि ऐसा परिगाम तो श्राने ही वाला था, यह घटना ऐसे ही घटने वाली थी, यह समभकर उसे मध्यस्थभाव घारए। कर लेना चाहिये। उसे कभी यह नहीं सोचना चाहिये कि मैंने ऐसा किया होता तो ऐसा परिएाम नहीं भुगतना पड़ता, क्योंकि जो अवश्यम्भावी है उस परिगाम को अन्य साधनों के द्वारा परिवर्तित नहीं किया जा सकता। निश्चय दिष्ट से तो इस ससार में घटित होने वाली सभी अन्तरंग ग्रौर बाह्य कार्य-पर्यायें ग्रमुक निर्गीत कारण-सामग्री को प्राप्त कर सदा के लिये निर्मित हो चुकी होती हैं, जिन्हें ग्रनन्त केवलज्ञानी सर्वज्ञ जाव ग्रपने ज्ञान से जानते हैं भौर उसी के अनुसार कर्म-परिशाम अवश्य घटित होते रहते हैं। ये कार्य-पर्यायें जिस परिपाटी (अनुक्रम) से गठित होती हैं और जिन कारणों से प्रकट होने वाली हैं, उसी कम से ग्रार उन्हीं कारएों से वे प्रकट भी होती हैं. इसमें तिनक भी परिवर्तन या भ्रागे-पीछे नहीं हो सकता। ग्रतः भूतकाल में जा कुछ है गया है, उसके विषय में चिन्ता करना यह मोह राजा का विलास मात्र है । व्यवहार में भी अपने अहित को दूर करने और हितसाधन में उद्यत विचारणील पृष्ण को औषधि, तन्त्र-मन्त्र, रसायन, दण्डनीति श्रादि सम्पूर्ण साधन शुभ परिगाम प्राप्त करवाने में सक्षम न हो तो उनका आदर (स्वीका () नहीं करना चाहिये, अपितु असमर्थ साधनों के स्थान पर किसी एक ऐसे साधन को ढुंढ निकालना चाहिये जो निरपवाद सम्पूर्ण

<sup>%</sup> पृष्ठ ४३०

लाभदायी फल देने वाला हो और जो सर्वदा हितसाधक ही हो, कभी म्रहितकर न हो। तात्पर्य यह है कि सदनुष्ठानरूपी उपायों द्वारा प्राग्ती को ऐसे स्थान पर चले जाना चाहिये जहाँ जरा, व्याधि ग्रादि पिशाचिनियों का उपद्रव हो ही नहीं सके।

प्रकर्ष — मामा ! ऐसा कौनसा स्थान है जहाँ इन जरा, व्याघि म्रादि सप्त पिशाचिनियों की शक्ति थोड़ी भी न चलती हो ।

# निवृं तिनगरी

विमर्श हाँ भाई ! ऐसा स्थान है । यह निर्वृत्तिनगर के नाम से प्रसिद्ध है । यह नगर ग्रनन्त ग्रानन्द से परिपूर्ण है ग्रौर एक बार प्राप्त होने के पश्चात् विनागरिहत है । एक बार इस स्थान की प्राप्त हो जाने के बाद फिर से ऐसे स्थान पर ग्राने की ग्रावश्यकता हो नहीं होती जहाँ इन जरा, रुजा ग्रादि राक्षसनियों का दौर चलता हो । यह नगर समग्र उपद्रवों से रहित है इसलिये इसमें निवास करने वाले प्राण्यों पर जरा, ज्याघि ग्रादि राक्षसनियों का कोई प्रभाव नहीं चल सकता । जो प्राण्ती इस नगर में जाने की इच्छा रखता हो उसे अपने वीर्य (शक्ति) के विकास भौर उन्नति के लिये सुन्दर तत्त्वबोध (सम्यक्ज्ञान) प्राप्त करना चाहिये, शुद्ध श्रद्धा (सम्यक् दर्शन) रखनी चाहिये ग्रौर विशुद्ध कियाओं (सम्यक् चारित्र) का पालन करना चाहिये । इस प्रकार जिन प्राण्यों के वीर्य की वृद्धि तत्त्वबोध, श्रद्धा श्रीर सदनुष्ठान से हो रही होती है, वे यदि निर्वृत्तिनगर में न भी पहुँचे हों ग्रौर उस नगर के मार्ग पर चल रहे हो तब भी उन्हें इन पिशाचिनियों सम्बन्धी पीड़ा ग्रत्यल्प हो जाती है ग्रौर उन्हे श्रतिशय सुख-परम्परा प्राप्त होती है । [१-४]

भवचकपुर के ये चारों उप-नगर मानवावास, विबुधालय, पशुसंस्थान ग्रौर पापीपिजर तो इन सातों पिशाचिनियों एवं ग्रन्य महा-भयंकर घोर उपद्रवों से व्याप्त हैं; महान् त्रास के कारण हैं श्रौर भैया! उनमें इतने श्रधिक क्षुद्र उपद्रवों के प्रसंग व हेतु उत्पन्न होते रहते हैं कि कोई उन्हें गिन भी नहीं सकता; क्योंकि यह भवचकपुर स्थान ही ऐसा है। [४–६]

प्रकर्ष-मामा! तब ग्रापके कहने का तात्पर्य तो यह हुग्रा कि यह भव-चक्रपुर सम्पूर्णरूप से ग्रत्यन्त दुःखों से परिपूर्ण है। [७]

विमर्श—वत्स प्रकर्ष ! तूने ठीक ही समभा। मेरे कहने का भावार्थ तू स्पष्टत: समभ गया है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि इस सम्पूर्ण भवचकपुर का सार तुभे भली प्रकार समभ में ग्रा गया है। [=]

प्रकर्ष-मामा ! यदि ऐसा ही है तब यह तो बताइये कि इस नगर में क्षि रहने वाले प्राणियों को कभी इस संसार से निर्वेद (खिन्नता, घबराहट) भी होता है या नहीं ? [६]

ॐ पृष्ठ ४३१

विमर्श - भाई! इस भवचक में सर्वदा रहने वाले प्राणियों को इस संसार से कभी निर्वेद नहीं होता, इसका भी कारण सुन । जैसा कि मैं पहले प्रति-पादित कर चुका हूँ कि महामाह भ्रादि अन्तरंग राजा भ्रपनी महान शक्ति से सम्पूर्ण भवचक के लोगों को भ्रपने वश में रखते हैं। सम्पूर्ण विश्व को जनमोहन (अपने वशवर्ती) करने में इनका कौशल अभूतपूर्व है। इनके वशीभूत यहाँ के प्राणी निरन्तर यहाँ रहकर दु: ख सहते ई फिर भी कभी इससे घबराते नहीं। ये महामोहादि प्रबल तस्कर हैं, धूर्त हैं, दु:खदायी शत्रु हैं, तथापि आश्चर्य की बात तो यह है कि मोहित चित्त वाले भवचक निवासी तो इन्हें ग्रपने सच्चे मित्र, हितेच्छू, प्रेमी ग्रौर सुख के कारराभूत मानते हैं । बत्स ! मोह द्वारा चित्त को विपरीत दिशा में ले जाने के कारण यह नगर दुःखों से परिपूर्ण होने पर भी यहाँ के निवासी इसे सुख-समुद्र जैसा मानते हैं और कभी दु:खों से छटने की चिन्ता नहीं करते । वे यहीं पड़े रहकर महामोह आदि को अपना बन्धु मानते हुए सन्तुष्ट होकर प्रसन्न रहते हैं। यदि कोई बिद्वान पुरुष कभी इन्हें इस भवचक के दुःखों से मुक्त होने का परामर्श देता है, मार्ग बताता है तो उसे वे ग्रपना सुख लूटने वाला ठग समभते हैं ग्रौर उसका उपकार मानने के बदले उस पर रुष्ट होते हैं। इतना ही नहीं, वे यहाँ रहकर निरन्तर ऐसे-ऐसे कार्य करते हैं जिसके परिगामस्वरूप पाप कर्म का उपार्जन कर वे इस अवचक में अपना निवास अधिक स्थिर और दीर्घकालीन बना लेते हैं। ये महामोह आदि शत्रुग्नों की गोद में बैठे हुए हैं श्रौर इन्हें यहीं पड़ा रखने के लिये महामोहादि ग्रपनी समस्त शक्ति का प्रयोग कर रहे हैं तथापि ये बेचारे इस वास्तविकता को न तो जानते हैं और न ही कभी जानने का प्रयत्न ही करते हैं। इतना ही नहीं शब्द,रूप, रस, गन्ध. स्पर्श स्रादि इन्द्रियों के भोग जो तुच्छ हैं, दुःख से आछन्न हैं, फिर भी वे इन्हें अमृतोपम मानते हैं और इन्हीं में सुखानुभव करते हैं। वत्स ! जब तक इन प्रासियों पर महामोह ब्रादि राजाब्रों का ऐसा वर्चस्व रहेगा तब तक इन्हें इस संसार से कभी भी निर्वेद नहीं होगा। [१०-२१]

प्रकर्ष सामा ! इस भवचक के लोग जब स्वयं ही इस प्रकार बेवकूफ, पागल ग्रीर उन्मत्त जैसे दुरात्मा बन रहे हैं तब हम उनके विषय में चाहे जितनी चिन्ता करें या उनके हित की बात सोचें तो वह सब व्यर्थ ही है । [२२]

# ३०. छः अवान्तर मण्डल (छः दर्शन)

[राक्षसिनयों का वर्चस्व कब तक और कहाँ समाप्त होता है यह जानने के बाद प्रकर्ष को अन्य बातें जानने की जिज्ञासा होने लगी। प्रकर्ष बहुत जिज्ञासु था और सभी बातें समक्त लेने का प्रयत्न कर रहा था तो विमर्श भी सब कुछ बताने में प्रसन्नता का अनुभव कर रहा था।]

#### मिध्यादर्शन की शक्ति

प्रकर्ष — मामा ! महामोह आदि समस्त राजाओं का कितना पराक्रम है और भवचक पर कितना वर्चस्व है यह तो मुक्ते श्रच्छी तरह समक्त में श्रा गया, किन्तु पहले ग्रापने इसके मन्त्री मिध्यादर्शन का वर्णन किया था श्रीर बताया था कि इसकी पत्नी कुद्दि महा भयंकर है। यह मिध्यादर्शन अपनो शक्ति से भवचक में कैसे-कैसे संयोगों में क्या क्या प्रभाव उत्पन्न करता है, यह नहीं बताया था। ग्रतः मामा! इस मिध्यादर्शन के गुणा और स्वरूप का तथा उसके वशीभूत लोगों का व्यवहार कैसा होता है, यह जानने की मेरी उत्कट इच्छा है, ग्रतः इस विषय में स्पष्टीकरण करें। [२३-२६]

विमर्श — प्रिय प्रकर्ष ! तूने ऐसा प्रश्न पूछा है कि उसका उत्तर बहुत विस्तार से देना पड़ेगा। वैसे तो इस भवचक का अधिकांश भाग मिथ्यादर्शन के द. में रहता है, इसमें कोई संशय नहीं है। मानवावास ग्राटि चारों उप-नगरों के अ निवासी तो प्रायः इसके वशीभूत रहते ही हैं। ग्रब विशेष रूप से इसकी ग्राज्ञा में रहने वाले प्राणी कहाँ-कहाँ रहते हैं. उनके मुख्य-मुख्य स्थान कौन से हैं ? इनका स्पष्ट वर्णान करता हूँ। इतना कहकर विमर्श ने ग्रयना दाहिना हाथ ऊंचा कर तर्जनी ग्रंगुली से उन स्थानों कीग्रोर निर्देश करता हुग्ना बोला — भाई! इस मानवावास उप-नगर के श्रन्तर्गत जो सामने छः ग्रवान्तर मण्डल (मोहल्ले) देख रहे हो उनके निवासी विशेष रूप से इस मिथ्यादर्शन के वशीभूत हो कर इसकी आज्ञा में रहते हैं। [२७–३२]

प्रकर्ष - मामा । इन छः श्रवान्तर मण्डलों के नाम क्या-क्या हैं ? इनमें रहने वाले लोग किन-किन नामों से जाने जाते हैं ? [३३]

विमर्श—इन छः में से प्रथम का नाम नैयायिकपुर है, इसके निवासी नैयायिकों के नाम से जाने जाते हैं। दूसरे का नाम वैशेषिकपुर है भीर इसके निवासी वैशेषिकों के नाम से जाने जाते हैं। तीसरे का नाम सांख्यपुर है भ्रीर इसके निवासी सांख्य के नाम से जाने जाते हैं। चौथे का नाम बौद्धपुर है भ्रीर इसके निवासी बौद्ध कहलाते हैं। पाँचवें का नाम मीमांसक नगर है भ्रीर इसके निवासी मीमांसक कहलाते

<sup>88</sup> **पृ**ष्ठ ४३२

हैं। श्रन्तिम छठे पुर का नाम लोकायतिनवास या चार्वाक नगर है। इसके निवासियों को नास्तिक या वार्हस्पत्य कहा जाता है। इन छहों श्रवान्तर मण्डलों के निवासियों पर विशेषरूप से मिथ्यादर्शन का शासन चलता है। अपनी स्त्री कुद्दिष्ट के साथ यह यहाँ पर जिस प्रकार का विलास करता है, यह तो मैंने तुभे पहले ही बता दिया था। इसका विलास इन छहों मण्डल के निवासियों में दृष्टिगोचर होता है। [३४-४०]

प्रकर्ष-- मामा ! लोक-वार्तानुसार इस मण्डल में जो षट् दर्शन कहे जाते हैं. क्या भ्रापने उन्हों के श्रनुयायियों का यह वर्णन किया है ? [४१]

विमर्श—वत्स! उपरोक्त वर्णन में जिन छः मण्डलों (पुरों) का वर्णन किया गया है, उनमें से मीमांसक के ग्रितिरिक्त सब दर्शन कहलाते हैं। मीमांसकपुर का निर्माण तो अर्वाचीन ही है, ग्रतः लोग इसे दर्शन की पंक्ति में नहीं रखते। जैमिनी नामक ग्राचार्य ने जब देखा कि वेद-धर्म का नाश हो रहा है ग्रीर लोग अयोग्य प्रवृत्ति करने लगे हैं तब वेदों की रक्षा के लिये ग्रीर प्रवित्ति दोषों को दूर करने के लिए उन्होंने वेदों पर मीमांसा की रचना की। यही कारण है कि लोग मःमांसकपुर के ग्रितिरक्त पांच पुरों को दर्शन की संख्या में रखते हैं। ग्रतः इस सम्बन्ध में संशय को कोई स्थान नहीं है। [४२-४४]%

प्रकर्ष – मामा ! यदि ऐसा है तब लोग जिसे छठा दर्शन कहते हैं वह पुर कहाँ आया हुग्रा है ? यह बतायें। [४६]

# लोकोत्तर जैनपुर

विमर्श वत्स प्रकर्ष ! हम जिस श्रेष्ठतम विवेक पर्वत पर खड़े हैं, उसके सामने जो निर्मल ग्रीर उत्तुंग शिखर (चोटी) दिखाई देता है जिसे ग्रप्रमत्तत्व कहते हैं, उसी पर छठा लोकोत्तर जैनपुर बसा हुग्रा है। यह पुर बहुत विस्तृत है ग्रीर इसकी रचना भी ग्रसाधारण है। ग्रन्य दर्शनों से इसमें विशेष ग्रसाधारण गुगा हैं जिसका वर्णन मैं विस्तार से बाद में करूंगा। लोक-मान्यता के अनुसार इसे भी ग्रन्य दर्शनों के साथ छठे दर्शन के रूप में ही माना जाता है। इस जैनपुर (जैनदर्शनपुर) के निवासियों का यह वैशिष्ट्य है कि इस पर मिथ्यादर्शन मन्त्रों का वर्चस्व लेशमात्र भी नहीं चलता है। [४७-४०]

प्रकर्ष — मामा ! नीचे के मण्डलों (पुरों) में रहने वाले लोगों पर तो मिथ्यादर्शन का वर्चत्व चलता है ग्रीर श्रप्रमत्तत्व शिखर पर बसे हुए जैनदर्शनपुर के निवासियों पर उसकी शक्ति नहीं चलती इसका क्या कारण है ? [४१]

विमर्श — भाई प्रकर्ष ! इस लोक में एक मनोहर निर्वृत्तिनगर है, जिसके निवासियों पर महामोह भ्रादि राजाओं का वर्चस्व नहीं चलता, वे इस नगर में प्रवेश

१३ दहर दश्**र** 

ही नहीं कर सकते । इस नगर में सम्पूर्ण दु:खों का ग्रभाव है । इसमें ग्रनन्त काल तेक सम्पूर्ण <mark>एवं निर्द्धन्द्व भ्रानन्द र</mark>हता है। अतः व्याघि, चोर, शत्रु, परमाधामी आदि कोई भी यहाँ किसी प्रकार का उपद्रव नहीं कर सकते । इस नगर की इस विशेषता को नैयायिकादि समस्त पुरों के सभी निवासी जानते हैं, अत: लोकायतों (नास्तिकां) के अतिरिक्त सभी इस नगरी में पहुँचने की इच्छा रखते हैं। किन्तु इस निर्वित्त नगर में पहेँचने के मार्ग इन लोगों ने ग्रपनी-ग्रपनी कल्पना के ग्रनुसार बना लिये हैं, जिसस इन मार्गी में परस्पर विरोध पैदा हो गया है। परिस्ताम स्वरूप इन लोगों ने निवृं त्तिनगर में जाने के लिये जिन ग्रनेक मार्गों की योजना को है, वे युक्तियुक्त नहीं हैं, न्याय की इष्टि से स्पष्ट विरोध वाले हैं ग्रीर तर्क के समक्ष तो टिक ही नहीं सकते । जब कि विवेक पर्वत के अप्रमत्तत्व शिखर पर स्थित जैनदर्शनपुर के निवासियों ने निर्वृत्ति नगर जाने का जो मार्ग देखा है, निर्माण किया है, वह सन्मार्ग है, मनोहर है, विरोधरहित है, युक्तियुक्त ग्रौर तर्कसंगत है । इस मार्ग पर चलने से लोग ग्रवण्य ही निर्वृत्ति नगर पहुँचते हैं, इसमें कोई संदेह नहीं है। मैं बिना किसी पक्षपात के वास्तविकता का वर्णन तेरे समक्ष कर रहा हूँ। नीचे बसे हुए ग्रन्य पुरों के निवासियों पर मिथ्यादर्शन श्रपना वर्चस्व स्थापित कर सकता है, किन्तु इस शिखर पर स्थित पुर पर नहीं । मिथ्यादर्शन के प्रताप से उन लोगों की बुद्धि इतनी कुण्ठित हो जाती है कि वे तत्वदृष्टि से निवृत्तिनगर ले जाने के बजाय उसके विपरीत दिशा में ले जाने वाले मार्ग को ही वास्तविक मोक्ष मार्ग मान बैठते हैं। प्रर्थात् वे मोक्ष के सच्चे मार्ग को न जानकर उसके विपरीत मार्ग को ही सच्चा मानने लगते हैं। किंतु, शिखर पर स्थित जैनदर्शनपुर के लोग मोक्ष के सच्चे मार्ग को जानते हैं स्रौर विपरीत मार्ग को सच्चा मार्ग मानने की भूल कभी नहीं करते, इसीलिये मिथ्यादर्शन के प्रभाव से दूर रहते हैं। [५२-६३]

भाई प्रकर्ष ! तू यह मत समभ लेना कि मैंने तुभ्हे जिन छ: पुरों के नाम बताये हैं इतने ही पुर इस भवचक में है। इस उपलक्षरा (ब्राधार) से मिथ्यादर्शन के वशीभूत 🕸 कई ग्रन्य पुर भी इस भवचक में हैं, ऐसा समक्तना । ऐसे-ऐसे तो यहाँ म्रानेक पुर हैं। वत्स ! भूतल पर इस प्रकार जो पुर हैं वैसे ही देश भीर काल के अनुसार दूसरे भी अनेक पुर थे और नये अनेक पुर बस रहे हैं और बसते ही रहेंगे। इस अप्रमत्तत्व शिखर पर स्थित जैनदर्शनपुर अनादि-अनन्त है, यह न कभी उत्पन्न हुआ ग्रौर न कभी इसका नाश होगा, श्रर्थात् परमार्थ से यह सर्वकाल शाश्वत है । [६४–६६]

प्रकर्ष-मामा ! इन लोगों ने अपनी-ग्रपनी कल्पना से अपने नगर-निवासियों के लिए निर्वृत्तिनगर के जिन मार्गों को बताया है उन्हें जानने की मैं

<sup>፠</sup>ቑ፞፞ፚ፠ዿ፞፞፞፞፞

इच्छा रखता हूँ। मुक्ते यह बात सुनने का भ्रत्यधिक कौतूहल है, भ्रतः भ्राप भ्रनुग्रह कर मुक्ते बताइये। [६७-६८]

विमर्श -- वत्स ! यदि तेरी ऐसी इच्छा है तो प्रत्येक दर्शनकार ने निर्वृत्ति के कैसे-कैसे मार्ग बताये हैं, तुभ्ने स्पष्टता पूर्वक सुनाता हूँ, ध्यान पूर्वक सुन। [६९]

8

# ३१. षट् दर्शनों के निवृिति-मार्ग

# १. नैयायिक दर्शन

भाई प्रकर्ष ! नैयायिकों ने निर्वृत्ति-मार्ग की कल्पना में १६ तत्त्व माने हैं। वे हैं—१. प्रमारण, २. प्रमेय, ३. संशय, ४. प्रयोजन, ४. द्वान्त, ६. सिद्धान्त, ७. श्रवयव, ८. तर्क, ६. निर्राय, १०. वाद. ११. जल्प, १२. वितण्डा, १३. हेत्वाभास, १४. छल, १४. जाति और १६. निग्रहस्थान। इन १६ तत्त्वों के ज्ञान से वे मोक्ष की प्राप्ति मानते हैं। इनके लक्षरण इस प्रकार हैं:—

- १. प्रमाणः—पदार्थ के ज्ञान के कारण को प्रमाण कहते हैं। यह प्रमाण चार प्रकार का है—प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान ग्रौर शब्द। इन्द्रिय ग्रौर पदार्थों के सिन्नकर्ष (सम्बन्ध) से उत्पन्न होने वाला, वचन द्वारा ग्रकथ्य ग्रौर व्यभिचार दोष से रिहत निश्चयात्मक ज्ञान को प्रत्यक्ष कहते हैं। प्रत्यक्ष पूर्वक उत्पन्न होने वाला ज्ञान ग्रनुमान कहलाता है। ग्रनुमान के तीन भेद हैं—पूर्ववत्, शेषवत्, सामान्यतोद्देश । कारण से कार्य का अनुमान करना। जैसे ग्राकाश में बादलों को देखकर वर्षा होने का ग्रनुमान करना पूर्ववत् अनुमान कहलाता है। कार्य से कारण का अनुमान करना, जैसे नदी के पूर को देखकर ग्रत्यधिक वर्षा हुई है ऐसा ग्रनुमान करना शेषवत् ग्रनुमान कहलाता है। जैसे देवदत्त आदि गित करने (चलने) से देशान्तर में जाते हैं वैसे सूर्य भी गित पूर्वक ही देशान्तर को प्राप्त करता है ऐसा ग्रनुमान करना सामान्यतोद्देश्य ग्रनुमान कहलाता है। प्रसिद्ध वस्तु के साध्यम्य से ग्रप्रसिद्ध वस्तु का साधन करना उपमान कहा जाता है, यथा—जैसी गाय होती है वैसा ही बैल होता है। आप्त पुरुषों का उपदेश शब्द कहलाता है। इस प्रकार चार प्रकार का प्रमाण कहा गया है।
- २. प्रमेष:—१२ प्रकार का है:—१. ग्रात्मा, २. शरीर, ३. इन्द्रिय, ४. ग्रर्थ, ४. बुद्धि, ६. मन, ७, प्रवृत्ति ८. दोष, ६. प्रेत्यभाव, १०. फल, ११. दु:ख, १२. ग्रप्यमां।
- ३. संशय: --यह क्या होगा ? यह स्तम्भ है या पुरुष ? ऐसा सन्देह जहाँ हो उसे संशय कहते हैं।

- ४. प्रयोजन :-- जिसके लिये प्रयात् जिस प्रभिलाषा से प्रवृत्ति की जाय वह प्रयोजन कहलाता है।
- **४. दृष्टान्त**ः—जिसके सम्बन्ध में वादी और प्रतिवादी में विवाद न<sub>ी</sub>ं हो सकता, उसे दृष्टान्त कहते हैं।
- ६. सिद्धान्तः चार प्रकार का है : सर्वतन्त्र सिद्धान्त, प्रतितन्त्र सिद्धान्त ग्रिधिकरण सिद्धान्त ग्रीर ग्रम्युगगम सिद्धान्त ।
- **७. भ्रवयव**ः—पांच प्रकार का हैः –प्रतिज्ञाः हेतुः उदाहरगाः, उस्तय और निगमन ।
- द. तर्कः संशय को दूर करने के लिए ग्रन्वय धर्म का ग्रन्वेषए। करना तर्क है, जैसे यह स्थारणु होना चाहिये या पुरुष ?
- €. निर्णय :— संशय भीर तर्क के पश्चात् ॐ जो निश्चय होता है उसे निर्णय कहते हैं. जैसे यह पुरुष ही है भ्रथवा स्थाण ही है।
- १०. वाद: —तीन प्रकार का है: वाद, जल्प और वितण्डा। वाद गुरु और शिष्य के मध्य में पक्ष और प्रतिपक्ष को स्वीकार कर अभ्यास के लिए जो कथा कहने में आती है वह वाद कथा कहलाती है।
- **११. जल्प:**—केवल विजय प्राप्त करने की इच्छा से छल, जाति, निग्रह-स्थान ग्रादि दूषणों को ग्रारोपित करने वाली कथा जल्प कहलाती है।
- १२. वितण्डाः इसी जल्प कथा में प्रतिपक्ष की अनुपस्थिति में स्वपक्ष का स्थापित करना वितण्डा कथा कहलाती है।
- १२. हेत्वाभास: हेतु न होने पर भी जो हेतु जैसा दिखाई दे उसे हेत्वाभास कहते हैं। इसके म्रनैकान्तिक आदि भेद हैं।
- १४. छल: नव कम्बल वाला देवदत्त इत्यादि वाक्प्रपञ्च को छल कहते हैं।
  - १५. जाति : -- दूषगाभास को जाति कहते है ।
- १६. निग्रह्स्थानः—विपक्षो जहाँ वाद करते हुए लड़खड़ा जाय उसे निग्रह्स्थान कहते हैं। निग्रह अर्थात् पराजय का; स्थान ग्रर्थात् कारण्निग्रह्स्थान। इस निग्रह स्थान के बाईस मेद हैं:—१. प्रतिज्ञा हानि, २. प्रतिज्ञान्तर, ३. प्रतिज्ञानिरोध, ४. प्रतिज्ञा सन्यास, ४. हेत्वन्तर, ६. ग्रर्थान्तर, ७. निरर्थक, ६. ग्रविज्ञातार्थ, ६. ग्रपार्थक, १०. अप्राप्तकाल, ११. न्यून, १२ ग्रिषक, १३. पुनरुक्त, १४. अननुभाषण, १४. अप्रतिज्ञान, १६. ग्रप्रतिभा, १७. कथाविक्षेप, १८. मतानुज्ञा, १६. पर्यनुयोज्योपेक्षण, २०. निरनुयोज्यानुयोग, २१. ग्रपसिद्धान्त ग्रौर २२. हेत्वाभास।

इस प्रकार नैयायिक दर्शन सम्मत प्रमाण श्रादि सोलह पदार्थों का यह संक्षिप्त विवेचन है।

ऋ पृष्ठ ४३५

## २. वेशेषिक दर्शन

वत्स प्रकर्ष ! वैशेषिकों ने निर्वृत्ति-मार्ग की कल्पना में ६ पदार्थ माने हैं । द्रव्य, गुरा, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय । ये इन ६ पदार्थों के तत्त्वज्ञान से मोक्ष (निर्वृत्ति) प्राप्ति होना मानते हैं ।

इन छः पदार्थों के विभिन्न भेद हैं। इन पदार्थों में द्रव्य ९ प्रकार का है:—पृथ्वी, ग्रप्, तेजस्, वायु, ग्राकाश, काल, दिशा, ग्रात्मा ग्रीर मन।

गुरा २५ प्रकार के हैं :—रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमास, पृथकत्व, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, बुद्धि, सुख, दुःख, इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, धर्म, अधर्म, संस्कार, गुरुत्व, द्रवत्व, स्नेह, वेग और शब्द ।

कर्म ५ प्रकार का है :--- उत्क्षेपण, अवक्षेपण, प्रचारण, ग्राकुंचन ग्रीर गमन ।

सामान्य दो प्रकार का है: -पर भ्रौर अपर। सत्ता लक्षण वाला पर-सामान्य भ्रौर द्रव्यत्व म्रादि वाला म्रपर-सामान्य।

विशेष—ग्रणु, ग्राकाश, काल, दिशा, ग्रात्मा ग्रौर मन आदि नित्यद्रव्य में रहने वाले अन्त्य को विशेष कहते हैं।

समवाय अयुतिसिद्ध अर्थात् तन्तुस्थित पट के समान अन्य आश्रय में नहीं रहने वाले ऐसे आधार आधेय भाव वाले दो पदार्थों के सम्बन्ध के हेतु इह प्रत्यय को समवाय कहते हैं।

इस दर्शन में प्रत्यक्ष और अनुमान (लेंगिक दो प्रमाग माने जाते हैं। यह वैशेषिक दर्शन का सामान्य अर्थ (परिचय) है।

#### ३. सांख्य दर्शन

प्रकर्ष ! सांख्यों ने अपनी कल्पना से २४ तत्त्वों के यथार्थ ज्ञान से मोक्ष (निर्वृ ति) का मार्ग स्वीकार किया है । ये २४ तत्त्व निम्नलिखित हैं :— सत्व, रजस् और तमस् तीन प्रकार के गुरा हैं । प्रसन्नता, लघुता, स्नेह, अनासक्ति, अद्वेष और प्रीति ये सत्वगुण के कार्य हैं । ताप, शोक, भेद, स्तम्भ, उद्वेग और चलचित्तता ये रजोगुरा के कार्य हैं । गररा, सादन, बीभत्स, दैन्य, गौरव (गर्व) आदि तमोगुरा के चिह्न हैं । इन तीनों गुणों की साम्यावस्था अर्थात् समान प्रमारा में होने की अवस्था को प्रकृति कहते हैं । इसी का दूसरा नाम प्रघान भी है । प्रकृति से महान् अर्थात् बुद्धि उत्पन्न होती है । अहंकार से ११ इन्द्रियां और ४ तन्मात्रा मिलाकर १६ तत्त्व उत्पन्न होते हैं । वे इस प्रकार है :— स्पर्शन, रसन, द्राण, चक्षु और कान ये पांच बुद्धि इन्द्रियां । वचन, हाथ, पैर, गुदा और योनि

अथवा लिंग ये पाँच कर्मेन्द्रियाँ और छठा मन । इन ११ इन्द्रियों में ग्रहंकार के प्रभाव से जब तमोगुण की अधिकता होती है तब पांच तन्मात्रा उत्पन्न होती है, जिनके लक्षगा हैं: — स्पर्श, रस. रूप, गन्ध ग्रौर शब्द । इन ५ तन्मात्रा से पृथ्वी, पानी, तेज, वायु ग्रौर श्राकाण इन ५ महाभूतों को उत्पत्ति होती है।

इस प्रकार प्रधान, बृद्धि, ग्रहंकार, ११ इन्द्रियाँ, ४ तन्मात्रा ग्रौर ४ महाभूत मिलाकर २४ तत्त्व वाली प्रकृति है। इनसे भिन्न चैतन्य स्वरूप २४वां तत्त्व
पुरुष है। जन्म-मरण के नियम से बद्ध होने के कारण ग्रौर धर्म ग्रादि भिन्न-भिन्न
प्रकार की प्रवृत्ति करने वाला होने से यह पुरुष श्रनेक प्रकार का है। शब्द ग्रादि के
उपभोग के लिये पुरुष ग्रौर प्रकृति का संयोग ग्रन्ध ग्रौर पंगु के संयोग के समान है।
शब्दादि की प्राप्ति होना ग्रर्थात् गुण ग्रौर पुरुष का ग्रान्तरिक मिलन उपभोग है।
इस दर्शन में प्रत्यक्ष, ग्रनुमान ग्रौर ग्रागम को प्रमाण माना गया है। यह सांख्य
दर्शन का संक्षिप्त स्वरूप है।

### ४. बौद्ध-दर्शन

भाई प्रकर्ष ! बौद्धों ने निर्वृत्ति मार्ग की कल्पना इस प्रकार की है। वे कहते हैं कि ५ इन्द्रियाँ, शब्द, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, मन ग्रौर धर्म ये ४२ प्रकार के भायतन हैं। घर्म अर्थात् सुख-दुःख ग्रादि का ग्रायतन (घर) यानि शरीर है। वे प्रत्यक्ष ग्रीर ग्रनुमान दो प्रकार का प्रमास मानते हैं। यह बौद्ध दर्शन का सारांश है।

बौद्धों की वैभाषिक, सौत्रान्तिक, योगाचार श्रौर माध्यमिक इस प्रकार चार शाखायें हैं।

वैभाषिकों की मान्यता है:—पदार्थ क्षिणिक है, वयोंकि जैसे जन्म उत्पन्न करता है, स्थिति स्थापन करता है, जरा जर्जरित करती है और विनाश नाश करता है वैसे ही श्रात्मा भी इसी के समान क्षिणिक है। इसी कारण छात्मा भी पुद्गल कहलाती है।

सौत्रान्तिकों की मान्यता है:—समस्त शरीरधारियों में रूप, वेदना, विज्ञान, संज्ञा और संस्कार ये पांच स्कन्ध विद्यमान हैं। वे आत्मा नामक किसी पदार्थ को नहीं मानते। स्कन्ध ही परलोक में जाते हैं, समस्त संस्कार तो क्षिणिक हैं, स्वलक्षरण ही परमार्थ है और अन्य पदार्थों की व्यावृत्ति शब्दार्थ है। नैरात्म्य भावना से ज्ञान-संतान का उच्छेद ही मोक्ष है।

योगाचार की मान्यता है: यह संसार ही विज्ञान है, इसके भ्रतिरिक्त कोई बाह्य पदार्थ नहीं है। एक अद्भैत ज्ञान ही तत्त्व है जिसकी भ्रनेक संतानें हैं। वासना के परिपाक से नीला-पीला भ्रादि प्रतिभासित होता है। मालय-विज्ञान ही समग्र वासनाओं का भ्राधारभूत है और भ्रालय-विज्ञान की विशुद्धि ही भ्रपवर्ग या मोक्ष है।

माध्यमिक मत के अनुसार यह सब शून्य है। प्रमारा और प्रमेय का विभाग तो मात्र स्वप्न सदृश है। शून्यता-दृष्टि ही मुक्ति है और उसी के लिये समस्त भावनायें हैं। ये बौद्ध-दर्शन के विशेष भेद हैं और उनका यह संक्षिप्त परिचय है।

# लोकायत (चार्वाक) दर्शन

वत्स ! नास्तिकों को चार्वाक. लोकायत या बाईस्पत्य कहा जाता है। ये चार्वाक तो निर्वृत्तिनगर को ही नहीं मानते। इनके अनुसार मोक्ष, जीव, परलोक, पुण्य, पाप, स्वर्ग, नरक, ग्रादि कुछ भी नहीं है। क्ष मात्र पृथ्वी, जल, ग्रानि ग्रीर वायु ये चार तत्त्व हैं। इन तत्त्वों के समुदाय में ही भरीर, इन्द्रिय और विषय ये सज्ञाये हैं। जैसे मद्य में विद्यमान मदशक्ति (नशा) उसके सभी तत्त्वों के एकत्रित होने पर प्रकट होता है वैसे ही चारों भूतों के एकत्रित होने से जो भरीर रूपी परि-ए। ति होती है उसी में चैतन्य उत्पन्न होता है। जैसे जल में बुलबुला उठता है ग्रीर उसी में समा जाता है वैसे ही भूत समुदाय से चैतन्य उत्पन्न होता है ग्रीर पुन: उसी में विलीन हो जाता है।

प्रवृत्ति और निर्वृत्ति से साध्य प्रेम को ही वे पुरुषार्थ मानते हैं। यह पुरुषार्थ काम (विषय सुख) ही धर्म है, अन्य मोक्ष आदि कुछ भी नहीं है और पृथ्वी, जल, अग्नि एवं वायु के अतिरिक्त कोई अन्य तत्त्व भी नहीं है। इनकी मान्यता है कि प्रत्यक्ष में अनुभव होने वाले विषय सुख का त्याग कर अदृष्ट परलोक सुख के लिये प्रवृत्ति करना योग्य नहीं है। इनके अनुसार प्रत्यक्ष ही एकमात्र प्रमागा है। यह लोकायत मत का संक्षिप्त परिचय है।

#### मीमांसा-इर्शन

मीमांसकों का मार्ग यह है कि अतीन्द्रिय पदार्थों को साक्षात् देखने वाला कोई सर्वज्ञ है ही नहीं, ग्रतः नित्य-स्थायी वेदवावयों से ही यथार्थ का निर्णय होता है। इसलिये सब से पहले वेदपाठ करना चाहिये, फिर धमं-सम्बन्धी जिज्ञासा करनी चाहिये। उसके पश्चात निमित्त की परीक्षा करनी चाहिये, प्रेरणा ही निमित्त है। कहा भी है कि, 'चोदना लक्षणोऽर्थों धमंः" प्रेरणा लक्षण ग्रथं ही धमं है, ग्रर्थात् किया में प्रवृत्ति करने वाला वेदवावय ही धमं है। जैसे जिसको स्वगं की ग्रिभलाषा हो वह अग्निहोत्र करे। ग्रतः प्रवृत्ति को ही धमं माना गया है. ग्रन्य किसी प्रमाण को नहीं। क्योंकि, प्रत्यक्षादि प्रमाण तो विद्यमान को ही ग्रहण करते हैं, परन्तु धमं तो कत्तंत्र्यरूप है ग्रीर कर्त्तंत्र्य त्रिकालवर्ती है। मीमांसक प्रत्यक्ष, ग्रनुपान, उपमान, ग्रर्थाप्ति, शब्द ग्रीर ग्रभाव इन छः प्रमाणों को मानते हैं। यह मीमांसा दर्शन का सार है।

क्ष प्रेट्ट ४३७

## ६. जैन-दर्शन

भाई प्रकर्ष ! इस विवेक महापवंत पर ग्राह्ढ और ग्रप्रमत्तव नामक शिखर पर स्थित जैनदर्शन पुर के निवासियों ने निवृत्ति नगर का मागं इस प्रकार देखा है। जीव, ग्रजीव, आस्रव, बन्ध, सवर, निर्जरा और मोक्ष ये तन्त्व हैं। सुख-दु:ख ग्रादि परिएामों को प्राप्त करने वाला जीव है, इसके विपरोत लक्षरा वाला अजीव है। मिथ्यादर्शन, ग्रविरति, प्रमाद, कषाय ग्रौर योग ये कर्म-बन्ध के हेतु हैं। इन्हें ही ग्रास्त्रव कहते हैं। ग्रास्त्रव के कार्य को ही बन्ध कहते हैं। इससे विपरीत संवर है, जिसका फल निर्जरा है ग्रौर निजंरा से ही मोक्ष होता है। ये सात पदार्थ है। इसमें विधि ग्रौर निषेध दोनों अनुष्ठानों को बताया गया है पर पदार्थों का परस्पर विरोध नहीं है।

इस दशंन के अनुसार जिसे स्वगं की इच्छा हो उसे तप, ध्यान आदि का आचरण करना चाहिये। 'किसी भी जीव को मारना नहीं चाहिये' यह इसका निषेध वचन है। साधुओं को सदा समग्र कियाओं में समिति और गुप्ति का पालन करते हुए शुद्ध किया का आचरण करना चाहिये। समिति और गुप्ति से शुद्ध किया हो तो वह असपत्न-योग कहलाता है, ऐसा शास्त्र में कहा गया है। जो उत्पत्ति, स्थिति और विनाश युक्त हो वही सत् है। एक हो द्वय अनन्त पर्यायार्थक होता है। जेन-दर्शन प्रत्यक्ष और परोक्ष दो प्रमाण मानता है। यह जैन मत (दर्शन) का दिग्दर्शन मात्र है।

#### निष्कर्ष

वत्स प्रकषं ! नैयायिक, वैशेषिक, सांख्य श्रौर बौद्ध तो निवृंति-मागं को जानते ही नहीं, क्योंकि नैयायिक पुरुष (श्रात्मा) को एकान्त और नित्य मानते हैं। श्रन्य उसे सर्वव्यापी मानते हैं तो बौद्ध उसे प्रतिक्षण नाशवान मानते हैं। जब यह श्रात्मा नित्य है तब वह अविचल होकर मोक्ष में कैसे जाय ? इसी प्रकार जो सर्व व्यापी है, वह तो सिद्धगति में भी व्याप्त है फिर जाय तो कहाँ जाय ? जो प्रतिक्षण नष्ट होने वाला है वह तो मोक्ष जाने की इच्छा ही कैसे रखेगा ? अ अतएव ये तपस्वी तो निवृंत्तिनगर का मागं जानते ही नहीं। [१-४]

वत्स ! लोकायत (चार्वाक, नास्तिक) तो इस नगरी से दूर ही रहते हैं। पापाभिभूत हृदय वाले ये बेचारे तो निवृंत्तिनगर का ग्रस्तित्व ही नकारते हैं। प्राज्ञ-पुरुषों द्वारा नास्तिकों के इस मत को महापापपूगं ही माना जाना चाहिये। क्योंकि, जिसके समक्ष अन्य किसी का भी अस्तित्व तुच्छ है, ऐसे निद्धंन्द्ध (ग्रलौकिक) सुख से आछन्न निवृंत्तिनगर के अस्तित्व का ही ये सर्वथा निषेध करते हैं। किन्हीं ग्रधम पुरुषों ने इस नास्तिक दणंन का चिन्तन किया होगा, जो स्वयं पापश्रुत (पापनूगां)

क्ष वेब्ध ४३८

श्रौर दुष्टाशय को उत्पन्न करने वाले होंगे, झतः विचारशील घीर-पुरुषों को इसका सदा त्याग करना चाहिये । [४–७]

भैया ! परमाथं दृष्टि से विचार करें तो मीमांसकों को भी निवृंति नगर दृष्ट नहीं लगता, क्योंकि ये बेचारे सर्वज्ञ के अस्तित्व को ही अस्वीकार करते हैं और के ल एकमात्र वेद को ही प्रामाणिक तथा आधारभूत मानते हैं। इसीलिये यह कहा गया है कि भूमि (निम्न स्तर) पर स्थित इन पांचों पुरों के निवासी मिथ्यादर्शन से मोहाभिभूत हो गये हैं। [=-१०]

किन्तु ग्रप्रमत्तत्व शिखर पर स्थित जैनपुर के निवासियों ने निर्वृत्तिनगर का जो मार्ग बताया है, वह पूर्ण सत्य, बाधा एवं विरोध रहित है। मिथ्यादर्शन चाहे जितना शिक्तिशाली हो तब भी वह यथावस्थित सन्मार्ग को जानने वाले और स्वयं शिक्त-सम्पन्न व्यक्ति का कुछ भी नहीं बिगाड़ सकता। जैनपुर के निवासी ज्ञान और श्रद्धा से ग्रपने को पवित्र कर संसार-बन्दीगृह से निःस्पृह रहते हैं ग्रौर चारित्ररूपी वाहन में बैठकर निर्वृत्तिनगर को जाते हैं। वत्स! जैसे यह सन्मार्ग सत्य है ग्रौर ग्रन्य मार्ग ऐसे क्यों नहीं, इस विषय में यदि मैं विचारणा करने बैठूं तो मेरा पूरा जीवन ही समाप्त हो जाय तब भी इस चर्चा का ग्रन्त नहीं ग्रा सकता, इसीलिये तुभे संक्षेप में बता विया है। ग्राणा है तुभे सब बातें सम्यक् प्रकार से समभ में ग्रा गई होगी। ज्ञान, दर्शन ग्रौर चारित्र लक्षण वाला जो ग्रान्तरिक मार्ग है उसे ही विद्वानों ने वास्तविक निर्वृत्ति-मार्ग माना है। इस निर्वृत्ति-मार्ग को अप्रमत्तत्व शिखरारूढ़ जैनपुर के लोगों ने ही समभा है, ग्रन्य भूमि पर स्थित लोग ग्रभी इसे नहीं समभ पाये हैं। [११–१६]

भैया! भवचक में मिथ्यादर्शन मन्त्री ने कैसी विडम्बना खड़ी कर रखी है, यह मैंने तुभे संक्षेप में बता दिया है। [१७]



# ३२. जैंग दर्शनपुर

[सदायम के समक्ष संसारी जीव अपृहें तसंकेता और प्रज्ञाविशाला को अपना जीवन-चरित्र मुना रहा है। इसी जीवन-चरित्र के अन्तर्गत विचक्षण आचार्य ने रिपुदारण के पिता नरवाहन को अपनी कहानी सुनाते हुए यह बताया था कि जब अभोदय राजा ने विमर्श को रसना की उत्पत्ति का पता लगाने भेजा था तब उसका भाग्लेज प्रकर्ष भी जिज्ञासावश साथ हो लिया था। रसना के उत्पत्ति की शोध तो हो चुकी थी पर उन्हें एक वर्ष का समय मिला था, अतः शेष समय का उपयोग करने के लिये, प्रकर्ष की जिज्ञासा को शान्त करने के लिये मामा विमर्श भाग्लेज प्रकर्ष की भवचकपुर के अनेक कौतुक बताता है।

[विचक्षणचार्य राजा नरवाहन को कहते हैं :--]

# जैन दर्शनपुर की ग्रोर प्रयास

प्रकर्ष—मामा! ग्रापकी कृपा से मैंने भवचकपुर में बहुत कुछ देखा। ग्रन्तरंग राजाओं की शक्ति कैसी और कितनी है. यह भी समक्त में श्राया, परन्तु एक बात तो हंसने जैसी ही हो गई। संसार में छोटे बच्चे भी यह कहावत कहते हैं कि 'पुत्र की शादी करने ठाठ-बाट से बरात लेकर गये, पर शादी करके लौटते समय दुल्हन को ही भूल ग्राये।' ऐसी ही बात हमारे साथ घटित हो गई है। हम भवचकपुर में विशेषरूप से महामोह ग्रादि राजाग्रों को जातने वाले ग्रौर संतोष राजा के साथ रहने वाले श्रोंड्ठ एवं महान् पुरुषों के दर्शन करने ग्राये थे, पर हमने न तो उनके दर्शन किये ग्रौर न संतोष राजा के ही, ग्रतः जिस हेतु से ग्राये थे वह तो ग्रभी अधूरा ही है। मामा! मुक्त पर श्रनुग्रह कर अ इन महात्माओं और संतोष राजा के स्थान पर मुक्ते ले चिलये तथा सम्यक् प्रकार से उनका परिचय कराइये। [१०-२३]

विमर्श—भाई! हम जिस विवेक पर्वत पर खड़े हैं और सामने अप्रमत्तत्व शिखर पर जो जैनपुर दिखाई दे रहा है, उसी में वे महात्मा और संतोष राजा रहते हैं। तुम्हें कौतूहल है तो चलो, वहीं चलकर मैं तुम्हें बताता हूँ। जब तुम उनके प्रत्यक्ष दर्शन कर लोगे, तब तुम्हें सब बात समक में भा जायगी। [२४—२४]

प्रकर्ष के हाँ कहने पर दोनों जैनपुर की तरफ चले। रास्ते में उन्होंने अत्यन्त निर्मल मानस वाले साधुओं के दर्शन किये। [२६]

# साधु-वर्णन

विमर्श—भाई प्रकर्ष ! ये वे ही महात्मा हैं जिन्होंने अपने प्रचण्ड वीयं (शक्ति) से महामोह ग्रादि राजाओं को निर्वीयं कर दिया है। वत्स ! ये महात्मा

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ४३६

समस्त त्रस एवं स्थावर जन्तुश्रों के बन्धु हैं ग्रौर समस्त जीवों के भाई हैं । ये नरोत्तम मनुष्य, देव या तियंञ्च की स्त्रियों को माता के समान मानते हैं ग्रीर स्वयं इन सब स्त्रियों के प्रिय पुत्र हों ऐसा अनुभव करते हैं। इन महापुरुषों का चित्त धन-घान्यादि बाह्य परिग्रह या क्रोध मान माया लोभ आदि ग्रन्तरंग परिग्रह पर किञ्चित् भी ग्रासक्त नहीं होता । अपने शरीर पर भी इन्हें स्रासक्ति नहीं रहती । कमल कोचड़ ग्रौर जल से उत्पन्न होकर भी जैसे उससे ग्रलग रहता है वैसे ही कर्म-कीचड़ से उत्पन्न और भोगजल से वृद्धि प्राप्त करने पर भी ये ब्रब इन सब से दूर रहते हैं। ये महापुरुष सत्य बोलते हैं। प्राणियों के हितकारी वचन बोलते हैं। ये बोलते हैं तब ऐसा प्रतीत होता है कि इनके मुख से ग्रमृत भर रहा हो । सार-श्रसार की परीक्षा कर बोलते हैं । ग्रावश्यकतानुसार मित शब्दों में बोलते हैं । व्यर्थ की बातें नहीं करते । ये महापुरुष ग्रसंग योग की साधना करते हैं। किसी प्रारंगि या वस्तु का संग सर्वथा न रहे ऐसी इच्छा रखते हैं ग्रौर उसकी सिद्धि के लिये समस्त प्रकार से दोषों से रहित भोजन ग्रहण करते हैं तथा ऐसे दोष-रहित भोजन में भी किसी प्रकार की लोलुपता (गृद्धता) नहीं रखते । संक्षेप में इन महात्माश्रों की सर्व प्रकार की चेष्टायें और प्रवृत्तियाँ इस प्रकार की होती हैं कि जिससे महामोह ग्रादि राजा इनसे दबे हुए रहते हैं और इनके समक्ष भ्रपनी शक्ति का नाम मात्र भी प्रदर्शन नहीं कर पाते तथा ग्रन्त में हार कर वे इन्हें छोड़कर चले जाते हैं। [२७-३३]

भाई प्रकर्ष ! पहले तुमने चित्तवृत्ति श्रटवी ग्रादि देखी थी, इन भगवन्तों की उन सब के प्रति कँसी प्रवृत्ति रहती है, यह भी समभ लो। चित्तवृत्ति श्रटवी में तुमने जो प्रमत्तता नदी देखी थी वह इनके लिये विलकुल सूखी है, नदी का तद्विलसित द्वीप इनके लिये शून्य के समान है, द्वीप के मध्य का चित्तविक्षेप मण्डप इनके लिये भग्न हो चुका है, मण्डप की तृष्णा-बेदिका नष्ट हो चुकी है, विपर्यास सिहासन टूट गया है, महामोह राजा के ग्रविद्या रूपी शरीर को इन्होंने चूर चूर कर दिया है श्रीर महामोह राजा को चेष्टा-शून्य कर दिया है। इन्होंने मिथ्योदशन पिशाच को उठाकर दूर फैंक दिया है, रागकेसरी का नाश कर दिया है, द्वेषगजेन्द्र को छिन्न-भिन्न कर दिया है और सेनापति मकरध्वज को तो जमीन पर पछाड़ दिया है । विषयाभि-लाष मंत्री को कागज की तरह फाड़ कर फेंक दिया है स्रौर महामूढ़ता महारानी को धक्के मार कर बाहर निकाल दिया है। हास्य, जुगुप्सा, भय, ग्ररति, शोक ग्रादि विशिष्ट सुभटों का इन्होंने नाश कर दिया है । दुष्टाभिसन्धि ग्रादि तस्करों को पद-दिलत कर दिया है और सोलह कषायों के बालकों को इन्होंने भगा दिया है। ज्ञाना-वरणीय भ्रादि तीन भ्रत्यन्त दुष्ट राजाम्रों का इन्होंने नाश कर दिया है । सात राजाश्रों में से वेदनीय, आयुष्य, नाम, गोत्र जो चार शेष हैं, उन्हें भी इन्होंने ग्रपने **ग्र**नुकूल बना लिया है । मोहराजा की चतुरंगी सेना इनके विषय में नष्ट प्रायः दिखाई देती है, उनकी सभी चालें विफल हो गई हैं, विद्बोक मान्त हो गया है, विलास गल गया है और सर्व प्रकार के विकार इनके सम्बन्ध में अदृश्य हो गये हैं।

माई प्रकर्ष ! अधिक क्या वर्णन करूं ! कि संक्षेप में कहूँ तो मैं तुभे पहले ही बता चुका हूँ कि चित्तवृत्ति घटवी की समग्र वस्तुएं जो संसार के प्राणियों को बाह्य रूप से अत्यन्त ही दुःख देने वाली हैं ग्रौर जिनके प्रभाव में भ्राकर प्राणी धनेक प्रकार के वास प्राप्त करते हैं, उन सभी वस्तुग्रों को ये महापुरुष इस भवचक में बैठे-बैठे ही नष्ट हो गई हों ऐसा देखते हैं। ये महादमा सचमुच बहुत बुद्धिशाली हैं। इन महादमाओं का ध्यान-योग इतना बलवान होता है कि इनकी चित्तवृत्ति अटवी सर्व प्रकार के उपद्रवों से रहित दिखाई देती है ग्रौर इनकी चित्तवृत्ति घटवी पूर्णत्या खेत, शुद्ध तथा ज्ञानादि रत्नों से परिपूर्ण दिखाई देती है। हे बत्स ! जिन महात्माग्रों का मैंने तेरे समक्ष वर्णन किया है वे सब तपोधन वोर पुरुष तेरे सन्भुख हैं, उन्हें तू ग्राँखें खोलकर सम्यक् प्रकार से देखलें। [१-४]



# ३३. सार्तिवकमानसपुर और चित-समाधान मण्डप

[अब प्रकर्ष को ग्रानन्द ग्राने लगा, उसकी जिज्ञासा तृष्त होने के प्रसंग बढ़ने लगे तथा मन को ग्रानन्दित करने वाली सुन्दर वस्तुधों ग्रीर लोगों के दशन होने लगे एवं सम्पूर्ण जगत का तत्त्वज्ञान चक्षुग्रों के समक्ष दृष्टिगत होने लगा। उसे एक नई जिज्ञासा हुई ग्रतः उसने मामा से पूछ ही लिया।

प्रकर्ष—मामा! आपने बहुत अच्छा किया, मुक्त पर कृपा कर महात्मा पुरुषों के दर्शन करवा कर मेरे पाप नष्ट किये। मुक्ते पिवत्र बनाया, मेरे अन्तः करण को शांत किया, मेरे नेत्र आज वास्तव में पिवत्र हुए. आनन्द रूपी अमृत का मेरे शरीर पर छिड़काव कर आपने मेरे सम्पूर्ण शरीर को शीतल कर दिया। पर, मामा! आप तो मुक्ते यहाँ महावीर्यशालो संतोष राजा का दर्शन कराने लाये थे, वह तो अभी बाकी ही है। सन्तोष राजा के दर्शन आप मुक्ते करादें तो यहाँ आने का हमारा योजना सफल हो। [४-७]

#### चित्त-समाधान मण्डप

विमर्श-भाई प्रकर्ष ! देखो, सामने दूर एक उज्ज्वल चित्त-समाधान मण्डप दिखाई देता है । इसको देखने मात्र से प्रांखों को सुख एवं शान्ति मिलती है। यह मण्डप ग्रत्यन्त विशाल है और जैनपुर निवासियों को श्रत्यधिक प्रिय है। संतोष राजा इस मण्डप में ही होना चाहिये, तुम घ्यान से देखो। [८-६]

प्रकर्ष- मामा ! यदि ऐसा है तो हम इस मण्डप में जाकर ही राजा को क्यों न देखें ?

ch met vva

विमर्श-म्बन्छी बात है, ऐसा हो करते हैं। [१०]

इस प्रकार विचार कर मामा और भागोज योग्य स्थान से उस मण्डप में
प्रविष्ट हुए। यहाँ से उनको अन्दर का पूरा दृश्य दिखाई दे रहा था। इस मण्डप को
देखते ही उन्हें लगा कि यह मण्डप स्वकीय प्रभाव से विक्षेप प्राप्त लोगों के सन्ताप
को दूर करने में समर्थ एवं सुन्दर है। इस मण्डप के बीच में एक चार मुख वाला
राजा उन्हें दिखाई दिया जिन्होंने अपने तेज से मण्डप के अन्धकार को नष्ट कर रखा
था। उनके भ्रास-पास अनेक लोग बैठे थे जो सत्-चित् और आनन्द को देने वाले
दिखाई देते थे। एक विशाल वेदी पर अत्यन्त श्रेष्ठ सिहासन पर राजा विराजमान
थे। राजा को देखते हो प्रकर्ष अत्यन्त आनिन्दत, हिषत और प्रमुदित हुआ। साधारणतः उसकी प्रकृति नथे-नथे विषयों में कौतूहलपूर्ण होने से कुछ प्रश्न पूछकर
वास्तविकता जानने को इच्छा हुई। फिर उसने मामा से कमशः प्रश्न पूछे।

[ ११-१४]

## सात्विक-मानसपुर

प्रकर्ष -- ग्रहा मामा ! जिस जैनपुर का ऐसा स्वामी व राजा हो, इतना अच्छा मण्डप हो ग्रौर जहाँ इतने श्रेष्ठ लोग रहते हों वह नगर तो अवश्य ही सुन्दर ग्रौर रमणीय होना चाहिये। मामा! ऐसे श्रेष्ठ विवेक पर्वत पर बसा हुआ यह नगर भी क्या सर्व दोषों से भरे हुए इस भवचक में ही आया हुआ ह ? भवचक में ऐसे सुन्दर मण्डप को कैसे स्थान प्राप्त हो सकता है ? [१४-१२]

विमर्श--वत्स! यह विवेक महागिरि किस स्थान पर है, इस विषय में बताता हूँ, सुनो । चित्तसमाधान मण्डप जो विवेक पर्वत पर स्थित है, वह वास्तव में तो चित्तवृत्ति ग्रटवी में ही है । किन्तु, विद्वान् उपचार मात्र से इसे भवचक में मानते हैं, क्योंकि यहाँ श्रेष्ठ एवं प्रशस्य लोगों से निर्मित ग्रतिविशाल एक सात्विक-मानस नामक ग्रन्तरंग नगर है । वत्स! इसी नगर में यह सुन्दर विवेकगिरि भी है । सात्विक-मानसपुर भवचक में है ग्रौर उसी में श्रेष्ठ विवेक अपर्वत ग्राया हुन्ना है, इसिलये इन दोनों का परस्पर ग्राधार-ग्राधेय का सम्बन्ध है । भवचक में सात्विक-मानसपुर ग्रीर उसी में विवेकपर्वत होने से जैन र को भी भवचक में गिना जाता है ।

प्रकर्ष — मामा ! यदि ग्राप जैसा कहते हैं वैसा ही है तब तो विवेक पर्वत के ग्राधारभूत सात्विक-मानसपुर, उसके ग्राध्य में रहने वाले बहिरंग लोग, महान विवेक पर्वत, अप्रमत्तत्व शिखर, जैनपुर उसके निवासी बहिरंग लोग, चित्त-समाधान मण्डप, वेदी, सिहासन, उस पर बैठे महाराजा ग्रौर उनके परिवार श्रादि सभी मेरे लिये तो नये ही हैं। इस जन्म में कभी मैंने इनके बारे में पहले नहीं जाना। यह सब एकदम

<sup>🗞</sup> ቬሮኗ ጸጻ ƙ

अभूतपूर्व और नया-नया है तथा जानने लायक है, इसलिये मुक्त पर कृपा कर प्रत्येक के विषय में विस्तार से स्पष्टत: बताइये।

विमर्श— भाई ! तुभो यह सब कुछ जानने /समभाने का विशेषतः श्रत्यधिक कौतूहल है तो तू ध्यान देकर श्रवसा कर ।

इस विवेक पर्वत का आधारभूत सात्विक-मानसपुर वास्तव में ज्ञानादि म्रन्तरंग रत्नों/गुर्गों की खान है। वत्स ! यद्यपि यह म्रनेक प्रकार के दोषों से परिपूर्ण भवचक के बीच में बसा हुग्रा है, फिर भी इसका स्वरूप इतना ज्लाघनीय है कि दोष इसको छु भो नहीं सकते । भवचक्र में रहने पर मी यह दोष-मुक्त है । भैया ! भवचक में रहने वाले भाग्यहीन प्राामी अपने पास ही बसे हुए इस सुन्दर सात्विक मानसपुर को उसके वास्तविक रूप में देख ही नहीं पाते । इसके प्रन्तर्गत निर्मलचित्त ग्रादि ग्रनेक छोटे-छोटे नगर ग्रौर पुर हैं जो सात्त्रिक-मानसपुर के ग्रधीनस्थ हैं ग्रौर उन उपनगरों की यह राजधानी है । तुम्मे स्मरण होगा कि राजसचित्त नगर का राज्य कर्मपरिणाम राजा ने रागकेसरी को ग्रौर तामसचित्त नगर का राज्य द्वेषगजेन्द्र को सौंपा था स्रौर महामोह की स्राज्ञा सर्वत्र फैलाई थी। पर, कर्मपरिसाम महाराजा ने सात्विक-मानसपुर या उसके ग्रधीनस्थ नगरों का राज्य किसी को नहीं सौंपा। इस राज्य की भ्रामदनी का उपयोग वह स्वयं करता है भीर उसका कुछ भाग शुभाशुभ ब्रादि श्रेष्ठ राजाग्रों में बांटता है। इसीके फलस्वरू सात्विक-मानसपूर और उसके श्रधी-नस्थ नगरों पर महामोह स्रादि राजाओं स्रौर उनके सेवकों का कोई वश नहीं चलता। यह सात्विक-मानसपूर सम्पूर्ण जगत् का सारभृत है. सर्व प्रकार के उपद्रवों से रहित है, सर्व प्राणियों में अनेक प्रकार का स्राह्माद उत्पन्न करने वाला और बाह्य मनुष्य के मन को ग्रपनी ग्रांर श्राकिषत करने वाला है। भैया ! संक्षेप में सात्विक-मानसपुर के सम्बन्ध में तुभी बताया जो तेरा समभा में भाया होगा। अब इस नगर में रहने वाले लोग कैसे हैं, इसका वर्णन करता हूँ, सून । (२१-२८)

## सात्विक-मानसपुर के निवासी

इस सात्विक-मानसपुर में जो बाह्य लोग रहते हैं वे शूर्यारता श्रादि गुगों के घारक हैं। जो बाह्य लोग इस नगर में अन्य स्थानों में श्राकर रहते हैं वे इस नगर के माहात्म्य के कारण विबुधालय (देवलोक) में जाते हैं। इसके अतिरिक्त यहाँ रहने वाले लोगों की दृष्टि के सन्मुख विवेक पर्वंत ग्रा जाता है, क्योंकि वह सात्विकमानसपुर में ही ग्राया हुग्रा है। इस नगर में रहने वाले लोगों में से जो इस विवेक पर्वंत को देखकर उस पर चढ़ते हैं, उन्हें जैनपुर प्राप्त होता है और वे वास्तविक सच्चे सुख के भाजन बनते हैं। एक तो इस नगर के प्रभाव से लोग स्वभाव से ही श्रेष्ठ एवं सुन्दर होते हैं, फिर विवेक पर्वंत के शिखर पर चढ़ने (रहने) से ग्रीर भी ग्रिष्ठक प्रशस्त तथा सुन्दर हो जाते हैं। पुनश्च, वत्स ! भवचक निवासी प्राणियों में से जो पापी होते हैं विद्वेकिंग्यह जैनपुर न तो इतना सुन्दर लगता है न सुखकारों प्रतीत होता है और न इसकी विधिष्टताएं ही उनके ध्यान में आती हैं। जो बहिरंग प्राणी सात्विक मानसपुर में प्राकर इस विवेकिंगिर पर रहते हैं उन्हें यह जैनपुर अ्रति-सुन्दर लगता है, अतः जिनका भविष्य में शोध्र ही परम कल्याण होने वाला होता है और जो सन्मार्ग की ओर प्रवृत्ति करने वाले होते हैं. ऐसे लोग ही इस स्वामा वक सुन्दर नगर में रहते हैं। इस प्रकार सात्विक-मानसपुर के निवासियों के बारे में मैंने तुभे बताया, अब मैं विवेकिंगिरि के स्वरूप का वर्णन करता हूँ उसे तू सुन।

[२६-३६]

#### विवेकगिरि

मवचकपुर में रहने वाले लोग जब तक इस विवेकगिरि महापवंत को नहीं देखते तब तक वे ग्रनेक प्रकार के दु:खों में डूबे हुए रहते हैं। जब वे एक बार इस पवंत के दर्शन कर लेते हैं तब उनकी बुद्धि भवचक की तरफ ध्राकिषत नहीं होती। इस पवंत के दर्शन के परिग्णामस्वरूप भ्रन्त में वे भवचक को छोड़कर विवेक पवंत के शिखर पर चढ़ जाते हैं भ्रौर समस्त प्रकार के दु:खों से रहित होकर ध्रलौकिक निर्द्ध द्यानन्द के भोक्ता बन जाते हैं। वत्स ! इस निमंल विवेक पवंत पर स्थित वे सम्पूण भवचकपुर को हस्तामलकवत् देख सकते हैं। वे बराबर देख सकते हैं कि भवचक में विविध घटनायें घटित होती हैं ग्रौर यह नगर दु:खों से परिपूर्ण है। इस नगर की परिपाटी को देखते-देखते ही उन्हें इसके प्रति वैराग्य पैदा होता है और इससे दूर जाने का निर्णय करते हैं। भवचक से विरक्ति होते ही उन्हें स्वभावतः विवेक पर्वत पर प्रेम भ्रौर श्राकर्षण उत्पन्न होता है, क्योंकि उनको यह ज्ञात हो जाता है कि वास्तिवक सुख का कारण यह महान पर्वत ही है। भैया! इस निर्णय के पण्चात् जब तक थोड़े समय के लिये वे भवचकपुर में रहते हैं, तब तक वे विवेक पर्वत के माहात्म्य से अत्यन्त सुखी रहते हैं, वास्तिवक श्रानन्द को प्राप्त करते हैं ग्रौर श्रत्यन्त उन्नत दशा के मार्ग पर ग्रा जाते हैं। { १ - ४४ }

#### श्रप्रमत्तत्व शिखर

भाई प्रकर्ष ! तेरे समक्ष मैंने समस्त प्राणियों के लिये सुख का हेतु इस विवेकिंगिरि के स्वरूप का वर्णन किया । अब मैं इस पर्वत के उत्तृंग शिखर अप्रमत्तत्व के विषय में तुम्हें बताता हूँ, सुनो । यह शिखर समस्त दोषों को नष्ट करने वाला है और अन्तरंग राज्य के समग्र दुष्ट राजाओं के लिए यह अत्यन्त त्रासदायक बन गया है । वत्स ! कारण यह है कि पर्वत पर आरूढ़ लोगों में उपद्रव फैलाने के लिये जब महामोह आदि शत्रु प्रयत्न करते हैं तब विवेकिंगिरि पर स्थित लोग इस अप्रमत्तत्व शिखर पर चढ़कर वे अपने शत्रुओं पर ऐसी मार करते हैं कि वे बेचारे पर्वत पर से लुढ़कते हुए जमीन पर भ्रा गिरते हैं श्रीर उनके शरीर का ऐसा चूरा हो जाता है कि वे कायर भय से शिखर की तरफ देखते हुए भाग खड़े होते है। इस शिखर पर मद्य, विषय, कषाय, निद्रा, विकथा ग्रादि रूप किसी भी प्रकार का प्रमाद नहीं होता। ऐसा लगता है कि विवेक पर्वत पर रहने वाले प्राश्मियों के शत्रु ग्रन्तरग राजाग्रों को नष्ट करने के लिये ही इस शिखर का निर्भाण हुग्रा है। भाई! वस्तुतः यह शिखर उज्जवल, श्रति विशाल, ग्रत्यन्त ऊचा, सर्वजन सुखकारी ग्रीर बहुत हा सुन्दर है।

जैनपुर

भाई! अप्रमत्तत्व शिखर के वर्णन के पश्चात् अब जैनपुर का तात्त्विक वर्णन सुन । यह श्रेष्ठ नगर, ग्रक्षय आनन्द प्राप्त करवाने का कारण है । पुण्यहीन प्रांगी भवचक में चाहे जितने समय भटकते रहें तब भी उनको इस पुर की प्राप्ति होना अति दुर्लभ है, द्ष्टिगत होना भी श्रशक्य है। १० क्योंकि, अनन्तकाल तक भवचक में भटकते हुए प्राणी (जब भ्रोघरिष्ट का त्याग कर योगरिष्ट में भ्राते हैं तब) बड़ी किटनाई से सात्विक-मानसनगर में भ्राते हैं। उनमें से कई एक तो भ्रनेक भवों तक इस अवचक में भटकते रहते हैं परन्तु सात्विक-मानसपुर उन्हें दृष्टिगोचर ही नहीं होता। यदि कभी थोडे समय के लिये सात्विक-मानसपूर मिल भी जाय तब भी वे थोड़े समय तक वहाँ रह कर फिर भवचक्र में चले जाते हैं । घौर,व हाँ तो श्रनन्त नगर हैं इसलिये उनका कुछ पता ही नहीं लगता। ऐसे प्राग्गी इस श्रोष्ठ विवेक पर्वत के दर्शन ही नहीं कर पाते । इस प्रकार भवचक ग्रौर सात्विक-मानसपुर के बीच ग्रनेक बार भटकते हुए कभी उनकी दृष्टि विवेक पर्वत पर पड़ जाती है। कितने ही प्राणी तो स्वयं अपने ऐसे शत्रु होते हैं कि अपनी आँखों से ऐसे सुन्दर विवेक पर्वत को देख-कर श्रौर उसकी वास्तविकता को समभकर भी उस पर चढ़ने का प्रयत्न नहीं करते ग्रौर वापस भवचक में चले जाते हैं। कुछ प्राणी कदाचित विवेक पर्वत पर चढ़कर भी म्रति सुन्दर किन्तु महा दुर्लभ स्रप्रमत्तत्व शिखर को नहीं देख पाते । कुछ इस शिखर को देखकर भी उस पर चढ़ने का प्रयत्न नहीं करते ग्रौर ग्रालस्यपूर्वक भवचक में ही श्रानन्द मानकर बैठे रहते हैं। श्रर्थात् पर्वत श्रौर उसकी चोटी पर चढ़ने के परिश्रम के भय से वे भवचक के दु:ख में ही आनन्द मानकर जमीन पर ही पड़े रहते हैं। जो भाग्यशाली प्राणी इस मनोहर ग्रप्रमत्तत्व शिखर पर चढ़ जाते हैं वे ही फिर इस जैनपूर को देख सकते हैं, ग्रन्यथा जैनपुर का दर्शन कराने वाली सामग्री का भव-चक में मिलना श्रति दुर्लभ है। बत्स ! इसीलिये मैंने पहले कहा था कि भवचक में भ्रमगा करने वाले प्राणियों को सतत श्रानन्द का कारण इस जैनपुर का प्राप्त होना अति दुर्लभ है। यह जैनपुर अनेक रत्नों से परिपूर्ण है, सब प्रकार के सुखों की खान है ग्रौर समस्त संसार की श्रेष्ठतम सारभूत वस्तुश्रों का भी सार जैसा है।

[ १३–६३]

क्ष पृष्ठ ४४३

## जंनपुर के निवासी

वत्स ! इस प्रकार जैनपुर के स्वरूप का संक्षेप में वर्गन करने के पश्चात् अब मैं जैनपुर के निवासी कैसे हैं, यह बताता हूँ, इसे तू लक्ष्य में रखले । इस नगर के निवासी सज्जन लोग निरन्तर आनन्द में रहते हैं, सब प्रकार की बाधा-पीड़ा से रहित होते हैं, इसका कारण इस नगर का प्रभाव ही है । यहाँ के समस्त निवासियों ने निवृंति-नगर (मोक्ष) जाने का दृढ़ निश्चय कर रखा है और वे उसके लिये निरन्तर प्रयाण करते रहते हैं । बीच-बीच में कहीं-कहीं पर रक भी जाते हैं । ऐसे विश्राम के समय में वे विबुधालय में निवास करते हैं (किन्तु ज्ञानयुक्त होने से वहाँ भी वे मोक्ष के मार्ग को सरल करते जाते हैं ।) इन लोगों के भी महामोह आदि शत्रु तो होते ही हैं पर उनकी शक्ति, बल और धीरज को देखकर वे भय से दूर भाग जाते हैं और इनसे दूर-दूर ही फिरा/रहा करते हैं । [६४-६७]

प्रकर्ष मामा ! जैसा ग्राप कह रहे हैं वैसा मुक्ते तो कुछ लगता नहीं। इसमें कोई संदेह नहीं है कि जंसे भवचक के लोग महामोह आदि में ग्रासक्त दिखाई देते हैं वैसे ही जैनपुर के निवासी भी महामोह आदि ग्रान्तरिक शत्रुग्रों में ग्रासक्त दिखाई देते हैं। क्योंकि, ये भी सभी काय करते हुए दिखाई दे रहे हैं. जैसे कि भवचक्र के निवासी करते हैं। जैसे — जैन लोग भगवान की मूर्ति पर ग्रासक्त (श्रद्धायुक्त) होते हैं। स्वाध्याय पर अनुरक्त होते हैं। स्वधर्मी-बन्धुओं पर स्नेह रखते हैं। धर्मानुष्ठान कर प्रसन्न होते हैं। गुरु-महाराज को देखकर संतोष प्राप्त करते हैं। सदर्थ (ज्ञान) प्राप्ति से हिष्त होते हैं। ग्रपने व्रतों में दोष लगने पर उन दोषों के प्रति द्वेष करते हैं। समाचारी (धर्मशास्त्र की मर्यादा) का लोप करने वाले पर कोध करते हैं। शास्त्र का विरोध करने वाले पर रोष करते हैं। भ्रपने कर्मों की निर्जरा होने पर गर्व करते हैं। भ्रपनी ली हुई प्रतिज्ञास्रों का 🕸 निर्वाह होने पर श्रीभमान करते हैं। परिषहों पर स्वयं की साध्य-प्राप्ति का स्राधार रखते हैं। देव-कृत उपद्रव होने पर वे उस पर हँसते हैं। जिन-शासन की हीनता को छिपा लेते हें। स्वयं की धूर्त इन्द्रियों को ठगते हैं (उन्हें स्नात्मद्रोह के मार्ग पर जाने से रोक कर आत्म-साधना के मार्ग में जोड़ते हैं।) तपस्या भ्रौर चारित्र-पालन का लालच रखते हैं। महापुरुषों की सेवा-शुश्रृषा करने में तल्लीन रहते हैं। प्रशस्त घ्यानयोग की ग्रन्छी तरह रक्षा करते हैं। परोपकार करने की तृष्णा रखते हैं। प्रमाद रूपी चोरों का नाश करते हैं। भवचक भ्रमण से घबराते हैं। कुमार्ग से घृएा करते हैं। निवृंत्ति-नगर के मार्ग की भ्रोर रमए करते है। विषयजन्य सुख-भोगों की हंसी करते हैं। ग्राचार की शिथिलता को देखकर उद्घेग प्राप्त करते हैं। भूतकाल में अपने द्वारा स्रोचरित ग्रसद् आचरण को याद कर शोक करते हैं। ग्रपने उत्तम चारित्र में भूल होने पर ग्रपने को धिक्कारते हैं। भवचक्रवास की निन्दा करते हैं। तीर्थ कर

**የ**୫ ፈ<mark>ራ</mark>오 ጻጻጻ

भगवान् की ग्राज्ञा रूपी स्त्री की आराधना करते हैं। ग्रह्ण, शिक्षा और ग्रासेवना शिक्षारूपी ललना की सेवा करते हैं।

मामा ! ग्राप देखिये कि संसारी प्राणी जैसे मूर्छा, श्रानन्द, स्नेह, प्रेम, संतोष, हर्ष, द्वेष, क्रोध, रोष, श्रहंकार, विश्वास, विस्मय, गूढ़ता, वंचन, लोभ, वृद्धि, रक्षा, तृष्णा, हिसा, भय, घृणा, रमणता, हास्य, उद्वेग, शोक, तिरस्कार, निन्दा, युवित-ग्राराधना, युवित-सेवा ग्रादि भावों में रत रहते हैं वैसे ही जैनपुरवासी भी मूर्छा, स्नेह, प्रेम ग्रादि सर्व भावों में एक या दूसरे प्रकार से अनुरक्त दिखाई देते हैं। आप जानते हैं कि महामोह ग्रादि ग्रन्तरग शत्रु संसारी प्राणियों में मूर्छा आदि समस्त भाव फैलाते हैं, वे ही भाव जब जैनपुरवासियों में भी स्पष्टत: दिखाई दे रहे हैं, तब ग्राप कैसे कहते हैं कि जैनपुरवासियों ने महामोह आदि राजाग्रों को दूर भगा दिया है ? [६६-७०]

विमर्श—भाई ! पहले तुमने जो महामोह आदि देखे थे उनसे जैन लोगों के महामोह आदि भिन्न-भिन्न हैं। यहाँ जो महामोह म्रादि दिखाई देते हैं वे जैन लोगों के प्रति म्रत्यन्त प्रेमालु हैं, बन्धुता रखने वाले भ्रौर उनका श्रेय बढ़ाने वाले हैं। महामोहादि दो प्रकार के हैं। म्रहा पहले प्रकार के अप्रशस्त मोहादि प्राणियों को संसार चक्र में घकेलते हैं, उनका पतन कराते हैं, क्योंकि, वे स्वभाव से ही वैसे हैं। जब कि दूसरे प्रकार के प्रशस्त मोहादि प्राणियों को लाग की तरफ ले जाते हैं, क्योंकि इनका स्वभाव हो ऐसा है। जन सज्जनों के पास से म्रप्रशस्त मोहादि दूर हो गये हैं म्रौर प्रशस्त मोहादि उनके साथ हैं जिससे जनपुर-वासी सज्जन बनकर निरन्तर मानन्द में रहते हैं।

इस प्रकार समस्त प्रकार के कल्यागों का उपभोग करने वाले जैन सज्जनों का स्वरूप-वर्णन करने के पश्चात् ग्रब मैं विवेकगिरि के शिखर पर भ्रापे हुए चित्त-समाधान मण्डप ग्रादि के बारे में बताता हूँ। [७१-७६]

#### चित्त-समाधान मण्डप

इस मण्डप में ऐसी ग्रहितीय शक्ति है कि जब वह प्राणी को प्राप्त हो जाता है तब ग्रपने वीर्य से प्राणी को श्रतुल सुखी बनाता है। त्रैलोक्य के बन्धु महाराजा के बैठने के लिये स्रष्टा ने यह मण्डप बनाया है। जब तक प्राणी को चित्त-समाधान मण्डप की प्राप्ति नहीं होती तब तक सम्पूर्ण भवचक्र नगर में प्राणी को सुख की गन्ध भी नहीं मिल सकती। [७७-७१]

## निःस्पृहता-वेदो

भाई प्रकर्ष । मण्डप का स्वरूप बताने के बाद ग्रब मैं उस मण्डप के मध्य बनी निःस्पृहता-वेदी के सम्बन्ध में बताता हूँ । जो लोग इस निःस्पृहता-वेदी का पुनः-पुनः स्मरण करते हैं उन्हें शब्दादि इन्द्रिय भोग तो विष के समान लगते हैं। उन्हें इन भोगों में किसी प्रकार का रस या ग्रानन्द नहीं मिलता। उनका मन ऐसे भोगों पर तिनक भी ग्रासक्त नहीं होता जिससे उन्होंने जो कर्म पहले एकत्रित किये थे उनका भी क्षय होता जाता है। ग्रतः कर्मरूपी मैल से रिहत होकर % निर्मल बनकर भवचकपुर से पराङ मुख होकर ही वे इस संसार में रहते हैं। जिन भाग्यवान प्राशायों के मन में यह निःस्पृहता वेदो बस गई है उन्हें फिर देवता तो क्या इन्द्र की भी आवश्यकता नहीं रहती। राजा की चापलूसी या किसी ग्रन्य के सहयोग की भी ग्रपेक्षा नहीं रहती। विधाता ने इस वेदी का निर्माण भी इन श्रेष्ठतम महाराजा के बैठने के लिये ही किया है। [50-54]

## जीववीर्य सिहासन

भाई प्रकर्ष ! इसी प्रकार नि:स्पृहता वेदी पर जो जीववीर्य नामक सिंहासन रखा है, उसके बारे में बताता हूँ। जिन प्राणियों के मन में जीववीर्य की स्फुरएग होती है उन्हें सुख का ही अनुभव होता है। फिर उन्हें दु:ख में पड़ने का कोई प्रसंग नहीं रहता । इस सिंहासन पर बैठे ये राजा अत्यन्त देदीप्यमान और तेजस्वी शरीर वाले हैं। इनके चार सुन्दर मुख (चतुर्मुख) दिखाई दे रहे हैं। ये सकल-जगत् के बन्धु हैं भ्रौर सब को भ्रत्यन्त भ्रानन्द देने वाले हैं। इन राजाभ्रों का जो पवित्रतम परिवार दिखाई देता है ग्रौर जो यह महान राज्य, सम्पत्ति, महत्त्व ग्रौर अतूल तेज दिखाई देता है, उन सब का कारण यह सिहासन ही है। ग्रधिक क्या कहूँ! सक्षेप में, सात्विक-मानसपुर, यहाँ के निवासी, त्रिवेक पर्वत, ग्रप्नमत्तत्व शिखर, जैनपुर, वहाँ के निवासी, यह मण्डप, वेदो ग्रौर श्रपनी सेना के साथ ये महान राजा यहाँ दिखाई देते हैं तथा समस्त लोक में सब से सुन्दर ग्रानन्दमय मनोराज्य यहाँ दिखाई देता है वह सब इस सिंहासन का हो प्रताप है। यदि यह जीववीर्य सिंहासन यहाँ न हो तो पूरे मण्डप पर अप्रशस्त महामोहादि राजा चढाई कर देंगे और देखते ही देखते सब को पराजित कर दंगे। किन्तु, मण्डप में इस सिहासन की स्थापना होने से अप्रशस्त मोहादि राजा इस मण्डप में घुस भो नहीं सकते । वत्स प्रकर्ष ! यदि किसी समय महामोहादि राजा इस सेना का तिरस्कार कर तो जीववीर्य के प्रभाव से ये भ्रपनी शक्ति द्वारा श्रपना प्रभुत्व पुन: स्थापित कर लेते हैं। जब तक यह सिंहासन यहाँ प्रकाशित है, तभी तक वह सर्वतोभद्र (चार द्वार वाला) चित्त समाधान मण्डप, सिंहासन पर विराजमान राजा, उसकी सेना, विवेकगिरि ग्रौर जैनपूर दिखाई देते हैं, अर्थात् ये सभी इस सिंहासन के प्रभाव से प्रभावित हैं। भाई प्रकर्ष ! इस प्रकार तेरे सन्मुख इस जीववीर्य सिहासन के स्वरूप का वर्णन किया, ग्रब मैं इस सिहासन पर बैठने वाले राजा स्रौर उसके परिवार का वर्णन करता हूँ । [८५–६५]

#### प्रकर्षका तत्त्वचिन्तन

प्रकर्ष ने स्रपने मन में विचार किया कि मामा ने जो वर्गान किया इसका भावार्थ (रहस्य) मेरे मन में इस प्रकार स्फुरित होता है। सर्व प्रथम सात्विक- मानसपूर का वर्णन तो प्रकाम निर्जरा की अपेक्षा से प्राणी में उत्पन्न ज्ञानरहित मिथ्यादृष्टि के उत्कट वीर्य जैसा है। (जैसे नदी में पत्थर घिसते-धिसते अपने आप गोल हो जाते हैं, वैसे ही कुटते-पिटते प्राणी को ग्रपने ग्राप ग्रकाम निर्जरा हो जाती है। आत्म-प्रदेश से कर्म भवश्य छूट जाते हैं, पर उस समय उसे योग्य-भ्रयोग्य का ज्ञान नहीं होता। साधारणतः स्रोधदशा को छोड़कर जब प्राणी धर्म की स्रौर उन्मुख होता है, तभी यह दशा प्राप्त होती है।) सात्विक-मानसपुर के निवासी विशुद्ध ज्ञानरहित सात्विक मन के कारएा बिबुधालय में जाते हैं । फिर जैनधर्म के सिद्धान्तों को जाने बिना भी मात्र कर्मों की निर्जरा से प्रार्गी में ऐसी बुद्धि उत्पन्न हो जाती है कि वह स्वयं को धन, स्त्री, पुत्र, शरीर आदि से भिन्न समकने लगता है ग्रीर यह भी जानने लगता है कि महामोहादि राजा अत्यन्त दुष्टतम शत्रु हैं, महान भयकर हैं। ऐसी बुद्धि की प्राप्ति को ही विवेक कहा जाता है। विवेक के आने से कितने ही प्राशायों के दोष कम हो जाते हैं, क्योंकि वे विवेक के कारण से कषायों से पीछे हट जाते हैं। ऐसे प्राणियों में जो अप्रमादीपन ग्राता है उसी को अब ग्रप्रमत्तत्व शिखर कहा गया लगता है। फिर शिखर पर जो जैनपुर बताया गया है वह (साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका रूप) चार प्रकार के महासंघ में रहने वाले लोगों को अत्यन्त प्रमोद प्रदान करने वाला द्वादशांगी रूप जैन प्रवचन ही प्रतीत होता है। उपरोक्त चतुर्वर्ण महासंघ के लोग जो सर्व गूण-सम्पन्न हैं तथा द्वादशांगी में विश्वित ग्राज्ञात्रों को कार्य-रूप में परिरात करने वाले हैं वे जैनपुरवासी लगते हैं। सब का सार रूप चित्त-समाधान मण्डप है क्योंकि नगर की शोभा उसके मण्डप से ही होती है। नि:स्पृहता वेदी और जीववीर्य सिंहासन तो स्पष्ट शब्दों में विणत हैं घतः स्वतः ही समभ में ग्रा जाते हैं। यह सब वर्रान मुफे भावार्थ के साथ समक्त में श्रा गया है, श्रतएव राजा, उसका परिवार और उसकी सेना के सम्बन्ध में जो वर्णन आगे आयेगा वह भी भावार्थ सहित समभ में ग्रा जायेगा, इसमें क्या शंका है ? उपरोक्त वर्गानों का रहस्य भली प्रकार समभः में आ जाने से प्रकर्ष ऋत्यधिक प्रमुदित हुआ।

[१०५]

## ३४. चारित्रधर्मराज

[आज प्रकर्ष के ग्रानन्द का कोई ग्रोर-छोर ही नहीं था। वह सात्विक-मानसपुर, चित्त-समाधान मण्डप, वेदी ग्रौर सिंहासन के तत्त्वचिन्तन में डूब गया। इस चिन्तन से उसके मन की मधुरता बढ़ती गई ग्रौर जीववीर्य सिंहासन पर बैठे राजा का वर्णन सुनने के लिये वह ग्रधिक उत्सुक हो गया।]

प्रकर्ष का चिन्तन पूरा होने पर उसने राजा का वर्गान सुनाने के लिये मामा से प्रार्थना की । इस पर बुद्धिदेवी के भाई विमर्श ने राजाधिराज के स्वरूप का वर्गान करना प्रारम्भ किया ।

## चतुर्मु ल राजाधिराज

भाई प्रकर्ष ! यह राजा जो यहाँ दिखाई दे रहा है वह लोगों में चारित्र-घर्म के नाम से प्रसिद्ध है । और, वह स्वयं भ्रत्यन्त सुन्दर है । इस राजा में भ्रनन्त शक्ति का भण्डार भरा हुआ है, जिससे वह संसार का हित करने में तत्पर रहता है । इसकी दण्ड-पद्धित भी साधना से परिपूर्ण हैं; जो समभने योग्य है । वह सर्व गुणों की खान और अत्यन्त विश्रुत है । वत्स ! इनको ध्यान पूर्वक देखों, इनके चार मुख हैं । इन चार मुखों के क्या-क्या नाम हैं भौर इनकी कितनी शक्ति है, वह बताता हूँ । इनके नाम क्रमश: दान, शील, तप भौर भाव हैं । इनके क्या-क्या कार्य हैं, सुनो । [१०६-११०]

#### १. दान-मुख

इन चारों में सब से प्रथम दान मुख है। यह जैनपुर निवासी पात्रों में मोहराजा का नाश करने के लिए सत्य का ज्ञान फैलाता है ग्रीर संसार के सभी प्रािरायों को प्रिय ग्रभय का सर्वत्र प्रसार करता है। यही मुख यह भी कहता है कि विशुद्ध धर्म के श्राधारभूत शरीर को सहायता प्रदान करने हेतु ग्रावश्यक वस्त्र, पात्र, श्राहार, ग्रादि का सुपात्र को दान देना चाहिये। किसी गरीब, ग्रन्धे, पंगु, लंगड़े, दीन-हीन को देखकर उसके प्रति दया ग्राने से उसे ग्राहार आदि देने का यह मुख कभी निषेध नहीं करता। कई लोग गाय, घोड़ा, जमीन, या सोना ग्रादि का दान देने का भी उपदेश देते हैं, पर ऐसे दान से किसी प्रकार का गुएा (लाभ) नहीं होता, ग्रत: यह मुख ऐसे दान का उपदेश नहीं देता। यह दान-मुख सदाशयकारक, आग्रह को दूर करने वाला ग्रीर संसार में दया फैलाकर बंधुभाव का प्रसार करने वाला है। भद्र! इस प्रकार दान नामक प्रथम मुख का वर्णन किया, ग्रब मैं राजाधिराज के दूसरे शील नामक मुख का वर्णन करता हूँ, सुनो। [१११-११६]

### २. शील-मुख

वत्स ! दूसरा शील मुख है । चारित्रधर्मराज का यह मुख जिस प्रकार कथन करता है तदनुसार ही जैनपुर में जितने साधु रहते हैं वे सब उसका आचरए करते हैं । यह शीलमुख साधुग्रों को ग्रठारह हजार नियमों का निर्देश करता है, उन सब का ये मुितपुंगव प्रतिदिन पालन करते हैं । यह उत्तम शील (विश्रुद्ध व्यवहार) ही साधुग्रों का सर्वस्व है, सच्चा आलम्बन है, ग्रीर उनका ग्राभूषए हैं । % मुिनयों को तो यह मुख सम्पूर्ण रूप से शील-पालन का आदेश देता है, इसके ग्रादेशानुसार मुिनवर्ग भी पूर्णाक्ष्पेण सुखपूर्वक पालन करता है । साथ ही मुिनवर्ग के ग्रितिरक्त गृहस्थ भी इन नियमों का थोड़ा-थोड़ा पालन करते हैं । वत्स ! मैंने शील नामक दूसरे मुख का स्वरूप बताया, श्रव मैं तीसरे मुख का वर्णन करता हूँ, सुन ।

[११७–१२、]

### ३. तप-मुख

चारित्रधर्मराज का तीसरा तप नामक मुख ग्रत्यन्त ही मनोहारी है। यह सब प्रकार की आकांक्षा को दूर कर, दु:ख का नाश कर प्रांगी को मुखमय बनाता है। (ग्राकांक्षा के दूर होते ही प्रांगी निःस्पृह बन जाता है जिससे वह किसा के ग्राधीन नहीं रहता। ग्राकांक्षा ग्रौर व्याधि के नष्ट होते ही संसार का रास्ता सरल, सोधा ग्रौर सपाट हो जाता है।) यह तप-मुख प्राणियों में विशिष्ट ज्ञान उत्पन्न करता है, संसार पर संवेग प्राप्त करवाता है, मन की समता दिलवाता है, ग्रारीर को मुखकारी ग्रौर सुन्दर बनाता है ग्रौर ग्रन्त में दु:ख ग्रौर विनाशरहित शाश्वत सुख के योग्य बनाता है। सज्जन पुरुष इस नरेन्द्र का तप-मुख देखकर, इसकी आराधना कर ग्रौर ग्रपने ग्रसाधारण सत्व का उपयोग कर ग्रन्त में लीलापूर्वक निर्वृत्तिनगरी को चले जाते हैं। (कर्मों की निर्जरा करने का यह मुख प्रवल साधन है। तीर्थं कर ग्रपनी मुक्ति उसी भव में जानते हुए भी तप की ग्राराधना करते हैं। तप से शरीर सुख बढ़ता है, यह तो तप करने वालों के अनुभव का विषय है।) हे वत्स ! चारित्रधर्मराज के तीसरे मुख का स्वरूप वर्णन कर, ग्रब मैं चौथे मुख शुद्ध भाव का वर्णन करता हूँ; [१२२-१२४]

#### भाव-मुख

सुज्ञ सज्जन पुरुष चारित्रधमंराज के चौथे भाव-मुख का भक्ति प्रवंक स्मरण करते हैं, देखते हैं ग्रौर श्राराधना करते हैं, उससे उनके समस्त पाप-समूह नष्ट हा जाते हैं ग्रोर शाश्वत सुख को प्राप्त करते हैं। इस मुख की ग्राज्ञा का अनुसरण कर जैन सत्पुरुष (१२ भावाग्रों का) विचार करते हैं श्रहो ! इस संसार में जितने भी पदार्थ दिखाई देते हैं वे सब तुच्छ ग्रार नाशवान हैं (ग्रनित्यभाव)। पूर्व कमें के उदय से जब प्राणी संसार में दु:ख ग्रौर पीड़ा भोगता है तब उसे कोई

शरए नहीं देता, कृत-कर्मों को स्वयं ही भोगना पड़ता है (ग्रशरणभाव) । यह प्राएी संसार-समुद्र में अनेला ही आया है और अनेला ही जायगा, न उसका कोई है और न वह किसी का है (एकत्वभाव) । इस ससार में शरोर, धन, धान्य ग्रादि वस्तुएं जो प्रास्मी को बांधकर रखती हैं वे सब बाह्य पदार्थ उससे भिन्न हैं, उनके साथ उसका कोई वास्तविक सम्बन्ध नहीं है (ग्रन्यत्वभाव) । यह शरीर मल, मूत्र, श्रान्तडियां खून, मांस, चर्बी स्रादि दुर्गन्धपूर्ग पदार्थों से आछन्न है, घृगाकारक है । ऐसे शरीर में से नाममात्र भी पवित्रता की गन्ध प्राप्त हो ऐसा संभव नहीं है (अशुचिभाव)। इस संसार में एक जन्म की स्त्री ग्रन्य जन्म में माता भी बन जाती है ग्रौर पिता पुत्र भी बन जाता है, यह जन्म-मरएा का चक चलता ही रहता है (संसारभाव)। मन, वचन, काया के प्रशुभ योगों की प्रवृत्ति से ग्रौर पापस्थानकों के ग्राचरण से प्राणी निरन्तर श्रास्रव (कर्म ग्रहरा) करता रहता है और कर्म बन्ध से भारी होता जाता है (ग्रास्त्रवभाव) । कोई कोई प्राग्गी कर्म से छुटकारा पाने के विचार से सदाचार (श्रमराधर्म, णुद्ध भावना, परिषह, भ्रष्ट प्रवचन माता ग्रादि) द्वारा भ्राते हुए कर्मी को रोकता है (संवर भाव) । बारह प्रकार के तप द्वारा निरन्तर कर्मों की निर्जरा करता है जिससे पूर्व में बांधे हुए कर्म भोगे बिना भी ब्रात्म-प्रदेश से ब्रलग हो जाते हैं (निर्जराभाव) । प्राणी इस संसार में समस्त स्थानों पर जन्म ग्रौर मृत्यु प्राप्त कर चुका है और संसार में विद्यमान समस्त रूपी द्रव्यों को एक या दूसरे रूप में भोग चुक़ा है, फिर भी वह संसार भ्रमए। से नहीं थकता, खाते-खाते नहीं ग्रघाता, यह संसार उसे कडुम्रा नहीं लगता (लोकस्वभावत्वभाव)। संसार समुद्र को पार करने के लिये तीर्थं करों द्वारा प्ररूपित स्याद्वाद शैली युक्त जैनधर्म ही वास्तव में शक्तिमान है (धर्मभाव) । परन्तु, संसार-चक्र में प्रास्ती को इस सर्वज्ञ दर्शन-धर्म-प्राप्ति की सामग्री बहुत कठिनाई से प्राप्त होती है, मिल भी जाय तो उसको पहचानना दुष्कर है स्रौर पहचान भी ले तो उसे स्वीकार करना एव उसका अनुब्ठान/आचरण करना और भी कठिन है (बोधिदुलंभ भाव)। जो श्रद्धावान विशुद्ध बुद्धिशाली प्राणी इस भाव-मुख को आज्ञानुसार ऐसी और इसके समान अन्य भावनाएं घारण करते हैं वे वास्तव में भाग्यशाली मनस्वी ग्रौर मनीषी है। भंया ! चारित्रधर्मराज का यह चौथा मुख वहत सुन्दर एवं दर्शनीय है । इसके दर्शन से अलौकिक आनन्द प्राप्त होता है भीर स्वभाव से भी यह मुख सब को भ्रपूर्व सुख प्रदान करने वाला है।

[१२६-१३६]

भाई प्रकर्ष ! महाराजा चारित्र-धमंराज इस प्रकार अपने चारों मुखों से सभी नगरवासियों को असीम सुख प्रदान करते हैं। ये महाराजा संसार में भटकने वाले सभी प्राणियों को निरन्तर सुख देने वाले ही हैं, नयों कि जो स्वयं अमृत हो वह दूसरों को दु:ख देने वाला कैसे हो सकता है ? (आश्चर्य की बात तो यह है कि संसार-चक्र में रहने वाले प्राणियों में से अत्यल्प प्राणी ही इनके स्वरूप को पहचानते हैं और उस

स्वरूप को हृदय में धारए करते हैं।) क्ष भवचक निवासी ग्रधिकांश पापी प्राएी तो इन्हें पहचानते ही नहीं, कुछ पुण्यहीन प्राएी पहचान कर भी इनकी निन्दा करते हैं। चतुर्मुंख चारित्रधर्मराज महाराजा के वर्णन के बाद ग्रब मैं उनके परिवार के बारे में बताता हूँ। [१३७-१४०]

## विरति महादेवी

भाई प्रकर्ष ! महाराजा के ग्रधीसन पर विराजमान सर्वागसुन्दरी, सर्व परिमित ग्रवयववाली, शुद्ध स्फटिक के समान निर्मल जो स्त्री बैठी है, यह विरित्त नामक महारानी है। चारित्रधमंराज के समान यह भी समस्त गुण ग्रौर वीर्य / शक्ति सम्पन्न है। यह विश्व में लोगों को ग्राह्लाद प्रदान करने वाली ग्रौर निर्वृत्ति (मोक्ष) का मार्ग बताने वाली है। महाराजा के साथ जब यह तादातम्यरूप / एकरूप हो जाती है तब तो वे भिन्न-भिन्न दिखाई ही नहीं देते ग्रधीत् ग्रभिन्न दिखाई देते हैं। [१४१-१४२]

#### पाँच मित्र

महाराजा के पास जो पाँच राजा बैठे हैं वे उनके विशेष ग्रंगभूत मित्र हैं। इनमें से प्रथम का नाम सामायिक भूपित है। वत्स! यह जैनपुरवासियों को समग्र पापों से विरित (छुटकारा) दिलाता है। भैया! दूसरे मित्र का नाम छेदों। स्थापन नृपित है, यह पापानुष्ठान समूह को विशेषरूप से रोकता है। तीसरे मित्र ह नाम पिरहार-विशुद्धि नरेश्वर है, इसकी ग्राज्ञानुसार साधु १८ माह तक विशेष उथ तप करते हैं। चौथे मित्र का नाम सूक्ष्मसंपराय नृपित है, यह प्राण्यियों के सूक्ष्म पापाणुग्रों का नाश करता है। पाँचवें मित्र का नाम यथाख्यात भूपित है, यह विशुद्ध, निर्मल ग्रौर सारभूत मित्र है तथा समस्त पापों का नाश करने वाला है।

ये पाँचों मित्र चारित्रधर्मराज महाराजा के शरीर के श्रंग जैसे, उनके जीवन, प्राग् ग्रौर सर्वस्व हैं। [१५०]

883

# ३५. थमण-धर्म और मृहस्थ-धर्म

[चारित्रधर्मराज का सुन्दर वर्णन, विरितिदेवी का परिचय, महाराजा के र्रमित्रों की पहचान, विशाल मण्डप, ग्राकर्षक वेदिका, भव्य सिंहासन ग्रादि हृदय को निमल कर ही रहे थे, उस पर राजा के वर्णन ने प्रकर्ष को ग्रिधक जिज्ञासु बना दिया। वह चारित्रधर्मराज के पूरे परिवार से परिचय करने को ग्रातुर हो गया। मामा ने वर्णन ग्रागे चलाया।]

## युवराज यति-धर्म (श्रमगा-धर्म)

चारित्रधर्मराज के पास जो राज्यतेज सि प्रदीप्त मुख वाला युवक दिष्ट-गोचर हो रहा है वह महाराजा का पुत्र है यह युवराज यित-धर्म (श्रमण-धर्म) है। तुमने जो नगर के बाह्य भाग में मुनिपु गर्वों को देखा था, उन्हें यह युवराज श्रतिशय प्रिय है। वत्स ! युवराज के भ्रासपास जो दस मनुष्य बैठे हैं वे क्या-क्या कार्य करते हैं, तुम्हें संक्षेप में बताता हूँ, तुम समभलो। [१४१-१४३]

#### क्षमादि दसविध यति-धर्म

- १. क्षमा—वत्स ! इन दस में जो पहली स्त्री दिखाई देती है उसका नाम क्षमा है। यह क्षमा मुनियों को अत्यधिक प्रिय है। यह मुनियों को उपदेश देती है कि सदा कोध का निवारण करो और शान्ति धारए। करो। [१४४]
- २ मार्दब-वत्स ! उसके बाद जो छोटे बालक जैसा सुन्दर रूपवान प्राणी दिखाई देता है वह मार्दव के नाम से प्रसिद्ध है । वह ग्रपनी शक्ति से साधुओं में ग्रत्यधिक नम्रता उत्पन्न कर मद/ग्रहंकार का नाण करता है । [१८४]
- रे. आर्जव तीसरा वालक जैसा ग्रिक सुन्दर रूप वाला मनुष्य दिखाई देता है वह आर्जव के नाम से पहचाना जाता है। यह प्रशस्त बुद्धिवाले मनुष्यों में सर्वत्र सरलता (ऋजुता, लघुता) के भाव उत्पन्न करता है और उन्हें छल-छद्म रहित बनाता है। [१५६]
- ४. मुक्तता वत्स ! चौथी जो मुन्दर रूपवती स्त्री दिखाई देती है उसका नाम मुक्तता है। अध्यह मुनियों के मन को बहिरंग (द्रव्य पिरग्रह) भ्रौर श्रन्तरंग (कषाय विकारादि) भावों से तथा तृष्णा से मुक्त कराती है, निस्संग बना देती है। श्रर्थात् इससे बाह्य भ्रौर ग्रन्तरंग पिरग्रह को छोड़ देने की शुभ प्रवृत्ति पैदा होती है। [१४७]

**<sup>%</sup>**ंपुष्य ४४६

 सपोयोग— प्रकर्ष ! युवराज के पास बैठे दस मनुष्यों में से पाँचवें का नाम तपोयोग है । यह अत्यन्त पवित्र और विशुद्ध है । इसके पास इसके श्रंगभूत १२ मनुष्य दिखाई देते हैं, इनके प्रभाव से नरोत्तम तपोयोग जैनपुर में क्या-क्या चमस्कार दिखा सकता है, वह भी संक्षेप में बताता हू । अनशन नामक पुरुष प्राणियों से सब प्रकार के ग्राहार का त्याग करवाकर निःस्पृह (इच्छा, आकांक्षा रहित) बना देता है । न्यूनोदर पुरुष भूख से कम भोजन करवाकर स्वास्थ्य प्रच्छा रखता है और वीर्य की वृद्धि करता है। वृत्ति-संक्षेप के श्रादेश से मुनिगण अनेक प्रकार के श्रेष्ठ ग्रभिग्रह घारण करते हैं, इसके कारण जीवन नियमित होने से उनमें सुख शांति की वृद्धि होती है । रसत्याग पुरुष के ब्रादेश से मोह भौर विषयाभिलाषा के उद्रेक का कारएा होने से मुनिगरा रस वाले विकृतिकारक पदार्थों का त्याग करते हैं। कायक्लेश के निर्देश से मुनिगरण कायिक कष्ट सहन करने का अभ्यास कर कर्मों की निर्जरा की श्रोर प्रवृत्त होते हैं । संलीनता के निर्देशानुसार मुनिगरा श्रंगोपांगों का उपयोग (विवेक, सावधानी) पूर्वक करते हैं । भ्रनावश्यक हलन-चलन न कर ग्रपने आचार को पवित्र रखते हैं तथा इन्द्रिय, कषाय स्नौर योगों का संगोपन करते हैं। इसी से प्रेरित होकर विविक्तचर्या (एकान्त वास करते हैं । (ये छ: प्रकार के पुरुष समस्त बाह्य विषयों पर विजय प्राप्त करवाते हैं, जिससे त्याग भाव को ग्रंगीकार करने का सीधा सरल श्रौर लाभकारी मार्ग प्रशस्त होता है।) [१५८-१६३]

इस तपोयोग के साथ ग्रन्य छः ग्रंगभूत पुरुष भी हैं जो ग्रन्तरंग साम्राज्य को विस्तृत करते हैं ग्रौर श्रत्यन्त लाभकारी हैं। उनमें प्रथम पुरुष प्राथिवत्त है। यह प्रायिक्वत्त दस प्रकार का है:—(१. श्रालोचना, २. प्रितंक्रमण, ३. मिश्र, ४. विवेक, ४. कायोत्सर्ग, ६. तप, ७. छेद, ८. मूल, ६. श्रनवस्थाप्य, १०. पारांचिक ।) दूसरा पुरुष विनय नामक है जो (ग्रनाशातना, भक्ति, बहुमान, गुण-प्रशंसा) चार प्रकार का है। तीसरा पुरुष वैय्यावृत्त्य नामक है जो (ग्राचार्य, उपाध्याय, स्थविर, तपस्वी, रोगी, नवदीक्षित, स्वधमींबन्धु, कुल, गण ग्रार संघ) दस प्रकार का है। चौथे पुरुष का नाम स्वाध्याय है जो वाचना, पृच्छना, परावतना, अनुप्रेक्षा ग्रौर धर्मकथा) पाँच प्रकार का है। पाँचवा पुरुष जो दिखाई देता है, उसका नाम ध्यान है। उसके धर्मध्यान ग्रौर शुक्लध्यान दो भेद हैं। ग्रन्तिम पुरुष का नाम उत्सर्ग है, यह श्रेष्ठ मुनिपु गवों को गण, उपिंच, शरीर तथा ग्राहार पर निःस्पृह (स्पृहा रहित) बनाता है। योग्य समय ग्राने पर प्रेरित कर बाह्य वस्तुग्रों का सर्वथा त्याग करवाता है। कर्म-क्षय के लिये बार-बार एकाग्र ध्यान से कायोरसर्ग करने का भी इसा में समावेश होता है।) छः बाह्य ग्रौर छः अन्तरंग रक्षकों के सम्बन्ध में संक्षिप्त वर्णन मैंने सुनाया, वैसे विस्तृत वर्णन करने लगू तो उसका कोई ग्रन्त ही नहीं।

६. संयम—प्रकर्ष ! श्रमण-धर्म युवराज के पास बैठे हुए दस मनुष्यों में से छठा मनोहारी श्रेष्ठ पुरुष संसार में संयम के नाम से प्रसिद्ध है ग्रीर मुनियों का प्रिय है। संयम के भ्रासपास १७ व्यक्ति बैठे हुए हैं वे जैनपूर में क्या-क्या भ्रानन्द उत्पन्न करते हैं वह संक्षेप में बताता हूँ। इन १७ में से पहले के पांच ग्रास्रविपधान (ग्रास्रव को ढंकने वाले) के नाम से प्रसिद्ध हैं। (इनके नाम क्रमण: इस प्रकार हैं:-१. प्रारातिपात् विरति, २. मृषावाद विरति, ३. ग्रदत्तादान विरुत्त, ४. मैथुन विरमगा, भ्रौर ५. परिग्रह विरति ।) उनके ग्रागे जो ५ व्यक्ति बैठे हैं वे पंचेन्द्रियनिरोध के नाम से प्रसिद्ध हैं। वे निम्न हैं—(स्पर्श, रस, गन्ध, वर्गा ग्रौर शब्द । जो इन पाँचों इन्द्रियों को दृढ़ता से वश में रखते हैं।) उनके ग्रागे जो चार व्यक्ति बैठे हैं वे क्रोध, मान, माया भौर लोभ को वश में रखते हैं और अन्तिम तीन व्यक्ति मन, वचन और काया के सर्व योगों को वश में रखते हैं। इस प्रकार संयम भ्रपनी शक्ति से ४ स्रास्त्रवों को ढेंक कर, मुनिवर्ग को शांति के बोध से आकुलतारहित बना देता है, पाँच इन्द्रियों को वश में करवा कर उन्हें इच्छा/घ्राकांक्षारहित स्थिति में सम्पूर्ण प्रकार से सन्तुष्ट बना देता है, कषाय के ताप को शान्त कराकर चित्त को ऐसा शीतल बना देता हैं कि उन्हें निर्वाण जैसे सुख की श्रनुभूति होने लगती है और योगों को वश में करवा कर मुनि-पुंगवों को निश्चितरूप से झतिशय मनोहारी बना देता है। मुनिपुंगव इस संयम को निरन्तर घारण करते हैं और यह संयम अपने वीयं/शक्ति से इन श्रमणों को धैर्य-समुद्र में निमग्न कर देता है। ग्रथवा संक्षेप में पृथ्वी, जल, ग्रग्नि, वायू, वनस्पति तथा दो, तीन, चार ग्रौर पांच इन्द्रिय वाले सर्व प्राणियों की मन, वचन, काया से किसी भी प्रकार की ग्रारम्भ ग्रादि की हिंसा करने. करवाने ग्रीर अनुमोदन करने का यह सर्वथा निषेध करता है । इसके स्रतिरिक्त यह संयम जीवरहित पुस्तकादि वस्तुओं का भी यत्न पूर्वक प्रतिलेखन, प्रमार्जन का ग्रौर बीज, वनस्पति या किसी भी प्रकार के जीव-जन्तूरहित स्थान को सोने-बैठने एवं चलने के लिये यत्नपूर्वक प्रमाजित करने का उपदेश देता है। स्थण्डिल भूमि (शौच भूमि) को प्रेक्षए करने का निर्देश देता है । 🕸 ग्रारम्भ /ग्रास्रव कारी गृहस्थों की उपेक्षा करना, उनको ग्रारम्भजन्य कार्यों में प्रेरित न करना, प्रयोग में श्राने वाली भूमि का प्रमार्जन करना, श्रासन, शयन, वस्त्र-पात्रादि का प्रतिलेखन/परिमार्जन करना, अगुद्ध अथवा अनुपयोगी वस्तू का विधिपूर्वक परिष्ठापन (त्याग) करना, मन को शुद्ध धर्म कार्यों में प्रवृत्त करना, शुभ भाषा का प्रयोग करना और उपयोग पूर्वक शरीर की प्रवृत्ति करने का भी यह संयम निर्देश देता है। जिन मुनियों ने संसार के कार्य छोड़ दिये हैं ग्रीर जो सर्वदा सुसमा-हित एक समान शान्त) श्रवस्था में रहते हैं, उनसे यह संयम उपरोक्त सून्दर कार्य करवाता है। श्रमएाधर्म युवराज के छठे सहचारी संयम का वर्णन करने के पश्चात् अब वाकी के चारों का भो संक्षेप में वर्णन करता हूँ, सुनो । [१६८-१७८]

७. सत्य नत्स प्रकर्ष ! युवराज के पास जो सातवां ग्रत्यधिक सुन्दर पुरुष-श्रेष्ठ दिखाई दे रहा है वह यतिधर्म के परिवार में सत्य के नाम से प्रसिद्ध है। यह प्रािरायों को ग्राज्ञा देता है कि तुम्हें जो कुछ कहना हो वह ग्रन्य व्यक्तियों के

አያሜ ४५०

लिये हितकारी हो, प्रावश्यकता से ग्रधिक शब्दों का प्रयोग न हो और जगत् को ग्राह्मादित करने वाला हो ऐसे वचन ही बोलो । सत्यधर्म की ग्राज्ञा का ये महामुनि अक्षरशः पालन करते हैं ग्रथींत् सत्य वचन ही बोलते हैं । [१७६-१८०]

- द. शौच युवराज के पास बैठे भाठवें व्यक्ति का नाम गौच है। यह प्राणियों को बाह्य ग्रौर श्रान्तरिक पवित्रता रखने का उपदेश देता है। (४२ दोष-रहित ग्राहार-पानी लेने ग्रादि को बाह्य शौच या द्रव्य पवित्रता कहा जाता है ग्रौर कषाय रहित होकर शुद्ध अध्यवसाय द्वारा श्रच्छे परिगाम रखने को भावशीच या ग्राम्तरिक पवित्रता कहा जाता है।) ये मुनिपुंगव इस शौच के आदेशों का भी पूर्णत्या पालन करते हैं। [१८१]
- ६. ग्रांकिञ्चन्य चत्स! उसके बाद छोटे बालक की आकृति वाला जो नौवां मनोहारी पुरुष दिखाई दे रहा है उसका नाम ग्रांकिञ्चन्य है। यह श्रमणपुंगवों का ग्रांतिवल्लभ है। वत्स! यह मुनिगरगों से बाह्य और ग्रन्तरंग परिग्रह का त्याग करवा कर उन्हें निष्परिग्रही बना देता है ग्रौर उनके मानस को स्फटिक जैसा अत्यन्त निमंल एवं स्वच्छ बना देता है। इसका दूसरा नाम निष्परिग्रह भी है। (धन, धान्य, खेत, मकान, सोना, चांदी, धातु, द्विपद, चतुष्पद ग्रांदि बाह्य परिग्रह ग्रौर कषाय तथा मनोविकार ग्रांदि ग्रन्तरंग परिग्रह हैं।) [१६२-१६३]
- १०. ब्रह्मचर्य वत्स ! यतिधर्म परिवार में गर्भज जैसा मनोहर बालक बैठा दिखाई दे रहा है वह ब्रह्मचर्य के नाम से विख्यात है श्रीर मुनियों को हृदय से श्रिय है। दिव्य या श्रीदारिक शरोर वालो किसी भी देवांगना या स्त्री के साथ या तिर्यञ्च स्त्री के साथ मन, वचन, काया से संयोग करना नहीं, करवाना नहीं श्रीर करने वाले की प्रशंसा करना नहीं, ऐसा नवकोटि विशुद्ध उपदेश यह दसना पुरुष देता है। श्रर्थात् श्रब्रह्म का पूर्णां प्रक से स्पष्टत: निर करण करता है।

[ \$ = & - \$ = X ]

बत्स ! इस प्रकार सुन्दर दस पुरुषों के परिवार के साथ यह यतिधर्म युवराज जैन सत्पुर में लीला कर रहा है और सम्पूर्ण नगर में घूम-घूम कर ग्रपना प्रभाव बतलाता है । [१८६ |

### सद्भावसारता पुत्रवधु

भाई प्रकर्ष ! श्रमण्यमं युवराज की झत्यन्त सुन्दर, कान्तियुक्त और निर्मल नेत्रों वाली सद्भावसारता नामक पत्नी है। चारित्रधमंराज की पुत्रवधु सद्भावसारता मुनियों को बहुत ही प्रिय है और युवराज श्रमण्यमं तो इसके प्रति इतना ग्रधिक अनुरक्त है कि वह इसके बिना एक क्षण भी नहीं जी सकता। युवराज को अपनी पत्नी पर भ्रत्यधिक स्नेह और सच्चे हृदय से प्रेम है। इनके दाम्पत्य प्रेम

का कितना वर्णन करूं ? संसार में बहुत से पित-पत्नी देखे हैं पर मुफ्ते इनके जैसा ग्रकृत्रिम स्नेहमय दाम्यपत्य जीवन ग्रन्य किसी स्थान पर दिखाई नहीं दिया।

[१८७-१८६]

# राजकुमार गृहिधर्म

वत्स ! वहाँ एक ग्रन्य छोटा राजकुमार भी दिखाई दे रहा है, जिसका नाम गृहस्थधर्म है, जो श्रमराधर्म युवराज का सहोदर (छोटा) भाई है । इसके आस-पास रें २ व्यक्ति बैठे हैं जो जैनपुर में झत्यधिक झानन्द लीला करवा रहे हैं, उनका भी संक्षिप्त वर्णन तुम्हें सुनाता हूँ, वत्स ! तुम एकाग्रचित होकर सुनो ।

- यह प्रथम पुरुष स्थूल प्रांगातिपात विरमण वत कहलाता है जो सर्व प्रकार की स्थूल हिंसा का त्याग करने की ग्राज्ञा देता है।
- २. दूसरा पुरुष स्थूल मृषाबाद विरमण वत है। यह जैनपुर के गृहस्थों को समस्त प्रकार के स्थल (मोटे) असत्य भाषरा से निवृत्त करता है।
- ३. तासरा पुरुष स्थूल अदत्तावान विरमण व्रत है। यह जैनपुर निवासी गृहस्थों को स्थूलरूप से भ्रन्य किसी भी प्रकार को वस्तु या पदार्थ का हररा (चोरी) करने से बचाता है।
- ४. चौथा पुरुष स्थल ब्रह्मचर्य विरमण वत है। यह स्त्री को परपुरुष ग्रौर परुव को परस्त्रीगमन से पराङ् मुख करता है एवं स्व-पति और स्व-स्त्री में ही सन्तोष रखने का विधान करता है।
- पाँचवां पुरुष स्थूल परिग्रह परिमाग विरमण त्रत है। यह गृहस्थ को ग्रपने ग्रघीनस्थ तव प्रकार के बाह्य परिग्रह (घन, घान्य, खेत, मकान, चांदी, सोना. कुपद (तांबा, पीतल, लोहा म्रादि) द्विपद (दाम, दासो) भ्रौर चतुष्पद (पशु) को परिभित (मर्यादित) करने का निर्दश देता है।
- छठा पुरुष राांत्र मोजन का परित्याग करवाता है। समस्त दिशा-विदिशाओं के गमनागमन को सोमित करवाता है और गृहस्थ को संवर (कर्मबन्ध-मार्ग का स्रवरोध) में स्थापित करता है।
- ७. सातवां पुरुष भोगोपभोग विरमरा द्रत है । यह उपभोग ग्रौर परि-भोगजन्य समस्त पदार्थी को सोमित करवाकर, अभक्ष्य पदार्थ भक्षण और असत् व्यापार से रहित बनाकर सत्कार्यों का भ्रनुष्ठान करवाता है ।
- म. यह ग्राठवां पुरुष श्रनर्थदण्ड विरमण वत है। यह जैनप्रवासी गृहस्थों को गृहस्थ के लिये ग्रावश्यक साधन एवं प्रवृत्ति के अतिरिक्त समस्त अनर्थ-कारी प्रवृत्तियों का त्याग करवाता है । (छः, सात ग्रौर आठवां पुरुष तीन गृएा व्रतों के नाम से भी प्रसिद्ध हैं।)

**<sup>%</sup> पृष्ठ ४५१** 

- यह नौवा पुरुष सामाधिक व्रत है। यह सांसारिक परभावों (विभावों) का त्याग करवाकर स्वाभाविक प्रशमभावों में श्रन्रक बनाता है।
- १०. दसवां पृष्य देशावकाशिक वत है। छठे वत में जीवन भर के लिये दिशा आदि की जो मर्यादा की हो उसे भी यहाँ परिमित (सीमित) करवाता है।
- ११. ग्यारहवां पुरुष पौषध व्रत है। यह सामाधिक व्रत की सीमा को श्रिधिकाधिक विस्तृत करने का इंड निश्चय करवाता है।
- १२. यह बारहवां पुरुष श्रितिथि संशिक्षा वत है। वत्स ! यह जैनपुर के गृहिधर्मीजनों को श्रितिथियों का सम्मानपूर्वक उपयोगी पदार्थों को प्रदान करने को प्रेरित कर, कालिमा का नाश कर मन को पिवत्र बनाता है।

भाई प्रकर्ष ! गृहस्थधमं नामक यह छोटा राजकुमार जैनपुर में प्राणियों को जितनी ग्राज्ञा देता है, उसमें से ग्रपनी शक्ति सामर्थ्य के ग्रनुसार जो प्राणी जितने ग्रंश में उन ग्राज्ञाग्रों का पालन करता है, उन्हें उतने ही ग्रंश में यह फल भी प्रदान करता है। इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। [१६३-१६८]

#### सद्गुरगरक्तता पुत्रवधु

वत्स ! गृहस्थधर्म राजकुमार के पास में भ्रपनी भ्रांखों में हर्ष भ्रौर जिज्ञासा पूरित जो नवबधुसी बाला बैठी है, वह गृहस्थधर्म की पत्नी सद्गुएगरक्तता है। मुनियों को इस युवती पर बहुत स्नेह है भ्रौर वह भी प्रतिदिन बड़ों का विनय करने को तत्पर ही रहती है। उसे भी भ्रपने पित गृहस्थधर्म से उत्कट प्रेम है। ये दोनों राजकुमार भ्रौर इनकी पितनयाँ जैनपुर के सभी लोगों को स्वभाव से ही निरन्तर भ्रानन्द देते रहते हैं। [१६६-२०१]

मामा विमर्श ने कुछ विश्वाम लेने के लिये यहाँ भ्रपना वर्णन बन्द किया।



# ३६. चारिज्रधर्मराज का परिवार

[ जिसके सुनने मात्र से शान्ति उत्पन्न हो ऐसे चारित्रधर्मराज, उनके पुत्र और पुत्रवधुत्रों का वर्णन सुनकर प्रकर्ष के आनन्द का पार न रहा। चारित्रधर्मराज के परिवार में ग्रनेक प्रकाशमान पवित्र रत्न जगमगा रहे थे, जिनका वर्णन सुनने के लिये बुद्धिदेवा का पुत्र प्रकर्ष उत्सुक हो रहा था। क्षरण भर रक्कर बुद्धिदेवी के भाई विमर्श ने वर्णन आगे चलाया।

## सम्यक्दर्शन सेनापति

वत्स प्रकर्ष ! महाराजा चारित्रधर्मराज के देंगों पुत्रों की देखरेख और पोष्णा के लिये महाराजा ने सेनापित एवं प्रधानमन्त्रों के तौर पर जिस व्यक्ति की नियुक्त किया है, वह भी यहीं बैठा है। इसका नाम सम्यक्दर्शन है। ये राजप्त्र इसके बिना कदापि श्रकेले दिष्टिगोचर नहीं होते । ऐसा प्रबन्ध कर दिया गया है कि सम्यक्दर्शन सेनापति राजपुत्रों के अत्यन्त निकट रहकर ग्रत्पन्त वात्सत्यपूर्वक दोनों की वृद्धि स्रौर स्थिरता कराते हैं। पहले के प्रकरण में यह बनाया गया था कि जैनपुर में सात तत्त्व हैं - जीव, अजीव, आसव, संवर, निर्जरा, बन्ध और मोक्ष; जिनका संक्षिप्त परिचय भी वहाँ दिया गया था। ये सेनापित इन सातों के विषय में दढ़ निश्चय कराते हैं भीर समकाते हैं कि इन सात तत्त्वों में समस्त पदार्थी का न्यायपूर्वक समावेश हो जाता है और इनके अतिरिक्त कोई अन्य पदार्थ शेष नहीं रहता। तदितिरिक्त यह सम्यकदर्शन भवचक नगर के प्राणियों को भवचकसे पराङ्मुख बनाता है श्रौर उस नगर में से निकलने का इच्छा वाला बनाता है। साथ ही भवचक पराङ मुख से प्रारिएयों को समता घारण करवाता है, समग्र स्थूल पदार्थों पर विरक्ति दिलवाता है, संसार पर उदासीनता उत्पन्न करता है, सकल जीवीं पर अनुकम्पा उत्पन्न कराता है ग्रीर शुद्ध देव पर पूर्ण ग्रास्तिकता का भाव जागृत करता है। ग्रथीत् सेनापति सम्यकदर्शन शम, संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा ग्रौर घ्रास्तिकता इन पाँच महान गुणों से स्शोभित है। यह प्राणियों से कहता है कि सभी जीवों पर मैत्री भाव रखो, गुरावान को देखकर प्रसन्नता प्रकट करो. दीन-दु:खी को देखकर उन पर दया करो, (त्से दु:ख से बचाने का प्रयत्न करो, भविष्य में उसके दु:ख कैसे कम हो ऐसी योजना बनाग्री), पाप करने वाला ग्रपने कर्मों के ग्रधीन है, उसके लिये ग्राप उत्तरदायी नहीं है, उपाय करने पर भी यदि वह न सुधरे तो उसके प्रति माध्यस्थभाव रखो । ऐसे-ऐसे उत्कृष्ट विचारों से यह सम्यक्दर्शन जैनपुर के निवासियों के मन को निरन्तर निर्मल बनाता है ऋी 🤇 निर्वृत्तिनगर जाने की इट इच्छा उत्पन्न कर प्राणी को प्रतिदिन थोड़ा थोड़ा निर्वृत्तिनगर की ग्रीर ले जाता है। [२०२–२०६]

## सम्यक्दर्शन की पत्नो सुदृष्टि

भैया प्रकर्ष ! सम्यक्दशंन के पास ही अत्यन्त शोभनाकृति वाली और अन्य के मन को आकर्षित करने वाली जो अत्यधिक सौन्दयंवती स्त्रो बैठी है वह सम्यक्दशंन की पत्नी है जो सुद्दष्टि के नाम से प्रख्यात है। सन्मार्ग में अपनी शक्ति का सदुपयोग करने वाली सुद्दष्टि की विधि पूर्वक सेवा करने से, वह जैनपुर के लोगों का मन सवंदा स्थिर करती है। [२०३-२०६]

### सम्यक्दर्शन की व्यवस्था

भैया ! श्रव तुभे श्रागे-पीछे की कुछ बात कहकर संदर्भ याद करवाता हूँ।
तुभे याद होगा कि महामोह के प्रधानमन्त्री श्रोर सेनापित मिथ्यादर्शन का वर्णन
करते समय मैंने बताया था कि वह श्रतिशय विचित्र चित्र वाला है, साथ में उसकी
पत्नी कुद्दित का भी वर्णन किया था। चारित्रधमंराज श्रौर मोहराज के इन दोनों
सेनापितयों को तुमने देखा है। सम्यक्दर्शन सेनापित की सर्व चेष्टायें मिथ्यादर्शन
सेनापित से विपरीत दिखाई देगी। सम्यक्दर्शन की सर्व चेष्टायें संसार को
आनन्दित करने वाली हैं। इसकी चेष्टाश्रों/व्यवहारों पर जैसे-जैसे श्रधिकाधिक
विचार किया जाय वैसे-वैसे वे अत्यधिक सुन्दर प्रतीत होती हैं। मिथ्यादर्शन मोहराजा की सेना को नित्य तैयार करता है, सुगठित, श्रनुशासित श्रौर शिक्षित करता
है। इधर सम्यक्दर्शन सेनापित चारित्रधमंराज की सेना को सुशिक्षित श्रौर सुगठित
करता है। अ यह सम्यक्दर्शन सेनापित चिथ्यादर्शन का वास्तिक शत्रु है श्रौर
इसीलिये उसकी इस पद पर व्यवस्था (नियुक्ति) हुई है। [२०६-२१२]

## सम्यक्दर्शन के तीन रूप

इस सम्यक्दर्शन सेनापित के तीन रूप दिखाई देते हैं, वे भिन्न-भिन्न कारणों से हैं। कभी वे क्षायिक रूप में सामने ग्रात हैं, ग्रर्थात् मिथ्यादर्शन की सारी सेना को मारकर उसकी सारी सामग्री अपने अधीन कर लेते हैं। कभी श्रीपशिमक रूप से सामने ग्राते हैं अर्थात् थोड़े समय के लिये मिथ्यादर्शन की सेना को हराकर ग्रप्ता साम्राज्य स्थापित कर देते हैं। कभी क्षयोपशिमक रूप से सामने ग्राकर मिथ्यादर्शन की कुछ सेना का नाश कर देते हैं ग्रीर कुछ को हराकर दबा देते हैं। भेया! इसके ये तोनों रूप उसके स्वभाव (प्रकृति) के कारणा ही हैं। ग्रथवा इस सम्यक्दर्शन सेनापित के साथ मत्रो सदबोध रहता है, वही सेनापित के स्वभावानुसार उनके भिन्न भिन्न रूपों की सम्पादित (प्रस्तुत) करता है। [२१३—२१४]

### सद्बोध मन्त्री

भाई प्रकषं ! तुभे सद्बोध मन्त्री की भी पहचान करा दूँ। पुरुषार्थ करने में यह मन्त्री बेजोड़ है। तीन भुवन में पुरुषार्थ को साधित करने वाली एक भी ऐसी

ऋ पुत्र≭ ४५२

वस्तु नहीं है जिसके स्वरूप को यह मन्त्री नहीं जानता हो। यह मन्त्री वर्तमान, भृत और भविष्य में होने वाली घटनाश्रों को जानता है। सामान्यतः प्रत्यक्ष भावों को ही नहीं, श्रिपतु ग्रित सूक्ष्म भावों को भी यह मन्त्री जानता है। श्रिधक क्या कहूँ समस्त लोक के चल-ग्रचल प्राणियों ग्राँर ग्रनन्त पदार्थों के ग्रथवा जीव-ग्रजीव के समस्त द्रव्य, गुण ग्रौर पर्यायों को वह अपनी निर्मल दृष्टि से भली-भाति जानता है। वह नीति-निपुण है ग्रौर महाराजा का ग्रत्यन्त प्रिय है। राज्य के समस्त कार्यकलापों पर सूक्ष्म दृष्टि से चिन्तन करता है ग्रौर राज्य के बल (सेना) का आदर भी करता है। सेनापित सम्यक्दर्शन को भी यह श्रत्यन्त प्रिय है। इसके पास रहने पर सेनापित में भी ग्रिधक स्थिरता ग्राती है। ऐसा श्रच्छा राज्यनिष्ठ, कर्त्तंव्य-परायण, लोक-मान्य ग्रौर सर्वग्राही मन्त्री सकल विश्व में भी नहीं है। [२१५—२१६]

यह सद्बोध मन्त्री पूर्व विशित सात राजाश्रों में से ज्ञानावरण राजा का विशेष शत्रु है। यह ज्ञानावरण का क्षय या क्षयोपशम के रूप में दो प्रकार का माना गया है। [२२०]

## सद्बोध की पत्नी ग्रवगति

वत्स ! मन्त्री के पास बैठी हुई जो सुन्दरानना, निर्मला, सुलोचना स्त्री दिखाई देती है, वह उसकी पत्नी अवगति है। वह अपने पति के साथ एक-रूप (ग्रभिन्न) है, पापरहित है, ग्रत्यन्त पवित्र है और पति के स्वरूप में रहने वाली है। यह मन्त्री के प्रारोों के समान उसके हृदय की प्रारोग्वरी है। [२२१–२२२]

## सद्बोध मंत्री के पाँच मित्र

सद्बोध मन्त्री के पास जो पाँच श्रेष्ठ पुरुष बैठे दिखाई दे रहे हैं वे अत्यन्त ही उत्तम ग्रीर मन्त्री के ग्रंगभृत इष्ट मित्र हैं। [२२३]

इनमें से प्रथम का नाम अभिनिबोध है। यह नगरवासियों में इन्द्रियों श्रीर मन द्वारा भली प्रकार ज्ञान उत्पन्न करता है। [५२४]

भद्र! दूसरा प्रसिद्ध पुरुष स्वय सदागम है। (यह कथा भी सदागम के समक्ष ही चल रहो है, यह पाठकों के ध्यान में होगा।) इस सदागम को आज्ञा से ही सम्पूर्ण नगर का कार्य चल रहा है, इसमें शंका की कोई गृंजाइश नहीं है। इस राज्य के भपित को समस्त कार्यों के सम्बन्ध में यह पर। मर्श देता है। यह वाक्पटु है, शेष चार मित्र तो गूंगे हैं। सदागम की वार्यी-कौशल को देखकर महाराज चारित्रधमं-राज बहुत प्रसन्न हुए और उसी के परामर्श पर महाराजा ने सद्बोध को मन्त्री पद पर नियुवत किया। वत्स! यह सदागम निखिल राजाओं और जैन लोगों के समग्र बाह्य विषयों में उत्कृष्ट कारणभूत है, ऐसा समभना चाहिये। सदागम के बिना न तो चारित्रधमंराज की सेना ही टिक सकती है ग्रीर न संसार में ग्रपने स्वरूप

से प्रकाशमान यह जैन नगर ही रह सकता है। समस्त कार्यों का उपदेश देने वाला, प्राणी को ग्रच्छे मार्ग पर ले जाने वाला यह दूसरा प्रधानतम पुरुष सदागम ही है।[र२४-२३०]%

तीसरा जो प्रधान पुरुष दिखाई देता है वह सद्बोध मन्त्री का मित्र ग्रमिष है। यह भी अपने अनेक रूपों का विस्तार करता है और लोगों को आनिन्दत करता है। कभी यह बहुत दीर्घरूप और कभी छोटा रूप. कभी थोड़ा तो कभी भ्रधिक रूप धारण कर इस संसार में अपनी लीला से दूरस्थित वस्तु को भी देख लेता है। [२३१-२३२]

वत्स ! सद्बोध मन्त्री के पास जो चौथा प्रधान पुरुष दिखाई देता है, उसका नाम मनप्यंव है। यह ग्रपनी शक्ति से ग्रन्य प्राणियों के मन के भावों को जान सकता है। यह ऐसा महाबुद्धिशाली कुशल पुरुष है कि मनुष्य खोक में ऐसा एक भी मनोगत भाव शेष नहीं रहता जिसे यह न जान सकता हो। [२३३-२३४]

भैया! सब से अन्त में जो पाँचवां पुरुष दिखाई दे रहा है वह सद्बोध मन्त्री का विशिष्ट मित्र केवल है जो लोक में विश्रुत है। यह भूत, भविष्य और वर्तमान काल के सकल पदार्थों, भावों और मन की विचार-तरंगों को जान सकता है। संसार में जानने योग्य कोई भी पदार्थ, भाव, अध्यवसाय या घटना ऐसी नहीं है जिसे यह नरोत्तम नहीं जानता हो। जैनपुर से जो निवृत्तिनगर जाते हैं उन पुरुषों का यह पुरुषोत्तम केवल प्रकृति से ही नायक है, अग्रगण्य है। [२३४-२३६]

मनुष्य लोक में साक्षात् सूर्य समान सद्बोध मन्त्री भ्रपने पाँच मित्रों और परिवार के साथ आनन्द से रहता है। [२३७]

इतना कहकर मामा विमर्श थोड़ा रुका तो भागोज ने उससे शका-समाधान प्रारम्भ कर दिया।

प्रकर्ष — मामा ! आपने सद्बोध मन्त्रो और चारित्रधर्मराज के परिवार को दिखाया यह तो ठाक किया, पर संतोष महाराजा के दर्शन करने की मेरे मन में उत्कट श्रमिलाषा है, उनका दर्शन ग्रापने श्रभी तक नहीं करवाया है। [२३८]

#### संतोष तन्त्रपाल

विमर्श—भाई ! देख, इस संयम नामक (श्रमणधर्म युवराज के छठें मित्र) के ग्रागे जो व्यक्ति बैठा है, वही निश्चय से संतोष है। इसमें कोई सदेह नहीं है। [२३६]

प्रकर्ष — जिस संतोष के साथ शत्रुता के कारण महामोह भ्रादि बड़े-बड़े राजाओं का मन विक्षिप्त हो गया है भौर उससे लड़ने के लिये उसके विषद्ध आकर खड़े हुए हैं, क्या वह संतोष वास्तव में कोई बड़ा राजा नहीं हैं ? [२४०]

<sup>%</sup> पृष्ठ् ४५३

विमर्श-भाई प्रकर्ष ! सचमूच ही यह संतोष कोई मूल (बड़ा) राजा नहीं है, किन्तु चारित्रधर्मराज की सेना का एक महारथी है । वास्तविकता यह है कि यह सन्तेष अत्यधिक शूरवीर, नीति-न्याय-तत्पर, दक्ष और सन्धि-विग्रह का विशेषज्ञ है। इसीलिये चारित्रधर्मराज ने इसे भ्रपनी ग्रीर राजतन्त्र की सुरक्षा हेतु तन्त्रपाल नियुक्त कर रखा है। महाराजा की विशेष सेना ग्रौर युद्ध सामग्री को लेकर यह कोटवाल की भांति ग्रत्यन्त आनन्दपूर्वक जहाँ-तहाँ घूमता रहता है। एक समय इसने किसी स्थान पर स्पर्शन ग्रादि को देखा (स्पर्शन का वर्णन तीसरे प्रस्ताव में ग्रा चुका है) ग्रीर ग्रपनी शक्ति से उन्हें हराकर कुछ मनुष्यों को निर्वृत्तिनगर में भेज दिया । चारित्रधर्मराज की परी सेना ने इस युद्ध में इसकी सहायता की । लोगों के मुख से जब महामोह ग्रादि राजाग्री ने इस युद्ध के समाचार सुने तब उन्हें लगा कि ग्रपने म्राश्रित स्पर्शन, रसन म्रादि व्यक्ति यदि इस प्रकार मार खाते जायेंगे तो हमारी शक्ति क्षीए। होती जायेगी, अतः युद्ध करने की इच्छा से वे निकल पड़े। भाई! महामोह भादि राजाओं ने सन्तोष की वीरता को देखकर अपनी बुद्धि के अनुसार यह मान लिया कि वह कोई मूल नायक (बड़ा राजा) है । मनुष्य जितना देखता है उतना ही जानता है, काले सर्प का पेट अन्दर से सफेद होता है, पर लोग उसका ऊपर का भाग ही देखते हैं. ग्रतः वे उस सांप को काला ही कहते हैं। लोगों की बातें सुनकर मोह राजा सन्तोप को ही स्पर्शन भ्रादि को घातक मानता है, (वास्तव में यह सन्तोष हा स्पर्शन, रसन स्रादि को स्रच्छी तरह पछाड़ता है भ्रौर उनसे वाहि-वाहि करवाता है) म्रतः मोह राजा को जितना कोघ सन्तोष पर है, उतना मन्य किसी पर नहीं। इसी-लिये सन्तोष को मार भगाने की इच्छा से 🕸 महामोहादि राजा ग्रपने-श्रपने स्थान से भ्रपनी सेनायें लेकर युद्ध करने निकल पड़े हैं । इस युद्ध के लिये योग्य स्थान चित्त-वृत्ति मटवी में अब तक महामोह और संतोष में अनेक युद्ध हो चके हैं, पर अभी तक किसी की भी अन्तिम हार-जीत का निर्णय नहीं हो सका है। कभी तन्त्रपाल संतोष अपने शत्रु की पूरी सेना को हराकर उसकी सेना में घबराहट पैदा कर देता है तो कर्भः महाँमोह ग्रादि राजा ग्रपना प्रभाव दिखाकर संतोष को पटकी मारते हैं। हे कमलनेत्र भाई! इस प्रकार एक दूसरे के कोध के कारण दोनों सेनाग्रों का भ्रानन्त काल से चल रहा है, पर अन्त में क्या होगा ? यह मैं नहीं बता सकता। इस प्रकार मैंने तन्त्रपाल संतोष के दर्शन भी तुभे करा दिये हैं और उसकी वास्तविकता भी बता दी है. जिसके विषय में तुभे ग्रत्यन्त कौतूहल था। [२४८-२५४]

# संतोष की पत्नी निष्पिपासिता

भाई प्रकर्ष ! इस संतोष के पास ही एक कमलनयना सुन्दरानना युवा बाला बैठी है, वह इसकी पत्नी निष्पिपासिता है। इस संसार में पाँचों इन्द्रियों के शब्द, रूप, रस, स्पर्श और गन्ध भ्रादि भिद्ध-भिन्न विषय हैं। संसारी प्राणी इन

<sup>🕸</sup> वेब्द्र ४४४

विषयों में अत्यासकत रहते हैं। संतोष की यह पत्नी मनीषियों के मन को इन्द्रियजन्य विषयों पर से तृष्णा रहित बना देती है, मन को इच्छारहित बना देती है और इन्द्रिय-विषयों के प्रति जीव का जो राग-द्वेष रहता है उससे निःस्पृह कर देती है। धर्थात् चित्त को तृष्णा, राग-द्वेष और द्विधारहित बनाती है। किसी विषय में लाभ हो या न हो, सुख हो या दु:ख हो, सुन्दर वस्तु मिले या दूषित मन पसन्द ब्राहार मिले या नापसन्द, सर्व परिस्थितियों में यह निष्पिपासिता मन को सन्तुष्ट और स्थिर रखती है। [२१४-२१६]

#### निष्कर्ष

वत्स प्रकर्ष ! अव तू संकल्प-विकल्प को छोड़कर चारित्रधमंराज को परमार्थ से सच्चा राजा समक । उसके ज्येष्ठ पुत्र श्रमणधर्म और किन्छ पुत्र गृहस्थ-धर्म हैं, सद्बोध महामन्त्री है जिसे राज्य का सब काम सौंप दिया गया है, सम्यक्-दर्शन सेनापित है और संतोष तन्त्रपाल है, यह समक्षले । जैसे महामोह राजा और उसका परिवार तीनों लोक के लोगों को संताप देने वाले हैं वैसे हो चारित्रधर्मराज और उसका परिवार तीनों लोकों के समस्त प्राणियों को आह्लादित करने वाला है । बत्स ! चारित्रधर्मराज और उसका परिवार सम्पूर्ण जगत के लिये वास्तविक अवलम्बन हैं, जगत के सच्चे और परमार्थ से हित करने वाले तथा सारे विश्व के पारमार्थिक बन्धु (वास्तविक मित्र) हैं । ये इस अनन्त संसार समुद्र से तैरा कर पार ले जाने वाले हैं और संसार को ऐसे अनन्त ग्रानन्द समूह को प्राप्त करवाने थाले हैं जिसका कभी नाश नहीं होता । चारित्रधर्मराज के साथ जो अन्य नरेश्वर यहाँ दिखाई दे रहे हैं वे सब समस्त प्राणियों के सुख के कारण हैं । भाई ! चारित्रधर्मराज के ग्रामूत निखिल बान्धवों के गुण-स्वरूप का तेरे समक्ष वर्णन किया । तदुपरान्त वेदिका के पास मण्डप में जो शुभ-ग्रशुभ आदि बैठे हुए दिखाई दे रहे हैं वे सब चारित्रधर्मराज के सैनिक हैं । महाराजा चारित्रधर्मराज को ग्राज्ञा से ये राजा प्राणियों से शोभन कार्य करवाते हैं, क्योंकि वे सभी स्वयं अमृतोपम हैं ।

[२४७–२६६]

भाई प्रकर्ष ! इन राजाओं के मध्य में सर्व प्राश्मियों को सुख देने वाले ग्रनेक स्त्री-पुरुष ग्रौर बच्चे हैं । कि यह स्थान ग्रनेक राजाग्रों ग्रौर असख्य मनुष्यों से परिपूर्ण है, उनका सम्यक् प्रकार से पूर्ण वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है ? मैंने तुम्हारे समक्ष इस मण्डप ग्रौर सभास्थान का संक्षिप्त वर्णन किया है । ग्रब यदि तेरा कौतूहल पूर्ण हुग्रा हो तो हम द्वार की ग्रोर चल ग्रर्थात् यहाँ से चलें । [२६७-२६६]

१५४ ठव्ह अ

#### चारित्रधर्मराज की सेना

प्रकर्ष ने भी अपनी यही इच्छा प्रकट को । वहाँ से बाहर निकलते हुए उन्होंने चारित्रधर्मराज की चारों प्रकार की सेना का अवलोकन किया । इस चतुरंगी सेना में गम्भीरता. उदारता, शूरवीरता आदि न्थ हैं जिनके चलने से चारों दिशाएं धन-धनाहट ध्वनि से भर जाती हैं । कीति श्रेष्ठता, सज्जनता और प्रेम आदि बड़े-बड़े हाथी हैं जो विलास करते हुए अपने कण्ठ-निर्घोष से सारे भुवन को भर देते हैं । बुद्धि-विशालता, वाक्-चातुर्य. निपुराता आदि घोड़े अपनी हिन हिनाहट से उत्तम प्रािरायों के कर्रार धों को भर देते हैं । अचपलता, मनांस्वता, दाक्षिण्य आदि योद्धाओं से परिपूर्ण यह चतरंगी सेना विस्तृत अगाध शान्ति समुद्र का भ्रम उत्पन्न करती है । इस चतुरंगी सेना को देखकर प्रकर्ष मन में अत्यन्त आनन्दित हुआ । [२७०-२७४]

### प्रकर्ष का ग्राभार-प्रदर्शन

यह सब देखकर प्रकर्ष ने मामा से कहा-मामा ! सचमुच आाज आपने मेरे इच्छित कौतूहल को पूरा कर दिया है और इस विश्व में जो कुछ भी देखने योग्य है वह सब आपने मुफ्ते दिखा दिया है। आपने मुफ्ते नाना प्रकार की ग्रनेक घटनाश्रों से व्याप्त भवचक नगर बताया। महामोह ग्रादि राजा अपनी शक्ति का प्रयोग कहाँ-कहाँ ग्रौर कैसे करते हैं, यह बताया । यह मनोहर विवेक पर्वत बताया, पर्वत का आधारभूत सज्जन प्राशायों से परिपूर्ण सात्विक-मानसपुर नगर बताया, पर्वत का अप्रमत्तता शिखर बताया और उसे पर बसा हुआ एवं मुनियुंगवों से वेष्टित जैनपुर बताया । फिर भ्रापने मुक्ते चित्त-समाधान मण्डप, निःस्हिता वेदी श्रौर जाववोर्य सिंहासन बताया । साथ ही ग्रापने चारित्रधर्मराज महाराज से पहचान कराई ग्रौर अन्य सब राजाओं का वर्णन भी किया तब मुक्त मालूम हुन्ना कि ये सभी राजा चारित्रधर्मराज के सेवक हैं। ग्रन्त में ग्रापने यह चतुरंगी सेना दिखाई। ये सब सुन्दर स्थान ग्रौर व्यक्ति बताकर ग्रापने कोई ऐसा विषय बाकी नहीं रखा जो मेरे जानने याग्य शेष रह गया हो । आज सच ही आपने मेरे पापों को धोकर मुफ्ते निर्मल बना दिया, मुभ पर महान उपकार किया ग्रीर ग्राप कृपालु ने उत्साहपूर्वक मेरे सब मनोरथ पूर्ण किये। मामा ! यह सुन्दर जनपुर इतना रमणीय है कि इसमें कुछ दिन रहने की मेरी इच्छा हो रहा है, क्योंकि जैसे-जैसे मैं सद्विचार पूर्वक ग्रापके प्रभाव से इस नगर को देख रहा हूँ वैसे-वेसे मुक्ते लगता है कि मैं ग्रधिक प्राज्ञ और मनीषी होता जा रहा हूँ। आपने मुक्त पर असीम कृषा को हैं तो श्रब इसको चरम सीमा तक पहुँचाने की कृपा और कर। अभी ग्रपने लौटने में दो माह का समय शेष है, इस जैनपुर में रहने से बड़ा म्रानन्द ग्रायगा, ऐसा मानकर आप भी मेरे साथ रहें, ऐसा मेरा नम्र अनुरोध । [२७६–२८६]

क्षे पृष्ठ ४५६

मामा ने कहा— भाई! मेरी तो सर्वदा यही इच्छा रहती है कि तुभे ग्राधिकाधिक सुख कैंसे प्राप्त हो। मैं तो तेरे वश हूँ, फिर तेरी ऐसी शोभन इच्छा को भंग कैसे कर सकता हूँ? बहुत ग्रच्छा, कुछ दिन यहीं रहते हैं। [२८७]

प्रकर्ष—मामा! ग्रापने सहमति प्रदान कर मुक्त पर बड़ा उपकार किया है।

इस वार्तालाप के बाद मामा-भारों ज दो गाह तक जैनपुर में रहे, क्योंकि रसना के मूल का पता लगाने उन्हें जो एक वर्ष का समय मिला था वह स्रभी पूर्ण नहीं हुआ था, दो माह शेष थे। [२८८]

\*

# ३७. कार्य-सम्पादन-रपट

[विमर्श और प्रकर्ष विवेक पर्वत-स्थित जैनपुर में दो माह रहे और ग्रनेक सद्गुर्गों का साक्षात्कार किया। ग्रनेक शुभ दृश्य देखे ग्रौर विमर्श ने प्रकर्ष की विविध जिज्ञास।एं पूर्ण कीं।]

इधर मानवावःस नगर में महादेवी कालपरिणति की आज्ञा से वसन्त ऋतु ने अपना समय पूर्ण किया और उधर दारुण ग्रीष्म ऋतु का ग्रागमन हुआ । [२६8]

## ग्रीष्म ऋतु-वर्शन

संसार रूपी भट्टी के मध्य में स्थित और लोहे के गर्म गोले को तरह जगत को दाह प्रदान (जलाने) करने वाला सूर्य तीव्र उष्णता से तमतमा रहा था। [२६०]

प्रचुर पत्रों के खिर जाने से वृक्ष पत्रहीन हो रहे थे, प्राणियों के शरीर का बल घट रहा था. लोग नदी की घाराओं का अधिक पानी पी रहे थे फिर भी प्यास से उनके कण्ठ सूख रहे थे, भयंकर गर्मी से लोग जल रहे थे ग्रौर पत्तीने से तं बतर होकर पन में बार-बार खिल्ल हो रहे थे। संसार को तप्त करने वाली लू (गर्म हवा) इतने वेग से चल रही थी कि सूखे पत्ते मर-मर शब्द कर रहे थे। [२६१]

जैसे स्वामी का श्रभ्युदय होने पर उसके श्रधीनस्थ सभी सेवकों की भी संतोष से [प्रसन्नता में] वृद्धि होती है, वैसे ही सूर्य के प्रताप (तेज) के बढ़ने से संतुष्ट होकर दिन भी बडा हो गया था। [२६२]

इस ऋतु में मोगरा विकसित हो रहा था, लाल लोध्रवृक्ष फूल रहे थे, शिरीष के वृक्षों पर इतने फूल ग्रा गये थे कि समग्र वन हरे-भरे दिखाई दे रहे थे। चन्द्रकिरएों ग्राँखों को शीतलता प्रदान कर रही थी, जलाशय हृदय को उल्लसित कर रहे थे स्नौर मोती की मालायें हृदय को सुहावनी लग रही थीं। सुन्दर महलों की विस्तृत खुलो छतें चित्त हरण कर रही थीं ग्रौर पूरे भरीर पर चन्दन का लेप म्रत्यन्त प्रिय लग रहा था। सिर पर चल रहे पंखे ग्रमृत समान लग रहे थे, ठण्डे फलों के अंकुरों से बनी शय्या मन को सुख प्रदान कर रही थी ग्रौर चन्दन का पानो शरीर के बाहरी भागों पर लगाने पर भी शरीर के भोतर रहने वाले मन को शान्ति प्रदान कर रहा था।

# जैनपुर में स्थिरता

ऐसे समय में मामा विमर्श ने श्रपने भागोज प्रकर्ष से कहा कि बत्स ! चलो ग्रब अपने देश की ग्रोर वापस चलें। [२६३]

प्रकर्ष – मामा ! यह समय तो वापस लौटने के लिये बहुत ही भयंकर है । ऐसी भीषए। गर्मी में यात्रा करना मेरे लिये तो ग्रति कठिन है। ये दो महिने तो भीषरा गर्मी के काररा यात्रियों के लिये अत्यन्त ही सतापदायी हैं, अतः ग्रीष्म ऋतु यहीं ठहर कर बितालें। बाद में दिशाए ठंडी होने पर चलेंगे तो मैं शी घ्रता से चल सकू गा। मामा! हम दोनों विचारक हैं ग्रतः जैनपुर में ग्रधिक रहें तो इसमें हमें लाभ ही है । हम।रा यहाँ का निवास व्यथं नहीं जायगा । इस गुरा-सम्पन्न नगर में रहने से मेरी स्थिरता में वृद्धि होती जा रही है श्रौर मेरे गुरा-लाभ को जानकर पिताजी को भो इस स्थान के प्रति स्रादर उत्पन्न होगा जिससे वे हमारे यहाँ स्रधिक रहने से अप्रसन्न नहीं होंगे। [२६४-२६७]

विमर्श—तेरी ऐसी इच्छा है तो कोई बात नहीं, यहीं जैनपुर में ही रुक जाते हैं।

मामा के उत्तर से प्रकर्ष अत्यन्त प्रसन्न हुग्रा । मामा-भागोज उस नगर में टो माह ग्रिधक रहे । वहाँ रहते हुए वर्षा ऋतु ग्रा पहुँची, वह कैसी है ? [२६८]

## वर्षा ऋतु-वर्णन

यह वर्षा ऋतु संसार में कुलटा स्त्री जैसी शोभित हो रही थी। जैसे कुलटा स्त्री अपने घन-उन्नत पयोधरों के भार को वहन करती हुई, अ उज्ज्वल अलंकारों की विद्युत् चमक से चकाचौंच करती हुई, अपनी गर्जनरूप घीर मधूर स्वर-ध्वनि करती है वैसे ही काले ऊंचे जल से भरे बादलों के भार को वहन करती, बिजली चमकाती, गर्जना करती वर्षा ऋतु श्रारही थी। जैसे कुलटा अपने जार पुरुष को छिपा देती है वैसे ही वर्षा ऋतु में बादल सूर्य को छिपा देते हैं। जैसे मत्त कामी पुरुष कुलटा के प्रति दूर से ही ग्रावाजें कसते हैं वैसे ही वर्षा में मेंढ़क टर्र-टरं कर

<sup>%</sup> मुष्ठ ४५७

रहे थे। जैसा कुलटा मुक्तहास करती है वैसे ही वर्षा ऋतु दौड़ते हुए सफेद बादलों पर अट्टहास (मुक्त हास) कर रही थी। मेघों को देखकर पर्वतों ग्रोर वनों में मोर नाच रहे थे मानों कामी पुरुषों के मन कुलटा को देख-देख कर नाच रहे हों। वर्षा ऋतु का दृश्य अति आकर्षक और मनोहर था, मानो कुलटा ने लोगों को रिभाने के लिये आकर्षक ग्रौर सुन्दर रूप धार्ण किया हो। सुगन्धी कदम्ब वृक्षों के फूलों की गंध चारों तरफ फैल रही थी, मानो कुलटा अपने शरीर पर इत्र छिड़क कर बातावरण को सुगन्धित कर रही हो। ग्रधिक वर्षा से पहाड़ भी कट रहे थे, मानो कुलटा, जार पुरुष को श्रपने वश में कर उसे तोड़ने में समर्थ हो गई हो। इस प्रकार ग्रपने रूप, विलास और कपट से अपनी सत्ता सर्वत्र फैला कर वर्षा ऋतु कुलटा की तरह शोभित हो। (हंस) रही थी। [२६६-३०१]

ऐसी वर्षा ऋतु को देखकर प्रकर्ष ग्रपने मन में बहुत प्रसन्न हुग्ना ग्रौर वापस घर लौटने की इच्छा से मामा से बोला— मामा ! अब शोध्न पिताजी के पास चलना चाहिये, क्योंकि हवा ठंडी हो गई है जिससे मार्ग सुगम हो गये हैं, श्रब रास्ता काटने में कठिनाई नहीं होगी । |३०२-३०३]

उत्तर में विमर्श बोला-- भाई ! तू क्या कह रहा है ? ग्राजकल तो यात्रियों का ग्रावागमन बन्द रहता है, क्या तू यह नहीं जानता है ?[३०४]

श्राज कल तो यात्रा (प्रवास) स्थिगित कर एवं प्रवास से लौटकर लोग अपने-अपने भली प्रकार श्राच्छादित घरों में रहकर स्वतन्त्रता पूर्वक स्त्री के मुख-चन्द्र का अवलोकन करने में अपने को भाग्यशाली मानते हैं। देखो, वत्स ! इसके कारण भी स्पष्ट हैं इस समय रास्ते पानी से भर जाते हैं और चारों तरफ कीचड़ हो कीचड़ हो ज'ता है। ऐसे में जरा पांव फिसल जाने से गिर नाय ता श्रादमा की हालत देखने लायक हा बन जाती है, ऐसा लगता है मानो मिट्ट के ढेर श्रादमी की हंसा उड़ा रहे हों। जो भाग्यहीन पापी प्राणी इस ऋतु में परदेश जाने के लिये निकलते हैं उन पर वर्षा की मोटो-मोटो घाराश्रों की मार से मार करता हुश्रा मेघ गर्जारव करता है। भाई प्रकर्ष ! ऐसी ऋतु में यात्रा की बात छोड़ । इतने दिन यहाँ रहे तो थोड़े दिन श्रौर रह जायेंगे। यहाँ जो समय व्यतीत होगा वह हानिकारक नहीं अपितु लाभदायक ही होगा। क्योंकि, यहाँ बीता प्रत्येक क्षरा तुम्हारे अभ्युदय की वृद्धि करने वाला हैं।

प्रकर्ष ने भी अपनी सहमित प्रकट को तब मामा और भाणेज जैनपुर में चार माह रहे। वर्षाकाल पूर्ण होने पर, सहर्ष उन्होंने घर की तरफ प्रस्थान किया जो कार्य उन्हें सौंपा गया था. वह कार्य सिद्ध हो चुका था और उन्हें अत्यधिक जानने-सीखने को मिला था अतः वे मन में अत्यन्त हिष्त हो रहे थे। ] [३१०]

### परिवार-मिलन भ्रौर कार्य-निवेदन

विमर्श ग्रौर प्रकर्ष चलते हुए अपने देश में ग्रा पहुँचे । राजभवन में पहुँचकर जब वे शुभोदय राजा के पास पहुँचे तब उन्होंने राज्यसभा में विमर्श का सन्मान किया। राज्यसभा में महाराजा शुभोदय के साथ महारानी निजचारुता, कुमार विचक्षरा ग्रौर समस्त सभाजन उपस्थित थे। मामा ग्रौर भाणेज ने राज्यसभा में प्रवेश करते ही शुभोदय महाराजा को भक्ति पूर्वक प्रणाम किया ग्रौर दोनों विनय-पूर्वक शुद्ध जमीन पर बैठ गये । विमर्श की बहिन बुद्धिदेवी जो राज्यसभा में उपस्थित थी, ने श्राग्रह पूर्वक भाई को खड़ा किया । वह और उसका पति विचक्षरा बार-बार प्रेमपूर्वक उससे गले मिले, उसका सत्कार किया और उसके प्रति भ्रपना प्रेम प्रदर्शित करते हुए आदरपूर्वक उसे अपने पास के आसन पर बिठाया। फिर दादा, दादी, माता, पिता एवं अन्य बड़े लोगों ने कुमार प्रकर्ष को ग्रानन्द पूर्वक बुलाया, उसकी बलयां लीं, स्नेह से अपनी गोद में बिठाया और बार-बार प्रेम से उसके मस्तक को चूमा. पुनः-पुनः कुशलक्षेम पूछा । पश्चात् शुभोदय, विचक्षण और भ्रन्य सब लोगों ने रसना की मूलोत्पत्ति के बारे मे उन्हाने क्या पता लगाया, इसके बारे में पूछा। मिलन के ग्रानन्दाश्रुओं के साथ विसर्श ने रसना को खोज में ग्रधिक समय लगने का कारगा बताते हुए स्वतः श्रनुभूत श्रौर प्राप्त समग्र घटनाकम विस्तार पूर्वक राज्यसभा के समक्ष प्रस्तुत किया। घर से निकलने के बाद वे कितने समय तक बाह्य प्रदेश में घूमे, फिर ब्रन्तरंग प्रदेश में घूमे, 🕸 वहाँ उन्होंने राजसचित्त और तामसचित्त नामक दो नगर देखे, फिर चित्तवृत्ति नामक भयानक जंगल देखा, वहाँ महामोह आदि राजाश्रों के बैठने का स्थान देखा. वहाँ रसना की मूलोत्पत्ति का उन्होंने कैसे पता लगाया वह सब वर्णन किया । रसना कैसे रागकेसरी राजा के मन्त्री विषयाभिलाष की पुत्री होती है. इस विषय में उन्होंने कैसे पता लगाया, फिर कैसे वे कौतृहल पूर्वक भवचक नगर में गये और वहाँ उन्होंने क्या-क्या देखा उसका वर्णन किया। फिर उन्होंने विवेक पर्वत पर बड़े-बड़े मुनिपु गवों के दर्शन किये, पर्वत पर चारित्र-धर्मराज का स्थान कैसा सुन्दर था और उन्हें कैसा लगा, फिर वहाँ संतोष को देखकर मन में कैसे भाव उत्पन्न हुए, संतोष अनेक लोगों को कैसे भवचक से निव्ित्तनगर ले जाता था म्रादि सभी वर्णन विमर्श ने म्रपने बहनोई विचक्षरा और सभी सभाजनों के समक्ष विस्तार पूर्वक सुनाया । [२११-३२२]



# ३८. रसमा, विवक्षण और जड़कुमार

## जड़ को श्रासुरी वृत्ति : मररा

विचक्षरण का भाई जड़कुमार लोलुपता के कथन को सत्य मानकर रसना का पोषण मांस-मद्य ग्रादि से भली प्रकार कर रहा था। वह उसमें इतना अधिक गृद्ध हो गया था कि उसे दूसरे किसी विषय में विचार करने का भी अवसर नहीं मिलता था। वह रसना में इतना अधिक ग्रासक्त हो गया था कि बड़े से बड़े पाप वाले निन्दनीय कमं करने से भी नहीं हिचकिचाता था। ग्रपनी कुल-मर्यादा कैसी है, ग्रपने ऊंचे कुल को ऐसे निन्दनीय कार्य से कितना कलंक लगेगा, इसका भी वह विचार नहीं करता था। [३२३-३२४]

एक दिन वह मद्य के नशे में लस्त-पस्त वैठा था कि लोलुपता ने उसे एक बड़े बकरे को मारने के लिये प्रेरित किया। शराब के नशे में वह होश में नहीं था और बकरे के बदले उसने पशुपालक (ग्वाले) को मार दिया। ग्वाले की हत्या बकरा समक्त कर अपने हाथ से हो गई है, यह बात जब जड़कुमार को समक्त में आई तब लोलुपता को बकरे का मांस न मिलने से उसकी दुःख हो रहा होगा ऐसा सोचकर वह विचार करने लगा कि मैंने पशुआं और पक्षियों के मांस से तो रसना की लोलता को बार-बार तृष्त किया ही है पर कभी मनुष्य का मांस नहीं खिलाया है, अतः वयों न आज उसे मनुष्य का मांस खिलाकर देखूं कि इससे रसना को कैसा सुखदायी संतोष होता है ? ऐसे अधम विचार से उसने जिस ग्वाले का खून किया था उसके शरीर से मांस निकाला. उसे साफ कर पकाया और लोलता को दिया। ऐसा खाद्य खाने से उसकी तुच्छ वृत्ति को विशेष पाषरा मिला और रसना तथा लोलता के प्रमुदित होने से जड़कुमार भी मन में हर्षित हुआ। [३२४–३२६]

फिर तो लोलता, मनुष्य का सुन्दर मांस खिलाने के लिये जड़कुमार को बार-बार प्रेरित करने लगी। इससे जड़कुमार किसी न किसी मनुष्य को मार कर उसका मांस अपनी प्यारी रसना का खिलाने लगा। उत्साह पूर्वक स्वयं भी मनुष्य का मांस खाते-खाते वह राक्षस बन गया। उसकी अत्यन्त ग्रधम प्रवृत्ति देखकर बालक भी उसकी निन्दा करने लगे। उसके सगे-सम्बन्धी ग्रौर भाई-बन्धुग्रों ने भी उसका साथ छोड़ दिया ग्रौर लोग बार-बार उसका अपमान करने लगे। ऐसे पाप कर्म से उसे ग्रनेक प्रकार की शारीरिक ग्रौर मानसिक व्याधियाँ उत्पन्न हो गई।

[३३०-3३४]

जड़कुमार की मनुष्य के मांस-भक्षण की इच्छा दिनोदिन बढ़ने लगी। एक रात वह किसी मनुष्य को मारने की इच्छा से लोलता को साथ लेकर चोर की तरह एक शूर नामक क्षत्रिय के घर में घुसा। ग्रन्दर जाकर उसने देखा कि क्षत्रिय का बालक सो रहा था। उसने क्षत्रिय के बच्चे को उठाया ग्रौर बाहर निकलने लगा कि शूर ने उसे देख लिया। उसे देखते ही शूर को उस पर प्रचण्ड कोब उत्पन्न हुग्रा ग्रौर उसने जोर से चित्लाना शुरु किया जिससे पास-पड़ौस के सगे-सम्बन्धी इकट्ठे हो गये और उन्होंने जड़कुमार को खूब मारा फिर बांध कर लाठियों ग्रौर मुद्गरों से उसे अधमरा कर दिया। उसे इतनी ग्रधिक मार पड़ी कि उसी रात उसी घर में मार की भयंकर पीड़ा से उसकी मृत्यु हो गयी। दूसरे दिन प्रात: जब जड़ की मृत्यु के समाचार फैले तो लोग ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए। जड़ के भाइयों ने ग्रौर स्वयं राजा ने शूर को कोई दण्ड नहीं दिया, यहाँ तक कि उससे कुछ पूछा भी नहीं। जड़ के पारिवारिक जन सोचने लगे कि जड़ कुल को कलंकित करने वाला ग्रौर सभी को लिजत करने वाला था, ऐसे महानीच पापी को मार कर शूर ने बहुत अच्छा किया। विचक्षरण का विरतिभाव

जड़कुमार की घटना को सुनकर ग्रौर देखकर विचक्षण का मन ग्रधिक निर्मल हो गया। वह सोचने लगा कि, 'श्रहो! रसना में श्रासक्त जड़कुमार को इसी भव में कैसा कठोर दण्ड मिला। परलोक में तो उसकी और भी भयंकर दुर्गति होगी।' इस विचारधारा ने उसका रसना के प्रति ग्रत्यधिक विरक्त बना दिया। यह घटना विमर्श ग्रौर प्रकर्ष के लौटने के पहले ही हो चुकी थी। इस घटना के पश्चात् वह रसना की मूलोत्पत्ति के बारे में क्या खबर लेकर उसका साला लौटता है, इसकी उत्सुकता पूर्वक राह देखने लगा। जब विमर्श ने राज्यसभा में रसना की मूल-शुद्धि (उत्पत्ति) के बारे में सविस्तर वर्गान किया तब उसे सुनकर विचक्षण ने तुरन्त रसना का त्याग करने का ग्रपने मन में निर्गाय कर लिया। ग्रपने निर्गाय को सूचित करने के लिये उसने श्रपने पिताजी से कहा—पिताजी! रसना कैसे भयंकर कट फल देने वाली है यह तो हमने जड़ की घटना से जान ही लिया है। ग्रब तो यह भी मालूम हो गया है कि वह रागकेसरी के मंत्री दोषों के समूह विषयाभिलाष की पुत्री है, अत: यदि ग्राप ग्राज्ञा दें तो ग्रब मैं इस ग्रघम कुलोत्पन्न दुष्ट स्त्री का सर्वथा त्याग कर दूँ। [३३७-३४२]

# शुभोदय का निर्देश

पुत्र की बात सुनकर शुभोदय महाराजा ने कहा—प्रिय विचक्षरा ! संसार को विदित हो चुका है कि रसना तुम्हारी स्त्री है, अतः उसे एकाएक छोड़ देना अनुचित है। वत्स ! यदि तुम्हें इसका त्याग करना ही है तो क्रमशः घोरे-घीरे सर्वथा त्याग करो। इसके सम्बन्ध में अभी तुम्हें क्या करना है वह भी ठीक से समभाता हूँ, सुनो। विमशं की बात से तुम्हारे घ्यान में आया होगा क विवेक पर्वत पर महामोह आदि राजाओं का नाश करने वाले श्रमण श्रेष्ठ रहते हैं। यदि तू उनके साथ रहे

क्क रिष्ट ४४६

श्रीर उनके जैसा श्राचरण करे तो यह दुष्ट रसना तेरा कुछ भी बिगाड़ नहीं सकती। श्रतः वत्स! मेरा परामर्श है कि तू विवेक पर्वत पर प्रयत्न पूर्वक चढ़ जा श्रीर रसना के सकल दोषों से दूर रहकर श्रपने कुटुम्ब के साथ वहाँ रह। यद्यपि तेरे कुटुम्ब के साथ तेरी स्त्री रसना भी वहीं रहेगी, पर वह तुभे किसी प्रकार की पीड़ा नहीं दे सकेगो।[३४३-२४७]

विचक्षण ने फिर पूछा—पिताजी ! विवेक पर्वत तो यहाँ से बहुत दूर हैं। इतनी दूर सारे परिवार को लेकर मैं किस प्रकार जाऊँ ? इतनी दूर जाने के लिये मैं कैसे उत्साहित हो सकता हूँ ? [३४८]

### विमलालोक भ्रञ्जन का प्रयोग

उत्तर में शुभोदय महाराज बोले प्रिय विचक्षरा ! विमर्श तो चिन्ता-मिंग रत्न के समान तेरा अतुलनीय बन्धु है, अतः विमर्श जैसे साले के होते हुए किसी प्रकार की चिन्ता करने की क्या आवश्यकता है ? बत्स ! उसके पास एक ऐसा अञ्जन है जिसे आँखों में लगाने से, उसके अद्भृत प्रभाव से वह इस विवेक महापर्वत का दर्शन यहाँ बैठे-बैठे ही करवा सकता है, तुभे इतनी दूर जाने की आवश्यकता ही नहों पड़ेगी। [३४६-३५०]

उप्युंक्त बात चल हो रही थी कि बीच में ही प्रकर्ष बोल उठा—हाँ, पिताजी ! यह सत्य है, इसमें तिनक भी संदेह नहीं है । इस योगाञ्जन की शक्ति का मुभे भी भवचकपुर में श्रनुभव हुश्रा है । ग्रधिक क्या कहूँ ? जब तक इस ग्रसाधारण शक्तिशाली ग्रञ्जन का प्रयोग न किया जाय तब तक विवेक पर्वत, जैनपुर ग्रादि बराबर दिखाई नहीं देते, परन्तु इस विभलालोक अञ्जन के प्रयोग से नगर, पर्वत आदि सब स्पष्ट दिखाई देने लगते हैं, वे दूर भी नहीं लगते, सर्वत्र दिखाई देते हैं. यह इस अञ्जन का ही महा प्रभाव है । [३४१—३४३]

यह सुनकर विचक्षारा ने विमर्श से कहा—ऋ विमर्श ! यदि तेरे पास ऐसा अञ्जन हो तो दू मुक्ते उसे अवश्य शीझ ही दे दे, जिससे मेरी चिन्ता दूर हो और मैं शीझ अपनी इच्छा पूर्ण कर सकूं। [३५४]

विमर्श ने अपने जीजा पर अनुग्रह करने की दृष्टि पे उसे आदर पूर्वक विमलालोक अञ्जन प्रदान किया। उस ग्रञ्जन का प्रयोग करते ही तुरन्त उसे सभी कुछ अपने सामने स्पष्ट दिखाई देने लगा। विचक्षणा ने देखा कि सैंकड़ों लोगों से भरा हुआ सात्विक-मानसपुर, निर्मल एवं उत्तुंग विवेक पर्वत और उसका रमणीय अप्रमत्तत्व शिखर, जैनपुर और उसमें रहने वाले श्रमणपुगव, नगर के मध्यस्थित चित्त-समाधान मण्डप, निःस्टुहता वेदी, सुन्दरतम जीववीर्य सिंहासन और उस पर

<sup>🕸</sup> पृष्ठ ४६०

विराजित चारिश्रधर्मराज महाराजा एवं उनका विशाल परिवार सब विचक्षरा के समक्ष स्पष्ट हो गया। चारित्रधर्मराज महाराजा और ग्रन्य राजाग्नों के उज्ज्वल सद्गुण भी उसे दिखाई देने लगे।

ग्राचार्य विचक्षण नरवाहन राजा को ग्रपनी जीवन कथा सुनाते हुए कह रहे हैं कि, महाराज ! उस समय मैंने यह सब मानो मेरे सन्मुख ही खड़े हों, ऐसा मैंने प्रत्यक्षतः श्रवलोकन किया । [३४४-३६२]

### विचक्षरा की दीक्षा

विचक्षरा श्राचार्य ने ग्रपनी कथा को आगे चलाते हुए कहा :--हे महा-नरेन्द्र नरवाहन! उस समय विचक्षा ने ग्रपने पिता शुभोदय, माता निजचारता, पत्नी बुद्धि, साले विमर्श, हृदयांकित प्रिय पुत्र प्रकर्ष को भी साथ ले लिया और अपनी दूसरी पत्नां रसना को भी वदनकोटर में साथ ही रहने दिया। मात्र लोलता दासी को निन्दनीय समभ कर उसको अपमान पूर्वक वहीं छोड़ दिया। उस दासी के अतिरिक्त पूरे परिवार को साथ लेकर वह (विचक्षण)गुराघर आचार्य के पास पहुँचा भौर उनके पास दीक्षा स्वीकार की । हे राजन् ! फिर दीक्षा ग्रहरा की है ऐसा मानता हुआ वह उस अद्भुत जैनपुर में अन्य महात्मा साधुओं के बीच रहने लगा। फिर गुणधर श्राचार्य ने अपना समग्र ग्राचार विक्षचएा मुनि को सिखाया । उस ग्राचार की उसने भक्तिपूर्वक भ्राराधना को जिससे रसना इतनी निर्माल्य बन गई कि वह लगभग विसर्जन (टूट पड़ने) की स्थिति में ग्रा गई । उसने उसक ऐसी स्थित बनादी थी कि वह कुछ भी कर नहीं सकती थी, वह बिलकुल निरथंक जैसी हो गई थी । घ्रन्त में गृष्ट महाराज ने विचक्षरा मुनि को अपने पद पर स्थापित कर आचार्य बनाया । यद्यपि विचक्षरणाचार्य घूमते-फिरते भ्रन्य स्थान पर भी इब्टिगोचर होते हैं तथापि परमार्थ से वे विवेक महागिरि के शिखर पर स्थित जैनपुर में ही निवास करते हैं, ऐसा ही समभना चाहिये। महाराज नरवाहन ! मैं ही वह विचक्षण कुमार हूँ जो ग्रब विचक्षरा श्राचार्य के नाम से प्रसिद्ध हो गया हूँ। विवेक पर्वत पर जो मूनिपूराव रहते हैं, वे ये ही साधु हैं जो अभी आपके सामने बैठे हैं। राजन् ! आपने मुक्ते पूछा था कि इतनी छोटी उम्र में मेरे वैराग्य का क्या कारण था? उसका उत्तर मैंने म्रापको विस्तार पूर्वक सुनाया है। 🕸 मेरी उपरोक्त वर्णित ग्रात्मकथा ही मेरी दीक्षा का कारण थो।

## रसना कथानक सम्पूर्ण ।

## ३६. नरवाहन-दीक्षा

[अनेक रहस्यों से पूर्ण रसना की मूलोत्पत्ति का पता लगाने की योजना ग्रौर पूरे भवचक के ग्रद्भुत स्वरूप को बताने वाले मामा एवं भारोंज के प्रसंग से विकसित तथा कवित्व के चमत्कारों से सुशोभित भव्य एवं विशाल ग्रपनी ग्रात्मकथा विचक्षरासूरि ने पूर्ण की। उसमें उन्होंने श्रोताजनों को भिन्न-भिन्न रसों का पान कराया।]

श्रात्मकथा पूर्ण कर विचक्षरणाचार्य हके नहीं, उन्होंने बात आगे बढ़ाई, वे ज्ञान का फल प्राप्त करने के प्रसंग को समभाने लगे। वे बोले - राजन् ! स्त्री के दुःख श्रीर दोष से बचने के लिये मैंने दीक्षा ली, ऐसा कहा जाता है, पर श्रभी तक मैंने उस पापिनी (श्रान्तरिक स्त्री रसना अपर नाम जिह्ना का) सर्वथा त्याग नहीं किया है। मेरे समस्त कुटुम्ब (श्रान्तरिक कुटुम्ब) का भी मैं श्रभी तक कम या अधिक रूप में पालन-पोषण कर ही रहा हूँ। ऐसे संयोगों में मेरी सच्ची दीक्षा कैसे हो सकती हैं ? तथापि राजन् ! श्रापका मेरे प्रति इतना श्रादर श्रीर उच्चभाव क्यों है ? इसका कारण मेरी समभ में नहीं श्राता। [३६३-३६४] कहा भी है कि:—

दोष वाले प्रास्तियों में गुर्गों का ग्रारोप करने वाले और संसार में श्राह्लाद उत्पन्न करने वाले, जिनके सौन्दर्ध की तुलना किसी से नहीं की जा सकती ऐसे विशुद्ध आन्तरिक भाव वाले सज्जनों की प्रकृति का हो यह गुर्ग हो सकता है। [३६६]

सन्त पुरुषों की इष्टि किसी ग्रपूर्व धनुष-यष्टि जैसी होती है। क्योंकि, धनुष-यष्टि तो किसी ग्रवसर पर ही गुर्णारोपण करती है, परन्तु सन्त पुरुषों की इष्टि तो बिना प्रसंग भी गुर्णारोपण करने को तत्पर रहती है। [३५७]

श्रथवा, हे राजन् ! त्रैलोक्य द्वारा वन्दनीय यह जैन-लिंग (मुनिवेष) जिन्होंने घारण कर रखा है ग्रौर जिन्होंने श्रपने श्रान्तरिक शत्रुश्रों को मार भगाया है, उस वेष का ही यह गुरा हो सकता है । [३६०]

जिनके हाथों में जैन-लिंग (वेष) प्राप्त हुआ दिखाई देता है उन्हें देव भीर देवों के राजा इन्द्र भी अत्यन्त भक्तिभाव से पूजते हैं, सेवा करते हैं भ्रौर स्रादर सन्मान देते हैं। [२६8]

राजा। यद्यपि मैं अभी भी मेरे परिवार (आन्तरिक) के साथ हूँ, अतः गृहस्थाचार-धारक ही हूँ, फिर भी आप मुभे ऐसा दुष्कर कार्य करने वाला (दीक्षा लेकर श्रमण-धर्म पालने वाला) मानते हैं, इसका कारण जैनलिंग के अतिरिक्त क्या हो सकता है ? [३७०]

### नरवाहन का चिन्तन : सन्मार्ग का ग्रन्वेषरा

विचक्षरासूरि जब उपर्युक्त बात कह रहे थे तब ऐसा लगता था कि उनके मन में यदि थोड़ा भी मद शेष रह गया होगा तो बह भी श्रव गल गया है, ऐसा स्पष्ट प्रतिभासित हो रहा था। नरवाहन राजा श्रपने मन में विचार कर रहा था कि ग्रहा! इन ग्राचार्य भगवान ने तो स्वयं की ग्रात्मकथा ऐसे मुन्दर रूप में सुनाई कि उसे मुनकर ही मेरे तो मोह का भी नाश हो गया। ग्रहा! ग्राचार्य भगवान की बात कहने ग्रीर बोलने का ढंग भी कितना सुन्दर है। ग्रहो! इनका विवेक भी कैसा ग्राध्चर्यजनक है। ग्रहो! इनकी मुभ पर कितनी कृपा है! इन्होंने तो किसी अद्भुत परमार्थ को जान लिया है। ग्राचार्य भगवान स्वयं जो बात कर रहे हैं, उस बात का रहस्य ग्रव मुभे ज्ञात हो गया है।

मन में उपर्युक्त विचारों के आते ही नरवाहन राजा ने विचक्षणाचार्य से कहा:—

भगवन् ! इस संसार में श्रापको शुभोदय, निजचारुता, बुद्धिदेवी, विमर्श, प्रकर्ष आदि जैसा सुन्दर कुटुम्ब मिला है वैसा सुन्दर आन्तरिक परिवार मेरे जैसे भाग्यहीन प्राणी को नही मिल पाया है। आप तो सचमुच भाग्यशाली हैं। पुज्यवर! जैन वेष में रहकर ऐसे सुन्दर म्रन्तरंग परिवार का पोषण करने वाले (गृहस्थ) तो म्रापके जैसे भगवान् ही हो सकते हैं। आपश्री ने तो युक्तिपूर्वक रसना को निःसत्व बना दिया है जिससे वह ग्राप पर कूछ भी ग्रसर नहीं कर सकती। उससे भी ग्रधिक बुरी उसकी दासी लोलता है जिसे जीतना संसार में अति कठिन है, उसे श्रापने बिलकूल त्याग दिया हैं । हे मुनिश्रेष्ठ ! श्रापने महामोह ग्रौर उसके पुरे परिवार को जीत कर अपने पूरे भ्रन्तरंग परिवार को साथ में रखते हुए इस अति सुन्दर जैनपुर में सर्व साधुग्रों के मध्य में रह रहे हैं। मैंने ग्रापको दुष्कर काम करने वाला कहा जिसका श्रापने प्रतिवाद किया, पर यदि श्रापको दुष्कर कार्य करने वाला न कहा जाय तो फिर इस संसार में ग्रन्य किसको कहा जाय? यह मेरी समक्त में नहीं आता । भगवन् ! मैं आपसे एक भ्रन्य बात पूछना चाहता हूँ । सम्पूर्ण संसार को आश्चर्य में डालने वाली जैसी घटना भ्रापके जीवन में घटित हुई है, वैसी ही यदि अन्य किसी भी व्यक्ति के सम्बन्ध में घटित हो तो वे सब वास्तव में वन्दनीय, पूजनीय श्रौर नमस्कार करने योग्य हैं ऐसा मैं मानता हूँ। श्रतः मैं यह जानता चाहता हूँ कि आपके साथ जो ये सब साधु हैं, उनके सम्बन्ध में भी क्या ऐसा ही घटित हुआ है का नहीं \* कृपया भ्राप मुक्ते बताइये । [३७१-३७७]

विचक्षणाचार्यं बोले—नरवाहन भूप! निश्चय ही समस्त साधुम्रों के सम्बन्ध में भी ऐसा ही घटित होता है, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। एक अन्य बात देखिये, नरेश्वर ! जिस प्रकार मैंने किया है, यदि वैसा ही ध्राप भी करें तो ध्रापके सम्बन्ध में भी वैसा ही घटित हो सकता है। मात्र श्राप को भी नेरी ही भांति प्रयस्त करना पड़ेगा। श्रापकी मनोकामना हो तो श्रापको एक क्षरण में मैं विवेक पवंत दिखा सकता हूँ। फिर मेरे जैसा अन्तरंग परिवार श्रापको भी तुरन्त स्वतः हो प्राप्त हो सकता है। उसके पश्चात् श्राप भी थोड़े ही समय में महामोह राजा और उसके परिवार पर विजय प्राप्त कर सकेंगे और लोलता का तिरस्कार कर समग्र साधुग्रों के मध्य खानन्दपर्वक रह सकेंगे। [३७६-३६१]

## नरवाहन को वराग्य : दीक्षा

विचक्ष गाचार्य के ऐसे मनोरम वचन सुनकर राजा नरवाहन प्रपने मन में सोचने लगे, श्राचार्य भगवात ने जो बात कही है वह तो दीपक की भांति स्पष्ट है कि जो प्रपने वाहुबल से उत्साह पूर्वंक श्रागे बढ़ते हैं, प्रभुता उनके हाथों में स्वतः ही श्राता है, अर्थात् सफलता उनके चरगा चूमती हैं। (प्रयत्न किये बिना कुछ भी नहीं मिलता श्रोर प्रयत्न करने वाले को तो जो चाहिये वह सब कुछ मिलता है।) लगता है, आचार्य भगवान् सुभ से कह रहे हों कि हे राजन्! तुम भागवती दीक्षा ग्रहण करो, जिससे मुभे जो कुछ प्राप्त हुश्रा है वह सब तुम्हें भी प्राप्त हो जाय। श्राचार्य भगवान् ने तो वास्तव में मुभे श्रेष्ठतम उपदेश दिया है, अतः मुभे अब दीक्षा ग्रहण करनी ही चाहिये। ऐसा मन में संकल्प किया। विचक्षणसूरि का वृत्तांत सुनकर वैराग्यपूर्ण अन्तः करण होते ही नरवाहन राजा की ग्रनिष्ट पाप-प्रकृति के परमागु नष्ट हो गये, ग्रतः उसी क्षण राजा ने ग्राचार्य के पाँव छू कर कहा—भगवन्! यदि आप मुभ में ऐसी योग्यता पाते हों तो जैसा ग्रापने किया है, वैसा ही मैं भी करना चाहता हूँ। ग्राधिक बोलने से क्या लाभ ? मुभ पर कृपा कर ग्राप मुभे जैन भागवती दीक्षा प्रदान करें। मुभे पूर्ण ग्राक्षा है कि ग्रापकी कृपा से सब कुछ श्रेष्ठ होगा। [३६२-३६८]

उत्तर में विचक्षरासूरि ने फिर से कहा—हे राजन्! ग्रापका निश्चय ग्रत्युत्तम है। आपके जैसे भव्य पुरुषों को ऐसा ही करना चाहिये, यही ग्रापका विशेष कर्त्तव्य है। हे राजन्! मुफे विश्वास है कि मेरे वचन के गूढ़ार्थ को ग्राप लभी-भांति समफ गये होंगे। मेरा शुभ ग्राण्य भी ग्रापके घ्यान में ग्रा गया होगा। उस सच्ची समफ के परिणामस्वरूप ही ग्रापको यह सत् उत्साह जागृत हुग्रा है. यह ग्रच्छा ही है। क्योंकि, जब महामोह ग्रादि भयंकर शत्रु चारों तरफ 'घरा डालकर कूद-फांद कर रहे हों तब सुदढ़ दुर्ग से भली प्रकार रिक्षत क्षेमकारी जैनपुर में ग्राश्रय लेना कौन नहीं चाहेगा? गृहस्थाश्रम तो दुःख-समूह से भरा हुग्रा है, ग्रतः जिस प्राणी को सुख के भण्डार जैनपुर का सम्यक् ज्ञान हो गया हो वह ऐसे गृहस्थावास में चिन्ता-रिहत होकर कैसे निवास कर सकता है? अतः ऐसे महा भय के समय एक क्षरण की

ढोल भी उचित नहीं है। स्रापको जब तत्त्व का रहस्य समक्त में श्रा गया है तब अविलम्ब जैनपुर में प्रवेश कर लेना चाहिये। [३८६~३६३]

भाचायं भगवान् की वास्ती से सन्तुष्टचेता राजा के मन में दीक्षा लेने की मुद्द इच्छा हो गई । ऐसी प्रबल इच्छा के कारण राजा मन में सोचने लगा कि मेरे राज्य का उत्तरदायित्व मैं किसको सौंपूं विया मेरा पुत्र रिप्दारण राज्य के योग्य है? हे अगृहीतसंकेता! उस समय मैं (रिपदारएा) दुःखी, निर्भागी भ्रौर भिखारी जैसा वहाँ पास ही बैठा था। उस समय जब मेरे पिता नरवाहन ने विकसित कमल-पत्र के समान विस्फारित नेत्रों से मेरी स्रोर देखा, तब उस समय मेरा पूर्वकाल का म्रन्तरग मित्र पुण्योदय जो शरीर से निर्बल हो गया था, कुछ स्फुरित हुम्रा, कुछ चलने-फिरने लगा और जोवन के कुछ लक्षण प्रकट किये। फलस्वरूप मेरे पिताजी ने निमंल ग्रन्तः करण से जब मेरी तरफ देखा तब उन्हें मेरा मित्र पृण्योदय भी दिष्ट-गोचर हुआ। मुभ्ने देखते ही मेरे पिताजी का मुभ्न पर स्नेह जागृत हुआ। उन्हें मन में मेरी पहले की बातें याद हो ब्राईं। उन्हें लगा कि उन्होंने मुक्ते घर से निकाल दिया इसीलिये मेरी ऐसी ब्रधम स्थिति हुई है ब्रौर मेरी इस स्थिति का कारएा वे स्वयं हैं। उन्हें लगा कि स्वयं उन्होंने लड़के का तिरस्कार कर घर से बाहर निकाला, यह ग्रच्छा नहीं किया। यदि स्वयं ने विषक्क्ष को भी पानी पिलाकर बढ़ाया है तो फिर उसे काट देना योग्य नहीं है। अभी तो ग्रवसरानुसार मुफ्ते रिपुदारए। का सत्कार कर, उसका राज्याभिषेक कर पुत्र के प्रति पिता के कत्तंब्य से उन्धाग होना चाहिये । मेरा उसके प्रति पूर्व में किये व्यवहार की यही शुद्धि है । श्रतः रिपुदारण का राज्याभिषेक कर दूँ, ऐसा कर मैं कृतकृत्य बन कर निमल दीक्षा ग्रहण करुंगा। हे भद्रे अगृहोतसंकेता ! उस समय मैं दोषों का पूञ्ज था, फिर भी मेरे पिताजी का मेरे प्रति इतना उदार होने का क्या कारएा था, उसे तू समक्त । सज्जन पुरुषों का मन मक्खन जैसा सुकोमल होता है, वह पश्चात्ताप के सम्पक से पिघल ही जाता है, इसमें कोई संशय नहीं है। जिन प्रास्थियों के मन मैल-रहित हो गये हैं, उन्हें अपना स्फटिक जैसा शुद्ध ग्रात्मा भी दोषपूर्ण लगता है भीर दूसरे लोग दोषों से भरे हुए हों तब भो वे उनको निर्मल लगते हैं। परोपकार करने में निरन्तर तत्पर महा बुद्धिशालो मनुष्य कभी किसी कारए। से कटु शब्द बोल देते हैं या कटु व्यवहार कर भी देते हैं तो बाद में जब उन्हें अपना कर्म याद आता है तब उस पर विचार करने से उनके मन में पश्चात्ताप ग्रवश्य होता है। [३६४-४०६]

उपर्युक्त विचार मन में म्राते ही पिताजी ने तुरन्त मुक्ते म्रपने पास बुलाया, भ्रपनी गोद में बिठाया भ्रौर उसी समय गद्गद् वाणी में शिचक्षणाचायं से प्रश्न किया महाराज ! श्राप तो जगत में ज्ञानचक्षु वाले हैं, भ्राप तो सब बात जानते हैं। यह रिपुदारण ऐसे उच्च कुल में जन्मा, उसे ऐसी सुद्दर सामग्री मिली,

क्ष पृष्ठ ४६३

फिर भी यह ऐसे निकृष्ट चरित्र वाला कैसे बना ? आपकी ज्ञानदृष्टि में तो इसका स्पष्टीकरए। होना ही चाहिये। [४०७-४०८]

स्राचार्य - राजन् नरवाहन ! बेचारे रिपुदारण का इसमें कोई दोष नहीं है। इस बुरे चरित्र का कारण इसके दो मित्र शैलराज स्रौर मृषावाद हैं। इन दोनों के कारण ही उसकी ऐसी स्थिति बनी है। [४०६]

नरवाहन—महाराज! ये मृषावाद और शैलराज तो कुमार का बहुत ग्रनथं करने वाले हैं, पापी-मित्र हैं। कुमार इन दोनों की संगति से कब छूटेगा? कुपा कर बताइये। ४१०]

स्राचार्य ने तिनक हँसते हुए कहा—राजन् ! यद्यिष शैलराज स्रौर मृषा-बाद बहुत पाषी श्रौर स्रनर्थकारी हैं, फिर भी रिषुदारण की उन पर बहुत प्रीति है, इसिलये यह सम्बन्ध एकदम नहीं छूट सकता। परन्तु, बहुत समय के बाद योग्य कारण के मिलने पर इन दोनों का वियोग हो जायगा। इनके वियोग का कारण क्या होगा ? वह मैं तुम्हें बतलाता हूँ। [४११-४१३]

एक शुभ्रमानस नामक नगर है। वहाँ शुद्धाभिसन्धि नामक राजा राज्य करता है जो बहुत प्रसिद्ध धौर कीर्तिवान है। उसके दो रानियाँ हैं, श्रे एक का नाम वरता धौर दूसरी का नाम वर्यता है। इन दोनों रानियों से राजा को एक-एक पुत्रों हुई है। इन दोनों शुभ-पुत्रियों के नाम मृदुता धौर सत्यता हैं। ये दोनों कन्याएं भुवन को भ्रानन्द देने वाली, भ्रात मनोहर, साक्षात् भ्रमृत जैसी, सर्वसुखदात्रों हैं ग्रौर संसारी प्राणियों के लिये ध्रित दुर्लभ हैं। यदि किसी प्रकार तेरे पुत्र का इन कन्याधों से लग्न हो जाय तो उनके संयोग से शैलराज भ्रौर मृषावाद से कुमार का छुटकारा हो सकता है। क्योंकि, ये दोनों कन्याएं गुएा-समूह से पूर्ण हैं जब कि कुमार के मित्र शैजराज भीर मृषावाद दोषों की खान हैं, ग्रतः दोनों पापी-मित्र एक ही समय एक साथ इन गुरावान कन्याभ्रों के साथ नहीं रह सकते। इन दोनों का लग्न कब और कैसे होगा, कीन करेगा भीर कैसे संयोगों में होगा, उसकी चिन्ता करने भ्रौर योजना बनाने वाला तो कोई भीर ही है, इसमें ग्रापकी योजना था विचार काम नहीं भ्रा सकते। राजन् ! भ्रापको श्रभी जो कार्य करने का उत्साह हुआ है भ्रौर जिसे करना श्रापको इष्ट है, वह प्रसन्नता पूर्वक सम्पन्न करिये। [४१४-४१६]

आचार्य महाराज के वचन सुनकर नरवाहन विचार करने लगा—ग्रहा! मेरे पुत्र के साथ दो बड़े शत्रु निरन्तर रहते हैं, यह तो बहुत ही कष्टदायक बात है, सच ही यह तो बड़ी पीड़ादायक बात है। बेचारा रिपुदारए यथा नाम तथा गुण तो है नहीं। पर, इस विषय में भ्रभी कुछ उपचार हो ही नहीं सकता, तब क्या किया

क्ष पुष्ठ ४६४

जाय ? अतः मुक्ते तो अब इन सर्व बाह्य विषयों की चिन्ता छोड़कर मेरी श्रात्मा का हित हो वैसा करना चाहिये । [४२०-४२२]

हे अगृहीतसंकेता! इसके बाद समयोचित तैयारी कर मेरे पिता नरवाहन ने मेरा राज्याभिषेक किया। उस प्रसंग पर किये जाने योग्य सभी कार्य किये, दान दिया और विचक्षणाचार्य के पास दोक्षा ग्रहण कर राज्य का त्याग किया तथा राज्य का सारा कार्यभार मुफे सौंप दिया। दीक्षा ग्रहण कर मेरे पिता विचक्षणाचार्य के साथ विवेक पर्वत पर गये। फिर भी स्वयं ग्रत्यन्त बुद्धिशाली होने से गुरु महाराज के साथ बाह्य प्रदेश में भी विहार (विचरण) करते रहे। [४२३-४२४]

ૠુ

## ४०. रिपुदा 🕬 का गर्व और पतन

[नरवाहन मुनि विवेक पर्वत पर पधारे और बाह्य एवं स्नान्तरिक प्रदेशों में भी विहार करते रहे। इधर रिन्दारण ने राज्य-शासन संभाला। पुण्योदय ने उसको स्थिति में परिमित परिवर्तन किया। अगृहीतसंकेता को सुनाते हुए संसारी जीव अपनी आत्म-कथा को आगे चलाते हुए कहने लगा।

### पापी-मित्रों का प्रभाव

उस समय मुक्ते राज्य प्राप्त होते ही मेरे विशेष मित्र शैलराज और मृषायाद अत्यिक प्रसन्न हुए। वे समक्ते लगे कि अब उन्हें फिर से अपना प्रभाव जमाने का सुग्रवसर प्राप्त होगा। ग्रव वे निरन्तर मेरे पास रहने लगे। प्रेमाधिक्य के साथ ग्रपने प्रभाव को बढ़ाकर मुक्ते ग्रपने वश में करने लगे। शैलराज के प्रभाव से उस समय मुक्ते सारा संसार तृएा समान लगता था। कूठ बोलना तो मेरे लिये मुख से पानी का कुल्ला थूं कने के समान सरल था। ऐसे संयोगों में मसखरे मन ही मन मेरी हँसी उड़ाते थे, पण्डित लोग अन्दर ही अन्दर मेरी निन्दा करते थे, धूर्त और चाटुकार लोग मधुर चापलूसी भरे ग्रसत्य वचनों से मेरी प्रशंसा करते थे। अर्थात् मेरे भीतर ग्रमान ग्रीर असत्य का ऐसा साम्राज्य स्थापित हो चुका था ग्रीर मैं उनके इतना वशीभूत हो चुका था कि दोनों पापी-मित्र मेरे ग्रभिन्न ग्रंग बन गये थे। भद्रे! फिर भी मेरा पुण्योदय मित्र अन्दर से शक्ति प्रदान करता रहा जिसके प्रभाव से कुछ वर्षों तक मैं आनन्दपूर्वक राज्य करता रहा। [४२५~४२६]

### तपन चक्रवर्तीका ग्रागमन

उस समय उग्र प्रतापी आज्ञा वाला, शत्रु को त्रस्त करने वाला और सारे संसार पर त्रपना सार्वभौमत्व स्थापित करने वाला तपन नामक चक्रवर्ती राजा भूमण्डल को देखने की इच्छा से अपनी सेना और अन्य सामग्री लेकर घूमता हुआ सिद्धार्थ नगर भ्रा पहुँचा। मेरे प्रधान-मिन्त्रयों को उसके आने के समाचार मिल गये। वे नृपनीति और राजनीति में कुशल थे, श्रतः मेरे हित को ध्यान में रखते हुए एकत्रित होकर उन्होंने मुक्त से कहा - यह पृथ्वीपित तपन नामक चक्रवर्ती संसार में सब से बड़ा है, श्रतः हे देव! उसके सन्मुख जाकर उसका स्वागत सन्मान करिये। यह चक्रवर्ती सभी राजाओं का पूजनीय है। आपके अपिताजी श्रीर अन्य पूर्वज उसको पूजा करते थे, उसकी आज्ञा मानते थे और उसे योग्य सन्मान देते थे। श्रभी तो वे मेहमान के तौर पर चलकर आपके घर भ्रा रहे हें, श्रतः अधिक सन्मान के पात्र हैं। अतएव है देव! श्राप उनका उचित आदिथ्य सत्कार करें। [४२६-४३३]

## रिपुदाररा का श्रौद्धत्य

उसी समय शैलराज ने मेरी चेतना में अपना विष घोल दिया था जिसका प्रभाव मेरे समस्त ग्रंगों पर तीवतर होने लगा, मेरे रोंगटे खड़े हो गये ग्रौर मैं स्तब्ध हो गया। ऐसी स्थिति में मंत्रियों की बात सुनते ही मैंने कहा—ग्रूरे मूर्खों, मेरे समक्ष उस तपन का क्या ग्रस्तित्व है ? मैं उसकी पूजा करूं और वह मेरी पूजा न करे यह कैसा न्याय ? उसे करना हो तो वह मेरी पूजा करें। [४३४—४३४]

मेरे वचन सुनकर मंत्री श्रौर सेनापित ने पुनः प्राथंना की—'देव! आप ऐसा न कहें। यदि ग्राप इस चक्रवर्ती का सन्मान नहीं करेंगे तो पीढ़ियों से चली श्रा रही परिपाटी (रीति-रिवाज) का भंग होगा, राजनीति के प्रतिकूल होगा, प्रजा का प्रलय (नाश) होगा, राज्य-सुख का त्याग करना पड़ेगा, विनय नष्ट होगा श्रौर हमारे वचनों का श्रनादर होगा। अतः श्रापका ऐसा कहना श्रनुचित है। हे प्रभो! हम पर कृपा कर श्राप तपन चक्रवर्ती का योग्य श्रादर-सन्मान करिये। हमारी दृष्टि में श्रापका ऐसा करना हो उचित है।' ऐसा कहते-कहते सभी मेरे पैरों में गिर गये श्रौर मुक्त से प्राथंना करने लगे, जिससे शैलराज द्वारा मेरे हृदय पर किया गया लेप कुछ नरम हुग्रा। दुर्भाग्य से उसी समय मृषावाद ने मुक्त पर प्रभुत्व जमाया श्रौर उसके प्रभुत्व में मैंने श्रपने मित्रयों से कह दिया—'मित्रयों! श्रभो मुक्ते वहाँ जाने का उत्साह नहीं है, तुम लोग जाओ और यथायोग्य करो। मैं बाद में श्राजाऊंगा। श्रौर, तपन महाराज से उनकी राज्यसभा में श्राकर मिल लूंगा।' मेरे वचन सुनकर 'जैसी श्रापकी श्राज्ञा' कहते हुए मेरे मन्त्री, सेनापित, राज्य के श्रधकारी ग्रादि तपन चक्रवर्ती के सन्मुख गये।

तपन चक्रवर्ती के पास विविध देश की भाषा, वेष, वर्गा, स्वर, भेद, विज्ञान ग्रीर आन्तरिक गुप्त बातों को जानने वाले अनेक गुप्तचर थे। मेरी ग्रीर मंत्रियों की बातचीत का भेद तपन चक्रवर्ती के किसी गुप्तचर को लग गया ग्रीर मेरे मंत्रियों

ऋ पृष्ठ ४६५

के पहुँचने से पहले ही उसने जाकर सारी बात चक्रवर्ती से कह दी। इधर मेरे मंत्री ग्रीर सेनापित ग्रादि वहाँ पहुँचे, उन्होंने योग्य विनय किया, पैरों पड़े. ग्रमूल्य मेंट प्रदान की ग्रीर उसके हृदय को वश में किया। चक्रवर्ती ने सब को बैठने का योग्य स्थान दिया। उसके बाद स्वभावत: चक्रवर्ती ने मेरे सम्बन्ध में कुशल वार्ता पूछी। मंत्रियों ने हाथ जोड़कर कहा— 'महाराज! ग्रापकी कृपा से रिपुदारण कुशल हैं ग्रीर ग्रापको नमस्कार करने शीध्र ही ग्रा रहे हैं।' ऐसा कहकर उन्होंने मुफ्ते बुलाने के लिये कुछ लोगों को भेजा।

मुभे बुलाने वाले मनुष्य जब मेरे पास आये उस समय शैलराज और मृषावाद दोना ने मिलकर एक साथ मुभ पर प्रभुत्व जमा रखा था, अतः उनके आते ही मैंने कहा— तुम लोग भी घ्र यहाँ से जाओ और मेरे मंत्री, सेनापित आदि सब से कहो कि, 'अरे मूर्खों! पापी दुरात्माओं!! तुम्हें किसने वहाँ भेजा था? [४३६] मैं तो वहाँ नहीं आऊगा और उन्हें भी अपने जीवन की इच्छा हो तो भी घ्र वापस घ्रा जावें, अन्यथा समभ लें कि उनका जीवन खतरे में है। मेरे वचन सुनकर मुभे बुलाने के लिये आने वाले लोग वापस चक्रवर्ती के पास गये और मेरे मंत्री, सेनापित आदि को मेरी बात कह सुनाई।

## तपन चक्रवर्ती की व्यवहार-दक्षता

मेरी बात सुनकर बेचारे मंत्री घबरा गये, त्रस्त हो गये स्रौर उद्देग में पड़ गये। दोनों तरफ से जीवन की स्राणा छोड़कर एक दूसरे का मुख देखने लगे सौर 'मर्यादा-मंग के विषय में सब क्या करना चाहिये' इस विषय में कुछ भो निर्णय करने में दिड़ मूढ़ से स्रसमर्थ बन गये। के तपन चक्रवर्ती बहुत विचक्षण था, वह उन सब की घबराहट सौर उद्देग को समक्त गया और बोला—सरे लोगों! घीरज रखो, भय छोड़ो इसमें स्राप लोगों का कोई दोष नहीं है। रिपुदारण के ढंग कैसे हैं, यह मैं भलीभांति जानता हूँ! मैं स्वय ही रिपुदारण को समक्त लूंगा। स्राप सब लोगों से तो मुक्ते इतना ही कहना है कि जो व्यक्ति ऐसा क्रूंठा दुराग्रह रखता है वह नीच है। ऐसे स्रयोग्य स्वामी के प्रति बहुमान-प्रतिबन्ध (श्राग्रह) नहीं रखना च हिये। स्रयांत्र आप लोगों को रिपुदारण के प्रति जो मान, प्रीति स्रौर स्राज्ञाकाण्ता है उसे छोड़ देना चाहिये। क्योंकि, रिपुदारण न तो राज्य-लक्ष्मी के योग्य है और नहीं आप जैसे योद्धाग्रों का नेता बनने के योग्य है। कहा भी है—'मानसरोवर में मोती चुगने वाले स्रौर उस सुन्दर सरोवर में सनुरक्त सत्युज्ज्वल रूप वाले राजहर का नेता कौस्रा नहीं बन सकता।' [४३७] स्रतः आप लोगों का उस पर जो भी स्नेह भाव है, उसे सुरन्त छोड़ देना चाहिये।

क्ष पृष्ट ४३६

मेरे सभी मंत्री, सेनापित और राजलोक के सदस्य मेरे अभिमानी और भूठे व्यवहार से पहले ही मेरे विरुद्ध हो रहे थे। चक्रवर्ती की ऐसी आज्ञा को सुनते ही उन्होंने उसे स्वीकार कर लिया और इस सम्बन्ध में स्पष्ट घोषणा करदी।

### रिपुदारण का मान-दलन

तपन चक्रवर्ती के पास एक योगेश्वर नामक तन्त्रवादी था । उसे एकान्त में बुलाकर तपन चक्रवर्ती ने क्या-क्या करना और किस प्रकार करना इस सम्बन्ध में कान में गुप्त रूप से समका दिया । योगेश्वर ने चक्रवर्ती की श्राज्ञा को शिरोधार्य किया । तत्पश्चात् योगेश्वर बहुत से राजपुरुषों के साथ मेरे पास भ्राया । उसने देखा कि मेरा मित्र ज्ञैलराज मेरा सहारा लेकर बैठा था भ्रार मुषावाद मुफ्त से चिपट रहा था । मेरे ग्रन्तरंग प्रदेश की उस समय ऐसी स्थिति थी ग्रीर बाह्य प्रदेश में ग्रनेक विदूषक हंसी-मजाक कर रहे थे तथा मुक्ते घेर कर चापलूसी कर रहे थे। योगेश्वर बिना कुछ बोले मेरे सन्मुख ग्राया और ग्रपने पास के योगचूर्ए में से एक मुट्ठी भर कर मेरे मूं ह पर फेंकी । मिएा, मंत्र ग्रौर ग्रौषियों का प्रभाव ग्रकत्पनीय होता है, ग्रतः उसी समय मेरी प्रकृति में बड़ा परिवर्तन आ गया । मेरा हृदय शुन्य हो गया श्रीर समस्त इन्द्रियों के विषय विपरीत लगने लगें । मुभ्रे उस समय ऐसा लगा जैसे किसी ने घोर ग्रन्धकारमय विषम गुफा में फेंक दिया हो श्रीर मैं श्रपने स्वरूप को भूल गया होऊं। मेरे पास मेरा जो परिवार मुक्ते घेर कर बैठा था वह तो समक्त गया कि योगेश्वर चक्रवर्ती की तरफ से आया है। ऐसा जानते ही वे सब भय से त्रस्त हो गये। योगेश्वर ने श्रपनी शक्ति से मोहित कर उन सब को किंकर्त्तव्य-विमूढ़ बना दिया। योगेश्वर ने हाथ में एक मोटी लाठी ली ग्रौर भौहें चढ़ाकर बोला—'ग्ररे पापी ! लूच्चे ! दूराहमा ! हमारे स्वामी तपन चक्रवर्ती के पास नहीं ग्राता ग्रौर उनके पैरों में नहीं पड़ता तो ले मजा चखा ।' ऐसा कहकर मुक्के लाठी से मारने लगा जिससे मैं भयभीत हो गया, मैं दीन-हीन बनकर उसके पैरों में गिर पड़ा। दुर्भाग्य से उसी समय मेरा मित्र पुण्योदय भी मुक्ते छोड़कर चला गया और मुषावाद तथा शैलराज भी कहीं छूप गये।

## रिपुदारग का नाटक

इस प्रकार मैं परिवार श्रीर मित्रों से रहित हो गया। उसी समय योगे-श्वर ने अपने साथ वाले पुरुषों को कुछ इशारा किया। क्षरा भर में मेरे पूरे शरीर में उन्माद छा गया, तीव्रतर ताप होने लगा और अन्दर-बाहर से मेरा शरीर जलने लगा। उन्होंने मुक्ते जन्मजात नग्न (बस्त्ररहित) कर दिया, मेरे शरीर के पाँचों स्थानों के बाल नोच-नोच कर उखाड़ दिये, मेरा मुण्डन कर दिया, मेरे सारे शरीर पर राख पोत दी और पूरे शरीर पर उड़द चिपका दिये। मेरा ऐसा बोभत्स रूप बना कर योगेश्वर के साथ वाले पुरुष तालियाँ पीट-पीट कर नाचने-कूदने लगे । फिर मुफ से नाटक करवाते हुए वे तीन ताल का रास करने लगे । वे गाने लगं :—

> यो हि गवमिववेकभरेंग करिष्यते, बाधकं च जगतामनृतं च विद्यते । नूनमत्र भव एव स तीव्रविडम्बनां, प्राप्नुवीत निजपापभरेंग भृशं जनः ॥ [४३८ ध्रुवक]

जो प्राणी अविवेक की बहुलता के कारण गर्व करते हैं श्रौर विश्व को बाधा पहुँचाने वाला असत्य बोलते हैं वे वस्तुतः इस भव में हो ग्रपने पाप के बोभ से तीव विडम्बनाओं को श्रौर विविध दुःखों को प्राप्त करते हैं। अ

इस पद को वे मुहुर्मुं हु उल्लास से गाने लगे। कुण्डल (घेरा) बनाकर, मुक्ते मध्य में लेकर, वृत्ताकार घूमते हुए ललकार ललकार कर जोर-जोर से गाते हुए नाचने लगे। नाच चलते हुए मैं प्रत्येक के पैरों में पड़ने लगा भ्रौर लोग मेरी हुँसी उड़ाने लगे। इस प्रकार मैं भी उनके साथ-साथ नाचता रहा। नाचते-नाचते जब वे उच्च समवेत स्वर में गाते तब मुक्ते भी उल्लिसित होकर जोर से गाने भ्रौर नाचने का दिखावा करना पड़ता' साथ में ताल भो देता जाता। उन्होंने गायन का दूसरा पद प्रारम्भ किया—

पश्यतेह भव एव जनाः कुतूहलं, शैलराजवरिमत्रविलासकृतं फलम् । यः पुरैष गुरुदेवगरागनिप नो नतः, सोऽद्य दासचरगोषु नतो रिपुदारगाः ।।४३६।। यो हि गर्वमविवेकभरेगा करिष्यते, इत्यादि

अरे लोगों! भ्राप इस भ्राश्चर्योत्पादक कौतूहल को देखें! शैलराज महा-मित्र के साथ विलास करने का फल तो देखें! यह जो रिपुदारण पहले अपने गुरुजनों भीर देवताओं को भी नमस्कार नहीं करता था (अपनी हेठी समभता था) वही ग्राज सेवकों के पैरों में गिर-गिर कर नमस्कार कर रहा है, जरा ग्राश्चर्य तो देखो!

उस समय स्वतः मेरे मुख से भी निम्न पद निकल गया-

शैलराजवशवर्तितया निखिले जने, हिण्डितोऽहमनृतेन वृथा किल पण्डितः। मारिता च जननी हि तथा नरसुन्दरी, तेन पापचरितस्य ममात्र विडम्बनम् ॥४४०॥ यो हि गर्वमविवेकभरेगा करिष्यते। इत्यादि

ऋ पृष्ठ ४६७

इस जगत में शैलराज (ग्रभिमान) के वश में होकर मैं भटकता रहा ग्रौर मृषावाद के वश में होकर स्वयं को विद्वान् मानकर घूमता रहा। इन दोनों के वशीभूत होक़र मैंने ग्रपनी माँ को मारा ग्रौर पत्नी को ग्रात्महत्या करने दी। इसी पाप-कृत्य के फलस्वरूप ही मुक्ते विडम्बनायें प्राप्त हो रही हैं।

[ मेरे हृदय के उपर्युक्त उद्गार चालू राग में निकल गये। इससे नाचने वाले और अधिक ललकार-ललकार कर गाने लगे, मानो वे मेरे हृदय में यह बात ठंस रहे हों कि जो व्यक्ति भ्रभिमान करता है और ग्रसत्य-भाषण करता है वह भ्रपने भयंकर पापों का फल इसी तरह भोगता है।]

योगेश्वर मेरी पहले की म्रात्मकथा म्रच्छी तरह जानता था, इसिलमें उसने नाचने वालों से कहा कि, म्ररे रास करने वालों! तुम इस प्रकार गामों भीर नाचो —

योऽत्र जन्ममितिदायिगुरूनवमन्यते, सोऽत्र दासचरणाग्रतलंरिप हन्यते । यस्त्वलीकवचनेन जनानुपतापयेत्, तस्य तपननृप इत्युचितानि विधापयेत् ।। ४४१ ।। यो हि गर्वमविवेकभरेण करिष्यते — इत्यादि ।

जो व्यक्ति जन्म देने वाली माँ ग्रौर बुद्धि देने वाले गुरु का अपमान करता है वह यहीं दास लोगों के पांवों तले रौंदा जाता है ग्रौर ग्रपमानित होता है। जो भूठ बोलकर लोगों को दु:खी करता है उसे तपन चक्रवर्ती इसी प्रकार योग्य दण्ड देते हैं।

इस प्रकार गाते-गाते और नाचते-नाचते वे पैरों से और मुट्ठियों से मुभे निदंयता पूर्वक मारने लगे। अर्थात् मेये शरीर पर प्रहार पर प्रहार करते हुए जोर-जोर से ताल देने लगे, मानो वे मेरा कचूमर निकाल देना चाहते हों। ताल के साथ-साथ उन सब के पैर एक ही साथ मेरे शरीर पर इतनी जोर से पड़ते थे मानो भारी सघन लोह के गोले से मुभे मारा जा रहा हो। इतनी जोर की मार से मेरा शरीर दब रहा था। उस समय मेरी चेतना अवरुद्ध हो गई, मैं घबरा गया और आकुल-व्याकुल हो गया।

योगेश्वर के साथ आये राजपुरुष चक्राकार घेरा डालकर मेरे चारों तरफ परमाधामी देवों की तरह मुक्त पर कड़ा पहरा लगाये घूम रहे थे और मुक्तें घेरे से बाहर नहीं निकलने देते थे। एक दूसरे से रास खेलते, ध्रुवपद और दूसरे पद जोर-जोर से गाते, त्रिताल देते और ताल धाने पर मेरे शरीर पर पैरों से ताल ठोंकते। इस प्रकार वे नाचते-नाचते मुक्तें पूरे नगर में घुमाते हुए जहाँ तपन चक्रवर्ती थे वहाँ लेकर ग्राये। वहाँ ग्राने पर उनमें और ग्रधिक उत्साह ग्राय। और जोर-जोर से भूक- भुक कर मेरे शरीर पर ताल ठोंकने लगे भ्रौर चक्रवर्ती को ग्रधिक प्रहसन (नाटक) दिखाने लगे तथा जोर-जोर से हँसने लगे। मेरे नगर के भ्रनेक लोग यह नाच देखने इकट्ठे हुए थे, वे तो स्पष्ट कहते थे कि मेरे जैसा दुरात्मा इसी प्रकार के अपमान, मार श्रौर तिरस्कार के योग्य ही है। श्रनन्तर योगेश्वर रास मण्डल (गाने वालों) के घेरे के बीच श्राया श्रौर सभी को सुनाते हुए निम्न पद बोलने लगा:—

नो नतोऽसि पितृदेवगरा न च मातरं, कि हतोऽसि ! रिपुदाररा ! पश्यसि कातरम् । नृत्य नृत्य विहिताहति देव पुरोऽधुना, निपत निपत चररोषु च सर्वमहीभुजाम् ।। ४४२ ।। यो हि गर्वमविवेकभरेरा करिष्यते इत्यादि

हे रिपुदारण ! तू ने कभी भी माता-पिता या देवता की भुककर नमस्कार नहीं किया, क्या तू मर गया है ? क्या तू कायर बन गया है ? नाचो ! रिपुदारण, नाचो !! हमारे देव तपन के चरणों में गिर-गिर कर और सभी राजाओं के चरणों में गिर-गिर कर बार-बार नाचो ।

| योगेश्वर उपर्युक्त कविता बोल रहा था और उसके साथी उसकी प्रथम पंक्ति (टेर) बार-बार बोलने लगे ग्रीर ताल ग्राने पर मुभे पैरों की खड़ाउग्रों से जोर-जोर से मारने लगे।

## िपुटारमा का तिरस्कार: मरमा

तपन चक्रवर्ती के समक्ष योगेश्वर इस प्रकार मुफ्ते नचा रहा था ग्रीर मेरा तिरस्कार कर रहा था। उस समय मुफ्त में मूढ़ता और उन्माद बढ़ता गया ग्रीर मुफ्ते मेरा जीवन खतरे में लगने लगा। फलस्वरूप मैंने दीनता पूर्वक ग्रनेक नाच किये। अन्त में भंगियों श्रीर चमारों के पैरों में भी पड़ा एवं श्रत्यन्त सत्वहीन नपुंसक जैसा बन गया। अ

उस समय तपन चक्रवर्ती ने मेरे ही छोटे भाई कुलभूषण को सिद्धार्थपुर राज्य की गद्दी पर अभिषिक्त किया। हे अगृहीतसकेता! मुक्के मुक्कों और लातों से इतना मारा गया था कि मेरा शरीर चूर-चूर होकर नष्ट प्राय: की प्रवस्था को प्राप्त हो गया। फलतः मेरे पेट में से खून निकलने लगा और मैं अत्यन्त दुःखी एवं सन्तप्त हो गया। भवितव्यता द्वारा दी गई रिपुदारण के जन्म में चलने वाली एकभववेद्या गोली अब समाप्त हो चुकी थी, अतः उसने अब मुक्के दूसरी गोली दी।

### नरक-यातनाः संसार-परिभ्रमरा

इस गोली के प्रभाव से मैं पापिष्ठ निवास (नरक) नगरी के महातमःप्रभा नामक सातवें उपनगर में उत्पन्न हुआ। मैंने वहाँ रहने वाले पापिष्ठ कुलपुत्र का रूप

क्ष पृष्ठ ४६५

घारएा किया । वहाँ मैं तेतीस सागरोपम तक रहा ग्रौर ग्रनेक प्रकार के महा भयंकर दुःख भोगता रहा । वहाँ गेंद की तरह मैं इघर-उघर ऊपर-नीचे फेंका जाता भीर वज्र के कांटे मेरे ग्रागे-पीछे, ऊपर-नीचे भौके जाते । इस सातवें उप-नगर में ग्रनेक भयंकर पीड़ायें दी जाती हैं। बहुत लम्बे समय तक मैं ग्रत्यन्त भयंकर दु:ख-सागर में में डूबा रहा। जब मेरा यह समय पूर्ण हुन्ना तो भवितब्यता ने मुक्ते एक न्नीर गोली दी जिससे मैं पंचाक्षपशु-संस्थान नगर (तिर्यञ्च) में उत्पन्न हुग्रा ( मेरी पत्नी भवित-व्यता ने वहाँ मुभे सियार बनाया । हे भद्रे ग्रगृहीतसंकेता ! भवितव्यता को ऐसे खेल-खेलने का बहुत शौक था, श्रतः वह मुभे बहुत भटकाती रही। कभी पापिष्ठ निवास नगर के सात उपनगरों में से किसी एक में, तो कभी पंचाक्षपशु संस्थान नगर में, तो कभी विकलाक्ष निवास में, कभी एकाक्ष निवास में ग्रौर फिर मनुष्यगति नगर में ले जाती । अधिक क्या कहूँ ! केवल एक असंव्यवहार नगर को छोड़कर शेष समस्त नगरों में मुक्ते भ्रनेक बार धक्के खिलाये भ्रौर भ्रनेक पीड़ाओं का श्रनुभव कराया गया। कर्मपरिणाम महाराजा द्वारा दी गई एक भव में भोगने योग्य गोली के समाप्त होते ही वह मुभे दूसरी गोली दे देती । इस प्रकार उसने मुभ्ने ग्ररहट्ट-धटिका यन्त्र की तरह ग्रेनेक योनियों में घुमाया भ्रौर भटकाया । इस प्रकार समस्त<sup>्</sup>स्थानों पर मुक्ते ग्रनन्त बार घुनाया गया।

इस प्रकार मुक्ते उन समस्त स्थानों में भी भटकना पड़ा जहाँ मेरी जाति श्रीर कुल भी श्रत्यन्त श्रवम श्रीर निन्दनीय होते थे। मेरा बल अत्यन्त निस्तेज श्रीर मेरा रूप घृणा उत्पन्न करने वाला होता था। मेरी तपस्या भी निन्दनीय होती थी। जन्म से ही मैं श्रत्यन्त मूर्ख, भिखारी श्रीर दरिद्रता का घर होता था। मांगने से भी मुक्ते भीख नहीं मिलती थी। इस सन्ताप से मेरा भीख मांगने का घन्धा भी निरन्तर श्रत्यन्त भयानक श्रीर कष्टदायक हो जाता था। सभी प्राणी मुक्ते अपना शत्रु मानते थे श्रीर मेरे से दूर भागना ही श्रयस्कर समभते थे।

भवितव्यता ने भिन्न-भिन्न गोलियाँ देकर, मेरे भिन्न-भिन्न समयों में ऐसे अनेक रूप बनाये कि कई बार मेरी जोभ खींचकर निकाल ली जाती कई बार पिघलाया हुआ तांबा पिलाया जाता, कई बार गूंगा और बहरा बनाया जाता और अनेक बार तो मेरी जोभ ही काट ली जाती।

### प्रज्ञाविशाला का चिन्तन

संसारी जीव जब इस प्रकार अपनी ग्रात्मकथा सुना रहा था तब प्रज्ञा-विज्ञाला सोच रही थी कि देखो, अहो ! क्रूठ ग्रीर घमण्ड (मृषावाद ग्रीर गैलराज) के कितने भयंकर परिणाम हैं। इनके विश्व में पड़कर संसारी जीव ने मिला हुआ दुर्लभ मनुष्य जन्म व्यर्थ गंवा दिया, इसी जन्म में ग्रनेक प्रकार के कष्ट ग्रीर तिर-स्कार सहे ग्रीर श्रनन्त संसार-सागर में डूबा। वहाँ विविध प्रकार के दु:खों का साक्षात् श्रनुभव किया ग्रौर ग्रत्यन्त अधम जाति, कुल ग्रादि में उत्पन्न हुग्रा। सचमुच ही इसको शैलराज श्रौर मृषावाद की मित्रता बहुत ही महंगी पड़ी।

संसारी जीव ने पुन: कहा — है अगृहीतसंकेता ! फिर भवितव्यता मुभे भवचक्रपुर के मनुष्यगित नामक नगर में ले गई। वहाँ मुभे मध्यम प्रकार के गुरा प्राप्त हुए, जिससे भवितव्यता मुभ पर प्रसन्न हुई क्ष और मुभ पर संतुष्ट होकर मेरे मित्र पुण्योदय को फिर से मेरे साथ रहने के लिये जागृत किया। उसने मुभे कहा — 'आयंपुत्र ! खब आप मनुष्यगित नगर के वर्धमानपुर में पधारें और वहाँ सुखपूर्वक रहें। यह अनुचर पुण्योदय वहाँ आपके साथ आयेगा और आपकी सेवा करेगा।' पत्नी भवितव्यता के वश में होने से मैंने उसकी आज्ञा को शिरोधार्य किया। मेरी एकभववेद्या (उस भव में भोगने योग्य) गोली के समाप्त होते ही भवितव्यता ने मुभे वर्धमानपुर में भोगने योग्य अन्य गोली प्रदान की।



### उपसंहार

भवगहनमनन्तं पर्यटिद्भः कथन्नि । त्ररभवमितरम्यं प्राप्य भो भो मनुष्याः! निष्पमसुखहेतावादरः संविधेयो, न पुनरिह भवद्भिर्मानिज्ञह्वानृतेषु ॥ ४४३ ॥

इस संसाररूपी स्रति महान गहन वन में भटकते-भटकते महान कठिनाई से किसी समय यह रमणीय मनुष्य भव प्राप्त होता है, स्रतः हे मनुष्यों ! ऐसे प्रसंग पर जिस सुख की उपमा स्रन्य किसी सुख से नहीं की जा सकती, ऐसे निरुपम (मोक्ष) सुख को प्राप्त करने के लिये स्रादर पूर्वक सम्यक् प्रकार से प्रयत्न करें। विशेषरूप से ऐसे सुन्दर भव को स्रभिमान करने, स्रसत्य बोलने एवं जिह्या का रस भोगने में तो कभी भी नष्ट नहीं करें। [४४३]

इतरथा बहुदःखशतैर्हता, मनुजभूमिषु लब्धविडम्बनाः । मदरसानृतगृद्धिपरायसा, ननु भविष्यय दुर्गतिगामुकाः ।। ४४४ ।।

इसके विपरीत जो मनुष्य भव को प्राप्त कर अभिमानी, रस-लोलुप श्रौर असत्य-भाषण में ग्रासक्ति-परायए। बनेंगे तो वे इसी मनुष्य-भूमि में ग्रनेक प्रकार के दुःख भोगेंगे, विविध प्रकार की विडम्बनायें प्राप्त करेंगे और ग्रन्त में निश्चित रूप से दुर्गित में जायेंगे। [४४४]

एतन्निवेदितमिह प्रकटं मया भो, मध्यस्थभावमवलम्ब्य विशुद्धचिताः । मानानृते रसनया सह संविहाय, तस्माज्जिनेन्द्रमतलम्पटतां क्रुष्टवम् ॥ ४४५ ॥

हे प्राणियों! इस प्रकार मैंने (सिद्धिष गणि ने) मध्यस्थ भावों का अवलम्बन लेकर मान, रसना और श्रसत्य के चिरत्र का वर्णन किया। श्रव आप भी मध्यस्थ भाव का अवलम्बन लेकर (धारण कर), विशुद्ध श्रन्तः करण वाले बन कर रसना, मान श्रीर श्रसत्य का त्याग कर जैनेन्द्र-मत के प्रति उत्कट प्रेम धारण करें।

> उपिमिति-भव-प्रपंच कथा का मान, मृषावाद श्रौर रसनेन्द्रिय के विपाक वर्णन का चतुर्थ प्रस्ताव का श्रनुवाद समाप्त हुग्रा।

## कोविदशेखर श्री सिद्धिष गणि रचित

# उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा

द्वितीय खण्ड

[ प्रस्ताव ५ से = का हिन्दी म्रनुवाद ]

आश्रीर्यचन

आचार्य श्री हस्तिमलजी म०

आचार्य श्री पद्मसागरसूरिजी म०

<sup>भूभिका</sup> श्री देवेन्द्रमुनि 'शास्त्रो'

सम्पादक, संशोधक, अनुवादक महोपाध्याय विनयसागर

> अनुवादक लालचन्द्र जैन

সকাহাক

इं

राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर



सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट, मायखला-बम्बई

| उपामात-भः                                                                            | व-प्रपच कथा दिलीय खण्ड                                                                                                     |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| सम्पादकः                                                                             | महोपाघ्याय विनयसागर                                                                                                        |  |  |  |
| ☐ प्रकाशक : <b>देवेन्द्रराज मेहता</b><br>सचिव, राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर |                                                                                                                            |  |  |  |
|                                                                                      | त <b>ज्जन नाथ मोदी, सुमेरसिंह बोथरा</b><br>मन्त्री, संयुक्तमन्त्री, सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर                      |  |  |  |
| 1                                                                                    | एस० <b>एम० बाफना</b><br>मैनेजिंग ट्रस्टी, सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट,<br>भायखला⊸बम्बई                        |  |  |  |
| प्रकाशन : व                                                                          | वर्ष १६८५                                                                                                                  |  |  |  |
| 🗌 🕝 राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर                                            |                                                                                                                            |  |  |  |
| ] मूल्य : ६०.०० साठ रुपया : दोनों खण्डों का १५०.०० एक सौ पचास रुपया                  |                                                                                                                            |  |  |  |
| मुद्रक <b>ः पाँपु</b><br>जय                                                          | लर प्रिन्टर्स,<br>पुर–२                                                                                                    |  |  |  |
| प्राप्ति स्थान                                                                       | <b>f</b> :                                                                                                                 |  |  |  |
| ₹.                                                                                   | राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान,<br>३८२६, यति श्यामलालजी का उपाश्रय,<br>मोतीसिंह भोमियों का रास्ता,<br>जयपुर (राज०)-३०२ ००३ |  |  |  |
| ₹.                                                                                   | स <b>म्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल,</b><br>बापू बाजार, जयपुर (राज०)–३०२ ००३                                                    |  |  |  |
| ₹.                                                                                   | सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट,                                                                                  |  |  |  |

१८०, सेठ मोतीशा लेन, भायखला-बम्बई-४०००२७

# प्रकाशकीय

प्राकृत भारती पुष्प ३१-३२ के रूप में उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा के प्रथम हिन्दी भ्रनुवाद को राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर, सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर, ग्रौर सेठ मोतीशाह रिलीजियन्स एण्ड चेरीटेबल ट्रस्ट, भायखला-बम्बई द्वारा संयुक्त प्रकाशन के रूप में पाठकों के समक्ष प्रस्तुत करते हुए हमें हादिक हर्ष है।

ऐतिहासिक एवं साहित्यिक दृष्टि से यह ग्रन्थ श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। उद्भट विद्वान् श्री सिद्धिष गिए। द्वारा लिखित संस्कृत भाषा का यह ग्रन्थ १०वीं शताब्दी का है। रूपक के रूप में इतना बड़ा ग्रन्थ सम्भवतः पूर्व में या पश्चात् काल में नहीं लिखा गया। इसकी रचना शैली भी वैशिष्ट्यपूर्ण है। धर्म जो सीमित दायरे से विस्तृत मानव-धर्म के स्तर का है, उसके विभिन्न पहलुग्रों को रूपक/उपमाग्रों के माध्यम से मनोवैज्ञानिक एवं रुचिकर रूप में प्रस्तुत किया गया है, जो मूल लेखक के बहु ग्राथामी व्यक्तित्व एवं ग्रनुभवों के कारण ही सम्भव हुग्रा है।

सिर्द्धाष गिए। प्रारम्भ में गृहस्थ थे। उनका प्रारम्भिक जीवन ग्रत्यिविक विषयासिक का था। माता और पत्नी का उलाहना सुनकर, ग्राक्रोश में उन्होंने घर छोड़ दिया। ग्रपने समय के प्रमुख विद्वान् जैन श्रमण दुर्गस्वामी के प्रतिबोध से जैन श्रमण बने ग्रौर धर्म तथा दर्शन का व्यापक एवं तुलनात्मक ग्रध्ययन किया। बाद में बुद्धधर्म की ग्रोर ग्राकिवत हुए तथा बुद्ध श्रमण भी बन गये। पर, ग्रपने मूल गुरु को दिये गये वचन के श्रनुसार वापस उनके पास ग्राये ग्रौर पुनः प्रतिबोध प्राप्त कर जैन श्रमण बने।

इस प्रकार जीवन के विभिन्न पक्षों को सघन रूप से जीने ग्रौर स्यागने वाले सिर्द्धार्ष गिए। जैसे संवेदनशील विद्वान् व्यक्ति ही ऐसे ग्रद्भुत ग्रन्थ की रचना कर सकते थे। भारतीय दर्शन एवं जैन साहित्य के प्रमुख/मर्नज्ञ विद्वान् डॉ० हर्मन जैकोबी (जर्मन) को इस ग्रन्थ ने इतना ग्रधिक प्रभावित किया कि उन्होंने इस ग्रन्थ को भारतीय संस्कृत साहित्य का एक मौलिक एवं ग्रद्धितीय ग्रन्थ बताया तथा मूल ग्रन्थ को सम्पादित कर प्रकाशित करवाया। बाद में जर्मन भाषा में इसका ग्रनुवाद भी हुग्रा। ६० वर्ष पूर्व श्री मोतीचन्द गिरथरलाल कापिं ग्राह्म द्वारा ग्रनुदित गुजराती

श्रनुवाद भी प्रकाशित हुग्रा। हिन्दी के प्रमुख विद्वान् श्री नाथूराम प्रेमी ने भी केवल प्रथम प्रस्ताव का हिन्दी में श्रनुवाद कर प्रकाशित किया। यह काम उनके देहावसान के कारण श्रागे नहीं बढ़ पाया।

पुस्तक के २ से प्र प्रस्तावों का अनुवाद श्री लालचन्द जी जैन ने किया तथा हमारे अनुरोध को स्वीकार कर जैन साहित्य के मूर्धन्य विद्वान् महोपाध्याय श्री विनयसागर जी ने प्रथम अस्ताव का अनुवाद, समग्र अनुवाद का मूलानुसारी अविकल संशोधन तथा सम्पादन का वृहत्भार भी वहन कर इस कार्य को सफलता के साथ सम्पन्न किया। प्रूफ संशोधन में श्री श्रोंकारलाल जी मेनारिया ने पूर्ण सहयोग दिया। एतदर्थ तीनों संस्थायें तीनों विद्वानों की आभारी हैं।

पुस्तक का मुद्रएा कार्य पाँपुलर प्रिण्टर्स, जयपुर द्वारा किया गया, जिसके लिये भी तीनों संस्थायें संचालकों की म्राभारी हैं।

ग्राशीर्वचन प्रदान कर ग्राचार्यप्रवर श्री हस्तिमलजी महाराज एवं ग्राचार्यप्रवर श्री पद्मसागरसूरिजी महाराज ने तथा सिद्धहस्त लेखक मुनिपुंगव श्री देवेन्द्रमुनिजी महाराज 'शास्त्री' ने विस्तृत भूमिका लिखकर हमें कृतार्थ किया है ।

परम श्रद्धेय श्राचार्य श्री हस्तिमल जी महाराज के तो हम ग्रत्यन्त ऋगी हैं कि जिनकी सतत् प्रेरणा से ही इसका हिन्दी श्रनुवाद सम्भव हो सका।

यदि विषय-प्रतिपादन, सैद्धान्तिक ऊहापोह ग्रादि में कहीं मान्यता श्रथवा परम्परा भेद ग्राता हो तो उससे प्रकाशक का सहमत होना ग्रावश्यक नहीं है।

हिन्दी भाषा-भाषी श्रतिविशाल समाज के कर-कमलों में इस ग्रन्थ का सर्वाङ्ग पूर्ण हिन्दी अनुवाद प्रस्तुत है । भ्राशा है, पाठकगरा इसके अध्ययन से भ्रानन्द श्रीर ज्ञान दोनों प्राप्त करेंगे ।

एस. एम. बाफना मैनेजिंग ट्रस्ट्री देवेन्द्रराज मेहता सचिव

सज्जननाथ मोदी सुमेर्रासह बोथरा मन्त्री, संयुक्तमन्त्री

सेठ मोतीशा रिलीजियस एण्ड चेरिटेबल ट्रस्ट भायखला–बम्बई राजस्थान प्राकृत भारती संस्थान, जयपुर सम्यग् ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर

# विषयानुक्रम

| <b>X.</b> ( | 8-688                                        |                        |
|-------------|----------------------------------------------|------------------------|
|             | पात्र एवं स्थान सूची                         | ₹-४                    |
| ₹.          | माया ग्रौर स्तेय से परिचय                    | 3-8                    |
| ₹.          | नर-नारी शरीर-लक्षण                           | १०-१८                  |
| ₹.          | म्राकाश-युद्ध                                | 98-39                  |
| ૪.          | रत्नचूड की स्रात्मकथा                        | २२-२६                  |
| ¥.          | विमले, रत्नचूड ग्रौर ग्राम्नमंजरी            | २६-२=                  |
| ξ.          | विमल का उत्थान : देवदर्शन                    | २६–३२                  |
| ७.          | विमल का उत्थान : गुरु-तत्त्व-परिचय           | ३२-४०                  |
| ೯.          | दुर्जनता ग्रौर सज्जनता                       | ४०–४६                  |
| ξ.          | विमल-कृत भगवस्स्तुति                         | o <i>X–ev</i> 8        |
| ₹0.         | मित्र-मिलन : सूरि-संकेत                      | <b>4</b> 8-48          |
| ११.         | प्रतिबोध-योजना                               | 34-88                  |
| १२.         | उग्न दिव्य-दर्शन                             | ६०–६३                  |
| ₹₹.         | बुघसूरि : स्वरूप-दर्शन                       | ६३–७२                  |
| १४.         | पारमाथिक ग्रानन्द                            | ७२-७४                  |
| १५.         | बठरगुरु कथा                                  | ७४–४७                  |
| १६.         | कथा का उपनय एवं कथा का शेष भाग               | ७८–८३                  |
| १७.         | बुधाचार्य-चरित्र                             | <b>८</b> ९– <b>८</b> ६ |
| १८.         | द्या <mark>रा-प</mark> रिचय : भुजंगता के खेल | <b>८</b> ६-€०          |
|             | मोहराज ग्रौर चारित्रधर्मराज का युद्ध         | ξοβ−ο3                 |
| २०.         | विमल की दीक्षा                               | 808-808                |
| २१.         | वामदेव का पलायन                              | १०५-१०७                |
| ₹₹.         | वामदेव का ग्रन्त एवं भव-भ्रमगा               | १०७-११३                |
|             | उपसंहार                                      | 99×                    |

| Ę. 5        | ११५-२०६                                      |         |
|-------------|----------------------------------------------|---------|
|             | पात्र-परिचय                                  | ११६-११८ |
| ₹.          | धनशेखर भ्रौर सागर की मैत्री                  | ११६-१२३ |
| ₹.          | घन की खोज में                                | १२४-१३१ |
| ₹.          | हरिकुमार की विनोद-गोष्ठी                     | १३२-१४४ |
| ४.          | हरिकुमार की काम-व्याकुलता : ग्रायुर्वेद      | 388-888 |
| Х.          | निमित्तशास्त्रः हरिकुमार-मयूरमंजरी सम्बन्ध   | 886-888 |
| ₹.          | मैथुन ग्रौर यौवन के साथ मैत्री               | 328-228 |
| ७.          | 3                                            | १६०-१६६ |
| 5.          | <b>घनशेखर</b> की निष्फलता                    | १६६–१७० |
| ٤.          | उत्तमसूरि                                    | १७१-१७४ |
| <b>ξο.</b>  | सुख-दु:ख का कार <b>रा : ग्र</b> न्तरंग राज्य | ३७४१७६  |
| ११.         | निकृष्ट राज्य                                | १८०-१८४ |
| १२.         | ग्रघम राज्य : योगिनी <b>इ</b> ष्टिदेवी       | १६५–१६६ |
| १₹.         | विमध्यम राज्य                                | १८६-१६० |
| १४.         | मध्यम राज्य                                  | १६०-१६२ |
| <b>१</b> ሂ. | उत्तम राज्य                                  | 338-538 |
| १६.         | वरिष्ठ राज्य                                 | 808-338 |
| १७.         | हरि राजा ग्रौर धनशेखर                        | २०३–२०६ |
|             | उपसंहार                                      | ३०६     |

| ७. सप्तम प्रस्ताव २१०-                                                                                                                                                                 |                                                                                                             |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| पात्र-स्थानादि परिचय                                                                                                                                                                   | २११-२१३                                                                                                     |  |  |
| <ol> <li>धनवाहन और ग्रकलंक</li> <li>लोकोदर में भ्राग</li> <li>मदिरालय</li> <li>ऋरहट यन्त्र</li> <li>भव मठ</li> <li>चार व्यापारियों की कथा</li> <li>रत्नद्वीप कथा का गूढार्थ</li> </ol> | २ <b>१४</b> –२ <b>१</b> ६<br>२ <b>१</b> ६–२२२<br>२२३–२३०<br>२३ <b>१–</b> २३२<br>२३ <b>२</b> –२३६<br>२४६–२४७ |  |  |

| ፍ.  | ससार-बाजार (प्रथम चक्र)                | २५७–२६४         |
|-----|----------------------------------------|-----------------|
|     | संसार-बाजार (द्वितीय चक्र)             | २६४२६६          |
|     | सदागम का सान्निध्य : ग्रकलंक की दीक्षा | २६६–२७४         |
|     | महामोह ग्रौर परिग्रह                   | २७५–२७८         |
|     | श्रुति, कोविद ग्रौर बालिश              | २७८–२८३         |
|     | शोक भ्रौर द्रव्याचार                   | २५३–२५७         |
|     | सागर, बहुलिका श्रौर कृपगाता            | २५७–२६०         |
| १५. | महामोह का प्रबल श्राक्रमण              | <i>२</i>        |
|     | ग्रनन्त भव-भ्रम्ए                      | <i>३३६–३</i> ६६ |
| १७. | प्रगति के मार्ग पर                     | ३००−३०५         |
|     | उपसंहार                                | 30€             |

## 

| <b>4</b> . § | ३११-४३६                                |                                   |
|--------------|----------------------------------------|-----------------------------------|
| •            | पात्र-परिचय                            | ३१२-३१६                           |
| ₹.           | गुराधारस ग्रौर कुलन्धर                 | ३१७–३२०                           |
| ₹.           | मदनमंजरी                               | <i>३२०–३२६</i>                    |
| ₹.           | गुराधार <b>गा-मदनमंजरी-विवा</b> ह      | <b>३</b> २६–३३४                   |
| ٧.           | कन्दमुनि : राज्य एवं गृहिधर्म-प्राप्ति | <i>३३५–३४१</i>                    |
| X.           | निर्मलाचार्यः स्वप्न-विचार             | ₹ <b>%</b> 6− <b>₹</b> %¥         |
| ₹.           | कार्य-कार <b>ग-शृंखला</b>              | ३४६–३५१                           |
| ७.           | दस कन्याम्रों से परिएाय                | <b>३</b> ४२-३४ <i>५</i>           |
| ፍ.           | विद्या से लग्न : ग्रन्तरंग युद्ध       | ३ <b>५६</b> –३६२                  |
| €.           | नौ कन्यास्रों से विवाह : उत्थान        | <b>३६३</b> –३६९                   |
| १०.          | गौरव से पुन: म्रघःपतन                  | ४७६-०७६                           |
| ११.          | पुनः भवभ्रमग्र                         | <i>७७६–४७६</i>                    |
| १२.          | <b>अ</b> नुसुन्दर चक्रवर्ती            | 305-00€                           |
| १३.          | महाभद्रा श्रौर सुललिता                 | ३८०−३८१                           |
| १४.          | पुण्डरीक स्रौर समन्तभद्र               | <b>३</b> ∽२–३∽⊻                   |
| १५.          | चक्रवर्ती चोर के रूप में               | <b>३</b> 5 <b>५</b> –३ <b>६</b> ३ |
| १६.          | प्रमुख पात्रों की सम्पूर्ण प्रगति      | 308- <i>53</i> \$                 |

|     | [१] ग्रनुसुन्दर चऋवती का उत्थान | ३६३          |
|-----|---------------------------------|--------------|
|     | [२] सुललिता को प्रतिबोध         | ३६५          |
|     | [३] पुण्डरीक को बोध             | ३ <b>६</b> द |
|     | [४] सात दीक्षायें               | ४०३          |
| १७. | द्वादशाङ्की का सार              | 898-308      |
| १८. | ऊंट वैद्य कथा                   | ४१३–४२०      |
| 38. | जैनदर्शन की व्यापकता            | ४२०-४२४      |
| २०. | मोक्षगमन                        | ४२६-४३१      |
| २१. | उपसंहार                         | ४३१-४३६      |
|     | ग्रंथकर्त्ता-प्रशस्ति           | ४३७–४४०      |

# उपमिति-भव-प्रपंच कथा ५. पञ्चम प्रस्ताव

## प्रस्ताव ५.

# पात्र-परिचय

| स्थल                    | सुख्य पात्र | पश्चिप                                                                        | स्राभाग्य का | क्र प्रश्चिप                                                       |
|-------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------|
| वर्षमान नगर<br>(बहिरंग) | घवल         | वर्धमान नगर<br>का राजा                                                        |              |                                                                    |
|                         | कमल सुन्दरी | राजा धवल<br>की रानी                                                           |              |                                                                    |
|                         | विमल        | राजा धवल                                                                      |              |                                                                    |
|                         | सोमदेव      | का पुत्र<br>सेठ, वामदेव                                                       |              |                                                                    |
|                         | कनकसुन्दरी  | का पिता<br>सैठ सोमदेव                                                         |              |                                                                    |
|                         | वामदेव      | की पत्नी, वामदेव<br>की माता                                                   |              |                                                                    |
|                         |             | संसारी जीव,<br>कथानायक, सोम-                                                  |              |                                                                    |
|                         | . * .       | देव-कनकसुन्दरी<br>कापुत्र                                                     |              |                                                                    |
|                         | स्तेय       | वामदेव का मित्र<br>(अन्तरंग)                                                  |              |                                                                    |
|                         | बहुलिका     | वामदेव की सखी<br>(ग्रन्तरंग)                                                  |              |                                                                    |
| (क्रीड़ानस्ट<br>भवन)    | रत्नचूंड    | विद्याधर, विमल<br>का मित्र, मेघनाद-<br>रत्नशिखा का पुत्र,<br>मिएाप्रभ का दौहि | मिर्गिप्रभ   | गगन शेखर नगर<br>गगन शेखर नगर<br>का राजा,<br>विद्याधर               |
|                         | ग्रचल       | विद्याधर, रत्नचूड<br>का प्रतिद्वन्दी,<br>मिएाशिखा-<br>स्रमितप्रभ का पुत्र     |              | विद्याधर मिर्गा-<br>प्रभ की रानी<br>विद्याधर मणि-<br>प्रभ का पुत्र |

#### उपमिति-भव-प्रपंच कथा

चपल

चृतमंजरी

ग्रचल का भाई, रत्नचूड का विरोधी विद्याधर रत्नचूड की पत्नी, मिराप्रभ मिराशिखा की पौत्री, रत्न-

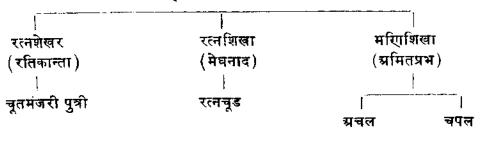
रत्नशिखा

मणिप्रभ की पुत्री, मेघनाद की पत्नी, मिएप्रिभ की पुत्री, ग्रमितप्रभ की पत्नी

### वंशव्क

शेखर की पुत्री

### मिएप्रभ-कनकशिखा



चन्दन

बुधाचार्य

सिद्धि-पुत्र, रत्न-शेखर का मित्र परोपकारी स्राचार्य जासूस, रत्नचूड का चर

बठर गुरु कथा

भव प्राम स्वरूप सारगुरु बठरगुरु (शिव मन्दिर)

शैवाचार्य तस्करों द्वारा ग्रारोपित शैवा-चार्य सारगुरु

का नाम

चोर श्रादि महेश्वर

मुखर

शिव भक्त

बुध चरित्र के पात्र

घरातल भगर ( झस्तरंग)

शुभविपाक

घरातल नगर का राजा, बुधाचार्य का पिता

निजसाधुता

राजा शुभविपाक की रानी, बुधा-चार्य की माता

|    | बुध कुमार           | शुभविपाक-निज-           |          |                  |
|----|---------------------|-------------------------|----------|------------------|
|    |                     | साधुदा का पुत्र,        |          |                  |
|    |                     | बुधाँचार्य की           |          |                  |
|    |                     | पूर्व : स्थिति          |          |                  |
|    | <b>प्रशुभवि</b> पाक | राजा शुभविपाक           |          |                  |
|    |                     | का छोटा भाई             |          |                  |
|    | परिराति             | श्रशुभविपाक की          |          |                  |
|    |                     | रानी                    |          |                  |
|    | मन्द कुमार          | ग्रशुभविपाक-            |          |                  |
|    | _                   | परिसाति का पुत्र        |          |                  |
|    | धिवराा              | विमलमानस नगर            |          |                  |
|    |                     | के शुभाभिप्राय          |          |                  |
|    |                     | राजा की पुत्री,         |          |                  |
|    |                     | बुध की परनी             |          |                  |
|    | विचार कुमार         | बुध और धिषणा            | मोहराज   | दुष्टाभिसन्धि    |
|    |                     | को पुत्र                | सैन्य    | श्रादि           |
|    | घ्राग               | नासिका प्रदेश में       | चारित्र- | सद्बोध मंत्री,   |
|    |                     | स्थित, मन्द का मित्र    | धर्मराज- | सम्यग्दर्शन      |
|    | भुजंगता             | घ्राग की परिचारिका      | संन्य    | सेनापति ग्रादि   |
|    | मार्गानुसारिता      | विचार की मौसी           | लोलावतो  | देवराज की        |
|    | सत्य                | चारित्रधर्मराज का दूत   |          | पत्नी, मंदकुमार  |
|    | संयम                | चारित्रधर्मराज का       |          | की बहिन          |
|    |                     | राज्यपाल, मोहराज        | कमल      | धवलराज           |
|    |                     | द्वारा कदर्थित          |          | कापुत्र          |
|    | शुभाभिसन्धि         | विशदमानस नगर            |          |                  |
| 1) |                     | का राजा                 |          |                  |
|    | शुद्धता             | शुभाभिसन्धिकी रानी      |          |                  |
|    | पापभीरता            | शुभाभिसन्धिकी रानी      |          |                  |
|    | ऋजुता               | रानी शुद्धता की पुत्री, |          |                  |
|    | _                   | बहुलिका की शत्रु        |          |                  |
|    | धचोरता              | रानी पापभीरुता          |          |                  |
|    |                     | की पुत्री, स्तेय        |          |                  |
|    |                     | की शत्रु                |          | कांच <b>नपुर</b> |
|    | सरल सेठ             | भद्र प्रकृति का सेठ     | बन्धुल   | सरल सेठ का       |
|    |                     |                         |          | मित्र            |
|    | बन्धुमती            | सरल सेठ की पत्नी        |          |                  |

विशदमानस नगर (ग्रन्तरंग

## १. माया त्र्रौर स्तेय से परिचय

[संसारी जीव ग्रपनी कथा ग्रागे बढ़ाते हुए सदागम को कह रहा है, भव्यपुरुष सुन रहा है तथा प्रज्ञाविशाला ग्रौर ग्रगृहीतसंकेता पास ही बैठी हैं। ग्रात्मकथा कमश: प्रगति कर रही है:—]\*

## विमल कुमार

बाह्य प्रदेश में संसार प्रसिद्ध समस्त सौन्दर्यों का मन्दिर स्वरूप वर्धमान नामक एक नगर था। इस नगर के पुरुष पूर्वाभाषी (ग्रातिथ्य सत्कार करने वाले), पित्र प्राज्ञ, उदार, जाति-वत्सल ग्रीर जैन-धर्मपरायण थे। इस नगर की स्त्रियाँ भी अत्यन्त विनयी, शुद्ध शीलगुरा विभूषित, सुन्दर अवयवों वाली, योग्य लज्जा मर्यादा वाली ग्रीर धार्मिक वृत्ति वाली थीं। [१-३]

उस नगर का राजा धवल था। वह स्रिभिमानोद्धत शत्रु रूपी हाथियों के कुम्भ-स्थल का भेदन करने वाला, निष्कपट तथा सत्पराक्रम सम्पन्न था। वह स्रपने बन्धु-वर्ग के लिये कुमुद-विकासी चन्द्र जैसा शीतल था स्रौर शत्रुग्नों के लिये तम-विनाशी सूर्य जैसा प्रखर एवं प्रचण्ड रूपधारक था। इस धवल राजा की समस्त रानियों में ध्वजा के समान श्रष्ट सौन्दर्य स्रौर शील गुगा सम्पन्न कमल-सुन्दरी नामक पटरानी थी। उस पटरानी के गर्भ से सद्गुगों का मन्दिर विमल नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। इस विमल की यह विशेषता थी कि जब यह छोटा था तब भी बालकों जैसी व्यर्थ चेष्टायें नहीं करता था परन्तु पूर्ण विकसित मनुष्य की तरह बड़प्पन एवं बुद्धिमत्ता के स्रनेक लक्षगा प्रकट करता था। [४-८]

### वामदेव का जन्म

इसी वर्धमान नगर में सोमदेव नामक ग्रतिधनवान सेठ रहता था। वह गुणों का ग्राश्रय स्थान सर्वजनमान्य एवं ख्यातिप्राप्त था। वह घन में कुबेर, रूप में कामदेव ग्रौर बुद्धि में बृहस्पित को भी मात दे सके, ऐसा था। वह ग्रत्यन्त घेर्यवान था ग्रौर उसमें किसी प्रकार का धमण्ड नहीं था। सोमदेव के ग्रनुरूप ही गुरावती कनकसुन्दरी नामक उसकी पत्नी थी, जो शीलगुगा सम्पन्न, लावण्यामृत से पूर्ग ग्रौर श्रपने पति के प्रति श्रटूट भक्ति वाली थी । [६-११]

हे अगृहीतसंकेता! मेरी स्त्री भिवतव्यता ने मुभे जो गोली दी थी उसके प्रभाव से मैं अपने अन्तरंग मित्र पुण्योदय के साथ कनकसुन्दरी की कुक्षि में पहुँच गया। गर्भकाल पूर्ण होने पर जैसे रंगमंच पर नट प्रकट होता है वैसे ही मैं योनि से बाहर आया। मेरी माता यह जानकर अतीव प्रसन्न हुई कि उसने एक निष्पाप पिवत्र सुन्दर बालक को जन्म दिया है, इस भावना से माता ने मुक्ते देखा। मेरे साथ पुण्योदय का भी जन्म हुआ था, पर मेरी माता उसे नहीं देख पायी, क्योंकि अन्तरंग व्यक्ति साधारण लोगों की भांति दिखाई नहीं देते। परिचारकों ने मेरे पिता को जब यह सुसंवाद सुनाया तब उन्होंने पुत्र-जन्म-महोत्सव किया, याचकों को प्रचुर दान दिया, गुरुजनों की पूजा भिक्त की और स्वजन सम्बन्धी आनन्द के बाजे बजा-बजाकर नाचे। जब मैं बारह दिन का हुआ तब मेरे पिता ने बड़े महोत्सव के साथ अत्यधिक सन्तुष्टिपूर्वक मेरा नाम वामदेव रखा। [१२-१८]

### माया भ्रौर स्तेय का परिचय

श्रनेक प्रकार के लाड़-प्यार और सुखोपभोगों का अनुभव करता हुआ मैं क्रमशः बड़ा होने लगा। साथ ही मेरी चेतना भी वृद्धि को प्राप्त होती गई। हे भद्रे! जब मैं कुछ समभदार हुआ तब मैंने दो काले रंग के पुरुष और एक कमर भुकी हुई विकृताकृति स्त्री को देखा। मैं सोच रहा था कि ये तीनों कौन हैं श्रौर मेरे पास किस प्रयोजन से आये हैं, तभी उनमें से एक पुरुष मुभ से बाहें भी चकर प्रेम से मिला और मेरे पाँवों में पड़ा।

फिर वह बोला— ऋरे मित्र ! तू मुक्ते पहचानता है या भूल गया ?

मैंने कहा—भाई! मैंने तो नहीं पहचाना, ग्रापके साथ का कोई सम्बन्ध मुभ्रे याद नहीं ग्राता।

मेरा उत्तर सुनकर वह काला मनुष्य शोकातुर हो गया ।

मैं (वामदेव)—भाई ! स्राप इतने शोकातुर स्रौर व्यग्न क्यों हो गये ? मनुष्य—मेरा घनिष्ठ परिचय होते हुए भी तू मुक्ते भूल गया, यही मेरे शोक स्रौर व्यग्रता का कारएा है।

मैं (वामदेव) — अरे भाई सुलोचन ! तूने पहले मुभे कब देखा है ? यह तो बताओ।

**३**% पृष्ठ ४७०.

मनुष्य ! मैं बताता हूँ, तुम ध्यानपूर्वंक सुनो । तुभे याद होगा कि पहले तू असंव्यवहार नगर में रहता था । उस समय तेरे पास मेरे जैसे अनेक मित्र थे, पर मैं उस समय तेरा मित्र नहीं बन पाया था। इसके बाद तू एक समय भ्रमण की कामना से इस नगर से बाहर निकल गया । फिर तू एकाक्षनिवास नगर स्रौर विकलाक्षपुर में बहुत बार घूमा। घूमते-घूमते तू पंचाक्षपशुसंस्थान नगर में ग्रा पहुंचा। इस नगर में संज्ञि संज्ञक (संज्ञा वाले) गर्भज कुलपुत्र रहते हैं। ग्रनेक स्थानों पर घूम फिर कर तूभी उनकी टोली में चला आया। जब तूगर्भेज संज्ञी पंचाक्ष-पशु कुल-पुत्र में उत्पन्न हुआ तब मैं तेरा मित्र बना, पर मैं छिपकर रहता था इसलिये तू मुक्ते नहीं पहचान सका। फिर तो तेरा इघर-उघर घूमने (भ्रमण करने) का स्वभाव ही पड़ गया । जिससे तू स्रपनी स्त्री भवितव्यता के साथ ग्रनन्त स्थानों में स्रनेक बार भ्रमण करता रहा। तुभे याद होगा कि एक बार तू कुतूहल से घूमते हुए तेरी स्त्री के साथ बाह्य नगर सिद्धार्थपुर गया था। उस समय तू नरवाहन राजा के राजमहल में रिपुदारए के प्रसिद्ध नाम से कुछ दिन रहा था।\* हे बापू ! तेरा असली नाम तो संसारी जीव है किन्तु भिन्न-भिन्न स्थानों में निवास करते-करते बार-बार तेरा नाम परिवर्तित होता रहता है। हे सुलोचन मित्र! उस समय तू मुभ से भली प्रकार परिचित हुग्रा था । उस समय तू मुफ्ते मृषावाद के नाम से जानता था। तूने मेरे साथ बहुत ग्रानन्द किया था, ग्रनेक प्रकार के भोग भोगे थे ग्रौर मुभी भली प्रकार प्रसन्न किया था। उस जन्म में तुभी मेरे ज्ञान ग्रौर कौशल के प्रति म्रतिशय प्रमथा। एक बार तूने मुक्ते प्रसन्नतापूर्वक पूछा था कि, मित्र! स्नानन्द-दायिनी यह कला-कुशलता तुभी किसके प्रसाद से प्राप्त हुई है ? उत्तर में मैंने कहा था कि मूढ़ता ग्रौर रागकेसरी की माया नामक पुत्री है, उसे मैंने बड़ी बहिन बना रखा है। उसी माया के प्रसाद से मुफ्ते यह कुशलता प्राप्त हुई है। वह सर्वदा मेरे साथ ही रहती है ग्रौर बड़ी बहिन होने से माता जैसा प्रेम रखती है। यह छोटे बच्चे भी जानते हैं कि जहाँ-जहाँ मृषावाद रहता है उसके साथ माया तो रहती ही है । उस समय तूने मुभ्रे ग्रपनी बहिन दिखाने के लिये कहा था । उस समय मैंने तेरी माँग को स्वीकार किया था। बापू! तुम्हारी उसी बात को याद कर ग्राज मेरी बहिन को साथ लेकर उसकी पहचान कराने भ्राया हूँ। बापू! रिपुदारएा के जन्म में तेरी मेरे प्रति मित्रता, स्नेह ग्रौर ग्राकर्षण इतना ग्रधिक था कि उसका जितना वर्णन करूं वह थोड़ा है। पर, अभी मैं तेरे पास खड़ा हूँ तो भी तुम मुक्ते नहीं पहचानते हो, इससे अधिक शोक की बात क्या हो सकती है ? मैं सचमुच में भाग्य-हीन हूँ कि तेरे जैसा परम इष्ट मित्र मुफे भूल गया ग्रौर पहले के स्नेह को स्राज याद भी नहीं करता। स्रब में कहाँ जाऊँ ग्रौर क्या करूँ ? इस काररा स्रभी मेरी ऐसी चिन्ताजनक भ्रौर दू:खदायक स्थिति बन गई है। (१६-४५)

में (वामदेव)—भाई! वास्तव में मुभे ग्रभी यह बात याद नहीं ग्रा रही है, पर मेरे हृदय में ऐसे भाव ग्रा रहे हैं मानो तुम्हारे साथ लम्बे समय से परिचय रहा हो। भाई मृषावाद! जब से मैंने तुम्हें देखा है तब से मेरी ग्राँखें हिम जैसी शीतल हो गईं हैं ग्रौर मेरे मन में ग्रानन्द ही ग्रानन्द छा गया है। [४६-४७]

किसी प्राणी को देखने से पूर्व-जन्म में घटित घटना का स्मरण (जाति-स्मरण) हो जाता है। जैसे इस जन्म में भी हम जब अपने किसी प्रिय स्नेही सम्बन्धी को देखते हैं तब हृदय प्रफुल्लित हो जाता है, पर जब किसी अप्रिय व्यक्ति को देखते हैं तब मन खिन्न हो जाता है। [४८]

ग्रतः, हे भाई ! तुभ इस सम्बन्ध में किंचित् भी शोक नहीं करना चाहिये। मित्र ! तू मेरे प्रारा के समान है। ग्रब तुभे जो प्रयोजन (कार्य) हो वह प्रसन्नता से कह। [४६]

मृषावाद — भाई वामदेव ! मुभे यही कहना है कि मेरी यह बहिन जो मेरे साथ में आई है उसका तुम्हारे प्रति अत्यन्त स्नेह है। यद्यपि नये-नये नाम निकालने में आनन्द मानने वाले लोगों ने इसे माया के नाम से प्रसिद्ध कर रखा है तथापि इसके आचरण से प्रसन्न होकर इसका दूसरा सुन्दर नाम बहुलिका रखा गया है। इस समय तो मुभे केवल यही कहना है कि जैसा बर्ताव तुमने मेरे साथ रखा था वैसा ही इसके साथ भी रखना। मैं तो अभी छुपकर रहूंगा क्योंकि मेरे प्रकट होने का अभी अवसर नहीं आया है। अभी तो यही तेरा साथ अधिक देगी। परन्तु, जहाँ यह रहेगी वहाँ तत्वतः मैं तो रहूंगा ही, क्योंकि हम दोनों का अन्योन्य स्वरूप अभिन्न है। मेरे साथ यह जो दूसरा पुरुष है, यह मेरा छोटा भाई है। वर्तमान काल में यह तुमसे मित्रता करने योग्य है। इसीलिये इसे भी मैं साथ लेकर आया हूँ। इसका नाम स्तेय है। यह प्रचण्ड-शक्ति-सम्पन्न और महा-तेजस्वी है। पहले यह छुपकर रहता था, परन्तु अभी अपने योग्य प्रसंग को जानकर यहाँ आया है। इसके सम्बन्ध में भी मुभे यही कहना है कि जैसा प्रेम तू मुभ पर रखता था, वैसा ही स्नेह-पूर्ण व्यवहार तू इसे अपना प्यारा भाई समभ कर इसके साथ रखना। [५०-५६]

मैं (वामदेव) - प्रिय मित्र ! मैं ऐसा ही समभूंगा कि जो तुम्हारी बहिन है वह मेरी भी बड़ी बहिन है श्रौर जो तुम्हारा भाई है वह मेरा भी भाई है । इस विषय में तुम्मे कहने की या संशय करने की स्नावश्यकता नहीं है । [५७]

मृषावाद — मित्र ! बड़ी कृपा की । तुमने मुफ पर बहुत अनुग्रह किया । तुम्हारे ऐसे वचन को सुनकर मैं सचमुच कृतकृत्य हुग्रा । हे नरोत्तम ! तुम धन्यबाद के पात्र हो । [४८]

ऐसा कहकर मृषावाद अन्तर्घ्यान हो गया ।

मृष्ठ ०७२

#### माया भ्रौर स्तेय के परिचय का प्रभाव

माया ग्रौर स्तेय के परिचय के परिशामस्वरूप मेरे मन में जो विचार-तरंगे उठने लगीं उन्हें संक्षेप में तुम्हें बतलाता हूँ। मैं समभने लगा कि माया जैसी बहिन-ग्रौर स्तेय जैसे भाई को प्राप्त कर मैं सचमुच कृतकृत्य हुग्रा हूँ, मेरा जन्म सफल हो गया है। ऐसे भाई-बहिन तो भाग्य से ही प्राप्त होते हैं। उसके साथ विलास करते हुए मेरी चेतना भ्रमित होने लगी ग्रौर मन में ग्रनेक प्रकार के तर्क-वितर्क के भंभावात उठने लगे। माया के प्रभाव से मैं समग्र विश्व को ठगने की सोचने लगा। विविध प्रपंचों से लोगों को शीशी में उतारने की कामनायें करने लगा। स्तेय के प्रभाव से मेरे मन में विचार उठा कि मैं दूसरों का सब घन चुरा लूं या उठा लाऊं। भद्रे! तभी से मैं निःशंक होकर लोगों के साथ ठगी करने के ग्रौर लोगों का घन-हरश कर लेने के काम में व्यस्त हो गया। मेरे मित्रों ग्रौर रिश्तेदारों ने भी मुक्ते पहचान लिया ग्रौर मेरे ऐसे कुत्सित कार्यों को देखकर वे मुक्ते तृश के समान तुच्छ समभने लगे। [४६–६४]

### विमल के साथ मंत्री

इधर वर्धमान नगर के महाराजा धवल की पटरानी कमलसुन्दरी के साथ मेरी माता कनकसुन्दरी का सम्बन्ध प्रिय सहेली (बहिन) जैसा था क्रेगैर उन दोनों में ग्रापस में घनिष्ठ स्नेह था। दोनों माताग्रों के सम्बन्ध के कारण पटरानी के पुत्र कपटरहित, स्वच्छ हृदय, वात्सल्यप्रिय विमल के साथ मेरा भी मैत्री-भाव स्थापित हो गया। अर्थात् हम एक दूसरे के इष्ट मित्र बन गये। विमलकुमार सर्वदा दूसरों का उपकार करने में तत्पर रहता था। उसका मन स्नेह से ओतप्रोत था ग्रौर वह एक महात्मा जैसा दिखाई देता था। किसी भी प्रकार के मनमुटाव या दावपेच-रहित वह मेरे साथ प्रमुदित होकर प्रेम से रहता था। जबिक विमल मुभ पर एक-निष्ठ सच्चा स्नेह रखता था, तब माया के प्रताप से मेरा हृदय कुटिलता का घर बन गया था, इसी कारण मैं ग्रपने मन में उसके प्रति दुर्भाव रखता था। मैं उसके प्रति स्नेह में सच्चा नहीं था ग्रौर विमल जैसे पित्रत्र महात्मा के प्रति भी मन में मिलनता रखता था। ग्रर्थात् विमलकुमार सच्चा ग्रुद्ध सात्विक प्रेम रखता था ग्रौर मैं उसके प्रति कपट-मैत्री रखता था। ऐसी विचित्र परिस्थिति में भी ग्रुद्ध प्रेम ग्रौर कपट-मैत्री के बीच भूलते हुए, हम दोनों ने ग्रनेक प्रकार की कीडा करते हुए, ग्रानन्द करते हुए ग्रौर सुखोपभोग करते हुए ग्रनेक दिन बिताये। [६४–६६]

महात्मा विमल ने कुमारावस्था में ही एक श्रोष्ठ उपाध्याय के पास जाकर उनसे सब प्रकार की कलाओं का श्रम्यास कर लिया । कमशः वह युवितयों के नेत्रों को श्रानिन्दित करने वाले कामदेव के मन्दिर के समान और लावण्य\* समुद्र की श्राधारिशला सदश तरुगावस्था को प्राप्त हुग्रा। [७०–७१] □

# २. नर-नारी शरीर-लक्षरा

एक स्रोर विमलकुमार का शुद्ध सच्चा प्रेम श्रौर एक तरफ मेरा कृत्रिम प्रेम निरन्तर बढ़ रहा था। हम स्रनेक प्रकार के स्थानन्द भोग रहे थे श्रौर विलास कर रहे थे। एक दिन हम खेलते-खेलते कीडानन्दन नामक दर्शनीय सुन्दर वन में जा पहुंचे [७२]

#### क्रीडानस्टन वन

यह वन स्रशोक, नागकेशर, पुन्नांग (जायफल), बकुल, काकोली स्रौर स्रंकोल वृक्षों से शोभित हो रहा था। चन्दन, ग्रगर ग्रौर कपूर के वृक्षों से मनोहारी लग रहा था। उसमें द्राक्षा-मण्डप इतने विस्तृत फैले हुए थे कि वे धूप को रोककर मण्डप के भीतर छाया कर देते थे जिससे वह वन ग्रत्यन्त सुन्दर लगता था। क्रूमते केवड़े की मादक सुगन्ध भौरों को ग्रन्धा बना रही थी। ताड़, हिताल ग्रौर नारियल के वृक्ष इतने उंचे बढ़कर हवा में क्रूल रहे थे मानो वे नन्दनवन से स्पर्धा कर रहे हों श्रीर शाखारूपी हाथों से लोगों को बुला रहे हों। [७३-७५]

इस वन में स्रनेक प्रकार के स्रद्भुत स्राम्न लतागृह थे। किसी-किसी स्थान पर सारस, हंस स्रौर बगुले स्राकर इधर-उघर धूम रहे थे। मन को हरण करने वाली मृदु गन्ध से भौरे गुनगुना रहे थे। संक्षेप में यह वन ऐसा सुन्दर था कि उसे देखकर देवता भी मन में स्राश्चर्यान्वित भाव से संतोष प्राप्त करते थे। ऐसे मनोज क्रीडानन्दन वन में मैं विमल के साथ प्रविष्ट हुन्ना। हे मृगाक्षि ! विमल ग्रतिशय सरल स्वभावी, पाप रहित श्रौर मन को आनन्द देने वाला था। ऐसे एकान्त वन में मेरे साथ क्रीडा करते ग्रौर घूमते-फिरते वह स्राह्मादित हो रहा था। [७६-७७]

### वन में मिथन युगल

जब मैं श्रौर विमल लतामण्डप के पास श्रानन्द से बैठे थे तभी हमारे कानों में दूर से किसी स्त्री-पुरुष के घीरे-घीरे बात करने की, साथ ही पैर के भांभर की श्रस्पष्ट घ्विन सुनाई दी। [७६]

यह श्रावाज सुनते ही विमल बोला— मित्र वामदेव! यह किसकी स्रावाज श्रा रही है ? मैंने कहा — यह आवाज स्पष्ट न होने से मैं इसे भली प्रकार नहीं सुन सका। यह किसकी है ग्रौर किघर से श्रा रही है यह भी नहीं जान सका। यहाँ तो श्रनेक प्रकार की श्रावाजों की संभावना है, क्योंकि इस वन में यक्ष विचरण करते हैं, राजागरा (श्रेष्ठ मनुष्य) परिभ्रमण करते हैं, देव भी संभव हैं, सिद्ध रमरा करते हैं, पिशाच घूमते हैं, भूत ग्रावाज करते हैं, किन्नर गाते हैं, राक्षस फिरते हैं, किम्पुरुष रहते हैं, महोरग विलास करते हैं, गन्धर्व लीला करते हैं ग्रौर विद्याधर कीडा करते हैं। ग्रतः जिस ग्रोर से यह घ्वनि ग्रा रही है उस ग्रोर ग्रागे जाकर देखना चाहिये कि ये ग्रावाजें किस की हैं?

विमल ने मेरी बात मान ली और हम दोनों उस तरफ चले जिधर से वह मधुर ध्विन ग्रा रही थी। हम थोड़े ही ग्रागे बढ़े होंगे कि हमें भूमि पर कुछ पद-चिह्न दिखाई दिये। पद-चिह्न विशेषज्ञ विमल बोला—मित्र वामदेव! ये पद-चिह्न किसी मनुष्य-युगल (स्त्री-पुरुष) के दिखाई देते हैं।

भाई! देखो, बालू में जो एक के पग के निशान बने हैं वे किसी कोमल ग्रौर छोटे पांव के हैं। पगतली की सूक्ष्म सुन्दर रेखायें भी बालू में स्पष्ट दिखाई दे रही हैं। ग्रन्य के पद-चिह्नों में चक्र, ग्रंकुश ग्रौर मत्स्य ग्रादि के चिह्न स्पष्ट दिखाई दे रहे हैं तथा वे दूर-दूर हैं। देवताग्रों के पाँव तो लगते नहीं, क्योंकि वे भूमि से चार ग्रंगुल ऊ चे रहकर चलते हैं और साधारण मनुष्य के पाँवों में भी ऐसे चिह्न नहीं होते। [७६-६१]

अतः मित्र वामदेव ! जिस सुन्दर युगल के ये पदिचिह्न हैं वह कोई ऋसाधा-रसा युगल होना चाहिए ।

उत्तर में मैंने कहा—कुमार ! तुम्हारा कहना सत्य ही होगा, चलो हम श्रागे जाकर इसकी जांच करें।

फिर हम कुछ ग्रागे बढ़े। ग्रागे बढ़ने पर\* हमने सघन वृक्षों की फाड़ियों से घरा हुग्रा एक लतामण्डप देखा। लतामण्डप के एक छिद्र से हमने फांक कर देखा। रित ग्रीर कामदेव के रूप को भी तिरस्कृत करने वाले एक सुन्दर स्त्री-पुरुष के जोड़े को हमने एक-दूसरे में एकमेक हुए देखा। विमल तो इन दोनों स्त्री-पुरुषों को पाँव से सिर तक घूर-घूर कर देखने लगा, पर वे दोनों ऐसे रस में लीन थे कि उन्होंने हमें नहीं देखा। हम जब थोड़े पीछे हटे तब विमल बोला-मित्र यह स्त्री-पुरुष का जोड़ा कोई साधारण मनुष्यों का नहीं है, क्योंकि इनके शरीर में बहुत से विशिष्ट लक्षण दिखाई देते हैं।

मैंने (वामदेव) पूछा—भाई! स्त्री-पुरुष के शरीर पर कैसे लक्षण होते हैं? वह मुफ्ते बता। मुफ्ते स्त्री-पुरुष लक्षण जानने की बहुत उत्सुकता है, स्रतः पहले मुफ्ते बही बता।

### नर-नारी के शारीरिक लक्ष्म

फिर विमल स्त्री-पुरुष के लक्ष्म सताने लगा।

भाई वामदेव ! पुरुषों के लक्षरा लाखों ग्रन्थों में [लाखों पद्यों में] विस्तार से विरात हैं, उनका संक्षेप में वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है ? वैसे ही सित्रयों के लक्षरा भी ग्रत्यन्त विस्तृत हैं, उनके वर्णन का ग्रन्त कौन पा सकता है ? कौन उन्हें सम्पूर्ण रूप से ग्रपने ध्यान में ला सकता है ? तुभे इन लक्षराों को जानने की ग्रत्यिक उत्सुकता है तो स्त्री ग्रीर पुरुष के शरीरों के लक्षरा मैं तुम्हें संक्षेप में बताता हूँ, उन्हें ध्यानपूर्वक सुनो। [६२-६४]

मैंने [वामदेव] ने कहा—बड़ी कृपा। ऐसा कहकर जब मैंने ग्रपनी इच्छा प्रकट की तब विमल ने बात ग्रागे चलायी:—

#### पुरुष-लक्षरग

पाँव का तल [चरण] रिक्तम, स्निग्ध और सीधा हो, कमल जैसा मनोहर कोमल और सुक्षिष्ट हो तो उसे प्राज्ञजनों ने प्रशंसनीय कहा है। पुरुष के चरण-तल में चन्द्र, वज्ज, अंकुश, छत्र, शंख, सूर्य आदि के चिह्न हों तो वह पुरुषोत्तम और भाग्यशाली होता है। यदि चन्द्र आदि चिह्न पूरे न हों और अस्पष्ट दिखाई देते हीं तो वह पुरुष अपनी अवस्था में भोग भोगने में भाग्यशाली होता है। जिसके पदतल में गधा, सूअर या सियार के निशान दिखाई देते हों तो वह मनुष्य निर्भागी और दुःखी होता है। [६४-६६]

विमल—पुरुष-शरीरस्थ लक्ष्मगों का वर्णन कर रहा था इसी बीच मैं [वामदेव] उससे पूछ बैठा—मित्र ! तुम शरीर के प्रशस्त लक्ष्मगों का वर्णन कर रहे थे इसी बीच अपलक्ष्मगों का वर्णन क्यों करने लग गये ?

विमल—इसका कारण सुनो। मनुष्य को देखने मात्र से उसके शुभाशुभ लक्षण स्वतः ही दिष्टिपथ में आ जाते हैं। इसी कारण लक्षण दो प्रकार के प्रतिपादित किये गये हैं:— १ शुभ लक्षण और २. अशुभ लक्षण। शरीर संस्थित प्रशस्त श्रौर अप्रशस्त दो प्रकार के चिह्न [लक्षण] सुख और दुःख के संकेतकारक होते हैं। इसीलिए विद्वानों ने ये लक्षण दो प्रकार के माने हैं। भद्र! इसी कारण प्रस्तुत पुरुष के लक्षणों में अपचिह्नों का वर्णन भी युक्तिसंगत है।

मैं [वामदेव] — कुमार ! प्रशस्त और अप्रशस्त चिह्नों की शाब्दिक व्युत्पत्ति की दिष्ट से परिहास में ही मैं बीच में पूछ बैठा था । वस्तुतः तो दोनों ही लक्षणों का वर्णन कर तुम मेरे ऊपर द्विगुणित अनुप्रह कर रहे हो । अतः तुम इन लक्षणों का सांगोपांग वर्णन-कम चालू रखो । [८६-६३]

विमल ने पुनः वर्णन प्रारम्भ कर दिया-

मित्र ! जिन मनुष्यों के नाखून उन्नत, विस्तृत, लाल, चिकने और शीशे की तरह चमकते हुए होते हैं वे भाग्यशाली होते हैं ग्रीर उन्हें धन, भोग ग्रीर मुख प्राप्त होता है। यदि नाखून सफद हों तो वह व्यक्ति भीख मांगकर गुजारा करता है।

यदि नाखून रुक्ष ग्रौर भिन्न-भिन्न रंग वाले हों तो वह व्यक्ति दुःशील [बुरे ग्राचरण वाला ] होता है [६४-६५] \*

जिनके पाँव बीच से छोटे हों वे स्त्री सम्बन्धी किसी कार्य में मृत्यु को प्राप्त होते हैं। मांस रहित, पतले, पिचके हुए ग्रौर लम्बे पैर ग्रच्छे नहीं होते। पैर छोटे-बड़े हों तो भी अच्छे नहीं गिने जाते। कूर्म के सदश उन्नत, मोटे, चिकने, मांसल, कोमल ग्रौर एक-दूसरे से मिले हुए पैर भाग्यशाली के होते हैं ग्रौर सुख देने वाले होते हैं। [६६–६७]

जिन पुरुषों की पिडलियें कौए जैसी दुर्बल और लटकती हुई हों और जांघें बहुत लम्बी और मोटी हों वे दुःखी होते हैं तथा पैदल यात्रा करते हैं। उन्हें घर के वाहन उपलब्ध नहीं होते । [ ६ = ]

जिनकी चाल हंस, मोर, हाथी भ्रौर बैल जैसी हो वे इस लोक में सुखी होते हैं, इसके विपरीत चाल वाले दु:खी होते हैं। [६६]

जिनकी जानु गूढ, संघिरहित और सुगठित हों वे सुखी होते हैं, बहुत मांसल और मोटे जानु श्रच्छे नहीं होते। (१००)

जिस पुरुष का लिंग छोटा, कमल जैसा कान्तियुक्त, उन्नत और सुन्दर ग्रग्नभाग वाला होता है वह प्रशस्त माना गया है और टेढ़े-मेढ़े लम्बे ग्रौर मिलन लिंग को श्रशुभ माना गया है । [१०१]

जिसका वृषएा (अण्डकोष) सहज लम्बा होता है, वह लम्बी आयु वाला होता है ग्रौर जिसके वृषण छोटे-मोटे होते हैं वह थोड़ी आयुष्य वाला होता है। [१०२]

मांसल ग्रौर विस्तृत कि शुभकारी होती है तथा पतली ग्रौर संकड़ी किट दरिद्रता देने वाली होती है । [१०३]

जिसका पेट सिंह, बाघ, मोर, बैल या मछली के पैट जैसा हो वह अनेक भोग भोगने वाला होता है। गोल पेट वाला भी भोग भोगने योग्य होता है! जिसकी कुक्षि मेंढ़क जैसी हो वह पुरुष शूरवीर होता है, ऐसा प्राज्ञों का कथन है। [१०४]

जिसकी नाभि विशाल और गहरी तथा दक्षिगावर्त (दांयी तरफ मुड़ी हुई) हो वह सुन्दर गिनी जाती है । जिसकी नाभि ऊपर उठी हुई और वामावर्त (बांयी तरफ मुड़ी हुई हो) उसे लक्षग्गशस्त्रकारों ने स्रनिष्टकारी माना है । [१०५]

जिसका वक्षस्थल विशाल, उन्नत, तुंग, चिकना, रोंयेदार ग्रौर सुकोमल हो वह भाग्यशाली होता है। इसके विपरीत जिसकी छाती छोटी, घंसी हुई, इक्ष, रोंयेरहित ग्रौर कठिन होती है वह निर्भागी होता है। [१०६] जिसकी पीठ कछुए, सिंह, घोड़े या हाथी की पीठ के समान होती है वह शुभकारी होती है।

जिस पुरुष की बाहु (भुजा) श्रावश्यकतानुसार लम्बी न हो वह दुष्ट होता है। छोटी भुजा वाले दास या नौकर होते हैं। प्रलम्ब बाहु वाले भाग्यशाली होते हैं, दीर्घबाहु वाले प्रशस्त गुणी माने गये हैं। जिसकी दोनों हथेलियां कठिन हों, उसे विशेष काम करना पड़ता है। हाथ के नाखूनों के लक्ष्मग्रा भी पैर के नाखूनों के समान समक्ष लेने चाहिये। [१०७-१०६]

जिसके कन्धे लम्बे ग्रौर भेड़ के कंधे जैसे मांसरहित हों, वह भार उठाने वाला मजदूर होता है। जो कंधे मांसल ग्रौर छोटे होते हैं, उन्हें विद्वान् लोग श्रोष्ठ मानते हैं। [११०]

पुरुष का गला लम्बा भ्रौर पतला हो तो वह दु:खदायी होता है। जो गला शंख के समान सुन्दराकृति वाला भ्रौर तीन रेखाभ्रों से युक्त हो वह श्रेष्ठ माना जाता है। [१११]

जिसके होठ विषम हों वह डरपोक, लम्बे हों तो भोगी और छोटे हों तो दुःखी होगा । जिसके होठ पीन (भरे हुए) हों वह सौभाग्यशाली होता है । [११२]

दांत निर्मल, एक समान, श्रगीदार, चिकने और पुष्ट हों तो शुभ समके जाते हैं। इसके विपरीत गंदे, छोटे-बड़े, भोंथरे, रुक्ष और पतले दांत दु:ख के कारण माने जाते हैं। ३२ दांत वाला भाग्यशाली राजा, ३१ दांत वाला भोगी, ३० दांत वाला मध्यम और ३० से कम दांत वाला भाग्यशाली नहीं माना जाता। बहुत अधिक या बहुत थोड़े दांत वाला, काले दांत वाला और चूहे जैसे दांत वाला पुष्प पापी गिना जाता है। जिसके दांत भयानक, घृणोत्पादक या टेढ़े-मेढ़े हों वे बुरे व्यवहार वाले, अत्यन्त पापी और नर-पिशाच माने जाते हैं। [११३-११६]

कमल पत्र जैसी लाल रंग की ग्रागीदार जीभ शास्त्रों के जानकार विद्वान् मनुष्य की होती है। भिन्न-भिन्न रंग वाली जीभ शराबी की होती है। श्रूरवीर पुरुष का तालू कमल-पत्र जैसा कांतियुक्त ग्रौर मनोहारी होता है। काले तालू वाला कुल का क्षय करने वाला होता है ग्रौर नीला तालू दुःख का कारण होता है। [११७-११८]

हंस अथवा सारस के जैसे सुन्दर स्वर वाला पुरुष सुस्ती होता है। कौए एवं गधे जैसे स्वर वाला दु:खी होता है। [११६]

लम्बी नाक वाला सुखी होता है और विशुद्ध (सीधी) नाक वाला भाग्य-शाली होता है। चपटी नाक वाला पापी होता है और टेढ़ी नाक वाला चोर होता है। [१२०]

Jain Education International

मनस्वी पुरुष की दिष्ट (म्रांख की पुतली) नील कमल की पंखुड़ी जैसी काली और मनोहारी होती है। मधु या दीपिशखा जैसी पीली दृष्टि भी प्रशस्त मानी जाती है। बिल्ली जैसी कजरी म्रांख पापी की होती है। सीधी दृष्टि, वक्त दृष्टि, भयंकर दृष्टि, केकरा (टेढ़ी) दृष्टि, दीन दृष्टि, म्रत्यन्त रक्त दृष्टि, रुक्ष दृष्टि, मंगंकर दृष्टि, केकरा (टेढ़ी) दृष्टि, दीन दृष्टि, म्रत्यन्त रक्त दृष्टि, रुक्ष दृष्टि, भयंकर दृष्टि, केकरा (टेढ़ी) दृष्टि, दीन दृष्टि, म्रत्यन्त रक्त दृष्टि, रुक्ष दृष्टि, भयंकर दृष्टि, केकरा (टेढ़ी) दृष्टि, दीन द्र्यां मानी जाती है। भाग्यशाली पुरुषों की म्रांखें जखलती हुई सी लगती हैं। काने से म्रन्धा मच्छा, बाडी म्रांख वाले से काना मच्छा, दरपोंक दृष्टि वाले से म्रन्धा, काना तथा बाडा भी भच्छा। म्रस्थिर म्रीर बिना कारण सतत चलने वाली आंखें, लक्ष्यहीन म्रांखें, रुक्ष-शुष्क म्रीर मिलन म्रांखें पापी मनुष्य की होती हैं। पापी नीची दृष्टि से, सरल व्यक्ति सीधी दृष्टि से म्रीर भाग्यशाली ऊंची नजर रखकर चलता है तथा बार-बार कोध करने वाला टेढ़ा-मेढ़ा देखा करता है। [१२१-१२६]

सम्माननीय ग्रौर सौभाग्यशाली मनुष्य की भौहें लम्बी ग्रौर विस्तीर्ग होती हैं। जिसकी भौहें छोटी होती हैं वह स्त्री सम्बन्धी किसी बड़ी आपित्त में गिरता है। [१२७]

धनवान व्यक्ति के कान पतले, चौड़े ग्रौर लम्बे होते हैं। चूहे जैसे कान वाला व्यक्ति बुद्धिशाली होता है ग्रौर जिसके कान पर ग्रधिक रोंगें होते हैं वह लम्बी ग्रायुष्य वाला होता है। [१२८]

जिस पुरुष का ललाट विशाल और चन्द्र की ग्राभा जैसा उज्ज्वल होता है वह सम्पत्तिशाली होता है, जिसका ललाट ग्रधिक बड़ा होता है वह दुःखी होता है ग्रीर जिसका ललाट छोटा होता है उसकी ग्रायुष्य थोड़ी होती है। [१२६]

जिस पुरुष के सिर के बांयी तरफ बालों में वामावर्त (बांयी भ्रोर घूमने वाला) भौरा होता है वह लक्ष एए हित, क्षुधा-पीड़ा से घर-घर भीख मांगने वाला होता है, फिर भी उसे लूखे-सूखे टुकड़े ही मिल पाते हैं। जिस पुरुष के सिर के दायी तरफ दिक्ष एावर्त (दांयी भ्रोर घूमने वाला) भौरा होता है उसके हाथ में लक्ष्मी दासी की तरह रहती है। जिस पुरुष के बांये भाग में दांयी भ्रोर घूमने वाला भौरा हो बह अपने जीवन के भ्रन्तिम भाग में भोग भोगेगा इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। [१३०-१३२]\*

जिस पुरुष के बाल दूर-दूर, रूखे और मैंले हों, वह दरिद्री होता है। जिसके बाल कोमल और चिकने हों वे सुख देने वाले होते हैं। ग्रग्नि जैसे रंग के बाल वाला व्यक्ति विविध कीड़ा करने वाला होता है। [१३३] सामान्यतः भाग्यशाली पुरुषों के वक्षस्थल, ललाट ग्रौर मुख विस्तृत होते हैं, नाभि, सत्व (ग्रन्तरंग बल) ग्रौर स्वर गम्भीर होते हैं तथा बाल, दांत ग्रौर नाखून छोटे हों वे सुखकारक होते हैं। जिनका गला, पीठ, जांघें ग्रौर पुरुष चिह्न (लिंग) छोटा हो वे पूजनीय होते हैं। भाग्यशाली मनुष्यों की जीभ ग्रौर हाथ-पांव के तले लाल होते हैं। दीर्घायुषी व्यक्तियों के हाथ ग्रौर पैर विशाल होते हैं। चिकने दांत वाले को सुस्वादु भोजन मिलता है ग्रथवा सदाचारी होता है। स्निग्ध ग्रांखों वाला पुरुष सौभाग्यशाली होता है। ग्रिधक लम्बा, छोटा, मोटा या काला पुरुष निन्दनीय होता है। जिनकी चमड़ी, रोंये, दांत, जीभ, बाल और ग्रांखें अधिक रक्ष हों वे भाग्यशाली नहीं होते हैं। [१३४-१३८]

हे सौम्य ! जिस पुरुष के ललाट में ४ रेखायें पड़ती हों तो उसकी उम्र १०० वर्ष, ४ रेखायें पड़ती हों तो ६० वर्ष, ३ रेखायें पड़ती हों तो ६० वर्ष, २ रेखायें पड़ती हों तो ४० वर्ष ग्रीर एक रेखा वाले की ग्रायु ३० वर्ष होती है। [१३६-१४०]

धन का आधार हिंड्डयों पर, सुल का आधार मांस पर, भोग का आधार चमड़ी पर, स्त्री-प्राप्ति का आधार आंखों पर, वाहन-प्राप्ति का आधार गति पर, शासक (आज्ञा चलाने) का आधार स्वर पर और सब विषयों का आधार आंतरिक बल में स्थित है। [१४१]

गमन गित (चलने के तरीकों) से शरीर का वर्ण (रंग) विशेष स्नावश्यक है, रंग से स्वर अधिक आवश्यक है और स्वर से भी अधिक आवश्यक आन्तरिक बल है; क्योंकि सब विषयों का अन्तिम आधार उसी सत्त्व पर आधारित है। पुरुष का जैसा रंग होता है वैसा ही उसका रूप होता है, जैसा रूप वैसा ही मन, जैसा मन वैसा ही सत्त्व और जैसा उसका सत्त्व अर्थात् आन्तरिक बल होता है वैसे ही उसमें गुगा होते हैं। [१४२-१४३]

हे भद्र ! इस प्रकार मैंने पुरुष के लक्ष्मगों का संक्षेप में वर्णन किया, ग्रब स्त्रों के लक्ष्मगों का वर्णन करता हूँ जिसे ध्यान से सुनो । [१४४]

#### सत्त्व-वर्धन के उपाय

यहाँ मैंने विमलकुमार से पूछा—िमत्र ! तुमने कहा कि सर्व लक्षणों का ग्राधार ग्रत्यन्त निर्मल सस्व (ग्रात्मिक बल) है ग्रीर ग्रन्त में उसका विशेष वर्णन किया है, तो क्या यह ग्रात्मिक-बल जैसा और जितना पहले होता है उतना ही रहता है या इसी जन्म में किसी प्रकार उसमें वृद्धि ग्रीर विशुद्धता भी बढ़ सकती है ?

[ **१४**५–१४६]

उत्तर में विमल बोला—सुनो, निम्न उपायों से ग्रांतरिक-बल में वृद्धि भी हो सकती है। ज्ञान, विज्ञान, वैर्य, स्मृति ग्रौर समाधि ये ग्रांतरिक-बल को बढ़ाने के उपाय हैं। ब्रह्मचर्य, दया, दान, निःस्पृहता, तप ग्रौर उदासीनता ये सब ग्रांतरिक बल को बढ़ाने के कारण हैं, इनसे सत्त्व श्रधिक शुद्ध होता है श्रौर प्राणी की प्रगति होती है। जैसे शीशे पर सोडे का कपड़ा फरने से एवं हाथ फरने से वह श्रधिक साफ होता है वैसे ही विशुद्धि के उपायों से सत्त्व जितने ग्रंश में अशुद्ध होता है उतने ही ग्रंश में जिर से विशुद्ध हो जाता है। उपरोक्त विशुद्धि के उपाय श्रन्तरंग व्यवहार में लगी चिकनाई को दूर कर देते हैं श्रौर इनका पुन:-पुन: सेवन (प्रयोग) करने से वे अन्तरात्मा को रुक्ष बना देते हैं। श्रात्मा रुक्ष होने से उसमें संचित मैल निकल जाता है, जिससे लेश्या (श्रात्मपरिण्ति) शुद्ध होती है, उसी को यहाँ सत्त्व कहा गया है। सत्त्व शुद्ध होने पर प्रशस्त लक्षणों के गुण स्वतः ही पूर्ण हुपेण प्रकट होते हैं श्रौर अपलक्षणों के दोष श्रपना श्रधिक प्रभाव नहीं दिखा सकते। भाई वामदेव! समस्त गुणों का श्राधारभूत उत्तम सत्त्व जिन भावों (उपायों प्रयोगों) से वृद्धि प्राप्त कर सकता है, ऐसे भाव विद्यमान हैं, यह बात श्रब तेरी समभ में ग्रा गई होगी। [१४७-१५३]

हे अगृहीतसंकेता! भित्र विमल ने आंतरिक बल के विषय में मुभे इतना बताया, पर मेरी समभ में तो कुछ भी नहीं आया। फिर भी मेरी बहिन माथा जो मेरे पास थी, उसके प्रभाव से मैंने हाँ कह दिया और सिर हिलाते हुए कहा—कुमार! तुम्हारी बात ठीक है, इससे अभी मेरे मन का संशय नष्ट हो गया है। अब तुम स्त्री के लक्षणों का वर्णन करो। साथ ही स्त्री-पुरुष के इस जोड़े को देख कर तुभे जो इतना विस्मय हुआ है, वे तुभे इन लक्षणों के आधार पर कैसे लगते हैं वह भी बतला दो। [१४४-१४६]

उत्तर में विमल बोला —सुनो, इस युगल में से पुरुष में जो लक्षण दिखाई दे रहे हैं उनसे वह कोई चक्रवर्ती होना चाहिये और स्त्री के लक्षणों को देखते हुए वह किसी चक्रवर्ती की स्त्री होनी चाहिये। ऐसे सुन्दर लक्षणों से युक्त श्रेष्ठतम युगल को देखकर ही मुक्ते विस्मय हुआ था। हे भद्र! अब स्त्री के लक्षणों का वर्णन कर रहा हूँ। [१४७-१४८]

मैंने (वामदेव) कहा सुनाक्रो, तब विमलकुमार कहने लगा।

#### स्त्री-लक्षरा

पूरे गरीर का स्राधा भाग मुंह है या यों कहें कि मुंह ही शरीर का स्राधार है, स्रतः वह हो पूरा गरीर है तो ऋत्युक्ति नहीं होगी। मुख से भी नाक श्रोष्ठ (विशेष) स्थान रखता है स्रौर नाक से भी स्राँखें स्रधिक श्रोष्ठतम (उपयोगी स्रौर शुभ लक्षरा-सूचक) हैं। [१५६]

जिस स्त्री के पाँव में चक्र, पद्म, ध्वजा, छत्र, स्वस्तिक ग्रीर वर्धमान का चिह्न हो वह स्त्री राजा की रानी है या होने वाली है, ऐसा समक्षना। [१६०]

**३ पृष्ठ ४७**८

जिस स्त्री के पैर बड़े, टेढ़े और सूप जैसे हों वह दासी होती है। जिस स्त्री के पाँव अत्यन्त रुक्ष हों वह दरिद्रता प्राप्त करती है और भिन्न-भिन्न कारगों से शोक पाती है। ऐसा लक्षराज्ञ मुनियों का कथन है। [१६१]

जिस स्त्री के पाँव की अंगुलियां दूर-दूर हों और रुक्ष हों, वह मजदूरी करने वाली होती है और यदि अंगुलियां अधिक मोटी हों तो वह दु:ख और दिरद्रता को प्राप्त करती है। जिस स्त्री के पैर की अंगुलियां चिकनी, पास-पास, गोल, लाल और बहुत मोटी न हो वह स्त्री सुखी होती है। [१६२-१६३]

जिस स्त्री की जांधें और पिंडलियें पुष्ट हों, अधिक दूर-दूर न हों, चिकनी हों, तिल और रोमरहित हों और हथिनी की सूण्ड जैसी हों तो वह प्रशंसनीय होती है। [१६४]

जिस स्त्री की कमर विस्तृत, मांसल, चारों ग्रोर से रिक्तम ग्रौर शोभायमान हो तथा नितम्ब समुन्नत हों वह विशेष प्रशस्त मानी गई है। जिस स्त्री के पेट पर श्रधिक नाड़ियां दिखाई देती हैं ग्रौर उन पर मांस दिखाई नहीं देता है वह दुष्काल में से ग्राई हुई भूख का घर होती है। जिस स्त्री के पेट का मध्य भाग बराबर लगा हुग्रा ग्रौर सुन्दर हो वह सुख भोगने वाली होती है। [१६५-१६६]

जिस स्त्री के हाथ के नाखून खराब हों, हाथ पर फोड़े से दिखाई देते हों, बार-बार पसीना आता हो, अधिक मोटे हों, हाथ पर रोंगें उने हों, अधिक कठोर हों, हाथों की आकृति ठीक न हों, पीले, चपटे और रुक्ष हों, ऐसे हाथ वाली स्त्री बहुत दु:खी होती है। [१६७]

नोट -- स्त्री-लक्षस्मों का वर्णन यहाँ एकाएक रुक गया है, इससे लगता है कि या तो स्त्री-शरीर का अधिक वर्णन हितकर नहीं समक्षा गया हो या लिखा हुआ अंश गुरु ने या अन्य किसी महापुरुष ने बाद में निकाल दिया हो।

## ३. ऋाकाश-युद्ध

जब विमलकुमार लतामण्डप के दूसरे भाग में वामदेव के साथ बात कर रहा था, स्त्री-पुरुष के जोड़े को देखकर उनके लक्ष्मगों पर विवेचन कर रहा था तभी वहाँ एक अनोखी घटना घट गई, जिससे उनकी बातें वहीं बन्द हो गई। \* क्या घटना घटित हुई? सुनिये —

## मिथुन-युगल पर म्राक्रमरा

मैंने देखा कि श्राकाश में सूर्य के समान तेजस्वी श्रति भयंकर दो पुरुष हाथों में नग्न तलवार लिये हुए लतागृह की स्रोर तेजी से स्ना रहे हैं। [१६८]

विमल की बात वहीं छोड़कर मैंने ग्राश्चर्यान्वित होकर उसका ध्यान उस तरफ ग्राकिषत करने के लिये कहा - कुमार ! कुमार !! देखो । ग्रभी तक विमलकुमार की दिष्ट कोमल कमल के पत्तों में स्थिर थी, उसने यह दृश्य देखने के लिये तुरन्त ग्रपनी दिष्ट घुमायी और दृश्य देखकर वह सोचने लगा कि एकाएक यह क्या हो गया ?

उसी समय स्राकाश से स्राने वाले दोनों पुरुष लतागृह के ऊपर मंडराने लगे स्रौर उनमें से एक पुरुष बोला स्त्ररे पुरुषाधम! निर्लज्ज! तू कहीं भी भाग या खुप, तुभ्के छोडूंगा नहीं। स्रतः स्रब तू इस संसार को स्रन्तिम बार देख ले स्रौर स्रपने इष्टदेव का स्मरण करले या श्रपना पराक्रम बतला। यो चोर की तरह छुपकर क्यों बैठा है?

#### ग्राकाश में युद्ध

ऐसे तिरस्कार युक्त ग्रित कठोर श्रीर युद्ध को निमन्त्रण देने वाले वचन सुनकर लतागृह के युगल में से पुरुष ने स्त्री से कहा— 'सावधान होकर जरा धैर्य से रहो।' ऐसा कहकर स्त्री को लतागृह में छोड़कर उन ग्राने वाले दोनों पुरुषों से बोला—'रे! मेरे विषय में तुमने जो कुछ कहा है उसे भूल मत जाना, श्रब देखें कौन भागता है श्रीर कौन छुपता है।' यों कहकर उसने ग्रपनी तलवार म्यान से खींची ग्रीर कटूक्तिपूर्ण ग्रपशब्द बोलने वाले पर भपटा। ग्राकाश में इन दोनों का दारुण श्रीर विस्मयकारक युद्ध हुग्रा। तलवारें ग्रीर ढालें खड़खड़ाने लगीं, शस्त्रों की खनखनाहट ग्रीर योद्धाग्रों के सिंहनाद से युद्ध का दृश्य भीषणतम हो

<sup>🛊</sup> पृष्ठ ४७६

गया। भ्रनेक प्रकार के युद्ध-व्यूहों भौर एक-दूसरे को पराजित करने के लिये ऊपर नीचे भ्रगल-बगल से किये गये उग्र वारों से युद्ध तीव्रतम स्थिति में श्रा गया। [१६६-१७०]

#### भयाकान्त सुन्दरी

इस प्रकार जब तीनों में युद्ध चल रहा था, तब ग्राने वाले दो पुरुषों में से एक पुरुष बार-बार लतागृह में प्रवेश करने का प्रयत्न कर रहा था। वह स्त्री लतागृह में ग्रकेली रह गई थी इसलिये भयभीत हो गई थी। सिंह के त्रास से जैसे हिएणी घबरा जाती है, वैसी ही स्थित उसकी हो गई थी। उसके पयोधर भय से धड़क रहे थे। वह ग्रस्थिर दिष्ट से दसों दिशाओं में सहायता के लिये देखती हुई वहाँ से निकल कर भागने लगी। इसी समय उसकी दृष्टि विमलकुमार पर पड़ी, ग्रतः हृदय में कुछ श्राश्वस्त होकर उसने विमलकुमार से कहा—'हे महापुरुष! मेरी रक्षा करिये, मुझे बचाइये, मैं ग्रापकी शरण में हूँ।' विमल बोला—सुन्दरी! तिनक भी मत घबराग्रो। ग्रब डरने का कोई कारण नहीं है, तुम्हें ग्रांच भी नहीं ग्रांने दूंगा।

जब कुमार सुन्दरी की ग्राश्वासन दे रहा था तभी युद्धरत पुरुषों में से एक जो इतनी देर से लतागृह में उतरने का प्रयत्न कर रहा था लतागृह के ठीक ऊपर ग्राकर ज्यों ही नीचे उतरने का प्रयत्न करने लगा त्यों ही विमलकुमार के गुण-समूह से उत्पन्न मानसिक बल के प्रभाव से वनदेवता ने उसे ग्राकाश में ही स्तम्भित कर दिया। तब वह पुरुष ग्रांखें फाड़-फाड़ कर इधर-उघर देखने लगा ग्रौर ग्रपने को छुड़ाने का प्रयत्न करने लगा, पर उसका कुछ भी वशा नहीं चला ग्रौर हलन-चलन किया-रहित होकर वह चित्रांकित सा ग्राकाश में लटक गया। [१७१]

#### श्राक्रमराकारी की पराजय

स्त्री-पुरुष के जोड़े में से जो पुरुष युद्ध करने स्नाकाश में गया था उसने स्रपने प्रतिद्वन्द्वी को पराजित कर दिया। प्रतिद्वन्द्वी हारकर भागने लगा तो वह पुरुष भी उसके पीछे भपटा। लतागृह पर चित्रलिखित से स्तंभित पुरुष ने जब यह देखा तब वह अत्यन्त क्रोधित होकर उसका पीछा करने की सोचने लगा। वनदेवता ने उसके मन के भाव जान लिये। वनदेवता का काम तो केवल स्त्री की मर्यादा को बचाने स्त्रौर विमल के स्रसाधारण गुर्णों को मान देने का था, युद्ध में पड़ने या भाग लेने का नहीं था, स्रतः उस स्तंभित पुरुष को मुक्त कर दिया। मुक्त होते ही वह त्वरित गति से उनके पीछे स्नाकाश में उड़ा। वे दोनों तो इतने दूर जा चुके थे कि दिष्ट-पथ में ही नहीं स्नाते थे। फिर भी यह देव उनके पीछे दौड़ता ही रहा।

उस समय लतागृह में विमलकुमार की शरणागत वह सुन्दरी विलाप करने लगी —'हा स्रार्थपुत्र ! हा स्रार्थपुत्र !! स्राप मुक्त मन्द्रभागिनी को स्रकेली छोड़कर कहाँ चले गये ? मेरा क्या होगा ?' उस समय मैंने ग्रौर विमलकुमार ने ग्रनेक प्रकार से धीरज बंधाकर उसे ग्राण्यस्त किया।\*

#### विमल का श्राभार

कुछ समय पश्चात् सुन्दरी के साथ वाला पुरुष विजय प्राप्त कर विजयश्री की कान्ति से दीप्त ग्रौर हर्षित होता हुग्रा, ग्रातुरता से सुन्दरी को ढूंढ़ता हुग्रा वेग से लतागृह में ग्रा पहुँचा। [१७२]

उसे स्नाया देखकर सुन्दरी को स्नत्यन्त हुई हुस्रा, मानो उसके सम्पूर्ण शरीर पर स्नमृत वृष्टि हुई हो। उसके स्रंगोपांग स्नानन्दातिरेक से पुलिकत हो गये। सुन्दरी ने विमलकुमार की शरणागतता का वृत्तान्त संक्षप में कह सुनाया जिसे सुनकर उसने विमलकुमार को प्रणाम किया स्नौर कहा—

ग्रहा ! ऐसे विषम समय में ग्रापने मेरी प्रिय पत्नी की रक्षा की है ग्रतः ग्राप मेरे बन्धु हैं, पिता हैं, माता हैं, मेरे जीवन-प्राग्ग हैं। हे पुरुषोत्तम ! हे नरोत्तम !! हे घीर ! ग्राप वस्तुत: घन्यवाद के पात्र हैं, ग्रथवा मैं ग्रापका दास हूँ, नौकर हूँ, बिका हुग्रा गुलाम हूँ, संदेशवाहक चाकर हूँ। ग्रादेश दीजिये, ग्रब मैं ग्रापकी क्या सेवा करूं ? [१७३-१७४]

उत्तर में विमलकुमार बोला — महापुरुष ! इस प्रकार शी घ्रता करने की ग्रौर मेरा ग्राभार मानने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। मैं ग्रापकी स्त्री को बचाने वाला कौन होता हूँ। वास्तव में तो ग्रापने हो ग्रपने माहात्म्य से उसे बचाया है। भद्र! मुक्ते यह दृश्य देखकर ग्रत्यिक कौतुक हो रहा है। क्या ग्राप मुक्ते यह बताने का कष्ट करेंगे कि यह सब घटना कैसे घटित हुई ग्रौर युद्ध-निमन्त्रण पर ग्रापके ग्राकाश में उड़ जाने के बाद क्या हुआ।?

उपरोक्त प्रश्न का सविनय उत्तर देते हुए उस देव-पुरुष ने कहा —यदि श्रापको यह घटना सुनने की वास्तविक उत्सुकता हो तो ग्राप थोड़ी देर शान्ति से यहाँ बैठिये, क्योंकि यह कथा बहुत लम्बी है।

फिर सभी लोग लतागृह में पृथ्वीतल पर ग्राराम से बैठे ग्रौर देव-पुरुष ने अपनी कथा प्रारम्भ की।

## ४. रत्नचूड की ग्रात्मकथा

देव-पुरुष ने अपनी सुन्दर स्त्री के समक्ष विमल और मुक्ते सुनाते हुए अपनी आत्मकथा प्रारम्भ की । देव-पुरुष ने कहा—

#### रत्नचुड का परिचय

शरद् ऋतु के शांत चन्द्र के किरएा-समूह जैसा श्वेतरजोमय वैताद्य नामक एक पर्वत है। इस पर्वत की उत्तर श्रीर दक्षिण दो क्षेिण्याँ हैं। उत्तर क्षेणी में ६० विद्याधरों के ग्रीर दक्षिण क्षेणी में ५० विद्याधरों के नगर बसे हुए हैं। वैताद्य पर्वत की दक्षिण श्रेणी में गगनशेखर नामक एक नगर है। इस नगर का राजा मिएाप्रभ और उसकी रानी कनकिशिखा है। इनके रत्नशेखर पुत्र और रतनिश्चा एवं मिएशिखा नामक दो पुत्रियाँ हैं। रत्निश्चा का विवाह मेघनाद विद्याधर के साथ ग्रीर मिएशिखा का ग्रीमतप्रभ विद्याधर के साथ हुग्रा है। मैं रत्निश्चा और मेघनाद का पुत्र हूँ। मेरा नाम रत्नचूड है। मिएशिखा और ग्रीमतप्रभ के दो पुत्र हैं जिनके नाम अचल और चपल हैं। अचल और चपल मेरी मौसी के पुत्र होने से मेरे भाई हुए। मेरे मामा रत्नशेखर का विवाह रितकान्ता से हुग्रा, जिससे उन्हें एक पुत्री हुई जिसका नाम उन्होंने ग्राम्प्रमंजरी रखा। वही ग्राम्प्रमञ्जरी ग्री ग्राप्त समक्ष इस लतामण्डप में बैठी हुई है। मेरी मौसी के पुत्र ग्रचल, चपल, मैं ग्रीर ग्राम्प्रमञ्जरी, हम सब बचपन में एक साथ ही कीडा करते थे। कमशः हम सब कुमारावस्था को प्राप्त हुए ग्रीर कुलक्षम से चली श्रा रही विद्याथरों की सारी विद्याश्रों का हमने ग्रभ्यास किया।

### रत्नचूड को धर्मप्राप्ति

इधर मेरे मामा रत्नशेखर की बचपन से ही चन्दन नामक सिद्धपुत्र के साथ मित्रता थी। यह सिद्धपुत्र सर्वज्ञ प्ररूपित ग्रागम-शास्त्रों में ग्रत्यन्त निपुण था ग्रौर निमित्तशास्त्र, ज्योतिष, मंत्र-तन्त्र तथा मनुष्यों के लक्षर्णों को समभने में भी बहुत कुशल था। उसकी संगति से मेरे मामा रत्नशेखर भी सर्वज्ञभाषित धर्म के ग्रानुरागी ग्रौर दढ़ भक्त बने। मेरे मामा ने इस श्रोष्ठ जैन-धर्म का ज्ञान मेरे माता-पिता (रत्नशिखा, मेघनाद) ग्रौर मुक्ते भी करवाया। एक समय सिद्धपुत्र चन्दन

<sup>\*</sup> पृष्ठ ४८१

ने मेरे लक्षरा देखकर मेरे पिता ग्रौर मेरे मामा से कहा कि तुम्हारा यह बालक एक दिन विद्याधरों का चक्रवर्ती बनेगा। [१७४—१७८]

#### रत्नचूड-श्राम्रमञ्जरी का लग्न: श्रचल-चपल का द्वेष ग्रौर प्रपञ्च

इसी बीच मैंने (वामदेव) कहा—कुमार ! तुमने इसके लक्षण देखकर कहा था कि यह पुरुष चक्रवर्ती होगा, पूर्ण सत्य है । मेरी बात सुनकर विमल ने कहा— मित्र वामदेव ! मैंने जो कुछ कहा वह मेरा मनगढन्त कथन नहीं था, किन्तु आगम-वचन था । ग्रागम-वचन सत्य ही होते हैं, ग्रतः इसमें विसंवाद या संशय को स्थान ही प्राप्त नहीं होता । रत्नचुड पुनः कहने लगा—

मैं और मेरे मामा एक धर्म को मानने वाले होने से साधिमक (सहधर्मी) थे। उनके विचारों के अनुसार मैं सुलक्षणों (योग्य लक्षणों) से युक्त था अतः उन्होंने अपनी पुत्री आस्रमंजरी का विवाह मेरे साथ कर दिया। मेरी मौसी के लड़के अचल और चपल को यह बात अच्छी नहीं लगने से वे कुपित हो गये और ईर्ष्यावश मुभे नीचा दिखाने के अनेक प्रयत्न करने लगे, पर वे अपने प्रयत्नों में सफल नहीं हुए। तब वे मुभे हराने के लिये तुच्छ प्रपञ्च करने लगे और मेरे दोष ढूं ढ़ने लगे। जब मुभे उनके प्रपञ्चों का पता लगा तब यह सोच कर कि कहीं असावधानों में मेरो हत्या न हो जाय, मैंने उनके कार्यों पर दृष्ट रखने के लिये मुखर नामक गुष्तचर को नियुक्त किया जो उनके षड्यन्त्रों का पता लगा कर मुभे सूचित करता रहता था। एक बार उस मुखर गुष्तचर ने मुभे सूचित किया कि अचल और चपल ने महान् प्रयास से किसी के पास से काली नामक विद्या प्राप्त की है और अब वे उसे सिद्ध करने के लिये किसी गुष्त स्थान पर गये हैं। मैंने अपने गुष्तचर से कहा—भद्र! जब वे इस विद्या को सिद्ध कर वापिस लौटें तब मुभे सूचित करना। मुखर ने मेरी आज्ञा शिरोधार्य की।

श्राज प्रातः मेरा गुष्तचर वापिस मेरे पास श्राया श्रौर मुक्ते बतलाया कि, देव ! अचल श्रौर चपल काली विद्या सिद्ध कर वापिस लौट श्राये हैं। उनके बीच जो गुष्त संकेत वार्ता हुई थी उसे मेरे गुष्तचर ने समक्त लिया था श्रौर उसने मुक्ते बताया कि गुष्तमन्त्रगा करते हुए अचल ने कहा—'भाई चपल! मैं रत्नचूड के साथ युद्ध करूंगा उस समय तू आग्रमंजरी का हरगा कर लेना।' हे कुमार! श्रब श्रागे श्राप जैसा उचित समक्तें वैसा करे।

गुप्तचर की बात सुनकर मैंने विचार किया कि यद्यपि ये दोनों विद्या से शक्तिमान बन गये हैं तथापि में इन्हें हराने में समर्थ हूँ, परन्तु ये दोनों अचल और चपल मेरी मौसी के लड़के होने से मेरे भाई हैं। अतः इन्हें मारना तो उचित नहीं है, क्यों कि इससे मेरा लोकापवाद (लोगों में मेरी निन्दा होगी) और धर्म का नाश होगा। किन्तु, यह चपल तो दुष्टाचरण और दुष्ट प्रकृति वाला है। यदि वह छल-कपट द्वारा मेरी पत्नी आम्रमञ्जरी को उठाकर ले जाय और उसे मार दे या

हैरान करे तो उसे फिर से ग्रहण करने में ग्रथवा उसका त्याग करने से लोगों में मेरी ग्रपकीर्त्ता होगी। जब में ग्रचल के साथ युद्ध करूं तब मेरी पत्नी की रक्षा कर सके ऐसा कोई बलवान व्यक्ति भी मुभ्ते इस समय दिखाई नहीं देता। अतः ग्रच्छा तो यही होगा कि इस समय में ग्रपनी पत्नी को लेकर इस स्थान से कहीं दूर चला जाऊं।

### प्रचल के साथ युद्ध ग्रौर उसकी पराजय

यही सोचकर में आस्रमञ्जरी को लेकर गगनशेखर नगर से चल पड़ा। यह कीडानन्दन उद्यान मैंने पहले भी कई बार देखा था ग्रतः उसे लेकर मैं यहीं इस लतामण्डप में श्रा गया। उसके कुछ देर पश्चात् ही हमें हूं ढते हुए श्रचल श्रौर चपल भी यहाँ श्रा गये। श्राकाश में रहकर श्रचल ने मुभे तिरस्कार पूर्ण कटु वचन सुनाये श्रौर युद्ध के लिये निमन्त्रित किया। उन कठोर वचनों को सुनकर मेरे मन की स्थित कैसी द्विधाजनक हो गई थी, बतलाता हूँ।

एक ग्रोर मेरी प्रिय प्रेममूर्ति प्रिया के स्नेह-तन्तु मुक्ते बांघ रहे थे और दूसरी ग्रोर शत्रु का युद्ध-रस का निमन्त्रण मुक्ते युद्ध के लिये ललकार रहा था। मेरे हृदय की ऐसी स्थिति हो गई थी कि न उठा जाता था ग्रौर न रहा जाता था। में मानसिक इन्द्र के कारण निर्णय करने में मूढ सा बन गया था, मानों किसी कूले पर कूल रहा होऊँ। ग्रर्थात् उस समय न तो मैं मेरी पत्नी को ग्रकेली छोड़कर जाना चाहता था ग्रौर न ग्रचल-चपल के युद्ध निमन्त्रण को मुलाकर कायर ही कहलाना चाहता था। [१७६--१८०]

प्रन्त में में एकदम प्रबल क्रोधावेश\* में ग्रांकर ग्रचल की ग्रोर दौड़ा तथा उसके साथ युद्ध करने लगा। हमारी लड़ाई कैंसी स्थिति में हुई ग्रौर मैंने कैंसे ग्रचल को पराजित किया यह तो ग्रापने स्वयं देखा ही है। जैसे ही ग्रचल हार कर भागने लगा मैंने भी तुरन्त उसका पीछा किया। जब मैं उसके निकट पहुँचा तब मैंने भी उसे कटु वचनों द्वारा ग्रत्यधिक ललकारा, तब वह रुका ग्रौर एक बार फिर हमारा युद्ध हुगा। मैंने प्रबल सपाटे से उस पर प्रहार किया जिससे उसकी हिड्ड्यां टूट गईं ग्रौर वह ग्राकाश से जमीन पर गिरा। उसके ग्रंगोपांग चूर-चूर हो गये, उसकी शक्ति नष्ट हो गई, दीनता ग्रां गई, उसकी विद्याग्रों का प्रभाव नहीं चला ग्रौर वह हलन-चलन रहित निष्पन्द सा हो गया।

#### श्राम्रमञ्जरी का स्मरण

मेंने सोचा कि अचल तो अब ऐसा हो गया है कि फिर से लड़ने के लिये मेरे सामने आने की हिम्मत नहीं करेगा, किन्तु आग्रमञ्जरी को अकेली छोड़ कर मैं इसके पीछे लगा, यह तो आकाश में मुद्ठी मारने या दाल को छोड़कर उसके

<sup>🛊</sup> पृष्ठ, ४८२

छिलके खाने जैसा हो गया। बेचारी अकेली आम्रमञ्जरी तो भय से ही मर गई होगो, अथवा चपल उसे अकेली देखकर अवश्य हो पकड़ कर ले गया होगा।

[१८१--१८२]

श्ररे! मैंने यह कैसा बिना सोचे-विचारे काम किया! श्रवश्य ही वह पापी उसे उठा ले गया होगा श्रौर लेकर न जाने कहाँ चला गया होगा। श्रव वह दुरात्मा पापी चपल कहाँ गया होगा? खैर, चल कर देवूं तो सही। ऐसा सोचकर त्वरित गति से मैं वहाँ से लौटा। मैं थोड़ा ही चला था कि चपल मुक्ते सामने श्राता हुग्रा मिला।

#### चपल की पराजय

दूर से चपल को आते देखकर ही मेरे मन में अनेक तर्क-वितर्क उठने लगे।
मैं सोचने लगा कि, अरे! यह चपल यहाँ कैसे आ गया? क्या आस्त्रमञ्जरी इस पापी को दिखाई ही नहीं दी? अथवा कहीं उसने इसकी विषयसुख भोगने की इच्छा का विरोध किया हो और इस पापी ने उसे मार ही न दिया हो! कुछ भी हो यह तो निश्चित है कि यदि आस्त्रमञ्जरी जीवित होती और इस पापी के हाथ में स्नाने जैसी होती तो यह उसे छोड़कर यहाँ अचल के पीछे नहीं आता। कहा भी है:—

एकान्त स्थान में ढक्कन रहित दही से भरी हुई मटकी को देखकर ग्रौर दही के स्वाद को जानते हुए भी, ऐसा कौनसा मूर्ख कौवा होगा जो उसे छोड़कर ग्रन्य स्थान को जायेगा ? [१८३]

इससे अनुमान होता है कि ग्राम्रमञ्जरी जीवित ही नहीं है। यदि वह जीवित होती तो उसे छोड़कर चपल यहाँ कदापि नहीं ग्राता। मैं मेरे मन में ऐसी ही अनेक प्रकार की सच्ची-भूठी ग्राणंकायें कर रहा था तब तक चपल मेरे पास ग्रा गया। वह शीघ्र ही मुफ से युद्ध करने लगा। उसे भी मैंने श्रचल की ही भांति परा-जित कर जमीन पर गिराया ग्रौर उसकी भी ग्रचल जैसी ही गित हुई।

अचल और चपल दोनों को हराकर मैं सोचने लगा कि क्या मेरी प्रिय पत्नी मर गई है ? क्या उसे किसी ने नष्ट कर दिया है या कहीं छुपा कर रख दिया है ? या उसे किसी अन्य के हाथ में सौंप दिया है ? इस प्रकार प्रिय पत्नी के सम्बन्ध में अनेक प्रकार की कुविकल्प विचार रूपी तरंगमालाओं के मध्य मन रूपी नदी में डूबता-उतराता मैं यहाँ आ पहुँचा। स्नेह शंकाशील होता ही है। यहाँ आते ही मैंने अपनी प्रिया को पूर्णरूप से सुरक्षित देखा तो मेरे जो में जी आया, मेरा हृदय प्रफुल्लित हुआ, मेरे सम्पूर्ण शरीर में आनन्द व्याप्त हो गया, मेरा रोम-रोम पुलकित हो गया, मेरी चेतना स्थिर हो गई, मेरे सारे शरीर में शांति हो शांति व्याप्त हो गई और हर्ष से मेरा शरीर उद्घे लित हो उठा। मेरे चित्त में जो उद्घेग था, वह समाप्त हुआ। मेरी प्रियतमा ने आपके विषय में मुफे सब कुछ बताया तथा आपके माहात्म्य से कैसी अद्भुत घटना घटित हुई थी उस सब का वर्णन किया।

इस प्रकार संक्षेप में मेरी म्रात्मकथा समाप्त हुई, कहकर रत्नचूड ने श्रपना कथन समाप्त किया ।

# ५ विमल, रत्नचूड ग्रौर ग्राम्रमञ्जरी

#### रत्नच्ड का ग्राभार-प्रदर्शन

ग्रात्मकथा पूरी कर रत्नचूड ने ग्रागे बात चलायी। धीर पुरुष, भाई विमल! ग्रापने मेरी प्रियतमा की रक्षा कर वास्तव में मेरे ही जीवन की रक्षा की है। उसकी रक्षा से ग्रापने मेरे कुल की उन्नति की है ग्रीर मुक्ते विशुद्ध यश प्राप्त करवाया है। [१८४]

महानुभाव ! मैं आपकी प्रशंसा में\* ग्रधिक क्या कहूँ ? इस संसार में ऐसी कोई वस्तु या विषय नहीं जिसे ग्रापने मेरे लिये न किया हो, ग्रर्थात् ग्रापने मेरा सब कुछ कर दिया है । [१८५]

लोक में कहावत है कि उपकार का बदला चुकाना तो विशाकों (व्यापारियों) का धर्म है, इसमें क्या विशेषता है ? पर जो प्राशा उपकार का बदला चुकाने से मुंह चुराता हो, उसे तो पशु ही समक्तना चाहिये। किये गये उपकार का बदला न चुकाने वाला मनुष्य हो ही नहीं सकता। ग्रतः हे विमल कुमार ! ग्राप मुक्त पर कृपा कर मुक्ते श्राज्ञा प्रदान करें कि श्रापको क्या प्रिय है ? मैं ग्रापका सेवक ग्रापके लिये वह कार्य करने को तत्पर हूँ। [१८६-१८७]

विमल—हे कृतज्ञश्रेष्ठ ! श्रापको ऐसे संभ्रम में पड़ने की आवश्यकता नहीं है। आज मुक्ते आपके दर्शन से क्या प्राप्त नहीं हुआ ? अर्थात् सब कुछ प्राप्त हो गया। इससे अधिक प्रिय मुक्ते और क्या हो सकता है ? कहा है:—

सज्जन व्यक्ति का एक मीठा बोल हजारों मोहरों से अधिक मूल्यवान है, ऐसे भाग्यवान का दर्शन मिलना तो लाखों मोहरों से भी अधिक कीमती है और करोड़ों मोहरें खर्च करने पर भी ऐसे सज्जन भाग्यवान पुरुष के हृदय के साथ भाव-पूर्वक मिलन तो अति दुर्लभ है। [१८८]

हे भद्र ! मैंने भ्रापका ऐसा क्या काम कर दिया है कि जिससे उसका बदला चुकाने के विषय में ग्राप इतने व्यग्न हैं ?

विमल का उत्तर सुनकर रत्नचूड ने अपने मन में विचार किया कि ऐसा सज्जन पुरुष किसी भी वस्तु की मांग तो क्या करेगा ? पर, मुक्ते तो मेरे इस अकारण मित्र का कुछ न कुछ प्रत्युपकार तो अवश्य ही करना चाहिये। अन्यथा मेरे

<sup>🛊</sup> पृष्ठ, ४५३

मन को शांति नहीं मिलेगी। ऐसा सोचकर रत्नचूड ने अपने हाथ में एक रत्न प्रकट किया, जो देखने में इतना असाधारण था कि उसमें भूरा, लाल, पीला, सफेद और काला कौनसा रंग है, कुछ भी स्पष्टतया कहा नहीं जा सकता था। इसके प्रकट होते हीं चारों दिशाएँ जगमगा उठीं। यह रत्न सभी रंगों से सुशोभित इन्द्रधनुष जैसा था और अपनी किरणों की प्रभा सर्वत्र फैला रहा था। यह रत्न विमल को दिखाते हुए रत्नचूड ने कहा— भाई विमल ! यह रत्न समस्त प्रकार के रोगों को दूर करने वाला, महाभाग्यवान, संसार से दारिद्र्य को नष्ट करने वाला, मोर पंख के समान सब रंगों वाला और गुणों में चिन्तामिण रत्न जैसा है। देवताओं ने मेरे कार्य से प्रसन्न होकर प्रसन्नता से यह रत्न मुक्ते अपित किया था। इस रत्न में यह विशेषता है कि इस लोक में यह मनुष्यों की सकल इच्छाओं की पूर्ति करता है। [१८८—१६२]

प्रिय बन्धु कुमार ! कृपा कर ग्राप इस रत्न को ग्रहण करें। जब तक ग्राप इस रत्न को नहीं लेंगे तब तक मेरे चित्त को शांति नहीं मिलेगी।

रत्नचूड के अत्याग्रह के उत्तर में विमल बोला — महात्मा बन्धु! ग्राप इस विषय में थोड़ा भी ग्राग्रह नहीं करें ग्रौर न ग्रपने मन में संताप ही करें। ग्रापने दिया ग्रौर मेंने ले लिया, फिर क्या बाकी रहा ? देखो भाई! यह देव प्रदत्त ग्रमूल्य रत्न तो ग्रापके पास रहे तो ही ग्रच्छा है, ग्रतः ग्राप इसे संभाल कर रखें ग्रौर मन में किसी भी प्रकार का संकल्प-विकल्प न करें।

तब ग्राम्ममञ्जरी बोली—बन्धु विमलकुमार! ग्रार्यपुत्र की इस अभ्यर्थना (इच्छा) को ग्राप भंग न करें। देखिये कहा भी है:—

चित्त में स्पृहारहित होने पर भी सत्पुरुष प्रेम से प्रोरित होकर दान देने को उद्यत दानी की प्रार्थना को कदापि भंग नहीं करते, क्योंकि उनमें इतनी दाक्षिण्यता (दयालुता) होती है कि वे किसी को मना कर उसका दिल नहीं तोड़ सकते। [१६३]

### महर्ष्यं रत्न-प्राप्ति पर भी निःस्पृहता

श्राम्मञ्जरी की बात सुनकर विमल उत्तर दे ही रहा था कि रत्नचूड ने श्रादरपूर्वक देवता द्वारा प्राप्त वह रत्न दिव्य वस्त्र में लपेटकर (मूल्यवान डिबिया में रखकर) विमल के वस्त्र के पल्ले में बांध दिया। "ऐसे श्रद्भुत श्रौर महर्घ्य रत्न के प्राप्त होने पर भी इच्छारहित मध्यस्थ भावधारक विमल के चेहरे पर हर्ष का कोई भाव प्रकट नहीं हुशा। विमल के ऐसे गुण को देख कर रत्नचूड के हृदय में विमल के प्रति श्रत्यधिक श्रादर भाव जागृत हुशा। उसके नेत्र विस्मय से विकसित हो गये श्रौर वह मन में सोचने लगा कि, श्रहा! इस भाई का माहात्म्य तो कुछ श्रपूर्व ही लगता है। ऐसी नि:स्पृहवृत्ति तो कहीं देखने में नहीं श्राई। इस कुमार का चिरत्र तो मनुष्य लोक में दिखाई देने वाले साधारण पुरुषों से अत्यन्त भिन्न प्रकार का अलौकिक ही लगता है। जिन महात्मा पुरुषों का चित्तरतन ही ऐसा अमूल्य एवं असाधारण हो गया हो, उन्हें बाह्य निर्जीव रतों से प्रयोजन भी क्या है? वास्तव में अनेक भवों से जिन्होंने धर्म कार्यों से अपने चित्त को रंग लिया हो, ऐसे पुण्यशाली जीवों का ही चित्त ऐसा होता है। जो प्राणी सर्वदा पाणी, शुद्ध धर्म से बहिष्कृत और तुच्छ-वृत्ति के होते हैं, उनका ऐसा निर्मल चित्त कदापि नहीं हो सकता।

[१६४-२०१]

#### विमल का परिचय

उपरोक्त विचारानन्तर रत्नचूड ने पुनः विचार किया कि, मुक्ते इस कुमार के सम्बन्ध में पूरा पता लगाना चाहिये कि यह कहाँ का निवासी है ? क्या नाम है ? इसके पिता कौन हैं ? इसका गोत्र क्या है ? यह यहाँ क्यों आया है ग्रीर इसका व्यवहार कैसा है ? इस बारे में मुक्ते कुमार के मित्र से पूछना चाहिये। ऐसा विचार कर समाधान हेतु रत्नचूड मुभे एकान्त में ले गया और मुभ से सब बातें पूछीं। मैंने (वामदेव के रूप में संसारी जीव ने) कहा कि यहीं पास ही वर्धमानपुर नामक नगर है, जहाँ क्षत्रिय कुलोत्पन्न धवल राजा राज्य करते हैं, यह विमल उनका पुत्र है। ग्राज प्रातः उसने मुभसे कहा कि लोगों से ऐसा सुना है कि अपने नगर के बाहर एक कीड़ानन्दन नामक अत्यधिक रमगीय उद्यान हैं । यह उद्यान हमने पहले कभी नहीं देखा, इसलिये चलो म्राज इसे ही देखें। कुमार की इच्छा ग्रौर ग्राज्ञा को मान देकर हम दोनों इस उद्यान में आये। फिर हमने दूर से आप दोनों के शब्द सुने। शब्द किसके हैं? यह जानने की जिज्ञासा हुई, स्रतः हम उस श्रोर चल पड़े जिस दिशा से शब्द ग्रा रहे थे। चलते-चलते हमें पृथ्वीतल पर दो प्रकार के पांवों के निशान दिखाई दिये, जिससे हम जान गये कि कोई स्त्री-पुरुष इधर से गये हैं। फिर आगे बढ़कर हमने लतामण्डप में आप दोनों को देखा। विमलकुमार सामुद्रिक शास्त्र के माध्यम से मनुष्य के लक्ष्मण भली प्रकार जानता है, अतः उसने उन लक्षणों के स्राधार से बताया कि इनमें से जो पुरुष है वह चक्रवर्ती बनेगा स्रौर साथ में जो स्त्री है वह चक्रवर्ती की पत्नी बनेगी। इस प्रकार हमारा यहाँ स्नाने का यही प्रयोजन था। कुमार का समग्र व्यवहार विद्वानों द्वारा प्रशंसनीय है, लोग उसका सन्मान करते हैं, वह बन्धुस्रों में श्राह्लाद उत्पन्न करता है, मित्रों को उसका व्यवहार प्रिय है श्रौर मुनिगण भी उसके व्यवहार की स्पृहा करते हैं। स्रभी तक इसने किसी भी तत्त्व ज्ञान के मत को स्वीकार नहीं किया है। ଔ

## ६. विमल का उत्थान : देवदर्शन

[स्वभाव से निःस्पृह, दाक्षिण्यवान ग्रौर महासत्त्ववान विमलकुमार का पित्त्वय रत्न चूड विद्याधर को हुग्रा। रत्न चूड ने राजकुमार को पहचाना, उसकी निःस्पृहवृत्ति का स्वयं ग्रनुभव किया ग्रौर उसके विशाल हृदय की निलोंभ वृत्ति का प्रत्यक्ष साक्षात्कार किया।

मुभसे कुमार का परिचय सुनकर रत्नचूड अपने मन में विचार करने लगा कि इसे भगवान् की प्रतिमा का दर्शन कराना चाहिये। मुभे लग रहा है कि भगवान् की प्रतिमा के दर्शन से इस पर महानतम उपकार होगा और प्रत्युपकार करने का मेरे मन में जो मनोरथ है वह भी पूर्ण होगा।

#### क्रोडानन्दन वन में युगादीश प्रासाद

उपरोक्त विचार करने के पश्चात् रत्नचूड ग्रौर मैं कुमार के पास ग्राये ग्रौर रत्नचूड ने विमल से कहा\*—िमत्र कुमार ! कुछ समय पूर्व मेरे मातामह (नाना) मिए प्रिम इस उद्यान में ग्राये थे तब उन्हें यह की डानन्दन वन ग्रत्यन्त कमनीय प्रतीत हुग्रा था । उद्यान की प्राकृतिक छटा से हिंदत होकर उन्होंने विद्याधरों के ग्राने के लिये यहाँ एक ग्रद्भुत सुन्दर ग्रौर विशाल मिन्दर का निर्माण करवाया ग्रौर उसमें युगादिवेव श्री ग्रादिनाथ देव के बिम्ब को प्रतिष्टित किया था । (स्थापना की) । इसी लिए मैं इस उद्यान में पहले भी कई बार ग्राया हूँ। यह मिन्दर ग्रौर बिम्ब ग्रितिश्य सुन्दर है, ग्राप भी इसे देखने की कृपा करें । विमल बोला — जैसी मित्र की इच्छा । उत्तर सुनकर रत्नचूड हिंदत हुग्रा । हम सब भगवान् के मिन्दर की तरफ गये ग्रौर देव-प्रासाद को देखा ।

यह मन्दिर स्वच्छ स्फटिक रत्न की कान्तिवाला, सोने से मढा हुग्रा, शरद् ऋतु में विद्युत्वलय की चमक से घिरे बादलों के समान शोभित हो रहा था। हीरे, रत्न ग्रौर माएाक-मिएायों के तेज से ग्रन्थकार दूर हो रहा था ग्रौर उनका प्रकाश दूर से ही दिखाई दे रहाथा। [२०२–२०३]

दैदीप्यमान ऋत्यन्त स्वच्छ श्रौर निर्मल स्फटिक मिएियों से निर्मित श्रांगन (फर्श) श्रौर सोने के स्तम्भ विशाल प्रासाद को रमएीय बना रहे थे। स्तम्भों पर जड़े हुए लाल प्रवाल की किरणों से लटकती हुई मोतियों की मालायें भी रिक्तिम लग रही थीं। लटकती हुई मोतियों की मालाग्रों के भूलों में जड़े हुए मरकत (नीले) रत्नों की किरणों से खेत चामर (चंवर) भी श्याम वर्णी प्रतीत हो रहे थे। खेत चामरों में लगे स्वर्ण निर्मित दंडों से छत में जड़े हुए काच भी पीतवर्णी (पीले) दिखाई देते थे। काचमण्डल में जहाँ-जहाँ लाल रंग की मणियों के दुकड़ों से हारमालायें जड़ी हुई थीं ग्रीर इन मिणयों की हारमाला के नीचे शुद्ध स्वर्ण की किंकिणी जाल (घूघरों की लड़ें) लटकाई हुई थीं। ऐसे ग्रनुपम सौन्दर्य वाले मन्दिर में प्रवेश कर हम सब ने भगवान् ग्रादिनाथ की प्रतिमा के दर्शन किये।

#### विमल को जाति-स्मर्ग ज्ञान

स्वर्णा निर्मित भगवत्प्रतिमा मनोहारिगो थी, विकार रहित थी, भूंठे श्राडम्बरों से मुक्त थी, ग्रतीव शान्त ग्रीर दैदीप्यमान थी तथा इस मूर्ति की प्रभा चारों दिशाग्रों में फैल रही थी।

साथ में आये हम चारों व्यक्तियों ने अत्यन्त उल्लिसत भाव से हर्ष से आँखें विस्पारित कर जिन-बिम्ब के दर्शन किये और भगवान् आदिनाथ को नमन किया। रत्नचूड और आभ्रमञ्जरी ने भी जिन-प्रतिमा की विधि-पूर्वक बन्दना की, उस समय पित्र आनन्द की उमियों के उल्लास से उनका शरीर पुलिकत एवं रोमांचित हो गया था।

चराचर तीनों लोकों के समस्त जीवों के बन्धु युगादीश भगवान् के बिम्ब को देखते ही विमलकुमार का जीववीर्य अतिशय उल्लिसत एवं प्रस्फुटित हुम्रा, उसने बड़े-बड़े कर्म के जाले तोड़ दिये, उसकी सद्बुद्धि में वृद्धि हुई भ्रौर गुणों के प्रति दढ़ श्रनुराग उत्पन्न हुआ। वह सोचने लगा —

श्रहा ! भगवान् का कैंसा कमनीय और मनोहारी रूप है ! इस बिम्ब में कैंसी श्रलौकिक सौम्यता है ! ग्रहा इसका निर्विकारीपन ! ग्रहो इसकी ग्रतिशयता ! ग्रहो इसका कितना ग्रचिन्त्य माहात्म्य है, श्रद्धितीय प्रभाव है ! अहा ! इनके इस प्रकार के निष्कल मनोहर श्राकार से ही ग्रनन्त गुग्ग-समूह की महत्ता स्पष्ट दिखाई देती है । प्रतिमा के दर्शन से ही यह मुनिश्चित प्रतीत होता है कि ये देव वीतराग हैं, वीतद्वेष हैं, सर्वंज्ञ हैं, सर्वंदर्शी हैं । [२०५-२०६]

इस प्रकार चिन्तन करते-करते ही विमल ने मध्यस्थ भाव से स्वकीय ग्रात्मा के साथ लगे कर्म-मल को कितने ही ग्रंशों में क्षय कर दिया ग्रौर उसे जाति-स्मरण ज्ञान उत्पन्न हो गया, जिससे उसे पूर्व-भवों की समस्त घटनायें (चित्रपट के समान) याद ग्राने लगीं। ग्रपने पूर्व-जन्मों के दृश्य देखकर वह इतना रस-विभोर हो गया कि उसे मूर्छा ग्रा गई। वह मन्दिर के फर्श पर गिर गया, जिसे देखकर सब सम्भ्रम (विचार) में पड़ गये कि कुमार को क्या हो गया ? तुरन्त उसके शरीर पर शीतल पवन की गई जिससे उसकी मूर्छा दूर हुई और चेतना ग्राई। उसे जागृत होते देखकर रत्नचूड ने सादर पूछा—िमत्र विमल ! ऐसे ग्रद्भुत देवालय में तुम्हें क्या हो गया ? ऐसे स्थान पर मूर्छा ग्राने का क्या कारण हुग्ना ? [२०७-२१०]

रत्नचूड के प्रश्न को सुनकर विमल में फिर से भक्तिभाव जागृत हो गया, शरीर रोमांचित हो गया, हर्ष से नेत्र प्रफुल्लित हो गये ग्रौर दोनों हाथ जुड़ गये। उसी स्थिति में खड़ा होकर वह रत्नचूड के दोनों पांव पकड़ कर हर्षाश्चपूर्ण डबडबाये नेत्रों से पुनः पुनः उसे प्रिणाम करने लगा ग्रौर बोला—हे मित्र! तू ही मेरा शरीर, मेरा प्राण, मेरा भाई, मेरा नाथ, मेरे माता-पिता, मेरा गुरु, मेरा देव ग्रौर मेरा परमात्मा है, इसमें तनिक भी संशय नहीं है। हे घीर वीर उपकारी! ग्रापने मुक्ते समस्त पापपुञ्ज का प्रक्षालन करने में समर्थ ग्रौर संसार की परिसमाप्ति करने वाली जिन-प्रतिमा का दर्शन करवाया।

हे रत्नचूड ! जिन-बिम्ब का दर्शन करवाकर श्रापने सर्वोत्कृष्ट सौजन्य का प्रदर्शन किया है, श्रापने मेरे लिये मोक्ष का द्वार खोल दिया है, मेरी संसार बेल को छिन्न-भिन्न कर दिया है, दु:ख के जालों को मूल से उखाड़ कर सुख वृक्ष प्रदान किया है श्रौर मुभ्ने परम सुखस्थान मोक्ष के निकट पहुँचा दिया है। हे परमो-पकारी! किन शब्दों में तेरे उपकार का वर्णन करूं?

रत्नचूड-भाई! तुम्हें क्या हो गया? तू यह सब क्या कह रहा है? मुभे तो कुछ भी समभ में नहीं स्ना रहा है?

#### पूर्वकालीन सुकृत्यों का स्मरण

विमल-ग्रार्थ ! भगवान् की प्रतिमा के दर्शन करने से मुक्ते जाति-स्मरए ज्ञान हो ग्राया जिससे मुक्ते मेरे कई पूर्व-जन्मों की स्मृति स्पष्ट हो गई। पहले भी मैंने कई जन्मों में प्रेम और भक्तिपूर्वक भगवान् के बिम्ब के दर्शन किये हैं ऐसा मुक्ते याद ग्राया। पूर्व-जन्मों में सम्यक् ज्ञान रूपी निर्मल जल से मैंने चित्तरत्न को बहुत बार स्वच्छ किया था। सम्यक् दर्शन द्वारा धर्म के सद् अनुष्ठानों को आत्मीभूत बनाया/ अपनाया था। श्रात्मा को भावना द्वारा भावित कर भावनामय बना दिया था, साधुग्रों की उपासना/सेवा से अन्तः करण को सुवासित बना दिया था, समस्त प्राणीवर्ग के प्रति मैंत्री-भाव रखना तो मेरा स्वभाव ही हो गया था, गुणीजनों के गुणाधिक्य को देखकर मैं हृदय में आनन्द का अनुभव करता हुआ अंगांगीभाव/एकतार धारण कर चुका था, क्लेशप्रस्त प्राणी को देखकर चित्त में कर्रणा रस उमड़ पड़ता था, समक्ताने पर भी न समक्तने वाले लोगों के प्रति उपेक्षा भाव ग्रधिक दढ़ हो गया था, विषयजन्य सुख और दुःख के प्रति औदासीन्य वृत्ति अधिक निश्चल हो गई थी, शांतरस आत्मा में एकरस हो गया था, संवेग से पूर्णतया परिचित हो गया था, संसार पर वैराग्य/निर्वेद दढ़ हो गया था, कर्रणा में अत्यधिक वृद्धि हो गई थी,

स्रास्तिकता सुदृढ़ हो गई थी, शुद्ध देव गुरु धर्म पर परिपूर्ण श्रद्धा हो गई थी, सद्गुरुश्रों पर अपूर्व भक्ति वृद्धि को प्राप्त हुई थी ग्रीर उस समय तप-संयम तो घर के ही हो गये थे। इसीलिये ग्राज भगवान् के बिम्ब के दर्शन करते ही उसके निष्कलंक भाव हुदय पर ग्रवतित होने लगे ग्रीर मैं ग्रमृत सिंचित प्रीति से पूर्ण, सुख से सराबोर ग्रीर हर्ष-प्रमोद से ग्राछन्न हो गया होऊं, ऐसा लगने लगा।

उस समय मेरे मन में आया कि, ग्रहा ! ये देव राग, हे ब, भय, ग्रज्ञान, शोक श्रादि से रहित हैं। ये प्रशान्त मूर्ति दिखाई देते हैं ग्रौर\* इनको देखने से नेत्र ग्रानित्त होते हैं। इनको बारम्बार देखने से मुक्ते ग्रिधिक ग्राह्माद होता है। इससे मुक्ते लगा कि मैंने निश्चित रूप्र से पहले भी कभी इन्हें भली प्रकार देखा है। यह चिन्तन करते हुए मैं लोकातीत ग्रवणंनीय रस—जो ग्रनुभूति के द्वारा संवेद्य (स्मृति में ग्राता) है ग्रौर जो अत्यधिक सुन्दर है—में डूब गया। ग्रपने एक पूर्व-जन्म में मुक्ते उत्तम सम्यक्तव रत्न प्राप्त हुग्रा था, उस जन्म से ग्राज के जन्म तक की सभी भूतकालीन घटनाग्रों का मुक्ते स्मरण हो ग्राया। [२१४–२१६]

महात्मन् ! मन्दिर में खड़े-खड़े ही भुक्ते यह जाति-स्मरण ज्ञान हो गया, अतः महान गुरु द्वारा प्राणियों को होने वाले लाभ को आपने मुक्ते आज ही प्राप्त करवा दिया है ।

ऐसा कहते-कहते रत्नचूड के पांबों को विमलकुमार ने फिर पकड़ लिया ग्रौर बोला--हे नरोत्तम ! मेरी मूर्छा को लेकर चिन्ता करने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। रत्नचूड विद्याधर ने उसे उठाया ग्रौर गले लगाकर स्वधर्मी-बन्धु की तरह ग्रत्यन्त विनयपूर्वक उसे प्रगाम किया।

# ७. विमल का उत्थान : गुरु-तत्त्व-परिचय

[रत्नचूड ने वास्तव में उपकार का बदला चुकाया। देव दर्शन करवाकर विमल की आत्मा को मोक्ष के प्रति उन्मुख किया जिसके लिए विमल रत्नचूड का आभार मान रहा था। रत्नचूड विमल के उपकार का बोभ नहीं सह सका, क्योंकि वह स्वयं विमल के उपकार से दबा हुआ था। हे अगृहीतसंकेता! फिर रत्नचूड ने विमल को गुरु-तत्त्व का परिचय कराया, सुनो।

म पृष्ठ ४८७

#### उपकार-कोर्तन

प्रणाम कर रहे विमल को उठाकर रत्नचूड ने स्वधर्मीबन्धु की भांति स्वयं प्रणाम किया और बोला—कुमार! मेरा मानसिक उत्साह और मेरे मन के सभी मनोरथ एक क्षरण मात्र में पूर्ण हुए हैं तथा प्रत्युपकार करने की मेरी इच्छा भी पूर्ण हुई है, क्योंकि जिस महान तत्त्वज्ञान एवं तत्त्वमार्ग का तुभे पूर्व-जन्म में परिचय हुआ था, उसे इस जन्म में स्मरण कराने में मैं निमित्त बना। मेरी भावना पूर्ण हुई। हे कुमार! तुभे जो इतना अधिक हुई हो रहा है वह ठीक ही है। कहा भी है:—

सन्नारी, पुत्र, राज्य, घन, मूल्यवान रत्न या स्वर्ग के सुख मिलें तब भी महात्मा पुरुषों को संतोष नहीं होता है, क्यों कि ये सभी सुख तुच्छ, बाह्य और अल्पकालीन हैं, अतः विचारणील घीर-पुरुषों को तो इनसे संतोष हो ही नहीं सकता। इस महा भयंकर भव-समुद्र में अति दुर्लभ जैनेन्द्र मार्ग की प्राप्ति होने पर ऐसे महात्मा पुरुषों का हृदय हुर्ष से परिपूर्ण हो जाता है। कारण यह है कि सर्वज्ञ-प्ररूपित धर्म की प्राप्ति होते ही प्राणी समता सुख रूपी अमृत के स्वाद का अनुभव करता है और उसके मन में प्रतीति होती है कि अनन्त स्नानन्दपूर्ण मोक्ष को प्राप्त करवाने में यही निष्चितरूप से साधन बन सकता है। अतएव सर्वज्ञ मार्ग की प्राप्ति से सज्जन पुरुषों को हर्ष स्रौर उल्लास क्यों न हो? [२१६-२२३]

सभी प्राणी अपनी शक्ति के अनुसार फल प्राप्त करना चाहते हैं। कुत्ते को तो रोटी का टुकडा मिलने से वह सन्तुष्ट हो जाता है, किन्तु सिंह को अपने पराक्रम से हाथी का शिकार कर उसके मांस से ही संतोष होता है। चूहे को चावल के दाने मिल जाय तो ऊंचा-नीचा होकर नाचने लगता है, जब कि हाथी को तो सुभोजन देने पर भी वह उपेक्षा से ही ग्रहण करता है। [२२४-२२४]

जिन्हें तत्त्वज्ञान का दर्शन नहीं हुआ, वे मूढ़ प्राणी क्षुद्र मन वाले होते हैं और थोड़े से धन या राज्य की प्राप्ति होते ही फूलकर कुप्पा हो जाते हैं। [२२६]

धीर! तुभे तो चिन्तामणि रत्न जैसा महामूल्यवान रत्न प्राप्त होने पर भी तूने इसे मध्यस्थ भाव (सहज भाव) से स्वीकार किया, किन्तु तुम्हारे मुख पर हर्ष की या विषाद की एक रेखा भी मैंने नहीं देखी। जब कि सन्मार्ग-लाभ (सर्वज्ञ मार्ग) की प्राप्ति से तेरा सारा शरीर रोमांचित हो गया और तुभे इतना अधिक आनन्द हुआ कि तेरे सारे शरीर में हर्ष के लक्ष्मण स्पष्ट दिखाई देने लगे। हे श्रेष्ठ पुरुष! तू वास्तव में धन्य है, साधुवाद का पात्र है। [२२७-२२६]

भाई ! मेरा इतना ग्रधिक उपकार मानने की ग्रौर मुक्ते गुरु मानने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है । बार-बार मेरे पांचों में पड़कर मुक्ते लिजत क्यों करते हो ?\* मैंने ऐसा तुम्हें क्या दे दिया है ? मैं तो निमित्त मात्र हूँ । तु स्वयं ही ऐसी कल्यागा- परम्परा के योग्य है, तुम में रही हुई पात्रता/योग्यता को देखकर ही मैंने तनिक-सा प्रयत्न किया था।

यद्यपि समग्र भावों को जानने वाले तीर्थंकरों को भी लोकान्तिक देव जागृत करते हैं तथापि वे देव तीर्थंकरों के उपदेशक या गुरु नहीं हो जाते, ऐसा ही मेरे विषय में समभो। [२२६–२३०]

विमल — महात्मन्! ऐसा मत कहो। तुमने मेरे लिये जो कुछ किया है उसकी तुलना लोकान्तिक देवों के झाचार से नहीं की जा सकती। भगवान् को बोध लोकान्तिक देवों के निमित्त से नहीं होता, जबिक तुमने तो भगवान् के बिम्ब का दर्शन करवाकर मेरा सम्पूर्ण रूप से कल्याग किया है।

सर्वज्ञ-भाषित धर्म की प्राप्ति में जो भी प्रार्गी तिनक भी निमित्त/साधन बनता है वह परमार्थ से गुरु ही है। [२३१]

तुमने मुफे सर्वज्ञ धर्म की प्राप्ति करवाई, अतः तुम मेरे गुरु हो इसमें क्या संशय है ? सद्गुरु का विनय एवं वैयावृत्य (सेवा) करना सज्जनों का कर्त्तव्य है, अतः तुम्हारे उपकार के बदले में मैं तुम्हारा विनय करूं यह तो मेरा कर्त्तव्य है। बन्धुवर ! भगवान् की आज्ञा है कि स्वधर्मीबन्धु कैसी भी स्थिति का हो तब भी उसकी वन्दनादि विनय करनी चाहिए। तब मुफे सद्धर्म की प्राप्ति कराने वाले तुम्हारे जैसे महानुभाव का विनय न करने का तो प्रश्न ही नहीं उठता। किसी भी प्रकार की अपेक्षा या आकांक्षारहित होने से तू मेरा पवित्र सद्गुरु है, अतः तेरा विनय करना योग्य ही है। [२३२-२३४]

रत्नचूड—कुमार ! ऐसा मत कहो । तुभमें इतने अधिक गुगा हैं कि उन गुणों को अपेक्षा से तू देवताओं का भी पूज्य है, वस्तुत: तुम ही मेरे सत्गुरु हो, अत: तुम्हारा कथन किसी प्रकार उचित नहीं लगता । [२३४]

#### विरक्ति भ्रौर कर्त्तक्य

विमल—सर्वगुण-सम्पन्न कृतज्ञ महामना पुरुषों का यह स्पष्ट लक्ष्मण है कि वे अत्यन्त भक्तिपूर्वक अपने गुरु की पूजा करते हैं, उनकी सेवा करते हैं और उन्हें सन्मान देते हैं। जो प्राणी अपने गुरु का दास, भृत्य और गुलाम बनकर उनकी सेवा करने में लेश मात्र भी नहीं लजाता वही सच्चा महात्मा, पुण्यात्मा, भाग्यशाली, कुलवान, घेंयंवान, जगत् वन्दनीय, तपस्वी और विद्वान् है। जो शरीर गुरु की सेवा-शुश्रूषा में तत्पर रहता है वही सच्चा शरीर है। जो वाणी गुरु की स्तुति करती है, गुरु के गुणागान करती है वही सच्ची वाणी है और जो मन सदा गुरु में लवलीन रहता है वही सच्चा मन है। धर्मदान का उपकार करने वाले प्राणी के उपकार का बदला करोड़ों जनमों तक उसकी सेवा करके भी नहीं चुकाया जा सकता।

[२३६-२४०]

भाई! मुफे तेरे साथ अभी निम्न विषय में विशेष रूप से विचार करना है। इस संसार रूपी कैंवखाने से मेरा मन अब विरक्त हो गया है, विषय मुफे दुःख से आछन्न लगते हैं, प्रशमभाव लोकोत्तर अमृत के आस्वादन जैसा लगता है, अप्रतः अब मुफे गृहस्थ में न रहकर भागवती दीक्षा लेनी है। मेरे माता-पिता और बहुत से भाई-बन्धु भी हैं उनको भी प्रतिबोध प्राप्त हो, क्या ऐसा कोई मार्ग या उपाय है? यदि मेरे माध्यम से किसी उपाय से उन्हें भी प्रतिबोध हो सके और वे भी भगवद्भाषित धर्म को प्राप्त कर सकें, ऐसा कोई उपाय आपको ज्ञात हो तो विचार कर मुफे बतलाइये जिससे मैं तत्त्वतः बान्धव-कार्य का आचरण कर, उनका भी हितसाधक बन सकूं। अर्थात् उन पर तात्त्विक उपकार करने का मुफे अवसर मिल सके और मैं अपने कर्त्तव्य को पूर्ण कर सकूं, क्योंकि अन्य किसी प्रकार से मैं अपना कर्त्तव्य निभा सकूं यह सम्भव नहीं है।

## बुधाचार्य-परिचय

रत्नचूड—भाई विमल ! हाँ, इसका मार्ग है। एक बुध नामक आचार्य हैं। यदि वे किसी कारणवश किसी प्रकार यहाँ पधार सकें तो आपके स्वजन सम्बन्धियों और ज्ञातिजनों को अवश्य ही प्रतिबोधित कर सकते हैं, क्योंकि ये आचार्य अतिशयों के निधान, अन्य प्राण्यियों के मन के भावों (विचारों) को जानने में निपुण, प्राण्यिं को प्रशम-रस की प्राप्ति करवाने में असाधारण, अद्वितीय विद्वान्, संयमवान् और योग्य समय पर समयानुकूल वाणी बोलने में अतिशय विचक्षण हैं।

विमल — ग्रार्य ! ऐसे ग्रसाधारमा गुण-लब्धि-सम्पन्न बुधाचार्य को ग्रापने कहाँ देखा ?

रत्नचूड गई ग्रष्टमी को इसी कीडानन्दन उद्यान के इसी मन्दिर में जब मैं ग्रपने परिवार के साथ भगवान् की पूजा करने ग्राया था तब इन पूज्य ग्राचार्य को मैंने मन्दिर के बाह्य द्वार के पास देखा था। मन्दिर में प्रवेश करते समय मैंने महान् तपोधन मुनिवृन्द को देखा था। उनके मध्य में एक बड़े तपस्वी बैठे थे जो वर्ण से काले, ग्राकृति से बीभत्स, त्रिकोगा सिर वाले, बांकी-टेढ़ी लम्बी गर्दन वाले, चपटी नाक वाले, विकराल ग्रौर छिदे-छिदे दांतों वाले, लम्बोदर, सर्वथा कुरूप ग्रौर दर्शक को देखने मात्र से उद्देग प्राप्त हो ऐसे थे। जो ग्रांत मधुर ग्रौर गम्भीर स्वर से स्पष्ट समक्ष में आने योग्य वर्गा ग्रौर उच्चारगा से सुन्दर, भाव एवं ग्रर्थपूर्ण भाषा में ग्राकर्षक धर्मोपदेश सुना रहे थे। यह देखकर दूर से ही मेरे मन में विचार ग्राया कि ये ग्राचार्यश्री देशना तो उच्चकोटि की सुना रहे हैं, शब्द-गांभीर्य भी बहुत

श्रच्छा है किन्तु गुराानुसार उनका रूप नहीं है । इस प्रकार विचार करते-करते मैं मन्दिर में प्रविष्ट हुआ ।

रत्नचुड का देव-पूजन

मन्दिर में पहुँचकर मैंने भगवान् के बिम्ब के साथ टकटकी लगा दी। मैंने भगवत्प्रतिमा के ऊपर से निर्माल्य (पूर्व दिन में भ्रचित) फूल चन्दनादि उतारे, सम्मार्जन (मोरपींछी ग्रादि से) किया, जल से प्रक्षालित कर स्वच्छ वस्त्र से पींछ कर विलेपन किया, पूजन की, पुष्पों से शोभित किया, मंगल दीपक प्रज्ज्वलित किया, स्गन्धित धूप किया भीर समस्ते प्रकार के सांसारिक, मन्दिर सम्बन्धी श्रीर द्रव्य पूजा सम्बन्धी कोर्यों का प्रतिषेध किया । श्रनन्तर बैठने के स्थान का प्रमार्जन (शुद्ध) कर भूमि पर दोनों घूटने ग्रौर दोनों हाथ टिका पर पञ्चांग प्रशाम कर भगवत्मुल की ग्रोर टुष्टि को एकाग्र किया । सद्भावनात्र्यों के कारएा शुभ परिणाम बढ़ने लगे, हृदय में स्रात्य न्तिक भक्ति प्रकट हुई, नेत्र हर्षाश्रुम्रों से पूरित हो गये, शरीर रोमांचित हो गया ग्रौर रोम-रोम प्रफुल्लित हो गया। मानो मेरा सारा शरीर कदम्ब पुष्प हो ऐसा विकस्वर हो गया। ग्रत्यन्त भक्ति में लीन होकर ग्रर्थज्ञानपूर्वक मैंने शकस्तव से प्रभु की स्तुति को, पञ्चांग प्रसाम किया ग्रौर भूमि पर बैठ गया । फिर योग मुद्रा घारस कर सर्वज्ञ प्ररूपित प्रवचन एवं शासनोन्नेतिकारक प्रधान (श्रेष्ठ) स्तोत्रों से भगवान् की स्तुति की । स्तुति करते-करते भगवान् के गुणों से ग्रन्त:करण रंग गया । तदनंतर\* पुन: पङ्चांग प्रसाम कर, उसी अवस्था में प्रमोद में वृद्धि करने वाले आचार्यादि को नमस्कार किया । उसके बाद पुनः खड़ा होकर जिन मुद्रा घारण कर चैत्यवन्दन किया श्रौर श्रन्त में मुक्ताशुक्ति मुद्रा से प्रशिधान किया।

इसी बीच में मेरे परिवार ने भी भगवान् के सन्मुख चढ़ाने योग्य बिल-विधान (नैवेद्य) ग्रीर स्नात्र पूजा के उपकरण (सामग्री) तैयार की तथा ग्रनंकारों से गुम्फित श्रेष्ठ वस्त्र का चन्दरवा बांधा। तत्पश्चात् जिनाभिषेक-पूजन (स्नात्र पूजा) प्रारम्भ की। इस समय संगीत प्रारम्भ हुन्ना, कलकाहल (ढोल) बजाया जाने लगा, सुघोषा घंटा बजाया जाने लगा, नरघा ग्रीर भाणक बजने लगे, दिव्य दुंदुभियों की स्वर-लहरी निकलने लगी, शंख का मधुरनाद होने लगा, पटह (नगारे) बजने लगे, मृदंग पर ताल दी जाने लगी ग्रीर कंसालक की ध्विन फैलने लगी। इस प्रकार इन वाद्ययंत्रों की स्वर-लहरी के साथ स्तोत्र पाठ (स्नात्र पूजा) की मधुर शब्दावली गुञ्जरित होने लगी। इधर एक ग्रोर मन्त्र-जाप चल रहा था ग्रीर उधर पुष्पवर्षा की गई। पुष्पों की सुगन्ध से ग्राकुष्ट होकर भ्रमर पंक्ति भणभणाट/गुञ्जारव करने लगी। महामूल्यवान् रस, सुगन्धित ग्रीषधियां ग्रीर पिवत्र तीर्थों के जल से जगत् के समस्त प्रािरायों के बंधु जिनेन्द्र प्रतिमा का ग्रानन्दपूर्वक ग्रभिषेक किया जाने लगा। तत्पश्चात् शांति एवं धीरजपूर्वक ग्राम्रमंजरी ने श्रभिषेक-पूजन किया। ग्राम्रमंजरी

<sup>\*</sup> des 860

के साथ ग्रागत समस्त सिखयों ने भी हिषित होकर समस्त उचित कियाएँ निष्पादित कीं भीर गायन तथा पूजा में उल्लासपूर्वक सिम्मिलित हुई। भ्रन्त में महादान दिया गया और भ्रन्य सभी भ्रावश्यक कियाएँ पूर्ण की गयीं।

#### रत्नचूड का गुर-दर्शन

इस प्रकार महदानन्द ग्रौर उल्लास के साथ भगवान् का ग्रिभिषेक-पूजन पूर्ण कर साधु-वन्दना के लिये मैं मन्दिर से बाहर ग्राया। मैंने देखा कि एक महा-तपस्वी स्राचार्य साधुवृन्द के मध्य में कमलासन पर विराजमान हैं। मन्दिर में प्रवेश करते समय जैसे मधुर गम्भीर वाणी से घर्मीपदेश कर रहे थे वैसा ही **आ**कर्षक धर्मोपदेश अभी भी कर रहे थे। परन्तु, इस समय उनका रूप अनुपम सुन्दर था। वे रितरहित कामदेव के समान, रोहिगीरहित चन्द्र के समान, शचीरहित इन्द्र के समान. तप्त उत्तम सुवर्ण के समान, द्युतिमान एवं तेजस्वी थे श्रौर स्वकीय देह-दीप्ति की प्रभा से आस-पास बैठे मुनिमण्डल को भी कंचनमय (पीतवर्गी) बना रहे थे। उनके पाँव के तलवे (पगथली) कछुए के समान उन्नत, नार्डियों का जाल गूढ ग्रौर छिपा हुग्रा, प्रशस्त शुभ लक्षेणों से चिह्नित, दर्पण के समान जगमग करते हुए नाखून, दोनों चरणों की सुक्लिष्ट अंगुलियाँ, हस्तिशूण्ड के समान जंघाएँ, सिंह-शावक की लीला को भी तिरस्कृत करने वाली कठिन पुष्ट गोलाकार ग्रौर विस्तृत कटि, प्रलम्बमान (घुटने को छूने वाली) भुजाएँ, मदोन्मत्त विशाल हाथी के कुम्भस्थल को भेदन करने में समर्थ हथेलिया, त्रिवली विराजित कण्ठ, चन्द्र एवं कमल की शोभा को भी हीन दिखाने वाला मुख, उत्तुङ्ग एवं सुस्थित नासिका, सुक्लिष्ट मांसल ग्रौर प्रलम्ब कान, कमल दल की शोभा से भी अधिक शोभायमान एवं कमनीय आँखें, एक समान और मिली हुई दन्त-पंक्ति से स्फुरायमान प्रभा से रक्ताभ ग्रधर, श्रष्टमी के चन्द्र के समान दैदीप्यमान विशाल ललाट जो नीचे के शरीरावयवों पर चूडामणि की शोभा को घाररा कर रहाथा। ग्रिधिक क्या कहूं? इस समय वे ग्रतुलनीय ग्रीर ग्रनुपमेय शारीरिक सौन्दर्य के धारक थे।

### साधु-पुरुषों की लब्धियाँ

मैंने मन्दिर में प्रवेश करते हुए ग्राचार्यश्री को धर्मोपदेश देते हुए उनकी गम्भीर एवं मधुर ध्विन सुनी थी, अग्रतः उनका वही घीर-गम्भीर स्वर सुनकर मुफे विस्मय हुग्रा ग्रौर मैं ग्राश्चर्यान्वित होकर सोचने लगा कि, मंदिर प्रवेश के समय मैंने जो स्वर सुना था ठीक वह ऐसा ही था। ग्रहो ! तब तो मन्दिरप्रवेश के समय जो ग्राचार्य धर्मदेशना दे रहे थे वे भी यही होने चाहिए, किन्तु वे तो एकदम कुरूप थे, फिर इनका ग्रनुपम सुन्दर रूप कैसे हो गया ? पर इसमें नवी-

नता भी क्या है? मेरे धर्मगुरु सिद्धपुत्र चन्दन ने मुक्ते बताया था कि श्रेष्ठ साधु अनेक प्रकार की लिब्धयों के धारक होते हैं और लिब्धयों के प्रभाव से वे स्वेच्छा-नुसार अपना रूप विविध प्रकार का बना सकते हैं। वे परमाणु जैसे सूक्ष्म या पर्वत सदश विशाल और अर्क (श्राकड़े) की रूई के समान हल्के-फुल्के लघु भी बन जाते हैं। वे देह को विस्तारित कर विश्व में व्याप्त हो सकते हैं, देवेन्द्र को किकर के समान ग्राज्ञा दे सकते हैं, कठोर से कठोर शिलातल में डुबकी लगा सकते हैं, एक घड़े में हजारों घड़े दिखा सकते हैं ग्रौर एक वस्त्र से सहस्रों वस्त्र दिखा सकते हैं। वे मात्र, कान से ही नहीं अपितु शरीर के किसी भी श्रंगोपांग से सुन सकते हैं, स्पर्ण मात्र से समस्त रोगों को दूर कर सकते हैं ग्रौर गगनतल में पवन की भांति विचरण कर सकते हैं। इन लिब्धारक सिद्ध-साधुओं के लिये कुछ भी अशक्य नहीं है। लिब्ध द्वारा वे ऐसे विविध कार्य करने में पटु होते हैं। इन ग्राचार्य भगवान् को जब मैंने पहले देखा था तब वे कुरूप थे और श्रब अत्यन्त स्वरूपवान एवं सुडौल दिखाई देते हैं, इससे लगता है कि वे ग्रतिशय लिब्धधारी हैं।

#### गुरु-परिचय

उपरोक्त विचार करते-करते प्रहूष्टिचित्त होकर मैंने ग्राचार्य महाराज को वन्दन किया ग्रौर ग्रन्य मुनियों को भी मैंने नमन किया। उन्होंने भी मुक्ते स्वर्ग ग्रौर मोक्षमार्ग के साधनभूत 'धर्मलाभ' रूपी ग्राशीर्वाद दिया। शुद्ध भूतल पर बैठकर मैं ग्राचार्यदेव की ग्रमृतोपम धर्मदेशना मुनने लगा। उनकी यह धर्मदेशना भव्य प्राणियों के मन को ग्राक्षित करने वाली, विषयाभिलाषाग्रों में विक्षेप डालने वाली, मोक्ष-प्राप्ति की ग्रिभिलाषा उत्पन्न करने वाली, संसार-प्रपंच पर निर्वेद (वैराग्य) जागृत करने वाली ग्रौर जीव को कुमार्ग पर जाने से रोकने वाली थी। ग्राचार्यश्री के ऐसे ग्रद्धितीय उपदेश को सुनकर मैं उनके गुणों से गद्गद् हो गया। फिर मैंने निकट बैठे हुए एक शान्तमूर्ति मुनिराज से पूछा — ये भगवान् कौन हैं? इनका नाम क्या है? ये कहाँ के हैं? मेरे प्रश्नों के उत्तर में मुनिराज बोले — ये भगवान् हमारे गुरुदेव हैं। इनका नाम ग्राचार्य बुध है। ये धरातल नगर के राजा ग्रुभविपाक ग्रौर निजसाधुता रानी के पुत्र हैं। राज्य वैभव को तृणातुत्य समभक्तर इन्होंने उसका त्याग कर दिया और श्रमण बन गये। ग्रधुना ग्रनेक स्थानों पर श्रप्रतिबद्ध विहार करते हुए ग्राचार्य भगवान् भिन्न-भिन्न स्थानों पर विचरण कर रहे हैं।

भाई विमल ! बुधाचार्य के सम्बन्ध में सुनकर, उनके अतिशय की महिमा प्रत्यक्ष देखकर, उनके अद्भुत सुन्दर रूप को देखकर और उनके धर्मदेशना-कौशल का अनुभव कर मैंने सोचा कि अहो ! आज तो आदिनाथ भगवान् के दर्शन कर वस्तुतः रत्नाकर के दर्शन ही किये हैं, क्योंकि ऐसे-ऐसे पुरुष-रत्न भी यहाँ मिल जाते हैं। इस विचार से मैं भगवान् अर्हत् प्रशीत मार्ग (मत) में मेरु के समान अडिंग हो गया और मेरा पूरा परिवार भी इन आचार्य भगवान् के दर्शन से अर्हद् धर्म में स्थिर हो गया। भगवान् को वन्दना कर मैं अपने स्थान पर गया और आचार्यश्री भी वहाँ से अन्यत्र विहार कर गये। यह घटना गत अष्टमी की है। भाई विमल! मैं इसीलिये कह रहा था कि यदि महात्मा बुध आचार्य किसी प्रकार यहाँ पधार जायें तो तुम्हारे परिवार और बन्धुओं को वे अवश्य ही प्रतिबोध दे सकते हैं। इन आचार्य भगवन्तों को तो दूसरों पर उपकार करने का व्यसन ही है। इसीलिये उन्होंने उस दिन मुभे और मेरे परिवार को धर्म में स्थिर करने के लिये दो बार भिन्न-भिन्न वंक्रिय रूप धारगा किया था।

विमल—स्रार्य ! तब तो इन महात्मा को यहाँ पधारने के लिये स्राप स्रवश्य ही स्रभ्यर्थना करना।

रत्नचूड — जैसी कुमार की आज्ञा। अभी तो मेरे वियोग से मेरे पिता व्याकुल हो रहें होंगे और मेरी माता तो पागल हो गई होगी, इसलिये उनके मन को ज्ञान्ति देने के लिये उनके पास जाना होगा। फिर तुम्हारी आज्ञानुसार सब व्यवस्था करूंगा। इस विषय में अब तुमको मन में किंचित् भी संकल्प-विकल्प करने की आवश्यकता नहीं है।

## सज्जन से बिछोह

विमल-आर्थ रत्नचूड ! क्या आपको जाना ही पड़ेगा ?

रत्नचूड — कुमार ! स्रापकी संगति-रूप स्रमृतरस का स्रास्वादन करने के पश्चात् जाने की बात तो मेरे मुँह से निकल ही नहीं सकती । सज्जन की दृष्टि से जड़ (मूर्ख) भी सन्तोष प्राप्त करता है। जैसे चन्द्र के उदय होने पर उसके दर्शन से कुमुद विकसित हो जाता है वैसे ही उस जड़ प्राणी को भो क्षणभर में सज्जन पर इतनी प्रीति हो जाती है कि वह जीवित रहते हुए उस सज्जन को छोड़कर ग्रन्थत्र किसी स्थान पर नहीं जाता। ग्रनन्त दुःखों से परिपूर्ण इस संसार में श्रमृत के समान यदि कुछ भी है तो वह सज्जन पुरुष के साथ हृदय-मिलन ही है, ऐसा मनीपियों का कथन है। इस संसार में विरह रूपी मुद्गर न हो तो सज्जन की संगति जैसी प्रमृत्य वस्तु के दो टुकड़े करने (भग करने) में कोई भी पदार्थ समर्थ हो ही नहीं सकता। जो प्राणी एक बार सज्जन पुरुष को प्राप्त कर उसे छोड़ देता है, वह मूर्ख चिन्तामिएरत्न, श्रमृत या कल्पवृक्ष को प्राप्त कर उसे छोड़ रहा है, ऐसा समक्षना चाहिये। हे कुमार! तेरे विरह के त्रास से जाने की बात कहने से ही मेरी जीभ तालु से चिपक रही है। 'मुक्ते यहाँ से जाना है' ऐसे शब्द मैं श्रापके सन्मुख किसी प्रकार बोल भी नहीं सकता। श्ररे! श्रापके सन्मुख ऐसा कहना तो मुक्ते वास्तव में वज्ञाग्न के समान ग्रत्यन्त निष्ठुर लगता है। ग्ररे! ये शब्द तो मेरे मुख से निकल

भी नहीं सकते । फिर भी मेरे माता-पिता ऋत्यधिक चिन्तित हो रहे होंगे अतः इस कारण से उन्हें शान्ति प्रदान करने के लिये लाचारी से मुक्ते ऐसा कहना ही पड़ रहा है । [२४१-२४६]

विमल—ग्रार्य रत्नचूड! यदि ऐसा ही है तो आप प्रसन्नता से जाइये, परन्तु मैंने जो ग्रम्यर्थना की है उसे भूल मत जाना। किसी भी प्रकार से महात्मा बुधसूरि को एक बार यहाँ ग्रवश्य लाना।

रत्नचूड — कुमार ! इस विषय में संकल्प-विकल्प करने की आवश्यकता ही नहीं है ।

सज्जन पुरुष के बिछोह की कल्पना मात्र से कातरहृदया ग्राम्ममंजरी ग्राँखों में ग्राँसू लाते हुए टूटती ग्रावाज में बोली—कुमार ! ग्राप मेरे समे भाई हैं। हे नरोत्तम ! ग्राप मेरे देवर हैं। हे सुन्दर ! वस्तुतः ग्राप ही मेरे शरीर और प्राण हैं। ग्राप ही मेरे नाथ ग्रर्थात् कुशल-क्षेमकारक हैं। है महाभाग ! देखो, मैं गुणहीन हूँ इसलिये मुभे भूल मत जाना, मुभे याद रखना। ग्राप जैसों के स्मृति पटल में जो व्यक्ति रहे वह वास्तव में भाग्यशाली है। [२४०-२४१]

विमल—आर्ये! यदि मैं ऋपने गुरु ऋौर गुरुपत्नी को भी स्मृति पटल में नहीं रखूँ तो मेरा धर्म कहाँ रहा ऋौर मेरी सज्जनता या बड़प्पन भी कहाँ रहा ? [२५२]

इस प्रकार मेरे साथ वार्तालाप करते हुए रत्नचूड ग्रौर ग्राम्प्रमंजरी वहाँ से विदा हुए। ★

## ८. दुर्जनता ऋौर सज्जनता

### गुरुकर्मी बामदेव

संसारी जीव ग्रगृहीतसंकेता के समक्ष स्वयं की वामदेव के भव की कथा ग्रागे सुनाते हुए कहता है कि, हे भद्रे ग्रगृहीतसंकेता! रत्नचूड ग्रौर विमलकुमार ने बहुत ही उच्चकोटि की घर्म सम्बन्धी इतनी बात-चीत की, पर गुरुकर्मी ग्रौर लम्बे समय तक संसार भ्रमिंगा करने वाला होने से, मद्यपी, निद्रित, विक्षिप्त, मूर्छित, ग्रमुपस्थित ग्रौर मृतप्रायः की भाँति मेरे हृदय में घर्म का एक वचन भी नहीं उतरा । मेरा हृदय मानो वज्त्र-शिला के कठोरतम पत्थर से बना हो जिससे कि वह जिनवचन रूपी अमृत के सिंचन से भी तिनक भी नरम, भीगा या द्रवित नहीं हुआ । इसके पश्चात् भगवान् की विशेष स्तुति कर मैं और विमल मन्दिर से बाहर निकले ।

#### श्रमूल्य रत्न को भूमि में छुपाना

मन्दिर के बाहर श्राकर विमल बोला—भाई वामदेव ! यह रत्न देते समय रत्नचूड ने मुभ से कहा था कि यह बहुत ही मूल्यवान ग्रौर प्रभावशाली है । किसी महान् लाभदायक प्रसंग पर ही इसका उपयोग किया जा सकता है । मुभ तो इस रत्न के प्रति न तो कोई विशेष इच्छा है ग्रौर न कोई ग्राकर्षण । मेरी उपेक्षा के कारण कहीं यह गुम न हो जाय ग्रतः इसे यहीं किसी स्थान पर छिपाकर हमें चलना चाहिये । उत्तर में मैंने कहा — जैसी कुमार की इच्छा । मेरे इतना कहते ही विमल ने ग्रपने वस्त्र के पल्ले से बंधे रत्न को मुभ सौप दिया । मैंने जमीन में गड्ढा खोद कर रत्न को छिपा दिया ग्रौर भूमि को समतल बनादी ताकि कोई पहचान न सके । फिर हम दोनों नगर में गये । वहाँ से मैं ग्रपने घर चला गया ग्रौर कुमार राजभवन को चला गया।

### दौर्जन्य : रत्न का भ्रषहरसा

घर पहुँचते ही मेरे शरीर में स्तेय और बहुलिका (माया) ने प्रवेश किया। उनके प्रभाव में मैं सोचने लगा कि रत्न देते समय रत्नचूड ने कहा था कि इससे सर्व कार्य सिद्ध हो सकते हैं और यह चिन्तामिए। रत्न के समान समस्त गुणों से परिपूर्ण है। ऐसी मूल्यवान वस्तु बार-बार प्राप्त नहीं होती, ऐसे रत्न को कौन छोड़ सकता है? अतएव अन्य सब खटपट और चिन्ता छोड़कर किसी भी प्रकार इस रत्न को चुरा ही लूँ। [२४३-२४४]

ऐसे अधम विचार के परिशामस्वरूप मैं नीचता पर उतर आया। विमल के स्नेह को भूल गया और उसके सद्भावों की अवग्राना करदी। इस कृत्य का मुफे भविष्य में क्या फल मिलेगा, इसका भी विचार नहीं किया। महापाप कर रहा हूँ यह भी नहीं सोचा। कार्य-अकार्य की तुलना भी नहीं की और मात्र स्तेय एवं माया के वशीभूत होकर मैं तुरन्त उस स्थान पर गया जहाँ भूमि में रत्न छिपाकर रखा था। उस गड्ढे को खोदकर रत्न को वहाँ से निकाला और दूर दूसरे स्थान पर जमीन खोदकर उसे छुपा दिया। मेरे मन में तर्क उठा कि यदि विमल यहाँ आ गया और उसे जमीन खोदने पर रत्न नहीं मिला तो वह यही समभेगा कि मैंने रत्न चुरा लिया है, अतः मुफे इसी वस्त्र के साथ रत्न जितना बड़े पत्थर का टुकड़ा बाँधकर इसी स्थान पर छुपा देना चाहिये जिससे कि यदि कदाचित् विमल जमीन खोदकर देखे और उसे रत्न के स्थान पर पत्थर मिले तो वह समभेगा कि

उसकी पुण्यहीनता के कारण यह रत्न पत्थर में बदल गया है। \* ऐसा सोचकर मैंने उसी कपड़े में रत्न के म्राकार का पत्थर बांधकर उसी स्थान पर मौर उसी दशा में दबा दिया। इस प्रकार कार्य सम्पन्न कर मैं म्रपने घर चला म्राया।

वह दिन तो मेरा आराम से बीत गया। रात्रि में पलंग पर लेटते ही मुभे चिन्ता होने लगी कि, 'अरे! मैं रत्न घर नहीं लाया, यह तो बहुत बुरा किया। यदि किसी ने मुभे रत्न दूसरे स्थान पर छुपाते देख लिया होगा तो वह अवश्य ही उसे निकाल कर ले जायेगा। अब मुभे क्या करना चाहिए ? इस अन्धेरी रात में तो अभी वहाँ जाना अशक्य हैं। तब 'क्या हो ? क्या करूँ ?' इस प्रकार सच्चे-भूं ठे तर्क-वितर्क करने से मन इतना अधिक आकुल-व्याकुल और सन्तप्त हो गया कि मुभे सारी रात नींद नहीं आई, पलंग पर इघर-उधर करवट बदलते हुए ही रात बीत गई। प्रातः उठते ही जहाँ रत्न छुपाया था वहाँ मैं शी झता से जा पहुँचा।

इसी बीच विमल मेरे घर पर ग्राया तो मैं उसे घर पर नहीं मिला। परि-जनों को पूछने पर उन्होंने कहा कि 'निश्चित रूप से तो कुछ भी नहीं कह सकते, परन्तु उसे कीड़ानन्दन उद्यान की तरफ जाते हुए ग्रवश्य देखा था ।' विमल मेरे स्नेह से खिंचा हुआ मेरे पीछे-पीछे जिस मार्ग से मैं गया था उसी मार्ग से आया। दूर से मैंने उसे ग्राते देखा ग्रौर देखते ही घबराहट में मैं यह भूल गया कि रत्न को मैंने अन्य स्थान पर छिपाया है। फलतः रत्न के स्थान पर मैंने जो पत्थर का टकडा कपड़े में लपेट कर छूपाया था, घबराहट में मैंने उसे ही खोदकर निकाल लिया ग्रौर चट-पट कटि-वस्त्र में छुपा लिया श्रौर जमीन को समतल कर दिया । फिर मैं उद्यान के दूसरे हिस्से में चला गया । इतने में विमल मेरे पास ग्रा पहुँचा । उसने देखा कि भय से मेरी ग्राँखें बार-बार भापक रही हैं तो वह बोला—'मित्र वामदेव ! तू ग्रकेला यहाँ क्यों स्राया ? स्ररे ! तू डर क्यों रहा है ? मैं बोला 'भाई ! प्रातः उठते ही मुक्ते समाचार मिला कि तुम उद्यान में ग्राये हो ग्रतः तुमसे मिलने मैं भी यहाँ आ गया। यहाँ आकर मैंने तुमको बहुत ढूंढ़ा पर तुम नहीं मिले, इस कारए। से मेरा मन भय से त्रस्त हो गया कि कुमार कहाँ चले गयेँ ? इसी चिन्ता में मेरी भ्राँखें भयभीत प्रतीत हो रही हैं। अब तुम्हें देखकर मेरा भय दूर हो गया। अब मेरा मन स्वस्थ हो जायेगा ।' मेरा उत्तर सुनकर विमल बोला—'यदि ऐसा है तो ग्रच्छा ही हुया कि हम मिल गये। चलो, स्रब हम भगवान के मन्दिर में दर्शन करने चलें।' मैंने कहा—चलो।

हम दोनों जिन मन्दिर के पास आ पहुँचे । विमल मन्दिर में चला गया और मैं कुछ बहाना बनाकर द्वार के बाहर ही खड़ा हो गया । मैं सोचने लगा कि 'हो न हो विमल अवश्य ही सब कुछ जान गया है, अतः मैं शीघ्र ही यहाँ से भाग जाऊं,

में बेंग्ड प्रहेश

अन्यथा विमल अवश्य ही यह रत्न वापिस ले लेगा। जब तक मैं इस नगर में रहूँगा, वह मुभे छोड़ेगा नहीं, अतः मुभे यह नगर छोड़कर पलायन ही कर देना चाहिये।' ऐसा विचार कर में तेजी से भागा। घर पर भी नहीं गया, सीधा नगर के बाहर चला आया। दौड़ते-दौड़ते मैंने अधिक प्रदेश पार कर लिया। तीन रात और तीन दिन लगातार दौड़ कर में २० योजन (३४० कि० मी० लगभग) दूर पहुँच गया। फिर मैंने अपनी अण्टी में से रत्न वाला कपड़ा निकाला और उसकी गांठ खोली। हाथ में लेकर देखता हूँ तो रत्न के स्थान पर पत्थर! पत्थर को देखते ही 'हाय! मर गया' कहता हुआ मैं मूच्छित होकर पृथ्वी पर गिर पड़ा। बड़ी कठिनता से मुभे चेतना आई तो पश्चात्ताप करने लगा और जोर-जोर से रोने लगा। मैं क्यों वहाँ से भाग कर आया? नगर भी छोड़ा और रत्न भी गुमाया। जीव! चल, अब वापिस उस स्थान पर लौट कर रत्न लेकर आ। रोते हुए मैं वापिस अपने नगर की तरफ चला।

#### विमल का सौजन्य

हे अगृहीतसंकेता ! इघर मेरे मन्दिर के बाहर से भागने के बाद जब विमल भगवान् के दर्शन कर बाहर निकला तो उसने मुभे वहाँ नहीं देखा, जिससे उसे यह चिन्ता हुई कि वामदेव कहाँ चला गया ? उसने सारे जंगल में, मेरे घर और पूरे नगर में मेरी खोज करवाई, पर मेरा कहीं पता नहीं लगा । उसने चारों दिशाओं में अपने आदमी मुभे ढूं ढ़ने के लिए भेजे । उधर जब में वापस लौट रहा था तब मेरा पता लगाने घूम रहे विमल के कुछ आदमी मुभे दिखाई दिये जिन्हें देखते ही में भयभीत हो गया । वे मेरे पास आये और कहने लगे— 'वामदेव ! तुम्हारे वियोग से कुमार घबरा गये हैं, प्रतिक्षण शोक-मगन रहते हैं, तुम्हें ढूं ढ़कर लाने के लिए हमें भेजा है । उनकी बात सुनकर मेंने मन ही मन कहा— 'चलो, अच्छा हुआ। लगता है विमल ने मुभे रत्न निकालते नहीं देखा' इस विचार से मेरे मन का भय दूर हो गया । विमल के पुरुष मुभे लेकर विमल के पास आये । मुभे देखते ही विमल अत्यन्त स्नेहपूर्वक मुभसे गले मिला । हम दोनों की आँखों में आंसू थे, पर मेरे आंसू कपट के थे और विमल के आंसू प्रियजन से मिलन पर हर्ष के थे ।

#### वामदेव की भ्रधमता : बनावटी बात

मिलन के बाद विमल ने मुभ्ते ग्रपने ग्राधे ग्रासन पर बिठाया श्रौर मुभ्तेसे पूछा—मित्र वामदेव ! तू मन्दिर के बाहर से क्यों चला गया ? कहाँ गया ? क्या हुग्रा ?क्या बात हुई ? सब कुछ मुभ्ते बता ।

उत्तर में मैंने कहा—िमित्र विमल ! सुनो, जब तुम जिनमन्दिर में चले गये तब मैं भी तुम्हारे पीछे-पीछे मन्दिर में ग्रा रहा था कि मैंने ग्राकाश में से किसी विद्याधरी को भूतल पर ग्राते देखा। वह कैसी थी ? सुनो :— वह विद्याधरी ग्रपने रूप ग्रौर लावण्य के तेज से समस्त दिशाग्रों को प्रकाशित कर रही थी ग्रौर हाथ में यमराज की जिह्वा जैसी भीषए नंगी तलवार लिये हुए थी। [२४४]

एक ही समय में सुन्दर भीर भयंकर रूप वाली उस विद्याधरी को देखकर मैं श्रृंगार भ्रौर भयानक रस का एक साथ अनुभव कर ही रहा था कि उसने मुफे वहाँ से उठाया भौर आकाश मार्ग में तेजी से उड़ने लगी।

उस समय मैंने हा कुमार! हा कुमार!! कह कर जोर से आवाजों लगाई, पर मुफ विद्वल और रोते-चिल्लाते को लिये हुए वह विद्याधरी और भी तेजों से आगे बढ़ने लगी। आकाश में उड़ते-उड़ते वह अपने पीन पयोधरों को मेरे वक्ष से चिपका कर मुफे अपनी बाहों में भींचकर अति स्नेह से बार-बार मेरे मुँह का चुम्बन करने लगी और रितिकया के लिये मुफ से प्रार्थना करने लगी। मित्र! यद्यपि वह स्त्री मुफ पर इतनी अनुरक्त थी और इतना स्नेह दिखा रही थी, फिर भी तेरे जैसे श्रेष्ठ मित्र के वियोग में वह मुफे विष जैसी लग रही थी। सारे वक्त में यही विचार कर रहा था कि यद्यपि यह विद्याघरी अत्यधिक रूपवती है और मुफ पर इतनी अधिक आसक्त है तथापि उससे भी अधिक उत्तम मित्र के बिछोह में वह लेशमात्र भी मुफे सुख नहीं दे सकती। [२४६-२४६]

वह विद्याघरी मुक्तसे सम्भोग के लिये प्रार्थना कर ही रही थी कि अचानक एक-दूसरी विद्याघरी वहाँ आ पहुँची और उसने मुक्ते देखा। मुक्ते देखते ही उसे भी मेरे साथ विषय-सुख भोगने की इच्छा जागृत हो गई और वह भी मुक्ते खींचने लगी। इस खींचातान में दोनों विद्याघरी एक-दूसरे को 'श्रो पापिनी! दुष्टा! तू कहाँ जा रही है?' कहती हुई अपशब्दों की मारा-मारी करने लगी और उनमें घमा-सान युद्ध प्रारम्भ हो गया। [२६०]

वे दोनों लड़ाई में इतनी व्यस्त हो गई कि मेरा भान ही भूल गई जिससे मैं उनके हाथ से छूट पड़ा और भूमि पर आ गिरा। इतने ऊपर से गिरने के कारण मेरी हिड्डियां चूर-चूर हो गईं और मेरे बहुत सी चोटें आईं। मेरा शरीर चूर्ण बन गया और मुभ में भागने की भी शक्ति न रही। फिर भी मैं सोचने लगा कि 'इन दोनों में से कोई आकर मुभे पकड़े उससे पहले ही यदि मैं यहाँ से भाग जाऊँ तो इस जीवन में विमल से मिल सकता हूँ यही सोचकर मैं बड़ी किठनाई से छिपते हुए वहाँ से भाग। मार्ग में मेरा पता लगाने आये हुए तेरे पुरुष मुभे मिल गये और मैं इनके साथ तेरे पास चला आया। \* कुमार ! यही मेरी आप बीती है।

विमल का मुक्त पर स्वाभाविक और निष्कपट प्रेम था जिससे मेरी बनावटी कहानी सुनकर भी वह बहुत प्रसन्न हुआ। मेरे शरीर में बसी हुई बहुलिका (माया) भी बहुत प्रसन्न हुई। माया को लगा कि वामदेव ने विमलकुमार को खूब मूर्ख बनाया और उसे ठगकर भी उसका विश्वास प्राप्त कर लिया।

#### वामदेव को उदरशूल

मैं ग्रपनी कृतिम कथा विमल को सुना ही रहा था कि अचानक मेरे शरीर में इतनी तीत्र वेदना उठी, मानो मगरमच्छ मुक्ते निगल रहा हो, मानो मैं वज्ज से दबा जा रहा हूँ, मानो यमराज मुक्ते चबा रहे हों। ग्रचानक क्या हो गया? कुछ समक्त में नहीं ग्राया। मेरे उदर की समस्त ग्रांते कटने लगीं, पेट में इतने जोर का शूल/ददं उठा कि मेरी ग्रांखें बाहर निकल ग्रायीं, सिर में दर्द से चीसें उठने लगीं, शरीर का जोड़-जोड़ ढीला पड़ गया, दांत हिलने लगे, मुंह में से सांसें निकलने लगीं, नेत्र फिरने लगे ग्रौर वागीं बन्द हो गयी। ऐसी ग्रनहोनी वेदना देखकर विमल भी घबरा गया, श्राकुल-व्याकुल हो गया ग्रौर हाहाकार कर उठा। घवल महाराज भी वहाँ ग्रा पहुँचे ग्रौर बहुत भीड़ इकट्ठी हो गई। तुरन्त ही नगर के सब वैद्यों को बुलवाया गया। राजाज्ञा से उन्होंने मुक्ते बहुत-सी ग्रौषधियां खिलाई, पर मेरी व्याधि में थोड़ी भी कमी नहीं हुई।

#### ग्रमूल्य रत्न की खोज: भण्डाफोड़

मेरी इस अवस्था को देखकर विमल को रत्न की याद आयी। अभी रत्न के उपयोग करने का समय है, ऐसा सोचकर वह स्वयं ही कीडानन्दन उद्यान में गया और जहाँ रत्न छुपा कर रखा था उस स्थान को खोदा। पर, अफसोस! उसे वहाँ रत्न नहीं मिला। 'अब क्या होगा? मित्र के आए। कैसे बचेंगे?' यही सोचते हुए वह मेरे समीप वापिस आया। उसे रत्न के जाने का विषाद नहीं था, पर मेरे प्राणों की चिन्ता थी।

इसी बीच उसी समय एक बुड्ढी स्त्री सिर धुनाती हुई वहाँ प्रकट हुई। पहले उसने अपने शरीर को मरोड़ा, दोनों हाथ ऊँचे किये, सिर के बाल खोले भयंकर रूप बनाया, फट्-फट् आवाज करने लगी और सारे शरीर से भयंकर चेष्टायों करने लगी। राजा और सभी लोग भयभीत हो गये और उन्होंने उसकी पूजा की, धूप दिया और उससे पूछा—भट्टारिका! तू कौन है?

उत्तर में वह बोली — मैं वन देवी हूँ। वामदेव की यह ग्रवस्था मैंने ही की है। इस पापी ने सद्भावयुक्त सरल स्वभावी विमल को घोखा देकर ठगा है। इस पापी ने रत्न को चुरा कर दूसरे स्थान पर छिपा दिया था। फिर घबराहट में रत्न के बदले पत्थर को लेकर भागा था। जब इसे मालूम हुग्रा तो रत्न लेने के लिये लौटकर वापिस ग्रा रहा था ग्रौर यहाँ ग्राकर इसने यह नकली कहानी गढ़ सुनाई है। इस प्रकार वनदेवी ने सारी घटना का भण्डाफोड़ इतने विस्तार से किया कि सब लोग मेरी चोरी ग्रौर ठगी के बारे में समक्ष गये। जहाँ मैंने रत्न छुपाया था

उस स्थान को साथ ले जाकर बताया भ्रौर रत्न दिखाया । इतना प्रत्यक्ष प्रमाण देकर वह बोली—इस दुरात्मा वामदेव को ग्रब मैं चकनाचूर कर दूंगी ।

वनदेवी के निर्णय को सुनकर विमल ने प्रार्थना की—देवि ! सुन्दरि ! ऐसा न करिये । यदि भ्राप ऐसा करेंगी तो मेरे मन को श्रत्यन्त दुःख होगा ।

#### सुजनता की पराकाष्ठा

विमल की प्रार्थना पर देवी ने मुक्ते छोड़ दिया, पर लोगों ने मेरी जी भर कर खूब निन्दा की, शिष्ट लोगों ने मुक्ते धिक्कारा ग्रीर मेरा तिरस्कार किया, बालकों ने मेरी हंसी उड़ाई ग्रीर स्वजन सम्बन्धियों ने भी मुक्ते घर से निकाल दिया। लोगों की दिष्ट में मैं तृगा से भी ग्रिधिक तुच्छ ग्रीर नीच हो गया। विमल में इतनी महानता थी कि इतनी ग्रिधिक लज्जाकारी घटना हो जाने पर भी वह ग्रब भी मुक्ते पहले जैसा ही मित्र मानता था ग्रीर मुक्त पर पहले जैसा ही स्नेह रखता था। ग्रपने स्नेह में, ग्रपने प्रेम-भाव में उसने कोई कमी नहीं ग्राने दी। एक क्षण भी मेरे से ग्रलग नहीं होता था ग्रीर मुख से भी यही कहता था मित्र वामदेव! ना-समक्त लोग कुछ भी कहें, तू ग्रपने मन में तिनक भी उद्विग्न न होना, वयोंकि सब लोगों को प्रसन्न करना तो बहुत कठिन है। ग्रतः लोगों की बात पर तुक्ते घ्यान ही नहीं देना चाहिये।

हे अगृहीतसंकेता! विमलकुमार जब उपरोक्त बात कह रहा था तब उसे मेरे दुष्ट चिरत्र के बारे में सब कुछ मालूम हो गया था। तब भी मैं बहुलिका (माया) के प्रभाव से ऐसा दुष्ट व्यवहार कर रहा था ग्राँर भाग्यशाली विमल फिर भी मेरे साथ ऐसा अच्छा बर्ताव कर रहा था। इसका कारण यह था कि सूर्य चाहे पश्चिमी दिशा में उदय हो और पूर्व में अस्त हो, क्षीरसमुद्र भले ही अपनी मर्यादा को छोड़ दे, आग का गोला भले हो बर्फ जैसा ठण्डा हो जाय, मेरु पर्वत चाहे तुम्बी की तरह पानी पर तैरने लगे, पर अकारण करुणा ग्रीर स्नेह वाले सज्जन पुरुष तो दाक्षिण्य समुद्र से श्रोत-प्रोत ही होते हैं। जिसका आदर किया हो, जिसे एक बार अपना लिया हो, उसे वे नहीं छोड़ते। भद्रे! यही सज्जनों की वास्तविक महत्ता है। सज्जन पुरुष दुष्टों की चेष्टाओं को जानते हुए भी नहीं जानते, देखते हुए भी नहीं देखते और स्वयं परम पवित्र शुद्ध आत्मा बनकर ऐसे लोगों पर थोड़ी भी अद्धा नहीं रखते। हे अगृहीतसंकेता! उस समय मेरे सगे सम्बन्धियों ने मुभे छोड़ दिया, मेरा बहिष्कार कर दिया, लोगों ने मुभे अधम माना तथापि महात्मा विमलकुमार ने मुभे अपने पास रखा। मैं उसी के साथ रहने लगा।



## ६ विमल-कृत भगवत्स्तुति

[ मेरे अत्यन्त ग्राघम व्यवहार के उपरान्त भी विमलकुमार ने श्रापनी सज्जनता बनाये रखी। मेरे प्रति ग्रापने प्रेम-भाव में थोड़ी भी कमी न ग्रा पाये इसका पूरा घ्यान रखा। मेरे प्रति उसने श्रपना सम्बन्ध पहले की ही भांति निरन्तर रखकर ग्रपनी महानता और विशिष्टता का परिचय दिया।

श्रन्यदा एक दिन मैं विमल लोचन विमल के साथ कीडानन्दन उद्यान में स्थित तीर्थंकर महाराज के मन्दिर में दर्शन करने गया। वन्दन-पूजन की समस्त विधियां/िकयायें पूर्ण होने के पश्चात् विमल ने ऋत्यन्त मधुर वाणी में श्री जिनेश्वर देव की स्तुति प्रारम्भ की।

विमल ग्रभी स्तुति कर ही रहा था कि इतने में ही ग्रपनी देवीप्यमान द्युति से दिशाग्रों को प्रद्योतित करता हुन्रा रत्नचूड विद्याघर वहाँ न्ना पहुँचा। उसके साथ ग्रन्य बहुत से विद्याघर भी ग्राये थे। उन्होंने पीछे खड़े होकर कर्णां प्रिय ग्रत्यन्त मधुर ग्रावाज में गाई जा रही भगवान् की स्तुति को सुना। स्तुति सुनकर रत्नचूड ग्रतीव प्रमुदित हुन्ना। वह सोचने लगा कि, ग्रहा! घन्यात्मा विमलकुमार जगत्वन्धु महाभाग्यवान् श्री परमात्मा की स्तुति कर रहा है, धन्य है उसे! हमें उसकी स्तुति को ध्यानपूर्वक सुनना चाहिये। फिर उसने बिना कुछ शब्द किये संकेत मात्र से ही सब विद्याधरों को शान्त रहने का संकेत किया ग्रीर स्वयं भी ग्राम्नमंजरी के साथ चित्रलिखित-सा हलन-चलन रहित निश्चल होकर खड़ा हो गया।

उस समय विमलकुमार के नेत्र ग्रानन्द ग्रश्नुश्रों से पूरित हो गये। उसकी दिन्द तीर्थंकर देव के मुख पर एकाग्र ग्रौर स्थिर हो गई। उसकी वाणी ग्रितिशय गम्भीर हो गई ग्रौर उसका सम्पूर्ण शरीर रोमांचित/पुलिकत हो गया। उस समय उसमें भक्ति का ग्रावेश इतना प्रवल हो गया कि उसके प्रभाव में मानो वह साक्षात् शाश्वत परमात्मा श्री जिनेश्वर भगवान् के सम्मुख खड़ा होकर उन्हें उपालम्भ की भाषा में, विश्वास-ग्राश्वासन की भाषा में, स्नेह युक्त प्रणय शब्दों में, प्रार्थना ग्रौर ग्रेम की मधुरता से विशुद्ध मन से स्तुति करने लगा।

इस ग्रपार महा भयंकर संसार समुद्र में डूबे हुए प्रारिणयों को तारने वाले हे नाथ ! इस भीषरा भवसागर में पड़े हुए मुक्त को स्नाप क्यों भूल गये ? त्रैलोक्य को ग्रानन्द देने वाले हे लोक बन्धु ! मैं सद्भाव को धारए कर रहा हूँ, फिर भी ग्राप मुक्ते इस संसार सागर से तारने में विलम्ब क्यों कर रहे हैं ? लगता है, ग्राप मुक्ते भूल गये हैं ।

हे करुगामृतसागर! मैं दीन-हीन ग्रनाथ बनकर ग्रापकी शरुग में ग्रा गया हूँ तथापि आप मुफ्ते भव से पार नहीं करते।\* हे स्वामिन्! शरणागत के साथ इस प्रकार व्यवहार करना कदापि उचित नहीं है।

हे नाथ ! ग्राप दयालु हैं तब इस घोर संसार ग्रटवी में एक छोटे हिरण के बच्चे के समान मुभ्ने श्रकेला क्यों छोड़ रखा है ? यह ग्रापकी कैसी दयालुता है ?

भयभीत और निरालम्ब अकेला हरिए। का बच्चा जैसे घोर जंगल में इधर-उधर तरल दिष्ट दौड़ा कर सहायता के लिये देखता है वैसे ही हे नाथ ! मैं भी असहाय और भयत्रस्त बना सजल नेत्रों से इधर-उधर आपकी सहायता की अपेक्षा कर रहा हूँ, क्योंकि आपके अतिरिक्त इस संसार में मेरा कोई अवलम्ब नहीं है। आपकी सहायता के बिना मैं तो इस संसार जंगल में भय से ही मर जाऊंगा।

हे स्रनन्तशक्तिसम्पन्न ! जगत् के स्रालम्बनदायक नाथ ! मुक्त स्रनाथ को इस संसार रूपी जंगल से पार कर निर्भय करिये ।

हे नाथ ! जैसे इस संसार में सूर्य के ग्रतिरिक्त कमल को विकसित करने में कोई सक्षम नहीं है, वैसे ही हे जगच्चक्षु ! ग्रापके ग्रतिरिक्त इस जगत से मेरी निर्वृत्ति करने में (मुफ्त को उबारने में) ग्रन्य कोई समर्थ नहीं है।

क्या यह मेरे कर्म का दोष है ? या मेरा स्वयं (कब्ट-साध्य ग्रधम ग्राहमा) का दोष है ? श्रथवा दूषित काल का प्रभाव है ? या मेरी ग्राहमा ग्रभी तक भव्य नहीं बन पाई है ?

सद्भिक्तिग्राह्म भुवन-भूषएा ! क्या मुक्त में ग्रापके प्रति ग्रभी तक ऐसी निश्चल भक्ति ही उत्पन्न नहीं हुई है ?

खेल ही खेल में कर्म के जाल को छिन्न-भिन्न करने वाले ! कृपातत्पर हे स्वामिन् ! श्राप मुक्ति के इच्छुक मुक्त को श्रभी तक मुक्ति क्यों नहीं देते ?

हे जगत् के अवलम्बन ! मैं आपसे स्पष्टतया निवेदन करता हूँ कि हे नाथ ! इस लोक में आपको छोड़कर मेरा और कोई आधार नहीं है, कोई शरण-दाता नहीं है ।

हे प्रभो ! स्राप ही मेरे माता, पिता, भाई, स्वामी स्रौर गुरु हैं । हे जगदा-नन्द ! हे प्राणेश्वर ! स्राप ही मेरे जीवन हैं ।

**<sup>∗</sup>** पृष्ठ ४६=

जैसे बिना पानी के मछली तड़फ-तड़फ कर मर जाती है वैसे ही हे नाथ ! यदि स्राप मेरा तिरस्कार करेंगे, मेरे प्रति उपेक्षा रखेंगे तो मैं भी इस भूमि पर निराण होकर तड़फ-तड़फ कर मर जाऊंगा।

हे प्रभो ! मेरा मन ग्राप में पूर्णतया निश्चल हो चुका है, यह तो मैंने स्वयं ग्रमुभव किया है। हे केवलज्ञानी ! ग्राप तो ग्रन्य लोगों के मन में रहे हुए समस्त भावों को जानने वाले हैं, फिर मैं ग्रापको यह बात किस मुख से निवेदन करूं ?

प्रभो ! मेरा मन तो कमल के समान है और ग्राप त्रिभुवन को प्रकाणित करने वाले सूर्य हैं। जैसे सूर्य के उदित होने पर कमल विकसित होता है वैसे ही ग्रापका ज्ञान रूपी प्रकाश मेरे चित्त को विकसित कर मेरे कर्म रूपी कोष को विदीर्ण कर देता है।

हे जगन्नाथ ! भ्रापको तो ग्रनन्त प्राणियों की परम्परा के व्यापार पर ध्यान देना पड़ता है ग्रत: ग्रापकी मेरे ऊपर कैसी दया-माया है, मैं नहीं जानता ।

जैसे मोर बादल को देखकर नाच उठता है वैसे ही हे जगन्नाथ ! स्रापका सद्धर्म रूपी नीरद (मेघ) रूप देखकर मेरा मन मयूर नाच उठता है ग्रौर मेरे हाथ-पाँव भी नृत्य करने लगते हैं।

भगवन् ! यह तो कृपा कर मुभे बताइये कि मेरा इस प्रकार नाच उठना वास्तव में स्रापकी भक्ति है या कोरा पागलपन ?

जब श्राम्न वृक्ष पर मंजिरयां आ जाती हैं तब उसे देखकर जैसे कोयल स्वतः ही मधुर तान कुहू-कुहू छेड़ देती है। वैसे ही सुन्दर रस ग्रीर ग्रानन्द-बिन्दु-संदोह-दायक ! ग्रापको देखकर मेरे जैसा मूर्ख भी मुखर हो जाता है ग्रीर ग्रापको स्तुति करने लग जाता है।

हे जगत्थे ष्ठ ! हे स्वामिन् ! मैं मूर्ख ग्रौर ग्रसम्बद्ध प्रलाप करता हूँ ऐसा मानकर ग्राप मेरी उपेक्षा नहीं करें, तिरस्कार नहीं करें, क्योंकि सन्त/सज्जन पुरुष नत व्यक्ति के प्रति बात्सल्यभाव के धारक होने के कारण उनके प्रति कुछ भी ऊंचा-नीचा कह देने पर भी रुष्ट नहीं होते।

हे जगन्नाथ ! बच्चा तुतला-तुतला कर ग्रस्पष्ट, ग्रस्त-व्यस्त ग्रीर भूं ठे सच्चे शब्द बोलता रहता है फिर भी क्या उसके निरर्थक प्रलाप से पिता के ग्रानन्द में वृद्धि नहीं होती ?

उसी प्रकार हे प्रभो ! मैं मूर्ख भी बच्चे की तरह ग्राम्य शब्दों द्वारा कुछ भी उल्टी-सीधी बकवास (स्तुति) कर रहा हूँ। मेरी इस बकवास से स्रापकी प्रसन्नता में वृद्धि हो रही है या नहीं ? कृपया यह तो बताइये। श्रनादिकालीन अभ्यास और योग के कारण मेरी स्थित ऐसी हो गई है कि मेरा चपल मन अपवित्र कीचड़ के गड्ढे में गन्दे सूश्रर के समान फंसा ही रहता है।

हे नाथ ! मैं ग्रपने इस चंचल मन को रोकने में ग्रसमर्थ हूँ, ग्रतः हे देव ! ग्राप कृपाकर इसे रोकें।

प्रभो ! मेरे बार-बार प्रार्थना करने पर भी आप उत्तर नहीं देते, तो हे अधिपति ! क्या आपको मुक्त पर अभी भी संदेह है कि मैं आपकी आज्ञा का किचित् भी पालन नहीं करूंगा ?

प्रभो ! में ग्रापका किकर बनकर ग्रापकी सेवा में इतना ग्रागे बढ़ गया कि उच्च ग्रौर स्वच्छ भावना पर चढ़ रहा हूँ, फिर भी ये परीषह मेरा पीछा कर रहे हैं, इसका क्या कारएा है ?

आपको प्रणाम करने वाले लोगों की शक्ति को बढ़ाने वाले हे मेरे नाथ ! ग्रभी भी ये दुष्ट उपसर्ग मेरा पीछा नहीं छोड़ते, इसका क्या कारण है ? हे स्वामिन ! ग्राप सो समस्त विश्व के द्वष्टा हैं तथापि ग्राश्चर्य है कि ग्रापका यह सेवक ग्रापके सामने बैठा है ग्रौर उसे यह कषाय रूप शत्रुवर्ग पीड़ित कर रहा है, तब भी ग्राप मेरी तरफ क्यों नहीं देखते ? ग्राप मुफे इन शत्रुओं से छुड़ाने में समर्थ हैं और मैं ग्रापकी करुणा के योग्य हूँ तथापि ग्राप मुफे कषाय-शत्रुओं से घिरा हुआ देखकर भी मेरी उपेक्षा करते हैं, यह ग्राप जैसे शक्ति-सम्पन्न के लिये उचित नहीं है।

त्रहो महाभाग्यवान! संसार से मुक्त ग्रापको देखने के पश्चात् इस विषम-संसार में क्षरा-मात्र भी रहने में मुफ्ते किचित् भी प्रीति नहीं है।

हे प्रभो ! श्रांतरिक शत्रु-समूह ने मुफे दारुए। बन्धनों से जकड़ रखा है, बांध रखा है, श्रतः में क्या करूं?

हे नाथ! ब्राप कृपा कर ब्रपनी उद्दाम लीला से मेरे इस शत्रु समूह को मेरे से दूर करदें जिससे मैं त्रापकी शरण में क्रा सकूं।

घीर ! हे परमेश्वर ! यह संसार आपके ब्राश्वित है और मुर्भे इस संसार सागर से पार लगाना भी श्रापके ब्रधीन है । भगवन् ! यदि ऐसा ही है तो ब्राप चुपचाप क्यों बैठे हैं ? मेरा उद्घार क्यों नहीं करते ?

हे करुगाधाम ! अब संसार समुद्र से मेरा बेड़ा पार लगाइये, देर मत कीजिये । आपके अतिरिक्त मेरा कोई शरुगा नहीं है, आधार नहीं है, अतः मेरे उच्चरित उद्गारों को क्या आप जैसे महापुरुष अब भी नहीं सुनेगें । [१६-५०]

# १०. मित्र-मिलन : सूरि-संकेत

[ विमलकुमार ग्रत्यन्त भाव-विह्नल होकर भगवान् की प्रार्थना कर रहा था। मैं पास ही खड़ा था ग्रौर मेरे पीछे रत्नचूड एवं ग्राम्मञ्जरी ग्रपने परिवार के साथ शान्ति से खड़े स्तुति सुन रहे थे। पूरे मन्दिर में दिव्य शान्ति और दिव्य गान प्रसरित हो रहा था। ऐसे ग्रतिशय ग्रानन्द के इस प्रसंग पर विमल के मुख से स्तुति के शब्द भाव, रस, एकाग्रता ग्रौर प्रेम-पूर्वक निकल रहे थे। ग्राखिर स्तुति पूर्ण हुई।]

#### मित्र-मिलन

प्राणियों के नाथ भगवान् की सुन्दर मानसिक सद्भावपूर्णं स्तुति के पश्चात् विमल ने पंचांग प्रणाम किया। उसकी मधुर वाणी से प्रत्यन्त हर्षोल्लिसित ग्रीर रोमांचित विद्याधर रत्नचूड ने मन में ग्रत्यधिक सन्तुष्ट होकर कहा 'हे धंयंवान! ग्रापने भवभेदक भगवान् की ग्रतिशय सुन्दर भावपूर्ण स्तुति की है।' इस प्रकार कहता हुग्रा रत्नचूड विमल के सन्मुख ग्राया ग्रौर पुन: कहने लगा — 'हे महाभाग्यवान बन्धु! त्रैलोक्यनाथ भगवान् पर ग्रापकी इतनी ग्रधिक दढ भित्त है, भाप वास्तव में भाग्यशाली हैं, कृतकृत्य हैं ग्रौर ग्रापका इस भूमण्डल पर जन्म सफल है। हे नरोत्तम! यह निश्चित है कि ग्राप वास्तव में ससार से मुक्त हो ही गये हैं, क्योंकि प्राणी को एक बार चिन्तामिश रत्न की प्राप्ति होने के बाद वह कभी दिद्वी नहीं होता, ग्रथित् उसमें फिर से दिद्वी बनने की योग्यता ही समाप्त हो जाती है।' [४१-४४]

विद्याधराधिपति रत्नचूड ने ग्रत्यन्त मधुर वाणी से विमल का ग्रिभनन्दन किया ग्रीर तत्पश्चात् भक्ति पूर्वक ग्रादिनाथ भगवान् को नमस्कार किया । तदनन्तर विमल ने रत्नचूड को नमस्कार किया ग्रीर उसने भी स्नेह-पूर्वक विमल को प्रणाम कर ग्रादर-पूर्वक उसे ग्रुद्ध भूमि पर ग्रपने पास बिठाया। ग्राम्ममञ्जरी भी ग्रिभबादन नमस्कार ग्रादि कृत्य पूर्ण कर वहाँ ग्राकर उनके पास बैठ गई। सब विद्याधर भी मस्तक भुकाकर भूमितल पर बैठ गये। दोनों ने एक दूसरे के स्वास्थ्य के बारे में कुशल समाचार पूछे ग्रीर क्षेमकारी संवाद प्राप्त कर प्रसन्नता-पूर्वक दोनों बातें करने लगे। [४६-४६]

# रत्नचूड को महाविद्याओं की प्राप्ति

रत्नचूड ने कहा - हे महाभाग्यवान बन्धु ! मुभ्ते वापिस यहाँ आने में अधिक समय लगा जिसका कारण बताता हूँ, और श्रापने मुक्ते बुध श्राचार्य को यहाँ लाने के लिये कहा था, किन्तु मैं उन्हें अभी तक नहीं ला सका हूँ। हे महाभाग्य ! उसका भी कारण बताता हूँ, सुनें - श्रापके पास से प्रस्थान कर मैं सीधा वैताढ्य पर्वत पर श्रपने नगर की श्रोर गया। वहाँ मेरी माता शोक-विह्वय हो रही थी श्रौर मेरे पिताजी भी शोक-सन्तप्त हो रहे थे। दिन भर उनके पास रहकर उनको धैर्य बन्धाया । परस्पर मिलने-भेंटने में वह दिन म्रानन्द-पूर्वक व्यतीत हो गया । रात्रि में प्रभु को नमस्कार कर में पलंग पर सो गया। परमात्मा जिनेश्वर भगवान् का ध्यान करते हुए मैं बाहर से तो निद्रित जैसा लग रहा था, पर भीतर से जागृत था। उस समय 'हे भुवनेश्वर भक्त ! महाभाग्यशाली ! उठो उठो' ऐसे मनोहर शब्द मेरे कान में पड़े, जिसे सुनकर मैं जागृत हुआ। उस समय मैंने देखा कि अनेक देवियां ग्रपने तेज से दिशास्रों को प्रकाशित करती हुई मेरे सामने खड़ी हैं। में तत्क्षरा ससंभ्रम उठ खड़ा हुन्ना ग्रौर उनकी ग्रतुलित पूजा की । वे सब मेरी प्रशंसा करते हुए कहने लगी—'हे नरोत्तम! जिनेश्वर-भाषित धर्म तुम्हारे मन में द्दीभूत (स्थिर) हुम्रा है, म्रतः तुम धन्यवाद के पात्र हो, कृतकृत्य हो और हमारे द्वारा पूज्य हो । हम रोहिणी स्रादि विद्या देवियां हैं । तुम्हारे पृण्य से प्रेरित होकर तुमको पूर्ण योग्य समभकर तुम्हारा वरण करने हेतु स्वयं चलकर तुम्हारे पास ग्राई हैं। तुम्हारे म्रत्यन्त निर्मल गुणों से हम तुम्हारे वशीभूत हुई हैं और हम सभी म्रतः-करण पूर्वक तुम्हारी श्रत्यन्त अनुरागिणी बनी हैं। हे धैर्यवान ! जिस भाग्यशाली के हृदय में विश्व को जाज्वल्यमान करने वाला परमेष्ठि नमस्कार मन्त्र बसा हुआ है उस प्राणी के लिये क्या कोई भी वस्तु की प्राप्ति दुर्लभ हो सकती हैं? पंच परमेष्ठि नमस्कार मंत्र के प्रभाव से हम तुम्हारे साथ यन्त्रवत् जुड़ी हुई हैं ग्रौर तुम्हारी किंकरियां बनकर स्वयं तुम्हारे पास ग्राई हैं । हे पुरुषोत्तम ! हम तुम्हारे शरीर में प्रवेश करेंगी । हमें श्राज्ञा दीजिए । भविष्य में श्राप चक्रवर्ती बनेंगे । विद्याधरों की यह विशाल सेना हमारे आदेश से अब आपके अधीनस्थ हो गई है।\* यह समस्त विशाल सेना श्रब श्रापको स्वामी स्वीकार कर ग्रभी श्रापके द्वार पर खड़ी है। ' उनके ऐसा कहते ही देदीप्यमान कुंडल, बाजूबन्द ग्रौर मुकुटों की मिएयों की प्रभा से दिशास्रों को प्रकाशित करते हुए स्रनेक विद्याधरों ने स्राकर मुक्ते नमस्कार किया । [६०-७५|

उसी समय प्रातःकाल की नौबत गड़गड़ा उठी और काल-निवेदक ने सूचित किया—सूर्य ग्रपने स्वभाव से संसार में उदित हुग्रा है जो मनुष्यों की स्थूल इष्टि के प्रसार को बढ़ाता है ग्रौर मानवों को प्रबोध (जाग्रत) करता है। विशुद्ध सद्धर्म

मृद्य ५०१

के समान सूर्य भी सदनुष्ठानों का हेतु बनता है, श्रर्थात् दिन में लोगों से प्रशस्त कार्य करवाता है श्रौर समग्र सम्पत्तियों को प्राप्त करवाता है। श्रतः हे लोगों ! उठो जागो श्रौर सद्धर्म का श्रादर करो, जिससे तुम्हें श्रतिकत ग्रौर श्रकल्पित विभूतियां (समृद्धियां) प्राप्त होंगी। [७६-७८]

# रत्नचूड का राज्याभिषेक

काल निवेदक के शब्द सुनकर मैंने मन में सोचा कि, ग्रहा! भगवद्भाषित सद्वर्म की महिमा कितनी प्रभावशाली है कि जिन विद्याग्रों का कभी मुभे स्वप्न में भी ध्यान नहीं था वे स्वयं ही मुभे सिद्ध हो गई। परन्तु, मुभे हिषित होकर इसी में अनुरक्त नहीं होना चाहिये। वास्तव में तो यह मेरे लिये विध्न ही उपस्थित हुग्रा है, क्यों कि ग्रब में ग्रपने मित्र विमल के साथ दीक्षा नहीं ले सकू गा। कारण यह है कि पुण्यानुबन्धी पुण्य को भी भगवान् ने तो सोने की बेड़ी ही कहा है। सिद्धपुत्र चन्दन ने तो मुभे पहले ही बता दिया था कि मैं विद्याधरों का चक्रवर्ती बनू गा और विमल ने मेरे शारीरिक लक्षणों को देखकर इसी बात का समर्थन किया था। तब क्या किया जा सकता है? जो होना होगा वह तो होगा ही! मैं ऐसा सोच ही रहा था कि विद्या देवियाँ मेरे शरीर में प्रविष्ट हो गईं ग्रौर विद्याधरों ने मेरा राज्याभिषेक प्रारम्भ कर दिया। ग्रनेक प्रकार के कौतुक रचे गये, ग्रनेक मंगल किये गये, पवित्र तीर्थों से जल मंगवाया गया, चौदह रत्न प्रकट हुए ग्रौर सोने तथा रत्नों के कलश तैयार करवाये गये। यो ग्रत्यन्त ग्रानन्द ग्रौर महोत्सव पूर्वक मेरा राज्याभिषेक किया गया।

# बुधाचार्य का गुप्त संदेश

बन्धु विमल ! उसके पश्चात् देव-पूजा, गुरु और बड़े लोगों का सन्मान, राजनीति की स्थापना, प्रधानवर्ग और सेवकों का नियोजन, अधीनस्थ राज्यों की यथोचित भेंट और प्रशाम स्वीकार तथा अभिनव राज्यों की उचित व्यवस्था आदि कार्यों में मेरे कितने ही दिन व्यतीत हो गये। इन कार्यों से निवृत्त होते ही मुभे आपका आदेश स्मरण में आया और में सोचने लगा कि, अरे! आपने मुभे बुधा-चार्य का पता लगाकर उन्हें आपके पास लाने को कहा था, किन्तु में कितना प्रमादी हूँ कि अभी तक मैंने न महात्मा का पता ही लगाया और न उन्हें विमल के समीप ही ले जा सका। अतएव फिर महात्मा का पता लगाने मैं स्वयं ही अनेक देश-देशान्तरों में घूमा। अन्त में एक नगर में मुभे आचार्य बुध के दर्शन हुए। मैंने उन्हें आपके बन्धुजनों को प्रतिबोधित करने की प्रार्थना की। उन्होंने कहा - तुम यहाँ से जाओ और मेरा गुष्त संदेश विमल को दे दो। मैं कुछ समय पश्चात् आऊंगा। विमल के सम्बन्धियों को प्रतिबोधित करने का एकमात्र यही उपाय है।

तदनन्तर बुधसूरि ने रत्नचूड को जो गुप्त संदेश दिया था उसे उसने विमल के कान के पास अपना मुंह लेजाकर घीरे से सुना दिया। है अगृहीतसंकेता! उसने जो सन्देश विमल को सुनाया वह मैं नहीं सुन सका। गुप्त संदेश सुनाने के बाद सब लोग सुन सके इस प्रकार रत्नचूड ने विमल से कहा— इसी कारण से मुक्ते यहाँ ग्राने में देरी हुई और मैं बुधसूरि को अपने साथ नहीं ला सका। उत्तर में विमल वोला— भाई! आपने बहुत अच्छा किया।

फिर मैं, विमल, रत्नचूड, श्राम्नमञ्जरी श्रौर श्रन्य सभी विद्याधर नगर में श्राये । रत्नचूड दो-तीन दिन तक वहाँ श्रानन्द पूर्वक रहा, फिर वापिस श्रपने नगर को लौट गया ।

# ११. प्रतिबोध-योजना

# विमलकुमार का विरक्ति भाव

कुशल भावों का ग्रत्यधिक ग्रम्यस्त होने से, कर्मजाल के पूर्णरूप से निर्वल हो जाने से, ज्ञान की ग्रत्यधिक विशुद्धि होने से, इन्दिय सुखों को त्याज्य मान लेने से, प्रशान्त भाव को धारण कर लेने से, किसी भी प्रकार का दुश्चिरित्र या दुर्व्यवहार विद्यमान न होने से, ग्रात्मवीर्य प्रवल हो जाने से ग्रौर परमपद प्राप्ति का समय निकट ग्रा जाने से विमलकुमार राज्य-लक्ष्मी में ग्रनुरक्त नहीं हो रहा था। ऐसी स्थिति में वह विमलकुमार शरीर-संस्कार (शरीर की किसी प्रकार की शुश्रूषा या विभूषा) नहीं करता था। किसी प्रकार के लीला-नाटक, ग्रादि की रचना नहीं करवाता था। ग्राम्यधर्म (लोक प्रचलित साधारण धर्म) की तो उसे रंच मात्र भी ग्रभि-लाषा नहीं थी। वह तो केवल इस संसार रूपी जेल से विरक्त रहकर सदा शुभ ध्यान में लीन रहते हुए अपना समय व्यतीत कर रहा था।

## विमल के माता-पिता का चिन्तन

विमल को विरक्त देखकर उसकी माता कमलसुन्दरी ग्रौर पिता धवल राजा को चिन्ता हुई कि, ग्ररे! यह विमल सुन्दर स्वस्थ, मनोहारी तरुण होने पर भी, कुबेर के वैभव को भी तिरस्कृत करने योग्य वैभवपति होने पर भी वह देवांगनाग्रों प्रस्ताव ५ : प्रतिबोध-योजना

को भी ग्रपने लावण्य से पराजित करने वाली सुन्दर राजकन्याग्रों को देख कर भी उन पर श्रासक्त क्यों नहीं होता ? वह स्वयं रूपातिशय से कामदेव को भी तिरस्कृत करता है, सभी कलाग्रों में निष्णात है, शरीर से स्वस्थ है, सभी इन्द्रियां भी पूर्ण एवं पुष्ट हैं और उसने ग्रभी तक किसी मुनि का दर्शन भी नहीं किया है, फिर भी युवावस्था का विकार उस पर क्यों असर नहीं करता ? वह कभी अर्ध उन्मीलित नेत्र से किसी पर कटाक्ष भी नहीं फैकता, मुख से मन्द मन्द स्खलित वचन भी नहीं बोलता, वाद्य एवं गायन कला का भी उपयोग नहीं करता, सुन्दर वस्त्राभुषएा भी धारए। नहीं करता, मदान्ध भी नहीं होता, सरलता का त्याग भी नहीं करता और विषय सुख का तो नाम भी नहीं लेता। अरे ! इसका यह संसार-विमुख अलौकिक चरित्र कैसा है ? यदि यह प्रिय पुत्र इस प्रकार विषय सुखों से विमुख होकर साधु की तरह रहेगा तो हमारा यह राज्य निष्फल है, हमारी प्रभुता ब्यर्थ है, वैभव निष्प्रयोजन है और हम जीवित भी मृत समान हैं। श्रतएव राजा-रानी ने विचार किया कि इस पुत्र को किस प्रकार विषयों में प्रवृत्त करवाया जाय। एकान्त में दोनों ने गहराई से विचार-विमर्श किया श्रौर श्रन्त में इस निर्णय पर श्राये कि उसे विषय-सुख का अनुभव करवाने के लिये पारिएग्रहरा का प्रस्ताव स्वयं ही कुमार के समक्ष रखना चाहिये। वे जानते थे कि पुत्र विनयी, उदार हृदयी ग्रौर सरल स्वाभावी होने से हमारी बात कभी नहीं टालेगा।

# माता-पिता का कथन

ऐसा परामर्श कर धवल राजा और कमलसुन्दरी एक दिन विमलकुमार के पास ग्राये और कुछ प्रसंग निकाल कर बोले - प्रिय! सैंकड़ों मनोरथों के बाद हमें तुम्हारी प्राप्ति हुई है। यद्यपि तुम ग्रब राज्य-धुरा को धारण करने में सक्षम हो गये हो तथापि तुम ग्रपनी श्रवस्था के ग्रनुरूप कार्य क्यों नहीं करते? राज्य-भार क्यों नहीं संभालते? राजकन्याग्रों से विवाह क्यों नहीं करते? ग्रपनी करते? ग्रपनी इस शान्त ग्रीर सुखी प्रजा को ग्रानन्दित क्यों नहीं करते? ग्रपनी इस शान्त ग्रीर सुखी प्रजा को ग्रानन्दित क्यों नहीं करते? ग्रपने स्वजन-सम्बन्धियों को ग्राह्मादित क्यों नहीं करते? प्रणियजनों (प्रेमीजनों) को संतुष्ट क्यों नहीं करते? ग्रपने पितृदेवों का तर्पण (तृष्त)क्यों नहीं करते? मित्र-वर्ग को सन्मानित क्यों नहीं करते? ग्रीर हमारे इन वचनों को मान्य कर हमें हर्षविभोर क्यों नहीं करते?

## विमल का उत्तर

अपने माता-पिता की बात सुनकर विमलकुमार ने मन में विचार किया कि माता-पिता ने वहुत ही सुन्दर बात कही है। इनकी यही बात इनको प्रतिबोधित करने का मार्ग प्रशस्त कर सकेगी श्रर्थात् उन्हीं की बात से ग्रब उनको उपदेश दिया जा सके ऐसी व्यवस्था होना सम्भव है। ऐसा सोचकर विमलकुमार ने विनयपूर्वंक उत्तर दिया—पिताश्री ! ग्राप जो ग्राज्ञा प्रदान करें ग्रीर मातुश्री जो ग्रादेश दें वह सब तो मेरे लिये ग्राचरण करने योग्य है ही, इसमें संकल्प-विकल्प तो किया ही नहीं जा सकता। मेरा इस विषय में ऐसा विचार है कि हमारे राज्य में रहने वाले सभी लोगों के दुःख दूर कर, उन्हें सुखी बनाकर फिर मैं सुख का ग्रनुभव करू तो श्रेष्ठ रहेगा। राज्य की वास्तविक सार्थंकता इसी में है, ग्रन्य किसी प्रकार से नहीं। राजा का प्रमुख धर्म यही है ग्रीर इसी में उसकी प्रभुता है। कहा भी है कि:—

विधाय लोकं निर्बाघं स्थापयित्वा सुखेऽखिलम् । यः स्वयं सुखमन्विच्छेत् स राजा प्रभुष्ट्यते ।। यस्तु लोके सुदुःखार्त्ते सुखं भुंक्ते निराकुलः । प्रभुत्वं ही कुतस्तस्य कुक्षिम्भरिरसौ मतः ।। [ ७६–५० ]

जो राजा श्रपनी प्रजा को बाधा-पीड़ा रहित बनाकर सर्वत्र सुख की स्थापना करने के पश्चात् स्वयं भी सुख की कामना करता है तो वही राजा वास्तव में प्रभु कहा जाता है। किन्तु जिसकी प्रजा तो दुःख से तड़फती रहे श्रौर वह स्वयं बिना किसी व्याकुलता के निरन्तर सुख भोगता रहे तो फिर उसकी प्रभुता कहाँ रही ? ऐसा राजा या स्वामी तो निरा पेटू श्रौर स्वार्थी ही है।

पिताजी ! माताजी ! मुभे तो यही राज्य-धर्म लगता है । अब वह समय आ गया है । अभी ग्रीष्म ऋतु से सारी पृथ्वी तप रही है, अतः मैं तो इसी मनोनन्दन उद्यान में रहूंगा । मेरे बन्धु और मित्र वर्ग भी यहीं मेरे पास ही रहेंगे । आप दोनों की आज्ञा का पालन करते हुए और ग्रीष्म ऋतु में करने योग्य सभी लीलाओं को करते हुए मैं वहाँ रहूंगा । आप राजपुरुषों को ऐसी आज्ञा दीजिये कि जो कोई दुःखी और दुर्भागी प्राणी हों उन्हें ढूंढ कर वे वहाँ मेरे पास लावें भीर वे सब भी मेरे साथ सुख का अनुभव कर सकें ऐसी व्यवस्था करें । (इस प्रकार की योजना को कार्यान्वित करने से राज्य-धर्म भी निभेगा और ग्रापकी ग्राज्ञा का पालन भी होगा ।)

विमलकुमार का उत्तर सुनकर उसके माता-पिता बहुत प्रसन्न हुए और बोले—पुत्र ! बड़ों का मान रखने वाले हमारे लाड़ले ! तुमने बहुत ही सुन्दर कहा । तेरे जैसे विवेकी पुरुष को तो यही कहना चाहिये और ऐसा ही करना चाहिये ।

# विमल का हिमगृह में निवास

धवल महाराजा की श्राज्ञा से मनोनन्दन उद्यान में एक विशाल हिमगृह (ताप नियंत्रित गृह) बनवाया गया । यह हिमगृह निरन्तर कमल के पत्तों से प्राच्छादित रहे इस प्रकार इसकी रचना की गई । नीलरत्न जैसे हरे केले के वृक्ष

चारों तरफ बांध दिये गये । एक कृत्रिम नदी भवन के मध्य में बनाई गई जिसमें कपूर म्रादि सुगन्धी पदार्थों से गमकता पानी निरन्तर बहता ही रहे । चन्दन और कपूर के पानों से चारों तरफ मिट्टी गीली की गई ग्रौर दीवारों पर चारों तरफ सुगन्धी बेलें, कमलनाल के तन्तु ग्रौर नालों से भिन्न-भिन्न विभाग बना कर हिमभवन तैयार करवाया गया। ग्रीष्म ऋतुके ताप को दूर करने ग्रीर शीत ऋतुका सुखदायी वातावर**गा उत्पन्न करने** वाले इस हिमभवन में शिशिर ऋतु के नव पल्लव के समान सुन्दर रंग-बिरंगे पलंग ग्रौर ठंडे तथा\* सुखकारी सुकोमल ग्रासनों की ब्यवस्था की गई । हिमभवन के तैयार हो जाने पर विमल ग्रपने बन्धुग्रों, मित्रों एवं लोक समुदाय के साथ उसमें प्रविष्ट हुग्रा । विमल ग्रौर उसके साथ म्राये जन-समुदाय पर चन्दन का लेप किया गया, कर्पूर की पराग से ढक दिया गया, सुगन्धी लोध्न फूलों की मालाख्रों से मण्डित करे दिया गया, मोगरा पुष्पों से अलंकृत किया गया और सारे शरीर पर बड़े-बड़े मोतियों की मालायें अथवा मोती के फूलों की मालायें पहनाई गईं। सबको पतले भ्रौर कोमल (मुलायम) वस्त्र पहनाये गये, मानों सुगन्धित शीतल भिरमिर वर्षा हो रही हो ऐसे शीतल सुगन्धी पर्लो से सब को पवन किया गया । सब को रसमय ग्रौर सात्विक ग्राहार करवाया गया, सुगन्धित पान खिलाये गये ग्रौर मनोहारी मधुर एवं ग्रस्पब्ट गीतों से सव को प्रमुदित किया गया । अंगुली म्रादि के इशारों से प्रवर्तित सुन्दर विविध प्रकार के नृत्यों से भ्रानन्दित किया गया । सुन्दर चेष्टायें करती हुई मनोहारिणी विलासिनी स्त्रियों के कमलपत्र जैसे चपल नेत्रों की पंक्तियों के अवलोकन से कुमार सहित समस्त लोगों के हृदयों को ग्रत्यन्त उल्लसित करते हुए ऐसा दृश्य उपस्थित कर दिया गया कि मानो कुमार सहित सभी लोग स्पष्टतः रतिसागर में डूब गये हों। ग्रपने माता-पिता को अत्यधिक प्रमुदित करने के लिये कुमार ने ऐसी योजना बनाई कि सभी लोगों को अपनी ग्रात्मा से भी ग्राधिक वाह्य सुख प्राप्त हो ग्रौर उसके माता-पिता को भी श्रतीव प्रसन्नता हो । पूर्वीक्त राजाज्ञा के श्रनुसार इस कार्य के लिये नियुक्त राजकीय पुरुषों द्वारा सभी दुःस्ती प्रािग्यों को इस हिमभवन में लाया जाता, उनके सब दु:ख दूर किये जाते ग्रौर उन्हें सुखी/ग्रानन्दित बनाने के लिये सब प्रकार की अनुकूलता का प्रबन्ध किया जाता। युवराज विमल अपने पिता धवल राजा को यों सर्व प्रकार से संतुष्ट कर रहा था। पुत्र को इस प्रकार सुखसागर में डुबकी लगाते देखकर राजा में नगर में ग्रानन्दोत्सव मनाया भीर सम्पूर्ण प्रजा को हर्ष हो ऐसे म्रानन्द के साधनों की रचना करवाकर नया त्यौहार पैदा कर दिया। [ ८१]

# दोन-दुःखी की खोज

धवल राजा ऋौर महादेवी कमलसुन्दरी संतुष्ट हुए ऋौर समस्त प्रजाजन एवं मंत्रीमण्डल भी प्रमुदित हुए, क्योंकि उनकी बारगा के विपरीत उन्हें युवराज विमल सुखसागर में डुबकी लगाता हुन्ना दिखाई दिया। एक दिन दीन-दु:खियों को ढूंढ़ कर लाने गये हुए कई राजपुरुष हिमभवन में प्रविष्ट हुए श्रीर राजा के सामने पर्दा लगाकर उन्होंने पर्दे के पीछे एक पुरुष को बिठाया। फिर सामने न्नाकर महाराजा को प्रणाम करते हुए बोले—'महाराज! न्नापकी न्नान्ना से हम दीन दु:खियों को ढूंढ़ते हुए घूम रहे थे कि हमें एक ग्रत्यन्त दु:खी पुरुष दिखाई दिया, जिसे हम ग्रापके पास यहाँ ले ग्राये हैं। यह पुरुष ग्रत्यन्त घृणा उत्पन्न करने वाला होने से ग्रापके दर्शन के योग्य नहीं है इसलिये हमने इसे पर्दे के पीछे रखा है। ग्रब इसके विषय में ग्रापका जैसा निर्देश हो वैसा करें।' यह सुनकर घवल राजा ने पूछा—'भद्रो! तुमने उसे कहाँ देखा ग्रौर वह किस प्रकार एवं किस कारण से ग्रत्यन्त दु:खी है? घटना ग्रौर कारण बताग्रो।'

महाराजा के प्रश्न को सुनकर राजपुरुषों में से एक ने हाथ जोड़ कर कहा देव! आपकी आज्ञानुसार दु:ख और दिरद्रता से उत्पीड़ित लोगों को दूं इकर लाने के लिये हम गये हुए थे। अपने नगर में तो हमने सब को सुखी और आनन्दमग्न देखा, अतः हम जंगल में गये। वहाँ दूर से हमने इस पुरुष को देखा। उस समय मध्याह्म का समय था, पृथ्वीतल अग्नि की भांति तप रहा था। तप्त लोहपिण्ड के समान सूर्य आग का गोला बनकर जगत को तापित कर रहा था। ऐसे समय में अग्नि के समान जलती रेत में इस पुरुष को हमने बिना जूतों के उधाड़े पैर चलते देखा। [ 5 - 5]\*

हमने सोचा कि यह व्यक्ति ग्रत्यन्त दुःखी होना चाहिये, ग्रन्यथा ऐसे समय में नंगे पैर क्यों चलता ? हमने दूर से ही आवाज देकर उसे बुलाया-- 'अरे भाई! ढहरो ! ठहरो!! 'हमारी ग्रावाज के उत्तर में वह बोला — 'भाइयों! मैं तो खड़ा ही हूँ, तुम्हीं सब ठहरो।' ऐसा कह कर वह चलने लगा। मैं शी घ्रता से दौड़कर उसके पास गया श्रौर बड़ी कठिनाई से बलपूर्वक उसे पकड़ कर एक वृक्ष के नीचे लाया। ग्रनन्तर समस्त राजभृत्य इसका वर्णन करते हुए कहने लगे ∹इसके शरीर का रंग भयंकर दावाग्नि से जले हुए वृक्ष के ठूँठ जैसा काला था, भूख से उसका पेट अन्दर जा रहा था, होठ प्यास से सूख गये थे, यात्रा की थकान उसके शरीर पर स्पष्ट दिखाई दे रही थी, इसके शरीर पर ऋत्यधिक पसीना हो रहा था मानो भयंकर ग्रन्तस्ताप से जल रहा हो, शरीर से कोढ गल रहा था, शरीर पर बने कृमियों के जालों से वह ग्रत्यन्त व्याधिग्रस्त लगता था, मुख की भावभंगी से हृदयशूल की वेदना से ग्रसित लगता था, अंग-प्रत्यंग हिल रहे थे भ्रौर शरीर पर वृद्धावस्था के चिह्न स्पष्ट दिखाई दे रहे थे, गहरी भ्रौर गर्म स्वांस छोड़ रहा था मानों महाज्वर से ग्रसित हो, ग्रांखों में चेप भौर मैल जम रहा था श्रौर ग्राँखों से सतत पानी बह रहा था, नाक चिपक गया था, हाथ-पैर लगभग सड़ गयेथे, सिर गंजा हो रहा था मानो स्रभी लोच किया हो, शरीर पर ग्रत्यन्त मैले वस्त्र का टुकड़ा ग्रीर एक कम्बल था, हाथ में

मृष्ठ ४०४

प्रस्ताव ५ : प्रतिबोध-योजना

डंडे से बंधी दो तुम्बियें थीं ग्रौर ऊन से बनी एक पींछी लटक रही थी। हेस्वामिन्! जब हमने इसे देखा ग्रौर इसका ग्रत्यन्त बीभत्स रूप हमें दिखाई दिया तब हमें लगा कि यह समस्त दु:खों का भण्डार, दरिद्रता की ग्रंतिम स्थिति में फंसा हुआ और वास्तव में दया का पात्र है। हे नाथ ! इसके बीभत्स रूप को देखकर हमें लगा कि यह इसी संसार में नारकीय जीव है, जो यहीं नरक की पीड़ा भोग रहा है। [६४-६५] ऐसे प्रत्यक्ष नारकीय प्राग्गी को देखकर हमने उससे कहा-हि भद्र ! इस भरी दीपहरी में तू क्यों भटक रहा है ? हे भाई ! ठंडी छाया में थोड़ा बैठता क्यों नहीं ?' तब इसने उत्तर दिया — 'भाइयों ! मैं स्वतंत्र नहीं हूँ। मेरे गुरु की स्राज्ञा से भटक रहा हूँ । मुभ्के उनकी स्राज्ञा का स्रनुसरएा करना ही पड़ता है। हम सोचने लगे कि, ग्रेरे! यह तो बेचारा पराधीन हैं। ग्रहो! इसके महान दु:ख के कारगों पर विचार करने से मन कूं ठित हो जाता है। एक तो यह ऐसी अत्यंत खेद-जनक स्थिति में है भ्रौर फिर पराधीन भी है। पून: हमने इससे पूछा- 'भाई ! यदि तू तेरे गुरु की आज्ञा इसी प्रकार सर्वदा मानता रहेगा तो उससे तुभी नया लाभ होगा ?' हमारे प्रश्न के उत्तर में इसने कहा -- 'भाइयों ! मेरे साथ स्राठ बड़े-बड़े यम जैसे भयंकर ऋ गादाता लगे हुए हैं। वे दया-रहित हैं और मुक्ते बहुत दुःख देते हैं। मेरे गुरु उनको ग्रन्थीदान देकर (ऋएा को चुका कर) मुक्ते उनके त्रास से मुक्त करेंगे। 'इस दु:खियारे का ऐसा विचित्र उत्तर सुनेकर हम विचार में पड़ गये। 'म्रहो! यह तो बहुत दु:ख की बात है। यह तो बहुत पीड़ित लगता है। इसके दुःख का कारणा बहुत ही कष्टदायी है। ऐसी अत्यन्त अधम स्थिति में भी दान लेकर प्रपनाऋण चुकाने की इसे दुराशा है। हद हो गई। इससे अधिक दुःखी मनुष्य इस संसार में ऋौर कहाँ मिलेगा ?' ऐसा सोचकर हमने इस दरिद्री से कहा— 'भद्र! तुहमारे साथ हमारे राजा के पास चल । वहाँ ले जाकर हम तुम्हारे सब दुःख दूर करवायेंगे । तेरी सब दरिद्वता मिटायेंगे स्नौर कर्ज भी चुकवा देंगे । हमारी बात का इसने विचित्र उत्तर दिया । वह बोला - 'भाइयों! ग्रापको मेरी चिन्ता करने की आवश्यकता नहीं है। तुम या तुम्हारे राजा मुक्ते (कर्ज से) नहीं छुड़ा सकते'\* ऐसा कहकर यह तो फिर से चलता बना । इसके इस विचित्र व्यवहार को देखकर हमने सोचा कि शायद यह दुरात्मा ग्रत्यन्त दु:ख से पागल हो गया है, पर हमें तो अपने राजा की आजा का पालन करना चाहिये। यही सोचकर हम इसे पकड़ कर ग्रापके सामने लाये हैं।

राजसेवकों से सारा वृत्तान्त सुनकर घवल राजा ने कहा—'ग्रहा ! यह तो बड़ी ग्रद्भुत घटना है। मुभे भी इसमें कुतूहल लग रहा है। मुभे देखने दो, बीच से पर्दा हटा दो।' राजपुरुषों ने पर्दा हटा दिया। घवल राजा को ठीक वैसा ही पुरुष दिखाई दिया जैसा कि राजपुरुषों ने वर्णन किया था। ऐसे विचित्र बीभत्स पुरुष को देखकर राजा ग्रौर उसके पारिवारिक लोग श्रत्यधिक विस्मित हुए।

# १२. उग्र दिव्य-दर्शन

[ अत्यन्त आश्चर्यजनक घटना घटित हुई। विचित्र प्रश्न करने वाला और अत्यन्त दुःखी तथा बीभत्स दिखाई देने वाला प्रागी घवल राजा के समक्ष खड़ा था। उसके आँखों की चमक और व्यवहार का वेग विचित्र होता जा रहा था। उसके सम्बन्ध में राजपुरुषों द्वारा किया गया वर्णन सब को आश्चर्य में डुबो रहा था।]

# विमल का विशिष्ट-चिन्तन

विमलकुमार सोच रहा था कि, ग्रहो ! ग्राचार्य बुध भगवान् ही ग्रा पहुँचे लगते हैं। ग्रहो ! ग्राचार्य इतने शक्तिसम्पन्न हैं कि वे चाहे जैसा रूप बना सकते हैं। उनकी शक्ति को धन्य है। ग्रहा ! उनकी मुभ पर कितनी कृपा है। ग्रहो ! ग्रन्य पर उपकार करने की उनकी सात्विक वृक्ति को धन्य है। ग्रहो ! ग्रपनी सुख-सुविधा की वे तिनक भी ग्रपेक्षा नहीं रखते। ग्रहो ! किसी कारण या ग्रपेक्षा के उनकी सज्जनता को धन्य है। कहा भी है:—

सत्पुरुष स्वभाव से ही अपने कार्य की उपेक्षा/अवगराना करके भी दूसरों के कार्य-साधन में सर्वदा उद्यमशील रहते हैं । दूसरों का हितसाधन करना उनका प्राकृतिक गुरा है, इसमें संदेह नहीं । ग्रथवा सत्पुरुष दूसरों के हित-साधन को स्वयं का ही कार्य समभकर प्रवृत्ति करते हैं। सूर्य प्रभात से संध्या तक लोक को उद्योतित करता है, पर क्या वह किसी से कुछ फल की ग्राशा करता है ? नहीं। वह ग्रपनी प्रवृत्ति मात्र परोपकार के लिए ही करता है ग्रौर परोपकार को ही स्वकार्य समभता है । म्रपना कार्य होने पर भी सत्पुरुष उसकी भ्रोर विशेष लक्ष्य नहीं रखते । चन्द्र में कलंक है जिसे मिटाना उसका कार्य है, फिर भी वह उस ग्रोर घ्यान न देकर मात्र जगत में शीतल चांदनी फैलाने का ही कार्य करता है। धीर एवं बुद्धिशाली पुरुष बिना प्रार्थना के ही परहित का कार्य करते हैं। वर्षा भली प्रकार बरस कर सृष्टि को नवपल्लवित करती है श्रौर गर्मी को शांत करती है, पर मेघ से प्रार्थना करने कौन जाता है ? साधु पुरुष स्वप्न में भी ग्रपने शरीर के सुख की इच्छा नहीं करते, दूसरों के सुख के लिये अनेक प्रकार के क्लेश सहन करना, ताप सहन करना, दुःख भोगना ही उनका वास्तविक सुख होता है । जिस प्रकार स्राग का स्वभाव श्रपनी गर्मी से भ्रनाज स्रादि पकाना स्रौर जल का स्वभाव प्रािग्यों को जीवत देना है उसी प्रकार सत्पुरुषों का लोक में परहित करने का स्वभाव ही होता है । ऐसे सत्-पुरुष जो स्रन्य के हित स्रौर परोपकार में रत रहते हैं स्रौर जो परहितार्थ स्रपने सुख, घन और जीवन को भी तृए।-तुल्य समभते हैं वे स्वयं ही अमृत नहीं तो क्या हैं ? महात्मा स्रपने धन स्रौर जीवन का उपयोग भी परहित में करने के लिए सर्वदा कृत-निश्चय होते हैं। ऐसे महात्मा पुरुषों के स्वकीय प्रयोजन निश्चित रूप से स्वतः ही सिद्ध हो जाते हैं। [८६–६३]

मुक्ते तो निश्चित रूप से प्रतीत होता है कि स्वयं बुध ग्राचार्य ही वैकिय रूप धारण कर मेरे बन्धुवर्ग को बोध देने के लिए यहाँ ग्राये हैं। [१४] ग्ररे हाँ, ग्राचार्यदेव ने रत्नचूड द्वारा मुक्ते कहलाया था कि मैं दीन-दु: खियों की शोध-खोज करूं ग्रीर वे अन्य रूप धारण कर यहाँ ग्रायेंगे। उन्होंने यह भी कहलाया था कि यदि मैं उन्हें पहचान लूं तो भी मैं उन्हें वन्दना नहीं करूं ग्रीर जब तक स्व-प्रयोजन की सिद्धि (ग्रपने बन्धुग्रों को प्रतिबोधित करने का कार्य सिद्ध) नहीं हो तब तक मैं उनकी किसी से पहचान भी नहीं करवाऊं।

## धाचार्य को श्रंतरंग प्रशाम

श्राचार्य बुध के गुप्त संदेश को स्मरण कर तथा उनकी परोपकारवृत्ति की प्रशंसा कर विमल ने उन्हें मानसिक नमस्कार किया:—

हे वस्तु सद्भाव के ज्ञाता! भव्य प्राणियों के वत्सल! \* मूढ प्राणियों को प्रतिबोध देने में कुशल! हे ग्राचार्य भगवन्! ग्रापको नमस्कार हो। ग्रज्ञान रूपी अपार जल से भरे संसार-सागर को पार करवाने में निपुरा हे महाभाग महात्मन्! ग्रापका स्वागत है। ग्राप भले पधारे, ग्रापने यहाँ पधार कर बहुत ही प्रशस्त कार्य किया। [६५-६६]

स्राचार्य भगवान् ने भी विमल के मानसिक नमस्कार का मानसिक उत्तर इस प्रकार दिया :--

हे भद्र ! हे ग्रनघ ! (पापरहित) तेरी कार्य-सिद्धि के लिए संसार-सागर से पार उतारने वाला ग्रौर सर्व प्रकार के कल्याण को प्रदान करने वाला तुक्ते धर्मलाभ हो । [६७]

# दीन-दु:खी के ग्राक्रोशमय उद्गार

जब राजपुरुष इस दीन-दुःखी पुरुष को हिमभवन में लेकर आये थे तब उस समय वह खेद सहन करने में असमर्थ हो हाय-हाय करता हुआ जमीन पर बैठ गया और जमीन पर बैठा-बैठा ही ऊंघने लगा। उसे ऐसी विचित्र स्थिति में देखकर वहाँ उपस्थित पुरुषों में से कई हँस रहे थे, कई शोकातुर थे, कई निन्दा कर रहे थे और कई तिरस्कार कर रहे थे। कई लोग आपस में चुपचाप बातें कर रहे थे—'अरे! यह तो बहुत दुःखी है, गरीब है, रोगग्रस्त है, परिश्रान्त है, ब्यिथत है, भूख से पीड़ित है। अरे! यह नराधम तो एक नाटक जैसा ही है। अरे! इसे कहाँ से उठा लाये ? कौन ले आया ? देखो न, अत्यिविक दुःखी होने पर भी बेचारा कुछ नहीं समफता और बैठा-बैठा ही ऊंघ रहा है।' [६=–६६]

उपरोक्त परिस्थिति को देखकर परिवर्तित रूप में विद्यमान बुध ग्राचार्य ने ग्रपनी ग्राँखों को दीपक के समान तेजस्वी बना लिया ग्रौर ग्रतिशय कुपित होकर सभाजनों पर तीक्ष्ण दिष्ट फैंकते हुए गंभीर स्वर में कहने लगे अरे! पापी अधम पुरुषों! क्या में तुमसे भी कुरूप हूँ कि तुम मूर्खों की तरह मुक्त पर हँस रहे हो? क्या तुम मुक्ते अपने से अधिक दुःखी समक्तकर हँस रहे हो? अरे मूर्खों! शरीर के काले तुम्हीं हो, भूख से पाताल में पेट घसे हुए तुम्हीं हो, प्यास से सूखे होंठ वाले भी तुम्हीं हो। मार्ग-श्रम से थके हुए भी तुम्हीं हो, ताप से पीड़ित भी तुम्हीं हो और कोढी भी तुम्हीं हो, मैं नहीं। अरे नराधमों! शूल पीड़ा से तुम्हीं पीड़ित हो, वृद्धावस्था से जीर्ण भी तुम्हीं हो, महाज्वर से असित भी तुम्हीं हो, उन्मादग्रस्त और अधे भी तुम्हीं हो, मैं नहीं। अरे मूर्ख मनुष्यों! पराधीन ऋग्गम्सत और बैठे-बैठे अधने वाले भी तुम्हीं हो, मैं नहीं। दिरद्ध, मिलन और दुर्भागी भी तुम्हीं हो, मैं नहीं। अरे पापियों! काल की आँख तुम पर ही लगी है, तभी तो मुक्ते दुर्बल मुनि मानकर तुम लोग मुक्त पर हँस रहे हो [१००-१०५]

### दीन का उग्र दर्शन

इस दीन-दुः खी पुरुष की जाज्वल्यमान सूर्य जैसी तेजस्वी आँखों से निकलते दैदीव्यमान प्रकाश से चारों दिशाएं प्रकाशित हो रही थीं। उसकी विद्युत् जैसी लप-लपाती जिव्हा ग्रौर चमकती हुई दंतपंक्ति को देखकर तथा सारे संसार को थर-थर कंपित करने वाली सिंहनाद जैसी वाणी को सुनकर, जैसे हरिएों का भुंड भय से थर-थर कांपने लगता है वैसे ही सभी सभाजन भय से कांप उठे। [१०६-१०८]

## धवल राजा का चिन्तन ग्रौर प्रार्थना

विचक्षण घवल राजा ने अपनी कल्पना को दौड़ाया और कुछ सोचकर विमल से बोले—कुमार! यह कोई साधारण पुरुष नहीं लगता है। इसकी आँखें पहले मैल और चेप से भरी थी और अब सूर्य से अधिक चमक रही हैं। हे वत्स! इसका मुंह तेज से दैंदीप्यमान हो रहा है। वत्स! रणभूमि में करोड़ों शत्रुओं को छिन्न-भिन्न कर देने वाली इसकी सिहनाद-सम वाणी सुनकर मेरा दिल अब भी कांप रहा है। अत: में निश्चित रूप से कह सकता हूँ कि यह कोई साधारण पुरुष न होकर प्रच्छन्न रूप में साधु का वेष धारण कर कोई देव यहाँ आया है। अतएव हे बत्स! ये मुनिपुंगव कोधान्ध होकर हम सब को अपने तेज से जला कर भरम न कर दें, उसके पहिले ही हमें इन्हें शान्त करना चाहिये, प्रसन्न करना चाहिये और इनकी कृपा प्राप्त करनी चाहिये! [१०६-११३]

विमल—ग्रापश्री का निर्णाय मुभे भी युक्तियुक्त लग रहा है, इसमें संदेह नहीं । ये साधारण पुरुष न होकर ग्रवश्य ही कोई विशिष्टतम महात्मा प्रतीत होते हैं । पिताजी ! ये हमारा कुछ भी बिगाड़ करें उसके पहले ही हमें इन्हें प्रसन्न कर

**<sup>∗</sup> पृब्द ५**०८

लेना चाहिये । महात्मा लोग भक्ति से ही प्रसन्त होते हैं, अतः हमें इनके पांवों में पड़ना चाहिये । [११४-११४]

विमल की बात सुनकर दैदीप्यमान चपल मुकुटघारी घवल राजा अपने दोनों हाथ जोड़कर मुनि महाराज की स्रोर दौड़े ग्रोर उनके चराों में गिर पड़े। महा-राजा द्वारा मुनि के चरा-कमल छूकर बन्दना करते ही वहाँ उपस्थित जन-समूह ने भी मुनि के चरा छूकर नमस्कार किया। पांवों में पड़े-पड़े ही महाराजा बोले-हे मुनिराज! हम निर्बुद्ध स्रज्ञानी मनुष्यों ने ग्रापका जो अपराध किया हो उसे क्षमा की जिए श्रौर हम पर प्रसन्न होकर ग्रापका दिव्य-दर्शन कराने की कृपा की जिये।

**ि ११६−११**८ ो

## दिव्य-दर्शन

राजा ग्रौर सभी लोग उनको प्रिशाम कर जैसे ही खड़े होकर सामने देखते हैं तो उनके ग्राण्चर्य का पारावार नहीं रहता। दीन-दु:खी, कुरूप, भिखारी के स्थान पर उन्होंने देखा कि मुनीन्द्र एक ग्रत्यन्त सुन्दर दिव्य स्वर्ण-कमल पर विराजमान हैं। उनके ग्ररीर का लावण्य देवों के लावण्य को भी तिरस्कृत करने वाला ग्रौर नेत्रों को तृष्त करने वाला है। उनका तेज इतना ग्रधिक विस्तृत ग्रौर दीष्तिमान था कि मानो वे साक्षात् सूर्य ही हों। वे समस्त लक्षाणों से विभूषित ग्रौर समस्त ग्रंगोपांगों से स्पष्टतः ग्रितशय सुन्दर दिखाई देते थे। मुनीश्वर को ग्रितशय कान्तिमान सुन्दर स्वरूप में देखकर राजा ग्रौर वहाँ उपस्थित समग्र जन समूह के नेत्र ग्राश्चर्य से प्रफुल्लित हो गये। [११६-१२२]

# १३. बुधसूरि : स्वरूप-दर्शन

दीन-दुःखी दिखाई देने वाले भिखारी ने जब अपना अत्यन्त आकर्षक रूप धारण किया और एक शांत मुनीश्वर के रूप में स्वर्ण-कमल पर बैठकर उपदेश देना प्रारम्भ किया तब वहाँ उपस्थित लोग स्वभाव से ही अन्दर ही अन्दर बातें करने लगे —अरे ! यह पहले तो कैसे कुरूप थे और अब ऐसे सौन्दर्यपुञ्ज कैसे हो गये ? लगता है वास्तव में ये कोई महा भाग्यशाली देवता ही होंगे। [१२३]

## धवल राजाका प्रश्न

जब लोग मन ही मन उपरोक्त बातें कर रहे थे तब भूपित धवल ने अपने दोनों हाथ जोड़कर ललाट पर लगाते हुए पूछा—भगवन् ! आप कौन हैं ? क्या हमें बताने की कृपा करेंगे ? [१२४]

मुनि—भूप! मैं न तो कोई देवता हूँ ग्रौर न ही कोई राक्षस! मैं तो एक साधाररा यति (साधु) हूँ ग्रौर मेरे वेश से ही ग्राप सब यथावस्थित रूप भली प्रकार समक्ष सकते हैं। [१२५]

घवल राजा—भगवन् ! ग्रापने पहले जो अत्यन्त बीभत्स, घृगोत्पादक, करुणाजनक विकृत रूप घारण किया था, उसका क्या कारण था ? ग्रापके पहले शरीर में जो काला रंग ग्रादि स्पष्ट दोष दिखाई दे रहे थे, \* वे सब दोष ग्राप में न होकर हम लोगों में हैं, ऐसा ग्रापने जो कहा वह किस कारण से कहा ? फिर क्षण भर में ग्रापने ऐसा ग्रसाघारण सुन्दर रूप कैसे घारण कर लिया ? भगवन् ! मुभ जैसे मूढ को तो इन ग्राश्चर्यंजनक बातों को देखकर मन में ग्रत्यधिक कुतूहल हो रहा है, ग्रतः हे प्रभो ! ग्राप इस सम्बन्ध में स्पष्टतः समभाकर मेरी जिज्ञासा को शांत करने की कृपा करें । [१२६-१२६]

# बुधाचार्य का उत्तर

बुधाचार्य—भूपेन्द्र धवल ग्रौर सभाजनों! ग्राप मध्यस्थ मानस बनाकर शान्ति से बैठें ग्रौर मेरे द्वारा कथ्यमान प्रसंग को ध्यानपूर्वक सुनें। हे राजन्! मैंने पहिले जो रूप धारण किया था, वह संसार में रहे हुए जीवों को उद्देश्य (लक्ष्य) में रखकर ही धारण किया था। वास्तव में सभी संसारी जीव मेरे पहले के रूप जैसे ही हैं, किन्तु वे मूढ चित्त वाले होने से इसे समभ नहीं पाते। ग्रतः सब प्राणियों पर दृष्टान्तभूत (घटित होने वाला) ग्रौर उन्हें लिज्जित करने वाला अत्यन्त बीभत्स रूप मैंने उन प्राणियों को प्रतिबोधित करने के लिए ही धारण किया था। हे राजन्! मैंने वह रूप मुनि वेष में धारण किया उसका विशेष कारण था ग्रौर 'काला रंग ग्रादि शरीर के समस्त दोष तुम में ही हैं मुभ में नहीं' यह भी मैंने सकारण ही कहा था। हे भूप! इस विषय पर ग्रब मैं विस्तार से कथन करता हूँ, ग्राप सभी सभाजन बुद्धि-चातुर्य को धारण कर ध्यानपूर्वक सुनें ग्रौर समभने का प्रयत्न करें। [१३०-१३५]

## ्स्पष्टीकरग्—१. काला रंग

सर्वज्ञ दर्शन में जो बुद्धिशाली मुनि महात्मा होते हैं वे तप और संयम के योग से अपने समस्त पापों और दोषों को क्षालित कर देते हैं, ख्रतः बाहर से चाहे वे काले-कीट दिखाई देते हों, घृगोत्पादक बीभत्स हों, कोढी हों, भूख-प्यास से पीड़ित हों, तथापि वस्तुतः (परमार्थ से) वे सुन्दर हैं। हे राजन् ! पाप में आसक्त, विषयों में गृद्ध और सद्धर्म से बहिष्कृत (विशुद्ध धर्म से दूर) गृहस्थ बाह्य दिष्ट से निरोग, सुखी और आनन्दित दिखाई देने पर भी तत्त्वतः वे रोगी, दुःखी और पीड़ित हैं। पुनः, काला रंग आदि दोष जैसे गृहस्थों में होते हैं वैसे साधुश्रों में नहीं

होते । उनमें ये दोष क्यों नहीं होते, इसका कारण ग्रंब मैं समभाता हूँ । जो व्यक्ति बाहर से सुवर्ण जैसे पीले रंग का हो किन्तु भीतर से पाप रूपी ग्रंथकार से लिप्त हो तो परमार्थ से वह काला ही है, ऐसा पण्डितजनों का ग्रंभिमत है । हे नरेन्द्र ! बाहर से कोयले जैसा काला व्यक्ति भी यदि ग्रन्तः करण से स्फटिक रत्न जैसा निर्मल हो तो वह कनकवर्णी ही है, ऐसा विचक्षण लोग मानते हैं । ग्रतएव काले रंग वाले साधु का भी मन यदि वास्तव में शुद्ध है तो, हे नरपित ! परमार्थतः उसे स्वर्ण के समान कनकवर्णी ही मानना चाहिये । हे नरािंघप ! गृहस्थ संसार में रहकर ग्रनेक प्रकार के ग्रारम्भ-समारम्भ युक्त पाप-परायण होता है, ग्रतः उसका शरीर स्वर्ण जैसा गौरवर्णी दिखने पर भी परमार्थ से उसे कृष्णवर्णी ही समभना चाहिये । इसी वास्तविकता के कारण मैंने उस समय तुम्हें ग्रौर सभाजनों को कहा था कि काला मैं नहीं तुम सब लोग हो ।\* [१३६–१४५]

## २. मूख

हे नरेश्वर ! मैंने तुम सब को भी भूखा बताया उसका भी स्पष्टीकरण सुनो । पहले भूख शब्द की व्याख्या समको । चाहे जितने विषयों के प्राप्त होने पर भी तृष्ति न हो, सन्तोष प्राप्त न हो, उसे ही विद्वान् परमार्थ-इष्टि से भूख मानते हैं। ग्रर्थात् खाने की इच्छा को भूख तो मात्र व्यवहार में कहा जाता है, वास्तविक भूख तो मानसिक असन्तोष पर स्राधारित है । सद्धर्म से रहित संसार के सभी मूढ प्राराी प्रायः संसार में इतने अधिक आसक्त होते हैं कि उन बेचारों की यह भूल कभी मिटती ही नहीं, प्रथीत् सदा बुभुक्षित ही रहते हैं। ऐसे प्राग्ती खा-पीकर, विषय भोगकर तृप्त दिखाई देने पर भी तत्त्व से वे क्षुधातूर ही हैं, ऐसा समभें। दूसरी स्रोर निरन्तर सन्तोष से पुष्ट होने वाले साधुद्रों का यदि स्राप गहराई से अवलोकन करें तो, हे राजन् ! आपको दिखाई देगा कि यह भयंकर भाव-भूख उन पर कोई ग्रसर नहीं कर पाती; क्यों कि उनके मन में कभी ग्रसन्तोष होता ही नहीं। चाहे उनके पेट खाली हों, भूख से उत्पीड़ित दिखाई देते हों तथापि स्वस्थ मन वाले होने से उन्हें तृप्त ही समभना चाहिये। हे पृथ्वीपति ! इसीलिये मैंने तुम सब को क्षुधा से पीड़ित कहाथा ग्रौर स्वयं को तृप्त बतायाथा। [इस से तुम्हें समफना चाहिये कि मेरे जैसे योग्य श्राचरण वाले सभी साधु तृप्त हैं ग्रौर तुम्हारे जैसे संसार में रहने वाले धन-धान्य, विषय, कषाय ग्रौर परिग्रह में श्रासक्त गृहस्थ अतृप्त हैं।] [१४६-१५१]

#### ३. प्यास

हे नरपित ! स्रप्राप्त भोगों को प्राप्त करने की स्रभिलाषा भाव-कंठ का शोषण करने वाली होने से उसे ही प्यास कहा जाता है । जैन धर्म-रहित प्राणी चाहे जितना पानी पीकर भी निरन्तर इस भाव-तृष्णा से पीड़ित रहते हैं, क्योंकि उन्हें नये-नये विषय-भोग प्राप्त करने की स्रिभलाषा निरन्तर बनी रहती है, जिससे उनका भाव कण्ठ सूखता ही रहता है। दूसरी स्रोर यदि स्राप मुनियों के विषय में स्रवलोकन करेंगे तो स्रापको प्रतीति होगी कि ये महात्मा भविष्य में प्राप्त करने योग्य किसी भी प्रकार के भोगों के विषय में बिल्कुल इच्छा-रहित होते हैं, निःस्पृह होते हैं, इससे उन्हें सामान्य जल प्राप्त हो चाहे न हो किन्तु वे वास्तविक प्यास से तो दूर ही रहते हैं। भोग भोगने की स्रिभलाषा प्राणी को कैसा स्राकुल-व्याकुल बना देती है, इस पर तिनक गम्भीरता से विचार करें। हे राजन्! इसीलिय मेंने कहा था कि तुम सब तृषा-पीड़ित हो, मैं नहीं। [१४२-१४४]

## ४. मार्ग-श्रम

इस संसार का प्रारम्भ कब ग्रौर कैसे हुग्रा ग्रौर इसका ग्रन्त कहाँ ग्रौर कब हो जायगा, इसे कोई नहीं जानता । यह संसार-मार्ग सैकड़ों दोष रूपी चोरों से व्याप्त है, पूरा मार्ग विषम है, विषय रूपी मस्त हाथी या विषैले सर्पों से भरा हुआ है और दुःख रूपी धूल से परिपूर्ण है। हे नरेन्द्र ! ऐसे स्रादि-अन्त-रहित, चोर-सर्प से व्याप्त विषम मार्ग को विद्वानों ने ग्रपने भाव-चक्षुग्रों से देखा है श्रौर इस सम्पूर्ण मार्ग को शरीरधारियों के लिये ग्रति भयंकर दुःख ग्रीर खेद का कारण बताया है। संसारी प्राग्री इस संसार-मार्ग पर कर्म रूपी सम्बल (गठरी) का भार सिर पर लाद कर (घागी के बैल की तरह) निरन्तर घुमते रहते हैं, पर लेशमात्र भी आगे नहीं बढ़ पाते । फलतः विशुद्ध जैन-धर्म-रहित मुढ प्रांगी संसार-महामार्ग से थककर खेद प्राप्त करते हुए निरन्तर क्षित ग्रीर द:खी दिखाई देते हैं। उनके व्यवहार में उनका मार्ग-श्रम स्पष्ट भलकता है। वे चाहे शीत-ताप-नियन्त्रित सुन्दर घर, बंगले या राज्यमहल में रहते हों तथापि तत्त्वत: उन्हें निरन्तर मार्गश्रम से थिकत ही मानना चोहिये। हे भूपति ! दूसरी श्रोर मुनि विवेकपर्वत शिखर पर स्थित सतताह्लादकारी जैनपूर में निवास कर लीला लहर करते हैं। जैनपूर के हिम-शीतल चित्तसमाधान मण्डप में रहकर वे श्रपने श्रापको इतना निवृत्त कर लेते हैं कि मार्गश्रम अथवा त्रास का कोई भी कारण उनके पास नहीं रहता, ग्रर्थात् विगतश्रम हो जाते हैं। बाहर से देखने पर ग्रापको मुनिगए। मार्गश्रम से परिश्रान्त लग सकते हैं, किन्तु परमार्थ से उन्हें ग्रश्नान्त समभना चाहिये। \* इसीलिये हे राजेन्द्र ! मैंने पहले तुम्हें थका हुम्रा ग्रीर स्वयं को खेदनिर्मुक्त कहा था। [१५६-१६४]

#### ५. ताप

हे भूप! क्रोध, मान, माया श्रौर लोभ रूपी चतुर्विध दारुण श्रौर गहन कषायों के ताप से संसारी प्राणियों के सर्वांग सतत जलते रहते हैं। यद्यपि बाह्य शरीर पर वे सदा चन्दनादि शीतल पदार्थों का विलोपन किये रहते हैं, फिर भी कषायों के ताप से वे सर्वदा तप्त ही रहते हैं। हे नृप ! जबिक दूसरी श्रोर साधुगरा सतत शांत मन वाले, निष्कषाय ग्रौर पापरिहत होने से निस्ताप रहते हैं। यद्यपि बाह्य दृष्टि से वे ताप-पीड़ित दिखाई देते हैं, तथापि परमार्थ से उन्हें ताप से दूर ही समभना चाहिये। हे राजेन्द्र ! इसीलिये मैंने पूर्व में कहा था कि तुम सब ताप-पीड़ित हो, मैं नहीं। [१६५-१६६]

## ६. कोढ:

हे नरेन्द्र ! जैसे सामान्यतया कोढ की व्याधि होने पर शरीर में कृमि पैदा हो जाते हैं, हाथ-पैरों से कोढ भरता रहता है, नाक चपटी ग्रथवा नष्ट हो जाती है, ग्रावाज घर्घर (मोटी) ग्रौर ग्रव्यक्त हो जाती है वैसे ही हे राजन् ! मनीषियों ने मिथ्यात्व, ग्रज्ञान ग्रथवा कुदेव कुगुरु कुधर्म में श्रद्धा को ही कुष्ठ व्याधि कहा है। इस कोढ से प्रसित होने पर संसारी प्रास्मियों में ग्रनेक प्रकार के कुविकल्प रूपी कृमि उत्पन्न हो जाते हैं, जिससे उनका आस्तिकता रूपी रस गलता रहता है, रूप नष्ट हो जाता है, सद्बुद्धि रूपी नासिका चपटी हो जाती है स्रौर मदोन्मत्तता के कारए। उनकी वाणी भी धर्घर ग्रौर ग्रस्पष्ट हो जाती है। सम, संवेग, निवेंद ग्रौर करुणारूपी जो हाथ-पैर की ऋंगुलियां हैं वे मूल से नष्ट हो जाती हैं। इसीलिये हे पृथ्वीनाथ ! विद्वज्जनों ने संसारी मूढ प्राणियों को सर्वदा मिथ्यात्वरूपी कोढ के उद्देग से ग्रसित कहा है। यद्यपि वे सर्व ग्रवयवों से सुन्दर दिखाई देते हैं, तथापि भाव (ग्रन्तरंग दृष्टि) से उनके शरीर के समग्र ग्रवयव कृमिजाल से क्षत-विक्षत ही समभना चाहिये । दूसरी क्रोर मुनिगए। सम्यग्भाव (सम्यक्त्व) से पवित्र ग्रौर मिथ्यात्व से रहित होने से उन्हें यह मिथ्यात्व रूपी कोढ नहीं होता, ग्रतः उन्हें सर्व अवयवों से सुन्दर समक्तना चाहिये। हे नृपित !यदि कभी बाह्य शरीर से वे कुष्ठ-ग्रसित भी दिखाई दें तब भी वे मानसिक कुष्ठ से रहित होने से कोढी नहीं हैं, ऐसा समभना चाहिये। इसी द्रष्टि से विचार कर मैंने कहा था कि तुम सब कोढे-ग्रस्त हो, मैं नहीं। [१७०-१७७]

# ७. शूल-पीड़ा

हे राजन्! प्राणियों को जब अन्य प्राणी पर द्वेष-भाव उत्पन्न होता है तब उसकी समृद्धि को देखकर उस पर ईर्ष्या होती है, उसे ही विद्वान् पुरुष शूल-पीड़ा कहते हैं। इस ईर्ष्या रूपी शूल से आकांत प्राणियों के हृदय में प्रतिक्षण टीस उठती रहती है और वे दूसरों को दुःखी देखकर प्रसन्न होते हैं। द्वेष से घघकते हुए वे बार-बार अपने चेहरे को विकृत करते हैं। किन्तु, हे राजन्! सर्वत्र समान चित्तवाले और द्वेष-रहित साधुओं को यह महाशूल नहीं होता। इसी कारण को ध्यान में रखकर मैंने पहले कहा था कि तुम सब शूल से पीड़ित हो, मैं नहीं।

[१७५--१५१]

### **द. वृद्धावस्था**

हे नरेन्द्र ! श्रनादि काल से संसार-चक्र चल रहा है, जिसमें प्राणी समान गति से जन्म, मरण ग्रौर पूर्ववत् व्यवहार की प्रवृत्ति करता ही रहता है,\* पर इसके इस जन्म-मरगा श्रौर व्यवहार में कोई विशिष्टता देखने में नहीं आती है। इसने न कभी श्रोयस्करी विद्याजन्म (विद्वत्ता का अनुभव) ही प्राप्त किया है, न कभी इसने विवेक रूपी तरुगाई ही प्राप्त की है ग्रौर न कभी भावमृत्यु को ही प्राप्त होता है। इसलिये प्रांगी जब तक संसार में रहता है, मात्र जीवन-मरंग के चक्कर ही लगाता रहता है ग्रौर ग्रनन्त दु:ख समूह रूपी वृद्धावस्था से जीर्ण-शीर्ए ही दिखाई देता है। बाह्य दृष्टि से चाहे ऐसे प्रागी युवक ही दिखाई देते हों, पर तत्त्वतः उन्हें जरा-जीर्ण ही समभना चाहिये। हे नृप ! जब कि दूसरी ग्रोर साधुग्री का जीवन ही श्रेयस्करी विद्यामय होता है, विवेक रूपी यौवन से वे भ्रोत-प्रोत रहते हैं भ्रौर दीक्षा सुन्दरी के साथ ग्रानन्द से विलास करते हैं। उन्हें त्रासकारी बुढ़ापा ग्राता ही नहीं, वे सदा भाव-यौवन में ही रहते हैं ग्रौर जब मरते हैं तब इस प्रकार मरते हैं कि उन्हें पुनः जन्म लेना ही न पड़े। स्रतः सभी संसारी प्रांगी दीर्घजीवी होने पर भी बुढ़ापे स जीर्ण हैं, जब कि साधु ग्रपने कर्मों को काटने में शक्तिमान होने से सर्वदा यौवन में ही रहते हैं। (हे राजन ! इसी पर्यालोचन के कारण मैंने पहले तुम लोगों से कहा था कि तुम सब वृद्ध हो, मैं नहीं ।) [१८२–१८८|

### ६. ज्वर

हे भूप ! संसारी मूर्ख प्राग्गी सर्वदा राग रूपी संताप से संतप्त रहते हैं, ग्रतः विद्वानों ने उन्हें महाज्वर से तप्त कहा है । साधुग्रों में तो राग की गन्ध भी नहीं होती, ग्रतः बाह्य दृष्टि से भले ही वे ज्वर-पीड़ित दिखाई देते हों, पर राग रूपी संताप से रहित होने से उन्हें ज्वर-रहित ही समक्षना चाहिये । [१८६-१६०]

## १०. उन्माद

हे घरानाथ ! अपने ग्रापको पण्डित मानने वाले भी जब मूर्ख संसारी प्राग्गी की तरह करणीय कर्त्तन्य/कार्य ग्रीर सद् श्रनुष्ठान में तो प्रवृत्त नहीं होते, ग्रिषतु बार-बार रोकने पर भी पाप कार्य तथा श्रकरणीय कार्यों में तत्परता से प्रवृत्त होते हैं, श्रतः वे उन्मत्त (पागल) ही हैं ऐसा समभें। जबिक दूसरी श्रोर शुद्ध बुद्धि वाले साधुगग सर्वदा सदनुष्ठान में रत रहते हैं, श्रतः उन्हें ऐसा उन्माद नहीं होता। हे राजन् ! इसी विचार-विमर्श के ग्राधार पर मैंने कहा था कि तुम सब वृद्धावस्था से जीर्ण, रोगग्रस्त श्रौर उन्मादयुक्त हो, मैं नहीं हूँ। [१६१-१६४]

# ११. ग्रन्धापन

हे वसुघापित ! संसारी प्राणी भले ही बाह्य दिष्ट से विशाल नेत्रों वाले हों ग्रीर ग्रपने सुन्दर नेत्रों से ग्रांखें फाड़-फाड़ कर देख रहे हों, फिर भी वे श्रन्दर से कामान्ध होते हैं, ग्रत: पहले से ही मैंने उन्हें विकलाक्ष (ग्रन्ध) कहा है । इस प्रकार का कामजन्य ग्रन्धत्व साधुओं में कदापि नहीं होता है । यद्यपि बाह्य दृष्टि से साधु मन्द दृष्टि वाले या नेत्रहीन भी होते हैं पर वे कामान्ध नहीं होते, ग्रतः उन्हें ग्रन्धा नहीं कहा जा सकता । हे राजन् ! इसीलिये मैंने तुम सब लोगों को ग्रन्धा ग्रौर स्वयं को पूर्ण एवं विशाल नेत्रों वाला सुलोचन कहा है । [१६५-१६⊄]

### १२. पराघीनता

हे राजन् ! गृहस्थ प्राराी पराधीन क्यों है और साधू स्वतन्त्र क्यों है ? इस विषय में अब बताता हूँ। स्त्री, पुत्र भीर चंचल कुटुम्ब भ्रादि भिन्न-भिन्न कर्मों से निर्मित होने से परमार्थ से स्नेह-रहित हैं। \* पर, जिन मूढ प्रास्मियों ने इस परमार्थ को नहीं समभा है, उन्हें तो वे मन से ग्रत्यन्त ही प्रिय लगते हैं ग्रीर वे तो इसे ही संसार में सारभूत तत्त्व मानते हैं। उनके मोह में फंसा पामर प्राएी रात-दिन पशुकी भांति दास/नौकर की भांति क्लेश सहन करता है। वह न तो स्वस्थ चित्त से खाना खा सकता है, न रात में सो सकता है ग्रौर धन-घान्य से समृद्ध होने की चिन्ता में निरन्तर भ्राकुल-व्याकुल रहता है। वह सदा कुटुम्ब का भ्राज्ञा-कारी बनकर स्रादेशों का पालन करता रहता है, फिर भी वस्तृतत्त्व के परमार्थ से स्रन-भिज्ञ अपनी पराधीनता को नहीं जानता। यह प्राणी मनुष्य आदि चार गति वाले इस संसार-चक्र में सकल जीवों से माता, पिता, भ्राता, स्त्री, पुत्र, पुत्री ग्रादि सम्बन्धों से अनेक बार सम्बन्धित हो चुका है। इस वस्तुस्थिति को समभने वाला चत्र प्राग्गी फिर क्यों बार-बार उनके लिये भ्रपने जीवन को हारता है ? क्यों ग्रपने कर्त्तव्य को भूल जाता है ? इसीलिये महात्मा पुरुष स्त्री, पुत्र ग्रादि रूप इस पिजरेका पूर्गारूप से त्याग कर निःसंग स्वतन्त्र हो जाते हैं। निःसंग बुद्धि वाले साधू ही स्वतन्त्र हैं, स्वाधीन हैं, भाग्यशाली हैं, पाप-रहित हैं स्रौर जगत के स्वामी हैं। ऐसे महाबुद्धिमान् महात्मा ग्रपने गुरु के ग्रधीन होने पर भी घर-कूट्म्ब के पाश/बन्धन से निर्मुक्त होने से पूर्णतया स्वतन्त्र हैं। हे मानवेश्वर ! इस बात को ध्यान में रख-कर ही मैंने तुम्हें पराधीन भौर श्रपने को स्वतन्त्र कहा था । [१६६-२१०]

# १३. ग्राठ ऋग्गदाता

हे राजन्! मैंने पहले जो कहा था कि मेरे सिर पर ग्राठ ऋ गदाता हैं, वे प्रािंगियों से सम्बन्धित ज्ञानावरणीय ग्रादि ग्राठ कमें हैं, जो प्राणी को ग्रनेक प्रकार के दुःख देते हैं। ये कमें जीव को निरन्तर व पुनः-पुनः कदिथत करते रहते हैं। इन तीव्र दारुग कमों से प्रािंगी दान ग्रादि लेने-देने में, भोग-उपभोग करने में ग्रौर अपनी शक्ति का उपयोग करने में ग्रसमर्थ हो जाता है। ये कई प्राणियों को कभी भूखा-प्यासा रखते हैं, कभी उसे दीन-हीन बनाकर विह्वल कर देते हैं ग्रौर कभी उसे नरक के कोठे में डालकर गाढ़ पीड़ा देते हैं। ये ग्राठ कर्मरूपी ऋ गदाता साधुग्रों के

भी होते हैं, किन्तु वे शुद्ध प्रायः होते हैं। उनका ऋगा ग्रल्प मात्रा में होता है, ग्रतः वे उनको इतना कव्ट नहीं दे पाते। फिर वे मुनिगण इतने शक्ति-सम्पन्न एवं कृत-निश्चयी होते हैं कि नित्य ही ग्रपने ऋगा को थोड़ा-थोड़ा चुकाकर उसे घटाते रहते हैं, ग्रतः ये ग्राठ ऋगादाता साधुग्रों को इतना त्रास नहीं दे सकते। हे राजन्! इसीलिये मैंने पहले तुम सबको कर्जदार श्रीर स्वयं को ऋगामुक्त कहा था।

[२११-२१६]

## १४. प्रचला निद्रा

हे नरेन्द्र ! जैन-घर्म-रहित प्राराी नित्य ही भाव निद्रा में सोते रहते हैं इसका भी विवेचन सुनो । कर्म-परम्परा ग्रति भीषरा है, यह संसार-सागर ग्रति-घोर है, राग आदि भयंकर दोष हैं, प्रास्मियों का मन चपल है, इन्द्रियां बहुत चंचल हैं, जीवन ग्रस्थिर है, समस्त समृद्धियां भी चलायमान हैं, शरीर क्षरामंगुर है, प्रमाद प्राशियों का शत्रु है, पाप-संचय दुस्तरसीय है, असंयम दुःख का कारण है, नरक रूपी कुंग्रा महा भयंकर है, प्रियजनों का संयोग श्रनित्य है, ग्रप्रिय संयोग भी क्षणिक है, कलत्र-मित्र ग्रौर बान्धवजनों के प्रति राग ग्रौर विराग भी क्षिणिक है, मिथ्यात्व बैताल महा भयंकर है, वृद्धावस्था तो हाथ में ही बैठी है, भोग अनन्त दुः खदायी है और मृत्यु रूपी पर्वत अति दारुगा है। यह सब बिना सोचे ही प्राणी पांव पसार कर सोया है, ग्रपने विवेक चक्षुग्रों को बन्द कर चेतना-शून्य होकर घुर-घुर श्रावाज करता हुआ घोर निद्रा में पड़ा है। विवेकीजनों द्वारा बहुत तेज ग्रावाज से जगाने पर वह थोड़ा जागकर भी ग्रपनी ग्रांखों को घूर्ण-मान करता हुया पुनः इस महामोह निद्रा में बार-बार सो जाता है। हम कहाँ से ब्राये हैं ? किस कर्म से ब्राये हैं ? कहाँ ब्राये हैं ? कहाँ जायेंगे ? इन सब पर ये मुर्ख प्राणी कोई विचार नहीं करते । ग्रतः बाह्य र्दाष्ट से ऐसे प्राणी जागत दिखाई देने पर भी वस्तुत: वे भाव-निद्रा में सो रहे हैं, समफना चाहिये । जबिक मुनिपुंगवों को ऐसी महामोह रूपी निद्रा नहीं होती । वे भाग्यशाली तो नित्य जागृत<sup>े</sup> रहते हैं । सर्वज्ञ प्ररूपित ग्रागम रूपी दीपक से महाबुद्धिमान साधु ग्रपनी श्रीर श्रन्य प्राणियों की गति स्त्रौर स्नागित को जान जाते हैं, स्रतः उन्हें बाह्य निद्रा से सुप्त होने पर भी विवेक नेत्रों के खुले होने से जागृत ही समभना चाहिये। इन सब बातों का विचार कर ही मैंने पहले कहा था कि तुम सब सो रहे हो, मैं नहीं। महामोह निद्रा में पड़े होने के कारए। तुम वस्तु-स्वरूप को सम्यक् प्रकार से नहीं समभते, जबकि मेरे विवेक चक्षु खूले होने से मैं प्रत्यक्षतः एवं स्पष्टतः देखता हुँ । [२१७-२३२]

### १५. दरिद्रता

हे राजन् ! जो सद्धर्म से रहित हैं, परमार्थ से उन्हीं प्राणियों को दरिद्रता से स्राक्रान्त दारिद्र्य-मूर्ति समक्तना चाहिये । हे नरपित ! ज्ञान, दर्शन, चारित्र स्रौर

<sup>\*</sup> पुष्ठ ५१४

वीर्यं जो भावरत्न हैं, वस्तुतः वे ही धन के भण्डार हैं, वे ही ऐश्वर्य के कारण् हैं ग्रौर वे ही सुन्दर हैं; जो पापात्माश्रों के पास नहीं होते । फिर इनके बिना उनके पास कैसा धन ? फलतः इन भाव-रत्नों से रहित जो लोग धन से परिपूर्ण दिखाई देते हैं, उन्हें भी परमार्थ से निर्धन ही समफ्ता चाहिये ।\* हे भूप ! जबिक दूसरी ग्रोर साधु महात्मा तो नित्य ही चित्त रूपी मन्दिर में इन भाव-रत्नों से जगमगाते रहते हैं, श्रतः वे ही वास्तव में सच्चे धनिक हैं, वे ही धन्य हैं ग्रौर वे ही परम विभूति सम्पन्न हैं । वे निःसंदेह निखिल संसार का पोषण् करने में शिक्तमान हैं । हे नृप! बाहर से फटे मैंले वस्त्रों से वे भले ही मिलन, भिखारी ग्रौर दिखाई देते हों ग्रौर उनके हाथ में तूम्बड़े (पात्र) दिखाई देते हों तथापि परमार्थ से विद्वानों ने उन महध्यं एवं ग्रमूल्य रत्नधारी मुनियों को ही परमेश्वर माना है । हे नरेन्द्र! ग्रावश्यकता पड़ने पर वे महात्मा ग्रपने तेज के द्वारा एक तृण् से भी रत्नों के भण्डार का निर्माण कर सकते हैं । ग्रतः ग्रपने दारिद्र्य का पर्यान्लोचन न कर ग्रापने मुफ्त जैसे भाव-रत्नों के धारक महाधनी साधु को दिरद्री कैसे बतलाया ? [२३३-२४२]

## १६. मलिनता

हे पृथ्वीपित! जो व्यक्ति कर्म-मल से भरा हुन्ना है वही वास्तव में मिलन है। कर्म-मल से पूरित प्रांगी शरीर के बाहरी श्रंगोपांगों को कितना भी धोकर, सुन्दर वस्त्र धारण करने तथापि उसकी मिलनता में न्यूनता नहीं श्राती। जबिक बाहर से मिलन वस्त्र धारण करने पर भी जिनके मन बर्फ, मोती के हार श्रौर गाय के दूध के समान स्वच्छ हैं, हे मानवेश्वर! वे ही वास्तव में स्वच्छ हैं, निर्मल हैं, ऐसा समक्षना चाहिये। तुम सब लोगों में विद्यमान इस भाव-मिलनता का विचार किये बिना ही तुम सब ने किस कारण से मेरी हँसी उड़ाई? [२४३-२४४]

# १७. दुर्भाग्य

सद्धर्म में निरत पुरुष ही इस विश्व में सीभाग्य-सम्पन्न होता है। ऐसा पुरुष ही विवेकी पुरुषों का हृदयवल्लभ होता है। जिसका चित्त सद्धर्मवासित होता है वही जगत के समस्त सुर, असुर, चराचर प्राश्मियों का बन्धु तुल्य होता है। अर्थात् ऐसा सत्पुरुष ही समस्त सृष्टि के साथ मैंत्री-भाव/प्रम-भाव रखता है। साधु तो इस लोक में सर्वदा सदाचार में ही रत रहते हैं, ग्रतः वे ही वास्तव में सौभाग्यशाली हैं। जो ऐसे साधु पुरुषों से द्वेष करते हैं वे नराधम हैं, पापी हैं। जिस प्राश्मी में ग्रधमं का जितना ग्राधिवय है वह भावतः उतना ही दुर्भागी है। सभी विवेकी पुरुष ऐसे ग्रधमीं की निन्दा करते हैं। ग्रतः जो प्राणी पाप-रत है वही लोक में दुर्भाग और पापी होता है। हे नराधिप ! ऐसे पापी की जो प्रशंसा करते हैं वे भी दुर्भागी और पापी

हैं। फिर मैं तो प्रकट रूप में भी मुनि वेष में था, धर्मी था। ये दुर्भागी लोग मुफ सोभागी को देख भी सकते थे, तब भी तुम लोगों ने मुफ्ते दुर्भागी क्यों कहा ? किस लिये मेरी निन्दा की ? [२४६-२५१]

# १६. पारमाधिक ऋानन्द

[धवल राजा और सभाजनों को ग्रपने स्वरूप का दर्शन कराते हुए बुधाचार्य ने संसारी जीवन की ग्रधमता और साधु जीवन की महत्ता पर प्रकाश डाला। संसारी जीवों की भूठी समभ को दूर करने के कारगों पर प्रकाश डालते हुए उन्होंने स्पष्ट किया कि किसी भी प्रकार उनकी निन्दा करना उचित नहीं था।

# सांसारिक सुख

उन्होंने कहा—हे राजन् ! जिनवचनामृत-रहित पामर प्रांगी इस संसार के गर्भ में भटकते हैं, कर्म-परम्परा रूपी रस्से से निरन्तर बंधते हैं, विषयों को भोगने पर भी तृष्ति न होने से विषय-बुभुक्षा से पीड़ित रहते हैं, विषयेच्छा रूपी तृषा से प्यासे रहते हैं, निरन्तर भवचक्र में भटकते हुए थक कर खिन्न हो जाते हैं, कथा-याग्नि से प्रतिदिन दहकते रहते हैं, मिध्यात्व रूपी कोढ से ग्रस्त रहते हैं. ईर्ष्या शूल से बिघते रहते हैं, संसार में दीर्घकाल तक निवास होने के कारएा वृद्धावस्था से जीर्गा हो जाते हैं, राग-ज्वर से घघकते हैं,\* कामवासना रूपी काचपटल से घ्रन्धे हो जाते हैं, भाव-दरिद्रता से भ्राक्रान्त हो जाते हैं, जरा रूपी राक्षसी से पराभव प्राप्त करते हैं, मोहान्धकार से भ्राच्छादित रहते हैं, पांच इन्द्रियों के घोड़ों से खींचे जाते हैं, क्रोधाग्नि में पकते रहते हैं, मान पर्वत से स्तब्ध रहते हैं, माया जाल से वेष्टित रहते हैं, लोभ समुद्र में डूबते रहते हैं, इष्ट-वियोग की वेदना से सन्तप्त रहते हैं, ग्रनिष्ट के संयोग से परितप्त होते हैं, कालपरिणति के वशीभूत इधर से उधर डोलते रहते हैं, लम्बे समय तक बड़े कुटुम्ब के भररा-पोषरा से बार-बार संत्रस्त होते हैं, कर्म रूपी कर्जदारों से बार-बार लांछित होते हैं, महामोह की दीर्घ निद्रा से सब से पीछे रह जाते हैं ग्रौर ग्रन्त में मृत्यु रूपी मगर-मच्छ के ग्रास बनते हैं। हे राजन् ! यद्यपि ये संसारी प्राग्गी बीग्गा, मृदंग द्यादि के मधुर स्वर सुनते हैं, नेत्रों को श्राकृष्ट करने वाले विभ्रम, विलास एवं कटाक्ष युक्त मनोहर रूप देखते हैं. ग्रच्छी

मृष्ठ ५१६

तरह से निष्पादित कोमल स्वादिष्ट और मनोनुकूल विशिष्ट प्रकार का भोजन करते हैं, कपूर, अगर, कस्तूरी, पारिजात, मंदार, नमेरु, हरि-चन्दन, संतानक के फूलों को और अग्निपुट द्वारा निर्मित सुगन्धित पदार्थों की सुगन्ध लेते हैं, लिलत ललनाओं का कोमल शैया पर आनन्द से स्पर्श करते हैं, आलिगन करते हैं, प्रेमी मित्रों के संग आनन्द करते हैं, सुन्दर वन वाटिका में विलास करते हैं, मनोवांछित चेष्टायें और कीड़ायें करते हैं, वर्णनातीत विषय-वासना-रस में आकंठ डूबे रहते हैं, रसासक्ति के अभिमान में आंखें भी मुंदी (निमीलित) रहती हैं तथापि उन प्राणियों का यह सुखानुभव मात्र क्लेश रूप और निरर्थक ही है। हे राजन्! मैंने प्रारम्भ में जो विविध प्रकार के दुःखों के सैकड़ों कारण बतायें हैं उनसे तो यह संसारी प्राणी निरन्तर धिरा ही रहता है, फिर सुख कैसे प्राप्त हो सकता है? मानसिक शांति कैसे मिल सकती है?

इस प्रकार की परिस्थिति में भी, दुःखों से ग्राकण्ठ डूबा हुग्रा होने पर भी प्राणी मोह के कारण ग्रपने को मुखी मानता है। हे भूप ! उसका यह सुख शिका-रियों द्वारा शक्ति, नाराच (बाग्), तोमर (भाखा) से ग्राहत होने पर त्रस्त हरिग्ण को जैसा सुख प्रतीत होता है वैसा ही संसारी प्राणियों का सुख है। ग्रथवा उसका यह सुख ग्राटा लगे कांटे में फंसी हुई तालुविद्ध मूर्ख मछली का सुख ही है जो ग्राटा खाने के लोभ में ग्रपने प्राण् गंवाती है। हे नरेन्द्र ! विशुद्ध धर्मरहित प्राणियों के मस्तक दुःख-संघात में इतने विदीग्णं रहते हैं मानो वे महादुःखी नारकीय जीव ही हों, ग्रथीत् वास्तविक सुख की तो गन्ध भी उनके पास नहीं फटकती।

[२४२–२४४]

# साधुग्रों के पारमाथिक ग्रानन्द

हे राजन् ! श्रेष्ठ मुनिपुंगवों को उपरोक्त सभी क्षुद्र उपद्रव कदापि बाधित/ उत्पीड़ित नहीं करते हैं, क्योंकि उनका मोहान्धकार नष्ट हो जाता है और उन्हें सम्यक् ज्ञान (विशुद्ध सत्य ज्ञान) की प्राप्ति हो जाती है। किसी भी विषय का कदाग्रह (भूठा आग्रह) करने की प्रवृत्ति से वे निवृत्त हो जाते हैं। संतोषामृत उनकी रग-रग में व्याप्त रहता है। वे किसी भी प्रकार का अनैतिक आचरगा नहीं करते जिससे उनकी भव-बेल सुख कर टूट जाती है। धर्म मेघ रूपी समाधि स्थिर हो जाती है और उनका अन्तरंग अन्तःपुर (आन्तरिक गुण) उनके प्रति अधिकाधिक अनुरक्त होता है।

मुनिपुंगवों के अन्तरंग अन्तःपुर (११ पत्नियों) का वर्रान भी सुनिये—

इन श्रमण वृन्दों को घृति सुन्दरी सन्तोष प्रदान करती है, \* श्रद्धा सुन्दरी चित्त को प्रसन्न रखती है, सुखासिका सुन्दरी ग्राह्णादित करती है, विविदिषा सुन्दरी शान्ति का प्रसार करती है, विज्ञप्ति सुन्दरी प्रमोद प्रदान करती है, मेघा सुन्दरी सद्बोध प्रदान करती है, ग्रनुप्रेक्षा सुन्दरी हर्षोल्लास का कारण भूत बनती है, मैत्री सुन्दरी मनोभीष्सित श्रनुकूल श्राचरण करती है, करुणा सुन्दरी प्रति समय वात्सल्य भाव रखती है, मुदिता सुन्दरी सतत श्रानन्द प्रदान करती है श्रीर उपेक्षा सुन्दरी समस्त प्रकार के उद्देगों का नाश करती है।

हे नरेश्वर ! स्रत्यन्त प्रिय एवं प्रगाढ़ अनुरागिणी इन ग्यारह सुन्दिरयों में प्रेमासक्त (धैर्यादि स्रान्तिरिक गुणों में दढ़ासक्त) होकर ये मुनीन्द्र सर्वंदा झामोद-प्रमोद करते हैं, अर्थात् प्रमुदित रहते हैं। इन्हीं सुन्दिरयों (श्रान्तिरिक गुणों) के सम्पर्क से ये श्रमणाण स्वयं की स्रात्मा को संसार-सागर से पार झौर निर्वाण-सुख-समुद्र में डूबा हुआ मानते हैं। (यह तो अनुभव सिद्ध और शास्त्र प्रसिद्ध ही है कि) शान्त चित्त वाले विशुद्ध ध्यानी मुनियों को जो सुख प्राप्त होता है वैसा सुख देवों को, इन्द्र को या चक्रवर्ती को भी प्राप्त नहीं हो सकता। जो महात्मागण स्रपने देह रूपी पिंजरे में भी पराया हो इस भाव से रहते हैं, उन्हें कैसा सुख मिलता है, यह पूछने का साहस ही कौन कर सकता है ? संसार-गोचरातीत जिस सुख की अनुभूति वे करते हैं उस स्रानन्द रस के स्वरूप को वे ही जान सकते हैं, प्रन्य प्राणो नहीं। ऐसी परिस्थिति में भी जब कि मैं सुख-पूरित हूँ तब भी वस्तुतत्त्व के पार-मार्थिक रहस्य को समभे बिना लोगों ने मुफे दुःखी कहकर मेरी जो निन्दा की है, वह व्यर्थ है। स्वयं दुःखी होते हुए भी तुम सब लोग भूठे सुख के स्रिममान में विचित्र नाटक कर रहे हो, किन्तु हे राजेन्द्र! वास्तिवक पारमार्थिक मुख क्या है? कहाँ है ? कैसे मिलता है ? यह कोई नहीं जानता स्रौर न समभने की कोई चेष्टा ही करता है। [२५६-२६२]

# १५. बठरगुरु कथा

[सदागम के समक्ष संसारी जीव वामदेव श्रपनी श्रात्मकथा को श्रागे सुनाते हुए कहता है कि दरिद्री के वेष में उपस्थित बुधाचार्य श्रपनी बुलन्द श्रावाज में मेरे मित्र विमल के पिता धवल राजा को जब उपरोक्त विवेचन सुना रहे थे तब राजा के मन में एक शंका उठी श्रौर उन्होंने श्राचार्य से पूछा।

## धवल राजा का प्रश्न : प्राचार्य का समाधान

भगवन्! म्रापके कथनानुसार जब विषयों में दुःख म्रौर समभाव में ही सब से उत्तम सुख है तब सब लोग उसे समभ कर भी बोघ को क्यों नहीं प्राप्त करते? [२६३]

बुधाचार्य—राजन् ! लोग महामोह के वशीभूत होकर वस्तुतत्त्व को नहीं समभते (सत्यमार्ग पर नहीं चलते ग्रौर परमार्थ सुख के विषय में विचार भी नहीं करते ।) जैसे इस बठरगुरु ने किया था । [२६४]

धवल राजा—भगवन् ! यह बठरगुरु कौन था ग्रौर उसे तत्त्वबोध क्यों नहीं हुग्रा ?

बुधाचार्य---राजन् ! मैं तुम्हें बठरगुरु की कथा विस्तार से सुनाता हूँ। सुनो---

# बठरगुरुको कथा

भव नामक एक बड़ा गाँव था। इस गाँव में स्वरूप नामक शिव मन्दिर था। यह मन्दिर मूल्यवान रत्नों से पूर्ण, विविध प्रकार के खाद्य पदार्थों से भरपूर, द्राक्षादि स्वादिष्ट शीतल मधुर पेय से युक्त, धन-धान्य से समृद्ध और सोने, चाँदी, कपड़े तथा वाहनों से सम्पन्न था। यह शैव देवमन्दिर स्फटिक जैसा निर्मल, उत्तुंग, मुखोत्पादक और सब प्रकार की सामग्री से परिपूर्ण था। [२६४]

इस शिव मन्दिर में सारगुरु नामक शिवाचार्य ग्रपने कुटुम्ब के साथ रहता था। वह इतना ग्रथिल (गेला, मूर्ख) था कि ग्रपने हितेच्छु ग्रौर प्रेमी कुटुम्बीजनों का भी भली प्रकार पालन-पोषण नहीं करता था ग्रौर न उनके स्वरूप (वास्त-विकता) को ही जानता था। शिवमन्दिर में कैसी समृद्धि भरी हुई है, यह भी वह नहीं जानता था। ग्रथित उसकी मूर्खता की पराकाष्टा तो यह थी कि वह न तो यह जानता था कि घर में कौन-कौन हैं ग्रौर न यह जानता था कि घर में कितनी पूंजी है।\*

उस गाँव के चोरों को यह पता लग गया था कि शिव मन्दिर में कितनी समृद्धि है और उसके मूर्ख व्यवस्थापक को इसका पता भी नहीं है। अतः धूर्त चोरों ने वहाँ आकर सारगुरु से मित्रता गाँठी। पगला आचार्य चोरों को भले लोग, हितेच्छु, प्रेमी और हृदयवत्लभ समभने लगा। परिगामस्वरूप आचार्य अपने कुटुम्ब का अनादर कर चोरों के साथ निरन्तर विलास करने लगा और अपने कुटुम्ब को भूल-सा गया।

सारगुरु के ऐसे विचित्र व्यवहार को देखकर शिवभक्त उसे समकाने लगे— 'भट्टारक! श्राप जिनकी संगति कर रहे हैं वे महाधूर्त और चोर हैं। श्रापको उनकी संगति छोड़ देनी चाहिये।' सारगुरु ने तो उनकी बात सुनी ही नहीं, सुनी भी श्रमसुनी करदी। उसकी मूर्खता से तंग श्राकर लोगों ने उसका नाम बठर (मूर्ख) गुरु रख दिया। श्राखिर में जब लोगों को यह विश्वास हो गया कि यह मूर्ख घूर्त और तस्करों से घिर गया है श्रीर उनकी मैत्री में ही श्रानन्द मानता है तब लोगों

ने शिव मन्दिर में श्राना ही छोड़ दिया। शिवभक्तों का श्राना-जाना बन्द होने से धूर्तों का जोर बढ़ा, उन्होंने श्रपना कपट जाल श्रधिक फैलाया। बठरगुरु के पागल-पन को बढ़ावा देने लगे और श्रन्त में शिवमन्दिर पर श्रपना श्रधिकार कर, बठरगुरु के परिवार को एक कोठरी में बन्द कर ताला लगा दिया।

शिवमन्दिर श्रीर बठरगुरु को ग्रपने वश में कर धूर्त तस्कर बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने सब से श्रधिक धूर्त तस्कर व्यक्ति को श्रपना नायक चुना। फिर धूर्त लोग श्रपने नायक के सन्मुख तालियाँ बजाकर नाच करने लगे श्रीर बठरगुरु से भी प्रतिदिन श्रनेक प्रकार के नाटक करवाने लगे। नाच करते हुए धूर्त चोर लोग गाते भी जाते थे —

हे मनुष्यों ! तुम भी किसी प्रकार घूर्तता का भाव घारण कर मित्र को ठगो ग्रौर उसके भोजन का हरण करलो । देखो, हमने तो बठरगुरु के मन्दिर में घुसकर ग्रिधकार कर लिया ग्रौर ग्रब मनमानी कर रहे हैं । ग्रत: तुम यहाँ ग्राकर देखो तो सही कि हम कैसे उसके नायक (ग्रिधकारी) बन गये हैं । [२६६]

श्रन्य चोरों ने श्रपनी दूसरी तान छेड़ी--

स्ररे ! हमारी जगप्रसिद्ध धूर्तता से यह बठरगुरु तो हमारे वश में स्रा गया है स्रौर संकड़ों रत्नों की समृद्धि के साथ यह शिवमन्दिर भी हमारे हस्तगत हो गया है । हम सब खाते हैं, पीते हैं स्रौर मस्ती छानते हैं । [२६७]

इतने पर भी वह हतभागी बठरगुरु न तो अपने तिरस्कार और विडम्बना को समभता है, न अपने कुटुम्ब का हाल-चाल जानता है और न यह जानता है कि धन-धान्य से परिपूर्ण मन्दिर दूसरों के हाथ में चला गया है। वह यह भी नहीं समभता कि मन्दिर पर अधिकार करने वाले उसके शत्रु हैं, मित्र नहीं। वह तो इन शत्रुओं को अपना परम मित्र मानता है। ऐसी मूर्खता से पागल बना बठरगुरु हृष्ट-तुष्ट होकर रात-दिन चोर परिवार के बीच में नाचता गाता हुआ आनन्द मानता है।

इस भव गांव में चार मोहल्ले थे ग्रतिजघन्य, जघन्य, उत्कृष्ट ग्रौर ग्रत्युत्कृष्ट । जब बठरगुरु को भूख लगती है ग्रौर चोरों से भोजन मांगता है तब चोर
उसके शरीर पर काले दाग बनाकर, हाथ में घटकप्र (मिट्टी की ठीकरी का पात्र)
देकर कहते हैं कि, 'मित्र गुरु महाराज! भिक्षा मांगिये, थोड़ा घूमिये।' बठर की तो
स्थित ऐसी हो गई थी कि जैसा चोर कहे वैसा उसे करना ही पड़े। ग्रतः वह धूतौं
से घिरा हुग्रा पहले ग्रतिजघन्य मोहल्ले में गया। वहाँ धूतौं ने ताल दे-देकर उसे घरघर नचाया। घूतौं ने मोहल्ले में रहने वाले ग्रधम लोगों को गुरु की \* मरम्मत करने
का संकेत किया, ग्रतः उस मोहल्ले के निवासियों ने यमराज के समान बठर गुरु की
लाठियों, पत्थरों, लातों ग्रौर मुट्ठियों से खूब मरम्मत की। घोरपीड़ा से तिलिमलाता

<sup>\*</sup> पुष्ठ ५१६

हुम्रा बेचारा बठर जोर-जोर से रोने चिल्लाने लगा। इस म्रतिजघन्य मोहल्ले में बठर ने बहुत समय तक घूमकर घोर दुःख देखे, पर उसे कहीं भी भिक्षा नहीं मिली। मार खाकर वह उस म्रतिजघन्य मुहल्ले से वापिस निकला। उसका मिट्टी का खप्पर टूट गया। ठीकरे के फूट जाने पर घूर्तों ने बठर के हाथ में मिट्टी का सकोरा दिया और उसे लेकर दूसरे जघन्य मोहल्ले में म्राये। यहाँ के क्षुद्र निवासियों ने भी बठर की खूब खिल्ली उड़ाई। यहाँ पर भी उसे भिक्षा नहीं मिली भ्रौर वह इस मोहल्ले से खाली हाथ लौटा। सकोरे के फूट जाने पर घूर्तों ने बठर को तांबे का पात्र दिया और उसको तीसरे उत्कृष्ट मोहल्ले में ले गये। यहाँ पर बठर को रत्नपूरित शिव मन्दिर का नायक (स्वामी) है इस कारण कुछ-कुछ भीख मिली। यहां के निम्न लोगों ने भी इसकी कदर्थना/विडम्बना की, परन्तु पहले भौर दूसरे मोहल्ले जितनी नहीं। इस तीसरे मोहल्ले में भी वह बठर कुछ समय तक घूमता रहा। एक दिन उसका ताम्रपात्र भी टूट गया। ताम्रपात्र के टूट जाने पर घूर्तों ने बठर को चांदी का पात्र दिया और उसे भ्रपने साथ चौथे भ्रत्युत्कृष्ट मोहल्ले में ले गये। यहाँ के निवासी उसे रत्नों के भ्रधिपति के रूप में भली प्रकार जानते थे, ग्रतः यहाँ बठर को घर-घर से सुसंस्कृत बढ़िया भिक्षा मिली। [२६ द-२७४]

इस प्रकार से घूर्त चोर लोग बठर गुरु को पुनः-पुनः एक से दूसरे मोहल्ले में फिराते, रात-दिन नाटक करवाते ग्रौर नचाते। प्रत्येक घर के लोग उसकी हंसी उड़ाते, उसे मारते, प्रसन्नता से तालियां बजाकर उसकी नकल उतारते ग्रौर विविध प्रकार से उसकी विडम्बना करते। तस्करों के द्वारा ऐसी कदर्थना किये जाने पर भी वह मूर्ख गुरु जैसी-तैसी भिक्षा से पेट भरकर मन में प्रसन्न होता, सन्तुष्ट होता। [२७४-२७७]

कभी-कभी तो उत्साह में भ्राकर गाने भी लगता-

ग्ररे! यह मेरा मित्रवर्ग तो मेरे ऊपर ग्रत्यधिक प्रेम रखता है ग्रौर सब लोग मेरा विनय (सन्मान) करते हैं। ग्ररे! मुफ्ते तो यह सचमुच में राज्य मिल गया और यह मेरा विकट उदर (पेट) भी ग्रमृत भोजन से भर जाता है। [२७८]

विशेषता तो यह कि मूर्ख बठरगुरु स्नाकण्ठ दुःख में डूबा हुस्रा होने पर भी स्रपने को सुखसमुद्र से सराबोर मानता था स्नौर उन ध्रूर्त चोरों के दोषों का वर्णन कर उनके स्वरूप को बताने वाले हितेच्छुस्रों से द्वेष करता था। [२७६] वह मूर्ख यह बात तो समभता भी नहीं था कि स्वयं बाह्य भावों में पटक दिया गया है, वह पामर रत्नों से परिपूर्ण स्वकीय मन्दिर से निकास दिया गया है, स्रपने हितेच्छु सनुरागी सुन्दर कुटुम्बियों से दूर कर दिया गया है स्रौर दुःखसमुद्र में डूबा हुस्रा है। इन सब परिस्थितियों को पैदा करने वाले ये धूर्त चोर हैं, यह भी वह नहीं जानता था।

हे राजन् ! इस प्रकार बठरगुरु की कथा का एक भाग मैंने तुम्हें सुनाया। ये धर्मरहित संसारी प्राणी भी इसी प्रकार के हैं।

# १६. कथा का उपनय एवं कथा का शेष माग

बठरगुरु की कथा सुनकर धवल राजा को बड़ा म्राक्चर्य हुग्रा। उसने पूछा— महाराज! यह कैसे हो सकता है ?

इस संसार को भव नामक गांव समभे । संसार के मध्य में जीव-लोक के स्वरूप (वास्तिविक रूप) को अति विस्तृत शिव-मिन्दर समभें । जैसे शिव-मिन्दर रत्नों से भरपूर है वैसे हो जीव का स्वरूप अनन्त ज्ञान, दर्शन, चारित्र, वीर्य आदि अमूल्य रत्नों से पूर्ण है और समस्त कामनाओं को पूर्ण करने वाला तथा परमानन्द को देने वाला है । जैसे रत्नों का स्वामी हो भौताचार्य\*/सारगुरु है वैसे ही जीव-स्वरूप का स्वामी समग्र जीवलोक है । जीव के ज्ञानादि जो स्वाभाविक गुएा हैं वे उसके कुटुम्बी हैं । यद्यपि ये स्वाभाविक गुएा ही श्रेयस्कारी और हितकारी हैं, पर सारगुरु रूपी जीव-लोक के चित्त में यह प्रतिभासित नहीं होता ।

इस संसार में कर्म-योग (सांसारिक कार्य प्रणाली) से मदोन्मत्त यह जीव भी सारगुरु की तरह गुरगरत्नों से पूर्ण ऋपने स्वरूप को नहीं जानता । राग-द्वेप म्रादि दोष ही चोर कहे गये हैं, जो महा धूर्त हैं म्रौर इस जीवलोक को ठगते हैं, किन्तु सारगुरु की ही भांति जीवलोक को ये धूर्त तस्कर ही मित्र स्नौर प्रिय लगते हैं। ये रागादि धूर्त ही जीव को ग्रपने गाढ बन्धन में बांध कर कर्मोन्माद बढ़ाते हैं, जीव के स्वरूप को वश में कर उसके जो स्वामाविक गुरा रूपी कुटुम्बी हैं, उनका हररा कर, कारागार में डाल कर चित्त-द्वार बन्द कर देते हैं। हे पृथ्वीनाथ ! ये रागादि धूर्त तस्कर शिवमन्दिर के समान जीवलोक के गुगा-रत्नों से समृद्ध स्वरूप का हरए। कर उस पर अधिकार कर लेते हैं। जीव के स्वाभाविक गुर्गो का हरए। कर, उसके भाव-कुटुम्ब को श्रपने वश में कर, ये धूर्त उस पर महामोह का राज्य स्थापित कर देते हैं, जैसे चोरों ने सारगुरु को वर्ण में कर उसके कुटुम्ब को कमरे में बन्द कर ताला लगा दिया था । सांसारिक उन्माद के बढ़्रुजाने से सारगुरु रूपी जीवलोक रागादि धूर्तों को ग्रपना मित्र मानकर हृष्टिचित्त होता है ग्रौर उनके वशीभूत हो जैसे वे नचाते हैं, वैसे नाचता है। हे नृप!गीत, ताल और मृत्य का जो यह महा कोलाहल इस संसार में सुनाई देता है वह रागादि चोरों द्वारा ही किया जा रहा है। [२८४-२६१]

पृष्ठ ५२०

जैसे शिवभक्तों ने सारगुरु को बार-बार टोका, समक्षाया, वैसे ही जैन दर्शन के प्रबुद्ध विद्वानों को समक्षना जो इस जीव को प्रतिक्षण रोकते हैं और इस जीव को बार-बार समक्षाते हैं कि, हे जीवलोक ! तुक्षे इन राग-द्वेष ग्रादि चोरों की संगति नहीं करनी चाहिये, ये तेरे भाव शत्रु हैं ग्रीर सर्वस्व हरण करने वाले दुष्ट हैं। किन्तु, कर्म के प्रवल उन्माद में विह्वल बना संसारी जीवलोक सारगुरु के समान ही उनके हितकारी वचनों की ग्रवगणाना कर, हृदय से राग-द्वेष ग्रादि शत्रुग्नों को ही ग्रपना श्रोध्य सुहृद् व भाग्यशाली ग्रीर हितेच्छु मित्र मानता है। जैसे शिवभक्तों ने वस्तुस्थिति ग्रीर उसकी मूर्खता को जानकर सारगुरु का बठरगुरु नामकरण कर उसके पास जाना छोड़ दिया था वैसे ही जैन दर्शन के प्रबुद्ध साधु, मुनि महात्मा भी यह जानकर कि यह जीव भी राग-द्वेषादि घूर्तों से घिरा हुग्ना है, ग्रतः मूर्ख समक्ष कर उसे छोड़ देते हैं। [२६२-२६७]

कथा प्रसंग में पहले कह चुके हैं कि जैसे भूख से व्याकुल होने पर बठरगुरु ने उन धूर्त तस्करों से भोजन की याचना की तब उन तस्करों ने बठरगुरु के हाथ में मिट्टी का खप्पर देकर, शरीर पर मधी के तिलक भ्रादि लगाकर भिक्षा मंगवाई वैसे ही इस जीव के साथ भी समान रूप से घटित होता है। [२६८–२६६]

राग ग्रादि के वश में पड़ा हुग्रा प्राणी भोग भोगने की उत्कट इच्छा वाला बन जाता है, ग्रतः ग्रपने माने हुए राग-द्वेषादि मित्रों के समक्ष जब ग्रपनी भोगेच्छा प्रकट करता है \* तब बठरगुरु की तरह राग-द्वेष स्नादि गर्वोन्मत्त वर्त चोर प्राणी को भोगों की भिक्षा मांगने को विवश करते हैं। भिक्षा हेतु भ्रमए। करने की विधि इस प्रकार है: - काले पाप कर्मों जैसे सारे शरीर पर गहरे काले दागों से अच्छी तरह से चर्चित कर, विशाल नरक के म्रायुष्य रूपी मिट्टी का ठीकरा उसके हाथ में दे देते हैं । भव गांव में जो चार मोहल्ले ग्रितिजघन्य, जघन्य, उत्कृष्ट ग्रौर ग्रत्युत्कृष्ट कहे गये हैं उन्हें क्रमणः नरक, तिर्यंच, मनुष्य श्रौर देव गति समफना चाहिये। मिट्टी का खप्पर, सकोरा, ताम्रपात्र ग्रौर रजत पात्र को भी कमशः नरक, तिर्यंच, मनुष्य श्रीर देवगतियों का ग्रायुष्य समभना चाहिये। यह जीव भी भाव-चोरों से विरकर पापारमा नरक गति रूप प्रथम मोहल्ले में भटकता है। वहाँ मांगने पर भी उसे भोग-भोजन नहीं मिलता, किन्तु क्षुद्रजनों के समान भयानक नरकपालों द्वारा उत्पीड़ित किया जाता है। इस प्रकार तीव्र अनन्त महादुः ख का अनुभव कर आधु-ष्यरूपी खप्पर/ठीकरे के टूट जाने पर यह जीव किसी श्रन्य गति में प्रविष्ट होता है। फिर भव ग्राम के दूसरे मोहल्ले के समान यह भोगेच्छु लम्पट प्राणी तिर्यंच योनि में जाता है। वहाँ भी वह भटकता है किन्तु उसकी भोगेंच्छा पूरी नहीं होती ग्रीर वह ग्रधमजनों द्वारा केवल भूख-प्यास ग्रादि विविध कष्टों को भोगता है। सकोरे रूपी तिर्यव्च ग्रायुष्य के फूट जाने पर, कुछ, पुण्य की प्राप्ति होने पर वह तीसरे उत्कृष्ट मोहल्ले में ग्रथित् मनुष्य गति में ग्राता है। वहाँ कुछ पुण्योदय से

उसे स्नान्तरिक ऐश्वर्य की प्राप्त होती है, जिसे छाया कहा गया है। हे महाराज ! उस छाया रूपी पुण्योदय के फल-स्वरूप यहाँ प्राणी की भोगेच्छा कुछ-कुछ पूरी होती है, किन्तु यहाँ भी धूर्त तस्कर, राजभय ग्रादि के समान राग-द्वेष रूपी धूर्त उसे स्रनेक प्रकार से पीड़ित करते हैं। ताझ-पात्र के भग्न होने पर जैसे बठरगुरु चौथे ऋत्युत्कुष्ट मोहल्ले में ले जाया जाता है, उसी प्रकार हे नरेन्द्र ! मनुष्य आयु-रूप ताझपत्र के भग्न होने पर कभी जीव देवगति को भी प्राप्त होता है। यहाँ जीव की अन्तरंग ऐश्वर्य रूपी गुगारत्नों की छाया अधिक गहरी और विशाल होती है, स्रतः वह जीव यहाँ अत्यधिक भोगों को प्राप्त करता है। वह जीव देवलोक में रजतपात्र के स्नान देव भव की श्रायुष्य को भोगता है स्नौर इस गित में यथेच्छ भोगरूपी भोजन प्राप्त करता है। [३००-३१७]

हे महाराज ! जैसे बठरगुरु भूख लगने पर भव ग्राम में भिक्षा के लिये बारम्बार इधर-उधर भटकता है, कर्मयोग से उन्मत्त रहता है, पाप-मिस से विलेपित रहता है राग-द्वेष रूपी धूर्त उसको चारों घोर से घेर कर हुँकार करते हैं, हँसते हैं, गाते हैं, चिल्लाते हैं, नाचते हैं, उद्दाम लीला करते हैं ग्रौर ग्रनेक गित रूप घरों में जब जीव भटकता है तब उसी के साथ रहते हैं। [३१८–३२०]

बठर गुरु प्राप्त भिक्षा से मन में प्रसन्न होता है, पर वह बेचारा यह जान भी नहीं पाता कि उसके रत्नादि वैभवों से परिपूर्ण मन्दिर पर ग्रौर उसके स्नेहशील हितेच्छू कुटुम्ब पर धूर्तों ने अधिकार कर रखा है जिससे वह दु:ख-समुद्र के मध्य में फंसा हुम्रा स्वयं के स्वरूप को नहीं पहचान पाता । केवल मोहदीष की म्रधिकता से सन्तुष्ट ग्रौर सुखी मानता हुग्रा, विविध चेष्टायें करता हुग्रा स्वकीय ग्रात्मा की ग्रधिकाधिक बिडम्बना करता है वैसे ही यह प्राणी जब संसार में कदाचित् तुच्छ वैषयिक सुख, इन्द्रत्व, देवत्व, राज्य, रत्न, घन, पुत्र, स्त्री ग्रादि को प्राप्त करता है तब वह मिथ्या-भिमानपूर्वक अपने को पूर्ण मुखी मानने लगता है। वह इस तुच्छ मुख में इतना डूब जाता है कि उसे सच्चे सूख की ग्रोर ग्रांख उठाकर देखने का भी समय नहीं मिलता श्रीर तनिक सोच-विचार भी नहीं करता । हे राजन् ! जैसे तुम्हारी इस सभा में बैठे लोग यह मानते हैं कि भ्रहो ! उन्हें सुख मिल गया, ग्रहो ! उन्हें स्वर्ग मिल गया और वे ग्रपने को कृतार्थ समभने की भूल करते हैं। पर, यह नहीं समभते कि उनका स्वयं का ग्रात्म-स्वरूपज्ञान, दर्शन, वीर्य, ग्रानन्द ग्रादि ग्रनन्त ग्रमूल्य रत्नों से भरा हुआ है । ये पामर यह भी नहीं जानते कि महामूल्यवान रत्नों से परिपूर्ण स्वकीय स्नात्मा का स्वरूप जिसे मन्दिर के समान कहा गया है उसे राग-द्वेष रूपी चोरों ने हररा कर लिया है। ये यह भी नहीं जानते कि क्षमा, मार्दव, सरलता, निर्लोभता, सत्य ग्रादि मेरा भाव-कुटुम्ब ही वास्तव में मेरा है ग्रौर जो प्रियकारी एवं हितवर्धक है । राग-द्वेष रूपी शत्रुश्रों से घिरे प्राग्गी को यह भी जानकारी नहीं होती कि इन दुष्ट धूर्तों ने चित्तरूपी कारागृह में उसे डालकर, उसके ब्रात्म-स्वरूप की जकड़ कर कैंद्र कर लिया

है। ग्रनन्त ग्रानन्द, महा ऐश्वर्य ग्रीर वास्तविक सुख के हेतुभूत कुटुम्ब से दूर हटाया हुग्रा प्राणी दुःख समूह से भरे हुए भव ग्राम में फंसा रहता है, फिर भी वह राग-द्वेष ग्रादि ग्रपने शत्रुग्नों को ही ग्रपना मित्र मानता रहता है। बठरगुरु की भिक्षा-प्राप्ति के समान ही थोड़े से विषय सुख की प्राप्ति होते ही यह मूर्ख प्राणी लहर में ग्राकर हँसने, नाचने ग्रीर तालियाँ पीटने लगता है। हे राजन्! यह संसारी प्राणी तत्त्व को न समभकर दुःखसमुद्र में डूबा हुग्रा होने पर भी ग्रपने को सुखी समभता है। यही वस्तुस्थित है। [३२१-३३५]

# दुः खों से मुक्ति कैसे हो ?

श्राचार्य द्वारा बठर-कथा का दार्ष्टान्तिक उपनय (रहस्य) सुनकर धवल राजा ने पूछा—भगवन् ! ग्रापके कथनानुसार जब हम सब पागल, सदा सन्निपात-ग्रस्त ग्रीर श्रति विषम रागादि तस्करों से घिरे हुए हैं जिन्होंने हमारे शिवमन्दिर रूपी रत्नपूरित स्वरूप पर श्रधिकार कर रखा है श्रीर हमारे क्षमादि स्वाभाविक गुण्युक्त भाव-कुटुम्ब का नाश कर दिया है, जिससे हम इस भव ग्राम रूपी संसार में भटक रहे हैं, जहाँ भोग की भीख भी मिलना श्रति दुर्लभ है, फिर भी उसके ग्रंश मात्र की प्राप्ति से संतुष्ट हो जाते हैं ग्रीर परमार्थ से दुःखसागर में डूबे हुए हैं तब हमारा इस परिस्थित से उद्धार कैसे होगा ?

बुधाचार्य — राजेन्द्र ! \* ग्रव मैं तुम्हें बठरगुरु की कथा का शेष भाग सुनाता हूँ। उसमें बठर का उद्धार जिस प्रकार हुग्रा उसी प्रकार तुम्हारा भी भव-विडम्बना से उद्धार हो सकेगा।

घवल राजा - भगवन् ! उसके बाद बठरगुरु का क्या हुन्ना ? म्राचार्यं बोले :—

### कथा का शेव भाग

राजन् ! बठरगुरु को निरन्तर धूर्त तस्करों द्वारा दिये गये त्रास को देखकर किसी एक शिव-भक्त को उस पर अत्यधिक दया आ गई। उसने सोचा कि वास्तव में साधन-सम्पन्न किन्तु भोला बठर इस प्रकार पीड़ित हो यह तो ठीक नहीं है। इसे इस भयंकर दुःख से मुक्त करने का कोई न कोई उपाय सोचना चाहिये। सोचते-सोचते शिव-भक्त किसी वैद्यराज के पास गया और उसे बठर का सारा वृत्तान्त सुनाकर उससे उसकी दुःखमुक्ति का उपाय पूछा। वैद्य ने उसे जो उपाय बतलाया, उसे शिव-भक्त ने अच्छी तरह समभ लिया। वैद्य द्वारा बताये गये उपाय के अनुसार सामग्री लेकर वह रात में शिव मन्दिर में गया। उसने जब देखा कि बहुत समय तक बठर को नचाते-नचाते थक कर धूर्त सो गये हैं तब भक्त ने अवसर देखकर मन्दिर में जाकर दीपक जलाया। प्रकाण होते ही बठर ने भक्त को देखा। उस समय उसमें तथाभव्यता (योग्यता) होने से एवं अत्यधिक थकान से श्रान्त होने के कारण बठर ने कहा—"मैं बहुत थक गया हूँ, मुक्ते बहुत प्यास लगी है, थोड़ा पानी पिला

दो ।' शिव-भक्त ने कहा—'गुरुजी ! मेरे पास तत्त्वरोचक तीर्थ जल है, इसे ग्राप पीजिये। बठर ने वह जल पीया। उस जल के पीते ही उसका उन्माद क्षरण भर में नष्ट हो गया, उसकी चेतना निर्मल हो गई भ्रौर जैसे ही उसने भ्रपनी दिष्ट शिव मन्दिर में घुमाई वैसे ही उसको ज्ञात हो गया कि जिन्हें वह अपना मित्र समभता था वे तो उसके शत्रु, चोर, लुटेरे ग्रौर धूर्त हैं। फिर बठर ने शिव-भक्त से पूछा कि, 'यह सब कैसे हुम्रा ?' भक्त ने सारा वृत्तीत बठर को धीरे-धीरे सुना दिया। सारी वास्तविकता सुनकर गुरु ने पूछा — 'ग्रब मुभे क्या करना चाहिये ?' भक्त ने उसे एक वज्रदण्ड दिया और कहा- 'गुरु ! ये जो तेरे मित्र बनकर बैठे हैं वे वास्तव में तेरे शत्रु हैं, इन्हें इस वज्जदण्ड से मार भगाश्रो, तिनक भी विलम्ब या ढील मत करो । उसी समय गुस्से में श्राकर बठर ने चोरों को वज्रदण्ड से मार-मार कर उनका कचूमर निकाल दिया । फिर बठर ने ग्रपनी चित्त कोठरी को खोला तो उसका कुटुम्ब भी मुक्त हुग्रा। जब उसने ग्राँखों के सामने रत्नों का ढेर देखा तब उसे ज्ञात हुद्रा कि शिवमन्दिर में कितनी ग्रमूल्य सम्पत्ति है, जिससे उसका मन ग्रति हर्षित हुँग्रा । फिर उसने चोर, लुटेरों ग्रौर घूर्तों से भरे हुए भवग्राम को छोड़ दिया ग्रौर एकान्त में आये हुए निरुपद्रव एक शिवालय नामक महामठ में पुनः सारगुरु के नाम से रहने लगा। इस प्रकार सारगुरु की कथा का शेष भाग पूर्ण हुन्ना।

### शेव कथा का संक्षिप्त उपनय

धवल राजा—भगवन् ! बठरगुरु की उत्तरकथा हम पर कैसे घटित होगी ? श्राचार्य-राजन् ! इस कथा में जो शिवभक्त है उसे सद्धमं के उपदेशक सद्गुरु समभें । संसार रूपी भवग्राम में भटकते हुए, रागादि चोरों से त्रस्त, श्रनेक दु:खों से पीडित, अपने अन्तरंग ऐश्वर्य से भ्रष्ट, स्व-भाव रूपी गुर्गों के हितेच्छु कुटुम्ब से रहित, संसार में श्रासक्त, भिखारी की तरह विषयों की भीख मांगने और थोड़ी सी भीख से सन्तुष्ट होने वाले कर्मोन्माद से विह्वल प्रार्गी को देखकर सद्गुरु को उस पर करुगा धाती है और इस प्रकार की भयंकर दु:ख-परम्परा से उसे किस प्रकार छुड़ाया जाए इसका विचार करते हैं। [३३६-३३६]\*

इसके परिगामस्वरूप गुरु उपाय ढूंढ़ते हैं और जिनेश्वर भगवान् रूपी महा-वैद्य के उपदेश से उपाय जान लेते हैं। तदनन्तर जैसे धूर्त चोर सोये हुए होते हैं वैसे ही जब राग-द्वेषादि क्षयोपशम भाव को प्राप्त होते हैं तब श्रवसर देखकर धर्माचार्य जीवस्वरूप शिवमन्दिर में जाकर सत्यज्ञान का दीपक प्रज्वलित करते हैं ग्रीर प्राणी को सम्यक् दर्शन रूपी निर्मल जल पिलाते हैं तथा चारित्र रूपी वज्रदण्ड उसके हाथ में देते हैं। उस समय प्राणी का ग्रात्मस्वरूप रूप शिवमन्दिर सत्यज्ञान रूपी दीपक के प्रकाश से जगमगा उठता है, महा प्रभावशाली सम्यग्-दर्शन रूपी जलपान से ग्राठों कर्मों का उन्माद नष्ट हो जाता है श्रीर उसके हाथ में महावीर्यशाली दैदीप्य-मान चारित्र का वज्रदण्ड ग्राता है तब वह धर्माचार्य के उपदेश का ग्रमुसरण कर पहले महामोह आदि घूर्तों और राग-द्वेष आदि चोरों को सचेत करता हुआ चारित्र रूपी बज्जदण्ड के प्रहार से उन्हें पछाड़ देता है। महामोह और राग-द्वेष रूपी चोर घूर्तों का निर्दलन करने पर प्राणी का कुशलकारी आशय (भावनायें) विस्तृत होता है, उसके पूर्व में बंधे हुए कर्म क्षय होते हैं, नये कर्मों का बन्ध नहीं होता और अधम व्यवहार के प्रति प्रीति नष्ट हो जाती है। उसका जीव-वीर्य (आन्तरिक तेज) उल्लिसत होता है, आत्मा निर्मल बनती है, अत्यधिक अप्रमाद भाव जागृत होता है, भूठे-सच्चे संकल्प-विकल्प नष्ट हो जाते हैं, समाधिरत्न स्थिर हो जाता है और उसकी संसार-परम्परा घटती जाती है।

तत्पश्चात् जब प्राग्गी स्वयं के चित्तरूप कमरे के ग्रावरण रूप जो दरवाजे बन्द थे उन्हें वह खोलता है तब उस कमरे में बंद स्वयं के स्वाभाविक गूग रूपी कुटुम्बीजन प्रकट होते हैं। ग्रत्यन्त विश्द्ध ज्ञान रूपी प्रकाश से भ्रपनी ग्रात्मऋद्धि का अवलोकन कर प्राग्गी को निर्बाध स्नानन्द की प्राप्ति होती है, सच्ची स्नात्मजागृति होती है ग्रौर मन में प्रमोद होता है। फलस्वरूप वह दुःख से भरपूर भवग्राम (संसार) को छोड़ देने का विचार करता है। संसार त्याग की इच्छा होने से उसकी विषय मृग-तृष्णा शान्त हो जाती है, अन्तरात्मा रुक्ष हो जाती है, शेष सूक्ष्म कर्म परमारगु भी भड़ जाते हैं, चिन्ता-रहित हो जाता है, विशुद्ध ब्रात्मध्यान स्थिर हो जाता है ग्रौर योगरत्न दढ़ हो जाता है। उस समय वह जीव जब महासामायिक को ग्रहरण कर श्रपूर्वकररण द्वारा क्षपक श्रेणी को प्राप्त कर बड़े-बड़े कर्मजालों की शक्ति का नाश कर देता है तब उसमें भूक्लध्यान रूपी ग्रम्नि-ज्वाला प्रकट होती है । ग्रनन्तर योग का वास्तविक माहात्म्य प्रकट होता है ग्रौर वह समग्र घाती कर्मी के पाश से मुक्त होकर परमयोग की स्थिति को प्राप्त होता है, जिससे प्राग्ती में केवलज्ञान का श्रालोक प्रदीप्त होता है । इसके पश्चात् जगत् पर श्रनुग्रह (उपकार) करता है। ब्रायुष्य के ब्रल्प रहने पर केवली समुद्घात द्वारा शेष चार कर्मों को भी समान कर, मन वचन श्रौर काया की प्रवृत्ति का निरोध कर, शैलेशी ग्रवस्था पर श्रारोहण करता है। पण्चात् वह भवोपग्राही समग्र कर्म-बन्धनों को तोड़कर देह रूपी पिजरे का सर्वथा त्याग कर, भवग्राम (संसार) का सर्वदा के लिये त्याग कर, सततानन्द प्राप्त कर, समस्त प्रकार की बाधा-पीड़ा से मुक्त होकर शिवालय (मोक्ष) नगर में पहुँच जाता है। यह नगर महामठ जैसा है वहाँ वह सारगुरु की तरह अपने को स्थापित कर भ्रपने भाव-कुटुम्बियों (स्वाभाविक गुणों) के साथ समस्त कालों में रहता है।

हे राजन् ! इसी कारएा मैंने तुम्हें कहा था कि बठरगुरु की उत्तर कथा में जिस प्रकार घटित हुआ उसी प्रकार यदि तुम्हारे सम्बन्ध में भी घटित हो तो तुम भी समस्त प्रकार के दुःख, कष्ट, त्रास ग्रीर विडम्बना से मुक्त हो सकते हो, इसके ग्रितिरक्त ग्रन्थ कोई मार्ग नहीं है।

# १७. बुधाचार्य-चरित्र

बुधाचार्य द्वारा बठरगुरु की कथा \* ग्रीर सारगिंसत उपनय सुनकर धवलराजा हिषत हुए ग्रीर समस्त सभाजन भी ग्रत्यधिक प्रमुदित हुए । इस वास्तिविकता को सुनकर उनमें इतना ग्रिधिक भक्तिरस उमड़ पड़ा कि उनके कर्म के जाले पतले पड़ गये ग्रीर उन्होंने हाथ जोड़ कर मस्तक पर लगाते हुए कहा – हे यतीश्वर! जिस प्राणी के ग्राप जैसे नाथ हों, भक्तवत्सल हों उसका कौनसा कार्य सिद्ध नहीं हो सकता? श्रतण्व ग्राप निविकल्प चित्त होकर हमें मार्ग-दर्शन दीजिये कि श्रव हमें क्या करना चाहिये? जिससे कि हमारी इस दु:ख-पूर्ण संसार से मुक्ति हो सके। [३३६-३४२]

# बुधाचार्यका सदुपदेश

बुधाचार्य-भद्रों ! तुम सब लोगों ने बहुत ग्रच्छी बात की है । तुम लोगों की बुद्धि प्रशंसनीय है । मेरे विवेचन को तुम लोगों ने भली प्रकार से समभा है । हे श्रेष्ठ मानवों ! ग्राप लोगों ने मेरे वाक्यार्थ को भावार्थ सहित (सरहस्य) समभ लिया है, ऐसा लगता है । ग्रतः हे नरेन्द्र ! मैं मानता हूँ कि सम्प्रति मेरा परिश्रम सफल हुग्ना है । हे राजन् ! मेरा यही ग्रादेश है कि संसार से मुक्ति के लिये तुम्हें भी वही करना चाहिये जो मैंने किया है । [३४३-३४४]

घवल राजा—भगवन् ! स्रापने क्या किया है ? वह बताने की कृपा करें।

बुधाचार्य — राजेन्द्र ! इस कारागृह जैसे संसार को असार जानकर मैंने संसार से मुक्ति के लिये भागवती दीक्षा को अंगीकार किया है। यदि तुम लोगों को भी मेरे उपदेश से अनन्त दु:खों से परिपूर्ण संसार रूपी कैंद खाने से निवंद (वैराग्य) हुआ हो तो संसार का सर्वथा उच्छेद करने वाली भागवती दीक्षा को अंगीकार करो। कहावत है कि "धर्म की त्वरित गित है" अर्थात् धर्म के कार्यों में तिनक भी विलम्ब नहीं करना चाहिये, अत: हे भव्य लोगों! तुम्हें भी यह कार्य शीघ्र ही सम्पन्न करना चाहिये। [३४६-३४८]

घवल राजा—भगवन् ! ग्रापने जो कर्त्तव्य निर्दिष्ट किया है वह मेरे मानस में स्थिर हो गया है, किन्तु मुफ्ते एक जिज्ञासा (कौतूहल) उत्पन्न हुई है वह शान्त हो ऐसा स्पष्टीकरण करें। हे नाथ ! हमें तो ग्रापने परिश्रम करके प्रतिबोधित किया, किन्तु ग्रापको किसने, कब, कैसे ग्रीर किस नगर में प्रतिबोधित किया ? ग्रथवा हे भगवन् ! ग्राप स्वयंबुद्ध परमेश्वर हैं ? हम सब के हित की इच्छा से हम सब की जिज्ञासा को तृप्त करने की कृपा करें। [३४६-३५१]

मृष्ठ ४२४

बुधाचार्य—राजन् ! शास्त्रों की ऐसी ग्राज्ञा है कि साधुग्रों को अपनी ग्रात्मकथा का वर्णन नहीं करना चाहिये; क्योंकि ग्रात्मकथा का कथन करने से लघुता (तुच्छता) प्राप्त होती है। यदि मैं अपना चरित्र तुम्हारे समक्ष कहूंगा तो ['अपने मुंह मियां मिठ्ठु' बनने की कहावत के ग्रनुसार] मुक्ते भी लोग तुच्छ समभने लगेंगे; क्योंकि स्वचरित्र का वर्णन करने पर यह ग्रनिवार्य है, ग्रतएव ग्रात्म-वर्णन करना योग्य नहीं है। [३५२-३५३]

म्राचार्य देव की बात सुनकर धवल राजा ने पूज्य गुरुदेव के चरण पकड़ लिये ग्रौर कौतूहल जानने के म्रावेग में म्रात्म-कथा सुनाने का बारम्बार माग्रह करने लगे। धवल राजा ग्रौर सभाजनों का इतना ग्रधिक ग्राग्रह देखकर ग्राचार्य बोले—लोगों! तुम्हें मेरा चिरत्र सुनने की ग्रत्यधिक जिज्ञासा ग्रौर कौतूहल है तो लो सुनो! मैं तुम्हें ग्रपनी ग्रात्मकथा सुनाता हूँ, इयानपूर्वक सुनो। [३५४—३५६]

#### बुध-चरित्र

इस लोक में प्रख्यात अनेक घटनाओं से आति-प्रोत, विस्तृत और अति सुन्दर घरातल नामक एक सुन्दर नगर था। इस नगर में सुप्रसिद्ध प्रभाववाला जगत् का आ्राह्मादकारी कीर्तिमान अभिविषाक नामक राजा राज्य करता था। इस राजा ने अपने प्रताप से समग्र भू-मण्डल पर अधिकार कर रखा था। उसके समग्र अंगोपांगों से अत्यन्त रूपवती जगत्प्रसिद्ध और अतिष्रिय निजसाधुता नाम की रानी थी। अन्यदा समय परिपूर्ण होने पर निजसाधुता देवी की कुक्षि से बुध नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। यह पुत्र लोकविश्रत हुआ; क्योंकि यह गुगों की खान थी और समग्र कला-कौशल का मन्दिर था। क्रमशः यौवनावस्था को प्राप्त होने पर यह कुमार रूपाधिक्य के कारण कामदेव की तरह अत्यधिक आकर्षक बन गया।

[३५७-३६१]

इस शुभविपाक राजा के एक भाई था जिसका नाम अशुभविपाक था और वह भयंकर, अदर्शनीय और जगत्संतापकारी जनमेजय के सदश था। इस अशुभविपाक की पत्नी का नाम परिएाति था, जो जगत्प्रसिद्ध लोक-संतापकारिएगी और अति भयंकर शरीर वाली थी। इनके एक मन्द नामक पुत्र हुआ, जो अति रौद्र आकृति वाला था और साक्षात् विष के अंकुर जैसा कूर था। वह करोड़ों दोषों का भण्डार और गुएगों की छाया से भी दूर था। जैसे-जैसे वह मन्द बड़ा होता गया वैसे-वैसे मन्द मदिबह्ल मदोद्धत बनता गया। बुध और मन्द चचेरे भाई होने से उनमें गाढ मैत्री होना स्वाभाविक था। बचपन से ही वे साथ ही पले थे, साथ ही खेलते थे और साथ ही आनन्द कल्लोल करते थे। कभी नगर में, कभी उद्यानों में वे कीड़ारस-परायण होकर स्वेच्छा से साथ-साथ ही धूमने और खेलने निकल जाते थे।

इधर विमलमानस नगर में शुभाभिप्राय नामक राजा राज्य करता था जिसके एक चारुदर्शना धिषणा नाम की पुत्री थी। यह पुत्री जब युवावस्था को प्राप्त हुई तब स्वयंवर रचाया गया, जिसमें उसने बुधकुमार का वरण किया। पश्चात् उसके पिता ने बड़ी धूमधाम से बुधकुमार के साथ उस धिषणा का लग्न कर दिया। बुध ग्रौर धिषणा को ग्रनेक मनोरथों के पश्चात् काल-पूर्ण होने पर एक सर्वगुणसम्पन्न ग्रित रूपवान विचार नामक पुत्र उत्पन्न हुग्ना। [३६८-३७०]

# १८. घ्रारा परिचयः भुजंगता के खेल

# नासिका महागुका

श्रन्यदा बुधकुमार ग्रौर मन्द ग्रपने क्षेत्र में कीड़ा कर रहे थे उस समय श्रकस्मात एक श्राकर्षक विचित्र घटना घटित हुई। इस घटना का वर्णन ग्राप सुनें।

जिस क्षेत्र में बुध ग्रौर मन्द कीड़ा कर रहे थे उस क्षेत्र के किनारे उन्होंने ललाटपट्ट नामक एक मनोहर, विशाल श्रे कि पर्वत देखा। उस पर्वत पर एक अत्युच्च शिखर था, जिस पर एक मनोरम कबरी नामक भाड़ी थी। ऐसा लगता था मानों उसके चारों ग्रोर भ्रमरों के भुण्ड बैठे हों। ऐसे मनोरम पर्वत ग्रौर वन-शोभा को देखकर उन दोनों का मन पर्वत को निकट से देखने का हो गया ग्रौर वे उस तरफ चल पड़े। वे बढ़ ही रहे थे कि उन्होंने पर्वत की तलहटी में सुदीर्घ शिलाग्रों द्वारा निर्मित \* नासिका नामक लम्बी महा गुफा देखी। यह महा गुफा दूर से इतनी रमगीय लग रही थी कि वे दोनों इसे देखने का लालच नहीं छोड़ सके। वे दोनों प्रसन्न होकर गुफा की तरफ चलने लगे। पास जाकर उन्होंने देखा कि गुफा के मुख पर दो बड़े-बड़े ग्रपवरक (कक्ष) हैं। कमरों के द्वार पर खड़े रहकर उन्होंने देखा कि गुफा बहुत गहरी है ग्रौर उसके भीतर गहन श्रन्थकार है। अन्धेरा इतना गहरा था कि तेज दृष्टि वाला भी कुछ न देख सके ग्रौर न यह जान सके कि गुफा कितनी लम्बी होगी। [३७१–३७६]

गुफा के पास ग्राकर मन्द बोला – देखो इस गुफा में दो बड़े-बड़े द्वार हैं, लगता है किसी बड़े शिलाखण्ड से नासिका महा गुफा के दो भाग किये गये हैं।

पृष्ठ ४२७

यह सुनकर बुध ने कहा - हाँ, भाई ! तेरी बात ठीक है। इन दोनों द्वारों के बीच जो मोटी शिला दिखाई देती है, उसे गुफा को दो भागों में बाँटने के लिये ही प्रयुक्त किया गया है। [३७६-३८०]

#### घ्रारा एवं भुजंगता का परिचय

बुध ग्रौर मन्द इस प्रकार वार्तालाप कर ही रहे थे कि गुफा द्वार में से एक चपल ग्राकृति वाली बालिका बाहर ग्राई। बाहर ग्राते ही बालिका ने दोनों राजपुत्रों को प्रणाम किया, चरण छुए ग्रौर चेहरे पर ग्रत्यन्त स्नेह ग्रौर प्रेम के भाव प्रदिशत करते हुए बोली ग्रहा ! ग्रापका सुस्वागत ! ग्रापकी मुक्त पर बड़ी कृपा है। ग्रापने यहाँ पधार कर, सुधि लेकर मुक्त पर महती कृपा की है।

इस रूपवती बाला का मधुर सम्भाषरा सुनकर मन्द मन में बहुत सन्तुष्ट हुआ। उसके वाक्चातुर्थ ग्रौर भाषरा-कुशलता से मन्द उसके प्रति आकर्षित हुआ। उत्तर में वह स्नेहपूर्वक नम्रता से बोला—हे सुलोचने ! तुम कौन हो ग्रौर किस काररा से इस गुफा में रहती हो ? हमें बताग्रो। [३८१-३८४]

मन्द कुमार के वचन सुनते ही वह बाला शोकावेश में मूछित एवं चेतनाशून्य होकर जमीन पर गिर पड़ी। उसकी दशा देखकर मन्द की उसके प्रति आसिक्त और बढ़ गई। उसकी मूछी भंग करने के लिये वह हवा करने लगा और ठंडे पानी के छींटे देने लगा। चेतना आने पर बाला के नेत्रों से बड़े-बड़े मोतियों के समान अश्रु बिन्दु टपकने लगे। मन्द द्वारा पुन:-पुन: शोक का कारण पूछने पर उसने स्नेह से गद्गद स्वर में कहा—अरे नाथ! मैं वास्तव में मन्दभागिनी हूँ कि आप दोनों मेरे स्वामी होकर भी मुभे भूल गये, मेरे शोक का इससे बड़ा क्या कारण हो सकता है? मेरे देव! मैं आप दोनों की सेविका भुजंगता हूँ। आपने स्वयं ही तो मेरी नियुक्ति इस नासिका महागुफा में की थी। इसी गुफा में आप दोनों का प्राण्पिय मित्र झाण रहता है, जिसकी परिचारिका बनकर मैं आपकी आजा से ही यहाँ रहती हूँ। आप दोनों की झाण के साथ चिरकालीन मित्रता है। यह मित्रता कब और कैसे हुई, हे नाथ! इस बारे में बताती हूँ, आप सुनें। [३६६-३६२]

#### पूर्व इतिहास

बहुत समय पहले आप दोनों असंब्यवहार नगर में रहते थे, जहाँ कर्म-परिणाम राजा का शासन चलता था। उसी की आजा से पहले आपको वहाँ से हटाकर एकाक्षसंस्थान नगर में लाया गया, फिर आप दोनों प्राणियों से ब्याप्त विकलाक्ष नगर में आये। \* आपको स्मरण होगा कि इस नगर में तीन मोहल्ले थे। त्रिकरण नामक दूसरे मोहल्ले में बहुत से कुलपुत्र रहते थे। वहाँ आप दोनों भी रहते थे। जब आप दोनों वहाँ रहते थे तब कर्मपरिणाम राजा ने आप पर प्रसन्न होकर आप दोनों को यह गुफा और उसका रक्षक झाण नामक मित्र दिया था। यह झाण मित्र और हितकारी है ऐसा आप दोनों मानते थे। उसके बाद से ही अपार शक्ति और महत्ता वाला आपका यह मित्र आपके लिये सुख-सिन्धु का कारण बना। आपका यह मित्र आप पर बहुत स्नेह रखता है। राजा के आदेश से वह इस गुफा में ही रहता है और आप दोनों उसका भरगा-पोषण करते हैं। जहाँ-जहाँ आप गये हैं, वहाँ-वहाँ नानाविघ सुगन्धित पदार्थों से आप दोनों ने उसका पोषण किया है। एक बार आप दोनों जब मनुजगित में गये तब तो आप लोगों ने उसका विशेष रूप से पोषण किया। आप दोनों ने ही बड़े स्नेह से मुफ निर्भागिनी भुजंगता को अपने मित्र आण की परिचारिका/दासी नियुक्त किया था। आण से आप दोनों की मित्रता चिर-समय से है और तभी से मैं भी आपकी सेविका के रूप में लोगों में प्रसिद्ध हूँ। फिर भी आप गज-निमीलिका धारण कर मुफे न पहचानने का अभिनय कर रहे हैं, अतएव मेरे लिये इससे अधिक शोक का क्या कारण हो सकता है? हे नाथ! पुरातन काल से चले आ रहे आपके इस मित्र पर कृपा हिट करें और उसके प्रति स्नेह रखकर पुनः उसका पालन-पोषण करें। [३६३-४०४]

अपने भूठे स्नेह का इस प्रकार भ्रामक प्रदर्शन करती हुई भुजंगता बुध और मन्द कुमार के पाँगों में गिर पड़ी। बुध कुमार को इस भुजंगता का व्यवहार असुन्दर प्रतीत हुआ और उसे उसके व्यवहार में धूर्तता दिखाई दी तथा उसे लगा कि उसका पैरों में गिरना कुत्रिमता पूर्ण है। कहा भी है: - "कुलवती स्त्रियों के कपोलों पर स्मित हास्य होता है, वे मृदुवाग्गी में लज्जापूर्वक बोलती हैं और उनकी तरफ निर्निष (एकटक) देखने पर भी उनमें विकार दृष्टिगोचर नहीं होता।" यह बाला तो बड़ी तेज-तर्रार है, इसके नेत्र विलास से स्फुरित हो रहे हैं और इसकी वाक्पदुता से स्पष्ट लगता है कि यह कोई दृष्टा है, इसमें कोई सन्देह नहीं। महात्मा बुध ने इस प्रकार मन में निश्चित कर उसकी बात का कोई उत्तर नहीं दिया। [४०६-४१०]

#### मन्द की ग्रासिक

मन्द कुमार को उसके व्यवहार में कोई कृतिमता नहीं लगी, अतः चरगों में गिरी हुई उस बाला को हाथ पकड़ कर उठाया तथा प्रेम से विह्वल होकर उससे बोला—हे सुन्दरि! विषाद को छोड़। सुमुखि! जरा धैर्य धारण कर। हे बाले! तू ने जो कहा वह ठीक ही होगा। हे सुलोचने! पर सच्ची बात तो यह है कि \* मुफे तो कुछ भी याद नहीं है। फिर भी तू ने जो स्नेह प्रदिशत किया है तथा पुरानी स्मृतियों को प्रत्यक्ष की तरह साकार कर दिया है, अतः अब यह बता कि अब मुफे क्या करना चाहिये? ताकि मैं तदनुसार ही करूँ। हे भद्रे! मैं तो तेरा स्नेहकीत किकर हो चुका हूँ।

भुजंगता—नाथ ! जैसे आपने पूर्वकाल में अपने मित्र झारा का पोषरा किया वैसे ही अब भी अपने पुराने मित्र का पोषरा करें, उसे भुलायें नहीं, यही मेरी प्रार्थना है।

पृष्ठ ४२६

प्रस्ताव ५ : घ्राए। परिचय : मुजंगता के खेल

मन्द -- हे कमलमुखी सुन्दरि ! मित्र घ्रारा का पोषरा कैसे करूँ ? यह तो बता।

भुजंगता—नाथ ! आपका यह मित्र सुगन्य का लोभी है, अतः इसका पोषण सुगन्धित द्रव्यों से करें । चन्दन, अगरु, कपूर, कस्तूरी, केसर आदि के चूर्ण का विलेपन इसे अत्यिधक प्रिय है । इलायची, लोंग, कपूर आदि अन्य सुगन्धित फलों और पदार्थों से बना ताम्बूल (पान) यह बड़े प्रेम से खाता है । मधमधायमान करते सुगन्धित धूप, गन्ध गुटिकायें, अनेक प्रकार के सुगन्धित पुष्प आदि अन्य सभी सुगन्धित पदार्थ इसे अति प्रिय हैं, लेकिन दुर्गन्ध इसे तिनक भी प्रीतिकर नहीं है, अतः यदि आप इसका सुख चाहते हों तो दुर्गन्ध से इसे सदा दूर रखें। इस प्रकार आप अपने मित्र झाणा का पोषणा करें। यह मित्र आपको दुःखनाशक और सुखकारक होगा। हे देव ! यदि आप इस पद्धित से झाणा का पालन-पोषणा करेंगे तब इससे आपको जो सुख प्राप्त होगा उसका वर्णन करना भी अशक्य है।

मन्द—हे विशालनेत्रि ! तुमने बहुत ग्रन्छी बात कही । हे सुभ्रु ! जैसा तुमने कहा, वैसा ही मैं करूँगा । ग्रब तुम ग्राकुलता को छोड़कर स्वस्थ हो जाग्रो ।

यह सुनकर बालिका की ग्राँखें हर्ष से विकसित हो गईं। 'ग्रापकी बड़ी कृपा' कहती हुई वह भुजंगता फिर मन्द के पैरों पर गिर पड़ी। [४११-४२४]

### बुध की कर्त्तव्यशीलता

बुध कुमार तो निर्जनवन में स्थित मुनि के समान मौन धारए कर भुजंगता का कृतिम प्रेम-प्रदर्शन ग्रौर वाचालता का खेल देखता रहा। बालिका भुजंगता भी समभ गई कि यह कोई (पहुँचा हुग्रा व्यक्ति है,) शठ है, मेरे चक्कर में ग्राने वाला नहीं है। ग्रतः वह मुँह से तो कुछ भी न बोली किन्तु बुध की ग्रोर तिरस्कृत दिष्ट फेंक कर मन ही मन कुछ बड़बड़ाने लगी। उसके ग्रस्पष्ट शब्दों में छुपी हुई विजय की दुष्ट वासना को देख बुध ने मन में विचार/निश्चय किया कि, ग्ररे! यह पर्वत और महागुफा तो मेरे क्षेत्र (शरीर) में ही है जिसमें छाएा बैठा है, अतः मुभे उसका पोषण तो करना ही है। किन्तु, यह दुष्ट बालिका जैसा कह रही है तदनुसार सुख की कामना से इसका पोषण करना मेरा कर्त्तव्य नहीं है। ग्रतः जब तक मैं इस क्षेत्र (शरीर) से मुक्त नहीं हो जाता तब तक लोक-यात्रा के श्रनुरोध से, विशुद्ध मार्ग से, बिना ग्रासक्त हुए मैं इसका पोषण कर्षो। ऐसा सोचकर बुध ने छाएग का पोषण कर्त्तव्य रूप में करते हुए भी किसी प्रकार के दोषों को नहीं अपनाया ग्रीर \* उत्तम सुख भी प्राप्त करता रहा। [४२६–४३१]

इघर मन्द कुमार दुष्टा भुजंगता के वशीभूत होकर घ्राण के पालन-पोषण में श्रासक्त होकर दुःखसागर में गोते लगाने लगा। वह मन्द सुगन्धित द्रव्यों को एकत्रित कर उसकी निर्माण प्रिक्तिया में रात-दिन ब्याकुल बना रहता। इससे उसकी शान्ति नष्ट हो गई और उसका मन विक्षुब्ध रहने लगा। वह मूर्ख दुर्गन्ध से बचने के लिये दुर्गन्ध-नाशक साधनों को एकत्रित करने के लिये सर्वदा खिन्न-मनस्क रहता। वह 'शान्ति का सुख क्या है ?' यह भी नहीं जानता था। इस कारण विवेकीजन उस पर हँसते थे। तदिप वह मोहदोष के कारण द्वाण के पालन-पोषण में प्रगाढासक्त होकर अपने आपको पूर्ण सुखी मानता था। [४३२-४३४]

# १६. मोहराज ऋौर चारित्रधर्मराज का युद्ध

#### विचार का देशायन-ग्रनुभव

इधर बुध कुमार और धिषणा का पुत्र विचार योग्य पालन-पोषण से शनै:-शनै: युवाबस्था को प्राप्त हो गया था। एक बार यह कुमार विनोद हेतु भ्रमण के लिये देशान्तरों की स्रोर यात्रा हेतु चल पड़ा। जिस समय भुजंगता ग्रौर घ्राण का परिचय बुध कुमार से हुआ था उसी समय विचार कुमार बाह्य ग्रौर स्नान्तरिक प्रदेशों की लम्बी यात्रा कर वापस ग्रपने घर लौटा था। विचार के यात्रा-प्रवास से लौटने पर उसकी माता धिषणा, पिता बुध ग्रौर समस्त राज-परिवार को अत्यधिक ग्रानन्द हुआ ग्रौर इस प्रसन्नता के समय में उन्होंने एक बड़ा उत्सव मनाया। इसी उत्सव में विचार को पता लगा कि पिताजी ग्रौर चाचाजी की घ्राण से मित्रता हुई है, ग्रतः उसने ग्रपने पिताजी को एकान्त में ले जाकर हाथ जोड़कर विनयपूर्वक कहा:— [४३६—४४०]

पिताजी ! मैं छोटे मुँह बड़ी बात नहीं करना चाहता, किन्तु आप दोनों की घ्राण से जो मित्रता हुई है, वह योग्य नहीं है। वह अच्छा व्यक्ति नहीं है, महादुष्ट हैं। क्यों ? इसका कारण आप सुनें। पिताश्री ! आप जानते हैं कि मैं आपको और माताजी को पूछे बिना देश-दर्शन की कामना से श्रमण के लिये यहाँ से चला गया था। तात ! मैंने भूमण्डल पर श्रमण करते हुए अनेक ग्राम, नगर, कस्बों की रमणीयता का दर्शन किया। अन्यदा मैं घूमता हुआ भवचक नगर में पहुँचा।

### मार्गानुसारिता मौसी से मिलन

इस नगर के राज्य-मार्ग पर मैंने एक सुन्दरी को देखा। मुभे देखकर इस विशालाक्षी सुन्दर ललना को ग्रतिशय प्रसन्नता और अवर्णनीय नवीन रस का भ्रनु-भव हुआ। जैसे कल्पवृक्ष की मंजरी को अमृत के छीटे देने पर, घन-गर्जन से हिष्त होकर नृत्याभिमुख मयूरिका को, रात्रि विरह के पश्चात् चक्रवाक को देखकर चकवी को, निरभ्र शरद् ऋतु में चन्द्रकला की सुन्दरता को देखकर किसी को भी ग्रानन्द होता है वैसा ही ग्रानन्द मुभे ग्रपलक दृष्टि से देखकर उस शान्त साध्वी स्त्री को हो रहा था। मानो उसका किसी राज्य सिहासन पर ग्रभियेक हो रहा हो ग्रथवा सुखसागर में डुबकी लगा रही हो, वैसी ही ग्रानन्द दशा का वह ग्रनुभव कर रही थी। उसे हर्ष-विभोर देखकर मुभे भी ग्रानन्द हुआ "स्नेह से परिपूर्ण सज्जन पुरुष को देखने से चित्त ग्रवश्य ही ग्राई/प्रेममय हो जाता है," इस साधारण नियम के ग्रनुसार मैं भी उसके प्रति ग्राक्षित हुग्रा। मैंने उसे प्रणाम किया ग्रौर उसने मुभे ग्राशीर्वाद दिया।

फिर वह बोली—हे वत्स ! \* मेरे हृदयनन्दन ! तू कौन है ? कहाँ से आया है ? बतला ।

उत्तर में मैंने कहा—'मैं घरातल नगर निवासी बुघराज और धिषणा माता का पुत्र हूँ और ज्ञान प्राप्त करने के लिए विदेश यात्रा करता हुआ इधर आ निकला हूँ।' मेरा उत्तर सुनकर उसकी आँखों में हर्ष के आँसू आ गये और स्नेह-पूर्वक मुभसे मिलकर, बार-बार मुभे चूमती हुई मेरे सिर को सूंघने लगी। [४४१-४५२] वह फिर बोली—

हे महाभाग्य ! तू यहाँ ग्राया यह बहुत ही अच्छा किया । पुत्र ! तेरे हृदय ग्रीर ग्राँकों से मैंने पहले ही तुभे पहचान लिया था । मनुष्य के नेत्र ग्रीर हृदय जाति-स्मरण के हेतु हैं, जिसे देखने मात्र से ही प्रिय ग्रथवा ग्रप्रिय का जान हो जाता है। प्रिय वत्स ! तू तो मुभे प्रायःकर नहीं जानता, क्योंकि जब मैंने तुभे छोड़ा था तब तू बहुत छोटा था। तेरी माता घिषणा मेरी प्रिय सखी है ग्रीर बुध-राज का भी मुभ पर बहुत स्नेह है। मेरा नाम मार्गानुसारिता है। तेरी पापरहित पितत्र माता तो मेरा शरीर, जीवन, प्राण ग्रीर सर्वस्व है ग्रीर तेरे पिता बुधराज तो मुभे प्राणों से भी अधिक प्रिय हैं। उन दोनों की ग्राज्ञा से जब मैं लोकदर्शन के लिये निकली थी तब तो तेरा जन्म ही हुग्रा था। ग्रतः हे सुन्दर पुत्र ! तू तो मेरा भानजा है, मेरा जीवन है। प्रिय वत्स ! तू मेरा सर्वस्व है ग्रीर मेरा परमात्मा है। वत्स ! तू देश-भ्रमण के लिए घर से निकला यह ग्रच्छा ही किया। मुभे तो निःसंशय ऐसा लगता है कि तू बहुत ही जिज्ञासु है। [४५३-४६०] कहा भी है:—

यह संसार अनेक प्रकार की घटनाओं और कुत्हलों से भरा पड़ा है, जो प्राणी घर से निकल कर उसको आदि से अन्त तक नहीं देखता वह कूप-मण्डूक जैसा है। अर्थात् ऐसे व्यक्ति के लिए संसार बहुत छोटा होता है और उसकी दिष्ट भी सीमित होती है। धूर्तों की धूर्तता और छल-कपट से भरी हुई तथा विविध घटना-चक्रों से परिपूरित इस पृथ्वी को जब तक अनेक बार न देख ले तब तक उस पुरुष

को विलासिता, पाण्डित्य, बुद्धिमत्ता, चातुर्यं, विविध देशों की भाषात्रों का ज्ञान स्रौर व्यवहार-सौष्ठव का ज्ञान एवं स्रनुभव हो ही कैसे सकता है ? [४६१-४६३]

तू इस महान् भवचक नगर को देखने आया यह बहुत ही अच्छा किया। हे वत्स! यह नगर अनेक घटनाओं का मन्दिर है, अनेक नूतन एवं अद्भृत वस्तुओं का संगम है तथा चतुर मनुष्यों से व्याप्त है। जिस प्राणी ने इस नगर को अच्छी तरह देख लिया उसने समस्त चराचर विश्व को देख लिया; [क्योंकि यहाँ स्वर्ग, मृत्यु और पाताल का समावेश हो जाता है।] अधिक क्या कहूँ, वत्स! तू स्वयं चलकर यहाँ आया और सौभाग्य से मेरी दृष्टि तुभ पर पड़ गई, अतः मैं घन्य हूँ, भाग्यशाली हूँ और कृतकृत्य हूँ। [४६४-४६७]

उत्तर में मैंने कहा –हे अम्ब ! जैसा ग्राप कह रही हैं यदि वैसा ही है\* तो मैं मानता हूँ कि मेरे भाग्य ने मुक्ते ग्राप जैसी माता से मिलन करवाकर सर्वश्र ब्ठ कार्य किया है। हे माताजी ! ग्रब ग्राप मुक्त पर महती कृपा कर मुक्ते यह समस्त भवचक नगर ग्रच्छी तरह दिखावें। [४६८–४६९]

#### भवचक्र-दर्शन

विचार ग्रपने पिता बुघराज से कह रहा है कि मेरी मार्गानुसारिता मौसी ने मेरा उत्तर सुनकर मेरी प्रार्थना को स्वीकार किया ग्रौर विविध घटनाग्रों के साथ समग्र भवचक नगर मुक्ते साथ लेकर दिखलाया। इस नगर में भ्रमण करते हुए दूर से मैंने एक नगर देखा, जिसके मध्य में एक बड़ा पहाड़ ग्रौर उसके भिखर पर बसा हुग्रा दूसरा नगर था। यह देखकर मैंने मौसी से पूछा 'हे मात! भवचक नगर के मध्य में यह कौनसा पुर है? यह कौनसा महागिरि है? ग्रौर पर्वत शिखर पर स्थित कौनसा पुर है?' मेरा प्रश्न सुनकर मार्गानुसारिता मौसी ने कहा—'पुत्र! क्या तू नहीं जानता! यह तो जगत् में सुप्रसिद्ध सात्विकमानसपुर है, यह विश्वविख्यात विवेकिगिरि पर्वत है ग्रौर इसके ग्रप्रमत्त नामक शिखर पर स्थित त्रिभुवन विख्यात जैनपुर नामक महानगर है। तू तो तत्त्वसार का ज्ञाता है फिर तूने ऐसा प्रश्न क्यों किया ?' [४७०-४७४]

#### घायल संयम

मौसी के साथ मेरी बात हो ही रही थी कि एक नवीन घटना घटित हुई। घटना सुनिये:—

मैंने देखा कि गाढ प्रहारों से म्नाहत भीर विह्वल एक राजपुत्र को अन्य पुरुष उठाकर ला रहे हैं और उसको घरे हुए बहुत से पुरुष हैं। उसे देखते ही मैंने मौसी से पूछा—माताजी! यह राजपुत्र जैसा घायल पुरुष कौन हैं? इस पर इतने गाढ प्रहार किसने किये हैं? इसे ये पुरुष कहाँ ले जा रहे हैं? भौर इसकी सेवा में कौन लोग खड़े हैं? [४७६-४७८]

<sup>\*</sup> पृष्ठ **५**३२.

मार्गानुसारिता—इस महागिरि पर चारित्रधर्मराज का राज्य है। उसके पुत्र यितधर्म का यह प्रसिद्ध पराक्रमी संयम नामक योद्धा है। इस राज्य के प्रबल शत्रु महामोह ग्रादि श्रत्यधिक दुष्ट हैं। इसे श्रकेला देखकर उन्होंने इसे खूब मारा। शत्रु शों की संख्या श्रधिक होने से इसे इतनी मार खानी पड़ी कि इसका सारा शरीर लहू जुहान श्रीर जर्जरित हो गया है। यितधर्म के सुभट इसे रए। भूमि से उठाकर लाये हैं। हे वत्स ! ये सुभट इसे स्वकीय राजमन्दिर में ले जा रहे हैं। इसी जैनपुर में इसके सभी सम्बन्धी रहते हैं। [४७६-४८२]

मैंने कहा — मौसी ! शत्रुओं द्वारा अपने अनुचर को इतना घायल देखकर अब चारित्रधर्मराज क्या करेंगे, यह देखने की मुभे बड़ी उत्कंठा है, अत: आप कृपाकर मुभे उस शिखर पर ले चिलिये और बताइये कि अब इस संयम का स्वामी चारित्रधर्मराज क्या करता है ? [४६३—४६४]

#### चारित्रधर्मराज की सभा में विचार-विनिमय

मौसी ने मेरी बात सुनकर कहा - बत्स ! ऐसा ही करते हैं। पश्चात् मौसी का अनुसरए। करता हुआ मैं उसके साथ विवेकगिरि पर्वत पर गया। \* वहाँ से मैंने देखा कि जैनपुर के चित्तसमाधान मण्डप में राजमण्डल के मध्य में चारित्र-धर्मराज बैठे थे । उनके स्रास-पास बहुत से दूसरे राजा बैठे थे, जिन सब के नाम ग्रौर गुराों का मौसी ने ग्रलग-ग्रलग वर्णन किया, क्योंकि वह स्वयं उन सबको भली प्रकार से जानती थी । इसी समय सैनिकगण घायल संयम को वहाँ लेकर शीझता से आये और सारी घटना कह सुनाई। शत्रु द्वारा भ्रपने व्यक्ति की ऐसी घायल दशा देख कर श्रौर सुनकर सारी सभा क्षुब्घ हो गयी। उस समय सभाजनों के भयंकर-गर्जन श्रौर हथेलियों द्वारा ताल ठोंकने की प्रबल ध्वनि से पृथ्वी काँप उठी। उस खलबली से वह सभा गाजित महासमुद्र जैसी दिखाई देने लगी। कई कोधित यमराज की तरह हुँकार करने लगे, कईयों की भूजायें फड़कने लगीं, किन्हीं के रोंगटे खड़े हो गये, किन्हीं के मुँह क्रोध से लाल हो गये, किन्हीं की भौहें चढ़ गईं, कोई छाती तानकर अपनी तलवारों पर दिष्ट डालने लगे, कोई कोधान्ध हो जाने से ग्रारक्त नेत्र वाले हो गये, किन्हीं के प्रचण्ड अट्टहास से पृथ्वी काँपने लगी, किन्हीं के कोध से मातप्त शरीरों से पसीने की बूदे टपकने लगीं मौर किन्हीं के शरीर कोष से अग्नि-पिड के समान लाल हो गये। [४८५-४६४]

समस्त राजमण्डल को क्षुभित देखकर चारित्रधर्मराज को उनके मंत्री सद्बोध ने कहा—देव! धैर्यवान सत्पुरुषों को यों ग्रसमय के घन-गर्जन की भाँति एवं कायर पुरुषों के समान क्षुब्ध होना उचित नहीं है। ग्रावेश में ग्राये हुए इन राजाओं को शान्त की जिये, इनका ग्रभिप्राय जानिये ग्रौर इनकी परीक्षा भी करिये। [४६५-४६७]

सद्बोध मंत्री की बात सुनकर चारित्रधर्मराज ने सभा में व्याप्त क्षोभ को रोकने के लिये समग्र राजाग्रों की तरफ ग्रपनी दृष्टि घुमाई, जिसे देखकर विचक्षण राजा श्रौर यौद्धा मौन हो गये। [४६८]

चारित्रधर्मराज ने सभी सभासदों से कहा — राजाश्रों! जो घटना घटित-हुई है वह तो श्रापने सुनी ही है श्रीर समफी भी है। श्रब हमको इस विषय में क्या करना चाहिये? श्रापके मन में जो विचार हों, उन्हें प्रकट करें। [४९६]

#### सभासदों का ग्राकोश

महाराज का प्रश्न सुनकर वहाँ बैठे सत्य, शौच, तप, त्याग, ब्रह्मचर्य म्रादि राजाओं के मन में युद्ध करने का उत्साह बढ़ा ग्रौर उन्होंने एक ग्रावाज में कहा—ग्रपने योद्धा संयम की उन्होंने ऐसी दुईशा की उसे क्या चुपचाप सहन कर लें ? क्या ग्रभी भी हमें प्रतीक्षा करनी चाहिये ? हे देव ! ग्रपराध करने वाले को क्षमा करने से यदि ग्रपराध की क्षमा ही ग्रपथ्य सेवन के समान परिणात होती हो ग्रथीत् उनकी ग्रपराध वृक्ति में बढ़ोतरी होती हो तो उसको जड़मूल से नष्ट कर देना ही परमौषध है। जब तक पापात्मा महामोह ग्रादि भयंकर शत्रुग्रों को मार कर न भगाया जायगा तब तक हम जैसों को सुख की गन्ध भी कैसे मिलेगी ? परन्तु जब तक इस सम्बन्ध में देवचरणों की (ग्रापकी) प्रबल इच्छा नहीं होगी \* तब तक इन दुरात्माग्रों का नाश नहीं होगा। हे स्वामिन् ! देखिये, ग्रापका एक-एक योद्धा ऐसा वीर है कि भयंकर समरागण में श्रकेला भी सम्पूर्ण शत्रु सेना को पराजित कर भगा सकता है, जैसे ग्रकेला केशरीसिंह मृगों की पूरी टोली को भगा सकता है। यदि श्रापकी ग्राज्ञा की प्रतीक्षा बीच में बाधक न होती तो इस शत्रु सेना को ज्वार भाटा से क्षुभित समुद्र की लहरों की भांति हमारे योद्धा क्षणमात्र में नष्ट कर देते।

[X00-X08]

#### सेनापति का ग्राक्रोश

मोहराजा भ्रादि के विरुद्ध एकमत से संघर्ष करने को उद्यत सभी महारधी राजा महाराजा के समक्ष खड़े हो गये। उनके शरीर पर युद्ध-लोलुपता (रण की खुजली) के चिह्न देखकर महाराज ने भ्रपनी दृष्टि उनकी भ्रोर घुमाई तो वे सब महारथी, दुर्दान्त मदोन्मत्त हाथी को विदीण करने में समर्थ सिंह जैसे दिखाई देने लगे। विचारते योग्य महत्वपूर्ण प्रसंग होने से चारित्रधर्मराज भ्रपने मंत्री सद्बोध भ्रौर सेनापित सम्यग्दर्शन के साथ गुप्त मन्त्रणा करने हेतु मन्त्रणा कक्ष में चले गये। हे पिताजी! मौसी मार्गानुसारिता भी उस समय मेरे साथ ग्रन्तध्यान होकर उस कक्ष में प्रविष्ट हो गई। महाराज चारित्रधर्मराज ने ग्रपने मंत्री ग्रौर सेनापित से पूछा कि, श्रव हमें क्या करना चाहिये? इस पर सेनापित सम्यग्दर्शन ने कहा—देव! हमारे महारथी योद्धा सत्य, शौच आदि ने जैसा कहा वैसा ही करने का समय

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५३४

ग्रा गया है। इस प्रसंग में विचार या विलम्ब करने का प्रश्न ही क्या है? कारण यह है कि ग्रत्यन्त दुष्ट चित्त वाले ग्रीर नष्ट करने योग्य शत्रुग्नों द्वारा ऐसा ग्रसहनीय ग्रपराघ होने पर तो कोई भी स्वाभिमानी ग्रनदेखी कर चुपचाप कैसे बैठ सकता है? शत्रु से पराजित होकर ग्रपमानित होने से तो वह मर जाय तो श्रेयस्कर है, जल जाय तो ग्रच्छा है, उसका जन्म न लेना ही प्रशस्य है ग्रीर यदि वह गर्भ में ही गल जाता तो ग्रच्छा होता। जो प्राणी शत्रुग्नों से बार-बार मदित होकर ग्रीर धूलि-धूसरित होकर भी स्वस्थ चित्त से चुपचाप बैठा रहे, तो वह प्राणी धूल, तृण ग्रीर राख जैसा तुच्छ है, या यों कहें कि वह कुछ भी नहीं है तो ठीक है। यदि किसी राजा का एक भी शत्रु होता है तो वह उसे जीतने की इच्छा रखता है तब जिसके सिर पर अनन्त शत्रु हों वह चुप कैसे बैठ सकता है? ग्रर्थात् उसके लिये ग्रनदेखी करना लेशमात्र भी योग्य नहीं है। ग्रतः हे महाराज! ग्राप अपने समस्त शत्रुग्नों को नष्ट कर, पृथ्वी को निष्कंटक कर फिर निराकुल होकर शान्ति से बैठिये। इस प्रकार ग्रत्यन्त उत्कट वाक्यों द्वारा प्रसंगोचित कार्य करने में ग्रपने विचार प्रदिश्त कर सेनापित सम्यग्दर्शन चुप होकर बैठ गया। [५०७-५१६]

### सद्बोध का राजनीति-चिन्तन

तदनन्तर चारित्रधर्मराज ने सद्बोध मन्त्री की तरफ श्रपनी दिष्ट घुमाई श्रौर इशारे द्वारा उसे अपना श्रभिप्राय प्रकट करने का संकेत किया। प्रत्येक घटना के कारगों का पृथक्करण कर गहन चिन्तन के पण्चात् वस्तु-तत्त्व के रहस्य को समभने में कुशल मन्त्री इस प्रकार बोला - देव ! विद्वान् सेनापित जी ने ग्रापके समक्ष जो युक्तिसंगत परामर्श दिया है, उसके पश्चात् मेरे जैसे का इस प्रसंग में कुछ बोलना भी उचित नहीं है, फिर भी हे राजेन्द्र ! ग्राप मुक्ते गौरव प्रदान कर प्रसंगानुसार विचार व्यक्त करने की आजा देते हैं, अत: आपकी कृपा और उत्साह से प्रेरित होकर हो मेरी वाग्गी प्रस्फुटित हो रही है। \* सम्यग्दर्शन की स्रोर लक्ष्य कर मन्त्री ने कहा - सेनापति जी ! आपमें उत्कट तेज है। आपका वाक्चातुर्य पर अधिकार है। आपकी स्वामिभिक्त भी सराहनीय है। हे घीर ! आपने कहा कि स्वाभिमानी व्यक्ति का शत्रुख्रों द्वारा किये गये पराभव को सहन करना दु:सहनीय है, यह सत्य है। यह भी सत्य है कि शत्रु द्वारा पराभूत प्राणी इस संसार में तुच्छ है। महामोह ग्रादि शत्रु दुष्ट हैं, शठ हैं, पापी हैं, नाश करने योग्य हैं, इसमें भी कोई संशय नहीं है। महाराज के अनुचर उनका नाश करने में समर्थ/पराक्रमी हैं, यह भी सत्य है। महाराज के महारथी योद्धास्रों की बात छोड़िये, उनकी स्त्रियाँ भी महा-मोह ग्रादि का नाश करने में सक्षम हैं, तदिप विचक्षरा पुरुष योग्य ग्रवसर के बिना कोई भी कार्य प्रारम्भ नहीं करते ; क्योंकि नीति भीर पुरुषार्थ योग्य स्रवसर के प्राप्त होने पर ही कार्य सिद्ध कर सकते हैं। यद्यपि महाराज ग्रीर ग्रापके समक्ष नीतिशास्त्रं की बातें करना तो पिष्ट-पेषण जैसा ही है, तथापि कुछ विशेष बातें फिर से याद दिलाने की धृष्टता करता हैं :— [४१६-४२८]

राजनीति में छः गुरा, पाँच श्रंग, तीन शक्ति, तीन उदय श्रौर सिद्धि, चार प्रकार की नीति श्रौर चार प्रकार की राजविद्या प्रतिपादित की गई है। इस प्रकार की श्रौर भी श्रनेक नीतियाँ नीतिशास्त्र में विश्वित हैं, जिनसे श्राप दोनों सुपरिचित हैं, अतः उनका वर्णन क्या करना।

छः गुगा हैं :--स्थान, यान, सन्धि, विग्रह, संश्रय ग्रौर द्वे घीभाव।

राजनीति के पाँच ग्रंग हैं—१. उपाय, २. देशकाल का विभाग, ३. सैन्यबल भौर सम्पत्ति का ज्ञान, ४. ग्रापत्ति का प्रतीकार और ५. कार्यसिद्धि । राजनीतिज्ञ पुरुष इन पाँचों ग्रंगों के पूर्णतया जानकार होते हैं और इन ग्रंगों का सम्यक् प्रकार से चिन्तन करते हैं ।

तीन प्रकार की शक्ति कही गई है: — १. उत्साह शक्ति, २. प्रभाव शक्ति, श्रौर ३. मंत्र शक्ति । स्रर्थात मानसिक प्रेरणा, राज्य का प्रभाव श्रौर वास्तविक चिन्तन यह तीन प्रकार की शक्ति है।

इन तीन शक्तियों की प्राप्ति से राज्यरक्षरा, प्रभुता और शत्रु-विजय यह तीन प्रकार के उदय होते हैं और स्वर्ण, मित्र तथा भूमि का लाभ होता है। यह तीन प्रकार की सिद्धि कहलाती है।

राजनीतिज्ञ साम, दाम, भेद श्रौर दण्ड इन चार प्रकार की नीतियों का निखिल कार्यों में पर्यालोचन कर प्रवृत्त होते हैं।

राजाओं को चार प्रकार की राजविद्या का ज्ञान ग्रवण्य होना चाहिये। तर्कविद्या, त्रयी (साम, यजु ग्रौर ऋग् तीन वेदों का ज्ञान), वार्ता (कृषि ग्रौर इतिहास का ज्ञान) ग्रौर दण्डनीति। [४२६-४३७]

हे महत्तम ! इस समस्त राजिवद्या के श्रीपूज्यपाद ग्रौर सेनापित जी सम्यक् प्रकार से विशिष्ट ज्ञाता हैं ही, ग्रतः अधिक विवेचन की क्या आवश्यकता है ? मुक्ते तो केवल यह निवेदन करना है कि कोई व्यक्ति कितने भी शास्त्र जानता हो, पर ग्रपनी श्रवस्था को ठीक से न समक्त सकता हो तो उसका ज्ञान श्रन्धे के सामने स्वच्छ दर्पण रखने के समान व्यर्थ है।\* जो व्यक्ति ग्रसाध्य कार्य को करने का प्रयत्न करता है, किन्तु उस विषय में योग्य विवेक नहीं रखता वह हँसी का पात्र बनता है ग्रौर समूल नष्ट हो जाता है। तात! जिस प्रयोजन को स्वीकार किया है उसका मूल पहले ही नष्ट हो चुका है, ग्रतः युद्ध करने का या शत्रु-विजय का यह उत्साह क्या ग्रर्थ रखता है ? कारण स्पष्ट है: — यह भवचक्र, स्वयं हम, वे महामोह ग्रादि शत्रु, कर्मपरिणाम, ग्रपने महाराजा श्रादि सभी तो संसारी जीव

पुष्ठ ५३६

नामक महात्मा के ग्रधीन हैं ग्रौर उसी के ग्रधिकार में यह महाटवी है। पर, यह संसारी जीव तो ग्रद्याविघ मेरे जंसे का नाम भी नहीं जानता ग्रौर महामोह ग्रादि शत्रुग्रों को ग्रपना प्रगाढ़ मित्र मानता है। ग्रतएव यह निश्चित है कि जिस सैन्यपक्ष के प्रति संसारी जीव का ग्रधिक पक्षपात (भुकाव) होगा उसी की विजय होगी; क्योंकि प्रत्येक परिस्थिति में मूलनायक/वरराजा तो वही है। ग्रतः जब तक उसकी समभ में यह नहीं ग्राये कि हमारी सेना उसका हित करने वाली है तब तक वह हमारे पक्ष में नहीं होगा ग्रौर जब तक वह हमारे पक्ष में नहों तब तक युद्ध की तैयारी, प्रयाण ग्रौर विग्रह/युद्ध ग्रादि व्यर्थ हैं। ऐसे समय में तो साम नीति का ग्रवलम्बन कर, गजनिमीलिका की तरह दर्शक बनकर इस स्थिति की उपेक्षा करना ही समुचित है। कार्य की महत्ता का चिन्तन कर विज्ञजन पहले कार्य-सीमा का संकोच भी करते हैं, अर्थात् पीछे भी हटते हैं। जैसे हाथी को मारते समय सिंह पीछे हटकर वेग के साथ सबल ग्राक्रमण करता है। ऐसा करने से पुरुषत्व/पराक्रम का नाश नहीं होता। [५३=-५४६]

सम्यग्दर्शन—श्रार्य ! यह संसारी जीव हमको पहचानेगा या नहीं ? इसका तो कुछ पता ही नहीं चलता और शत्रु जैसे श्राज हमें त्रस्त कर रहे हैं त्रैसे ही भविष्य में भी पुन:-पुन: त्रस्त करते रहेंगे । देखिये, जैसे श्राज अवसर का लाभ उठाकर शत्रुओं ने हमारे योद्धा संयम को घायल किया त्रैसे ही वे भविष्य में हम सबको भी बार-बार मार-मारकर घायल करते रहेंगे । अतएव इस स्थिति में चुप्पी साधना संगत नहीं है । [४४०-४४१]

सद्बोध—आर्य ! इस विषय में शी घ्रता मत करिये। योग्य समय पर ही पग उठाया जा सकता है। ग्राप घवरायें नहीं, क्योंकि यह निष्चित है कि देर-ग्रबेर संसारी जीव हमें ग्रवश्य पहचानेगा। इसका कारएा यह है कि कर्मपरिएाम महाराजा जैसे उनके सैन्य (पक्ष) में सम्मिलित हैं वैसे ही हमारे सैन्य पक्ष में भी हैं। उनका व्यवहार सर्वदा दोनों पक्षों के साथ प्राय: समान रहता है। इधर संसारी जीव भी कर्मपरिएाम महाराजा की ग्राज्ञानुसार ही समस्त प्रवृत्ति करता है। भविष्य में कभी श्रवसर देखकर कर्मपरिएाम महाराजा संसारी जीव को हमारी पहचान करायेंगे, उसे बतायेंगे कि हम उसके कितने हितेच्छु हैं, तब संसारी जीव प्रसन्नता से हमारी पूजा करेगा, हमारा सन्मान करेगा ग्रीर तभी हम शत्रु का निर्दलन करने में समर्थ होंगे। [४४२—४४४]

त्रार्य! किसी समय अवसर देखकर, चिन्तन कर कर्मपरिणाम महाराजा पहले अपनी बड़ी बहिन लोकस्थित से परामर्श लेंगे, अपनी पत्नी काल-परिणिति को पूछोंगे, अपने सेनापित स्वभाव को कहेंगे,\* नियति और यदृच्छा आदि स्वकीय परिजनों को अवगत करेंगे और फिर संसारी जीव की पत्नी भवितव्यता को भी अनुकूल करेंगे। संसारी जीव निर्मल होकर स्थिति समक्षने योग्य हो गया है, ऐसे

अवसर की अपेक्षा करेंगे और देखेंगे कि उसे हमारी बात रुचिकर प्रतीत होने लगी है तभी महाराजा उसे हमारी पहचान करायेंगे। उस समय किसी भी प्रकार का प्रतिबन्ध नहीं होने से संसारी जीव को वह बात हितकारी लगेगी। फलस्वरूप वह हमको निर्मल दृष्टि से देखेगा और हमारी बात को प्रसन्नता से स्वीकार करेगा। सेनापित जी! तभी हम अपने अत्रु को समूल नष्ट करने में समर्थ होंगे। अतः मेरे विचार में अभी इस प्रसंग में समय बिताना ही हितकारी है। [४४६]

सम्यग्दर्शन मन्त्री जी! यदि ऐसा ही है, तो उन दुरात्माओं के पास हमें किसी दूत को भेजना चाहिये जिससे कुछ नहीं तो वे हमारे लोगों की कदर्थना तो न करें और अपनी मर्यादा को तो न तोड़ें। [४४७]

सद्बोध मंत्री—मेरी राय में तो स्रभी दूत भेजना भी व्यर्थ है। श्रभी तो बगुले की तरह इन्द्रियों को संकुचित कर चुपचाप बैठकर समय की प्रतीक्षा करना ही श्रेयस्कर है। [४४८]

सम्यग्दर्शन—पुरुषोत्तम! मेरी समभ में तो भयभीत होकर चुपचाप बैठने का कोई कारण नहीं है। वे पापी कितने भी क्रोधित हों तब भी मेरे जैसे का क्या बिगाड़ सकते हैं? अथवा, हे मान्यवर! यदि हमको विग्रह नीति वाले दूत को न भेजना हो तो, समभा कर वास्तविकता का ज्ञान करवाने वाले (सामनीति वाले) दूत को भेजकर उसे कहें कि वह सन्धि की शर्तें उचित रूप में तय करके ग्रावे। इसमें क्या आपत्ति है? [४४६-४६०]

सद्बोध—ग्रार्य ! ऐसा न किहिये, क्यों कि जब विपक्षी कोध में उन्मत्त हो तब सामनीति नहीं चल सकती, इससे तो संघर्ष की वृद्धि ही होती है। तप्त घी में पानी डालने से वह ग्रौर भभक उठता है, यह संशय-रिहत है। मान्यवर ! यदि ग्रापकी इच्छा हो तो एक बार दूत भेजकर ग्रापके कौतुहल को भी पूर्ण कर देते हैं, पर उसका वही परिस्णाम ग्रायेगा जो मैं कह रहा हूँ। महाराज की इच्छा भी दूत भेजने की हो तो एक दूत भेज दिया जाय ग्रौर शत्रुग्नों की भावना को भली प्रकार समभ कर तदनुसार समयोचित कार्य किया जाय। [५६१-५६३]

### दूत-प्रेषस्ग

सद्बोध मंत्री की ग्रन्तिम बात का महाराज चारित्रधर्मराज ने भी अनुमोदन किया, ग्रतः सत्य नामक एक दूत को शत्रु-सेना की तरफ भेजा। पिताजी! उस समय मेरी ग्रसीम जिज्ञासा को देखकर मेरी मौसी मार्गानुसारिता प्रच्छन्न रूप से दूत का अनुसरण करती हुई मुक्ते साथ-साथ ले गई। ग्रन्त में हम महामोह राजा की सेना के निकट पहुंचे। मैंने वहाँ देखा कि प्रमत्तता नदी के किनारे चित्तविक्षेप नामक बड़े मण्डप के सभास्थल में सिहासन पर महामोह महाराज विराजमान थे। शत्रुग्नों से खचाखच भरी हुई इस राज्यसभा में सत्य नामक दूत ने प्रवेश कर महाराज को प्रणाम किया। उसे एक योग्य ग्रासन पर बिठाया गया । परस्पर कुशल समाचार पूछने के बाद श्रदम्य साहसी दूत ने उदार बुद्धि से कोघ को शांत करने के लक्ष्य से कहा :---[४६४-४६८]

## दूत का संदेश

इस चित्तवृत्ति अटवी का अधिष्ठाता और स्वामी तो संसारी जीव ही है, इसलिये वही इसका मूल नायक है। यह संदेहरहित है कि बाह्य और अंतरंग सभी संसारी राजाओं का अधिर उनके ग्रामों एवं नगरों का अधिपति भी वही है। यही कारण है कि आप हम और अन्य कर्म-परिगाम आदि अंतरंग राजा तो संसारी जीव के किकर हैं। ऐसी परिस्थिति में जबिक हम सब का राज्य एक ही है और हमारे स्वामी भी एक ही संसारी जीव हैं तब परस्पर में विरोध कैंसा? शक्ति संपन्न और स्वामिभक्त सेवक परस्पर मिलकर भाई-बन्धुओं की तरह रहते हैं। अपने स्वामी का हित चाहने वाले सेवक आपस में लड़-भिड़कर अपने ही पक्ष का नाश करने वाला कोई कार्य नहीं करते। अतएव हे राजन्! आज के पश्चात हम दोनों का प्रेम सदा के लिये बना रहे, हमारी प्रीति और आनन्द में सतत वृद्धि हो तभी हमारे स्वामी संसारी जीव की वास्तविक सेवा हो सकेगी। [४६६-४७४]

### दूत की भरसंना

सत्य नामक दूत की स्पष्ट बात सुनकर मदोन्मत्त मोहराजा की सभा ग्रत्य-धिक क्षुब्ध हो गई। वहाँ उपस्थित राजा और योद्धा ग्रपने होठ काटने लगे, उनके शरीर लाल-पीले हो गये, जमीन पर पैर पटकने लगे और सभी की बुद्धि कोध से श्रन्धी हो गई। सत्य दूत को स्पष्टोक्ति उन्हें ग्रच्छी नहीं लगी, यह जताने के लिये वे सभी एक साथ बोल पड़े—"ग्ररे दुष्ट! मूर्ख! ग्ररे दुशत्मा! तुभे किसने ऐसी श्रिक्षा दी है कि संसारी जीव हमारा स्वामी है, हम तुम उसके सेवक हैं तथा हम और तुम सम्बन्धी हैं। तू ऐसी कपोल कल्पित बातें बनाता है! तेरे पक्ष वाले सब याद रखें कि तुम सब नराधम पाताल में चले जाग्रो तो भी हम नहीं छोड़ेंगे। ग्ररे ग्रधम! तू क्या बोला? संसारी जीव हमारा स्वामी! ग्रार तुम लोग हमारे सम्बन्धी! ग्ररे! बहुत ग्रच्छा सम्बन्ध जोड़ा! धन्य है तेरे वचनों और गुणों को! तू ग्रपनी भलाई चाहता है तो ग्रपने इष्टदेव का स्मरण कर और शीच्र ही उल्टे पैरों यहाँ से भाग जा। तुम लोगों की शान्ति करने के लिये हम भी तुम्हारे पीछे-पीछे ही ग्रा रहे हैं" इस प्रकार कहते हुए वे परस्पर तालियाँ पीटते, हँसते ग्रीर निकृष्ट वचनों से दूत की कदर्थना करने लगे। [१७४-१८१]

उसी समय उन क्रोधान्य शत्रु राजाग्रों ने कवच घारएं। कर, ग्रपने शस्त्रास्त्र धारएं। कर महामोह के साथ युद्ध के लिये प्रस्थान कर दिया । इधर सत्य दूत ने भी वापस ग्राकर चारित्रधर्मराज को सब परिस्थिति से ग्रवगत कराया । जब उन्हें ज्ञात हुग्रा कि महामोह की पूरी सेना चढ़कर ग्रा रही है, तब उन्होंने भी ग्रपनी सेना

**<sup>∗</sup>** पृष्ठ ५३५

को तैयार होने की आजा दे दी। सम्पूर्ण सेना सज्जित होकर चितवृत्ति अटवी के किनारे पर आकर युद्ध के लिये सन्नद्ध हो गई। यहाँ इन दोनों महामोह और चारित्रधर्मराज का विस्मयकारी युद्ध हुआ। [४८२-४८४]

## चारित्रधर्मराज ग्रौर मोहराज का युद्ध

एक स्रोर चारित्रधर्मराज का अनुसरएा करने वाले राजाझों के समूह और उनके करोड़ों योद्धाओं के शस्त्रों से निर्गत विस्तृत प्रकाश-जाल चारों स्रोर फैले अन्धकार का नाश कर रहा था, तो दूसरी स्रोर दुष्टाभिसन्धि श्रादि महामोहराजा के प्रचण्ड उग्न/भयंकर राजाओं की रएगेरी बज रही थी ध्रीर उनके काले शरीरों की प्रभा से चारों स्रोर अन्धकार पटल फैल रहा था जिससे ज्ञान रूपी सूर्य का जो प्रकाश स्ना रहा था वह स्नाच्छादित हो रहा था। \* दोनों सेनाओं का भयंकर युद्ध होने लगा जिससे कायर मनुष्यों के मन में मृत्यु का महा भय उत्पन्न होने लगा। शस्त्रों स्नीर युद्ध के वाद्यों की ध्वनि से संसार में संचरण करने वाले जीवों को त्रास हो रहा था और इस महायुद्ध को देखने की लालसा से विशाल संख्या में विद्याधर स्नौर विद्यासिद्ध श्रा गये थे। इसी भीषण संग्राम में महामोह राजा के योद्धा अपने दुश्मनों को पराजित करते हुए ग्रागे बढ़ रहे थे। [१८६]

चारित्रधर्मराज की धर्म-सेना शत्रु के अनेक प्रकार के भयंकर शस्त्रों से मार खा रही थी। उनके हाथी, घोड़े, रथ ग्रादि के दल पराजित हो रहे थे ग्रौर शत्रु की भयंकर गर्जना सुन उनकी सम्पूर्ण सेना काँप उठी थी। [४८७]

हे पिताजी ! अन्त में इस युद्ध में चारित्रधर्मराज पर बलशाली महामोह राजा की विजय हुई । चारित्रधर्मराज की सेना पराजित होकर भाग खड़ी हुई ग्रौर योद्धागण भाग कर अपने स्थानों में छुप गये । महामोह के योद्धा जयनाद का कोलाहल करते हुए शत्रुग्रों के पीछे भागे ग्रौर उन्हें चारों तरफ से घेर लिया । युद्धजय के पश्चात् महामोह नरेन्द्र का राज्य चारों तरफ फैल गया ग्रौर चारित्रधर्म-राज घेरे के बीच में घिर गये । [४८८-४६०]

पिताजी ! उस समय मौसी ने पूछा—क्यों वत्स ! युद्ध देखा ? अब तो तुम्हारा कुतूहल शान्त हुग्रा ?

उत्तर में मैंने कहा — हाँ मौसी ! ग्रापकी कृपा से मेरी जिज्ञासा पूर्ण हुई। मौसी ! श्रव मुक्ते यह जानने की श्रभिलाषा है कि इस युद्ध का मूल कारण क्या है ? कृपया उसे बतला दें। [४६१-४६२]

# संघर्ष का मूल कारग

मार्गानुसारिता मौसी—वत्स ! जब यह महायुद्ध चल रहा था तब तूने महाराजा रागकेसरी के स्नागे युद्धनिपुरा मंत्री विषयाभिलाष को देखा होगा ? पहले

पृष्ठ ५३६

एक बार इस मंत्री ने संसार को ग्रयने वश में करने की इच्छा से ग्रयने पाँच कर्मचारी कहीं भेजे थे। चारित्रधर्मराज के तन्त्रपाल संतोष ने इन पाँचों को खेल-खेल में ही पराजित कर दिया था। हे पुत्र ! तभी से दोनों पक्षों में परस्पर विरोध पैदा हो गया, जिसके परिगामस्वरूप ग्रभी ऐसा महायुद्ध ग्रन्तरंग राजाग्रों में हुग्रा। यह सब ग्रान्तरिक राजाग्रों की ग्रान्तरिक खटपट का परिगाम है। [४६३-४६६]

पिताजी! जब मैंने मौसी से पूछा कि इन पाँच कर्मचारियों के नाम क्या हैं? ये पाँचों संसार को किस प्रकार वश में कर सकते हैं? तब मौसी ने कहा कि, वत्स! इनके नाम स्पर्श, रसना, घ्रारा, दिष्ट ग्रौर श्रोत्र हैं। ये स्पर्श, रस, गन्ध, रूप ग्रौर शब्द पहले तो प्राणी को ग्रपनी तरफ ग्राकित करते हैं ग्रौर उसके पश्चात् वे तीनों जगत् को ग्रपने वश में कर लेते हैं। इन पाँचों में से प्रत्येक इतना प्रबल शक्ति-सम्पन्न कि वह ग्रकेला ही संसार को वश में कर सकता है। यदि ये पाँचों ही सम्मिलित होकर संसार को वश में कर लें, तो इसमें बड़ी बात ही क्या है?

#### विचार का स्वदेश में प्रत्यागमन

तदनन्तर मैंने मौसी से कहा — माताजी ! देश-दर्शन श्रौर भ्रमण का मेरा कौत्हल पूर्ण हो गया है। श्रापकी कृपा से मैंने थोड़े समय में ही बहुत कुछ देख लिया है। श्रब श्रपने पूज्य पिताजी के पास शीघ्र ही जाऊँगा। [४६६]

मार्गानुसारिता ने कहा कि नित्स ! इन लोगों का व्यवहार और चेष्टायें तुमने देख ही ली हैं, अब तुम जाम्रो । मैं भी तुम्हारे पीछे-पीछे ही आ रही हूँ । पिताजी ! इस प्रकार प्रयोजन का निश्चय कर वहाँ से सीधा मैं यहाँ माया हूँ । मुभे भ्रापसे केवल यही निवेदन करना है कि म्रापका मित्र घ्राणा म्रच्छा व्यक्ति नहीं है । यह भोले लोगों को ठगने वाला, उन्हें त्रस्त करने वाला भ्रौर संसार में भटकाने वाला है । रागकेसरी के मन्त्री ने मनुष्यों को त्रस्त भ्रौर विडम्बित करने के लिये जिन पाँच भ्रनुचरों को संसार में भेजा है. उन्हों में से तीसरा यह घ्राण है । [६००-६०२]

## बुध का निर्एाय

विचार कुमार अपने पिता बुधराज के समक्ष उपरोक्त वृत्तान्त सुना ही रहा था कि मार्गानुसारिता वहाँ आ पहुँची और उसने बुध नरेन्द्र के सम्मुख विचार के कथन का समर्थन किया, फलस्वरूप बुध ने घ्राएा का त्याग करने का निश्चय कर लिया। [६०३–६०४]

#### मन्द की दशा

इधर दूसरी स्रोर मन्द कुमार भुजंगता की संगति में पड़कर झाएा मित्र के पालन-पोषण में सदा उद्यत रहने लगा । वह उसके लिये उत्तमोत्तम सुगन्घित द्रव्य एकत्रित करने में प्रयत्नशील रहने लगा। अर्थात् वह श्रपने मित्र घ्राएा को प्रसन्न करने के लिये ग्रनेक कष्ट सहन करके भी सुगन्धित पदार्थ प्राप्त करने के ग्रवसर को हाथ से नहीं जाने देता था। [६०५]

हे राजन्! इसी घरातल नगर में देवराज नामक राजा था जिसके लीलावती नामक पत्नी थी जो मन्द कुमार की बहिन थी। एक दिन मन्द कुमार अपनी बहिन के यहाँ गया। संयोगवश उसी समय लीलावती ने अपनी सौत के पुत्र को मारने के लिये एक इस्व से हलाहल तेज विष को सुगन्धित पदार्थ में मिलवाकर पुड़िया बनवाई और उस पुड़िया को घर के दरवाजे के बाहर रख दी, जिससे कि उससे आकर्षित होकर सौत का लड़का उसे सूंघे और मर जाय। विष-मिश्रित सुगन्धी द्रव्य की पुड़िया द्वार पर रख कर वह घर के भीतर चली गई। उसके थोड़ी देर पश्चात् ही मन्द कुमार वहाँ आया और उसने द्वार पर पड़ी हुई पुड़िया को देखा, जिसमें से उत्कट तीच्र सुगन्ध निकल रही थी। उसके अन्तर में प्रविष्ट भुजंगता ने उसे उसी समय उस सुगन्ध को घारण तक पहुँचाने का आदेश दिया। फलस्वरूप दुरात्मा मन्द ने उस कागज की पुड़िया को खोला और उसे नाक के पास ले गया। अन्तर में बैठे हुए घारण ने ज्योंही उस तीच्र सुगन्ध को सूंघा त्योंही तत्क्षरण उसके सारे शरीर में मूर्छा व्याप्त हो गई और मन्द वहीं जमीन पर गिरकर मृत्यु को प्राप्त हुआ।

घ्राण की श्रासक्ति में रक्त मन्दकुमार की मृत्यु की इस घटना से बुध कुमार को घ्राण के प्रति ग्रत्यिक विरक्ति उत्पन्न हो गई । [६०६−६११]

#### बुध की दीक्षा

तत्पश्चात् बुध कुमार ने अपनी साली मार्गानुसारिता से पूछा-भद्रे! इस घ्राण से ग्रब मैं पूर्णरूपेगा विरक्त हो गया हूँ। ग्रब यह मेरे से सर्वदा दूर ही रहे, इससे मेरा किसी प्रकार का सम्बन्ध न रहे, ऐसा कोई उपाय बतलाइये। [६१२]

मार्गानुसारिता—देव ! भुजंगता का त्याग कर श्राप सदाचारी बन जाइये ग्रीर सदाचार-परायण साधुग्रों के समुदाय में रहिये । साधुग्रों के मध्य में रहते हुए सदाचारी जीवन बिताने पर घ्राण ग्रापके पास रहते हुए भी ग्रापका कुछ बिगाड़ नहीं सकेगा । दोष ग्रीर संक्लेश का कारण नहीं बन सकेगा । इसकी छाया भी त्राप पर नहीं पड़ेगी ग्रीर धीरे-धीरे स्वतः ही इसका सर्वथा त्याग हो जायेगा । [६१३–६१४]

बुध कुमार को मार्गानुसारिता का कथन आहम-हितकारी लगा, ग्रतः उसने वैसा ही करने का निश्चय कर लिया। सद्गृह का योग मिलने पर उसने गुरु महा-राज के पास दीक्षा ग्रहरा की और साधुक्रों के बीच रहकर सदाचार का पालन करने लगा तथा सद्गृह की उपासना सेवा में दत्तचित्त हो गया। धीरे-धीरे ग्रागमोक्त शुद्ध भावों का ज्ञान होने पर उसे कुछ लब्धियों की प्राप्ति भी हुई ग्रौर ग्राचार्य ने प्रस्ताव ५: विमल की दीक्षा १०३

अपनी आत्मकथा को समाप्त करते हुए बुधसूरि ने धवल राजा से कहा— हे राजन्! ग्रापको प्रतिबोधित करने वही बुधसूरि अपने गच्छ और शिष्यों को छोड़कर अकेला यहाँ आया है। हे धरानाथ! जो व्यक्ति आपको कथा सुना रहा है और आप सब सुन रहे हैं वह कथावाचक बुधकुमार नामक व्यक्ति मैं स्वयं ही हूँ। [६१८-६१८] ●

# २०. विमल की दीक्षा

ग्रात्मकथा समाप्त करने के पश्चात् बुधसूरि ने कहा—हे राजन्! मेरी श्रात्मकथा जो ग्रभी मैंने सुनाई है, वह जैसे मुभे प्रतिवोधित करने में कारणभूत हुई वैसे ही वह श्राप सब को प्रबुद्ध करने में समर्थ है। क्योंकि, त्रैलोक्य में जहाँ कहीं मनुष्य विचरण करते हैं वहीं उनके पीछे महामोहादि शत्रु उन्हें उत्पीड़ित करने के लिए भागते-फिरते हैं। महामोह ग्रौर उसके ग्रधीनस्थ सभी योद्धा ग्रत्यन्त भयंकर हैं ग्रौर जो भी प्राणी उनके चक्कर में ग्राता है, उसके वे क्षणभर में टुकड़े- टुकड़े कर उसके ग्रस्तित्व का लोप कर देते हैं। हे नरेन्द्र ! उनका निवारण करने के लिए जैनशासन रूपी स्थान ही ग्रत्युत्तम ग्रौर भयरहित है। जो प्राणी इस तत्त्व-रहस्य को समभते हैं ग्रौर भय से मुक्त होना चाहते हैं, उन्हें इस निर्भय स्थान में प्रवेश करना चाहिये। हे भूपति ! ग्रापको इस कार्य में पल भर की भी देरी नहीं करनी चाहिए। ग्राप कालकूट विष जैसे भयंकर इन्द्रिय विषयों का त्याग करें ग्रौर इस दिव्य प्रशम सुखरूपी ग्रमृत का पान करें। [६२०-६२५]

बुधसूरि की सारगिंभत वाशी को सुनकर धवल राजा ने मुस्कराते हुए विमलकुमार एवं अन्य सभासदों की तरफ देखा और फिर उन सबको लक्ष्य करके कहा — सभाजनों ! महात्मा बुधसूरि ने जो उपदेश दिया है उसे आप सबने सुना है, क्या आपके हृदय पर उनके वचनों का कुछ असर हुआ है ? यह सुनकर जैसे सूर्य के प्रकाश से कमलवन विकसित हो जाता है वैसे ही बुधसूरि (सूर्य) के प्रताप से समस्त सभाजनों के मुखकमल खिल उठे। सभी ने एक साथ भक्ति पूर्वक हाथ जोड़-कर मस्तक भुकाते हुए कहा देव ! हमने महात्मा के वचन ध्यानपूर्वक सुने हैं और आपकी कृपा से उसके भाव (रहस्य) को भी समभा है। अभी तक हमारे मन अज्ञानान्धकार से घिरे हुए थे, उन्हें महात्मा ने अन्धकार दूर करके प्रकाशमान कर

दिया है। हम सब मिध्यास्त्र के विष में भोंके खा रहे थे, पर महात्मा ने अमृत-सिचन कर हमें जीवनदान दिया है। आचार्यदेव के वचन हमारे चित्त में गहराई से उत्तरे हैं, ग्रतः गुरुदेव के आदेश का हमें श्रविलम्ब पालन करना चाहिए।

[६२६-६३२]

समस्त सभाजनों के ऐसे प्रशस्त उत्तर को सुनकर घवल राजा अति प्रसन्न हुए। राजा के मन का आशय सभाजन जानते थे और सभाजनों के मन का आशय राजा ने जान लिया था। चिन्तित कार्य को कार्यान्वित करने के पूर्व किसी का राजसिंहासन पर राज्याभिषेक करना आवश्यक था। राजा का विचार विमलकुमार को राजगद्दी देने का था, अतः उन्होंने विमल से कहा - पुत्र ! मेरा विचार दीक्षा लेने का है, अब तुम राज्य का सम्यक् प्रकार से पालन करो। बड़े पुण्योदय से मुभे आज श्रेष्ठतम सद्गुरु का योग मिला है। [६३३-६३४]

विमल-पिताजी ! यदि मैं श्रापका प्रिय पुत्र हूँ तब श्राप मुफ्ते दुःखों से पिरपूर्ण राज्य पर स्थापित करने की इच्छा क्यों करते हैं ? इससे लगता है कि श्रापका मुफ्त पर सच्चा स्नेह नहीं है । पिताजी ! श्राप मुफ्ते दुःखपूरित संसार में फेंककर स्वयं मुक्तिमार्ग की श्रोर प्रयाण करना चाहते हैं तो श्रापके ये विचार श्रेष्ठ नहीं माने जा सकते ।

विमलकुमार के वचनों को सुनकर तत्त्वदर्शी धवल राजा को प्रसन्नता हुई, वे बोले—पुत्र ! तेरे विचार सुन्दर हैं ग्रौर ग्रवसर के योग्य हैं। यदि तेरी भी यही इच्छा है तो हम तुभे छोड़कर नहीं जायेंगे। [६३५–६३७]

तदनन्तर घवल राजा ने अपने दूसरे पुत्र कमल का राज्याभिषेक किया।\*
फिर ग्राठ दिन तक ग्रत्यधिक घूमधाम से जिन पूजा की, ग्रष्टाह्मिका महोत्सव किया, पूरे देश ग्रौर नगर में ग्रनेक दीन-दुःखी याचकों को विधिपूर्वक ग्रनेक वस्तुग्रों का प्रचुर दान दिया ग्रौर ग्रवसरोचित समस्त कर्त्तव्य पूर्ण कर शुभ दिन में ग्रपनी रानी, पुत्र विमलकुमार, बन्धुजनों एवं कई नगरवासियों सहित बुधसूरि महाराज के पास विधिपूर्वक दीक्षा ग्रह्ण करने हेतु नगर से बाहर निकला। विशेष क्या कहूँ ? उस दिन बुधसूरि का ग्रमृतमय प्रवचन जितने लोगों ने सुना था उनमें से बहुत ही थोड़े लोगों ने दीक्षा नहीं ली। जिन थोड़े से लोगों ने चारित्र ग्रह्ण नहीं किया उन्होंने सम्यक्तव सहित श्रावक के बारह न्नतों को ग्रंगीकार किया। सच ही है, रत्नों की खान के पास जाकर कौन दरिद्री रह सकता है ? [६३८–६४२]

# २१. वामदेव का पलायन

वामदेव के भव में संसारी जीव अपनी आत्मकथा सदागम के समक्ष सुनाते हुए कह रहा है—हे अगृहीतसंकेता! इस सम्पूर्ण घटना के घटित होने के समय में तो वहाँ वामदेव के रूप में उपस्थित ही था। आचार्य की रूप-परिवर्तन की शक्ति, वास्तिवकता को समभकर उसे प्रकट करने का कौशल, अपने कथन को रूपक द्वारा समभाने का चातुर्य और महामोह के अन्घकार को दूर करने वाले प्रवचनों को सुनकर भी मैं लेशमात्र भी प्रबुद्ध नहीं हुआ, मेरे मन पर कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा और मुभे उनका कथन तिनक भी स्विकर नहीं लगा। इसका क्या कारए। था? यह भी तू सुन। तुभे याद होगा कि पहले बहु लिका योगिनी (माया) मेरी बहिन बनी हुई थी, उस बहिन ने योगशक्ति से मेरे शरीर में प्रवेश कर लिया था और मुभ पर अपना अधिकार जमा लिया था। आचार्य के पास आने के समय भी वह मेरे शरीर में उल्लिसत हो रही थी। [६४३—६४१]

हे अगृहीतसंकेता! ऐसे अत्यन्त दयालु, परोपकारी, कुशल, प्रतापी, महा-भाग्यवान और विशुद्ध जीवन वाले महापुरुष महात्मा आचार्य को मुक्त दुरात्मा ने इस बहुलिका की शिक्षा में आकर वंचक और ढोंगी माना। मैंने माना कि यह साधु के वेष में कोई पाखण्डी आया है जो अपनी इन्द्रजाल जैसी रचना कर कूठी चतुरता से सब लोगों को ठग रहा है। देखो, इसकी दुष्टता और ठग विद्या को! इसने कैसा मुक्तियुक्त जाल फैलाया है! इसका वाक्चातुर्य कितना महान् है कि राजा और उसके सभासद भी मूर्ख बन गये हैं! बात ऐसी है कि जो दुरात्मा प्राणी इस बहुलिका के वशीभूत हो जाता है वह स्वयं शठाधम बनकर सारे संसार को धूर्त समक्षने लगता है। मैंने भी अनेक सच्ची कूठी कल्पनाओं के द्वारा उस समय बुधाचार्य को धूर्त माना, फलस्वरूप उनके विशुद्ध प्रवचनों का मुक्त क्षुद्र पर कोई असर नहीं हुआ। [६४६–६५०]

इधर नगर में महोत्सव हो रहा था, दीक्षा का समय निकट आ रहा था। उस समय मुभ पापी ने विचार किया कि मेरा मित्र विमल आग्रह करके बलपूर्वक मुभे अवश्य ही दीक्षा दिलवायेगा, अतः उसके आग्रह करने के पहले ही मैं यहाँ से कहीं भाग जाऊं तो अच्छा रहेगा। हे चपलनेता! इस विचार से मैं मुट्ठी बाँधकर, भाग-कर वहाँ से इतनी दूर चला गया कि ढूंढने पर भी मेरी गन्ध न मिल सके।

[६४१-६५३]

# वामदेव के भविष्य की पृच्छा

दीक्षा के समय विमल ने मुक्ते समुपस्थित न देखकर बहुत ढुंढवाया, पर जब मेरा कोई पता न लगा तब उसे चिन्ता हुई ग्रौर उसने बुधाचार्य से पूछा-भगवन्! वामदेव कहाँ गया है ? ग्रौर किस कारण से गया है ?

गुरु महाराज ने श्रपने ज्ञान से उपयोग लगाकर, मेरा समस्त चरित्र जानकर कहा---वह इस डर से भाग गया है कि कहीं तुम उसे श्राग्रह कर बलपूर्वक दीक्षा न दिलवा दो।\*

इस पर विमल ने गुरु महाराज से पूछा—भगवन् ! श्रापके श्रमृतोपम वचन सुनकर वह मेरा मित्र ऐसी चेष्टा क्यों करता है ? क्या वह भव्य जीव नहीं है ? [६५४-६५७]

बुधाचार्य-कुमार ! वामदेव ग्रमध्य तो नहीं, पर ग्रभी उसका ध्यवहार किसी विशेष कारण से ऐसा बना हुआ है। इसकी एक बहुलिका नाम की ग्रंतरंग बहिन हैं, जो महा भयंकर योगिनी है। वह शरीर के भीतर रहकर ग्रपनी प्रवृत्ति करती हैं। वामदेव को उस पर बहुत स्नेह है। फिर इसका स्तेय नामक एक ग्रंतरंग भाई भी है, उस पर भी इसका बहुत राग है। ये दोनों वामदेव को ग्रपने वश में करके रखते हैं। इन दोनों के वशीभूत होकर ही इसने ग्रभी ऐसा व्यवहार किया है। पहले भी इसने इन दोनों के कहने पर ही रत्नों की चोरी की थी। प्रकृति से तो वामदेव सुन्दर ही है, किन्तु ग्रभी इन दोनों के प्रभाव के कारण ही वह ऐसी विपरीत प्रवृत्ति कर रहा है।

विमल-गुरुदेव ! वह बेचारा इन दोनों दुष्ट अन्तरंग भाई-बहिनों से कब मुक्त होगा ? यह तो बताइये। [६६२]

वृधाचार्य — विमल ! बहुत समय पश्चात् इसका इनसे छुटकारा होगा। वह कैसे होगा, सुनो । विशदमानस नगर में शुभाभिसंधि नामक राजा राज्य करता है, जिसके शुद्धता और पापभीरुता नामक दो अतिशय निर्मल आचार वाली रानियाँ हैं । शुद्धता के एक ऋजुता नामक पुत्री है और पापभीरुता के अचौर्यता नामक पुत्री है । ये दोनों कन्यायें पढ़ी-लिखी और सुन्दर हैं । इनमें से ऋजुता अत्यन्त सरल और साधु जीवन वाली है । यह सभी को सुख देने वाली है और हे भाग्यशाली ! तुम्हारे लोगों की वह जानी पहचानी है । राजा की दूसरी अचौर्यता नामक कन्या भी स्पृहारहित, शिष्ट पुरुषों की प्रिय और सर्वांगसुन्दरी है तथा इसे भी तुम्हारे जैसे पहचानते हैं । जब तुम्हारा मित्र वामदेव इन दोनों भाग्यशाली कन्याओं से बिवाह करेगा तब स्तेय और बहुलिका उस पर अपना किसी प्रकार का प्रभाव नहीं दिखा सकेंगी, क्योंकि ऋजुता और अचौर्यता, बहुलिका और स्तेय की प्रकृति से ही विरोधिनी हैं । अतः दोनों एक साथ नहीं रह सकती । [जहाँ ऋजुता होगी वहाँ

पृष्ठ ५४३

बहुलिका को भागना ही पड़ेगा। सरलता के समक्ष माया कैसे टिकेगी? श्रचौर्यता के समक्ष स्तेय / चोरी कैसे टिकेगी?] जब ये दोनों वामदेव को मिलेंगी तभी माया श्रौर स्तेय से उसकी मुक्ति होगी। इस समय वह नाममात्र भी धर्म-प्राप्ति के योग्य नहीं है, श्रतः श्रभी उसके प्रति उपेक्षाभाव रखना ही उचित है। [६६३–६७०]

श्राचार्यदेव के वचन सुनकर मेरे मित्र महात्मा विमल ने वस्तुस्थिति को समक्ष कर मेरे प्रति उपेक्षाभाव धारण कर लिया श्रौर फिर मेरे सम्बन्ध में विचार करना भी छोड़ दिया। [६७१]

# २२. वामदेव का ऋन्त एवं भव-भ्रमशा

विमल के पास से भागकर मैं कांचनपुर गया। वहाँ के बाजार में एक दुकान पर सरल नामक सेठ बैठा था। मैं उसकी दुकान पर गया। मेरे शरीर में रही हुई बहु लिका ने उसी समय अपना प्रभाव दिखाया और उसके वशीभूत होकर मैं सेठ के पाँवों में गिर गया। कृत्रिम नाटक करते हुए मेरी आँखें आनन्दाश्रुओं से भर गईं। मेरे नाटक को सत्य समभकर सरल सेठ का दिल भी पिघल गया, वह बोला— भद्र! क्या हुआ ? तू क्यों रो रहा है ?

मैं--पिताजी ! श्रापको देखकर मुक्ते ग्रपने पिताजी की याद श्रा गई। सरल सेठ-- वत्स ! तूमत रो। यदि ऐसा ही है तो श्राज से तूमेरा पुत्र ही है।

मैं -- श्राज से मैं भी ग्रापको ग्रपना पिता मानता हूँ।

तत्पश्चात् सेठ मुभे अपने घर ले गया और अपनी स्त्री बन्धुमती को मुभे सौंप दिया। उसने मुभे स्नान, भोजन आदि करवाया और मेरा नाम तथा कुल आदि पूछा। मैंने अपना नाम, कुल आदि बता दिया। सेठ को जब ज्ञात हुआ कि मैं उसका सजातीय ही हूँ, उसके कुल का ही हूँ तो वह बहुत प्रसन्न हुआ। वह अपनी स्त्री से बोला—

प्रिये! हम वृद्ध हो गये हैं और अभी तक हमारे पुत्र नहीं हुआ है, यही सोचकर भगवान ने हमें पुत्र दिया है। आज से वामदेव को अपना पुत्र समक्तो। [६७२]

पति के वचन सुनकर बन्धुमती भी बहुत प्रसन्न हुई। सरल सेठ ने घर का सारा भार मुक्ते सौंप दिया, मानो मैं ही घर का स्वामी होऊं ख्रौर दुकान में गुप्त स्थान पर रखे हुए हीरे मोती म्रादि मूल्यवान रत्न भी मुक्ते बतला दिये। सेठ को घन पर म्रधिक ग्रांसक्ति थी इसलिए वह दुकान पर ही सोता था ग्रौर मुक्ते भी ग्रपने साथ ही सुलाता था।

एक दिन संध्या का भोजन कर हम घर में बैठे थे कि सरल सेठ के प्रिय मित्र बन्धुल के घर से निमन्त्रण ग्राया कि ग्राज उसके यहाँ पुत्र-प्राप्ति की उपलब्धि में छठी का रात्रि जागरण है ग्रौर उसमें सेठजी की उपस्थिति ग्रावश्यक है। सेठ ने मुफ से कहा---पुत्र वामदेव! ग्राज मुफ बन्धुल के यहाँ जाना ही पड़ेगा, तुम दुकान जाग्रो ग्रौर वहाँ सावधानी से सोना।

मैंने कहा-पिताजी! स्रापके बिना मुक्ते स्रकेले दुकान जाना स्रच्छा नहीं लगता। स्राज तो मैं घर पर ही माताजी के पास रहूँगा। सेठ ने सोचा कि पुत्र का माता के प्रति स्नेह ग्रधिक है इसलिए मुक्ते अपनी इच्छानुसार करने को कहकर सरल सेठ बन्ध्रल के यहाँ चला गया।

रात्रि के समय मेरे शरीर में स्थित स्तेय जागृत हुन्ना श्रीर उसके वशीभूत मेरे मन में सेठ की दुकान में छुपाया हुन्ना ग्रमूल्य धन चुरा लेने का विचार हुन्ना। अर्घ रात्रि को उठकर मैं दुकान पर गया। मुफ्ते दुकान खोलते हुए चौकीदारों ने दूर से ही देखकर पहचान लिया था। मैं ग्रभी नया ही था, इसलिये उन्हें थोड़ी शंका हुई कि यह भाई मध्यरात्रि में दुकान क्यों खोल रहा है ? उन्होंने मुक्ते कुछ नहीं पूछा, पर गुप्त रूप से मेरी गतिविधियों पर पैनी इष्टि रखी। सेठ ने मूल्यवान रत्न दुकान में जहाँ छिपा रखे थे, वहाँ से उन्हें निकाल कर दुकान के पीछे की गली में जमीन खोदकर मैंने उन्हें छिपा दिया। इतना सब करते-करते प्रातःकाल हो गया, श्रतः मैंने हो हल्ला मचाया कि, ग्ररे लोगों! दौड़ो, सेठ के यहाँ चोरी हो गई है।

नगर के लोग इकट्टे हो गये, सेठजी भी आ पहुँचे। चौकीदार भी आये। बाजार में कोलाहल मच गया। सेठ ने मुक्तसे पूछा—पुत्र वामदेव! क्या बात है? यह सब भीड़ इकट्टी क्यों हो रही है?

मैंने कहा-पिताजी ! हम मर गये । रात को दुकान में चोरी हो गई । ऐसा कहकर मैंने सेठजी को खुली दुकान और भूमि में रत्न रखने के गुप्त स्थान पर हुए खड़डे को दिखाया ।

सेठ ने पूछा - पुत्र वामदेव ! तुभे इसकी खबर कैसे श्रौर कब हुई ?

मैंने कहा - पिताजी, आप तो मित्र के यहाँ चले गये, मैं अकेला रह गया। आपके विरह में मुक्ते नींद नहीं आई, सारी रात बिस्तर पर लोटता रहा। जब थोड़ी रात शेष रह गई तो मेरे मन में विचार आया कि दुकान का बिस्तर पिताजी के स्पर्श से बहुत पित्रत्र हो चुका है, उस पर सोने से शायद मुक्ते नींद आ जायेगी। अन्य स्थान पर तो आयेगी नहीं। यही सोचकर मैं दुकान पर आया और देखा कि यहाँ चोरी हो गई है तब मैंने हल्ला मचाया।

मेरी बनावटी बात सुनकर चौकीदार लोग जो वहीं थे, सोचने लगे कि यह वामदेव वास्तव में दुरात्मा है, हरामखोर है, पक्का चोर है । ग्रहो इसका वाक्-जाल ! \* वाचालता ! धूर्तता ! कृतघ्नता ! विश्वासघात ! ग्रौर पापिष्ठता ! उन्होंने सेठजी को ग्राश्वासन दिया कि सेठ साहब ! ग्राप मन में तिनक भी चिन्ता न करें, ग्राश्वस्त हो जावें, हमें चोर का पता लग गया है।

इस प्रकार कहकर उन्होंने मेरी तरफ ग्रर्थ-पूर्ण दिष्ट घुमाई जिससे मैं भय-भीत हो गया। मैंने मन में समभ लिया कि चौकीदारों ने मुभे पहचान लिया है। चौकीदारों ने मुभे माल सिहत रंगे हाथों पकड़ने का निश्चय किया ग्रौर मेरे पीछे कुछ गुप्तचरों को लगा दिया। उस पूरे दिन मेरे मन में संकल्प-विकल्प ग्राते रहे। सन्ध्याकालीन ग्रन्धेरा होते ही मैं दुकान के पीछे गया ग्रौर छूपाये हुये रत्न निकाले। ज्योंही मैं रत्न लेकर भागने को हुग्रा कि चौकीदारों ने मुभे माल सिहत पकड़ लिया। हो-हल्ला होने से नगर के लोग पुन: वहाँ इकट्ठे हो गये। चौकीदारों ने मेरी सारी चालाकी लोगों के सामने प्रकट कर दी। लोगों को यह सुनकर बहुत ग्राष्चर्य हुग्रा कि सेठ ने जिसे ग्रपना पुत्र मान कर सारा धन उसे देने का निश्चय किया था, उसी ने विश्वासघात कर ग्रपने ही घर में चोरी की।

चौकीदार मुक्ते नगर के राजा रिपुसूदन के पास ले गये । चोरी की सजा मृत्युदण्ड थी ग्रौर मैं तो माल सहित पकड़ा गया था, ग्रतः राजा ने मेरा वध करने की आज्ञा दे दी ।

जब सरल सेठ को पता लगा तो वे दौड़े हुये राजा के पास भ्राये श्रौर राजा के पाँव पकड़कर कहा --

देव ! यह वामदेव मेरा पुत्र है, उसके प्रति मेरा श्रत्यन्त स्नेह है, इसके बिना मैं जीवित नहीं रह सकूँगा, श्रतः मुक्त पर श्रनुग्रह/दया कर इस बालक को छोड़ दीजिये । श्राप चाहे मेरा सारा धन ले लीजिये, श्रन्यथा इसके श्रभाव में मैं मर जाऊँगा इसमें संशय नहीं है । [६७३–६७४]

राजा ने सोचा कि सरल सेठ वास्तव में सरल ही है, बहुत भोला है। राजा ने दयाकर मृत्युदण्ड की ग्राज्ञा को निरस्त कर दिया ग्रौर सेठ का धन भी ग्रहगा नहीं किया। किन्तु, उन्होंने सेठ को कहा—सेठ! इस तुम्हारे सुपुत्र को मेरे पास रखो। यह विषांकुर है, पक्का चोर है ग्रौर लोगों को दु:ख देने वाला है, ग्रतः इसको ग्ररक्षित/मुक्त छोड़ना उचित नहीं है। [६७४–६७७]

इघर मेरा पुण्योदय मित्र जो जन्म से ही मेरे साथ था श्रौर दिनोंदिन दुर्बल हो रहा था, श्रव एकदम नष्टप्राय: हो गया था और मुक्ते छोड़कर चला गया था, क्योंकि मेरा ऐसा दुश्चरित्र देखकर वह मुक्तसे ऊब गया था। [६७६] सरल सेठ ने राजाज्ञा को शिरोधार्य किया। मैं ग्रन्य लोगों द्वारा तिरस्कृत होता हुमा दीन-हीन की भाँति राजमहल में रहने लगा। मेरे श्रन्तरंग भाई-बहिन स्तेय श्रीर बहुलिका यद्यपि मेरे शरीर में ही निवास कर रहे थे तथापि भीषणा राज्यदण्ड के भय से वे श्रपना प्रभाव नहीं दिखा रहे थे। ऐसा लगता था जैसे वे श्रन्दर ही श्रन्दर शांत हो गये हों। भद्रे! फिर भी लोग तो मुभे शंका की दिष्ट से ही देखते थे श्रीर श्रन्य किसी के चोरी करने पर भी मुभ पर संदेह करते थे। मेरे सच कहने पर भी लोग उसे नहीं मानते। मेरे वचन पर लोगों को विश्वास ही नहीं रहा। लोग मुभे धिक्कार की दिष्ट से देखते हुए कहते— बैठ जा, देख ली तेरी सत्यवादिता! जिस प्रकार काला सर्प दूसरे सभी सांपों के लिये संताप का कारण होता है उसी प्रकार मैं भी सबके उद्देग का कारण हो गया था। हे श्रगृहीतसंकेता! ऐसे संयोगों में बहुत समय तक रहकर मैं श्रनेक प्रकार की विडम्बनायें भोगता रहा।

[६७६--६८३]

हे भद्रे ! एक बार किसी विद्यासिद्ध ने राजा के भण्डार में चोरी की और उसमें से सभी रत्न म्रलंकार म्नादि ले गया । विद्या के बल से वह भ्रदृश्य होकर भीतर घुसा था और भ्रदृश्य होकर ही वापस निकल गया था, इसिलये पकड़ा नहीं गया । उस चोरी का कलंक मेरे सिर पर भ्राया । सब को याद था कि मैंने पहले भी चोरी की थी भ्रौर राजमहल में मेरे सिवाय किसी का प्रवेश ग्रसंभव था, श्रतः संदेह के श्राधार पर मैं पकड़ा गया । ग्रपराध मंजूर करवाने के लिए मुभे बहुत मारा भौर ग्रनेक प्रकार की यातनायें दीं । राजा भी ग्रत्यन्त कोधित होकर मुभे अनेक प्रकार से सताने लगा और ग्रन्त में मुभे मृत्युदण्ड दे दिया गया । हे विशालाक्षि ! इस बार भी सरल सेठ ने ग्राकर मुभे बचाने का बहुत प्रयत्न किया पर राजा नहीं माना और मुभे रोते-चिल्लाते एवं विलाप करते हुए को फांसी के तख्ते पर चढ़ा दिया गया । [६८४–६५७]

#### संसारी जीव का पून: भव-भ्रमश

जिस समय मुक्ते मृत्यु-दण्ड दिया गया उसी समय मेरी स्त्री भिवतव्यता द्वारा पूर्व में दी गई गोली जीगां हो गई थी, अतः उसने मुक्ते दूसरी नवीन गुटिका दी जिसके प्रभाव से हे भद्रे! मैं पापिष्ठवास नामक नगर के अन्तिम उपनगर पापिजर (सातवी नरक) में उत्पन्न हुआ। यह स्थान अनन्त तीव्र दुःखसमूह से व्याप्त था। वहाँ मैंने असंख्यात काल तक अनेक प्रकार के महा दाख्ण दुःख सहे। उसके बाद भिवतव्यता ने मुक्ते पुनः दूसरी गोली दी जिसके प्रभाव से मैं पंचाक्षपशु संस्थान (पंचेन्द्रिय तिर्यंच गति) में आया। इस प्रकार नयी-नयी गुटिकायें देकर भिवतव्यता ने मुक्ते अन्य अनेक स्थानों पर भटकाया। हे भद्रे! हे सुलोचने! असंव्यवहार नगर के अतिरिक्त कोई स्थान नहीं बचा जहाँ मैं कई-कई बार नहीं

भटका होऊँ। बहुलिका (माया) के सम्पर्क से मैंने बहुत पाप किये थे इसलिए पंचाक्षपशुसंस्थान में भी मुभे कई बार स्त्रीयोनि में उत्पन्न होकर विविध विडम्बनायें सहन करनी पड़ीं। बहुलिका ग्रौर स्त्रेय के संसर्ग से प्रेरित होकर मैं निरन्तर पाप कर्म करता गया ग्रौर ग्रसह्य दुःख भोगता रहा। हे सुमुखि ! जहाँ-जहाँ मैं गया, वहाँ-वहाँ वे दोनों मेरे साथ ही रहे। [६८८-६६४]

#### प्रजाविशाला की रहस्य-विचारएग

संसारी जीव की आत्मकथा सुनकर प्रज्ञाविशाला के मन में प्रबल संवेग उत्पन्न हुआ। वह सोचने लगी कि, स्रहों! स्तेय मित्र तो स्रकल्पनीय दु:खदायक है। माया भी असीम भयंकर हैं। यह बेचारा इन दोनों में आसक्त रहा जिससे इसे इतना भटकना पड़ा और भयंकर दुःख उठाने पड़े। स्रहो ! पहले तो इसने माया के वशीभूत होकर विमलकुमार जैसे महात्मा पुरुष को ठगा, फलस्वरूप वर्धमान नगर में तृरा जैसा तुच्छ बना। फिर कञ्चनपुर में स्तेय के वश होकर वात्सल्यभाव धारक सरल सेठ के यहाँ चोरी कर उन्हें घोखा दिया, जिससे इसने घोर विडम्बनायें प्राप्त कीं। वामदेव के भव में इसका सम्पूर्ण जीवन ही माया और स्तेय से घिरा हुम्रा दिखाई देता है। महाभाग्यशाली बुधसूरि का सम्पर्क ग्रौर उनके उपदेशों का भी इस पर कोई प्रभाव नहीं हुम्रा, इसका कारएा भी माया ही है । किसी व्यक्ति के पूर्ण सत्य बोलने पर भी उसकी बात पर विश्वास न हो भीर उल्टा सत्य बोलने वाल के प्रति तिरस्कार की भावना ही जागृत हो तो समभना चाहिये कि ऐसी विपरीत मति वाला व्यक्ति अवश्य ही मार्या के वश में है। दूसरे व्यक्ति द्वारा किये गये श्रपराघ का कलंक भी संसारी जीव पर ग्राया, इसका कारण भी माया श्रौर स्तेय ही है । वस्तुत: माया ग्रौर स्तेय ग्रनन्त दोषों के भण्डार हैं, फिर भी दूरात्मा पापी लोग इन दोनों का सम्पर्क नहीं छोड़ते। [६६५-७०२]

# भव्यपुरुष की दृष्टि में कल्पित वार्ता

संसारी जीव की ग्रात्मकथा सुनकर भव्यपुरुष मन में ग्रित विस्मित हुग्रा। \* वह सोचने लगा कि इस तस्कर संसारी जीव की कथा तो बड़ी विचित्र, ग्रितरंजित, ग्रसंभव जैसी ग्रौर पूर्णरूप से ग्रपूर्ण-सी लगती है। लोगों के प्रतिदिन के व्यवहार से यह ग्रसंगत-सी लगती है। यद्यपि इसकी कथा हृदय को ग्राकिषत करती है तथापि मुक्ते तो बिलकुल ग्रपरिचित जैसी, गहन भावार्थ वाली ग्रौर तुरन्त न समक्त में ग्राने वाली लगती है। इसके द्वारा वर्शित कथा को सुनकर मन में कई प्रश्न उठते हैं। जैसे—उसका ग्रसंव्यवहार नगर में एक कुटुम्बी के रूप में रहना, वहाँ ग्रपनी स्त्री भवितव्यता के साथ ग्रनन्त काल तक रहना, फिर कर्मपरिएाम महाराजा की ग्राजा से वहाँ से बाहर निकलना। फिर एकाक्षपणुसंस्थान ग्रौर ग्रन्थ

स्रतेकों तथा भिन्न-भिन्न स्थानों में अनन्त दुःख भोगते हुए भटकना । इसने यह भी बतलाया कि उसी की स्त्री भिवतव्यता उसे स्ननन्त काल तक स्रनेक स्थानों में भटकाती रही । उसी ने लीला से उससे नन्दीवर्धन में रिपुदारण स्नौर वामदेव के नाम से रूप धारए। करवाये । प्रत्येक भव के मध्य में स्ननन्त काल व्यतीत हुन्ना, जिसके अन्तराल में उसकी भार्या ने उससे स्ननेक नाटक करवाये, नये-नये रूप धारण करवाये, नाच नचवाये स्नौर असहनीय दुःख सहन करवाये । स्नधिक स्नाच्यंजनक स्नौर विचित्र बात तो यह है कि ये सारे प्रयोग उसको गोलियाँ खिलाकर किये गये । इन गोलियों की इतनी स्रधिक शक्ति कैसे रही होगी ? फिर उसकी पत्नी ने ही उसे ये गोलियां खिलाई स्नौर इतने नाच नचवाये, यह बात तो लोक-विरुद्ध एवं कियत-सी लगती है स्नौर मुक्ते तो कुछ समक्त में नहीं स्नाती । [७०३-७१२]

क्या यह तस्कर पुरुष अनन्तकाल तक इसी स्थिति में रहेगा? या आगे जाकर यह भविष्य में कभी अजर-अमर भी बन सकेगा? हन्त! यह कालस्थिति कौन है? यह भवितव्यता नामक स्त्री कौन है? यह अपने पित को ही इस प्रकार भटकाती है, यह तो पूर्णत्या प्रतिकूल और नयी बात ही है। यह स्त्री अपने पित को बार-बार महा शक्तिशाली गोलियां तैयार करके देती है। इन गोलियों के प्रभाव से यह प्रााणी वही होने पर भी अनन्त प्रकार के रूप धारण करता है। ये गोलियां कैसी हैं? और भवितव्यता कैसे उन्हें अपने पित को देती है? [७१३-७१४]

इस कथा में अनेक नगर, अन्तरंग मित्र, स्वजन-सम्बन्धी ग्रादि के नाम ग्राये हैं, वे कौन थे ? इसका में निश्चय नहीं कर पा रहा हूँ। मुक्ते तो लगता है, यह संसारी जीव निद्रा में अनुभूत स्वप्न की कोई कथा सुना रहा है। ग्रथवा किसी सिद्ध पुरुष द्वारा फैलाये हुए इन्द्रजाल जैसी यह कपोल-कित्पत कथा है। मानो किसी प्रतिभाशाली पुरुष ने अपनी कल्पना से लोकरंजन के लिए इस अद्भृत चित्र की रचना की हो! यह जो प्रज्ञाविशाला सन्मुख बैठी हुई है इसकी मुखाकृति से तो ऐसा प्रतीत होता है कि यह समस्त वार्ता को हृदयंगम कर चुकी है। इस प्रज्ञाविशाला ने पहले भी मुक्ते संसारी जीव का चित्र बतलाया था, किन्तु अभी में उसे भूल चुका हूँ। यदि अभी बीच में ही में कुछ पूछूंगा तो मेरा पूछना अप्रासंगिक होगा और अगृहीतसंकेता आदि अन्य लोग जो यहाँ बैठे हैं, मुक्ते मूर्ख समक्तेंगे। अतः ग्रभी तो में चुप बैठकर इस तस्कर संसारी जीव की बात सुनता रहूँ, बाद में जब प्रज्ञाविशाला मुक्ते एकान्त में मिलेगी तब उससे इसका रहस्य पूछ लूंगा। यह सोचकर भव्यपुरुष संसारी जीव की कथा सुनता हुआ चुपचाप बैठा रहा। [७१६–७२२]

अगृहीतसंकेता इस कथा को सुनकर विस्मित हो रही थी ग्रौर बार-बार संसारी जीव के मुख की ग्रोर देख रही थी, जिससे प्रतीत हो रहा था कि वह इस कथा के रहस्य को नहीं समक्ष पा रही है। [वह इस वास्तविकता को मात्र कथा ही समक्त रही थी ग्रौर ग्रन्य कथाग्रों के समान ही उसका मूल्य ग्रांक रही थी। श्रोता को वक्ता की बात समक्त में ग्रा रही है या नहीं? यह श्रोता के मुख के भावों से मालूम पड़ जाता है। तदनुसार ग्रगृहीतसंकेता का मुख भी यह बता रहा था कि वह कथा के गूढ़ रहस्य को नहीं समक्त रही है।] [७२३]

#### सदागम का गाम्भीर्य

भगवान् सदागम तो संसारी जीव के समस्त वृत्तान्त को पहले से ही जानते थे, ग्रतः वे उसके ग्रात्मवृत्त को सुनते हुए मौन ही रहे। [सदागम अर्थात् शुद्धज्ञान, उसका विषय तो जानना ही होता है, उससे कोई बात कैसे छिपी रह सकती है? मात्र उपयोग लगाते ही उसे सब ज्ञात हो जाता है। सदागम का मौन ग्रर्थसूचक था ग्रौर उनके मुख की गम्भीरता उनके हृदय की गहनता को प्रकट करती थी।] [७२४]

संसारी जीव ने अपनी आत्मकथा को आगे बढ़ाते हुए कहा—हे अगृहीत-संकेता! एक समय मेरी पत्नी भवितव्यता मुक्त पर प्रसन्न हुई और मेरे किसी शुभ कर्म के कारण मुक्त पर कृपालु होकर कहने लगी—

म्रार्यपुत्र ! म्रब तुम्हें लोकविश्रुत म्रानन्द नगर जाना है म्रौर वहाँ म्रानन्द-पूर्वक रहना है ।

मैंने कहा — देवि ! श्रापकी इच्छानुसार करना में श्रपना निश्चित कर्त्तव्य मानता हूँ, जैसी श्रापकी श्राज्ञा ।

भवितव्यता ने उस समय मुक्ते श्रपना वास्तविक सच्चा पुण्योदय मित्र वापस सौंपा श्रौर एक अन्य सागर नामक मित्र भी मेरी सहायता के लिये मुक्ते दिया। मेरी बुद्धिमती पत्नी समक्त गई होगी कि श्रव मक्ते सागर मित्र की अवश्य ही ब्रावश्यकता पड़ेगी। सागर को मुक्ते सौंपते हुए उसने कहा — आर्यपुत्र ! यह तेरा मित्र सागर रागकेसरी राजा श्रौर मूढता रानी का प्रिय पुत्र है। मैंने ऐसी व्यवस्था की है कि श्रव यह तुम्हारी सम्यक् प्रकार से सहायता करेगा। [७२४-७२६]

भवितव्यता ने मुक्ते नयी गुटिका प्रदान की जिसके प्रभाव से मैं श्रपने श्रंत-रंग मित्र पुण्योदय ग्रौर सागर के साथ ग्रानन्दनगर के लिये प्रस्थान करने की तैयारी करने लगा। [७३०]

## उपसंहार

ये घ्रारामायानृतचौर्यरक्ता, भवन्ति पापिष्ठतया मनुष्याः । इहैव जन्मन्यतुलानि तेषां, भवन्ति दुःखानि विडम्बनाश्च ॥ [७३१]

तथा परत्रापि च तेषु रक्ताः, पतन्ति संसारमहासमुद्रे । ग्रनन्तदुःखौघचितेऽतिरौद्रे, तेषां ततश्चोत्तरएां कृतस्त्यम् ? ।। [७३२]

जो प्राणी पापप्रिय होते हैं, वे घ्राणेन्द्रिय, माया/कपट ग्रौर चोरी में ग्रासक्त होकर इस भव में भी भ्रमेक अनुलनीय दु:ख ग्रौर विडम्बनाएं प्राप्त करते हैं ग्रौर परभव में भी पापों से परिवेष्टित होने से प्रनन्त दु:खसमूह से परिपूर्ण महाभयंकर संसार-समुद्र में गहरे डूब जाते हैं। ऐसी श्रवस्था में वे इस महाभयंकर समुद्र को तैर कर कैसे पार उतर सकते हैं?

जैनेन्द्रादेशतो वः कथितमिदमहो लेशतः किञ्चिदत्र, प्रस्तावे भावसारं कृतिवमलिधयो गाढमध्यस्थित्ताः। एतद्विज्ञाय भो ! भो ! मनुजगितगता ज्ञाततत्त्वा मनुष्याः, स्तेयं मायां च हित्वा विरहयत यतो ध्रागलाम्पट्यमुच्चैः। [७३३]

इस प्रस्ताव में जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित उपदेश को जो कुछ थोड़ा बहुत कथारूप में गूंथा है, उसके ग्रान्तरिक भाव को/गूढ रहस्य को समभने के लिये ग्रापनी बुद्धि को निर्मल कर, अपने चित्त को पूर्णरूपेगा मध्यस्थ कर कथा के ग्राशय को समभने का प्रयत्न करें। हे मनुष्य गति में विद्यमान मनुष्यों! यदि ग्राप तत्त्वज्ञ हैं, अर्थात् आपने इस कथा के रहस्य को सम्यक् प्रकार से समभा है तो ग्राप स्तेय/चोरी, माया ग्रीर घ्राणेन्द्रिय लम्पटता का सर्वथा त्याग करदें। [७३३]

इति उपमिति-भव-प्रयंच कथा में माया, चोरी ग्रौर छाणेन्द्रिय ग्रासक्ति के फल को प्रकट करने वाला पाँचवां प्रस्ताव समाप्त हुग्रा।



# उपमिति-भव-प्रपंच कथा

६. षष्ठ प्रस्ताव

#### पात्र-परिचय

| स्थल        | मुरूष ४७४              | प्रश्चिय                               | स्रामान्य प    | १श्र परिचय      |
|-------------|------------------------|----------------------------------------|----------------|-----------------|
|             |                        |                                        |                |                 |
| श्रानन्दपुर | केसरी                  | <del></del>                            | •              |                 |
| (बहिरङ्गः)  | जयसुन्दरी<br>-         |                                        | कमल सुन्दरा    | - 3             |
|             | हरिशेखर                | ग्रानंदपुर का वणिक                     |                | माता, राजा      |
|             | बंधुमती                | हरिशेखर की पत्नी                       |                | केसरी की        |
|             | धनशेखर                 | कथानायक संसारी जीव,                    |                | मृतरान <u>ी</u> |
|             |                        | हरिशेखर-बंधुमती का पुर                 |                |                 |
|             | पुण्योदय<br>सागर (लोभ) | धनशेखर के ग्रंतरंग मिः                 | 7              |                 |
|             |                        |                                        |                |                 |
|             |                        |                                        |                |                 |
| जयपुर नगर   | <b>य</b> कुल           | जयपुर नगर का सेठ                       |                |                 |
| _           | भोगिनी                 | बकुल सेठ की पत्नी                      |                |                 |
| (           | कमलिनी                 | धनशेखर की पत्नी,                       |                |                 |
|             |                        | बकुल सेठ की पुत्री                     |                |                 |
|             |                        | 430 00 40 340                          |                |                 |
|             |                        | <u> </u>                               |                |                 |
|             |                        |                                        |                |                 |
| रत्नद्वीव   | हरिकुमार               | ग्रानंदपुर के राजा                     | धरग            | सार्थवाह        |
| (बहिरङ्गः)  | 3                      | केसरी की रानी कमल-<br>सुन्दरी का पुत्र | •              |                 |
|             | नीलकंठ                 | रत्नद्वीप का राजा,                     | वसुमति         | रानी कमल        |
|             | ,                      | हरिकुमार का मामा                       | <b></b>        | सुन्दरी की      |
|             |                        | 4. 3                                   |                | विश्वस्त सेविका |
|             |                        |                                        | जंश <b>ा</b> र |                 |
|             |                        |                                        | बंधुला         | तापसी           |

| शिखरिसी                      | राजा नीलकंठ की<br>रानी                                                                                        | मन्मथ ो                                    |                                   |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------|
| मयूरमंजरी<br>यौवन  <br>मैथुन | हरिकुमार की पत्नी,<br>राजा नीलकंठ की<br>पुत्री<br>कालपरिराति (ग्रंत-<br>रंग) के ग्रनुचर, धन-<br>शेखर के मित्र | लित<br>पद्मशेखर<br>विलास<br>विभ्रम<br>कपोल | हरिकुमार के<br>श्रंतरंग मित्र     |
|                              |                                                                                                               | सुबुद्धि                                   | नीलकंठ राजा<br>का <b>म</b> न्त्री |
|                              |                                                                                                               | दमनक                                       | मन्त्री सुबुद्धि<br>कासेवक        |

| शुभ्रचित     | सदाशय     | <b>गुभ्र</b> चित्त नगर का राजा                |
|--------------|-----------|-----------------------------------------------|
| नगर          | वरेण्यता  | राजा सदाशय की रानी                            |
| (ब्रन्तरङ्ग) | ब्रह्मरित | सदाशय-वरेण्यता की<br>पुत्री, मैथुन की शत्रु   |
|              | मुक्तता   | सदाशय–वरेण्यता की<br>पुत्री, सागर की वैरिरााी |

भनुजगित कर्मपरिणाम मनुजगित का राजा,
(भग्तरङ्ग) जगत्पिता
कालपरिणित कर्मपरिणाम की रानी,
जगन्माता
सिद्धान्त परमपुरुष
अप्रबुद्ध सिद्धान्त का शिष्य

श्रप्रबुद्ध का शिष्य

वितर्क

तिकृष्ट

प्रथम

विमध्यम

मध्यम

उत्तम

विरिद्ध

कर्मपरिएगम के छह पुत्र महामोह, विषयाभिलाष, चारित्रधर्मराज, सव्बोध, मंत्री ग्रादि

(ग्रन्तरङ्का) श्रीदासीन्य दुष्टि विषयाभिलाष मंत्री की पुत्री (राजमार्ग) मैंत्री म्रध्यवसाध उत्तमकुमार का ग्र∓यास (महाह्रद) श्रनुचर चारित्रधर्मराज धारगा वैराग्ध प्रेषित अनुचर (महानदी) धर्मध्यात (दण्डोलक, केडी) सबीजयोग उपेक्षा (दंडोलक से विशालमार्ग) शुक्लध्यान (दंडोलक, केडी) शैलेशी (ग्रंतिम, शार्दुल हरिकुमार का महामार्ग) मित्र निवृ ति (महानगरी) समता (योगनलिका)

# धनशेखर त्र्रौर सागर की मैत्री

#### ग्रानन्दनगर : राजा-रानी

\*इस मनुष्य लोक के बिहरंग प्रदेश में एक म्रानन्द नामक विशाल नगर था। इस नगर में सतत स्नानन्द ही भ्रानन्द रहता, दोष तो इससे कोसों दूर रहते। इस स्नानन्द नगर में निवास करने वाले मनुष्य अनेक प्रकार के विलास, उल्लास, रूप-लावण्य श्रौर लीलाम्रों से देवताम्रों के साथ स्पर्धा करते थे, ग्रर्थात् देवसुखों के भोक्ता थे। मात्र उनके पलक भपकते थे, जिससे प्रतीत होता था कि वे मनुष्य हैं देव नहीं, क्योंकि देवताम्रों के पलक नहीं भपकते। इस नगर की स्त्रियाँ ग्रपलक र्हाष्ट से पुरुषों को ग्रपनी ग्रोर श्राकषित कर रही थीं, पर में ग्रांख से कोई संकेत नहीं करती थीं, ग्रतः ऐसा जात हो रहा था मानो इन्होंने देवांगनाम्रों का ग्राकार धारण कर रखा हो। यहाँ के निवासी चित्र-विचित्र वस्त्र एवं रत्नाभूषणों की किरणों से दैवीप्यमान होकर ऐसे सुन्दर लग रहे थे मानो इन्द्रधनुष की प्रत्यंचा पर श्राकाण का एक भाग ही सुशोभित हो रहा हो। सारांश यह है कि नगर-निवासी सुखी थे, नारियाँ सर्वांगसुन्दरियाँ थीं श्रौर उनके रत्नाभूषण यह बता रहे थे कि वे सुखी श्रौर समृद्ध हैं। [१-४]

इस आनन्द नगर में लोकविश्रुत केसरी नामक महाराजा राज्य करते थे। शत्रुश्मों के विशाल हाथियों के कुंभ को विदीर्ण कर, संसार के बड़े भाग को उत्साह एवं उल्लास पूर्वक जीतकर अपने अधीन रखने में वे चतुर थे। इस राजा के अनेक सुन्दरी-वृन्दों के मध्य में अपने गुर्गों से जयपताका प्राप्त करने वाली अर्थात् सुन्दर नारियों में सर्वश्रेष्ठ, कमल-पत्र जैसे नयन वाली, पतिपरायगा जय- सुन्दरी नामक महारानी थी। [४-६]

#### धनशेखर का जन्म

इस नगर में एक हरिशेखर नामक व्यापारी रहता था। वह धनवान, नगर का श्राधारस्तम्भ श्रौर राजा केशरी का प्रिय पात्र था। यह हरिशेखर ग्रपने दानगुण से जनसमूह में याचक-वृन्द रूपी धान्य में श्रावण के बादल जैसा प्रसिद्ध हो रहा था, ग्रथीत् जैसे बादल वर्षा कर धरती में बोये ग्रनाज को कई गुणा बढ़ा देता है वैसे ही वह ग्रिथजनों को दान देकर उन्हें श्रपना बना लेता था। वह ग्रपने उत्तम गुणों से ग्रपने मित्रों को प्रफुल्लित करता था जैसे सूर्य कमल-वन को विकसित करता है। ग्रथीत् सेठ जैसा धनवान था वैसा ही उत्तम गुणवान भी था। [७-८]

हरिशेखर सेठ की बन्धुमती नामक एक म्रत्यन्त प्रिय पत्नी थी। वह म्रायं कुल में उत्पन्न, लावण्य भौर स्रमृत के कुण्ड के समान परम पिवत्र भ्रोर हरिशेखर के हृदय में बसी हुई प्रेममूर्ति जैसी ही थी। बन्धुमती ऐसी लगती थी मानो सौन्दर्य का भी सौन्दर्य हो, लक्ष्मी की साक्षाल् मूर्ति हो भौर उत्तम शीलव्रत एवं सदाचार का तो मानो म्रावास-स्थान हो हो, ऐसी पिवत्र थी। वह पितभक्ति में तो साक्षाल् मन्दिर जैसी लगती थी। [६-१०]

हे अगृहीतसंकेता ! मेरी आन्तरिक पत्नी भिवतव्यता ने अब मुभे एक नयी गुटिका दी जिससे मैंने बन्धुमती की कुक्षि में प्रवेश किया। माता की कुक्षि रूप यन्त्र में अनेक प्रकार के कब्ट भोगने के बाद जब मेरा समय परिपूर्ण हुआ तो मैं बाहर आया और मुभे ऐसा लगा मानो मैं कोई नरक का जीव था और अब उस नरक से बाहर आ गया हूँ। मेरे आन्तरिक मित्र पुण्योदय और सागर (लोभ) भी मेरे साथ ही इस संसार में आये। [११-१२]

बन्धुमती पुत्रीजन्म से अत्यन्त प्रसन्न हुई। हरिशेखर भी अति प्रमुदित हुआ और उन्होंने धूमधाम से हर्षोल्लास पूर्वक पुत्र-जन्म महोत्सव मनाया। मेरे जन्म को १२ दिन होने पर मेरे माता-पिता ने विशाल महोत्सव पूर्वक मेरा नामकरण किया और मेरा नाम धनशेखर रखा। मेरे अन्तरंग मित्र पुण्योदय और सागर भी मेरे शरीर में समाये हुए मेरे साथ ही उत्पन्न हुए, किन्तु मेरे माता-पिता को उनके सम्बन्ध में कोई जानकारी नहीं थी; क्योंकि वे मेरे आन्तरिक मित्र थे और मेरे शरीर में ही समाये हुए रहते थे। हे भद्रे! इस प्रकार पुण्योदय और सागर के साथ सुखपूर्वक विधित होता हुआ \* मैं कमशः कामदेव के मन्दिर के समान युवावस्था को प्राप्त हुआ। तदनन्तर मुक्ते किसी कलाचार्य के पास भेजा गया, जिनके पास रहकर मैंने धर्मकला के अतिरिक्त सभी कलाशों का अध्ययन किया। [१३-१७]

#### सागर (लोभ) की महिमा

जैसे-जैसे मैं बड़ा हो रहा था वैसे-वैसे ही मेरे मित्र सागर (लोभ) के भी हौंसले बढ़ रहे थे। अब सागर मेरे मन में अपने शक्ति-पराक्रम से प्रतिक्षण अनेक प्रकार की विचार-तरंगें उत्पन्न कर रहा था। जैसे समुद्र में पवन-प्रेरित प्रतिक्षण लहरें उठती हैं वैसे ही मेरे मन में मेरे मित्र सागर की प्रेरणा से अनेक विचार-तरंगे उठ रही थीं। कैसी-कैसी तरंगे उठ रही थीं? इसका किञ्चित् दिग्दर्शन प्रस्तुत है। [१=]

इस जगत् में धन ही वास्तविक सार है, धन ही वास्तविक सुख का स्थान है, लोग धन की ही प्रशंसा करते हैं, धन के ही ग्रधिकाधिक गुरा गाये जाते हैं, धन ही विश्ववन्द्य है, धन ही सर्वोत्तम तत्त्व है, धन ही परमात्मा है ग्रौर धन में ही समस्त विश्व प्रतिष्ठित/समाहित है। यदि ग्राप गहराई से परीक्षण करके देखेंगे तो मालूम होगा कि वस्तुत: विश्व में घनहीन व्यक्ति तृरा के समान, राख के ढेर के समान, शरीर के मैल के समान या घूल के समान है। ग्रथवा यह कह सकते हैं कि धन के बिना वह कुछ भी नहीं है, ग्रिकंचत्कर है। इस संसार में राजा, देव या इन्द्र भी धन के चमत्कार से ही बनते हैं। पुरुषत्व एक समान होने पर भी एक दाता और एक याचक, एक स्वामी ग्रौर एक सेवक ग्रादि जो ग्रन्तर दिखाई देते हैं वे सब धन के ही चमत्कार हैं, माया के ही नाटक हैं। इस सब का रहस्य यही है कि मनुष्य को कैसे भी प्रयत्नों द्वारा इस भव में धन एकिंग्रत करना चाहिये, ग्रन्यथा उसका मनुष्य जन्म ही निरर्थक है, ऐसा समभना चाहिये। [१९—२४]

इस बात को घ्यान में रखकर चाहे ग्रपने घर में ग्रपने पूर्वजों द्वारा कितना ही घन ग्रांजित किया हुग्रा क्यों न हो, फिर भी मुफे स्वयं ग्रधिक घनार्जन करना ही चाहिये। जब तक मैं ग्रपने स्वयं के हाथों से जगमगाते रत्न ग्रौर हीरे-मागक के ढेर पैदा कर ग्रपने घर में संग्रह नहीं करूं तब तक मैं मुख से कैसे बैठ सकता हूँ? मेरे मन को शान्ति कैसे हो सकती है? अतः ग्रब मुफे किसी दूर-देशान्तरों में जाकर सब प्रकार का प्रयत्न करना चाहिये। चाहे वह प्रयत्न/कर्म प्रशंसनीय हो या निन्दनीय, किन्तु किसी भी प्रकार स्वयं ग्रपने हाथों से घन पैदा कर मुफे ग्रपना घर रत्नों के ढेर से भरना ही चाहिये। [२५-२७]

हे अगृहीतसंकेता ! इस प्रकार मित्र सागर (लोभ) की तरंगों से तरंगित होते हुए व्याकुल होकर एक दिन मैं अपने पिताजी के पास गया [२८] ग्रीर उनसे निवेदन किया—

#### धनशेखर का विदेश-गमन

मैं (धनशेखर)—-पिताजी ! मुक्ते धनोपार्जन हेतु परदेश जाने की प्रबल इच्छा हो रही है। मेरा विचार है कि मैं परदेश जाकर श्रपनी शक्ति का स्फुरण करूँ, मेरे पुरुषार्थ को बतलाऊँ। स्नतः स्नाप मुक्ते विदेश-गमन की स्नाज्ञा दीजिये। [२६]

हरिशेखर--पुत्र ! अपने पास अपने पूर्वजों द्वारा एकत्रित इतना प्रभूत घन है कि तू कितना भी विलास कर, उपभोग कर, दान दे, खर्च कर, फिर भी अपनी कुल-परम्परागत पूंजी कम नहीं होगी। हे वत्स ! उसमें से तू अपनी इच्छानुसार खर्च कर या उसकी व्यवस्था कर, पर परदेश जाने की बात मत कर। तेरे बिना मैं एक क्षरा भी नहीं रह सकता। [३०-३१]

मैं (धनशेखर) पिताजी ! पूर्व-पुरुषों द्वारा श्रर्जित लक्ष्मी का उपभोग करने में तो मनुष्य को लज्जा श्रानी चाहिये । मुक्ते तो इसमें नवीनता लगती है कि ऐसा करते हुए लोगों को शर्म क्यों नहीं श्राती ? जैसे बच्चे बचपन में माता का स्तन-पान करते हैं वैसे ही मूर्ख लोग पूर्वजों द्वारा श्रर्जित धन का उपभोग करते हैं ।

बालिग होने के पश्चात् पूर्वजों द्वारा श्रांजित धन का उपभोग तो बहुत ही शर्मनाक और तिरस्कार योग्य है। पिताजी! यदि इस कुल-परम्परागत धन का ही उपभोग किया जाता रहे तो\* वह कितने दिन चलेगा? समुद्र में से एक-एक बूंद पानी निकालने पर भी यदि उसमें नया पानी नहीं डाला जाय तो एक न एक दिन वह भी खाली हो जाता है। ग्रंथात् उपार्जन के बिना तो कुबेर का भण्डार भी खाली हो सकता है, तब फिर ग्रंपनी पूंजी की तो गिनती ही क्या है? ग्रंत: हे पिताजी! मुभें धनोपार्जन करने की जो प्रबल इच्छा उत्पन्न हुई है, उत्साह जागृत हुन्ना है उसे ग्राप भंग कर मुभे निरुत्साहित न करें ग्रीर मेरे वियोग को सहन करने की शक्ति स्वयं में जागृत करें। पिताजी! मेरे मन में जो बात है, वह मैं ग्रापको स्पष्टत: बता देना चाहता हूँ। बात यह है कि परदेश जाकर ग्रंपने भुजबल से जब तक लक्ष्मी पैदा न करूँ तब तक मेरे मन को शान्ति नहीं मिल सकती, मैं सुख की साँस नहीं ले सकता। ग्रंत: मुभे तो किसी भी प्रकार से परदेश जाना ही है, मैं यह बात ग्रंपने मन में निश्चित कर चुका हूँ। फिर ग्राप मेरे जाने में ग्रंडचन क्यों पैदा कर रहे हैं? मुभे तो किसी भी प्रकार जाना ही है। [३२–३७]

मेरे पिताजी ने देखा कि पुत्र ने परदेश जाने का दृढ़ निश्चय कर लिया है श्रीर वह किसी भी प्रकार रुकेगा नहीं। श्रधिक खींचने से बात टूट जायेगी, अतः उन्होंने विचार कर कहा; किन्तु कहते हुए स्नेह से उनका हृदय गद्गद हो गया श्रीर श्राँखों में श्राँसू भलक श्राये। [३८]

हरिशेखर — पुत्र ! यिंद तूने मन में ऐसा ही दढ़ निश्चय कर लिया है और तू रक नहीं सकता तो स्वकीय विचारानुसार ग्रपने मनोरथ (ग्रिमिलाषा) को पूर्ण कर । [३६] किन्तु, मेरी इतनी सी बात घ्यान में रखना कि तेरा लालन-पालन सुखावस्था में हुआ है, तू प्रकृति से बहुत ही सीधा है । परदेश दूर है और मार्ग बहुत खतरनाक है । लोग कुटिल हृदय एवं वक-प्रकृति के होते हैं, स्त्रियाँ पुरुषों को ठगने और रिभाने की कला में कुशल होती हैं, नीच और दुर्जन पुरुष श्रधिक होते हैं श्रौर सज्जन पुरुष तो भाग्य से ही कहीं मिलते हैं । धूर्त लोग अनेक प्रकार के प्रयोग करने में चतुर होते हैं, व्यापारी कपटी होते हैं, क्रयाणक ग्रादि पदार्थों की रक्षा करने में बहुत कठिनाइयाँ ग्राती हैं, नवयौवन अनेक प्रकार के विकारों का घर होता है, स्वीकृत कार्य-पद्धित का प्रतिफल जानना दुःशवय होता है, पाप ग्रथवा यम अनर्थ करवाने के लिये सर्वदा उचत रहता है और बिना अपराध ही कोधित होने वाले चोर एवं लुच्चे-लफ्गे निष्कारणा ही उत्पीड़ित करने वाले होते हैं । ग्रतएव जब जैसा प्रसग ग्राये वैसा ही कभी पिष्डित और कभी मूर्ख बन जाना । कभी उदार ग्रार कभी कठोर, कभी दयालु और कभी निर्दय, कभी बीर तो कभी डरपोक, कभी दानवीर तो कभी कंजूस, कभी बकवृत्ति के समान मौन तो कभी चतुर वक्ता वन

जाना ग्रौर सर्वदा क्षीरसमुद्र के समान श्रगाध गाम्भीर्य ग्रौर शान्त बुद्धि वाला बनकर रहना, ताकि कोई भी मनुष्य तेरा रहस्य न जान सके। परदेश में तू ऐसा ही व्यवहार करना, यही तुभ्ते मेरी शिक्षा है।

मैं (धनशेखर) पिताजी ! श्रापकी बड़ी कुपा है जो श्रापने मुभे इतनी सुन्दर व्यावहारिक शिक्षा दी है। श्रब श्राप मेरी बुद्धि श्रौर पुरुषार्थ की महत्ता देखियेगा। पिताजी ! मैं यहाँ से एक रुपया भी लेकर नहीं जाऊंगा। श्रापकी पूंजी में से मैं एक फूटी कौड़ी भी साथ नहीं ले जाऊंगा। मैं केवल मेरा पुरुषार्थ ही अपने साथ लेकर जाऊंगा। यदि मैं इस पुरुषार्थ के बल पर ही धन एकत्रित कर, वापस घर लौटकर आऊं तब ही आप निःसंशय समभें कि मैं आपका असली पुत्र हूँ श्रीर आपने जो मेरा नाम धनशेखर रखा है वह उचित एवं सार्थक है। यदि मैं धनो-पार्जन न कर वापस न लौट सका तो आप समभ लेवें कि आपका पुत्र परदेश में मर गया है, अतः आप जलांजिल प्रदान करदें। कहा भी है: साथियों, धन, व्यापार की वस्तुएं, सहयोगियों आदि के बल पर तो स्त्री भी पैसा पैदा कर सकती है। धन के साधनों से घन प्राप्त करने में क्या विशेषता है? अच्छे संयोगों में तहरा व्यक्ति शर्थ-संचय कर सके इसमें क्या नवीनता है? पिताजी? मेरा तो यह दढ़ विश्वास है कि पूर्वोक्त किसी भी प्रकार की विशेष सामग्री से रहित होकर भी मैं अपने पुरुपार्थ के बल पर आपका घर रत्नों के भण्डार से भर दूंगा। [४०-४३]

इस प्रकार कह कर मैंने अपने पिताजी के चरए छुए। उस समय निकट में खड़ी हुई मेरी माता बन्धुमती पुत्र-स्नेह से आँखों से आँसू टपकाती हुई यह सब बातें सुन रही थी, मैंने उनके भी चरएा छुए। मां-बाप रोते रहे और मैं दढ निश्चयी होकर एकदम पहने हुए कपड़ों से ही घर से बाहर निकल गया। मेरे शरीर में अन्त-हित\* मेरे मित्र सागर और पुण्योदय मेरे साथ ही थे। [४४-४५]

जब मैं बाहर निकला तब कुछ धैर्य धारण कर मेरे पिता ने रोती हुई मेरी माता बन्धुमती से कहा — प्रिये! हदन मत कर । यह तो हर्ष का प्रसंग है, क्योंकि जो स्त्री, प्रमादी, भाग्य को मानने वाला, साहस-शक्तिरहित, उत्साहरहित, निर्वीर्य पुरुषार्थहीन जैसे पुत्र को जन्म दे वह रोये तब तो बात अलग है, पर तूने तो ऐसे पुत्र को जन्म दिया है जो धीर, साहसी, कुलभूषण ग्रौर पूर्ण उत्साही है, ग्रतः तेरे रुदन करने या दुःखी होने का तो कोई कारण ही नहीं है । ग्रपना लड़का व्यापार-धन्धे में लग जाय, यह तो बहुत श्रच्छी बात है । यह तो ग्रपना गुण ही है कि ग्रपना प्रियपुत्र व्यवसाय-परायण हुन्ना है ग्रौर व्यापार हेतु ही परदेश जा रहा है, ग्रतः ग्रब तू विषाद का त्याग कर । [४६–४८]

### २. धन की खोज में

[हे अर्गृहीतसंकेता! इस प्रकार मैं अपने माता-पिता के साथ उपरोक्त बातचीत कर, पहने हुए कपड़ों से ही, बिना एक पाई भी साथ में लिए, आनन्द नगर से निकल पड़ा। मेरे मन में स्व-पराक्रम से पूर्वजों के धन की सहायता के बिना ही धनार्जन करने की इच्छा थी। इसी विचार से मैं आगे चल पड़ा।

वहाँ से धन की खोज में मैं दक्षिए। दिशा की स्रोर समुद्र के किनारे-किनारे बढ़ा। स्रागे जाकर समुद्र के तट पर एक जयपुर नामक सुन्दर नगर में मैं पहुँच गया। उस नगर के बाहर एक विशाल उद्यान था, जिसमें जाकर मैं विश्वाम करने लगा स्रोर सोचने लगा:—

अब मुक्ते किसी भी प्रकार अगणित धन एकत्रित करना ही चाहिये, तो क्या मैं अति चपल लहरों से तरंगित एवं क्षुभित समुद्र को लांध कर धन की खान रतन द्वीप जाऊं ? अथवा रणक्षेत्र में प्रबल पराक्रमी वैभवसम्पन्न राजाओं को पराजित कर, मार कर उनकी लक्ष्मी छीन लूं ? उनसे धन छीनना कोई बुरी बात तो नहीं है, उस धन पर उनका अधिकार ही क्या है ? अथवा धन प्राप्त करने का एक अन्य उपाय भी है, क्या मैं चण्डिका देवी की आराधना कर, उसे अपनी प्रचण्ड भुजाओं के मांस और रुधिर से तृष्त कर, उसके प्रसन्न होने पर उससे धन की याचना करूं ? अथवा अन्य सब काम छोड़, रात-दिन एक कर रोहणाचल पर्वत को ही पाताल तक खोद दूं, ताकि उसकी जड़ में से मुक्ते विपुल धन प्राप्त हो जाय। या पर्वत की गुफा में जाकर रसकूपिका में से रस भर लाऊँ, जिससे उस रस के संयोग से धातुवाद के बल पर यथेच्छ स्वर्ण का निर्माण कर सकूं। [४६–४३]

मेरे मित्र सागर (लोभ) के प्रभाव से मैं वहाँ बैठा-बैठा संकल्प-विकल्प में डूबा हुआ घन प्राप्ति के अनेक मनोरथ बांघने लगा। मैं इस प्रकार के अस्त-व्यस्त विचारों में गोते लगा रहा था कि, हे भद्रे! एकाएक मेरी इिंग्ड मेरे सन्मुख स्थित केसू के वृक्ष पर पड़ी। एक अन्य आश्चर्य यह था कि उस वृक्ष का एक पतला अंकुर वृक्ष की शाखा से निकल कर नीचे भूमि की गहराई तक चला गया था। [४४-४४] किंगुक वृक्ष और उसकी शाखा को देखते ही कुछ समय पूर्व ही सीखा हुआ धातुवाद (भूस्तर विद्या) याद आ गया। मैंने मन में विचार किया कि इस वृक्ष के नीचे अवश्य ही धन होना चाहिये, क्योंकि भूस्तर विद्या (मेटालर्जी एवं मिनरेलोजी) में बताया गया है कि:—

#### खन्यबाद (धातुवाद)

जिस स्थल पर क्षीरवृक्ष (जिसके तने में छेद करने पर दूध जैसा सफेद पदार्थ निकले) उगा हो, उस स्थान पर थोड़ा या प्रिषक धन अवश्य ही मिलता है। जहाँ बेलपत्र या पलाश का वृक्ष हो वहाँ भी थोड़ा बहुत धन अवश्य होता है। यदि वृक्ष का तना मोटा हो तो धन अधिक होता है और पतला हो तो धन कम होता है। यदि ये वृक्ष रात में चमकते हों तो धन अधिक होगा और यदि रात्रि में सिर्फ गर्म ही होते हों तो धन कम होगा। केसू या बेल के वृक्ष के तने में छेद करने पर यदि लाल रंग का रस निकले तो उस स्थान पर रत्न हैं, यदि पीले रंग का रस निकले तो सोना और सफेद रंग का रस निकले तो चांदी है, ऐसा समक्षना चाहिये। केसू के वृक्ष का तना ऊपर से जितना मोटा हो और यदि नीचे से भी उतना ही मोटा हो तो उस स्थान पर प्रचुर निधान सुरक्षित है, ऐसा समक्षें। यदि उस वृक्ष का तना ऊपर से पतला, पर नीचे से मोटा हो तो उस स्थान पर भण्डार छुपा हुआ होना चाहिये, पर यदि उसका तना ऊपर से मोटा और नीचे से पतला हो तो उस स्थान पर कुछ भी घन छुपा हुआ नहीं है, ऐसा समक्षना चाहिये। [४७–६१]

मैंने जो उपरोक्त खनिजवाद (घातुवाद) सीखा था वह मुक्के याद ग्रा गया। मेरे सन्मुख जो पलाश (केसू) का वृक्ष था उसका मैंने भलीभांति निरीक्षण किया। इस वृक्ष का तना ऊपर जाकर पतला हो रहा था, ग्रतः मैंने सोचा कि इस स्थान पर विपुल धन होना चाहिए। फिर मैंने उसके तने में ग्रपना नाखून गड़ाया तो उसमें से पीले रंग का रस निकला, जिससे मैंने सोचा कि यहाँ सोना होना चाहिये। उसी समय मेरे मित्र सागर (लोभ) ने मुक्के प्रेरित किया जिससे मैं वृक्ष के नीचे का भाग खोदकर उसमें से सोना निकालने के लिए उद्यत हुग्रा। मैंने 'नमो घरणेन्द्राय, नमो घनदाय, नमो क्षेत्रपालाय' ग्रादि मन्त्रों का उच्चारण करते हुए उस वृक्ष के नीचे का भाग खोदना प्रारम्भ किया। खोदते-खोदते स्वर्ण मोहरों से भरा हुग्रा एक तांबे का पात्र मुक्के दिखाई दिया। यह देखकर मेरा मित्र सागर बहुत प्रसन्न हुग्रा। मैंने भी उन मोहरों को गिना तो वे पूरी एक हजार निकलीं। वास्तव में तो यह सब मेरे दूसरे मित्र पुण्योदय की शक्ति का प्रभाव था जो कि मेरे शरीर में समाया हुग्रा था, पर महामोह के वशीभूत ग्रौर सागर के प्रति पक्षपात होने से मैं यही मानता रहा कि मुक्के इस धन की प्राप्त मेरे मित्र सागर की कृपा से ही हुई है। इतना धन प्रारम्भ से ही प्राप्त होने पर मेरे सन में तिनक संतोष हुग्रा।

#### जयपुर में कमलिनी के साथ लग्न

उन एक हजार मोहरों को छुपा कर अपने शरीर पर बांधकर मैंने जयपुर नगर में प्रवेश किया। मैं सीधा बाजार में गया। बाजार में बकुल नामक सेठ अपनी दुकान पर बैठा था। जिस समय उसने मुक्ते देखा उसी समय मेरे मित्र पुण्योदय ने उसके मन में कुछ ग्रान्तरिक प्रेरणा उत्पन्न की जिससे वह स्वयं चलकर मुक्त से मिलने ग्राया, बातचीत की, प्रसन्न हुग्ना ग्रौर प्रीति पूर्वक मुक्ते ग्रपने घर पर चलने ग्रौर रहने के लिए निमंत्रित किया। न मालूम किस कारण से मेरे प्रथम दर्शन से ही उसके दिल में मेरे प्रति स्नेह उभर ग्राया, मानो मुक्ते देखकर उसके स्नेह तन्तु विकसित हो गये हों। मैंने उनका निमन्त्रण स्वीकार किया, ग्रतः वे तुरन्त ही मुक्ते ग्रपने घर ले गये। घर में ग्रपनी प्रिय पत्नी भोगिनी को बुलाकर उन्होंने उससे मेरा पूर्ण ग्रादर-सत्कार करने के लिए आदेश दिया। फिर सेवकों ने मुक्ते स्नान करवाया ग्रौर सुकोमल रेशमी वस्त्र पहनने के लिए दिये। वस्त्र पहनकर मैं वाहर ग्राया तो मुक्ते एक सुन्दर ग्रासन पर बिठा कर, सेठ ने मेरे साथ ही बैठकर मनो-हारी स्वादिष्ट भोजन किया। भोजन करके उठने पर मुक्ते पान-सुपारी दी गई।

भोजन के पश्चात् बातचीत चली। सेठ निश्चिन्त होकर मेरे पास बैठा ग्रीर प्रेमपूर्वक 'में कहाँ का निवासी हूँ? मेरा कुल, जाति ग्रीर नाम क्या है?' ग्रादि प्रश्न पूछने लगे। मैंने भी उन्हें सत्य-सत्य बतलाया। मेरा पूर्ण परिचय प्राप्त कर सेठ मन में सोचने लगा कि यह तो कुल, शील, वय ग्रीर रूप में योग्य है, ग्रपनी ही जाति का है ग्रीर सुन्दर रूपवान है, ग्रतः ग्रपनी पुत्री कमिलनी के यह सर्वथा योग्य है। कमिलनी सेठ की इकलौती पुत्री थी। वह रूप में कामदेव की पत्नी रित से भी सुन्दर ग्रीर समस्त शुभ लक्षणों ग्रीर गुणों से युक्त थी। सेठ ने ग्रपनी पुत्री को पास बुलाया। इिट-सम्मिलन से दोनों का परस्पर प्रेम देखकर, सेठ ने शुभ दिन देखकर उसका विवाह मेरे साथ कर दिया। तदनन्तर बकुल सेठ ने मुभ से कहा—वत्स धनशेखर! यह घर तुम्हारा ग्रपना ही है, ऐसा समभो। किसी भी प्रकार की उद्विग्नता से रहित होकर यहाँ रहो ग्रीर मेरी पुत्री के साथ ग्रानन्द करो।

मैंने उत्तर में कहा—ग्रादरगीय! जब तक में प्रपने भुजबल से रतनों के ढेर एकत्रित नहीं करूं तब तक मेरे लिए भोगलीला एक प्रकार की बिडम्बना मात्र ही है। मेरे विचार से तो ऐसा ग्रानन्द तिरस्कार ग्रीर धिक्कार के योग्य ही है। ऐसे भोग भोगने मुभे उचित नहीं लगते। ग्रतः हे पूज्य! भविष्य में ग्राप मुभे ऐसी ग्राज्ञा न दें। मैं घर पर नहीं रह सकता। मुभे ग्राप कोई ग्रच्छा साथ बताइये कि जिसके साथ में रत्नद्वीप जाऊँ ग्रीर वहाँ से ग्रपने परिश्रम से रत्नों का संचय कर साथ लेकर ग्राऊं। [६२-६३]

बकुल सेठ ने कहा —बत्स ! दुर्लंघ्य विशाल समुद्र लांघ कर इतनी दूर जाने की तुभ्ते क्या स्रावश्यकता है ? मेरी पूंजी लेकर उससे यहीं ऋपनी इच्छानुसार ज्यापार करो ग्रौर धन कमास्रो । [६४]

मैंने सेठ के इस उदार प्रस्ताव पर न तो कुछ ध्यान दिया और न उसका स्राभार ही माना । उत्तर मैं मैंने इतना ही कहा—पूज्य श्री! यदि स्रापका ऐसा

ही शाग्रह है कि मैं ग्रभी विदेश नहीं जाऊं तो ठीक है। मेरे पास जो थोड़ो पूंजी है उसी से में यहाँ रहकर ग्रलग व्यापार करूंगा, पर मैं ग्रपना मकान अलग लूंगा श्रीर ग्रपनी दुकान भी श्रलग खोलूंगा। [६४]

बकुल सेठ ने मेरे इस प्रस्ताव को स्वीकर किया, क्योंकि वह चाहता था कि किसी प्रकार उसकी पुत्री उसकी दिष्ट के सामने ही रहे।

### धनशेखर द्वारा कर्मादानों (निम्नकोटि) का व्यापार

इसके पश्चात् मैंने व्यापार करना प्रारम्भ किया। मेरा मित्र सागर (लोभ) मेरे भीतर रहकर बार-बार मुक्ते प्रेरित करता रहता था जिससे प्रतिक्षरा धन पैदा करने के नये-नये तर्क-वितर्क ग्रौर विचार-तरंगे मेरे मन में हिलोरें ले रही थीं। (मेरा मन धन बढाने के भिन्न-भिन्न रास्तों पर बिना लगाम के घोड़े की तरह सरपट भाग रहा था) । इससे मेरी धर्मबुद्धि भ्रष्ट हो रही थी । किसी भी प्रयत्न से धन बढ़ाना बस यही मेरा लक्ष्य हो गया था, जिससे मेरी दयालुता भाग रही थी श्रीर सरलता तथा नम्रता का नाश हो रहा था। मेरी बद्धि ऐसी कुण्ठित हो गई थी, इस कारण मुफ्ते ऐसा लग रहा था कि इस संसार में मात्र धन ही सार है, प्रधान है। व्यवहारी का मन रखने की स्वाभाविक उदारता भी मुक्त में घटती जा रही थी और मेरे हृदय से संतोष भी अदश्य होता जा रहा था। फिर मैंने अनाज लेना शुरू किया। अनाज, तेल ग्रौर रुई बड़े-बड़े गोदामों में भरने लगा। लाख का, गुड़ का और जीवों से संकुलित तेल निकलवाने का (घाएरी का) धन्धा भी करने लगा। पूरे के पूरे जंगल कटवा कर कोयले बनवाने का धन्धा भी करने लगा। (ये सभी कर्मादान हैं जिनसे महा स्नारम्भ होता है)। सच्चा भूंठा करने लगा। सरल प्रकृति के लोगों को लेने-देने में लूटने लगा। मुक्त पर विश्वास रखने वालों को घोखा देने लगा । लेने-देने के भठे तोल-माप रखकर श्रधिक लेने श्रौर कम देने लगा। धन-चिन्ता में मैं इतना तन्मय हो गया कि तेज प्यास लगने पर भी मुभी पानी पीने की ग्रौर भूख से व्याकुल होने पर भी भोजन करने का समय नहीं मिलता । घन की लोल्पता में मुभ्ते रात को नींद भी नहीं ब्राती । (मेरी ग्रत्यन्त सुन्दर, सरल, पतिभक्ता, पद्म जैसी प्रियपत्नी कमलिनी से भी मिलने का, दो बातें करने का, उसके निकट बैठने का और सहवास का समय भी मुक्ते नहीं मिलता।] पत्नी के सुन्दर दिव्य विकसित कमल जैसे श्रारक्त श्रीर मधुर श्रघरों पर भ्रमर की भांति रसपान करने का भी मुक्ते इस धन लोलुपता के कारण कभी समय नहीं मिला। [६६-६७]

हे कमलनेत्री अगृहीतसंकेता! इस प्रकार मैंने अनेक कष्ट सहे, दुखः उठाये और चिन्ता में अपने को गलाया तब कहीं जाकर मेरी पूंजी में ५०० मोहरों की वृद्धि हुई। जैसे ही मेरे पास डेढ हजार मोहरें हुई वैसे ही मेरी इच्छा उन्हें दो हजार करने की हुई। हिंसाजन्य अनेक निम्न ज्यापार करने पर जब मेरे पास दो

मृष्ठ ५५४

हजार मोहरें हो गयी तब मेरी इच्छा दस हजार मोहरें इकट्ठी करने की हो गई। फिर अधिक व्यापार करने और अनेक प्रकार के पापों का सेवन करने पर जब मेरी पूंजी दस हजार मोहरें हो गईं तो तुरन्त ही मेरी इच्छा एक लाख मोहरें करने की हो गई। भद्रे! विविध प्रयत्नों से मैंने इसकी भी पूर्ति करली। मेरा सागर (लोभ) मित्र अन्दर बैठा हुआ मुक्ते प्रेरित करता ही रहता था और किसी भी प्रकार एक लाख मोहरों के स्थान पर दस लाख एक जित करने की उत्साहित करता रहता था। फिर मैंने अनेक व्यापार किये, तकली छें उठाई, रात-रात भर जागा और महान प्रयत्नों के बाद अन्त में मैं दस लाख मोहरें एक जित करने में भी सफल हुआ। [६८-७१]

हे भद्रे! जब मेरी पूंजी दस लाख स्वर्ण मोहरों की हो गई तो मेरे मित्र सागर (लोभ) ने भीतर से बार-बार मुक्ते एक करोड़ मोहरें इकट्टी करने के लिए उत्साहित किया । मैंने पहले जो-जो व्यापार किये थे उन सब को अधिक उत्साह से तथा अधिक बढ़े पैमाने पर किया, फिर भी दस लाख और करोड़ में बहुत बड़ा अन्तर था इसलिए मेरी इच्छा पूरी न हो सकी । [७२--७३] अतः मैंने कोटिपति की मनोकामना पूर्ण करने के लिए अधिकाधिक विविध योजनायें बनाकर उनको कार्यरूप में परिएात करना प्रारम्भ किया । परदेश में जाकर व्यापार करने वाले अनेक गाड़ीवान बनजारों को नियुक्त किया। अंटों के बड़े-बड़े टोलों पर वस्तूएं भर-कर परदेश भेजीं। बड़े-बड़े जहाजों पर माल भरकर देशान्तरों में भेजा। गंधों का विशाल भुण्ड एकत्रित कर उन पर माल लाद कर परदेश भेजा। चमड़े के व्यापा-रियों के साथ मिलकर व्यापार किया। राजाओं से मिलकर अमूक-अमुक देशों से व्यापार करने श्रौर कर वसूली के स्नाज्ञा पत्र लिखवाये। बड़ी संख्या में बैल पाल कर फिर उन्हें बिधया (नपुसंक) बनाकर कृषकों ग्रौर गाड़ीवानों को बेचा । पैसा पैदा कर मुक्ते देने के लिए वेश्यागृह चलाया । जिन कामों में स्पष्टतः ग्रत्यन्त ग्रधमता दिखाई दे वे सभी काम मैं करने लगा। दारू, ताड़ी, शराब ग्रादि बनाने के धन्धे भी मैंने खोल दिये। सुन्दर हाथियों के दांत कटवाकर हाथी दांत का व्यापार करने लगा। [ये सभी कर्मादान हैं]। ग्रनेक प्रकार की खेती करवाने लगा ग्रौर गन्ने का रस निकलवा कर उससे गृड़ और चीनी बनवाने के घन्धे भी चाल किये।

संक्षेप में कहूं तो इस संसार में जितने भी व्यापार घन्धे हैं उनमें से एक को भी मैंने नहीं छोड़ा। है भद्रे ! मेरे सागर मित्र की इच्छा तृष्त करने के लिए मैंने ऐसे-ऐसे घन्धे किये कि जिनकी कोई कल्पना भी नहीं कर सकता। न मैं पाप से डरा, न मैंने क्लेश की परवाह की, न किसी प्रकार के सुख की इच्छा की ग्रीर न जरा भी संतोष ही किया। मेरे सागर मित्र को संतोष देने के लिए मैंने उसकी ग्राजानुसार मेरे से हो सके वे सभी व्यापार घन्धे किये। महान् पापजन्य कार्यों को करने पर बहुत समय पश्चात् कहीं जाकर ग्रन्त में मेरे पास एक करोड़ स्वर्ण मोहरें हुई।

१२६

प्रस्ताव ६ : धन की खोज में

यह सब कुछ मेरे अन्तर्निहित मेरे दूसरे मित्र पुण्योदय के प्रभाव से मुफ मिला था। [७४-७६]

करोड़ स्वर्ण मोहरें हो जाने पर भी मेरे आन्तरिक मित्र सागर को संतोष नहीं हुआ। उत्साहित करने की उसकी प्रवृत्ति बार-बार मुक्ते अन्दर से प्रेरित करती ही रहती थी। जब-जब अवसर मिलता तब-तब वह मुक्त पर अपनी आज्ञा चलाता और मुक्ते विवश कर आगे बढ़ाता। वह मुक्ते समक्ताता— 'देख, तूने मेरे परामर्श और संकेतानुसार काम किया तो मेरे प्रताप से तुक्ते एक करोड़ मोहरें प्राप्त हो गई। अब तू यदि पूर्ण उत्साह रखेगा तो करोड़ों रत्न पैदा करना भी तेरे लिए कुछ दुर्लभ या अशक्य नहीं होगा। पर, रत्न यहाँ नहीं मिलेंगे, उसके लिए तो तुक्ते इस समुद्र को लांघकर रत्नद्वीप जाना पड़ेगा, यदि तू उत्साह रखेगा तो मेरे प्रताप से तुक्ते वे भी मिलेंगे।' इस प्रकार सागर मित्र ने मुक्ते समुद्र लांघ कर रत्नद्वीप जाने के लिए प्रेरित किया और वार-बार की प्रेरणा से इस बात की मेरे मन पर ऐसी अमिट छाप डाल दी कि यदि कोई देव आकर भी मुक्ते इस कार्य से निवृत्त होने के लिए कहे तो भी मैं अपने निर्णय से पीछे न हटूं। [७७-७६]

जब मैंने ग्रपने मन में रत्नद्वीप जाने का दढ़ निश्चय कर लिया तब यह बात मैंने ग्रपने श्वसुर बकुल सेठ को बतलाई।

सेठ महा विलक्षण व्यापारी थे, उन्होंने दीर्घ-हिंद से मुफे उत्तर दिया— प्रिय वत्स ! जैसे-जैसे मनुष्य को अधिकाधिक धन की प्राप्ति होती रहती है वैसे-वैसे और अधिक प्राप्त करने के उसके मनोरथ बढ़ते रहते हैं। एक करोड़ रत्न प्राप्त हो जाय तो उससे अधिक प्राप्त करने की बलवती इच्छा होगी। धधकती हुई आग में इन्धन डालने से क्या वह आग तृष्त हो जाती है ? वत्स ! तूने बहुत धन कमाया है, तुफे अब संतोष धारण करना चाहिये। जो धन कमाया है उसकी ठीक से व्यवस्था कर उसे बनाये रखना ही अधिक उचित है। अतः अब सब प्रकार की व्याकुलता को छोड़कर कुछ दिन आराम से बैठो और चित को स्थिर करो। [ ५०-५२]

मेरे श्वसुर के वचन सुनकर मैंने कहा—-श्रादरणीय! श्राप इस प्रकार न बोलें, कहा भी है कि---

जब तक यह प्राणी पुरुषार्थ नहीं करता, अपनी शिंक को प्रस्फुटित नहीं करता, कार्य का ग्रारम्भ नहीं करता तब तक लक्ष्मी उसकी तरफ पीठ फेर कर रहती है, वह कभी उसका वरण नहीं करती। पर, कार्य का श्रारम्भ कर देने पर लक्ष्मी उसकी तरफ प्रेमहिष्ट से देखती है। जैसे अपने प्रेमातुर प्रणयी को प्राप्त करने के लिए कुलटा स्त्री ग्रपने धनहीन पुरुष को छोड़ देती है वैसे ही साहस और उत्साह रहित प्राणी को लक्ष्मी एक बार वरण करके भी छोड़ देती है। जो ग्रपना सब कामकाज बन्द करके अपने चित्त को ग्रन्यत्र लगाता है, जो ग्रपने धनोपार्जन के कार्य को बन्द कर देता है, उसकी तरफ लक्ष्मी कुलवती स्त्री की भांति लज्जा

पूर्वक देखती तो है, पर उससे कोई प्रेम व्यवहार नहीं रखती। कितनी भी विषम परिस्थितियों में भी जो प्राणी घनोपार्जन के उत्साह को नहीं छोड़ता, उसके वक्ष-स्थल पर लक्ष्मी बिना किसी प्रेरणा के ही आ चिपकती है, वह उसका स्वयं ही वरण करती है। जो धैर्यवान प्राणी अपनी बुद्धि का उपयोग कर पराक्रम या युक्ति से लक्ष्मी को बांधकर रखता है, उसकी लक्ष्मी प्रोषितभर्नु का की तरह प्रतीक्षा करती है। जो प्राणी थोड़ी सी लक्ष्मी प्राप्त होने पर सन्तोष धारण कर लेता है, उसकी तरफ यह लक्ष्मीदेवी बहुत ही उपेक्षा की इष्टि से देखती है। ऐसे प्राणी को वह तुच्छ प्रकृति का मानती है और उसके यहाँ वह किञ्चित् भी नहीं बढ़ती। जो प्राणी अपने घनोपार्जन के गुणों से लक्ष्मी देवी को प्रसन्न नहीं कर सकता, उसके साथ इस देवी का प्रेम-सम्बन्ध होने पर भी वह लम्बे समय तक नहीं चल सकता। इसीलिये समभदार लोग घनोपार्जन के विषय में कभी संतोष नहीं करते। अतः हे माननीय! आप मुभे रत्नद्वीप जाने की आज्ञा प्रदान करें। [६३-६०]

बकुल सेठ ने मेरे इस लम्बे भाषणा का संक्षेप में ही उत्तर दिया प्राणी पाताल में जाय या मेरु पर्वत के शिखर पर चढ़े, रत्नद्वीप जाये या घर में रहे, चाहे जितना पुरुषार्थ करे या बिना उद्यम बैठा रहे, पर उसने पूर्व में जैसे बीज बोयें होंगे उसके अनुसार ही उसे फल की प्राप्ति होगी। \* तथापि तुम्हारा परदेश जाने का इतना अधिक आग्रह है तो जाओ, मेरी आज्ञा है, जहाँ तुम्हारी इच्छा हो वहाँ जाओ। [११-१२]

श्वशुरजी का उत्तर सुनते ही मैंने उनके प्रति ग्रपना ग्राभार प्रकट किया ।

#### धनशेखर का रत्नद्वीप-गमन

स्रव मैंने रत्नद्वीप जाने की तैयारी प्रारम्भ की। अनेक प्रकार का किरागा मैंने एकत्रित किया। जहाज तैयार करवाये उसमें खलासी, मिस्त्री, चालक स्रादि का प्रवन्ध किया। जाने के दिन का मुहूर्त निकलवाया, लग्न शुद्धि का विचार किया, निमत्त (शकुन) की खोज करने लगा। श्रुतियां की गई, प्रर्थात् ज्योतिषियों से पता लगवाया गया कि स्रमुक दिन स्रमुक दिशा में जाना ठीक होगा या नहीं? इष्ट देवता का स्मरण् किया गया, समुद्र देव की पूजा की गई, विशाल क्वेत ध्वज फहराये गये, जहाजों में बड़े-बड़े कूपक (मध्य स्तम्भ) खड़े किये गये, प्रवास हेतु स्नावश्यक ईघन लिया गया, जल की टंकियां भरवाई गई। स्रन्य जो कुछ भी सामान यात्रा में स्नावश्यक हो उसे स्नौर युद्ध के लिए श्रावश्यक सर्व प्रकार की सामग्री जहाजों में चढ़ाई गई। समुद्र-मार्ग से व्यापार करने वाले स्नौर विशेषकर रत्नद्वीप जाकर व्यापार करने वाले व्यापारियों को साथ में लिया।

इस प्रकार सब तैयारियाँ पूर्ण होने पर मैं भ्रन्य धनवान ब्यापारियों के साथ रत्नद्वीप जाने के लिये तैयार हुम्रा श्रौर मेरी पत्नी को मैंने उसके पिता के घर

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५५६

भिजवा दिया। जब मुहूर्त का शुभ दिन श्रौर समय श्राया तब समस्त प्रकार के मांगलिक कृत्य कर मैं ठीक समय पर जहाज पर चढ़ा। मेरे श्रांतरिक मित्र सागर श्रौर पुण्योदय भी मेरे साथ ही थे। [६३-६४]

जब हमारे जहाजों का लंगर उठाने का समय हुआ तो शहनाइयां बजने लगीं, शंख बजने लगे, मंगल गीत गाये जाने लगे, चपल बटुक ब्रह्मचारी स्वस्ति पाठ करने लगे और वृद्ध लोग आशीर्वाद देते हुए वापस नगर की ओर जाने लगे। छोड़ी हुई पत्नी दीन अबला जैसी लगने लगी। मित्रों में कुछ प्रसन्न हुए ग्रौर कुछ खिन्न हुए ग्रौर सज्जन लोग मन ही मन भ्रतेक प्रकार के मनोरथ करने लगे।

इस प्रकार याचकों के मनोरथ पूर्ण करते हुए, ग्रवसर योग्य उत्सव करते हुए, पवन के अनुकूल होने पर हम सब यात्रीगणा जहाजों में जाकर बैठ गये। [६५] पश्चात् जहाजों के लंगर उठाये गये ग्रौर उन पर पाल चढ़ाये गये। जहाज एक के बाद एक श्रेणीबद्ध चलने लगे। चालक बराबर ध्यानपूर्वक निरीक्षणा करने लगे। इस प्रकार हमारे जहाज मार्ग पर चल पड़े। मन के श्रनुकूल पवन भी चल रहा था। तीव्र पवन के वेग से समुद्र में उठती उत्ताल तरंगों से उद्घे लित बड़े-बड़े मत्स्यों के पूछ के श्राधात से उत्पन्न भीषणा ध्वनि से जलजंतु भयभीत होकर दूर भाग रहे थे। उत्ताल तरंगों के जहाजों से टकराने पर दूर-दूर तक सफेद फैन के पहाड़ दिष्टिगोचर हो रहे थे ग्रौर कछुए ग्रादि अनेक प्राणी नष्ट हो रहे थे। ऐसे मार्ग पर हमारे विशाल जहाजों का बेड़ा चलने लगा। श्रित विस्तृत महासमुद्र में हमारे जहाज ग्रागे बढ़े। बीच-बीच में ग्रनेक छोटी-बड़ी घटनाएँ होती रहीं ग्रौर ग्रन्त में हम सभी थोड़े समय बाद सकुशल रत्नों से परिपूर्ण रत्नद्वीप पर ग्रा पहुँचे। हम सभी ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए। यात्रा सकुशल समाप्त हुई इसलिये हमने ग्रपने ग्रापको भाग्यशाली माना।

व्यापारी जहाजों से उतरे। जो-जो वस्तुएं दिखाने योग्य थीं उन्हें साथ लिया। वहाँ के राजा से मिलकर उन्हें नजराना (भेंट) अपित किया। राजा ने भी हमारे प्रति प्रेम प्रदिशित किया। कर चुकाया गया और बिकी की वस्तुओं की गिनती की गई। व्यापारी एक दूसरे को हाथ देने लगे (रुमाल ढक कर अंगुलियों के इशारे से भाव तय करने का एक तरीका)। सभी ने अपनी-अपनी इच्छानुसार वस्तुएं (माल) बेचीं, उसके बदले में अपने देश ले जाने योग्य वस्तुएं खरीद कर भरी, लोगों को इनाम दिये। तदनन्तर मेरे साथ आये हुए दूसरे व्यापारी तो वापस अपने देश जाने के लिये तैयार हुए और चले भी गये। परन्तु मुभे तो मेरे मित्र सागर ने प्रेरित करते हुए कहा - 'मित्र! जिस देश में नीम के पत्तों के बदले रत्न मिलते हों ऐसे देश को छोड़कर शीछता से वापस क्यों लौट रहा है?' [६६] मेरे मित्र के परामर्श से मैंने वहीं दुकान खोल दी और रत्न खरीदने का व्यापार प्रारम्भ कर दिया।

## ३. हरिकुमार की विनोद गोष्ठी

[मेरे साथ आये हुए सभी व्यापारी विदा हो गये, अपना बिकी-खरीद का व्यापार पूरा कर अपने देश वापस लौट गये। पर, सागर मित्र की प्रेरएम से मैं रत्नों के ढेर एकत्रित करने के लिये रत्न द्वीप में ही रह गया और वहीं अपना व्यापार प्रारम्भ कर दिया। मेरा सम्पूर्ण समय सागर की प्रेरएम से धनोपार्जन के उपायों को सोचने में और उन्हें कियान्वित करने की योजना बनाने में व्यतीत हो जाता था। हे अगृहीतसंकेता! उसके पश्चात् एक और घटना घटित हुई जिसे सुन।]\*

#### हरिकुमार का पूर्व-वृत्तान्त

एक दिन एक बुढ़िया मेरे पास ग्राई ग्रौर कहने लगी 'पुत्र! मुभे तुम्हारे साथ कुछ बात करनी है।' मैंने जब उसे ग्रपनी बात सुनाने को कहा, तब वह बोली—'वत्स! तुभे यह तो पता ही है कि ग्रानन्दपुर में केसरी नामक राजा राज्य करता है। उस राजा के दो रानियां हैं एक जयसुन्दरी ग्रौर दूसरी कमलसुन्दरी। कमलसुन्दरी के साथ क्या घटना घटित हुई, यह बताती हूँ।

इस केसरी राजा की राज्य पर अत्यधिक आसक्ति थी और उसे सदा यह भय बना रहताथा कि यदि उसके पुत्र होगा तो वह उसे मार कर स्वयं राजा बन जायेगा, ग्रतः जैसे ही कोई पुत्र जन्म लेता वह उसे मार देता। इस प्रकार उसने तुरन्त के जन्मे कुछ बच्चों को तो स्वर्गधाम पहुँचा ही दिया। कमलसुन्दरी को इस बात का पता लग गया । एक बार वह फिर गर्भवती हुई । गर्भ में रहे हुए बालक पर माता का स्वाभाविक स्नेह रहता ही है, इसीलिये एक दिन कमलसुन्दरी पुत्र-मोह से मुफ्रे (वसुमती) साथ लेकर ग्रन्धकारमयी रात्रि में राजमहल से भाग निकली । ग्रामे जाकर एक विशाल ग्रौर भयंकर जंगल ग्राया । कमलसुन्दरी बहुत सुकोमल थी ग्रौर उसे कभी पैदल चलने का काम नहीं पड़ा था, इसलिये उसे बहुत दु:ख उठाना पड़ा । जब पौ फटने का समय हुग्रा तब रानी के नितम्ब विकसित होने लगे भौर नामि (सुण्डी) में दर्द उठने लगा। पेट में दारुए। शूल उठने से उसके चरण ग्रागे बढ़ने से रुक गये। उसका पूरा शरीर टूटने लगा ग्रौर हृदय जोर से घड़कने लगा। आँखें मिच गईं और उबासी पर उबासी आने लगी। तब रानी ने कहा—सिख वसूमित ! भ्रब तो मैं एक कदम भी नहीं चल सकती । मेरे शरीर में बहुत ग्रधिक पीड़ा हो रही है ऋौर मेरा समस्त शरीर ऋत्यधिक व्यथित हो गया है। उस समय मैंने विचार किया कि इसको एकाएक क्या हो गया है? तभी मुभे

घ्यान स्राया कि रानी के प्रसव का समय निकट स्रा गया लगता है। फिर मैंने रानी को धैर्य बंधाया और प्रसूति के लिये स्रावश्यक स्थान की व्यवस्था करने लगी। तभी मेरी स्वामिनी वेदना से व्याकुल होकर पछाड़ खाकर जमीन पर गिर पड़ी श्रौर तीव्र करगा स्वर से हाय-हाय करने लगी। तत्काल ही उसने पुत्र को जन्म दिया किन्तु उसी क्षण उस सुकोमल कमलसुन्दरी के प्राण पक्षेष्ठ भी उड़ गये।

ऐसी अप्रत्याशित भयंकर घटना को देखकर मुक्त मन्दभागिनी पर तो व्रज्य ही गिर गया। में अत्यन्त भयभीत हो गई, मानो मेरा सर्वनाश हो गया हो! मुक्ते मूर्छा श्राने लगी, मानो मैं स्वयं भी मर रही होऊँ! मानो मुक्ते किसी ग्रह ने ग्रस लिया हो! इस प्रकार में मन्दभाग्य वाली एकदम शून्य हृदय हो गई और मुक्ते यह भी नहीं सूक्त पड़ा कि ग्रव मुक्ते क्या करना चाहिये? मैं केवल जोर-जोर से विलाप करने लगी।

हे देवि ! तूं बोल, मुभ से बात कर । प्रिय सिख ! तू मुभ से बात क्यों नहीं करती ? देख, सुलोचने ! मेरी स्वामिनि ! तूने कितने सुन्दर पुत्र को जन्म दिया है ! हे राजीवनयनि देवि ! जरा ग्रपनी ग्राँख खोल कर ग्रपने सुन्दर पुत्र को तो देख ले ! जिस पुत्र के लिये तूने विशाल राज्य का त्याग किया, प्रिय पित का त्याग किया और महान् दुःख उठाये, उस पुत्र की तरफ एक बार तो दृष्टिपात कर ले ! ग्रहा ! भाग्य भी हृदय को चीर डालने वाली कैसी-कैसी विचित्र घटनाएं घटित करता है । जिस भाग्य ने ऐसा सुन्दर पुत्र दिया उसी भाग्य ने इस देवी को जमीन पर पछाड़ कर उसके प्राए पखेर उड़ा दिये । ग्ररे बालक ! तेरी रक्षा करने में तत्पर और ममत्व से लबालब भरी हुई माता का जन्मते ही तूने प्राणहरएा कर लिया, यह तो ठीक नहीं किया । ग्ररे पुत्र ! इस बेचारी ने पुत्र-सुख को प्राप्त करने के लिये पित का त्याग किया और राजमहल से बाहर निकली, पर पुत्र ! तूने तो इस बेचारी को उस सुख से भी वंचित कर दिया । [६७-१०१]

इस प्रकार विलाप करते-करते रात्रि व्यतीत हुई ग्रौर सूर्योदय हुग्रा। भाग्य से उस समय उसी मार्ग से कोई सार्थ (बनजारों का समूह) निकल रहा था। इस सार्थ के सार्थवाह ने जब मुभे रोते ग्रौर विलाप करते देखा तब मुभे घें वंघाया। \* उसने विस्मित होकर मुभ से सब घटना पूछी ग्रौर मैंने संक्षेप में उसे सब बात बतादी। मैंने सार्थवाह से पूछा कि ग्रापका सार्थ किस तरफ जा रहा है? तब उसने बताया कि उनका सार्थ यहाँ से समुद्र के किनारे तक जाएगा ग्रौर वहाँ से जहाजों द्वारा रत्नदीप जाएगा। उसका उत्तर सुनकर मैंने विचार किया कि मेरी जानकारी के श्रनुसार रत्नदीप में नीलकण्ठ राजा राज्य करता है जो कमलसुन्दरी का सगा भाई है, ग्रतः यह बालक नीलकण्ठ राजा का भाणेज होता है। इसलिये इस बालक को वहीं ले जाकर इसके मामा को सौंप देना चाहिये जिससे कि वहाँ इसका उचित पालन-पोषण श्रौर रक्षण हो सके। ग्रच्छा ही हुग्रा कि यह सार्थ मार्ग

पर मिल गया। फिर घरण सार्थवाह से आज्ञा लेकर मैं उसके साथ यहाँ रत्नद्वीप पहुँच गई। इस बालक पर मेरा अत्यिक्त स्नेह होने से मेरे स्तनों में दूध भर आया और उसे पी कर ही यह नवजात बालक यात्रा में जीवित रह सका। रत्नद्वीप पहुँच कर मैंने बालक को महाराजा नीलकण्ठ को दिखाया और कमलसुन्दरी सम्बन्धी सब घटना उन्हें कह सुनाई। नीलकण्ठ राजा को बहिन की मृत्यु पर शोक हुआ, पर साथ ही भागाजे के सकुशल पहुँचने की प्रसन्तता भी हुई। उन्होंने बालक का नाम हिर रखा। वह भाणेज अनुक्रम से बड़ा होने लगा और वह राजा नीलकण्ठ को अपने प्राण से भी अधिक प्यारा लगने लगा। [१०२] फिर उसे कलाविज्ञान की शिक्षा दिलवाई गई। अभी वह कुमार युवा हो गया है और देवकुमार जैसे रूप और आकृति को घारण कर अपने मामा के राज्य में आनन्द कर रहा है। मैंने उसे सब वास्तविकता बतलादी है। अभी-अभी उसे समाचार प्राप्त हुए हैं कि आप भी आनन्दपुर के रहने वाले हैं और वहीं से यहाँ आये हैं। आप कुमार के देश के हैं, इसलिये कुमार आपको अपने देश का जानकर आपसे मिलना चाहते हैं। अतः पुत्र! आप उनके पास चलने की कृपा करें।

#### हरिकुमार से परिचय

हरिकुमार की माता की दासी ग्रौर कुमार की धात्री (धायमाता) उस वसुमती वृद्धा के वचन सुनकर मैंने उसके साथ जाना स्वीकार किया ग्रौर तत्काल ही मैं उसके साथ हरिकुमार के पास गया। वहाँ जाकर मैंने देखा कि हरिकुमार ग्रपने मित्रों के मध्य बैठा है। मैंने जाकर हरिकुमार को नमस्कार किया। धात्री वसुमती (वृद्धा) ने कुमार से मेरा परिचय करवाया। मुफ से मिलकर कुमार बहुत प्रसन्न हुग्गा। प्रेम से ग्रपने नेत्र ग्रधंनिमीलित करते हुए उत्साहपूर्वक मुफे हृदय से लगाकर उसने मुफे ग्रपने ग्राधं ग्रासन पर विठाया। फिर कुमार बोला—भद्र! मुफे पहिले ही माजी (वसुमती धाय) ने बताया था कि हरिशेखर मेरे पिताजी के प्रिय मित्र हैं ग्रौर लोगों के कथनानुसार मुफे मालूम हुग्रा है कि ग्राप हिरशेखर के पुत्र हैं, ग्रत: भाई! ग्राप तो मेरे सच्चे भाई ही हैं। ग्राप तो मेरे शरीर ग्रौर प्रागा ही हैं। ग्राप यहाँ ग्राये यह बहुत ही ग्रच्छा हुग्रा। [१०३-१०५]

राजकुमार हिर से इतना ग्रधिक ग्रादर पाकर मैं पुलिकत हो गया। फिर मैंने कहा देव! माजी ने मुभे सब घटना बतला दी है। इस सेवक का ग्राप इतना ग्रधिक ग्रादर सत्कार करें, यह किसी प्रकार उचित नहीं है। जैसे मेरे पिताजी ग्रापके पिता श्री केसरी महाराज के ग्रनुजीवी (सेवक) हैं, वैसे ही मैं भी ग्रापका सेवक ग्रापकी सेवा में उपस्थित हूँ, इस विषय में ग्राप तिनक भी संदेह न करें। मेरे उत्तर को सुनकर कुमार ग्रत्यधिक प्रसन्न हुग्रा ग्रौर ग्रपने मित्रों से मेरा परिचय करवा कर मित्रों के साथ ग्रानन्दोत्सव मनाने लगा। मित्र के मिलाप को ग्रित उज्ज्वल प्रसंग मानकर कुमार मेरे साथ मित्र जैसा व्यवहार करने लगा ग्रौर सम्बन्ध भी

मित्रता का ही रखा । कुमार के साथ ग्रानन्द करते-करते मेरे कई दिन व्यतीत हो गये । [१०६–१०६]

कुछ समय पश्चात् कामदेव को उद्दीप्त करने वाली, प्राशायों के आनन्द में वृद्धि करने वाली और उद्यानों के लिए आभूषरण जैसी बसन्त ऋतु \* आई। उस समय हरिकुमार मुक्ते साथ लेकर अपनी मित्र-मण्डली सहित उद्यान की शोभा देखने के लिए धूमने निकला। घूमते हुए कोकिलाओं की कुहु-कुहु से कूजित रम-शीय आनन्ददायी आस्त्रवन में पहुँच कर हम सब बैठे। [११०-११२]

#### चित्रपट का प्रभाव

उस समय दूर से हमें आशीर्वाद देती हुई एक तपस्वनी वहाँ आ पहुँची। वह वृद्धावस्था के कारण जीर्ण-शीर्ण शरीर वाली और रौद्राकृति की धारक थी। उसे देखते ही कुमार ने उसका स्वागत किया, उसे प्रणाम किया और वार्तालाप द्वारा उसे प्रसन्न किया। प्रसन्नचित्त होकर उस तपस्विनी ने एक कन्या का चित्र कुमार को दिखलाया। चित्र कुमार के हाथ में देकर, वह तपस्विनी सहज विकार और उत्कंठा को छिपाते हुए कुमार के मुख की ओर एकटक देखने लगी, यह जानने के लिए कि चित्र देखकर कुमार के मुख पर क्या भाव प्रकट होते हैं? चित्र देखकर कुमार के मन पर जोरदार चोट लगी है, उसकी आंखों में विकार भाव उभरें हैं और उसका मन चित्र के प्रति विशेष आक्रित हुआ है, यह देखकर वह 'मैं जा रहीं हूँ' कहते हुए शोध्र ही वहाँ से चली गयी। [११३—११६]

चित्र में चित्रित कन्या की छवि देखते ही कुमार विकार से ऐसा दिङ्मूढ-सा हो गया मानो उसे कामदेव ने अपने बाएा से विद्ध कर दिया हो। उसकी इस अवस्था को मित्रों ने भांप लिया। क्योंकि, वह कभी तो हूँ शब्द करता, कभी सिर धुनता, कभी नींद में से उठ रहा हो ऐसी प्रवृत्ति करता, कभी चुटकी बजाता, कभी समभ में न आने वाली बातें बोलता कभी गहरा गर्म निःश्वास छोड़ता, कभी हाथ हिलाता, कभी चित्रलिखित कन्या को बार-बार देखता, कभी हंसने जैसा मुंह बनाकर आंखें बड़ी-बड़ी करता और कभी पलकें बिना भुकाये ही मन्द-मन्द मुस्कान पूर्वक स्नेह पूर्ण दृष्टि से इधर उधर देखता। [११७-१२०]

हरिकुमार की ऐसी अवस्था होने पर उसके पास बैठी हुई मित्र-मण्डली उससे कहने लगी—

मन्मथ - (मुंह पर मुस्कान ला कर) अरे भाई! हृदयस्थित अनेक प्रकार के भिन्न-भिन्न रसों का अनुभव करते हुए भी, बाहर से इन्द्रियों को या हाथ-पाँव को बिना चलाये ही यह अन्तर्नाद (अन्तरंग नृत्य) क्या चल रहा है?

ऐसा एकदम सीधा प्रश्न सुनकर हरिकुमार ने अपने आपको संभाला और फिर मन्मथ से बोला---अहा ! इस चित्रकार की प्रवीगाता को देख कर मैं बहुत प्रसन्न हुम्रा हूँ। मित्र ! तू देख तो सही, चित्र की प्रत्येक रेखा स्पष्ट ग्रौर मूल रहित है। इसमें जो ग्राभूषण पहनाये गये हैं वे सुन्दरी के शरीर से बिलकुल मेल खा रहे हैं। इसमें रंग ग्रौर छाया का संयोजन उचित ग्रानुक्रम से हुग्रा है। चित्रित कन्या के मुख पर भाव इतने स्पष्ट भलक रहे हैं मानों वह मुंह से बोल रही हो! चित्र में भावों की स्पष्टता प्रकट करना बहुत ही कठिन काम है। चतुर परीक्षकों की दिष्ट में चित्रकला-परीक्षण का मुख्य मुद्दा ही भावों की स्पष्टता है। इस चित्र में चित्रित कन्या के ग्रंगोंपांगों ग्रौर मुखाकृति की रेखाग्रों से उसके भाव प्रकर्षता के साथ बहुत ही स्पष्ट भलक रहे हैं। मेरे इस प्रकार कहने का कारण यह है कि चित्रलिखित कन्या ऐसी लग रही है मानो वह बचपन को पार कर तरुणाई के द्वार पर खड़ी हो ग्रौर कामदेव उस पर ग्रपना प्रभाव व्यक्त कर रहा हो। चित्र में ये भाव इतने सुन्दर ग्रौर स्पष्ट ढंग से प्रकट किये गये हैं कि एक छोटा-सा बच्चा भी चित्र को देखकर इन भावों को समक्त सकता है, तब फिर विद्वानों को ऐसा लगे तो इसमें नवीनता ही क्या है? देखो:—

चित्रित कन्या के स्तनों का अग्रभाग उद्भिन्न होता हुआ दिखाया गया है जो यह प्रकट कर रहा है मानो वह अपने लावण्य रस को बाहर निकाल रही हो। अंगोपांग की रचना से वह अपने प्रस्फुटित प्रोइाम यौवन को स्पष्टतः बता रही है। ऊंची चढ़ी हुई भौंहे और लीला में अर्ध-निमीलित नेत्र मानो यह प्रकट कर रहे हैं कि यह कन्या वाएगी द्वारा मन्द-मन्द निमन्त्रएग दे रही हो। कपोलों पर असाधारएग रूप से स्फुरित और हंसता हुआ रमएगीय मुखकमल तथा अति चपल और तिरछे नयन यह बता रहे हैं कि मानो यह कन्या मदन को अपने साथ ही लेकर घूम रही हो। [१२१-१२३] \* ऐसी सुन्दर कन्या का चित्र स्पष्ट भावों और योग्य आकर्षएं के साथ चित्रित कर चित्रकार ने मेरा मन मुख्य कर लिया है। मुक्ते तो ऐसा लग रहा है कि इतनी स्पष्टता से सब भावों को प्रकट करने की ऐसी कुशलता संसार में अन्य किसी भी चित्रकार में शायद ही हो! क्योंकि, ऐसी कुशलता मैंने पहले कभी कहीं नहीं देखी है।

मन्मथ-(पद्मकेसर की ग्रीर उन्मुख होकर)—क्यों भाई पद्मकेसर! कुमार जो कह रहे हैं क्या यह बात सच्ची है?

पद्मकेसर--मित्र ! यह बात तो सच ही है। पर प्राणियों की चित्तवृत्ति भी विचित्र प्रकार की होती है। मुभ्रे तो ऐसा लग रहा है कि चित्रकार से भी चित्र- लिखित कन्या अधिक सुन्दर और अधिक योग्य है।

लित—मित्र ! क्या इस चित्रित कन्या ने कोई विशेष कार्य किया है ? क्या तुमने इस चित्र में कोई ग्राश्चर्यजनक बात देखी है ? या कभी तुमने ऐसा कोई चित्र देखा है ?

**<sup>\*</sup> पृष्ठ ५६०** 

पद्मकेसर -- हाँ, भ्रच्छी तरह देखा है।

विलास — मित्र पद्मकेसर ! इस चित्रित कन्या ने क्या विशेष कार्य किया है ? उसका वर्णन तो तू हमारे समक्ष कर ।

पद्मकेसर— देख भाई! इस कुमार का मन कामदेव से ग्रातुर ग्रन्य किसी भी स्त्री से ग्राज तक दुर्गम ही रहा, जीता नहीं गया। जिस मन का उल्लंघन ग्राकाण में चलने वाली विद्याघरी भी नहीं कर सकीं, जिस मन को किन्नरियां भी हरण नहीं कर सकीं, जिस मन को देवांगनाएं भी साध्य नहीं कर सकीं, जिसे गंधवं जाति की स्त्रियां भी नहीं जीत सकीं, जिस मन में सबंदा सत्वगुण ही प्रधान रूप से प्रवित्त होता हो, जो मन राजसी और तामसी विचारों का निरन्तर तिरस्कार करता हो, ऐसे महावीर्यवान कुमार के मन को इस चित्रतिखित कन्या ने चित्र में रह कर ही जीत लिया है, यह वास्तव में ग्राण्चर्यंजनक बात ही है। यह वास्तविकता केवल मैंने ही देखी हो ऐसी बात नहीं, ग्राप सबने भी ग्रभी-ग्रभी स्पष्ट रूप से यह बात देखी है।

विश्रम— भाई! यह तो सचमुच श्राश्चर्य हुग्रा, ऐसा कह सकते हैं। पर, इसमें चित्र ने क्या किया?

पद्मकेसर - अरे मूर्ख शिरोमणि! चित्र शब्द के दो अर्थ होते हैं, चित्र याने छिन, चित्र याने आश्चर्य। यह चित्र वास्तिविक चित्र ही है। अर्थात् यह छित्र आश्चर्यजनक है।

कपोल-- ग्रापने कैसे जाना कि चित्रलिखित कन्या ने कुमार के मन को जीत लिया है ? क्या ग्रापके पास इसका कोई प्रमाण है ?

पद्मकेसर—वाह रे मूर्खों के सरदार ! क्या तू इतना भी नहीं देख सकता ? देख, मन रूपी सरोवर जब तक भीतर से अत्यधिक क्षुड्ध न हुआ हो तब तक इस प्रकार के स्पष्ट हुंकार आदि नहीं निकलते और न अनेक प्रकार की मन की तरंगे ही उत्पन्न होती हैं। इस पर भी यदि तुभे मेरे कथन पर विश्वास न हो तो तू स्वयं कुमार को पूछ देख, तुभे वास्तविकता का पता लग आयगा और सारी बात स्पष्ट हो जायेगी।

हरिकुमार—मित्र पद्मकेसर! अब बिना प्रसंग की इस बेकार की बात-चीत को बन्द करो। कुछ चातुर्य-पूर्ण ग्रानन्ददायक प्रश्नोत्तर चलाग्रो, जिससे कि कुछ ग्रानन्द की प्राप्ति हो।

पद्मकेसर ने हंसते हुए उत्तर दिया—जैसी कुमार की ब्राज्ञा। फिर मित्रों में निम्नलिखित विद्वदुगोध्ठी/प्रश्नोत्तरी चली—

#### प्रश्नोत्तर गोष्ठी

पद्मकेसर ने प्रक्न किया— (१)

पश्यन् विस्फारिताक्षोऽपि, वाचमाकर्णयन्नपि । कस्य को याति नो तृष्ति, किंच संसारकारराम् ।।१२५।। भावार्थ — विस्फारित नेत्रों से देखता हो ग्रौर वाग्गी को सुनता हो, फिर भी किसे, क्यों संतोष नहीं होता, शान्ति नहीं मिलती ग्रौर इस संसार का कारण क्या है ?

हरिकुमार ने प्रश्नतो सुनापर उसका मन तो चित्र में चित्रित कन्याने हरण कर लिया था, जिससे उसने मात्र हुंकारा ही दिया । पद्मकेसर ने मन में सोचा कि कुमार ने मेरा प्रश्न बराबर सुना नहीं है ग्रतः इसे फिर से ग्रधिक स्पष्टता से एक बार ग्रौर बोलूं जिससे कि यह क्लोक उसके ध्यान में ग्राजावे। इस विचार से पद्मकेसर ने उपरोक्त प्रश्न वाला ग्लोक द्बारा बोला, पर उसके उत्तर में भी कुमार ने सिर्फ वीरे से हुंकारा ही भरा। इससे पद्मकेसर को पूर्ण विश्वास हो गया कि चित्रलिखित कन्या ने कुमार के हृदय को बिलकुल शुन्य बना दिया है, \* ग्रतः वह थोडा हँस पड़ा। दूसरे मित्र भी परस्पर हंसी करने लगे ग्रौर एक दूसरे का मुंह देखने लगे। यह देखकर हरिकुमार का मन कुछ ठिकाने श्राया। उसे लगा कि उसके मित्रों ने उसकी मानसिक देशा को जान लिया है स्रौर यह ठीक नहीं हुस्रा है। इससे उसके मन में अभिमान जागृत हुआ और उसने अपने मन में कन्या के सम्बन्ध में जो संकल्प-विकल्प हो रहे थे, उनको दबा दिया तथा ध्यानपूर्वक सुनने लगा। उसके मन में कुछ विचार आये और वह बोला-- अरे मित्र ! तू हँस क्यों रहा है ? मेरी हँसी उड़ाने की श्रादत छोड़ दे। तेरा प्रश्न एक बार फिर से बोल। इस पर पद्मकेसर ने उपरोक्त क्लोक को पुनः पढ़ा। इस समय कुमार का प्रक्न पर ध्यान था, स्रतः जैसे ही प्रश्न पूरा हुआ उसके मन में उत्तर भी या गया और उसने तत्क्षण उत्तर दिया-"ममत्वं" ।

[यहाँ कुमार के उत्तर को समक्ष लेना चाहिये। प्रश्न था खुली ग्रांखों से देखने पर ग्रीर वाणी को सुनने पर भी किसे किसलिये शांति नहीं मिलती? उत्तर है 'ममत्व' मेरापन। यह मोह राजा का संसार को ग्रंघा करने वाला मंत्र है। पूरी दुनिया को नचाने वाला, भटकाने वाला, फंसाने वाला यह मंत्र प्राणी को बिलकुल विचित्र बना देता है। ग्रांख से देखते हुए ग्रीर कान से सुनते हुए भी ममत्त्र की वस्तु के प्रति कभी तृष्ति होती ही नहीं, कभी ग्रंघाता ही नहीं, उसे कभी शांति नहीं मिलती। चाहे जितना देखें ग्रीर सुनें पर ग्रभी ग्रीर ग्रंघिक सुनने ग्रीर देखने की उसकी इच्छा कभी पूरी नहीं हो पाती, इस सब का कारण ममत्व/ग्रभिमान/मेरापन है। दूसरा प्रश्न है - संसार का कारण क्या है? इसका उत्तर भी ममत्व ही है। संसार-भ्रमण, भवपरिपाटी, चक्रपर्यटन का कारण भी ममत्व ही है। मोह राजा का स्थान ग्रीर उसके ग्रंघिकारों का वर्णन इस ग्रन्थ को पढ़ने वाले पाठक भली प्रकार जानते हैं, ग्रतः इस सम्बन्ध में ग्रंघिक विवेचन करना व्यर्थ है। इस प्रकार दो पंक्ति के प्रश्न का उत्तर कुमार ने तीन ग्रक्षरों में दे दिया।

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५६१

#### ( ? )

पद्मकेसर ऐसा संक्षिप्त किन्तु सही उत्तर सुनकर श्रतिशय विस्मित हुग्रा । फिर उसने दूसरा प्रश्न किया –

> कस्या विभ्यद्भीहर्न भवति संग्रामलम्पटमनस्कः। वाताकम्पितवृक्षा निदाघकाले च कीदृक्षाः।।१२६।।

भावार्थ -- युद्ध करने में जिसका मन लगा हो वह किससे ग्रधिक भयभीत नहीं होता ? ग्रीष्म में पवन से कांप रहे वृक्ष कैसे लगते हैं ?

कुमार ने पद्मकेसर को प्रश्न पुनः बोलने के लिये कहा। श्लोक दुबारा सुनने पर थोड़े से विचार के पश्चात् कुमार ने उत्तर दिया—"दलनायाः।"

पद्मकेसर ने उत्तर स्वीकार किया।

[यहाँ प्रथम प्रश्न यह था कि जिस योद्धा का मन सर्वदा युद्ध में रमा रहता है, वह किससे अधिक भयभीत नहीं होता ? उत्तर में कहा गया है कि ऐसा योद्धा 'दलना' अर्थात् सेना से नहीं डरता । जिसको युद्ध करने जाना है और जिस योद्धा का मन सदा युद्ध में ही लगा रहता है, वह बड़ी से बड़ी सेना को देखकर भी, कभी अधिक तो क्या तिनक भी भयभीत नहीं होता । दूसरा प्रश्न है ग्रीष्म में पवन से कांप रहे वृक्ष कैसे लगते हैं ? उत्तर वहीं है कि वृक्ष पत्ररहित होने से ठूंठ जैसे लगते हैं । ग्रीष्म में वृक्ष के पत्ते सूख कर गिर जाते हैं और फिर नये पत्ते बसंत के आगमन पर ही आते हैं अतः वह 'दल-न-आयः दलनायाः' अर्थात् जिसमें पत्ते (दल) नहीं आते हों ऐसा वृक्ष ठूंठ ही लगता है । इस प्रकार पूर्ण श्लोक के दो प्रश्नों का संक्षिप्त और सही उत्तर यहाँ भी केवल चार अक्षरों में दिया गया है ।

#### ( 3 )

इसके पश्चात् श्रर्हद् दर्शन (जैनमत) की श्रोर श्रिभिरुचि वाले विलास नामक मित्र ने कहा— कुमार ! मैंने भी एक प्रश्न मन में सोच रखा है। कुमार के यह कहने पर कि प्रश्न बोलो, उसने निम्न श्लोक बोला—

> की स्थाज कुलं विषीदित ? विभो ! नश्यिन्त के पावके ? बौध्यं काननमच्युताश्च बहवः काले भविष्यन्त्यलम् ? । की स्क्षाश्च जिनेश्वरा ? वद विभौ ! कस्यै तथा रोचते ? गन्धः की स्शि मानवे जिनवरे भक्तिर्न सम्पद्यते ? ॥१२७॥

भावार्थ— किस प्रकार का राजकुल (राज्य) अन्त में विषाद (नष्ट) को प्राप्त होता है ? अग्नि में कौन नष्ट होता है ? जातव्य को जाग्रत करने वाला उद्यान कौन-सा है ? ऐसा कौन है जो अपने स्थान से भ्रष्ट न हो और वह ग्रत्प समय में परिपूर्ण दशा को प्राप्त हो ? जिनेश्वर कैसे होते हैं ? हे प्रभो ! कहो, गन्ध किस को प्रिय लगती है और किस प्रकार के मनुष्य के मन में जिनेश्वर भगवान पर भक्ति जागृत नहीं होती ?

एक ही श्लोक में ऐसे सात प्रश्नों को सुनकर कुमार बोला—भाई! तुम्हारे प्रश्न तो व्यस्त-समस्त हैं, ग्रर्थात् एक-दूसरे के विपरीत ग्रटपटे ग्रौर बहुल समास युक्त हैं। ग्रतः दुबारा ग्रधिक स्पष्ट रूप से बोलो जिससे कि प्रत्येक प्रश्न ग्रच्छी प्रकार से ध्यान में ग्रा सके। कुमार की इस मांग पर विलास ने श्लोक को धीरे-धीरे स्पष्ट रूप से दुहरा दिया। सोचकर हरिकुमार ने हंसते हुए उत्तर दिया—सुन भाई! तेरे प्रश्नों का उत्तर है "ग्रकुशलभावनाभावितमानसे"

[उपरोक्त श्लोक में सात प्रश्न एक साथ पूछे गये हैं, जिनका उत्तर उप-रोक्त एक ही शब्द में किस प्रकार दिया गया है, इसके कला-कौशल का नमूना भी देखिये :---

- १. किस प्रकार के राज्य का अन्त में नाश होता है ? उत्तर में से चार अक्षर लीजिये 'अकुशल' अप्रवीण । अर्थात् राज्यनीति को न समभने वाले राज्य का अन्त में नाश होता है ।
- २. श्रग्नि में कौन जलते हैं ? पहले के दो श्रक्षर छोड़कर उत्तर में तीन श्रागे वाले श्रक्षर लीजिये उत्तर श्रायेगा 'शलभा' याने पतंगे ग्रग्नि में जलते हैं।
- ३. ज्ञातव्य को जाग्रत करने वाला उद्यान कौनसा है ? उत्तर में पहले के चार श्रक्षर छोड़कर श्रागे के तीन श्रक्षर लीजिये, उत्तर ग्रायेगा 'भावना'। श्रर्थात् भावना रूपी उद्यान से जानने योग्य को जानने की इच्छा जाग्रत होती है।
- ४. ग्रपने स्थान से भ्रष्ट न हो ग्रौर जो अल्प समय में पूर्ण दशा को प्राप्त हो, ऐसा कौन हैं ? इसके उत्तर में पहले के छः ग्रक्षर को छोड़कर ग्रागे के तीन ग्रक्षर लीजिये, उत्तर ग्रायगा—'नाभावि'। ग्रर्थात् न ग्रभावि जो ग्रभव्य न हो याने जो भव्य हो। भव्य जीव ग्रपने स्थान से च्युत नहीं होते ग्रौर समय बीतने पर ग्रन्त में मोक्ष में जाते हैं, परिपूर्ण दशा को प्राप्त होते हैं।
- ५. जिनेक्वर कैंसे होते हैं ? उत्तर में पहले के ग्राठ ग्रक्षर छोड़कर ग्रागे के तीन श्रक्षर लोजिये, उत्तर श्रायेगा 'वितमा' याने विगतं तम: येषां ते' जिनका ग्रज्ञान रूपी ग्रन्थकार सम्पूर्ण रूप से नष्ट हो गया है, ऐसे केवलज्ञानी जिनेक्वर होते हैं।
- ६. <mark>गन्</mark>घ किसको प्रिय है ? उत्तर है 'मानस'। सुगन्घ मन को प्रिय लगती है ।
- ७. किस प्रकार के मनुष्य के मन में जिनेश्वर भगवान् पर भक्ति जागृत नहीं होती ? उत्तर में पूरा ही पद ले लीजिये 'ग्रकुशलभावनाभावितमानसे' जो श्रच्छी भावना नहीं रखते, उनकी जिनेश्वर पर भक्ति जागृत नहीं होती ।

(8)

हरिकुमार के उत्तर को सुनकर विश्वम बहुत हँसा। जब हरिकुमार ने पूछा कि, भाई क्यों हँस रहे हो ? तब उसने कहा—कुमार। श्रापने विलास को प्रश्न का उत्तर देकर इसका गर्व उतार दिया, यह बहुत अच्छा किया। यह भाई हम सब को यह प्रश्न बार-बार पूछता था, पर हममें से किसी को भी इसका उत्तर नहीं सूभता था, जिससे इसका दिमाग सातवें झासमान पर चढ़ गया था।

विलास—ग्ररे! कुमार ने मेरा गर्व उतारा सो तो ठीक, पर ग्राज तो वे तुम सब का गर्व उतारने पर तुले हुए हैं, तुम सब ने ग्रपने मन में जो भी प्रश्न सोच रखे हों उन्हें बोलो तो सही, ग्राज वे तुम्हारा ग्रभिमान भी ग्रवश्य ही उतार देंगे।

मन्मथ कुमार ! मैंने भी दो समस्यायें (प्रक्त) सोच रखी हैं।
कुमार प्रसन्तता से बोलो, मैं उत्तर दूंगा।
मन्मथ सुनो, मेरी दोनों समस्यायें (प्रक्त) हैं
दास्यसि प्रकटं तेन, गृह्णामि न करात्तव।
भिक्षामित्युदिता काचिद् भिक्षुणा लिज्जिता किल ॥१२८॥
करोऽतिकठिनो राजन्नरीभकटघट्टनम्।

विधत्ते करवालस्ते निर्मूला शत्रुसंहतिम् ॥१२६॥

भावार्थं — तूप्रकट रूप से मुक्ते देती है, इसलिये तेरे हाथ से भिक्षा नहीं लूगा। भिक्षारी के ऐसा कहने पर दान देने वाली स्त्री शर्मा गई।

भिखारी ऐसा क्यों बोलेगा ? ग्रौर उसके इस वचन से देने वाली क्यों लिजित होगी ? स्पष्टत: विरोधी बात दिखाई दे रही है।

दूसरे श्लोक को भी साधारण तौर पर पढ़ने से यह अर्थ निकलता है -हे राजन् । तेरी कठोर तलवार शत्रु के समूह को मूल से नष्ट करती है और शत्रुओं के हस्तिसमूह के गंडस्थलों को भेद देती है ।

हरिकुमार—(हंसकर) देख, भाई ! तेरे प्रथम श्लोक में जो स्पष्ट विरोध है उसका भंग इस प्रकार होगा। श्लोक के प्रथम शब्द 'दास्यसि' का सिन्ध विच्छेद करना पड़ेगा, जैसे 'दासी श्रसि'। फिर इस श्लोक का श्रर्थ होगा—हे बहिन ! तू प्रकट ही दासी/गणिका है, \* ग्रतः मैं तेरे हाथ से भिक्षा नहीं लूंगा। भिखारी के ऐसा कहने पर देने वाली स्त्री (दासी) लिज्जित हो गई। दासी यदि नीच जाति की हो तो उसके हाथ से भिक्षा लेना भिक्षु पसंद नहीं करेगा तब वह स्त्री ग्रवश्य लिजित होगी ही, इसमें कोई विरोधाभास नहीं है।

दूसरे श्लोक में 'करोऽतिकठिनः' शब्द का 'कर + श्रितकठिनः = करोऽतिकठिनः' संधि-विच्छेद करना होगा। सन्धि-विच्छेद करने पर ग्रर्थ होगा, हे राजन्! तेरा ग्रित कठिन हाथ अत्रुओं के हस्ति समूह के गंडस्थल को भेद देता है ग्रीर तेरी तलवार अत्रुओं के समूह को मूल से नष्ट कर देती है।

इस प्रकार सन्धि-विच्छेद करने से भ्रर्थ पूर्णरूपेगा स्पष्ट हो जाता है स्रौर विरोधाभास का भंग हो जाता है, बस यही तेरे प्रश्न का उत्तर है।

#### ( 义 )

मन्मथ-वाह कुमार ! भ्रापके बुद्धि-चातुर्यं का क्या कहना ? चाहे कितने ही भ्रटपटे सवाल पूछे जायें, पर उत्तर तो भ्रापकी जिह्वा पर ही रहते हैं। घन्य हो भ्रापकी कुशाग्र बुद्धि को !

उस समय मैंने (धनशेखर ने) एक ऐसा क्लोक सोचा जिसका ग्रन्तिम पद गूढ (छूपा हुग्रा) हो। मैंने कुमार से कहा—मैंने एक गूढ चतुर्थ पाद (जिसका चतुर्थ चरएा गूढ हो) क्लोक सोच रखा है, यदि श्राज्ञा हो तो पूंछू? इस क्लोक के तीन पद मैं बताऊंगा, चौथा पद श्रापको ढूंढना होगा।

कुमार के हां भरने पर मैंने ग्रपने श्लोक के ३ पद बोले-

विभूतिः सर्वसामान्या, परं शौर्यं त्रपा मदे ।

भूत्यै यस्य स्वतः प्रज्ञा, ..... ।।१३०।।

उपरोक्त तीनों पद सुनकर कुमार सोचने लगा, फिर ग्रपने मन में उसका उत्तर सोचकर सन्तुष्ट हुग्रा ग्रौर बोला—ग्ररे भाई धनशेखर! तू तो बहुत चतुर निकला, तूने ग्रत्यधिक महत्व के चतुर्थ गूढ पाद की योजना कर रखी है।

सब ने एक साथ पूछा-क्यों, कुमार ! क्या हुग्ना ? क्या चौथा पद मिल गया ? हमको भी तो सुनाम्रो भाई !

कुमार बोला—ग्रन्छा तो सुनिये, इसका चौथा पद बनता है "पात्रभूत: स भूपति:।" उत्तर सुनकर सभी मित्र विस्मित हुए।

उपरोक्त चतुर्थ पद को पहले कहे गये श्लोक में जोड़ने पर पूरे श्लोक का यह ग्रर्थ निकलता है:—

जिस राजा की सम्पत्ति सब के हित के काम में ग्राती हो,जो राजा महापरा-कमी हो फिर भी ग्रिभमान नहीं करता हो ग्रौर जो ग्रपनी बुद्धि का उपयोग प्रजा की भलाई के लिये ही करता हो, वही राजा वास्तव में राजा है, ग्रर्थात् भू (पृथ्वी) का सच्चा स्वामी (पिति) है। भूपित शब्द के तीनों ग्रक्षर प्रथम तीनों पदों में प्राप्त हैं।

#### (६)

इसी समय कपोल नामक मित्र ने कहा—कुमार ! मैंने भी एक गूढ चतुर्थ-पाद वाला क्लोक सोच रखा है, सुनो—

> न भाषसाः परावर्णे, यः समो रोषवर्जितः। भूतानां गोपको ऽत्रस्तः, ......।।१३१।

साधारण तौर पर इसका ग्रर्थ होगा—जो दूसरों की निन्दा नहीं करता, जो साम्यभाव वाला ग्रौर कोध रहित है, जो स्वयं ग्रभय है ग्रौर जो प्राणियों की रक्षा करता है, .....।

श्लोक के तीन पद सुनते ही कुमार ने चौथे चरण की पूर्ति तत्काल ही करदी—"स नरो गोत्रभूषणाः।"

उत्तर सुनकर कपोल ने कहा—वाह भाई। मेरे जैसे को तो ऐसी पूर्ति करने में बहुत समय लग जाय। मुक्ते तो श्लोक के तीन पद तैयार करने में भी बहुत समय लगा, फिर भी कुमार ने तत्काल पादपूर्ति कर उत्तर दे दिया। श्रहो ! कुमार का बुद्धि-वैभव तो अप्रतिहत शक्तिसंपन्न है, श्रसाधारण है। वस्तुतः कुमार तो बुद्धि-विधान हैं। सब मित्र-मण्डली ने स्वीकार किया कि कपोल ने जो बात कही है वह नि:संदेह सत्य है।

उपरोक्त क्लोक के तीन पदों में चौथा पद जोड़ने पर पूरे क्लोक का यह श्रर्थ निकलता है कि-

जो प्राणी दूसरों को निन्दा नहीं करता, जो समान स्थित वाला है ग्रौर कोध नहीं करता, जो स्वयं भय रहित है ग्रौर ग्रन्य प्राणियों की रक्षा करता है, ऐसा मनुष्य कुल का ग्राभूषण है।

इस श्लोक में भी शब्दालंकार है। चौथे पद का ग्रन्तिम शब्द 'भूषणाः' के सभी ग्रक्षर प्रथम के तीन पदों में मिल जाते हैं।

इस प्रकार जितने समय तक प्रश्नोत्तर गोष्ठी होती रही तब तक हरिकुमार का ध्यान चित्रलिखित कन्या से हट गया, उतने समय तक वह उसे भूल गया। [१३२]

संयोगवश उसी समय उस स्थान पर एक कबूतर भ्रौर कबूतरी प्रेम-लीला कर रहे थे। कबूतर का कबूतरी को चूमना, उसके चारों तरफ चक्कर काटना, उसके साथ मस्ती करना, इत्यादि देखते ही कुमार को वह विस्मृत हुई चित्रकन्या पुनः स्मृति में भ्रागई। [१३३]

हरिकुमार का घ्यान पुनः चित्र की ग्रोर चला गया ग्रौर मित्रों की बातचीत से घ्यान हट गया। फिर तो पवन के भकोरों से जैसे दीपक की स्थिति होती है, पानी के कुण्ड में शिला पड़ने से पानी के सतह की जो स्थिति होती है, कुटुम्ब के भरणा-पोषण की चिन्ता में दिरद्रों के मन की जैसी स्थित होती है, दूसरों से पराभव पाकर ग्रभिमानी मनुष्य की जैसी मनः स्थिति होती है ग्रौर ग्रविरित सम्यक् दिष्ट की जैसे संसार के भय से मनः स्थिति होती है वैसी ही स्थिति कुमार के मन की हो गई। स्मृतिपटल पर बार-बार कन्या का चित्र उभरने लगा ग्रौर कुमार इधर-उधर भूमने लगा। जैसे एक योगी बाह्य वस्तु के व्याक्षेप से मुक्त होकर ग्रपने ध्येय के प्रति तन्मय होकर ध्यानारूढ़ हो जाता है वैसे ही कुमार को बाह्य विषयों

से मुक्त होकर चित्रलिखित कन्या के लक्ष्य पर ग्रपना घ्यान लगाते हम सभी ने देखा । [१३४]

उस समय मैंने (धनशेखर) कुमार से पूछा—कुमार ! क्या बात है ?

कुमार ने उत्तर में कहा— भाई घनशेखर ! कल रात में मेरा सिर दर्द कर रहा था जिससे नींद नहीं ग्राई । उसके ग्रसर से ग्रभी भी मेरा सिर दर्द कर रहा है ग्रौर चक्कर ग्रा रहे हैं ।\* ग्रतः ये मन्मथ ग्रादि मित्र यदि जाना चाहें तो जायें, यदि रहना चाहें तो यहाँ घूमें फिरें । तू ग्रकेला मेरे साथ रह । चल, ग्रपन पास में ही चन्दन लतागृह में चलें ताकि वहाँ मैं थोड़ी देर शान्ति से सो सकूं।

कुमार की इस इच्छा को जानकर ग्रौर संकेत को स्वीकार कर मन्मथ ग्रादि सभी मित्र वहाँ से विदा हुए । केवल मैं कुमार के साथ रहा ।

# ४ हरिकुमार की काम-व्याकुलता : आयुर्वेद

सभी मित्रों के विदा होने पर मैं श्रौर कुमार लतामण्डप में प्रविष्ट हुए। ठण्डे सुकोमल पत्तों को एकत्रित कर मैंने एक बिछोना कुमार के लिये बनाया। कुमार उस पर बैठे। पर, उस ठण्डे बिछोने पर भी कुमार इस तरह तड़फने लगे, जैसे तपती रेत में पड़ी हुई मछली तड़फती हो। उन्हें तिनक भी शान्ति प्राप्त नहीं हुई। फिर मैंने उनके बैठने के लिये कोमल आसन का प्रबन्ध किया श्रौर कुमार को उस श्रासन पर बिठाया। जैसे सूली पर चढ़ाये हुए चोर को सुख नहीं मिलता वैसे ही कुमार को इस आसन पर भी चैन नहीं मिला। फिर वह मेरे कन्धे से लगकर इधर-उधर भूमने लगे। फिर भी उनके हृदय का अन्तस्ताप लेशमात्र भी कम नहीं हुआ।

#### काम का प्राबल्य

फिर कुमार कभी सोये, कभी बैठे, कभी खड़े हुये, कभी इधर-उधर घूमे, पर जैसे नरकगित के दुःखपीड़ित जीव को नारकी में सुख नहीं मिलता वैसे ही उन्हें भी सुख या शान्ति नहीं मिली। जितने भी सुख-शान्ति पहुँचाने के उपाय हो सकते थे वे सब मैंने प्रयुक्त किये, पर उनसे कुमार की वेदना उलटी बढ़ती ही गई। इस प्रकार कामाग्नि से जलते हुए कुमार पर्याप्त समय तक उस शीतल लतागृह में रहे परन्तु उनकी कामाग्नि का ताप शान्त नहीं हुआ। [१३५-१३६]

मन्मथ स्रादि मित्र कुतूहल के कारण कुमार की दशा को देखकर गये नहीं थे, प्रत्युत कुमार न देखे वैसे प्रच्छन्न रूप से छुपकर देख रहे थे स्रौर परस्पर इशारों से कुमार का उपहास कर रहे थे। [१३७]

उसी समय मध्याह्न का शंख बजा, मानों मनुष्यों के शरीर में कामाग्नि भड़काने के लिये वह कामदेव की पुकार हो ! शंख बहुत जोर से बहुत समय तक बजता रहा ग्रौर दूर से उसकी ध्विन कुमार के कान में भी पड़ी । इसी समय कुमार को घर ले जाने के लिये मन्मथ ग्रादि सभी मित्र लतागृह में ग्राये । सभी कुमार से कहने लगे -देव ! ग्रब दोपहर हो गयी है, ग्राप घर पधारें । वहाँ जाकर देव-पूजा ग्रादि नित्यकमं से निवृत्त होकर दिवसोचित ग्रन्य कार्य सम्पन्न करें ।

[ \$\$=-\$80]

उत्तर में कुमार बोले—मित्रों ! धनशेखर को मेरे पास छोड़कर ग्राप सब घर जाइये । मेरा सिर-दर्द कुछ कम होने पर मैं भी धनशेखर के साथ घर चला जाऊंगा । श्रभी तो मेरे सिर में चीस उठ रही है, शरीर में गर्मी बढ़ रही है, ग्रतः कुछ श्रौर देर तक इस शीतल लतागृह में रहने की मेरी इच्छा है । [१४१-१४२]

कुमार के हृदय में स्रन्तस्ताप की गर्मी थी स्रौर वह स्रन्तस्ताप किस कारण से था यह भी सभी समक्ष गये थे, तथापि वह राजकुमार था भ्रतः उन्हें सीघा नहीं कहा जा सकता था। फलतः धूर्तता से वे परस्पर इस प्रकार बातचीत करने लगे कि उसे कुमार भी सुन ले। इस प्रकार की बातचीत से उनका भ्राशय क्या है, यह कुमार भी समक्ष गया [१४३]

### म्रायुर्वेद

अरे कपोल । तू आयुर्वेद में बहुत प्रवीगा है, तो बता न कुमार के शरीर में क्या विकार हुम्रा है ?उसका कारगा क्या है और उसे शान्त करने का क्या उपाय है ?

कपोल ने उत्तर दिया ....

मित्रों ! वैद्यक शास्त्र में कहा है कि वात, पित्त ग्रौर कफ ये तीन शारीरिक दोष हैं तथा राजस् ग्रौर तमस् दो मानसिक दोष हैं। इन दोनों प्रकार के दोषों से शरीर में व्याधि उत्पन्न होती है जो भाग्य ग्रौर युक्ति पूर्वक किये गये ग्रौषधोपचार से शान्त होती है, ग्रथात् योग्य पुरुषार्थ ग्रौर ग्रनुकूल भाग्य हो तो शारीरिक दोष मिटते हैं। ज्ञान, विज्ञान, \* धैर्य, स्मृति ग्रौर समाधि से मानसिक दोष ठीक होते हैं। [१४४-१४४]

इन शारीरिक दोषों में से वात : रुक्ष, ठण्डा, सूक्ष्म, श्रतिसूक्ष्म, चलता-फिरता, स्वच्छ या कठिन होता है । जैसा वात हो उससे विपरीत वस्तुश्रों का प्रयोग करने से वह शान्त हो जाता है । [जैसे रुक्ष वायु स्निग्ध पदार्थों के प्रयोग से, शीत वायु गरम

<sup>•</sup> वृष्ठ ४६४

पदार्थों के प्रयोग से, सूक्ष्म वायु भारी पदार्थों से श्रौर चल वायु दही जैसे स्थिर द्रव्यों से तथा कठिन वायु नरम पदार्थों के प्रयोग से शान्त होती है । ] (१४६)

पित्त : स्निग्ध, तिक्त, खट्टा, तरल ग्रौर गरम होता है। यह भी इससे विपरीत गुगों वाले पदार्थों के प्रयोग से शान्त होता है। [जैसे स्निग्ध पित्त के लिये रूखे पदार्थों का प्रयोग, गरम के लिये शीतल पदार्थ, तिक्त के लिये फीके पदार्थ, तरल के लिये ठोस पदार्थ ग्रौर खट्टे के लिये कडुवे पदार्थों के उपयोग से पित्त शान्त होता है।] [१४७]

कफ: भारी, शीतल, नर्म, स्निग्ध और मधुर होता है। यह भी विपरीत पदार्थों के प्रयोग से शान्त होता है। जिसे भारी के लिये हलके पदार्थ, ठण्डे के लिये गरम, नरम के लिये कठोर, स्निग्ध के लिये रूखे और मीठे कफ के लिये कडुवे पदार्थों का उपयोग करने से कफ शान्त होता है। [१४८]

वैद्यक शास्त्र में छः प्रकार के रस बताये गये हैं :-- मीठा, खट्टा, नमकीन, तिक्त, कडुग्रा ग्रौर कषायला। इन छः में से मीठा, खट्टा ग्रौर नमकीन रस कफ को उत्पन्न करने वाला ग्रौर बढ़ाने वाला होता है। तिक्त, कडुवा ग्रौर कषायला रस वायु को उत्पन्न करने वाला ग्रौर बढ़ाने वाला होता है। तिक्त, खट्टा ग्रौर खारा रस पित्त को उत्पन्न करने वाला ग्रौर बढ़ाने वाला होता है। मीठा, खट्टा ग्रौर नमकीन रस वायु को शान्त करता है। मीठा, कडुआ ग्रौर कषायला रस पित्त को शान्त करता है। कषायला, तिक्त, ग्रौर कडुवा रस कफ को शान्त करता है।

ग्रजीएं चार प्रकार का होता है। आमाजीएं, विदम्धाजीएं विष्टब्धा-जीणं ग्रौर रसशेषाजीएं। ये प्रजीएं के चार प्रकार हैं जिनकी पहचान पहले समभ लेनी चाहिये। ग्रामाजीएं में खायी हुई वस्तु की गन्ध डकार में ग्राती है, क्योंकि इसमें खायी हुई वस्तु का रस ही नहीं बन पाता। विदम्धाजीणं की डकार में धुएं की गन्ध ग्राती है। विष्टब्धाजीएं में शरीर टूटता है, ग्रालस्य ग्राता है ग्रौर उबासियें ग्राती हैं। रसशेषाजीणं में खाना ग्रच्छा नहीं लगता, खाने की तिनक भी इच्छा नहीं होती, भोजन के प्रति ग्रहिच या विरक्ति हो जाती है। [१५२]

यह निश्चित करने के पश्चात् कि कौन से प्रकार का अजीर्ण है, यदि आम अजीर्ण हो तो वमन (उल्टी) करवाकर पेट साफ करवाना चाहिये। यदि विदम्ध अजीर्ण हो तो छाछ पिलानी चाहिये। यदि विष्टब्ध अजीर्ण हो तो गर्म पानी से सेक करना चाहिये और यदि रसशेष अजीर्ण हो तो आराम से सोकर नींद लेना चाहिये। चारों प्रकार के अजीर्ण की पहचान और उसके दूर करने के उपाय ऊपर बताये गये हैं, क्योंकि सब प्रकार के रोग अजीर्ण से ही होते हैं अतः इसका विशेष ध्यान रखना चाहिये। [१५३-१५४]

मालूम होता है कि कुमार को अन्तर्ज्वर (नाड़ी ज्वर) और अजीर्ण का विकार हुआ है । इन्हें विदग्ध अजीर्ण हुआ लगता है, क्योंकि इसी के कुपित होकर इनके वायु श्रौर पित्त दोनों में एकाएक वृद्धि हुई है। वायु श्रौर पित्त दोनों ने मिलकर भीतरी ज्वर उत्पन्न किया है, इसी से सिर में शूल (दर्द) भी है। शास्त्र में कहा है—

> भुक्ते जीर्यंति जीर्णेऽन्ने जीर्गे भुक्ते च जीर्यंति । जीर्णे जीर्यंति भुक्तेऽन्ने दोषैनीनाभिभूयते ।। [१५५]

खाये हुए अनाज के पच जाने पर खाने से, अजीर्ग होने पर नहीं खाने से, अौर पचे हुए अनाज के एकदम पच जाने पर खाने से मनुष्य को किसी प्रकार की व्याधि नहीं सताती।

विकम बोला—िमत्र कपोल ! अभी तू बीमारी का निदान नहीं कर पाया है। वैद्य का कर्त्तं व्य है कि बीमार को देखने पर रोग के मूल कारण का पता लगावे। बीमार की विशेष प्रकृति कैसी है, इसका सूक्ष्मता से अन्वेषण करे। उसके शरीर में बल किस प्रकार का और कितना है, इसका विचार करे। शरीर में किस प्रकार की कमी है, इसकी जानकारी के लिये शरीर के प्रत्येक ग्रंग की ठीक से जांच करे और उसके अनुकूल कौनसी वस्तु है तथा वह पथ्य का सेवन कर सकता है या नहीं, यह जात करे। इसमें धैर्य है या नहीं, कितना धैर्य है, खाने और पचाने की कितनी शक्ति है, ब्यायाम करने या चलने-फिरने की शक्ति है या नहीं और उसकी उम्र कितनी है, यह सब जानना आवश्यक है।

जो रोग के संचय, प्रकोप, प्रसार, स्थान ग्रौर व्यक्ति भेद की भी जानकारी रखता है वही श्रोष्ठ वैद्य है। यदि रोग को संचय की भ्रवस्था में ही रोक दिया जाय तो उसका प्रकोप नहीं हो सकता, पर यदि उसका प्रसार होने दिया जाय तो वह ग्रधिक बलवान हो जाता है। [१५६-१५७]

भाई कपोल ! तुमने तो कुमार की कुछ भी जांच नहीं की, मात्र उनका मुंह देखकर ही 'शरीर में विकार हैं' अपने पोपले मुंह से बड़-बड़ कर बोल गए हो।\*

उत्तर में कपोल ने कहा — भाई विश्वम ! कुमार की प्रकृति ग्रादि ग्रांर उसके रोग का संचय ग्रादि सब स्थितियाँ मेरे घ्यान में हैं।

प्रीष्म ऋतु में दिन, रात्रि ग्रौर अवस्था के अन्त में जब अजीर्ग होकर समाप्ति की छोर हो तब वायु का प्रकोप होता है। ग्रीष्म ऋतु के प्रारम्भ में, रात्रि के प्रारम्भ में, दिन के प्रारम्भ में, उम्र के प्रारम्भ में (बचपन में) ग्रौर अजीर्ण के प्रारम्भ में कफ का प्रकोप होता है। ग्रीष्म ऋतु के मध्य में, दिवस के मध्याह्न में, ग्रर्थ-रात्रि में ग्रौर अजीर्ण के मध्य में पित्त का प्रकोप होता है। शरद् ऋतु में भी पित्त अधिक बलवान होता है, ग्रीष्म ऋतु में वायु का संचय होता है, वर्षा में उसका प्रकोप होता है । वर्षा में

पित्त का संचय होता है, शरद् ऋतु में उसका प्रकोप होता है श्रौर हेमन्त में वह शान्त हो जाता है। शिशिर ऋतु में कफ का संचय होता है, वसन्त में उसका प्रकोप बढ़ता है श्रौर ग्रीष्म में वह शान्त हो जाता है। [१४८–१४६]

हेमन्त और शिशिर ऋतु प्रायः समान ही है, पर शिशिर में हेमन्त की ग्रम्थेक्षा कुछ ठण्ड ग्रिधिक बढ़ जाती है, बादल रहते हैं ग्रीर वर्षा की ठण्डी ग्रौर शुक्क हवा चलती है जो ग्रादानकारी है। [१६०]

यह सब मैंने मन में पूर्ण रूप से सोच-समक्त लिया है, पर इस विषय में ऋधिक विचार करने से क्या लाभ ? मेरे विचार से तो कुमार को श्रजीर्ण का रोग ही है ।

ग्रहा! यह कपोल ग्रपने को ग्रायुर्वेद में बहुत पारंगत समफता है, पर वास्तव में यह कितना मूर्ख है। ऐसा सोचकर कुमार थोड़ा हँसा। उसकी हँसी को देखकर सभी मित्रों ने एक साथ पूछा— मित्र! क्या हुग्रा? ग्राप क्यों हँसे?

उत्तर में कुमार बोला — मैं कपोल की मूर्खता पर सोच रहा था। मैंने ग्रपनी हँसी को रोकने का बहुत प्रयत्न किया, पर मैं हँसी को रोकने में सफल न हो सका।

पद्मकेसर ने समयानुसार चुटकी ली, कुमार ! श्रापकी बड़ी कृपा हुई ! हमें जो काम सिद्ध करना था वह पूर्ण रूप से सिद्ध हो गया । कुमार ! श्रापके मन के ग्रान्तिरिक ताप की शान्ति के लिये ग्रौर विनोद के लिये ही हम सब ने मिलकर यह हास्य-विनोद ग्रौर भाषण प्रारम्भ किया था । ग्रर्थात् हम सब कोई गम्भीर वार्ता नहीं कर रहे थे । [१६१]

कहाभी है कि—

चित्तोद्वेगनिरासार्थं, सुहृदां तोषवृद्धये । तज्ज्ञा: प्रहसनं दिव्यं, कुर्वन्त्येव विचक्षरााः ।। [१६२]

मित्रों के चित्त के उद्वेग को दूर करने स्त्रौर उसकी सन्तोष एवं शान्ति वृद्धि के लिये विचक्षण विद्वान् उच्च प्रकार का हास्य-विनोद करते ही हैं।

वस्तुतः ग्रापके विकार को समूल नष्ट करने की ग्रौषध तो वह सन्यासिनी ही जानती है ग्रौर वह ही इसको सम्पादित (पूर्ण) कर सकती है, ग्रन्य कोई भी ग्रापकी सहायता कर सके ऐसा नहीं लगता । ग्रतः, हे कुमार! उसको ढुंढ़वाकर शीद्रा ही बुलवा लें, यही ग्रच्छा है। ग्रब व्यर्थ का विलम्ब करने से क्या लाभ?

कुमार -- भाई पद्मकेसर! यदि तू जानता है तो फिर श्रपनी इच्छानुसार उपाय कर।

पद्मकेसर—मित्र! तो फिर उस तपस्विनी को खोजकर बुलाने किसे भेजूं?

कुमार को अन्य मित्रों पर विश्वास नहीं था, अतः उसने उस तपस्विनी को बुलाने के लिये मेरा (धनशेखर का) नाम प्रस्तावित किया।

मैं वहाँ उपस्थित था ही । मैंने तुरन्त ही कुमार की म्राज्ञा को सहर्ष स्वीकार किया ग्रौर कहा – 'ग्रापकी बड़ी कृपा ।' ऐसा कहकर मैं तत्काल ही तपस्विनी को बुला लाने के लिये निकल पड़ा।

## ५. निमित्तशास्त्र : हरिकुमार-मयूरमंजरी सम्बन्ध

[लतामण्डप में हरिकुमार को छोड़कर, उसकी इच्छानुसार तपस्विनी को ढूंढ़कर लाने के लिये निकला हुआ धनशेखर (संसारी जीव) अपनी कथा को स्रागे चलाते हुए सदागम के समक्ष अगृहीतसंकेता से कहता है।]

मैं जिस समय लतामण्डप से बाहर निकला श्रीर नगर की तरफ बढ़ा, उसी समय मुक्ते रास्ते में वह तपस्विनी दिखाई देगई। मैंने उसे प्रगाम किया श्रीर पूछा—भगवति! उस चित्रपट की क्या कथा है? उसमें किस कन्या की छिवि है? श्राप इतनी शीघ्र वहाँ से क्यों चली श्राई?

#### परिवाजिका का स्पट्टीकरण

तपस्विनी ने मेरा प्रथन सुनकर कहा सुनो, ग्राज प्रातः उषाकाल में में भिक्षा के लिये निकली थी। तुम्हें ज्ञात ही है कि रत्नद्वीप के महाराजा नीलकण्ठ की शिखरिएगी नामक एक महारानी है। में भिक्षा के लिये उसी के राजमहल में प्रविष्ट हुई तो मेंने देखा कि महारानी शिखरिएगी बहुत चिन्ताग्रस्त है और उसकी चिन्ता से पूरा परिवार उद्विग्न है। सभी कुमारियाँ शोकाकुल, सभी कंचुकी घबराये हुए ग्रौर वृद्ध स्त्रियाँ ग्राशीर्वादातुर दिखाई पड़ी। यह देखकर मैंने सोचा कि इतनी चिन्ता ग्रौर शोक का क्या कारएए हो सकता है? का इतने में ही शिखरिणी रानी स्वयं चलकर मेरे पास ग्राई। मेंने उसे ग्राशीर्वाद दिया ग्रौर उसने मुक्ते सिर भुका कर प्रणाम किया। मुझे एक सुन्दर ग्रासन पर बिठाकर महारानी बोली—भगवति बन्धुला! ग्राप जानती ही हैं कि मेरी पुत्री मयूरमंजरी मुक्ते प्राणों से भी ग्राधक प्यारी है। उसके ग्रानन्द में मेरी शान्ति, उसकी कीड़ा में मेरा वैभव ग्रौर उसके सुख में मेरा जीवन है। न जाने किस कारए से ग्राज प्रातः से ही वह चिन्ता-ग्रस्त है। उसके मन में किसी प्रकार की व्यग्रता है जिससे वह घबराई हुई ग्रौर विकारग्रस्त सी लग रही है। वह ऐसी लग रही है जैसे वह शून्यचित्त हो गई हो। उसके मुंह से ऐसा लग रहा है मानो उसे तीन्न ज्वर ग्राया हो। राजकन्या के

करने योग्य सभी कार्यों का उसने त्याग कर दिया है। बात यहाँ तक बढ़ गई है कि वह जो नियमानुसार प्रतिदिन देव-गुरु को नमस्कार करती थी, ग्राज उसने वह भी नहीं किया है। उसने रात के पहने हुए कपड़े भी नहीं बदले हैं, प्रतिदिन प्रात: पहनने के आभूषर्णों को छुग्रा भी नहीं है, न विलेपन किया है ग्रौर न पान ही खाया है। स्वनिर्मित ग्रपने बाल उद्यान की देखभाल स्वयं प्रतिदिन करती है वह भी श्राज भूल गई है। अपनी सहेलियों को साघारण मान भी नहीं देती, अपने पाले हुए तोता मैना की देखभाल भी नहीं करती श्रौर गेंद कीड़ा भी नहीं करती। मात्र विद्याधरों के जोड़ों का चित्र बनाती है, सारसों के जोड़ों को देखती है, बार-बार द्वार की तरफ दौड़ती है भीर बार-बार भ्रस्फुट शब्दों में भ्रात्मनिन्दा करती है। सिखयों पर बिना कारण कोध करती है तथा कुछ पूछने पर उत्तर ही नहीं देती, मानो सुना ही न हो । मैं उसके बारे में ग्रधिक क्या बताऊं? मानो यह पागल हो गई हो, शून्यचित्त हो गई हो या उसे भूत लग गया हो। मानो यह मयूरमंजरी न होकर कोई अन्य लड़की हो । [१६३] ग्राज प्रातः से ही उसके व्यवहार में इतना बड़ा अन्तर आ गया है। उसकी ऐसी अवस्था देखकर मेरा मन न जाने कैसा-कैसा हो रहा है । भगवति देवि ! स्राप तो निमित्तशास्त्र में स्रतिनिपुरा हैं, स्राप देखकर बतायें कि यह किस विषय में सोच रही है ? साथ ही यह भी बतावें कि यह जिस विषय में सोच रही है, वह उसे प्राप्त होगी या नहीं ? यदि प्राप्त होगी तो कब तक ?

#### निमित्त-शास्त्र

मैंने उत्तर में रानी से कहा—मैं देखकर बता रही हूं। भाई धनशेखर! फिर मैंने लग्न निकालने प्रारम्भ किये। प्रथम मंगल के लिये सिद्धि पद लिखा, फिर विशेषमंगल के लिये देवी सरस्वती का मुख कमल बनाया, फिर ध्वजा म्रादि म्राठों म्रायों को बनाया, साथ ही स्त्री हृदय की कुटिलता को प्रकट करने वाली तीन गोमूत्रिकायें (म्राड़ी-टेढी लकीरें) खींची। गराना करके आठों म्रायों को उनके स्थान पर रखा। गराना में जो बचा उसके म्रनुसार तीन-तीन म्रंक लिखे, (इन म्रंकों के म्रनुसार ही फलादेश प्राप्त होता है)। इस प्रकार सर्वगराना करने के साधनों को प्रयुक्त कर मैंने महारानी से कहा—

निमित्तशास्त्र में ध्वज, धूम्र, सिंह, श्वान, वृषभ, खर, हस्ति ग्रौर वायस, ये ग्राठ प्रकार की आयें होती हैं। इन ग्राठ ग्रायों के ग्राठ प्रकार के बल होते हैं जैसे काल, दिवस, समय (ग्रवसर), मुहूर्त, दिशा, नक्षत्र बल, ग्रहबल ग्रौर निसर्गबल। हे महादेवि! प्रस्तुत प्रयोजन में यहाँ जो ग्रायों बनी हैं, उनके परिग्तामस्वरूप ध्वज, खर ग्रौर वायस ग्राय प्राप्त हुई हैं, इनका फल में बताती हूँ। निमित्तशास्त्र कहता है कि इन तीन में से पहली ग्राय यह बताती है कि चिन्ता किस विषय में है, दूसरी ग्राय से उसके ग्रच्छे-बुरे फल का पता लगता है ग्रौर तीसरी ग्राय से परिग्ताम कब फलित होगा, इसका पता लगता है। [१६४-१६७]\*

मुख्य ४६७

प्रथम श्राय में यदि श्वान, ध्वज या वृषभ श्राये तो चिन्ता किसी जीवित प्राणी के सम्बन्ध में है, ऐसा समक्ता चाहिये। यदि प्रथम श्राय में सिंह या वायस श्राये तो चिन्ता मूल स्थान (किसी नगर, ग्राम श्रादि) के बारे में है श्रीर यदि प्रथम श्राय में धूस्र, हस्ति या खर श्राये तो चिन्ता किसी धातु के सम्बन्ध में है ऐसा समक्ता चाहिये। [१६८ |

यहाँ प्रथम ग्राय में घ्वज ग्राया है ग्रत: मयूरमंजरी किसी जीवित प्राणी के सम्बन्ध में सोच रही है, ऐसा प्रतीत होता है। उस ग्राय के काल ग्रौर समय ग्रादि की गणना करने से वह प्राणी पुरुष होना चाहिये। मेरी गणना के श्रनुसार वह राजपुत्र है ग्रौर उसका नाम हिर है। यहाँ धूम्र पर खर ग्राय ग्राई है ग्रतः उस पुरुष की प्राप्ति ग्रवश्य होगी, क्योंकि निमित्तशास्त्र में कहा गया है कि घ्वज पर खर ग्रावे तो स्थान बनाता है, धूम्र पर खर ग्रावे तो ग्रवश्य ही लाभ की प्राप्ति होती है ग्रौर सिंह पर खर ग्रावे तो नाश होता है। ग्रन्य किसी भी ग्राय पर खर आने से मध्यम फल की प्राप्ति होती है। [१६६]

लाभ कितने समय में मिलेगा, इसका पता तीसरी ग्राय से चलता है। यहाँ तीसरी ग्राय में वायस है, ग्रतः मेरी ग्रानानुसार लाभ की प्राप्ति ग्राज ही होनी चाहिये। निमित्तशास्त्र के ग्रनुसार यदि तीसरे पद में घ्वज या हस्ति की ग्राय हो तो फल प्राप्ति एक वर्ष में होती है, वृषभ या सिंह की ग्राय हो तो एक माह में, घ्वान या खर की ग्राय हो तो एक पक्ष में ग्रौर धूम्र या वायस की ग्राय हो तो एक दिन में (उसी दिन) फल मिलता है। [१७०]

भाई! मेरी बात सुनते ही रानी की चिन्ता दूर हुई। उसे मेरी बात पर विश्वास हुआ और समफ गई कि इच्छित जामाता (जंवाई) का लाभ शीझ ही प्राप्त होगा। अतः मेरे पाँव छूकर रानी शिखरिग़ी बोली —भगवति! आपने मुफ पर बड़ी कृपा की। आपने जो कहा वह सत्य है। मेरी पुत्री मयूरमंजरी की प्रिय सखी लीलावती अभी-अभी कह रही थी कि आज प्रातः हरिकुमार लीलासुन्दर उद्यान की श्रोर अपने मित्रों के साथ जा रहा था तब मंजरी ने उसे देखा था। मंजरी काफी समय तक उसे एक-टक देखती रही, पर किसी भी संयोग से कुमार की दिष्ट मयूरमंजरी पर नहीं पड़ी, अर्थात् कुमार ने उसे नहीं देखा। लीलावती यह भी कह रही थी कि कुमार के प्रति उसके मन में प्रेमाभिलाषा जाग्रत हुई, पर यह प्रेम पूरा हो सकेगा या नहीं? इसी चिन्ता में उसकी यह अवस्था हुई है। अब आपने अपने ज्ञान चक्षु से जो कुछ देखा है, वैसा ही इन दोनों का मिलन भी हो जाये, ऐसा करने की कृपा भी आप ही करें।

भाई! मैंने रानी से कहा कि कुमार का क्या श्रभिप्राय है इसका मुझे पहले पता लगाने दें। इस पर रानी बोली कि ग्राप तो सब जानती हैं, इस विषय में ग्रापको ग्रधिक क्या कहूँ? फिर मैंने चित्रपट पर मयूरमंजरी की छवि चित्रित की। वह चित्र लेकर मैं लीलासुन्दर उद्यान में ग्राई। वहाँ हरिकुमार को देखकर वह चित्रपट मैंने उसे दिया ग्रौर उसके मुख पर कैसे भाव ग्राते हैं, यह देखती रही। मुक्ते लगा कि इसके मन में भी मंजरी के प्रति प्रेमाभिलाषा जाग्रत हुई है। फलतः मेरा कार्य पूर्ण (सिद्ध) हो गया। तत्पश्चात् महारानी को यह संवाद देने तथा इस सम्बन्ध में स्नीर क्या करना चाहिये यह पूछने के लिये मैं तूरन्त ही वहाँ से लौट ग्राई । मैंने महादेवी से कहा — 'हरिकुमार तो ग्रब मेरी मुट्ठी में है, ग्रब इस विषय में भ्रौर क्या करना चाहिये वह बताग्रो ।' शुभ संवाद सुनकर महारानी बहुत प्रसन्न हुई ग्रौर ग्रपनी पुत्री से कहने लगी—'पुत्रि मयूरमंजरी! भगवती तपस्विनी ने जो कुछ कहा वह तू ने सुना या नहीं ? ग्रब तुझे ग्रपना \* हृदयवल्लभ अवश्य मिलेगा। मयूरमंजरी ने बात सुनी पर उसे पूर्ण विश्वास नहीं हुआ, अतः वह लजाती हुई बोली - 'ग्रो माताजी ! क्यों बिना सिर-पैर की बात कर मुक्ते ठग रही हैं।' महारानी समक्त गई कि मयुरमंजरी को अभी विक्वास नहीं हुया है। ग्रब समय नष्ट करने में कुछ सार नहीं हैं ऐसा विचार कर वह शीघ्र ही महाराजा नील-कण्ठ के पास गई श्रौर उन्हें सब समाचारों से ग्रवगत कराया । मयुरमंजरी के साथ हरिकुमार का सम्बन्ध हो यह बात महाराजा को भी पसन्द ग्राई। इस विवाह-सम्बन्ध को बिठाने ग्रौर कुमार को यहाँ लाने के लिये ही राजा-रानी ने मुफ्ते ग्रभी-अभी भेजा । हे भाई ! यही चित्रपट का वृत्तान्त है । चित्रालेखित राजकन्या मयूर-मंजरी ही है और मैं इसी प्रसंग में प्रयत्नशील हैं।

#### मयूरमंजरी ग्रालेखित चित्रपट-द्वय

फिर मैंने तपस्विनी से पूछा --देवि ! ग्रापने हाथ में क्या ले रखा है ?

उत्तर में तपस्विनी बन्धुला ने कहा — मंजरी के हाथों से चित्रित ये दो चित्र हैं।

मैंने पूछा - यह तो ठीक है, पर चित्र साथ में लाने का क्या प्रयोजन है ?

तपस्विनी ने स्पष्ट उत्तर दिया -- संभव है कुमार को मेरे वचन पर विश्वास न हो तो उसकी शंका को दूर करने के लिये मंजरी के मनोभावों को प्रकट करने वाले ये चित्र हैं। ग्रर्थात् कुमार की शंका को दूर करने के लिये ही मैं इन्हें साथ लायी हूँ। यदि ग्रावश्यकता होगी तो उनका उपयोग करूंगी।

मैंने कहा— भगवती देवी ने सब काम बहुत ही सुन्दर किया है। ग्रापने ग्रपनी व्यवस्था से कुमार को जीवन दान दिया है।

फिर मैं तपस्विनी के साथ उद्यान में हरिकुमार के पास भ्राया । तपस्विनी बन्धुला ने इस विषय में राजाज्ञा को कह सुनाया । तपस्विनी ने मुफ्ते जो विस्तृत वर्णान सुनाया था वह भी मैंने कुमार को सुना दिया, किन्तु उसे फिर भी विश्वास नहीं हुग्ना । उसे लगा कि उसकी चिन्ता दूर करने के लिये ही यह सब कृत्रिम नाटक

**<sup>\*</sup> पृष्ठ ५**६⊏

रचा गया है। तब उसके मन में विश्वास जमाने के लिए तपस्विनी ने कपड़े पर कपड़े में लिपटे हुए वे चित्र उसे दिखाये। कपड़ा हटाकर कुमार चित्र देखने लगा। प्रथम चित्र में एक ग्रति सुन्दर समान लम्बाई ग्रीर समान वय वाले विद्याघर-दम्पत्ति को उज्ज्वल रंगों में चित्रित किया गया था। वस्त्रावृत ग्रंग के उन्नत-ग्रवनत ग्रवयवों की रमगीय संयोजना ग्रीर उचित प्रकार से पहनाये गये ग्राभूषण इतने स्पष्ट थे कि बारीक से बारीक रेखा भी स्पष्ट भलक रही थी। इस युगल के ग्रवयवों की रचना छोटे-छोटे बिन्दुग्रों से ऐसी विलक्षण बनाई गई थी कि नूतन प्रेमरस की उत्सुकता स्पष्टतः भलकती थी। विद्याघर-दम्पत्ति प्रेम से एक-दूसरे को हर्षोत्फुल्ल इष्टि से इस प्रकार देख रहे थे मानो ग्रत्याकर्षक प्रेम का साम्राज्य उनकी ग्राँखों में समा गया हो, ऐसा स्पष्ट प्रतीत होता था। चित्र के नीचे द्विपदी छन्द में लिखित निम्न कविता को भी कुमार ने पढ़ा:—

प्रियतमरितविनोदसम्भाषग्रारभसविलासलालिताः । सततमहो भवन्ति ननु धन्यतमा जगतीह योषितः ।।१७१।। स्रभिमतवदनकमलरसपायनलालितलोललोचनाः । सुचरितफलमनर्ध्यमनुभवति शमियमम्बरचरी यथा ।।१७२।।

अपने हृदयवल्लभ प्रियतम के साथ प्रेमरित, विनोद, भाषण, प्रेमोत्साह ग्रौर विलास से सतत लालित स्त्रियाँ इस संसार में वास्तव में विशेष भाग्यशालिनी होती हैं। इस विद्याधरी की भाँति ऐसी स्त्रियाँ स्वकीय मनपसन्द पुरुष को ग्रपने मुखकमल के रस का पान करवाकर ग्रपनी ग्राँखों को तृष्त करती हुई पूर्व-पुण्य के फलस्वरूप ग्रमूल्य सुख का ग्रमुभव करती हैं।

प्रथम चित्रपट को देखने के पश्चात् कुमार दूसरा चित्र देखने लगा। इस दूसरे चित्र में एक राजहंसिनी चित्रित की गई थी। वन में लगे दावानल में दम्ध वनलता जैसी, अत्यन्त हिमपात से काली पड़ी हुई कमल के डंठलों जैसी, प्रभात के सूर्योदय से लुटी हुई कान्तिहीन चन्द्रकला जैसी, टूटी और कुमलायी हुई आम्रमंजरी जैसी, सर्वनाश-प्राप्त कृपण स्त्री जैसी, सर्व प्रकार की कान्ति और तेज से रहित, अत्यन्त शोक के कारण समस्त अवयवों से दुर्वल बनी हुई और कण्ठ तक प्राण आ गये हों ऐसी यह राजहंसिनी दिखाई दे रही थी। इस चित्र के नीचे भी द्विपदी खण्ड (निम्न कविता) लिखी थी:— \*

इयमिह निजकहृदयवल्लभतरदृष्टिवयुक्तहंसिका । तदनुस्मरणलेदिवधुरा बत शुष्यित राजहंसिका ।।१७३।। रचितमनन्तमपरभवकोटिषु दुःसहतरकलं यया । पापमसौ नितान्तमसुखानुगता भवतीदशी जन ! ।।१७४।। जैसे अपने प्रिय के वियोग में प्रिया उसे बार-बार स्मरण कर अधिकाधिक शोक करती हुई सूख जाती है वैसे ही यह राजहंसिनी अपने हृदय में बसे हुए प्रिय को एक बार देखने के पश्चात् उसके वियोग में सूख कर कांटा हो रही है। हे मानवों ! अन्य करोड़ों भवों में जिसके फल को सहन करना पड़े ऐसे अनन्त पाप करने वाले मनुष्य को ही ऐसी दु:खद अवस्था प्राप्त होती है।

ये दोनों चित्र देखकर ग्रौर उनके नीचे लिखे छन्दों को पढ़कर हरिकुमार के मन में यह बात घर कर गई कि, ग्रहो ! राजकुमारी बहुत हो कुशल ग्रौर रिसक जान पड़ती है । ग्रहो ! इसके चातुर्य से लगता है कि इसमें रहस्य के सार को ग्रहगा करने की ग्रद्भुत शक्ति है । ग्रहो ! ग्रपना सद्भाव ग्रन्त:करण-पूर्वक अर्पण करने की ग्रुद्ध बुद्धि भी उसमें स्पष्ट दिखाई देती है । सच ही ऐसा लग रहा है कि उसके मन में मेरे प्रति दृढ़ प्रेम है । इसका कारण यह है कि इसने प्रथम चित्र में विद्याधर-दम्पत्ति को चित्रित कर उसने ग्रपने ग्रन्त:करण की गहनतम ग्रिमलाषा को ग्रीभव्यक्त कर दिया है ग्रौर दूसरे चित्र में विरही राजहंसिनी को चित्रित कर उसके माध्यम से उसने यह प्रकट कर दिया है कि ग्रीभलाषत वस्तु के न मिलने पर उसकी दशा कैसी दीन हो सकती है । इसने चित्रों में ही उक्त भाव इतनी मुन्दरता से ग्रांकित कर दिये हैं कि इससे उसके मनोभाव स्पष्टत: व्यक्त हो जाते हैं । फिर चित्र के नीचे छन्द लिख कर तो उसने उन भावार्थों को ग्रौर भी ग्राधक स्पष्ट कर दिया है ।

तत्पश्चात् कुमार ने अपने पास बैठे हुए मन्मथ श्रादि मित्रों को चित्र दिखाये। मित्र तो उसके मन की बात पहले ही जानते थे, अतः वे एकदम बोल पड़े—अरे कुमार! मित्र!! उठ, उठ!! शीघ्र जाकर उस बेचारी राजहंसिनी को धैर्य बंधा, उसमें शान्ति आप्लावित कर और उसे उसकी घारगा में स्थिर कर। किसी मृत्यु को प्राप्त होने वाले व्यक्ति की उपेक्षा करना ठीक नहीं है।

उत्तर में कुमार ने मात्र इतना ही कहा—-ग्रच्छा, ऐसी बात है तो चलो ऐसा ही करें।

#### परिराय

उसके पश्चात् सभी राजभवन में गये। नीलकण्ठ महाराज ने बहुत मान-पूर्वक अपनी प्रिय पुत्री मयूरमंजरी हरिकुमार को अर्पित की। उसके पश्चात् शुभ लग्न पर हरिकुमार और मयूरमंजरी का लग्न महोत्सव बहुत ब्राडम्बरपूर्वक मनाया गया।

इस उत्सव के अवसर पर अनेक मनुष्य मधुर रसपान से मस्त होकर लस्तपस्त हो गये। अनेक लोगों को उनकी इच्छा के अनुसार दान में धन दिया गया। यह लग्न इतना सुन्दर हुआ कि देवता भी इससे अत्यन्त विस्मय और आनन्द को प्राप्त हुए। लोग उस समय नाचने और खाने-पीने में अत्यन्त मग्न हो गये।

फिर बहुत आडम्बरपूर्वक देव-गुरु की पूजा की गई। सामन्तों को सन्मा-नित किया गया, परिजन, प्रेमीवर्ग को पहरावर्गी (वस्त्राभूषण्) दी गयी, राज्य कर्मचारियों को प्रसन्न किया गया, प्रधान वर्ग अथवा प्रजाजनों को सन्तुष्ट किया गया और ऐसे अन्य सभी करणीय कृत्य किये गये। इस प्रकार विवाह का आनन्द चारों स्रोर प्रसरित हो गया।

# ६. मैथुन ऋौर यौवन के साथ मैत्री

नीलकण्ठ राजा को मयूरमंजरी श्रपने प्राशों से भी ग्रधिक प्यारी थी। इस सर्वांगसुन्दरी प्रेमनिपुरा मयूरमंजरी को ग्रपनी पत्नी के रूप में प्राप्त कर हरिकुमार ग्रपनी मित्र-मण्डली के साथ ग्रपना समय श्रानन्दपूर्वक व्यतीत करने लगा। उस समय रत्नद्वीप में उसकी बहुत प्रसिद्धि हुई। नीलकण्ठ के पुत्र नहीं था श्रतः प्राप्त परिवार ग्रौर सम्बन्धीजन कुमार पर मुग्ध थे। कुमार के ग्रनेक गुरा उन्हें श्रानन्दित करते थे, ग्रतः सभी उसके प्रति विशेष ग्राक्षित होते गये। यहाँ तक कि समग्र ग्रन्तःपुर, नगर निवासी ग्रौर राज्यमण्डल भी कुमार पर मुग्ध होने लगा, उसके नाम से संतोष प्राप्त करने लगे ग्रौर उसके लिए ग्रपना सर्वस्व बलिदान करने को तत्पर हो गये। [१७६-१७६]

हे अगृहीतसंकेता! इघर कुमार मुक्त पर इतना अधिक स्नेह रखता था कि में एक क्षण भर भी उसे छोड़ नहीं सकता था और उसे भी मेरा पलभर का वियोग भी सहन नहीं होता था। मुक्त पर सद्भावपूर्वक सच्चा स्नेह रखने वाला मेरा अन्तरंग मित्र भाग्यशाली पुण्योदय मेरे साथ था, उसी के प्रताप से मेरा कुमार के साथ इतना प्रगाढ स्नेह-बन्धन हो गया था। [१८०--१८१] इसी पुण्योदय के प्रताप से कुमार के साथ रहकर मुक्ते अनुपम विषय सुख भोगने को मिल रहे थे, देवताओं को भी दुर्लभ विलास के साधन प्राप्त हो रहे थे, उत्तमोत्तम पुरुष भी जिसकी कामना करें ऐसी सत्संगति प्राप्त हो रही थी । लोगों में मेरे यश का डंका बज रहा था और मेरे गौरव में सचमुच वृद्धि हो रही थी।

#### धनशेखर के संकल्प-विकल्प

हे भद्रे ! मुभ्ते सब प्रकार की अनुकूलताएं होते हुए भी सागर (लोभ) मित्र की प्रेरिंगा से मेरे मन में अनेक नये-नये संकल्प-विकल्प होते रहते थे। [१८२] मैं सोचता कि हरिकुमार से मेरी मित्रता मेरे धन कमाने के काम में विघ्न पैदा करने वाली है। मेरे ग्रह ग्रच्छे नहीं लगते। जान-बूक्कर मैंने यह व्यर्थ का ग्रन्थ खड़ा किया है। इस कुमार ने तो मुक्के बिना पैसे का नौकर बना लिया है। में यहाँ रत्न एकत्रित करने ग्राया था, पर ग्रपनी इच्छानुसार रत्न एकत्रित नहीं कर सका। यह तो लोकप्रसिद्ध जनश्रुति (कहावत) मेरे ऊपर ही घटित हो गई है—"गधे को समस्त सुख देने वाला स्वर्ग तो मिल गया पर वहाँ भी हाथ में रस्सी लिए एक घोबी उसे मिल ही गया।" ('भाग्य दो कदम ग्रागे चलता है' वाली कहावत चरितार्थ हुई।) में तो बिना किसी विघ्न के यहाँ रत्न एकत्रित करने ग्राया था, पर यहाँ भी मुक्के उक्त गधे के समान विघ्नरूप यह कुमार मित्र मिल गया। [१८३–१८४]। ग्रब मैं इसको एकाएक छोड़ भी नहीं सकता, वयोंकि यह राजपुत्र है, शक्तिशाली है ग्रौर यदि यह मेरे ऊपर कुद्ध हो गया तो मेरा सर्वनाश कर देगा। ग्रतः ग्रब मुक्के कभी-कभी इससे दूर रहना चाहिये, कभी-कभी पास रहना चाहिये, कभी-कभी साधारण मिलन नमस्कार ग्रौर कभी-कभी उसके मन को ग्रनुरंजित करने वाले कार्य करने चाहिये। मुक्के ग्रब किसी भी प्रकार रत्न इकट्ठे करने हैं, इस कार्य में मेरी एकनिष्ठता ग्रौर मेरे स्वार्थ में विघ्न न पड़े ऐसा ही व्यवहार मुक्के कुमार के साथ करना चाहिये। [१८५–१८६]

मैंने अपने मन में धन एकत्रित करने की जो उपरोक्त धारणा बनाई उसे मैंने कार्यरूप में भी परिणत किया । बहुत प्रयास के पश्चात् मैं रत्नों का प्रचुर संग्रह करने में सफल हुआ। इस रत्नों पर मुर्फे इतनी गाढासक्ति स्रौर उसके प्रति इतना मोह बढ़ा कि मेरी चेष्टायें श्रौर व्यवहार को देखकर विवेकी पुरुष हंसने लगे। इस रत्न-राशि पर अत्यन्त मूर्छाग्रस्त होकर इन रत्नों को कभी मैं श्रांखें फाड़-फाड़ कर बार-बार देखता, कभी उन पर हाथ फेरता, कभी हाथ में लेकर उछालता ग्रौर कभी छाती से चिपका कर प्रसन्नता से खिल उठता। कभी गड्ढा खोदकर उसमें गाड़ देता स्रीर उस पर सैकड़ों प्रकार के निशान बनाता। फिर सोचता कि मुभे यहाँ रत्न गाड़ते हुए किसी ने देख तो नहीं लिया ? इस शंका से रत्नों को फिर उस गड्ढे में से निकालकर दूसरे स्थान पर गाड़ता ग्रीर फिर उसके ऊपर दूसरे प्रकार का निशान बनाता । समय-समय पर बार-बार जाकर उन निशानों का निरीक्षण करता । मुक्के किसी का विश्वास न होता । अविश्वास के कारए। रात में नींद नहीं श्राती ग्रौर दिन में चैन नहीं पड़ता। हे भद्रे! सागर मित्र के दोष के कारए। मुभे धन पर ऐसी मूर्छा, गाढ आसक्ति, राग और मोह हो गया। अब मैं कभी-कभी समय निकाल कर कुमार के पास चला जाता भीर उसके मन को श्रानन्दित कर लौट ग्राता । शेष ग्रविक समय घर पर ही रहकर ग्रविकाधिक रत्न इकट्ठे करने की योजना बनाता रहता । रत्नोपार्जन करने में मैं इतना लोलुप बन गया कि मेरी पूरी लगन उसी स्रोर लग गई स्रौर मैं उसी के सपने देखने लगा। मैं सोचने लगा .. कि रत्नद्वीप में जितने रत्न हैं उन सब रत्नों को इकट्ठे कर उन्हें स्रपने देश ले जाऊं। [१८७-१६३]

## यौवन भ्रौर मैथुन के साथ मैत्री

भद्रे ! में जब रत्नद्वीप में था तब एक ग्रौर ग्रप्तत्याशित घटना घटित हुई, वह सुनाता हूँ, सुनो । तुम्हें स्मरण होगा कि कर्मपरिणाम महाराजा की त्रिभुवन में प्रसिद्ध कालपरिणाति नामक महारानी है ।\* उसके ग्रत्यन्त रसिक दो विशेष दास हैं जिनके नाम यौवन ग्रौर मैथुन हैं । उन दोनों में एक बार निम्न वार्तालाप हुग्रा । [१६४-१६६]

यौवन-मित्र मैथुन ! संसारी जीव इस समय श्रपने वश में है। तुम्हारे ध्यान में होगा कि इस समय वह धनशेखर के नाम और रूप से जाना जाता है। मुफ्ते लग रहा है कि श्रव तुम्हारा भी उसके पास जाने का समय श्रा गया है। श्रभी अच्छा श्रवसर है, श्रतः चलो हम उसके पास चलें। [१६७-१६८]

मैथुन-भाई यौवन! यदि ऐसी बात है तो वह धनशेखर जहाँ पर है वहाँ मुक्ते ले चल और उसके साथ मेरा परिचय करवादे। मुक्ते तेरे साथ चलने में बहुत आनन्द आयेगा। [१६६]।

यौवन-मित्र ! मैं पहले भी उसके पास गया था, उस समय उसने मेरा योग्य सन्मान किया था ग्रौर मेरी सेवना भी की थी। में ग्रवश्य ही तुक्ते उसके पास ले चलूंगा ग्रौर उससे तेरा परिचय करा दूंगा। यह धनशेखर ऐसी प्रकृति का है कि इसके साथ सम्बन्ध जोड़ने में ग्रानन्द ग्रायेगा। [२००]

इस प्रकार बातचीत कर वे दोनों अन्तरंग मित्र यौवन और मैथुन मेरे पास आ पहुँचे। फिर यौवन मुभसे बोला—भाई धनशेखर! आज मैं अपने साथ अध्यन्त प्रमालु एक मित्र को लाया हूँ। यह बहुत अच्छा है और मित्रता करने योग्य है। मेरे समान ही समभ कर तुम इसके साथ मित्रता करो। मेरी उपस्थित में इस मित्र के आने पर तुभे बहुत ही आनन्द प्राप्त होगा। मेरा यह मित्र बहुत सुख देने बाला और लहर में मस्त करने वाला है। अथवा बछड़े वाली दुधारू गाय के इतने अधिक गुगा गाने की आवश्यकता ही क्या है?

मित्र यौवन, जिसे मैं पहले से ही जानता था, उपरोक्त बात कह कर चुप हो गया। हे भद्रे! वास्तविकता तो यह थी कि ये दोनों मित्र महाभयंकर अनन्त दुः खों के खड़ हे में धकेलने में कारएाभूत थे, परन्तु मोहराजा के दोष से बँधा हुआ विपरीत विचारों से प्रतिबद्ध मैं उस समय यह नहीं समक्त सका। सागर के साथ मेरी मित्रता करवाकर भाग्य चुप नहीं हुआ, मेरी विडम्बना कुछ बाकी थी उसे पूर्ण करने के लिए अब मेरी मैंत्री मैथुन से करवाई गई। कहावत है कि "जब ऊंट भार से दबकर मुख से बूम मार रहा हो तब भी उस समय यदि अधिक भार उसकी पीठ पर न समा सके तो थोड़ा बोक उसके गले में भी बाँध दिया जाता है।

[२०४-२०६]

हे भद्रे! यौवन की बात सुनकर मैं मोह-विह्नल हो गया, मन में उनके प्रति प्रेम उत्पन्त हुआ और मैंने दोनों को अपने विशेष मित्रों के रूप में स्वीकार कर लिया तथा उन्हें भी सूचित कर दिया कि ग्रब मैं उनके प्रति सच्ची प्रीति रखूंगा। मेरे अन्तरंग राज्य के स्वान्त नामक भवन के स्थान पर उसके अधिपति के रूप में मैंने मैथुन मित्र की स्थापना कर उसे आश्रय दिया और स्वान्त नामक महल के पास ही गात्र नामक (शरीर) महल के स्थान पर यौवन मित्र को स्वामी के रूप में नियुक्त किया। [२०७-२०६]

## यौबन ग्रौर मैथुन का प्रभाव ? कुकर्मों में प्रवृत्ति

उसके पश्चात् ये दोनों मेरे शरीर के भीतर अपने-अपने स्थान पर रहकर, मेरे द्वारा लालित-पालित होकर ग्रपने शौर्यका मुफ पर प्रभाव दिखाने लगे। हे भद्रे ! यौवन मुभ में क्रीड़ा, विलास, प्रहसन, हास्य, चुटकले ग्रौर वीरता ग्रादि मन को हररण करने वाले अनेक गुरा उत्पन्न करने लगा । हे भद्रे ! मैथुन ने मेरे पर ऐसा प्रभाव डाला कि मैं सैकड़ों स्त्रियों के साथ भोग-विलास करूँ तब भी मेरा मन नहीं भरे। जैसे दावानल में कितनी ही लकड़ी डालने पर भी उसका पेट नहीं भरता वैसे ही कितनी ही स्त्रियों के साथ मैथुन सेवन करने पर भी मुर्फ तृष्ति नहीं होती। \* फिर मैथुन मित्र ने मुभ्रे नगर की सब से सुन्दर वेश्या के साथ भाग भोगने के लिये प्रेरित किया, पर मेरा पुराना ग्रन्तरंग मित्र सागर जो धन का लोभी था, मुभे समभाता रहा कि ऐसा नहीं करना, क्यों कि ऐसा करने से धन की हानि होगी ग्रौर एकत्रित पूजी विनाश को प्राप्त होगी। इस प्रकार एक तरफ मैथून मुक्ते विलास करने की श्राज्ञा देता तो दूसरी तरफ सागर मुफ्ते धन का लोभ दिखला कर रोकता । मैं बहुत नाजुक स्थिति में ग्रागया, ''एक तरफ नदी तो दूसरी तरफ व्याद्य' वाली मेरी दशा हो गयी । मैं घबरा गया । हे भद्रे ! सागर मित्र पर मुर्भे ग्रधिक प्रेम था, वह मुक्ते सब से प्यारा था, उसके प्रति मेरा ग्रधिक ग्राकर्षए। या, पर साथ ही मैथुन की आजा का उल्लंघन करने में भी मैं ग्रसमर्थ था। अन्त में दोनों के दबाब में आकर मैं एक अप्रत्याशित दारुगा कर्म कर बैठा, क्योंकि मेरी इच्छा दोनों की आज्ञा मानने की थी। [२१०-२१६ |

दोनों मित्रों को प्रसन्न रखने के लिए मैंने सोचा कि कुछ ऐसा उपाय करना चाहिये कि जिससे मेरी मैथुन-सेवन की इच्छा भी तृष्त हो और धन भी खर्च न करना पड़े। इसके लिए मैं बाल-विधवा, परित्यक्ता, प्रोषितभर्तृ का (जिसका पित परदेश गया हो), भक्त-स्त्रियों या बिना पैसा लिए ग्रथवा नाम मात्र का पैसा लेकर वश में होने वाली स्त्रियों के साथ भोग भोगने का विचार करने लगा। सागर मित्र के भय से और मैथुन की माज्ञा मानने के लिए मैंने न तो कार्य-अकार्य का विचार किया और न लोकलाज से ही डरा तथा बिलकुल पागल की तरह ऐसी

स्त्रियों को ढूंढ-ढूंढ कर उनके साथ मैथुन सेवन करने लगा। इस प्रकार के व्यव-हार से मैंने अपनी मर्यादा का त्याग कर दिया ग्रौर निर्लंज्ज होकर ढेढएाी ग्रौर भंगिन जैसी श्रोछी स्त्रियों में भी संगम की कामना से भटकने लगा। मुक्त से मैथन सेवन किये बिना रहा नहीं जाता और उसके लिए पैसे भी खर्च नहीं करने थे, अतः में जघन्य कुकर्म में प्रवृत्त हो गया । हे भद्रे ! इस प्रकार ग्रग्नाह्य ग्रौर नीच स्त्रियों में भटकने से मेरी बहुत निन्दा हुई ग्रौर उन स्त्रियों के सम्बन्धियों ने मेरा बहुत ग्रप-मान किया, मुभे बहुत मारा ग्रीर समाज में मेरी बहुत ग्रपकीर्ति हुई । मैं हरिकुमार का मित्र था ख्रौर उस समय तक मेरा अन्तरंग मित्र पुण्योदय मेरे साथ था इसलिये उन स्त्रियों के सम्बन्धियों ने मुक्ते जान से नहीं मारा ग्रौर न मुक्ते दण्ड ही दिलाया । परन्तु, इस मैथुन मित्र के प्रसंग से मैं समाज में ग्रत्यन्त तिरस्कृत श्रौर विवेकवान शिष्टजनों का निन्दापात्र बना । फिर भी हे सुलोचने ! मैं मूढचित्त यह मानता रहा कि यह मैथुन मित्र मुभ्रे महान सुख देने वाला है, निष्कामवृत्ति से प्रेम रखने वाला है और ब्रानन्द की मस्ती में भुलाने वाला है। उस समय मुभे निश्चित रूप से यही लगता था कि इस संसार में जिसे मैथुन नहीं मिला उसका जीवन ही क्या है! प्रथवा उसका जीना ग्रौर नहीं जीना बराबर है । जीवित भी वह मुर्दा ही है। उस समय मुक्ते मैथुन पर इतना अधिक प्रेम था और मैं उस पर इतना स्रासक्त था कि मुक्ते वह गुरगों का पुञ्ज ही दिखाई देता था, उसमें एक भी दोष दिखाई नहीं पड़ता था। ऐसी विपरीत बुद्धि के कारण मुक्ते मैथून पर बहुत प्रेम था। वह मेरा श्रत्यन्त प्यारा मित्र था। फिर भी उससे भी श्रत्यधिक मेरा प्रिय मित्र तो सागर ही था।

[२१७–२२६]

हे पापरहित अगृहीतसंकेता ! उस समय मैं यही समक रहा था कि सागर मित्र की कृपा से ही देवों को भी अप्राप्य माग्न रत्नों के ढेर मुक्त गरीब को मिले हैं, अत: वह धन्यवाद का पात्र है । सागर और मैथुन मुक्ते ऐसी कई दु:खपूर्ण पीड़ाएं पहुँचाते फिर भी मैं मूर्खता के कारण उनमें आनन्द मानता था और यह समक कर कि मेरे जैसा दूसरा कोई नहीं है । में रत्नद्वीप में ही रहता रहा । | २२७-२२८ |

# ७. समुद्र से राज्य-सिंहासन

[हरिकुमार निर्दोष ग्रानन्द-विलास करता हुआ, समय-समय पर मेरी मित्रता का लाभ लेता हुग्रा ग्रानन्दपूर्वक श्रपना समय व्यतीत कर रहा था। में सागर के प्रताप से रत्न इकट्ठे कर रहा था ग्रौर मैथुन के ग्रसर से स्त्रियों में भटक रहा था। सागर का मुफ पर ग्रधिक प्रभाव था, पर विलास में मुफे ग्रानन्द ग्राता था। लोभवश घन नहीं खर्च करता था जिससे नीच स्त्रियों के प्रसंग में पड़कर ग्रपयश का भागी बन रहा था। कुमार में मेरी जैसी विलासप्रियता या लोभ नहीं था।]

## हरिकुमार को ख्याति : नोलकण्ठ की दुश्चिन्ता

हरिकुमार में सब प्रकार की सादगी ग्रौर स्नेहवृत्ति होने से महाराजा नील-कण्ठ का सम्पूर्ण राज्यवर्ग, राजा का अन्तः पुर ग्रौर पूरा राज्य उस पर मुख्य था। उसके गुणों से सभी प्रसन्न थे ग्रौर सभी उसके प्रति प्रेम रखते थे। हरिकुमार जैसे-जैसे उम्र में बढ़ रहा था वैसे-वैसे उसके राज्यकोष ग्रौर राज्यवैभव में भी वृद्धि हो रही थी। यह बात प्रसिद्ध ही है कि "जनता के अनुराग से संपत्ति में वृद्धि होती है।" जब वह हरिकुमार मयूरमञ्जरी के साथ हाथी पर सवार होकर, मित्रों ग्रौर राजपुरुषों से परिवेष्टित होकर, श्वेत छत्र से शोभित होकर घूमने निकलता तो उनकी शोभा इन्द्र-इन्द्राणी जैसी लगती। नगर-निवासी उसकी तरफ एक-टक देखते रहते ग्रौर उसे वास्तव में भाग्यशाली मानते। [२२६-२३२]

कुमार पर जनता के अतिशय अनुराग को देखकर महाराजा नीलकण्ठ को द्वेष होने लगा। वे सोचने लगे कि कुमार के मन में अवश्य ही मेरे प्रति दूषित भाव होंगे। 'ऐसे कलुषित विचारों से महाराजा का मन मिलन हो गया। वे सोचने लगे—में वृद्ध हो गया हूँ, पुत्रहीन हूँ, मेरे पास इस समय मेरा कोई पक्षधर नहीं है और इस कुमार ने मेरे सम्पूर्ण राज्य कर्मचारियों और सम्बन्धियों को अपने वस में कर लिया है। संक्षेप में मेरा समग्र राज्यतन्त्र इसने संभाल लिया है और मेरे मंत्री भी उसके प्रति आकर्षित हैं। इस प्रकार विधित प्रताप और महाबली यह कुमार कभी मेरे सम्पूर्ण राज्य को भी हड़प सकता है, इसमें मुभे तिनक भी संदेह नहीं है। अतः अब इसके सम्बन्ध में मुभे अनदेखी नहीं करनी चाहिये। नीति एवं व्यवहार कुशल मनुष्य कह गये हैं कि, "आधा राज्य हड़प करने वाले नौकर को यदि मारा न जाय तो एक दिन स्वयं को उसके हाथ से मरना पड़ता है।" [२३३–२३६]

मृष्ठ ५७३

अतएव में अपने विशेष मन्त्री सुबुद्धि से परामर्श कर, उसका सहयोग प्राप्त कर कुमार का वध करवा डालूं, ऐसा राजा ने अपने मन में विचार किया।

तत्पश्चात् राजा नीलकण्ठ ने शीघ्र ही सुबुद्धि मंत्री को एकान्त में अपने पास बुलवाया और अपना गूढ अभिप्राय उसे बतलाया । सुबुद्धि मंत्री कुमार को भली प्रकार जानता था और उसके पिवत्र सद्गुर्गों से रंजित होकर उससे प्रेम रखता था । राजा का निर्णय सुनकर उसके हृदय पर बज्ज गिरने जैसा भटका लगा, पर राजा का निर्णय स्पष्ट और टाला न जा सकने वाला समभकर उसने राजा की हाँ में हाँ मिला दी । मंत्री ने राजा से कहा—'हे देव! आपके मन में जैसा ठीक लगे वैसा ही करिये । महान पुरुष बुद्धि को अयोग्य लगे ऐसे कार्य में कभी भी प्रवृत्ति नहीं करते ।' फिर हरिकुमार को मारने का दृढ़ निश्चय कर राजा और मंत्री अपने-अपने स्थान पर गये। [२३७-२४१]

## मन्त्रो सुबुद्धि की दक्षता

पवित्र बुद्धि वाला, वयोवृद्ध, अनुभवी सुबुद्धि मंत्री राजा की श्राज्ञा को स्त-कर जब घर श्राया तो सोचने लगा कि राजा की भोग सुख की श्रासक्ति को घिक्कार है। उसके इस ग्रज्ञानजनित निर्णय को भी धिक्कार है। ऐसी राज्य-लम्पटता भी सचमुच निन्दनीय एवं धिक्कार योग्य है। राज्य के सम्बन्ध में स्रनेक स्रच्छे बुरे विचार स्राते ही रहते हैं, यह सत्य ही है । एक समय हरिकुमार इन महाराजा को प्रार्गो से भी श्रिधिक प्यारा था। यह सर्वगुरानिधान होते हुए भी महाराजा का जवाई है और उनकी सगी बहिन का एक मात्र पुत्र/भाणेज भी है। इनके स्राक्षय में रहने वाला कुमार ग्राज बिना कारण राजा का द्वेषभाजन हो गया है। राजा की दृष्टि में यह उनका महान शत्रु और वध योग्य हो गया है । ग्रहा ! भोगे श्रौर तृष्णा की कामनाश्रों से जो अन्धापन श्राता है, वही ऐसी भयंकर परिस्थितियों का कारगा बनता है । इसके अतिरिक्त और कोई काररा नहीं । अहा ! ऐसा महान पवित्र, विनयशील, ग्रलोभी, शुद्धात्मा हरिकुमार जो पाप से डरने वाला है, क्या वह कभी स्वप्न में भी राज्य-हरए। का विचार कर सकता है ? राज्य के लोभ से महाराजा नीलकण्ठ इस समय मूर्ख, बुद्धिविकल ग्रौर विचारहीन बन गये हैं, इसमें कुछ भी संदेह नहीं। इस पवित्र शुद्धात्मा रत्न जैसे उज्ज्वल हरिकुमार को स्रब किसी भी उपाय से मुक्ते रक्षएा करना चाहिये । [२४२–२४७]

मंत्री ने ग्रपने हृदय में कुमार के रक्षण का संकल्प कर ग्रपने एक विश्वासी भृत्य दमनक को सब बात ग्रच्छी तरह समक्षाई। राजा के साथ जो बात हुई वह सब ग्रौर भविष्य में क्या होने वाला है वह सब समक्षाकर गुप्त रूप से कुमार के पास दमनक के द्वारा ये समाचार भिजवा दिये ग्रौर यह भी कहलाया 'कुल-

मृह्य ५७४

भूषरा कुमार ! हम पर कृषा कर ग्राप यह देश छोड़कर शीघ्न ही चले जायें, इसमें तनिक भी विलम्ब न करें ।' {२४५–२४६}

#### हरिकुमार की प्रारएरका: पलायन

दमनक ने श्राकर कुमार को सब समाचार कहे। सुनकर कुमार के पेट का पानी भी नहीं हिला। मामा का या मौत का उसे किंचित् भी भय नहीं हुन्ना। फिर भी उसके मानस में वृद्ध मंत्री सुबुद्धि के प्रति बहुत श्रादर था, श्रतः उसके श्राग्रह को ध्यान में रखकर, समुद्ध पार कर स्वदेश जाने का उसने तुरन्त निश्चय कर लिया। हे भद्रे! निर्णय करते ही हरिकुमार ने मुक्ते श्रविलम्ब एकान्त में बुलवाया श्रौर श्रत्यन्त विश्वासपूर्वक मेरे सामने सब वृत्तान्त कह सुनाया कि राजा ने बिना कारण उस पर द्वेष किया है श्रौर मंत्री के परामर्श एवं निर्देश के श्रनुसार वह इसी समय समुद्र पार कर भारतवर्ष/स्वदेश लीट जाना चाहता है। मित्र धनशेखर! मैं तेरा विरह क्षण भर भी सहन नहीं कर सकता, श्रतः तुम भी मेरे साथ चलने के लिये तैयार हो जाश्रो। [२५०-२५३]

कुमार का निर्णय सुनकर मैंने ग्रपने मन में विचार किया कि बड़े ग्रादमी के साथ मैत्री करने का यह फल है। मैं तो यहाँ रत्न राशि एकत्रित करने ग्राया था मगर जब से इसकी मित्रता हुई तब से इस काम में विघ्न ही पड़ा। ग्रब इसके साथ इतनी गहन मित्रता हो गई है कि छोड़ते भी नहीं बनता। मुक्ते उसके साथ जाना ही पड़ेगा। ग्रन्य कोई बहाना नहीं चलेगा। [२४४]

ऐसा सोचकर मैंने प्रकट में कुमार से कहा भाई ! श्रापकी जैसी इच्छा, इसमें मुफ्ते क्या कहना है।

मेरा उत्तर सुनकर कुमार प्रसन्न हुग्रा। फिर वह बोला— मित्र ! कोई सुद्ध जहाज जो तैयार हो ग्रौर ग्रभी रवाना होने वाला हो तो उसका पता लगाग्रो। मैंने रत्न का बहुत बड़ा भण्डार इकट्टा किया है उसको लेकर शीघ्र ही जहाज में बैठ जायें।

मैंने कुमार के निर्णय को शिरोधार्य किया। तुरन्त ही मैं समुद्र के किनारे गया ग्रौर सर्व सामग्री से सम्पन्न ग्रौर ऋत्यधिक सुदृढ़ दो बड़े जहाज ढूंढ निकाले। एक जहाज में कुमार के रत्न भर दिये ग्रौर दूसरे जहाज में मैंने मेरे रत्न भर दिये।

यह सब तैयारी गुप्त रूप से चल रही थी तभी संघ्या हो गई। अन्धेरा होने पर किसी परिजन को संदेह न हो इस प्रकार चुपचाप मयूरमंजरी और वसुमती को साथ लेकर हरिकुमार और मैं समुद्र किनारे पहुँचे। वहाँ हमने जहाजों और उनके कर्मचारियों की खूब अच्छी तरह से जांच की। रात्रि का प्रथम प्रहर बीतने पर रमिंगी के कपोल जैसा पाण्डुरंग का चन्द्र आकाश में उदित हुआ। उसी समय समुद्र में खलबली मची, जल-जन्तुओं के शोर के साथ ही समुद्र में ज्वार आ गया। कुमार

ग्रपनी पत्नी के साथ ग्रपने जहाज में बैठा ग्रौर मैं ग्रपने जहाज में बैठने जा ही रहा था कि कुमार बोला—भाई घनशेखर ! तुम भी मेरे जहाज में ही ग्रा जाग्रो, मुफे तुम्हारे बिना एक क्षरण भी नहीं सुहाता, ग्रर्थात् तुम्हारे बिना एक पलभर भी मैं ग्रकेला नहीं रह सकता।

मित्र हरिकुमार के आग्रह से मैं भी कुमार के जहाज में बैठ गया। जहाज में प्रवेश करने के बाद मांगलिक शकुन किये गये। चालकों ने अपने स्थान ग्रहण किये। पाल खोले गये ग्रौर उसमें हवा भरते ही हमारे जहाज चलने लगे। जहाज चलते- चलते ग्रागे बढ़ रहे थे। इस प्रकार कुछ दिन व्यतीत हुए भीर हमने भारत की तरफ जाने का श्रिधक भाग समुद्र मार्ग से पार कर लिया।

## धनशेखर का हरिकुमार को समुद्र में फैकना

हे अगृहीतसंकेता! जिस समय हमारी यात्रा आनन्दपूर्वक चल रही थी उसी समय मेरे दोनों पापी अन्तरंग मित्र सागर और मैथुन एक साथ उपस्थित होकर मुक्ते अन्दर से प्रेरित करने लगे। पहले पापकर्मी सागर ने अपना रोब जमाया। उसने मुक्ते उकसाया कि ऐसा रत्नों से भरा हुआ जहाज कभी दूसरों के हवाले किया जा सकता है? पाप-प्रेरक सागर की आंतरिक प्रेरमा से मेरे मन में विचार आया कि, अहा! मेरे भाग्य तो वस्तुतः अतिशय प्रबल हैं। मेरा एक जहाज तो रत्नों से भरा हुआ है ही, अब यह रत्नों से भरा हुआ कुमार वाला दूसरा जहाज भी मुक्ते मिल जाय तो मेरे मन के समस्त मनोरथ पूर्ण हो जायें।

उसी समय मेरे दुरात्मा मित्र मैथुन ने भी मुभे आन्तरिक प्रेरणा दी। मेरे मन में घन सम्बन्धी पाप तो पहले से ही भरा था उसमें इस दुष्ट बुद्धि ने और वृद्धि की। उसने मुभे उकसाया कि इस अत्यन्त पृथुस्तनी, विशाल नेत्रों वाली, पतली कमर वाली, सुकोमला, मोटे नितम्ब वाली, गजगामिनी, लावण्यामृत से ओत-प्रोत, महास्वरूप वाली मयूरमंजरी की तुलना में दूसरी स्त्री इस विश्व में मिलना असंभव है। जब तक तूने उसके साथ काममुख नहीं भोगा तब तक तेरा जन्म व्यर्थ है, तेरा जीवन निष्फल है। अत: इस आकर्षक नेत्रों वाली ललना को तुभे सब से अधिक बहुमूल्य मानना चाहिये और किसी भी प्रकार उसे अपने वश में करना चाहिये।

[२५६–२६१]

मैथुन की इस प्रेरिंगा से प्रेरित होकर मैंने सोचा एक तो रत्नों से भरा हुआ कुमार वाला जहाज मुक्ते प्राप्त करना है और दूसरे मयूरमंजरी को अपनी श्रंक-शायिनी बनाना है। इस प्रकार करने से मुक्ते धन प्राप्ति के साथ स्त्री-संभोग का आनन्द भी प्राप्त होगा। परन्तु, जब तक हरिकुमार जीवित है तब तक मुक्ते इन

<sup>\*</sup> वेब्घ ४०४

दोनों में से एक भी वस्तु प्राप्त नहीं हो सकती, ग्रतः इन दोनों को प्राप्त करने का एक ही उपाय है कि मैं किसी भी प्रकार कुमार को ग्रपने मध्य में से समाप्त कर दूं, इस कांटे को निकाल दूं। इस प्रकार सागर ग्रौर मैथुन मित्रों के वशीभूत होकर इन विचारों के परिएगमस्वरूप पाप-परिपूर्ण होकर मैंने ग्रपने मन में निश्चय किया कि किसी को भी संशय न हो इस प्रकार युक्तिपूर्वक कुमार का मैं वध कर दूं। [२६२-२६३]

मैंने जब उपरोक्त निर्णय लिया तब यह नहीं सोचा कि कुमार मेरे प्रति कितना ग्रगाध प्रेम रखता है। मैंने न उसकी स्नेह रिसकता का विचार किया, न मित्रद्रोह के महापाप को सोचा और न कुल में लगने वाले राज्यद्रोह के बड़े भारी कलंक का ही विचार किया। मैं दीर्घकालीन उसकी मित्रता को भूल गया, उसके ग्रुद्ध व्यवहार को भी भूल गया, ग्रथवा उसके विशुद्ध जीवन को भी भूल गया। उसने मुक्ते ग्रनेक बार सन्मानित किया था उसे भी मैंने ताक पर रख दिया और सच्चे पुरुषार्थ का नाश कर न्याय के मार्ग से भटकने का मैंने निर्णय ले लिया।

अन्यदा मैं दुष्कर्म प्रेरित होने के कारण रात्रि में उठा और कुमार को जहाज के किनारे पर ले गया तथा उसे वहाँ लघु-शंका करने को प्रेरित किया। वह सोच ही रहा था कि मैं उसे ऐसा क्यों कह रहा हूँ तब तक तो वह मेरे घक्के को सहन न कर, एक हृदयभेदी चीत्कार के साथ समुद्र में गिर पड़ा। [२६६-२६७]

#### समुद्र देव द्वारा रक्षरा

चीत्कार के साथ जहाज में से कुछ समुद्र में गिरने के छपाके की आवाज सुनते ही लोग जाग गये और चारों तरफ कोलाहल होने लगा। मयूरमंजरी को बहुत भय लगा और मैं तो मूर्ख जैसा धून्य मनस्क होकर वहाँ का वहाँ खड़ा रह गया। मेरे ऐसे अति भयंकर पाप कर्म को देखकर समुद्र का अधिपति देव मुभ पर अत्यन्त कोधित हुआ। कुन्द के फूल अथवा चन्द्रमा जैसे कुमार के निर्मल गुर्गों से वह उस पर बहुत प्रसन्न था अतः तुरन्त ही महाभयंकर आकृति धारण कर धमाधम करता हुआ जहाज के निकट आया। उस देव ने सब से पहले उसी क्षण अत्यन्त आदरपूर्वक हिरकुमार को समुद्र के जल में से निकाल कर जहाज पर रखा।

[२६८-२७१]

हे अगृहीतसंकेता ! तुभे याद होगा कि मेरे जन्म से ही मेरा अन्तरंग मित्र पुण्योदय मेरे साथ था और उसका सहयोग मुभे सर्वदा मिलता रहता था। उसका मेरे प्रति अभी भी प्रेम था। यद्यपि कुछ समय से वह क्षीगा होता जा रहा था, पर मेरे इस अत्यन्त अधम कृत्य को देखकर तो वह मुभ पर बहुत ही कोधित हुआ और वह सदा के लिए मुभे छोड़कर मेरे से दूर चला गया। [२७२]

## समुद्र देव का कोप

जिस समुद्र देव ने कुमार को वापस जहाज पर रखा था उसके तेज से दशों दिशाएं बिजली की तरह चमकने लगी और चारों तरफ प्रकाश ही प्रकाश हो गया। उस देव ने अब महा भयंकर रूप धारण कर मेरे सामने आकर गरजते हुए अति कठोर/कूर स्वर में कहा—'अरे महापापी! दुर्बु द्धि! कुलनाशी! निर्लज्ज! मर्यादाहीन! अधम! हिंजड़े! मन से तू ऐसा घोर और अतिरौद्र कर्म कर रहा था फिर भी अभी तक तेरे टुकड़े-टुकड़े क्यों नहीं हो गये?' ऐसे भयंकर शब्द बोलते हुए अपने होठों को दांतों से दबाकर महा भीषणा भृकुटी चढ़ाकर वह मेरे पास आया। उसे देखते ही मैं थर-थर कांपने लगा और उसी अवस्था में मुक्ते उठाकर वह आकाश में \* खड़ा हो गया। [२७३-२७६]

उस समय हरिकुमार मेरे पक्ष में श्राया । मैंने उसे मारने का प्रयत्न किया था, उसे भूलकर, पूर्व के स्नेह को ध्यान में रखकर उसने अपनी सज्जनता बतलाई । तुरन्त ही देव को मस्तक भूकाकर उसके पैरों पड़ा श्रीर हाथ जोड़कर मेरे लिए प्रार्थना करने लगा—हे देव ! श्रापके पैरों में गिरकर प्रार्थना करने वाले मुभ पर यदि श्रापकी सच्ची दया है तो श्राप मेरे मित्र को छोड़ दें । हे देव ! श्रापने तो मुभे काल के मुंह से बचाया है । श्रब श्राप मुभ पर इतनी कृपा श्रीर करें श्रीर मेरे इस प्रिय मित्र को न मारें । देव ! इसके बिना मुभे श्रपना जीवन बिताना कठिन होगा । इसके बिना मेरा सुख, मेरा धन श्रीर मेरा शरीर भी व्यर्थ है, श्रतः श्राप कृपा कर किसी भी प्रकार इसे छोड़ दें । [२७७-२८०]

कुमार मेरा समग्र चरित्र जानता था। मैंने उसके विश्व जो भयंकर षड्यन्त्र रचकर उसे समुद्र में धकेला था, उसे भी वह जानता था। फिर भी उस महाभाग्य-वान नरश्रे ६० ने मेरे प्रति इतना प्रशस्ततम व्यवहार किया था। सच है, "साधु पुरुष किसी भी प्रकार के विकारों से रहित ही होते हैं।" हरिकुमार की इस विचित्र एवं ग्रप्रत्याशित याचना को सुनकर देव मुभ पर ग्रत्यधिक कोधित होकर कुमार से कहने लगा — हे महाभाग्यशाली कुमार! तू तो वास्तव में ही भद्रजन ग्रौर सरल स्वभावी है, तुभे जिस स्थान पर जाना है वहाँ जा। इस दुष्ट घातकी को तो मैं इसकी दुष्टता का ग्रच्छा फल चलाऊंगा। [२८१—२८३]

यों सज्जन को सज्जनता का उत्तर देकर देव ने आकाश में मुक्ते प्रबल वेग से घुमाया और फिर जोर से उछाल कर समुद्र में फेंक दिया। मुक्ते देव ने इतने जोर से फेंका कि उस समय समुद्र में बहुत जोरदार घमाका हुआ और मैं समुद्र की तलहटी में पहुँच गया। अन्धकार से काले समुद्र तल में मैं थोड़ी देर तक नरक के जीव की स्थिति का अनुभव करता रहा और भद्रे! फिर अपने पाप कर्मों को भोगने के लिए समुद्र के ऊपर ग्ना गया। 'मैं डूब गया हूँ या मर गया हूँ' यह सोच-कर देव वापस चला गया। उस समय पवन ग्रनुकूल होने से हरिकुमार दोनों जहाजों को लेकर भारतवर्ष के समुद्र तट पर पहुँच गया। [२८४-२८६]

### हरिकुमार को राज्य-प्राप्ति

समुद्र तट पर उतरते ही हरिकुमार ने लोगों के मुख से सुना कि, 'उसके पिता आनन्दनगर के राजा केसरी मृत्यु को प्राप्त हो चुके हैं।' समाचार सुनकर शीध्र ही हरि अपने राज्य की तरफ गया और बिना किसी क्लेश या लड़ाई के पैतृक राज्यगद्दी पर स्वयं बैठ गया। [२६७–२६६] कुमार की घाय माता वसुमती ने उस समय कमलसुन्दरी की सब घटना विस्तार से बतलाकर समस्त पारिवारिक बान्धवजनों और राज्यपुरुषों के समक्ष यह सिद्ध कर दिया कि हरिकुमार केसरी राजा का पुत्र ही है। कमलसुन्दरी का पुत्र की रक्षा हेतु भागने से लेकर आज तक का सारा घटनाचक सुनकर सब लोग कुमार के प्रति अत्यधिक आक्षित हुए और राज्य का वास्तविक अधिकारी उन्हें मिला है यह जानकर सारी प्रजा ने संतोष प्राप्त किया।

इस प्रकार हरिकुमार अपने प्रबल पुण्य के प्रताप से राजा बना ग्रौर श्रन्त में विशाल भूमण्डल का ग्रधिपति बना । कुमार ने अपनी सज्जनतावश मेरे पिता हरिशेखर को बुलाकर रत्नों से मरा हुआ मेरा जहाज उन्हें सौंप दिया ।

ح**ود جهود عده** 

प्रनशेखर की निष्फलता

## धनशेखर की दुर्दशा

देव ने मुक्ते समुद्र तल में फेंक दिया था। जब मैं ऊपर आया तो पर्वंत जैसी विकट ऊंची-ऊंची खारे पानी की लहरें मुक्ते थपेड़े मार रही थी, बड़े-बड़े मगरमच्छ मुक्त पर अपनी पूंछों से आघात कर रहे थे, अनेक तन्तु जैसे जलजन्तुओं द्वारा मैं बांधा जा रहा था, सफेद शंखों के समूहों में पछाड़ा जा रहा था, परवाल (समुद्री घास) के सघन वनों में गुम हो रहा था, अनेक प्रकार के मगरमच्छों, जल मनुष्यों, सपीं और नक्रों (शार्कों) द्वारा भयभीत किया जा रहा था। कछुआं की कठोर पीठ के कांटों से लहुलुहान, गले तक प्राग्ण आ गये हों ऐसी मृतप्रायः स्थिति में सात दिन और सात रात्रि तक उस महासमुद्र में अनेक प्रकार के दुःख उठाते हुए

अन्त में मैं किनारे पर लगा। ज्वार ने मुक्ते किनारे पर फेंक दिया था, पर मैं उस समय मूर्छित था। शीतल पवन के ककोरों से मुक्त में कुछ चेतना ऋायी।\*

चेतना आने पर मुक्ते बहुत जोर की भूख और प्यास लगी। मैं फल और पानी की खोज में इधर-उधर भटकने लगा। मेरा पुण्योदय समाप्त हो गया था, अतः अब मैं कुछ भो प्रवृत्ति करूं उसमें मुक्ते असफलता ही मिलती थी। अनेक स्थानों पर भटकते हुए मुक्ते एक जंगल दिखाई पड़ा, पर वह भी पुष्प-फल रहित मरुभूमि के उजाड़ प्रदेश जैसा था। सात दिन का भूखा-प्यासा और अनेक प्रकार के दुःखों से उत्पीड़ित मेरी उस समय कैसी दशा हो रही थी, यह तो सहज अमुमान का विषय था। इतने पर भी अभी मुक्ते बहुल पाप का फल भोगना बहुत बाकी था और मेरे हाथ से नये पाप होने शेष थे इसलिये इस घोर दुःख में भी ऐसे संयोग मिल ही गये जिससे कि मेरी प्राण्या रक्षा हो गई। जैसी-तैसी तुच्छ वस्तुएं खाकर मैं अपना जीवन चलाने लगा। [२८६-२६०]

वहाँ से भटकते हुए मैं आगे बढ़ने लगा। अनेक गांवों, नगरों और देशों में घूमते हुए अन्त में मैं बसन्त देश में पहुँचा। न खाने का ठिकाना, न रहने का ठिकाना, न पीने का ठिकाना, ऐसी भयंकर स्थिति में में अनेक स्थानों पर घूमा, पर अपने अभिमान के कारण मैं अपने पिता के घर आनन्दपुर नहीं गया। मेरा पुण्योदय मित्र मुभे छोड़ चुका था। मात्र सागर और मैंथुन अन्तरंग मित्रों को साथ लेकर पुनः घनोपार्जन की कामना से मैं अनेक देशों में घूमता रहा। [२६१-२६२]

### कार्यों में निष्फलता

भिन्न-भिन्न देशों में जाकर मैंने अनेक नये-नये कार्य धन कमाने के लिये किये, पर पुण्य के अभाव में घन की प्राप्ति तो नहीं हुई, किन्तु जो भी कार्य किया उसमें रुपये की अठन्नी जरूर हो गई। मैंने कैसे-कैसे काम किये, इसका संक्षिप्त वर्णन सुनाता हूँ—

मेंने खेती का कार्य किया तो उस वर्ष उस स्थान पर वर्षा ही नहीं हुई श्रौर सारे देश में श्रकाल पड़ा।

फिर मैंने अत्थन्त विनयपूर्वेक नीचा मुंह करके राजा की नौकरी स्वीकार की । बहुत ध्यान लगाकर राज्य सेवा सच्चे दिल से करने लगा, किन्तु उसमें भी ऐसे प्रसंग ग्राने लगे कि राजा ग्रकारण ही मुभ पर कोघित होने लगा ग्रीर भ्रन्त में मुभ्रे नौकरी छोड़ देनी पड़ी।

राज्य-सेवा को छोड़कर अब मैंने सेना में नौकरी करली, पर मेरे सेना में भर्ती होते ही एक बड़ा युद्ध प्रारम्भ हो गया ग्रौर मुक्ते युद्ध के मोर्चे पर जाना पड़ा। युद्ध में अपना कर्त्तव्य और सेनापित की प्रसन्तता के लिए मुक्ते ग्रनेक शस्त्रास्त्रों की मार सहन करनी पड़ी, जिससे मेरे शरीर में अनेक घाव हो गये और दुःखी मन से मुक्ते सेना की नौकरी भी छोड़नी पड़ी।

फिर मैंने बैलगाड़ी खरीदी श्रौर भाड़े से एक स्थान से दूसरे स्थान पर माल श्रौर यात्रियों को ले जाने लगा, पर कुछ ही दिनों के बाद मेरे बैलों को तिलक (खरवा) रोग लग गया जिससे मेरे सारे बैल मर गये।

तब मैंने कुछ गधे खरीदे श्रीर उन पर माल लाद कर बनजारे का कार्य प्रारम्भ किया। मेरी इच्छा एक देश से दूसरे देश के साथ व्यापार चलाने की थी। इसी कामना से जब मैंने बनजारों के समूह को इकट्ठा कर व्यापार करना प्रारम्भ किया तब चोरों ने हमारे समूह पर धावा बोला श्रीर हमारा सर्वस्व लूटकर हमारे व्यापार को चौपट कर दिया।

ग्रपनी निष्फलतात्रों से तंग श्राकर श्रन्त में मैंने किसी गृहस्थ के घर में नौकर का कार्य स्वीकार किया और श्रनेक श्रकार से उसकी सेवा करने लगा, पर मेरी सेवा के बदले में मेरा मालिक मुक्त पर कृपित होता रहता और निश्चित वेतन भी नहीं देता। तंग श्राकर मुक्ते यह नौकरी भी छोड़ देनी पड़ी।

हे सुमुखि ! फिर मैंने किसी व्यापारी के जहाज पर नौकरी की । परदेश के साथ व्यापार करने के लिए जहाजों में माल भरा गया और वे जहाज परदेश जाने के लिए समुद्र में चलने लगे, पर मेरे कर्म-संयोग से वे जहाज तूफान में घर गये और समुद्र में डूब गये । जहाजों में भरी हुई व्यापार की सब वस्तुएं भी समुद्र-तल में समा गईं । मेरे हाथ में एक लकड़ी का तख्ता आ गया था जिसे पकड़ कर मैं बड़ी कठिनाई से किनारे लगा, और अपने प्राण बचा सका ।

तरूते के साथ तैरता-तैरता में रोधनद्वीप के किनारे पर लगा था। मैंने सुन रखा था कि इस द्वीप में अनेक प्रकार के खनिज पदार्थ जमीन में से निकलते हैं, अतः बहुत परिश्रम कर में जमीन खोदने लगा, पर भाग्य की विडम्बना थी कि मेरे हाथ घूल के सिवाय कुछ भी नहीं लगा।

इसके पश्चात् में एक राजा से मिला और उसकी आज्ञा लेकर मैंने रसायनों से सोना, चांदी आदि बनाने के घातुवाद के कार्य द्वारा धन कमाने का प्रयत्न किया ! पत्थरों पर, पेड़ों की जड़ों पर, मिट्टी पर पारे को शोध कर कई प्रकार के प्रयोग किये और इन प्रयोगों के पीछे अपने जीवन का अमूल्य समय नष्ट किया, पर मेरे हाथ तो सोने के बदले नमक ही लगा । मुभे किसी प्रकार का लाभ नहीं हुआ और परिश्रम भी व्यर्थ गया ।

फिर, धन कमाने की इच्छा से चूतकला सीखकर में अनेक प्रकार का जुआ खेलने लगा, पर उसमें भी जुआरियों ने मुभ्रे जीत लिया और मुभ्रे बांघकर इतना मारा कि मेरी हड्डी-पसली एक हो गई। बड़ी कठिनता से मैं जुआरियों के फंदे से छूटा। प्रस्ताव ६: घनशेखर की निष्फलता

फिर मुभे एक महात्मा पुरुष मिले । उनके पास से मैंने रसकूपिका कल्प की विधि सीखी । रसिसिद्धि की पुस्तक को लेकर मैं रात में रसकूपिका वाली पहाड़ की गुफा में गया और उसमें से रस निकालने का जैसे ही प्रयत्न करने लगा वैसे ही एक सिह अपनी मोटी पूंछ उछालता और भयंकर गर्जन करता वहाँ पहुँच गया । मैं भयभीत होकर वहाँ से भागा अभैर बड़ी कठिनाई से अपनी जान बचा पाया । [२६३-३०६]

हे अगृहीतसंकेता ! तुभे क्या-क्या बतलाऊं ? उस समय मैंने घन प्राप्त करने की इच्छा से न मालूम कौन-कौन से पाप-कर्म नहीं किये । अनेक व्यापार किये पर पुण्योदय मेरे साथ नहीं था इसलिये जो भी काम करता वह उलटा ही पड़ता और प्रत्येक काम में मुभे लाभ के बदले कठिनाइयों में ही फंसना पड़ता । पुण्योदय के बिना मेरी ऐसी दशा हुई कि बहुत जोर की भूख लगने पर मैंने भीख भी मांगी तब भी मुभे भीख नहीं मिली । मेरी ऐसी दुईशा हो गई । जब मुभे इस प्रकार प्रत्येक काम में असफलता ही हाथ लगने लगी तब मैं बहुत ही निराश हो गया और मैंने यह निश्चय कर लिया कि अब मैं कुछ भी काम नहीं करू गा । इस प्रकार मैं हाथ पर हाथ रखकर पैर पसार कर बैठ गया । [३०७-३०६]

## सागर का उपवेश: भ्रनुसरण भ्रौर निष्फलता

जब मैं इस प्रकार निराश होकर बैठ गया तब मेरे अन्तरंग मित्र सागर ने फिर मुक्ते प्रेरित किया और मुक्ते उत्साहित करने के लिए हितोपदेश देने लगा--- प्रिय धनशेखर! मैं तुक्ते तेरे लाभ की बात कहता हूँ, तू घ्यानपूर्वक सुन---

न विषादपरैरर्थः, प्राप्यते धनशेखरः। ग्रविषादः श्रियो मूलं, यतो धीराः प्रचक्षते ॥३११॥

हे धनशेखर! जो प्राणी निराश हो जाते हैं उन्हें कभी धन की प्राप्ति नहीं हो सकती, इसीलिए विद्वान् मनुष्य कहते हैं कि किसी भी काम में निराश नहीं होना चाहिये, यही धन एकत्रित करने का मूल मंत्र है।

इसलिये पुरुषार्थी मनुष्य को निराशा छोड़कर, भाग्य के विपरीत होने पर भी परिश्रम कर घनोपार्जन करने का प्रयत्न करना चाहिये। यही सच्चा पौरुष है ग्रौर इसी से लाभ मिल सकता है। ग्रालसी बनकर बैठे रहने से या अन्य किसी प्रकार से लाभ प्राप्त नहीं हो सकता। तुभे कितना कहूँ, घन तो अवश्य प्राप्त करना चाहिये। वह चाहे भूठ बोलकर, दूसरे के घन को चुराकर, मित्र-द्रोह कर, अपनी सगी माता को मार कर, पिता का खून कर, सगे भाई का घात कर, सगी बहिन का नाश कर, स्वजन-सम्बन्धियों का विनाश कर ग्रौर समस्त प्रकार के पापाचरण करके भी किसी भी प्रकार से घन इकट्ठा करना ही चाहिये। घन की महिमा इस संसार में कुछ ग्रौर ही प्रकार की है।

धनवान मनुष्य कितना भी पाप करे तब भी धन की महिमा के कारण वह लोगों में पूजा जाता है, लोग उसकी सेवा करते हैं, सगे-सम्बन्धी उसके चारों तरफ फिरते हैं, भाट चारण उसकी महिमा गाते हैं, बड़े-बड़े विद्वान् एवं पंडित लोग भी उसका सन्मान करते हैं और अत्यन्त विशुद्ध धर्मात्मा मनुष्य से भी अधिक धर्मात्मा उसे माना जाता है। धन की ऐसी स्थिति है। इसीलिये हे धनशेखर! तू सर्व प्रकार के विषाद का त्याग कर, धैर्य धारण कर और फिर से द्विगुणित उत्साह-पूर्वक धन कमाने के कार्य में परिश्रम प्रारम्भ करदे। तू मेरी शक्ति को बराबर समभ ले और जैसा मैं उपदेश/परामर्श दे रहा हूँ वैसा कर।

हे सुन्दरांगी अगृहीतसंकेता ! इस दुरातमा सागर मित्र के परामर्श, पाप पूर्ण उपदेश और प्रेरणा से प्रेरित होकर मैंने पुनः अनेक प्रकार के पासकी कार्य प्रारम्भ किये । अर्थात् उसने नये-नये प्रकार के पाप करने और नये-नये व्यापार करने के लिये मेरी बुद्धि को प्रेरित किया और उकसाया जिससे मैं दुर्ब द्धि अनेक प्रकार के पाप कर्म करने लगा । यह सागर मुभे जो आज्ञा देता उस पर मैं बिना विचार किये जैसा वह कहता वैसे सब धन्धे करता, व्यापार करता । इस प्रकार उसमें होने वाले समस्त पापों को मैं अपनाने लगा । इस प्रकार मैंने अनेक पाप कर्म किये, मगर मुभे एक फूटी कौड़ी भी मिली नहीं, क्योंकि मेरा मित्र पुण्योदय तो कर्म का रुष्ट होकर मेरे से दूर चला गया था । इसीलिये हे सुन्दरि ! पुण्योदय-रहित और मिथ्याभिमान के वश होकर मैं अपने श्वसुर बकुल के यहाँ भी नहीं गया ।

[382-384]

मेरी ऐसी विषम दशा हो गई थी और में ऐसी असहनीय स्थिति से गुजर रहा था, फिर भी मेरा मित्र मैंथुन अपने अन्य मित्र यौवन के साथ मेरा पीछा नहीं छोड़ रहा था। वह मुफे बार-बार प्रेरित करता, उकसाता रहता था। परन्तु, में तो एकदम निर्धन गरीब हो गया था और मेरा पुण्योदय मित्र भी मुफ से विदा हो गया था जिससे कोई अच्छी स्त्री तो मेरे सामने देखती भी नहीं थी। सुन्दरी तो क्या पर कोई कानी कुबड़ी स्त्री भी मेरी तरफ नहीं फांकती थी। इस प्रकार मैंथुन सेवन की इच्छा और प्रेरणा तो अविरत चलती रहती, पर अभीष्ट स्त्री-संयोग नहीं मिलता, जिससे मेरा मन अन्दर ही अन्दर निरन्तर जलता रहता। किन्तु पुण्योदय बिना मेरी इच्छा कभी पूरी नहीं हो सकी। [३१६-३१ =]

इस प्रकार धन की इच्छा और मैथुन की प्रेरणा से मैंने भ्रनेक देशों में भटकते हुए ग्रनेक प्रकार के दु:खों को सहन किया। सभी जगह मुक्ते निराशा ग्रौर निष्फलता ही हाथ लगी भ्रौर मेरी अभिलाषाएँ पूरी नहीं हुई। [३१६]

मुक्ठ ४७६

## ६. उत्तमसूरि

## उत्तमसूरि का पदार्परा

ग्रन्यदा ग्रनेक गुग्गरत्नों की खान ग्राचार्य उत्तमसूरिजी महाराज ग्रानन्दनगर में पधारे। उनके साथ में ग्रनेक सत्साधुग्रों का बड़ा भारी संघ ग्राया था ग्रौर वे सभी नगर के बाहर मनीरम उद्यान में ठहरे थे। ग्राचार्य के ग्रागमन के समाचार मिलने पर राजा हरिकुमार बहुत प्रसन्न हुग्रा ग्रौर समस्त राज्यवृन्द से परिवृत होकर बड़े ग्राडम्बर/उत्सव के साथ उनकी वन्दना करने उद्यान में गया। ग्राचार्य श्री की विधिपूर्वक वन्दना कर, सभी साधुग्रों को नमस्कार कर, सुखसाता पूछकर वह शुद्ध जमीन पर बैठा ग्रौर उनके साथ ही समस्त राज परिवार भी ग्राचार्यदेव की धर्मदेशना सुनने के लिये उत्सुक होकर भूमि पर बैठा। ग्राचार्य महाराज ने सब के योग्य सब को समभ में ग्रा सके, ऐसा ग्रमृत स्वरूप उपदेश दिया। [३२०-३२३]

#### हरिशेखर की जिज्ञासा: समाधान

महाराजा हरिकुमार भी उपदेश सुनकर ग्रपने मन में बहुत ग्रानिन्दत हुए ग्रीर उनका चित्त प्रसन्न हो गया। राजा को ज्ञात हुग्ना कि ग्राचार्य श्री का ज्ञान सूक्ष्म पदार्थों को भी भली-भांति जान लेता है, दूर रहे हुए ग्रथवा व्यवधानयुक्त पदार्थों के बारे में भी वे जान जाते हैं, भूतकाल में घटित घटनाग्रों के विषय में ग्रीर भविष्य काल में घटित होने वाली घटनाग्रों के विषय में भी वे जान सकते हैं। जब राजा को इस बात का विश्वास हो गया तब वे सोचने लगे कि धनशेखर मेरा प्रिय मित्र था, फिर भी उसने मुक्ते समुद्र में क्यों धकेला ? पहले तो वह मेरा इष्टमित्र था फिर एकाएक उसके विचार परिवर्तित कैसे हुए ग्रीर उसने ऐसा कुव्यवहार क्यों किया ? वह देव कौन था ? कहाँ से ग्राया था ? उसने घटट होकर धनशेखर को समुद्र में क्यों फैंक दिया ? मेरा मित्र धनशेखर ग्रभी जीवित है या मर गया ? ग्रादि-ग्रादि ग्रनेक प्रश्न ग्रीर वह समग्र घटना हिर राजा को याद ग्रा गई।

[३२४-३२८]

स्रभी राजा यह सब बातें अपने मन में सोच ही रहे थे कि आचार्य उत्तमसूरि ने उनके मन के सब भाव मनः पर्यव-ज्ञान द्वारा जान लिये और कहने लगे—
राजन्! तुम्हारे मन में यह प्रश्न उठा है कि तेरा मित्र तुभ पर बहुत प्रेम रखता
था फिर भी उसने तुम्हें समुद्र में क्यों फेंक दिया? सुनो, इसका उत्तर यह है कि,
इस धनशेखर के सागर और मैथुन नाम के दो अन्तरंग मित्र हैं। सारा अपराध
इन दोनों मित्रों का है। उस बेचारे का तो इसमें कुछ भी दोष नहीं है। यह धनशेखर अपने स्वभाव से तो अच्छा है, भला है और सुन्दर है, पर इसके ये पापी मित्र

उसके व्यवहार को पलट देते हैं। उसके लुच्चे मित्र मैथून ने तेरी पत्नी मयूरमंजरी के साथ भोग भोगने की दुर्बुद्धि उसमें उत्पन्न की ग्रीर सागर मित्र ने तेरा रत्नों से भरा हुग्रा जहाज हड़प जाने की प्रेरणा दी। इस प्रकार इन दोनों मित्रों ने उसके मन में दुर्बुद्धि उत्पन्न की जिसके फलस्वरूप धनशेखर ने तुम्हें समुद्र में फैंक दिया। उन पापी-मित्रों से प्रेरित धनशेखर के इस ग्रति ग्रधम कृत्य से समुद्र का देव कृषित हुग्रा। उसने तुम्हारी रक्षा की ग्रीर धनशेखर को समुद्र में डुबो दिया। उसके भाग्य से वह मरा नहीं श्रीर तैर कर ऊपर श्रा गया। सागर श्रीर मैथून मित्र ग्रब भी उसे श्रनेकों देशों में भटका रहे हैं श्रीर श्रनेक प्रकार की विपदाशों श्रीर दुःखों में फंसा रहे हैं। [३२६-३६]\*

हे भद्रे ! चार ज्ञान से युक्त आचार्यश्रोष्ठ उत्तमसूरि के मुखारिवन्द से मेरे दुष्ट चिरत्र के सम्बन्ध में इतनी स्पष्टता से जानकर हिर राजा के मन में आचार्य प्रवर के अपूर्व ज्ञान के प्रति अत्यधिक श्रद्धा जाग्रत हुई । स्वयं विशाल हृदय वाला होने से उसके मन में मेरे दुष्ट चिरत्र के प्रति तिनक भी कोध नहीं आया, अपितु वेचारा धनशेखर दुःख-जाल में फंस गया जानकर व्यथित हुआ। सद्बुद्धि और करुणाप्लावित मानस होने से हिर राजा ने पुनः भिक्तपूर्वक प्रणाम कर पूछा—भगवन् ! मेरा मित्र धनशेखर कब इन दोनों पापी मित्रों से छुटकारा पा सकेगा ? वह पूर्णतया सुखी कब होगा ? यह बत्तलाने की कृपा करें।

[३३७-३४०]

हरि राजा का प्रश्न सहेतुक श्रौर स्पष्ट था। उत्तमसूरि ने तुरन्त ही मधुर वाणी में उत्तर दिया—राजन् ! तेरे प्रश्न का संक्षिप्त उत्तर दे रहा हूँ, श्रपनी विशद बुद्धि से उसे समक्ष लेना। शुभ्रचित्त नगर में त्रिभुवन को श्रानन्द देने वाले सतता-नन्दी सदाशय नामक राजा राज्य करते हैं। इनकी लोक-प्रसिद्ध वरेण्यता नामक महारानी श्रौर ब्रह्मरित तथा मुक्तता नाम की दो कन्यायें हैं। वे दोनों कन्यायें श्ररत सुन्दर, रूपवान, श्रनुपम लोचन वाली श्रौर गुएग की भण्डार हैं। इन दोनों के सम्पूर्ण गुएगों का वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है ? [३४१-३४३]

हे राजेन्द्र ! इन दोनों में से सर्वांगसुन्दरी ब्रह्मरित इतनी प्रतािपनी है कि वह पिवत्र साध्वी यदि सानन्द दृष्टि से किसी प्राणी को देख लेती है तो वह प्राणी पिवत्र हो जाता है। यही कारण है कि सभी उसे पिवत्र कहकर पुकारते हैं। यह ब्रह्मरित स्थूल ग्रानन्द से दूर रहती है, सर्व प्रकार के गुणों की आधार है ग्रौर बड़े-बड़े योगीजन भी उसे नमस्कार करते हैं। संसार में ऐसा प्रसिद्ध है कि यह राज-कन्या ग्रनन्तवीर्य पुंज को प्रदान करने वाली है। संसार में मैथुन के नाम से प्रसिद्ध धनशेखर के ग्रन्तरंग मित्र की यह प्रबल शत्रु है ग्रौर उसका नाश करने वाली है। प्रस्ताव ६ : उत्तमसूरि

ब्रह्मरित और मैथुन में स्वभाव से ही शत्रुता है, अतः ये दोनों कभी एक साथ नहीं रह सकते । ऐसी सर्वगुणसम्पन्न योगीवन्द्य यह राजकन्या सतत ग्रानन्दकेलि में रमएा करती रहती है । [३४४–३४६]

हे राजन् ! दूसरी मुक्तता नामक कन्या भी नि:सन्देह सर्व गुरा सम्पन्न श्रीर सर्व दोषों का नाश करने वाली है, श्रतः स्वभाव से ही धनशेखर के महापापी इष्ट मित्र सागर के साथ उसका जन्मजात विरोध है । इन दोनों के बीच सर्वदा लड़ाई चलती रहती है । परिगामस्वरूप यह पापात्मा सागर ज्यों ही शुद्ध धर्म से परिपूर्ण इस मुक्तता कन्या को देखता है त्यों ही वह उसे दूर से ही देखकर तुरन्त भाग खड़ा होता है । [३४७-३४६]

श्रतएव जब ये दोनों कन्यायें तेरे मित्र धनशेखर को प्राप्त होंगी तब उसका इन दोनों पापी मित्रों से नि:सन्देह छुटकारा होगा। जब इन दोनों कन्याग्रों के साथ धनशेखर का लग्न होगा ग्रौर वह उनके साथ ग्रत्यन्त ग्रानन्द पूर्व क्रीड़ा करेगा, सुख भोगेगा, लहर करेगा तब वह ग्रनन्त ग्रानन्द को प्राप्त करने में समर्थ होगा। [३४०-३४१]

हरि राजा को यह जानकर कि कभी न कभी तो धनशेखर को स्नानन्द प्राप्त होगा ही, बहुत प्रसन्न हुआ। पर, उन कन्याश्रों की प्राप्त उसे कैसे होगी? यह बात वह नहीं समक्त सका। इसिलये उसने हाथ जोड़ मस्तक भुकाकर ग्रत्यन्त भावपूर्वक नमस्कार कर श्राचार्य प्रवर से पुन: पूछा—भगवन्! श्रापने सर्व गुएा-सम्पन्न जिन दो कन्याश्रों के बारे में श्रभी बतलाया, वे पापी-मित्रों का नाश करने वाली दोनों कन्यायें धनशेखर को कैसे प्राप्त होंगी? यह भी बतलाने की छुपा करें। [३५२-३५३]

विनीत राजा का प्रथन सुनकर उत्तमसूरि ने कहा — नरेन्द्र ! तेरे जैसे बुद्धि-मान व्यक्ति को तो अपने शौर्य से त्रिभुवन को वश में रखने वाले अन्तरंग के महा-राजा कर्मपरिएाम के बारे में मालूम होगा ही । यदि भविष्य में कभी ये महा पराक्रमी महाराजा अपनी कालपरिएाति महारानी के साथ तेरे मित्र धनशेखर पर प्रसन्न हो जायें तो वे अपने अधीनस्थ शुभ्रचित्त नगर के राजा सदाशय को कहकर उनसे उनकी दोनों पुत्रियों को तेरे मित्र को दिला सकते हैं । भविष्य में किसी समय ऐसा हो सकेगा । अर्थात् कर्मपरिएाम राजा के प्रसन्न होने पर भविष्य में कभी तेरे मित्र को ये दोनों कन्यायें प्राप्त होंगी । इन दोनों राजकन्याओं के प्राप्त होने पर तेरा मित्र परमसुख को प्राप्त करेगा और वह सर्व गुएा सम्पन्न बनेगा । राजन् ! कन्याओं को प्राप्त करने का अन्य कोई उपाय नहीं है, अतः अब इस सम्बन्ध में आप आकुलता का त्याग करें । [३५४—३५६]

पृष्ठ ४१

उत्तमसूरि के उत्तर को सुनकर हरि राजा मेरे विषय की चिन्ता से मुक्त हुम्रा । इसके पश्चात् उन्होंने म्राचार्य से एक बहुत ही म्रर्थसूचक प्रश्न पूछा । [३५७]

महाराज! श्रापने अभी बतलाया था कि धनशेखर ने ऐसा जो भयंकर दूषित काम किया और पापाचरण किया वह उसने अपने पापी सागर और मैथुन मित्रों की प्रेरणा से किया। वैसे धनशेखर स्वरूप (अन्तरंग दिष्ट) से बहुत अच्छा है, भद्रिक है। फलतः मेरे मन में यह जानने की जिज्ञासा हो रही है कि यदि प्राणी स्वरूप से निर्मल है तब वह दूसरों के दोष से दुष्ट कैसे बन सकता है?

सूरि महाराज ने उत्तर में कहा – नरेश ! प्राग्गी स्वयं निर्मल होने पर भी दूसरों के दोषों से भी दुष्ट बन जाता है। इसका कारण सुनो—लोक दो प्रकार का है—एक अन्तरंग और दूसरा बाह्य। बहिरंग लोक के दोष तो प्राग्गी को लग भी सकते हैं और नहीं भी लग सकते, किन्तु अन्तरंग लोक के दोष तो अवश्य ही लगते हैं। हे राजेन्द्र! अन्तरंग लोक के दोष कैंसे होते हैं और किस प्रकार लगते हैं? इस सम्बन्ध में मैं तुम्हें एक कथा सुनाता हूँ जिससे तुम सब बात अच्छी तरह से समक सकोगे। में जो कथा सुना रहा हूँ, उसे ध्यानपूर्वक सुनो। [३५८]

कथा सुनने से अपनी शंका का समाधान होगा और आचार्य श्री की वाणी सुनने का लाभ भी प्राप्त होगा, यह सोचकर राजा ग्रत्यन्त प्रसन्न हुन्ना ग्रौर ग्राचार्य श्री को कथा सुनाने की प्रार्थना की।

## सुख-दुःख का कारणा : ग्रन्तरंग राज्य

उत्तमसूरि हरि राजा को कथा सुनाने लगे राजन्। यह तो तुम्हें ज्ञात ही है कि कर्मपरिणाम महाराजा ग्रौर कालपरिणाति के ग्रनेक पुत्र हैं, पर उन्हें किसी की दिष्ट न लग जाये इसिलये ग्रविवेक ग्रादि मंत्रियों ने उन्हें भुवन में छुपा कर गोपनीय रूप से रखा है श्रौर संसार में यह बात फैला रखी है कि वे बांक्ष हैं। इन महाराजा के पास एक सिद्धान्त नामक परम सत्पुरुष है जो विशुद्ध सत्यवादी है एवं समस्त प्राणी समूह के लिए हितकारी है। यह सभी प्राणियों के भाव ग्रौर स्वभावों को जानने वाला, कर्मपरिणाम एवं कालपरिणाति के समस्त गोपनीय रहस्य-स्थानों तथा भेदों का सूक्ष्म ज्ञाता है। सिद्धान्त का विनय सम्पन्न शिष्य ग्रप्रबुद्ध है। एक दिन उनमें निम्न वार्तालाप हुमा:—

## सुख-दु:ख का हेतु ग्रन्तरंग राज्य

अप्रबुद्ध- भगवन् ! इस संसार में प्राण्गी को क्या प्रिय है श्रौर क्या अप्रिय है ?

सिद्धान्त – भद्र ! प्राग्गी को सुख ग्रति प्रिय ग्रौर दु:ख ग्रप्रिय है । इसलिये सभी प्राग्गी सुख प्राप्ति के लिये प्रयत्न करते हैं ग्रौर दु:ख से दूर भागते हैं ।

अप्रबुद्ध-फिर इस सुख और दु:ख का कारण क्या है ?

सिद्धान्त-सुख का कारए। राज्य है श्रीर दु:ख का कारए। भी राज्य ही है।

ग्रप्रबुद्ध — राज्य सुख ग्रौर दुःख दोनों का कारण कैसे हो सकता है ? इसमें तो स्पष्टतः विरोध प्रतीत होता है ।

सिद्धान्त--वस्तुत: इसमें विरोध नहीं है, क्योंकि यदि राज्य का पालन भली प्रकार किया जाय तो वह सुख का कारए। है ग्रौर यदि उसका पालन गलत ढंग से किया जाय तो वह दु:ख का कारए। है।

अप्रबुद्ध - क्या सुख-दुःख का एकमात्र कारण राज्य ही है ? अन्य कोई कारण नहीं है ?

सिद्धान्त- हाँ, भाई ! एकमात्र राज्य ही सुख-दु:ख का कारएा है, भ्रन्य कुछ नहीं।

श्रप्रबुद्ध — महाराज ! \* यह बात तो प्रत्यक्ष विरुद्ध है । संसार में बहुत थोड़े प्रािएयों को राज्य प्राप्त होता है, किन्तु सुख-दुःख का ग्रनुभव तो सभी जीव करते हैं, ऐसा दिष्टगोचर होता है ।

सिद्धान्त भद्र ! सुख-दुःख का कारण बाह्य राज्य नहीं, भ्रन्तरंग राज्य है। संसार के सभी जीवों को वह भ्रन्तरंग राज्य भ्रवश्य प्राप्त होता है। यदि जीव अन्तरंग राज्य का पालन उचित पद्धित से करता है तो सुख प्राप्त करता है भौर यदि दुष्पालन करता है तो दुःख का सनुभव करता है। श्रतएव इसमें किसी प्रकार का प्रत्यक्ष विरोध नहीं है।

श्रिष्ठबुद्ध — भगवन् ! यह श्रन्तरंग राज्य एकरूप वाला/एक समान है या भिन्न-भिन्न प्रकार का है ?

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५ ≒ २

सिद्धान्त—सामान्य तौर पर यह एकरूप है, एक समान है, किन्तु विशेष प्रकार से देखें तो अनेक रूप वाला और भिन्न-भिन्न है।

श्रप्रबुद्ध -- यदि ऐसा ही है तब इस सामान्य राज्य का राजा कौन है? उसका कोष श्रौर सेना कितनी है, उसके श्रिष्ठकार में कौन सी भूमि श्रौर कौन-कौन से देश हैं श्रौर उसके पास श्रन्य किस प्रकार की राज्य सामग्री है? यह मैं सुनना चाहता हूँ, जानना चाहता हूँ।

#### सामान्य राज्य-वर्णन

सिद्धान्त-भद्र! सुनी-सामान्य राज्य का राजा संसारी जीव है। इस समस्त राज्य का राज्य भार इसी पर है तथा सब का ग्राधारभूत भी यही है। समता ज्ञान, ध्यान, वीर्य ग्रादि ग्रनेक स्वाभाविक रत्नों से इस महाराज्य का भण्डार भरा है। इस विशाल राज्य में त्रिभुवन को ग्रानन्ददायी ग्रीर क्षीरसमुद्र के सदश ग्रत्यन्त निर्मल चतुरंगी सेना है। इसकी चतुरंगी महा सेना में गम्भीरता, उदारता, शूरवीरता ग्रादि बड़े-बड़े रथ हैं। यशस्विता, सौष्ठवता, सज्जनता, प्रेम ग्रादि बड़े-बड़े हाथी हैं। बुद्धिचातुर्य, वाक्पटुता, निपुणता ग्रादि घोड़े हैं। अचपलता, प्रसन्तता, प्रशस्तता, मनस्विता ग्रीर दाक्षिण्य ग्रादि घोड़े हैं। संसारी जीव महाराजा के हितकारी चतुर्मु खघारी चारित्रधर्मराज नामक प्रतिनायक भी हैं। इस प्रतिनायक के सम्यग्दर्शन सेनापित ग्रीर सद्बोध मन्त्री हैं। इस चारित्रधर्मराज के यतिधर्म ग्रीर गृहस्थधर्म नामक दो पुत्र भी हैं। इसके सतोष तन्त्रपाल (प्रधान) है ग्रीर शुभाशय ग्रादि बहुत से योद्धा हैं। संसारी जीव राजा ने ग्रपने सुराज्य में ऐसी चतुरंगी सेना बना रखी हैं। इस विशाल चतुरंगी सेना का वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है? यह महासेना ग्रनन्त गुण-समूह से परिपूर्ण है। राजा स्वयं जब निर्मल होता है तब उसे देख/समक सकता है।

[३५६-३६३]

इस महाराज्य की भूमि चित्तवृत्ति नामक महा श्रटवी में स्थापित की गई है जो चित्तवृत्ति के नाम से विख्यात है श्रौर सब का श्राघार इसी पर है। [३६४] इस चित्तवृति नामक श्रटवी में सात्त्विक-मानसपुर, जैनपुर, विमलमानस, शुभ्रचित्त ग्रादि श्रनेक छोटे-मोटे नगर हैं श्रौर इन नगरों से जुड़े हुए अनेक ग्राम तथा खानें हैं।

इस महाराज्य की भूमि में धातिकर्म नाम के अनेक र डाकू हैं, इन्द्रिय नामक चोर हैं, कवाय नामक जल्लाद घूमते हैं और नौ-कवाय नामक लुटेरे घूमते-फिरते हैं। इसमें परीषह नामक उपद्रव-कर्ता चारों तरफ भ्रमण करते रहते हैं, उप-सर्ग नामक महा भयंकर सर्प और प्रमाद नामक लम्पट रहते हैं। इन सब के दो नायक/नेता हैं—एक कर्मपरिगाम और दूसरा महामोह, ये दोनों भाई हैं।

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५८३

ये दोनों नायक राज्य-ऋद्धि से पूर्ण, श्रत्यन्त श्रिभमानी, वीर श्रीर श्रपनी स्वतन्त्र चतुरंगी सेना से युक्त हैं। इनके अधीनस्थ करोड़ों योद्धा हैं। ये दोनों इतने घमंडी हैं कि ग्रपने श्रापको ही राजा समक्षते हैं। ये समक्षते हैं कि संसारी जीव कौन होता है? चारित्रधर्मराज की क्या हस्ती है? यह चित्तवृत्ति श्रटवी श्रीर यह राज्य तो उनका श्रीर उनके बाप का है। श्रन्य किसी का शक्ति-सामर्थ्य नहीं कि वह इस राज्योपभोग में उनका सामना कर सके। इन सब चोर-लुटेरों ने कर्मपरिणाम को श्रपना राजा बना लिया है श्रीर श्रपने राज्य का विस्तार कर रहे हैं।

[३६५-३६७]

इन्होंने भीलपल्ली जैसे राजसिचत्त, तामसिचत्त और रौद्रिचत्त आदि अनेक नगर बसा रखे हैं और महामोह को उसका राजा बना रखा है। अपनी चतुरंगी सेना भी महामोह राजा को सौंप रखी है और अपनी इच्छानुसार राज्य नीति का निर्धारण कर रखा है। राज्यधुरा का समस्त भार महामोह को सौंप रखा है। स्वयं कर्मपरिणाम महाराजा और कालपरिणति रानी तो मात्र मनुजगित नगरी में बैठे-बैठे संसार नाटक को देखते रहते हैं।

कर्मपरिएगाम राजा, संसारी जीव महाराजा के शक्ति-सामर्थ्य को जानता है, चारित्रधर्मराज के बल को भी पहचानता है, महामंत्री सद्बोध की तन्त्रशक्ति और सेनापित सम्यग्दर्शन के सैन्यबल को भी लक्ष्य में रखता है और संतोध तन्त्रपाल का चातुर्य और शुभाशय श्रादि योद्धाश्रों के युद्धोत्साह की प्रबलता को भी जानता है। अतः वह संसारी जीव के प्रति ग्रत्यन्त उपेक्षा-भाव नहीं रखता, किन्तु उसका भविष्य देखता रहता है, चारित्रधर्मराज ग्रादि का ग्रनुकरण करता है, उनके साथ एकात्मकता प्रकट करता है, प्रेम बढ़ाता है ग्रीर उनके लिए सुयोग्य प्रयोजनों की योजना करता है। इसीलिये चारित्रधर्मराज और उनके ग्रधीनस्थ सभी राज्य कर्मचारी भी कर्मपरिएगाम राजा को मध्यस्थ मानते हैं। उनकी तटस्थता के कारण ही उन्हें ग्रपना स्वामी मानते हैं और उनके साथ सरल व्यवहार करते हैं। इसीलिए संसारी जीव के महाराज्य में कर्मपरिएगाम राजा को बड़ा और परामर्श लेने योग्य माना जाता है। यही कारण है कि चारित्रधर्मराज भी उन्हें सन्मान देते हैं।

चोरों का सरदार महामोह अपने बाहुबल के अभिमान में संसारी जीव या चारित्रधर्मराज और उनके सैन्यबल को हुगा जैसा भी नहीं समभता। वह तो अपने आपको ही सर्वोपरि मानता है। संसारी जीव महाराजा जब तक अपने आत्मीय स्व-राज्य को नहीं पहचानता और यह नहीं जानता कि उसके पास भी महाबलवान चतुरंगी सेना है, अनन्त धन भण्डार और भूमि है, स्वयं में परमेश्वरत्व की सत्ता है, तब तक उस अवसर का लाभ उठाकर चोरों का सरदार महामोह सदल-बल संसारी जीव की अधीनस्थ भूमि पर आक्रमण करता है, घेरा डालता है, उसके सारे नगर,

ग्राम, खानें ग्रादि ग्रपने ग्रधीन कर लेता है, स्वेच्छानुसार विलास करता है\* श्रौर संसारी जीव को एकदम श्रकिचित्कर/निर्माल्य कर देता है। वह महामोह संसारी जीव के महत्तम बल को नहीं के समान निर्वीर्य बना देता है श्रौर संसारी जीव के महाराज्य का स्वयं को ही प्रभु समभता है।

किसी समय यदि संसारी जीव को मालूम पड़ता है कि उसका राज्य महा-मोह ने दबा रखा है। जब उसे अपने बल-वीर्य, संमृद्धि एवं अपने स्वरूप का भान होता है, तब वह महामोह से लड़ने को उद्यत होता है, अपने बल और कोष की वृद्धि करता है। युद्ध में कभी संसारी जीव विजयी होता है और कभी महामोह विजयी होता है। जितना-जितना संसारी जीव महामोह पर विजय प्राप्त करता है उतना-उतना वह सुख प्राप्त करता है और जितने ग्रंश में वह महामोह से हारता है, उतना ही वह दु:खी होता है।

हे भद्र ! धीरे-घीरे संग्राम का श्रभ्यास करते हुए जब वह अपने भीतर रहे हुए अतुलनीय बलवीर्य को प्रकट करने में समर्थ होता है तब महामोह आदि अनुओं को मूल से नब्द कर निष्कंटक राज्य प्राप्त करता है और अपने प्रशस्त महाराज्य को प्राप्त कर, चित्तवृत्ति का त्याग कर निरन्तर आनन्द सुख और स्वाभाविक सुख को प्राप्त होता है। इसीलिये अंतरंग राज्य हो उसके सुख तथा दुःख का कारण है। यह निःसंदेह है कि यदि अन्तरंग राज्य का पालन समुचित पद्धति से किया जाय तो वह संसारी जीव के सुख का कारण होता है, अन्यथा वही उसके दुःख का कारण हो जाता है। हे भद्र ! सामान्य अन्तरंग राज्य जो संसारी जीव के सुख-दुःख का कारण है उसकी संघटना/रचना इसी प्रकार की कही गई है। [३६८–३७२]

अप्रबुद्ध -- भगवन् ! वर्तमान में संसारी जीव का सुराज्य है या कुराज्य ?

सिद्धान्त — भद्र ! श्रभी तो संसारी जीव का कुराज्य ही है। श्रभी तो वह यह भी नहीं जानता कि वह इतने बड़े राज्य का स्वामी है। न तो उसे अपने बल, कोष और समृद्धि का पता है और न वह अपने स्वरूप को ही जानता है। अभी तो वह संसारी जीव बाह्य प्रदेश में ही भटक रहा है, दुःख-समुद्र में डूबा हुआ है और मैथुन एवं सागर मित्र उसे बराबर भटका रहे हैं। बेचारे की चारित्रधर्मराज अधीनस्थ सेना भी महामोह राजा आदि द्वारा घिरी हुई है और वह अपनी शक्ति का प्रयोग न कर सके ऐसी स्थित में पड़ा हुआ है।

श्रप्रबुद्ध─सामान्य अन्तरंग राज्य संसारी जीव के सुख-दुःख का कारण है, यह तो समभ में स्राया किन्तु विशेष रूप से देखने पर यह अन्तरंग राज्य अनेक रूपों

बेल्ट तंदर

में विभक्त हो ऐसा प्रतीत होता है । श्रतः मैं इसका स्वरूप जानना चाहता हूँ, कृपा कर बतलावें ।

सिद्धान्त — भद्र ! सुनो — महाराजा संसारी जीव ने समस्त कार्यों में पूर्व-वर्शित कर्मपरिशाम राजा को प्रमाशाभूत माना है। कर्मपरिशाम राजा इच्छानुसार प्रपने पुत्रों को भिन्न-भिन्न रूप में अपना परिपूर्ण राज्य बाँटकर उसका श्रधिपति बना देता है। इस प्रकार श्रनन्त राजाश्रों के भेद से यह श्रन्तरंग राज्य भी श्रनन्तरूप है। प्रत्येक जीव श्रपने राज्य का राजा होता है और जीव श्रनन्त हैं इसलिये पात्र-विशेष के कारशा राज्य भी श्रनन्त प्रकार के हैं। [३७३–३७६]\*

हे भद्र ! यही कारए है कि कर्मपरिखाम के ग्रनन्त राजपुत्रों में से किसी को यह सुख का कारएा होता है तो किसी को दुःख का कारएा। सुख-दुःख भी ग्रनेक प्रकार के होने से यह श्रंतरंग राज्य भी ग्रनेक प्रकार का है।

अप्रबुद्ध -- भदन्त ! कर्मपरिणाम राजा के पुत्र जब राज्य कर रहे थे, तब प्रत्येक की क्या स्थिति रही ? यह जानना चाहता हूँ।

## कर्मपरिगाम के छ: पुत्र

सिद्धान्त - भद्र ! मैंने ग्रभी बतलाया था कि कर्मपरिणाम राजा के ग्रनन्त पुत्र हैं। यदि एक-एक के स्वरूप का वर्णन करने लमूं तो कभी इस कथा का ग्रन्त ही नहीं ग्रा सकता। तथापि तुभे सुनने जानने का कौतूहल है ग्रतएव सब पुत्रों की स्थिति का एक सर्वेग्राही रूप तुभे बतलाता हूँ।

ग्रप्रबुद्ध- महती कृपा होगी, बतलाइये।

सिद्धान्त — इस कर्मपरिएगम के पुत्र छः प्रकार के हैं, १. निकृष्ट, २. अधम, ३. विभध्यम, ४, मध्यम, ५. उत्तम ग्रौर ६. विरुष्ठ । कर्मपरिएगम महाराजा से प्रार्थना कर मैं एक ऐसी योजना बनाता हूँ कि वे प्रत्येक प्रकार के पुत्रों को एक-एक वर्ष का राज्य प्रदान करें । फिर तुम अपने अन्तरंग कर्मचारी वितर्क को यह देखने के लिये भेजना कि ये छहों पुत्र अपने राज्य का पालन/उपभोग किस प्राकर करते हैं ? वितर्क प्रदत्त विवरण के आधार पर तेरी समभ में आ जायगा कि कर्मपरिएगम का विशेष राज्य किस प्रकार अनेक रूप और भिन्न-भिन्न है ।

श्रप्रबुद्ध के स्वीकार करने पर सिद्धान्त आचार्य ने पूर्वोक्त निर्घारित योजनानुसार कर्मपरिगाम राजा के छः प्रकार के पुत्रों को ग्रलग-श्रलग एक-एक वर्ष का राज्य दिलवाया श्रौर स्रप्रबुद्ध ने स्रपने कर्मचारी वितर्क को उनके राज्य-संचालन का सूक्ष्मता से भ्रध्ययन करने भेज दिया।

<sup>\*</sup> पृष्ट ५८५

## ११. निकृष्ट-राज्य

वितर्क ने मनुष्य गित में छः वर्ष बिताये श्रीर वहाँ से लौटकर श्रप्रबुद्ध को उन छः प्रकार के राज्यों का श्रपना श्रनुभव सुनाया । वह बोला—

देव ! यहाँ से प्रस्थान कर मैंने उनके अन्तरंग राज्य में प्रवेश किया । उस समय नगर-नगर, ग्राम-ग्राम में मनुष्यभव-ग्रावेदन नामक पटह बजाकर घोषणा की जा रही थी । उद्घोषक कह रहा था— पूर्व-परम्परा के अनुसार यहाँ प्रथम राजा निकृष्ट का राज्य प्रारम्भ हो गया है । हे लोगों ! ग्राप काम करें, खायें-पियें ग्रौर मौज करें । [३७६]

इस उद्घोषएा को सुनकर राजमण्डल विचार में पड़ गया कि यह नया राजा न जाने कैसा होगा ? सारे राज्य में खलबली मच गयी । मनुष्य-जन्म-प्रदेश के अनेक छोटे राजा, विद्वान् और कुटुम्बीजन चिन्तित एवं क्षुब्ध होकर अपने-अपने स्थानों पर परस्पर मन्त्रएा करने लगे कि, न जाने यह नया निकृष्ट राजा कैसा होगा ?

[३**७७--३७**६]

### निकृष्ट का स्वरूप

पूर्वोक्त चोर-लुटेरे भी संगठित होकर ग्रपने सरदार महामोह की संसद में पहुँचे ग्रौर उनके साथ विचार-विमर्श करने लगे। उस समय विषयाभिलाष मन्त्री ने महामोह नरेन्द्र के समक्ष अपने विचार प्रकट करते हुए कहा—

यह जो नया निकृष्ट नामक राजा बना है, यह कैसा होगा ? क्या करेगा ?
\* यह हम सब नहीं जानते, इसलिये हम सब चिन्तातुर हो गये हैं। परन्तु, देव ! यह हमारा विषाद ग्रकारण है, निहेंतुक है। हम व्यर्थ ही ग्राकुल-व्याकुल हो गये हैं। मेरे इस प्रकार कहने का प्रयोजन/कारण यह है कि महाराजा कर्मपरिणाम ने इस निकृष्ट को बनाया ही ऐसा है कि वह हमारा उत्पीड़न करने में कभी समर्थ नहीं हो सकता, ग्रापितु यह तो सदा हमारे वश में रहने के लिए ही निर्मित हुआ है। हमारा ही नहीं, हमारे सैनिकों का भी वह ग्राज्ञापालक/किकर बनकर कार्य करेगा। हम यह मानकर चलें कि कर्मपरिणाम ने इस राज्य पर जो इसकी नियुक्ति की है, उसके इस राज्य के वास्तविक राजा तो हम ही रहेंगे। ग्रतः श्रव हमारा यह राज्य निष्कंटक हो गया है। फलतः हमें ग्रानन्द मनाना चाहिये। विषाद करने की क्या श्रावश्यकता है ? [३८०-३८६]

मृष्ठ ५६६

प्रस्ताव ६ : निकृष्ट-राज्य १८१

#### मोह-राज्य में प्रसन्नता

महामोह हे स्रार्य! कर्मपरिगाम ने इस निकृष्ट को कैसा बनाया है ? विस्तार से शीध्र ही बतलास्रो। [३८७]

विषयाभिलाष — देव ! सुनिये — निकृष्ट एकदम कुरूप, भाग्यहीन, महानिर्दय, परलोकज्ञान से पराङ्मुख, धर्म-अर्थ-काम-मोक्ष से दूर, गुरु-निन्दक, महापापी,
देव-द्वेषी और विशुद्ध अध्यवसाय की गन्धमात्र से रहित है। वह संसार को उद्धिग्न
करने वाला, साक्षात् विषांकुर और दोष-समूह का घर है। गम्भीरता, उदारता, पराकम, धैर्य, शक्तिस्फुरण आदि गुण तो इस निकृष्ट से पलायन कर दूर ही दूर रहते हैं।
अधमाधम, अपने समग्र आस्मिक पराक्रम से शून्य ऐसा निर्बल पुरुष इस राज्य गद्दी
पर आया है। ऐसा कापुरुष हमारा क्या बिगाड़ सकता है? आप क्यों घबराते हैं?
इस बेचारे को तो अभी यह भी मालूम नहीं कि उसे राज्य प्राप्त हुआ है। वह स्वयं
अनन्त बल-वीर्य और समृद्धि से पूर्ण है, इसका भी उसे भान नहीं। बेचारा तत्त्वत: यह
भी नहीं जानता कि वह कौन है और उसका स्वरूप क्या है? हमारे चोर-लुटेरे भाई
इसके राज्य को दबा कर इसके आत्मधन को लूटने वाले हैं, इसका भी इसे पता नहीं
है। वह तो हमें अपना हितेच्छु, सम्बन्धी और बन्धु ही मानता है। इतना ही नहीं,
वह तो हमें अपना स्वामी और अपने से श्रेष्ठ समभता है। अतः हे देव! यदि
आपके मन में किचित् भी व्याकुलता हो तो उसे निकाल दीजिये और राज्य में
उत्सव मनाने की आज्ञा दीजिये जिससे कि हमारे सभी लोग प्रसन्न हों।

[३८८-३६४]

विषयाभिलाष मन्त्री की बात सुनकर महामोह राजा को अत्यानन्द हुआ अर सभा में उपस्थित सभी लोगों को भी आनन्द हुआ। महामोह राजा ने प्रसन्न होकर चारों तरफ उत्सव मनाने की आज्ञा दे दी। विषयाभिलाष मन्त्री कथित निकृष्ट राज्य के वृत्तान्त को सुनकर महामोह राज्य के समस्त अनुचर नाचने-गाने और आनन्दातिरेक से अपने हर्ष को विविध भांति प्रकट करने लगे। हर्षित होकर बधाइयां बांटने लगे। कहने लगे—जिस राजा ने अनन्त रत्नों से परिपूर्ण राज्य प्राप्त किया है वह तो हमारे हाथ में है, हमारे वश में है\* वह तो और अपने लोगों को जानता भी नहीं। अतः हे भाइयों! यह तो बहुत अच्छा हुआ। इस निकृष्ट राजा का राज्य तो हमारे लिए अत्यन्त सुखदायक हुआ। इस खुशो में आओ, हम सभी आज अत्यन्त आनन्द से खायें, पियें, गायें और नाचें। [३६६-४००]

महामोह राजा के सभी नगर ग्रौर गांवों में, जो भीलों की बस्तियों जैसे थे, प्रसन्नता की लहर फैल गयी। बघाइयाँ बांटी जाने लगीं। लोग ग्रपनी दुकानें सुन्दर ध्वज-पताकाग्रों से सजाने लगे। घातीकर्म नामक चोर ग्रपने मन में यह जानकर श्रत्यन्त उल्लंसित हुए कि श्रब हमारा शासन चलेगा। इन्द्रिय चोरों को संतोष हुग्रा कि श्रब वे राज्य का सर्वस्व श्रपहरण कर श्रपना घर भरेंगे। कषाय लुटेरे भी यह जानकर प्रमुदित हुए कि ग्रब उन्हें श्रधिक लूट का मौका मिलेगा। नो-कषाय डाकू भी हिषित हुए कि ग्रब वे ग्रधिक डाका डाल सकेंगे। परीषह नामक दुष्ट योद्धागण लोगों को दुःख में डुबा देने के विचार से श्रानन्दित हो रहे थे। उपसर्ग रूपी भयंकर सर्प भी प्रसन्न थे कि ग्रब उन्हें ग्रधिक लोगों को इसने का ग्रवसर मिलेगा। मद्य ग्रादि प्रमाद भी ग्रब लोगों को ग्रधिक पागल बनाने के विचार से प्रमुदित थे।

महामोह राजा का पूरा परिवार वैसे भी ग्रिभमान से अन्धा ग्रौर मदमस्त था, ग्रब निकृष्ट राजा के राज्य में तो वह क्या-क्या नहीं करे ? ग्रर्थात् वह जो करे वह थोड़ा था। [४०१]

#### चारित्रधर्मराज की मन्त्रसा

इधर चारित्रधर्मराज के राज्य ग्रौर सेना में भी महामोह राजा द्वारा स्था-पित निकृष्ट राजा के राज्य को घोषगा से जो प्रतिक्रिया हुई उसे भी बतलाता हूँ। 'निकृष्ट राजा होगा' यह घोषगा सुनकर चारित्रधर्मराज के राज्य में भी विचार-चर्चा प्रारम्भ हुई कि यह निकृष्ट कैसा है और किस पद्धित से राज्य संचालन करेगा?

सद्बोध मंत्री ने विचार कर कहा—देव! वह निक्विष्ट समस्त प्रकार से दुरात्मा एवं अत्यन्त कुरूप है, ऐसा हमें मालूम हुआ है। वह दुरात्मा न तो अपने राज्य का नाम जानता है और न हम सब को पहचानता ही है, प्रत्युत वह हमें अतु मानकर हमारे साथ अतु जैसा व्यवहार करता है। हमारे बड़े अतु मोह राजा के प्रति उसका इतना अधिक पक्षपात है कि वह मोह के साधनों को ही बढ़ा रहा है और अपने स्वराज्य, देश या लोगों की तो कोई खबर ही नहीं लेता, बात भी नहीं पूछता। हम तो अभी दोहरी विपत्ति/मुसीबत में आ फंसे हैं। पहले से ही हम लोग मोह राजा द्वारा पराजित हैं दूसरा उस पर ऐसा निक्वष्ट राजा हमारा स्वामी बना है। सचमुच भाग्य भी दुर्बल को ही मारता है। भाग्य के दोष से अभी जो निक्वष्ट का राज्य हुआ है वह तो हमारे विनाश का ही समय है। मुक्ते लगता है कि सचमुच अब हमारा प्रलय-काल आ गया है। [४०४-४०६]

महामंत्री के उपरोक्त वचन सुनकर चारित्रघर्मराज, उनके पास खड़े सभी छोटे राजा और समस्त परिवार निस्तेज हो गया। सभी का मुख उतर गया। जैसे घर में किसी प्रियजन की मृत्यु होने पर सारा परिवार शोक-ग्रस्त हो जाता है, हताश हो जाता है, दीनता से विकल हो जाता है, दारुण व्यथा से व्यथित हो जाता है वैसे ही निकृष्ट राजा के सम्बन्ध में सद्बोध मन्त्री के मुख से विवरण सुनकर चारित्रधर्मराज के पूरे परिवार में महाशोक छा गया। चारित्रधर्मराज के श्रधीनस्य सात्विकपुर आदि अनेक नगरों और ग्रामों में भी शोक फैल गया।\*

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५५५

निकृष्ट की राज्य-प्राप्ति के समाचारों से चारित्रधर्मराज के सभी प्रदेशों के लोग ग्रानन्द, हर्ष, उत्सवरहित होकर शोकमग्न हो गये एवं पूर्णत: दु:खी हो गये। [४०६-४१३]

### भ्रन्तरंग राज्य पर मोह राजा का ग्राधिपत्य

एक ही घटना से एक तरफ मोहराज की सेना में ग्रानन्द फैल गया तो दूसरी तरफ चारित्रधर्मराज की सेना में शोक फैल गया, यह देख कर मुक्ते ऐसे निकृष्ट राजा ग्रीर उसके गुएों को देखने का कुतूहल पैदा हुग्ना। मैंने ग्रपने मन में सोचा कि जिसके ऐसे गुएा हैं वह निकृष्ट राजा कैसा होगा? मुक्ते ग्रवश्य ही देखना चाहिये। इन्हीं विचार-तरंगों में मैंने निर्णय किया कि जब वह ग्रपना राज्य ग्रहण करने राज्य में प्रवेश करेगा तब उसे देखांगा। यही विचार कर मैं उसके राज्य में जाकर उसे देखने के लिये उसके ग्राने की प्रतीक्षा करने लगा, किन्तु निकृष्ट राजा जब ग्रपने राज्य में प्रवेश करने दिया। इसके विपरीत महामोह ग्रादि तस्करों ने उसे राज्य में प्रवेश ही नहीं करने दिया। इसके विपरीत महामोह ग्रादि ने निकृष्ट राजा की सारी भूमि पर ग्रधिकार कर लिया ग्रीर चारित्रधर्मराज की सेना को घरकर, नाश कर उस पर भी विजय प्राप्त कर ली तथा निकृष्ट राजा को उसके राज्य के बाहर धकेल दिया। हे देव! इस प्रकार महामोहराज ग्रादि तस्करों ने निकृष्ट राजा को बाहर निकाल कर, ग्रन्तरंग राज्य पर ग्रपना ग्राधिपत्य स्थापित कर लिया। [४१४-४१६]

#### बहिरंग राज्य का निरीक्षए

प्रन्तरंग राज्य की यह उथल-पुथल एवं दुर्दशा देखकर, हे देव ! बहिरंग प्रदेश का अवलोकन करने की अभिलाषा से मैं बाह्य प्रदेश में आ गया। हे देव ! वहाँ मैंने देखा कि अपने राज्य से भ्रष्ट निकृष्ट राजा यहाँ अत्यन्त दुःखी और दयनीय स्थित में है। वह नराधम पाप-कर्मों में आसकत, अत्यन्त दीन, अत्यन्त कूर, लोगों का निन्दापात्र, अपने पुरुषार्थ से भ्रष्ट और अन्य पर आधारित नपुंसक जैसा दिख रहा था। उसके शरीर पर फफोले और घाव दिख रहे थे, पूरा शरीर मैल से भरा हुआ था, पाप के ढेर जैसा लग रहा था और दूसरों का आज्ञापालक, परवश, दीन-दुःखी, लाचार, दयापात्र, नौकर जैसा लग रहा था। अपने राज्य से भ्रष्ट होकर वह निकृष्ट लोगों की दृष्टि में भी दुर्भागी लग रहा था। यह तो सब ही जानते हैं कि "जो व्यक्ति अपने ही घर में पराभव प्राप्त करता है वह बाहर तो पराभूत होता ही है।" अब वह निकृष्ट घास या लकड़ी बेचकर, हल चलाकर, पशु-पक्षियों को मारकर, पत्रवाहक बनकर और अनेक प्रकार के निन्दनीय कार्य कर तथा सैकड़ों प्रकार के आक्रोश सहन कर बड़ी कठिनाई से अपना पेट भरता था। जो अत्य-धिक दुःखी हो, अत्यन्त पापी हो कूर कर्म करने वाला हो, ढेढ-चमार जैसा हो वैसा ही वह राज्य भ्रष्ट होकर ढेढ-चमार जैसा लग रहा था। फिर भी उसे महामोह आदि

चोरों पर बहुत प्रेम था और उन्हें श्रपना हितेच्छु मानता था। चारित्रधर्मराज ग्रौर उनके श्रधीनस्थ राजाओं का तो वह नाम भी नहीं जानता था। यह स्थिति देखकर कर्मपरिणाम राजा उस पर बहुत कोधित हुए ग्रौर 'तुभे राज्य का पालन करना नहीं ग्राता' यह कहकर बेचारे निकृष्ट को भवचक्र के पापीपिजर नामक ग्राति भयंकर स्थान पर भेज दिया, जहाँ उसे ग्रनेक बार ग्रनन्त पीड़ायें दी गई ग्रौर महादु:खी किया गया, ऐसा मैंने सुना। [४१६-४३०]

#### निकृष्ट राज्य पर चिन्तन

श्रपने स्वामी श्रप्रबुद्ध को निकुष्ट के बारे में बतलाते हुए वितर्क ने श्रागे कहा—श्रहा ! एक तो बेचारा निकुष्ट श्रपने राज्य में प्रवेश ही नहीं कर सका ।\* उसके प्रवेश के पहिले ही तस्करों ने उसके सम्पूर्ण राज्य का हरएा कर लिया श्रौर उसकी श्रीत उत्तम सेना भी घर गई। परिएगाम स्वरूप बेचारे ने यहाँ भी श्रनेक दुःख पाये, राज्य से भ्रष्ट हुश्रा ग्रौर दूसरा नारकी में जाकर वहाँ भी अनेक प्रकार के त्रास निरर्थक ही सहे। उस दुरात्मा निकुष्ट को यह सब दुःखों का समूह श्रौर पीड़ा श्रज्ञान के कारएग ही हुई है, क्योंकि वह पापी श्रधमाधम जीव श्रपने राज्य को भी नहीं पहचान सका। यदि उसे पता होता कि उसका राज्य रत्नों से पूर्ण एवं स्रति सुन्दर है श्रौर यदि उसे चारित्रधर्मराज की सेना का पता होता तो वह ग्रपने सच्चे मित्रों को मित्र रूप में ग्रहरण करता श्रौर महामोहराज तथा उसकी सेना को श्रपना शत्रु समक्षता, जिससे उसे इतनी दुःख-परम्परा प्राप्त नहीं होती। यदि उसने सत्य को सम्यक् प्रकार से समभा होता तो श्रपनी शक्ति श्रौर नीति का भलीभांति उपयोग कर, चोर लोगों की सेना को भगा कर श्रपने राज्य पर निष्कंटक राज्य करता। [४३१-४३६]

जो होना था वह तो हुम्रा ही । मुफ्ते चिन्ता करने से क्या ? भ्रब मुफ्ते तो भ्रापकी म्राज्ञानुसार दूसरे म्रधम के राज्य में जॉकर पता लगाना था, म्रतः वहाँ जाकर मैंने क्या भ्रनुभव किया ? वह म्रापको सुनाता हूँ । [४३७]

# १२. त्र्राधम-राज्य : योगिनी दृष्टिदेवी

वितर्क अपने स्वामी अप्रबुद्ध से बोला—हे देव। द्वितीय वर्ष के प्रारम्भ में भी उसी प्रकार पटह (ढोल) बजाकर उद्घोषणा की गई कि अरे लोगों! इस वर्ष अधम का राज्य हुआ है, अतः खाओ, पिओ और मौज करो। इस बार भी मोह राजा और चारित्रधर्मराज की सेनाओं में प्रथम वर्ष की भांति अधम राजा कैसा होगा, इस सम्बन्ध में विचार-विमर्श हुआ। मोह राजा की राज्यसभा में महामोहराज के मंत्री विषयाभिलाष ने अधमराजा के स्वरूप और गुगों का जो विस्तार से वर्णन किया, उसे मैं बतलाता हुँ। [४३६-४४०]

मंत्री विषयाभिलाष कहने लगा—देखो, अधम के पिता ने इस ग्रधम राजा को कैसा बनाया है ? इस ग्रधम का स्वरूप विस्तार से बतलाता हूँ :—

#### ग्रथम का स्वरूप

यह अधम इस लोक (भव) में गाढासक्त है। सर्व प्रकार के आनन्द भोगने का इच्छ्क है। इस भव को ही सब प्रकार से पूर्ण मानता है। परलोक से विमुख है। धर्में ग्रौर मोक्ष के प्रति इसको द्वेष है। ग्रर्थं ग्रौर काम पुरुषार्थं में तल्लीन है । शब्द, रूप, रस, गन्ध ग्रीर स्पर्श में ग्रत्यन्त लुब्ध है । तप, दया, दान, शील, ब्रह्मचर्य स्रादि गुर्गों की हंसी उड़ाने वाला विद्षक है । स्रतः वह हमारा तो अत्यधिक प्रिय ही है। उसे भी हमारे प्रति प्रेम है। वह हमारा श्राज्ञापालक है। वह चारित्रधर्मराज ग्रौर उसकी सेना का द्वेषी है, उनका एकान्तत: शत्र है। उसे ग्रभी तक ग्रपने स्वराज्य का ज्ञान ही नहीं है। ग्रपने बल, वीर्य ग्रीर स्वरूप की भी वह नहीं जानता है। हम वास्तव में चोर-लुटेरे हैं, यह भी वह नहीं जानता। इसलिये मुक्ते लगता है कि, हे देव ! इसमें तिनक भी संदेह नहीं कि अधम का राज्य वस्तुतः हमारे हित के लिये ही निर्मित हुग्रा है । हमें केवल इतना ध्यान रखना है कि वह किसी भी प्रकार अपने राज्य में प्रवेश न कर सके; क्योंकि एक बार यदि यह अपने राज्य में प्रविष्ट हो गया तो हमारी चेष्टास्रों को जानकर हमें पहचान लेगा । इस दुरात्मा ग्रधम में तनिक वीर्यं, पराक्रम, शक्ति है, इसलिये इसे राज्य से बाहर ही रखना चाहिये। इसका राज्य में प्रवेश हमारे लिये हितकर नहीं है। [888-880]

महामोह महाराजा ने पूछा-ग्रार्य ! दुरात्मा ग्रधम \* ग्रपने राज्य में प्रवेश न कर सके ग्रौर बाहर ही बाहर रहे इसके लिये कोई मार्ग हो तो विस्तारपूर्वक बतलाग्रो। विषयाभिलाष—देव! मैंने अभी बताया था कि अधम अर्थ और काम में अधिक आसकत है, इसिलये हम सभी को मिलकर उसे बाह्य प्रदेश में घन बटोरने और विषय सेवन में इतना व्यस्त रखना चाहिये कि वह अपने अन्तरंग राज्य में प्रवेश ही न कर सके।

महामोह ने आज्ञा दी कि, 'श्रार्य ! ऐसा ही करो । यह योजना सेना को बतला दो, जिससे श्रधम प्रतिपल घन श्रौर विषयों में डूबा रहे श्रौर श्रन्तरंग में भांक भी न सके ।' श्राज्ञा सुनते ही समस्त सैन्य योजना-पूर्ति में संलग्न हो गया । [४४८-४५१]

### योगिनी दृष्टिदेवी की नियुक्ति

विषयाभिलाष मंत्री की एक दुष्टि नामक पुत्री जो श्रत्यधिक चतुर, परम-योगिनी, स्रतिस्वरूपवान, विशालाक्षी एवं स्राकर्षक थी स्रौर सभा में बैठी थी, उसने महाराजा से कहा-देव। ग्रापने तो देवता, दानवों ग्रीर मनुष्यों को पहले ही जीत रखा है, फिर ग्रापके समक्ष ग्रघम की शक्ति भी कितनी सी है जो उस अकेले को जीतने के लिये श्राप सब तैयार हुए हैं। महाराज ! ग्राप श्राज्ञा दें तो मैं प्रकेली ही उसे वश में कर सकती हूँ, इसमें क्या बड़ी बात है। स्राप सब व्यर्थ में क्यों चिन्तित हो रहे हैं ? हे देव ! मैं श्रापको विश्वास दिलाती हूँ कि थोड़े ही समय में मैं उसे राज्य-भ्रष्ट कर दूंगी, उसके अन्तरंग राज्य से उसे दूर रखुंगी और आपका आज्ञा-कारी बना दूंगी। मैं ऐसा उपाय करूंगी कि वह न केवल अपने बल ग्रीर सेना से बेखबर रहे अपितु सदा अपनी सेना से रुष्ट रहे। हे देव! मेरे इस कथन में आप तनिक भी संशय नहीं करें। हे स्वामिन्! यह तो भ्राप मानते ही हैं कि मैं जहाँ जाती हुँ वहाँ स्पर्श ग्रादि भाई-बहिन मेरे सहचारी रूप में मेरे साथ ही रहते हैं ग्रीर ये स्पर्श श्रादि श्रपने ही व्यक्ति हैं। मैं जिस किसी पूरुष को वशीभूत करने जाती हँ उस समय भाव से ग्राप सब लोगों का सामीप्य भी मुक्ते प्राप्त होता है। ग्रापको स्मरण होगा कि गत वर्ष निकृष्ट राजा तो धन ग्रौर विषय लोलपता से रहित था, उसे भी मैंने म्रापके सान्निध्य में राज्य-भ्रब्ट कर पापीपिजर नरक में पहुँचा दिया था । श्रतः इसे ग्रपने श्रंतरंग राज्य में जाने से रोकने में तो कठिनता ही क्या है ? हेस्वामिन्! ग्रब स्नाप विलम्बन कर मुभ्ते शीघ्न ग्राज्ञा प्रदान करें ताकि मैं उस अधम राजा को उसके राज्य में प्रवेश ही न करने दूं।

महामोह राजा ने दृष्टि देवी को विश्वासपात्र और योग्य समक्त कर अधम राजा को वश में करने की ग्राज्ञा दे दी ग्रीर दृष्टि देवी तत्क्षण ही बाह्य प्रदेश में ग्रधम राजा के पास पहुँच गई। [४५२-४६०]

इधर चारित्रधर्मराज के मण्डल में भी ग्रधम राजा के राज्य के समाचारों से खलबली मच गई, समस्त मण्डल अस्त ग्रौर भयभीत हो गया। जैसे गत वर्ष निकृष्ट के राजा बनने पर विचार-विमर्श हुग्रा था ग्रौर सारे प्रदेश में शोक फैल

गया था वैसे ही इस समय भी श्रघम राज्य के संवादों से समस्त साधु-मण्डल शोक-ग्रस्त हो गया। [४६१--४६२]

### द्धिटदेवी का प्रभाव

दृष्टिदेवी ने योगबल से सूक्ष्म रूप घारण किया ग्रौर गुप्त रूप से ग्रधम राजा की ग्रांखों में समा गई। दृष्टि के प्रभाव से ग्रधम राजा स्त्रियों के रूप-सौन्दर्य के निरीक्षण में ग्रधिक लोलुप हो गया ग्रौर सौन्दर्य श्रवलोकन के श्रितिरक्त संसार में सुख का अन्य कोई कारण नहीं है, ऐसा वह मानने लगा। स्त्रियों के कटाक्ष, तिरछी नजर, इंगितादि चेष्टायें, ग्रंगोपांग, हाव-भाव, लावण्य, हास्य, लीला, कीडा ग्रादि को ग्रांखें फाड़-फाड़ कर देखने में ही उसे ग्रानन्द ग्राने लगा। मूर्ख ग्रधम राजा स्त्रियों के नेत्रों को नीलकमल, मुख को चन्द्रमा, स्तनों को स्वर्णक्लश ग्रौर प्रत्येक ग्रंगोपांग में सौन्दर्य की कल्पना करने लगा। वह स्त्रियों के विलास, लास्य, चपलता, नखरे, हाव-भाव देखने में रस लेने लगा ग्रौर रूपवती ललनाग्रों का नाटक देखकर प्रसन्न होने लगा। सुन्दर चित्र, ग्राकर्षक वस्तुएं ग्रौर विशेषकर सुन्दर स्त्रियों को देखकर वह ग्रित हिषत होता। सौन्दर्य-दर्शन के ऐसे प्रसंगों पर वह सोचता था—'ग्रहो! मुभे तो ग्रतिशय सुख है, मुभे तो यहाँ स्वर्ग मिल गया है! मैं पुण्यशाली हूं कि मुभे निरन्तर ग्राश्चर्योत्पादक रूप ग्रौर सौन्दर्य के दर्शन प्राप्त होते हैं। इस प्रकार वह ग्रधम रात-दिन सौन्दर्य-दर्शन में इतना लुब्ध हो गया कि सोच ही न सका कि वह कौन है? कहाँ से ग्राया है? ग्रौर क्या कर रहा है? [४६३-४७०]

दिष्टिदेवी के साथ ही उसके भाई-बहिन स्पर्शन ग्रादि, स्वयं महामोह राजा श्रीर उसकी सेना भी ग्रपना-ग्रपना काम कर रही थी। परिग्रामस्वरूप ग्रधम राजा में जो थोड़ा बहुत ज्ञान था वह भी नष्ट हो गया। यो ग्रधम राजा धन ग्रीर विषय सुख में तल्लीन होकर बाह्य प्रदेश में ही भटकता रहा। सारे समय रूप-दर्शन, धन बटोरना ग्रीर इन्द्रियों के विषयों को भोगने में ही उसने सुख ग्रीर कर्त्तव्य की इतिश्री मान ली। ग्रपने राज्य, ग्रपनी सेना, ग्रपनी ग्रखूट सम्पत्ति ग्रीर ग्रपने स्वयं के राजा होने का तो उसे भान ही न रहा। दृष्टिदेवी, महामोह राजा ग्रीर उसकी सेना को वह ग्रपना हितेच्छु ग्रीर मित्र मानने लगा ग्रीर उन्हीं का पूरा विश्वास करने लगा। इस प्रकार ग्रधम को ग्रपने विश्वास में लेकर तस्कर सेन्य ने धीमे-धीमे उसका समस्त राज्य हड़प लिया ग्रीर ग्रधम को ग्रपना वर्णवद बनाकर, उसके समस्त समर्थकों को मार-मार कर भगा दिया। [४७१-४७५]

इस प्रकार अधम राजा अपने राज्य से भ्रष्ट हुआ, अपने सच्चे हितैषियों से रहित हुआ और अपने शत्रुओं से घिरकर हतपराक्रम हुआ। दूसरों के अघीनस्थ रहने में वह सुख मानने लगा। शब्दादि इन्द्रिय विषय जो दुःख रूप हैं और दुःख को उत्पन्न करने वाले हैं, उसे अज्ञानवश प्राणी सुख रूप मानता है। अर्थात् वास्तविक सुख क्या है स्रौर कहाँ है, इसे न जानने से विपरीतमित के कारण इन्द्रिय सुख को ही वह वास्तिविक सुख मानने लगता है। वह स्रघम बाह्य प्रदेश में ऐसा भटक गया कि उसकी तुलना राज्य कर्मचारी, स्रभिनेता, भाट, चारण या जुन्नारी से की जा सकती है। स्वयं राजा होते हुए भी वह संसार में सर्वत्र स्रभिनेता स्रौर जुन्नारी के रूप में पहचाना जाने लगा। महामोह राजा की सेना के प्रभाव में वह दुनियां में व्यभिचारी, महापापी, विवेकीजनों की दृष्टि में दयापात्र, नास्तिक, मर्यादाहीन स्रौर धर्मानुष्टानों का द्वेषी बन गया। धर्म करने वालों को वह हास्य पूर्वक ढोंगी, भोगहीन स्रौर भाग्यहीन कहने लगा स्रौर सर्थ तथा काम में तल्लीन लोगों को विद्वान् मानने लगा। वह समभने लगा कि जिसकी स्त्री स्रपने वश में हो, जिसे नित्य नूतन सौन्दर्य दर्शन प्राप्त होता हो स्रौर जिसके पास स्रगिणत घन हो उसे यहीं मोक्ष प्राप्त है, वही सच्चा सुखी है, स्रन्य सब तो व्यर्थ ही विडम्बना मात्र हैं। इस प्रकार स्रधम राजा ने बाह्य प्रदेश में ही भटकते हुए स्रपना सर्वस्व खो दिया, स्रच्छे विचारों से वंचित रहा स्रौर ऐसी निकृष्ट दशा में ही स्रानन्द मानने लगा। [४७६-४८२]

अन्यदा अघम को एक रूपवती चाण्डालिन स्त्री दिखाई दी श्रीर दृष्टिदेवी के प्रभाव से वह उस पर श्रासक्त हो गया। उसे अपनी कुल मर्यादा, लोकलज्जा, कलंक, अपयश, पाप या भविष्य का भी विचार न हुग्रा। न तो उसे लोकनिन्दा का भय हुग्रा और न ही उसने कार्य-अकार्य का विचार किया। \* उस चाण्डालिन स्त्री के रूप-सौन्दर्य का लम्पट बनकर वह उसी की तरफ निनिमेष दृष्टि से एकटक देखने लगा और अन्य समस्त व्यवहार भूल गया। अधम का ऐसा अति विपरीत लोकनिन्दा तुच्छ व्यवहार देखकर सब लोग उसकी निन्दा करने लगे, तिरस्कार करने लगे और उसे फटकारने लगे। अर्थात् अन्तरंग राज्य से भ्रष्ट होकर वह बाह्य प्रदेश में भी जन-समूह से निन्दित हुग्रा। सब लोगों ने इकट्ठे होकर उस महान् अकार्य करने वाले अधम को राज्य से निकाल दिया; क्योंकि "गुगों की ही सर्वत्र पूजा होती है।" फिर बाह्य प्रदेश में भी अति भयंकर दु:खों को सहन कर निकृष्ट की तरह अधम को भी कर्मपरिणाम राजा ने रुष्ट होकर, यह कहकर कि 'तुमने राज्य बहुत गलत ढंग से किया, तुम्हें राज्य करना नहीं आता' पापीपिजर नामक महा भयानक स्थान में डाल दिया। यहाँ भी उसे अनन्तविध दु:ख प्रदान किये गये। [४०३ -४६०]

वितर्क कहने लगा कि, उस समय मेरे मन में विचार श्राया कि निकृष्ट की तरह श्रथम राजा भी राज्य मिलने पर भी ऐसी दुरावस्था को प्राप्त हुश्रा, वह श्रपने राज्य, श्रपनी सेना श्रौर श्रपने बल-वीर्य को नहीं जान सका, इसका भी एकमात्र कारएा उसका श्रज्ञान ही था श्रन्य कोई कारएा नहीं। [४६१]

## १३. विमध्यम-राज्य

वितर्क तृतीय वर्ष के राजा का वर्णन करते हुए कहता है—देव ! तीसरे वर्ष में विमध्यम को अन्तरंग राज्य सौंपा गया । गत दो वर्षों में जिस प्रकार घोषणा की गई थी उसी प्रकार इस बार भी की गई । गत वर्षों की भांति इस बार भी महामोह श्रौर चारित्रधर्मराज की सभाग्रों में इस नये राजा के विषय में विचार-विमर्श हुआ। [४६२-४६३]

महामोह राजा ने ग्रपने मंत्री विषयाभिलाष से पूछा—ग्रार्य ! अन्तरंग राज्य के इस नये राजा के गुणों के सम्बन्ध में क्या जानते हो ? सुनाग्रो । [४९४]

उत्तर में विषयाभिलाष बोला—महाराज ! यह नया राजा वैसे तो हमारे प्रति प्रेम दृष्ट रखने वाला होने से हमें प्रिय तो है, पर कभी-कभी यह चारित्रधर्म-राज की तरफ भी देख लेता है। यद्यपि वह ग्रपने हृदय से हमें ग्रपने भाई के समान ही मानता है तथापि चारित्रधर्मराज की सेना से भी भ्रपेक्षा रखता है। इसका प्रेम एवं पक्षपात हमारे प्रति श्रधिक है ग्रौर चारित्रधर्मराज के प्रति स्रादर-सन्मान कम है । इसकी इस लोक के प्रति जैसी स्रासक्ति है वैसे ही वह परलोक के प्रति भी वांछा करता है, दिष्ट रखता है । इसका मन मुख्यत: धन बटोरने ग्रौर काम भोगों में भ्रासक्त है, पर कभी-कभी सहज धर्मकार्य भी करता रहता है। यह प्रकृति से सरल, सभी देव-गुरुग्रों एवं तपस्वीजनों की स्तुति करने वाला, दान देने वाला, शील पालन करने वाला ग्रौर सत्शास्त्र पर किसी प्रकार का दूषण नहीं लगाने वाला है। हे देव ! यह हमारे लिये बहुत ग्रन्छा नहीं है, क्योंकि चारित्रधर्मराज की सेना के स्वरूप को भी सामान्यतः जानता है। इस वर्ष हमें भ्रधिक सावधान रहना पड़ेगा। जैसे भी हो वैसे इसे भी अन्तरंग राज्य में प्रविष्ट होने से रोकना पड़ेगा। यदि हमने थोड़ी सी भी भूल की तो स्रंतरंग राज्य में प्रवेश करते ही यह भ्रपनी सेना को पहचान लेगा और उसका \* पालन-पोष्ण करेगा, तथा हमारी सेना के लिये बाधार्ये खड़ी कर देगा, यह निःसंदेह है । यह बाह्य प्रदेश में रहकर ऊपर-ऊपर से स्वयं की सेना का परिपालन करता रहे तो हमारे लिये अत्यन्त बाधक नहीं बन पायेगा। जैसे हमने पहले दृष्टिदेवी के सहयोग से ग्रधम को उसके राज्य में प्रवेश करने से रोका था, वैसे ही इसे भी रोकना पड़ेगा। अतएव हे स्वामिन्! अब आप अपनी योजना को कियान्वित करने के लिये अविलम्ब आजा कीजिये, जिससे कि विमध्यम अपने राज्य में प्रवेश कर अधिकार प्राप्त न कर सके।

पृष्ठ ५६३

यह सुनकर महामोह ने विमध्यम को उसके ब्रन्तरंग राज्य में प्रवेश करने से रोकने की ब्राज्ञा दे दी। [४६५-५०६]

#### विमध्यम का राज्य

श्राज्ञा मिलते ही मोह राजा के तस्कर सैनिकों ने दृष्टिदेवी के सहयोग से विमध्यम को अपने अन्तरंग राज्य में प्रवेश करने से रोक दिया और उसके राज्य पर अपना श्राधिपत्य जमा लिया। पर, इस बार चारित्रधर्मराज की सेना को अधिक पीड़ित नहीं किया और किचित् उस सैन्य की अपेक्षा भी रखी। परिणाम-स्वरूप वह राज्य से बहिभूत होने पर भी भ्रात्मीय राज्य और सेना का भी कभी-कभी मान-सन्मान के साथ पालन-पोषएा करने लगा । विमध्यम ने रात-दिन के समय को तीन भागों में बांट दिया था । वह समयोचित कूछ समय घर्म-कार्य करता, कुछ समय धनोपार्जन करता ग्रीर कुछ समय विषय सेवन में बिताता। वह धर्म, ग्रर्थं ग्रौर काम तीनों में प्रवृत्ति करता था जिससे चारित्रधर्मराज ग्रादि भी संतुष्ट थे ग्रौर गत वर्षों की तरह शोक-मग्न भी नहीं थे । विमध्यम राजा की तुलना त्रिवर्ग (ग्रर्थ, काम, धर्म) साधक सदाचारी ब्राह्मए। या प्रजापालक राजा से की जा सकती है। इस पद्धति से वह विमध्यम लोगों में भाग्यशाली ग्रौर पुण्यवान के रूप में प्रशंसित भी हुया । विमध्यम का पिता कर्मपरिगाम महाराजा भी ग्रपने पुत्र की राज्यपालन पद्धति से कुछ प्रसन्न हुन्ना। फलस्वरूप उसने कभी विमध्यम को सुख पूर्ण संयोग वाले पशुसंस्थान में भेजा तो कभी सुख-साधन युक्त मानवावास में ग्रौर कभी सुख से भरपूर विबुधालय (देवलोक) में भी भेजा था, ऐसा मैंने सुना । [५०७-५१६]

#### १४. मध्यम-राज्य

विमध्यम का राज्य समाप्त होने पर चौथे वर्ष मध्यम नामक चौथे पुत्र का राज्य प्रारम्भ हुग्रा। गत वर्षों की भांति इस बार भी उसकी नियुक्ति की घोषणा पटह बजाकर की गई। महामोह ग्रौर उसके मंत्री के बीच भी गत वर्षों की ही तरह इस नये राजा के विषय में विचार-विमर्श हुग्रा। महामोहराज द्वारा मध्यम के गुएा ग्रौर स्वरूप के सम्बन्ध में पूछने पर विषयाभिलाष मंत्री ने कहा:

महाराज ! यह मध्यम राजा धर्म, श्रर्थ, काम ग्रीर मोक्ष इन चारों पुरुषार्थों में पूरे समय भाव-पूर्वक प्रयत्न करने वाला है । वह इन चार पुरुषार्थों

में मोक्ष को ही सच्चा परमार्थ स्वरूप मानता है। वह यह भी जानता है कि मोक्ष रूपी साध्य को प्राप्त करने का वास्तिवक साधन धर्म ही है, ग्रतः वह ग्रर्थ ग्रौर काम में ग्रियिक ग्रासक्त नहीं होता। यद्यपि वह धन ग्रौर काम भोगों के दोषों को भली भांति जानता है, तथापि स्वयं में ग्रत्यन्त विशाल पराक्रम के ग्रभाव में वह उसको परमार्थ से बन्धन/दोष स्वरूप ही समभता है! फिर भी इन बन्धनों को तोड़ने में ग्रभी वह ग्रपने ग्रापको ग्रसमर्थ पाता है। उसका चिन्तन सदा मोक्ष लक्ष्य की ग्रोर ही रहता है, ग्रर्थात् वस्तु स्वरूप को बराबर समभता है।\* फिर भी यह नरपित ग्रावश्यक सामर्थ्य के ग्रभाव में बन्ध, पुत्र, कलत्रादि इन भाव-बन्धनों को तोड़ने में ग्रक्षम है। [४१७-४२२]

वितर्क कहता है कि विषयाभिलाष मन्त्री ने महामोहराज ब्रादि के सन्मुख मध्यम के स्वरूप गुर्गों का चित्रग् किया वैसाही मध्यम का स्वरूप-वर्णन मैंने जनता के मुख से भी सुना।

अप्रबुद्ध-वितर्क ! तुमने मध्यम के सम्बन्ध में लोगों के मुख से और क्या-क्या सुना ?

वितर्क – देव ! सुनिये । सिद्धान्त गुरु ने जो बातें भ्रापको पहले बतलाईं थों उन्हीं सिद्धान्त गुरु से इस मध्यम राजा की भी पहचान थी। सिद्धान्त गुरु ने एक बार मध्यम राजा को उद्देश्यपूर्वक समका दिया था जिससे वह अपने ब्रात्मिक अन्तरंग राज्य को भी थोड़ा बहुत जान गया था । उनके उपदेश से वह अपनी ऋद्धि-समृद्धि और वास्तविक स्वरूप को तथा चारित्रधर्मराज के योद्धाओं को भी पहचान गयाथा। सिद्धान्त के वचनों से वह यह भी जान गयाथा कि महामोह ग्रादि शत्रु कितने प्रबल तस्कर हैं । फलस्वरूप मध्यम राजा ने ग्रपने बीर्य (बल) को थोड़ा-थोड़ा प्रकट कर अन्तरंग राज्य की आधी भूमि को अपने अधीन कर लिया। मध्यम राजा के सहायक चारित्रधर्मराज ग्रौर उसके योद्धा भी इससे प्रसन्न हुए और मोह राजा आदि चोर-लुटेरे घबराये। महामोह आदि तस्कर भी मध्यम राजा की शक्ति को जान गये, ग्रतः भ्रब उन्होंने भी उसके राज्य को अधिकार में करने के विचार का त्याग कर दिया और राजा के अनुचर जैसे बन-कर उससे डरते हुए, भय खाते हुए उसके ग्रास-पास ही मंडराने लगे। चारित्रधर्म-राज भ्रादि राजा, सेना एवं बान्धवजन भी भ्रपने स्वामी की इतनी सामर्थ्य को देखकर मन में किचित् प्रसन्न हुए श्रौर दृष्टिदेवी जो पिछले राजाग्रों को वश करने में समर्थ हुई थी वह भी मध्यम राजा के मार्ग में ग्रत्यन्त बाधक नहीं बन सकी, अर्थात् उसका कुछ भी नहीं बिगाड़ सकी । [४२३-४३२]

इस प्रकार मध्यम राजा ने अपने मण्डल को थोड़ा जीत लिया था श्रौर घीरे-धीरे अपने राज्य का विस्तार करने की प्रतीक्षा करने लगा। बाह्य प्रदेश में मध्यम

मृह्य प्रहुष

राजा की बहुत प्रशंसा हुई । लोग कहने लगे कि यह राजा सचमुच भाग्यवान ग्रौर पुण्यवान है, इसको सत्य मार्ग प्राप्त हुन्ना है, यह घन्य है । [५३३–५३४]

अधिक क्या ? जैनेन्द्र-शासन में प्रवृत्त जिन जीवों ने सत्य मार्ग प्राप्त किया है, जिनके मन में सच्ची शुद्ध श्रद्धा जाग्रत हुई है, जो जीव, अजीव आदि तत्त्वों के जानकार हैं, जो अपनी शक्ति के अनुसार पाप से पीछे हटे हुए हैं, जो अपनी विशुद्ध लेख्या वैचारिक प्रवृत्ति से संसार के सभी प्रािण्यों को आह्लादित करते हैं, ऐसे प्रािण्यों जिस प्रकार का आचरण करते हैं ठीक वैसा ही आचरण मध्यम राजा ने अपने राज्य को भोगते समय किया। तत्त्व को समक्ष कर परलोक और मोक्ष के लिये प्रािण्यों जिस प्रकार का पुरुषार्थं करता है उसी प्रकार का उद्यम करने वाला मध्यम राजा भी था। [४३४-४३६]

मध्यम राजा का पिता सार्वभौम नरपित कर्मपरिगाम महाराजा \* ग्रपने पुत्र की इस प्रवृत्ति से प्रसन्न हुग्रा ग्रौर उसका राज्य-काल पूरा होने पर उसे ग्रसंख्य सुखों से भरपूर विबुधालय (देवलोक) में भेज दिया। [४३६-४४०]

# **१५. उत्तम-राज्य**

वितर्क अप्रबुद्ध से कह रहा है — निकृष्ट, ग्रधम, विमध्यम और मध्यम इन चार प्रकार के राजाओं का भिन्न-भिन्न चिरत्र और राजतन्त्र का अवलोकन करने के पश्चात् 'पांचवां उत्तम क्या करेगा और किस प्रकार राज्य का पालन करेगा?' इस सम्बन्ध में मुक्ते जानने की उत्सुकता जाग्रत हुई। गत वर्षों की भांति इस वर्ष भी उत्तम राजा के राज्यारंभ की घोषणा देश के सभी नगरों और ग्रामों में हुई। घोषणा सुनकर अन्तरंग राज्य के अधिपति चारित्रधर्मराज और महामोहराज की सभाओं में भी इस नये राजा के विषय में ऊहा-पोह एवं विचार-विमर्श हुआ।

[ \$88-888 ]

सद्बोध मंत्री ने सेना में शांति तथा धैर्य बनाये रखने के लिए चारित्रधर्म-राज के समक्ष उत्तम राजा के स्वरूप और गुणों का विस्तार से वर्णन करते हुए कहा—-

भाइयों ! इस नये राजा से श्राप लेशमात्र भी न घबरायें । यह राजा बहुत श्रच्छा, हमारे प्रति प्रेम रखने वाला ग्रौर हमारे श्रानन्द में विशिष्ट वृद्धि करने

<sup>\*</sup> पृष्ठ ५६५

प्रस्ताव ६: उत्तम-राज्य १६३

वाला है। यह राजा जानता है कि उसका यह राज्य अनेक अमूल्य रत्नों से समृद्ध है। यह हमारी सेना के प्रत्येक नायक को उसके नाम और गुणों से जानता है और उन गुणों का स्वयं उसके साथ क्या सम्बन्ध है उसे भी जानता है। पुनः हमारी सेना कैसी है? कितनी है? सेनापितयों के क्या-क्या गुणा हैं? हमारे कौन से स्थान, ग्राम, नगर, प्रदेश आदि हैं तथा अन्तरंग राज्य में कौन-कौन चोर हैं और कौन शुद्धाचरण वाले हैं? इसे भी वह जानता है। इस राज्य में किस प्रकार की परि-स्थित उत्तम है? इस समस्त वस्तुस्थित को भी उत्तम भूपित समभता है। इतना ही नहीं, समभी हुई बात को कियान्वित करने के लिए भी सर्वदा तत्पर रहता है, जिससे हमारी सेना की बल-शक्ति में वृद्धि होती है और हमारे यश तथा तेजस्विता में भी वृद्धि होती है। वह महामोह आदि हमारे शत्रुओं को पहचानता है तथा उनको दबाकर रखने वाला और उनका नाश करने वाला है। एक राजा के योग्य सभी गुणों से अलंकृत होने के कारण यह राजा हमारे लिए श्रेष्ठ है और इसका राज्य परमार्थ से हमारा राज्य हो गया है, ऐसा आप समभें। देव ! इस सम्बन्ध में संदेह की कोई गुंजाइश नहीं है। [४४४-४४०]

सद्बोध मंत्री के उपरोक्त वचन सुनकर चारित्रधर्म आदि राजाओं के मुख-कमल प्रफुल्लित हो गये। फिर उन्होंने आनिन्दत होकर आश्चर्यजनक हर्ष-महोत्सव मनाया और परस्पर अभिनन्दन किया तथा बधाईयां बांटने लगे। सभी राजा आनंद रस में लीन होकर गाने लगे—

श्रहो ! इस उत्तम राजा के प्रकर्ष-पूर्ण प्रबल राज्य में समग्र तस्कर-समूह के बल का दलन (हनन) कर दिया जायेगा । श्रल्प समय में ही यह राज्य उत्तम/श्रेष्ठ प्रकार का हो जायेगा और विशेष रूप से इसका राज्य साधुजनों को अतिशय श्रानन्द प्रदान करने वाला हो जायेगा । [५५१-५५३]

इधर उत्तम-राज्य की स्थापना के समाचार सुनकर महामोह राजा की सेना तो हताश हो गई। 'श्ररे मर गये!' कहते हुए वे सचमुच ग्रधमरे से हो गये। वे सोचने लगे कि, श्रव कहाँ जायें? कहाँ भागें? जीवन-रक्षा कैसे करें? क्या करें? इन्हीं विचारों में श्राकुल-व्याकुल होकर वे घबराने ग्रौर दु:खी होने लगे।

[ xxx-xxx ]

अपने पिता कर्मपरिणाम महाराजा से राज्य प्राप्त कर उत्तम राजा पहले सिद्धान्त गुरु के पास गया और उनसे आन्तरिक राज्य की गुप्त स्थिति के बारे में पूछा। उत्तम ने कहा—महाराज! इस अति दुर्गम राज्य में मुभ्ने कैसे प्रवेश करना चाहिये? \* महा प्रचण्ड चोरों का नाश कैसे करूं? किस नीति से राज्य करने पर यह विशाल राज्य मेरे वश में होगा? मेरी पौरुष-शक्ति का उपयोग मुभ्ने कहाँ करना चाहिये? पूज्यवर! आप विधिवेत्ता हैं, आप सब कुछ उपाय/मार्ग जानते हैं,

स्रतः मुभ्ते ऐसा मार्ग बताइये जिससे मेरा राज्य निष्कंटक ही ग्रौर मुभ्ते स्रन्य किसी से भी त्रास प्राप्त न हो सके । [४४६–४४६]

उत्तर में सिद्धान्त गुरु ने उत्तम से कहा — वत्स ! तू सचमुच राज्य करने के योग्य है, यह नि:सन्देह है । क्योंकि, तुभे मोक्ष-प्राप्त की प्रबल इच्छा है और उसी के लिये तू धर्म की साधना करता है । तू विरत होकर संसार से दूर होता जा रहा है । तू अर्थ और काम से पराइमुख होता जा रहा है । ये सभी योग्य लक्षण हैं । मोक्ष-प्राप्त के लिए प्रवृत्त होने वाले को आनुषंगिक रूप से जो यश और मुख प्राप्त होता है उसमें वह मोहित, लुब्ध नहीं होता, इसीलिए वे बन्ध के कारण नहीं बनते । मैं तुभे भी ऐसा ही देख रहा हूँ । इस संसार का सभी प्रपंच तुभे स्पष्टत: दिखाई दे रहा है । उसके रहस्य और विषमता को तूने समभ लिया है, इसीलिये पिता द्वारा सौंपे गये राज्य को भी तूने पहचान लिया है । हे नरोत्तम ! इस राज्य में प्रवेश करने की विधि बतलाता हूँ, एकाग्रचित्त होकर सुनो । [४६१—४६४]

### राज्य-प्रवेश का उपाय

राजन् ! अन्तरंग राज्य में प्रवेश करने से पहले गुरु महाराज से पूछना। गुरु महाराज जो उपदेश दें/मार्ग बतावें उस पर सम्यक् प्रकार से आचरण करना। वेद मंत्रों से मंत्रित ग्रग्नि की जिस प्रकार ग्रग्निहोत्री रक्षा करता है उसी प्रकार गुरु महाराज की सेवा/उपासना करना। धर्मशास्त्रों का मननपूर्वक ग्रभ्यास कर तलस्पर्शी ज्ञाता बनना । उनमें वरिएत सिद्धान्तों/रहस्यों का गहन-चिन्तन करना भौर उन्हें समभकर हृदय को उन पर दृढ़ करना। धर्मशास्त्रों में बताई हुई क्रियाश्रों/श्रनुष्ठानों का पालन करना । संत महात्माश्रों की पर्युपासना/सेवा करना । दुर्जन मनुष्यों से सर्वदा दूर रहना श्रौर उनके परिचय का त्याग करना। १. सर्व प्राणी अपने समान ही है, ऐसा समभ कर उनकी रक्षा करना, उन्हें प्राणदान देना, २. सर्व प्राणियों को हितकारी, मध्र, अवसर योग्य और सोच-समभ कर सत्य वचन बोलना, ३. दूसरे के धन का तिल मात्र भी बिना स्वामी की ग्राज्ञा के नहीं लेना, ४. समस्त स्त्रीवर्ग के साथ संभाषरा, स्मरण, कल्पना, प्रार्थना, वार्तालाप ग्रादि नहीं करना, उनके सामने एकटक नहीं देखना ग्रौर ५. बाह्य तथा ग्रन्तरंग सभी प्रकार के परिग्रह का त्याग करना । श्रात्म-संयम में विशेष उपकारी साधुवेष को घारण करना। नव कोटि विशुद्ध ग्राहार, उपिष, शैंथ्या ग्रादि से ग्रपने शरीर का निर्वाह करना और ग्राम-नगर भ्रादि में निःस्पृह होकर ग्रप्नतिबद्ध विहार करना । तंद्रा, ऊंच, निराशा, आलस्य श्रौर शोक को निकट आने का अवसर भी नहीं देना। सुकोमल स्पर्श पर मूर्छित न होना, स्वादिष्ट रस का लोलुप न बनना, सुगन्धित पदार्थी पर मोहित न होना, कमनीय रूप सौन्दर्य पर ग्रासक्त न होना ग्रौर मधुरध्वनि पर लुब्ध न बनना। कर्कश शब्दों के प्रति उद्वोग न करना, वीभत्स रूप को देखकर जुगुप्सान करना, अपनोज्ञ रस को देख कर द्वेषन करना, दुर्गन्धित

पदार्थों की निन्दा न करना और अरुचिकर स्पर्श की गर्हा न करना। प्रत्येक क्षिण अत्यन्त विशुद्ध भाव-जल से घोकर आत्मा को स्वच्छ रखना। सर्वदा मन में समस्त प्रकार से संतोष रखना, विचित्र प्रकार का "तप करना, पांच प्रकार का स्वाध्याय करना, सर्वदा अन्तः करण को परमात्मा में स्थापित करना और पांच समिति एवं तीन गुष्ति से पवित्र मार्ग पर निरन्तर चलना। क्षुघा, प्यास आदि २२ परिषहों को सहन करना, देव-मनुष्यादि कृत उपसर्गों को सहन करना, बुद्ध, धैर्य तथा स्मृति के बल में यथाशक्य वृद्धि करना और जिन शुभ योगों की प्राप्ति न हुई हो उन्हें प्राप्त करने का भरसक प्रयत्न करना।

उक्त मार्ग का श्रवलम्बन लेकर प्रवृत्ति करने से श्रन्तरंग राज्य में प्रवेश हो सकता है, तुभे भी इसी मार्ग पर चलकर राज्य में प्रवेश करना चाहिये। उत्तम राजा बोले—जैसी भगवन की ग्राज्ञा।

### श्रंतरंग राज्य का मार्ग

इसके पश्चात् सिद्धांत गुरु ने अपना उपदेश आगे चलाया - वत्स ! उपरोक्त पद्धति से अन्तरंग राज्य में प्रवेश करते समय तुम अभ्यास नामक व्यक्ति को अपने ग्रंगरक्षक (विशेष सहायक) के रूप में ग्रवश्य साथ रखना । ऐसा करने पर चारित्रधर्मराज की सेना का वैराग्य नामक योद्धा भी सहयोगी के रूप में तेरे साथ श्रा जायेगा । इन दोनों स्रभ्यास स्रौर वैराग्य को साथ में लेकर तुम स्रन्तरंग राज्य में प्रवेश करना। महामोह राजा की सेना के किसी भी व्यक्ति को बाहर मत स्राने देना । यदि कोई बलात्कारपूर्वक बाहर ग्राने का प्रयत्न करे तो उसे देखते ही भार देना (मोह के उदय को निष्फल कर देना)। चारित्रधर्मराज की सारी सेना को धैर्य बंधाना ग्रौर चित्तवृत्ति राज्य-भूमि को स्थिर करना । मैत्री, मुदिता, करुएा, ग्रौर उपेक्षा नामक चार महादेवियों को इस राज्य भूमि में प्रवर्तित करना ग्रौर उनके प्रसार को श्रधिकाधिक बढ़ाकर उनसे राज्यपालन में सहायता लेना । जब यह सब सामग्री तैयार हो जाये, तब तू पूर्व दिशा के द्वार से अन्तरंग राज्य में प्रवेश करना। इस अन्तरंग भूमि के उत्तर दिशा की (बायीं) स्रोर महामोह राजा की सेना के भाघारभूत उपयोग में ग्राने वाले ग्राम, नगर, घाटी, नदी, पर्वत श्रादि हैं । दक्षिए। की (दायीं) तरफ चारित्रधर्मराज की सेना से सम्बन्धित ग्राम, नगर स्रादि हैं। इन दोनों सेनाग्रों की ग्राघारभूमि तो चित्तवृत्ति महाटवी ही है। इस चित्तवृत्ति श्रटवी के अन्त में पश्चिम दिशा में निर्वृत्ति नामक नगरी है। चित्तवृत्ति श्रटवी को पार करने के बाद सामने ही निर्वृत्ति नगरी है। जब तू निर्वृत्ति नगरी में पहुँ चेगा तब तेरे सारे मनोरथ पूर्ण होंगे ग्रीर तुभे ग्रन्तरंग राज्य-प्राप्ति का वास्तविक फल प्राप्त होगा, ग्रतः इस नगरी में पहुंचने का तू यथाशक्य पूर्ण प्रयत्न करना । चित्त-वृत्ति घटवी के मध्यभाग में होकर ब्रौदासीन्य नामक एक ब्रिक्सिगम राजमार्ग जाता

है। यह मार्ग चारित्रधर्मराज की सेना को ऋत्यन्त प्रिय है। इस मार्ग को महामोह राजा की सेना स्पर्श भी नहीं कर सकती। इस मार्ग पर अनवरत चलकर तू निर्वृत्ति नगरी की ग्रोर जाना । इस मार्ग पर तुभी पहले अध्यवसाय नामक विशाल सरोवर मिलेगा। इस सरोवर की विशेषता यह है कि जब यह गंदा होता है तब स्वाभाविक रूप से महामोह राजा की सेना का पोषएा करता है और चारित्रधर्मराज की सेना को उत्पीड़ित करता है, किन्तू जब यह स्वच्छ होता है तब प्रसन्नतापूर्वक स्वाभाविक रूप से चारित्रधर्मराज के सैन्य को पृष्ट करता है ग्रौर महामोह राजा के सैन्य को \* दुर्बल बनाता है। यही कारएा है कि महामोह की सेना अपने हित के लिये इसे दूषित करती रहती है स्रौर चारित्रधर्मराज की सेना स्रपने उपकारार्थ इसे स्वच्छ करती रहती है। तू इस ग्रध्यवसाय महासरोवर को स्वच्छ करने के लिये मैत्री, मुदिता, करुएा, उपेक्षा महादेवियों को नियुक्त कर देना; क्योंकि ये चारों देवियां इस सरोवर को निर्मलतम/स्वच्छतम बनाने में श्रत्यन्त चतूर हैं । इस सरोवर को स्वच्छ करने से चारित्रधर्मराज की सेना ग्रधिक बलवान होगी, जिससे तेरे श्रधीनस्थ राजा भी पुष्ट होंगे श्रौर महामोह राजा की सेना बलहीन हो जायेगी, तब ही तु आगे प्रयास कर सकेगा। आगे जाकर तुभे इसी सरोवर में से निकली हुई धारगा नामक महानदी मिलेगी। तब तू ग्रपने श्रासन को स्थिर कर, हलन-चलन को रोक कर, श्वासोच्छ वास को बन्द कर, सकल इन्द्रियों के व्यापार को रोक कर, श्रति वेग से चलकर नदी में प्रवेश कर जाना। इस समय महामोह श्रादि भयंकर शत्रु नदी में संकल्प-विकल्प की उत्ताल तरंगे पैदा करेंगे, पर तू श्रत्यन्त सावधानी पूर्वक इन तरंगों को उठते ही शांत कर देना। जब तू घारणा नदी को पार कर आगे बढ़ेगा तब तुभे धर्म-ध्यान नामक दण्डोलक (पगडण्डी) मिलेगी। इस पगडण्डी से आगे बढ़ने पर तुभी सबीजयोग नामक बड़ा रास्ता मिलेगा। इस रास्ते पर चलते हुए तेरे महामोहादि समग्र शत्रुश्रों का प्रतिपल नाश होता जायगा और उनके निवास स्थान भी सब ग्रस्त-व्यस्त होकर विनाश की ग्रवस्था को प्राप्त होते जायेंगे। इस मार्ग पर चारित्रधर्मादि ग्रनुकुल मित्र ग्रधिक बलवान होंगे। तेरी सम्पूर्ण ग्रन्तरंग राज्य-भूमि ग्रधिकाधिक स्वच्छ ग्रौर विशुद्ध होती जायेगी। पहले उसमें जो राजस् श्रौर तामस् वृत्तियां थीं, उनका ग्रब नामो-निशान भी नहीं रहेगा। इस मार्गसे स्रागे बढ़ने पर एक स्रोर शुक्ल ध्यान नामक दण्डोलक स्रायेगा 🕴 दण्डोलक से चलकर ग्रागे बढ़ने पर तुमें विशुद्ध केवलालोक की प्राप्ति होगी, जिससे तू सभी वस्तुग्रों ग्रौर भावों को यथावस्थित गुद्ध ग्राकार में देख सकेगा। यह दण्डोलक स्रागे जाकर निर्दीजयोग नामक बड़े मार्ग से मिल जायेगा । इस मार्ग पर चलते हए भयंकर शत्रुश्रों का शमन करने के लिये तुभे केवली-समुद्घात नामक कठिन प्रयत्ने करना पड़ेगा। ऐसा करके तू योग नामक तीन दृष्ट वैतालों का नाश करसकेगा।

পুত্ত ২৪

039

योगों के नष्ट होने के पश्चात् शैंलेशी मार्ग श्रायेगा, इस मार्ग पर चलना। इस पर चलकर ही तू अन्त में निर्वृत्ति नगरी पहुँच सकेगा। यह नगरी सर्वदा स्थिर रहती है और यहाँ किसी प्रकार की रुकावट या पीड़ा नहीं होती, इसीलिये इसका नाम निर्वृत्ति नगरी रखा गया। यदि तू उदासीनता नामक राज्य मार्ग को छोड़कर इधर-उधर नहीं भटकेगा तो तुक्ते उपरोक्त सभी स्थान क्रमशः प्राप्त होते जायेंगे। इस मार्ग पर चलते हुए तू अपने पास समता नामक योगनलिका (दूरबीन) अवश्य रखना और इस योगनलिका के प्रयोग द्वारा तू दूर के पदार्थों की स्थिति भी बराबर देखते रहना। फिर तू स्वयं ही सभी वस्तुओं के यथावस्थित सत्य स्वरूप को देख सकेगा और प्रत्येक अवसर पर आवश्यक एवं समयोचित कदम उठा सकेगा। अर्थात् इस समता योगनली द्वारा तू स्वयं ही सब कुछ निर्णय कर सकेगा। इसलिये अब तुक्ते अधिक उपदेश देने की आवश्यकता नहीं है।

हे वत्स ! इस निर्वृत्ति नगरी में तो सर्वदा आनन्दोत्सव चलते ही रहते हैं, अतः यहाँ पहुंचकर ही तू अन्तरंग \* राज्य-प्राप्ति का वास्तविक फल और लाभ का भोक्ता बन सकेगा। उस समय तुभे किसी भी प्रकार की बाधा-पीड़ा नहीं रहेगी। सम्पूर्ण शत्रु-समूह के नाश से तू निर्भय हो जायगा। हे भाग्यशालिन्। वहाँ तू सर्वदा आनन्द की लहरों में मग्न रहेगा। तेरे साथ जो अन्तरंग राज्य के राजा हैं उन्हें भी समृद्धि प्राप्त होगी और तुभ में लय होकर वे भी तेरे साथ आनन्द का भोग करेंगे। [४६५-४६७]

वत्स ! तू यह भी लक्ष्य में रखना कि अन्तरंग राज्य में प्रवेश करते ही तू पहले तेरे शत्रुमों का नाश करने वाले पराक्रमी योद्धा वैराग्य को प्रमुख बना देना और मार्गों के जानकार अभ्यास को अपने साथ रखकर उसके मार्ग-दर्शन में ही आगे बढ़ना । हे महाभाग ! इन दोनों की सहायता से राज्य में प्रवेश करने के पश्चात् पद-पद पर तेरी समृद्धि में वृद्धि होगी । अधिक क्या कहूँ ? संक्षेप में तुभ से यही कहना है कि तू इस राज्य मार्ग का कभी त्याग मत करना, अपने अन्तरंग शत्रुओं का नाश करते रहना, बाह्य संपत्ति या आकर्षणों के प्रति आसक्त मत होना, चारित्र-धर्म आदि तेरे हितेच्छुओं का सम्यक् प्रकार से पालन-पोषण करना और मेरे उपदेश को बारम्बार स्मरण करते रहना । हे वत्स ! यदि तू इस प्रकार करेगा तो तेरा सब प्रकार से कल्यागा होगा । वत्स ! अब तू जा और निर्मल राज्य कर । तुभे सिद्धि, लाभ और राज्यफल प्राप्त होंगे और मेरा परिश्रम/प्रयत्न भी सफल होगा । [४६८-५७२]

''जैसी भगवान् की स्राज्ञा'' कहते हुए उत्तम राजा ने प्रस्थान किया। उत्तम का उपदेशानुसार स्रनुष्ठान

महात्मा सिद्धान्त गुरु के उपदेश के श्रनुसार ही बुद्धिशाली उत्तम राजा ने श्रन्तरंग राज्य में प्रवेश किया श्रीर उनके मार्ग-दर्शनानुसार ही श्रपने सभी कर्त्तव्य पूर्ण किये। [४७३-४७४]

हे देव ! महामोह भ्रादि शत्रुओं ने पहले की ही भांति उत्तम राजा को वश में करने की कामना से योगिनी इिट्टिदेवी को नियुक्त किया, किन्तु वह उसे वश में करने में असमर्थ रही, प्रत्युत उत्तम राजा ने ही उसे भ्रपने वश में कर लिया। इतना ही नहीं, श्रन्त में महामोह आदि समस्त शत्रुओं पर उसने विजय प्राप्त करली। [४७४-४७६]

तदनन्तर उत्तम ने घीमे-घीमे समस्त शत्रुवर्ग का नाश कर दिया और निष्कण्टक तथा दिन-प्रतिदिन वर्धमान, प्रताप/समृद्धि सम्पन्न सुन्दर राज्य को प्राप्त कर ग्रपनी सेना का भली प्रकार पालन करते हुए समस्त प्रजा को ग्राह्मादित करने लगा। उसने निर्वृत्ति नगरी के मार्ग को नहीं छोड़ा, इधर-उघर नहीं भटका, इसलिये वह लोगों में श्लाघा/प्रशंसा को प्राप्त हुग्रा। लोग बारम्बार उसका गुण-गान करने लगे कि, उत्तम राजा घन्य है, कृतकृत्य है। यह महाभाग्यवान् कर्त्तव्य-पालक नरश्चेष्ठ उत्तम पुण्यवान् महात्मा है, जिसने ग्रपने पुण्य-कर्मों के माध्यम से राज्य का बहुत ग्रच्छे ढंग से पालन किया। [५७७-५७६]

फिर तो देवता, दानव, मनुष्य, इन्द्र श्रौर चक्रवर्ती भी उसकी श्रनेक प्रकार से स्तुति करने लगे। निष्कंटक मुक्ति-मार्ग की श्रोर प्रयाण करते हुए उसने सर्वोच्च सन्मान/पूजा प्राप्त की। श्रनेक सुखों से परिपूर्ण त्रिभुवन प्रसिद्ध श्रन्तरंग राज्य का पालन करता हुश्रा, सिद्धान्त गुरु द्वारा प्रदिश्ति मार्ग का श्रनुसरण करता हुश्रा वह निर्वृत्ति नगरी के निकटतर पहुँचने लगा। श्रौदासीन्य मार्ग से चलता हुश्रा तथा वैराग्य श्रौर श्रम्यास की सहायता से उपरोक्त सरोवर, रास्तों, पगडण्डियों श्रौर निद्यों को पार करता हुश्रा, निरन्तर प्रगित करता हुश्रा वह श्रांगे बढ़ता रहा। श्रात्मिवकास की सारी प्रक्रियाशों को कमशः सम्पन्न करता हुश्रा वह सर्वदा श्रानन्दोत्सव से श्रोत-प्रोत निर्वृत्ति नगरी में पहुँच गया श्रौर श्रन्तरंग राज्य के सर्वोत्तम फल को प्राप्त कर उसको भोगने में समर्थ हुश्रा। [४८०-४८३]

हे देव ! मैंने तो यहाँ तक सुना है कि इस निर्वित्त नगरी में न मृत्यु है, न वृद्धावस्था है, न पीड़ा है, न शोक है, न उद्धेग है, न भय है, न क्षुधा है, न तृषा है ग्रौर न किसी प्रकार का उपद्रव ही है। वहाँ तो स्वाभाविक, बाधा-पीड़ारहित, स्व-स्वाधीन, ग्रनुपम अनन्त सुख ही सुख है। मोक्ष का सुख वर्णनातीत ग्रौर तर्करहित है। इस उपमातिग सुख का अनुभव तो किसी सम्पूर्ण ज्ञानी या विशिष्ट महायोगी को ही हो सकता है। [४८४-४८४]

इस प्रकार राज्य का पालन करने से उत्तम भूपित निर्वृत्ति नगरी को प्राप्त कर सका और इस नगरी में पहुँचकर वह चिन्तारहित बन गया। तत्पश्चात् उसने उसको राज्य प्रदान करने वाले अपने पिता कर्मपरिगाम महाराजा को पराजित कर, विजयश्री प्राप्त करली। फलस्वरूप उसे ढोक (कर, चौथ) देने की भी

<sup>•</sup> पृष्ठ ६००

प्रस्ताव ६ : वरिष्ठ-राज्य १६६

आवश्यकता नहीं रही । वह सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र हो गया श्रौर श्रनन्त श्रानन्द, श्रनन्त वीर्य, श्रनन्त ज्ञान श्रौर श्रनन्त दर्शन से परिपूर्ण होकर, समस्त कियाश्रों से रहित होकर निरन्तर रमण करने लगा । चित्तवृत्ति महाराज्य का सफलतापूर्वक पालन/ रक्षण करने के फलस्वरूप उसे श्रनन्त काल तक निर्वृत्ति नगरी में निवास करने का सुयोग मिला । [४८६-४६०]

हे देव ! इस प्रकार भ्रपने राज्य का विधिपूर्वक पालन कर वह उत्तम महीपति निर्वृत्ति नगरी में पहुँचा । [४६१]

# १६. वरिष्ठ-राज्य

कर्मपरिएगाम राजा ने छठे वर्ष में ग्रपने छठे पुत्र वरिष्ठ को राज्य के सिंहासन पर स्थापित किया। गत वर्षों की भांति इस वर्ष भी नये राजा के स्थापित किये जाने की घोषएग ढोल बजाकर की गई। महामोहराज ग्रौर चारित्र-पर्े की राज्यसभा में भी उनके मंत्रियों ने नये राजा के गुएगों के विषय में विस्तृत जानकारी दी। महामोहराज ग्रादि तस्कर तो इस नये राजा के विषय में सुनकर ग्रानन्दहीन, निस्तेज ग्रौर ग्रभमानरहित होकर मृतप्रायः हो गये। चारित्र-धर्मराज की सेना ग्रत्यन्त हिषत हुई। सम्पूर्ण साधु-मण्डल ग्रतिशय प्रमुदित हुग्रा ग्रौर उन्होंने पूरे देश में बधाइयाँ भेजीं। उत्तम राजा ने राज्य-साधन में जो कुछ किया था वही इस वरिष्ठ राजा ने भी किया, ग्रतः उसका किर से वर्णन करना ग्रनावश्यक है। इस राजा की विशेषता यहाँ बतला रहा हूँ। [१६२-४६६]

इस राजा का सिद्धान्त गुरु से पहले कई बार परिचय हो चुका था और वह स्वयं भी बुद्धिशाली होने से उसने सिद्धान्त गुरु के बचनों/निर्देशों का अनुसरण किया था। अतः अभी राज्य-प्राप्ति के समय उसे सिद्धान्त गुरु से पूछने की आवश्यकता नहीं रही थी। 'राज्य वया है और उसे प्राप्त करने के साधन क्या हैं?' इस विषय में भी उसे मार्ग-निर्देश/उपदेश की आवश्यकता नहीं रही, क्योंकि यह महाभाग्यशाली वरिष्ठ सम्पूर्ण राज्य-परिस्थित को पहले से ही जानता था, उसके हेतु और साधनों को भी जानता था और सम्पूर्ण अन्तरंग राज्य-मार्ग को देख सकता था। वरिष्ठ महाराजा अपनी स्वयं की शक्ति से राज्य पर स्थापित हुए थे, अतः अनेक बहिरंग राज्य के महात्मा उनकी पदाति सेना में भर्ती हो गये। वरिष्ठ की सेना में प्रविष्ट महारामा भिन्न-भिन्न गर्णों/समुदायों में बाह्य

प्रदेश में होने से \* उन गणों का संचालन करने से वे गए। इस कहलाये । विरष्ठ राजा स्वयं सिद्धान्त के ज्ञाता थे, परन्तु परोपकार की दिष्ट से उन्होंने अपने गए। इरों को सिद्धान्त का उपदेश दिया । राजा की आज्ञा से सिद्धान्त को आदरपूर्वक प्राप्त कर गए। इस सिद्धान्त के शरीर को सुन्दर बनाते हैं, परिष्कार करते हैं । पश्चात् ये गण- घर सम्यक् प्रकार से निर्णय और संस्कार कर सिद्धान्त के अंग और उपांगों की स्थापना करते हैं । यद्यपि परमार्थ की दिष्ट से तो सिद्धान्त अजर-अमर ही हैं, फिर भी लोक में तो यही प्रसिद्ध हुआ कि इसकी रचना वरिष्ठ राजा ने की है । राज्य-साधन में वरिष्ठ का कोई उपदेष्टा नहीं था । उसने तो स्वयं के ज्ञान-बल से ही राज्य-साधन किया था । वह वरिष्ठ भूपति किसी के सहयोग की अपेक्षा नहीं रखता था, महाभाग्यशाली था, स्वकीय शक्ति-पराक्रम से युक्त था, परापेक्षी नहीं था श्रीर स्वयं ज्ञानी था । [४६७-६०७]

#### वरिष्ठ राजा का स्वरूप

वरिष्ठ राजा के सम्बन्घ में जो लोकवार्ता चल रही थी उसी को सुनकर मैं जान पाया कि कर्मपरिणाम पिता ने वरिष्ठ राजा को कैसा बनाया? वहीं मैं ग्रापसे निवेदन करता हूँ।

यह नरेश्वर वरिष्ठ भगवान् सर्वदा परोपकार के लिये आतुर रहते। अपने स्वार्थ को तो उन्होंने तिलांजिल दे रखी थी। वे सर्वदा उचित किया में तत्पर रहते, देव और गुरु का बहुमान रखते और किसी भी प्रकार की दीनता से रहित एवं ओजस्वी हृदय वाले थे। वे कार्य प्रारम्भ से लेकर अन्तिम सफलता तक दीर्घ-इष्टि से देखने वाले, कृतज्ञ, परमैश्वर्य युक्त, किसी पर पूर्व-वैर से अञ्चता न रखने वाले और घीर-गम्भीर आश्य वाले थे। वे परीषहों की अवज्ञा करने वाले, उपसर्गों से निर्भय, इन्द्रियसमूह के प्रति निश्चित, महामोहादि शत्रुओं को तृणवत् समभने वाले, चारित्रधमराज आदि अपने सैन्यबल पर आत्मभाव रखने वाले और सम्पूर्ण लोक का उपकार करने की अत्यधिक अभिलाषा रखने वाले थे।

चोरों को हटाकर वरिष्ठ महाराजा द्वारा श्रपने राज्य में प्रवेश करते ही लोगों में अत्यन्त श्रानन्द छा गया। उसी समय उनका राज्य दिव्यराज्य में परिणत हो गया। पश्चात् निरंतर श्रानंदोत्सव से परिपूर्ण राज्य को भोगते हुए महाराजा का बिहरंग ऐश्वर्य कैसा था? वर्णन करता हूँ, सुनो! जिनके जगमग करते मुकुट, बाजूबन्द, हार श्रीर कुण्डलों से चारों दिशाएँ प्रकाशित होती हैं। ऐसे इन्द्र इन महाराज के पदाति होकर रहते हैं। तीनों लोक के देवता, मनुष्य श्रीर श्रसुर महाराज के अनुचर ही हों ऐसा श्राचरण करते हैं। स्वर्ग, मृत्यु श्रीर पाताल लोक की समस्त समृद्धि इनके चरणों में निवास करती है। फिर भी वे तो सर्व प्रकार से पूर्णतया निःस्पृह हैं। [६०६-६१३]

पुष्ठ ६०१

विरष्ट महाराज जिस मार्ग से निर्वृत्ति नगर जाने के लिये निकले, उस मार्ग को वे गुप्त नहीं रखते, उसे सर्व प्राणियों के समक्ष प्रकट करते हैं और सब को उस मार्ग पर चलने का उपदेश देते हैं। इसीलिये देव, असुर और मनुष्य उनके प्रति भिक्तरस से भूमते हुए, अति गहन प्रेम से जिस प्रकार उनकी सेवा-भिक्त करते हैं, वह बतलाता हूँ। इन महाराजा के उपदेश देने के लिये देवता एक अति सुन्दर निर्मल समवसरण की रचना करते हैं\* जिसके तीन प्राकार/कोट चांदी, सोने और रत्नों द्वारा बनाये जाते हैं।

[महाराजा की सर्वोत्कृष्टता प्रकट करने के लिये निम्न ग्राठ महा प्रातिहार्यों की रचना देवताग्रों द्वारा की जाती है।]

- चारों तरफ उड़ते भंवरों की मधुर फंकार/गुंजारव घ्विन युक्त, मनोज्ञ, सुकोमल पत्लव विभूषित प्रशस्ततम अशोक वृक्ष की रचना करते हैं।
- २. भ्रमर भंकार युक्त मनोहर पंच वर्ण के ग्रनेक प्रकार के पुष्पों की वृष्टि सुरासुर ग्रपने हाथों से निरन्तर करते रहते हैं जिससे दसों दिशायें सुगन्धमय हो जाती हैं।
- ३. वरिष्ठ महाराज के समवसररा में बैठकर धर्मोपदेश देने के समय देवता ग्रानन्ददायक सुन्दर सुमधुर दिव्य निर्घोष करते हैं।
- ४. कमल-नाल के सुन्दर तन्तुओं जैसे स्वच्छ, उज्ज्वल ग्रौर सुन्दर ग्राकार वाले चामर जगत् प्रभु के दोनों तरफ ग्रनवरत ढुलाते रहते हैं।
- ४. समवसरएा के मध्य में ग्राशोकवृक्ष के नीचे चार विशाल सिंहासनों की रचना की जाती है जो भ्रनेक प्रकार के रत्नों की शोभा से जगमगाते रहते हैं, जिस पर बैठकर प्रभु चार मुखों से उपदेश देते हैं। [भगवान् स्वयं पूर्वाभिमुख बैठते हैं, ग्रास्थ वीन तरफ देवता उनके प्रतिरूप/प्रतिबिम्ब की रचना करते हैं।]
- ६. भगवान् के पीछे भामण्डल की रचना की जाती है जो ग्राकाश मण्डल को प्रकाशित करता है ग्रीर सूर्य के ग्राकार को घारण कर भगवान् के शरीर ग्रीर कान्ति को उल्लसित करता है।
- ७. प्रभु के श्रागमन और उनकी परोपकारिता को प्रदिशत करते हुए देव किन्नर ग्राकाश में रहकर सुमधुर ध्विन से देव-दुन्दुिभ बजाते हैं, जिसकी ध्विन कर्णप्रिय, ग्रत्यन्त मधुर ग्रीर लोगों के हृदय को उल्लिसित करने वाली होती है।
- एक के ऊपर एक ऐसे तीन छत्र प्रभु के सिर के ऊपर सुशोभित रहते
   हैं जो प्रभु के त्रैलोक्यपति ग्रौर वरिष्ठ होने की सूचना देते हैं।

हे देव ! इस प्रकार देव ग्रौर दानव ग्रष्ट महाप्रातिहार्यों की रचना करते हैं। इससे यह महाभाग्यशाली वरिष्ठ राजा ग्रधिक सुशोभित होता है। [६१४-६२५]

देवताओं द्वारा रिचत प्रातिहायों के श्रितिरिक्त स्वयं विरिष्ठ राजा का शरीर अति सुगन्धित होता है, मल, स्वेद ग्रौर रोगरिहत होता है। इनके शरीर का मांस ग्रौर रक्त गाय के दूध जैसा या मोती के हार जैसा धवल होता है। इनका आहार ग्रौर नीहार चर्मचक्षु से नहीं दिखाई देता। श्वासोच्छ्वास कमल जैसा सुगन्धित होता है। ये चारों गुरा जन्म से ही इन्हें प्राप्त होते हैं। [६२६-६२७]

प्रभु के उपदेश प्रदान करने हेतु देवता एक योजन मात्र के समवसरण की रचना करते हैं, किन्तु प्रभु के अतिशय से उसमें करोड़ों मनुष्य और देवता बैठ सकते हैं, तिनक भी भीड़-भाड़ नहीं होती। प्रभु अर्घमागधी भाषा में उपदेश देते हैं, किन्तु सुनने वाले सभी मनुष्य, तिर्यञ्च और देवता उसे अपनी-अपनी भाषा में समभ लेते हैं। एक योजन में बैठे हुए सभी प्राणियों को प्रभु की वाणी सम्यक् प्रकार से सुनाई देती है। प्रभु के विचरण-स्थानों के चारों और पूर्वीत्पन्न वैर-विरोध, महामारी, ईति आदि का उपद्रव और बीमारियां स्वतः ही शांत हो जाती हैं और उनके प्रताप से भविष्य में कुछ समय तक उत्पन्न नहीं होतीं। उपरोक्त भूमि में सौ योजन तक दुभिक्ष (अकाल), अतिवृष्टि, अनावृष्टि, चोर-डाकुओं का भय और स्वचक एवं परचक का भय नहीं रहता।

महामोहादि शत्रुग्नों का विनाश हो जाने से सद्गुरा स्वत: ही वरिष्ठ राजा में उत्पन्न हो जाते हैं।

प्रभु जहाँ विचरण करते हैं वहाँ घर्मचक्र, छत्र, ध्वज, रत्न-जड़ित चामर एवं सिहासन साथ चलते हैं। देविनिमित नय कमलों पर भगवान् चरण रखते हुए विचरण करते हैं। ये नव कमल कमशः पीछे से आगे आते रहते हैं एवं उनके प्रभाव से कांटों के मुंह उत्टे हो जाते हैं। प्रभु के नाखून, रोमावली, सिर के केश और दाढ़ी आदि नहीं बढ़ते। शब्द, रूप, रस, गंध और स्पर्श मनोहारी हो जाते हैं। छहों ऋतुएं पृष्पादि से युक्त अनुकूल हो जाती हैं। विहार/विचरण भूमि सुगंधित जल-सिक्त और पुष्पाच्छादित हो जाती हैं\* और निरन्तर पंचवर्णी सुगन्धित पृष्प-वर्षा से समवसरण की भूमि जांघों तक भर जाती है। पक्षी भी भगवान् की प्रदक्षिणा करते हैं। सदा काल अनुकूल पवन चलता है। वृक्ष भी भितरस से पूर्ण होकर प्रभु के समक्ष नत हो जाते हैं। कम से कम एक करोड़ देवता भगवान् की सेवा में निरन्तर उपस्थित रहते हैं।

ये सभी ग्रतिशय भिवत से पूर्ण देवताग्रों द्वारा रचे जाते हैं जो वरिष्ठ राजा को अपने राज्यभोग के समय प्राप्त होते हैं। हे देव! वरिष्ठ राजा की

<sup>🛊</sup> पृष्ठ ६०३

कल्यारा-संदोहमयी इन श्रद्भुत विभूतियों/समृद्धियों का वर्रान वाराी द्वारा करना श्रणक्य है । [६२⊏–६३६]

त्रिभुवनस्थ समग्र प्राश्मियों के नेत्रों को तृष्त करने वाले, सब को स्नानन्द देने वाले, महासुखदायी, निर्वृत्तिनगरी का मार्ग बतलाने वाले स्नौर स्रनेक लोगों को निर्वृत्ति नगरी पहुंचाने वाले ये वरिष्ठ महाराज ही हैं। [६४०]

हे देव ! इस प्रकार का राज्य करते हुए ग्रन्त में महाप्रतापी वरिष्ठ राजा स्वयं भी निर्वृत्ति नगरी में पहुंच गये । पूर्व प्रकरण में विश्वित उत्तम राजा ने जिस प्रकार शत्रुओं का नाण किया उसी प्रकार इन्होंने भी श्रपने समस्त शत्रुओं को नष्ट कर दिया, ऐसा नि:संशय समक लें । [६४१–६४२]

हे स्वामिन् ! परमयोगिनी दृष्टिदेवी ने भी भ्रपनी शक्ति का भरपूर उपयोग इन वरिष्ठ राजा पर किया, पर उसका सब प्रयत्न व्यर्थ गया, वह इनका कुछ भी बिगाड़ न सकी । वरिष्ठ राजा ने उसे सत्वहीन बनाकर उसको उसके साथियों से भ्रलग कर दिया, जिससे वह मूढ श्रीर शक्तिहीन होकर श्रन्त में नष्ट हो गई । इस प्रकार वरिष्ठ महाराज सर्व प्रकार से कृत-कृत्य होकर, बाधा-पीड़ा रहित होकर, नित्य शांत, सम्पूर्ण ग्रानन्द में मग्न होकर सदाकाल के लिये निर्वृत्ति नगरी में निजगुराों में रमरा करते हुए विराजित हैं । [६४३–६४४]

वितर्क अप्रतिबुद्ध से कह रहा है कि, आपने उपरोक्त छः राज्यों का सूक्ष्मता से अवलोकन कर, ब्योरेवार विस्तृत वर्णन प्रस्तुत करने की जो आज्ञा प्रदान की थी, वह अब पूर्ण हुई। मैंने छहों राजाओं का वर्णन आपके समक्ष प्रस्तुत कर दिया है। [६४६]

# १७. हरि राजा ऋौर धनशेखर

वितर्क से छः राजाश्रों के विषय में सुनकर अप्रबुद्ध अपने मन् में सोचने लगा कि, ग्रहो ! महात्मा सिद्धान्त ने मुक्ते पहले जो बात बतलाई थी वह पूर्णरूपेण सत्य सिद्ध हो रही है। उनकी कथित वाणी में तिनक भी अन्तर या विरोध दिष्ट-गत नहीं होता। सिद्धान्त महात्मा ने पूर्व में कहा था कि सुख और दुःख दोनों का कारण अन्तरंग राज्य है, वह ठीक ही है। राज्य तो एक ही है, पर पात्र-विशेष के कारण जैसा उसका पालन होता है वैसा ही वह सुख और दुःख का कारण होता है । वितर्क ने स्वयं श्रपनी ग्राँखों से निरन्तर छ: वर्ष तक इसका अनुभव करके मुफे बतलाया है । सिद्धान्त गुरु द्वारा कही हुई बात गलत भी कैसे हो सकती है ?

[६४७–६५०]

वितर्क के वर्णनानुसार निकृष्ट और अधम को यह राज्य दुःख का कारएा हुआ; वयों कि उन्होंने राज्य का दुष्पालन किया और वे उस राज्य को पहचान भी नहीं सके। विमध्यम को अल्पसुख का कारएा हुआ; वयों कि वह प्रायः बाह्य प्रदेश में ही रहा और राज्य-पालन बहुत मंद गित से किया। मध्यम को यह राज्य \* लम्बे समय तक सुख का कारएा हुआ, क्यों कि उसने राज्य के अन्दर प्रवेश कर किचित् आदरपूर्वक उसका पालन किया। उत्तम राजा और वरिष्ठ राजा को वही राज्य समस्त प्रकार के सुखों का कारएा हुआ, क्यों कि उन्होंने उसका बहुत ही उत्तम पद्धित से पालन किया था। मैंने तो इन छहों के एक-एक वर्ष के राज्य-पालन से सारी परिस्थित को समक्त लिया है। मनीषियों ने कहा है—'जिस मनुष्य ने सूक्ष्म अवलोकन द्वारा एक वर्ष देखा हो और इच्छानुसार उसको भोगा हो तो समक्ता चाहिये कि उसने सारी दुनिया को देख लिया है।' कारण यह है कि संसार के भाव घूम-घूम कर, बदल-बदल कर, भिन्न-भिन्न सम्बन्धों में इसी प्रकार घटित होते रहते हैं। सिद्धान्त महात्मा को कृपा से सुख-दुःख के हेतु क्या हैं? वे कहाँ रहते हैं और प्राणी पर किस प्रकार घटित होते हैं? यह मेरी समक्त में आ जाने से मेरी अप्रबुद्धता नष्ट हो गई, अब मैं प्रबुद्ध हो गया। [६५१-६५७]

इन राज्यों का विचार बार-बार करते हुए भूपित प्रबुद्ध की अन्तरात्मा को अत्यन्त भ्रानन्द हुम्रा, संतोष हुम्रा। उस पर पर्यालोचन करते हुए तथा पृथक्करण करते हुए निश्चिन्त हुम्रा और अत्यन्त हर्षित होकर, निरानुर होकर अपूर्व शांति को प्राप्त किया। [६४६]

## कथाका रहस्य

उत्तमसूरि हरि राजा को उपदेश देते हुए आगे कहते हैं—हरिराज! प्रसंगानुसार तुक्ते उपरोक्त वार्ता कही। अब इस पर से तुक्ते इसका रहस्य समक्षना चाहिए। निष्कर्ष/रहस्य बतलाता हँ---

जिस प्रकार महामोहादि शत्रु और दिष्टदेवी निकृष्ट और श्रथम राजा के लिए भयंकर दोष श्रीर त्रास का कारण बने श्रीर उन्हें महा श्रथम गित में पहुंचाया उसी प्रकार परमार्थ ज्ञानरहित प्राणियों को अन्य अन्तरंग शत्रु त्रास देते हैं श्रीर उन्हें अवर्णनीय नीच स्थिति में डाल देते हैं। पुनः 'रखड़ता हुश्रा धनशेखर भी अपने पापी अन्तरंग मित्रों के कारण पीड़ित हो रहा है', सुनकर इस विषय में तूने प्रश्न किया था कि क्या प्राणी दूसरों के दोषों से भी पीड़ित हो सकता है श्रीर तद्नुसार

धनशेखर भी मित्र दोषों के कारण पीड़ित हो रहा है ? इसका उत्तर यह है कि ऐसे ग्रन्तरंग मित्रों के कारण ही धनशेखर इस प्रकार की निकृष्ट चेष्टा करता है। [६५६-६६४]

## शंका का निराकरण

हरि राजा भगवन् ! इस विषय में स्रब मेरा संशय दूर हुस्रा, किन्तु एक संदेह भीर शेष रह गया है, कृपया उसे भी दूर कीजिये । आपने कर्मपरिणाम महा-राजा के छः पुत्र बतलाये, उनके विदा होने के बाद क्या होता है ? क्या इन छः के पश्चात् दूसरे राज्य नहीं होते या पुनः-पुनः यही राज्य होते हैं ? [६६५–६६७]

उत्तमसूरि-इस संसार में भिन्न-भिन्न रूपों में चर-ग्रचर चितने भी प्राशी हैं, वे सभी वस्तुतः कर्मपरिसाम महाराजा के ही पुत्र हैं स्रौर उनका समावेश निःसन्देह उपरोक्त छः प्रकार के पुत्रों में हो जाता है । उनके चले जाने पर उनके जैसे ग्रन्य पूत्रों को वह राज्य सौंप दिया जाता है । नये ग्राने वाले पुत्रों के नाम भी उपरोक्त निकुष्ट, ग्रधम ग्रादि छः प्रकार के होते हैं ग्रीर उनके नाम-गुरा के ग्रनुसार ही वे कमशः सुखासुख के कारण उत्पन्न कर सुख-दुःख भोगते हैं। \* राजेन्द्र ! अन्य की बात छोडिये। देखिये, मैं स्वयं भी कर्मपरिणाम राजा का एक पुत्र हुँ। यह ब्रापके ध्यान में होगा कि कर्मपरिगाम ने अपने उत्तम नामक पुत्र को एक वर्ष के लिये राज्य दिया था। उस उत्तम ने सिद्धान्त गुरु द्वारा निर्दिष्ट मार्ग पर वैराग्य श्रीर श्रभ्यास के साथ चलकर, पूर्व-वर्णित कर्त्तन्यों का पालन करते हुए श्रन्तरग राज्य में प्रवेश किया था। उसने राज्य में प्रवेश कर महामोहादि शत्रुवर्ग का नाश किया था तथा चारित्रधर्मराज की सेनाका पोषए।/संवर्धन किया था। वह मैं ही हैं। उत्तम प्रकार के राज्य का उपभोग करते हुए ही मैं मेरे सहायक इन साधुन्नों के साथ यहां ग्रा पहुँचा हुँ। पाँचवें भूपति उत्तम राजा की वार्ता में उसके जिन गुर्गो सुखों, विभूतियों ऋौर चेष्टाओं का वर्णन किया था, हे राजन् ! वे सभी गुरा, सभी मुख, विभूतियाँ ग्रौर चेष्टायें इस समय मुक्त में नि:सन्देह रूप से विद्यमान हैं, ग्रन्त-निहित हैं। इस समय मैं श्रन्तरंग राज्य कर रहा हूँ श्रौर भक्तिभाव से विनम्र देवता बारम्बार "मैं गुरागराों का भण्डार हूँ" कहते हुए धन्यतापूर्वक मेरी स्तुति कर रहे हैं। मुक्ते इस समय ऐसा स्वसंवेदनसिद्ध आतिमक सुख का अनुभव हो रहा है जो इस राज्य का पालन करते हुए ही प्राप्त होता है । उस सुख का विवेचन वर्णनातीत है । मेरे पास ब्रात्मिक रत्नों का भण्डार है ब्रौर मेरी ब्रन्तरंग चतुरंगी सेना संख्यातीत (इतनी बड़ी) है कि उसकी गिनती भी नहीं हो सकती। सिद्धान्त महात्मा ने उत्तम राजा की वार्ता में जिन चेष्टाश्रों/कर्त्तव्यों का वर्णन किया है, मेरी चेष्टायें, ग्रनुष्ठान ग्रौर प्रवृत्ति भी ग्रभी वैसी ही है । जैसे मैं कर्मपरि**गाम का उत्तम**ामक पुत्र विद्यमान हुँ वैसे ही निकृष्ट स्नादि पुत्र भी इस संसार में निःसंशय रूप से जन्मे हुए

पृष्ठ ६०५

ही हैं। राज्य एक प्रकार का है और प्राणी अनेक प्रकार के हैं, अतः राज्य के प्रवाह को किसी भी प्रकार विभक्त किये बिना एक साथ सभी प्राणी अपनी-अपनी योग्यतानुसार राज्य भोगते हैं। अर्थात् नदी के प्रवाह की भांति अन्तरंग राज्य का प्रवाह अविच्छिन्न रूप से चलता रहता है और प्रत्येक प्राणी एक ही समय में एक ही साथ उसे भोगते रहते हैं।[६६८-६८३]

# हरि राजा को दीक्षा

श्राचार्य के वचनों के भावार्थ को हृदयंगम करते हुए हिर राजा ने पूछा— भगवन् ! परमार्थ दिव्ह से संसार में भ्रमण करने वाले सभी देहघारी प्राणी कर्मपरिणाम राजा के पुत्र हैं श्रीर वह सभी को चित्तवृत्ति नामक श्रन्तरंग भूमि का राज्य सौंपता है। यद्यपि यह भूमि एक ही प्रकार की है फिर भी पात्र-विशेष के कारण अनेक रूपात्मक भिन्न-भिन्न श्राकार घारण करती है श्रीर पात्रानुसार सुख-दु:ख का अनुभव होता है। यदि ऐसा ही है तब तो मैं स्वयं भी कर्मपरिणाम राजा का पुत्र हूँ श्रीर मैं भी उपरोक्त छ: में से किसी एक प्रकार का राज्य इस समय भोग रहा हूँ।

उत्तमसूरि—राजन्! स्नापने वस्तुस्थिति को ठीक ही समक्ता है। यह अन्त-रंग राज्य सभी को प्राप्त होता है और आप भी इस समय विमध्यम नामक राज्य का पालन कर रहे हैं, किन्तु ग्राप इस राज्य के स्वरूप को पहचान नहीं पा रहे हैं। ग्राप रात-दिन धर्म, अर्थ और काम की साधना कर रहे हैं, पर इनकी साधना इस प्रकार कर रहे हैं कि जिससे परस्पर कोई विरोध नहीं होता। विमध्यम के सभी लक्षण ग्राप में घटित हो रहे हैं। पूर्व में मैंने विमध्यम राज्य के जो लक्षण बताये थे, क्या वे लक्षरा ग्रब ग्रापके ध्यान में नहीं ग्रा रहे हैं ?\*

हरि राजा—मुक्ते यह विमध्यम राज्य नहीं चाहिये । भगवन् ! श्रापने जो ग्रात्मीय उत्तम राज्य का वर्शन किया है, वही मुक्ते भी प्रदान कीजिये ।

उत्तमसूरि—राजन्! श्रापके विचार श्रत्युत्तम हैं। हे नरोत्तम! जैसे इन साधुश्रों को यह राज्य प्राप्त हुश्रा है वैसे ही श्रापको भी हो सकता है। इस राज्य को प्राप्त करने का प्रव्रज्या के श्रतिरिक्त अन्य कोई साधन नहीं है। जब इन साधुश्रों को पूर्व-विगित अत्यन्त मनोहारी स्वराज्य प्राप्त करने की श्रापके समान प्रवल स्पृहा/श्रिभलाषा हुई थी तब मैंने इनके लाभ के लिये इन्हें बताया था कि भागवती दीक्षा लिये बिना अन्तरंग भूमि के उत्तम राज्य की प्राप्ति नहीं हो सकती। तब इन्होंने सर्व पापहारी दीक्षा ग्रह्मा की। परिमामस्वरूप इन्होंने निःशेष सुख के हेतुभूत इस उत्तम महाराज्य को प्राप्त किया। राजेन्द्र! यदि श्रापको भी उत्तम राज्य प्राप्ति की इच्छा है तो श्राप भी भागवती दीक्षा ग्रह्मा करें। [६८४–६८८]

हरि राजा—महाराज! यदि इतने मात्र से इतना बड़ा महासुखदायी राज्य मिल जाता हो तो फिर विलम्ब क्यों किया जाये? शुभ कार्य में देरी क्यों की जाये? हे भदन्त! श्राप मुभे श्रविलम्ब भागवती दीक्षा प्रदान करने की कृपा कीजिये। [६८६–६६०]

राजा के उपरोक्त वचन मुनकर सूरि महाराज के नेत्र ग्रानन्द से विकसित हो गये। वे बोले—राजन्! ग्रापने ग्रत्युक्तम बात कही। यह महान् राज्य सर्वोच्च ग्रीर महासुख-परम्परा का दाता है तथा दीक्षा लेने से प्राप्त हो सकता है। इस वास्तविकता को जानकर कौन बुद्धिमान व्यक्ति इस कार्य से पीछे हटेगा? थोड़े के लिए ग्रधिक को खोने की बात कौन बुद्धिमान व्यक्ति स्वीकार करेगा? ग्राप तो निःसंदेह रूप से भगवान् के मत की दीक्षा लेने के सचमुच योग्य हैं। योग्यता बिना हम इस सम्बन्ध में प्रयत्न भी नहीं करते। ग्राप योग्य हैं, ग्रतः प्रसन्नतापूर्वक दीक्षा ग्रहण कीजिये ग्रीर ग्रक्षय ग्रानन्द को प्राप्त कीजिये। [६६१–६६३]

गुरु महाराज के बचनों को उसी प्रकार शिरोधार्य करते हुए हिर राजा ने अपने महाविवेकी मंत्री और सेनापित के साथ मंत्रणा की और अपने शार्दुल नामक पुत्र को राज्य गद्दी पर स्थापित कर दिया। पश्चात् जिनेश्वर भगवान् के मन्दिर में आठ दिन तक बड़े ठाठ-बाट से महोत्सव मनाया, श्रीभलाषियों को अर्थदान दिया, गुरु महाराज का पूजा-सम्मान किया, बड़ों को सम्मानित किया, सम्पूर्ण नगर के सभी लोगों के आनन्द में सभी प्रकार से वृद्धि की और उस समय करने योग्य सभी कियाएं पूर्ण कीं। आवश्यक कार्य और कर्त्तव्य पूर्ण कर, अपनी प्रिय पत्नी मयूर-मंजरी, अनेक प्रमुख राजाओं और प्रधानों के साथ नगर से बाहर निकल कर, उन सब ने विधिपूर्वक उत्तमसूरि के पास दीक्षा ग्रहण की। हिर राजा ने निरन्तर आनन्द देने वाले सर्वोत्कृष्ट सुन्दर राज्य को प्राप्त किया और आनन्द में लीन होकर अपने आदिमक स्वराज्य में वृद्धि करते हुए पृथ्वी पर विहार करने लगे।

[६६४--६६८]

# लोम से धनशेखर की मृत्यु

संसारी जीव श्रपनी आहमकथा को आगे बढ़ाते हुए अगृहीतसंकेता से कह रहा है—हे अगृहीतसंकेता! मेरे मित्र मैथुन और सागर मुक्त से चिपटे रहे। मैं उन्हें नहीं छोड़ सका। परिणामस्वरूप उन्होंने मुक्त से अनेक नाटक करवाये। घन का लोभी होने से मैं कई देशों में भटकता फिरा और अनेक प्रकार के क्लेश प्राप्त किये। अनेक नगरों और ग्रामों में भटकते हुए मैं एक बार एक बीहड़ जंगल में भ्रा पहुँचा। थका होने से मैं एक बेल के वृक्ष के नीचे आराम करने बैठ गया। वहाँ ऊपर दिष्ट करते ही मैंने देखा कि बेल वृक्ष की एक शाखा से अंकुर फूट कर नीचे जमीन तक श्राया हुआ है। लक्षगों के अनुसार मैंने निर्णय किया कि इस वृक्ष के

नीचे धन ग्रवश्य छिपा हुग्रा होना चाहिये। हे भद्रे ! उस समय ग्रन्दर से मेरे सागर मित्र ने उस धन को निकालने की प्रेरणा की कि, 'धनशेखर ! शीघ्र ही इस निधान को खोदकर बाहर निकाल।' थका होने पर भी मित्र की प्रेरणा से मैंने जमीन खोदी। गहरा खोदने पर मैंने देखा कि दैदीप्यमान रत्नों से भरा एक विशाल घड़ा रखा है। ये रत्न इतने पानीदार थे कि इनकी आभा से चारों तरफ प्रकाश ही प्रकाश फैल रहा था। हे सुलोचने ! ज्यों ही मैं प्रसन्नचित्त होकर सागर की आज्ञा से रत्नपूरित कुम्भ को ग्रहणा करने के लिये बढ़ा त्यों ही महाभीषणा नाद से दिशाग्रों को खिर करता हुग्रा जमीन में से काल जैसा भयंकर वैताल बाहर निकल ग्राया। उसकी आँखों से ज्वाला निकल रही थी ग्रौर मुंह से फट्-फट् की भीषण ग्रावाज निकल रही थी, लम्बी दाढें बाहर निकली हुई थीं ग्रौर उसका मुंह यमराज से भी ग्रिधिक भयंकर था। हे भद्रे ! देखते ही देखते उसने रोते-चिल्लाते हुए मुभे बलपूर्वक ग्रपनें मुंह रूपी कोटर में ठुंस लिया ग्रौर कड़कड़ करते हुए चबा गया।

[६६६-७०८]

धनशेखर के भव में स्राते हुए भवितव्यता ने मुभे जो गोली दी थी वह उसी समय घिस-घिस कर पूर्ण हो गई, स्रतः भवितव्यता ने तत्काल ही मुभे नई गुटिका प्रदान की। उस गुटिका के प्रताप से मैं फिर पापिष्ठ निवास नगरी के सातवें मोहल्ले में चला गया। हे सुमुखि! यहाँ स्रनेक प्रकार के भयंकर दुःखों का सनुभव करके जब मैं वहाँ से बाहर निकला तो भवितव्यता की प्रबलता से मैं फिर स्ननन्त काल तक स्रनेक स्थानों पर भटका। हे पापरहिता! मेरे दुःखों का क्या वर्णन करूं? संक्षेप में संसार का कोई ऐसा स्थान नहीं रहा जहाँ मैं न गया हूँ स्रौर सर्व प्रकार के दुःख न भोगे हों।

इस प्रकार ग्रमेकों दुःख सहन करने के पश्चात् मेरे कुछ शुभ कर्मों के प्रताप से मेरी पत्नी भवितन्यता ने पुन: एक बार मुफ से कहा - नाथ ! आर्य पुत्र !! एक साह्लाद नामक पत्तन है जो बहुत सुन्दर है, ग्रत्यन्त प्रसिद्ध है ग्रीर बाह्य प्रदेश में स्थित है। आप पहले जैसे ग्रन्य नगरों में गये हैं वैसे ही ग्रब इस नगर में जाकर रहें। [७०६-७१३]

मुक्ते तो मेरी पत्नी की आज्ञा माननी ही थी; क्योंकि उसके समक्ष मेरा कुछ भी वश नहीं चलता था अतः मैंने देवी की आज्ञा शिरोघार्य की। इस समय भी देवी ने मेरे साथ पुण्योदय नामक एक सहचर भेजा और मुक्ते एक नयी गोली बनाकर दी। उस गोली के प्रताप से अपने सहायक के साथ मैंने साह्लाद नगर जाने के लिये प्रस्थान किया।

305

# उपसंहार

यदिदमसुलभं भो ! लब्धमेभिर्मनुष्यै— र्बहुविधभवचारात्यन्तरीणैर्नरत्वम् । तदिप नयनलोलामैथुनेच्छापरीता, लघुधनलवलुब्धा नाशयन्त्येव मूढाः ।।७१४।।

स्रनेक प्रकार के सांसारिक भ्रमगों के पश्चात् बड़ी कठिनाई से यह मनुष्य जन्म प्राप्त होता है, जिसे मूर्ख प्राणी रूप-सौन्दर्य का लोभी बनकर, मैथुन की ग्रभिलाषास्रों में डूबकर स्रौर थोड़े से घन में लुब्ध होकर यों ही गंवा देता है, व्यर्थ ही नष्ट कर देता है। [७१४]

> विगलितास्त इमे नरभावतः, प्रबलकर्ममहाभरपूरिताः । सततदुःखमटन्ति पुनः पुनः, सकलकालमनन्तभवाटवीम् ॥७१४॥

इस प्रकार कठिनाई से प्राप्त मनुष्य भव से भ्रष्ट होकर प्राग्गी दुष्कर कर्मों का विशाल बोभ धारण कर बहुत लम्बे समय तक ग्रनन्त संसार ग्रटवी में महा भयंकर दु:ख भोगता हुम्रा भटकता रहता है। [७१४]

> तदिदमत्र निवेदितमञ्जसा, जिनवचो ननु भव्यजना ! मया । इदमवेत्य निराकुरुत द्रुतं, नयनसागरमेथुनलोलताम् ।। ७१६ ।।

भव्य प्राशायों ! यहाँ मैंने संक्षेप में जिनेश्वर भगवान् के वचनों का प्रति-पादन किया है। उसकी वास्तविकता को स्राप समभें तथा रूप, लोभ श्रीर मैंथुन को समस्त प्रकार की श्रासक्ति को शोध्र ही दूर करें।। ७१६।।

> उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा का लोभ, मैथुन श्रौर चक्षुरिन्द्रिय विपाक वर्गान का यह छठा प्रस्ताव सम्पूर्ण हुन्ना।

# उपमिति-भव-प्रपंच कथा

७. सप्तम प्रस्ताव

# प्रस्ताव सातवां पात्र-स्थानाद्धि परिचय

| पात्र-स्थानादि पार्वय   |                  |                                            |           |                            |  |  |
|-------------------------|------------------|--------------------------------------------|-----------|----------------------------|--|--|
| ₹ <b>9</b> ल            | सुरुष पात्र      | यश्चिय :                                   | सामान्य प | 7अ पर <del>िच</del> य      |  |  |
| साह्लाद नगर<br>(बहिरंग) | जोमूत            | साह्लाद नगर का राजा,<br>घनवाहन का पिता     | सिद्धार्थ | ज्योतिषी                   |  |  |
|                         | लीला <b>देवी</b> | जीमूत राजा की पटरानी,                      | प्रियंकरी | बघाई देने                  |  |  |
|                         |                  | घनवाहन की माता                             | _         | वाली दासी                  |  |  |
|                         | घनवाहन           | कथानायक, संसारी जीव                        | नीरद      | जीमूत राजा                 |  |  |
|                         |                  |                                            |           | का छोटा भाई,               |  |  |
|                         |                  | 2                                          |           | ग्रकलंक का पिता<br>        |  |  |
|                         | मदनमजरा          | घनवाहन की रानी                             | पंचा      | नीरद की पत्नी,             |  |  |
|                         |                  |                                            |           | ग्रकलंक की                 |  |  |
|                         | ग्रकलंक          | घनवाहन का मित्र,                           |           | माता                       |  |  |
|                         |                  | घनवाहन के चाचा का पुत्र                    |           |                            |  |  |
|                         | _                | ·                                          |           |                            |  |  |
| बुधनंदन                 | प्रथम मुनि       | लोकोदर में भ्राग देखकर                     |           |                            |  |  |
| (उद्यान)                |                  | वैराग्य पाने वाला                          |           |                            |  |  |
|                         | द्वितीय मुनि     | मदिरालय देखकर वैराग्य                      |           |                            |  |  |
|                         |                  | पाने वाला                                  |           |                            |  |  |
|                         | तृतोय मुनि       | <u>-</u>                                   |           |                            |  |  |
|                         |                  | पाने बाला                                  |           |                            |  |  |
|                         | चतुथ मुान        | सन्निपात/उन्माद देखकर                      |           |                            |  |  |
|                         | ਜ਼ੁਤਸ ਸਤਿ        | वैराग्य पाने वाला<br>चार व्यापारी का कथानक |           |                            |  |  |
|                         | पंचम मुनि        | सुनकर वैराग्य पाने वाला                    | •         |                            |  |  |
|                         |                  | चारु वसंतपुर निवासी                        | r         |                            |  |  |
|                         |                  | योग्य व्यापार हेतु रत्न                    |           |                            |  |  |
|                         |                  | हितज्ञ द्वीप गये हुए चा                    | र         |                            |  |  |
|                         |                  | मूढ़ मित्र व्यापारी                        |           |                            |  |  |
|                         | छठा मुनि         | रूप<br>संसृति नगर के बाजार को              |           |                            |  |  |
|                         | 991 311          | देखकर वैराग्य पाने वाला                    |           |                            |  |  |
|                         |                  |                                            |           | <u> </u>                   |  |  |
|                         | कोविद            | मुनिवृन्द के ग्राचार्य                     | सदागम     | चारित्रधर्मराज             |  |  |
| , , , ,                 |                  |                                            |           | प्रेरित उपदेशक             |  |  |
| (भ्रंतरंग)              | परिग्रह          | रागकेसरी का धवां पुत्र,                    | महामोह    | चित्तवृत्ति<br>सम्बद्धी कर |  |  |
|                         |                  | सागर का मित्र                              |           | ग्रटवी का                  |  |  |
|                         |                  |                                            |           | महाराजा                    |  |  |

संज्ञा परिग्रह की परनी ज्ञानसंबर्श आठ कर्मों में से पहला कर्मराजा चित्तवृत्ति में चारित्र-धर्मराज घिरा हुआ राजा सद्बोध चारित्रधर्मराज का मंत्री चारित्रधर्म-सम्यग्दर्शन राज का सेनापति गृहिधर्म चारित्रधर्म-राज का छोटा लडका

क्षमातस नगर स्वमल-

निचय

तदनुभूति

कोविट

बालिश

श्रुति संग

क्षमातल नगर का राजा

स्वमलनिचय की रानी

राजाका पुत्र (कोविद ग्रीर

कोविदाचार्य एक ही हैं)

राजा का पुत्र

कर्मपरिसाम की कन्या दासी-पुत्र, श्रुति का अग्र-

गामी और संयोग मेलापक

गंधर्व मिथुन किन्नर युगल

शोक

महामोह का अनुचर

महामोह का ग्रनुचर, सागर

परिग्रह का मित्र

बहलिका

माया

कृपरगता

सागर की सहचारिएगी

**मकरध्वज**, ो मोहराज का हास, रति,

भ्ररति,

शोक, भय,

जुगुप्सा विद्या

परिवार स्रौर उनके छोटे सेना-पति

चारित्रधर्मराज

की मानसिक

कन्या

निरीहता चारित्रघर्मराज और विरति की पुत्री

| साकेतपुर<br>(बहिरंग) | <b>ग्र</b> मृतोदर | नन्दसेठ ग्रौर धनसुन्दरी<br>का पुत्र            | <b>सुदर्शन</b> उपदेशक, ग्र <b>मृ</b> तो-<br>दर का उपकारी |
|----------------------|-------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| मानवावास             | बंधु              | बन्धुदत्त ग्रौर प्रियदर्शना                    | <b>सुन्दर</b> बन्धुका                                    |
| जनमन्दिरपुर          |                   | का पुत्र, द्रव्यसाधु                           | उपदेशक                                                   |
|                      | विरोचन            | ग्रानन्द ग्रौर नन्दी का                        | ध <b>र्मघोष</b> विरोचनका                                 |
|                      |                   | पुत्र, संसारी जीव                              | उपदेशक गुरु                                              |
|                      |                   |                                                | सम्धग्दर्शन चारित्रधर्म-                                 |
|                      |                   |                                                | राज का                                                   |
|                      |                   |                                                | सेनापति                                                  |
| मानवादास             | कलंद              | ग्राभीर मदन ग्रौर रेखा<br>का पुत्र, संसारी जीव |                                                          |
| काश्यिहस्यपुर        | वासव              | वसुबन्धु ग्रौर घराका<br>पुत्र, संसारी जीव      | <b>शांतिसूरि</b> वासव को<br>बोघ देने वाले<br>ग्राचार्य   |
|                      |                   |                                                |                                                          |
| सोपारक               | विभूषरा           | शालिभद्र ग्रौर कनकप्रभा                        | सुधाभूत विभूषराके गुरु,                                  |
|                      | £                 | का पुत्र, संसारी जीव                           | श्चाचार्य<br>सम्बद्धः नियानसम्बद्धाः                     |
| भद्रिलपुर            | विशव              | स्फटिकराज ग्रौर विमला<br>का पुत्र, संसारी जीव  | <b>सुप्रबुद्ध</b> विशद का उप-<br>देशक, <b>मुनि</b>       |

# १. घनवाहन ग्रौर ग्रकलंक

## घनवाहन का जन्म

\*तैलोक्य को ग्राष्ट्रचर्यान्वित करने वाला, दुःखों को दूर करने वाला ग्रौर सम्पूर्ण जगत् को ग्राह्मादित करने वाला साह्माद नामक एक विशाल नगर है। जहाँ स्त्री-पुरुषों के युगल परस्पर ग्रन्तः करणा के प्रेम से ग्रौर ग्रपने रूप एवं शक्ति से काम-लीलायें करते हुए कामदेव एवं रित का भ्रम उत्पन्न करते थे। इस साह्माद नगर में जीमूत नामक राजा राज्य करता है, जिसने ग्रपने समस्त शत्रुग्नों को समूल नष्ट कर दिया है। जो स्वयं महारथी है ग्रौर उसके प्रताप-तेज से ग्राजित होकर समस्त सामन्तवर्ग मानपूर्वक नमस्कार करता है। इस राजा के लीलादेवी नामक कार्यकुशल एवं रित के समान ग्रानन्दायिनी महारानी है जिसे राजा ने ग्रपने ग्रन्त:-पुर की पटरानी बना रखा है। [१-४]

हे अगृहीतसंकेता! भवितव्यता द्वारा दी हुई नई गोली के प्रभाव से और उसके श्रादेशानुसार मैंने लीलादेवी की कोख में प्रवेश किया। नौ माह से कुछ अधिक दिन तक नारकीय पीड़ा को सहन करने के पश्चात् उचित समय पर मं उसकी कुक्षि से बाहर श्राया। [४–६]

मेरे जन्म से मेरी माता लीलादेवी बहुत प्रसन्न हुई। प्रेमाश्रुश्रों से पूरित उसके नेत्र धानन्द से चपल हो गये और पुत्ररत्न की प्राप्ति से वह अत्यन्त हिं कि हुई। मेरे साथ ही उसी समय मेरे अन्तरंग मित्र पुण्योदय का भी जन्म हुआ, किन्तु वह मेरे अन्तरंग (गुष्तरूप से शरीर में समाया) होने से उसे कोई भी नहीं देख सका। मेरी माता की प्रियंकरी नामक दासी ने मेरे जन्म की राजा को बचाई दी, जिसे सुनकर राजा भी अत्यन्त हिं वत हुआ। राजा ने सन्तुष्ट चित्त होकर उसे महादान देकर उसका दासीपन समाप्त कर दिया। नगर भर में जन्मोत्सव मनाया गया, जेल से कैंदियों को छोड़ा गया, स्थान-स्थान पर नौवत और शहनाई बजने लगी, घर-घर में आनन्दोत्सव, नृत्य, गायन, खानपान और दान आदि होने लगे। चारों तरफ राज्य के सभी लोग मेरे जन्मोत्सव से आनन्दित हए।

## ज्योतिष-शास्त्र

जन्मोत्सव मनाने के पश्चात् मेरे पिताजी ने सिद्धार्थं नामक प्रसिद्ध ज्योतिषी को बुलाकर मेरे जन्म समय के ग्रह-नक्षत्रों के भावफल के सम्बन्ध में पूछा । ज्योतिषी ने कहा कि, देव ! जैसी ग्राजा। सुनिये—

<sup>\*</sup> वृष्ठ ६०५

श्रभी ग्रानन्द नामक संवत्सर (वर्ष) चल रहा है, शरद् ऋतु है, कार्तिक मास की द्वितीया तिथि है, गुरुवार है, भद्रा है, कृत्तिका नक्षत्र हैं, वृषभ राशि है, धृतियोग है, लग्न सौम्य घर का है, उर्ध्वमुखी होरा कुण्डली है,\* सभी ग्रह उच्च स्थान में बैठे हैं, सभी पाप ग्रह ११वें घर में बैठे हैं। हे राजन्! कुमार का ऐसी सुन्दर राशि में जन्म हुन्ना है कि उसे समस्त प्रकार की श्रपार संपत्ति प्राप्त होगी, इसमें कोई संदेह नहीं है। [७-१३]

राजा-क्रार्य ! राशियाँ कितने प्रकार की होती हैं और प्रत्येक के क्या-क्या गुरा-दोष हैं ? मैं सुनना चाहता हूँ।

सिद्धार्थ-देव! सुनिये:-राशियाँ १२ प्रकार की होती हैं। उनके नाम मेष, वृषभ, मिथुन, कर्क, सिंह, कन्या, तुला, वृष्चिक, धन, मकर, कुम्भ ग्रौर मीन हैं। प्रत्येक राशि के भुगा इस प्रकार हैं:-

- १. मेष इस राशि में जन्मे व्यक्ति की ग्रांखें चपल होती हैं, भपकती रहती हैं, रोगरहित रहता है, धर्म कार्य में कृतिनिश्चय होता है, जांघें विशाल होती हैं, कृतज्ञ होता है, पराक्रमी होता है, राजपूजित होता है, कामिनियों के हृदय को श्रानित्त करने वाला होता है, पानी से निरन्तर डरने वाला होता है, श्रावेश से कार्यारम्भ करने वाला ग्रीर श्रन्त में नरम पड़ने वाला होता है। इसका १ मवें या २ भवें वर्ष में दुर्घटना से कुमरण होता है। यदि इस घात से बच जाय तो वह सौ वर्ष तक जीवित रहता है। मंगलवार चतुर्दशी की श्रर्धरात्र में कृत्तिका नक्षत्र में इसकी मृत्यु होती है। [१४-१७]
- २. वृषभ इस राणि में जन्मा व्यक्ति निम्न गुर्गों से युक्त होता है : वह भोगी होता है, दानी होता है, पिवत्र होता है, दक्ष /प्रवीर्ग होता है। इसका गण्डस्थल स्थूल होता है, महाबली होता है, तेजस्वी होता है, ग्रिधिक रागासक्त होता है, कण्ठरोगी होता है, इसके पुत्र ग्रच्छे होते हैं, चाल में विलासिता भलकती है, सत्यवक्ता होता है, इसके कन्धे ग्रीर गण्डस्थल पर चिह्न होते हैं। यदि २५ वर्ष तक कोई दुर्घटना न हो तो वह १०० वर्ष तक जीवित रहता है। बुधवार, रोहिणी नक्षत्र में किसी चौपाये पशु द्वारा इसकी मृत्यु होती है। [१८-२०]
- ३. मिथुन—इस राशि में जन्मे व्यक्ति का शरीर पुष्ट, आँखें चञ्चल, मन विषय भोग में अत्यन्त आसक्त, घनवान, दयावान, लोकप्रिय, कण्ठरोगी, गायन एवं नाट्यकला में कुशल, कीर्तिमान, अधिक गुरावाला, गौरवर्ग, लम्बा और वाक्-कुशल होता है। १६वें वर्ष में पानी में डूब कर मरने का भय रहता है। इससे बच जाय तो ८० वें वर्ष में पौष माह में पानी या अग्नि से मृत्यु होती है। [२१-२३]
- ४. कर्क इस राशि में जन्मा हुआ कार्यकुशल, धनवान, वीर, धर्मिष्ठ, गुरु-वत्सल, सिरदर्दवाला, बुद्धिशाली, दुबला, कृतज्ञ, यात्रा-प्रिय, क्रोधी, बचपन में

दुःखी, कुछ वक्र प्रकृति वाला, श्रच्छे मित्र श्रौर नौकर चाकरों से परिपूर्ण होता है। २०वें वर्ष में गिर पड़ने की दुर्घटना से बच जाय तो ५० वर्ष तक जीवित रहता है। इसकी मृत्यु भी मिगसर या पौष के शुक्ल पक्ष की रात में होती है। [२४-२६]

- ५. सिंह—इस राशि में जन्मा हुम्रा क्षमावान, मनस्वी, कार्यंकुशल, मांस-मद्य प्रेमी, यात्रा-प्रिय ग्रौर विनयी होता है। इसे सर्दी का भय बना रहता है, बात-बात में कोघित हो जाता है, पुत्र एवं परिवार बड़ा होता है, माता-पिता को प्रिय होता है ग्रौर लोगों में व्यसनी के नाम से प्रसिद्ध होता है। \* इसकी मृत्यु ५०वें वर्ष में होती है, यदि बच जाय तो १०० वर्ष तक जीवित रहता है। शनिवार, मधा नक्षत्र, चैत्र माह में ग्रच्छे पुण्य क्षेत्र में इसकी मृत्यु होती है। [२७-२६]
- ६. कन्या—इस राशि वाला ग्रधिक विलासी, वेश्यागामी, धनवान, दान-दाता, दक्ष, किव, वृद्धावस्था में धर्मपरायण, लोकप्रिय, नाट्य-गायन-प्रेमी और प्रवासिप्रय होता है। यह अपनी स्त्री से दुःखी रहता है। ३०वें वर्ष में शस्त्र या पानी द्वारा मृत्यु होती है, इससे बच जाय तो ८०वें वर्ष में वैशाख माह, मूल नक्षत्र, बुघवार को इसकी मृत्यु होती है। [३०-३२]
- ७. तुला—इस राशि में जन्मा व्यक्ति बिना कारण क्रोधित होता है, स्वयं दु:खी होता है, स्पष्ट वक्ता होता है, क्षमाशील होता है, चपल नेत्र वाला होता है, ग्रास्थर लक्ष्मी वाला होता है, ग्राप्य में ताकत बताने वाला होता है, व्यापार-कुशल होता है, देव-पूजक होता है, मित्र-स्नेही होता है, यात्रा प्रिय होता है, सुह्दों में प्रिय होता है। २०वें वर्ष में दीवार के नीचे दबकर मृत्यु की संभावना होती है, इससे बच जाय तो ५०वें वर्ष में जेठ माह, ग्रानुराधा नक्षत्र, मंगलवार को मृत्यु होती है। [३३-३४]
- द. वृश्चिक—इस राशि में जन्मा व्यक्ति छोटी उम्र में स्रिधिक यात्रा करता है। क्रूर प्रकृति, बीर, पीली झाँखों वाला, परस्त्री में झासक्त, स्रिभमानी झौर स्वजन-परिजनों के प्रति निष्ठुर हृदय होता है। इसे साहस करने से लक्ष्मी प्राप्त होती है। यह स्रपनी माता के प्रति भी दुष्ट बुद्धिवाला, धूर्त और चोर होता है। स्रनेक कार्य प्रारम्भ करता है, पर एक को भी पूरा कर फल प्राप्त नहीं कर पाता। इसकी १८वें वर्ष में या २५वें वर्ष में चोर, शस्त्र या सर्प द्वारा मृत्यु की संभावना होती है, इससे बच जाय तो ७० वर्ष तक जीवित रह सकता है। [३६-३८]
- धन—इस राशि वाला शूरवीर, सत्यवक्ता, बुद्धिमान, सात्त्विक प्रकृति वाला, लोकप्रिय, शिल्प-विज्ञान का ज्ञाता, धनवान, सुन्दर स्त्री वाला, ग्रिभमानी,

<sup>\*</sup> पृष्ठ ६१०.

चारित्र-सम्पन्न, मधुर-भाषी, तेजस्वी, स्थूल देहघारी और कुल-नाशक होता है। इसकी जन्म से १८ वें दिन तक मृत्यु की संभावना होती है, इससे बच जाय तो ७७ वर्ष तक जीवित रहता है। [३६-४१]

- १०. मकर—इस राशि वाला व्यक्ति दुराचारियों का प्रिय, स्त्रियों के वशीभूत, पण्डित, परस्त्री ग्रासक्त ग्रीर गायक होता है। इसके गुप्तांग पर निशान होता है। ग्रनेक पुत्रों वाला, फूलों का शोकीन, धनवान, त्यागी, स्वरूपवान, ठंड से डरने वाला, सर्दी की व्याधि से ग्रस्त, विशाल परिवार वाला, ग्रीर बार-बार सुख की चिन्ता करने वाला होता है। इसकी २०वें वर्ष में भूल व्याधि से मृत्यु की सम्भावना है, इससे बच जाय तो ७०वें वर्ष के भाद्रपद माह में शनिवार को मृत्यु होती है। [४२-४४]
- ११. कुम्भ इस राशि में जन्मा व्यक्ति दानेश्वरी, ग्रालसी, कृतघ्न, हाथी या घोड़े जैसी ग्रावाज वाला, मेढ़क जैसी कुक्षिवाला, निर्भीक, धनवान, जड़-दृष्टि, चंचल हस्त, पुण्यवान, स्नेहरहित ग्रौर मान तथा विद्या प्राप्ति के लिये निरन्तर प्रयत्न करने वाला होता है। इसकी १८वें वर्ष में बाघ से मृत्यु की सम्भावना है, इससे बच जाय तो ५४ वर्ष तक जीवित रहता है। [४४-४७]\*
- १२. मीन—इस राशि वाले की सभी चेष्टाएँ और व्यवहार स्रति गंभीर होते हैं तथा वह शूरवीर, वाक्चतुर, उच्च पद प्राप्त ग्रीर कोधी होता है। रएा-नीति चतुर, त्याग या दान में ग्रसमर्थ, कंजूस, गायन-कला-विशारद ग्रीर भाई-बन्धुग्रों के प्रति वात्सल्य वाला होता है। यह सेवाभावी ग्रीर तेज गित से चलने वाला होता है। [४८-४६]

हे राजेन्द्र! मैंने जो मेष म्रादि राशियों के गुर्गों का वर्गन किया है, वह सर्वजों द्वारा भ्रपने शिष्यों के समक्ष वर्गित के समान ही है, क्यों कि ज्योतिष, निमित्त म्रादि भ्रतीन्द्रिय शास्त्र जो बाह्य इन्द्रियों द्वारा ग्राह्य नहीं है उन सब का वर्गन सर्वजों द्वारा पहले ही हो चुका है। यदि किसी स्थान पर कोई बात न मिले या विपरीत प्रतीत होती हो तो उसे जानने वाले की बुद्धि-ग्रल्पज्ञता का दोष ही सम-भ्रना चाहिए; क्यों कि ग्रल्पज्ञान वाले लोग शास्त्रों की गहराई भ्रौर सूक्ष्मता को नहीं समभ्र सकते। ऐसी स्थित में यदि क्रूर ग्रहों की दिष्ट न पड़ी हो ग्रौर राशियाँ बलवान् हों तो उपरोक्त गुर्ग सत्य/खरे ही उतरते हैं, श्रन्यथा नहीं होते, ऐसा ग्राप समभें। [५०-५३]

राजा जीमूत ने ज्योतिर्विद् के उपरोक्त कथन को सत्य और शंकारहित होकर स्वीकार किया। फिर सिद्धार्थ ज्योतिषी का सन्मान कर, पूजन कर और उचित दान देकर उसको विदा किया। उचित समय पर म्रानन्द महोत्सव और भोजन एवं दानपूर्वक मेरा नाम घनवाहन रखा गया।

## ग्रकलंक-जन्म : मंत्री

जीमूत राजा का नीरद नामक छोटा भाई था जिसकी पत्नी का नाम पद्मा-रानी था। इस पद्मा रानी ने भी इसी समय में एक पुत्र को जन्म दिया जिसका नाम अकलंक रखा गया। मेरा और अकलंक का सुखपूर्वक पालन-पोषण अनेक प्रकार से होने लगा। हम दोनों साथ-साथ बढ़े हुए, साथ-साथ धूल में खेले, धूल में लोटे और साथ-साथ बाल-कीड़ाएँ कीं। मेरा कभी काका के लड़के अकलंक से विरह नहीं हुआ। भवितव्यता ने बालपन से ही अकलंक के साथ मेरी मित्रता नियोजित कर दी थी जो दिनोंदिन गाढ होती गई और हमारा पारस्परिक स्नेह बढ़ता ही गया। फिर हम दोनों ने एक ही उपाध्याय के पास समस्त कलाओं का अध्ययन भी किया। हे सुन्दरी! इस प्रकार आनन्द-कल्लोल करते हुए हम दोनों कामदेव के मंदिर रूप यौवनावस्था को प्राप्त हुए। [५४-५६]

ग्रकलंक बचपन में, कुमारावस्था में और युवावस्था में भी उच्च व्यवहार/
ग्राचरण वाला, लघु कर्मी, भाग्यवान्, व्यसनरहित, दुव्यंवहार-रहित, दुव्चंवटारहित, शान्तमूर्ति, पिवत्रात्मा, विनयी, देवपूजक, मधुरभाषी, स्थिरचित्त, निर्मलमन, स्वल्परागी, प्रकृति से ही विकार-रहित ग्रीर साधारणत्या परमार्थ का ज्ञाता न
होने पर भी तत्वज्ञानी जैसा दिखाई देता था। फिर उसका सुसाधुग्रों से सम्पर्क/
परिचय हुग्रा, उनके पास ग्राने-जाने के प्रसंग बढ़े ग्रीर \* उनके व्याख्यान सुन-सुन कर
जैन ग्रागमों का भी कुशल जानकार हो गया। हे भद्रे। धर्मिष्ठ प्रकृति का होते हुए
भी ग्रकलंक का मेरे प्रति स्नेहभाव होने से हम दोनों निरन्तर ग्रानन्दपूर्वक कीडा
विलास करते रहते। [४६–६३]

एक दिन मैं प्रातःकाल में विचक्षरा स्रकलंक को साथ लेकर कीडा करने के लिये मनोहारी बुधनन्दन उद्यान में गया। मेरी इच्छा को मान देकर दोपहर तक वह मेरे साथ खेला। तत्पश्चात् जब उसकी इच्छा घर जाने की हुई तब मैंने कहा कि इस उद्यान के मध्य में एक बड़ा मन्दिर है, वहाँ चलकर थोड़ी देर विश्राम करें, फिर घर चलेंगे। [६४-६६]

# मुनि-दर्शन

श्रकलंक ने मेरी बात मान ली श्रौर हम दोनों उद्यान के मध्यभाग में स्थित विशाल जिन मन्दिर में प्रविष्ट हुए। ग्रन्दर जाकर हम दोनों ने नम्रभाव से जिनेश्वर भगवान् की स्तुति की श्रौर वापस बाहर ग्राये। मन्दिर के बाहर श्रकलंक ने श्रोष्ठ मुनिगरोों को देखा। पूछने पर मालूम हुग्रा कि ग्राज ग्रष्टमी होने से वे नगर के उपाश्रय से यहाँ देव-बन्दन के लिये ग्राये हैं। यह भी ज्ञात हुग्रा कि सभी साधुग्रों ने पहले तीर्थंकर भगवान् को विधिपूर्वक वन्दन किया, फिर अलग-ग्रलग स्थानों पर बैठकर सिद्धान्त-वाचन, सूत्र-पाठ श्रौर ज्ञान-ध्यान में श्रपना समय व्यतीत कर रहे हैं। ये सभी साधु अत्यधिक निर्मल कान्ति-सम्पन्न थे श्रौर दूर-दूर बैठे हुए ऐसे लग रहे थे मानो बाह्यद्वीप समुद्र में स्थित चन्द्र हों! बाह्य दिट से भी बुद्धिशाली दिखाई देते थे। ग्रत्यन्त सुन्दर ग्राकृति वाले श्रौर इञ्छित फल को देने वाले वे साधु कल्प-वृक्षों के समान सुशोभित हो रहे थे। [६७-७२]

उस समय अकलंक ने मुक्त से कहा—कुमार घनवाहन ! देखो, देखो ! ये मुनिपुंगव कामदेव जैसे रूपवान, सूर्य जैसे तेजस्वी, मेरु पर्वंत जैसे स्थिर, समुद्र जैसे गम्भीर ग्रौर महाऋद्भिवान देवताग्रों के समान लावण्य सम्पन्न दिखाई देते हैं। ये ऐसे ग्रनेक गुणों के भण्डार तेजस्वी महापुरुष तो राज्य-भोग भोगने के योग्य हैं, फिर ये भाग्यशाली पुरुष ऐसे दुष्कर चारित्र का पालन क्यों करते हैं ? इन्होंने ऐसे कठिन साध्वाचार को क्यों ग्रहण किया होगा ? मेरे मन में ऐसे कई स्वाभाविक प्रश्न उठ रहे हैं ग्रौर मन में कौतूहल पैदा हो रहा है, ग्रतः चलो, हम इन मुनि-पुंगवों के पास चलें ग्रौर प्रत्येक से वैराग्य का कारण पूछें।

मैंने भी ग्रकलंक के प्रस्ताव को स्वीकार किया ग्रौर हम दोनों उन मुनिगणों के पास प्रश्न पूछने के लिये चले गये।

# २. लोकोदर में ऋाग

सिद्धान्त का पाठ करते हुए एवं ज्ञान-ध्यान में व्यस्त श्रलग-श्रलग बैठे हुए मुनियों में से एक के पास मैं ग्रीर श्रकलंक गये। पहले हम दोनों ने मुनिराज को वंदन किया। फिर श्रकलंक ने शांत स्वर से मुनिराज से पूछा—भगवन् । श्रापका संसार पर से वैराग्य होने का क्या कारण बना ?

उत्तर मैं मुनि बोले — सुनिये, मैं लोकोदर नामक ग्राम का रहने वाला एक कौटुम्बिक/गृहस्थ हूँ। एक रात इस नगर में चारों तरफ भारी ग्राग लग गई। चारों तरफ धुँए के बादल छा गये ग्रौर ग्रधिकाधिक श्रग्नि-ज्वाला की लपटें निकलने लगीं। बांस फूटने जैसी कड़-कड़ की ग्रावाजें होने लगीं। ग्रावाजें सुनकर लोग जाग गये। चारों ग्रौर कोलाहल मच गया। बच्चे चिल्लाने लगे, स्त्रियां दौड-भाग करने लगीं, श्रन्थे हो-हल्ला/कोलाहल करने लगे, पंगु उच्चस्वर से रोने लगे, कुत्हली खिलखिलाने लगे, चोर चोरी करने लगे सब वस्तुएं जलने लगीं, कंजूस लोग बिलाप करने लगे और सम्पूर्ण नगर माता-पिता-रहित ग्रनाथ जैसा हो गया।

सम्पूर्ण नगर तथा जन-समूह को जलाने वाली इस ग्राग को देखकर एक बुद्धिमान मंत्रवादी बाहर श्राया। नगर के बीच गोचन्द्रक (एक ऊंचे चबूतरे) पर खड़े होकर उसने पहले स्वयं कवच धारण किया, फिर चारों तरफ मंत्रित रेखा खींचकर चबूतरे के मध्य में एक विशाल मण्डल बना लिया, फिर उच्च स्वर में नगर के लोगों को बुलाने लगा—'भाईयों! ग्राप सब इस मन्त्रित मण्डल में ग्रा जाइये, यहाँ ग्रापके शरीर और वस्तुएं नहीं जलेंगी। उसकी ग्रावाज सुनकर कुछ लोग उस मन्त्रित मण्डल में चले गये।

अन्य लोग पागल, शराबी, हृदय-शून्य, प्रात्मशत्रु ग्रौर ग्रह-प्रसित की तरह अपने शरीर और सर्वस्व को जलते हुए देखकर भी मूर्खों की भांति ग्राग में घास, लकड़ियां और घी से भरे हुए घड़े डालकर ग्राग को बुआने का प्रयत्न करने लगे। इस विचित्र परिस्थिति को देखकर मण्डल में प्रविष्ट लोगों में से कुछ ने कहा—'अरे भोले लोगों! यह ग्राग को बुआने का उपाय नहीं है। या तो जल डालकर ग्राग्न को शांत करो या मंत्रवादी द्वारा मन्त्रित मण्डल में चले ग्राग्रो, जिससे हमारी भांति तुम भी ग्राग से बच सकोगे। परन्तु लोगों ने उनकी बात को ग्रन्सुना कर दिया। कुछ ने सुनकर भी लापरवाही की, कुछ तो हंसी उड़ाने लगे ग्रीर उलटा उपदेश देने लगे तथा कुछ तो कोधित होकर मारने भी दौड़े। यह देखकर मण्डल के लोग चुप हो गये। कोई-कोई समभदार पुण्यशाली प्राग्गी मण्डल में प्रविष्ट भी होते रहे।

कुमारों ! मेरी तथाविध भवितव्यता होने से मुक्ते मण्डल में रहे हुए लोगों की बात रुचिकर प्रतीत हुई श्रत: मैं कूदकर मण्डल में चला गया। मण्डल में प्रविष्ट होकर मैंने देखा कि पवन के वेग से श्राग बढ़ रही है श्रोर नगर के सभी लोग रोते-चिल्लाते श्रौर चीखें मारते हुए श्राग में जल रहे हैं। तदनस्तर मण्डल में रहने वाले कई लोगों ने दीक्षा ग्रहण की, उस समय मैं भी उनके साथ प्रव्रजित हो गया। हे भद्र ! यही मेरे वैराग्य का कारण है।

#### उपनय

मुनि की बात सुनकर म्रकलंक म्रत्यन्त प्रसन्न हुम्रा भ्रौर दूसरे मुनि के पास जाने के लिये उठ खड़ा हुम्रा। मैं तो इस कथा का कुछ भी भावार्थ नहीं समभ सका, म्रतः मैंने म्रकलंक से पूछा —

कुमार ! मुनि ने वैराग्य का जो कारण बतलाया उसे सुनकर तुम्हें तो अत्यधिक प्रसन्नता हुई, किन्तु मुफे तो कुछ भी समफ में नहीं स्राया, स्रतः तुम मुफे इसका भावार्थ ठीक से समकास्रो। [७३]

श्रकलंक बोला—भाई! मुनि ने जिसे लोकोदर ग्राम कहा है उसे इस संसार को समको \* श्रौर इस संसार में वह रहता है ऐसा समको। महामोह के

ब्रह्म ६१४

अन्धकार को रात्रि समभो । राग-द्वेष रूपी अग्नि से यह नगर निरन्तर जलता ही रहता है । तामसभाव/कथाय परिएाति से धूं ए के बादल छाये रहते हैं । राजसभाव रूपी श्राग के शोले भभकते रहते हैं। संसार के क्लेश को बांस फूटने की श्रावाज समभो । राग-द्वेष रूपी ग्रम्नि से उत्तप्त होकर लोग जाग उठते हैं ग्रीर कोलाहल करते हैं। क्रोध, मान, माया, लोभ रूपी कषाय बालक दारुण क्रन्दन करते हैं। कृष्ण, नील, कपोत अशुद्ध लेश्या रूपी स्त्रियां हांफती हुई दौड़ने लगती हैं। संसार में रागाग्नि से तप्त मूर्खे प्राणी श्रंघों की तरह चिल्लाते हैं। वस्तुस्थिति को जान-कर भी उस पर ग्राचरण नहीं करने वाले पंगु उच्च स्वर से रोते हैं। नास्तिक हसोड़ों की तरह व्यर्थ की धमाचौकड़ी करते हैं। इन्द्रिय रूपी चोर धर्म-सर्वस्व की चोरी करते हैं । राग रूप ध्रग्नि से ग्रात्मगृह की ग्रच्छी-श्रच्छी वस्तुएं जलने लगती हैं। कुछ लोग चिल्लाते हैं, 'क्या करें ?' इस भयंकर स्नाग को बुकाने में हम स्रसमर्थ हैं, इसे कंजूसों का विलाप समफो । भाई ! साधु ने इस संसार में लगी हुई भीषएा श्राग का वर्णन किया ग्रौर उसके द्वारा फैल रही ग्रब्यवस्था को चित्रित किया । लोग परस्पर एक-दूसरे को नहीं बचा सकते, इसीलिये संसार रूपी नगर को ग्रनाथ कहागया । यहाँ मंत्रवादी को विशुद्ध परमेश्वर सर्वज्ञ महाराज समक्तो, जिन्होंने उठकर गोचन्द्रक श्राका र के मध्यलोक में ब्रात्मकवच घारएा कर सूत्र के मन्त्रों से रेखायें-खींचकर तीर्थ-मण्डल की स्थापना की और धर्मोपदेश के श्राकर्षण से लोगों को श्रपने मण्डल में बुलाया। तीर्थंकर/मन्त्रवादी की धर्मदेशना/ग्राह्वान से उत्साहित होकर कुछ भाग्यशाली पुरुष उनके तीर्थमण्डल में प्रविष्ट हुए पर उनकी संख्या ग्रत्यल्प थी; क्योंकि संसार के जीवों की संख्या की अपेक्षा से वे उसके अनन्तवें भाग जितने ही थे। जो सर्वज्ञ के तीर्थ में मंत्र-वादी के मण्डल में गये वे संसाराग्नि दावानल से बच गये। [७४-८६]

ग्रन्य महामूर्खं लोग राग-द्वेष रूपी ग्रग्नि से जल रहे इस संसार को विषयों से गांत करने का प्रयत्न करने लगे। जो स्त्री-पुत्रादि पर ग्रासक्ति रखकर, घन एकत्रित करते हुए पाँचों इन्द्रियों को खुली छोड़ कर इस संसाराग्नि को बुफाने का प्रयत्न करते हैं, वे तो उसमें घास के पूले ग्रौर लकड़ी के गट्टर डालकर उसको बढ़ाते ही रहते हैं। जो लोग बार-बार कपट, लोभ, ग्रिभमान, कोध ग्रादि से इस ग्रग्नि को गांत करने का प्रयत्न करते हैं, वे इसमें घी के घड़े डाल कर उसे बढ़ाने का काम ही करते हैं। तीर्थ-मण्डल के अन्दर प्रविष्ट लोग बार-बार उन्हें समभाते हैं कि घास, लकड़ी ग्रौर घी डालने से ग्रग्नि बुफोगी नहीं, वह तो ग्रौर श्रीष्ठक भड़केगी, पर वे नहीं समभते। बार-बार बताने पर भी कि संसाराग्नि तो प्रशम जल के छिड़काव से ही शांत होगी, वे उसका उपयोग नहीं करते ग्रौर न सत्तीर्थ रूपी मण्डल में ही प्रविष्ट होते हैं। संसाराग्नि को बुफाने की बात सुनकर उस पर ग्राचरण करना तो दूर रहा, प्रत्युत वे ऐसा उपदेश देने वालों की हंसी उड़ाते हैं। इन मुनि-महात्माग्रों की भांति कोई सा व्यक्ति ही वस्तुस्थिति को समभ पाता है।

इन्होंने सत्य को समक्ता भ्रौर प्रबुद्ध होकर सर्वज्ञ के तीर्थ-मण्डल में प्रविष्ट हुए। तत्पश्चात् इन्होंने देखा कि संसारोदरवर्ती सभी लोग राग-द्वेष रूपी अग्नि से अत्यन्त विह्वल होकर जल रहे हैं श्रौर अशुद्ध अध्यवसाय रूपी पवन इस अग्नि को श्रौर अधिक बढ़ा रहा है। ग्रामीएगों के समान अज्ञानी जैसे-जैसे अधिक रोते-चिल्लाते हैं, वैसे-वैसे तीर्थ-मण्डल में सुरक्षित मुनियों के आँखों के सामने यह घघकती अग्नि उन्हें अघिक जलाती है। [६०-६८]

अन्त में मुनि ने कहा कि मण्डल के भीतर रहने वाले कुछ लोगों ने दीक्षा ग्रहण की श्रौर उनके साथ मैंने भी प्रव्रज्या ग्रहण की। हे भद्र घनवाहन! मुनि के इस वाक्य में भी वक्षोक्ति है। मैंने पूछा — कुमार! इस समस्त घटना में वक्षोक्ति कैसे है? ग्रकलंक ने कहा—तीर्थ मण्डल में चार प्रकार के लोग होते हैं—साधु, साघ्वी, श्रावक और श्राविका। इस वाक्य का ग्रर्थ यह है कि तीर्थमण्डल में रहने वाले सभी लोग दीक्षा नहीं ले पाते, कुछेक ही दीक्षा लते हैं, उन्हीं में से एक ये मुनि भी हैं। हे भद्र! सारी कथा में वक्षोक्ति से मुनि ने संसाराग्नि को वराग्य का कारण बताया है। यह कथा बहुत चमत्कारपूर्ण होने से उसे सुनकर मेरा चित्त ग्रत्यन्त हिषत हुग्ना। हे भद्र! मैंने यह भी सोचा है कि मुनि महाराज ने जो बात कही है वह पूर्ण सत्य है। निरन्तर जलता हुग्ना यह संसार सज्जनों के लिये तो वराग्य का कारणभूत ही होता है। यह भी सत्य है कि मूर्ख/जड़बुद्धि लोग ग्रपनी ग्रात्मा को इस संसाराग्नि में जलाते हैं, जबिक उनमें से कुछ बुद्धिशाली लोग उससे बाहर निकल जाते हैं। इन मुनि महाराज ने हम दोनों को प्रतिबोधित करने के लिये ही लोकोदर में ग्राग लगने की कथा को ग्रपने वराग्य का कारण बताया है।

[ke-8ex]

मुभे लगता है कि वे ऐसा कह रहे हैं—'ग्ररे भाइयों! इस प्रदीप्त ग्राग से जल रहे संसार में तुम दोनों भी जल रहे हो। तुम्हारे जैसे विवेकीजनों को तो तीर्थ-मण्डल में प्रविष्ट हो जाना चाहिये। जो भाग्यवान प्राणी भावपूर्वक हमारे इस तीर्थ-मण्डल में प्रवेश करते हैं, उन्हें राग-द्वेष की यह ग्राग्न कभी जला नहीं सकती।'ये मुनि-श्रोप्ठ इस कथा द्वारा हमें भी यह उपदेश सुना रहे हैं, ऐसा मुभे स्पष्ट लग रहा है। भाई घनवाहन! मुनिसत्तम के ये उत्तम विचार मुभे तो बहुत ही प्रिय लगते हैं, तुम्हें रुचिकर हैं या नहीं, यह मैं नहीं जानता। [१०६-१०८]

हे भद्रे! ग्रकलंक की उपरोक्त बात सुनकर \* मैं तो चुप ही रहा। मैंने कोई उत्तर नहीं दिया, क्योंकि मेरा मन ग्रभी तक पाप से भरा हुआ था, पाप-पूर्ण संसार में ही ग्रासक्त था।

वहाँ से हम मन्दिर के बाहर ज्ञान-ध्यान में रत दूसरे मुनि के पास पहुँचे ग्रौर उन्हें वन्दन किया। [१०६-११०]

# ३. मदिरालय

घनवाहन के भव में संसारी जीव अपनी भ्रात्मकथा को भ्रागे बढ़ाते हुए अगृहीतसंकेता को उद्देश्य कर कह रहा है। दूसरे मुनि के पास पहुँच कर हम दोनों ने वन्दन किया, फिर अकलंक ने पूछा—भगवन् ! इतनी छोटी उस्र में आपके दीक्षा लेने का क्या कारण है ?

उत्तर में मुनि बोले—सौम्य! सुनो, शराबियों के एक बड़े समूह को मद्य पीने में तत्पर देखकर मुभे वैराग्य हो गया। मेरे शरीर के सभी अंग मद्य के नशे में चूर हो गये थे और मैं एक बड़ा मद्यपी बन गया था। मुभ पर कृपा कर ब्राह्मण महात्माओं ने मुभे प्रतिबोधित किया, जिससे मुभे वैराग्य हो गया। [१११-११३]

#### महिरा ग्रौर मदिरालय

श्रकलंक — पूज्य ! इस मद्यशाला का विस्तृत वर्णन कर यह बताने की कृपा करें कि वे मद्यपी कैसा व्यवहार करते थे और वे ब्राह्मण कौन थे ?

मुनि—सुनिये, यह मद्यशाला अनेक घटित घटनाओं से युक्त और अनन्त लोगों से परिपूर्ण होने से इसका सम्यक् प्रकार से वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है ? तदिप हे नरोत्तम ! मैं आपके समक्ष उसका संक्षेप में वर्णन करता हूँ। ध्यानपूर्वक सुनें। [११४-११६]

यह मद्यशाला अनेक प्रकार की सुवासित मदिरा से लोगों को सन्तुष्ट करती है। सुन्दर पात्रों में चित्र-विचित्र शराबें शोभायमान हैं। इसके चषक (मद्यपात्र)काले कमल के समान सुन्दर हैं। मदिरा और मद्यपान मद्यरसिकों के प्रमोदानुभूति का कारण है। [११७]

इसमें रहने वाले सभी लोग मिंदरा के नशे में धुत्त रहते हैं। वे नाचते-क्रूदते ग्रांर हंसी-मजाक करते हुए प्रफुल्लित होते हैं। बाह्य दृष्टि से देदीप्यमान तूफानी लोग मुंह से सीटियाँ बजाते हुए गीत गाते रहते हैं। परस्पर ताल देते हुए एक ही साथ सैकड़ों रास करते रहते हैं। [११८]

यह मद्यशाला सुन्दर आकृति वाले अनेक प्रौढ़ प्राशायों से भरी है। इसमें प्रगाढ मद से उन्मत्त एवं उद्धत अनेक स्त्रियाँ भी सम्मिलित हैं। यह शाला इतनी लम्बी है कि इसका प्रारम्भ कहाँ से हुआ और श्रन्त कहाँ पर है ? कुछ पता नहीं लगता। यह लोकाकाश नामक भूमि में स्थित है। [११६]

इसमें करोड़ों मृदंग स्त्रौर कांसे बजते रहते हैं वीगा के नाद से इसके स्नानन्द में वृद्धि होती रहती है। बांस (बांसुरी) स्नादि वाद्ययन्त्रों की व्विन से युवा बराती ग्रधिक उद्धत होते हैं ग्रौर वे हजारों प्रकार की विचित्र ग्रावाजें करते रहते हैं । [१२०]

मद्यशाला में नृत्य, गायन, विलास, मद्यपान, भोजन, दान, आभूषण और मान-अपमान की धमाल चलती ही रहती है। यहाँ अनेक विचित्र उलटी-सुलटी विचार-तरंगें चलती ही रहती हैं, जिससे यह मद्यशाला लोगों को चमत्कार का कारण प्रतीत होती है। [१२१]

हे भद्र ! अनेक विध विश्वम चेष्टाग्रों वाले रसिकजनों से सर्वदा सेवित ग्रौर सर्व सामग्री से परिपूर्ण इस मद्यशाला को मैंने देखा । हे सौम्य ! लोक में ऐसा कोई नाटक या ग्राश्चर्य नहीं जो मैंने इस मदिरालय में ग्रनुभूत न किया हो ।

[१२२-१२३]

मदिरालय के मुख्यतः निम्न तेरह विभाग हैं :--

- १. यहाँ अनन्त लोग शराब के नशे में धुत्त पड़े रहते हैं। वे बेचारे न तो कुछ बोलते हैं, न कोई चेष्टा करते हैं ग्रौर न कोई विचार करते हैं। वे किसी प्रकार का कोई लौकिक व्यवहार भी नहीं करते हैं, मात्र मृतप्रायः की तरह मूर्छित अवस्था में पड़े रहते हैं। [१२४-१२४]
- २. यहाँ दूसरे भी अनन्त लोग हैं। वे भी उपरोक्त के समान ही मूर्छित अवस्था में रहते हैं, पर वे \* कभी-कभी बीच-बीच में कुछ-कुछ लौकिक ब्यवहार करते हैं। [१२६]
- ३. यहाँ पृथ्वी और पानी स्नादि के रूप और म्राकृति धारएा करने वाले असंख्य लोग उपरोक्त अवस्था में नशे में धुत्त पड़े रहते हैं। [१२७]
- ४. यहाँ ग्रसंख्य लोग ठूंस-ठूंस कर मात्र मिंदरा का स्वाद ही लिया करते हैं। ये न कुछ सूंघते हैं न कुछ देखते हैं ग्रौर न कुछ सुनते हैं। शून्यचित्त वाले ये लोग जमीन पर लोटते रहते हैं। नशे की घेन में जीभ से कुछ स्वाद लेते रहते हैं ग्रौर कभी-कभी चिल्लाते रहते हैं। [१२०–१२६]
- प्र. यहाँ पूर्वोक्त स्वरूप घारक श्रसंख्य लोग ऐसे भी हैं जो केवल सूंघते हैं, देख-सून नहीं सकते [१३०]
- ६. यहाँ असंख्य लोग नशे में घूरते हुए आंखें खोल-खोल कर सामने पड़ी वस्तु को देखते तो हैं, पर सुनते नहीं। इनकी चेतना पर भी मदिरा का प्रभाव स्पष्ट दिखाई देता है। [१३१]
- ७. यहाँ म्रसंख्य लोग मदिरा के नशे में चेतना-शून्य हो गये हैं। इनके मन मर गये हैं इसलिये मनरहित माने जाते हैं। [१३२]
- द. यहाँ श्रसंख्य लोग स्पष्ट चेतना वाले तो हैं किन्तु सर्वदा श्रधिक नशे की श्रवस्था में होने के कारगा वे दुष्ट शत्रुग्नों द्वारा बार-बार छेदे, भेदे ग्रीर चीरे

प्रस्ताव ७ : मदिरालय २२५

जाते हैं। वे भ्रापस में भी छेदते, भेदते श्रौर काटते रहने के कारण तीव वेदना भोगते रहते हैं। [१३३--१३४]

- ह. यहाँ ऐसे असंख्य लोग हैं जिनके चित्त शराब की घेन में भ्रमित चित्त बाले हो गये हैं। कौनसा काम अकरणीय है, यह तो वे समभते ही नहीं। वे पशुप्ति की श्राकृति को घारण करने वाले, मुंह से चिल्लाने वाले, अपनी माँ के साथ भी सभोग करने वाले, धर्म-अधर्म को नहीं जानने वाले, कुछ भी कार्य करने वाले और अव्यक्त बोली बोलने वाले हैं। उनमें से कुछ नशे में जमीन पर लोटते हैं, कुछ आकाश में उड़ते हैं और कुछ पानी में डुबकी लगाते हैं। ये लोग परस्पर लड़ मरते हैं और अत्यन्त कठोर दु:ख सहन करते हैं। सचमुच शराब समस्त श्रापत्तियों का कारण है। [१३४-१३६]
- १०. इस मद्यशाला में दो प्रकार के ग्रसंख्य मनुष्य हैं—मदमत्त बने हुए ग्रसंख्य ग्रौर दूसरे संख्यात । जो नशे में मत्त हैं वे बेचारे भूमि पर लोटते हैं, वमन थूक, पित्त, विष्टा ग्रौर मूत्र खाते-पीते हैं । हे भद्र ! दूसरी प्रकार के ये संख्यात मनुष्य नशे में मत्त होकर परस्पर लड़ते हैं, कूदते हैं, नाचते हैं, उच्च स्वर में हंसते हैं, गाते हैं, व्यर्थ का भाषणा करते हैं, बेकार फिरते हैं, जमीन पर लोटते हैं ग्रौर दौड़ा-दौड़ करते हैं । विलास के ग्रानन्द-रस में मेल, कचरा, मांस, श्लेष्म ग्रादि तुच्छ वस्तुग्रों से भरी हुई स्त्रियों के मुख ग्रौर नेत्रों का चुम्बन करते हैं श्रौर विवेकी मनुष्य को लज्जा ग्राने योग्य विब्वोक ग्रादि विचित्र ग्राचरण करते हैं । माँ-बाप को भी मारने लगते हैं, चोरी ग्रादि ग्रनार्य कार्य करते हैं ग्रौर कैंसे भी भ्रष्ट कार्य हों उनमें तत्पर हो जाते हैं । परिगामस्वरूप राजपुरुषों द्वारा पकड़े जाते हैं, ग्रनेक प्रकार की भयंकर तीव्र वेदना ग्रौर मार सहन करते हैं ।
  - [ १४०-१४६ ]
- ११. इस विभाग में असंख्य प्राणी ऐसे हैं जिन्हें चार उपविभागों में बाट दिया गया है। ये भी मदिरा के नशे में मस्त होकर कलबल-कलबल करते रहते हैं। यहाँ इनके सन्मुख अविरत रूप से बांसुरी और वीणा के मधुर स्वर होते रहते हैं, नाटक और खेल चलते रहते हैं, आनन्द-विलास और वादित्रों के मधुर स्वर चलते रहते हैं। इस धमाल में वे स्वयं भी नाचते, कूदते, हंसते, रोते और अपनी स्त्रियों के साथ अपनी आत्मा की अनेक प्रकार की विडम्बनायों करते रहते हैं। मदिरामत्त होने से वे एक-दूसरे से ईध्या करते हैं, शोक करते हैं, अभिमान से फूलते हैं, कभी-कभी अकार्य भी कर बंठते हैं। ये चारों समुदाय वाले अपने आप को सुखी मानते हैं, पर वास्तव में वे दु:खी ही हैं। [१४७-१५०]
- १२. इस मदिरालय में संख्यात लोग ऐसे भी हैं जो मदिरा नहीं पीते ग्रौर मध्यस्थ भाव से रहते हैं । मदिरा पीने वाले लोग प्रतिदिन इनकी हंसी उड़ाते हैं ग्रौर असूया से इनको ब्राह्मण के नाम से बुलाते हैं । [१४१-१५२]

१३. हे सौम्य ! इस मद्यशाला के बाहर अनन्त लोग ऐसे भी हैं जो स्वयं महाबुद्धिशाली हैं और मदिरा सेवन से रहित हैं। वे इस अस्त-व्यस्त और अव्यव-स्थित मद्यशाला से सदा के लिये दूर होकर बाधा-पीड़ाओं से रहित हो गये हैं और निरन्तर आनन्दोत्सव में मग्न रहते हैं। [१४३-१५४]

हे भद्र ! इस मद्यशाला (लोक) में अनेक विभागों में से उपरोक्त मुख्य तेरह विभागों का स्वरूप संक्षेप में मैंने तुम्हें बताया । मैं स्वयं भी मदिरा के नशे में मक्त होकर उपरोक्त विशात पहले विभाग में अनन्त काल तक रहा । फिर किसी प्रकार कमशः दूसरे, तीसरे और चौथे विभाग में मदघूि शित होकर उद्दाम लीला करता हुआ बहुत काल तक रहा । उपरोक्त तेरह में से प्रथम और अन्तिम के दो विभाग अर्थात् तीन विभागों को छोड़कर शेष दसों विभागों में मद्यपी की दशा में पापों के कारण मैं अनन्त बार भटकता रहा । [१५५-१६०]

मदिरालय की भूमि जो वमन, पित्त, मूत्र, विष्टा, कफ श्रादि ग्रपिवत्र वस्तुओं से वीभत्स श्रौर दुर्गेन्घित हो रही थी, उसमें मैं मद्यपी की दशा में लोटा, गुलाचें खायीं, घुटनों के बल चला, खड़ा हुन्ना, गिरा, नशे में चिल्लाया, कभी हंसा, नाचा, रोया, दौड़ा,\* लोगों से लड़ा, बलवान लोगों से प्रतिक्षण मार खाई श्रौर प्रहारों से शरीर जर्जर हो गया। इस प्रकार लाखों दु:खों से उत्पीड़ित/त्रस्त होकर भी मैं इस मद्यशाला में विचरता रहा। [१६१-१६४]

एक बार इस मद्यशाला में स्थित मुक्त पर किसी ब्राह्मण की दिष्ट पड़ी। उसको मुक्त पर करुगा/दया भायी । उसने सोचा कि यह बेचारा स्वयं को शराब के व्यसन से अत्यन्त दुःख का अनुभव कर रहा है, अतः किसी उपाय द्वारा इसका व्यसन छुड़वाना चाहिये जिससे यह भी हमारी तरह से मुखी हो सके। यह सोचकर ब्राह्मण ने मुक्ते प्रतिबोघ देने का, समभाने का प्रयत्न किया। वह पुकार-पुकार कर मुक्ते सच्ची बात समभाने लगा किन्तु मदिरा के नशे में मत्त मैं उसकी बात को न सुनकर भून्य चेतन जैसा मद्यशाला के विभिन्न विभागों में भटकता रहा। जब ब्राह्मए। जोर-जोर से चिल्लाने लगा तो मैंने थोड़ा सा हुकारा दिया, तब उसने मुभे बलाने का बहुत प्रयत्न किया। इस अवसर पर मदिरा का नशा कुछ कम होने से मेरी चेतना प्रकट होने लगी और मैंने उत्तर दिया । तत्पश्चात् उसने विस्तार से मदिरा के दोष बताये । मुभे भी उसकी बात पर विश्वास हुस्रा स्रौर मैंने मदिरापान के त्याग का निश्चय किया और मैं भी उसके जैसा ब्राह्मण बन गया। सभी ब्राह्मणों ने दीक्षित होकर साधु-वेष पहन रखा था श्रतः मैंने भी साधु-वेष घारण कर लिया। यद्यपि शराब से जो अजीर्ण मुक्ते हुआ था वह अभी तक नहीं मिटा है तदपि मुभ्रे आशा है कि दीक्षा के प्रभाव से मैं अपने सारे अजीर्ग को समाप्त कर दूंगा। हे भद्र ! यही मेरे वैराग्य का काररा है।

<sup>\*</sup> पृष्ठ ६१६

प्रस्ताव ७ : मदिरालय १२७

हे बहिन अगृहीतसंकेता ! साधु महाराज की उक्त वार्ता सुनते हुए ही अकलंक के मन में उस सम्बन्ध में विचार-विमर्श चलने लगा जिससे उसे जाति-स्मरण ज्ञान हो गया। पूर्वभव में अभ्यास किये गये ज्ञान का स्मरण होने से उसे कथा का भावार्थ समक्त में आ गया जिससे वह बहुत प्रमुदित हुआ भीर मुनि महाराज को बन्दना कर तीसरे मुनि की ओर जाने लगा।

#### कथा का उपनय

पहले की भांति ही मैंने (घनवाहन ने) अकलंक से कहा कि इस वार्ता का भावार्थ मैं नहीं समभ पाया हूँ, अतः स्पष्ट रीति से इसका रहस्य मुभे बतला दे। मेरी जिज्ञासा देखकर अकलंक बोला—माई घनवाहन ! यह संसार ही मद्यशाला है। इस रूपक के द्वारा मुनि ने स्वयं को संसार से वैराग्य होने का कारण बतलाया है। तू इस उपनय को घ्यानपूर्वक सुन।

यह संसार वस्तुत: मदिरालय के समान ही है, क्योंकि इसमें ग्रनन्त घटनायें घटित हो चुकी हैं, हो रही हैं स्रौर होती रहेंगी । इसमें स्रनन्त जीव शराबी का चरित्र निभा रहे हैं। ग्राठ प्रकार के कर्म ग्रौर उनके भिन्न-भिन्न भेद ग्रनेक प्रकार के मद्य हैं। इनमें से चार प्रकार के कषाय ग्रासव हैं, नौ प्रकार के नोकषाय सिरके हैं, चार घाति कर्म मदिरा है, भिन्त-भिन्त गति के ग्रायुष्य मदिरा के ग्राधारभूत होने से चित्र-विचित्र मद्यपात्र (भाण्ड) हैं, प्रािएयों के शरीर कर्मरूपी मद्य का उपयोग करने से मद्य पीने के पात्र हैं, इन्द्रियाँ शरीर को विभूषित करने वाली होने से ग्रौर ग्रत्यन्त ग्रासिवत का कारएा होने से उन्हें काले कमल की उपमा दी गई है। \* कर्मरूपी मद्य से उन्मत्त लोट-पोट बने लोग नाचते, कूदते, हँसते रास-विलास करते श्रौर विब्बोकादि श्रनेक प्रकार की चेष्टायें करते हैं उन्हें कलकल ध्वनि, उनके श्रापसी लड़ाई-भगड़ों को मृदंग, दुष्ट लोगों द्वारा उत्पन्न क्लेश को कांसे और दुःखी प्रारिएयों के मंद-मंद विलाप को वीरणा की उपमा दी है। लोगों की शोकपूर्ण करुए। चीत्कार को बांस (बांसुरी) की क्रावाज, ब्राप्द्ग्रस्त प्राणियों की चेष्टाओं को मुगुन्द की आवाज, प्रिय वियोग की अवस्था में दीनता प्रकट करने वाले विलाप को करताल की ग्रावाज कहा गया है। ग्रत्यन्त ग्रज्ञान के वशीभृत मूर्ख लोग बरातियों का ग्रनुकरण करते हैं।

इसमें कमनीय आकार के धारक देवता पात्र का रूप धारण करते हैं और उनकी अप्सरायें गाढ मदोद्धत युवती स्त्रियों का । यह मद्यशाला इतनी विशाल और लम्बी है कि इसके प्रवेश और अन्तिम छोर का कुछ पता ही नहीं लगता, अर्थात् यह अनादि अनन्त है ओर सर्वदा लोकाकाश में स्थित है। इसमें नाच, गायन, विलास, मद्यपान, भोजन, दान, अलंकार-ग्रहण, मान-अपमान आदि चित्र-विचित्र भाव चलते ही रहते हैं, जो अज्ञानी प्राणियों के संसार-वर्धन और विवेकी प्राणियों के वैराग्य का कारण बनते हैं। मुनि महाराज ने मद्यशाला के जो तेरह प्रकार के प्रािएयों के विभाग बताये हैं उन्हें विभिन्न ग्रवस्थाश्रों के जीव समभना। इन विभागों का भावार्थ इस प्रकार है—१. ग्रसंव्यवहार वनस्पति, २. संव्यवहार वनस्पति, ३. पृथ्वी, पानी, वायु ग्रीर ग्रिन्न के एकेन्द्रिय, ४. वेइन्द्रिय, ५. तेइन्द्रिय, ६. चौ इन्द्रिय, ७. ग्रसंज्ञी पंचेन्द्रिय, ६. पंचेन्द्रिय तिर्यंच, १०. संमुच्छिम श्रीर गर्भज मनुष्य, ११. भवनपति, व्यन्तर, ज्योतिषी ग्रीर वैमानिक देव, १२. ब्राह्मए के नाम से बतलाये गये इन्द्रियों पर संयम रखने वाले त्यागी वैरागी संयत मनुष्य श्रीर १३. संसार मद्यशाला से बाहर हुई मुक्त श्रात्माएं।

इन सभी प्राशियों की संख्या ग्रौर इनके लक्षण भी साथ में बताये गये हैं। उनके सम्बन्ध में होने वाली चित्र-विचित्र घटनाग्रों का भी संक्षेप में वर्णन किया गया है। इसमें मुनि महाराज ने स्वयं ग्रपने ग्राप को कर्म-मद्य का पान करने वाला बताया ग्रौर किस-किस विभाग में कितना-कितना भटकना पड़ा, यह भी बतलाया। ये पहले ग्रसंव्यवहार जीव राशि में ग्रनन्त काल तक रहे। वहाँ से ग्रनन्त काल व्यतीत होने पर बड़ी कठिनाई से बाहर निकले ग्रौर संव्यवहार वनस्पति जीव राशि में बहुत समय तक रहे। तदनन्तर दशों विभागों/स्थानों में बारंबार घूमते/भटकते रहे। इनको पहले ग्रसंव्यवहार विभाग में फिर से ग्रौर ग्रन्तिम दो ब्राह्मण एवं मुक्तात्माग्रों के विभाग में ग्रभी तक प्रवेश नहीं मिल सका है। इन तीनों स्थानों के ग्रितिरक्त दस विभागों में इन्हें कैसी-कैसी तीन्न पीड़ायें सहन करनी पड़ीं यह इन्होंने स्पष्ट किया।

हे सौम्य ! मुनि महाराज ने इस वार्ता द्वारा हमें भी समभाया है कि यह संसार मद्यशाला जैसी है और झात्मा के दुःख का कारए। है। \* अन्त में उन्होंने कहा कि 'मद्यशाला स्थित ब्राह्माएों ने उन्हें देखा और यत्नपूर्वक प्रतिबोधित किया' आदि की संघटना/योजना इस प्रकार घटित होती है। [१६५-१६६]

अनादि संसार में तथाप्रकार के स्वभाव के योग से कर्म की उत्कृष्ट स्थिति को भोग कर प्रांगी मनुष्य भव में आता है और सुसाधु-महात्माओं के सम्पर्क में आने पर नदी में विसते पत्थर की तरह उसे द्रव्यश्रुत (ऊपरो ज्ञान) की प्राप्ति होती है किन्तु कर्म-मदिरा के नशे में उसे सम्यक्त्व की तथा वास्तविक परमार्थ ज्ञान की प्राप्ति नहीं होती, जिससे वह सिक्या का आचरण नहीं कर पाता और श्रोष्ठ साधुश्रों के सम्पर्क का लाभ नहीं उठा पाता । यही प्रांगी की कर्म-मद्य-सेवन की तीत्र इच्छा है । हे सौम्य ! यही कामना अतिभयंकर और संसार-वर्धन का कारण है । इसके वशीभूत प्रांगी बेभान होकर बार-बार परिश्रमण करता है । जब काल आदि समस्त हेतु अनुकूल होते हैं तभी प्रांगी अति दारण कर्म की गाँठ को शुभ भाव से काटकर राधावेध की तरह अत्यन्त कठिनाई से प्राप्त होने वाले सद्-दर्शन को प्राप्त करता है । सुसाधु-ब्राह्मणों द्वारा प्रतिबोध के लिए बुलाने पर जब प्रस्ताव ७ : मदिरालय २२६

प्राणी हुंकारा देता है, इसी को धर्मोपदेश के बोध की स्वीकृति समभना चाहिये। इसी को "दर्शन, मुंक्ति-बीज, सम्यक्तव, तत्त्ववेदन, दुःखान्तकृत, सुखारम्भ" आदि नामों से जाना जाता है। ये सभी भव्द एक ही बात (हुंकार) की सूचना देते हैं। जब प्राणी सम्यग् दर्शन युक्त होता है तभी तत्त्वश्रद्धान से उसकी आत्मा पिवत्र हो जाती है, कृतकृत्य हो जाती है, फिर वह संसार समुद्र में नहीं भटकता। ऐसा प्राणी सम्यग् शास्त्र के अनुसार जिसका जैसा वास्तविक स्वरूप होता है, उसे वैसा ही अपनी बुद्धिचक्षु से देखता है। जैसे किसी प्राणी का नेत्र-रोग नष्ट हो जाने पर उसे वस्तुओं का रूप ठीक-ठीक दिखाई देता है वैसे ही वह यथास्थित रूप को देखकर प्रशान्त अन्तरात्मा से परम संवेग-भाव का आश्रय लेकर वस्तुओं में स्थित आन्तरिक भावों पर यथायोग्य विचार करता है। [१६७-१७७]

ऐसे प्राणी की विचारधारा इस प्रकार की होती है—यह भयंकर संसार-समुद्र जन्म, मररा, वृद्धावस्था, व्याधि, रोग, शोक से परिपूर्रा स्रौर प्राणियों को ग्रनेक प्रकार के क्लेश उत्पन्न कराने बाला है। जब कि जन्म-मरण-भय ग्रादि क्लेशों से रहित ग्रीर बाधा-पीड़ा-वर्जित स्थान मोक्ष प्राणी के लिये सुखकारी है। हिंसा भ्रादि दु:ख संसार-वृद्धि के कारएा भ्रौर म्रहिसा म्रादि बाधा-पीड़ा-रहित मोक्ष के कारण हैं। यों बुद्धि-चक्षु से संसार का निर्गुरात्व ग्रौर मुक्ति के गुणत्व को देखकर विशुद्ध ग्रात्मा ग्रागम में कथित नियमा-नुसार उसके लिए प्रयत्न करता है। जैसे कोई कामी पुरुष ग्रपनी प्रिय वल्लभा को प्राप्त करने के लिए अनेक दुष्कर कठिन कार्य करता है वैसे ही मोक्ष प्राप्त करने की दृढ़ इच्छा वाला प्रांगी क्षूद्र प्रांगियों को ग्रति दुष्कर लगने वाले महान कार्यों भीर अनुष्ठानों को भी पूरा करता है। उपादेय मनोज्ञ वस्तु को प्राप्त करने के प्रयास में जो कठिनतम अनुष्ठान आदि किये जाते हैं उससे उसके मन में तनिक भी पीड़ा नहीं होती, क्यों कि साध्य को प्राप्त करने की मन में दढ़ इच्छा होती है श्रौर चित्त तथा विचार प्रतिबन्धित हो जाते हैं। एकबार साध्य को प्राप्त करने में मन लग जाने के बाद उसके प्रयत्न में किये गये परिश्रमों से उसे कोई कठिनाई प्रतीत नहीं होती । ऐसे विचारवान व्यक्ति को तो उलटे त्याज्य वस्तु को ग्रहण करने में कठिनाई होती है। \* जैसे व्याधिग्रस्त व्यक्ति जब कट् ग्रौषधोपचार से ग्रारोग्य प्राप्त करने लगता है तब उसे कड़वी दवा पीने में भी बुरी नहीं लगती ग्रौर उसे प्रोतिपूर्वक नियमित रूप से लेता है, वैसे ही उत्तम मनुष्य अब ग्रपने को संसार-व्याघि से ग्रस्त देखता है ग्रौर जब उपचार करने पर उसे समता रूपी ग्रारोग्य प्राप्त होने लगता है तब वह साध्य को प्राप्त करने के लिए पूर्णशक्ति, प्रसन्नचित्त ग्रीर इढ़ता से प्रयत्न करता है तथा उसमें स्रधिकाधिक प्रगति करता रहता है । इसी हेतु वह गुद्ध चारित्र को प्राप्त कर उसमें क्रमशः श्रागे बढ़ता जाता है। तत्पश्चात् सर्वज्ञ बनकर, श्रन्त में ज्ञानयोग से भवोपग्राही चार ग्रघाती कर्मों का क्षय कर शाश्वत मोक्ष को प्राप्त

करता है। प्रार्गी को ऐसी महान कल्याग्यकारी परम्परा स्रधिकांश में सत्साधु एवं गुरुजनों की सेवा से ही प्राप्त होती है, इसीलिये मनीषियों ने कहा है—

[१७५-१५६]

भक्तिपूर्वक निरन्तर साधु-सेवा, भावपूर्वक प्रारिएयों के प्रति मैत्री ग्रौर ग्रपने ग्राग्रह का त्याग ही धर्म हेतु के साधन हैं। [१६०]

साधु-सेवा से निरन्तर वास्तविक ग्रौर शुभकारी उत्तम उपदेश प्राप्त होता है. धर्म का ग्राचरण करने वाले महापुरुषों का दर्शन होता है ग्रौर योग्य पात्र के प्रति विनय करने का प्रसंग प्राप्त होता है। साधु-सेवा का यह कोई सामान्यफल नहीं ग्रिपितु महाफल है। [१६१]

मैत्री की भावना वाले प्राणी के शुभ भावों में उत्तरोत्तर वृद्धि होती है, शुभ भाव रूपी जल के छिड़काव से द्वेषरूपी श्रग्नि शान्त होती जाती है।

[883]

भूठे स्राग्रह का त्याग करने से निखिल दोषों को उत्पन्न करने स्रौर समस्त गुरोों का घात करने वाली तृष्गा चली जाती है। इस प्रकार गुरा समूह से युक्त होकर विशुद्ध स्रात्मा जब स्रपने स्राशय में स्थिर होकर कार्य सिद्ध करती है तब तत्त्वज्ञानी उसे सम्यग् धर्म का साधक कहते हैं। [१६३-१६४]

भाई घनवाहन ! मुनि ने जो यह बात कही, उसका रहस्य यही है कि करुगा-तत्पर त्राह्मग्रा का रूप घारण करने वाले ने मुनि को बोध दिया।

[ १९५]

इस कथा में मुनि ने जो अन्य बात कही वह तो प्रथम मुनि की कथा में भी आ चुकी है, अतः उसका निष्कर्ष स्पष्ट होने से में पुनः वर्णन नहीं करता हूँ। यह तो स्पष्ट है कि त्याग (विरति) रहित समग्र प्राणी कर्मरूपी मद्य में आसक्त और धुत्त रहते हैं, जब कि साधुगरा संसार-मद्यशाला में रहते हुए भी उससे दूर रहते हैं। इस मुनि को ब्राह्मण रूपी साधु ने कर्ममद्य से यत्नपूर्वक अलग किया और उसे दीक्षा दी, यही उसके वैराग्य का काररा है। दीक्षा के प्रताप से कर्मरूपी अजीर्ण के विष को समाप्त कर यह मुनि भी संसार-मद्यशाला से बाहर चलें जायेंगे, मुक्त हो जायेंगे। [१६६-१६६]

भद्र घनवाहन ! ऐसी दु:खद स्रौर गंदी मद्यशाला में स्रपने जैसों का जान-बूभ कर रहना उचित नहीं है। [२००]

हे अगृहीतसंकेता! अकलंक ने इस प्रकार इस कथा का विस्तार से विवेचन किया, पर मुक्त तो उससे कुछ भी बोध प्राप्त नहीं हुआ। जैसे शून्य अरण्य में मुनि मौन धारण करते हैं वैसे ही मैं भी चुप रहा। फिर हम दोनों तीसरे मुनि के पास गये। [२०१–२०२]

### ४. ऋरहट-यन्त्र

बुधनन्दन उद्यान के मन्दिर के बाहर ग्रलग-ग्रलग बैठकर ज्ञान-ध्यान करने वाले मुनियों में से ग्रब हम तृतीय मुनि के पास पहुँचे । ग्रकलंक ने ग्रत्यन्त भक्ति-पूर्वक सच्चे हृदय से मुनि को वन्दन किया,\* मैंने भी वन्दन किया। फिर ग्रत्यन्त विनयपूर्वक ग्रकलंक ने मुनि से वैराग्य का कारमा पूछा, तब मुनि ने कहा कि पानी निकालने के एक ग्ररहट्ट (रहँट) यन्त्र को देखकर मुभे वैराग्य हुग्ना।

श्रकलंक ने सोचा कि जिस प्रकार प्रथम मुनि को श्राग को देखकर श्रौर दूसरे मुनि को मद्यशाला को देखकर वैराग्य हुग्रा वैसे ही इस मुनि को रहँट को देखकर वैराग्य हुग्रा होगा। ग्रानिन्दित श्रौर स्मित हास्य से मनोहर दिखने वाले इस महात्मा से इस सम्बन्ध में विशेष पूछने पर कुछ नवीन तथ्यों की जानकारी प्राप्त होगी, यह सोचकर प्रसन्न-वदन श्रकलंक ने मुनि से पूछा—महाभाग! रहँट से श्रापको वैराग्य किस प्रकार हुग्रा। [२०३-२०६]

मुनि बोले हे नरोत्तम! सुनो, मैंने जिस पानी निकालने के अरहट्ट यन्त्र (रहँट) को देखा, वह पूरे वेग से चल रहा था। वह रात-दिन चलता था। वह सम्पूर्ण एक ही यन्त्र था ग्रौर उसका नाम भव था। इसको खेंचने (चलाने) वाले राग, द्वेष, मनोभाव ग्रौर मिथ्यादर्शन नामक चार खेडूत साथी थे। इन सब के ऊपर महामोह था, उसी महापुरुष के प्रताप से यह यन्त्र चल रहा था। इस रहँट यन्त्र को चलाने के लिये सोलह कषाय रूपी बैल लगे हुए थे जो बिना घास-पानी के भी चलते थे, फिर भी बहुत बलवान ग्रौर उद्धत थे, ग्रत्यन्त वेगवान ग्रौर शीघ्रता से काम करने वाले थे। रहँट पर काम करने वाले हास्य, शोक, भय आदि कुशल सेवक थे ग्रौर जुगुप्सा, रित, ग्ररित ग्रादि दासियां कार्य-तत्पर थीं। इस यन्त्र पर दुष्टयोग ग्रौर प्रभाद नामक दो बड़े तुम्बे लगे थे। विलास, उल्लास ग्रौर विब्बोक चेष्टा नामक ग्रारे इस यन्त्र के चक्र में लगे हुए थे। [२०७-२१२]

वहाँ असंयत-जीव नामक महाभयंकर अतिगहन कूप था जो अविरित रूपी जल से भरा था और वह इतना गहरा था कि इसका तल भी दिखाई नहीं देता था। उस यन्त्र में जीवलोक नामक अत्यन्त विस्तृत और लम्बी घटमाला लगी थी जो पाप और अविरित रूपी पानी से भर-भर कर बाहर आकर खाली होती थी। इस यन्त्र को मरएा नामक नौकर बार-बार चलाता था, उस समय पिट्टका-घर्षेण से उत्पन्न खट-खट की तेज आवाज को विवेकी पुरुष दूर से ही सुन लेते थे।

[२१३-२१४]

वहाँ कुए से निकले जल को ग्रह्ण करने वाली 'ग्रज्ञान-मिलन ग्रात्मा' नामक बड़ी नाली थी। पास ही जल-संचित करने के लिये मिध्याभिमान नामक सुद्ध कुण्डी थी, जिसमें से संक्लिष्ट-चित्तता नामक छोटी नाली ग्रौर भोग-लोलुपता नामक ग्रित लम्बी पतली नाली निकल रही थी। यह नाली जन्म-सन्तान नामक खेत ग्रौर ग्रलग-ग्रलग जन्म रूपी क्यारियों की सिंचाई करती थी, जिनमें कर्मप्रकृति नामक बीज बोया जाता था ग्रौर तज्जीवपरिणाम नामक व्यक्ति यह बुग्राई कर रहा था। फलस्वरूप सुख-दु:ख ग्रादि घान्य-समूह उत्पन्न होता था। इस सब का कारण तो यह ग्रप्रहट्ट यन्त्र ही माना जाता था। वहाँ सतत उत्साही ग्रसद्बोध नामक सिंचाई करने वाला सर्वदा तैयार ही रहता था जिसे महामोह राजा ने इसी कार्य के लिये नियुक्त कर रखा था। [२१६–२२१]

भद्र अकलंक ! ऐसी निखिल सामग्री से परिपूर्ण सतत भ्रमोत्पादक \* संसार अरहट्ट यन्त्र पर मैं लम्बे समय तक सोता हुआ पड़ा रहा। देखो, सामने ये भाग्यशाली मुनिराज जो ध्यानमन्न हैं, जो मेरे गुरु कहलाते हैं, उन्हें मुफ पर दया ग्राई। उन्होंने मुफे वहाँ सोया देखा, मेरी समस्त चेतना को गाढ मूछित देखा, तब बहुत प्रयत्न पूर्वक इन्होंने मुफे प्रतिबोधित किया, जागृत किया। यह भव अरहट्ट कैसा है ? इसके यथास्थित रूप का विस्तृत वर्णन किया ग्रौर कहा—अरे मूर्ख ! इस पूरे यंत्र का स्वामी तू ही है, इसके फल को भोगने वाला भी निःसंदेह रूप से तू ही है, फिर तू स्वयं क्यों इस भव-ग्ररहट्ट को नहीं जानता ? भाई ! बराबर समफ, तू अनन्त दुःख भोग रहा है, भूतकाल में भोगे हैं श्रौर भविष्य में भोगेगा। इसका कारण यह भव ग्ररहट्ट ही है यह बात संशय रहित है, भ्रतः तू इसका त्याग कर दे।

मार्गदर्शन कराने वाले इन परोपकारी महात्मा से मैंने पूछा—मैं इस भव अरहट्ट का त्याग कैसे करूं ?

महात्मा ने बताया—हे महासत्वशाली ! तू दीक्षा ग्रहणा कर । जो उत्तम प्राणी भाव से भागवती दीक्षा ग्रहण करते हैं, उनके सम्बन्ध में यह भव-ग्ररहट्ट ग्रपने ग्राप ही हीन ग्रौर नष्ट प्राय: हो जाता है । [२२२-२२६]

मेरे गुरु के उपरोक्त वचन सुनकर मैंने उन्हें भावपूर्वक स्वीकार किया भ्रौर मैंने दीक्षा ले ली । हे सौम्य ! मेरे वैराग्य का यही कारण है । [२३०]

मुनि महाराज के वचन सुनकर ग्रकलंक बोला—भगवन् । ग्रापको वैराग्य का कारण तो बहुत श्रच्छा मिला । ऐसा कौन समभदार व्यक्ति होगा जिसे इस संसार-ग्ररहट्ट चक्र को देख/समभ कर भी संसार से विरक्ति न हो ?

इत मुनि महाराज को भक्ति पूर्वक वन्दन कर श्रकलक श्रौर मैं श्रन्य मुनि महाराज के पास चले गये। [२३१–२३३]

वृद्ध ६२४

### ਖ਼. ਮਰ-ਸਠ

मैं ग्रकलंक के साथ चौथे साधु के पास गया। वन्दन कर हम नीचे बैठे तब मुक्ते प्रतिबोधित करने के लिये ग्रकलंक ने भाग्यशाली मुनि से वैराग्य का कारण पूछा। [२३४]

मुनि बोले-भद्र प्रकलंक ! विभिन्न रूपों वाले हम सभी चट्टा (परिवाजक) एक बड़े मठ में ग्रानन्द पूर्वक रहते थे। वहाँ हमारे भक्तों का एक परिवार भ्राया। इस परिवार में वैसे तो भ्रनेक मनुष्य थे, पर परिवार का संचालन करने वाले मूख्य पाँच व्यक्ति थे। उन्होंने हमारे साथ ऐसा व्यवहार किया जिससे वे हमें ग्रपने हितेच्छु लगे । हे सौम्य ! वास्तव में तो यह परिवार हमारा शत्रु था, पर हमें ऐसा लगने लगा मानों हमारा प्रेमी हो । इस परिवार ने विद्यार्थियों को ग्रादरपूर्वक विविध प्रकार का भोजन कराया । नये-नये भोजन के लोलूप विद्यार्थियों ने परिवार के ग्रान्तरिक भाव से श्रनभिज्ञ रहकर डटकर भोजन किया, ठूंस-ठूंस कर पेट भरा । इस परिवार ने मन्त्रित भोजन बनाया था जिससे उस श्रतिदाहरी श्रन्न को खाते ही कई परिवाजक-बटुकों को तुरन्त सिन्नपात हो गया श्रौर कुछ को श्रपच होकर उन्माद हो गया। इस भोजन से विद्यार्थियों का गला अवरुद्ध हो गया,\* जीभ पर कांटे-कांटे हो गये, श्वास नली गर्र-गरं बोलने लगी, वे विह्वल हो गये ग्रौर ऐसा लगने लगा मानो उनकी चेतना नष्ट हो गई हो। कुछ छात्रों का ज्वर की पीड़ा से शरीर जलने लगा, कुछ को सर्दी लगने लगी ग्रौर कई चेतना-शून्य होकर जमीन पर लोटने लगे। सिन्नपात की तीव्रता से पीड़ित होकर वे कभी चिल्लाते तो कभी तड़फड़ाते, कभी उनके मुख से भाग निकलते। इस प्रकार मठ के वे छात्र शोचनीय दशा को प्राप्त हो गये। उस भोजन से जो मठ के परिव्राजक ग्रौर बट्क उन्मादग्रस्त हो गये थे वे पापी देव, गुरु श्रीर संघ की निन्दा करने लगे, विपरीत बोलने लगे, श्रीर निकृष्ट चेष्टायें करने लगे । जिनकी चेतना ही लुप्त हो गई हो, उनकी कौनसी चेष्टा श्रच्छी हो सकती है ? कुछ इस भोजन के दोष से पशु के समान श्रधर्मी बने या उसके विष से मूर्ख जैसे हो गये । [२३५–२४६]

यहाँ सामने जो स्वाध्याय-ध्यानमन्त पित्रत्रात्मा मितपुंगव बैठे हैं, वे विशुद्ध वैद्यकशास्त्र के परम ज्ञाता हैं। हे भद्र। एक बार मैं मूढात्मा जब मठ के परिव्राजकों के मध्य में सित्रपात-ग्रस्त होकर भटक रहा था तब इन महापुरुष ने मुक्ते देखा। इनको मुक्त पर करुएा ग्राई ग्रीर इन्होंने ग्रपनी ग्रीषिध के प्रयोग से मेरा सित्रपात मिटाया, फलस्वरूप मेरी चेतना अधिक स्पष्ट हुई। अन्य विद्यार्थियों की संगति से मुक्त में जो उन्माद था उसे इन महात्मा ने बहुत यत्नपूर्वक मिटाया। जब इन महाभाग्यशाली महात्मा ने देखा कि मेरा मन स्वस्थ हुआ है और में उनकी बात समक्षने योग्य हुआ हूँ तब उन्होंने मुक्ते बताया कि सारा मठ ही उन्माद और सिन्नपात-ग्रस्त है। मैंने देखा कि सभी छात्र ग्रव्यक्त स्वर से बोल रहे हैं, प्रलाप कर रहे हैं, ऊंच रहे हैं और दु:ख में डूबे हुए हैं। यह दृष्य देख कर मैं अत्यन्त भयभीत हुआ। [२४७-२५३]

मुनि ने कहा—भद्र ! भोजन के दोष से तूभी ऐसा ही था, तेरी भी ऐसी ही दशा थी। देख, तेरे शरीर पर ग्रभी भी ग्रजीएाँ के विकार दिखाई देते हैं। देख, जैसा करने के लिये मैं तुभे कह रहा हूँ, यदि तू वैसा नहीं करेगा तो तू फिर से ऐसे ही दुःख में डूब जायेगा।

मुनि महाराज के उपदेश को सुनकर, उस पर विश्वास कर श्रौर मठवास के भय से भयभीत होकर मैंने इस भोजन के श्रजीर्ण का शोधन करने वाली दीक्षा स्वीकार की । श्रब ये मुनिपुंगव मुक्ते जिन-जिन क्रियाश्रों/श्रनुष्ठानों को करने के लिये कहते हैं उन सब को मैं सम्यक् प्रकार से करता हूँ। यही मेरे वैराग्य का कारगा है। [२५३-२५६]

मुनिराज की बात सुनकर श्रकलंक ने प्रेम से नेत्र ऊपर उठाये, मुनि को वन्दन किया श्रौर श्रगले मुनि की तरफ जाने लगा। उस समय मैंने श्रकलंक से पूछा—मित्र मुभे तो मुनि की बात समभ में नहीं श्राई, श्रतः उसके भावार्थ को स्पष्ट रूप से तुम समभाग्रो। [२५७-२५६]

### कथाकारहस्य

अकलंक ने कहा—भाई घनवाहन ! मुनि शिरोमिए ने \* इस संसार को मठ की उपमा दी है। लोह-शलाका के समान संसार में प्राणी भिन्न-भिन्न रूप धारए करते हैं। वे अनेक प्रकार के हैं और एक-दूसरे से सम्बन्धरहित भी हैं, ग्रतः मठ निवासी साधुओं के समान हैं। इनके कोई माता-पिता, सगे-सम्बन्धी नहीं हैं। ये परमार्थ से धनरहित हैं और ये सभी जीव परस्पर सम्बन्धरहित हैं। संसार-मठ में रहने वाले जीव रूपी परिन्नाजक-विद्याधियों के पास बन्धहेतु नामक भक्त परिवार ग्राता है। बन्धहेतु तो विचित्र प्रकार के होते हैं और कई हैं, पर उनमें से मुख्य पाँच हैं। ग्रतः बन्धहेतु परिवार के संग्राहक और संचालक मुख्य पाँच व्यक्ति कहे गये हैं:—प्रमाद, योग, मिथ्यात्व, कषाय और ग्रविरति। ये पाँच जीवों के बन्धहेतु हैं। प्राणी पर ग्रनादि काल से मोह राजा का ग्रसर इतना ग्रधिक है कि मोहराज और उसका उपर्युक्त परिवार जो वास्तव में प्राणी के कर्म-बन्ध के हेतु होने से उसके शत्रु हैं, फिर भी उसे हितकारी मित्र जैसे लगते हैं। मठ

<sup>•</sup> पृष्ठ ६२६

प्रस्ताव ७ : भव-मठ २३५

निवासी विद्यार्थियों की तरह यह मन्दबृद्धि प्राग्गी भी इनके शत्रुता पूर्ण दुष्ट स्वरूप को नहीं पहचानता । [२५६–२६६]

जिस प्रकार मठ निवासियों को भक्त परिवार ने मन्त्रित भोजन कराया, उसी प्रकार मोह राजा की ग्राजा से इस प्राणी की लोलुपता को बढ़ाने के लिये चित्र-विचित्र भोजन तैयार कराये जाते हैं। इस भोजन को महामोह स्वयं मन्त्रित करते हैं, जिससे वह ज्ञान को आवृत/ग्राच्छादित कर देता है। इस खाद्य सामग्री को पूर्वविण्ति बन्धहेतु तैयार कर खिलाता है। मोह से ग्रत्यन्त लोलुप जीव मठ निवासियों की भांति इस स्वादिष्ट भोजन को प्राप्त कर ग्रपनी ग्रात्मा को उससे ठ स-ठूंस कर भर लेता है। उस समय प्राणी को उसके दाह्ण परिणामों का न तो ज्ञान होता है ग्रीर न वह उस पर विचार ही करता है। इस कुभोजन के परिणाम-स्वरूप उसे जो ग्रज्ञान होता है, उसी को ग्रनभिग्रह मिथ्यात्व नामक सन्त्रिपात कहा गया है। [२६७–२७०]

यह प्राणी महा ग्रन्धकार रूपी मिथ्याज्ञानमय भाव-सिन्पात के प्रभाव से एकेन्द्रिय अवस्था में लकड़ी की भांति निश्चेष्ट पड़ा रहता है। बेइन्द्रिय की ग्रवस्था में ग्रावाज ग्रव्यक्त होने से गर्र-गर्र करता सुनाई देता है। तेइन्द्रिय की ग्रवस्था में भूमि पर इधर-उधर लोट-पोट होता रहता है। चार इन्द्रिय की ग्रवस्था में भरणभरणारव करता हुआ फड़फड़ाता है। ग्रसंज्ञी पंचेन्द्रिय की ग्रवस्था में पीड़ित होता है। गर्भज पंचेन्द्रिय के ग्राकार में भाग निकालता हुग्रा तड़फता है। ग्रपर्याप्त ग्रवस्था में ग्रवष्द्र गले वाला दिखाई देता है। नरक में ग्रनेक प्रकार के दु:खों एवं तीव्र तापों से व्यथित जीभ पर कांटे हो गये हों, ऐसा लगता है। नरक में ही ग्रिधक गर्मी ग्रीर ग्रधिक सर्दी से दु:खी होता है। पश्च के रूप/ग्राकार में कुछ सोच-विचार नहीं कर पाता। मनुष्य का जन्म प्राप्त कर वारम्बार ग्रधिक मोहित होता है। देव ग्रवस्था में महामोह की निद्रा में समय खो देता है ग्रीर सभी ग्रवस्थाओं में धर्म-चेतनाहीन होकर ही रह जाता है। \*

हे सौम्य ! मिथ्या ज्ञान का श्रन्धकार रूपी भयंकर सन्निपात जीव को उसके कर्म-भोजन के परिगामस्वरूप ही होता है। [२७१]

नरक, तियंच, मनुष्य ग्रौर देव गित में वर्तमान ग्रिधिकतर प्राणियों को इस अकत्याणकारी भोजन के परिणामस्वरूप सर्वज्ञ-शासन के विपरीत ग्रिभिनिवेश हो जाता है। इस ग्रिभिनिवेश के वशीभूत होकर वे राग, द्वेष, मोह से कलुषित को परमात्मा मानते हैं, ग्रात्मा को एकान्त नित्य, क्षिणिक, सर्वगत, पंचभूतात्मक या श्यामाक धान ग्रथना तण्डुल जैसा मानते हैं, सृष्टिवाद को स्वीकार करते हैं ग्रौर ग्रन्य तत्त्वों को भी उलटा-सुलटा कर देते हैं। इसी को ग्रिभिगृहीत मिथ्यादर्शन रूपी कर्म-भोजन के सामर्थ्य से उत्पन्न उन्माद कहा जाता है। इस उन्माद से ग्रस्त व्यक्ति वास्तिविक विशुद्ध मार्ग को दूषित करता हुआ प्रलाप करता है। तपोमार्ग को उड़ाने के लिये तपस्या की हंसी करता है। स्वेच्छानुसार व्यवहार करने का उपदेश देकर मानो नाचता है। आत्मा, परलोक, पुण्य, पाप आदि कुछ भी नहीं है, ऐसा कहते हुए मानो कूद रहा है। सर्वज्ञ मत के ज्ञाता पुरुषों से जब पराजित हो जाता है तब रोता दिखाई देता है और अपने तर्क की डण्डी से नगारा बजाते हुए गाता हुआ दिष्टिगोचर होता है।

हे सौम्य ! इसीलिये जैनेन्द्र मत से विपरीत दृष्टि वाले उन्माद-ग्रह-ग्रस्त लोग नाचते, कूदते, गाते, रोते और खिलखिला कर हंसते हैं, ऐसा कहा गया है। ये सभी प्राणी कर्मरूपी विष के प्रभाव को धारण करते हैं और उनकी धर्म-चेतना नष्ट प्राय: हो जाती है, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। [२७२-२७३]

इन मृति ने कहा था कि 'सन्मुख विराजमान मेरे गुरुदेव मृति-पुंगव वैद्यक शास्त्र का प्रगाढ़ परिश्रमपूर्वक अध्ययन कर निष्णात बने हैं। वे क्रुपा-परायण होने से उन्होंने ग्रपने श्रौषघोपचार से मुक्ते दारुए। सन्निपात के प्रभाव से मुक्त किया। मुनि का उक्त कथन पूर्णतया घटित होता है। हे सौम्य ! सुन, ये मुनिगण सिद्धान्त रूपी म्रायुर्वेद का परिश्रमपूर्वक भ्रध्ययन कर,पारंगत विद्वान् बनकर संसारस्थ समस्त प्राणियों के स्वरूप को सम्यक् प्रकार से जान लेते हैं। जब किसी भी व्याधि-ग्रस्त का ये मुनिश्रोष्ठ वैद्यराज निरोक्षरा/निदान करते हैं तब उन्हें प्रतीत होता है कि यह प्राणी कर्म-भोजन द्वारा उत्पन्न सन्निपात से ग्रस्त है। फलस्वरूप ऐसे भाग्य-शाली मुनियों के हृदय में ऐसे प्राणी पर करुणा उत्पन्न होती है स्रौर वे सोचते हैं कि किस उपाय से इस पामर प्राग्ती को संसार-क्लेश से मुक्त किया जाय? इस निदान के फलस्वरूप वे प्रांगी मुनिराज की निन्दा करते हैं, उन पर कोध करते हैं अथवा उन्हें मारते हैं, तंब भी ये महासत्वशाली उस पर किचित् भी कोधित नहीं होते । वे सोचते हैं कि ये बे जारे कर्म-सन्निपात से ऋत्यन्त पीड़ित हैं, मिथ्यात्व उन्माद से संतप्त हैं, पाप रूपी विष से मुर्चिछत हैं, सदा दु:ख के भार से दवे हुए हैं\* भ्रौर इनकी विशुद्ध धर्म चेतना नष्ट हो गई है। ग्रतः परवश होकर यदि थे निन्दा, म्राक्रोश या मारपीट करें तो उन पर कौनसा विचक्षरा व्यक्ति क्रोध करेगा? करुणारसिक प्राणी दुःख पर डाम नहीं लगाते, घाव पर नमक नहीं लगाते/छिड़कते। [२७४–२⊏३]

कर्म से आवृत ये बेचारे प्राणी मात्र दया के पात्र ही नहीं, वरन् विवेकी प्राणियों को संसार से उद्देग कराने वाले भी हैं। सिन्नपात और उन्मादग्रस्त ऐसे पागल जीवों को संसार में भटकते हुए देखकर जिनेन्द्र कथित स्वरूप को समभने वाले व्यक्ति सोचते हैं कि मनुष्य जन्म प्राप्त करने पर भी ये बेचारे ऐसी स्थिति में पड़े हैं, यह तो बहुत ही बुरी बात है। यह दृश्य देखकर किस विचारशील को इस संसार-कारागृह पर प्रेम हो सकता है। [२८४-२८६]

प्रस्ताव ७: भव-मठ २३७

हे सौम्य ! ऐसी स्थिति में इन करुणायुक्त चित्त वाले गुरु महाराज ने स्वकीय कर्मरूपी सिन्नपात-ग्रस्त इस चौथे मुनि को प्रतिबोधित किया । इन वैद्य-श्रोष्ठ ने एक मठवासी छात्र-तुल्य प्राणी को ग्रपने वचना-मृत ग्रौषिध से साधु बना कर स्वस्थ किया, सिन्नपात के ग्रसर से मुक्त किया । ग्रतः वास्तव में इन्हें श्रोष्ठ वैद्य ही कहा जा सकता है । [२८७-२८८]

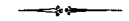
पुनः इन मुनि ने कहा था कि, 'मेरे में उस समय अन्य चट्टों (परिव्राजक-छात्रों) के सहवास से उन्माद था उसे भी इन्होंने प्रयत्नपूर्वक मिटाया।' इसका फलितार्थं यह है कि गुरु महाराज ने पहले तो बोध द्वारा अज्ञानियों के महापाप-कारक अभिग्राहिक मिथ्यात्व का नाश किया, फिर अन्य तीर्थियों के सहवास से आये हुए उन्माद जैसे अभिनिवेश मिथ्यात्व का क्षय किया। इसके पश्चात् जब प्राणी सम्यक् भाव में आता है तब गुरु महाराज इस मठ रूपी संसार के विस्तार को समभाते हैं और बताते हैं कि यह सारा संसार कैसा है। उस समय यह प्राणी देखता है कि जैसे मठ में विद्यार्थी रहते हैं, उसी प्रकार संसार में प्राणी रहते हैं और कर्म-भोजन के दोप से वे सिन्नपात और उन्माद से पीड़ित होते हैं। उन्हें दु:ख से पीड़ित रहते, चिल्लाते और नशे में चूर जैसे देखकर तथा बक-बक करते देखकर यह भयभीत हो जाता है।

फिर इन मुनि ने ऋपने गुरु महाराज से कहा—हे पूज्यवर! चारों गित में संसार-भ्रमण करने वाले सभी प्राणी मुभ्रे दुःखी दिखाई देते हैं, इन्हें देखकर मुभ्रे बहुत उद्वोग होता है।

इस पर मुनिराज बोले—भद्र ! जैसे ये सभी प्राणी तुभे दु:ख-समुद्र में डूबे हुए थ्रौर रक्षण्रहित दिखाई देते हैं, तू भी पहले वैसा ही था । तेरे गरीर पर अभी भी कर्म का अजीर्ण दिखाई देता है, उसे जीर्ण करने के लिए मैं तुभे जो किया/अनु- ट्ठान बताता हूँ उसे तू कर । यदि तू इस क्रिया को नहीं करेगा तो पुनः इस संसार में दु:खग्रस्त हो जायेगा । [२६५-२६८]

गुरु महाराज के उपर्युक्त वचन सुनकर इस मुनि ने जैनेन्द्र मत की दीक्षा ग्रहण की ग्रीर गुरुदेव ने जिन सिंक्याओं/ग्रनुष्ठानों \* को करने के लिए कहा, उन सब को इन्होंने भलीभांति पूर्ण किया। ग्रभी भी ये मुनि कर्म-भोजन से हुए ग्रजीणं को प्रतिदिन क्षीण करते रहते हैं। इस प्रकार मुनि ने ग्रपने वैराग्य का कारण हमारे समक्ष प्रस्तुत किया। [२६६-३००]

• भाई घनवाहन ! ऐसा मत समक्त कि इस संसार में कर्म-भोजन के अजीर्ण से पीड़ित मात्र ये साधु ही हैं। हम सभी ऐसी ही पीड़ा भोग रहे हैं। मनुष्य जनम प्राप्त कर हमारे जैसे प्रास्तियों को भी इस कर्म-प्रजीर्ण का शोधन करना चाहिए श्रीर ऐसा करने के लिए हमें भी दीक्षा-ग्रहण करनी चाहिए। [३०१-२०२] हे अगृहीतसंकेता! उस समय भी मैं तो कर्मभार से अधिक आच्छादित भौर भारी हो रहा था, अतः अकलंक द्वारा प्रस्तुत विचार मुक्ते रुचिकर नहीं लगे। मैंने उसके विचारों की उपेक्षा ही की। [३०३]



## ६. चार व्यापारियों की कथा

हे अगृहीतसंकेता ! मैं उदार चरित्र अकलंक के साथ वहाँ बैठे हुए मुनियों में से पाँचवें मुनि के पास गया। वन्दन कर हम दोनों मुनि के समक्ष बैठे, तब मुनि ने सामान्य प्रकार से उपदेश दिया। इसके पश्चात् अकलंक ने मुनि से पूछा—भग-वन् ! आप संसार से विरक्त क्यों हुए ? वैराग्य का क्या कारए। है ? मैं जानना चाहता हूँ। [३०४-३०४]

मुनि-भाई! सामने जो ग्राचार्यप्रवर बैठे हैं उन्होंने मुक्ते एक कथा कही, जिसे सुनकर मुक्ते वैराग्य उत्पन्न हुग्रा ग्रीर मैंने दीक्षा ग्रहण की।[३०६]

श्रकलंक—महाराज ! ऐसे श्रनुपम वैराग्य का कारण बनने वाली कथा श्रवण्य ही श्रनुग्रह करके मुभ्ते सुनाइये । [३०६]

### चार व्यापारियों की कथा

मृति—ग्रच्छा सुनो । वसन्तपुर नगर में सार्थवाहों के चार पुत्र रहते थे। ये चारों समवयस्क ग्रौर समव्यसनी थे। इन चारों में प्रगाढ़ मैत्री थी। ग्रन्यदा इन चारों को ग्रनेक ग्रावर्तों, जलचरों ग्रौर ग्रन्य ग्रनेक सैकड़ों भयों से व्याप्त समुद्र पार कर व्यापार करने के लिये रत्नद्वीप जाने की इच्छा हुई। इन मित्रों के नाम क्रमणः चारु, योग्य, हितज्ञ ग्रौर मूढ थे और जैसे इनके नाम थे वैसे ही उनमें गुण भी थे। चारों ग्रपने-ग्रपने जहाज लेकर रत्नद्वीप पहुँचे। रत्नद्वीप सब प्रकार के रत्नों की खान था। बिना पुण्य के इस द्वीप में पहुँचना ही कठिन था। भाग्यवान व्यक्ति ही इस सुन्दर द्वीप में पहुँच सकते हैं। इस द्वीप में पहुँच कर भी बिना परिश्रम के रत्न के ढेर प्राप्त नहीं होते। भोजन की सामग्री सामने परोसी हुई होने पर भी बिना हाथ हिलाये कौन भोजन कर पाता है? [३०७—३१२]

रत्नद्वीप में पहुँच कर चारु ने श्रन्य सब काम छोड़कर, कुछ शुद्ध मानस-पूर्वक केवल रत्न एकत्रित करने का कार्य किया। वह बहुत विचक्षरा था ग्रत: भिन्न-भिन्न उपायों से लोगों को आर्काषत कर प्रतिदिन नये-नये रत्न एकतित करता रहता था। इस इढ़ निश्चयी नरोत्तम ने अल्प समय में ही अपना पूरा जहाज मूल्यवान रत्नों से भर लिया, क्योंकि वह स्वयं रत्नों के गुएग-दोषों का परीक्षक था। उसे उद्यान आदि में इधर-उधर घूम-फिर कर व्यर्थ समय गंवाने में रुचि नहीं थी। हे भद्र! रत्न-परीक्षा (ज्ञान) और सदाचार पालन (चारित्र) द्वारा चारु ने रत्नद्वीप में रहकर अपने लक्ष्य को प्राप्त किया, अपना स्वार्थ सिद्ध किया।\*

चार का दूसरा मित्र योग्य था। इसने भी रत्नद्वीप में रत्न एकत्रित करने की इच्छा से व्यापार प्रारम्भ किया, किन्तु वह उद्यान भ्रादि में घूम-घूम कर ग्रपना कुतूहल भी शान्त करता था। रत्नों के गुएए-दोषों के परीक्षरण का ज्ञाता तो था, किन्तु घूमने आदि में उसकी शक्ति का ह्रास ग्रधिक होता था। वह प्रतिदिन वन, उद्यान, सरोवर ग्रादि पर घूमने जाता था जिससे उसका बहुत सा समय व्यर्थ चला जाता था। चार के उपालम्भ के भय से वह ग्रन्तःकरण के ग्रादर बिना बेगार की तरह से कभी-कभी थोड़े रत्न एकत्रित करता था। वहाँ बहुत समय तक रहने पर भी उसने थोड़े से ग्रच्छे माराक ही खरीदे थे ग्रीर ग्रधिकांश समय घूमने-फिरने में ही बिता दिया था। वह रत्नद्वीप में गया तो व्यापार करने था ग्रीर इतने दिनों में बहुत सा व्यापार कर सकता था किन्तु ग्रपने मौज-शौक के कारण उसने ग्रपना ग्रधिकांश समय व्यर्थ गंवा दिया। थोड़े लाभ के लिये उसने ग्रधिक समय व्यतीत किया। [३१६–३२३]

चारु का तीसरा मित्र हितज्ञ था। इसे रत्नों की परीक्षा का ज्ञान ही नहीं था। दूसरों के संकेत निर्देश पर ही वह रत्नों को पहचानता था। फिर इसे उद्यान ग्रादि में घूमने का, चित्रादि देखने का ग्रत्यधिक कुतूहल था जिससे रत्न-व्यापार में बाधा ग्राती थी। ग्रालस्य ग्रीर शौक के कारण वह मन लगाकर रत्नों का व्यापार नहीं कर पाता था। जब उसका व्यापार करने का थोड़ा मन होता तो धूर्त लोग शंख, कांच के टुकड़े, कौड़ियें ग्रादि ऊपर से चमकीली मामूली वस्तुएं उसे रत्न के स्थान पर बेच देते। उसे रत्नों की परीक्षा न होने से वह ठगा जाता ग्रीर मामूली वस्तुग्रों को भी रत्न समक्ष कर खरीद लेता। इस प्रकार हितज्ञ रत्नद्वीप ग्राकर भी प्रमाद ग्रीर कुतूहल में पड़कर ग्रपने स्वार्थ को सिद्ध करने में ग्रसमर्थ रहा।

[३२४–३२८]

चारु का चौथा मूढ नामक मित्र तो रत्नों के परीक्षण ज्ञान से पूर्णतया अनिभज्ञ था। अन्य लोगों द्वारा रत्नों के गुण-दोष समक्ताने पर भी वह मोहग्रस्त मूर्ख उन्हें स्वीकार नहीं करता था। फिर उसे कमलों के उद्यानों में, वन-खण्डों में, बगीचों में घूमने, चित्र देखने ग्रौर देवमन्दिरों की शोभा देखने में अधिक रस भ्राता था; जिससे इन्हों कामों में उसका अधिकांश समय व्यतीत हो जाता था ग्रौर

व्यापार के लिये उसे समय ही नहीं मिलता था। रतन-परीक्षा से अनिभन्न वह वास्तविक अमूल्य रत्नों से तो द्वेष करता था और धूर्ती द्वारा रत्न कहकर बेचे गये शंख, कांच के टुकड़े, कौड़ियां आदि खरीद लेता था। बाग-बगीचों में धूमने तथा कौतुक देखने में ही वह अपना समय नष्ट करता था। [३२६-३३१]

जब चारु का जहाज रत्नों से भर गया तब उसने वापस लौटने का सोचा श्रौर अपने अन्य मित्रों का हाल भी जानना चाहा। सब से पहले वह अपने मित्र योग्य के पास पहुँचा श्रौर उसे बताया कि उसका जहाज तो रत्नों से भर चुका है, अतः वह अपने देश लौटना चाहता है। उसके क्या हाल हैं? क्या वह भी उसके साथ देश में लौटने को तैयार है? [३३२-३३३]

योग्य ने बताया कि उसे तो सभी बहुत थोड़े ही रत्न प्राप्त हुए हैं, जहाज ग्रभी तक भरा नहीं है। जब चारु ने इसका कारए पूछा तब उसने बताया कि उसका बहुत सा समय घूमने-फिरने में बीत गया था। चारु ने समकाया-मित्र! वाग-बगीचे देखने का शोक ठीक नहीं है। \* यहाँ ग्राकर भी यदि रत्न एकत्रित नहीं किये तो अपने अपको ठगना ही हुआ। तेरे जैसे के लिये यह बात योग्य नहीं है। मित्र ! तू जानता है कि रत्न सुख के कारए। हैं ग्रौर उन्हें प्राप्त करने के लिये ही हम यहाँ ग्राये हैं, तदिप उस लक्ष्य की उपेक्षा करना या उस तरफ पूरा ध्यान न देना तो स्रात्मशत्रुता ही है। यह तो स्रपने हाथों स्रपने पांव पर कुल्हाड़ी मारने जैसा हुआ । तू इतने दिनों बाग-बगीचों में घूमा उससे तेरा पेट तो नहीं भरा ना ? तब बुद्धिमानी तो इसी में है कि जिससे अपना स्वार्थ सिद्ध हो वही कार्य पहले किया जाय, क्योंकि श्रपने स्वार्थ का नाश करना तो मूर्खता है। क्या तुभे लज्जा नहीं अपाती कि तू जिस काम के लिए यहाँ आया था उसे छोड़कर अन्य कामों में व्यर्थ ही श्रपना समय खो रहा है ? भाई ! श्रब मेरे कहने से इस मौज-शौक को छोड़कर सतत प्रयत्न पूर्वक रत्न एकत्रित करने में लग जा। यदि तू मेरा कहना नहीं मानेगा तो मैं तुभे यहीं छोड़कर देश लौट जाऊंगा, क्योंकि मेरा प्रयोजन तो सिद्ध हो चुका है । जैसा तूने ग्रभी तक समय खोया वैसा ही भविष्य में भी खोता रहेगा तो ग्रपने स्वार्थ से भ्रष्ट होगा स्रौर दु:खी होगा । [३३४–३४१]

चार के उपर्युक्त वचनों से योग्य अपने मन में बहुत लिज्जित हुन्ना और उसने अपने मित्र को विश्वास दिलाया कि अब वह उसके कहे अनुसार ही करेगा, अन्य कोई कार्य नहीं करेगा। वह थोड़े दिन और रुक जाय और उसे भी अपने साथ ही लेकर देश लौटे। चारु के स्वीकार करने पर योग्य ने मौज-शौक को छोड़कर अपना सारा समय रहन एकत्रित करने में लगा दिया। [३४२-३४४]

अब चारु श्रपने दूसरे मित्र हितज्ञ के पास श्राया। उससे भी उसने वहीं बात कही कि उसका जहाज तो रत्नों से भर चुका है इसलिये वह देश लौटना वाहता है, उसके क्या हाल हैं ? चारु की बात सुनकर हितज्ञ ने घबराते हुए आज तक जो कुछ एकत्रित किया था उसे चारु को बतलाया। चारु ने देखा कि हितज्ञ ने मात्र शंख, कांच के टुकड़े श्रीर कौड़ियें इकट्ठी कर रखी हैं। जब चारु ने उससे पूछा कि इतने दिनों तक वह क्या कर रहा था? तब हितज्ञ ने आज तक किस प्रकार वह घूमने-फिरने में अपना समय व्यतीत कर रहा था, वह सब कुछ बताया। सुनकर कृपालु चारु ने समभाया—िमत्र हितज्ञ ! पापी धूर्तों ने तुभे ठग लिया है। तुभे रत्नों का परीक्षण ज्ञान न होने से, तुभे मूर्ख समभ कर उन पापियों ने उसका लाभ उठाया है। तू बहुत भोला है। तू यहाँ रत्नद्वीप में व्यापारी बनकर रत्नों का व्यापार करने श्राया है, मौज-शौक करने नहीं आया है। सच्चे व्यापारी को ऐसे खोटे शौक नहीं करने चाहिये। [३४५-३४६]

चार के उपयुं क्त वचन सुनकर हितज्ञ ने विचार किया कि, ग्रहो ! चार की बात कितनी ग्रच्छी है, इसका मेरे प्रति कितना स्नेह है । मेरा हित कहाँ है श्रौर ग्रहित कहाँ है, वह सब कुछ भली प्रकार जानता है । ग्रतः इसी से पूछ लूँ कि ग्रब मुभे क्या करना चाहिये ? यह सोचकर उसने पूछा—िमत्रवत्सल चार ! ग्रब मैं ग्रपना समय बाग-बगीचे देखने, चित्र देखने ग्रौर मौज-शौक में थोड़ा भी नहीं बिताऊंगा । ग्रब मुभ पर कृपा कर रत्नों के गुएा-दोष ग्रच्छी तरह बतला दो ताकि मुभे भी रत्नपरीक्षा ग्रा जाय । फिर मैं तुम्हारे निर्देशानुसार कांच, शंख ग्रादि न खरीद कर सच्चे रत्न ही खरीदूंगा ग्रौर ग्रपने जहाज को रत्नों से भर कर तुम्हारे साथ ही देश चलूंगा, ग्रतः हे नरोत्तम ! थोड़े दिन ग्राप ग्रौर ठहर जावें । [३४०-३४४]

चारु ने \* सोचा कि योग्य की भांति हितज्ञ भी सच्चे उपदेश से अपने नाम को सार्थंक करेगा। यह सोचकर चारु ने हितज्ञ को रत्न-परीक्षा सिखाई श्रौर केवल सच्चे रत्न ही खरीदने के बारे में उसे प्रयत्नपूर्वंक समभाया। चारु के उपदेश से उसने मौज-शौक में व्यर्थ समय गंवाना बन्द कर दिया। श्रपने पास के पहले इकट्ठे किये काँच, शंख श्रादि का त्याग किया श्रौर एकाग्रता से मात्र श्रमूल्य रत्न एकत्रित करने में लग गया। श्रब हितज्ञ व्यापार-कुशल बन गया था श्रौर स्वयं रत्नों की परीक्षा कर खरीदने लग गया था। [३४४-३४८]

इसके पश्चात् चारु श्रपने तीसरे मित्र मूढ के पास गया श्रीर श्रादरपूर्वक उसे अपने स्वदेश लौटने के विचारों से अवगत किया। मूढ बोला — भाई चारु! तू अभी देश लौटकर क्या करेगा? इस द्वीप की रमणीयता को क्या तुम नहीं देख रहे हो! इसे चारों तरफ घूम-फिर कर अच्छी तरह देखो। इसका तट कितना रमणीय है। चारों तरफ कमल वन हैं, ऊंचे-ऊंचे मकान हैं, सुन्दर उद्यान हैं, बड़े-बड़े सरोवर हैं। ये सब इस द्वीप की शोभा को द्विगुणित करते हैं। यहाँ कितने श्राराम और कीडा के स्थल हैं जो पुष्पों से भरे हुए वनखण्डों से श्रावेष्टित हैं। यहाँ

श्रिधिक समय तक सुखोपभोग कर फिर जब इच्छा होगी तब स्वदेश लौट जायेंगे। मैंने भी श्रपना जहाज माल से भर लिया है।

फिर मूढ ने अपने जहाज में भरा हुआ माल चार को दिखाया। चार ने देखा कि मूढ ने अपने जहाज में सिर्फ कौड़ियें, शंख और कांच के दुकड़े भर रखे हैं। यह देखकर प्रशस्त मन वाला चार सोचने लगा कि यह बेचारा मूढ तो सचमुच मूर्ख ही है। यहाँ आकर यह मौज-शौक में मग्न हो गया है और इसके अज्ञान का लाभ उठाकर घूर्तों ने इसको अच्छी तरह ठग लिया है। यदि अब भी यह सावधान हो जाय तो अच्छा है, अतः व्यापार के सच्चे मार्ग की जानकारी हेतु इसको शिक्षा प्रदान करूं।

यह सोचकर श्रोष्ठ बुद्धि वाले चारु ने कहा— मित्र बाग-बगीचों में घूमना ग्रौर चित्र देखना हमारे योग्य नहीं है। हम यहाँ रत्नों का व्यापार करने ग्राये हैं, उसमें यह मौज-शौक तो विघ्नकारक है। यह तो ग्रपने ग्राप को ठगना है। मित्र ! मुक्ते लगता है कि पापी घूर्तों ने तुक्ते ग्रच्छी तरह ठगा है। जो चमकते काच के दुकड़े हैं, उन्हें रत्न कह कर तुक्ते बेच दिया है। भाई! ये सब कचरा तूने खरीद लिया है, व्यर्थ की वस्तुएं तूने खरीद ली हैं, इनसे तुक्ते कोई लाभ नहीं होगा। ग्रतः ग्रब तू इन्हें छोड़ ग्रौर मूल्यवान सच्चे रत्न एकत्रित कर। रत्नों की पहचान मैं तुक्ते बताता हूँ। [३५६-३६६]

चार मूढ को रत्नों की परीक्षा बताने को उद्यत हुआ तभी मूढ एकाएक आवेश में आ गया और बोला—जाओ ! मुभे तुम्हारे साथ नहीं आना है। तुम जिस काम में लगे हो उसी को करते रहो। मित्र! तू तो वैसा का वैसा ही रहा। यहाँ आकर भी वैसी ही बातें करता है। मैं यहाँ छैल-छबीला बन कर घूम रहा हूँ तो तू मेरा तिरस्कार कर रहा है और चला है मुभे रत्न परीक्षा बताने। जैसे मुभे रत्नों की परीक्षा आती ही न हो। मेरे रत्न-संचय को कचरा बता रहा है। भले ही मेरे रत्नों में चमक कम हो, पर मुभे तेरे बताये रत्न नहीं चाहिये। [३७०-३७३]

चार ने मूढ के उपर्युक्त कथन का उत्तर देने के लिए जैसे ही मुंह \* खोला वैसे ही मूढ फिर बोलने लगा— मित्र ! मुभे न तो तेरे रत्न चाहिए और न ही तेरे जैसे रत्न चाहिए । मेरा काम उनके बिना भी चल जायगा । मुभे तुम्हारी सलाह, शिक्षा या उपदेश की किंचित् भी आवश्यकता नहीं है। चुपचाप अपना रास्ता नापो।

यह सुनकर चारु ने अपने मन में विचार किया कि इस मूढ को शिक्षा देने का कोई उपाय मुभे तो नहीं सूभता; क्योंकि यह मेरी तो बात ही नहीं सुनता और अपनी ही ढपली बजाये जा रहा है। [३७४-३७६]

इधर योग्य श्रौर हितज्ञ ने चारु के उपदेश के श्रनुसार कार्य किया श्रौर ग्रस्प समय में उन दोनों ने भी श्रपने जहाज मूल्यवान् रत्नों से भर लिये। चारु इन दोनों के साथ स्वदेश लौटा । मूढ को इन्होंने वहीं छोड़ दिया । तीनों मित्रों ने स्वदेश में पहुँच कर ग्रपने-ग्रपने रत्न बेचे जिससे उनको ग्रपार लक्ष्मी प्राप्त हुई ग्रौर वे ग्रानन्द से परिपूर्ण होकर सुख से रहने लगे । [३७७–३७६]

मूढ रत्नद्वीप में मौज-शौक ही करता रहा, उसने रत्न एकत्रित नहीं किये। परिणामस्वरूप वह निर्धन हो गया और अनेक प्रकार से दुःखी होने लगा। वहाँ के किसी कोघी राजा ने उसके दुर्व्यवहार से कोघित होकर उसे रत्नद्वीप से बाहर निकाल कर भयंकर जल-जन्तुओं से भरे हुए और भयानक लहरों से त्रास देने वाले आदि-अन्त-रहित अद्घटतल वाले समुद्र में फैंक दिया। [३८०-३८१]

सौम्य ग्रकलंक ! मेरे पूज्य ग्राचार्यदेव ने मुक्ते उपर्युक्त कथा कही, जिसे सुनकर मुक्ते वैराग्य उत्पन्न हुग्रा । यही मेरे वैराग्य का कारण है । [३८२]

स्रकलंक कथा का भावार्थ/रहस्य भली प्रकार समक्त गया था जिससे उसका मुख-कमल विकसित हो गया। इन मुनि को नमस्कार कर स्रकलंक स्रन्य मुनि के पास जाने लगा। [३८३]

मैंने कहा — मित्र ग्रकलंक ! तुमने तो मुनिराज से वैराग्य का कारण पूछा जिसके उत्तर में मुनि ने उपर्युक्त कथा सुनाई। मुफ्ते तो इस कथा से वैराग्य का कोई सम्बन्ध ही प्रतीत नहीं होता। यह कथा तो ग्रसम्बद्ध-सी लगती है। मुफ्ते तो तो इस कथा का भावार्थ कुछ भी समक्त में नहीं ग्राया। [३८४]

#### कथा का उपनय

श्रकलंक बोला — भद्र धनवाहन ! मुनिराज ने कोई असंबद्ध बात नहीं की । इस कथा में बहुत गूढ रहस्य छिपा हुग्रा है, ध्यानपूर्वक सुन ।

कथा के वसन्तपुर नगर को ग्रसंव्यवहार जीवराशि समभना चाहिये। सुन्दरतम, सुन्दरतर, सुन्दर ग्रौर निकृष्ट चार प्रकार के विकास कम के ग्रनुसार संसारी
जीवों को यथार्थ नामधारक चार व्यापारी चार, योग्य, हितज्ञ ग्रौर मूढ समभना
चाहिये। संसार के विस्तार को समुद्र समभ । समुद्र की भांति संसार में भी जनम
जरा, मरण रूपी पानी रहता है। जैसे श्रतिगम्भीर समुद्र को पार करना कठिन है
वैसे ही ग्रतिगहन मिथ्यादर्शन ग्रौर श्रविरित के कारण संसार को पार करना कठिन
है। जैसे समुद्र में चार बड़े पाताल कलश हैं, वैसे ही संसार विस्तार में भी चार
महा भयंकर कषाय रूपी पाताल कलश हैं। जैसे समुद्र की ऊंची-ऊंची दुर्लंघ्य लहरें
यहा भयंकर कषाय रूपी पाताल कलश हैं। जैसे समुद्र की ऊंची-ऊंची दुर्लंघ्य लहरें
यहा भयंकर लगती हैं वैसे ही संसार में महामोह की लहरें बहुत भयंकर होती हैं।
समुद्र में बड़े-बड़े जलजन्तु रहते हैं वैसे ही यह संसार ग्रनेक प्रकार के दु:ख रूपी
जन्तुश्रों से भरा है। समुद्र में जैसे तीत्र गित के पवन से समुद्र क्षुब्ध होता रहता है
वैसे ही संसार में रागद्वेष रूपी तेज पवन से निरन्तर क्षोभ उत्पन्न होता रहता है।
समुद्र उफनते हुए पानी से प्रत्येक क्षरण चपल रहता है वैसे ही यह संसार भी संयोगवियोग रूपी उफानों से सदा चंचल रहता है।समुद्र ज्वार से श्राकुल रहता है वैसे ही
संसार ग्रनेक प्रकार के मनोरथ रूपी ज्वार से निरन्तर व्याकुल रहता है। जैसे

समुद्र का म्रादि-मन्त नहीं दिखाई देता वैसे ही संसार के विस्तार का भी कोई म्रादि-म्रन्त दिखाई नहीं देता।

इस संसार-समुद्र में मनुष्य जन्म की प्राप्ति रत्नद्वीप में पहुँचने के समान है। बाग-बगीचों में घूमने का कुत्तहल पाँचों इन्द्रियों के विषयों को भोगने की प्रभिलाषा के समान है। सर्वज्ञ प्ररूपित विशुद्ध धर्म के विपरीत प्रवृत्ति करने वाले कुधमों को शंख, कोड़ियें ग्रौर काँच के टुकड़ों के समान समभना चाहिये। रत्नद्वीप के धूर्तों के समान ही संसार में कुधमें का प्रचार करने वाले कुतीर्थियों को समभना चाहिये। जीव के स्वरूप को जहाज ग्रौर मोक्ष को स्वदेश ग्रागमन/स्वस्थानगमन के समान समभना चाहिये; क्योंकि वही ग्रात्मा का वास्तविक स्वस्थान है। मूढ पर कोधित होने वाले राजा को स्वकर्मपरिगाम राजा समभ ग्रौर उसे समुद्र में फेंकने को संसार का ग्रनन्त भव-भ्रमण समभ।

भाई घनवाहन ! यदि तू उपर्युक्त उपमाश्रों को ध्यान में रखकर पुनः इस कथा पर विचार करेगा तो तुभे इसका गूढार्थ समभ में श्रा जायेगा । फिर भी तुभे विशेष रूप से समभाने के लिये मैं विस्तार से इसका स्पष्टीकरण करता हूँ, सुन-[३<४]

जिस प्रकार चारु वसंतपुर नगर से निकल कर समुद्र को पार कर रत्नद्वीप पहुँचा। यहाँ ग्राकर कृत्रिम ग्रौर अकृत्रिम रत्नों की पहचान की। बाग-बगीचों में जॉकर मौज-शौक में समय बर्बाद नहीं किया। धूर्त लोगों को पहचान गया। बना-वटी रत्नों का क्रय नहीं किया। विशिष्ट ग्रौर महर्घ्य रत्नों को ऋय करने का व्यापार किया। ग्रल्प समय में ही ग्रमूल्य रत्नों का संग्रह किया। रत्नद्वीप के विशिष्ट लोगों में घ्रपना स्थान बनोया । घ्रपने जहाज को रत्नों से भर लिया ग्रौर अपने स्वार्थ/प्रयोजन को सिद्ध किया वैसे ही चारु की भांति इस संसार में जो सुंदर-तम भव्य जीव हैं वे असंव्यवहार जीव राशि में से निकल कर इस विस्तृत अनन्त संसार-समुद्र को पार कर रत्नद्वीप जैसे मनुष्य भव को प्राप्त करते हैं। मनुष्य जन्म में लघुकर्मी होकर रत्न परीक्षक के समान वे त्याज्य ग्रीर ग्रहरसीय को जानते हैं। ऐसे प्रांगी विचार करते हैं कि मनुष्य जन्म प्राप्त करना ग्रति दुर्लभ है । यह मनुष्य जन्म सचमुच रत्नों की खान है। सत्य, ग्रनन्त सुख ग्रौर निर्वाण प्राप्ति का यह साधन है। मनुष्य जन्म जैसे उत्तम स्थान को प्राप्त कर विष से भी भयंकर फलों को प्रदान करने वाले इन्द्रिय-विषय रूपी मौज-शौक में उसे खोना अयोग्य है। ऐसे सुन्दरतम प्राणी सर्वज्ञ प्ररूपित धर्म-मार्ग को बिना किसी के उपदेश के स्वयं प्राप्त \_ कर लेते हैं। वे कुतीर्थिक रूपी ठगों से नहीं ठगे जाते। कुधर्म ग्रहण नहीं करते श्रौर स्वयं परीक्षा कर सच्चे रत्न रूपी साधु-धर्म रूपी ग्रमूल्य रत्नों का ही व्यापार करते हैं। वे सर्वदा क्षमा, नम्रता, सरलता निर्लोभता, तप, संयम, सत्य, शौच, मूर्छात्याग/

पृष्ठ ६३४

परिग्रह-त्याग, ब्रह्मचर्य, सन्तोष, प्रशम आदि गुण-रत्नों को प्रतिपल एकत्रित करते रहते हैं। वे सद्गुरु, सुसाधु और स्वधर्मी भाइयों को अपनी तरफ आकर्षित करते हैं। वे सद्गुर्एों से अपनी आत्मा रूपी जहाज को परिपूर्ण करते हैं और वास्तव में आत्महित साधन का कार्य निष्पादन करते हैं।

जैसे योग्य ने रत्नद्वीप में जाकर रत्नों के गुगा-दोषों का परीक्षण किया, रत्न खरीदने के लिए छोटा-सा व्यापार भी किया, किंतु उद्यानों में घूमने-फिरने के मौज-गौक के चक्कर में अपना अधिकांश समय नष्ट किया। फलस्वरूप रत्नद्वीप में अधिक समय तक रहने पर भी वह विशिष्ट रत्नों का सञ्चय नहीं कर सका। वैसे ही हे भद्र घनवाहन! योग्य के समान सुन्दरतर (मध्यम) जीवों में भव्यता तो होती है, पर वे घीरे-घीरे मनुष्य भव प्राप्त करते हैं। वे लघुकर्मी होने से गुगा-अवगुगा की परीक्षा कर सकते हैं और सर्वज्ञ-दर्शन को प्राप्त कर श्रावक के योग्य कुछ-कुछ गुगा-रत्नों (अगुव्रतों) को ग्रहण करने का व्यापार करते हैं। वे दुर्जेय लोभ को नहीं जीत सकते। उनकी इन्द्रियां अधिक चपल होती हैं, अतः वे धन और इन्द्रिय-विषयों में बार-बार आक्षित होते रहते हैं। धन और विषयों पर ममत्व होने के कारण उनका बहुत-सा समय व्यर्थ चला जाता है और बहुत थोड़े समय के लिए वे रत्नव्यापार कर पाते हैं। जो रत्न एकत्रित करते हैं वे भी श्रावक के योग्य साधारण कीमत के अगुव्रत रूपी गुगावृत इकट्ठे कर पाते हैं। वे साधुधमें से प्राप्त होने वाले महामूल्यवान गुगा-रत्नों (महाव्रतों) को एकत्रित नहीं कर पाते।

जैसे हितज रत्नद्वीप पहुँच कर भी स्वयं रत्न-परीक्षक न होने के कारण, दूसरों से शिक्षरां/उपदेश प्राप्त करके भी रत्न ग्रहरा करने की ग्रोर ध्यान नहीं दे सका ग्रौर मौज-शौक में ही समय नष्ट करता रहा। धूर्तों को पहचान नहीं सका। फलस्वरूप चमकते हुए काच के टुकड़ों को ग्रमूल्य रत्न समक्ष कर संग्रह करता रहा ग्रौर चार के उपदेश से पूर्व स्वयं को छलता रहा। वैसे ही हे भद्र धनवाहन! हितज के समान सुन्दर (सामान्य) जीवों में भी भव्यता तो होती है, पर उन्हें मनुष्य जन्म की प्राप्त बहुत किठनाई से होती है। किचित् गुरूकर्मी होने से उन्हें धर्म के गुरा-दोषों की परीक्षा नहीं होती। वे दूसरों के उपदेश की ग्रपेक्षा रखते हैं। इन्द्रिय-विषयों ग्रौर धन में ग्रत्यन्त लुब्ध होने से वे सर्वज्ञ-प्रकृपित विशुद्ध धर्मरत्न को प्राप्त करने में ग्रसमर्थ रहते हैं। कुतीधिकों द्वारा बिछाये जाल ग्रौर उनकी ठग-विद्या को वे नहीं समक्ष पाते। शांति, दया, इन्द्रिय-निग्रह ग्रादि ग्रमूल्य रत्नों को वे मूल्यहीन मानते हैं। ग्रपने दम्भ-प्रधान ग्रज्ञान के काररा बाहर से चमकते हुए नकली रत्न जैसे कुधर्म के ग्रनुष्ठानों को धर्म-बुद्धि से करते हैं ग्रौर उन्हीं को सुन्दर तथा लाभ-दायक मानते हैं। चारु जैसे सद्गुर के उपदेश के पहले वे सचमुच ग्रपने ग्राप को ठगते रहते हैं।

जैसे मूढ रत्नद्वीप तो पहुँचा किन्तु वह स्वयं रत्न-परीक्षा-ज्ञान से शून्य होने पर भी दूसरों की शिक्षा को भी अग्राह्य समभता था, मौज-मस्ती में ही सारा समय बर्बाद करता था, अमूल्य रत्नों का तिरस्कार करता था, कांच के टुकड़ों को महर्घ्य रत्न समभता था, धूर्तों ने उसे अच्छी तरह से छला था और वह स्वयं अपने को ठगता रहता था वैसे ही हे भद्र घनवाहन! मूढ जैसे निकृष्ट जीव किसी प्रकार रत्नद्वीप रूपी मनुष्य भव को प्राप्त करके भी स्वयं अभव्य या दुर्भव्य होने से तथा गुरुतर/भारी कर्मी होने से न तो स्वयं धर्म के गुएा-दोष की परीक्षा कर सकते हैं और न ही किसी चारु जैसे सद्गुरु के उपदेश को सुनने का ही उन्हें अवकाश होता है। पाँचों इन्द्रियों के विषयों में तथा धन के संचय और रक्षण में वे अत्यन्त लुब्धता से प्रवृत्ति करते हैं। शांति, दथा आदि शुद्ध अनुष्ठान रूपी गुरुग्रत्नों के प्रति वे द्वेष करते हैं और स्नान, होम, यज्ञ आदि जीवधातक तथा जीवसंतापक पापकारी अनुष्ठानों के प्रति धर्म-बुद्धि रखते हैं। ऐसे कुअनुष्ठानों का वे स्वयं तत्त्वबुद्धि से आचरण करते हैं। इस प्रकार कुतीर्थिकों द्वारा ऐसे निकृष्ट प्राणियों का धर्मधन चुराया जाता है और वे स्वयं को अनेक प्रकार से ठगते रहते हैं।

# ७. रत्नद्वीप कथा का गूढार्थ

श्रकलंक ने रत्नद्वीप कथा का विस्तृत विवेचन करते हुए कहा— जैसे चारु ने श्रपना जहाज मूल्यवान रत्नों से भर कर स्वदेश जाने की इच्छा से श्रपने मित्र योग्य के पास जाकर कहा कि, मित्र ! श्रव मैं स्वदेश जाना चाहता हूँ, क्या तुम भी साथ ही चल रहे हो ? इस पर योग्य ने कहा था कि, मेरा जहाज श्रभी तक भरा नहीं है । मैं थोड़े से ही रत्नों का संग्रह कर पाया हूँ । यह सुनकर जब चारु ने इसका कारण पूछा तो \* उत्तर देते हुए योग्य ने कहा कि, इस व्यवसाय में मेरी मौज-मस्ती ही बाधक बनी है । इसी प्रकार हे भद्र धनवाहन ! चारु जैसे महात्मा मुनिराज श्रपनी श्रात्मा को तप, संयम, शांति, संतोष, ज्ञान-दर्शन श्रादि मूल्यवान् भाव-रत्नों से भरकर जब मोक्ष रूपी स्वस्थान में जाने की इच्छा प्रकट करते हैं, उस

समय योग्य जैसे देशविरितिधारक श्रावकों को मोक्ष का निमन्त्रण देते हुए उन्हें उपदेश देते हैं। उत्तर में श्रावक कहते हैं कि ग्रभी उनमें इतने गुण-रत्न एकत्रित नहीं हुए हैं कि वे स्वस्थान जा सकें। योग्य जैसे गुणों के प्रति रुचि रखने वाले प्राणियों को चारु जैसे साधु पुरुष कहते हैं कि यद्यपि यह मनुष्य जन्म ऐसा है कि इसमें सद्गुण एकत्रित करने का कार्य सरलता से हो सकता है ग्रौर ऐसा करना प्राणी के स्वाधीन है, तथापि ग्रापने हमारी भांति सम्पूर्ण गुणरत्नों को एकत्रित नहीं किया, इसका क्या कारण है?

उपर्युक्त प्रश्न के उत्तर में श्रावक बताते हैं कि इन्द्रिय-विषयों का व्यसन श्रौर धन के प्रति ममत्व ही सम्पूर्ण गुग्ग-रत्नों को एकत्रित करने में विष्नभूत बने हैं।

जैसे चारु ने योग्य को कहा था—भद्र ! रत्नद्वीप में स्राकर भी काननादि कुतूहलों में समय गंवाना उचित नहीं है। यह कुतूहल विशिष्ट रत्नों को प्रह्ण करने में न केवल महाविष्नकारी बना है स्रिप्तु स्रात्मवंचना का कारण भी बना है। तुम जानते हो कि यहाँ के अमूल्य रत्न सुख के कारण हैं तदिप उनका स्नादर करके तुम स्रात्म-शत्रु क्यों बनते हों? तुम यह भी जानते हो कि लम्बे समय तक मौज-मस्ती मारने पर इसकी पूर्ति/तृष्ति कभी नहीं हुई, स्रतः तुम्हें स्व-स्रर्थ की साधना में ही प्रवृत्त होना चाहिये। स्रन्यथा तुम्हारा रत्नद्वीप स्रागमन निरर्थक ही सिद्ध होगा। स्रतएव हे मित्र ! कौतुकों का त्याग कर मेरे साम्निष्य में महर्ष्य रत्नों का उपार्जन कर, स्रन्यथा तु स्वार्थ/लक्ष्य भ्रष्ट हो जायेगा।

चारु की हितशिक्षा सुनकर योग्य ग्रत्यन्त लिज्जित हुन्ना । उसने ग्रपनी भूल स्वीकार की और भविष्य में मौज-शौक में समय न खोकर, रत्नद्वीप में रहते हुए मात्र रत्न एकत्रित करने का ही कार्य करने का ग्राश्वासन दिया ग्रौर शीघ्र ही ग्रपना जहाज सच्चे रत्नों से भर लिया । वैसे ही भद्र घनवाहन ! मुनिपुंगव भी देशविरति श्रावकों को हित-शिक्षा देते हैं :—

सज्जनों ! तुम्हें मनुष्य जन्म प्राप्त हुआ है तुमने जिन-वचनामृत रस का आस्वादन किया है। संसार की असारता और निरर्थकता तुम्हें ज्ञात है। शरीर मल-कीचड़ से भरा हुआ है, तारुण्य संध्याकालीन बादलों की भांति क्षण-क्षण में नष्ट होने वाला है, जीवन ग्रीष्म-तप्त पक्षी के गले जैसा चञ्चल है और स्वजनवर्ग का स्नेह-विलास थोड़े समय में स्वतः ही नष्ट होता अपनी ग्राँखों से देख रहे हो। ऐसी अवस्था में धन और इन्द्रिय-विषयों पर ममत्व कैसे उचित कहा जा सकता है ? यह तो स्पष्टतः अपने ग्राप को ठगना हुआ। ज्ञान आदि विशिष्ट रत्नों की प्राप्त में तो इस ममत्व से विध्न ही होता है। भद्रों! तुम लोग जानते हो कि इन्द्रिय विषयों के फल बहुत भयंकर ग्रीर मन को उद्घे लित करने वाले हैं। स्त्रियां चञ्चल-ह्वया होती हैं। स्त्रियाँ चिर सुख का स्थान भी नहीं है ग्रीर वे ग्रार्त-रौद्र ध्यान का कारण भी हैं। तुम्हें यह भी ज्ञात है कि ज्ञान सुगति मार्ग का प्रदीप है, ग्रत्यन्त

मानसिक ब्राह्माद का कारए। है ब्रौर बुरी योनियों में गिरते हुए प्राणियों का हस्तावलम्ब है। दर्शन मन को स्रतिशय प्रमुदित करने वाला, महा क्षेमकारी और मोक्ष में निक्षेप/स्थापन कराने वाला है । चारित्र हृदय को प्रफुल्लित करने वाला, निरन्तर ग्रानन्दोत्सव कराने वाला है ग्रौर \* जीव-वस्त्र पर ग्रनादि-काल से लगे मैल को स्वच्छ करने वाले शुद्ध जल के समान है। तप सर्व संगरहित बनाता है ग्रीर ग्रसंयुक्त (ग्रनागत) कर्म-मंल को रोकने वाला है। संयम भवभ्रमण के भय को दूर करने वाला ग्रीर भविष्य के हर्ष का कारए है। हे भव्यजनों! यह सब जानते हुए भी यह तुम्हारी कैसी अविद्या, कैसा मोह, कैसा ग्रात्मवंचन ग्रीर कैसी मात्म-शत्रुता है कि विषयों में मृत्यन्त मुग्ध बनते हो, स्त्रियों पर मोहित हो, घन पर लुब्ध होते हो, सम्बन्धियों के प्रति प्रगाढ स्नेह रखते हो, तरुगाई पर फूले नहीं समाते हो ग्रीर ग्रपना रूप देख-देख कर हर्षित होते हो । तुम्हें ग्रनुकूल प्रसंग प्राप्त होने पर प्रसन्न होते हो, हितकारी उपदेश देने वाले पर कोधित होते हो, गुणों से द्वेष करते हो ग्रौर हमारे जैसे सहायक के साथ होने पर भी सन्मार्ग से भागते हो। सांसारिक मुखों से हृष्ट होते हो, ज्ञान का अभ्यास नहीं करते हो, दर्शन का श्रादर नहीं करते हो, चारित्र का पालन नहीं करते हो, संयमित नहीं होते हो ग्रौर तप ग्रादि के द्वारा ग्रात्मा को गुगा-पुरुजों का पात्र नहीं बनाते हो ।

हे भविकजनों ! यह तुम्हारी कितनी बड़ी भूल है ! कैसा प्रमाद ग्रौर कैसी ग्रात्म-वंचना है! तुम्हारी यह प्रवृत्ति कितनी ग्रिधिक हानिप्रद है! जब तक तुम्हारी ऐसी प्रवृत्ति रहेगी तब तक हे भद्रों ! तुम्हारा मनुष्य-जन्म निरर्थक है। हमारे जैसों का सान्निध्य भी निष्फल है। तुम्हें यह ग्रभिमान है कि तुम उपर्युक्त सभी बातों के जानकार हो, यह भी निष्प्रयोजन है। तुम्हें भगवान् के दर्शन की प्राप्ति हुई है, पर उससे भी तुम्हें कोई लाभ नहीं है। तुम्हारी प्रवृत्तियों से तुम्हारे अपने ही हाथों अपने स्वार्थ का नाश हो रहा है, इसका कारएा तुम्हारा अज्ञान ही है। तुमने इन विषयों का लम्बे समय तक सेवन किया है, फिर भी तुम्हें न तो सन्तुष्टि/तृष्ति हुई है, न होने की है, फलत: तुम्हारे जैसों का इनमें स्रासक्त होकर बैठे रहना उचित नहीं है। ग्रतः ग्रब भी विषयासक्ति का त्याग करो, स्वजनों के प्रति ममता को छोड़ो, धन-संग्रह ग्रौर घर-गृहस्थी की भूठी ममता/व्यसन का परि-हार करो, सब संसारी कचरे को फैंक दो, भागवती दीक्षा ग्रहण करो ग्रौर सत्य, ज्ञान आदि गुर्गों का संचय करो। हम जब तक तुम्हारे पास हैं तब तक अपनी भातमा को गुर्गों से भर दो भीर अपने पारमाधिक स्वार्थ को सिद्ध कर लो। यदि तुम ऐसा नहीं करोगे तो हमारी हितशिक्षात्रों के ग्रभाव में सदब्द्ध-रहित होकर तुम अपने स्वार्थ से भ्रष्ट हो जाग्रोगे।

[चारु ने योग्य को जो उपदेश दिया उसे मुसाधु के वचनामृत तुल्य सम-भना चाहिये।]

<sup>🛊</sup> पृष्ठ ६३७

सन्मुनियों के उपालम्भ पूर्ण उपदेश रूपी वचनामृत सुनकर योग्य की ही भांति देशविरतिधर श्रावक भी स्रपनी प्रवृत्ति के लिए लिजित होते हैं, सच्चे-भूठे उत्तर नहीं देते और मन में भूठा स्रभिनिवेश नहीं रखते। परन्तु साधु के वचनों को अपने हित के लिये स्वीकार करते हैं, उनका स्रादर करते हैं स्रौर यथोक्त विधान के अनुसार भगवत्प्ररूपित महाव्रतों को स्वीकार कर स्रपने स्नात्मा रूपी जहाज को गुरा-रत्नों से भर लेते हैं।

जैसे चारु ने हितज्ञ के पास जाकर स्वयं के साथ स्वदेश लौटने को ग्रामंत्रित किया, उस पर हितज्ञ ने स्वोपाजित धन-राशि चारु को दिखाई। चारु ने जब उसके जहाज में भरे हुए रत्नों के स्थान पर शंख, कौड़े ग्रौर काच के टुकड़े देखे तब उसका कारण पूछा। हितज्ञ ने मौज-शौक को इसका कारण बताया। वैसे ही हे भद्र धन-वाहन! मिथ्यादिष्ट भव्य प्राणियों की भद्रता को देखकर सम्पूर्ण गुणोपेत सुसाधु उन्हें सद्धर्म-उपदेश \* देने को तत्पर होते हैं। इस कथन को चारु हितज्ञ के पास गया—के तुल्य समभें।

तदनन्तर ये साधु उन भद्रक भव्य मिथ्याइष्टि प्राशायों को ग्रपने धर्मोपदेश द्वारा मोक्ष का ग्रामन्त्रण देते हैं। उत्तर में वे भव्य मिथ्याइष्टि कहते हैं—हम भी तो धर्मानुष्ठान करते हैं, नित्य स्नान करते हैं, ग्राम्नहोत्र प्रज्वलित रखते हैं, तिल ग्रीर समिधा द्वारा होम करते हैं, गाय, भूमि ग्रीर सोने का दान देते हैं, कुंए, तालाब ग्रीर बावड़ी खुदबाते हैं, कन्यादान करते हैं। ऐसा कहने वाले प्राशायों ने शंख, कौड़े ग्रीर काच के टुकड़े इकट्ठे कर रखे हैं, ऐसा समभना चाहिये।

ऐसे मिथ्याद्देव प्राणी सुसाधुश्रों से निवेदन करते हैं - भी — भट्टारक ! हम सुख से रहते हैं क्योंकि माँस खाते हैं, मद्य पीते हैं, सरस स्वादिष्ट बत्तीस प्रकार का भोजन करते हैं, तैंतीस प्रकार की सब्जी खाते हैं, सुन्दर स्त्रियों के साथ विलास करते हैं, सुकोमल निर्मल मूल्यवान वस्त्र पहनते हैं, पांच सुगन्धित युक्त पान खाते हैं, विविध पुष्पमालायें धारण करते हैं, विलेपन करते हैं, धन का ढेर इकट्ठा करते हैं श्रीर हमारी इच्छानुसार कीड़ा करते हुए विचरण करते हैं। शत्रु की गन्ध भी सहन नहीं करते, स्वकीय कीर्ति को चारों दिशाश्रों में फैलाते हैं, श्रपनी कांति श्रीर व्यवहार को मनुष्यभूमि के देवता के सदश बनाते हैं श्रीर मनुष्य जन्म में जो कुछ सार रूप है, उन सब का स्वयं अनुभव करते हैं। इस सब को हितज्ञ के बाग-बगीचों में धूमने के समान समभना चाहिये।

हितज्ञ के मुख से स्वचेष्टित कथन सुनकर जैसे कृपापूरित हृदय से चारु ने हितज्ञ को कहा—'मित्र ! तू पापी धूर्त लोगों से ठगा गया है। तू स्वयं ग्रनिभज्ञ होने से रत्नों के गुगा-दोषों का परीक्षगा करने में ग्रसमर्थ है। तू रत्नद्वीप रत्नों का व्यापार करने के लिये ग्राया है ग्रतः काननादि घूमने ग्रीर मौज-मस्ती का व्यसन

तो तुभे रखना ही नहीं चाहिये। इस व्यसन से परमार्थतः तू ठगा जाकर मुख्य लक्ष्य से भ्रष्ट ही होगा।

चारु का मैत्री और सौजन्य पूर्ण हितकारी कथन सुनकर और चारु को विज्ञ रत्नपरीक्षक मानकर हितज्ञ ने उसकी शिक्षा को सहर्ष स्वीकार किया। मौज-शौक का त्याग कर व्यापार करने का दृढ़ निश्चय किया और रत्न परीक्षा सीखने-की कामंना से चारु का शिष्यत्व भाव स्वीकार करने की मनोवांछा प्रकट की। चारु भी हितज्ञ के व्यवहार से प्रसन्न हुआ और उसने हितज्ञ को रत्न-लक्षण का सम्यक् प्रकार से शिक्षणा प्रदान किया। शिक्षणा प्राप्त कर हितज्ञ रत्नों के गुण-दोषों का विचक्षण परीक्षक बन गया। तत्पश्चात् हितज्ञ संगृहीत कृत्रिम रत्नों का परिहार कर, विशिष्ट रत्नों का संग्रह करने में दत्तिचत्त हो गया।

हे भद्र घनवाहन ! इसी प्रकार मुनिसत्तम भी करुणापूरित मानस से भद्रक भन्य मिथ्यादिष्ट प्रारिएयों को इस प्रकार हितशिक्षा पूर्ण धर्मदेशना देते हैं —

हे भद्रों! यह सत्य है कि तुम धार्मिक हो, अपनी बुद्धि से सच्चा समभ कर ही धर्म करते हो, पर सच्चा धर्म किसमें है, उसकी विशेषता स्रभी तुम्हें ज्ञात नहीं है क्योंकि तुम बहुत भोले हो । तुम्हें कुधर्मशास्त्रकारों ने ठगा है । हिंसा के कार्यों से कभी धर्म-साधना नहीं होती । सब प्राििगयों पर दया करने को ही भगवान ने विशुद्ध धर्म कहा है। होम यज्ञ स्रादि तो इसके विरुद्ध हैं। इस प्रकार धर्मबुद्धि से श्रधर्म-सेवन उचित नहीं है, फिर तुम्हारा यह कहना कि तुम \* मांस-मदिरा का सेवन कर सुखी हो, यह भी तुम्हारे अज्ञान को ही प्रकट करता है। विवेकशील पुरुष तो तुम्हारी बात सुनकर हँसे बिना नहीं रह सकते । शरीर विविध पीड़ाग्रों से व्याप्त है, विभिन्न रोगों से भरा है, वृद्धावस्था शीघ्रता से ग्राने वाली है, राज्य-दण्ड का भय है जिससे शरीर और मन संतप्त रहता है। तरुगाई टेढ़ी-मेढ़ी चाल से बीत जाने वाली है। सम्पत्तियां सभी प्रकार के दुःख उत्पन्न करने वाली है। स्नेहियों का वियोग मन को दग्ध कर देता है। स्रप्रिय संयोगों से मन व्याकूल होता है । मृत्यु-भय प्रतिदिन निकट स्ना रहा है, शरीर ग्रपवित्र पदार्थों का भण्डार है । निःसार विषय वासनाएं पुद्गलों के परिगाम को प्रकट करती हैं । सारा संसार अप्रसंख्य दु:खों से भरा हुआ है, इसमें प्राणी को सुख कहाँ? सुख का प्रश्न ही नहीं उठता। परमार्थ से यह सब एकान्त दुःल है, पर तुम्हें उसमें सुख का भूठा भ्रम होता है। यह भ्रम तुम्हारे कर्मों के फलस्वरूप होता है भ्रौर यही संसार-भ्रम स् कारएा है। अतः हे भद्रों ! अति कठिनाई से प्राप्त ऐसा सुन्दर मनुष्य जन्म तुम्हें मिला है। धर्म करने योग्य सामग्री भौर अनुकूलता भी तुम्हें प्राप्त हुई है। हमारा उपदेश भी तुम्हें मिलता रहता है। गुए। प्राप्त करना तुम्हारे हाथ में है। ज्ञानादि मोक्ष का मार्ग स्पष्ट है। जीव का वस्तु स्वभाव अनन्त आनन्द है। जीव को अपने

पृष्ठ ६३६

वास्तिविक स्वरूप की प्राप्ति ही मोक्ष है ग्रौर उसकी प्राप्ति बोध, श्रद्धा ग्रौर अनुष्ठान (ज्ञान, दर्शन, चारित्र) से होती है। यह सब कुछ जानते हुए भी तुम ग्रपने ग्रापको ठगते हो ग्रौर महध्यं रत्नों की परीक्षा कर उन्हें एकत्रित नहीं करते हो तो फिर तुम्हारा इस मनुष्य जन्म रूपी रत्नद्वीप में ग्राना व्यर्थ नहीं तो ग्रौर क्या है?

मुनिश्रेष्ठ के उपर्युक्त वचन सुनकर हितज्ञ जैसे भद्र भव्य मिध्यादृष्टि जीव सोचते हैं कि भगवत्स्वरूप मुनिराजों का मेरे प्रति प्रेम है, वात्सत्य है। इनका ज्ञान स्रतिशय स्नगाध है स्नौर इनका कथन हृदयवेधी/स्रसर कारक है। उपदेश के पिरिशामस्वरूप उनके मन में उच्च शुभ भावना उत्पन्न होती है स्नौर स्नभी तक धन-प्राप्ति स्नौर विषय भोग के प्रति जो स्नासक्ति थी वह कम होने लगती है। फिर वे मुनियों से सच्चा धर्म-मार्ग पूछते हैं, शिष्यभाव धारण कर विनयादि से गुरु का मन प्रसन्न करते हैं। तब गुरु महाराज उन्हें गृहस्थोचित एवं साधुस्रों के योग्य देशविरति स्नौर पूर्ण निवृत्ति का धर्म-मार्ग बताते हैं तथा उसे विशिष्ट यत्न पूर्वक प्राप्त करने का उपाय बताते हुए कहते हैं:—

भद्रों ! यदि तुम्हारी इच्छा है कि तुम्हें विशुद्ध सद्धर्म/ग्रात्म-धर्म की प्राप्ति हो तो सब से पहले तुम्हें इन कर्त्तव्यों का पालन करना चाहिये – तुम्हें दयालुता का सेवन/व्यवहार करना चाहिये, किसी का भी तिरस्कार नहीं करना चाहिये, क्रोध का त्याग कर दुर्जनों की संगति छोड़ देनी चाहिये ग्रौर भूठ बोलने का सर्वथा त्याग कर देना चाहिये । दूसरों के गुर्गों का गुर्गानुरागी बनना, चोरी न करना, मिथ्या-भिमान का त्याग करना, परस्त्री-सेबन का त्याग करना, धन, ऋद्धि अथवा ज्ञान प्राप्ति से फूलना नहीं चाहिये ग्रौर दुःखी प्राििगयों को दुःख से मुक्त करने की इच्छा रखनी चाहिये। पूजनीय गुरुग्रों की पूजन-भक्ति, देवों का वन्दन, सम्बन्धियों का सम्मान ग्रौर स्नेहियों की आशा-पूर्ति का प्रयत्न करना चाहिये । मित्रों का ग्रनूसरण करना, अन्य का दोष-दर्शन अरीर निन्दा न करना, दूसरों के गुर्गों को ग्रहरा करना, ग्रौर अपने गुर्गों की प्रशंसा में लज्जा का ग्रनुभव करना चाहिये। \* ग्रपने छोटे से सुकृत्य का भी पुन:-पुन: अनुमोदन करना ग्रीर परोपकार के लिये यथाशक्य प्रयत्न करना चाहिये । महापुरुषों से स्रागे होकर बातचीत करना, दूसरों के मर्म को प्रकट नहीं करना, धर्म-युक्त व्यक्तियों का अनुमोदन/समर्थन करना, सुवेष/सादी वेशभूषा धाररा करना स्रौर शुद्ध स्राचररा का पालन करना चाहिये । इस प्रकार की प्रवृत्ति से तुम्हें सर्वज्ञ प्ररूपित शुद्ध धर्म के अनुष्ठान की योग्यता प्राप्त होगी।

गृहस्थ-धर्म/श्रावकाचार धारक जनों को स्रकल्यागाकारी मित्रों (मोहादि स्रन्तरंग शत्रुओं) का सम्बन्ध छोड़ देना चाहिये। कल्याणकारी मित्रों (चारित्र धर्मराजा स्रादि स्रान्तरिक मित्रों) से सित्रता बढ़ानी चाहिये। स्रपनी उचित स्थिति

ग्रौर मर्यादा का उल्लंघन नहीं करना चाहिये। लोक व्यवहार की ग्रपेक्षा रखनी चाहिये। गुरु ग्रौर बड़े लोगों को मान देना ग्रौर उनकी ग्राज्ञानुसार प्रवृत्ति करना चाहिये। दानादि सद्गुणों में विशेष प्रवृत्ति, भगवान् श्रौर देव की उदार पूजा, साधु महात्मात्रों की निरन्तर शोध ग्रौर उनका संयोग मिलने पर विधिपूर्वक धर्मशास्त्र का श्रवण करना चाहिये । यत्नपूर्वक शास्त्रों की पर्यालोचना करते हुए उनके स्रर्थ/ रहस्य को समक्त कर उसे जीवन में उतारना, धैर्य घारण करना, भविष्य का विचार करना ग्रौर मृत्यू को सदा ग्रपने सम्मुख समभना चाहिये। परलोक-साधन में तत्परता, गुरुजनों की सेवा, योगपट्ट का दर्शन, योग के रूप को अपने मन में स्थापित करना, घारणा को स्थिर करना, किसी भी प्रकार के ग्रान्तरिक विक्षेप का त्याग करना, ग्रौर मन वचन काया के योगों की शुद्धि का प्रयत्न करना चाहिये, भगवान् के मन्दिर-मूर्तियों को तैयार करवाना चाहिये । तीर्थंकरों के वचनों/शास्त्रों को लिखवाना, मंगल जप/ नमस्कार मंत्र का जाप करना, चार शरण को स्वीकार करना श्रौर अपने दुष्कृत्यों की निन्दा करनी चाहिये। ग्रपने सत्कृत्यों की बार-बार अनुमोदना करना, मंत्र-देवों की पूजा करना, पूर्व पुरुषों के प्रशस्त चरित्रों को पुनः-पुनः श्रवण करना, उदारता रखना और उत्तम ज्ञान में प्रतिपल रमगा करना चाहिये। इस प्रकार की प्रवृत्ति से तूम में साध्रधर्म के अनुष्ठानों को करने की योग्यता प्राप्त होगी।

इसके पश्चात् बाह्य श्रौर श्रन्तरंग संग का त्याग करने से श्रौर दूसरों द्वारा प्राप्त ग्राहार पर तुम्हारा जीवन ग्राधारित होने से तुम भाव-मुनि बनोगे। फिर तुम्हें प्रतिदिन सूत्र ग्रौर उसके ग्रर्थ को ग्रहण करने की शिक्षा प्राप्त करनी चाहिये। मन में वस्तु तत्त्व को समफने की जिज्ञासा उत्पन्न होनी चाहिये। अपने और दूसरों के शास्त्रों का अध्ययन करना, परोपकार के कार्यों में सदा तत्पर रहना, पर-पक्ष के ग्राशय को भली प्रकार समभना, ग्रपने नाम को सार्थक करने वाले गुरु के साथ सच्चा सम्बन्ध कैसे स्थापित हो इसकी शोध करना, गुरु का भली-भांति विनय करना भ्रौर सभी भ्रनुष्ठानों की विधियों को करने के लिये तत्पर रहना चाहिये। सात मण्डलि (सूत्र, ग्रर्थ, भोजन, कालग्रहरा, श्रावश्यक, स्वाध्याय श्रौर संयारा) में पूर्ण प्रयत्न करना, आसन-स्थापनाचार्य ग्रौर छोटे-बड़े साधुग्रों का जो कम शास्त्रों में बताया गया है उसका बराबर पालन करना चाहिये। साधु के योग्य उचित भ्रशन (भोजन) किया का पालन करना, विकथा भ्रादि विक्षेपों का सर्वथा त्याग करना, सभी क्रियास्त्रों में भावपूर्वक उपयोग/विवेक रखना स्नौर सूत्रार्थ श्रवएा की विधि को सीखना चाहिये। बोध-परिगाति का ग्राचरण करना सम्यक् ज्ञान में स्थिरता का प्रयत्न करना ग्रौर मन को स्थिर करना चाहिये। ज्ञान-प्राप्ति का अभिमान नहीं करना चाहिये । ज्ञानहीनों का मजाक नहीं उड़ाना, विवाद का त्याग करना, समभ रहित व्यक्ति की बुद्धि का पृथवकरएा करने के प्रयास का त्याग करना स्रथवा **ग्र**नपढ़ ग्रौर पढ़े हुग्रों के प्रति ब्यवहार में किसी प्रकार का भेद-भाव नहीं करना चाहिये । कुपात्र मनुष्य को शास्त्र का ग्रम्यास नहीं कराना चाहिये । इस प्रकार की प्रवृत्ति से तुम्हें ऐसी योग्यता प्राप्त होगी कि गुएानुरागी लोग तुम्हारा बहुमान

करेंगे, शांति रूपी लक्ष्मी स्वतः ही प्राप्त होगी ग्रौर तुम भाव-सम्पत्तियों के ग्राश्रय-स्थान बन जाग्रोगे ।

जब तुम्हारी ग्रान्तरिक वास्तविक योग्यता उपर्युक्त प्रकार की हो जायेगी तब गुरु महाराज की तुम पर कृपा होगी ग्रौर वे प्रसन्न होकर तुम्हें \* सिद्धान्त का सार बतायेंगे। फिर तुम में श्रवणेच्छा, श्रवण, ग्रहण, धारणा, ऊहा (सामान्य ज्ञान), ग्रपोह (ग्रर्थ-विज्ञान), विचारणा ग्रौर तस्वज्ञान की प्राप्ति, ये ग्राठ प्रज्ञा गुरा प्रस्फुटित होंगे। तत्पश्चात् तुम्हें ग्रासेवना, प्रत्युपेक्षणा, प्रमार्जन, भिक्षाचर्या ग्रादि की विधि भी ग्रपनी ग्रात्मा के साथ एकमेक करनी होगी। इर्यापथिकी दोषों का प्रतिक्रमण करना, ग्रालोचना लेना, निर्दोष भोजन-विधि सीखना, विधिपूर्वक पात्र स्वच्छ करना, ग्रागमानुसार मल-विसर्जन विधि तथा स्थंडिल भूमि का बराबर निरीक्षण करना होगा। तदनन्तर तुम्हें समस्त उपाधिर्दित होकर षष्ट् आवश्यक (प्रतिक्रमण) करना, ग्रागमानुसार काल-ग्रहण, पांच प्रकार का स्वाध्याय, प्रतिदिन की क्रिया में सावधानी, पांच प्रकार के ग्राचार का पालन, चरण-करण की सेवना ग्रौर ग्रंगांगीभाव से ग्रात्मा को ग्रप्रमादी बनाते हुए ग्रित उग्र विहार करना चाहिये। ऐसी प्रवृत्ति से ग्रस्खिलत मोक्ष में पहुँच जाने वाले गुरा-समूहों की तुम्हें प्राप्ति होगी।

इस प्रकार भगवत्स्वरूप सन्मुनि उन्हें सद्गुणों के उपार्जन का मार्ग बताते हैं। मुनि के उपर्युक्त उपदेश से जो ग्रभी तक मिथ्याद्धिट किन्तु स्वयं भद्र एवं भविष्य में हितसाधन की योग्यता वाले भव्य प्राणी हैं वे सावधान हो जाते हैं, भावरत्न (सच्चे धर्म) के परीक्षक बनते हैं, कुधर्मों का त्याग करते हैं ग्रीर सद्गुणों के उपार्जन में लग जाते हैं। फिर स्वयं ही गुरु से कहते हैं:--

भट्टारक ! हम तो ग्रभी तक महान विपत्तियों के हेतु विषयभोगों से बहुत ही प्रधिक ठगे गये हैं। धूर्त स्वरूप कुतीधिकों ने हमें बहुत भ्रमित किया है, पर ग्रब हमें जात हो गया है कि इन सबका कारण हमारा मोह दोष ही था। ग्रब ग्रापने वात्सत्य भाव से कृपा कर हमें विशुद्ध मार्ग बताया है, ग्रत: हे स्वामिन् ! ग्रब हम ग्रापके पूर्वोक्त कथनानुसार ही सब कुछ करेंगे। इस प्रकार के भव्य प्राणियों पर साधुग्रों की मधुर वाणी का ग्रच्छा प्रभाव होता है ग्रौर वे उसके ग्रनुसार चलने का निर्ण्य लेते हैं, जिससे ग्रन्त में वे ग्रपने सच्चे स्व-ग्रर्थ को सिद्ध करने में समर्थ होते हैं। [३६६-३६६]

तत्पश्चात् जैसा कि पूर्व में कहा जा चुका है कि चारु अपने तीसरे मित्र मूढ के पास गया और प्रेमपूर्वक स्वदेश लौटने को कहा । इस पर मूढ ने उसे कहा— 'मित्र ! स्वदेश जाकर क्या करेंगे ? अभी तो यहाँ दर्शनीय कई स्थान हैं जिन्हें अभी देखना है । यह रत्नद्वीप रमग्रीयतम स्थान है । देख, देख ! यह द्वीप चारों और से पद्म-खण्डों/ कमल वनों से सुशोभित है, श्राकर्षक उद्यान है, सरोवरों से मंडित है, कमनीय विहार स्थल है, सुगन्धित पुष्पों और वनराजियों से स्पृहिणीय हो रहा है श्रौर श्रेष्ठ लोगों का ग्रभिलषणीय स्थान है। श्रतः यहाँ श्रिधिक समय तक सुख का उपभोग करने के पश्चात् स्वस्थान की श्रोर चलेंगे। मुभे तो यहाँ से जाना ही श्रच्छा नहीं लगता। वैसे मैंने भी तेरे समान माल से जहाज भर लिया है।

यह कह कर मूढ ने काच के टुकड़ों से भरा हुआ जहाज चारु को दिखाया। काच के टुकड़ों को देखकर चारु को मूढ पर दया आती है और वह उसे हित शिक्षा देते हुए कहता है— मित्र! काननादि कौतुकों में और मौजमस्ती में समय नष्ट कर तूने अच्छा नहीं किया। रत्न के भ्रम से कुरत्नों/काच के टुकड़ों का तूने संग्रह किया है, अतः तू इन कुरत्नों का त्याग कर और इन सुरत्नों को ग्रहण करने का प्रयत्न कर। मित्र! \* सुरत्नों के लक्षण ये हैं। इस प्रकार चारु ज्यों ही रत्नों के लक्षण बताने लगा त्यों ही मूढ कोधावेश में आकर बोला—

मैं नहीं जाऊंगा। तुम्हें जाना हो तो तुम जास्रो। तुम्हें जो कार्य करना हो, करो। तुम जैसा चाहते हो वैसा नहीं होगा। तुम मेरे देदीप्यमान रत्नों को काच के दुकड़े बताते हो। मुभे तुम्हारे सुरत्नों से कोई लेना देना नहीं। इस प्रकार मूढ ने कृपापूर्वक हितशिक्षा-दान देने को उद्यत चारु का मुंह-तोड़ जवाब देकर उसको तिरस्कृत किया।

मूढ के इस व्यवहार से चारु ने विचारपूर्वक निश्चय किया कि यह मूढ हितशिक्षा देने योग्य नहीं है।

इसी प्रकार भद्र घनवाहन ! चारु के तुल्य भगवत्स्वरूप मुनिगण जब मूढ जैसे दुर्भव्य या ग्रभव्य प्राणियों को धर्मोपदेश देने के लिये तत्पर होते हैं, उनके समीप जाते हैं ग्रीर उन्हें विशुद्ध धर्म का उपदेश देकर मोक्षगमन के लिये ग्राम-न्त्रित करते हैं तब ऐसे मूढ-सदश प्राणी गुरु महाराज से कहते हैं:—

अरे साधुओं ! हमें तुम्हारा मोक्ष नहीं चाहिये । तुम भी उस मोक्ष में जाकर क्या करोगे ? देखो, तुम्हारे मोक्ष में न खाना है, न पीना है । न कोई भोग विलास है और न कोई ऐश्वयं । वहाँ न तो दिव्य देवांगनाओं का संयोग है और न ही कमनीय कमलाक्षियों के कटाक्ष । वहाँ किसी प्रकार का प्रेम-संभाषण, नाच, गाना, हँसना, खेलना कुछ भी तो नहीं है । हन्त ! इसे मोक्ष कहते हैं ? यह तो बन्धन हुआ । [३८६-३६०]

देखिये, हमारा यह संसार का विस्तार तो हमारे चित्त को ग्रत्यन्त ग्रान-न्दित करने वाला है, हमें तो ग्रत्यन्त रमणीय लगता है। संसार में हमें खूब खाना-पीना, धन, सम्पत्ति, विलास, श्राभूषण मिलते हैं श्रीर कमलाक्षी स्त्रियों के साथ इच्छित श्रानन्द भोगने को मिलते हैं। हम स्वेच्छानुसार श्राचरण करते हैं, नाचते हैं, गाते हैं, विलोपन करते हैं स्नौर सब प्रकार के सुख साधन हमें यहाँ प्राप्त हैं। हे श्रमणों! ऐसे सुख सामग्री से परिपूर्ण संसार को छोड़कर मोक्ष में जाने का सुम्हारा विचार हमें तो ठीक नहीं लगता। छोड़ो मोक्ष की बात को। हमें तो संसार की तुलना में मोक्ष में अधिक सुख नहीं लगता। पहले यहाँ के प्राप्त सुख को भोग लें, फिर मोक्ष जाने की सोचेंगे। [३६१-३६५]

साधुश्रों! जो सद्धमं तुम्हारे मन में स्थित है वह तो हमें भी ज्ञात है। तुम धर्म का गर्व क्यों करते हो? देखों, हम भी अनेक पाड़े, बकरे और सूत्ररों को मारकर उनके खून से चंडिका का तर्पण करते हैं। गोमेध, अध्वमेध और नरमेध यज्ञ करते हैं। अनेक बकरों की यज्ञ में आहुति देते हैं। अनेक प्राणियों का मर्दन कर चारों प्रकार के यज्ञ करते हैं। बेचारे अनेक पशुग्रों को उस बुरी योनि से निकाल कर उन्हें समस्त दुःखों से मुक्त करते हैं। हमारी पापऋद्धि से हम दिन-प्रतिदिन जीवों को मार-मार कर यज्ञ स्थान को मांस से भर देते हैं, \* फिर अपनी इच्छानुसार उसका दान कर देते हैं। इस प्रकार हम नित्य ही अपने धर्मकृत्य द्वारा अपने कर्त्तव्य का पालन कर स्वयं को कृतकृत्य समभते हैं, अतएव तुम्हारे द्वारा बताये गये धर्म की हम बात भी नहीं करते। [३६६–४०१]

मूढ जैसे अभव्य प्राणियों द्वारा आचार्य महाराज को ऐसा उत्तर देने पर भी उन णान्त-मूर्ति धेर्यशाली मुनियों को इन पर अधिक दया आती है और उन्हें प्रतिबोध देकर मार्ग पर लाने के विचार से वे पुन: कहते हैं:—

भद्रों ! संसार को बढ़ाने वाले ऐसे भूठे भ्रम में फँसे रहना उचित नहीं है। तुम विपरीत मार्ग पर जा रहे हो। तुमने जिन इन्द्रिय-भोगों की बात कही इनका परिणाम तो सर्प-दंश की भांति भयंकर है। इनका ग्रन्त बहुत कटु है। वे पाप से ग्राच्छन्न ग्रौर महा भयंकर क्लेश-वर्धक हैं। तुम स्त्रियों में ग्रासक्त रहते हो, पर वास्तव में तो वे प्राय: श्रकार्यकर्जी होती हैं ग्रौर स्वभाव से माया की छाब ही हैं। जनके विलास, नाच, गायन ग्रौर चाल सभी विडम्बना मात्र ही है। भाइयों ! मोक्ष तो ग्रनन्त ग्रानन्द से परिपूर्ण है ग्रौर वह ग्रानन्द सर्वदा बना रहता है। जीवों की ग्रात्म-व्यवस्था/ग्रात्म-स्वरूप सभी प्रकार के क्लेशों से रहित है। ग्रतः मनुष्य जन्म को प्राप्त कर खाने-पीने ग्रौर विलास में डूबे रहकर ग्रात्म-प्रव-च्चना करना तुम्हारे जैसे व्यक्तियों के योग्य नहीं है। थोड़े दिनों तक टिकने वाले इन्द्रिय-भोगों में ग्रासक्त रहकर, मोक्ष के राजमार्ग को छोड़कर तुम ग्रनन्त संसार के फन्दे में मत फंसो। धर्म के ग्रनुष्ठान करने की बुद्धि से ग्रन्य जीवों को मारने का पाप कर रहे हो, यह तो संसार को बढ़ाने वाला है। ग्रतः ऐसे कुशास्त्रों के दुराग्रह में फंसकर ऐसा पाप का काम मत करो। पाप-दोषों का नाश करने वाले ग्राहिसा धर्म में प्रवृत्ति करो। [४०२-४१०]

मुनिराज द्वारा शान्ति से कहे गये उपर्युक्त उपदेशामृत को सुनकर मूढ जैसे पापी प्राणी क्रोधित हो जाते हैं और क्रोध के आवेश में ही मुनि से कहते हैं—अर साधुओं! हमें शिक्षा देने की और अपनी चतुराई बताने की कोई आवश्यकता नहीं है। जैसे आये हो वैसे ही उलटे पैरों वापस लौट जाओ। अरे पापिष्ठों! तुम भोगों की इतनी निन्दा करते हो और हमारे माने हुए धर्म की बुराई करते हो, अतः सचमुच तुम हमारे शत्रु हो। तुम्हें तो सीधे यम के द्वार पहुँचाना चाहिये। हमारा ऐसा सुन्दर विशुद्ध धर्म तुम्हें प्रिय नहीं है तो हे अधमपुरुषों! हमें भी तुम्हारे धर्म की कोई आवश्यकता नहीं है। हे अमरणाधमों! तुम अपने लोगों को तुम्हारा सद्ध्यमं बतलाओ, हमें तुम्हारे धर्म से कोई प्रयोजन नहीं है। [४११–४१५]

मूढ प्राणियों के कोघित होकर उपर्युक्त उत्तर देने पर साधुस्रों को उन पर स्रीर स्रिधिक दया स्राती है। वे एक बार स्रीर उन्हें सद्घर्म के लक्षण बताने का प्रयत्न करते हैं। मुनिराज द्वारा पुनः धर्म के लक्षण बताने को उद्यत होने पर मूढ प्राणी स्रौखें लाल कर, कोध से होठ दबाकर लात मारने स्रौर घक्का-मुक्की करने को तैयार हो जाते हैं स्रौर एक दो लात तो मार ही देते हैं। मूढ की ऐसी चेष्टा स्रों को देखकर शान्त मुनि स्रपने मन में निश्चय करते हैं कि, यह प्राणी किसी भी प्रकार सन्मार्ग पर नहीं स्रा सकता, स्रतः वे ऐसे प्राणी के प्रति उपेक्षा धारण करते हैं। \* यह निश्चय हो जाने पर कि स्रमुक गाय वन्ध्या है तब फिर उससे दूध प्राप्ति का प्रयत्न व्यर्थ ही है। [४१६-४१६]

### श्रन्तिम निष्कर्ष

जैसे पूर्व-कथित चार के उपदेश को योग्य श्रौर हितज्ञ ने स्रंगीकार कर तदनुसार श्राचरण/व्यापार किया, विशिष्ट श्रमूल्य रत्नों का क्रय कर संग्रह किया, रत्नों से अपने-अपने जहाजों को भरा श्रौर चार के साथ स्वदेश/स्वस्थान को गये। स्वस्थान में पहुँच कर ये तीनों रत्नों का व्यापार कर सततानन्द के भाजन बने। मूढ के दुव्यंवहार से कुपित होकर रत्नद्वीप के भूपित ने उसे रत्नद्वीप से निष्कासित कर समुद्र में फिंकवा दिया जिससे वह मूढ अनन्त दुःख-पीड़ाश्रों का भाजन बना। वैसे ही भाई घनवाहन! देशविरितधारक श्रावक (योग्य) श्रौर भद्र प्रकृति वाले भव्य मिथ्याइष्टि (हितज्ञ) जैसे प्राणी जब मुनिराज (चार) का उपदेश सुनते हैं तब उसके अनुसार श्राचरण करने लगते हैं श्रौर ग्रन्त में सर्वज्ञ प्ररूपित पाँच महाव्रतों को स्वीकार करते हैं, जिससे उनमें ज्ञानादि गुणों की वृद्धि होती है। घीरे-घीरे उनकी ग्रात्मा ऐसे गुणरत्नों से परिपूर्ण हो जाती है ग्रौर ग्रन्त में परमपद (मोक्ष) को प्राप्त कर निरन्तर सतत ग्रनन्त ग्रानन्द-समूह के पात्र बनते हैं। क्योंकि, वहाँ उन्हें ग्रात्मा में एकत्रित ज्ञान, दर्शन, चारित्र रूपी रत्नों का ही व्यापार करना होता है। मूढ जैसे प्राणी जब पाप से पूरे भर जाते हैं तब

मृह्य ६४४

कर्मपरिस्माम राजा भ्रत्यन्त कुपित होता है भ्रौर उसे मनुष्य जन्म रूपी रत्नद्वीप से निकाल कर संसारसागर में निरन्तर दुःख सहने के लिये फैंक देता है।

हे घनवाहन ! उपर्युक्त चार व्यापारियों की कथा के गूढार्थ को समक्त कर ही पांचवें मुिन ने संसार का त्याग कर दीक्षा ग्रहण की । कथा में सच्ची घटना ग्रीर रूपक को बहुत ही सुन्दरता से प्रतिपादित किया है । इसके रहस्य का चिन्तन कर्म को काटने वाला है । कौन सा बुद्धिमान भव्य पुरुष ऐसा होगा जो इस कथा के गूढार्थ को समक्त कर मुनित्व को स्वीकार नहीं करेगा ? रत्नद्वीप जैसे मनुष्य भव को प्राप्त कर ग्रपने ग्रात्मा रूपी जहाज को गुण्यर्त्नों से नहीं भरेगा ग्रीर ग्रन्त में मोक्ष को प्राप्त करना नहीं चाहेगा ? [४२०-४२२]

[इस कथा के विचार मात्र से प्राणी संसार से भयभीत हो जाता है ग्रौर धर्म में ग्रनुरक्त हो जाता है। ग्रब तो तुभे मुनि द्वारा कही गई कथा का भावार्थ समभ में ग्रा गया होगा।]

हे अगृहीतसंकेता! उस समय मेरी कर्म-स्थिति भी कुछ जीर्ए हुई थी, जिससे मेरे मन में भी कुछ भद्र भाव जागृत हुए ग्रौर ग्रकलंक की बात मुर्भ किचित् सुखकारी ग्रौर मधुर लगी। फिर भी मैं चुप ही रहा, कुछ भी उत्तर नहीं दिया।

## ५. संसार-बाजार (प्रथम चक्र)

मेरे मित्र अकलंक के साथ मैं (घनवाहन के भव में संसारी जीव) छठे मुनिराज के पास गया । हमने मुनिराज का वन्दन किया ग्रौर उन्होंने हमें धर्मलाभ कहा । अकलंक ने मुनिराज से वैराग्य का कारण पूछा, इस पर मुनिराज ने कहा— भाई अकलंक ! ग्रादि-श्रन्त रहित संसृति नामक एक नगरी है । उस नगरी में स्थित बाजार ही मेरे वैराग्य का कारण बना है । [४२३]

श्रकलंक ने विचार किया कि जैसा तीसरे मुनि ने श्रपने वैराग्य का कारण श्ररहट चक्र को बतलाया वैसा ही यह बाजार भी होगा। फिर भी उसने मुनि से पूछ ही लिया—भगवन् ! इस बाजार से श्रापको कैसे वैराग्य हुश्रा ? स्पष्ट करने की कृपा करें। [४२४-४२४]

उत्तर में मुनि बोले—भाग्यवान ! सामने जो ध्यानमग्न मुनि महाराज बैठे हैं, उन्होंने अनेक जन्मों को उत्पन्न करने वाले इस बाजार को मुभे बतलाया ।\* इस बाजार में बहुत लम्बी-लम्बी भव रूपी श्री एायां हैं । दुकानें सुख-दुःख नामक किराएों से भरी हुई हैं । इसमें खरीद-बिकी में ध्यस्त अनेक जीव रूपी ध्यापारी किराएा। एकत्रित करने और अपने स्वार्थ में तत्पर माकुल-व्याकुल दिखाई दे रहे हैं । वहाँ निम्न, मध्यम और उत्कृष्ट पुण्य-पाप रूपी मूल्य देकर स्वानुरूप वस्तुएं खरीदी जा सकती हैं । अनेक पुण्यहीन गरीब जीवों से यह बाजार भरा हुआ है, सर्वदा खुला रहता है और व्यापार चलता रहता है । इस संसृति नगरी का बलाधिकृत/सेनापित महामोह है, जिसके अधीन काम कोध आदि अधिकारी हैं । वहाँ कर्म नामक रौद्र ऋएा दाता और जीव कर्ज लेने वाले हैं । इस कर्जदाता से कोई नहीं बचा सकता । ये लेनदारों को ऐसी अति दारुण जेल में डाल देते हैं जहाँ से छुटकारा ही न हो सके । वहाँ कषाय नामक दुर्दान्त मदोन्मत्त बच्चे लोगों को उद्दे लित करते हुए कलकल करते रहते हैं । यह बाजार अनेक आएचर्यजनक नवीनताओं से युक्त है । निरन्तर आकुल-व्याकुल और जागृत रहने वाला इसके समान दूसरा कोई बाजार संसार में नहीं है । [४२६-४३४]

सूक्ष्म निरीक्षण करने पर मुक्ते ज्ञात हुन्ना कि इस बाजार में रहने वाले सभी प्राणी ग्रन्दर से ग्रत्यन्त दु:खी हैं। हे भाग्यशाली! सन्मुख ध्यानस्थ बैठे मेरे गुरु महाराज ने कृपापूर्वक उस समय मेरी ग्राँखों में ज्ञानांजन लगाया, जिससे मेरी हिंद ग्रत्यन्त निर्मल हो गई ग्रीर दुकानों के ग्रन्त में एक मठ जैसा शिवालय दूर से मुक्ते दिखाई दिया। सद्बुद्धि-दिष्ट से इस शिवालय में मुक्त नामक ग्रनन्त पुरुष मुक्ते दिखाई दिया। सद्बुद्धि-दिष्ट से इस शिवालय में मुक्त नामक ग्रनन्त पुरुष मुक्ते दिखाई हए। वे निरन्तर आनन्द से गुक्त ग्रीर समस्त प्रकार की बाधा-पीड़ा से रहित थे। मुक्ते लगा कि मैं भी इन दुकानों में से किसी एक में व्यापार कर रहा हूँ, पर शिवालय को देखने के पश्चात् मुक्ते उसी में जाने की तीन्न इच्छा वाला निर्वेद जाग्रत हुग्ना। मैंने गुरु महाराज से कहा नाथ! चिलये हम इस बाजार को छोड़कर इसके ग्रन्त में स्थित शिवालय में चलकर रहें। इस कोलाहल पूर्ण बाजार में तो मुक्ते क्षण भर भी शान्ति नहीं मिलती। मेरी इच्छा ग्रापके साथ उस मठ में जाने की ही है।

मेरी इच्छा सुनकर गुरु महाराज बोले— 'हे नरश्रेष्ठ ! यदि तुभे मठ में जाने की ऐसी तीव्र इच्छा है तो तू मेरी दीक्षा ग्रहण कर, क्योंकि यह दीक्षा ही शी घ्रता से मठ में पहुँचाती है। 'उत्तर में मैंने कहा — 'भगवन् ! यदि ऐसी बात है तो मुभे शीघ्र ही दीक्षा दीजिये, इसमें थोड़ा भी विलम्ब मत करिए।' मेरा उत्तर सुनकर उन्होंने मुभे सर्वज्ञ मत की पारमेश्वरी दीक्षा प्रदान की ग्रौर उस मठ में पहुँचने के कारण रूप कर्त्तव्यं ग्रनुष्ठान समभाये। इन कर्त्तव्यों का पालन करते हुए ही ग्रभी मैं यहाँ रह रहा हूँ। [४३५-४४४]

पृष्ठ ६४५

बाजार और मठ का वर्णन सुनने के पश्चात् श्रकलंक ने पूछा — महाराज ! ग्रापके गुरु महाराज ने ग्रापको किस प्रकार के कर्त्तव्य बतलाये ? \* जिनके बल पर ग्राप मठ में पहुँचना चाहते हैं ? कृपा कर मुभे विस्तार से समभाइये ! [४४५]

मुनिराज बोले—सौम्य श्रकलंक ! सुनो । मेरे गुरु महाराज ने उस समय मुभ्रे कहाथा:—

भद्र ! तेरी सम्पत्ति/श्रधिकार में रहने के लिये एक सुन्दर कमरा है, जिसका नाम काया है। इसके पंचाक्ष नामक भरोखे हैं श्रौर क्षयोपशम नामक गर्भगृह है। इसके पास ही कार्मण शरीर नामक भीतरी चौक या कमरा है। इस भीतरी कमरे/ चौक में एक चित्त नामक श्रति चपल बन्दर का बच्चा रहता है।

यह सुनकर मैंने कहा—यह सब ठीक है।

पुनः गुरु ने कहा—इन सब को साथ में रखकर ही तुक्ते दीक्षा लेनी है, क्योंकि योग्य अवसर की प्राप्ति के पहले इनका त्याग नहीं हो सकता।

मैंने कहा - जैसी श्रापकी श्राज्ञा।

तत्पश्चात् गुरु महाराज ने मुक्ते दीक्षा दी ग्रौर समकाया — भद्र ! इस बन्दर के बच्चे का तुक्ते भली प्रकार रक्षण करना चाहिये।

मैंने कहा — जैसी स्रापकी श्राज्ञा ! स्राप कृपा कर मुक्ते यह तो बतायें कि इस बन्दर के बच्चे को किससे भय है ? जिससे मैं उन भयों से उसकी रक्षा कर सकूं।

उत्तर में गुरु महाराज ने बताया — सौम्य ! यह बन्दर का बच्चा जिस चौक में रहता है, वहाँ अनेक प्रकार के उपद्रवकारी तत्त्व हैं। वहाँ कषाय नामक चपल चूहे उस बेचारे को काटते रहते हैं, नोकषाय नामक डंक मारने में पटु भयंकर बिच्छु डंक मारते रहते हैं, संज्ञा नामक क्रूर बिह्लियां खा जाती हैं, राग-द्वेष नामक भयंकर मोटे चूहे इसे हड़प कर जाते हैं और महामोह नामक अतिरौद्र बड़ा बिल्ला इसे पूरा ही निगल जाता है। परिषह उपसर्ग नामक डांस-मच्छर इसे बार-बार काट कर सन्तप्त करते रहते हैं, दुष्टाभिसन्धि और वितर्क नामक वक्त जैसी सूण्डों वाले खटमल इसका खून चूस लेते हैं, भूठी चिन्ता नामक गिलहरियाँ बार-बार पीड़ित करती हैं और रौद्राकार प्रमाद नामक तिलचट्टे बारबार तिरस्कृत/पराजित करते हैं। अविरति कीचड़ नामक जूंए बार-बार डंक मारती हैं और मिध्यादर्शन नामक अति घोर अन्धेरा उसे अन्धा बना देता है। हे भद्र। इस बन्दर के बच्चे को गर्भगृह/चौक में रहते हुए ही स्थायी रूप से निरन्तर ऐसे अनेक उपद्रव होते रहते हैं, जिसकी तीव्र वेदना को बेचारा चित्त/बन्दर-बालक सहन नहीं कर सकता और रौद्रध्यान रूपी खैर के अंगारों से धघकते कुण्ड में कूद पड़ता है। किसी

समय यह अनेक प्रकार के कुविकल्प रूपी मकड़ियों के जालों से जिसका मुंह छिप गया है ऐसी अति भीषणा आर्तध्यान रूपी गहन गुफा में छिप जाता है। तुभे अप्रमत्त भाव से सर्वदा इस बन्दर के बच्चे को अग्निकुण्ड में या गहन गुफा में जाने से रक्षण करना चाहिये।

मैंने पूछा -- भगवन् ! इसको ग्रग्नि-कुण्ड या गुफा में जाने से रोकने का उपाय क्या है ?

तब गुरु महाराज ने कहा—भाई! काया नामक कमरे के पांच गवाक्ष (द्वार) हैं, उनके बाहर ही पांच विषय नामक विषवृक्ष हैं जो ग्रित भयंकर हैं। इनकी गंध मात्र से \* बन्दर के बच्चे को मूर्छा ग्रानं लगती है। इनको देखने से वह चपल बन जाता है ग्रीर श्रवण मात्र से वह मरने लगता है। फिर स्पर्ण करने ग्रीर खाने से तो उसका विनाश हो इसमें ग्राश्चर्य ही क्या? पहले कहे गये चूहे ग्रादि के उपद्रव बन्दर के बच्चे को इतना ग्राधिक त्रस्त कर देते हैं कि वह व्याकुल होकर इन विषवृक्षों को ग्राप्त्रवृक्ष मानने लगता है ग्रीर प्रसन्नता पूर्वक इन विषवृक्षों पर ग्रासक्त हो जाता है। पहले बताये गये पांच द्वारों से बाहर निकल कर वह ग्रत्यन्त ग्रासक्त हो जाता है। पहले बताये गये पांच द्वारों से बाहर निकल कर वह ग्रत्यन्त ग्रासक्त हो जाता है। पहले बताये गये पांच द्वारों से बाहर निकल कर वह ग्रत्यन्त ग्रासक्त हो जाता है। इन वृक्षों की तरफ दौड़ता है। वह इनके कुछ फलों को ग्रच्छा समभ कर उन पर लुब्ध हो जाता है ग्रीर कुछ फलों को खराब मानकर उनसे द्वेष करता है। इन वृक्षों पर ग्रत्यन्त ग्रासक्ति पूर्वक डाल-डाल पर घूमता है। वृक्षों के नीचे ग्रायंनिचय/विषयरज नामक सूखे पत्ते फल-फूल ग्रादि कचरा जमा हुग्रा होता है, उस पर वह बार-बार लोटता है ग्रीर भोग-स्नेह रूपी बरसाती जल-बिन्दुग्रों से गीला होकर कर्म-परमाणु-निचय ग्रर्थात् वृक्ष के फल-फूल परागरूपी इस कर्मपरमाणु रज/धूल को ग्रपने शरीर पर चिपका लेता है।

### भावार्थ

गुरु महाराज द्वारा कही गयी उपरोक्त वार्ता का भावार्थ मेरी समभ में या गया था, यतः मैंने विचार किया कि सामान्यतः शब्द, रूप, रस, गन्ध ग्रौर स्पर्श ये पांच विष वृक्ष प्रतीत होते हैं। ग्रस्पष्ट दिखाई देने वाले इनके फूल ग्रौर अधिक स्पष्ट दिखाई देने वाले विशेष 'ग्राविभाव' इसके फल प्रतीत होते हैं। विषयों की ग्राधारभूत वस्तुएं इसकी शाखायें प्रतीत होती हैं। चित्तरूपी बन्दर के बच्चे का इन डालियों पर घूमना उपचार से ही समभना चाहिये, क्योंकि लोग प्रायः ऐसा कहते हैं कि 'ग्रभी मेरा मन ग्रमुक स्थान पर गया।' गुरुजी की बात भली-भांति मेरी समभ में ग्रा रही थी, ग्रतः ग्रागे भी समभ में ग्रायेगी ही, ऐसा सोचकर मैंने वार्ता को ग्रागे चलाने का ग्रमुरोध किया।

गुरु महाराज ने स्रागे कहा — भद्र ! भोग-स्नेह-जल से जब इस बन्दर के बच्चे का शरीर गीला होता है स्रोर वह कर्मपरमाणुनिचय नामक रज में लोटता है,

तब यह घूल उसके शरीर पर अधिक चिपक जाती है और उसका सारा शरीर घूल-धूसरित हो जाता है। एक तो बन्दर वैसे ही चञ्चल होता है, फिर यह जहरीली घूल शरीरवेधक होने से उसके शरीर में घाव कर देती है, शरीर क्षीएा होकर शिथिल हो जाता है, उसका मध्य भाग चारों तरफ से फट जाता है। जहरीली घूल सारे शरीर में और विशेष रूप से मध्यभाग में असर करती है जिससे सारा शरीर जलने लगता है। फलस्वरूप उसका पूरा शरीर काला हो जाता है और कहीं कहीं से लाल भी दिखाई देने लगता है। जब वह वापस अपने गर्भगृह/चौक में जाता है तब पहले बताये गये चूहे मच्छर आदि के उपद्रव फिर होने लगते हैं। इन उपद्रवों का आक्रमण उस पर प्रति क्षण अधिकाधिक उग्र होते रहते हैं।

### रक्षरा के उपाय

भद्र! इस चित्त रूपी बन्दर के बच्चे को इन उपद्रवों से बचाने का सीधा उपाय यह है कि स्ववीर्य/म्रात्मशक्ति नामक म्रपने हाथ में म्रप्रमाद नामक वज्रदण्ड लेकर पांचों द्वारों के पास खड़े रहना ग्रौर जब-जब वह बन्दर का बच्चा इन्द्रिय रूपी भरोखों से विषय रूपी विषवृक्ष के फलों को खाने की इच्छा से बाहर ग्रावे तब-तब उसे वज्र दण्ड दिखा कर, फटकार कर बाहर ग्राने से रोकना । फिर भी यह चित्त बन्दर श्रधिक चञ्चल होने से यदि बाहर आ जाय तो उसे जोर से डरा धमकाकर वापस लौटा देना । बाहर म्राने पर रोक लगी होने से उसकी विषव्क्ष रूपी आम्र फल खाने की इच्छा निवृत्त हो जायगी और भोग-स्नेह-जल से भीगकर जो सर्दी हो गई थी वह दूर हो जायगी। \* शरीर सूखेगा स्रौर उसमें गर्मी स्रायेगी। शरीर के सूखने से उस पर लगी हुई घूल प्रति क्षरा नीचे गिरने लगेगी, उसके घाव भरने लगेंगे, शरीर की क्षीराता दूर होंगी, शरीर काला पड़ने से रुकेगा ग्रौर भूठी लाली नष्ट होगी। फिर से उसके शरीर पर घवलता (सफेदी) आयेगी, शारीरिक स्थिरता बढ़ेगी और दर्शनीय सुन्दर रूप बनेगा। इसके बाद गर्भगृह में भी उसे उपर्युक्त उपद्रव ग्रधिक तंग नहीं करेंगे। फिर कमरे में रहे हुए चूहे, बिल्ली, करोलिया, मच्छर भ्रादि का भी तुम्हे इसी अप्रमाद वज्रदण्ड से चूरा-चूरा कर देना चाहिये। तदनन्तर चौक के रास्ते से यदि बन्दर का बच्चा बाहर निकलेगा तब भी उसको किसी प्रकार का भय नहीं रहेगा। हे भद्र ! यही उसकी रक्षा का उपाय है।

मैंने गुरुजी से पूछा—भदन्त ! इस बन्दर के बच्चे की रक्षा करने से मुक्ते क्या लाभ होगा ?

गुरुजी ने कहा—भद्र ! तुम्हें शिवालय मठ बहुत पसन्द ग्राया था ग्रौर वहाँ जाने की तुम्हारी इच्छा हुई थी। इस मठ में पहुँचने का मुख्य उपाय चित्तरूपी इस बन्दर के बच्चे की सुरक्षा है। इसकी भली प्रकार सुरक्षा करने से यह बिना किसी विध्न के शिवालय में पहुँचने का प्रबल कारण बनता है। ग्रतएव हे भद्र ! यदि इस मठ में जाने की तुम्हें बुद्धि हुई है, ग्रभिलाषा है तो तुभे इस चित्त रूपी बन्दर के बच्चे की सुरक्षा करने का सुद्ध प्रयत्न करना चाहिये। यह बन्दर का बच्चा लम्बे समय से चक्र (भ्रमावर्त) में पड़ा है, इसमें से इसका बाहर निकलना ग्रत्यन्त कठिन है।

यह कैसे चक के चक्कर में पड़ा, यह भी बताता हूँ:— ऊपर बताये गये चूहे, बिल्ली ग्रादि के ग्रत्यधिक उपद्रवों से पीड़ित होकर, मोह के वण में यह बच्चा ग्राम्रफल की भ्रांति से विषवृक्ष के फल खाने दौड़ता है, जिससे घूल की मोटी परत इसके शरीर पर जम जाती है। फिर भोग-स्मेह-जल से भीगने पर शरीर क्षत-विक्षत हो जाता है। फिर चूहे ग्रादि उसको खाने की इच्छा से उस पर ग्रधिक संख्या में ग्रधिक तीव्रता से ग्राकमगा करते हैं। जैसे-जैसे यह ग्रधिक पीड़ित होता है वैसे-वैसे शान्ति प्राप्त करने के लिये वह ग्राम्त्र वृक्ष की तरफ दौड़ता है। फलस्वरूप ग्रीर ग्रधिक घूल चिपकती है, ग्रधिक भीगता है, शरीर ग्रधिकाधिक क्षत-विक्षत ग्रीर जर्जित होता है। हे भद्र! यों इस चक्र (ग्रावर्त) में पड़ने के बाद बार-बार उपद्रव बढ़ते जाते हैं। ऐसे दूषित चक्र (ग्रावर्त) में पड़ने के बाद बार-बार उपद्रव बढ़ते जाते हैं। ऐसे दूषित चक्र (ग्रावर्त) में पड़ने के बाद जब तक तू स्वयं इसकी रक्षा नहीं करेगा, तब तक यह विष्म रहित नहीं हो सकता। ग्रतः हे नरश्रेष्ठ! जैसा मैंने ऊपर बताया है, तदनुसार निरन्तर इसकी सुरक्षा करनी चाहिये, तभी यह चित्त रूपी बन्दर का बच्चा विष्मरहित हो सकेगा। [४४६-४४४]

मैं गुरुजी की वार्ता का भावार्थ समक्त गया। ग्रतः उस पर चिन्तन करते हुए मेरे मन में निम्न सत्य प्रस्फुटित हुआ—

रागादि से उपद्रव प्राप्त चित्त इन्द्रियों के विषयों में प्रवृत्ति करता है, जिससे इसका कर्मसंचय बढ़ता जाता है। \* भोग-स्नेह की वासना उसके साथ एकीभूत होती रहती है, जिससे संसार सम्बन्धी संस्कार उत्पन्न होते हैं। ये संस्कार ही वह क्षत-विक्षत अवस्था है। इन संस्कारों से ही चूहे बिल्ली आदि के समान ये रागादि उपद्रव तीव्र होते हैं। ये उपद्रव प्रतिक्षण बढ़ते रहते हैं जिससे प्रेरित यह चित्त बार-बार विषयों की तरफ दौड़ता है तथा बार-बार कर्म बांधता है जो अधिक चिकने होते जाते हैं। चिकनाहट के कारण उपद्रव अधिक बढ़ते हैं। इस प्रकार यह चित्त ऐसे चक (आवतं) में पड़ जाता है जिसका तल कहीं दिखाई नहीं देता। इस चक्र में इसको करोड़ों प्रकार के दुःख होते हैं जिससे यह छूट नहीं सकता। इसकी रक्षा का उपाय स्ववीर्य रूपी हाथ द्वारा अप्रमाद दण्ड का उपयोग बताया है। अतः मुक्त अब गुरुजी के उपदेशानुसार अप्रमादी बनकर उसका पूर्णतया अनुशीलन करना चाहिये। [४४५-४६२]

कारण यह है कि यह शरीर, सम्पत्ति, भोग, सगे-सम्बन्धी स्रादि सभी बाह्य पदार्थ स्वप्त समान हैं, इन्द्रजाल हैं, गंधर्व नगर हैं। सद्बुद्धि द्वारा ऐसा निर्णय कर, बार-बार ऐसी तात्त्विक भावना करता रहूँगा जिससे इस संसार के जाल से चित्त का बन्धन हटेगा। मेरे चित्त का संसार के साथ अनादि काल से सम्बन्ध होने से यह संसार की तरफ दौड़ेगा तो अवश्य, परन्तु उसकी यह दौड़ आत्मा के लिये हानिप्रद है, यह जानकर प्रयत्नपूर्वक चित्त को उधर जाने से रोकूंगा और उसे समभाऊंगा कि, हे चित्त! तुभे इस प्रकार बाहर भटकने से क्या लाभ ? तू तो अपने स्वरूप में ही स्थिर रह, जिससे आनन्द में लीन रह सके। यह संसार बाहर भटकने के समान ही है क्योंकि यह दुःखों से भरा हुआ है और अपने स्वरूप में रहना ही मोक्ष है, जो अनेक सुखों से परिपूर्ण है। अतः सुख प्राप्त करने की इच्छा से बाहर भटकना व्यर्थ है, अयुक्त है। क्योंकि संसार तो दुःखपूर्ण ही है। आत्मा में स्थिर रहने से तुभे इस जन्म में भी बहुत सुख मिलेगा और यदि तू बाहर भटकेगा तो इस भव में भी बहुत दुःख प्राप्त करेगा। कहा भी है:—

पराधीनता ही पूर्ण दुःख है ग्रौर स्वाधीनता ही पूर्ण सुख है। बाह्य-भ्रमण पराधीनता है ग्रौर ग्रात्मरमण ही स्वाधीनता है। ग्रात्मा के बाहर रही हुई कोई भी वस्तु तुक्ते प्रिय लग सकती है, पर तुक्ते यह जानना चाहिये कि वे सभी वस्तुएं नाणवान हैं, दुःखदायी हैं, ग्रात्मस्वरूप से भिन्न हैं ग्रौर मैल से भरी हुई हैं।

ग्रतः हे चित्त ! ऐसी वस्तुग्रों के लिये तू क्यों व्यर्थ में ही कब्ट उठाता है ? ग्रात्मा को छोड़कर क्यों इस प्रकार बारम्बार बाहर भटकता है ? यदि ग्रात्मा के बाहर की कोई वस्तु सुन्दर होती तो वह दुःख निवारण में भी समर्थ होती, पर ग्रात्मस्वरूप में तेरी स्थिरता के ग्रातिरिक्त कोई भी बाह्य वस्तु वास्तव में दुःख निवारण में समर्थ नहीं है। जब तू भोग रूपी भयंकर ग्रंगारों से जलता है तब तुभे ग्रानन्द स्वरूप ग्रात्मा में ही शान्ति मिलती है, फिर तू बाह्य भ्रमण का व्यर्थ ही कब्ट क्यों उठाता है ? \* ग्रात्पव हे चित्त ! तू ग्रानन्त ज्ञान, दर्शन, वीर्य ग्रीर ग्रानन्द से परिपूर्ण ग्रात्मा में स्थिर होकर शीध्य ही निराकुल बन। [४६३-४७५]

श्रात्मा में स्थिर रहने से भोग रूपी चिकनाई सूख जाती है जिससे निःसंदेह चिपकी हुई कर्मरज श्रवश्य ही गिरती जाती है। तेरे शरीर पर जो भयंकर धारियां पड़ गई हैं वे अत्यन्त दूषित वासनाओं से उत्पन्न हुई हैं। परन्तु, जब तू इन वासनाओं की पीड़ा से मुक्त होगा तब तुभे भोगों पर कोई प्रीति नहीं रहेगी। विद्वानों का कहना है कि इन धारियों में पड़े ये भोग-पिण्ड (गांठें) जैसी हैं, जो थोड़ी सी देर आनन्द देती हैं, पर जब इन भोग-पिण्डों को भोगना पड़ता है तब वे अधिक पीड़ा-दायक होती हैं। भोगों को भोगने के समय थोड़ी देर आनन्द प्राप्त होता है, किन्तु दूषित वासनाओं के ध्यान से ये अन्त में पीड़ा को अधिक बढ़ावा देती हैं। यदि तेरे शरीर से बुरी वासनाएं निकल जायं तो वह निविध्न निरन्तर आनन्दयुक्त बन जाय। ऐसी स्थित के प्राप्त होने पर तुभे भोग की इच्छा ही नहीं रहेगी। अतः हे चित्त!

तू बाह्य भ्रमण का त्याग कर ग्रौर ग्रपने वास्तविक स्वरूप में स्थिर होकर बैठ तथा निरावाध बन । [४७६-४८१]

चित्त को इस प्रकार शिक्षा देकर, समक्ता कर मैं भलीभांति लक्ष्य पूर्वक इसकी रक्षा में तत्पर रहूँगा। यदि यह पापी चञ्चल चित्त इतना समकाने पर भी नहीं मानेगा तो मैं इसे बाह्य-भ्रमण से प्रयत्न पूर्वक बार-बार रोकूंगा। फिर कषाय, नोकषाय ग्रादि सभी उपद्रवियों का ग्रप्रमाद रूपी शस्त्र से नाग कर दूंगा। रागादि उपद्रवियों को उनके प्रतिपक्षियों के सहयोग तथा ज्ञान के उपयोग से एवं ग्रुभध्यान के सेवन से मैं शीघ्र नष्ट कर दूंगा। राग-द्वेष का नाग होने पर परिषह उपसर्ग ग्रादि बाह्य उपद्रव मुक्ते पीड़ित नहीं कर सकेंगे। फिर मेरा चित्त ग्रात्माराम बन जायेगा, रागादि उपद्रवों से मुक्त हो जायेगा, बाहर भटकता बन्द हो जायेगा ग्रौर मोक्ष के योग्य बन जायेगा।

हे अकलंक ! मन में ऐसा इढ़ निश्चय कर, उसके अनुसार आचरण करने का निर्णय लेकर अभी में प्रमाद का त्याग कर, सावधान होकर यहाँ निवास कर रहा हूँ। ऐसा उन छठे मुनि महाराज ने अपने वैराग्य और दीक्षा का कारण बताते हुए कहा। [४८२-४८८]

## संसार-बाजार (द्वितीय चक्र)

छठे मुनि के वैराग्य-हेतु की कथा सुनकर श्रकलंक ने कहा - भगवन् ! श्रापने बहुत श्रच्छा किया । श्रापने सद्गुरु की वाग्गी के रहस्य को समक्ष कर, योग्य प्रकार से श्राचरण कर श्राप उसे श्रपने जीवन में उतार रहे हैं । श्रापने जिस चित्त के चक्र की बात कथा में कही, वैसा ही एक श्रन्य चक्र भी मेरे विचार से होना चाहिये। मेरा यह विचार ठीक है या नहीं ? श्राप सुनकर स्पष्टीकरण करें।

मुनि ने कहा - भद्र ! अपने विचार प्रकट करो।

श्रकलंक ने कहा—िचत/मन दो प्रकार का कहा गया है, द्रव्यिचत्त श्रौर भाविचत्त । मनपर्याप्ति वाली श्रात्मा द्वारा ग्रह्ण किये गये मनोवर्गणा के पुद्गलों से द्रव्यिचत्त निर्मित होता है । (छः पर्याप्तियों में से छठी मनपर्याप्ति द्वारा जो मनोवर्गणा ग्रह्ण की जाती है उसी को द्रव्यमन कहा जाता है ।) यह द्रव्यमन जब जीवात्मा के साथ संयुक्त होता है तब उसे भावमन कहा जाता है । भावमन कार्मण- शरीर में रहता है, इसीलिये इसे ग्रलग जाना जाता है। \* नियमानुसार तो भावमन जीव ही है, पर जीव चित्तरूप होते भी हैं ग्रौर नहीं भी होते । उदाहरण के तौर पर केवली भावमन-रहित होते हैं। (किसी को मन से उत्तर देने के लिये वे द्रव्यमन का उपयोग करते हैं, किन्तु केवलज्ञान होने से भावमन की अपेक्षा नहीं रहती। अर्थात् केवलज्ञानी के द्रव्यमन तो होता है, किन्त्र भावमन नहीं होता)। जब यह प्रागी राग-द्वेष म्रादि से युक्त होता है तब मिथ्याज्ञान के कारण वह विपरीत निर्णय लेता है। फलस्वरूप दु:खंदायी वस्तु में सुख प्राप्त करने की कामना से उसमें प्रवर्तित होता है । अर्थात् मिथ्याज्ञान के कारग वह यह निर्णय नहीं कर पाता कि वास्तविक सुख और दु:ख कहाँ है ? भूठी प्रवृत्ति के स्नेह-तन्तु कर्म-परमासूत्रों को स्राकर्षित करते हैं, जिससे जन्म-जन्मान्तर का प्रारम्भ होता है । इन जन्मांतरों में प्राणी फिर से विपरीत निर्णय लेता है ग्रीर रागादि संतति की वृद्धि करता है। रागादि संतति से विषयाकांक्षा होती है, विषयाकांक्षा से स्नेह-तन्तुग्रों का जन्म होता है, स्नेह-तन्तुओं से कर्म-ग्रहरण होता है भ्रौर कर्म-ग्रहरण से दुबारा जन्म होता है। पुन: बुद्धि-विपर्यास से रागादि का ऋम चलता है। इस प्रकार यह जन्म-जन्मान्तर का चऋ अविच्छित्र रूप से चलता ही रहता है। जब तक यह प्रागी विपरीत निर्गय लेता रहता है तब तक उसकी ग्रनिष्टकारी भव-पद्धति (संसार-भ्रमण) चलती ही रहती है। भगवन् ! मैंने भ्रापके समक्ष यह द्वितीय चक्र की बात प्रस्तुत की है। मेरा उपर्यु क्त कथन उपयुक्त है या नहीं ? कृपा कर बतायें । [४८६-४९७]

उत्तर में मुनिराज ने कहा—महाभाग्यवान! तेरा कथन पूर्णरूप से युक्ति-युक्त है, इसमें कोई सन्देह नहीं है। तेरे जैसे तत्त्व के जानकर भूठी बात कर ही कैसे सकते हैं ? ऊपर की वार्ता से मैंने भी समक्का श्रौर तुम्हारी बात का गुरुजी ने भी समर्थन किया था कि विपरीत निर्णयों का यह चक्कर ही ग्रनिष्टकारी भवचक का कारए। है। ग्रतः सच्ची-फुठी बात का सच्चा विवेक रखने वाले प्राणियों को यथाशक्य इन विषयसों/विषरीत निर्णयों का त्याग करना चाहिये। एक बार विषयींसों का नाश होते ही इस द्वितीय चक्र की ग्रन्य बातों का तो ग्रपने ग्राप ही जड़मूल से नाश हो जायगा । विषयींस का त्याग ही सच्चा विवेक है, सच्चा तत्त्व-ज्ञान है ग्रौर ग्रास्रव-रहित घर्म है। जो ग्रप्रमादी प्राग्गी विपर्यास का त्याग कर सच्चा तत्त्वज्ञ बन जाता है, उसे अपने मनोविकारों का जाल ग्रपने से भिन्न लगता है। वह मन को ग्रलग ग्रौर ग्रपनी ग्रात्मा को उससे ग्रलग देखता है, श्रत: उसे ग्रात्मा निरन्तर ग्रानन्दमय लगती है। फिर उसे न तो दु:ख पर द्वेष होता है ग्रौर न उसे सुख-प्राप्ति की इच्छा ही होती है । इस प्रकार मन से श्रलग होने पर, मन पर श्रासक्ति दूर हो जाती है जिससे इन्द्रियों के विषयों पर स्नेह नहीं रहता । स्नेह (चिकनाई) जाते ही कर्म-परमारगुओं का संचय रुक जाता है। इस प्रकार नि:स्पृह होने पर संसार-बीज का नाश हो जाता है ग्रीर वह मुक्त जीवों के समान जन्मान्तर का प्रारम्भ नहीं करता तथा उसके भवचक का चलना बन्द हो जाता है। [४६८-५०४]

ऊपर दो प्रकार की बात कही गई है -- एक कर्मबन्ध ग्रीर दूसरा उससे फैलता भवचका। जो इन दोनों की प्रवृत्ति ग्रौर निर्वृत्ति की वास्तविकता की जानते हैं, वे क्या संसार को बढ़ाने वाले शरीर, धन, इन्द्रिय-भोग या अन्य किसी भी पदार्थ पर कदापि राग कर सकते हैं ? जिस प्राग्गी का चित्त सांसारिक पदार्थों पर ग्रासक्त होता है, जिसे उनमें भ्रानन्द ग्रौर सुख की प्रतीति होती है, समभना चाहिये कि ग्रभी तक उसने संसार-चक्र श्रौर विपर्यासचक्र को वस्तुत: तत्त्व से नहीं पहचाना है। \* इसका कारए। यह है कि ज्ञान श्रीर किया के योग से ही फल की प्राप्ति होती है, समस्त कार्यों की सिद्धि होती है, ग्रन्य किसी भी कारणों से कार्य-सिद्धि नहीं हो सकती । ज्ञान द्वारा साध्य को बराबर पहचान कर, फिर उस पर सम्यक् प्रकार से प्राचरण करने पर ही साध्य की प्राप्ति हो सकती है। महामति (उमास्वाति) ने वस्तुस्वरूप को इसी प्रकार बताया है—"ज्ञानिकयाभ्यां मोक्षः" "सम्यक् प्रवृत्तिः साध्यस्य प्राप्त्युपायोऽभिघीयते" । सम्यक् ग्राचरण ही साध्य प्राप्ति का उपाय है। यदि उससे साध्य की प्राप्ति न हो तो वह उपाय उपाय ही नहीं कहा जा सकता। जहाँ असाध्य का आरम्भ है, वहाँ सम्यग् ज्ञान नहीं और जहाँ सम्यग् ज्ञान नहीं, वहाँ साध्य का आरम्भ नहीं। साध्य और सम्यग् ज्ञान का परस्पर ग्रन्योन्याश्रय सम्बन्ध है। इसीलिये श्रागम का जानकार जो भी क्रिया करता है उसे सच्ची किया कहा जाता है श्रीर जो व्यक्ति योग्य क्रिया में यथाशक्ति प्रयत्न करता है उसे ग्रागम का जानकार कहा जाता है। जो प्राणी चिन्तामणि रत्न के स्वरूप को जानता है, जो गरीबी से पीड़ित है और जो उसकी प्राप्ति के ग्रनेक उपाय भी जानता है, वह उसे प्राप्त करने के प्रयत्न को छोड़कर ग्रन्य कार्यों में कदापि प्रवृत्ति नहीं कर सकता । अतः जो साध्य से विपरीत प्रवृत्ति करता है वह साध्य के स्वरूप को भली प्रकार से जानता ही नहीं। जो भौरा मालती पूष्प की सुगन्ध को जानता है वह घास या दूब पर बैठने की प्रवृत्ति नहीं करता । संसार का ग्रभाव होने से सत्प्राएी मुक्ति को प्राप्त करता है। ग्रिधिक क्या कहूँ ? तात्पर्य यह कि तुमने जो दूसरे चक्र की बात कही, वह सत्य है। मेरे गुरुजी ने भी इन सब बातों के परिशाम स्वरूप ही मुक्ते बन्दर के बच्चे की यत्नपूर्वक रक्षा करने का विशेष कर्त्तव्य बताया था । [५०६-५१७]

श्रकलंक -- महाराज ! इस बन्दर को शिवालय/मठ में कैसे ले जाया जाय ? गुरुजी ने इसके क्या-क्या उपाय बताये ? [४१८]

छठे मुनि—भद्र ! जैसा आचार्य भगवान् ने मुक्ते मार्ग बताया, वह सुनाता हूँ सुनो—सौम्य ! पिछले प्रकरण में जिस क्षयोपशम नामक गर्भगृह का वर्णन आया है, उसमें छ: परिचारिकायें रहती हैं। उनका सामान्य नाम लेक्या है ग्रीर प्रत्येक

का नाम ऋमशः कृष्ण, नील, कपोत, तेजस्, पद्म श्रौर शुक्ल हैं । ये इसी गर्भगृह में उत्पन्न होती हैं, यहीं की समृद्धि से पलती हैं, यहाँ बढ़ती हैं ग्रीर इसी स्थान को पुष्ट करती हैं। इनमें से पहले की तीन क्रूरतम क्रूरतर ग्रीर क्रूर हैं। ये तीनों भ्रनेकों ग्रनर्थ-परम्पराग्रों की काररणभूत हैं भ्रौर बन्दर के बच्चे की तो वास्तविक शत्रुभूत ही हैं। गर्भगृह में अनेक प्रकार के अशुभ कचरे की वृद्धि करने की हेतु हैं। तुभे भी इन ग्रनेक दुःखों से पूर्ण बाजार में रखने और शिवालय-गमन में विघ्नदायक ये तीनों ही हैं। पुनः हे भद्र! अन्य तीन शुद्ध, शुद्धतर और शुद्धतम स्वरूपधारिएी हैं। वे भ्रनेक प्रकार की भ्राह्माद-परम्परा को प्रदान करती हैं, बन्दर के बच्चे की सहायक बहिनों के समान हैं, गर्भगृह को शुद्ध करने वाली हैं ग्रौर तुभे इस निस्सारता की परम्परा से स्रोत-प्रोत बाजार से निकाल कर शिवालय पहुँचाने में भ्रनुकूलता प्रदान करने वाली हैं। इन छहों ने गर्भगृह में ऊपर चढ़ने के लिये ऋपनी शक्ति से परिगाम नामक सीढ़ियां बना रखी हैं। इस पर चढ़ने के लिये प्रत्येक ने ऋमशः \* एक के ऊपर एक, ग्रसंख्य-ग्रसंख्य ग्रध्यवसाय नामक सीढिया बनाई हैं जो ग्रध्यवसाय स्थान नाम से प्रसिद्ध है । कृष्ण लेश्या ने जो ग्रसंस्य सीढ़ियां बनाई हैं, वे काले रंग की हैं। नील लेश्या द्वारा नीले रंग की, कपोत लेश्या द्वारा कब्तरी रंग की, तैजस् लेश्या द्वारा विशुद्ध चमचमाती, पद्म लेश्या द्वारा श्वेत कमल जैसी भ्रौर शुक्ल लेश्या द्वारा विशुद्ध स्फटिक जैसे निर्मल श्वेतरंग की ग्रसंख्य सीढ़ियां बनाई गई हैं। बन्दर का बच्चा जब तक पहली तीन लेश्याग्रों द्वारा बनाई सीढ़ियों पर घूमता है तब तक उछल-उछल कर भरोखे की तरफ दौड़ता है श्रौर श्राम्रवृक्ष (विष वृक्ष) पर छलांग मारता है। छलांग मारते हुए नीचे गिरता है और उसका पूरा शरीर धूलिधूसरित हो जाता है। वहाँ चिकनाई की बूदों से उसके शरीर पर सैंकड़ों धारिया पड़ जाती हैं शरीर क्षत-विक्षत ग्रौर जर्जरित हो जाता है। फिर चूहे बिल्ली आदि विशेष उपद्रवों द्वारा उसे ग्रधिकाधिक त्रास देते हैं, जिससे वह नष्टप्रायः सा/मूच्छित सा भयंकर भ्राकृति वाला बन जाता है ग्रौर निरन्तर संतप्त स्थिति में दिखाई देता है। इस स्थिति में यह बन्दर का बच्चा (चित्त) तेरे लिये भी ग्रनस्त दु:खदायी परम्पराश्रों का कारए बनता है। भ्रत: तुभे इस बच्चे को पहली तीन लेश्याश्रों द्वारा निर्मित सीढ़ियों से ऊपर चौथी लेश्या द्वारा निर्मित सीढ़ियों पर चढ़ाना चाहिये। यहाँ उसे प्रतिक्षरम् संताप कम होने लगेगा । बाधा-पीड़ायें कम होने लगेंगी, चूहे, विल्ली, मच्छर ग्रादि के उपद्रव कम होंगे ग्रीर ग्राम्रफल (विषफल) खाने की इच्छा कम हो जायगी। फिर मकरन्द की स्निग्धता के सुखने से शरीर पर चिपकी हुई धूल नीचे गिरेगी ग्रौर उसे कि चित् सुख प्राप्त होगा तथा शरीर तेजस्वी एवं स्वरूपवान बनेगा। इसके पश्चात् तुभे पांचवीं लेश्या द्वारा निर्मित सीढ़ियों पर चढ़ाना चाहिये। यहाँ संताप और कम होंगे, उपद्रव बहुत कम होंगे, अपश्य आम्र-फल खाने की इच्छा बहुत कम हो जायगी, शरीर सूख जायगा श्रीर उस पर लगी धूल-कचरा श्रधिकांश में नीचे गिर जायगा। फिर बन्दर के बच्चे के शरीर में हुए घाव भरने लगेगें, आनन्द प्राप्त होगा, शरीर खेत होगा, स्वास्थ्य में वृद्धि होगी और वह विशाल बनेगा। इसके बाद उसे छठी लेख्या द्वारा निर्मित सीढ़ियों पर चढ़ाना। यहाँ इसकी दुःख भोगने की स्थिति अत्यन्त कृश हो जायगी, उपद्रव नष्ट हो जायेंगे, आसफल खाने की इच्छा नहीं के समान हो जायेगी, घूल और कचरे में लोटने की इच्छा भी नष्टप्राय: हो जायगी और मकरन्द के स्नेह की स्निग्धता एकदम सूख जायेगी। शरीर एकदम शुष्क हो जाने से घूल-कचरा सब गिर जायगा, शरीर स्वच्छ हो जायगा और निरन्तर आह्लाद तथा निर्मल स्फटिक जैसी शुद्धता प्राप्त हो जायगी।

पीछे की तीन परिचारिकाओं/लेश्याओं द्वारा निर्मित सीढ़ियों पर चढ़ते हुए उसे प्रतिपल घर्मध्यान रूपी मन्द-मन्द पवन लगेगा। यह पवन संताप को दूर करने वाला, सुखकारी, शीतल और सद्गुरा रूप कमल वन के परागकराों से सुगन्धित होगा। इस पवन के लगने से बच्चा सतत प्रमुदित होता जायेगा। चूहे, बिल्ली, बिच्छु, मच्छर ग्रादि के उपद्रव वाले कमरे और पहले की तीन लेश्यांश्रों द्वारा निर्मित ग्रंघकारमयी सीढियों को छोड़कर, बाद की तीन लेश्याओं द्वारा निर्मित भय-रहित प्रकाश पूर्ण सीढ़ियों पर बन्दरों की एक टोली छिपकर रहती है। वे तेरे इस बन्दर के बच्चे के सम्बन्धी हैं। इस टोली का मुखिया/विशुद्ध धर्म नामक एक विशालकाय बन्दर है। यह विशुद्धधर्म बन्दर प्रशम, दम, संतीष, संयम, सद्बोध ग्रादि परिवार से परिवृत है । घृति, श्रद्धा, सुखप्राप्ति, जिज्ञासा, विज्ञप्ति, स्मृति, बुद्धि, धारगा, मेधा, क्षान्ति, निःस्पृहता श्रादि वानरियाँ भी इस टोली में हैं। धैर्य, बीर्य, श्रीदार्य गाम्भीर्य, शौंडीर्य, ज्ञान, दर्शन, तप, सत्य, वैराग्य, श्रकिचन्य, मार्दव, म्राज्व, ब्रह्मचर्य, शौच ग्रादि बन्दर बच्चे भी इस टोली में हैं। जब तुम्हारा बन्दर का बच्चा पीछे की तीन लेण्याश्रों द्वारा निर्मित सीढ़ियों पर चढ़ना प्रारम्भ करेगा तब किसी-किसी स्थान पर महावानर, वानरियां ग्रौर बन्दर-बच्चों में से कोई-कोई प्रकट होगा, वे सब इस टोली में से ही होंगे। तेरे बन्दर के बच्चे का रूप भी इन सब के शरीररूप है, जीवनभूत है, सर्वस्व है ग्रीर सच्चा हित करने वाला है। यह बन्दरों की टोली स्वरूप में स्थिर, सूर्य जैसी तेजस्वी/प्रकाशमान भ्रौर ग्रपने दर्शनीय वर्ग से जगत् को म्राह्मादित करने वाली है, गवाक्षों के बाहर लगे विषव्क्षों की तरफ जाने की ग्रभिलाषा से रहित होती है तथा कर्म-परमासू-रज रूपी फल, फुल, घुल ग्रौर कचरे में लोटने की इच्छा से रहित होती है। यह बन्दरों की टोली भिन्न-भिन्न स्थानों पर भिन्न-भिन्न सीढ़ियों पर दिखाई देती है। तेरा बन्दर का बच्चा जब ग्रपने इन विशिष्ट सम्बन्धी ग्रौर हितकारी बन्दरों की टोली को प्रकाशमान, नृतन, उच्च मार्ग पर मिलेगा तब उसे बहुत ग्रानन्द प्राप्त होगा ग्रौर ग्रत्यन्त हर्ष में आकर ऊपर-ऊपर की सीढ़ियों पर चढ़ता चला जायेगा तथा अन्त में छठी लेश्या द्वारा

<sup>\*</sup> पृष्ठ ६५४

निर्मित सीढ़ियों तक पहुँच जायेगा । वहाँ यह बन्दर टोली तेरे बच्चे के आरीर पर शुक्लध्यान नामक गोचन्दन रस का ठण्डा लेप करेगी । इन सीढ़ियों पर चढ़ते-चढ़ते जब तेरा बच्चा श्राघे रास्ते तक पहुँच जायगा तब वह गाढ ग्रानन्द में ग्रोत-प्रोत हो जायेगा । इससे ऊपर की सीढ़ियों पर चढ़ने में यह ग्रसमर्थं होगा । हे सौम्य ! यह बन्दर का बच्चा क्योंकि तेरा जीवन है, तेरा ग्रान्तरिक घन है ग्रौर तेरे ही साथ एकमेक है, अतः जसे-जसे यह ऊपर चढ़ेगा वैसे-वैसे तू भी ऊपर चढ़ता जायेगा । श्रब यह बच्चा श्रागे नहीं चढ़ सकता, ग्रतः तुभे यहीं छोड़ देगा । ग्रागे की सीढ़ियों पर तुभे स्वयं चढ़ना पड़ेगा । \* ग्रन्त में इन सीढ़ियों को भी छोड़कर स्व सामर्थं से पाँच हस्व ग्रक्षर के उच्चारण समय तक ग्राकाश में ग्रघर रहकर, ग्रपने कमरे/ गर्भगृह ग्रौर बन्दर के बच्चे का त्याग कर, कूदकर, एक भपट्टे में बाजार को छोड़कर, तपाक से उड़कर शिवालय में प्रविष्ट हो जाना । वहाँ पहले से ग्रवस्थित लोगों के बीच ग्रमन्त काल तक रहकर ग्रमन्त ग्रानन्द का ग्रमुभव करते रहना ।

मैंने कहा -- जैसी गुरुदेव की आज्ञा। भद्र श्रकलंक ! मेरे गुरुजी ने उस समय मुभ्रे बताया था कि इस प्रकार यह बन्दर का बच्चा तुभ्रे मठ/शिवालय में ले जाने में समर्थ है।

छठे मुनिराज के भावार्थ से पूर्ण भ्रौर ग्रत्यन्त रहस्यमय उपर्युक्त वचन सुनकर अकलंक ने मुनिराज को वन्दन किया ग्रौर कहा — हे मुनिराज ! ग्रापके श्रोष्ठतम ग्राचार्य भगवान् ने ग्रापको अत्यन्त सुन्दर उपदेश दिया । ग्राप उसे ग्राचरण में उतार रहे हैं यह श्रत्यन्त प्रशंसनीय है । ग्राप जैसे प्रभावशाली व्यक्ति के लिये यही उचित है । [११६-१२०]

यों छठे मुनिराज को नमस्कार कर हम आगे बढ़े।

## १०. सदागम का सान्निध्य : त्र्यकलंक की दीक्षा

हे भ्रगृहीतसंकेता ! छठे मुनिराज के पास से जब हम भ्रागे चले तो भाग्य-शाली अकलंक को मुफे सम्यक्बोध देने की इच्छा जागृत हुई, अतः थोड़ा रुक कर उसने कहा—भाई घनवाहन ! इन मुनि महाराज ने स्पष्ट शब्दों में जो बात-चीत की उसका गूढार्थ तुफे समफ में ग्राया या नहीं ? देख, इन श्रमण भगवन्त ने महत्व की बात हमें कही है। [४२१-४२२] मुनिश्रो के ने हमें बताया कि क्लेशरहित मन ही संसार-समुद्र को शीघ्र पार करवाने का हेतु है। लेश्या के परिगामों से ही मन को क्लेशरहित बनाया जा सकता है। जब वह विशुद्ध लेश्या द्वारा शुद्ध ग्रध्यवसायों की तरफ ले जाया जाता है तभी वह क्लेशरहित होता है ग्रीर क्लेशरहित होकर ही संसार को पार कराने में समर्थ होता है। दूसरी महत्वपूर्ण बात उन्होंने यह कही कि मन ही शिवगमन (मोक्ष) का कारण है ग्रीर वही संसार का भी कारण है, ऐसा मुनिगण कहते हैं। पूर्व प्रकरण में जिस कमरे, गर्भगृह, बन्दर के बच्चे ग्रादि का वर्णन किया गया है, वह सभी प्राणियों के लिये समान ही है। बन्दर का बच्चा जब पूर्व-विणित सीढियों पर चढ़ता है तब उसका चढ़ना ही भव/संसार का कारण है। चढ़ते हुए उसके श्रास-पास जो दुकाने श्राती हैं, उसमें वह उछलता हुग्रा चला जाता है ग्रीर प्राणी को भी शीघ्र उस दुकान पर ले जाता है। [५२३—५२६]

मैंने पूछा-मित्र ग्रकलंक ! तुम्हारा कथन मैं नहीं समभ पाया, इसका ग्रान्तरिक भावार्थ क्या है ?

श्रकलंक—भाई घनवाहन ! सुनो—लेश्या श्रौर उसके श्रध्यवसाय तो तेरी समभ में आ गये होंगे। मरने के समय प्राणी का चित्त जिस लेश्या के श्रध्यवसाय में होता है, श्रन्य भय में प्राणी उसी लेश्या के वैसे ही श्रध्यवसाय में उत्पन्न होता है। कहा भी है "अन्त मित सो गित।" चित्त श्रसंख्य श्रध्यवसाय में प्रवृत्ति करता रहता है, इसीलिये वह चित्र-विचित्र योनि रूपी संसार का कारण बनता है। यह चित्त दोषपूर्ण श्रध्यवसाय में प्रवृत्ति करता है तो संसार का कारण बनता है श्रीर यदि वही निर्दोष/विशुद्ध श्रध्यवसाय में प्रवृत्ति करता है तो मोक्ष का कारण बनता है। यह चित्त ही तेरा वास्तविक श्रंतरंग घन है। धर्म श्रीर श्रधमं, मुख श्रीर दुःख का श्राधार भी यही चित्त है। श्रतः इस चित्तरूपी श्रमूल्य रत्न की भली प्रकार रक्षा करनी चाहिये। \* भावचित्त श्रीर जीव परस्पर एक ही है, विभेद नहीं है। श्रतः जो प्राणी भावचित्त की रक्षा करता है वह श्रपनी श्रात्मा की रक्षा करता है। जब तक यह चित्त भोग की लोलुपता से वस्तुश्रों श्रीर धन को प्राप्त करने के लिये जहाँ-तहाँ दौड़ता रहेगा तब तक उसे सुख की गंध भी कैसे प्राप्त हो सकेगी?

[४२६-५३४]

जब यह चित्त नि:स्पृह होकर, सर्व प्रकार के बाह्य-भ्रमण का त्याग कर, इच्छारहित होकर ग्रपनी ग्रात्मा में स्थिर होगा तभी तुक्ते परम सुख की प्राप्ति होगी।

कोई भक्ति करे या स्तुति करे, कोई ऋुद्ध हो या निन्दा करे, इन सब पर एक समान दिष्ट हो, सब पर चित्त में समान भाव हो, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी। अपने संगे-सम्बन्धी हों या अपने शत्रु हों या अपने को हानि पहुँचाने वाले हों, इन सब पर जब चित्त में एक समान भाव होंगे, एक पर राग और दूसरे पर द्वेष नहीं होगा, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी।

पाँचों इन्द्रियों के विषय अञ्छे हों या बुरे, सुखदायी हों या दु:खदायी, इन सब पर जब चित्त में एक समान वृत्ति होगी, किसी विषय पर प्रेम और किसी का तिरस्कार नहीं होगा, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी।

गोशीर्ष चन्दन से शरीर पर लेप करने वाले मनुष्य पर ग्रौर छुरी से घाव करने वाले मनुष्य पर जब मन में लेशमात्र भी भेद-भाव नहीं होगा, ग्रभिन्न चित्त-वृत्ति होगी, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी।

संसार के सभी पदार्थ पानी के समान हैं, तेरा चित्त रूपी कमल इन्हीं से उत्पन्न है। ग्रौर, इन्हीं के निकट रहते हुए भी जब इनमें लिप्त नहीं होगा, जैसे कमल पानी से अलग रहता है वैसी स्थिति जब तेरे चित्त की होगी, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी।

उद्दाम यौवन से देदीप्यमान लावण्य ग्रीर ग्रत्यन्त सुन्दर रूपवती ललित ललनाओं को देखकर भी जब मन में किंचित् भी विकार पैदा नहीं होगा, तेरे चित्त की स्थिति जब ऐसी निर्विकार स्वरूप होगी, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी।

अत्यन्त आत्म-सत्त्व को धारण कर जब चित्त, अर्थ और काम-सेवन से विरक्त होगा, पराङ्मुख होगा और धर्म में आसक्त होगा तभी तुक्ते परम सुख की प्राप्ति होगी।

जब मन राजस् श्रौर तामस् प्रकृति का त्याग कर स्थिर समुद्र के समान कल्लोल रहित शांत श्रौर सात्विक बनेगा, तभी तुभी परम सुख की प्राप्ति होगी।

जब चित्त मैत्री, करुएा, मध्यस्थता और प्रमोद भावना से युक्त होकर मोक्ष प्राप्ति में एकरस होकर लगेगा, तभी तुभे परम सुख की प्राप्ति होगी।

भाई घनवाहन ! इस जगत में प्राणी को सुख-प्राप्त करने के लिये चित्त के ग्रतिरिक्त ग्रन्थ कोई साघन उपलब्ध नहीं है। त्रैलोक्य में सुख-प्राप्ति का एक मात्र यही साघन है। [४३५-४४४]

हे अगृहीतसंकेता ! अकलंक के पूर्वीक्त वचनामृत को सुनकर मैं किंचित् आह्लादित हुआ। फिर मेरे मित्र अकलंक ने दृष्टान्त रूपी मुद्गर से मेरी अत्यधिक सघन कर्म-पद्धति को काट दिया, जिससे मैं लम्बे काल की कर्म-स्थिति को पार कर शेष अल्प काल की कर्मस्थिति के निकट पहुँच गया। यह अल्पकालीन कर्मस्थिति शीघ्र तोड़ी जा सके, ऐसी है। [४४६-४४८]

हे विशालाक्षि ! वामदेव के प्रस्ताव [भव] में बुधसूरि ने जो वचन कहे थे वह तो तुभ्रे याद ही होंगे ?\* श्रगृहीतसंकेता — श्राचार्य की वागी मेरी स्मृति-पटल में भलीभांति नहीं श्रा रही है श्रतः तू ही पूर्व-प्रसंग को स्पष्ट कर ।

संसारी जीव—हे चपललोचना भद्रे! श्राचार्य बुधसूरि ने अपनी आत्म-कथा कहते हुए कहा था कि उनका एक पुत्र विचार देश-देशांतरों का भ्रमरा करने के लिये प्रवास पर गया था और वह भवचक्रपुर में घूम कर, निरीक्षरा कर, बहुत समय के पश्चात् मार्गानुसारिता को साथ लेकर वापस लौटा था। उसने एकांत में मुभे (बुधसूरि को) महाबलवान मोहराज और चारित्रधर्मराज के बीच हुए युद्ध का वर्णन सुनाया था। उसने यह भी कहा था कि इस युद्ध में मोहराज की जीत हुई थी और दर्प के साथ चारित्रधर्मराज की सेना को चारों तरफ से घेरकर खड़ा था। इस प्रकार चारित्रधर्मराज को घिरी हुई स्थिति में देखकर और उसके चारों स्रोर दिपष्ठ मोहराज की बलवान सेना देखकर वह मेरे पास श्राया था।

[488-448]

इतना सुनते ही अगृहीतसंकेता को पहली सब बातें याद आ गई और उसने समर्थन किया कि, हाँ घ्राएा के दोष बताते समय यह वार्ता पहले आ चुकी है, अब मुक्ते सारी बातें भली-भांति याद आ गई हैं। भाई! तत्पश्चात् इसके आगे क्या हुआ ? वह सुनाओ । [४४७-४४६]

तव संसारी जीव ने कहा—हे मृगलोचने ! श्रव मैं श्रागे की श्रात्मकथा (घटनाग्रों) का वर्णन करता हूँ, तुम घ्यान पूर्वक सुनो।

ग्रनन्तकाल से चित्तवृत्ति श्रटवी में चारित्रधर्मराज की पूरी सेना चारों तरफ से घिरी हुई थी। यह घटना तेरे लक्ष्य में आ ही गई। मैं श्रकलंक के समीप खड़ा-खड़ा उसकी बात सुन रहा था। उस समय जो घटना घटित हुई उसे भी सुनो।

श्रपनी सेना को सत्रुबल द्वारा घिरा हुआ और पीड़ित देखकर सद्बोध मंत्री ने विषण्एावदन चारित्र धर्मराज से कहा—देव! अब इस विषय में अधिक चिन्ता की आवश्यकता नहीं है। हमारे मनोरथ वृक्ष के पुष्प आने लगे हैं, इससे लगता है कि अब हमारा कार्य सिद्ध होगा। वस्तुतः जब तक यह महा प्रभावशाली संसारी जीव हमको नहीं पहचानता तभी तक हमें शत्रुओं की पीड़ा है। जैसे ही यह हमको पहचानेगा, हमें सांत्वना देगा और हमारा संपोषएा करेगा वैसे ही हम शत्रु (मोहराज) की पूरी सेना को नष्ट करने में समर्थ हो जायेंगे। हे देव! यह संसारी जीव ही हमारा महाप्रभु है। चित्तवृत्ति अटवी में पहले जो घोर अन्धकार फैला था, उसमें अब कुछ-कुछ प्रकाश किरएों दिखाई दे रही हैं। इससे अनुमान होता है कि अब संसारी जीव हमें विशेष रूप से पहचानने की स्थित में आ रहा है। उसकी चित्तवृत्ति में रहे अन्धकार में हम ऐसे छिप गये थे कि उसने आज तक हमें देखा ही नहीं। पर, अब यह अन्धकार दूर हो रहा है और उसमें प्रकाश किरएों प्रस्फुटित हो रही हैं, अतः संसारी जीव हमारा दर्शन अवश्य करेगा। मेरा यह परामर्श है कि हमारे

महाराजा कर्मपरिएगम को पूछकर संसारी जीव के पास किसी विश्वस्त व्यक्ति को भेजना चाहिये जो वहाँ जाकर उसे हमारे ग्रनुकूल बनावे \* ग्रौर कुछ समय बाद उसके मन में हमें देखने की लालसा उत्पन्न करे। [५६२–५७०]

सद्बोध मंत्री की सम्मित सुनकर चारित्रधर्मराज ने कहा—हे मन्त्रिन् ! तुमने बहुत ही प्रशस्त भ्रौर उचित परामर्श दिया। भ्रब यह बताभ्रो कि किसको संसारी जीव के पास भेजा जाय?

मंत्री-देव ! मेरे विचार से सदागम को भेजना चाहिये। जब संसारी जीव का सदागम से अधिक परिचय होगा, तब उसमें हमारे दर्शन की इच्छा उत्पन्न होगी। फिर कर्मपरिएाम महाराजा उसका हमसे परिचय करायेंगे, तभी हम शत्रु को नष्ट करने में समर्थ होंगे। [४७१-४७४]

चारित्रधर्मराज ने मंत्री के परामर्श को मानकर और सदागम को मेरे पास आने की आज्ञा दी। फिर राजा ने मंत्री से पूछा—यदि सदागम के साथ ग्रपने सेनापित सम्यक्दर्शन को भेजा जाय तो कैसा रहेगा ?

मंत्री—स्वामिन् ! संसारी जीव के पास सम्यक् दर्शन जाय यह तो निःसंदेह बहुत ही उत्तम प्रस्ताव है। सम्यक्दर्शन साथ हो तभी सदागम भी अपना वास्तविक लाभ प्रदान कर सकता है। ऐसा होने पर हम सब का परिचय उससे हो सकता है। पर, ग्रभी उसे भेजने का ग्रवसर प्राप्त नहीं हुग्रा है, ग्रतः ग्रभी नहीं भेजना ही ठीक रहेगा। विचक्षरा लोग बिना ग्रवसर की प्राप्ति हुए कोई कार्य नहीं करते।

चारित्रधर्मराज – हे मन्त्रिन् ! तब उसको भेजने का स्रवसर कब प्राप्त होगा ?

मंत्री—देव ! इस सम्बन्ध में मेरे विचार श्रापके समक्ष प्रस्तुत करता हूँ, श्राप सुनें। श्रभी सदागम संसारी जीव के पास जाकर रहे श्रीर उसे भली प्रकार अपना बनाले। उसके पश्चात् श्रवसर देखकर सम्यक्दर्शन को भेजेंगे, क्योंकि सदागम के पास रहने से जब संसारी जीव उससे परिचित होगा श्रीर उसमें जब स्वयं की शक्ति उत्पन्न होगी तभी सम्यक्दर्शन का उसके पास जाना उचित रहेगा। मंत्री की राय को मानकर राजा ने सदागम को मेरे पास भेज दिया।

[४८०-४८३]

इघर महामोह राजा ने तो पहले से ही अपने विश्वस्त अधिकारी ज्ञान-संवरण को मेरे पास भेज रखा था। इसने चारित्रधर्मराज की पूरी सेना को पर्दे के पीछे छिपा रखा था और महामोह की सेना की सहायता एवं पोषणा कर रहा था। ज्ञानसंवरण के प्रभाव से महामोह की सेना भयरहित थी और सभी निश्चिन्त होकर आनन्द में बैठे थे। अब जैसे ही इस ज्ञानसंवरण ने सदागम को मेरे पास आते देखा, वह डर के मारे छिप कर बैठ गया। [४८४-५८७]

#### प्रकलंक की दीक्षा

इघर ग्रंतरंग राज्य में उपर्युक्त हलचल हो रही थी उधर ग्रकलंक सब मुनियों के गुरु जो ध्यानमग्न बैठे थे, उनके पास गया \* ग्रौर उनके चरग्-स्पर्ण कर वन्दन किया। मैं भी उसके साथ ही गुरुजी के पास गया। गुरु महाराज कोविदाचार्य का जब ध्यान पूर्ण हुआ तब उन्होंने हमें धर्मलाभ दिया ग्रौर ग्रकलंक के साथ वार्तालाप किया। ग्रकलंक ने कुछ प्रश्न पूछे जिसका कोविदाचार्य ने उत्तर दिया। फिर वे धर्मीपदेश देने लगे। उसी समय मैंने उनके पास में बैठे महात्मा सदागम को देखा। [४८८-४६०]

मेंने अकलंक से पूछा -- मित्र ! यह सदागम कौन है ?

स्रकलंक — घनवाहन ! ये महात्मा सदागम साधु-पुरुषों के स्राराध्य हैं। ये जो श्राज्ञा देते हैं उसे विनयपूर्वक सभी साधु स्वीकार करते हैं। सदागम का गुण-गौरव एवं महत्व स्राचार्यदेव भली प्रकार जानते हैं। हे भद्र! ये धर्म श्रौर श्रधर्म का विवेचन करने वाले स्रौर स्रत्यन्त हितकारी हैं, स्रतः इनसे सदुपदेश प्राप्त करने के लिए तुक्ते इनसे परिचय करना चाहिए। मुक्ते, इन साधुस्रों को श्रौर स्राचार्य भगवान् को जो ज्ञान प्राप्त हुस्रा है वह महात्मा सदागम से ही प्राप्त हुस्रा है। स्राचार्यश्री इन हितकारी सदागम से तेरा परिचय/सम्बन्ध करा देंगे। इनसे परिचय/सम्बन्ध करने पर तुक्ते शीघ्र ही स्रपना लाभ-हानि, हित-स्रहित क्रमशः सब ज्ञात हो जायगा।

है भद्रे ! मित्र के आग्रह से और कुछ अन्तरात्मा के सन्तोष से मैंने सदागम से परिचय/सम्बन्ध स्थापित किया । कोविदाचार्य ने सदागम के गुण और महत्ता बतलाई, पर मुक्ते उसके प्रति श्रद्धा नहीं हुई । केवल मित्र अकलंक को प्रसन्न करने के लिये श्रद्धाशून्य होकर मैं चैत्यवन्दन करता, साधुओं को दान आदि देता, पर मेरी अन्तरात्मा में इनके प्रति प्रीति नहीं थी । भावशून्य चित्त से मैं ऊपरी दिखावे के लिये सब काम करने लगा । हे भद्रे ! अकलंक के अनुरोध से मैं नमस्कार मन्त्र आदि का जप और पाठ भी करने लगा । इन सब कार्यों को करने में मेरा मन तो नहीं था, पर अकलंक के आग्रह से मैं सब कुछ करता रहा । [४६१-६००]

तदनन्तर माता-पिता की स्राज्ञा लेकर श्रकलंक ने तुरन्त ही गुरु कोविदाचार्य के पास दीक्षा ग्रहण की स्रौर सुसाधुग्रों से परिवृत ग्राचार्यश्री के साथ मुनिचर्या के अनुसार विहार करते हुए श्रन्य स्थान को चला गया। [६०१–६०२]

## ११. महामोह ऋौर परिग्रह

इधर महामोह राजा के राज्य में जब पता लगा कि चारित्रधर्मराज द्वारा सदागम को मेरे पास भेजा गया है तो वहाँ जिस प्रकार की हलचल मची, उसे भी बतलाता हूँ।

रागकेसरी के मन्त्री विषयाभिलाष को जब मालूम हुआ कि उसका विशिष्ट अधिकारी ज्ञानसंवरण सदागम के भय से छिपकर बैठ गया है तब उसने महामोह महाराजा से कहा— महाराज! अभी तक ज्ञानसंवरण को किसी प्रकार त्रास या भय नहीं था और हम सब निश्चित बैठे थे। परन्तु, देव! अब सदागम संसारी जीव के पास जाकर रहने लगा है, जिससे ज्ञानसंवरण भयभीत हो गया है। सदागम आपका कट्टर विरोधी है, \* अतः उसकी उपेक्षा करना तिनक भी उचित नहीं है। विद्वान् लोग "नाखून से उखाड़ी जाने वाली वस्तु को इतनी बढ़ने ही नहीं देते कि फिर उसे कुल्हाड़ी से उखाड़नी पड़े।" [६०३–६०७]

मन्त्री के उपर्युक्त वचन सुनकर महामोहराज की पूरी सभा क्षुब्ध और सदागम पर कोधित हो उठी। महायोद्धा भौंहे चढ़ाकर हुंकार करने लगे, होठ काटने लगे और जमीन पर पांव पछाड़ते हुए एक साथ ही महामोहराज से कहने लगे— 'देव! हमें आज्ञा दीजिये, हमें जाकर पापी सदागम को मार डालना चाहिये।' प्रत्येक योद्धा की आवाज एक-साथ होने से सभा-स्थल में खलबली मच गयी।

इस परिस्थिति को देखकर महामोह राजा ने कहा—मेरे वीर सैनिकों ! तुम सब कथनानुसार करने वाले ही हो । किन्तु, महापाणी सदागम ने संसारी जीव के पास मेरे द्वारा प्रेषित ज्ञानसंवरण का अपमान किया है, अतः उस दुरात्मा का हनन मेरे हाथों से ही हो, यह उचित है । वीरों ! मैं तुम सब का सामूहिक रूप हो हूँ, अतः सदागम मेरे द्वारा मारे जाने पर भी उसका श्रेय तुम सब को ही मिलेगा । क्योंकि, तुम सब मुक्त में समाये हुए ही हो, इसलिये उसे मारने के लिये मेरा जाना वास्तव में तुम्हारे जाने के समान ही है । तुम सब यहीं रहो, पापी सदागम को मारने के लिये मैं स्वयं ही जाता हूँ । तुम सब स्वामीभक्त हो इसलिये सावधान रहना । तुम्हारे में से जब कभी किसी की आवश्यकता पड़ेगी तब बीच-बीच में यथा-अवसर अपना कर्त्तव्य निभाते रहना ।

हे वीरों ! मेरे पौत्र रागकेसरी के पुत्र सागर का मित्र परिग्रह मुक्ते बहुत प्रिय है, उसे यहाँ छोड़कर जाना मुक्ते भ्रच्छा नहीं लगता । यह महाशक्तिशाली है स्रौर समग्र दिष्ट से मेरी सहायता करने योग्य है, स्रतः स्रकेले परिग्रह को स्रपने साथ लेकर मैं सदागम का नाश करने जा रहा हूँ।

महाराजा महामोह का म्रत्यन्त म्राग्रह देखकर सब ने मस्तक भुका कर उनके कथन को मान्य किया। [६०८–६१६]

हे भद्रे ! तत्पश्चात् महामोह ग्रौर परिग्रह श्रत्यन्त उत्साह पूर्वक मेरे समीप ग्राये । मैंने इन दोनों को भ्राते हुए देखा । हे चपललोचना सुन्दरि ! ग्रनादि काल से इनके विषय में श्रम्यस्त होने के कारण मेरा इनसे स्तेह-सम्बन्ध पुनः शीघ्न ही स्थापित हो गया ।

उसी समय मेरे पिता श्री जीमूतराज नरेन्द्र की मृत्यु हुई। सभी सम्बन्धियों ग्रीर मंत्रियों ने मुक्ते राजगद्दी पर बिठाया। सभी सामन्तों ने मेरी आज्ञा स्वीकार की। शत्रु मेरे दास हो गये। अनेक विभूतियों से परिपूर्ण समृद्ध राज्य मुक्ते प्राप्त हुआ। मेरे राज्य-प्राप्ति का आन्तरिक कारण तो मेरा पुण्योदय मित्र था किन्तु महामोह के स्नेह में मग्न मैंने उस समय उसे नहीं पहचाना ग्रीर यह सब परिग्रह मित्र का प्रभाव ही समका। [६२०-६२४]

इघर जब मेरा मन शरीर, विषयभोग, राज्य, चित्र-विचित्र \* विभूतियों ग्रौर पौद्गलिक पदार्थों की तरफ ग्राकित होता रहता था उस समय सदागम मुभ परामर्श देता—भाई घनवाहन ! ये सभी वस्तुएँ क्षणभंगुर हैं, दु:ख से पूर्ण हैं, मल से भरी हुई हैं, तेरे स्वभाव से विपरीत हैं, बाह्य-भ्रमण कराने वाली हैं, ग्रतः हे घनवाहन ! तू इन पर मूर्छा मत रख । तेरी ग्रात्मा ज्ञान, दर्शन, वीर्य ग्रौर ग्रानन्द से पूर्ण है । यह ग्रानन्द स्थिर, शुद्ध ग्रौर स्वाभाविक है ग्रौर तुभे ग्रन्तर्मु खो करने वाला है । ग्रतः हे नरोत्तम ! तुभे उसी तरफ ग्राकित होना चाहिये । जिससे तू निरंतर ग्रानन्द ग्रौर निर्वृति को प्राप्त कर सके । [६२४–६२६]

दूसरी तरफ महामोह मुफे शिक्षा देता कि मेरा राज्य, संपत्तियां, शरीर, शब्दादि इन्द्रिय-भोग श्रीर अन्य सभी जो ऐसे पदार्थ हैं वे स्थिर हैं, सुखपूर्ण हैं, निर्मल हैं, हितकारी हैं और उत्तम हैं। महामोह पुनः कहता कि जीव, देव, मोक्ष, पुनर्जन्म, पुण्य, पापादि कुछ भी नहीं है। यह संसार पंचभूत का बना हुश्रा है। अतः हे धनवाहन! जब तक शरीर है तब तक इच्छानुसार खाग्रो, पीश्रो, ग्रानन्द करो, रात-दिन सुन्दर भोग भोगो और मनोहर नेत्र वाली ललित ललनाग्रों के साथ यथेष्ठ काम-सुख भोगो। पहला मूर्ख पुरुष तुभे जो सीख देता है उसे तू मत मान। [६२६-६३३]

इसी समय परिग्रह कहने लगा —हे घनवाहन! सोना, ग्रनाज, रत्न, ग्राभूषण ग्रादि प्रयत्न पूर्वक एकत्रित कर। ग्रर्थात् तू घर बना, जमीन खरीद ग्रौर चारों तरफ अपनी समृद्धि को बढ़ा। इसके लिये यथाशक्य प्रयत्न कर। जो प्राणी

प्रस्ताव ७ : महामोह ग्रौर परिग्रह

२७७

प्राप्त धन का भली प्रकार रक्षरण करता है और अप्राप्त के लिये प्रयत्न करता है, जो कभी संतुष्ट होकर नहीं बैठता, उसी को निरन्तर सुख प्राप्त होता है।

[६३४-६३४]

हे मुलोचने ! सदागम, महामोह ग्रौर परिग्रह की ऐसी भिन्न-भिन्न शिक्षा को सुनकर मेरा मन किञ्चित् डांवाडोल हो गया। मैं निर्णय नहीं ले सका कि मुभ्रे क्या करना और क्या नहीं करना चाहिये। इसी समय ज्ञानसंवरण जो छिप गया था, महामोह की उपस्थिति से उसमें पुनः शक्ति आई और भय छोड़कर वह मेरे शरीर में पुनः प्रविष्ट हो गया । इससे सदागम द्वारा दिया गया उपदेश और उसका रहस्य मेरी समभ में नहीं श्राया श्रौर उसकी मधुर वाणी से मेरा चित्त रंजित नहीं हुआ। हे भद्रे ! अनादि काल से अत्यन्त अभ्यस्त होने के कारण महा-मोह स्रौर महापरिग्रह का कथन मुक्ते सचोट लगा स्रौर वह मेरे हृदय में जम गया। ग्रतः मैंने देव-पूजा, गुरु-वन्दन, नमस्कार मंत्र का जाप ग्रादि धर्मिकयात्रों का त्याग कर दिया श्रीर भोगों में श्रासक्त हो गया। मैंने साधुत्रों को दान देना श्रीर श्रन्य सत्कार्यों में घन का उपयोग करना बन्द कर दिया तथा श्रधिकाधिक घन एकत्रित करने लगा। प्रजा पर नये-नये कर थोपने लगा जिससे प्रजा कर के बोफ से दब-सी गयी। फिर मुक्ते सभी सांसारिक कार्यों में अत्यन्त गाढ आसक्ति होने लगी। मोहराज अपनी शक्ति का यथाशक्य उपयोग करने लगा। सदागम के प्रति मुफ्ते तिनक भी रुचि नहीं रही। परिग्रह के वशीभूत मुभ्ने सब कुछ कम ही नजर म्राने लगा। चाहे जितनी प्राप्ति हो फिर भी मेरी इच्छा कभी पूरी नहीं होती। जितना अधिक मिले उससे भी अधिक अर्थात् समस्त धन प्राप्त करने की इच्छा होती रहसी। \* मेरी आन्तरिक स्थिति को ऐसी देखकर सदागम मूक्त से दूर चला गया। महामोह और परिग्रह मेरे ग्रान्तरिक राज्य के स्वामी बन गये। उनकी इच्छा पूरी हुई जिससे उन्हें प्रसन्नता ग्रौर संतोष हुन्ना । [६३६-६४४]

### श्रकलंक मुनि श्रौर कोविदाचार्य का श्रागमन

अन्यदा कोविदाचार्य मेरे मित्र अकलंक और अन्य साधुओं के साथ भिन्न भिन्न स्थानों में विहार करते हुए मेरे नगर में आये। मैं वैसे किसी साधु को वन्दन करने नहीं जाता था, पर अकलंक से मेरा पुराना गाढ स्नेह था इसलिये उसे प्रसन्न करने के लिये वहाँ गया और अकलंक तथा उसके गुरु कोविदाचार्य तथा अन्य सभी मुनियों को नमस्कार किया।

कोविदाचार्य ने अपने ज्ञान बल से मेरा पूरा इतिवृत्त (चरित्र) जान लिया था। अन्य लोगों से भी अकलंक ने मेरे बारे में बहुत कुछ सुन लिया था। अतः प्रसंगानुसार मुनि अकलंक ने अपने आचार्य से कहा—नाथ! सदागम का क्या महत्त्व है और उसकी कितनी शक्ति है? यह राजा धनवाहन को समकाने की कृपा करें। साथ ही दुर्जनों की संगति से प्राश्मियों में क्या-क्या दूषरा उत्पन्न होते हैं? क्या-क्या हानि होती है? यह भी ग्राप उसे विशेष रूप से बतलाइये, जिससे इसको सत्य मार्ग का सम्यक् प्रकार से ज्ञान हो सके। यदि यह सदागम की भक्ति करें ग्रीर महामोह एवं परिग्रह की दुष्ट संगति छोड़ दे तो इसे इस भव तथा पर भव में अनुल सुख प्राप्त हो। ग्रतः हे विभो! ग्राप कृपा कर इसे सत्य का परिचय कराइये। [६४५-६५०]

कोविदसूरि ने स्वीकृति दो, फिर मुफ्ते ध्यानपूर्वक सुनने को कहा । स्रकलंक के भ्राग्रह से मैं सूरि महाराज के निकट बैठा भ्रौर सूरि महाराज ने स्रपनी कथा हमें सुनाई।

# १२. श्रुति, कोविद ग्रौर बालिश

[ श्रकलंक मुनि के कहने से मन में भ्राचार्य भगवान् की कथा के प्रति निरादर होते हुए भी अपने चित्त को श्रन्यत्र लगाकर मैं कथा सुनने तो बैठ गया, पर मुफ्ते उनकी कथा में कोई रुचि नहीं थी। ]

ग्राचार्य महाराज ने कथा प्रारम्भ की:--

एक क्षमातल नामक नगर है जिसके राजा का नाम स्वमलिनचय ग्रौर रानी का नाम तदनुभूति है। इनके कोविद ग्रौर बालिश नामक दो पुत्र हैं। कोविद का पूर्वजन्म में सदागम से परिचय हुग्रा था। जब कोविद ने इस जन्म में फिर से सदागम को देखा तब ऊहापोह (विचार) करते-करते उसे जातिस्मरण ज्ञान हो गया, जिससे पूर्वकाल का परिचय स्मृति में ग्रा गया ग्रौर सदागम को देखकर उसके चित्त में आनन्द की वृद्धि हुई। फिर यह समक्ष कर कि यही मेरा हितकारी गुरु है उसने सदागम को ग्रपना गुरु स्वीकार किया। कोविद ने सदागम का स्वरूप बालिश को भी समक्षाया, किन्तु उसके हृदय में पाप होने से उस दुर्बुद्धि ने उसे स्वीकार नहीं किया।

## कोविद का श्रुति के साथ लग्न

इधर कर्मपरिएाम महाराज ने भ्रपनी कन्या श्रुति को कोविद ग्रौर बालिश के पास भेजा। यह कन्या स्वयंवर द्वारा विवाह करने की इच्छुक थी। कन्या के साथ एक संग नामक दासपुत्र था। यह दासपुत्र सम्बन्ध कराने में ग्रतीव निपुरा ग्रौर चालाक था तथा सर्वदा श्रुति के ग्रागे-ग्रागे चलने वाला था। संग को श्रुति से पहले ही वहाँ भेज दिया गया था। श्रुति ने कोविद ग्रौर बालिश दोनों को पसद किया ग्रौर दोनों से विवाह किया।

कोविद और बालिश के स्वाधिकार में निजदेह नामक पर्वत था जिसके ऊपर मूर्घा नामक महाशिखर था। इस शिखर के दोनों तरफ श्रवण नामक कपाट युक्त दो कक्ष थे। श्रुति ने इन दोनों कक्षों को देखा और अपने निवास के लिये पसंद किया। पित की याज्ञा लेकर वह इन दोनों कमरों में रहने लगी। इस प्रकार श्रुति श्रवस्प्रासाद में कोविद और बालिश के साथ विचरस करने लगी।

## बालिश ग्रौर श्रुति

इधर श्रुति को प्राप्त कर \* बालिश प्रसन्न हुआ। अत्यन्त हर्षित होकर वह सोचने लगा कि, ग्रहा ! मैं बहुत भाग्यशाली हूँ कि मुभ्रे पुण्य के प्रभाव से इतनी सुन्दर मनोहर श्रुति नामक स्त्री प्राप्त हुई है। मैं भाग्यवान हूँ, कृतकृत्य हूँ, पुण्य-वान हूँ। [६४१–६५२]

उसे श्रुति के प्रति स्नेहपरायसा जानकर, भ्रवसर देखकर एक दिन संग उसके पास गया श्रौर मधुर वासी में बोला—

हे देव ! आपके अत्यन्त हितेच्छु कर्मपरिणाम महाराजा ने मेरी स्वामिनी श्रुतिदेवी का विवाह आपके साथ किया यह बहुत ही उत्तम कार्य हुआ। महाराज ! रूप, वय, कुल, शील और लावण्य में समानता होने पर पति-पत्नी में परस्पर प्रेम होता है, किन्तु इन सब में समानता बहुत कठिनाई से प्राप्त होती है। आप पुण्यवान हैं कि आपको पुण्य-कर्मों से इन सब में समानता प्राप्त हुई है। ग्रब इस मनोहर प्रेम-सम्बन्ध को यथाशक्य अधिकाधिक बढ़ाने की आवश्यकता है। [६५३–६५६]

शठात्मा दासपुत्र संग के वाक्य सुनकर बालिश बोला—भाई संग ! तेरी बात तो ठीक है, पर यह तो बता कि यह प्रेम-सम्बन्ध कैसे बढ़े ?

संग—प्रिया को जो वस्तु श्रिधिक प्रिय हो, उसका उसे बार-बार उपभोग करवाने से प्रेम-सम्बन्ध बढ़ता है।

बालिश—मेरी प्रिया को कौनसी वस्तु ऋधिक प्रिय है, यह तो बता ?

संग—देव! इन्हें मधुर ध्विन बहुत प्रिय है।

बालिश—यदि ऐसा ही है तो मैं ऐसा प्रबन्ध कर दूंगा कि एक क्षण के भी विश्राम बिना वह निरन्तर मधुर ध्वनि सुनती ही रहे।

संग—धन्यवाद कुमार ! आपकी बड़ी कृपा ।

प्रियतमा की प्रिय वस्तु को बताने वाले उसके दासपुत्र संग पर बालिश को अत्यधिक प्रेम उत्पन्न हुआ, अत: उसने उसे अपने हृदय में स्थापित कर लिया।

[६५७–६६०]

इसके पश्चात् बालिश श्रुति को वीगा, वेगा, मृदंग, काकली, गीत आदि मधुर स्वर और गायन सुनाने लगा। जब श्रुति इससे प्रसन्न होती तो वह प्रमुदित होता और मन में समभता कि वह बहुत सुखी है। इस संसार में उसे स्वर्ग का सुख मिल गया है। वह सचमुच भाग्यवान है कि उसे सततानन्ददायी श्रुति जैसी पत्नी मिली। [६६१–६६२]

बालिश दासपुत्र संग को अपने हृदय में स्थापित कर अत्यन्त स्नेह से उसकी चापलूसी करते हुए, सुन्दर मधुर ध्वनि, राग-रागिनियों और वादित्रों के नाद से श्रुति का पालन-पोषएा करने लगा। अन्त में वह राग-रागिनियों में इतना डूब गया कि उसने दूसरे सब काम छोड़ दिये, धर्म को दूर से ही नमस्कार किया और छैल-छबीला जैसा व्यवहार करने लगा, जिससे वह विवेकीजनों की दिष्ट में हास्यपात्र बन गया। [६६३—६६४]

## कोविद स्रोर श्रुति

इधर कोविद ने सदागम से पूछा - महाराज ! श्रुति स्वयं चलकर मेरे पास ग्राई ग्रौर मेरा वरण किया, ग्रतः वह मेरी हितेच्छु है या नहीं ? कृपा कर बतलाइये।

सदागम—हे नरोत्तम कोविद ! जब यह तेरी पत्नी दासपुत्र संग के साथ हो तब वह तनिक भी हितेच्छु नहीं है । इसका कारण में बतलाता हूँ, तू मुन ।

रागकेसरी राजा के मंत्री ने पहले संसार को वश में करने के लिये पाँच प्रिष्ठा में भे थे उनमें से एक यह है। रागकेसरी मोहराजा का पुत्र है ग्रौर कर्म-परिगाम महाराजा का भतीजा है। रागकेसरी कर्मपरिगाम महाराजा का मंत्री भी है ग्रौर जगत् प्रसिद्ध लुटेरा भी है। महामोह का तो सारा कार्य यही करता है। सभी लोग विश्वासपूर्वक जानते हैं कि कर्मपरिगाम महाराजा सब से ग्रधिक बलवान, सर्वश्रेष्ठ \* ग्रौर सभी प्राणियों का बुरा-भला करने वाले हैं। यदि लोगों को यह मालूम हो जाय कि श्रुति इस लुटेरे रागकेसरी की पुत्री है, तो कोई उससे विवाह करने को तैयार न हो। ग्रतः रागकेसरी ने ग्रपने विशेष सेवक संग को श्रुति की सेवा में निगुक्त कर दिया है तथा उसको सब गुष्त बातें बताकर पहले से ही यहाँ भेज दिया है। वह श्रुति को कर्मपरिगाम की पुत्री बतलाता है, परन्तु वस्तुतः श्रुति रागकेसरी की ही पुत्री है। दुरात्मा रागकेसरी ने संसार को ठगने के लिये ग्रपनी कन्या को संग के साथ भेजा है, तब वह तुम्हारी हितेच्छु कैसे हो सकती है? यद्यपि तूने उसे ग्रपनी पत्नी बनाया है, पर वह पित को ठगने वाली है, ग्रतः हे भद्र! तू कभी उसका विश्वास मत करना। तूने उससे विवाह कर लिया है इसलिये ग्रभी उसका त्याग तो नहीं किया जा सकता, पर उसके दासपुत्र संग से सदा बचकर रहना।

इसका विश्वास करके कभी इसके कपट जाल में मत फंसना । यदि यह पापी संग तेरे पास नहीं आये तो श्रुति तेरे पास रहकर भी तेरा कुछ बिगाड़ नहीं सकती, तेरे लिये दोषकारिणी नहीं बन सकती । जब श्रुति अपने सेवक संग के साथ होती है तब वह अरुचिकर शब्दों से द्वेष और मधुर ध्विन की लोलुप बनती है, पर स्वयं यह ऐसी नहीं है । यह संग के साथ से ही विकृत होती है । जब यह संग के सहवास से राग-द्वेष के वश होकर तुभे प्रेरित करे तब यह अनेक दुखों की परम्परा का कारण बनती है । किन्तु, संग से दूर रहकर कैसी भी वाणी सुनकर यह मध्यस्थ रहती है, राग-द्वेष रहित रहती है, इसीलिये पीड़ादायक नहीं होती । यह नीच संग अत्यन्त अधम व्यक्ति है, दुष्टात्मा है, दासीपुत्र है और अनेक प्रकार के दुःख और अतस का कारण है, अतः वह सर्वथा त्याग करने योग्य है । [६६५—६६०]

विनम्न कोविद ने सदागम की शिक्षा/परामर्श को शांति से सुना, स्वीकार किया और श्रुति के दास संग का सर्वेथा त्याग कर दिया। यद्यपि कोविद ने श्रुति का विवाह-सम्बन्ध कायम रखा, तदिप ग्रब उसमें शब्द सम्बन्धी ग्रानुरता या उत्सुकता जागृत नहीं होती। उसे बुरे शब्दों से द्वेष ग्रौर मधुर शब्दों पर राग नहीं होता। इससे लोगों में उसकी प्रशंसा होती ग्रौर वह स्वयं सुखी हो गया। यों कोविद ने संग का त्याग कर पूर्ण सुख प्राप्त किया ग्रौर बालिश ने संग को हृदय-स्थित कर भरपूर दु:ख प्राप्त किया। [६८१-६८३]

हे भूप ! बाह्य प्रदेश में एक तुंगिशिखर नामक बड़ा पर्वत है। एक दिन कोविद और बालिश उस पर्वत पर जाने लगे। इस ग्रत्यन्त उच्च पर्वत पर देवताओं ढारा निर्मित एक गुफा है जो बहुत विशाल है और इतनी लम्बी है कि मानव को उसका ग्रन्त कहीं दिखाई नहीं देता। [६८४–६८४]

## बालिश की मृत्यु

इधर एक किन्नर युगल और एक गन्धर्व युगल में एक दिन गायन-कला की प्रतिस्पर्धा हुई। दोनों युगल अपनी-अपनी कला को श्रेष्ठतम बताने लगे। इस प्रतिस्पर्धा का निर्णय करने के लिये उन्होंने तुंगशिखर की विशाल गुफा का स्थान चुना। परीक्षकों की उपस्थिति में परस्पर की प्रतिस्पर्धा से वे दोनों युगल अपनी-अपनी गायन-कला का वहाँ एकान्त स्थान में प्रदर्शन करने लगे। \* अत्यन्त कर्णा-प्रिय मधुर ध्विन से राग ब्रालाप लेने लगे। हे नृप! उसी समय कोविद और बालिश भी शिखर पर पहुँच गये। गुफा के भीतर से ब्राते युगलों के गायन के सुमधुर स्वर को सुनकर वे सावधान हो गये। [६८६-६८]

इस समय दुरात्मा बालिश ने संग की प्रेरगा से श्रुति को गुफा के द्वार के पास खड़ा कर दिया। हृदयस्थित संग की प्रेरगा से स्वयं भी गायन सुनने में तल्लीन हो गया। बालिश ने श्रपना सर्वस्व श्रुति को श्रपंगा कर दिया था, श्रतः उस समय

तो वह श्रुतिमय ही हो गया था। वह रस में इतना लीन हो गया कि उसे कुछ भी सुध-बुध नहीं रही। संग ने भी उस समय श्रपनी पूरी शक्ति का प्रयोग किया जिससे बालिश बेजान होकर निर्जीव पत्थर की शिला की तरह गुफा में गिर पड़ा। बालिश के गिरने से गुफा में जोरदार धमाका हुग्रा। धमाके से सभी देव, गन्धर्व श्रौर किन्नर चौंक गये। रंग में भंग होने से वे सब बालिश पर कोधित हुए। सभी एक साथ बोल पड़े-- 'श्ररे! यह यहाँ कौन हैं? पकड़ो, इसे मारो।' इस प्रकार ग्रावेश में बोलते हुए उन्होंने बालिश को बन्धनों में जकड़ दिया ग्रौर लात-घूं सों के प्रहार से इतना मारा कि वह वहीं मर गया। [६६०-६६४]

#### कोविद की दीक्षा

इधर सदागम के उपदेश से कोविद ने संग का त्याग कर दिया जिससे श्रुति के साथ होते हुए गायन सुनकर भी वह उसमें स्नासक्त (मूछित) नहीं हुस्रा। बालिश को मार खाते स्नौर जमीन पर गिरते देखकर वह स्नविलम्ब पर्वत के शिखर से नीचे उतर स्नाया स्नौर धर्मघोष नामक स्नाचार्य के पास पहुँच गया। बालिश की घटना से उसकी विवेक बुद्धि जाग्रत हुई जिससे उसने दीक्षा ग्रहण करली स्नौर साधु बन गया। स्नुक्रम से उसके गुरु ने उसे स्रपने स्थान पर स्नाचार्य पद प्रदान किया। हे राजन् ! वहीं कोविद मैं स्वयं हूँ ! [६९४–६६ ]

राजेन्द्र ! मेरा भाई बालिश अपने शत्रु रूप मित्र संग की संगति से व्यथित हुआ, अनेक दुःख प्राप्त किये और अन्त में मृत्यु को प्राप्त हुआ। हितकारी महात्मा सदागम ने मुभे ऐसे दुःख-जाल से बचाया, क्योंकि उनके उपदेश से ही मैंने संग का त्याग किया था। फिर संयम ग्रहण करने के पश्चात् तो मेरे लिये सर्वदा आनन्द ही आनन्द है। यह सब उपकारी सदागम का ही प्रताप है। अभो भो मैं सदागम के प्रत्येक निर्देश/आज्ञा का पालन करता हूँ। सदागम समस्त प्राणियों का हितेच्छु है। आत्मा में स्थित आन्तरिक शत्रुओं (मोहराज, परिग्रह) की संगति का परिणाम बहुत ही भयंकर है। हे महाराज! अतः जो प्राणी वास्तव में अपनी भलाई/हित चाहते हों उन्हें दुष्ट आन्तरिक शत्रुओं की संगति का त्याग कर सदागम के साथ सम्बन्ध स्थापित करना चाहिये। [६९६-७०३]

#### घनवाहन का द्रव्य-स्राचार

हे अगृहीतसंकेता! महात्मा कोविदाचार्य की अत्यन्त सुन्दर आत्मकथा मुभे नाममात्र भी नहीं रुचि। इसके विपरीत मुभे मन में ऐसा लगने लगा कि आचार्य और अकलंक ने मिलकर किसी भी प्रकार मेरा महामोह और परिग्रह से साथ छूड़ाकर सदागम से संगति कराने के लिये ही यह षड्यन्त्र रचा है।

[ y08-90X ]\*

इस प्रकार मेरे मन में विचार चल रहे थे ग्रौर 'मुफो क्या करना चाहिये' इस चिन्ता में पड़ा हुआ था। उसी समय मेरे मन के विचारों ग्रौर ग्राशय को समभने वाले मुनि अकलंक ने भट से ग्रवसरानुसार बात छेड़ दी। वे बोले – भाई घनवाहन! ग्राचार्य भगवान् की वाणी तुभे बराबर समभ में ग्राई या नहीं? उत्तर में मैंने कहा—हाँ भाई! बराबर समभ गया। बुद्धिमान् श्रकलंक ने ग्रवसर का लाभ उठाकर तुरन्त कहा—यदि बराबर समभ में ग्रा गई हो तब तो ग्राज से ही उसी के ग्रनुसार ग्राचरण करना प्रारम्भ कर देना चाहिये। [७०६-७०७]

अकलंक पर मेरा अत्यन्त स्नेह था, भगवान् कोविदाचार्य के आस-पास का वातावरण भी अचित्य रूप से प्रभावित था, मेरी कमंग्रंथि भी नष्ट होने के निकट पहुँच गई थी और मुभ में आचार्य के समक्ष कुछ कहने की सामर्थ्य भी नहीं थी, अतः मैंने अकलंक की बात स्वीकार करली। उसी समय पुनः सदागम फिर मेरे निकट आ पहुंचा। मैंने फिर से चैत्यवंदन आदि कृत्य प्रारम्भ कर दिये। पहले मैंने जो धर्म का अभ्यास किया था उसे फिर से याद किया, ताजा किया और फिर से दान आदि देना प्रारम्भ किया था उसे फिर से याद किया, ताजा किया और फिर से दान आदि देना प्रारम्भ किया। इस समय महामोह और परिग्रह मेरे से थोड़े दूर खिसक गये थे। इन सब का ग्रहण मैंने मात्र अकलंक की लज्जा से ऊपर-ऊपर से किया था। मेरे मन में तो इनके प्रति किचित् भी प्रेम नहीं था, क्योंकि मैंने इन सब को अन्तर्मन से स्वीकार नहीं किया था।

उस समय अकलंक को तो ऐसा लगने लगा मानो मेरी सांसारिक पदार्थों के प्रति आसक्ति कम हुई हो, मानो धनसंचय के सम्बन्ध में अब मुफे संतोष हो गया हो और सदागम के साथ मेरा पूर्ण सम्बन्ध हो गया हो। मेरी स्थिति को सुधरा हुआ समक्ष कर अकलंक मुनि और आचार्य महाराज वहाँ से विहार कर अन्यत्र चले गये।

**- 246人 月底**(2)人 かか

## १३. शोक ऋौर द्रव्याचार

हे भद्रे ! स्रकलंक मुनि के अन्यत्र विहार करते ही महामोह स्रौर परिग्रह फिर जाग्रत हुए, प्रसन्न हुए स्रौर मेरे निकट स्राग्ये तथा सदागम फिर मुक्त से दूर चला गया। मैं फिर दान स्रादि सत्कार्यों के प्रति शिथिल हो गया। घर्मोपदेश पूर्णतः भूल गया स्रौर एकदम पश्रु जैसा बन गया। मुक्त में जो घर्मांकुर उगे थे वे व्यर्थ हो गये। धीरे-धीरे मैं पुनः विषय-सेवन में मूर्छान्ध स्रौर धन एकत्रित करने में तल्लीन हो गया। स्रनेक स्त्रियां स्रौर सुदर्ग एकत्रित करने में में प्रजा को स्रनेक प्रकार से

पीड़ित करने लगा। अनेक प्रकार की भोग-तृष्ति के लिये मैंने महलों में हजारों स्त्रियां एकत्रित की, सोने से सैंकड़ों कुँए भर दिये और महामोह के अधीन होकर पृथ्वी को स्वर्ण रहित बना दिया। इस संसार में ऐसा कौनसा पाप होगा जो मैंने मोह और परिग्रह के वश में होकर न किया हो! मेरी सारी इच्छायें मेरे अन्तरंग मित्र पुण्योदय की कृपा से पूरी होती थी, पर मैं मोह और परिग्रह के वशीभूत इस तथ्य को न समक सका। उसे प्रेम का प्रत्युत्तर भी नहीं दिया, जिससे वह मुक्स पर कुछ को धित हो गया। [७०८-७१३]

#### शोक का आगमन

उसी समय मेरी हृदयवल्लभा प्रिया मदनसुन्दरी जो मुक्ते प्राणों से भी ग्रिधिक प्रिय थी वह शूल-व्याधि से पीड़ित हुई। थोड़े दिन व्याधिग्रस्त रही भ्रौर अन्त में मृत्यु को प्राप्त हुई। मेरे हृदय पर भारी ग्राघात लगा। [७१४]

इसी समय महामोह का एक बड़ा योद्धा शोक, जो अत्यन्त विनयी सेवक था, अपने स्वामी के पास भ्राया। श्रादर-पूर्वक अपने स्वामी को प्रणाम किया श्रीर अवसर देखकर ग्रत्यन्त कपट-पूर्वक मुक्त में समा गया। [७१५-७१६]

देवी मदनसुन्दरी को पुन:-पुन: याद कर मैं उच्च स्वर से रोने लगा, चिल्लाने लगा, सिर पीटने लगा और आँसू गिराने लगा। मैंने अपने शरीर-संस्कार और राज्यकार्य पर ध्यान देना एकदम बन्द कर दिया और अत्यन्त दुःखित अवस्था में ऐसा बन गया मानो मुक्ते कोई ग्रह लगा हो। [ ६१७ – ७१ ६ ]

### अकलंक का उपदेश

किसी ने अकलंक मुनि के पास मदनसुन्दरी की मृत्यु और मेरे शोकमण्न होने के समाचार पहुँचा दिये। यह सुनकर \* मुक्त पर कृपा कर वे मेरे नगर में पधारे। उन्होंने आकर देखा कि मैं एकदम शोकमण्न हूँ और मैंने सभी सत्कार्य छोड़ दिये हैं, तब मुक्त पर दया कर उन्होंने कहा—भाई घनवाहन! यह तू क्या कर रहा है? क्या तू मेरा बचन एकदम भूल गया है? क्या तूने सदागम को छोड़ दिया है? अरे! इन दुटों ने तुक्ते सचमुच ठग लिया है। भाई! तू तो सब कुछ समक्ता था, आंतरिक रहस्य जानता था, फिर ऐसी बच्चों जैसी चेष्टा क्या तुक्ते शोभा दे रही है? शोक तुक्ते बार-बार मदनसुन्दरी की याद दिलाकर तेरे चित्त को व्याकुल कर रहा है, क्या तू यह नहीं जानता? मेरी बतायी सब बातें भूल गया? अरे! तिनक सोच तो सही! सभी प्राणी यमराज के मुंह में ही हैं तथापि उनका एक क्षण का जीवन भी आश्चर्यजनक ही है। यमराज कब प्रास बना लेगा यह कोई नहीं जानता। यमराज इतना कूर है कि यह प्रम, बन्धन, अवस्था, सम्बन्ध किसी की भी अपेक्षा नहीं करता। मदमस्त हाथी की तरह उसके मार्ग में जो भी आता

है उसका कचूमर निकाल देता है। यह कृतान्त (यमराज) हिमक्स जैसा व्यवहार कर सज्जन रूपी सुन्दर कमल और लोगों की आंखों के तारों को क्षस भर में सुखा देने वाला है। मनुष्य शरीरधारी को मंत्र-तंत्र, धन के ढेर, बड़े-बड़े निपुण वैद्य, रामबाण औषिधयां, भाई-बन्धु और स्वयं इन्द्र भी यमराज से नहीं छुड़ा सकता। मृत्यु ऐसा उपद्रव है जिसका प्रतीकार/प्रतिशोध ग्रशक्य है। एक दिन सभी को जाना है, फिर इस सिद्ध मार्ग पर किसी को जाते देख कर कौन समभदार व्यक्ति घबरायेगा? विह्वल होगा? [७१६-७२८]

महाभाग्यशाली अकलंक मुनि मेरे शोक को दूर करने के लिये अश्रान्त होकर प्रतिदिन मुक्ते धर्मोपदेश देते रहते । भिन्न-भिन्न प्रकार से जीवन-मरण के सम्बन्ध में बताते । मृत्यु सम्बन्धी विशिष्ट तत्त्वज्ञान के भरने मेरे समक्ष बहाते, परन्तु महामोह के वशीभूत मैं शोक की चाल ही चलता और महात्मा अकलंक के वचनों पर ध्यान नहीं देता । मैं हतबुद्धि होकर बार-बार रोता । हे बाले ! प्रिये ! प्रियतमे ! सुन्दरी ! प्रोमिके ! हे सुमुखि ! हे कमलनयने ! सुन्दर भौरों वाली ! कान्ता ! मृदुभाषिणी ! पतिवत्सला ! पतिप्रमी ! पतिव्रता ! हा देवी मदनसुन्दरी ! तेरे प्राण्प्यारे घनवाहन को इस प्रकार रोता छोड़कर तू कहाँ चली गई ? प्यारी ! तू मुक्ते शीझता से एक बार अपना दर्शन देदे । इस रोते विरही से एक बार बात करले । प्रिये ! यहाँ आकर एक बार मुक्त से मिल जा और मेरी इस अत्यन्त दयनीय स्थिति को अपनी उपस्थिति से दूर कर दे ।

हे भद्रे ! मैं तो महात्मा श्रकलंक के समक्ष भी निर्लंग्ज होकर इस प्रकार अनर्गल प्रलाप करता रहता और वे मुक्ते बार-बार उपदेश दे रहे हैं, इस पर तिनक भी लक्ष्य नहीं देता । [७२६-७३४]

हे भद्रे ! महामित अनलंक सब कुछ देखते, मोह के साम्राज्य पर विचार करते । स्वयं महाबुद्धिशाली, दयावान, परोपकारी तथा मेरे प्रति स्नेहशील होने से मेरी दयनीय स्थिति को देखकर वे पुन: मुक्ते उपदेश देने लगे: — [७३४]

महाराज घनवाहन ! तेरे जैसे के लिये ऐसा बच्चों जैसा व्यवहार योग्य नहीं है। तू पुरुषत्वहीनता को छोड़, धैर्य घारण कर, अन्तः करण से स्वस्थ बन, अपनी आत्मा को स्मरण कर, अपना एकान्त अहित करने वाले महामोह का त्याग कर, शोक को \* छोड़ और परिग्रह का सम्पर्क शिथिल कर । सदागम का अनुसरण कर और उसके उपदेश के अनुसार आचरण कर जिससे कि मेरे चित्त को प्रसन्नता हो। भाई! क्या तू इतने ही दिनों में उन प्रथम मुनि की लोकोदर में आग (संसाराग्न) की कथा भूल गया ? क्या तू संसार मद्यशाला की कथा भी भूल गया ? क्या संसार अरहट चक्र की बात भी तुभे याद नहीं रही ? क्या संसार मठ में रहने वाले लोगों के सिन्नपात और उन्माद की बात तेरे लक्ष्य में नहीं रही ? मनुष्य

जन्म रूपी रत्नद्वीप की दुर्लंभता का भी क्या तुभे ध्यान नहीं रहा ? संसार बाजार में रहने वाले लोगों की स्थिति का पर्यालोचन कर क्या तुभे वैराग्य नहीं होता ? अरे ! क्या तुभे तेरे चित्त रूपी बन्दर के बच्चे की चपलता भी स्मृति में नहीं रही ? क्यों भूल गया कि इस चित्त की निरन्तर रक्षा की ग्रावश्यकता है । यदि तू उसकी रक्षा करना स्वीकार करता है तो फिर तदनुसार ग्राचरण क्यों नहीं करता ? भाई ! क्यों विषवृक्षों पर कूद रहा है ? क्यों लोट-पोट होकर ग्रथंनिचय नामक पत्र-फल-फूल रूपी कर्मरज को ग्रपने शरीर पर चिपका रहा है ? तू मोक्षमार्ग को भली प्रकार जानकर भी ग्रपनी ग्रात्मा को महाघोर नरक की तरफ क्यों घसीट रहा है ? तेरे चित्त की रक्षा द्वारा तेरी ग्रात्मा को शिवालय मठ में पहुँचाने का जो उपाय बताया गया है, उसको उपयोग में लेकर ग्रपने को सततानन्दी मोक्ष में क्यों नहीं ले जाता ? हे महाराज ! संसारी प्राणियों के लिये विपत्तियाँ तो हस्तगत के समान पग-पग पर हैं, प्रियजनों का वियोग भी सुलभ है, बड़ी-बड़ी बीमारियाँ दूर नहीं जो चलते-फिरते भी हो जाती हैं, दुःख भी एकदम पास में ही है जो क्षरण-क्षरण में चिपकने वाले हैं ग्रीर मृत्यु तो निश्चित ही है । ग्रतः निर्मल विवेक ही प्राणी का सच्चा रक्षक है, यही वास्तविक ग्राधार है, अन्य कोई नहीं।

### शोक का पलायन

बहिन अगृहीतसंकेता ! जैसे गहरी नींद में सोये को आवाजें देकर उठाया जाय, विष के असर में भूमते हुए व्यक्ति को संस्फुरायमान प्रबल मंत्रों द्वारा स्थिर किया जाय, मद्य के नशे में मदमस्त बने प्राशा का आकस्मिक भय द्वारा नशा उतारा जाय, या मूछित प्राशा को शीतल जल और पवन के योग से सचेत किया जाय और सिन्नपात-ग्रस्त व्यक्ति की उन्मत्तता निपुशा चिकित्सक की नियमानुसार चिकित्सा द्वारा ठीक की जाय, वैसे ही अकलंक मुनि की उपर्युक्त विस्तृत मुन्दर वचन-पद्धति से मुफ में कुछ शुद्धि आई, मैं स्थिर हुआ और मुफ में चेतना जाग्रत हुई।

इस स्थिति को देख शोक महामोह के पास गया और नमस्कार कर बोला-देव ! ग्रब मैं जा रहा हूँ, ग्रकलंक मुक्ते यहाँ रहने नहीं देता, बैठने नहीं देता। यह तो लट्ठ लेकर मेरे पीछे पड़ा है।

महामोह—वत्स शोक ! यह ग्रकलंक बहुत ही क्रूर है, ग्रित विषम है। यह धनवाहन के साथ मिल कर बेचारे को ठग रहा है, उसे विपरीत मार्ग पर ले जा रहा है। श्रव हमारा क्या होगा ? कुछ समभ में नहीं श्राता। श्रभी तो तू जा, पर सावधान रहना। हमारा मिलन श्रागे फिर कभी होगा।

शोक — 'जैसी महाराज की आजा' कहकर वह वहाँ से विदा हुआ। मैंने भी अकलंक मुनि के वचन स्वीकार किये। सदागम के प्रति प्रेम प्रद-शित किया तथा महामोह ग्रौर परिग्रह के प्रति किचित् तिरस्कार जताया। पहले सीखे हुए ज्ञान का फिर से प्रत्यावर्तन किया, नये शास्त्रों को पढ़ने के प्रति ग्रादर दिखाया, जिन मन्दिर बनवाये, प्रतिमायें स्थापित करवाईं, तीर्थ-यात्रायें कीं, स्नात्र महोत्सव करवाये ग्रीर सुपात्रों को दान दिया। मेरी शुभ कियाग्रों को देखकर श्रकलंक मुनि को मन में संतोष हुआ कि उसने मुभे गुरावान बना दिया है, मुभे सुमार्ग पर ले श्राया है।

## १४. सागर, बहुलिका ऋौर कृपराता

महामोह के विशेष ग्रंगरक्षक ग्रौर ग्रित समर्थ सागर (लोभ) ने जब ग्रपने मित्र परिग्रह की दुर्दशा सुनी तब उसे ग्रपने मन में ग्रत्यन्त दु:ख हुमा ग्रौर वह मित्र की सहायता के लिये मेरे पास ग्राने को तत्पर हुमा ।\* इसके लिए उसने राग-केसरी से ग्राजा मांगी, जो उसे प्राप्त हो गयी। उस समय वहाँ बहुलिका भी उप-स्थित थी, उसने ग्रपने पिता रागकेसरी से कहा—पिताजी! जहाँ सागर जाय वहां मुभे तो श्रवश्य ही जाना चाहिये। ग्राप तो जानते ही हैं कि वह मेरे बिना एक क्षण भी नहीं रह सकता।

बहुलिका की मांग पर विचार करते हुए रागकेसरी ने उत्तर में कहा—पुत्र ! ग्रच्छी बात है, यदि ऐसा ही है तब तू भी जा। पर, कृपणता तो सागर का शरीर और प्राणा ही है। जब तू जा रही है तो उसे भी साथ लेती जा, इससे सागर को भी धैर्य रहेगा। बहुलिका और कृपणता दोनों बहिनें भी साथ ग्रा रही हैं यह जानकर सागर ग्रत्यन्त प्रसन्न हुग्रा। उसने पिताजी की कृपा का ग्राभार माना और दोनों बहिनों के साथ मेरे पास ग्रा पहुँचा।

इन तीनों को मेरे पास आते देखकर महामोह और परिग्रह भी अत्यन्त प्रसन्न हुए। आते ही कृपराता ने मेरा आलिंगन किया जिससे मेरे मन में विचार उत्पन्न हुआ कि सुख के साधन उपलब्ध कराने वाले अपने धन का ग्रहण्ट पारलौकिक सुख के लिए व्यय करना क्या व्यर्थ नहीं है ? पर, यह अकलंक मुनि तो मुक्ते नित्य ही द्रव्यस्तव (पूजा, यात्रा, महोत्सवादि) करने की प्रेरसा देता है और कहता है कि महाराज घनवाहन! यदि अभी तेरी भावस्तव (त्याग, समता, आत्मरमरातादि) करने की क्षमता नहीं है तो द्रव्यस्तव का आदर किया कर, आचरसा किया कर। धीरे-घीरे भावस्तव की क्षमता भी ग्राजायेगी। उनके कहने से मैंने विपुल धन व्यर्थ मे ही खर्च कर दिया, ग्रब मुफ्ते क्या करना चाहिये ?

कृपण्ता के प्रभाव से मैं उपयुंक्त चिता में पड़ा ही था कि तभी बहुलिका ने भी मेरा ग्रालिंगन किया जिससे मेरे मन में कुबुद्धि उत्पन्न हुई। मैं सोचने लगा 'यदि मैं किसी युक्ति से अकलंक मुनि का यहां से विहार करा सकूं तो मेरा यह व्यर्थ का खर्चा बच सकता है।' यह सोचकर मैं अकलंक मुनि के पास ग्राया ग्रीर विनय पूर्वक निवेदन किया—'भगवन्! ग्रापकी बड़ी कृपा है कि ग्राप मेरे उपकार के लिए यहाँ पघारे। वह कार्य अब सम्पूणं हुग्रा ग्रीर ग्रापका मासकल्प (शेषकाल) भी समाप्त हुग्रा। महात्मा कोविदाचार्य को मन में बुरा लगेगा कि विहार का समय हो जाने पर भी हमने ग्रापको रोक कर रखा। ग्रापके अधिक रुकने से हमें भी उपालम्भ मिलेगा, ग्रतः ग्रब ग्राप यहाँ से विहार कीजिये। मैं ग्रापके ग्रादेशों का पूर्ण रूप से पालन करूंगा। ग्राप इस सम्बन्ध में तिनक भी चिन्ता न करें, निश्चिन्त रहें।' मेरा कथन सुनकर मुनि ग्रकलंक वहाँ से विहार कर ग्रपने गुरु के पास चले गये।

## परिग्रह पर पुनः आसक्ति

स्रकलंक मुनि के जाते ही सागर (लोभ) के निर्देश से मैंने धर्म कार्यों में होने वाले धन-व्यय को बन्द कर दिया और पुनः परिग्रह में स्नासक्त हो गया। [७३६]

मुक्ते फिर से अपने में आसक्त जानकर परिग्रह ने अपने मित्र से कहा— मित्रवत्सल सागर! मैं तो प्रत्यक्षत: क्षय हो रहा था, तुमने आकर मुक्ते बचा लिया। मित्र! तुक्त से भी श्रधिक अपने भाई पर वात्सत्य रखने वाली इस कृपराता बहिन ने इस समय मुक्ते जीवनदान दिया है। बहुलिका भी मेरी परम उपकारिणी है, इसी ने मेरे प्रगाढ़ महाशत्रु अकलंक को यहाँ से निर्वासित करवाया है। हे पुरुषश्रोठठ! तुमने बहुत अच्छा किया कि समय पर पहुँच कर मेरी रक्षा की और महाराजा महामोह के प्रति अपनी सच्ची भक्ति को प्रदिशत किया। [७३७-७४०]

इन तीनों की प्रशंसा सुनकर महामोह ने कहा - बत्स परिग्रह ! \* तू पूर्ण-रूप से सत्य ही कह रहा है । हे बत्स ! यह सागर तो मेरा प्राण ही है । मैंने ग्रपनी सारी शक्ति इसमें स्थापित कर दी है जो इसमें पूर्णरूपेण प्रतिष्ठित हो चुकी है । मेरे सैन्यबल में यह मेरा सच्चा भक्त है, मेरा सच्चा पुत्र है, राज्य के योग्य है ग्रौर तेरी रक्षा करने में सक्षम है । [७४१-७४३]

महामोह द्वारा उत्तेजित सागर मुभे ग्रिधकाधिक वशीभूत करने में समर्थ हुग्रा ग्रीर सदागम के सम्पर्क में बाधक बना। सागर के वशीभूत मेरी ग्राशा-तृष्णा दिन-प्रतिदिन बढ़ती गयी ग्रीर सदागम मुभ से दूर होता गया। ग्रन्त में मैंने सभी सत्कार्यों का त्याग कर दिया ग्रौर श्रकलंक मुनि के ग्राने के पहले जैसा था वैसा ही हो गया। सभी प्रकार का द्रव्यस्तव शिथिल हो गया ग्रौर मैं संसाररसिक बनकर महापरिग्रह में मूर्छित हो गया। [७४४-७४४]

#### कोविदाचार्य की शिक्षा

हे भद्रे ! क्रपासागर अकलंक मुनि ने जब मेरा वृत्तान्त सुना तब उनके मन में फिर से मुभ्रे सुमार्ग पर लाने का विचार उठा। उन्होंने अपने गुरु कोविदाचार्य को प्रणाम कर फिर से मेरे पास आने की आज्ञा मांगी।

विचक्षर। ग्राचार्य ने मुनि के हृदय के सद्भाव को समक्त कर कहा —वत्स ग्रकलंक ! तेरा यह प्रयत्न व्यर्थ होगा, ग्रतः वहाँ जाने के कष्ट का त्याग कर । क्योंकि, जब तक महामोह ग्रौर परिग्रह उसके समीप डेरा डाले पड़े हैं, तब तक हे मुनि ! उस घनवाहन पर कुछ भी ग्रसर नहीं होगा । वह कर्मशील नहीं बन सकेगा । ये दोनों मूल नायक हैं ग्रौर सागर ग्रादि श्रनेकों के ग्राश्रय स्थान हैं । वे सभी एक के बाद एक उसके पास नियम पूर्वक ग्राते रहेंगे । वह वर्तमान में उन दुष्टों के वश में हो रहा है, ग्रतः ग्रभी उसे कैसा उपदेश ? कैसा धर्म ? कैसे सदागम का मिलन सम्भव हो सकता है ? ग्रभी उसे धर्मदेशना देना तो बहरे के ग्रागे बीन बजाना, ग्रन्धे के समक्ष नाचना ग्रौर ऊसर भूमि में बीज बोने के समान है । [७४६—७५२]

कदाचित् मान लें कि तेरे प्रयास से उसमें कुछ परिवर्तन हो भी जाय तो वह बहुत ही थोड़ा ग्रौर श्रन्पकालीन होगा तथा तुभे अपने ज्ञान-ध्यान की विधिष्ट हानि होगी। तेरे द्वारा बार-बार जागृत करने पर भी जब तक वह महामोह ग्रौर परिग्रह के पाण में जकड़ा रहेगा तब तक वह महामोह की भावनिद्रा में ही पड़ा रहेगा, ग्रतः हे ग्रार्य ! ग्रभी तेरा घनवाहन के निकट जाना व्यर्थ है। जिससे स्व-कार्य की हानि हो ऐसे कार्य में विचक्षरा लोग नहीं पड़ते। [७५३-७५५]

श्रकलंक — भगवन् ! श्रापका कथन सत्य है, पर बेचारे इस घनवाहन का इन ग्रनर्थकारी दुष्टों से कब छुटकारा होगा ?

### विद्या और निरीहता

कोविदाचार्य — तुम्हारे जैसे प्राणी चारित्रधर्मराज के सेनापित सम्यग्दर्शन को तो जानते ही हैं। इस सेनापित ने चारित्रधर्मराज के साथ मिल कर अपने वीर्य से एक विद्या नामक अति मनोहर मानस-कन्या निर्मित की है। यह अत्यन्त रूपवती, विशाल आँखों वाली, जगत को आ़ह्लादित करने वाली, विश्व के भाव और अर्थ को जानने वाली और सर्व अवयवों से सुन्दर है। संसारातीत लावण्यवती यह कन्या सतत उद्दाम लीला से विलास करती हुई, स्त्री सम्बन्ध से दूर रहने वाले मुनियों को भी अति प्रिय है। यह सभी सम्पदाओं की मूल, सब क्लेशों को नष्ट करने वाली और

श्रक्षय ग्रानन्द को प्राप्त कराने वाली कही गई है। जब घनवाहन इस कन्या से विवाह करेगा तब मोहराज के फन्दे से छूटेगा। यह कन्या ग्रपनी शक्ति के कारण पापी महामोह की प्रबल विरोधिनी है। इस कारण ये दोनों कदापि एक साथ नहीं रह सकते। [७५३-७६३]

चारित्रधमें राज की एक दूसरी निरीहता नामक निष्पाप सर्वांगसुन्दरा मनोहर कन्या है, जो विरित देवी की कुक्षि से उत्पन्न हुई है। उसके भाई उसे अत्यिधिक सन्मान देते हैं भीर चारित्रधमें के राज्य में वह सर्व प्रिय है। यह सम्यक्दशंन सेनापित का अत्यन्त अभीष्ट है, सद्बोध मन्त्री की अतिवल्लभ है और स्वामीभक्त तन्त्रपाल संतोष द्वारा पाली पोषी गई है। यह स्वभाव से ही अति श्रेष्ठ है। इसकी सभी इच्छायें पूर्ण हो गई हैं, अतः वह वस्त्र, आभूषरा, माला भ्रादि शरीर-शोभा की इच्छा नहीं करती। इसे स्वर्ण, रत्न या विविध प्रकार के भोगों से आकर्षित नहीं किया जा सकता। यह भाग्यशालिनी कन्या समग्र जगत् वन्द्य मुनियों की प्रिय है, दुःखों का नाश करने वाली है और चित्त को आनन्द देने वाली है। जब घनवाहन इस लावण्यवती कन्या से विवाह करेगा तब वह पापी परिग्रह के फन्दे से छूटेगा। यह कन्या दुरात्मा परिग्रह की शत्रु है, अतः उसे देखते ही वह पापी अत्यन्त भयभीत होकर भाग जायेगा। [७६४-७७१]

श्रकलंक भगवन् ! महामोह श्रौर परिग्रह का निर्देलन करने वाली इन दोनों कन्याश्रों का लग्न घनवाहन से कब होगा ?

कोविदाचार्य—बहुत समय पश्चात् घनवाहत को इन कन्याग्रों की प्राप्ति होगी श्रौर तभी इनका विवाह भी उसके साथ होगा।

अकलंक - यदि आपकी श्राज्ञा हो तो इन दोनों कन्याओं को प्राप्त करवाने में मैं घनवाहन की सहायता करूं?

कोविदाचार्य—हे महाभाग ! ग्रभी इन कन्याग्रों को प्राप्त करवाने का तेरे जैसे व्यक्ति को ग्रधिकार नहीं है। इन दोनों कन्याग्रों को प्रदान करने का मात्र कर्म-परिगाम महाराज को ही ग्रधिकार प्राप्त है। जब वे इन्हें देने के लिये सहमत होंगे तभी तेरे जैसे भी उसमें हेतु बन सकेंगे। \* जब उन्हें लगेगा कि घनवाहन इन कन्याग्रों को प्राप्त करने योग्य हो गया है तभी वे मुखप्रदाता भाग्यशालिनी कन्याग्रों का लग्न उसके साथ करेंगे। ग्रतएव अनधिकार चेष्टा होने के कारण तू इसकी चिन्ता छोड़ दे। जो वस्तु तेरे हाथ में नहीं है उसके लिये ग्राग्रह मत कर ग्रौर निराकुल होकर ग्रपने स्वाध्याय ध्यान में तल्लीन हो जा।

हे भद्रे ! गुरुजी के वचन को स्वीकार कर श्रकलंक मुिन ने मेरे बारे में चिन्ता करना छोड़ दिया श्रीर स्वयं श्रातुरता-रहित होकर स्वाध्याय, ज्ञान, ध्यान में तल्लीन हो गये। [७७२-७८०]

## १५. महामोह का प्रबल त्र्याक्रमशा

श्रकलंक मुनि से उपेक्षित श्रौर महामोह एवं परिग्रह के श्राश्रित होने के कारए इन दोनों के पारिवारिक लोग एक-एक करके मेरे पास श्रा-श्रा कर मुभे पीड़ित करने लगे। उनके श्रधीनस्थ एक व्यक्ति के जाते ही दूसरा श्रा जाता श्रौर कुछ न कुछ कारए निकाल कर मेरे पास रहने लगता। [७८१-७८२]

हे श्रगृहीतसंकेता! महामोह के परिवार द्वारा मैं जिस प्रकार पीड़ित किया गया, यदि उसका विस्तृत वर्णन करने बैठूं तो वह बहुत लम्बा हो जायगा ग्रौर तुम भी मुभे वाचाल कहने लगोगी, इसलिये संक्षेप में कहता हूँ, सुनो—

## महामोह के प्रत्येक सेनानियों का घनवाहन पर प्रयोग

चित्तवृत्ति महाटवी में प्रमत्तता नदी के बीच स्थित तद्विलसित द्वीप के बारे में तो तुम्हें याद ही होगा। पूर्वविणित इस द्वीप में चित्तविक्षेप मण्डप, तृष्णा वेदिका और उस पर विपर्यास सिंहासन पर बैठे महामोह राजा अपने अविद्या शरीर से शोभायमान थे, यह भी तुम्हें याद होगा। विमर्श और प्रकर्ष ने प्रस्ताव ४ में इनका वर्णन किया है। हे विशालाक्षि ! यह सब वर्णन तुम्हें अच्छी तरह याद होगा। [७८३-७८७]

अगृहीतसंकेता ने कहा कि उसे यह सब याद है, अब आगे सुनाक्रो। संसारी जीव ने घनवाहन के भव की अपनी कथा को आगे बढ़ाते हुये

हे सुलोचने ! इस सम्बन्ध में विमर्श ने प्रकर्ष को जो बतलाया था वह तुभे स्मरण में होगा कि उस वेदिका पर मिथ्यादर्शन म्रादि बहुत से महामोह के प्रधीन राजा, योद्धा, माण्डलिक, सामन्त म्रादि जो प्रपनी स्त्रियों, परिवार ग्रौर कर्मचारियों के साथ बैठे थे उनमें से प्रत्येक योद्धा सपरिवार मुभे कर्दाधत करने के लिये मेरे पास म्रा पहुँचा । इसका कारण यह था कि इन सब का नायक महामोह मेरे समीपवर्ती था । फलस्वरूप उनमें से शायद ही कोई बचा हो जिसने मुभे त्रास न

सब से पहले महामूढता ने मुक्ते उस भव के वर्तमान भावों स्रौर परिस्थितियों में इतना गृद्ध स्रौर मूर्छित कर दिया कि मैं सन्मार्ग से भ्रष्ट हो गया।

मिथ्यादर्शन ने सदागम को मुक्त से दूर हटाया ग्रौर मेरी बुद्धि में इतना भ्रम उत्पन्न कर दिया कि मैं ग्रसत्य को सत्य मानने लगा।

दिया हो । [७८८-७६१]

कहा--

इसकी पत्नी कुद्दब्टिने मुक्त से घर्म-बुद्धि से श्रनेक दारुरा पाप करवाये और मुक्ते अघोगति में घकेला।

रागकेसरी ने निःसार ग्रौर साधुजनों द्वारा निन्दित शब्द, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श ग्रादि विषयों के प्रति मेरे मन में प्रीति उत्पन्न की ग्रौर मेरे मन को दुर्बल बनाया।

इसकी जगत्प्रसिद्ध पत्नी मूढता \* के वश होकर मैं संसार की अनिष्टता को कभी न समभ पाया। [७६२-७६६]

महामोह के पुत्र द्वेषगजेन्द्र ने काररा, बिना काररा जहाँ-तहाँ मुक्समें अप्रीति उत्पन्न की ग्रौर मुक्ते सन्तप्त किया।

इसकी पत्नी ऋविवेकिता ने तो मुक्ते वशवर्ती बनाकर कार्य-श्रकार्य का विचार करने से ही रोक दिया।

रागकेसरी के मंत्री विषयाभिलाष ने मुक्ते शब्द, रूप, रस, गन्ध और स्पर्श में ग्रत्यन्त लोलुप बनाकर श्रपने वश में कर लिया।

इसकी पत्नी भोगतृष्णा ने मुक्ते प्राप्त विषयों में गाढ मूर्छान्य बनाया ग्रीर अप्राप्त भोगों के प्रति मेरे मन में स्नाकांक्षा उत्पन्न कर विडम्बित किया।

[৩৪৩–5০০]

हे भद्रे ! गाम्भीर्यता के प्रबल विरोधी हास्य ने मुक्ते विना कारण ही बहुत बार हा-हा करके मुंह फाड़-फाड़ कर हंसाया ग्रीर मेरे मुख की गम्भीरता को नष्ट किया।

हे भद्रे ! रति के वश विवश होकर मैंने मल, मूत्र, मांस, चर्बी आदि दुर्गन्धित पदार्थों से भरी हुई स्त्रियों के साथ रमगा किया ।

हे भद्रे! भिन्त-भिन्त प्रसंगों को लेकर श्ररित ने मेरे मन को अनेक प्रकार से उद्देलित ग्रौर सन्तप्त किया।

भय ने मेरे मन में स्नातंक पैदा किया कि मैं मर जाऊंगा या कोई मुफे मार देगा या मेरा राज्य छीन लेगा।

प्रिय बन्धु की मृत्यु या धन के नष्ट होने भ्रादि कारणों से शोक ने मुफ्ते बार-बार विडम्बित किया।

जुगुप्सा ने मुभ्ने तत्त्वमार्ग से हटाकर मिथ्याबुद्धि में लगाया और मुभ्ने विवेकी-जनों के मध्य हास्य का पात्र बनाया।

पूर्ववर्णित पितामह महामोहराज की गोद में तूफान मचाने वाले राग-केसरी के ग्राठ पुत्र ग्रौर द्वेषगजेन्द्र के ग्राठ पुत्र, इन सोलह कषाय बच्चों ने तो मुभे इतना उद्विग्न किया कि उसका वर्णन करना भी कठिन है। [८०१–८०८] फिर, ज्ञानसंवरण ने मुक्ते अन्तरंग ज्ञान-प्रकाश से रहित कर दिया, मेरे विचार बुद्धि और तर्क पर पर्दे डालकर मेरी मित को घेर लिया।

फिर दर्शनावरए। ने मुक्त से घुर्र-घुर्र करवाया, मुक्ते निद्राधीन कर दिया।
मुक्ते काष्ठ जैसा मूढ और चेष्टा रहित बनाकर किसी भी प्रकार के दर्शन से विमुख
किया।

हे सुन्दरांगि ! वेदनीय ने मुक्ते कभी ग्रह्यन्त श्राह्णादित ग्रीर कभी संताप-विह्वल किया।

हे सुलोचने ! ग्रायुष्य नृपति ने मुभ्ते बहुत लम्बे समय तक घनवाहन के रूप में कायम रखा।

नाम नामक राजा ने भ्रपनी शक्ति प्रदर्शित कर मेरे शरीर में भ्रनेक चित्र-विचित्र रूप बनाये।

हे सुमुखि ! गोत्र ने ग्रपने प्रभाव से मुक्ते कभी उच्च वर्गीय ग्रौर कभी नीच वर्णीय प्रसिद्ध किया । \*

अन्तराय ने मुफे लाभ, दान, भोग, उपभोग में अपनी शक्ति को प्रकट करने से रोका। [८०६–६१४]

हे विशालाक्षि ! पापात्मा दुष्टाभिसन्घि ने मुभे आर्त्त और रौद्र ध्यान में फंसाकर मुभसे अनेक पाप करवाये ।

इनके अतिरिक्त भी महामोह की सेना में जितने भी महारथी महायोद्धा थे उन सबने बारी-बारी से तत्काल ही मेरे पास आकर अपनी-अपनी शक्ति से मुफे प्रभावित किया।

मुनि स्नकलंक की उपेक्षा के कारण मैं ग्रनाथ जैसा हो गया था, ग्रतः मेरे इन भाव-शत्रुग्रों ने निर्भय होकर मुक्ते श्रनेक प्रकार से कदिथत एवं पीड़ित किया। [द१५--द१७]

एक बार मुक्ते त्रस्त करने के लिये मकरध्वज (कामदेव) महामोह नरेन्द्र के पास आया। वह अपने साथ अपनी पत्नी रित, विषयाभिलाष मंत्री और उसके पांच कुटुम्बियों (बच्चे, पांच इन्द्रियों) को साथ लेकर आया। हे मृगलोचिन ! अपने कार्य को सिद्ध करने के लिये वह कवच-सन्तद्ध होकर हाथ में तीर कमान लेकर आया। कामदेव को देखकर मोहराज अत्यन्त प्रसन्न हुए। स्वयं कामदेव भी अपने स्वरूप को देखकर प्रमुदित हुआ। मकरध्वज के सम्मिलन से तो मोहराज मदमस्त गन्ध हस्ति की तरह अत्यन्त बावक बनकर मुक्ते अनेक प्रकार की पीड़ा देने को उद्यत हो गया। [६१६--६२२]

कामदेव के पुष्पबाएा से आहत होते ही मैं शब्द, रूप, रस, स्पर्श और गन्ध में अन्ध व्यक्ति के समान लुब्ध हो गया। मैं इन पाँचों भोगों में इतना डूब गया कि मेरी सद्बुद्धि कब नष्ट हो गई, मुक्ते पता ही नहीं चला। कीचड़ भरे गड्ढे में पड़े सूअर के समान मैं विषयों के अपवित्र कीचड़ में रात-दिन निर्लंज्ज होकर निमन्न रहने लगा। अनेक प्रकार के भोगों को बहुत समय तक अनेक बार भोगने पर भी मुक्ते तृष्ति नहीं हुई। घी पिलाने से कभी दुबला बन्दर मोटा हुआ है? जितने अधिक भोग मैं भोगता उतनी ही अधिक मेरी भोग-तृष्णा बढ़ती रहती। यह सत्य ही है कि बडवानल अग्नि में पानी डालने से वह और भभकती है। चन्द्र-किरण के समान निर्मल अकलंक के उपदेश, महामोह रूपी बादलों से आवृत हो जाने से मैं उन सब शिक्षाओं को पूर्णरूपेग भूल गया।

तब मुक्ते इस प्रकार भाव-शत्रुष्ठों से घिरा हुग्रा देखकर सदागम ने समक्त लिया कि ग्रभी उसका ग्रवसर नहीं है, ग्रतः वह भी मेरे से दूर चला गया।

[ = २३ – = २ = ]

ऐसे विचित्र संयोगों में भी मेरी सभी इच्छायें पूर्ण होती थीं, यह मेरे प्रन्त-रंग मित्र पुण्योदय की ही कृपा थी, पर उस समय मैं मूढ इस बात को नहीं समभ पाया।

कामदेव के वशीभूत होकर सब राज्य-कार्यों को छोड़कर मैं रात-दिन ग्रपने अन्तःपुर-स्थित स्त्रियों के साथ भोग-विलास करते हुए रहने लगा। नगर में कोई सुन्दर स्त्री दिखाई देती या उसके सम्बन्ध में किसी से सुनता तो उस स्त्री को चाहे वह कुलवान हो या कुलहीन, पकड़वा कर ग्रपने महल में मंगवा लेता ग्रौर बलात्कार पूर्वक उसे ग्रपनी पत्नी बना लेता। न तो मैं पाप का ही विचार करता, न कुल-कलंक की ही चिन्ता करता, न ग्रपने राज्यधर्म के विषय में ही सोचता ग्रौर न मंत्रियों द्वारा रोके जाने पर ही हकता। [ ६२६ – ६३३ ]

#### राज्यभ्रष्ट घनवाहन

मेरे इस अधम आचरण से मेरी प्रजा, सामन्त, सगे-सम्बन्धी सभी मेरे से विरक्त हो गये, उद्विग्न एवं रुष्ट् हो गये। मेरी सेना भी मेरी निन्दा करने लगी। सभी जगह गुणों की पूजा होती है, पूजा में सम्बन्ध कारणभूत नहीं होते। लोगों द्वारा हो रही मेरी निन्दा/गर्हा को जानते हुए भी मैं महामोह के वशीभूत होकर निन्दनीय कार्यों में आकण्ठ डूबा ही रहा। मुक्त पाषिष्ठ ने नीच कुलोत्पन्न, मनुष्यों के लिए अगम्य/अयोग्य स्त्रियों को भी अपने अन्तःपुर में रख लिया। [८३४-८३७]

मेरे नीरदवाहन नामक एक छोटा भाई था जो लज्जालु, विनयवान, सुस्व-भावी, लोकप्रसिद्ध, पुरुषार्थी एवं महाउद्योगी था। मेरे ग्रत्यन्त ग्रधम व्यवहार से उद्दिग्न प्रजाजन, सामन्त, मंत्री एवं सेनापित ने एक दिन एकित्रत होकर विचार किया और सब ने एकमत होकर नीरदवाहन से एकान्त में कहा—कुमार! अब घनवाहन अगम्य स्त्रियों में आसक्त, मर्यादाहीन, बृद्धिहीन, नष्टधर्म पणुतुल्य एवं कुलकलंकी हो गया है। अब यह श्वान-तुल्य नराधम इस राज्य सिहासन के योग्य नहीं रह गया है। यह तो राज्य को खो चुका है और वंश को भी इसने लिज्जित कर दिया है। अब इसका विनाश निकट ही है, अतः अब राज्य के प्रति उपेक्षा करना आपको और हमें शोभा नहीं देता। विरोधी राज्यों को हमारे राजा की इस अधो-गति का पता लगे, उसके पहले ही राज्य की बागडोर आपको संभाल लेनी चाहिये। अन्यथा न आपके भाई रहेंगे, न राज्य रहेगा, न संपत्ति रहेगी, न हम रहेंगे, न मर्यादा रहेगी और न यह नगर ही बच पायेगा।

मेरे भाई नीरदवाहन ने उनकी युक्तियुक्त बात को सुना ग्रौर उनकी ग्राभि-लाषा एवं चेष्टायें देख कर वह उस पर विचार करने लगा। [६३८-५४४]

हे भद्रे ! इघर मेरे श्रितिश्रघम व्यवहार से निर्बल पड़ा हुग्ना मेरा अन्तरंग मित्र पुण्योदय भी अत्यधिक उद्धिग्न हुग्ना और अन्त में मेरी अत्यन्त नीचता पूर्ण वृत्ति से घवराकर मुभे छोड़कर चला गया। मेरे पापों की अधिकता से मेरे भावशत्रु बढ़ते गये, परिणामस्वरूप मेरे कर्म की स्थिति अधिक लम्बी हो गई। इन सब आन्तरिक और बाह्य कारणों से मन्त्री, सामन्त और प्रजाजनों की बात को युक्ति-युक्त समभ कर विचारपूर्वक नीरदवाहन ने राजा बनना स्वीकार कर लिया। नीरदवाहन की सम्मित प्राप्त होते ही उसी समय सैनिकों ने शराब के नशे में चूर मुभ को आकर बाँघ लिया। मैंने इघर-उघर दृष्टि दौड़ाई, पर मेरे कर्मचारियों या मेरे भाई-बन्धुओं ग्रादि किसी ने मेरी कोई सहायता नहीं की। हे सुभ्रु! उस समय नरक के परमाधामियों की तरह मेरे मन्त्रियों और सेनापित ग्रादि ने मिलकर मुभे नरक तुल्य महाभयंकर कैदखाने में डाल दिया। [५४६–५४१] \*

सब ने मिलकर मेरे छोटे भाई नीरदवाहन का राज्याभिषेक बड़े हर्षोल्लास से किया। सब लोग हर्षित होकर नाचने लगे और हृदय से संतुष्ट हुए। कुस्वामी के नाश और सुस्वामी के गुर्गों से प्रसन्न सैनिकों और प्रजा ने खूब खुशियाँ मनाई। प्रसन्नता की उमियों को प्रकट करने के लिए उस समय प्रजा और सैनिकों ने क्या-क्या उत्सव नहीं मनाए? [ < १२- < १३ ] \*

मल, मूत्र, कचरे ग्रादि ग्रितिनुच्छ पदार्थों की दुर्गन्छ से भरा हुआ वह कैंद-खाना जिसमें मुक्ते रखा गया था बहुत संकड़ा ग्रौर फिसलन भरा माता के गर्भ जैसा था। भूख-प्यास से व्याकुल ग्रौर लोहे की जंजीरों से जकड़े हुए मुक्त को छोटे बच्चे भी मेरे पहले के दुर्व्यवहार को याद कर मारते ग्रौर तिरस्कार करते थे। यातना-स्थानों में भी मेरे सम्बन्धीजन ग्राकर मेरा तिरस्कार करते। नरक में जैसे नारकी जीवों को शारीरिक सन्ताप दिया जाता है वैसे ही ग्रमेकविष शारीरिक सन्ताप मुक्ते उस कैंदलाने में प्राप्त हुए। महामोह के वशीभूत एवं राज्यश्रव्ट होने से मुभे कितना मानसिक एवं शारीरिक सन्ताप हो रहा था इसका तो वर्णन ही नहीं हो सकता। मेरे इस विपुल राज्यवेभव और समृद्धि को अन्य लोग भोग रहे हैं, इस शोक से मैं पीड़ित था। सुल में पले पोसे मेरे इस शरीर की ऐसी दुर्देशा हो, मेरे ही सेवक मेरा तिरस्कार/अपमान करें, इस प्रकार पीड़ित करें यह कितनी मानसिक-सन्ताप की बात थी। मेरे स्वर्ण भण्डार और रत्नों को जिन पर मेरा स्वामित्व था उसे दूसरे लोग चुरा रहे हैं। हाथ मैं मारा गया! यों मैं धन-मूर्छा से व्यथित हुआ।

[ 548-550 ]

हे भद्रे ! दुःखपूरित नरक जैसे कारावास में मैं श्रपने पापकर्मों से बहुत समय तक रहा। हे चारुलोचने ! मैंने इतनी शारीरिक श्रौर मानसिक पीड़ायें महा-मोह श्रौर उसके परिवार के दोष के कारण ही सहन की थी, फिर भी संसार पर से मेरी श्रासक्ति कम नहीं हुई। बहुत समय तक कैंदखाने में बैठा-बैठा भी मैं श्रन्य लोगों पर कोध करता रहा, श्रार्त-रौद्र घ्यान करता रहा श्रौर बदला लेने का विचार करता रहा। [६६१–६६३]

्धन्त में मुफ्ते दी हुई उस भव की गोली जीर्ग हुई और मेरी स्त्री भवि-तब्यता ने मुफ्ते नई गुटिका प्रदान की तथा उसी के प्रभाव से पापिष्ठिनिवास के सातवें मोहल्ले (सातवीं नरक) में मैं पापिष्ठ (नारकी) के रूप में उत्पन्न हुआ। [ द ६४ – द ६ ४ ]

## **१६. ग्रनन्त भव-भ्रमरा**

पापिष्ठिनिवास नगरी के अप्रतिष्ठान नामक स्थान पर मैं ३३ सागरोपम काल तक अनेक प्रकार के बच्च के कांटों से खिन्न-भिन्न होते हुए गेंद की तरह से उछलता रहा। फिर अन्य गोली देकर भिवतब्यता मुभ्ने पंचाक्षपशुसंस्थान में ले गयी और वहाँ मच्छ के रूप में उत्पन्न किया। वहाँ से मेरी गोली (आयु) समाप्त होने पर दूसरी गोली देकर भिवतब्यता मुभ्ने फिर पापिष्ठिनिवास के अप्रतिष्ठान स्थान में ले गई और वहाँ से वापस पंचाक्षपशुसंस्थान में सिंह के रूप में उत्पन्न किया।

[८६६–८६८]

यहाँ से गोली समाप्त होने पर अन्य-अन्य गोलियाँ देकर पापिष्ठिनिवास के चौथे मोहल्ले में और फिर पंचाक्षपशुसंस्थान में बिलाव के रूप में उत्पन्न किया। इस प्रकार मेरी पत्नी भिवतव्यता ने विविध प्रकार के नये-नये रूप धारसा करवाये प्रस्तावं ७ : ग्रनन्त भव-भ्रमगु

स्रौर प्रत्येक प्रसंग पर दुःख समुद्र के विस्तार का प्रतिक्षण साक्षात्कार करवाया।\*
स्रसंव्यवहार नगर के ऋतिरिक्त प्रत्येक नगर में भिवतव्यता मुक्ते बार-बार ले गई
सौर संसार के समस्त स्थानों पर मुझे भ्रमण करवाया। हे सुन्दिर ! महामोह के
परिवार से घरा हुस्रा श्रौर भ्रपनी पत्नी भिवतव्यता की स्राज्ञा का पालन करते
हुए मैंने कौन-कौन सा नाटक नहीं खेला। हे भद्रे ! मेरी पत्नी ने परिग्रह की स्राड़
में प्रत्येक योनि में मुक्ते श्रनेक प्रकार से विडम्बित किया। उसने मुक्ते गृह-कोकिलिका
(गोह) सर्प श्रौर चूहे के रूप घारण करवाये, जिसमें मैं भन के भण्डार को प्राप्त कर
प्रसन्न होता था श्रौर उसकी रक्षा करता था तथा किसी के द्वारा उसका हरण कर
लेने पर विह्वल होकर मृत्यु प्राप्त करता था। [ ६६६-६७४]

#### भवितव्यता प्रसन्न

जैसे घर्षण-घूर्णन न्याय से नदी में घिसते-घिसते पत्थर भी गोल हो जाता है उसी प्रकार ग्रनन्त काल तक घिसते-घिसते जब मैं कुछ ठीक हुग्रा तब गजगामिनी भिवतव्यता मुभ पर प्रसन्न हुई। ग्रनन्त काल तक मेरे साथ भटक-भटक कर महामोह ग्रादि भी थक जाने से ग्रब कुछ निर्बल हो गये थे। हे सुमुखि! मेरे पाप भी कम हुए थे, मेरी कर्मस्थिति भी कम हुई थी ग्रीर मेरी कर्मग्रन्थी भी कुछ निकट ग्रा गई थी। ग्रतः ग्रब भिवतव्यता ने मुभे दूसरी गोली देकर मानवावास में उत्पन्न किया।

मनुजगित के भरत क्षेत्र में साकेतपुर नगर में नन्द नामक व्यापारी ग्रपनी पत्नी घनसुन्दरी के साथ रहता था। भिवतव्यता की गोली के प्रभाव से में घनसुन्दरी की कुक्षि से पुत्र रूप में उत्पन्न हुग्रा। मेरा नाम ग्रमृतोदर रखा गया। क्रमणः बढ़ते हुए काम-मन्दिर के समान में युवावस्था को प्राप्त हुग्रा। एक बार वहाँ जंगल में घूमते हुए मैंने सुदर्शन नामक साधु को देखा। उन्होंने भी कृपा कर मुभे उपदेश दिया। हे भद्रे! उन्हों के समीप मैंने इन महात्मा सदागम को फिर देखा। मुनि के उपदेश से मेरे मन में कुछ भद्र परिशाम उत्पन्न हुए ग्रौर मैंने द्रव्यतः/बाह्यतः श्रावकपन ग्रहरा किया ग्रौर नमस्कार मन्त्र ग्रादि का उच्चाररा/पाठ करने लगा।

मेरी एकभवभेदी गोली के समाप्त होने पर भवितव्यता ने मुक्ते दूसरी गोली दी जिसके प्रभाव से मैं भवचक में स्थित विबुधालय में भुवनपित देव के रूप में उत्पन्न हुआ। विबुधालय में भुवनपित, व्यंतर, ज्योतिष ग्रौर कल्पवासी पाटकों में देव संज्ञक कुलपुत्र देव रहते हैं। पहले तीन के कमशः दस, ग्राठ ग्रौर पाँच भेद हैं। कल्पवासी के कल्पस्थ ग्रौर कल्पातीत दो भेद हैं। कल्पस्थ देवों के १२ ग्रौर कल्पातीत के ६ एवं पांच ग्रावास हैं। हे भद्रे! उपर्युक्त चार प्रकार के देवों में से प्रथम प्रकार के देवों में मेरा जन्म होने से मैं विबुध (देव) जाति का कुलपुत्र हुग्रा। हे पद्माक्षि ! यहाँ श्राकर मैं फिर सदागम को भूल गया । वह भी श्रपने श्रवसर की प्रतीक्षा करते हुए मुक्ते छोड़ कर मेरे से दूर चला गया । \* मैं यहाँ डेढ पत्योपम तक महान ऋद्धि सम्पन्न देव के रूप में यथेष्ट सुख भोगता रहा श्रीर श्रानन्द में डूब कर लीलापूर्वक श्रपना समय व्यतीत करने लगा। [८८५-८०]

मेरा काल समाप्त होने पर सन्तुष्ट चित्त होकर मेरी पत्नी भवितव्यता ने फिर मुक्ते दूसरी गोली दी जिससे मैं मानवावास के बन्धुदत्त व्यापारी की पत्नी प्रिय-दर्शना की कुक्षि से बन्धु नामक पुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ। क्रमशः बढ़ते हुए मैं तरुग हो गया। तब एक बार में सुन्दर नामक मुनि के सम्पर्क में आया। उनके समीप भी मैंने इन सदागम महात्मा को देखा। मुनीश्वर ने मुक्ते सदागम के विषय में कुछ बताया और शिक्षा देकर मेरी आँखें खोलने का प्रयत्न किया। हे भद्रे! इनके प्रभाव से मैं भावरहित जैन श्रमण (द्रव्य साधु) बन गया। [६६१-६६४]

द्रव्य श्रमणत्व के प्रभाव से मैं फिर विबुधालय में व्यंतर रूप में उत्पन्न हुआ। यहाँ की महद्धि और सुख में मैं फिर सदागम को भूल गया। इसके पश्चात् मैं फिर मानवावास में लाया गया जहाँ फिर मेरी भेंट सदागम से हुई । हे भद्रे ! इस प्रकार मेरी भार्या भवितव्यता के निर्देश से प्रनन्त भवचक में भटकते हुए मैंने अनन्त बार सदागम से भेंट की ग्रीर बार-बार इन्हें भूलता गया। इन महात्मा को भूल जाने से मैं श्रधिकाधिक भवचक में भटकता रहा श्रौर यदा कदा सदागम के सम्पर्क में ग्राता रहा। इसके फलस्वरूप हे सुलोचने ! मैं ग्रनन्त बार द्रव्य श्रावक बना, भ्रनन्त बार द्रव्य साध् बना ग्रीर मुभे इन महात्मा सदागम से मिलने का सौभाग्य भी मिलता रहा। जब-जब मैं महात्मा सदागम को भूलता तब-तब मुक्ते मेरी पत्नी भवितव्यता भ्रनेक स्थानों पर ले जाती भीर भिन्न-भिन्न रूप से त्रसित करती। कई बार तो मैं इन महात्मा को भूलकर कुतीथिक यति (संन्यासी) ग्रादि भी बना। उस समय मैंने इन सदागम महात्मा को भूठा और प्रपंची तक बतलाया। इस प्रकार की परिस्थितियां इस अन्तरिहत भवचक में अनन्त बार उत्पन्न हुई। इस भवचक में भटकते हुए कई बार मेरी कर्मस्थिति लम्बी हुई ग्रौर कई बार छोटी हुई। कई बार मोहराज ग्रादि शत्रु बलवान होते और कई बार महात्मा सदागम के प्रभाव से भावशत्रु ग्रंकुश में ग्राते ग्रौर निर्बल बनते । इस प्रकार बार-बार सदागम महात्मा से भेंट होते रहने से मेरा इनसे ग्रधिकाधिक सम्पर्क/परिचय बढ़ता गया । इस गाढ सम्पर्क से क्या हुन्ना? यह भी तू सुनकर समभ लें। [ ६६५-६०५ ]

महात्मा सदायम के अधिक परिचय से मेरी चितवृत्ति श्रटवी कुछ निर्मल हुई। योग्य अवसर जान कर सेनापित सम्यग्दर्शन मेरे पास श्राने के लिये उद्यत हुआ। उसने सद्बोध मन्त्री से कहा—श्रार्य! श्रापने पहले मुक्ते योग्य श्रवसर की प्रतीक्षा करने के लिये कहा था। मुक्ते लगता है कि संसारी जीव के पास मेरे जाने

का ग्रब उचित समय ग्रा गया है । ग्रतः हे नरोत्तम ! ग्राप महाराजा से पूछें, यदि उनकी ग्राज्ञा हो तो ग्रब मैं संसारी जीव के पास जाऊँ । [१०६-१०८] \*

सद्बोध—भाई! तूने बहुत ठीक कहा। तुमने योग्य अवसर को बराबर ढूंढा है। पश्चात् सद्बोध मंत्री ने फिर चारित्र धर्म महाराज से पूछा। महाराज ने मंत्री के कथन को स्वीकार किया और सेनापित सम्यग्दर्शन को मेरे पास भेजने की आज्ञा प्रदान की। [६०६–६१०]

मेरे पास ग्राने से पहले सम्यग्दर्शन ने मंत्री से पूछा— हे देव ! यदि ग्रापकी ग्राज्ञा हो तो इस पापरहित निर्दोष पुत्री विद्या को भी ग्रपने साथ ले जाकर उसे भेंट स्वरूप प्रदान करूं । इससे संसारी जीव को भी संतोष होगा ।

सद्बोध—सेनापित ! ग्रभी विद्या को ले जाने का समय नहीं ग्राया है। क्यों ? इसका कारण भी सुनो। यह संसारी जीव ग्रभी बहुत कच्चा है। ग्रभी वह तुमें ग्रच्छी तरह पहचान नहीं सकेगा ग्रभी तो वह तुमें सामान्य रूप से ही स्वीकार करेगा। जब तक वह तेरे तात्त्विक स्वरूप को न समभे ग्रौर समभ कर उसे भलीभांति धारण न करे तब तक विद्या कन्या उसे नहीं दी जा सकती। ग्रभी हम उसके कुल ग्रौर शील को नहीं जानते। ग्रभी हमारा उससे गाढ़ परिचय भी नहीं है। यदि वह विद्या का पराभव/तिरस्कार करे, उसके साथ ग्रच्छे सम्बन्ध न रखे तो मेरे जैसे को बहुत दुःख होगा। ग्रतः ग्रभी विद्या को बिना लिये ही तुम उसके पास जाग्रो। योग्य समय पर वह तेरा स्वरूप ग्रच्छी तरह से समभेगा। जब तेरा वास्तविक स्वरूप उसके घ्यान में ग्रा जायगा तब में विद्या को लेकर वहाँ ग्राऊंगा। ग्रभी संसारी जीव को सदागम का ग्राध्य प्राप्त हुग्रा है ग्रौर उसके मोहादि भावणत्रु निर्वल हुए हैं तथा उसके सुख के स्वाद को चखा है। यह महाराज चारित्रधर्मराज के प्रति उन्मुख भाव वाला हुग्रा है ग्रौर उसके मानस में महाराज के दर्शन की इच्छा उत्पन्न हुई है। ग्रभी तुम विद्या कन्या के बिना जाग्रोगे तब भी बहुत लाभ प्राप्त होगा, ग्रतः ग्रभी तुम श्रकेले ही जाग्रो। [६११–६१६]

सम्यग्दर्शन - जैसी महाराज की भ्राज्ञा ग्रीर ग्रापका परामर्श ।

इस प्रकार महाराजा के आदेश से और मंत्री के परामर्श से सेनापित अकेला ही मेरे पास आने के लिए निकल पड़ा। समय पर विद्या को अपने साथ लेकर आने के लिए उसने मंत्री को संकेत कर दिया। [६२०]

# १७. प्रगति के मार्ग पर

हे भद्रे ! मानवाबास के जनमंदिर नगर में स्नानन्द गृहस्थ स्रपनी पत्नी निन्दिनी के साथ रहता था। भिवतन्यता द्वारा दी गई गोली के प्रभाव से मैंने निन्दिनी की कुक्षि में प्रवेश किया स्नौर उसके पुत्र रूप में उत्पन्न हुन्ना। वहाँ मेरा नाम विरोचन रखा गया। कमशः बढते हुए मैं युवावस्था को प्राप्त हुन्ना।

# धर्मघोष मुनीन्द्र को धर्मदेशना

एक समय में नगर के बाहर चितनन्दन उद्यान में घूमने गया। वहाँ मैंने धर्मघोष श्राचार्य को देखा। इस समय मेरी कर्मस्थित संक्षिप्त हो गई थी श्रौर महामोहादि भावशत्रु निर्वल हो गये थे। श्रतः मैंने महाभाग्यवान श्राचार्य के चरण छूए श्रौर निर्जीव स्वच्छ भूमि देखकर बैठ गया। श्राचार्य के दर्शन से मेरे मन में भद्र भाव उत्पन्न हुए श्रौर मैं धर्म-सन्मुख हुश्रा। मेरे हृदय के भावों को ज्ञान से जान कर श्राचार्यश्री ने कानों को पवित्र करने वाले श्रमृत के समान आनन्ददायक मधुर शब्दों से उपदेश देना प्रारम्भ किया:—

संसार में मनुष्य जन्म प्राप्त करना अति किठन है, उसमें भी जैन धर्म की प्राप्ति तो और भी किठन है। \* जिस बुद्धिमान पुरुष को इनकी प्राप्ति हो, उसे तो इनके द्वारा परमपद की प्राप्ति करनी ही चाहिये। ऐसा न करने से क्या होगा? यह भी सुनलो। इस भयंकर संसार रूपी अन्तरहित मार्ग पर उसे यात्रा के लिये आवश्यक सामग्री एवं पाथेय साथ में लिये बिना ही चलने से मार्ग में अनुलनीय दु:ख परम्परा का भाजन बनना पड़ेगा। साथ ही प्राणी को यह भी समभना चाहिये कि कुशल कर्म ही संसार-समुद्र को पार करने के मुख्य साधन है, अतः उसे कर्मयोगी की तरह अच्छे कार्य ही करने चाहिये। ऐसे अमूल्य मनुष्य जन्म को व्यर्थ नहीं खोना चाहिये। [६२१-६२८]

#### सन्मार्ग-दर्शन

उस समय धर्मघोष ग्राचार्य के पास महात्मा सदागम भी पुन: दिष्टगोचर हुए। मुनीन्द्र के वचनों को श्रंगीकार करने की ग्राकांक्षा जागृत हुई ग्रौर मैंने ग्राचार्यश्री से पूछा — भगवन् ! मुक्ते क्या करना चाहिये, यह बताने की कृपा करें।

श्राचार्य — भद्र ! सुनो, तुम्हें इस संसार नाटक का पूर्णरूपेगा ग्रनादर करना चाहिये। जिनके रागद्वेष ग्रौर मोह नष्ट हो गये हैं ग्रौर जो ग्रनन्त ज्ञान, दर्शन, वीर्य, श्रौर श्रानन्द से परिपूर्ण हैं ऐसे परमात्मा की ग्राराधना करनी चाहिये। उनके द्वारा उपिदष्ट मार्ग पर चलने वाले साधु भगवन्तों की भक्ति करनी चाहिये ग्रौर जीव, ग्रजीव, पुण्य, पाप, ग्रास्रव, संवर, निजंरा, बन्ध, मोक्ष रूपी नौ तत्त्वों को सच्चे तत्त्वों के रूप में स्वीकार करना चाहिये। समस्त प्रकार से तीर्थंकर महाराज के वचनरूपी ग्रमृत का पान करना चाहिये। उनके साथ एकात्मकता धारण करनी चाहिये ग्रथवा उपकारी-उपकारक भाव को समभना चाहिये। ग्रात्महितकारी श्रमुष्ठान करना चाहिये। पुण्यानुबन्धी पुण्य का संचय करना चाहिये। श्रन्त:करण को निष्कलंक रखना चाहिये। कुविकल्परूपी वचन-जाल का त्याग करना चाहिये। भगवान् के वचन के सार को ढूंढ निकालना चाहिये। राग-द्वेष श्रादि दोषों को पहचानना चाहिये। सद्गुरु के उपदेशरूपी श्रौषिध को ग्रहण करना चाहिये। निरन्तर मन को सदाचरण में लगाना चाहिये। दुर्जनों द्वारा प्रणीत कुधमं के वचनों का तिरस्कार करना चाहिये। महापुरुषों के मध्य में ग्रपने को स्थापित करना चाहिये श्रौर निष्प्रकंपित स्थिर चित्त से रहना चाहिये।

### सम्यक्दर्शन का आगमन

धर्मघोष स्राचार्य का उपर्युक्त मधुर व्याख्यान चल ही रहा था कि सेनापित सम्यग्दर्शन वहाँ स्रा पहुँचा । स्रिति कठिनता से भेदी जाने योग्य कर्मग्रन्थि को भेद कर मैंने उसे देखा । उसे देखते ही मुक्ते स्राचार्य के उपदेश के प्रति रुचि हुई स्रौर उनके कथन पर श्रद्धा पैदा हुई, जिससे मुक्ते लगा कि सेनापित मेरा बास्तविक हितकारी बन्धु है । मैंने स्राचार्यश्री से कहा – नाथ ! स्रापकी स्राज्ञानुसार कर्त्तव्य करने के लिये मैं तत्पर हूँ । फिर स्राचार्य को वन्दन कर मैं स्रपने घर गया ।

ग्रव में सम्यग्दर्शन युक्त हुआ ग्रीर मुभे तत्त्व पर श्रद्धा हुई, जिससे मेरी श्रात्मा पित्रत्र हो गई। किन्तु, ग्रभी मेरी यह श्रद्धा विशिष्ट ज्ञान से रहित थी। हे सुमुखि! 'जिनेन्द्र भगवान् ने जो कुछ कहा है वही निःशंक सत्य है' इस प्रकार की श्रद्धा से मैं उस समय प्रसन्न था। सदागम ने ग्रपना विज्ञान मुभे थोड़ा-थोड़ा बतलाया था वही मैं जानता था, किन्तु वस्तु के सूक्ष्म भाव एवं गहन भावार्थ को ग्रभी मैं नहीं समभता था। मेरे गुरु बहुत ही योग्य ग्रौर उपदेश-कुशल थे, फिर भी वे मुभे सूक्ष्म ज्ञान नहीं दे सके; क्योंकि विशेष ज्ञान के लिये ग्रावश्यक योग्यता ग्रभी मुभे प्राप्त नहीं हुई थी। हे सुन्दरांगि! श्रद्धा ग्रौर \* ज्ञान का वास्तविक कारण तो ग्रपनी योग्यता ही है, गुरु तो सहकारी कारण निमित्त मात्र हैं। उदाहरण के तौर पर देख—घनवाहन के भव में ग्रकलंक मुनि एवं कोविदाचार्य ने मुभे उपदेश देने का बहुत प्रयत्न किया था, पर मुभ पर कुछ भी ग्रसर नहीं हुग्रा था, मुभे श्रद्धा भी नहीं हुई थी। हे सुमुखि! उसके पश्चात् भी मेरा ग्रनन्त बार सदागम से सम्पर्क हुग्रा पर मैं श्रद्धाशून्य होने से उसकी बात को सत्य ही नहीं मानता था। प्राणो में

जब जितनी योग्यता होती है तब उतने ही गुगा उसे प्राप्त होते हैं। योग्यता बिना गुगा-प्राप्ति या उसकी वृद्धि नहीं हो सकती। ग्रतः ग्राचार्य के उपदेश से मुभे मात्र सूक्ष्म ज्ञानरहित सच्ची श्रद्धा हुई, क्योंकि उस समय मुभ में इतनी ही योग्यता/पात्रता थी।

# गृहिधर्म का आगमन

कर्मग्रन्थी का भेद करते हुए मैंने कर्मस्थित को क्षीण किया था। उस समय उसमें से भी दो से नौ पल्योपम की स्थित को मैंने ग्रौर कम कर दिया, जिससे चारित्रधर्मराज का पुत्र गृहिधर्म मेरे पास ग्राया। मैंने उसे सामान्य तौर से पहचाना, विस्तृत परिचय नहीं कर सका। मैंने कितिचद् सामान्य व्रत नियम भी ग्रह्ण किये ग्रौर तदनुसार उनका पालन भी किया। मैंने जितना पालन किया वह श्रद्धा से विशुद्ध बुद्धिपूर्वक किया, परिणामस्वरूप भवितव्यता मुभे दूसरी गोली देकर कल्पवासी विबुधालय में ले ग्राई।

# सौधर्म देवलोक : पूर्वभव-स्मरण

सौधर्म के नाम से प्रसिद्ध प्रथम देवलोक में देदीप्यमान देवता का रूप धारण करते हुए मैं क्षणभर में सुख-शय्या से जागृत हुग्रा। देवता का जन्म किस प्रकार होता है भ्रौर उस समय उसका शरीर कैसा होता है यह सुनने योग्य है, श्रतः सुन—

एक दिव्य पलंग पर सुन्दर म्रति कोमल स्पर्श वाला बिछौना था। उस पर बहुत ही मुलायम चित्तानन्ददायक भ्राच्छादन (चादर) बिछा था। श्रास-पास श्रति सुगन्धित फूलों भ्रौर घूप की सुगन्ध फेल रही थी। श्राँखों को प्रिय लगने वाला दिव्य वस्त्र का श्रति सुन्दर चन्दोवा पलंग के ऊपर बंघा हम्रा था।

वहाँ मेरे सन्मुख दोनों हाथ पसार कर खड़े हुए देवता क्रों के आनन्द स्वर से मुक्ते अत्यधिक आष्ट्रचर्य हुआ। उस समय मेरे शरीर पर मुकुट, कड़े, बाजूबन्द, हार और कुण्डल आदि आभूषण सुशोभित हो रहे थे। शरीर पर सुगन्धित लेप, मुख में पान और कण्ठ में सदैव ताजा रहने वाला पुष्पहार था। ऐसे सुन्दर संयोगों में मैं शय्या से उठकर बैठा हुआ। उस समय चारों दिशायें प्रकाशमान हो रही थीं।

उस समय शय्या के पास ही देवांगनाएं खड़ी थीं, जिनके सुन्दर नेत्र निर्निनेष होते हुए भी स्रति चपल थे, जो स्रत्यन्त सुन्दर थीं ग्रौर प्रेम भरी ग्राँखों से 'जय जय नन्दा, जय जय भद्दा' बोल रही थीं । वे कह रही थी 'हे नन्द ! हे भद्र ! ग्रापकी जय हो । श्राप देव हैं । श्राप हमारे स्वामी हैं । हम ग्रापकी दासियां हैं ।' इस प्रकार अद्भुत रूप सौन्दर्य वाली वे देवियां मधुर एवं कर्णाप्रय शब्दों से बोल रही थीं ।

[६४१–६४७]

प्रस्ताव ७ : प्रगति के मार्ग पर ३०३

मेरे श्रास-पास ऐसी अद्भुत समृद्धि को देखकर मेरी आँखें विस्मय से प्रफुिलत हो गई और मैं सोचने लगा कि कौन से सत्कार्य के फलस्वरूप मुक्ते यह
ऋद्धि-सिद्धि प्राप्त हुई है। हे विमललोचने! उस समय मुक्ते ज्ञान हुआ कि विरोचन
के भव में मैंने रुचि और समक्त पूर्वक जो गृहस्थ-धर्म का पालन किया था उसी का
यह फल मुक्ते मिला है। मैं सोच ही रहा था कि सेनापित सम्यग्दर्शन और सदागम
मेरे पास आ पहुँचे। तब मुक्ते ध्यान आया कि यह सब इन पुण्यपुरुष महात्माओं का
प्रताप है। उसी समय मैंने दोनों को अपने बन्धु के समान स्वीकार कर लिया। इस
निष्चय के साथ ही मैं शब्या से उठा और देवताओं के योग्य अपने कर्त्वयों को पूरा
करने में लग गया। [१४८-११] \*

#### देव कर्त्तक्य का पालन

देवभूमि में रत्निकर्णों की प्रतिच्छाया से रिक्तम दिखाई देने वाले जल से पूर्ण ग्रौर प्रफुल्लित कमलों से शोभायमान सरोवर में हुष्ट-पुष्ट नितम्ब ग्रौर पयो- घरों वाली रूपवती देवाँगनाग्रों के साथ मैंने जलकीड़ा की। फिर मैं लीलापूर्वक जिन मन्दिर में गया। यह जिन मन्दिर ग्रति भव्य ग्रौर शुद्ध स्वर्णों से निर्मित था तथा इसका ग्रांगन रत्न-जिटत था। वहाँ इढ़ मिक्त पूर्वक मैंने जिनेन्द्र भगवान् को वन्दन किया। फिर मैंने तीर्थंकर देव के वचनों से परिपूर्ण मिल्यरत्नमय निर्मल पत्रों में संग्रहित मनोहर पुस्तक को खोला। इस पुस्तक के लिखित वर्णन को पढ़ने से रोम-रोम विकसित होता था। ऐसी सुन्दर पुस्तक को पढ़ा ग्रौर मुभे क्या-क्या करना है, इसकी जानकारी उस ग्रन्थ से प्राप्त की। इस देवलोक में मैंने इच्छानुसार पाँचों इन्द्रियों के भोग भोगे ग्रौर दो सागरोपम से कुछ कम काल तक मैं यहाँ भानन्दपूर्वक रहा। [६५२—६५४]

#### कलन्द ग्रामीर

यहाँ का समय पूरा होने पर भवितव्यता ने मुक्ते फिर एक गोली दी जिससे मैं पुन: मानवावास में मदन नामक ग्राभीर (ग्वाल) की पत्नी रेएाा की कुक्षि से पुत्र रूप में उत्पन्न हुन्ना। यहाँ मेरा नाम कलंद रखा गया। हे सुन्दरांगि! यहाँ ग्राने पर मेरे प्रिय बन्धु सम्यग्दर्शन ग्रौर सदागम को तो मैं भूल ही गया। वे यहाँ ग्राये ही नहीं। हे भद्रे! मैंने वहाँ गृहिधमें को भी नहीं देखा। क्योंकि, सम्यग्दर्शन ग्रौर सदागम के ग्रभाव में वह एकाकी दृष्टिगोचर भी नहीं होता। फिर भी, हे हंस-गामिनि! पूर्वभव में मेरा कुछ विकास हुन्ना था जिससे मैं पाप से डरता रहा श्रौर भद्र परिणाम से ही मैंने ग्वाले के भव को पूरा किया। [६५६-६५६]

# विस्मृति और भ्रम्स

भवितव्यता द्वारा दो गई अन्य गोली से मैं मानवावास से ज्योतिषी देवगति में उत्पन्न हुआ। यहाँ भी मुक्ते अनुल सम्पत्ति प्राप्त हुई। खूब इन्द्रियों को तृष्त किया ग्रौर प्रचुर भोग भोगे। यहाँ महामोह ग्रौर परिग्रह से कई बार भेंट हुई। मैंने उनसे सम्बन्ध बढ़ाया ग्रौर उनके प्रति विशेष पक्षपातपूर्ण व्यवहार किया। उन्हें मैंने ग्रपना मित्र मान लिया। सम्यग्दर्शन ग्रौर सदागम को तो मैं बिलकुल भूल ही गया। [१६०-१६२]

ज्योतिषी देव का मेरा काल समाप्त होने पर भवितव्यता ने फिर मुभे दूसरी गोली देकर पंचाक्षपशुसंस्थान में मेंढ़क के रूप में उत्पन्न किया। महामोहादि से सम्बन्ध बढ़ाने के कारण मेरी पत्नी भवितव्यता मुभसे रुष्ट हो गई थी श्रौर उसे मुभे नाच नचाने की श्रादत पड़ी हुई थी, इसीलिये मेंढक के भव की गोली जीर्ण हो जाने पर उसने मुभे नई-नई गोलियां देकर मुभसे श्रनेक रूपों में नाटक करवाये श्रौर श्रनेक स्थानों पर इधर-उधर भटकाया। [१६३-१६४]

#### वासव

नानाविष स्थानों में भ्रमए करवाकर मेरी पत्नी भवितव्यता ने फिर मुभे मानवावास के कम्पिलपुर नगर के राजा वसुबन्ध की धरा नामक रानी की कूख से वासव नामक राजपुत्र के रूप में उत्पन्न किया। यहाँ मेरे पास वैभव होने पर भी में सत्कृत्य करता था जिससे सर्व प्रिय हो गया था। युवक होने पर एक बार मैं शान्तिसूरि नामक सद्धर्मोपदेशक से मिला। हे भद्रे! इनका उपदेश सुनने के बाद मुभे सम्यग्दर्शन ग्रीर सदागम भी दिखाई दिये। इनके श्रधिक परिचय से में सुहृदाभास शत्रु महामोहादि कुछ निर्बल हुए। महामोहादि भावशत्रु बाहर से मित्र जैसे लगते थे पर वास्तव में वे मेरे ग्रान्तरिक शत्रु ही थे, किन्तु ग्रभी तक मैं उन्हें ग्रच्छी तरह नहीं परख सका था।

हे चारभाषिशा ! सम्यग्दर्शन ग्रीर सदागम के सम्पर्क एवं प्रताप से यहाँ मुफ्ते कुछ लाभ हुग्रा। यहाँ का काल समाप्त होने पर भिवतव्यता मुफ्ते दूसरे देव-लोक में ले गई। \* यहाँ भी मेरा सम्यग्दर्शन ग्रीर सदागम से परिचय हुग्रा। यहाँ बहुत समय तक मैंने देवताग्रों के दिव्य ग्रीर ग्रतुल सुखों का उपभोग किया ग्रीर ग्रानन्द में समय व्यतीत किया। [६६४-६७०]

#### सम्यग्दर्शन और सदागम की जय-पराजय

देवलोक से मैं फिर मनुजगित के कांचनपुर नगर में आया। महामोह के दोष से यहाँ भी मैं सम्यग्दर्शन और सदागम को भूल गया। हे भद्रे! इस प्रकार मैंने असंख्य बार सम्यग्दर्शन और महात्मा सदागम से भेंट की होगी और अनेक बार ये मेरे पास से चले गये होंगे। सम्यग्दर्शन तो मेरे पास से एकदम ही चले गये थे। इसका कारण यह था कि मैं संख्यातीत स्थानों पर भटका किन्तु अभी तक मैंने बास्तविक विरति (त्याग) भाव धारण नहीं किया था। मात्र ऊपरी श्रद्धा से

प्रस्ताव ७: प्रगति के मार्ग पर

सन्तुष्ट होकर श्रावक बना था पर सर्वविरित (पूर्ण त्याग) की भावना नहीं हुई थी। क्योंकि, कई बार नैसिंगिक सरलता के कारण ग्रौर कई बार किसी को प्रसन्न रखने के लिए मैंने श्रद्धायुत होकर श्रावक वेष घारण किया था, किन्तु हृदय से सर्व-विरित भाव कदापि घारण नहीं किया था। संख्यातीतवार जब-जब सम्यग्दर्शन से भेंट होती थी तब-तब मेरा सदागम से ग्रवश्य मिलाप होता था ग्रौर उसके मूल में सामान्य रूप से गृहिधर्म ग्रवश्य रहता था। कई बार ऐसा भी बना कि गृहस्थ धर्म के साथ मैंने सम्यग्दर्शन को नहीं भी देखा। सामान्यतः सम्यग्दर्शन के साथ सामान्य गृहस्थधर्म ग्रौर सदागम को मैंने ग्रसंख्य बार देखा। जब-जब मैंने इन तीनों को देखा तब-तब मुभे सुख प्राप्त हुग्रा, पर बीच-बीच में कई बार मैंने इन्हें छोड़ भी दिया। ग्रकेले सदागम को तो मैंने अनन्तबार देखा, पर इसके बिना सम्यग्दर्शन कभी दिखाई नहीं दिया। [६७१–६७६]

हे भद्रे ! जब-जब सम्यग्दर्शन मेरे पास होता तब-तब पुण्योदय मेरा मित्र बना रहता ग्रौर मेरे अनुकूल रहता । मानवावास या विबुधालय में मुसे जो यथेष्ट भोग, संपत्ति ग्रौर विलास के सुख-साधन प्राप्त होते थे वे सब पुण्योदय के ही प्रताप से प्राप्त होते थे । हे भद्रे ! सम्यग्दर्शन की उपस्थिति से ग्रन्य लाभ यह होता था कि मेरी कर्मे स्थिति लध्बी (संक्षिप्त) होती जाती, भावशत्रु भयभीत रहते ग्रौर महामोहादि चुप पड़े रहते । हे सुमुखि ! जब कभी मेरे भावशत्रु प्रबल हो जाते तब मेरा पुण्योदय मित्र मुस से दूर हो जाता जिससे मुसे बहुत त्रास होता । पुण्योदय के दूर होते ही मेरे समक्ष दु:ख के पहाड़ खड़े हो जाते । इस सब के फलस्बरूप ही भवितव्यता मुसे ग्रनन्त काल से भटका रही थी । पुण्योदय के ग्रभाव में कर्मे स्थिति फिर लम्बी हो जाती ग्रौर मन एकदम ग्रधम तथा तत्त्व-श्रद्धा-रहित हो जाता । ऐसे समय मोहादि महाशत्रृ प्रबल हो जाते ग्रौर मुस पर ग्रपना प्रभुत्व जमाते तथा सम्यग्दर्शन ग्रौर सदागम मुस से दूर चले जाते । ऐसी घटना ग्रनेक बार घटी ।

[ १८०-१८६ ]

एक विशेष बात तुभे भ्रौर बतलादूं कि मिथ्यादर्शन द्वारा जब सेनापित सम्यग्दर्शन पराभूत होता तब ज्ञानसंवरण \* सदागम पर विजय प्राप्त कर उसे भी दूर कर देता। कभी सम्यग्दर्शन भीर सदागम भी विजय प्राप्त कर मिथ्यादर्शन भीर ज्ञानसंवरण को दूर भगा देते।

हे भद्रे ! इस प्रकार दोनों पक्षों की जय-पराजय चलती ही रहती । देश, काल, बल और परिस्थित के अनुसार जब जिसकी प्रबलता होती तब उसकी विजय और विपक्ष की पराजय होती । इस प्रसंग में मुख्य बात यह थी कि दोनों पक्षों में से जिस पक्ष के प्रति मैं अपना प्रेम प्रदिश्ति करता प्रायः उसकी विजय होती और जिसके विरुद्ध रहता उसकी पराजय होती । दोनों पक्षों की हार-जीत अनन्त काल तक होती रही । [१८७-११०]

# विभूषरा

बहिन श्रगृहीतसंकेता ! अन्यदा भिवतव्यता ने मुभ्रे नई गोली देकर मानवा-वास के मध्यवर्ती सुन्दर सोपारक नगर के व्यापारी शालिभद्र की पत्नी कनकप्रभा की कुक्षि से पुत्र रूप में उत्पन्न किया । यहाँ मेरा नाम विभूषण रखा गया ।

# महापुरुषों की निन्दा : आशातना

एक समय मैं शुभकानन उद्यान में गया। वहाँ मुक्ते सुघाभूत स्राचार्य के दर्शन हुए। मैंने उनका उपदेश सुना। उसी समय मेरी सेनापति सम्यम्दर्शन श्रौर इन महात्मा सदागम से भेंट हुई । उपदेश सुनकर मुक्ते तत्त्व पर रुचि/श्रद्धा हुई, पर मनमें विरित (त्याग) भाव उत्पन्न नहीं हुआ । हे निष्पापे ! गुरु के श्राग्नह से श्रांतरिक सच्ची इच्छा के बिना मैं साधु भी बन गया। मैंने साधु का वेष घारएा किया और साधुय्रों के बीच रहा भी, पर कर्म-दोष से मैं विभाव (विपरीत) मार्ग पर चला गर्या ग्रौर श्रपने वास्तविक कर्तव्य को भूल गया । ऐसे ग्रवसर पर महामोहादि पुनः प्रबल हो गये ग्रौर सम्यग्दर्शन तथा सदागम भावतः मेरे से दूर चले गये । महामोह के वशीभूत में परिनन्दा करने लगा, सकारगा या अकारएा दूसरों पर भ्राक्षेप करने लगा। मैंने तपस्वियों की निन्दा की, श्रादर्श चरित्र वाले महापुरुषों की निन्दा की, सित्त्रिया में रुचि रखने वाले प्रारिएयों की टीका-टिप्पर्गी की । ऐसे उच्चस्तरीय पुरुषों की निन्दा करते हुए मेरे मन में किचित् भी ग्लानि नहीं हुई । बात यहाँ तक पहुँची कि संघ, श्रुतज्ञान, गराधरों ग्रौर स्वयं तीर्थं करों की निन्दा और आशातना करने से भी मैं नहीं चूका। गणधर और तीर्थं-कर भी अमुक विषय को बराबर नहीं समभ सके, ऐसे आक्षेप मैंने किये। यों साध् का वेष धारेंग करके भी मैं पूर्णरूपेगा पापात्मा, गुर्गों का शत्रु स्रौर महामोहा-भिभूत भयंकर मिथ्यादिष्टवान बन गया ।

# दुःख-समुद्र में पतन

हे भद्रे! ऐसी पाप चेष्टाभ्रों के परिणाम स्वरूप में श्रित कठिन दुर्भेद्य कर्मसमूह से घर गया। परिणाम स्वरूप मेरी पत्नी भिवतव्यता ने मुक्ते फिर से अनन्त काल तक दुःखसमुद्र में डुबा कर लगभग सभी स्थानों पर भटकाया। इस संसार में रही हुई समस्त द्रव्यराणि को मैंने ग्रर्घपुद्गल-परावर्तन से कुछ कम समय में भोग लिया भौर चारों तरफ खूब भटका। हे पद्मपत्राक्षि! इस संसार-चक्र के भ्रमण में एक भी विपत्ति शेष न रही जो मुक्त पर न पड़ी हो, अर्थात् एक भी दुःख या विडम्बना बाकी न रही। [६६१-१००४]

### प्रज्ञाविशाला की विचारगा

संसारी जीव की उपर्युं क्त आत्मकथा सुनकर उसके भावार्थ को थोड़ा-थोड़ा समभने वाली अगृहीतसंकेता मन में चिकत हुई। इस आत्मकथा को सुनकर प्रज्ञा-विशाला के मन में कीव्र संवेग उत्पन्न हुआ और वह सोचने लगी— मैं ऐसा समभती हूँ कि संसारी जीव को लगे समस्त पापों में से महामोह और पिरग्रह ग्रति भयंकर हैं। इसका कारण यह है कि जब संसारी जीव को सम्यग्दर्शन का पिरचय नहीं हुग्रा था ग्रीर वह किसी भी प्रकार के गुणों से रहित था तब कोघादि पापों ने उसे ग्रनर्थ-परम्परा में भोंका, उसे नचाया, इसमें तो ग्राश्चर्य ही क्या? किन्तु सम्यग्दर्शन का पिरचय होने ग्रीर गुण प्राप्त करने के पश्चात् भी महामोह ग्रीर पिरग्रह ने इसे दीर्घकाल तक संसार के सभी स्थानों में भटकाया, इसीलिये ये दोनों ग्रातिप्रबल ग्रनर्थकारी हैं।

जहाँ-जहाँ महामोह स्रीर पिरग्रह होते हैं, वहाँ-वहाँ कोघादि तो होते ही हैं, क्यों कि इस समस्त समुदाय का नायक महामोह ही हैं। पिरग्रह भी इस सब का साश्रय स्थान है, क्यों कि यह लोभ का मित्र है सौर लोभ महामोह की सेना में मुख्य अधिकारी है। ग्रतः संसारी जीव के गुर्गों के घात के लिए ये दोनों भूलतः नायक हों तो इसमें भी क्या स्राण्चर्य ? वैसे कोधादि भी प्राण्गी के सद्गुर्गों का नाश करने में समर्थ हैं, किन्तु ये दोनों उच्चस्तर पर पहुंचे हुए प्राणी को भी नीचे गिराने में समक्ष है, इसीलिये ये ग्रति दारुण कहे जाते हैं। महामोह के बिना कोधादि तो हो ही नहीं सकते, क्योंकि वे तो बेचारे पैदल सैनिकों जैसे हैं। इन्हें ग्राज्ञा देने वाले सेनापित तो ये दोनों ही हैं। सिद्धि-प्राप्ति के इच्छुक प्राण्गियों के लिये विशेष रूप से अनुक्रम से इनके दोषों का यहाँ दिग्दर्शन कराया गया है। संसारी जीव के समस्त ग्रनर्थों के जनक ये दोनों ही हैं। गुरु महाराज इस वास्तविकता को नित्य ही ग्रपने उपदेश द्वारा लोगों को बताते रहते हैं, वेतावनी देते रहते हैं, फिर भी लोग इन दोनों पापियों का त्याग नहीं करते, तब क्या किया जाय ? कोविदाचार्य ने श्रुति को दुष्टा कहा था, पर मूर्ख मनुष्य बार-बार उसी में ग्रासक्त होते हैं, उसके हाथ में फंसकर उसके खिलौने बन जाते हैं। [१००५-१०२०]

प्रज्ञाविशाला को गाढ चिन्तन में संलग्न देखकर भव्यपुरुष ने पूछा—किहये माताजी ! स्राप क्या सोच रही हैं ?

उत्तर में प्रज्ञाविशाला ने कहा—वत्स ! पहले तू निराकुल होकर संसारी जीव की पूरी आत्मकथा सुनले, शीघ्रता न कर । मेरे मन में जो विचार उठे हैं वे मैं तुम्हें बाद में सुना दूंगी । इसकी आत्मकथा स्रव लगभग समाप्त होने स्रा रही है, स्रत: तू पहले इसे घ्यान पूर्वक सुनले ।

यह सुनकर राजकुमार भव्यपुरुष ग्रादर सहित चुप हो गया। संसारी जीव \* पुन: श्रपनी ग्रात्मकथा का शेष भाग सुनाते हुए कहने लगा।

[ १०२१-१०२४]

#### विशद

बहिन अगृहीतसंकेता! इसके पश्चात् भिवतव्यता मुभे भद्रिलपुर नगर के राजा स्फटिकराज की पत्नी विमला रानी की कूख में ले गई। वहाँ मैं उनके पुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ और मेरा नाम विशद रखा गया। राजवेभव के आनन्द का उपभोग करते हुए, कमशः बढ़ते हुए मैं युवावस्था को प्राप्त हुआ। एक समय मेरा सुप्रबुद्ध मुनि से मिलन हुआ। इनकी सुसंगति से मुभे जैन-शासन का बोध हुआ। हे भद्रे! उस समय सेनापित सम्यव्दर्शन, महात्मा सदागम और राजकुमार गृहिधमें से मेरी पुनः मित्रता हुई। वहाँ मैंने वतों का पालन किया और मेरी आत्मा तात्त्विक श्रद्धा से पवित्र हुई। इस स्थित में मैं वहाँ लम्बे समय तक रहा। मात्र सूक्ष्म पदार्थों का पृथक्करण करने योग्य गहन ज्ञान मुभे नहीं हुआ था, पर मैं धीरे-धीरे प्रगति कर रहा था। परिणाम स्वरूप मेरा अन्तरंग मित्र पुण्योदय फिर से प्रकट हुआ और मेरे साथ अधिकाधिक प्रीति बढ़ाता गया।

#### गमनागमन

पुण्योदय के प्रताप से मैं तीसरे देवलोक में गया जो विबुधालय का एक भाग है। वहाँ मैंने शब्दादि पाँचों इन्द्रियों के सुन्दर/प्रशस्त भोगों को खूब भोगा। देवलोक में तो इन्द्रिय भोगों की विपुलता रहती ही है। सात सागरोपम काल तक मैं देवलोक में रहा, फिर मानवावास में श्राया, वहाँ से फिर विबुधालय में गया। हे भद्रे! यों अनेक बार मेरा आवागमन होता रहा। संक्षेप में, मेरे तीनों मित्रों के साथ मैंने बारह ही देवलोकों को कई बार देखा। बीच-बीच में कभी-कभी मेरे मित्र मुक्ते छोड़ भी जाते थे, पर कमशः इन तीनों मित्रों के साथ मेरे सम्बन्ध धीरे-धीर दढ़ होते जा रहे थे। इसके पश्चात् मेरी पत्नी भिवतव्यता ने बारहवें देवलोक से मुक्ते वापस मानवावास में भेजा, उसका वर्णन अब आगे करता हूँ।

[१०२**५**—१०३३]



# उपसंहार

विमलमिप गुरूणां भाषितं भूरिभव्याः, प्रबलकलिलहेतुर्यो महामोहराजः । स्थगयति गुरुवीर्योऽनन्तसंसारकारी, मनुजभवमवाप्तास्तस्य मा भूत वश्याः ॥१०३४॥

अनेक प्रकार के प्रवल षड्यन्त्र खड़े करने वाला, संसार को अनन्त काल तक बढ़ाने वाला और महान् शक्तिशाली यह महामोह महाराजा है। गुरु महाराज के विशुद्ध एवं पवित्र उपदेश को, बारम्बार विवेचन पूर्वक स्पष्ट की हुई बात को भी जो दबा देता है, निर्जीव कर देता है, दूर कर देता है ऐसा प्रवल यह महामोह राजा है। श्रतः हे भव्य प्राणियों! मनुष्य जन्म प्राप्त कर कभी इस मोहराजा के वशीभूत न बनें। [१०३४]

> सकलदोषभवार्णवकारगां, त्यजत लोभसखं च परिग्रहम् । इह परत्र च दुःखभराकरे, सजत मा वत कर्णासुखे घ्वनौ ।।१०३५।।

परिग्रह लोभ का मित्र है, सभी दोषों का कारएा है ग्रौर संसार-समुद्र में डुबाने वाला है, ग्रतः इस परिग्रह का त्याग करें। इस भव ग्रौर परभव में दुःख के भार से ग्राप्लावित ध्वनि-सुख (श्रवणेन्द्रिय के माने हुए सुख मधुर-ध्वनि) में ग्रासक्ति न रखें। [१०३४]

एतिन्विदितमशेषवचोभिरत्र, प्रस्तावने तदिदमात्मिधया विचिन्त्य । सत्यं हितं च यदि वो रुचितं कथिंच-त्तर्गं तदस्य करगो घटनां कुरुध्वम् ।।१०३६।।

श्रनेक घटनाश्रों से इस खण्ड (प्रस्ताव) में उपर्युक्त बात को स्पष्ट किया गया है। श्रात्मदृष्टि से श्राप लोग इस विषय में विचार करें श्रौर यदि श्रापको इसमें से कोई भी बात सत्य एवं हितकारी लगती हो श्रौर उसके प्रति श्राप में रुचि उत्पन्न हुई हो तो ऐसे हितकारी कथन को आप शीघ्र श्रपने जीवन में सिक्रय श्राचरण रूप से उतारने का प्रयत्न करें। [१०३६]

उपिमिति-भव-प्रपञ्च कथा का महामोह, परिग्रह, श्रवणेन्द्रिय के फल का वर्णन करने वाला सातवां प्रस्ताव समाप्त ।

# उपमिति-भव-प्रपंच कथा

८. अष्टम प्रस्ताव

#### पात्र-परिचय

| रूथल            | मुरूप प7व्र | परिचय                                               | स्राक्षांच्य प्र | त्र परिचय           |
|-----------------|-------------|-----------------------------------------------------|------------------|---------------------|
| सप्रमोद         | मधुवाररा    | सप्रमोद नगर का राजा                                 |                  |                     |
| नगर<br>(बहिरंग) | सुमालिनी    | मधुवारगा राजा की<br>पटरानी                          |                  |                     |
| (416511)        | गुराधाररा   | पटराया<br>संसारी जीव, मधुवारणा<br>सुमालिनी का पुत्र | -                |                     |
|                 | कुलन्धर     | गुणधारण का मित्र                                    |                  |                     |
| साह्लाद         | कनकोदर      | गन्धसमृद्ध नगर का राज                               | T                |                     |
| मंदिर<br>(चन)   | कामलता      | राजा कनकोदर की<br>पटरानी                            |                  |                     |
| गन्धसमृद्ध      | मदनमंजरी    | संसारी जीव गुराधारण                                 | लवलिका           | मदनमंजरी की         |
| नगर             |             | की पत्नी, कनकोदर-                                   |                  | सखी, नरसेन और       |
|                 |             | कामलता की पुत्री                                    |                  | वल्लरिका की पुत्री  |
|                 |             | (भविष्य में होने वाली                               |                  |                     |
|                 |             | सुललिता ग्रौर ग्रगृहीत                              | -                |                     |
|                 |             | संकेता)                                             |                  |                     |
|                 |             | ,                                                   | ग्रमितप्रभ       | गगनवल्लभपुर के      |
|                 |             |                                                     |                  | विद्युद्दंत विद्या- |
|                 |             |                                                     |                  | घर का पुत्र         |
|                 |             |                                                     | भानुप्रभ         | गान्धर्वपुर के नाग- |
|                 |             |                                                     |                  | केसरी विद्याघर      |

कापुत्र

कापुत्र

प्रहरी

रथनुपुर के रति-

मित्र विद्याघर

महारानी काम-लता की दासी

कनकोदर विद्या-

घर का अनुचर

समय-सूचक

रतिविलास

धवलिका

चटुल

कालनिवेदक

| (ग्रम्तरंग)          | पुण्योदय<br>सदागम<br>सम्यग्दर्शन<br>सात राजा | - गुणधारण के भ्रन्तरंग मित्र                               |
|----------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                      | सुखासिका                                     | गुराधारण की भ्रन्तरंग                                      |
|                      | कन्दमुनि                                     | सखी<br>छद्मस्थ विद्वान् साधु,<br>भविष्य में होने वाली महा- |
|                      | निर्मलाचार्य                                 | भद्रा और प्रज्ञाविशाला<br>केवलज्ञानी, उपदेशक               |
|                      |                                              | ⊸ दशकन्या परिचय—                                           |
| चित्तसौन्दर्य<br>नगर | शुभपरिसाम<br>निष्प्रकम्पता                   | चित्तसौन्दर्य नगर का राजा<br>राजा शुभपरिगाम की             |
| (म्रन्तरंग)          | चारुता                                       | रानी<br>राजा शुभपरिगाम की<br>रानी                          |
|                      | १. क्षान्ति                                  | रानी निष्प्रकम्पता<br>की पुत्री                            |
|                      | २. दया                                       | रानी चारुता की पुत्री                                      |
| शुभ्रमानस<br>नगर     | शुभाभिसन्धि                                  | शुभ्रमानस नगर का<br>राजा                                   |
| (श्रन्तरंग)          | वरता                                         | राजा शुभाभिसन्धि<br>की रानी                                |
|                      | वर्यता                                       | राजा शुभाभिसन्घि<br>की रानी                                |
|                      | ३. मृदुता<br>४. सत्यता                       | रानी वरता की पुत्री<br>रानी वर्यता की पुत्री               |
| विशद<br>मानस         | शुद्धाभिसन्धि                                | विशदमानस नगर<br>का राजा                                    |
| नगर<br>(ग्रन्तरंग)   | शुद्धता                                      | राजा शुद्धाभिसन्धि<br>की रानी                              |
|                      | पापभोरुता                                    | राजा शुद्धाभिसन्घि<br>की रानी                              |
|                      | ५. ऋजुता<br>६. ग्रचौरता                      | रानी शुद्धता की पुत्री<br>रानी पापभीरुता की पुत्री         |
| Education Interr     | national                                     | For Private & Personal Use Only                            |

| युश्रचित्तपुर<br>(ग्रन्तरंग) | वरेण्यता    | शुभ्रचित्तपुर का राजा<br>राजा सदाशय की रानी<br>सदाशय-वरेण्यता की<br>पुत्री |                                                        |
|------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                              | द. मुक्तता  | सदाशय-वरेष्यता की<br>पुत्री                                                | <b>धर्म</b> } दो ग्रन्तरंग<br><b>शुक्ल</b> रिवेत पुरुष |
|                              |             | सेनापति सम्यग्दर्शन<br>की पुत्री                                           | n) <del></del>                                         |
|                              | १०. निरोहता | चारित्रधर्मराज-विरति<br>की पुत्री                                          | पद्मा<br>पद्मा<br>चारिकाएँ (लेश्याएँ)<br>शुक्ला        |
|                              | जनतारस      | गुणघारण का पुत्र                                                           |                                                        |

| ग्रैवेयक          | ग्रंवेयक देव | संसारी जीव देव |
|-------------------|--------------|----------------|
| <b>१:२:३:४:</b> ४ |              | केरूप में      |

| सिहपुर   | गंगाधर      | संसारी जीव, महेन्द्र- |
|----------|-------------|-----------------------|
| (बहिरंग) |             | वीसाकापुत्र           |
|          | सुघोषाचार्य | जैनाचार्य, गंगाघर     |
|          |             | के उपदेशक             |

| शंखनगर<br>(बहिरंग) | महागिरि<br>भद्रा | शंखनगर का राजा<br>राजा महागिरि की<br>रानी | ऋद्धि गौरव े शैलराज के<br>रस गौरव े अन्तरंग                                                         |
|--------------------|------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    | सिह              | संसारी जीव, महागिरि-<br>भद्रा का पुत्र    | साता गौरव सहयोगी                                                                                    |
|                    | धर्मबंधु         | मुनि, सिंह के धर्म गुरु                   | आर्त्ताशय े गौरवों के रौद्राभिसन्धि ज्ञनुयायी कृष्णा, नीला, परिचारिकाएँ, कापोता लेक्याएँ, ग्रात्ती- |

शय श्रीर रौद्राभि-सन्धि की सेविकाएँ

384

प्रस्ताव ५ : पात्र परिचय

| पंचाक्ष | पशु संस्थान |
|---------|-------------|
| विबुधा  | लय          |
| मानवा   | वास         |

आयुष्य ग्रन्तरंग का एक स्वतंत्र राजा अत्यन्त अबोध एकाक्ष निवास का राज्यपाल तीव्र मोहोदय एकाक्ष निवास का सेनापति

|            |                     |                           | तात्र माह    | ादय एकाका नवास<br>का सेनापति |
|------------|---------------------|---------------------------|--------------|------------------------------|
|            |                     |                           |              | का समापात                    |
|            |                     | समस्त पात्र-सम्मिल        | न            |                              |
| क्षेमपुरी  | युगन्धर             | क्षेमपुरी का राजा         | प्रियंकरी    | दासी                         |
|            | नलिनी               | राजा युगन्धर की रानी      |              |                              |
| शंखनगर     | <b>ग्र</b> नुसुन्दर | संसारी जीव,               | पुरन्दर      | ग्रनुसुन्दर चक्रवर्ती        |
| चित्तरम उह | प्रान               | चऋवर्ती, चोर              |              | कापुत्र                      |
| मनोनन्दन ( | वैत्य               |                           |              |                              |
| हरिषुर     | भीमरथ               | हरिपुर का राजा            |              |                              |
| (बहिरंग)   | सुभद्रा             | राजा भीमरथ की रानी        |              |                              |
|            | समन्तभद्र           | भीमरथ-सुभद्राकापुत्र,     | सुघोष        | श्राचार्य समन्तभद्र          |
|            |                     | ग्राचार्य, सदागम          |              | के गुरु                      |
|            | महाभद्रा            | भीमरथ-सुभद्राकी पुत्री,   | दिवाकर       | गंधपुर के रविप्रभ            |
|            |                     | समन्तभद्र की बहिन,        |              | श्रौर पद्मावती               |
|            |                     | प्रज्ञाविशाला, कन्दमुनि   |              | का पुत्र, महा-               |
|            |                     | का जीव, प्रवर्तिनी साध्वी |              | भद्राकापति                   |
|            |                     |                           |              | •                            |
|            | _                   |                           |              | -सम्बन्धो रचना               |
| रत्नपुर    | मगधसेन              | रत्नपुर का राजा           | <del>-</del> | द्रव्य, चोरी की वस्तु        |
| (बहिरंग)   | सुमंगला             | राजा मगघसेन की रानी       | कर्ममल       | भस्म, श्रारीर                |
|            | _                   |                           |              | पर लेपन                      |
|            | सुललिता             | मग्धसेन-सुमंगला की        | राजस्        | सोनागेरु का हथछापा           |
|            |                     | पुत्री, मदनमञ्जरी का      |              |                              |
|            |                     | जीव, ग्रगृहीतसंकेता       |              |                              |

तामस्

मसी का चांदला

श्रसदाचार गधा (बैठने के लिए)
दुष्टाशय राजपुरुषों से वेष्टित
विवेकीजन पापों की निन्दा करने वाले कषाय उद्धत बालक संभोग शब्दादि विषय, फूटा ढोल

बहिलोंकविलास

दुर्जनों का स्रट्टहास्य

शंखपुर (बहिरंग) श्रीगर्भ शंखपुर का राजा, स्रतु-

सुन्दर चक्रवर्ती (संसारी

जीव) का मामा

कमिलनो राजा श्रीगर्भ की रानी,

महाभद्रा की मौसी

पुण्डरीक श्रीगर्भ-कमलिनी का पुत्र

भव्यपुरुष, सुमति, ग्राचार्य

समन्तभद्र के पट्टघर

संसारी जीव कथानायक, श्रनुसुन्दर

चकवर्ती

अवधि सद्बोध का मित्र

श्रमृतसार

गांधारराज-पद्मिनी का

पुत्र, संसारी जीव की प्रगत ग्रात्मा धनेश्वर

अर्जाचार्य पुण्डरीक का पट्टधर ग्राचार्य

# गुराधाररा त्रीर कुलन्धर

## गुराधाररा कुमार \*

मानवावास में एक सप्रमोद नगर था। यह नगर ग्रनेक ग्रकल्पनीय उत्तम गुर्गों से विभूषित था और इसमें निरन्तर उत्सव होते रहते थे। जैसे मेघ पृथ्वी को जल का दान देकर उपजाऊ बनाते हैं वैसे ही यहाँ के नागरिक प्राथियों को दान रूपी जल से सिचित कर हर्षित करते थे। हृष्ट-पृष्ट नागरिक अपनी मन्द गति से भूमकर चलते हुए मानो इन्द्र के ऐरावत हाथी का भ्रम उत्पन्न करते थे। यहाँ की ललनायें रूप-लावण्य और वस्त्राभूषणों से देवांगनाम्रों जैसी लग रही थीं। उनके पलक भपकने मात्र से वे देवियों से भिन्न दिखाई देती थीं। इस नगर में मधुवारएा नामक राजा राज्य करता था जो शत्रु रूपी हाथियों के गण्डस्थल को छिन्न-भिन्न करने वाला, ग्रत्यन्त पुरुषार्थी ग्रौर विरूपात कीर्त्ति वाला था। यह राजा राज्यधन को प्रजा का धन मानकर उसे इस प्रकार व्यय करता था कि जिससे अधिकाधिक लोकोपयोगी कार्य हो सके। यह इतना ग्रात्मविश्वासी था कि उसकी स्त्री ग्रत्यन्त रूपवती होने पर भी उसने रएावास में कोई पहरेदार नहीं रखा था । उसकी रूप-लावण्य से परिपूर्ण, कमल जैसी आँखों वाली, उत्तम कूलोत्पन्न, भ्रनेक गुरा विभूषित सुमालिनी नामक महारानी थी। इसने राजा को अपने हृदय में बसा लिया था, फिर भी वह स्वयं राजा के चित्त में बसी हुई थी श्रर्थात इनमें दो शरीर एक मन जैसा भ्रट्ट प्रेम था। [१-७]

हे भद्रे अगृहीतसंकेता! मेरी स्त्री भिवतव्यता की प्रेरणा से मैंने पुण्योदय के साथ इस निपुण धर्माचारिणी महादेवी सुमालिनी की कुक्षि में पुत्र रूप से प्रवेश किया। हे अनधे! योग्य समय पूर्ण होने पर मैं कूख से बाहर आया। मेरे शरीर के सब अवयव सुन्दर थे। मेरा मित्र पुण्योदय भी मेरे साथ ही बाहर आया। मेरा जन्म होते ही चारों तरफ आनन्द फैल गया, बाजे बजने लगे, संगीत होने लगा और पूरा राजभवन हर्ष में डूब गया। उस समय जो बघाइयाँ दी गई, उनका वर्णन अशक्य है। मेरे पिताजी को भी अत्यन्त आनन्द हुआ। मनमोहक रास, नृत्य और विलास होने लगे, बाजे बजने लगे, लोगों को पुरस्कार वितरित किये गये, भोजन प्रचुर मात्रा में वितरित किया गया, गायन की महफिलें जमने लगीं, मद्य की मस्ती में मस्त लहरी लोग इधर-उधर धूमने लगे, सुन्दर स्त्रियों के साथ वामन नृत्य करने लगे, कुबड़े और कचुकी हास्य-विनोद करने लगे और याचकों के मनोरथ पूर्ण किये गये। इस प्रकार जनमानस को आश्चर्यचिकित करने वाला चमत्कारिक रूप से मेरा

जन्मोत्सव मनाया गया जिससे सर्वत्र श्रानन्द श्रौर बघाइयों के शब्द गूंजने लगे। योग्य समय पर मेरे पिता ने अत्यन्त श्रानन्दपूर्वक मेरा नाम गुण्धारण रखा। दूध पिलाने वाली, कपड़े पहनाने वाली, स्नान कराने वाली, खिलाने वाली श्रौर गोद में लेने वाली पाँच धायों द्वारा मेरा पालन-पोषण होने लगा। जिस प्रकार स्वर्ग में देव अनेक प्रकार के सुखों का अनुभव करते हैं कैसे ही सुख सागर में उन पाँच धात्रियों के द्वारा पालित मैं बड़ा होने लगा। [ = १४ ]

# गुराधाररा और कुलन्घर की मंत्री

मेरे पिता के सगोत्रीय भाई विशालाक्ष नामक राजा थे। मेरे पिताजी श्रौर उनके मध्य ऐसी गाढ मैत्री थी कि दोनों एक दूसरे पर प्राण्ण न्यौद्धावर करते थे। इनके एक कुलन्घर नामक पुत्र था। मेरे पिता का कुलन्घर पर श्रतिशय स्नेह होने से वह सप्रमोद नगर में ही रहता था। कुलन्घर श्रौर मेरे बीच भी प्रगाढ़ स्नेह था। धीरे-धीरे मित्रता बढ़ती गई श्रौर हम दोनों गाढ मित्र हो गये। कुलन्घर श्रितशय विशुद्ध हृदय वाला, सुन्दर, रूपवान, भाग्यशाली, प्रवीण, सर्वगुण-सम्पन्न श्रौर वास्तव में कुल का दीपक ही था। इस शुद्ध बुद्धि वाले सद्गुणी मित्र के साथ मैं बड़ा होने लगा श्रौर हम दोनों में परस्पर सद्भावपूर्वक प्रगाढ़ स्नेह बढ़ता ही गया। फिर हमने साथ रहकर कला का श्रभ्यास किया, साथ-साथ खेले श्रौर साथ ही साथ कामदेव के मन्दिर स्वरूप युवावस्था को प्राप्त हुए। [१४-१६]

## सुन्दरी का मोहन

हमारे नगर से थोड़ी ही दूर पर मेरुपर्वत के नन्दनवन जैसा स्रति मनोरम स्राह्लादमन्दिर नामक श्रेष्ठ उद्यान था। हम दोनों को यह उद्यान श्रत्यन्त प्रिय था। इसे देखते ही हमारे नेत्रों को शान्ति प्राप्त होती थी और हमारा चित्त स्राह्लादित होता था, स्रतः हम प्रायः प्रतिदिन वहाँ जाते थे। [२०-२१]

्फ दिन प्रातः हम इस उद्यान में गये तो हमने दूरवर्ती दो स्त्रियों को स्पष्टतः देखा। इनमें से एक तो विशाल नेत्रों वाली श्रौर श्रपने रूप-लावण्य एवं विलास से कामदेव की पत्नी रित की भी परिहास करने वाली थी। दूसरी स्त्री इतनी सुन्दर नहीं थी। पहली सुन्दरों ने अपने भौंहे रूपी घनुष से दृष्टिबाएा मेरी तरफ फेंके। उसके दृष्टिपथ में श्राते ही मैं पूरा का पूरा इन बाएगों से विध गया। फिर एक श्राम्न वृक्ष की शाखा पर विलास-पूर्वक लटक कर उस चारु श्रंग वाली ने भूला भूलने के बहाने अपने उन्नत उरोजों का प्रदर्शन कर मेरा मन मोह लिया। उस समय उसके बाह्य चिह्नों से मैंने उसके श्रान्तरिक भाव को जान लिया। उसका मन भी चिकत, विस्मित, स्नेहयुक्त श्रौर विचारमग्न होकर श्रित लिजत हो गया हो ऐसा मुभे लगा। मन श्रौर नेत्रों को श्रानन्दित करने वाली उस सुन्दर ललना के प्राकृतिक सद्भाव एवं श्रपण करने योग्य हाव-भावों को देखकर मेरा चित्त श्राह्लादित

हो गया। उस समय क्षराभर में में सोचने लगा कि कहीं यह कामदेव की पत्नी रित तो नहीं है ? साक्षात् इन्द्राणी तो नहीं है ? या विष्णु-हृदय-स्थित लक्ष्मी ही तो कहीं शरीर घारण कर नहीं ग्रा गई है ? हे सुमुखि ! विचार ही विचार में मैं कामदेव के पुष्पबार्गों से बिंघ गया ग्रौर मेरा मानस विकार-ग्रस्त हो गया। मेरे पास ही खडे मेरे मित्र कूलन्घर ने कूछ जिज्ञासा पूर्वक मेरी तरफ देखा। मुफ्ते लगा कि यह भी मेरे मन की बात भांप गया है। फिर मैंने अपने मुँह पर प्रकट होने वाले भावों को छिपाकर बात को उड़ाने का प्रयत्न किया। मेरे मन में उस समय यह विचार भी श्राया कि "विवेकी पुरुषों को परस्त्री के सामने कामुक दृष्टि से नहीं देखना चाहिये, प्रतिष्ठित लोगों के लिये यह तो बड़ी लज्जा की बात हैं।" स्रोह ! मेरे मित्र ने यदि मुफ्ते पराई स्त्री पर कुदृष्टि से फ्राँकते देख लिया होगा तो वह ग्रपने मन में क्या सोचेगा ? मैंने लिंजित होकर\* उसकी दृष्टि बचाकर बार-बार उसकी तरफ देखा भीर यह जानने का प्रयत्न किया कि उस पर मेरी मनोवृत्ति का क्या प्रभाव हथा है ? कला-कृशल कूलन्घर ने मेरे हृदय के भाव जान लिये थे, श्रतः उसने भी बात को धूमाते हुए मुक्तसे कहा कुमार! हम बहुत समय से यहाँ खेल रहे हैं, ग्रब मध्याह्न भी हो रहा है, ग्रधिक रुकने से क्या लाभ ? चलो घर चलें। मैंने भी तर : कहा - हाँ भाई ! तुम्होरी जैसी इच्छा, चलो चलें। फिर हम दोनों ग्रपने-१, वन भवनों में चले गये ग्रौर दिवसोचित शेष कार्य सम्पन्न किये । [२२-३७]

# गुराधारस की काम-विह्वलता

रात में जब मैं श्रकेला अपने पलंग पर सोया तो खटाक से मेरी कल्पना में फिर वह मृगनयनी प्रमदा श्रा खड़ी हुई। हे भद्रे! यदि मेरा पित्र अन्तरंग मित्र पुण्योदय मेरे साथ नहीं होता और मेरी सहायता नहीं करता तो इस प्रमदा ने मेरे चित्त पर छाकर, न मालूम कितना बड़ा काँटा मेरे हृदय में चुभा कर घाव कर दिया होता और न जाने मेरी क्या गत बन गई होती, यह तो कहना ही असम्भव है। किन्तु, केवल निष्पाप पुण्योदय के निकट होने के कारण ही वह प्रमदा मेरे लिये अत्यधिक घातक/बाधक नहीं बन सकी; क्योंकि निर्दोष पुण्योदय मित्र सांसारिक पदार्थों पर प्राणियों के मन को दृढ़ एवं बन्धनरहित बना देता है। फिर भी उस कमल-नयनी की स्मृति से मुभ्रे सहज चिन्ता हो गई कि वह कौन होगी? किसकी पत्नी होगी ? इन्हीं विचारों में मुभ्रे नींद श्रा गई श्रीर प्रात:काल हो गया।

# पुनः उद्यान-गमन : कामलता-मिलाप

प्रातः कुलन्घर फिर मेरे पास आया । प्रमदा को फिर से देखने की किंचित् इच्छा से मैंने उससे पूछा – क्यों मित्र ! आज फिर आह्लाद-मन्दिर उद्यान में चलें ?

कुलन्घर ने मुस्कराते हुए कहा -- क्यों, क्या कोई चाबी वहाँ भूल स्राये हो क्या ? मुक्ते लगा कि, स्ररे ! कुलन्धर ने मेरे मन की बात जान ली है। ऐसा सोचकर मैंने कहा — मित्र ! श्रव परिहास छोड़ो, चलो हम फिर उद्यान में जाकर देखें कि वह कौन है ? किसकी पत्नी या पुत्री है ? हमें यह परीक्षा करनी है कि वह कन्या योग्य है या नहीं ? ऐसा मत सोच कि मैं परस्त्री को भी प्रहर्ण कर लूँगा। पर, यदि वह कुमारी कन्या होगी तो इन्द्र द्वारा पीछा किये जाने पर भी मैं उसे नहीं छोडूंगा।

कुलन्धर ने ग्राश्वासन दिया—भाई! शीघ्रता मत कर। पहले उद्यान में चलकर उसे ढूँढ़ते हैं, फिर तुभे जैसा भ्रच्छा लगेगा वैसा ही करेंगे।

तदनन्तर हम दोनों उद्यान में गये और उस स्थान को देखा जहाँ कल उन दोनों स्त्रियों को देखा था। पर, वे वहाँ दिखाई नहीं दीं, जिससे मेरे मन में उस मृगनयनी से मिलने और उसे प्राप्त करने की कामना से सहज उद्देग भी हुआ और मन भी पीड़ित हुआ। \* वन में चारों तरफ ढूंढ़ते हुए हम दोनों एक आस्त्रवृक्ष के नीचे बैठे ही थे कि हमारे पीछे पत्तों की मर्मर ध्विन से किसी के चलने का आभास हुआ। गर्दन घुमाते ही मैंने दो स्त्रियों को देखा। उनमें से एक तो मध्यम वय की सुशोभना सुन्दर स्त्री थी और दूसरी उसके साथ वाली सामान्य। [३८-५४]

हम दोनों खड़े हुए ग्रौर गर्दन भुकाकर नमन किया। मुक्ते गौर से देखकर मध्यमवय की स्त्री की ग्रांखों में हर्ष के ग्रांसू ग्रा गये ग्रौर वह बोली—वत्स! तेरी उम्र मुक्तसे भी ग्रधिक हो। फिर कुलन्घर से बोली—वत्स! ग्रायुष्मान हो। मुक्ते ग्राप दोनों से एक आवश्यक बात कहनी है, थोड़ी देर बैठो।

कुलन्धर ने कहा—जैसी माताजी की ग्राज्ञा । तत्पश्चात् उस प्रौढ़ा ने ग्रपने हाथों से भूमि स्वच्छ की । हम सब स्वच्छ जमीन पर बैठ गये ग्रौर उस स्त्री ने ग्रपनी कथा प्रारम्भ करते हुए कहा—वत्स ! सुनो—

# २. मदनमंजरी

#### विद्याधरी का कथन

विद्याधरों के निवास स्थान वैताढ्य नामक विशाल पर्वत पर एक गन्धसमृद्ध नगर है। विद्याधरों का चक्रवर्ती कनकोदर राजा यहाँ राज्य करता है। मैं उसी की पत्नी कामलता महादेवी हूँ। दिन, माह ग्रीर वर्ष बीत गये पर मुक्ते एक भी संतान नहीं हुई। मेरे वन्ध्यापन से मैं ग्रीर मेरे पित दोनों ही उद्धिग्न एवं व्यथित थे। हमने पुत्र- प्रस्ताव द : मदनमंजरी ३२१

प्राप्ति के लिये अनेक औषिघयों का सेवन किया, ग्रहशान्ति करवाई, सैकड़ों मानताएँ मानीं, निमितज्ञों से भविष्य पूछा, मंत्रज्ञों से जाप करवाये, तन्त्रज्ञों से यन्त्र बनवाकर हाथ में बाँधे, अनेक जड़ी बूटियें पीं, अनेक टोटके किये, अवश्रुतियाँ निकालवाई, भविष्य पूछा, मादिलये पहने, प्रश्न पूछे, प्रशस्त स्वप्नों का अर्थ पूछा, योगिनियों की प्रार्थना की । संक्षेप में ऐसा कोई उपाय शेष न रहा जो सन्तित-प्राप्ति के लिये हमने न किया हो । अन्त में कुछ समय पश्चात् मेरी प्रौढावस्था में मुक्ते गर्भ रहा । महाराजा अत्यधिक प्रसन्न हुए ।

#### मदनमंजरी का जन्म

योग्य समय पर मैंने एक पुत्री को जन्म दिया। उसके शरीर की कान्ति इतनी अधिक दीष्तिमान थी कि वह अपने तेज से चारों दिशाओं को प्रकाशित कर रही थी। इस सुसमाचार को जानकर राजा को अपार हर्ष हुआ। उसने खूब बधाईयाँ बाँटी। शुभ दिन में सगे-सम्बन्धियों को बुलाकर सन्मानित कर उनके समक्ष उसका नाम मदनमंजरी रखा। मदनमंजरी सुख में पल रही थी और वह सभी को अत्यन्त प्रिय थी।

#### स्वयंवर मण्डप

मेरे पति को नरसेन नामक योद्धा से झत्यन्त स्नेह था । उसके भी वल्लरी के समान कोमल पुत्री थी जिसका नाम लवलिका था। मदनमंजरी ग्रौर लवलिका में परस्पर प्रगाढ प्रेम था । दोनों ने एक साथ सर्व कलाग्रों का ग्रभ्यास किया । अनुक्रम से मदनमंजरी ने तरुगाई प्राप्त की । वह ग्रत्यन्त रूपवती ग्रौर ग्रधिक पढ़ी-लिखी होने से ऐसा सोचकर कि 'उसके योग्य पति का मिलन कठिन है' वह पुरुषद्वेषिगी बन गई। जब लवलिका द्वारा उसके पूरुषों के प्रति ऐसे विचार मालुम हुए, तो मुक्ते हार्दिक खेद हुआ। जब मैंने महाराजा को यह बात बताई\* तब वे भी चिन्ताग्रस्त हो गये कि, अब इस कन्या का विवाह कैसे होगा ? अन्त में महाराजा को एक बात सूभी। उन्होंने स्वयंवर मण्डप की रचना कर सभी विद्यावर राजाग्रों और राजकुमारों को निमंत्रित कर दिया । सभी विद्याघर राजा श्राने लगे । उनका योग्य सन्मान कर एक ऊँचे मञ्च पर सभी को श्रलग-ग्रलग योग्य स्थानों पर बिठाया गया । स्वयंवर मण्डप के मध्य में महाराजा कनकोदर स्रपने परिवार के साथ बैठे। मदनमंजरी को सुन्दर वस्त्राभूषण, मेंहदी, चन्दनादि सुगन्धित पदार्थों एवं पुष्पहारों से सजाकर उसकी सखी लवलिका के साथ हम सब ने स्वयंवर मण्डप में प्रवेश किया । देवाङ्गनाश्रों के सौन्दर्य का भी उपहास करने वाली मदनमंजरी के लावण्य को देखकर सभी विद्याधर राजाग्रों के चित्त उद्बेलित हो गये ग्रौर वे निर्निमेष होकर एकटक उसे देखते हए चित्रलिखित से स्तब्ध हो गये। मैंने मदनमंजरी को प्रत्येक

राजा का परिचय देना प्रारम्भ किया । प्रत्येक के नाम, गोत्र, वैभव, निवास स्थान, सौन्दर्य, गुरा, स्रायुष्य, राज्यचिह्न स्नादि का परिचय दिया । जैसे—

पुत्र ! देख, यह विद्युद्दंत राजा के पुत्र ग्रमितप्रभ विद्याधर है। गगन-वल्लभ नगर के स्वामी हैं। बहुत ऋद्धिवान हैं। देवता जैसे सुन्दर हैं। सर्वकलाश्रों में प्रवीए। हैं। इनकी पताका में सुन्दर मोर का चिह्न है जो बिजली जैसा चमक रहा है। [१५-१६]

वत्से ! ये गान्धर्वपुर नगर के स्वामी महाराजा नागकेसरी के पुत्र भानुप्रभ हैं। ये बहुत जिल्हणाली, ऋदिवान, भ्रत्यन्त मनोहर म्राकृतियुक्त, भ्रनेक विद्यास्रों में प्रवीरा, गुर्गों के भण्डार भ्रौर बहुत प्रसिद्ध हैं। इनके ध्वज में गरुड़ सुशोभित है। [४७-४८]

हे मदनमंजिर ! देख, ये रथनुपुर-चक्रवालपुर के महाराजा रितिमित्र के पुत्र रितिवलास हैं। ये अढलक सम्पत्ति और ऋद्धि-सम्पन्न हैं। इनका शरीर स्वर्ण जैसा सुशोभित है। ये सर्व विज्ञान के सागर और गुगों की खान हैं। इनके ध्वज में सुन्दर बन्दर का चिह्न है। [४९-६०]

#### स्वयंबर-भंग

जैसे-जैसे मैं प्रत्येक राजा या राजपुत्र का वर्णन करते हुए धीरे-धीरे मदन-मंजरी के साथ-साथ श्रागे बढ़ रही थी वैसे-वैसे मदनमंजरी का मुँह उतरता ज रहा था। वह विषाद को प्राप्त होती जा रही थी। [६१]

जैसे कोई निर्भागी स्त्री अपनी सौत के गुणों को सुनकर खिन्न हो जाय, आपित-ग्रस्त योद्धा शत्रु-सेना की शक्ति को सुनकर उदास एवं निरुत्साह हो जाय, अभिमानी वादी जैसे प्रतिवादी के प्रतिशय को देखकर पीला पड़ जाय, ईर्ध्यालु वैद्य दूसरे कुशल वैद्य को आता देखकर जैसे पीछे हट जाय या गविष्ठ ज्ञानी की भ्रन्य विज्ञानी के नैपुण्य को देखकर मन की जैसी स्थिति हो जाय वैसी ही स्थिति उस समय विद्याधर नृपतियों का वर्णन सुनकर मदनमंजरी की हो रही थी। उसने तो अपनी दृष्टि को भी ऊपर नहीं उठाया, नीचे दृष्टि किये वह अत्यन्त म्लानमुखी हो गई। मुक्ते बहुत आश्चर्य हुआ। 'अरे! इसको क्या हो गया' इस विन्ता से मैंने कहा—पुत्रि! क्या तुक्ते इन विद्याधर राजाओं में से कोई पसन्द आया? क्या बात है? क्यों कुछ भी नहीं बोलती? मदनमंजरी ने तुरन्त उत्तर दिया—माताजी! अब हम शीध \* इस मण्डप से चलें। मैंने सब के दर्शन कर लिये। मुक्ते तो इनमें से कोई भी योग्य नहीं लगा। इनके बनावटी वर्णन सुन-सुन कर मेरा सिर दर्द करने लगा है।

पुत्री का उत्तर सुनकर मैं चिन्तित एवं खिन्न हो गई। सोचा कि कहीं यह पागल तो नहीं हो गई? जब मैंने महाराजा कनकोदर को सब बात बताई तब वे भी

**म पृष्ठ ६६**२

३२३

चिन्तातुर हो गये ग्रौर बोले—'इसे शीध राजमन्दिर में ले जाग्रो ग्रौर इसकी मान-सिक स्थिति से कहीं इसका शरीर भी ग्रस्वस्थ न हो जाय इसका घ्यान रखो।' पित के ग्रादेश से मैं शीध ही पुत्री को लेकर स्वयंवर मंडप से निकली ग्रौर राजभवन में श्रा गई।

मेरे पास बैठी हुई मदनमंजरी की सखी इस लविलका को भी इस घटना से बहुत चिन्ता हुई। वह बोली—माताजी! अब आपने मेरी सखी के विवाह के लिये क्या उपाय सोचा है? मुफ्ते तो कुछ नहीं सूफता।

मैंने कहा — लविलका ! हमें भी कुछ उपाय नहीं सूभता । तेरी सखी तो वहुत गर्वीली है, इसे कोई राजा भी पसंद नहीं श्राता । ग्रब तू ही इससे पूछकर कोई उपाय ढूँढ़ । हमारी दृष्टि में जितने भी उपाय थे, उन्हें हमने कार्यान्वित कर देख लिया है । हम मन्दभाग्यों को तो ग्रब कोई उपाय दिखाई नहीं देता । कहते-कहते मेरे नेत्रों से मोतियों की माला के समान बड़े-बड़े ग्रांसू टपक पड़े ग्रीर मैं रोने लगी ।

लवितका ने मुक्ते सान्त्वना देते हुए कहा — माताजी ! ग्राप दु:खी न हों। मैं ग्रपनी सहेली से पूछूँगी। वह स्वयं विनीत-शिरोमणि है, ग्रतः माता-पिता को संतप्त करने वाली नहीं बनेगी। मेरे पूछने पर वह ग्रवश्य इस विषय में कुछ न कुछ बतायेगी। ऐसा उत्तर देकर लवितका ने मुक्ते तिनक ग्राश्वस्त किया।

उस समय स्वयंवर मण्डप में एकाएक ही खलबली मची। किसी भी विद्याघर राजा का वरण किये बिना जब मदनमंजरी को वापस लौटते देखा, तब सभी राजाओं को ऐसा लगा जैसे उनका सर्वस्व अपहरण कर लिया गया हो। रत्न भण्डार के लुट जाने पर व्यक्ति की जैसी स्थिति होती है, या मुद्गर की मार से जैसे विषण्ण वदन हो जाते हैं, अथवा आकाश मार्ग में चलते हुए आकाश गामिनी विद्या के नष्ट होने पर गगन-चारियों की जैसी मनः स्थिति होती है वैसे ही वे सब शून्य, म्लानमुख, उदास और कोधित हो गये। कनकोदर राजा से एक शब्द भी कहे बिना वे सब स्वयंवर मण्डप से निकल कर एक दिशा में चले गये।

### स्वप्न-दर्शन : फल

इस घटना से कनकोदर राजा अत्यधिक शोक-सन्तप्त हुए। वह एक दिन उन्हें एक वर्ष जैसा लगा। जैसे-तैसे रात हुई। नियमानुसार प्रतिदिन संध्या समय राज्य सभा जुड़ती थी, उसमें भी वे उपस्थित नहीं हुए। उल्टा मुँह कर पलंग पर पड़ गये। पलंग पर इघर से उघर करवट बदलते हुए बिना नींद के ही सारी रात व्यतीत हो गई। अन्त में मन अधिक भारी होने पर ऊषाकाल में थोड़ी आँख लगी। आंख लगते ही राजा को स्वप्न आया। स्वप्न में राजा ने दो पुरुष और दो स्त्रियों को देखा। उन्होंने महाराज से पूछा—महाराज कनकोदर! जाग रहे हैं या सो गये?

उत्तर में मानों महाराज ने कहा—वह जग रहे हैं।

उन्होंने कहा—'सुनो, शोक छोड़ो। मदनमंजरी के लिये पहले से ही वर दूँढ़ लिया गया है, वही उसका पित होगा। ग्रब मदनमंजरी के लिये दूसरे पित को दूँढ़ने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। हमने ही उसे विद्याधर राजाग्रों का द्वेषी बनाया है। हम उसका विवाह ग्रन्य के साथ नहीं होने देंगे।' इतना कहकर स्वप्न के चारों व्यक्ति ग्रदृश्य हो गये।

इसी समय प्रातःकालीन नौबत बज उठी। राजा भी उठे श्रौर मन में हर्षपूर्वक स्वप्न के ग्रर्थ का विचार करने लगे। \* ठीक इसी वक्त समय-सूचक कर्मचारी ने कथन किया—

हे लोगों! यह उदय होता सूर्य सब को शिक्षा दे रहा है कि ग्राप कोई न संताप करें, न हिषत हों ग्रीर न घबरायें ही। जैसे मैं ग्रनादि काल से नित्य उदय होता हूँ, तेजस्वी होता हूँ ग्रीर श्रस्त हो जाता हूँ वैसे ही प्रत्येक भव में तुम्हारा भी उदय, प्रकर्ष ग्रीर ग्रस्त निश्चित है। [६२-६३]

समयसूचक के कथन पर राजा ने विचार किया कि, भ्ररे ! स्वप्न का जो अर्थ उसने सोचा था उसका यह कालनिवेदक समर्थन ही कर रहा है। जैसे स्वप्न में देवरूपी चार व्यक्तियों ने उसको कहा कि मदनमंजरी का पित उन्होंने पहले से ही देख रखा है, जैसे सूर्य प्रतिदिन उदय, मध्य भ्रौर ग्रस्त होता है, ठीक वैसे ही मनुष्य भी प्रत्येक जन्म में सुख-दु:ख, लाभ-हानि भ्रौर गमन-ग्रागमन प्राप्त करता है। यह सब प्रत्येक प्राणी के लिये पहले ही से निश्चित होता है, ग्रतः इस विषय में किसी को शोक नहीं करना चाहिये। मदनमंजरी के पित के विषय में भी जब यह पहले से ही निश्चित है तब चिन्ता करने से क्या लाभ ? ऐसा सोचते हुए राजा निश्चिन्त/भ्रास्वस्त हुए श्रौर उनकी व्याकुलता दूर हुई।

#### वर-शोधन के लिये पर्यटन

इघर लवलिका मदनमंजरी के पास गयी श्रीर उससे सीधा प्रश्न किया कि, इस विषय में श्रव क्या करना चाहिये ?

उत्तर में मदनमंजरी ने कहा पिंद मुक्ते माता-पिता स्राज्ञा दें तो मैं स्वयं सारी पृथ्वी का भ्रमण कर, यथेप्सित योग्य वर को ढूँढ़ कर उसके साथ विवाह करूँ।

लवितका ने मदनमंजरी के प्रस्ताव को मुक्ते बताया और मैंने महाराज से बात की। उन्होंने सोचा कि 'पुत्री ने योग्य प्रस्ताव ही रखा है। स्वप्न के चार व्यक्तियों द्वारा कहे गये इसके पूर्व निर्णीत पित को ढूँ ढ़ने का/प्राप्त करने का सम्भवतः यही उपाय उपयुक्त है।' इस विचार के फलस्वरूप उन्होंने मदनमंजरी को पृथ्वी-भ्रमरा/देशाटन की श्राज्ञा दे दी। उनकी सम्मित में मेरी सम्मित तो साथ ही थी।

<sup>•</sup> पृष्ठ ६६३

मदनमंजरी अपनी सहेली लविलका को साथ लेकर वर ढूँढ़ने और समस्त भूमण्डल का अवलोकन करने निकल पड़ी। उसे गये कुछ दिन व्यतीत हुए। हमारा पुत्री पर अत्यधिक प्रेम था, अतः हम उसकी उत्सुकतापूर्वक प्रतीक्षा कर रहे थे। हमें एक-एक दिन व्यतीत करना अत्यन्त दूभर लग रहा था।

#### लवलिका का संदेश

कुछ दिनों पश्चात् एक दिन अचानक यह लविलका उतरा हुआ चेहरा लेकर हमारे पास आई। एक तो यह अकेली थी और चेहरा भी उतरा हुआ था, अतः भट से हमारा हृदय बैठ गया और हमें संदेह हुआ कि मदनमंदरी का नया हुआ ? "स्नेह सर्वदा शंका कराता है, स्नेही का अहित पहले दिखाई देता है।" हमारी भी यही गति हुई। लविलका ने हमें प्रणाम किया तब हमने पूछा—लविलका! राजकुमारी का कुशल मंगल तो है?

लवितका—हाँ, माताजी ! मदनमंजरी कुशलपूर्वक है।
मैंने पूछा—तब मदनमंजरी ग्रभी कहाँ है ?

लविलका — माताजी ! सुनें, हम यहाँ से निकल कर अनेक प्रामों, नगरों में घूमी, अनेक घटनाओं से पूर्ण सारी पृथ्वी का अवलोकन किया, कई स्थानों पर गयी और कई लोगों से परिचय हुआ। पृथ्वी पर कैसी-कैसी अद्भुत घटनायें घटती हैं और कैसे भिन्न-भिन्न स्वभाव के व्यक्ति रहते हैं, इसका अनुभव किया। घूमते-चूमते हम सप्रमोद नगर पहुँची। इस नगर के बाहर स्थित आह्लादमन्दिर उद्यान है। बाहर से यह उद्यान बहुत सुन्दर लग रहा था, अतः इसे अच्छी तरह देखने का हमें कौतूहल हुआ। हम थोड़ी देर खड़ी रहकर देखने लगीं। वहाँ हमने ऊपर से ही देवता जैसी अत्यन्त सुन्दर आकृति के घारक दो आकर्षक राजकुमारों को देखा। उन दो में से एक को देखते ही मेरी प्यारी सहेली कामदेव के बाण से घायल हो गई। मदन-ज्वर से पीड़ित मेरी सखी मेरे साथ बगीचे में उतरी। हम दोनों उनको दिखाई दे सकें ऐसे आस्त्रवन में एक आस्त्रवृक्ष के निकट रुकीं। मेरी सखी तो उनमें से एक राजकुमार को अपलक/एकटक देख रही थी। मुफे ऐसा लगा कि उस राजकुमार की भी दृष्टि मेरी सखी पर पड़ गई है।

मेरी सखी उस समय ऐसे अपूर्व रस का अनुभव करने लगी कि मानो किसी ने उसे सुखसागर में तरबतर कर दिया हो, मानो उसके पूरे शरीर पर किसी ने अमृत की वृष्टि की हो। माताजी ! वर्षा ऋतु में घन-गर्जन को सुनकर जैसे मयूरी हिषत हो जाती है वैसा ही रोमांच उसके सारे शरीर में हुआ। कदम्ब पृष्प की तरह उसका मुख विलास से मधुर हो गया और उसका सम्पूर्ण शरीर रस से भीगा हुआ दिखाई दिया। मानो रस-वृष्टि से नृत्य कर रही हो, बार-बार लिजित हो

रही हो । मानो विशाल ग्राँखों से हंस रही हो । इस प्रकार वह एकचित्त कुमार पर दृष्टि जमाये रही । [६४–६७]

मेरी सहेली को एक चित्त रस में डुबिकियाँ लगाते देख मैं भी बहुत हिं पत हुई। मैंने सोचा कि, अहो ! मेरी सखी सचमुच अत्यन्त ही चतुर है और इसकी अभिरुचि भी कितनी विशिष्ट है। मुक्ते लगता है कि राजकुमारी उस कमनीय युवक पर आकिषत हुई है। यहा ! कैसा सुन्दर उसका स्वरूप ! कैसी लावण्यता। अहा सचमुच इन दोनों का सम्बन्ध हो जाय तो वह कामदेव और रित के सम्बन्ध जैसा ही होगा ! यहा ! यह युगल जोड़ी तो सचमुच विधाता ने ही बनाई है। मुक्ते लगता है कि आन्तरिक प्रेम युक्त इस मिलन से हमारी इच्छा पूर्ण हुई है। [६८-७१]

मैं इस प्रकार सोच ही रही थी कि वह युवक किसी कारगा से तत्काल ग्रपने मित्र के साथ उठा ग्रीर वहाँ से चल पड़ा। उनके जाते ही मेरी सहेली की ग्राँखें तरल हो गई, मानो उसका धन-भण्डार नष्ट हो गया हो इस प्रकार श्रत्यन्त विह्वल हो गई। [७२-७३]

तब मैंने उससे कहा — सखि ! यदि तुभे यह तरुए पसंद आया हो तो चलो हम आपके माता-पिता के पास चलें। मुभे विश्वास है कि यह अवश्य ही इस नगर के राजा मधुवारए। का पुत्र होगा। अन्य ऐसा आकर्षक रूपवान कौन हो सकता है ? अत: पिताजी की आज्ञा लेकर उसका वरए। किया जाय। अब विलम्ब करने की क्या आवश्यकता है ?

मदनमंजरी—सखी लवलिका ! मुर्फे तो वह पसंद ग्राया है, पर मेरे मन में एक शंका है जिससे दु:ख होता है । मुर्फे लगता है कि उसने मुर्फे पसंद नहीं किया है, ग्रन्यथा वह इतनी शोघ्रता से उठकर क्यों चला जाता ?

लविलका—नहीं सिख ! ऐसा मत कह। तू जरा सोच, क्या उसकी दृष्टि तेरी तरफ नहीं थी ? क्या तेरी तरफ देखते हुए उसकी ग्राँखों में तुभे संतोष दिखाई नहीं दिया था ? फिर तू ऐसी दात क्यों करती है ? मैं तो यहाँ तक कह सकती हूँ कि वसन्त ऋतु में जैसे भ्रमरों को रसाल ग्राम्नमञ्जरी पर रुचि होती है, उससे भी ग्रिंघक वास्तविक रुचि उसको तुभ पर हुई है, इसमें कोई संदेह नहीं। हे सुमुखि ! तू ग्रपने मन से शंका को निकाल दे। उसे तुभ पर प्रेम हुग्रा है श्रीर वह चतुराई से यहाँ से दूर चला गया है। ग्रतः चलो हम माता-पिता के पास चलें ग्रीर उन्हें सारा वृत्तान्त बतायें। [७४-७६]

लविलका ने आगे बताया कि उसके उपर्युक्त कथन से मदनमंजरी को कुछ सांत्वना मिली, कुछ स्वस्थ हुई,\* पर उसने यहाँ लौटने से इन्कार किया। वह बोली – सिख ! स्रभी मुफ्त में यहाँ से चलने की शक्ति नहीं है। मेरा शरीर अस्वस्थ

पृष्ठ ६६५

प्रस्ताव द: मदनमंजरी ३२७

है। मैं श्रभी इस उद्यान को छोड़कर कहीं नहीं जा सकती। तुम शीघ्रता से जाक्रो ग्रौर माता-पिता को सब समाचार बतला दो।

माताजी ! मैंने सोचा कि सखी ने जो निर्णय किया है, उसमें परिवर्तन की कोई गुंजाइश नहीं है। ग्रतः मैंने एक विशाल वृक्ष की कोटर में ठण्डे पत्तों की शय्या बनाकर उस पर उसे सुलाया और उसको शपथ दिलवायी कि वह उस स्थान से तिनक भी इधर-उधर नहीं जायेगी ग्रौर ग्रसमंजसकारी कोई कदम नहीं उठायेगी। तदनन्तर तलवार जैसे काले बादलों को चीरती हुई मैं वेगपूर्वक यहाँ ग्रा पहुँची हूँ। श्रब ग्राप जैसा उचित समक्तें वैसा करें।

### पिता का निर्णय

लविलका से उपर्युक्त सारा वृत्तान्त सुनकर मेरे स्वामी महाराजा कनकोदर ने मुक्त से कहा – देवि ! तुम शीझ मदनमंजरी के पास जाग्रो और उसे आश्वस्त करो । मैं सब सामग्री एकत्रित कर तुम्हारे पीछे-पीछे शीझ ही पहुँच रहा हूँ । अपने गुप्तचर चटुल ने अभी-अभी मुक्ते यह गुप्त संदेश दिया है कि स्वयंवर मण्डप से उठकर बिना मुक्तसे मिले जो विद्याघर राजा चले गये थे वे बहुत कोधित हैं । अतः मेरा सब प्रकार से सन्नद्ध होकर वहाँ आना ही ठीक रहेगा। मुक्ते कुछ मेंट भी ले जानी चाहिये। भेंट के लिये कुछ सामग्री एकत्रित करने में भी मुक्ते कुछ समय लगेगा। अतः तुम शीझ जाकर उसे धैर्य बन्धाग्री।

महाराज की स्राज्ञा को शिरोधार्य कर मैंने स्रपनी प्रिय दासी घवलिका को साथ लिया स्रौर लवलिका को मार्ग-दर्शन के लिये स्रागे कर, हम सब इस उद्यान में स्रा पहुँची।

#### माता का आगमन

यहाँ पहुँचते ही मैंने ठण्डे पत्तों की शय्या पर बैठी और योगिनी की भाँति किसी एक ही विषय के ध्यान में मग्न पुत्री मदनमंजरी को देखा। वह इतनी एकाग्र थी कि हमारे आने का भी उसे पता नहीं लगा। हम सब जाकर उसके पास में बैठ गये। फिर लवलिका ने उसके ध्यान को भंग करते हुए कहा सिख! माताजी आई हैं और तुम यों ही बैठी हो?

लविलका की बात सुनकर पुत्री की एकाग्रता टूटी। उसने ग्रालस्य मोड़ा, ग्राँखें भपकायीं और सम्भ्रम पूर्वक उठकर मेरे पांव छूए। मैंने ग्राशीष दी—पुत्र ! चिरंजीवी हो। तू मुभ से भी ग्रधिक ग्रायुष्यमान्, पितवता ग्रीर सौभाग्यवती हो। तेरा हृदयवल्लभ तुभे शीघ्र प्राप्त हो। फिर मैंने उसे ऊपर उठाया, ग्रालिंगन किया, गोद में बिठाया, मुख चूमा, सिर सूँघा और पुनः कहा—पुत्र ! थोड़ा धैर्य धारएा कर, शोक का त्याग कर। देख, मुभे ऐसा लग रहा है कि तेरी इच्छा ग्रब शीघ्र ही पूरी होगी। तेरे पिताजी भी शीघ्र ही यहाँ ग्रा रहे हैं ग्रब तेरी इच्छा पूर्ति में थोड़ी घड़ियाँ ही शेष रह गई हैं।

'मेरे ऐसे भाग्य कहाँ ?' घीरे से कह कर नीचा मुँह किये वह वहीं बैठी रही।

उस समय सूर्य ग्रस्त हुग्रा। सर्वत्र ग्रन्थकार फैल गया। श्राकाश में तारे जगमगाने लगे। चकवे चकवी की जोड़ी का वियोग हुग्रा। कमल बन्द हो गये। पक्षी ग्रपने-श्रपने घोंसलों में चले गये। उल्लू चारों तरफ उड़ने लगे। \* भूत, वैताल प्रसन्त हुए। श्राकाश में चन्द्रमा उग श्राया और उसकी शुभ्र चान्दनी चारों श्रोर फैल गयी। हमने पुत्री के मन को प्रसन्त रखने के लिये सारी रात कहानियाँ और ग्रन्थ चुटकले ग्रादि सुनाकर बड़ी कठिनाई से बिताई।

प्रातः सूर्यं के उदय होने पर मैंने लविलका से कहा—लविलका! थोड़ी देर आकाश में खड़ी रहकर देखो, महाराजा कनकोदर आ रहे हैं या नहीं ? उन्हें इतनी देरी कैसे हो गयी ? अभी तक नहीं आये। लविलका आकाश में उड़ी, अपर जाकर थोड़ी देर स्थिर रही, फिर अस्यन्त हर्ष के साथ वापस भूमि पर आ गई। मैंने पूछा, अरे बहुत अधिक हर्ष हो रहा है, क्या बात है ? महाराजा पधार गये क्या ?

लविलका—नहीं, माताजी ! महाराज तो स्रभी नहीं स्राये हैं, पर कल वाले दोनों राजकुमार यहाँ स्रा पहुँचे हैं। वे मेरी सखी को ढूँढते हुए पूरे उद्यान में फिर रहे हैं, पर हम जिस स्थान पर बेठे हैं, वह स्रति गहन होने से हम उनकी दिष्ट-पथ में नहीं स्राये हैं। उनमें से एक जो मेरी सखी के हृदयवल्लभ हैं, मेरी सखी को न देखकर कुछ खिन्न हो रहे थे, तब उनके मित्र ने कहा—भाई गुराधारएा! कल हम जिस स्रा सत्रवृक्ष के नीचे बैठे थे शौर जहाँ से तुमने उस पवनचालित कमलपत्र जैसी चंचल नेत्रों वाली स्रौर हृदय को चुराने वाली युवती को देखा था, उसी स्थान पर फिर चलें, इघर-उघर फिरने से क्या लाभ ? भाग्य स्रनुकूल होगा तो वहीं उससे भेंट (मुलाकात) हो जाएगी।

राजकुमार ने मित्र की बात स्वीकार की श्रौर दोनों कुमार श्रभी इसी श्राम्नवन में श्रा गये हैं। माताजी यही मेरे हर्ष का कारण है।

मदनमंजरी—माताजी ! ऐसी क्रुत्रिम बातें बनाकर यह क्यों मुक्ते ठग रही है ? मदनमंजरी ने लविलका की सब बात भूँठी मानी श्रीर निःश्वास छोड़ते हुए कहा । उसे विश्वास दिलाने के लिये लविलका ने संकड़ों सौगन्ध खायी, पर पुत्री मदनमंजरी को उस पर विश्वास नहीं हुआ ।

इस प्रसंग को समाप्त करने के लिये मैंने कहा— लवितका ! शपथें लेने से क्या लाभ ? तू मेरे साथ चल और कुमार को मुक्ते बता। उन्हें यहीं लाकर पुत्री को दिखादें जिससे इसे वास्तविक भ्रानन्द प्राप्त हो सके। लवितका के हाँ कहने पर दासी घवितका को वहाँ छोड़ हम दोनों तुम्हारे पास भ्रायी हैं।

कुमार ! मेरी पुत्री दुष्कर रुचिवाली होने से साधाररातः किसी को पसंद ही नहीं करती । अभी उसके प्रारा कण्ठ तक आ गये हैं । कृपया उठकर चलिये, उसे देखिये ग्रौर संभालिये । [७७]

मेरे भ्रौर कुलन्धर के सामने इस प्रकार श्रपनी भ्राप-बीती सुनाकर मदन-मंजरी की माता कामलता विद्याधरी चुप हो गई।

# ३. गुराधाररा-मदनमंजरी-विवाह

# दर्शन से रसानुभूति

महारानी कामलता की ग्रापबीती पूरी होने पर मैंने ग्रपने मित्र कुलन्धर की ग्रोर देखा। उसने कहा—भाई कुमार! मैंने भी सब बात सुनी है, चलो, इसमें क्या ग्रापत्ति है? पश्चात् हम दोनों वहाँ से उठे ग्रौर सब मिल कर वहाँ ग्राये जहाँ मदनमंजरी थी। कामलता ने मदनमंजरी का जैसा वर्णन किया था वैसी ही स्थिति उसकी हो रही थी। उसके दर्शन कर मुभे ऐसा लगा जैसे मैं सुखसागर में डुबिकयाँ लगा रहा हूँ, रित-रसपूर्ण समुद्र में उतर गया हूँ, ग्रानन्दानुभूति में डूब गया हूँ, मानो मेरे सर्व मनोरथ पूर्ण हो गये हों, मेरी सभी इन्द्रियाँ ग्रानन्दित हो गई हों तथा समग्र महोत्सवों के समूह वहाँ एकि तत हो गये हों।\*

मुक्ते देखते ही मदनमंजरी भी 'ग्ररे! यह तो सचमुच वही है' सोचकर हिं वत हो गई। 'बहुत लम्बे समय बाद दिखाई दिये' इस विचार से उत्कंठित हो गई (यद्यपि २४ घण्टे से ग्रधिक नहीं बीते थे, पर विरही प्रेमियों के लिये तो यह भी बहुत लम्बा समय होता है)। पर, 'वे श्रभी यहाँ कैसे हो सकते हैं' ऐसा तर्क करने लगी। 'कहीं वह स्वप्न तो नहीं देख रही हैं' इस विचार से खिन्न हो गई। 'ग्ररे! वे तो सचमुच वही हैं' इस निर्णय से उसका विश्वास जमा। 'इतना लम्बा विरह सहकर वह कैसे जीवित रह सकी' इस विचार से लिज्जित हुई। 'ग्रब ये मुक्ते स्वीकार करेंगे या नहीं' इस विचार से उद्धिग्न हो गई। पर, 'ये तो मेरे सामने ही देख रहे हैं' जान कर प्रमुदित हुई। मदनमंजरी को उस समय अनेक प्रकार के मिश्र रसों का ग्रनुभव हुग्रा। उसका शरीर रोमांचित हो गया, पसीने से भीग गया,

श्वासोच्छ्वास तेज हो गया ग्रौर वह हृदयहारी मधुरलता की तरह कांपने लगी। मुफ्ते वह लिलत ललना ग्रपने स्निग्घ कपोल ग्रौर चञ्चल नेत्रों से उस समय वर्ण-नातीत ग्रत्यन्त प्रीति रस में डूबती हुई नजर ग्राई। [७⊏]

उस समय कामलता ने मौन तोड़ा - क्यों पुत्रि ! ग्रब तो तुभे लवलिका की बात पर विश्वास हुग्रा ? प्रश्न सुनकर स्मित हास्य से मेरे हृदय को रंजित करती हुई ग्रौर हास्य सुधा से ग्रपने कपोलों को उज्ज्वल (रक्ताभ) करती हुई मदनमंजरी ग्रियो होकर नीचे देखने लगी। इस दृश्य से सभी हर्षित हुए।

#### कनकोदर आगमन

उसी समय महाराज कनकोदर वहाँ म्रा पहुँचे। चारों तरफ जगमगाते रत्नों की देदीप्यमान प्रभा से म्राकाशमार्ग उद्योतित हो गया। राजा के साथ वाले विद्याधर मानो महान् ऋद्धिमान देव हों ऐसा प्रतीत होने लगा। उनके मध्य में महाराज कनकोदर दूर से इन्द्र की भाँति म्राकाश में सुशोभित होने लगे। उन्होंने म्रापने विमान में म्रानेक रत्न भर रखे थे जिनकी शोभा म्रवर्गनीय थी। म्राकाश से सप्रमोदपुर नगर को देखकर वे सभी धीरे-धीरे म्राह्लाद-मन्दिर उद्यान में उतरने लगे भ्रौर हम सब म्रत्यन्त विस्मयपूर्वक उन्हें नीचे उतरते हुए देखते रहे।

[98-58]

कनकोदर राजा के नीचे उतरते ही हम सब खड़े हो गये श्रौर मस्तक भुकाकर उन्हें प्रणाम किया। सभी श्रपने-श्रपने योग्य स्थान पर बैठे। महाराजा कनकोदर ने प्रेम पूर्ण दृष्टि से कुछ समय मेरी तरफ देखा। फिर 'यह वही होना चाहिये' ऐसा मन में निश्चय होने से प्रसन्नचित्त होकर उन्होंने महारानी कामलता की श्रोर देखा। चतुर लोग श्रास-पास की परिस्थितियों से श्रमुमान द्वारा सब कुछ समभ जाते हैं। चतुर कामलता भी राजा के श्रान्तरिक भाव को समभ गई श्रौर उसने संक्षेप में राजा को सब कुछ बता दिया।

श्रपना अभिप्राय प्रकट करते हुए राजा बोले—देवि ! श्रभी तक हम श्रपनी पुत्री की श्रभिरुचि को श्रित दुर्लभ कहा करते थे। हमें यह भी संदेह था कि यह कभी किसी पुरुष को स्वीकार भी करेगी या कुंवारी ही रहेगी, पर इसने तो ऐसे पुरुषरत्न को पसंद किया है कि इस पर लगे दुष्कर रुचि के श्रारोप को भुठला दिया है। सच ही है, इन्द्राणी इन्द्र के श्रतिरिक्त श्रन्य को कैसे स्वीकार कर सकती है? राजा के श्रभिप्राय का कामलता ने समर्थन किया श्रौर कहा कि, हाँ ऐसा ही है, इसमें क्या संदेह है?

# मदनमंजरी का पाशिग्रहरा

यह चर्चा चल रही थी कि महाराजा के पास श्रितवेग से उनका गुप्तचर चटुल स्राया स्रौर उनके कान में कुछ गुप्त संदेश दिया। दूत को विसर्जित कर राजा ने कामलता से कहा -- 'ऐसे स्रावश्यक कार्य में देरी उचित नहीं है' यह कहकर राजा ने पास ही बैठे कुलन्वर से परामर्श किया श्रौर उसी स्थान पर संक्षिप्त विधि से अपनी कन्या का विवाह मुक्त से कर दिया।

ग्रानन्दपूर्वक विवाह-कार्य सम्पन्न कर राजा ने वज्र, वैदूर्य, इन्द्रनील, महानील, कर्केतन, पद्मराग, मरकत, चूड़ामिशा, पुष्पराग, चन्द्रकान्त, रुचक, मैचक ग्रादि बहुमूल्य रत्नों से भरे भ्रपने विमानों को \* कुलन्घर को बताते हुए कहा—भद्र राजपुत्र ! ये विमान मैं पुत्री को दहेज में देने के लिये लाया हूँ। जिस प्रकार हमारी पुत्री से विवाह कर कुमार ने हमारे ग्रानन्द में वृद्धि की है, उसी प्रकार हमारे इन विमानों में भरी हुई वस्तुम्रों को भी कुमार ग्रहण करें, ऐसा हमारा ग्रनुत्य है।

चतुर कुलन्घर ने उत्तर में कहा — ग्रापकी ग्राज्ञा शिरोधार्य है। इसमें अनुनय का ग्रवकाश ही कहाँ है? ''बड़े लोगों को जब जैसी इच्छा हो वैसी ग्राज्ञा दे सकते हैं, राजपुत्रों से पूछने या कहने का तो प्रश्न ही नहीं उठता।'' उत्तर सुनकर राजा बहुत प्रसन्न हुए। उनको लगा कि वे कृत-कृत्य हो गये हैं, उनका जीवन सफल हो गया है। 'पुत्री मदनमंजरी ग्राज सचमुच सन्तुष्ट ग्रीर निश्चिन्त हुई है' इस विचार से महारानी कामलता भी परम सन्तुष्ट हुई ग्रीर लवलिका ग्रादि राजा का पूरा परिवार हिंवत हुग्रा।

"पुत्री के जन्म पर शोक होता है, बड़ी होने पर चिन्ता होती है, विवाह योग्य होने पर संकल्प-विकल्प होते हैं श्रीर दुर्भाग्य से ससुराल में दु:खी रहे या विधवा हो जाय तो गाढ दु:खकारी होती है। अपने श्रनुरूप, रुचि के श्रनुकूल, घर्मिष्ठ श्रीर घनवान योग्य वर को पुत्री प्रदान करने पर निश्चिन्तता प्राप्त होती है।" इसी के श्रनुसार रत्नराशि के साथ मदनमंजरी को मुक्ते प्रदान कर राजा श्रीर समस्त परिजन प्रमुदित थे। [८२-८४]

# युद्धातुर विद्याधर दल

इसी समय सप्रमोद नगर पर बादलों की तरह छायी विद्याघरों की एक बड़ी सेना ग्राकाश मार्ग से ग्राती हुई दिखाई दी। इन सैनिकों के पास ग्रनेक चक, तलवारें, भाले, बच्छें, बाएा, शक्तिबाएा, फरसे, घनुष, दण्ड, गदा, नेजे ग्रादि शस्त्र-ग्रस्त्र थे; जिनकी चमक से ग्राकाश प्रकाशित हो रहा था। यह सेना ग्रित विकराल, युद्धातुर, विजय-मद-गर्वित ग्रीर श्रसंख्य गगनचारी योद्धाग्रों तथा सेनापितयों से सुसज्जित थी। इसके योद्धा ग्रपने सिंहनाद, करतल ध्विन ग्रीर जयनाद से ग्राकाश को गुंजा रहे थे। इसके सैनिक कवच, शिरस्त्राए। (टोप) ग्रादि से सज्जित होकर कोधान्य श्रवस्था में लड़ने को तैयार होकर ग्राये थे। हमने सिर उठाकर देखा तब तक तो युद्धाभिमान से स्पर्धा करती हुई यह पूरी सेना ग्राकाश में हमारे सिर के ऊपर ग्रा पहुँची। [६५-६६] राजा कनकोदर ने गर्जनापूर्वक ग्रपने सैनिकों को हाक लगाई। विद्याधर योद्धा श्रों! शीघ्र तैयार हो जाग्रो। चटुल गुप्तचर ने मुक्ते श्रभी-ग्रभी यह गुप्त संदेश दिया था वह स्पष्टतः प्रत्यक्ष हो गया। चटुल ने बतलाया था कि पुत्री के स्वयंवर मण्डप से क्रोधित होकर मेरे से संभाषण किये बिना ही गये हुये राजा मात्सर्य ग्रीर द्वेष से ग्रन्चे होकर ग्रापस में मिल गये हैं। ग्रपने गुप्तचरों द्वारा उन्हें पता लग गया है कि मदनमंजरी का विवाह गुणघारण से हो रहा है। वे समक्रते हैं कि विद्याधर होने के नाते वे जमीन पर चलने वाले गुणधारण से ग्रिधिक उत्तम हैं। ग्रतः वे कैसे सहन कर सकते हैं कि उनकी विद्यमानता में मदनमंजरी किसी साधारण पुरुष से विवाहित हो! इसीलिये वे सब युद्धातुर होकर लड़ने के लिये ग्राये हैं। मेरे वीरों! जैसे गरुड़ कौग्रों पर टूट पड़ता है वैसे ही इनके इस झाह्लाद-मन्दिर बगीचे में उतरने के पहले ही इन पर टूट पड़ो ग्रीर इनके मिथ्याभिमान को नष्ट कर इन्हें मिट्टी में मिला दो। मुक्ते तुम्हारी वीरता पर पूरा विश्वास है, ग्रतः ग्रपनी वीरता दिखाकर स्वामी का मान रखो। [६०-६५]

राजा की रएगर्जना सुनकर वे सभी योद्धा तैयार होकर\* जमीन से म्राकाश में चढ़ने को तत्पर हुए। यह दृश्य देखकर मैंने (गुर्गाधारण) सोचा कि, म्रोह! मेरे लिये यहाँ खून की निदयाँ बहे, इन लोगों का विनाश हो, यह तो ठीक नहीं है। [६६-६७]

#### स्तम्भन और शान्ति

उसी समय एक अप्रत्याशित घटना घटी, उसे भी सुनें। किसी ने दोनों सेनाओं को स्तम्भित कर दिया। जमीन पर खड़ी कनकोदर की सेना और आकाश में खड़ी विपक्षी विद्याघरों की सेना दोनों चित्रलिखित-सी जहाँ की तहाँ स्तम्भित हो गई, पुलिकाओं के समान स्थिर हो गई। उनका गर्वगर्जन, उनकी सब हलन-चलन, यहाँ तक कि आँखों की पुतिलयाँ तक भी हिलनी बन्द हो गई। दोनों सेनायें एक दूसरी को नि:शब्द और चित्र-लिखित-सी दशा में देखकर आश्चर्य-चिकत रह गई। [६५-१००]

ग्राकाश-स्थित सेना ने मुभे ग्रीर मदनमंजरी को श्रेष्ठ ग्रासन पर बैठे देखा। मुभे देखकर उन सब के मन में विचार ग्राया—श्रहा! इस कुमार का कैसा सुन्दर रूप है! कैसी ग्राकृति है! क्या कान्ति है! कैसे सुन्दर गुरा हैं! कितना वैयं है! कितनी स्थिरता है! ग्रहा! विचारशीला मदनमंजरी ने सचमुच ही इस महात्मा पुरुष को ग्रपनी परीक्षा के बाद ही पित बनाया है। नि:संदेह इसी महापुरुष ने अपने तेज से हमको स्तम्भित कर दिया है। देखो, यह मदनमंजरी ग्रीर ग्रपने मित्र के साथ स्वस्थ बैठा है और हम सब स्तम्भित हैं। हमने इस पुरुषरत्न को

मार डालने की इच्छा की, यह बहुत ही बुरा किया, इसी महापाप के फलस्वरूप ही स्तम्भित हुए हैं। यह महापुरुष ही हमारा स्वामी है, हुम सब उसके सेवक हैं।

#### क्षमा भ्रौर आनन्द

इस विचार के ग्राते ही उनकी ईर्ब्याग्नि शान्त हो गई, ग्रतः जिसने उनको स्तिम्मत किया था, उसी ने उन्हें तत्क्षरा पुनः स्वतन्त्र कर दिया। स्वतन्त्र होते ही वे सब नभचारी तुरन्त नीचे ग्राये ग्रीर मेरे चरणों में गिर पड़े। उन्होंने ग्रपने दोनों हाथ जोड़कर ललाट पर लगाकर कहा—'नाथ! हमारे श्रपराध क्षमा करें। ग्रब हम ग्रापके दास हैं। हमारी जो भूल हुई उसके लिये क्षमा-प्रार्थी हैं।' हे भद्रे! उनकी क्षमायाचना को देखकर कनकोदर राजा का ग्रिभमान भी नष्ट हुग्रा जिससे उनकी सेना भी स्तम्भन से मुक्त हुई। सभी विद्याघर हाथ जोड़कर परस्पर क्षमा-याचना करने लगे। सभी की ग्रांखों में हर्ष के ग्रांसू ग्रा गये। सब परस्पर संग भाइयों के समान गले मिले। [१०१-१११]

# मधुवारए। आदि को आनन्द

किसी के द्वारा मेरे पिताजी (मधुवारए राजा) को भी ये समाचार ज्ञात हुए ग्रौर वे भी उस ग्राह्माद मन्दिर उद्यान में ग्रा पहुँचे। दूर से उनको ग्राता देख मैं खड़ा हो गया, मेरे साथ ग्रन्य सभी विद्याधर उनका सन्मान करने खड़े हो गये। मैंने ग्रौर मदनमंजरी ने पिताजी के चरएा-कमलों में मस्तक भुकाकर प्रएाम किया। मेरी माताजी ग्रादि सभी ग्रन्त:पुरवासी, मन्त्रि-मण्डल ग्रौर बहुत से नगर निवासी भी यहाँ आ गये थे। हम सब ने सब को यथोचित नमन ग्रादि किया। विद्याघरों ने भी उनका यथायोग्य सन्मान किया जिससे सभी हर्षित हुए। [११२-११४]\*

मेरे पिताजी श्रत्यधिक श्रानन्द से रोमांचित हो गये, श्रानन्दाश्रुश्रों से उनके नेत्र भीग गये श्रीर श्रत्यन्त हर्ष से मुक्त को श्रालिंगन में जकड़ लिया। [११४]

मित्र कुलन्धर ने विनयावनत होकर उस समय पिताजी को सब वृत्तान्त संक्षेप में सुनाया जिससे उपस्थित समुदाय को पूरी घटना की जानकारी हो गई। सभी विद्याधर हाथ जोड़कर मेरे पिताजी से कहने लगे—प्रभो! गुराधारण कुमार हमारा देव है, हमारा स्वामी है। ग्रापके इस चिरंजीवी पुत्र ने हमें जीवन-दान दिया है। यह धन्य है। कृतार्थ है। महाभाग्यवान है। इन्होंने इस पृथ्वी को सुशोभित किया है। इनमें श्रकल्पनीय शक्ति-पराक्रम है। इनके जैसा अन्य गुरावान मनुष्य इस संसार में हमारे देखने में नहीं आया। [११६-११८]

विद्याधरों को मेरी स्तुति करते देख मेरे पिताजी भ्रौर माता सुमालिनी अत्यन्त प्रसन्त हुए। मेरे वैभव को देखकर सम्पूर्ण राजमन्दिर निवासी परिजन,

सैनिक, नगरिनवासी, बालक ग्रौर वृद्ध सभी ग्रत्यन्त हर्षित हुए। 'जिन्हें हम ग्रपना मानते हैं उन्हें ऋद्धि-सिद्धि या मान प्राप्त होने पर प्रसन्नता हो, इसमें क्या ग्राश्चर्य? हमारी कल्पना से भी श्रधिक ऋद्धि-सिद्धि श्रपने प्रेमीजन को मिलती देखकर तो श्रपार हर्ष होता ही है।' ग्रत्यन्त ग्रानन्दित लोगों ने फिर हमारा नगर प्रवेश महोत्सव किया। 'ग्रत्यिक प्रसन्नता होने पर मानव क्या-क्या नहीं करता!' [११६-१२१]

प्रवेश महोत्सव के समय विद्याधर श्राकाश में चलने लगे। मैं अपने पिताजी के साथ उनके पीछे जयकुंजर नामक मुख्य हाथी की अम्बाडी पर बैठा था। मेरे पीछे दूसरे हाथी पर कुलन्धर बैठा था। हथिनयों पर माताजी आदि स्त्रीवर्ग बैठा था। हमारे आगे लोगों का विशाल समूह चल रहा था। कोई नाच रहे थे, कोई विलास (हँसी ठठोली) कर रहे थे, कोई हर्ष के आवेश में उच्च स्वर से गा रहे थे। कुछ ने पुष्पहार और कुछ ने सुन्दर वस्त्राभूषण पहने रखे थे, जिससे सभी लोग देवता जैसे सुशोभित हो रहे थे। अस्यन्त प्रमोद और मानसिक सुखभार के कारण उस समय वह उद्यान नन्दनवन और वह नगर देवलोक जैसा लग रहा था। अस्यन्त विशाल नितम्ब और सुन्दर उरोजों वाली लिलत ललनाएँ हर्षपूर्वक नृत्य गान कर रहीं थीं। ऐसे सैंकड़ों प्रकार के विलासों सहित हमारा नगर प्रवेश हुआ। [१२२-१२४]

मेरे पिताजी ने कनकोदर राजा के सभी विद्याधरों तथा दोनों तरफ की सेनाओं के सभी योद्धाओं का उचित दान भ्रौर सत्कार-सन्मान किया। हे श्रगृहीत-संकेता! भेरा वह पूरा दिन ऐसे बीता मानो वह दिन रत्नमय हो, अमृतरचित हो, सुखरस-पूर्ण हो। श्रधिक क्या कहूँ, वह दिन वर्णनातीत रूप से व्यतीत हुग्रा। इस दिन मुभे ग्रत्यन्त श्राह्णाद हुग्रा। सब मनोरथों की सिद्धि हुई, कामदेव का सर्वस्व प्राप्त हुग्रा, मदनमंजरी जैसी श्रतुलनीय सुन्दरी प्राप्त हुई श्रौर महामूल्यवान रत्नों का भण्डार प्राप्त हुग्रा। मेरे काम और श्रर्थ सम्बन्धी अकल्पनीय मनोरथ सिद्ध हुए। उस दिन मेरे माता-पिता को ग्रत्यिक संतोष हुग्रा, बन्धुवर्ग हिषत हुग्रा और नागरिकों ने महोत्सव मनाया। शत्रु मेरे वश में हो गये जिससे भी मेरा मन ग्रत्यन्त हिषत हुग्रा। पूरे दिन श्रत्युन्नत दशा का श्रनुभव किया और रात्रि के प्रथम प्रहर तक पिताजी के पास रहकर हमने बहुत प्रकार से ग्रानन्दोत्सव मनाया। [१२६-१३१]

इसके पश्चात् रात्रि का शेष भाग \* मदनमंजरी के साथ सर्व सामग्री से पूर्ण महल में बिताया। देवता देवलोक में जैसा सुख भोगते हैं वैसे ही सुख का मैंने उस रात ग्रनुभव किया। सुरतामृत सुख के प्रेमसागर में गहरी डुबकी लगाने का श्रनुभव किया। पर, मेरी किसी भी विषय में अत्यन्त लोलुपता नहीं थी, इससे मैं कहीं अत्यन्त ग्रासक्त नहीं हुन्ना।

<sup>🛊</sup> দূষ্ঠ ৬০१

सुरत-सुख का अनुभव करने के पश्चात् हम निद्राधीन हुए। प्रातः मदन-मंजरो के साथ उठा और उठकर उसी के साथ माता-पिता के पास जाकर उन्हें प्रिंगाम किया और फिर मैं अपने सभी प्रभातकालीन कर्त्तव्यों में लग गया। [१३२-१३४]

# ४. कन्दमुनि : राज्य एवं गृहिधर्म-प्राप्ति

#### कुलन्धर का स्वप्न

मेरा मित्र कुलन्घर दूसरे दिन प्रातः मेरे पास ग्राया ग्रीर बताया कि उसने रात में एक बहुत सुन्दर स्वप्न देखा है। स्वप्न में उसने स्पष्टरूप से पाँच व्यक्ति देखे जिसमें से तीन पुरुष ग्रीर दो स्त्रियाँ थीं। उन्होंने बताया कि गुण्घारण अभी जो सुखसागर में डुबिकयाँ लगा रहा है, वह सब निःसंदेह हमने ही उसके लिये उपलब्ध कराया है। हे कुलन्घर ! भूतकाल में उसके सम्बन्ध में जो कुछ ग्रच्छा हुग्रा ग्रीर भविष्य में जो कुछ होगा, वह सब हमारा ही किया हुग्रा था ग्रीर होगा। इस प्रकार सूचित कर वे पाँचों पुरुष तुरन्त ग्रदृश्य हो गये। हे कुमार ! ये पुरुष कौन थे ? उन्होंने किस प्रकार की योजना से तुभे सारे सुख उपलब्ध करवाये ? यह स्वप्न से ज्ञात नहीं हो सका। [१३५-१४०]

#### स्वप्न-फल-विचार

मैंने कहा — भाई कुलन्धर! इस स्वप्त का वृत्तान्त पिताजी ब्रादि को बतायें जिससे वे हमें इसके वास्तविक भावार्थ को स्पष्टतः समभा सकें। फिर कुलन्धर राज्यसभा में गया। राज्यसभा में विद्वत्समूह बैठा था। पिताजी ब्रौर राज्यसभा के समक्ष बुद्धिमान कुलन्धर ने स्वप्त की बात कह सुनाई। पिताजी एवं सभी विद्वानों ने स्वप्त के अर्थ पर धलग-अलग विचार किया, फिर सभी ने एकमत होकर निम्न फलार्थ निश्चित किया। ऐसा लगता है कि अमुक देव गुराधारण के अनुकूल हुए हैं। उन्होंने ही कुमार के लिये कल्याणमाला निर्मित की है, ये सब सुख-साधन उपलब्ध कराये हैं। कुमार की सभी अनुकूलतायें उन्हों के प्रताप से है। उन्होंने ही प्रसन्त होकर कुमार के मित्र को स्वप्त में ब्राकर यह सब बताया है कि यह सब कल्याण-परम्परा हमारे द्वारा सर्जित है। [१४१-१४४]

विद्वानों द्वारा किये गये स्वप्त-निर्णय को मैंने भी सुना; क्योंकि उस समय मैं भी राज्यसभा में उपस्थित था। पहले महारानी कामलता ने मेरे श्वसूर कनकोदर के स्वप्न की जो बात कही थी उसमें दो पुरुषों ग्रीर दो स्त्रियों ने कहा था कि उन्होंने मदनमंजरी के लिये पित ढूँढ़ रखा है। इस स्वप्न की बात मुभे पूर्णत: याद थी। मेरे मन में शंका हुई कि श्वसुर के स्वप्न में चार व्यक्ति थे ग्रीर कुलन्धर के स्वप्न में पाँच, तो कौन से ऐसे देव हैं जिन्हें मेरी ग्रमुकूलता के लिये इतनी चिन्ता रहती है, फिर इस चिन्ता का कारण क्या है? इन स्वप्नों के पीछे कोई गहन कारण होना चाहिये, जो इस समय तो समभ में नहीं ग्राता, पर जब कभी किसी ग्रतीन्द्रिय विषय के ज्ञाता मुनि महाराज का संयोग मिलेगा \* तब ही उनसे पूछकर स्पष्ट निर्णाय कर सकूँगा। इसके ग्रतिरिक्त इसका संतोषजनक निर्णाय ग्रसंभव है। मेरे मन में स्वप्न के प्रर्थ के प्रति सन्देह होने पर भी पिताजी एवं विद्वानों के ग्रविनय से बचने के लिये मैंने प्रकट रूप से स्वप्नार्थ में कोई दोष नहीं निकाला ग्रीर उनके निर्ण्य को मान्य किया। [१४६-१५१]

जो विद्याघर राजा कनकोदर से लड़ने आये थे और जो आखिर में मेरे सगे हो गये थे, उन्हें राजा कनकोदर के साथ कुछ दिन हमारे राज-मन्दिर में ठहराया था। उनका योग्य आदर सरकार किया गया। आनन्दामृत में स्नान कर, मेरे प्रति सेवकत्व स्वीकार कर कुछ दिनों बाद वे सब अपने-अपने स्थानों को लौट गये। [१५२-१५३]

# मर्त्यलोक में देवसुखानुभव

मदनमंजरी के साथ रितसुखसागर में डूबकर अनेक प्रकार की लीलाओं में मेरे दिन व्यतीत होने लगे। देवलोक में देवता जैसे सुखों का अनुभव करते हैं वैसे सुखों का भैंने मर्त्यलोक में अनुभव किया। दिन-प्रतिदिन प्रेमरस का अधिकाधिक पान करने लगा। आनन्दरसामृत प्रतिदिन बढ़ता ही गया और सद्भावपूर्वक उसका मिलाप अधिकाधिक सुख देने लगा। हमारा प्रेमबन्ध अधिक सुदृढ़ होता गया। हमारे आह्लाद में निरन्तर प्रसार होता गया और हमारी प्रेम गोष्ठी विशेष दृढ़ होती गई। राज्यकार्य की चिन्ता पिताजी करते थे। अनेक राजा मुक्ते नमस्कार और प्रणाम किया करते थे। हे विशालाक्षि ! ऐसे सुन्दर संयोगों में मुक्ते तो चिन्ता की गन्ध भी नहीं आती थी। मेरे दिन सुख में व्यतीत हो रहे थे। विद्याधर अनेक सुगन्धित फूलों के पुष्पहार ले आते थे, सुन्दर आभूषण आदि सर्व पदार्थ ले आते थे। इस प्रकार हमारी सभी इच्छाओं की तृष्ति होने से सम्पूर्ण सुख की प्राप्ति हो रही थी। यद्यपि मेरा शरीर इस सुखसागर में अवगाहन करता था तथापि मेरी आतमा इसमें तिनक भी लुब्ध/आसक्त नहीं होती थी। हे चार्विङ्ग ! इस प्रकार अपनी सुन्दर पत्नी मदनमंजरी और सन्मित्र कुलन्धर के साथ आनन्द करते हुए मेरा समय व्यतीत हो रहा था। [१४४-१४८]

पृष्ठ ७०२

प्रस्ताव ८ : कन्दमुनि : राज्य एवं गृहिधर्म-प्राप्ति

330

## कन्द्रमुनि समागम

एक दिन मैं अपने मित्र और पत्नी के साथ आह्लादमन्दिर उद्यान में गया। वहाँ मैंने कन्द नामक मुनीश्वर के दर्शन किये। इन महान ओजस्वी यतीन्द्र को देखकर मैंने अत्यन्त विनयपूर्वक नम्न बनकर योग्य नमस्कार किया तथा धर्म सुनने और प्राप्त करने की बुद्धि से शुद्ध जमीन देखकर उनके सामने बैठा। कन्द मुनि ने हृदयाह्लादकारिगा कर्णप्रिय मधुर धर्मदेशना दी। मैं उनकी देशना को अत्यन्त आदरपूर्वक सुन रहा था तभी, हे भद्रे! मेरे अन्तरंग में पूर्व परिचित दो सुबन्धु आविभूत हुए, जिन्हें मैंने तुरन्त पहचान लिया। उनमें से एक तो ये महात्मा सदागम थे और दूसरा मेरा परम मित्र सम्यग्दर्शन था। हे सुलोचने! गुरु महाराज के उपदेश से प्रबोधित होकर मैंने इन दोनों को अपने हितेच्छु के रूप में पहचाना और गुरुवचन से जागृत होकर उन्हें उसी भाव से स्वीकार किया। [१५६-१६४]

पहले मैं जब विबुधालय में था तब वेदनीय राजा के मुख्य भाई सातावेदनीय नामक राजा से मेरा घनिष्ठ परिचय हुआ था। वह मुक्त पर बहुत मैत्रीभाव/स्नेह रखता था, मेरा पक्ष लेता था और मुक्त पर अत्यधिक आसक्त रहता था। विबुधालय की मेरी मित्रता को याद कर वह मेरे साथ ही सप्रमोद नगर आया था। पर, अभी तक उसने छिपकर ही मुक्ते सुख का आस्वादन करवाया था। मेरे पुराने मित्रों सदागम और सम्यग्दर्शन का पुनः परिचय होते ही यह भी मुक्त से स्पष्टतः प्रत्यक्षरूप से मिल गया और मेरी सुख-प्राप्ति की योग्यता को इसने गुरु महाराज के समक्ष ही अनन्त गुणी बढ़ा दी। इसके पश्चात् सातावेदनीय राजा की मित्रता और सहायता से मुक्ते स्त्री और रत्न-प्राप्ति से उत्पन्न होने वाले सुख में अनन्तगुणी वृद्धि हो गई। किस प्रकार मैंने सम्यग्दर्शन और सदागम को स्वीकार किया था वैसे ही उस समय मेरी पत्नी मदनमंजरी और मित्र कुलन्धर ने भी गुरु महाराज के समक्ष ही महात्मा सदागम और सेनापित सम्यग्दर्शन को अपने हितेच्छु के रूप में स्वीकार किया। ऐसे सुन्दर परिवर्तन से अत्यधिक प्रसन्न होकर पवित्र मुनिराज ने फिर से अधिक विशुद्ध धर्मोपदेश दिया। [१६५-१७०]

# चारित्रधर्मराज ग्रौर सद्बोध की विचारगा

इघर चित्तवृत्ति अटवी में महामोह आदि राजा जो घेरा डालकर पड़े थे वे कुछ शक्तिहीन हुए, कुछ नरम हुए, काँपने लगे और भय से घेराव छोड़कर दूर-दूर जा बैठे। बहिन अगृहीतसंकेता! उस समय चारित्रधर्मराज के मन में कुछ संतोष हुआ और उसे प्रकट करते हुए उन्होंने अपने मंत्री सद्बोध से कहा—मन्त्रिवर! अभी अच्छा अवसर आ गया लगता है, बहुत सी अनुकूलताएँ बढ़ रही हैं, अतः अभी तुम पुत्री विद्यां को लेकर संसारी जीव के पास चले जाओ। अभी अधिक लाभ

होने की संभावना है, क्यों कि चित्त वृत्ति अटबी कुछ ग्रधिक उज्जवल हुई लगती है। हम पर डाला गया घरा कुछ कम हुग्रा है, शत्रु भी अपने से कुछ दूर चले गये हैं, अतः कर्मपरिणाम महाराजा को पूछ कर यदि वे ग्राज्ञा दें तो पुत्री विद्या को लेकर शीघ्र संसारी जीव के पास चले जाग्रो। हमारे गुष्तचरों से मुक्ते ग्रभी-ग्रभी संदेश मिला है कि संसारी जीव कुमार गुणधारण ग्रभी कन्दमुनि के समक्ष बैठा है, ग्रतः यदि तुम ग्रभी पुत्री को लेकर पहुँच जाग्रोगे तो वह ग्रवश्य तुम्हें स्वीकार कर लेगा। [१७१-१७६]

सद्बोध मंत्री ने राजा के विचार सुने, उनके विषय में ग्रपने मन में विचार किया और वास्तविकता को ध्यान में रखते हुए योग्य निर्णय सोचकर कहा—

देव ! स्नापका कथन ठीक है, इसमें कोई संदेह नहीं, पर मेरे विचार से ग्रभी इस विषय में थोड़ा कालक्षेप श्रीर करना चाहिये। योग्य श्रवसर की प्रतीक्षा करते हुए कुछ ढील देनी चाहिये; क्योंकि संसारी जीव के पास स्रभी कुछ समय उसके दो अन्तरंग मित्र पुण्योदय और सातावेदनीय रहने वाले हैं। अभी कुछ समय तक उसके ये दोनों मित्र उसे भोग फल देंगे। ग्रभी उसे पुण्य का उदय बहुत भोगना शेष है और शब्दादि सुख का पूर्ण लाभ प्राप्त करना है । इन दोनों मित्रों का कुमार पर अधिक स्नेह है, अतः वे उसे विषय सुख का आस्वादन करवाना चाहते हैं। इसलिये अभी वे गुराघाररा कुमार को ब्राग्रह पूर्वक घर (संसार) में रखेंगे। फलतः जब तक संसारी जीव इन दोनों मित्रों के श्राग्रहानुसार श्राचरण करते हुए घर/संसार में रहकर शब्दादि स्थूल विषयों को सुख का कारए। समभे तब तक विद्या को उसके पास ले जाना मुर्फे तो किसी प्रकार योग्य नहीं जँचता। मेरा तो यह प्रस्ताव है कि सभी कुमार गृहिधर्म को उसकी पत्नी के साथ शीध्र ही संसारी जीव के पास भेजना चाहिये। ग्रभी संसारी जीव के समय ग्रौर ग्रास-पास के संयोगों को देखते हुए यदि कुमारश्री की सपरिवार वहाँ भेजा जाय तो वह ग्रधिक समृचित होगा ग्रीर जिस कार्य को सिद्ध करने की ग्रापकी इच्छा है, उसमें साधक भी श्रागे जाकर वहीं बनेंगे। हे देव! कुमार की पत्नी सद्गुरारक्तता तो संसारी जीव को ग्रत्यन्त इष्ट होगी । मुभ्रे लगता है कि कुमार के वहाँ जाने से गुराधारण भावपूर्वक उनका स्रादर करेगा स्रौर उन्हें स्रपने सम्बन्धी के रूप में स्वीकार कर लेगा। [१७७-१८४]

पहले भी जब-जब संसारी जीव के पास सदागम था तब-तब उसने ग्रपने कुमार गृहिधर्म को बहुत बार द्रव्य (उपचार) से देखा है। फिर सम्यग्दर्शन भी ग्रपने कुमार गृहिधर्म को ग्रपने साथ लेकर संसारी जीव के पास जाता रहा है, क्योंकि ग्रपने सेनापित को गृहिधर्म कुमार पर ग्रत्यिक स्नेह है। सम्यग्दर्शन के संसारी जीव के पास जाने के बाद दो से नौ पल्योपम पृथकत्व काल में भी उसने \* भावपूर्वक गृहिधर्म को ग्रपनी संगति में रखना स्वीकार किया था। पहले जब-जब

<sup>🛊</sup> पृष्ठ ७०४

संसारी जीव ने सदागम और सम्यग्दर्शन को पुनः-पुनः देखा है, तब-तब उसने गृहिधमं को भावतः स्वीकार किया है और ऐसी परिस्थित ग्रसंख्य बार ग्राई है। हे देव! वर्तमान में गुगाधारण मेरे ग्रथवा सदागम के ग्रधिक निकट ग्रा रहा है, ग्रतः गृहिधमं का उसके पास जाना विशेष ग्रनुकूल रहेगा। ग्रतः मेरे विचार में ग्रभी कुमार गृहिधमं उसके पास जाये ग्रौर उसे ग्रपने गुगों से विशेष प्रसन्न करे। जब वह प्रसन्न हो जायगा तब मेरे ग्रौर मेरे जैसे ग्रन्य लोगों का भी उसके पास जाने का समय ग्रा जायेगा। [१८५-१६०]

देव ! दूसरी बात यह है कि अभी कुमार गृहिधमं के वहाँ जाने से वह अपने शत्रु महामोह आदि को अधिक त्रास दे सकेगा और चित्तवृत्ति अटवी विशेष रूप से अधिक शुद्ध होगी। गृहिधमं वहाँ होने से वह बार-बार संसारी जीव को प्रेरित करता रहेगा जिससे वह हमें देखने की इच्छा से हमारी ओर उन्मुख होगा। उसकी आत्मा को अधिकाधिक शान्ति और सुख प्राप्त होगा, उसके मन में अधिकाधिक संतोष होगा, उसके कर्म निर्बल बनेंगे और उसके संसार-भ्रमण का भय दूर हो जायगा। गृहिधमं के ये चार बड़े गुण हैं। अतएव इन परिस्थितियों में अभी गृहिधमं को वहाँ भेज देना चाहिये। फिर अवसर देखकर हम सब उसके पास चलेंगे। [१६१-१६४] गृहिधमं समागम

चारित्रधमेराज को सद्बोध मंत्री का परामर्ण समयानुसार उचित लगा और उसके विचार नीतिसम्मत एवं निर्मल लगे, अतः उन्होंने शीध्र ही व्यवस्था कर अपने छोटे पुत्र गृहिधमें को निर्देश दिया। इस कार्य के लिये पहले कर्मपरिगाम महाराजा की याज्ञा ली गई। तत्पश्चात् गृहिधमें मेरे (संसारी जीव गुणधारण के) पास आने के लिये निकल पड़ा। जिस समय मैं आह्लादमन्दिर उद्यान में कन्दमुनि के समक्ष बैठकर व्याख्यान सुन रहा था, उसी समय वह मेरे पास आ पहुँचा और मुनि ने मुक्ते श्रावकधर्म का उपदेश देकर उसे प्रकट किया। उसकी पत्नी सद्गुग्गरक्तता और उसके बारह कर्मचारी (श्रावक के १२ व्रत) भी उसके साथ थे। मैंने उन सब को बान्धव-बुद्धि से मुनि महाराज के समक्ष ही स्वीकार किया, स्वागत किया और उन सब का यथोचित आदर किया। मेरे मित्र कुलन्धर ने भी उसी समय गृहिधर्म, उसकी पत्नी और उसके १२ कर्मचारियों को अन्तरंग से स्वीकार किया। इस समय हमें अतिशय आनन्द प्राप्त हुआ। [१६४-१६६]

### स्वप्नफल-पृच्छा

गृहिधर्म को स्वीकार करने के बाद मैंने कन्दमुनि से स्वप्न में स्राये चार स्रार पाँच व्यक्तियों के विषय में पूछा। कनकोदर स्रौर कुलन्धर को जो स्वप्न स्राये थे उनके स्रन्तर को बताते हुए उन स्वप्नों का पूरा वृत्तान्त मुनिराज को कह सुनाया स्रौर उसके भावार्थ को जानने की जिज्ञासा उनके समक्ष प्रस्तुत की।

कन्दमुनि बोले — भाई गुराधारण ! तेरे स्वप्नों का भावार्थ ग्रतीन्द्रिय ज्ञानी गुरु के ग्रतिरिक्त कोई नहीं बता सकता । मेरे गुरु निर्मलसूरि केवलज्ञान रूपी सूर्य

से उद्योतित/प्रकाशित हैं, पर वे स्रभी दूर देश में विहार कर रहे हैं। हे भद्र ! जब मैं उनके चरण-वन्दन के लिये जाऊँगा, तब तेरी शंका का समाधान उनसे पूछूंगा। मुक्ते विश्वास है कि दोनों स्वप्नों के विषय में तुक्ते जो सन्देह है उस बारे में वे स्पष्ट निर्णिय दे सकेंगे। वे महाज्ञानी हैं, स्रतः स्वप्न के भीतरी श्राणय/रहस्य को बराबर समभते हैं। [२००-२०४]

उत्तर में मैंने कहा—भगवन् ! यदि श्रापके गुरु महाराज निर्मलाचार्य स्वयं ही यहाँ पधार सकें तो कितना श्रच्छा हो ! [२०४]\*

कन्दमुनि—हे महाभाग ! मैं तेरे कहने से गुरु महाराज के पास जाऊगा ग्रौर उन्हें यहाँ पधारने की प्रार्थना करूं गा। मुभे विश्वास है कि वे स्वयं यहाँ पधार कर तेरे मनोरथ पूर्ण करेंगे। ग्रथवा उनकी ग्रात्मा केवलज्ञान के प्रकाश से लोकालोक के समग्र भावों को जानती है, ग्रतः तेरे मन के भावों को जानकर, मेरे बिना बुलाये भी वे स्वयं यहाँ पधार सकते हैं। जब तक वे यहाँ न पधारें तब तक तुम्हें सदागम ग्रौर सम्यग्दर्शन के साथ गृहिधर्म का पूर्ण ग्रादर करना चाहिये। [२०६-२०८]

गुरु महाराज के मधुर एवं कर्णप्रिय ग्रन्तिम उपदेश को मैंने ग्रत्यन्त ग्रादर-पूर्वक स्वीकार किया ग्रौर कहा — भगवन्! ग्रापकी बहुत कृपा। मेरी पत्नी ने भी भगवान के वचनों को स्वीकार किया। है भद्रे! फिर गुरु महाराज को मुहुर्मु हुः विनयावनत होकर मस्तक भुकाकर वन्दन कर मैं अपनी पत्नी ग्रौर मित्र के साथ उद्यान में से ग्रपने राजभवन में ग्रा गया। तत्पश्चात् महाभाग्यवान कंदमुनि भी ग्रन्य मुनियों के साथ ग्रपने गुरु निर्मलाचार्य के पादपद्मों का वन्दन करने वहाँ से विहार कर गये। [२०६-२११]

# गुराधाररा को राज्य-प्राप्ति

हे अगृहीतसंकेता! इसके कुछ दिनों बाद मेरे पिता मधुवारण धर्म का सेवन करते हुए समाधि-मरण पूर्वक परलोक पधार गये।

मेरे बान्धवजनों, मन्त्रियों और सेनापित ने अत्यन्त हिं त होकर महान् आनन्द से मेरा राज्याभिषेक किया। उस समय सभी प्रकार के योग्य महोत्सव आदि मनाये गये। मुभे राज्य-प्राप्त होते ही सारा राज्य मण्डल मेरा अनुरागी हो गया, शत्रु मेरे वशवर्ती हो गये, विद्याधर तो पहले ही वश में थे। देवता भी नतमस्तक होकर मेरी आज्ञा में रहने लगे। मेरा कोष, आज्ञा और समृद्धि भी बढ़ने लगी। धनुष-बाएा चलाये बिना और कोध किये बिना ही मेरा राज्य निष्कंटक हो गया। सुखों की प्राप्ति होने पर भी मेरा मन उनमें लवलेश भी लुब्ध नहीं हुआ। मैं रात-दिन सदागम और सम्यग्दर्शन की अधिक प्राप्ति का प्रयत्न करने लगा। पुण्योदय से संयुक्त होकर गृहिधर्म का आदर करने लगा। सातावेदनीय राजा मुभे निरन्तर प्रस्ताव ८: निर्मेलाचार्य : स्वप्न-विचार

388

म्राह्लादित करता रहा । हे सुन्दरांगि ! इस प्रकार पत्नी मदनमंजरी ध्रीर मित्र कुलन्घर के साथ उद्यम करते हुए भ्रीर स्वर्गोपम लीला सुख भोगते हुए, ध्रानन्द समुद्र में डुबिकयाँ लगाते हुए मेरा बहुत समय व्यतीत हो गया । [२१२-२२०]

# ५. निर्मलाचार्य : स्वप्न-विचार

# निर्मलाचार्य का पदार्पे ए

एक दिन कल्याण नामक मेरे एक परिचारक ने मेरे पास ग्राकर मुफ्ते विनय-पूर्वक नमस्कार किया ग्रौर बोला—देव ! आह्लाद मन्दिर उद्यान में देव-दानवों से पूजित ग्रचिन्त्य महिमा वाले महाभाग्यवान् निर्मलाचार्य महाराज पधारे हैं, यही सूचना देने के लिये मैं आपके समक्ष उपस्थित हुग्रा हूँ [२२१–२२२]

हे भद्रे ! सेवक के उपर्युक्त वचन सुनते ही मुभे ग्रवर्गीनीय ग्रानन्द हुग्रा। मानो मैं ग्रपने शरीर, राजभवन, नगर ग्रीर सम्पूर्ण त्रैलोक्य में भी न समा पाऊं इतना ग्रानन्द हुग्रा। \* ऐसे शुभ समाचार देने वाले सेवक को मैंने संतुष्ट चित्त होकर एक लाख मोहरें पारितोषिक में दीं ग्रीर उसे प्रसन्न कर विदा किया।

[२२३-२२४]

हे भद्रे! फिर में अत्यन्त ग्रादरपूर्वक अपने मित्र कुलन्धर ग्रौर पत्नी मदनमंजरी को साथ लेकर सूरिमहाराज को बन्दन करने के लिये नगर से बाहर निकल पड़ा।

देवताओं द्वारा स्वर्ण-निर्मित देदीप्यमान ग्रति सुन्दर कमल पर सूरि महा-राज विराजमान थे। इनके श्रास-पास श्रनेक मुनि, देव, दानव, विद्याधर श्रादि मर्यादा-पूर्वक बैठेथे। सबके मस्तक भुके हुए थे श्रौर उन सबको केवली भगवान् सुन्दर धर्मीपदेश देरहेथे। [२२५–२२७]

दूर से ही आचार्यश्री के दर्शन होते ही अत्यन्त आनन्द से मेरा पूरा शरीर रोमांच से विकसित हो गया। मेरे साथ अधीनस्थ राजा थे, उन्होंने और मैंने भी राज्य के पाँच चिह्न छत्र, तलवार, मुकुट, वाहन और चामर का त्याग कर दिया, उत्तरासंग धारण किया और आचार्यश्री के अवग्रह में प्रवेश किया। (३१ हाथ दूर रहकर) हम सब ने विधिपूर्वक आचार्यश्री को द्वादशावर्त वन्दन किया और योग्य

कमानुसार अन्य मुनियों को भी वन्दन किया। केवली भगवान् श्रौर मुनियों से आशीर्वाद प्राप्त कर, पुनः पुनः नमन कर, शुद्ध निर्जीव जमीन देखकर बैठ गये। मुफे अत्यन्त प्रमोद हुआ श्रौर मेरी अन्तरात्मा अतिशय प्रसन्न हुई। केवली भगवान् ने भव्य जीवों के कर्मविष को नष्ट करने के लिए अमृतवृष्टि के समान मधुरामृत वागी से देशना प्रारम्भ की। [२२५-२३२]

### धर्मदेशना

भव्य प्राणियों! यह संसार-चक्र जो निरन्तर घूमता ही रहता है स्रौर जो ग्रनेक प्रकार के भयंकर दुःखों से परिपूर्ण है, उसमें घर्म के ग्रतिरिक्त ग्रन्य कोई वस्तू ऐसी नहीं है जिसकी शरण ली जा सके। यहाँ मृत्यू के लिये ही जन्म होता है। रोग-वहन के लिये ही शरीर प्राप्त होता है। वृद्धावस्था के हेतुभूत यौवन स्राता है। वियोग के लिये ही संयोग का समागम होता है। इसमें ग्रनेक प्रकार की स्थूल सम्पत्तियों की प्राप्ति भी द:ख के लिये ही होती है। स्रतः शरीर, यौवन, संयोग अौर सम्पत्तियां जिन्हें ग्राप बहुत ही कीमती समभते हो, हे सांसारिक जनों ! वे सब दु:ख की ही कारणभूत हैं। प्राणियों के सम्बन्ध/सम्पर्क में स्नाने वाली संसार की एक भी वस्तु ऐसी नहीं है जो उसके दुःख के लियेन हो। सांसारिक पदार्थी में सूख की आशा करना मरुस्थल में जल की आशा करना है। आप पूछेंगे कि फिर सूख कहाँ है ग्रीर सूखी कौन है ? जो ग्रमूर्त दशा को प्राप्त हो गये हैं, जो सर्व भावों को जानते हैं, जो त्रैलोक्य से भी ऊपर (सिद्धगित) में पहुँच गये हैं, जिन्होंने सभी प्रकार के संग का त्याग कर दिया है, ऐसे महात्मा गए। ही सुखी हैं। सर्व प्रकार के राग-द्वेष आदि द्वन्द्वों से जो मुक्त हैं, जिनकी सब प्रकार की पीड़ा/बाघा नष्ट हो गई है और जिनके सभी सत्कार्य सिद्ध हो गये हैं, ऐसे महात्मात्रों के सुख का तो कहना ही क्या है ?

जिस प्रांगी का संसार में जन्म ही नहीं होगा, उसे न बुढ़ापा सतायेगा और न मृत्यु । जब जन्म, जरा, मृत्यु का ग्रभाव हो जाता है तब सभी दुःखों का ग्रभाव स्वतः ही हो जाता है । सब दुःखों का नाश होने पर ही परमानन्द भाव की प्राप्ति होती है, शाश्वत सुखों की प्राप्ति होती है, श्रतः सिद्धों का सुख श्रव्याबाध होता है।

श्रथवा संसार में रहने वाले भी जिन महापुरुषों ने बाह्य और श्रान्तरिक परिग्रह का त्याग कर दिया है, जो निःस्पृह/इच्छारहित हो गये हैं, जो संतुष्ट हैं, जो ध्यानमग्न हैं, जो समता रूपी श्रमृत का पान करते हैं, जो संगरहित हैं, जो अहंकार रहित हैं श्रौर जिनका चित्त निर्मल हो गया है, ऐसे सुसाधु महात्मा शरीर धारग करते हुए भी परम सुखी हैं।\*

<sup>🛊</sup> पृष्ट ७०७

इस संसार में सभी प्राणी सुखी होना चाहते हैं, पर सुख सुसाधुता के ग्रातिरिक्त कहीं प्राप्त हो नहीं सकता है। श्रतः हे महासत्वों! इस पर विचार करें श्रीर इसे श्राचरण में उतारें। यदि श्राप लोगों को मेरी बात युक्तिसंगत प्रतीत होती हो तो श्राप भी इस श्रसार संसार का त्याग करें श्रीर सुसाधुता को श्रंगीकार करें।

[२३३-२४३]

हे अगृहीतसंकेता ! उस समय मेरे कर्म कुछ क्षीण हो गये थे, अतः श्राचार्य-प्रवर का उपदेश मुभ्के रुचिकर और सुखकारी प्रतीत हुआ। [२४४]

मैंने मन में सोचा कि भगवान् ने जो सुख का कारण बताया है उस पर मुक्त श्राचरण करना चाहिये। हे भद्रे ! इस प्रकार मेरी दीक्षा ग्रहण करने की इच्छा जागृत हुई। [२४४]

#### संशय-निवेदन

श्राचार्यश्री की मन को प्रमुदित करने वाली वचनामृत-वृष्टि के पूर्ण होने पर कन्दमुनि ने दोनों हाथ जोड़कर ललाट पर लगाते हुए खड़े होकर श्राचार्यश्री से पूछा—भगवन् ! इस संसार में किस प्राणी को समय व्यतीत करना दुष्कर होता है ?

श्राचार्य — गुरु के समक्ष जिसे श्रपनी जिज्ञासा के बारे में कुछ पूछना हो, उसे जब तक पूछने का श्रवसर न मिले तब तक समय बिताना कठिन होता है।

कन्दमुनि भगवन् ! यदि ऐसा ही है तो गुराधाररा राजा के मन के संदेह को दूर करने में भ्राप पूर्णरूपेण समर्थ हैं, भ्रतः उसे दूर करने की कृपा करें।

श्राचार्य – बहुत अच्छा ! मैं इसका संदेह दूर करता हूँ, सुनो ।

मैंने (गुराधाररा) कहा -- भगवान् की महान कृपा । फिर मैंने कन्दमुनि से कहा -- श्रापने मेरे संदेह के विषय में श्राचार्यश्री से पूछकर बड़ी कृपा की, मैं श्रापका बहुत श्राभारी हूँ ।

कन्दमुनि—राजन् ! श्राप केवली भगवान् की कृपा के योग्य हैं, श्रब भगवान् के वचन ध्यानपूर्वक सुनें।

मैं ग्रधिक विनयी बनकर मस्तक भूकाकर स्थिर चित्त होकर बैठ गया, तब निर्मलाचार्य ने कहा—हे गुएाधारए राजन् ! तेरे मन में यह संदेह है कि राजा कनकोदर ने स्वप्न में जिन चार व्यक्तियों को देखा वे कौन थे ? फिर कुलन्धर ने स्वप्न में पाँच व्यक्ति देखे वे कौन थे ? वे किस प्रकार तेरे कार्यों को सिद्ध करते हैं ? वे देव थे या ग्रौर कोई ? एक ने चार ग्रौर दूसरे ने पाँच क्यों देखे ? ये दोनों स्वप्न-मात्र थे या इसका कुछ गहन ग्रर्थ भी है ?

गुराधाररा -- हाँ, भगवन् ! श्रापने जैसा फरमाया वैसा ही संदेह मेरे मन में है ।

## संशय-निवारए

ग्राचार्य—राजन् ! यह तो बड़ी लम्बी कथा है। इसे ग्राद्योपान्त कैसे कहा भीर सुनाया जा सकता है ?

गुराधाररा—यदि ऐसा है तब भी आप कृपाकर यह समस्त वार्ता मुक्षे सुनाकर मेरा संदेह दूर करें।

तब भगवान् निर्मलाचार्य ने श्रसंब्यवहार नगर से लेकर श्रभी तक की मेरी सारी श्रात्मकथा संक्षेप में सुना दी।

तत्पश्चात् श्राचार्यं ने कहा—राजन् ! तेरी चित्तवृत्ति में श्रनेक नगर-ग्रामों से व्याप्त एक बड़ा श्रन्तरंग राज्य है। इस राज्य से तेरे हितेच्छु चारित्रधर्मराज ग्रादि को बाहर निकाल कर महामोह आदि शत्रुश्नों ने दीर्घ काल से इस पर थ्राघिपत्य कर लिया था। इसका कारण यह था कि महाराजा कर्मपरिणाम भी\* श्रभी तक तुम्हारे प्रतिकृल होने के कारण महामोहादि के बल को पुष्ट करते रहते थे किन्तु ग्रमी-ग्रभी वे तेरे ग्रनुकूल हुए हैं। इन्होंने ही श्रपनी महारानी कालपरि-राति को तेरे समक्ष किया है और तेरी पत्नी भवितव्यता को प्रसन्न किया है, श्रपने विशेष मधिकारी स्वभाव को भी तेरे पास भेजा है और तुम्हारे मित्र पुण्योदय को भोत्साहित किया है । इन्होंने ही महामोहादि शत्रुग्रों का तिरस्कार कर उन्हें कुछ दूर भगाया है श्रौर चारित्रधर्मराज श्रादि को श्राध्वासन दिया है। इन्होंने ही श्राज से पूर्व तुभ्ते अनेक सुख-परम्परा के मार्ग दिखाये हैं। इनकी अनुकूलता से ही तुभ्ते संदागम से स्नेह हुआ और सम्यग्दर्शन से मित्रता हुई है। सदागम और सम्यग्दर्शन के प्रति तेरे स्नेह के फलस्वरूप ही महाराज कर्मपरिएाम तेरे प्रति स्रधिक से अधिक अनुकुल होते रहे हैं। यही कारगा है कि तूने विव्धालय में परिवार सहित निवास करते हुए विशिष्टतर सुख-परम्परा प्राप्त की । कर्मपरिगाम महाराजा ने तेरे मित्र पृण्योदय को प्रोत्साहित किया जिससे तूने मधुवारण राजा के यहाँ जन्म लिया और बहिरंग राज्य में तूभी मदनमंजरी जैसी पत्नी प्राप्त हुई। यह पुण्योदय विशिष्ट उत्तम प्रकृति का है। इस पृण्योदय ने एक समय विचार किया कि तुभी इस प्रकार के सूख-समूह प्राप्त कराने में उसका क्या स्थान है ? क्योंकि, समस्त कार्यों की संघटना तो पूर्वविश्वित चार महापुरुष ही करते हैं। इसी विचार से यथेच्छ रूप घारण करने वाले पुण्योदय ने कनकोदर राजा को स्वप्न में उन दो पुरुषों ग्रौर दो स्त्रियों के दर्शन कराये, वे थे :--कर्मपरिएाम महाराजा, कालपरिएाति महारानी, स्वभाव और भवितव्यता । इन्होंने ही स्वप्न में राजा को कहा था कि मदनमंजरी के लिये पहले से ही वर ढूंढ़ कर रखा है, श्रत: अन्य वर ढूंढ़ने की श्रावश्यकता नहीं है । इसी ने मदनमंजरी को विद्याधरों से विमुख किया था । यह सब पुण्योदय के कार्य का ही दर्शन था। परन्तु, ग्रयनी महानुभावता के कारण वह

<sup>\*</sup> পুৰুত ও০ন

स्वयं स्वप्न में श्रद्धय रहकर कर्मपरिसाम श्रादि के मुंह से ही यह बात कहलाई कि वे ही सब कुछ कर्त्ता-घर्ता हैं।

बाद में जब कर्मपरिएाम को यह ज्ञात हुन्ना तो उन्होंने कहा—ग्रार्थ पुण्योदय! गुएाधारण को तुमने ही सब प्रकार का सुख प्राप्त करवाया है। फिर भी तुमने स्वयं को प्रच्छन्न रखकर हम को इसका कर्सा बतलाया यह तो उचित नहीं है।

पुण्योदय - देव ! आप ऐसा न कहें। मैं तो आपका आज्ञाकारी सेवक हूँ। परमार्थ से तो आप ही कर्त्ता हैं। वहीं मैंने स्वप्त में कनकोदर को बताया, इसमें अनुचित क्या है ?

कर्मपरिणाम—ग्रार्थ! यह सत्य है, फिर भी परम हेतु तो तुम्हीं हो। तुम्हारे बिना हम भी किसी को सुख प्राप्त नहीं करवा सकते, ग्रतः तुम्हें भी स्वप्न में यह बात स्वयं कहनी चाहिये। जब तक तुम ऐसा नहीं करोगे तब तक हमारे चित्त को शान्ति नहीं मिलेगी।

पुण्योदय\* - जैसी देव की श्राज्ञा। तत्पश्चात् कुलन्धर को स्वप्न में पाँच मनुष्य दिखाये, जिसमें चार तो पूर्वोक्त कर्मपरिणाम, कालपरिणति, स्वभाव श्रौर भवितव्यता ही थे श्रौर पांचवां स्वयं पुण्योदय था। पुण्योदय ने स्वप्न के माध्यम से यह बताया कि समस्त कार्यों की सफलता ये पाँचों ही प्रदान करते हैं।

हे राजन् गुराधाररा ! इस विवेचन से आपको यह स्पष्ट हो गया होगा कि ये चारों और ये पाँचों कौन थे ? वस्तुत: ये चारों और पाँचों ही आपके समस्त कार्य-कलापों की संघटना/योजना करते रहते हैं। अतः आपकी जिज्ञासा का समाधान हो गया होगा ? संशय न करें।

# ६. कार्य-काररा-शृंखला

# पुण्योदय के कार्य

स्वप्नों के विषय में मेरे मन में उठे संदेह का निराकरण होने से मैं उत्साहित हुग्रा ग्रौर मैंने इस ग्रपूर्व ग्रवसर का यथाशवय लाभ उठाने के लिये ग्राचार्यश्री से कुछ ग्रन्य प्रश्न पूछने का निश्चय किया । मैंने (गुणधारण) सविनय पूछा ---

गुरुदेव ! मदनमंजरी की प्राप्ति के बाद भी मुभे जो निरुपम सुख की प्राप्ति हुई, क्या उसे भी कर्मपरिगाम ग्रादि चारों महापुरुषों की प्रेरगा से पुण्योदय ने ही उपलब्ध करवाई है ?

प्राचार्य — राजन्! वह सब पुण्योदय ने ही किया है। यही नहीं, पहले भी उसने तुभे कई बार ग्रनेक प्रकार से सुख प्राप्त करवाये हैं। नन्दीवर्धन के भथ में कनकमंजरी से सम्बन्ध, रिपुदारण के भव में नरसुन्दरी से सम्बन्ध, वामदेव के भव में विमलकुमार जैसे सद्गुणी मित्र की प्राप्ति, धनशेखर के भव में ग्रनेक प्रकार के महध्यं रत्नों की प्राप्ति, धनवाहन के भव में कलंकरिहत ग्रकलंक जैसे मित्र से निश्छल गाढ स्नेह ग्रादि सभी सुख इसी ने प्राप्त करवाये हैं। इसने तुभे ग्रनेक बार राज्य प्राप्त करवाया ग्रीर सभी स्थानों पर ग्रनेक प्रकार की सुख सुविधायें प्राप्त करवाई। पर, दुःख है कि तूने कभी भी न तो इस पुण्योदय मित्र से परिचय ही किया ग्रीर न कभी उसकी शक्ति को ही पहिचाना। इसके विपरीत सर्व दोषों के केन्द्रस्थान हिंसा, वैश्वानर, मृषावाद, गैलराज, स्तेय, बहुलिका, मैथुन, सागर, परिग्रह ग्रीर महामोह ग्रादि का पक्ष लिया। बिना पुण्योदय को पहचाने तूने ग्रपने होने वाले लाभों की प्राप्ति इन दारुण दोषों के समूह हिंसा ग्रादि से हुए ऐसा माना। हितेच्छु को न पहचान कर शत्रुशों को मित्र माना।

गुराधारण — भगवन् ! जब मित्र पुण्योदय मुभे पहले भी सुख-परम्परा प्रदान करने का हेतु रहा है, तब बीच-बीच में इतने दु:ख मुभे क्यों हुए ? ग्रनन्त काल तक मुभे क्यों यहाँ से वहाँ भटकना पड़ा ?

श्राचार्य — राजन् ! तेरा प्रश्न बहुत विशाल है । यदि तुभे इसका स्पष्टी-करण जानना ही है तो मुभे प्रारम्भ से ही सब कुछ बताना पड़ेगा जिससे कि तेरे समस्त संदेह दूर हों।

गुराघाररा - भगवन् ! मुक्त पर कृपाकर सब कुछ विस्तार से समकाइये।

## कर्मपरिसाम के दो सेनापति

श्राचार्य — भूपित ! याद करो, तुम्हें श्रभी मैंने बतलाया था कि जब तुम असंव्यवहार नगर में कौटुम्बिक के रूप में संसारी जीव के नाम से रहते थे तभी से तुम्हारी चित्तवृत्ति में श्रनादि काल से अन्तरंग राज्य रहा ही है, जिसमें चारित्र- धर्मराज श्रादि की श्रीर महामोहादि नरेन्द्रों की दोनों सेनायें रहती हैं। ये दोनों सेनायें सर्वदा एक दूसरे के विरुद्ध रही हैं। कर्मपरिणाम महाराज को महामोह के प्रति कुछ श्रधिक प्रेम है; क्योंकि ये दोनों एक ही जाति के हैं। यद्यपि ये महाराज तेरी शक्ति पर निरन्तर सूक्ष्म दिन्ट रखते हैं \* तथापि ये दोनों पक्षों के मध्य साधारण-तया निष्पक्ष जैसे रहते हैं। वास्तव में तो ये महाराजा प्रज्वलित श्रीम जैसे हैं श्रीर जब जिस पक्ष की प्रबलता देखते हैं तब उस पक्ष को प्रश्रय (टेका, बढावा) देते रहते हैं। यह स्थित श्रनादि काल से चल रही है।

कर्मपरिणाम महाराजा के दो सेनापित हैं, एक का नाम पापोदय है और दूसरा यही पुण्योदय है। पापोदय प्रकृति से ही ग्रत्यन्त भयंकर ग्रीर तेरे प्रतिकूल व्यवहार करने वाला है, श्रतएव महामोहादि तेरे शत्रुग्नों की सेना का एक भाग जो ग्रत्यन्त दूषित है, रौद्र है, भयंकर है, क्रूर है श्रीर नितान्त ग्रसुन्दर है उसका सेनापित यह बन बंठा है। पुण्योदय तेरे श्रनुकूल है इसिलये कर्मपरिणाम की सेना का दूसरा भाग जो सुन्दर और श्रे कि है, तेरा बन्धुरूप है, वह उस चारित्रधर्मराज ग्रादि की शुभ सेना का सेनापित बना हुग्ना है। जब तू ग्रसंव्यवहार नगर में था तब से ही यह पापोदय स्पष्ट रूप से तेरे साथ लगा हुग्ना है। यह इतना स्पष्ट था कि तेरी पत्नी भवितव्यता ने भी कभी तुभे इसका विशेष परिचय कराने का प्रयत्न नहीं किया। नृपित गुणधारण! तुम्हें संसार में जहाँ-तहाँ भटकाने वाला यह पापोदय ही हैं। एक के बाद एक होने वाली तेरी दु:ख-सन्ति का कारण भी यह पापोदय ही है। हिसा ग्रादि तेरे ग्रनर्थकारी शत्रुग्नों को तूने मित्र माना ग्रीर तुभे हितकारी पुण्योदय को पहचानने भी न दिया, इन सबका कारण यह पापोदय ही है।

राजन्! इस पापोदय ने तेरे चित्तवृत्ति श्रन्तरंग महाराज्य में से स्वयं तुभे ही बाहर निकाल फेंका है, तुभे पदभ्रष्ट किया है श्रीर तेरी आज्ञा का पालन करने वाले, तेरे एकान्त हितेच्छु चारित्रधर्मराज आदि अन्तरंग बल (सेना) को मार भगाया है। तेरा एकान्त श्रहित करने वाली महामोह आदि की सेना को तुभे सन्तोषदात्री मित्रों की सेना जैसी बताई है, उनके प्रति तेरे मानस में आसक्ति उत्पन्न की है। स्वयं भी ठगने में कुशल और अपने को छिपाने में समर्थ होने से पापोदय ने स्वयं को तुम्हारा प्रेमी और हितेच्छु प्रकट किया है। यद्यपि उस समय पुण्योदय

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७१०

भी तेरे पास रहता था, पर वह तुभे पापोदय से अनुबद्ध देखकर तेरा अधिक हित नहीं कर सकता था। बीच-बीच में उसकी भलमनसाहत के अनुसार वह तुभे थोड़ा-थोड़ा सुख देता था, किन्तु कल्याग्ग-परम्परा को प्राप्त करवाने में वह कारग्गभूत नहीं बन पाता था। इसमें पुण्योदय का कोई दोष नहीं था। समस्त दोष तो पापो-दय का ही था।

गुणधारण-गुरुदेव ! फिर पापोदय स्रभी चुपचाप कैसे बैठा है ?

श्राचार्य — देखो, राजन् ! यह पापोदय भी स्वतन्त्र नहीं है । यह भी कर्म-पिरिएाम, कालपिरएति, स्वभाव, भवितव्यता ग्रादि के ग्रधीन है । इन चारों महा-पुरुषों ने सिलकर ग्रभी पापोदय को तुभ से दूर निकाल, भगा दिया है । जब से इन चारों महापुरुषों की ग्राज्ञा लेकर सदागम तेरे पास ग्राया है तब से उन्होंने पापोदय को निर्वल बना दिया है । तभी से यह पापोदय तुभ से दूर खिसक कर बैठ गया है ग्रीर तुभे दुःख पहुँचाने का हेतु नहीं बन सका है । परिएाामस्वरूप तेरे सम्बन्ध में पुण्योदय को ग्रधिक ग्रवकाश मिला है, सुग्रवसर मिला है । हे भूप ! बीच-बीच में जब-जब ऐसी परिस्थिति ग्राई है तब-तब भी तुभे सदागम पर ग्रधिक प्रीति हुई है श्रीर सदागम के प्रताप से तुभे सुख की प्राप्ति हुई है । ये चारों महापुरुष जब भी पापोदय को तेरे निकट भेजते तभी तू फिर सदागम का साहचर्य छोड़ देता ग्रीर पापोदय के वशीभूत होकर ग्रनेक प्रकार के दुःख भोगता । [२४६-२४६]

हे नृप ! ये चारों महापुरुष विचार-विमर्श पूर्वंक एकमत होकर तेरे सम्बन्ध में विचार करते थे और तेरे समस्त कार्यंकम निश्चित करते थे। इस संसार में उन्होंने अनन्तबार पुण्योदय को तुक्त से मिलाया, पापोदय को छिपाकर सदागम से तेरा मिलाप कराया। फिर जब उन्होंने अपने तेज से गृहिधमें के साथ सम्यग्दर्शन को तेरे पास भेजा तब उन्होंने पापोदय को तुक्त से अधिक दूर कर दिया और तेरी चित्तवृत्ति में जो उसकी सेना पड़ाव डाले हुए थी उसे भी पापोदय को दूर ले जाना पड़ा। इससे तुक्ते अधिक सुख प्राप्त हुआ। फिर पुण्योदय के साथ तिरा अधिक गाढ सम्बन्ध हुआ। और चारों महापुरुषों ने तुक्ते पुण्योदय के साथ विबुधालय भेजा। वहाँ से तुक्ते फिर मानवावास में लाया गया और यहाँ तुक्ते अनेक प्रकार की कल्याण-परम्परा प्राप्त करवाई। एक बार फिर इन चारों महापुरुषों ने पापोदय और उसकी सेना को तेरे निकट भेजा, जिससे तेरे सम्बन्धियों ने भी तेरा त्याग कर दिया और तुक्ते महान दु:ख प्राप्त हुए। इस प्रकार तुक्ते असंख्य बार सुख मिला और गया, दु:ख मिला और गया। सुन्दर और दूषित वस्तुओं का संयोग और वियोग भी अनेक बार हुआ।

राजन् ! इस राजमिन्दर में (सप्रमोदनगर में मधुवारण राजा के घर में) तेरा जन्म होने से पूर्व तुभे अनेक बार सुन्दर-ग्रसुन्दर वस्तुओं का संयोग-वियोग प्राप्त हो चुका है । स्रभी इन चारों महापुरुषों की स्राज्ञा से पापोदय स्रपनी सेना को लेकर

मृह्ठ ७११

तुभ से बहुत दूर जाकर चुपचाप बैठा है। अभी कर्मपरिएामादि चारों ने महा-भाग्यशालीय सातावेदनीय राजा और पुण्योदय को तेरे निकट भेजा है और वे तुभे सुख पहुँचा रहे हैं। हे भूप! अभी उनका पापोदय पर विशेष प्रेम नहीं होने से पित्र पुण्योदय तेरे प्रति जागृत हुआ है। पुण्योदय ने तुभे बहुत सुख-परम्परा प्राप्त करवाई है और उसमें भी लोलुपता-रहित शान्त एवं प्रशस्त मानसिक स्थिति प्राप्त करवाई है। [२४६-२४६]

संक्षेप में तेरे सभी सुन्दर-ग्रसुन्दर कार्यों के हेतु ये चारों महापुरुष ही हैं। इन्हीं चारों मनुष्यों को स्वष्न में देखा गया है, इसमें कोई संदेह नहीं। जब ये महा-पुरुष तुक्त से प्रतिकूल होते हैं तब पापोदय को ग्रागे कर तुक्ते ग्रानेक प्रकार के दुःख ग्रीर त्रास प्रदान करते हैं ग्रीर जब ये ग्रानुकूल होते हैं तो पुण्योदय को ग्रागे कर भिन्न-भिन्न कारगों से ग्रानेक प्रकार के सुख प्राप्त करवाते हैं। ग्राभी तक तुक्तें जो कुछ भी शुभ या ग्रागुभ प्राप्त हुग्ना है या भविष्य में होगा उन सब के निश्चित रूप से हेतु ये चारों महापुरुष ही हैं। [२६०-२६३]

#### स्वयोग्यता

गुराधाररा — गुरुदेव! सुख-दु:ख, शुभ-ग्रशुभ प्राप्त तो मुफे ही होते हैं? इनका ग्रनुभव तो मैं ही करता हूँ, फिर क्या मैं स्वयं इनके विषय में कुछ नहीं कर सकता? क्या मैं निरर्थक ही हूँ?

प्राचार्य नहीं, राजन्! ऐसा नहीं है। ग्रभी मैंने जिन महापुरुषों ग्रांर सेनापितयों की बात की है, वे सब तो तेरे ही पारिवारिक जन हैं, उन सब का नायक तो तू स्वयं ही है। " ये चारों महापुरुष तेरे विकास-क्रम की योग्यता की परीक्षा करने के पश्चात् ही निर्णय लेते हैं। फिर उस निर्णय के ग्रनुसार ही तेरे सुख-दु:ख-प्राप्ति के कारण बनते हैं, ग्रतः तेरे सभी कार्यों में तेरी स्वयं की योग्यता (विकास) ही मुख्य कारण है। ग्रतः हे नृप! ग्रभी या भूतकाल में तूने जो कुछ भी श्रच्छे-बुरे श्रनुभव किये हैं, उन सब का मुख्य कारण तेरा स्वयं का विकास है, कर्मपरिणाम ग्रादि तो सहकारी कारण हैं। अनादि काल से तेरा यह विकास-क्रम तुभ से संयुक्त है ग्रीर उसी के ग्रनुसार तेरा यह सब भव-प्रपञ्च (संसार-विस्तार) का निर्माण होता है। तेरी स्वयं की योग्यता के बिना ये कर्मपरिणाम आदि बेचारे शुभाशुभ ग्रादि कुछ भी नहीं कर सकते। ग्रतः ग्रपने सभी ग्रच्छे-बुरे कार्यों का प्रधान कारण (हेतु) तुम्हारा स्वयं का विकास-क्रम ही कहा गया है। वस्तुतः तुम स्वयं इनके नियोजक हो। [२६४-२७०]

# कार्यों का परम काररा सुस्थितराज

गुराधाररा—नाथ! श्रापने मेरे कार्यों की साधना हेतु जिन कारगों को बताया, उनके श्रतिरिक्त भी श्रन्य कोई कारगा शेष रह गया है जिसे मैं ग्रभी तक न जान सका हूँ?

<sup>\*</sup> वृष्ठ ७१२

श्राचार्य - राजन् ! सुनो---निरन्तर ऋानन्द-सन्दोह से पूर्ण, निरामय, ऋति मनोहर एक निवृक्ति नामक नगर है। वहाँ अनन्त वीर्य और अनन्त आनन्द से परिपूर्ण सर्वज्ञ सर्वदर्शी सुस्थित नामक महाराजा राज्य करते हैं। यही महाराजा संपूर्ण जगत के परमेश्वर हैं, विश्व के प्रभू हैं ग्रौर संसार के सभी प्राणियों के ग्रच्छे-बुरे सभी कार्यों के परम कारण भी यही हैं। ऐसी सिद्ध आत्माएँ अनेक हैं, पर गुएा की दिव्ह से वे सब एक ही हैं, अत: आचार्यों ने उन्हें एक ही बताया है। ये सब अचिन्त्य शक्ति-सम्पन्न ग्रात्माएँ हैं, ग्रत: महात्माग्रों ने इन्हें ही परमेश्वर कहा है। ये ही बुद्ध हैं, ये ही ब्रह्मा हैं, ये ही विष्णु हैं, ये ही महेश्वर हैं, ये ही ग्रशरीरी हैं ग्रौर ये हीँ जिन हैं। तत्त्वद्रष्टा महात्मा इन्हें इन्हीं नामों से पहचानते हैं। तेरी कार्य-परम्परा के कारगा ये ग्रपनी इच्छा से नहीं बनते; क्योंकि ये तो वीतराग हैं, राग-द्वेष ग्रौर सर्व इच्छात्रों से रहित हैं। कोई भी कार्य बिना इच्छा के नहीं होता भीर जहाँ इच्छा होती है वहाँ राग-द्वेष होता ही है, किन्तू वीतराग परमात्मा में तो राग-द्वेष हो ही नहीं सकता । फिर वे तुम्हारी सुन्दर या ग्रसुन्दर कार्य-परम्परा किस प्रकार करते हैं ? तथा किस प्रकार कार्य निष्पत्ति होती है ? मैं तुभे स्पष्टतः समभाता हुँ। इन सिद्ध भगवान् ने सभी लोगों को अनुशासन में रखने के लिये एक अपरि-वर्तनीय, त्रिकाल, स्पष्ट ग्रौर निश्चल विघान बना रखा है। उस विधान की आज्ञाओं का सभी लोगों को पालन करना चाहिये। ये आज्ञाएँ निम्न हैं:--

- श्रपनी चित्तवृत्ति को श्रन्धकार-रहित करें ग्रौर उसे गौ-दुग्ध, मुक्ताहार, ग्रोसकरा, कुन्दपुष्प ग्रौर चन्द्रमा के समान क्ष्वेत, शुद्ध ग्रौर प्रकाश-मान करें।
- २. महामोह राजा श्रौर उसकी सेना को, जो भयंकर संसार के कारण हैं, ब्रपने शत्रु रूप में पहचानें श्रौर प्रति क्षण उन्हें नष्ट करने का प्रयत्न करें।
- ३. चारित्रधर्मराज ग्रौर उनकी सेना जो महान कल्याएकारी है, उन्हें ग्रपने हितेच्छु ग्रौर मित्र रूप में पहचानें ग्रौर सर्वदा उनका पोषएा करें।

विधाता की/सिद्ध प्रभु की यह हितकारिएों। ग्राज्ञा त्रिकाल सिद्ध है श्रौर\* सभी लोगों के लिये समान है, ग्रतः उनकी आज्ञा का पालन करने वाले सभी ग्रमुयायियों का यह कर्त्तव्य है कि वे पूजा, ध्यान, स्तवन, व्रत-ग्राचरए ग्रादि के द्वारा इन ग्राज्ञाश्रों का पालन करें ग्रौर इन्हें अपने जीवन में उतारें। जिन ग्राचरएों का निषेध किया गया है, उन्हें करने से ग्राज्ञा-भंग होता है। इन महाराजा ने द्वादणांगी (१२ ग्रंगों) में बहुत-सी बातें कहीं हैं, पर उन सबका सार उपरोक्त ग्राज्ञाश्रों में ग्रा जाता है। इन ग्राज्ञाश्रों का यह माहात्म्य है कि जो व्यक्ति जितने ग्रंश में इनका पालन करता है वह उतने ही ग्रंश में सुखी होता है। चाहे वह इन ग्राज्ञाश्रों का स्वरूप जानता हो या न जानता हो। जो प्राणी इन ग्राज्ञाश्रों का

<sup>\*</sup> प्रदेश ७१३

उल्लंघन करता है या इनके विपरीत भ्राचरण करता है, वह इनका स्वरूप जानने पर भी दुःखी होता है। मोह के वशीभूत प्राणी जितने ग्रंश में इन भ्राजाश्रों का उल्लंघन करता है उतना ही दुःखी होता है और जितने ग्रंश में इनका पालन करता है उतना ही होता है। अतएव यह स्पष्ट है कि समस्त प्राणियों को इसकी ग्राजा का उल्लंघन करने से दुःख और भ्राज्ञा-पालन से सुख प्राप्त होता है। २७१-२६० ]

त्रैलोक्य में एक भी ऐसी ग्रच्छी-बुरी घटना या उसका एक ग्रंशमात्र भी ऐसा नहीं जो उपर्युक्त ग्राज्ञा की ग्रपेक्षा रखे बिना घटित होता हो, ग्रथित् इस संसार में होने वाली सभी कियाएँ, प्राणी की सभी प्रवृत्तियों के परिणाम, मन वचन काया की प्रवृत्ति ग्रादि सब कुछ इस सिद्ध-ग्राज्ञा के ग्रप्रतिहत नियमों के श्रनुसार घटित होती हैं। इसीलिये ये सिद्ध प्रभु राग-द्वेष ग्रीर इच्छारहित होने पर भी ग्रीर हमसे इतनी दूर निर्वृत्ति नगरी में रहने पर भी सभी कार्यों के परम कारण हैं, ऐसा समभें। [२६१-२६२]

हे गुएधारए।! संसार के सभी भले-बुरे कार्यों के परम हेतु वे सिद्ध भगवान् ही हैं, इसमें कोई संशय नहीं है। तुभे पूर्व में जो विविध प्रकार के दुःख हुए वे सभी उनकी ब्राज्ञा के उल्लंधन के कारए। ही हुए। श्रभी उनकी ब्राज्ञा का कुछ श्रंश में पालन करने से तुभे थोड़ा-थोड़ा सुख प्राप्त होता जा रहा है। जब तू उनकी ब्राज्ञा का पूर्णरूपेण पालन करेगा तब तुभे वास्तविक सच्चे सुखसंदोह का रस ज्ञात होगा। तेरे सभी कार्यों के लिये उपर्युक्त कारणों में से कुछ कारए। मुख्य हैं श्रीर कुछ गौए। हैं। इन सबको तुभे तेरे कार्यों के कारए। रूप में बराबर समभ लेना चाहिये। हे राजन्! उपर्युक्त कारणों में से एक की भी श्रनुपस्थित में कार्य-सिद्धि नहीं हो सकती। संक्षेप में, उपर्युक्त सभी हेतुश्रों को कार्य-सिद्धि के लिये कारए। समाज/हेतुसमूह के रूप में जानना चाहिये। [२६३-२६७]

गुणधारण—भगवन् ! क्या आपने कार्य के सभी कारणों को बता दिया है ? क्या इतने ही कारण हैं ? अथवा अन्य भी कारण हैं जो बताने में शेष रह गये हैं ?

श्राचार्य - राजन् ! प्रायः सभी हेतुश्रों को मैंने बता दिया है। इन सभी कारणों के एकत्रित होने पर ही कार्य सिद्ध होता है। नियति (भाग्य) श्रौर यदृच्छा श्रादि एक दो कारण श्रौर भी हैं पर वे भिवतव्यता के श्रन्तर्गत ही श्रा जाते हैं।

हे सुलोचनी अग्रहीतसंकेता! इस प्रकार गुणधारण के भव में मेरे स्वष्न सम्बन्धी सन्देह का आचार्यश्री निर्मलसूरि केवली ने विस्तृत रूप से स्पष्टतया निराकरण किया, जिससे मेरी शंका नष्ट हुई और मैंने हाथ जोड़कर आचार्य के वचनोक्ते शिरोधार्य किया। [२६५-३०१]

# ७. दस कन्यात्रों से परिराय

### सैन्य-स्तम्भन का कारग

ग्रवसर का लाभ उठाकर मैंने निर्मलाचार्य केवली से विद्याधरों की सेनाग्रों के स्तम्भन के विषय में मेरे मन में जो ग्रति ग्राश्चर्य हो रहा था उस विषय में भी प्रश्न पूछ ही लिया\*—प्रभो ! मेरे समक्ष जब विद्याधरों की सेना युद्ध करने ग्राई थी तब दोनों ही सेनाग्रों का ग्राकाश ग्रौर भूमि पर स्तम्भन किस कारण से हुग्रा था और किसने कर दिया था ?

ग्राचार्य-राजन्! उसमें भी ग्रन्तिम कारण पुण्योदय ही है। इसी ने ग्रन्य कारणों को प्रेरित किया है। इसी की शक्ति श्रीर प्रेरणा से वनदेवता तुक पर प्रसन्न हुए भ्रौर दोनों सेनायें स्तम्भित हो गईं। तुम्हारी इच्छा थी कि तुम्हारे कारण से विद्याधरों में परस्पर खुन की नदी न बहे इसीलिये उन्हें स्तम्भित किया था। फिर तेरी इच्छानुसार ही उन्हें स्तम्भन से मुक्त भी कर दिया था ग्रौर उन्हें तेरे भाई जैसा बना दिया था। इस प्रसंग में बनदेवता ने जो कार्य किया वह भी वस्तूतः पुण्योदय ने ही किया था, क्योंकि वनदेवता को प्रेरित करने वाला भी यही निष्पाप पुण्योदय ही था। हे नरोत्तम ! यह पुण्योदय दूसरों को प्रेरएा देकर सब प्रशस्त कार्य दूसरों से करवाता है, स्वयं कोई कार्य नहीं करता। इसका स्वभाव है कि वह काम का यश सदा ग्रन्यों को दिलाता है। इसी प्रकार पापोदय भी अन्य द्वारा अशुभ कार्य करवाता है और अपयश का भागी अन्यों को बनाता है। हे नृप! संसार में जो भी भले-बुरे कार्य होते हैं उनके हेतु कुछ अन्य ही दिखाई देते हैं, पर वास्तव में वे हेत् गौरा होते हैं, मुख्य हेत् तो पृण्योदय या पापोदय ही होते हैं। पहले भी तुभे जो अनेक प्रकार के दुःख भिन्न-भिन्न कारएों से हुए हैं, उनके पीछे भी मुख्य काररा यह पापोदय ही रहा है। हे गुराधाररा ! ग्रब पुण्योदय का समय ग्राया है तो वह भी भिन्न-भिन्न साधनों से तुक्ते सुख पहुँचा रहा है, पर बाह्य-वस्तुएँ तो निमित्त मात्र हैं, वास्तविक कारएा तो पूण्योदय ही है। [३०२-३१२]

## शुभाशुभ बाह्य निमित्त

गुणधारण—भगवन् ! मेरे समस्त संदेह ग्रब नष्ट हो गये हैं। ग्रापके वचनों को मैंने संक्षेप में इस प्रकार समक्ता है —जब मैं ग्रज्ञान से निर्वृत्ति नगर स्थित परमेश्वर सुस्थित महाराज की ग्राज्ञा का उल्लंघन करता हूँ ग्रौर ग्रपनी चित्तवृत्ति को भावान्धकार से मिलन करता हूँ तथा महामोहादि की सेना का पोषण करता हूँ तब मेरे इस व्यवहार को देखकर कर्मपरिणाम, कालपरिणाति, स्वभाव

श्रौर भिवतन्यता ये चारों महापुरुष मेरे प्रतिकूल हो जाते हैं तब कर्मपरिएाम का सेनापित पापोदय मेरे विरुद्ध अपनी सारी सेना लेकर श्रा जाता है एवं अनेक अन्तरंग श्रौर बाह्यकारएों को प्रेरित कर मुभे अनेक प्रकार से पंक्तिबद्ध दु:ख पहुँचाता है। जब मैं अपनी स्वयोग्यता विकास-क्रम से, भगवान् सुस्थित महाराजा की कृपा से, यथार्थ ज्ञान को प्राप्त कर इनकी श्राज्ञा का पालन करता हूँ श्रौर भावान्धकार के प्रक्षालन से अपनी चित्तवृत्ति को निर्मल बनाकर चारित्रधर्मराज की सेना को प्रसन्न करता हूँ, तभी मेरे इस व्यवहार से कर्मपरिएाम श्रादि चारों महापुरुष मेरे अनुकूल होते हैं। पश्चात् कर्मपरिएाम का सेनापित पुण्योदय अपनी सेना के साथ मेरे पास श्राता है तथा बाह्य एवं अन्तरंग साधनों को प्रेरित कर मुभे सुख-परम्परा प्रदान करता है। इन सभी कारएों का समूह ही कार्य को उत्पन्न करता है, इनमें से अनेला कोई भी कारए। कुछ भी कार्य उत्पन्न नहीं कर सकता।

# सम्पूर्ण सुख की जिज्ञासा

भगवन्! जैसा ग्रापने बतलाया कि पुण्योदय ने ही मुक्त इस प्रकार का किचित् सुख प्राप्त करवाया है। ग्रापके इन वचनों से मेरे मन में कुतूहल ग्रौर जिज्ञासा उत्पन्न हुई है । मैं सोचता हूँ कि जिस दिन मुक्ते मदनमञ्जरी की प्राप्ति हुई उसी दिन मुक्ते दहेज में महामूल्यवान रत्नों की प्राप्ति हुई, चिन्तन मात्र से विद्याधरों का युद्ध रुका, दोनों सेनाम्रों में भ्रातृभाव हुम्रा भ्रौर वे मेरे सेवक बने, माता-पिता को संतोष हुग्रा, नगर में श्रानन्द महोत्सव हुग्रा, नगरवासी प्रमुदित हुए, विद्याधर मेरे घर ग्राये, पिताजी ने उनका ग्रातिथ्य सत्कार किया, मेरा यश सर्वत्र फैला, ग्रत: वह दिन सुखों से परिपूर्ण होने के कारण मुक्ते अमृतोपम प्रतीत हुआ। इसके पश्चात् मदनमञ्जरी से प्रेम सम्बन्ध बढ़ा, कन्दमुनि के दर्शन हुए, सातावेदनीय, सदागम, सम्यग्दर्शन ग्रौर गृहिधर्म से मित्रता हुई, राज्य प्राप्ति हुई। मैं यथेच्छ सुखों में विलास करने लगा। इन यथेच्छ सुर्खों के सन्मुख मुफ्ते देवलोक के सुख भी तुच्छ प्रतीत हुए । फिर ग्रापके दर्शन हुए, सन्देह-निवाररा हुग्रा । ग्रापके मुखकमल के दर्शन श्रौर वचनामृत श्रवण से मुक्ते जो सुखातिरेक की प्राप्ति हो रही है वह वचनातीत है । इतने सारे सुख को स्रापने पुण्योदय द्वारा सम्पादित थोड़ा-थोड़ा सुख या सुखांश कहा, इसका क्या तात्पर्य है ? यदि यह सुखांश मात्र है तो फिर सम्पूर्ण सुख क्या है ? यह जानने की मेरे मन में जिज्ञासा उत्पन्न हुई है। कृपया समकायें कि सम्पूर्ण सुख किस प्रकार का होता है ?

ग्राचार्य---राजन्! सम्पूर्ण सुख का स्वरूप तो तुम ग्रपने श्रनुभव से ही समभ सकोगे। उसे बताने से क्या लाभ ?

गुराधाररा-प्रभो ! मुक्ते वह अनुभव कब और किस प्रकार होगा ?

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७१५

# सम्पूर्ण सुख का हेतु दस कन्याश्रों से लग्न

ग्राचार्य — राजन् ! जब तुम्हारा विवाह दस कन्याओं से होगा, जब उनके साथ तुम्हारा ग्रत्यन्त सद्भावपूर्वक प्रेम-सम्बन्ध होगा, जब तुम इनके साथ ग्रत्यन्त श्रानन्दपूर्वक उद्दाम लीला-विलास करोगे तब तुम्हें जो सुख होगा उसकी ग्रपेक्षा से तुम्हारा वर्तमान सुख तो सुख का ग्रंश मात्र ही है।

गुराधाररा प्रभो ! मैं तो मदनमंजरी का भी त्याग कर भ्रापके चररा-कमलों में दीक्षा ग्रहरा करना चाहता हूँ तब फिर मेरा नयी दस कन्याश्रों से परिसाय कैसे होगा ?

श्राचार्य तुभे श्रवश्य ही इन कन्याश्रों से परिएाय करना होगा। उनसे संयुक्त होने पर ही तुम दीक्षा ले सकोगे। उनके साथ दीक्षा लेने में कोई कठिनाई या कोई विरोध नहीं होगा। फिर उनके बिना दीक्षा का श्रर्थ भी वया है? उनके समान कुटुम्बियों के श्रभाव में तेरा दीक्षा लेना व्यर्थ है। उनके बिना तेरा विकास नहीं हो सकता। श्रतः पहले तुम इन दस कन्याश्रों से विवाह करो, फिर नियमपूर्वक मैं तुम्हें दीक्षित करूँगा।

'भगवन्! स्राप यह क्या कह रहे हैं?' मैं अपने मन में चिकित हो रहा था तभी कन्दमुनि ने प्रश्न किया—गुरुदेव! गुराधाररा को जिन कन्यास्रों से विवाह करना है, वे कौन-सी हैं?

श्राचार्य — यह तो बहुत प्राचीन वृत्तान्त है। मैं पहले तुम्हें सुना चुका हूँ, वे ही दस कन्यायें हैं, नवीन नहीं हैं।

कन्दमुनि—गुरुदेव! मैं तो यह बात भूल गया हूँ। मुभ पर अनुग्रह कर यह सब पुनः बताने की कृपा करें कि उन कन्याग्रों के क्या नाम हैं? वे कहाँ रहती हैं ? कौन-कौन उनके सम्बन्धी हैं ?

ग्राचार्य — सुनो ! चित्तसौन्दर्य नगर के राजा शुभपरिगाम की निष्प्र-कंपता ग्रौर चारुता नामक दो रानियों से उत्पन्न कमशः क्षान्ति ग्रौर दया नामक दो कन्याएँ हैं।

शुभ्रमानस नगर के शुभाभिसन्धि राजा की वरता ग्रौर वर्यता नामक दो रानियों से उत्पन्न मृदुता ग्रौर सत्यता नामक दो कन्याएँ हैं।

विशदमानस नगर के शुद्धाभिसन्धि राजा की शुद्धता ग्रौर पापभीरुता नामक दो रानियों से उत्पन्न ऋजुता ग्रौर श्रचौर्यता नामक दो कन्याएँ हैं।

शुभ्रचित्तपुर नगर के सदाशय राजा की वरेण्यता रानी से उत्पन्न ब्रह्मरित और मुक्तता नामक दो कन्यायें हैं।

सम्यग्दर्शन की श्रपनी एक मानसी कन्या विद्या है।

**<sup>\*</sup>** पृष्ठ ७**१**६

महाराज चारित्रधर्मराज ग्रौर विरति देवी की पुत्री निरीहता है।

हे आर्य! ये दस कन्याश्रों के नाम, उनके माता-पिता के नाम और उनके निवास स्थान हैं।

कन्दमुनि—नाथ ! स्रापकी बड़ी कृपा। स्रब कृपया यह बताइये कि महाराजा गुराधाररा को ये कन्याएँ कैसे प्राप्त होंगी ?

श्राचार्य — महाराजा कर्मपरिएाम कालपरिएाति श्रादि के साथ विचार कर, उनकी अनुमति प्राप्त कर, पुण्योदय को श्रागे कर, उन-उन नगरों में जाकर, उन कन्याश्रों के माता-पिता को अनुकूल कर, उन समस्त कन्याश्रों को महाराज गुएा-धारएा को दिलवायेंगे। महाराज गुएाधारएा को तो केवल सद्गुएों का श्रभ्यास करते हुए अपनी आत्मयोग्यता बढ़ानी चाहिये जिससे कि कर्मपरिएाम उनके अनुकूल हों। कर्मपरिएाम के अनुकूल होने पर कन्याश्रों के माता-पिता स्वतः ही प्रसन्न होकर कन्यादान के लिये तैयार हो जायेंगे और दसों कन्यायें भी स्वतः ही इनकी अनुरागिएगी बन जायेंगे। इससे गुएाधारण और दसों कन्याश्रों के मध्य श्रकृतिम प्रेम होगा। ऐसा स्वाभाविक प्रेम-बन्ध अत्यन्त सुदृढ़ होगा और किसी के तोड़ने से नहीं टूटेगा।

कन्दमुनि—भगवन् ! इसमें कहने की बात ही क्या है ? स्नापके वचनों का यथार्थतः पालन कर भौर सद्गुणों का स्रभ्यास कर महाराज गुराधारण नाम को सार्थक करेंगे । वे स्नापकी भ्राज्ञानुसार ही करेंगे । नाथ ! ग्राप केवल विशेषरूप से यह स्नादेश दें कि उन कन्यास्रों की प्राप्ति के लिये कौन से सद्गुण सतत स्ननुशीलन करने योग्य हैं ?

# श्रनुशीलनीय गुरा

श्राचार्य-श्रार्य ! सुनो-

- १. क्षान्ति कन्या को प्राप्त करने के इच्छुक को सभी प्राणियों से मैत्री रखनी चाहिये। ग्रन्यों द्वारा किये गये पराभव को सहन करना चाहिये। उसके द्वारा पर-प्रीति का अनुमोदन करना चाहिये। पर-प्रीति के संपादन से ग्रात्मा पर अनुग्रह होता है, ऐसा समभना। ग्रात्मा का पराभव करने से दुर्गति प्राप्त होती है, ग्रतः ऐसी ग्रात्मा की निन्दा करना। जो मुक्तात्मा दूसरों को कभी कोचित नहीं करते, वस्तुतः वे धन्य हैं, फलतः उनकी प्रशंसा करना। हमारा तिरस्कार करने वाले हमारी कर्म-निर्जरा के हेतु हैं, ग्रतः उन्हें हितकारी समभना। संसार को ग्रसार बताने वाले को गुह-भाव से स्वीकार करना ग्रौर सदा ग्रपने ग्रन्तः करणा को निश्चल/ स्थिर बनाना।
- २. दया कन्या को प्राप्त करने के श्रभिलाषी को किसी भी प्राग्ती को लेशमात्र भी सन्ताप नहीं पहुँचाना चाहिये, सभी प्राग्तियों के प्रति बन्धु-भाव का

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७१७

व्यवहार करना चाहिये श्रौर परोपकार में प्रवृत्ति करनी चाहिये। दुःख में पड़े प्राणियों के प्रति उपेक्षा नहीं रखनी चाहिये श्रौर समस्त जगत के प्राणियों के प्रति स्राह्लादकारी भावों को धारण करना चाहिये।

- ३. हे आर्य ! मृदुता कन्या को प्राप्त करने के लिये जातिमद, कुला-भिमान, बलाभिमान, रूपगर्व, तपगर्व, धनगर्व, श्रुत-ग्रहंकार, लाभमद, श्रीर ग्रन्य के प्रति प्रेम रखने के मद/ग्रभिमान का त्याग करना चाहिये। नम्रता धारण करनी चाहिये, विनय का ग्रभ्यास करना चाहिये तथा ग्रपने हृदय को नवनीत-पिण्ड जैसा मृदु बना लेना चाहिये।
- ४. सत्यता कन्या की प्राप्ति करने के लिये दूसरों का मर्मोद्घाटन नहीं करना चाहिये, चुगली नहीं करनी चाहिये, निन्दा नहीं करनी चाहिये, कटु भाषण का त्याग करना चाहिये, कपटपूर्ण वक्रोक्ति छोड़ देनी चाहिये, परिहास (हैंसी-मजाक) का त्याग करना चाहिये, ग्रसत्य या ग्रधंसत्य का त्याग करना चाहिये, वाचालता का त्याग करना चाहिये, ग्रसत्य योक्ति रहित यथार्थता का उद्घाटन करना तथा सदा सत्य, प्रिय ग्रौर मृदु बोलने का ग्रभ्यास करना चाहिये। उक्त सद्गुण श्रनुशीलक के प्रति सत्यता स्वयमेव स्वतः ही श्रनुशीणणी बन जाती है।
- ४. ऋजुता की प्राप्ति के लिये कुटिलता का त्याग करना चाहिये, सर्वत्र सरल स्वभाव रखना चाहिये, दूसरों को ठगने की प्रवृत्ति छोड़नी चाहिये, मन को विशुद्ध रखना चाहिये, ग्रपना व्यवहार सदा स्पष्ट रखना चाहिये,\* विचारों में सदा उच्चता रखनी चाहिये ग्रौर ग्रपने ग्रन्त:करएा को सदा दण्ड जैसा सीधा रखना चाहिये। ऐसा करने से ऋजुता स्वत: ही अनुरागिगी बन जाती है।
- ६. श्रचौर्यता कन्या की कामना करने वाले को पर-पीड़न से डरना चाहिये, परद्रोह-बुद्धि का त्याग करना चाहिये, पर-धन-हरसा-कामना का त्याग करना चाहिये। सदा यह लक्ष्य में रखना चाहिये कि पर-धन के ग्रपहरसा से कितनी निन्दा होती है, कितनी त्रास/पीड़ा होती है, कितनी दुर्गति होती है, श्रतः चोरी का सर्वथा त्याग करने से श्रचौर्यता स्वयमेव श्रनुरागवती होकर वरसा करती है।
- ७. हे आर्य ! मुक्तता को प्राप्त करने के लिये विवेक को आत्ममय करना चाहिये, प्रात्मा को बाह्य और अन्तरंग परिग्रह से ग्रलग देखना चाहिये, परिग्रह प्राप्त करने की इच्छा का दमन करना चाहिये। जैसे पानी में रहकर भी कमल पानी से ग्रलग रहता है वैसे ही अपने ग्रन्त:करगा को सदा ग्रर्थ ग्रीर काम से ग्रलग रखना चाहिये।
- द. हे कन्दमुनि ! ब्रह्मरित की प्राप्ति के लिये सुर-नर-तिर्यञ्च की सभी स्त्रियों को माता के समान समभना चाहिये। जहाँ वे रहती हों वहाँ नहीं रहना चाहिये, स्त्री-कथा नहीं करनी चाहिये, उनकी शय्या पर बैठना नहीं चाहिये, उनके

शरीर के श्रंगोंपांगों को श्रिनिमेष दृष्टि से टकटकी लगाकर नहीं देखना चाहिये, जहाँ युगल रित-िकया कर रहे हों ऐसे स्थानों के निकट में नहीं ठहरना चाहिये, पहले किये गये भोग-विलास का स्मरण नहीं करना चाहिये, गरिष्ठ श्रीर चटपटा भोजन नहीं करना चाहिये, प्रमाण से श्रिविक भोजन नहीं करना चाहिये, शरीर-श्रुंगार नहीं करना चाहिये श्रीर रित-श्रिभलाषा का सर्वथा दमन कर देना चाहिये।

- ह. विद्या कन्या के ग्रिभिलाधिक को यह सोचना चाहिये कि सब पुद्गल द्रव्य, देह, धन, विषय ग्रादि ग्रनित्य हैं, शरीर ग्रपवित्र पदार्थों से भरा है, ग्रन्ततः ये सभी दु:स-स्वरूप हैं ग्रीर ग्रात्मा पुद्गल से भिन्न स्वभाव वाली है। ग्रतएव सब प्रकार के कुतर्क-जालों को तहस-नहस कर देना चाहिये ग्रीर वास्तविक वस्तु-तस्व पर पूर्णरूपेण चिन्तन-मनन करना चाहिये। ऐसे सद्गुण-धारक को सद्बोध स्वयं बुलाकर सम्यग्दर्शन की ग्रात्मजा विद्या को प्रदान करता है।
- १०. निरीहता कन्या के इच्छुक को यह सोचना चाहिये कि इच्छायें चित्त-संताप को बढ़ाने वाली हैं। भोग-म्रिभलाषा मन को उद्वेग देने वाली है। जनम मृत्यु के लिये ही होता है। प्रिय का संयोग भी वियोग के लिये ही होता है। रेशम का कीड़ा जैसे अपने शरीर में से रेशम के तन्तु निकाल कर स्वयं ही उसमें बँघ जाता है वैसे ही प्राणी अपने संसार-विस्तार में स्वयं ही निबिड बन्धनों में बँध जाता है। वस्तुओं के संग्रह करने की प्रवृत्ति क्लेश को बढ़ाने वाली है। सर्व प्रकार के संग एवं सम्बन्ध उद्विग्नता बढ़ाने वाले हैं, प्रवृत्ति दु:ख-रूप है म्रौर निवृत्ति ही सुख-स्वरूप है। ऐसे विचार निरन्तर करते रहने चाहिये। ऐसे विचारक के प्रति निरीहता कन्या प्रगाढ़ानुराग धारण करती है।

हे राजन्! उपर्युक्त सभी सद्गुणों का अभ्यास तुभे निरन्तर करना चाहिये जिससे वे दस कन्याएँ तुभे प्राप्त हो सकें। ऐसा करते हुए योग्य अवसर के प्राप्त होने पर कर्मपरिणाम महाराज जब चारित्रधर्मराज को सेना के साथ तेरे पास भेजेंगे तब उस सेना के प्रत्येक योद्धा में जो-जो सद्गुण हैं उनका अभ्यास तुभे करना होगा और उन्हें अपने जीवन में उतारना होगा, जिससे उन सब का अनुराग तुम्हारे प्रति आकर्षित हो। फिर तो वे स्वामी-भक्त सुभट महामोह की सेना को शीघ्र मार भगायेंगे। इस प्रकार तुभे भावराज्य की प्राप्ति होने पर तुम अपने स्वयं के बल से भाव-शत्रुओं पर विजय प्राप्त करोगे और इन दस कन्याओं के साथ आनन्द-सुख भोगते हुए अनन्त सुख को प्राप्त करोगे। अतएव तुम्हें उन उपर्युक्त समस्त सद्गुणों का अनुष्ठान करना चाहिये।

### लग्न सम्बन्धी उपाय-चिन्तन

कन्दमुनि—-गुरुदेव ! गुराधाररा राजा की यह श्रमिलाषा कितने समय में पूर्ण होगी ?

श्राचार्य--मात्र छ: महीनों में।

गुराधाररा—नाथ ! शीघ्रता कीजिये । मेरा मन प्रव्रज्या (दीक्षा) लेने के लिये ग्रत्यधिक उतावला हो रहा है । मुक्ते तो ग्रभी दीक्षा दीजिये । छः मास का समय तो ग्रत्यन्त लम्बा है । मेरे लिये इतनी प्रतीक्षा करना बहुत कठिन है । कृपया ग्रब ग्रधिक बिलम्ब मत कीजिये ।

ग्राचार्य—राजन्! शी झता व्यर्थ है। जिन सद्गुणों का ग्रनुष्ठान/ग्राचरण करने के लिये ग्रभी मैंने कहा है, वे सद्गुण ही परमार्थ से दीक्षा है। द्रव्यिलग (साधु का वेष) तो तुमने पहले भी ग्रनन्त बार लिया है, पर सद्गुणों का ग्राचरण भली प्रकार नहीं करने से, भाविलग न होने से उस वेष से तुम्हारा कोई वास्तविक विकास न हो सका, तुम कोई विशिष्ट गुणों का सम्पादन नहीं कर सके। ग्रतः पहले मेरे द्वारा उपदिष्ट इन सद्गुणों का ग्रनुशीलन करो, फिर दीक्षा लेना।

कन्दमुनि—गुरुदेव ! दस कन्याग्रों में से पहले किससे ग्रौर बाद में किससे लग्न होगा ?

श्राचार्य शार्य ! गुराधारए राजा जब मेरे द्वारा उपदिष्ट सद्गुरा का श्रमुशीलन श्रीर श्राचरण करेगा तब थोड़े समय बाद सद्बोध मन्त्री अपनी कन्या विद्या को लेकर राजा के पास श्रायेगा श्रीर विद्या का लग्न राजा से करेगा। फिर वह राजा के पास ही रहेगा। यह मन्त्री बहुत ही कुशल, श्रमुभवी श्रीर श्रवसर का जानकार है। वह इतना विश्वसनीय है कि उसके रहते हुए हमारे जैसों को उपदेश देने की श्रावश्यकता ही नहीं रहेगी। ग्रतः उसके श्राने के पश्चात् वह स्वयं ही सब कुछ बता देगा। राजा गुराधारण को तो मात्र उसके परामर्श को प्रमाणीभूत मानकर उसके श्रमुसार कार्य करते रहना होगा।

गुराधाररा — भगवन् ! ग्रापकी महान कृषा । ग्रब मैं ग्रापके निदश की प्रतीक्षा करूँ गा । तत्पश्चात् श्रपने परिवार ग्रौर सेवकों सहित श्राचार्य भगवान् को वन्दन कर मैं वापस ग्रपने नगर में लौटा श्राया ।

# ८. विद्या से लग्न : ग्रन्तरंग युद्ध

#### विद्या से लग्न

मैं केवली भगवान् निर्मलाचार्य के ब्रादेशानुसार उच्च सद्गुणों का श्रभ्यास ब्रार भगवत् पर्यु पासना करता हुआ अपना समय व्यतीत करने लगा । अन्यदा उच्च भावनाओं का चिन्तन करते-करते एक समय मुफे नींद आ गई। नींद से आँख खुलने पर भी वही भावना मन में बसी हुई थी जिसका विचार करते-करते नींद लग गई थी, अतः मेरी भावना प्रबलता से बढ़ती गई ग्रौर वह गाढ़तर होती गई। जब थोड़ी रात बाकी रह गई तो मुफे अत्यन्त प्रमोद हुआ। मैं चिकत होकर इघर-उघर देख ही रहा था कि इतने में सद्बोध मन्त्री विद्याकुमारी को साथ लेकर मेरे समीप आ पहुँचे। मैं विस्मित दृष्टि से उनको देखता रहा।

मैंने सद्बोध के समीप विद्या को देखा कि वह कुमारी नेत्रों को आनन्द-दायिनी, सर्व अवयवों से सुन्दर. आस्तिक्य रूपी सुन्दर मुख वाली, उज्ज्वल एवं निर्मल नेत्रों वाली, तत्त्वागम और संवेगरूपी उरोजों वाली तथा प्रशम रूपी मनोहर नितम्ब वाली थी। वह स्पृह्णीय, सर्वगुण-सम्पन्न और चित्त को निर्वाण (शान्ति) प्राप्त कराने वाली थी। मैं एकाग्र दिष्ट से उस कुमारी विद्या को पर्याप्त समय तक\* देखता रहा।

उसी रात्रि को उसी समय सद्बोध मन्त्री ने सदागम ग्रादि की साक्षी में पवित्र विद्या का लग्न मुफ से कर दिया। सब को ग्रत्यन्त ग्रानन्द हुग्रा। इस प्रकार वह रात्रि ग्रानन्द से पूर्ण हुई। [३१३-३१६]

प्रातःकाल होते ही मैं उठा ग्रौर भ्रपने परिवार के साथ ग्राचार्यश्री के पास गया ग्रौर उनको तथा ग्रन्थ सभी साधुगराों को वन्दन किया। फिर विनयपूर्वक हाथ जोड़कर निर्मलाचार्य को रात्रि का पूर्ण वृत्तान्त सुनाया ग्रौर ग्राचार्यश्री से पूछा—भगवन्! रात को मुक्ते ऐसी कौनसी ग्रत्यन्त सुन्दर ग्रौर उच्च भावना हुई कि जिससे मेरा चित्त हर्षोल्लास से भर गया? [३१७—३१६]

श्राचार्य—राजन्! सुनो, कर्मपरिगाम राजा श्रभी तुम्हारे सद्गुगों से तुम पर प्रसन्न हो गया है। श्रतः वह स्वयं सद्बोध के पास गया श्रौर उसे प्रोत्साहित किया कि वह श्रपनी कन्या विद्या को लेकर तुम्हारे पास जावे श्रौर विद्या का लग्न तुम से करदे। तब मन्त्री ने चारित्रधर्मराज श्रादि से परामर्श किया श्रौर विद्या को लेकर तुम्हारे पास श्राने के लिये प्रस्थान कर दिया [३२०—३२२]

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७२०

# महामोहराज की सेना में खलबली : युद्ध

इस समाचार को सुनते ही महामोह म्रादि शत्रुग्नों में खलबली मच गई। पापोदय की ग्रध्यक्षता में वे इस पर विचार करने लगे।

विषयाभिलाष बोला—यदि हत्यारा सद्बोध संसारी जीव के पास पहुँच गया तो समभ लो कि हम सब बे-मौत मर गये। इसलिये हम सब को मिलकर, उसके मार्ग को रोक कर यथाशक्य उसके वहाँ पहुँचने में बाधा डालनी चाहिये।

उत्तर में पापोदय ने कहा—आर्य! ग्रभी जब कि हमारे स्वामी कर्मपिरिएाम महाराजा स्वयं उनके पक्ष में हैं तब हम क्या कर सकते हैं? जब तक वे हमारे पक्ष में थे तब तक हम प्रबल थे। महाराजा के दोनों सेनाग्रों के प्रति तटस्थ रहने पर भी हम उनसे युद्ध करते हैं और वह हमारा कर्त्तव्य भी है। पर, ग्रभी तो सद्बोध कर्मपिरिएाम महाराजा की ग्राज्ञा से ही संसारी जीव के पास शीझता से जा रहा है, तब उसे रोकना कैसे उचित हो सकता है? इस समय महाराजा का मेरे पास युद्ध करने का कोई आदेश भी नहीं है, इसीलिये उन्होंने हमें उससे दूर बिठा रखा है। ऐसी परिस्थित में ग्रभी सद्बोध को उसके पास जाने देना चाहिये ग्रौर हमें योग्य अवसर की प्रतीक्षा करनी चाहिये। ग्रवसर ग्राने पर हम उसे समभ लेंगे। [३२३–३३१]

यह सुनकर ज्ञानसंवरण राजा के होठ क्रोघ से फड़क उठे। वह शीघ्र युद्ध के लिए जाने को उद्यत हुआ और कड़क कर बोला—यदि मेरे जीवित रहते मेरा प्रतिपक्षी सद्बोध बिना किसी रुकावट के संसारी जीव के पास चला जाता है, तो मेरा जीना व्यर्थ है। इस प्रकार भयभीत होने से तो मेरा जन्म मात्र माता को क्लेण देने वाला ही माना जायगा। उप लोग भय से शिथिल पड़ गये हो तो तुम्हारी इच्छा, श्रास्रो या न श्रास्रो, मैं तो यह चला उसे रोकने। [३३२-३३४]

लज्जा के मारे पापोदय म्रादि भी ज्ञानसंवरण के पीछे-पीछे चले ग्रौर सब ने जाकर सद्बोध मन्त्री के मार्ग को रोक लिया, पर उनके मन में यह शंका थी कि न जाने ग्रब क्या होगा? "ग्रनैक्य ग्रौर संशय विनाश के कारण होते हैं" यह तो जगत् प्रसिद्ध ही है। [३३५-३३६]

इधर चारित्रधर्मराज की सेना भी सद्बोध मन्त्री के साथ चलते हुए उस स्थान पर पहुँच गई जहाँ ज्ञानसंवरण और पापोदय ग्रादि ग्रपनी सेना के साथ उसका मार्ग रोके खड़े थे। दोनों सेनायें परस्पर एक-दूसरे को ललकारने लगीं, सिंहनाद/गर्जना करने लगीं, युद्ध-वाद्य बजने लगे ग्रीर उनमें भीषण युद्ध छिड़ गया। एक तरफ श्रत्यन्त क्वेत शंख के समान सुन्दर सफेद रंग की सेना थी तो दूसरी तरफ काले भौरों के समान कृष्ण रंग वाली सेना थी। दोनों का परस्पर युद्ध ऐसा लग

<sup>\*</sup> पुष्ठ ७२१

रहा था मानो गंगा और यमुना का संगम हो रहा हो। रथी योद्धा रथ वालों से, हाथी वाले हाथियों की घनघटा के समक्ष, घोड़े वाले घोड़े वालों से और पदाति पैदल सैनिकों से लड़ रहे थे। युद्ध में सैकड़ों सैनिक जमीन पर गिर कर लोट रहे थे। प्रत्यक्ष में योगियों को भी विस्मित करने वाला, ग्रत्यन्त उद्भट पुरुषार्थं को प्रकट करने वाला और ग्रनेक योद्धाओं से संकीएं दोनों सेनाओं का तुमुल युद्ध चल रहा था। [३३७-३४१]

दोनों सेनाग्रों के भीषएा ग्रौर संशयकारक इस भयंकर युद्ध के समाचार सुनकर कर्मपरिएाम महाराजा इस विकट परिस्थिति में मन ही मन में सोचने लगे कि, अरे इस समय मुफे प्रत्यक्षतः (खुल्लमखुल्ला) किसी एक सेना का पक्ष नहीं लेना चाहिये । वयोंकि, इससे मनों में भेद की रेखा खिच जायेगी । मुभे तो दोनों ही सेना वाले तटस्थ मानते हैं, ग्रतः प्रकट रूप से एक का पक्ष लेने से दूसरे रुष्ट हो जायेंगे। मेरा प्रकट पक्षपात देखकर महामोहादि मेरे मित्र मुफ से ग्रलग हो जायेंगे । असमय में ऐसी विकट परिस्थिति अपने हाथों उत्पन्न करना युक्तिसंगत नहीं है। यद्यपि स्रभी मुक्ते चारित्रधर्मराज की महाबली सेना प्रिय लग रही है स्त्रौर संसारी जीव के सद्गुरा भी ग्रच्छे लग रहे हैं तथापि संसारी जीव का क्या विश्वास ? वह फिर दोषों की तरफ भुक सकता है और तब जिन पर मैं सदा से म्राश्रित हूँ उन मेरे बन्धु महामोहादि के बिना मेरी क्या गति होगी ? ग्रतः मेरे लिये स्रभी यही हितकारक होगा कि स्रभी मैं प्रच्छन्न रूप से ही चारित्रधर्मराज की सेना को पुष्ट करूँ, जिससे यदि पापोदय ग्रादि उससे पराजित हो जायें तब भी भविष्य में नहामोहादि मेरे बन्धु मुक्त से विरुद्ध नहीं होंगे। इस प्रकार मन में सम्यक् रीत्या निश्चय कर कर्मपरिएाम ने गुप्तरूप से तुम्हारे पास स्नाकर मदुपदिष्ट तुम्हारी भावनाश्रों में वृद्धि की । [३४२-३४६]

हे गुराधारण ! जब तुम इस प्रकार उच्चतर भावना पर आरूढ़ थे तभी सद्बोध मन्त्री की सेना प्रबल हो गई। कहा भी है कि "मरिए, मन्त्र, श्रौषिध श्रौर भावना की श्रचिन्त्य शक्ति \* श्रद्भुत/श्राश्चर्यकारक होती है।" जैसे-जैसे तेरी विशुद्ध एवं उच्च भावना बढ़ती गई वैसे-वैसे युद्ध में महामोहादि स्वतः ही निर्वल होते गये, हारते गये। क्षराभर में सद्बोध की सेना का प्राबल्य बढ़ता गया श्रौर उसने पापोदय की सेना को जीत लिया। महामोहादि समस्त शत्रुश्चों को लहूलुहान कर दिया और ज्ञानसंवरए। राजा को विशेष रूप से चूर-चूर कर दिया। पापोदय श्रादि निस्तेज श्रौर निष्पन्द हो गये, ठण्डे पड़ गये श्रौर सद्बोध जीतकर विद्या सहित तुम्हारे निकट श्राने लगा। उस समय हे राजन्! युद्ध का श्रुभ परिसाम देखकर तूभी सद्बोध मन्त्री के निकट गया श्रौर तेरे मन में श्रत्यिक हर्षोल्लास हुश्रा। फिर तो सद्बोध मन्त्री ने श्राकर विद्या का लग्न तुभ से कर ही दिया।

इसके पश्चात् की घटनायें तो राजन् ! तुम जानते ही हो । कल रात तेरी भावनाश्रों में जो वृद्धि हुई श्रीर हर्षोल्लास हुग्रा उसका कारण ग्रब तुम्हारी समभ में नि:सन्देह रूप से ग्रा गया होगा । [३५०-३५८]

# अन्तरंग शत्रुओं की वर्तमान ग्रीर भविष्य की स्थित

गुणधारण--भगवन् ! पापोदय, ज्ञानसंवरमा, महामोहादि शत्रु ग्रब क्या कर रहे हैं ?

स्राचार्य — स्रभी वे मात्र समय व्यतीत कर रहे हैं ग्रीर स्रवसर की ताक में बैठे हैं। जो खिचकर के बाहर श्राये वे नष्ट हो गये (उदय में श्राये वे भोग कर समाप्त हो गये), जो तेरी चित्तवृत्ति में निर्बंल होकर लुक-छिपकर बैठे हैं (उपशम-भाव को प्राप्त हैं) वे श्रवसर की प्रतीक्षा में हैं ग्रीर स्रवसर श्राने पर ये मात्सर्यग्रस्त सभी संगठित होकर भीषए। युद्ध के लिये एकदम तैयार हो जायेंगे। हे महाराज! ऐसा अवसर ग्राने पर तुम्हें सद्बोध मन्त्री के परामर्श के अनुसार कार्य करना चाहिये। उसके सहयोग से चारित्रधर्मराज के एक-एक योद्धा को लेकर तुभे प्रतिपक्षी सेना के एक-एक योद्धा पर भिन्न-भिन्न ढंग से प्रहार कर उन्हें पराजित करना चाहिये।

गुएाधारए। -- जैसी भगवान् की श्राज्ञा ।

इसके बाद मासकल्प (शेषकाल) समाप्त होने पर धाचार्य प्रवर ग्रन्यत्र विहार कर गये।

# नौ कन्यात्र्रों से विवाह : उत्थान

# धर्म, शुक्ल पुरुष और पीतादि परिचारिकायें

स्राचार्यश्री के उपदेशानुसार मैं विशेष रूप से स्रनुष्ठान करने लगा जिससे मेरा श्रन्तः करण स्रधिकाधिक शुद्ध होता गया। मेरा शरीर भी कसौटी पर चढ़ा स्रौर सद्बोध मन्त्री को मैंने स्रपनी चित्तवृत्ति में प्रवेश करवाया।

फिर एक दिन मन्त्री ने मुभे समाधि नामक दो पुरुष बताये। उनका रंग श्वेत था। वे अत्यन्त सुन्दर स्वरूपवान दर्शनीय और सुखदायी थे। उनका परिचय कराते हुए सद्बोध ने कहा—देव! इन दोनों में से एक का नाम धर्म और दूसरे का नाम शुक्ल है। समाधि इनका सामान्य नाम (गोत्र) है। ये दोनों तुम्हारे अन्तरंग

में प्रवेश करने वाले हैं, ग्रतः इनका पूर्ण म्रादर-सत्कार करना चाहिये। मैंने मन्त्री के कथन को स्वीकार किया।

तत्पश्चात् मंत्री ने विद्युत (तेजस्) पद्म ग्रौर स्फटिक (शुक्ल) वर्ण की सुन्दर ग्राकृति वाली सुख-स्वरूपी तीन लेश्या गोत्रीय स्त्रियों को बताया। इनके नाम पीत, पद्म ग्रौर शुक्ल लेश्या बताये। इनका परिचय कराते हुए मन्त्री ने कहा—

देव ! ये तीनों स्त्रियाँ धर्म की सेविकायें हैं और शुक्ल लेक्या विशेष रूप से शुक्लब्यान की परिपोषक है। ये तीनों अत्यन्त उपयोगी, योग्य और लाभदायक हैं, [३६३]\* अतः इनके साथ बहुत अच्छा व्यवहार करें। इनके बिना तुम्हारे उपकारी धर्म और शुक्ल दोनों पुरुष तुम्हारे पास नहीं रह पायेंगे। तुम्हें जिस राज्य की प्राप्ति करनी है उसमें मुख्य सहायक ये दोनों पुरुष हैं, अतः तुम्हें इन तीनों स्त्रियों का अच्छी तरह पोषण करना चाहिये। मैंने कहा—बहुत अच्छा, में ऐसा ही करूँगा।

# वैवाहिक तैयारियाँ

अब मैं चित्तवृत्ति में प्रवेश करने लगा। उपर्युक्त तीनों लेश्याश्रों के निर्देशानुसार प्रवृत्ति करने लगा। विद्या के साथ विलास करने लगा। सद्बोध के साथ बार-बार मन्त्रणा करने लगा श्रीर सदागम, सम्यग्दर्शन तथा गृहिधर्म का सन्मान करने लगा। इस प्रकार करते हुए मुफ्ते श्राचार्यश्री के विहार के बाद लगभग पाँच माह बीत गये। अन्त में मेरे सद्गुर्गों से कर्मपरिगाम राजा मेरे अनुकूल हुए। फिर वे स्वयं चित्तसौन्दर्य आदि नगरों में गये और शुभपरिणाम आदि राजाओं को मेरे अनुकूल कर उन्हें अपनी कन्याओं का लग्न मेरे साथ करने को प्रेरित किया। अनन्तर सेनापित पुण्योदय को आगे कर कालपरिगति आदि अपने परिवार को लेकर मेरे पास आये। कन्याओं से विवाह के लिये उन्होंने मुफ्ते मेरी चित्तवृत्ति में प्रवेश करवाया। तदनन्तर कर्मपरिगाम महाराज ने शुभपरिगाम आदि चारों राजाओं को सन्देश भेजा कि वे सभी सात्विकमानसपुर में आये हुए विवेक पर्वत के शिखर पर स्थित जैनपुर में आ जायें। चारों राजा अपने परिवार सहित वहाँ आ पहुँचे। सब का आदर-सत्कार किया गया और सब ने मिलकर लग्न का दिन निश्चित किया।

# महामोह की सेना में घबराहट

इधर महामोह की सेना एकत्र हुई ग्रौर सब मिलकर इस विषय पर विचार करने लगे। विषयाभिलाष मन्त्री बोला—देव! यदि संसारी जीव क्षान्ति ग्रादि नौ कन्याग्रों से विवाह कर लेगा तो हम सब की तो मौत ही है, ग्रतः ग्रब हमें इसकी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये। विषाद का त्याग कर साहसपूर्वक प्रयत्न करना चाहिए। कहा भी है कि:—

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७२३

"जब तक कार्य का ग्रन्त दिखाई न दे तब तक भले ही डर लगता रहे, किन्तु प्रयोजन के प्राप्त होने पर तो निर्भय होकर प्रहार करना चाहिये।" [३६४]

महामोहराज ने मन्त्री के कथन का अनुमोदन किया, सभी योद्धाओं ने उसका समर्थन किया, युद्ध की सामग्री तैयार की गई और सेना को तैयार रहने की आजा दी गई। थोड़े ही समय में सारा सैन्य सन्नद्ध होकर आ पहुँचा। सेना में युद्धोत्साह था, किन्तु सब के मन में यह भय अवश्य था कि 'महाराजा कर्मपरिस्णाम अभी उनके विरुद्ध हैं' अतः वे सब व्याकुल भी हो रहे थे।

#### भवितव्यता से परामर्श

श्रन्त में विचार कर वे देवी भवितव्यता के पास श्राये श्रौर उससे सविनय पूछा—

हे भगवति ! इस परिस्थिति में हमें क्या करना चाहिये ?

भवितव्यता ने कहा — भद्रो ! अभी युद्ध का समय नहीं है। अभी मेरा आर्य-पुत्र (पति) सुधर गया है, आदरणीय बन गया है। कर्मपरिणाम महाराज के अभी उसके प्रति उच्च विचार हैं। फिर शुभपरिणाम आदि बड़े-बड़े राजा भी उसके पक्ष में हैं। दोहरी मदद और सहयोग से मेरे आर्यपुत्र संसारी जीव को अपने सैन्य-बल के निरीक्षण की उत्सुकता जाग्रत हुई है। ऐसे संयोगों में महाराजा उसे उसका सैन्यबल अवश्य दिखायेंगे और वे आर्यपुत्र उसका पोषण भी अवश्य करेंगे। अतः यदि तुम अभी \* युद्ध करोगे तो तुम सब का प्रलय एवं नाश हो जायेगा। अतः अभी तुम सब चुपचाप छिपकर योग्य अवसर की प्रतीक्षा करो। जब अवसर आयेगा तब मैं स्वयं तुम्हें सूचित कर दूंगी। तुम तो जानते ही हो कि मैं सदाकाल तुम सब के कार्यों का विशेष ध्यान रखती हूँ। फिर तुम्हें इस विषय में चिन्ता करने की क्या आवश्यकता है ?

भवितव्यता के परामर्श से उन्होंने प्रकट-युद्ध का विचार छोड़ दिया, किन्तु ग्रपनी-श्रपनी योगशक्ति से मेरी चितवृत्ति में छिप कर बैठ गये ।

# मोह-कल्लोल ग्रौर सद्बोध

उनके प्रभाव से मेरे मन के घोड़ दौड़ने लगे। ग्राचार्यश्री ने कहा था कि "इन कन्याग्रों से विवाह के पश्चात् ही वे तुभे दीक्षा देंगे" पर, यह दीक्षा तो बाहुश्रों से स्वयंम्भूरमण समुद्र को तैरने जैसी दुष्कर है। मरण पर्यन्त साधुश्रों की ग्रांत कठिन नैष्ठिक कियाग्रों का पालन करना होगा। शरीर में रोगादि ग्रातंकों की भी सम्भावना है। फिर सुख से पाले पोषे गये मेरे इस शरीर से यह सब कैसे होगा? दीर्घकाल तक में रूखा-सूखा भोजन कैसे करूंगा? कातरहृदया बेचारी मदनमंजरी ग्रभी जवान है, उसे जीवन-पर्यन्त मेरा वियोग सहना ग्रत्यधिक कष्टदायक होगा। यह सब सोचते हुए मेरा चित्त थोड़ा विचलित हुग्रा।

<sup>\*</sup> पुष्ठ ७२४

पुनः मैंने सोचा--ग्रभी इन कन्याग्रों का विवाह स्थगित कर दूँ। ग्रभी क्यों न जवानी का मजा लूट लूँ? ये कन्यायें तो मेरे हाथ में ही हैं, यौवन ढल जाने पर इनसे लग्न कर दीक्षा ले लुंगा।

सद्बोध मन्त्री की अनुपस्थिति में मेरे मन के घोड़े दौड़ ही रहे थे कि तभी मन्त्री आ गये। मैंने अपना अभिप्राय मन्त्री को सुनाया।

सद्बोध मन्त्री बोले —देव ! आपने यह ठीक नहीं सोचा। यह ग्रात्महित का क्षितिकारक, परमसुख का बाधक श्रौर श्रापके ग्रज्ञान का सूचक है। ग्राप जैसे व्यक्ति के ऐसे विचार स्वाभाविक नहीं हैं। यह तो दुरात्मा महामोहादि का विलास है। गुष्त धन को हस्तगत करने के समय जैसे वैताल विघ्न डालने के लिये श्राकर खड़े हो जाते हैं वैसे ही चित्तवृत्ति में छुपे हुए वे दुष्ट श्रापकी सिद्धि में विघ्न डालने के लिये ठीक ग्रवसर पर ग्रा पहुँचे हैं, पर ग्राप ग्रपनी ग्रात्मा को उनसे न ठगने दें।

मन्त्री की बात मुक्ते जँच गई। मैंने पूछा—आर्य ! फिर मुक्ते क्या करना चाहिये?

सद्बोध —ग्रापको ग्रपने बल से ही उन्हें हटाना चाहिये । गुराधारण—मेरा कौनसा बल (सैन्यबल) है ? बतलाइये ।

सद्बोध में तुम्हें तुम्हारा बल दिखलाने को तैयार हूँ किन्तु यह अधिकार कर्मपरिएाम महाराजा को ही है।

कर्मपरिगाम महाराजा वहाँ उपस्थित ही थे। उपर्युक्त बात-चीत सुनकर उन्होंने कहा--आर्य! मेरी श्राज्ञा से तुम्हीं इन्हें इनके बल को बतला दो। परमार्थ से वह मेरे द्वारा ही बताया गया समका जायेगा।

सद्बोध ने महाराजा की भ्राज्ञा को शिरोधार्य किया।

#### स्वबल-दर्शन

तब सद्बोध मन्त्री ने मुभे चित्तसमाधान मण्डप में प्रवेश करवाया। वहाँ विद्यमान चारित्रधर्मराज श्रौर उसकी सेना को मुभे दिखाया। उन्होंने मुभे प्रणाम किया श्रौर मैंने भी प्रत्येक का सन्मान किया। इस सैन्य-निरीक्षण के समय मैं उच्चतम पद पर श्रासीन था श्रौर वे सब मेरे श्रधीनस्थ सैनिक थे। उन्होंने तुरन्त चतुरंग सेना को तैयार किया श्रौर शत्रुश्रों को मार भगाने के लिये व्यूह रचना की।

उनके रए। उल्लास को देखकर मेरे ग्रधीनस्थ राजाश्रों ने भी उन सब को सन्मानित कर प्रसन्न किया। [३६५]

महामोहादि शत्रु दूर से ही इस तैयारी को देखकर भयभीत एवं पागल हो गये ग्रीर पापोदय को स्रागे कर वे सब मृत्यु के डर से भाग खड़े हुए। तब उनके निवास स्थान को तोड़कर, चित्तवृत्ति अटवी को स्वच्छ किया गया । शत्रुम्रों के नाश श्रीर विजय के उपलक्ष में उन्हें जयध्वज प्रदान किया गया । भागे हुए शत्रुम्रों में से कुछ का नाश/क्षय हुआ श्रीर कुछ बगुले की तरह चुपचाप छुपकर (उपशान्त होकर) बेंठ गये । [३६६-३६८]

#### लग्न-समारम्भ

तदनन्तर अत्यन्त आनन्द पूर्वक मेरा श्रितिमनोरम विवाह-महोत्सव प्रारम्भ हुआ। मेरे इस उत्सव को देखकर मेरे अन्तरंग बन्धु बहुत हिषत हुए। पहले अष्ट मातृका की स्थापना की गई और उनकी विधिवत् पूजा की गई। हे भद्रे! तब सद्बोध मन्त्री ने उन आठ माताओं की अलग-अलग क्या शक्ति है? इसका निम्नप्रकार से वर्णन किया—

- १. जब मुनि लोग जैनपुर में चलते हैं तब इस माता के प्रभाव से ३ हाथ दूर तक दृष्ट रखकर चलते हैं, जिससे मार्ग में किसी प्रकार का व्याक्षेप न हो ग्रौर किसी जीव की विराधना न हो (ईर्या समिति)।
- २. यह माता ग्रपने प्रभाव से मुनियों से सद्वाक्य, पवित्र वाक्य ही बुलवाती है। वे यथातथ्य, हितकारी ग्रौर ग्रत्यन्त सीमित शब्दों में बोलते हैं (भाषा समिति)।
- ३. तीसरी माता भोजन का समय होने पर मुनियों से सर्वप्रकार के दोष-रहित निर्दोष भोजन की शोध करवाती है श्रीर उसे सीमित मात्रा में ही खाने की श्राजा देती है (एषणा समिति)।
- ४. चौथी माता के प्रभाव से मुनि लोग किसी पात्र ग्रादि वस्तु को लेने या रखने के समय उसे ग्रच्छी तरह देखकर, प्रमाजित कर सावधानी से लेते या रखते हैं (ग्रादानभाण्डमात्रनिक्षेपण समिति)।
- ४. पाँचवीं माता मुनियों से बचा हुआ आहार, मल, मूत्र आदि का त्याग करना हो तो पहले शुद्ध निर्जीव भूमि देखकर त्याग करवाती है, जिससे किसी जीव को त्रास न हो (परिष्ठापनिका समिति)।
- ६. छठी माता के प्रभाव से साधुत्रों का मन निरन्तर स्राकुल-व्याकुलता से रहित रहता है। यदि उनके मन में कोई दोष उत्पन्न हो गये हों तो इसके प्रभाव से नष्ट हो जाते हैं (मनोगुष्ति)।
- ७. यह माता अपने प्रभाव स साधुओं से कारगों के स्रभाव में सर्वदा मौन धारग करवाती है। कारगविश बोलना स्रावश्यक हो तो वे दोषरहित और बहुत संक्षिप्त ही बोलते हैं (वचनगुप्ति)।

 प्राठवीं माता के प्रभाव से साधु लोग प्रयोजन के स्रभाव में अपने शरीर को कछुए की तरह संकुचित कर रखते हैं। कारगावश चलना-फिरना स्रावश्यक हो तो यह कायिक दोषों से बचाती है (कायगुप्ति)।

प्रथम दिन जैनपुर में इन श्राठ मातृकाश्रों की स्थापना कर विधिपूर्वक पूजा की गई। [३६६-३८०]

पश्चात् चित्तसमाधान-मण्डप-स्थित निःस्पृहता वेदी को विशेष रूप से स्वच्छ कर सज्जित किया गया। चारित्रधर्मराज ने अपने तेज से वहाँ एक विस्तीर्ण अग्निकुण्ड निर्मित कर उसे प्रदीप्त किया। लग्न के समय की जाने वाली सभी यथोचित तैयारियाँ पूर्ण की गईं। \* फिर तेजस्, पद्म और शुक्ल लेश्याओं ने वधुओं के स्नाम, विलेपन, वस्त्राभूषण आदि कार्य सानन्द सम्पन्न किया। इन्हीं माताओं ने ग्रीर मेरे सामन्तों तथा राजाओं ने मुक्ते भी स्नान, विलेपन आदि कराकर वस्त्राभूषण से सज्जित किया। [३८१-३८४]

तत्पश्चात् सानन्द लग्न विधि प्रारम्भ हुई। सद्बोध मन्त्री स्वयं पुरोहित बने। उन्होंने कर्म रूपी समिधा (लकड़ियों) को ग्रग्नि में डालकर यज्ञ प्रारम्भ किया ग्रौर इसमें सद्भावना रूपी ग्राहुतियां देने लगे। अञ्जली भर-भर कर कुवासना रूपी लाजा को ग्रग्निकुण्ड में डालने लगे। सदागम स्वयं ज्योतिषी बना ग्रौर उसकी उपस्थित में वृष लग्न के ग्रमुक ग्रंश में मेरा क्षान्ति कन्या से पारिएग्रहरण सम्पन्न हुग्रा। इस विवाह के होते ही शुभपरिसाम ग्रादि राजा ग्रौर निष्प्रकपता ग्रादि रानियां ग्रत्यन्त हिषत ग्रौर प्रमुदित हुये। फिर उसी वृष लग्न में मेरा दया ग्रादि ग्राठ कन्यात्रों से विवाह सम्पन्न हुआ। फिर मैं जीववीर्य नामक ग्रति विस्तृत सिहासन पर ग्रपनी सभी पत्नियों के साथ बैठा। चारित्रधर्मराज ग्रादि सब को इस विवाह महोत्सव से ग्रतिशय हर्ष हुग्रा ग्रौर वे प्रमुदित होकर ग्रनेक प्रकार का विलास करने लगे।

### वैश्वानरादि उपशान्त

मेरा जब विद्या से परिएाय हुन्ना था तभी से परमार्थतः महामोह निर्बल हो गया था। पर, वह पूरे समुदाय की म्नात्मा था, सारभूत नेता था। कहावत है कि "रस्सी जल जाने पर भी उसका बट नहीं जाता" मतः जली हुई रस्सी के समान म्रभी भी वह मेरे समीप ही था। क्षान्ति म्नादि कन्याएं वैश्वानर म्नादि शत्रुमों की प्रबल विरोधिनी होने से वे तो सब भागे हो, पर चारित्रधर्मराज ने तो पापोदय सहित महामोह की पूरी सेना को भगा दिया। महामोह छिपकर चुपचाप बैठा था, पर म्रब वह त्रस्त होकर हिसा, वैश्वानर म्नादि नौ लोगों के साथ मुक्त से बहुत दूर जा बैठा। मेरे शत्रु म्नभी पूर्ण नष्ट नहीं हुए थे, पर वे शान्त हो गये थे जिससे मुक्ते प्रमोद हुम्ना।

श्रपनी दस श्रोष्ठ पितनयों से श्रालिंगित होकर, श्रपने सैन्य बल श्रौर पिरवार से घिर कर श्रव मैं श्रन्तरंग विलास में उद्दाम लीला का श्रात्म-साक्षात्कार स्वयं श्रनुभव करने लगा। इस श्रात्मिक सुख के श्रनुभव से श्रव मुक्ते निर्मलाचार्य के कथन की सत्यता पर पूर्ण विश्वास हुआ। [३८४-३६१]

ग्रब गुभपरिएाम राजा ग्रौर निष्प्रकंपता रानी से उत्पन्न ग्रन्य ग्रनेक कन्याग्रों—धृति, श्रद्धा, मेघा, विविदिषा, सुखा, मैत्री, प्रमुदिता, उपेक्षा, विज्ञिष्त, करुएा ग्रादि का विवाह भी मुभसे कर दिया गया।

इन सब सुभार्याद्यों के साथ ग्रब मुक्ते जिस ग्रत्यन्त ग्रानन्द ग्रौर ग्रलौकिक रस का ग्रनुभव हुग्रा वह ग्रवर्णनीय था। मैंने सोचा कि निर्मलाचार्य ने पूर्व में मुक्ते जिस सम्पूर्ण सुख के ग्रनुभव की बात कही थी,\* उसका साक्षात्कार ग्रब मुक्ते हो रहा है। इस प्रकार मैं ग्रब सप्रमोद नगर में रहता हुग्रा प्रमोदातिरेक का ग्रनुभव कर रहा था। इसी समय ग्राचार्यश्री मुनिमण्डल सहित विहार करते हुए वापस सप्रमोदपुर ग्रा पहुँचे ग्रौर उसी ग्राह्माद मन्दिर उद्यान में ठहरे। उनके ग्राने के समाचार मिलते ही मैं तुरन्त ग्रत्यन्त ग्रादरपूर्वक उद्यान में गया ग्रौर श्रद्धा-भक्ति-पूर्वक वन्दन किया। [३६२-३६७]

# द्रव्यतः मुनिवेषधारगा

स्रपने दोनों हाथ जोड़कर ललाट पर लगाते हुए, है बहिन स्रगृहीतसंकेता! मैंने भ्राचार्यश्री से निवेदन किया — भगवन्! श्रापके स्रादेशानुसार ग्रब तक मैंने समस्त कार्य पूर्ण कर लिये हैं, स्रतः हे नाथ! स्रब मुफ्ते दीक्षित करने की कृपा करें।

स्राचार्यं बोले—राजन् ! तुम्हें भावदीक्षा तो स्वतः ही प्राप्त हो गई है, स्रब क्या दीक्षित करें ? विशेषतः जो श्रमण रूप में अनुष्ठान करने का था उसे तो तुमने घर में रहते हुए भी सम्पन्न कर ही लिया । वस्तुतः तुम भावश्रमण तो बन ही गये। फिर भी विद्वान् लोक-व्यवहार का उल्लंघन नहीं करते, श्रतः हे नृपित ! स्रब तुम्हें द्रव्यदीक्षा प्रदान करेंगे । क्योंकि, भावदीक्षा के साथ-साथ बाह्य वेष भी श्रात्मोन्नति का निमित्त कारण बनता है, स्रतएव तुम्हें द्रव्यदीक्षा भी प्रदान करते हैं। [३६८-४०३]

मैंने कहा—भगवान् की बहुत कृपा।

तत्पश्चात् म्राठ दिन तक जिन-पूजा, मुनिजनों की पूजा, नगरवासियों को म्रानिद्दत भीर बन्धुवर्ग की सार-संभार करते हुए, याचकों को इच्छानुसार दान देते हुए, ग्रपने पुत्र जनतारण का राज्याभिषेक कर ग्रीर तत्समयोचित समस्त कार्य सम्पन्न कर मैं मदनमंजरी, कुलन्धर ग्रीर प्रधान नागरिकों के साथ निर्मलाचार्य के पास विधि-पूर्वक दीक्षित हुम्रा।

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७२७

३६६

प्रस्ताव द: नौ कन्याओं से विवाह: उत्थान

#### शास्त्राभ्यासः अनशन

तदनन्तर मैंने समस्त साधु-क्रियाग्रों का ग्रम्यास किया, सदागम का गाढ़ प्रेमी बना ग्रीर उसके द्वारा उपदिष्ट ग्यारह ग्रंगणास्त्रों तथा कालिक ग्रीर उत्कालिक सूत्रों का ग्रष्यियन किया। सम्यग्दर्णन का ग्रत्यन्त प्रेमी हुन्ना ग्रीर चारित्रधर्मराज के प्रति मेरा प्रेम बढ़ता ही गया। उसके सैन्य का निकटता से परिचय प्राप्त किया ग्रीर संयम तथा तपयोग से उसका पोषणा किया। प्रमत्तता नदी ग्रादि शत्रुग्नों के कीडास्थलों को भग्न कर चित्तवृत्ति को निर्मल किया। इस प्रकार गुरु-चरणों की सेवा ग्रीर मुन्चिर्या का पालन करते हुए बहुत समय व्यतीत हो गया। अन्त में मैंने संलेखना ग्रंगीकार कर ग्रनणन किया। मेरी दिनचर्या को देखकर भवितव्यता मुक्त पर प्रसन्न हुई ग्रौर उसने मुक्ते दूसरी नवीन गुटिका देकर विबुधालय के कल्पातीत विभाग में प्रथम ग्रैवेयक देवलोक में देवरूप में उत्पन्न किया।

वहाँ ग्रस्यन्त मनोहर दिव्य पलंग पर ग्रतिसुन्दर मूल्यवान सुकोमल वस्त्र बिछा हुग्रा था। ग्रत्यन्त निर्मल ग्राकृति में मैं वहाँ बहुत सुखपूर्वक रहा। मैं प्रथम ग्रैवेयक में तेईस सागरोपम तक रहा। वहाँ मेरा सम्पूर्ण जीवन सर्व प्रकार की विघ्न बाधाग्रों से रहित, शान्त ग्रौर सुखानुभव पूर्ण बीता ग्रौर मैंने सुखामृत का साक्षात् ग्रनुभव किया। [४०४-४०५]

### सिहपूर में गंगाधर

हे भद्रे! मेरी पत्नी भवितव्यता के प्रभाव से तेईस सागरोपम के श्रन्त में मनुजगित के ऐरावत विभाग में सिंहपुर नगर में महेन्द्र क्षत्रिय की पत्नी वीएा की कुक्षि से मैं पुत्र रूप में उत्पन्न हुआ। यहाँ मेरा नाम गंगाधर रखा गया। यहाँ मेरे पराक्रम की बहुत प्रसिद्धि हुई । [४०६-४०७]

योग्य उम्र के प्राप्त होने पर ग्रच्छा यश प्राप्त करने के पश्चात् मुक्त जाति-स्मरण ज्ञान हुग्रा । मैंने सुघोष नामक ग्रात्मानुभवी ग्राचार्य के पास दीक्षा ग्रहण की ग्रीर उनके सान्निध्य में पूर्ववत् साधु की सभी कियाग्रों का ग्रनुष्ठान किया । अन्त में संलेखना/ग्रनशन ग्रादि किया । भवितव्यता के प्रभाव से यहाँ से मैं दूसरे ग्रेवेयक में गया । [४०८-००६]

इस प्रकार अनुक्रम से फिर मनुष्य हुआ, दीक्षा ली, विधिपूर्वक पालन किया, अन्त में संलेखना/अनणनादि पूर्वक तीसरे ग्रैवेयक में गया। इस प्रकार पाँच बार मनुजगित में भावदीक्षा ग्रह्ण कर उत्तरोत्तर उन्नित करता हुआ और पाँच बार ग्रैवेयक में उत्तरोत्तर बढ़ता हुआ गया। हे अगृहीतसंकेता! इस प्रकार मेरी स्थित प्रविधित होती गई। अन्तिम पाँचवें ग्रैवेयक में मैं सत्ताईस सागरोपम काल तक रहा। वहाँ मुफे चित्त को नितान्त शान्त करने वाली, सुख-समूह को प्राप्त कराने वाली अतिसुन्दर और अत्यन्त पवित्र कल्याणमाला प्राप्त हुई। [४१०-४१२]

# १०. गौरव से पुनः ऋधःपतन

# सिंह की दीक्षा

भवितब्यता के प्रभाव से मैं पाँचवें ग्रैवेयक से फिर छठी बार मनुज गित के धातकी-खण्ड-स्थित भरत क्षेत्र में शंखनगर में महागिरि राजा की भद्रा रानी की कुिक्ष से सुन्दर रूपवान पुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ। यहाँ मेरा नाम सिंह रखा गया। राजवंश में जन्म होने से मुक्ते भोग की सभी सुन्दर सामग्री यथेष्ट रूप में प्राप्त हुई।

अनुक्रम से मैं युवाबस्था को प्राप्त हुआ। हे सुलोचने ! उस समय मैंने धर्मबन्धु नामक विद्वान् मुनि के दर्शन किये। उनके उपदेश से मैंने राज्य-वैभव का त्याग कर भागवती दीक्षा ग्रह्मा की। हे चारुगामिनि अगृहीतसंकेता! इस बार मैंने साधुओं की सर्व किया-कलापों का अभ्यास किया, चरण-करमा किया में अच्छी तरह उद्युक्त हुआ, उग्र विहार किया और सद्भाव-पूर्वक सूत्र और अर्थ का अभ्यास करने का प्रयत्न किया। [४१३-४१६]

### आचार्यपद-प्राप्ति : यश और सन्मान

थोड़े ही समय में मैंने द्वादशांगी (बारह अंगों) का अभ्यास कर लिया तथा मुफे चौदह पूर्व सहित द्वादशांगी प्राप्त हो गई। सदागम मेरे पास अतिशय प्रेम-पूर्वक सगे भाई के समान रहने लगा। पहले भी मैंने अनेक बार बहुत ज्ञान प्राप्त किया था पर पूरे चौदह पूर्वों का ज्ञान कभी प्राप्त नहीं हुआ। था। इस बार तो पूरे चौदह पूर्वों का बिशिष्ट ज्ञान मैंने खेल ही खेल में प्राप्त कर लिया। सदागम के सम्बन्ध से मुफे उत्कृष्ट ज्ञान प्राप्त हुआ। [४१७-४१६]

मेरे गुरु धर्मबन्धु ने जब देखा कि मैंने सभी सूत्र-ग्रर्थ का भ्रभ्यास सम्यक् रीति से कर लिया है तब उन्होंने मुक्ते श्री संघ के समक्ष भ्राचार्य पद पर स्थापित कर दिया। उस समय भ्रतिशय प्रमुदित होकर देव, दानव भौर मनुष्यों ने चमत्कार-पूर्ण महोत्सव किया। लोगों ने, देवताओं ने भ्रौर गुरुजी ने भी मेरी श्लाधा/प्रशंसा की कि 'भ्रहा! इतनी छोटी उम्र में इतना सारा ज्ञान ग्रह्ण किया, भ्रतः तुम धन्य हो! तुम्हारा अवतार सफल है!' मेरे श्राचार्य-पद-महोत्सव पर लोकबन्धु जिनेश्वर देव की वस्त्र, श्राभूषरा, मालाश्चों से पूजा की गई श्रौर सम्पूर्ण संघ की भोजन से तथा वस्त्रादि की प्रभावना से सिवधि पूजा की गई। [४२०-४२३]\*

घोरे-घोरे मेरी ख्याति इतनी बढ़ गई कि सभी देव, मुनि और सज्जन पुरुष मेरे गुणों तथा मेरी ज्ञान महिमा से मेरे प्रति अधिकाधिक ग्राक्षित होते गये। ग्रानेक महाविद्वान् शिष्य मेरा विनय करने लगे। ग्रापने गच्छ के ग्रातिरिक्त ग्रान्य गच्छों के धुरन्धर पण्डित भी मेरे पास ग्राने लगे। जैसे-जैसे मेरी प्रसिद्धि बढ़ती गई वैसे-वैसे मेरा काम भी बढ़ता गया। [४२४-७२४]

मैं अनेक ग्रामों, नगरों ग्रौर राजधानियों में विहार/भ्रमगा करता हुन्ना प्रत्येक स्थान पर विद्वत्तापूर्ण सुन्दर व्याख्यान देता, ग्रनेक स्थानों पर सभाग्रों को प्रसन्न करता हुन्ना कीर्तिपताका फहराता रहा।

बड़े-बड़े वाद-विवादों में विपक्षी कुतीथियों के मत्त हस्ति-दल के कुम्भ-स्थलों को मैंने अपनी भाषा रूपी अंकुशों से तोड़ दिया, विदीण कर दिया। जब में स्वणास्त्र और परशास्त्र के गहन/रहस्यपूर्ण ज्ञान की बातें विस्तार से समभाता तब बड़े-बड़े सेनापित, सामन्त और महाराजा भी उच्च स्वर में अत्यन्त प्रशस्त शब्दों में मेरा यशोगान करते, मेरी कीतिपताका फहराते और मेरे यश का पटह बजाते। वे इतने मधुर शब्दों में प्रशंसा करते कि जिसका वर्णन अशक्य है। उदाहरण स्वरूप वे कहते—हे नाथ! आप सचमुच घन्य हैं, भाग्यवान हैं, आपका जीवन सफल है, इस मृत्युलोक में आकर आपने पृथ्वी को सुशोभित किया है, अलंकुत किया है, आप वास्तव में परमब्रह्म रूप हैं, पृथ्वी के श्रांगार हैं, धर्म के दीपक हैं, निरपवाद हैं, सच्चे सिंह हैं, आपने अपने नाम को सार्थक किया है। अनेक तीथिक, वादी और नास्तिक भी मेरी स्तुति करते थे और मेरे समक्ष सिर भुका कर चलते थे। प्रशंसा के साथ-साथ लोग मेरी सेवा और पूजा भी करने लगे।

इस प्रकार मैं श्राचार्य के रूप में सब लोगों का प्रिय नेता ग्रौर ग्रग्रगण्य बन गया। हे श्रगृहीतसंकेता! इसी बीच एक विशेष घटना घटित हुई, वह भी सुनो। [४२६-४३२]

# भवितव्यता की सजगता

मेरी ऐसी अद्भुत ऋद्धि-सिद्धि और यश को देखकर मेरी पापिन पत्नी भवि-तब्यता ईर्ष्या के कारण मुफ से रुष्ट हो गई। उसे ध्यान आया कि पूर्व में जब महा-मोहराजा के सैनिकों ने उससे राय पूछी थी, तब उन्हें योग्य अवसर की प्रतीक्षा करने को कहा था। मुफ पर विश्वास कर भ्राशा से वे बेचारे चुप हो गये थे। मुफे लगता है, अब उनका कार्य-सिद्धि का योग्य अवसर आ गया है। यदि मैं उन्हें सूचित कर दूंगी तो वे अपनी शक्ति का प्रयोग कर प्रसन्न और सुखी हो सकोंगे। हे भद्रे! इस प्रकार सोचकर भिवतव्यता ने पापोदय आदि सभी को कह दिया कि अब तुम्हारा कार्यसिद्ध करने का समय आ गया है। 'घर की फूट से घर नष्ट' होने की कहावत मुभ पर चरितार्थं हुई। फिर उसने कर्मपरिगाम आदि जो निर्दोष बन्धुत्व से मेरे अनुकूल हो गये थे तथा जिसने अपनी शक्ति से उन्हें निर्वल, चेष्टारहित और मूढ जैसा बना दिया उन्हें पुनः प्रेरित किया। [४३३-४३८] मोह की प्रबलता: विषयाभिलाष का परामर्श

महामोह ने पापोदय को मुख्य सेनापित बना कर फिर व्यूह रचना की ग्रौर मेरे सम्मुख ग्राने के लिये निकल पड़े। मेरी पत्नी के कहने से वे लोग निकल तो पड़े, पर पूर्व की विपदाग्रों को स्मरण कर मन ही मन भयभीत हो रहे थे ग्रौर ग्रपनी विजय के प्रति श्राशंकित हो रहे थे। विजय प्राप्त करने के लिये वे परस्पर विचार-विमर्श करने लगे। [४३६-४४०]

मन्त्रगा के समय विषयाभिलाष मंत्री बोला—भाइयों! आज के अवसर को देखकर अपनी कार्यंसिद्धि के लिये ज्ञानसंवरण राजा मिथ्यादर्शन को अपने साथ लेकर संसारी जीव के पास जाय, फिर शैलराज ऋद्धिगौरव, रसगौरव और सातागौरव को अपने साथ लेकर उसके समीप पहुँच जाय,\* उसके तुरन्त बाद आर्त्ताशय और रौद्राभिसन्धि को भेजना उपयुक्त रहेगा। इनके साथ ही तीनों परिचारिकायें कृष्ण, नील और कपोत लेश्यायें भी स्वयं ही जायेंगी। हम सब अप्रमत्तता नदी के तीर पर पड़ाव डालें। इस नदी की मरम्मत कर इसमें पानी का प्रवाह एकत्रित करें। इसमें मण्डप आदि जो टूट गये हैं उनकी मरम्मत कर सुद्द करें। इस प्रकार हमारी सेना नदी के तीर पर शिविर में रहेगी। सभी अपना कार्य सम्भाल लेंगे तो बिना परिश्रम के हमारा प्रभाव जम जायेगा और हम अवश्य ही विजयी होंगे।

मंत्री की बात मोहराजा और सारी सभा को रुचिकर लगी। सबने उसका समर्थन एवं अनुमोदन किया और तुरन्त ही उसे कार्यान्वित करना प्रारम्भ कर दिया।

### गौरव-गजारूढ

हे श्रगृहीतसंकेता ! ये सब जब मेरे निकट श्राये तब मेरी नया स्थिति हुई ? वह भी सुन । मेरे श्रत्यन्त गौरव, यश, सन्मान और पूजा को देखकर मेरे मन में इस प्रकार तरंगे उठने लगीं—श्रहा ! मेरा श्रतुल तेज, गौरव श्रौर पांडित्य जगत में श्रद्वितीय श्रौर श्रसाधारण है । वास्तव में मैं युगप्रधान हूँ । मेरे जैसा पुरुष न भूत काल में कोई हुआ है, न भविष्य में होने वाला है । सम्पूर्ण विद्याश्रों, कलाश्रों श्रौर श्रतिशयों ने स्वर्ग एवं मर्त्य श्रादि लोकों को छोड़कर मुफ में श्राक्षय लिया है । जब मैं राजा था तब मनुष्यों में श्रोष्ठ था, सुन्दर स्वरूपवान था श्रौर भोगों में पाला-पोषा गया था, श्रब मैं श्रोष्ठतम श्राचार्य हूँ, कोई साधारण व्यक्ति नहीं ।

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७३०

मेरा कुल, तप, लक्ष्मी, तेज महान है और मेरी प्रज्ञा भी महान है। वास्तव में महान व्यक्तियों का तो सब कुछ महान ही होता है। [४४१-४४७]

#### श्रधःपतन की संकलना

ग्रहंकारपूर्वक मेरे मन में विकल्प उठ रहे थे, तरंगें उछल रही थीं ग्रौर मन के घोड़ दौड़ लगा रहे थे। यह देखकर शैंलराज पुलकित हुग्रा ग्रौर उसने ग्रपना ग्रनन्तानुबन्धी स्वरूप प्रकट किया।

जहाँ गैलराज होता है वहाँ मिथ्यादर्शन तो इसके साथ रहता ही है और ज्ञानसंवरण को तो गैलराज के साथ विलास-कीड़ा करना बहुत ही अच्छा लगता है। ये तीनों मेरे पास आये और मेरे से धनिष्ठ सम्पर्क बढ़ाया। अन्त में में इनके वशीभूत हुआ, मेरा मन मिलन हुआ और शास्त्र के अन्दर का अर्थ/रहस्य जानते हुए भी अज्ञानी जैसा हो गया। मैं स्वयं शास्त्र पढ़ता था, दूसरों को वाचना देता था, उन पर व्याख्यान देता था, तथापि मिथ्यादर्शन आदि के चक्कर में इनका गूढार्थ बराबर नहीं समक पाता था। परिगाम स्वरूप मैं ऊपर-ऊपर के साढे चार पूर्व पूर्ण रूप से भूल ही गया, शेष पूर्वों का ज्ञान भूला नहीं था। [४४६-४५२]

### प्रमत्तता के प्रवाह में

हे पापरहित भद्रे ! मेरे शत्रुग्रों ने इस समय मेरी चित्तवृत्ति में स्थित प्रमत्तता नदी में प्रयत्नपूर्वक बाढ पैदा कर दी जिससे पूर्वोक्त तीनों गौरव संज्ञक पुरुष ग्रपनी-ग्रपनी शक्ति से विशेष उछल-कूद मचाने लगे—

ग्रहा ! मेरा कितना विशाल शिष्य समुदाय है ! कितने सुन्दर वस्त्र एवं \* पात्रों की प्राप्ति है ! देव, दानव, मानव मेरी पूजा करते हैं । ग्रिश्मा (सूक्ष्म रूप बनाने की) ग्रादि विभूतियाँ मेरे पास हैं । मैं इस प्रकार के ग्रिभमान में ग्रौर ग्रिधिक सिद्धियाँ प्राप्त करने की कामना करता रहा । (ऋद्धि गौरव)

मुक्ते जी-जो रसवाले ग्रास्वाच पदार्थ मिलते थे, उनके प्रति मनमें श्रासक्ति पैदा हो गई ग्रीर उनकी प्राप्ति के प्रति श्रीत लोलुपता उत्पन्न हो गई। रस वाले पदार्थ न मिलने पर मैं लोगों से उनकी मांग भी करने लगा, जो साधुधर्म के विरुद्ध था। (रस गौरव)

कोमल शय्या, ग्रासन, सुन्दर व सूक्ष्म रेशमी वस्त्र, नये-नये खाद्य पदार्थ मिलने पर मेरे शरीर को सुख ग्रौर संतोष मिलता। इन वस्तुग्रों की प्राप्ति के प्रति भी मेरा लोलुपता बढ़ती गई। (साता गौरव)

इन तीनों गौरवों के वशीभूत होकर मैंने उग्र विहार करना छोड़ दिया ग्रौर शिथिलाचारी बन गया। फिर ग्राक्तीशय ने मेरे चिक्त की शांति का हरएा कर लिया ग्रौर मैं दुष्ट संकल्प करने लगा। साधुवेष में होने से रौद्राभिसन्धि यद्यपि मुफे अधिक हानि नहीं पहुँचा सका, पर वह मेरे पास खड़े-खड़े देखता रहा । कृष्ण, नील और कपोत लेक्यायें भी अपने स्वामी की सहायता करने लगीं, उनके कार्यों को गति देने लगीं और मुभे अधम मार्ग पर घकेलने लगीं।

इधर चित्तवृत्ति में चित्तविक्षेष मण्डप ग्रौर तृष्णावेदी निर्मित ग्रौर सिज्जित करली गई। उसके ऊपर विपर्यास सिंहासन लगा दिया गया। फलस्वरूप चारित्र-धर्मराज ग्रादि का समस्त परिवार चित्तवृत्ति महाटवी में छिप गया। इस समय मैं साधुवेष का धारक होकर भी मिथ्यादिष्ट हो गया। [४५३-४६४]

# ११. पुनः मव-भ्रमरा

मेरे शत्रुश्रों को स्रब पूरा श्रवकाश मिल गया। वे सब प्रबल हो गये श्रौर सब संगठित होकर मुभ से शत्रुता करने लगे। सब ने मेरी पत्नी भवितव्यता से विचार किया ग्रौर ग्रायुष्यराज को बुलाया।

फिर भवितव्यता ने स्रायुष्यराज से कहा—भद्र ! मेरे स्रायंपुत्र (पित) को किसी योग्य मनोहर स्थान पर भेजना है, स्रतः इनके जैसे कर्म वालों के निवास योग्य रमगीय स्थान मुक्ते बतलावें । [४६५-४६६]

श्रायुष्यराज—देवि ! इनका स्थान तो पहले से ही निर्णीत है। इसमें पूछना ही क्या है ? तुम्हारे पित के वर्तमान चिरत्र से अप्रसन्न होकर कर्मपिरिणाम महाराजा भी श्रभी महामोह के पक्ष में हो गये हैं। इन्होंने पापोदय सेनापित को ग्रग्ने सर कर दिया है। मुभ्ने एकाक्षनिवास नगर में नियुक्त किया है और साथ में तीयमोहोदय तथा अत्यन्त श्रबोध सेनापित को भी बुलाया है। किसी कारण से कर्मपिरिणाम महाराजा अभी सातावेदनीय पर भी अप्रसन्न हैं, श्रतः उसका सर्वस्व हरण कर उसे श्रिकिचित्कर एवं शिक्तिहीन बना दिया है। अन्तिम श्राज्ञा यह दी है कि हम दोनों (श्रायु और भिवतन्यता) संसारी जीव को उसके श्रन्तरंग परिवार के साथ तीव्र मोहोदय ग्रौर अत्यन्त ग्रबोध को साथ लेकर एकाक्षनिवास नगर में निवास करें। मैं ग्रापको क्या बतलाऊँ ? ग्राप स्वयं तो सब-कुछ जानती हैं ग्रौर मुभ्न से ही उनके निवास स्थान के बारे में पूछ रही हैं ? यह ग्रापका प्रेम है कि श्राप

मुभ से ही कहलाना चाहती हैं। घ्रन्यथा इसमें आपके लिये कुछ भी नवीन या अज्ञात नहीं है।

भवितव्यता—भद्र ग्रायुष्क ! यद्यपि ग्रापकी बात ठीक है, तथापि जहाँ आपके जाने का निश्चित हुन्या है वहाँ \* पित के साथ मुफे तो ग्रवश्यमेव जाकर रहना है। पर, ग्रभी मेरे पित को उसकी ग्रायु के एक तिहाई भाग तक ग्रीर यहाँ रहना है, वह पूरा होते ही खेल-मात्र में हम शीघ्र एकाक्षानिवास पहुँच जायेंगे। [४६७-४६=]

श्रायुष्यराज -- देवि ! श्राप सब जानती हैं, मैं क्या कहूँ ? श्रब तो सिंह (संसारी जीव) शीघ्र ही वहाँ जाने के योग्य हो जायँ ऐसी सभी सामग्री तैयार करें तो श्रधिक अच्छा है। [४६१]

हे अगृहीतसंकेता ! इसके बाद तो सभी ग्रति प्रबल हो गये ग्रौर पूरे वेग से अपनी शक्ति का प्रयोग मुक्त पर करने लगे। मुक्ते साधुधर्म से ग्रत्यन्त शिथिल बना दिया ग्रौर ग्रनेक प्रकार से भ्रष्ट कर सुखलम्पट बना दिया। ग्रब मुक्ते थोड़ी भी सर्दी, गर्मी, विघ्न, पीड़ा, परिषह सहन न होते ग्रौर मैं सब प्रकार से श्रधिकाधिक स्थूल ग्रानन्द कैसे प्राप्त हो यह सोचने लगा। सुख-प्राप्ति की ग्राणा में मैं ग्रपने यथार्थ मार्ग का त्याग कर विपरीत मार्ग पर चल पड़ा। मेरा जीवन-मार्ग बदल गया। [४७०-४७१]

साधुजीवन के अन्त में तो मैंने दैनिक कियाओं का भी त्याग कर दिया। मेरी चेतना मूढ़ हो गई और शरीर में अनेक प्रकार की ज्याधियाँ और दोष पैदा हो गये। ऐसी बाह्य और आन्तरिक तुच्छ दशा में मैं अपने आत्म-लक्ष्य को भूल गया। उसी समय मेरी उस भव की गोली भी समाप्त हो गई।

### भव-भ्रमग्-परम्परा

तुरन्त ही मुभ्रे दूसरी गोली दी गई जिससे में एकाक्षनिवास नगर पहुँचा श्रौर वहाँ मुभ्रे पूर्व-विश्वित वनस्पति वाले मोहल्ले में रखा गया । नयी-नयी गोलियाँ देकर मुभ्रे इसी नगर में श्रमेक स्थानों पर बहुत समय तक रखा गया ।

फिर मुक्ते पंचाक्षपशुसंस्थान में ले जाया गया। वहाँ मेरी भावना कुछ विशुद्ध हुई जिससे मेरी स्थिति में सहज परिवर्तन हुग्रा ग्रौर मेरी सुख-प्राप्ति की लालसा पूर्ण हो ऐसी योजना ग्रागे चलाई गई तथा मुक्ते विबुधालय मेजा गया।

विबुधालय में जाने के बाद भी मैं कई बार पंचाक्षपशुसंस्थान में जा ग्राया ग्रौर वहाँ से फिर विबुधालय में गया। इन दोनों स्थानों के बीच मेरा बार-बार ग्रावागमन होने लगा। पंचाक्षपशुसंस्थान से मैं कई बार ब्यन्तर ग्रौर दानव जाति में जा स्राया । प्रसंगवश यदा-कदा मुक्ते ग्रकाम निर्जरा हो जाती जिससे शुक्त भावना उत्पन्न होती स्रौर उसके बल पर मैं व्यन्तर देव बनता । [४७२–४७३]

कभी श्रधिक अच्छे परिशाम होने से मैं सौधमं देवलोक भी हो श्राया। एक बार देव श्रीर एक बार पशु, यों मेरा भव-भ्रमण चलता ही रहा। इन १२ देवलोक के देव कल्पोपपन्न कहलाते हैं। ये देवगण जिनेश्वर के जन्म कल्याणक श्रादि अवसरों पर महोत्सव करते हैं। इस आवागमन में मुभे गृहिंघमं श्रीर सम्यग्दर्शन का भी फिर से सम्पर्क हुआ, जिससे मैंने दर्शनचारित्र में प्रगति की श्रीर १२ में से द देवलोकों में जा श्राया। [४७४-४७६]

हे सुलोचने ! मैं अनेक बार मानववास में भी गया। कर्मभूमि और अकर्मभूमि अन्तरद्वीपों में मनुष्य बनकर बहुत समय बिताया। अकर्मभूमि में कभी १,२ और ३ पत्योपम तक रहकर कत्पवृक्षों से अपनी मनोवाञ्छायें पूर्ण कीं। यहाँ जितने पत्योपम का आयुष्य होता, उतने ही कोस का शरीर भी होता। वहाँ सुख पूर्वक रह कर आनन्द भोगा, सुख से आहार किया। वहाँ रहते हुए मेरे विचारों में विशुद्धता आई। फिर मैं अपनी पत्नी के साथ विबुधालय में गया। पूर्वोक्तविधि से नई-नई गोलियां प्राप्त कर वहाँ से अनेक बार अन्तरद्वीपों में गया और वापस विबुधालय में लौट आया। अन्तरद्वीपों में मेरा आयुष्य असंख्य वर्षों का रहा। [४७६-४८०]

जब मैं कर्मभूमि में था तब ग्रज्ञान के वशीभूत होकर जल ग्रौर ग्रग्नि में भंपापात किया, पर्वतों पर से कूदा, तिष खाया, चारों तरफ ग्रग्नि जलाकर ग्रौर सूर्य का ताप सहा (पंचाग्नि तप किया), रस्सी पर उल्टा लटका, \* ऐसे-ऐसे ग्रनेक हठयोग के कर्म धर्म-बुद्धि से किये। पर, इन सब में मेरा भाव शुद्ध था, इसलिये फिर विबुधालय में गया। वहाँ किल्बिषिक देव बना। फिर मनुष्य ग्रौर व्यन्तर बना। मनुष्यगति में घोर बाल (ग्रज्ञान) तप किये, पर मन में कोध एवं तपस्या का श्रिष्ठिक गौरव (ग्रहंकार) होने से भवन्पति बना। देवगति की ग्रधम जातियों में भ्रमण करता रहा। मैं पुनः तापस के वत, ग्रनुष्ठान ग्रौर ग्रज्ञानतप के प्रभाव से ज्योतिषी देवों में भी ग्रनेक बार घूम ग्राया। यों मेरी पत्नी ग्रनेक बार मुभे नीच गति के देवों में ग्रौर मनुष्य गति में भटकाती रही। मैंने जैन द्रव्य-दीक्षा भी ली ग्रौर तप से ग्रपनी देह को तपाया, किया-कलापों के साथ ध्यान ग्रौर ग्रम्यासपरायण भी बना, पर सम्यग्दर्शन-रहित होने से मूढता के कारण सर्वज्ञ प्रष्टित एक भी पद, वाक्य ग्रथवा ग्रक्षर पर श्रद्धा नहीं की। हे भद्रे! द्रव्य-दीक्षा के फलस्वरूप ग्रनेक बार नौ ग्रेवेयक तक जा ग्राया। बीच-बीच में मानवावास भी ग्राता रहा।

हे सुन्दरि ! मुफ्ते इतना क्यों भटकना पड़ा ? इसका मूल कारणा भी यही था कि मैं सिंह ग्राचार्य के रूप में शिथिलाचारी बना। यदि उसी समय मैंने ग्रपनी प्रस्ताव ८: अनुसुन्दर चक्रवर्ती

चित्तवृत्ति को निर्मल बनाकर अपने शत्रुओं का नाश कर दिया होता तो मेरी प्रगति निश्चित रूप से हुई होती और मैं अपने राज्य पर आसीन होकर कभी का निवृत्ति नगर पहुँच गया होता । मेरा यह भव-भ्रमण मेरी स्वयं की दुश्चेष्टाओं के फलस्वरूप हुआ, अन्य किसी का इसमें कोई दोष नहीं । [४८१-४६१]

इतना कहकर संसारी जीव मौन हो गया।

# संसारी जीव भ्रात्मकथा सम्पूर्ण।

# १२. ग्रनुसुन्दर चक्रवर्ती

### संकेत-दर्शन

संसारी जीव के सिंहाचार्य के उच्चतम पद से गिरकर वनस्पित में उत्पन्न होने और फिर अनन्त संसार-भ्रमण को सुनकर अगृहीतसंकेता ने कहा—भाई संसारी जीव! अभी तुमने भव-भ्रमण का कारण अपनी दुश्चेष्टायें बताईं, किन्तु इस विषय में मुभे लगता है कि अन्य और भी कारण हैं। यदि तुमने महाराजाधिराज सुस्थितराज की आज्ञा का सर्वदा स्थिर-बुद्धि से पालन किया होता तो ऐसी तीव अनर्थ-परम्परा नहीं भुगतनी पड़ती। तुम्हें जो अति दाष्टण दुःख उठाने पड़े वे इतने भयंकर हैं कि उन्हें सुनकर ही त्रास होता है। मेरी दिष्ट में महाराजा की आज्ञा का उल्लंघन भी तेरे भव-भ्रमण का प्रबल कारण है। [४६२-४६४]

इस सुन्दर विचार को सुनकर संसारी जीव आश्चर्यचिकत रह गया और उसके मन में अगृहीतसंकेता के प्रति सन्मान पैदा हुआ। वह बोला—बहिन सुभ्रु! तुमने वास्तविक बात कह दी है; अभी तक तू बात का भावार्थ नहीं जानती थी, पर श्रव तो गूढार्थ बताकर सचमुच तू विचक्षणा हो गई है।

हे सुन्दरांगि ! ग्रब मैं यह बताता हूँ कि मैंने चोर का रूप क्यों घारण किया । यह सुनकर ग्रगृहीतसंकेता ने प्रसन्न होकर कहा कि, भद्र ! सुनाश्रो । मैं तो स्वयं यह बात सुनना ही चाहती थी । [४९४-४९६]

# अनुसुन्दर का परिचय

ग्रगृहीतसंकेता की इच्छा को जानकर संसारी जीव ने कहा—मेरी पत्नी भवितव्यता मुक्ते नौंवें ग्रैवेयक से मनुजगित में स्थित क्षेमपुरी नगरी में लाई। हे सुन्दरि! यह तो तुम्हारे घ्यान में ही होगा कि इस मनुजगित में महाविदेह नामक ग्रित सुन्दर ग्रौर विस्तृत बाजार है। इस लम्बे-चौड़े बाजार में पंक्तिबद्ध ग्रनेक छोटी-मोटी दुकानें हैं। इन्हीं के मध्य में अनेक छोटे-बड़े सुन्दर नगर हैं। इस बाजार के मध्य भाग में क्षेमपुरी स्थित है। इस स्थान को सुकच्छिवजय कहा जाता है। आप हम सभी अभी इसी क्षेत्र में बैठे हैं और यह मनोरम क्षेमपुरी भी इसी विजय में स्थित है। [४६७-५००]

इस क्षेमपुरी में शत्रु रूपी ग्रन्धकार का नाश करने वाला, सूर्य के समान तेजस्वी युगन्धर राजा राज्य करता था। वह महाप्रतापी, दिव्यकांति युक्त और कीतिवान था। इसके एक ग्रत्यन्त प्रिय निलनी नामक प्रसिद्ध पटरानी थी। राजा के दर्शन मात्र से उसका मुखकमल विकसित हो जाता था। वह बहुत भली, शांत, सुशील ग्रौर नम्न थी। सूर्य के दर्शन से जैसे कमिलनी प्रफुल्लित हो जाती है, वैसे ही वह राजा को देखकर विकसित हो जाती थी। हे ग्रगृहीत-संकेता! मेरी पत्नी भवितव्यता ने मुभे पुण्योदय के साथ इसी की कुक्षि में प्रवेश करवाया। [५०१-५०३]

जिस रात मैंने रानी की कूख में प्रवेश किया उसी रात उस कमलनेत्री ने सुख-शय्या में सोते-सोते चौदह महा स्वप्न देखे। स्वप्न देखकर रानी जागृत हुई और उसने प्रहृष्ट होकर अपने पित को वे गज श्रादि के स्वप्न सुनाये। राजा ने शांत चित्त से ध्यानपूर्वक स्वप्न सुने। फिर बोला, देवि ! तुम्हें सर्वोत्तम स्वप्न श्राये हैं। इनके फलस्वरूप कुलदीपक पुत्र होगा जो देव-दानव का पूजनीय महान चकवर्ती बनेगा। पित के इस प्रकार मनोरम वाक्य सुनकर रानी अति हिषत हुई। उसके नेत्र विकसित हो गये और उसने स्वामी के फलार्थ को स्वीकार किया। पश्चात् वह प्रेमपूर्वक गर्भ का पोषण करने लगी। समय पूर्ण होने पर माता ने मुभे जन्म दिया, अन्तरंग मित्र पुण्योदय भी गुप्त रूप से मेरे साथ ही था। मेरी अत्यन्त सुन्दर आकृति को देखकर रानी मन में अति प्रसन्न हुई। [४०४-४०६]

प्रियंकरी दासी तुरन्त मेरे पिताजी के पास गई। ग्रत्यन्त हषिवेश में गद्गद कंठ श्रीर हर्षोल्लिसत नेत्रों से उसने पिताजी को मेरे जन्म की बधाई सुनाई। पुत्र-जन्म की बधाई सुन कर पिताजी हर्षित हुए, उनका पूरा शरीर रोमांचित हो गया श्रीर बधाई लाने वाली दासी को इच्छानुकूल पारितोषिक दिया। फिर पिताजी ने मेरा जन्म महोत्सव मनाने की श्राज्ञा दी। पिताजी के श्रादेश से उस समय चारों तरफ लोग जन्मोत्सव मनाने लगे। सुन्दर वस्त्राभूषणों से सुसज्जित होकर लोग श्रपने सौन्दर्य का प्रदर्शन करने लगे, रसपूर्वक नाचने-गाने लगे, बाजे बजाने लगे, मस्ती में श्राकर हंसी-ठिठोली करने लगे, समूह बनाकर उद्यानों में जाने लगे, भोजन श्रीर मुखवास साथ में लेकर वन-विहार को निकल पड़े, स्वयं के सन्मान में वृद्धि हुई हो ऐसे हर्षोद्गार निकालने लगे, दान देने लगे श्रीर कामदेव का सन्मान करने लगे। सम्पूर्ण नगर श्रीर राज्य श्रानन्दोत्सव में निमन्न हो गया। छः दिन तक महान उत्सव मनाया गया, लोगों ने अनेक प्रकार की उद्दाम/उत्कृष्ट लीला की श्रीर श्रानन्द किया। [४०६-४१३]

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७३४

प्रस्ताव द: श्रनुसुन्दर चक्रवर्ती

छठे दिन की रात्रि को मेरे पिता और सगे-सम्बन्धी एकत्रित हुए भीर रात्रि-जागरण किया। जागरण महोत्सव इतना श्रेष्ठ था कि मर्त्यलोक में स्वर्ग का भ्रम होता था। महान प्रमोदपूर्वक एक माह पूर्ण होने पर शुभ दिन देखकर मेरा अनुसुन्दर नाम रखा गया। पाँच धात्रियों द्वारा मेरा पालन-पोषण होने लगा। दिन-प्रतिदिन मैं बड़ा होने लगा। माता-पिता की विशेष देखरेख में मेरा शरीर स्वस्थ रहा और क्रमशः बढ़ने लगा। कुमारावस्था आने पर मेरे कलाभ्यास की सब व्यवस्था की गई और उसका लाभ उठाकर मैंने सकल कलाओं का अभ्यास किया तथा पुरुष के योग्य सभी कलाओं में निष्णात बना। युवावस्था प्राप्त होने पर मुभे युवराज पद पर प्रतिष्ठित किया गया। हे भद्रे! मेरे पिताजी एवं नागरिकों ने युवराज पद-महोत्सव श्रत्यन्त श्रानन्द और हर्षातिरेकपूर्वक मनाया। \* थोड़े समय बाद सूर्याकारधारक पिताजी युगन्धर स्वर्गवासी हो गये। सूर्यास्त के साथ निलनी का विकास भी श्रस्त हो गया, ग्रर्थात् मेरी पूजनीय माताजी निलनी महादेवी का भी देहान्त हो गया। [११४-११६]

माता-पिता के स्वर्गवास के पश्चात् मेरे राज्याभिषेक का प्रसंग चल ही रहा था कि मेरी शस्त्रशाला में अतुलनीय चक ग्रादि चौदह रत्न श्रीर यक्षों द्वारा रक्षित नौ निधान प्रकट हुए । मुफे चक्रवर्ती मानकर सुकच्छविजय के सभी राजा मेरे वशीभूत हुए तथा स्वयं की अनुचर और मुक्ते स्वामी स्वीकार किया । प्रताप तेज से मैंने क्षेमपुरी में रहकर ही समस्त छःखण्ड पृथ्वी को जीत लिया ग्रौर सम्पूर्ण विजय क्षेत्र में मेरी जीत का यश फैल गया। बैत्तीस हजार मुकुट बंघ राजाग्रों ने एकत्रित होकर १२ वर्ष तक मेरा राज्याभिषेक महोत्सव मनाया । प्रफुल्लित कमल जैसे नेत्रों वाली ६४ हजार ललनाश्रों के साथ मैंने भोग भोगे । भ्रपनी सम्पूर्ण प्रजा को श्रत्यन्त प्रसन्नता प्रदान करता हुन्ना ग्रौर महान संपत्तिशाली तथा चक्रवर्तित्व युक्त होकर मैंने बहुत समय ग्रानन्दपूर्वक व्यतीत किया। समस्त स्थूल सुखों का सीमातिरेक चक्रवर्ती को प्राप्त होता है। वह मनुष्यों में सर्वोत्तम ग्रौर राजाग्रों का राजाधिराज माना जाता है। मेरे सुखों श्रौर ग्रनुकुलतात्रों का कितना वर्णन करूँ ! हे चारुलोचने ! संक्षेप में संसार के वर्णनातीत उत्कृष्ट स्थूल सुख ग्रौर सभी प्रकार के ग्रानन्दों म्रनुभव किया । इस प्रकार मैंने ५४ लाख पूर्व तक सुख भोगे, राज्य किया भीर म्रानन्द भोगा। जीवन के म्रन्तिम भाग में म्रपने षट्-खण्ड राज्य का निरीक्षण करने मैं क्षेमपुरी से निकल पड़ा । मेरा राज्य कितना विशाल है ग्रौर लोगों की स्थिति कैसी है, यह जानने के लिये मैं सुकच्छविजय के <mark>ग्रनेक नगरों श्र</mark>ीर गांवों में घूमा । घूमते हुए मैं शंख नामक नगर<sup>्</sup>में श्रा पहुँचा । तत्पश्चात् सेना को पीछे छोड़कर अपने पुत्र राजवल्लभ को साथ लेकर में नन्दनवन जैसे चित्तरम उद्यान में श्राया । [४१६-४२६]

-**∞c√9x6**√3∞-

<sup>\*</sup> वृष्ठ ७३५

# १३. महाभद्रा ऋौर सुललिता

# महाभद्रा का परिचय

हे अगृहीतसंकेता! तुम्हें स्मरण होगा कि जब में गुणघारण के भव में था तब कन्दमुनि ने मुभ्रे उपदेश दिया था। उस भव में मेरी पत्नी मदनमंजरी थी और मेरा मित्र कुलन्घर था। इनको भी भिवतन्यता ने संसार में बहुत भटकाया और अनेक प्रकार के अच्छे-बुरे रूपों में उन्हें उत्पन्न किया। कन्दमुनि ने एक बार बहुलिका के सम्पर्क से छल-कपट किया था, अतः भिवतन्यता कन्दमुनि के जीव को सुकच्छविजय के हिरपुर नगर में ले आयी।

इस नगर में भीमरथ राजा ग्रौर सुभद्रा रानी थी जिनके समन्तभद्र नामक एक पुत्र था। भवितव्यता ने सुभद्रा रानी की कूख में कन्दमुनि के जीव को प्रवेश कराया ग्रौर छल-कपट माया के कारण उसे स्त्रीलिंग प्रदान किया । ग्रनुकम से उसका जन्म पुत्री के रूप में हुग्रा ग्रौर माता-पिता ने उसका नाम् महाभद्रा रखा।

राजकुमार समन्तभद्र को एक बार सुधोष मुनि के दर्शन हुए। उनका धर्मोपदेश सुनकर राजकुमार को वैराग्य हो गया। माता-पिता की ख्राज्ञा लेकर उसने दीक्षा ले ली, अभ्यास किया और थोड़े ही समय में द्वादशांगी का ज्ञाता महाज्ञानी गीतार्थ हो गया। योग्य समक्ष कर गुरु महाराज ने उसे आचार्य पद पर स्थापित किया और वह संसार में समन्तभद्राचार्य के नाम से प्रसिद्ध हुग्रा।\*

अनुक्रम से राजपुत्री महाभद्रा भी युवती हुई। माता-पिता ने उसे गन्धपुर नगर के राजा रिविप्रभ और पद्मावती रानी के पुत्र दिवाकर से विवाहित किया। कारगावण दिवाकर की मृत्यु हो गई। समन्तभद्राचार्य ने योग्य अवसर जानकर अपने संसारी रिश्ते की बहिन महाभद्रा को योग्य उपदेश दिया, संसार की अस्थिरता और आत्महितकारी मोक्ष का यथार्थ मार्ग बतलाया। प्रतिबुद्ध होकर महाभद्रा ने भागवती दीक्षा ले ली। विद्वान् भाई की बहिन भी विदुषी हुई। इसने भी गहन अध्ययन किया और थोड़े ही समय में द्वादणांगी की ज्ञाता, गीतार्थ, शिक्त-शालिनी साध्वी बन गई। उसकी योग्यता को देखकर ग्राचार्य ने उसे प्रवित्तिनी के पद पर स्थापित कर दिया।

<sup>\*</sup> पुष्ठ ७३६

# सुललिता का परिचय

एक बार अन्य साध्वयों के साथ प्रवर्तिनी महाभद्रा विहार करती हुई रत्नपुर आ पहुँचीं। यहाँ मगधसेन राजा राज्य करता था। उसकी महारानी का नाम सुमंगला था। भवितव्यता ने मदनमंजरी के जीव को सुललिता की पुत्री के रूप में उत्पन्न किया। इसका नाम सुललिता रखा गया। क्रमशः वह तहणी हुई, पर वह पुरुषद्वेषिणी बन गई। उसे किसी भी पुरुष का नाम, परिचय या उसकी छाया भी रुचिकर नहीं थी। उसे पित नाम की गन्ध से भी घृणा थी, अतः उसके माता-पिता उसके लग्न के विषय में चिन्तातुर थे।

जब महाभद्रा प्रवर्तिनी का रत्नपुर में पदार्पण हुम्रा तब मगधसेन राजा भौर सुमंगला रानी भी उनको वन्दन करने उपाश्रय में गये भौर ग्रपनी प्रिय पुत्री सुललिता को भी साथ ले गये। प्रवर्तिनी को वन्दन कर उनसे मोक्षपदरूप कल्पवृक्ष को निश्चित रूप से उत्पन्न करने वाले बीज के समान "धर्मलाभ" का शुभाशीष प्राप्त किया। फिर उनसे अमृतप्रवाह जैसा शुद्ध धर्मीपदेश सुना।

यद्यपि भगवती का उपदेश म्रत्यन्त स्पष्ट था तथापि सुललिता बहुत भोली थी, म्रतः वह उसके म्रन्तरंग भावार्थ को नहीं समभ सकी, तदिप पूर्वभव के राग के कारण वह प्रवितिकों के प्रति म्राक्षित हुई मौर भगवती महाभद्रा के मुख-कमल को टकटकी लगाये देखती रही। फिर उसने पिता से कहा—हे तात! मुभ प्रवित्तीजी के चरण-कमलों की उपासना करनी है। यदि म्राप म्राज्ञा दें तो मैं भी उनके साथ सर्वत्र विचरण करूँ।

पुत्री की मांग सुनकर रानी तो रो पड़ी, किन्तु राजा ने उसे रोककर कहा— देवि ! रोने से क्या लाभ ? पुत्री का मन जिस कार्य से प्रसन्न हो वह उसे करने देना चाहिये । उसके मन में विनोद पैदा करने का यही उपाय है, इसी से वह ठीक होगी । मेरे मत से वह गृहस्थ रूप में साध्वीजी के साथ भले ही रहे और विहार करे, पर हमसे पूछे बिना दीक्षा ग्रहगा नहीं करे ।

मुललिता ने पिता की आज्ञा को शिरोधार्य किया और साध्वीजी के साथ रह गई। माता-पिता अपने घर चले गये।

प्रवर्तिनी महाभद्रा के साथ सुललिता ध्रनेक देशों में घूमी। उसके ज्ञाना-वरणीय कर्म का उदय इतना घ्रधिक था कि उसे एक भी पाठ याद नहीं होता था। साधु-साध्वी के ग्राचार या श्रावक के ग्रावश्यक भी उस बेचारी को नहीं ग्रापाया। ग्रागम के पाठ समभाने पर भी उसे उसका भावार्थ समभ में नहीं ग्राया।

ग्रन्यदा विहार करते हुए महाभद्रा साध्वी सुललिता के साथ शंखपुर नगर ग्रापहुँची ग्रौर नन्द सेठ के घर की पौषधशाला में ठहरीं।

# १४. पुराहरीक ऋौर समन्तमद्र

### पुण्डरीक-परिचय

इस शंखपुर नगर में मेरे मामा श्रीगर्भ का राज्य था । उनकी रानी कमलिनी मेरी मामी थी ग्रौर महाभद्रा प्रवर्तिनी की मौसी थी। इनके एक भी संतान नहीं थी। \* कमलिनी रानी ने प्त्र-प्राप्ति के लिये म्रानेक मनोतियाँ मनाई दान दिये, बृटियाँ खाईं। गुराधाररा के भव में मेरा जो मित्र कुलन्धर था, उसने अपने अगले जन्म में अनेक प्रकार के शुभ कार्य किये, ऋतः भवितव्यता ने कुलन्धर के जीव को कमिलनी रानी की कूख में प्रवेश करवाया । जिस रात को उसने रानी की कुक्षि में प्रवेश किया, उसी रात रानी को स्वप्न ग्राया कि एक सर्वांगसून्दर पुरुष उसके मुंह से उसके शरीर में प्रविष्ट हुआ। और बाहर निकला तथा किसी अन्य पुरुष के साथ चला गया। रानी ने अपने स्वप्न की बात राजा को कह सुनायी। स्वप्न-वृत्तान्त सुनकर राजा को परम हर्ष हुग्रा, पर साथ में कुछ विषाद भी हुग्रा। वह बोला—देवि ! ऐसा लगता है कि तुम्हारे पुत्र होगा, पर कुछ समय बाद उसे किसी सुगुरु की प्राप्ति होगी भ्रौर उनके उपदेश से प्रतिबोधित होकर वह दीक्षा ले लेगा। पुत्र-प्राप्ति की श्रभिलाषा-पूर्ति से रानी कमलिनी को ग्रत्यन्त प्रसन्नता हुई, शेष बात उसने अनस्नी करदी। तीसरे महीने रानी को शुभ कार्य करने के मनोरथ (दोहले) उत्पन्न हुए, जिन सभी को राजा ने पूर्ण किया। समय पूर्ण होने पर रानी के पुत्र-जन्म हुन्ना। राजा श्रीगर्भ परम सन्तुष्ट हुन्ना। सारे नगर ग्रौर राज्य में पुत्र का जन्म-महोत्सव मनाया गया जिससे सभी लोगों को अत्यधिक आनन्द हुआ।

### समन्तभद्राचार्य का संकेत

इथर समन्तभद्राचार्य को निर्मल केवलज्ञान प्राप्त हुग्रा ग्रौर विहार करते हुए वे शंखपुर नगर श्रा पहुँचे तथा चित्तरम उद्यान में ठहरे। नन्द सेठ की पौषध-शाला में ठहरी हुई महाभद्रा साध्वी को जब पता लगा तो वे भी केवली महाराज को वन्दन करने उद्यान में पहुँची । सुलिलिता को आचार्य के पधारने के समाचार किसी कारए। से नहीं लग सका और महाभद्रा उद्यान में आचार्य को वन्दन करने गई है, यह भी वह नहीं जान सकी । महाभद्रा जब ऋ। चार्य के वहाँ थी तभी किसी ने कहा कि 'राजा के पुत्र हुग्रा है ।' यह सुनकर केवली भगवान् ने कहा – इस राजपुत्र ने पूर्व भव में ग्रत्यधिक शुभ कार्यों का अभ्यास किया है। यद्यपि इसका जन्म राजा

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७३७

के यहाँ हुग्रा है तथापि यह श्रधिक समय तक राजभवन में नहीं रहेगा । बड़ा होकर दीक्षा लेगा ग्रौर सर्वज्ञ प्ररूपित ग्रागम-शास्त्रों का घारक बनेगा ।

यह सुनकर महाभद्रा भ्रपने उपाश्रय में वापस लौटी।

इधर राजपुत्र का नाम पुण्डरीक रखा गया श्रौर नामकर**गा** महोत्सव मनाया गया ।

### सुललिता के सन्देह का निराकरण

इधर एक बार सुललिता घूमती हुई, अनेक प्रकार के कुतूहल देखती हुई चित्तरम उद्यान में आ पहुँची। वहाँ उसने समन्तभद्राचार्य को श्रीसंघ के मध्य में नवीन उत्पन्न राजपुत्र के गुर्णों का वर्णन करते हुए सुना। आचार्य कह रहे थे—'इसके अनुकूल बने कर्मपरिणाम महाराजा और कालपरिणित महारानी ने पुण्डरीक को मनुजनगरी में उत्पन्न किया है। यह सर्वोत्तम गुर्णों से युक्त बनेगा। भव्यपुरुष जब सुमित/प्रशस्त बुद्धि वाला बन जाता है तब वह सर्वोत्तम गुर्णों का भण्डार बन जाता है, इसमें संदेह क्या है?' सुललिता ने आचार्य के इस कथन को सुना। आचार्य ने यह बात बहुत से लोगों के समक्ष कही थी, जिसे सुनकर लोग अत्यन्त हिंवत हुए।

उपर्युक्त कथन सुनकर सुललिता को संदेह हुग्रा कि, 'इस राजकुमार के माता-पिता कालपरिणित ग्रौर कर्मपरिगाम कैसे हो सकते हैं? फिर वह मनुजगित में कैसे उत्पन्न हो सकता है? भविष्य में होने वाले गुणों का वर्णन ग्राचार्य ग्रभी कैसे कर सकते हैं?' वहाँ से जाकर उसने महाभद्रा प्रवित्तनी को अपने मन की शंका कह सुनाई। महाभद्रा ने सोचा कि सुललिता बहुत भोली है। यह सोचकर कि इसे प्रतिवोधित करने का यह ग्रच्छा ग्रवसर है। महाभद्रा ने कहा—भद्रे! कर्मपरिणाम ग्रौर कालपरिगति इसी के ही नहीं. संसारस्थ सभी जीवों के माता-पिता हैं। यह बात उन्होंने उसे युक्तिपूर्वक भली प्रकार समभाई।

### सदागम का परिचय

फिर उन्हें घ्यान ग्राया कि इसकी सदागम के प्रति प्रीति उत्पन्न करनी चाहिये।
यह सोचकर उसे जागृत करने की ग्रुभ भावना से वे बोलीं—बहिन! लोगों के मध्य
में जो बात कर रहे थे ग्रौर जिनकी बात लोग ध्यान पूर्वक सुन रहे थे, उनका नाम
सदागम है। तुमने उन्हें ध्यानपूर्वक देखा होगा? इस बात में तिनक भी सन्देह
नहीं है कि ये महात्मा महान् शक्ति-सम्पन्न, विद्वान् और भूत-भविष्य के भावों के
जाता हैं। \* मुभे भी इस विषय में इन महात्मा की कृपा से ही मालूम हुग्रा है।
मेरा इनसे दीर्घकाल से परिचय है। वे ग्रत्यन्त प्रभावशाली हैं।

<sup>\*</sup> পূত্ত ৬३८

इस प्रकार उन्होंने सदागम के माहात्म्य श्रौर राजपुत्र के जन्म से सदागम को होने वाले श्रानन्द का विस्तृत वर्णन कर सुललिता (श्रगृहीतसंकेता) को समभाया।

यह सुनकर सुलिलता ने कहा—भगवित ! जब ग्रापका महापुरुष सदागम से इतना ग्रिथिक परिचय है तब ग्राप मेरा भी उनसे परिचय कराइये। महाभद्रा (प्रज्ञाविशाला) ने हर्ष से इसे स्वीकार किया। तत्पश्चात् सुलिलता को साथ लेकर महाभद्रा समन्तभद्राचार्य के पास ग्राई। ग्राचार्य को देखते ही सुलिलता को ग्रत्यधिक हर्ष हुग्रा। हर्षाविश में वह बोली—भगवित ! ऐसे महात्मा पुरुष का ग्रापने ग्रभी तक मुक्ते दर्शन नहीं करवाया। मैं बहुत भाग्यहीन रही, दर्शनों से विचत रही। ग्ररे ग्राप तो सचमुच बहुत स्वाधिनी हैं। खैर, ग्रब ग्राप इन महात्मा के मुक्ते प्रतिदिन दर्शन कराने की कृपा करावें, जिससे कि मैं भी ग्राप जैसी विदुषी बन जाऊँ। महाभद्रा ने इस प्रार्थना को स्वीकार किया।

उस दिन से दोनों प्रतिदिन भ्राचार्य के पास भाकर उनकी उपासना करने लगीं। एक मासकल्प (एक माह) पूर्ण होने पर भ्राचार्य ने कहा—महाभद्रा! तुम्हारी जांघों की शक्ति क्षीरा होने से भ्रभी तुम विहार करने में भ्रसमर्थ हो अतः अभी शंखपुर में ही रहो। हम तो अब यहाँ से विहार कर ग्रन्यत्र जायेंगे। ग्रन्यदा फिर कभी हम यहाँ आयेंगे। तुम्हारे विशेष हित भ्रौर जागृति के लिये ही हम पूरे एक माह तक यहाँ रहे। भ्रन्यथा जिस क्षेत्र में साध्विया विराजित हों वहाँ शेषकाल में साधुओं को मासकल्प करने (एक माह) भी रुकने का श्रधिकार नहीं है, किन्तु रोगी की सहायता के पुष्ट भ्रालम्बन से ही हम यहाँ एक महीने रुके। ग्रब तुम्हें यहाँ रहकर राजपुत्र पुण्डरीक (भव्यपुरुष) का विशेष ध्यान रखना चाहिये श्रौर उसके अनुकूल कार्य करना चाहिये। योग्य भ्रवस्था को प्राप्त होकर वह मेरा शिष्य बनेगा।

महाभद्रा ने ग्राचार्यं के वचन को स्वीकार किया ग्रीर ग्राचार्यं श्री वहाँ से विहार कर ग्रन्यत्र चले गये।

# पुण्डरीक ग्रौर समन्तभद्र का परिचय

ऋमशः पुण्डरीक बड़ा होने लगा। उसकी बाल्यावस्था समाप्त हुई और वह युवावस्था को प्राप्त हुम्रा। बुद्धि के साथ उसमें गुराभी प्रस्फुटित होने लगे भीर महाभद्रा से उसका स्नेह भी प्रतिदिन बढ़ने लगा।

श्रन्यदा अनेक नगरों में विहार करते हुए एक बार समन्तभद्राचार्य पुनः शंखपुर नगर के चित्तरम उद्यान में पधारे। महाभद्रा को पता लगते ही स्वयं पुण्डरीक को आचार्य भगवान् के पास ले गई। पुण्डरीक भावी भद्रात्मा था, इसलिये आचार्य भगवान् को दूर से देखकर ही उसके मन में अत्यन्त हर्ष हुआ। वह उनके गुरासमूह को देखकर रंजित हुआ। केवली भगवान् के वचन सुनकर उसे उन पर अतिशय प्रीति हुई। उसकी बुद्धि शुद्ध थी, पर श्रभी उसे विशेष ज्ञान नहीं था, श्रभी

वह बहुत भोला था, श्रतः उसने महाभद्रा साध्वी से पूछा कि—भगवित ! ये महात्मा कौन हैं ? इनका नाम क्या है ?

प्रश्न सुनकर विचक्षणा महाभद्रा ने विचार किया कि राजपुत्र श्रात्यधिक सरल हृदय वाला है और इसकी चेष्टाओं से ऐसा लगता है कि यह आचार्य भगवान् के गुर्गों के प्रति आकर्षित हुआ है। अतः इस स्थिति का लाभ उठाकर इसके हृदय में भगवान् के आगमों के प्रति प्रीति उत्पन्न करनी चाहिये और इसके मन में उनके प्रति भक्ति जागृत करनी चाहिये। इस विचार से प्रवितिनी ने उत्तर में कहा—बत्स! इनका नाम सदागम है।

उत्तर सुनकर पुण्डरीक ने पुनः पूछा—देवि ! यदि माता-पिता आज्ञा दें तो मैं इनके सान्निध्य में ग्रागमों का ग्रर्थ ग्रहरण करना चाहता हूँ।

महाभद्रा ने कहा-यह तो बहुत भ्रच्छी बात है।

इसके पश्चात् महाभद्रा ने पुण्डरीक के माता-पिता कमिलनी \* और श्रीगर्भ राजा को वह बात कही । इस प्रस्ताव से उन्हें भी अत्यन्त आनन्द हुआ । उन्होंने बड़े उत्साह और प्रेमपूर्वक पुत्र की इच्छा स्वीकार की और अत्यन्त प्रसन्नता-पूर्वक अपने पुत्र को अभ्यास करवाने के लिये भगवान् को अपित कर दिया । तब से पुण्डरीक भगवान् के पास रह कर प्रतिदिन आगमों का अध्ययन करने लगा ।

# १५. चक्रवर्ती चोर के रूप में

### कोलाहल का कारग

इसी चित्तरम उद्यान के मनोनन्दन चैत्य में समन्तभद्राचार्य संघ के समक्ष घर्मोपदेश दे रहे थे। उनके सामने बैठकर प्रवित्ती महाभद्रा श्रौर राजकुमार पुण्डरीक भी गुरु का उपदेश सुन रहे थे, तभी सुललिता भी वहाँ श्रा पहुँची। भव्य प्राग्गी केवली भगवान् के धर्मोपदेश में तल्लीन हो रहे थे, तभी मेरी सेना का कोलाहल राजमार्ग पर होने लगा। कोलाहल श्रौर गड़गड़ाहट बढ़ने लगी तो सभा में स्थित सभी के कान चौकन्ने हो गये।

**<sup>\*</sup>** पृष्ठ ७३६

सुललिता ने महाभद्रा से पूछा—भगवति ! यह भारी आवाज श्रौर गड़गड़ाहट कैसी है ?

महाभद्रा ने ग्राचार्य की ग्रोर दिष्टिपात करते हुए कहा—मुक्ते तो कुछ भी ज्ञात नहीं है।

ग्राचार्य ने देखा कि सुललिता ग्रीर पुण्डरीक को प्रतिबोधित करने का यह भ्रच्छा भ्रवसर है, भ्रतः वे बोले—ग्ररे महाभद्रा! क्या तुभे पता नहीं कि मनुजगति नामक प्रदेश में विख्यात महाविदेह नामक बाजार में हम सब ग्रभी बैठे हैं। संसारी जीव नामक चोर ग्राज चोरी के माल के साथ पकड़ा गया है। दुष्टाशय ग्रादि दण्ड-पाशिकों (सिपाहियों) ने उसे पकड़ कर, बांधकर, चोरी के माल साथ कर्मपरिणाम महाराजा के सन्मुख प्रस्तुत किया है। कर्मपरिणाम महाराज ने कालपरिणति, स्वभाव आदि से विचार-विमर्श कर चोर को फांसी का दण्ड दे दिया है। ग्रभी श्रनेक राजपुष्ट्य संसारी जीव को जन-कोलाहल के बीच बाजार में से होकर, नगर से बाहर निकल कर पापी-पिजर नामक वधस्थल पर ले जा रहे हैं। वहाँ लेजाकर उसे खूब मारा-पीटा जायगा ग्रीर उसे मृत्यु-दण्ड दिया जायेगा। इसी कारण यह प्रबल कोलाहल हो रहा है।

भगवान् की बात सुनकर सुललिता भोंचक्की हो गई। महाभद्रा की तरफ दिष्टिपात करते हुए उस भोली ने पूछ ही लिया—भगवित ! हम तो शंखपुर भें बैठे हैं, यह मनुजगित तो नहीं ? हम इस समय चित्तरम उद्यान में बैठे हैं, यह महाविदेह बाजार कैसे हो गया ? यहाँ के राजा श्रीगर्भ हैं, कर्मपरिएाम नहीं ? फिर ग्राचार्यप्रवर यह सब क्या कह रहे हैं ?

यह सुनकर ग्राचायंश्री ने कहा—धर्मशीला सुललिता ! तुम अगृहीतसंकेता हो, तुम्हें मेरी बात का गूढ अर्थ समक्ष में नहीं आया ।

सुलिता सोचने लगी कि केवली भगवान् ने तो मेरा नाम ही बदल दिया, दूसरा नामकरएा कर दिया। फिर वह चुप होकर बैठ गई, पर उसके मुख पर भोलेपन ग्रौर विस्मय के भाव स्पष्टतः भलक रहे थे, मानो भगवान् की बात का परमार्थ उसे तिनक भी समभ में न ग्राया हो।

### वध-मोचन का उपाय : कथा पर संप्रत्यय

विचक्षाणा महाभद्रा ने भगवान् के कथन के रहस्य को समभ लिया कि भगवान् ने किसी पापी संसारी जीव के नरक गित में जाने का स्पष्ट निर्देश किया है। वह दया के तीव्र आवेग के कारण करुणा से श्रोत-श्रोत हो गई। वह बोली—भगवन्! आपने कहा कि चोर को मृत्यु-दण्ड दिया गया है, पर क्या चोर इस दण्ड से किसी प्रकार मुक्त नहीं हो सकता?

ग्राचार्य — जब इसे तेरे दर्शन होंगे श्रौर जब वह हमारे समक्ष श्रायेगा तभी उसकी मृक्ति हो सकेगी।

महाभद्रा- क्या मैं उसके सन्मुख जाऊँ ?

श्राचार्य-हाँ जाग्रो। इसमें क्या दुविधा है ?

फिर करुणा से भ्रोत-प्रोत महाभद्रा मेरे सन्मुख म्राई भ्रौर बोलीं—\*भद्र! भगवान् सदागम की शरण स्वीकार कर। इस प्रकार कहने के साथ ही महाभद्रा मुभे भगवान् के समक्ष ले ग्राई। समस्त परिषदों ने वघस्थल पर ले जाते हुए मुभे चोर के वेष में देखा। भगवान् को दूर से देखकर ही मुभे भ्रवर्णनीय सुख प्राप्त हुआ। इस सुखानुभव से मुभे मूर्छा थ्रा गई।

मूर्छा दूर होने पर मैंने भगवान् का शरण स्वीकार किया और भगवान् ने भी मुर्भ "मत डरो" कहकर श्राश्वस्त किया। भगवान् के श्राश्वासन से मुर्भ श्रमय-दान प्राप्त हुया। राजपुरुष जो मुर्भ वघस्थल पर ले जाने श्राये थे वे भगवान् के प्रभाव से दूर भाग गये। पकड़ने वालों के भाग जाने और भगवान् की शान्त मुद्रा के सन्मुख होने से मैं सावधान/सजग हो गया। तत्पश्चात् जब तुमने मुर्भ से भेरा वृत्तान्त पूछा तब मैंने भगवान् समन्तभद्र का, महाभद्रा का, पुण्डरीक का और तुम्हारा समग्र कथानक विस्तार से कह सुनाया। यद्यपि तुमने श्रपना समस्त वृत्तान्त तो स्वयं अनुभव किया है, फिर भी स्वानुभव की प्रतीति ग्रर्थात् तुम्हारा विश्वास जमाने के लिये और तुम्हें लाभान्वित करने के लिये उसे फिर से सुनाया; जिससे तुम्हें सम्प्रत्यय/विश्वास (प्रतीति) हो जाय कि संसारी जीव ने जो कुछ कहा वह स्पष्टतः निर्णीत बात ही कही है और श्रन्य सभी घटनाश्चों पर तुम्के पूर्णतः सम्प्रत्यय/विश्वास हो जाय। कहो, बहन ! श्रव तुम्हें मेरी श्रात्मकथा पर विश्वास हुश्रा या नहीं?

#### शंका-समाधान

सुलिता ने कहा -- मेरे आत्मानुभव के वृत्तान्त का मुफे विश्वास हुआ है, किन्तु एक शंका रह गई है जिसे मैं नहीं समक पाई। यदि आप स्वयं अनुसुन्दर चकवर्ती हैं तो फिर आपने चोर का रूप किसलिये घारण किया?

संसारी जीव—भद्रे ! तुम दोनों को प्रतिबोधित करने के लिये ही मैंने बाहर से चोर का रूप घारए। किया है। तुभे यह बताया गया था कि संसारी जीव नामक चोर चोरी के माल के साथ पकड़ा गया है और कर्मपरिणाम राजा की ग्राज्ञा से उसे वध-स्थल पर ले जाया जा रहा है। तुभे ऐसा कहकर महाभद्रा मेरे पास ग्राई। उनके दर्शन की कृपा से मुभे प्रतिबोध हुग्रा। मैंने सोचा कि यद्यपि ग्रत्यन्त विशाल बुद्धिवाली महाभद्रा (प्रज्ञाविशाला) भगवान् द्वारा कथित मेरा ग्रन्तरंग चोर ग्रीर चोरी का स्वरूप भलीभांति समभ गई है तथापि सुललिता (ग्रगृहीत-

<sup>\*</sup> দূচ্ড ৬४০

संकेता) इस कथन के ब्रान्तरिक रहस्य को लेशमात्र भी नहीं समक्ष पाई है। ब्रतः यदि मैं चक्रवर्ती के रूप में ब्राचार्यप्रवर के सन्मुख जाऊँगा तो उस बेचारी का सदागम/गुरुवचन पर विश्वास उठ जायगा; क्योंकि वह शुद्ध श्रागमों (सदागम) के भावार्थ को कि क्वित् भी नहीं जानती। उसे यह पता नहीं है कि इस चक्रवर्ती को ही भगवान् सदागम ने चोर कहा है। साथ ही मुक्ते लगा कि राजकुमार पुण्डरीक को भी मेरे चोर के रूप में ब्राने से ही बोध प्राप्त होगा, क्योंकि यह भव्यपुरुष श्रेष्ठ मित (सुमित) वाला है ब्रौर मेरा ब्रथ से इति तक पूरा वृत्तान्त सुनकर वह उसके ब्रान्तरिक भावार्थ को समक्त जायगा। इसी के फलस्वरूप राजकुमार पुण्डरीक भी प्रतिबोध को प्राप्त होगा। इसीलिये मैंने वैकिय लब्धि से श्रपने ब्रान्तरिक व्यवहार को सूचित करने वाले चोर के समस्त ब्राकार-प्रकार को धारए। किया।

#### अन्तरंग चौर्य-स्वरूप

अनुसुन्दर चक्रवर्ती द्वारा उपर्युक्त स्पष्टीकरण के बाद भी सुललिता के मन में अनेक शंकाएँ उठने लगीं। सरल स्वभावी प्राणो अपने मन की शंका को तुरन्त पूछ लेते हैं। अतः सुललिता ने पूछा—आपने जिस अंतरंग चोरी की बात कही, वह क्या है? इस चोरी के लिये इतनी अधिक पीड़ा और विडम्बना क्यों दी जाती है? अपनी आत्मकथा और उससे सम्बन्धित अन्य लोगों का समग्र विस्तृत \* वृत्तान्त आपने कैसे जाना ? कृपया इन सब के विषयों में विस्तार से स्पष्टीकरण करिये। आपकी कथा नवीन प्रकार की और कुतूहल उत्पन्न करने वाली है, जितनी अधिक स्पष्ट होगी उतनी ही अधिक रसवर्धक होगी।

सभी प्रश्नों के उत्तर का मन में विचार कर मुललिता (श्रगृहीतसंकेता) को प्रतिबोधित करने के लिये श्रनुसुन्दर से कहा—

अन्तिम ग्रैवेयक से मैं सुकच्छविजय की क्षेमपुरी नगरी के राजा युगन्घर श्रौर रानी निलनी के पुत्र अनुसुन्दर के रूप में उत्पन्न हुग्रा। जिस समय मेरा नामकरण महोत्सव हो रहा था उसी समय भवितव्यता ने महामोह ग्रादि राजाग्रों को प्रोत्साहित करते हुए कहा था:—

भाइयों ! यह अनुसुन्दर वर्तमान में सम्यग्दर्शन से बहुत दूर हो गया है, अतः अभी अपने स्वार्थ-साधन के लिये तुम्हें जो भी प्रयत्न करने हों वे कर लो । यदि एक बार भी यह सम्यग्दर्शन से मिल जायगा तो वह अपने वर्ग की शक्ति वहा लेगा । फिर पहले की भांति यह सम्यग्दर्शन तुम्हारा बाधक बनेगा और यह अनुसुन्दर भी त्रासदायक बनेगा । अभी तो थोड़े से प्रयत्न से वह तुम्हारे वश में हो जायगा, पर सद्बोध आदि इसके सहायक हो गये तो फिर इसको वश में करना अत्यधिक कठिन होगा । अतः अभी ही जैसे बने वैसे इसको अपने वश में करलो

पृष्ठ ७४१

ग्रौर इसकी चित्तवृत्ति का साम्राज्य ग्रभी ग्रपने ग्रघीन कर निराकुल हो जाग्रो, अन्यथा पछताग्रोगे । [४३०-४३३]

हे भद्रे ! भवितव्यता की सूचना को महामोह की सेना ने स्वीकार किया। जब मैं छोटा बालक था तभी से इन्होंने निरंकुश होकर मुफ्ते चारों ग्रोर से घर लिया और मुभे पथभ्रष्ट करने लगे। मुभे ग्रपने वश में रखने के लिये वे ग्रनेक प्रयत्न करने लगे। उन्होंने मेरी बृद्धि श्रौर चेतना को ग्रन्धा कर दिया जिससे मैं पूरे समय महामोह के परिवार के मध्य रहने लगा भ्रौर भ्रपने सद्बन्धुग्रों के परिचय को ही भूल गया। इस प्रकार मैं महामोह के साथ तन्मय हो गया। फिर मोहराजा श्रौर उसके महामायावी योद्धाश्रों ने मुक्त पर श्रपनी शक्ति का पूर्ण प्रयोग किया। परिसाम स्वरूप मैं पाप में पूर्ण रूप से रच-पच गया, पापार्जन-परायसा हो गया। मैं कुमारावस्था में ही मांस खाने लगा, शराब पीने लगा, जुम्रा खेलने लगा स्रौर प्राणियों को अनेक प्रकार की पीड़ा देने लगा। युवावस्था आते ही मैं लोगों की स्त्रियों, कन्याश्रों श्रौर विधवाश्रों को सताने लगा श्रौर वेश्यागमन करने लगा। चक्रवर्ती बनने पर तो महा ग्रारम्भ ग्रौर महा परिग्रह में ग्रासक्त हो गया। पापो-त्पादक समस्त दोषों का निरपेक्ष होकर सेवन करने लगा। इस प्रकार चारों तरफ सभी स्थानों पर मैं धन-सम्पत्ति ग्रौर इन्द्रिय विषयों में मुछित होता रहा। इन श्रासक्तियों के कारए। बाह्य इष्टि से मैं भ्रपने को ग्रत्यन्त सुखी श्रनुभव करने लगा। इस वातावरएा में रहते हुए मैंने महामोहादि रूप ग्रपने भाव-शत्रुग्रों को ग्रपना बन्ध् माना और अपने पूर्व वृत्तान्त को पूर्ण रूप से भूल गया । [४३४-४४१]

पापी मित्रों के प्रसार की वृद्धि के परिगाम स्वरूप मैंने भ्रपनी चित्तवृत्ति श्रटवी को मिलनतम बना दिया, चारित्रधर्मराज की सेना को पराजित श्रवस्था में चारों तरफ से धिरी हुई श्रौर दबी हुई श्रवस्था में रहने दिया श्रौर श्रन्तरंग की क्षान्ति श्रादि अन्तःपुरस्थ स्त्रियों की उपेक्षा की। बाह्य इष्टि से मैं महान प्रभावशाली राजा के रूप में प्रविधित होता रहा, किन्तु इधर कर्मपरिगाम राजा का राज्य भी श्रिष्ठक प्रकाश में आने लगा। पापोदय बलवान होता गया, श्रौर महामोह राजा की सम्पूर्ण सेना श्रिष्ठक प्रबल होकर धूम मचाने लगी। उन्होंने मेरी चित्तवृत्ति अटवी में फिर से नगर बसाये, प्रमत्तता नदी में बाढ़ पैदा कर दी, इस नदी के तिद्वलिसत द्वीप को विस्तृत किया और चित्तविक्षेप मण्डल को ढूंढकर श्रिष्ठक स्वच्छ कर दिया। तृष्णावेदिका को फिर से सम्मार्जन कर तैयार किया, \* विपर्यास सिंहासन को सुसज्जित किया श्रौर महामोह राजा ने श्रपनी श्रविद्या रूपी शरीर का पोषण कर उसे पुष्ट कर लिया। इस प्रकार उन्होंने पहले से उपस्थित सभी सामग्री का नवीनीकरण कर दिया।

सभी सामग्री के तैयार हो जाने पर परस्पर मंत्रणा होने लगी। विषया-भिलाष मंत्री ने कहा— प्रिय मित्र महीपालों! ग्राप सब मेरे परामर्श पर विचार

<sup>\*</sup> पूष्ठ ७४२

करें। यह तो आप लोगों को स्मरण होगा कि पहले आप बुरी तरह हार चुके हैं। दिन-दहाड़े आग के शोले/लपटें देख चुके हैं। इसलिये इस घटना को दोहराने की क्या आवश्यकता है। इस प्रसंग में थोड़ी सी उपेक्षा के कारण ही पहले हमारा लगभग नाश हो गया था। अत: इस महत्त्व के विषय में इस बार थोड़ी-सी भी उपेक्षा करना योग्य नहीं होगा। वीरों! अभी से ऐसे प्रयत्न में लग जाओ जिससे कि हमारा राज्य सदा के लिये निष्कंटक रूप से स्थापित हो जाय। [४४२-४४४]

महामोह की पूरी सेना को विषयाभिलाष मंत्री के ये विचार युक्तिसंगत प्रतीत हुए। उन्होंने पूछा कि, इस प्रसंग पर उन्हें विशेष रूप से क्या-क्या करना चाहिये? उत्तर में मंत्री ने तत्काल करने योग्य सभी कार्य बता दिये।

जब मैं ग्रधिक प्रोत्साहित हो गया तब उन्हीं के उपदेश से कर्मपरिणाम राजा द्वारा उस क्षेत्र में स्थापित कार्मगा वर्गगा में से मैंने पाप नामक द्रव्य को प्रचर मात्रा में ग्रहरण किया । उन्हीं लोगों ने मुक्त से यह चोरी करवाई स्त्रौर उन्हींने फिर कर्मपरिएगाम राजा के समक्ष मेरी शिकायत की । कर्मपरिएगाम राजा ने स्राज्ञा दी कि 'मुफ्ते अनेक प्रकार से पीड़ित करते हुए पापी-पिजर में ले जाया जाय धौर वहाँ तड़फा-तड़फा कर मार दिया जाय ।' राजा की ग्राज्ञा से ग्रधम कर्मचारी प्रसन्न हुए । फिर उन्होंने मेरे शरीर पर कर्मरज की राख (भस्म) लगाई, राजस् सोनागेरु के छापे लगाये, तामस घास से पूरे शरीर पर काले तिल-तिलक बनाये, मेरे गले में प्रबल रागकल्लोल-परम्परा नामक कनेर-मुण्डों की माला पहनाई, कुविकल्प-संतति रूपी कौडियों की दूसरी लम्बी माला पहनाई, मेरे सिर पर पापातिरेक नामक फुटी मटकी का ठीकरा छत्र के रूप में रखा, मेरे गले में अक्शल नामक पापकर्म की पोटली लटकाई, असदाचार नामक गधे पर बिठाया और यम जैसे दुष्टाशय श्रादि मोहराजा के कर्मचारियों ने मुक्ते चारों श्रोर से घेर लिया । विवेकी लोग मेरी निन्दा करने लगे, कषाय नामक डिम्भ (बच्चे) मेरे चारों स्रोर हो-हल्ला करने लगे, शब्दादि इन्द्रिय-संभोग रूपी फुटे नगारों की कर्कश ग्रावाजें होते लगीं श्रीर बाह्य प्रदेश निवासी विलास नामक उपद्रवी मनुष्य ग्रट्टहास द्वारा मेरी हंसी करने लगे । महामोहादि राजाय्रों ने ऐसी विकृत श्राकृति में देशदर्शन के बहाने मुर्फे पूरे महाविदेह के वाजार में घुमाया श्रौर वधस्थल की श्रोर ले चले। इसी न्नाकृति में मुक्ते इस चित्तरम उद्यान के निकट लाया गया ।

इसी समय तुम लोगों ने मेरी सेना की ग्रावाज सुनी ग्रौर साध्वी महाभद्रा मेरे पास ग्राई।

इधर मैंने सेना को पीछे छोड़ दिया श्रीर राजवल्लभ तथा श्रपने विशेष पुरुषों के साथ मैं इस चित्तरम उद्यान में श्राया। मेरे सुन्दर हाथी पर से मैं इस उद्यान के रक्त श्रशोक के वृक्ष के नीचे उतरा। \*यह दिव्य उद्यान मुक्ते बहुत रमणीय

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७४३

लगा, श्रतः इसे देखने के लिये, मैं श्रागे बढ़ा। मेरे साथ के विनीत एवं चाटुकार राजपुत्र मुफे "देव ! देव" कहते हुए मधुर भाषा में उद्यान की शोभा दिखा रहे थे तभी मैंने दूर से महाभाग्यशालिनि महाभद्रा को साध्वी मण्डल के साथ श्राते देखा। उन्होंने गुरु महाराज से मुफे वधस्थल पर ले जाते हुए सुना था। करुगा से ग्रोतप्रात होकर वे मेरे पास श्रा रही थीं, श्रतः में प्राकृतिक दृश्य देखना बन्द कर कीलित दृष्टि के समान निश्चल एकटक उनकी श्रोर देखने लगा। हे सुन्दरि ! यद्यपि साध्वी जी निःस्१ ह, महाभाग्यशालिनि श्रीर महासत्वशालिनि थी, तथापि पूर्व काल के श्रभ्यास से मेरे प्रति प्रेमालु बनी, श्राक्षित हुई। मुफे देखकर, गुरुदेव के वचनों पर विचार करती हुई मेरे निकट ग्राई श्रीर "मैं नरकगामी जीव हूँ" इस विचार से श्रत्यन्त करुगापूर्वक मुफे स्थिर दृष्टि से देखने लगी। [१४४१–१११]

जब मैं गुराधार एग के भव में था तब महाभद्रा का जीव कन्दमुनि के रूप में था और मेरा उनसे अच्छा सम्पर्क/परिचय था। उनके प्रति बहुमान करने का बारम्बार अभ्यास होने से, विनम्रता का नियन्त्र ए होने से, हृदय में दृढ स्वीकृति होने से, गौरव से अत्यन्त भावित हृदय होने से तथा प्रेमभाव का अनुष्ठान होने से मेरे मन में विचार उत्पन्न हुआ कि 'श्रहा! ये भगवित साध्वी कौन होंगी? इन्हें देखते ही मेरा हृदय आह्नादित, नेत्र शीतल और शरीर शान्त हो गया है, मानो में अमृत कुण्ड में डुबकी लगा रहा हूँ।' इस विचार के साथ ही मेंने साध्वीजी को शिर भुकाकर प्रणाम किया और उन्होंने भी मुभे धर्मलाभ का आशीर्वाद देते हुए कहा:—

नरोत्तम! यह मनुष्य जन्म मोक्ष प्राप्त करवा सकता है। उन्मार्ग के पथ पर चल कर याप इस दुर्लभ मनुष्य जन्म को व्यर्थ गंवा रहे हैं, यह उचित नहीं है। ग्रापको तो किसी ग्रन्य मार्ग पर ही चलना चाहिये था। ग्रापके स्वयं के कर्म/ ग्रपराध के कारण ग्रापने चोर की ग्राकृति धारण की है ग्रीर ग्रापको वधस्थल पर ले जाया जा रहा है तथा ग्रापको ग्रनेक प्रकार की भाव-विडम्बनाएँ दी जा रही हैं। फिर कैसा राज्य ? कैसा विलास ? कैसे भोग ग्रीर कैसी विभूतियाँ ? इनमें शान्ति भ्रीर स्वस्थता कहाँ है ? महाराज ! मनमें तिनक सोचिये! [४४२-४४४]

इतना कहते हुए महाभद्रा मुभे गौर से देखने लगी। देखते-देखते ही उनके मन में भी विचार उठने लगे। विचारों के फलस्वरूप उन्हें जातिस्मरण ज्ञान हो गया जिससे कन्दमुनि के समय से लेकर आज तक के सभी सम्बन्ध और अपने सभी पूर्व-भव याद आ गये। फिर शुभ अध्यवसायों के फलस्वरूप उन्हें उसी समय अवधिज्ञान भी उत्पन्न हो गया, जिससे मेरा पूर्व-चित्र भी उन्होंने देख लिया। फिर वे प्रवितिन महाभद्रा मुभे समभाने लगीं।

राजन्! याद करो, जब तुम गुराघाररा के भव में थे तब मेरे समक्ष उच्च प्रकार की घार्मिक कियाएँ/लीलायें करते थे, क्या भूल गये ? फिर क्षान्ति ग्रादि श्रन्तरंग कन्याओं से लग्न कर सुख सुविधाओं से पूर्ण हो गये थे श्रौर अन्त में

भावराज्य को प्राप्त कर लिया था, क्या वह भी भूल गये ? निर्मलसुरि ने ब्रापको बहुत उपदेश दिया था, सम्पूर्ण अनन्त भवचक समभाया था श्रौर कार्य-कारण सम्बन्ध भी बताया था, क्या वह भी याद नहीं रहा ? \* ग्ररे भाई ! श्रापको ग्रैवेयक द्यादि में जो प्रचुरता से सुख प्राप्त हुए हैं, वह सब सदागम की शरएा का ही प्रभाव था, क्या वह भी भूल गये ? ग्ररे राजन् ! ग्रब ग्रधिक मोहित मत बनो, ग्रभी भी समभो। तुम पर करुणा कर तुम्हें प्रतिबोधित करने के लिये यथार्थ बात समकाने के लिये ही मैं तुम्हारे पास ब्राई हैं [४४४-४४६]

महाभद्रा साध्वी जब मुभे उपयुक्त बोघ दे रही थीं तभी सद्बोध मंत्री सम्यग्दर्शन के साथ मेरे पास ग्राने का प्रयत्न करने लगे । पर, उनका मार्ग ग्रन्तरंग शत्रुश्रों से अवरुद्ध होने से तथा पूरा मार्ग अन्धकार से आच्छन्न होने से वे मेरे पास नहीं स्रा सके । उसी समय भगवती महाभद्रा के वचन रूपी सूर्य की किरगों से प्रेरित जीववीर्य नामक श्रोष्ठ सिहासन सूर्यकान्ति के समान प्रकाशित हो गया । सिंहासन के प्रकाणित होते ही तमस रूपी अन्धकार नष्ट हो गया श्रौर मेरी चित्तवृत्ति अटवी में दोनों सेनाओं का भयंकर युद्ध प्रारम्भ हो गया । सद्बोधमंत्री ग्रौर सम्यग्दर्शन सेनापति ने जैसे ही प्रकाश देखा वे युद्ध-तत्पर हो गये ग्रीर उन्हें घेर कर रखने वाली शत्रु सेना को भ्रयने मुसज्जित बल से एक ही हमले/फटके में मार भगाया तथा वे दोनों मेरे पास ग्रा पहुँचे । [४६०-४६४]

उपर्युक्त घटना अप्रत्याशित रूप से ग्रत्यत्प समय में ही घटित हुई । सद्बोध श्रीर सम्यग्दर्शन के मेरे पास श्राते ही मेरे मन में तर्क-वितर्क उठने लगे महाभद्रा के कथन पर मैं गहराई से विचार करने लगा कि 'भगवती महाभद्रा क्या कह रही हैं ?' ऊहापोह करते-करते मुभे जातिस्मरण ज्ञान हो गया, जिससे गुण-धारण के समय से सभी ग्रवस्थायें स्मृति में ग्रा गई। सद्बोध मंत्री ने यद्यपि युद्ध जीत लिया था, फिर भी भ्रन्दर ही भ्रन्दर युद्ध चालू ही रेखा। मेरे मन के उच्च प्रकार के श्रष्टयवसाय बढते जा रहे थे, तभी सद्बोध के मित्र ग्रवधिज्ञान ने ग्रपने शत्रु भ्रवधिज्ञानावरण को जीत लिया ग्रौर मेरे पास ग्रागया । इसके बल से मैं असँख्यात द्वीप-समुद्रों को श्रौर संसार के भवप्रपंच को देखने लगा। सिंहाचार्य के भव में मैंने जो पूर्वों का ज्ञानाभ्यास किया था श्रीर बाद में जिसे मैं भूल गया था वह सब स्मृति पटल पर आ गया। ज्ञान का आवर्ण हटते ही ज्ञान का अतिशय भी जाग्रत हो गया। निर्मलसूरि ने पहले मुक्ते जो ग्रात्म संसार-विस्तार बताया था वह मेरी ब्राँखों के सामने तैरने लगा । इस पर विचार करते-करते मुक्ते ग्रपने श्रसंख्य भव-परिभ्रमण का वृत्तान्त चलचित्र के समान दृष्टिपथ में ग्राने लगा । इन सब को इंडिट में रखते हुए तथा मुक्ते प्रतिबोधित करने के कारणों से प्रेरित होकर मुललिता को सत्य दर्शन कराने स्रौर पुण्डरीक को वस्तुज्ञान कराने के लिये मुभे

चोर का रूप धारए। कर यहाँ म्राना पड़ा । म्रन्तरंग में जो विडम्बनायें चल रही थीं उन्हें ही बाह्य रूप में प्रकट करते हुए मैं महाभद्रा के साथ यहाँ म्राया ।

हे सुलिलता ! उसके पश्चात् मेरा क्या हुआ ? यह तो तू स्वयं ही जानती है। तूने मुक्ते जो-जो प्रश्न पूछे उन सबका उत्तर मैंने दे दिया है।

भद्रे सुललिता ! तुम स्वयं ही मदमंजरी हो जिससे मेरे मन में स्नेहतन्तु अधिक दृढ हुआ है। तुम अभी भी परमार्थ के रहस्य को नहीं समभ सकी हो, अत्यन्त भोली हो, इस विचार से मेरे मन में करुणा उत्पन्न हुई है। सदागम/सर्वज्ञ देव के आगमों के प्रति सन्मान उत्पन्न होने से तेरे कठिन कर्मों का नाण होगा और तू भी प्रतिबोधित होगी, इसी विचार से इन महात्मा सदागम के चरणा-कमलों की कृपा से मैंने मेरी विस्तृत आत्मकथा को संक्षेप में तुम्हें सुनाया। तेरे हृदय में सदागम के प्रति बहुमान उत्पन्न हो इस पद्धति से संक्षेप में कहते हुए भी यह अनन्त कथा छ: माह में भी बड़ी कठिनाई से पूरी हो सकती है, जिसे मैंने सदागम की कृपा से तीन प्रहर में (नौ घंटे में) सुनाई और पूरी कथा में मैंने तुम्हें अगृहीतसंकेता के नाम से संबोधित किया। इस प्रकार संवेग को उत्पन्न करने वाले मेरे सम्पूर्ण भव-प्रपन्न को तेरे कुतूहल को शांत करने के लिये कहते-कहते मेरे मन में भी वैराग्य उत्पन्न हो गया है।

हे भद्रे ! ऐसी \* मेरी अन्तरंग चोरी और विडम्बनायें थीं। मेरा और मुफ से सम्बन्धित अन्य लोगों का जैसा वृत्तान्त मैंने जाना और अनुभव किया, वैसा तुभे कह सुनाया।

# १६. प्रमुख पात्रों की सम्पूर्श प्रगति

# अनुसुन्दर चक्रवर्ती का उत्थान

सुलिता सरल स्वभावी और सहृदया थी। उसके हृदय पर संसारी जीव की आत्म-कथा का, विशेषकर अनुसुन्दर चक्रवर्ती की कथा का प्रचुर ग्रसर हुआ और उसके हृदय में प्रशस्त शुभ भावनायें उठने लगीं। कुमार पुण्डरीक भी कथा के भावार्थ को थोड़ा- थोड़ा समभ गया था और वह अत्यन्त प्रसन्न हो रहा था। अभी तक वह मौन था। अब उसने चोर की आकृति में उपस्थित अनुसुन्दर चक्रवर्ती से पूछा—

<sup>\*</sup> वृष्ठ ७४५

श्रार्थ ! इस समय श्रापकी चित्तवृत्ति में कैसी भावना हो रही है ? ग्रापकी चित्तवृत्ति का प्रवाह श्रभी किस दिशा में बह रहा है ?

# अनुसुन्दर को चित्तवृत्तिः दीक्षा-ग्रह्म की इच्छा

कुमार का प्रश्न श्रौर जिज्ञासा समयोचित ही थी। चक्रवर्ती की श्रन्तरंग चित्तवृत्ति पर इन सब घटनाश्रों का क्या प्रभाव हो रहा था, यह जानने योग्य ही था। उत्तर में श्रनुसुन्दर ने श्रपनी चित्तवृत्ति का वास्तविक स्वरूप प्रस्तुत किया। वह बोला:—

भद्र ! सुनो—-जब ग्रत्यन्त संवेग में ग्राकर मैंने तुम्हारे समक्ष ग्रपनी कथा सुनानी प्रारम्भ की थी तब चारित्रधर्मराज ने अपने मन में सोचा कि ग्रब योग्य श्रवसर ग्रा गया है, ग्रतः वे ग्रपनी सेना को लेकर मेरे निकट ग्राये। मार्ग में सात्विकमानस नगर आया उसे ग्रपने पराक्रम से ग्रानन्दित कर दिया, विवेक पर्वत को ग्रत्युज्ज्वल बनाया, पर्वत के शिखर पर स्थित ग्रप्रमत्तत्व क्षेत्र को देदीप्यमान बनाया ग्रौर जैनपुर को फिर से बसाया। चित्तसमाधान मण्डप को फिर से स्वच्छ किया, निःस्पृहता वेदी की मरम्मत कर सुसज्जित की ग्रौर वेदी पर जाज्वल्यमान किरणों से सुशोभित जीववीर्य सिंहासन को पुनः प्रतिष्ठित किया। ग्रपनी सेना को पूर्ण स्वेण हो ऐसी व्यवस्था की। सेना को तैयार कर, दुर्गों को सुद्द बनाकर चारित्रधर्मराज मेरे पास ग्राये। मेरे पास ग्राते हुए महामोह राजा की सेना से उनकी टक्कर हो गयी। [४६४–७१]

मेरी चित्तवृत्ति के एक रमिए।य किनारे पर दोनों सेनाओं के बीच भयंकर युद्ध हुआ। मैंने वह महायुद्ध थां से देखा, वह अवर्णनीय महायुद्ध था। उस समय मैंने सेनापित सम्यग्दर्शन, सद्बोध मंत्री और चारित्रधर्मराज का पक्ष लिया, जिससे अन्त में चारित्र-धर्मराज की जीत हुई। देखते ही देखते क्षरणमात्र में विपक्षी सेना के कई योद्धाओं को मार कर चारित्रधर्मराज ने जय-लक्ष्मी प्राप्त की। शत्रुसमूह का निष्पीडन कर उन्होंने मेरे चिरन्तन अन्तःपुर को अपने अधीन किया, अपना राज्य स्थापित किया और मेरे निकट आये।

महामोह राजा के सेवकों का सब कुछ लुट गया। यद्यपि वे बेचारे जैसे-तैसे जीवित थे, तदपि निर्वल और क्षीए। होने पर भी वे चोरी से इघर-उघर छिप गये थे।

प्रिय पुण्डरीक ! मेरी चित्तवृत्ति की वर्तमान में यह अवस्था है । शत्रु भाग गये हैं जिससे मेरे श्रोष्ठ बन्धु हर्षित हैं । अब मेरी यह इच्छा हो रही है कि सर्वज्ञ प्ररूपित और त्रिजगद्-त्रन्य मुनिलिंग/मुनिवेष को ग्रहण कर महान् ग्रात्मदान करूँ और मेरे अन्तरंग बन्धुओं का भली प्रकार पालन-पोषण करूँ। [४७२-४७८] प्रस्ताव = : सुललिता को प्रतिबोध

# श्रनुसुन्दर का दीक्षा-महोत्सव

श्रपनी चित्तवृत्ति की अलौकिक श्रान्तरिक स्थिति का दिग्दर्शन कराते हुए चक्रवर्ती ने अपनी वैक्रिय लिब्ब को वापस खींचना प्रारम्भ किया और देखते ही देखते चोर का रूप एवं उसे दिण्डत करने के सब साधन यिलुप्त हो गये • तथा चक्रवर्ती के सब स्वाभाविक चिह्न प्रकट हो गये। उसी समय मंत्री, सेनापित श्रादि भी उनके सन्मुख उपस्थित हो गये। उनके मन-मन्दिर में चारित्रधर्मराज की स्थापना हो चुकी थी और वे दीक्षा के माध्यम से उन्हीं का पोषण करना चाहते थे। उसने अपने विचार श्रपने मन्त्री, सामन्त और सेनापित को बताये। सब को उनका कथन श्रवसरोचित प्रतीत हुआ।

उसी समय अनुसुन्दर चक्रवर्ती ने अपने पुत्र पुरन्दर को सभी राज्य-चिह्न सौंप दिये और सभी राजाओं, सामन्तों, श्रेष्ठियों, मंत्रियों और सेनापितयों को बता दिया कि अब से उनका राजा पुरन्दर है। सभी ने इस प्रस्ताव को सहर्ष स्वीकार किया। सभी ने उस समय भगवान् की अभिषेकपूजा श्रादि समस्त करगीय धर्म-कियायों कीं।

श्रीगर्भ राजा भी उसी समय ग्रपने श्रन्तःपुर से निकले श्रौर वहाँ श्रा पहुँचे । उन*ें* सभी का यथायोग्य विनय किया, सभी को प्रणाम किया । पुनः धर्म परिषद र्कतित हुई श्रौर सर्वत्र ग्रानन्द ही ग्रानन्द छा गया ।

# २. सुललिता को प्रतिबोध

इस ग्रत्युत्तम घटना से मुग्धा मुललिता का चित्त चमत्कृत हुग्रा। उसे श्रत्यधिक नवीनता लगी। कुमार पुण्डरीक को भी श्रत्यन्त संतोष हुग्रा और विस्मय से उसके नेत्र श्रानन्द से स्फुरित होने लगे। ग्रनुसुन्दर जैसे चक्रवर्ती सम्राट् का श्रपनी ग्रतुल राज्य-ऋद्धि का त्याग कर दीक्षा ग्रहण को तत्पर होना, मुललिता ग्रौर पुण्डरीक के लिये ग्राक्चर्यजनक ग्रौर संतोषकारक ही था। [४७६-४८०]

# मुललिता को उद्बोधन

चक्रवर्ती अनुसुन्दर ने समन्तभद्राचार्य से दीक्षा प्रदान करने का अनुरोध किया जिससे आचार्य उन्हें दीक्षा देने को तैयार हुए। उस समय अनुसुन्दर के मन में सहसा राजपुत्री सुलिता के प्रति करुणा उत्पन्न हुई और उसने उसे समभाने का अन्तिम प्रयत्न किया। वह बोला—मुग्धा सुलिता! तू अभी भी आक्ष्चर्यान्वित

दिख्य से इघर-उघर देख रही है, तो क्या तुभे ग्रभी भी बोघ प्राप्त नहीं हुग्रा ? ऐसा लगता है कि तुभे थोड़ा-थोड़ा भावार्य तो समभ में ग्राया है, पर ग्रभी भी तेरा चित्त सत्य ग्रौर बाह्य दृष्टि के बीच भूल रहा है । क्या तू ने ग्रभी भी परमार्थ तत्त्व का निर्णय नहीं किया ? तुभे प्रतिबोधित करने के लिये ही मैंने ग्रपने सम्पूर्ण भव-प्रपञ्च को तुभे सुनाया । यह चिरित्र संसार से प्रकर्ष वैराग्य उत्पन्न करने वाला है, यह तो तेरी समभ में ग्राया ही होगा ? फिर भी क्या तुभे ग्रनन्त दु:खों से परिपूर्ण इस संसार कैदखाने पर निर्वेद उत्पन्न नहीं होता ? [४८१-४८६]

तू विचार कर असंव्यवहार नगर में जीवों को कैसी वेदना होती है, यह मैंने अपने अनुभव से उपमान/रूपक द्वारा तुभे विस्तारपूर्वक बताया। भोली! क्या तू अभी भी उस पीड़ा को नहीं समभी ? या तेरे हृदय में उसका महत्त्व पूर्णरूप से ग्रंकित नहीं हुआ! तू चिन्तारहित होकर संसार कारागृह में क्या देखकर अनुरक्त हो रही है ? क्या यथार्थ वस्तुस्थिति और अपने वास्तविक स्वरूप का ग्रभी भी तुभे भान नहीं हुआ ? [४८७-४८८]

मैं एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय म्रादि भवों में भ्रौर तिर्यञ्च गित में दीर्घ काल तक भटका हूँ। उस समय मुभे कैसे-कैसे दुःख उठाने पड़े, उसका विशदरूप से स्पष्ट विवेचन तेरे सम्मुख किया, क्या उसका भावार्थ तेरे मानसपटल पर तिनक भी ग्रंकित नहीं हुआ! हे मुग्धे! फिर क्यों निश्चिन्त होकर विलम्ब कर रही है ? तुभे दुःखों के प्रति सच्चा त्रास क्यों नहीं होता ? [५८६-४६०]

हे बाले ! मोक्ष साधन के योग्य अनुलनीय मनुष्य जन्म प्राप्त कर भी मैंने हिंसा और कोध में आसक्त रहकर जिस दु:ख-परम्परा का अनुभव किया है, क्या तूने अपने हृदय में उसके बारे में सोचा है ? क्या तूने उसके गूढ़ रहस्य और भावार्थ को अपने मन में उतारा है ? या मात्र इसे किल्पित कथा ही समभी है ? तुभे कथा के भीतर रहा हुआ भाव भी कुछ समभ में आया है या काल्पिनक वार्ता (उपन्यास) पढ़ने जैसा आनन्दाश्चर्य ही हुआ है ? [४६१-४६२]

मुक्ते मान ग्रौर मृषावाद से कैसी पीड़ा सहन करनी पड़ी, चोरी ग्रौर माया से कितनी ब्यथायें हुई, लोभ ग्रौर मैथुन में अन्धा बनकर \* मैंने जिन यातनाग्रों को सहन किया, उन सब को सुनकर भी क्या तेरा मन नहीं पिघला ? हे मुखे ! यदि ऐसा ही है तो तेरा मन बच्च का बना हुग्रा ग्रौर कालसर्प-ग्रसित होना चाहिये। [४६३-४६४]

मैंने अपने अनुभव से तुभे बताया था कि महामोह ग्रौर परिग्रह महान अनर्थ के कारण हैं ग्रौर ये सभी दोषों के श्राश्रय स्थान हैं। अनुभव-सिद्ध अपनी इतनी विस्तृत श्राह्मकथा सुनाने पर भी तू मात्र विस्मित नेत्रों से देख रही है ग्रौर उससे कुछ भी बोध प्राप्त नहीं करती, उसके भीतरी ग्राशय को भी नहीं

<sup>\*</sup> पृष्ट ७४७

समक्रती ? इससे ऐसा लगता है कि सचमुच तू श्रगृहीतसंकेता ही है ! तूने श्रपना नाम सार्थक कर दिया है । ऐसा मैंने पुनः पुनः कहा । [४६४–४६६]

हे भद्रे ! याद कर, स्पर्शन स्नादि इन्द्रियों का परिएगम कैंसा स्नितिदृश्ण होता है ? यह मैंने क्रमशः बाल, मन्द, जड़, स्रधम, बालिश स्नादि के चिरकों में तुभी विस्तार पूर्वक बताया है, तब भी तेरे हृदय में यह बात नहीं चुभी ? यदि तू इतनी स्पष्ट बात भी नहीं समभ सकती तो हे सुन्दरि ! तू एकदम मूर्ख, स्नजानी स्रौर लकड़ी की मूर्ति जैसी ही है । [४६७-४६६]

इन्द्रियों को वश में करने के लिये मनीशी ने जैसा आचरण किया, विचक्षणाचार्य ने जैसे वचन कहे, बुधसूरि ने जो उपदेश दिया, उत्तमकुमार ने जैसा आचरण किया और कोविदाचार्य ने जो विज्ञान बताया, यह सब जान-सुनकर किसे संसार से वैराग्य नहीं होगा ? कौन इससे दूर भागने को तत्पर नहीं होगा ? [४६६-६००]

हे भद्रे ! तुभे प्रतिबोधित करने के लिये ही मैंने चित्तवृत्ति में स्थित ग्रन्तरंग दोनों सेनाग्रों का स्वरूप बताया। एक सेना तेरी शत्रु है तो दूसरी तेरी बन्धु। इन दोनों सेनाग्रों में निरन्तर लड़ाई होती रहती है, यह सब सुनकर भी तुभे बोध नहीं होता, फिर तो तुभे समभाने का कोई उपाय ही शेष नहीं है। [६०१-६०२]

हे बाले ! कनकशेखर और नरवाहन की सज्जनता, विमलकुमार का निर्मल भुद्ध चरित्र, हरिकुमार राजा का विस्मयकारक त्याग, अकलंक का प्रशस्त विवेक और मुनियों के वैराग्योत्पादक अनेक रूप जानकर भी यदि तेरे हृदय पर असर नहीं होता तो वह कोरड़ा (कठोर मूंग) जैसा ही है, इसमें तिनक भी संदेह नहीं। अतः यदि तुभे कोई मेरे जैसा पुन:- पुन: अगृहीतसंकेता कहे तो हे मुग्धे! तुभे रोष नहीं करना चाहिये, नाराज नहीं होना चाहिये। सचमुच तू उस नाम के योग्य ही है, ऐसा तेरे आचरण से ज्ञात हो रहा है। [६०३-६०७]

बाले! जब तू स्वयं मदनमंजरी थी तब पुण्योदय ग्रादि तुभे मेरे पास ले ग्राये थे। उस समय पुण्योदय ने तुभे कितना लाभ पहुँचाया, क्या तू वह भी भूल गई? स्वयं तेरे द्वारा ग्रनुभूत ग्रीर समभाये गये सभी सन्दर्भ/प्रसंग क्या तुभे याद नहीं ? उस समय के राज्य-सुख, मनोहर विलास ग्रीर ग्रानन्द को तू स्मरण तो कर। कन्दमुनि के सम्पर्क/प्रसंग से कुलन्धर के साथ तुभे जिन-शासन के प्रति ग्राभिरुचि उत्पन्न हुई, तू प्रबुद्ध हुई ग्रीर तेरा उत्थान प्रारम्भ हुग्रा। फिर केवलज्ञानी निर्मलाचार्य ने \* हम दोनों के सन्मुख संसार के प्रपञ्च को स्पष्ट शब्दों में समभाया था, क्या यह भी तू भूल गई? क्या उस समय तुभे कुछ भी बोध नहीं हुग्रा था? यह सब तुभे फिर से याद दिला रहा हूँ तब भी तू शून्यचित्त होकर चुपचाप कैसे बैठी है? हे बाले! तुभे प्रतिबोधित करने, जागृत करने ग्रीर सत्य-स्वरूप को समभाने के लिये मैंने पुनः इस भव-प्रपञ्च को तुभे सुनाया है। मैंने तुभे बताया है

कि एक यात्री जैसे अन्य-अन्य स्थानों पर भिन्न-भिन्न भवनों में निवास करता है, वैसे ही मेरा वास्तिवक स्वरूप (आत्मस्वरूप) एक रूप होने पर भी यात्री की भांति मैंने विविध भव प्राप्त किये। पिथक के समान में संसारी जीव हूँ। वस्तुतः भाव से एक रूप होने पर भी इस संसार नाट्यशाला में मैंने नये-नये रूप धारण किये और अनेक प्रकार के पात्रों का नाटक किया। यह सब सुनकर भी तुभे इस संसार-बन्दीगृह से निर्वेद नहीं होता, तब मैं क्या करूँ? [६०८--६१६]

भद्रे! अन्तरंग के अनेक नगर, राजा और रानियों के नाम तुभ बताये और उनकी दस कन्याओं के नाम भी बताये। प्रत्येक के गुण कितने दिव्य, अद्भुत और अन्यत्र अप्राप्त हैं यह भी बताया। इनके विवाह का वर्णन भी किया और तुभे व्युत्पन्न करने (समभाने) के लिये अब्ट मानुका का वर्णन भी किया, यह सब सुनकर भी हे बालिके! तुभे बोध नहीं हुआ, तेरे हदय में जागृति नहीं आई और तुभे संसार से वैराग्य नहीं हुआ, तो तू पत्थर जैसी है। तुभे इससे अधिक और क्या कहा जा सकता है? [६१७-६१६]

हे मुग्धे ! मेरे स्नेह से बंधी हुई तूने भी निर्मलाचार्य के पास दीक्षा ली थी, तपस्या कर स्वर्ग में गई थी और वहाँ अनेक प्रकार के सुख भोगे थे। फिर भवचक में भटकती हुई यहाँ आई, क्या तुभे कुछ भी याद नहीं है ? [६२०–६२१]

सम्यग्दर्शन को दोषी बताकर तीर्थंकर महाराजा की आज्ञा का उल्लंघन कर, उनकी आशातना कर मैंने अत्यधिक दु:ख प्राप्त किये और अर्थंभुद्गल-परावर्तन से कुछ कम समय तक मैं संसार में भटका, यह सब कथा तुभ में संवेग जागृत करने के लिये ही मैंने कही, पर क्या तू ने उस पर ध्यान दिया?

याद कर, एक बार मैंने चौदह पूर्व तक का ग्रध्ययन कर लिया था, पर ग्रिमान के दोष से पुनः अनन्तकाय ग्रादि में बहुत समय तक भटका। इतनी विद्वत्ता होने पर भी भटकना पड़ा, इस पर थोड़ा विचार तो कर! ऐसी ग्राधचर्यजनक वार्ता सुनकर भी क्या तेरा मन चमत्कृत नहीं हुग्ना? ग्ररे! ऐसी सच्ची ग्रौर प्रत्यक्ष में अनुभूत बातें तुभे सुनाईं जिनमें से कुछ का तो तूने स्वयं ग्रमुभव किया है। फिर भी यह तो ग्रद्भुत बात है कि तू संवेग-रिहत के समान ही दिखाई दे रही है। मैंने तुभे जो कुछ कहा, उस पर सूक्ष्म बोध पूर्वक विचार कर, मनन कर ग्रौर उसके अन्दर के भावार्थ को पुन: पुनः समभ । हे बालिके! तू घबरा मत, मोह में मत पड़, सार को समभ ग्रौर ग्रब धर्माराधन में देर मत कर। जब तू ऐसा करेगी तभी मेरा सारा प्रयत्न सफल होगा ग्रौर ग्रपनी ग्रात्मकथा सुनाने में जो परिश्रम मैंने किया है उसका भी मुभे फल प्राप्त होगा। [६२२-६२७]

# ३. पुण्डरीक को बोध

इतका कहकर ग्रनुसुन्दर चक्रवर्ती चुप हो गये। पुण्डरीक राजकुमार जो वहीं बैठा-बैठा ग्रनुसुन्दर की बात सुन रहा था वह बात के समाप्त होते ही मूछित होकर जमीन पर गिर पड़ा। ग्रचानक यह क्या हो गया ? इस विचार से सारी सभा संभ्रान्त हो गई और कुमार के पिता श्रीगर्भ राजा तो पूर्णतः श्राकुल-व्याकुल हो गये । श्ररे पुत्र ! तुभे क्या हो गया ? • कहती हुई कुमार की माता कमिलनी कांपने लगी । हवा करने पर धीरे-धीरे कुमार की मूर्छा दूर हुई और उसमें चेतना श्राने लगी ।

चेतना प्राप्त होते ही उत्फुल्ल लोचन होकर कुमार ने श्रीगर्भ राजा से कहा पिताजी ! ग्रापके यहाँ ग्राने के पहले इन अनुसुन्दर चक्रवर्ती ने ग्रपनी वास्तविक स्थिति के अत्यन्त विरुद्ध चोर का रूप धारण किया था और अपनी सम्पूर्ण ग्रात्मकथा सुनाते हुए बद्धाया था कि उन्हें किन-किन कारएों से संसार में भटकना पड़ा था। कथा सूनकर भी मुक्ते बोध नहीं हुन्ना था। मैंने सोचा था कि विशाल प्रज्ञायुक्त (प्रज्ञाविशाला) देवी महाभद्रा से इस कथा के स्रान्तरिक रहस्य के सम्बन्ध में पूछ गा। इसी बीच भ्राप पधारे। परिषद् में पुनः चक्रवर्ती अनुसुन्दर ने सुललिता को अनुणासित/प्रेरित/प्रतिबोधित करने के लिये कथा का कुछ भावार्थ संक्षेप में सुनाया, जिसे सुनकर मेरा मन अकथनीय रूप से प्रमुदित हुआ। इस अवर्णनीय प्रमोद से मुर्भे सहिष्सुभाव प्राप्त हुम्रा, स्नन्तर में चैतन्य जागृत हुम्रा जिससे मुभ्रे मूर्छा ग्रागई। पर, इसी समय मुभ्रे जाति-स्मरएा ज्ञान हो गया। मुभ्रे ध्यान श्राया कि पूर्व भव में मैं स्वयं कूलन्धर था श्रीर संसारी जीव (गुराधाररा) का ग्रभिन्न मित्र था । उस समय निर्मलाचार्य ने इस ग्रनुस्न्दर चक्रवर्ती का जो विस्तृत भव-प्रपंच सुनायाथावह मैंने भी सुनाथा। चक्रवर्तीने चोर के रूप में ग्रभी जो अपनी भ्रात्मेकथा सुनाई यह वही थो जो निर्मलाचार्य ने सुनाई थी। यह सब स्मृति पथ में ब्राते ही मेरे मन का संदेह दूर हो गया ब्रौर उसी समय मुक्ते इस संसार-बन्दीगृह से विरक्ति पैदा हो गयी । पिताजी ! ग्रब श्राप मुफ्ते ग्राजा दें ताकि में भी ग्रन्सन्दर के साथ ही दीक्षा ग्रहण करूँ।

# श्रीगर्भ और कमलिनि का दीक्षा-ग्रहरा का निश्चय

पुत्र को दीक्षा की श्राज्ञा माँगते देखकर कमलिनि देवी तो एकदम रो पड़ी। श्रीगर्भ राजा ने पत्नी से कहा—देवि ! क्यों रोती हो ? याद करो :—

स्वप्न में तुमने एक पुरुष को मुख से प्रवेश करते और फिर बाहर निकलते देखा था। वही स्वप्न वाला उत्तम पुरुष यह पुण्डरीक है। यह महान् उत्तम गुरों से सम्पन्न है, शुद्ध धर्म का प्रसाधक है और मंगल/कल्यारा का भाजन है। भविष्य में इसका उत्कृष्ट कल्यारा/मंगल होने वाला है, श्रतः इसे रोकना उचित नहीं है। मेरे विचार से तो श्रपने सत्य स्नेह/निष्काम प्रेम को प्रकट करने के लिये हमें भी इसी के साथ दीक्षा ले लेनी चाहिये। देवि ! श्रभी यह छोटी उम्र का है, भोग-सुख भोगने के योग्य है, फिर भी धर्म पथ पर ग्रारुढ़ हो रहा है, तब हमारे जैसे वृद्धों का तो संसार-बंदीगृह में पड़े रहना कैसे उचित कहा जा सकता है ?

<sup>\*</sup> पुष्ठ ७४६

राजा का विचार सुनकर रानी कमिलनी अत्यन्त प्रसन्न हुई, हर्षावेश में गद्-गद् वाग्गी से बोली—श्रार्य-पुत्र ! श्रापने बहुत ठीक कहा, मुक्ते श्रापका प्रस्ताव स्वीकार्य है।

इस प्रकार दोनों ने पुण्डरीक को दीक्षा की आज्ञा दी और उसी समय श्री-गर्भराजा और कमलिनी रानी ने भी दीक्षा ग्रहण करने का निश्चय कर लिया। [६२८–६३२]

## सुललिता को विषाद: प्रश्न

**अनुसुन्दर** के हदयवेधी भाषएा से राजपुत्री सुललिता का हदय बिन्ध गया । पुण्डरीक और उसके माता-पिता के दीक्षा-तत्पर होने पर तो वह श्रीर भी संभ्रमित हो गई । उसमें संवेग उत्पन्न हुम्रा म्रौर उसने महाभद्रा साध्वी से हाथ जोड़कर य्राकोश ग्रौर विषाद के साथ कहा —देवि ! मैंने पूर्व में ऐसा क्या कठोर पाप किया कि मैं ऐसी हो गई। देखिये ! यह पुण्डरीक तो घटना के समय उपस्थित था, मात्र कथा सुन रहा था, जो न तो इसे उद्देश्य कर ग्रौर न इसे बोध देने के लिये ही कहीं गई थी तब भी क्षणमात्र में यह कथा के अन्तरंग भावार्थ को समक्ष गया। सचमूच यह राजपुत्र घन्य है ! महाभाग्यशाली अनुसुन्दर ने अत्यन्त आदर पूर्वक मुर्भे उद्देश्य कर विस्तार पूर्वक कथा सुनाई, फिर भी मुक्त भाग्यहीना को न तो कथा का भाव ही समक्त में ग्राया श्रौर न बोध ही प्राप्त हुन्ना । मैं पशुकी भांति गुमसुम बैठी रही । \* अनुसुन्दर के एक वाक्य से इन तीनों भाग्यशालियों का संसार-सम्बन्ध भेद-ज्ञान पूर्वक छूट गया, पर में तो ग्राम्यजनों के समान ग्रन्धी जैसी शृन्य बनी रही ग्रौर इनके स्पष्ट बोध का वास्तविक लाभ मुक्ते ग्रभी तक प्राप्त नहीं हुन्ना। हे भाग्य-शालिनि ! श्राष्ट्यं है कि जिसके लिये प्रयत्न किया गया उसे उसका लाभ नहीं मिला । मुक्ते लगता है कि इसमें कुछ गृढ रहस्य होना चाहिये । देवि ! यदि म्नाप जानती हो तो श्राप बताइये, श्रन्यथा सदागम से पूछकर बताइये कि किस पाप के उदय से मुक्ते बोध नहीं हो रहा है ? [६३३-६४१]

### मुललिता का समाधान

इतना कहते-कहते सुललिता की ग्रांखों में ग्रांसू ग्रागये। उसके हदय की ग्रावस्था को देखकर श्रनुसुन्दर को दया ग्रागई। उसने कहा— (६४२)

मुग्धा सुललिता ! यदि तुभे ग्रपने पूर्व पाप के बारे में जानने की जिज्ञासा है तो में बता देता हूँ, इसके लिये देवी महाभद्रा को कष्ट देने की ग्रावश्यकता नहीं है।

सुललिता - आर्य ! यदि आप ऐसा करें तो बड़ी कृपा होगी। आप ही बतायें।

त्रनुसुन्दर—सुनों, जब मैं गुएाघारएा था तब मैंने दीक्षा ली थी। उस समय तूमदनमंजरी थी। तुभो भी वैराग्य उत्पन्न हुन्ना न्नौर मेरे साथ तुमने भी

<sup>🐞</sup> पुष्ठ ७५०

दीक्षा ली । फिर तुमने किया-कलापों का ग्रम्यास किया ग्रौर ग्रनेक प्रकार के तप किये। उस समय तुम्हारे चित्त में एक दुर्बुद्धि पैदा हुई कि जो कुछ किया जाय उसके विषय में ग्रधिक प्रचार/कोलाहल क्यों किया जाय ? इसके फलस्वरूप तुम्हें स्वाध्याय की शब्दध्विन भी श्रच्छी नहीं लगती, नयी वाचना लेने (पाठ सीखने) की रुचि नहीं होती, प्रश्न पूछना अच्छा नहीं लगता, परावर्तना/पूनरावृत्ति करना लक्ष्य में नहीं रहता, ग्रनुप्रेक्षा/श्रभ्यास के विषय पर चर्चा करना भी श्रच्छा नहीं लगता ग्रौर घर्मोपदेश देना या सुननाभी भ्रच्छा नहीं लगता। फलतः तुम्हारा प्रचला (निद्रा) पर राग होने लगा, अभ्यास के प्रति उद्देग होने लगा जिससे तुभे मौन रहना ग्रच्छा लगने लगा। इतना ग्रच्छा हुग्रा कि तुभे तीव्र ग्रभिनिवेश (दुराग्रह) नहीं हुआ, जिससे तू ज्ञानाभ्यास करने वालों की विरोधिनी नहीं बनी । शास्त्राभ्यास करने वालों की बाधक या विघ्नकारक न बनी ग्रौर उनके प्रति द्वेष नहीं रखा। धर्मशिक्षक गुरुस्रों के नाम को नहीं छिपाया और कोई बड़ी आशातना नहीं की । फिर भी कुबुद्धि के कारण ज्ञान के प्रति तुभ में शिथिलता ग्राई ग्रौर प्रवृत्ति में प्रमाद ग्राने से तूने ज्ञान की थोड़ी ब्राणातना की । इसके परिगामस्वरूप तूर्व ऐसा कर्म बाँधा कि संसार-चक्र में असंख्य काल तक भटकती रही और जड़ बुद्धि वाली बनी । जैसे-जैसे कर्म किये जाते हैं वैसे-वैसे ही कर्म बँघते हैं। उपेक्षा का भी फल प्राप्त होता है। हे सुललिता! प्राय: प्राग्ती के भाव पूर्व-भव के ग्रभ्यास से ग्रनुसार ही बनते हैं। इस भव के भावों का पूर्व-भव के अभ्यास के साथ कितना गाढ सम्बन्ध होता है यह तू स्वयं अपने पूर्व-भव के अभ्यास से जान सकती है। जैसे मदनमंजरी के भव में तूपुरुषद्विषणी थी, ग्रत: इस भव में भी तुम पुरुषद्वेषिणी बनी। तुम्हारी सिखयों ने जब देखा कि तुम ब्रह्मचर्य पर ग्रिधिक प्रेम रखती हो तब वे तुम्हें ब्राह्माणी कहने लगीं। अब इन सब बातों से तुम्हारे मन में कुछ मेल-मिलाप हुआ या नहीं ?

सुललिता—'ग्रार्थ! श्रापके वचनों में ऐसी कौनसी बात हो सकती है जिसका मिलन मन में न होता हो? ग्रापका कथन सूर्य के प्रकाश के समान स्पष्ट होता है, फिर भी में निर्भागिनी उल्लू की तरह मूर्ख बनी खड़ी हूँ। आपका कथन इतना स्पष्ट होने पर भी मुभ दुर्भागिनी पर उसका कोई ग्रसर नहीं होता।'\* कहते हुए उसके नेत्रों से स्थूल मुक्तामाल के समान श्रश्रुश्रों की भड़ी लग गई। उसके रुदन और पश्चात्ताप से ऐसा लगने लगा जैसे उसे धर्म के प्रति लागगी पैदा हो गई हो।

# सदागम की शररा

सुललिता की मनोदशा को समक्त कर अनुसुन्दर चक्रवर्ती ने कहा राज-कुमारी ! अब विषाद छोड़ो। तुमने ज्ञान की थोड़ो-सी आशातना कर जो कर्म बांधा था, वह ग्रब क्षीण हो चुका है। ग्रब भगवान् सदागम की भक्ति करो, उनकी शरण में जाग्रो। प्राणियों के तत्त्वज्ञान का भूल सदागम की श्राराधना ही है। जैसे-जैसे सदागम की ग्राराधना ग्रधिक होगी वैसे-वैसे तत्त्वज्ञान में ग्रधिकाधिक वृद्धि होगी। अज्ञान रूपी ग्रन्थकार का नाश करने के लिये भगवान् सदागम सूर्य के समान हैं। तुम इनके चरण-कमलों में ग्रापहुँची हो ग्रतः तुम सचमुच भाग्यशालिनी हो।

अनुसुन्दर के वचन सुनकर, जैसे पवन लगने से अग्नि की ज्वाला भभक उठती है वैसे ही सुललिता के हृदय में तीव संवेग रूपी अग्नि ज्वाला अधिक प्रज्वलित हुई। 'भगवान् समन्तभद्राचार्य स्वयं ही सदागम हैं' यह जानकर वह केवली भगवान् के चर्गों में भुकी और अत्यन्त श्रद्धापूर्वक बोली—

हे जगत् के नाथ ! महात्मा सदागम ! स्रज्ञान रूपी कीचड़ में फसी हुई मुफे बाहर निकालने में स्राप ही समर्थ हैं । हे महाभाग ! मुफ निर्भागिनी को शरए देने वाले स्राप ही हैं । स्राप ही मेरे स्वामी हैं, मेरे पिता हैं, मेरे सर्वस्व हैं । हे नाथ ! इस सेविका को स्रव कर्म-मल से रहित कर विशुद्ध कीजिये । [६४३–६४४]

### सुललिता को जाति-स्मरण ज्ञान

सदागम के सन्मान का अतिशय प्रभाव होने से, संवेग अधिक गहरा होने से, हदय सरल होने से, भगवान् का महा कल्याग्एकारी सामीप्य होने से और उसका मोक्ष निकट होने से उसके कर्म का विशाल जाल पश्चात्ताप के प्रवाह में बह गया। भगवान् के चरगों को अपने अश्रुओं से सिंचित करते हुए ही उसे जाति-स्मरण ज्ञान हो गया। मदनमञ्जरी आदि के भवों में जो कुछ घटित हुआ था और जिसका वर्णन अनुसुन्दर ने अभी-अभी किया था वह सब उसे चलचित्र की भांति प्रत्यक्ष दिखाई देने लगा। उसके चित्त में अधिक प्रमोद जागृत हुआ और वह उठकर अनुसुन्दर के चरगों में गिर पड़ी।

त्रनुसुन्दर—सुललिता ! यह क्या ?

सुललिता—ग्रायं! भगवत् कृपा से जो होता है वह मुक्ते भी ग्रभी-ग्रभी प्राप्त हुग्रा है। भगवान् की कृपा से ग्रभी-ग्रभी मुक्ते भी जाति-स्मरण ज्ञान हो गया है जिससे ग्रापके कथन पर मुक्ते निर्णय एवं विश्वास हुग्रा है। परिणाम स्वरूप ग्रब मैं भी संसार-बंदीगृह से छूटना चाहती हूँ, विरक्त हो गई हूँ। इस भाग्यहीन बालिका पर ग्रापने ग्रौर भगवान् सदागम ने ग्राज बहुत उपकार किया है।

अनुसुन्दर—बालिके! यह नि:संदेह बात है कि भगवान् सदागम अपने भक्त पर अवश्य उपकार करते हैं। तुभे ज्ञात ही है कि भाव-चोरी करते हुए मैं पकड़ा गया था और नरक की ओर जा रहा था, उससे मुभे अभी-अभी भगवान् ने ही छुड़ाया है। पापी प्राणी भी सदागम को प्राप्त कर उनकी भक्ति करे तो वे अवश्य ही पाप से मुक्त होते हैं, यह संशय-रहित है। हे भद्रे! तुभे अति कठिनाई से बोध प्रस्ताव = : सात दीक्षायें ४०३

हुआ, इससे घबराना नहीं चाहिये। चित्त में हीन भावना या मैं मन्दभाग्या हूँ ऐसा नहीं सोचना चाहिये। पहले में जब विपरीत मार्ग पर चल रहा था और अकलक आदि मुक्ते सीधे मार्ग पर लाने का प्रयत्न कर रहे थे तब प्रबल पापाधिक्य के कारण मुक्त पर कोई प्रभाव नहीं हुआ था। जब मेरे पाप कर्म कम हुए और में अपनी योग्यता को प्राप्त हुआ तब जिनशासन में प्रतिबोधित हुआ। इसमें मुक्ते तो तुक्त से भी अधिक कठिनाइयाँ सहन करनी पड़ीं। संक्षेप में, काल आदि हेतुओं के प्राप्त होने पर जब प्राणी के पाप नष्ट होते हैं तभी उसे बोध होता है और वह सन्मार्ग पर आता है। गुरु तो मात्र \* सहकारी कारण और निमित्त बनते हैं।

[ **६**४५–**६५०**]

सुललिता-भ्रार्य ! ग्रापका कथन सत्य है। मेरे मन में जो दुर्भावना भौर शंका पैदा हुई थी उन सब का अब नाश हो गया है। पर, मैंने पहले ऐसा निश्चय किया था कि 'माता-पिता की ग्राज्ञा बिना दीक्षा नहीं लूंगी' उस विषय में ग्रब मैं क्या करूं ?

श्रनुसुन्दर—श्रार्ये ! घबराने की श्रावश्यकता नहीं । देख, तेरे माता-पिता भी यहाँ श्रा पहुँचे हैं ।

# ४. सात दीक्षायें

### मगधसेन-सुयंगला का ग्रागमन

श्रनुसुन्दर की बात समाप्त होते-होते उद्यान के बाहर प्रबल कोलाहल होने लगा। थोड़े ही समय में मनोनन्दन जिन मन्दिर में सुलिलता के पिता राजा मगधसेन श्रौर उसकी माता सुमगला ने परिवार के साथ प्रवेश किया। सब ने जिनेश्वर भगवान, श्राचार्य एवं साधुश्रों को नमस्कार किया। सुलिलता ने भी उठकर अपने माता-पिता को नमन किया। फिर मगधसेन राजा ने श्रनुसुन्दर चक्रवर्ती को प्रणाम किया और सभी अनुसुन्दर के समीप बैठ गये। सुमगला ने भी सब को प्रणाम किया अपनी पुत्री सुलिलता से मिलकर उसका मस्तक चूमा और उसके पास ही बैठ गयी। फिर हर्षावेग से गद्गद् होकर पुत्री से कहा—

पुत्र ! तुभे बहुत दिनों से नहीं देखा, अतः तुभे देखने की इच्छा से हम राज्य छोड़कर यहाँ आये हैं। हे बत्से ! तेरे पिता को तो तेरे बिना चैन ही नहीं पड़ता और मेरा हृदय तो तेरे स्नेह को लेकर निरन्तर दग्ध होता रहता है। तेरा हृदय कितना कठोर और निर्दय है कि तूने इतने दिनों से अपने स्वास्थ्य और कुणल-क्षेम के सम्बन्ध में किसी के साथ समाचार भी नहीं भिजवाये। [६४१–६५३]

# सुललिता का दीक्षा के लिये उद्यम

सुललिता—माताजी ! अधिक कहने की क्या आवश्यकता है ? आपका मुक्त पर कितना स्नेह और सद्भाव है यह तो अभी प्रकट हो जायेगा। आपकी आजा प्राप्त कर में अभी पारमेश्वरी जैनमत की प्रव्रज्या लेना चाहती हूँ । यह दीक्षा अद्भुत लाभ प्राप्त कराने वाली और संसार-सागर से पार उतारने वाली है । इस समय न केवल आप मुक्ते दीक्षा लेने से रोकेंगी, अपितु आप दोनों भी मेरे साथ निविकल्प होकर भागवती दीक्षा ग्रहण करेंगे तो आपका मुक्त पर जो स्नेह, सद्भाव है वह सर्व लोगों के समक्ष प्रकट हो जायेगा। अपने सच्चे प्रेम को प्रकट करने का यह अपूर्व अवसर है और मुक्ते विश्वास है कि आप अपने स्नेह को अवश्य प्रकट करेंगे। [६४४-६४७]

# मगधसेन ग्रौर सुमंगला की उच्च भावना

भोली सुललिता के मुख से ऐसा अलौकिक उत्तर सुनकर राजा मगधसेन अति हिषत हुए एवं विचारमग्न हो गये। पर, तुरन्त निश्चय कर सुमंगला से बोले देवि! पुत्री ने तो हमारा मुंह बन्द कर दिया है, हमें प्रारम्भ में ही निश्त्तर कर दिया है। यह तो बहुत भोली थी, पर लगता है अब यह परमार्थ को समभने लगी है, अन्यथा ऐसा समयानुसार वचनविन्यास (वार्गा) कैसे करती? मेरा मानना है कि इसका वर्तमान निर्णय अयोग्य नहीं है। इसने ठीक ही कहा है, हमें भी इसके साथ दीक्षा ले लेनी चाहिये। इसी प्रकार इसके प्रति हमारा वास्तविक स्नेह प्रकट हो सकेगा। वैसे भी हम तो अब उम्र के अन्तिम छोर पर पहुँच गये हैं।

# सुमंगला—जैसी म्रापकी म्राज्ञा।

माता-पिता की बात सुनकर सुलिलता श्रत्यन्त हिष्त हुई। माता-पिता का श्राभार प्रदर्शन करती हुई उसने उनके चरण छुए। फिर उनको संक्षेप में अनुसुन्दर चक्रवर्ती आदि का वृत्तांत सुनाया और यह बताया कि उसकी दीक्षा लेने की इच्छा कैसे हुई। \* सुनकर माता-पिता श्रत्यधिक सन्तुष्ट हुए श्रौर उनके मन में भाव-दीक्षा लेने के विचार उत्पन्न हुए। वे दोनों श्राचार्य के पास श्राये श्रौर श्रपनी दीक्षा लेने की इच्छा प्रकट की। आचार्य ने भी उनके विचारों का श्रनुमोदन किया।

प्रस्ताव ६ : सात दीक्षायें ४०५

#### दोक्षायें

अनुसुन्दर ग्रादि की दीक्षा के ग्रवसर पर मनोनन्दन उद्यान क्षागमात्र में अनेक भव्य प्राग्तियों और मुनि महात्माओं से खचाखच भर गया। महान् ग्रानन्दो-त्सव होने लगा। ग्राकाश से देवता भी नीचे उतरने लगे जिससे चारों ग्रोर प्रकाश फैल गया। शहनाइयों श्रौर वाद्यों के स्वर श्रौर नाद से भुवन का मध्यवर्ती भाग संकीर्ण हो गया, ग्रर्थात् उद्यान श्रौर मन्दिर का कोना-कोना गूंज उठा। ग्रनेक प्रकार की वृहत् पूजाओं ग्रौर सत्कार से उद्यान सुशोभित होने लगा। इस प्रसंग पर अनेक भव्य प्राणी विविध प्रकार के दान दे रहे थे, परस्पर सन्मान कर रहे थे, सद्गायन गा रहे थे ग्रौर कररणोचित वैधानिक कार्यों का सम्पादन कर रहे थे। [६४८-६६१]

उसी समय मगधसेन राजा ने रत्नपुर का और श्रीगर्भ राजा ने शंखपुर का राज्य भी श्रनुसुन्दर के पुत्र पुरन्दर को सौंप दिया। राज्यकार्य चलाने की सारी व्यवस्था कर, तुरन्त श्रन्य श्रवसरोचित सभी कार्य पूर्ण किये।

पश्चात् समन्तभद्राचार्य ने श्रनुसुन्दर, पुण्डरीक, उसके माता-िपता, श्रीगर्भ श्रीर कमिलनी, सुलिलता, उसके माता-िपता सुमंगला श्रीर मगधसेन इन सातों व्यक्तियों को विधिपूर्वक भागवती दीक्षा प्रदान की। िफर उन्होंने इन सब को संयम में स्थिर करने के लिये श्रमृतोपम मधुर वाएगी में संवेग-वर्धक सद्धमंदेशना दी। इसे सुनकर सभी लोग श्रानिद्दत हुए। सब के मन में श्रुभ भावों की वृद्धि हुई। तत्पश्चात् सभी श्रपने-श्रपने स्थान पर श्रीर देवता स्वर्ग में चले गये। [६६२-६६१]

उपदेश समाप्त होने पर महाभद्रा म्रादि साध्वियाँ भी म्राचार्यप्रवर की म्राज्ञा लेकर म्रपने उपाश्रय में चली गईं।

यह सब महोत्सव देखकर सूर्य ने सोचा कि वह तो ग्राचार्यश्री के उपदेशा-नुसार करने में ग्रसमर्थ है, ग्रतः लज्जा के मारे वह ग्रन्य द्वीप में जाकर छिप गया (सूर्यास्त हो गया)।

सभी साधु ग्रपनी भ्रावश्यक कियायें (सामायिक, प्रतिक्रमगा, बन्दन भ्रादि) करने लगे । फिर स्वाध्याय ग्रीर घ्यान में मग्न हो गये । इस प्रकार रात्रि का प्रथम प्रहर व्यतीत हो गया । [६६६-६६८]

# **ब्रनु**सुन्दर का स्वर्गगमन

उस समय अनुसुन्दर रार्जीष को मन में अत्यन्त संतोष हुआ, अत्यन्त शान्ति हुई, कर्त्त व्यपूर्णता के मार्ग पर आने की प्रशस्त स्थिति का भान हुआ और अपना अहोभाग्य मानकर एकान्त में ध्यान-मग्न हो गये। उनकी लेश्यायें अधिक विशुद्ध होती गई और उपशम श्रेगी पर चढ़कर वे उपशान्त मोह गुग्गस्थान पर आरूढ़ हो गये। आचार्यप्रवर द्वारा जब अन्य मुनियों को ज्ञात हुआ कि अनुसुन्दर का मरण-काल निकट आ गया है, तब सभी उनके पास आ गये और उन्हें समाधि उत्पन्न करने

और जागृत करने हेतु ग्रन्तिम श्राराधना कराने लगे। उसी समय उनका श्रायुष्य पूरा हुश्रा और उनकी श्रात्मा इस शरीर रूपी पिजरे को छोड़कर सर्वार्थसिद्धि विमान में पहुँच गई, जहाँ वे तेंतीस सागरोपम की श्रायुष्य वाले महान ऋद्धि वाले देवता बने।

दूसरे दिन इसका पता लगने पर चतुर्विध श्रमण संघ वहाँ एकत्रित हुम्रा । रार्जीव म्रनुसुन्दर के मृत शरीर का विधिपूर्वक संस्कार कर परित्याग किया म्रौर मनुष्यों तथा देवताम्रों ने उनकी पूजा की ।

# सुललिता का शोक-निवारण

सुलिता को एक ही दिन में अनुसुन्दर पर अत्यधिक राग हो गया था। विशुद्ध धर्म का यथार्थ बोध कराने वाले इस महापुरुष के गुएग अभी उसके हृदय में स्थिर हो रहे थे और पूर्वकाल के दीर्घ अभ्यास के स्नेह-तन्तुओं का जाल अभी टूटा नहीं था। उनके उपकार के बोभ से दबी हुई और संसार से अभी-अभी विरक्त हुई सुलिता के मन में अनुसुन्दर की अचानक मृत्यु के समाचार से \* कुछ खेद हुआ और उसका मन शोकाकान्त हो गया। [६६६-६७१]

यह देखकर सुललिता को स्रधिक स्थिर करने और उसके शोक को दूर करने के लिये समन्तभद्राचार्य ने सभी के समक्ष सुललिता से कहा :—

त्रायें! जिस नरपुंगव महापुरुष ने एक ही दिन में अपना कार्य सिद्ध कर लिया, साध्य के मार्ग पर कूच कर कृतकृत्य हो गया, उस महात्मा के लिये शोक करना उचित नहीं है। उसने तो असाध्य कार्य सिद्ध कर लिया। यदि वह अधिक पाप कर्म के बोक से संसार-समुद्र में डूब गया होता और यहाँ से नरक की तरफ प्रयाग किया होता तब तो उसके लिये शोक करना योग्य समक्ता जा सकता था, पर जो प्राग्ति विशुद्ध सद्धर्म को प्राप्त कर, अपने पाप रूपी मैल को घोकर सर्वार्थ-सिद्धि विमान को जाये, उसके लिये तो शोक मनाना किभी भी दिष्ट से उचित नहीं कहा जा सकता।

जिस प्राणी को संयम धर्म ग्रित दुर्लभ हो श्रौर जो दु:ख के बोभ से संसार में भटक रहा हो, उत्तम व्यक्ति ऐसे प्राणी के लिये ही शोक करते हैं।

जो प्राणी संयमी होकर मृत्यु को प्राप्त करते हैं, उनके लिये विवेकीजन तिनक भी शोक नहीं करते । संसारचक्र में रहते हुए भी ऐसे प्राणी जहाँ भी रहें वहाँ उन्हें ग्रानन्द ग्रीर ग्रान्तरिक सुख ही प्राप्त होता है, ग्रत: उनके विषय में शोक करना उचित नहीं है ।

जिस प्राणी ने परलोक में सुख देने वाले धर्म का सम्यक् प्रकार से ग्राचरण न किया हो, वह मृत्यु का सामना होने पर भय खाता है; पर जिस प्राणी ने सद्धर्म

<sup>\*</sup> वेध्य ७४८

प्रस्ताव ६ : सात दीक्षायें ४०७

रूपी पायेय/संबल को अपने साथ बाँध लिया है, वह तो मृत्यु की प्रतीक्षा करता है और मृत्यु के निकट ग्राने पर तनिक भी नहीं डरता । उसे तो मृत्यु महोत्सव जैसी लगती है, उसके लिये तो मरण महान ग्रानन्द का प्रसंग है ।

जिसने ज्ञान, दर्शन, चारित्र श्रौर तप रूपी चार स्तम्भों से सुदृढ़ बनी ग्रौर पाप को नाश करने वाली ग्राराधना की हो उसे मृत्यु से क्या भय ? उसके लिये मृत्यु क्या है ? जिन मुनीश्वरों ने पाप-समूह को धोकर, ग्राराधना कर, पण्डित मरण को प्राप्त किया है, वे तो पारमार्थिक श्रानन्द के जनक हैं, उत्पादक हैं ग्रौर ग्रानन्द स्वरूप हैं।

श्रतएव हे बाले ! श्रनुसुन्दर राजिष ने तो श्रनार्य कार्य से निवृत्त होकर श्रपना कार्य सिद्ध कर लिया है, कृतकृत्य हो गया है, श्रतः उनकी मृत्यु पर कैसा शोक ? ऐसा शोक कैसे उचित कहा जा सकता है ? [६७२–६६२]

### म्रनुसुन्दर का भविष्य

पुनः सुन—अनुसुन्दर रार्जाष तो यहाँ से सर्वार्थसिद्धि विमान में गये हैं। जब उनकी तेंतीस सागरोपम की आयुष्य पूरी होगी तब वे वहाँ से स्थिति क्षय होने पर, च्युत होकर पुष्करवर द्वीप के भरतक्षेत्र की अयोध्या नगरी के गंगाधर राजा और पिंदानी रानी के पुत्र अमृतसार के नाम से जन्म लेंगे। वहाँ वे देव जैसी समृद्धि को प्राप्त करेंगे और मनुष्य रूप में देवताओं के समान दिव्यसुखों में लालित-पालित होंगे। यौवन प्राप्त होने पर वे समस्त कलाओं में कुशलता प्राप्त करेंगे। फिर विपुलाश्य आचार्य से बोध प्राप्त कर, माता-पिता को समक्षा कर पारमेश्वरी दीक्षा ग्रहण करेंगे। इनकी आत्मा अत्यधिक विशुद्ध होती जायेगी वे और साधु जीवन में बहुत समय तक महान तप करेंगे। अन्त में अपने समस्त कर्मजाल को काटकर समाधिपूर्वक आगे बढ़ेंगे और संसार के प्रपंच को छोड़कर शिवालय/मुक्ति को प्राप्त करेंगे।

[६८३–६८७]

हे स्रार्ये ! इस प्रकार स्रनुसुन्दर रार्जाय तो भव्य प्राणियों के लिये स्रत्यन्त प्रमोद के कारण हैं । ऐसे महापुरुष के मृत्यु-प्रसंग पर किसी प्रकार का शोक-सन्ताप करना ही नहीं चाहिये । [६८८]

श्राचार्य से अनुसुन्दर रार्जाष का भविष्य सुनकर मुनि पुण्डरीक ने श्राचार्य को प्रणाम कर पूछा—भगवन् ! रार्जाष श्रनुसुन्दर का भविष्य तो मैंने श्रापसे सुना,\* किन्तु उनकी चित्तवृत्ति में सर्वदा साथ रहने वाले जो श्रच्छे-बुरे लोग थे उनका क्या होगा ? वह भी बताने की कृपा करें । [६८६–६६०]

### म्रन्तरँग बल का म्राविभवि

ग्राचार्य—पुण्डरीक ! सर्वार्थसिद्धि विमान से जब ग्रनुसुन्दर का जीव श्रमृत-सार के रूप में जन्म लेगा ग्रीर सर्व संग का त्याग कर भाव-दीक्षा ग्रहण करेगा तब क्षान्ति, दया, मृदुता, सत्यता, ऋजुता, ऋचौर्यता, ब्रह्मरति, मुक्तता, विद्या और निरीहता स्रादि उसकी अन्तरंग पत्नियाँ जो इतने समय तक प्रच्छन्न थीं, पुनः उसकी चित्तवृत्ति में प्रकट होंगी । इसके साथ ही चारित्रधर्मराज की सेना भी प्रकट होगी । तत्पश्चात् ग्रन्तरंग राज्य में धृति, श्रद्धा, मेधा, विविदिषा, सुखा, मैत्री, प्रमुदिता, उपेक्षा, विक्रप्ति, करुएा। श्रादि श्रन्तरंग पत्नियाँ भी पहले की भाँति उसकी चित्तवृत्ति में श्राविभूत होकर श्रतिशय सूख-संदोह प्रदान करेंगी। इस प्रकार इस महात्मा को ग्रत्यन्त ग्रानन्द एवं ग्राह्माद से परिपूर्ण श्रन्तरंग राज्य प्राप्त होगा ग्रौर इस राज्य का भोग करते हुए वह अपने अन्तरंग शत्रुओं का जड़-मूल से नाश कर देगा । तदनन्तर महाबली अमृतसार मुनि अन्तरंग राज्य को अधिकृत करता हुआ अन्त में क्षपक श्रेगी पर स्नारूढ़ होगा (सातवें गुएास्थान से सीधे १३वें गुएास्थान की प्राप्ति) ग्रीर चार घाती कर्मों (ज्ञानावरणीय, दर्भनावरणीय, मोहनीय ग्रीर ग्रन्तराय) का नाश कर केवलज्ञान प्राप्त करेगा तथा विश्व पर श्रनेक प्रकार से श्रनुग्रह करता हुआ म्रन्त में केवली समुद्धात कर, समस्त योगों का निरोध कर, म्रायुष्य के म्रन्तिम भाग में शैलेशीकरण सत्त्रिया द्वारा शेष चार कर्मी (वेदनीय, श्रायुष्य, नाम, गोत्र) का भी निर्देलन कर देगा । उस समय उसके सभी कार्य सिद्ध होंगे, सभी कियात्रों का श्रन्त हो जायेगा, सुन्दर कार्यों का सुन्दर परिएगम प्राप्त होगा स्रौर स्रपने सभी अन्तरंग बन्धुत्रों सहित वह निर्वृत्ति नामक सुन्दर नगरी का सुराज्य प्राप्त कर उसके फलों का भ्रास्वादन करेगा। तत्पश्चात् वह ग्रनन्त ग्रानन्द, भ्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त वीर्य और अनन्त दर्शन से युक्त बनेगा । उसकी सभी रुकावटों एवं पीड़ाओं का नाश होगा स्रौर उसके ये सर्वभाव उसे सर्वकाल के लिये प्राप्त होंगे । यही उसके स्रन्तरंग सत्कृटम्ब का भविष्य है । [६६१-७०१]

स्रव इसके दूसरे स्रन्तरंग कुटुम्ब का भविष्य भी मुनो। इधर राजिष स्रपनी कुभार्या भवितव्यता जो लम्बे समय से उसके साथ है, उसका त्याग कर देगा। महामोह राजा की शक्ति क्षीएा हो जाने से वह भवितव्यता शोकमग्न हो जायगी और सोचेगी कि, स्ररे! मैंने दुर्बु द्धि के कारएा महामोह की सेना का पक्ष लेकर स्रच्छा नहीं किया, परिएाामस्वरूप स्राज मेरे समस्त मनोरथ भंग /छिन्न-भिन्न हो गये हैं। स्ररे रे! मैं तो सब कुछ जानने का घमण्ड करती थी, परन्तु जो बात विश्व में सब लोग जानते हैं, जिसे बालवृन्द भी बोलते रहते हैं उस तास्विक बात को मैं नहीं जान सकी। सब लोग जानते हैं कि जो स्थिर पदार्थों को छोड़कर स्रस्थिर पदार्थों के पीछे दौड़ता है, उसके स्थिर पदार्थ नष्ट होते हैं सौर स्रस्थिर पदार्थ तो नष्ट होने वाले हैं ही। मैंने स्थिर भावों को नहीं पहचाना। इसमें मेरा भी क्या दोष? यह बात तो रूढ़ हो गई है कि लोग अपने वास्तविक प्रयोजन से प्रायः घबरा जाते हैं, स्रत: मैं भी घबरा गई तो क्या हुस्रा? ऐसा विचार स्रौर निश्चय करते हुए कुभार्या भवितव्यता स्रमृतसार को छोड़कर, शोक का त्याग कर चुप हो जायगी स्रौर स्रन्य लोगों के कार्य में जुट जायगी। [७०२-७०७]

प्रस्ताव ६ : द्वादशांगी का सार

हे पुण्डरीक मुनि ! अनुसुन्दर रार्जाष के अन्तरंग राज्य के लोगों के भविष्य के विषय में मैंने तुभे संक्षेप में बता दिया है ।\*

समन्तभद्राचार्य से विस्तृत वृत्तान्त सुनकर पुण्डरीक ग्रादि साधु बहुत प्रसन्न हुए और सुललिता का शोक दूर हुग्रा । [७०=–७०६]

# **१७. द्वादशांगी का सार**

इसके पश्चात् सुललिता का मन श्रात्यिक संवेग रंग में रंग गया। वह सोचने लगी कि, उसे बोध होने में बहुत कठिनाई हुई, श्रतः वह अवश्य ही गुरुकर्मी/भारी कर्मी तो है ही। ऐसा गुरुकर्मी जीवरत्न संवेग के पवन मात्र से शुद्ध नहीं हो सकता, उसे शुद्ध करने के लिये तो तीव्र तप रूपी प्रचण्ड श्राग्न की महती आवश्यकता है। इस विचार से वह धन्या सुललिता गुरु महाराज की आज्ञा लेकर उनके आदेशानुसार प्रयत्न पूर्वक महाकष्टदायक तप से अपने आत्मरत्न को शुद्ध करने लगी। अर्थात् जो बालिका एक समय धर्म के स्वरूप को समक्ती भी नहीं थी, वही अब अपनी आत्मा की शुद्धि का मार्ग ढूँ ढ़ने लगी और प्रत्येक प्रसंग पर गुरु महाराज की आज्ञा लेकर महातप करने लगी। [७१०-७१२]

## सुललिता का महातप

उसने जो महान तपस्या की उसका सहज ध्यान दिलाने के लिये संक्षेप में वर्णन करते हैं:—

एक, दो, चार, पाँच आदि उपवास रूपी अनेक प्रकार के रत्नों की माला वाले रत्नावली तप से वह रागमुक्त सुललिता साध्वी सुशोभित होने लगी।

फिर ग्रनेक प्रकार की चर्यायुक्त सुवर्ण की चार लड़ियों वाले हार के समान रमगीय कनकावली तप से वह विभूषित हुई।

फिर वह महाभाग्यशालिनी उपवास, बेला, तेला, चोला, पंचोला भ्रादि तप रूपी मोतियों की लड़ियों वाले मुक्तावली तप से श्रलंकृत हुई।

<sup>\*</sup> पृष्ठ ७५६

कीड़ा की इच्छा से निवृत्त होने पर भी सिहिनी के समान पराक्रमी इस राजकन्या ने लीलापूर्वक लघु सिहिविकीडित एवं बृहत् सिहिविकीडित तप किया।

ं फिर उसने शरीर के भूषण स्वरूप भद्रा, महाभद्रा, सर्वतोभद्रा ग्रौर भद्रोत्तरा प्रतिमाएँ ग्रहण कीं।

फिर विनष्ट पाप वाली महादेवी सुललिता वर्धमान आयंत्रिल तप द्वारा प्रतिक्षरण बढ़ती रही और अपने ज्ञान में वृद्धि करती रही।

चन्द्रायरा तप द्वारा इसने अपने कुल रूपी आकाश को चन्द्रलेखा के समान उद्योतित किया।

फिर निष्पापा सुललिता ने यवमध्य और वष्त्रमध्य की आसेवना की जिसकी वजह से वह देवी संसार बन्दीगृह के प्रति एकदम निःस्पृहवृत्ति वाली हो गई। तपस्या से वह महान शक्तिशालिनी बन गई और उपर्युक्त तथा अन्य अनेक प्रकार के तपों से उसने अपने सब पाप धो डाले जिससे उसकी उत्थान-प्रगति निरन्तर बढ़ती गई। [७१३-७२१]

### द्वादशांगी का सार: ध्यानयोग

इधर पुण्डरीक मुनि भी इतने ज्ञानाभ्यास-परायगा हो गये कि कुछ ही समय में वे शास्त्र के गहन अर्थ और सूत्र को समभने वाले गीतार्थ एवं जितेन्द्रिय बन गये।

अन्यदा सम्पूर्ण आगम के विशुद्ध सार/ आन्तरिक आशय को जानने की इच्छा से उन्होंने विनय पूर्वक गुरु महाराज से पूछा— भगवन् ! बारह श्रंग सूत्र रूपी द्वादशांगी जो भगवान् द्वारा प्ररूपित है, वह तो समुद्र के समान अत्यन्त विशाल है. संक्षेप में इसका सार क्या है ? यह बताने की कृपा करें। [७२२–७२४]

श्राचार्य — श्रायं! सम्पूर्ण जैन श्रागम का सार सुनिर्मल ध्यानयोग है। सभी बातों का रहस्य इसी एक शब्द में श्रा जाता है। इसका कारण यह है कि जैन शास्त्रों के नीति विभाग में श्रावकों श्रौर साधुश्रों के लिये जो मूल श्रौर उत्तर गुर्णों का एवं बाह्य कियाश्रों का वर्णन है उन सब का श्रन्तिम लक्ष्य ध्यानयोग ही कहा गया है। इन सभी गुर्णों श्रौर कियाश्रों का हेतु ध्यान-योग की साधना है। शास्त्र में कहा गया है कि मुक्ति के लिये ध्यान-सिद्धि श्रावश्यक है श्रौर ध्यान-सिद्धि के लिये मानसिक चंचलता को दूर करना परमावश्यक है, \* जो श्रहिंसा श्रादि विशुद्ध श्रनुष्ठानों से ही साधी जा सकती है। ग्रत: सर्व श्रनुष्ठानों का ग्रन्तिम साध्य मानसिक स्थिरता है, श्र्यात् चित्त-शुद्धि ही ग्रन्तिम लक्ष्य है। विशुद्ध एकाग्र मन ही सब से उत्तम प्रकार का ध्यान है। हे मुने! द्वादशांगी का सार शुद्ध ध्यानयोग है, श्रत: जिस प्राणी की इच्छा मोक्ष प्राप्त करने की हो उसे ध्यानयोग को सिद्ध करना चाहिये। शेष सभी मूल श्रौर उत्तरगुण रूपी श्रनुष्ठान ध्यानयोग के श्रंग रूप में ही स्थित हैं, इसीलिये इस ध्यानयोग को सब का सार कहा है। [७२५-७३०]

गुरु महाराज के वचनामृत से सन्तुष्ट होकर शान्तात्मा पुण्डरीक महामुनि ने पुनः हाथ जोड़कर ललाट से छूते हुए गम्भीर स्वर में कहा—भगवन् ! जब मैं बालक या तब मुक्ते मोक्षमार्ग के प्रति बहुत कुत्तृहल था, बचपन में उस मार्ग को जानने की जिज्ञासा थी, ग्रतः मैंने कई कुतीर्थिक धर्मगुरुग्नों से इस विषय में प्रश्न पूछे थे कि, हे भाग्यशाली महात्माग्नों! सब विषयों का गूढ़ रहस्य भौर निःश्रेयस्कर/ मोक्ष-प्राप्ति का परम तत्त्व क्या है? जो सब से महत्वपूर्ण सार हो उसे समभाइये। मेरे प्रश्न के उत्तर में भिन्न-भिन्न मान्यता के गुरुग्नों ने मुक्ते भिन्न-भिन्न उत्तर दिये, जिनका सार संक्षेप में निम्न है:—

एक ने कहा—हिंसा करो या कुछ भी करो किन्तु मुमुक्षु प्रार्गी को अपनी बुद्धि पर किसी प्रकार का लेप (म्रावररा) नहीं चढ़ने देना चाहिये। उनका कथन था कि जैसे स्राकाश कभी कीचड़ से नहीं भरता वैसे ही सारे संसार को मार कर भी जिसकी बुद्धि पर लेप नहीं चढ़ता, उस पर पाप का लेप भी नहीं चढ़ता।

दूसरे ने कहा—जो प्राणी समस्त पापों का ग्राचरण करके भी यदि एक बार भी महेश्वर का स्मरण करता है तो वह क्षरामात्र में समस्त पापों से मुक्त हो जाता है। प्राणियों को छिन्न-भिन्न कर या सैंकड़ों पाप करने पर भी जो विरुपाक्षदेव शिव का स्मरण करता है वह प्राणी पाप से मुक्त हो जाता है।

तीसरे ने कहा—पापों की धुद्धि के लिए विष्णु भगवान् का ध्यान करना चाहिये! विष्णु का ध्यान समस्त प्रकार के पापों का प्रक्षालन करने वाला है। उनका कथन था कि, स्वयं ग्रपवित्र हो या पवित्र या ग्रन्य कैसी भी ग्रवस्था में हो पर जो पुण्डरीकाक्ष विष्णु भगवान का स्मरएा करता है वह बाहर-भीतर से पवित्र हो जाता है।

कुछ लोगों ने पापाशन मंत्र को पाप-विनाशक बताया।

कुछ ने वायु जाप को मोक्ष का साधन बताया। उनका कथन था कि हृदय-स्थित पुण्डरीक कमल ध्यान से खिलता है। वह विकसित दल सुन्दर ग्रौर मन-भ्रमर को सुख देने वाला होता है। इस ध्यान-मार्ग पर जाकर मन-भ्रमर परमपद में स्थापित हो जाता है। फिर मन में नाद (ध्विन) लिक्षित/ गुंजित होती है, वहीं परम तत्त्व है।

कुछ पूरक, कुम्भक ग्रौर रेचक वायु द्वारा हृदय-कमल को विकसित करने के साधन को परम तत्त्व कहते हैं।

श्रन्य कहते हैं कि हृदय में जो मोगरे के फूल, चन्द्र या स्फटिक जैसा श्वेत विन्दु है, जो ऊपर-नीचे या श्रगल-बगल होता रहता है वही ज्ञान का काररण है।\* श्रन्य कहते हैं कि, ॐ परम श्रक्षर (प्रणवाक्षर) के ऊपर श्रौर नीचे लेप की हुई श्रग्निशिखा के चलने पर उसकी जो मात्रा होती है, वही श्रमृत-कला कहलाती है।

अन्य लोगों का मत है कि, नाक के अग्रभाग पर अथवा दोनों भौंहों के मध्य तुषार (बर्फ) या मोती के हार जैसा स्वच्छ बिन्दु दो प्रकार का होता है, चल और स्थिर। इस बिन्दु को ध्यान का विषय कहा जाता है। जब यह बिन्दु आग्नेय मण्डप (कोएए) में मिलता है तब रक्तवर्गी, पूर्व में पीतवर्गी, वायव्य कोएए में कृष्णावर्गी, पश्चिम दिशा में श्वेतवर्गी होता है। जब चित्त निर्मल हो तो यह पीला होता है, कोधित हो तो लाल होता है, शत्रु-नाश के समय काला होता है और जब श्वेत होता है तब पृष्टिकारक होता है।

अन्य कहते हैं कि, मुमुक्षु (मोक्ष प्राप्ति की इच्छा वालों) को नाड़ी-मार्ग सिद्ध करना चाहिये। उन्हें जानना चाहिये कि ईड़ा और पिंगला नाड़ियों का संचालन किस प्रकार होता है और उनका क्या कार्य होता है। नाड़ियों का संचार दायें या बायें किस प्रकार होता है, इसका वैज्ञानिक अध्ययन करना चाहिये और उस ज्ञान के द्वारा काल और बल का बाह्य ज्ञान प्राप्त कर, पद्मासन से बैठकर उच्च घंटानाद सुनना चाहिये।

कुछ स्रोंकार के उच्चारए। को ही परम शान्तिदायक मानते हैं। नाभि में से सरल प्राए। वायु निकलती है जो कमल के तन्तु जैसा स्राकार धारए। कर मन्थर गित से सिर के अन्तिम भाग तक जाती है। वह मस्तक में तालु स्थित ब्रह्मरन्ध्र से बाहर निकलती है। कुछ लोग उस प्राएवायु के संचार पर ध्यान केन्द्रित करने स्रौर उसे मन्द गित से संचालित करने का वर्णन करते हैं।

कुछ लोग कहते हैं कि, सूर्य-भण्डल-स्थित ग्रादिपुरुष ग्रथवा हृदय-कमल-स्थित मूलपुरुष का ध्यान करना चाहिये ग्रौर उसे ही ग्रपने ध्येय रूप में पहचानना चाहिये।

कुछ बुद्धिमान, हृदय-स्राकाश में स्थित सैकड़ों किरगों से जाज्वस्यमान अत्यन्त सुशोभित नित्य परमपुरुष का ध्यान करने और उसे ही अपना ध्येय बनाने का परामर्श देते हैं।

कुछ, स्राकाश को ही घ्येय बनाने को कहते हैं।
कुछ, चल-श्रचल सम्पूर्ण विश्व को घ्येय रूप से पहचानने को कहते हैं।
कुछ, स्रात्मा में रहे हुए चित्त को घ्येय रूप से पहचानने को कहते हैं।
कुछ, शाक्वत ब्रह्म को ही घ्येय रूप से जानने की सलाह देते हैं।

[৩४७]

हे महात्मन् ! जैसे आपने ध्यान-योग को ही द्वादशांगी का सार बताया है वैसे ही भिन्न-भिन्न तीर्थिक धर्मगुरुश्रों ने भी भिन्न-भिन्न पद्धति से योग को सार के प्रस्ताव ८ : ऊंट वैद्य कथा

रूप में प्रतिपादित किया है। भगवन् ! इन सब का श्रन्तिम सार तो ध्यान-योग ही हुआ। तब क्या ये सभी धर्मगुरु भी मोक्ष के साधक हैं ? यदि सब का साध्य ध्यान के माध्यम से मोक्ष ही है तो फिर ग्रलग-ग्रलग योगियों ने ध्यान के भिन्न-भिन्न भाग क्यों बतलाये ? मेरे मन में इस सम्बन्ध में प्रबल संशय है। हे नाथ! मेरे इस संदेहवृक्ष को ग्राप ग्रपने बचन रूपी हाथी की शक्ति से मूल सहित उखाड़ फेंकिये, मेरे संशय का संतोषजनक स्पष्टीकरण करिये। [७४५-७६०]

समन्तभद्र—ग्रार्य ! तेरा प्रश्न प्रसंगोचित है । तुम ग्रभी जैनागम के सामान्य गीतार्थ बने हो, पर इसके गूढ रहस्य को बराबर नहीं समभ सके हो, इसीलिये ऐसा प्रश्न कर रहे हो । बात ऐसी है कि सभी धर्मगुरु कूटवैद्य (ऊँट वैद्य) जैसे हैं । जैन-धर्मज्ञ सद्वैद्य के शास्त्र रुपी महावृक्ष की एक-एक शाखा पकड़ने वाले हैं । इसीलिये तेरे मन में प्रश्न उठा है । इसका स्पष्टीकरण कथा द्वारा करता हूँ, सुनो ।

[७६१-७६२]

# १८ ऊंट वैद्य कथा

एक नगर के प्रायः सभी निवासी भ्रनेक प्रकार की महा व्याधियों से ग्रस्त थे। इस नगर में एक महावैद्य (सच्चा वैद्य) था जो दिव्यज्ञानी, समस्त संहिताग्रों का निर्माता, सर्व रोगों का नाश करने वाला ग्रौर लोगों का उपकार करने की विशुद्ध भावना वाला था। पर, वहाँ के लोग पुण्यहीन थे इसलिये इस सच्चे वैद्य की बात नहीं मानते थे ग्रौर उसके कथनानुसार कार्य नहीं करते थे। कुछ ही भाग्यशाली प्राणी इस वैद्य की बात मानते थे। यह वैद्य निरन्तर ग्रपने शिष्यों को व्याख्यान देता था। वह व्याख्यान जो लोग सुनते थे उनमें से कुछ धूर्त लोग भी कितपय बातें सीख लेते थे। इस प्रकार दूसरों से सुनकर, थोड़ा बहुत सीखकर "सौठ की गांठ से"

वैद्य बने बहुत से धूर्त भी वैद्यक का धन्धा करने लगे थे। वहाँ के पुण्यहीन निवासियों के दुर्भाग्य से ऐसे ऊंट वैद्य प्रधिक प्रसिद्ध हो रहे थे। ये नये वैद्य ग्रपने श्रापको पण्डित मानते थे। इन्होंने भी अपनी-ग्रपनी नवीन संहिता बना डाली। इनमें से कुछ ने दूसरों से यथार्थ वैद्य के वचन सुनकर उनमें से कुछ को ग्रपनी संहिता में भी जोड़ दिया। कुछ ने अपने पाण्डित्य के घमण्ड में सच्चे वैद्य के कथन से विपरीत वचनों से ही ग्रपनी संहिता बनाई। नगर के रुग्ण नागरिक भिन्न-भिन्न रुचि वाले थे। किसी को एक वैद्य ग्रच्छा लगता तो किसी को दूसरा। इस प्रकार भिन्न-भिन्न लोग भिन्न-भिन्न वैद्यों को पसंद करते। यों प्रायः सभी ऊंट वैद्य प्रसिद्ध हो गये ग्रौर उन्होंने ग्रपनी-ग्रपनी वैद्यक शिक्षा की पाठशालायें खोल लीं तथा स्वकीय शिष्यों को ग्रपनी-ग्रपनी वैद्यक शिक्षा की पाठशालायें खोल लीं तथा स्वकीय शिष्यों को ग्रपनी-ग्रपनी संहितानुसार वैद्यक सिखाने लगे। सिखाते समय थे ऊंट वैद्य ग्रपने शिष्यों को इतना ग्रधिक व्याख्यान पिलाने लगे कि वे संसार में महावैद्य के रूप में प्रसिद्ध हो गये। घीरे धीरे लोग वास्तविक मूल वैद्य को मूलने लगे ग्रौर उनकी उपेक्षा तथा ग्रनादर करने लगे।

सच्चा वैद्य रोगों का निदान कर जो ग्रौषिध बताता, उसका विधि पूर्वक सेवन करने से लोग निरोग हो जाते थे। सच्चे वैद्य के जीवन काल में जैसे उसने कई लोगों को रोगमुक्त किया था वैसे ही उसकी सुवैद्यशाला में सीखे हुए उसके शिष्यों ने भी उसकी संहितानुसार उपचार कर ग्रनेक लोगों को रोगमुक्त किया था। ग्रात्यव वह चिकित्सालय सब लोगों के लिये रोगों का उच्छेद करने वाला बना। १ (७६३-७६४)

कुछ रोगी जो इन नये ऊंट वैद्यों के पास उपचार कराने गये, वे बेचारे अनेक ब्याधियों और पीड़ाओं से घिरते गये। उन वैद्यों के जीवनकाल में जेसे उनका चिकित्सालय लोगों का अपकार करता था वैसे ही उनकी मृत्यु के बाद भी उनकी संहिता और उनके शिष्य लोगों को क्षति/ हानि पहुँचा रहे थे। ∫७६६–७६७}

इन नये वैद्यों की वैद्यशालाश्रों में भी कभी-कभी रोगियों के रोग कम हो जाते थे या दैवयोग से कदाचिन एकदम मिट जाते थे। इसका कारण यह था कि इन्होंने भी सच्चे वैद्य के कुछ वचन श्रपनी संहिता में जोड़े थे श्रौर कभी-कभी उसका अनुसरण करते थे। जब-जब ये ऊंट वैद्य सच्चे वैद्य के वचनानुसार उपचार करते थे तब-तब रोग कम हो जाता था या कभी दैवयोग से रोगी स्वस्थ भी हो जाता था। [७६८-७७०]

कुछ दुर्बु द्वि वाले वैद्य अपनी दुष्ट बुद्धि से ही कार्य करते रहे और सच्चे वैद्य के वचन नहीं समक्ष सके, वे तो नितान्तरूप से व्याधि को बढ़ाने वाले ही बने ।\*

[ १७७ ]

प्रस्ताव ६ : ऊंट वैद्य कथा

संक्षेप में कहें तो सच्चे वैद्य की वैद्यशाला ही रोग पर श्रंकुश रखने वाली थी. ग्रौर उसकी संहिता में कही गई बातों का श्रनुसरएा करने वाली वैद्यशालायें ही व्याधि को कम करने वाली थीं। [७७२]

इस अन्तर का कारण यह था कि सद्वैद्य भलीभांति जानता था कि सभी व्याधियां वात, पित्त और कफ से होती हैं। इन तीनों दोषों और उनके निवारण के सम्यक् उपाय भी वह जानता था। कूट वैद्य यह बात नहीं जानते थे। तत्त्व-विरोधी होने के कारण वे इन्हें नहीं समभ सकते थे। यदि कभी किसी भाग्यशाली रोगी को उनसे लाभ हो जाता तो वह 'घुणाक्षर न्याय' (दैवयोग) से ही होता था। वस्तुतः रोगों की चिकित्सा करने वाला तो एक वह ही सद्वैद्य था। [७७३-७७५]

## कथा का उपनय : सद्वैद्य

पुण्डरीक ! तेरे समक्ष जो वैद्य की कथा संक्षेप में कही है वह तेरे संदेह को दूर करने में सक्षम है। ग्रत: इस कथा का उपनय समभाता हूँ, सुनो—

उपर्युक्त कथा में जिसे नगर कहा गया है, उसे संसार समक्तो । संसारी जीव सब प्रकार के रोगों से ग्रस्त हैं ।

उस नगर में एक सद्वैद्य था उसे परमात्मा/ सर्वज्ञ सद्वैद्य समभो। सर्वज्ञ केवलज्ञानी होते हैं, आगम रूपी शुद्ध सिद्धान्त उनकी संहिता है। वे सब लोगों पर उपकार करने वाले और कर्मरूपी भयंकर रोगों को मिटाने वाले हैं। किन्तु, अधिकांश संसारी जीव गुरु-कर्मी होते हैं, अतः वे सर्वज्ञ को परमेश्वर के रूप में स्वीकार नहीं करते। कुछ लघुकर्मी भाग्यशाली भव्यप्राणी सर्वज्ञ परमेश्वर को सद्वैद्य के रूप में स्वीकार करते हैं। जगद्गुरु सर्वज्ञ जब देवताओं और मनुष्यों की सभा में अपने शिष्यों को प्रभावोत्पादक देशना द्वारा मोक्षमार्ग बतलाते हैं उस समय वहाँ कुछ अन्य मनुष्य और देव भी उपस्थित रहते हैं, उनमें से कुछ दूषित विचार वाले भी सर्वज्ञ की देशना सुनते हैं। [७७६-७८२]

### वैद्यशाला

सर्वज्ञ की देशना अनेक नयों की अपेक्षा से गम्भीरार्थ वाली होती है। इस देशना को सुनकर कुछ मन्दबुद्धि जीव जिनकी चेतना मिथ्यात्व से आकान्त होती है, वे विपरीत कल्पनायें करते हैं और जिन-सद्वैद्य की सभा से निकलकर, सुने हुए उपदेश का कुछ ग्रंश पकड़ कर अपने शास्त्र बना लेते हैं। ऐसे मन्द-बुद्धि प्राणियों को कूट वैद्य (ऊंट वैद्य) समभना चाहिये। [७८३-७८४]

इनमें से सांख्य आदि कुछ आस्तिक लोगों ने अपने ग्रन्थों में कुछ सुन्दर एवं उपयोगी बातें जिनवाणी, जैनागम के अनुसार लिखीं और कुछ अपनी कल्पना के अनुसार लिखीं। किन्तु, अपने पाण्डित्य का अभिमान तो पूर्ण ग्रन्थ पर रखा। ग्रतएव यहाँ इन्हें ऊंट वैद्य समक्तो। इनके शास्त्र भी सर्वज्ञ के कतिपय सद्वचनों से भूषित होने से संसार में प्रसिद्ध हुए। [७८५-७८७]

ग्रन्थ बृहस्पति, सूत ग्रादि दुष्ट नास्तिकों ने जिनशास्त्र से विपरीत कल्पनायें कर बड़ी-बड़ी बातें कीं ग्रीर ग्रपनी वाचालता से संसार में प्रसिद्ध हुए। कहावत भी है कि 'संसार में चोर भी ग्रपनी प्रगल्भता (वाक्पटुता) से प्रसिद्ध हो जाते हैं।' [७८८–७८६]

भिन्न-भिन्न लोग भिन्न-भिन्न रुचि वाले होते हैं, ग्रतः ग्रपनी-ग्रपनी इच्छानुसार कुछ लोगों को \* ग्रास्तिक ग्रच्छे लगते हैं तो कुछ को नास्तिक ग्रौर कुछ को सर्वज्ञ एवं उनके शिष्य । [७६०]

पुनः वैशेषिक सूत्रकार कराभक्ष (करााद) मुनि और न्यायसूत्र के प्ररोता अक्षपाद (गौतम) मुनि अपि धर्मगुरुओं ने अपने शास्त्र बनाये और उन्हें अपने शिष्यों को सिखाया। उन्होंने अपना तीर्थ/धर्म प्रवर्तित किया और अपने शिष्यों के लिए अनुष्ठानों की भी एक लम्बी श्रृंखला बनायी। इस प्रकार भिन्न-मिन्न वैद्यशालायें खड़ी हो गई। [७६१-७६२]

#### रोगी

ऐसा होने पर भी जिन कर्म-रोगियों की चिकित्सा सर्वज्ञ की सद्वैद्यशाला में होती थी वे तो सचमुच भाग्यशाली थे क्योंकि वे निश्चित रूप से नीरोग हो जाते थे। [७६३]

जो प्राणी स्नास्तिक धर्म गुरुश्रों से उपचार कराने गये उनकी कर्म-व्याधि कुछ-कुछ कम हुई श्रौर कभी-कभी कोई-कोई रोग से पूर्णत्या मुक्त भी हुग्रा। इस लाभ का कारण सर्वज्ञ सद्वैद्य के वचन थे, क्योंकि ग्रास्तिकों ने भी सर्वज्ञ-भाषित कुछ वचन श्रपने शास्त्रों में गूथ दिये थे। स्रथवा उनमें से किसी-किसी को कभी जाति-स्मरण श्रादि ज्ञान भी हो जाता था जिससे सर्वज्ञ के वचन उसके हृदय में स्थापित हो जाते थे। यही कारण है कि उनके कर्मरोग क्षीण हो जाते थे या कर्मरोगों से मुक्त हो जाते थे।

जिस प्रकार वैद्य शरीर में रहे हुए वात, पित्त ग्रौर कफ को पहचान कर रोगों की चिकित्सा करते हैं, उसी प्रकार सर्वज्ञ महावैद्य राग, द्वेष ग्रौर महामोह रूपी त्रिदोषों को पहचान कर फिर चिकित्सा करते हैं। इसीलिये सर्वज्ञशाला ग्रौर उनके शास्त्रों से बाहर रहने वालों के यहाँ कर्मरोग की चिकित्सा कदापि नहीं हो सकती। [७६७-७६८]

जो लोग स्वयं नास्तिक हैं ग्रौर जैन शास्त्र के पूर्णतया विपरीत हैं वे दुष्ट तो निश्चित रूप से संसार को बढ़ाने वाले ही हैं। तदिप श्रर्थ ग्रौर काम में ग्रासक्त गुरुकर्मी लोगों को जिनकी दिष्ट वर्तमान पर ही श्रिथिक स्थिर रहती है, ये नास्तिक बहुत ग्रच्छे लगते हैं। [७६६–६००] प्रस्ताव = : ऊंट वैद्य कथा ४१७

#### जैन दर्शन

हे प्रार्थ पुण्डरीक ! ग्रन्य तीर्थ (दर्शन) तीर्थंकर महाराज के वचन में से ही निकले हुए हैं। इसी कारण जैन-दर्शन व्यापक है, सब से ऊपर है ग्रौर सब में व्याप्त है। यही कारण है कि राग, द्वेष, महामोह के प्रतिपक्षी सत्य, जीव दया, ब्रह्मचर्य, पिवत्रता, इन्द्रियनिग्रह, श्रौदार्य, शोभन वीर्य, ग्रिकंचनता (धनत्याग), लोभत्याग, गुरुभिक्त, तप, ज्ञान, ध्यान ग्रौर ग्रन्य इसी प्रकार के ग्रास्तिक दर्शनों के अनुष्ठान स्वरूपत: सुन्दर ग्रौर श्रच्छे तो लगते हैं, पर वे माँगे हुए ग्राभूषणों के समान होने से सुशोभित नहीं होते। इसका कारण यह है कि वे सत्य, प्राणीदया, ब्रह्मचर्य ग्रादि को ग्रपनी कल्पना से गढे हुए ग्रन्य वचनों के साथ मिला देते हैं ग्रौर यज्ञ, होम ग्रादि से जोड़ देते हैं। क्योंकि, वे सर्वज्ञ-वचन के ग्रतिरिक्त ग्रन्य वचनों से उनका मिश्रण कर देते हैं, इसलिये वे उन ग्राभूषणों से सुशोभित नहीं होते। सर्व प्रकार की उपाधियों से रहित, मात्र गुणों का ही प्रतिपादन करने वाला सर्वज्ञ-दर्शन सभी तीर्थों/ दर्शनों में कितपय ग्रंशों में विद्यमान है। इस प्रकार सद्भावयुक्त सर्व-गुणसम्पन्न जैनदर्शन सर्वत्र व्याप्त है। मात्र बाह्य लिग (वेष) ही धर्म का कारण नहीं है ऐसा समभो। [६०१–६०७]

तुमने पूछा था कि भिन्न-भिन्न प्रकार के ध्यान-योग के बल पर क्या ये ग्रन्य दर्शन वाले भी मोक्ष के साधक हैं या नहीं ? इस प्रश्न का ग्रब मैं स्पष्टीकरएा करता हूँ। [६०६]\*

# बाह्य लिंग : वेष

कुछ प्रािणयों का स्राचरण दुष्ट होता है वे स्वयं शुद्ध स्रमुष्ठान-रहित होते हैं। ऐसे लोग यदि ध्यान करते हैं तो वह दिखावा मात्र होता है। विवेकी लोगों को ऐसे दिखावे पर तिनक भी विश्वास नहीं करना चाहिये। जैसे धान का छिलका निकाले बिना चावल का मैल नहीं धुल सकता वैसे ही जीवन में पहले ग्राएम्भ-समा-रम्भादि छिलकों को सदाचार ग्रौर ध्यान के माध्यम से निकाले बिना ग्रन्य कर्म-मल की शुद्धि नहीं हो सकती है। मिलन-प्रारम्भी लोगों की शुद्धि मात्र बाह्य ध्यान से नहीं हो सकती। जो तुच्छ सांसारिक ग्रारम्भ-समारम्भ करते रहते हैं, उनकी शुद्धि मात्र बाह्य ध्यान से नहीं हो सकती। ग्राचरण ग्रौर ग्रनुष्ठानरहित लोगों को छिलके वाले चावल जैसा ही समभना चाहिये। [६०६-६११]

जो प्राणी समस्त प्रकार की उपाधियों से रहित होते हैं वे मोक्ष प्राप्ति के योग्य उच्चतम श्रौर श्रेष्ठ ध्यानयोग की साधना करते हैं, जिससे वे मोक्ष के साधक बनते हैं। उपाधिरहित होकर ध्यानयोग की साधना करने वाली निर्मल श्रात्मा चाहे किसी भी तीर्थ/दर्शन को मानने वाली हो, उसे भावतः जैन शासन के श्रन्तर्गत ही समभना चाहिये।

श्रतएव मात्र जैन शासन/ दर्शन ही वास्तव में संसार का नाश करने वाला है, श्रतः जो भी दार्शनिक जैन शासन के श्रन्तर्गत हैं श्रीर समग्र उपाधियों से रहित हैं वे बाह्य वेष से भले ही श्रपने दर्शन को मानते हों, पर वे संसार का उच्छेद करने वाले होते हैं। [८१२–६१४]

संक्षेप में, जैसे सर्व रोगों की उत्पत्ति का कारण वात, पित्त ग्रांर कफ है, जिससे इनका शमन हो ग्रीर प्राणी निरोग हो वही ग्रीषिध संसार में उत्तम मानी जाती है वैसे ही कभी-कभी ऊंट वैद्य द्वारा दी हुई ग्रीषिध भी परमार्थत: 'घुणाक्षर न्याय' से सद्वैद्य-सम्मत ग्रीषिध के समान ग्रारोग्यदायक हो जाती है। ग्रत: जो-जो अनुष्ठान राग, द्वेष, मोहरूपी व्याधियों को नष्ट करने वाले ग्रीर कर्ममल से परिपूर्ण ग्रात्माग्रों को निर्मल करने वाले हैं, वे जैन शासन में हों, ग्रन्य दर्शनों में हों, या कहीं भी हों, उन्हें सर्वज्ञ-दर्शन-सम्मत ग्रीर श्रनुकूल ही समक्षना चाहिये।

यह बात संदेहरहित है कि जो अनुष्ठान चित्त को मिलन करने वाले हों और मोक्ष में स्कावट पैदा करने वाले हों वे चाहे जैन मुनियों या श्रावकों (गृहस्थों) द्वारा आचरित हों, तब भी वे जैन-मत से बाहर हैं। तब अन्य दर्शन वाले जो चित्त को मिलन करने वाले और बाहर से दोष युक्त दिखाई देने वाले आरम्भादि अनुष्ठान करते हैं, उनके विषय में तो कहना ही क्या ? अतएव जो प्राणी भाव पूर्वक विशुद्ध भावनास्त्व होकर संसारसमुद्र को पार कर लेते हैं, उसमें बाह्य वेष की चिन्ता का कोई कारण नहीं है। वस्तुत: विकास-क्रम में मात्र बाह्य वेष को कोई स्थान नहीं है। [६१६–६२१]

#### माध्यस्थभाव

तेरी अन्य शंका यह थी कि सभी को मोक्ष की साधना करनी है, पर सब के ध्येय भिन्न-भिन्न हैं, इसमें क्या परमार्थ है ? इसमें निहित परमार्थ भी लक्ष्य पूर्वक समभ :—

दुष्ट वैचारिक तरंगों के परिगामस्वरूप ग्रात्मा पाप का वन्ध करती है ग्रीर प्रशस्त शुभ विचारों से पुण्य का बन्ध करती है। जब ग्रात्मा दोनों के प्रति उदासीन हो जाती है, ग्रथित् बुरे के प्रति द्वेष ग्रीर ग्रच्छे के प्रति राग न करे तब वह पाप ग्रीर पुण्य से भी ग्रलग हो जाती है। जीव का यह स्वभाव है कि वह कभी ग्रच्छे विचार ग्रीर कभी बुरे विचार करता रहता है, जिससे पुण्य ग्रीर पाप का वन्ध होता रहता है ग्रीर बाद में उसके फल भोगने पड़ते हैं। जो इन दोनों से मध्यस्थ रहता है, उदासीन वृत्ति धारण करता है वह पाप ग्रीर पुण्य से मुक्त रहता है। [ ५२२-५२४]

जैसे, अपथ्य भोजन से शरीर में व्याधियाँ पैदा हो जाती हैं वैसे ही भ्रम पैदा करने वाले भ्रौर मन को मलिन करने वाले हिंसामय अनुष्ठानों से मन में बुरे विचारों की तरने उठती हैं। प्रस्ताव ५ : ऊंट वैद्य कथा

इसी प्रकार स्थिरता और निर्मलता पैदा करने वाले अहिंसात्मक ग्रनुष्ठानों से मन में ग्रच्छी विचार तरंगे उठती हैं। जैसे, पथ्यकारी थोड़ा भोजन स्वास्थ्य-वर्धक होता है वैसे ही अहिंसामय ग्रनुष्ठान ग्रच्छी विचार तरंगें उत्पन्न करते हैं।

तीसरा, उच्च ध्यान चित्त के सभी कर्मजालों का ग्रन्त कर देता है। इस ध्यान में चित्त उपर्युक्त ग्रच्छी-बुरी विचार तरंगों से मुक्त रहता है। यह माध्यस्थ भाव ग्रात्मा के साथ लगे शुभ-श्रशुभ कर्मों को समाप्त करने में कर्म-निर्जरा का कारण बनता है। [६२४-६२७]

जिस प्रांसी को मोक्ष प्राप्त करना हो, कर्म से मुक्त होना हो उसे चित्त के संकल्प-विकल्प रूपी जालों का निरोध करना पड़ेगा ख्रौर उसके लिए राग, द्वेष ख्रादि का विच्छेद करने वाले नाना प्रकार के उपायों का सतत प्रयोग करना होगा। [द२द]

ऐसे उपाय चाहे ग्रन्य तीर्थिकों/ दर्शन वालों ने बताये हों ग्रथवा जिन शासन में कथित हों उससे कोई भ्रन्तर नहीं पड़ता। वैसे उपाय भावतीर्थ में ब्याप्त होने से ध्येय भाव को दूषित नहीं करते। ग्रर्थात् ध्येय का कोई ग्राग्रह नहीं, मात्र उपाय भावतीर्थ में होना चाहिये। उपाय ऐसा होना चाहिये कि जिससे राग-द्वेष का विच्छेद हो ग्रौर चित्त के संकल्प-विकल्प दब जायें।

ऐसा कहा जाता है कि मुमुक्ष बाहर से विशुद्ध कर्त्तव्य करते हुए नाना प्रकार के ध्येयों का श्राश्रय लेकर भी मोक्ष प्राप्त करते हैं, इसका कारएा माध्यस्थ भाव ही है। इतना श्रवश्य है कि परमात्मा को ध्येय बनाने पर जैसा संवेग प्रार्गी के चित्त में उत्पन्न होता है, वैसा बिन्दु श्रादि को ध्येय बनाने पर नहीं हो सकता। चित्त को जैसा सुन्दर या श्रमुन्दर श्रालम्बन मिलता है वैसा हो उसका स्वरूप हो जाता है, यह श्रमुभव सिद्ध है। [८२६-८३२]

भिन्न-भिन्न जीवों की रुचि भी भिन्न-भिन्न होती है, किसी के चित्त की शुद्धि किसी आलम्बन से । इसीलिये अन्तः करण को विशुद्ध करने वाली मौनीन्द्रमार्ग की देशना अनेक प्रकार के आशयों से परिपूर्ण अनेक प्रकार की है। अतः शुद्ध माध्यस्थ भाव घारण करने वाले, विशुद्ध अन्तः करण वाले किसी पुण्यात्मा प्राणी को बिन्दु आदि ध्येयों से भी चित्त की शुद्धि हो जाय तो इसमें क्या आश्चर्य ? [६३३–६३४]

कुछ मूर्ख प्राणि तत्त्व को जानकर भी विशुद्ध अन्तःकरण और मध्यस्थता के अभाव में विपरीत भ्राचरण करते हैं जिससे वे अर्थ और काम में प्रवृत्ति करते हैं। जबिक हमारे जैसे योगी उसी तत्त्वज्ञान के परिणाम स्वरूप एकदम निविकरूप होकर भ्रमण करते हैं। अर्थात् ऐसे राग-द्वेष के वशीभूत और मिलन अन्तःकरण वाले प्राणियों को ज्ञान भी विपरीत फल देता है। प्रखर सूर्योदय के समय भी निर्भागी उल्लू वृक्ष की कोटर के अन्धकार में छुपा रहता है। इसी प्रकार ज्ञान प्राप्त कर, वैराग्य का लाभ न उठाकर उल्लू जैसे प्राग्गी योग्य दृष्टि के अभाव में अज्ञानान्धकार से घर कर संसार-वृक्ष की कोटर में छिपे रहते हैं। जब ज्ञान किरगा से प्रदिष्त योग रूपी सूर्य हृदय में प्रज्जविलत हो तब अर्थ और काम का इच्छा रूपी अन्धकार कैसे विद्यमान रह सकता है? अतः निर्मल चित्त वाले, वैराग्य और अभ्यास के रिसक जीवों के आलम्बन अनेक प्रकार के हो सकते हैं; क्योंकि ये आलम्बन ही अन्त में उसे माध्यस्थ भाव की तरफ ले जाते हैं। इसीलिये अन्य कुतीर्थिकों/दर्शन वालों ने जो ध्येय के अनेक भेद बताये हैं, वे जिन मत रूपी समुद्र से निकले बिन्दु के समान हैं। अन्य दर्शनों की श्रेग्गी ऊंट वैद्य की वैद्यशालाओं के समान स्वरूप से तो कर्मरोग को बढ़ाने वाली ही है, पर कभी-कभी जो उनका कर्मरोग घटता हुआ या नष्ट होता हुआ दिखाई देता है, उसका कारगा भी वे सर्वज्ञ-वचन ही हैं जो कहीं-कहीं उनके शास्त्रों में गूंथे हुए हैं, ऐसा समभो। [ ६३४-६४२]

सद्वैद्य की वैद्यशाला के समान ही सर्वज्ञ-मत की शाला है और इनकी द्वादशांगी रूपी संहिता ही कर्मरोग को नष्ट करने वाली है। लोगों में कोई-कोई सुन्दर वचन व्याधिनाशक भी प्रचलित होते हैं, पर वे समस्त गुराों की खान द्वादशांगी में व्याप्त वचनों में से ही हैं, ऐसा समफना चाहिये। [८४३–८४४]

कुछ बुद्धिहीन दार्शनिक हिंसा के ग्रन्छे परिगाम बतलाते हैं श्रौर देव-देवी के स्मरण मात्र से पाप का नाश होना बतलाते हैं,\* वे सब तत्त्वरहित हैं श्रौर उनके वचन युक्तिरहित तथा विवेकी पुरुषों के लिए हास्यास्पद हैं । [८४५–८४६]

# **१६. जैन दर्शन की व्यापकता**

#### तत्त्व-जिज्ञासा

केवली समन्तभद्राचार्य के मुख से ध्यानयोग का स्वरूप सुनकर पुण्डरीक मुनि ने तत्त्व को विशेष स्पष्ट करने की अभिलाषा से आचार्यश्री से पुनः प्रश्न किया:—भगवन्! जैसे आप जैन दर्शन को व्यापक बताते हैं वैसे ही अन्य तीर्थिक/ दार्शनिक भी अपने-अपने दर्शन को व्यापक बताते हैं। इसका क्या उत्तर है ? जैसे सभी दार्शनिक अपने दर्शन की स्थापना करने वाले को सर्वज्ञ बताते हैं, दूसरे दर्शन का तिरस्कार करते हैं और अपने दर्शन की प्रशंसा करते हैं। स्वयं जिसे देव, धर्म, तत्त्व और मोक्ष मानते हैं, उसके प्रति दृढ़ आग्रह रखते हैं। वे स्वप्न में भी स्वीकार

नहीं करते कि ग्रपने ग्रितिरिक्त ग्रन्य दर्शन भी सत्य दर्शन हो सकता है। ग्रतः जैसे ग्रन्य दार्शिनिक ग्रपने दर्शन का गर्व करते हैं वैसे ही हम भी ग्रपने दर्शन का गर्व करते हैं। फिर हममें ग्रीर उनमें क्या ग्रन्तर है? हे नाथ! कृपया इसका स्पष्टी-करण करिये, ताकि मेरा मन सुमेरु शिखर के समान उन्नत हो जाये। [ ८४७-८५२]

#### जिज्ञासा का समाधान

स्वच्छ दन्तपंक्ति से प्रस्फुटित किरएों के समान शोभित अधर वाले गुरु महाराज ने पुण्डरीक का मन ब्राश्वस्थ हो सके ऐसा संदेह-रहित निम्न स्पष्टीकरएा किया :—

# देव एक है

मैंने ग्रभी जो जैन दर्शन को व्यापक बताया वह सम्यक्दिष्ट का, सत्य दिष्ट से देखने वालों का ग्रीर गहन विचार तथा तत्त्वचिन्तन के परिगामस्वरूप किया गया निश्चय है। भेद-बुद्धि, तुच्छ-दिष्ट का परिगाम है। वह ग्रपवित्रता से उत्पन्न होती है ग्रीर प्रागी को मोहाभिभूत कर देती है। जो प्रागी तत्त्व को जानते हैं वे इस व्यापक दर्शन के ग्रन्तर्गत ग्रा जाते हैं। उनमें से ऐसी घबराहट पैदा करने वाली भेद-बुद्धि स्वतः ही चली जाती है। ऐसे भेद-बुद्धि-रहित प्रागी को एक ही देव दिखाई देता है। वह देव सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, वीतराग, द्वेषरहित, महामोहादि का नाशक, सशरीरी होने पर सम्पूर्ण लोक का भर्ता तथा ग्रशरीरी होने पर मोक्ष-प्राप्त परमात्मा ही हो सकता है। [८४३–८४७]

जब प्राणी अपने मन में देव का उपर्युक्त स्वरूप निश्चित करता है तब उसके चित्त में नाना प्रकार के शब्द कोई भेद-बुद्धि उत्पन्न नहीं कर सकते। वह तो स्वरूप पर ही दृष्टि रखता है, उसे नाम का मोह नहीं होता। फिर चाहे लोग ऐसे देव को बुद्ध, ब्रह्मा, विष्णु, महेश, जिनेश्वर या अन्य किसी भी नाम से सम्बोधित करें। यथार्थ दृष्टि वाला इनकी कोई अपेक्षा नहीं करता, उसके लिए शाब्दिक-भेदों से कोई अर्थ-भेद नहीं होता। [६४६-६४६]

जो देव के उपर्युक्त स्वरूप को पहचान कर उसका भजन करते हैं, उनके लिए तरे-मेरे का प्रश्न ही नहीं उठता । 'यह देव मेरे हैं, तरे नहीं 'यह सब तो मत्सर भाव/भूठा भ्रम है । जो कोई भी भाव से उसकी साधना करता है, भाव से उसकी कामना करता है, उसका वह शिव/कल्याएा करता है । सींग के भय से चांडाल को पानी पीने से नहीं रोका जा सकता । जिसके समग्र प्रकार के क्लेश नष्ट हो गये हैं, वही देव है, ग्रतः उसके लिए तो सभी प्राणी समान हैं । जो भी उसे पहचानता है, उसकी मुक्ति होती है । गंगा किसी की बपौती है ? संसारी ग्रात्मायें तो कर्मभेद से भिन्न-भिन्न प्रकार की ऊँच-नीच ग्रादि भेद वाली होती हैं, किन्तु परमात्मा तो कर्म-प्रपंच से रहित है, ग्रतः उनमें किसी प्रकार का भेद नहीं हो सकता । [ ६६०-६६३]\*

इस प्रकार सर्वज्ञ, सवदर्शी, परमात्मा ग्रादि विशेषणों से युक्त, शुद्ध बोध का धारक, अशरीरी होने पर भी अपनी अनन्त शक्ति के प्रभाव से संसार से मुक्त कराने वाला एक ही देव हैं। जो भाग्यवान प्राणी ऐसे परमात्मा को सम्यक् प्रकार से पहचानते हैं और भाव से उसको स्वीकार करते हैं, उनके मन में उसका सत्य-स्वरूप सुद्द हो जाता है। ऐसी स्थिति में उसके सम्बन्ध में उनके मन में किसी प्रकार के वाद-विवाद या मत-भेद का कारण ही कैसे उत्पन्न हो सकता है?

[= ६४-= ६५]

कुछ अल्पज्ञ लोग परमात्मा को राग-द्वेष से युक्त मानते हैं। ऐसे अल्पज्ञ लोगों को तत्त्व के जानकार महापुरुष करुणा-बुद्धि से बार-बार समकाते रहते हैं कि सर्वज्ञ देव राग-द्वेष रहित ही होते हैं। [६६६]

तात्त्विक दृष्टि से देव का स्वरूप तेरे समक्ष प्रस्तुत किया । ये देव प्रमाणों से सिद्ध हैं, श्रत: समस्त वादियों के मतानुसार भी एक ही हैं। संक्षेप में कहा जाय तो सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, रागद्वेषरहित श्रौर महामोह को नष्ट करने वाले देव एक ही हैं। [८६७]

# धर्म एक है

परमार्थ दिष्ट से देखा जाय तो संसार में धर्म भी एक ही है। यह कल्यागा-परम्परा का हेतु, स्वयं शुद्ध स्नौर शुद्ध गुगों से परिपूर्ण है। ये शुद्ध गुगा दस प्रकार के हैं। जैसे—क्षमा, मार्दव, शौच (पिवत्रता) तप, संयम, मुक्ति, (लोभ त्याग) सत्य, ब्रह्मचर्य, सरलता स्नौर त्याग। पिष्डित लोग इस दस लक्ष्मा युक्त धर्म को पहचानते हैं स्नौर इसे स्वर्ग तथा मोक्ष का दाता मानते हैं। वे इसकी शिक्त के सम्बन्ध में कभी वाद-विवाद नहीं करते। कुछ मूर्ख प्रागी धर्म की इससे विपरीत कल्पना करते हैं, किन्तु करुगाई विद्वान् पुरुष उन्हें ऐसी विपरीत कल्पना करने से बार-बार टोकते हैं। प्रमागों से सिद्ध होने वाला ऐसा धर्म भी एक ही है। हे पुण्डरीक! इसका प्रतिपादन भी मैंने तेरे समक्ष कर दिया। [६६८—६७२]

# मोक्ष-मार्ग एक है

तत्त्व संज्ञा वाला मोक्षमार्ग भी परमार्थ से एक ही है और विद्वान् पुरुष उसे एकरूप ही पहचानते हैं। जैसे, कोई इसे सत्व, कोई लेक्ष्याणुद्धि, कोई प्रक्ति और कोई इसे योगियों को प्राप्त करने योग्य परम वीर्य कहते हैं। इसमें जो भेद दिखाई देते हैं वे नाम मात्र के हैं, अर्थ भेद तो किञ्चित् मात्र भी नहीं है। आचरण में भी ध्विन-भेद सुनाई पड़ता है, जैसे कोई अट्ट, कोई कर्म-संस्कार, कोई पुण्य-पाप, कोई शुभ-अशुभ, कोई धर्म-अधर्म और कोई इसे पाश कहते हैं। ये सब पृथक्-पृथक् पर्याय मात्र हैं। एक ही अर्थ को बताने वाले सत्व, वीर्य आदि भिन्न-भिन्न शब्द हैं। इनकी हानि या वृद्धि कमशः संसार और मोक्ष का कारण होती है। पुण्य की वृद्धि से संसार में सर्व प्रकार की विपत्तियाँ आती हैं और पुण्य की वृद्धि से सब प्रकार की विभूतियाँ प्राप्त होती हैं। [६७३—६७७]

विशुद्धि की कोटियां (श्रेरिएयाँ) चार कही गई हैं—ऐश्वर्य, ज्ञान, वैराग्य श्रौर धर्म । जब सत्त्व, रजसु श्रौर तमसु से धिर जाता है तब प्रकाश ग्रन्धकार में बदल जाता है स्रौर उपर्युक्त ऐश्वर्य स्रादि चारों गुर्ण विपरीत हो जाते हैं। रजसु के श्रावरए से वैराग्य के स्थान पर श्रवैराग्य हो जाता है श्रौर तमसु के श्रावरए। से ऐश्वर्य के स्थान पर अनैश्वर्य, ज्ञान के स्थान पर ग्रजान और धर्म के स्थान पर ग्रधर्म हो जाता है। रजस् ग्रौर तमस् दोनों साथ रहते हैं। जहाँ एक होता है वहाँ दूसरे का होना अवश्यंभावी है। रजस् और तमस् से घिरा हुआ मैल युक्त सत्त्व सर्वया संसार बढ़ाने वाला ग्रौर दु:खों का कारगा होता है । जबकि वही निर्मल सत्त्व शक्ति से परिपूर्ण तथा सुख एवं मोक्ष का कारएा होता है । इस सत्त्व को निर्मल बनाने के लिये ही तप, ध्यान, वत श्रादि श्रनेक श्रनुष्ठान बताये गये हैं। यह शुद्ध सत्त्व ही परमदैवी / पारमेश्वरी तत्त्व भी है। सत्त्व-गोचर जो ज्ञान होता है वही यथार्थ ज्ञान है श्रौर इसके श्राक्षय में जिस श्रद्धा का पालन किया जाता है वही वास्तविक श्रद्धा है। इस श्रद्धा को बढ़ाने वाली किया को ही सच्ची किया कहा जाता है और उस सित्कया के मार्ग पर चलने को ही सच्चा मोक्ष मार्ग। जिन महान् सत्त्वों ने शुद्ध बुद्धिपूर्वक सत् तत्त्व को पहचान लिया है, वे मेरु के समान निष्कम्प/निश्चल चित्त वाले हो जाते हैं, उनको किसी प्रकार की भ्राँति, शंका या घबराहट नहीं होती । जो मृढ़ लोग शुद्ध-तत्त्व मार्ग से भ्रष्ट होकर जहाँ-तहाँ भ्रमए। कर रहे हैं, इधर-उधर भटक रहें हैं, उन पर महान कृपा कर शुद्ध बुद्धि वाले महान सत्त्व उन्हें सत्य मार्ग बताते हैं, श्रौर उन्हें भटकने से बार-बार रोकते/टोकते हैं। मैंने तुम्हारे समक्ष संक्षेप में ग्रत्यन्त प्रशस्ततम सत्त्व का वर्णन किया । महान योगी इसी सत्तव का निर्णय कर अपने विशाल कार्यों को कियान्वित करते हैं । [ ६७६–६६६]

जैसे शुद्ध सत्त्व अविचल, एक और प्रमाणिसिद्ध है वैसे ही मोक्ष भी अविचल, एक ग्रौर प्रमाणिसिद्ध है। यह अत्यन्त स्राह्मादकारी, सुन्दर ग्रौर सुसाध्य है। ग्रनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त ग्रानन्द ग्रौर अनन्त वीर्य वाली, अमूर्त, एक ही रूप वाली ग्रात्मा का निज स्वरूप में रहना ही मोक्ष है। यही मोक्ष का लक्षण है। फिर उसे संसिद्धि, निर्वृत्ति, शान्ति, शिव, अक्षय, अन्यय, अमृत, ब्रह्म, निर्वाण या अन्य किसी भी नाम से पुकारा जाय, पर ये सब मोक्ष को ही ध्वनित करते हैं [८८६-८६१]

ये सभी प्रकार के कर्त्तव्य लेक्याशुद्धि के लिए ही हैं, लेक्याशुद्धि मोक्ष के लिये है और मोक्ष उपर्युक्त विरात लक्षरा वाला है। ग्रथित् जिससे ग्रात्मा निज-स्वरूप में स्थित हो वही मोक्ष है ग्रौर ग्रात्मा को निज-स्वरूप में स्थित करने वाली लेक्याशुद्धि मोक्ष का काररा है। लेक्याशुद्धि की विशेषता या ग्रल्पता के काररा देवगित या मनुष्य जन्म में ग्रानुषंगिक रूप से जिन सुखों की प्राप्ति होती है, उन्हें भी मोक्ष-प्राप्ति के लिये त्याग करने योग्य कहा गया है। [ ६६२ – ६३]

सद्देव ग्राँर सद्धमं को प्रकट करने वाले सत्-शास्त्र इसी प्रकार के मोक्ष का प्रतिपादन करते हैं। जो शास्त्र इष्ट (ग्रनुमान, प्रमाएग) से, इष्ट (ग्रागम प्रमाएग) से ग्रबाधित हो ग्रौर जो सर्व प्रमाएगों से प्रतिष्ठित हो ऐसा एक ही शास्त्र सर्वत्र व्यापक है। ऐसे शास्त्र को ही व्यापक शास्त्र माना गया है। यह उस एक शास्त्र का भावार्थ कहा गया है जिसमें विशेष प्रकार के भाव व्याप्त हैं, उन्हें समभ कर ग्रपनी इच्छानुसार विविध शब्दों में गूंथा गया है। उसे वैष्णाव, ब्राह्मएग, माहेश्वर, बौद्ध या जैन किसी भी नाम से कहा जा सकता है। जब तक इसके मूल भाव का नाश न हो तब तक शब्दों के परिवर्तन से कोई अन्तर नहीं ग्राता। विद्वान् पुष्प तो ग्रथं देखकर ही प्रसन्न होते हैं, उसके ग्रान्तरिक भावार्थ का विचार करते हैं, वे मात्र शब्द या नाम का ग्राग्रह नहीं रखते। किसी गुएगहीन मनुष्य को देव कहने मात्र से वह देव नहीं बन जाता, यदि देव शब्द से सम्बोधित करने मात्र से वह मनुष्य प्रसन्न होता है तो उसे मूर्ख ही समभना चाहिये। [ ६६४-६६ ]

ऐसी अवस्था में भी यदि अन्य दार्शनिक अपने-अपने दर्शन को व्यापक कहते हैं तो कहने दीजिये, इसमें भगड़ने की अथवा विवाद करने की कोई आवश्यकता नहीं है। हे पुण्डरीक महामुने! मोह के कारण जिनकी बुद्धि पर आवरण आ जाता है उनकी दिल्ट में विकार पैदा हो जाता है। वास्तव में तो दर्शन एक ही है, पर ऐसे विकारअस्त लोग ही दर्शन के अनेक भेद करते हैं, जो सचमुच कूठा मोह है।\* जब प्राणी की बुद्धि पर से यह व्यामोह का पर्दा हट जाता है तब उसे सभी वस्तुएँ सद्बुद्धिगोचर होती हैं और जब उसे सद्दर्शन का भान हो जाता है तब उसमें थोड़ी सी भी भेद-बुद्धि नहीं रहती। शुद्ध दर्शन में भेद-बुद्धि को कोई स्थान नहीं है। [६००-६०२]

सभी वादी ब्रात्मा के ब्रस्तित्व को स्वीकार करतें हैं। जो ब्रात्मा मोहनीय कर्मरूपी मैल से युक्त हो वह मोक्ष-मार्ग को देख या जान नहीं सकती। जब ब्रांख में मैल होता है तब स्पष्टतः वस्तु का दर्शन नहीं होता। इसी प्रकार जब ब्रात्मा के कर्म-मल का नाश होता है तभी उसे यथास्थित मोक्षमार्ग दिखाई देता है। ऐसी ब्रात्मा चाहे जहाँ रहे, उसे स्वतः ही मोक्ष-मार्ग दिखाई दे जाता है। ऐसी स्थिति में प्रार्गी परमार्थ को प्रकट करने वाले सद्दर्शन को स्पष्ट देखता है और ब्रपने भूठे ब्राग्नह को छोड़ देता है। मनीषियों ने इसी स्थिति को भटके हुए को मार्ग पर लाना कहा है। विद्वानों का मत है कि जो प्रार्गी मूर्ख हो, गुरादोष की परीक्षा न कर सकता हो, ज्ञान-शून्य हो, ऐसा प्रार्गी सिद्धान्त रूप विषम दुरूह ज्ञान को कैसे प्राप्त कर सकता है? वस्तुतः मैं ब्रच्छा तू खराब, मेरा दर्शन ब्रच्छा तेरा खराब, यह सब बोलना/ मानना ब्रौर ऐसी बातें करना तो स्पष्टतः मत्सर/देष का खेल है।

[003-603]

<sup>🐙</sup> দূচে ও६७

ग्रधिक क्या कहूँ ? इस लोक में जितने भी प्राणी यथावस्थित दिष्ट वाले हैं, वे सभी इस तात्त्विक शुद्ध दर्शन के ग्रन्तर्गत ग्रा जाते हैं। ऐसे विशाल दर्शन में रहने वालों का तेरा-मेरा तो नष्ट ही हो जाता है, ग्रतः वे किसी प्रकार का वाद-विवाद करते ही नहीं। कभी बाद करना भी पड़े तो वे सब को समानता प्रदान करते हैं, सब के ग्रन्दर गहराई में रही हुई एकरूपता का भान कराते हैं। कुछ प्राणियों का कर्म-मल नष्ट नहीं होने से वे विपरीत दिष्ट वाले होते हैं, जिससे मात्सर्य ग्रौर ग्रभिमान में ग्राकर वे ग्रपने दर्शन को ही व्यापक बताते हैं, उसी को सर्वव्यापक कहलवाने का दावा करते हैं। ऐसे जन्मान्य तुल्य मनुष्यों को तो उत्तर न देना ही ग्रच्छा है, ग्रथवा यदि संभव हो तो ऐसे लोगों को तत्त्वमार्ग पर लाने का प्रयत्न करना चाहिये। इस ससार में मोह को नष्ट करने के समान ग्रन्य कोई महत्तम उपकार नहीं है।

[ ६०५-६११ ]

पुण्डरीक ! तूने पूछा कि अन्य दार्शनिक अपने दर्शन को व्यापक बताते हैं, उसका क्या उत्तर है ? उसी विषय में मैंने तुभे ऐसा उत्तर बताया है कि जिसका कोई प्रतिघात न हो, कोई काट न कर सके । बात ऐसी है कि जैन-दर्शन में दिष्टवाद नामक बारहवां ग्रंग-शास्त्र है जो समुद्र के समान विशाल है, इस में सभी नयों (दिष्टयों) का समावेश है । इस सागर में कुदिष्ट रूपी निदयां भी आकर मिल जाती हैं, यह सब तू इससे स्पष्ट समभ सकेगा । जब तू इसका अभ्यास करेगा तब तेरे समस्त सन्देहों का विलय/नाश हो जायेगा और तुभे पूर्ण विश्वास हो जायगा कि सर्वज्ञ महाराज के वचनों से अधिक श्रेष्ठ कोई वचन नहीं है । [६१२–६१४]

इस प्रकार समन्तभ्रद्राचार्य ने पुण्डरीक मुनि के प्रश्नों का विस्तारपूर्वक समाधान किया ।

# २० मोक्ष-गमन

#### समन्तभद्र का मोक्ष-गमन

सैद्धान्तिक रहस्यों के ज्ञाता आचार्य समन्तभद्र की वाणी से पुण्डरीक मुनि के समस्त संदेह नष्ट हो गये। वे क्रमशः द्वादशांगी के पारगामी विद्वान् बने। आचार्य समन्तभद्र की कृपा से अनन्त गम-पर्याय युक्त सभी भावों को विस्तार पूर्वक जान गये। उन्होंने गहन अभ्यास एवं चिन्तन-मनन द्वारा आगम के रहस्य ज्ञान को हृदयंगम किया। फिर आचार्यश्री ने इन्हें द्वादशांगी सूत्र की व्याख्या करने और गच्छ संभालने की आज्ञा दे दी। अपने आचार्य पद का स्थान पुण्डरीक मुनि को देते हुए समन्तभद्रा-चार्य अत्यन्त प्रसन्न हुए। अपने पीछे शासन के रक्षक की स्थापना कर, योग्य व्यक्ति को उसके योग्य पद पर स्थापित कर वे अपने कर्त्तव्य से उऋग्रा हुए और मन में संतुष्ट हुए। पुण्डरीक मुनि को आचार्यपद पर प्रतिष्ठित करने की प्रसन्नता में आठ दिन तक देवों और मनुष्यों ने विधि पूर्वक एवं आनन्द से देव और संघ की पूजा-भित्त की। \* अन्त में समन्तभद्राचार्य ने अपने शरीर रूपी पिजर को त्याग कर, कृतकृत्य होकर मोक्ष प्राप्त किया। [११४-१०]

## पुण्डरीक का मोक्ष गमन

इसके पश्चात् पुण्डरीक ग्राचार्य की भी प्रगति होने लगी। पहले उन्हें ग्रविध्ञान प्राप्त हुत्रा ग्रौर बाद में मन: पर्यव-ज्ञान भी प्राप्त हो गया। पुण्डरीकसूरि शासनदीपक बने। जैसे सूर्य ग्रपने प्रकाश से कमलों को विकसित करता है वैसे ही उन्होंने ग्रपने उपदेश रूपी किरणों के तेज से भव्य प्राणियों की महामोह रूपी निद्रा को उड़ा दिया ग्रौर उन्हें जाग्रत कर दिया। लोगों के उपकार को ध्यान में रखकर ही उन्होंने एक देश से दूसरे देश में बिहार किया, ग्रपनी साधुचर्या में स्थिर रहे, निरितचार चारित्र का पालन किया ग्रौर ग्रनेक गुण-विभूषित शिष्य समुदाय को संगठित किया। उन्होंने दान, शील, तप ग्रौर भाव रूपी धर्म के चारों पायों का जीवन में कमशः पालन किया। जीवन के प्रथम भाग में त्याग किया, दूसरे भाग में शील (ब्रह्मचर्य) का पालन किया। जीवन के प्रथम भाग में त्याग किया, दूसरे भाग में शीन (ब्रह्मचर्य) का पालन किया। इस प्रकार धर्म-जीवन के चारों विभागों का ग्राचरण कर, दिन की ग्राकृति को धारण करने वाले इस जीवन को भव्य रूप से व्यतीत करते हुए जिनशासन को प्रकाशित किया। सूर्य रूप पुण्डरीकाचार्य ने जीवन के सन्ध्या काल में ग्रपने जीवन का ग्रन्त निकट जान कर संलेखना (ग्रन्तिम ग्राराधना) ग्रंगीकार कर ली। [६२१-६२५]

**<sup>≉</sup> पृष्ठ ७**६≍

४२७

ग्रन्तिम ग्राराधना के समय को निकट जानकर पहले उन्होंने ग्रपने शिष्य-रत्न धनेश्वर को स्वकीय स्थान पर ग्राचार्य पद पर स्थापित किया। धनेश्वर मुनि उच्च क्रियाग्रों के ग्रभ्यासी थे। योग-क्रियाग्रों के पालक थे ग्रौर सभी ग्रागमों के गीतार्थ/निष्णात थे। क्रिया ग्रौर ज्ञान में पारंगत शिष्यरत्न को ग्राचार्य पद पर स्थापित कर ग्राचार्य पुण्डरीक कृतकृत्य हुए। [६२६]

फिर श्राचार्य ने धनेश्वर को श्रनुज्ञा प्रदान कर, ग्रपने सामने सब से ग्रागे विठाकर गच्छ का भार सौंपा ग्रौर श्रनुशासनात्मक निर्देश दिया—

हे महाभाग्यशालिन् ! यह जिनागम संसार रूपी महापर्वतों को भेदने में वज्र के समान है, पर वह बड़ी कठिनाई से सीखा जाता है। तुमने इसे सीखा है, स्रतः तुम धन्यवाद के पात्र हो। ग्राज तुम्हें जिस पद का भार सौंपा गया है वह संसार में सब से उत्तम सत्सम्पदाश्रों का पद है, महास्थान है। यह श्रात्मसंपत्तियों का सर्वोच्चतम पित्रत्र स्थान है श्रोर पहले भी कई महासत्त्वधारी धीर-वीर-पुरुष इसको सुशो-भित कर चुके हैं। हे वत्स ! यह पद भाग्यशाली को ही दिया जाता है। जो महासत्त्व इस पद-भार को संभालता है, वह धन्य है। ऐसे भाग्यवान प्राणी इस पद को प्राप्त कर संसार से भी पार उतर जाते हैं। [६२७-६३०]

यह समस्त मुनिपुंगवों का समूह संसार-श्रटवी से घवराकर श्रव से तेरी शरण में है। तू इतना सक्षम है कि तू इन्हें संसार-ग्रटवी से पार उतार सकता है, इसीलिये ये मुनि तेरी शरण में श्राये हैं। [६३१]

भाग्यशाली प्राणी स्वयं परमैश्वर्य युक्त निर्मल गुरापुञ्जों को प्राप्त कर संसार से त्रस्त प्राणियों की रक्षा करते हैं। उन्हें संसार-भय से मुक्त करते हैं। ये संसारी जीव सचमुच भाव-रोग से पीड़ित हैं और तू यथार्थ भाववैद्य/भिषग्वर है, अतः तुभे इन उत्तम संसारी जीवों को भाव-व्याधि के दुःख से प्रयत्नपूर्वक छुड़ाना चाहिये। जो गुरु स्वयं चारित्र और किया में अप्रमादी होता है, परोपकार में उद्यमी होता है, मोक्ष पर दढ़ लक्ष्य वाला होता है और संसार-बन्दीगृह से निःस्पृह होता है वही अन्य प्राणियों को दुःख और व्याधि से छुड़ा सकता है।

तू इस स्थान/पद के सर्वथा योग्य है और तुभे ऐसी प्रेरणा करना कल्प है/ शास्त्र की ग्राज्ञा है। इसीलिये मैंने तुभे इतना प्रेरित किया है। संक्षेप में तुभे ग्रपने गच्छािघपति पद के योग्य सदा प्रयत्न करते रहना चाहिये। [१३२–१३४]

श्राचार्य पुण्डरीक के उपर्यु क्त श्रनुशासनात्मक निर्देश को धनेश्वरसूरि नत-मस्तक होकर विनयपूर्वक सुनते रहे । तत्पश्चात् पुण्डरीकाचार्य ने श्रपनी दिष्ट श्रपने शिष्यों की तरफ घुमाई श्रौर कहा—हे शिष्यों! तुम सब को यह ध्यान रखना चाहिये कि धनेश्वरसूरि तुम्हें संसार-सागर से पार उतारने के लिये सचमुच एक सुदढ़ जहाज के समान है । यदि तुम्हें सागर से पार उत्तरना है तो इस जहाज को कभी भी मत छोड़ना । तुम्हें सदा इनके श्रनुकूल बनकर रहना चाहिये, कभी भी इनके प्रतिकूल कोई कार्य नहीं करना चाहिये। सदा इनकी श्राज्ञा का पालन करना चाहिये, जिससे कि तुम्हारा गृह त्याग जैसा महान कार्य \* सफलता को प्राप्त हो। यदि तुम इनकी ग्राज्ञा का उल्लंघन करोंगे, या ग्राज्ञा के प्रतिकूल चलोंगे तो वह जगत्वन्धु तीर्थंकर भगवान् की ग्राज्ञा का उल्लंघन माना जावेगा। तुम जानते ही हो कि भगवान् की ग्राज्ञा के उल्लंघन से इस भव तथा परभव में तुम्हें ग्रनेक प्रकार की विडंबनायें प्राप्त होंगी, ग्रतः सदा इनकी ग्राज्ञा में ग्रीर इनके ग्रनुकूल ही रहना। 'कुलबधु न्याय' से ग्रार्थात् जैसे कुलबधु किसी भी प्रकार की स्खलना के कारण सास, समुर, पित ग्रादि से तिरस्कृत होने पर भी ससुराल ग्रीर पित के चरणों को नहीं छोड़ती वैसे ही तुम्हें नियंत्रण में रखने के लिये यदि गुरु कुछ कटूक्ति भी कह दें तब भी तुम्हें जीवनपर्यन्त इनके चरण-कमलों को नहीं छोड़ना चाहिये, कभी इनका ग्रनादर नहीं करना चाहिये।

जो भाग्यशाली गुरु-चरणों की सर्वदा सेवा करतें हैं वे ही वास्तव में सच्चे ज्ञान के पात्र हैं ! ऐसे मुनियों का दर्शन निर्मल ग्रौर चारित्र निष्प्रकम्प/स्थिर होता है । [१३६–१४१]

शिष्यों ने सिर भुका कर सद्धर्माचार्य के वचन स्वीकार किये ग्रीर पुन:-पुन: गुरु महाराज को वन्दन किया । इस प्रकार ग्रपने कर्त्तन्य को पूर्ण कर पुण्डरीकसूरि गरा का त्याग कर किसी श्रेष्ठ पर्वत की गुफा में चले गये । [१४२–१४३]

गुफा में पहुँच कर वे स्थिर हो गये। महान् तपस्या के अनुष्ठान से उनके शरीर का रक्त-मांस सूख गया और अस्थिपंजर मात्र रह गया। फिर भी धैयंवान मनस्वी महिष ने परिषह सहन करने के लिये स्वयं को एक शुद्ध शिला पर स्थिर कर दिया। फिर उन्होंने भावपूर्वक पंच परमेष्ठी मंत्र का स्मरण प्रारम्भ किया। चित्त को नमस्कार मंत्र में एकाग्र कर, हृदय में सिद्धों की स्थापना कर, दिष्ट को इधर-उधर से हटाकर प्रिणिधान धारण किया। धर्मध्यान और शुक्लध्यान के हेतुभूत इस प्रिणिधान को इन महान भाग्यवान आचार्य ने अत्यन्त विशुद्ध बुद्धिपूर्वक और तीव संवेग के साथ स्वीकार किया। इस प्रिणिधान में उन्होंने निम्न चिन्तन किया:—

ज्ञान, दर्शन, चारित्र ग्रौर वीर्य को प्राप्त करने में तत्पर मेरी ग्रन्तरात्मा एक ही है, मात्र वही मेरी है, इसके ग्रितिरक्त ग्रन्य सभी का मैंने त्याग कर दिया है। राग, द्वेष, मोह ग्रौर कषाय रूपी मैल को घोकर मैं विशुद्ध हो गया हूँ। ग्रब मैं सच्चा स्नातक हो गया हूँ। सभी जीव मुफ्ते क्षमा करें, में सभी जीवों को क्षमा करता हूँ। मेरी ग्रात्मा ग्रब वैर-विरोध रहित होकर ग्रत्यन्त शान्त ग्रौर क्षेत्रज्ञ हो गई है। ग्रभी तक मैंने किसी भी बाह्य वस्तु को ग्रपनी समक्त कर ग्रहरण करने की भूल की हो, उसका ग्रब मैं त्याग करता हूँ। [१४४-१५०]

महान् तीर्थंकर भगवान् (ग्ररिहन्त), पापरिहत सिद्ध भगवान्, विशुद्ध सद्धर्मं ग्रीर साधु मेरा मंगल करें । त्रैलोक्य में मैं इन चारों (ग्ररिहन्त, सिद्ध, साधु ग्रीर प्रस्ताव ८ : मोक्ष-गमन ४२६

सद्धर्म) को ही सर्वोत्तम रूप से श्रंगीकार करता हूँ। भवभीरु (संसार से भयभीत) होकर मैं इन चारों की शररा ग्रहरा करता हूँ [६५१-६५२]

मैं सभी कामनाओं से निवृत होता हूँ। मेरे मन के विकल्पजालों का मैं निरोध करता हूँ। ग्रब मैं सभी प्रारिएयों का बन्धु हूँ ग्रौर सभी स्त्रियों का पुत्र हूँ। सर्व प्रकार के मन, वचन काया के योगों का निरोध करने वाली शुद्ध सामायिक को प्रब मैंने ग्रहण कर लिया है। मैंने मन, वचन, काया की सभी चेंघ्टाओं का त्याग कर दिया है। हे परमेश्वर ! हे महान् उदार सिद्धों! ग्राप ग्रपनी कृपा-दिष्ट इधर कीजिये, ग्रपनी करुणा-दिष्ट मुक्त पर डालिये। ग्रभी मुक्त में प्रकर्ष संवेग उत्पन्न हुग्रा है, ग्रत: हे प्रभो ! मेरे द्वारा इस भव में या श्रन्यत्र कभी भी कोई बुरा ग्राचरण हुग्रा हो तो मैं उन सब की पुन:-पुन: निन्दा करता हूँ।

मैं समस्त उपाधि से विशुद्ध हो गया हूँ, ऐसा मैं इस समय मानता हूँ । श्रागे सत्य-तत्त्व को तो केवली भगवान् ही जानते हैं । [६५३–६५६]

मैं संसार-प्रपञ्च से विलग हो गया हूँ। इस समय मुक्ते एक मात्र मोक्ष की लगन लगी हुई है। जन्म-मरण का सर्वथा नाश करने वाले जिनेश्वर देव को मैंने मेरी ग्रात्मा को समर्पित कर दिया है। इन महात्माग्रों को सद्भाव पूर्वक मेरा चित्त ग्रापित है। ग्रब वे इस समय ग्रपनी शक्ति से मेरे समस्त शेष कर्मों का नाश करें। [१४७-१४८]

इस प्रकार प्रिश्चान एवं ग्रालोचना पूर्वक पुण्डरीक महात्मा ने शरीर के ममत्व का त्याग कर, नि:संग होकर एक शिला-खण्ड पर पादपोपगम (वृक्ष की तरह निश्चल होकर) ग्रनशन धारगा किया।

पादपोपगम की स्थिति में विराजमान पुण्डरीकाचार्य को उस समय देवों श्रौर ग्रसुरों की ग्रोर से ग्रनेक भीषणा उपसर्ग हुए जिनको उन्होंने शान्तिपूर्वक ग्रपने श्रांतरिक तेज से सहन किया। पशु-पक्षी श्रौर मनुष्यों के उपसर्ग भी उन्होंने उसी धैर्य से सहन किये।

इसके पश्चात् धर्म-ध्यान द्वारा उन्होंने स्रपने स्रनेक कर्मों का नाश किया और शुक्लध्यान धारण किया और अपने वीर्य (सत्त्व) रूपी स्रग्नि के बल से समग्र तथा कर्मजालों को भस्मीभूत कर दिया। शुभ ध्यान की वृद्धि होते-होते क्षपक श्रेणी पर स्रारूढ़ होकर चारों घाती कर्मों को नष्ट कर स्रनन्त वस्तुक्षों के दर्शक केवलज्ञान को प्राप्त किया। [६५६-६६३]

उस समय उनके गुर्गों से भ्राकर्षित होकर उनकी पूजा करने के लिये चारों प्रकार के देवता वहाँ एकत्रित हुए। किन्नरगरा मधुर स्वर में गाने लगे, श्राकाश में देव-दुन्दुभि बजाने लगे, देवांगनायें नृत्य करने लगीं, देवगर्गों ने चारों तरफ के रज (कचरे) को साफ कर सुगन्धित जल ग्रौर मनोहर पुष्पों की वृष्टि की। चारों तरफ की दिव्यगन्ध से स्नाकिषत होकर भौरों के भुंड वहाँ गुंजारव करने लगे जिससे वह प्रदेश क्षणमात्र में अति रमणीय श्रौर सुगन्ध से महक उठा। भिक्तरस में लीन देवों ने चन्दन का केवली के शरीर पर लेप किया, दिव्य धूप से सुवासित किया श्रौर श्रपने तेजस्वी देदी प्यमान मुकुट युक्त सिरों को मुनीश्वर के चरणों में भुकाकर उनकी स्तुति करने लगे तथा पाप-शुद्धि के लिए उनकी चरण-रज को स्रपने मस्तक पर लगाकर स्रपना स्रहोभाग्य मानने लगे।

इस प्रकार देवगण अतिशय प्रमोदपूर्वक मुनीश्वर के समक्ष खड़े थे तभी उन्होंने समुद्घात (एक साथ प्रबल वेग से कर्मों का नाश) ग्रवस्था को प्राप्त किया। क्षरामात्र में समुद्घात द्वारा ग्रशेष कर्मों का समीकरण करते हुए तीनों योगों का निरोध करने लगे।

क्रमशः चौदहवें गुरास्थान पर पहुँचकर, शरीर के योग का भी निरोध कर, शैलेशी अवस्था को प्राप्त हुए । शैलेशीकरण कर अन्तर्मु हूर्त में परमपद मोक्ष प्राप्त किया ।

उस समय देवतास्रों ने उनकी विशेष रूप से महापूजा की ग्रौर ग्रपने कर्त्तव्य का पूर्णतया पालन करते हुए ग्रत्यन्त ग्रानन्दपूर्वक ग्रपने पापों को नष्ट कर ग्रपने-ग्रपने स्थान को गये। [६६४–६७३]

### महाभद्रा का मोक्षगमन

देवी महाभद्रा साध्वी ने भी प्रवित्तिनी के योग्य ग्रपने कर्त्तव्य को पूरा किया ग्रौर कमशः प्रगति करती हुई क्षपक क्षेग्गी पर श्रारूढ होकर सर्व कर्मों को भस्मीभूत कर मोक्ष पवारी । इन्होंने भक्तपरिज्ञा ग्रनशन (खाने-पीने का त्याग, पर चलने-फिरने का त्याग नहीं) द्वारा मोक्ष प्राप्त किया। [१७४]

## मुललिता का मोक्षगमन

सुलिता साध्वी ने पूर्व-वर्गित अनेक प्रकार के तप किये, परिगामस्वरूप जैसे रत्न खार से निर्मल हो जाता है वैसे ही उनका चित्तरत्न अधिक निर्मल होता गया। अन्त में अरीर रूपी पिजरे को छोड़कर कर्मों का क्षय कर इन्होंने भी भक्त-परिज्ञा अनशन द्वारा मोक्ष प्राप्त किया। [१७५-१७६]\*

## श्रीगर्भ का देवलोक-गमनः सामान्य प्रगति

श्रीगर्भ राजा तथा ग्रन्य तपोधन साधुग्रों ने भी अनेक प्रकार के तपों की श्राराधना की श्रौर अन्त में देवलोक गये। सुमंगला श्रादि साध्वियाँ भी देवलोक में गईं।

अधिक क्या ? संक्षेप में कहा जाय तो मनोनन्दन उद्यान में जितने भी प्राणी समन्तभद्राचार्य के चरणों के निकट ग्राये थे ग्रौर जिन्होंने ग्रनुसुन्दर का प्रस्ताव ५: उपसंहार ४३१

चरित्र सुना था उन सब की ग्रन्तरंग प्रगति हुई। जिन्होंने दूर रहकर, विस्मित होकर मात्र कुतूहल से उपदेश सुना था उनका भी कल्याए। हुग्रा। जिन-जिन भव्य प्रारिएयों ने यह कथा सुनी उनका मन भी निश्चिततया भव प्रपञ्च से विरक्त हुग्रा, थोड़े बहुत ग्रंश में उन्हें भी वैराग्य प्राप्त हुग्रा। इसके परिएणामस्वरूप कुछ श्रोताग्रों ने दीक्षा ली, कुछ ने गृहस्थ धर्म स्वीकार किया, कुछ ने सम्यक्त्व प्राप्त किया ग्रौर कुछ को संवेग प्राप्त हुग्रा। [१७७-१८]

#### 4374

# २१. उपसंहार

हे भव्यपुरुषों ! मैंने ग्रापको महान् पुरुषों का यह वृत्तान्त सुनाया जिसे ग्रापने भावार्थ सहित सुना/समभा । यदि ग्राप इसे सम्यक् रीति से समभ गये हैं, तो ग्रापको भी इसके श्रनुसार श्रनुष्ठान/ग्राचरण करना चाहिये, जिससे कि इस प्रसंग में किया गया मेरा परिश्रम भी सफल हो । एक विशेष बात, मैंने इस ग्रन्थ में जो वृत्तान्त प्रस्तुत किया है, वह प्रायः सभी संसारी जीवों पर समान रूप से लागू होता है, तब स्वयं के चरित्र से मिलते चरित्र को सुनकर भी यदि ग्राप उसे जीवन में उतारने में विलम्ब करें, उसकी उपेक्षा करें तो वह किसी प्रकार ग्रापके लिए योग्य नहीं कहा जा सकता । [६८२-६८४]

### उपनयों का उपसंहार

कुमार पुण्डरीक इस जम्बूद्वीप स्थित पूर्व महाविदेह क्षेत्रवती सुकच्छ-विजय के शंखपुर नगर में श्रीगर्भ राजा और कमिलनी रानी का पुत्र हुआ। समन्त-भद्राचार्य ने जो शंखपुर के चित्तरम उद्यान में स्थित मनोनन्दन चैत्य में विराज रहे थे तब बालक की पात्रता को देखकर उन्होंने अनेक भव्य पुरुषों के समक्ष कहा था कि 'मनुजगित नगर में अनुकूल बने कर्मपरिगाम महाराजा और काल-परिगाति महारानी के सुमिति या भव्यपुरुष नामक बालक का जन्म हुआ है।' साथ में उन्होंने यह भी कहा था कि 'यह बालक बड़ा होकर समस्त गुगों का आधार सर्वगुण सम्पन्न होगा।' यह बात तो आपके ध्यान में ही होगी।

उपर्यु क्त सभी वृत्तान्त लघुकर्मी भव्य पुरुषों पर समान रूप से घटित होता है। मनुष्य चाहे किसी क्षेत्र, नगर या स्थान में जन्म ले, पर वे सब मनुजगित नगरी में ही रहते हैं। बाह्यदृष्टि से उनके माता-पिता के भिन्न-भिन्न नाम भले ही हों, परन्तु वस्तुतः तो वे सभी कर्मपरिगाम राजा ग्रौर कालपरिगिति रानी के ही पुत्र हैं। फिर उनके कुछ भी नाम क्यों न रखे गये हों, पर उनका सामान्य नाम भव्यपुरुष

ही रखा जाय तो कोई बाधा नहीं स्राती, उचित ही है। स्रौर, उनकी बुद्धि श्रच्छी होने से उन्हें सुमति भी कहा जा सकता है।

सदागम (सर्वज्ञ-भाषित ग्रागम का प्रतिपादक) को पुरुष के ग्राकार में बतलाने वाले श्री समन्तभद्राचार्य ने इसीलिये पुण्डरीक को मनुजगित निवासी लघु-कर्मी सर्वगुरासम्पन्न सुमित/भव्यपुरुष की उपमा प्रदान की है, वह उचित ही है।

जैसे महाभद्रा ने समन्तभद्राचार्य के वचन सुनकर, तुरन्त प्रतिबोधित होकर दीक्षा ग्रहण करली और प्रज्ञाविशाला बन गई, उसी प्रकार संसार में उत्तम पुरुष सर्वज्ञ-प्ररूपित ग्रागम का उपदेश सुनकर तत्त्व का सम्यक् बोध प्राप्त करते हैं ग्रौर उसे प्राथमिकता देते हुए शीघ्र ही साधु बन जाते हैं। परमार्थ से ऐसे पुरुषों को ही प्रज्ञाविशाल (विशाल बुद्धि वैभव वाले) कहा जाता है।\*

सुललिता (अगृहीतसंकेता) को जैसे पूर्व भव के अभ्यास के कारण महाभद्रा से गुराकारी स्नेह-सम्बन्ध हुआ, वैसे ही संसार के कुछ भारीकर्मी जीवों का जब भविष्य सुधरने वाला होता है तब ऐसे भव्य प्रारिषयों का किसी न किसी सुसाधु से अवश्य सम्बन्ध होता है और ऐसा सम्बन्ध उसके गुरा-वृद्धि का काररा होता है। क्योंकि, कल्यारा-मित्र का योग सम्पत्ति को प्राप्त कराने वाला, योग्यता उत्पन्न करने वाला, गुरा-रत्नों की खान भविष्य की कल्यारा-परम्परा को सूचित करने वाला और जैसे अमृत का योग विष को नष्ट करता है वैसे ही कर्मरूपी महाकठिन विष को नष्ट करने वाला होता है।

जैसे महाभद्रा साध्वी ने समन्तभद्राचार्य के माध्यम से अपने उपदेश द्वारा सुलिलता के हृदय में सदागम के प्रति भक्ति उत्पन्न की और पुण्डरीक की धाय बनकर उसका सदागम/ग्राचार्य से परिचय करवाया वैसे ही परिहत में तत्पर सुसाधु ग्राज भी स्वभाव से ही गुरुकर्मी भव्य प्राणियों के प्रति ग्रकृत्रिम स्नेहभाव रखते हैं ग्रीर किसी भी प्रकार उनमें भगवान् के आगमों के प्रति भक्ति उत्पन्न करते हैं। क्योंकि, किसी भी प्रकार यदि एक बार सर्वज्ञ के ग्रागम पर भक्ति उत्पन्न हो जाय तो वह कर्मरूपी कचरे को धोकर साफ करने वाली, जीवरत्न को विशुद्ध बनाने वाली, भव-प्रपंच से मुक्त करने वाली, तत्त्वमार्ग को बताने वाली और परमपद को प्राप्त करवाने वाली होती है।

अनुसुन्दर चक्रवर्ती ने स्वयं को ज्ञान प्राप्त होने के पश्चात् सुललिता और पुण्डरीक को संवेग उत्पन्न कराने हेतु उनके समक्ष अपने संसार-भ्रमण का सम्पूर्ण चरित्र उपमा/रूपक द्वारा विस्तार से सुनाया, वह भी प्रायः सभी जीवों पर समान रूप से घटित होता है।

जब भी कुछ जीव मोक्ष जाते हैं तब वे लोकस्थिति के सार्वजिनक नियोग के अनुसार और कर्मपरिग्णाम की आज्ञा से ही जाते हैं और उतने ही जीव भवितव्यता के वशीभूत होकर ग्रसंव्यावहारिक राशि से बाहर निकलते हैं। फिर भिन्न-भिन्न प्रकार से ग्रनन्त भव-भ्रमए। करते हैं। भटकते हुए बड़ी कठिनाई से उन्हें कभी मनुष्य भव प्राप्त होता है, किन्तु उसे भी वे हिंसा-क्रोध श्रादि दोषों के सेवन में व्यर्थ गंवा देते हैं ग्रीर मोक्ष-साधन के दुर्लभ ग्रवसर को खो देते हैं। कभी-कभी सद्गुरा प्राप्त करने का अवसर मिलने पर नाममात्र की प्रगति करते हैं। यद्यपि दोष-सेवन के परिणामस्वरूप उनकी सामग्री तो नरकगामी होती है, तथापि संयोग से नदी में घिसते-घिसते गोल बने पत्थर के समान सर्वज्ञ-प्ररूपित ग्रागमों में कथित अनुष्ठानों को करते-करते उन्हें सम्यक्ज्ञान प्राप्त होता है। तब वे स्वयं समभते हैं <mark>श्रीर दूसरों को भी सम</mark>भाते हैं कि यह संसार का प्रपञ्च एक नाटक जैसा है। जैसे नाटक में पात्र भिन्न-भिन्न वेष धारए। करता है वैसे ही प्रारगी नये-नये शरीर धाररा करता है। जैसे नर्तक अनेक स्थानों पर जाकर नृत्य करता है वैसे ही यह प्राणी समय-समय पर अनेक योनियों में प्रवेश करता रहता है । जैसे नाटक में अनेक प्रकार के भोंपड़े, घर, बंगले, महल ग्रादि बनाये जाते हैं वैसे ही संसार में देव विमान, भवन स्रादि स्रनेक स्थान होते हैं। जैसे नाटक करने वालों का एक पूरा कुटुम्ब होता है, टोली होती है, वैसे ही संसार में प्राणी के भाई, बन्धु और कूट्म्बियों की पूरी टोली होती है। अत: यह सम्पूर्ण भव-प्रपञ्च नाटक जैसा लगता है। द्रव्य की अपेक्षा से परमार्थतः आत्मा एक ही है और अकेला है, पर मनुष्य आदि गति में\* उसे जो भिन्न-भिन्न नाम, पर्याय रूप से मिलते हैं, वे सब कृत्रिम हैं, भूठे हैं ग्रौर ग्रह्प समय के लिए हैं, अतः विवेकशील प्राशायों को इन पर्यायों पर विश्वास नहीं करना चाहिये। यह भव-प्रपञ्च लोकस्थिति के नियमानुसार होता है, कालपरिएाति के संकेत से होता है और कर्मपरिएगम की सत्ता का ही यह परिएगम है। इसका स्वभाव और भवितव्यता इसी प्रकार की होती है। जीव की स्वयं की भव्यता भी इसमें हेतु रूप रहती है। इस प्रकार लोकस्थिति, काल, कर्म, स्वभाव, भवितव्यता भीर निजभव्यता की परस्पर अपेक्षा से, इन सब कारण-समुदाय के एकत्रित होने पर भव-प्रपंच उत्पन्न होता है। जब भव-प्रपंच के कारएों का परिपाक हो जाता है तब इसी प्रपंच का उच्छेद करने के लिये परमेश्वर की कृपा होती है । परमेश्वर का अनुप्रह निर्मल ज्ञान का हेतु बनता है और इस विशुद्ध ज्ञान के बल से ही आत्मा को यह बोघ होता है कि मुक्ते जो सुख-दु:ख अभी प्राप्त हो रहे हैं, या अभी मुक्ते संसार में रहना पड़ रहा है, ग्रथवा मेरा मोक्ष भी हो सकता है, वह सब परमेश्वर की ब्राजा का पालन न करने और करने से ही होता है। परमेश्वर की आजा का पालन, लेक्याओं (बात्मपरिएाति) की विश्वद्धि ग्रौर उनकी ग्राज्ञा का उल्लंघन ग्रात्मा को मलिन करना है। इस विचार के परिस्णाम स्वरूप वह लेक्या को शुद्ध करने वाले सद्गुणों में प्रवृत्त होता है श्रीर लेश्या को मलिन करने वाले समस्त दोषों से दूर हटता जाता है। इस प्रकार लेश्या को शुद्ध करते-करते अन्त में उस पर पूर्ण विजय

प्राप्त कर श्रलेशी (लेश्या रहित) हो जाता है। फिर श्रपने स्वाभाविक स्वरूप में स्थित होकर स्वयं ही परमेश्वर/परमात्मा बन जाता है।

स्वयं समन्तभद्राचार्य को अनुसुन्दर चक्रवर्ती अर्थात् संसारी जीव का चरित्र प्रत्यक्ष ज्ञात हुआ था और महाभद्रा ने उनके कहने से इसे जाना था। इसी प्रकार सभी संसारी जीवों का चरित्र सर्वज्ञ के आगम को प्रत्यक्ष होता है और सुसाधु जब इसे दूसरों को सुनाते हैं तब प्रज्ञाविशाल (विशाल बुद्धि वाले) इसे स्वयं समभ लेते हैं और उसका प्रतिपादन दूसरों के समक्ष करने में भी स्वयं सक्षम हो जाते हैं।

यह सम्पूर्ण चरित्र सुललिता (ग्रगृहीतसंकेता) को उद्देश्य कर सुनाया गया था, पुण्डरीक ने तो प्रासंगिक रूप से सुना मात्र था। फिर भी वह लघुकर्मी होने से उसने शीघ्र ही इस अनुसुन्दर चक्रवर्ती का जीवन-चरित सुनकर, समभकर, अव-गाहन कर उसे अपने जीवन में कार्यान्वित कर लिया।

इसी प्रकार हे भव्यों ! ग्रागम ग्रौर ग्रनुभव से सिद्ध इस संसारी जीव के चिरत्र को ग्राप भली-भांति समभें, समभ कर उसे चिरत्र/ग्राचरण में उतारें, कषायों का त्याग करें, कर्म ग्राने के मार्ग ग्रास्त्रव के द्वार बन्द करदें, इन्द्रिय-समूह पर विजय प्राप्त करें, समग्र मानसिक मिलनता के जाल को ध्वंस करदें, सद्गुणों का पोषण करें, संसार के प्रपंच/विस्तार का त्याग करें ग्रौर शीघ्र ही शिवालय (मोक्ष) पहुँचे जिससे कि ग्राप भी सुमित (सन्मित वाले) भव्यपुरुष बन जायें।

यदि ग्राप में भव्यपुरुष पुण्डरीक जितनी लघुकमिता न हो तो जैसे सुललिता को बार-बार प्रेरणा दी गई, बार-बार प्रेम पूर्वक समभाया गया, अनेक प्रकार के उपालम्भ दिये गये, पूर्व-भव की स्मृति दिला कर सचेत की गई, तब गुरुकमी होने पर भी वह प्रतिबोधित हुई, वैसे ही ग्राप भी जागृत होकर बोध प्राप्त करें। अन्तर केवल इतना है कि यदि ग्राप इस प्रकार बोध प्राप्त करेंगे तो आपकी गणाना प्रज्ञाविशालों की श्रेणी में नहीं होगी, किन्तु आप भी अगृहीतसंकेता के नाम से पुकारे जायेंगे। यह अवश्य है कि गुरु महाराज को आपको प्रतिबोध देने में कण्ठशोषणा अधिक करना पड़ेगा, उन्हें बहुत कठिनाई उठानी पड़ेगी। पर, यह तो निश्चित है कि वे आपको प्रतिबोध देंगे और अन्त में आप अवश्य प्रतिबोध प्राप्त करेंगे।

जिस प्रकार सुलिता को सदागम के ऊपर बहुमान हुन्ना ग्रीर उस बहुमान के प्रभाव से सुलिता को स्वयं के दुश्चरित पर पश्चात्ताप हुन्ना, सद्गुणों पर पक्ष-पात/ग्राकर्षण हुन्ना, फलस्वरूप उसके सकल कर्ममल का नाश हुन्ना वैसे ही ग्रापको भी सदागम/सर्वज्ञागम पर तदनुरूप अन्तः करणपूर्वक बहुमान रखना चाहिये जिसके परिणामस्वरूप ग्रापको भी विशिष्ट सत्तत्त्व-बोध प्राप्त हो।

जिस प्रकार श्रेयांस कुमार और ब्रह्मदत्त चकवर्ती को जातिस्मरण ज्ञान हुन्ना, जिससे वे पूर्वभवों के बारे में जान सके, उसी प्रकार संसारी जीव अनुसुन्दर चकवर्ती स्नादि को भी जातिस्मरण ज्ञान हुन्ना। जाति-स्मरण ज्ञान के फलस्वरूप उसने अपने पूर्वभवों की संसार-भ्रमण की सारी स्नात्मकथा स्वयं कहीं। यह जास्त्र

प्रस्ताव ६ : उपसंहार ४३५

की आज्ञानुसार और युक्तियुक्त ही है; \* क्योंकि आगम में मितज्ञान की वासना असंख्य काल तक रहती है, ऐसा कहा गया है। शास्त्र में ऐसा एक भी वचन या उदाहरण नहीं है जिसमें यह बताया गया हो कि मितज्ञान की वासना असंख्य काल तक नहीं रह सकती। अनेक भवों के बाद भी यह वासना रह सकती है, अत: अनुसुन्दर ने अपने भव-भ्रमण की कथा स्वयं कही इसमें कोई विरोध नहीं है। [६८६–६८७]

### ग्रन्थ का भावार्थ

प्रारम्भ से अन्त तक इस ग्रन्थ का भावार्थ निम्न है :--

इस संसार में ऐसी एक भी दुर्लभ वस्तु नहीं है जो कुशल-कर्म/पुण्य के विपाक के फलस्वरूप नहीं मिल सकती हो। पुण्य के प्रताप से सभी प्रकार के भोग श्रौर विपुल सुख प्राप्त हो सकते हैं, तथापि बुद्धिमान लोग शमसुख (शान्ति के साम्राज्य) को प्राप्त करना ही श्रोधस्कर समभते हैं। [६८८]

मनुष्य चाहे जितने उच्च पद पर पहुँच जाय, उच्चता की पराकाष्ठा प्राप्त करले, पर यदि वह पाप-कर्मों को ग्रपना शत्रु न समभे तो वे प्रबल हो जाते हैं ग्रौर तब दे प्राणी को इस भयंकर संसार-समुद्र में देग से धकेल देते हैं। [६८६]

प्राणी ने यदि नरक में जाने योग्य भयंकर प्रशुभ पाप-कर्म संचित किये हों, तदिप यदि वह सदागम-बोध-परायण होकर क्षणभर भी पुण्य या शुभकर्म करे तो श्रन्त में वह पाप रहित होकर मोक्ष भी जा सकता है। [६६०]

इस वस्तुस्थिति को समभकर यथाणक्य शीद्रातिशीद्र मन के मैल को निकाल कर दूर फेंक दीजिये। मन के मैल को निकाल कर सदागम की सेवा करिये, जिससे सद्ग्रागम के श्राधार पर श्राप भी श्रनुसुन्दर चक्रवर्ती की भांति मोक्ष प्राप्त कर सकें। [६६१]

एक विशेष बात यह भी है कि अनुसुन्दर चक्रवर्ती कर्ममल के वशीभूत हुआ, जिससे उसे अनन्त भव-भ्रमण करना पड़ा। उसके बृत्तान्त को कथा में इसलिये मूं था गया कि प्राणियों की बुद्धि विकसित हो और उन्हें अपनी वस्तुस्थिति का ज्ञान हो जाय। [६६२]

विशेष ध्यान देने योग्य बात यह है कि जैसे अनुसुन्दर चक्रवर्ती को जिस पद्धित से अनेक भव करने पड़े उसी प्रकार प्रत्येक प्राणी को भी करने पड़ें, यह आवश्यक नहीं है। क्योंकि, बहुत से प्राणियों ने एक ही भव में एकबार ही जिनेन्द्र-मत को प्राप्त कर उसी भव में मोक्ष प्राप्त किया है। कुछ प्राणियों ने जैनेन्द्र-मत की प्राप्ति करने के बाद तीसरे या चौथे भव में मोक्ष प्राप्त किया है। अनुसुन्दर ने जो-जो अनुष्ठान किये वे अनुष्ठान भिन्न-भिन्न रूप में करके भी अनेक भव्य जीव मोक्ष गये हैं।

भिन्न-भिन्न प्राणियों की भव्यता ग्रलग-ग्रलग होती है ग्रौर ग्रपनी-ग्रपनी योग्यता के ग्रनुसार वे ग्रपने संसार का क्षय करते हैं, ग्रतः संसार से पार उतरने के लिए मूल ग्राधार प्राणी की ग्रपनी भव्यता ही है। [१९३–१९४]

भव्यों ! यदि म्रापको इस कथा के गूढार्थ/ग्रान्तरिक भावार्थ को मन में धारण करना हो, कथा के रहस्य को समभना हो तो संक्षेप में इस परमाक्षर मूल-मन्त्र को ग्रपने हृदय-पटल पर ग्रंकित करलें।

इस संसार में जिनागम/जिन-मार्ग को प्राप्त कर सुमेधा वाले प्रत्येक मनुष्य को जैसे भी हो सके, जितना भी हो सके, उतना कर्ममल का विशोधन करना चाहिये, पाप को ढूंढ़-ढूंढ़ कर निकाल फेंकना चाहिये। [११४]

## प्रस्ताव का उपसंहार

एतिनः शेषमत्र प्रकटितमिखलैयुं क्तिगर्भें वेचोभिः, प्रस्तावे भावसारं तदिखलमधुना शुद्धबुद्ध्या विचिन्त्य। भो भव्या! भाति चित्ते यदि हितमनघं चेदमुच्चैस्तरां व--स्तत्त् र्णं मेऽनुरोघाद् विदितफलमलं स्वार्थसिद्ध्यै कुरुध्वम्।। ६६६ ।।

इस प्रस्ताव में मैंने युक्तिपूर्ण वचनों से जो-जो वृत्तान्त/घटना कही है वह समस्त भावार्थों/निष्कर्षों से परिपूर्ण है। हे भव्य प्रािएयों ! इन सब पर शुद्ध बुद्धि से विचार करें। विचार के परिगामस्वरूप यदि स्नापको मेरा कथन निष्पाप लगे, यदि स्नापको यह कथन हितकारी लगे तो मुभ पर अनुग्रह कर इन ज्ञात-फल और अच्छे परिगाम वाली बातों को अपने जीवन में शीघ्र ही उतार लीजिये, इन्हें स्वीकार कीजिये और इन्हें ग्रपने चारित्र में कियान्वित कीजिये। इसी में श्रापके स्वार्थ की परम सिद्धि है। [१९६]

उत्सूत्रमेव रचितं मतिमान्द्यभाजा, किञ्चिद्यदीदृशि मयाऽत्र कथानिबन्धे । संसारसागरमनेन तरीतुकामै– स्तत्साधुमिः कृतकृपैर्मयि शोधनीयम् ।। ६६७ ।।

उपर्युक्त कथा की रचना मैंने संसारसागर को पार करने की भावना से की है। मेरी बुद्धि की ग्रल्पज्ञता के कारण यदि इसमें कुछ सूत्र/सिद्धांत के विरुद्ध लिखा गया हो तो सज्जन पुरुष/सत्साधुगण मुभापर कृपा कर उसका संशोधन करलें, सुघार लें। [१९७]

> उपिमति-भव-प्रपंच कथा के पूर्वसूचित वार्तामेलक वर्णन रूप म्राठवां प्रस्ताव पूर्ण हुन्ना ।

> > उपमिति-भव-प्रपंच-कथा सम्पूर्ण ।

# प्रन्थकर्ता प्रशस्ति\*

द्य तिलाखिलभावार्थः सद्भन्याङ्जप्रबोधकः ।

सूराचार्योऽभवद्दीप्तः साक्षादिव दिवाकरः।।६६८।।

निखिल भावार्थों को प्रकाशित करने वाले ग्रौर भव्य प्राणी रूप कमल को विकसित करने वाले साक्षात् सूर्य के समान तेजस्वी सूराचार्य हुए। [ ६६८ ]

स निवृत्तिकुलोद्भूतो लाटदेशविभूषराः।

म्राचारपञ्चकोद्युक्तः प्रसिद्धो जगतीतले ।।६६६।।

ये सूराचार्य निवृति कुल में उत्पन्न हुए थे, लाट देश के श्राभूषणा रूप थे, पंचाचार के पालन में सर्वदा तत्पर थे ग्रौर जगतीतल में प्रसिद्ध थे। [ ६६६ ]

श्रमूद् भूतहितो धीरस्ततो देल्लमहत्तरः।

ज्योतिर्निमत्तशास्त्रज्ञः प्रसिद्धो देशविस्तरे ॥१०००॥

सूराचार्य के पश्चात् देल्लमहत्तर हुए, जो प्रािणयों के हितकारी थे, घीर-वीर थे, ज्योतिष व निमित्त शास्त्र के ज्ञाता थे तथा देश के ग्रधिकांश भाग में प्रसिद्धि-प्राप्त थे। [१०००]

ततोऽभूदुल्लसत्कीत्तिर्द्धं ह्यगोत्रविभूषणः ।

दुर्गस्वामी महाभागः प्रस्यातः पृथिवीतले ॥१००१॥

उनके पश्चात् ब्रह्मगोत्र के विभूषण महाभाग्यशाली दुर्गस्वामी हुए । जिनकी कीर्ति उल्लसित हो रही थी ग्रौर जो पृथ्वीतल पर ख्याति प्राप्त थे । [ १००१ ]

प्रविज्यां गृह्धता येन गृहं सद्धनपूरितम् । हित्वा सद्धर्ममाहात्म्यं क्रिययैव प्रकाशितम् ।।१००२।।

दुर्गस्वामी ने दीक्षा ग्रहण करते समय प्रचुर धन-धान्य से पूरित गृह को छोड़कर, सित्कया के माध्यम से सद्धर्म के माहात्म्य को प्रकाशित किया । [ १००२ ]

> यस्य तच्चरितं वीक्ष्य शशांककरिनमंलम् । बुद्धास्तरप्रत्ययादेव भूयांसी जन्तवस्तदा ॥१००३॥

दुर्गस्वामी का चन्द्रकिरण के समान निर्मल चारित्र देखकर, विश्वस्त होकर अनेक प्राणियों ने बोध को प्राप्त किया, स्रर्थात् संसार से विरक्त हुए । [ १००३ ]

सद्दोक्षादायकं तस्य, स्वस्य चाहं गुरूत्तमम् । नमस्यामि महाभागं गर्गीषं मुनिपुंगवम् ॥१००४॥

**<sup>≄</sup>** पृष्ठ ७७५

श्री दुर्गस्वामी ग्रौर स्वयं मुक्त (सिद्धिषि) को दीक्षा प्रदान करने वाले, महाभाग्यशाली मुनिपुंगव सर्वोत्तम गुरु श्री गर्गिष को मैं नमस्कार करता हूँ। [१००४]

> क्लिष्टेऽपि दुष्यमाकाले, यः पूर्वमुनिचर्यया । विजहारेह निःसङ्गो, दुर्गस्वामी घरातले ॥१००४॥

श्री दुर्गस्वामी ग्रत्यन्त हीन दुःषमकाल में भी पूर्णरूपेण निःसंग होकर पूर्वकाल ग्रर्थात् चौथे ग्रारे की श्रमण-चर्या का पालन करते हुए भूतल पर विचरण करते थे। [१००४]

सद्देशनांशुभिलोंके, द्योतित्वा भास्करोपमः । श्रीभिल्लमाले यो धीरो, गतोऽस्तं सद्विघानतः ॥१००६॥

सूर्य की उपमा के समान धैर्यशाली दुर्गस्वामी सद्देशना रूपी किरगों से लोक को उद्योतित करते हुए जीवन के सांध्य काल में सद्विधान पूर्वक श्रीभिल्लमाल नगर में श्रवसान को प्राप्त हुए। [१००६]

तस्मादतुलोपशमः सिद्धिषरभूदनाविलमनस्कः।

परहितनिरतेकमितः सिद्धान्तनिधिर्महाभागः ।।१००७।।

दुर्गस्वामी के सिद्धिष (सद्ऋषि) हुए जो अतुलनीय उपशम के धारक, स्फटिक सदश निर्मल चित्त वाले, परिहत के करने में सदैव बुद्धि का व्यय करने वाले, सिद्धान्त के निधान और महाभाग्यशाली थे। [१००७]

विषमभवगर्तनिपतितजन्तुशतालम्बदानदुर्ललितः । दलिताखिलदोषकुलोऽपि सततकरुगापरीतमनाः ॥१००५॥

संसार के विषम गर्त में पड़े हुए सैकड़ों प्राणियों को अवलम्बन रूपी दान देने वाले थे, स्वयं लाड़-प्यार में पले थे, जिन्होंने समस्त दोष-पुञ्जों का दलन कर दिया था तथापि जिनका मन सर्वदा करुणा से आत-प्रोत रहता था। [१००८]

> यः संग्रहकरणरतः सदुपग्रहनिरतबुद्धिरनवरतम् । श्रात्मन्यतुलगुणगर्णैर्गणधरबुद्धि विधापयति ।।१००६।।

यह सिर्द्धार्ष संग्रह/संक्षेप करने की कला में कुशल है, दूसरों पर निरन्तर सद् श्रनुग्रह श्रौर उपकार करता है श्रौर स्वयं के श्रतुलनीय गुरागराों के कारण वह तीर्थंकर के गराधर ही हों, ऐसी बुद्धि श्रन्य प्राराणयों में उत्पन्न करता है। [१००६]

बहुविधमपि यस्य मनो निरीक्ष्य कुन्देन्दुविशदमद्यतनाः । मन्यन्ते विमलिधयः सुसाधुगुरावर्गाकं सत्यम् ॥१०१०॥

जिनका विविध प्रकार का मन कुन्द पुष्प स्रथवा चन्द्रबिम्ब के समान निर्मल देखकर श्राजकल के विमल बुद्धि वाले नवयुवक भी मौलिक ग्रन्थों में प्रति- पादिन कु . जन के गुरा वर्रान को सत्य मानते हैं प्रथति श्रादर्श साधु का जैसा शास्त्रों में वर्रान है, उसका यह सिद्धर्षि जीता जागता उदाहररा है । [ १०१० ]

यह उपिमिति-भव-प्रपंच कथा गीर्देवता श्रर्थात् सरस्वती देवी ने बनाई है ग्रौर सरस्वती के चरगारज-कल्प सिद्ध नामक महर्षि ने इस कथा का कथन किया है। [१०११]

ग्राचार्यो हरिभद्रो मे, धर्मबोधकरो गुरुः।

प्रस्तावे भावतो हन्त, स एवाद्ये निवेदितः ॥१०१२॥

त्राचार्य हरिभद्रसूरि मेरे धर्मबोधकारक गुरु हैं। इस बात का मैंने प्रथम प्रस्तात्र में ही निवेदन/संकेत कर दिया है। [१०१२]

विषं विनिर्ध्य कुवासनामयं, व्यचीचरद्यः कृपया मदाशये । श्रचिन्त्यवीयेंगा सुवासनासुधां, नमोऽस्तु तस्मै हरिभद्रसूरये ।।१०१३।।

श्री हरिभद्रसूरि ने कुवासना से व्याप्त विष का प्रक्षालन कर मेरे लिये ग्रिचिन्तनीय वीर्य के प्रयोग से कृपा पूर्वक सुवासना रूप ग्रमृत का निर्माण किया, ऐसे ग्राचार्यश्री को नमस्कार हो । [१०१३]

> श्रनागतं परिज्ञाय, चैत्यवन्दनसंश्रया । मदर्थं व कृता येन वृत्तिर्ललितविस्तरा ॥१०१४॥

अनागत काल का परिज्ञान कर जिन्होंने मेरे लिए ही चैत्यवन्दन से सम्बन्धित ललितविस्तरा नामक वृत्ति की रचना की । [१०१४ ]

यत्रातुलरथयात्राधिकमिदमिति लब्धवरजयपताकाम् । निखिलसुरभवनमध्ये सततप्रमदं जिनेन्द्रगृहम् ।।१०१५।।

यत्रार्थस्टञ्क्रशालायां घर्मः सद्देवधामसु । कामो लीलावती लोके, सदाऽऽस्ते त्रिगुराो मुदा ॥१०१६॥ तत्रेयं तेन कथा कविना निःशेषगुरागराधारे । श्रीभित्तमालनगरे गविताऽग्रिममण्डपस्थेन ॥१०१७॥

जहाँ अतुलनीय रथयात्रा महोत्सव से विधित, अखिल देवभवनों के मध्य में श्रेष्ठ उन्नत जयपताका से विभूषित और सतत प्रमुदित करने वाला जिनेन्द्र भगवान् का मन्दिर विद्यमान है। [ १०१४ ]

पृष्ठ ७७६

जहाँ टंकशालाभ्रों में भ्रथं/धन है, सद्देवों के धाम (जिनचैत्यों) में धर्म है भ्रौर लीलावती ललनाभ्रों के लोक में काम है। इस प्रकार जहाँ तीनों गुर्गों (अर्थ, काम और धर्म) का सर्वदा मोदकारी जमघट है। [१०१६]

ऐसे निखिल गुएगग्गों का आधारभूत श्री भिल्लमाल नामक नगर के स्रिप्तिम मण्डप में रहते हुए सिद्धिष किव ने इस कथा की रचनाकी। [१०१७]

प्रथमादर्शे लिखिता साध्व्या श्रुतदेवतानुकारिण्या । दुर्गस्वामिगुरूर्गा शिष्यिकयेयं गुर्गाभिषया ।।१०१८।।

श्रुतदेवता का श्रनुकरण करने वाली गुरुवर श्री दुर्गस्वामी की शिष्या गुणा नाम की साध्वी ने इस ग्रन्थ का प्रथमादर्श (प्रथम प्रति) लिखा। [१०१८]

> संवत्सरशतनवके द्विषष्टिसहिते (६२)ऽतिलंधिते चास्या । ज्येष्ठे सितपञ्चम्यां पुनर्वशी गुरुदिने समाप्तिरभूत् ॥१०१६॥

प्रायः समाप्ति की स्रोर अग्रसर संवत् ६६२ संवत्सर में ज्येष्ठ शुक्ला पंचमी गुरुवार पुनर्वसु नक्षत्र में इस रचना की पूर्णाहुति हुई । [ १०१६ ]

> ग्रन्थाग्रमस्या विज्ञाय, कीर्तयन्ति मनीषिराः । श्रनुष्टुभां सहस्रारिग, प्रायशः सन्ति षोडश ।।१०२०।।

मनीषियों के मतानुसार इस कथा-ग्रन्थ का ग्रन्थाग्र/श्लोक परिमारा श्रनुष्टुब श्लोक-पद्धति से प्रायशः सोलह हजार है । [ १०२० ]

इति ग्रन्थकर्ता प्रशस्ति

# महर्षि सिद्धिष प्रणीत उपमति-भव-प्रपञ्च कथा का हिन्दी भ्रमुवाद पूर्ण हुग्रा ।

श्रावराी पूर्रिंगमा सं० २०३६ जयपुर ।