## उत्तर हिंदुस्तानमां कैनधर्भ

( ध. स. पूर्वे ८००- ध. स. ५२६ )

લેખકઃ ચીમતલાલ જેચંદ શાહ, એમ. એ.

આમુખ:

માત્ય. એચ. હેરાસ, એસ. જે. ડાયરેક્ટર, ઇન્ડીઅન હીસ્ટારીકલ રીસર્ચ ઇન્સ્ટીટ્ય્ટ સેંટ ઝેવીઅર્સ કૉલેજ, મુંભાઈ.

ଓપોદ્ઘાત विदूत्वर्य भुनिभद्धाराज श्री पुष्यविजयक

> ભાષાન્તર કર્તાઃ યુલચંદ હરિચંદ દાેશી, મહુવાકર ચીમનલાલ દલસુખબાઈ શાહ



भडाशाः

લાઁગમેન્સ ચીન એન્ડ કંપની, લીમીટેડ, પર, નિકાલ રાડ, મુ'બઈ. લંડન : ન્યુચાર્ક : ટારાન્ટા : કલકત્તા : મદ્રાસ. ભારતીય ઇતિહાસના અભ્યાસ ઇન્ડીઅન હીસ્ટાેરાકલ રાસર્ચ ઇન્સ્ટીટ્ય્ સેંટ ઝેવાઅર્સ કૉલેજ મું બાઈ.

શ્રેણી : ૬

## ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં જૈનધર્મ

#### ૧૯૨૯ ના માર્ચમાં મુંબાઈ યુનીવર્સિટીની માસ્ટર એાફ આર્ટ્સની પદવી માટે રજી કરેલાે નિબંધ.



જૈન ધર્મના ત્રેવીશમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ તેરમી શતાબ્દિના હસ્તલિખિત **કલ્પસ્**ત્રના તાડપત્ર ઉપરથી. કાપીરાઈટ સ્વાધાન-આગમાદય સમિતિ.

## ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં જૈનધર્મ

( ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦-ઇ. સ. પરક )

લેખક: **ચીમનલાલ જેચં**દ <mark>શાહ,</mark> એમ એ.

આમુખ:

ભા<mark>ત્ય, એંચ. હેરાસ</mark>. એંસ. જે. ડાયરેક્ટર, ઇન્ડીઅન હીસ્ટોરીકલ રીસર્ચ ઇન્સ્ટીલ્યુટ, સેંટ ઝેવીઅર્સ કૉલેજ, ગુંબાઈ.

ઉપાદ્ધાત : વિકૃત્વથે મુનિમહારાજ શ્રી પુણ્યવિજયછ

> ભાષાન્તર કર્તાઃ ફુલચંદ હરિચંદ દાશી, મહુવાકર ચીમનલાલ દલસુખભાઈ શાહ



ધકાશક : લાઁગમેન્સ ચીન એન્ડ કંપની, લીમીટેડ, પરૂ, નિકાલ રાડ, મુંખઈ. લંડન : ન્યુપાર્ક : ટારાન્ટા : કલકત્તા : મદ્રાસ ૧૯૩૭ આ પુસ્તકનાે કાેપીરાઇટ શ્રી આણંદજ કલ્યાણજ અમદાવાદ નાે છે. પૂજ્ય પિતાશ્રી

ને ચરણે

#### આભાર

રોડ આણંદજ કલ્યાણજની પેઢીના ટ્રસ્ટી મંડળે આ પુસ્તકના પ્રકાશન માટે જે સપ્રેમ સહાયતા આપી છે તે માટે લેખક હાર્દિક આભાર માનવા તક લે છે.

#### પ્રેરતાવ.

૧૯૨૬ માં એમ. એ. ની ડીશ્રી માટે જૈનધર્મના અભ્યાસ કરી તેના દોહનરૂપ એક નિબંધ લખવાના મેં નિર્ણય કર્યા અને તેના પરિણામે 'ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં જૈનધર્મ' એ નામના નિબંધ અંગ્રેજમાં મેં રજી કર્યા. આ નિબંધે જૈનસાહિત્યના કેટલાક યુરાપીય વિદ્વાનાનું ધ્યાન આકર્ષ્યું. તેમના આ આકર્ષણે મને એ પુસ્તકરૂપે પ્રસિદ્ધ કરવા પ્રેરણા આપી અને ઇ. સ. ૧૯૩૨ માં મેસર્સ લાઁગમેન્સ, શ્રીન એન્ડ કંપનીએ અંગ્રેજમાં આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કર્યું.

દરમ્યાન મારા ઘણા ગુજરાતી મિત્રાએ આ પુસ્તક ગુજરાતી પ્રજા સમક્ષ એની ગૌરવગાશ્વરુપે રજી કરવા આગ્રહ કર્યો. મારા ધંધાર્થા જીવનમાંથી ગુજરાતીમાં ભાષાંતર કરી પુસ્તકરુપે પ્રગટ કરવા જેટલી નવરાશ ભાગ્યે જ મળે; પરંતુ આ કાર્યને શ્રી. કુલચંદ હરિચંદ દેશી અને શ્રી. ચીમનલાલ દલસુખભાઈ શાહે ભાષાંતર કરવાની જવાબદારી ઉપાડી લેઈ સરળ કરી આપ્યું, તે માટે તેમના બન્નેના હું અતિ જાણી છું.

મુનિ મહારાજ શ્રી. પુષ્યવિજયજીએ આ પુસ્તક વાંચી, યુક્રેષ તપાસી, સુધારા વધારા કરી, વિદ્વતા ભર્યો ઉપાદ્દ્યાત લખી પુસ્તકની ઉપયોગિતામાં વધારા કર્યો છે. એમના ખરા અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનવાની મારી ક્રજ સમજું છું.

આ ઉપરાંત જે જે ભાઈ એ એ આ પુસ્તકનાં પુક્ક તપાસવામાં, તેના સુશાેલનમાં અને રચનામાં મને અતિ ઉપયાેગી મદદ કરી છે તે માટે તે સૌના આભાર માનવાની હું આ તક લઉં છું.

અંતમાં ગુજરાતી જનતા આ પુસ્તકને વધાવી લેશે તો મારાે શ્રમ યથાર્થ થયાે હું લેખીશ.

ગીકઅર્ટ ખીકર્ડીંગ, બાબુલનાથ રાેડ, મુંબર્ઇ તા. ૨૧-૩-૩૭.

ચીમનલાલ જેચંદ શાહ

#### આમુખ

શ્રી. ચીમનલાલ શાહ 'ઇન્ડીયન હિસ્ટારિકલ રીસર્ગ ઇન્સ્ટીટ્યૂટ'ના અગ્રગણ્ય વિદ્યાર્થી માંના એક છે અને તેમના ગ્રંથ તેમની આ મહાન સંસ્થાને પ્રતિષ્ઠારૂપ નીવડશે. શ્રી. શાહે ધર્મે જૈન હાઇ પાતાના સંશોધનના વિષય તરીકે જૈનધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસની વસ્તુ પસંદ કરી અને તેમના અભ્યાસના પરિપાકરૂપે આ ગ્રંથ સ્થાયો છે.

હિન્દુસ્તાનના સઘળા મહાન ધર્મોના અવલોકનમાં જૈનધર્મની ભારેમાં ભારે ઉપેક્ષા કરવામાં આવી છે. આ ગ્રંથમાં જૈનધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસમાં જે જે ઐતિહાસિક અને દંતકથારુપે છે તે દર્શાવ્યું છે. આ મહાન ધર્મના સંસ્થાપકના સિહાંતો, તેમના શિષ્યો વચ્ચેના ભેદભાવ તથા નવા સંપ્રદાયના પ્રચાર, અન્નેના જન્મસાક્ષી દેશમાં જ્યાં હજુ સુધી પણ આ ધર્મ જીવંત છે ત્યાં તેના બંધુધર્મ ખુદ્ધ સંપ્રદાય સાથેના સતત વિગ્રહના ઇતિહાસ ઇત્યાદિ જૈન અને ખુદ્ધ એમ બન્ને ધર્મનું વિવેચન ઘણું જ વિદ્વત્તાપૂર્વક કર્યું છે.

શ્રી. શાહના આ જૈનધર્મના ઇતિહાસમાં બે મર્યાદાઓ જેવામાં આવશે. એક ભૌગો-લિક અને બીજી કાળકમાનુસાર. દક્ષિણ હિંદના પ્રદેશ ઉપર જૈનધર્મ પ્રસરી ચૂક્યા હતો અને નવા સમાજ, જીદા ગુરુઓ, વિવિધ રીતરિવાજ એટલું જ નહિ પણ જીદા વિધિવિધાના રચાયાં હતાં. ટુંકામાં દક્ષિણ ભારતના જૈનધર્મના ઇતિહાસથી ઉત્તર ભારતના જૈનધર્મના ઇતિહાસ તદ્દન જીદી જ ઐતિહાસિક વસ્તુ રજી કરે છે અને તેથી શ્રી. શાહે ભૌગિલિક દિષ્ટિએ આર્યાવર્ત ઉપર જ લક્ષ રાખીને સંશોધનકાર્ય કર્યું છે.

શ્રી. શાહના કાર્યની બીજી મર્યાદા કાળકમ સંબંધી છે. તેમના ઇતિહાસ ઇ. સ. પર ફમાં વિરમે છે, જયારે વદ્યભીની સભામાં જૈન સિદ્ધાંતગ્રંથોની છેલી યાદી તૈયાર કરવામાં આવી હતી. જૈનધર્મના ઇતિહાસમાં આ પ્રસંગ ઘણા જ મહત્ત્વસૂચક હતા. આ પહેલાં જૈનધર્મ પ્રાથમિક સરળ દશામાં હતા પણ ધાર્મિક ગ્રંથાના નિર્માણ પછી તે ઉચ્ચ કક્ષા લય પામી હતી. આ સમય પછી જૈનધર્મ છિન્નભિન્ન થતા જણાય છે, અને તેની શુદ્ધતા અને સત્ય-પ્રિયતા ખુએ છે. શ્રી. શાહે સંશાધન માટે પ્રાચીન સમય પસંદ કર્યો છે કારણ કે તે અતિ રસપદ અને સંસ્કૃતિની દૃષ્ટિએ ઘણા જ મહત્ત્વના છે.

આશા છે કે આ ગ્રંથની પહિત વિષે બહુજ સૃક્ષ્મદર્શી ઇતિહાસવેત્તાને પણ ખાસ કાંઈ વાંધા ભરેલું જણાશે નહિ. જો કે મનુષ્યકૃતિ સંપૂર્ણ દોષરહિત તો નજ હાઈ શકે. શ્રી. શાહની આ પ્રથમ રચના છે તે દૃષ્ટિએ આખાય ગ્રંથ વાચકા તથા ટીકાકારાની ઉદારતાને પાત્ર નીવડશે. જણાવનું આવશ્યક છે કે તેઓ બીજા વિદ્વાનાએ કહેલું અથવા પ્રતિપાદન કરેલું જોઇને સંતાષ પામ્યા નથી કારણ કે તે સંશાધન નહિ પણ માત્ર સંગ્રહ ગણાય. તેમણે આ ઐતિહાસિક ગ્રંથ રચવામાં દરેક મૂળ વસ્તુઓના જાતે અભ્યાસ કર્યો છે, મતમતાંતરાના ગુણદોષનું વિવેચન કર્યું છે, મૂળ વસ્તુઓને મૂળ વસ્તુઓ સાથે

આમુખ 3

સરખાવી છે અને આ રીતે પારાવાર શ્રમ લઇને એક ઇતિહાસવેત્તાને ઉચિત નિષ્પક્ષ દર્ષિએ સમાલાચના કરીને હિંદુસ્તાનના ઇતિહાસના એક અગમ્ય સમય ઉપર ઘણી જ સુંદર રીતે પ્રકાશ પાડ્યો છે.

શ્રી. શાહનો આ ગ્રંથ 'ઇન્ડીયન હિસ્ટેારિકલ રીસર્ચ ઇન્સ્ટીટ્યૂટના ભારતીય ઇતિ-હાસના અભ્યાસ'ની શ્રેણીમાં છફો છે. આ પ્રકાશન તેમના અનુગામીઓ-સંસ્થાના હાલના સંશાધકોને નવીન પ્રાત્સાહન આપશે તેમ આશા સખી શકાય. ભારતવર્ષના ભૂતકાળમાં હજી પણ ઘણાં અગમ્ય તત્ત્વો પડ્યાં છે જે ભવિષ્યની પ્રજાના કલ્યાણ માટે હિંદના આવતી કાલના ઇતિહાસકારા પાસે અવિસ્ત સેવા માગી લે છે. ઇતિહાસવેત્તાનું કાર્ય સત્યની શોધ કરવાનું છે; અને જે આપણે તેને એકાગ્ર, શુદ્ધ અને નિષ્પક્ષ દૃષ્ટિએ અવલાકીએ તા સત્ય હંમેશાં આપાઆપ પ્રકાશી ઉઠશે, અને ત્યારે સત્ય સ્વયં આપણા પ્રયાસાની વિજય ગાથા અની સહેશે.

> મુંબઈ, ૧૫ જાન્યુઆરી ૧૯૩૧.

એચ. હેરાસ, એસ. જે.

### ઉપાદ્ઘાત

ભારતીય આર્ય મહાસંસ્કૃતિના આવિર્ભાવ અને તેના પાયાઓને મજળૂત કરવા માટે ભારતવર્ષની ત્રણ મહાપ્રતાપી મહાપ્રજાઓએ પોતાનાં સમગ્ર જીવન, શક્તિ, ભુદ્ધિ અને વિજ્ઞાનના વિશાળ કાળા અર્પણ કર્યા છે. એ ત્રણ મહાપ્રજાઓ એટલે જૈન, ળૌદ્ધ અને વૈદિકઘર્મ સંચાલકા અને તે તે ધર્મની અનુયાયી પ્રજાઓ. આ ત્રણ મહાપ્રજાઓ પૈકી જૈન પ્રજાએ ભારતીય આર્ય મહાસંસ્કૃતિના વિકાસમાં, એ સંસ્કૃતિને પગભર કરવામાં અને એને વિશ્વન્યાપી બનાવવા માટે કેવા અને કેટલા અફલુત ભાગ ભજન્યો છે તેની રૂપરેખાને રજા કરતા એક અપૂર્વ ગ્રંથ ભાઈ ચીમનલાલ શાહ આજે જૈન પ્રજાના કરકમલમાં ઉપહાર રૂપે ઘરી રહ્યા છે.

ભાઈ શ્રી ચીમનલાલે તેમના પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સંખ્યાબંધ પાશ્ચાત્ય તેમજ પૌર્વાત્ય વિદ્વાનાના વિશાળ ગ્રંથરાશિના અવલાકન, અભ્યાસ અને મનનને અંતે દાહનરુપે જે હકીકતા રન્તુ કરી છે એ ઉપરથી આપણને ખ્યાલ આવી શકે છે કે પૌરાણિક કાળમાં અથવા અતિપ્રાચીન અગમ્ય યુગમાં જૈન પ્રજા ગમે તેટલી મહાન્ હા, ગમે તેવડા વિશાળ પૃથ્વીપટને તેણે પાતાની અસ્મિતાથી ન્યામ કરી દીધા હાય, તેમ છતાં અન્ય પ્રજા કરતાં અતિ નાના પ્રમાણમાં રહી ગએલી જૈન પ્રજાએ પાછલાં ત્રણ હજાર વર્ષ દરમિયાન ભારતીય આર્ય મહાસંસ્કૃતિના પ્રત્યેક અંગમાં પ્રાણ પૂરવા માટે પાતાનાં જીવન, શક્તિ અને વિજ્ઞાનનો કેટલા સમર્થ અને સર્વદિગામી કાળા આપ્યા છે.

જૈનધર્માનુયાયી પ્રજાની સંખ્યામાટે ગમે તેટલાં માટા આંકડાએ રજી કરવામાં આવે તેમ છતાં ચાવીસમાં તીર્થકર શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીરે આજથી ૨૫૦૦ વર્ષ પૂર્વે પાતાના શિષ્ય સમુદાયના વિદ્વાર-પાદપરિભ્રમણ દ્વારા દેશ-વિદેશમાં કરવામાટે જે ક્ષેત્રમર્યાદા-આર્યક્ષેત્રા નક્કી કર્યો છે એ તરફ લક્ષ આપતાં; તેમજ તે પછી લગભગ ળીજા સૈકામાં થએલ અંતિમ શ્રુતકેવળી સ્થવિર આર્ય ભદ્રભાહસ્વામીને બારવરસી ભયંકર દુકાળ આદિ પ્રસંગાને લઈ ઉપરાક્ષ્ત ક્ષેત્રમર્યાદા સિવાયના અન્ય દેશામાં વિહાર કરવા વગેરેની આવશ્યકતા જણાતાં, તેમણે એ વિહારક્ષેત્રની મર્યાદા વગેરેમાં ઉમેરા અને પ્રેરફાર કરવાે યાગ્ય માની પાતે રચેલા અહત્કલ્પમાં તે તે વિષયોને સ્થાન આપ્યું એ ધ્યાનમાં લેતાં; અને તે ઉપરાંત જૈનધર્માનુયાયી મહાન સંપ્રતિરાજ કે જેઓ સ્થવિર આર્થ સુહસ્તિના શિષ્ય તરીકે એાળખાય છે, તેમણે વૈદિકસંસ્કૃતિપ્રધાન આંધ્ર દ્રવિડ વગેરે દેશામાં જૈનધર્મના પ્રચાર કર્યા પછી જૈન શ્રમણ-શ્રમણીઓને તે તે દેશામાં પરિભ્રમણ કરવા માટે છૂટ આપવામાં આવી, જેના ઉલ્લેખ નિર્ધુક્તિકાર-ભાષ્યકાર આદિએ પાતપાતાના ગ્રંથામાં કર્યો છે તે જેતાં સમજ શકાય છે કે વૈદ્ધિકસંસ્કૃતિની પ્રઅળતાને પ્રતાપે એક કાળે જૈનધર્માનુયાયી પ્રજા અતિ ટુંક સંખ્યામાં રહી ગઈ હતી. એ અતિ નાના પ્રમાણમાં રહી ગએલી નાની સરખી જૈન પ્રજાએ પોતાના તેમજ ભારતીય આર્ચ મહાસંસ્કૃતિના સર્વતામુખી ઉત્થાનમાટે પાતાની શક્તિના કેટલા આશ્ચર્યજનક પરિચય આપ્યા છે એના સહજ ખ્યાલ આપણને ભાઈ શ્રી ચીમનલાલ શાહે આપણા સન્મુખ લેટ ધરેલા આ ગ્રંથ ઉપરથી આવી શકે છે.

ઉપાેદુબાત પ

ભાઈ શ્રી ચીમનલાલ શાહે તેમના પુસ્તકમાં જે ઇતિહાસ આપ્યો છે એ મુખ્યત્વે કરીને ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાંના જૈનધર્મને લગતો છે અને તે પણ શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીર પછીનાં માત્ર એક હજાર વર્ષના જ છે. એટલે તે સિવાયના ઉત્તર હિંદુસ્તાનના ઇતિહાસ અને બીજા દેશામાંના જૈનધર્મ અને જૈનપ્રજાને લગતા ઇતિહાસ લખાવા હજા બાકી જ રહે છે. ભાઈ શ્રી શાહે લખેલ પુસ્તક જેવાં સંખ્યાબંધ પુસ્તકા લખાશે ત્યારે જ જૈનધર્મ અને જૈનપ્રજાના ઇતિહાસની સારી રૂપરેખા આવશે. પરંતુ આપણને એ જાણીને આશ્ચર્ય અને દીલગીરી થશે કે વર્ષાનાં વર્ષા અગાઉ પાશ્ચાત્ય તેમજ ભારતીય જૈનેતર વિદ્વાનાએ જૈન સાહિત્ય અને જૈન ઇતિહાસનાં વિવિધ અંગોને જે ઉડાણ અને ઝીણવટથી છણ્યાં છે અને એનું જે મહત્ત્વ આંક્યું છે તેના પાતાને જૈનધર્માવલંબી તરીકે એળપાવતી જૈન પ્રજાને જ નહિ પણ 'જૈનધર્મના પ્રચારક ' તરીકેના દાવા કરનાર જૈન ધર્મગુરુઓને સુદ્ધાં ખ્યાલ સરખા નથી અને હજા વર્ષા પછી પણ એ ધ્યાનમાં આવશે કે કેમ એ શંકારપદ વસ્તુ છે.

જયારે પાશ્ચાત્ય અને ભારતીય જૈનેતર વિદ્વાના સંશાધનના મધ્યાદ્વકાળે પહોંચવા આગ્યા છે ત્યારે જૈન પ્રજામાટે હુનુ સંશાધનના વિષયમાં પરાઢ પણ થયું નથી. નવીન સંશાધનની વાત બાન્નુએ રાખીએ તા પણ આજ સુધીમાં જૈનેતર વિદ્વાનાએ અતિશ્રમ-પૂર્વક જે સાધન સામગ્રી તૈયાર કરીને રુનુ કરી છે તેના આસ્વાદ લેવામાટે પણ આપણને સમજ અને સમય નથી આથી વિશેષ શાચનીય બીન્નું શું હાઈ શકે?

આજની જૈન પ્રજા, જેમાં જૈન ધર્મગુરુ અને જૈન ઉપાસક વર્ગના સમાવેશ થાય છે તેને માંઠે ભાગે આછી પાતળી કથાઓ સિવાય, —જૈનધર્મ અને જૈન પ્રજાના વિકાસ અને ગૌરવ વાસ્તવિક રીતે શાને આભારી છે? જૈનધર્મની અભિવૃદ્ધિ કયાં કારણાંએ થઈ શકી હતી? જૈન પ્રજાએ કયાં કયાં મહત્ત્વનાં કાર્યો કર્યો છે? તેમજ જૈન પ્રજા અને જૈનધર્મ કત્રિર પ્રજાએ અને ધર્મસાથે સ્પર્ધામાં કર્ક કુશળતાને આધારે ટકી શક્યાં હતાં? એના ખ્યાલ બહુ જ ઓછાને છે. આનું પરિણામ આજે એ આવ્યું છે કે સ્ત્રપ્રધાર સમી લેખાતી વર્તમાન જૈન ગુરુસંસ્થા જૈનધર્મની રક્ષા અને તેની ઉન્નતિના પ્રશ્નને બૂલી જઈ નજીવા પ્રશ્નો અને નજીવી બાખતો ઉપર મહિનાઓના મહિનાઓ જ નહિ પણ વર્ષો સુધી નિર્જાવ અને બુદ્ધિહીન ચર્ચાઓ કરવા ઉપરાંત એક બીજા સામે આઘાત-પ્રત્યાઘાત કરી જૈનધર્મને આંખપ લગાડી રહેલ છે. આ પ્રશ્નને અહીં અયોગ્ય રીતે ચર્ચવાના અમારા લેશ પણ કરાદો નથી, તેમ કતાં એટલું કહ્યા સિવાય ચાલે તેમ નથી કે વર્તમાન જૈન ધર્મગુરુઓને આજના જૈન સમાજની કે જૈનધર્મની પરિસ્થિતિને નિહાળવાની જરા સરખીય પરવા કે નવરાશ નથી. અસ્તુ. આ વિષયને અહીં પડતો મૂકી આપણે આપણા મૂળધિયય તરફ આવીએ.

સમયના પરિવર્ત્તન સાથે પ્રજાની ધર્મ, સમાજ, તત્ત્વજ્ઞાન, સાહિત્ય, કળા આદિ દરેક વિષયને લગતી જિજ્ઞાસા અને અભિરુચિના માર્ગો અને પ્રકારા પણ બદલાયા સિવાય નથી રહી શકતા, એક જમાના શ્રહાશુગના હતા કે જ્યારે જગતના સનાતન સત્યના, આત્મસ્વરૂપના કે કાેઈ પણ પદાર્થના નિર્ણય કરવા માટે બ્રજાને તર્ક કે દલીલોના આશ્રય શાધવા પડતા ન હતા. તેમજ એ સનાતન સત્ય વગેરેના પાતાના જીવનમાં સાક્ષાત્કાર કરનાર આપણા પૂર્વ યુરુષોને,—તેમનાં જીવન ત્યાગ અને તપ-દ્વારા અતિવિશુદ્ધ અને પરિણત હાઈ,-પાતે અનુભવેલા સનાતન સત્ય આદિના ઉપદેશના સમર્થન માટે તર્ક કે યુક્તિઓની આવશ્યકતા નહાતી પડતી. પરંતુ કાળની ક્ષીણતાને પરિણામે આત્મધર્મજ્ઞાની પુરુષાનું આત્મિક જ્ઞાન અને તેમનાં ત્યાગતપ પાતળાં પડી જતાં તેમને પાતાના વક્રતાવ્યના સમર્થન માટે તર્ક અને યુક્તિઓના આશ્રય લેવા પડ્યો અને એ રીતે પ્રજા પણ તેમના ઉપદેશ વગેરેને તર્ક, યુક્તિ આદિ દારા કસવા લાગી; જેને પરિણામે શ્રન્દાયુગનું સ્થાન તર્કયુગે લીધું. તર્કયુગમાં પ્રત્યક્ષ પરાક્ષ આદિ પ્રમાણાને સ્થાન હતું પરંતુ આજના આપણા ચાલુ વૈજ્ઞાનિક યુગમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને જ મુખ્ય સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. આ પરિસ્થિતિમાં બીજી બાબતોની જેમ ધર્મ, તત્ત્વજ્ઞાન, આગમ આદિને પણ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની શરાણ ઉપર ચડલું પડ્યું છે. જેમાંથી આજના ઐતિહાસિક યુગના જન્મ થયા છે. આજના ઐતિહાસિક યુગમાં ધર્મના પ્રણેતા, તેમના અસ્તિત્વની સાબીતી અને સત્તાસમય, તેમણે ઉપદેશેલા ધર્મતત્ત્વા, તેમના અનુયાયી વર્ગ અને એ વર્ગનું વિજ્ઞાન કલાકૌશલ્ય, એના રીતરિવાજ વગેરે દરેક નાની માટી વસ્તુને પ્રત્યક્ષ મળતી ઐતિહાસિક સાખીતીએ। સાથે કરયા પછી જ તેની સત્યતા, ચાગ્યતા અને ગ્રાહ્યતા ઉપર ભાર મૂકી શકાય છે. આ આખી વસ્તુસ્થિતિને ધ્યાનમાં લેતાં અત્યારે નિસ્તેજ બનતા જૈનધર્મના ગૌરવને નવેસર એાપ ચઢાવવા માટે આપણને આપણા સમક્ષ વિદ્યમાન મહત્ત્વ ભરી પ્રાચીન ઐતિહાસિક સાળીતીએા અને તેને લગતું વિવિધ સાહિત્ય એકત્રિત કરવા માટેના પ્રયત્નની આવશ્યકતા જણાયા સિવાય નથી રહેતી. કાેઈ પણ રાષ્ટ્ર, પ્રજા, જાતિ કે ધર્મને માટે પાતાની ઉન્નતિ સાધવાની ભાવનાનું મુખ્ય અંગ એ કાંઈ હાય તા તે માત્ર તેના ભૂતકાલીન ઇતિહાસ છે જેમાંથી તેને અનેક સ્ક્રણાએા મળી રહે છે. જે પ્રજાને તેના પ્રાચીન ઇતિહાસ નથી અથવા જેને એ ગૌરવશાળી ઇતિહાસનું વાસ્તવિક જ્ઞાન નથી એ કયારે પણ પાતાનું ઉત્થાન કે પુનરુદ્ધાર એકાએક કરી શકે જ નહિ. અને તેથી જ આપણને પુનરુત્થાનની પ્રેરણા મળે એવા આપણા પ્રાચીન અને પ્રામાણિક ઇતિહાસને આપણે તૈયાર કરવા જોઈએ. આજની આપણી આ અનિવાર્ય આવશ્યકતાના એક અંકાઉા ભાઈ શ્રી શાહના પ્રસ્તૃત ગ્રંથથી જોડાય છે કે જે જાતના ગ્રંથ જૈન પ્રજામાટે પહેલવહેલા જ છે.

ભાઈ શ્રી શાહે મુંબઈ યુનિવર્સિટીની એમ. એ. ની ડીગ્રી મેળવવા માટે 'જૈનધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસ' ના વિષયને પસંદ કર્યો. જેને પરિણામે તેમણે Jainism in North India નામે અંગ્રેજી પુસ્તક તૈયાર કર્યું. એજ પુસ્તકના ગુજરાતી અનુવાદ આપણા સમક્ષ ધરવામાં આવ્યો છે. જેના ઉપરથી આપણને આપણા એટલે કે જૈન પ્રજાના ધર્મ, નીતિ, તત્ત્વજ્ઞાન, આચાર, વ્યવહાર, કલા, શિલ્પ, સાહિત્ય આદિ સાથે સંબંધ ધરાવતા ઇતિહાસ ઉપરાંત ચર્ચાસ્પદ વિષયોને ચર્ચવામાટેનું એક ખાસ દૃષ્ટિબિંદુ પણ મળી રહે છે. અર્થાત્

ઉપાેદ્ધાત ૭

પરસ્પર વિવાદાસ્પદ મનાતા ઐતિહાસિક વિષયાની ચર્ચા એક બીજા વિદ્વાના કેટલી સૂલ્મતાથી, કેટલી શાસ્ત્રીયતાથી, કેટલી પ્રામાણિક તાથી અને કેટલી સબ્ય ભાષામાં કરે છે તેમ જ એ પ્રશ્નોને ચર્ચવામાં કેટલા સમભાવ અને સ્થિતપ્રજ્ઞપણું રાખે છે. આજના ચર્ચાસ્પદ ધાર્મિક, સામાજીક આદિ પ્રશ્નાની અસબ્ય અને કદાગ્રહભરી રીતે ચર્ચા કરનાર અત્યારના જૈન સમાજે ઉપરાક્ત પ્રામાણિક દૃષ્ટિબિંદુ જરૂર અનુકરણુ કરવા જેવું છે. જેથી ચર્ચાસ્પદ વિષયાનું છેવટ શાળ્દિક વિતંડવાદમાં કે કડવાશમાં ન પરિણુમતાં તેના સત્ય નિર્ણયમાં જ આવે.

આ ઉપરાંત પાશ્ચાત્ય તેમ જ ભારતીય વિદ્વાના તટસ્થ વૃત્તિ રાખી જૈનધર્મનાં દરેક અંગાને સંશાધનને લગતી જુદી જુદી દૃષ્ટિએ કેવા ઉડાણપૂર્વક તપાસે છે એ પણ જૈન વિદ્વાનાએ ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે. જેથી વર્તમાન સંશાધન પદ્ધતિ અને તેને લગતા દૃષ્ટિબિંદુને ન સમજવાને લીધે કેટલાક પ્રશ્ના અણુઉકેલાયલા જ રહી જાય છે તેમ જ કેટલાક નવીન પ્રશ્નો ચર્ચવામાં અનેક ગાટાળાલર્યા પ્રસંગા ઉભા થાય છે તે થવા ન પામે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથનાં પ્રકરણાનું નિરીક્ષણ કરતાં આપણને એ પણ સમજારો કે આપણું પ્રાચીન જીવન કેટલું વિજ્ઞાનમય અને કલાપૂર્ણ હતું અને આજનું આપણું જીવન કેટલું છીછરૂં, કલાવિહીન તેમ જ નિર્માલ્ય બની ગયું છે. એક કાળે આપણું કયાં હતા અને આજે આપણે કયાં ઉભા છીએ ?

પ્રસ્તુત ગ્રંથ, પાશ્ચાત્ય તેમ જ ભારતીય વિદ્વાનાના સંખ્યાબંધ ગ્રંથાના અવલાકન અને મનનના દોહનરુપ હાઈ આમાં સ્વતંત્ર વિચારસરણીને સ્થાન ખાસ કરીને આપવામાં નથી આવ્યું એ હકીકતને ભાઈ શ્રી શાહે પાતે પાતાના પ્રસ્તુત ગ્રંથના ઉપસંહારમાં જણાવી છે. એટલે આ પુસ્તકના વાચકાએ આ વાત ધ્યાનમાં રાખીને જ આ ગ્રંથનું વાચન કરવું. જેથી આ ગ્રંથમાંની કેટલીક વિચારસરણીની ત્રુટિના આરાપ ભાઈ શ્રી શાહ ઉપર ન જાય.

પ્રસ્તુત શ્રંથમાં જૈનધર્મને લગતા અનેક વિષયા ચર્ચવામાં આવ્યા છે જે પૈકીના કેટલાક શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીરના સમયની ચર્ચા આદિ જેવા વિષયા વેળના કાળીઆ ગળવા જેવા તદ્દન લૂખા અને અધરા પણ છે અને કેટલાક 'રાજવંશમાં જૈનધર્મ', 'કલિંગદેશમાં જૈનધર્મ' વગેરે જેવા રસપ્રદ અને સર્વગ્રાહ્ય વિષયા પણ છે. આ બધા વિષયાના સંગ્રહ કરવામાં અને ક્રમ ગાઠવવામાં ભાઈ શ્રી શાહે અપૂર્વ કુશળતા દાખવી છે.

હવે અમે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાંના પ્રકરણા ઉપર સહજ દક્ષિપાત કરી અમારા વક્તવ્યને સમાપ્ત કરીશું.

પ્રથમ પ્રકરણમાં ભગવાન મહાવીર પહેલાં જૈનધર્મ કેવા રવરુપમાં હતો તેમજ જૈનધર્મ અને જૈનો જે ચાવીસ તીર્થકરોને માને છે તે પૈકીના કયા કયા તીર્થકરોનાં નામોનો ઉલ્લેખ જૈનેતર સાહિત્યમાં મળે છે અને તેમની ઐતિહાસિકતાના વિષયમાં વિદ્વાનાના કેવા અભિપ્રાયો છે એ ખૂબ સરસ રીતે ચર્ચવામાં આબ્યું છે.

ખીજા પ્રકરણને ચાર વિભાગમાં વહેંચી નાખવામાં આવ્યું છે. પ્રથમ વિભાગમાં ભગવાન્ મહાવીરના સમય દરમિયાન ખ્રાહ્મણ પ્રજામાં સહાએ અને તેમના અત્યાચારા કેવી રીતે વધી પડ્યા હતા તેમ જ જાતિપાંતિના ભેદો અને લૂખાં તેમ જ કંટાળાભર્યો ક્રિયાકાંડા વધારી મૂકી તેમણે સમય પ્રજાને કેવી દબાવી દીધી હતી એ બાબતની ચર્ચા કર્યા બાદ જૈન અને બૌદ્ધધર્મે અથવા ભગવાન્ મહાવીર અને બુદ્ધ ભગવાને તે સામે આધ્યાત્મિક વાતાવરણ ઉન્નું કરી સમસ્ત જનતાને,—પછી તે પુરુષ હો યા સ્ત્રી હો અથવા ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શૂદ્ધ જાતિ પૈકીના કાઇપણ હો,—કાઇપણ પ્રકારના ભેદ રાખ્યા સિવાય સૌને એક સરખી રીતે આધ્યાત્મિક ધર્મની સમકક્ષાએ સ્થાપન કર્યા એ જણાવવામાં આવ્યું છે.

બીજા વિભાગમાં ભગવાન્ મહાવીરના ગર્ભાયહારને અંગેની આજના વિદ્રાનોની બુદ્ધિગમ્ય માન્યતા, તેમના જન્મ, ગૃહવાસ, પ્રવજ્યા, નિર્વાણસમય અને જૈનધર્મને લગતી સામાન્ય તેમ જ લાક્ષણિક બાબતાના ઉલ્લેખ છે.

ત્રીજા વિભાગમાં ભગવાન્ મહાવીરે ઉપદેશેલા ત્યાગધર્મ અને તત્ત્વેદનું વિસ્તૃત વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે.

ભગવાન્ મહાવીર જગતની ઉત્પત્તીના આદિકારણ તરીકે કાઈ કર્વિરને કહેતા નથી કે જગતને આદિમાન્ માનતા નથી; પરંતુ જગતનું ચક્ર કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને પુરુષાર્થ આ પાંચ કારણના મેળથી સ્વયં ચાલ્યા કરે છે, અને તે પણ અનાદિ કાળથી જ ચાલ્યા કરે છે. એ ચક્રને પ્રેરનાર કે સાક્ષિરુપ કાઈ અનાદિ વ્યક્તિને જૈન દર્શન માનતું નથી.

જૈન દર્શનના મુખ્ય આધાર અનેકાંતવાદ અને અહિંસાના સિહાંત ઉપર છે. અનેકાંતવાદના પ્રતાપે જૈનધર્મે જગતભરના ધર્મ અને સંપ્રદાયાની માન્યતાઓને પાતામાં સમાવી સૌની સાથે એક્ય સાધવા પ્રયત્ન કર્યો છે અને અહિંસાની ભાવનાને પરિણામે જગત સાથે તેણે ભાતૃભાવ સાધ્યા છે. આજ કારણને લઈ નાની સંખ્યામાં રહેલા જૈનધર્મે પાતાના પ્રભાવ દરેક ધર્મ ઉપર પાડ્યો છે અને પાતાના અસ્તિત્વને ચિરંજીવ બનાવ્યું છે.

જૈનધર્મના અને કાંતવાદ અને અહિંસાના સિહાંતને, તેના વાસ્તિવિક સ્વરૂપને ધ્યાનમાં નિહ લેનારા ભલે પરસ્પરિવિરાધી તેમજ નિર્માલ્યતા પોષક માને મનાવે અને તેના વિષે ગમે તેવાં ચિત્રણા કાઢે; તે છતાં જગતને તત્ત્વજ્ઞાન અને ભ્રાતૃભાવના વિશાળ આદર્શને પૂરા પાડનાર જૈનધર્મનાં આ બે વિશિષ્ટ તત્ત્વો સદાય જૈનધર્મની જેમ ચિરંજીવ જ રહેશે. આ ઉપરાંત જૈનધર્મના કર્મસિદ્ધાંત સામે પણ એવો આક્ષેપ છે કે જૈનધર્મના આ સિદ્ધાંત પ્રાણિમાત્રને નિર્માલ્ય તેમ જ પુરુષાર્થહીન બનાવનાર છે. આ બધા આક્ષેપોની અયોગ્યતા પૂરવાર કરવામાટે ભાઈ શ્રી શાહે પ્રામાણિક ચર્ચા કરવા સાથે એ સંબંધમાં અને કે વિદ્વાનાના અભિપ્રાયોની નોંધ લીધી છે. અલબત આપણે અહીં એટલું જરૂર ઉમેરવું જોઈએ કે આ સિદ્ધાંતો જૈન પ્રજ્ઞના અંગમાં જેટલી તન્મયતાથી સ્થિર થવાં જોઈ એ તે રીતે બની શક્યું નથી; જેને પરિણામે આ મહાન્ સિદ્ધાંતો પાછળ રહેલી ઉદાત્ત ભાવનાને કેટલાક અપવાદા બાદ કરતાં જૈન પ્રજાએ લગભગ વીસારી દીધી છે.

ઉપાદ્ધાત ૯

જૈનોના અહિંસાના આદર્શે જૈનધર્મમાં ઉદાર સાવના પોષવા ઉપરાંત પ્રાથિક ત્તના મહત્ત્વભર્યા તત્ત્વને સ્થાન આપ્યું છે. જેને પરિણામે સામાયિક અને પ્રતિક્રમણ એ છે મુખ્ય વિધાના જૈન પ્રજાના જીવનમાં મુખ્ય ભાગ લજવે છે. આ બન્ને વિધાના કેટલાં મહત્ત્વયુક્ત છે અને તેની કેટલી અપૂર્વતા છે તેની યોગ્ય ચર્ચા વિદ્વાનાની નજરે કરવામાં આવી છે. સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, જિનપૂજા આદિ જેવાં મહત્ત્વનાં વિધાના તરફ ઘૃણાની નજરે જેનાર આજના જૈનાએ ખાસ કરી નવીન વર્ગે આ આખાય વિષય વાંચી-વીચારી જીવનમાં અવશ્ય ઉતારવા જેવા છે.

ચાલુ વિભાગમાં જૈનધર્મને લગતા સાધુધર્મ અને ગૃહસ્થધર્મના આચારા અને જવાદિ તત્ત્વાનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરવા સાથે નય, પ્રમાણ અને સપ્ત ભંગીનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે.

પ્રકરણને અંતે ચાથા વિભાગમાં ભગવાન્ મહાવીરના યુગથી શરુ કરી આઠ સદી દરમિયાન જૈનધર્મમાંથી જીદા પડેલા અથવા જન્મેલા પંથલેદાનો અર્થાત્ આજવક સંપ્રદાય, સાત નિહાવો અને શ્વેતાંબર–દિગંબર સંપ્રદાયના ઇતિહાસ આપવામાં આવ્યા છે.

ત્રીજું પ્રકરણ બે વિભાગમાં લખાયું છે. તે પૈકી પ્રથમ વિભાગમાં ભગવાન્ પાર્ધ અને મહાવીરના ધર્મને રાજ્યાશ્રય કેટલા મળ્યા હતા અને કેટલા અંશે તે રાજધર્મ બની શકયા હતા તેનું વિવેચન છે. ખાસ કરી ભગવાન્ મહાવીરના યુગમાં મગધના મહાન્ શૈશનાગ બિંબિસાર ઉર્ફે શ્રેશિક, વૈશાહીના રાજા ચેટક ઉર્ફે જિતશત્ર, ચંપાના રાજા દિધવાહન, કૌશાંબીના રાજા શતાનીક અને કેટલાક લિચ્છવી રાજાઓ વગેરે જે જે રાજાઓ જૈનધર્મ વલંબી હતા તેમ જ અવંતીના રાજા ચંડપ્રદાત અને બીજા જે જે રાજાઓ જૈનધર્મ પ્રત્યે બહુમાન ભરી લાગણી ધરાવતા હતા તેઓના અને તે સાથે વૈશાહી, કુંડગ્રામ, વાણિજગ્રામ, ચંપા, સિંધુસાવીર–વીતભય વગેરે નગરા કયાં આવ્યાં તેને લગતી ઐતિહાસિક માહીતી આપવામાં આવી છે.

બીજા વિભાગમાં ભગવાન્ મહાવીર પછીના યુગમાં મહારાજા કાેબ્રિક, તેના ઉત્તરાધિ-કારી ઉદાયન વગેરે નંદવંશીય રાજાઓ અને તેમના શકહાલ, સ્થૂલભદ્ર, શ્રીયક વગેરે મહા-માત્યા, માથવંશી મહારાજા ચંદ્રગુપ્ત અને મહાન્ સંપ્રતિરાજ વગેરે જે જે રાજાઓ જૈન હતા તેમ જ જે જે રાજાઓ જૈનધર્મ પ્રત્યે સહાનુભૂતિભર્યું વલ્લ્ ધરાવતા હતા તે અધાના પરિ-ચય આપવામાં આવ્યા છે.

ઉપરાેક્ત જૈન રાજાઓ પૈકી મહારાજા સંપ્રતિનું સ્થાન જૈનધર્મના ઇતિહાસમાં ઉજ્જવળ કારકીર્દી ભર્યું અને અતિ ગૌરવવંતું છે. મહાન સંપ્રતિ માત્ર પાતે જ જૈનધર્મી હતો એટલું જ નહિ પણ તેણે વૈદિક સંસ્કૃતિ પ્રધાન આંધ્ર દ્રવિહ વગેરે દેશામાં જૈનધર્મના અંકા ક્રરકાવ્યા હતો. ભગવાન મહાવીરના આજ સુધીના ૨૫૦૦ વર્ષના ઇતિહાસમાં માટા પાયાપર જૈનધર્મના પ્રચાર અને અભિવૃદ્ધિ કરનાર આવી પ્રભાવશાળી વિભૂતિ બીજી એક

પણ ઉત્પન્ન થઈ નથી; જેને પ્રતાપે જૈન સૂત્રકારાને પાતાના મૌલિક રીતરિવાનોમાં પરિવર્ત્તન કે ઉમેરા કરવાની કરજ પડી હોય.

જૈન પ્રજાનું આ એક મહાન્ દુર્ભાગ્ય છે કે તેને ત્યાં એક વ્યક્તિએ શરુ કરેલા કાર્યને સાંગાપાંગ પાર ઉતારનાર કે પાષનાર પ્રાણવાન કાઈ પાછળ નથી હાતું. જેમ જૈનધર્મના પ્રચારની બાબતમાં મહાન સંપ્રતિની પાછળ કાઈ એના જેવી વિબૂતિ પાકી નથી તેજ રીતે જૈન સાહિત્ય, કળા, શિલ્પ, વિજ્ઞાન વગેરેના વિકાસના ક્ષેત્રામાં જે ગણી ગાંડી વ્યક્તિએ આપણે ત્યાં જન્મી છે તેના સ્થાનને શાભાવનાર બીજી વ્યક્તિએ પણ આપણે ત્યાં વિરલ જ જન્મી છે.

ચાયું પ્રકરણ 'કલિંગદેશમાં જૈનધર્મ' છે. આ પ્રકરણમાં અત્યારે ઓરિસા તરીકે ઓળખાતા કલિંગ દેશના જૈન સમ્રાટ ખારવેલ અને તેના હાથીગુંફા શિલાલેખોનો ગૌરવવંતા ઇતિહાસ છે, જેના સમય ઈ. સ. પૂર્વે બીજો સૈકા છે. સમ્રાટ્ ખારવેલ અને તેના હાથીગુંફા શિલાલેખાનું મહત્ત્વ કક્ત જૈનધર્મના ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ જ નહિ પણ ભારતીય સામાજીક અને રાજકીય નજરે પણ તેનું મહત્ત્વ અતિઘણું છે. ધાર્મિક, સામાજીક અને રાજકીય દૃષ્ટિને લક્ષ્યમાં રાખી લખાએલ પાંડિત્યપૂર્ણ આવા વિશદ શિલાલેખ જગતભરના ઇતિહાસમાં ભાગ્યે જ બીજો જોવામાં આવશે.

મહારાજા ખારવેલ અને તેના શિલાલેએ જૈનધર્મને માટે અભિમાનનું સ્થાન હોવા છતાં આશ્ચર્યકારક ઘટના તો એ છે કે સમગ્ર શ્વેતાંબરનંદગંબર જૈન સાહિત્યમાં મહારાજા ખારવેલના નામના કે તેને મળતા તેવા બીજા કાઈ નામાંતરના ઉલ્લેખ સરએ મળતા નથી. ખરે જ આ પણ એક નહિ ઉકેલી શકાય તેવા કાયડા છે કે જૈન સંપ્રદાયે આવી મહાન વિભૂતીને કયા કારણે વીસારી મૂકી હશે. અસ્તુ ગમે તેમ હા તે છતાં આ શિલાલેએ જૈનધર્મ માટે અતિમહત્ત્વના છે.

જૈન મૂર્તિ અને તેની ઉપાસનાનું પ્રાચીનતમ વિધાન આ શિલાલેએા પૂરૂં પાડે છે. આ શિલાલેએની શરુઆતમાં સ્વસ્તિક અને નમસ્કારમંત્રના પ્રારંભનાં એ પદે મંગળ તરીકે આપવામાં આવ્યાં છે એ ઉપરથી જૈનાની સ્વસ્તિકસ્થના અને નમસ્કારમંત્રોપાસના અતિ-પ્રાચીન હોવાની સાબીતી મળે છે.

ખંડગિરિમાંની ઉપરાક્ત હાથીગુંફા પર કાેતરાયલા શિલાલેખામાં કઈ કઈ બાબતા છે? તેમ જ એ ગુંફામાં શું શું છે? અને ખંડગિરિ ઉદયગિરિની ટેકરીએા પર બીજી કઈ કઇ અને કેટલી ગુફાએા છે અને તેમાં શું છે એ બધી હકીકતના વિસ્તૃત પરિચય આ પ્રકરણમાં આપવામાં આવ્યા છે.

અહીં પ્રસંગાપાત એક વાત સૂચવવી ઉચિત જણાય છે કે-જે ગુકા અને જે શિલાલેખા જૈનધર્મના ગૌરવની દર્ષ્ટિએ અતિમહત્ત્વના છે, જેના વાચનમાટે વર્ષાનાં વર્ષો થયાં ભારતીય તેમ જ પાશ્ચાત્ય સમર્થ વિદ્વાના રાત દિવસ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે અને જેના દર્શનાર્થે દર વર્ષે સંખ્યાબંધ વિદેશી તેમ જ ભારતીય વિદ્વાના જાય છે એ ગુકાનું દર્શન કરવું તા દ્વર રહેા ઉપાદ્ધાત ૧૧

પરંતુ તેને અંગેની માહીતી સરખી પણ આપણને લગભગ નથી એના જેવું દીલગીરી-જનક બીન્નું શું હોઈ શકે? તીર્થયાત્રા અને પરમાત્માે પાસનામાં રસ લેનારા આપણે તીર્થ-યાત્રા અને પરમાત્માેપાસનાના ખરા માહાત્મ્યને વીસરી જ ગયા છીએ. એટલે તીર્થયાત્રા અને પરમાત્માેપાસના કરવા છતાં આપણે દિન–પ્રતિદિન જડપ્રાય થતા જઈ એ છીએ. આને પરિણામે આજની આપણી તીર્થયાત્રા અથવા પરમાત્માેપાસના કાઈપણ જાતના કળાવિધાનને, વિજ્ઞાનને અથવા પરમાત્મસ્વરૂપને ન અડકતાં માટે ભાગે રુઢિરૂપ જ બની રહે છે. આપણે ઇચ્છીશું કે જૈનપ્રજા તીર્થયાત્રા અને પરમાત્માેપાસનાના ખરા રહસ્યને સમજે અને પ્રાચીન પવિત્ર ગૌરવભર્યા ધામાનાં દર્શન કરવા ભાવ્યવાન થાય.

પાંચમા પ્રકરહ્યુમાં મથુરાના કંકાલીટીલા ટેકરી પરના મહત્ત્વના શિલાલેખાની નાેધ આપવામાં આવી છે અને તે સાથે વિક્રમાદિત્ય, કાલકાચાર્ય વગેરેના પસ્થિય પણ છે.

છકુા પ્રકરણમાં ગુપ્તવંશીય રાજાઓમાં જૈનધર્મ કેવી રીતે દાખલ થયે! હતો તેની અને તે સાથે વક્ષભીવંશના <u>ધ્ર</u>વસેનની નેાંધ લેવામાં આવી છે.

સાતમા પ્રકરણમાં જૈનસાહિત્ય કે જેમાં મુખ્યત્વે કરીને ચૌદ પૂર્વ અને અગીઆર અંગ, બાર ઉપાંગ, દસ પયન્ના, છ છેદ આગમ, ચાર મૂલસૂત્ર, બે ચૂલિકાસૂત્ર એમ પીસ્તા-લીસ આગમના સમાવેશ થાય છે તેના અને વહ્લભીમાં પુસ્તક લેખન નિમિત્તે શ્રીમાન્ દેવર્લ્હિંગણિ ક્ષમાશ્રમણના આધિપત્ય નીચે મળેલી સંઘપરિષદના પરિચય આપ્યા છે.

આ પછી ભદ્રબાહુસ્વામિના નિર્શુક્તિ શ્રંથા અને તેના રચના કાળના નિર્દેશ વગેરે કરવામાં આવ્યા છે. એ રચનાકાળ અને નિર્શુક્તિકાર ચૌદ પૂર્વધર હાવાની વાત અમારી માન્યતા અને અવલાકન અનુસાર વાસ્તવિક નથી, જેના અનેક પુરાવાએા વિદ્યમાન છતાં એ વિષયને અમે અહીં ચર્ચતા નથી.

આ સિવાય પ્રસ્તુત પ્રકેરિણમાં ધર્મદાસગિશ અને તેમની ઉપદેશમાળા, વાચક ઉમા-સ્વાતિ અને તેમના તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર વગેરે શ્રંથા, સિદ્ધસેનાચાર્ય અને તેમનાં ન્યાયાવતાર, સન્મતિ વગેરે પ્રકેરિણો, પાદલિસ અને તેમના તરંગવતી, પ્રસપ્રકાશ, નિર્વાણકલિકા વગેરેની નોંધ આપી છે.

પ્રસ્તુત પ્રકરણમાં જે યુગના જૈન સાહિત્યની નોંધ કરવામાં આવી છે તે સિવાયનું મૌલિકતાને લગતું બીજું વિપુલ સાહિત્ય હોવા છતાં અહીં રૂપરેખા પૂરતી જે સાહિત્યની નોંધ લેવામાં આવી છે તે એાછી નથી.

છેલા પ્રકરણમાં જૈન મૂર્ત્તિવિષયક અને શિલ્પ અને સ્થાપત્યવિષયક કળાવિધાના કેવાં આદર્શ હતાં તેમ જ જૈન પ્રજાએ એ કળાવિધાનાને વિકસાવવા માટે કેટલાે વેગ આપ્યાે છે તેનું વિસ્તૃત વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

ઉપર આપણે ટૂંકમાં પ્રસ્તુત ગ્રંથનું અવલાકન કરી આવ્યા તે ઉપરથી જૈન પ્રજાનું એ યુગમાં દરેક વિષયમાં કેટલું વ્યાપકપણું હતું અને તેની જીવનસરણી કેવી સર્વતામુખી હતી એ સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકાય છે.

:

અંતમાં અમે ઈચ્છીએ છીએ કે ભાઈ શ્રી શાહની જેમ આજના જૈનસમાજ ખાસ કરી વિદ્વાન્ મુનિવર્ગ વર્ત્તમાનયુગની સંશોધન પદ્ધતિને ધ્યાનમાં લઈ જૈનધર્મ પ્રત્યેનું પોતાનું માણુ અદા કરે અને વિદ્વાના તરફથી સઘળા મહાન ધર્મોના અવલાકન અને અન્વેષણમાંથી જૈનધર્મની ઉપેક્ષા કરવામાં આવી છે તેને દૂર કરી જૈનસાહિત્યનાં જે અનેકાનેક અંગા અણુખીલ્યાં પડ્યાં છે તે તે વિકસાવે. જેથી અન્ય વિદ્વાના તરફથી જૈનધર્મ ઉપર થતા અયાય આયામ આયામ દ્વાયા.

પ્રસ્તુત પુસ્તકને ગૂજરાતી ભાષામાં અનુવાદિત કરી જૈન પ્રજા સમક્ષ ઉપહાર કરનાર શ્રી. ફૂલચંદભાઈ હરિચંદ દેાસી તેમ જ શ્રી. ચીમનલાલ દલસુખભાઈની જૈન પ્રજા સદા ઋણી જ છે.

પાટણ, } ૧૯૯૩ માઘ શુકલ ૭. } મુનિ પુષ્યવિજય

# અનુક્રમણિકા પ્રકરણ ૧.—મહાવીર પહેલાંના જૈનધર્મ.

|                                         |            |           |       |         | પૃષ્ઠ.         |
|-----------------------------------------|------------|-----------|-------|---------|----------------|
| જૈનધર્મ એટલે શું ?                      |            |           | •••   |         | વ              |
| જૈતઘર્મનું મૂળ                          |            | • • •     |       |         | ર              |
| અર્વાચીન સંશાધનની દ્રષ્ટિ કરતાં વધારે   | પ્રાચીન હો | વાની સાળ  | ોતા   |         | ₹3             |
| ઐતિહાસિક વ્યક્તિએા તરી કેની પાર્શ્વ     | અને મહાવ   | રિસ્તી ગણ | તા    |         | 3              |
| પાર્શ્વની ઐતિહાસિકતાના યુરાવાએા         | •••        |           |       | • • •   | <b>४−</b> ५    |
| ળૌદ્ધ સાહિત્યમાં જૈનધર્મના શરૂઆતન       | ા ઉલ્લેખા  |           | •••   |         | १,७            |
| પાર્શ્વ અને મહાવીરના ધર્મના સંબંધ       | • • •      | • • •     | • • • | ••••    | 19-2           |
| હિંદુ સાહિત્યમાં જૈનધર્મના ઉલ્લેખા      | •••        |           |       | •••     | <b>∠-</b> &    |
| જૈનધર્મની પ્રાચીનતા વિષે આધુનિક વિ      | દ્રાના     | •••       |       |         | ૧∘−૧૨          |
| પ્રકરણ ર.— મહા <sup>લ</sup>             | ીર અને     | તેમના સ   | ામય.  |         |                |
|                                         | વ          |           |       |         |                |
| પાર્શ્વ વિષે કેટલીક વિગતા               |            |           | •••   |         | ૧૩             |
| પાર્શ્વ પછી ૨૫૦ વર્ષે મહાવીરનું આગમ     |            |           |       |         | ૧ ૩            |
| હિંદમાં ધર્મના મહાન પ્રચાર              |            |           |       |         | ኒሃ             |
| श्राह्मण्रोनी वधती कती असर तथा ज्ञा     |            |           |       |         | ૧ <b>Υ−</b> ૧૬ |
| મહાવીર અને સુદ્ધના પ્રગટ થતાં ધર્માધિ   |            |           |       |         |                |
| જ્ઞાતિવાદના અંત                         |            |           |       |         | ૧હ             |
| હિંદના આ મહાન બળવા પાછળ બ્રાહ્મણ        |            |           |       |         | ધાડ            |
| જીવન દ્રષ્ટિ અને હિંદી લાેકમાનસના ઇતિ   | •          |           |       |         | ૧७–૧૮          |
|                                         | <b>ર</b>   |           |       |         |                |
| સામાન્ય દ્રષ્ટિએ જૈનધર્મ                | ·          |           |       |         | १८-२०          |
| महावीर यरित्र                           |            |           |       | ****    | ₹ <i>०,</i> ₹३ |
| ગર્ભ-અપહરણ                              |            | •••       |       | • • • • | २०−२२          |
| મહાવીરના માતાપિતા પાર્શ્વના પૂજેકા ચ    |            |           |       |         | <br>₹3         |
| મહાવીરનું સાધુજીવન                      | -          |           |       |         | 28             |
| મહાવીરની નમાવસ્થા અને જૈનશાસ્ત્રોને     |            | •••       |       |         | 28             |
|                                         |            |           |       |         | <b>२</b> ५-२६  |
| મહાવીર નિર્વાણ સમય                      |            | •••       |       |         | २६–३३          |
|                                         | 3          |           |       |         | •              |
| જૈતધર્મની દ્રષ્ટિએ સ્ટ્ટીની ઉત્પત્તિ    | -          |           |       |         | 33-3%          |
| જીતા-જૈતધર્મના આધ્યાત્મિક તેતાએ         | •••        | •••       | •••   | •••     | 3 <b>५</b> -3६ |
| Ante and the transfer of the section is | • • •      | • • • •   | •••   | •••     | ٠, ٥,          |

|                                                    |                        |             |       | યૃષ્ઠ.        |
|----------------------------------------------------|------------------------|-------------|-------|---------------|
| જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, બંધ, નિર્જર    | ા અને મા               | ક્ષ         |       | ૩૭–૩૯         |
| ત્રણ રત્નાદ્વારા-માક્ષમાર્ગ                        |                        |             | •••   | ४०            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              | •••                    | •••         | •••   | ४६            |
|                                                    |                        | ***         | •••   | ४२            |
| A 2 x x x x x x x x x x x x x x x x x x            |                        |             | •••   | ४३            |
| તીર્થકર એટલે શું                                   |                        |             | •••   | ४३-४४         |
| ~ ~ °                                              |                        |             |       | <b>ጸጸ</b> –ጸረ |
| સામાયિક અને પ્રતિક્રમણ ખે આવશ્યક ક્રિયા .          |                        |             | • • • | ४६-५०         |
| · · · · · ·                                        |                        |             |       | પૄ∘-પુ૪       |
| 8                                                  |                        |             |       |               |
| જૈતધર્મમાં પહેલા મુખ્ય બેદા                        |                        |             |       | પૃપ્          |
| सात निष्ढ्या अथवा निन्हवे। क्रमाक्षि, तिस्युत्त, आ | યાદ, અશ્વ              | મિત્ર, ગંગ, | ı     |               |
| છલુએ, અને ગો <b>શમાહિલ</b>                         |                        |             | •••   | યય            |
| ગાશાલ સંખલિયુત્ત, મહાવીરતાે મુખ્ય પ્રતિસ્પર્ધી     |                        |             |       | <b>પ</b> ફ~૫૮ |
| તે સમયના હિંદના ધાર્મિક પ્રવાહના મહાન તરંગમાં મં   | ખલિ પુત્ત              | નું સ્થાન   | •••   | યહ            |
| ડૉ. બારુઆ અને ગાેરાળના આજવિકા                      |                        |             |       | ५८-६०         |
| મહાવીરના સુધારેલા જૈનધર્મપર ગાેશાળની અસર, ગાેશાળ   | ો <mark>ના અવ</mark> સ | ાનની તારી   | ખ     | કે ૧          |
| ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિએ આઈવિકા                           |                        | • • •       |       | ६२–६४         |
| જૈનધર્મમાં બીજો મહત્ત્વના ભેદ                      | •••                    |             |       | ક પ           |
|                                                    | •••                    | • • •       |       | કૃ ધ          |
| પંચલેદની વિવિધ દંતકથાએ                             |                        |             | •••   | ૬૫–૬૭         |
| પંથબેદના સમય વિષે સામાન્ય મળતાપણું                 | •••                    | • • •       |       | ६७            |
| પંથકોદનું મૂળ કારણ: સાધુતાનું આવશ્યક લક્ષણ નગ્ન    | તા છે!                 |             | •••   | \$1           |
| જૈના અને નગ્નવાદ                                   |                        |             |       | ६८            |
| બે મુખ્ય મુદ્દાઓ જે વિષે બન્ને સંમત નથી            | •••                    | • • •       | • • • | 56            |
| મથુરાના શિલાલેખા અને આ મહાન પંથભેદ                 | •••                    |             |       | ક્ષ           |
| ઈ. સ. ની શરુઆત સુધી આવા પંથબેદો અસ્તિત્વમાં        | નહોતા                  |             |       | ७०            |
| વલ્લભીની મહાન પરિષદ સમયે છેવટના પંથભેદ             |                        | •••         |       | <b>હ</b> 0    |
| સ્થાનકવાસી સમાજ અને જૈનધર્મના ખીજા નાના મત         | ામેદા                  |             | • • • | છ૧            |
| પંચએદોની ચેલછા—જૈનોની ખાસીયત 💮                     | •••                    |             | •••   | ७२            |
| જૈનસમાજ આજે પણ શા માટે જીવંત છે!                   |                        | • • •       | •••   | હર-હત્ર       |
| પ્રકરણ ૩.—રાજ્યવંશી ફુદું ખા                       | માં જૈન                | ધર્મ.       |       |               |
| ઈ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ થી–ઈ. સ. ૧                        |                        |             |       |               |
| ે.<br>૧                                            | ,                      |             |       |               |
| પાર્શ્વતા સમય                                      |                        | •••         | •••   | ७६            |
| પાર્શ્વના સમય માટે જૈન સાહિત્ય એકમાત્ર સાધન        |                        |             | •••   | 194-196       |

|                  |                     |                 |                    |                   |                  |          |         | પૃ <b>ષ્ઠ</b> .                          |
|------------------|---------------------|-----------------|--------------------|-------------------|------------------|----------|---------|------------------------------------------|
| પાશ્વેના સમ      | ાયમાં રાજ           | ય આશ્રય         |                    | • • •             | •••              |          | • • •   | ৬৫—८०                                    |
| પાર્શ્વથી મહ     |                     |                 |                    |                   |                  | •••      | •••     | ረዓ                                       |
| ૨૫૦ વર્ષના       | અંધકાર              | • • • •         | •••                |                   | •••              | •••      |         | ८१                                       |
| મહાવીરતા ર       |                     |                 | • • •              | •••               | •••              | •••      | •••     | ረጓ                                       |
| તેમના પિતા       | સિદ્ધાર્થ           | • • •           |                    | •••               |                  | •••      |         | ረጓ                                       |
| વિદેહના, લિ      | ાચ્છવીએા,           | ત્રાત્રિકા, વ   | યજ્જિયા            | લિચ્છવીસં         | ધના વજિલ         | જએા      | •••     | ८२                                       |
| મલકીજાતિ         | અને કાશ             | ક્રિકાસલના ઃ    | મ <b>્</b> યાના એ  | ા સાથેના          | તેએાના સં        | બંધ      |         | ८२                                       |
| આ બધાવં          | શાે એક ય            | । ખીજી રીતે     | તે મહાવીર <b>ન</b> | ા ઉપદેશન <u>ી</u> | ો અસર ન <u>ી</u> | ચે આવેલા |         | <b>2</b> 3                               |
| વિદેહના          |                     | •••             | •••                | •••               | •••              | •••      | • • • • | 23 <del>-</del> 28                       |
| લિચ્છવીએા        |                     |                 |                    | •••               | •••              |          |         | ૮૪—૯૯                                    |
| શાત્રિકા         | • • •               |                 |                    |                   | •••              |          |         | ૧૦૦−૧૦૧                                  |
| વજ્જિઓ           | •••                 | •••             |                    |                   | • • •            | •••      |         | 101-107                                  |
| મક્ષકિએા         |                     |                 |                    | • • •             | • • •            |          |         |                                          |
| કાશી કાસલ        |                     |                 |                    | • • •             |                  | •••      |         |                                          |
|                  |                     |                 |                    | 1                 |                  |          |         | ,                                        |
| જૈનધર્મ અ        | તે સાળ મ            | હાજનપદા         | •••                | •                 |                  | •••      |         | ૧૦૫                                      |
| મગધનું સારુ      |                     |                 |                    |                   |                  |          | •••     | <br>૧૦૫                                  |
| મગધ ઉપર          |                     |                 |                    | _                 |                  | •••      | •••     | ૧ .<br>૧ ૦ ૬                             |
|                  |                     |                 |                    |                   |                  | •••      |         |                                          |
| નન્દો<br>નન્દો   | •••                 |                 |                    |                   |                  |          |         | 110-122                                  |
| મૌર્યો<br>મૌર્યો |                     |                 |                    |                   |                  | •••      |         | 123 - 135<br>127-135                     |
|                  |                     |                 |                    | _                 |                  |          | •••     | (11 (4)                                  |
|                  |                     | પ્રકરણ <b>૪</b> |                    |                   |                  |          |         |                                          |
| કાલિંગદેશમાં     | _                   |                 |                    |                   |                  |          | •••     | ૧૩૭                                      |
| હાથીગુંફાના      |                     |                 |                    |                   |                  |          | •••     | 939-f3/                                  |
| જૈન ઇતિહા        |                     |                 |                    |                   |                  | • • •    | •••     |                                          |
| હાથીગુફાના       |                     |                 |                    |                   |                  |          | •••     | ૧૪૦                                      |
| ઉદયગિરિ અ        |                     |                 |                    |                   | યને ત્રીજા       | સૈકાની   |         |                                          |
|                  |                     | ાએલા છે         |                    |                   | •••              | • • •    | •••     | १४०                                      |
| સત્ધર, નવમુ      |                     |                 |                    |                   | • • •            |          | •••     | ६४३                                      |
|                  |                     |                 | કેશરી ગુફા         | ાએા               | • • •            | •••      | •••     | <b></b> ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ዿ |
| રાણી અને ઃ       |                     |                 | •••                |                   |                  |          |         | १४३-६४४                                  |
| જયવિજય,          |                     |                 |                    | -                 |                  |          |         | ૧૪૪−૧૪૫                                  |
| આ છૂટાંજવ        |                     |                 |                    |                   |                  | •        | •••     | ૧૪૫                                      |
| પાશ્વેને અપ      | ાયેલું આઉ           | ધેપત્ય          | •••                | •••               | •••              | •••      |         | ૧૪૬                                      |
| ખંડગિરિ ટેક      | રી ઉપરનું           | જૈન મંદિર       |                    |                   | •••              | •••      | •••     | १४६-१४७                                  |
| હાર્યી ગુફાના    | ા શિલાલે ખ          |                 | •••                |                   | •••              | •••      | •••     | ૧૪૭–૧૪૯                                  |
| શિલાલેખની        | ચ્યા <b>ઠે</b> મી લ | ીટી અને વ       | ખારવેલના           | સમય               |                  | • • •    | •••     | ૧૪૯–૧૫૨                                  |

|                                               |                 |                  |              |            |                   |         | પૃષ્ઠ.           |
|-----------------------------------------------|-----------------|------------------|--------------|------------|-------------------|---------|------------------|
| શિલાલેખની વસ્તુ .                             |                 |                  |              | • • •      |                   | • • • • | १४२-१६७          |
| ખારવેલ અને કલિંગના                            |                 |                  | 115          |            | •••               | • • •   | १६२              |
| કલિંગમાં જૈતધર્મની પ્રા                       | યીનતા           |                  |              | •••        | • • •             |         | १६२–१६३          |
| ખારવેલ અને જૈનધર્મ.                           | ••              |                  |              |            |                   |         | १६४              |
| λ.                                            | ાક <b>ર</b> ણ પ | ા,મધુઃ           | રાના શિલ્    | ાલે એા.    |                   |         |                  |
| ખારવેલ પછી ઉજજૈનન                             | _               |                  |              |            |                   |         | <b>१</b> ७०      |
| વિક્રમના સંવત અને સિ                          | _               |                  | •••          | •••        | ***               | ,       | ૧૭૦              |
| વિક્રમના પૂર્વજ ગર્દસિલ્લ                     |                 | _ ^              |              | •••        | ***               |         | <b>१७०</b> –१७१  |
| કાલિકાચાર્ય અને પ્રતિજ્ઞ                      |                 |                  |              |            |                   |         | ૧૭૧              |
| સિદ્ધસેન દિવાકર અને હ                         | -               |                  |              |            |                   |         | <b>૧</b>         |
| પાદલિપ્તાચાર્ય અને એ                          |                 |                  | ઓ            |            |                   | • • •   | દ્યા             |
| જૈન સાહિત્યની ઐતિહા                           |                 |                  |              | સંવતનું ચ  | મસ્તિત્વ <u> </u> | •••     | <b>૧७૩–</b> ૧७૪  |
| મથુરાના શિલાલેખા અને                          |                 |                  |              |            |                   | •••     | ૧૭૫–૧૭૬          |
| મથુરાના જૈન લેખાનું મ                         |                 |                  |              | •••        |                   | •••     | ૧૭૬              |
| મયુરાના સત્રપા સાથે સં                        | બંધ ધરા         | વતા શિલા         | લેખા         | •••        |                   | •••     | ₹ <i>७७</i> −₹७८ |
| સંવતવાળા અને સંવત                             |                 |                  |              |            |                   | •••     | १७८–१८०          |
| મથુરાના શિલાલેખા અને                          | จื่ายว          | ર્મના ઇતિહ       | ાસની દર્ષ્ટિ | એ તેની ઉ   | પયાગીતા           | ••••    | १८१–१८३          |
| •                                             |                 |                  |              | ર્મની સ્થિ | _                 |         |                  |
| કુશાન સમયથી ગુપ્તાના                          | _               |                  |              |            |                   |         | <b>१८</b> ४      |
| ગુપ્ત સામ્રાજ્યના વિસ્તા                      |                 |                  |              |            | •••               | •••     | ૧૮૫              |
| ગુપ્ત સામયમાં ધર્મની પ                        |                 |                  |              |            | •••               | •••     | 924              |
| कैने। तरक्ष्मी अध्तेति र                      |                 |                  |              |            |                   |         | १८५–१८७          |
| કુવલયમાલા દંતકથા ગ                            |                 |                  |              |            | •••               |         | १८८-१ <b>८</b> ३ |
| ુલલયમાલા કરાકથા જ<br>વલ્લભીઓના ઉદય અને        |                 |                  |              |            |                   |         | ₹63-₹68          |
| વલ્લભાગ્યાના હૃદય ચન<br>વલ્લભાવંશના ચોધા રાજા |                 |                  |              |            |                   | •••     | (25 (36          |
| વહ્રભાવરાના ચાવા રાજ્ય<br>અનિર્દિષ્ટ સમયને    |                 |                  |              | stef Offi  | arce it           |         | ૧૯૪–૧૯૫          |
|                                               |                 |                  |              | <br>       | •••               | •••     | (30 (21          |
|                                               | દકરણ પ          | 9.—ઉત્ત <b>ઃ</b> | લ્લુ જન      | સામજુત્વ.  |                   |         |                  |
| પ્રાસ્તાવિક વિવેચન .                          | ••              | •••              | • • •        | •••        | • • •             |         | ૧૯૬              |
| જૈન સિદ્ધાંતા ્                               |                 | •••              | •••          | •••        |                   |         | १८७-१८८          |
| શ્વેતાંબર શાસ્ત્ર વિષે દિશ                    |                 |                  |              |            |                   |         |                  |
| શ્વેતાંબરના લાભમાં પ્રતિ                      |                 |                  |              |            |                   |         |                  |
|                                               |                 | •••              |              |            | •••               |         |                  |
| <b>ળાર અંગા</b>                               |                 |                  |              |            |                   |         |                  |
|                                               |                 | • • • •          | ••••         |            |                   |         | २०७–२०६          |
| દસ પયના યા પ્રકિર્ણ                           |                 |                  | ••••         | •••        |                   |         |                  |
| છ છેદસૂત્રા                                   | ••              | •••              | •••          | •••        | • • •             | • - •   | २०५-२१०          |

| ચાર પ્રક્ષસિત્રો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       | મૃક્ષ.          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-----------------------------------|-----------------------|--------------------------|-------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------|-------|-----------------|
| છે ચૂલિકાસૂત્રો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   | ચાર મૂલસુત્રા                     |                       |                          |                   | •••                 |                                                               |       | २१०             |
| જેનશાસ્ત્રોની ભાષા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| કીકા સાહિત્ય જે નિર્શક્ત તરીકે ઓળખાય છે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   | જૈનશાસ્ત્રાની ભાષા                |                       |                          |                   | •••                 |                                                               |       |                 |
| પ્રથમ ટીકાકાર ભદળાહુ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| મહાવીરના સમસમર્ય ધર્મદાસગણી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| હમારવામી અને તેમના શ્રંથા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| સહસ્તેત દિવાકર અને પાદલિપ્તાચાર્ય—જૈન સાહિત્યના પ્રભાવિક જ્યોતિધરા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| ** પ્રેકેન્સ્યું દેવ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠ |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| મકરણ ૮.—ઉત્તરમાં જૈન કળા.  સ્થાપસામાં જૈનધર્મની વિશિહતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               | ****  | <b>२</b> १६–२१८ |
| આપણા સમયની બહારના કેટલાંક સ્થાપત્ય અને ચિત્રકળાના અવશેષા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |                                   | મકરણ                  | ু ৴৽—ওিব                 | ારમાં જૈ          | ન કળા.              |                                                               |       |                 |
| આપણા સમયની બહારના કેટલાંક સ્થાપત્ય અને ચિત્રકળાના અવશેષા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   | સ્થાપસમાં જૈનધર્મની               | વિશિષ્ઠતા             | 175                      |                   |                     | • • •                                                         |       | २१७             |
| આપણા સમયના અવશેષો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |                                   |                       |                          |                   |                     | મવ <b>રો</b> પા                                               |       |                 |
| હિંદી કળાની કેટલીક વિશિષ્ટતાઓ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| સ્મારિસાની ગુકાઓ—કળાદર્શિએ તેની ઉપયોગિતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| જૈનામાં સ્તૂપપૂજ્ત અને મૂર્તિપૂજ્ત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   | એારિસાની ગુફાએા—                  | કળાદષ્ટિર્            | એ <mark>તેની ઉપ</mark>   | યાેગિતા           |                     |                                                               |       |                 |
| મધુતના અવશેષો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |                                   |                       |                          |                   | • • • •             |                                                               |       |                 |
| મથુરાના સ્થાયાગપટા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| દેવાએ બંધાવેલા વાદસ્ત્પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   | મથુરાના આયાગપટા                   |                       | •••                      |                   | • • •               |                                                               |       |                 |
| મથુરાનું 'તારણ ' સ્થાપત્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   | દેવાએ બંધાવેલા વાદ્ર              | સ્તૂપ                 | •••                      |                   | •••                 |                                                               |       |                 |
| વિત્રં સૂચિ —  ૧. જૈનધર્મના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (રંગીન) મુખપૃષ્ઠ ૨. સમેત શિખર પર્વત પર શ્રી પાર્શ્વનાથ (રંગીન) પ ૩. જૈનાના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મશુરા) ૧૨ ૪. તેગમેસ દ્વારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ૨૧ ૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલદક્ષની નીચે સર્વશ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ૨૫ ૧. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૭. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લેમશ ઋષિ ગુકા (રંગીન) ૧૩ ૯. પાંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના લાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧                                                                                           |   | મથુરાનું 'તાેરણુ ' સ્થ            | ાપત્ય                 | • • •                    |                   |                     |                                                               |       | <b>२३०-२</b> ३१ |
| વિત્રં સૂચિ —  ૧. જૈનધર્મના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (રંગીન) મુખપૃષ્ઠ ૨. સમેત શિખર પર્વત પર શ્રી પાર્શ્વનાથ (રંગીન) પ ૩. જૈનાના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મશુરા) ૧૨ ૪. તેગમેસ દ્વારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ૨૧ ૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલદક્ષની નીચે સર્વશ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ૨૫ ૧. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૭. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લેમશ ઋષિ ગુકા (રંગીન) ૧૩ ૯. પાંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના લાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧ ૧૧                                                                                           |   | નેમેશની ચાતુર્યતા દશ              | વિતું સુશા            | ભિત શિલ્પ                | •••               | •••                 | •••                                                           |       | २३६–२३२         |
| - ચિત્ર સૂચિ -  ૧. જૈનધર્મના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (રંગીન) મુખપૃષ્ઠ ર. સમેત શિખર પર્વત પર શ્રી પાર્શ્વનાથનું નિર્વાણ (રંગીન) પ ૩. જૈનોના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મશુરા) ૧૨ ૪. તેગમેસ દારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ૨૧ ૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલઘઢ્ષાની નીચે સર્વશ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ૨૫ ૧. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૫. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૫. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૫. ભગભર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ચુકા (રંગીન) ૮૭ ૯. ખંડગિર ઉપરની જૈન ચુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના ભાગમાંની કેવાળના નમનો ૧૪૦ ૧૨૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ |   |                                   |                       |                          |                   |                     | •••                                                           |       |                 |
| 1. જૈનધર્મના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (રંગીન) મુખપૃષ્ઠ ર. સમેત શિખર પર્વત પર શ્રી પાર્શ્વનાથનું નિર્વાણ (રંગીન) પ ૩. જૈનોના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મશુરા) ૧૨ ૪. તેગમેસ દ્વારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ૨૧ ૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલઘઢ્ષાની નીચે સર્વશ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ૨૫ ૬. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૭. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ગુકા (રંગીન) ૬૩ ૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭ ૯. ખંડગિર ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિર ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧૫ ૧૧                                  |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| ર. સમેત શિષ્પર પર્વત પર શ્રી પાર્શ્વનાથનું નિર્વાણ (રંગીન) પ<br>૩. જૈનોના ત્રેલીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મછુરા) ૧૨<br>૪. નેગમેસ દારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ૧૧<br>૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલ છક્ષની નીચે સર્વ શ્રેષ્ઠ કેવલ જ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ૧૫<br>૬. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણુંઘરા (રંગીન) ૩૬<br>છ. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ગુક્રા (રંગીન) ૬૩<br>૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ્ય કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭<br>૯. ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના<br>ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦<br>૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુક્રાઓ ૧૪૫<br>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                      |   | ૧. જૈનધર્મના ત્રેવીસ              |                       |                          |                   |                     | (ਤੰਬੀਕ                                                        | `     | พทียกัน         |
| 3. જૈનોના ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મશુરા) ૧૨ ૪. તેગમેસ દારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ૨૧ ૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલ દક્ષની નીચે સર્વ શ્રેષ્ઠ કેવલ જ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ૨૫ ૬. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ ૭. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ચુકા (રંગીન) ૬૩ ૮. ચુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭ ૯. ખંડગિર ઉપરની જૈન ચુંકા; ઉદયગિર ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦ ૧૬૫ગિર ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાઓ ૧૪૦ ૧૬૫ મેદર ૧૪૦                                                                                                                                                    |   | ર. સમેત શિખર પર્વત                | પરશ્રી:               | บางอ์สเยล์<br>บางอ์สเยล์ | ကြ၏သ              | •••                 | (3304)                                                        | /···  |                 |
| ૪. તેગમેસ દારા મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ બતાવતી સુશાભિત શિલા ર૧ ૫. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલદક્ષની નીચે સર્વશ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) ર૫ ૬. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬ છે. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ગુફા ૬૩ ૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજા કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭ ૯. ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંફા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંફાના ઉપરના લાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦ ૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુફાઓ ૧૪૫ ૧૪. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                          |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| પ. ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલ દક્ષની નીચે સર્વ ઋષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા (રંગીન) રપ<br>ક. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણુંધરા (રંગીન) ૩૬<br>છ. ખરાખર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ગુક્કા ૬૩<br>૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ્ય કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭<br>૯. ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના<br>ભાગમાંની કેવાળના નમૃત્તા ૧૪૦<br>૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુક્કાઓ ૧૪૫<br>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                                                           |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               | •••   |                 |
| <ul> <li>ક. ભગવાન મહાવીરના અગીઆર ગણધરા (રંગીન) ૩૬</li> <li>છ. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લેમશ ઋષિ ગુકા ૬૩</li> <li>૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ્ય કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭</li> <li>૯. ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦</li> <li>૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાઓ ૧૪૦</li> <li>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૦</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                         |   | પ. ભગવાન મહાવીર તે                | လေ လေ လေ<br>ဂါ၃၃၈ ရက် | . പ്രധാരം<br>- ബലവേഷപി   | તીએ અર્થ          | ત હતાલા<br>એક દેવલા | ara man                                                       | / 53i |                 |
| છ. બરાબર ટેકરી પર આવેલી લેમિશ ઋષિ ગુકા ક્ર<br>૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ્ય કુમારપાળ (રંગીન) ૮૭<br>૯. ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની રાનિગુંકાના ઉપરના<br>ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા કુશ્બ<br>૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાઓ ૧૪૫<br>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | <ol> <li>ભગવાન મહાવીરન</li> </ol> | <br>ા અકીઓ            | र्टाक्षराद्ध दा          |                   | .40 2 (4)           | (101 - 101 - 101 )<br>(1 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - | 6     |                 |
| <ul> <li>૮. ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા તેમના શિષ્ય રાજ કુમારપાળ (રંગીન)</li> <li>૯. ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરની સનિગુંકાના ઉપરના ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા</li> <li>૧૪૦ ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાએ ૧૪૦</li> <li>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૦</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | છ. ભરાભર ટેકરી પર                 | આવેલી લે              | ાસશ ઋષિ<br>સામા          | 3151              |                     | -                                                             |       |                 |
| ૯. ખંડગિરિ ઉપરતી જૈન ગુંકા; ઉદયગિરિ ઉપરતી રાનિગુંકાના ઉપરના<br>ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦<br>૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાઓ ૧૪૫<br>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               |       |                 |
| ભાગમાંની કેવાળના નમૃતા ૧૪૦<br>૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાઓ ૧૪૫<br>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   | દ પ્રાંડિકિ ઉપટતી<br>હ            | જૈન ગંદ               | ເເດເຊັຽດ<br>ປ∗ Gເນລິ     | ເຊນເເນ<br>ປີ ⊜ນລະ | ere<br>Desal Gale   | (vales)<br>Succession                                         | ٠٠٠   | 20              |
| ૧૦. ઉદયગિરિ ઉપરની સ્વર્ગપુરીની ગુકાઓ ૧૪૫<br>૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   | ભાગમાંની કેવાળને                  | ⊶ ५ ७२<br>। तभनेः     | e, sere                  | ५ ७ गरः           | ત સામાજી            |                                                               | *11   | 9.44            |
| ૧૧. ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર ૧૪૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9 |                                   |                       |                          | •••               | •••                 | •••                                                           | •••   |                 |
| A A A A A A A A A A A A A A A A A A A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |                                   |                       |                          |                   | •••                 | •••                                                           | •••   |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |                                   |                       |                          |                   |                     |                                                               | •••   |                 |

|             |                                                               |                | મૃષ્ઠ. |
|-------------|---------------------------------------------------------------|----------------|--------|
| 1૩.         | જુનાગઢ ઉપરના ભાવા પ્યાસ મ <b>ઠ</b> ની ગુકાએ                   | •••            | ર૧૯    |
| ίγ.         | સચિત્ર જૈન ગ્રંથતા હસ્તલિખિત નમુના (રંગીન)                    |                | २२०    |
| ૧૫.         | ઉદયગિરિ ઉપરની ગણેશગુંકાના ઉપરના ભાગમાંના કેવાળના ન            | મના;           |        |
|             | ઉદયગિરિ ઉપરની રાણીગુંફાના છજાની એક ધારના ભાગ                  |                | २२३    |
| ૧૬.         | ઇંટાના કાતરેલ પ્રાચીન જૈન સ્ત્રૂપ ( મધુરા )                   | •••            | २२५    |
| ક્છ.        | <b>આયાગપટ</b> અથવા 'પૂજાની તકતી ' ( મથુરા )                   | •••            | રરાષ્  |
| ٩۷.         | શિવયશાએ સ્થાપન કરેલ પૂજાની તકતી                               |                | २२८    |
| ૧૯.         | જીન યુક્ત <b>આયાગપ</b> ટ–ઇ. સ. પહેલી શતાબિદ                   | • • •          | २२८    |
| २०.         | આમાહિતીએ સ્થાપત કરેલ પૂજાતી તકતી                              | ***            | २२७    |
| ર૧.         | મતુષ્યાકૃતિવાળાં વાડ સ્તંબો ( મથુરા )                         | •••            | २२७    |
| २२.         | 'દેવાએ બાંધેલા ' વાદ સ્તૂપના કલાવિધાનના નમૃતા                 | • • •          | २३०    |
| ₹3.         | ે દેવા અને મનુષ્યાર્થી તીર્યંકરને કરાતા નમરકાર સ્થ્યવતાં તાેર | <b>હ્યુ</b> ની |        |
|             | એ બાજૂઓ                                                       |                | રેઉદ   |
| <b>૨૪</b> . | તારણના આગળ પાજળના ભાગ ( મથુરા )                               |                | २३१    |
| રપ.         | ેનેમેસના ચાતુર્યથી આનંદ પ્રદર્શિત કરતી નર્તિકાએો તથા સંગીત    | ાકારા          |        |
|             | દર્શાવતી સુરાહિત શિલા                                         |                | २३१    |
| २६.         | મહાવીરના ગર્ભ વ્યપહરણ દર્શાવતી ચાર ખંડિત મૃર્વિએો 💨 \cdots    | •••            | २३२    |
|             |                                                               |                |        |

#### પરિચય

9

પુરાતત્ત્વના અભ્યાસમાં જૈનધર્મ એ એક કમનસીબ છે કે જેના વિષે આજસુધી જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે તે તેના બાકી રહેલ કાર્યના હિસાએ નજીવું જ છે. ઘણાં પૃરાવાથી સાખીત કરી શકાય એમ છે કે ખુન્દધર્મ એ જૈનધર્મનો સમકાલીન બંધુધર્મ છે અને તે હિંદુસ્તાનની સરહદમાંથી લગભગ અદશ્ય થયા છે, છતાંય તે પણ વિદ્રાના પાસેથી ઘટતા ન્યાય મેળવી શકયો છે, જ્યારે જૈનધર્મ આજ સુધી ટકી રહ્યો છે એટલું જ નહિ પણ તે આ વિશાળ દેશની સંસ્કૃતિ અને તેના રાજકીય તથા આર્થિક સંત્રોગાપર જબરી અસર ધરાવે છે, છતાં તે ઘટતા ન્યાય નથી મેળવી શકયા એ જ ખેદની વાત છે. શ્રીમતી સ્ટીવન્સન લખે છે કે "ત્રોકે જૈનધર્મ કોઇપણ રીતે રાજધર્મ રહ્યો નથી છતાંય આજે જે પ્રભાવ તે ધરાવે છે તે ભારે છે. શાહુકારા અને શરાપ્રાના ધનવેલવના અને ધર્મના મહાન પ્રભાવના કારણે મુખ્યત્વે દેશી રાજયોમાં તેઓ બહુ લાગવગ ધરાવે છે. જે કાઈ તેના પ્રભાવની શંકા કરે તેને દેશી રાજયોમાં તેઓ બહુ લાગવગ ધરાવે છે. જે કાઈ તેના પ્રભાવની શંકા કરે તેને દેશી રાજયોના રાજવીઓ તરફથી હમણાં જ બહાર પડેલા જેનાના પાવત્ર દિવસામાં જીવહિંસા બંધ રાખવા સંબંધીનાં આજ્ઞાપત્રાની સંખ્યામાત્ર ત્રોઈ જવી. "3 " જૈના ખરેખર ભારતની જનસંખ્યાનો એક ઘણા માટા અને તેઓની જાહાજલાલી અને સત્તાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે." હતા છે. જે હતાને સત્તાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે." હતાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે." હતાને સ્તાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે." હતાને સત્તાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે." હતાને હતાને સત્તાને સ્તાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે." હતાને સત્તાને અંગે અગત્યના હિસ્સો ધરાવે છે. જે હતાને સત્તાને અંગે અગત્યનો હિસ્સો ધરાવે છે. જ હતા માત્રો અગત્યાને સત્તાને અંગે અગત્યનો હિસ્સો ધરાવે છે. જે અગત્યાના સત્તાને હતાને તેઓ માત્રો અગત્યાના સ્તાને સત્તાને સ્તાને અગત્યાના સ્તાને સ્તાન સ્તાને સ્તાન સ્તાને સ્તાને સ્તાને સ્તાને સ્તાને સ્તાને સ્તાને સ્તાન સ્તાન સ્તાન સ્તાન સ્તાને સ્તાન સ્તાને સ્તાને સ્તાન સ્તાન સ્તાન સ્તાન સ્તાન સ્તાન સ્

હર્ટલ ખરેખર સત્ય કહે છે કે "હિંદની સંસ્કૃતિપર અને ખાસ કરીને હિંદના ધર્મ અને નીતિ, કળા અને વિદ્યા, સાહિત્ય અને ભાષાપર તેણે પૂર્વે જે પ્રભાવ પાડ્યો હતો અને જે હજી પણ પાડતો જાય છે તે સર્વ સમજનાર અને જૈનધર્મની ઉપયોગીતા સ્વીકારનાર પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના ઘણા થાડા છે." શ્રી જૈની, શ્રી જયસ્વાલ, શ્રી ઘાષલ અને એવા થાડા પ્રસિદ્ધ વિદ્વાના સિવાય કાઇપણ હિંદી વિદ્વાને આ દિશામાં સંતાષપ્રદ કાર્ય કર્યું નથી. ગૌન્દ્ર ધર્મ પ્રતિના વિદ્વાનોના પક્ષપાત પણ કારણ રહિત નથી કેમ કે બૌન્દ્રધર્મ એ એક સમયે એટલા વિશાળ હતા કે તેને એશિયા ખંડના ધર્મ કહેવા એ અતિશયોહ્તભર્યું ન હતાં.

- 2. Cf. Jaini, Outlines of Jainism, p. 73.
- 3. Stevenson (Mrs), The Heart of Jainism, p. 19.
- 4. Works of Wilson, i., p. 347.
- 5. Hertel, On the Literature of the Svetambaras of Gujarat, p. 1.

3

<sup>1.</sup> The word Jainism is derived from  $\mathfrak{F}_{\overline{1}\overline{1}}$ , the adjectival form from  $\mathfrak{F}_{\overline{1}\overline{1}}$ , a way common to the names of many other religions as well as systems of philosophy—c. g. Mahommedanism from Mahommedan, Christianity from Christian, Zoroastrianism from Zoroastrian, and so forth (but not Buddhism, Manuism or Benthamism), or again, Dvaitism or Advaitism from  $\mathfrak{F}_{\overline{1}}$  or  $\mathfrak{F}_{\overline{1}}$  or  $\mathfrak{F}_{\overline{1}}$ , Fatalism from fatal, and so on.

એ કે જેનધર્મ મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં રહ્યો હતો તોપણ શ્રી એન. સી. મહેતા જણાવે છે તેમ ચાઇના તુર્કસ્તાનનાં ગુફા-મંદિરમાં પણ જૈનધર્મના પ્રાસંગિક ચિત્રા એવામાં આવે છે. '

જૈનધર્મના તુલનાત્મક અભ્યાસ માટે પ્રામાણિક સાધના નહિ મળવાથી તેમ જ બુદ્ધ ધર્મ પ્રતિના પક્ષપાતના અંગે કેટલાક પ્રસિદ્ધ પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાને ભૂલાવામાં નાંખે એવા અનુમાના કરવાં પડ્યાં છે; કેમ કે આ બન્ને બંધુધર્મીના પ્રાચીન ઇતિહાસ એકસરખાં જેવામાં આવે છે. સદ્ભાગ્યે આવાં વિચિત્ર અનુમાના છેલ્લાં થાડા વર્ષામાં પાશ્ચાત્ય અને પૌર્વાત્ય વિદ્વાનાએ સુધાર્યા પણ છે. આવાં ભૃલ ભરેલાં અને અસત્ય વૃત્તાંતાનાં થાડા દ્ષાંતા અસ્થાને નહિ ગણાય:—મી. ડબ્લ્યુ. એસ. લીલી કહે છે કે "બૌદ્ધધર્મ પાતાની જન્મભૂમીમાં જૈનધર્મ રુપે ટકી રહ્યા છે અને ખાસ કરીને જ્યારે બુદ્ધધર્મ હિંદમાંથી અદ્ધ્ય થયા ત્યારે જૈનધર્મ અસ્તિત્વમાં આવ્યા છે." મી. વિલ્સન કહે છે કે "બધાં વિશ્વસ્ત પૂરાવાથી એ અનુમાન દ્વર કરી શકાય તેમ નથી કે જૈનકામ એક નવીન સંસ્થા છે અને તે પહેલ-વહેલા આઠમી અને નવમી શતાબ્દિમાં સત્તા તથા વૈભવમાં આવી હાય એમ જણાય છે. તે પહેલાં જૈનધર્મ એ બૌદ્ધધર્મની શાખા તરીકે અસ્તિત્વમાં હતો. જૈનધર્મની ઉન્નતિ એ જે ધર્મને તે અનુસરતો તે બુદ્ધધર્મના વિનાશના કારણને ખાસ આભારી છે." 3

મી. કેલ્બ્રક જેવા લેખકાએ ગૌતમ બુદ્ધને મહાવીરના શિષ્ય માની લેવાની ભૂલ કરી છે કારણ કે મહાવીરના એક શિષ્ય ઇંદ્રભૂતિ પણ ગાતમસ્વામી વા ગાતમ કહેવાતા હતા. મી. એડવર્ડ થામસ જાહેર કરે છે કે "મહાવીર પછી તડા પત્ર્યાં હતાં, બુદ્ધના સમાનાર્થી નામ નીચે ઇન્દ્રભૂતિને જીન એટલે પૂજ્ય પુરુષની પદવી આપવામાં આવી હતી. કારણ કે બોદ્ધ તેમ જ જૈનશાસ્ત્ર પ્રમાણે એ બન્નેના એક જ અર્થ થાય છે." પણ સત્ય વાત તો એ છે કે જીનના અર્થ 'જેતા' અને બુદ્ધના અર્થ 'જ્ઞાતા' થાય છે.

રાયલ એસિયારિક સાસાયટીની જાહેરસભામાં વાંચેલા એક નિબંધમાં મી. કેલ્બૂક કહે છે કે " ડૉ. હિમિલ્ટન અને મેજર ડી. લામેન જણાવે છે તેમ ઘણું કરીને જૈનો અને ખુદ્દોના ગૌતમ એક જ વ્યક્તિ છે અને આથી એક ખીંજો વિચાર ઉદ્દભવે છે કે આ ખન્ને ધર્મો એક જ વૃક્ષની શાખાઓ હોય. જૈનોના કહેવા પ્રમાણે મહાવીરના શિષ્યામાંનાં એક પોતાની પાછળ આધ્યાત્મિક ઉત્તરાધિકારી મૂક્યા હતા, એટલે કે જૈનાચાર્યોનું ઉત્તરદાયિત્વ માત્ર એક સુધર્મા સ્વામીથી ઉત્તરી આવ્યું છે. અગિયાર શિષ્યામાંથી માત્ર ઇન્દ્રિભૂતિ અને સુધર્મા એ બે જ મહાવીર પછી વિદ્યમાન હતા. પહેલા શિષ્ય જે ગૌતમ

<sup>1.</sup> Mehta, Studies in Indian Painting, p. 2. According to Hemacandra, and other Jaina traditions also, Jainism was not limited to India of to-day.—Hemacandra, Parisishtaparvan (ed. Jacobi), pp. 69, 282. Cf. M. E., xiv., p. 319.

<sup>2.</sup> Lilly, India and its Problems, p. 144.

<sup>3.</sup> Wilson, op. cit., p. 334.

<sup>4.</sup> Jacobi, Kalpa·Sūtra, p. 1.

<sup>5.</sup> Thomas (E.), Jainism or the Early Faith of Asoka, p. 6.

સ્વામીના નામથી પ્રસિદ્ધ હતા તેને જૈનધર્મમાં કાેઇપણ ઉત્તરાધિકારી ન હતાં. અરં અનુમાન એ છે કે આ જવંત શિષ્યના અનુયાયી બિલકુલ ન હતા એમ નહિ, પરંતુ તેઓ જૈનધર્મના ન હતા. ગૈતમના અનુયાયીઓના બોહધર્મ બનેલા છે, જે સુધર્મા સ્વામીના અનુયાયીઓ એટલે કે જૈનાના સિદ્ધાંતાને ઘણી ખરી રીતે મળતા આવે છે, જોકે તીર્થકરાના ઇતિહાસ–કથાનકા તેમ જ પૃરાણમાં ઘણા જ તફાવત છે." <sup>૧</sup>

કેટલાંક નામા અથવા નિયમાની આકરિમક સમાનતા ઉપર રચાયેલાં બન્ને તરફના આવાં ઉતાવળાં અનુમાના અને સાળીતીઓ કેાઇપણ રીતે ઐતિહાસિક ન કહી શકાય, તેમ જ તેને ન્યાય સંગત પણ ન કહી શકાય. ડૉ. યાકાળીના શબ્દોમાં કહીએ તો "આવી સામ્યતા ફલ્યુલેનના ન્યાયના સિદ્ધાંતાપર રચાયેલી ગણી શકાય: 'મેસેડાનમાં એક નકી છે અને એક નદી મન્મથમાં પણ છે; મન્મથ પાસે છે તેને વાઈ કહે છે, પરંતુ નદીનું ખરું નામ મારા ખ્યાલ બહાર છે. પણ તે એક જ છે: જેમ મારી આંગળીઓ એકમેકને મળતી આવે છે તેમ તે તેના જેવી છે, અને બન્નેમાં માછલીઓ છે." '

ડૉ. હો પેકીન્સ જેવા સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન પણ મહાવીર અને તેના ધર્મમાં મૂર્તિ પૂજા અને મનુષ્યપૂજા સિવાય કાંઈ વિશેષ પ્રકાશ નથી એમ જણાવે છે. તે જણાવે છે કે " હિંદના બધા ધર્મોમાં નાતપત્તના ધર્મ બહુ જ એાછે ઉપયોગી અને દેખીતી રીતે જીવવાના એછામાં એછો હક ધરાવનાર છે." જેનધર્મ વિષેના તેમના એક તરફી ખ્યાલ અથવા તો તેમનું અજ્ઞાન એટલું ગાઢ જણાય છે કે તેના અંતિમ નિવેદનમાં પણ તેઓ એ જ જાતના વિચાર કરી રજા કર્યા વિના રહી શક્યા નથી. તેઓ છેવેટ લખે છે કે " જે ધર્મ ઇશ્વરને નહિ માનવાનું, મનુષ્ય પૂજા કરવાનું અને કીડીમેકાડીને પાળવાનું શીખવે છે તેને જીવવાના હક જ નથી; અને એક દર્શન તરીકે વિચારાના ઇતિહાસમાં—તત્ત્વજ્ઞાનમાં કયાંય તેને સ્થાન નથી." ડૉં ઢાં હોપ્કીન્સનાં આ અનુમાના એટલાં માર્ગ બહારનાં છે કે તેના કપોલકલ્પિત તેમ જ અધ્રા નિર્ણયોના નિષેધ માત્ર કરીને જ સત્યની વધારે પાસે પહોંચી શકીએ. "જીવવાના અધિકાર નથી હોતો એવી અનેક વસ્તુઓની જેમ બે હજાર ઉપરાંત વર્ષીથી જૈનધર્મ જીવંત છે એટલું જ નહિ પણ તેણે સાધુઓ તેમ જ ગૃહસ્થામાંથી અનેક ઉત્તમ કેડીના મનુષ્યા ઉત્પન્ન કર્યા છે કે જેમણે ઘણાય શ્રહાળુ અને શાધક બક્તોને માર્ગ દર્શન કરાવી શાંતિ અપીં છે." પ

પણ ડૉ. હો પ્કીન્સ એકલા જ કાંઈ આવા વિચારના છે એમ નથી. બીજા વિદ્વાનાથી તેમને એટલા જુદા પાડી શકાય કે તેઓ કદી દુરાગ્રહી કે સત્યવિમુખ ન હતા. શ્રી વિજયેન્દ્ર સ્ત્રિજી પરના પત્રમાં તેઓ જણાવે છે કે "મને હવે માલુમ પડ્યું છે કે જૈનોના વ્યવ-હારુ ધર્મ દરેક રીતે પ્રશંસાપાત્ર છે. મને ખરેખર દુઃખ થાય છે કે લોકોના ચારિત્ર અને

- 1. Colebrooke, Miscellaneous Essays, ii., pp. 315, 316.
- 2. Jacobi, 1, A., ix., p. 162.
- 3. Hopkins, Religions of India, p. 296.
- 4. Ibid., p. 297.
- 5. Belvalkar, Brahma-Stetras, pp. 120, 121.

નીતિ પર આ ધર્મ જે આશ્ચર્યજનક અસર કરી છે તે તરફ ધ્યાન આપ્યા સિવાય ઇશ્વરને નહિ માનનાર, કેવળ મનુષ્યપૂજા કરનાર અને કીડીમંકોડીનું પાેષણ કરનાર તરીકે જૈન-ધર્મની મેં નિંદા કરી છે. પણ જેમ વારંવાર બને છે તેમ માત્ર યુસ્તકા દ્વારા મેળવેલા બહારના જ્ઞાન કરતાં ધર્મ સાથે ગાઢ સંબંધ એ જ તેની વિશિષ્ટતાઓનું દર્શન કરાવે છે અને એકંદર ઘણું જ અનુકળ વાતાવરણ ઉત્પન્ન કરે છે." '

આમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવું થાેડું જ છે કે આવા અપૂર્ણ અભ્યાસના સીધા પરિણામે લાંબા વખત સુધી જૈનધર્મ પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાની દૃષ્ટિએ બોલ્લ ધર્મની એક શાખા મનાયા. જૈનધર્મના સુંદર તત્ત્વો વિષે આવા ખાટે! ખ્યાલ હાેવાથી પુરાતત્ત્વના અભ્યાસની આ શાખા તરફ સંશાધક વિદ્વાનાનું ધ્યાન ભાગ્યે જ ગયું. આમ થાેડા સમય તાે ચાલ્યું, પણ હવે તાે જૈન ધર્મ એક સ્વતંત્ર ધર્મ તરીકે સિલ્લ થઈ ચૂકયાે છે તેની ના પાડી શકાય તેમ નથી. આ માટે ડાં. યાંકાેબી અને ડાં. બુહલર જેવા વિદ્વનાને ધન્યવાદ ઘટે છે.

આ બે સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાનાના અવિરત પ્રયાસના પરિણામે જૈનધર્મ વિષેતું અજ્ઞાન દિન પ્રતિદિન દ્વર થતું જાય છે. ડૉ. યાકાબીની 'શ્રી ભદ્રબાહુના કદેપસૂત્રની પ્રસ્તાવના' અને 'શ્રી. મહાવીર અને તેના પુરાગામી' નામના વિદ્વત્તા ભરેલા લેખ અનુક્રમે ઇ.સ. ૧૮૭૯ અને ૧૮૮૦માં પ્રસિદ્ધ થયા હતા. તે ઉપરાંત ડૉ. બુહલરના 'જૈનાની હિંદી શાખા' એ લેખ જે ઈ. સ. ૧૮૮૭માં વંચાયા હતા એ સૌથી પહેલાં જૈનધર્મ વિષેતાં શાસ્ત્રીય, બુદ્ધિગમ્ય અને વિસ્તૃત વિવરણા હતાં. પ્રસિદ્ધ વિદ્વાનાની કીર્તિ તેમ જ જે મહાન બુદ્ધિમત્તા અને તાત્તિક સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી તેઓએ આ વિષય ચર્ચા હતા તેના પરિણામે આ અદ્ભૂત ધર્મ તરફ વિદ્વાન યુરાપનું ધ્યાન આકર્ષાયું; અને જે કાર્ય તેમણે શરૂ કર્યું તે આજ દિન સુધી ચાલુ રહ્યું છે એટલું જ નહિ પણ તેનાં ઘણાં સુંદર પરિણામા પણ આવ્યાં છે. સદ્દભાગ્યે આજે જૈનધર્મ પ્રતિની દૃષ્ટિમાં ખાસ તફાવત પડ્યો છે અને ભૂતકાળમાં જે જવલંત ભાગ તેણે ભજવ્યા છે તેમ જ જેણે જગતના અન્ય ધર્મા કરતાં જગતની પ્રગતિ, સંસ્કૃતિ અને સભ્યતાની વૃદ્ધિમાં જે અદિતીય ફાળા આપ્યો છે તે દૃષ્ટિએ જગતના ધર્મામાં તેનું યોગ્ય સ્થાન તેને મળવા લાગ્યું છે.

આ સંબંધમાં મી. સ્મીથ કહે છે કે "બોહ ધર્મ કાેઇપણ કાળે સમગ્ર ભારતના પ્રચલિત ધર્મ તરીકે હોવાનું શંકાસ્પદ છે" અને તેથી જ ઘણા લેખકાેએ લખેલા 'બોહ ભારત' એ નામને જાતું અને ભૂલાવામાં નાંખે એવું એ ગણી કાઢે છે. તેમનું એમ પણ કહેવું છે કે " બ્રાહ્મણ ધર્મને બદલે બોહ કે જૈન ધર્મ ભારતના પ્રચલિત ધર્મ તરીકે આવ્યા હાેય તેવા પુરાવા નથી" એ ગમે તેમ હાેય, પણ આ બન્ને ધર્મોએ ભારતના ઇતિહાસના પૃષ્ટામાં અવિચલિત છાપ મૂકી છે અને ભારતીય વિચાર, જીવન, સંસ્કૃતિ આદિમાં અનુપમ ફાળા

<sup>1.</sup> Cf. Shah, J. G., xxiii., p. 105.

<sup>2. 1.</sup> A., ix., pp. 158 ff.

<sup>3.</sup> Smith, Oxford History of India, p. 55,

આપ્યા છે તેની તો ના કહી શકાય એમ નથી. આ ગ્રંથ નિર્માણના અમારા ઉદ્દેશ સામાન્ય જૈનધમ (શ્વેતાંબર, દિગંબર કે સ્થાનકવાસી ફિરકાએ નહિ) ઉત્તર હિંદમાં કેટલા પ્રમાણમાં પ્રેલાયેલા છે તે શાધવાના, તેની વૃદ્ધિ અને વિસ્તારના ઇતિહાસ માત્ર આલેખવાના છે.

२

આ મહાન ધર્મના સિદ્ધાંતા, સંસ્થાઓ અને તેના નિર્માણની વિપુલ સાધન સામગ્રી વિષે આખી રુપરેખા દોરવાનું કે તેનું વિવેચન કરવાનું અત્રે અમે ઇચ્છતા નથી. આપણે તો જૈનધર્મની ઉત્પત્તિના ઇતિહાસ, વિવિધ ચિત્રવિચિત્ર કથાનકા અને પવિત્ર ધાર્મિક સાહિત્ય જે પહેલાં ઉત્તરના શ્વેતાંઅરા અને પછી દક્ષિણના દિગંખરાએ બે વિભાગમાં જાળવી રાખ્યું છે તેને લગતા સવાલા પણ ભાગ્યે જ ચર્ચીશું. આપણા પ્રયત્ન તા પાતાને અને પાતાના ધર્મ માટે ઇતિહાસ ઘડવામાં મહાન, યશસ્વી, બહાદ્ધર અને વીર પ્રજાના કાર્યોનું અનુકરણ કરવાના અને ઉત્તર હિંદની સંસ્કૃતિની કીમતી અને વિસ્તીર્ણ પ્રગતિ સાતમાં જે અમૂલ્ય ફાળા તેમણે આપ્યા છે તે બહે અરક્ષિત દશામાં અને અપૂર્ણ હાય તાપણ તેની શોધ કરવાના છે.

છેલ્લા સવાસા વર્ષમાં પૂર્વના સાહિત્યના જુદા જુદા વિભાગામાં જે સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યું છે તેના વિચાર કરતાં વિદ્વાનાએ આ તરફ બહુ જ દુર્લક્ષ્ય કર્યું છે. તેથી જ આ જાતના ગ્રંથ નિર્માણની તીવ આવશ્યકતાના ખાસ કારણા છે. પહેલાં તા આ ધર્મ જનસમાજ તથા રાજવંશમાં કરેલા અગણિત ફેરફારની દૃષ્ટિએ તેના ફાળાના વિચાર કર્યા વિના ઉત્તર હિંદના ઇતિહાસ સંપૂર્ણ લખી શકાય જ નહિ. બીજું ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનનું અવલાકન પણ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના અભાવે અપૂર્ણ જ રહે, અને ખાસ કરીને જૈનધર્મની જન્મભૂમિ વિધ્ય પર્વતની ઉત્તરે આવેલા પ્રદેશ માટે તા આ આવશ્યક છે. જો ભારતીય ક્રિયાકાંડે, રીતરીવાંજો, દંતકથાંએા, સંસ્થાએા, કલા અને શિલ્પ આદિનું સુસંબદ્ધ અને સૂક્ષ્મ અવલાકન એ સંશાધનના વિષય હાય તા વારવાર વિદેશી હુમલાએ ના ભાગ થઈ પડવાથી જ્યારે કાેઈપણ સંસ્થા કે ધર્મ ઉત્તરમાં સહીસલામત ન હતાં ત્યારે જૈનધર્મના અવ્યવસ્થિત અને અસંબન્દ ઇતિહાસ એ પણ આવા શ્રંથનિર્માણને માટે વિશેષ કારણ હોવું ઘટે. આ વિષે ડૉ. હર્ટલ કહે છે કે " ભારતની લાક્ષણિક કથાએ। તેા જૈનોની કળાનું પ્રતિક છે. તેમાં ભારતીય પ્રજાનાં જીવન અને તેની જુદા જુદા પ્રકારની રીતભાતો અને તે પણ વાસ્તવિક અને સસંગત રીતે વર્ણવેલી હાય છે. તેથી જૈન કથાસાહિત્ય ભારતીય સાહિત્યના વિશાળ ક્ષેત્રમાં લાેકકથાને તેના અત્યંત વિસ્તૃત અર્થમાં લેતાં લાેકકથાનું માત્ર જ નહિ, પરંતુ સાથે સાથે ભારતીય સંસ્કૃતિના ઇતિહાસનું પણ સૌથી અધિક કીમતી મૌલિક સાધન છે." રાષ્ટ્રનું માનસ તથા સભ્યતા જાણવાના રામબાણ ઉપાય ભૂતકાળના સૂક્ષ્મ અને સંભાળ-

<sup>1.</sup> Hertel, op. cit., p. 8.

પૂર્વકના અભ્યાસ જેવા ળીજો એકેય નથી. આવા ઇતિહાસના પરિણામે જ ભૂતકાળની અજ્ઞાનજન્ય અને અંધ પૃજાને બદલે સત્ય અને નિર્બંધ માર્ગ દર્શન થાય છે.

ભારતીય સાહિત્યના ખજાનામાં જૈનોએ જે હિસ્સો આપ્યા છે તે બધાના ઇતિહાસ આપીએ તો એક પુસ્તક લખી શકાય. જેનાએ પ્રાચીન હિંદી સાહિત્યમાં ધર્મ, નીતિ, કાવ્ય, વિજ્ઞાન, તત્ત્વજ્ઞાન આદિ વિષયા દ્વારા પાતાના સંપૂર્ણ હિરસો આપ્યા છે. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં જૈનાએ આપેલા કાળાનું સૂક્ષ્મ દર્ષિએ અવલાકન કરતાં મી. બાર્થ જણાવે છે કે " હિંદના સાહિત્યક અને વૈજ્ઞાનિક જીવનમાં તેઓએ બહુ જ આગળ પડતા ભાગ લીધા છે; જ્યાતિષ-શાસ્ત્ર, વ્યાકરણ અને અદ્ભૂત કથાસાહિત્ય તેઓના પ્રયત્નને જ આભારી છે." '

કળાના પ્રદેશમાં ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિના પર્વતો ઉપરના ગુફામંદિરા અને તેમાં કુશળતાપૂર્વક કેારી કાઢેલા કેવાળા, મશુરાના સુશાભિત આયાગપેટા તથા તારહ્યા, ગિરનાર અને શત્રું જ્યની પર્વતમાળા પરનાં સ્વતંત્ર ઉભેલાં સુંદર સ્તંભા તેમ જ આપ્યુ અને ખીજ પર્વતા પરનાં જૈન મંદિરાનું અદ્દભૂત શિલ્પકામ આદિ ભારતીય ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના વિદ્યાર્થીની રસવૃત્તિ જાગૃત કરવાને પૂરતાં છે. તે જ પ્રમાણે ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં જૈન અને ખુદ્ધ યુગના પ્રતિકારા જાણ્યા સિવાય મહાન શંકરાચાર્ય અને મહાન્ દયાનંદની પાઇળ કપ્યું અળ કામ કરતું હતું તે પૂર્ણપણે જાણી પણ શકાય નહિ.

સાહિત્ય, કળા અને ધર્મની આ હિલચાલા મહાન રાજ્યાની સુરક્ષિત છત્રછાયા સિવાય વિજયી નિવડી શકે નહિ. તેથી જ આપણા અભ્યાસ રાજ્યસત્તા નીચે જૈનધર્મ કરેલી પ્રગતિ શાેષ્ઠવાના કાર્યથી શરુ થવા જોઈએ અને અંતે આપણને જણાશે કે "સમય સમયપર જૈનધર્મ કેટલાંક રાજ્યાેના રાજ્યધર્મ અને છે, કેટલાક મહાન રાજાઓ તે સ્વીકારે છે, તેને ઘટતું ઉત્તેજન આપે છે અને તેમની પ્રજાને પણ તેઓ તે જ ધર્મ તરફ વાળી પણ શક્યા છે."

તેમ છતાંય કાર્ય સુગમ નથી. ખરું જેતાં ઉત્તર હિંદમાંના જૈનધર્મનું સંપૂર્ણ ઐતિહાસિક અવલાકન પુરું પાંડે તેનું એક પણ ઉપયોગી પુસ્તક નથી તાપણ ભારતીય ઇતિહાસના વિદ્યાર્થી માટે જૈનયુગ એ કાંઈ એક કાર્યું પાનું નથી; તેમ જ તે માત્ર ઐતિહાસિક કે કથાનકના નામા, ધાર્મિક દષ્ટાંતા, કાવ્ય કે આગમાના ગુંચવાઢા પણ ન ગણાય. જે સામાન્ય અભ્યાસીઓ અને સર્વસાધારણ જનતાને ઉપયોગી થઈ શકે એવા આજ સુધીની વિદ્વત્તાભરેલી શાધખાળાના પરિણામાના સુસંબદ્ધ ઇતિહાસ આપણે ન લખી શકીએ તો હજારા પ્રાચીન જૈન સાધુઓ તથા વિદ્વાનાએ આજે ચમત્કાર ગણાતા મુખપરંપરાગત અમુલ્ય ખજાના જળવી રાખવા જે પરિશ્રમ સેવ્યા છે તે વૃથા ગણાય, તેમ જ છેલ્લા દોહસા વર્ષમાં ભારતીય અને વિદેશી વિદ્વાના તેમ જ પુરાતત્ત્વવેત્તાઓએ આં દિશામાં જે કાર્ય કર્યું છે તેના કાંઈ અર્થ જ નથી.

<sup>1.</sup> Barth, The Religions of India, p. 144.

<sup>2.</sup> Smith, op. cit., p. 55,

જો કે જૈન કતિંહાસના ઘણા ખરા ભાગ અંધારામાં છે અને જોકે ઘણાય વિસ્તૃત સવાલા હજી ચર્ચાસ્પદ છે તાપણ સદ્દભાગ્યે જૈનયુગના સામાન્ય ઇતિહાસની રચનાનું કાર્ય એટલું બધું અસંભિત નથી. એ અસંભિત હાય કે ન હાય, અમે કાઇપણ શાધ કરવાના અથવા તા પૌર્વાત્ય વિદ્વત્તા અને સંશોધનની સીમા એાળંગવાના કશાય દાવા કરતા નથી.

છેવેટ એક શખ્દ 'ઉત્તર હિંદ'ની વ્યાખ્યા માટે જરુરી જણાય છે: કૃષ્ણા અને તુંગલદ્રા નદીની દક્ષિણ તરફ આવેલ પ્રદેશને મર્યાદિત અર્થમાં ' દક્ષિણ હિંદ ' કહે છે. આ નદીઓના ઉત્તર પ્રદેશોને ' દખ્ખણ ' કહેવાના રિવાજ છે. પણ દક્ષિણ અને ઉત્તર હિંદ નર્મદાના દક્ષિણ અને મહાનદીના ઉત્તર પ્રદેશ મળીને અને છે; અને આ જ અર્થમાં અમે ' ઉત્તર હિંદ ' શખ્દ વાપરવાના છીએ. " તાપી નદીના દક્ષિણ ભાગથી જ ખરેખરા દક્ષિણના ઉચ્ચ પ્રદેશ શરુ થાય છે અને દક્ષિણથી હિંદને જુદા પાડનાર તા નર્મદા નદી જ છે;" અને આજ પ્રદેશમાં જૈનાની લગભગ બાર લાખની કુલ વસ્તીના અર્ધા ભાગ આજે પણ વસે છે, અને આ છ લાખ જેટલા જૈના ઐતિહાસિક, સામાજિક અને ધાર્મિક દિષ્ટિએ પૂર્ણ એકતા ધરાવે છે અને જે દંતકથાઓ, રીતરિવાજો અને માન્યતાથી સ્પષ્ટ રીતે ઉત્તરીય છે. બૌહોની માફક ઉત્તરના અને દક્ષિણના જૈનાના આ વિભાગ જેકે મૂળથી જ ભૌગોલિક હતા તાપણ " શાસ્ત્રોની ભાષા અને દંતકથાઓ તથા રીતરિવાજોના હાર્દમાં એાતપ્રાત થયેલા જણાઈ આવતા હતા." '

<sup>1.</sup> Srinivasachari and Aiyangar, History of India, pt. i., p. 3.

<sup>2.</sup> Barth, op. cit., p. 145.

#### प्रक्षेत्र १

#### ભગવાન મહાવીર પહેલાંના જૈન ધર્મ

"પ્રાચીન ભારતના ઇતિહાસ એ ત્રીસ સફીના માનવસંસ્કૃતિ અને તેના વિકાસના ઇતિહાસ છે. તે કેટલાક જુદા જુદા જુદા ચુગામાં વહેંચાયેલા છે. તે દરેક યુગ ઘણા સમય સુધી કેટલાક અર્વાચીન પ્રજાના સારાયે ઇતિહાસ સાથે તુલનામાં ઉભા રહી શકે તેમ છે"." માનવસંસ્કૃતિ અને તેના વિકાસના આ ત્રણ હજાર વર્ષોમાં કળા, શિલ્પ, ધર્મ, નીતિ અને તત્ત્વજ્ઞાનની અનેકવિધ પ્રગતિમાં જૈન ધર્મના ફાળા અદ્ધિતીય છે; પરંતુ જૈન ધર્મની મુખ્ય સિદ્ધિ એ તેના 'આહેંસાના' આદર્શ છે. જૈના માને છે કે આજની દુનિયા ધીમે ધીમે પણ અદશ્ય રીતે તે તરફ પ્રગતિ કરી રહી છે. પ્રત્યેક ઉચ્ચ, બ્યાવહારિક તેમજ આત્મિક પ્રવૃત્તિનું ધ્યેય એ અહિંસા જ ગણાતું; અને જુદી જુદી જાતના લાકાના વસવાટના કારણે સંસ્કૃતિની ગુંચવણ ભરેલી વિશાળ અભિવૃદ્ધિમાંથી પરિણત થયેલી બધી ભિન્નતા વચ્ચે પણ અહિંસા એજ એકતાનું ચિદ્ધ મનાતું.

જૈન ધર્મ એ નામ મુખ્યત્વે દર્શનના નૈતિક અર્થનું સૂચક છે. જેમ બૌદ્ધો જ્ઞાની ખુદ્ધના અનુયાયીઓ છે તેમ જૈના વીતરાગ જિનના અનુયાયી છે. જિનપદ જૈનાના બધાય તીર્થકરાને લગાડાય છે. ર

જિનનાં જુદાં જુદાં નામા લકતાઓ તેમના ગુણા ઉપરથી દર્શાવેલાં વિશેષણા છે જેમકેઃ જગત્મભુ—જગતના પ્રભુ; સર્વફા—સર્વ પદાર્થના જ્ઞાતા; ત્રિકાળવિત્—(ભૂત, લિવિષ્ય અને વર્તમાન) ત્રણે કાળના જાણનાર; ક્ષીણકર્મા—અધાં દૈહિક કર્મોના નાશ કરનાર; અધીશ્વર—મહાન કશ્વર; દ્વાધિદેવ—દેવાના દેવ; અને એવાં બીજાં અનેક ગુણવાચક વિશેષણા છે. આ ઉપરાંત કેટલાંક અર્થસ્થાક નામા પણ છે જેમકેઃ તીર્થકર યા તીર્થકર, કેવલી, અર્હત અને જિન. તીર્થકર એટલે ( તાર્થતે અનેન) સંસાર રૂપી સમુદ્ર જેમની મદદ વહે તરાય છે તે; કેવલી એટલે કાઈપણ જાતના દેષ-રહિત અપૂર્વ આધ્યત્મિક શકિત—કેવલ—વાળા; દેવા અને મનુષ્યને માન્ય હાય તે અર્હત; અને રાગ અને દેષથી પર એવા જિતેન્દ્રિય હાય તે જિન કહેવાય છે. 3

<sup>1.</sup> Dutt, op. cit., p. 1.

<sup>2.</sup> It is also applicable to all those men and women who have conquered their lower nature and who have by means of a thorough victory over all attachments and antipathies realised the highest. Cf. Radhakrishnan, Indian Philosophy, i., p. 286.

<sup>3.</sup> Hemcandra. Abhidhanacinfamani, chap. i., vv. 24-25.

જિનના પ્રરૂપેલા ધર્મ તે જૈન ધર્મ, તે જૈન દર્શન, જૈન શાસન, સ્યાદ્વાદ દર્ષિ આદિ નામે પણ ઓળખાય છે. જૈન ધર્મ પાળનારા જૈના ઘણું ખરૂં શ્રાવકાના નામથી ઓળખાય છે.

જૈન ધર્મના પ્રારંભની ચાંક્કસ તારીખ શાધવી મુશ્કેલ છે; એટલુંજ નહિ પણ અશક્ય છે, તેમ છતાં પણ જૈન ધર્મ એ ળૌદ્ધ ધર્મ અથવા ખ્રાહ્મણ ધર્મની શાખા છે એ જૂની માન્યતા અર્વાચીન સંશાધનના પરિણામે અજ્ઞાનસૂચક અને ભૂલભરેલી પૂરવાર થઈ ચૂકી છે. તે ઉપરાંત ભગવાન મહાવીરથી જૈન ધર્મના પ્રારંભ થાય છે એ પણ મહાન ઐતિહાસિક ભૂલ ગણાય છે કેમકે તેને ટેકા આપતી સબળ ઐતિહાસિક દલીલા નથી; અને જૈનાના ત્રેવીશમા તીર્થંકર પાર્શ્વનાથ એ પણ ઐતિહાસિક દલીલા તરીકે સ્વીકારાયા છે, અને બીજા જિનાની જેમ મહાવીર પણ તેમની શ્રેણીમાં એક સુધારકથી કાંઈ વિશેષ નથી. ર

ધર્મ મનુષ્યજાતિ જેટલાજ જૂના છે કે પાછળથી ઉત્પન્ન થયેલા છે એ તેના પ્રારંભ અને તત્ત્વજ્ઞાન જેટલાજ હજ પણ ઐતિહાસિક સંશાધકાને ચર્ચાના વિષય છે. માનસશાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ આ પ્રશ્નના જવાબ આપી શકાય; પરંતુ આ પ્રશ્ન કેવળ તાત્ત્વિક છે. માનવદુનિયાથી પર કાેઈ પણ ઉચ્ચ શક્તિ યા આત્મવિકાસને એાછાવત્તા પ્રમાણમાં દરેક પ્રજા કે જાતિ સ્વીકાર છે; કારણ કે ધર્મ તેના વિશાળ અર્થમાં મનુષ્યજાતિનું સાર્વજનિક લક્ષ્યબિંદુ યા ધ્યેય છે.

આતો સામાન્ય ધર્મની વાત થઈ, પણું જો આપણે અમુક વિશિષ્ટ ધર્મના વિચાર કરીએ તો પણ એજ પ્રક્ષ આવીને ઉપસ્થિત થાય છે કે ધર્મ મનુષ્યજાતિ જેટલા જૂનો છે કે તેણે માનવજીવનમાં પાછળથી સ્થાન લીધું છે. અહિયાં દરેક ધર્મના સાવિત્રિક ઓછાવત્તા પ્રમાણમાં એજ દાવા છે કે જે સ્પષ્ટ શખ્દામાં ટૂંકમાં આ પ્રમાણે દર્શાવી શકાય: 'અમારા ધર્મ અનાદિ અને સર્વવ્યાપક છે, અને બીજ પાખંડીએમ છે.' આ અનાદિત્વના દાવા સાબીત કરવા માટે દરેક ધર્મ અનેક પ્રકારનું

1. अस्य च जैनदर्शनस्य प्रकाशियता परमात्मा रागद्वेषाद्यान्तरिषुजेसृत्वादन्वर्थकजिननामधेयः । जिनोऽईन् स्याद्वादी तीर्थकर इति चानधाँन्तरम् । अत एव तत्प्रकाशितं दर्शनमिष जैनदर्शनमईत्प्रवचनं जैनशासनं स्याद्वाद- दृष्टिर्नेकान्तवाद इत्याद्यभिधानैव्यंपदिश्यते.—-Vijayadharmasūri, Bhandarkar Commemoration Volume, p. 139.

2. For a better understanding of the latter part of the chapter we shall give below a list of the 24 Tirthankaras of this age: 1 Rshabha, 2 Ajita, 3. Sambhava, 4. Abhinandana, 5. Sumati, 6. Padmaprabha, 7. Supāršva, 8. Candraprabha, 9. Pushpadanta or Suvidhi, 10. Sītala, 11. Śreyārnsa, 12. Vāsupūjya, 13. Vimala, 14. Ananta, 15. Dharma, 16. Sānti, 17. Kunthu, 18. Ara, 19. Malli, 20. Munisuvrata, 21. Nami, 22. Nemi or Arishtanemi, 23. Pāršva (Pāršvanātha), 24. Vardhamāna, also named Vīra, Mahāvīra, etc. Every one of them has a discriminative symbol or Lānchana for himself, and this is always found on Jaina idols representing them—e. g. the symbol of Pāršva is a hooded snake, and that of Vardhamāna is a lion, C. एतस्यामवर्षाप्यास्था जिल्लामार्थे

ક્રથાસાહિત્ય આપે છે; જે દર્શાતા ધાર્મિક અને કલ્પિત પણ હાય છે. અસ્તિત્વ ધરાવતા કાઈપણ ધર્મ અનાદિ અને સર્વવ્યાપક હાવાના સાચા દાવા સિદ્ધ કરી શકે છે કે આ મનુષ્યની નિર્બળતા છે એ કહેવાનું કાર્ય અમારૂં નથી; કારણ કે તે અમારા કાર્યક્ષેત્રની બહારના વિષય છે. અમે તા આ ચર્ચાસ્પદ વિષયમાં જૈન ધર્મ શું કહે છે તેનાજ વિચાર કરીશું.

જૈનોની માન્યતા મુજબ અનેક તીર્થકરાએ જગતના દરેક યુગમાં વારંવાર જૈન ધર્મનો ઉદ્યોત કર્યો છે. વર્તમાન યુગના પ્રથમ તીર્થકર ઋષભદેવ અને અંતિમ છે પાર્શ્વનાથ અને મહાવીર થઈ ગયા છે. આ તીર્થકરાના ચરિત્રો અનેક મહાન જૈનાચાર્યોએ સ્વતંત્ર જીવનવૃત્ત દ્વારા અને જૈન સિદ્ધાંત દ્વારા પણ સંપૂર્ણપણે આલેએલાં મળી આવે છે. આમાંના ઋષભદેવની કાયા ૫૦૦ ધનુષ્યની કહેવાય છે; તેમનું આયુષ્ય ૮૪,૦૦,૦૦૦ પૂર્વનું મનાય છે, જ્યારે પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરનું આયુષ્ય અનુક્રમે ૧૦૦ અને છર વર્ષનુંજ હતું. આ ત્રણે તીર્થકરાનાં આયુષ્ય એને દેહનાં આપણને જણાય છે કે ઋષભદેવથી ઉત્તરાત્તર આયુષ્ય અને દેહનાં માન બરાબર ઘટતાંજ આવે છે. પાર્શ્વ પહેલાંના બાવીસમા તીર્થકર નેમનાથનું આયુષ્ય ૧૦૦૦ વર્ષનું ગણાય છે. છે લેલાં બે તીર્થકરાનાં બુદ્ધિગમ્ય આયુષ્ય અને દેહપ્રમાણના વિચાર કરતાં કેટલાક વિદ્વાનોને આ બે તીર્થકરાને જ ઐતિહાસિક પુરૂષો માનવાને કારણ મળે છે. પ

પાર્શ્વનાથ વિષે લેસન કહે છે કે: " આ જિનનું વય તેમના પુરાગામીઓની જેમ સંભવિત મર્યાદા ઓળંગી જતું નથી; આ કારણુ તેમના ઐતિહાસિક પુરૂષ હાવાના મતનું ખાસ સમર્થન કરે છે."

એ ખરૂં છે કે આવી દલીલાના આધારે આપણે કાેઇપણ જાતનું ઐતિહાસિક અનુમાન બાંધી ન શકીએ, પરંતુ ભારતીય ઇતિહાસના જે સમયના આપણે વિચાર કરીએ છીએ તે એટલાે અધુરા છે કે આપણે તેના આધારે પ્રમાણભૂત નિર્ણય કરી

- 1. Hemacandra has enumerated in his Abhidhanacintamani the 24 Jinas who have appeared in the past Utsarpini period and 24 others of the future age. उत्सर्पिण्याम्, etc. and भाविन्यां तु, etc—vv. 50-56. He concludes: एवं सर्वावसर्पिण्युत्सर्पिणीषु जिनोत्तमा : . . .—v- 56.
- 2. Among the Sutras see Bhadrabāhu's Kalpa-Sutra, or Sudharma's Āvasyaka, etc.; to mention a few individual Caritras we have पार्श्वनाथचरित्रम् by Hemavijayagani; श्लान्तिनाथसहाकाञ्चम् by Śrī Munibhadrasiiri; मिलिनाथचरित्रम् by Vinayacandrasūri and also by Haribhadra; महावीरस्वाभिचरित्रम् by Nemicandra, and so on.
- 3. Kalpa-Sutra, sut. 227, 168, 147. According to the Jainas one Purva is equal to 70,560,000,000,000 years. Cf. Samgrahani-Sutra, v. 262.
  - 4. Kalpa-Sutra, sut. 182.
  - 5. Stevenson (Rev.), Kalpa-Skira, Int., p. xii.
  - 6. Lassen, I.A., ii., p. 261.

શકતા નથી. શ્રી૦ દત્ત જણાવે છે કે: "મહાન અલેક અન્ડરના હિંદમાં પ્રવેશ પહેલાના ભારતીય ઇતિહાસની ચાંકકસ તારીખના નિર્ણય કરવા લગભગ અશક્ય છે." એ એક વિચિત્ર વાત છે કે મહાવીરના આગમન પછી દરેક વસ્તુની વ્યવસ્થિત નાંધ રહી શકી છે અને તે પહેલાંની કાઈપણ પ્રામાણિક નોંધના ઉલ્લેખ મળી શકતા નથી. આમ છતાં પણ જૈનાના ત્રેવીશમા તીર્થંકર પાર્શ્વનાથની ઐતિહાસિક તારીખ નક્કી કરવાનું કામ તદ્દન અસંભવિત નથી. શ્રી૦ મહાવીર અને છુદ્ધના સમયનું સમકાલીન સાહિત્ય જૈન ઇતિહાસના આ મહત્ત્વના પ્રશ્ન પર બહુ સુંદર પ્રકાશ ફેંકે છે, અને આપણે જેઈ શકીશું કે જૈન સૂત્રોએ રજૂ કરેલાં પ્રમાણા પણ એાછાં મહત્ત્વનાં નથી.

અહીં આપણાં સંશોધનના વિષય તરીકે પાર્શ્વનાથને લેતાં આપણને જણાય છે કે શિલાલેખ યા સ્મારક રૂપે કાેઇપણ સપ્રમાણ આધાર એવા નથી મળતા કે જે સીધા તેમને લાગુ પડતા હાેય; પણ કેટલાક શિલાલેખા અને સ્મારકા એવાં છે કે જેમાંથી પરાક્ષ અનુમાન વિના સંકાેચે દાેરી શકાય.

મશુરાના જૈન શિલાલેખા તપાસતાં જણાય છે કે ગૃહસ્થ ભક્તાએ ઋષભદેવને અર્ધ્ય આપ્યાના ઉલ્લેખ મળે છે; આ ઉપરાંત ઘણા ખરા શિલાલેખામાં અર્હત નહિ પણ અર્હતાના ઉલ્લેખ છે. "તે લેખામાં રાજાઓનાં નામ હાય કે નહિ, છતાં તે સર્વે ઇન્ડા સાઈ થિક Indo-Scythic સમયના હાય એમ સ્પષ્ટ જણાય છે; અથવા તા કનિષ્ક અને તેના વંશજોના સમય શક્યુગની સાથે મળતા આવતા હાય તા પહેલી અને બીજી સદીના જણાય છે." જે જો મહાવીરને સ્થાપક ગણીએ તા જે પ્રજાના અર્ધ્યના ઉપર ઉલ્લેખ કર્યો છે તે પ્રજા અને તેમની વચ્ચે સમયનું માટું અંતર નથી એમ આપણે જરૂર કહી શકીએ; કારણ તે અંતર માત્ર છ સદીનુંજ છે, અને જૈનધર્મની સ્થાપના સંબંધી મુખ્ય બાબતાથી અજ્ઞાન રાખે એવું માટું નથી. વિશેષમાં આ અર્ધ્ય એક કરતાં વધુ અર્હતને અને ખાસ કરી શ્રીબ ઋષભને અર્પવામાં આવ્યું છે તે કથન જૈન ધર્મની શરુઆત અતિ પ્રાચીન છે અને તે દરમિયાન અનેક તીર્થકરા થયા છે તે વાત સ્પષ્ટ કરે છે.

આ ઉપરાંત આપણી પાસે જૈનાનાં એક માટા તીર્થનાં રમારકની સાબિતી છે અને જે હજારી બાગ જિલ્લા (બંગાલ) માં સમેતશિખરના પહાડ છે; જે પાર્શ્વનાથની ટેકરીના નામે એાળખાય છે. કલ્પસૂત્ર જે શ્રી૦ ભદ્રબાહુસ્વામીની

- 1. Dutt, op. cit., p. 11.
- 2. प्रीयताम्मगवानृषमश्री: (May the divine Rshabha be pleased).—E.I., i., p. 386; Ins. No. VIII.
  - 3. नमो अरहंत्ततानं ( Adoration to the Arhats ). Ibid., p. 383; Ins. No. III.
  - 4. Ibid., p. 371.
  - 5. Tirtha, according to Jaina terminology, means a place of pilgrimage.
  - 6. "Samet-Sichara, called in Major Rannel's map Parsonaut, is situated among the



કૃતિ હોવાનું સિદ્ધ થઇ ચૂક્યું છે તે ઇ. સ. પૂર્વ ૩૦૦ વર્ષ પહેલાનું ગણી શકાય; તેમાં અને અન્ય જૈન સાહિત્ય ગ્રંથામાં પાશ્લેનાથ તેમના નિર્વાણ પહેલાં આ પહાડ પર આવ્યાનું અને ત્યાંજ માેક્ષ પામ્યાનું પ્રમાણ આપણને મળી આવે છે. ર

સમકાલીન સાહિત્યના વિચાર કરતાં આપણુંને ઘણાં વિશ્વસ્ત નિવેદના અને ભળતા અનાવા મળી આવે છે જે પાર્શ્વનાથના ઐતિહાસિક જીવન વિષે જરાય શંકા રહેવા દેતાં નથી. આપણા કાર્ય માટે આ બધા સંબંધાની સત્યતામાં ઉતરવાની જરૂર નથી; પણ જે થાડા ખાસ ઉપયોગી અને અસરકારક છે તેજ માત્ર જોઈશું.

જૈન શાસ્ત્રોમાં જૈન સાધુઓ અને સાધ્વીઓ, નિગંઠો અને નિગંઠીઓ-સંસ્કૃતમાં નિર્મથા-ના નામથી ઓળખાય છે, કે જેનો અર્થ ગાંઠ વગરના એવા થાય છે. આ વિષે બૌદ્ધ શાસ્ત્રોમાં પણ એવાજ ઉલ્લેખ છે. વરાહિમિહિર અને હેમચંદ્ર તેમને નિર્મથા કહે છે, જ્યારે અન્ય લેખકા વિવસન, મુક્તાંખર જેવા એકાર્યો શખ્દા ખતાવે છે. જૈનાના ધાર્મિક પુરૂષો માટે નિર્મથ નામ અશાકના શિલાલેખામાં નિગંઠ રૂપે આવે છે. બૌદ્ધાના પિટકા નિગંઠ શખ્દના ખુદ્ધ અને તેના અનુયાયીઓના વિરાધી તરી કે વારંવાર ઉપયોગ કરે છે. બૌદ્ધ શાસ્ત્રામાં જ્યાં જ્યાં તેના ઉલ્લેખ છે ત્યાં ત્યાં મુખ્યત્વે તેઓના મતનું ખંડન કરવાને માટે અને ચાહીને ભ૦ ખુદ્ધના મતની શ્રેષ્ઠતા સિદ્ધ કરવા માટે તેના ઉપયોગ થયા છે. જૈન સાધુઓ નિગંઠા કહેવાતા હતા અને બૌદ્ધ સાહિત્યની દર્ષિએ જૈના અને બૌદ્ધા મહાન પ્રતિસ્પર્ધો હતા. ૧૦

hills between Bihar and Bengal; its holiness is great in the eyes of the Jainas, and it is said to be visited by pilgrims from the remotest provinces of India."—Colebrooke, op. cit. ii., p. 213. There is a celebrated temple of Pārśva in that place.

- 1. Charpentier, Uttarādhyayana-Sūtra, Int., pp. 13, 14.
- 2. See Kalpa-Sutra, sut. 168; निर्वाणमासत्रं संमेताद्री ययी प्रमु:—Hemacandra, Trishashli-Śalākā, Parva IX, v. 316, p. 219.
- 3. See Ultarādhyayna, Lecture or Adhyayana XII, 16; XVI, 2; Ācārūnga, pt. ii., Adhyayana III, 2, and Kalpa-Sutra, sūt. 130, etc.
- 4. See Digha Nīkāya, i., p. 57; Buddhism in Translations (Har. Or. Scries), iii., pp. 224, 342-343, 469, 484, etc.; Mahā Parinibbāṇa Sutta, chap. v., 267, etc. Cf. Rhys Davids, S.B.E., iii., p. 166.
- 5. शाक्योपाध्यायाहेतनिर्धन्यनिमित्त . . . etc.—Varāhamihira, Brhat-Samhitā, Adhyayana LI, v. 21: In "Varāhamihira's (sixth century) Brhat Samhitā, Ix. 19 (ed. Kern), Nagna 'Naked,' is the official designation of a Jaina Yati."—Barth, op. cit., p. 145.
  - 6. निर्गन्थो भिद्ध : . . . etc.—Hernacandra, Abhidhanacintamani, v. 76.
  - 7. विवसनसम्ब . . . etc.—Pansikar, Brahmasūtra-Bhāshya, p. 252 (2nd ed).
  - 8. Bühler, E. I., ii., p. 272.
  - 9. See Anguttara Nikāya, iii., 74; Mahāvagga, vi., 31, etc.
  - 10. "Among the religious sects of non-Buddhistic persuasion are the Nirgranthas or

ભાગ મહાવીરના વિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે તેમના પિતા સિદ્ધાર્થ કાશ્યપ ગાત્રના હતા; જે જ્ઞાત ક્ષત્રિય જાતિનું ગાત્ર ગણાતું.' આજ કારણથી લગ્ન મહાવીર પાતાની હયાતીમાં જ્ઞાતપુત્રના નામથીજ ઓળખાતા હતા. હવે પાલી ભાષામાં નાતના સમાનાર્થી શખ્દ જ્ઞાતિ છે અને તેથી જ્ઞાતપુત્ર નાતપુત્તની અરાબર છે; જે કલ્પમૂત્ર અને ઉત્તરાધ્યયન મૃત્રમાં મહાવીર માટે વપરાયેલા નાયપુત્ત ભિરૃદને વધારે મળતું આવે છે. આ પ્રમાણે નિગંઠનાથ, નિગંઠનાતપુત્ત અને નાતપુત્તના ઇલિકાંબા માત્ર મહાવીર સિવાય બીજાને લાગુ પહેતા નથી. ઢા. ખ્હુલર કહે છે કે "જૈનાના મુખ્ય સ્થાપકનું ખરેખરૂં નામ શાધવાના યશ પ્રેા. યાકાળી અને મને છે. જ્ઞાતપુત્ત શખ્દ જૈન અને ઉત્તરીય બૌલ સાહિત્યમાં આવે છે. પાલીમાં નાતપુત્ત છે અને જૈન પ્રાકૃતમાં નાયપુત્ત છે. જ્ઞાત અથવા જ્ઞાતિ રજપૂત જાતિનું નામ જણાય છે, જેમાંથી નિર્મેથ ઉતરી આગ્યા છે."

વળી બૌદ્ધશાસ્ત્ર પર આવતાં સામજ્ઝફલસુત્ત નામના જૂના સિંહલી Singalese શાસ્ત્રમાં નિગંઠનાતપુત્તનું મૃત્યુ પાવામાં થયાના ઉલ્લેખ મળી આવે છે. વિશેષમાં નિગંઠાના સિદ્ધાંતો, બૌદ્ધ સૂત્રામાં આવતા હોવાથી જૈના અને નિગંઠાની સામ્યતા સિદ્ધ થાય છે. " નિગંઠનાતપુત્ત સર્વ વસ્તુ જાણે છે અને જુએ છે, સંપૂર્ણ જ્ઞાન અને દર્શન ધરાવે છે. તપશ્ચયાંથી કર્મોના નાશ અને ક્રિયાથી નવાં કર્મોના અટકાવ શીખવે છે; જ્યારે કર્મના નાશ થાય છે ત્યારે બધું બંધ થાય છે." આવા અનેક ઉલ્લેખા મહાવીર અને તેમના સિદ્ધાંતા સંબંધી બૌદ્ધાના જૂના શ્રંથામાં મળી આવે છે; પણ આપણે તેમાંના એકના વધારે વિચાર કરીશું. જે પાર્શ્વનાથ સુધીના ઇતિહાસના સંશોધન માટે આપણને અતિ ઉપયોગી થઈ પડે તેમ છે.

સામઝ્ઝફલ સુત્તમાં નાતપુત્તના સિદ્ધાંતાના ઉલ્લેખ નીચે પ્રમાણે છે: ચાતુયામ— સંવર—સંવુતા જેને ડાં૦ યાકાળી જૈન સંજ્ઞા ચાતુર્યામ વિશેના ઉલ્લેખ માને છે. એ વિદ્વાન કહે છે કે " મહાવીરના પુરાગામી પાર્શ્વનાથના સિદ્ધાંતને માટે આ સંજ્ઞાના

Jainas, the adversaries whom Ashvaghosha detests with greater virulence than Brahmans."

—Nariman, Sanskrit Buddhism, p. 199 (2nd ed.); see also Mitra, The Sanskrit Buddhist Literature in Nepal, p. 11,

- 1. नायकुलचन्दे, cf. Kalpa Sutra, sut. 110 ; see also ibid., sut. 20, etc. ; Āeārānga-Sutra, pt. iii. Adhyayana XV, 4.
  - 2. Ibid., pt. i., VII, 12, and VIII, 9.
  - 3. Jacobi, Kalpa-Sutra, Int., p. 6.
- 4. Bühler, I.A., vii., p. 143, n. 5. See also: "We owe to Professor Jacobi the suggestion, which is undoubtedly correct, that the teacher, who is thus styled in the sacred books of the Buddhists, is identical with Mahāvīra," etc.—C.H.I., i., p. 160.
  - 5. Z.D.M.G. xxxiv., p. 749. Cf. Bühler, The Indian Sect of the Jainas, p. 34.
  - 6. Anguttara Nikaya, iii., 74. Cf. S.B.E., xlv., p. xv.

ઉપયોગ કરવામાં આવ્યા છે કે જેથી મહાવીરના સુધરેલા સિદ્ધાંત પત્ર્યયામ ધર્મથી તે જુદ્દું સમજી શકાય."

ડાંo યાકાેખીનું આ મન્તિવ્ય સમજવા માટે આપણે પહેલાં એ જાણુવું જરૂરનું છે કે પાશ્વેનાથના મૂળ ધર્મમાં તેના અનુયાયીઓ માટે ચાર મહાન વર્તા નિયત કર્યા હતાં જે નીચે પ્રમાણે છેઃ આહિંસા, સત્ય, અસ્તેય (અચૌર્ય) અને અપરિશ્રહ (અનાવશ્યક બધી વસ્તુઓના ત્યાગ). સુધારક મહાવીરે જોયું કે જે સમાજમાં તે વિચરતા હતા તેમાં પાશ્વેનાથના અપરિશ્રહ વ્રતથી તદ્દન જુદું ઘાદ્મચર્ય એટલે શિયળ વ્રત જુદા વ્રત તરીકે ઉમેરવું જોઈશે. ર

જૈન ધર્મમાં મહાવીરે કરેલા આ સુધારા સંબંધમાં ડૉં યાકાેથી કહે છે કે "પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરના સમય દરમિયાન સાધુસંસ્થામાં ચારિત્યની શિથિલતા આવી હાય એમ આ સુધારા પરથી માની શકાય છે. છેલ્લા બે તીર્થકરા વચ્ચે સમયનું પૂરતું અંતર પડી ગયું હતું એવી ખાત્રી હાય તાજ આ સંભવિત છે; અને પાર્શ્વનાથ પછી મહાવીર ૨૫૦ વર્ષે આવ્યા એ માન્યતાનું આ કથન સમર્થન કરે છે." 3

આ રીતે બૌદ્ધ ગ્રંથામાંથી પાર્શ્વનાથનું જીવન ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ નક્કી કરવા માટે સપ્રમાણ સાબિતીઓ આપણને મળી આવે છે; આ ઉપરાંત જ્યારે આપણે બૌદ્ધ શાસ્ત્રામાં મળી આવતા નાતપુત્ત અને તેના તત્ત્વજ્ઞાન વિષેનાં આ બધાં અનુમાનાના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે એક વાત બહુજ વિચિત્ર લાગે છે; અને તે એ છે કે હરિક ધર્મનાં શાસ્ત્રામાં પાતાને માટે આટ આટલાં ખંડના તેમજ ઉલ્લેખાં હાવા છતાં જૈના પાતાના પ્રતિપક્ષી માટે મૌન છે. આ ઉપરથી એઈ શકાય છે કે નિર્મથાને બૌદ્ધો એક ઉપયાગી જાતિ માનતા હતા; છતાં નિર્મથાએ બંધુધર્મના ઉલ્લેખ આવશ્યક માન્યા નથી. બૌદ્ધ અને જૈન સાહિત્યના આ વિચિત્ર સંબંધા બુદ્ધ અને મહાવીર પૂર્વે ઘણા સમય પહેલાં જૈન ધર્મનું અસ્તિત્વ હતું એમ સાબિત કરવા માટે પુરતાં છે.

ડૉo યાકાેથી જણાવે છે કે " નિર્ફેશાના ઉલ્લેખ બૌલોએ અનેક વાર કર્યો છે અને પિટકાેના જૂનામાં જૂના ભાગમાં પણ એ મળી આવે છે; પણ પ્રાચીન જૈન સૂત્રમાં ક્યાંયે બૌદ્ધો વિષે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ થયેલા હજી સુધી મારા જેવામાં આવ્યા નથી. જો કે તેમાં જમાલિ, ગાશાલ અને બીજા પાખંડીઓ વિષેનાં લાંબાં કથાનકા મળી આવે છે. પછીના સમયમાં બંને જાતિ પરસ્પર જે સંબંધ ધરાવે છે તેનાથી આ તદ્દન વિપરીત સ્થિતિ હાવાના કારણે તેમજ બંને ધર્મના સમકાલીન પ્રારંભ વિષેની આપણી કલ્પના પરસ્પર વિરાધદર્શક હાવાથી આપણે એ અનુમાન પર આવવું પડે છે કે નિર્ફેશ જાતિ ભુદ્ધના વખતની નવી

<sup>1.</sup> Jacobi, I. A. ix., p. 160.

<sup>2.</sup> ब्रतानि ... पञ्चवतानि ... etc.—See Kalpa-Sutra, Subodhika-Tika, p. 3.

<sup>3.</sup> Jacobi, S. B. E., xiv., pp. 122-123.

સ્થપાયેલી નથી. પિટકાના પણ આજ મત છે; કારણ કે તેમાં વિરાધદર્શક સૂચન ક્યાંયે મળી આવતું નથી. "

ળૌદ્ધ શાસ્ત્રના આ બધા ઉલ્લેખોના અભ્યાસ કર્યા પછી કાઇએ એમ અનુમાન કરી લેવાનું નથી કે હિંદુ શાસ્ત્ર અને કથાનકાને જૈન ધર્મ વિષે કાંઈ કહેવાનું નથી. જો કે તે મહાવીર અને તેના સમય પછીના જણાય છે છતાં બૌદ્ધ શાસ્ત્રો કરતાં તે એક પગઢું આગળ જાય છે. આશ્ચર્યની વાત તો એ છે કે ઋષભદેવ આ યુગના પ્રથમ જિન થઈ ગયા છે. એ જૈનોની માન્યતાને હિંદુ શાસ્ત્રો લગભગ ડેકા આપે છે.

વિષ્ણુપુરાણ પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે બ્રાહ્મણો પણ કાેઈ એક ઋષભને માને છે કે જેનું જીવન થાેડું ઘણું જિન ઋષભદેવને મળતું આવે છે. લાગવત પુરાણમાં પણ તેમના જીવનનું વિસ્તૃત વર્ણન મળી આવે છે, જેના ઉપરથી માન્યા સિવાય ચાલે તેમ નથી કે જૈનાના પહેલા તીર્થંકર તેઓજ હશે. વિલ્સનના વિષ્ણુપુરાણમાં ભાગવત પુરાણ પરની નોંધમાં લખ્યું છે કે "આ પુસ્તકમાં ઋષભદેવની ભક્તિ વિષે વિસ્તૃત વર્ણન મળી આવે છે; તેમજ ઝીણામાં ઝીણી બાબતા વિષેના તેમાં મળી આવતા પ્રસંગા બીજા એક પુરાણમાં મળી શક્તા નથી. આમાં ઋષભદેવના બ્રમણના પ્રસંગા બહુજ સુંદર રીતે આપ્યા છે. જે કોંક, વેંકાટ, કુટક, અને દક્ષિણ કર્ણાટક અથવા દ્વિપકલપના પશ્ચિમ વિભાગ જણાય છે અને તે દેશના લોકોએ જૈન ધર્મ સ્વીકાર્યાના ઉલ્લેખ છે."

ળીજા તીર્થંકરામાં પાંચમા તીર્થંકર સુમતિનાથ, ભરતના પુત્ર સુમતિ હોવાનું સંભવે છે; જેના વિષે ભાગવતમાં કહ્યું છે કે "તે કેટલાક નાસ્તિકાથી દેવ તરીકે પૂજાશે." આ ઉપરાંત "આવીસમા તીર્થંકર અરિષ્ટનેમિ ઉચસેનની પુત્રી રાજિમતીને લીધે શ્રી કૃષ્ણની કથા સાથે સંબંધ ધરાવે છે." વિષ્ણુપુરાણ અને ભાગવતપુરાણના આ બધા ઉલ્લેખા પરથી ડૉ. યાંકાળી લખે છે કે "આ કથાનકા કેટલેક અંશે ઐતિ- હાસિક હાય તેમ જણાય છે; જે ઋષભદેવને પહેલા તીર્થંકર સાળીત કરે છે." આમ છતાં આપણે ભૂલવું ન જોઈએ કે કેટલાક વિદ્વાનાની દૃષ્ટિએ આ પુરાણા પાછળના કાળનાં છે અને તેથી તેઓના પ્રમાણ પર પૂરતા વિશ્વાસ મૂકી શકાય નહિ. ધ

<sup>1.</sup> Jacobi, I. A., ix., p. 161.

<sup>2.</sup> Nabhi had by his queen Maru the magnanimous Rshabha, and he had a hundred sons, the eldest of whom was Bharata. Having ruled with equity and wisdom, and celebrated many sacrificial rites, he resigned the sovereignty of the earth to the heroic Bharata, etc.—Cf. Wilson, Vishnu-Purāna, p. 163.

<sup>3,</sup> Ibid., p. 164 n.

<sup>4.</sup> Jacobi, op. cit., p. 163. See also "Neminatha, an uncle to Krishna and the twenty-second Tirthankara of the Jainas." etc.—Cf. Mazumdar, op. cit., p. 551.

<sup>5.</sup> Jacobi, op. and loc., cit.

<sup>6.</sup> Cf. Wilson, op. cil., i., pp. 328-329.

બીજી બાજુએ સ્મિથ અને બીજા વિદ્વાના પુરાણના ઉલ્લેખોને પ્રમાણ રહિત માનવાને તૈયાર નથી. 9

તીર્થંકરાની વાત બાજુએ રાખીએ તો પણ હિંદુ ધર્મના એક પ્રાચીનમાં પ્રાચીન સૂત્રમાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાન વિષેનો ઉલ્લેખ મળી આવે છે. શ્રદ્ધાસ્ત્ર જે તેલંગ અને બીજાના અભિપ્રાય પ્રમાણે ઈ. સ. પૂર્વે ચાથી સદીના પ્રાચીન ગ્રંથ મનાય છે તેમાં જૈન સ્યાદ્ધાદ અને આત્મા વિષેની જૈન ધર્મની માન્યતાનું ખંડન આવે છે. આ ઉપરાંત મહાભારત, મનુસ્મૃતિ, શિવસહસ, તૈત્તિરીય આરણ્યક, યજીવંદ સંહિતા અને બીજાં હિંદુશાસ્ત્રામાં જૈન ધર્મ સંબંધી બીજા ઘણા ઉલ્લેખા મળી આવે છે; પણ અહિંયા આપણે તે વિષે વિસ્તાર કરવાની આવશ્યકતા નથી. પ

છેવેટે પ્રાચીન અને પવિત્ર જૈન સૂત્રો તેમજ આધુનિક સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાના પાર્શ્વનાથ અને તેના પુરાગામીઓના ઐતિહાસિકતા વિષે શું કહે છે તેના આપણે વિચાર કરીશું. જૈન સાહિત્યના કાેઈ પણ વિભાગના વિચાર કર્યા પહેલાં તે સમયની રૂપરેખા ઉપરથી આ વિષય સંબંધી કેટલુંક મળી શકે તેમ છે તે જેઈએ. ડૉં૦ જાર્લ શાર્પેન્ટિયર કહે છે કે "ખરી વસ્તુસ્થિતિના વિચાર કરીએ તાે શાસ્ત્રના મૂળભાગ મહાવીર અને તેની નજદી-કના અનુગામીઓથી ઉત્પન્ન થયા છે તે વાત વિશ્વસ્ત માની શકાય તેમ છે." પણ જૈના આથી એક પગલું આગળ વધે છે. તેઓની માન્યતા પ્રમાણે પૂર્વો પ્રથમ તીર્થકર ત્રધભ-દેવના સમયના પ્રાચીનમાં પ્રાચીન પવિત્ર સૂત્રા છે. આ ઉપરાંત એક અતિ મહત્વની વાત કે જેને પ્રાે૦ યાકાળી સત્ય હોવાનું માને છે તે એ છે કે પૂર્વો મહાવીરે પાતે ઉપદેશ્યાં છે અને પછી તેના ગણધરોએ અંગાની રચના કરી છે. '

આથી એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે મહાવીર અને તેના ગણધરા જે તેના અનુ-યાયીઓ ગણાય તે આગમ સાહિત્યના કર્તા છે. જયારે આપણે કહીએ છીએ કે મહાવીર કર્ત્તા હતા ત્યારે તેના અર્થ એ નથી કે શાસ્ત્રો તેમણેજ લખ્યાં છે પણ જે રચના થઈ છે તે તેમના ઉપદેશા પરથી થઈ છે. "કારણ કે હિંદુસ્તાનમાં કર્ત્તૃત્વ મુખ્યત્વે વસ્તુ ઉપરથી ગણાતું; શખ્દા ગમે તેના હાય, પણ તેના ભાવ સમાન હાવા જોઈએ." આ ઉપરાંત જૈન સાહિત્યની કેટલીક વિશેષતાએ ઉપરથી આપણે જોઈ

- 1. "Modern European writers have been inclined to disparage unduly the authority of the *Purānic* lists, but closer study finds in them much genuine and valuable historical tradition."—Cf. Smith, Early History of India, p. 12 (4th ed.).
- 2. S. B. E., viii., p. 32. "Nyāya-Daršana and Brahma-Sūtra (Vodānta) were composed between A. D. 200 and 450. "—Jacobi. Cf. J. A. O. S., xxxi., p. 29.
  - 3, Cf. Pansikar, op. cit., p. 252.
  - 4. Hiralal, H., Ancient History of the Jaina Religion, pt. ii., pp. 85-89.
  - 5. Charpentier, op. cit., p. 12.
  - 6. Jacobi, S. B., E., xxii., Int., p. 45.
  - 7. Jacobi, Kalpa-Sutra, p. 15.

શકીએ છીએ કે ધર્મની માફક સાહિત્ય પણ વર્ધમાન અને તેમના પહેલાના સમયનું ગણી શકાય. તે ગમે તે હાય, અહીં આપણે તેમાંની એક પણ લાક્ષણિકતાના નિર્દેશ કરવાના નથી, પણ "જૈન સાહિત્ય"ના જુદાજ પ્રકરણમાં તે વિષે સંપૂર્ણ વિચાર કરીશું.

હવે જ્યારે જૈન શાસ્ત્રામાં પાર્શ્વનાથ સંબંધી થાંડે ઘણે અંશે સર્વમાન્ય પ્રમાણ મળી આવે છે ત્યારે તેની સપ્રમાણતા વિષે શંકા લાવવાનું કાંઈ કારણ રહેતું નથી. દર્ણત તરીકે ભદ્રબાહુના સમયનું કલ્પસ્ત્ર જાુંઓ; તેમાં જૈનાના બધા તીર્થકરાનું વર્ણન છે. તેમાં આપેલા શ્રીઠ પાર્શ્વ અને શ્રીઠ મહાવીરના ધર્મના ઉલ્લેખ વિષે આપણે આગળ કહી ગયા છીએ. વળી ભગવતીસૂત્રના ભાગ અતિ ઉપયોગી છે, જેમાં પાર્શ્વનાથના અનુયાયી કાલાસવેસિયપુત્ત અને મહાવીરના કાઈ શિષ્ય વચ્ચે થયેલા વિવાદનું વર્ણન આવે છે; અને "ક્રજિયાત પ્રાયક્ષિત રૂપે ચાર વ્રતાને મદલે પાંચ વ્રતા ચહ્યુ કરીને" સાથે રહેવાની આજ્ઞા માંગવાના કાલાસના પ્રસંગથી તે ભાગ પૂરા થાય છે. શિલાંકની આચારાંગની ટીકામાં શ્રીઠ પાર્શ્વના અનુયાયીઓના ચાતુર્યામ અને શ્રીઠ વર્ધમાનના તીર્શના પત્રચામ વચ્ચે એટલાજ તફાવત અતાવવામાં આઠયા છે. રે

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં પણ એજ વાત કહેવામાં આવી છે. તેમાં કહ્યું છે કે પાર્શ્વનાથના એક શિષ્ય મહાવીરના એક શિષ્યને મળ્યા અને તેઓએ મહાવીરના પ્રવર્તાવેલા ધર્મ તેમજ શ્રીo પાર્શ્વના જીના ધર્મના સમન્વય કર્યો. આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે શ્રીo પાર્શ્વ એક ઐતિહાસિક પુરુષ થઈ ગયા છે. 3

આધુનિક વિદ્વાનામાં જોઇએ તો આપણને જણાશે કે પાર્શ્વનાથના જીવનની ઐતિહાસિકતા વિષે સર્વમાન્ય સંમતિ છે. જૂના જમાનાના યુરાપીય સંસ્કૃત વિદ્વાનામાંના કેટલાકના અભિપ્રાય જોતાં જણાય છે કે કાલ્છ્રક, રેટીવન્સન, અને એડવર્ડ થામસ<sup>6</sup> નિશ્ચયપૂર્વક માનતા હતા કે જૈન ધર્મ નાતપુત્ત અને શાક્યપુત્ત કરતાં પણ જૂના છે. કાલ્છ્રક કહે છે કે: "પાર્શ્વનાથ જૈન ધર્મના સ્થાપક હતા એમ હું માનું છું; અને મહાવીર તથા તેના શિષ્ય સુધર્માએ જૈન ધર્મના પુનરુદ્ધાર કરીને તેને સંપૂર્ણ રીતે વ્યવસ્થિત કર્યો છે. મહાવીર અને તેના પુરાગામી પાર્શ્વનાથ અનેને સુધર્મા તથા તેના અનુયાયીઓ તીર્થકર (જિન) તરીકે પૂજતા હતા અને આજના જૈના પણ એવીજ રીતે પૂજે છે."

- 1. तए णं से कालासवेतियपुत्ते अणगारे थेरे भगवंती वंदइ नमंसह २ (ता) एवं वदासी—इच्छामि णं भंते ! तुच्नं...—Cf. Bhagavatī-Sūtra, Sataka I, sūt. 76. Cf. also Weber, Fragment der Bhagavatī, p. 185.
  - 2. स एव चतुर्यामभेदाचतुर्था, etc.-Cf. Ācārāriga-Sūtra, Śrutaskandha II, vv. 12-13, p. 320.
- 3. Dasgupta, History of Indian Philosophy, I., p. 169. Cf. also तओ केसि बुवन्तं तु गोयमो इणमञ्जवी...—Uttaradhyayana-Sütra, Adhyayana XXIII, v. 25.
  - 4. Colebrooke, op. cit., ii.. p. 317.
- 5. Stevenson ( Rev. ), op. and loc. cit.
- 6. Thomas (Edward), op. cit., p. 6.
- 7. Colebrooke, op. and loc. cit.

ખીજી તરફ ડાં૦ ખ્હુલર અને ડાં૦ યાકાેબી જેવા કેટલાક જર્મન વિદ્વાનાએ, એચ. એચ. વિલ્સન, લેસન અને બીજાઓએ આગળ ધરેલી દલીલાેનું ખંડન કર્યું છે. ડાં૦ યાકાેબી કહે છે કે "મહાવીરના સુધારા પહેલાના જૈન ધર્મ વિષેની કેટલીક વિગતાે એટલી બધી ચાક્કસ છે કે તે વિશ્વસ્ત આધાર પરથી લીધેલી હાવાનું માન્યા સિવાય ચાલી શકે તેમ નથીજ; અને તેથી આપણું અનુમાન સાચું છે કે મહાવીર પહેલાં નિર્ધયા અસ્તિત્વમાં હતા; હવે પછીના ભાગમાં આપણું આ વિષે યાગ્ય દલીલાેથી પ્રકાશ પાડીશું."

આપણા સમયના વિચાર કરીએ તા ડૉo એલ્વેલકર, ડૉo દાસગુપ્ત અને ડૉo રાધાકૃષ્ણુ જે ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનના ત્રણ મહાન લેખકા છે તેમજ શાર્પેન્ટિયર, ગેરિનાટ, મઝમુદાર, કે ક્રેઝર, રે ઇલિયટ, કે પુસિન જ અને એવા બીજા ઇતિહાસવેત્તા અને પંડિતા બધા એકજ મત ધરાવે છે. ડૉo એલ્વેલકર જણાવે છે કે "સાંખ્ય, વેદાંત અને બાદ જેવાં વધારે બહાર આવેલાં આધ્યાત્મિક દર્શના અને જૈન ધર્મને સમકાલીન મૂળધર્મ તરીકે ગણવામાં નીતિશાસ્ત્ર અને આત્મવિદ્યાની દૃષ્ટિએ એને યાચ્ય ન્યાય મળ્યા તથી. તેનું કારણ એ જણાય છે કે મહાવીરે પાતાના દર્શનનું અસ્તિત્વ પ્રાચીન પુરુષા પાસેથી વારસામાં મેળવ્યું હતું અને તેમણે પછીની પ્રજાને લગભગ તેમનું તેમ આપ્યું હતું." મ

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની વિદ્વત્તાભરી પ્રસ્તાવનામાં ડૉo શાર્પેન્ટિયર લખે છે કે "આપણે એ પણ યાદ રાખવું જોઇએ કે જૈન ધર્મ મહાવીર કરતાં જરૂર પ્રાચીન છે, તેમના પ્રસિદ્ધ પુરાગામી પાર્શ્વનાથ ઐતિહાસિક પુર્ષ થઈ ગયા છે અને તેથી મૂળ સિદ્ધાંત મહાવીરના પહેલાં ઘણા સમયે રચાયાનું સાબિત થાય છે." દે છેવટના પણ અતિ મહત્ત્વના ઉલ્લેખ ડૉo ગેરિનાટના છે તે એ છે કે "પાર્શ્વનાથ ઐતિહાસિક વ્યક્તિ થઈ ગયા છે તેમાં શંકા છેજ નહિ. જૈન માન્યતા પ્રમાણે તે સા વર્ષ જીવ્યા હાવા જોઇએ અને મહાવીર પહેલાં અઢીસા વર્ષે તેમના સમય ઇ. સ. પૂર્વે આઠમી સદીના ગણી શકાય. મહાવીરના માતપિતા પાર્શ્વનાથના ધર્મના અનુયાયી હતા." ખ

- 1. Bühler, The Indian Sect of the Jainas, p. 32.
- 3. Wilson, op. cit., i., p. 334.
- 5. Jacobi, I. A., ix., p. 160.
- 7. Dasgupta, op. cit., p. 173.
- 9. Charpentier, C. H. I., i., p. 153.
- 11. Mazumdar, op. cit., pp. 262 ff.
- 13. Elliot, Hinduism and Buddhism, i., p. 110.
- 15. Belyalkar, op. cit., p. 107.
- 17. Guèrinot, op. and loc. cit.

- 2. Jacobi, S.B.E., xiv., p. xxi.
- 4. Lassen, I. A., ii., p. 197.
- 6. Belvalkar, The Brahma-Sütras, p. 106.
- 8. Radhakrishnan, op. cit., p. 281.
- 10. Guèrinot, Bibliographie Jaina, Int., p. xi.
- 12. Frazer, Literary History of India, p. 128.
- 14. Poussin, The Way to Nirvana, p. 67.
- 16. Charpentier, Uttaradhyayana, Int., p. 21.

મહાવીર પહેલાંના તીર્થંકર કે તીર્થંકરાની વિદ્યમાનતા વિષે આટલી બધી અગ-િણત સાબિતીઓ પરથી આપણને ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ કહ્યા સિવાય ચાલે તેમ નથી કે આધુનિક સંશોધન પાશ્વેનાથના સમય સુધી જાય છે. બીજા તીર્થંકરા માટે ડૉંબ મઝમુદ્દારના અભિપ્રાય અમે સપ્રમાણ ગણતા નથી જે જૈન કથાનકાની અવગણના વહારી લેવાના જેખમે પણ કહે છે કે જૈનાના પહેલા તીર્થંકર ઋષભદેવ " બિથૂરમાં વૈરાજ વંશના રાજા હતા (ઇ. સ. પૂર્વે ૨૯ મી સદ્દી)" અન્તે અમે ડૉ. યોકાબીના શબ્દોમાં જણાવીશું કે "જૈન ધર્મની પ્રાક્ઐતિહાસિક સમાલાચનાની થાંડી ઘણી ઝાંખી થવા સાથે અમે અમારૂં સંશોધન કાર્ય અહીં પુરૂં કરીએ છીએ; છેલ્લું દૃષ્ટિબિંદુ જે અમે જોઈ શકીએ છીએ તે પાશ્વેનાય છે, તેમની પહેલાનું સર્વસ્વ કલ્પિત કથાનકા અને માન્યતાએાના ગર્ભમાં અદ્યય થઈ ગયું જણાય છે."

Mazumdar, op. and loc. cit.

<sup>2.</sup> Jacobi, op. cit., p. 163.



જૈનાના ત્રેવીશમા તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ (મથુરા) કાપીરાઈટ સ્વાધાન–આરકાઐાલેદજીકલ સર્વે એાફ ઇન્ડિયા.

## प्रक्षेत्रश् २

## મહાવીર અને તેમના સમય

٩

ગત પ્રકરણમાં આપણે મહાવીરના પુરાગામી પાર્શ્વનાથ વિષે વિચાર કર્યો. જૈન સૂત્રા સિવાય અન્ય સાહિત્ય તેમના વિષે કાંઈ માહિતી આપી શકે તેમ નથી. બૌદ્ધ સાહિત્યમાંથી આપણને તેમના ચાતુર્થામ ધર્મ સંબંધી કાંઇક હકીકત મળી છે. તે સિવાય તેમના વિષે આપણે જે જાણી શકીએ છીએ તે બધું તા માત્ર જૈન શાસ્ત્રા દ્વારાજ. આથી ઇતિહાસવેત્તાએ તથા અન્ય વિદ્વાના જે તેમના વિષે કાંઈ પણ કંહે છે તે બધાના મૂળ આધાર તા તેજ છે.

પાર્શ્વનાથ વિષે જૈનો જે કહે છે તે બધું અહીં રજ્ કરવાની જરૂર નથી; કારણ કે છેલ્લા બે તીર્થકરના સમયના ઈ તિહાસ આલેખવા શકય નથી. તેનાં બે કારણા છે. પ્રથમ તા આપણે તેમના વિષે જે કાંઈ જાણીએ છીએ તે માન્યતાના આધારે છે અને બીજાું આમાં પણ કેટલુંક પરસ્પર વિરાધી છે. પરંતુ એટલુંજ કહેવું પૂરતું છે કે પાર્શ્વનાથ બનારસના રાજા અશ્વસેનના પુત્ર હતા અને તેમની માતાનું નામ વામાદેવી હતું. આ ઉપરાંત જૈન માન્યતા પ્રમાણે ૧૬,૦૦૦ સાધુએા, ૩૮,૦૦૦ સાધ્વીએા, ૧,૬૪,૦૦૦ શ્રાવકા, અને ૩,૨૭,૦૦૦ શ્રાવકાઓ તેમના અનુયાયી હતા. પાર્શ્વનાથ ૧૦૦ વર્ષ જીબ્યાનું કહેવાય છે. જેમાંનાં ૭૦ વર્ષ તેમણે નિર્વાણ પ્રાપ્તિ પાછળ ગાળ્યાં હતાં. 3

જૈન માન્યતા પ્રમાણે મહાવીર તેના પુરાગામી પછી આસરે ૨૫૦ વર્ષે થયા. મહાવીરના જન્મ અને અસ્તિત્વના ભારતીય ઇતિહાસના સમય ખુષ્દિવાદી યુગ ગણાય છે. આ સમય બાબત વિદ્વાના એક મત નથી, પરંતુ સામાન્ય દષ્ટિએ ઇ. સ. પૂ. ૧૦૦૦ થી ઇ. સ. પૂ. ૨૦૦ દરમિયાનના સમય ગણી શકાય. ભારતના રાષ્ટ્રીય ઇતિહાસમાં વર્ષોવેલી લડાયક પ્રજાના જમાના વહી ગયા હતા. ગંગા પ્રદેશના કારવ, પાંચાલ, કાસલ

<sup>1</sup> Kalpa-Sutra, sut. 150; see also अवात्रह्ममास्वाभिन्या उद्दे . . . etc.—Hemacandra, Trishashii-Śalākā, Parca IX, v. 23, p. 196; Charpentier, C. H. L., i., p. 154.

<sup>2</sup> Kalpa-Sutra, sut. 161-164.

<sup>3</sup> Ibid., std. 168; see also सप्ततिर्वतपारुने । इत्यायुर्वतसर्वातं . . . etc.—Hemacandra, op. cit., v. 318, p. 219; Mazumdar, op. cit., p. 551.

<sup>4</sup> श्रीपार्श्वनिर्गाणात् पञ्चाधार्थिकवर्षसातद्वयेन श्रीवीर्गनिर्वाणं.—Kalpa-Sutra, Subodhikā-Ţīkā, p. 132. "As he is said to have died 250 years before the death of Mahāvīra, he may probably have lived in the 8th century B. C."—C. H. I., i., p. 153.

<sup>5</sup> Cf. Dutt, op. cit. (Contents); Mazumdar, op. cit. (Contents).

અને વિદેહા હતા ન હતા થઈ ગયા હતા. આજ અરસામાં ગંગાના પ્રદેશમાંથી આર્યો બહાર નીકળી આવ્યા અને તેમણે ભારતના છેક દક્ષિણ પ્રદેશા સુધી હિંદુરાજ્યાે સ્થાપ્યાં અને પાતાનાં નવાં રાજ્યાેમાં પાતાની જ્વલંત સંસ્કૃતિના પ્રચાર કર્યો.

આ સમય ભારતમાં ધર્મોના ઉત્કર્ષ માટે પ્રસિદ્ધ છે. " ચૌદ ચૌદ સદીઓથી જે પ્રાચીન ધર્મનું આર્ચ ક્ષેષ્ઠો પાલન અને પ્રચાર કરતા આવ્યા હતા તે વિવિધ રૂપે વિકૃત થઈ ગયા હતા ". ' તેમજ એક ભારે પરિવર્તનના મંડાણ જોવાનું ભારતના ભાગ્યમાં હતું. ભક્ષે પછી તે સારા માટે હો કે નરસા માટે, પરંતુ ભારતને હિંદુધર્મમાં ભારે ક્રાંતિ જેવાનું નિર્માયેલું હતું. "ધર્મના ખરા સ્વરૂપને બદલે માત્ર રૂપાંતર જેવામાં આવતું હતું. ઉત્તમાન્તમ મનાતા સામાજિક અને નૈતિક નિયમા જાતિભેદના સહેલા તફાવતથી, ખ્રાહ્મણોના ખાસ હકાથી અને શૂદ્રા માટેના ઘાતક નિયમાથી છિન્નભિન્ન થઈ ગયા હતા. આવા ખાસ પ્રતિબંધક હકા બ્રાહ્મણોને પણ સુધારી શકે તેમ ન હાતું; એક કામ તરીકે તેઓ લાભી, લાલચુ, અજ્ઞાન અને દંભી બન્યા હતા, તે એટલે સુધી કે બ્રાહ્મણસ્ત્રકારોને પણ બહુજ સખ્ત શબ્દોમાં આ બદીને વખાડી કાઢવી પડી હતી."

આર્ય લેકિમાં ગુરુસંસ્થા પાછળથી ઘુસી ગયેલી તે તો નિર્વિવાદ છે. એક ઋગ્વેદ કે જે આર્ય સંસ્કૃતિના પ્રાચીનતમ ગ્રંથ છે તેમાં ખ્રાહ્મણ શખ્દ વપરાયા છે, પરંતુ તેના અર્થ ' ધાર્મિક ગીતાના ગાનારાઓ '' એમ થાય છે. આ સમયમાં તેઓ ધાર્મિક ક્રિયાકાંડ કરાવનાર તરીકે ઓળખાવા લાગ્યા; જેમ સમય જતો ગયા તેમ આ કાર્યના અધિકાર વંશપરંપરાગત ગણવા લાગ્યા અને ધીમે ધીમે તેમના દરજ્જો ઉચ્ચ મનાતા ગયા. તેમના દંભ વધતા ચાલ્યા, પરંતુ હજી તેઓ પાતાની જુદી જાતિ ખનાવી શકયા ન હતા. ઈસનીઓથી છુટા પછ્યા પછી સિંધુ નદીના મુખ પાસેની સાત નદીઓ કે જ્યાં તેઓ શરૂઆતમાં વસ્યા હતા ત્યાંથી આર્યો આગળ વધ્યા ન હતા, ત્યાં સુધી આ સ્થિતિ હતી. પરંતુ આર્યોના સાત નદીના દેશથી દક્ષિણ પૂર્વના પ્રદેશો તરફ પ્રયાણ અને ગંગા તથા યમુના નદીના પટ પર વસવાટ થતાની સાથેજ વૈદિક ધર્મે ખ્રાહ્મણ ધર્મ યા તે ખ્રાહ્મણોના ધર્માધિકારને જન્મ આપ્યો. '

- 1 Dutt, of. cit., p. 340.
- 2 lbid., p. 341; see also " (Brahmans) who neither study nor teach the Veda nor keep sacred fires become equal to Studras".—Vāsishṭha, iii., 1. Cf. Bühler, S. B. E., xiv., p. 16.
  - 3 Griffith, The Hymns of the Rigueda, ii., pp. 96, 97, etc. (2nd ed.).
  - 4 Cf. Tiele, Outlines of the History of Religion, p. 115.
- 5 "In course of time the priest's connection with the sovereign appears to have assumed permanency, and probably become hereditary."—Cf. Law, N. N., Ancient Indian Polity, p. 44.
- 6 "It is not so easy to trace the relations between Brahmarshidesa and the earlier Aryan settlements in the land of the Seven Rivers."—C. H. I. i., p. 51.
- 7 Cf. Tiele, op. cit., pp. 112, 117. "The language of the Rigreda, the oldest form of Vedic Sanskrit, belongs to the country of the Seven Rivers. The language of the Brahamanas and of the later Vedic literature in the country of the Upper Jumna and Ganges (Brahmarshidesa) is transitional."—C. II. I., I., p. 57.

બ્રાહ્મણ ધર્મની સાથેજ વર્લ્યુવ્યવસ્થાની સખ્તાઈ આવી કે જે " પૌરાણિક કાળમાં માત્ર નામનીજ હતી; પણ બુદ્ધિવાદના જમાનામાં વર્લ્યાશ્રમના નિયમા બહુજ કંડક અને બંધનકર્તા થઈ ગયા, જેના પરિણામ હલકી જાતિના લોકોને ધર્માધિકારીના વાડામાં પ્રવેશવું અશક્ય હતું. " આનું પરિણામ એ આવ્યું કે બ્રાહ્મણા મહેનતનું કામ કરતા અટકયા અને બીજા વર્ગોને કાંઈ પણ યેાગ્ય બદલા આપ્યા વિના ઉદ્યોગી વર્ગોની સંપત્તિ ઉપરજ પાતાનું ગુજરાન ચલાવતા થઈ ગયા. તેઓ એટલે સુધી આળસુ બન્યા કે મહેનતના કામમાંથી મુકત થવા પૂરતી યાગ્યતા માટે જરૂરી જ્ઞાન મેળવવા પણ તૈયાર ન હતા. વશિકને આ બદી તથા અન્યાય ખૂબ સાલ્યાં અને તેમને હિંદુ ધર્મ એક જીવતી જાગતી પ્રજાના ધર્મ હાય ત્યારેજ ઉચ્ચારી શકાય તેવી ઉગ્ર ભાષામાં આળ- સુઓને આશ્રય કે પાષણ આપવા સામે સખ્ત વિરાધ ઉડાવ્યા. 3

વર્ણાશ્રમથી ઉત્પન્ન થયેલ સડાની સાથેજ એ પણ હતું કે લેખનકળા જાણીતી નહતી, અથવા તે સાહિત્ય માટે યોજાયેલ નહતી અને તેથી બ્રાહ્મણવર્ગ નિરંકુશ સત્તાભાગી બની ખેઠા હતા. પહેલાં તા તેએા રાજા અને ઉમરાવાના આશ્રિત હતા, પછી તેઓએ તેમના કૃપાપાત્ર બનવાનું શરૂ કર્યું અને તે બાદ બ્રાહ્મણાનું રક્ષણ અને તેમની સ્વતંત્રતા જાળવવાની તેમની કરજ છે એમ મનાવા લાગ્યું. ધીમેધીમે તેઓ મહાન ઉપદેશકા હાવાના દાવા કરી શ્રુતિ અને સ્મૃતિના રક્ષક અને વિવર્ણકાર બની બેઠા. ધર્મનાં ઘણાંખરાં પુસ્તકા યત્ત્રયાગાદિના ઉદ્દેશથીજ બનાવેલાં હતાં, તેના ચાર વેદમાં સમાવેશ થાય છે અને તે દરેક વેદને જીદાજીદા બ્રાહ્મણચંથા હાય છે. આ બ્રાહ્મણચંથામાં "મુખ્યત્વે સંકુચિત ક્રિયાકાંડ, બાલિશ બ્રમણાઓ અને પંડિતાકથી ગુરુવાદની અપરિમિત ધાર્મિક સત્તા ધરાવતા વર્ગને અનુકૃળ અનેક વહેમ ભરેલી નજીવી વાતો આપેલી છે."

- 1 Dutt, op. cit., p. 264. Cf. Crooke, E.R.E., ii., p. 493.
- 2 Cf. McCrindle, Ancient India, p. 209.
- 3 "The King shall punish that village where Brahmans, unobservant of their sacred duties and ignorant of the Vedas, subsist by begging; for it feeds robbers."—Vāsishtha, iii., 4. Cf. Bühler, S. B. E., xiv., p. 17.
  - 4 Cf. Tiele, op. cit., p. 121.
- 5 "To this class the knowledge of divination among the Indians is exclusively restricted and none but the Sophists is allowed to practise that art."—McCrindle, op. and loc. cit.
- 6 The sacrificial ceremonial at the consecration of a king (Kājasīya), the very common horse-sacrifice (Aśvamadha), the proper human-sacrifice (Purushamadha), and the general sacrifice (Sarvamadha) were the most important. At these four sacrifices human victims were really offered in ancient times, but as the manners grew more gentle this practice began to decline; though not with universal approval, finally it fell into disuse.
  - 7 Tiele, op. cit., p. 123.

યજ્ઞકિયા એવી રીતે યાજવા અને ગાંઠવવામાં આવી હતી કે ધીમે ધીમે તે વધુ કષ્ટસાધ્ય અને ગાંચવણભરેલી બનતી ગઈ અને યાજ્ઞિકાની સંખ્યામાં સતત વધારા થતો ગયો. યાજ્ઞિકા બધા કરજિયાત બ્રાહ્મણા જ હતા. કાઈ કાઈ વખત તેઓ એટલે સુધી આગળ વધતા કે દેખીતી રીતે દેવાનું બહુમાન પણ કરતા ન હતા; કારણ કે તેઓએ પાતાની જાતને દેવાની કાંટીમાં મૂકી દીધી હતી. યજ્ઞકિયાના સિદ્ધાંતની પાછળ એવી લાેકમાન્યતા હતી કે: "વિધિવિધાના અને યજ્ઞની સામગ્રીમાં ઇચ્છિત વસ્તુ ઉત્પન્ન કરવાની ચમત્કારિક શક્તિ છે જેવી કે—વરસાદનું વરસવું, પુત્રજન્મ કે મહાન લશ્કરના નાશ આદિ. યજ્ઞાદિ વ્યાવહારિક સંપત્તિના સાધના મેળવવા માટેજ કરવામાં આવતા હતા, નહિ કે નૈતિક ઉજ્ઞતિ માટે."

આ રીતે ખ્રાહ્મણોના સામાજિક ઉદ્દેશ ધર્માધિકારીઓની અમર્યાદિત સત્તા અને ગ્રાતિઓના સખ્ત ભેદ હતો. આ સ્થિતિગ્રસ્ત સમાજમાં કેટલાક આવશ્યક ધંધાએ પાપરૂપ ગણાતા; અને જન્મના કારણે શરમભરેલા ધંધાએમાંથી પણ લોકોને પાછા હઠતા અટકાવવામાં આવતા હતા. ઉચામાં ઉચા હઠા ખ્રાહ્મણો માટે સુરક્ષિત રહેતા અને અમર્યાદિત પરવાના માટે તેઓજ અધિકારી હતા. આ બધું એટલેસુધી ચાલ્યાકર્યું કે રાજાની અમર્યાદિત સત્તા પણ તેઓની સેવાર્થ મનાવા લાગી. પ્રાચીન આર્યોનું ધાર્મિક વલણુ એવું હતું કે ઘણાજ પ્રાચીન સમયથી રાજ્યના ધર્માધિકારી એક પૂજ્ય વ્યક્તિ ગણાતા; સામાજિક વ્યવસ્થામાં સ્ત્રીની કાંઈજ ગણના ન હતી અને શૂદ્રને તદ્દન તુચ્છ ગણવામાં આવતો. પ

સ્વાભાવિક રીતેજ સમાજની આ પરિસ્થિતિ લાંગા વખત નને તેમ નહતું. કાેઈ શુભ દિવસે તેના અંત નિશ્ચિતજ હતા અને એક બાબ્યુ મહાવીર અને બીજી બાબ્યુ શાક્યપુત્ર ખુદ્ધના આગમનથી તેના અંત આવ્યા. દત્ત સાહેબ કહે છે કે " ક્ર્યાન્સના બળવા માટે એમ કહેવાય છે કે રાજાઓના બુલ્મ અને અઢારમી સફીના તત્ત્વવેત્તાઓના બોલ્ફિક પ્રત્યાઘાતના કારણે તે થયા હતા. ભારતના બોલ્ફિક બળવાનાં પણ એવાંજ સ્પષ્ટ કારણા હતાં. ખ્રાહ્મણ ધર્મના અત્યાચારાથી લાેકા બળવા માટે ઝંખી રહ્યા હતા અને તત્ત્વવેત્તાએાના કાર્ય એવા બળવાના રસ્તા ખુલ્લા કરી મૂકયા હતા."

- 1 They held "the supreme place of divinity and honour."—Cf. McCrindle, op. and loc, cit.
  - 2 Dasgupta, op. cil., i., p. 208. Cf. also Law, N. N., op. cil., p. 39.
- 3 "They were divinely appointed to be the guides of the nation and the councillors of the king, but they could not be kings themselves."—Law, N. N., op. cit., p. 45.
  - 4 Also called Purohit, etymologically meaning "placed in front, appointed."
- 5 Cf. Tiele, op. cit., pp. 129-130. Manu, in spite of his oft-quoted line: यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवता: prohibited woman even the performance of sacramental rites—a prohibition which he places on woman and the Sadra alike.—Cf. chaps. v., 155; ix., 18; and iv., 80.
  - 6. Butt, op. cit., p. 225.

ડૉ. હૉપ્ટિન્સ જરા આગળ વધી જે લેોકોએ આ હિલચાલ ઉત્પન્ન કરી તેમના માનસ પર વધુ ભાર મૂકે છે. તે ઉમેરે છે કે "ઘણા ભાગે જૈન અને બૌહ ધર્મની ફતેહ તે વખતની રાજકીય પ્રવૃત્તિને આભારી છે. પૂર્વ દેશના રાજાએ પશ્ચિમના ધર્મ માટે વ્યથ્થ થઈ ગયા હતા; તેઓ તેને તાેડી પાડવા ખુશી હતા......પૂર્વ કરતાં પશ્ચિમ વધારે રૃદિચુસ્ત હતું, તે તાે માની લીધેલા રિવાં તેનું ઘર હતું; પૂર્વ તાે પાલક પિતા હતાે."

આટલું હોવા છતાં આ મહાન હિંદી બળવાના સ્પષ્ટીકરણ માટે કાઈ પણ જાતની બ્રાહ્મણિવરાધી વૃત્તિ શોધવા અમે ઈચ્છતા નથી. એ તો 'ઐતિહાસિક યુગની શરૂઆતમાં પ્રેલાએલા વિચારના સાર્વત્રિક ઉભરાનું પરિણામ હતું.' આપણું તેને "બ્રાહ્મણેના જાતિલેદ સામે ક્ષત્રિયોના વિરાધનું પરિણામ " માત્ર ન માની લઇએ કારણુ કે "બ્રાહ્મણ ધર્મની અંધશ્રહ્માની દિવાલાની બહાર નવીન વિચારા અને સિદ્ધાંતાની વૃદ્ધિ માટે સુંદર ક્ષેત્ર તૈયાર થઈ ગયું હતું." આ ઉપરાંત વિકાસક્રમના પૂર્વ સિદ્ધાંત જેના આધારે કાઈપણ ધર્મના ઇતિહાસની સ્થાપના થાય છે તે એવા સિદ્ધાંત પર સ્થાયેલા હાય છે કે બધા ધર્મમાં થતા આધ્યાત્મિક વિકાસ કે વિકાર સૂચક પરિવર્તના સ્વાભાવિક ઉન્નતિકર પરિણામાં છે અને તેમાંજ તેનું સમાધાન મળી રહે છે.

આપણા સમયના વિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે આ પરિસ્થિતિને ભારતીય વિચારાના ઇતિહાસ અને ભારતીય જીવનની વલણમાં થયેલ શાંત પરિવર્તનથી પુષ્ટિ મળે છે. શ્રી. કુન્તે કહે છે કે " ગૌતમ ખુદ્ધ વેદની સામાજિક, ધાર્મિક અને રાજકીય પ્રવૃત્તિઓના વ્યવસ્થિત વિરાધ કરવામાં સફળ થયા તે પહેલાં વેદની સત્તામાં શંકા क्षाववानी वृत्ति क्रेवामां व्यावती द्वती." आक कातनी मान्यता थीका विद्वाना प्रश ધરાવે છે. ડૉ. યાકાળી કહે છે કે " બાહ અને જૈન ધર્મ બ્રાહ્મણ ધર્મની ધાર્મિક હિલચાલન પરિણામ છે. તે તાત્કાલિક સુધારાથી નહિ, પરંતુ લાંબા સમયથી ચાલી આવતી ધાર્મિક પ્રવૃત્તિએાના કળરૂપ ગણી શકાય." એમ કહેલું અયાગ્ય તા નથીજ કે આગામી પરિ-વર્તનની આગાહી સર્વ દિશાઓમાં નવીન પ્રણાલીના ઘાષ કરનાર ઉપનિષદામાં સ્પષ્ટ એઈ શકાતી હતી. ડૉ. દાસગુપ્તા કહે છે કે " આ નવીન પદ્ધતિના સંસ્થાપકાએ ઘણું કરીને ઉપનિષદા અને યજ્ઞસંબંધી નિયમામાંથી પ્રેરણા મેળવી પાતાની સ્વતંત્ર અુદ્ધિના જોરે પાતાની પ્રણાલીઓ નિર્માણ કરી." શ્રી. દત્ત લોકોના મનમાં ચાલતા આ પરિ-વર્તનના સમયને ઈ. સ. પૂર્વ અગિઆરમી સદી એટલે આપણે જે સમયના અહીં વિચાર કરીએ છીએ તે પહેલાં પાંચ સદી જેટલાે જાના ગણાવે છે. તેની માન્યતા પ્રમાણે " ઉત્સાહી અને વિચારક હિંદુઓએ પ્રાહ્મણ સાહિત્યના કંટાળા ભરેલા ક્રિયાકાંડથી દ્વર જવાનું સાહસ કર્યું હતું અને આત્મા તથા તેના કર્તાનાં ગૂઢ રહસ્યા ઉકેલ્યાં હતાં."

- 1. Hopkins, op. cit., p. 282.
- 3. Srinivasachari and Iyangar, op. cit., p. 48.
- 5. Kunte, op. cit., pp. 407, 408.
- 7. Dasgupta, op. cit., i., p. 210.

- 2. Radhakrishnan, op. cit., i., p. 293.
- 4. Frazer, op. cit., p. 117.
- 6. Jacobi, S. B. E., xxii., Int., p. 32.
- 8. Dutt, op. cit., p. 340.

હિંદુધર્મની આ સ્થિતિ હતી તેથી સ્વાભાવિક રીતે જૈન ધર્મ પણ તેનાં માઠાં પરિણામાથી અચી શકે તેમ હતુંજ નહિ. આપણે જોઈ ગયા કે મહાવીરને પણ તેમના પુરાગામીએ રજા કરેલા ચાર વ્રતામાં કેટલાક પ્રેરફાર કરવા પછ્યો હતા અને આને પરિણામે એમણે ઉપદેશેલાં પાંચ મહાવ્રતાની શરૂઆત થઈ હતી. સમાજની પરિસ્થિતિ એવી હતી કે લાકા સ્વતંત્ર અને સ્વચ્છંદી જીવનને લગતી મળી શકતી થાડી ઘણી છૂટના લાભ લેવાનું ભાગ્યેજ ચૂકે અને તેથી જ મહાવીરને પાશ્વૈનાથના ધર્મની દરેક દિશાનું સ્પષ્ટીકરણ કરવું પછ્યું હતું. ર

ર

આ બદલાતા વિચારપ્રવાહમાં મહાવીર થયા અને જગતના રહસ્યના ઉદેલ માટે તેમણે પોતે એવા માર્ગ શાધ્યા કે જેમાં આલાક અને પરલાકના સુખનું ભાવી મનુષ્યના પાતાના હાથમાં રહ્યું અને જેણે પ્રજાને સ્વાશ્રયી બનાવી. જયારે તેમણે ઉપદેશની શરૂઆત કરી ત્યારે પ્રજા તો તૈયાર હતી કેમકે તેમના અધ્યાત્મવાદ સમજાયા હતા અને પ્રજાને તે માન્ય પણ થયા હતા; અને ધીમે ધીમે બ્રાહ્મણા પણ તેમને એક મહાન ગુરૂ માનતા થયા હતા. " બુદ્ધિમાન બ્રાહ્મણા પણ વખતા વધાસઅર્થ શ્રદ્ધાપૂર્વક બીદ્ધ અને જૈન ધર્મમાં જોડાયા હતા અને જૈન ધર્મની સાહિત્યિક પ્રતિષ્ઠા જળવવા તેમણે પોતાના ફાળા પણ આપ્યા હતા."

જૈન ધર્મ ધીમે ધીમે ગરીબ અને પતિત વર્ણોમાં પણ પ્રેલાયા. કારણ કે જ્ઞાતિના ખાસ હકા સામે તે પ્રખર વિરાધ કરતા હતા. જૈન ધર્મ એ તા મનુષ્યની સમાનતાના ધર્મ હતા. મહાવીરના સત્યશીલ આત્માએ મનુષ્ય મનુષ્ય વચ્ચેના અઘિઠત લેદા સામે બળવા ઉઠાવ્યા અને તેમનું દયાળ હૃદય દુ:ખી, ગરીબ અને અસહાય લાકાને મદદ કરવા તત્પર બન્યું. પવિત્ર જીવન અને નિર્દોષ, પરાપકારી ચારિત્યની સુંદરતામાંજ મનુષ્યની સંપૂર્ણતા છે અને તેવી વ્યક્તિને પૃથ્વી સ્વર્ગ તુલ્ય છે એવા તેમના મનામંદિરમાં પ્રકાશ થયા અને એક પેગંબર તેમજ સુધારક તરીકે સંપૂર્ણ આત્મિલિયાસથી તેમણે ધર્મના તત્ત્વ રૂપે આ વસ્તુઓ જાહેરમાં મૂકી. તેમની વિશ્વવિસ્તીલું દયાએ દુ:ખી થઈ રહેલા જગતને આત્મસુધારણા અને પવિત્ર જીવનના સંદેશ પહેલાહવા પ્રેરણા કરી અને તેમણે ગરીબ તથા પતિત જાતિઓને વિશ્વલંધુત્વની ભાવના કેળવવા અને તે દ્વારા તેમના દુ:ખના અંત લાવવા આકર્ષ્યા. પ્રાદ્મણ કે શૂદ્ર, ઉચ્ચ કે નીચ એ સર્વ તેમની દૃષ્ટિએ સમાન હતા. પવિત્ર જીવનથી પ્રત્યેક જીવ પોતાના માક્ષ સરખી રીતે સાધી

<sup>1. &</sup>quot;... In the 250 years that elapsed between his death and the coming of Mahavira abuses became so rife . . "-Stevenson (Mrs), op. cit., p. 49.

<sup>2.</sup> See Kalpa-Sulra, Subodhikā-Tikā, p. 3; Jacobi, S. B. E., xlv., pp. 122, 113.

<sup>3.</sup> प्रमु: अपापापुर्यो • . . जनाम, तत्र . . . बहवो ब्राह्मणाः मिलिताः . . . चतुश्चस्वारिशच्छतानि हिजाः प्रविज्ञाः.—Kalpa-Sutra, Subodhikā-Tikā, pp. 112, 118.

<sup>4.</sup> Vaidya (C. V.), H. M. I., ili., p. 406.

પણ સમાન આતમા જૂએ છે,' જીવનનાં સુખદુ:ખા બધાને એક સરખાં લાગુ પહે છે અને તેમના ઉદ્દેશ સર્વે જીવાના કલ્યાણના છે. આમ જ્ઞાતિપ્રથા કેટલી સંજાગવશ હતી અને એક આધ્યાત્મિક મનુષ્ય માટે જ્ઞાતિપ્રથાનાં બંધના તાહવાં એ કેટલું સહજ હતું તે બતાવવાના પ્રયત્ન મહાવીરે કર્યા તેજ એક મહાન અને ઉપયાગી પરિવર્તન હતું.

આ તો માત્ર જૈન ધર્મનું સામાન્ય સ્વરૂપ ગણાય, તેનું એ સ્વરૂપ લાક્ષણિક છે અને તે આજ્ઞા કરતાં ઉપદેશનેજ પેતાનું ધ્યેય માને છે. મહાવીરના વિચાર કરતાં આપણેને જણાય છે કે તેઓ પણ બુદ્ધની માફક ક્ષત્રિય વંશના હતા. ખાસ કરીને જૈન માન્યતા એવી હતી કે જિના ક્ષત્રિય અથવા એવા ઉચ્ચ કુલમાં જન્મે. એવું ખન્યું કે પાછલા જન્માનાં કે કેટલાંક કર્મોને લીધે મહાવીર ઋષભદત્ત પ્રાહ્મણની પત્ની દેવાનંદા પ્રાહ્મણીની કૂખે ઉત્પન્ન થયા અને બધા મહાન પેગંબરાના જીવનની માફક મહાવીર વિષે પણ એક લાેકપ્રિય દંતકથા છે કે જયારે "રાજા અને દેવાના સ્વામી" શકે (ઇટ્રે) આ વિષે જાણ્યું ત્યારે તેણે ગર્ભને દેવાનંદાની કૂખેથી જ્ઞાતૃ ક્ષત્રિયાના વંશમાં કાશ્યપંગાત્રના ક્ષત્રિય રાજા સિદ્ધાર્થની પત્ની ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીની કૂખે બદલવાની યાજના કરી. આમ જો કે જરા નવાઈ ભરી રીત છતાં મહાવીર હતા તો ક્ષત્રિયવંશના.

તાજુળીની વાત તો એ છે કે આ દંતકથા શિલ્પમાં પણ ઉતારવામાં આવી છે; મથુરાના કેટલાક જૈન શિલ્પના નમૂના તેની સાક્ષી પૂરે છે, આ તાદશ અને ખરેખર આશ્ચર્યજનક છે. તે સિદ્ધ કરે છે કે આ દંતકથા ઈ. સ. શરૂઆત વખતની ઐતિહાસિક

- 1. मोवागकुलसंभूओ . . . हरिएमवलो . . . etc.—Uttarādhyayana, Lecture XII, 1. "Harikesa-Bala was born in a family of Svapākas (Cāṇḍālas); he became a monk and a sage," etc.—Jacobi, op. cil., p. 50.
- 2. "It never has happened, nor does it happen, nor will it happen, that Arhats, . . . be born of poor families, . . . beggars' families, or Brahmanical families. For indeed Arhats . . . are born in high families, . . . in families belonging to the race of *lkshvāku*, or in other such-like families of pure descent on both sides."—Jacobi, *S.B.E.*, xxii., p. 225.
- 3. According to the Jaina belief whatever we are in our present life is a net result of all our Karmas committed during our previous births. All Karmas are generally considered to be imperishable, indescribable, and undestroyable unless they take effect. Now Mahāvīra had committed the Karman relating to name and Gotra in one out of twenty-seven visible lives which he had to pass before he was destined to be born on this earth as the last Jaina prophet. It was because of this Karman that he had first to take his birth in the family of a Brahman. तम नीचें गीत्रं मगवता स्थूळसप्तविद्यतिमवापेश्चया तृतीयमें बद्धम्.—Kalpa-Sūtra, Subodhikā-Ţikā, p. 26. Cf. also Jacobi, op. cit., pp. 190, 191.
- 4. तत्रक्युत्वा तेन मर्राचिभवबद्धेन नीकिगींवकर्मणा . . ऋषभदत्तरय ब्राह्मणस्य देवानन्द।याः ब्राह्मण्याः कुक्षौ उत्पन्नः—Kalpa Sutra, Subodhikā-Tikā, p. 29.
  - 5, Cf. S.B.E., xxii., p. 225.
- 6. After eighty-two days the embryo was removed. समणे भगवं महावीरे ... वासीर् . . . ग्रामताए साहरिए . . . Kalpa-Sutra, Subodhiku-Tika, pp. 35, 36.



તેગમેસ દ્વારા મહાવીરતા ગર્ભનું અપહરણ ખતાવતી સુશાભિત શિલા

કાપીરાઇટ રવાધીન-આર્ઝીઓલીજીકલ સર્વે આર્ફ ઇન્ડિયા.

છે અને તેથી એમ કહેવાને હરકત નથી કે તેને મહાવીર સાથે અથવા તે સમયની એક યા બીજી સામાજિક પરિસ્થિતિ સાથે સંબંધ હાવો જોઈ એ.

આપણે કેલ્પસૂત્ર પરથી જાણીએ છીએ કે ઈંદ્રદેવે પોતાના હુકમના અમલ કરવા હિરિણેગમેસીને માેકલ્યા હતા. આ હિરિણેગમેસી સામાન્યતઃ હિરિના નેગમેસી એટલે ઈંદ્રના સેવક એ રીતે ઓળખાય છે. ડાં. બ્હુલર જણાવે છે કે " નેગમેસવાળું જૈન શિલ્પ જેમાં એક તીર્થકર, એક સ્ત્રી અને એક નાનું બાળક છે તે દેવાનંદા અને ત્રિશલાના ગર્ભના ફેરફાર સંબંધી પ્રસિદ્ધ દંતકથામાં દેવે લીધેલ ભાગનું સૂચન કરે છે." હ

દેખીતી રીતે આ દંતકથા વિચિત્ર લાગે છે પણ એટલું કળૂલ કરલું જોઈએ કે વધારે વિચિત્ર અને કાલ્પનિક કથાઓ બીજા ધર્મો પણ પોતાના દેવા માટે કહે છે. અમને જે વિલક્ષણ જણાય છે તે દંતકથાના પ્રકાર નથી, પરંતુ તેની પાછળ રહેલી ભાવના છે. જૈન લાકોના આવા વલણપરથી એમ ધારી શકાય ખરું કે મૂળમાં સાધુ ધર્મ માત્ર ક્ષત્રિયા માટે યોજાયેલા હતા? પરંતુ તેમ દેખાતું નથી, કારણ કે મહાવીરના સમયથી માંડી આજસુધી આપણે જોતા આગ્યા છીએ કે જૈન ધર્મના કેટલાક માટામાં માટા અને પ્રસિદ્ધ પુરૂષા પ્રાહ્મણા પણ હતા. ઇંદ્રભૂતિથી માંડીને મહાવીરના છેલ્લામાં છેલ્લા ગણધર સુધી બધા બ્રાહ્મણાજ હતા. ત્યાર પછીના ઇતિહાસમાં સિદ્ધનેન, હરિલદ્ર આદિ પ્રસિદ્ધ જૈન આચાર્યો અને વિદ્વાના પણ બ્રાહ્મણાજ હતા. પ

એમ જણાય છે કે બુદ્ધિવાદના જમાનાની શરૂઆતમાં જ્યારે બ્રાહ્મણા તેમની પ્રતિષ્ઠાના શિખરે હતા અને જયારે અન્ય જાતિઓ તેમની તાબેદારીથી વધારેને વધારે જાગૃત થતી ગઈ ત્યારે જૈનોની આ માન્યતાએ ચાેક્કસ વલણ લીધું હશે. બાેહો પણ આવુંજ કંઈક માનતા હશે કે જે એમના ભિક્ષુસંઘમાં ક્ષત્રિઓને આપેલા પ્રધાનપણા ઉપરથી જણાઈ આવે છે. બનારસના બુદ્ધના પ્રવચનમાં પાતાના ધર્મ માટે તે કહે છે કે " ધર્મ પાલન માટે કુલીન યુવાના સંસારના સર્વથા ત્યાંગ કરે અને ગૃહરહિત જીવન વ્યતીત કરે."

- 1. Jacobi, op. cit., pp. 223 ff.
- 2. Bühler, op. cit., p. 316.
- 3. Ibid., p. 317. Cf. also Mathura Sculptures, Plate II; A.S.R., xx., Plate IV, 2-5.
- 4. "There is a legend about Indrabhūti which shows how much he was attached to his teacher. At the time of Mahāvīra's death he was absent. On his return, hearing of his beloved teacher's sudden decease, he was overcome with grief. He became aware that the last remaining bond which tied him to the Sansāra was the feeling of love he still entertained for his teacher. Therefore he cut asunder that bond, and thus Chinnapiyabandhane he reached the stage of Kevalin. He died a month after Mahāvīra's Nirvāṇa."—Jacobi, Kalpa-Sūtra, Int., p. 1.
- 5. "Siddhasena Divākara, the son of a Brahman minister. . . . . Haribhadra was originally a learned Brahman . . ."--Stevenson (Mrs), op. cd., pp. 76, 80.
  - 6. Rhys Davids and Oldenberg, S.B.E., xiii., p. 93.

આમ છતાં એ યાદ રાખવું જેઈએ કે છાદ્દાણા ગુરૂઓ બની જૈન સાધુઓનાં ઉચ્ચપદ ભાગવે તેની જૈનાને ના ન હતી; પણ એટલા ભેદ તા જરૂર હતા કે જાતે છાદ્દાણ કેવલી બની માલ પ્રાપ્તા કરી શકે, પરંતુ તે તીર્થંકર ન થઈ શકે. દરેકેદરેક આધ્યાત્મિક કાર્યોમાં છાદ્દાણાજ માખરે રહે તેવી તે સમયના લોકાની માન્યતા ભૂંસી નાંખવા માટે પણ કદાચ આ હાઈ શકે. સપ્તમાણ પૂરાવાથી આપણે જાણીએ છીએ કે પહેલાના વખતમાં ધર્મ અને બીજી ધાર્મિક ક્રિયાઓની સર્વસત્તા છાદ્દાણા ભાગવતા એવું કશુંય ન હતું. " હલકા કુલના લોકા પોતાના જ્ઞાન અને સદ્દગુણાથી સાધુસંઘમાં દાખલ થવાનાં અગણિત દર્ણતો મળી આવે છે. ધાર્મિક જ્ઞાનનો ઇજારા માત્ર છાદ્દાણોના ન હતા એટલુંજ નહિ પણ તેઓ ઘણીવાર શાસ્ત્રજ્ઞાન મેળવવા માટે ક્ષત્રિય રાજાઓના નમ્ર શિષ્યા તરી કે બહાર આવ્યા છે." મી. ટીલે જણાવે છે કે " તેઓએ હજીસુધી પાતાની જાદી જાતિ બનાવી ન હતી કારણ કે રાજા અને રાજાના પુત્રા પણ પવિત્ર ગાયકા તરી કે પ્રસિદ્ધ હતા અને ધાર્મિક ક્રિયાએમ કરતા હતા, જે કે કેટલાક ઉમરાવોની માફક તેઓ પણ ઘણાંખરૂં પુરાહિત રાખતા હતા."

ગમે તેમ હોય તે પણ આપણે જેઈ ગયા તે મુજબ પછીના કાળમાં વશીકરણ અને ધાર્મિક ક્રિયાકાંડાના કારણે પ્રાહ્મણે આત્યાત્મિક ગુરૂઓ અને સમાજના સાચા હિતૈષી ગણાવા લાગ્યા હતા. " જોકે જાનાં સૂત્રોમાં પ્રાહ્મણ અગર પ્રાહ્મણ પુત્રના પ્રાસંગિક ઉલ્લેખ મળે છે, તા પણ પછીનાં સૂત્રોમાં આ વિષે ઘણુંય આવે છે. " આ કારણે જ પ્રાહ્મણોને તેમની સ્વયંબ્ સર્વોપરિ સત્તાના શિખરેથી ઉતારી પાડવા અને તેમના કેટલાક હકા છીનવી લેવા ક્ષત્રિએ અને બીજ જાતિએ છેડાઈ ગઈ હાવી જોઇએ.

મહાવીરના જીવનના આ પ્રસંગ સમજવામાં ડૉ. યાંકાખી કંઇક વધારા પડતાં અનુમાના કરતા લાગે છે. તેઓ એમ ઘટાવે છે કે મહાવીરના પિતા સિદ્ધાર્થને બે પત્નીએ હતી; એક ક્ષત્રિયાણી ત્રિશલા અને બીજી બ્રાહ્મણી દેવાનંદા. વિશેષ તે માને છે કે મહાવીર મૂળ દેવાનંદાની કૂંએ જન્મ્યા હતા, પણ પછીથી તેની માતાના પક્ષ તરફથી રાજ્ય સંબંધી લાલા અને મહત્તા પ્રાપ્ત કરવાના કારણે તેમજ તેના સંબંધીઓના આશ્રય મળવાની લાલચે તે ત્રિશલાના કૃષ્ે જન્મ્યાનું જાહેર થયું હતું. એક મહાન ધર્મવીરના

- 1. Dutt, op. ett., p. 264.
- 2. Tiele, op. cit., p. 116. "Previous to the origin of caste, and even in the period when the functions were not yet stereotyped, the king could sacrifice for himself and his subjects unaided."—Law, N. N., op. cit., p. 41.
- 3. "They had frequently, however, to encounter grave resistence from the princes; generally, however, they contrived, either by assumption and arrogance or by cunning, to attain their end."—Tiele, op. cit., p. 121.
  - 4. Ibid., p. 115.
  - 5. Cf. Jacobi, S.B.E., xxii., Int., p. xxxi.

જીવનના આવા પ્રસંગા ઉપરથી કાલ્પનિક અનુમાના ઉપજાવી કાઢવામાં કંઈ અર્થ નથી, પરંતુ તે સમયના વિચાર કરતાં જૈન સૂત્રાની આ હકીકતના એટલા અર્થ થઈ શકે કે બ્રાહ્મણ એક તીર્થકર સિવાય ગમે તે થઈ શકે છે.

આ રીતે પટનાની ઉત્તરે લગભગ ૨૭ માઇલ પર આવેલી વૈશાલી પાસેના ગામમાં ત્રિશલા માતાથી મહાવીરના જન્મ થયા કહેવાય છે. તેના પિતા કુંડચામર ગામના સરદાર હાવાનું જણાય છે અને તેમની માતા ત્રિશલા વિદેહની રાજ્યધાની વૈશાલીના સરદારની એન હતી અને મગધના રાજા બિબિસારની સગી હતી. નંદિવર્ધન અને સુદર્શના એ એ ભાઈ એન તેમનાથી માટાં હતાં. તેમનું લગ્ન ચશોદા નામની કોંડિન્ય ગાત્રની કન્યા સાથે થયું હતું. યશાદાથી તેમને એક કન્યા ઉત્પન્ન થઈ હતી, જેનું નામ અણાજળ હતું અને તેને પ્રિયદર્શના પણ કહેતા હતા. તેનું લગ્ન તેમના ભત્રીજા રાજપુત્ર જમાલિ સાથે કરવામાં આવ્યું હતું; "જે તેના શ્વશુરના શિષ્ય અને જૈન ધર્મમાં પ્રથમ મતભેદ-પ્રવર્તક થયા હતો." મહાવીર ત્રીસ વર્ષ સુધી ગૃહસ્થજીવનમાં રહ્યા હતા અને માતાપિતાના દેહાંત પછી તેમના વડીલ બંધુની અનુમતિથી તેમણે ગૃહ તજયું અને આધ્યાત્મિક જીવનમાં પ્રવેશ કર્યાં. "આ જીવન ભારતમાં પશ્ચિમના દેશોની જેમ નાના મહત્વાકાંક્ષી પુત્રાને માટે સુંદર મનાયેલું હોલું જોઈ એ." "

જૈન માન્યતા પ્રમાણે મહાવીરના માતિયતા પાર્ધાનાથના પૂજક અને શ્રમણોના અનુયાયી હતાં. "મહાવીરના સિદ્ધાંતાને જૈન સૂત્રોમાં તેના પાતાના સિદ્ધાંતા કહ્યા

- 1. This Valsali is identified with the modern Besarh in the Hajipur subdivision of Muzaffarpur.
- 2. "Just outside Vaisali lay the suburb Kundagrama—probably surviving in the modern village of Basukund—and here lived a wealthy nobleman, Siddhartha, head of a certain warrior-clan called the Jnatrikas."—C.H.L., i., p. 157.
- 3. Cf. Frazer, op. ett., pp. 128-131. According to the Jaina Sturas Triśala was called Videhadattā and Priyakāriņī, and that is why Mahāvīra was called "Videhadatta's son." Cf. Jacobi, op. ett., pp. 193, 194, 256.
- 4- राजा समरवीरोऽथ यशोदां कन्यकां निजाम् । प्रदातुं वर्थमानाय . . . भर्तुर्यश्लोदायामजायत । . . . . दुहिता प्रियदर्शना ॥—Hemacandra, Trishashti-Salaka, Parva X, vv. 125, 154, p. 16.
- 5. Charpentier, C.H.I., i., p. 158. राजपुत्रो . . . । जमालिः . . . प्रियदर्शनाम् ॥--Hemacandra, op. cit., v. 155, p. 17.
- 6. समणे भगवं महावरिं . . . तींसं वासाई कड़ू . . . विदेहिंसि मुंडे भविचा, etc.—Kalpa-Surra, Subodhikā-Tikā, pp. 89, 96.
  - 7. Radhakrishnan, op. cit., p. 287.
- 8. महाविष्ट्स अम्मापियरो पालाविष्ट्या . . . etc.—Ācārānga, pt. ii., sīd. 178, p. 422 C. Jacobi, op. cit., p. 194. "His parents had, according to a tradition which seems trustworthy, been followers of Pāršva, the previous Tīrthankara; as has already been pointed out, the doctrine of Mahāvīra was scarcely anything else than a modified or renovated form of Pāršva's creed."—Charpentier, op. cit., p. 160.

નથી, પરંતુ 'પન્નત્તા ' અર્થાત્ સ્થાપિત સનાતન સત્ય તરીકે ગણાવ્યા છે. જો તેઓ બુદ્ધની જેમ પોતાના ધર્મના મૂળ સંસ્થાપક હોત તો આ અધું અશકય ગણાય. પરંતુ આ તો કાઈ પણ માની શકે તેવી એક સુધારકના જીવન અને કથનની નોંધ છે." તેમના ગુણગાન દેવા અને મનુષ્યાએ નીચેના શખ્દામાં કર્યાનું કહેવાય છે: " જિનાએ પ્રશ્નપેલ અસ્પલિત માર્ગે સર્વોચ્ચ પદ એટલે નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરો. " ર

ગૃહત્યાગ કરીને મહાવીરે ચાલુ સાધુ જીવન ગાળવા માંડ્યું. વર્ષ ઋતુ સિવાય તે બાર વર્ષ કરતાં વધારે વિચર્ચા. શરૂઆતના લગભગ તેર માસ " પૂજ્ય સાધુ મહાવીરે કપડાં રાખ્યાં હતાં." પછી તે નમ રહ્યા અને દરેક પ્રકારનાં કપડાંના ત્યાગ કર્યો. અબાધિત ધ્યાન, અખંડ પ્રહ્મચર્ચ તથા ખાનપાનના નિયમાનું સૂક્ષ્મ પાલન કરી તેમણે પાતાની ઇંદ્રિયોને વશ કરી. બાર વર્ષ સુધી દેહની માયા વિસારીને માર્ગમાં આવતા તમામ ઉપસર્ગોને સમભાવે સહન કરવા, તેની સામે થવા તથા તેને ભાગવવા તેઓ કંટિબહ હતા. એ સ્વાભાવિક હતું કે આવી વિસ્મૃતિમાં મહાવીર પાતે સવસ્ત્ર હતા કે વસ્ત્રરહિત હતા તેનું તેમને સ્મરાજી નહતું. તેમણે નમ્ર રહેવું જોઇએ એવી જાતના ઇરાદાપૂર્વકના નિશ્ચય નહતો. જે વસ્ત્ર તેઓ વિહારમાં રાખતા હતા તે તેમના પિતાના પ્રાહ્મણ મિત્ર સામે એ કંટકામાં લઈ લીધું હતું. એમના જીવનમાં જે કાંઈ તેમની આછી પાતળી વિસ્મૃતિમાં બન્યું તે તેમના અનુયાયીઓને શખ્દેશખદ અનુકરણીય નહાતું. જેનશાસ્ત્રામાં પણ એવી સખત આજ્ઞા જોવામાં નથી આવતી. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં સુધર્માના મુખમાં નીચેના શખ્દે મૂકાયા છે, "'મારાં કપડાં ફાંટી ગયા પછી હું તરતજ નમ્ર રહીશ' અથવા 'નવું કપડું લઈશ' આવા વિચારા સાધુઓએ કરવા ન જોઇએ.

" એક વખત તેને કપડાં ન હાય, બીજે સમયે હશે; આ નિયમને હિતાવહ જાણી અહિમાને (મુનિએ) તે માટે ક્રિયાદ ન કરવી જોઈએ." ટૂંકમાં આને અર્થ એ છે કે આવી બધી ઉપાધિઓથી સાધુએ વિમુખ રહેવું જોઈએ. આમ છતાં આખા વર્ગના

- 1. Jacobi, I.A., ix., p. 161.
- 2. Jacobi, S.B.E., xxii., p. 258. "He had proclaimed the highest law of the Jinas."—Ibid., xlv., p. 288.
- 3, "When the rainy-season has come and it is raining, many living beings are originated and many seeds just spring up. . . . Knowing this (state of things) one should not wander from village to village, but remain during the rainy-season in one place."—Jacobi, S.B.E., xxii., p. 136.
- 4. समणे भगवं महावारे संवच्छरं साहियं मासं चीवरधारी हुत्था तेणं परं अचेरुए पाणिपाडिग्गाहिए. —Kalpa-Satra, Subodhikā—Tikā, suit 117, p. 98. Cf. S.B.E., xxii., pp. 259, 260.
  - 5. Cf. ibid., p. 200.
- 6. ततः पितुमित्रेण ब्राह्मणेन गृहत्तिः—Kalpa-Sülva, Subodalda-Tikā, p. 98. Cj. Hemacandra, op. cit., v. 2, p. 19.
  - 7. Jacobi, S.B.E., xlv., p. 11.



ભગવાન મહાવીર તેરમા વર્ષે શાલવૃક્ષની નીચે સર્વશ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા તેરમી સદીના હસ્તલિખિત **કલ્પસૂત્ર**ના તાડપત્ર ઉપરથી.

કાપીરાઈટ રવાધીન-આગમાદય સમિતિ.

નિયમન માટે સર્વસાધારણ નિયમ એ થયા કે એકજ વસ્ત્રથી ચલાવી લેવા પ્રયત્ન કરવા અને તેમ ન ચાલે તા બે વસ્ત્ર રાખી શકાય.

આમ તપશ્ચર્યા અને ધ્યાનમાં ગાળેલાં આર વર્ષ નિષ્ફળ નહાતાં ગયાં. " તેરમા વર્ષે…, જૂના મંદિરની પાસે……, શાલવૃક્ષની નીચે એક ધ્યાને રહેલા મહાવીર સર્વ-શ્રેષ્ઠ કેવલજ્ઞાન પામ્યા; જે અનંત, સર્વોત્તમ, અબાધિત, અવિચ્છિન્ન અને સંપૂર્ણ છે." ર

આત્મસાક્ષાત્કારની તૈયારીનાં ખાર વર્ષ વર્ધમાન ઘણી જગ્યાએ વિચર્યા; જેમાંનાં ઘણાંખરાં સ્થળા આજે શાધી કાઢવાં મુશ્કેલ છે. જંગલી જાતિઓથી વસેલ દેશામાં બ્રમણ કરતા, કયાંક એકાદ રાત્રિ વિસામા કરતા અને રાઢ નામના જંગલી લાેકાથી વસાયેલ પ્રદેશમાં વિચરતા વિચરતા તેમને નિર્દય લાેકાએ બહુજ દુઃખદ અને ભયાનક પરીસહા કર્યા. ત્યાર પછી સર્વસ, સર્વ વિષયાના જ્ઞાતા, કેવલી અને આ જગતમાં કાંઇપણ ગ્રાપ્ત ન હાય તેવા અહિંત તરીકે તેઓ પ્રસિદ્ધ થયા. આ સમયે તેમની ઉમર ૪૨ વર્ષની હતી અને જંદગીનાં બાકીનાં ત્રીશ વર્ષ તેમણે પાતાની ધર્મપ્રણાલી શિખવવામાં, સાધુસંઘ વ્યવસ્થિત કરવામાં અને પાતાનાં સિદ્ધાંતાના પ્રચારાર્થે બ્રમણ કરવામાં તથા સ્વધર્મમાર્ગી બનાવવામાં ગાલ્યાં. મગધ અને અંગદેશનાં રાજયામાં આવેલાં ઉત્તર અને દક્ષિણ બિહારનાં લગભગ બધાં શહરામાં તે વિચર્યા. તેમનાં ઘણાંખરાં ચાતુર્માસ તેમની જન્મભૂમિ વૈશાલી, મગધની જાની રાજધાની રાજગઢ, પ્રાચીન અંગની રાજધાની ચંપા, વિદેહની રાજધાની મિથિલા અને શ્રાવસ્તીમાં થયાં હતાં.

- 1. Jacobi, S.B.E., xxii., p. 157. "The Jaina rules about dress are not so simple; for they allow a Jaina monk to go naked or to wear one, two or three garments, but a young strong monk should as a rule wear but one robe. Mahāvīra went about naked, and so did the *Jinakalpikas*, or those who tried to imitate him as much as possible. But they also were allowed to cover their nakedness."—*Ibid.*, Int., p. xxvi.
  - 2. Ibid., p. 263. Cf. ibid., p. 201.
- 3. Cf. Charpentier, op. cit., p. 158; Radhakrishnan, op. cit., p. 287. "Mahāvīra wandered for more than twelve years in Lādha, in Vajjabhūmi and Subhabhūmi, the Rādha of to-day in Bengal."—Dey, The Geographical Dictionary of Ancient and Mahoeval India, p. 108. According to Dr. Bühler the Rārh of to-day in Bengal. Cf. Bühler, Indian Sect of the Jainas, p. 26.
  - 4. Cf. Jacobi, op. cit., pp. 263, 264.
- 5. "Under the name of Kuṇḍa-gāma the city of Vaiśālī is mentioned as the birthplace of Mahāvīra, the Jaina Tirthankara, who was also called Vesali, or the man of Vaiśālī."—Dey, op. cit., p. 107.
- 6. Campā is a very sacred place to the Jainas, inasmuch as it was the resort of Mahāvīra for three rainy-seasons during his wanderings. It is known also as the birth-place and the place of death of Vāsupūjya, the twelfth Tīrthankara of the Jainas. Cf. ibid, p. 44.
- 7. "Śrāvasti, also called Sahet-Mahet, is the Condrapura or Candrikāpurī of the Jainas. It is known as the birthplace of the third Tirthankara Sambhayanātha and the

"તેમના વિહાર ઘણા માટા વિસ્તારમાં થયા હાય એમ જણાય છે; પ્રસંગે તેઓ મગધની રાજધાની રાજગૃહ અને બીજાં શહેરમાં પધારતા, જ્યાં તેમને અપૂર્વ માન મળતું હતું." આ ઉપરાંત તેમના પાતાનાજ સમયમાં જૈન ધર્મમાં મતસેદ પડી જવા છતાં પણ જૈનાની માન્યતા પ્રમાણે મહાવીરના અનુયાયીઓની સંખ્યા કાઇપણ રીતે ઓછી ન હતી. તેમના સંઘમાં ૧૪,૦૦૦ શ્રમણા, ૩૬,૦૦૦ શ્રમણીએ, ૧,૫૯,૦૦૦ શ્રાવકા અને ૩,૧૮,૦૦૦ શ્રાવિકાઓ તેમજ ૫,૪૦૦ જેટલા બીજા શિષ્યા હતા, જે ચૌદપૂર્વના જ્ઞાતા અથવા શ્રુતકેવલી હતા.

પારસનાથની ટેકરી પાસે ઋજુપાલિકા નદી પર આવેલ જૃંભિકા ગામમાં કર વર્ષની ઉમરે કેવલી થયા પછી અને જૈન ધર્મના સુધારક તરીકે ૩૦ વર્ષ ભ્રમણ કર્યા પછી મહાવીર રાજગૃહ પાસે પાવાપુરી માં હસ્તિપાળ રાજની પાશાલમાં ૭૨ વર્ષની પછી મહાવીર રાજગૃહ પાસે પાવાપુરી માં હસ્તિપાળ રાજની પાશાલમાં ૭૨ વર્ષની ઉમરે નિર્વાણ પામ્યા. આજે પણ જૈન ચાત્રાળુઓ હજારાની સંખ્યામાં તે જગ્યાએ જાય છે. જૈન કાલગણના પ્રમાણે આ પ્રસંગ છે. સ. પૂર્વે પરહ માં બન્યો ગણાય છે અથવા સિલાનની કાલગણના પ્રમાણે બુદ્ધના નિર્વાણ પછી સાળ વર્ષે અથવા છે. સ. પૂર્વે પ૪૩. આ સાલ ઘણા ઐતિહાસિક પુસ્તકા અને ટીકાય્રેથામાંના ત્રણ શ્લોકાપર અવલંબિત છે. " આ શ્લોકાનું મૂળ કાઇપણ જગ્યાએ ૨૫૯ મળતું નથી, પણ તે ઘણા ટીકાય્રેથામાં અને ઐતિહાસિક પુસ્તકામાં જોવામાં આવે છે. તે વીર અને વિક્રમના

eighth Tirthankara Candraprabha of the Jainas."—Ibid., p. 150. "In that period in that age the venerable ascetic Mahavira stayed the first rainy-season in Asthikagrama, three rainy-seasons in Campa and Prishti-Campa, twelve in Vaisali and Vanijagrama, fourteen in Rajagrha and the suburb of Nalanda..., one in Śravasti, one in the town of Papa in King Hastipala's office of the writers."—Jacobi, op. cit., p. 264.

- 1. Charpentier, op. and loc. cit. "The extent of his shpere of influence almost corresponds with that of the kingdom of Śrāvasti or Kosala, Videha, Magadha, and Anga-the modern Oudh, and the provinces of Tirhut and Bihar in western Bengal."—Bühler, op. cit., p. 27.
  - 2. Jacobi, op. cit., pp. 267-268.
  - 3. Also called Jrbhakagrama or Jrmbhila.--Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 38.
- 4. Mahāvīra lived thirty years as a householder, more than twelve years in a state inferior to perfection, something less than thirty years as a *Kevalin*, forty-two years as a monk—seventy-two years on the whole."—Jacobi, ob. cit., p. 269.
- 5. Pāpā—Pāvāpurī, about seven miles to the south-east of Bihar (town) and two miles to the north of Giriyek. According to Stevenson's Kalpa-Sīu-a, Mahāvīra died here while he was spending the Paryushana (Pajjusana) at the palace of Hastipāla, king of Pāpā. There are four beautiful Jaina temples in an enclosure which marks the site of his death. Annual (Dipāvalī) Divālī was started to commemorate Mahāvīrā's death. Cf. Dey, op al., p. 148.
  - 6. Cf. Jacobi, Kalpa Sūtra, Int., p. 8.
- 7. None of the sources in which these announcements appear is older than the twelfth century A.D. The latest is found in Hemacandra, who died in the year 1172 A.D.—Bühler, op. cil., p. 23.

સંવતના સંબંધ બતાવે છે અને જૈન કાલગણના માટે આધારભૂત મનાય છે. મેરૂતુંગની વિચારશ્રેણી તે શ્લોકોપર રચાયેલી છે અને તે મહાવીરના નિર્વાણ અને વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહણ વચ્ચે ૪૭૦ વર્ષનું અંતર દર્શાવે છે.

એ ત્રણ શ્લાેકનું ભાષાંતર નીચે પ્રમાણે છે: (૧) જે રાત્રીએ તીર્થકર મહાવીરદેવ નિર્વાણ પામ્યા, તેજ રાત્રીએ અવંતિના રાજા પાલકના અભિષેક થયા હતા. (૨) રાજા પાલકના ૬૦ વર્ષ, નંદાેના ૧૫૫ વર્ષ, મૌર્ચોના ૧૦૮ વર્ષ અને પુષમિત્ર (પુષ્યમિત્ર) ના ૩૦ વર્ષ; (૩) અલમિત્ર અને ભાનુમિત્રે ૬૦ વર્ષ રાજ્ય કર્યું. નભાવાહને ૪૦ વર્ષ રાજ્ય કર્યું તેવીજ રીતે ગર્દભિદ્ધાના રાજ્યકાલ ૧૩ વર્ષ ચાલ્યાે અને શકના ૪ વર્ષ ચાલ્યાે. જ

આ રીતે મેરુતુંગની ગણના પ્રમાણે વિક્રમાદિત્યના સમય અને મહાવીરના નિર્વાણના સમયને ૪૭૦ વર્ષનું અંતર છે; જે બ્રિસ્તી યુગના ઇ. સ. પૂર્વ પર૭ ને મળતું આવે છે. હવે મેરુતુંગની ગણના પ્રમાણે ૪૭૦ વર્ષ માની લઈ એ તો વિક્રમ સંવતની શરુઆત અને મૌર્યોના રાજ્યને ૨૫૫ વર્ષનું અંતર આવે છે અને તેથી જૈન માન્યતા પ્રમાણે ચંદ્રગુપ્તના અભિષેકના સમય ઇ. સ. પૂર્વે ૩૧૨ આવે છે. હવે ૪૭૦ માંથી ૨૫૫ બાદ કરીએ તો ચંદ્રગુપ્ત અને નિર્વાણના સમયનું અંતર ૨૧૫ વર્ષ આવે છે. આ ૨૧૫ વર્ષ વિષે બધા એક મત થતા નથી, કારણ કે હેમચંદ્રાચાર્ય પરિશિષ્ટપર્વમાં નીચે પ્રમાણે લખે છે: "અને આ પ્રમાણે મહાવીરના નિર્વાણ પછી ૧૫૫ વર્ષે ચંદ્રગુપ્ત રાજા થયા." છે સ. પૂર્વે ૩૧૨ માં ૧૫૫ ઉમેરતાં મહાવીરના નિર્વાણની સાલ ઇ. સ. પૂર્વે ૪૬૭ આવે છે; એ ખરૂં છે કે મેરુતુંગ હેમાચાર્યના આ કથનના ઉલ્લેખ કરે છે, પરંતુ બીજા શંથા એ બાબતના વિરાધ કરે છે, તેથી વિશેષ તે કાંઈ કહેતા નથી. લ્

ડૉ. યાકાળીલ અને ડૉ. શાર્પેન્ટિયરે ૧૦ આ બે જૈન ગુરુઓએ પુરી પાઢેલી વિગતાના

- 1. Bühler, I.A., ii., p. 363.
- 2. "Merutunga, a famous Jaina author, composed in v.s. 1361 = 1304 A.D. his work the *Prabhandhacintāmoņi* and about two years later his *Vicāraśreņi*...."—Charpentier, *I.A.*, xliii., p. 119.
- 3. "That they were not composed by Merutunga himself or any of his contemporaries is certain, because at that time the Jaina authors had long ago ceased to write in Praket."—Charpentier, op. cit., p. 120.
- 4. जं र्याणि कालगओ . . सगस्म चऊ . . .—Vicārasreņi, p. 1. MS., B.O.R.I.L., No. 378 of 1871-1872.
- 5. Fifty-seven years elapsed between the commencement of the Sainvat and the Christian eras.
- 6. "The Jaina authorities give the year of his accession as 313 (312) B.C., a date at which the canon of the Jaina scriptures was fixed."—Cf. C.HI., i., p. 698.
  - 7. एवं च श्रीमहाबीर . . . चंद्रगुप्तोऽभवन्नृप:.—Jacobi, Parisishtaparvan, Canto VIII, v. 339.
  - 8. तिचिन्त्यम् यत एवं ६० वर्षाणि त्रद्रयन्ति ॥ अन्यसंधेः सह विह्येथः -Vicarasreni, op. cit., p. 1.
  - 9. Jacobi, Kalpa-Sūtra, Int., pp. 6-10.
  - 10. Charpentier, op. cit., pp. 118-123, 125-133, 167-178.

આધારે મહાવીરના સમય નક્કી કર્યો છે. અંને વિદ્વાનાએ એટલી અધી ઝીણવટ અને એતિહાસિક સત્યતાથી પોતાનાં અનુમાના દોર્યો છે કે તેઓના અભિપ્રાયા સાબીત કરવા કરીથી વિગતામાં ઉતરવાની જરૂર રહેતી નથી. હેમચંદ્રે રજ્યૂ કરેલી વિગત સ્વીકારવા તેઓ સંમતિ આપે છે અને અનિવાર્ય નિર્ણય પર આવે છે કે આ યુગની તારીખ ઈ.સ પૂર્વે ૪૬૭ લગભગ હાવી જોઈએ.

ડાં શાર્ષેન્ટિયર કહે છે કે "મેં એમ અતાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે કે કાલગણનાની ટીપ જેના ઉપર જેના વિક્રમ સંવતની શરુઆત અને મહાવીર નિર્વાણ વચ્ચેના અંતરને ૪૭૦ વર્ષ થવાની કલ્પના કરે છે તે તદ્દન અર્થ વગરની છે. સમયની પૂર્તિને માટે જે જે રાજાઓની વંશાવળી અનાવવામાં આવી છે, તે તદ્દન ઇ તિહાસવિરુદ્ધ અને કાઇપણ રીતે માની શકાય તેવી નથી…." જૈન કથનના તદ્દન કાલ્પનિક આધારને ખાજુએ મૂકીને પ્રસિદ્ધ વિદ્વાનાએ ખીજી દલીક્ષા રજ્ કરી છે. તે મહાવીર અને ખુદ્ધની સમકાક્ષીનતા અને હેમચંદ્રની વધુ સત્ય એતિહાસિક હકીકતો છે.

ળંને મહાન પુરૂષા સમકાલીન અને પ્રતિસ્પર્ધા સમાજની સાધુસંસ્થાના સ્થાપક હતા તે સિદ્ધ વાત છે. "પણ જો આપણે જંન કથનને માન્ય રાખીએ કે મહાવીરનું નિર્વાણ વિક્રમ સંવત પહેલાં ૪૭૦ વર્ષે અર્થાત્ ઈ. સ. પૂર્વ પરંછ માં થયું છે તો તે શક્ય છે કે નહિ તેની અમને શંકા છે; કારણ કે અદ્ધનિર્વાણની તારીખઈ. સ. પૂર્વ ૪૭૭ જે કનલ કનિંગહામ અને પ્રાેંગ મંકસમુલરે પહેલાં નક્કી કરી છે તે મારા અભિપ્રાય પ્રમાણે સાચી છે; અને બધા એકે અવાજે કહે છે કે તેઓ તે વખતે ૮૦ વર્ષના હતા, એટલે તેઓ ઈ. સ. પૂર્વ પપછ માં જન્મ્યા હશે. આથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે જો મહાવીર નિર્વાણ ઈ. સ. પૂર્વ પપછ માં હોય તો ખુદ્ધ તે વખતે ૩૦ વર્ષના હતા અને તેઓ ૩૬ વર્ષની ઉમર એટલે ઈ. સ. પૂર્વ પરં૧ પહેલાં ખુદ્ધ પદ કે અનુયાયી મેળવી શકયા ન હતા, તેથી તેઓ કરી મહાવીરને ન મત્યા હોય તે અસંભવિત છે. આ ઉપરાંત અજાતશત્રુ જે ખુદ્ધનિર્વાણ પહેલાં આઠ વર્ષે રાજા થયા હતો અને જેણે ૩૨ વર્ષ રાજય કર્યું તેના રાજયમાં ળંને પુરૂષા રહ્યાનું સાખીત થાય છે. તે ખીના ઉપર ખતાવેલી તારીખા માનવાનું વધારે અસંભવિત ખનાવી મૂકે છે." 3

- 1. No doubt there are other scholars who hold the contrary opinion, but their discussions having been rendered obsolete by Jacobi and Charpentier we shall not dwell upon them any further. Just to mention a few amongst them: Burgess, I.A., ii., p. 140; Rice (Lewis), I.A., iii., p. 157; Thomas (Edward), I.A., viii., p. 30; Pathak, I.A., xii., p. 21; Hoernle, I.A., xx., p. 360; Guèrinot, Bibliographia Joina, Int., p. v.i., and so on.
- 2. Charpentier, op. cit., p. 125. "Not only is the number of years ' 155) allotted in the Gūthās to the reign of the Nandas unduly great, but also the introduction of Pālaka, Lord of Avantī, in the chronology of the Magadha kings looks very suspicious."—Jacobi, op. cit., p. 8.
- 3. Charpentier, op. cit., pp. 131-132. "To return to our discussions of the date of the Nirvāṇa, it is obvious that the year 467 B.C., which we inferred from Hemacandra's

હેમચંદ્રે પાતાના પરિશિષ્ટ પર્વમાં આપેલ પૂરાવા પર આવતાં ડૉ. શાર્પોન્ટયર કહે છે કે "હેમચંદ્રે વિક્રમસંવત અને ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યાભિષેક વચ્ચે ૨૫૫ વર્ષના અંતરનું કથન ખરાબર ગહ્યું છે તે ડૉ. ચાંકાેબીની સાથે આપણે ભલે સ્વીકારીએ. આથી મહાવીરના નિર્વાણ અને વિક્રમના રાજ્યારાહણ વચ્ચેના ૨૫૫+૧૫૫ વર્ષ મળીને ૪૧૦ વર્ષ થયાં ગણાય, તા પછી મહાવીરનું નિર્વાણ કિ. સ. પૂર્વ ૪૬૭ માં થયાનું નિશ્ચિત થાય છે જે સાલ મારા અભિપાય પ્રમાણે તેની સાથે સંબંધ ધરાવતા બધા પ્રમંગોને અનેક રીતે બંધબેસતી આવે છે અને તેજ સાચી સ્વીકારી શકાય તેમ છે."

આ ઉપરાંત ખીજાં પણ કેટલાંક કારણા છે જે એક યા ખીજી રીતે મહાવીર-નિર્વાણની આ તારીખ નક્કી કરવામાં આપણને મદદ કરે છે. આપણે તેની ચર્ચામાં ઉતરવાને બદલે એક પછી એક ગણાવી લઈએ. ભદ્રબાહુના નિર્વાણની તારીખ અને તેમના ચંદ્રગુપ્તસાયેના સંબંધ; જેનધર્મમાં પટેલ ત્રીજા પંથભેદની તારીખ અને તેની સાથેના મૌર્યરાજા બલભદ્રના સંબંધ; કે દેવાર્ધ ગણીએ છેવટ નક્કી કરાવીને ભદ્રબાહુના કલપસ્ત્રમાં મુકેલી તારીખ તથા ધ્રુવસેનના રાજ્યારાહણના વર્ષમાં વલ્લભીમાં થયેલ મહાસભાની તારીખના સંબંધ, અને છેવેટ સ્થૂલભદ્રના શિષ્ય સુહસ્તિની તારીખ તથા તેના અશાકના પૌત્ર અને ગાદીવારસ સંપ્રતિષ્ સાથેના સંબંધ.

આપણી પાસેનાં આ બધાં ઐતિહાસિક પ્રમાણે!થી એક વાત સ્પષ્ટ છે કે જે નિર્ણય પર આપણે આવ્યા છીએ તે વિચારણીય તારીખ સાથે સંબંધ ધરાવતી અનેક હકીકતા સાથે પૂરેપૂરી એકવાકયતા ધરાવે છે. તેમ છતાં ઈ. સ. પૂર્વ ૪૬૭ ની સાલ

record, cannot be far wrong, because it agrees so well with the adjusted date of Buddha's Navāṇa, 477 B.C., a synchronism which by our previous research has been established as necessary."—Jacobi, op. cit., p. 9.

- 1. Charpentier, op. cit., p. 175.
- 2. This date of Bhadrabāhu's death is 170 A.V., which is equal to 357 B.C. according to the traditional date, and 297 according to the date of Jacobi and Charpentier, and considering Bhadrabāhu's connection with Candragupta the year 357 B.C. is to be totally excluded.
- 3. This schism originated in 214 A.V., and according to Merutunga the Maurya rule dates from 215 A.V., and hence Hemacandra's calculations, according to which the Maurya dynasty begins 155 years after the *Nirvāṇa*, seem more reasonable.
- 4. That date is either 980 or 993 A.V., which, taking 467 B.C. as the date of Mahāvīra's *Nurvaṇa*, is equal to 526 A.D., which exactly corresponds to the year of Dhruvasena's succession to the throne of Vallabhi.
- 5. This date is 245 A.V. according to Merutunga, and this more or less agrees with the chronology of Hemacandra, according to which Candragupta began his rule in 155 A.V., because, as Asoka died ninety-four years after Candragupta, the date of Samprati comes to 249 A.V.
  - 6, Cf. Charpentier, op. cit., pp. 175-176; Jacobi, op. cit., pp. 9-10.

જોકે બહુ ખાંટી તો નથી તો પણ મહાવીરના નિર્વાણના ખરા વર્ષ તરીકે ગણી શકાય નહિ, કારણ કે એમ માનવાને કોઈ પણ કારણ નથી કે હેમચંદ્રે વિક્રમ સંવત અને ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યારાહણ વચ્ચે ૨૫૫ વર્ષ થયાનું સ્વીકારેલું છે અને તેથી એવા નિર્ણય પર આવ્યા કે જૈન કથન પ્રમાણે ચંદ્રગુખ્તે પાતાનું રાજ્ય ઈ. સ. પૂર્વ ૩૧૨ માં શરુ કર્યું. એમાં તો શંકા નથી કે ચંદ્રગુપ્તા રાજ્યારાહણની ચાક્કસ તારીખ આ પ્રમાણાથી મળવી મુશ્કેલ છે.' પણ આટલી બધી અચાક્કસ બાબત પર બહુ આધાર રાખ્યા વિના પહેલાની તારીખ વધારે ખુદ્ધિગમ્ય અને તત્કાલીન ઐતિહાસિક વાતાવરણ તેમજ ચંદ્રગુપ્તના જીવનના કેટલાક પ્રસંગોને અનુકૂળ જણાય છે. ડૉંઠ થામસ, મીઠ રિમથ અને બીજા વિદ્વાનો ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યારાહણકાલ ઈ. સ પૂર્વ ૩૨૫ થી ૩૨૧ કે તેની આસપાસ મૂકવા સંમત થાય છે. આ પર આપણે આધાર રાખીએ તો આપણને મહાવીરની નિર્વાણ તારીખ ઈ. સ. પૂર્વ ૪૮૦ થી ૪૬૭ મળે છે અને બુદ્ધની નિર્વાણ તારીખ ઈ. સ. પૂર્વ ૪૮૦ થી ૪૬૭ મળે છે અને બુદ્ધની નિર્વાણ તારીખ ઈ. સ. પૂર્વ ૪૯૦ ની સાથે બંધબેસતી આવે છે, "જે લગભગ સાબીત થઈ ચૂકી છે." અનું કારણ એ છે કે સ્પષ્ટ રીતે આ બે મહાન પુરુષાના નિર્વાણને બહુજ થાડા વર્ષોના ફરક હોવો જોઈએ. આ ઉપરાંત વર્ષમાનના નિર્વાણની સ્વીકારેલ આ તારીખ આપણે રજા કરેલ કોઈ પણ પ્રમાણો કે દલીલાની વિરુદ્ધ નથી.

આમ છતાંય મહાવીરના જૈન ધર્મસંબંધી કરેલ સુધારા વિષે વિચાર કરતાં પહેલાં શ્રી. જાયરવાલ, બેનરજી અને બીજાઓએ રજા કરેલ ગણાતાં સાચાં અનુમાનાથી આ કાળની ગણનામાં ઉત્પન્ન થતી ભ્રમણા વિષે આપણું બે શબ્દો કહેવા જોઈ શે. "કલિંગ દેશમાં જૈનધર્મ" એ પ્રકરણમાં આપણું જોઈશું તેમ હજી હમણાંસુધી મી. વિન્સંટ સ્મિથ અને બીજા વિદ્વાનાની માફક આ વિદ્વાના એમ માનતા હતા કે ખારવેલના શિલાલેખ મૌર્ય યુગના ૧૬૫ મા વર્ષના હતા-રાજ-મુસ્યિ કાલે-એટલે ઈ. સ. પૂર્વ ૧૭૦ વર્ષ. ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં એટલે ઈ. સ. પૂર્વ ૧૭૦ વર્ષ. ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં એટલે ઈ. સ. પૂર્વ ૧૭૦ વર્ષ. ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં એટલે ઈ. સ. પૂર્વ ૧૭૦ વર્ષ. ૩૦૦ વર્ષ મહત્વ

- I. "Our defective knowledge of the chronology is in striking contrast to the trust-worthy information which we possess concerning the country and its administration."—Thomas ( F. W ), C. H. I., i., p. 473.
  - 2. Ibid., pp. 471-472.
  - 3. Smith, Early History of India, p. 206 (4th ed.).
- 4. The date of Candragupta's accession has been fixed by Professor Kern between 321 and 322; accordingly the date of the *Nirvāņa* is somewhere between 477 and 475 B.C., and this date is probably correct within a few years, as it nearly agrees with the adjusted date of Buddha's *Nirvāṇa* in 477 B.C."—Jacobi, *Parišishtaparvan*, Int., p. 6.
  - 5. Jacobi, op and loc. cit.
  - 6. Cf. Dasgupta, op. cit., i., p. 173.
- 7. Jayaswal, J. B. O. R. S., iii., pp. 425-472, and iv., pp. 364 ff.; Banerji (R. D.), J. B. O. R. S., iii., pp. 486 ff.
  - 8. Smith, J. R. A. S., 1918, pp. 543-547.
  - 9. Smith, J. R. A. S., 1918, p. 546.

વધે છે. નવમા શિશુનાગ રાજા નંદિવર્ધન જેની તારીખ પહેલાં ઈ. સ. પૂર્વ ૪૧૮ સ્વીઠા-રવામાં આવી હતી તેની સાથે આ નંદરાજને ઘટાવ્યા હોવાથી સ્મિથ આખી શિશુ-નાગની વંશાવલી ઉલટાવી નાંખવાની હદસુધી પહોંચી ગયા હતા અને અજાતશસુને આગળના ઇ. સ. પૂર્વ ૪૯૧ નાં બદલે ઈ. સ. પૂર્વ ૫૫૪ માં અને બિંબિસારને ઈ. સ. પૂર્વ ૫૧૯ ના બદલે ૫૮૨ માં મૂકયા. ' ખુદ્ધ અને મહાવીર બંનેની સમકાલીન વંશાવલીમાં આ ફેરફાર જોઈ તેમજ નંદરાજથી હરાયેલ જિનપ્રતિમાના ઉલ્લેખ શિલાલેખના મુખ્ય ભાગમાં હોવાથી સ્મિથ 'અને જાયસ્વાલ એવા નિર્ણય પર આવ્યા કે ખારવેલના શિલાલેખા મહાવીરનું નિર્વાણ ઈ. સ. પૂર્વ ૫૨૭ માં અને ખુદ્ધનું નિર્વાણ ઈ. સ. પૂર્વ ૫૪૩ માં થયું છે, એ જુની માન્યતાને ટેકા આપે છે.

આપણે આગળ જેઇશું તેમ ખારવેલના શિલાલેખા પર આધાર રાખતાં આ અનુમાના શ્રી. જાયરવાલે સ્ચવેલ છેલ્લા વાચનના વિચાર કરતાં કાંઇપણ ઉપયોગનાં નથી. તેમાં નિર્દેશેલ સમયને માર્ચયુગ સાથે કાંઈ સંબંધ નથી તેમજ તે કારણ પણ બહુ ઉપયોગી નથી, કારણ કે મહાન ઇન્ડા-શ્રીક રાજા ડિમેટ્રીયસના સંબંધના વિચાર કરતાં આપણને શિલાલેખની તેજ તારીખ મળી આવે છે. જે અતિ મહત્ત્વના ફેરફાર થયા તે એ છે કે નહેર નંદયુગના ૧૦૩ માં વર્ષમાં ખાદાઈ હતી; નહિકે ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં. આ રીતે મૂળ આધાર જેના કારણે મી. સ્મિથ શિશુનાગની આખી વંશાવલી ૫૦ વર્ષ પાછળ ઠેલવાનું સાહસ કરે છે તેજ ટકી શકતા નથી. તે ઉપરાંત તે મહાન ઇતિહાસવેત્તા કહે છે કે "નવીન પ્રમાણાથી હું એટલા બધા ચકિત થયા છું કે મારા હવે પછી છપાતા ઑકસફર્ડ હિસ્ટરી ઓફ ઇન્ડિયામાં શિશુનાગ અને નંદને વહેલા સમયમાં થયા ગણાવ્યા છે. "પણ જે વિદ્યાનને મિ. સ્મિથ આટલી હદ સુધી માન્ય ગણે છે અને જે વિશ્વસનીય હોવાનું મહાન સન્માન ધરાવે છે તેણે તો ઘણા લાંબા સમયના અભ્યાસ અને સંશોધન પછી શિલાલેખના પ્રથમ અર્થને તદ્દન પ્રેરવી નાંખ્યો છે.

- 1. "In the third edition of my Early History of India (1914) I placed the accession of Nandivardhana doubtfully about 418 B.C. He Must now go back to c. 470 B.C., or possibly to an earlier date. That finding involves putting back Ajataśatru or Kunika (No. 5 Śaiśunaga) to at least c. 554 B.C., and his tather Bimbishra or Śrenika (No. 4) to at least c. 582 B.C. "—Smith, op. cit., pp. 546-547. In his first edition (1904) Smith has put 401 B.C. for Nandivardhana, p. 33; see ibid., p. 41; ibid., p. 51 (4th ed. 1924).
- 2. "According to Pāli tradition Mahāvīra predeceased Buddha. But other reasons support the date 467 B.C., as advocated by Charpentier, and this fits in with the traditional date of Bhadrabāhu, who was the contemporary of Candraguputa Maurya. The year 527 (528-7) B.C., the most commonly quoted date for the death of Mahāvīra, is merely one of several dates, but it is supported by the Khāravela inscription." –Ibid., p. 49. Cf. ibid., p. 50.
  - 3. Jayaswal, J. B. O. R. S., xiii., p. 246.
  - 4. Ibid., pp. 221 ff.
  - 5. Smith, J.R.A.S., 1918, p. 547.

શ્રી. જાયરવાલ કહે છે કે " આથી એમ સાખીત થાય છે કે. ઇ. સ. પૂર્વે ૪૫૦ લગભગ જૈન પ્રતિમા હાવાના અર્થ એ નીકળે છે કે મહાવીરના નિર્વાણની તારીખ જુદી જુદી જૈન કાળગણના તેમજ પૌરાણિક અને પાલી ગ્રંથોના આધારે ઈ. સ. પૂર્વે ૫૪૫ નક્કી થાય છે...'' આ કાંઇક વિચિત્ર જણાય છે, કારણ કે અહીં જે નંદરાજના ઉલ્લેખ થયા છે તેને નંદિવર્ધન શિશુનાગ, જેના સમયને અલ્બેરૂની અને બીજાં ઐતિહાસિક પ્રમાણાથી શ્રી. જાયરવાલ ઉપરના નંદના સમય માને છે તેની સાથે ખાસ કરીને શા માટે ઘટાવવામાં આવે છે તે સમજાતું નથી.'

આ રાજા નંદ આપેલું બીજા પ્રકરિલ્યુમાં જેક્શું તેમ ડૉ શાર્પેન્ટિયરના અલિપ્રાય મુજબ નવનંદોમાંના એકને બરાબર મળતા આવે છે. જેમાંના પહેલા નંદ, "હેમચંદ્રની દૃષ્ટિએ કાંઇક ઠીક જણાય છે." જે આ સમાનતા, સ્વીકારવામાં આવે તા જૈન પ્રતિમા હાવાના એતિહાસિક કાળ ઈ. સ. પૃર્વ ચાથી સદીની શરૂઆત લગભગના ગણી શકાય. એમ માની લેવામાં આવે કે આ રાજા નંદ જેની તારી ખ શ્રી૦ જાયરવાલના અલિપ્રાય પ્રમાણે ઈ. સ. પૂર્વ ૪૫૭ લગભગ આવે છે તે નંદિવધનજ છે તા જૈન પ્રતિમાઓ ઈ. સ. પૂર્વ ૪૫૭ લગભગ અથવા તા તે પહેલાં પણ હતી તેમ કહેવામાં ઐતિહાસિક બૂલ કે જૈન દંતકથાઓના વિરાધ જણાતા નથી. એટલે એમ કહેવાને આટલા એકજ કારણથી હરકત નથી કે મહાવીરના નિર્વાણના સમય ઈ. સ. પૂર્વ ૪૬૭ લગભગ ન હાઈ શકે; અને ઈ. સ. પૂર્વ ૫૪૫ સુધી દૂર જવાની જરૂર પહે, કારણ કે સાચી કે ખાટી પણ ઘણી ખરી દંતકથાએ પ્રમાણે મૂર્તિપૂજા જેનધર્મને માટે નવી વસ્તુ નથી."

વળી મહાવીરના નિર્વાણની તારીખ ઇ. સ. પૂર્વ પઠપ નક્કી કરતાં જૈન ગ્રંથોના બનાવો તેમજ અંતિહાસિક માહિતીને અવગણવી પડે છે. જો કે એ તદ્દન સત્ય વાત છે કે ભારતીય ઇતિહાસના આ સમય જૈન, બોલ, તેમજ હિંદુધર્મની અસંખ્ય દંતકથા- ઓથી એવો ચિત્રવિચિત્ર રીતે ભરેલા છે અને તે ઉપરાંત કાઈ કાઈવાર એક યા બીજા સ્વાર્થો હેતુમાં પછીના લેખકાએ એવી રીતે ગાહવી દીધા છે કે આખી વસ્તુની પાછળ રહેલી સત્ય હકીકત મેળવવાનું કામ મુશ્કેલ થઈ પડ્યું છે.

હવે જૈન દંતકથા પ્રમાણે અજાતશત્રુ અને ચંદ્રગુપ્ત વચ્ચેનું અંતર ઉદાયિન અને નવનંદેાથી પ્રવામાં આવ્યું છે, જ્યારે મેરુતુંગ જેવા લેખકા કહે છે કે નંદનું રાજ્ય ૧૫૫ વર્ષ ચાલ્યું; બીજી તરફ હેમચંદ્રે નંદને માટે માત્ર ૯૫ વર્ષ કહ્યાં છે જેમાં તેમના

<sup>1.</sup> Jayaswal, op. cit., p. 246. This date of Jayaswal is based also on the Chronological facts that he has worked out after consulting the Pāli, Purāṇic and Burmese traditions. Cf. J.B.O.R.S., i., p. 114.

<sup>2.</sup> Jayaswal, J.B.O.R.S., xiii., pp. 240-241.

<sup>3.</sup> Charpnetier, op. cit., pp. 171-172.

<sup>4.</sup> तइ णं सा दोवई रायवरक्षत्रा . . जेणेव जिणधरे . . . जिणपिडमाणं . . . पणामं करेइ . . .— ] भवति, sat. 119, p. 210.

<sup>5.</sup> Cf. Rapson, C.H.I., i., p. 313.

નવનંદોના આશય છે. તેમ છતાં ઈ. સ. 'પૂર્વ ૪૮૦ થી ૪૬૭ ના કાળગણુનાના સમય જે આપણું મહાવીર નિર્વાણના સમય તરીકે મૂકયા છે તે આજસુધીમાં જે પૂરાવા મત્યા છે તેમાંથી પ્રાચીન ભારતીય ઇતિહાસની રચના કરવાના આપણા પરિશ્રમનું ફલ છે; તેમજ શકય પ્રમાણાથી કાંઇક વિશેષ મેળવવાના શુદ્ધ ઉદ્દેશ છે. આથી વિશેષ સત્ય નિર્ણયને સારૂ પુરાતત્ત્વ સંશોધન આપણુંને વધારે અનુરૂપ સાધના આપે ત્યાંસુધી આપણે શહ જોઇએ તેજ સંતોષપ્રદ છે.

3

પ્રભુ મહાવીરના સુધારેલ જૈનસંપ્રદાય અથવા જૈનધર્મના વિચાર કરતાં આપણુને જણાય છે કે તે વિષે પણ વિસ્તાર પૂર્વક વિવેચન કરવું શક્ય નથી. આ પુસ્તકના મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં જે કાંઈ થઈ શકે તે એ છે કે તેના મુખ્ય લક્ષણા અને મનુષ્યના આધ્યાત્મિક જીવન અંગેના સામાન્ય વિષયા, પ્રશ્નો અને ગુંચવણાના ઉકેલ વિચારવા પૂરતું છે. ચિંતન એ તત્ત્વજ્ઞાનના જીવંત આત્મા છે. પ્રાથમિક તાત્ત્વિક ચિંતન જગતની ઉત્પત્તિના પ્રથ્નમાં અટવાય છે અને કર્મના સિદ્ધાંત પ્રતિપાદન કરવા પ્રયાસ થાય છે. આસ્તિકતાના આપણું એમ અર્થ કરીએ કે કાઈ શાશ્વત સર્વોપરિ ઇશ્વર સર્વ વસ્તુઓના કર્તા અને પ્રભુ છે તો એ દ્ષ્ટિએ જૈનધર્મ નાસ્તિક ગણાય. "જૈનધર્મના નાસ્તિકત્વના અર્થ એક દેવી સર્જકાત્માના અસ્તિત્વના નિષેધ છે." જૈના સર્વશકિતમાન ઇશ્વરને માનતા નથી; પણ તેઓ શાશ્વત અસ્તિત્વ, સર્વવ્યાપી જીવન, કર્મના સિદ્ધાંતની અટળતા અને માક્ષ માટે સર્વજ્ઞતાની આવશ્યકતા સ્વીકારે છે.

જૈનોને વિશ્વિઉત્પત્તિના આદિકારણુનો પ્રશ્ન ઉકેલવાની જરૂર જણાતી નથી.<sup>ર</sup> તેઓ છુન્દિગમ્ય આદિકારણુના અસ્તિત્વને સ્વીકારતા નથી,<sup>3</sup> અને શૂન્યમાથી અથવા અકસ્માતમાંથી ઉદ્દભવતા સર્જન સિદ્ધાંતની ઉપેક્ષા કરે છે. એક જૈનવિચારકને મન પ્રકૃતિના સિદ્ધાંતનું વ્યવસ્થિત કાર્ય એ કાઈ અકસ્માત કે પ્રારુખ્ધમાંથી ઉદ્દભવી શકે નહિ; તેમજ એક અનુત્પન્ન ઈશ્વર એકાએક ઉત્પાદક કેમ ખની શકે તે તેની કલ્પનામાં પણ આવી શકે નહી. આચાર્ય જીનસેન પૂછે છે કે, "એ ઈશ્વરે જગત બનાવ્યું તો તે બનાવવા પહેલાં ઈશ્વર ક્યાં હતા ? એ તે ખાલી જગ્યામાં ન હતા તો જગતને

1. Hopkins, op. cit., pp. 285-286. "Their only real gods are their chiefs or teachers, whose idols are worshipped in the temples."—Ibid.

2- कर्तास्ति कश्चिद् जगतः स चैकः स सर्वगः स स्ववशः स नित्यः । इमाः कुहैवाकविडम्बनाः स्यु-स्तेषां न येपामनुशासकस्त्वन् ॥ ६ ॥

Hemacandra, Syadvadamanjari (ed. Motilal Ladhaji), v. 6, p. 24; see ibid., pp. 14 ff.

3. Radhakrishnan, op. cit., i., p. 289. Cf. also Vijayadharmasūri, Bhandarkar Commemorative Volume, pp. 150-151.

ય

તેણે ક્યાં સમાગ્યું હતું ? અરૂપી અથવા અમૂર્ત એવા કશ્વિર મૂર્ત દ્રગ્યરૂપ જગતને કેમ બનાવી શકે ? જો દ્રગ્યનું અસ્તિત્વ માનીએ તો જગતને શા માટે અનાદિ ત માનવું ? જો જગતના કર્તા એવા કશ્વિરના કાઈ કર્તા નથી તો જગતને સ્વયં ઉત્પન્ન થયેલ માનવામાં શા દાષ ?" તેઓ આગળ જણાવે છે કે, "શું ઈશ્વર સ્વયંપૂર્ણ છે? અને એમ છે તા તેને જગત ઉત્પન્ન કરવાનું કાંઈ કારણ નથી. જો તે સંપૂર્ણ નથી તા સાધારણ કુંભારની માક્ક તે આ કાર્યને માટે અશક્ત ગણાય; કારણ કે પૂર્વ સિદ્ધાંતથી તા સંપૂર્ણ જગત બનાવી શકે. જો ઈશ્વર પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે જગતને રમકડા રૂપ બનાગ્યું હાય તા ઈશ્વર બાળક ગણાય. જો ઈશ્વર દયાળુ છે અને પાતાની કૃપાથી જગત બનાગ્યું હોય તા તેણે દુ:ખ અને સુખ એ બે તો નજ બનાગ્યા હોત. "

જો એમ દલીલ કરીએ કે જે કાંઈ બધું અસ્તિત્વમાં છે તેના કર્તા હાવા જોઈએ, તો કર્તાના પણ કર્તા હાવા જ જોઈએ. આમ આપણે ચક્કરમાં પડવા જેવું થશે, અને આમાંથી અચવાના રસ્તા પ્રત્યેક વસ્તુના કર્તાના સ્વયંઅસ્તિત્વમાં માનવામાં રહેશે. અહીં વળી પાછા એ પ્રશ્ન ઉઠે કે જો એક વ્યક્તિને માંઠે સ્વયં ઉત્પત્તિ અને શાધ્વતા શક્ય હાય તો તે અનેક વસ્તુવિશેષ કે મનુષ્ય માઠે શક્ય નથી શું ? આ સંજોગામાં જૈન માનસ ઘણાં દ્રવ્યા રજૂ કરે છે અને બધાંય દ્રવ્યાને પાતાની આવશ્યકતા સિદ્ધ કરવાના આધારરૂપે જગતને સમજાવે છે. "જવ અને અજીવમાં સમાઈ જતું સારૂંય જીવંત વિધ્ય કાેઈ પણ બાહ્ય દૈવીસત્તાની દખલ વિના પ્રાકૃતિક નિયમાનુસાર અસંખ્ય પરિવર્તનામાંથી પસાર થતું અનાદિ કાળથી ચાલ્યું આવે છે. વિશ્વની વિવિધતાનું મૂળ કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને પુરુષાર્થ એ પાંચ સમવાય કારણામાં મળી આવે છે." ર

જડવાદ નામની અપૂર્ણ તત્ત્વજ્ઞાનની એક શાખા તેમજ ચાર્વાક કે જેના સિદ્ધાંત 'यावत जीवेत सुखं जीवेत' એ છે તથા જે માને છે કે ભસ્મીભૂત થયેલ શરીર કરી જન્મ લેતું નથી, તે બેની માક્ક જૈના ઇશ્વરને ન માનવા છતાં પણ જડવાદી નથી. મીઢ લૅરને પોતાના 'જૈનિઝમ' નામના પુસ્તકમાં જૈનદર્શન અને બીજાં દર્શના વચ્ચેના વિચારભેદ સુંદર રીતે નીચે પ્રમાણે આપ્યા છે. "દયાળ, સર્વશક્તિમાન અને જગતના કર્ત્તા તથા શાસનકર્તા એવા ઇશ્વરને ન માનનાર એવા સામા પક્ષ છે કે જે આત્માને પણ માનતા નથી; તે જડવાદી નાસ્તિક પક્ષ છે કે જે એમ પ્રતિપાદન કરે છે કે જવ અને ચેતન એ ભાંતિક અણુઓની ગતિ અને તેના સંગઠનનું પરિણામ છે, જે મૃત્યુ સમયે જીદાં પડી જાય છે. પણ જેઓને આમાંના એકેય સિદ્ધાંત સંતાષ આપી શકતા નથી તેઓને માટે આ પુસ્તકમાં એક ખાસ સિદ્ધાંતની આછી રેખા

Latthe, Introduction to Jainism, pp. 85-87; Jinasena, Adi Purana, chap. iii. Cf. Bhandarkar, Report on Sanskit MSS., 1883-1884, p. 118.

<sup>2.</sup> Radhakrishnan, op. cit., p. 330.

દોરવામાં આવી છે. આ સિદ્ધાંત આત્માના અસ્તિત્વને નિષેધતા નથી તેમજ કર્ત્તાની માન્યતા સ્વીકારતા પણ નથી; છતાં પણ તે પ્રત્યેક વ્યક્તિને પાતાના ભાગ્યના વિધાતા અનાવે છે, પ્રત્યેક જીવંત આત્માને માક્ષનું ધ્યેય અનાવે છે, તેમજ તે શાશ્વત સુખના આવશ્યક સાધન તરીકે આત્મવિકાસની સર્વોત્કૃષ્ટ ભૂમિકાએ પહેાંચતા સુધીના સમય માટે સર્વોચ્ચ ત્યાગ ગણાવે છે."

અહીં પ્રક્ષ એ ઉપસ્થિત થાય છે કે જો ઈ ધર જેવી કાઈ વ્યક્તિને જેના સ્વીકારતા નથી તાે તેઓ કઈ સત્તાને માને છે અને તેનાં લક્ષણા શાં છે? લક્ષણા દ્વારા એાળખ્યા વિના કાેઈપણ વ્યક્તિનાં ફરમાના સ્વીકારતાં શીનજવાબદાર અને આપખુદ સત્તાધીશની આગ્રા સ્વીકારવાના આરાપ આવે છે. સત્તાધીશ ગમે તેટલા સાચા હાય છતાંય સત્યજ્ઞાન એ ઉપદેશની પહેલી ભૂમિકા છે. ધર્મના મૂળ તરફ જેતાં મનુષ્ય અને ઈ ધરી સત્તાના પારસ્પરિક સંબંધ એ ધર્મની તાત્વિક વ્યાખ્યા નથી અને એ જૈનધર્મને અનુકૃળ પણ નથી. આવી વ્યાપ્યા ધર્મના ઉંડા રહસ્યને ઉકેલ્યા વિનાજ રહેવા દે છે. "દુઃખના અસ્તિત્વનાં કારણ જાણવાની, તેને નિર્મળ કરવાની, પરિણામે નિપજતા શાધ્યત સુખ માટે મનુષ્યની સ્વાભાવિક વાંછના તેજ ધર્મનું લક્ષણ છે. " ઉપર જણાવેલી શકિતએ દેખીતી રીતે દેવી નથી તેથી દેવી શક્તિના આ રીતે અસ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે; અને વધારામાં સત્યસ્વરૂપે નહિ. પણ તેના પુજકાની દૃષ્ટિએ તેઓ દેવ 3 ગણાય છે. આ એક નિર્બળતા છે અને એાછા-વત્તા પ્રમાણમાં જૈના પણ તેમાંથી સ્વાભાવિક રીતે મુક્ત રહી શકે તેમ નથી. આ વિચારસરણી હમણાં ખાબુએ રાખીએ તા આપણે પહેલાં જેયું તેમ પાતાના વિકારા અને ઇંદ્રિયાને જીતી સર્વ કર્મોથી મુક્ત થયેલ એવા મહાન આત્માઓએ જગતમાં યવિત્ર અને પૂર્ણ પ્રકાશરૂપ જૈન ધર્મ પ્રરૂપેયા છે. \*

જૈનધર્મના મૌલિક સિદ્ધાંતાને રજ્ કરતાં અધાં શાસ્ત્રો પૃથ્વી પર મનુષ્ય તરીકે વિચરતા પાર્શ્વ અને મહાવીર જેવા મહાન આધ્યાત્મિક ગુરુઓના ઉપદેશામૃતા છે.

<sup>1.</sup> Warren, Jainism, p. 2. "Man! Thou art thine own friend; why wishest thou for a friend beyond thyself?"—Jacobi, S. B. E., xxii., p. 33.

<sup>2.</sup> Warren, op. cit., p. 1.

<sup>3.</sup> Cf. Tiele, op, cit., p. 2.

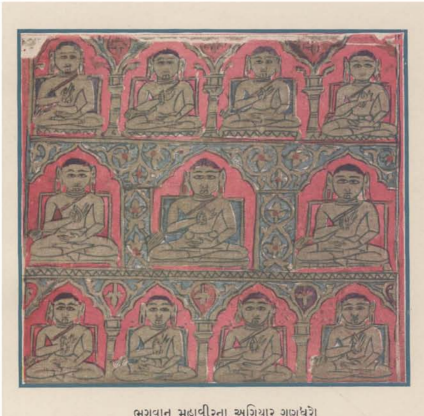
<sup>4.</sup> जिनेन्द्रो . . . रागद्वेषविवर्षितः . . . कृत्स्त्रकार्मक्षयं कृत्वा संप्राप्तः प्रमं पदम् . . .—Haribhadra, Saddarsana Samuccaya, vv. 45, 46. "It is the opinion of Jainism that only that knowledge is true which is purged of the infatuating elements of anger, hatred, or other passions; that only he who is all-knowing is able to map out the path of rectifude which shall lead to final beatitude in life everlasting; and that omniscience is impossible in any in whom the infatuating elements are found to exist."—Warren, op. cit., p. 3.

આ ઉપદેશ સર્વજ્ઞ, જગતના દ્રષ્ટા, સંપૂર્ણ જ્ઞાની, જિન ભગવાનના શિષ્યા ગણધરાને ' આપવામાં આવ્યા હતા અને તેઓએ આજસુધી ચાલી આવતી ગુરુપરંપરાને વારસામાં આપ્યા. ' આમ આપણે જૈનધર્મ વિષે જે કાંઈ હવે પછી કહેવાનું છે તે અધાનું મૂળ આ જિન ભગવંતા છે.

એમાં શક નથી કે મૂળ સિદ્ધાંતના હિસાએ તેના આધારા અધા પાછળના કાળના છે, પરંતુ મૂળ અને રૂપાંતરને જુદાં પાડવાં તે મુશ્કેલ નથી, કારણ કે શાર્પેન્ટિયરે ખરું કહ્યું છે કે "મૂળ સિદ્ધાંતાને દઢતાથી વળગી રહેવામાં નાનકડી જૈન કામની પુરાણ્પ્રિયતા તેનું મજખૂત સાધન થઈ પડી છે." અને ક મહાન વિપત્તિઓના ભાગ થવા છતાં જૈનાએ પાતાનાં શાસ્ત્રો લગભગ અબાધિત જાળવી રાખ્યાં છે. ઈ. સ. પહેલી અને બીજ સદીના સમરણ ચિદ્ધોમાં તેઓની સત્યતાના પૂરાવા મળી આવે છે. તેથી પણ પહેલાના સમયના અને જૂની બાબતોના વિચાર કરતાં "મહાવીરના પ્રથમ શિષ્ય સુધી અને દંતકથાનુસાર ઈ. સ. પૂર્વ ચાથી શતાિષ્દના અંતમાં મૌર્ય રાજ ચંદ્રગુપ્તના સમયમાં મળેલી પાટલીપુત્રની મહાસભા સુધી પહેાંચી જાય છે." બધા ધર્મો તથા સંસ્થાઓમાં બને છે તેમ જૈનધર્મની વિગતા અને બ્યાવહારિક આચારમાં રૂપાંતર થયું હશે તેમ છતાં સિદ્ધાંતો તો જળવાયલા જ રહ્યા છે.

ધર્મની વ્યાખ્યા પર આવતાં આપણને જણાય છે કે દુઃખદર્દ ઓછાં કરવાં, તેનું અસ્તિત્વ સમજાવવું, અને જવનનું ખરૂં સુખ વધારવું તેજ ધર્મનો ઉદ્દેશ છે. હવે જૈનધર્મની વિચારશ્રેણી શી છે અને તે મનુષ્યના આધ્યાત્મિક જીવનની આ મુશ્કેલી અને જરૂરીઆતને પહેાંચી વળવાને કયાં સુધી સફલ થયા છે તે આપણે ટુંકમાં જેઇએ. પ્રત્યેક વસ્તુ જે હતી, છે અને થવાની છે તેના જૈનધર્મ જવ અને અજીવ એમ બે વિસાગ પાડે છે; એ દરેકમાં ઉત્પત્તિ, નાશ અને ધ્રુવત્વ એ ત્રણ ગુણ રહેલા છે. આ એજ ત્રિપદી છે કે જે વડે છાહ્મણધર્મમાંથી આવતા વિદ્વાના તથા પાતાના ગણધરાના જૈનધર્મ સ્વીકારતાં મહાવીરે સત્કાર કર્યો હતા અને જેને હૃદયમાં ધારણ કરીને ગણધરાએ બારઅંગાની સ્ચના કરી હતી.

- Beginning from Indrabhūti and ending with Prabhava, Mahāvīra had altogether cleven Ganadharas.
- 2. प्रक्रान्तशास्त्रस्य वीर्राजनवरेन्द्रापेक्षयाऽर्थतः आत्मागमत्वं तिच्छथ्यं तु पञ्चमगणधरं सुधर्म . . . तिच्छथ्यं च जंबू . . . परम्परागमतां प्रतिषिपादयिषु: सूत्रकारः . . . आह . . . Jinata, Tika, p. 1.
  - 3. Charpentier, C.H.L., i., p. 169.
- 4. Macdonell, India's Past, p. 71; Jacobi, op. cit., Int., pp. xl-xlii; Ghosal, Dravya-saingraha, S.B.J., i., pp. 3-4.
- 5. एकादशानां त्रिपदीयहणपूर्वकं एकादशाङ्ग . . . etc.—Kalpa-Sutra, Subodhikā-Ţikā, pp. 112-118. इन्द्रभूतिः . . त्रिपदी प्राप्य द्वादशांगीं रचितवान् . . . etc.—Ibid., p. 115. जाते संघे चतुर्भैवं . . . इन्द्रभूतिशभृतीनां त्रिपदीं व्याहरत् प्रमु:—Hemacandra, Trishashij-Salākā, Parva X, v. 165, p. 70.



ભગવાન મહાવીરના અગિયાર ગણધરા તેરમી શતાબિદના હસ્તલિખિત કલ્પસૂત્રના તાડપત્ર ઉપરથી. કાપીસઈટ સ્વાધીન-આગમાદય સમિતિ.

જૈનશાસ્ત્ર અનુસાર વિશ્વના દરેક પદાર્થોના છે વિભાગ છે, જે દરેક શાશ્વત, નિત્ય, પર્યાપ્ત, અને સ્વતંત્ર છે. જવને ચેતના અથવા આત્માદ્વારાપણુ ઓળખી શકાય છે. અને જડપદાર્થ બધા અજવ છે. જૈન દૃષ્ટિએ આ વિભાગ પૂર્ણ અને અકાદ્ય છે. અજીવના ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્રલ એવા લેદા પાડવામાં આવ્યા છે; તેમાં કેટલાક કાળ પણ ઉમેરે છે. જવ અથવા આત્મા નિર્વાણની અંતિમ દશા સિવાય અજીવ સાથે હંમેશાં સંલગ્ન છે; તેના પરિણામે કર્મની સત્તા ઉદયમાં આવે છે, જે મુકિત, પૂર્ણતા અથવા શાંતિની બાધક છે. આ કર્મો અથવા આત્માના કૃત્યા પુદ્રલ સહિત સારાં અથવા નરસાં હાય છે અને તેમનાજ કારણે આ દુનિયામાં જન્મ અને પુનર્જન્મનાં બધાં દુ:ખા અનુભવવાં પહે છે. એ છેટલાજ માટે આપણાં બધાંય દુ:ખનું મૂળ અહીં રહેલું હાવાથી જીવ અને અજીવ એ બધાંય તત્ત્વા તેમજ વિશાળ પાયા પર રચાયેલા તેમના પરસ્પર સંબંધ સમજાવવા માટે જૈન શાસ્ત્રકારાએ નવ તત્ત્વા રજ્ય કર્યા છે તે નીએ પ્રમાણે:

જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, બંધ, નિર્જરા અને મેક્ષ. પ આ બધાં તત્ત્વોના જૈન અધ્યાત્મશાસ્ત્રાએ સૂક્ષ્મતાથી વિચાર કર્યો છે પણ આપણે તેટલી બધી વિગતામાં ઉતરવાની જરૂર નથી. ધ

- 1. Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 94.
- 2. Things enjoyable by the senses, the five senses themselves, the mind, the Karmas, and all other material objects are called Pudgalas, or matters. All material things are ultimately produced by the combination of atoms. The smallest individual particle of matter is called an atom ( $A\mu\mu$ ). In their atomic theory "we place the Jainas first, because they seem to have worked out their system from the most primitive notions about matter."—Jacobi, E.R.E., ii., p. 199.
- 3. मेदाश्च धर्माधर्माकाशपुद्रला: . . .—Haribbadra, op. cit., p. 50. Yogendrācārya in his Paramātma Prakāša includes Kāla, v. 142.
- 4. "Matter is without consciousness; soul is conscious. Matter has no choice but to be moulded by the soul. The connection of soul and matter is material, and it is affected by the soul's activity. The bondage is called Karma, since it is the Karma or deed of the soul. It is material, forming a subtle bond of extremely refined Kārmic matter which keeps the soul from flying up to its natural abode of full knowledge and everlasting peace."—Jaini, op. cit., p. 26; कर्यो द्वाभाद्यमं कर्म भोका कर्मफलस्य च . . .— Haribhadra, op. cit., v. 48.

जीवाजीवौ तथा पुण्यं पापमाश्रवसंवरौ । बन्धश्च निर्जरामोक्षौ नव तत्त्वानि तन्मते ॥

- -- Haribhadra, op. cit., v. 47. Cf. also Kundakundācārya, Pancāstikāyasāra, v. 108.
  - 6. CJ. Stevenson (Mrs.), op. cit., pp. 299-311.

આ તત્ત્વામાં જેનામાં ચેતન હાય તે જીવ અને ચેતનારહિત હાય તે અજવ. ઉપર જણાવી ગયા તેમ આપણામાં જીવ અથવા આત્મા અને અજવ એ બંને સાથે રહેલાં છે; આમ આપણાં શરીરમાંના આત્મા સારાં, નરસાં, બધાં કૃત્યાના કર્તા બને છે. તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં આત્મા, અનંતદર્શન, અનંતગ્રાન, અનંતસુખ અને અનંત-વીર્યના માલિક છે; તે સંપૂર્ણ છે. આત્મા જયારે તેના સત્ય અને શાધત સ્વરૂપે હાય છે ત્યારે આ ચારે અનંતો (સિદ્ધિઓ) તે અનુભવે છે. ઉ

સામાન્ય દેષ્ટિએ કેટલાંક મુક્ત જવાને બાદ કરીએ તો બધા સંસારી જવાની શક્તિ અને પવિત્રતા અનંત સમયાથી ચાલ્યાં આવતાં કર્મનાં પુદ્દલ રૂપ પાતળાં પહાંથી ઢંકાએલી હોય છે. આમ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણા એાછાવત્તા પ્રમાણમાં આચ્છાદિત રહે છે અને તે કારણે પુષ્ય અને પાપની વિવિધ પરિસ્થિતિ અનુભવવી પહે છે. આમ આપણે પછીના બે વિભાગ પાપ અને પુષ્ય તરફ આવી પહોંચીએ છીએ.

આત્માને વળગેલ પુષ્યરૂપ પુદ્દલા સારાં તેમજ પરાપકારી કાર્યનાં પરિણામ છે અને તેના સમાવેશ પુષ્યમાં થાય છે; આથી વિપરીત તે પાપ. કર્મની ઉજ્જ્વલ બાજી તે શુલ કે પુષ્ય અને કાળી તે અશુલ કે પાપ. આમ જ્યારે આત્મા શુલાશુલ કર્મની સત્તાનીએ આવે છે ત્યારે કાર્મિક પુદ્દલાના આગમનને અવકાશ મળે છે અને તેના પરિણામે મન, વચન અને કાયાના વ્યાપારા થતાં આત્મા કર્મા સાથે બંધાય છે યા તેના વિરાધ કરે છે. આમ આપણે આશ્રવ સંવર અને બંધ સુધી પહોંચ્યા.

વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તો મન, વચન અને કાયાના બ્યાપાર જે આત્માને કર્મ પુદ્રલના આગમનના સંબંધ કરાવે છે તે આશ્રવ; મનાયાેગ, વચનયાેગ અને કાયયાેગ રૂપ પ્રવેશેલ કર્માેના આત્મા સાથે થતાે તન્મય સંબંધ તે બંધ; અને તે બંધ અટકાવનાર

- 1. चैतन्यलक्षणो जीवो, यश्चेतदैपरीत्यवान् । अर्जावः स . . .--Haribhadra, op. cit., v. 49.
- 2. "The Jainas distinguish between Darsana and Jñāna. Darsana is the knowledge of things without their details—c. g., I see a cloth. Jñāna means the knowledge of details—c. g. I not only see the cloth but know to whom it belongs, of what quality it is, where it was prepared, etc. In all cognition we have first Darsana and then Jñāna. The pure souls possess infinite general perception of all things as well as infinite knowledge of all things in all their details."—Dasgupta, op. cit., i., p. 129.
  - 3. Jaini, op. cit., p. 1.
  - 4. पुरुषं सस्कर्भपुद्धलाः ।—Haribhadra, op. cit., v. 49. पापं तिहिपरीतं तु . . . .—Ibid., v. 50.
    - . . . मिथ्यात्वाचास्तु हेनवः ।
       यस्तैर्वेन्थः स विदेय आश्रवो जिनशासने ।
       संवरस्तित्रिरोधरतु बन्धो जीवन्य कर्मणः ।
       अन्योन्यानुगमात्कर्मसम्बन्धो थे। इथोरिष ॥—Ibid., vv. 50.51.

આત્માના નિર્મળ પરિણામ અને તે કારણે થતી ક્રિયા એ સંવર. આત્માસાથે એકરૂપ બનેલાં કર્મોને ભાગવી અથવા તપ આદિ ક્રિયાથી તેને આત્માથી જુદાં પાડી કાઢવાં તે નિર્જરા. સર્વ કર્મોથી એકી વખતે આત્માનું છૂટા પડવું તે માેક્ષ. આમ જેતાં જણાય છે કે જૈનધર્મ પ્રમાણે તો દરેક વ્યક્તિ પોતાની સ્થિતિ માટે પાતેજ જવાબદાર છે. "અજ્ઞાની, દુ:ખી, દયાહીન, ઘાતકી અને નબળા ગમે તેવા હોઈએ તો પણ તેનું કારણ અનંતકાળ વા જન્મથી આપણે જે અઠશ્ય પુદ્રસોને લેતા રહ્યા છીએ અને જે પુદ્રસો આત્માના જ્ઞાન, આનંદ, પ્રેમ, દયા, અને શક્તિ આદિ રોકે છે તે છે અને તેજ આપણને અપકૃત્ય કરવા પ્રેરે છે." "

કર્મરૂપી આ બધાં બંધનાથી પાતાની આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ રાકાશે એમ ધારી નિરાશ થવાનું કાંઈ કારણુ નથી; જો કે મનુષ્યનાં કર્મો ઘણું ખરૂં તેને ઘડે છે, છતાંય તેનામાં સત્કાર્ય માટે અનંત શક્તિ અને વીર્ય છે જેથી વખતાવખત કર્મની અસરથી દખાવા છતાંય કર્મ તે શક્તિને કદી પણ સ્વાધીન કરી શકતું નથી. જૈનશાઓ કહે છે કે પૂર્ણ ધાર્મિક જીવન અને તપથી આ બધાં કર્મના નાશ કરી શકાય છે અને આત્મા તેની સ્વાભાવિક ઉચ્ચ દશા જે મોક્ષ કહેવાય છે તેને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ડાંઢ ખહુલર કહે છે કે "નાતપુત્ત પ્રારખ્ધવાદી હતા તે દોષ પાતાના પ્રતિપક્ષી પક્ષપર અપકીર્તિ ઢાળવાના ઉદ્દેશથી વિરાધી પક્ષે ઉત્પન્ન કરેલ કલ્પના માત્ર સમજવી જોઈએ."

કર્મને અંખેરી નાંખવા અથવા તેના ક્ષય કરવા તે નિર્જરા અને સર્વ કર્મના સર્વથા નાશ યા કાર્મિક પુદ્ર લાંથી આત્માની સંપૂર્ણ મુક્તિ તે માેક્ષ કહેવાય છે. આત્માના પરિણામમાં ફેરફાર થવાથી, તેને લાંગેલાં કર્મો ભાગવ્યાથી અને પરિપાક પહેલાં તપશ્ચર્યાથી તેની નિર્જરા શક્ય છે. જ્યારે બધાંય કર્મીના ક્ષય થઈ જાય છે ત્યારે માેક્ષ યા મુક્તિ મળે છે. <sup>૪</sup>

- 1. Warren, op. cit., p. 5. "The natural perfections of the pure soul are sullied by the different kinds of Karma matter. Those who obscure right knowledge of details (fnāna) are called fnānāvaraṇīya; those which obscure right perception (Daršana), as in sleep, are called Daršanāvaraṇīya; those which obscure the bliss nature of the soul and thus produce pleasure and pain are Vedanīya, and those which obscure the right attitude of the soul towards faith and right conduct, Mohanīya."—Dasgupta, op. cit., i., pp. 190-191. In addition to these four kinds of Karma there are other four kinds of Karma, which are called Āyush-Karma, Nāna-Karma, Gotra-Karma and Antarāya-Karma. They determine respectively the duration of life, the character of our individuality, the family or the nationality, and the inborn energy which hinders or obstructs the progress or success of the soul.
  - Bühler, op. cit., p. 32. Cf. Jacobi, I.A., ix., pp. 159-160.
- 3. बद्धस्य कर्मणः शाटो यस्तु सा निर्जरा मता । आत्यन्तिको वियोगस्तु देहादेर्मोक्ष उच्यते ॥---Haribhadra, op. cit., v. 52.

આમ દરેક પદાર્થના લક્ષણવિશેષથી એક વાત સ્પષ્ટ છે કે જ્યાંસુધી જવ સારાં યા ખાટાં કર્મોથી સંપૂર્ણ આત્મશુદ્ધિ દ્વારા અંતિમ છુટકારા ન મેળવે ત્યાં-સુધી એક યા બીજી રીતે કર્મો આત્મા સાથે સંકળાયેલાં રહે છે અને તેથી આ જગતમાં કાર્મિક વર્ગણાયુક્ત જીવ અજ્ઞાન, દુ:ખ, દરિદ્રતા, વૈભવ આદિદ્વારા બાહ્ય સુખદુ:ખ અનુભવે છે. આવી જાતના જીવના વિલક્ષણ પરિભ્રમણને જ સંસાર કહેવામાં આવે છે; તેમાંથી મુક્તિ મેળવવી તે માક્ષપ્રાપ્તિ યા અંતિમ છુટકારા છે. આમાં જીવને બહારથી કાંકપણ મેળવવાનું નથી, પરંતુ કાર્મિક બંધનાના સપાટામાંથી છૂટી પાતાની સ્વાભાવિક સ્થિતિ જ માત્ર પ્રાપ્ત કરવાની છે.

ુંકમાં અધાં કર્મબંધનોથી આત્માની મુક્તિ તેજ મેાલ્લદશા છે. શુભ યા અશુભ એ અંને પ્રકારનાં કર્મો આત્માને વાદળાંની માક્ક આવરણ રૂપ છે; જેમ વાદળાં ખસી જવાથી ઝળહળતા સૂર્ય પ્રકાશમાન થાય છે તેમ કર્મરૂપ આવરણ ખસી જવાથી આત્માના સકળ ગુણા પ્રગેટ છે. આમાં એક વસ્તુ બીજીની જગ્યા લે છે એમ નથી, પરંતુ તેમાં વિદ્યકર્તા વસ્તુના નાશ થાય છે. જયારે કાઈ પલી પાંજરામાંથી છૂટું થાય છે તેના અર્થ એવા નથી કે પલી પાંજરાને બદલે બીજી વસ્તુ ગ્રહણ કરે છે, પરંતુ તેના અર્થ એવા તા છે જ કે પરતંત્રતારૂપ પાંજરાના તે ત્યાગ કરે છે. એજ રીતે આત્મા જયારે માલ પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે બધાં પુણ્ય તથા પાપકર્મોના સર્વથા નાશ કરી કાંઈ નવીન વસ્તુ ગ્રહણ કરતા નથી, પરંતુ આત્મા માત્ર શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના અનુભવ કરે છે. આમ જયારે માલ્લ મળે છે ત્યારે પવિત્ર અને મુક્ત આત્મા ભૌતિક શરીર અને તેના અંતરાયથી છૂટી પાતાની સ્વાભાવિક દશા પ્રાપ્ત કરે છે. તાત્પર્ય એ છે કે મુકત આત્મા પાતાની ઉજ્લવલતા, આનંદ, જ્ઞાન અને શકિતસહિત પૂર્ણ રૂપે પ્રકાશે છે.

સુખદુ:ખની તમામ પરિસ્થિતિના મૂળને આ રીતે સમજ્યા પછી મેાક્ષ કેમ મેળવવા તે પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે. આંતરબાદા તપશ્ચર્યાથી જીવનના દુ:ખમાંથી બહાર નીકળવાના માર્ગ જૈનધર્મ ખતાવે છે. નિર્વાહ્યમાર્ગ જિન ભગવાને ખતાવેયા છે. સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્રાન અને સમ્યક્યારિત્ર એ ત્રહ્ય રતના દ્વારા માક્ષ મળી શકે છે. ઉપલક દૃષ્ટિએ જીદા જણાતાં બૌદ્ધાનાં ત્રિરત્ના બ્રુદ્ધ, નિયમ અને સંઘ એને મળતાં આવે છે.

<sup>1. . . .</sup> आत्मनः स्वभावस्थानम् — lbid. . . . स्वभावजं संस्थिनः — Hemacandra, Yogagastra, Prakāsa or chap. xi., v. 61, p. 1, MS., B.O.R.L.L., No. 1315, of 1886–1892.

<sup>2.</sup> सम्यग्दर्शनञ्चारित्राणि मोक्षमार्गः—Umāsvātivācaka, op. cit., chap. i., sat. 1. Cf. Haribhadra, op. cit., v. 53.

<sup>3.</sup> Barth, op. cit, p. 147. "It is interesting to compare these Three Jewels with the Budhist Tri-Raina: Buddha, the Law and the Order; and with the Mohammedan Triad: Happiness (Khera), Mercy (Mera), Prayer (Bandagi); and again with the Pārsi Trio: Holy Mind, Holy Speech and Holy Deeds."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 247.

જૈનદિષ્ટિએ આ રત્નત્રથી એજ મુક્તિનું સાધન છે અને આચાર્ય હેમચંદ્ર કહે છે કે તે જૈનયાગના મૂળ પાયા અને માક્ષનું કારણ છે. પહેલાના વિચાર કરીએ તો જિનમાં અથવા જિને પ્રસ્પેલાં તત્ત્વામાં શ્રદ્ધા એ સમ્યગ્દર્શન; તેથી વિપરીત પરિસ્થિતિ તે અશ્રદ્ધા. સમ્યગ્રાન એટલે જૈન નિયમા યા જિને પ્રસ્પેલાં સિદ્ધાંતાનું જ્ઞાન. જે મેળવવાનું છે તે "જાદા તર્ક, મિથ્યા વિતંડાવાદ અથવા નાસ્તિકતાથી ખવાઈ ગયેલી મિથ્યા દિષ્ટ તજી દઈ જ્ઞાનરુપી વૃક્ષને ઉછેરી તે જ્ઞાનને અમલમાં મૂક્યા રૂપ સમ્યક્ચારિત્ર છે." આ રત્નત્રયીમાં સમ્યગ્દર્શન સર્વોત્રૃષ્ટ છે, કારણ કે તેજ આપણને નાસ્તિકતાના ભ્રમમાંથી બચાવે છે. વધારામાં સમ્યગ્રાનથી શ્રદ્ધાવરે મેળવેલી બાબતા વિચાર કરવાનું શક્ય થાય છે. તે બીજું કાંઈ નહિ પણ તત્ત્વામાં શુદ્ધ અને સાચી દિષ્ટ માત્ર છે. ટુંકમાં શ્રદ્ધાયુક્ત જ્ઞાન અંતિમ ધ્યેય સમ્યક્ચારિત્ર પ્રતિ લઈ જાય છે.

સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્દર્શન એ અંને સમ્યક્ચારિત્ર રહિત હોય તો તે જ્યર્થ છે. જિને પ્રરૂપેલા સર્વ નિયમા પાળવામાં આરિત્રના સમાવેશ થાય છે, અને તે દ્વારા માલ પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. માલ એ અંતિમ ધ્યેય હાવાથી સ્વાભાવિક રીતે સમ્યક્-ચારિત્ર એવા પ્રકારનું હાય છે કે જ્યાં શરીરને એાલું મહત્ત્વ અપાય છે, પરંતુ આત્મવિકાસ એજ લક્ષ્ય રહે છે. ટુંકમાં મન, વચન અને કાયાના પાપરૂપ જ્યાપારના ત્યાગ તેજ ચારિત્ર.

વ્યાવહારિક જીવનમાં ચારિત્રના બે ભાગ કરાય છે; (૧) સાધુજીવન અને (૨) ગૃહસ્થજીવન, પરંતુ અહીં આપણે તે વિગતામાં નહિ ઉતરીએ. એટલું કહેવું પૂરતું છે કે ગૃહસ્થજીવન કરતાં સાધુજીવનના નિયમા સ્વાભાવિક રીતેજ કડક હાય છે; કારણ કે નિર્વાણના ટુંકા રસ્તા એજ છે. ગૃહસ્થજીવનનું ધ્યેય પણ તેજ છે. છતાં તે ધીમા અને લાંબા રસ્તા છે.

જૈનધર્મ સ્વીકારતા પહેલાં તે પ્રત્યેક મનુષ્ય પાસેથી નિયમનની તીવતા, મજળૂત ઇચ્છાશકિત, અને શુદ્ધ ચારિત્રની અપેક્ષા રાખે છે. અહિંસા, સત્ય,

- 1. चतुर्वमें अद्मणीर्मोक्षो यागस्तम्य च कारणम् । **शानश्रद्धानचारित्ररूपं रत्नत्रयं च सः** Hemacandra, op. cit., chap. i., v. 15, p. 1.
- 2 तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यक्ष्यंतम्. Umäsvätiväcaka, op. cit., chap. i., sut. 2. The Tuttvas referred to here are the Nava-Tattvas mentioned above. Haribhadra, op. cit., p. 53.
  - 3. . . तत्त्वानां . .
    - . . . अववोधस्तमत्राहुः सम्यग्द्यानं . . . ॥

--Hemacandra--ap. cit., chap. i., v. 16, p. 1. The Jainas acknowledge five kinds of Jñāna, and mark with great precision the five degrees of knowledge that lead to Omniscience:

(1) Mati-Jñāna (sense-knowledge), (2) Śruta-Jñāna (testimony), (3) Avadhi-Jñāna (knowledge of the remote), (4) Mana-Faryāya-Jñāna (thought-reading), (5) Kevala-Jñāna (Cmniscience).

- 4. Jaini, op. cit., p. 54.
- 5. सर्वसावद्ययोगानां त्यागश्चारित्रमुच्यते.—Ibid., chap. i., v. 18, p. 2.

અરતેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ<sup>3</sup> એ પાંચ મહાવતાથી શરુઆત કરીને મન, વચન અને કાયાના સંયમ કેળવી મનુષ્ય આધ્યાત્મિક જીવનની પરાકાષ્ટાએ પહોંચે છે; જ્યાં જીવનમરણની ઇચ્છા નથી અને છેવેટે અનશનવતી યા અનાહારી બની મૃત્યુને લેટે છે.<sup>2</sup>

જૈન આચારશાસ્ત્ર એટલું સૂક્ષ્મ અને વિચારપૂર્વક સ્થાયેલ છે કે તે પોતેજ અભ્યાસરૂપ અને તેલું છે.<sup>3</sup>

જૈનજીવન અને મોક્ષ સંબંધી ઉપર જે ચર્ચા કરી તેના ટુંક ઉલ્લેખ કરી આપણે જૈનધર્મના મુખ્ય અંગોના વિચાર કરીશું. આચાર્ય કુંદકુંદના શખ્દામાં ઉપસંહાર કરીએ તો:

" આત્મા જે પાતે કર્મના કર્તા અને ભાકતા છે તે અજ્ઞાનરૂપ પડલથી અંધ અની સંસારમાં ભમે છે; જે શ્રદ્ધાળુ માટે મર્યાદિત અને અશ્રદ્ધાળુ માટે અમર્યાદિત છે.

"અજ્ઞાનના પડેદા જે સમજ અને ઇચ્છાશકિતને ઘેરે છે તેને જડમૂળથી ચીરી રત્નત્રયીથી સજજ અની નિર્ભય થઈ પરિસ્થિતિએ ઉત્પન્ન કરેલ સુખદુ:ખને છતી આત્મજ્ઞાનના આદર્શમાંથી પ્રકાશ મેળવતા વિકટ રસ્તે વિચરતા યાત્રાળુ પૂર્ણતાના દેવી મંદિરમાં પહોંચે છે."

આમ ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ રૂપ ચાર કષાયથી ઘેરાયેલ તેમજ સારાં નરસાં કર્મોને કારણે પાતાની સ્વાભાવિક સ્થિતિથી બળાત્કારે દૂર થયેલ આત્મા જયારે આ બધાં વિઘાતક અને બાહ્ય આવરણોથી મુક્ત થાય છે ત્યારે તે કિંધર યા પરમાત્માના બધા ગુણા ધારણ કરે છે તેમ કહેવાય છે. " "કર્મરહિત થયા પછી સર્વજ્ઞ બનેલ આત્મા પ્રશાંત, અવિકારી અને શાશ્વત સુખ મેળવે છે." પર્ફ જેતાં આવા આત્મા જૈનધર્મમાં કિંધરના આદર્શ રજા્ કરે છે અને એક

- अहिंसा सत्यमस्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहाः ! . . . विमुक्तथे ॥.—Hemacandra, op. cit., chap. i., v. 19,
   p. 2.
  - 2. . . . मरणकाला य अणसणा Ullarādhyayana-Sūtra, chap. xxx., v. 9.
- 3. "The value of Jaina philosophy lies not only in the fact that it, unlike Hinduism, has co-related ethical teaching with its metaphysical system but also in the amazing knowledge of human nature which its ethics display."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 123.
  - 4. Kundakundacarya, Pancastikayasara, S. B. J., iii., 75-76.
- 5. "In a word, believers in the creation theory make God a man, bring him down to the level of need and imperfection; whereas Jainism raises man to Godhood and inspires him to reach as near Godhood as possible by steady faith, right perfection, right knowledge, and above all, a spotless life."—Jaini, op. cit., p. 5.
  - 6. Kundakundacarya, op. cit., v. 151 (trans. Jaini, op. cit., p. 77).
- 7 कर्मक्षयस्य करणेन भवतीश्वरो न पुनर्नित्यमुक्तः कश्चिदेकः सन्तानन ईश्वरः ।.—Vijayadharmasüri, op. cit., p. 150.

વખત સર્વોત્તમ પદે પહોંચ્યા પછી તેનું પતન સંભવિત નથી. શ્રી ઉમાસ્વાતિ કહે છે કેઃ

> दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तम् प्रादुर्भवति नाङ्करः। कमेबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्करः॥

જમીનમાંનાં બીજ બળી ગયા પછી તેમાંથી જેમ અંક્ર્ર કુટતા નથી તેમ કર્મેરુપ બીજ બળી ગયા પછી સંસારરુપ અંક્ર્ર ઉત્પન્ન થતા નથી.

આમ " ઈશ્વર શબ્દથી જો કે કાેઈ વ્યક્તિવિશેષના નિર્દેશ નથી તાે પણ સર્વ-માન્ય ગુણા જ્યારે મનુષ્યમાં પૂર્ણ વિકસે છે ત્યારે તે ઈશ્વરત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. ઈશ્વર મનુષ્યના આત્મામાં છુપાયેલ શક્તિમાં સર્વોત્તમ, મહાન અને સંપૂર્ણ પ્રકાશ યા વિકાસ માત્ર છે."

અહીં એટલી સૂચના અસ્થાને નથી કે આવા સર્વજ્ઞ આત્માઓમાં કેટલાક નામકર્મના પરિષ્ણામે તીર્ચકર કહેવાય છે. તીર્થકરનું ખાસ લક્ષ્યું કેઇના ઉપદેશ સિવાય આત્માની સ્વયંજાગૃતિ છે અને તે તે દ્વારા સત્યના પ્રચાર કરે છે; બીજા સામાન્યકેવલી ગણાય છે. તીર્થકરા પોતાની અદ્વિતીય પ્રભુતા, પ્રગલ્ભ દૈવત, તેમજ અસાધારણ અને અલૌકિક સુંદરતા, શકિત, પ્રતિભા અને પ્રકાશથી જગત પર ચિરસ્મરણીય વ્યક્તિત્વ મુકતા જાય છે.

તીર્શકર શખ્દ જૈનોના ખાસ પારિભાષિક શખ્દ છે; ઘણી વખત સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાના ચતુર્વિધ સંઘના સ્થાપક જેવા પણ તેના અર્થ કરાય છે, પરંતુ ખરા અર્થ એ છે કે આ વિચિત્ર સંસારરુપ સમુદ્રમાંથી પાર ઉતરવા માટે અને આધ્યાત્મિક મુખના શિખરે પહોંચવા સારું આત્મિક પ્રકાશદ્વારા જે દોરવણી કરે છે તેજ તીર્થ-કર કહેવાય છે. આ તીર્થકરો ધર્મને નવીન સત્ય, નવા પ્રકાશ અને પુનર્જાગૃતિ આપી જગતનું કલ્યાણ કરે છે અને પહેલાનાં બધા જમાના કરતાં જગતને માખરે મૂકતા જાય છે. પ એ સ્વાભાવિક છે કે આત્માને વળગેલાં સારાં નરસાં બધાય કમીના સર્વથા નાશ કરનાર તે ઉચ્ચતમ દશા પ્રાપ્ત કરી શકે અને તેના વિજયની નિશાની તરીકે બધાય તીર્થકરા જિન યા વિજયી પણ કહેવાય છે. આચાર્ય યોગેન્દ્ર કહે છે કે " જે આત્મામાં

- 1. Umāsvātivācaka, op. cit., chap. x., sat. 8, p. 201. अकर्मकीभूतः परमात्मा न पुनः कर्मवानर्हति भवितुम् मुक्तिं प्राप्य न पुनर्धोऽवतारः . . .—Vijayadharmasūti, op. and loc. cit.
  - 2. Radhakrishnan, op. cit., i., p. 331.
- 3. Just as the Karma called *Gotra-Karma* came in the way of Mahāvīra's being born to a *Kshatriyāṇī* so we get here *Nāma-Karma*. तीर्थकरनामसंदं न यस्य कमोस्ति . . .— Hemacandra, op. cit., chap. xi., v. 48, p. 30.
  - 4. Cf. Jaini, op. cit., p. 2.
- 5. "When a new Tirthankara rises, the followers of the preceding ones follow him, as the followers of Parsya, followed Mahāvira."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 241.

સંપૂર્ણ વ્યક્તતા, સંપૂર્ણ જ્ઞાન, અનંત આનંદ અને અનંત શકિત છે તે પૂર્ણ સત્ છે અને તે સ્વયંપ્રકાશિત હોવાથી જિનદેવ અથવા આત્મવિજયી કહેવાય છે." આ બધા સર્વજ્ઞ જીવાત્માંઓ જગતપરના નિશ્ચિત સમય પૂરા કરી અંતિમ ધ્યેય યા માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે જૈનાનું નિર્વાશ યા માક્ષ ગુણસંબંધ રહિત અને પુનર્જન્મથી વિમુક્ત સ્થિતિ છે, બુહે પ્રરૂપેલ માક્ષની માક્ષક તે શૂન્યમાં સમાતું નથી. તેમાં દેહથી છૂટકારા છે, પરંતુ તેમાં અસ્તિત્વના નાશ નથી જ; "જૈનાની દૃષ્ટિએ અસ્તિત્વ અનિષ્ટ તે નથી જ; પરંતુ તે દ્વારા ઉદ્ભવતી પ્રક્રિયા અનિષ્ટ છે." શરીર આત્માથી છુટું પડી જાય એટલે જીવ અસ્તિત્વમાં રહેવા છતાં જન્મમરણની પરંપરાનાં બંધનામાંથી મુકત થાય છે; આમ નિર્વાશ એ આત્માના નાશ નથી, પરંતુ અનંત આતંદની સ્થિતિમાં આત્માના પ્રવેશ માત્ર છે. "મુક્ત આત્મા લાંબા કે ટૂં કો નથી, કાળા કે સપ્રેદ નથી, કડવા કે તીઓ નથી, તે અશરીરી, પુનર્જન્મ રહિત અને અસંબંધી છે. તે સ્ત્રી, પુરુષ કે નપ્રેસક નથી, પણ તે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી છે. મુક્ત આત્માના સ્વભાવની તુલના કરવા જેવી કોઈ ઉપમા નથી, તે અરુપી છે તેમજ અવસ્થાવિશેષથી રહિત છે." "

જૈનધર્મના મુખ્ય અંગાના વિચાર કરતાં સૌથી વધારે ધ્યાન ખેંચનારી વસ્તુ તે તેના આગળ પડતા અહિસાના આદર્શ છે. આચાર્ય કુંદકુંદ કહે છે કે "જીવ ચેતન સહિત, અરુપી, ઉપયોગવાળા, કર્મથી જકડાયેલા, કર્મના કર્તા અને લાકતા, નાનાં માટાં શરીરને ધારણ કરનાર અને કર્મળંધનથી છુટી લાકના અગ્રલાગ સુધી લાંચ જનાર છે." જૈનાને મન, જીવ શાશ્વત છે અને કાર્યકારણના અબાધિત નિયમને આધીન છે. મનુષ્યમાં જીવ હાય છે એટલુંજ નહિ પણ વનસ્પતિ, પશુ, પક્ષી, જીવજંતુ, પૃથ્વી, અગ્નિ, પાણી, હવા આદિ જેવાં ન દેખી શકાય એવાં સ્કૂલ્મ તત્ત્વામાં પણ જીવ હાય છે. યાકાળી કહે છે કે આ સિદ્ધાંત જૈનોની ખાસ વિશેષતા છે અને "નીતિના નિયમા તથા તેઓની આખી તત્ત્વજ્ઞાનની પહિતનો તેમાં

<sup>1.</sup> Cf. Jaini, op. cit., p. 78.

<sup>2.</sup> As a matter of detail we may observe that the Digambara sect of the Jainas agrees with the Buddhists in maintaining that no woman has the capacity of attaining Nirvāṇa. To the Digambaras, before she can ever reach Moksha she has to undergo rebirth as a man, while to the Svetāmbaras the path of Moksha is open to all, whether man or woman अस्ति स्वीमिन्दीणं पुनत् (Like man there is Nirvāṇa for woman), says Sākatāyanācāryā in his ''स्वीमिक्तिकेस्विक्सिकिस्तर्गयुगम्, "—Cf. J. S. S., ii., Nos. 3-4, Appendix 2, v. 2.

<sup>3. &</sup>quot;Buddhists... seem... to use their common word Nirvāṇa as connoting extinction not only of desire, with which the Jainas would agree, but also of the soul itself, which they would indignantly deny."—Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 172.

<sup>4.</sup> Barth, op., cit., p. 147.

<sup>5.</sup> Jacobi, S. B. E., xxii., p. 52.

<sup>6.</sup> Kundakundācārya, S.B.J., iil., 27; cf. Dravyasavig raha, S.B.J., i., pp. 6-7.

સમાવેશ થાય છે." પત્થર, વૃક્ષા અને વહેતાં ઝરણા આદિમાં ભૂતના અસ્તિત્વની માન્યતાથી આ સિદ્ધાંત તદ્દન જુદો છે; લેલ્ડીલુહાણુ યજ્ઞા દ્વારા થતો અમૂલ્ય જીવોના નાશ આવા દેવાને સંતાષ આપે છે, પરંતુ જૈન માન્યતાનુસાર જીવ માત્ર પવિત્ર છે અને એકજ ધ્યેયને માટે ઉચ્ચદશામાં જનારા હાવાથી કાઇપણુ જાતના અત્યાચારથી જીવોને દુ:ખ કે પીડા પહોંચાડવામાં આવતી નથી. અહિંસાના સિદ્ધાંત કે જે જૈનધર્મની મહાન વિશિષ્ટ સિદ્ધિ છે તેની પાછળ આ વિચાર રહેલા છે. આચાર્ય હેમચંદ્ર અહિંસાની બ્યાખ્યા કરતાં જણાવે છે કે—

त यत् प्रमादयोगेन जीवितव्यपरोपणम् । त्रसानां स्थावराणां च तदहिंसावतं मतम् ॥

' પ્રમાદવશ પંચેદ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય તેમજ એકેન્દ્રિય છવને ન હાણવામાં અહિંસાવતનું પાલન ગણાય છે.'

શ્રી હેમચંદ્ર યાગશાસ્ત્રમાં આ સિહાંત પ્રતિપાદન કરતાં જે દર્શાંત આપે છે તેવું બીજે ક્યાંય મળવા સંભવ નથી. તેમાં આવે છે કે શ્રેણિક રાજાના વખતમાં તેની ક્રુરતા માટે પ્રખ્યાત એવા કાલસૌકરિક નામે કસાઈ હતા; તેને સુલસ નામે પુત્ર હતા, જે મહાવીરના પરમ ભક્ત હતા અને તેથી ધર્મભાવે શ્રેણિક રાજાના પુત્ર અભયકુમારના મિત્ર હતા. આ કસાઈનું માનસ એટલું ક્રૂર અને ક્ષુદ્ર હતું કે તેને જૈનાની અહિંસા તરફ વાળવા તે તદ્દન મુશ્કેલ હતું. શ્રેણિક મહાવીરના પરમ ભક્ત હાવાથી આ કારણે તે ખૂબ દુ:ખી થતા હતા અને ઉચ્ચ કર્ત્તવ્યબુદ્ધિયી પ્રેરાઈ તેણે કસાઈને કહ્યું:

.....ं...सूनां विमुख यत् । दास्येऽहमर्थमर्थस्य लोभात् त्वमसि सौनिकः ॥

' જો તું તારા કસાઈના ધંધા છાડી દે તા હું તને ધન આપીશ કારણ કે ધનના લાભથીજ તું કસાઈ છે.'

રાજાની આ પ્રાર્થનાની કસાઇ પર કાંઈ અસર ન થઈ, તેણે સ્વસ્થ ચિત્તે જવાબ આપ્યાઃ

> सूनायां ननु को दोषो यया जीवन्ति मानवाः । तां न जातु त्यजामीति.....।

- 1. Jacobi, op. cit., Int., p. xxxiii.
- 2. The animistic belief that nearly everything is possessed of a soul proves that Jainism is older than Mahāvīra and Buddha. This must have appeared at a very early time, when higher forms of religious beliefs and cults had not yet, more generally, taken hold of the Indian mind. Cf. Jacobi, op. cit., xlv., Int., p. xxxiii.
  - 3, Cf. Smith, Oxford History of India, p. 53.
- 4. Hemacandra, op. cit., chap. i., v. 20, p. 2. (For trans. see Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 234.)

' જેનાથી મનુષ્યોને৷ નિર્વાહ થાય છે તે કત્લથી શું નુકશાન છે? હું તે છે\ડવાને৷ નથી.'

આ રીતે રાજાએ જોયું કે હવે બીજો કાઈ રસ્તા નથી ત્યારે તેને એક અંધારા કૂવામાં રાખ્યા અને આખી રાત તેમાં તેને લટકાવ્યા, પરંતુ ત્યાં પણ દુર્બુહિથી ફૂવાની દિવાલ પર પશુઓના આકાર કાઢી ત્યાંને ત્યાં તેને હાથવતી ભૃસી નાંખવા લાગ્યા. આ પછી તેને અસાધ્ય વ્યાધિ લાગુ પડ્યો અને તે નરકે ગયા.

પિતાના મરા પછી તરતજ સુલસના સંબંધીએ એકઠા થયા અને કુલધંધા ચલાવવા તેને સમજારથો; પરંતુ તેણે કહ્યું કે "જેમ મને મારા જીવ વહાલો છે તેમ બીજા પ્રાણીઓને પણ હોયજ અને આવું ફળ પ્રત્યક્ષ જોવા છતાં એવા કાણ હોય જે હિંસાથી જીવવું પસંદ કરે?" સુલસના સંબંધીઓને આની કાંઈ અસર ન થઈ અને તેઓએ તેના કર્મના ભાગીદાર અનવા તત્પરતા અતાવી. પછી સુલસે ભેંસને મારવાના હોંગ કરી બાપની કુહાડી લઈ પાતાના પગ પર ઘા કર્યો અને મૂર્છિત થઈ જમીનપર પડ્યો; કેટલેક વખતે ભાન આવતાં સંબંધીઓને તેણે પૂછ્યું:

.....वन्धवो यृथं विभज्य मम वेदनाम् ।

' બંધુએા, તમે મારા દુઃખમાં ભાગ પડાવા ' પણ તેઓ તેને સાંત્વન આપવા સિવાય કાંઈ કરી શકયા નહિ ત્યારે તેણે પ્રથમ વચનની યાદ આપી જણાવ્યું કેઃ

व्यथामियतीमपि । नमे प्रहीतुमीशिष्वे तत्कथं नरकव्यथाम् ॥

'તમે આટલું દુઃખ નથી લઈ શકતા તેા નરકનાં દુઃખ તો કેમજ લઈ શકશાે!' આ રીતે સુલસ પોતાની ધારણામાં સંબંધીઓને જીતી શકયાે અને જૈનાનાં ખારવત ગ્રહણ કરીને સ્વર્ગે ગયાે.

આ કથાના સાર સ્પષ્ટ છે. કર્મના સિદ્ધાંતના જેટલુંજ અહિંસાના સિદ્ધાંત પ્રત્યેનું જૈનાનું મમત્વ આમાં જણાઈ આવે છે. યજ્ઞ માટે પશુહિંસા કરી શકાય છે એવા મનુના નિયમ વિષે યાગશાસ્ત્ર કહે છે કે જેઓ હિંસાને પુષ્ટિ કરતા નિયમ બતાવે છે તે દુષ્ટા નાસ્તિક લોકા કરતાં પણ વધારે પાપી છે. \*

આજની દુનિયામાં પ્રવર્તતું ઉપાધિમય જીવન જેતાં પાતાના બ્યાવહારિક જીવનમાં પણ પ્રત્યેક જીવ પ્રતિ જૈનાની દયા આશ્ચર્યજનક છે. આજે પ્રવર્તતા જૈન માટે ગમે તેવી ટીકા કરવા જેવું લાગતા છતાં પણ જૈનોના અહિંસાના મહાન આદર્શ અર્થાત્ પ્રાણીમાત્ર-પર પ્રેમ અને મિત્રતા એ અદ્દભૂત છે; તે સમજવા માટે ટૂંક વિવેચન પૂરતું થશે.

<sup>1.</sup> Hemacandra, Yogaśāstra (with his own commentary), chap. ii., v. 30, pp. 91-95. Very often heaven is taken to mean Moksha, but it is not so. To the Jainas Moksha is that stage from which the soul has never to return. According to Jainism there is a limit to life in heaven, but when the soul reaches Moksha it enjoys bliss for ever.

<sup>2.</sup> Cf. Hopkins, op. cit., p. 288.

સાધુઓ માટે કાઇપણ જાતની હિંસા અટકાવવા માટે એવા નિયમ છે કે તેમને માત્ર ત્રણ વસ્તુઓ રાખવી: (૧) પાણી ગાળવા માટે એક વસ્તુ, (૨) એક રજેહરણ અને (૩) સૃક્ષ્મ જીવાની જાણ્યેઅજાણ્યે થતી હિંસા માટે મુહપત્તિ. "આ ઉપરાંત આજ કારણે પાતાના વાળના લાંચ કરવાનું કઠણ કામ કરવું પડે છે જે મૂળ નિયમ મુજબ પ્રથમ દીક્ષા વખતેજ ઉતારી લેવામાં આવે છે. જૈનાના આ ખાસ રિવાજ છે, જે ભારતવર્ષના બીજા સાધુ વગોમાં જણાતા નથી."

આમ અહિંસાવ્રતના ભંગ ન થવા દેવાના ઉદ્દેશથી એક ગૃહસ્થ પણ પાતાના દૈનિક જીવનમાં ખૃબ સાવધાન રહે છે; અને તેમાં પણ એક વિશિષ્ટતા છે કે ભૂલથી નાના જંતુના નાશના ભયથી રાત્રે યા સૂર્યાસ્ત પછી કાંઈ પણ ખાવાની અને બની શકે તો પીવાની પણ મનાઈ છે. તેથીજ શ્રી હેમચંદ્ર કહે છે કે "જયારે ખાનપાનમાં પડતા જીવા મનુષ્યની અંધકારથી ઘેરાયેલ આંખા નથી જોઈ શકતી ત્યારે રાત્રે ભાજન કરવાનું કાેણ પસંદ કરશે ?" આ બધા રિવાજો વિચારતાં જણાય છે કે કાેઈપણ 'હિંદુ જાતિએ અહિંસા એટલે કે જીવમાત્રની રક્ષા માટે આટલું સન્માન યા ત્યાંગભાવને મહત્ત્વ આપ્યું નથી.' 3

ગ્યવહારુ જીવનમાં નિયમાની આ બધી સખ્તારુથી કાઇએ એક ક્ષણ પણ એમ માની લેવાનું નથી કે ઉપરાક્ષત નિયમાના પાલનથી જૈનધર્મ જગતમાં ઉભી શકશે નહિ અને તે રાષ્ટ્રને ગુલામી, અકર્મણ્યતા અને દારિદ્રય પ્રતિ ઘસડી જશે. "જૈનધર્મ માંટે આ પ્રકારની થતી ગેરસમજનું કારણ તે વિષેની અપૂર્ણ માહિતી અને તે પ્રતિના વિરાધ જણાય છે. 'જેટલી અનુકંપાથી તમારી ક્રજ બજાવી શકાય તે રીતે તે બજાવા' એ જૈનધર્મની પ્રથમ શિક્ષા છે; અહિંસા કાઇપણ મનુષ્યના કર્તિગ્યમાં આડે આવી શકતી નથી." જૈનોની અહિંસા એ દુર્બળની અહિંસા તો નથીજ, પણ તે એક બહાદુર આત્માનું આત્મળળ છે કે જે જગતનાં અધાં અનિષ્ટ ખળાથી ઉચ્ચ છે અથવા ઉચ્ચ થવા ઇચ્છે છે.

' આત્મવત્ સર્વભૂતેષુ'' એ સૂત્ર શ્રી હેમચંદ્ર આચાર્થે ઠીક જ દર્શાબ્યું છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં જૈનવૃત્તિ સ્પષ્ટ કરતું ગરીખમાં ગરીબ, નીચમાં નીચ અને ભાન ભૂલેલા પ્રતિ દર્શાવેલ ભાવનું નીચે મુજબ દર્શાત છે:

હરિકેશી નામના એક ચાંડાળ હતા. તે ઇંદ્રિયાનું દમન કરીને ઉચ્ચતમ ગુણે પ્રાપ્ત કરી મહાન સાધુ થયા. એક વખત ગાચરી જતાં તે બ્રાહ્મણાના યજ્ઞના એક વાડા પાસે આવી પહોંચ્યા. તેમણે કહ્યુ:

- 1. Bühler, op. cit., p. 15.
- 2. Hemacandra, op. eit., MS., chap. iii., v. 49, p. 8.
- 3. Barth, op. cit., p. 145.
- 4. Jaini, op. cit., p. 72.
- 5. आत्मवत् सर्वभृतेषु . . . .—Hemacandra, op. cit., chap. ii., v. 20, p. 3.

" અરે ખ્રાહ્મણો! તમે શા માટે અગ્નિ સળગાવી પાણીથી બાહ્ય પવિત્રતા મેળવાે છાં ? સુરૂ પુરુષાે કહે છે કે જે બાહ્ય પવિત્રતા તમે શાેધાે છાં તે ખરી વસ્તુ નથી.

"તમે કુશઘાસ, યજ્ઞના વાંસ, લાકડાં અને પરાળ વાપરા છેા; સવાર સાંજ પાણીને સ્પર્શા છેા અને તમે જીવતાં જંતુના નાશ કરાે છેા અને પરિણામે તમારા અજ્ઞાનથી તમે વારંવાર પાપ કરાે છેા

"ધર્મ એ મારૂં સરાવર છે; છહારાર્ચ એ રનાનાગાર છે જે મલિન નથી, પરંતુ આત્માર્થ અતિ વિશુદ્ધ છે. તપ એ જયાતિ છે; ધર્મવ્યાપાર એ મારા યજ્ઞના ચાટવા છે; શરીર એ સૂક છાણું છે; કર્મ એ મારાં લાકડાં છે. સંયમ એ ખરા પુરુષાર્થ છે અને શાંતિ એ બલિદાન છે. આની સાધુપુરુષાએ પ્રશંસા કરી છે અને તે હું આપું છું."

ઉત્તરાધ્યયન પાેકારીને કહે છે કે "તપદ્ધર્યાનું ફળ પ્રત્યક્ષ છે; જન્મનું મહત્ત્વ કશુંય નથી. શ્વપાકના સુપુત્ર પવિત્ર હરિકેશી પ્રતિ જુએા, તેમની શક્તિ અનંત છે."<sup>1</sup>

ઉપરાક્ત દ્રષ્ટાંત જૈનોને ગ્રાહ્ય એવા નૈતિક ગુણા દર્શાવે છે; આ ધર્મની સર્વ-ગ્યાપકતા એ તેની વિશિષ્ટતા છે અને તેની પાછળ અહિંસાના મહાન આદર્શ કહેલા છે જે જૈના સમક્ષ કેવળ માક્ષાર્થી સાધુના આદર્શ નહિ, પરંતુ બીજાને તારવા માટે તત્પર અને વિશ્વબંધુત્વની ભાવનાથી લિપ્ત એવા મહાન સાધુના આદર્શ રજી કરે છે. "સર્વ મનુષ્યમાત્રને માત્ર કુલીન આર્યોને નહિ, પરંતુ હલકા કુળના શુદ્રો તેમજ હિંદમાં ઘણાજ તિરસ્કારપાત્ર ગણાતા પરદેશી મ્લેચ્છાને પણ મુક્તિ પ્રતિ દોરી તે માટે પાતાનાં દ્વાર તેમના માટે ખુલ્લાં હાવાના મહાન ઉદ્દેશ જૈન ધર્મ જણાવે છે."?

ગમે તે હલકી જાતિના મનુષ્યાને પાતાના ધર્મમાં જોડવાની ભાવનાને દૂર રાખીએ તે પણ બીજ ધર્મા પ્રતિ જૈનોએ રાખવી જોઈતી દૃષ્ટિ ખરેખર પ્રશંસનીય છે. તે બતાવે છે કે જૈનધર્મ કેટલી હદ સુધી બીજાની લાગણી ન દ્રભાવવા માટે સાવચેત હતો. શ્રીમતી સ્ટીવન્સનને પણ સ્વીકારવું પડ્યું છે કે "જૈનધર્મની અદિતીય પ્રતિષ્ઠા એ

- Jacobi, S.B.E., xiv., pp. 50-56.
- 2. Bühler, op. cit., p. 3. "The Jaina community is only divided into Yalis and Śrāvahus, and if in any part of India, the Jainas practically recognise the distinctions of caste, it is just the same with the Christians and Mahomedans of Southern India, and even with the Bauddhas of Ceylon. This has nothing to do with the religion, it is only the adoption of social distinctions, which are rooted too deeply in the mind of the Indian nation to be abolished by the word of a religious reformer."—Jacobi, Kalpa-Snira, Int., p. 4.
- 3. "Hieun Tsiang's notes on the appearance of Nirgrantha or Digambara in Kiapishi (Beal, Si-Yu-ki, i., p. 55) point apparently to the fact that they had, in the North West at least, spread their missionary activity beyond the borders of India."—Bühler, op. cit., p. 4.

છે કે તે પોતાનું ધ્યેય સિદ્ધ કરવાની પરધર્મીઓની લાયકાત સ્વીકારે છે, જ્યારે ભારતના ઘણા ખરા અન્ય ધર્મો તે સ્વીકારતા નથી." બીજા માટે બહુમાન ધરાવવાની આ પ્રશસ્ત ભાવના જૈનધર્મની કેટલીક સર્વોત્તમ પ્રભાવશાળી વિભૂતિઓનું ખાસ લક્ષણ છે. ષડદર્શન સમુચ્ચયના જૈનવિભાગની શરુઆતમાં આચાર્ય હરિભદ્ર લખે છે કે:

पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्भवनं यस्य तस्य कार्यः परिप्रहः ॥

" મારે વીર પ્રતિ પશ્ચપાત નથી કે કપિલ આદિ પ્રતિ દ્વેષ નથી; જેનું કથન યુક્તિયુક્ત હોય તે સ્વીકારવામાં કશોય દુરાગ્રહ ન હોય."ર

જૈનોની આ ઉદાર ભાવના ઉપરાંત તેના અહિંસાના આદર્શે જૈનધર્મમાં પ્રાયશ્ચિત્તના તત્ત્વને ઉચિત મહત્ત્વ આપ્યું છે. મનુષ્યના જીવનમાં હિંસા કેટલેક અંશે અનિવાર્થ છે, અને તેથી આખરી ધ્યેય સિદ્ધ કરવા માટે આખા દિવસમાં થતાં પાપા તેમજ ખૂલોનું દિન પ્રતિદિન ભાન થાય અને તેનું દૈનિક પ્રાયશ્ચિત્ત થાય તે આવશ્યક છે. જૈનધર્મનું આ અદ્વિતીય લક્ષણ ન ગણાય, તો પણ જે મહત્ત્વ જૈનધર્મે પ્રાયશ્ચિત્તને આપ્યું છે તે સાચે જ અદ્વિતીય છે. પ્રાયશ્ચિત્તના તત્ત્વમાંથી ફલિત થતાં સામાયિક અને પ્રતિક્રમણ એ છે વિધાના સાધુ તેમજ શ્રાવકના જીવનમાં અગત્યના ભાગ ભજવે છે. સુધર્માસ્વામીનું આવશ્યકસૂત્ર ત્યાંસુધી કહે છે કે "સામાયિકથી શરૂ થતું અને બિદ્ધાર (ચૌદમું પૂર્વ) થી પૂર્ણ થતું જ્ઞાન સત્યજ્ઞાન છે; તેનું પરિણામ સચ્ચારિત્ર છે અને ચારિત્રથી નિર્વાણ પ્રાપ્ત થાય છે." ક

સામાયિક વર્ત એટલે એાછામાં એાછી ૪૮ મિનિટ ધ્યાનમાં ગાળવી; જેનાથી આત્મા સમભાવ કેળવે છે. તે માટે 'કરેમિ ભંતે'ના પાઠ મુખ્ય છે; જેના અર્થ નીચે મુજબ છે:

" હે લગવંત! હું સામાયિક કરૂં છું; હું પાપમય વ્યાપારેથી પાછે હહું છું. મન, વચન અને કાયાથી આજીવન હું પાપા નહિ કરૂં, તેમજ કાઈ પાસે કરાવીશ પણ નહિ. હે લગવન! હું જૂનાં પાપાથી પાછે કરૂં છું. ગુરુ અને આત્માની સાક્ષીએ હું પાપને ધિક્કારૂં છું અને પાપમય કાર્યાથી મારા આત્માને મુક્ત રાખવા હું સામાયિક વ્રત શ્રહ્યુ કરૂં છું."

- 1. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 243.
- 2. Haribhadra, op. cit., p. 39; see also

भववीजांकुरजनना रागाद्याः क्षयमुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा, हरो जिनो वा नमस्तस्मै ॥

-Hemacandra, Mahadevastotra, v. 44.

<sup>3</sup>- सामाइयमाईयं • • • ।

. . . [क्वार्ण ।...-Āvasyaka-Sūtra, v. 93, p. 69.

- 4. Cf. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 215.
- 5. करोमि मंते ! . . . वोसिरामि Avasyaka-Sutra, p. 454.

ড

મહાવીરે સંસારત્યાગ કરી સાધુ તરીકે દીક્ષા લીધી તે વખતે ઉપરાક્ત શબ્દો પ્રતિજ્ઞા રૂપે ઉચ્ચાર્યા હતા.° હસ્ભિદ્રસ્ટિએ આવશ્યકસૂત્રની ટીકામાં સામાયિકની નીચે પ્રમાણે બ્યાખ્યા કરી છે:

"તેણે ખરૂં સામાયિક કર્યું કહેવાય કે જેણે સમભાવ પ્રાપ્ત કર્યો હોય અને જે સર્વ પ્રાણીએ પ્રતિ પાતાના આત્માની માફક જેતાં શીખે જ જયાં સુધી આત્મા રાગદ્વેય છોડે નહિ ત્યાંસુધી કાઈ પણ જાતનું તપ લાભકારક નથી. જ્યારે જીવ પ્રાણીમાત્ર પ્રતિ સમભાવે જોઈ શકે ત્યારે જ તે રાગ અને દ્વેપ પર વિજય મેળવી શકે છે."

પડિકમણું અથવા સંસ્કૃત પ્રતિક્રમણ એટલે પાપાના સાફ દીલથી એકરાર અને તેની માપ્રી માટેની તીલ ઇચ્છા; ટુંકમાં આત્માને લાગેલ દેશ્યાનું તે પ્રાયક્ષિત્ત છે. "પ્રતિક્રમણમાં જૈના કાંઈપણ ઇદ્રિયવાળા જવ પ્રતિ કરેલ અપરાધના વિચાર કરી માપ્રી માગે છે. તે ઉપરાંત આરાગ્યના નિયમ વિરુદ્ધ કાંઈ પણ જીવજંતુની ઉત્પત્તિ થઈ હોય તો તેના પણ આ સમયે વિચાર થાય છે." અહિંસાના સિદ્ધાંતમાંથી જન્મેલ વિશ્વબંધુત્વના ગુણોના વિકાસ તે આ શિક્ષાનું સ્વાભાવિક પરિણામ છે, અને વ્યાવહારિક દિષ્ટિએ મુષ્ટિત અર્થે ફાંફાં મારતી મનુષ્યજાતિને મદદ કરવાના અર્થ તેમાંથી નીકળે છે. તે ઉપરાંત જૈનાનું સામાજિક બંધારણ એવી રીતે ઘડાયું છે કે તેમાંથી ઉપરાક્ત આદર્શો વ્યવહારમાં ઉતારી શકાય.

હવે આપણે જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના એક વિશિષ્ટ લક્ષણના વિચાર કરીએ અને તે ભારતીય ન્યાયશાસ્ત્રમાં અપાયેલ જૈન દર્શનના ખાસ કાળા ગણાય છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાનના પ્રકાશ અને પ્રચાર એ બધાય ધર્મોના હેતુ હાય છે. દરેક ધર્મ મનુષ્યને દૃશ્યાની પેલેપાર જવાનું શીખવવા પ્રયાસ કરે છે અને જૈનધર્મ પણ એજ વસ્તુ કહે છે, પરંતુ તક્ષવત એ છે કે તે વસ્તુનું એકાંતસ્વરુપ મર્યાદિત દૃષ્ટિળિંદુથી ઓળખાવતું નથી.

સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે જૈનધર્મ પાસે પાતાનું તત્ત્વજ્ઞાન છે જે સ્થાદ્ધાદ અથવા અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંત તરીકે એાળખાય છે. "નથના (દર્શિબિંદુના) સિદ્ધાંત જૈન ન્યાયનું ખાસ લક્ષણ છે." આપણે જોયું છે કે જૈન અધ્યાત્મશાસ્ત્ર

<sup>1.</sup> कृतपञ्जर्माष्ट्रिकलोची भगवान् . . . " करेमि सामाइश्रं . . . . . उचरित .—Kalpa-Sutru, Subodhikā-Tīkā, p. 96. Cf. Āvasyaka-Sīdra, p. 281.

<sup>2.</sup> यः 'स्मः' मध्यस्थः, आत्मानमित परं . . ., 'सर्वभृतेषु' . . ., तस्य सामायिकं भवति. —Ävasyaka-Sütra, p. 329.

<sup>3.</sup> Cf. Dasgupta, op. cd., i, p. 201.

<sup>4.</sup> Stevenson (Mrs), op. cit., p. 101.

<sup>5.</sup> Radhakrishnan, op. cit., i., p. 298.

જગતના બે પ્રકાર-જીવ અને અજીવ માને છે અને તે દરેકમાં ઉત્પાદ-ઉત્પત્તિ, અથ-નાશ અને ક્ષુવત્વ-નિત્યત્વ ગુણા સ્વીકારે છે. અહીં ઉત્પત્તિના અર્થ નહું સર્જન નથી, કારણ કે જેને કૃષ્ટિએ આખું વિશ્વ શાશ્વત જ છે. ઉત્પાદના અર્થ એ છે કે શાશ્વત જગતમાં નિરંતર પદાર્થાના રુપાંતર થયાં કરે છે. દરેક વસ્તુ-પદાર્થના સહજ-સ્વાભાવિક ગુણાની અપેક્ષાએ તે સત્-કૃષ્વ-નિત્ય છે; તે જ પદાર્થ બીજા પદાર્થના ગુણ-ધર્મની અપેક્ષાએ સત્ ન હોવાથી અસત્ એ સ્વતઃ સિદ્ધ છે. "અનુભવથી એમ પણ જણાય છે કે શાશ્વત તત્ત્વ દરેક ક્ષણે કેટલાક ગુણાને તજી નવા ગુણા ગ્રહણ કરે છે." ટ્રેમાં આ સિદ્ધાંત 'અને કાંતવાદ' કહેવાય છે, અથવા "મુદ્ધોના અને ક વર્ણાકાર, ઉપનિષદ્દના અને કાંત દ્વૈતવાદની સામે જ જૈનોના અને કાંતવાદ છે." આ ઉપર જ જૈનોના સ્યાદ્ધાદના સિદ્ધાંત ઘડાયેલા છે. "આ વિધાના પરથી એ સ્પષ્ટ છે કે આપેલ પદાર્થને જીદા જીદા હૃિ હિંદુથી જોવાથી નાના પ્રકારના વિરુદ્ધ દેખાતા ધર્મા જાણી શકાય છે." હ્યા

દરેક વસ્તુમાં અનંત ધર્મી-ગુણા રહેલા છે જે બધાય એકજ વખતે વ્યક્ત થઈ શકતા નથી; પરંતુ જુદીજુદી અપેક્ષાએ એ બધા ધર્મા સિદ્ધ થઈ શકે છે. દરેક વસ્તુના ચાર જુદીજુદી દષ્ટિએ વિચાર થઈ શકે છે: દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને લાવ. આમ "સ્યાદ્ધાદના સિદ્ધાંત એ પ્રતિપાદન કરે છે કે દરેક વસ્તુ જુદા જુદા અનંત ધર્માવાળી હાવાથી ગમે તે દષ્ટિબિંદુથી નક્કી કરેલ વિધાન એકાંત સત્ય માની શકાય નહિ." આ રીતે હરેક પદાર્થમાં જુદીજુદી અપેક્ષાએ વિરુદ્ધ નાના પ્રકારના ધર્મોના સ્વીકાર કરવો તે જ રયાદ્ધાદ છે; "વસ્તુને સંયોગાત્મક રીતે જાણવાની આ પદ્ધતિ છે."

સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંતને ઘણી વખત સંશયવાદ તરીકે ગણવામાં આવે છે;<sup>૯</sup> પરંતુ

1. बम्ह्यत्त्रवं चीत्पाद्व्ययश्रीव्यात्मकम् ...—Hemacandra, Syādvādamāñjarī, p. 168. Cf. ibid., vv. 21-22.

## येनोत्पादव्ययद्रौव्ययुक्तं यत्सत्तदिष्यते । अनन्तधर्मकं तस्तु तेनोक्तं मानगोचरः ॥

Haribhadra, op. cit., v. 57.

- 2. Cf. Warren, op. cit., pp. 22-23.
- 3. Dasgupta, op. cit , i., p. 175.
- 4 तत्त्वं . . . त्रीवाशीवलक्षणम् , अनन्त्रधर्मात्मकमेव . . . —Hemacandra, कृ. क्यं., p. 170.
- 5. Dasgupta, op. cit., i., p. 175; नैंकानि मानानि . . . अनेकमान इति.-Viscshāvasyaka-blrāskyam, v. 2186, p. 895.
  - 6. Belvalkar, op. cit., p. 112.

7 Dasgupta, op. cit , p. 179.

- 8. Warren, op. cit., p. 20.
- 9. Cf. Hultzsch, E.L., vii., p. 113. "In contrast to the Nihilistic Buddhist, the Jaina assumes a doubtful attitude, so that he is termed the 'may-be philosopher,' Syādvādin, in opposition to the Buddhist, the philosopher of 'the void.' "—Hopkins, op. cit., p. 291.

વધારે સત્ય તો એ છે કે તેને વૈકલ્પિક શક્યતાના સિહાંત તરીકે ઓળખાઓ તે જ યોગ્ય છે. પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન આનંદશંકર ક્ષુવ કહે છે કે "સ્યાદ્ધાદના સિહાંત સંશયવાદ તા નથી જ. તે મનુષ્યને વિશાળ અને ઉદાર દૃષ્ટિએ વસ્તુ જેવા પ્રેરે છે અને વિશ્વની વસ્તુઓનું કેવી રીતે અવલાકન કરવું તે શીખવે છે." તે વસ્તુનું એકાંત અસ્તિત્વ સ્વીકારતા નથી તેમજ તે સ્વીકારવાની તદ્દન ના પણ કહેતા નથી; પરંતુ જણાવે છે કે વસ્તુ છે અથવા નથી અર્થાત્ અનેક દૃષ્ટિબિંદુમાંની એક દૃષ્ટિએ તેનું વિધાન થયેલું છે તે ૨૫૯ કરે છે. "વાસ્તવિકતાનું સાચું અને સચાટ પ્રતિપાદન તા માત્ર આપેક્ષિક અને તુલનાત્મકજ હાઈ શકે; અને તે પ્રતિપાદનની શક્યતા સ્વીકારે છે. પ્રત્યેક સિહાંત સત્ય હાય છે, પરંતુ તે કેટલાક ચાકકસ સંજોગામાંજ; વસ્તુના અનેક ધર્મા હાવાના કારણે કાંઈ પણ સત્ય કહી શકાતું નથી. વસ્તુના વિવિધ ધર્મા અતાવવા માટે ધર્મના વિધાન અને નિષેધને લગતા શળ્દપ્રયોગા સાત પ્રકારનાં હાવાનું દર્શાવાયું છે." સાત પ્રશ્નોના જવાબ આપવાની પદ્ધતિને સપ્તભંગી નય અથવા સાત વચનપ્રયોગા પણ કહે છે. આ તાત્વિક સિહાંત ખૂબ ગહન અને રહસ્યપૂર્ણ છે, એટલુંજ નહિ પણ તે ખાસ પારિભાષિક છે, આ વસ્તુ સ્પષ્ટ કરવા નીચેના સરળ અને સુંદર વિવરણથી કાંઈ વધારે આપી શકતા નથી.

"વેદાન્તીઓ માને છે કે એક આત્મતત્ત્વજ ખરેખર અસ્તિત્વ ધરાવે છે, બીજું કાંઈ નહિ; (एकमेव-अद्वितीयम्) અને તે નિત્ય છે, બીજું બધું અસત્-માયિક છે. આમ આત્મવાદ એકવાદ યા નિત્યવાદ કહેવાય છે. તેમની દલીલ એવી છે કે જેમ પ્યાલા, રકાળી જેવી વસ્તુજ નથી; તે તા જીદા જીદા નામાથી સંબાધાતી માટી માત્ર છે, તેવીજ રીતે જીદા જીદા નામાથી એાળખાતા વિશ્વના પદાર્થા એક આત્મતત્ત્વના જીદા જીદા પ્રકારા માત્ર છે. બીજી તરફ બાહા કહે છે કે મનુષ્યને નિત્ય આત્મા જેવા કાંઈ તત્ત્વનું સાચું જ્ઞાન જ નથી; એ તા માત્ર અટકળ છે કારણ કે મનુષ્યનું જ્ઞાન ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને લય પામી બદલાતા પદાર્થામાં પરિમિત થાય છે. આ સિન્દાંત આથી અનિત્યવાદ કહેવાય છે. માટી પદાર્થા પરિમિત થાય છે. આ સિન્દાંત આથી અનિત્યવાદ કહેવાય છે. માટી પદાર્થા સ્વે

- 1. Cf. Fleet, I.A., vii., p. 107. "The view is called Syādvāda, since it holds all knowledge to be only probable. Every position gives us only a perhaps, a may be, or a Syāt. We cannot confirm or deny anything absolutely of any object. There is nothing certain on account of the endless complexity of things."—Radhakrishnan, op. cit., i., p. 302.
  - 2. Kannoomal, Saptabhangi-Naya, Int., p. 8.
  - ३. उपाधिमेदोपहितं विरुद्धं
    - नार्थेष्वसत्त्वं सदवाच्यते च ।
      - -Hemacandra, op. cit., v. 24, p. 194.
- 4. Radhakrishnan, op. cit., i., p. 302; स्याद्वाटो हि सापेक्षस्तथैकस्मिन् . . . सदसस्व-नित्यानित्यत्वाद्यनेकथर्मी स्व गमः । .— Vijayadharmasūri, op. cit., p. 151.

નિત્ય હાય, પણ ઘડા તરીકે અનિત્ય છે એટલે અસ્તિત્વમાં આવી નાશ પામે છે; અર્થાત્ વેદાન્તીઓની માન્યતા અનુસાર છવ શુદ્ધ નથી, પરંતુ અનેક વસ્તુમય છે અને તે માટે થતું વિધાન સત્યના અંશ માત્ર છે. વસ્તુના પ્રત્યેક ધર્મના વિધાન તથા નિષેધને લગતા શખદપ્રયોગા સાત પ્રકારે થાય છે જેને જૈના સપ્તભંગી तरीडे चे। अभे छे. आ विधान स्यात्शण्हना ઉपये। आ साथे अस्ति, नास्ति अने अवक्तव्य શण्होने। ઉલ્લેખ કરવાથી થઈ શકે છે. વસ્તુના સ્વપર્યાયપર ભાર મૂકીએ त्यारे स्यादस्तिः, तेना परपर्यायसंशंधी लेहपर लार मूडीको त्यारे स्यानास्तिः, कथारे तेना सत् अने असत् એ બંનેપર સમાન ભાર મૂકીએ ત્યારે स्यादस्तिनास्ति એમ કહેવાય. પરંતુ જ્યારે એકપર ભાર મૂક્યા વિના તે પદાર્થ વાણીવડે oયકત થઈ શકે તેવા નથી એમ અતાવવા માટે स्यादवक्तव्य વપરાય; तेજ रीते અમુક અપેક્ષાએ નિત્ય હાેવા છતાં અવકતા૦ય છે તે ખતાવવા स्यादस्ति अवक्तव्य કહેવાય; અને અમુક અપેક્ષાએ વસ્તુ અનિત્ય હાવા છતાં અવક્તાવ્ય છે તે ખતાવવા માટે स्यानास्ति अवक्तव्य वपशय. आ ઉपशंत अभुष्ठ अभुष्ठ अपेक्षाचे वस्तु नित्य अने अनित्य है।वानी साथैक अवकृतव्य छे सेम अताववा सारु स्यादिस्तनास्ति अवक्तव्य सेम अहेवाय છે. આ સાત પ્રકારપરથી જાણવાનું એટલુંજ છે કે બધે વખતે, બધી રીતે અને બધા રૂપે એક वस्तुनुं अस्तित्व विचारी शहाय निक्षः, परंतु क्षेष्ठ क कच्याके अस्तित्व धरावतुं ह्याय अने ખીજીમાં ન હાય; એક જ વખતે અસ્તિત્વ ધરાવતું હાય ત્યારે ખીજા વખતે ન હાય. "1

"જૈનધર્મનું આ સ્પષ્ટીકરણ વેદાન્તી અને બોલોના બે અતિરેકના સમન્વય છે; અને તે બુલ્શિશાદ્ય અનુભવપર સ્ચાયેલા છે." યાકાળી અને બેલવેલકર આને સંજય બેલફીપુત્તના અજ્ઞેયવાદના વિરોધાત્મક સિલાંત તરીકે માને છે. "જ્યારે સંજય કહે છે કે 'તે છે તે હું કહી શકતા નથી અને તે નથી તેમ પણ હું કહી શકતા નથી, તેમ પણ હું કહી શકતા નથી, 'ત્યારે મહાવીર એમ કહે છે કે 'હું કહી શકું છું કે એક દૃષ્ટિએ વસ્તુ છે અને વિશેષમાં એ પણ કહી શકું છું કે અમુક દૃષ્ટિએ તે નથી.'" અ

ટૂંકમાં સ્યાદ્રાદ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનનું અદ્વિતીય લક્ષણ છે. જૈન બુહિમત્તાનું આથી અધિક સુંદર, શુદ્ધ અને વિસ્તીર્ણ કૃષ્ટાંત આપી શકાય તેમ નથી. જૈન સિદ્ધાંતની આ શોધનું માન મહાવીરને ઘટે છે. કાસગુપ્તના અભિપ્રાય પ્રમાણે આ વિષયપરત્વે જૈનશાસ્ત્રામાં સૌથી પહેલા ઉલ્લેખ ભદ્રળાહુની સૂત્રકૃતાંગ નિર્યુક્તિની (ઇ. સ. પૂર્વ

<sup>1.</sup> Cf. Bhandarkar, Report on Sanskrit MSS., 1883-1884, pp. 95-96; Rice (E. P.), Kanarese Literature, pp. 23-24.

<sup>2.</sup> Dasgupta, op. cit., i., p. 175.

<sup>3.</sup> Belvalkar, op. cit., p. 114. Cf. Jacobi, S. B. E., xlv., p. xxvii; Belvalkar and Ranade, op. cit., pp. 433 n., 454 ff.

<sup>4.</sup> Cf. Belvalkar, op. cit., p. 114.

૪૩૩–૩૫૭) ની ટીકામાં ઘણું કરીને મળી આવે છે. આ નિવેદન માટે તે વિદ્વાને સ્વ૦ ડૉ૦ સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૃષણનું પ્રમાણ સ્વીકાર્યું છે, જેમણે પાતાના આધાર તરીકે નિર્ધુષ્ટિતના નીચેના શ્લાક ઉદ્ધત કર્યો છે.

> असियसयं किरियाणं अकिरियाणं च होइ चुलसीती । अन्नाणिय सत्तरी वेणइयाणं च बत्तीसा ॥

" ક્રિયાવાદના ૧૮૦ ભેદ, અક્રિયાવાદના ૮૪, અજ્ઞાનવાદના ૬૭ અને વૈનચિક-વાદના ૩૨."

આ પરથી જણાય છે કે સ્વo ડૉo એવા ખાટા ખ્યાલમાં હતા કે નિર્ધુષ્ઠિતના ઉપરાષ્ઠત શ્લોકમાં સપ્તભંગીનથના ઉલ્લેખ છે. જૈનાએ માનેલા ચાર નાસ્તિક મતાના ૩૬૩ લોદો અહીંતા મળી આવે છે. પાર્ફ જોતાં અમારા અભિપ્રાય એવા છે કે જૈનાના સ્યાદાદના સિદ્ધાંત અને સાત નયના ઉલ્લેખ સ્થાનાંગ, ભાગવતી અને ખીજાં જૈનશાસ્ત્રામાં મળી આવે છે. છેવે હેલો કન્નોમલના શખદામાં કહીએ તો "આ સિદ્ધાંતના તત્ત્વનાએ સત્ય સ્વરૂપ અને તેની ખુબીએ સમજાવવા માટે અનેક મહાન શ્રંથા રચ્યા છે. જો ભારતમાં પ્રચલિત પરસ્પર વિરાધી જણાતી ધાર્મિક પ્રવૃત્તિઓ કે જે ઘણી વખત વિચારભેદ વધારી મૂકે છે તે સમજાવવા આ વિચારપદ્ધતિના ઉપયોગ કરવામાં આવે તા સમાધાન પ્રતિ પ્રત્યક્ષ વલા શ્રુ થવા સંભવ છે."

આમ જો અહિંસા એ જૈનધર્મના મુખ્ય નૈતિક ગુણવિશેષ ગણાય તો સ્યાદાદ એ જૈન અધ્યાત્મવાદનું મુખ્ય તેમજ અદિતીય લક્ષણ ગણાય અને શાશ્વત જગતના કર્તા એવા સંપૂર્ણ ઇશ્વરના સ્પષ્ટ નિષેધ કરીને જૈનધર્મ જણાવે છે કે " હે મનુષ્ય! તું તારા જ મિત્ર છે." આ સંદેશને અનુલક્ષીને જ જૈન વિધિવિધાનાની ગૃંથણી થઈ છે.

- 1. Dasgupta, op. cit., i., p. 181, n. 1.
- 2. Vidyabhushana, History of the Medioeval School of Indian Logic, p. 8; History of Indian Logic, p. 167.
  - 3. Sutrakṛtānga (Āgamodaya Samiti), v. 119, p. 209.
  - 4. Cf. Jacobi, op. cit., Int., p. xxvi; ibid., pp. 315 ff.
- 5. Sthānānga (Āgamodaya Samiti), p. 390, sūt. 552; Hhagavatī (Āgamodaya Samiti), sūt. 469, p. 592. For further references see Sukhlal and Becherdas, Sammatitarka of Siddhasena, iii., p. 441, n. 10.
  - 6. Kannoomal, op. cit., Int., p. 7.
  - 7. Dasgupta, op. cit., p. 200.

અહિંસાના આદર્શ સાથે ઉપરાક્ત સર્વ વસ્તુએા આપણને શીખવે છે કેઃ

He prayeth well, who loveth well Both men and bird and beast, He prayeth best, who loveth best All things both great & small.

(Coleridge)

જે મનુષ્ય કે પશુપક્ષીને પ્રેમથી ચાહે છે તે જ ડીક પ્રાર્થના કરી શકે છે; જે નાના માટા સર્વ પદાર્થીને ઉચ્ચ ભાવે ચાહે છે તે જ ઉત્તમ પ્રકારની પ્રાર્થના કરે છે અને એટલા માટે હંમેશાં જૈના કહે છે કેઃ

> खामेमि सन्वजीवे, सन्त्रे जीवा खमन्तु मे । मेत्ती मे सन्वभूएसु, वेरं मज्झे न केणह् ॥

" હું બધા જીવાને ખમાલું છું, અને બધા જીવા મને મારી આપા. સર્વ જીવા સાથે મારે મૈત્રીભાવ છે, મારે કેાઇની સાથે વેર નથી." °

હવે આ સિદ્ધાંતાના એક પણ લક્ષણ માટે ગેરસમજ ઉભી કરવી કે વિપરીત રીતે તે સમજવા તે જૈનધર્મના સત્ય સ્વરૂપને અન્યાયકર્તા છે. ત્યારે આપણે પુદ્ધા દીલે કખૂલ કરવું જોઈએ કે મહાવીરના ઉદ્દેશા ઉચ્ચ અને પવિત્ર હતા અને મનુષ્ય જાતિ તેમજ સર્વ જીવાતમાની સમાનતાના સંદેશ ભારતના યજ્ઞયાગાદિથી ત્રાસિત અને જાતિભેદાથી કંટાળી ગયેલ લોકા માટે ઉદાર અને મહાન આશિર્વાદરૂપ હતા.

X

મહાવીરે સુધારેલ જૈનધર્મ સંબંધી વિવરણ કર્યા પછી આપણે હવે તેમાં પહેલ ખાસ મહત્ત્વના મતભેદ વિષે સંક્ષેપમાં વિચારીએ. મહાવીરના સંઘમાં પહેલ આ મતભેદો જૈનસમાજ કેમ પચાવી શક્યો તેનો પણ તે સાથે વિચાર કરવા પડશે.

બધાય પયગંબર અને સુધારકના સંબંધમાં અને છે તેમ મહાવીરના સંપ્રદાયને પણ કમનસીએ તેમના પાતાના સમયમાંજ તેમજ તે પછી પણ પાખંડી ધર્મગુરુ-એમના સામના કરવા પડ્યો હતો. આમાં જૈનોને જાણીતા સાત 'જિફ્રવો' (નિફ્રવો) અર્થાત્ જિને પ્રરૂપેલા ધર્મ વિરુદ્ધ મતપ્રચાર કરનારાઓના સમાવેશ થઈ જાય છે. 'જમાલિ, તીસગુત્ત, આષાઢ, અશ્વમિત્ર, ગંગ, છલુએ અને ગાંકામાહિલ' એ સાત નિન્દુવો છે. આ બધામાં સૌથી વધારે વિખ્યાત અને મહાવીરના પ્રચંડ હરીક

<sup>1.</sup> Āvašyaka-Sūtra, p. 763.

<sup>3.</sup> Bhagavatī-Sūtra (Āgamodaya Samitī), ii., pp. 410-430.

ગાસાલ મંખલિપુત્ત હતા, જે પાલી સૂત્રામાં ઉલ્લેખાયલા ખુહના છ પાખંડી પ્રતિસ્પર્ધાં એમાંના એક મંખલી ગાસાલા સાથે ઘટાવી શકાય તેમ છે.' તેના અને તેણે સ્થાપેલ આજવક સંઘ સંબંધમાં નહિ જેવું જાણવાનું મળે છે. "હજી પણ હયાવી ધરાવતા જૈન અને ખુદ્ધ એ બે મહાન સંઘાની સંખ્યા અને મહત્ત્વમાં એક વખત હરિફાઈ કરનાર આ સંપ્રદાયના સિદ્ધાંતા અને ક્રિયાકાંડ વિષે આપણે વાસ્તવિક રીતે અંધારામાંજ છીએ." ગાસાલ પછી આપણે મહાવીરના જમાઈ જમાલિ, પવિત્ર તીસગુત્ત વગેરેના વિચાર કરવાના છે.3

ગોસાલ પ્રથમ મહાવીરને રાજગૃહમાં મળ્યા અને ત્યાં તે તરતજ તેમના શિષ્ય થયા. તે ગાંશાલામાં જન્મ્યા હતા તેથી ગાંસાલ કહેવાતા હતા. તેના પિતા ભિક્ષુક હતા. આ બધા સંજોગા આજવક કહેવાતા ધાર્મિક ભિક્ષુગણના સ્થાપકની વિનીત ઉત્પત્તિ અતાવવા પૃરતા છે. "સાતમા અંગમાં ગાંસાલે સદ્દાલપત્તને આજવક સંપ્રદાયમાં સ્વીકાર્યાનું કહેવાય છે; તેમજ પાંચમા અંગ ભગવતી-સૂત્રમાં તે સંપ્રદાયમાં મુખી ગાંસાલના વૃત્તાંત મળે છે. બુહે ઉપાલભાર્થે વીણી કાઢેલ છ ભિક્ષુસંઘના નેતાઓમાંના એક તરીકે અનેક વાર પવિત્ર બોહ્કપ્રથામાં ગાંસાલ મંખલિયુત્તના ઉલ્લેખ મળે છે; છતાં સ્પષ્ટ રીતે આજવક સાથે સંબંધ ધરાવનાર તરીકે તેમાં કદ્દી પણ તેના ઉલ્લેખ નથી; પરંતુ જૈન અને બોહ્દ એ બંને તેને સ્વતંત્ર ઇચ્છાશક્તિના અને નૈતિક જવાબદારીના નિષેધના તાત્વિક સિદ્ધાંત (નિયતિવાદ) ના પ્રચારક તરીકે સ્વીકારે છે. આમ જૈન અને બોહ્દ પરંપરા આ બાબતમાં સ્પષ્ટ રીતે સમાન માન્યતા ધરાવે છે." '

જે સમયના આપણુ વિચાર કરીએ છીએ તે પ્રાચીન ભારતના ધાર્મિક જીવનના સંક્રાંતિ કાળ અર્થાત્ આપણા ઇતિહાસમાં બુદ્ધિવાદના યુગ હતા. આ એક ઉત્થાનના યુગ હતા જે સમયમાં ગાસાલ મંખલિપુત્ત, સંજય બેલિફિપુત્ત અને બીજા તત્ત્વવેત્તાઓ ઉત્પન્ન થયા હતા. ખરૂં જેતાં ભારતવર્ષ તે સમયે એવી

<sup>1.</sup> Jacobi, Kalpa-Sutra, Int., p. 1.

<sup>2.</sup> Hoernle, Uvāsaga-Dasāa, ii., Int., p. xii. Cj. Bühler, I. A., xx., p. 362.

<sup>3. &</sup>quot;In the fourteenth year of Mahāvira's office as a prophet his nephew and son-inlaw, Jamāli, headed an opposition against him, and similarly, two years afterwards, a hely man in the community, named Tisagutia, made an attack. Both these merely concerned trifles . . . . Jamāli, however, persisted in his heretical opinions till his death."—Charpentier, C. H. L. i. D. 163.

<sup>4.</sup> Kalpa-Satra, Subodhikā Tikā, p. 102. "Gošāla, son of a professional mendicant Marikhali, and his wife Bhaddā. He saw the light of day in the cowshed of the wealthy Brahmana Gobahula at Sāvatthī." Sastri (Banerji), J. B. O. R. S., xii., p. 55.

<sup>5.</sup> The name "Ajivikas," it appears, was originally meant to stigmatise Gosala and his followers as "professionals," though no doubt in later times, when it became the distinctive name of a mendicant order, it has no longer that offensive meaning.—Hoernle, E. R. E., i., p. 259.

<sup>6.</sup> Ibid

ધાર્મિક જાગૃતિમાંથી પસાર થતું હતું કે "....આપણે ભારપૂર્વક જણાવતું જોઈ એ કે તે સમયમાં તત્ત્વત્તાન–જીવન અને ચારિત્રથી પર–માત્ર વિદ્વત્તા તથા ક્રિયાકાંડ માટે શાભારૂપ ગણાતું ન હતું...; પરંતુ અનેક જાતનાં વિધિવિધાના અને તપશ્ચર્યા રચનાર અનેક પ્રભળ અને વિચિત્ર વ્યક્તિઓ ઉત્પન્ન થઈ…લોકોના દૈનિક જીવનમાં આ પ્રમાણે તત્ત્વત્તાન સાથે ચારિત્રના સમન્વય કરવા માટે આ પાખંડી ગણાતા સ્વતંત્ર વિચારકાને યશ ઘટે છે. મંખલિ ગાસાલની આજીવક જાતિ માટે લખાયું છે કે 'તેઓ વત્ત્રાને તિરસ્કારે છે, સર્વ શિષ્ટાચારા કારે મૂકી વર્તે છે, પાતાના હાથમાંજ ભાજન ચાટી જાય છે,...માછલી કે માંસ ખાતા નથી, દારૂ કે માદક પદાર્થ વાપરતા નથી, કેટલાક એક ઘેરથી અને એકજ કોળિયા ભિક્ષા લાવે છે, બીજા બે કે સાત ઘેર ભિક્ષા યાચે છે, કેટલાક એકજ વખત ભાજન લે છે, કેટલાક એ દિવસે, સાત દિવસે કે પખવાડિએ એક દિવસ ભાજન લે છે.' વળી આ કાંઈ અપવાદરૂપ નહાતું. એમાં વિચારની સ્વકીયતા અને ઉચતા તેમજ આચારનું સ્વાતંત્ર્ય અને વૈચિત્ર્ય વધુ માનભર્યાં દેખાતાં હતાં."

એ તો સ્પષ્ટજ છે કે ગાસાલ મહાવીરના સંઘને પુષ્ટિ આપવાને બદલે શરૂઆતથીજ તેમના સુધારેલા જૈનધર્મની પ્રગતિમાં બાધારૂપ થઇ પડ્યો હતો; આમ તેણું બૌદ્ધોની સત્તા મજબૂત કરવામાં અને મહાવીરની વધતી જતી પ્રતિષ્ઠાને સખત ક્રુટકા લગાડવામાં ભાગ ભજવ્યા હતો. આ રીતે તપાસતાં મહાવીર અને ગાસાલના પ્રાથમિક સંયોગનાં પરિણામા બંને-ગુરુ અને શિષ્ય માટે ખરેખર ભયાવહ હતાં. "ચારિત્ર અને સ્વભાવે બંને એટલા બધા જુદા પડતા હતા કે છ વર્ષ પછી ગાસાલના અવિશ્વાસ અને ચાલાકીથી બંનેના સંબંધ છૂટા થયા." અ

પોતાના ગુરુથી <mark>જુદા પ</mark>છ્યા પછી ગાેસાલે શ્રાવસ્તીમાં એક કુંભારણના ઘરમાં પાેતાનું મથક રાખી ત્યાં ભારે અસર જમાવી.<sup>૪</sup> મહાવીરથી જુદા પડી તરતજ તેણે

- 1. Belvalkar and Ranade, History of Indian Philosophy, ii., pp. 460-461.
- 2. "The bone of contention was a theory of reanimation which Gosala formulated from his observation of periodical reanimation of plant-life, and generalised it to such an extent as to apply it indiscriminately to all forms of life."—Barua, J.D.L., ii., p. 8. Cf. also Sastri (Banerji), op. cit., p. 56.
- 3. Hoernle, op. cit., p. 259. "Gośala, having learnt from him the possession of the Tejaleśyā, or power of ejecting flame, and having learnt from certain of the disciples of Pārśvanātha what is technically called the Mahānimitta of the eight Angas, intending probably their scriptural doctrines, set up for himself as a Jina and quitted his master."—Wilson, op. cit., i., pp. 295-296.
  - 4. स्वामिनः पार्श्वात्स्फिटितः श्रावस्त्यां तेजोनिसर्गमातापयति . . . .- Āvasyaka-Sūtra, p. 214.

પાતે સાધુતાની સર્વ શ્રેષ્ઠ દશા અર્થાત્ જિનપદ પ્રાપ્ત કર્યાનું જાહેર કર્યું. "મહાવીર પાતે કેવલજ્ઞાન પામ્યા તેના બે વર્ષ પહેલાં ગાસાલે પાતાના આ દાવા રજી કર્યો હતા." જૈન દંતકથાપ્રમાણે મહાવીર ગાસાલને પ્રત્યક્ષ નહિ જેયાનું જણાય છે. મહાવીર કેવલજ્ઞાની થયા પછી ચૌદમા વર્ષે પહેલીજ વખત શ્રાવસ્તી આવ્યાનું જણાય છે અને ત્યાં તેની જ દંગીના છેલ્લા દિવસામાં ગાસાલને જેયા હાય એમ લાગે છે. એવી પણ નાંધ મળે છે કે અહીં ગાસાલના અસ્થિર સ્વભાવ ઠેકાણે આવ્યા અને પાતાના ગુરૂર પ્રતિ અનિષ્ઠ વર્તન કરવા બદલ તેણે પશ્ચાત્તાપ કર્યો. 3

આ ઉપરાંત એક વાત દુર્લક્ય કરવા જેવી નથી કે મહાવીર અને ગાસાલના સંબંધ અથવા તા ભારતના ધાર્મિક ઉત્થાનની મહાન લહેરમાં મંખલિપુત્તનું સ્થાન કાંઇક નિશ્ચયાત્મક ખુલાસા માગી લે છે. ડૉં અરૂઆ કાંઇક બ્રાંતિપૂર્વક કહેતા જણાય છે કે "એટલું કહેવું પૃરતું છે કે જૈન અથવા બૌદ્ધ માર્ગા દ્વારા મેળવેલી માહિતીથી એમ સાબીત થઈ શકતું નથી કે જૈના માને છે તેમ ગાસાલ મહાવીરના એ ઢાંગી શિષ્યામાંના એક હતા; ઉલટું તેથી વિપરીત સાબીત થાય છે; અર્થાત હું એમ કહેવા માગું છું કે આ વિવાદશ્રસ્ત પ્રશ્ન પર નિશ્ચિત અભિપ્રાય આપવા ઇતિહાસવેત્તાએ પ્રયત્ન કરે તો તેઓને એમ કહ્યા વિના ચાલે એમ નથી કે આ માટે જે કાેઈ ઋણી હાય તો તે ખરેખર શુરૂ છે, નહિ કે જૈનાએ માની લીધેલ ઢાંગી શિષ્ય."

આ વિદ્વાનની ભ્રમણા એ છે કે પ્રથમ તો મહાવીર પાર્શ્વનાથના પંથના હતા અને એક વર્ષ પછી જ્યારે તેઓ અચેલક થયા ત્યારે તે આજવક પંથમાં ભળ્યા. આ માન્યતા સત્યસિદ્ધ જૈન માન્યતા અને દંતકથાઓને અવગણે છે એટલુંજ નહિ પણ, ગાસાલના અનુયાયીઓ આજવક શા માટે કહેવાયા તેનું તદ્દન અજ્ઞાન દર્શાવે છે. પહેલાં જોઈ ગયા તેમ પાર્શ્વના ધર્મસિદ્ધાંતો અને મહાવીરના સિદ્ધાંતો વચ્ચે વિચારપ્રગતિના ભેદ હતો અને આજવક શખ્દના ઉપયોગ આજવક જાતિના પરા સ્વભાવ પ્રકાશિત કરવા માટે જૈના અને બીજાઓ તરફથી ઘૃણાની દૃષ્ટિએ

<sup>1.</sup> Charpentier, C. H. L., i., p. 159.

<sup>2. &</sup>quot;Some Jainas believe that, because he so sincerely repented before his death, he went not to hell, but to one of the *Davalokas—i.e.* heavens. . . "—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 60.

<sup>3.</sup> Cf. ibid. "His last act was to acknowledge to his disciple the truth of Mahavira's statement respecting himself and to instruct them to bury him with every mark of dishonour and publicly to proclaim his shame."—Hoernle, op cit., p. 260.

<sup>4.</sup> Barua, op. cit., pp. 17-18.

<sup>5.</sup> Cf. ibid.

યાજવામાં આવ્યા હતા. આમ મહાવીરને આજીવક પંથમાં જોડાવાના કાંઈ અર્થ જ ન હતા; તેમજ ગાસાલે ખુલ્લી રીતે પાતાના ગુરૂસામે બળવા કર્યો તે પહેલાં અર્થાત્ પાતાના સંપ્રકાય સ્થાપ્યા તે પહેલાં તેવી કાેઈ ખાસ જાતિ અસ્તિત્વમાં હાેવાનું અશક્ય હતું.

એ તો તદ્દન સત્ય વાત છે કે ગોસાલ અને તેના અનુયાયીઓ વિષે જે કાંઈ થોડું ઘણું જાણીએ છીએ તે જૈન અને ખાહ્યુંથોને આધારે છે. "તેમનાં નિવેદન અલખત આપણે સંભાળપૂર્વક સ્વીકારીએ; પરંતુ આવશ્યક બાળતામાં બંને એકમત છે એટલે ઘણું ખરૂં વિશ્વસનીય છે, કેમ કે તેના આધાર બે સ્વતંત્ર સાધના છે." ગમે ત્યાંથી છૂટીછવાઈ બે ચાર બાબતો મેળબ્યાથી એવું સપ્રમાણ સાધનનથી મળી જતું કે જે આપણને એમ કહેવા પ્રેરે કે 'ત્રણી કાઈ હાય તા તે ખરેખર ગુરુ છે નહિ કે જૈનાએ માની લીધેલ ઢોંગી શિષ્ય.' આમ કહેવાનું ખાસ કારણ તો એ છે કે ઉપરાક્ત બ્યાપક અનુમાનનાં સાધન જ તેનાથી વિરુદ્ધ કહે છે.

એક અથવા બીજી રીતે નિર્ણય કરતા પહેલાં પ્રસિદ્ધ ડૉક્ટરના હિસાએ ટીકાકારને પહેલાં મુદ્દો એ વિચારવાના રહે છે કે "મહાવીર પહેલાં ગાસાલના જિનપદ પામ્યાની વાત ભગવતીમાં મંખલીપુત્તના ઇતિહાસથી શંકારહિત સિદ્ધ થઈ શકે છે, અને આમાંની કેટલીક મહત્ત્વની બાખતા કદપસ્ત્રમાં મહાવીર વિષે આપેલી હકીકતમાં નક્કી થાય છે."

અમે માનીએ છીએ કે ટીકાકાર સમક્ષ આ બાલત વિચારણા માટે મૂકાઈ નહોતી. અમને લાગે છે કે લેખક આખા બનાવ વિષે ગંભીર ગેરસમજ ઉભી કરવા માગે છે. સૂત્રમાં કેઇ પણ જગ્યાએ અથવા આખા જૈન સાહિત્યમાં કયાંય ગાસાલના જિનપદ પામ્યાના ઉલ્લેખ નથી. જે કહેવામાં આવ્યું છે તે એ છે કે ગાસાલ પાતાની મેળજ સ્વમાનિત જિન અથવા તીર્થકર બની બેઠા. " "બુદ્ધ એના ઉપર અખ્રદ્ધાચર્થના આરાપ મૂકે છે." મહાવીરનું કથન પણ એટલુંજ ભારપૂર્વક છે. મૂત્રકૃતાંગમાં મહાવીરના શિષ્ય આર્દ્ધ અને ગાસાલ વચ્ચે થયેલ સંવાદમાં ગાસાલે એમ કહ્યું કહેવાય છે કે " અમારા નિયમ પ્રમાણે કાઈ પણ સાધુ… પાપ કરતા નથી… સ્ત્રી સાથે સંભાગ કરે છે." તે પાતાના અનુયાયીઓને સ્ત્રીએના ગુલામ તરીકે સંબાધ છે

<sup>1. &</sup>quot;It is clear that in the mouth of the Buddhists, 'Ājīvika' was the term of reproach applicable to a Maskarin or Eka-daṇḍin of the baser sort."—Heernle, ep. cit., p. 260.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 261.

<sup>3.</sup> Barua, op. cit., p. 18.

<sup>4.</sup> अजिणे जिण्डपलाची . . . अनेवली केबलिध्यलाची . . . विस्ट्ह.—Ehagavati-Sutra (Āgamodaya Samiti), xv., p. 659. Cf. Āvasyaka-Sutra, p. 214; Charpentier, op cit., p. 159.

<sup>5.</sup> Cf. Hoernle, op. cit., p. 261.

<sup>6.</sup> Jacobi, S. B. E., xlv., p. 411.

અને ઉમેર છે કે "તેઓ ચારિત્રશીલ જીવન જીવતા નથી." પોતાના અશુદ્ધ સિદ્ધાંતાથી પ્રસિદ્ધ થયેલ આવે માણુસ જિનપદ પામ્યાનું કેમ માની શકાય? અને જ્યારે તેના જિનપદ પામ્યાની વાત જૈનશાસ્ત્રના આધારે હોવાનું જણાવાય છે ત્યારે તો વેધારે વિચિત્ર જ લાગે છે.

એક પ્રસંગે લેખક, ભગવતીસૃત્રમાં જણાવેલ ખાસ સમયા સાથે ગાસાલના છ પૂર્વજન્મના સંબંધ બતાવી જણાવે છે કે "ગાસાલના પૂર્વજન્મોના ભગવતીના ઉલ્લેખ-બલે તે વિચિત્ર અને કાલ્પનિક ગણાય, પરંતુ આજવકપંથના ઇતિહાસને ગાસાલથી ૧૧૭ વર્ષ પહેલાં દોરવામાં ઇતિહાસકારને મદદ કરે છે..." આ પરથી જણાય છે કે મહાવીરના સત્તાવીસ ભવની પ્રસિદ્ધ દંતકથા અહીં ભૂલી જવાઈ છે. "આજવકપંથના પ્રાગ્ મંખલી ઇતિહાસ" એમ વિધાન કરવા લેખક કેમ પ્રેરાયા તેજ સમજી શકાતું નથી. "

આમ ડાં બરુઆએ ટીકાકારની વિચારણા માટે કેટલાક વધારે મુદ્દા રજૂ કર્યા છે, પરંતુ દરેક સ્થળે તેમણે પોતેજ કહ્યું છે કે 'એ કલ્પનાના મહાન પ્રયોગ છે.' આજીવક પ્રતિ 'બુન્દિગમ્ય સહાનુભૂતિ' પર રચાયેલ અનુમાના ટકાવી રાખવા આગળ રજ્ય થયેલ બધી દલીલાના એક એક મુદ્દાના બુન્દિપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવે તો ગાસાલ વિષે એક નાના એવા નિઅંધજ લખવા પહે. એટલું તો કહેલું પહે છે કે વિદ્વાન ડૉક્ટરે ઘણું ખરૂં જૈન અને બાદ્ધ દંતકથાઓને ખાટી પાડવાના તે દ્વારાજ પ્રયત્ન કર્યો છે; જ્યારે ડૉં યાકાળી કહે છે કે "ખાસ પુરાવાની ગેરહાજરીમાં આ દંતકથાઓની ખાળતમાં જરૂર કાળજી રાખવી ઘટે છે."

આમ છતાંય એ વાત તદ્દન સત્ય છે કે "ગાસાલનું તત્ત્વજ્ઞાન આ દેશમાં તદ્દન નવીન વસ્તુજ હતી." એટલું બરાબર છે કે કેટલાક પરસ્પર વિરુદ્ધ સિદ્ધાંતા અને અસંગત મતભેદોવાળી નાજીક પરિસ્થિતિમાં મહાવીરે જૈનધર્મ સંબંધી જે કાંઈ મેળવ્યું તે ભારતીય વિચારના પદ્ધતિસર વિકાસને બંધળેસતું હતું. આ

- 1. Ibid., pp. 245, 270. Vijaya Rajendra Sūri, Abhidhanarajendra, ii., p. 103.
- 2. Barua, op. cit., p. 7.
- 3. Ibid.
- 4. Ibid., p. 22.
- Ibid.
- 6. Jacobi, op. cit., Int., p. xxxiii.
- 7. Barua, op. cit., p. 27.
- 8. "While Sañjaya's dialectics was mainly negative, Gośāla, by his 'Terasiya,' or three-membered dialectics of 'it may be,' 'it may not be,' 'ît may both be and not be,' had already paved the way for Mahāvīra's seven-membered Syādvāda."—Belvalkar and Ranade, op. cit., pp. 456-457. Cf. Hoernle, op. cit., p. 262.

ઉપરાંત ડાં યાકાંબીના જણાવ્યા પ્રમાણે મર્યાદિત રીતે એમ કહેવામાં વિરોધ નથી કે "મહાવીરના સિદ્ધાંત પર વધારેમાં વધારે અસર મંખલીના પુત્ર ગાસાલની થઈ છે;" કેમ કે ગાસાલના વ્યવહારુ તેમજ અવ્યવહારુ જવનની ખરેખરી અસર મહાવીરના મન પર થઈ હતી. કરી કહીએ તા વિચાર દર્ષ્ટિએ ગાસાલ પ્રારખ્ધવાદી હતા. એ એમ માનતા હતા કે "ઉદ્યમ વા પરિશ્રમ વા પૌરુષ યા મનુષ્યબળ એવી કાંઈ વસ્તુ નથી, પણ એ વસ્તુ અપરિવર્તનીય નિશ્ચિત થઈ ચૂકેલી છે." એના ચાલુ જવનમાં એ અષ્રદ્મચારી હતા. અથી સ્વાભાવિક રીતે "તેના જવનના પાપમય વ્યાપારાથી સાધુસમાજને માટે સખ્ત નિયમા કરવાની જરૂર પડી; તેમજ પ્રારખ્ધવાદના સિદ્ધાંત ચારિત્રરહિત અનીતિમય જવનરૂપે પરિશ્રમવાનો હતાજ. જૈનધર્મ આ પ્રારખ્ધવાદને સ્વીકારતા નથી પણ તે એમ સ્ત્રચવે છે કે બધું જો કે કર્મથી નિશ્ચિત થાય છે તા પણ આપણે પાતે આપણા ચાલુ જવન વડે પૂર્વકર્મોને અસર પહોંચાડી શકીએ છીએ."

આમ મહાવીરના જીવનપર કે સુધારેલા જૈનધર્મના સિહાંતાપર ગાસાલની કાંઈ પણ અસર થઈ હાય તા તે આટલા પુરતીજ; નહિ કે તેથી કાંઈ અધિક. તે ઉપરાંત એટલું તા ઉમેરી શકાય કે જૈનધર્મના આ અનિષ્ટ મતભેદાના કારણ "ભારતભરમાં એકધર્મચક્ર સ્થાપવાની મહાવીરની ભાવના નષ્ટ થઈ હતી."

ગાસાલ માટે આટલું અસ છે. આપણે જોયું છે કે મહાવીરના કેવલી તરીકેના ચૌદમા વર્ષમાં ગાસાલ મરણ પામ્યા. આ અનાવ એમ અંધબેસતા થઈ પડે છે કે મહાવીરના કેવલિપણાના ત્રીસ વર્ષમાંથી ચૌદ વર્ષ બાદ કરીએ તો તે મહાવીર પહેલાં સાળ વર્ષે મૃત્યુ પામ્યા. આ રીતે મહાવીરના નિર્વાણની તારીખ જે આપણે લગલગ ઇ. સ. પૂર્વે ૪૮૦ થી ૪૬૭ ઠરાવી છે તે પ્રમાણે ગાસાલનું મૃત્યુ ઇ. સ. પૂર્વે ૪૯૬ થી ૪૮૩ લગલગ મૂકી શકાય. ભગવતીં મૃત્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ગાસાલની આ તારી ખને એ વાતથી ટેકા મળે છે કે તેનું મૃત્યુ તથા રાજા કૃણીય (અજાતશત્ર) અને વૈશાલીના રાજા ચેડગ વચ્ચે અદ્વિતીય એવા હાથીના સ્વામિત્વના કારણે થયેલા યુદ્ધના બનાવા

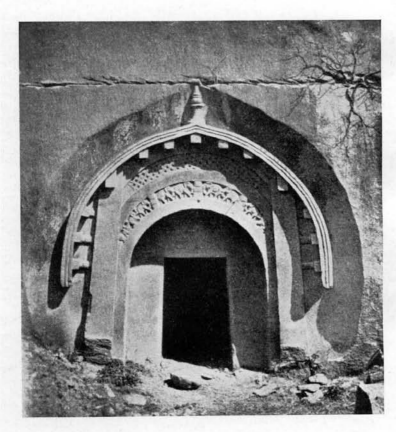
- 1. Jacobi, ep. cit., Int., p. xxix-
- 2. Hoernle, Uvāsaga-Dasāo, i., pp. 97, 115-116. Cf. ibid., ii., pp. 109-110, 132.
- 3. Majihima-Nikaya, i., 514 ff. Cf. Hoernle, E. R. E., i., p. 261.
- 4. Stevenson (Mrs), cp. cit., p. 60. "It was probably owing to Gośala's conduct that Mahāvīra added a vow of chastity to the four vows of Pārśvanātha's order . . . "—Ibid., p. 59. G. also ibid., p. 185; Hoernle, op. cit., p. 264.
- 5. Sastri (Banerji), op. cit., p. 56. "From the 6th to the 3rd century B.C. Buddhism under a common leader spread all over India and beyond. Divided counsel crippled Jainism at the start. But the Jainas have the satisfaction of knowing that the once powerful Ajivikas survive only as a memory."—Wit, p. 58.

સમકાલીન છે. જ આ હાથી કૃષ્ણીયના પિતા બિંબિસારે ચેડગ રાજાની પુત્રી ચેલ્લણ નામની તેની પત્નીથી ઉત્પન્ન થયેલ નાના પુત્ર વિહલ્લને આપ્યા હતો. રાજયગાદી ઝૂંટવી લઈ અજાતશત્રુએ પાતાના નાના ભાઈ પાસેથી તે હાથી મેળવવા પ્રયાસ કર્યો; પણ વિહલ્લ હાથી લઈને પાતાના દાદાને ત્યાં વૈશાલી નાસી ગયા. "કૃષ્ણીય શાંતિથી તેને પાછે મેળવવામાં ન ફાબ્યા એટલે તેણે ચેડગ સાથે યુદ્ધ શરૂ કર્યું." આમ આ યુદ્ધ કૃષ્ણીયે રાજ્યસત્તા મેળવી તે સમય દરમિયાન જ સંભવે છે તેથી તેને ઈ. સ. પૂર્વે ૪૯૬ માં મૂકી શકાય. 3

આજિવિક જાતિના ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ વિચાર કરીએ તો આપણુને જણાય છે કે તે તેના પ્રવર્તકના અવસાન સાથે નાશ પામી ન હતી. ળૌહસાથેના તેના સંબંધના વિચાર કરતાં જણાય છે કે, તેમને "જૈન કે આજિવિક એ કાઇની સાથે ખાસ વૈર રાખવાનું કારણ ન હતું. અશાક અને દશરથ જેવા બૌહ રાજાઓએ આજિવિકને નાગાર્જીની અને બરાબર ટેકરીએ પર ગુકાસ્થાના એ જ બાવથી આપેલાં કે જે બાવથી તેમણે અન્ય સ્થળે બૌહ સ્તૂપો બાંધ્યા હતા વા બ્રાહ્મણુંને દક્ષિણા આપી હતી. બૌહોના વૈરભાવ આજિવિક કે જૈનાપર ઉતર્યો ન હતા તો પણ પાછળથી બ્રાહ્મણે પર તો ઉતર્યો હતો." પ

આજિવિકાના સૌથી પહેલા ઉલ્લેખ અશાકના તેરમા વર્ષમાં અર્થાત્ ઈ. સ. પૂર્વે ૨૫૭ માં પ્રવાયાસેની બરાબરની ડેકરીના ખડકમાં કાતરી કાઢેલ બે ગુફાઓની દિવાલા પર કાતરેલ એક ડૂંકા શિલાલેખમાં મળે છે, તે નીચે પ્રમાણે છે: "રાજ પ્રિયદશી'એ પાતાના રાજ્યના તેરમા વર્ષમાં આ ગુફા આજિવિકાને આપી છે."

- 1. Hoernle, Uvāsaga-Dasāo, Appendix I, p. 7. एमहर्दिशणावि णं पम् कृष्णिए राक्षा पराजिणित्तए. —Bhagavatī (Agamodaya Samiti), p. 316, sīd. 300. Cf. Hemacandra, Trishashṭi-Salākā, Parva X, vv. 205-206.
- 2. Hoernle, op. and loc. cit. Cf. also Tawney, Kathākośa, pp. 178-179. . . . न द्यास्तदा युद्धसन्जो भवैभीति.—Āvakyaka-Sūtra, p. 684.
- 3. Dr. Hoernle, taking 484 B.C. as the date of Mahāvīra's death, puts c. 500 B.C. as the date (approximate) of Gosāla and of the war between Ajātaśatru and his grandfather. Cf. Hoernle, E. R. E., i., p. 261.
  - 4. Sastri (Banerji), op. cd., p. 55.
- 5. Taking Aśoka's coronation as about 270-269 B.C. Cf. Smith, Aśoka, p. 73 (3rd ed-); Mookerji (Radhakumud), Aśoka, p. 37.
- 6. Hoernle, op. cit., p. 266. Cf. I.A., xx., pp. 361 ff.; Smith. Ašoka, p. 144 (1st ed.). Ašoka scems to have inherited his partiality towards the Ājivikas from his parents, "if we may believe in the legends. The Mahāvainsatīkā (p. 126), as has been already noticed, refers to the family preceptor of his mother, Queen Dharmā, being an Ajīvika of the name of Janasāna (deviyā knlūpago Janasāno nāma cho Ājīvika,) whom King Bindusāra summoned to interpret the meaning of the Queen's dream before the



ખરાખર ટેકરી પર આવેલી લામશ ઋષિ ગુફા કાપીરાઈટ સ્વાધાન-આરકાઓલાજીકલ સર્વે એાફ ઇન્ડિયા.

બીજે ઉલ્લેખ આશાકના સુવિખ્યાત શાસનરતંભામાં મળી આવે છે; જ્યાં રાજ અશાક પાતાના ધર્માધકારીઓની કરજ ગણાવતાં આજિલકાની પણુ સંભાળ રાખવાનું કાર્ય તેમને સોંપે છે. "વળી રાજ્યારાહણના વીસમા વર્ષમાં એટલે ઈ. સ. પૂર્વ ૨૫૦ માં તે રાજાએ એક ત્રીજી મૂલ્યવાન ગુફા આજિવિકાને રહેવા માટે આપી." આ ઉપરાંત એક ઉલ્લેખ તેના અનુગામી દશસ્થના રાજ્યના પ્રથમ વર્ષમાં એટલે કે ઈ. સ. પૂર્વ ૨૩૦ માં નાગાર્જીની ટેકરી પર ત્રણ ખડકવાળી કાતરેલી ગુફાની દિવાલ પર આલેખેલા ટૂંક શિલાલેખમાં મળી આવે છે. તે નીચે પ્રમાણે છે: "આ ગુફા નામદાર દશસ્થ મહારાજાએ તેના ગાહીએ આવ્યા પછી તરતજ સંમાન્ય આજિવિકાને ચંદ્રસૂરજ તપે ત્યાંસુધી નિવાસસ્થાન તરીકે વાપરવા આપી છે." "

આમ "સાત ગુકાઓમાંની બે બરાબરની ટેકરીઓ અને ત્રણ નાગાર્જીની ટેકરીઓનો (આજિવિકેહિ) 'આજિવિકેનિ' આપવાના ઉલ્લેખ છે. આજિવિકેહિ શબ્દ પુદ્ધિપુર:સર ત્રણ વખત કાઢી નાંખવામાં આવ્યો છે, જ્યારે બીજા દરેક શબ્દો જેવા ને તેવા જોઈ શકાય છે." આ કૃત્ય કેાણે કંધું હશે તે કહેવું મુશ્કેલ છે, પણ એટલું ચાકકસ જાણી શકાય છે કે રાજા દશરથ પછી બરાબર ટેકરીઓ જૈન રાજા ખારવેલના હાથમાં આવી હતી. તેના રાજયના આઠમા વર્ષમાં અર્થાત્ અશાક અને દશરથ પછી તરતજ તે ગારથિબિરિમાં હતા. શિલ્પના નિયમ પ્રમાણે લામશ ઋષિ ગુકા પરથી પણ આ નિશ્ચય થઈ શકે તેમ છે. એક પવિત્ર જૈન તરીકે ખારવેલે "ઢાંગી ગાસાલના આજિવકા અનુયાયીઓ હતા તેમનું તિરસ્કૃત નામ ભૂંસી (ઘસી) કાઢી તેમનાં જૂનાં ચિદ્વોના નાશ કરવા પ્રયત્ન કર્યો હશે."

birth of Aśoka; while in the Divyāradāna (chap. xxvi.), Bindusāra himself summons the Ajīvika ascetic Pingalavatsa for the examination of all his sons to find out who was the best to be his successor on the throne."—Mookerji (Radhakumud), op. cit., pp. 64-65. "... The Ajīvika saint, Pingalavatsa, summoned by the King, judged Aśoka as the fittest of his sons for the throne."—Ibid., p. 3.

- 1. Smith, op. cit., p. 155; E.I., ii., pp. 270, 272, 274.
- 2. Smith, op. cit., p. 54 (3rd ed.).
- 3. Hoernle, op. cit., p. 266. Cf. I.A., xx., pp. 361 ff.; Smith, op. cit., p. 145 (1st ed.).
- 4. Sastri (Banerji), op. cit., p. 59.
- 5. Ibid., p. 60. Cf. also "A comparison of the two sites leaves hardly a doubt that the Goradhagiri façade and inscription are intimately connected with the Udayagiri (Khāravela) inscriptions and façades, both done by a Jaina who signed his creed in the mutilation of the letters 'A jī vi kehi."—Ibid., p. 61.
- 6. Itid., p. 60. "He (Khāravela) naturally turned out the Ājīvikas, chiselled off their names and put in his Kalingan troops in the Barābar Caves. The unfinished Lomaŝa Rsi he must have found quite handy. In any case Khāravela scems to have employed Post-Mauryan craftsmen to polish up the walls."—Sastri (Banerji), J.B.O.R.S., xii., p. 310.

શિલ્પશાસ્ત્રના પ્રદેશમાં આ જૈન-આજિવિક દુશ્મનાવટ વિષે લખતાં મિ. મુકરજ લખે છે કે "અહીં આવેલ છેલ્લાં બે બરાબર ગુફાએના અશોકના શિલાલેખા અને દશરથના નાગાર્જીની ગુફાએના ત્રણ શિલાલેખા આજિવિકાને તે ગુફાએન અપાયાના ઉલ્લેખ કરે છે. પણ આમાંના ત્રણ શિલાલેખામાં 'આજિવિકેહિ' શખ્દ બૂંસી નાખવાના પ્રયત્ન જણાય છે. જાણે કે આ જાતિનું નામ કાંઇનાથી સહન ન થયું હાય અને તે બૂંસી નાખવા પ્રેરાયા હાય! હવે એ કાેણ હશે? હુલ્ટઝ ધારે છે કે તે મંખરિ અનંતવર્મન્ હાવા જેઈ એ કે જેણે બરાબર ગુફાઓમાંની એક કૃષ્ણને અને નાગાર્જીની બે ગુફાઓ શિવ અને પાર્વતીને અપેલી છે; આમ હાવાથી તેનું હિંદુ માનસ આજિવિકાને સહન ન કરી શક્યું હાય. ડૉ બેનરજ શાસ્ત્રી વધારે વિચારશીલ ધારણા રજ્ય કરે છે; તે ખારવેલના ઉપર આ અપકૃત્યનું આળ ચહાવે છે જે જૈન હતા અને આજિવિકા પ્રત્યેની એની કાેમની ચાલતી આવેલી વિરાધવૃત્તિ જાણીતી હતી; અને આ કાર્ય મંખરિના સમય કરતાં બહુ પહેલાં જ્યારે અશાકની પ્રાહ્મી લિપિ બુલાઈ જતી હતી ત્યારે થયું હાેવું જેઈ એ."

આમ વ્યાવહારિક દૃષ્ટિએ આજીવિક જાતિ ભારત વર્ષમાંથી ઈ. સ. પૂર્વે બીજ સહીના અંતમાં નાશ પામી; જે જે કે પછીના સાહિત્યમાં અર્થાત્ વરાહિમહિરમાં, શીલાંકની સૃત્રકૃતાંગટીકામાં, હલાયુધની અભિધાનરત્નમાલામાં તેમજ વિરંચાપુર પાસે પાંચગઈ આગળ આવેલા પેરુમાલ મંદિરની દિવાલા પર લખેલા શિલાલેખ આદિ કાઈ કોઈ જગ્યાએ તેના સંબંધ મળી આવે છે. આ બધા લેખા આજવિકાની સાથે સીધા સંબંધ ધરાવતા નથી અથવા તા તે આજવિકા સંબંધજ માત્ર આલેખાયેલ નથી. ઘણી જગ્યાએ આજવિક શબ્દ જૈનાની દિગંબર જાતિ માટે પણ વપરાયેલ છે.

- 1. Mookerji (Radhakumud), op. cit., p. 206. "Hultzsch's view is untenable: (1) He assumes without assigning any reason that Anantavarman in the 6th-7th century A. D. was familiar with Aśoka-Brāhmī of the 3rd century B. C. . . ."—Sastri (Banerji), op. cit., p. 57. The second reason put forward by the learned scholar is that Anantavarman, himself being a Hindu, had no special grievance against an Ajīvika, who was popularly regarded as a follower of Vishnu or Kṛṣhṇa.—Ibid. This is based on the authority of Kern (I.A., xx., pp. 361 ff.), but there is nothing in Jaina canonical or other literature to support this. Anyhow it may safely be said that it can hardly be a Hindu or a Buddhist who could have done this. "The only alternative left is a Jaina." Historically also "the Jaina-Ajīvika enmity makes it almost a certainty."—Sastri (Banerji), op. cit., p. 60. For Hultzsch's statement see C. I. I., i, Int., p. xxviii (new ed., 1925).
  - 2. Sastri (Banerji), op. cit., p. 53.
  - 3. Hoernle, op. cit., pp. 266-267.
- 4. "There can be no doubt, therefore, that since the 6th century A.D., when Varâ-hamihira used the term, the name has signified the Digambara sect of the Jainas."—Ibid, p. 266.

જૈનધર્મના પહેલા મહત્ત્વના પંથલેદનો ઉપરના થાડા શબ્દમાં વિચાર કર્યા પછી આપણું જૈનધર્મના શ્વેતાંબર-દિગંબર નામના બીજા પ્રખ્યાત મતલેદના વિચાર કરીએ. ખરૂં જેતાં જૈન સમાજમાં આ લાગલાનું મૂળ કયાં છે તે કહેલું મુશ્કેલ છે. દિગંબર અને શ્વેતાંબર દંતકથાઓને એક બીજાને લાગુ પડતા આ મતલેદ વિષે જે કહેવાનું છે તે બહુજ બાલિશ અને અનેતિહાસિક જણાય છે. ગમે તે રીતે પણ એટલું તો ચાક્કમ છે કે જૈન કામની સર્વ સાધારણુ પ્રગતિ અને ઉન્નતિમાં આ મતલેદે ઘણુંજ નુકશાન કર્યું છે, વળી જૈનસાહિત્ય અને ઇતિહાસમાં રજ્ય કરાતી વિરુદ્ધ દંતકથાએથી અને જાતિઓએ ખૂબ સહન કર્યું છે. તેઓ પરસ્પર વિદ્વેવથી અને કાઈ કોઈ વખત તેથી પણ અધિક ઘૃણાની નજરે જાએ છે. મહાવીરના ધર્મના મૂળ સંચાલકા કહેવરાવવાના ઉત્સાહમાં બેમાંના કાઈ પાતાની ઉત્પત્તિ માટે કાંઈ કહેતા નથી. બને હરીફ જાતિની માન્યતાએ અને તેની ઉત્પત્તિ વિષે નિર્માલ્ય તિરસ્કારયુક્ત ટીકાએ કરે છે.

પ્રથમ દિગંબર દંતકથાએ લેતાં આપણને જણાય છે કે દિગંબરા પાતે જૈનધર્મમાં પહેલા આ ફિરકાએ વિષે એકમત નથી. આચાર્ય દેવસેન પાતાના દર્શનસારમાં કહે છે કે "શ્વેતાંબર સંઘની શરૂઆત વિક્રમરાજાના મૃત્યુ પછી ૧૩૬ વર્ષે સોરાષ્ટ્રમાં આવેલ વલ્લભીપુરમાં થઈ." આ વિદ્વાન આચાર્યના અભિપ્રાય પ્રમાણે શ્વેતાંબરની ઉત્પત્તિનું કારણ પૂજ્ય 'ભદ્રબાહુના શિષ્ય આચાર્ય શાંતિસૂરિના શિષ્ય જિનચંદ્રનું દુષ્ટ અને વ્યભિચારી જીવન હતું.'

કયા ભદ્રબાહુના અહીં ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તે સ્પષ્ટ નથી. જો આ ભદ્રબાહુ ચંદ્રગુપ્તના વખતના હાય તા મતભેદના સમય ખાટા ઠરે છે. આ ઉપરાંત દિગંબર દંતકથાપરથી ચંદ્રગુખતના સમયમાં પડેલ મહાન દુષ્કાળના કારણે ભદ્રબાહુ અને તેના અનુયાયીઓનું ઉત્તરમાંથી દક્ષિણ દેશમાં ગમન અને તેના પરિણામરુપ દ્રવેતાંબર અને દિગંબર એ બે સંપ્રદાયા થયાનું અનુમાન હાય તા એટલું ચાકકસ છે કે તે સિવાય બીજા કાઈ ભદ્રબાહુ નથા.

દેવસેનસૂરિએ તેજ વાત ભાવસંત્રહમાં કહી છે પણ તેમાં ભદ્રબાહુના જીવન સાથે સંબંધ ધરાવતા દુષ્કાળ વિષે પણ ઉમેરા કરે છે. અહીં પણ જિનચંદ્રને એજ રૂપે સિતર્યો છે. ખરાબ રસ્તે વિચરતા હોવાના કારણે કપેકા આપવા માટે તેના ગુરુ શાંતિ-

ځ

<sup>1.</sup> इय उध्यनी कहिया, सेबहयाणं च मगमहाणं।, etc. — Devasenasūri, *Bhāvasaingraha* (Soni's ed.), v. 160, p. 39. *Cf.* Premi, *Darsanasāra*, p. 57. मिच्छादंसणमिणमो . . . etc. — Āvasyaka Sūtra, p. 324.

<sup>2.</sup> इन्तिसे विरिक्षस्य . . . सीरहे . . . उत्परणो सेवडो संघो । —Premi, Daršanasāra, v. 11, p. 7.

<sup>3.</sup> Ibil., vv. 12-15.

સૂરિનું ખૂન કર્યાનું કહેવાય છે. વિચિત્ર વાત તો એ છે કે તે પણ પંથભેદની એજ તારીખ ઠરાવે છે. ર

આમ અંને દંતકથાઓમાં અતાવેલ ભદ્રખાહુ વિષે કાંઇક સ્પષ્ટ ગેરસમજ કે અપૂર્ણતા રહી જાય છે; અથવા તો તેમાં કાંઇ બીજા ભદ્રખાહુના ઉલ્લેખ હોવો જોઇએ, અથવા તો ઐતિહાસિક ખાબતા માટે કાલકમના વિચાર કર્યા વિના તે દંતકથાઓ મૂકવામાં આવી છે. આ બંને દંતકથાઓ નિર્દોષ બંને તે માટે ભટ્ટારક રાજનંદિએ ભદ્રખાહુના ચરિત્રમાં નીચેની વાતા ઉમેરી છે. ભદ્રખાહુના સમયમાં અર્ધફાલક (અર્ધ વસ્ત્ર પરિધાન કરેલ) ના નામથી મતભેદ શરુ થયા અને સ્થૂલભદ્ર જેણે આ પ્રેરફાર રજ્ય કરનારની સામે થવા પ્રયત્ન કર્યો તેને મારી નાંખવામાં આવ્યા અને ઘણા સમયે વલ્લભીપુરના રાજાની રાણી ઉજ્યવિનીના રાજાની પુત્રી ચંદ્રલેખાના કારણે છેવેટે તડ પડ્યાં. 3

આના વિરાધમાં એક બીજી દંતકથા એમ કહે છે કે સ્થૂલભદ્રના પાતાના દિગંબરાના નગ્નત્વના આશ્રહ સામે વિરાધ હતા અને તેના પછી તેના શિષ્ય મહાગિરિએ "નગ્નતાના આદર્શને પુનર્જી વન આપ્યું. તે સાચા સાધુ હતા અને તે એમ માનતા હતા કે સ્થૂલભદ્રના શાસનમાં ધર્મમાં ઘણી શિથિલતા દાખલ થઈ ગઈ હતી." તેમના આ પ્રચારકાર્યમાં સુહસ્તિએ વિરાધ કર્યો, જે સુહસ્તિ મહાગિરિના હાથ નીચે જૈનકામના નેતાએમાંના એક હતા. પ

ત્રવેતાંબર માન્યતા પ્રમાણું પંથભેદનાં મૂળ નીચેનાં કારણામાં દેખાઈ આવે છે: રહવીર ગામમાં શિવભૂતિ અથવા સહસ્તમલ્લ નામના એક માણુસ રહેતા હતા. એક વખત તેની મા તેના પર ગુસ્સે થઈ, તેથી તે ઘર છોડી નાસી ગયા અને જૈન સાધુ થયા; એમ બન્યું કે તેની સાધુ તરીકેની દીક્ષા પછી રાજાએ તેને એક મૂલ્યવાન કામળી આપી અને તે તેનાથી અંજાઈ ગયા. આ જોઈ તેના ગુરુએ તેનું ધ્યાન તે તરફ દોર્યું અને ત્યારથી તે નગ્ન થઈ ગયા અને તેણે દિગંબર પંથ શરુ કર્યાં. તેની બહેન ઉત્તરાએ પણ પાતાના લાઇને અનુસરવા

<sup>1.</sup> सीसे सीसेण दीहदंडेण। थिवरो धाएण मुओ . . . etc.—Devasenasūri, op. cit., v. 153, p. 38. Cf. Premi, op. cit., p. 56.

<sup>2.</sup> छत्तीसे वरिससए. . . . सोरट्टे उप्पण्णो सेवडसंघो . . . etc.—Devasenasūri, op. cit., v. 137. p. 35. Cf. Premi, op. cit., p. 55.

<sup>3.</sup> Premi, op. cit., p. 60. According to the Digambaras, "under Bhadrabâhu, the eighth age after Mahāvīra, the last Tīrthankara, there rose the sect of Ardhaphālakas with laxer principles, from which developed the present sect of Śvetāmbaras (A.D. 80)."—Dasgupta, op. cit., i., p. 170.

<sup>4.</sup> Stevenson (Mrs), op. cit., p. 73.

<sup>5.</sup> Ibid., p. 74. "I think that the divisions became marked from the time of Ārya-Mahāgiri and Ārya-Suhastin."—Jhaveri, Nīrvāṇa-Kalikā, Int., p. 7.

પ્રયત્ન કર્યો, પરંતુ સ્ત્રીએા નગ્ન રહે એ યેાગ્ય ન લાગવાથી શિવભૂતિએ તેને કહ્યું કે 'સ્ત્રી મુક્તિની અધિકારી નથી.'¹

આ પંથભેદની તારીખ શ્વેતાંબરા મહાવીર પછી ૨૦૯ મું વર્ષ જણાવે છે. ર મહાવીર નિર્વાણ અને વિક્રમ વચ્ચેની ૪૭૦ વર્ષની ગણત્રી મુજબ વિક્રમના મૃત્યુ પછી ૧૩૯ વર્ષે આ તારીખ આવે છે. આમ તારીખની બાબતમાં બંને શ્વેતાંબર અને દિગંબર પક્ષ સંમત થાય છે. દિગંબરા પંથલેદ વિક્રમ પછી ૧૩૬ વર્ષ અને શ્વેતાંખરા ૧૩૯ વર્ષે થયાનું કહે છે. સમયની બાબતમાં આમ મળવા છતાં પંથલેદનાં કારણાની આખતમાં તેઓ મળતા થતા નથી. જિનચંદ્ર અને શિવભૃતિ ઐતિહાસિક કરતાં કાલ્પનિક વધુ લાગે છે, કેમકે અને પંચાના દસ્તાવેએ આવા ક્રાેકની પાતાના પંથમાં ગણના કરતા નથી. આજ કારણને લઇને દિગંબર વિદ્વાન નાશુરામ પ્રેમી કહે છે કે "આ ઉપરથી શું આપણે એવું અનુમાન કરવું કે બેમાંના એક પણ પંચની ઉત્પત્તિ કાઈ જાણતુંજ નહેાતું? કાંઈક તે કહેલુંજ જોઈએ તે દૃષ્ટિએ પછીથી તેમના મગજમાં જે આવ્યું તે લખી નાખ્યું." કાંઇક કર્કશ હોવા છતાં આ ટીકા એ વાત સાખીત કરે છે કે બંને ફિરકા મહાવીરના સમયથી માત્ર જંખસ્વામી-જે મહાવીરના નિર્વાણ પછી ૬૪ વર્ષે અર્થાત ઇ. સ. પુર્વે ૪૦૩ વર્ષે કાલધર્મ પામ્યા ત્યાં સુધીની ગુરુઓની વંશાવળી સ્વીકારે છે. જે જે પૂ પછી અને પક્ષા પાતપાતાના ગુરુઓની તદ્દન બુદી વંશાવળીએ રજા કરે છે; પરંતુ ચંદ્રગુષ્તના સમયમાં થયેલ ભદ્રબાહુંના બંને સ્વીકાર કરે છે. પ ખરંત્ર જોતાં આ બધી પરસ્પરવિરાધી દંતકથાએ માંથી સત્ય હકીકત મેળવી શકાય તેમ નથી અને તેથી જેન સમાજના આ મહાન પંથભેદની ચાક્કસ તારીખ નક્કી કરવાનું કામ તદ્દન મુશ્કેલ છે.

આ મુશ્કેલીની સામેજ બે વાત ખાસ લક્ષમાં રાખવા જેવી છે. પહેલાે મુદ્દો એ છે કે બંને મતાના વિરાધ જૈન સાધુએ નગ્ન રહેવું અથવા પાતાની જાતને હાંકવા માટે એક યા બીજાં વસ્ત્ર રાખવું તે પ્રશ્ન પર નિલ્પર છે; બીજો મુદ્દો બંને ફિરકાના ઉદ્દલવના સમયની બંનેની સર્વસાધારણ એકમાન્યતા છે.

1. This is given in the प्रवचनपरीक्षा of Upādhyāya Dharmasāgara. Cf. Hiralal (H.), op. ci., pt. ii., p. 15. बोडियिसवभूइउत्तराहि इमं। . . . रहवीरपुरे समुप्पण्णं,—Āvasyaka-Sīdra, p. 324.

## 2 छन्वाससयाइं नयुत्तराइं तइया सिद्धिं गयस्स वीरस्स । तो बोडियाण दिट्टी रहवीरपुरे समुप्पण्णा ॥

—Ibid., p. 323. "The origin of the Digambaras is attributed to Śivabhūti (A.D. 83), by the Śvetāmbaras as due to a schism in the old Śvetāmbara church..."—Dasgupta. op. cit., i., p. 170.

- 3 Premi, op. cit., p. 30.
- 4 Cf. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 69.
- 5 Cf. Premi, op. and loc. cit.

અંને કિરકાએનાં નામાજ તેના અર્થ સૂચવે છે. દિશા રૂપી વસ્ત્ર છે જેને એવા દિગંબરા એવી માન્યતા ધરાવે છે કે સાધુના માટે તદ્દન નગ્નતા એ આવશ્યક છે. ગીજા ફિરકાના શ્વેત વસ્ત્રા ધરાવનાર એ અર્થ છે; મહાવીર નગ્ન હતા એ વાત શ્વેતાંખરા સ્વીકારે છે તેમ છતાં માને છે કે વસ્ત્રના ઉપયોગ માત્રથી ઉચ્ચતમ માક્ષપદ અટકી જતું નથી. જે આ નિર્ણયા સત્ય હાય તા જૈનધર્મના મૂળમાં કાેેે હશે ते विषे अनेकी वाहविवाह करवानी अउर नथी; कारख के तेमनी मान्यताना आधारे જૈનધર્મને આદિ કે અંત છે જ નહિ. ઐતિહાસિક અને સાહિત્યની દૃષ્ટિએ આપણે કહી શકીએ કે શ્વેતાંબરા મહાવીર કરતાં પાશ્વેનાથને વધારે મળતા આવે છે, જ્યારે દિગંખરા પાર્શ્વનાથ કરતાં મહાવીરની વધુ નજીક જણાય છે; કારણ કે મહાવીરે પાતાનું સાધુ જીવન નગ્નાવસ્થામાં વિશેષ ગાળ્યું હતું, જ્યારે પાર્શ્વનાથ અને તેમના અતુરાપીઓ સવસ્ત્ર જીવન ગાળતા હતા. આ ઉપરાંત શ્વેતાંખરાનાં શાસ્ત્રીય પ્રમાણા સ્વીકારવામાં આવે તા એક પગલું આગળ વધીને કહી શકાય કે દિગંબરાએ મહાવીરના નિયમાનું અક્ષરશઃ પાલન કર્યું, જ્યારે શ્વેતાંબરાએ કાેઈ પણ રીતે નિયમનું ઉલ્લંઘન કર્યું નથી; કારણ કે મહાવીરે પેતાની નિર્વિકલ્પ ધ્યાનસ્થ અવસ્થામાં જે અનુભવ્યું તેને ગમે તે આધ્યાત્મિક દશામાં પાતાના અનુયાયીઓ અક્ષરશા વળગી રહે એવી તેમની ધારણા ન હતી.

આમ છતાં જૈનધર્મના મૂળમાં બેમાંથી કેાલુ છે તે પ્રશ્નજ ચર્ચાના વિષય નથી કારણું કે જૈનકામમાં જૈનધર્મના આદિ અનુયાયી કાેલું છે અથવા કાેલું હાેઈ શકે તેના નિર્ણય કરવાજ મુશ્કેલ છે. ઇતિહાસના અભ્યાસીઓના એ વિષય નથી, જે કાંઈ તેને શાધવાનું છે તે જૈનધર્મમાં પડેલા આ પંથલેદના સમય છે. આપણી પાસે પડેલ હુકીકતાની વિચારપૂર્વક સમાલાચના કરવાનું પણ શક્ય નથી; જે કાંઈ કરી શકાય તેમ છે તે એ છે કે મહાવીરના સમયમાં મંખલિયુત્તે આવીને પાતાના મનસ્વી મતની પ્રસ્પણા કરી ત્યારે આ પંથલેદના કીડા વળગી ચૂકયાજ હતા. તેના મૃત્યુ પછી આજિલેકાનું બળ ઘણું ઘડી ગયું હતું તાે પણ કેટલાક નિગ્ગણડા એવા હતા 'જે નગ્નતા, કમંડળની અનાવશ્યકતા, જીવન માટે બેદરકારી, દંડનું ખાસ નિશાન આદિ આવી બીજી બાળતામાં' આજિલેકા સાથે સહાનુભૂતિ ધરાવતા હતા. ' આ સહાનુભૂતિ

<sup>1. &</sup>quot;Nudity as a part of asceticism was practised by several sects in the time of Mahavīra, but it was also reprobated by others (including all Buddhists) who felt it to be barbarous and unedifying."—Elliot, op. cit., p, 1)2.

<sup>2.</sup> Cf. Jacobi, S.B.E., xiv., pp. 119-129. "The probability is that there had always been two parties in the community: the older and weaker section, who were clothes and dated from Parsvanātha's time, and who were called Sthavira-Kalpa (the spiritual ancestors of the Svetāmbara); and the Jina-Kalpa, or Puritans, who kept the extreme letter of the law as Mahāvira had done, and who are the forerunners of the Digambara."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 79.

<sup>3.</sup> Hoernie, op. cit., pp. 267 ff.

ઘણું કરીને ભદ્રબાહુના વખતમાં અતાવાઈ હશે જ્યારે દિગંબર માન્યતા પ્રમાણે પંથલેદની શરૂઆત થઈ હતી. આ સમયે સ્પષ્ટ લેદ હજી દેખાયા ન હતો. હવે આપણું સ્થૂલભદ્ર અને મહાગિરિની દંતકથાઓનો વિચાર કરીએ અને પછી ઈ. સ. ની પહેલી સદીના અંત સુધી આવીએ કે જે સમયે શ્વેતાંબર અને દિગંબર માન્યતાએ ખરેખર વિભક્ત થઈ. જે તે કે બંને ફિરકાએએ રજ્દ્ર કરેલી દંતકથાએ રંગપૂરેલી અને બાલિશ દેખાય છે તો પણુ એક વાત સ્પષ્ટ છે કે જૈન ઇતિહાસના આ ખાસ સમયે કાઇ વિચિત્ર યા અસાધારણ બનાવ બન્યો હોવો તેઇએ; જે આ બધી સાહિત્યિક દંતકથાએ માટે કારણભૂત ગણી શકાય. આમ છતાં આપણું એમ કહી શકતા નથી કે અહીં જ બે ફિરકાએનો મતલેદ રહેલો છે, કારણુ કે મથુરાના શિલાલેએ ઉપરથી આપણુને કેટલાક મુદ્દા મળે છે જે બતાવે છે કે બંને ફિરકાએને તે વખતે પણુ ઘણી વસ્તુઓ સમાન હતી, જે પાછળથી બંને માટે ચર્ચાનો વિષય થઈ પડી.

વસ્તુસ્થિતિ વધુ સ્પષ્ટ કરવા આપણું એમ કહી શકીએ કે જે મુખ્ય મુદ્દાઓ અને ફિરકાઓના મતભેદના વિષય છે તે આ પ્રમાણે છે: મહાવીરના ગર્ભનું અપહરણ જે વાત દિગંબરા સ્વીકારતા નથી; સ્ત્રી મોક્ષની અધિકારી નથી અને કેવલી અનાજ લેતા નથી; આ બે માન્યતાએ શ્વેતાંબરા સ્વીકારતા નથી. આ ઉપરાંત જૈનાનું પ્રાચીન સાહિત્ય નાશ પામ્યું છે એમ દિગંબરા માને છે. કેટલાક વિધિવિધાના અને સામાન્ય બાબતાની વાત જવા દઇએ તો આ મુખ્ય મુદ્દાએ છે કે જેના વિધે બંને ફિરકાઓ એકમત નથી.

મથુરાના શિલ્પકાલના વિચાર કરતાં જણાય છે કે મહાવીરના ગર્ભના અપહરણના શિલ્પમાં તીર્થંકર મહાવીરને નગ્ન દર્શાવ્યા છે; શિલ્પમાં નેમેસના હાળા ઘૂંટણે નાના સાધુ રહેલા દેખાય છે તે મહાવીર જ છે. શિલ્પશાસ્ત્રીએ તે પ્રસંગ બતાવવાના ઉદ્દેશથી સાધુનાં ઉપકરણા દેખાડ્યાં છે<sup>૪</sup> અને તે હજી જન્મ્યા ન હાવાથી તેમજ અર્હત્પદ પામ્યા ન હાવાથી બહુજ નાના બતાવ્યા છે.<sup>૫</sup> આ રીતે મથુરાના એકજ શિલ્પમાં

- 1. "It thus appears that the Jaina division into Digambara and Svetāmbara may be traced back to the very beginning of Jainism, it being entirely due to the antagonism of the two associated leaders, Mahāvīra and Gośāla, who are the representatives of the two hostile sects."—Hoernle, op. cit., p. 268.
- 2. Mr Jhaveri, in his Introduction to his edition of Nirvāṇa-Kalikā, writes: "From the colophon of the work it appears that even in the first century of Vikrama the divisions of the Digambaras and the Śvetāmbaras were in existence. The colophon of the Stutis of Siddhasena Divākara confirms the existence of such division in ancient times. "-- Int., p. 7.
  - 3. तेण कियं मयमेयं इत्थीणं अत्थ तब्भवे मोक्स्तो । केवलणाणीण पुणो अद्रक्खाणं तहा रोओ ॥ अंबरसिहओ वि जई सिज्झइ वीरस्स गब्भचारतं ।

-- Premi, op. cit., vv. 13-14, p. 8.

4. "At his (Nemesa's) left knee stands a small naked male, characterised by the cloth in his left hand as an ascetic and with uplifted right hand." -Bühler, E. I., ii., p. 316. 5. Ibid., p. 317.

દિગંબરની નગ્નતાની માન્યતા અને શ્વેતાંબરના ગર્ભ અપહરણની માન્યતા એમ બંને આવી જાય છે. આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે ઇ. સ. ની પહેલી સદી સુધી બંને ફિરકાઓ વચ્ચે ખરેખર પંથલેદ ઉત્પન્ન થયા ન હતા.

આમ છતાં એ યાદ રાખવું ઘંટે કે જૈન મૂર્તિશાસ્ત્ર શરુ આતમાં જૈન તીર્થંકરાને નગ્રદશામાં બતાવે છે અને વધારે આગળ નહિ તો ઇ. સ. ની બીજી સદી સુધી તો આમજ જણાય છે. મનમાહન ચક્રવર્તી, ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિનાં સ્મારકા વિષે બાલતાં કહે છે કે "માત્ર તીર્થંકરા નગ્નાવસ્થામાં જણાય છે. કાઈ કાઈ જગ્યાએ તેઓને પણુ પાતાના મનુષ્ય જીવનના પ્રસંગા બતાવવાના હાય છે ત્યાં તેમને વસસહિત બતાવ્યા છે. સ્ત્રીઓ, રાજાઓ, દેવા, અહિતા, ગંધવોં તથા પરિચારકા ઘણું ખરુ વસ્ત્રસહિત બતાવ્યા છે. મથુરા શિલ્પમાં નૃત્ય કરતી કન્યાઓ, રાક્ષસા અને કેટલાક સાધુઓને નગ્ન બતાવ્યા છે. કાઈ કાઈ વખત સ્ત્રીઓ નગ્ન દેખાય છે, પણ સ્ત્રફ્સ દૃષ્ટિથી તપાસતાં વસ્ત્રની અહુજ બારીક રેખાઓ દેખાય છે, જેમાંથી શરીરના મરાડ આરપાર દેખાઈ આવે છે." પછીના ઇતિહાસમાં વરાહમિહિર પાતાના બૃહત-સંહિતા ગ્રંથમાં જૈન તીર્થંકરાને નીચેના શબ્દોમાં વર્ણુ સુધી લાંબા હાથવાળા ચિતરવામાં આવ્યા છે."

આમ જો કે ઈ. સ. ની શરુઆત સુધી છે પંચા જેવું કાંઈ જણાતું ન હતું તો પણ એટલું તો કબૂલ કરવું જોઈએ કે મહાન દુષ્કાળના સમયની ભદ્રભાહુની દંતકથા તથા ઈ. સ. ૮૦ ની જિનચંદ્ર અને શિવભૂતિની કથાએ આ મહાન પંથલેદના ઇતિહાસમાં ખાસ રથાન ધરાવે છે. અમારા અભિપ્રાય પ્રમાણે આ પંથલેદ મહાવીર નિર્વાણ એટલે ઈ. સ. પૃર્વ પરછ પ્રમાણે ઈ. સ. પાંચમી સદીમાં દેવાર્ધિંગણીના પ્રમુખ પદ નીચે વલ્લભીમાં બીજી પરિષદ મળી ત્યારથી સ્પષ્ટ રીતે થયાનું જણાય છે. એમ પણ હાઈ શકે કે સ્પષ્ટ લેદ આ પ્રસંગ પહેલાં ચાઉ સમયે થયા હાય; પરંતુ જૈનાનું સમગ્ર શાસ્ત્રીય સાહિત્ય નિર્મિત કરવા અને લખવાના સમયે છેવે કેટલાક સિદ્ધાંતો અને માન્યતાએની બાળતમાં લેખનકાર્યના સ્વાભાવિક પરિણામરુપ બે ચાક્કસ પંચા કાયમ થયા.

- 1. Chakravarti (Mon Mohan), Notes on the Remains on Dhadi and in the Caves of Udayagiri and Khandagiri, p. 2.
- 2. Brhat Sanhitā, chap. lix., trans. by Kern in J. R. A. S. (New Series), vi., p. 328. Cf. Chakravarti (Mon Mohan), op. and loc. cit.
  - 3. C). Premi, op. cit., p. 31.
- 4. "It seems certain that in A. D. 454 the whole canon was reduced to writing, and that a large number of copies were made, so that no monastery of any consequence should be without one."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 15.

મહાન પંથલેદના આ સમય જેમ્સ બર્ડ પશ્ચિમ ભારતની ગુકાઓના અભ્યાસના આધારે સ્વીકારે છે અને નિર્ણય પર આવે છે કે "દિગંબર જૈનાની ઉત્પત્તિ છે. સ. ૪૩૬ ની આસપાસમાં આ ગુફાઓની તારીખને બંધબેસતી આવે છે. કાઠિયાવાડમાં આવેલા પાલીતાણાના જૈન મંદિરાની કથા શત્રુંજય માહાત્મ્ય પણ દિગંબર જૈનોની ઉત્પત્તિના આ સમય નિશ્ચિત કરે છે."

ડૂંકમાં આ પંથલેદના ઇતિહાસના ઉપસંહાર સર ચાર્લ્સ ઇલિયટના શબ્દામાં નીચે પ્રમાણે આપી શકાય: "અનવા જોગ છે કે દિગંભરા અને શ્વેતાંબરા જૈન ધર્મની શરૂઆતથીજ લગભગ ચાલ્યા આવતા હાય, અને આમાં શ્વેતાંબરા મહાવીરે સુધારા વધારા કર્યા તે પહેલાંની પરિસ્થિતિના અનુયાયી કહી શકાય. આપણને કહેવામાં આવ્યું છે કે 'વર્ધમાનના નિયમ વસ્ત્રોના નિષેધ કરે છે પણ મહાન પ્રવર્તક પાર્શ્વ નીચેનું અને ઉપરનું એવાં બે વસ્ત્રો માંઠે અનુમતિ આપે છે;' પરંતુ શાસ્ત્રાના નિર્માણ પહેલાં પંથલેદે નિશ્ચિત સ્વરૂપ લીધું ન હતું."

જૈન સમાજના આ પંથલેકના ઇતિહાસ આટલા બધા ગુંચવાડા ભર્યા હાવા છતાં એમ તો કહી શકાય કે બંને પંચા વચ્ચે મતલેક જેવું બહુ થાંડુંજ છે. કેટલીક માન્યતાએ અને વિધિવિધાનામાં બંનેને મતલેક છેજ; પરંતુ ઘણા ખરા વિરાધાત્મક સુદ્દાએ અનાવશ્યક અને અપ્રામાણિક છે. આ જાતના વિચાર આપણા સમયના ન્યાયપ્રિય અને મહામાન્ય જૈન વિદ્વાન શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્રજી પણ ધરાવતા હતા. તેઓ એક મહાન તત્ત્વન્ન અને આધ્યાત્મિક પુરુષ હતા. તેમના વિચારા આજે પણ ઘણા વિદ્વાના સ્વીકારે છે.

ડૉ. દાસગુપ્તા કહે છે કે "શ્વેતાંખરાશી જીદા પડ્યા પછી દિગંખરાએ પાતાના ખાસ ધાર્મિક ક્રિયાકાંડ ઘડી કાઢ્યો તેમજ જુદા સાહિત્યિક અને સાધુસંસ્થાવિષયક ઇતિહાસ લખી નાંખ્યા; જો કે મુખ્ય સિદ્ધાંત વિષે કાંઇ તફાવત નજરે પડતા નથી." આમ જૈન સંપ્રદાયા તાત્ત્વિક દષ્ટિએ પરસ્પર કાંઈ બહુ જુદા પડતા નથી. તેઓના મતલેદ બ્યાવહારિક દષ્ટિએ હતા અને વિલ્સને ઠીકજ કહ્યું છે કે "તેઓની ઉત્પત્તિના મૂળ વિષેની તીવ્રતા અને પરસ્પર વૈરભાવ એ બંને વચ્ચે કંઈજ મેળ નથી." પ

જૈન સંપ્રદાયના આ બીજા મહાન મતાલેદને બાજુએ મૂકી હવે આપણે શ્વેતાંબર જૈનોની અમૂર્તિપૂજક જાતિના છેલા મતાલેદના વિચાર કરીએ કે જે હાલ ઢુંઢિયા અથવા સ્થાનકવાસી કહેવાય છે. જૈનધર્મના ઇતિહાસમાં આ મતાલેદ બહુજ પાછળથી આવ્યા છે અને કેટલેક અંશે એમ કહેવામાં હરકત નથી કે ભારતના

<sup>1.</sup> Bird, Historical Researches, p. 72.

<sup>2.</sup> Ellict, op. cit., p. 112.

<sup>3-</sup> विवादसंबंधीनि बहूनि स्थलानि तु अप्रयोजनायमानान्येव नयो : । — Raichandii, Bhagavatī-Saira (Jināgama Prakāšasabhā), Int., p. 6.

<sup>4.</sup> Dasgupta, op. cit., i., p. 170.

<sup>5.</sup> Wilson, op. cit., i., p. 340.

ધાર્મિક માનસ પર મુસલમાન ધર્મની તેને સીધી અસર ગણી શકાય. શ્રીમતી સ્ટીવન્સન કહે છે કે "મુસલમાની વિજયની એક અસર એ થઈ કે મૂર્તિ ખંડેકાની સામે અનેક જૈના તેના સાથી મૂર્તિ પૃજકાના નિકટ સંબંધમાં આવ્યા અને બીજી અસર એ પણ થઈ કે મૂર્તિ પૃજમાંથી કેટલાક ચલિત થયા. કાઈ પણ પૂર્વીય તેના દેશબંધના મૂર્તિ પૃજ વિરાધક પ્રચાર પાતાના મનમાં આ ક્રિયાકાંડની પ્રામાણિકતાની શંકા થયા વિના સાંભળી શકતા નહિ.

સ્વાભાવિક રીતે ગુજરાતનું પાટનગર અમદાવાદ જે તે વખતે મુસલમાની અસર નીચે વધારે હતું ત્યાંજ પ્રથમ આપણે આ શંકાનાં ચિન્હ્નો દેખીએ છીએ. ઇ. સ. ૧૪૫૨ માં સૌથી પહેલાં જૈન જાતિમાં અમૂર્તિ પૂજક લેાંકા નામની કેામ અસ્તિત્વમાં આવી અને ઇ. સ. ૧૬૫૩ માં ઢુંઢિયા અથવા સ્થાનકવાસી કહેવાતા સંપ્રદાય તેને અનુસર્યો. નવાઈ છે કે આ પ્રવૃત્તિ યુરાપમાં લ્યુથર તેમજ પ્યુરિટન પ્રવૃત્તિની સમકાલીન છે."

જૈન કેામના આ સંપ્રદાય વિષે કાંઈ વિશેષ કહેવાની જરૂર નથી. જૈન ધર્મના જુદાજુદા સંપ્રદાયા વિષે બાલતાં એટલું કહેવું પૂરતું છે કે દિગંખરા મુખ્ય ચાર જાતિઓમાં વહેંચાયેલા છે; શ્વેતાંખરા ૮૪ અને 'સ્થાનકવાસી લગભગ ૧૧ જાતિઓમાં વહેંચાયેલા છે.' કે. સ. ની દશમી સદી પહેલાં આ જાતિઓમાંની કાઇના પણ જન્મ થયા ન હતા; તેમજ સ્થાનકવાસી જૈના સિવાય લગભગ ઘણીખરી જાતિઓના લાપ પણ થયા છે. જે કેટલાક અસ્તિત્વમાં હશે તે શ્વેતાંખર દિગંખરના વિરાધની જેમ ભાગ્યેજ પરસ્પર ખુલ્લા તિરસ્કાર કે કડવાશ ધરાવતા હશે.

અહીં એટલું કહ્યા વિના ચાલે તેમ નથી કે મહાવીરના સમયથી કહો કે તે પહેલાંથી મતભેદનું તૂત અં જૈનધર્મની ખાસિયત જણાય છે. ભારતના બીજા સંપ્રદાયા વિષે એમ હશે કે નહિ તે અમે કહી શકતા નથી, પરંતુ એટલું તો ચાકકસ જણાય છે કે તેઓ જૈનાના જેટલી હદે કદી પહેાંચ્યા જણાતા નથી. ૨૦૦૦ વર્ષ ઉપરાંતના આ ગાળામાં જૈન સંપ્રદાયના જીવનમાં જે મતભેદો ઉત્પન્ન થયા છે તે ઘણું કરીને નીચેના કારણોને લઈ ઉદ્ભવ્યા જણાય છે. કેટલાક તો મહાવીરના કથનની ગેરસમજૂતી અથવા કોઈક નાપસંદગીના કારણે ઉભા થયા હશે; બીજા જેનધર્મ ગ્રહણ કરનાર લોકો જે દેશ અને જાતિમાં તેઓ ઉત્પન્ન થયા હાયે ત્યાંની ખાસ પરિસ્થિત અને સંજોગોને લીધે, અને છેવે જૈન સાધુઓના મુખી યા ખાસ આચાર્યની જીદીજીદી માન્યતા અને જૈન સાધુસંધોના પરસ્પર મતભેદથી ઉભા થયા હશે.

- 1. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 19.
  - 2 दिगम्बराः पुनर्नाग्न्यलिङ्गाः पाणिपात्राथ । ते चतुर्था, काष्टासंघ-मूलसंघ-माथुरसंघ-गोप्यसंघभेदात् ।

-- Premi, op. cit., p. 44.

- 3 Cf. Stevenson (Mrs), op. cat., p. 13.
- 4. Just to illustrate all these we may take for the first the seven schisms and the

આ બધા મતલેદો અને સંપ્રદાયો હોવા છતાં "જૈનધર્મ હજ એક જવંત જાતિ તરીકે ઉલો રહ્યો છે તે એક વિલક્ષણ વાત છે, જ્યારે બુદ્ધધર્મ તેના વતન ભારતવર્ષમાંથી અદયય થયો છે." દેખીતી રીતે આ કાંઈ વિચિત્ર ભાસે છે; પણ મીઠ ઇલિયટ કહે છે કે "જૈન સમુદાયને એક સંઘરુપ બનાવીને તેમના કલ્યાણ માટે યોજના ઘડવાની તેમની શક્તિમાં તેનું પરિબળ અને દીર્ઘ પ્રયત્ન કેન્દ્રિત થયેલાં છે. તેથી ઉલટું બૌદ્ધોમાં ભિક્ષુસંઘજ ખરા ધર્મ મનાવા લાગ્યા અને જનસમુદાય (જેમ ચીન અને જાપાનમાં ખરેખર બન્યું છે તેમ) ધાર્મિક બીજી સંસ્થાઓની માફક આ સંઘને પાતાના બહારની એક વસ્તુ તરીકે પવિત્ર પુરૂષાની માફક પૂજવા લાગ્યા. વળી જ્યારે હિંદના બૌદ્ધ મંઠામાં સંદા પેસવા લાગ્યા યા તેના નાશ કરવામાં આવ્યા ત્યારે જવંત બૌદ્ધધર્મ જેવું લગભગ કંઈ ન રહ્યું, પરંતુ જૈનાના પરિભ્રમણ કરનારા સાધુઓએ પાતાનામાં ધર્મનું બળ એટલું કેન્દ્રિત કર્યું ન હાવાથી તેમજ તેમના નિયમનની સખતાઇથી તેમની સંખ્યા પરિમિત રહી. ગૃહસ્થા ધનવાન હતા અને એક સંઘ બનાવી રહ્યા હતા; તેમને જુલ્મ શક્તિવર્ધક થઈ પડ્યો. પરિણામે આ જાતિ જયુ (યાહુદી), પારસી અને કેવેકર આદિ જાતિ જેવી થઈ પડી જે બધામાં ગૃહસ્થાની શ્રીમંતાઈ, થાડું યા નજીવું કિયાકાંડપણું અને જુલ્મની સહનશીલતા આદિ સમાન લક્ષણો છે." ક

Digambara-Śvetāmbara division in the Jaina church to which we have already referred; for the second we may mention the Osvāl and the Śrimāla sects of the Jainas, of which the latter is called so "after the town of Śrimāla or Bhillamāla, the modern Bhimāl in the extreme south of Marvad" (E. l., ii., p. 41), and finally for the third we may refer to the 84 Gacchas or divisions of the Śvetāmbara Jainas, of which Tapa, Kharatara and Añcala may be particularly mentioned here. Of these, Kharatara Gaccha is said to have originated under the following circumstances: "Jinadatta was a proud man, and even in his pert answers to others mentioned by Sumatigani pride can be clearly detached. He was therefore called Kharatara by the people, but he gloried in the new appellation and willingly accepted it."—Hiralal (H.), op. cil., pt. ii, pp. 19-20.

- 1. Elliot, ob. cit., p. 122.
- 2. "Dr Hoernle is no doubt right in maintaining that this good organisation of the Jaina lay community must have been a factor of the greatest importance to the church during the whole of its existence, and may have been one of the main reasons why the Jaina religiion continued to keep its position in India, whilst its far more important rival, Buddhism, was entirely swept away by the Brahman reaction."—Charpentier, C. H. I., i., pp. 168-169.
- 3. Elliot, op. cit., p. 122. The Buddhists had a similar organisation of monks and laymen, but, as Smith has pointed out, they relied more on the Saingha of ordained friars than on the laity.—Cf. Smith, Oxford History of India, p. 52. Among the Jainas the relations between the two sections were more balanced, and hence their social equilibrium was stable. Cf. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 67; Macdonell, India's Past, p. 70.

ખીજા વિદ્વાના પણુ આવીજ માન્યતા ધરાવે છે, ' પરંતુ જયારે આપણે જૈન-ધર્મને ટકાવનાર બધી પરિસ્થિતિના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે બીજાં કેટલાંક કારણાની પણુ આપણે ઉપેક્ષા કરી શકીએ નહિ. જે સાધારણ જનસમુદાય માટે જૈનધર્મ ખુલ્લા મૂકવાથી જ જૈનધર્મ ટકી શક્યો હાય તા સાથે સાથે એમ પણુ જણાવલું જ જોઇએ કે બૌદ્ધધર્મ કરતાં સંકુચિત પ્રચારકાર્ય અને પૂજાના મુખ્ય કેન્દ્રાે માટે પસંદ કરાયેલાં એકાંત સ્થાના પણુ તે માટેનાં કારણા છે. આથી મુસલમાની જુલ્માં અને ખ્રાહ્મણાના પુનરુત્યાનના સપાટામાં પણુ જૈનધર્મ સહીસલામત રીતે ટકી શક્યાે જયારે બૌદ્ધધર્મ હિંદમાં તેના ભાર નીચે દબાઈ ગયાે. " જૈનાના નાસ્તિક ગણાવા છતાંય ખ્રાહ્મણાએ તેમના પ્રતિ અતાવેલી સહિષ્ણુતાના કારણે તે સમયે ઘણા બૌદ્ધાએ જૈનસંપ્રદાયમાં આશ્રય લીધા." આમ જયાં સુધી મુસલમાન સત્તાએ " રાષ્ટ્રની ધાર્મિક, રાજકીય અને સામાજિક સત્તા તાડી નાંખી અને નાનકડી જાતા, સમાજે તથા ધર્મો માટે સ્થિતિચુસ્ત રહીને તે જેરમાં આવી ત્યાંસુધી જૈનોએ પાતાનું પરિબળ ટકાવી રાખ્યું." પ

ડૉ. શાર્ષેન્ટિયર અને ડૉ. યાકાેેેબીના અભિપ્રાય પ્રમાણે ભારતમાં જયારે ઘણાખરા સંપ્રદાયા તૂટી પછ્યા હતા ત્યારે જૈનધર્મ ટકી રહેવાનું કારણ મહાવીરના સમયથી ચાલતા આવેલા સિદ્ધાંતોને ચુસ્તતાથી વળગી રહેવાની ઉત્કટ લાગણીમાં જણાય છે. "નાનકડી જૈન કાેેમની પાતાના મૂળ સિદ્ધાંતા અને સંસ્થાઓને વળગી રહેવાની આગ્રહભરી પુરાણ-પ્રિયતા જ ઘણું કરીને સખત અત્યાચારાના સામે તેને ટકાવી રાખનાર મુખ્ય કારણ છે; કારણ કે ઘણા સમય પહેલાં ડૉ. યાકાેબીએ કહ્યું છે તેમ ઈ. સ. પૂર્વે લગભગ

- 1. "Dr Hoernle's discussion of this subject in his Presidential address of 1898 before the Asiatic Society of Bengal was singularly luminous, emphasising as it did the place accorded from the very first to the lay adherent as an integral part of the Jaina organisation. In the Buddhist order, on the other hand, the lay element received no formal recognition whatsoever. Lacking thus any 'bond with the broad strata of the secular life of the people,' Buddhism, under the fierce assault on its monastic settlements made by the Moslems of the twelfth and thirteenth centuries, proved incompetent to maintain itself and simply disappeared from the land."—Stevenson (Mrs), op. cit., Int., p. xii. Cf. also Charpentier, op. cit., pp, 168-169; Hoernle, Proceedings of the Asiatic Society of Bengal, 1898, p. 53.
- 2. "... Jainism, less enterprising but more speculative than Buddhism, and lacking the active missionary spirit that in early times dominated the latter, has been content to spend a quiet life within comparatively narrow borders, and can show to-day in Western and Southern India not only prosperous monastic establishments but also lay communities, small perhaps, yet wealthy and influential."—Stevenson (Mrs), op. cit., Int., p. xii. "Never rising to an overpowering height but at the same time never sharing the fate of its rival Buddhism, that of complete extinction in its native land."—Charpentier, op. cit., pp. 169-170.
  - Cf. Crooke, E.R.E., ii., p. 496.
  - 4. Tiele, op. cit., p. 141.
  - 5. Barth, op. cit., p. 152.

300 માં ભદ્રબાહુના સમયમાં પ્રથમ પંથભેદ થયા ત્યારથી જૈનધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાંતા ઘણુખરૂં અબાધિત રહ્યા છે. આ ઉપરાંત જો કે સાધુઓ અને ગૃહસ્થ માટેના કેટલાક સામાન્ય નિયમના જે શાસ્ત્રોમાં જેવામાં આવે છે તે અનુપયાગી અને વિસ્મરણ થઈ ગયાં હાય તાપણ શંકારહિત એમ કહી શકાય કે બે હજાર વર્ષ પહેલાં જે ધાર્મિક જીવન હતું તેજ આજપણ લગભગ જેવું અને તેવું જણાય છે. એમ તા કબૂલ કરવુંજ પડશે કે પ્રેરફારોના ચાખ્ખા અસ્વીકાર એજ જૈનધર્મની મજબૂત સલામતીનું કારણ થઈ પડ્યું છે."

આ રુિક્યુસ્ત સ્વભાવ, આજે જે સ્થિતિમાં જૈનસમાજ ઉભા છે તેમાં તેને તે લાલદાયક થઈ પડે કે નહિ એ શંકાસ્પદ વાત છે. તુલનાત્મક ધર્મના અલ્યાસીને તા તેથી ઉલ્લુંજ જણાશે. સ્થિતિસ્થાપકતામાં તે અસહિષ્ણુતા, અસ્થિરતા અને ધાર્મિક દંલના ચિન્હા જેશે. સમર્પિત લેખા અને બીજ નાંધાપરથી સર ચાર્લ્સ ઇલિયટ જણાવે છે કે "આ નાંધા ઉપરથી આપણને સમજાય છે કે જૈન કામ ઘણા પેટાવિભાગા અને પંચાની અનેલી છે તેથી આપણે એમ ધારી લેવાનું નથી કે જીદા જાદા ગુરુઓ એકબીજ પ્રત્યે વેમનસ્ય ધરાવતા હતા; પણ તેઓની પ્રવૃત્તિ આધુનિક પેટાગ્રાતિઓના સમૂહના કારણભૂત તા કાંઇક અંશે હશેજ." એક વાત તા ચાંઇકસ છે કે આખા જૈનસમાજના સર્વસાધારણ હિતના વિચાર કર્યા વિના આ બધા જીદા જાદા ગુરુઓએ તેઓની મનસ્વી પ્રવૃત્તિ હાંકયે રાખી છે.

કનલ ટાંડે કહ્યું છે કે "તપગચ્છ અને ખરતરગચ્છે પ્રાચીન કેટલાંક પુસ્તકા નાશ કરવામાં મુસલમાનાથીય વધારે નુકશાન કર્યું છે." આજ વસ્તુ જૈનાના કરેતાંબર અને દિગંબર ફિરકાઓ માટે પણ કહી શકાય તેમ છે. ભૂતકાળમાં તેમજ આજે તેઓની એકબીજા પ્રત્યેની પ્રવૃત્તિઓ મહાવીરના અનુયાયીઓને છાજે તેવી તા નથીજ. સ્થિતિ એવી છે કે કાઈ પણ જાતની ગેરસમજ ઉભી કર્યા સિવાય જરૂર કહી શકાય કે આ જાતનું વિરાધી વાતાવરણ તેમજ પરસ્પરના ઝઘડા જૈન સમાજમાં આજ રાતે થોડા વધારે વખત ચાલ્યાજ કરે તો એક વખત એવા આવશે કે જ્યારે જૈન કામ પણ પાતાના બંધુધર્મ બૌદ્ધધર્મની માફક નાશ પામશે.

<sup>1</sup> Charpentier, op. cit., p. 169. Cf. Jacobi, Z. D. M. G., xxxviii., pp. 17 ff.

<sup>2.</sup> Elliot, op. cit., p. 113.

<sup>3.</sup> Tod, Travels in Western India, p. 284. કર્નલ ફૉકની આ વાત માની શકાય તેવી નથી. તે માટે કરોા આધાર મળતા નથી.

# પ્રકેરણ 3 રાજવંશમાં જૈનધર્મ

#### 

# ઈ. સ. પૂર્વે ૮૦૦-૨૦૦

આગળનાં પ્રકરણોમાં આપણે જૈનધર્મ વિષે જેઈ ગયા. પાર્શ્વનાથ ઐતિહાસિક પુરૂષ હતા અને મહાવીર તેમના સમયના કેટલાક રાજકુટુંએા સાથે એક લેાહીના સંબંધ ધરાવતા હતા એ બન્ને બાબતા ઉપયોગી છે. કારણ કે આપણે જાણવું છે કે કેવા સંજોગોમાં "જૈનધર્મ અમુક રાજ્યોના રાજ્યધર્મ બન્યા એટલે કેટલા રાજ-ઓએ તે સ્વીકાર્યો યા તેને ઉત્તેજન આપ્યું તેમજ પાતાની પ્રજાને પણ પાતાની સાથે જૈનધર્મમાં જેડી."

આમાં ઉત્તરીય ભારત અને ઉત્તરીય જૈનાના ઇતિહાસ વચ્ચેની અનુસંધાનની સાંકળા મેળવવાના પ્રયત્ન થાય છે; ખીજા શખ્દામાં કહીએ તાે તે સમયે ભારતના રાજવંશા ઉત્તરના જૈના સાથે શાે સંબંધ ધરાવતા હતા તેનું તાદશ ચિત્ર દાેરવાના આ પ્રયત્ન છે.

પ્રથમ તો પાર્શ્વનાથના સમય લેતાં આપણને જણાય છે કે એવું એક પણ ઉપયોગી સાધન નથી કે જેના પર આપણે આધાર રાખી શકીએ. "તેમના નામ સાથે સાહિત્યના માંદ્રા ભાગ જેડાએલા હાવાં છતાંય પાર્શ્વનાથના જીવન અને કથન વિષેની આપણી માહિતી ઘણીજ પરિમિત છે." પહેલાં જેઈ ગયા તેમ તેમાં ઐતિહાસિક વસ્તુ હાય તો એટલીજ છે કે તે ક્ષત્રિયાના ઇફ્લાકુવંશના અનારસના રાજ અશ્વસેનના પુત્ર હતા અને અંગાલમાં આવેલ સમેતશિખર પહાડપર નિર્વાણ પામ્યા હતા. તેમના સાંસારિક સંબંધ રાજા પ્રસેનજિતના રાજકુલ સાથે થયા હતા, જેના પિતા નરવર્મા પૃથ્વીપતિ ગણાતા, જે કુશસ્થળમાં રાજ્ય કરતા અને જે પાતાના છેલા જીવનમાં સાધુ અન્યા હતા. પ્રભાવતી નામની તેમની પુત્રી સાથે પાર્શ્વનાથના વિવાહ થયા હતા.

- 1. Smith, op. cit., p. 55.
- 2. Charpentier, op. cit., p. 154.

## अनुगंगं नगर्यस्ति वाराणस्यभिधानतः ॥ तस्यामिक्ष्वाकुवंशोऽभृदश्वसेनो महीपतिः ।

—Hemacandra, Trishashti-Salākā, Parva IX, vv. 8, 14, p. 196.

4. पुरं कुद्दास्थळं नाम . . ।। तत्रासीत्ररवर्मीत . . . । . . पृथिवीपितः ॥ जैनधर्मे रतो नित्यं . . . ।

उपादक्त परित्रज्यां सुसाधुगुरुसित्रियौ ॥ . . . राज्येऽभूत्ररवर्मणः । सूनुः प्रसेनजित्राम . . . ॥ तस्य प्रभावती नाम . . . । . . कन्यका ॥ . . . पार्थो . . . । . . उदुवाह प्रभावतीम् ॥—Hemacandra, Trishashti-Salākā, Parva IX, vv. 58, 59, 61, 62, 68, 69, 210, pp. 198, 203,

આ હકીકતા ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ સાચી ગણી શકાય કે કેમ તે કહેવું મુશ્કેલ છે. દુ:ખ એ છે કે આ બધા માટે જૈનો જે સાધના રજૂ કરે છે તેના પરજ આધાર રાખવાના છે, કારણ કે તેના પૂરાવા માટે અન્ય કાેઈ ઐતિહાસિક નાેંધ કે સાધન મળતાં નથી કે જેના વિચાર કરી શકાય. આજ મુશ્કેલી મહાન એલેકઝાન્ડર પહેલાંના અને ઘણી વખત તાે તે પછીના સમયના ભારતના આખાય ઇતિહાસ માટે ઉભીજ છે. મુભાગ્યે ખિસ્તીયુગ પહેલાંનું જૈનશાસ્ત્રીયસાહિત્ય અને અન્ય સાહિત્યનું ઐતિહાસિક મહત્ત્વ એતાં તેમજ આધુનિક પ્રસિદ્ધ વિદ્વાના અને ઇતિહાસવેત્તાઓએ આપેલી સાહિત્યિક પ્રતિષ્ઠા એતાં એમ કહેવું વિશેષ પડતું નથી કે ઔદ્ધ અને હિંદુશાસ્ત્રાની માફક જૈનશાસ્ત્રાની પણ વિશેષતા છે અને તેને પણ યાગ્ય સ્થાન આપવું ઘટે.

ડાંઠ યાકાળીના શખ્દામાં કહીએ તો "જૈનસમાજની ઉત્પત્તિ અને તેના વિકાસના સંબંધમાં આજે પણ કેટલાક વિદ્વાના શંકાની દેષ્ટિથી જુએ છે, પણ આખાય પ્રશ્નની ચાલુસ્થિતિએ તે દેષ્ટિ બદલાવી જોઈએ; કારણ કે પ્રાચી સાહિત્ય માટા પ્રમાણમાં લભ્ય છે જે જૈનધર્મના પહેલાંના ઇતિહાસમાટે વિપુલ સાધના રજી કરે છે. આપણે જાણીએ છીએ કે જૈનાનાં પવિત્ર શાસ્ત્રો જૂનાં છે અને તે પણ સસ્કૃત સાહિત્ય કે જેને આપણે મૌલિક કહીએ છીએ તેથી પણ વધારે જૂનાં છે. તેઓની પ્રાચીનતા માટે તા કેટલાક સંથા ઉત્તરીય બૌહસાહિત્યના જૂનામાં જૂના સંથાની કાટીમાં ઉભા રહે તેવા છે. જયારે ખુલ અને બૌહ્યધર્મના ઇતિહાસ માટે બૌહસંચેયા ઉપયાગમાં લઈ શકાય તા પછી જૈનાના ઐતિહાસિક પ્રમાણ માટે જૈનશાસ્ત્રોને વિશ્વસ્ત કેમ ન માનવાં? હા, જે તે પરસ્પર વિરાધી બનાવાથી ભરેલાં હાય અથવા તેમાં દર્શાવેલી તારીએ! ખાટાં અનુમાન પ્રતિ દારી જતી હાય તા અધાં સાધનાને શંકાની દૃષ્ટિથી જેવાની નીતિ ત્યાજળી ગણી શકાય, પરંતુ જૈનશાસ્ત્રોની ખાસિયત બૌહ્સાહિત્ય અને ખાસ કરીને ઉત્તરીય બૌહસાહિત્યથી આ માટે તો ભાગ્યેજ જુદ્દી પડે છે." '

આમ આપણી પાસે જે સાધનો છે તેના આધારે કાસી અથવા બનારસના રાજા અશ્વસેન અને કુશસ્થળના પ્રસેનજિત અથવા તેના પિતા નરવર્માને ઐતિહાસિક

- 1. Jacobi, S. B. E., xxii., Int., p. ix. "We must leave to future researchers to work out the details, but I hope to have removed the doubts, entertained by some scholars, about the independence of the Jaina religion and the value of its sacred books as trustworthy documents for the elucidation of its early history."—Ibid., Int., p. xlvii. Cf. Charpentier, Uttarādhyayana-Stata, Int., p. 25.
- 2. "No such person as Aśvasena is known from Brahman record to have existed; the only individual of that name mentioned in the epic literature was a king of the snakes ( $N\bar{a}ga$ ), and he cannot in any way be connected with the father of the Jaina prophet.—Charpentier, C. H. I., i., p. 154. It may, by the way, be mentioned here that all his life  $P\bar{a}r\dot{s}van\bar{a}tha$  was connected with snakes, and to this day the saint's symbol is a hooded serpent's head. Cf. Stevenson (Mrs), op. cit., pp. 48-49.

પુરૂષ તરીકે નક્કી કરવા મુશ્કેલ છે; પરંતુ બીજા કેટલાક ઐતિહાસિક તેમજ ભાગાલિક બનાવા એવા છે કે જેના પરથી આપણે કેટલાંક અનુમાના કાઢી શકીએ અને જેની પાછળ ઐતિહાસિક આધાર હોવાનું સાબીત કરી શકાય.

હવે આ હેમચંદ્રના હેમકેશના આધારે નન્દોલાલ હૈએ કુશસ્થળ અને કનાજ અથવા કન્યાકુખ્જ એક અતાવ્યાં છે; અને ખીજા વિદ્વાનાએ પણ આને સમર્થન આપ્યું છે. આ ઉપરાંત ડાંવ રાયચાધરી પ્રસિદ્ધ નગર કન્યાકુખ્જ અથવા કનાજની સ્થાપના સાથે પાંચાલો કેવી રીતે જોડાએલા છે તે કહે છે. વળી પાંચાલ અને કાસીનાં રાજ્યા પાસે પાસે આવ્યાંની વાતને જૈન તેમજ બૌદ્ધ સાહિત્ય દેકા આપે છે. બૌદ્ધ અંગુત્તરનિકાય અને જૈન ભગવતીમૂત્ર ઉપરથી આપણે જાણીએ છીએ કે આ સમયે અર્થાત છી. સ. પૂર્વની આઠમી શતાિષ્દમાં સાળ મહાજનપદ ગણાતાં એવાં ઘણાં વિસ્તીર્ણ અને શક્તિસંપન્ન સાળ રાજ્યો હતાં, જેમાં કાસીના ઉલ્લેખ અન્નેમાં સામાન્ય છે. જયારે પાંચાલના ઉલ્લેખ માત્ર પહેલામાંજ છે. પ

પાંચાલના ઇતિહાસ તપાસતાં આપણને જણાય છે કે તે મધ્ય દાઆબ અને રાહિલા ખંડને લગભગ મળતા આવે છે. "મહાભારત, જાતકા અને દિવ્યાવદાન આ રાજ્યના વિભાગને ઉત્તર અને દક્ષિણમાં અતાવે છે; ભાગીરથી તેમાં ભાગ પાડતી જણાય છે. મહાકાવ્ય મુજબ ઉત્તર પાંચાલની રાજ્યધાની અહિચ્છત્ર અથવા છત્રાવતી (ખરેલી પ્રાંતના એએાનલા પાસેનું હાલનું રામનગર) હતી. જ્યારે દક્ષિણ પાંચાલની રાજ્યધાની કાંપિલ્ય હતી અને ગંગાથી ચબલ સુધી તેના વિસ્તાર ગણાતા."

પાંચાલના ઇતિહાસની આ માહિતી માટે જૈનસૂત્રા જોઈ એ છીએ ત્યારે એક યા બીજી રીતના સંબંધ આપણને મળે છે. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં બ્રહ્મદત્ત નામના પાંચાલના રાજાના ઉલ્લેખ આવે છે. એના કાંપિલ્યમાં ચુલણીના પેટે જન્મ થયા હતા. જે પૂર્વજન્મના તેના ભાઈ ચિત્તને મળે છે જે આ જન્મમાં શ્રમણ થયા હતા. બ્રહ્મદત્ત સાર્વભામ રાજા ગણાતા

- Dey, op. cit., pp. 88, 111.
- 2. "Kanyākubja was also called Gādhipura, Mahodaya and Kuśasthala."—Cunningham, Ancient Geography of India (ed. Mazumdar), p. 707.
- 3. Raychaudhuri, Political History of Ancient India, p. 86. "Kanauj...was primarily the capital of the kingdom of Pancala."—Smith, Early History of India, p. 391.
  - 4. Raychaudhuri, op. cit., pp. 59, 60. Cf. Rhys Davids, C. H. I., i., p. 172.
  - 5. Raychaudhuri, op. cit., p. 60.
  - 6. Ibid., p. 85. Cf. also Smith, op. cit., pp. 391-392; Dey, op. cit., p. 145.
- 7. "Little is known about the history of Kampilya, apparently the modern Kampil in the Farrukabad District."—Smith, op. cit., p. 392.

અને તે ભાગવિલાસમાં એટલાે લીન થઈ ગયાે હતાે કે તેના ભાઈ ચિત્તનાે ઉપદેશ તેને અસર કરી શક્યાે નહિ અને અંતે તે નરકે ગયાે.

તેજ સૂત્રમાં આ વિષે એક બીજો ઉલ્લેખ કાંપિલ્યના રાજા સંજયના પણ આવે છે, "જેણે પાતાના રાજ્યના ત્યાગ કરી પૂજ્ય સાધુ ગર્દભાલિના સમક્ષ જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો હતા." આમ જેઈ શકાય છે કે પ્રાયઃ કાસી અને પાંચાલ-અતિ વિસ્તીર્ણ અને પ્રભાવાન સાળ રાજ્યોમાંના બે – વિવાહસંબંધથી જોડાયાં હતાં. વળી જયારે આપણે પારગિટરે તૈયાર કરેલી વંશાવલીમાં દક્ષિણ પાંચાલના રાજા તરીકે કાઈ સેનજીતને જોઈએ છીએ ત્યારે તે વાત નિઃસંશય સાચી ઠરે છે અને નામમાં બહુજ સૂક્ષ્મ તફાવત હાવાથી આ સેનજિતને આપણે ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ પ્રસેનજિત જરા પણ મુશ્કેલી વગર સ્વીકારી શકીએ છીએ. પ

અતિ ઉપયોગી એક માત્ર અનુમાન આ ઉપરથી જે નીકળી આવે છે તે એ છે કે જૈનધર્મ મહાવીરના સમય કરતાં પાર્શ્વાના સમયમાં ઓછા રાજ્યાશ્રય ભાગવતા ન હતા. તેના અનુગામી કરતાં તેના પ્રભાવના વિસ્તાર જરાયે ઓછા ન હતા. તે કાસીના રાજવંશના પુરુષ હતા, પાંચાલના રાજાના જમાઈ હતા; તે ઉપરાંત તેમનું નિર્વાણ

1. चुलणीए बम्भदत्तो . . . ॥ कम्पिहे सम्भूओ चित्तो . . . । . . थम्मं सोजण पञ्चाइओ ॥ पंचालराबा वि य बम्भदत्तो . . . तस्स वयणं अकाउं । . . . सो नर्ए पविद्वो ॥ Uttarādhyayana-Sutra, Lecture XIII, vv. 1, 2, 34. Cf. Jacobi, S. B. E., xlv., pp. 57-61. The stories about Kitra (Citta) and Sambhuta (Brahmadatta) and the fate they underwent in many briths are common to Brahmans, Jainas and Buddhists. Cf. ibid., pp. 56, 57; Raychaudhuri, op. cit., p. 86; Charpentier, Uttarādhyayana, pt. ii., pp. 328-331.

क्रिम्पल्ले नयरे राया . . . ।
 नामेणं संजये . . . ॥
 संजओ चइउं रज्जं निक्खन्तो जिणसासणे ।
 गद्दभालिस्स भगवओ अणगारस्स अन्तिए ॥

-Uttarādhyayana-Sūtra, Lecture XVIII, vv. 1, 19. Cf. Jacobi. op. cit., pp. 80, 82; Raychaudhuri, op. and loc. cit.

- 3. "The Jainas also afford testimony to the greatness of Kāsi, and represent Aśvasena, king of Benares, as the father of that Tirthaûkara Pārśva who is said to have died 250 years before Mahāvīra—i. e. in 777 B. c. "—Ibid., op. cit., p. 61. Taking 480-467 B. c. as the date of Mahāvīra's Nirvāna we get 730-717 as the date of Pārśva's Nirvāna.
- 4. Cf. Pargiter, Ancient Indian Historical Tradition, p. 146; Pradhan, Chronology of Ancient India, p. 103.
- 5. "In other cases the first component is omitted..., Bhāgavata calls Prasenajit of Ayodhya Senajit."—Pargiter, ap. cit., p. 127.
- 6. Mazumdar seems to be labouring under some confusion here. According to him Pārśva was a son-in-law of King Prasenajit of Oudh, and thus he connects the two dynasties of Kaosal and Kāsī; but we think he has wrongly identified him with the Prasenajit of

બંગાલના પાર્શ્વનાથ પર્વત પર થયું હતું. આ રાજવંશના અળે તેમના પ્રભાવ સ્વાભાવિક રીતેજ બીજા સમકાલીન રાજ્યાં અને તેમની પ્રજાપર ઘણા સારા હશે. સૂત્રકૃતાંગ અને બીજાં જૈનશાજોપરથી આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે મહાવીરના સમયમાં પણ મગધની આસપાસ પાર્શ્વના અનુયાયીઓ હતા. વળી આપણે આગળ જોઈ ગયા તેમ મહાવીરનું પાતાનું કુટુંબ પણ પાર્શ્વનાથના ધર્મ પાળતું હતું. એટલુંજ નહિ પણ પાતાના સમયમાં પાર્શ્વના એક્ક્સ અનુયાયીઓના જે ઉલ્લેખ જૈનશાજોમાં કરવામાં આવ્યા છે તે સિદ્ધ કરે છે કે ઉત્તરીય ભારતના ઘણા માટા ભાગમાં તે સમયે પણ જૈનધર્મ ખૂબ પ્રચાર પામ્યા હતા; જો કે તેની એક્ક્સ ભૌગોલિક સીમા દારવી શક્ય નથી. જળાવ્યા પ્રમાણે પાર્શ્વનાથના અનુયાયીઓની સંખ્યા ૧૬,૦૦૦ સાધુઓ, ૩૮,૦૦૦ સાધ્નીઓ, ૧,૬૪,૦૦૦ શ્રાવકો અને ૩,૨૭,૦૦૦ શ્રાવકાએ અને તે ઉપસંત કેટલાક હજાર વ્રતધારી સ્ત્રીપુરુષા હતા.

the days of Mahāvīra, who was the father-in-law of King Bimbisāra, the great Śaisunāga, and one of the greatest royal supporters of Jainism. Furthermore he commits the same blunder when he says that Pārśva died at the age of seventy-two. We have already seen it was Mahāvīra who lived for seventy-two years, while Pārśva lived for one hundred. Cf. Mazumdar, op. cit., pp. 495, 551, 552; Mrs. Stevenson also seems to be under the same misconception when she says, "Pārśvanātha... married Prabhāvatī, daughter of Prasannajita, king of Ayodhya."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 48.

- 1. "... he reached deliverance at last on Mount Sameta Śikhara in Bengal, which was thenceforth known as the Mount Pārśvanātha."—lbil., p 49.
- 2. "Outside of Råjagrha, in a north-eastern direction, there was the suburb Nālandā, . . . and there in some house the venerable Gautama was staying. The venerable (man) was in the garden, and so was Udaka, the son of Pedhāla, a Nirgrantha and follower of Pārśva. . . "—Jacobi, ob. cit., pp. 419-420; जिंचे पासि . . . केलीकुमार्समणे . . . सावित्य पुरमाग्ल. . . . —Uttarāthyayana-Sūtra, Lecture XXIII, vv. 1-3. Cj. Jacobi, op. cit., pp. 119-120.
- 3. One does not know on what grounds Mazumdar tries to define geographically the limits of Jainism in the days of Parśva, "His Jainism," observes the learned scholar, "prevailed from Bengal to Gujarat. The districts of Māldah and Bogrā were great centres of his faith. His converts were mostly from the depressed classes of the Hindus and Non-Āryans, . . . In Rajputana his adherents grew very powerful. . . "—Mazumdar, op. and loc. cit.
  - 4. Cf. Jacobi, S. B. E., xxii., p. 274.

एवं विहरतो भर्तुः सहस्राः षोडशर्षयः । अष्टात्रिंशतसहस्राणि साधूनां तु महात्मनाम् ॥ . . . श्रावकाणां लक्षमेकं चतुःषष्टिसहस्रयुक् ॥ श्राविकाणां तु त्रिलक्षी सहस्राः सप्तविंशतिः । . . .

—Hemacandra, op. cit., vv. 312, 314, 315, p. 219. Cf. Kalpa-Sūtra, Subodhīkā-Ţīkā, sūt. 161-164, pp. 130-131.

પાર્શ્વ શ્રી મહાવીરના સમય સુધીના ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ કાંઈ ઉલ્લેખ મળતા નથી. ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ આધાર રાખી શકીએ તેવા કાેઈપણ ઐતિહાસિક શ્રંથ યા સમારકના અભાવે જૈન ઇતિહાસના આ ૨૫૦ વર્ષના સમય એ એક કાેરૂં પાનું ગણાય. ગમે તેમ હાેય તાે પણ એટલું તાે ચાકકસ છે કે આ બે તીર્ચકરા વચ્ચેનું અંતર પૂરવું શકય નથી તેમ છતાં જૈનધર્મ એ જીવંત ધર્મ હતાે તેમ કહેવામાં હરકત નથી. આપણે આગળ જાેઈ ગયા તેમ પાર્શ્વના શિષ્યોએ પાતાનું પ્રચારકાર્ય ચાલુ રાખ્યું હતું અને મહાવીર તેમજ તેના શિષ્યાને ઈ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠી શતાબિટમાં યુધારેલા જૈનધર્મ પ્રતિ તેમને આકર્ષવા માંદે તેમના વર્શના કેટલાક પ્રતિનિધિઓને તેમને મળવું પડયું હતું.

મહાવીરના સમયનાં કાંઇક વધારે ઐતિહાસિક પ્રમાણા મળવાની આશા રાખવા છતાં જૈન અને બાહુ શાસ્ત્રા અને અન્ય દંતકથાઓ સિવાય કાંઈ નથી કે જેના પર આપણું આધાર રાખી શકીએ. સુભાએ જૈનશાસ્ત્રાએ આપણા માટે સત્ય હકીકતો અને બનાવા જાળવી રાખ્યાં છે; જો કે તે અપૂર્ણ હશે તેમ છતાંય જૈન ઇતિહાસના આ સમયનું જીવંત ચિત્ર આપણી આંખ સમક્ષ રજા કરવા તે પૂરતાં છે. પાર્થિની જેમજ મહાવીર પણ તે સમયના રાજવંશા સાથે એક લાહીના સંબંધ ધરાવતા હતા. તેના પિતા સિદ્ધાર્થ પાતે એક માટા સરદાર હતા અને તે જ્ઞાત ક્ષત્રિય જાતિના હતા. તેમનું નિવાસ- થળ કુંડપુર યા કુંડગામ (કુંડગ્રામ) હતું. જૈનશાસ્ત્રની હકીકત પ્રમાણે તે પાતાની જાતિના મુખી હતો અને એક નાના યા માટા રાજયના ધણી હતો. આપણે હવે પછી જોઈશું તેમ તે એક પ્રજાસત્તાક રાજયના અધિકારી હશે જેના મુખ્ય વિભાગ કુંડપુર હશે, પરંતુ તે વખતના સમાજમાં જે સ્થાન તે ભાગવતા હશે તે એક સ્વતંત્ર

- 1. Cf. Hoernle, Uvāsaga-Dasāo, ii., p. 6, n. 8.
- "Early Indian history as yet resembles those maps of our grandfathers in which Geographers for lack of towns
   Drew elephants on pathless downs.
- . . . though the Jainas have kept historical records of their own, it is very difficult to correlate these records with known facts in the world's history."—Stevenson (Mrs), op. cit., p. 7.
- 3. "It is another name for Vaiśālī (modern Besārh) in the district of Mozaffarpur (Tirhut); in fact Kuṇḍagāma (Kuṇḍagrāma,) now called Basukuṇḍ, was a part of the ancient town of Vaiśālī, the latter comprising three districts or quarters: Vaiśālī proper (Besārh), Kuṇḍapur (Basukuṇḍ), and Vāniagāma (Bania)."—Dey, op. cil., p. 107.
- 4. In the Kalpa-Sātra the interpreters of the dreams of Triśalā, mother of Mahāvīra, are said to have come " to the front gate of Siddhārtha's excellent palace, a jewel of its kind."—Jacobi, op. at., p 245. At another place in the same Sātra Siddhārtha is said to have celebrated the birthday of Mahāvīra by ordering his police authorities quickly to set free all prisoners in the town of Kuṇḍapura, to increase measures and weights, and so on. Cf. ibid., p. 252; Hemacandra, op. cit., Parva X, vv. 128, 132, p. 16.

રાજ્યના મામુલી અધિકારી કરતાં વિશિષ્ટ એવું સ્વતંત્ર રાજકર્તા તરીકે પાતાનું જીવન ગાળતા હશે. ૧

સાળ મહાજનપદનો વિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે વજ્જિનું રાજ્ય જૈન અને ભૌદ બન્નોને સામાન્ય છે. ડાં૦ રાયચાધરી કહે છે કે "પ્રો૦ રાઇસ ડેવીડસ અને કિનંગહામના આધારે વજ્જિઓનું રાજ્ય આઠ સહાયકારી જાતિએ (અઠ્ઠકુલ) નું બનેલું છે, જેમાં વિદેહા, લિચ્છવિએા, જ્ઞાતૃકા અને વજ્જિઓ ખાસ અગત્યનાં છે. બીજી જાતિએાનું ઓળખાણ અનિશ્ચિત છે. આમ છતાં એ નાંધવા જેવું છે કે સ્વકૃતાંગના એક ક્ષકરામાં ઉચ, લાગ, ઐફવાકુ અને કૌરવ જાતિઓના જ્ઞાતૃ અને લિચ્છવિ જાતિએ સાથે એકજ રાજ્યની પ્રજા અને એકજ સભાના રાજ્યો તરીકે ઉદલેખ કર્યો છે."

વિશેષ ઔદ્ધ પ્રમાણોના આધારે ડાં પ્રધાન આ સહાયકારી મંડળમાં એક વધારે જાતિ ગણાવે છે અને ઉમેરે છે કે "તે નવ જાતિઓનું બનેલું છે. તેમાંની કેટલીક લિચ્છિવિ અથવા લિચ્છિવિ, વૃજ્જિ અથવા વજ્જિ, જ્ઞાતૃક અને વિદેહ છે. આ સહાયકારી મંડળા લિચ્છિવિ અથવા વૃજ્જિના મંડળ તરીકે ઓળખાતાં, કારણ કે તે નવ જાતિમાં લિચ્છિવિ અને વૃજ્જિ અગત્યનાં હતાં. આ નવ લિચ્છિવિ જાતિએા પાછી નવ મહાક જાતિ અને કાસી-કાસલના અહાર ગણુરાજાઓ સાથે જોડાઈ હતી." વિદ્વાન પંડિતના આ નિવેદનને જૈનસૂત્રો ટેકા આપે છે.

ડાં૦ યાકાંખી કહે છે કે " રાજા ચેટક જેના ઉપર ચંપાના રાજા કૃષ્ણિક અળવાન લશ્કર સહિત ચઢી આવ્યા હતા તેણે કાસી, કાેસલ, લિચ્છવિ અને મક્ષકિ આદિ અઢાર સહાયકારી રાજાઓને બાેલાવી પૃછશું હતું કે કૂષ્ણિકની માંગણીઓ તેઓ

- 1. Barnett, the Antagada-Dasão and Anuttarovavãiya-Dasão, Int., p. vi. Dr Jacobi, in trying to expose the fond belief of the Jainas that "Kuṇḍagrāma was a large town and Siddhārtha a powerful monarch," seems to have gone to the other extreme when he observes: "From all this it appears that Siddhārtha was no king, nor even the head of his clan, but in all probability only exercised the degree of authority which in the East usually falls to the share of landowners, especially of those belonging to the recognised aristocracy of the country."—Jacobi, op. cit., Int., p. xii.
- 2. Raychaudhuri, op. cit., pp. 73-74. "The Ugras and Bhogas were Kshatriyas. The former were, according to the Jainas, descendants of those whom Rshabha, the first Tirthankara, appointed to the office of Kotwals, or profects of towns, while the Bhogas were descendants of those whom Rshabha acknowledged as persons deserving honour."—Jacobi, S. B. E., xlv., p. 71, n. 2. Cf. Hoernle, op. cit., Appendix III., p. 58.
  - 3. Pradhan, op. cit., p. 215.
- 4- तन महाइ नव लेक्छइ कासीकोसलगा अद्वारसिन गणरायाणो. . . . Bhagavatī, sūt. 300, p. 316. Cf. Hemacandra, op. cit., p. 165.

સ્વીકારવા ઇચ્છે છે કે તેઓ તેની સાથે યુદ્ધ કરશે. તે ઉપરાંત મહાવીરના નિર્વાણ પ્રસંગે ઉપરાક્ત અઢાર રાજાઓએ પ્રસંગેાચિત ઉત્સવ કર્યો હતો.''

આ બધા ઉપરથી એમ ચાક્કસ લાગે છે કે આ બધા સહાયકારી મંડળાનું એક મુખ્ય લક્ષણ એ હતું કે આમાંના ઘણાખરા મંડળા મહાવીર અને તેના કથનની પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ અસર નીચે આવ્યા હતા. આ બધા ધર્મે જૈન હતા કે નહિ તે કહેવું મુશ્કેલ છે; પણ એટલું તો ખરૂં છે કે તેઓ બધા તેમને શાબ્દિક સહાનુભૂતિ કરતાં કાંઇક અધિક સંગીન મદદ આપતા હતા.

પહેલાં વિદેહના વિચાર કરતાં જણાય છે કે "તેઓની રાજધાની મિથિલા હતી જેને કેટલાક નેપાલની સરહદમાં આવેલ નાના ગામ જનકપુરના સ્થાને હોવાનું કહે છે; પણ તેમાંના એક વિભાગ વૈશાલીમાં આવી વસ્યાે હાય. મહાવીરના માતા રાજકુમારી ત્રિશલા જે વિદેહદત્તા પણ કહેવાય છે તે પ્રાયઃ આ વિભાગનાં હતાં." અગાઉ જણાવ્યા પ્રમાણે જૈનસ્ત્રોમાં મહાવીરના વિદેહા સાથેના સંબંધ વિષે અહીંતહીં છ્ટાઇવાયા ઉલ્લેખા મળે છે. આચારાંગસ્ત્રમાં નીચેના ઉલ્લેખ છે: "મહાવીરની માતાનાં ત્રણુ નામ હતાં: ત્રિશલા, વિદેહદત્તા અને પ્રિયકારિણી." 3

" તે સમયે, તે કાલે, શ્રમણ ભ૦ મહાવીર, જ્ઞાતૃ ક્ષત્રિય, જ્ઞાતૃપુત્ર, વિદેહનિવાસી, વિદેહના રાજકમાર 'વિદેહ'ના નામથી ૩૦ વર્ષ રહ્યા."

કલ્પસૂત્રમાં ઉલ્લેખ છે કે: "શ્રમણ લ૦ મહાવીર…; જ્ઞાતૃ ક્ષત્રિય, જ્ઞાતૃ ક્ષત્રિયના સુપુત્ર; જ્ઞાતૃવંશના ચંદ્રમણિ; વિદેહ, વિદેહદત્તાના પુત્ર, વિદેહનિવાસી, વિદેહના રાજકુમાર તેમના માતપિતાના સ્વર્ગગમન સુધી ૩૦ વર્ષ વિદેહમાં રહ્યા હતા."

આમ જૈનસ્ત્રોમાંથીજ નીચેના મુદ્દાએ મળે છે: વિદેહાની એક જાતિ વિદેહની રાજધાની વૈશાહીમાં આવી વસી હતી; ત્રિશલાદેવી આ વિદેહ જાતિનાં હતાં અને મહાવીર વિદેહા સાથે ગાઢ સંઅંધથી જેડાએલા હતા. આમ છતાં પ્રથમ મુદ્દાને વધુ સ્પષ્ટ કરવાની જરૂર છે; જેમ મહાવીર વિદેહ હતા તેમ ડૉંઠ યાકાેળીની માન્યતાનુસાર તે વૈશાહીક એટલે વૈશાહીનિવાસી પણ હતા. આ રીતે રાજા સિદ્ધાર્થનું કુંડપુર અથવા

- I. Jacobi, S. B. E., xxii., Int., p. xii. Cf. ibid., p. 266; Law (B. C.), Some Kshatriya Tribes of Ancient India, p. 11; Raychaudhuri, op. cit., p. 128; Bhagavafi, stat. 300, p. 316; Hemacandra, op. and loc. cit.; Kalpa-Sutra, Subhodhikā-Ţikā, stat. 128, p. 121; Pradhan, op. cit., pp. 128-129; Hoernle, op. cit., ii., Appendix II., pp. 59-60.
- 2. Raychaudhuri, op. cit., p. 74; समणस्स णं भगवओ महावीरस्स माया . . . तिसला इ वा विदेहदिन्ना इ वा पाइकारिणी इ वा. . . .—Kalpa-Sītra, Subhodhikā-Ṭikā, sūt. 109, p. 89.
  - 3. Jacobi, op. cit., p. 193.
  - 4. Ibid., p. 194.
  - 5. Ibid., p. 256.
  - 6. Ibid., Int., p. xi.

કુંડગ્રામ વિદેહના રાજવંશની રાજધાની વૈશાલીનાે મુખ્ય ભાગ સિવાય અન્ય કાંઇ હાેઈ શકે નહિ.°

મહાવીર અને વિદેહા વચ્ચે ઉપસ્થિત ગાઢ સંબંધના આ બધા ઉલ્લેખા સિવાય જૈન-શાસ્ત્રામાં કેટલાક બીજા મુદ્દાઓ પણ એમ પૃરવાર કરે છે કે વિદેહા જૈનધર્મમાં સારા રસ લેતા હતા. રાજજ્યાતિષી નિમ વિષે ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર કહે છે કે:

> नमी नमेइ अप्पाणं सक्खं सक्केण चोइओ । चइऊण गेहं च वैदेहि सामण्णे पञ्जुवहिओ ॥

" નમિએ પોતાની જાતને નમ્ર બનાવી; શકના અંગત પ્રોત્સાહનથી વિદેહના રાજાએ ઘર છેડ્યું અને શ્રમણ દીક્ષા અંગીકાર કરી." ર

આ ઉપરાંત કલ્પસૂત્ર પરથી આપણે જાણીએ છિએ કે વિદેહની રાજધાની મિથિ-લામાં મહાવીરે છ ચાતુર્માસ કર્યો હતાં જે અતાવે છે કે મહાવીર વિદેહિઓ સાથે કેટલા ગાઢ સંબંધમાં આવ્યા હતા. ટ્રંકમાં તેમના વિષે જે આપણે જોયું તે પરથી એક વાત સ્પષ્ટ છે કે ખધા નહિ તો વિદેહના અમુક વિભાગ તો જૈનધર્મ જરૂર પાળતા હતા.

લિચ્છવિએાના વિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે ઈ. સ. પૂર્વ છઠ્ઠી શતાળ્દિમાં પૂર્વ ભારતમાં તે એક મહાન અને શક્તિસંપન્ન જાતિ હતી; વળી એ વાતની પણ ના ન પાડી શકાય કે જ્ઞાતૃકાની સાથે તેઓ પણ મહાવીરના ઉપદેશની અસર નીચે આવ્યા હોવા જોઇએ. તેમની માતા ત્રિશલા ક્ષત્રિઓની લિચ્છવિ જાતિના વૈશાલીના રાજા ચેટકની બેન હતી અને પિતાના સંબંધશી મહાવીર પાતે જ્ઞાતૃક હતા.

અહીં એક પ્રશ્ન એ થાય છે કે જે ત્રિશલા લિચ્છવિ જાતિની રાજકુમારી હતી તો તેને શા માટે વિદેહદત્તા નામ આપવામાં આવ્યું હશે તે સમજતું નથી. \* આ સંબંધમાં શક્ય સમાધાન એ જણાય છે કે વિદેહના નામથી પહેલેથી સુપ્રસિદ્ધ પ્રદેશની હોવાથી તે એમ કહેવાતી હશે અને આપણે હમણાં જેયું તેમ વૈશાલી વિદેહની રાજધાની હતી. ડાંઠ રાયચૌધરીના શખ્દામાં કહીએ તો "વિદેહ રાજવંશના અધાયતન પછી વજિજઓનું

- 1. "Kundagrāma, therefore, was probably one of the Suburbs of Vaiśālī, the capital of Videha. This conjecture is borne out by the name Vesalie—i. c. Vaisālika—given to Mahāvira in the Sūtrakṛtāṅga, 1, 3. The commentator explains the passage in question in two different ways, and at another place a third explanation is given. . . . Vaisālika apparently means a native of Vaišālī; and Mahāvīra could be rightly called that when Kundagrāma was a suburb of Vaišālī, just as a native of Turnham Green may be called a Londoner."—Jacobi, op. and loc. cit.
- 2. Ultarādhyayana-Sūtra, Lecture IX, v. 61. Cf. ikid., v. 62; Lecture XVIII, v. 45 ( trans. Jacobi, S.B.E., xlv., pp. 41, 87). For a full description of the legendary tale of Nami see Meyer (J. J.), Hindu Tales, pp. 147-169.
  - 3. Jacobi, Kalpa-Sūtra, p. 113.
- 4. "In the opinion of several scholars Cetaka was a Licchavi. But the secondary names of his sister (Videhadatta) and daughter (Vedehi) probably indicate that he was a Videhan domiciled at Vesaļi."—Raychaudhuri, op. cit., p. 78, n. 2.

સંગઠન થયું હોવું જોઇએ. આમ ભારતની ઉત્ક્રાંતિ શ્રીસના પ્રાચીન શહેરાની ઉત્ક્રાંતિને બરાબર મળતી આવે છે. જ્યાં વીરયુગની રાજસત્તાએ પ્રજાસત્તાકના રૂપમાં પ્રેરવાઈ ગઈ હતી." આ ઉપરાંત બીજી દંતકથાએ પરથી એ કલ્પના થઈ શકે છે કે વિદેહના અધઃપતન પછી તેમાંના એક વિભાગ લિચ્છવિ કહેવાતા હોય.

આમ ત્રિશલા રાજકુમારી હોવા છતાં વિદેહદત્તા કહેવાતી હોય તેમાં કાંઈ અસ્વા-ભાવિક નથી. આ ત્રિશલાના લગ્ન સંબંધ સિદ્ધાર્થ સાથે થયા હતા, જે જૈન માન્યતા પ્રમાણે મહાવીરના પુરાગામી પાર્શના અનુયાયી હતા. આથી સ્વાભાવિક એ અનુમાન થઈ શકે કે કાંતા લિચ્છવિના રાજવંશ જૈનધર્મ પાળતા હતા અથવા તા સામાજિક પરિસ્થિતિ એવી હતી કે તે પાતાની કન્યા ખીજા જૈન રાજવંશમાં આપી શકતા હતા. આ ખાસ પ્રસંગ પરથી એટલું તો ફલિત થાય છે કે લિચ્છવિઓને જૈના માટે ખાસ માન હતું, પણ જૈનાની સાહિત્યિક અને ઐતિહાસિક દંતકથાઓ આવા એકજ પ્રસંગથી અટકતી નથી. આગળ આપણે જોઈશું કે રાજા ચેટકની સાત કન્યાઓમાંની સાથી નાની પુત્રી ચેલ્લણા જે વેદેહિ પણ કહેવાતી તે મગધના મહાન શૈસુનાગ બિબિસારને પરણી હતી અને તેઓ અંને જૈન હતા.

ચેલા ઉપરાંત ચેટકને બીજી છ કન્યાએ હતી, જેમાંની એક સાધ્વી બની હતી અને બીજી પાંચ પૂર્વ ભારતના એક યા બીજા રાજવંશમાં પરણી હતી. આ બીના કેટલે અંશે ઐતિહાસિક ગણી શકાય તે અમે કહી શકતાનથી. પરંતુ આધુનિક સંશોધનના પરિણામે લિચ્છવિએા સાથે સંબંધ ધરાવતા બધા રાજવંશા સંપૂર્ણપણે જાણી શકાય તેમ છે. આ લિચ્છવિ રાજકન્યાએનાં નામ નીચે પ્રમાણે છે: પ્રભાવતી, પદ્માવતી, મૃગાવતી, શિવા, જયેષ્ઠા, મુજયેષ્ઠા અને ચેલાણા. પ

- 1. Raychaudhuri, op. cit., p. 76.
- 2. "In the time of Buddha, and for many centuries afterwards, the people of Vaisālī were called Licchavis; and in the *Trikaṇḍaṣesha* the names of Licchavi, Videhi, and Tirabhukti have been given as as synonymous."—Cunningham, op. cit., p. 509.
  - 3. बेसालिओ चेडओ . . . सत्त धूयाओ . . . Āvasyaka-Sutra, p. 676.
- 4. "Bimbisāra had a son known as Vedehi—Putto Ajātšattū in the canonical Pāli texts, and as Kūnika by the Jainas. The later Buddhist tradition makes him a son of the Kosala Devī; the Jaina tradition, confirmed by the standing epithet of Vedehi-Putto, son of the princess of Videha, in the older Buddhist books makes him a son of Cellanā,"—Rhys Davids, C.M.I., i., p. 183.

देश्या चेह्नणया सार्थमपरात्हेऽन्यदा नृपः । वीरं समवसरणस्थितं वन्दितुमभ्यगात् ॥ वन्दित्वा श्रीमदर्हन्तं वित्रतौ तौ च दंपती ।

- --Hemacandra, op., cit., vv. 11-12, p. 86.
  - 5. Avasyaka-Sulra, p. 676; Hemacandra, op., cit., v. 187, p. 77.

આમાંની સૌથી માટી રાજકુમારી પ્રભાવતી વીતભય નગરના રાજા ઉદાયનને પરણી હતી, જેના ઉલ્લેખ જૈનસાહિત્યમાં સિંધુસૌવીર દેશના નગર તરીકે કરાયેલો છે. દેશના કયા ભાગ માટે આ સાહિત્યિક પ્રદેશના ઉલ્લેખ છે તે સ્પષ્ટ કરી શકાય તેમ નથી, કારણ કે જીદા જીદા પ્રમાણાના આધારે ભારતના ઉત્તર પશ્ચિમ અથવા તો પશ્ચિમના પ્રદેશમાં તે ભાગ ગણાવામાં આવ્યા છે. કનિંગહામ તેને " ખંભાતના અખાતના મથાળે આવેલા ઇડેર અથવા ખદરી પ્રાંતની સાથે સરખાવે છે. "ર ડાં૦ રાઇસ ડેવીડસ કનિંગહામને થોડા ઘણા ટેકા આપે છે અને સૌવીરને પાતાના નકશામાં કાઠિયાવાડની ઉત્તરે અને કચ્છના અખાત તરફ મૂકે છે. અલ્બેરુની તેને મુલતાન અને ઝાલાવાડ કહે છે અને મી૦ ડે આના સ્વીકાર કરે છે. જ્યારે બીજી તરફ જૈન દંતકથાઓ તે માટે નીચે મુજબ કહે છેઃ શ્રી. અભયદેવસ્ત્રિ ભગવતી મૃત્રની પાતાની ટીકામાં નીચેના શખ્દા વાપર છેઃ

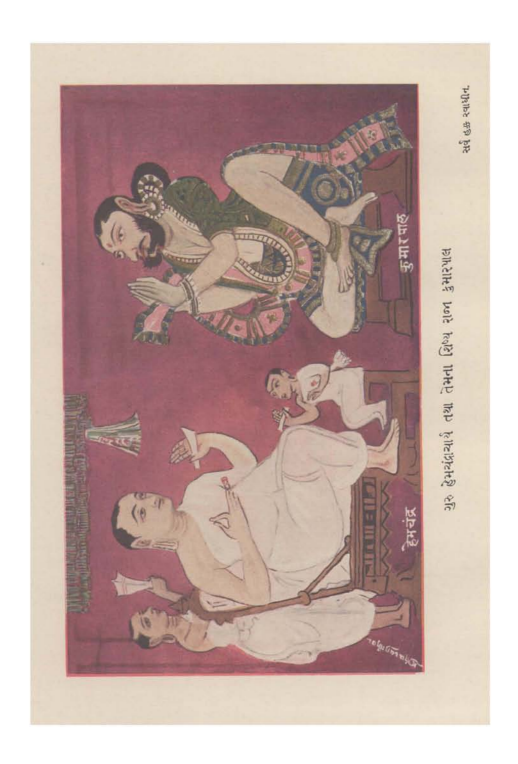
सिंधुनया आसन्नाः सौवीराः-जनपदविशेषाः सिंधुसौवीरास्तेषु ...विगता ईतयो भयानि च यतस्त-द्वीतिभयं विद्योति केचित्. प

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાંથી મીં મેયરે ભાષાંતર કરેલી ઉદાયનની કથામાં વીતલય માટે નીચે પ્રમાણે છે: " સિંધુ અને સાવીરના પ્રદેશામાંના વીતલય નગરમાં ઉદાયન નામના રાજા હતા..."

"શત્રુંજય માહાત્મ્ય તેને સિંધુ કે સિંધમાં મૂકે છે."

આ બધાં અનુમાનાથી એમ જણાય છે કે તે પ્રદેશ માળવાની ઉત્તર પશ્ચિમ તરફ આવેલ રાજપૂતાના અને સિંધુનદીના પૂર્વ કિનારે આવેલ સિંધના વિભાગને ઘણું ખરું મળતા આવે છે. આ એ વાતથી સાખીત થાય છે કે અવન્તીના રાજા સામે જાહેર કરેલ લડાઈમાં ઉદાયન મારવાડ અને રાજપૂતાનાના રહ્યામાં થઈને ગયા હતા જ્યાં તેનું લશ્કર તરસથી મરવા લાગ્યું હતું.

- 1. सिंधुसोवीरेसु . . . वीतीभए नगरे . . . उदायणे नामं राया . . . तस्स · . . प्रभावती नामं देवी. —Bhagavati, sat. 491, p. 618. Cf. also Āvasyaka-Sutra, p. 676; Hemacandra, op., cit., v. 190, p. 77; सिन्धुसीवीरदेशेऽस्ति पुरं वीतभयाब्ह्यम् ।.—Ibid., v. 327, p. 147; Meyer ( J. J.), op., cit., p. 97.
  - 2. Cunningham, op., cit., p. 569.
  - 3. Rhys Davids, Buddhist India, map facing p. 320.
  - 4. Sachau, Alberuni's India, i., p. 302. Cf. Dey, op. cit., p. 183.
  - 5. Bhagavali, stil. 492, pp. 320-321.
- 6. Meyer (J. J.), op. cit., p. 97. For the story in the *Uttarādhyayana* see Laxmi-Vallabha's commentary (Dhanapatasimha's edition), pp. 552-561.
  - 7, Cf. Dey. op cit.,, p. 183.
- 8 उत्तरतां च मर्क स्कन्यावारस्त्या मर्जुमारच्य : Āvasyaka-Sitra, p. 299. Cf. Meyer (J. J.), op. cit., p. 109. It may be mentioned here that, according to the Buddhist traditions, Roruka was the capital of Sauvīra. Cf. C.H.I., i., p. 173: Dey, op. cit., p. 170. According to Cunningham, Roruka was "probably Alor, the old city of Sind."—Cunningham, op. cit., p. 700.



આ બધાં અનુમાના ઉપરાંત વરાહિમિહિરના ભારતવર્ષના વિભાગ પરથી સિંધુસૌવીર દેશ વિષે આપણને એક વસ્તુ મળે છે કે જે નવ વિભાગામાં દેશ વહેંચાયેલા હતા તેમાંના તે એક હતા. આમાંથી પ્રાપ્ત થતી ઐતિહાસિક અને ભૌગાલિક વિશેષતા કેટલેક અંશે જૈન આધારને પ્રામાણિક ઠરાવે છે–તે એમ કહે છે કે વીતભય સહિત ઉદાયન બીજાં ૩૬૩ ગામના શાસક હતા. વિશેષ ઈ. સ. બારમી શતાબ્દિમાં થયેલ રાજા કુમારપાળના ચરિત્ર ઉપરથી આપણે જાણીએ છીએ કે તેમની કારકિદીંમાં તે એક જૈન પ્રતિમા<sup>રૂ</sup> પાટણું લાગ્યા હતા જે હેમચંદ્રાચાર્યના કથન પ્રમાણે ઉદાયનના સમયથી વીતભયના ભાંચરામાં પહેલી હતી. પ

આટલું સિંધુસૌવીર દેશ અને તેના શહેર વીતભય વિષે. તેના શાસક ઉદાયન વિષે ઐતિહાસિક અનુમાના નીકળે એવું બહુજ થાડું છે. ડાં૦ રાયચાધરીના શબ્દામાં કહીએ તા "લોકિક દંતકથાએાના કાેકડામાંથી ઐતિહાસિક તત્ત્વ તારવવું મુશ્કેલ છે;" પણ એ સ્વીકારવું એઇએ કે બહુજ થાેડી હકીકતાે એવી છે કે જે જૈન સાહિત્યમાંથી

- 1. Varāhamihira calls each of the Nava-Khaṇḍas a Varga. He says: "By them (the Vargas) Bhāratavarsha—i.c. half of the world—is divided into nine parts: the central one, the eastern one, etc."—Sachau, op. cit., p. 297. Cf. ibid., pp. 298-302; Cunningham, op. cit., p. 6. "According to this arrangement . . . Sindhu-Sauvīra was the chief district of the west . . .; but there is a discrepancy between this epitome of Varāha and his details, as Sindhu-Sauvīra is there assigned to the south-west along with Ānarta."—Ibid., p. 7.
- 2. बीतमयादिनग्रजिष्टिजिञ्जतीप्रमु:—Hernacandra, op. cit., v. 328, p. 147. "This King Udayana lived exercising the sovereignty over sixteen countries, beginning with Sindhu-Sauvīra, three hundred and sixty-three cities, beginning with Vitabhaya. . . ."—Meyer (J. J.), op. cit., p. 97.
- 3. "Anabila-Pattana, Virawal-Pattana or Pattana, called also Northern Baroda in Gujarat, founded in Samvat 802 or A. D. 746, after the destruction of Valabhi by Banaraja or Vamsaraja. The town was called Anabilapattana, after the name of a cowherd who pointed out the site. . . . Hemacandra, the celebrated Jaina grammarian and lexicographer, flourished in the court of Kumarapala, the king of Anabilapattana (A. D. 1142-1173), and was his spiritual guide. He died at the age of eighty-four in A. D. 1172, in which year Kumarapala became a convert to Jainism . . . but according to other authorities, the conversion took place in A.D. 1159. After the overthrow of Vallabhi in the eighth century Anabilapattana became the chief city of Gujarat, or Western India, till the fifteenth century. . . . "—Dey, op. cit., p. 6.
  - 4. Jayasimhasūri, Kumārapāla-Fhūpāla-Caritra-Mahākāvya, Sarga IX, vv. 261, 265, 266,
- 5. उदायने शिवगते . . . । तदेव प्रतिमा . . . । मिविध्यति . . . भूगता ॥ राज्ञः कुमारपालस्य . . . पुण्येन . . . । सन्यमानस्थले मंञ्च प्रतिमाविभिविध्यति ॥—Hemacandra, op. od., vv. 20, 22, 83, pp. 153,160,
- 6. Raychaudhuri, op. cit., p. 123. This war between the two, according to the legend, had taken place because Pradyota had run away with a servant girl and an image of Jina which belonged to Udāyana. "Thereupon he sent a messenger to Pajjoya: 'I care nothing for the servant girl. Send me the image.' He did not give it. . Udāyana hurriedly took the field together with the ten kings (his vassals). . . When Pajjoya descended he was bound (captured by Udāyana)."—Meyer (J. J.), op. cit., pp. 109-110. Cf. Āvasyaha-Sūtra, p. 299.

મળી આવે છે અને ઇતિહાસવેત્તાઓને કેટલેક અંશે ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે. જૈન સાહિત્ય અનુસાર સૌવીર દેશના ઉદાયને તેના આશ્રિત અવન્તીના ચંદપ્રદ્યોત રાજાને લડાઈમાં હરાવ્યા હતા જે ઐતિહાસિક પુરુષ છે અને જેના વિષે આપણે ચેટકની ચાથી પુત્રી શિવાના પતિ તરીકે વિસ્તારથી એઇશું. વિશેષમાં આપણે એટલું જાણીએ છીએ કે ઉદાયન પછી તેના ભત્રિએ કેસિ રાજા થયા, જેના રાજ્યમાં વીતભયના સર્વથા નાશ થયા. એ કહેવું મુશ્કેલ છે કે આ બધું કલ્પિત છે કે તેનાં સાધન નથી મળતાં તેનું આ કારણ છે. એ કે સપ્રમાણ આપણે એટલું જાણી શકીએ છીએ કે તે એક વખત ભારતના નવ વિભાગામાંના એક હતા.

- 1. उदायमो राजा . । . गत उज्जयिमी . . . प्रयोतो . . . बद्धो Āvasyaka-sutra, pp. 298-299. Cf. Hemacandra, op. cit., v. 578, p. 156.
- 2. तए जं से केसीकुमारे राया जाए . . .—Bhagavasi-Sūtra, sut. 491, p. 619. "When he (Udāyana) died, a deity let a shower of dust fall. . . . Even to this day it lies buried."—Meyer (J. J.), cp. cit., pp. 115-116.
  - 3. Ibid., p. 105.
- 4. प्रमावत्या . . . अन्तःपुरे चैत्यगृहं कारितं . . . अक्तप्रत्याख्यानेन मृता देवलोकं गता.—Avasyaka-Satra, p. 298. Cf. Meyer (J. J.), op. and loc. cit.; Hemacandra, op. cit., v. 404, p. 150.
- 5. Meyer (J. J.), op. cit., p. 103. 世 号 可识于标:—Āvašyaka-Sūtra, p. 298; Hemacandra, op. cit., v. 388, p. 149.
- 6. "Udāyana, the bull of kings of Sauvīra, renounced the world and turned monk; he entered the order and reached perfection."—Jacobi, S.B.E., xlv., p. 87. In a note to this Jacobi writes: "He was contemporary with Mahāvīra."—Ibid.
- 7. तए णं से उदायणे राया · · · समणस्स भगवओ जाव पट्टब्बइए.—Blugavati, sut. 492, p. 620; Meyer (J. J.), op. cit., p. 114.
- 8. Ibid., pp. 113-114. एवं खलु अभीयीकुमारे • . कामभोगेसु मुच्छिए • भाइणेजं केसि कुमारे रजे ठावेशा • .—Bhagavat, sut. 491, p 619.

ઉપરાક્ષ્ત દર્ષાંતથી ઉદાયનના અંતઃકરજુના પલંટા જેઈ શકાય છે; આથી તેના સંસારત્યાગ જૈના માટે લોકોક્તિરૂપ થયા છે. અંતગડદસાઓસ્ત્રમાં ઉદાયન વિષે નીચેના ઉદ્વેખ છે: "પછી રાજા અલખે ઉદાયનની જેમ સંસારના ત્યાગ કર્યો, અપવાદ એટલા હતા કે તેણે પાતાના માટા પુત્રને રાજ્યકારભાર સાંખ્યા હતા." અહીં એમ કહી શકાય કે આ વિષેની નાંધમાં ડાં બારનેટ ભૂલથી આ ઉલ્લેખ "વૈશાલીના રાજા ચેડગની પુત્રી મૃગાવતીથી ઉત્પન્ન થયેલ શતાનીકના પુત્ર કાસાંખીના રાજા" ઉદાયનને ઉદ્દેશી કરેલા જણાવે છે.

આ ઉપરાંત યુદ્ધકેદી અવન્તીપ્રદોત પ્રતિ ઉદાયને ખતાવેલું વર્તન સાખીત કરે છે કે "પર્યુષણાપર્વમાં ગમે તેવા વૈરભાવને તજી ક્ષમા આપવાની આજ્ઞા તેણે સુસ્તભાવે પાળી હતી." એમ બન્યું કે પર્યુષણાપર્વમાં એક દિવસ ઉદાયનને ઉપવાસ હતો, પરંતુ સંદપ્રદોન્તને તેની કચ્છાનુસાર ભાજન આપવા આજ્ઞા કરી હતી; પણ સંદપ્રદોતે વિષની બીકથી પાતાને માટે તૈયાર કરેલું ભાજન લેવાની અનિચ્છાથી એમ કહ્યું કે પાતે પણ ઉદાયનની માફક જૈન હાવાથી ઉપવાસ કર્યો છે! જયારે ઉદાયનને આ વાત જણાવવામાં આવી ત્યારે તેણે કહ્યું કે " હું જાણું છું કે તે લુચ્ચા છે, પણ જયાંસુધી તે કેદી છે ત્યાંસુધી મારાં પર્યુષણા પવિત્ર અને મંગલકારી ગણાય નહિ."

પદ્માવતી સંબંધમાં એમ જાણવાનું મળે છે કે જૈનધર્મના એક વખતના કેંદ્રસ્થાન તરીકે પ્રસિદ્ધ ચંપાનગરીના રાજ દર્ષિવાહનને તે પરણી હતી. આવશ્યકસૂત્રની દીકામાં હરિભદ્રસૂરિ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે રાજ અને રાણી બંને જૈનધર્મના મહાન ઉપાસક હતાં. જૈનસાહિત્યમાં ચંપાના ઐતિહાસિક મહત્ત્વના વિચાર કરતાં એમ માનવું અનુચિત નથી કે દર્ષિવાહનનું કુટુંબ જૈન સિદ્ધાંતામાં અત્યંત રસ લેતું હતું. '

- 1. Barnett, op. cit., p. 96.
- 2. Ibid., p. 96, n. 2.
- 3. Bhandarkar, Report for 1883-1884, p. 142; Pajjusaņa or Paryushaņa, the sacred festival at the close of the Jaina year. Cf. Stevenson (Mrs.), cp. cit., p. 76; पञ्जोसिववाणं . . . खिम्यव्वं समावियाव्वं . . . Kalpa-Sūtra, Subodhikā-Tīkā, sūt. 59, pp. 191-192.
- 4. Cf. Bhandarkar, op. and loc. cit.; Meyer (J. J.), op. cit., pp. 110-111; Kalpa-Stura, Subodhikā-Tīhā, stt. 59. p 192. अद्य पर्युषणा, राजोपोदितः, स भणति-अहमन्युपोषितः, ममापि मातापितरौं संयतौ, etc.—Āvasyaka-Stura, p. 300.
  - 5. दत्ता पद्मावती चम्पायां दिधवाहनाय—Ibid, pp. 676, 677. Cf. Meyer (J. J.), op. cit., p. 122.
  - 6. Cf. Dey, op. cit., p. 44; Dey, J.A S.B. (New Series), x., 1914, p. 334.
- 7. Haribhadra tells us that, leaving the kingdom to their son Karakandū, both the king and the queen joined the order; प्रशावती देवी . . . दस्तपुरे आयोगी मूले प्रश्नजिता, . . . हे अपि राज्ये दिवाहनस्तरमें दस्वा प्रज्ञजित: करकण्डूमेहाशासनी जात: . . . Avasyaka-Satra, pp. 716, 717, 718. It is further said that Karakandū also, like his father, finally joined the order. Cf. ibid., p. 719. For further reference about Karakandū and his parents see Meyer. (J. J.), op. cit., pp. 122-136; Santyācārya, Uttarādhyayana-Sishyahitā, pp. 300-303; Laxmi-Vallabha, Uttarādhyayana-Dīpikā, pp. 254-259.

"જેન દંતકથા તેને ઈ. સ. પૂર્વ છઠ્ઠી શતાળ્દિની શરુઆતમાં મૂકે છે. તેની પુત્રી ચંદના અથવા ચંદનબાળાએ મહાવીરના કેવલજ્ઞાન પછી તરતજ સ્ત્રી તરીકે સૌથી પહેલાં જૈન દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી." મહાવીરની આ પ્રથમ શિષ્યા વિષે જૈન કથાનક અને બીજા સાહિત્યમાં ઘણું વિવેચન મળે છે. મહાવીરના સમયમાં તે તેમની સ્ત્રીશિષ્યાઓમાં મુખ્ય હતી. તેના જીવન સાથે જોડાયેલ રાજકીય સંબંધ એ છે કે "જ્યારે કૌશામ્બિના રાજ શતાનીકે દિષ્વાહનની રાજધાની ચંપા પર હલ્લો કર્યો ત્યારે ચંદના એક લૂટાસના હાથમાં આવી પડી હતી, પણ તેણું સંઘના નિયમાનું સૂક્ષ્મ પાલન કર્યું હતું." રાયચૌધરીનું આ અનુમાન જૈન કથાનક પર અવલંબિત છે. ટૂંકમાં ચંદનાની કથા નીચે પ્રમાણે છે: રાજા શતાનીક અને તેના પિતા વચ્ચેના યુહમાં તે દુશ્મનના લશ્કરના કાઈ માણસના હાથમાં પકડાઈ હતી અને કૌશામ્બિના ધનાવહ નામના શ્રેષ્ઠિને ત્યાં વેચાઈ હતી. તે તેને ચંદના નામથી બાલાવતા, જયારે તેનું મૂળનામ વસુમતી હતું. થાડા સમયમાં ધનાવહની પત્ની મૂળાને તેની ઈર્ષ્યા થઈ અને તેના વાળ ઉતરાવી લોચરામાં તેને પૂરી. આ સ્થિતિમાં એક વખત તેણે મહાવીરને પોતાના લાજનમાંથી એક લાગ વહારાબ્યા અને અંતે સાધ્વીસંઘમાં તે જેડાઈ.

ચેટકની ત્રીજી પુત્રી મૃગાવતીના વિચાર કરતાં પહેલાં જૈન ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ ચંપાવિષે થાડા શબ્દો અસ્થાને નહિ ગણાય. હાલમાં તે ભાગલપુરના પાડાશમાં થાડે દ્વર આવેલું છે અને આપણને તે ચંપાપુરી, ચંપાનગર, માલિની અને ચંપામાલિની આદિનામે પરિચિત છે. જૈન ઇતિહાસમાં તેની ઉપયાગિતા સ્વયંસિલ છે કારણ કે આપણે જાણીએ છીએ કે મહાવીરે અંગની રાજધાની ચંપા અને તેના પરા પૃષ્ઠચંપામાં ત્રણ ચામાસાં ગાળ્યાં હતાં. પછી બારમા તીર્થંકર વાસુપૂજ્યની જન્મ અને નિર્વાણ ભૂમિતરીકે તે આપણને જાણીતી છે. વળી ચંદના અને તેના પિતાના મુખ્ય મથક અને જૈનધર્મના મુખ્ય કેંદ્ર તરીકે તે જૈનોને પરિચિત છે. ત્યાં દિગંબર તેમજ શ્વેતાંબર એ બંને ફિરકાના વાસુપૂજ્ય તેમજ બીજા તીર્થંકરોની મુખ્ય મૂર્તિસહિત

- 1. Raychaudhuri, op. cit., p. 69. Cf. Dey, op. cit., p. 321.
- 2. समणस्स भगवओ महावीरस्स अञ्जन्त्रंदणापामुनस्ताओ छर्तासं अन्जियासाहरसीओ . . . हुत्था Kalpa-Stara, Subodhikā-Țikā, sui. 133, p. 123. Cf. Dey, op. and loc. cit.
- 3. Raychaudhuri, op. and loc. cit., Cf. ibid., p. 84. "Campā was occupied and destroyed by Śatānīka II., the king of Kauśambi, a few years before Bimbisara's annexation."—Pradhan, op. cit., p. 214.
- 4. Cf. Kalpa-Satra, Subodhikā-Ţikā, sūt. 118, pp. 106-107. Cf. Āvakyaka-Sūtra, pp. 223-225; Hemacandra, op. cit., pp. 59-62. For further references about Candanā see Barnett, op. cit., pp. 98-100, 102, 106.
- 5. Cf. Dey, The Geographical Dictionary of Ancient and Mediacval India, p. 44; Cunningham, op. cit., pp. 546-547, 722-723. Now represented by the village of Champapur on the Ganges, near Bhagalpur; anciently it was the capital of the country of Anga, corresponding to the modern district of Bhagalpur.

જૂનાં તેમજ નવાં જૈન મંદિરા જેવામાં આવે છે. ઉવાસગદસાઓ તથા અંતગડદસાઓ જણાવે છે કે મહાવીરના નિર્વાણ પછી તેમના અગિયાર ગણધરા-માંના એક સુધર્માના સમયમાં ચંપામાં પુષ્ણભદનામે એક ચૈત્ય હતું. "જૈન સંપ્રદાયના આચાર્ય સુધર્મા, કૂણિક અથવા અજાતશત્રુના સમયમાં ચંપા આવ્યા હતા ત્યારે શહેર અહાર તેમના નિવાસસ્થાને તે ગણધરના દર્શનાર્થે ઉઘાડા પગે આવ્યા હતા. સુધર્માના અનુગામી જંખૂ અને તેના અનુગામી પ્રભવ અને તેના અનુગામી સયંભવ આ નગરમાં રહ્યા હતા જયાં સયંભવે પવિત્ર જેન સિદ્ધાંતાના સારરુપ દશઅધ્યયનગર્ભિત દશ્વૈકાલિકસૂત્ર બનાવ્યું હતું." 3

"બિંબિસારના મરાષ્ટ્ર પછી કૂાલુક યા અજાતરાત્રુએ ચંપાને પાતાની રાજધાની અનાવી. પણ તેના મૃત્યુપછી તેના પુત્ર ઉદાયિને પાતાની રાજધાની પાટલીપુત્રમાં અદલી. વંપક-શ્રેષ્ટિ-કથા નામના જૈનગ્રંથ પરથી જણાય છે કે તે નગર ઘણુંજ સમૃદ્ધ હતું. શરુઆતમાં ત્યાંની જ્ઞાતિઓ અને ધંધાઓનાં નામા આવે છે. ત્યાં સુગંધી દ્રવ્યા વેચનાર, તેજાના વેચનાર, સાકરના વેપારી, ઝવેરીયા, ચામડાં કેળવનારા, હાર બનાવનારા, સુતારા, સાનીઓ, વાલુકરા અને ધાબીઓ હતા."

ચેટકની ત્રીજી પુત્રી મૃગાવતીના વિચાર કરતાં આપણુને જણાય છે કે તે કૌશામ્બિના રાજ શતાનીકને પરણી હતી અને વિદેહની રાજકુમારીના નામથી પ્રસિદ્ધ હતી. લિનયવિજયગણિ કલ્પસૂત્રની સુખાયિકા ટીકામાં કહે છે કે જ્યારે મહાવીર કૌશામ્બિ આગ્યા ત્યારે તે દેશમાં શતાનીક રાજ હતા અને રાણી મૃગાવતી હતી."

- I. Dey, op. cit., pp. 44-45. "From the inscriptions on some Jaina images exhumed from the neighbourhood of an old Jaina temple at Ajmer it appears that these images, which were of Bāsupūjya, Mallinātha, Pārśvanātha and Vardhamāna, were dedicated in the thirteenth century A.D.—i.e. ranging from Sanvat 1239-1247."—Ibid., p. 45. Cf. J.A.S.B., vii., p. 52.
- 2. Hoernle, op. cit., ii, p. 2, notes. "Verily, Jambū, in those days... there was a city named Campā... a sanctuary Punnabhadde...."—Barnett, cp. cit., pp. 97-98, 100. Cf. Dey, op. and loc. cit.
- 3. Ibid. अन्यदा श्रीगणधरः सुधर्मा . . . । जगाम चम्पां . . . । तदा . . . कूणिकः . . . । त्यक्तपादुको . . . । सुधर्मस्वामिनं दृष्ट्वा दूरादिष नमोऽकरोत्॥—Hemacandra, Pari-Sishtaparvan, Canto IV, vv. 1, 9, 33, 35.
  - 4. Ibid., Canto VI, vv. 21 ff.

- 5. Dey, op. and loc. cit.
- 6. Satānīka himself was styled also Parantapa. Cf. Rhys Davids, op. cit., p. 3.
- 7. "Kauśāmbi, Kauśāmbi-nagar or Kośam, an old village on the left bank of the Jamuna, about 30 miles to the west of Allahabad."—Dey, op. cit., p. 96.
- 8. "Satānīka . . . married a princess of Videha, as his son is called Vaidehīputra."—Raychaudhuri, op. cit., p. 84. Cf. Law (B. C.), op. cit., p. 136.
- 9. Pradhan, op. cit., p. 257. तत: क्रमेण कौद्याम्ब्यां गतस्तत्र शतानीको राजा मृगावती देवी. —Kalpa-Şaira, Subadhikā-Ţikā szt. 118, p. 106.

રાજા અને રાણી બન્ને મહાવીરના ભક્ત હતાં તેમ જૈન સાહિત્ય પરથી સિદ્ધ થાય છે. જે કુટુંબના વાતાવરણમાં તે ઉછરી હતી તે જેતાં સ્વાભાવિક રીતે મૃગાવતી પાસે તેજ આશા રાખી શકાય. એટલું જ નહિ પણ જૈન દંતકથા સ્પષ્ટ કરે છે કે રાજાના અમાત્ય અને તેની પત્ની પણ જૈનધર્મી હતાં. ર

દિધવાહન અને શતાનીક વચ્ચે થયેલ લડાઈ વિષે કહ્યું; ઐતિહાસિક મહત્ત્વની બીજી વાત જૈન સાહિત્યમાંથી એ મળે છે કે "તેના પુત્ર અને અનુગામી બિંબિસારના સમકાલીન પ્રસિદ્ધ ઉદાયન હતા." ડાં૦ પ્રધાન કહે છે કે "ઉદાયનના પિતામહનું સહસાણીક એવું નામ ભાસ આપે છે અને વસુદામન એવું નામ પુરાણા આપે છે. સહસાણીક બિંબિસારના સમસમયી હતા અને મહાવીરના ધર્માપદેશ તેમણે મેળ∘યા હતા. જૈના તેને સસાનીક કહે છે જે 'સહસાનીક'નું ટૂંકું રૂપ છે, જે સંસ્કૃત 'સહસાણીક'નું પ્રાકૃત રૂપ છે. સસાનીક એ પ્રાયઃ પુરાણના વસુદામન છે અને તેને શતાનીક બીજા નામના પુત્ર હતા. ઉદાયન શતાનીક બીજાના પુત્ર હતા."

વિદ્વાન ડૉક્ટરને આના ટેકામાં જૈનાના પાંચમા અંગ ભગવતીસૂત્રના પૂરા આધાર મળે છે. આપણે જાણીએ છીએ કે શતાનીકની બેન જયન્તી પણ મહાવીરની હઢ અનુયાચિની હતી. ઉદાયન, તેના ધ્વસુર ચંદપ્રદેશત તથા તેના અનુગામીઓ વિષે જરા વિસ્તારથી પછી વર્ણન કરીશું, પરંતુ અહીં માત્ર એટલું કહી શકાય કે જૈના તે જેન હાવાના દાવા કરે છે એટલુંજ નહિ પણ માને છે કે "તે એક મહાન રાજ હતા, જેણે કેટલીક મહાન જીતા મેળવી હતી અને અવન્તી, અંગ તથા મગધના રાજકુટુંબા સાથે વૈવાહિક સંબંધ બાંધ્યા હતા."

- 1. Mahavira had been to Kauśambi during the years of his wanderings before he was endowed with Kovala-Jňāna. It so happened that during his stay there Lord Mahavira, owing to some vow that he had taken, did not accept any food for some days, and hence मृगावत्यपि . . . महता दुःखेनाभिभूता . . . तेन (राज्ञा) आश्वासिता तथा करिष्यामि यथा कल्ये उभते . . .—Āvasyaka-Sūtra, p. 223. Cf. Stevenson (Mrs.), op. ci., p. 40.
- 2. सुगुप्तोऽमाल्यो, नन्दा तस्य भार्या, सा च श्रमणोपासिका, सा च श्राद्धीति मृगावत्या वयस्या, . . . अमाल्योऽपि सपत्निक आगतः स्वामिनं वन्दते, . . .—Āvasyaha Snira, pp. 222, 225. Cf. Kalpa-Snira, Subodhikā-Ţīkā, sni. 118, p 106.
  - 3. Raychaudhuri, op. and loc. cit Cf. Barnett, op. cit., p. 96, n. 2.
- 4. Pradhan, op. and loc. cit. "The Kalhā-Sarīt-Sāgara says that Satānīka's son Sahasrānīka was the father of Udāyana. Thus the Kalhā-Sarīt-Sāgara reverses the order certainly wrongly."—Ibid. Cf. Tawney (ed. Penzer), Kathā-Sarīt-Sāgara, i., pp. 95-96; Raychaudhuri, op. and loc. cit.
- 5. सहस्साणीयस्त रत्नो पोने संयाणीयस्त रत्नो पुत्ते चेडगस्त रत्नो नत्तुष्ट मिगावतीष्ट देवीष अत्तर्ण जयंतीष्ट समगोवासियाष्ट्र मत्तिञ्जष उदायणे नामं राया होत्या, etc.--Bhagavati, snl. 441, p. 556.
- 6. तल णं सा जयंती समणोनसिया . . . पत्र्वश्या जाव सञ्बद्धस्वत्पद्दीगा। . . . Ibid., sid. 443, p. 558.
  - 7. Pradhan, op. cit., p. 123.

ચેઠકની ચાથી પુત્રી શિવાના વિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે તે અવન્તી યા પ્રાચીન માળવાની રાજધાની ઉજજૈનના ચંદપ્રદેશતને પરણી હતી. તે ચંદપ્રદેશત મહાસેન-ભયંકર પ્રદેશત, મહાન લશ્કરના અધિપતિ અને વંસ અથવા વત્સ દેશની રાજધાની કૌશામ્બિના રાજા ઉદાયનના ધસુર તરીકે જાણીતા છે. ઉજજૈનમાં રહે છે કે "બુદ્ધના સમયમાં અવન્તીના રાજા ભયંકર પ્રદેશત હતા કે જે ઉજજૈનમાં રાજ્ય કરતા હતા. તેને લગતી દંતકથા બતાવે છે કે તે અને તેના પડાશી કાશામ્બિના રાજા ઉદેન સમકાલીન હતા, તે ઉપરાંત વૈવાહિક સંબંધથી જોડાયેલા હતા અને લડા- ઈમાં પણ બંનેએ ભાગ લીધા હતા." આ દંતકથા જૈન સાહિત્યને સંપૂર્ણ મળતી આવે છે.

ઉપરાક્ત પ્રમાણેથી જાણી શકીએ છીએ કે વત્સના રાજા ઉદાયન અવન્તીના પ્રદેશતની કન્યા વાસવદત્તાને પરણ્યો હતો. અને હેમચંદ્ર આપણને ટુંકમાં કહે છે કે 'ચંદપ્રદ્યોતે શતાનીક પાસે મૃગાવતીની માગણી કરી હતી અને તેની ના પાડવાથી તેના ઉપર ચઢાઈ કરી હતી. તે દરમિયાન એમ અન્યું કે શતાનીક મરણ પામ્યો અને જ્યારે મહાવીર કૌશામ્બિ આગ્યા ત્યારે ચંદપ્રદ્યોતે તેમની પ્રતિભાથી અંજાઈ વૈરવૃત્તિ છોડી અને ઉદાયનને કૌશામ્બિના રાજા અનાવવાના વચન સાથે મૃગાવતીને સાધ્વી થવા રજા આપી.

"વત્સનો રાજા આ ઉદાયન પ્રેમ અને સાહસયુક્ત સંસ્કૃત કથાઓના મહાન ચકાવામાં મધ્યસ્થ વ્યક્તિ છે; અને તેમાં અનુપમ સુંદરી વાસવદત્તાના પિતા ઉજ્જૈનના રાજા પ્રદ્યોત પણ એાછા ભાગ ભજવતા નથી." હમણાંજ ઉપર કહી ગયા તેમ તેણે અવન્તી, અંગ અને મગધના રાજકુટુંબા સાથે વૈવાહિક સંબંધ બાંધ્યા મનાય છે. સંપૂર્ણત: વિશ્વરત ન પણ હાય એવા બુદાબુદા પ્રમાણાથી આપણે જાણીએ છીએ કે

- 1. Cf. Avasyaka-Sūtra, p. 677.
- 2. Cf. Dey, op. cit., p. 209.
- 3. Cf. Pradhan, op. cit, p. 230.
- 4. Cf. Raychaudhuri, cp. cit., p. 83. Kośambi-Nagar or Kośam . . . was the capital of Varnsadeśa or Vatsyadeśa, the kingdom of Udayana. . . "--Dey, op. cit., p. 96. Cf. ibid., p. 28.
  - 5. Rhys Davids, C.H.I., i., p. 185.
  - 6. Cf. Āvasyaka-Stitra, p. 674; Hemacandra, Trishashţi-Salākā, Parva X. pp. 142-145.
- 7. "Avanti roughly corresponds to modern Mālwā, Nimār and the adjoining parts of the central provinces. Prof. Bhandarkar points out that this *Janapada* was divided into two parts: the northern part had its capital at Ujjain, and the southern part, called Avanti Dakshināpatha had its capital at Mahāssati or Māhismatī, usually indentified with the modern Māndhāta on the Narmada."—Raychaudhuri, *op. cit.*, p. 92.
  - 8. Cf. Hemacandra, op. cit., v. 232, p. 107.
- 9. Rapson, C.H.I., i., p. 311. Cf. Raychaudhuri, cp. cit., p. 122; Pargiter, Ancient Indian Historical Tradition, p. 285.

અવન્તીના રાજા પ્રદ્યોતની કન્યા વાસુલદત્તા વા વાસવદત્તા તથા મગધના રાજા દર્શકની એન પદ્માવતી અને અંગના રાજા દઢવર્માની પુત્રી તેની રાષ્ટ્રીએમ હતી. આમાં વાસવદત્તા એ ઉદાયનની પટ્ટરાષ્ટ્રી હતી. બૌદ્ધ અને જૈન એ બન્ને સાહિત્યમાં "અવન્તીના પ્રદ્યોતની કન્યા વાસુલદત્તા કાશામ્બિના ઉદેનની રાષ્ટ્રી અથવા તેની ત્રષ્ટ્ર રાષ્ટ્રીઓમાંની એક કેવી રીતે બની તેની અદ્દભુત અને લાંબી કથા આપેલી છે." ધર્મ પ્રતિ તેની મનાવૃત્તિ વિષે તે ઉદાયનની સામે તેની માતા, બિબિસાર, ચેલ્લા અને અન્ય સંબંધીએ જે તે સમયે જૈનધર્મના અપ્રણી હતા તેના આદર્શી હતા અને કાંઈ નહિ તો તેના મનમાં આ બધું જૈનધર્મ પ્રતિ સન્માન અને સહાનુભૂતિ ઉત્પન્ન કર્યા સિવાર્ય રહેજ નહિ. \*

અવન્તીના પ્રદ્યોત અને તેની પત્ની શિવાના જૈનધર્મ પ્રતિ આદર માટે આં હેમચંદ્ર કહે છે કે તેમને જૈનધર્મ માટે ખૂબ માન હતું અને તેની આજ્ઞા પછીજ અંગારવતી આદિ તેની આઠ રાણીઓએ કેશશમ્બિની મૃગાવતી સાથે સાધ્વીધર્મ સ્વીકાર્યો હતા. તેની આઠ રાણીઓએ કેશશમ્બિની મૃગાવતી સાથે સાધ્વીધર્મ સ્વીકાર્યો હતા. તે સૌવીરના ઉદાયન સાથેના સંબંધમાં જોઈ ગયા કે પ્રદ્યોતે પોતે જાહેર કર્યું હતું કે પોતે જૈન છે. જો કે બૉન્દ્ર અને જૈનો એ બંને અવંતીપતિના જીદમ અને ધૂર્તતાથી જાણીતા છે, પપરંતુ આ ખાસ પ્રસંગમાં તેને પાતાની જાતને ખાટી રીતે જૈન કહેવાનું કંઈ ખાસ કારણ જણાતું નથી. જો તેણે પોતાને માટે શંકાજ હોત તો આ કરતાં બીજા કેઈ બહાનાથી તે ખાવાની ના પાડી શકત. આ વાત સત્ય હો કે કદિપત, છતાં એક વાત ચાક્કસ છે કે આ પ્રસંગના ઉદ્દેશ આ કે બીજા રાજાના ખરાબ સ્વભાવની છાય આપવા કરતાં જુદોજ છે. મુખ્ય ઉદ્દેશ એ જણાય છે કે ઉદાયન પ્રદ્યોતના વૈરી હોવા છતાં પોતાના ધાર્મિક અનુષ્ઠાનના દિવસામાં જૈન કે અજૈન કાઈને પણ તે કેઠી જોવા ઇચ્છતા ન હતો. '

- 1. Cf. Raychaudhuri op. and loc. cit.; Pradhan, op. cit., pp. 212, 246. "Tradition has preserved a long story of adventures of Udena and his three wives."—Rhys Davids, op. cit., p. 187.
- 2. Cf. Rhys Davids, Buddhist India, p. 4; Āvašyaka-Stdra, p. 674; Hemacandra, op. cit., pp. 142-145.
  - 3. सामी समोसङ्घे . . . । तए मं से उदायणे रावा . . . पञ्जुवासए। etc.~Bhagavali, sul. 442, p. 556.
  - ४. सहागृह्ण-मृगावत्या प्रवज्यां स्त्रामिसन्निद्धौ । अष्टावंगार्वत्याचाः प्रचोतनृपतेः प्रियाः ॥
- -Hemacandra, op. cit., v. 233, p. 107.
- 5. Cf. Rhys Davids, op. and loc. cit.; . . . सोधुत्ता . . . —Āvasyaka-Satra, p. 300; Bhandarkar, op. and loc. cit.; . . . पूर्तसाधर्मीके . . . . —Kalpa-Satra, Subodhikā-Ţīkā, sat. 59, p. 192.
- 6. Cf. Āvalsyaka-Sutra, p. 300; Meyer (J. J.), op. cit., pp. 110-111; Ka'pa-Sutra, Subodhikā-Ţīkā, sut. 59, p. 192.

આમ ચેટકની સાત કન્યાઓમાંની પ્રભાવતી, પદ્માવતી, મૃગાવતી, શિવા અને ચેક્ષણુ એ અનુક્રમે સોવીર, અંગ, વત્સ (વંસ), અવંતી અને મગધના રાજાઓ સાથે પરણી હતી. આમાંનાં છેલાં ચાર નામા સાળ મહાજનપદની બોલ્ક અને જૈન યાદીઓમાં આવે છે; જ્વારે સૌવીર દેશ વિષે કાંઈ વિશેષ કહી શકાય તેમ નથી. ચેટકની બાકી રહેલ બે કન્યાઓમાં જયેષ્ઠા મહાવીરના માટાભાઈ કુંડગ્રામના રાજા નંદિવર્ધનને પરણી હતી, જ્યારે મુજયેષ્ઠા મહાવીરની શિષ્યા સાધ્વી થઈ હતી. આ અધી હકીકતો વર્ધમાનના પ્રભાવ તેમની માતા લિચ્છવિ રાજકન્યા ત્રિશલા દ્વારા કેટલા પ્રેલાયલા હતા તે કીક સ્પષ્ટ કરે છે. આ પરથી એટલું તા જણાય છે કે મહાવીરના પાતાના સમયમાં લિચ્છવિએ ક્ષત્રિયા કહેવાતા, જે પાતાના ઉચ્ચ કુળનું અભિમાન રાખતા અને પૂર્વ ભારતમાં ઉચ્ચતમ ગણાતા રાજાઓ તેમની સાથે વિવાહ સંબંધ જેડવામાં ગૌરવ માનતા.

ટૂંકમાં મહાવીરના સુધારેલ ધર્મને લિચ્છવિએ અને તેમને અંગે વૈશાલીના રાજવંશો દ્વારા તેની શરુઆતના વખતમાં ચારે બાજાથી સારા આશ્રય મન્યા. જે ઉપરાંત મહાવીરના ધર્મ તેમનાથી જ તે વખતના મહાન સમૃદ્ધ રાજ્યા સૌવીર, અંગ, વત્સ, અવન્તી, વિદેહ અને મગધમાં ફેલાયા. આજ કારણથી બૌહ્યુંથા વૈશાલીના રાજા ચેટકના ઉલ્લેખ જ કરતા નથી, જે કે તે આપણને વેસાલિના બ્યવસ્થિત બંધારણની માહિતી આપે છે. ડાંઠ યાકાખીના શખ્દામાં કહીએ તા " ખુહોએ તેના ઉલ્લેખ એટલા માટે નથી કર્યો કે તેના પ્રભાવના લાભ પાતાના હરીફને મન્યા હતા; પરંતુ જૈનાએ પાતાના તીર્થકરના મામા અને આશ્રયદાતા જેના પ્રભાવથી વૈશાલી જૈનધર્મના મજબૂત કિલ્લા બન્યા હતા તેનું બહુમાન કર્યું છે, જ્યારે ખુદ્ધો તેને પાખંડીઓના એક મઠ તરીકે જણાવે છે." '

આ ઉપરાંત લિચ્છવિએ વિષે જૈનસ્ત્રોમાં છૂટાઇવાયા ઉલ્લેખા મળી આવે છે જે એમ પૂરવાર કરે છે કે તેએ જૈના જ હતા. સ્ત્રકૃતાંગ જેતાં આપણને જણાય છે કે તેઓના માટે જૈના બહુમાન ધરાવતા હતા. તેમાં જણાવ્યું છે કે " પ્રાદ્મણ, ક્ષત્રિય, ઉગ્ર અથવા લિચ્છવિ જાતિની કાઇપણ વ્યક્તિ સંઘમાં દાખલ થઇ ભિક્ષા માંગી જમે છે છતાં તે પાતાના ઉચ્ચ ગાત્રના કારણે ગવિત થતી નથી."

- 1, Cf. Raychaudhuri, op. cit., pp. 59-60.
- 2. Cf. Avasyaka-Sutra, p. 677; Hemacandra, op. cit., v. 192, p. 77.
- 3. Cf. Avasyaka-Sutra, p. 685; Hemacandra, op. cit., v. 266, p. 80.
- 4. Cf. Dey, Notes on Ancient Anga, p. 322; Bübler, Indian Sect of the Jamas, p. 27.
- 5. Cf. Jacobi, S.B.E., xxii., Int., p. xii. See Turnour, J.A.S.B., vii., p. 992.
- 6. Jacobi, op cit., Int., p. xiii.
- 7. Jacobi, S.B.E., xlv., p. 321.

ક્રુલ્પસૂત્રમાં ઉલ્લેખ આવે છે કે " જે રાત્રે ભા મહાવીર સર્વ કર્મના ક્ષય કરી નિર્વાણ પામ્યા તે રાત્રે કાસી કાસલના રાજાઓ, નવ મલ્લિક રાજાઓ અને નવ લિચ્છિવ રાજાઓએ વ્રતના દિવસ તરીકે ઉત્સવ ઉજ્ગાયો હતો; કારણ કે તેઓએ કહ્યું કે ' સર્વજ્ઞરૂપ આધ્યાત્મિક દીપક અસ્ત થતાં પાર્થિવ દીપક કરીએ.'"

જૈનસૂત્રાના આ બે ઉલ્લેખ ઉપરાંત ઉવાસગદસાએમમાં જિતશત્રુ રાજાના ઉલ્લેખ છે, જે હુર્નલેના અભિપ્રાય પ્રમાણે જૈન અને લિચ્છવિ રાજા ચેઠકના નિર્ણય કરવામાં અહુ ઉપયોગી છે. જૈનાના સાતમા અંગના દશ અધ્યયનમાંના પ્રથમ અધ્યયનમાં સુધર્મા જંખને કહે છે કે:

" ખરેખર! જંબૂ! તે કાલે તે સમયે વાણિયગામ નામે નગર હતું....વાણિયગામની અહાર ઇશાન ખૂણામાં એક દ્વિપલાસ નામનું ચૈત્ય હતું. તે વખતે વાણિયગામના રાજ્ય છતાત્રવું હતો.....તે સમયે તે ગામમાં આનંદ મનો ગૃહસ્થ વસતો હતો જે સમૃદ્ધ અને સર્વશ્રેષ્ઠ હતો.

" તે સમયે, તે કાલે શ્રમણ લ૦ મહાવીર ત્યાં પધાર્યા. લાેકસમૂહ ત્યાં ઉપદેશ સાંભળવા આવ્યા હતાે. રાજા કૃષ્ણિયે એક પ્રસંગે કર્યું હતું તેમ રાજા જીતશત્રુ પણ તેમનાે ઉપદેશ સાંભળવા અહાર આવ્યા હતાે અને આમ…તે તેમની સેવામાં રહ્યા હતાે."પ

અહીં જે જીતશત્રુના ઉલ્લેખ છે તેને ડૉ. હર્નલ અને ડૉ. બારનેટ મહાવીરના મામા ચેટક કે ચેડગ તરીકે ઓળખાવે છે. કારણ કે આપણું હવે પછી જેઈશું તેમ જીતશત્રુનું વાણ્યિગામ એ વૈશાલીનું બીજું નામ કે તે નામથી ઓળખાતા તેના કાઈ લાગ હતા. ડૉ૦ હર્નલેના શબ્દમાં મૂકીએ તા "સૂર્યપ્રસ્તિમાં જીતશત્રુના વિદેહની રાજધાની મિથિલાના રાજકર્તા તરીકે ઉલ્લેખ છે.......અહીં તેના વાણ્યિગામ અથવા વૈશાલીના રાજકર્તા તરીકેના ઉલ્લેખ છે. બીજી તરફ મહાવીરના મામા ચેડગ વેસાલિ અને વિદેહના રાજ કહેવાય છે...આ પરથી જણાય છે કે જીતશત્રુ અને ચેડગ એકજ વ્યક્તિ છે " વળી રાજા કૃષ્ણિય જેની સાથે રાજા જીતશત્રુની તુલના કરવામાં આવી છે તે બીજો કાઈ નહિ પણ મગધના રાજા બિબસારના પત્ર અને અનુગામી અજાત-શત્રુ છે. વળી જ્યારે આપણે જાણીએ છીએ કે કૃષ્ણિય તેના પિતાની જેમ મહાન જૈન હતા

1. "The Jainas celebrate the Nirvāṇa of Mahāvīra with an illumination on the night of new moon in the month Kārttika."—Jacobi, S.B.E., xxii., p. 266.

9 1674

5. Ibid., pp. 3-7, 9.

<sup>3. &</sup>quot;... one of the eleven disciples (Gaṇadhara) of Mahāvīra, who succeeded him as head of the Jaina sect, being himself succeeded by Jambū, the last of the so-called Kevli. ..."—Hoernle, op. cit., p. 2, n. 5.

<sup>4.</sup> Ananda is known to the Jainas as a typical example of a faithful lay-adherent of Jainism. Cf. Hemacandra, Yoga-Sastra, chap iii., v. 151; Hoernie, op. cit., pp. 7 ff.

<sup>6.</sup> Barnett, op. cit., Int., p. vi. For further references to Jiyasattū in the eighth and the ninth Angas of the Jainas see ibid., pp. 62, 113.

<sup>7.</sup> Hoernle, op. cit., p. 6, n. 9.

ત્યારે તુલના બંધબેસતી લાગે છે. આ પરિસ્થિતિ તેની જંદગી સુધી ટકી હતી કે કેમ તે પછી તપાસીશું, પરંતુ એટલું તો ચાક્કસ છે કે તેને જેન ધર્મ માટે ખાસ સહાનુભૂતિ હતી? અને તે એકથી વધારે વખત મહાવીરના સંસર્બમાં આવ્યો હતો.

આપણે જોયું છે કે આ કૂણિય અથવા કૂણિકને હાથી—જેને લઇને તેના નાના લાઈ વૈશાલી નાસી ગયા હતા તેને—માટે તેના પિતામહ ચેટકની સાથે યુદ્ધ થયું હતું. આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે અજાતશત્રુ સાથે હિરિફાઈમાં ચેટક જિતશત્રુ કહેવાયા હોય. ડાંઢ હર્નલે કહે છે કે "મગધના રાજા અજાતશત્રુ જે એક વખત મહાવીરના અનુયાયી હતા અને પછી ખુદ્ધના અનુયાયી બન્યા હતા તેની સાથેની હિરિફાઈમાં તેણે જિતશત્રુ નામ ધારણ કર્યું હોવું જોઇએ. જેનાને અજાતશત્રુ કૂણિયના નામથી જાણીતા છે અને તેજ નામથી અહીં અને બીજે જિતશત્ર સાથે તેને સરખાવવામાં આવ્યા છે." ર

આ અધી દંતકથાએ પરથી લિચ્છિવ ક્ષત્રિયા વિષે એમ શક્ય લાગે છે કે વિદેહાની જેમ તેઓ પણ જૈને હતા. આ માન્યતા સ્વીકારીએ તો શક્તિસંપન્ન લિચ્છિવ જાતિ મહાવીરના સુધારેલા ધર્મને સંગઠિત કરવાના મુખ્ય આધાર હતી. તેમની રાજધાની મહાવીરના સમયમાં જૈનાનું કેન્દ્ર અની હતી. જૈન સાહિત્ય પરથી જણાય છે કે મહાવીર લિચ્છિવઓની રાજધાની સાથે નિકટ સંબંધમાં આવ્યા હતા. વૈશાહી જૈનાના છેલ્લા તીર્થંકરને પાતાના પુત્ર હાવાના દાવા કરે છે. મૃતકૃતાંગ મહાવીર વિષે નીચે પ્રમાણે કહે છે. "પૂજ્ય, અહંત્, રાત્પુત્ર, વૈશાહીના પ્રસિદ્ધ નિવાસી, સર્વન્ન, સમ્યળ ન્નાન અને દર્શન સુક્ત આ પ્રમાણે બાલ્યા." " જૈન સ્ત્ર ઉત્તરાધ્યવનમાં આજ હકીકત થાડા દેરકાર સહિત મળી આવે છે. પ મહાવીર વેસલિએ અથવા વૈશાહિક યા વૈશાહીનિવાસી કહેવાય છે. વળી અભયદેવ ભગવતીની ટીકામાં (૨,૧.૧૨,૨.) વૈશાહિકને મહાવીર તરીકે એાળખાવે છે અને વૈશાહીને મહાવીરજનની અથવા મહાવીરની માતા કહે છે." આ ઉપરાંત કલ્પમૃત્ર પરથી જણાય છે કે મહાવીર પાતાના સાધુજીવનમાં પાતાની માતૃબૂમિને ભૃલ્યા ન હતા અને તેથી કર ચામાસામાંથી લગભગ ૧૨ ચામાસાં તેમણે વૈશાહીમાં કર્યાં હતાં. "

વિશેષમાં જુદા જુદા પ્રમાણાથી લિચ્છવિની સજધાની સાથે રાજકીય અને સામાજિક દેષ્ટિએ જખરી લાગવગ ધરાવનાર સમૃદ્ધ રાજવંશના ઇતિહાસ સંકળાયેલા

<sup>1-</sup> तए णं से कूणिए राथा · . . समणं भगवं महावीरं . . . वंदति णमंसानि · . . .—Ampapātika-Sātra, 32, p. 75.

<sup>2.</sup> Hoernle, ob. and loc, cit.

<sup>3.</sup> For further facts about the strength of Jainism in Vaisāli see Law (B. C.), op. cit., pp. 72-75. Jacobi, op. cit., p. 194.

<sup>4.</sup> Jacobi, S.B.E., xlv., p. 261.

<sup>5.</sup> Cf. Uttarādhyayana Sūtra, Lecture VI, v. 17; Jacobi, op. cit., p. 27.

<sup>6.</sup> Law (B. C.), op. cit., pp. 31-32.

<sup>7.</sup> Jacobi, S.B.E., xxii., p. 264. Cf. Law (B. C.), op. cit., pp. 32-33.

જણાય છે ત્યારે જૈનોના છેલા તીર્થંકર લિચ્છવિઓના નિકેટ સંબંધમાં હતા તેનું ખરૂં રહસ્ય સમજી શકાય તેમ છે. ડૉ. લૉ જણાવે છે કે "મહાનગરી સર્વ શ્રેષ્ઠ વૈશાલી ભારતીય ઇતિહાસમાં લિચ્છવિ રાજાઓની રાજધાની તરીકે તેમજ મહાન અને શક્તિવાન વજ્જિ જાતિના કેંદ્ર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. આ મહાનગરી જૈન અને બોલ ધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસ સાથે નિકેટ સંબંધ ધરાવે છે, એટલુંજ નહિ પણ ઇ. સ. પૂર્વે પાંચસા વર્ષ ઉપર ભારતના ઇશાન ખૂણામાં ઉત્પન્ન થયેલ બે મહાન ધર્મસંસ્થાપકાના પવિત્ર સ્મરણા પાતાના પટ પર સમાવે છે."

એક વાત હજી વિચારવી રહે છે અને તે વૈશાલી અને કુંડગ્રામના સંબંધ વિષે. દે. સ. પૂર્વે પ૦૦ વર્ષ ઉપર વૈશાલી ભારતનું એક સમૃદ્ધ શહેર હતું એમ વિચારતાં એક વાત ચાક્કસ છે કે કુંડગ્રામ એ ઉપર મુજબ વૈશાલીના એક વિભાગ હશે. જેન અને બૌદ્ધ એ બન્નેની દંતકથાઓના આધારે હાર્નલે , રાક હીલ વગેરે વિદ્ધાના સ્વીકારે છે કે વૈશાલી ત્રણુ વિભાગમાં વહેંચાયલું હતું. "એક વેસાલી પાતે, કુંડપુર અને વાણ્યગામ જે આખા નગરના ગ્રેત્રફળના અનુકમે નૈર્જાત્ય, ઇશાન અને પશ્ચિમ વિભાગરુપ હતા." આ ઉપરાંત એ ત્રણે વિભાગો સાથે વૈશાલીના નિકટ સંબંધ હતો, કારણ કે મહાવીર કુંડગ્રામમાં જન્મ્યા છતાં વૈશાલીનિવાસી કહેવાતા અને વૈશાલીમાં જે બાર ચામાસાં મહાવીર

- 1. Law (B. C.), op. cit., p. 31. "This was the capital of the Licchavi clan, already closely related by marriage to the kings of Magadha... It was the headquarters of the powerful Vajjian confederacy... It was the only great city in all the territories of the free clans who formed so important a factor in the social and political life of the sixth century B.C. It must have been a great flourishing place."—Rhys Davids, op. cit., pp. 40-41; Charpentier, C.H.I., i., p. 157.
- 2. "Under the name of Kundagāma the city of Vaisāli is mentioned as the birthplace of Mahāvīra, the Jaina Tīrthaukara, who was also called Vesalie or the man of Vesali. It is the Kotigāma of the Buddhists."—Dey, The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India, p. 107.
  - 3. Hoernle, op. cit., pp. 3-7.
  - 4. Rockhill, The Life of Buddha, pp. 62-63.
- 5. Hoernle, op. cit., p. 4. Cf. Law (B. C.), op. cit., p. 38; Dey, op. cit., p. 17. It may be mentioned here that in the Uvāsaga-Dasāo there is something in connection with Vāṇiyagāma to the following effect: वाणियमामें नयरे उच्चनीयमाउँझमाइं कुलाई ("At the city of Vāṇiyagāma, to the upper, lower and middle classes").—Hoernle, op. cit., i., p. 36. Curiously enough this agrees with the description of Vāṇiyāli given in the Dulva.—Rockhill, cp. cit., p. 62. "There were three districts in Vesāli. In the first district were 7000 houses with golden towers, and in the middle district were 14,000 houses with silver towers, and in the last district were 21,000 houses with copper towers; in these lived the upper, the middle, and the lower classes according to their positions."—Cf. Hoernle, cp. cit., ii., p. 6, n. 8, Dey has taken the three districts or quarters. "Vaisāli proper (Besarh), Kuṇḍapura (Basukunda), and Vāṇiagāma (Bania)" as "inhabited by the Brahman, Kshatriya and Baniā castes respectively."—Dey, op. cit., p. 170.

ગાજ્યાં તે વિષે કલ્પમૂત્ર કહે છે કે "વૈશાલી અને વાણિજગ્રામમાં ખાર." ડાંઠ હર્નલે અને નંદોલાલ દે આથી એક પગલું આગળ વધે છે અને કહે છે કે વૈશાલીનું પ્રાચીન શહેર કુંડપુર અથવા વાણિજગ્રામના નામથી ઓળખાતું હતું, તેમ છતાંય અંતે એ વાત કળૂલ કરે છે કે લિચ્છવિઓની રાજધાની વૈશાલીના તે બન્ને વિભાગા હતા. <sup>ર</sup>

અમ એટલું તો ચાક્કસ થાય છે કે કુંડગ્રામ વૈશાલીના મુખ્ય ત્રણ ભાગામાંના એક હતા; જેની રાજ્યવ્યવસ્થા ગ્રીક રાજ્યને મળતી આવે છે. આ સમયની નવીન રાજ્યવ્યવસ્થા, સ્વતંત્ર સંસ્થાઓ, રીતરિવાજો, ધાર્મિક વિચારા તેમજ વિધિવિધાના ભારતના સંક્રમણકાળની આપણને આંખી કરાવે છે. વળી આ વખતે પ્રાચીન વૈદિક સંસ્કૃતિ નવીન વિકાસ સાધી રહી હતી અને વિચારણીય પ્રવૃત્તિ, જેમાંથી આ સામાજિક, ધાર્મિક નવીન હિલચાલ જન્મી હતી તેની અસર નીચે અજબ પરિવર્તન કરી રહી હતી.

ડૉo હુર્નલે કહે છે કે "તે એક અલ્પજનસત્તાક રાજ્ય ગણાય. તેની સત્તા ક્ષત્રિય જાતિના મુખ્ય માણુસાની ખનેલ મંડળીમાં વેષ્ટિત થતી હતી. રાજા નામ ધારણ કરનાર અધિકારી તેના પ્રમુખ કહેવાતા અને તેને અમાત્ય તથા સેનાપતિ સહાયકા હતા." "આવાં પ્રજાસત્તાક રાજ્યામાં વૈશાલીના વજ્જિ અને કૃશિનારા (કૃશિનગર) તેમજ પાવાનાં મિલ્લ રાજ્યા મહત્ત્વનાં હતાં. રામની જેમ વિદેહમાં રાજસત્તા પડી ભાંગવાથી વજ્જિઓની પ્રજાસત્તા સ્થપાઈ હતી." આમ જૂની રાજસત્તાને બદલે કૃડગ્રામ તથા બીજાં સ્થળાની ક્ષત્રિય જાતિના પ્રમુખપદે વૈશાલી જેવાં પ્રજાસત્તાક મહારાજ્યા સ્થપાયાં. જે કે દેશના રાજકીય વાતાવરણમાં પ્રસરેલી શૈશુનાગની મહાન સત્તાના વિચાર કરતાં આવાં પ્રજાસત્તાક રાજ્યા અલ્પસમયી હતાં.

ડાંo લા કહે છે કે " મૌર્યાની સાર્વસૌમ રાજનીતિની વૃદ્ધિ અને વિકાસ પહેલાના ઉત્તર હિંદમાં વસતી જુદી જુદી આર્યપ્રજામાં પ્રચલિત રાજકીય સંસ્થાએમનાં પાલી ભાષાનાં ઔદ્ધ શાસ્ત્રોમાં આપેલાં નિવેદના ઉપરથી પ્રાચીન પ્રજાસત્તાક રાજનીતિના ઠીક ખ્યાલ

- 1. Jacobi, op. cit., p. 264.
- 2. "Vāṇiyagāma, Skr. Vāṇijagrāma; another name of the well-known city of Vesāli (Skr. Vaishālī), the capital of the Licchavi country.... In the Kalpa-Sūtia.... it is mentioned separately, but in close connection with Vaisāli. The fact is, that the city commonly called Vesāli occupied a very extended area, which included within its circuit... besides Vesāli proper (now Besarh), several other places. Among the latter were Vāṇiyagāma and Kuṇḍagāma or Kuṇḍapura. These still exist as villages under the names of Baniya and Basukunda... Hence the joint city might be called, according to circumstances by any of the names of its constituent parts."—Hoernle, cp. cit., ii., pp. 3-4. "Bāṇiyagāma—Vaisālī or (Besād) in the district of Mozaffarpur (Tirhut); in fact, Bāṇiyagāma was a portion of the ancient town of Vaisālī...; Kuṇḍagāma—it is another name for Vaisālī (modern Besarh) in the district of Mozaffarpur (Tirhut); in fact, Kuṇḍagāma (Kuṇḍagrāma), now called Basukunda, was a part of the suburb of the ancient town of Vaisālī."—Dey, op. cit., pp. 23, 107.
  - 3. Cf. Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 22; Raychaudhuri, op. cit., pp. 75-76.
  - 4. Ibid, pp. 52, 116. Cf. Thomas (F. W.), C.H.I., i., p. 491.

આવે છે અને આ બાબતને મોર્ચસામ્રાજ્યની સ્થાપના માટે જવાબદાર રાજનીતિજ્ઞ બ્રાહ્મણના ટેકાે છે." એટલું કહેવું પૃરતું છે કે નાત અથવા નાય જાતિના મુખ્ય પુરુષ સિદ્ધાર્થે રાજ્ય તેમજ રાજ્યમંડળમાં ઉચ્ચ પદ મેળવેલું હાવું જોઈએ કે જેના પરિણામે તે એક પ્રજાસત્તાક રાજાની બેન ત્રિશલાને પરણી શક્યા હતા.

હવે જ્ઞાત્રિકાના વિચાર કરતાં જણાય છે કે તેઓએ ભારતવર્ષને એક સર્વોત્તમ ધાર્મિક સુધારક આપ્યા છે અને જ્યારે વજિજ યા લિચ્છવિના રાજમંડળમાંની મુખ્ય જાતિઓમાં એમનું સ્થાન આપણું જોઈ ગયા છીએ ત્યારે ક્ષત્રિય જાતિ તરીકે તેની ઉપયોગિતા રવતઃ સિદ્ધ થાય છે; તેઓ "સિદ્ધાર્થ અને તેના પુત્ર મહાવીર જિનની જ્ઞાતિના હતા. તેમનું સ્થાન વેસાલીના પરા કુંડપુર અથવા કુંડબામ અને કાલ્લાગમાં હતું, તેમ છતાં તેઓ વેસલિએ અથવા વેસાલિનિવાસી કહેવાતા." પ

સિદ્ધાર્થ અને ત્રિશલાના પુત્ર મહાવીર એ જ્ઞાત્રિક જાતિના ખરેખર એક રત્ન છે. આ પ્રસિદ્ધ પુરુષના મહાન પ્રભાવ તેના જાતિભાઈએ પર કેટલા હતા તે વિષે તેના સખત વિરાધી બાહાના શાસ્ત્રીય સાહિત્યમાં નીચે પ્રમાણે મળી આવે છે. "એએ સંઘના મુખ્ય પુરુષ, મહાન ગુરુ, મહાન તત્ત્વરા, લાેકમાન્ય, અનુભવી, દીર્ઘ તપસ્વી, વધાવૃદ્ધ અને પરિપક્વ ઉમરના છે."

આપણું જોઈ ગયા કે મહાવીર અને તેમના માતપિતા પાર્ધાનાથના અનુયાયી હતા અને તેથી તેમની સાથે નાય ક્ષત્રિઓની આખી જાતિ તેજ ધર્મની ઉપાસક હાય તે બનવા જોગ છે. નાય જાતિ મહાવીરના પુરાગામી પાર્શ્વના અનુયાયી સાધુસમુદાયને પાષતી હતી એમ જણાય છે અને છેવંટે તે સાધુ થયા ત્યારે તે જાતિના સભ્યા તેમના શ્રદ્ધાળુ અનુયાયી બન્યા. સ્વકૃતાંગ કહે છે કે મહાવીરે પ્રસ્પેલા ધર્મને જેમણે સ્વીકાર્યો તેઓ 'સદાચારી અને પ્રામાણિક' હતા અને તેઓ 'સંઘમાં પરસ્પર સદ્દભાવ ધરાવતા હતા.'

આમ જ્ઞાત્રિકા મહાવીરની જ્ઞાતિના હાઇને સ્વાભાવિકરીતે **નાતપુત્તા**ના સિહાંતથી અહુ મુગ્ધ થયા. જૈન સુત્રો જ્ઞાત્રિકાનું આદર્શ ચિત્ર રજ્ય કરતાં કહે છે કે તેઓ પાપ અને

- 1. Law (B. C.), op. cit., pp. 1-2.
- 2. Cf. Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 22; Jacobi, op. cit., Int., p. xii.
- 3. The name of the clan is also given as the Naya or Natha clan. Cf. Law (B. C.), op. cit., p. 121; Hoernle, op. cit., p. 4, n.
- 4. The Unasaga-Dasão says about Kollaga to the following effect: "Outside of the city of Vaniyagama, in a north-easterly direction, there was a suburb called Kollaga, which was large, strong . . . palatial, etc."—Hoernle, op. cit., p. 8. Cf. ibid., p. 4, n. "A suburb of Vaisāli, (Besar) in the district of Mozaffarpur (Tirhut) in which the Nāya-Kula Kshatriyas resided. Mahāvīra, the Jaina Tirthankara, belonged to this class of Kshatriyas."—Dey, op. cit., p. 102.
  - 5. Raychaudhuri, op. cit., p. 74. Cf. Barnett, op. cit., Int., p. vi; Hoernle, cp. and loc. cit.
  - 6. Law (B. C.), op. cit., pp. 124-125.
  - 7. Cf. Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 31; Law (B. C.), op. cit., p. 123.
  - 8. Cf. Jacobi, S.B.E., xlv., p. 256.

પાયમય વ્યાપારથી દ્વર રહેતા.' જેમકે સૂત્રકૃતાંગ જણાવે છે કે "પ્રાણીમાત્રની દયા માટે ધર્મિષ્ઠ જ્ઞાત્રિકા પાયમય વ્યાપારના ત્યાગ કરતા હતા, તે બીકે વળી ખાસ પાતાને માટે બનાવેલ ખારાક પણ તેઓ લેતા ન હતા. જીવતાં પ્રાણીને દુઃખ થવાના ભયથી દુષ્ટ કામાથી તેઓ દ્વર રહેતા અને કાઇપણ પ્રાણીને નુકશાન કરતા નહિ, અને એવા ખારાક પણ તેઓ લેતા નહિ, આ આપણા સમુદાયના સાધુઓના આવાર છે."

ઉવાસગદસાઓ પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે જ્ઞાત્રિકા તેઓની રાજધાની કોદ્યાગની અહાર દ્વિપલાસનું ચૈત્ય ધરાવતા હતા. 3 ડાંઠ હર્નલે ચૈત્ય શખ્દના અહીં "જૈનમંદિર અથવા પવિત્ર સ્થાન એવા અર્થ કરે છે; પણ સામાન્ય રીતે ચૈત્ય શખ્દ પવિત્ર સ્થાન જેમાં ઉદ્યાન, વનસંડ યા વનખંડ, સ્મરણચિદ્ધ અને પૃજારીઓનું નિવાસસ્થાન આવી જાય છે એ અર્થમાં વપરાય છે." જયારે આપણે જાણીએ છીએ કે પાર્ધિના અનુયાયી તરીકે જ્ઞાત્રિકાએ વેસાલિ કે કુંડપુરમાં મહાવીરના તેમના શિષ્યા સાથેના સમય સમયના આગમન માંઠે ધાર્મિક સ્થાન રાખ્યું હોતું જોઈએ ત્યારે ચૈત્ય શખ્દનો આ અર્થ બંધબેસતો થાય છે. આ ઉપરાંત સાધુવ્રત લીધા પછી મહાવીર જયારે પાતાની માતૃભૂમિમાં પધારતા ત્યારે તેઓ આજ ચૈત્યના ઉપયોગ કરતા ત્યારે તે અર્થ વધારે નિશ્ચયાત્મક બને છે. ધ

ગ્રાત્રિકા અને તેમના કુલકિરીટ મહાવીરે પ્રવર્તાવેલા ધર્મ તરફ તેમના બહુમાન માટે આ પૃરતું છે. ડૉo લૉ કહે છે કે "તો પણ એ ભૂલવું ન જોઇએ કે ગ્રાત્રિકાને પૂર્વભારતની પહાશી કામા સાથે નિકટના સંસર્ગમાં લાવનાર તેમજ આજે પણ લાખા લોકોથી પળાતો ધર્મ પ્રવર્તાવનાર મહાવીર જ હતા. ગ્રાત્રિકાનું બીજું રત્ન આનંદ હતો જે મહાવીરના એકનિષ્ઠ અનુયાયી હતો. જૈન સૂત્ર ઉવાસગદસાઓ જણાવે છે કે તેની પાસે સાનાના ચાર કરાડ સાનેયાના અજાનો હતો, વળી ઘણી આવશ્યક બાબતા પર રાજા, મહારાજા, તેમના અધિકારીઓ અને વેપારીઓ તેની સલાહ લેવાનું વ્યાજબી માનતા હતા. તેને શિવનંદા નામે પતિવતા સ્ત્રી હતી."

હવે વજિજ્એાના વિચાર કરતાં જણાય છે કે લિચ્છવિએા અને તેમની વચ્ચે તકાવત શાેધી કાઢવા મુશ્કેલ છે. "તેઓ વેસાલિ સાથે નિકટ સંબંધ ધરાવે છે, જે

<sup>1.</sup> Cf. Law (B. C.), op. cit., p. 122.

<sup>2.</sup> Jacobi, op. cit., p. 416. Dr. Jacobi makes a note here that the term Jnatriputras is used as the synonym for the Jainas. Cf. ibid.

<sup>3.</sup> Cf. Hoernle, op. cit., i., p. 2.

<sup>4.</sup> Ibid., ii., p. 2, n. 4.

<sup>5.</sup> Cf. ibid., i., p. 6; ii., p. 9. In the Kalpa-Sutra we do not get the Cciya named Dūipalāsa, but the park of the Sandavana of the Nāya clan.—Kalpa-Sutra, Subodhikā Tikā, sut. 115, p. 95. Cf. Jacobi, S.B.E., xxii, p. 257; Hoernie, op. cit., pp. 4-5; Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 31.

<sup>6.</sup> Law (B. C.), op. cit., p. 125. Cf. Hoernle, op. cit., pp. 7-9.

લિચ્છિવિઓની રાજધાની હતી એટલુંજ નહિ પણ સારાય રાજમંડળનું કેંદ્ર હતું." કેંઠ તાં હતાં અભિપાય મુજબ લિચ્છિવિએ અથવા વધારે વિશાળ અર્થમાં બાેલીએ તો વિજિએનો દઢ ધાર્મિક ભાવના અને ઊડી ભક્તિથી પ્રેરાયેલા જણાય છે. મગધ દેશ અને વિજિબ્લ્યિમાં મહાવીરે પાતાના સિન્દાંતના વિકાસ સાધીને સર્વ જીવ પ્રત્યે અસીમ દયાધર્મના પ્રચાર કર્યા પછી તેમના અનુયાયીઓમાં લિચ્છિવિએ બહુ માેટી સંખ્યામાં હતા અને બાેલ્કુંથા અનુસાર વેસાલિમાં ઉચ્ચ પદવી ધરાવનાર કેટલાક માણસા પણ તેમના અનુયાયી હતા."

આમ વિદેહા, લિચ્છવિએા, વજિજએા અને જ્ઞાત્રિકા જૈન ધર્મ સાથે કેટલા જોડાએલા છે તે જોયું. એમ જણાય છે કે વજિજ અથવા લિચ્છવિનું રાજમંડળ મહાવીરના સુધારેલ ધર્મને શક્તિપ્રદ હતું. મલ્લકિઓના વિચાર કરતાં જણાય છે કે મહાન તીર્થકર અને તેમના સિદ્ધાંતા પ્રતિ તેમને પણ અપૂર્વ લાગણી અને માન હતાં.

મલ્લોના દેશ સાળ મહાજનપેદા—મહાન દેશામાંના એક કહેવાય છે; તે વાત જૈના અને બૌહો બન્નેય સ્વીકારે છે. મહાવીરના સમયમાં તેઓ બે વિભાગમાં વહેંચાએલા જણાય છે; એકની રાજધાની પાવા અને બીજાની કૃસિનારા હતી. બન્ને રાજધાની એક બીજાથી થાંડે દ્વર છે અને તે જૈના અને બૌહોના તીર્થ તરીકે જાણીતી છે; કારણ કે બન્નેના ધર્મસંસ્થાપકાનાં ત્યાં નિર્વાણ થયાં છે. "આપણે આગળ જેઈ ગયા તે મુજબ હિસ્તિપાળ રાજની પાસાળમાં મહાવીર રહેતા હતા ત્યારે ત્યાં તેમનું નિર્વાણ થયું હતું અને સ્ટીવન્સનના કલપસૂત્ર પ્રમાણે જ્યારે તેઓશ્રી પાવાના રાજા હિસ્તિપાળના મહેલમાં પશુંષણ ગાળતા હતા ત્યારે નિર્વાણ પામ્યા આજે ત્યાં તેમના નિર્વાણ સ્મારક તરીકે ચાર સંદર મંદિરા આવેલાં છે."પ

મલ્લોના જૈના સાથેના સંબંધ જે કે લિચ્છિવિએા જેટલા નિકટ ન ગણાય, છતાં પણ તે તેમના ધર્મપ્રચાર માટે પૂરતા હતા. ડાં૦ લૉના અભિપ્રાય મુજબ આ માટે ળાહ સાહિત્યનાં પ્રમાણા છે. વિદ્વાન ડાંકટર જણાવે છે કે " પૂર્વ ભારતની બીજી જાતિઓની જેમ મલ્લિક જાતિમાં પણ જેન ધર્મના ઘણા અનુયાયી મળી આવે છે. મહાવીરના નિર્વાણ

- 1. Raychaudhuri, op. cit., pp. 74-75.
- 2. Law (B. C.), op. cit., pp. 67, 73.
- 3. Cf. Raychaudhuri, op. cit., pp. 59-60.
- 4. Cf. Law (B. C.), cp. cit., p. 147; Raychaudhuri, op. cit., p. 79; Rhys Davids, C.H.I., i., p. 175. Pāpā is a corruption of Apāpaputi Pāpā or Pāvā has been wrongly identified by General Cunningham with Padroana, which is the modern name of ancient Pāvā, where Buddha ate food at the house of Cunda. Pāvāpurī is the modern name of the ancient Pāpā or Apāpapurī, seven miles to the east of Bihar town, where Mahavīra, the Jaina Tirthankara, died."—Dey, op. cit., pp. 148, 155. Kusinārā or Kusinagara is the place where Buddha died in 477 B.C. It has been identified by Professor Wilson and others with the present village of Kasia, in the east of Gorakhpur district, and it was also anciently known as Kusāvati. Cf. Raychaudhuri, op. and loc. cut.; Law (B. C.), op. cit., pp. 147-148; Dey, op. cit., p. 111.
  - 5. Ibid., p. 148. Cf. Buhler, op. cit., p. 27; Stevenson (Rev.), Kalpa-Sura, p. 91.

પછી જૈન સંઘમાં પહેલ પંથલેદ વિષે બૌહ સાહિત્યમાં આવેલ હકીકત આ વસ્તુ પૂરવાર કરે છે. નિગણ નાતપુત્તના અનુયાયીઓ તેમના મહાન તીર્થકરના નિર્વાણ પછી પાવામાં જુદા પડી ગયા હતા.' આ અનુયાયીઓમાં સાધુ અને શાવક બન્ને હતા કારણ કે આપણું વાંચીએ છીએ કે સાધુઓના આ કલેશના કારણું 'શ્વેતવસ્ત્રાવાળા નાતપુત્તના ગૃહસ્થ અનુયાયીઓએ નિગણો પ્રતિ દુ:ખ, તિરસ્કાર અને અભાવ બતાવ્યાં હતાં.' આ ગૃહસ્થ જૈના આજના શ્વેતાંબરા માક્ક શ્વેતવસ્ત્રામાં રહેતા હાય એમ જણાય છે. ખુદ્ધ અને તેમના મુખ્ય શિષ્ય સારિયુત્તે પાતાના ધર્મના પ્રચાર માટે મહાવીરના નિર્વાણ પછી જૈન સંઘમાં પહેલા વિભાગના લાભ લીધા જણાય છે. પાસાદિકસુત્તમાં જણાવ્યું છે કે પાવાના આગંતુક ચંડ મહાદેશમાં સામગામમાં આનંદ પાસે મહાન તીર્થકર મહાવીરના નિર્વાણના સમાચાર લાવે છે અને આનંદ આ બનાવનું મહત્ત્વ વિચારી કહે છે કે 'મિત્ર ચંડ! આ મહત્ત્વના પ્રસંગ ભ૦ ખુદ્ધ પાસે લઈ જવાની આવશ્યકતા છે. ચાલા, આપણું જઈ ને તેમને આ વિષે જણાવીએ.' તેઓ ભ૦ ખુદ્ધ પાસે ત્વરિત ગતિએ ગયા જયાં એક લાંબી ચર્ચા થઈ."

વળી જૈન સાહિત્ય પરથી આપણે જાણીએ છીએ કે મક્ષકિ જાતિ જૈનોના અંતિમ તીર્થંકર મહાવીરની પરમ લક્ત હતી. આગળ જેયું તે મુજબ કલ્પમૂત્ર પરથી પણ જણાય છે કે મહાન તીર્થંકરના નિર્વાણદિન ઉજવવામાં નવ લિચ્છવિએા સાથે નવ મક્ષકિ સરદારા પણ હતા જે બધાએ ઉપવાસવત રાખ્યું હતું અને 'જ્યારે જ્ઞાનદીપક છુઝાઈ ગયા છે ત્યારે દ્રવ્યદીપક કરીએ,' એમ કહી દીપાત્સવ કર્યો હતો. આ ઉપરાંત જૈનોના આઠમા અંગ અંતગડદસાઓમાં ઉચ, ભાગ, ક્ષત્રિય અને લિચ્છવિએા સાથે મક્ષકિના ઉલ્લેખ આવે છે જે જૈનોના બાવીશમા તીર્થંકર અરિઠ્ઠનેમિ અથવા અરિષ્ટનેમિ બારવઈ (દ્વારિકા) શહેરમાં ગયા ત્યારે તેમના દર્શને તેઓ ગયા હતા.

હવે કાસી-કાસલના અહાર ગણુરાજાઓનો વિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે તેઓ પણ લિચ્છવિઓ અને મહ્લિકિઓની માફક મહાવીરના ભક્ત હતા. તેઓએ પણ મહાવીરના નિર્વાણ દિને ઉપવાસ અને દીપોત્સવ કર્યો હતો. તે ઉપરાંત આપણે જોઈ ગયા તે પ્રમાણે જૈન સાહિત્ય જણાવે છે કે રાજા કૂણીકે જ્યારે તેના પર લડાઈ જાહેર કરી ત્યારે રાજા ચેટકે મહાકી સરદારાની સાથે અહાર કાસી-કાસલના રાજાઓને પાતાની મદદે બાલાવ્યા હતા.

કાસી–કેાસલના વિચાર કરતાં જુદાં જુદાં પ્રમાણાથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે કાસીની પ્રજા વિદેહ અને કાેસલની પ્રજા સાથે શત્રુ અને મિત્ર એ બન્ને રીતે સંબંધમાં

- 1. Cf. Bühler, op. and loc. cit.
- 2. Law (B. C.), op. cit., pp. 153-154. Cf. Dialogues of Buddha, pt. iii., pp. 203 ff., 203, 212.
- 3. Jacobi, op. cit., p. 266.

- 4. Barnett, op. cit., p. 36.
- 5 Cf. Kalpa-Sūtra, Subodhikā-Tīkā, std. 128, p. 121.

આવેલી હતી. "માળ મહાજનપદામાં કાસી સૌથી પ્રથમ પ્રાયઃ ઘણું જ સમૃષ્ઠ હતું" અને તે બોન્દ્રો અને જૈના પણ સ્વીકારે છે. પાર્શ્વના સમયના જૈન ઇતિહાસ સાથેની તેની મહત્તા આપણે જેઈ ગયા. સાધુ અવસ્થામાં મહાવીર પણ વિહાર કરતા કરતા અહીં આવ્યા હતા. અહીં એમ કહી શકાય કે અંતગડદસાઓમાં વારાણસી નગરના અલગ નામના રાજાનો ઉલ્લેખ આવે છે, જે સંઘમાં દાખલ થયા હતા.

અંતે કાસી-કાસલના કાસલના લિચાર કરતાં આપણને જણાય છે કે કાસીની જેમ આ પણ સાળ વિસ્તૃત અને સમૃદ્ધ રાજ્યામાંનું એક હતું અને જેન તેમજ બાહ સાહિત્યમાં તે મળી આવે છે. 4 ભાગાલિક દૃષ્ટિએ કાસલ એ આજના અયાધ્યા પ્રાંતને મળતું આવે છે, અને તેના અયાધ્યા, સાકેત અને સાવથ્થી અથવા શ્રાવસ્તી નામનાં ત્રણ માટાં શહેરા હાવાનું જણાય છે, જેમાંનાં બે શહેરા એકજ હાવાનું મનાય છે. 4 આમાંના 'કાસલની રાજધાની 'બ શાવસ્તીમાં મહાવીર એક કરતાં વધારે વખત આવ્યા હતા અને ત્યાં તેમનું સન્માન થયું હતું. 4 'દંતકથા પ્રમાણે શ્રાવસ્તી અથવા ચંદ્રિકાપુરી યા ચંદ્રપુરી જૈનાના ત્રીજા તીર્થકર સંભવનાથ અને આઠમા તીર્થકર ચંદ્રપ્રભુની જન્મભૂમિ કહેવાય છે. આજે પણ ત્યાં શાભાનાથનું મંદિર છે જે સંભવનાથનું અપભ્રંશ નામ લાગે છે."લ્

જુદાં જુદાં પ્રમાણાથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે કેાસલ અને શિશુનાગ વૈવાહિક સંબંધથી જોડાયલા હતા. મહાકેાસલની પુત્રી કેાસલદેવી મહાવીરની મુખ્ય શ્રાવિકા ચેક્ષણ સાથે શ્રેણિકની પત્નીએમાંની એક હતી. ૧૦ આ ઉપરાંત કેટલીક બૌન્દ દંતકથાએ આપણને જણાવે છે કે મિગર અથવા મૃગધર મહાકેાસલના પુત્ર સાવશ્થીના પ્રસેનજિતના મુખ્ય અમાત્ય હતા અને તે નિર્થય સાધુઓના એકનિક સકત હતો. ૧૧

- 1. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 44.
- 2, Ibid., pp. 52, 60.
- 3. Cf. Ävasyaka-Sütra, p. 221; Ka'pa-Sütra, Subodhika-Tika, p. 106.
- 4. Barnett, op. cit, p. 96.
- 5. Raychaudhuri, op. and loc. cit.
- 6. Ibid., pp. 62-63.
- 7. Pradhan, op. cit., p. 214. "Savatthī is the great ruined city on the south bank of Rapti called Saheth-Maheth, which is situated on the borders of the Gonda and Bahriah districts of the United Provinces."—Raychaudhuri, op. cit., p. 63. Cf. Dey, op. cit., pp. 189-190.
- 8. भगवं . . . सावर्त्या . . . लोगो . . . वंदे ॥—Āvasyaka Satra, p. 221. Cf. ibid., pp. 204, 214; Kalba-Satra, Subodhikā-Tikā, pp. 103, 105, 106; Barnett, op. cit., p. 93; Jacobi, op. cit., p. 264.
- 9. Dey, op. cit., p. 190. "Śrāvasti is the Savatthi or Savatthipura of the Buddhists and Candrapura or Candrikāpuri of the Jainas."—Ibid., p. 189.
  - 10. Cf. Pradhan, op. cit., p. 213; Raychaudhuri, op. cit., p. 99.
- 11. Cf. Hoernle, op. cit., Appendix III, pp. 56-57; Rockhill, op. cit., pp. 70-71; Ralston, Schiefner's Tibeian Tales, No. VII, p. 110; Pradhan, op. cit., p. 215.

2

ઉપરાષ્ટ્રત અધી વિગતોના વિચાર કરતાં એક વાત સિદ્ધ થાય છે કે લગભગ સાળ મહાજનપદામાંના અધાય એક યા બીજી રીતે જૈન ધર્મની અસર નીચે આવ્યા હતા.' સાળ મહારાજ્યોમાંના મગધ વિષે આપણે ભાગ્યેજ કંઈ વિચાર્યું છે; આનું કારણ એમ નથી કે બીજાં મહારાજ્યા સાથે આના વિચાર શક્ય નહોતા, પરંતુ પ્રાચીન ભારતના આ પ્રાક્-નાર્મન વેસેક્સ હવે પછીની જેન એતિહાસિક ચર્ચાનું કેન્દ્ર થવાનું છે.

ડાં રાયચોધરી કહે છે કે "સોળ મહાજનપદામાંના દરેકના જવલંત સમય છે. સ. પૂર્વ છઠ્ઠી શતાબ્દિ કે તેની આસપાસ પૂરા થાય છે. તે પછીના ઇતિહાસ કેટલાંક શક્તિસંપન્ન રાજ્યાે નાનાં નાનાં રાજ્યાેને ગળી ગયાં તેની અને પરિણામે મગધ સામ્રાજ્યમાં તે બધાંય રાજ્યાેના સમાવેશ થયા તેની સળંગ કથા છે." પ્રાચીન ભારતનાં આ સામ્રાજયાએ આધુનિક જર્મન ઇતિહાસના પ્રસિયાની જેમ પાતાના ભાગ કેમ ભજવ્યા તે વિષે વિગતમાં ઉતરવાની આવશ્યકતા નથી. જે કાંઈ કહેવાનું છે તે એ છે કે આ સામ્રાજય પર જે જુદાજુદા રાજવંશાએ રાજ્ય કર્યું તે બધાય જેન ધર્મ સાથે કેવા સંબંધ ધરાવતા હતા. શૈશુનાગ, નંદા અને મૌર્યોથી શરૂ થઈ આપણે ખારવેલના સમયસુધી આવીશું અને પછી જોઇશું કે ઉત્તરીય જેન ઇતિહાસની વિશિષ્ટ મર્યાદા બાંધવાનું અદ્વિતીય માન અશાકની માક્ક ખારવેલને ફાળે જાય છે.

મગધના સત્તાવાહી ખાસ રાજવંશાના વિચાર કરીએ તે પહેલાં જેન કતિહાસની દૃષ્ટિએ મગધની ઐતિહાસિક અને લોગોલિક અગત્યતા વિષે કાંઈ કહેલું એ અસ્થાને નહિ ગણાય. તે આજના બિહાર પ્રાંતના પટણા અને ગયાને લગભગ મળતો આવે છે. તેની જૂની રાજધાની ગયા પાસે રાજિગર ડેકરીએમમાં આવેલ ગિરિત્રજ અથવા પ્રાચીન રાજગૃહ હતું. આ રાજધાની પાંચ ડેકરીએમથી રક્ષાયેલી હોઈ અજેય ગણાતી. "તેની ઉત્તરે વૈભારગિરિ અને વિપુલગિરિ (પહેલી પશ્ચિમ અને બીજી પૂર્વ તરફ); પૃર્વે વિપુલગિરિ અને રત્નિગરિયા રત્નકૂટ; પશ્ચિમ વેભારગિરિના ચક નામે વિભાગ અને

<sup>1.</sup> The names of the sixteen Great Nations, according to the Buddhist traditions, are as, follows: Kāsī, Kosala, Anga, Magadha, Vajji, Malla, Ceītya (Cedi), Varnsa (Vatsa), Kuru, Pancāla, Maccha (Matsya), Sūrasena, Assaka, Avanti, Gandhāra, Kamboja. The Jaina list in the Bhagavatī runs to the following effect: Anga, Banga, Magadha (Magadha), Malaya, Mālava, Accha, Vaccha (Vatsa), Koccha (Kaccha?), Pādha (Pāndya), Lādha (Rādha), Bajji (Vajji), Moli, Kāsī, Kosala, Avaha, Sambhuttar (Sambhotara?). Dr. Raychaudhuri has made the following note to these lists: "It will be seen that Anga, Magadha, Vatsa, Vajji, Kāsī and Kosala are common to both the lists. Mālava of the Bhagavatī is probably identical with Avanti of Angaliara. Moli is probably a corruption of Malla."—Raychaudhuri, op. cit., pp. 59-60.

<sup>2.</sup> Ibid., pp. 97-98. Cf. Law (B C.), op. cit., p. 161.

<sup>3.</sup> It is known by some other names also. For instance, the Life of Hinan Tsiang observes: "The old city of Rajagrha is that which is called Kiu-she-kie-la-po-lo (Kuśagarapura). This city is the centre of Magadha, and in old times many rulers and kings lived in it."—Beal, Life of Hinan-Tsiang, p. 113. Cf. Cunningham, op. cit., p. 529. Indian Buddhist writers gave still another name, Bimbasārapuri. Cf. Law (B. C.), Buddhaghosha, p. 87, n. 1; Raychaudhuri, op. cit., p. 70.

રત્નાચલ તથા દક્ષિણે ઉદયગિરિ, સાેનગિરિ અને ગિરિવ્રજગિરિ આવેલાં છે." આ ખધી દેકરીઓ આજે પણ જૈન ઇતિહાસમાં મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. વૈભાર, વિપુલ, ઉદય અને સાેનગિરિ પર મહાવીર, પાર્શ્વ અને બીજા તીર્થંકરાનાં દેહરાં આવેલાં છે. '

આ ઉપરાંત આપણે હવે પછી જોઈશું તેમ મહાવીરે કેવળ સ્વતંત્ર ઉપદેશક તરીકે નહિ, પરંતુ પોતાના મહાન ધર્મપ્રચાર માટે રાજ્યના સીધા આશ્રય અને સહાનુભૂતિ વચ્ચે રાજગૃહ અને તેના પરા નાલંદામાં ચૌદ ચાતુર્માસ ગાળ્યાં હતાં. ' કલ્પમૃત્રને આ ઉલ્લેખ મગધ સાથેના મહાવીરના વૈયક્તિક સંબંધના પ્રત્યક્ષ પૂરાવા છે. વિશેષમાં સ્થવિરાની નામાવલિ પરથી આપણે જાણીએ છીએ કે ભ૦ મહાવીરના અગિયાર ગણધરા પણ અનશન વ્રતની મહાન તપશ્ચર્યા બાદ ત્યાં કાળધર્મ પામ્યા હતા."

મહાવીરના સમયથી ત્યાં રાજ્ય કરતા જુદા જુદા રાજવંશાના વિચાર કરવાં આપણે શૈશુનાગ વંશના બિબિસારથી શરૂઆત કરવી પડેશે; પરંતુ તેમ કરવા પહેલાં વર્ધમાનના સમય પૂર્વે જૈન ધર્મ અને મગધ વચ્ચે સંકલિત સંબંધદર્શક કાંઈ પ્રમાણ છે કે કેમ તેના વિચાર કરવા જેઈ એ. "જૈનલેખકા સમુદ્રવિજય અને તેના પુત્ર જયના રાજગૃહના રાજ તરીકે ઉલ્લેખ કરે છે." ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં અગિયારમા ચક્કવર્તા જયરાજાએ "હજારા રાજાએ સાથે સંસારત્યાં કરી આત્મસંયમ કેળવી જિનાએ પ્રરુપેલું માક્ષપદ મેળગ્યાના ઉલ્લેખ છે."

જૈન શ્રેથાની આ પ્રમાણરહિત હિક્કિતા બાજુએ મૂકી આપણું ઐતિહાસિક અને એવી બીજી જાણીતી વિગતો સાથે જૈન ઉલ્લેખાનું સામ્ય તપાસીશું. પ્રથમ શૈશુનાગ બિબિસારના વિચાર કરતાં આપણુને જણાય છે કે જૈન શ્રેથામાં આ 'રાયસિંહ' માટે એટલા બધા નિર્દેશા છે કે તે નાતપુત્તના અને તેમના સિહાંતાના અનુયાયી હતા તેની ના પાડી શકાય તેમ નથી. તેમ છતાં તેમાંની કેટલીક હકીકતાની સૂલ્મ છણાવટ કરતાં પહેલાં શૈશુનાગના સમયમાં મગધનું આધિપત્ય કેટલું હતું તે જાણવું આવશ્યક છે. કારણ કે ધાર્મિક પ્રગતિ લોકો અને રાજ્યાશ્રય પર નિર્ભર છે.

- 1. Dey, op. cit., p. 66. Cf. Cunningham, op. cit., p. 530.
- 2. Ibid., pp. 530-532.
- 3. Nālandā is identified with Bargaon, which lies seven miles to the north-west of Rajgir in the district of Patna. *Cf.* Cunningham, *op. cit.*, p. 536. It contains a beautiful Jainatemple of Mahāvira, who appears to have dwelt at Nālandā, perhaps on the site of the present temple, while Buddha resided in the Pāvarika mango orchard.—Dey, *op. cit.*, p. 137.
  - 4. Cf. Jacobi, op. and loc. cit.
  - 5. Itid., p. 287.
  - 6. Raychaudhuri, op. cit., p. 72. Cf. Jacobi, S.B.E., xlv., p. 86.
    - 7. अत्रिओ रायसहस्सेहिं सुपित्चाई दमं चरे ।

## जयनामो जिणक्खायं पत्तो महमणुत्तरं ॥

-Uttarādhyayana, Adhyayana XVIII, v. 43. (f. Jacobi, op. cit., pp. 85-87; Raychaudhuri, op. and loc. cit.

8. . . . रायसीहो . . . Uttarädhyayana, Adhyayana XX, v. 58.

આ માટે આપણે મગધ સામ્રાજ્યના વિસ્તાર અર્થે શૈશુનાગ રાજાએોએ કરેલ યુદ્ધો અને દાવપેચામાં ઉતરવાની આવશ્યકતા નથી; આપણે તો માત્ર જે કેટલાંક મહાજનપદા પુલ્લી રીતે હાર્યો હતાં અથવા જેમણે પરાક્ષ રીતે મગધનું આધિપત્ય સ્વીકાર્યું હતું તેજ માત્ર વર્ણવવાનું છે.

પ્રાચીન ળાંહ ગ્રંથા બિબિસારના સમયની ભારતવર્ષની રાજકીય પરિસ્થિતિ પર પૂરતા પ્રકાશ કેંકે છે. ડૉ. રાઇસ ડેવિડસ લખે છે કે "કેટલાંક પ્રજાસત્તાક રાજ્યા ઉપરાંત ચાર મહાન રાજ્યા હતા." બીજાું નાનાં સ્વતંત્ર રાજ્યાની સાથે સાથે કેટલાંક અનાર્ચ રાષ્ટ્રો પણ હતાં. આપણે જોઈ ગયા તેમ સ્વતંત્ર રાજ્યામાં વૈશાલીના વજ્જીએા અને કુસિનારા તથા પાવાના મલ્લિઓ મુખ્ય હતા. આમ છતાં તે સમયના રાજકીય ઇતિહાસમાં બીજાં સ્વતંત્ર રાજ્યા કે રાષ્ટ્રો નહિ, પણ પ્રસેનજિત, ઉદાયન, પ્રદ્યાત, અને બિબિસારથી અનુક્રમે રાજ્ય કરાતા કાેગલ, વત્સ, અવંતી અને મગધ એ ચારજ મુખ્ય લાગ ભજવતા હતા.

આમાંના પ્રભાવશાલી પડાર્શી રાજ્યા સાથે લગ્ન સંબંધ બાંધી મગધ રાજ્યના મૂળ સ્થાપક બિબિસાર અથવા શ્રેણિકે પાતાની સત્તા મજબૂત કરી; જેમાંના એક સંબંધ તેણે વૈશાલીની લાગવગ ધરાવતી લિચ્છવિ જાતિ સાથે અને બીજો કાસલના રાજવંશ સાથે બાંધ્યા હતો જેથી દાયજામાં એક લાખની આવકવાળા કાસી પ્રાંતના એક વિભાગ તેને મજ્યાં હતો. આ લગ્નો વિષે આપણે આગળ કહી ગયા છીએ પરંતુ અહીં એટલું કહેવું પૃરતું છે કે આ સંબંધા રાજકીય દિષ્ટિએ અગત્યના હતા કેમકે તે દ્વારા મગધની ઉત્તર અને પશ્ચિમે તેના વિસ્તારના માર્ગ પુલ્લા થયા. આમ દીર્વદર્શા રાજનીતિથી ઉત્તર અને પશ્ચિમના પહાશી રાજ્યાની દુશ્મનાવટ દૂર કરી બિબિસારે અંગદેશની રાજધાની ચંપા છતવા પાતાનું લક્ષ્ય દોર્યું. આપણે જાણીએ છીએ તે મુજબ આ અંગદેશ બિબિસાર ખાલસા કર્યા તેના થાડાં વર્ષા પહેલાં કૌશામ્બિના શતાનીકે અંગની રાજધાની ચંપાના નાશ કર્યો હતો. અંગના ઉમેરાથી મગધની મહત્તા અને ભગ્યતા શરુ થાય છે. જે જેન સાહિત્ય પણ તેને ઠેકા આપે છે કેમકે તે જણાવે છે કે ચંપા રાજધાનીવાળા અંગદેશ પર મગધનો રાજકુમાર કૃષ્ટિક સ્વતંત્ર પ્રાંત તરીકે સત્તા ચલાવતો હતો. પ

ડૉo રાયગ્રૌધરી કહે છે કે " આમ બિબિસારે અંગ અને કાસીના એક ભાગ પાતાના સામ્રાજ્યમાં ઉમેરી વિજય અને ઉત્કર્ષ દ્વારા તેના વિસ્તાર એટલાે તાે વધાર્યા

- 1. Rhys Davids, Buddhist India, p. 1.
- 2. Cf Raychaudhuri, op. cit., pp. 116, 120.
- 3. Cf. Pradhan, op. cit., p. 214; Raychaudhuri, op. cit., p. 124.
- 4. Cf. Smith, Early History of India, p. 33.
- 5. चम्पायां कृणिको राजा वसून, . . . .—Bhagavalī, std. 300, p. 316. Cf. Dey J.A.S.B., 1914, p. 322; Hemacandra, Parisishtaharvan, Canto IV, vv. 1, 9; Raychaudhuri, op. cit., p. 125; Aupa-pātika-Stdra, std. 6.

કે તે અશોકે કર્લિંગ જીતી પોતાની તલવાર મ્યાન કરી ત્યારે અટક્યો. મહાવગ્યમાં આપણે જોઈએ છીએ કે બિબિસારના પ્રદેશ ૮૦,૦૦૦ ગામાના હતા, જ્યાંના મુખીએા એક મહાન સભામાં મળતા હતા."

શ્રેષ્ઠિકના અનુગામી અજાતશત્રુ યા કૃષ્ઠિકના સમયમાં બિંબિસારના મગધ સામ્રાજ્યની સત્તા ઉન્નિતના શિખરે હતી. તેલે કાસલને નમાવ્યો હતો અને કાસીને પોતાના રાજ્યમાં ભેળવી દીધું હતું; એટલુંજ નહિ પણ, જેના આપણુને કહે છે તેમ વેશાલીના રાજ્યને પણ તેલે મગધ સામ્રાજ્યમાં ઉમેર્યું હતું. કાસલ સાથે થયેલ યુદ્ધના પરિણામે પોતાના પિતાની માફક અજાતશત્રુને પણ કાસલની રાજકન્યા-પ્રસેનજીતની પુત્રી વજિરા મળી હતી અને તે સાથે કાસી પ્રાંતના બીજો ભાગ પહેરામણીમાં મળ્યા હતો. આમ તેલે પોતાના પહારી કાસલ પર પ્રાધાન્ય મેળવી છેવે તેને મગધ રાજ્યના એક ભાગ તરીકે જેડી દીધું હતું, કારણ કે ત્યાર બાદ તેના સ્વતંત્ર રાજ્ય તરીકે ઉલ્લેખ મળતા નથી. આના કરતાં મહાંકે અને અન્ય મિત્ર રાજયા સહિત વૈશાલી પરના અને તે સાથે કાસી-કાસલના રાજાઓ પરના કૃષ્ઠિકના વિજય મગધ સામ્રાજ્યના વિસ્તારની દૃષ્ટિએ નિર્ણયાત્મક અને સંપૂર્ણ હતો.

ડિંગ સિમાય કહે છે કે "એમ માની શકાય કે વિજેતાએ પર્વતની તળેટી રૂપ કુદરતી હૃદસુધી પાતાના હાથ લંખાગ્યા હશે અને પરિણામે ગંગા અને હિમાલય વચ્ચેના સમગ્ર પ્રદેશ એાછા કે વત્તા અંશે મગધની સીધી સત્તાહેઠળ આગ્યા હશે." પહેલેથીજ તેને મગધ સામ્રાજ્યના વિસ્તારમાં લિચ્છવિએા આડખીલી રૂપ લાગ્યા હશે અને તેથી આપણે તેને નિશ્ચય કરતા જોઇએ છીએ કે "હું આ વજ્છએ ગમે તેવા બળવાન હાય તો પણ તેમને જડમ્ળથી ઉખેડી નાંખીશ, હું તેઓને મારી નાંખીશ,

- 1. Raychaudhuri, op. and loc. cit. Cf. Pradhan, op. cit., pp. 213-214.
- 2. बज्जी विदेहपुत्ते जहस्था, नवमहर्ष नवलेच्छई कासीकोसलगा अद्वारसिव गणरायाणो पराजदस्था । ... Bhagavati, std. 300, p. 315. Cf. Āvasyaka-Satra, p. 684; Hemacandra, Trishashti-Satakā, Parva X, v. 290, p. 168; Raychaudhuri, op. cit., pp. 126-127.
  - 3. cf. Smith, op. cit., p. 37; Raychaudhuri, op. cit., p. 67; Pradhan, op. cit., p. 215.
- 4. The Bhagaratī tells us that, in the war with Vaišālī, Ajātašatru is said to have made use of Mahāsilākaṇṭaka and Kaihamusala. The first seems to have been some engine of war of the nature of a catapult which threw big stones. The second was a chariot to which a mace was attached, and which, running about, affected a great execution of men. For a full description of these two wonderful engines of war see Bhagavatī, sat. 300, 301, pp. 316, 319. Cf. Hoernle, op. cit., Appendix II, pp. 59 60; Raychaudhuri, op. cit., p. 129; Tawney, Kathāhosa, p. 179.
- 5. Smith, op. and loc. cit. "Kūṇika-Ajātaśatru made protracted war on the confederacy of the Licchivis, the Mallakis and the eighteen Gaṇa/ðijās of Kāsī-Kosala for more than sixteen years, and at last was able to effect their ruin, which it was his firm resolve to do, although his cause was unrighteous."—Pradhan, op. cit., pp. 215, 216. Cf. Hoernle, op. cit., Appendix I, p. 7.

હું આ વજ્જએકના સર્વથા નાશ કરીશ." આમ કાેસલ, લિચ્છવિ અને વજ્જએા સાથેનાં તેનાં યુદ્ધો આકસ્મિક ન હતાં, પરંતુ તે મગધ સામ્રાજ્યના વિસ્તારની સર્વસાધારણ યાજનાના પરિણામા હતા.

આ યુદ્ધોના પરિણામે વૈશાલી, વિદેહ, કાસી અને બીજા પ્રદેશોના જોડાણુથી મગધના મહત્ત્વાકાંક્ષી રાજને તેના જેટલાજ બીજા મહત્ત્વાકાંક્ષી અવંતીના રાજા પ્રદ્યોત સામે થવું પડ્યું હતું. અવંતીના પહેાશી રાજ્યા તેનાથી બીતાં હતાં એ વાત મજિઝમનિકાયના એ ઉલ્લેખથી સ્પષ્ટ છે કે અજાતરાત્રએ રાજગૃહના રક્ષણુ માટે કીલ્લા બાંધ્યા હતા, કારણુ કે એને પાતાના પ્રદેશ પર પ્રદ્યોતના હુમલાની બીક હતી. આ વાત અશક્ય પણ નથી કારણુ કે વૈશાલી અને કાસલના પતન અને પરાજય પછી મગધનું પ્રતિસ્પર્ધી માત્ર અવંતી જ બાંકી હતું.

આમ કૂષ્ણુંકના સમયમાં પૂર્વ ભારતના પ્રજાસત્તાક રાજ્યાેસહિત અધાં રાજ્યાે મગધમાં સમાઈ ગયાં હતાં. તેના પુત્ર અને અનુગામી ઉદાયિનના સમયમાં જૈન કથાનકાે કહે છે કે મગધ અને અવંતી એક બીજાની સામે થઈ ગયાં હતાં. સ્થિવિરાવિલ અને બીજા જૈન શ્રંથા જણાવે છે કે ઉદાયિન એક પ્રભાવશાલી રાજા હતાે, જેણે લડાઈમાં કાેઈ દેશના રાજાને હરાવી મારી નાંખ્યાે હતાં; તે રાજાના પુત્ર ઉજ્જયિનિ ગયાે હતાે અને ત્યાંના રાજાને પાતાના દુઃખની વાત કહી હતી. અંતે પદભ્રષ્ટ કુમારે અવંતીના રાજાના વિધ્યાસ મેળબ્યાે હતાે અને તેની મદદથી સાધુના વેશે ઉઘતા ઉદાયિનનાે વધ કર્યો હતાે. વિશેષ નહિ તાે પણ આ દંતકથા ઉત્તર હિંદના પ્રતિસ્પર્ધા એવા અવંતી અને મગધ એ બે મહાન રાજ્યાેની હરિફાઇના ચિતાર આપે છે. '

આ ઉપરાંત અવંતીપતિની લડાઈ ખાર વૃત્તિથી એટલું તા સ્પષ્ટ છે કે બન્ને વચ્ચેના કલહનું મૂળ ઉત્તરહિંદનું આધિપત્ય હતું. કથાસિરત્સાગર અને બીજી જૈન દંતકથાઓ જણાવે છે કે કૌશામ્બિ રાજ્યને આ સમયે પ્રદ્યોતના પુત્ર<sup>પ</sup> અવંતીના રાજ્ય પાલકે પાતાના રાજ્યમાં જેડ્યું હતું. આમ અજાતશત્રુના સમયમાં શરૂ થયેલ મગધ-અવંતી કલહ ઉદાયિનના રાજ્યમાં પણ ચાલુજ હતો. "આ કલહનું છેવટ શૈશુનાગના નેતૃત્વ નીચે મગધના લાભમાં આવ્યું જેણે પુરાણમાં જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રદ્યોતના વંશજોની કીર્તિ અને લાગવગના નાશ કર્યા હતો." જે જેક જૈન કથાનકા કહે છે કે ઉદાયિનના હાથે અવંતીના વારંવાર પરાજય થયા હતો.

- 1. S.B.E., xi., pp. 1,2. Cf. Law (B. C.), Some Kshatriya Tribes of Ancient India, p. 111. For a detailed description about Magadha and Vaisāli conflict see ibid., pp. 111-116.
  - 2. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 123; Pradhan, op. cit., p. 216.
- 3. अभूदसहनो नित्यमवन्तीशोऽप्युदायिन:—Hemacandra, Parisishtaparvan, Canto VI, v. 191. Cf. Avasyaka-Satra, p. 690. Cf. Pradhan, op. cit., p. 217.
  - 4. Cf. Hemacandra, op. cit., vv. 189-190, 208; Avasyaka-Sutra, op. and loc. cit.
  - 5. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 131.
  - 6. उज्जियन्यां प्रद्योतसुतौ दौ भातरौ पालको, etc.—Āvasyaka Sutra, p. 699.
  - 7. Pradhan, op. cit., p. 217. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 132.
  - 8. उज्जयिनी · . · राजा · . · बहुद्याः वहुद्यः परिभूथते उदायिना.—Āvasyaka-Satra, p. 690.

આમ એક પ્રશ્ન ઉદ્ભવે છે કે ઉદાયિનના ઉત્તરાધિકારી કાેેે હતા. ભારતના ઇતિહાસની વિવાદાસ્પદ અને અચાકકસ હકીકતામાં ઉતર્યા વિના એટલી પુનરુક્તિ બસ થશે કે મગધ–અવંતી કલહનું પરિષ્ણામ કાેંકપિણ શૈશુનાગના હાથ નીચે મગધના લાભમાં આઠયું હતું; જે આપણને શિશુનાગ યા નંદિવર્ધનને નામે જાણીતા છે અથવા તાે ડાંઠ પ્રધાન કહે છે તેમ તેનું નામ નંદિવર્ધન–શિશુનાગ હશે. ર

આ રીતે શૈશુનાગની સત્તા દરમિયાન મગધ રાજ્યના ઉત્કર્ષના વિચાર કર્યા પછી જૈન ધર્મના સંબંધના ટુંકમાં વિચાર કરીએ. અહીં એ વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે જુદા જુદા રાજાએ અને વંશા જેમને જૈનો પાતાના ધર્માનુચાયી યા હિતચિંતક માને છે તેમના વિષે જે કાંઈ કહેવાયું છે અને કહેવાશે તેજ પ્રમાણે બાહોએ પણ કહ્યું છે. ભારતીય ઇતિહાસની આ પરિસ્થિતિનાં ઘણાં કારણે છે; આપણે તેની વિગતમાં ઉતરવાની કાંઈ અગત્ય નથી કારણ કે તેમ કરવાથી આપણે ચાક્કસપણે કહી શકતા નથી કે અમુક રાજા ધર્મે જૈન કે બોહ્ય હતો. શિલાલેએ અને પ્રમાણબૂત ઐતિહાસિક દસ્તાવેજોની રજૂઆત વિના કાઈપણ વસ્તુ ઐતિહાસિક સત્ય તરીકે રજૂ કરી ન શકાય અને જ્યાં શાસો, તેમજ કેટલીક સાહિત્યિક અને લોકિક દંતકથાએજ આધાર તરીકે હોય ત્યાં તો શુદ્ધ સત્ય તારવલું જરા પણ સહેલું નથી.

પ્રથમ ભિંભિસાર અથવા તો જૈનોના શ્રેણિક વિષે વિચારતાં એમ કહી શકાય કે બૌહોનો તેના સંબંધમાં ગમે તેટલા દાવા હાય તાપણ જૈનાએ રજૂ કરેલ પૂરાવા તે મહાવીરના ભક્ત હતા તે સાબીત કરવા પૂરતા છે. તેના અને તેના ઉત્તરાધિકારી વિષે જૈનાએ એટલું બધું લખ્યું છે કે જૈન ધર્મ સાથેના તેના સંબંધ દર્શાવવા તેની કારકિર્દીના કેટલાક ઉલ્લેખ કરવા પડશે. ઉત્તરાધ્યયનમૂત્ર આપણને કહે છે કે એક વખત શ્રેણિક મહાવીરને નીચેના પ્રશ્ન પૂછ્યા: "હે યુવાન સાધુ! યુવાવસ્થામાં આપે સંસારત્યાગ કર્યા, સુખાપભાગની વયે આપ એક શ્રમણ તરીકે વિચરા છા, હે મહાન સાધુ! તે વિષયમાં આપના ખુલાસા સાંભળવા હું ઉત્સુક છું."

આ સાંભળી નાતપુત્તે એક પ્રવચન કર્યું, જે સાંભળી રાજાને એટલાે સંતાષ થયાે કે તેણું પાતાની ઉર્મિએા નીચના શખ્દામાં વ્યક્ત કરાઃ " આપે મનુષ્યજન્મનાે ઉત્તમાત્તમ ઉપયોગ કર્યાે છે, આપ એક સાચા જૈન અન્યા છાં, હે મહાન સંત! આપ મનુષ્યજાતિ તેમજ આપની જાતિના રક્ષક છાં, કારણ કે આપે જિનાેનાે માર્ગ થહાલું કર્યાં છે. આપ અધા અશરણના શરણ છાં. હે પ્રભુ! હું આપની ક્ષમા ચાહું છું. મને આપ સન્માર્ગે દારા. મેં આપને આવાે પ્રશ્ન પૂછી આપના ધ્યાનમાં વિશ્વેષ કર્યા છે અને ભાગવિલાસ માટે લક્ષચાવ્યા છે, આ બધા માટે આપ મને ક્ષમા કરાે."

- 1. Cf. Pradhan, op. cit., pp. 217, 220; Raychaudhury, op. cit., pp. 133-134.
- 2. Cf. Pradhan, op. cit., p. 220; Raychaudhuri, ob. cit., pp. 132-133.
- 3. Jacobi, S.B.E., xlv., p. 101.
- 4. Ibid., p. 107

અહીં સમાપ્તિ કરતાં ઉત્તરાધ્યયન સાચુંજ કહે છે કે " આ રીતે જ્યારે **રાયસિં**હે મહાન ભક્તિથી અનગાર સાધુએામાં સિંહ સમાન મહાવીરની સ્તુતિ કરી ત્યારથી તે પાતાની રાહ્યોએા, સંબંધીએા અને સેવકા સહિત શુદ્ધ મનથી સંઘના એકનિષ્ઠ ભક્ત અન્યા.''

બિંબિસારના લગ્નસંબંધ વર્ધમાનના મામા ચેટકની પુત્રી ચેલાણા સાથે થયેલા આપણું જોઇ ગયા; સાધ્વી બેના તથા પાતાની ફઈ ત્રિશલા જે લ૦ મહાવીરની માતા હતી તે સંબંધના કારણું તે મહાવીરના પ્રસંગમાં સ્વાભાવિક રીતેજ આવી હતી. બિંબિસારના ઉત્તરાધિકારી અજાતશત્રુની માતા હાવાથી તે મગધાધિપતિની પટરાણી હાવી જોઇએ તેથી તેની આ વૃત્તિ ધ્યાન ખેંચે છે; આમ હાવાથી દિવ્યાવદ્યાન અજાતશત્રુને વૈદેહીપુત્ર કહે છે અને અન્ય સ્થળે ઉમેરે છે કે "રાજગૃહમાં બિંબિસાર રાજ્ય કરે છે, વૈદેહી તેની મહાદ્વી યા પટરાણી છે અને તેના પુત્ર અજાતશત્રુ યુવરાજ છે." ક

આ ઉપરાંત ળોહ સંથા ચેક્ષણાને વૈદેહી કહે છે અને તેજ ન્યાયે "અજાતશત્રુને વેદેહિપુત્તો અર્થાત્ વિદેહની કુમારીના પુત્ર તરીકે નિર્દેશે છે." આમ છતાં શુસ અને તચ્છસ્કર જાતકા ઉપરની કેટલીક ટીકાઓ જણાવે છે કે અજાતશત્રુની માતા કાસલરાજની બેન હતી; ટીકાકારે અહીં બિબિસારની બે રાણીઓ વચ્ચે ગૂંચવણ ઉભી કરી છે. જેન માન્યતા સ્વીકારણીય છે કેમકે કૃષ્ણિક ચેક્ષણાના એક પુત્ર હતા અને તેથી મહાવીરની જેમ તે પણ વેદેહિપુત્તા કહેવાતા. '

ચેલાણા અને કેાસલદેવી ઉપરાંત બિબિસારને બીજી અનેક રાણીએા હતી તે બોહ અને જૈન ગ્રંથાથી જણાય છે. અમે મુજબ ચેલાણાના કૃષ્ણિક, હલ અને વિહલ એ ત્રણ

## एवं थुणित्ताण स रायसीहो अपगारसीहं परमाइ भत्तीए ।

- -Uttaradhyayana, Adhyayana XX, v. 58. Cf. Jacobi, op. and loc. cit.
- 2. एकदा च प्रवृति द्विद्विर्त्तुर्भयंकरः।... तदा ...।। देव्या चेल्लणया सार्थम् ... नृतः। वीरं ... विन्द्रतुमभ्यगात्॥—Hemacandra, Trishashti Salākā, Pa va X, vv. 6, 10, 11, p. 86. "Once upon a time, when a great stress of cold had fallen on the country, the king went with Queen Cellanã to worship Mahāvīra."—Tawney, op. cii., p. 175. For further references abouth this see ibid., p. 239.
- 3. Rājagrah: rājā Bimbisāro . . . tasya Vaidehī mahādevī Ajatasatruh putrah, Cowell and Neil, Divyāvadāna, p. 545. Cf. ibid., p. 55; Law (B. C.), op. cit., p. 107.
- Ibid., p. 106. Cf. Samyutta Nihāya, pt. ii., p. 268; Raychaudhuri, op. cit., p. 124;
   Rhys Davids, C.H.I., i., p. 183.
- 5. Law (B. C.), op. and loc. cit. Cf. Fausböll, fātaka, iii., p. 121, and iv., p. 342; Raychaudhuri, op. and loc. cit.; Rhys Davids, op. cit., p. 183; Rhys Davids (Mrs.), The Book of Kindred Sayings, pt. i., p. 109, n. 1.
- 6. कोणिक:, . . . चेल्लामा उदरे उत्पन्न: Āvasyaka Sutra, p. 678. . . . विदेहपुत्ते जहत्या. . . . Bhagavati, sut. 300, p. 315; विदेहपुते ति कोणिक: . . . Ibid., sut. 301, p. 317. Cf. Rhys Davids, Budithist India, p. 3; Pradhan, op. cit., p. 212.
  - 7. Cf. Bhagavali, std. 6, p. 11; Antagada-Dasão, std. 16, 17, p. 25; Barnett, op. cit., p. 97.

પુત્રા ' ઉપરાંત એને બીજા પણ પુત્રા હતા, જે બધાનાં નામા મળતાં આવતાં હાય કે નહિ તો પણ બન્નેના શંશામાં જોવામાં આવે છે. ' શ્રેશિકના આ બધા પુત્રા અને રાણીઓ વિષે જૈન શંશાના એવા દાવા છે કે તેમાંના ઘણા ખરા મહાવીરના સંઘમાં ભત્યા હતા અને નિર્વાણ પામ્યા હતા. ' જેનાના આ દાવા થાડી ઘણી અતિશયોકિત સિવાય અસંભવિત તો નથી જ. મહાવીર દુ:ખી જનસમાજ સમક્ષ જે મહાન સંદેશ મૂકયા તેમાં તેમના સંબંધીઓએ જવલંત ભાગ લીધા હાય તે સ્વાભાવિક છે. મહાવીર અને તેમના રાજવંશી અનુયાયીઓની વાત બાજા પર મૂકીએ તા પણ શ્રેશિક સંબંધી જૈનાની સાહિત્યિક અને લૌકિક દંતકથાએ એટલી ત્યવસ્થિત અને વિવિધ છે કે પાતાના મહાન આશ્રયદાતા રાજવી પ્રતિ જૈના જે માન ધરાવતા તેની તે સાક્ષી પૂરે છે ' અને સુભાગ્યે તેની અંતિહાસિકતા શંકાથી પર છે.

હવે જૈનાના કૃષ્ણિકના વિચાર કરતાં જણાય છે કે તેના સંબંધી કથાએ તેના પિતા શ્રેષ્ણિક જેટલી હૃદયંગમ નથી, જોકે તેના જીવનના લગભગ બધાય પ્રસંગાપર પ્રકાશ ફેંકતું ઘણું સાહિત્ય લભ્ય છે. પ આમ છતાં જૈના અને ળૌન્દો પ્રતિ આ મહાન રાજાની વૃત્તિ સ્પષ્ટ કરતી તેની કારકિર્દીમાંથી એક વસ્તુ મળે તેવી છે.

કૃષ્ણિકના જીવનના આ પ્રસંગ મગધની રાજગાદી સાથે સંકળાયેલા છે; બૌહો નિશ્ચિતપણે કહે છે કે "તેના પુત્ર અજાતશત્રુ બિબિસારને ખંજરથી મારવાની અણીપર હતા ત્યારે અધિકારીઓએ તેને પકડી લીધા હતા, પરંતુ બિબિસારે પાતાની

- 1. Cf. Āvašyaka-Sūtra, p. 679; Raychaudhuri, op. cit., p. 126. "Bimbisāra is said to have contracted marriage alliances with the kings of several states. These we may be sure, were quite common in ancient India."—Beni Prasad, The State in Ancient India, p. 163.
- 2. Cf. Āvakyaka-Sūtra, p. 679; Anustarovavāiyu-Dasāo, sut. 1, 2, pp. 1-2; Barnett, op. cit., pp. 110-112; Raychaudhuri, op. and loc. cit.; Pradhan, op. cit., p. 213.
- 3. भेणियमञ्जाल . . . सिद्धा Antagaṇa Dasão, sūt. 16-26, pp. 25-32. Cf. Barnett op. cit, pp. 97-107; Āvasyaka-Sūtra, p. 687; Hemacandra, op. cit., v. 406, p. 171. Of the sons of Śrenika, Halla, Vehalla, Abhaya, Nandisena, Meghakumāra and others are said to have joined the order of Mahāvira. Cf. Anultarovavāiya-Dasão, sūt. 1, p. 1; ibid., sūt. 2, p. 2; Barnett, op. cit., pp. 110-112; Āvasyaka-Sūtra, pp. 682, 685.
- 5. About the whole of Aupapālika, the first l'īpānga of the Jainas, deals with Ajātaśatru. Besides this we get references about him in the Bhagavati, the Uvāsaga-Dasāo, the Antagaḍa-Dasāo, and many other places. Kūnika has been fully dealt with by the Jainas.

રાજસત્તા તેને સોંપી. આમ છતાંય અજાતશત્રુએ તેને ભૂખે મરવા દીધા અને પાછળથી ખુદ્ધ પાસે પાતાના પાપના પશ્ચાત્તાપ કર્યો." આથી વિરુદ્ધ જૈના આ પ્રસંગ જાદી જ રીતે વર્ણવે છે. તેમની માન્યતા મુજબ બુદ્ધના પિતૃઘાતક અજાતશત્રુએ જો કે પાતાના પિતાને કેદ કર્યો હતો અને તેને બહુદ્દ:ખ દીધું હતું, પરંતુ શ્રેણિકનું મરણ એવા સંજોગામાં થયું હતું કે એના અકાળ મૃત્યુના અને પુત્રના શુભ ઇરાદાની ગેરસમજના કારણે પિતા અને પુત્ર બન્નેને માટે તિરસ્કારને બદલે આપણને દયા આવે છે.

આ વિષેની જૈનોની દંતકથા નીચે પ્રમાણે છેઃ કૃણિકને પાતાના ઉત્તરાધિકારી અનાવવાના શ્રેણિકના નિશ્ચય છતાં પાતાના ભાઈ કાલ આદિની ઉશ્કેરણીથી ઉતાવળ શંકિત બની કૃષ્યિક પોતાના બાપને કેંદ્ર કર્યો. આ કારાવાસ દરમિયાન કૃષ્યિકે તેના પ્રતિ અમાનુષિક વર્તન ચલાવ્યું તેમ છતાં તેની માતા ચેલ્લણા શ્રેણિકની સગવડ સાચવતી હતી. એક વખત એમ બન્યું કે કૃષ્ણિક પાતાના બાળપુત્ર ઉદાયિનને ખાળામાં લઈ લાજન કરતા હતા તે વખતે તેના પેશાબ ભાજનના થાળમાં પડ્યો, પરંતુ તેની પરવા કર્યા વિના તેણે ભાજન ચાલુ રાખ્યું. ત્યાર પછી તેણે પાસે બેઠેલ પાતાની માતાને પૃછ્યું કે " હે માતા! કાઇપણ મતુષ્ય પાતાના પુત્રને આટલા પ્રેમથી ચાહતા હશે?" માતાએ કહ્યું કે " હું પાપી રાક્ષસ! સાંભળ, તારા જન્મ થયા ત્યારે તું દુષ્ટ ગ્રહવાળા જણાયાથી હું તને અશાકવાડીમાં મૂકી આવી હતી. તારા પિતાએ તે જાહ્યું ત્યારે તે પાતે તને ત્યાંથી લાગ્યા અને તારું નામ અશાકચંદ્ર રાખ્યું. ત્યાં કૂકડાએ તારી આંગળી કરડી હती तेथी आंटणु थतां तारुं नाम इृष्णिक पद्धं. तारी ते आंगणीओ सीकी आठ्या અને પાકી ત્યારે તને અસહ્ય પીડા થતાં રસીથી ખરડાયેલ તે આંગળી તારા પિતાએ પાતાના મુખમાં રાખતાં તને શાંતિ થઈ, આટલું તે તને ચાહતા હતા." કૂણિકે જ્યારે આ સાંભાવ્યું ત્યારે તેને પક્ષાત્તાપ થયા. તેણે કહ્યું "મેં મારા પિતાને આવા ખરાબ અદલા આપ્યાં!" આમ બાલી તે તરતજ પાતાના પિતાની એડી તાેડવા લાહાના એક ઘણ લઈ દેહિયો. દરમિયાન બંદિખાનાના રક્ષકાેએ શ્રેણિકને કહ્યું કે "ઘણા અસ્થિર મને કૃશ્ચિક પાતાના હાથમાં લાેઢાના ઘણ લઈ આવે છે અને તેના ઇરાદા શું છે તે જાણી શકાતું નથી." આ સાંભળતાં શ્રેણિકને લાગ્યું કે તે મને બહુજ દુઃખદ રીતે મારી નાંખશે તેથી તેણે તાલપુર વિષ લીધું અને એડી તાડવા કૃષ્ણિક તેની પાસે આવી પહેાંચે તે પહેલાં તેણે પ્રાણત્યાગ કર્યાં, કૃષ્ણિક પિતાના આ અવસાનની ઘટનાથી ખૂબ દુ:ખી થયા અને અધિકારીઓએ સમજાવવા છતાં તેણે સ્નાન કે ભાજન કર્યો નહિ. પિતાના અવસાનનું દુ:ખ ભૂલવા તેણે રાજગૃહ છેાડી ચંપાને રાજધાની બનાવી.\*

જૈનાએ રજા કરેલ કૃશ્લિકના જીવનના આ પ્રસંગ એમ પુરવાર કરે છે કે તેણે પાતે શ્રેશિકનું ખૂન કર્યું ન હતું તેમજ તેને ભૂખે માર્યો પણ ન હતા; કારણ કે આમાં કાંઈપણ

<sup>1.</sup> Pradhan, op. cit., p. 214. Cf. Rockhill, op. cit., pp. 95 ff.; Rhys Davids, Dialogues of the Buddha, pt. i., p. 94; Raychaudhuri, op. cit., pp. 126-127; Rhys Davids (Mrs), op. cit., pp. 109-110.

Cf. Ārašyaka-Stitra, pp. 682-683; Hemacandra, op. cit., pp. 161-164; Tawney, op. cit., pp. 176-178.

અસ્વાભાવિક કે અસંભવિત વસ્તુ નથી. આ વસ્તુ એ પણ સિદ્ધ કરે છે કે જૈના કૂશ્કિકના પ્રસંગમાં ખૂબ આવ્યા હતા, નહિતા તેઓએ પણ આ પ્રસંગને બૌદ્ધોની માફક જીદું જ રૂપ આપ્યું હાત.

ઉપરાક્ત વસ્તુને બૌદ્ધ સાહિત્ય મારક્ત તપાસતાં પણ ટેકાે મળે છે, કારણ કે તે જણાવે છે કે અજાતશાત્રુને દેવદત્તે તેના પિતાનું ખૂન કરવા પ્રેર્યા હતો. આ દેવદત્ત એકવાર બુદ્ધના શિષ્ય હતો કે જે પાછળથી તેના દુશ્મન બન્યા અને પરિણામે બૌદ્ધ કથાનકમાં તેણે જાૂડાઝ- કરિકારિયેટના ભાગ ભજગ્યા હતો. વળી બુદ્ધ પાસે કૃષ્ણિકે કરેલ પશ્ચાત્તાપની ટીકા કરતાં રાક્ષિ ડેવીડસ જણાવે છે કે "વાતચીતના અંતે રાજાએ ભવિષ્યમાં બુદ્ધને માર્ગદર્શક તરીકે સ્વીકારી પાતાના પિતાના ખૂનના પશ્ચાત્તાપ કર્યાનું સ્વયન છે. આમ છતાં તેણે સ્વધર્મના ત્યાગ કે હૃદય પલેટા કરી બૌદ્ધ સિદ્ધાંતા અમલમાં મૂક્યાના કંઈ પુરાવા નથી. વળી જે કંઈ જાણીએ છીએ તે મુજબ પછી તે કહી બુદ્ધ કે તેના સંઘના કાઈ સભ્યને નૈતિક ચર્ચા માટે મળ્યા પણ નથી તેમજ બુદ્ધના સમયમાં સંઘને તેણે કંઈ ખાસ લાભ કરી આપ્યા હાય તે પણ જાણવામાં નથી." 3

બુદ્ધ અને અજાતરાત્રુ પરસ્પર કેવા અભિપ્રાય ધરાવતા તે બૌદ્ધ સાહિત્યના નીચેના ઉલ્લેખા સ્પષ્ટ કરે છે: "પછી દેવદત્ત અજાતરાત્રુ પાસે ગયા અને કહ્યું કે ' હે રાજન્, આપના માણુસાને હુકમ કરા કે શ્રમણ ગૌતમને હું મારી નાંખી શકું.' પછી અજાતશત્રુએ હુકમ આપ્યા કે 'માનનીય દેવદત્ત કહે તેમ તમે કરા.'"

કૂર્ણિકે ભ૦ ખુદ્ધ પાસે કેવા પશ્ચાત્તાય કર્યો હશે તે આ ક્કરા સ્પષ્ટ કરે છે. વળી ખુદ્ધ પણ તેના વિષે કેવા અભિપ્રાય ધરાવતા તે નીચેના વાક્યથી જણાય છે: "ભિક્ષુકા! પ્રતિષ્ઠિત રાજકન્યાના પુત્ર, મગધના રાજ અજાતશાત્રુ પાપના સહાદર અને સાક્ષી છે."

- I. "It is probable, however, that the story is the product of odium theologicum, or sectarian rancour, which has done so much to falsify the history of ancient India.... Later when, in consequence of Aśoka's patronage, Buddhism became pre-eminent in Northern India, leanings towards Jainism became criminal in the eyes of ecclesiastical chroniclers, who were ready to blacken the memory of persons deemed heretical with unfounded accusations of the gravest character."—Smith, op. cit., pp. 33, 37.
- 2. Rhys Davids, Buddhist India, pp. 13-14. Cf. Rhys Davids and Oldenberg, S.B.E., xx., pp. 238-265. And Devadatta went to Ajātaśatru the prince and said to him: "In former days, Prince, people were long-lived, but now their term of life is short. It is quite possible, therefore, that you may complete your time while you are still a prince. So do you, Prince, kill your father and become the Rajā, and I will kill the blessed one and become Buddha."—Ibid, p. 241.
  - 3. Rhys Davids, op. cit., p. 15.
  - 4. Vinaya Texts, pt. iii., p. 243.
  - Rhys Davids (Mrs), op. cit., p. 109.

ઔપપાતિક અને બીજા જૈન ગ્રંથા જણાવે છે કે કૃષ્ણિક વારંવાર પાતાની રાષ્ટ્રીઓ અને ભારે રસાલા સાથે નાતપુત્તને વંદન કરવા જતો. વૈશાલીના રાજા ચેઠક અને ચંપાના દિધિવાહનના પ્રસંગામાં જણાવ્યા પ્રમાણે કૃષ્ણિક એકથી વધારે વખત મહાવીરના સંસર્ગમાં આવ્યા હતા અને જૈનધર્મ પ્રતિ સંપૂર્ણ સન્માન અને પ્રતિષ્ઠા ધરાવતા. તેના મહાવીર પ્રતિ પ્રેમ અને જિન પ્રરૂપિત સિદ્ધાંત પરની તેની શ્રદ્ધા વર્ધમાન અને તેમના શિષ્યા સમક્ષ તેણે ઉચ્ચારેલ નીચેના શખ્દા વ્યક્ત કરે છે: " હે ભગવંત! આપે સત્ય જ કહ્યું છે, સત્ય ધર્મના માર્ગ દર્શાવ્યા છે. આપના મારાશ અને શાંતિના માર્ગ અદિતીય છે...." ર

કૂચ્યુકના ઉત્તરાધિકારી ઉદય અથવા ઉદાયિનના વિચાર કરતાં જૈના અને બૌદ્ધા અનેક દંતકથા રજૂ કરે છે. ડાં૦ રાયચૌધરી કહે છે કે "પુરાણ પ્રમાણે અજાતશત્રુનો ઉત્તરાધિકારી દર્શક હતો. અધ્યાપક ગીગર તે ભૂલભર્યું માને છે કેમકે પાલી શાસ્ત્રો નિશ્ચિત રીતે જણાવે છે કે ઉદાયિલદ્દ અજાતશત્રુનો પુત્ર હતો અને પ્રાયઃ તેનો ઉત્તરાધિકારી પણ હતો. બાસના સ્વપ્નવાસવદત્તે જો કે મગધના રાજા તરીકે દર્શકના સ્વીકાર કર્યો છે તા પણ જૈન અને બૌદ્ધ પ્રમાણા સામે દર્શક એ અજાતશત્રુના સીધા પહેલા ઉત્તરાધિકારી હતો તેમ નક્કી કહી શકાય તેમ નથી."

જે જૈન પ્રમાણાના વિદ્વાન ડૉકટર ઉલ્લેખ કરે છે તે હરિભદ્રની આવશ્યક્ટીકા, દુમચંદ્રના વિશાયિશલાકા અને પરિશિષ્ટપર્વ તેમજ ટૉનીના કથાકાશ છે. આ ગ્રંથાની કથાએ પાલી શાસ્ત્રાની દંતકથાઓને આથી વધુ મળતી આવતી નથી. ડૉં પ્રધાનના શખ્દામાં "મહાવંસ પ્રમાણે અજાતશત્રુને તેના પુત્ર ઉદાયિભદ્રે મારી નાંખ્યા, પરંતુ સ્થવિરાવલિ આપણને કહે છે કે ઉદાયન પિતાના મૃત્યુથી દુઃખી થયા હતો અને રાજધાની ચંપા અદલી પાટલીપુત્ર આવ્યો હતો." '

- 1. Cf. Aupapātika, std. 12, 27, 30, pp. 24, 25, 57, 58, 59, 63, 64; Stevenson (Mrs), op. cit., p. 40; Hemacandra, Parišishtaparvan, Canto IV. vv. 1, 9, 33, 35; Āvašyaka-Satra, pp. 684, 687; Hoernle, op. cit., ii., p. 9.
- 2. तए णं कूणिए राया . . . महावीरं . . . वंदति . . . एवं वयासी-सुअक्खाए ते भंते! etc.— Aupapātika, std. 36, p. 83.
  - 3. Cf. Pargiter, Dynasties of the Kali Age, pp. 21, 69; Pradhan, op. cit., p. 217.
  - 4. Cf. Geiger, Maliavainsa, Paricchedo IV, vv. 1-2.
- 5. Raychaudhuri, op. cit., p. 130. "The order of succession in the Vishuu which inserts Daraśaka between Ajātaśatru and Udāyaśva must be rejected. . . ."—Pradhan, op. and loc. cit. Darśaka may be one of Bimbisāra's many sons who managed the State affairs during the lifetime of his father. Cf. ibid., p. 212.

  - 7. Hemacandra, op. cit., v. 22. Cf. Trishashti-Satākā, Parva X, v. 426, p. 172.
  - 8. Cf. Tawney, op. cit., p. 177.
  - 9. Cf. Geiger, op. cit., v. 1.
- 10. Pradhan, op. cit., p. 216. Cf. ibid., p. 219. "The Ceylonese chronicles states that all the kings from Ajātaśatru were parricides."—Raychaudhuri, op. cit., p. 133; Hemacandra, Parśishlaparvan, Canto VI, vv. 32-180. Cf. Āvaśyaha-Stura, pp. 687, 689.

આ જૈન દંતકથાને વાયુપુરાણ ઠેકા આપે છે. તે જણાવે છે કે ઉદાયિએ પાતાના રાજ્યના ચાથા વર્ષે કુસુમપુર (પાટલીપુત્ર') વસાવ્યું અને તેથી નિશ્ચિત થાય છે કે ઉદાયિન પાતાના પિતાના મૃત્યુમાંઠે જવાબદાર નથી. સત્તા અને પ્રતિભાની લાલચે પિતાના જીવન પ્રત્યેની સ્વાભાવિક લાગણીને ઉચી મૂકનાર અજાતશત્રુના જેવું ઉદાયિનું ચિત્ર દેારવાને બૌદ્ધોને શું કારણ હશે તે સમજાતું નથી. મહાવંસની આ દંતકથામાં જો કાંઈ વજાદ હાત તેા જૈન લેખકા કૃશ્યુકની માફક તેના વિષે લખ્યા વિના ન જ રહ્યા હાત.

બીજી તરફ જૈના જણાવે છે કે તે એકનિષ્ઠ જૈન હતા. તેના હુકમથી નવી રાજધાની પાટલીપુત્રના મધ્યમાં એક સુંદર જૈન પ્રાસાદ બંધાયા હતા. આ ઉપરાંત જૈન સાધુઓ પણ તેની પાસે જઈ શકતા હતા, તે વાત નીચેની હકીકત સ્પષ્ટ કરે છે કેમકે તેનું ખૂન તેના હાથે મરાયેલ એક રાજના કુમારે સાધુ વેશમાં કર્યું હતું. આ પ્રસંગ પરથી એમ અનુમાન નીકળે છે કે એક આસ્તિક જૈનની માફક તે નિયમિત રીતે માસિક ધાર્મિક પર્વો પાળતા કારણ કે તેના પૌષધવતના દિવસેજ છૂપાવેલ હથિયારવાળા નવીન મુનિસાથે સૂરિ તેના મહેલમાં ગયા હતા અને રાજાને ઉપદેશ આપ્યા હતા.

દૂંકમાં શૈશુનાગા કે જેમની સત્તા દરમિયાન મગધ સામ્રાજયે નિશ્ચિત સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કર્યું હતું તેમને માટે જૈનોને આટલું કહેવાનું છે. એટલું સ્પષ્ટ કરવું જોઈએ કે જૈન ધર્મ સાથેના તેમના સંબંધને લગતી ઝીણી વિગતામાં આપણે ઉતર્યા નથી, તેમજ આ પ્રકરણમાં આવતા બીજા વંશાની બાબતમાં પણ તેમજ કરવું યાગ્ય છે. આ પરથી એમ સમજવાનું નથી કે તે વિગતા અર્થ વગરની છે, પરંતુ ઉત્તરીય જૈનોનું સર્વસામાન્ય ઐતિ- હાસિક વિવેચન કરવા જતાં જીદા જીદા વંશા સાથેના તેમના સંબંધની વિગતામાં ઉતરવું તે શક્ય અને ઇષ્ટ નથી.

ઉદાયિનના ઉત્તરાધિકારીઓના વિચાર કરતાં ળૌદ્ધ સાહિત્ય જણાવે છે કે તેના પછી અનિરુદ્ધ, મુષ્ડ અને નાગદાસક આવ્યા હતા અને તે ઉમેરે છે કે તે બધા પિતૃઘાતક હાવાથી "પ્રજાએ ગુસ્સે થઈ તે આખા વંશના બહિષ્કાર કર્યો હતા અને છેવટે શુશુનાગ

<sup>1. &</sup>quot;The choice of Pātaliputra was probably due to its position in the centre of the realm, which now included North Bihar. Moreover, its situation at the confluence of two large rivers (the Ganges and the Son) was important from the commercial as well as the strategic points of view. In this connection it is interesting to note that Kautilya recommends a site at the confluence of rivers for the capital of a kingdom."—Raychaudhuri, op. cit., p. 131.

<sup>2.</sup> Cf. Pargiter, op. cit., p. 69; Pradhan, op. cit., p. 216; Raychaudhuri, op. and loc. cit.

<sup>3.</sup> नगरनामी चोदायिना चैत्यगृहं कारितं, . . . — Āvasyaka-Sura, p. 689. Cf. Hemacandra, op. cit., v. 181.

<sup>4.</sup> स राजाऽष्टमीचतुर्दश्योः पौषधं करोति.—Āvasyaka-Sūtra, p. 690. Cf. Hemcandra, op. cit., v. 186; ibid., vv. 186-230; Charpentier, C. H. I., i., p. 164.

( શિશુનાગ ) નામના અમાત્યને ગાદીએ છેસાડ્યો હતો. " તેમ છતાં જૈન અને પૌરાણિક દંતકથાએ આ અનિરૃદ્ધ અને બીજા દુર્બળ રાજાઓને વિસારી મૂકે છે યા તેમની ગણના કરતા નથી અને બૌદ્ધોના ઉદાયિભદ્દના ઉત્તરાધિકારી તરીકે કાેઈ નંદ અથવા નંદિવર્ધનને મૂકે છે. ર

જૈના જણાવે છે કે ઉદાયિ બીનવારસ મરખુ પામતાં અમાત્યાએ શખુગારેલ હાથી, ઘાઢા, છત્ર, આમર અને કળશ એ પાંચ રાજચિન્હા શેરીઓમાં ફેરવતાં રસ્તામાં હજામથી થયેલ વેશ્યાના પુત્ર નંદના લગ્નના વરઘાડા પાસે આવ્યા ત્યારે એ પાંચે ચિન્હાએ તે નંદના મગધના રાજા તરીકે અભિષેક કર્યો; તે પરથી તેને રાજા તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યા. આ બનાવ ભાવ મહાવીરના નિર્વાણ પછી ૬૦ વર્ષે બન્યા અર્થાત્ તે વખતે નંદ ગાદીએ ખેઠા.

મહાવીર નિર્વાણની તારીખ વિચારતાં આપણે જોયું કે વર્ધમાનના નિર્વાણ પછી ૧૫૫ વર્ષે મૌર્યો મગધની ગાદીએ આવ્યા; આમ નંદ અને તેમના વંશજોને ફાળે ૯૫ વર્ષ આવે છે. ડૉં પ્રધાન જણાવે છે કે "આ હકીકત પૌરાણિક દંતકથાને બરાબર મળતી આવે છે કે નંદોએ લગભગ સા વર્ષ રાજ્ય કર્યું. આમ પુરાણાએ પ્રાય: પ્રાચીન જૈન માન્યતા સ્વીકારી જણાય છે."

આ ઉપરાંત તે વિદ્વાન ઉમેરે છે કે "નામની સમાનતાના કારણે આ હેમચંદ્ર નંદિ યા નંદવર્ધન અને નંદ (=મહાપદ્મ) એ બેને એક સમજે છે એટલુંજ નહિ પણ નંદે (મહાપદ્મે ) લગભગ ૧૦૦ વર્ષ (સ્થિવિરાવિલિ મુજબ ૯૫ વર્ષ ) રાજ્ય કર્યું હતું એ ખાટી દંતકથાને ટેકા આપે છે."

પરંતુ હેમચંદ્રે ઉપર અતાવ્યા મુજબ નામના ગાટાળા કદી કર્યા જ નથી કેમકે હિરિલદ્ર તથા હેમચંદ્ર એ બન્નેએ નવનંદોના વિચાર કર્યા છે, જેમાંના પહેલા નીચ કુલમાં જન્મ્યા હતા. એમ કહેવું બરાબર નથી કે "હેમચંદ્રે નંદિ યા નંદવર્ધન અને નંદ (મહાપદ્મ) ને ભેળસેળ કરી દીધા છે." કારણ કે જે ઉદાયિનની ગાદી પર નંદિવર્ધન યા નંદવર્ધનનું વ્યક્તિત્વ સ્વીકારવામાં આવે તા તેને શૈશુનાગના વંશજ તરીકે માનવા પડે એ પ્રાચીન અને અર્વાચીન પ્રમાણાથી સ્પષ્ટ છે. ડાં૦ રાયચીધરી જણાવે છે કે " પુરાણા અને શિલાનના ઉદ્લેઓ એકજ નંદવંશનું અસ્તિત્વ સ્વીકારે છે. આ ગ્રંથા નંદિવર્ધનને શૈશુનાગ વંશના રાજા તરીકે એાળએ છે અને જે નંદવંશથી તદ્દન જુદા જ તરી આવે છે."

- 1. Raychaudhuri, op. cit., p. 133. Cf. Gelger, op. cit., vv. 2-6; Pradhan, op. cit., pp. 218-219; Smith, op. cit., p. 36; Rapson, C. H. I., i., pp. 312-313.
- 2. Cf. Āvasyaka-Sīdra, pp. 690 ff.; Hemacandra, op. cit., v. 242; Pargiter, op. cit., pp. 22, 69.
  - 3. नापितदास . . . राजा जात:- Āvasyaka-Satra, p. 690. Cf. Hemacandra, op. cit., vv. 231-243.
  - 4. Pradhan, op. cit., p. 218. Cf. Pargiter, op. cit., pp. 26, 69.
  - 5. Pradhan, op. cit., p. 220. Cf. ibid., p. 225.
- 6 . . . नवमे नन्दे . . .—Āvakyaka-Sulra, p. 693. Cf. Hemacandra, op. cit., Canto VII, v. 3.
- 7 Raychaudhuri, op. cit., p. 138, Cf. Pargiter, op. cit., pp. 23, 24, 69; Smith, op. cit., p. 51.

આમ સ્પષ્ટ છે કે જૈન કથામાં જરા પણ અસંદિગ્ધતા નથી કારણ કે ઉદાયિનને ઉત્તરાધિકારી ન હતો અને મગધનું રાજ્ય નંદોના હાથમાં ગયું હતું. શૈશુનાગનું સ્થાન નંદોએ કેમ પડાવી લીધું તે સંજોગામાં આપણે ઉતરતા નથી. આપણે જોયું તે મુજબ એમ પણ બન્યું હોય કે ઉદાયિન પછી કેટલાક નબળા રાજાઓ થયા અને ડૉ૦ સ્મિથ કહે છે તેમ તે વંશના છેલા મહાનંદિનને "શૂદ્ર સ્ત્રીથી મહાપદ્મ નંદ નામના પુત્ર થયા જેણે રાજ્ય પડાવી લઈ નંદવંશની સ્થાપના કરી."

વિદ્વાન ઇતિહાસવેત્તાનું આ કથન જૈન દંતકથા કે નંદ હજામથી થયેલ વેશ્યાના યુત્ર હતો તેને મળતું આવે છે. આ હકીકતને પુરાણા તેમજ એલેકઝાન્ડરના સમસમયી મગધરાજના પિતાના શીક વર્લુનો ટેકા આપે છે. પુરાણા તેને શુદ્ર માતાથી જન્મેલા કહે છે. આમ આ બધું જૈન દંતકથાને ખુબ મળતું આવે છે છતાં આ સાધનાની માન્યતા મુજબ નંદોની રાજસત્તા માત્ર બે પેઢી સુધી ચાલી હતી જે સમય પય વર્ષના હતો. કોર્ટસ કહે છે કે "તેના પિતા (અશ્રમ અથવા ઝન્દમાના પિતા નંદ ૧લા અથવા મહાપદ્મ નંદ) ખરેખર હજામ હતો, જે રાજની મજુરીથી માંડમાંડ પાતાનું પુરૂં કરતા હતા; પણ તે સુંદર હાવાથી રાણીના માનીતા હતા અને તેના દ્વારા રાજાના વિધાસપાત્ર બની બેઠા હતા. પાછળથી તેણે દગાથી પાતાના રાજાનું ખૂન કર્યુ અને કુમારાના સંરક્ષક તરીકે કામ કરવાના ઢાંગ કરી રાજસત્તા ખૂંચવી લીધી. તેણે રાજકુમારાને મારી નાંખી પાતાના પુત્રને ગાદીએ બેસાડ્યો જેણે બ્યવસ્થિત કારોબાર ચલાવવાના બદલે પાતાના પિતાની નકલ કરી અને પરિણામે પ્રજાએ તેને ધિક્ષારી કાઢી તેની અવગણના કરી."

નંદોની અક્ષત્રિય ઉત્પત્તિ બાબતની જૈન અને અન્ય ઉલ્લેખોની સામ્યતા ઉપરાંત કાળક્રમમાં પણ જે સ્મિથ કહે છે તે મુજબ " આ બનાવ ઈ. સ. પૂર્વે ૪૧૩ અથવા તેની આસપાસ મૂકી શકાય" તો જૈના સાચા છે કારણ કે આપણે જોયું તેમ મહાવીર નિર્વાણ જેને આપણે ઈ. સ. પૂર્વે ૪૬૧–૪૮૦ મૂક્યું છે તેના પછી ૬૦ વર્ષે મગધની સાર્વભૌમ સત્તા શૈશુનાગના હાથમાંથી નંદોના હાથમાં આવી. પુનરુક્તિ દોષ વહારીને પણ કહેવું જોઇએ કે જૈનાએ સૂચવેલ નંદોના સમય ૯૫ વર્ષ તે પૌરાણુક દંતકથાને મળતો છે. મેરુતુંગ અને બીજાઓ પર આધાર રાખતી દંતકથાઓની દરિએ વિનસંડ સ્મિથ

<sup>1.</sup> Smith, op. cit., p. 41.

<sup>2.</sup> Cf. Pargiter, op. cit., pp. 25, 69; Raychaudhuri, op. cit., p. 140; Pradhan, op. cit., p. 226; Smith, op. cit., p. 43; Rapson, op. cit., p. 313.

<sup>3.</sup> Cf. McCrindle, The Invasi m of India by Alexander the Great, p. 409.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 222. Cf. ibid., p. 282; Raychaudhuri, op. and loc. cit.; Pradhan, op. and loc. cit.; Smith, op. cit., pp. 42-43; Jayaswal, J.B.O.R.S., i., p. 88,

<sup>5.</sup> Smith, op. cit., p. 43.

કહે છે કે " ખુદિલ્લંશ કરીને જૈના તે વંશને ૧૫૫ વર્ષના ગણાવે છે," પરંતુ આપશે સ્વીકારેલ કાળગણના પ્રમાણે મહાન ઇતિહાસવેત્તાએ સ્ત્રચવેલાં ૧૫૫ વર્ષ નંદવંશનાં નહિ, પરંતુ તે કાળ મહાવીરનિર્વાણ અને ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યારાહણુ વચ્ચેના અંતરનું સૂચક છે. સંજોગા અનુસાર આપણે દર્શાવેલ સમય એને સ્વીકાર્ય છે કારણ કે કાળક્રમની યાજના પ્રમાણે તે પણ આ સમય ૯૧ વર્ષના ગણાવે છે.

આમ નીચ કુલમાં જન્મ, રાજ્યારાહુણ દિવસ અને નંદોના સમય વિષે જૈન દંતકથાઓ અન્ય પ્રમાણા સાથે બંધબેસતી છે. આ રાજવંશના જૈનધર્મ સાથેના સંબંધની વિગતામાં ઉતરતાં પહેલાં નંદોના સમયમાં ભારતવર્ષમાં મગધનું પ્રાધાન્ય ૮કી રહ્યું હતું કે કેમ તે તપાસીએ. જુદા જુદા ઉલ્લેખાથી જણાય છે કે તે સમયમાં પણ મગધ એક અખંડ સામ્રાજ્ય તરીકે ૮કી રહ્યું હતું, એટલુંજ નહિ પણ તેની સીમા એટલી દૂર ફેલાઈ હતી કે મહાન એલેકઅન્ડર અને તેના સત્રપેમના તાખામાં રહેલા ઉત્તરીય પશ્ચિમ વિભાગ ચંદ્રગુપ્તે પાતાના સામ્રાજ્યમાં ઉમેર્યો હતો અને અશાકે કહિંગ દેશપર પાતાના અધિકાર ફરી સ્થાપ્યા હતો.

પુરાણા મહાપદ્મ નંદ અથવા નંદ ૧લાને બધા ક્ષત્રિયાના ઘાતક અર્થાત્ બીજો પરશુરામ કહે છે અને તેને ભૂમિના અનન્ય સમ્રાટ તરીકે સ્વીકાર છે. આ ભારતના વિશાલ પ્રદેશાનું સંગઠન નંદની સત્તા નીચે થયાનું પુરણાનું કથન સર્વોત્કૃષ્ટ લેખકા પણ માને છે. તેઓ કહે છે કે એલેક્ઝાન્ડરના સમયમાં એકજ રાજસત્તા નીચે ઘણા શક્તિસંપન્ન પુરુષા દરિયાપાર રહેતા હતા, જેની રાજધાની પાલીભાત્ર યા પાટલીપુત્ર હતી. કર્ટિસ કહે છે કે ગંધાર અને પ્રાચીના રાજા અથમે "પાતાના દેશના રક્ષણ માટે ૨૦,૦૦૦ હયદળ, ૨,૦૦,૦૦૦ પાયદળ, ૨,૦૦૦ ચાર ઘાડાના રથ અને તે ઉપરાંત સૌથી વિશેષ ભયંકર એવી હાથીસેના પણ રાખી હતી કે જેની સંખ્યા ૩,૦૦૦ સુધી પહેાંચી હતી." આ ઉપરાંત કેસલના સમાવેશ નંદ રાજસત્તામાં હોલાનું કથાસરિત્સાગરના એક ક્રકેરા સ્ચિત કરે છે જે જણાવે છે કે નંદ રાજસત્તામાં હોલાનું કથાસરિત્સાગરના એક ક્રકેરા સ્ચિત કરે છે જે જણાવે છે કે નંદ રાજસત્તામાં હોલાનું આપણ આગળ જોયા મુજબ કર્લિંગની નહેરના સંબંધમાં નંદરાજનો ઉલ્લેખ કરે છે. આનો સ્વાભાવિક અર્થ એ થાય કે નંદરાજાએ કર્લિંગ પર અધિકાર મેળાં હતો. હતો. કંઇ રાચચૌધરીના શબ્દમાં કહીએ તો "નંદના કર્લિંગ પરના અધિકારનો વિચાર કરતાં જણાય છે કે દક્ષિણ પ્રદેશોની જીત તદ્દન

<sup>1.</sup> Smith, op. cit., p. 42.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 44.

<sup>3.</sup> Cf. Pargiter, op. cit., pp. 25, 69.

<sup>4.</sup> McCrindle, op. cit., pp. 221-222. Cf. ibid., pp. 231-282; Smith, op. cit., p. 42; Raychaudhuri, op. cit., p. 141.

<sup>5.</sup> Cf. Tawney (ed. Penzer), Kathū-Sarit-Sāgara, i., p. 37; Raychaudhuri, op. and loc. cit.

<sup>6.</sup> Cf. Rapson, op, cit., p. 315.

અસંભવિત જણાવી નથી. ગેાદાવરી પર **નો નંદ દેરા** ( નન્દર ' ) નામનું શહેર છે જે સૂચવે છે કે નંદનું સામ્રાજ્ય દક્ષિણના વિશાલ પ્રદેશ સુધી પ્રેલાયું હતું."ર

આ ઉપરાંત આપણે આવતા પ્રકરણમાં જેઈશું કે શિલાલેખના બીજો ક્કરા કાલગની જિનમિતિમા અને બીજો ખજાના નંદ વિજય ચિન્હ તરીકે મગધ લઈ ગયાના ઉદલેખ કરે છે. ખારવેલના આ શિલાલેખથી નંદોના જૈનધર્મ સાથેના સંબંધ ચર્ચાત્મક બને છે. આ અને બીજા નંદરાજના ઉદલેખવાળા ક્કરા વિષે જે મુશ્કેલી છે તે નંદરાજની ઓળખાલુને અંગે છે. મહાવીરના નિર્વાહ્યની ચર્ચામાં આપણે જેયું કે જયસ્વાલ, બેનરજ, સ્મિથ અને બીજાઓ કહે છે તેમ આ નંદરાજને નંદિવર્ધન માની લેવાનું કાંઈ કારણ નથી. આગળના શાર્પેન્ટિયરના પ્રમાણ ઉપરાંત પ્રેા. ચન્દ જણાવે છે કે "નંદિવર્ધનને કલિંગ સાથે કાંઈ સંબંધ હતો કે નહિ તે સંબંધમાં પુરાણા ચૂપ છે, ઉલટું પુરાણા સ્પષ્ટ કહે છે કે શૈશુનાગ અને તેના પુરાગામીઓના સમયમાં કલિંગમાં ઉત્તરાત્તર ૩૨ સમકાલીન રાજાએ થયા હતા. તે નંદિવર્ધન નહિ, પરંતુ મહાપદ્મ નંદ હતો કે જે બધાને પાતાની સત્તા નીચે લાગ્યો હતો અને જેણે બધા ક્ષત્રિયો યા જૂના રાજવંશોનો નાશ કર્યો હતો. આમ આપણે હાથીગુંફાના શિલાલેખમાં દર્શાવેલ કર્લિગપર સત્તા ધરાવતા નંદરાજને સર્વ વિજયી મહાપદ્મ નંદ અથવા તેના પુત્રેમાંના કાઈ ને સ્વીકારનો જોઈએ."

ટૂંકમાં ખારવેલ શિલાલેખના નંદરાજ બીજો કાેઈ નહિ, પણ જૈનાના નંદ ૧લા અને પુરાણાના મહાપદ્મ નંદ છે, કારણ કે પાછલા નંદો વિષે જૈન અને પૌરાણિક દંતકથા-ઓને એલું કંઈ કહેવાનું નથી કે જે નંદ ૧લાની વિજયી કારકિદીના દાવા કરી શકે. અહીં એમ કહી શકાય કે જોકે પૌરાણિક અને જૈન દંતકથાએ ઘણે ખરે અંશે સમાન છે છતાં પણ ખારવેલના શિલાલેખ આ નંદ રાજાને પુરાણા વિરુદ્ધ મહાપદ્મ નંદને બદલે નંદરાજ કહી જૈન દંતકથાઓને સાચા ટેકા આપે છે.

જૈના અને નંદના સંબંધ વિષે હાથીગુંફાના શિલાલેખ ઉલ્લેખ કરે છે કે રાજા નંદ વિજયચિન્હ તરીકે જૈન પ્રતિમા લઈ ગયા હતા અને જાયસ્વાલના અભિપ્રાયાનુસાર આપણે આવતા પ્રકરણમાં જેઈશું તેમ આ એમ સાખીત કરે છે કે નંદ જૈન હતા અને એારીસામાં જૈન ધર્મ ઘણા વખત પહેલાં દાખલ થઈ ગયા હતા. કારણ કે એમના અભિપ્રાય મુજબ "વિજય ચિન્હ તરીકે પૃજાની મૂર્તિ લઈ જવી અને તે પ્રતિ પૂજ્ય અહિ દર્શાવવી તે પાછળના ઇતિહાસમાં જાણીતી વાત છે." રિમથ અને શાર્પેન્ટિયર જેવા

- 1. Cf. Macauliffe, The Sikh Religion, v , p. 236.
- 2. Raychaudhuri, op. cit., p. 142.
- 3. Cf. Pargiter, op. cil., pp. 24, 62.
- 4. Chanda, Memoirs of the Archaeological Survey of India, No. I, pp. 11-12. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 138.
- 5. "Kalinga culture was a complex compound of animism, Brahmanism, Buddhism and Jainism. Curiously enough none of them was completely superseded at any time."—Subrahmanian, A.H.R.S., i., p. 50.
  - Jayaswal, J.B.O.R.S., xiii., p. 245.

વિદ્વાના પણ તે સ્વીકારે છે. ' સિમથના શખ્દામાં કહીએ તો " નંદવંશે કહિંગ પર લાંધા સમય રાજ્ય કર્શું હતું. નંદા અને ખારવેલના સમયમાં જૈન ધર્મ પ્રખલ ન હાય તાપણ તે ઉચ્ચ અને માનનીય દરજ્જો ભાગવતા હતા. મારે કહેવું જોઈએ કે નંદા જૈન હતા એવા અભિપ્રાય ઉપર હું સ્વતંત્ર પણે આવ્યા હતા."

નંદોની અળાહ્મણ ઉત્પત્તિ જેતાં તેઓ જૈન હતા એમાં નવાઈ નથી. તેઓની ઉત્પત્તિ સિવાય જૈનોને ખુદ્રોની માફક નંદો વિરુદ્ધ કાંઈ કહેવાનું નથી. ડાં૦ શાર્પેન્ટિયર કહે છે કે "આ વાત એમ સૂચવે છે કે નંદો જૈનધર્મ પ્રતિ પ્રતિકૃળ વલણ ધરાવતા ન હતા." જૈન દંતકથાઓ આને ટેકા આપે છે કારણ કે નંદવંશના શ્રેણિબંધ અમાત્યા જૈનો જ હતા, ' જેમાંના કલ્પકને અમાત્યપદવી સ્વીકારવા કરજ પાડવામાં આવી હતી. આ અમાત્યની મદદથી રાજા નંદ બધા ક્ષત્રિય રાજવંશોને નિર્મૂળ કરી શક્યો હતો અને જૈનો કહે છે તેમ બધા અમાત્યા તેનાજ વંશના હતા. ' નવમા નંદના અમાત્ય શકટાલ હતો, તેને બે પુત્રા હતા; મોટા સ્થૂલભદ્ર અને નાના શ્રીયક. શકટાલના મૃત્યુ પછી નંદે માટા પુત્ર રથૂલભદ્રને મંત્રીપદ સ્વીકારવા કહ્યું, પરંતુ તેણે સંસારની અસારતા વિચારી મંત્રીપદનો અસ્વીકાર કર્યા અને જૈન ધર્મના છઠ્ઠા આચાર્ય સંભૂતવિજયલ પાસે દીક્ષા લીધી; ' છેવેટ મંત્રીપદ તેના નાના ભાઈ શ્રીયકને આપવામાં આવ્યું કે જે પહેલેથી રાજા નંદની સેવામાં જ હતો. '

- 1. Charpentier, op. cit., p. 164.
- 2. Smith, J.R.A.S., 1918, p. 546.
- 3. "Some would make us understand that Kalinga was Jaina, as it was long under the anti-Brahmanical Nandas, whose Jaina remains probably are found now in Nandapur in Jeypore . . . "—Subrahmanian, op. and loc. cit.
  - 4. Charpentier, op. cit., p. 174.
  - 5. Āvasyakā-Sutra, p. 692; Hernacandra, op. cit., vv. 73-74, 80.
  - 6. Cf. Āvalyaka-Sūtra, pp. 691-692; Hemacandra, op. cil., vv. 1-74.
- 7. दर्शितः सन् कल्पक इति ते (राजानः) भीताः . . . नष्टाः .—Āvasyaka-Sutra, p. 693; Hemacandra, op. cit., vv. 84, 105-137. Cf. Pradhan, op. cit., p. 226.
- 8. कल्पकस्य वंशो नन्दवंशेन सममनुवर्तते, . . .—Āvasyaka-Sulra, p. 693; Hemacandra, op. cit., Canto VIII, v. 2.
- 9. श्वकटालमन्त्रिपुतः श्रीरथूलभद्रो . . . पितरि मृते नन्दराजेनाकार्य मन्त्रिमुद्रादानायाभ्यर्थितः सन् पितृमृत्युं स्त्रचित्ते विचिन्त्य दीक्षामादत्तः.—Kalpa-Sutra, Subodhikā-Tikā, p. 162. Cf. Āvasyaka-Sutra, pp. 435-436, 693-695; Hemacandra, op. cil., vv. 3-82. Smith has wrongly put him down as "Mantrin of the ninth Nanda."—Smith, Early History of India, p. 49, n. 2.
- 10. "Sudharman, the first pontiff, had died twenty years after his master, leaving the mitre to Jambū, who held his high office for forty-four years, dying at a time nearly coincident with the accession of the Nandas. After him passed three generations of pontiffs; and in the time of the last Nanda the Jaina church was governed by two high priests. Sambhūtavijaya and Bhadrabāhu..."—Charpentier, op. cit., p. 164; Jacobi, S.B.E., xxii., p. 287.
- 11. . . श्रीयकः स्थापितः, . . .—Āvašyaka-Sutra, p. 436; Hemacandra, op. cit., vv. 10, 83, 84.

જૈના અને નંદોના સંબંધ આ પ્રમાણે હતા. નંદોના સમયમાં જૈના પ્રભાવશાળી હતા તે સંસ્કૃત નાટક મુદ્રા–રાક્ષસ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે જેમાં ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યારાહણના પ્રસંગ સ્ત્ર્ચવે છે કે "જૈના આ સમયે પ્રધાનપદ ભાગવતા હતા. ક્રાંતિકાળના પ્રણેતા ચાણકેયે પણ પાતાના મુખ્ય દ્વત તરીકે એક જૈનને રાખ્યા હતા."

નંદોની રાજકીય સત્તા વિષે જૈન શ્રંથા શૈશુનાગ વંશની માફક ખાસ પ્રકાશ ફેંકતાં નથી; તેમાંથી અસ્પષ્ટ રીતે એટલુંજ મળે છે કે જૈન મંત્રી કલ્પકની સહાયથી રાજાનંદે ઘણાખરા રાજાઓને વશ કર્યા હતા અને આગળ જેઇશું તેમ છેલા નંદને ચાણુક્યના શરણે જતું પડ્યું હતું કે જેણે દરભારમાં થયેલા પાતાના અપમાનના કારણે તેની સત્તાના નાશ કરવા અને તેને પદભ્રષ્ટ કરવા પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી. જૈન સાહિત્ય જ આમ અંધારામાં છે એમ માનવાનું કંઇજ કારણ નથી. ડૉ૦ શાર્પેન્ટિયર કહે છે કે "પ્રાચીન હિંદી ઇતિહાસના કેટલાક અંધકારમય યુગામાં નંદોનું રાજ્ય ખાસ અંધકારમય જણાય છે." ર

નંદો પછી આવે છે મૌર્યો. નંદોની જગ્યા મૌર્યોએ કેમ અને કેવી રીતે પડાવી લીધી તે સ્પષ્ટ જણાયું નથી. છતાં એટલું ચાક્કસ છે કે ભારતીય ઇતિહાસના આ પરિવર્તન-કાળમાં "વખતે જગતના નહિ, પરંતુ ભારતના પ્રથમ અર્થશાસ્ત્રી ચાલુકય મળી આવે છે." રાજકીય ક્રાંતિનું વિસ્તૃત વર્લન મળતું નથી એ વિચિત્ર તો લાગે છે છતાં સાહિત્યક વર્લનો પરથી જણાય છે કે " છેલા નંદની પ્રવ્યએ તેના તિરસ્કાર કર્યો હતા અને તેને કાડીના ગણતી હતી." વિશેષતા આ અનાવામાં વર્લવેલ નંદાના વિશાળ ખજાના અને લશ્કરી ખર્ચની દંતકથા સ્વાભાવિક રીતે સૂચવે છે કે તે સમયમાં આર્થિક લૂંટજ ચાલતી હશે, ' તેમ છતાં નંદોવિષે જૈના તેવી કાંઈ ક્રિયાદ કરતા નથી.

ટૂંકમાં જૈન દંતકથા નીચે પ્રમાણે છે: એકનિષ્ઠ જૈન પ્રાહ્મણ ચણિનની પત્ની ચણે ધરીના પત્ર ચાલુકય, નંદ પ્રસિદ્ધ પ્રાહ્મણોને ઉદારતાથી દક્ષિણા આપે છે એમ જાણી પૈસા મેળવવા પાટલીપુત્ર ગયા. ત્યાં રાજદરભારમાં તેનું અપમાન થયું એમ તેને લાગ્યું અને તે છેહ્યા નંદના શત્ર બન્યા. ત્યાંથી તે હિમવત્ક્રેટ ગયા અને ત્યાંના પર્વતક પરાજ્ય સાથે એવી

- 1. Cf. Narasimhachar, E.C., ii., Int., p. 41; Rice (Lewis), Mysore and Coorg, p. 8; Smith, Oxford History of India, p. 75.
  - 2. Charpentier, op. and loc. cit.
- 3. Sammadar, The Clories of Magadha, p. 2.
- 4. "Mohāvainsa, when it dubs the last Nanda by the name of Dhana, or 'riches,' seems to hint at an imputation of avariciousness against the first Nanda; and the Chinese pilgrim Hiuen-Tsiang also refers to the Nanda Rāja as the reputed possessor of great wealth."—Smith, Early History of India, p. 43. G. Raychaudhuri, op. cit., p. 143.
- 5. गतो हिमबरकूट, पार्वितको राजा, तेन समं भेत्री जाता.—Āvašyaka-Sūtra, p. 434; Hemacandra, op. cit., v. 298. Jacobi makes a note of this in his edition of the Parisishtaparvan, as follows: In the list of the kings of Nepal, according to the Bauddha Pārvatīya Varašāvalī, the eleventh king of the third dynasty, that of the Kirātas, is Parba—apparently our Parvata; for in the reign of the seventh king, Jitedāsti, is placed Buddha's visit to Nepal, and in that of the fourteenth, Sthunka, Asoka visited the country.—Jacobi, Parisishtaparvan, p. 58. Cf. Bhagawanlal Indraji, I.A., xiii, p. 412.

શરતે મૈત્રી કરી કે જો તે નંદને જીતવામાં મદદ કરે તો નંદના રાજ્યના અર્ધા ભાગ તેને આપવા. તેમણે નંદના આજુબાજુના પ્રદેશા વેરાન અને ઉજ્જ કરી પાટલીપુત્રને ઘેરા ઘાલ્યા અને છેવેટ દુશ્મનને શરણે થવા કરજ પાડી. નંદે ચાલુકયની દયા માંગી અને એક સ્થપર જે કાંઈ તે ઉપાડી લઈ જઈ શકે તેટલું લઈ ને પાતાનું રાજ્ય છોડવા તેને રજા આપી. નંદ પાતાની બે પત્નીઓ અને એક પુત્રી તથા કેટલાક ખજાના લઈ રથ હાંકી ગયા. રસ્તામાં ચંદ્રગુપ્ત મળતાં નંદની પુત્રી તેને જોતાંજ તેના પ્રેમમાં પડી. સ્વયંવરના રિવાજ અનુસાર પિતાની સંમતિથી તેણે ચંદ્રગુપ્તને પતિ સ્વીકાર્યો. પિતાના રથમાંથી ઉતરી ચંદ્રગુપ્તના રથમાં ચઢતાંજ તેના રથના નવઆરા ભાંગી ગયા; આ કારણે ચંદ્રગુપ્ત તેને હાંકી કાઢત, પરંતુ નવા વંશ નવપેઢી ચાલશે એમ કહી ચાલુકયે તેને તેમ કરતાં અટકાર્સ્યા. ધ

નંદોના પતન અને મૌર્યોના ઉત્થાન બાબત જૈનો આટલું કહે છે. હિમવત્કૃટના મિત્રરાજા પર્વતના સંબંધમાં એમ બન્યું કે તે કમનસીબ અકસ્માતથી મરશુ પામ્યા અને પરિશુામે નંદ અને પર્વત એ બેઉનાં રાજ્ય ચંદ્રગુપ્તને મત્યાં. આપશે જોઈ ગયા તેમ આ બનાવ મહાવીર નિર્વાશ પછી ૧૫૦ વર્ષે બન્યો.

અહીં બે પ્રશ્નો ઉઠે તેવા છે. જૈન અને અન્ય ઉલ્લેખ અનુસાર મૌર્યાના પતનમાં ચાળુક્ય એકલાના જ હાથ હાય તો ચંદ્રગુપ્તની કુલપરંપરા કઈ ? અને મગધ સામ્રાજ્યના રાજકર્તા તરીકે ચાળુક્ય પોતે કેમ ન અન્યા ? આ બેમાં ચંદ્રગુપ્તની કુલપરંપરાની માહિતી મળતી નથી. જૈન દંતકથા તેને રાજાના મયૂરપાષ્કાના ગામના મુખીની પુત્રીના પુત્ર તરીકે જણાવે છે. સ્મિથ કહે છે કે ચંદ્રગુપતે પાતાની માતા અથવા માતામહી મુરાના નામથી પાતાના વંશ સ્થાપ્યા જણાય છે. હિંદુઓ મૌર્યોને નંદા સાથે જોડે છે. કથામરિત્સાગર ચંદ્રગુપ્તને નંદના પુત્ર તરીકે ઓળખાવે છે. મહાવંશ તેને મારિય વંશજ કહે છે. હિંદુઆવદાનમાં ચંદ્રગુપ્તનો પુત્ર બિંદુસાર પાતાને મુર્ધાભિષકત ક્ષત્રિય હાવાના દાવા કરે છે. તેજ ચંથમાં બિંદુસારના પુત્ર અશાક પાતાને ક્ષત્રિય કહે છે. મહાપરિનિષ્ભાણસત્તમાં મારિયોને ક્ષત્રિય જાતિના અને પિયક્લિવનના રાજ્યકર્તા તરીકે ગણાવ્યા છે.

- 1. Cf. Āvašyaka-Stura, pp. 433, 434, 435; Jacobi, op. cit., pp. 55-59.
- 2. द्वे अपि राज्ये तस्य जाते.—Avasyaka-Sutra, p. 435. Cf. Hemacandra, op. cit., v. 338.
- 3. "We learn from the Kautilya's Artha.āstra, Kāmandaka's Nītisāra, the Purāṇas, the Mahāvansa and the Mudrārākshasa that the Nanda dynasty was overthrown by Kautilya, the famous minister of Candragupta Maurya."—Raychaudhuri, op. and loc. cit. "A Brahman Kautilya will uproot them all; and after they have enjoyed the earth 100 years, it will pass to the Mauryas."—Pargiter, op. cit., p. 69.
  - 4. Cf. Āvasyaka-Sūtra, pp. 433-434; Hemacandra, op. cit., v. 240.
  - 5. Cf. Smith, op. cit., p. 123.
  - 6. Cf. Tawney (ed. Penzer), op. cit., i., p. 57.
  - 7. " Moriyanam Khattiyanam vamse . . . etc."-Geiger, op. cit., p. 30.
  - 8. " Aham rājā kshairiyo mūrdhābhishiktah. . . ."—Cowell and Neil, Divyāvadāna, p. 370.
  - 9. Rhys Davids, S.B.E., xi., pp. 134-135.

આ બધી બાબતાને વિચારી ડૉં રાયચૌધરી કહે છે કે "એટલું તો ચાક્કસ છે કે ચંદ્રગુમ ક્ષત્રિય જાતિ એટલે મારિય (મૌર્ધ) વંશના હતો. ઇ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠી શતાબિકમાં પિષ્ફલિવનના નાના પ્રજાસત્તાક પર રાજ્ય કરતી મારિય જાતિ હતી. પૂર્વ ભારતના બીજા રાજાઓ સાથે તેઓ પણ મગધ સામ્રાજ્યમાં ભળી ગયાં હોવાં જોઈએ. અગ્રમના અયશસ્વી રાજ્યમાં જયારે તે તેની પ્રજાને અપ્રિય થઈ પત્ર્યો ત્યારે ઘણું ખરૂં ચંદ્રગુપ્તના મુખીપણા નીચે મારિયા બહાર આબ્યા. તક્ષશિલાના પ્રાહ્મણના પુત્ર કોટિલ્ય યા ચાણક્રય અથવા વિષ્ણુગુપ્તની મદદથી તેણે દુષ્ટ નંદને પદબ્રષ્ટ કર્યો. "ર

ચંદ્રગુપ્તની કુલપરંપરા વિષે આટલું બસ છે. હવે ચાલુક્ય પાતે મગધના રાજા કેમ ન થયા તે વિષે ડૉં રાયચૌધરીનું ઉપલું લખાલુ સ્પષ્ટતા કરે છે. શ્રીક સાહિત્ય પરથી જલાય છે કે "પ્રભાવિક ભાગ્યની નિશાનીથી ચંદ્રગુપ્ત રાજ્યની મહત્ત્વાકાંક્ષા રાખતા હતા." જૈન ઇતિહાસનાં બીજાં સાધનાની માક્ષક શ્રીક સાહિત્ય પલુ ઇતિહાસની સત્યતા પર આંછા પ્રકાશ ફેંકે છે. ચંદ્રગુપ્ત બાબત તેઓ કહે છે કે નંદના મૃત્યુદંદમાંથી તે નાસી છૂટ્યો હતા, તે નિદ્રાવશ હતા ત્યારે તેના શરીરમાંથી નીકળતા પરસેવાને કાઈ સિંહે ચાટ્યો હતા, આ અપૂર્વતાના કારણે તેનામાં રાજ્યારાહણની મહેચ્છા જન્મી હતી અને એક ગાંડા હાથી તેને વશ થઈ તેના પગે પડ્યો હતા. જયારે આવાં સમકાલીન સાક્ષીભૃત વૃત્તાંતા ચંદ્રગુપ્ત સંબંધે આટલુંજ કહે છે ત્યારે નવાઈ નહિ કે જૈન શ્રંથા ટુંકમાં નીચે પ્રમાણે કહે છે: ચાલુક્ય બધા દાંત સાથે જન્મ્યા હતા. ' આ આશ્ચર્યજનક ઘટના વિષે જ્યાતિષીઓને પૂછતાં તેમણે એવું ભવિષ્ય ભાખ્યું કે તે બાળક રાજા થશે. તેના પિતા ધાર્મિક વૃત્તિના હાવાથી પુત્રને રાજ્યપદની ભયંકરતામાંથી બચાવી તેનું આત્મકલ્યાલુ કરવાના વિચારથી તેણે બાળકના દાંત ઘસાવી નાંખ્યા; તે પરથી જ્યાતિષીઓએ કહ્યું કે ચાલુક્ય પ્રતિનિધિ દ્વારા રાજ્ય કરશે. વધુમાં આપણે જાણીએ છીએ કે નંદરાજાના પરાજય પછી તેના ખજાના ચંદ્રગુપ્ત અને પર્વત રાજા વચ્ચે રહેંચી લેવામાં આવ્યો હતો. દતા.

ભારતીય ઇતિહાસની આ અસંબહ વિગતો બાજીએ મૂકી આપણે મગધ સામ્રાજ્યનું પરિબળ મૌર્યોના સમયમાં કેટલું હતું તે ટ્ંકમાં જેઇએ. મગધની સત્તા અને રાજ્યવિસ્તાર અશાકના સમયે ઉચ્ચતમ કક્ષાએ પહોંચ્યાે હતાે; પરંતુ ખરા વિજયાે અને રાજ્યવિસ્તાર

- According to the Jainas Canakya was a native of Canaka, a village of the Golla district.
   Cf. Jacobi, op. cit., p. 55; Avasyaka-Stitra, p. 433.
  - 2. Raychaudhuri, op. cit., pp. 165-166.
  - 3. McCrindle, op. cit., p. 327,
  - 4. Ibid., pp. 327-328. Cf. Smith, op. cit., p. 123, n. 1.
- 5. About this incident of Canakya's life Jacobi makes a note as follows:—"The same circumstances is told of Richard III:
  - "'Teeth hadst thou in thy head when thou wast born To signify thou comest to bite the world."
- -- Jacobi, op. and loc. cit.
  - 6. Cf. Avasyaka-stitra, p. 435; Hemacandra, op. cit., v. 327.

અરોાકના નહિ, પરંતુ ચંદ્રગુપ્તના સમયે પૂર્ણ કરવામાં આવ્યા હતા. રાજકીય દરિએ અરોાક ધાર્મિક વૃત્તિના હતા અને તે રાજ કરતાં ધર્મગુરૂપદને અધિક યાગ્ય હતા; તેણે તા માત્ર કલિંગ પર મગધની સત્તા પુનઃ સ્થાપિત કરી. મહામાન્ય હેરાસના શખ્દોમાં કહીએ તા 'હિંદુસમયના મહાન રાજા ચંદ્રગુપ્ત હતા જ્યારે તેના પૌત્ર અરોાકની કીર્તિ ખુદ્ધિવિષયક દૃષ્ટિએ અધિક ગણાય; તે સમાટ કરતાં અધિક તત્ત્વવેત્તા અને શાસકના ખદલે નીતિશાસ્ત્રના પ્રણેતા–અધ્યાપક હતા.'?

ગમે તેમ તોપણ મહાન મૌર્થ સામ્રાજ્યના મગધના વિસ્તાર બહાળા હતા. પંજાબ, સિંધ અને ઉત્તરીય રાજપુતાના સિવાય ઉત્તર ભારતના સમસ્ત ભાગ નંદાની સત્તામાં હતા. આ વિશાળ સામ્રાજ્યમાં ચદ્રગુપતે પંજાબ, સિંધ, બહુચિસ્તાન, અક્ઘાનિસ્તાન તેમજ હિમકૃદ પર્વતની નાંધ લેતાં નેપાળ અને કાશ્મિર આદિના વિસ્તાર મેળગ્યા હતા. તે ઉત્તરમાં એટલી બધી જાળમાં ક્સાયા હતા કે દક્ષિણ તરફ દૃષ્ટિ કરવાનું તેના માટે અશક્ય હતું. સિમથ કહે છે કે "ગરીબાઈમાંથી સત્તામાં આવવું, મેસેડાનિયાનાં ટાળાને હાંકી કાઢવાં, સેલ્યુક્સના હુમલાને અટકાવવા, બળવાને સફળ બનાવી પાટલીપુત્રમાં રાજવંશ સ્થાપવા, અસ્ચિતનો નાનો મોટા ભાગ જેડી દેવા અને બંગાળના અખાતથી અરબી સમુદ્ર સુધી પોતાના સામ્રાજ્યના વિસ્તાર લંબાવવા કરતાં ભાગ્યેજ તેને વધારે અધિક સમય મળી શક્યાં હોય." 3

ચંદ્રગુપ્તના ઉત્તરાધિકારી બિંદુસારને ફાળે દક્ષિણના વિજય જાય છે તેમ જીદાજીદા ઉલ્લેખા સ્પષ્ટ કરે છે. તેને પણ તેના પિતાના મંત્રી ચાણુક્યની સહાયતા હતી. કરુપણ અથવા ભારતના દ્વિપકલ્પથી નેલારના અક્ષાંશ સુધીના પ્રદેશ બિંદુસારે જીત્યા હાવા જોઇએ કારણ કે અશાકને તે બધું વારસામાં મળ્યું હતું; અશાક તા માત્ર કર્લિંગ પર વિજય મેળવ્યા હતા. પછીના મૌર્યોએ સામ્રાજયના વિસ્તારમાં કાંઈ ફાળા આપ્યા નથી, વાસ્તવિક રીતે તા અશાકના રાજ્યકાળના અંતમાંજ મૌર્ય સત્તાનું પતન શરૂ થઈ ચુક્યું હતું અને તે બૃહદ્દશ્યના સમયમાં પુરું થયું, કારણ કે આવતા પ્રકરણમાં જોઈશું તેમ તેને તેના સેનાપતિ પુષ્યમિત્ર મારી નાંખ્યા અને સુંગ નામના વંશની તેણે સ્થાપના કરી. '

મૌર્યોની સત્તા દરમિયાન મળધના રાજ્યવિસ્તારની આલેાચના પછી તેના જૈનધર્મ સાથેના સંબંધના વિચાર કરીએ. જૈન દંતકથા કહે છે કે તે વંશના સ્થાપક, શ્રી કાેના વિજેતા, ભારતના પ્રથમ સમ્રાટ એવા ચંદ્રગુપ્ત જૈન હતાે. તે દંતકથા દુંકમાં આમ છેઃ

જ્યારે ( ઉજ્જૈન યા પાટલીપુત્રથી ) ઉત્તર ભારતમાં ચંદ્રગુપ્ત રાજ્ય કરતા હતા ત્યારે તે

- 1. Heras, Q.J.M.S., xvii., p. 276. Cf. Jayaswal, J.B.O.R.S., ii., p. 83.
- 2. Cf. ibid., p. 81.
- 3. Smith, op. cit., p. 156. Cf. Jayaswal, op. and loc. cit.
- 4. Avas yaka-Sītra, op. cit., p. 184.
- 5. Cf. Jayaswal, op. cit., pp. 82-83; Smith, op. cit., p. 157; Schiefner, op. cit., p. 89.
- 6. Cf. Smith, op. cit., p. 204.

સમયના મહાન ધર્માધિકારી આચાર્ય શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુએ બાર વર્ષના દુકાળની આગાહી કરી હતી. આ આગાહીના પરિણામે જૈનોના મોટા સમૂહ (લગભગ ૧૨૦૦૦) દક્ષિણમાં ગયા, તેમાંના કેટલાક (ભદ્રબાહુસહિત ?) સલ્લેખન અર્થાત અનશન (કાંઇપણ ન ખાવાની પ્રતિજ્ઞા) પાળી સ્વર્ગ ગયા. આ પ્રસંગ મહેસુરના શ્રવણ બેલ્ગાલામાં બન્યા. ચંદ્રગુપ્ત પણ સંઘની સાથે ગયા હતા અને સર્વસ્વ ત્યાગી તેના પૂજ્ય ગુરૂ ભદ્રબાહુના ચરણ સેવતા બાર વર્ષ ત્યાં રહ્યો (?) અને અનશન કરી સ્વર્ગે ગયા.

ઉપરાક્ત કથામાં કૌંસ અને પ્રશ્ન મૂકેલ વાકયા સિદ્ધાંતમાં મળી આવતી વિગતામાં જુદી પડતી એકજ દંતકથાના જુદા પાઠા બતાવે છે. શ્વેતાંબર અને દિગંબર સંપ્રદાયના આવિર્ભાવ સાથે આ કથાને સંબંધ છે જે આપણે જેઈ ગયા છીએ. આ વાત શ્વેતાંબરા સ્વીકારતા નથી જે કે તેઓ બાર વર્ષના દુકાળને સંમત થતા જણાવે છે કે ચંદ્રગુપ્તની રાજધાનીમાં રહેતા આચાર્ય સુસ્થિતને પાતાના ગણને અન્ય પ્રદેશમાં માકલવાની જરૂર પડી હતી.' આ દંતકથા ચંદ્રગુપ્ત જૈન હતા તે સૂચવવા પૂરતી છે. આની બારીક તપાસનું કાર્ય દક્ષિણભારતમાં જૈનધર્મના અભ્યાસી પર છાડીએ, તેમ છતાં એમ કહી શકાય કે આ સંબંધમાં મહેસુરના નરસિંહાચાર્ય, ફ્લીટ અને અન્ય વિદ્વાનોએ વિસ્તારથી લખ્યું છે.'

આ દંતકથાનું પ્રથમ ઐતિહાસિક સ્વરુપ હરિસેનના ખૃહત્કથાકાશમાં મળે છે જે ઇ. સ. ૯૩૧ લગભગના ગણાય છે. જ શ્રવણ બેલ્ગાલાના શિલાલેખ જે ઇ. સ. ૧૦૦ લગભગના ગણાય છે તે આ ઉલ્લેખના મૂળ આધાર છે. જે કેટલાક પ્રમાણભૂત અને પ્રતિષ્ઠિત આધુનિક વિદ્વાના એ નિર્ણય પર આવ્યા છે કે આ દંતકથાના આધારે ચંદ્રગુપ્તને જૈન કહી શકાય તેમ છે. શ્રી. જયસ્વાલ કહે છે કે " જૈન યંથા (ઇ. સ. પાંચમી સદી) અને તે પછીના જૈન શિલાલેખા ચંદ્રગુપ્તને જૈન રાજાર્ષ તરીકે ઉલ્લેખે છે. મારા અભ્યાસ જૈન કથનના ઐતિહાસિક પ્રમાણોને માન આપવાની મને કરજ પાડે છે અને ચંદ્રગુપ્ત પાતાના રાજ્યના અંતે જૈનધર્મ સ્વીકારી પાતાનું રાજ્ય તજી જૈન સાધુ તરીકે અવસાન પામ્યા તે માન્યતા ન સ્વીકારવાનું કારણ હું કાંઈ સમજી શકતો નથી."

ડૉo સ્મિથ પહું આ વિચાર સ્વીકારી જણાવે છે કે " ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના કારકિર્દીભર્યા રાજ્યના અંત જે રીતે આવ્યા તે વિષેના માત્ર એક ઉલ્લેખ જૈન દંતકથામાંજ છે. જૈના આ મહાન સમ્રાટને બિંબિસારના જેવા જૈન માને છે અને આ હકીકત ન માનવાને કાંઈ કારણ

- 1. Cf. Hemacandra, op. cit., vv. 377-378. In the list of the Sthaviras Susthita comes after Sthūlabhadra, who is the eighth pontiff of the Jaina church. Cf. Jacobi, S.B.E., xxii., pp. 287-288.
  - 2. Narasimhachar, op. cit., Int., pp. 36-42; Fleet, I.A., xxi., pp. 156-160.
- 3. "... the Brihat-Kathā-Kośa, a Sanskrit work written by Harisena in 931, says that Bhadrabāhu, the last of the Śrutahevalins, had the King Candragupta as his disciple."—Narasimhachar, op. cit., Int., p. 37. Cf. Rice (Lewis), op. cit., p. 4.
- 4. Cf. Narasimhachar, op. cit., Int., p. 33; ibid., Translation, pp. 1-2; Rice (Lewis), op. cit., pp. 3-4.
  - 5. Jayaswal, J.B.O.R.S., iii., p. 452.

નથી. શૈશુનાગ, નંદો અને મૌર્યોના સમયમાં જૈનધર્મ મગધમાં પ્રતિષ્ઠા ભાગવતા હતા. વિદ્વાન પ્રાહ્મણ ચાળુક્યની યુક્તિથી ચંદ્રગુપ્તે રાજ્ય મેળવ્યાની વાત જૈનધર્મ રાજધર્મ હતો તે માન્યતા માટે અપ્રાસંગિક નથી જ. જૈના પાતાના વિધિવિધાના માટે પરંપરાથી પ્રાહ્મણો રાકતા આવ્યા છે અને મુદ્રારાક્ષમ નાટકમાં અમાત્ય રાક્ષસ કે જેણે પહેલાં નંદ અને પછી નવા રાજાની સેવા કરી હતી તેના ખાસ મિત્ર તરીકે એક જૈન સાધુ આલેખ્યા છે.

"ચંદ્રગુપ્ત જૈન હતો કે થયા તે વાત સ્વીકારવામાં આવે તો પછી રાજત્યાગ અને અનશન કરી સ્વર્ગે ગયાની દંતકથા સ્વીકારવી જ રહી. એ વાત ચાકકસ છે કે ઈ. સ. પૂર્વ ૩૨૨ અથવા તેની આસપાસ ચંદ્રગુમ જયારે ગાદી પર છેઠો ત્યારે તે તદ્દન યુવાન અને થીન અનુભવી હતો. ૨૪ વર્ષ પછી તેના રાજ્યના અંત આવ્યો ત્યારે તે પ૦ વર્ષની અંદર હાવા જોઇએ. રાજત્યાગ સિવાય આટલી નાની ઉમ્મરે એને દૂર નાસી જવાનું બીજા કંઈ કારણ જણાતું નથી. રાજવંશીઓના આવા સંસારત્યાગના અને ક દર્ષાંતો માજાદ છે અને બાર વર્ષના દુકાળ પણ સ્વીકાર્ય છે. ટ્રંકમાં જૈન દંતકથાને સ્થાન છે અને તેની વિરુદ્ધ અન્ય કાંઈ ઉલ્લેખ મળતા નથી."

આ બે વિદ્વાના ઉપરાંત અન્ય વિદ્વાના પણ આજ વિચાર ધરાવે છે. શ્રવશ બેલ્ગાન લાના જૈન શિલાલે ખાના પ્રખર અભ્યાસી રાઇસ અને નરસિંહાચાર્ય પણ આને ટેકા આપે છે. જૂના વિદ્વાનામાં એડવર્ડ શામસ પણ આ વિચાર સ્વીકારે છે કે જેમણે ચીક સાહિત્યના આ બાબતમાં વિચાર કર્યો છે. આ ઉપરાંત યાકાળી કહે છે કે " હેમચંદ્રાચાર્યથી માંડીને આધૃનિક બધા વિદ્વાના ભદ્રબાહુની નિર્વાણૃતિથિ વીર સંવત ૧૭૦ કરાવે છે. " આપણી ગણત્રી પ્રમાણે તે ઈ. સ. પૂર્વ ૨૯૭ લગભગ આવે છે. મહાન આચાર્યના સ્વર્ગવાસની આ તિથિ ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યકાળ ઈ. સ. પૂર્વ ૩૨૧–૨૯૭ ને બરાબર બંધબેસતી છે. "

- I. Smith, Oxford History of India, pp. 75-76. "I am disposed to believe that . . . Candragupta really abdicated and became a Jaina ascetic."—Smith, Early History of India, p. 154. Hemacandra informs us that Candragupta समाधिमरणं श्राप्य दिवं वयो। . . . —Hemacandra, op. cit., v. 444.
- 2. Rice (Lewis), op. cit., pp. 3-9. "We are therefore not without warrant for assuming that Candragupta was a Jaina by creed."—*Ibid.*, p. 8. "A dispassionate consideration of the above-mentioned facts leads one to the conclusion that the Jaina tradition has some basis to stand-upon."—Narsimhachar, op. cit., Int., p. 42.
- 3. "That Candragupta was a member of the Jaina community is taken by their writers as a matter of course, and treated as a known fact, which needed neither argument nor demonstration. . . . The testimony of Megasthenes would likewise seem to imply that Candragupta submitted to the devotional teaching of the Sermanes, as opposed to the doctrines of the Brahmans."—Thomas (Edward), op. cit., pp. 23-24. For references to Jainism in the Greek annals see Rice (Lewis), op. cit., p. 8.
- 4. Jacobi, Kalpa-Sūtra, Int., p. xiii. According to the Digambaras he died in 162 A.V. Cf. Narasimhachar, op. cit., Int., p. 40.
  - 5. Cf. Rice (Lewis), op. cit., p. 7; Smith, op. cit., p. 206; Narsimhachar, op. cit., Int., p. 41.

જૈન સાહિત્યમાં આ દંતકથા ઉપરાંત અન્ય ઉદલેખા પણ છે જે ખતાવે છે કે ચંદ્રગુપ્ત જૈન હતા યા થયા હતા, 'પરંતુ આપણું આ સાહિત્યિકમિમાંસામાં ઉતરવાની જરૂર નથી. ચંદ્રગુપ્તના ઉત્તરાધિકારીઓ વિષે વિચાર કરતાં પહેલાં જૈનાના દક્ષિણ તરફના પ્રયાણની ઉપયોગિતા અને ચાળુક્યના ધર્મ વિષે થાડા શખ્દા કહી લઈએ. આ પ્રયાણ દક્ષિણના જૈન ઇતિહાસની ચાંક્ક્સ ભૂમિકા આપણું આપે છે. આ ઉપરાંત દક્ષિણના ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ એની ઉપયોગિતા એછી નથી, કારણ કે દક્ષિણભારતના ઇતિહાસમાં એટલાજ મહત્ત્વના પ્રાચીન પ્રસંગ બીએ કાઈ જણાતા નથી. આમ ચંદ્રગુપ્તના યુગ જે સ્મિથની દૃષ્ટિએ ઇતિહાસવેત્તાને ઉત્તરહિંદના અંધકારમાંથી પ્રકાશમાં લઈ જાય છે' તે વિશેષમાં દક્ષિણ હિંદના ઇતિહાસમાં નવીન યુગ પ્રવર્તાવે છે. એ પણ એટલુંજ મહત્ત્વનું છે કે જે ધર્મ દક્ષિણ હિંદનો, જૂનામાં જૂનું તો નહિ, પરંતુ સર્વગ્રેષ્ઠ સાહિત્ય આપ્યું તેણે તેને પાતાની પહેલી વિશ્વસ્ત ઐતિહાસિક દંતકથા પણ આપી.

જૈન માન્યતાનુસાર ચાળુકય પણ જૈન હતો, તે જૈન ગુરૂઓને માન આપતો અને વૃદ્ધાવસ્થામાં સાચા જૈન સાધુ તરીકે અનશન કરી સ્વર્ગે જવા તેણે પ્રયત્ન પણ કર્યો હતો. કંતકથા ઉમેરે છે કે 'દુષ્ટ અમાત્ય' પશ્ચાત્તાપ કરતો નર્મદા તટ પર 'શુકલતીર્થ' આવ્યા જ્યાં તે મૃત્યુ પામ્યો; ચંદ્રગુપ્ત પણ તેની સાથે ગયો હતો એમ કહેવાય છે. 'શુકલતીર્થ' બેલ્ગોલ'નો સંસ્કૃત શખ્દ છે જેને કાનડી ભાષામાં 'ધવલ સરોવર' કહે છે. શિલાલેખમાં પણ चवल सरस અથવા 'ધવલ સરોવરનો' ઉલ્લેખ છે. અમ આકરિમક સામ્ય લાક્ષણિક છે. ઝીણી વિગતોને દૂર રાખી રાઇસ ડેવીડસ પણ આ માન્યતા સ્વીકારે છે. તે જણાવે છે કે "મળી આવતા સાહિત્ય અને શિલાલેખોના પૂરાવા જૈન પરંપરાને વાસ્તવિક અંશે ડેકો આપે છે." તેણે ઉમેર્યું છે કે "એટલું ચાકકસ છે કે હિંદુધર્મશાસ્ત્ર ચંદ્રગુપ્તને દશ સૈકાસુધી તદ્દન વિસારી મૂકે છે." એ સંભવિત છે કે પોતાની કારકિર્દિના અંતમાં મીર્ય રાજાએ જૈનધર્મ સ્વીકાર્યાથી પ્રાહ્મણ લેખકોએ કદાચ તેના વિષે મૌન સેંગ્યું હોય.

અંતે ચંદ્રગુપ્તના ઉત્તરાધિકારીઓ વિષે વિચારતાં જેન પરંપરા બિંદુસાર, અશાક, કુનાલ અને સંપ્રતિને જણાવે છે. શૈશુનાગ અને નંદોની માફક મૌર્યોના સંબંધમાં પણ વિવિધ

- 1. Cf. Jacobi, Parisishtaparvan, pp. 61-62.
- 2. Cf. Smith, Oxford History of India, p. 72.
- 3. Cf. Jacobi, op. cit., p. 62; Jolly. Arthasāstra of Kautilya, Int., pp. 10-11. For the mutual relations between the Arthasāstra and Jaina literature see ibid., p. 10. We have seen that the Jaina tradition puts Cāṇakya's father as supposed to have been both a Brahman and a devout Jaina. This looks like the Brahman-Christians of our days. This means that Cāṇakya's family was of the Brahman origin by birth or heritage, and Jaina by faith. To quote Edward Thomas: "But though our king-maker was a Brahman, he was not necessarily, in the modern acceptation of the term. 'Brahmanist.' "—Thomas (Edward), op. cit., pp. 25-26.
  - 4. Cf. Smith, op. cit., p. 75. n. 1,
  - 5. Cf. Narsimhachar, op. cit., Int., p. 1.
  - 6. Rhys Davids, Buddhist India, pp. 164,270.

મતાંતર અને દંતકથાઓ છે. આમાં અશાકના સંબંધમાં કાંઈ મુશ્કેલી નથી. બધાય સ્વીકારે છે કે ગંદ્રગુપ્તની પછી તેના પુત્ર અને વારસ બિંદુસાર આવ્યો હતા અને તેની પછી તેના પુત્ર અશાક ગાદીએ આવ્યા. આ બે મૌર્યોના જેના સાથેના સંબંધ વિષે એટલું તો સ્પષ્ટ છે કે તેમના વિષેની દંતકથાઓ ગંદ્રગુપ્ત અને સંપ્રતિ વિષેની સાહિત્યિક દંતકથાઓ જેટલી અર્થવાળી નથી. તેમ છતાં એ બન્ને જેન ધર્મ પ્રતિ પ્રેરાયલા હતા તેમ માનવાનાં કારણો છે. અશાકના પુરાગામી બિંદુસાર વિષે આપણું માત્ર એટલુંજ બાણીએ છીએ કે તેણે એન્ટિઓગ્રેસ સોટરની પાસે પાતાના સારુ બ્રીક તત્ત્વવેત્તા માકલવા એક દ્વત માકલ્યો હતો. તેના પિતાની સત્તા અને તેણે મેળવેલા વિજયો પરથી એમ કહી શકાય કે તેણે પાતાના રાજ્યવિસ્તાર મહેચુરના કેટલાક ભાગ સુધી વધાર્યો હોવો જોઇએ. અમે બે જયારે બીજ દક્ષિણ હિંદમાં અશાકના સ્તંભોના પ્રચાર સમજાવે છે. એમ પણ હોય કે માત્ર વિજયની સ્વાભાવિક ક્ષાત્રિય મહેચ્છા ઉપરાંત પાતાના પિતા ચંદ્રગુપ્તના અંતિમ દિવસોથી પવિત્ર થયેલ ભૂમિ મહેસર જિતવા તે પિતૃ પ્રેમથી પ્રેરાયે હોય.

સિલાનની દંતકથાઓ તો એમ જણાવે છે કે બિંદુસાર પ્રાહ્મણ ધર્મ પાળતો હતો. અશાકના પિતા વિષે મહાવંસ જણાવે છે કે તે પ્રાહ્મણધર્મી હાવાથી ૨૦,૦૦૦ પ્રાહ્મણોને પાળતો હતો, પરંતુ એડવર્ડ શામસ જણાવે છે કે "બીજ દેશા અને બીજ સમયોની તેમની દલીલા વળ્દ વગરની ગણાય. વળી એ પણ ખાસ એક પ્રશ્ન છે કે તેઓ પ્રાહ્મણ ધર્મવિષે શું બણતા હતા ? એટલુંજ નહિ પણ પ્રાહ્મણ શખ્દના ઉપયોગ તેમના અર્થમાં પુદ્ધ ન હાય તેવા કે પાતાનાથી વિરાધી ધર્મવાળા માટે વપરાતો હાય. છેવટે આપણા ઉપયોગ માટે એટલું પૂરતું છે કે બિંદુસાર પાતાના પિતૃધર્મને અનુસર્યો હતો અને અશાકને પણ બાળ-પણમાં તેજ ધર્મનું શિક્ષણ મળ્યું હતું."

બિંદુસાર વિષે આથી વિશેષ કાંઈ કહી શકાય તેમ નથી. આપણે જોઈ ગયા તેમ તેના પિતાની માફક તે પણ ચાણક્યની અસર નીચે હતો. જેન દંતકથા કહે છે કે તેના સમયમાં બ્રાહ્મણ મંત્રી રાજાને અપ્રિય થઈ પડ્યો હતો અને તેના બદલે કેઈ સુબન્ધુની નિમણુક થઈ હતી. તેના પુત્ર અને ઉત્તરાધિકારી અશાકના વિચાર કરતાં એમ કહેવાની જરૂર નથી કે તેનું જીવન તેના પિતાની માફક આચ્છાદિત નહાતું. નિર્મથ સંપ્રદાય સાથે તેના સંબંધ કેવા હતો તે બતાવવા પૂરતું સાધન છે. જો કે અશાકે પાતાની કારિકર્દી દરમિયાન કર્યા ધર્મ

<sup>1.</sup> Cf. Smith, Early History of India, pp. 155-156.

Pilā satthisahassāni brāhmaņe brahmapakklike bhojesi.—Geiger, op. cit., Paricchedo V,
 34.
 35. Thomas (Edward), op. cit., p. 29.

<sup>4.</sup> For the circumstances under which Canakya lost the goodwill of his master see Hemacandra, op. cit., vv. 436-459.

સ્વીકાર્યો હતો તે ચર્ચાસ્પદ છે. અહીં તો આપણે અશાકની જૈનધર્મ પ્રતિની વલણ જાણ-વાની છે. પરંપરાગત સારગ્રાહી વૃત્તિ બાજુએ રાખીએ તાેપણ તેના પિતા અને પિતામહના ધર્મની અસર તેના પર જેવી તેવી તો નજ હાેય. જો કે મહાવંસ તો એમજ કહે છે કે તેના પિતાની જેમ અશાકે પણ ત્રણ વર્ષ સુધી બ્રાહ્મણાને ભિક્ષા આપી હતી. તેની આજ્ઞાએ ઘણી ઉદાત્ત છે અને સર્વ ધર્મ સમભાવની સૂચક છે. તેના આવા માનસનું કારણ ઉપર દર્શાવેલ વિચારામાં મળે છે.

અશાક નાનપણથી જ પોતાના પિતામહ ચંદ્રગુપ્તના ધર્મથી આકર્ષાયા હતા તે વાતને એડવર્ડ થામસની નીચેની બાબત દેકા આપે છે: અકબરના નિષ્ણાત મંત્રી અબુલ ફઝલે આઇન-ઇ-અકબરીમાં કાશ્મિરના રાજ્ય માટે ત્રણ આવશ્યક બાબતા જણાવી છે, જેમાંની પહેલી એ છે કે "અશાક પોત કાશ્મિરમાં 'જૈનધર્મના' પ્રચાર કર્યો હતા." તે પ્રસંગ વિદ્વાન પંડિત આભારપૂર્વક રજ્ય કરતાં જણાવે છે કે " અશાક કાશ્મિરમાં જૈનધર્મના પ્રચાર કર્યાની વાત માત્ર મુસલમાન ચંથકર્તા કહેતા નથી, પરંતુ રાજ તરંગિણીમાં પણ તે વાત સ્પષ્ટ સ્વીકારવામાં આવી છે. આ ગ્રંથ ચાકકસ સ્વરૂપમાં એ કે ઈ. સ. ૧૧૪૮માં મૂકવામાં આવ્યા હતા તેના ઐતિહાસિક આ વિભાગના આધાર પદ્મ મિહિર અને શ્રી છવિદ્વાકારનાં વધુ જૂનાં લખાણો છે." હતા

આમ છતાં વિદ્વાન પંડિત માને છે કે અશાક તેની આખી કારકિર્દા દરમિયાન આજવન જૈન ન હતા; નહિ તો જૈનોએ તેને પાતાના પ્રતિભાશાલી ધર્મસંરક્ષક તરીકે સ્વીકાર્યો હોત. એ એડવર્ડ થામસના અભિપ્રાય પ્રમાણે તે ધીમે ધીમે બદલાતો ગયા અને છેવટે ખુદ્ધધર્મ તરફ વળ્યા; તેમ છતાં અશાકે ખુદ્ધ ધર્મ સ્વીકાર્યાની વાત સહજ માની શકાય તેવી નથી. જે કાંઈ કહી શકાય તેવું છે તે એ છે કે સમય જતાં અશાક ખુદ્ધના ઉપદેશથી આકર્ષાતા ગયા; આમ છતાં પણ તે સાંપ્રદાયિક વાડામાં ન રહેતાં સર્વદર્શનમાન્ય નૈતિક નિયમના અને સિદ્ધાંતારૂપ ધર્મના પ્રજામાં પ્રચાર કરવા લાગ્યા, જો કે મહામાન્ય હેરાસ ઠીકજ કહે છે કે "પવિત્રતા અને જીવનની શાશ્વતતાનાં જૈન સિદ્ધાંતાની તેના ઉપર ખાસ અસર થઈ હતી."

- 1. . . . so pi te yeva tīm vassāni bhojayi.—Geiger, op. and loc. cit.
- 2. Cf. Thomas (Edward), op. cit., pp. 30-31. "When the succession devolved on Aśoka, the son of Janaka's paternal uncle, he abolished the Brahmanical religion and established the Jaina faith."—Jarrett, Āīn-i-Akbarī, ii., p. 382; Wilson, A.R., xv., p. 10.
  - 3. Thomas (Edward), op. cit., p. 32. Cf. Wilford, A.R., ix., pp. 96-97.
  - 4. Thomas (Edward), op. cit., p. 24.

5. Cf. ibid.

6. Heras, op. cit., p. 272. Cf. Rock Edicts (I, B), (III, D), (IV, C), (XI, C), etc.; Hultzsch, C.I. I., i., pp. 2, 5, 8, 19, etc. (new ed.).

અશાક ખુલધર્માં ન હતા તે નવી વાત નથી. વિલ્સન, મેકપ્રેઇલ, રફ્લીટ, માનહન અને મહામાન્ય હેરાસે તે ક્યારનુંય સ્વીકાર્યું છે. ડૉ. કર્ન પણ કહે છે કે "થોડા અપવાદ સિવાય તેના શિલાલે ખામાં ખાસ ખુદ્ધાને લગતું કાંઇજ નથી." " ધર્મમાં કેવળ બૌદ્ધોને લગતું કાંઇજ નથી" એમ કહી સેનાર્ટ ઉલ્લેખ કરે છે કે "મારા અભિપ્રાય પ્રમાણે અશાકના શિલાલે ખા પાછળથી વિકસેલ બૌદ્ધ ધર્મ કરતાં તદ્દન જુદાજ બૌદ્ધ સમયની સાક્ષી પૂરે છે." આ માત્ર આધાર વિનાની અટકળ છે. આવોજ વિરાધ નોંધાવતાં હુલ્ટઝ કહે છે કે તેની અધી નૈતિક આગ્રાએા " તેને બૌદ્ધ સુધારક તરીકે ઓળખાવી શકતી નથી" અને ઉમેરે છે કે " પાતાના ધર્મના સ્વભાવ વિષે અશાક જે કહે છે તેના વિચાર કરતાં એમ લાગે છે કે સુંદર ત્રિપિટકામાંના ધરમપદમાં બતાવેલ બૌદ્ધ નીતિચિત્રને તે હુળહૂ મળતું આવે છે." સેનાર્ટ અને હુલ્ટઝનાં ઉપરનાં નિવેદના અશાકને મહાન બૌદ્ધ ગણાવનાર બીજ વિદ્યાનાના ઉલ્લેખાને મળતાં આવે છે."

જુદા જુદા વિદ્વાનાની દિષ્ટિએ અશાકના આજ્ઞાસ્તંભા અને શિલાલેખા ઉપરથી અશાક બોલ હતા કે બોલ થયા હતા એમ સાળીત થતું નથી; હવે તેના પાતાના લખાણ ઉપરથી તે નિર્ફેથાના સિલાંતની અસર નીચે કેટલા હતા તે તપાસીએ. અશાક કહે છે કે "યાન દેશ સિવાય બીજે કાઇ દેશ નથી કે જ્યાં બ્રાહ્મણ અને શ્રમણ એ બે વર્ગાન હાય." 'પરંતુ આ 'શ્રમણાં ' કાણ ? હુલ્ટઝ તેમને 'બોલ સાધુ' માને છે, '' જે કે આવી હદ બાંધવા ખાસ કાંઈ કારણ નથી.

- 1. "In the first place, then, with respect to the supposed main purport of the inscriptions, proselytism to the Buddhist religion, it may not unreasonably be doubted if they were made public with any such design, and whether they have connection with Buddhism at all"—Wilson, J.R.A.S., xii., p. 236. Cf. ibid., p. 250.
- 2. Cf. Macphail, Aśoka, p. 48. "Dharma, the colloquial for Dharma, is the word used. In the edicts it does not stand for Buddhism, but for the simple plety which Aśoka wished all his subjects of whatever faith to practise."—Ibid.
- 3. Cf. Fleet, J.R.A.S., 1908, pp. 491-492. "... The distinct object of both the Rock and the Pillar Edicts was not to propagate Buddhism or any other particular religion, but to proclaim the determination of Asoka to govern the realm righteously and kindly in accordance with the duty of pious kings, and with considerations for all forms of religious belief ...' etc.—Ibid., p. 492.
- 4. "The doctrines of Aśoka's major Rock and Pillar Edicts cannot be called distinctively Buddhist," etc.—Monahan, Early History of Bengal, p. 214.
- 5. "Buddhist chronicles of the fourth, fifth and sixth centuries have deceived many scholars. . . . There is not the least mention of any Buddhist deep principle."—Heras, op. cit., pp. 255, 271.
  - 6. Kern, Manual of Indian Buddhism, p. 112.
  - 7. Senart, I.A., xx., pp. 260, 264-265.
  - 9. Cf. Heras, op. cit., p. 271.
  - 11. Ibid., Int., p. 1.

8. Hultzsch, op. cit., Int., p. xlix. 10. Hultzsch, op. cit., p. 47 (J).

'શ્રમણનો ' અર્થ સાધુ યા ભિક્ષુક છે અને જૈના તે શળ્દ ળોહોની પહેલાં પણ વાપરતા હતા. શ્રીક શ્રંથામાં પણ તે વપરાયા છે અને આગળ દર્શાવી ગયા તેમ અન્ય વિદ્વાનોએ પણ તે સ્વીકાર્યું છે. જૈનાનું પ્રાચીન વ્રત આ પ્રમાણે છે. "હું બારમું અતિથિસંવિભાગ વ્રત લઉ છું, જેથી હું શ્રમણ યા નિર્ગ્રથને તેમને કલ્પ્ય ચૌદ નિર્દેષ વસ્તુઓ આપવા પ્રતિજ્ઞા કરૂં છું." કલ્પસૂત્ર પણ તેજ પ્રમાણે "આધુનિક નિર્ગ્રથન્શ્રમણો " માટે કહે છે. દક્ષિણના પ્રથમ દિગંબર શ્રંથકર્તા કું દુંદાચાર્ય પણ પાતાના સંપ્રદાયના સાધુઓ માટે તે શબ્દ વાપરે છે. પણ સૌથી વિશેષ તા એ છે કે બોહો પાતે નિર્ગ્રથાના સાધુઓ માટે તે શબ્દ વાપરે છે. પણ સૌથી વિશેષ તા એ છે કે બોહો પાતે નિર્ગ્રથાને 'શ્રમણે' શબ્દથી આળખાવે છે; કારણ કે અંગુત્તરનિકાય કહે છે કે " અરે વિશાખ! એક શ્રમણોના વર્ગ છે જે નિર્ગ્રથા કહેવાય છે. આ જૈનોના બોહો પહેલાંના પાચીન શબ્દ છે તે નિશ્ચિત છે કારણ કે 'નિર્ગ્રથ શ્રમણો' થી જુદા ઓળખાવવા બોહો પાતાને 'શાક્યપુત્રીય શ્રમણો' શબ્દ વાપરતા હતા.

અરોાક જ્યારે એકલા બોહોને વિષે કહે છે ત્યારે સંઘ શબ્દના ઉપયોગ કરે છે. આગ્રાસ્તંભ સાતમામાં તે કહે છે કે "કેટલાક મહામાત્રાને સંઘના કામની વ્યવસ્થા માટે હું આગ્રા આપું છું, બીજા કેટલાકને બ્રાહ્મણ તથા આજવકના કામની વ્યવસ્થા સોંપું છું, અન્યને નિર્ણયાના કામની વ્યવસ્થા માટે હુકમ કરૂં છું અને બાકીનાને…… અન્ય દાર્શનિકાની વ્યવસ્થા માટે સૂચન કરૂં છું."

છાહ્યાણા, આજવકા, નિર્ગ્રથા એ બધાના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ બતાવે છે કે તે બધા સંઘ કરતાં તદ્દન જુદા હતા; અન્ય સ્થળાએ શ્રમણાને છાહ્યાણ સાથે ગણાવ્યા છે. ઉપરની આસામાં શ્રમણાના નિદૃશ નથી તે આજવકા અને નિર્ગ્રથાને અંગે સમજી શકાય તેમ છે કારણ કે બન્ને ઉપર જોયું તેમ સંઘથી જુદા પડી જાય છે.

સાચી રીતે અશાેકનું જૈન તેમજ અન્ય ધર્મ પ્રતિનું વલણ નીચેના શબ્દોમાં જોઇ શકાય છે: " સર્વ મનુષ્યા મારા બાળકાે છે, જેમ મારા પાતાના બાળકાે માટે હું ઇંચ્છું છું કે તેઓને આલાેક અને પરલાેકનું કલ્યાણ મળે તેમ સર્વ મનુષ્યને મળે એમ મારી

- 1. Cf. Rice (Lewis), op. cit., p. 8.
- Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 218.
- 3. Jacobi, S.B.E., xxii., p. 297.
- 4. Cf. Bhandarkar, op. cit., pp. 97-100.
- 5. Cf. Jacobi, S.B.E., xlv., Int., p. xvii. Read also Kamta Prasad Jain's interesting article on "The Jaina References in the Buddhist Literature," I.H.Q., ii., pp. 698-709.
  - 6. Cf. Rhys Davids, op. cil., p. 143.
  - 7. Delhi-Topra Pillar Edict VII; Cf. Hultzsch, op. cd., p. 136 (Z).
- 8. See Rock Edicts (III, D), (IV, C), (IX, G), (XI, G), (XIII, G), and Pillar Edict VII (HH); of, Hultzsch, op. cit., Int., p. 1.

ઇચ્છા છે. "૧ તેવીજ રીતે ખાસ ભારપૂર્વક તે કહે છે કે " એજ દષ્ટિએ સર્વ વર્ગો પ્રતિ હું લક્ષ રાખું છું. અને તેમને જુદીજુદી જાતના સન્માનથી હું સંતાેષું છું. "ર

ઉત્તર તેમજ દક્ષિણમાં " બૌહો, છાદ્યાણા, આજીવકા અને નિર્ચથા તેમજ અન્યની સંભાળ માટે" અશાકે ધર્મ મહામાત્રોને નીમ્યા હતા. તેની અસાંપ્રદાયિક નીતિ નીચેના શખ્દામાં ખાસ તરી આવે છેઃ

મહારાજ કહે છે કે " જે કેાઈ પોતાના સંપ્રદાય માટે અંધશ્રદ્ધાથી અભિમાન કરે છે અને બીજાની નિંદા કરે છે તે પોતાના સંપ્રદાયનું ભારેમાં ભારે નુકસાન કરે છે." <sup>૪</sup>

બરાબરની ગુફાના શિલાલેખા માટે સ્મિથ કહે છે કે " આ બધા લેખા મહત્ત્વના છે અને તે સ્પષ્ટ સાબીત કરે છે કે અશાકની બધા સંપ્રદાયને માન આપવાની હાર્દિક આજ્ઞા હતી." તેના અન્ય શિલાલેખા માટે પણ તેમજ છે; તેના ઉદાર શાસન સમયમાં ઉત્તર હિંદમાં જૈન ધર્મની પરિસ્થિતિ વિષે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ નથી, તાપણ ઉપરનું અવલાકન બીજું કંઈનહિ તા ચંદ્રગુપ્તે પાતાની યશસ્વી કારકિર્દા પહેલાં નહિ તા તેના અંતમાં સ્વીકારેલા ધર્મ પ્રત્યે તેના મહાન ઉત્તરાધિકારીનું વલણ સ્પષ્ટ કરે છે.

આ દંતકથાની પરંપરાગત અસરનું આપણું અનુમાન અશાકના પૌત્ર સંપ્રતિએ આર્ય સુહસ્તિન પાસે જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો તે પરથી સાચું ઠરે છે. લંપ્રતિની જૈનધર્મ પરની આસક્તિ તપાસતાં પહેલાં અશાકના ઉત્તરાધિકારી કેાણ હતા તે તપાસનું જોઇએ. કમનસીએ ડૉંઠ રાયચોધરી કહે છે કે "કાઈ કોટિલ્ય અથવા મેગેસ્થનીસે પછીના મૌર્યો વિષે કાંઈ ઉલ્લેખ કર્યો નથી. એક યા બે શિલાલેખ તથા બ્રાહ્મણ, જૈન અને બૌદ્ધ બ્રંથોની અપૂર્ણ માહિતી અશાકના ઉત્તરાધિકારીના સવિસ્તર ઇતિહાસ શાધવા પૂરતી નથી."

પુરાણા અશાકના ઉત્તરાધિકારી વિષે એકમત નથી, અને જીદા જીદા લેખકોના વિવિધ અભિપ્રાયોના સમન્વય કરવા સહેલ નથી. અશાકના પુત્ર કુનાલની વાસ્તવિકતા સૌ સ્વીકારે છે, પરંતુ તેના પછીના વિષે દંતકથાએ જીદી પડે છે. કુનાલ કેવા વિચિત્ર સંયોગામાં અંધ બન્યા અને "રાજ્યબ્યવસ્થા કરવા અશક્ત થતાં તેણે પાતાના પ્રિય પુત્ર

- 1. Separate Rock Edicts: Jaugada, I (F.G.), II (E.F.); cf. Hultzsch, op. cit., pp. 114-117.
- 2. Delhi-Topra Pillar Edict VI (D.E.); cf. Hultzsch, op. cit., p. 129; Int., p. xlviii.
- 3. Ibid., Int., p. xl.
- 4. Girnar Rock Edict XII (H); cf. Hultzsch. op. cit., p. 21.
- 5. Smith, op. cit., p. 177. Cf. Hultzsch, op. cit., Int., p. xlviii.
- 6. Cf. Jacobi, Parisishtaparvan, p. 69; Bhandarkar, op. cit., p. 135.
- 7. Raychaudhuri, op. cit., p. 220.
- 8. Cf. Pargiter, op. cit., pp. 28, 70; Cowell and Neil, op. cit., p. 430; Kalpa-Sutra, Subodhika-Tika, sut 163; Raychaudhuri, op. cit., p. 221.

ત્રંપ્રતિ-જૈન અશાકને તે માટે નીમ્યાે એ આ હેમચંદ્ર જણાવે છે. સંપ્રતિને ળૌલ અને જૈન લેખકાે અશાકના ઉત્તરાધિકારી તરીકે ગણાવે છે."

અરોાકના ઉત્તરાધિકારી તરીકે સંપ્રતિના સ્વીકાર કરવામાં દશસ્થનું અસ્તિત્વ એ મુશ્કેલી છે; જેના ઉલ્લેખ તેણે આજવકાને આપેલી નાગાર્જીની ટેકરી બાબત આપણે કર્યો છે. આ મુશ્કેલીમાંથી શક્ય અનુમાન એ નીકળે છે કે અરોાકના ઉત્તરાધિકારી તરીકે સંપ્રતિ હોય અને બંનેએ એક સમયે રાજ્ય કર્યું હોય, અથવા તો બૌહ અને જૈન શ્રંથામાં દશસ્થનું નામ રહી ગયું હોય. આ બે અનુમાનમાં મગધની વંશાવલીમાં સંપ્રતિના સર્વાનુમતે સ્વીકાર થાય છે તેથી પહેલું અનુમાન બ્યાજબી લાગે છે."

આમ સંપ્રતિ મૌર્ચ સમ્રાદેશમાં એક મહાન રાજા હતો તેમાં શંકા રહેતી નથી. જૈન ધર્મ પ્રતિ તેના આદર એટલા બધા હતા કે ઉત્તર હિંદના જૈન ઇતિહાસના તે અથણી કહી શકાય. બૌદ્ધ શંથા જે જાતનાં અશાકનાં ગુણુગાન ગાય છે તેમ જૈન શંથા તેના વિષે કહે છે. સ્મિથ કહે છે કે " ગૌતમ ખુદ્ધના ધર્મપ્રચાર માટે અશાકે જે ઉત્સાહ અતાવ્યા હતા તેટલાજ ઉત્સાહ જૈનધર્મના પ્રચારમાટે અતાવ્યાનું માન સંપ્રતિને ઘટે છે." 3

સંપ્રતિના જૈનધર્મના ઉત્સાહ વિષે આઠ હેમચંદ્ર ટૂંકમાં નીચે પ્રમાણે કહે છે: "સારાય જંળદ્વીય પર જૈન મંદિરા તેણે કરાઠયાં. ઉજ્જયિનીમાં આર્ય સહસ્તિનની સ્થિરતા દરમિયાન તેમના નેતૃત્વ નીચે ધાર્મિકપર્ધ નિમિત્તે અર્હતની રથયાત્રા ઉજવવામાં આવી હતી તે પ્રસંગે રાજા અને પ્રજાએ મહાન આદર અતાઠ્યા હતો. સંપ્રતિના આદેશ અને કાર્યથી તેના ખંડિયા રાજાએ જૈનધર્મ સ્વીકારવા અને તેને ઉત્તેજન આપવા પ્રેરાયા હતા. આથી પાતાના રાજ્ય ઉપરાંત આજ્ઞબાજાના દેશામાં પણ સાધ્ઓ પાતાના ધર્મ આચરી શકતા હતા."

સંપ્રતિ બાબત ખાસ કહેવાનું એ છે કે તેણે શ્વેતાંબર આમ્નાયના જૈનધર્મ પ્રચારકાને દક્ષિણ ભારતમાં માેકલ્યા હતા. ખ આવ્ હેમચંદ્ર કહે છે કે " સંપ્રતિએ અનાર્ય દેશામાં જૈન

- 1. Cf. Jacobi, op. cit., pp. 63-64; Cowell and Neil, op. cit., p. 433; Raychaudhuri, op. and loc. cit. Bhandarkar, op. and loc. cit.
- 2. Both the Buddhist and the Jaina traditions about Samprati have been referred to by us in the previous note. For the *Purānia* see Pargiter, op. cit., pp. 28, 70. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 220. "Perhaps the empire was divided between his grandsons, Daśaratha . . . and Samprati. . . ."—Smith, op. cit., 203.
- 3. Smith. Oxford History of India, p. 117, and n. 1. Cf. Bhandarkar, op. and loc. cit.; सम्प्रति . . . पितामहद्वाराज्यो रथयात्राप्रवृत्तश्रीआर्यसुहस्तिद्यानाज्जातज्ञातिस्मृतिः . . . जिनालय सपादकोटि . . . अक्रोत्.— Kalpa-Sutra, Subodhikā-Tikā, sūt. 6, p. 163. "Almost all ancient Jaina temples or monuments of unknown origin are ascribed by the popular voice to Samprati, who is in fact regarded as a Jaina Asoka."—Smith, Early History of India, p. 202.
  - 4. Jacobi, op. cit., p. 69.
- 5. Cf. Bhandarkar, op. and loc. cit. About this the Pātalīputrakalpa of Jinaprabhasūri observes: "In Pāṭalīputra flourished the great King Samprati, son of Kunala, lord of Bharata with its three continents, the great Arhanta who established Vihāras for Śramaņas even in non-Āryan countries."—Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 222.

સાધુઓના કાર્યનું ક્ષેત્ર વધારવા માટે સાધુવેશમાં પ્રચારકા માેકલ્યા હતા; જેમણે ત્યાંના લાકાને સાધુઓ કઈ જાતના આહાર અને બીજી જરૂરની વસ્તુઓ ભિક્ષા તરીકે સ્વીકારી શકે તે શીખવ્યું અને મામલતદારને આપવાના કર બદલ વારંવાર આવતા સાધુઓને ભિક્ષા આપવાનું ક્રમાન કર્યું. આ પ્રમાણે માર્ગ તૈયાર કરી તેણે આચાર્યશ્રીને બીજા દેશામાં સાધુઓ માેકલવા પ્રેરણા કરી; કારણ કે તેઓને ત્યાં રહેવાની કાેઈપણ પ્રકારની મુશ્કેલી રહી હતી નહિ. આમ અંધ અને દ્રમિલ દેશમાં ધમપ્રચારકા માેકલ્યા અને તેમને રાજાની આજ્ઞા મુજબ સર્વ સુવિધા મળી રહી. આમ અનાર્ય પ્રજા જૈનધર્માં બની."

આંગ હેમચંદ્રના કંથન મુજબ સંપ્રતિએ અનાર્ય દેશમાં માેકલેલ જૈન પ્રચારકાનું મહત્ત્વ એ છે કે દક્ષિણમાં શ્વેતાંબર સંઘ સંબંધી આપણને આ પહેલા ઉલ્લેખ મળે છે. આ કારણુથી આ તથા પહેલાના પ્રકરણમાં જણાવેલ મહાન વિદેશગમન જેટલાજ મહત્ત્વના આ પ્રસંગ છે. આને ખાસ શ્વેતાંબરાના સંબંધ તરીકે જાણવાનું કારણું એ છે કે આપણે જોઈ ગયા તેમ જૈન ધર્મમાં શ્વેતાંબર-દિગંબર પંથલેદ મહાન વિદેશગમન અને સુહસ્તિન-મહાગિરિ દંતકથા એ બન્ને સાથે સંકલિત છે. સુહસ્તિન શ્વેતાંબર હતા એ વાત એમ સાબીત થાય છે કે દિગંબર પટ્ટાવલીઓ અથવા ગુરૂઓની વંશાવલીમાં તેમના ઉલ્લેખ નથી. આપણને એમ હકીકત મળે છે કે આર્ય સુહસ્તિનના ઉપદેશથી સંપ્રતિએ જેન ધર્મ અંગીકાર કર્યાની વાત જાણતાં આર્ય મહાગિરી "કડક સાધુજવનના માર્ગ સાધુઓને દોરવાની બધી આશા" લસ્મીભૂત થતી જોઈ દશાહોલદ્ર પાસે ચાલ્યા ગયા. આમ સંપ્રતિના રાજકાર લારમાં શ્વેતાંબર સંપ્રદાય વિજય પામ્યો.

જૈન ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ મગધની મહત્તાના અહીં અંત આવે છે. મૌર્યોના અંત અને સુંગાના વિજય સાથે કેલિંગ આપણા ઇતિહાસનું કેંદ્ર બને છે. મગધની સર્વોપરિ સત્તાના પતનથી કાંઇક અંશે કેલિંગ તે સ્થાન મેળવવા વિજયી થાય છે. ખારવેલના સમયમાં શક્તિશાળી કેલિંગ મગધને ભારે થઈ પડ્યું હતું અને સદ્ભાગ્યે થાડા સમય માટે જૈન ઇતિહાસમાં પણ તે એટલાજ મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે. સંપ્રતિ પછી મૌર્યવંશ વધારે ચાલ્યા નથી તે ચાંકક્સ છે અને જે કાંઈ રાજાઓ થયા હશે તે પામર હશે કારણ કે આપણે જોઈ ગયા અને હવે પછી જોઈશું તે મુજબ મૌર્ય સેનાપતિએ છેલ્લા મૌર્ય રાજાને નિર્દયતાથી મારી નાંખ્યા હતો.

તેમ છતાં પ્રતિભાસંપન્ન મૌર્ધવંશના પતનનાં કારણામાં આપણે ઉતરતા નથી; એટલું કહેલું પૂરતું છે કે મૌર્ય અશાકે મેળવેલ કલિંગ પરના વિજય ભારત અને મગધના ઇતિહાસમાં એક મહાન લાક્ષણિક પ્રસંગ હતાઃ, તેથી મગધ સામ્રાજ્ય તામિલ સિવાય

<sup>1.</sup> Cf. Jacobi, op. and loc. cit.

<sup>2.</sup> Cf. Hoernle, I.A., xxi., pp. 57-58, and Klatt, ibid., xi., p. 251.

<sup>3.</sup> Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 74. Cf. Barodia, History and Literature of Jainism, p. 55.

આખા ભારત સાથે સંધાયું. બિંબિસારે વિજય કરી અંગ દેશ ખાલસા કરી શરૂ કરેલ વિજયવાત્રા અને ઉત્કર્ષની કારકિર્ફોના અહીં અંત આવે છે. એક નવા યુગના મંડાણ મંડાયા–શાંતિ, સામાજીક ઉન્નતિ અને ધાર્મિક પ્રચારના યુગ શરૂ થયા, પણ તે સાથે રાજકીય જીવનની મંદતા અને કદાચ લડાયક ક્ષાત્રતેજની ઉણ્પ દેખાવા લાગી અને લશ્કરી તાલીમના અભાવે મગધ સામ્રાજયની લડાયક વૃત્તિના અંત આવ્યા. દિગ્વજયના યુગ પૂર્ણ થયા, ધર્મવિજયના યુગ શરૂ થયા અને આમ છેવે મગધ સામ્રાજય પર મૌર્ય સત્તાના સૂર્ય સદાને માટે અસ્ત પામ્યા.

## प्रकरिए ४

## કલિંગદેશમાં જૈનધર્મ

" કહિંગમાં જનધર્મ " એ શખ્દ મુખ્યતઃ ખારવેલના કતિહાસ રજ્ કરે છે, આથી એમ સમજવાનું નથી કે તેના પહેલાં કહિંગમાં જૈનધર્મ ન હતા; આથી ઊલટું એતા હાથિગુંફા જેવા ઐતિહાસિક શિલાલેખ અને ત્યાં ઉભેલાં સ્થાપત્ય તથા શિલ્પની કિ. સ. પૃવેં ચાયા અને પાંચમા સંકા સાથેની સામ્યતા તેમજ જૈનશાસ્ત્રામાંના મહાન પવિત્ર શ્રંથા ઉપરથી જે આપણે ચાકખું તારવી શકીએ છીએ તેના અસ્વીકાર કરવા બરાખર છે. આમ છતાં કબૂલ કરવું જોઇએ કે હાથિગુંફાના ખારવેલના શિલાલેખ અને સ્વર્ગપુરીના તેની પત્નીના શિલાલેખ એ છે સાધના સિવાય અન્ય કાંઈ ચાક્કસ સાધના આપણ અનુમાના માટે મળતાં નથી.

આગળ દર્શાવ્યા પ્રમાણે લ૦ મહાવીર પછી શિશુનાગ, નંદ, મૌર્ય અને અન્ય રાજાઓ શયા; જેમાંના ઘણાખરા દંતકથાનુસાર પોતાની સત્તા દરમિયાન જૈનધર્મના અનુયાયી કે તેને મદદ આપનાર હતા. આ દંતકથાઓને તથા આ ઇતિહાસને ઘણા જૈન અને અજૈન લેખકો ડેકા આપે છે, છતાં મહાન ચેદિર રાજા ખારવેલ કે જે પોતાને પોતાના લેખમાં જૈન તરીકે રજ્ કરે છે તેની સાથે ચંદ્રગુપ્ત સિવાય બીજા કાઇને ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ મૂકી શકાય તેમ નથી.

હાથિગુંફા પરના લેખ સમ્રાટ ખારવેલે કેટલા વખત પહેલાં, ક્યારે અને કેટલા સમય રાજ્ય કર્યું અને તે જૈન હતો કે નહિ તેની ઐતિહાસિક સાબિતી પૃરી પાડે છે. તે કલિંગના મહાન રાજા હતો તેની તો કાઈના પાડી શકે તેમનથી, પરંતુ કલિંગની ચાકકસ હદ આલેખવી અસંભવિત છે. મૌર્ય શહેનશાહતના અંતમાં કલિંગે ખારવેલની આગેવાની નીચે બળવા કર્યો અને તે સ્વતંત્ર થયું. તેલિંગાનની ઉત્તરના પ્રવધાટ અને બંગાલઉપસાગર

<sup>1.</sup> Let it be clear from the very beginning that it is really not desirable and practically impossible to trace out chronologically the progress of Jainism in Kalinga. All that is required is to lay our hands on whatever historical monuments, small or great, ancient or modern, that are available at present, and draw our inferences from them, keeping in view as far as possible the contemporary historical atmosphere of the time.

<sup>2.</sup> We know the Cedis as the well-known Vedic and classical ruling family which seems to have migrated into Orissa from Mahākosala, where they are also found in later history. "It is certain that one of the seats of the Cedis was near about Orissa in very ancient times."— J.B.O.R.S., xiii., p. 223.

વચ્ચેના કિનારાના પ્રદેશને કલિંગની હૃદ કરાવવી તે અચાકક્રસ છે. યોદાવરીની ઉત્તરે પથરાતો અને બંગાલ ઉપસાગરને અડેતા જમીનપ્રદેશ તે સમયે કલિંગ નામે ઓળખાતો. દૂંકમાં હાલના ઓરિસા અને ગંજામ પ્રદેશને તે સમયના કલિંગના નામે ઓળખાવી શકાય.

" હિંદના પ્રાચીન સ્મારકામાં" ખારવેલના શિલાલેખ "એક મહાન વિશિષ્ટ છતાં ગુંચવણ ભર્યું સ્મારક છે." ખારવેલનું નામ તિર્ધાંકર મહાવીરના અનુયાયીઓમાં રાજા તરીકે જાનામાં જૂનું છે. મૌર્ય સમય પછીના રાજાઓ અને તે સમયના જૈન ધર્મના પ્રતાપના વિચાર કરતાં ખારવેલના શિલાલેખ દેશમાં મળી આવતા એક અગત્યના અને એકજ લેખ છે. જૈન ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ તે અનુપમ છે અને હિંદની રાજકીય તેમજ ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ પણ તેની અગત્યતા અપૂર્વ છે.

સર અશુતારા મુકરજના શખ્દામાં "ઐતિહાસિક શાધખાળના સાધન રૂપ એવા લિપિશાસ્ત્રના ક્ષેત્રમાં કે જે વહે બૂલાઈ ગયેલ અજાયબ લિપિમાં લખાયેલા લેખા શાધાયા છે અને બૂતકાલના દરવાજા ખુલ્લા મૂકાયા છે તેમાં પણ સમ્રાટ ખારવેલના હાથિગુંફાના શિલાલેખ ખૂબ ધ્યાન ખેંચે છે. ઈ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકામાં લખાયેલ આ લેખમાં ઓરિસાના આ સમ્રાટનું નાનપણથી સાહત્રીસમા વર્ષ સુધીનું અર્થાત તેના રાજ્યકાળના તેરવર્ષ સુધીનું વૃત્તાંત મળે છે. આ લેખ ખડકના મૂળ પર કેતરેલા છે અને ઈ. સ. ૧૮૨૫ માં મી. સ્ટલિંગની પ્રાથમિક શાધ પછી એક સૈકાથી જાણીતા થયા છે, અને ત્યાર પછી અભ્યાસીઓએ તેના અભ્યાસ પણ કર્યો છે. તે દ્વારા જે ઐતિહાસિક સામગ્રી મળી છે તે ખાસ અગત્યની છે કારણ તેમાં તેના સમયના મગધના રાજા, મશુરાના ગ્રીક રાજા, ગારથગિરિ (બરાબર ટેકરીઓ) અને રાજગૃહના કિલાએમ, પાટલીપુત્ર પરના ગંગા નદી પરના મહાલયા અને દખખણના રાજા સાતકાર્ણ આદિના ઉલ્લેખા છે. પ્રાહ્મી લિપિમાં લખાયેલ અશાકના શિલાલેખાથી બીજે નંબરે અને ઈ. સ. ચાથા સૈકાના સમુદ્રગુપ્તના શિલાલેખાની સામાન પંકિતના આ શિલાલેખની શાધથી અનેક અભ્યસનીય પરિણામા ગ્રાપ્ત થયા છે." અમાન પંકિતના આ શિલાલેખની શાધથી અનેક અભ્યસનીય પરિણામા ગ્રાપ્ત થયા છે."

હિંદી પ્રજાના અખંડ સ્મારક સ્વરૂપ અને ઐતિહાસિક સંબંધ દર્શક બનારસ અને પુરી એ બે યાત્રાધામાં છે; પ્રજાની આંતરિક લક્તિ અહીંજ અનેક પ્રકારે ઠલવાઈ છે અને પ્રજાના બુદ્ધિ તથા હાર્દના અહીંજ વિકાસ સધાયા છે.

અમને માનવાને કારણા છે કે એારિસા કે જે હમણાં 'તેના જેરૂસલેમ જગન્નાથના કારણે હિંદુધર્મના બગીચા છે' તે ઈ.સ. પૂર્વે ત્રીજા સૈકાથી ઈ.સ. આઠમાન્નવમા સૈકા સુધી બાહ્ય અને જૈન ધર્મની અસર નીચે હતા. મહાન અશાેકના ઈ.સ. પૂર્વે ૨૬૨ ના કહિંગ પરના વિજયના કારણે બાહ્ય ધર્મની ત્યાં અસર હતી. ધ પરંતુ તેના વિદેહ પછી મૌર્થ

<sup>1.</sup> C.H.I., i., p. 601.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 534.

<sup>3.</sup> J.B.O.R.S., x., pp. 9-10.

<sup>4.</sup> J.A.S.B., xxviil., Nos. I to V (1859), p. 186.

<sup>5.</sup> Ganguly, Orissa and her Remains-Ancient and Mediaeval, p. 17.

શહેનશાહત ડાલી ઉડી અને અશાકના બોહ ધર્મ સામે બ્રાહ્મણ ધર્મના ખાસ રક્ષક મનાતા રાજપુરાહિત પુષ્યમિત્રના હાથમાં રાજયસત્તા આવતાં તેણે તેના પર ફટકા લગાવ્યા. તે પણ પાતાના અમલ નિષ્કંટક ન ચલાવી શક્યા. માર્ય શહેનશાહત અસ્ત થતાંની સાથે દક્ષિણમાં મહાન આંધ્રકુળ તથા પૂર્વ-દક્ષિણ પ્રદેશમાં મહામેઘવાહન ખારવેલનું પ્રભાવ-શાળી ચેદિકુળ જેરમાં આવ્યું. આ ચેદિકુળ ઉત્તરમાં જમાવેલ બ્રાહ્મણધર્મ પર પ્રત્યાઘાત કરનાર નીવડ્યું. ર

આમ ઇ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકામાં બ્રાહ્મણ, જૈન અને બૌલ એ ત્રહ્યું ધર્મા કાલિંગમાં હતા, જેમાં જૈનધર્મ એ રાજધર્મ હતો. શુએન્ત્સંગ જેહ્યું ઇ. સ. ૬૨૯ થી ૬૪૫ માં કલિંગની મુલાકાત લીધી હતી તે ચીની મુસાકર ત્યાંની જૈનાની માટી સંખ્યાના પુરાવા આપે છે અને તેને જૈનાના મહાન મથક તરીકે રજ્યૂ કરે છે. તે જણાવે છે કે ત્યાં "ઘણા પ્રકારના અનેક નાસ્તિકા હતા, જેમાં નિર્ધથા તેા માટી સંખ્યામાં હતા." <sup>3</sup>

માતૃભૂમિ મગધમાંથી દક્ષિણ પૂર્વ તરફ કહિંગ સુધી થયેલી જૈનધર્મની આ સ્પષ્ટ પ્રગતિ છે. એારિસાના સમાટ ખારવેલ અને તેની સમાર્ત્તાના ખંડીગરિ પરના છે શિલાલેખા જૈનોની આ પ્રગતિના ખ્યાલ આપે છે અને તે ઐતિહાસિક સત્ય આપણી સન્મુખ મૂકે છે. ઈ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકાના મધ્યમાં અર્થાત્ ઈ. સ. પૂર્વે ૧૮૩ થી ૧૫૨ તે હિંદના પૂર્વ કાંકાપર રાજ્ય કરતા હતો. ઉદ્દર્યાગરિ અને ખુંડાગરિની બીજી ગુફાઓ તેમજ ત્યાંના જી જીરી મંદિ રા પણ આની સાક્ષી પૃરે છે. આ બન્ન ટેકરીઓ ભુવને ધરની ઉત્તરપશ્ચિમે પાંચ માઈલ દ્વર છે અને એ બન્ને તે ફાટથી જીદી પડે છે જે ફાટ ભુવને ધરથી ત્યાં પહોંચવાના રસ્તાની હારમાં ચાલી જાય છે. આ ઉપરાંત તે ટેકરીઓ પર રહેતી અનેક જાતો, જે હલકી ગ્રાતિઓમાં આજે ઉતરતું સ્થાન ભાગવે છે તેમનાં નામા જૈનાના પ્રાચીન શાસ્ત્રીય ચંથા અંગ અને ઉપાંગમાં મળે છે, જ્યાં તેમની ભાષા સ્લેચ્છ ગણાવી છે. પ

ખારવેલના શિલાલેખ પહેલા અને સૌથી માટા છે, જે જૈન પદ્ધતિ અનુસાર મંગલથી શરૂ થાય છે. છેલા તીર્થંકર મહાવીરના નિર્વાણ પછી સા વષ એારિસામાં જૈન ધર્મ દાખલ થયા અને તે પછી તે રાજધર્મ બન્યા તે આ સાધન સાબીત કરે છે. સ્વર્ગપુરી પરના બીજો લેખ સાબીત કરે છે કે ખારવેલની પટરાણીએ કાલગના શ્રમણા માટે એક મંદિર અને ગુફા બંધાવી હતી.

- 1. Mazumdar, Hindu History, p. 636 (2nd ed.).
- 2. C.H.L., i., pp. 518, 534.
- 3. Beal, Si-Yu-Ki, ii., p. 208.
- 4. J.B.O.R.S., xiii., p. 244,
- 5. They have been identified with Suari of Pliny and Sabarai of Ptolemy. For the reference of the Jaina literature see Weber, I.A., xix., pp. 65, 69; xx., pp. 25, 368, 374.

હાથિગુંફા પરના શિલાલેખની વિગતમાં ઉતરતા પહેલાં આપણે આસપાસનાં ખંડિયેરા શું માહિતી પૃરી પાડી શકે છે તે તપાસીએ. જીદ્ધાગેઝેટિયર અનુસાર મૌર્ય સમ્રાટ અશાકના સમયમાં કેટલાક જૈના અહીં વસ્ત્રા એ ચાક્કસ છે, કારણ કે ઉદયગિરિ અને ખંડિગિરિના રેતીઆ પશ્ચરની ટેકરીએા અનેક વિશ્વામસ્થાન રૂપ ગુફાઓથી ઘેરાયેલી છે; જે ઘણી ખરી મૌર્યસમયની પ્રાહ્મી લિપિના શિલાલેખા ધરાવે છે. તે બધી જૈનાના ધાર્મિક ઉપયોગમાટે રચાયેલ જણાય છે; કારણ કે અનેક સૈકાએા સુધી જૈન સાધુઓએ તેના ઉપયોગ કર્યો છે.

એારિસાના જેન અને બૌદ્ધ કલાવિધાનની પ્રગતિમાં આ ગુફામંદિરા ખાસ ધ્યાન ખેંચે છે. અહીં બૌદ્ધ અને જૈન એ બન્નેની આપણે વાત કરીએ છીએ કારણ કે ખંડગિરિની કેટલીક ગુફાઓ રાનિગુંફા અને અનંતગુંફાની માફક બાે-વૃક્ષ, બૌદ્ધ ત્રિશૂલ, સ્તૂપ અને લાક્ષણિક સ્વસ્તિક આદિ નિશાનીએા માટે પ્રખ્યાત છે.

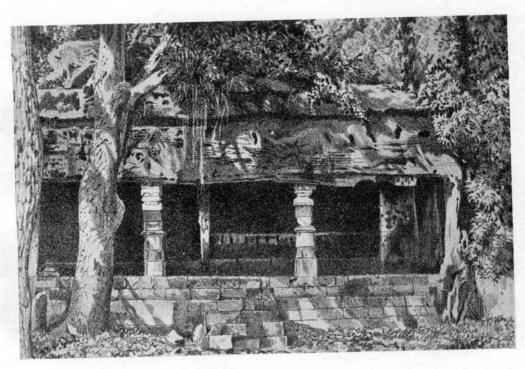
ઈ. સ. પૃર્વે પાંચમા સેઠાથી માંડી ઇ. સ. પાંચમા છઠ્ઠા સેઠા સુધી આમજ દેખાય છે. ખંડિગરિ અને ઉદયગિરિની ટેઠરીઓ જે બધી ખંડિગરિ નામે ઓળખાય છે તેમાં આ ગુઠ્ઠાઓ આવેલી છે. ઉદયગિરિમાં ૪૪, ખંડિગરિમાં ૧૯ અને નીલિગરિમાં ૩ ગુઠ્ઠાઓ છે. જે તેમની સંખ્યા, ઠાળ તથા કેતરઠામને લીધે આ ગુઠ્ઠાઓ પૃર્વાહિદમાં ખાસ ધ્યાન ખેંચે છે. પ્રાચીન સમયમાં ભોદ્ધ અને જૈન સાધુઓ આમાં રહેતા અને ઠલાવિધાનની દૃષ્ટિએ આમાંની કેટલીઠ ઇ. સ. પૃર્વે બીજા અને ત્રીજા સેઠામાં કેતરેલી જણાય છે. મી. ગંગુલી ઠહે છે કે "હાથિગુંઠ્ઠાના લેખ પહેલાં અર્થાત્ ઇ. સ. પૃર્વે ચોથા યા પાંચમા સેઠામાં આમાંની કેટલી ગુઠ્ઠાઓ અસ્તિત્વમાં આવી હશે તો તો ખાદું નથી, ઠારણ કે સાંપ્રદાયિક દૃષ્ટિએ કેઠિપણ ઠારણે ગુઠ્ઠાઓની જગ્યા પવિત્ર બનેલી હોવી જેઈએ."પ

ગુકાઓના સમય નક્કી કરવા મુશ્કેલ છે અને તેમાં બાંહ અને જૈન સેળલેળ થવાથી વધુ મુશ્કેલી ઉભી થઈ છે. ગુકાઓની ભીંતો પર બાંહ દંતકથાઓની આકૃતિઓ અને જૈન તીર્થંકરાનાં ચિત્રા કાતરેલાં જણાય છે. ખંડગિરિ ટેકરી પરની જૈન ગુંફામાં ભવ્ય સ્થંભા છે. લગભગ આ બધી ગુકાઓનું ખાસ લક્ષણ એ જણાય છે કે તેની આગળની પરસાળની ત્રણે બાજુએ એક થી દોહ કુટ ઉચે બેઠકા રાખવામાં આવી છે. પરસાળની બે ભીંતા એવી કાતરેલી છે કે તેનું શિખર કબાટ જેવું દેખાય છે. બાહ અને જૈન સાધુઓના ટ્રંક પરિશ્રહની સામગ્રી મૂકવા આ વ્યવસ્થા હાવાના સંભવ છે. કલાવિધાનની દૃષ્ટિએ તેની વિગતામાં પછી 'ઉત્તરની જૈન કળા' એ પ્રકરણમાં ઉતરીશું. હાલ તા આપણે

- 1. B.D.G.P., p. 24.
- 2. Ganguly, op. cit., p. 31.
- 3. Ibid., pp. 40, 57.
- 4. B.D.G.P., p. 251.
- 5. Ganguly, op. cit., p. 32,



ઉદ્દયગિરિ ઉપરની રાનિગુંફાના ઉપરના ભાગમાંની કેવાળના નમ્તો શ્રી. મિત્રના સૈજન્યથી–એન્ટિક**વાડાઝ એાફ એારિસ્સા**.



ખંડગિરિ ઉપરની જૈન ગુંધ

શ્રી. મિત્રના સૌજન્યથી-એન્ટિકવીટીઝ એાફ એારિસ્સા,

મી. ગંગુલીની ટીકા ઉમેરી વિરમીશું કે " ગુફાઓ દેખાવમાં સાદી છતાં ભવ્ય છે અને ભૂતકાલના એના રહેવાસીઓના જીવનને બંધબેસતી છે."

ખંડિગિરિ ગુફાઓમાં સતઘર અથવા સત્બધ, નવમુનિ અને અનંત એ ત્રણુ અગત્યની છે; તેમાંની પ્રથમ બે પર રપષ્ટ જેન ચિન્હો છે જ્યારે છેલી પર બોહ ચિન્હો છે, કે કારણ કે પાછલી ભીંતપર સ્વસ્તિક અને ત્રિશૂળ ચિતરેલાં છે. જો કે પહેલા સ્વસ્તિકની નીચે એક નાની ઉભી ખંડિત પ્રતિમા છે જે જલાગે ઝેંટિયર પ્રમાણે જેનોના ત્રેવિશમા તીર્થકર પાશ્વેનાથને મળતી આવે છે. જે તો ગુફાની હદ ટેકરીના ઉત્તર તરફના ભાગથી સરખી કરી લેવામાં આવી છે, જેમાં જૈન સાધુઓ તથા તીર્થક રાની પ્રતિમાઓ છે; તે ઉપરાંત કોતરકામની દરેક કમાન નાગની બે કૃણોની વચ્ચે આવે છે જે પાર્શ્વનાથનું લાંછન મનાય છે. બાજીની ભીંત તથા કમાન વચ્ચેની જગ્યા પોતાના હાથમાં અર્ધ્વ લાઈ જતા વિદ્યાધરાથી પૂરાઈ છે.

સત્ઘર ગુફા દક્ષિણ બાજુના અંદરના ખંડમાં કાેતરેલી છે, જેમાં લાંછન સહિત તીર્થ-કરાેની આકૃતિઓ છે; જ જ્યારે નવમુનિ યા નવસંતાેની ગુફા એક સળંગ પરસાળવાળી, પરંતુ બે ખંડની એક સાદી ગુફા છે. એક કુટ ઉંચી અને સાદા કાેતરકામવાળી શાસન દેવી સહિત દશ તીર્થકરાેની પ્રતિમાંઓ તેમાં છે. પાર્શ્વનાથ તાે નાગની કણાંને લઈ તરત એાળખી શકાય છે; તે વધારે પૃજ્ય ગણાયા છે કારણ કે તેમની પ્રતિમા બે વાર કાેતરાએલી છે.

આ ઉપરાંત આ ગુકામાં એ પ્રખ્યાત શિલાલેએ છે. તેમાંના એક "પ્રખ્યાત ઉદ્યોતકેશરિદેવના પ્રગતિમાન અને વિજયી રાજકાળના અઢારમા વર્ષના છે." એચ શિલાલેખ 'આર્યસંઘના અઢકુળના દેશીગણ શાખાના આચાર્ય કુલચંદ્રના' શિષ્ય શુભચંદ્રનું નામ ધરાવે છે," અને શિલાલેખ એકજ તારીખના અર્થાત્ ઇ. સ. દશમા સૈકા લગભગના ઢાવા સંભવ છે.

આ ગુકાની પેલીમેર બારભુજી અર્થાત્ બાર હાથવાળી ગુકા આવે છે; તે ગુકામાં પરસાળની હાબીબાન્યુ બાર હાથવાળી એક સ્ત્રીની પ્રતિકૃતિ છે. નવમુની ગુકાની માફક આમાં પણ શાસનદેવી સહિત પદ્માસને બેઠેલ તીર્થકરોની પ્રતિમાઓ છે અને પાછલી

- 1. Ganguly, op. cit., p. 34.
- 2. Cf. Chakravarti (Mohn Mohan). Not 3 on the Remains in Dhauli and in the Caves of Udayagiri and Khandagiri, p. 8.
  - 3. B.D.G.P., p. 263.
- 4. The sculptures are the Jaina Tirthankaras with all their Sosnadovis and do not resemble Bauddha symbols as believed by the editor of The Archaeological Survey Report, xiii., p. 81.
  - 5. B.D.G.P., p. 262.
  - 6. E.I., xiii., p. 166.
  - 7 167
  - 8. Ganguly, op. cit., p. 60.

ભીંત પર દેવી વિના નાગની સાત કૃષ્ણાના ક્રાટોપવાળી પાર્શ્વનાથની ઉભી પ્રતિમા છે. શાસનદેવી અને લાંછનવાળી તીર્થકરની દરેક પ્રતિમા સરખી અર્થાત્ ૮ થી ૯ફ ઇંચની છે, જ્યારે પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા ૩૧ફ ઇંચની છે જે તેમના પ્રતિના અપ્રતિમ માનનું સ્ત્યક છે.

આની સાથે દક્ષિણે ત્રિશૂલ ગુફા છે, તેની પરસાળની ભીંત પરનું કેાતરઠામ સારૂં નથી અને તેની અંદરના ભાગની બેઠક એ ખાસ બાબત છે. તે બેઠકા ઉપર સાતકૃણા પાર્શ્વનાથ અને મહાવીર આદિ ચાલીસ તીર્થંકરાની હારમાળા આવેલી છે. આ હારમાળામાં પણ પાર્શ્વનાથને ત્રેવીશમા તીર્થંકર તરીકે મહાવીરના પહેલાં બેસાડવાના બદલે પાછળની બીંતની મધ્યમાં બેસાડી તેમને ખાસ મહત્ત્વ અપાયું છે. પંદરમા તીર્થંકરની પ્રતિમાના નીચેના ભાગ પગથીપર કરેલી બેઠકથી ઢંકાઈ ગયા છે જે બેઠક પર સુંદર કાતરેલી ત્રણ આદિનાથની પ્રતિમાઓ છે. આ હારમાળાની પ્રતિમાની રચના બાજીની ગુફા કરતાં વધારે સૂક્ષ્મ છે.

નવમુનિ ગુફાની લગભગ તારીખના લાલતેંડુ–કેશરિની ગુફા યા સિંહદ્વાર પર ઉદ્યોતકેશરિનો લેખ મળે છે. જીદ્યાગેઝેડિયર અનુસાર એ નરપતિ લાલતેંડુ–કેશરિપરથી નામાભિધાન પામેલ બે માળની ગુફા છે, જેના પહેલા માળના એારડાઓમાં તીર્થકરોની પ્રતિમાઓ કેતરેલી છે જેમાં પાર્શ્વનાથ મુખ્ય છે. 3 ગુફાના તળિયાથી ૩૦ થી ૪૦ કુડ ઉચે તેની પાછળની સીતે દિગંબરપંથની પ્રતિમાઓની હારમાળાની ઉપર તે કેતરેલી છે. 4

લેખમાં દર્શાવ્યા મુજબ ઉદ્યાતકેશરિ કાંતા જૈન સંપ્રદાયના હાય કે તેના રક્ષક હાય. ઐતિહાસિક શાેષખાળના આધારે આ લેખના ઉદ્યાતકેશરિને કાેઇપણ ઐતિહાસિક

- 1. B.D.G.P., op. and loc. cit.
- 2. Ibid.
- 3. Ibid. Cf. Chakravarti (Mon Mohan), op. cit., p. 19.
- 4. It may be that at the time of Khāravela the great schism, which was followed by the division of the Jaina community into the Digambaras and Śvetāmbaras, had not fully manifested itself, but, as we have seen before, in later history the former were predominant in the south. This is clear from the Jaina caves at Ellora, Badami and such other places.
- 5. We learn from line two of the inscription that the ancient name of Khandagiri is Kumāraparvata. The Hāthigumphā inscription of Khāravela mentions Kumāraparvata as the ancient name of Udayagiri. The twin hills seem to have been known as the Kumāra-Kumārī-parvata up to the tenth or eleventh century A. D.
  - 6, E. I., xiii., p. 167.

ગ્યક્તિ તરીકે ઓળખાવવાનાં પૃરતાં સાધના નથી. એટલું તા સ્પષ્ટ રીતે કહી શકાય કે ઈ. સ. ૨૦૦ થી-આંધ્રાના સમયથી ઈ. સ. ના સાતમા સૈકા સુધીના ઘણા ખરા ઓરિસાના ઇતિહાસ અંધારામાં છે.

જે કે માદલા પાંજી અર્થાત્ જગન્નાથના મંદિરના તાડપત્રના હેવાલ અનુસાર એપિસા ઇ. સ. સાતમી શ્રી ખારમી શતાબિદ સુધી કેશરિ અર્થાત્ સિંહવંશના હાથ નીચે હતો; પરંતુ તે વંશની વિગતોમાં ઉતરવું એ આપણા ક્ષેત્રબહાર છે. તેમ છતાં પણ ભુવને ધર તેમજ અન્ય સ્થાનામાં અનેક ભગ્ય ખંડેરા એ દોલતમંદ અને સુધરેલ મહાન રાજ્યની પ્રતીતિ કરાવે છે. આ ભગ્ય મંદિરા તે સમયમાં હિંદુ ધર્મ ત્યાં કેવા પગદંડા જમાગ્યા હતો તે દર્શાવે છે, જ્યારે તે સમયનાં ખૌદ્ધ ધર્મનાં સ્મારકા નથી, જે દંતકથા અનુસાર થાડાક સૈકા પહેલાં દાખલ થયા હશે. તે સમયે જેન ધર્મને પણ પ્રજાહદયમાં કાં તા સ્થાન હશે અથવા તે એક પ્રતિસ્પર્ધો ધર્મ હશે, આ વસ્તુ ખંડગિર અને ઉદયગિર પરના શિલાલે ખા અને જૈન દેવાની મૂર્તિઓ પરથી તારવી શકાય છે.

ઉદયગિરિ પરની ગુફાઓ પર આવતાં આપણને જણાય છે કે કળાવિધાન અને શિલ્પની દૃષ્ટિએ આ બધી ઓરિસાની ગુફાઓ અગત્યની છે; જેમાં રાનિ તુર યા રાનિગુંફા વિશેષ પ્રખ્યાત છે કારણ કે મનુષ્યની વિવિધ ક્રિયાઓનાં દેશ્યા તેનાં ભગ્ય કેવાળ માંહેનાં કેાતરકામમાં સમાયેલાં છે. આમાં પણ કેવાળમાંના શિલ્પના ત્રણ નમૂના તથા નીચેની ઓરડી પરનું નકશીકામ ખાસ આકર્ષક છે. જદ્વાગે ઝેડિયર મુજબ "ઘણે અંશે ખંડિત એવા આ દેખાવા એકાદ ધાર્મિક પ્રસંગે શહેરમાં પસાર થતી કેાઈ સાધુ પુરૂષની સવારી ખતાવે છે, જેમાં લોકો પાતાનાં ઘરામાંથી એમના દર્શનાર્થે એઈ રહ્યા છે, ઘાડાઓને દોરવામાં આવ્યા છે, હાથીપર સવારી કરવામાં આવી છે, રક્ષકા પહેરા ભરે છે અને પ્રજ્ઞજના—પુરૂષા અને સ્ત્રીઓ એટલે હાથે સંતની પાછળ ચાલે છે અને સ્ત્રીઓ ઉભી રહી અથવા બેસી થાળમાં કૃળ તથા આહારને અર્ધ્ય તરીકે ધરી આશિર્વાદ માંગે છે." \*

ઉપરની પાંખના દ૦ કુટ લાંબા નમુના ખાસ બાધક છે. હિંદી ગુફાઓમાં આની માફક બીજ કાઇએ શિલ્પશાસ્ત્રીઓમાં આટલી ચર્ચા ઉભી કરી નથી. આ દેખાવાને અનેક રીતે સમજાવવામાં આવે છે, જેની ટુંક આવૃત્તિ ગણેશ ગુફામાં થયેલી છે. જક્ષા ગેઝેટિયરના લેખક માને છે કે આમાં પણ પાશ્વેનાથ અન્ય તીર્થકરા કરતાં વિશેષ માન્ય થયા છે. લાવદેવસ્રિના પાશ્વેનાથ ચરિત, કલ્પસૂત્ર અને સ્થવિરાવિલના સાધના પરથી પાશ્વેનાથનું ટૂંક જીવનવૃત્ત વિચારી લેખક અનુમાન તારવે છે કે મધ્યકાલીન જૈન દંતકથાઓ ત્રેવીશમા તીર્થકર પાશ્વેનાથને પૂર્વ હિંદની (કલિંગસહિત) સાથે જેડ છે, પ

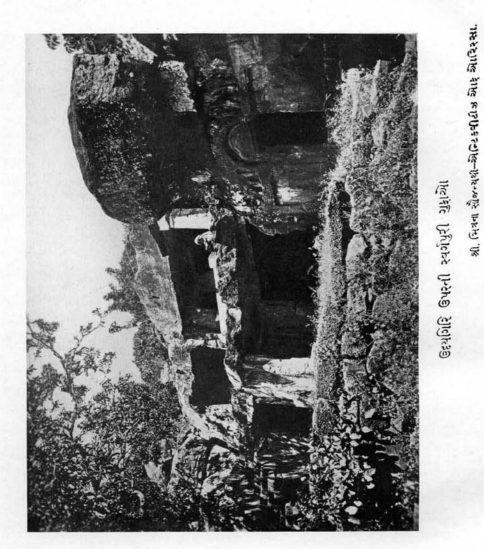
- 1. Cf. B.D.G.P., p. 25.
- 2. Ibid., p. 254.
- 3. Ibid. Cf. Chakravarti (Mon Mehan), op. cit., pp. 9-10.
- 4. See also Hemacandra, Trishāshţi-Salākā, Parva IX, pp. 197-201.
- 5. तत्राहासीत कलिङ्गादिदेशानामेकनायकः ।.—Ibid., v. 95, p. 199.

તેથી નીચેનાં અનુમાન ગેરુવ્યાજળી નહિ ગણાય: હાથીવાળા દેખાવ પાર્શ્વનાથના ભાવી પત્ની પ્રભાવતીને તેના સગાં તથા પાર્શ્વરક્ષકો સહિત રજ્ કરે છે; પછીના દેખાવ કિલિંગના રાજાથી તેનું કરાતું હરણ અતાવે છે; ચાંચા દેખાવ જંગલમાં શિકાર કરતા પાર્શ્વનાથ દ્વારા તેની થતી રક્ષા રજ્ય કરે છે; પછીના દેખાવ લગ્નાત્સવનાં જમણ આદિ ઉપભાગ દર્શાવે છે; સાતમાં દેખાવ લગ્નકિયા બતાવે છે અને નીચેની પાંખ પરના આઠમાં દેખાવ તીચંકર તરીકે પાર્શ્વનાથના વિહાર અને તેમને મળતાં વિવિધ માનનું સૂચક છે. આ ઉપરથી એમ અનુમાન દોરી શકાય કે આ દેખાવો પાર્શ્વનાથ કે તેમના કાંઇ વિનયી શિષ્યને લગતા હાય, જો કે 'પ્રાચીન અને મધ્યકાલીન ઓરિસાના અવશેષા'ના કર્તાને આ અનુમાન વધારે પડતું લાગે છે, કે કેમકે અગાઉના પ્રમાણે અનુસાર આ ગુફા બોહ ગુફા તરીકે ખ્યાતિ પામેલી છે.

આવીજ ગુંચવણ ગણેશગુંકાની બાબતમાં છે. રાનિ તુરની માક્ક આ ગુકાના કેાતરકામ પર કિલ્ટ સિપાઈઓના દેખાવથી જીદ્યાગે ઝેટિયરના લેખક અનુમાન દોરે છે કે આ દેખાવ મધ્યકાલીન દંતકથાનુસાર કલિંગના યવન રાજા દારા થતા પ્રભાવતીના હરણુ અને જૈનોના ત્રેવીશમા તીર્થકર પાર્શ્વનાથ દ્વારા તેના છટકારા રજ્ય કરે છે. જ અપારે આપણે કિલ્ટ સિપાઇઓને પરદેશી તરીકે આળખીએ છીએ ત્યારે એ અનુમાન ટલ શાય છે કે દંતકથાનુસાર પાર્શ્વે યવનરાજ પાસેથી રાજ કુંવરીને છાડાવી હાય. મીઠ ગંગુલી આ ગુકાને ઊલટી બોલોની કહે છે. તેના મત પ્રમાણે કળાવિધાન વિના સંકોચે બૌહ સર્જન છે. ખે એમ પણ સંભવ છે કે જૈન સાધુઓએ પોતાના પ્રખ્યાત તીર્ધકરના જીવનવૃત્તના દ્રશ્યો પોતાની ગુફાઓમાં કોરી કાઢ્યાં હોય.

આના પછી શિલ્પની દૃષ્ટિએ જયવિજય, સ્વર્ગપુરી, ગ્યાઘ અને સર્પ ગુફાઓ આવે છે. સ્વર્ગપુરી સિવાયની કાઇપણ ગુફા ઐતિહાસિક અગત્ય ધરાવતી નથી, પરંતુ ગ્યાઘ ગુફા પર એક બૌહ લેખ છે અને ડાં૦ ક્રચ્યુસન તથા ડાં૦ બર્ગસના મત અનુસાર "ગ્યાઘ અને સર્પગુફાએ આ ટેકરી પરની જૂનામાં જૂની ગુફાએ છે." આ સાથે એટલું પણ ઉમેરલું જોઇએ કે સર્પગુંફા કે જે હાથી ગુંફાની પશ્ચિમે છે તેની પરસાલ એવી રીતે કેતરેલી છે કે પાદ્રવના લાંઇન એવા સર્પના મસ્તકની ત્રણ કૃણા જેવું લાગે છે.

- 1. B.D.G.P., p. 256.
- 2. Ganguly, op. cit., p. 39.
- 3. यवनी नाम दुर्दान्त:—Hemacandra, op. and loc. cit.
- 4. B.D.G.P., op. and loc. cit. "This scenic frieze appears to be the early story of that developed in the upper storey in the Rāni Gumphā."—Chakravarti(Mon Mohan), op. cit., p. 16.
  - 5. Ganguly, op. cit., p. 43.
  - 6. Fergusson and Burgess, Cave Temples of India, p. 68.
  - 7. B.D.G.P., p. 260.



સ્વર્ગપુરી ગુફામાં ત્રણ શિલાલે ખા છે જેમાંના પહેલા કલિંગના સમ્રાટ ખારવેલની પટરાણીના છે. આ પરથી જણાય છે કે જૈન લંપ્રદાયની સેવા કરવાના ઉમદા કાર્યમાં તે પાતાની પટરાણીને પણ જોડતા. આ ઉદાર અને ધાર્મિક વૃત્તિની સ્ત્રી જે લાલાકની પુત્રી હતી તેની સ્મૃતિ, આપણે હવે જોકશું તેમ તેણે પાતે બંધાવેલ ગુફા અને જૈન મંદિરના ઉદલેખ કરતા નાના શિલાલેખ વાળી ગુફા સાથે જોડાયેલી છે.

ળંગાલ જીક્ષાગે ઝેટિયરના પુરિવિભાગના છપાયેલ નકશા પ્રમાણે ડાં બેનરજી આને મંચપુરી ગુફા કહે છે અને કેટલાક વખત પહેલાં તે સ્વર્ગપુર તરીકે જાણીતી હતી. ' ડાં પ્રિન્સેપે' તેને વૈકુંઠગુફા તરીકે અને મિત્રે વૈકુંઠપુર તરીકે એાળખાવી છે. આમ જીદા જીદા નામાનો ખુલાસા કરતાં બેનરજી કહે છે કે "આ ગુફાના સ્થાનિક નામા દરેક જમાને બદલાયાં છે. જેમ એક નામ બૂલાયું તેમ નવું ઉમેરાયું છે. સાચી રીતે તો આ ગુફા બે માળ તથા બાજુની પાંખવાળી ગુફાના ઉપરના ભાગ માત્ર છે, પરંતુ સ્થાનિક લોકો જાદા જાદા ભાગોને જુદા જીદા નામા પણ આપે છે."

પહેલા લેખ આગળના બીજા અને ત્રીજા દરવાજા વચ્ચેની ઉપસેલી જગ્યાપર કાતરેલ ત્રણ લીટીમાં છે અને તે બતાવે છે કે "કલિંગના શ્રમણો માટે એક ગુફા તથા અસ્હિતનું એક મંદિર હસ્તિસાહસ (હસ્તિસાહ) ના પૌત્ર લાલાકની પુત્રી અને ખારવેલની પટરાણીએ બનાવ્યાં છે." પ

ળીજી અને ત્રીજી તેંધ માત્ર બે ગુફાઓ વિષે છે, જેમાંની એક " કહિંગના નિયંતા, રાજા ફુંડેપ્સીરી અને બીજી યુવરાજ વડુખ એમ બે નામા સૂચવે છે. સામેની ભીંતપર પહેલી અને નીચેના માળની બાજાની ભીંતપર બીજી ગુફા આવેલી છે. બેનરજીના મત મુજબ આ ત્રણે શિલાલેખાની લિપિ "ખારવેલના હાથીગુંફાના શિલાલેખ પછી થાડા વખતની છે."

આ બધા સાધના કહિંગ પરના પ્રભાવશાળી જૈન વંશની હસ્તીની સાબિતી છે. આ વંશ ક્યાં સુધી ચાલ્યા અને તે પછી કયા વંશ આવ્યા તે જાણમાં નથી; પરંતુ જ્લા-ગેઝેટિયર જણાવે છે કે "ઓસ્સિ અને કહિંગ ઈ. સ. બીજા સંકામાં આંધ્ર વંશ નીચે હતા, જેના રાજ્યકાળ દરમિયાન બુદ્ધ ધર્મ દાખલ થયાનું કહી શકાય. દિબેટના હેવાલાએ એક દંતકથા સાચવી છે તે એ કે આંધ્ર દરબારમાં ઈ. સ. ૨૦૦ માં થયેલ મનાતા નાગાર્જીને ઓટિશાના રાજાને પોતાના ૧૦૦૦ પ્રજાજના સહિત બુદ્ધ ધર્મમાં આષ્યા. પ્રજાજનાનું આ ધર્મપરિવર્તન રાજાના દાખલાથી સહેલું બન્યું હોલું જોઇએ."

- 1. E.I., xiii., p. 159.
- 2. J.A.S.B., vi., p. 1074.
- 3. Mitra, Antiquities of Orissa, ii., pp. 14-15
- 4. E.I., xiii., op. and loc. cit.
- 5. अरहतपसादाव कालिकानं समनानं रेणं . . . सिरिखारवेलस अगमहिसिना कारितम्.—Ibid.
- 6. E.l., xiii., p. 160.

7. Ibid., p. 161.

- 8. Ibid., p. 159.
- 9, B.D.G.P., p. 25.

આપણી સમક્ષ પહેલા આવા ઐતિહાસિક પુરાવા પરથી સમ્રાજ્ઞીના પિતા તરફનું સગુંવહાલું પણ જેન હાય એવું અનુમાન વધારે પડતું નથી. આપણે પાછળ જોઈશું તેમ તે પણ એક મહાન રાજકું છુંબ હાવું જોઇએ કે જેની સાથે ખારવેલે પાતાના વૈવાહિક સંબંધ જોદ્યો હતો.

આ ટેકરીઓ વિષેની એક લાક્ષણિકતા પર ભાર મૂકવો જેઈએ. જ્લાગેઝેટિયર પ્રમાણે "ખંડિગરિમાંની કેટલીક ગુકાઓમાં જેન પ્રતિમાઓ છે, જે ગુકાનિમાંણ પછીની હાય તાપણ તે મધ્યકાલીન જૈન તીર્થંકરાની મૂર્તિની રસપદ સાબિતી છે; અને જો ગુકાઓ જેટલીજ પ્રાચીન હાય તા તે તીર્થંકરા અને તેમના પરિવારના પ્રાચીન તમ નમૂના છે. મૂર્તિઓમાં પણ પાર્શ્વનાથ યા તેમનું લાંછન ક્ટાંટાપ આગળ પડતા છે, જોકે બધાય તીર્થંકરામાં મહાવીર એ અન્ય ગુકાઓમાં મુખ્ય ગણાયા છે. પાર્શ્વનાથની પ્રધાનતા આ ખંડેરાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરે છે અને તેમજ હાય તા તે જૈન મૂર્તિવિધાનના અનાધારણ નમૂના છે. મહાવીર પહેલાં ૨૦૦ વર્ષ અર્થાત્ ઈ. સ. પૂર્વે ૭૫૦ વર્ષ પર શયેલ પાર્શ્વનાથ વિષે જૈન હેવાલા પણ ટૂંક ખ્યાલ આપે છે. પાર્શ્વનાથ ચાર લત્ત અને ઉપર તથા નીચે બે વસ્ત્રના પરિગ્રહ સ્વીકારે છે. આ ગુકામાં આવી નોંધા નજીવી છે, પણ પુરાતત્ત્વવિદની નજરે તે પણ અગત્યની છે." '

'સ્વર્ગ અને માક્ષના દાતા' અને 'સર્વગુણસંપન્ન તથા પવિત્ર પુરુષોના' દેશના પ્રાચીન અવશેષોપરથી આટલું તારવી શકાય. ખિસ્તાબ્દિ પહેલાં અહીંજ બોલ અને જૈન ધ્રમની ચઢતી થઈ હતી અને હિંદુ તથા બ્રાહ્મણ ધર્મ પર તેમણે અસર કરી હતી. આ દેશ ઋષિમુનિઓનો છે કે જ્યાં બોલ અને જૈન પ્રભાવના ઉદયાસ્ત થઈ ગયા છે અને તેથીજ સામાન્ય ચિન્હ અને બાહ્ય દેખાવ પરથી ગુફાઓને જૈન કે બોલ કલ્પવી એ અસંભવિત છે, બન્ને સંપ્રદાયને સ્વસ્તિક, વૃક્ષ આદિ સમાન ચિન્હા હોવાથી તે વધુ અમંભવિત બને છે. આ બધાં ઐતિહાસિક સાધના બાજીએ મૂકીએ તાપણ એક વાત તા ચાક્કસ છે કે બ્રાહ્મણ ધર્મનું બોલ તથા જૈન સંપ્રદાયો સાથેનું મિલન વિચાર, કળા, કળાવિધાન, શિલ્પ આદિ દરેક પરિસ્થિતિનાં મહાન પરિવર્તનામાં પરિણમે છે અને તે તેની અસરથી પર નથી રહી શકતા.

આ પ્રારંભિક નોંધ સાથે હવે આપણે હાથીગુંફાના શિલાલેખ પ્રતિ નજર કરીએ; પરંતુ તે પહેલાં ખંડગિરિના શિખર પર મરાકાઓએ અંધાવેલ મંદિર પર ઉડતી નજર નાંખી લઇએ. આ મંદિર એક સૈકા જેટલું જૂનું એટલે અહારમા શતકના અંતમાં અંધાયેલ છે. અન્ય જૈન મંદિરાની માફક આ પણ ભબ્ય અને સુંદર છે. 'ઓરિસાનાં

<sup>1.</sup> B.D.G.P., p. 266.

<sup>3.</sup> Vana Parva, sec. 114, vv. 4-5.

Brahma Purāņa, 26th chapter.

<sup>4.</sup> Mitra, op cit., p. 35.



ખંડગિરિ ઉપરનું જૈન મંદિર શ્રા. મિત્રના સૌજન્યથા-**અભ્ટિક્લાટાઝ આક્** આસ્ટિસ્સા.

પ્રાચીન અવશેષા'ના વિદ્વાન લેખક તે વિષે કહે છે કે "લાકડાની ગાદી પર મહાવીરની શ્યામ ઉભી પ્રતિમા છે. તે મંદિર દિગંબર સંપ્રદાયના જૈન વેપારી મંજુ ચૌધરી અને તેના ભિત્રજા કટકના ભવાનિ દાદુએ બંધાવેલું છે." ગાદી પર છેાની બેઠક પણ છે, જેની પાછળ ઉપસેલી ભીંત છે; તેના પર જૈન તીર્થકરાની પાંચ પ્રતિમાઓ છે. નીચેના ભાગમાં એક નાના ઝરુખા છે, જ્યાં જૂનાં મંદિરાનાં અસ્તિત્વને બ્યક્ત કરતાં અનેક અવશેષા પહેલાં છે. '

છેવે હાથી ગુંફા પર આવતાં આપણને જણાય છે કે તે એક કુદરતી ગુફા છે કે જે કળા પૂર્વક સહેજસાજ સુધારવામાં અને માટી કરવામાં આવી છે. ઓરિસાના પુરી જલામાં તે ભુવને ધરથી ત્રણ માઇલ દૂર ખંડિગરિની નીચે ટેકરીઓની ઉત્તરે અને ઉદયગિરિની દક્ષિણે છે. કળાવિધાન અને શિલ્પની દૃષ્ટિએ અગત્યની ન હોવા છતાં તે 'ગુફાના શિખરપર' કલિંગના રાજાની આત્મકથા ગાતા માટા શિલાલેખના કારણે ત્યાંની અન્ય ગુફાઓ કરતાં ખાસ અગત્યની છે.

શિલાલેખ થાેડા આગળના ભાગ પર અને થાેડા ગુફાના છાપરા પર છે; તે હિંદના ઈ. સ. પૃર્વે બીજા સૈકાના ઇતિહાસપર રાશની ફેંકે છે. "જ્યારે ચંદ્રગુપ્ત અને અશાેકનાં મહારાજ્યાે ઢાલી ઉઠ્યાં હતાં અને ગાદી પચાવી પાડી માર્ચ રાજ્યના અવશેષા પર પુષ્યમિત્ર રાજ્ય કરતાે હતાે ત્યારે દક્ષિણ હિંદના આંધ્ર લાેકા સત્તા જમાવી ઉત્તર તરફ ધસી રહ્યા હતા અને કદાચ માળવા પણ તેમણે છતી લીધા હતાે."

શિલાલેખ જેન પહિત અનુસાર અર્હત અને સિદ્ધને પ્રણામ કરી શરુ થાય છે. ધ ફલીટના મતમુજબ ખારવેલે જૈનસંપ્રદાયના ઉત્કર્ષ માટે કરેલ કાર્યોની તેમાં નોંધ નથી, પરંતુ જૈન સમ્રાટ ખારવેલના પોતાના સાડત્રીશ વર્ષ સુધીના અર્થાત્ રાજ્યકાલના તેરમા વર્ષ સુધીના ઇતિહાસ છે જેમાં તેની વિવિધ પ્રવૃત્તિઓની નોંધ છે.

શિલાલેખની ભાષા અર્ધમાગધી અર્થાત્ જૈન પ્રાકૃતની છાંટવાળી અપબ્રંશ પ્રાકૃત છે અને તે ખારવેલના રાજ્યકાલના તેરમા વર્ષના છે અથવા તે તેના પાતાના સાહત્રીશમા વર્ષ સાથે સંલગ્ન છે; કારણ કે પંદર વર્ષ પૂરાં થતાં તે યુવરાજ અને છે અને ચાવીશ વર્ષ પૂરાં થતાં વૈદિકવિધિ અનુસાર તેના મહારાજ્યાભિષેક પણ થાય છે. ખારવેલના આ અભિષેક સ્થાપિત રુદિને લગતી કિયામાં જૈનધર્મ બાધક થતા નથી તે સ્પષ્ટ કરે છે.

આ શિલાલેખ ખારવેલ વિષે સાચી નોંધ અને તેના જીવનના કેટલાક ખાસ બનાવા દર્શાવવા ઉપરાંત તે આ મહાન સમ્રાટની લગલગ સાચી તારીખ ઠરાવવાનું સાધન પૂરૂં પાંડે

1. Mitra, op. and loc. cit.

2. B.D.G.P., p. 264.

3. Ganguly, op. cit., p. 47.

- 4. J.B.O.R.S., iii., p. 488.
- 5. नमो अरहंतानं नमो सबसिधार्न . . . etc.—Ibid., iv., p. 397, and xiii., p. 222.
- 6. J.R.A.S., 1910, p. 825.
- 7. J.B.O.R.S., iii., pp. 431, 438.

છે હિંદી તવારીખની આ બાબતને લગતું આ સિવાય અન્ય કાંઈ ઐતિહાસિક યા અનૈતિહાસિક સાધન નથી.

નીચે નોંધમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ફલીટ અને બીજાઓની વિરુદ્ધ અન્ય કેટલાક વિદ્વાના શિલાલેખની સાળમી લીટીમાં મોર્ચ સંવતના ઉલ્લેખ જુએ છે અને એને કલિંગના ઇતિહાસના આ અગત્યના સમય નક્કી કરવાનું એકજ સાધન માને છે. પાતાની નવીન શાધના આધારે જાયસ્વાલ એક વખત આ મતના આગ્રહી હતા, પરંતુ તેમણે પણ શુદ્ધ

1. This note gives, more or less in a chronological order, the names of different scholars who touched this inscription from one or other point of view. Mr. A. Sterling first discovered it, and with the help of Colonel Mackenzie took a facsimile of this interesting document in 1820 and published it, without translation or transcript, in 1825 with his most valuable article on An Account, Geographical, Statistical and Historical, of Orissa proper or Cuttack (A. R., xv., pp 313 ff., and plate); then James Prinsep published it for the first time in 1837 on the basis of the correct facsimile of Lieutenant Kittoe, and according to him the date of the inscription could not be earlier than 200 s.c. (J. A. S. B., vi., pp. 1075 ff., and plate LVIII).

A further lithograph of the inscription we find by Cunningham in C.I.I., i., (1877), pp. 27 ff., 98-101, 132 ff., and Plate XVII; but it appears that Prinsep's interpretation drew the attention of Oriental scholars to its importance and historic worth. Rajendralal Mitra copied his transcripts and translations, and published it in a revised form, in his great work on the Antiquities of Orissa, in 1880, pp. 16 ff., with a facsimile; and the date of the inscription, according to him, ought to be between 416-316 B.C. A few years after Dr Mitra, the late Pandit Bhagwanlal Indraji, published for the first time a workable version of this important inscription, in the Proceedings of the Sixth International Congress of Orientalists, held at Leyden in 1885, and according to him the date of the inscription is 165 Maurya era or 157 B.C. (Actes Six. Congr. Or. a Leide, pt. iii., sec. ii., pp. 152-177, and plate). This was followed by Bühler in 1895 and 1898 in Indian Studies, No. III, p. 13, and in On the Origin of the Indian Eralma Alphabet, pp. 13 ff., respectively, but he merely proposed certain corrections. This fixing of the date by the late Pandit, on the basis of a reference to some Mauryan date in line sixteen of the inscription had been accepted up till now by most of the modern school of antiquarians, headed by Vincent Smith, K. P. Jayaswal, R. D. Banerji and others; but it was Fleet and a few others after him that protested against such a reading of the said line, though he accepted that not a single voice had been raised against the interpretation of Pandit Indraji (see Smith, Early History of India, p. 44, p. 2 (4th ed.), and also in J.R.A.S., 1918, pp. 544 ff.; Jayaswal, J.B.O.R.S., i., p. 80, n. 55, iii., pp. 425-485, iv., pp. 364 ff.; Banerji (R. D.), J.B.O.R.S., iii., pp. 486 ff.; Dubreuil, Ancient History of the Deccan, p. 12; Jinavijaya, Prācin Jaina Lehha Saingraha, i., which wholly deals with Khāravela and agrees with the school of Jayaswal; and Konow, A.S.I., 1905 1906, p. 166. According to him the inscription contained a date in the Maurya era). Reviewing this volume in his first note in the J.R.A.S., 1910, pp. 242 ff., Dr Fleet says: "In the course of his remarks Dr Konow has mentioned the Hathigumpha inscription of Kharavela, and has observed, as an obiter dictum, that 'It is dated in the year 165 of the Maurya era.' We may take the opportunity of saying that it is a mistake, and has no basis except in Pandit Bhagwanlal Indraji's treatment of a passage in line 16th of the record."

Now we shall refer to Fleet and others of his class. In 1910 Professor H. Liders published in E.I., x., Liders' list, No. 1345, p. 160, a summary of the inscription, and stated there was no date in the record. This was followed by two short notes from the late Dr J. F. Fleet in J.R.A.S., 1910, pp. 242 ff. and 824 ff. As we saw above, Dr Fleet had his own doubts about

અભ્યાસકની દૃષ્ટિએ ખુદ્ધા દિલે મી. ફલીટ આદિને મળતા થવાના એકરાર કરી જણાવ્યું છે કે તે લીટી કે લેખના અન્ય ભાગમાં તારીખને લગતું કાંઈ નથી.1

શિલાલેખની છઠ્ઠી લીટીમાં નંદ સંવતના ઉલ્લેખ છે, પરંતુ તે ખારવેલની તારીખ નક્કી કરવામાં મદદરુપ નથી. શિલાલેખ તથા આ મહાન ચેદિ રાજાની તારીખ નક્કી કરવામાં તેમાંની બીજી વિગતા આધારરૂપ છે. આ હિકિકતા તે સમયના મળતા ઐતિહાસિક હેવાલા સાથે બંધબેસતી સમજવાની છે કે જેથી શિલાલેખની બને તેટલી ચાક્કસ તારીખ નક્કી કરી શકાય.

લેખની આઠમી લીટીના કેટલાક ભાગના શ્રી. જાયસ્વાલના નવા વાચન અને અર્થ જે ખારવેલના રાજ્યના આઠમા વર્ષ સાથે સંબંધ ધરાવે છે તે નીચે પ્રમાણે છે:

घातापथिता राजगहं उपपीडापयित एतिना च कम्मापदान संनादेन संवइत−सेन∽अहिनो विषमुंचितुं मधुरां अपयातो सवत−राज−डिमिट−यच्छति वि−परुव,<sup>3</sup>

અર્થાત્ " રાજગૃહના ઘેરા અને ગાેરથગિરિની જીતના પ્રભાવશાલી કાર્યોના હેવાલ સાંભળી ગ્રીક રાજા ડિમેટ ( ટ્રીયસ ) પાતાના લશ્કર અને રસાલાને પાછા ખેંચી વાહન

the existence of a date in the Maurya era in this record. He tried to prove that the passage in the sixteenth line of the Häthigumpha inscription does not contain any such date, but on the other hand that it refers to a certain canonical text of the Jainas which went out of use during the reign of the Mauryas. See also Ramesh Chandra Mazumdar (I.A., xlvii., 1918, pp. 223 ff., and xlviii., 1919, pp. 187 ff.). According to him line sixteen is far from being clear and positive, and he contested many of the conclusions of Messers Jayaswel and Banerji (Ramaprasad Chanda) (J.R.A.S., 1919, pp. 395 ff.). He agreed with Fleet and Lüders in denying the existance of any date in the Hathigumpha inscription. However now to our satisfaction we find that Mr Jayaswal and others of his school more or less agree with those of the opposite school about this crucial point, and hence the reading of line sixteen of the record, which is the keystone of the whole structure, is now to a great extent fully agreed to by all (see Jayaswal, J.B.O.R.S., xiii., pp. 221 ff., and xiv., pp. 127-128 and 150-151).

Over and above these researches we have references to scholars like Ganguly, Fergusson and Burgess, and Professor K. H. Dhruv. Mr Mano Mohan Ganguly places the inscription on principles based on architectural and sculptural considerations towards the close of the third century B.C.—that is, before Aśoka came to the throne of Magadha (see Ganguly, op. cil., pp. 48-50). According to Drs Fergusson and Burgess "300 B.C. or thereabouts is the most probable date for this inscription." They added that "with his (of Aśoka) reign the fashion of chiselling cells out of the living rock commenced, and was continued with continually increasing magnificence and elaboration for nearly 1000 years after his time" (Fergusson and Burgess, op. cil., pp. 67-68). Professor Dhruv talks of Khāravela and the antiquity of Jainism in connection with Pushyamitra Sunga and other ruling dynasties of the time in the preface of his Gujarati drama, Sāchunsvapna—the Gujarati rendering of the Sanskrit drama, Svapnavāsavadatta of Bhāsa.

- 1. J.B.O.R.S., xiii., p. 236.
- 2. नं हराज-ति-बस-सत-ओवाटितं . . . etc.--Ibid., iv. p. 399.
- 3, Ibid., and xiii., p. 227.

સહિત પાતે મથુરા છેલી પાછા વળ્યા." મી. જાયસ્વાલનું આ વાચન એમની છેલ્લામાં છેલ્લી શાેધનું પરિણામ છે અને મી. બેનરજી અને હાં કોનાવના તેને ટેકા છે. એ એતિહાસિક શાેધખાળના અર્વાચીનમાં અર્વાચીન સાધના આપણને આટલું કહે છે અને તેથી આને ખારવેલના સમયના એકજ આધાર ગણતાં જણાય છે કે શ્રીક રાજાએ મથુરા જીત્યું હતું અને પૂર્વ તરફ સાકેત સુધી તે લગભગ આગળ વધ્યા હતા. આને ગાર્ગા-સંહિતાના ટેકા છે જે કહે છે કે યવના સાકેત, પાંચાલ અને મથુરા જીતી કુસુમધ્વજ (પાટલીપુત્ર) પ્રતિ માર્થ વંશના અસ્ત સમયે આગળ વધતા હતા.

આ મુદ્દાને ટેકા આપતાં શ્રી. જાયસ્વાલ કહે છે કે "જ્યારે પતંજલી સંસ્કૃત વ્યાકરણ પર મહાલાશ્ય લખતા હતા ત્યારે મગધરાજ પુષ્યમિત્રે એક મહાયજ્ઞ શરુ કર્યો કે જે પૂરા થઈ શક્યા ન હતા. અયાદ્યાના નવા શિલાલેખ પ્રમાણે મગધરાજે બે અશ્વમેધ યજ્ઞ કર્યા હતા; જ્યારે એક યજ્ઞ ચાલતા હતા ત્યારે ચવનરાજે સાકેત અને મધ્યમિકાને ઘેરા ઘાલ્યા તે નોંધ પતંજલિએ કરી છે. પુષ્યમિત્રના અશ્વમેધ સમયે મધ્યમિકા પ્રદેશની નદી પાસે સમ્રાટની થયેલ જીત કાલીદાસ પણ નોંધે છે. આમ પુષ્યમિત્રના રાજ્યઅમલમાં નિષ્ફળ શ્રીક હુમલાના પૂરતા પુરતા પુરાવા છે. ખારવેલના શિલાલેખ પણ તેજ સમયના શ્રીક હુમલાની વાત રજ્ કરે છે કે જેમાં શ્રીકાને મથુરા છેહી પાછા હઠલું પડ્યું. સિક્કાના પુરાવાથી એમ જણાય છે કે અશિમિત્રના વારસ ખૃહસ્પતિના સમયમાં આમ બન્યું હાય. આમ પતંજલી અને ગાર્ગી સંહિતામાં નોંધાયેલ શ્રીક ચઢાઈ નાજ આ ઉલ્લેખ છે તે નિર્વિવાદ છે."

બીજી મુશ્કેલી એ છે કે આ ગ્રીક રાજા હિમેટ્રીયસ કે મિનાન્ડર (?) ગાર્ડનરના મત અનુસાર મિનાન્ડરના સમય છે. સ. પૂર્વે બીજા સૈકાની શરુઆત અને વિન્સન્ટ સ્મિથના મત પ્રમાણે ઇ. સ. પૂર્વે ૧૫૫ છે. તે ઉપરાંત મિનાન્ડર ઇસમાસ (ચમુના?) એછાંગ્યાની વાતજ નથી; તેણે તો માત્ર હીપનીસ (બિયાસ) એછાંગી હતી; સાહિત્યના જે ભાગ હિમેટ્રીયસ અને મિનાન્ડર બસેને લાગુ પડે છે તેને મહાન વિદ્વાના હિમેટ્રીયસની ભગ્ય જીતો ગણે છે.

- 1. J.B.O.R.S., xiii., p. 229.
- 2. Ibid., p. 228.

- 4. J.B.O.R.S., xiii., pp. 241, 242.
- 5. Cf. Gardner, Catalogue of Indian Coins, Greek and Sythic, Int., pp. xxii, xxiii.
- 6. Smith, Early History of India, p. 239.
- 7. Gardner, op. cit., Int., p. xxxvii.
- 8. See Mayer (Eduard), E.B., vii., p. 982 (11th ed.); and Rawlinson, Parthia (The Story of the Nations), p. 65.

<sup>3.</sup> In the Yuga Purāṇa, one of the chapters of the Gārgī Sainahitā, there is described that "the viciously valiant Greeks" after reducing Sāketa (in Oudh), the Pañcāla country (in the Doab between the Jumna and the Ganges) and Mathura (Muttra), reached Pushpapura (Pātalīputra); but that they did not remain in the midland country because of a dreadful war among themselves which broke out in their own country (Kern, Brhat Sainhitā, p. 37)—an evident allusion to the internecine struggle between the houses of Euthydemus and Eucratides.

પાતાના પ્રતિસ્પર્ધો યુક્રેટાઇડસને કાબી દેવા ડિમેટ્રીયસનું બેકિટ્રયા જવું એ હકીકત આને ટેકા આપે છે, કારણ કે શિલાલેખ સ્પષ્ટ કહે છે કે તે ખારવેલના આક્રમણ વિનાજ મથુરા છાડી પાછા ગયા. આમ ખારવેલના લગભગ સમય ડિમેટ્રીયસ અને મિનાન્ડર વચ્ચેના છે એ ચાક્કસ છે.

ડિમેટ્રીયસના વિજયા એજ તેની પડતીનાં કારણા છે, એમ શ્રીક ઇતિહાસ કહે છે. તેના વિજયાના કારણે તેના મહારાજ્યનું મધ્યબિંદુ બેકિટ્રયાથી પણ આગળ વધ્યું. તેનું વતન એક પેટા રાજ્ય બની સંતાષ પામે તેમ ન હતું. પરિણામે પસંક્રમી અને શક્તિવાન શુક્રેટાઇડિસ કે જેને માટે ઇતિહાસ ભાગ્યે જ કંઈ કહે છે તેણે બળવા કરી જાદું રાજ્ય સ્થાપ્યું. પાર્થિયાના રાજા મિશ્રાડેઇટિસ ૧લાના રાજ્યારાહણ સાથે તે પણ રાજા બન્યા. પોતાના ભાઈ ફ્રેએટસ ૧લા પછી ઇ. સ. પૂર્વે ૧૭૧ માં મિશ્રાડેઇટિસ ગાદીએ બેઠા એટલે ફ્રૉન ગુટિલ્મિડના અભિપ્રાય પ્રમાણે યુક્રેટાઇડિસના સમય ઇ. સ. પૂર્વે ૧૭૫ ની લગભગ ગણાય. તેના રાજ્યની શરુઆત તાકાની હતી. એકિટ્રયાના નહિ, પરંતુ હિંદનો (સિધુની આસપાસના પ્રદેશના) રાજા ડિમેટ્રાયસ પાતાના પ્રતિસ્પર્ધા યુક્રેટાઇડિસે ઉભી કરેલ મુશ્કેલીના કારણે હિંદથી પાછા કર્યો. ડિમેટ્રાયસનું આ પુનરાગમન એકિટ્યાના ઇતિહાસકારો ઇ. સ. પૂર્વે ૧૭૫ માં મૂકે છે. અને આ ગારથિંગરિ અને રાજગૃહના ઘેરા સાથે ખારવેલના રાજ્યકાળના આઠમા વર્ષને એટલે ઇ. સ. પૂર્વે ૧૭૫ ને મળી જાય છે. એમ શિલાલેખનું વર્ષ ઇ. સ. પૂર્વે ૧૭૦ અને ખારવેલના રાજ્યની શરુઆત ઇ. સ. પૂર્વે ૧૩૦ માં ગણી શકાય.

ગ્રીક રાજા હિમેટ્રીયસના ઉપરાક્ત હેવાલ ઉપરાંત ખીજું પણ સાધન ખારવેલનો લગભગ સમય નક્કી કરવા માટે છે. આંધ્રનો રાજા પશ્ચિમના શાસક સાતકર્ણું તેને શિલાલેખ ખારવેલના પ્રતિસ્પર્ધા નાંધે છે, તેનાનાઘાટના શિલાલેખના સાતકર્ણું તે જ આ છે, કારણ કે સાતકર્ણું ની રાણી નાગનિકાના નાનાઘાટના શિલાલેખ અને હાથી ગુંકાના ખારવેલના શિલાલેખ લિપિના આધારે કૃષ્ણના નાસિકના શિલાલેખ સાથે સમસમયી છે. પશરૂઆતના સાતવાહનાના નાનાઘાટના શિલાલેખો "અશાક અને દશરથના શિલાલેખ પછી તરતના" અને લિપિ અનુસાર "મૌર્ય રાજ્યના અંતસમયના કે સુંગવંશની શરૂઆતના અર્થાત્ છે. સ. પૃર્વે બીજા સૈકાના છે." હાથી ગુંકાના શિલાલેખ જો કે તારીખ વિનાના છે તોપણ ખારવેલના સમય હિમેટ્રીયસ અને સાતકર્ણીના સમય સાથે અર્થાત્ છે. સ. પૂર્વે બીજા સૈકાના કારણો છે. મૌર્ય શહેનશાહી નળળી પડી હતી

- 1. C.H.I., i., p. 446.
- 2. Ibid.
- 3. Mayer (Eduard), op. cit., ix., p. 880.
- 4. Cf. J.B.O.R.S., iv., p. 398, and xiii., p. 226.
- 5. See Bühler, A.S.W.L., v , p. 71, and Indische Paleographie, p. 39.
- 6. Buhler, A.S.W.I, v., pp. 71 ff

ત્યારેજ આંધ્ર કુળ અને કલિંગવંશ સમસમયે સત્તામાં આવ્યા, જે સૂચવે છે કે આ ખન્ને રાજાઓ સમસમયી હતા. આમ શિલાલેખની લગભગ તારીખ નક્કી કરીને જૈનધર્મના આ મહાન આશ્રયદાતા અને હિંદી ઇતિહાસના મહાન નરપુંગવના રાજકીય જીવનની વિગતો તપાસીએ.

શિલાલેખની પહેલી લીઠી પંચ પરમેષ્ઠિને નમસ્કાર કરવાની જૈનપદ્ધતિ અનુસાર અહિત અને સિદ્ધને યાદ કરે છે. ૧ ખારવેલ ચેદિવંશના હતો અને તેના કુળના રાજાઓ એર નામની પદવી ધરાવતા તેની નોંધ અહીંથી મળે છે. મી. જાયસ્વાલ કહે છે કે ઇરા વા કલાના વારસ એર દ્વારા ચેદિવંશની ઉત્પત્તિ છે અને ઉમેરે છે કે "પુરાણામાં વર્ણવેલી એલા અને આને આ એકજ છે કે જેની સાથે ચેદિવંશના સંબંધ તેમાં વર્ણવેલા છે." પ

ળીજી લીટી ખારવેલનું પંદર વર્ષનું યુવરાજપદ વર્ષ્યુંવે છે જે દરમિયાન તેણે જાદી જુદી વિદ્યાએા પ્રાપ્ત કરી; "રાજા વેનની માફક મહાન વિજયા મેળવતા" યુવરાજ તરીકે ઘણા વર્ષ રાજ્ય કર્યું. '

રાજા વેન એ વૈદિક વ્યક્તિ છે અને મનું કહે છે કે તેના હાથ નીચે અધીય પૃથ્વી હતી. મી. જાયરવાલ કહે છે કે "પદ્મપુરાણના વર્ણન પ્રમાણે વેને પોતાનું રાજ્ય સારી રીતે શરૂ કર્યું અને પછી તે જૈન થયો. બ્રાહ્મણ દંતકથા અનુસાર વેન સારા ન હતો જ્યારે જૈનો તેને આદર્શ રાજા ગણે છે એ પ્રદ્મપુરાણની હકીકતના હાથીગુંફાના શિલાલેખ આડકતરા પુરાવા છે. જો શિલાલેખના સમયમાં જૈનામાં વેન તેની પાછળની અવસ્થામાં ખરાબ રાજા ગણાતા હોત તા ખારવેલની સ્તુતિમાં તેની સરખામણી કદી પણ ન થાત. વેનના જૈન લક્ષણા એ બ્રાહ્મણાને તેના દોષ લાગતા કેમકે તે નાતજાતના બેદ સ્વીકારતા ન હતો. જે દંતકથા આમ વેનને ઉતારી પાડે છે તે દેખીતી રીતે જેનાની પણ પછીની છે."

ત્રીજી લીટી કલિંગના ચેદિવંશના ત્રીજા રાજા તરીકે તેના ચાવીશ વર્ષ પૂરાં થયે ખારવેલના મહારાજ્યાભિષેક વર્ણવી કલિંગની રાજધાનીમાં ખિબીર ઋષિ સરાવર પરના ઘાટ અંધાવ્યાનું અને જીર્ણોદ્ધાર કરાવ્યાનું વર્ણન કરે છે. લ

- 1. मुभी अरिहंताणं मुभी सिद्धाणं मुभी आयरियाणं मुभी उवज्ज्ञायाणं मुभी छोए सन्वसाहूणं, एसी पंचममुकारी . . . .-- Kalpa-Stara, std. 1.
  - 2. Cf. J.B.O.R.S., iv., p. 397, and xiii., p. 222.
  - 3. Pargiter, J. R. A. S., 1910, pp. 11, 26.
  - 4. J.B.O.R.S., xiii., p. 223.
  - 5. Cf. ibid., iv., p. 397, and xiii., p. 224.
  - 6. Rigveda, x., 123.
  - 7. Manu, chap. ix., 66-67.
  - 8. J.B.O.R.S., xiii., pp. 224, 225.
  - 9. Cf. ibid., iv., pp. 397-398, and xiii., p. 225.

તેની ચાથી લીટી ખારવેલનું રાજકીય જીવન શરુ કરે છે. તેના પ્રદેશની ૩૫ લાખની ઘીચ વસ્તીને રીઝવવાના પ્રયત્ન પ્રથમ આવે છે; આ સંખ્યામાં અતિશયાહિત નથી. અશા-કનાે તેરમાે શિલાલેખ જણાવે છે કે તેના લશ્કર સામે કલિંગે ૧,૫૦,૦૦૦ યુદ્ધના કેદી, ૧,૦૦,૦૦૦ ઘાયલ અને તે કરતાં યવધારે મૃતદેહાના ભાગ આપ્યા હતા. ર આમાં મૃત અને ઘાયલની સંખ્યા અઢીલાખ થાય છે; સ્કાર્નહોસ્ટની ગણત્રી પ્રમાણે વસ્તીના દરેક પંદરમા માણુસ પરરાજ્યના આક્રમણ પ્રસંગે હથિયાર પકંડે તો અશોઇના સમયમાં જ કર્લિંગની વસ્તી ૩૮ લાખ ગણાય. 3 તે પછી એક સૈકા બાદ ખારવેલના સમયમાં મૌર્યોની જીત અને રાજ્ય પછી આ વસ્તી ૩૫ લાખ હાય તે સંભવિત છે. વિન્સન્ટ સ્મિથ આનાે સ્વીકાર કરતાં કહે છે કે " મૌર્યો અને તેના પહેલાના રાજાએા વસ્તીપત્રક રાખતા હતા તેથી આ સંખ્યામાં શક રાખવાનું જરા પણ કારણ નથી."<sup>૪</sup>

સૃક્ષ્મ ચર્ચામાં ઉતરતા પહેલાં તે સમયના ઇતિહાસપર ઉડતી નજર ફેંકી જઇએ. ડૉ. ખારનેટના શખ્દોમાં "અશાકના વિદેહ પછી મૌર્ય સામ્રાજ્ય તરતજ તૃટ્યું અને આસ-પાસના રાજાઓને પાતાની હદ વધારવાની મહત્ત્વાકાંક્ષા પૂરી કરવા તે પૂરતી તક હતી. આમાં સિમુક નામના રાજા હતા કે જેણે ઈ. સ. પૂર્વે ત્રીજા સૈકાની છેલ્લી પચીસીમાં સાત-વાહન યા સાતકર્ણિ વંશ સ્થાપ્યા જેણે તેલુગુ પ્રદેશમાં પાંચ સૈકા સુધી રાજ્ય કર્યુ. તેના યા તેના વારસ તેના નાના ભાઈ કૃષ્ણ (કેષ્ણું)ના સમયમાં આંધ્રરાજ્ય પશ્ચિમમાં અક્ષાંશ ૭૪° સુધી અને કદાચ અરબીસમુદ્ર સુધી પહોંચ્યું હશે. ધ સાતવાહન રાજાઓના હાથ નીચે શરૂઆ-તમાં આંધ્ર રાજ્યના વિસ્તાર વધ્યા હતા અને તેમાં વિદર્ભ (બિહાર) ના માંઠા ભાગ, મધ્યપ્રાંત અને હૈદ્રાળાદના સમાવેશ થતા હતા." ધ

" મધ્યહિંદના પ્રદેશમાં સત્તા જમાવનાર આ સમયે માત્ર સુંગ અને આંધ્ર વંશા જ હતા એમ નહિ, પરંતુ હાથીગુંફાના શિલાલેખ ઈ. સ. પૂર્વે ૧૮૦ લગભગ કલિંગના રાજા ખારવેલને પણ એક વધારાના હરીફ તરીકે રજાૂ કરે છે. " હ

તે સમયના રાજકારણમાં પાતાના દેશને મહત્ત્વનું સ્થાન પ્રાપ્ત કરાવવાની ખારવેલની મહિચ્છાએ તેના પાઢાશી દેખખણની સાર્વભૌમ સત્તા સાથે તેને અથડામણમાં મૂક્યા. આંધ્રરાજા સાતકાર્ણું સામે તેણું બીજા વર્ષમાં જ પશ્ચિમમાં મહાન લશ્કર ઉતાર્ધું. તે કુળના

<sup>1.</sup> Cf. J.B.O.R.S., iv., p. 398, and xiii., p. 226.

<sup>2.</sup> Bühler, E.I., ii., p. 471.

<sup>3.</sup> Cf. J.B.O.R.S., iii., p. 440.

<sup>4.</sup> Smith, J.R.A.S., 1918, p. 545. 5. This is indicated by the inscriptions at Nasik (No. 1144) and at Nanaghat, fifty miles north-west of Poona (No. 1114).

<sup>6,</sup> C.H.I., i., pp. 599, 600.

<sup>7.</sup> Ibid., p. 600.

<sup>8.</sup> The Andhra king alluded to can only be Sri-Satakarni, No. 3 of the Puranic list, who is commemorated by a defaced but happily inscribed relief image at Nanaghat, a pass leading from the Konkan to the ancient town of Junar in the Poona district, Bombay .-- Bühler, A,S,W.I., v., p. 59.

શિલાલેખા અનુસાર આ રાજા સાતવાહન વંશના હતા; જયારે પુરાણા પ્રમાણે તે આંધ્ર ( આંધ્રભૃત્ય) વંશના હતા. માર્ચ પ્રદેશના દક્ષિણની આ અજેય જાતિ હતી જેનું સ્થાન મદ્રાસ પ્રાંતના ગાદાવરી અને કૃષ્ણાનદીના કાંડા પ્રદેશ હતા.

સાતવાહનની મૂળભૂમિ તથા જાતિ વિષે મી. ખખલે કહે છે કે "આરવેલનો લેખ તેમને કલિંગની પશ્ચિમના કહે છે; જૈનદંતકથા નિઝામ રાજ્યના પૈડાનને તેની રાજધાની દર્શાવે છે; કથાસરિત્સાગર તે વંશના સ્થાપકને પૈડાનમાં જન્મ્યાનું કહે છે....સાતવાહનના ઘણા શિલાલેખા નાસિકમાં મળે છે; તેમાં પ્રાચીનતમ શિલાલેખ પશ્ચિમ હિંદના નાનાઘાટમાં છે; તેના જૂના સિક્કા પણ પશ્ચિમ હિંદમાં લભ્ય છે... આ સંજોગા સાળીત કરે છે કે સાતવાહનોની મૂળભૂમિ પશ્ચિમહિંદ હાય....તેની જાતિ વિષેની જૈનદંતકથા ગુંચવણ ભરેલી અને અશ્વસ્થેય છે; એક દંતકથા તેની ઉત્પત્તિ ચાર વર્ષની કુમારિકાથી અને બીજી યક્ષથી વર્ણવે છે. ઐતિહાસિક લખાણા તેને સ્પષ્ટતાથી બ્રાહ્મણ પૂરવાર કરે છે."

ખારવેલના પશ્ચિમના આક્રમણનું પરિણામ એ હતું કે સાતકાર્ણ હાર્યો ન હતો, પરંતુ એણે કાશ્યપ ક્ષત્રિયાના ઉપયોગ માટે મુષિક રાજધાની લઇ સંતાષ માન્યા. મુષિકો સાત-કર્ણિના પેટા સરદાર હતા અને તેમના પ્રદેશ પૈકાન અને ગેાંદવાના વચ્ચેના હાય તેમ જણાય છે. જેમ કાસલ એ એારિસાની ઉત્તર-પશ્ચિમે છે તેમ મુષિક પ્રદેશ તેની પશ્ચિમે હશે.

પાંચમી લીટીમાં ખારવેલે ત્રીજ વર્ષમાં સંગીત, નૃત્ય આદિ કળાએામાં પ્રવીણતા મેળવી તેથી વિશેષ કંઈ નથી. <sup>૪</sup>

છઠ્ઠી લીટી અગત્યની છે; તેમાં નંદસંવતની નોંધ છે. સાતકર્ણિ અને મુધિક પરની ચલઇએા પછી ખારવેલે પશ્ચિમ હિંદપર ચઢાઈ કરી. તેના ચાથા વર્ષમાં તેણે આંધ્રના ખંડિયા મરાઠા પ્રદેશના રાષ્ટ્રિકા અને વરાડના ( બિરારના ) ભાજકાને નમાગ્યા. ધ

શિલાલેખ પ્રમાણે દખખણના આંધ્ર રાજ્ય પર ખારવેલે બે આક્રમણ કર્યાં, તેના બીજા વર્ષમાં તેણે ઘોડા, હાથી, પાયદળ અને રથા પશ્ચિમમાં સાતકર્ષિણ સામે માેકલ્યાં અને ચાયા વર્ષમાં પ્રતિષ્ઠાનના આંધ્ર રાજાના ખંડિયા મરાઠા પ્રદેશના રાષ્ટ્રિકા અને વરાડના (બિરારના) ભાજેકાને નમાવ્યા અપ ચઢાઇએ નિઃસંશય દખ્ખણની સાર્વભૌમ સત્તા પર તરાપ જેવી ગણાય, પરંતુ સ્વરક્ષણની હદળહારની તે ગણી શકાય નહિ. પ્રાે. રેપ્સનના

- 1. Pargiter, Dynasties of the Kali Age, pp. 36 ff.
- 2. J.B.B.R.A.S (New Series), iii., pp. 49-52.
- 3. J.B.O.R.S., iv., p. 398, and xiii., p. 226.
- 4 Cf. ibid.
- 5. Ibid., iv., p. 399.
- 6. The modern Paithan, on the north bank of the Godavary in the Aurangabad district of Hyderabad, is famous in literature as the capital of King Satakarni (Satavahana or Salivahana) and his son Śakti-kumara.

શખ્દામાં " આપણું ધારી શકીએ કે ખારવેલના લશ્કરા મહાનદી ઓળંગી ગાદાવરીની ખીણામાં થઈ તેની શાખા વેગંગા અને વરધાના પ્રદેશા પર ફરી વલ્યા. આમ આંધ્રરાજના પ્રદેશ પર તેણે ચઢાઈ કરી, પરંતુ કહિંગ અને આંધ્રના લશ્કરાને આ બે પ્રસંગાએ ખરેખર યુદ્ધ થયું અને તેનાં રાજકીય પરિણામા આવ્યાં તેવી કાંઈ નોંધ નથી અને એમ માનવાનાં કારણા પણ નથી."

ખારવેલના વિજયોને ઉતારી પાડવા અમે આમ નથી લખતા; તે સમયના અહાદુર લડવૈયા તરીકે તેણે રાજકીય ક્ષેત્રમાં ભાગ ભજવ્યા ખરા, પણ તેથી કાંઈ ખાસ વિશેષ નથી. તેને મહાન પુષ્યમિત્ર કે શાલિવાહન સાથે મૂકી શકાય, પરંતુ તેની બીજા અને ચાયા વર્ષની ચઢાઇએ પ્રતિષ્ઠાનના આંધ્ર રાજાની રાજસત્તા ખૂચવી લેવાના ઇરાદાથી થઇ હાય તો તેના તે ઇરાદા ખર આવ્યા જ નથી. તેને માટે તે શક્ય ન હતું અને શિલાલેખના પણ તેવા કંઈ અર્થ થતા નથી.

ખારવેલે પાંચમા વર્ષમાં અર્થાત રાજા નંદના ૧૦૩ મા વર્ષમાં એક નહેર તથા તનસુ-લિયા યા તાસલીના કાલિંગમાં દાખલ થવાના રસ્તાઓ બનાવ્યા. શિલાલેંખના આ અને બીજા ચાક્કસ બનાવા તથા તેમાંની વાર્ષિક નાંધાએ ફ્લીટ, રિમથ અને બીજા અભ્યાસીઓને એમ માનવા પ્રેર્યા છે કે ઓરિસામાં બનાવાની કાળજી પૂર્વક નાંધ રખાતી અને આવા લાંબા સમયા કાંધપણ સંવતના આધાર વિના ન ગણી શકાય. આ લીટીમાં જે સંવત છે તે નંદ સંવત છે તે સ્પષ્ટ છે. એ રવાભાવિક છે કે અમુક રાજાના સ્થાપેલા સંવત જો ગણત્રીમાં ન હાય તા તેના રાજય પછીના લાંબા સમયા સંભારવાનું શક્ય ન બને. મી. જાયસ્વાલના મત મુજબ આ રાજા નંદ વર્ધન સિવાય બીજો કાંઈ નથી જે ઈ. સ. પૂર્વે ૪૫૭ માંહતા. આ વાત માનવાને શિલાલેખમાં ઐતિહાસિક યા બીજો કાંઈ આધાર નથી. જાયસ્વાલ માને છે કે અલ્બેરુનીએ નોંધ કરેલ શ્રી હર્ષના સંવત સાથે આ સંવત મળતો આવે છે અને અલ્બેરુનીએ જે દંતકથાઓ શ્રી હર્ષની આણી છે તેને જાયસ્વાલ ભૂલથી નંદિ વર્ધનની ગણાવે છે. આ બધી ખેંચતાણ કરવાનું કાંઈ કારણ નથી. પુરાણના મહાપદ્મ નંદ અથવા જૈનાના નંદ ૧લાના સમયમાં આ સંવત ચાલુ થયાનું અસ્વાભાવિક નથી. પુરાણ અને સાહિત્યના હેવાલા પરથી જણાય છે કે તે સંવત શરૂ કરી શકે તેટલા પ્રભાવશાલી

- 1. Rapson, C.H.I., i., p. 536.
- 2. We would be justified in accepting that the capital of Kharavela was Tosali, in whose neighbourhood the Hāthigumphā cave and River Prāchi are to be found. According to Mr. Haraprasad Sastri, Tosali is etymologically identical with Dhauli, the name of the place where a sect of the Kalinga edicts exist.—Smith, op. cit., p. 546.
  - 3. Cf. J.B.O.R.S., iv., p. 399.
  - 4. See Fleet, J.R.A.S., 1910, p. 828; Smith, op. cit., p. 545.
  - 5. J.B.O.R.S., xiii., p. 240.
  - 6. Cf. Sachau, Albermi's India, ii., p. 5.
  - 7. Cf. J.B.O.R.S., xifi., p. 240,

હતો. આપણે તો તેજ સંવત ગણીએ. જે મહાવીર નિર્વાણ ઈ. સ. પૂર્વે ૪૮૦-૪૬૭ ગણીએ તો આ નહેરનું વર્ષ ઈ. સ. પૂર્વે ૩૨૦-૩૦૭ આવે.

સાતમી લીટી ખારવેલની પત્નીનું વજકુળ સૂચવે છે° અને જાયસ્વાલ કહે છે કે "રાણીનું નામ આપ્યું નથી અથવા તે નામ 'ઘુસીત (તા)' છે."ર રાજ્યનું આ સાતમું વર્ષ છે અને તે સમયે તેને એક પુત્ર પણ હતો.<sup>3</sup>

તેના રાજ્યનું આઠમું વર્ષ મગધ પરની ચઢાઇથી શરૂ થાય છે. તેણે મહાન લશ્કર વડે ગારથગિરિના મજબૂત કિદ્ધા ઉપર ચઢાઈ કરી.

આઠમી લીટી અગત્યની છે જે વિષે વિસ્તારથી લખ્યું છે; તેમાં નિર્દેશેલ ઇન્ડા-શ્રીક રાજા ડિમેટ્રીયસના ઉલ્લેખે કલિંગના ઇતિહાસના ખારવેલના સમયના ઘણા ગૂંચવાડા અને અગત્યના પ્રશ્ન ઉકેલ્યા છે. તેની આગળની લીટીના કેટલાક ભાગ સાથે મી. જાય-સ્વાલના નવા વાચન અનુસાર તેના અનુવાદ આ પ્રમાણે છે: "આઠમા વર્ષમાં તેણે (ખારવેલે) મહાન લશ્કર વડે માટી વાડ (ભીંત યા રક્ષણ) વાળા ગારથાગિરિ (કિદ્ધા) ઉપર ચઢાઈ કરી રાજગૃહ પર દળાણ કર્યું (ઘેરા ઘાલ્યા). તેના (ગારથગિરિની જીત અને રાજગૃહના ઘેરાના) પ્રભાવશાલી કાર્યોના હેવાલ (લાકવાર્તા) સાંભળીને લશ્કર અને અસળાળ પાછા ખેંચી મહાન રાજા ડિમેટ્રીયસ મથુરા છાડી પાછા વડ્યા."

આ ઉપરથી સમજાય છે કે ખારવેલે રાજ્યના આઠમા વર્ષમાં મગધ પર ચઢાઈ કરી હતી. આ હકીકત સ્પષ્ટ કરે છે કે તે સ્વતંત્ર થયા હતા એટલું જ નહિ પણ આક્રમણ પણ કરતા હતા. ગયાથી પાટલીપુત્રના જૂને રસ્તે બરાબર ટેકરીઓ (ગારથગિરિ) સુધી તે પહોંચે છે. ખારવેલના આક્રમણના આ હેવાલથી હિંદના રાજા ડિમેટ્રીયસ મથુરા છેડી પાછા હક્યો; હિંદના અંદરના પ્રદેશની તેની આ ચઢાઈ તથા તેનું પ્રત્યાગમન એકિટ્યાના ઇતિહાસકારાએ ત્યાંના ઇતિહાસમાં પણ નોંધ્યાં છે.

ઘણું ખરૂં પુષ્યમિત્ર તે વખતે રાજ્ય કરતા હતા. પુરાણા પ્રમાણે પુષ્યમિત્રે છત્રીશ વર્ષ રાજ્ય કર્યું હતું જ્યને મી. વિન્સન્ટ સ્મિથના મત મુજબ તેણે છેલા મૌર્ય રાજ

<sup>1.</sup> विजर-घर-वंति द्वसितविरिनी. . . .-Ibid., p. 227. This Vajra family has been identified by Dr. K. Aiyangar with an ancient dynasty of considerable importance and holding the important territory of Bengal on this side of the Ganges.—Some Contributions of South India to Indian Culture, p. 39.

<sup>2.</sup> J.B.O.R.S., xiii., p. 227.

<sup>3. . . . . . . . . .</sup> etc.—Ibid.

<sup>4.</sup> महता सेना मह [त-मित्ति]-गोरथगिरिं घातापितता, etc.-Ibid., iv., p. 399, and xiii., p. 227.

<sup>5.</sup> J.B.O.R.S., Iv., pp. 378, 379, and xiii., pp. 228, 229.

Mey∈r (Edward), op. cit., ix., p. 880.

<sup>7.</sup> Cf. Pargiter, op. cit., p. 70,

ખૃહદ્દરથને ઇ. સ. પૂર્વે ૧૮૫ માં રાજ્યાસન છાડાવ્યું હતું. મી. જયસ્વાલ આ અનાવ ઇ. સ. પૂર્વે ૧૮૮ માં અનેલા માને છે; એટલે પુષ્યમિત્રે ઇ. સ. પૂર્વે ૧૮૫ થી ૧૪૯ યા ૧૮૮ થી ૧૫૨ મુધી રાજ્ય કર્યું હોવું જોઇએ.

શિલાલેખની નવમી લીટી અગત્યની નથી. તેમાં ખ્રાह્માં હોં જમીન દાનમાં આપ્યાની હિકિકત છે જે હિંદુ રાજ્યમાં ખ્રાહ્માં હોં તે સામુદાયિક જમીન લેટ અપાતી તે સૂચવે છે. જેમ આપણે ખારવેલના વૈદિક રાજ્યાભિષેક વિષે જોયું તેમ તે જૈન હોવાના કારણે પ્રજાના જૂના સ્થાપિત હકા પર તરાપ આવવાનું કંઈ કારણ ન હતું. આ પરથી બીજાં અનુમાન એ નીકળે છે કે પાતે ગમે તે ધર્મ માનવા છતાંય આર્યોનાં મૂળ બંધારણની તે સમયના સમાજ પર અસર હતીજ. મહાવીરના સમયના જૈન અને બૌલ ધર્મો પ્રચલિત પ્રાહ્મણધર્મ સામે સીધા બળવા તરીકે હતા, છતાં પણ સમાજમાં બીજી જ્ઞાતિએ કરતાં તેમની જે પ્રતિકા અને માન હતાં તે પર કાંઈ અસર થઈન હતી.

જો કે આવી બાળતા વ્યક્તિગત વિશાળ ભાવના પર ઘણા આધાર રાખે છે; પરંતુ ખારવેલ અશાકની માક્ક સમ્રાટ હાવા છતાં ધર્મીધ ન હતો. અશાકના શિલાલેખા માક્ક ખારવેલના શિલાલેખ પણ તેને ઉદાર અને ધર્મીધ વૃત્તિથી પર હાવાનું પુરવાર કરે છે. સર્વધર્મસમભાવ એ તેના ગુણ હતા અને તેની ઉદારવૃત્તિ અને સ્વભાવના કારણે તે પાતે પાતાને 'અધી જાતના લોકોના પુજક' તરીકે એાળખાવે છે.

દશમી લીટી જણાવે છે કે ખારવેલે ૩૮,૦૦,૦૦૦ સિક્કાના ખર્ચે મહાવિજય (વિજયના પ્રસાદ) મહાલય બંધાવ્યું. તે પછી "શામ, દામ અને દંડ એ નીતિઅનુસાર વિજય માટે ઉત્તર હિંદ (ભારતવર્ષ) પ્રતિ તેણે પ્રસ્થાન કર્યું અને જેમના પર તેણે આક-મણ કર્યું તેમની પાસેથી મૂલ્યવાન વસ્તુએ તેણે મેળવી. હિંદી રાજનીતિના ત્રીજે પ્રકાર જે લેદ છે તે અહીં પહેતા મૂકયા છે તે નોંધવા જેવું છે અને કદાચ ખારવેલની રાજ્ય પદ્ધતિ માટે તે પ્રકાર અપમાનપ્રદ અને હીન પણ લાગ્યા હાય.

આ પછીની લીટી પણ આપણા હેતુ માટે ખાસ ઉપયોગી નથી. ગધેડાના હળથી ખારવેલે મંડ (સિંહાસન) ઉખેડાવ્યાનું તેમાં છે. તે સિંહાસન કાેઈ હલકા રાજાનું કહ્યું છે; રાજાની હલકાઈ જૈનધર્મ વિરુદ્ધ તેના આચરણને અંગે હશે. અહીં જે સિંહાસનની વાત છે તે શાલુગારેલ બેઠક યા બિછાવેલ ગાદી પણ હોય. તે ખરાબ રાજાના વ્યક્તિત્વની

- 1. Smith, Early History of India, p. 204.
- 2. J.B.O.R.S., xiii., p. 243.
- 3. Cf. ibid., iv., p. 400, and xiii., p. 229.
- 4. सब-पासंड-पूजको · · .—Ibi l., iv., p. 403.
- 5. Cf. ibid., iv., p. 400.
- 6. Cf. ibil., and xiii., p. 230.
- 7. Cf. ibid.
- 8. 1bid.

કાંઈ નાંધ શિલાલેખમાં નથી. આ ઉપરાંત ખારવેલ ૧૧૩ વર્ષ પહેલાં કે ૧૧૩ મા વર્ષમાં બનાવેલી સીસાની પ્રતિકૃતિ કે તેના સમૃહના નાશ કરે છે.' ખારવેલના ૧૧ મા વર્ષથી ૧૧૩ વર્ષ પહેલાં ગણીએ તાે આ સીસાની પ્રતિકૃતિએાની તારીખ ઈ. સ. પૂર્વે ૨૮૫ આવે; પણું જો તેને છઠ્ઠી લીટી અનુસાર <sup>ન</sup>દ સંવત ગણીએ તાે ઈ.સ. પૂર્વે ૩૪૫ આવે.

આ અનાવ અપ-સજ ( હલકા રાજા ) વિષે છે અને તેમાં તેનું કાંઇક આક્રમણ હોય તેમ લાગે છે, પરંતુ તે કશું તે સમજાતું નથી. પ્રતિકૃતિઓ જૈન મૂર્તિઓ હતી તે સ્પષ્ટ જ છે કેમકે તે વિષે કાંઈ ઉલ્લેખ નથી, અને અન્ય કાઈ ધર્મની મૂર્તિઓ હાય તો આ કૃત્ય ખાર-વેલની ઉદારતાને અધક ગણાય. સત્તરમી લીડીમાં જેઈશું તેમ ખારવેલ સર્વ ધર્મોને માન આપતો અને તેથી લાગે છે કે તે જૈન તીર્થકરાની બેડાળ મૂર્તિઓ હશે.

આ બનાવ ઉપરાંત તે લીટી જણાવે છે કે ખારવેલે ઉત્તરાપથ (ઉત્તર પંજાબ અને સરહૃદ પ્રદેશ) પર ધાક બેસાડી.

ખારમી લીટી આપણા હેતુ માટે અગત્યની છે. ખારવેલના પ્રકરણ માટે જ તે અગ-ત્યની છે એમ નહિ, પરંતુ ' નંદ અને તેના ધર્મ, ' ' જૈનધર્મ અને નંદવંશ ', ' જૈનધર્મની પ્રાચીનતા ' અને ' જૈનામાં મૂર્તિ પૂજા ' આદિ પ્રશ્ના પર તે પ્રકાશ ફેંકે છે. આમાંના કેટલાક પ્રશ્નો પૂર્વે ચર્ચા ગયા છીએ અને બાકીના હવે ચર્ચાવાના છે. અહીં તા માત્ર આગળની લીટીના તેમજ આ લીટીના શાબ્દિક અનુવાદ માત્ર પૂરતા ગણાશે :

" ખારમા વર્ષમાં ઉત્તરાપથના રાજાઓમાં (તે) ધાક ખસાડે છે અને મગધની પ્રજામાં ભય પ્રેલાવી (તે) પાતાના હાથીઓને સુગાંગયમાં પ્રવેશ કરાવે છે. તે મગધરાજ ખહસતિ-મિત્રને નમાવે છે અને કલિંગની જૈનમૂર્તિ જે રાજા નંદ લઈ ગયા હતા તે પાછી મેળવી અંગ અને મગધની ખંડણી તરીકે રત્ના પણ (તે) કલિંગમાં લાવે છે." <sup>3</sup>

આમ તેણે વાયવ્ય પ્રાંતો તાળે કરી મગધરાજને નમાવ્યો. આ ઉપરાંત એમ જણાય છે કે મગધના રાજા નંદ કલિંગની જિન પ્રતિમા પાટલીપુત્ર લઈ ગયા હાવા જોઈએ; અને બહસતિ-મિત્રને હરાવી અંગ અને મગધમાંથી ખારવેલ તે મૂર્તિ અને કિંમતી વસ્તુઓ ઓરિસામાં લાવ્યા. તે મૂર્તિ 'કલિંગ-જિન' તરીકે કેમ પ્રખ્યાત છે તે નવાઈના પ્રશ્ન છે; કારણ કે કલિંગ સાથે જેનું જીવન સંકળાયેલું છે એવા કાઈ તીર્થકરની એ નથી. મુનિ જિનવિજયના અર્થ પ્રમાણે એમ લાગે છે કે પ્રતિષ્ઠાના સ્થાનના નામે પણ પ્રતિમાએ એાળખાય છે. ' શત્રુંજય પરના ઋષભદેવ ' શત્રુંજય-જિન', આબુપરના ' અર્બુદ-જિન'

<sup>1.</sup> J.B.O.R.S., xiii., p. 232.

<sup>3-</sup> सेहि वितासयतो उतरापथराजानो ... मगधानं च विपुलं भयं जनेतो ... अंगमागध-वसुं च नेयाति —Ibid., iv., p. 401, and xiii., p. 232.

<sup>4.</sup> Cf. ibid., iv., p. 386.

અને ધુલેવાના 'ધુલેવ-જિન'' તરીકે જાણીતા છે. આમ પોતાના જીવન દરમિયાન કલિંગ સાથે સંબંધ હોય એવાજ કાઈ તીર્થંકરની આ પ્રતિમા હોવી જોઈએ એવું કંઈ નથી. કલિંગ-જિનના અર્થ એટલા જ છે કે તે પ્રતિમા પહેલાં કલિંગ કે તેની રાજધાનીમાં પૂજાતી હશે.

આના પછીની લીટીના વિચાર કરતાં પહેલાં બહસતિ-મિત્ર કાેેે હાુ, તેનું પર્યાય નામ શું અને કલિંગમાં જૈનધર્મની પ્રાચીનતાના વિચાર કરીશું.

તે સમયના ઇતિહાસ પરથી એમ ચોક્કસ છે કે ખહસતિ-મિત્ર એ સુંગરાજા પુષ્યમિત્ર હતો. પશ્ચિમના સાતવાહનોની માફક તે બ્રાહ્મણ હતો અને તેણે જા્ના બ્રાહ્મણ વિચારાનો બળવા જગાડી મૌર્યોને ઉઠાડી પાતાના વંશ સ્થાપ્યા હતો; આના અર્થ એટલા જ છે કે ઇ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકામાં તેણે બ્રાહ્મણધર્મનું પુનઃ સ્થાપન કર્યું. તારનાથ ( ઇ. સ. ૧૬૦૮, જા્ના શંથાને આધારે) કે જેના અનુવાદ સ્કિનરે કર્યો છે તેને દિગ્યાવદાન રે ટેકા આપે છે કે પુષ્યમિત્ર નાસ્તિકાના સહાયક હતા અને તેણે બિક્યુકાની કતલ કરી મઠા બાબ્યા હતા.

" બ્રાહ્મણ રાજા પુષ્યમિત્રને અન્ય તીર્થોએા સાથે લડાઈ થઈ, તેણે મધ્ય દેશથી જલંધર સુધી અનેક મહેા બાળ્યા."

પુષ્યમિત્રના આ અળવા પાછળ ખાસ રાજકીય કારણો પણ હશેજ, પરંતુ કહેલું પડેશે કે મહાન મૌર્ય સમ્રાટ અશોકે પોતાની રાજકીય અપૂર્ણતા, ધાર્મિક પહાતિ, સિહાંતો અને પક્ષપાત આદિ રાજ્યને કેટલું નબળું કરી રહ્યું હતું તેનો ભાગ્યે જ વિચાર કર્યો હશે; નહિ તો તેણે જમાવેલ લશ્કરી સત્તા આ મહાન સમ્રાટને કે જેને ખુદ્ધ દુનિયા આજે પણ પ્રેમથી યાદ કરે છે, અને જે દુનિયાભરમાં સારા અને ભલા રાજા ગણાયા છે, તેના વિદેહ પછી માત્ર ચાલીશ પચાશ વર્ષમાં આમ અદશ્ય ન થઈ હોત. તેનું મૃત્યુ એ ઉત્તર હિંદના પ્રાથણોને, દક્ષિણના સત્તાશીલ આંધાને અને હિંદના પરદેશી દુશ્મનાને માટે હિતાવહ હતું. અશોકના મૃત્યુ પછી હિંદુકુશ સુધીની મૌર્યસત્તા નબળી પડી, વાયબ્ય પ્રાંતો હુમલામાંટે ખુલ્લા થયા અને બેક્ટ્રિયા, પાર્થિયા આદિ શ્રીક પ્રાંતો તથા સરહદની લડાયક જાતિએમ માટે હિંદ એ લાલચનું સ્થાન બન્યું.

તેનામાં સર્વધર્મસમભાવ છતાં ય છાદાણે પોતાના ધર્મ ભયમાં જેતાં અને અશાેક સામે દ્વેષ રાખતા. આ ઉપરાંત તેમણે પોતાના ઘણા રથાપિત હકાે પણ ગુમાન્યા હશે. આ કારણે મૌર્ય શહેનશાહત સામે મહાન પ્રત્યાઘાત શરૂ થયાે જેમાં છાદ્વાણોએ પ્રથમ છૂપાે ભાગ ભજન્યાે અને પછી પાછલા મૌર્યાના સમયમાં છુલ્લાે વિરાધ થઈ ગયાે. અશાેકના વારસાે

<sup>1.</sup> J.B.O.R.S., iv., p. 386.

<sup>2.</sup> Cf. Cowell and Neil, op. cit., p. 434.

<sup>3.</sup> Schiefner, Taranatha's History of Buddhism, p. 81.

પાસે માત્ર મગધ અને આજીબાજીના પ્રદેશ રહ્યો. છેલા મૌર્થરાજ ખૃહદ્દરથનું તેના સેનાપતિ પુષ્યમિત્રે (હિંદી મેકબેથે) નિમકહરામીથી ખૂન કર્યું. પૌરાણિક હેવાલાના આધારે મૌર્ય વંશ ૧૩૭ વર્ષ ચાલ્યા; આના સ્વીકાર કરતાં કી સ. પૂર્વે ૩૨૨ માં ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યારાહણુથી કી સ. પૂર્વે ૧૮૫ સુધી મૌર્યવંશ ચાલ્યા; આ સમય લગભગ ખરા છે. આમ સાલાભુવંશ કે જેણે બાહ માર્યાને ઉખેડી નાંખ્યા તે કી સ. પૂર્વે ૧૮૫ માં હિંદમાં સત્તા પર આવ્યા.

આમ બ્રાહ્મણાની ઉશ્કેરણીથી પુષ્ય અથવા પુષ્યમિત્રે નિમકહરામ અની પોતાના માલિકનું ખૂન કરી, પ્રધાનોને કેદ કરી ગાદી પચાવી, પોતાને રાજ તરીકે જાહેર કરી સુંગ યા મિત્રવંશની સ્થાપના કરી; જે વંશ ૧૧૦ વર્ષ ચાલ્યો, જે દરમિયાન હિંદુસમાજ અને સાહિત્યમાં જૂની વિચારપ્રણાલી પ્રવર્તો. આણભટુ પોતાના હર્ષવર્ધન ( ઇ. સ. છઠ્ઠો સૈકા ) ના જીવન ચરિત્રમાં આ લશ્કરી કખજાના ઉલ્લેખ કરે છે. " પોતાના મૌર્યરાજા ખૃહ રથ કે જે ગાદીનશીન થતી વખતે લીધેલાં વચના પાળવા અશક્ત હતા તેને લશ્કર ખતાવવાના ખહાને લશ્કર પ્રતિ નજર કરતાં નીચ પુષ્યમિત્રે કચડી નાંખ્યા."

હિંદુ ઇતિહાસના વિદ્વાન કર્તા આ બાબત લખે છે કે " પુષ્યમિત્ર વૃદ્ધ થયા ત્યારે તેણે પોતાને ઉત્તર હિંદના સમાટ તરીકે જાહેર કર્યો. પાણિની વ્યાકરણના કર્તા, તેના ગુરૂ પતંજલિની દેખરેખ નીચે તેણે રાજસૂય અને અશ્વમેધ એ બે યત્નો કર્યા. બ્રાહ્મણ જીવનને પુનર્જી વન આપવાના પુષ્યમિત્રે ઠીક પ્રયાસ કર્યો. આ યત્ના પણ બોહા પર બ્રાહ્મણધર્મના વિજયચિન્હ તરીકે હતા. બોહ્સંથકારાએ પુષ્યમિત્રને ધર્મીધ ચિત્ર્યો છે. એમ કહેવાય છે કે તેણે મગધથી જલંધર સુધીના મઠા બાળી લિલ્લુકાને મારી નાંખ્યા. આમાં કાંઇક તથ્ય હશે. તેની સામે થતી બોહ્મ અને જૈતાની ખટપટના કારણે પણ પુષ્યમિત્રે આમ કર્યું હોય."

આ બધું જેતાં એકવાત સ્પષ્ટ છે કે અશાકની પહિતના પ્રત્યાઘાતે પહેલા ઘા બૌહ-ધર્મ પર અને બીજો રાજકીય કારણે હિંદની મૌર્ય સત્તા પર પડ્યો. અશાકે બૌહો પ્રતિ અને કાંઇક અંશે જેના પ્રતિ જે ઉદારતા બતાવી તેથી બ્રાહ્મણેના હકા પર તરાપ પડી. પશુયજ્ઞની બંધી તથા જાત્સૂસીના કારણે પણ તેઓ નારાજ થયા. તેથી આ રાજાના મજબૂત હાથ દ્વર થતાં બ્રાહ્મણેએ સત્તા જમાવી બળવા કર્યો અને જોઈ ગયા તે મુજબ સુંગવંશની સ્થાપના કરી.

- Mazumdar, op. cit., p. 626.
- 2. See Pargiter, op. cit., p. 27.
- 3. J.B.O.R.S., x., p. 202.
- 4. The rendering combines the versions of Cowell and Thomas (Harsacarita, p. 193), of Buhler (I.A., ii., p. 363) and of Jayaswal. G. Smith, op. cit, p. 263, n. 1.
  - 5. Mazumdar, op. cit., p. 636
  - 6. Cf. J.P.A.S.B., 1910, pp. 259-262.

સુંગવંશના રાજ્યપ્રદેશ ઉત્તર હિંદની તે સમયની રાજધાની પાટલીપુત્ર (જૂનું પાલિભાત્ર અને આજનું પટણા) અને તેની આસપાસના મધ્ય પ્રદેશા હતા; તેના વિસ્તાર નર્મદાની દક્ષિણ સુધી થયા; તે ઉપસંત બિહાર, તિરહુત અને આજના આગ્રા તથા આઉધના સંયુક્ત પ્રાંતા પણ હતા. પંજાબ તાે છેલા મૌર્યા અને સુંગા પાસેથી ગયેલું જ હતું.

ખૃહસ્પતિ અને પુષ્યમિત્રના એક વ્યક્તિત્વને બૃહસ્પતિ અને પુષ્ય નક્ષત્રોના સંબંધના કારણે પણ ટેકા મળે છે. આ વિષે મિo સ્મિથ કહે છે કે " અહપતિ એ બહસતિમિત્રનું પર્યાય નામ છે, જે નામ સિક્કા અને ટૂંકા લેખામાં મળે છે. આ બન્ને સંસ્કૃત બૃહસ્પતિના પ્રાકૃત પર્યાયા છે. વૃહસ્પતિ એ પુષ્ય યા તિષ્ય નક્ષત્રના પ્રધાન મનસ છે. અહપતિ એ ચાક્ક્સ પુરાણા પ્રમાણેના પહેલા સુંગવંશના પુષ્યમિત્રનું બીન્તું નામ છે."

મિંo હરપ્રસાદ શાસ્ત્રી આ હડીકતને ટેકા આપતાં કહે છે કે "હેતુ અને કાર્યમાં અશાક એ બાહ રાજા હતા અને તે ધર્માંધ પણ હતા. તેણે સામ્રાજયમાં પશુયત્રો બંધ કર્યા... બ્રાહ્મણાના ખાસ હક્ક સામે જ આ આત્રા હતી.... બીજી આત્રા જે માટે અશાક મગરૂરી લેતા તેમાં તેણે ભૂદેવાને ખાટા દેવા કરાવ્યા. બ્રાહ્મણા જે ભૂદેવા હતા તેમનું આ અપમાન હતું... અશાકે નીમેલ ધર્મમહામાત્રા અથવા નીતિરક્ષકા એ પણ બ્રાહ્મણાના હક્કપર તરાપ હતી. તેઓ આ અપમાન શાંતિથી સાંખી રહે તેવા ન હતા. બ્રાહ્મણાના આ અપમાન પર કળશ તરીકે અશાકે પાતાના અમલદારાને દંડ—સમતા તથા વ્યવહાર-સમતા એટલે નાત, જાત, રંગ આદિની અવગણના કરી શિક્ષા અને કાયદાના અમલ કરવા આત્રા કાઢી.... આથી પ્રતિષ્ઠાસંપન્ન, પારંગત અને સ્થાપિત હકવાળા બ્રાહ્મણાને પણ અનાર્યો સાથે જેલમાં રહેવાનું, ફટકાની સજા કરવાની, જીવતાં દટાવાની કે ફાંસીએ ચઢવાની સજા કરી શકાય તેમ હતું જે તેમને માટે અક્ષમ્ય હતું. પ્રભાવશાળી અશાક જીવો ત્યાં સુધી તેઓ આ અપમાન ગળી ગયા.... પરંતુ તેમની નજર કાઈ લશ્કરી સરદાર તેમના પક્ષમાં લડે તે તરફ હતી; તેમને મૌર્થ રાજ્યના સેનાપતિ પુષ્યમિત્ર મળી ગયો.... તે હડહડેતો બ્રાહ્મણ હતો અને બાહ્મો લિક્ષકરતે." પરંતા ગયો... તે હડહડેતો બ્રાહ્મણ હતો અને બાહ્મો લિક્ષકરતે."

ટૂંકમાં બહુપતિમિત્રને પુષ્યમિત્ર તરીકે સ્વીકારવામાં કાંઈ અડચણ નથી તેમ જ તેથી કાંઈ ઐતિહાસિક ક્ષતિ પણ પહેાંચતી નથી.<sup>૩</sup> આમ કરવાથી જ તે સમયના સમ-સમયી પુરુષો અને બનાવાના મેળ ખાય છે.

ખારવેલના રાજ્ય માટે એ વસ્તુ ધ્યાનમાં રાખવી ઘંટે છે કે પુષ્યમિત્ર ળ્રાહ્મણ અને ખારવેલ જૈન હતા. પુષ્યમિત્રના આ બ્રાહ્મણધર્મની પ્રતિષ્ઠાના સંરક્ષણ અર્થે આરંભેલ

<sup>1.</sup> J.R.A.S., 1918, p. 545.

<sup>2.</sup> Sastri (Haraprasad), J.P.A.S.B., 1910, pp. 259-260.

<sup>3.</sup> It may be noted here that such alternative names are common in Indian history—i.e. Bimbisāra — Śrenika, Ajātaśatru — Kūniya, Aśoka — Plyadasi, Candragupta — Narendra, Balamitra—Agnimitra, Bhānumitra—Vasumitra, etc.

ધર્મયુગ સામે જૈન સંપ્રદાયનું રક્ષણ કરવા ખારવેલ ન હાેત તાે " બૌદ્ધ સિદ્ધાંતના ઘાતક" તરીકે પ્રખ્યાત એવા પુષ્યમિત્રે બૌદ્ધધર્મના નાશ કર્યો તેમ મહાવીરના જૈનધર્મના પણ તેેણે નાશ કર્યો હોત.

આગળ દર્શાવ્યા પ્રમાણે ખારવેલે એ વખત મગધપર ચઢાઈ કરી. પહેલીમાં તે લગ-ભગ પાટલીપુત્ર સુધી પહેંાંચ્યા. યુક્તિપૂર્વક પુષ્યમિત્રે તે સમયે મથુરા પ્રતિ પીછે હઠ કરી અને તે પ્રસંગે ખારવેલે બરાબર ટેકરીઓ (ગારથગિરિ)થી આગળ ન વધવામાં ડહાપણ માન્યું.

ખીજ ચઢાઈમાં ખારવેલ કતેહમંદ થયો. ઉત્તર હિંદમાં પ્રવેશ કરી હિમાલયની તળેઠી સુધી પહોંચી તેણે એકાએક મગધની રાજધાનીપર ગંગાની ઉત્તરેથી હુમલા કર્યો; તે નદી તેણે કલિંગના પ્રખ્યાત હાથીએ સાથે ઓળંગી હતી. પૃષ્યમિત્ર શરણે આવ્યા અને વિજેતાએ તેના રાજ્યના ખજાના કબજે કર્યો; તેમાં કલિંગ–જીન પ્રતિમા જે મહારાજ નંદ લઈ ગયા હતા તે પણ હતી. તેના આ વિજયની અસર માત્ર સુંગરાજ્યની પૂર્વસીમાપર થઈ. તેણે બંગાલ અને પૂર્વ બિહારપર પણ વિજય મેળવ્યા હશે. જ્યાં જૈનધર્મની અસરના અને ક પુરાવા હજ પણ છે. 3

ખારવેલના આ વિજયો વિષે મિઠ જાયસ્વાલ કહે છે કે " પુષ્યમિત્રે લડાઇથી નિર્ણય કરવાને બદલે છેલા ત્રણ સૈકાના મગધ અને કલિંગના ઐતિહાસિક સાધનરુપ જે વસ્તુઓ હતી તે આપી પાતાની ગાદી બચાવી લીધી. મગધ સમ્રાટની સત્તાના કારણે જ આ ચઢાઇને કેવળ રાજકીય વિજય તરીકે સ્વીકારી, કારણ કે હિંદની આ ગાદીપર બેસવાની લાલચ કાઈ પણ મનુષ્ય માટે પૂરતી હતી."

આ લેખ પરથી એટલું તો સ્પષ્ટ છે કે ખારવેલ પુષ્યમિત્રનું રાજ ગૂંટવી શક્યો નહિ. એટલી હદ સુધી કલ્પના દોડાવવાની જરૂર પણ નથી. સાતકાર્ણ સાથે જે બન્યું તેમ ખારવેલે અહીં પણ પોતાના પાંકાશી રાજ્યામાં પોતાનું નૈતિક સર્વોપરિત્વ અતાવી સંતોષ રાખ્યા, કારણ કે છેલ્લા મૌર્યરાજા બૃહદ્દરથના ખૂન પછી મૌર્ય સામ્રાજ્યની સંપત્તિ વહેંચી ખાવા સત્તાઓની હરિફાઈ થતી હતી એ તે સમયનું વાતાવરણ હતું. તે મહાન સામ્રાજ્યના અવશેષામાંથી જે સત્તાએ જમી તે સત્તાએ પર પ્રભુતા જમાવવાની પણ હરિફાઈ થતી અને તેમાં ખારવેલે મુખ્ય ભાગ ભજવ્યા અને જ્યાં તેણે પંજો નાંખ્યા ત્યાં તેણે યશ પણ મેળવ્યા.

કાલગમાં જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા પર આવતાં શિલાલેખમાં કલિંગ-જીનના ઉલ્લેખ સિવાય બીજું કંઈ મળતું નથી. આગળ કહ્યું તે મુજબ આ ઉપરથી લાગે છે કે તે મૂર્તિ કલિંગ યા તેની રાજ્યધાનીમાં પૂજાતી હશે. શિલાલેખ સ્પષ્ટ કરે છે કે આ મૂર્તિ રાજા નંદ કલિંગથી મગધ લઈ ગયો હશે. આપણે જોઈ ગયા તે પ્રમાણે આ નંદ જૈનોનો નંદ ૧લાે

2. Smith, op. cit., p. 209.

4. J.B.O.R.S., iii., p. 447.

Divyāvadāna, pp. 433-434.

<sup>3.</sup> Mazumdar, op. cit., p. 633.

છે અને સ્મિથ, જાયરવાલ આદિના મત મુજબ નંદિવર્ધન નથી. આ બધા સંજોગા ઐતિહાસિક રીતે સત્ય પરિસ્થિતિદર્શક હોય તો કલિંગમાં ળૌહધર્મ પહેલાં જૈનધર્મ દઢ થયે! અને પ્રજાહૃદયમાં તેનું સ્થાન હતું તેમ કહેવું વધારે પડતું નજ ગણી શકાય.

ટુંકમાં નંદ ૧લાની કલિંગની જીત વખતે જૈનધર્મ ત્યાં પ્રચલિત હતાે. આના ટેકામાં જાયસ્વાલ કહે છે કે " શૈશુનાગવંશના નંદવર્ધન અર્થાત્ રાજા નંદના સમયમાં એારિસામાં જૈનધર્મ પ્રવેશી ચૂક્યો હતો.... ખારવેલના સમય પહેલાં ઉદયગિરિ પર અર્હતનાં મંદિ રા હતાં કેમકે શિલાલેખમાં તેમનું અસ્તિત્વ એ પ્રમાણે દર્શાવેલું છે. કેટલાક સૈકાથી જૈનધર્મ क्येरिसाने। प्रकाधर्म अन्ये। हता. "र

ઈ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં જૈન દંતકથા પ્રમાણે એારિસામાં ક્ષત્રિએાનું સ્થાન ગણાવેલું છે તે આને ટેકા આપે છે; જેમાં દર્શાવ્યું છે કે મહાવીરના પિતાના એક ક્ષત્રિય મિત્ર ત્યાં રાજ્ય કરતા હતા, અને ભ૦ મહાવીર ત્યાં વિચર્યા હતા.3

'એારિસા અને તેના અવશેષા' ના વિદ્વાન કર્તા કહે છે કે "જૈનધર્મનાં મૂળ એટલાં જાડાં હતાં કે ઈ. સ. ના સાળમા સેકામાં એારિસાના સૂર્યવંશી રાજા પ્રતાપ રુદ્રદેવનું <sup>ક</sup> પણ તે ધર્મપ્રતિ વલણ હતું." પ

આગળ વધતાં પહેલાં અત્રે નોંધવું જોઈએ કે ઈ. સ. પૂર્વે પાંચમા સૈકામાં જૈનામાં મૂર્તિ પૂજા હોવાના આ લેખમાં સંબળ પુરાવા છે. પુસ્તકના અંતમાં મૂર્તિ પૂજાના વિષય વિગ-તથી ચર્ચાશે.

શિલાલેખની આ નોંધ પરથી જાયસ્વાલ ત્રણ અનુમાન દોરે છે કે "(૧) નંદ જૈન હતા, (૨) મહાવીર કે તેની પછી તરતજ જૈનધર્મ એારિસામાં પ્રવેશી ચૂકયા હતા (જૈન દંતકથા તે৷ એારિસામાં ભ૦ મહાવીરનાે વિહાર વર્ણવે છે અને શિલાલેખના ૧૪ મી લીટી કુમારી ટેકરીએા ( ઉદયગિરિ ) પર જૈનધર્મની દેશના આપ્યાનું પણ વર્ણવે છે.) આ ઉપરથી એમ પણ પુરવાર થાય છે કે (૩) ઈ. સ. પૂર્વે ૪૫૦ યા તે પહેલાં જૈન મૂર્તિઓનું અસ્તિત્વ જૈન હેવાલાે તથા પુરાણ અને પાલી સાધનાે અનુસાર મહાવીર-નિર્વાણ ઈ. સ. પૂર્વે પ૪૫ માં

- 1. "The Nanda Raja referred to appears to be Nandivardhana, the ninth Saisunaga king of the Puranas. It seems to be necessary to treat him and his successor, Mahanandin, No. 10, as Nandas, distinct from the nine Nandas who come between No. 10 and Candragupta. In the third edition of my Early History of India (1914) I placed the accession of Nandivardhana about 418 B. C. He must now go back to c. 470 B. C. or possibly to an earlier date, "-Smith, I.R.A.S., 1918, p. 547.
  - 2. J.B.O.R.S., iii., p. 448.
- 3. ततो भगवं मोसिल गओ, . . . तत्थ सुमागहो नाम रिंहुओ पियमित्तो भगवओ सी मोण्ड, तती सामी तोसिंख गओ. . .-- Āvasyaka-Sīdra, pp. 219-220.
- 4. "Pratap Rudra Deva, one of the Gajapati kings who ruled from A. D. 1503, renounced the Jaina doctrines. . . ."-Long, J.A.S.B., xxviii., Nos. I to IV and V, 1859, p. 189.
  - 5. Ganguly, op. cit., p. 19.

હોવું જોઇએ તે વાતને ટેકા આપે છે." આ ત્રણે અનુમાનાની ચર્ચા આપણે કરી ગયા છીએ.

હવે પછીની લીટીમાં રાજકીય નોંધ છે કે હિંદના દક્ષિણમાંથી તેના વિજયોએ ખંડણી મેળવી. શરૂઆતમાં ખારવેલે બંધાવેલ સુંદર અને કાેતરણીવાળા મિનારાનું વર્ણન કરી (સિલાન સામેના દક્ષિણાંત) પાંડ્ય દેશના રાજા પાસેથી ભગ્ય હાથીએ, મનપસંદ ઘાડા, વૈડ્યે અને અનેક કિંમતી રતના મેળગ્યાના ઉલ્લેખ છે.

અહીં કલિંગ સમાટે પાંછ્ય દેશપર ચઢાઈ કર્યાના ઉલ્લેખ નથી. ખારવેલની મહત્તા તથા આંધ્ર અને સુંગ રાજાઓ પરની તેની જીત દેખી પાંછ્યોએ આ લેટ માેકલી હશે. ખારવેલના આ શૌર્ય ઉપરાંત શિલાલેખમાં તેનાં પવિત્ર કાર્યોની નેાંધ છે. રાજા અને તેનું કુટુંખ જૈનધર્મી હાેવાના પુરાવા અનેક છે અને તેના વંશજો પણ દેખીતી રીતે તેજ ધર્મના હશે.

ચૌદમી લીટીથી અંત સુધીમાં દેખાય છે કે ખારવેલ માત્ર નામ-જૈન નહિ, પરંતુ ભાવ-જૈન હતો અર્થાત્ તેણું ધર્મ જીવનમાં ઉતાર્યો હતો. તેના રાજ્યકાળના તેરમા વર્ષમાં રાજ્યવિસ્તારથી સંતોષ પામી તેણું પોતાની શક્તિ ધાર્મિક કાર્યોમાં ખર્ચી એમ તેમાં વર્ષુન છે. કુમારી ટેકરી પરનાં પવિત્ર સ્થળા ઉપર તે માટી રકમ ખર્ચે છે અને વિજયી શિલાલેખ તૈયાર કરાવે છે. જ્યાં 'વિજેતાના ચક્રો ' ખરાબર જામ્યાં હતાં તે પવિત્ર કુમારી ટેકરી પર રહી જેમણું પોતાના વ્રત શુદ્ધ રીતે પાળી તપ કરી જન્મમરણ દૂર કર્યા છે એવા યાપ અધ્યાપકાના સ્તૃપા જાળવવા રાજ્યમાંથી ખર્ચ કરાતો. તે જણાવે છે કે ખારવેલે ગૃહસ્થનાં વ્રતા પાળી જીવ અને દેહના લેદ સમજી તેની સુંદરતા અનુભવી. '

ખારવેલની જૈનધર્મ પ્રતિની દઢતા અને આસ્તિકતા માટે આથી શું વધારે પુરાવો હોય? **યાપ** અધ્યાપકા અને બીજાઓ જે વ્રતા આચરતા તેમને અપાતી લેટા અને જૈન દર્શન મુજબ જીવ અને દેહના અભ્યાસ એમ સૂચવે છે કે તે ધર્માંધ ન હતા.

- 1. J.B.O.R.S., xiii., pp. 245, 246.
- 2. The Ceylonese constructed ships expressly for the export of their elephants. It seems these were of the class of the "elephant-ship" of the inscription
- 3. तु जठर लिखिल वरानि सिहिरानि नीवेसयति . . . पंडराजा चैदानि अनेकानि मुतमणिरतनानि —J.B.O.R.S., iv., p. 401, and xiii., p. 233.
  - 4. B.D.G.P., p. 24.
  - 5. It was sacred as the place where Jainism was preached (line 14).
- 6. The perfect ideal Jaina ascetics, who are believed to have freed themselves by means of austerities. This is much idealised in Jaina philosophy.
- 7. This suggests that amongst the Jainas also Cahra symbolised the spread of conquest of religion. This is confirmed by the representation of the wheel found at the Jaina Stapa of Mathura.
- 8. तेरसमे च वसे सुपवत विजय चक कुमारीपवते अरहिते यप रवीण संसितेहि काय . . . जीव देह सिरिका परिखिता.—J.B.O.R.S., iv., pp. 401, 402, and xiii., p. 233,

પાતાના કુળધર્મનાં લક્ષણ પ્રથમ જાણી તેની મહત્તાથી પ્રેરાઇને મહાવીરના સંદેશા માટે જીવવા અને મરવા તૈયાર હતા તેવા સાધુઓને તે મદદ અને ઉત્તેજન આપતા હતો.

પ્રાચીન સમયના જૈન આચારા પર પ્રકાશ ફેંકતા કેટલાક ઉલ્લેખા લેખમાં છે. **યાપ** અધ્યાપકાના સમૂહ કે જે આજે અસ્તિત્વમાં નથી તે તે સમયના સાધુઓના એક વર્ગ જણાય છે. ઇંદ્રભૂતિના નીતિસાર અનુસાર તે એક મિશ્યાદૃષ્ટિ સંઘ હતો કે જે દક્ષિણમાં દિગંબર તરીકે વહેંચાઇ ગયા.

गोपुच्छकः श्वेतवासा द्राविडो यापनीयकः । निःपिच्छिकश्वेति पद्येते जैनामासाः प्रकीर्तिताः ॥

ઉપરાક્ત યાદીમાં યાપનીયનું નામ આશ્ચર્યજનક છે કારણ કે ચાલુક્ય અમ્મરાજ છીજાના શિલાલેખમાં તેમને 'પવિત્ર અને માનનીય નંદિગચ્છ 'ના ભાગ તરીકે જણાવી તેને 'પવિત્ર **યાપની ય-સંઘ** 'ર તરીકે સંબાધે છે. આ ઉપરાંત શવણ બેલ્ગોલાના એક શિલાલેખ પ્રમાણે અર્હેદ્દ્રબલિએ આ નંદિ-સંઘને રૂહિગુસ્ત કહ્યો છે, તેના મત પ્રમાણે તે 'દુનિયાની આંખ ' હતી. કે સિતાંબર અને બીજા જે નિયમાથી ઉલટા છે તેવા મિથ્યાત્વી સંઘા વચ્ચેના લેદ માટે તેને વાંધા ન હાતો. પરંતુ જે કાંઈ 'સેન, નંદિ, દેવ, સિંહ આદિ સંઘાની બાબતમાં ' આમ ધારતા તેઓને તેણે 'મિથ્યાત્વી ' કહ્યા છે. '

આ બાબત મિ. જાયસ્વાલ કહે છે કે 'ભદ્રખાહુ ચરિત્રમાં' જૈનોના ઇ તિહાસ આપતાં જણાવ્યું છે કે ચંદ્રગુપ્તના સમસમયી ભદ્રખાહુના શિષ્યો કે જે પાતાના ગુરુને 'પૃજય માનતા હતા, તેમાંથી યાપન-સંઘની શાખા ઉત્પન્ન થઈ કે જેણે છેવે નગ રહેવાનું વિધાન સ્વીકાર્યું. આ સંઘ દક્ષિણમાં વિસ્તર્યો તેની કર્ણાટકના શિલાલે ખા સાથી પૂરે છે; આજે તે હસ્તીમાં નથી. મુનિ જિનવિજયના અભિપ્રાય છે કે આ સંઘે કેટલાક શ્વેતાંબર અને કેટલાક દિગંબર સિદ્ધાંતો સ્વીકાર્યા હતા; આ આધારે આ બે ફાંટા સ્પષ્ટ વહેંચાયા પહેલાનું પગલું તે આ યાપન-સંઘ હતા. આપણા લેખ બતાવે છે કે જે વહે આ શાખા ઓળખાતી તે થાપ અભિધાન અમુક પવિત્ર આચારોને અંગે હતું. ચરક પ્રમાણે 'દુઃખ ન્યૂન કરવા' અથવા મહાભારત અનુસાર ' જીવન ટકાવવા ' યાપ અધ્યાપકા અન્યના દૈહિક દુઃ ખા ન્યૂન કરવાની કરજ પર ભાર મુકતા." પ

શિલાલેખ વિશેષમાં જણાવે છે કે આ યાપ અધ્યાપકા કાય્ય નિષીદિ યા કુમારી દેકરાઓપર રહેતા; આ નિષીદિ તે અર્હત્ની નિષીદિ હતી તે પાછળની લીટી સ્પષ્ટ કરે છે. નિષીદિ યા નિષીધિ જૈન સાહિત્યમાં આલંકારિક રીતે તેમના તીર્થકરો, ગુરુઓ

- Premi, Vidvadrainamāla, i., p. 132.
- 2. Hultzsch, E.I., ix., p. 55, v. 18, L. 50.
- 3. E.C., ii., S.B., 254.
- 4. Ibid.
- 5. J.B.O.R.S., iv., p. 389,

આદિનાં પવિત્ર સમાધિસ્થાના તરીકે વપરાયાં છે, પરંતુ તેના ઉપયોગ નિવાસસ્થાન તરીકે સમજવાના છે.

ડૉં ફ્લીટ જણાવે છે કે "શખ્દ નિશીધિ-જે નિશીધિ, નિષિધિ અને નિષિદિગે તરીકે પણ મળે છે–તે મિ. કે. થી. પાઠક જણાવે છે કે જૈન સમાજના જાના વર્ગ હજ પણ વાપરે છે અને 'જૈન સાધુના અવસાન ળાદ ઉલું કરેલ સમાધિ–ગુરુમંદિર' એ તેના અર્થ છે. ઉપસર્ગ-કેવલિગત-કથામાં મળતા નીચેના ફકરા તેમણે મને તેના આધારમાં આપ્યા છે:-ऋષિसमुदायं=एलं दक्षिणापथिद बंदु महारर निषिदियां आदिः " समस्त सાધુસંઘ દક્ષિણુમાંથી આવીને અને પૂજ્યના નિષિધિએ પહોંચીને……"

કુમારી ટેકરી પરની નિષીધિ જ્યાં શિલાલેખ છે ત્યાં તે શાલુગારયુકત સમાધિ-શાન નથી પરંતુ તે ખરેખર એક સ્તૂપ છે કેમકે તેની પહેલાં કાચ્ય વિશેષણુ છે જેના અર્થ શારીરિક (દૈહિક અવશેષો) એ છે. શિલાલેખ વિચારી જયસ્વાલ કહે છે કે "એમ લાગે છે કે જૈનો પોતાના સ્તૂપ યા ચૈત્યાને નિષીદિ કહેતા. મશુરાના શોધાયેલ સ્તૂપ અને ભદ્રભાહુચરિત્રના શિષ્યા ગુરુને પૂજતા એ ઉલ્લેખ જૈના (ખાસ દિગંખરા) પોતાના ગુરુના અવશેષા પર સ્મારકા બાંધતા તે દર્શાવે છે." સ્તૂપ યા ગુરુમંદિર સમાધિસ્થાન બાંધવાના રિવાજ માત્ર જૈના અને બાૈકામાં જ નહિ, પણ પ્રજાકીય હતા.

પહેલાં જણાવ્યા પ્રમાણે પંદરમી લીટી ખારવેલને ચુસ્ત જૈન તરીકે રજાૂ કરે છે. સાધુઓ અને એકાંતપ્રિય તત્ત્વજ્ઞાનીએ માટે ખારવેલે કાંઇક કર્યાનું તેમાં વર્ણન છે, તેમાં અક્ષરા તૃટતા હાવાથી તે કૃત્યની માહિતી મળતી નથી. "સંઘના આગેવાના, દરેક રીતે ડાહ્યા પુરુષા, પવિત્ર કાર્ય કરનારા અને સિદ્ધ શ્રમણા" માટે આ કાર્ય હોય તેમ સ્પષ્ટ છે.

તેમાં જણાવ્યું છે કે અહિત્ના અવશેષાના સમાધિસ્થાન પાસે પર્વતના ઢાળાવ પર નરપતિ ખારવેલે પાતાની મહારાત્રી સિંધુડા માટે દ્વર દ્વરની પથ્થરની ખાણાના પથ્થર મેળવી નેપાલના સુંદર મધ્યકાલીન સ્થંભા જેવા ઘંટવાળા સ્થંભાસિક્ત 'સિંહપુર–પ્રસ્થ' મહાલય ૭૫૦૦૦ પણના (તે સમયનું નાણું) ખર્ચે અંધાવ્યું.

શ્રી જયસ્વાલ આ સ્થાનને મહાન કેાતરણીવાળાં 'સનિ-નૂર' યા 'સામ્રાજ્ઞીના મહેલ' તરીકે ઓળખાવે છે. તે ટેકરીના ઢાળાવ પર હાથીગુંફા પાસે છે, તેની

- 1. E.I., ii., p. 274.
- 2. I.A., xii., p. 99.
- 3. J.B.O.R.S., iv., p. 389.
- 4. सुकति समण सुविहितानं च सत दिसानं . . . तपिस.—Ibid., iv., p. 402, and xiii., p. 234.
- 5. Cf. Aiyangar (K.), op. cit., pp. 75, 76.
- 6, Cf. J.B.O.R.S., iv., p. 402, and xiii., pp. 234, 235.
- 7, Ibid., xiii., p. 235.

આજુળાજુ સિંહા બેસાડેલા છે તે નોંધવા જેવું છે. આમ અવશેષાનું સ્મારક અર્હત્ નિર્ધાદિ આ લેખાનુસાર રાણીના મહેલ નજીક હોવું જોઇએ.

છેલ્લા કેટલાક દશકાઓથી જેને વિષે ચર્ચા ચાલે છે તે દૃષ્ટિએ સાળમી લીટીના બાકીના ભાગ અગત્યના છે; તેમાં ખારવેલ કે જૈન ઇતિહાસ સાથેના તેના સંબંધ વિષે કાંઈ નથી. આગળની લીટીની માફક તે પણ ખારવેલ મહાન જૈન હતો તેને માત્ર ટેકા આપે છે. જૈન સાહિત્ય અને તેના ઉત્કર્ષમાં તેણે લીધેલ રસ તે સ્પષ્ટ કરે છે; તે આમ છે:

" મૌર્ચ રાજાના સમયમાં વિસ્મૃત થયેલ ૬૪ પ્રકરહ્યુાવાળા, પરંતુ ચાર ખંડના અંગસપ્ત-કના ઉદ્ધાર કર્યા."

ડાં૦ ફ્લીટ પણ તેજ અર્થ કરે છે, તે નીચે મુજબ છેઃ

' આખાય હેવાલ તારીખ વગરના છે. માર્ય રાજા કે રાજાઓના સમયમાં ભૂલાયેલ સાત અંગના સમુદાયના કેટલાક ભાગના અથવા ૬૪ મા પ્રકરણના તેના મૂળ સાથે તેણે ઉદ્ધાર કર્યા."ર

અહીં મગધના ભીષણ દુષ્કાળનું સમરણ થાય છે કે જે ખાર વર્ષનો હતો અને જેના વિષે આગલા પ્રકરણમાં ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ વખતે ચંદ્રગુપ્ત પોતાના ગુરુ ભદ્રબાહુ અને બીજાઓ સાથે દક્ષિણમાં ગયા હતા અને સ્થૂલભદ્ર કે જે કાઈપણ જોખમે પાછળ રહ્યા હતા તેમની આગેવાની નીચે પાટલીપુત્રમાં પરિષદ મળી હતી. શિલાલેખનું ઉપરાષ્ટ્રત વાચન ચંદ્રગુપ્તના અમલમાં જૈન મૂળગ્રંથા નાશ પામ્યાની વાતને ટેકા આપે છે. દક્ષિણમાં ભદ્રબાહુ અને તેમના સમુદાયની અસર નીચે કર્લિંગ હાવાથી મગધમાં થયેલ વાચના તેઓએ સ્વીકારી નહિ.

શિલાલેખની છેલ્લી સત્તરમી લીટી સાળમી સાથે વાંચતાં ખારવેલના પ્રભાવસૂચક કલિકાએા આવે છે, અને ટ્રંકમાં એની સત્તાના ખ્યાલ આપે છે. આમાં કાંઈ વધારે પડતું હાય તે સ્વાભાવિક છે, પરંતુ તેની સરખામણી માટે કાંઈ અન્ય ઐતિહાસિક સાધન ન હાંવાથી તે લીટીના શખ્દશઃ અનુવાદ પૂરતા ગણાશેઃ "તે વૈભવના (ક્ષેમના) રાજા; વિસ્તારના (સામ્રાજ્યના) રાજા (યા જૂના લોકોના રાજા); ભિલ્લુઓના દાની (રાજા છતાં ભિલ્લુક), ધર્મના રાજા જે હિત (કલ્યાણ)ના વચના તપાસે છે, સાંભળે છે અને અનુભવે છે......

" રાજા ખારવેલશ્રી મહાન વિજયી રાજર્ષિઓના વંશમાં ઉતરી આવેલા હતા, તેણે લશ્કરથી સામ્રાજ્યના વિસ્તાર કરી તેનું રક્ષણ કર્યું, તેના રથા અને લશ્કર કાઈ રાકી શકતું

<sup>1.</sup> J. B. O. R. S., xiii., p. 236.

<sup>2.</sup> J.R.A.S., 1910, pp. 826-827.

<sup>3.</sup> The modern Patna, a place historic in the annals of their order, and at that time the capital of the Mauryan Empire.

<sup>4.</sup> This council fixed the canon of the Jaina sacred literature, consisting of eleven Angas and fourteen Parvas.

નથી, તે ચૈત્યાના ઉદ્ધારક છે, તે સર્વ જાતિઓને માન આપતા અને તે ખાસ લક્ષણા-ગુણા માટે પ્રખ્યાત હતા....."

અહીં ભિક્ષુરાજ ખારવેલ-કહિંગ સમાટ અને જૈન સંપ્રદાયના તારણુહાર રાજાની પોતે લખાવેલ આત્મકથાના અંત આવે છે. પ્રથમ લીટીમાં કરેલ અહેત અને સિન્દ્રનું મંગલ, જૈન શ્રમણા માટે બંધાવેલ મંદિરા અને ગુફાઓ, યાપ અધ્યાપકાને જમીન તથા અન્ય જરૂરિયાતનાં દાના, રાજા નંદે ખૂંચવી લીધેલ કહિંગ-જિનની પ્રતિમાની પુનઃપ્રાપ્તિ આદિ પ્રતીતિ કરાવે છે કે તે જૈન હતા. ઈ. સ. પૂર્વે ૧૮૩ માં ચાવીસ વર્ષની ઉમરે ગાદી પર ખેસી તેણે અત્રીસ વર્ષની વયે મગધની પ્રથમ અને છત્રીસ વર્ષની વયે બીજ ચઢાઈ કરી. મિ. જાયસ્વાલના મતે તે ઈ. સ. પૂર્વે ૧૫૨માં વિદેહ થયો. '

તે એક સામ્રાજ્યના સ્વામી હતા, જેના વંશ વિષે આપણે કાંઈ જાણતા નથી, જેના જીવન વિષે આ શિલાલેખ કે જેના ઉપર કાળની અસર થયા સિવાય રહી નથી તે સિવાય કાંઇપણ અન્ય સાધન નથી. અહીં ઉમેરવું જોઇએ કે કાંઇક દિવસ કાંઇક અભ્યાસીને આ ઉપરાંત રાજર્ષિ વંશમાં જન્મેલ ધર્મરાજના જીવન વિષે વધારે સારાં અને વિશ્વસનીય સાધના મળી જાય તા તે નવાઈ જેવું નહિ ગણાય. જેના ફાળા જૈન ઇતિહાસમાં અદિતીય છે તેના વિષે જૈના પાસે કાંઈ નથી તે પણ નવાઈ જેવું છે અને તે ન માની શકાય તેવું છે.

ખારવેલના સામ્રાજ્યની હૃદ અને તેના રાજ્યારાહણ પછીની તેની છતો વિષે તે સમયની સમસમયી ઐતિહાસિક કે બીજી કાંઈ વિશ્વસ્ત નાંધ નથી. આ તા દુનિયા પારના અવાજ જેવું છે, જે સ્વ્યવે છે કે જૂના વખતમાં કલિંગમાં ખારવેલ નામે રાજા હતા તેને તમારે સ્વીકારી લેવા; અને તેના સમૃતિચિન્હ રૂપે હાથીગુંફાના શિલાલેખની મળતી માહિતીના આધારે તેની સમસમયી ઐતિહાસિક વ્યક્તિએ સાથે એને સમજ લેવા.

શિલાલેખ સૂચવે છે કે તેણે ઉત્તરમાં મહાન સુંગ રાજ પુષ્યમિત્રને હરાવ્યા, જે સમાચાર સાંભળી ઇન્ડા-ગ્રીક રાજા ડિમેટ્રિયસ મથુરા છાડી પાછે વર્ત્યા; તેણે દક્ષિણમાં સાતકર્ણિ અને તેના ખંડિયા રાજાઓને વશ કર્યા અને તેના આ વિજયોની કથા સુણી દક્ષિણાંતના પાંડ્ય રાજાએ તેના પર ભેંટા માકલી.

સરખામણીના સાધનના અભાવે આ લેખની કઇ વસ્તુ સ્વીકારવી અને કઇ વસ્તુ કઇ રીતે સમજવી તેમાં મુશ્કેલી છે. તે ઉપરાંત લશ્કરી કૃચ એ તે સમયની સામાજિક રૂઢિ, લડાઈ એ ધંધા, લડવેંગા તે ભાયાત અને વિશેષમાં પ્રદેશવિસ્તાર એ રાજલક્ષણ ગણાતું

खेमराजा स वढराजा . अतुमवंतो कलाणानि . . . सव - पासंड - पूजको . . . खारवेलिसिरि.
 —J.B.O R.S., iv., p. 403, and xiii.. p 236.
 2. Ibid., p. 243.

એ બધું તેમાં વધારા કરે છે. પાચીન અને મધ્યકાલીન ભારતનું આ ખાસ લક્ષણ રાજા-એાની પ્રશસ્તિઓમાં ઠીક તરી આવે છે કે જે આપણુને મળી આવતા શિલાલેખોના મોટા ભાગ ભરી દે છે; તે પ્રતિ ખુલ્લા દિલથી જેતાં લાગે છે કે તે ભાવી પ્રજા અર્થે ઇતિહાસ નથી, પરંતુ ભાટચારણોદ્વારા થતી પ્રશંસા પૂરતા છે; અને તે પણ સ્પષ્ટ છે કે તેમાં પરાજયોની નોંધ હોતી નથી જ્યારે વિજયની અતિશયોકિત હોય છે. શિલાલેખના ઉલ્લેખો પૂર્વગ્રહવાળી વ્યક્તિઓનાં વર્ણન માત્ર છે એટલે કાળે જેનું રક્ષણ થવા દીધું છે એવાં આ છૂટાછવાયા એતિહાસિક હેવાલાનું તોલન કરી સત્ય તારવવું જોઇએ. હાથિગુંકા શિલા-લેખમાંના ખારવેલના વિજયો આંજી નાંખે તેવા છે અને સર અશુતોષ મુકરજીના શખ્દામાં " એારિસાના સમાટ ખારવેલ કે જેનું નામ દેશના હેવાલામાંથી અદશ્ય થઈ લાપ પામ્યું છે તેની બાળતમાં તા પશ્ચરે વિશ્વસ્ત સંપૂર્ણ વિગતા આપી છે; જો તેના નામથી નહિ તો તેના દર્શનથી તો ઇ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકામાં હિંદનું દરેક શહેર ધુજતું."

તેમ છતાંય ખારવેલ તે સમયની એક મહાન વ્યક્તિ હતી. તેમાં શંકાનું કંઈ જ કારણ નથી. તેણે એવી સત્તા પ્રાપ્ત કરી હતી કે જે ચાક્કસ ટકી રહી શકે તેવી સલામત હતી. ટૂંકમાં તે તે સમયના મહાન નરપતિ હતા. હિંદી ઇતિહાસના અણીના સમયે કુદરતે જે પ્રજાના ભાગ્યા દારવા તેને નીમ્યા હતા તે ખાખતમાં તેની મહત્તાની અનેક સાબીતીઓ છે.

<sup>1.</sup> Manu, ix., 251; x., 119, etc. 2. J.B.O.R.S., x., p. 8.

## प्रकृरण प

## મથુરાના શિલાલેખા

ખારવેલના હાથિગુંફાના શિલાલેખ જેમ ઉત્તર હિંદના જૈન ઇતિહાસના પહેલા તખકકા પૂરા કરે છે તેમ મથુરાના શિલાલેખા તેના બીજા તખકકાની તવારીખ શરુ કરે છે. આ બન્ને વચ્ચેના ઈ. સ. પૂર્વે ૧૫૦ થી ૧૬ સુધીના સમય કારા ગણવાની જરૂર નથી કારણ કે કાલિંગના જૈન રાજા પછી તેના કરતાં પણ વધારે સુપ્રસિદ્ધ એવા ઉજ્જયનીના વિક્રમાદિત્ય થયા કે જેને જૈના પાતાના સંપ્રદાયના રક્ષક માને છે. તેમાંથી મળતા પુરાવાઓનું દિગ્દર્શન કરી કલિંગ તથા માળવા ઉપરાંત મથુરા પણ જૈનધર્મની વસાહત બની હતી તે આપણે જોઈશું.

મહાવીરના નિર્વાણસમયની ચર્ચા પ્રસંગે ઇ. સ. પૂર્વે પછ કે પર માં શરુ થતા વિક્રમ સંવત વિષે નિર્દેશ કર્યો છે. જૈન વિક્રમચરિત જણાવે છે કે " પોતાની પવિત્ર ભક્તિથી જૈન ગુરુ સિહસેન દિવાકરની સૂચનાથી વિક્રમે દુનિયાને દેવામાંથી મુક્ત કરી અને પરિણામે વર્ધમાનના સંવતમાં પરિવર્તન થયું." ભવિષ્યના હિંદમાંઠે તેણે–આજે પણ ઉત્તર હિંદમાં ચાલતા એવા એક ચાકકસ સંવતની ભેઠ કરી. એડગર્ઠનના શખ્દોમાં " માત્ર જૈનાની જ નહિ, પરંતુ હિંદુઓની પણ ઘણા સૈકાઓથી આવી જ માન્યતા છે."

અવંતીના આ રાજા કે જેના પ્રભાવશાળી સમય તથા દૈવી ગુણાની જૈન અને બ્રાહ્મણ સાહિત્ય નોંધ લે છે તે પોતાને વિક્રમાદિત્ય "સૂર્ય સરખી પ્રભાવાળા"ના નામે ઓળખાવતો. આ ઉપાધિ તેની પછી થયેલ અનેક રાજાઓને એટલી પ્રિય થઈ પડી હતી કે ગમે તે વંશના રાજા પોતાની મેળે તે ઉપાધિ સ્વીકારી લેતા; આ બતાવે છે કે પહેલા વિક્રમાદિત્ય મહાન નરપતિ હાય તો જ આ ઉપાધિ આટલી એવણીય બની શકે.

આ તે વિક્રમાદિત્ય છે કે જેને જૈન સાહિત્યમાં જૈન માન્યાે છે. તેના પૂર્વજ ગર્દભિક્ષ વિષે તેઓ કહે છે કે તેણે તે સમયના જૈન આચાર્ય કાલિકાચાર્યની સાધ્વી બેનનું હરણ કરી તેમનું અપમાન કર્યું હતું; તેથી તેઓ સિથિયન રાજાઓમાંના કાઈ એક પાસે ગયા અને તેની મદદથી ક્તેહમંદીથી તેનું વેર લીધું. કાં કાં શાપેન્ટિયરના શાબ્દામાં "આ દંતકથા જરા પણ ઐતિહાસિક રસવિનાની છે એમ નથી, કારણ કે તે જણાવે છે કે જુદી જુદી દંતકથા અનુસાર ઉજ્જયનીના પ્રખ્યાત વિક્રમાદિત્યના પિતા ગર્દભિલ્લે જૈનાચાર્ય કાલક કનું અપમાન કર્યું, તેઓ વેર લેવા શકાના પ્રદેશમાં ગયા કે જેમના રાજા 'રાજાઓના રાજા'

- 1. Edgerton, Vikrama's Adventures, pt. i., Int., p. Iviii. Cf. Tawney, Prabandhucintāmaņi, pp. 11 ff.; Satrunjaya Māhāimya, Sarga XIV, v. 103, p. 808.
  - 2. Edgerton, op. cit., Int., p. lix.
- 3. Kalihācārya-kathā, vv. 9-40, pp. 1-4. Cf. Konow, E. I., xiv., p. 293. "Kālakasūri, the uprooter of Gardabhilla, lived 453 v."—Klatt, I.A., xi., p. 251. Cf. ibid., p. 247; Charpentier, C. H. I., i., p. 168; Stevenson (Mrs.), op. cil., p. 75; M.A.R., 1923, p. 11.

(સાહાલુસાહિ) કહેવાતા. પંજાબના શકરાજા માસ અને તેના વંશજો જે ત્યાં રાજ્ય કરતા હતા તેમને શ્રીક અને હિંદના રિવાજ અનુસાર આ ઉપાધિ હતી. તેમના વંશજો કુષાલુ રાજાઓના સિક્કાપર તે શાએમનાના શાઓના રુપમાં બરાબર દેખાય છે તે પરથી આ દંતકથા ઐતિહાસિક હાય તેમ લાગે છે. ગમે તે હા, પણ આ કથા જણાવે છે કે કાલકે અનેક શકરાજાઓને ઉજ્જયની પર ચઢાઈ કરવા અને ગર્દભિદ્યના વંશને ઉખેડી નાખવા સમજાત્યા; પરંતુ કેટલાક વર્ષો પછી તેના પુત્ર વિક્રમાદિત્યે તેમને હાંકી કાઢી પાતાના પૂર્વજની ગાદી પુનઃ પ્રાપ્ત કરી. આ દંતકથાને ઇતિહાસ કેટલા ટેકા આપે છે તે અચાક્કસ છે. પરંતુ ઈ.સ. પૂર્વે પહેલા સૈકામાં પશ્ચિમ હિંદમાં સિથિયન સત્તા હતી તેની નોંધ આ સાથે મળતી આવે છે. એ તો નિર્વિવાદ વાત છે કે જેન અને ઉજ્જયનીને પરસ્પર સંબંધ હતો—વિક્રમ સંવત કે જે ઉજ્જયની રાજધાનીવાળા માળવામાં શરુ થયા હતો તેના વપરાશ પણ આ વિગતને ટેકા આપે છે." 3

જૈનાચાર્ય કાલક વિષે બીજું એ કહેવાનું છે કે તે દક્ષિણના પ્રતિષ્ઠાનપુરના રાજા સાતયાન પાસે ગયા હતા; વર્ષાન્તે આવતાં જૈન પર્યુષણાપર્વ સમયે રાજા ઇંદ્ર મહાત્સવમાં રોકાયા હાવાથી તે ભાદ્રપદ સુદ પંચમીના રાજ તેમાં ભાગ લેવા અશક્ત હતા અને તેથી એક દિવસ પહેલાં અર્થાત ભાદ્રપદ સુદ ચતુર્થીએ ગુરુએ તે પર્વ રાખ્યું. સમસ્ત જૈન સમાજે ત્યારથી ચાથના રાજ ઉપવાસ કરવાનું શરુ કર્યું. જે કે ત્યાર બાદ ઘણા સમય પછી નવીન ગચ્છાની ઉત્પત્તિ થતાં ચાથની પાંચમ પણ થઈ. આ બનાવ છે દૃષ્ટિએ અગત્યના છે, એક તો તે દક્ષિણમાં કવેતાંબરાના સંબંધ દર્શાવે છે અને બીજું તે દક્ષિણની એવી જૈન રાજવી વ્યક્તિના ઉલ્લેખ કરે છે કે જેનું કાલકાચાર્ય જેવા મહાન ગુરુ માન રાખતા અને જેના જૈનાના પર્યુષણા જેવા પર્વની તારીખ પ્રેરવવામાં પણ ફાળા હતો. પ

- 1. वशीकृतः सूरिवरैः स साहि:— Kālakācārya-kathā, v. 26, p. 2; साहानसाहिः स च मण्यतेऽत्र Ibid., v. 27, p. 3. Cf. " . . . the Jaina work, Kālakācārya-kathānaka, states that their kings were called Sāhi."—Raychaudhuri, op. cit., p. 274; Jacobi, Z.D.M.G., xxxiv., p. 262. Cf. Konow, op. cit., p. 293.
- 2. "He (Vikramaditya) saved the nation and Hinduism by signally defeating the Scythians, whose political importance and outlandish manners had appalled the Indians."—Mazumdar, op. cit., p. 63. Cf. ibid., p. 638. "Vikramaditya ousted the Sakas and became king, whereafter he established his own cra."—Konow, op. and loc. cit.
  - 3. Charpentier, op. and loc. cit.
- 4. ततश्रुद्धी क्रियतां नृषेण, विश्वसमितं गुरुणाः नुमेते.— Kālakācārya-katkā. v. 54, p. 5. G. Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 76. This, as Klatt tells us, is supported by the Pattāvali of the Tupagaccha (I. A., xi., p. 251); on the other hand, the Kharataragaccha Pattāvali informs us that the Kalaka, who transferred the Paryushaṇāparvan, lived in 993 v., and that there were two more of the same name prior to him, one of whom lived in 453 v. and was connected with Gardabhilla.— I. A., xi., p. 247.
- 5. That the King Satayana was a devout Jaina is clear from the Kālakācārya-kaihā (vv. 50-54, pp. 4-5), but it is not known who he was. Pratishthanapura is known to us as the western capital of the Satayahanas. Jaina tradition claims Hala of this dynasty as belonging to its own religion. Cf. Glasenapp, Der Jainismus, p. 53; Jhaveri, Nirvāṇa-Kalikā, Int., p. xi,

ગર્દભિક્ષના વારસ વિક્રમાદિત્ય પ્રતિ જેતાં જૈન ઉલ્લેખા જણાવે છે કે જૈન સાહિત્યના પ્રખર જ્યાતિર્ધર એવા સિદ્ધસેન દિવાકર આ સમયે તેમના દરખારમાં રહેતા અને તેમણે મહાન વિક્રમને ' તથા મીસીસ સ્ટીવન્સનના શખ્દોમાં "કુમારપુરના રાજા" દેવપાલને પણ જૈનધર્મ અંગીકાર કરાવ્યાનું જણાવે છે. આ સમય દરમિયાન બીજા પણ છે બનાવ બન્યાનું મનાય છે. પ્રથમ તો ભરૂચમાં જૈન સાધુ આર્યખપુટ નામના વાદીથી બૌદ્ધોના વાદમાં પરાજ્ય અને બીજો જૈનાના પરમપવિત્ર એવા શત્રુંજય તીર્થ—પાલીતાણાનું ખાત મુહૂર્ત. '

ખરતરગચ્છપદાવલી જણાવે છે કે મહાવીરની પાટથી સાંળમા એવા વજસ્વામી— (વી. સં. ૪૯૬–૫૮૪) એ દક્ષિણ તરફ ઔદ્ધોના પ્રદેશમાં જૈન ધર્મ દ્રેલાં બોતે બનાવ પાલીતાણાના પાયાના છે કે જે પાદલિમાચાર્યના નિર્દેશ કરે છે જે મહાન વિક્રમના સમસમયી હતા. જૈન દંતકથાનુસાર તેમને હવામાં ઉડવાની લિખ્ધ (શક્તિ) હતી. જ મીસીસ સ્ટીવન્સન પાતાની નોંધમાં કહે છે કે "શત્રું જયની સ્થાપના એક જૈનાચાર્યે કરી છે કે જેમનામાં આકાશગામિની વિદ્યા હતી અને જેના શિષ્યને સુવર્ણસિદ્ધ હતી. આ બે શક્તિના પ્રભાવે દુનિયામાં જાણે મંદિરાનું એક શહેર બની રહ્યું હોય તેવી રચના થઈ." આ તીર્થ સંબંધમાં ખરતર પટ્ટાવલી કહે છે કે વીર સં. ૫૭૦ માં તે જર્ણ થયું હતું અને વિક્રમના સમકાલીન ભાવડના પુત્ર જાવડે તેના ઉદ્ધાર કર્યા હતો. જૈન દંતકથાનુસાર આ રાજા તથા જાવડ બન્ને પાલીતાણા જાત્રા માટે ગયા અને બન્ને ત્યાં રહ્યા તે દરમિયાન તે તીર્થની રક્ષા માટે તેમણે ઘણા ખર્ચ કર્યા. ૧૦

- 1. "He (Siddhasena Divakara) converted Vikramāditya 470 years after Mahāvīra's Nīrvāña."—Klatt, op. cit., p. 247. Cf. ibid., p. 251; Edgerton, op. cit., pp. 251 ff.; Stevenson (Mrs), op. cit., p. 77; Tawney, op. cit., pp. 116 ff.; M. A. R., 1923, p. 10.
  - 2. Cf. Stevenson (Mrs), op. and loc. cit.
- 3. विद्यासिद्धा आर्थसपुटा आचार्याः, . . . भूगुकच्छे . . . बुद्धो निर्मतः, पादयोः पतितः—Āvasyaka-Statra, pp. 411-412. Cf. Jhaveri, op. and loc. cit.
  - 4. Cf. ibid., Int., p. xix; Stevenson (Mrs), op. cit., pp. 77-78.
- 5. Cf. Klatt, op. cit., p. 247; Hemacandra, Parišishtaparvan, Canto XII, vv. 311, 388; Āvakyaka-Sūtra, p. 295.
- 6. Klatt, op. cit., pp. 247, 251. "Palitta-Sūri (Pādalipta) is definitely connected with the foundation of the Pālitānā City."—Jhaveri, op. and loc. cit.
- 7. "Pādalipta had acquired the flying-lore by applying medical ingredients to feet, and daily performed pilgrimage of the five sacred places including Satruñjaya (Pālitāṇā) and Girnār or Revantagiri."—Ibid., Int., p. xi. Cf. Tawney, op. cit., p. 195.
- 8. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 78, n. 1. "Nāgārjuna . . . the pupil of Pādaliptasūri . . . was trying to acquire 'Swarna Siddhi' (power to make gold) . . . "etc.—Jhaveri, op. cit., Int., p. xii.
- 9. "Jāvada, a merchant of Saurāshṭra (Kathiawar), sent a fleet to China and the Eastern Archipelago, which returned after twelve years with a burthen of gold. The father of Jāvada lived in the time of Vikrama. . . ."—Mazumdar, op. cit., p. 65. Cf. Satrunjaya Möhātmya, Sarga XIV, vv. 104, 192 ff., pp. 808, 816 ff.; Jhaveri, op. cit., Int., p. xix.
  - 10. Cf. Śatruńjaya Māhātmya, Śarga XIV, v. 280, p. 824,

દક્ષિણુ સાથેના શ્વેતાંગરાના સંગંધ બાબતમાં કાલકની માફક પાદલિપ્તની પણ ગણના થવી એઇએ. હરિભદ્રસૂરિની સમ્યક્ત્વસપ્તિત જણાવે છે કે તે મહાન આચાર્ય માન્યએટ ગયા હતા 'અને ત્યાં બધે " સદ્દગુણથી સંપન્ન ' એવા જેન સંઘા હતા. આમ પાદલિપ્ત અને કાલકની દંતકથાઓ ચાકકસ જણાવે છે કે ઈ. સ. પૂર્વેના પહેલા સૈકામાં દક્ષિણમાં શ્વેતાંબર જૈના માટા પ્રમાણમાં હતા. સમ્યક્ત્વસપ્તિમાં પ્રતિષ્ઠાનપુરના રાજા શાલિવાહન પાદલિપ્તના " બધી ખરાબ ધાર્મિક પહિતાઓના" અંત લાવનાર તરીકે ઉલ્લેખ કરે છે. આમ સ્પષ્ટ થાય છે કે શાલિવાહન પણ પાદલિપ્તના સંપ્રદાયના અર્થાત્ શ્વેતાંબર હાવો એઇએ.

વિક્રમના સમયની આ બધી વિગતો તપાસતાં એમ કહી શકાય કે તે ઘણું ખરૂં ઓછી કે વત્તી શંકાસ્પદ એવી પદાવલીઓના આધારે છે કે જે અર્વાચીન જૈન પેટાવિભાગોએ જાળવેલી છે. ' તેના બીજો આધાર એવા સાહિત્ય ઉપર છે કે જે આપણે જે સમયના વિચાર કરીએ છીએ તેથી જુદા સમયનું છે. જેવાનું એ છે કે આ બધા સંજોગા ઉપરથી આપણે એવા નિશ્ચય ઉપર આવી શકીએ કે જૈન દંતકથાઓ વિશ્વસ્ત નથી અને મધ્ય-કાલીન હિંદના કહેવાતા પ્રખ્યાત વીરામાંના વિક્રમ માત્ર દંતકથાઓના રાજા છે. આ બાબતમાં જુદાજુદા વિદ્વાનાના મંત્ર બ્યોની ઠીક ચર્ચા એડગર્ટને પોતાના વિક્રમના સાહસોના ઉપાદ્ધાતમાં કરી છે. આ વિદ્વાનની સાચી દલીલાની પુનરુષ્ઠિત કર્યા વિના એટલું કહેવું બસ છે કે પ્રાચીન હિંદની વિક્રમાદિત્ય સિવાય બીજી ઘણી વ્યક્તિએ છે કે જેમને વિષે કાંઈ ખાત્રીથી કહી શકાય તેમ નથી જો કે તેમની એતિહાસિકતા તા શિલાલેખા તથા સિક્કાએ દ્વારા નિર્વિવાદ છે.

'આર્થર જેવા આ હિંદુરાજા' રાજાઓને આદર્શરૂપ જૈન અને બ્રાહ્મણ સાહિત્યમાં મનાયા છે તો તે વિષે શંકા રાખવા કાંઈ કારણ નથી. એડગર્ટનના શબ્દોમાં "એમ લાગે છે કે જૈનાચાર્યોની યાદી-પટ્ટાવલીઓ હિંદી ઇતિહાસનાં અન્ય સાધનો જેટલી જ સાચી છે. (જે કહેવું... ખરેખર વધારા પડતું ન મનાવું જોઇએ). જૈન હેવાલાને અવગણી ઈ. સ. પૂર્વે પ૭ માં વિક્રમ નામે કાંઈ રાજા નથી થયા એમ કહેવા માટે કાંઈપણ ચાકકસ પ્રમાણ હાય એ મારી ધ્યાનમાં નથી. શું આપણે તે સૈકાના ઇતિહાસ એટલા પૂરા જાણીએ છીએ કે માળવાના કાંઈ રાજા કે જેણે જે નામાથી વિક્રમ જાણીતો છે તેમાનું એક ધારણ કર્યું હતું અને જેણે મધ્યહિદના માટા ભાગ જત્યા હાય તે થયા નથી (જો કે હિંદુ અતિશયા- ક્લિઓ તેને શહેનશાહ તરીકે ગણાવે છે તે આપણે સ્વીકારવાની જરૂર નથી)?"

<sup>1.</sup> Mānyakheta or Mānyakshetra is to be identified with Mālkhed, in the Nizam's territory.— Dey, Geographical Dictionary, p. 126. This Mālkhed or Mānyakheta, which Padalipta visited, became famous in the succeeding centuries as the capital of the Rāshṭrakūṭas, who counted among them not a few patrons and followers of the Jaina religion.

<sup>2.</sup> Samyaktva-Saptuli, vv. 96, 97. See M.A.R., 1923, pp. 10-11. "For the greater part of his life Pādalipta resided at Manakhetapura."—Jhaveri, op. cit., Int., p. x.

<sup>3.</sup> Samyaktva-Saptati, v. 158. Cf. M.A.R., 1923. p. 11; Jhaveri, op. cit., Int., p. xi.

<sup>4.</sup> Charpentier, op. cit., p. 167.

<sup>5.</sup> Edgerton, op. cit., Int., pp. lviii ff.

<sup>6.</sup> Ibid., p. lxiv.

એડગર્ટન ઉપરાંત ખુહલર, ટાંની આદિ અભ્યાસીઓ પણ જૈન હેવાલાની વાસ્તિબ કતા સ્વીકારે છે. ડાં૦ ખુહલર કહે છે કે " ખાસ કરીને જૂના તેમજ તત્કાલીન હેવાલામાં જણાવેલ વ્યક્તિઓ સાચે જ ઐતિહાસિક છે. જો કે ઘણીવાર એમ ખન્યું છે કે કાઈ એક વ્યક્તિ એના સમય કરતાં વહેલી યા માડી મૂકાઈ છે અને એના વિષે કેટલીક અસંભવિત વાતા પણ ઉમેરાઈ છે. આમ છતાંય આ હેવાલામાં નિર્દેશેલ કાઈ પણ નામ માત્ર કાલ્પનિક છે એમ સાબીત કરવા કાઈ સાધન નથી. આથી ઉલટું દરેક શાધાતા નવા શિલાલેખ, લેખી હેવાલાના દરેક સંગ્રહ અને પ્રકાશમાં આવતું દરેક સાચું ઐતિહાસિક નિવેદન આમાંની કાઈને કાઈ વ્યક્તિના અસ્તિત્વને રેકા આપે છે. તેજ પ્રમાણે તેમાં નાંધાયેલ ચાકકસ તારી એ પણ ખાસ કાળજીની અપેક્ષા રાખે છે અને તદ્દન સ્વતંત્ર એવા આમાંના બે સાધના જયારે સંમત થાય ત્યારે તેને વિના સંકાચે ઐતિહાસિક સત્ય તરીકે સ્વીકારવી જોઈએ. "

ડૉંo સ્ટેન કૉનૉલ તો આગળ વધી જણાવે છે કે વિક્રમની દંતકથા પ્રતિ હવે અભ્યાસીઓ ઓછી ઉપેક્ષા રાખતા થયા છે. તે મહાન સાધુની કાલકાચાર્ય-કથાનકને અને તેમના અપમાન આદિ વિગતને સહૃદય સ્વીકારે છે. તેના શબ્દોમાં " ઘણા યુરાપીય અભ્યાસીઓ હિંદી દંતકથાએ પ્રતિ માનથી જુએ છે, છતાં તેઓ તે પ્રતિ દૃષ્ટિ પણ ફેંકતા નથી; મને તેનું કારણ સમજાતું નથી, અને કાલકાચાર્ય-કથાનકની વિગત ન સ્વીકારવા મને કાંઈ કારણ હોય તેમ લાગતું નથી. પ્રાચીન સમયમાં માલવાના રાજા વિક્રમાદિત્યના અસ્તિત્વ વિષે સારાં કારણો મેં બીજે આપ્યાં છે." ર

આમ શાર્ષેન્ટિયર, એડગર્ટન, ટૉની, ખુહલર, સ્ટેન કૉનૉવ આદિ અભ્યાસીઓના પ્રમાણ અનુસાર જૈન દંતકથા–સાહિત્ય સાચી રીતે ઐતિહાસિક ગણી શકાય અને વિક્રમના અસ્તિત્વ કે તેના સંવતને નકારવાની કંઈ જ જરૂર નથી. વિન્સન્ટ સ્મિથના આધુનિક અભિપ્રાય પણ તેવા જ છે કેમકે તે જણાવે છે કે " આવા રાજા થયા હાય તે સંભવિત છે." આ ઉપરાંત આપણે પૂર્વે જોયું તેમ અવન્તી યા માલવાનું રાજ્ય મહાવીરના સમયમાં પણ જૈન વસાહત હતું. મોર્યોના સમયમાં તે આગળ પડતું ગયું અને તેમની સત્તાના અંતમાં જૈના મગધમાંનું પાતાનું સ્થાન ધીમે ધીમે ગુમાવી પશ્ચિમ તરફ હક્યા અને વસ્યા; ત્યાં આજે પણ તેઓ પાતાની વસાહત સાચવી રહ્યા છે. ઉત્તર હિંદના જૈનોના ઇતિહાસમાં કલિંગના ખાસ ફાળા છે તે તો શંકાવિનાની વાત છે, પરંતુ સામાન્ય વૃત્તિ પશ્ચિમ તરફ હતી. ઈ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકાની મધ્યમાં જૈનાએ જે બીજી વસાહત સ્થાપી તે મથુરા. ચંદ્રગુમ, તેની પછી સંપ્રતિ અને ખારવેલના સમયમાં જૈનાની પ્રગતિ ખૂબ વેગવાન હતી.

<sup>1.</sup> Bühler, Ucher das Leben des Jaina-Monches Hemacandra, p. 6, Cf. Tawney, op. cit., Int., pp. vi-vii; ibid., pp. v. ff.

<sup>2.</sup> Konow, op. cit., p. 294.

<sup>3.</sup> Smith, Oxford History of India, p. 151.

<sup>4.</sup> Cf. Charpentier, op. and loc. cil.

આ મહાન રાજાઓની ભાવનાઓ અને ધાર્મિક લાગણીઓને વિચાર દૂર રાખીએ તો પણ ઇ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકાના મશુરાના જૈન શિલાલેખા જૈન સંઘના જે કુલા તથા શાખા એાની સંખ્યા નિર્દેશે છે તે જૈનાની ખાસ પ્રગતિના વેગનું સૂચક છે.

મથુરાના શિલાલે ખા આપણને ઉત્તર હિંદમાં ઇન્ડા-સિથિયન અમલ સુધી લાવે છે. આપણે જોઈ ગયા તે મુજબ મેસેડાનિયન સત્તા નીચે ખળલળી ઉઠેલા હિંદીઓના રાજા તરીકે ચંદ્રગુપ્ત આવ્યા અને અલેક્ઝાન્ડરના પ્રત્યાગમન પછી એના લશ્કરને હરાવી હિંદને ગુલામીની ધુરામાંથી છોડાવ્યું. અલેક્ઝાન્ડરના ગયા પછી હિંદમાં શું અન્યું તે ચાકકસ નથી. "અલેક્ઝાન્ડર ધી ગ્રેટના મરણ પછી તરત જ હિંદના બનાવોએ કચા રસ્તા લીધા તે હજી અંધારામાં જ છે." તેમ છતાં એટલું તા ચાકકસ છે કે તેના મરણ પછી એક સૈકા સુધી માંર્ચ શહેનશાહતના આશ્રય નીચે પરદેશીઓની સામે હિંદ હિંદીઓ માટે જ રહ્યું અને તે પરદેશીઓ સાથે સમાન ભાવે વર્ત્યું. '

મૌર્ય શહેનશાહત પછી આપણે જોઈ ગયા તે મુજબ સુંગાનું મગધ અને શ્રીકાના હિંદના વાયવ્ય પ્રદેશ એ બે ખારવેલની સરદારી નીચે ચેદિઓના હુમેલાના ભાગ બન્યાં હતા. ડિમેટ્રિયસ અને યુકેટાઇડેસના આંતરીક કલહથી શ્રીક સત્તા નબળી પડી હતી તે આપણે જોઈ ગયા છીએ. બેકિટ્રયન શ્રીકાના અન્ય હિંદી દુશ્મના તથા સુંગાપરના સાતવાહનના આક્રમણ અંગે આપણે કાંઈ કહેવાનું નથી. સળંગ ઇતિહાસના કારણે આપણે એટલું જ કહી શકીએ કે "ઈ. સ. પૂર્વેના બીજા અને પહેલા સૈકામાં કાફીરીસ્તાન તથા ગંધારની શ્રીક સત્તા પર શકાનું દબાણ થયું હતું." રેપ્સનના શબ્દોમાં "હિંદનું રાજ્કીય અળગાપણું ઈ. સ. પૂર્વે ૧૩૫ ની બેકિટ્રયાની સિથિયન જીતથી અને રામ તથા પાર્થિયાના ઈ. સ. પૂર્વે ૧૩૫ ની બેકિટ્રયાની સિથિયન જીતથી અને રામ તથા પાર્થિયાના ઈ. સ. પૂર્વે ૧૩ના લાંબા કલહથી સંપૂર્ણ બન્યું હતું." અા શકરાજાઓમાંના એક મુરંડ સાથે પાદલિપ્તાચાર્યના ઘાડ પરિચય હતો. જેનાના દંતકથાસાહિત્ય પરથી મુરંડ પાટલીપુત્રના રાજ હાય એમ લાગે છે અને તેના દરબારમાં પાદલિપ્તની સંપૂર્ણ લાગવગ હતી. તે માથાના ભયંકર દુખાવાથી પીડાતા હતા જે આ આચાર્ય મટાદયો હતો. પ્રભાવક ચરિત્રમાં આ બનાવ નીચેના શબ્દોમાં આપ્યા છે:

"પાદલિપ્ત જેવી પાતાની અંગુલિ તેનાં દિચણે લગાડે છે કે તરત જ રાજા મુરંડના માથાના દુઃખાવા દૂર થાય છે." <sup>૧</sup>

- Macdonald, C.H.I., i., p. 427.
- 2. Cf. Smith, Early History of India, p. 253.
- 3. Raychaudhuri, op. cit., p. 273.
- 4. Rapson, C.H.I., i., p. 60.
- 5. पाटलीपुरे ... राजास्ति मुरण्डो नाम ...स ... हतान्तःकरणो नृपः। सूरेर्वारुस्य पादानां प्रणमेच्छू रवेरिवा। —Prabhāvaka-Carita, Pādalipta-Prabasidha, vv. 44, 61. Cf, Samyaktva-Saptati, v. 48; M.A.R., 1923, p. 11; Jhaveri, op. cit., Int., p. x.
  - 6. Prabhāvaka-Carita, v. 59. Cf. Sumyahlva-Saptati, v. 62; M.A.R., 1923, op. and loc. cit

બેકિટ્યાના સિથિયના પછી યુચી આવ્યા. ઈ. સ. પહેલા સૈકામાં યુચી કુષાણની પ્રખ્યાત જાતિએ વાયવ્ય હિંદ સુધી તુર્કસ્તાન અને બેકિટ્યા ઉપસંત પાતાનું સામ્રાજ્ય વિસ્તાર્યું ત્યારે કુષાણ સામ્રાજ્ય હિંદ અને ચીન વચ્ચે સાંકળરુપ થઈ પડ્યું, અને તે વ્યવહારનું એક સાધન પણ બન્યું કે જે ઠીક ફળદાયક નીવડ્યું. વર્તમાન શાધખાળથી જણાય છે કે ચીનાઈ તુર્કસ્તાનમાં હિંદી સંસ્કૃતિ, હિંદી ભાષા અને લિપિઓના પ્રચાર થયા હતા. મિ. એન. સી. મહેતાના શબ્દોમાં ફરી કહીએ તો ચીનાઈ તુર્કસ્તાનના ગુફામંદિ રામાં તો જૈન વિષયોના ચિત્રકામમાં ઉપયોગ પણ થયા છે.

હિંદી ઇતિહાસની આ સામાન્ય રૂપરેખા પરથી મથુરાના શિલાલેખા પ્રતિ વળીએ અને તેની સાથેના જૈન સાંપ્રદાયિક સંબંધ વિચારીએ. કનિંગહામના નીચેના શબ્દો કરતાં તેની ઐતિહાસિક અગત્ય બીજી કાેઈ વધારે સારી રીતે ન દર્શાવી શકાય: "આ શિલાલેખામાંથી મળતી હકીકત પ્રાચીન હિંદી ઇતિહાસ માટે ખાસ અગત્યની છે. આ બધા લેખાના સાર એક જ છે. એમાં અમુક વ્યક્તિઓએ પાતાના ધર્મપ્રતિ માન પ્રદર્શિત કરવા અને પાતાના તથા તેમના માતપિતાના લાભાર્થે કરેલ ભેટાની નોંધ છે. આમ શિલાલેખા જ્યારે ભેટની જાહેરાત પૂરતા હાય છે ત્યારે તેની અગત્ય નજુવી છે, છતાંય મથુરાના શિલાલેખામાં દાતાઓએ તે સમયના રાજાઓના નામ અને ભેટની સંવત તારીખ ઉમેરી છે એટલે તે લુપ્ત ઇતિહાસની તેટલી રૂપરેખા રજા કરે છે. ' ઈ. સ. ના પહેલા અને પછીના રસપ્રદ સમયના તે બાધક છે. ચીની હવાલા પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે ઇન્ડોન્સિથિયનાએ ઉત્તર હિંદ જીત્યા હતા, પરંતુ તેની હદ કેટલી અને ક્યાં સુધી હતી તે કાંઈ નક્કી કરાય તેમ નથી. આજ કારણે આ શિલાલેખાની ખાસ ઉપયોગિતા છે કારણ કે એમાંથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે સંવત વર્ષ ૯ પહેલાં મથુરામાં કાચમી વસાહત સ્થપાઈ હતી કે જે સમયે પંજાબ અને વાયવ્ય પ્રાંતપર સિથિયન રાજા કનિષ્ક રાજ્ય કરતા હતા.'' ર

મશુરાના ઘણાખરા જેન શિલાલેખા કંકાલી ટીલા ટેકરી પર છે જે કટ્રાથી અર્ધા માઈલ દક્ષિણે છે. કટ્રા મશુરાના બના કિલાથી પશ્ચિમે એક માઈલ છે. કંકાલી ટેકરી વિશાળ હાય તેમ લાગે છે કેમકે તેની ઉપર નાનાથી માંડી માેટા કદ સુધીની અનેક પ્રતિમાઓ બનાવેલ છે કે જે જેલ ટેકરી પરના બૌદ્ધ શિલ્પથી ભાગ્યે જ ઉતરતી હાય. આજે જયાં તે ટેકરી છે ત્યાં બે ભવ્ય મંદિરા હાય તેમ લાગે છે. ઘણા ખરા શિલાલેખા ઉભી અથવા પદ્માસને બેઠેલી નગ્ન જિન પ્રતિમાઓના તળિયાપર કાતરેલા છે અને જેમાંની કેટલીક મૂર્તિઓ ચાર મુખ (ચતુર્મુખ) વાળી છે. ડૉ. બુહલરના મત અનુસાર નીચેના લેખ પ્રાચીનતમ છે:

<sup>1.</sup> The Buddhistical inscriptions at Mathura also are similar to the Jaina inscriptions in their style and contents. Cf. Dawson, J.R.A.S. (New Series), v., p. 182.

<sup>2.</sup> Cunningham, A.S.L., iii., pp. 38-39.

<sup>3.</sup> Cf. ibid., p. 46. "The Kankāli Tīla has been . . . prolific . . . both in sculptures and inscriptions, all of which . . . are pure Jaina monuments. On the upper level stands a large Jaina temple dedicated to Jambū Svāmī . . . an annual fair is held at this place. . . "--Ibid., p. 19. This temple is near the Chaurāsi mounds, which is the seat of another Jaina establishment. Cf. ibid., xvii., p. 112.

समनस माहरखितास अंतेबासिस वछीपुत्रस (स्नाबकास) उत्तरदासक [1] स पासादोतोरनं ।।
" માહરખિત (માઘરક્ષિત) મુનિના શિષ્ય, વછીના પુત્ર (વાત્સી માતા) શ્રાવક ઉત્તરદાસક (ઉત્તરદાસક) ની મંદિરના ઉપયાગ માટે શાણુગારેલ એક કમાન."

તદ્દન પ્રાચીન અક્ષર અને લાક્ષણિક લિપિના કારણે એ વિદ્વાન માને છે કે આ લેખ ઇ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકાની મધ્યતા છે. ર તે પછીના બે શિલાલેખા મથુરાના સત્રપા સાથે સંબંધ ધરાવે છે; તેમાંના પહેલા સંપૂર્ણ છે, જ્યારે બીજા માત્ર "મ" થી શરુ થતું કાઈ ક્ષત્રપ મહારાજનું નામ આપે છે. પહેલા શિલાલેખ મહાક્ષત્રપ શાહાસ રાજાના ૪૨ મા વર્ષના અને શિયાળાના બીજા માસના છે. તેમાં આમાહિની નામની કાઈ બાઇએ પૂજાની તક્તી મૂકાવી તેની નાંધ છે. અને સખમાં કયા સંવતના ઉપયાગ થયા છે તે સ્પષ્ટ નથી.

કંકાલી ટીલામાં તે રાજના નામવાળા બીજા શિલાલેખ પરથી મહાક્ષત્રપ શાડાસની ઓળખાણુ પ્રથમ કનિંગહામે કરાવી. ય અઝીઝના સિક્કાને મળતા તેના સિક્કાપરથી તે વિદ્વાને તેના સમય ઈ. સ. પૂર્વે ૮૦ થી પહ ધાર્યો છે અને તે મથુરાના બીજા ક્ષત્રપ રાજીબલ કે રંજીબલના પુત્ર હોવાનું અનુમાન કર્યું છે. તેના અનુમાનને મથુરા સિંહ રાજધાની ટેકા આપે છે જે શાડાસને છત્રવ (ક્ષત્રપ) અને મહાછત્રવ રાજ્લ (રંજીબલ) ના પુત્ર તરીકે વર્ણવે છે. પ્રાે. રેપ્સનના શખ્દામાં "મહાન ક્ષત્રપ રાજ્લ કે જેનું બીજા શિલાલેખામાં રાજ્ય કરતા યવન સ્ટ્રેટા ૧લા અને સ્ટ્રેટા બીજાની નકલ કરી ક્ષત્રપ અને મહાક્ષત્રપ નામના સિક્કા પાડ્યા હતા; તે શાડાસના પિતા હતા કે જેના સમયમાં આ સ્મારકનું નિર્માણ થયું હતું. ત્યાર પછી મથુરાની આમાહિનીવાળી તક્તીમાં શાડાસ પોતે મહાક્ષત્રપ તરીકે જણાય છે અને તેના સમય ૪૨ મા વર્ષના શિયાળાના બીજા માસના છે."

શિલાલેખના સંવત વિષે મતલેક છે; પરંતુ જે રીતે સમયની નોંધ કરી છે તે જોતાં એમ જણાય છે કે કાઈ હિંદી સંવતના આધાર હશે. 1° આ અનવાજોગ છે અને જો તે

- 1. Bühler, E.I., ii., Ins. No. I. pp. 198-199.
  - 2. Ibid., p. 195.
  - 3. Cf. ibid., Ins. No. III, p. 199.
  - 4. Cf. Ibid., Ins. II, p. 199.
  - 5. Cf. Cunningham, op. cit., p. 30, Ins. No. I.
- 6. CJ. ibid., pp. 40-41. "Rafijubula, Rajuvula or Rajūla is known from inscriptions as well as coins. An inscription of Brahmi characters at Mora near Mathura calls him Mahakshatrapa. But the Greek legend on some of his coins describes him as 'King of Kings, the Saviour,' showing that he probably declared his independence."—Raychaudhuri, op. cit., p. 283.
  - 7. Ibid.
  - 8. Rapson, C.H.I., i., p. 575.
  - 9. Cf. Raychaudhuri, op. cit., pp. 283 ff.; Smith, op. cit., p. 241, n. 1.
  - 10. Cf. Rapson, op. cit., pp. 575-576.

Jain Educationa International

સ્વીકારીએ તો આ વિક્રમ સંવત (ઇ. સ. પૂર્વે ૫૭) છે અને શિલાલેખ ઇ. સ. પૂર્વે ૧૬-૧૫ ના ગણી શકાય. ડાંઠ કૉનૉવે શાડાસના શિલાલેખમાં વિક્રમ સંવત નોંધાયાનાં વાસ્તવિક કારણાં દર્શાવ્યાં છે. તે વિદ્વાન કહે છે કે "મને લાગે છે ત્યાં સુધી ચાર માસની એક એવી ત્રણ ઝતુ અનુસાર સંવત ગણવાની પદ્ધતિ એ પાછળથી વિક્રમ સંવતનું ખાસ લક્ષણ ગણાતું. જૂના શિલાલેખા કે જેમાં આ સંવતની નોંધ છે તે સૂચવે છે કે તે માલવીય ગણત્રી છે. આનાં બે ઉદાહરણો છે: એક નરવર્મન્ અને બીજો કુમારગુપ્ત ૧લાના સમયના એવા બે મંદસારના શિલાલેખામાં ઝતુ ખાસ દર્શાવેલી છે. આમ હું માનું છું કે શાડાસે પાતાના શિલાલેખમાં વિક્રમ સંવત વાપયો છે અને આજ સંવત કનિષ્ક અને તેના વંશજોએ સમસ્ત હિંદની પાતાની તવારીખા માટે રવીકાર્યો છે કારણ કે પ્રજાકીય ગણત્રી માટે ઉત્તર હિંદમાં તે સંવત વપરાતો હતો." ર

આ છે ક્ષત્રપ શિલાલેએા પછી 'પુરાણા' શિલાલેએાના સમૂહ આવે છે અને જે ખુહ-લરના મત અનુસાર કનિષ્કના પહેલાના સમયના છે. ે તેમાંના નીચેના એક નાેંધ લેવા જેવા છે:

" અર્હત વર્ધમાનને નમસ્કાર! શકા તથા પાથયાને કાળા નાગ સમાન ગાતિપુત્ર ( ગુપ્તિપુત્ર ) ની કૌશિક ગાત્રની પત્ની શિવમિત્રાએ પૂજાની એક તક્તી કરાવી હતી."

ડાં૦ અહલરના મત પ્રમાણે ગોતિપુત્ર અને કૌશિક શિવમિત્રા એ બન્ને ઉમરાવ રાજ-કુળના હતા અને "ગોતીપુત્ર, પાથયો તથા શકાને એક કાળા નાગ સમાન" એ શબ્દો તે વીર જાતિના હોય તેમ સૂચવે છે. તે વિદ્વાન જણાવે છે કે "તે જે યુહોના નિર્દેશ કરે છે તે કાં તો કનિષ્કની પહેલાં સિથિયનાએ મથુરા જત્યું તે પહેલાનાં યા તો તેમની સત્તા સરી ગયા પછીનાં હોયાં જોઇએ. શિલાલેખાની લિપિ પ્રાચીન છે અને તે ઈ. સ. પૂર્વે પહેલા સૈકાની લાગે છે તે પરથી પ્રથમ અનુમાન ખરૂં લાગે છે. જે શિલાલેખ પણ સિથિયન જત પહેલાંના હોય તો જે જૈન મંદિરમાંથી તે પ્રાપ્ત થયા છે તેની પ્રાચીનતાના તે સબળ પુસવા છે."

તે પછી કાળાનુકમ તારીખના શિલાલેખા આવે છે, જેમાં કનિષ્ક, હુવિષ્ક અને વાસુદેવનાં સ્પષ્ટ નામા છે. તે ઉપરાંત બીજા તારીખવાળા કેટલાક શિલાલેખા પણ તે સમયના છે, જો કે તેમાં કુષાણુ રાજાઓનાં નામા નથી. ડૉંઠ બુહલર જણાવે છે કે "૧૧ થી ૧૪ના બીજો સમૂહ તારીખવાળા શિલાલેખાના છે કે જે મારા મત પ્રમાણે કનિષ્ક, હુવિષ્ક અને વાસુદેવના સમયના છે. આમાંના એકમાં નામ નથી, છતાંય હું માનું છું કે ત્રણે રાજાઓના નામ તથા તારીખવાળા લેખા સાથે આને કાળજીપૂર્વક સરખાવતાં ભાગ્યે જ કાઈ બીજા અનુમાન પર આવી શકે."

<sup>1.</sup> Cf. Konow, E.I., xiv., pp. 139-141.

<sup>2.</sup> Cf. ibid., pp. 139, 141.

<sup>3.</sup> Bühler, E.I., ii., Ins. Nos. IV-X, p. 196.

<sup>4.</sup> Ibid., Ins. No. XXIII, p. 396.

<sup>5.</sup> Ibid., p. 394.

<sup>6.</sup> Ibid., p. 196.

તારી ખવાળા આ કુષાણુ શિલાલે ખા સંવત ૪ થી ૯૮ ના છે. આ સંવત વિક્રમ કે બીં જો તે નિશ્ચિત નથી. " આ સમયના હેવાલા હિંદી સમગ્ર ઇતિહાસના ગૂંચભર્યા પ્રશ્ન છે અને આજે પણ તેના નિર્ણય આવ્યા છે તેમ નિશ્ચિત ન કહી શકાય અર્થાત્ આ અનુમાના હજ પણ શંકાસ્પદ નથી તેમ નથી." કુષાણ સમયના મહત્ત્વના પ્રશ્ન બાબત ઘણા મતલે દે છે. આ બધું છતાંય બીજા પ્રખ્યાત વિદ્વાનાની સાથે અમને પણ લાગે છે કે આ શિલાલે ખના સંવત શક સંવત છે કે જે ઈ.સ. ૭૮ માં શરુ થયા હતા.

કંકાલી ટેકરીના જૈન તક્તીના એક શિલાલેખ નીચે મુજબ છે:

" सिद्धं महाराजस्य कनिष्कस्य संवासर नवमे....मासे प्रथ....दिवसे प" ध

જે કે શોડાસ અને બીજા કુષાણ શિલાલે ખાની માફક અને માલવ-વિક્રમ સંવતની રીત પ્રમાણે અહીં પણ ઋતુ, માસ અને દિનકમાનુસારની તવારી ખ નોંધવાની હિંદની જૂની પહિત આપણે જોઇએ છીએ છતાં એમ ન કહી શકાય કે કુષાણ રાજાઓએ કાઈપણ સંજોગામાં શક સંવતના ઉપયોગ નથી કર્યો. આથી ઊલટું જૂના વિક્રમ સંવતની આ લાક્ષણિકતાના કનિષ્ક અને તેના વારસાએ એમની બાહ્મી નોંધામાં ઉપયોગ કર્યો હાય તેને તેમાં કંઈ અશક્ય નથી અને આપણે જાણીએ છીએ તેમ કુષાણામાં એકનું શુદ્ધ હિંદી નામ વાયુદેવ છે જે આ અનુમાનને વધુ ટેકા આપે છે.

આ ઉપરાંત કૃષાણોના વિષયમાં વિક્રમ સંવત ગણતાં મથુરાના ક્ષત્રપોના વારસ તરીકેની તેમની પરિસ્થિતિ મુશ્કેલ અને છે, અને જ્યારે આપણે જાણીએ છીએ કે કનિષ્કના વંશનેના સમયમાં મથુરા પણ સામ્રાજ્યના ભાગ હતું ત્યારે આ બાબત વધુ વિષમ જણાય છે. આખરે "તક્ષશિલાના ના ખંડેરાના ખાદકામમાંથી સર નેન મારશેલને મળેલ પુરાવા પરથી એમ નિશ્ચિત થાય છે કે કનિષ્કના સમય છે. સ. ના પહેલા સેકાના અંત હાવો નોઇએ, અને આ પૂરાવા ચીનાઈ ઇતિહાસકારાના હેવાલ સાથે સરખાવતાં અને તેની સાથે આ શિલાલે ખાની તારી ખના મેળ મેળવતાં એમ નિશ્ચિત થાય છે કે છે. સ.

- 1. Cf. Bühler, E. I., ii., p. 196., Cunningham, op. cit., p. 14.
- 2. Rapson, op. cit., p. 583.
- 3. For the various theories of Kanishka's date see Raychaudhuri, op. cit., pp. 295 ff.
- 4. "According to Fergusson, Oldenberg, Thomas, Banerji, Rapson, and many other scholars, Kanishka was the founder of the reckoning commencing A.D. 78, which came to be known as the Śaka era."—Ibid., p. 297. Cf. Hoernle, Uvāsaga-Dasāa, Int., p. xi. There is great difference of opinion as to who was the real founder of the śaka era, though this much is certain—that it must have been some foreign ruler who founded it. As Pandit Ojha remarks, it is not possible to lay down anything for certain regarding the person behind this era. Cf. Ojha, Palaeography of India, pp. 172-173 (2nd ed.).
  - 5. Cunningham, op. cit., Ins. No. IV, Plate XIII, p. 31.
  - 6. Konow, op. cit., p. 141.
  - 7. Cf. Cunningham, op. cit., p. 41.
  - 8. Cf. Raychaudhuri, op. cit., p. 284.

૭૮ માં શરુ થતા જાણીતા સંવત કનિષ્કે શરુ કર્યો હોવા જોઈએ. આમ કુષાણ શિલાલેઓમાં નાંધેલ સંવત ૪ થી ૯૮ ના સમય લગભગ ઈ.સ. ૮૨ થી ૧૭૬ ના છે.

કુષાણુ શિલાલેએામાંના એ ખાસ નેાંધવા જેવા છે, જેમાંના એક જૈન સાંપ્રદાયિક ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ ખાસ અગત્યના છે તે નીચે પ્રમાણે છે:

" ૭૯ વર્ષના વર્ષાત્રતુના ચાથા માસના વીશમા દિવસે…ની સ્ત્રી શ્રાવિકા, દિના (દત્તા) એ લેટ આપેલી મૂર્તિ દેવાએ બંધાવેલ વાદ સ્તૃપમાં પધરાવવામાં આવી હતી."ર

આ શિલાલેખ પરથી આપણે જેક શકીએ છીએ કે મશુરામાં એક પ્રાચીન સ્તૃપ હતો જે બુહલરના મતાનુસાર ઈ. સ. ૧૫૭ (શક ૭૯ માં) દેવાથી બંધાયેલ મનાતો-અર્થાત્ તે એટલા પ્રાચીન હતા કે તેની રચનાની સત્ય હકીકત ભૂલાઈ ગઈ હતી. આજે શિલાલેખ કુષાણ રાજાઓના ઇતિહાસ માટે અગત્ય ધરાવે છે. તેમાં "મહારાજ દેવપુત્ર હુલ ( હુષ્ક અથવા હુવિષ્ક) નું નામ છે;" તેથી ખાત્રીપૂર્વક આપણે જાણી શકીએ છીએ કે " રાજતર ગિણીમાં આવતું તથા કાશ્મિરી ગામ ઉષ્કર–હુષ્ક પુરમાં–સચવાયેલું હુષ્ક નામ સાચી રીતે પ્રાચીન કાળમાં હુવિષ્કના બદલે જ વપરાતું. "

કુષાણ શિલાલેએ પછી કાળક્રમે કેઇ ત્રણ લેએ આવે છે જે ખુહલરના મત પ્રમાણે ગુમ સમયના છે જને એક બીજે શિલાલેખ ઈ. સ. અગિયારમા સૈકાના છે. આમ મથુરા લગભગ હજાર વર્ષ ઉપરાંત ધાર્મિક રથળ તરીકે રહ્યું લાગે છે. આમાંના ગુમ શિલાલેએની ચર્ચા બીજા પ્રકરણ પર મુલતવી રાખીશું. હાલ તો આ બધા શિલાલેએની જૈન સંપ્રદાયના ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ શી ઉપયોગિતા છે તેના વિચાર કરીશું; કારણ કે રાજકીય દૃષ્ટિએ તેના વિચાર થઈ ગયા છે. આ બાબતની તેની અગત્યતા બે કારણે છે: પ્રથમ જૈનધર્મના ખાસ દૃષ્ટિબિંદુના કારણે અર્થાત્ જૈન સાંપ્રદાયક ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ એને બીજું ઉત્તર હિંદના જૈનાના ઇતિહાસની અગત્યના કારણે.

પહેલાના વિચાર કરતાં છે બાબતા આપણી નજરે ખાસ ચઢે છે. એક તો છેલા તીર્થંકર સિવાય બીજા તીર્થંકરાને નમસ્કાર યા અંજલિ અને બીજું શિલાલેખામાં એક કરતાં વધારે અર્દ્ધતના નિર્દેશ પાર્શ્વ અને તેમના પુરાગામી તીર્થકરાની ઐતિહાસિકતાના વિચાર કરતાં આ બાબતાના ઉલ્લેખ થઈ ગયા છે. આ ઉપરાંત આગળ જોઈ ગયા તે મુજબ કેટલીક નોંધા નીચે પ્રમાણે અંતવાળી છે: "સર્વ પ્રાણીઓના કલ્યાણ અને સુખ માટે હાે." આ નિર્દેશના જૈનાના અહિંસાના આદર્શના વિચાર કરતાં ઉલ્લેખ

- Rapson, op cit., p. 583.
- 2. Bühler, op. cit., Ins. No. XX, p. 204.
- 3. Ibid., p. 198. Cf. Charpentier, op. cit., p. 167.
- Bühler, op. εit., Ins. No. XXVI, p. 206.
- 5. Ibid., p. 198.
- 6. Ibid., Ins. Nos. XXXVIII-XL, p. 198.
- 7. Ibid., Ins. No. XLI, p. 198.
- 8, Cf. Growse, I.A., vi., p. 219.

શઇ ગયો છે. આ સર્વ દર્શિબંદુઓ ઉપરાંત આ શિલાલે ખામાં એક અગત્યના મુદ્દો એ છે કે તેમાં સાધ્વીઓનાં નામા તથા તેમની મહાન પ્રવૃત્તિઓની નોંધ છે. એમાં શંકા નથી કે અર્ય્ય-સંગમિકા અને અર્ય્ય-વસુલા જેમનાં નામા નીચેના શિલાલે ખમાં છે તે સાધ્વીઓ છે... अર્વ્યક્ષિક્ષયે શિશીનિ અર્ય્યક્ષિક્ષયે વિશ્વિને અર્ય્યક્ષિક્ષયો નિર્વર્તન..., (" પૂજ્ય સંગમિકાની શિષ્યા, પૂજ્ય વસુલાના ઉપદેશથી...") આ આખત તેમની ઉપાધિ અર્પ્ય (" પૂજ્ય"), એમની શિશીની (" શિષ્યા") અને એમના નિર્વર્તન એટલે કે માગણી યા ઉપદેશથી અપાયેલા દાના ઉપરથી નક્કી શાય છે. આટલી ચાકકસાઈ પછી મથુરાના લેખા ત્યાંના જૈનામાં સાધ્વીઓનું અસ્તિત્વ જણાવે છે તે માનવામાં કંઈ વાંધા નથી.

આમ શ્વેતાંબરાના ચતુર્વિધ સંઘ કે જે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાઓનો સમુદાય છે તેનું અસ્તિત્વ ઈ. સ. ના પહેલા સૈકામા સુધી આલેખી શકાય, અને કનિંગહામે શાધિલ મથુરાના શિલાલેખના પથ્થરના એક કેટકા કે જેમાં ચતુર્વર્ણસંઘ વંચાય છે તે આને સમર્થન આપે છે.

સાધ્વીઓના અસ્તિત્વના સંબંધમાં વિશિષ્ટ હેકીકત એ છે કે કાેઈ સાધ્વી કાેઈ શ્રાવ-કને ઉપદેશ આપતાં જણાય છે. એમાં પૂજ્ય કુમારમિત્રા પાતાના સંસારી પુત્ર કુમારભદિને વર્ધમાનની મૂર્તિ કરાવવા ઉપદેશ આપે છે. પે બીજા શિલાલે ખામાં સાધ્વીઓ સંઘની શ્રાવિ-કાઓને જ દાન દેવા પ્રેરે છે. કુમારમિત્રા સધવા કે વિધવાપણામાં સાધ્વી ખની તે નિશ્ચિત નથી કેમકે બન્ને વાત સંભવિત છે. એમ પણ બન્યું હાય કે તે એકલી પાતાના પતિની હૈયાતીમાં તેમની પરવાનગીથી સાધ્વી બની હાય. ખુહલર તેને વિધવા ગણે છે અને ઉમેરે છે કે "હાલના સમયમાં પણ જૈન સાધ્વીઓના મુખ્ય ભાગ વિધવાઓના હાય છે…કે જેમને માટે બીજા ઘણા સમાજોની માફક પુનર્લ થના પ્રતિબંધ હાવાથી તેમને સાધ્વી બનાવી જીવન વિકાસના માર્ગે દોરવામાં આવે છે."

- 1. Cf., Bühler, E.I., i., Ins. Nos. II, V, VII, XII, XIV., etc., pp. 382, 384-386, 388-389.
- 2. Ibid., Ins. No. II, p. 382.
- 3. It is a characteristic Jaina doctrine that the Śrāvakas and Śrāvikāś form part of the saingha. On this point the Jainas differ very markedly from the Buddhists.
- 4 Our transliteration of the said inscription is as follows: नमो अरहतानं नमो सिद्धानं सं ६२ मृ ३ दि ५ . . . शिष्या चतुर्वेभेश्य संवस्य . . . वापिकाभे देति. The inscription is not clear. Some vowel-marks and letters cannot be accurately deciphered. However the date portion and the portion referring to the donation are more or less legible. It is dated in the year 62, and seems to talk of a well, possibly for the चतुर्वर्ष congregation. The donor looks like some female pupil (शिष्या). For the inscription see Cunningham, A.S.I., xx., Ins. No. VI, Plate XIII. Cf. Bühler, op. cit., p. 380.
  - 5. Cf. ibid., Ins. No. VII, pp. 385-386; ibid., p. 380.
  - 6. Cf. Burgess, I.A., xiii., p. 278.
  - 7. Bühler, op. cit., p. 380.

મશુરાના શિલાલે ખામાં નિર્દેશેલ કુલા તથા શાખાઓ માટે એટલું જ બસ છે કે તેમાં કેટલાંક એવાં નામા છે કે જે જૈન દંતકથા સાહિત્યમાં આવતાં નામા સાથે બંધબેસે છે. જૈન સમાજના આ વિભાગામાં બીજી શાખાઓ કરતાં મશુરામાં કાઢિય-કાઢિકગણ માટી સંખ્યામાં હશે. ડાં૦ બહલરના શખ્દામાં "એ નાંધવા જેવું છે કે તે એકજ ગણ હતા કે જે ઈ. સ. ના ચૌદમા સૈકા સુધી પરંપરાએ ચાલુ રહ્યો. તેના સમય તથા તેના કૃણગા ભ્રહ્યદાસિક કુલ, ઉચ્ચનાગરી શાખા અને શ્રીગૃહ વિભાગની જાતિ આદિ અમારા ચાથા પ્રકરણમાં સાબીત થાય છે. આ શિલાલેખની છેલામાં છેલી શક્ય તારીખ સંવત પદ અર્થાત્ ઈ. સ. ૧૨૮–૧૨૯ છે. તે સમયના આચાર્ય સીંહ પોતાના ચાર પુરાગામી ગુરુઓનાં નામ આપે છે, જેમાંના સૌથી પહેલા ઈ. સ. ની શરુ આતમાં થયા હશે. આપણા જાણવા મુજબ આ ગણ આટલા લહેલા આમ વિભક્ત હતા અને આ હકીકત તે ઈ. સ. પૂર્વે ૨૫૦ માં શરુ થયાની દંતકથાને દેશે આપે છે." 3

શિલાલે ખાના, શાળદો અને રૂપા મિશ્ર અર્થાત્ અર્ધપ્રાકૃત-સંસ્કૃત છે, તેમ છતાંચ કેટલાક શિલાલે ખા પાલી શૈલીની શુદ્ધ પ્રાકૃતમાં લખાયેલા છે. નિર્દેશ મુજબ તેની લિપિ બહુજ જૂની હળની છે અને આ કારણે જ તે ઈ. સ. પૂર્વે બીજા અને પહેલા સૈકાના સ્વીકારાયા છે. સર એ. કર્નિંગહામના સમૂહના કેટલાક શિલાલે ખામાં જૈનપ્રાકૃત તથા મહારાષ્ટ્રી પૂર્વ્વાય યા પૂર્વ્વય રૂપા વપરાયાં છે. આ ભાષાને કાની અસર હશે તે સમ-જાતું નથી કેમકે તે સમયે મધ્યહિંદની ભાષા કઈ હતી તે હજી અંધારામાં છે. તેમ છતાં ડાંઠ બુહલરના કથનથી જણાય છે કે "કેટલીક બાબતમાં તે પાલી અને અશાકના આજ્ઞાપત્રા તથા આંધ્રના જૂના શિલાલે ખા કરતાં જૈનપ્રાકૃત અને મહારાષ્ટ્રીને વધારે મળતી આવે છે."

ડાંઠ ભાંડારકર તથા અન્ય વિદ્વાનાની જેમ આ વિદ્વાન પણ આ મિશ્રભાષાના મૂળ સંબંધમાં કહે છે કે "અર્ધાદેશ્ધ પ્રજાના લેખન-વાચનના પરિણામે આમ બન્યું હશે, કેમ કે તેમને સંસ્કૃતનું અપૂર્ણ જ્ઞાન રહેતું અને માટા પ્રમાણમાં તેઓ તે વાપરતા પણ નહિ. એમાં શંકા નથી કે મશુરાના બધા શિલાલેખા ગુરુઓ યા તેમના શિષ્યોથી લખાયેલા છે. જો કે કાઇપર તેના લખનારનું નામ નથી; પરંતુ પાછળના તેજ ભાષામાં લખાયેલ અનેક લેખામાં યતિયાનાં નામા છે જે પરથી તેના મૂળ લેખકનું અનુમાન નીકળી શકે છે. હતા ના બીજા અને પહેલા સૈકામાં પણ આજની માફક યતિઓ પોતાના ઉપદેશમાં

<sup>1.</sup> Cf. Bühler, op. cit., pp. 378-379.

<sup>2.</sup> This geographical name seems to be identical with the fort of Unchanagara, which belongs to the modern town of Bulandshahr, in the north-western provinces, Cf. Cunningham, A.S.I., xiv., p. 147.

<sup>3.</sup> Bühler, op. cit., pp. 379-380. Cf. Kiatt, op. cit., I.A., xi., p. 246. The schools connected with the Kotliya Gana offer no difficulty, as they agree with the corresponding names of the Kalpa-Sutra. Cf. Jacobi, Kalpa-Sutra., p. 82.

<sup>4.</sup> Cunningham, A S.I., iil., Ins. Nos. II, III, VII and XI, pp. 30-33.

Bühler, op. cit., p. 376.

<sup>6.</sup> Cf. Bhandarkar, I.A., xii., p. 141.

તે સમયની ચાલુ-પ્રચલિત ભાષા વાપરતા અને તેમનાં શાસ્ત્રા ચાક્કસરીતે પ્રાકૃતમાં લખાયાં હતાં. એ સ્વાભાવિક છે કે સંસ્કૃતમાં લખવાના તેમના પ્રયત્ના સફળ ન હતા. આ અનુમાનને દરેક લેખમાં જે જાતના અને જેટલા ભાષાદોષા જોઇએ છીએ તે ઉપરથી અને જુદા બુદા વાકયા ઉપરથી સારા ટેકા મળે છે. જેમ કેઃ વાનकस्य अર્પ્ય-बलदिनस्य शिष्यो अर्प्य-मात्रिदिनः तस्य निर्वर्तना, જેના પાછલા ભાગ નવા નિશાળિયાના લખાણના નમૂના જેવા લાગે છે."

ઉત્તર હિંદના જૈન ઇતિહાસની દૃષ્ટિએ મથુરાના શિલાલેએ ઇ. સ. પૂર્વે તથા પછીના ઇન્ડિસિથિયન સમયની જૈનધર્મની પ્રગતિના અચ્ક પુરાવા છે તેની ના પાડી શકાય તેમ નથી. મહાવીર તથા અન્ય તીર્થકરાનાં મંદિરા તેમજ પ્રતિમાઓ બનાવનારી અને તેને પૂજનારી એવી ચૂસ્ત જૈનસમાજની હસ્તીનું આ લેએા ભાન કરાવે છે. ખારવેલના હાથિગુંફાના શિલાલેખ પછી મથુરાની કંકાલી ડેકરી આપણને સંપૂર્ણ અને સંતાષકારક પુરાવા આપે છે કે ઈ. સ. ની શરૂ આતમાં પણ જૈનધર્મ એ બૌદ્ધધર્મ જેટલા જ મહાન પ્રગતિવંત હતા.

<sup>1.</sup> Bühler, op. cit., p. 377.

## प्रक्षेत्रशु ६

## ગુષ્તકાળમાં જૈનધર્મ

મશુરાના શિલાલે ખા આપણને કુષાણ કાળના અંત સુધી લઈ જાય છે. આ સમયની દતકથાઓ, સ્મારકા તથા શિલાલે ખા સાબીત કરે છે કે તેમની સત્તા વાયવ્ય હિંદથી માંડી દક્ષિણમાં લગભગ વિધ્યાચળ સુધી તથા તેથી દ્વર પામીરના ઘાટ સુધી હતી. કનિષ્કના રાજ્યથી માંડી વાસુદેવના સમય દરમિયાન કુષાણ સત્તા બિહાર પર પણ હતી તેમ માનવાનાં કારણા છે. ઉત્તર હિંદની આ સાર્વભામ સત્તા વાસુદેવના વિદેહ થતાં તૂટી પડી, કે જે છેલ્લા કુષાણ રાજા હતા અને જેના હાથ નીચે હિંદના વિશાળ પ્રદેશા હતા.

રિમથ કહે છે કે "એ તો સ્પષ્ટ છે કે કુષાણ સત્તા વાસુદેવના લાંબા રાજ્યકાળના અંતમાં નખળી પડી અને તેના મરણ પહેલાં કે પછી તરતજ પૌર્વાત્ય સામ્રાજ્યોની જે દશા સામાન્યત: થાય છે તે કનિષ્કના મહાન સામ્રાજ્યની થઈ અર્થાત્ ડૂંક સમય સુધી સુંદર સંગઠન અનુભવી તે જુદા જુદા ભાગામાં વહેંચાઈ ગયું. અને કે રાજાઓએ પોતાની સ્વતંત્રતાના દાવા કર્યો અને તેમણે ડૂંક સમય માટે જુદાં જુદાં રાજ્યા સ્થાપ્યાં; પરંતુ ત્રીજ સૈકાના ઇતિહાસનાં નજીવાં જ સાધના મળે છે તેથી આવાં નાનાં રાજ્યાની સંખ્યા કેટલી હતી એ જાણી શકાતું નથી."

ત્રીજા અને ચાથા સૈકાની શરૂ આતમાં પંજાબ સિવાય વાયવ્ય પ્રાંતના રાજ્યકર્તા વિષે કાંઈ ચાક્કસ નોંધ નથી. કુષાણુ સામ્રાજ્યની પડેતી અને ગુપ્ત સામ્રાજ્યના ઉગમ વચ્ચેનો એક સૈકાના સમય હિંદના ઇતિહાસના અંધારામાં અંધારા ગાળા છે; છતાં પણ ગુપ્તાના ઉગમની સાથે જ તે પડેદા ઉચકાય છે અને હિંદી ઇતિહાસ ઐક્યતા અને રસિકતા અનુભવે છે.

ગુપ્તાના આગમન સાથે મગધ કરી આગળ આવ્યું. " ઇ. સ. પૂર્વે ચાથા અને ત્રીજા સૈકામાં મૌર્ય સામ્રાજ્ય અને ઇ. સ. ચાથા અને પાંચમા સૈકામાં ગુપ્ત સામ્રાજ્ય એમ બે વાર તેણે સત્તા જમાવી." છ સૈકા પહેલાંની અશાકના સામ્રાજ્યની વિશાળ સત્તા કરતાં પણ

- 1. Cf. Smith, op. cit., pp. 274, 276; Jayaswal, J.B.O.R.S., vi., p. 22.
- 2. Smith, op. cit., pp. 288, 290.
- 3. "The period evidently was one of extreme confusion, associated with foreign invasions from the north-west, which is reflected in the muddled statements of the *Purāṇas* concerning the Ābhīras, Gardabbilas, Śakas, Yavanas, Bābilkas and other outstanding dynasties named as the successors of the Āndhras."—*Ibid.*, p. 290.
  - 4. Rapson, op. cit., p. 310.

ગુમ્સાન્નાજ્વના સત્તા અધિક હતી. તેમાં ઉત્તર હિંદના ગીચ વસ્તીવાળા અને ક્ળદ્રુપ બધા પ્રદેશ આવી જતા. પૂર્વમાં પ્રદ્વાપુત્રાથી પશ્ચિમમાં ચંબલ અને જમના સુધી અને ઉત્તરમાં હિમાલયની તળેટીથી દક્ષિણમાં નર્મદાના પટ સુધી તે સામ્રાજ્ય પથરાયેલ હતું. આ વિશાળ વિસ્તાર ઉપરાંત આસામ અને ગંગાતટના સરહદના પ્રદેશા, દક્ષિણ હિમાલયની તળેટીનાં રાજ્યા અને રજપૂતાના અને માલવાની સ્વતંત્ર જાતિઓ પણ આ સામ્રાજ્ય સાથે મૈત્રીથી બંધાયેલ હતાં. વિશેષમાં દક્ષિણનાં ઘણાં ખરાં રાજ્યા પર આ શહેનશાહતનાં લશ્કરા ક્રી વડ્યાં હતાં અને તેમની પાસે પાતાની અજેય સત્તા સ્વીકારાવી હતી.

ગુપ્તકાળમાં ધર્મ વિષે એટલું તો સ્પષ્ટ છે કે જાહેરમાં આ વંશના રાજાએ વિષ્ણુના ખાસ ભક્ત એવા હિંદુ પ્રાહ્મણ હતા, પરંતુ પ્રાચીન હિંદની સર્વધર્મ પ્રતિ આદરની રુદિ તેઓ આચરતા. બોન્દ અને જૈન ધર્મો પ્રતિ ખાસ ચાહના નહિ, પરંતુ તેની સામે વિરાધ પણ ન હતો. સર્વધર્મસમભાવ એ મુખ્ય મુદ્દા હતો અને વૈષ્ણુવ ધર્મ પ્રતિ ખાસ આદર હતો. જેમ કે ચંદ્રગુપ્ત વિક્રમાદિત્ય અર્થાત્ ચંદ્રગુપ્ત બીજો કે જે ગુપ્તાના પાંચમા રાજા હતો તે "જે કે બૌન્દો અને જૈના પ્રતિ ખાસ ઉદાર હોવા છતાં, પાતે ચુરત હિંદુ હાઈ વિષ્ણુનો પરમ ભક્ત હતો."

ગુપ્ત રાજ્યઓના આ સમભાવ ઉપરાંત જેનો પ્રતિ તેમના ખાસ આદર મથુરાના શિલાલેખા ખતાવે છે. આ જૈન શિલાલેખામાંના ત્રણ, ખુહલરના મતે, ગુપ્તકાળના છે. તેમાંના એક કે જે નીચે પ્રમાણે છે તે વિષે તો કાંઈ શંકા જ નથી; કારણ કે તે એક એઠેલી મૂર્તિપર કાેતરેલા છે અને તે કુમારગુપ્તના રાજ્ય સમયના છે.

"જય હા ! કાેટિય ગણના વિદ્યાધરી-શાખાના દતિલાચાય્ય (દત્તિલાચાર્ય) ના ઉપદેશથી વર્ષ ૧૧૩ માં મહાન શાસક તથા વિખ્યાત ચક્રવર્તી રાજા કુમારગુપ્તના રાજ્યકાળના વીસમા દિવસે (શિયાળાના કારતક માસના)—તે દિવસે ભટ્ટિભવની પુત્રી અને ખારવા (?) ગૃહમિત્રપાલિતની પત્ની સામાહ્યા (શ્યામાહ્યા) એ એક પ્રતિમા પધરાવી હતી."

બીજા બે શિલાલે ખામાંના એક સારી સ્થિતિમાં નથી તેથી તેના સળંગ અનુવાદ શક્ય નથી; તેમાં એક મંદિર બંધાવ્યા કે તેના જો હોઈ દ્વાર કરાવ્યાના નિર્દેશ લાગે છે. બીજો બુહલરના મતાનુસાર લિપિના કારણે ગુપ્તસમયના છે. આ શિલાલેખ કે જે એક સમારકના તળિયા પર છે તે નીચે પ્રમાણે છે:

<sup>1.</sup> Cf. Smith, op. cit., p. 303.

<sup>2. &</sup>quot;The Mānasāra seems, therefore, to point to the Gupta period . . .; the existence of an empire comprising the whole of India; . . . the popularity of the Brahmanical religion with predilection for the Vishau cult and non-interference and toleration of Buddhism and Jainism. . . "—Acharya, Indian Architecture according to Mānasāra Silapasāstra, P. 194.

<sup>3.</sup> Smith, op. cit., p. 309.

<sup>4.</sup> Cf. Bühler, E.I., ii., Ins. Nos. XXXVIII-XL, p. 198.

<sup>5.</sup> Bühler, E.I., li., Ins. No. XXAIX, pp. 210-211.

<sup>6.</sup> Ibid., Ins. No. XL, p. 211.

" વર્ષ પછ ના શિયાળાના ત્રીજા માસમાં, તેના તેરમા દિવસે ઉપર મુજબ...." '

તે વિદ્વાનના શખ્દોમાં "લિપિના શખ્દો, તેના ઘાટ, વ્યંજનની જમણી બાજી દીર્ઘ અને ડાખી બાજી ક્ષરવ લખવાની પદ્ધતિ આ લેખ કે જેના નં. ૩૮ છે તેને પ્રાચીન સમ-યના માનવાને અસંભવિત બનાવે છે."

ગુમસમયના વર્ષ પ૧ અને ૧૧૩ ના ઉપરના આ છે શિલાલે ખાની ચાક્કસ તારીખ માટે આપણે ગુપ્તાએ શરુ કરેલ સંવતના ઉલ્લેખ કરવા પડશે. 'ગુમકાળ' તથા 'ગુમવર્ષ' આદિ શખ્દા જે ગુમરાજાઓના શિલાલે ખા અને બીજી નોંધમાં છે તે બતાવે છે કે તે સંવત તેમનામાંથી કાેઈ રાજાએ શરુ કર્યા હાેવા જોઇએ; પરંતુ તેના માટે કાંઈ લેખી પુરાવા નથી, પણ અલ્હાબાદના સમુદ્રગુમના શિલાલેખ પરથી જણાય છે કે ચંદ્રગુમ ૧લા કે જે તેના પહેલાં ગાહીપર હતા તે જ પહેલા રાજા છે કે જે પાતાને મહારાજાધિરાજ તરીકે ઓળખાવે છે. તેના પહેલાના ગુમ તથા ઘટાતકચ રાજાઓને માત્ર મહારાજ શખ્દ લાગેલા છે. આ અને તે સાથે સમુદ્રગુમ પછી ચંદ્રગુમ ખીજાના સમયની શિલાલેખની નાંધ કે જે ગુમ સંવત ૮૨ થી ૭૩ સુધીની છે તે પરથી વિદ્વાના ગુમ સંવત શરુ થવાના કાળ ચંદ્રગુમ ધલાના સમયમાં નક્કી કરે છે.

સિમ્ધ જણાવે છે કે " પૌર્યાત્ય પદ્ધતિએ તેના રાજ્યારાહણ સમયે કે જ્યારે તેને સામ્રાજ્યના વારસ જાહેર કરવામાં આવ્યા હતા અને જે સમયે દંતકથાનુસાર પાટલીપુત્રના કખે લીધા હતા ત્યારે નવા સંવત સ્થાપવા જેટલી તેની રાજકીય અગત્યતા હતી. ગુપ્ત સંવત કે જે કેટલાક સૈકા સુધી જુદા જુદા પ્રદેશામાં ચાલુ રહ્યો તેનું પહેલું વર્ષ તા. ૨૬–૨– ૩૨૦ થી તા. ૧૩–૩–૩૨૧ સુધીનું હતું; આમાંની પહેલી તારીખ ચંદ્રગુપ્ત ૧લાના રાજ્યારાહણના દિવસ તરીકે લઈ શકાય." પ

ગુપ્ત સંવત શક સંવત ૨૪૧ થી શરૂ થયા છે એવા અલ્બેરુનીના કથનના આધારે ગુપ્ત સંવત શરૂ થયાની તારીખ ઈ. સ. ૩૧૯–૩૨૦ છે. વસરળી મુસાફરની આ નોંધ ખરી

- 1. Ibid., Ins. No. XXXVIII, p. 210.
- 2. Ibid., p. 198. This is Mr Growse's No. V (I.A., vi., p. 219). Speaking about it the learned scholar observes: "If the date is really the year 57 of the same era as that employed in the inscriptions of Kanishka and Huvishka, it is the earliest unmistakably Jaina figure yet found in this neighbourhood. I cannot, however, believe but that it is comparatively modern. . . ."— Growse, op. cit., p. 218.
- 3. "Who (Samudragupta) was a mortal only in celebrating the rites of the observances of mankind, (but was otherwise) a god, dwelling on the earth—who was son of the son's son of the Mahārāja, the illustrious Gupta; who was the son's son of the Mahārāja, the illustrious Ghatotkaca; who was the son of the Mahārājādhirāja, the glorious Candragupta I," etc.—Fleet, C.I.I., iii., Ins. No. I, pp. 15-16. Cf. Ojha, op. cit., p. 174.
  - 4. Cf. Smith, I.A., xxxi., p. 265; Ojha, op. and loc. cit.
- 5. Smith, Early History of India, p. 296. Cf. Ojha, op. cit., p. 175; Barnett, Antiquities of India, p. 46.
- 6. "As regards the Guptakāla, people say that the Guptas were wicked, powerful people, and that when they ceased to exist this date was used as the epoch of an era. It seems that Valabha was the last of them, because the epoch of the era of the Guptas falls, like that of the Valabha era, 241 years later than the Śakahāla."—Sachau, Alberuni's India, ii., p. 7.

લાગે છે° અને ક્લીટના શખ્દામાં કહીએ તાે મંદસારના શિલાલેખ પણ આ નિર્ણયને ટેકા આપે છે.ર

આ પ્રમાણે ગુપ્તસંવતની શરુઆત ઇ. સ. ૩૧૯ લેતાં મથુરાના એ બે શિલાલે ખાં કે જે વર્ષ ૫૭ અને ૧૧૩ ના છે તે અનુક્રમે ઇ. સ. ૩૮૧ અને ૪૩૨ ના ગણી શકાય. સ્વીકારેલ ગુપ્તવંશના કાલકમાનુસાર પહેલા શિલાલેખ ચંદ્રગુપ્ત બીજાના અને બીજા શિલાલેખમાં જણાવ્યા પ્રમાણે કુમારગુપ્ત ૧લાના સમયના છે. પ્રથમ જેઈ ગયા તે મુજબ ગુપ્તાના જૂના શિલાલે ખાની નાંધ વર્ષ ૮૨ થી શરુ થાય છે અને તેથી ડાંવ ખુહલરની ટીકા સાચી છે કે પહેલા શિલાલેખ કે જે ચંદ્રગુપ્ત બીજાના સમયના છે તે અનુમાન સ્વીકારતાં "તેની વર્ષ ૫૭ ની તારીખ ગુપ્તસંવતની પહેલામાં પહેલી નેંધ છે કે જે આજ સુધીમાં મળી શકી છે."

મથુરાના આ બે શિલાલેખો ઉપરાંત ગુપ્તો સાથે સંબંધ ધરાવતી બીજી બે જૈન નોંધો છે; તેમાંની કાલકમાનુસાર પહેલી ઉદયગિરિ ગુફાના શિલાલેખ કે જે ચાકકસ રાજાના ઉલ્લેખના બદલે શરૂ આતના ગુપ્ત રાજાઓની વંશાવળી રજા કરે છે; તેમાંની તારીખ પરથી તે પણ કુમારગુપ્ત ૧લાના સમયના લાગે છે. તેમાં તારીખ શખ્દામાં આપી છે જે વર્ષ ૧૦૬ (ઈ. સ. ૪૨૫–૪૨૬) ના કારતક માસના કૃષ્ણપક્ષના પાંચમા સૂર્યદિવસની છે. તે શિલાલેખના નીચેના ભાગ તેને જૈન શિલાલેખ હાવાનું પૃરવાર કરે છે.

" તે ( શંકર કે જે નામ છઠ્ઠી લીટીમાં છે ) કે જેણે ( આધ્યાત્મિક ) શત્રુઓને જ્ત્યા છે, જેણે સુખ અને સંયમ સાધ્યા છે તેણે આ ગુફાના મુખ પર પાશ્વૈજિનની આ મૂર્તિ નાગની વિસ્તૃત ફણા અને તેની પરિચારિકા દેવીસહિત ખનાવરાવી છે તે ખરેખર સાધુ આચાર્ય ગાશ્રમણના અનુયાયી છે...વિગેરે." <sup>દ</sup>

આમ આ શિલાલેખના ઉદ્દેશ ઉદયગિરિ ગુકાના મુખ ઉપર તીર્ધંકર પાર્ધ્ધ નાથની મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠાની નાંધ પૂરતા છે. ઉપર જણાવેલ બીજો શિલાલેખ કુમારગુપ્ત ૧લા પછી

- 1. I have shown, so far, that the early Gupta dates and, with them, any others that can be proved to the same uniform series, are to be preferred to the epoch of A.D. 319-320, or thereabouts, brought to notice by Alberuni and substantiated by the Verāwal inscription of Vallabhī-samvat 945."—Fleet, op. cit., Int., p. 69. Cf. Dutt, Ancient India, p. 50; Bhahdarkar, A Peop into the Early History of India, p. 48. For a detailed discussion about the Gupta era see Fleet, op. cit., Int., pp. 16 ff.
  - 2. Cf. ibid., Int., p. 23.
- 3. Cf. Smith, I.A., xxxi., pp. 265-266. Candragupta's rule extended from c. A.D. 380 to c. A.D. 412, and that of Kamaragupta from c. A.D. 413 to c. A.D. 455. Cf. ibid.; Smith, Early History of India, pp. 345-346; Bhandarkar, op. cit., pp. 48-49; Barnett, op. cit., pp. 47-48.
  - 4. Bühler, op. and loc. cit.
  - 5. Cf. Fleet, op. cit., Ins. No. LXI, p. 258.
  - 6. Ibid., p. 259. Cf. Hultzsch, I.A., xi, p. 310,

થયેલ સ્કંદગુપ્તના કહાઉમ્ 'શિલાસ્તંભ પરના છે. કહાઉમ્ ગામની ઉત્તરે થાેડે દ્વર ભૂરા રેતિયા શિલાસ્તંભ પર તે કાેતરાયેલ ઉભાે છે. તેમાં પ્રાચીન ગુપ્તરાજા સ્કંદગુપ્તના ઉલ્લેખ છે. તેમાં પણ તારીખ શખ્દમાં નાેંધી છે અને તે વર્ષ ૧૪૧ (ઇ. સ. ૪૬૦-૪૬૧) નાે જયેષ્ઠ માસ છે. તેમાંની નાેંધ તેના હેત સ્પષ્ટ કરે છે.

"તે છે અર્થાત્ મદ્રે (જેનું નામ તે લેખની આઠમી પંક્તિમાં છે) સંસારને ક્ષણભંગુર જાણીને માેક્ષ અને સર્વ પ્રાણીના હિતાર્થે અર્હતના માર્ગ જેઓ ચાલી ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો આચરે છે તેમની પત્થરની સુંદર પાંચ (પ્રતિમાઓ) એસાડી પૂબ પુષ્યાપાર્જન કર્યું અને ત્યારબાદ ત્યાં એક રમ્ય શિલાસ્તંભ ઉભા કરવામાં આવ્યો કે જે મહાન પર્વતના શિખર સમાન છે અને જે (તેને) કીર્તિ અર્પે છે." પ

આ પ્રમાણે કહાઉમ્ શિલાલેખ નાંધે છે કે મદ્રે આદિકર્તા અર્થાત્ તીર્થકરાની પાંચ મૂર્તિઓ બેસાડી હતી અને તેની સાક્ષી તે સ્તંભપરનું શિલ્પ પૂરે છે. આમાં પાંચ નગ્ન ઉભી પ્રતિમાઓ ખાસ અગત્યની છે કે જે ડૉ બ ભગવાનલાલ ઇંદ્રજીના મત અનુસાર જૈનાના પાંચ માનીતા તીર્થકરા અનુક્રમે આદિનાથ, શાંતિનાથ, નેમિનાથ, પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરની છે.

ગુપ્તા અને જૈનાના સંબંધ વિષે આ શિલાલેખાના પુરાવા ઉપરાંત ગુપ્તકાળના જૈન ઇતિહાસ પર કુવલયમાલાના વિદ્વત્તાભર્યા લેખમાં જે પ્રકાશ મુનિ જીનવિજયજીએ પાડ્યો છે તે માટે તેમને ધન્યવાદ ઘટે છે. જૈનકથાસાહિત્યના આ ગ્રંથના કર્તા ઉદ્યોતનસૂરિ જે

- 1. "Kahāum or Kahāwam, the ancient Kakubha or Kakubhagrāma of this inscription, is a village about five miles to the west by south of Salampur-Majhauli, the chief town of the Salampur Mahauli Pargaṇā in Deoriyā or Dewariyā Tahsīl or subdivision of the Gorakhpur district in the north-west provinces."—Fleet, op. cit., p. 66. Cf. Bhagwanlal Indraji, I.A., x., p. 125.
- 2. Cf. Smith, op. cit., p. 346. He is said to have succeeded Kumaragupta I in c. A.D. 455. Cf. ibid.; Barnett, op. cit., p. 48.
  - 3. Cf. Fleet, op. cit., Ins. No. XV, p. 66; Bhagwanlal Indraji, op. and loc. cit.
  - 4. Fleet, op. cit., p. 68; Bhagwanlal Indraji, op. cit., p. 126.
- 5. The exact wording of this part of the inscription is as follows: नियमवतामहैतामादिकर्तृन् पञ्चन्द्रां स्थापयित्वा . . . etc. Dr Indraji has translated it as follows: "Having established . . . five chief Ādikartris (Tirthankaras) in the path of the ascetic Arhats."—I. A., x., p. 126. To this the learned scholar makes a note as follows: "Ādikartri—' Originators,' the first who lead in the path, but usually applied to the Tirthankaras. See Kalpa-Sutra, Sakrastava. नमो त्यु णं समणस्य भगवन्ने महावीरस्य . . . चरमितस्थयरस्य. Sanskrit trans.: नमोस्तु श्रमणाय भगवने महावीरायादिकने चरमतीर्थकराय. "—Ibid., p. 126, n. 16.
  - 6. Ibid., p. 126. Cf. Fleet, op. cit., p. 66.
  - 7. Jinavijaya, J.S.S., iii., pp. 169 ff.
- 8. This is a piece of the narrative literature of the Jainas of the eighth century A. D. It was completed in Jabalipura, situated at present in Marwar, though at one time it was considered to be a part of Gujarat.

સમયમાં થયા તે સમયને લાક્ષિણિક રીતે તેઓ પાતાની પ્રસ્તાવનામાં રજ્ય કરે છે. તેઓ જણાવે છે કે આ રસપ્રદ કથા શક સંવત ૭૦૦ અર્થાત્ ઈ. સ. ૭૭૯ માં સમાપ્ત થઈ. આ અનેક કૃતિઓ સ્વાયાના કાળ છે કે જેમાં કેટલાક લેખકાએ પાતાનાં નામા પણ દર્શાવવાની ઉપેક્ષા કરી છે. આમ છતાં ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ કુવલયમાલા શ્રંથરચનાકાળ તથા સંજોગાનું ઠીક સાન કરાવે છે અને તેના કર્તા મહાન સૂરિની ગુરુપરંપરા એમાં આપે છે. આપણેને મળી આવતા પ્રાસ્તાવિક શ્લોકામાંના થાડાક ઉપયોગી નીચે પ્રમાણે છે:—ર

- ( १ ) अस्थि पुहईपसिद्धा दोण्णि पहा दोण्णि चेय देस ति । तत्थित्थ पहं णामेण उत्तरावहं बुहजणाइण्णं ॥
- (२) सुइदिअचारसोहा विअसिअकमठाणणा विमलदेहा । तत्थित्य जलहिदइआ सरिआ अह चंदमाय ति॥
- (३) तीरम्मि तीय पयडा पव्वड्या णाम रयणसोहिछा। जत्थित्थ ठिए भत्ता प्रहर्ड सिरितोरराएण॥
- (४) तस्स गुरू हरिउत्तो आयरिओ आसि गुत्तवंसाओ । तीय णयरीय दिण्णो जेण णिवेसो तहिं काले ॥
- ( ५ ) तस्स वि सिस्सो पयडो महाकई देवउत्तणामो ति । <sup>3</sup>

ઉપરાક્ત શ્લોકોનો સાર આ છે: "વિશ્વમાં એ પથ અને એ દેશ (દક્ષિણાપથ અને ઉત્તરાપથ) પ્રખ્યાત છે; તેમાં ઉત્તરાપથ વિદ્વાનોના દેશ છે. તે દેશમાં સમુદ્રની રાણી માક્ષ્ઠ ચંદ્રભાગા નદી વહે છે. તેના કાંઠે પવ્વધ્ધા નામે સમૃદ્ધિસંપન્ન અને પ્રખ્યાત શહેર છે. શ્રી તોરરાય જ્યારે અહીં હતા ત્યારે પૃથ્વી પર રાજ્ય ભાગવતા હતા. ગુમવંશના હરિગુમ તે રાજના ગુરુ હતા અને આ સમયે તે પોતે ત્યાં જ વસતા હતા. દેવગુમ કે જે મહાકવિ હતા તે આ આચાર્યના શિષ્ય હતા."

 सगकाले बोलीणे बरिसाण सप्टीह सत्ति गएहिं । एगदिणेणुणेहिं रझ्या अवरण्हवेलाए।।

-Ibid., v. 26, p. 180.

- 2. Jinavijaya informs us that only two manuscript copies of Kwalayamālā are available at present—one in the Government collection at Poona and the other in the Jaina Bhandāra at Jesalmer. Both copies differ from each other in minor points as well as in points of great historical importance. The learned scholar ascribes these differences to the author himself, and believes that in both the texts they come down from the original sources themselves. Cf. ibid., p. 175.
- 3. Cf. ibid., p. 177. In the Poona manuscript the first two verses are not to be found; it begins with the third verse, and the opening portion completely differs from that of the Jesalmer manuscript; it is as follows: अस्य प्या पुरीणं । For तीर्यायेण in the Poona manuscript we find तीर्माणेण. For the first half of the fifth verse we find the following whole verse in the Poona copy:

[तस्स] बहुकलाकुसलो सिद्धन्तविद्याणओ कई दक्खो। आयरिय देवगुत्तो ज[स्स]जावि विज्जर्थ किसी॥

-Ibid.

ઉદ્યોતનસૂરિના આ પ્રાસ્તાવિક શ્લોકો જૈન સમાજ અને હિંદી ઇતિહાસ એ બે દિષ્ટિએ અગત્યના છે. ત્રીજ શ્લોકમાં નિર્દેશેલ રાજા તોરરાય યા તોરમાણ તે હૂણોના પ્રખ્યાત સરદાર સિવાય અન્ય કાઈ નથી, કે જેની સરદારી નીચે વાયબ્ય ઘાટામાં થઈ હૂણોનાં ટાળાં ઉત્તર હિંદમાં પ્રલયની માફક ક્રી વબ્યાં હતાં. આ તોરરાયને તોરમાણ ગણવામાં ઐતિહાન્સિક ભૂલ પણ નથી કેમકે હિંદી તવારીખમાં પૃથ્વીભાકતા તોરમાણ એક જ છે. તે તે સમયની એક પ્રખ્યાત બ્યક્તિ છે કે જે આગળ જણાબ્યા પ્રમાણે ગુપ્તસાસ્તાજ્યના અંત લાવવામાં કારણભૂત એવાં હૂણ ટાળાંઓનો પ્રેરક હતો. તે તેના અનુયાયીઓ સાથે મધ્ય એશિયા છેહી હિંદમાં પ્રવેશ્યા અને પંજાબ તથા દિલ્હી છતી મધ્ય હિંદમાં માળવા સુધી ઘૂસ્ત્રો. વિન્સન્ટ સ્મિથના શખ્દોમાં " હિંદપરના આ વર્ષો સુધી ચાલેલા હુમલાનો તોરમાણ નામે નેતા સરદાર હતો કે જે ઇ. સ. ૫૦૦ લગભગ માળવાના સત્તાધીશ અન્યા હતો એમ મનાય છે. હિંદી પહિત અનુસાર તેણે મહારાજ્યિરાજ પદ ગ્રહણ કર્યું હતું અને વહેલીના રાજા તથા ભાનગ્રમ આદિ અન્ય રાજાઓને પોતાના ખંડિયા રાજા બનાબ્યા હશે." '

સ્વાભાવિક રીતે આ હૂલ્યુધિપતિ જે મધ્ય એશિયાના આર્યોના સરદાર હતો તેલે હિંદની રાજકીય, સામાજિક અને ધાર્મિક પરિસ્થિતિમાં અનેક પરિવર્તના કર્યો હશે. જે કે તેની સત્તાના સમય ટૂંકા હતા તોપણ ઇ. સ. છઠ્ઠા સૈકાના પ્રથમ દશકામાં તે વિદેહ થયા ત્યારે તેલે જીતેલ હિંદના ભાગા એટલા વ્યવસ્થિત હતા કે તેના પુત્ર અને વારસ મહાવીર મિહિરકુલને તે રાજ્ય મળ્યું. આમ છતાંય પુરાતત્ત્વવિદોને તેની રાજધાની વિષે કાંઈ માહિતી નથી. જીદાં જીદાં સાધનાથી માત્ર એટલું જાણી શકીએ છીએ કે સાકુલ-આજનું શિયાળકાટ એ તેના વારસ મિહિરકુલની રાજધાની હતી. તેમાલ કુવલયમાલાના આધારે ચંદ્રભાગા-આજની ચિનાબ નદીના કાંઠાપરનું પવ્લઇયા શહેર એ તેની રાજધાની હતી.

આ પવ્લઇયા કે જેનું સંસ્કૃત રૂપ પાર્વતિકા યા પાર્વતી છે તેનું ઉત્તર હિંદમાં સ્થાન નક્કી કરવું મુશ્કેલ છે. તેમ છતાંય યુયાનચ્યાંગની હિંદની મુસાકરીમાં મો–લાે–સાન-યુ-લ અર્થાત મુલતાનથી ઉત્તર-પૂર્વ ૭૦૦ લી. દૂર તે પાે–ફા–ટેા દેશમાં ગયાનું જણાવે છે. પ્લાટર્સ કહે છે કે "આ પા–ફા–ટેા તે પા–લા–ફા–ટેા યા પર્વત છે." આ ઉપરથી આપણે એમ અનુમાન કરી શકીએ ખરા કે ચીનાઈ મુસાફરનું પર્વત શહેર તે તારમાણની રાજધાની

- 1. The Hūnas were a tribe of Āryans in Central Asia. They shattered the Gupta Empire, and dominated a large part of it for a short period. The dominion of the Hūnas did not long survive the defeat and death of Mihirakula, the son and successor of Toramāṇa, and this can be put down approximately in the middle of the sixth century A.D. For further information about the Hūnas see Ojha, History of Rajputana, i., pp. 53 ff., 126 ff.
  - 2. Smith, op. cit., p. 335. Cf. Barnett, op. cit., p. 49.
  - 3. Cf. Smith, op. and loc. cit.; Ojha, op. cit., p. 128.
  - 4. Cf. Smith, op. and loc. cit.; Ojha, op. cit., p. 129; Barnett, op. cit., p. 50.
  - 5. Cf. Watters, Yuan Chwang's Travels in India, ii., p. 255; Beal, Si-Yu-Ki, ii., p. 275
  - 6. Watters, op. and loc. cit. Cf. Beal, op. and loc. cit.

પ૦વર્છયા હશે ? તેમ છતાં આ વિષયપરત્વે વિદ્વદ્વર્ગમાં મતૈકય નથી. શ્રાપણા હેતુ માટે એટલું જ બસ છે કે જૈનોના મતે તારમાણની રાજધાની પ૦વર્છયા હતી કે જેનું ઉત્તર હિંદમાં સ્થાન નક્કી કરવાનું ઉલું રહે છે.

આપણા અગત્યના મુદ્દા એ છે કે એક આચાર્ય હરિગ્રુપ્ત મહાન તારમાણના ગુરુ હતા. કુવલચમાલાની આ નોંધ ખરેખર લાક્ષણિક છે. અહીં સુધી તા ગુપ્તકાળના જૈનાની સ્થિતિ સમજવા આપણે જેઈ ગયા તે શિલાલે છેા સિવાય અન્ય કાંઈ સાધન નથી. તારમાણ જેવા પરદેશી વિજેતાના જૈન આચાર્ય ગુરુ હતા એ જૈન ઇતિહાસિને માટે એાછા મુદ્દાની હકીકત નથી. તે ગમે તેટલી નજીવી લાગે તાપણ તેથી આપણે એમ તા ધારી શકીએ કે શૈશુનાગ, નંદ અને મોર્ચકાળની માક્ક હિંદી ઇતિહાસના આ સુવર્ણચુગમાં પણ જૈન સાધુએ! રાજગુરુપદે હતા.

મહાન આચાર્ય હરિગ્રામના વિચાર કરતાં લાગે છે કે તે તે સમયના એક મહાન નર હાવા જોઇએ; તે ગુપ્તવંશના હતા એ તા આપણે જોયું છે. તે ગુપ્ત નામના સામાન્ય કે રાજકળમાં જન્મ્યા હતા તે અનુમાન કરવું કઠણ છે. એવા કંઇપણ પુરાવા નથી કે જેને આધારે આપણે આવું કંઈ ખાતરી પૂર્વક કહી શકીએ. તેમ છતાં જિનવિજયજીના મતે જૈન સાધુવર્ગની એક સામાન્ય પ્રથા એ છે કે મહાન કુલ કે વંશની કાઈ વ્યક્તિ દીક્ષિત થાય ત્યારે પાતાની સાંપ્રદાયિક મહત્તા માટે તેની કાળજપૂર્વક નાંધ રખાય છે. ઘણું ખું સાધએન સંઘ સમક્ષ ઉપદેશ આપતાં પાતાના વર્ગના ઇતિહાસની આવી બાબતાના ઉલ્લેખ કરે છે અને શ્રોતાજનોને મહાવીરના ધર્મ તથા અનુયાયીઓની મહત્તાનું ભાન કરાવે છે. આમ આ પરથી આપણે અનુમાન કરીએ કે હરિગુપ્તના વંશ કે જેને વિષે તારમાણ અને તેના ગુરુ પછી ત્રણ સૈકા બાદ થયેલ ઉદ્યાતનસૂરિએ નોંધ કરેલ છે તે એક બળવાન અને માનવંત કુળ હાલું જોઇએ, તાે તેમાં કંઈ વધારા પડતું યા ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ અછાજતું નથી. આ ઉપરાંત હરિશુપ્તના હૂણ સમાટ સાથેના સંબંધ પણ તે કલ્પનાને ટેકા આપે છે. ગુષ્તોના રાજકુટુંબની વ્યક્તિ એક જૈન સાધુ હોય એ પ્રથમ નજરે જેતાં કાંઈક વિચિત્ર અને અવિશ્વસનીય જણાય છે, છતાં તેમ સમજવાનું કંઈ કારણ નથી. વિશેષમાં ઉદ્યોતન સુરિના એજ પ્રાસ્તાવિક શ્લોકા સૂચવે છે કે હરિઅપ્તના શિષ્ય મહાકવિ દેવગપ્ત હતા. તે દેવગુષ્તને સૂરિએ આગળ પ્રસ્તાવનામાં રાજર્ષિ કહ્યો છે.<sup>૩</sup> આથી એ સ્પષ્ટ છે કે દેવગૃષ્ત એ

<sup>1.</sup> According to Vincent Smith Po-fa to (Parvata) indicates the reign of Jamū (Jammoo), in the south of Kashmir state as at present constituted. Cf. Watters, op. cit., p. 342. Cunningham identifies Po-la-fa-to with Shorkot, though he believes that the position directed by the traveller agrees with the site of Jhang, on the Chenab. Cunningham, Ancient Geography of India, pp. 233-234. In the opinion of Dr Fleet, Po-fa-to cannot be anything else but the ancient place of Harappā.—Fleet, J.R.A.S., 1907, p. 650.

<sup>2.</sup> Jinavijaya, op. cit., p. 183.

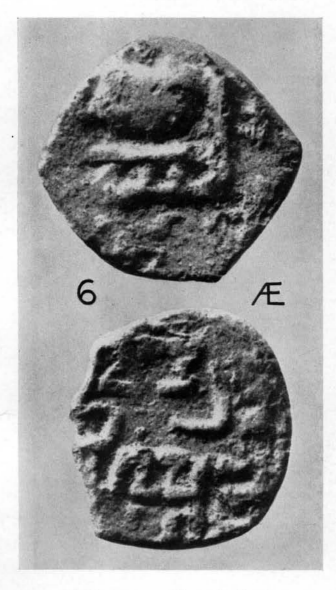
<sup>3.</sup> सी जयह देवगुत्ती वंसे गुत्ताण रायरिसी—Chaturavijaya, Kuvalayamālā-Kathā (Jaina Ātmānanda Sabhā), Int., p. 6.

ગુપ્તાના રાજકુલની કાઈ વ્યક્તિ હાવી જોઈએ. આ અધી હકીકતાને ઐતિહાસિક સત્ય તરીકે સ્વીકારવા પહેલાં આ સમયનાં અન્ય સાધના તેને ટેકા આપે છે કે કેમ તે તપાસલું જોઈએ, પરંતુ આવી ઐતિહાસિક ઘટનાના સાધન તરીકે આવા સાધનાના ઉપયોગ તે કાંઈ વધારે પડતા નથી.

આટલે પહોંચ્યા પછી ગુપ્તવંશની કાઇ વ્યક્તિ હરિગુપ્ત કે દેવગુપ્ત સાથે બંધ- બેસતી છે કે કેમ તે જોઇએ. તે વંશની આજ સુધીની નોંધા તપાસતાં તેમાં હરિગુપ્તનું તો નામનિશાન પણ નથી, પરંતુ ઈ. સ. ૧૮૯૪ માં અહિચ્છત્રમાંથી કનિંગહામે ત્રાંબાના સિકેકા મેળવ્યા હતા જેની એક બાબુ કળશ અને બીજી બાબુ "શ્રી મહારાજ હરિગુપ્ત" એમ શબ્દો છે. લિપિના આકાર અને ઘાટપરથી અને તે પરના નામ પરથી સિક્કાઓમાં રસ લેનારાઓને લાગે છે કે તે સિકેકા ગુમવંશના કાઈ રાબ્યએ કાતરાવેલ હોવા એઈએ. તેમ છતાં ગુમવંશના કાઈપણ રાબ્ય સાથે હરિગુમના સંબંધ શાધવા શક્ય નથી. સિક્કાના પુરાવાથી તે વિક્રમ સંવતના છઠ્ઠા સૈકાના મધ્યના જણાય છે. આમ તારી ખ અને સ્થળની દૃષ્ટિએ આ સિકેકા જૈન હરિગુમને બંધબેસતા છે કે જે પંજાબના એક જિદ્ધામાંથી આવે છે અને તારમાણના સમસમયી હાવાથી વિક્રમના છઠ્ઠા સૈકાની મધ્યના ગણી શકાય તેમ છે. આમ તારીખ, સ્થળ, નામ અને વંશ એ બધાની સમાનતાની નજરે આ સિક્કાનો અને જૈન દૃંતકથાના હરિગુમ એક જ વ્યક્તિ ગણીએ તો તે કાંઈ એ! તું નથી.

દેવગુપ્તના સંબંધમાં પણ તેવીજ મુશિળત છે, પરંતુ આણુનું હર્ષચરિત કે જે "ઐતિહાસિક રામાંચ કથાના પ્રથમ પ્રયાસ ગણાય છે," તેમાં જણાવ્યું છે કે કનાજ અને થાણે ધરના મહાન રાજાના સમસમયી માળવાની ગાદાપર એક રાજા બેઠા કે જે હર્ષવર્ધનના માટા લાઈ રાજ્યવર્ધનથી પરાજિત થયા હતા; કારણ કે માળવાના રાજા એ હર્ષવર્ધનના અનેવી એવા કાન્યકૃષ્જના રાજા ગૃહવર્માના શત્રુ હતા. પ

- 1. Cf. Allan, Catalogue of Indian Coins, Gupta Dynasties, p. 152 and Plate XXIV. 16; Cunningham, Coins of Mediceval India, p. 19, Plate II, 6. It may be mentioned here that, as Jinavijaya has rightly remarked, Kalaśa is one of the popular symbols of the Jainas. Cf. Jinavijaya, op. cit., p. 184.
- 2. Cf. Cunningham, op. cit., pp. 18-19. "The form of the letter 'H' is peculiar to the Guptas."—Ibid., p. 19.
- 3. "Coin of Harigupta seems to belong to the fifth century, from its epigraphy."—Allan, op. cit., p. cv.
  - 4. Cowell and Thomas, Harsacarita, Int., p. viii.
- 5. Cf. Ibid., Int., pp. xi-xii. "... the iliustrious Rajyavardhana, by whom, playing his whip in the battle, the Kings Devagupta and others—who resembled wicked horses—were all subdued with averted faces."—Bühler, E.I., i., p. 74 Cf. Barnett, op. cit., p. 52; Mookerji (Radhakumud), Harsha, pp. 16-19, 53.



" શ્રી મહારાજા હરિગુમ" તે સિક્કા ભ્રિટિશ મ્યુઝીયમ કાઈન્સ એન્ડ મેડલસ ડીપાર્ટ મેન્ટના સૌજન્યથી.

ડાં૦ ખુહલરે માળવાના આ રાજાને મધુબન શિલાલેખના દેવગુપ્ત તરીકે માન્યો છે.° અહીં પ્રશ્ન એ ઉઠે છે કે જૈન દૃંતકથાના દેવગુપ્તને **હર્વચરિતમાં** નિર્દેશેલ માળવાના રાજા તરીકે સ્વીકારવાનું શક્ય છે? આ વિષે મુશ્કેલી કૃક્ત બન્ને દેવગુપ્તાના સમયના સમન્વય છે.

તોરમાણ વિષે અનેક તારી ખા છે તેમાંની ઈ. સ. પ૧૬ છેલામાં છેલી છે. તેના સ્વીકાર કરતાં પણ ૭૫ વર્ષથી વધારે કરક રહે છે કે જે માત્ર નીચેના અનુમાનાથી ઘટાવી શકાય: કે તોરમાણ ઈ. સ. ૫૧૬ પછી કેટલેક વર્ષે વિદેહ થયા હોય, હરિગુપ્ત પાતાના આશ્રયદાતા રાજાના મરણ પછી પણ લાંબું જીવ્યા હોય અને દેવગુપ્તે પાતાના ગુરુના છેલાં વર્ષામાં દ્રીક્ષા લીધી હોય. ગમે તે હો, પરંતુ આ બાબત પર વધુ ભાર મૂકવા અસ્થાને છે, કારણ કે આપણી તપાસના સમય કરતાં આપણને આગળ દાેડી જવાના ભય છે અને તે ઉપરાંત ઉદ્યોતનસૂરિએ લખેલ દંતકથા વિપે અન્ય સાધનાના આવિર્ભાવ સુધી રાહ જોયા વિના અન્ય સ્તો નથી. આમ ગુપ્તકાળમાં પણ જૈન એ જીવત ધર્મ હતા તે વાત તો ઉપરાક્ત ચર્ચાથી સ્પષ્ટ છે અને જૈન તથા બોલ શિલાલે ખાના સમૂહ અને ગુપ્તરાજાએના જૈન અને બીલ ધર્મ પ્રતિના આદરથી જણાય છે કે તે વસ્તુસ્થિતિમાં તથ્ય છે.

હવે એક વાત વિચારવાની રહે છે અને તે એ કે ઈ.સ. પાંચમા સૈકાની અંતમાં વદ્ધાલી વંશનો ઉદ્દલવ. વદ્ધાલી વંશનો ઉદ્દલવ ઘણે ખરે અંશે દેહસૈકાના ગ્રુપ્ત અમલના અંત સાથે ગોઠવાઈ જાય છે. કુમારગુપ્ત ૧લાનું મૃત્યુ કે જે ઈ સ. ૪૫૫ માં હોવાનું ચોક્કસ કહી શકાય ત્યારથી તે સામ્રાજ્યની પડતી શરૂ થઈ અને કુમારગુપ્ત બીજાના કાળમાં ગુપ્ત સામ્રાજ્યના ચોક્કસ અંત આવ્યો.

સૌરાષ્ટ્ર દ્વિપકલ્પની પૂર્વમાં આવેલ વદ્યભીમાં આ નવા વંશ કે જે ઈ. સ. ૭૭૦ સુધી ચાલ્યા તે " ઘણું કરીને કાેઈ પરદેશી રાજ્યની મૈત્રક જાતિના" સરદાર ભટાર્કે શરુ કર્યો.

- 1. "Assuming the correctness of Bāṇa's account., it may be suggested that Devagupta was the name of the Mālava king. The latter certainly was the chief foe, and the conquest of his kingdom is attested by the further statement of Bāṇa that Bhaṇḍin, who had accompanied Rājyavardhana, brought the booty from Mālava to Harsha when the latter had reached the territory of Kumāra-Bhāskaravarman on his expedition of revenge against the King Gauda. I may add that the word Mālava need not refer here or in the other passages of the Śriharshacarita to the Mālava in Central India. There was another Mālava in the Punjab, much nearer to Thāṇeśar, which may be meant."—Bühler, op. cit., p. 70. Cf. Mookerji (Radhakumud), op. cit., pp. 25, 50 ff.
  - 2. Smith, op. cit., pp. 318, 320.
- 3. Ibid., p. 346. "... the power of the Guptas continued to wane, and deprived of possessions and powers, at the end of the sixth century A. D., they died out."--Wilberforce-Bell, The History of Kathiawad, p. 37.
- 4. Smith, op. cit., p. 332. "Meanwhile, about the year AD. 470, the history of Saurāshfra again underwent a change. In this year Skanda Gupta died, and the bards relate that at the time, one Bhaṭṭārka, of the Maitraka clan, was Commander-in-Chief of the army. This man came to Saurāshfra and, having declared his independence, established a dynasty which lasted for nearly 300 years."—Wilberforce-Bell, op. and loc. cit. Cf. Barnett, op. cit., p. 49.

તેને ચાર પુત્રો હતા કે જે અધા કેપ્ટન વિલ્ખરફૉર્સ-એલ અને બીજાઓની નામાવલી મુજબ વદ્યભી રાજાઓની યાદીમાં ગણાય છે. તેમાંના ધ્રુવસેન ૧ લા કે જેના કમાંક ચાંચા છે તે આ વંશના સ્થાપકના ત્રીજો પુત્ર હાવા જોઇએ. ૧ તેના નિર્દેશ કરવાનું કારણ એ છે કે જૈનસંપ્રદાયના આચાર્ય દેવધિંગણિના તે સમકાલીન હતા કે જેમનાથી ઉત્તર હિંદના જૈનસાહિત્યના લેખનકાળ શરૂ થાય છે. આ ઉપરાંત રિમથ ખાત્રી આપે છે કે "વદ્યભીના પહેલા રાજાઓ સ્વતંત્ર ન હતા અને તેઓ નિઃસંશય હૂણાને ખંડણી આપતા હતા." આમ ધ્રુવસેન પણ હૂણાના ખંડિયા રાજા હાવો જોઇએ કેમકે શાર્પેન્ટિયર અને બીજાઓએ તેના અમલ છે. સ. પરક માં પૂરા થતા દર્શાવ્યો છે. રિમથ અને વિલ્ખરફૉર્સ-બેલના આધારે ભટાર્કે છે. સ. ૪૯૦ લગભગમાં આ વંશ સ્થાપ્યા, તે પરથી આ તારીખ સાચી ઠરે છે. બટાર્ક અને ધ્રુવસેન વચ્ચે જે બે ભાઇએએ રાજ્ય કર્યું તેમના રાજ્યકાળ ટૂંકા હોવા જોઇએ અને આમ ધ્રુવસેન ૧લો ઈ. સ. પરક લગભગમાં ગાદીએ બેઠા હશે. વદ્યભી વંશના સાતમા રાજા ધરસેન બીજા છે. સ. પરક લગભગમાં ગાદીએ બેઠા હશે. વદ્યભી વંશના સાતમા રાજા ધરસેન બીજા છે. સ. પરક માં ગાદીએ બેઠા હતો તે પણ આ વાતને ટેકા આપે છે. પ

વક્ષભીપતિ ધ્રુવસેનના આશ્રય નીચે મળેલ જૈન શ્રમણુસંઘના નિર્દેશ હવે પછીના પ્રકરણમાં કરીશું, અહીં તો એટલા ઉલ્લેખ બસ છે કે જૈન શાસ્ત્રીય અને બીજું સાહિત્ય આ અરસામાં લખવામાં આવ્યું અને જૈન ઇતિહાસના સ્મૃતિપરંપરાકાળના અંત આવ્યા. જૈન ઇતિહાસના સાથે છે તે ખાસ આગત્યનું છે. આ સમય દરમિયાન જૈના હિંદના જુદાજુદા ભાગામાં પ્રેલાયા હતા તેની તા ના પાડી શકાય તેમ નથી. છઠ્ઠા સૈકા પછી જૈન સમાજને લગતા શિલાલે ખાની સંખ્યા ઘણી વધી ગઈ હતી.

- 1. Cf. Wilberforce-Bell, op. cit., pp. 38-39; Barnett, op. cit., pp. 49-50.
- 2. Smith op. and loc. cit. "This dynasty was at first subordinate to the Guptas and then to the Hunas, and later became independent."—Barnett, op. cit., p. 49.
- 3. Dhruvasena I, Maitraka, king of Vallabhi, was reigning A.D. 526-540.—Barnett, op. cit., p. 50. "Now, as King Dhruvasena I of Vallabhī is supposed to have succeeded to the throne in A.D. 526. . . ."—Charpentier, Uttorādhyayana-Sātra, Int., p. 16. This date of the learned scholar is based on the date of Mahāvira's Nirvāṇa in 467 B. C., and on 993 A. v., as the date of the redaction of the Jaina canon. 'The other date for the redaction of the canon is A. D. 980, and, counting upon this, the date of the council comes to c. A. D. 514. Cf. Jacobi, Kalpa-Sātra, Int., p. 15; Farquhar, Religious Literature of India, p. 163. The difference between these two dates is based on this ground, that in 980 A. v. the Jaina canon was put in a definite form and in 993 A. v. Kalpa-sātra, was read before the Saṅngha, under the patronage of Dhruvasena I in Ānandapura. चत्रशत[श्रीतितमवर्ष करपस्य प्रतके लिखनं, नवशतित्रचिततमवर्ष च करपस्य पर्यक्रिति—Kalpa-Satra, Subodhikā-Tikā, sāt. 148, p. 126. For the two dates of 980 A. v. and 993 A. v. see also Jacobi, S. B. E., xxii., p. 270.
  - 4. Cf. Smith, op. and loc. cit.; Wilberforce Bell, op. cit., p. 38.
  - 5. Cf. ibid., p. 39. "Dharasena II . . . was reigning 571-589."—Barnett, op. cit., p. 51.

ગુમ સામ્રાજ્યના અંત પછી હિંદની મુસાફરી કરનાર હ્યુંએન્ત્સંગે જૈનધર્મ હિંદ અને તેની પહ્યું હદ બહાર પ્રેલાયેલા નિહાજ્યાં હતા. જૈનધર્મના સંબંધમાં આવી વિસ્તૃત હઠીકતા મેળ-વવી રસપ્રદ તા છે, પરંતુ તે આપણી હદબહારના વિષય છે. ઉપર નોંધેલ વિગતા તેમ છતાં દેકા આપે છે કે બૌલોથી બુદા અને સ્વતંત્ર એવા અગત્યના ધાર્મિક સમાજ તરીકે જૈનાનું અસ્તિત્વ બૌલ પરંપરા અને ઐતિહાસિક પ્રમાણાના આધારે મહાવીરના નિર્વાલ પછી પાંચ સૈકા સુધી હતું અને તે પ્રમાણામાં કેટલાક એવા પણ છે કે જે જૈન દંતકથાના હવાલામાં ઉદ્દભવતી શંકાઓને પણ નિસ્ત કરે છે.

<sup>1. &</sup>quot;Hiuen-Tslang's note on the appearance of the Nirgrantha or Digambar in Kiapishi . . . points to the fact that they had, in the north-west at least, spread their missionary activity beyond the borders of India."—Biihler, Indian Sect of the Jainas, pp. 3-4, n. 4; Beal, op. cu., i., p. 55.

# মঙ্গণ্ড ৩

# ઉત્તર હિંદનું જૈન સાહિત્ય

જેનોએ પાતાના વિશાળ સાહિત્યક્ષેત્રમાં સર્વકાળે પ્રગતિ સાધી છે. "આ સાહિત્ય અત્યંત વિસ્તૃત અને રસપ્રદ છે. હિંદી તથા યૂરાપીય પુસ્તકાલયા હસ્તલિખિત જેન પ્રતિઓનો ઘણા માટા સંગ્રહ ધરાવે છે, જેના હલુસુધી કાંઈપણ ઉપયાગ થયા નથી." જેન ગ્રંથકર્તાઓ ઘણું અંશે સાધુવર્ગના હતા કે જેઓ ચાતુર્માસ દરમિયાન વિહાર કરી શકતા ન હાવાથી આ સમયના ઉપયોગ સાહિત્યક પ્રવૃત્તિમાં કરતા હતા. લેખકા ઘણું ખરૂં સાધુવર્ગના હાવાથી એની છાયા સાહિત્યમાં જણાય છે. છાદ્મણ અને ળાલ સાહિત્યની માફક ધાર્મિક વિષયમાં જ તેની મર્યાદા પર્યાપ્ત થાય છે. ઈશ્વરવાદ, દર્શનશાસ્ત્ર, સાધુપુરૂષાની દંતકથાએા, ધાર્મિક સ્તોત્રા અને તીર્થંકરોની સ્તૃતિ આદિ તેના મુખ્ય વિષયો છે. વિજ્ઞાન, કાલ્ય, નાટક, અન્યુ કે શિલાલેખ આદિ વિષયો પૃથક્ હોવા છતાં એ દરેકમાં ધાર્મિક વાતાવરણ ગુંજ્યા કરે છે.

જૈન ઇતિહાસના જે કાળના આપણે વિચાર કરીએ છીએ તે જૈન સાહિત્યના વાચના પહેલાના સમય છે. દેવાર્ધગાણ એક જયોતિર્ધર સમા શાભે છે અને તેઓ જૈન સાહિત્યમાં સિદ્ધાંત તરીકે ગણાતા શંથાને પુસ્તકારું કરીને આ અપ્રસિદ્ધ કાળના અંત લાવે છે. તેમ છતાં સમસ્ત જૈનવાડ્મયના પ્રાસ્તાવિક આરંભ કરતાં જણાવતું જોઈએ કે આ સમૃદ્ધ સાહિત્યમાં વિવિધ વિષયોની ચર્ચા છે. "પ્રથમ તો સિદ્ધાંત અને તેના પર લખાયેલી દીકાઓના વિશાળ સમૃદ્ધ છે અને વધારામાં વૈજ્ઞાનિક સાહિત્ય પણ અનેકવિધ છે. જૈનોએ સિદ્ધાંત, ન્યાય અને દર્શનશાસ્ત્ર આદિ શાખાઓમાં વિશિષ્ટ પદ્ધતિ ખીલવી છે અને બ્રાહ્મણ વિજ્ઞાનના ખધાય વિષયોમાં આખાદ સફળ થયા છે. તેઓએ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાના વ્યાકરણા અને શખ્દકાષો રચ્યા છે. ગુજરાતી ભાષાના પણ થાડાં વ્યાકરણા અને શખ્દકાષો ઉપરાંત ફારસી ભાષાના એક કોષ છે. કાવ્ય અને છંદ તેમજ નીતિ ઉપર અસંખ્ય જૈન શંથા મળી આવે છે. નીતિના એ વિભાગો છે: રાજનીતિ–રાજદ્ધારી પ્રશ્નાની મીમાંસા અને સામાન્યનીતિ–જીવનના વર્તન માટેના સામાન્ય નિયમા. રાજકુમારોની કેળવણી માટે જૈન લેખકાએ હાથી, ઘાડા, રથ, શસ્ત્રાસ્ત્ર અને શૃંગારરસ આદિ વિષયોના પણ શ્રંથા લખ્યા છે અને સામાન્ય પ્રજાગણના ઉપયોગ માટે તેઓએ જાદુગરી યા ચમતકાર, જયોતિષ, શુકન, અપશુકન વિદ્યા અને મંત્રતંત્ર વિદ્યા આદિ વિષયો ચર્ચા છે;

<sup>1.</sup> Hertel, On the Literature of the Svetambaras of Gujarat, p. 4.

જેની હિંદી જીવન પર ખાસ અસર થઈ છે. આ ઉપરાંત તેઓએ શિલ્પવિદ્યા, સંગીતશાસ્ત્ર, કાવ્ય, સુવર્ણ તથા રત્નપરીક્ષા પર પણ લખ્યું છે; આમ તેઓ વિશાળ લાેકપ્રિય સાહિત્યના સ્રષ્ટા છે."

આટલી પ્રાસ્તાવિક નોંધ પછી જૈનોના પવિત્ર ગણાતા સિલાંતસાહિત્ય તરફ વળીએ જે તેમની દૃષ્ટિએ આપણે વિચાર કરીએ છીએ તે કાળની સાથે સંબંધ ધરાવે છે. આગળ જોઈ ગયા તેમ તથા આ પ્રકરણમાં હવે પછી જોઈશું તેમ તેમના સાહિત્યિક વારસાની દંતકથાઓ પર આપણે અવિશ્વાસ ન મૂકી શકીએ. અહીં તો માત્ર જૈન સિલાંત શ્રંથાની યાદી આપી છે જેના સ્વીકાર વેખર, વિન્ટરનિટઝ, શાર્પેન્ટિયર અહિ વિદ્વાનાએ થોડે ઘણે અંશે પણ કર્યો છે:

- ૧. ચૌદ પુર્વો યા પૂર્વો ( આજે અસ્તિત્વમાં નથી ):
  - **૧. ઊવાય ( ઉત્પાદ ).**
  - ૨. અગ્ગેહિય યા અગ્ગાણીય ( અત્રાણીય ). પ
  - ૩. વીરિયપ્પવાય ( વીર્યપ્રવાદ ).
  - ૪. અસ્થિનસ્થિપ્યવાય ( અસ્તિનાસ્તિપ્રવાદ ).
  - પ. નાણ્ય્યવાય ( જ્ઞાનપ્રવાદ).
  - ૬. સચ્ચય્પવાથ (સત્યપ્રવાદ).
  - ૭. આયપ્પવાય ( આત્મપ્રવાદ).
  - ૮. કમ્મધ્યવાય (કર્મપ્રવાદ).
  - ૯. પ<sup>ર</sup>ચકખાણ<sup>૧</sup>પવાય ( પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદ).
  - २०. विक्ञाखुण्यवाय (विद्यानुभवाह)
  - ૧૧. અવંઝ (અવંધ્ય).
  - ૧૨. પાણાયામ ( પ્રાણાયુઃ ).
  - ૧૩. કિરિયાવિસાલ ( ક્રિયાવિશાલ ).
  - ૧૪. લાેગબિદુસાર (લાેકબિંદુસાર).

#### ર. આર અંગ :

- ૧. આયાર ( આચાર).
- ર. સૂથગડ (સૂત્રકૃત).
- ૩. થો**ણ** (સ્થાન).
- 1. Hertel, op. cit., pp. 5-6.
- 2. Cf. Weber, I.A., xvii., pp. 279 ff., 389 ff.; xviii., pp. 181 ff., 369 ff.; xix., pp. 62 ff.; xx., pp. 18 ff., 170 ff., 365 ff.; and xxi., pp. 14 ff., 106 ff., 177 ff., 210 ff., 293 ff., 327 ff., 369 ff.
  - 3. Cf Winternitz, Geschichte der Indischen Literatur, il., pp. 291 ff.
  - 4. Cf. Charpentier, op. cit., Int., pp. 9 ff.; Belvalkar, Brahma-Sutras of Badarayana, pp. 107 ff.
  - 5. Cf. Charpentier, op. cit., Int., p. 12.

- ૪. સમવાય
- પ. વિયાહપત્રત્તિ (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞિતિ), જેને ભગવતી પણ કહે છે.
- દુ. નાચાધમ્મકહાએા (જ્ઞાતાધર્મકથા: ).
- ૭. ઉવાસગદસાએા (ઉપાસકદશા: ).
- ૮. અંતગડદસાએા (અંતકૃતદશાઃ).
- ૯. અહ્યત્તરાવવાઇયદસાઓ (અનુત્તરીપપાતિકદશા:).
- ૧૦. પણહાવાગરણાઇ ( પ્રશ્નવ્યાકરણાનિ ).
- ૧૧, વિવાગસુથ (વિપાકશ્રુત).
- ૧૨. દિફિવાય (દષ્ટિવાદ), આજે અસ્તિત્વમાં નથી.

# 3. બાર ઉપાંગ ( બાર અંગના અનુક્રમ મુજબ ) :

- ૧. ઓવવાઈય (ઔપપાતિક).
- ર. રાયપસેનઈજ્જ (રાજપ્રશ્નીય).
- 3. જીવાભિગમ.
- ૪. પત્રવણા (પ્રજ્ઞાપના).
- सूरियपन्नित्त ( सूर्यप्रज्ञिति ).
- જેબુફીવપન્નત્તિ (જ'બુફીપપ્રગ્ર<sup>િત</sup>).
- ૭. ચંદપન્નત્તિ ( ચંદ્રપ્રજ્ઞિતિ ).
- ૮. નિરયાવલિયા (નિરયાવલિકા).
- ૯. કપ્પવહેંસિઆએા ( કલ્પાવતંસિકાઃ ).
- ૧૦. યુષ્કિઆએા (યુષ્પિકા:).
- **૧૧. પુપ્કચૂલિઆએ**ન ( પુષ્પચૂલિકા ).
- ૧૨. વહિહુદસાએા ( વૃષ્ણિદશાઃ ).

### ૪. દશ પથન્ના યા પ્રકીર્ણાનિ:

- ૧. ચઉસરણ (ચતુ:શરણ).
- ર. આઉરપચ્ચકખાણ ( આતુરપ્રત્યાખ્યાન ).
- ૩. ભત્તપરિષ્ણા (ભક્તપરિજ્ઞા).
- ૪. સંથાર ( સંસ્તાર ).
- પ. તંડલ વેયાલિય ( તંડુલવૈતાલિક ).
- સંદાવિજઝથ ( ચંદ્રવેધ્યક ).
- ७. हेविन्हथ्थव (हेवेन्द्रस्तव).
- ૮. ગણિવિજ્જા (ગણિતવિધા).
- ૯. મહાપચ્ચકખાણ ( મહાપ્રત્યાખ્યાન ).
- ૧૦. વીરથ્થવ (વીરસ્તવ).

#### પ. છ છેદસુત્રઃ

- ૧. નિસીહ (નિશીથ).
- ર. મહાનિસીહ (મહાનિશીથ).
- ૩. વવહાર (વ્યવહાર).
- ૪. આચારદસાએા (આચારદશાઃ), અથવા દસાસુયરખન્વ (દશાશ્રુતરખન્ધ).
- ય. ખૃહ્યત્ક**લ્પ**.
- દુ. પૃંચકક્રય.

#### ६. ચાર મૂલસૂત્ર :

- ૧. ઉત્તરજ્ઝયણ ( ઉત્તરા<sup>દ</sup>યયન ).
- ર, આવસ્સય ( આવશ્યક ).
- ૩. દરાવેથાલિય ( દરાવૈકાલિક ).
- ૪. પિંડનિજ્જીત્તિ (પિંડનિર્યુકિત).

### ૭. બે ચુલિકાસુત્ર:

- ૧. નંદીસુત્ત ( નંદીસૂત્ર ).
- ર. અણ્ઐાગદારસુત્ત ( અનુયાગદ્વારસૂત્ર ).

ઉપરના બધા શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના સિદ્ધાંતચંથા છે કેમ કે દિગંબરા તેના સ્વીકાર કરતા નથી. હિંદુરાજા ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના સમૃદ્ધ સમયમાં મગધમાં જે ભીષણ દુષ્કાળ ફાટી નીકળ્યા હતા તે સાથે દિગંબરાની આ દંતકથા જેડાયેલી છે. અનુયાયીઓ સાથે ભદ્રબાહુના દક્ષિણના ગમન બાદ જૈનધર્મના પવિત્ર મૂળગ્રંથાના નાશ પામવાના ભય ઉભા થયા અને તેથી ત્યાં રહેલ સ્થૂલભદ્ર અને તેમના અનુયાયીઓએ ઇ. સ. પૂર્વે ત્રીજા સૈકાની શરુઆતમાં મૌર્યાની રાજધાની અને જૈનાની ઐતિહાસિકભૂમિ એવા પાટલીપુત્રમાં શ્રમણસંઘની સભા ભરી. ડૉ. શાર્પેન્ટિયર કહે છે તેમ "જૈનાની આ સભાએ બુહોના પહેલા સંઘે જે રીતે ગ્રંથાની નોંધ લેવાનું કાર્ય કર્યું હતું તેજ રીતે ઓછેવત્તે અંશે કર્યું હોલું જોઇએ." આ સભાએ પૂર્વ તથા અંગ આદિના ગ્રંથા નક્કી કર્યા કે જે સિદ્ધાંતની પ્રાથમિક ભૂમિકા છે. દક્ષિણમાંથી પાછા ફરેલા શ્રમણાને આ વ્યવસ્થાથી કાઈપણ રીતે સંતોષ ન થયા. તેઓએ આ સિદ્ધાંત સ્વીકારવાની ના પાડી અને જાહેર કર્યું કે પૂર્વો અને અંગાના વિચ્છેદ થયા

- 1. Charpentier, op. cit., Int., p. 14.
- 2. "Thus, according to Sthūlabhadra's tradition, a canon was established including the ten first Pūrvas and Añgas, as well as other scriptures which are recorded to have been camposed by Bhadrabāhu—e g. the Kalpa-Sutra."—Ibid. "Therefore a council was called at Pāṭalīputra in which the 11 Aṅgas were put together and the rest of the 14 Pūrvas were incorporated into the 12th Aṅga, the Ditṭhivāya."—Winternitz, op. cit., p. 293. Cf. Farquhar, Religious Literature of India, p. 75; Jacobi, Kalpa-Sūtra, Int., pp. 11, 15. For Hemacandra's version about the synod at Pāṭalīputra see Parišishṭaparvan, Canto IX, vv. 55-76, 101-103.

છે. જે દિગંભરાની માન્યતા કે જૈનાના સિદ્ધાંત તરીકે જે રહ્યું છે તે તેના મૂળરૂપમાં નથી, તેનું મૂળ આ છે. શ્વેતાંભર માન્યતાનાં કારણોના વિચાર કરતાં દિગંભરાની આ દંતકથા પાયા વિનાની છે જે હવે પછી કરી એક વાર તપાસીશું.

તેમ છતાં આ પ્રશ્ન પર આવતા પહેલાં જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં ખુદ્ધોષ સમા શ્રીદેવર્ધિંગણિના નેતૃત્વ નીચે ગુજરાતના વદ્ધભીમાં ઇ. સ. ની છઠ્ઠી શતાબિદમાં મળેલી બીજી પરિષદના નિર્દેશ કરીએ. મગધની પહેલી સભા પછી કાળ જતાં શ્વેતાંબરાના સિદ્ધાં-તગુંથામાં ગેરવ્યવસ્થા વધતી ગઈ અને તેના વિચ્છેદ થવાના પ્રસંગ ઉભા થયા. આ કારણે આગળ જોઈ ગયા તેમ મહાવીરના નિર્વાણ પછી ૯૮૦ કે ૯૯૩ વર્ષે "મહાન જૈનાચાર્ય દેવર્ધિ-ગણિ ક્ષમાશ્રમણે લેખી પ્રતાના અભાવે સિદ્ધાંત વિચ્છેદ જવાના ભય જણાવાથી વદ્ધભીમાં બીજી મહાન પરિષદ બાલાવી." તે દરમિયાન બારમું અંગ કે જેમાં પૂર્વોના સમાવેશ થયેલા હતા તે વિચ્છેદ ગયું હતું અને જે કાંઈ બાકી રહ્યું હતું તેને લેખી આધારના રૂપમાં મૂકવામાં આવ્યું. આમ દેવર્ધિંગણિના કાર્યમાં જૂની લેખી પ્રતાના તથા દંતકથાના આધાર પવિત્ર શાસ્ત્રોના સિદ્ધાંતાની રચના થઈ હોવી જોઇએ. અજના બધા અભ્યાસીએમ માને છે તેમ શંકારહિત કહી શકાય કે સિદ્ધાંતનું સમગ્ર બાહ્યરવરુપ જે આજે અસ્તિત્વમાં છે તે ધ્રુવસેન કે જેના આશ્રય નીચે આ સભા મળી હતી તેમના સમયનું છે.

દિગંભર દંતકથા અનુસાર મગધના ભીષણ દુષ્કાળના કારણે જૈન સિલાંતના તરતજ વિચ્છેદ થયા એવા ઉડાઉ હેવાલના કોઈ પુરાવા નથી. આગળ વધતાં પહેલાં એક નાંધ લેવાની જરૂર છે કે મહાવીરના પહેલા શિષ્યા અંગા તથા પૂર્વો જાણતા હતા તેના સ્વીકાર દિગંભરા પણ કરે છે. "શ્વેતાંબરાની માફક દિગંભરા પણ ક્રાદશાંગીનું બહુમાન તા કરે છે જ." હવે એ સાબીત કરવાનું રહે છે કે મૂળ સિદ્ધાંત સદાને માટે નાશ પામ્યા ન હતા. આવા લેખી પુરાવા એ મથુરાના શિલાલેખા છે. આગળ દિગ્દર્શન કર્યા મુજબ, આ શિલાલેખામાં આવતા કુલા અને શાખાએ સિદ્ધાંતમાંના નામા સાથે મળતા આવે છે, "કે જે ગ્રંથોને દિગંભરા પાછળના અને અનાવશ્યક જાહેર કરે છે,

- 1. For the famine in Magadha, etc., see Charpentier, op. cit., Int., pp. 13-15; Winternitz, op. and loc. cit.
- 2. Charpentier, op. cit., Int., p. 15. Cf. Winternitz, op. cit., pp. 293-294; Jacobi, S. B. E., xxii., Int., pp. xxxvii-xxxviii. According to another tradition the Siddhanta was issued "at the hands of a council in Mathura under Śri Skandilacarya." Weber, I. A., xvii., p. 282.
- 3. "Pārvain sarvasidāhāntānām pāṭhanain ca muhhapāṭhanaivā 'sit."—Jacobi Kalpa Sītra, p. 117. Cf. Winternitz, op. cit., p. 294. For the work done and the exact method adopted by the redactors of this conneil see Charpentier, op. cit., Int., pp. 16 ff. "To provide every teacher, or at least Upāšraya with copies of the sacred books, Devardhigaņin must have issued a large edition of the Siddhānta."—Jacobi, S.B.E., xxii., Int., p. xxxviii.
- 4. Cf. Bühler, I.A., vii., p. 29. "However, we are told by the Svetambaras, as well as the Digambaras, that besides the Augas there existed other and probably older works, called Parvas of which there were originally fourteen."—Jacobi, op. cit., Int., p. xliv.

જે કે તેઓ તેના કેટલેક અંશે ઉપયોગ કરતા તો દેખાય છે." આ ઉપરાંત મહાવીરની દંતકથા આ ગ્રંથામાં દેખાય છે તે જ રીતે મશુરાના શિલ્પકામમાં આલેખેલી છે અને જૈન સાધુઓને વાચકર-ઉપદેશકના નામે ઓળખાવેલા છે. હૉ. વિન્ટરનિટઝના મતે આ પાછળની વિગત છે. સ. પહેલાં જૈનોના પવિત્ર ગ્રંથા અસ્તિત્વમા હોવા જેઇએ તેના લેખી પુરાવા પૂરા પાંડે છે. આ ઉપરાંત આગળ જેઈ ગયા તેમ અપવાદ તરીકે જૈનસાધુઓ નગ્ર વિહરી શકે છે એમ શ્વેતાંબર ગ્રંથામાં જણાય છે. આ પુરવાર કરે છે કે મૂળ ગ્રંથામાં મનગમતા પ્રેરફાર કરવાની કાઇએ હિંમત કરી નથી અને તે વારસામાં જેમ હતા તેમ આપવામાં આગ્યા છે. અંતમાં જૈન દંતકથાના તથ્યના સાખૂત પુરાવા એ છે કે ઘણી ઉપયોગી વિગતામાં તે બરાબર મુદ્ધ દંતકથાઓને મળતી આવે છે.

કેટલાક વિદ્વાનાના અભિપ્રાય પ્રમાણે શાસ્ત્રના ખાસ અગત્યના ભાગામાં શ્રીક ખગાળને લગતા વિચારાના ઉદલેખ ન હોવાથી એ વાતની ચાકકસ સાખીતી મળે છે કે છેવેટ ઈ.સ. પહેલી શતાબ્દિથી તો શાસ્ત્રો અબાધિત રહ્યાં હોવાં જોઇએ. " આ ઉપરાંત તેમાંના છંદ ઉપરથી યાકાખી જેવા બારીક અવલાકનકાર તથા હિંદી છંદઃશાસ્ત્રના નિષ્ણાતને પણ તેમજ લાગે છે કારણ કે સામાન્યતઃ આ સિદ્ધાંતગ્રંથામાં વપરાયેલ વૈતાલિય, ત્રિષ્ટુલ અને આર્યા, પાલી સિદ્ધાંતગ્રંથામાંના છંદા કરતાં વિકસિત છે; જ્યારે તે લલિતવિસ્તર અને ઉત્તર હિંદના અન્ય બુદ્ધગ્રંથા કરતાં દેખીતી રીતે જૂના છે. આ આધારભૂત પુરાવા પરથી યાકાખી એ અનુમાનપર આવ્યા કે સિદ્ધાંતના મુખ્ય તથા અગત્યના પ્રાચીન ભાગ ઈ. સ. પહેલા સૈકા અને ત્રિપિટકની વચ્ચે અર્થાત્ ઈ. સ. પૂર્વે ૩૦૦ થી ઈ. સ. ૨૦૦ દરમિયાન રચાયેલ હોવો જોઇએ અને હું પણ આ અનુમાન પ્રામાણિક માનું છું." પ

આ ઉપરાંત આખાય સિદ્ધાંતમાં છૂટાછવાયા ઘણા ફકરાએ છે કે જે જૈનસિદ્ધાંતના સમય નક્કી કરવામાં મદદરુપ થઈ પડે છે. આવા ફકરાના વિચાર ક્ષેત્રબહારના છે, પણ અહીં માત્ર એક દર્શાંત લઇએ કે જે તે સમયની ચર્ચા માટે સ્સપ્રદ છે. ડાંઠ શાર્પેન્ટિયરના શખ્દામાં "બીજા ઉપાંગ રાયપસેણઈજજ કે જેના દીધનિકાયના પાયાસિસુત્ત સાથેના રસપ્રદ સંબંધના વિચાર પ્રાે. હોયમને કર્યા છે તેમાં એક સ્થાને એવી નોંધ છે કે કાઈ

- 1. Charpentier, op. cit., Int., p. 11. Cf. Bühler op. and loc. cit.
- 2. वाचकस्य अर्थ्वलिद्दिनस्य . . . .—Bühler, E.I., i., Ins. No. III, p. 382. Cf. ibid., Ins. Nos. IV, VII, etc., pp. 383-386.
  - 3. Cf. Winternitz, op. and loc. cit.
- 4. Cf. Charpentier, op. cit., Int., p. 25. "But an argument of more weight is the fact that in the Siddhānta we find no traces of Greek astronomy. In fact the Jaina astronomy is a system of incredible absurdity, which would have been impossible if its author had had the least knowledge of the Greek science. As the latter appears to have been introduced in India about the third or the fourth century A.D., it follows that the sacred books of the Jainas were composed before that time."—Jacobi, op. cit., Int., p. xl.
  - 5. Charpentier, op. cit., Int., pp. 25-26; Jacobi, op. cit., Int., pp. xli ff.

બ્રાહ્મણે અમુક ગુન્હા કર્યો હાય તો તેને ડામ દેવામાં આવતા-શુનક (કૂતરા) કે કુષ્ડિયની પ્રતિકૃતિ તેના કપાળે છાપવામાં આવતી. આ કૌઠિલ્યના પૃ. ૨૨૦ સાથે બંધબેસતું છે કે જે લખે છે કે ચાર ચિન્હા વાપરવાં: ચારી માંઠે કૃતરાનું, જીવવધ માંઠે ભગનું, મનુષ્યવધ માંઠે (કળાંધ) માથા વિનાના ધડનું અને દારૂ પીનાર માંઠે મદ્યધ્વજ ચિન્હ વાપરવું. પણ આવા નિયમ મનુ અને પછીના કાયદા ગ્રંથામાં નથી અને તેમાં બ્રાહ્મણોને શારીરિક શિક્ષાથી પર ગણ્યા છે. આ રિવાજ કૌઠિલ્ય પછી તરત બંધ થયા હાવો જોઈએ અને જૈન ગ્રંથામાં આ વિષે ઉલ્લેખ હાવાથી અનુમાન એ નીકળે છે કે આ જૈન મૂળ ગ્રંથા બીજાં ધર્મશાસ્ત્રો કરતાં પહેલાંના અને કૌઠિલ્યની નજીકના કાળના હોવા જોઈએ."

આ બધા પછી એક વાત ચાકકસ છે કે શ્વેતાંબરના હાલના સિહાંતગ્રંથા પાછળના નથી, અને તે બધા કેટલીક જગ્યાએ વધારા ઘટાડા સહિત હાવા છતાં મૂળગ્રંથા પરથી લખાયેલા છે. આ મૂળ ગ્રંથાની તારીખના સવાલ રસપ્રદ પરંતુ ગુંચભર્યા છે. તેમ છતાંય આ ગ્રંથાના આધાર મુખ્યત્વે પાટલીપુત્રની સભાપર નિર્ભર છે એમ કહેવામાં કાંઈ ખાંડું નથી. એ કે કેટલાક વ્યક્તિગત દાખલાઓમાં તો તેથી પણ પહેલાંના સમય છે. આપણે હવે ડૂંકમાં સિદ્ધાંતના વિષયા પર ઉપલક દૃષ્ટિ કરી એ દરેકના આવશ્યક મુદ્દાઓ ચર્ચા તેના સારાંશ નોંધીએ.

કમાનુસાર પ્રથમ સ્થાન ચૌદ પૂર્વોનું છે. તે સિદ્ધાંતના પ્રાચીનતમ વિભાગ છે અને શ્વેતાંબરા પણ તેને દૃષ્ટિવાદ નામના બારમા અંગની સાથે વિચ્છેદ ગયેલું માને છે. જયારે આ જૂનાં ગ્રંથા અંગ સાહિત્યથી રવતંત્ર રીતે જુદાં ન ટકી શક્યા ત્યારે તેના સમાવેશ દૃષ્ટિવાદમાં કરવામાં આવ્યા હતા. આગળ જોઈ ગયા તેમ પૂર્વીના ઉપદેશ મહાવીરે કર્યો હતા જ્યારે તેમના શિષ્ય ગણધરાએ અંગાની રચના કરી હતી. હાં. શાર્પેન્ટિયર કહે છે કે " આ દૃંતકથા તીર્થકર ઋષભની કર્તા તરીકે અવગણના કરે છે અને સિદ્ધાંતના મૂળ ગ્રંથાને મહાવીર સાથે સાચી રીતે જોડે છે. સિદ્ધાંતાના મુખ્ય ભાગ મહાવીર અને તેમના નિકટવર્તી વારસોદ્ધારા ઉત્પન્ન થયા એ વાત વિશ્વસનીય લાગે છે." 3

પૂર્વો પછી બીજાું સ્થાન અંગાનું છે. તેના દરેક વિભાગની લાક્ષણિકતા એ છે કે તે દરેક એક બીજા સાથે એાછેવત્તે અંશે સંબંધ ધરાવે છે. બાર અંગમાંનું પહેલું આયારંગ કે આચારાંગ લેતાં જણાય છે કે તે ગદ્ય તથા પદ્યમાં અસ્તિત્વ ધરાવતા પ્રાચીનતમ સિદ્ધાંત ગ્રંથ છે, <sup>૪</sup> કે જેમાં જૈનસાધુના આચારાનું વર્ણન છે. તેના બે વિભાગ યા શ્રુતરકંધ છે, જે વિષયની

- 1. Charpentier, op. cit., Int., p. 31.
- 2. "...I do not consider that the principal sacred scriptures represent even in their present shape the actual canon fixed at the council of Paṭalīputra."—Ibid. Cf. Jacobi, op. cit., Int., pp. ix, xliii.
  - 3. Charpentier, op. cit., Int., pp. 11-12.
- 4. Cf. Winternitz, cp. cit., p. 296; Belvalkar, op. cit., p. 108; Weber, op. cit., p. 342. "I am of opinion that the first book of the Ācārānga-Sutra and Sutrakṛlānga-Sutra may be reckoned among the most ancient parts of the Siddhānta"—Jacobi, op. cit., Int., p. xli.

ચર્ચા તથા પહિતમાં જુદા પડે છે. તેમાંના પહેલા વિભાગ અસ્તિત્વ ધરાવતા સાહિત્યમાં પ્રાચીનતમ નહિ તો પણ પ્રાચીન હાવાની છાપ પાડે છે. સૂત્રકૃતાંગ અને સિદ્ધાંતના બીજા મૂળ ગ્રંથાની માફક આચારાંગના માટા પેરેગ્રાફાને અંતે પણ ति बेमि (इति व्रवीमि) "હું આમ કહું છું " આ શબ્દો આપે છે અને તે પહિત અનુસરવામાં મહાવીરના શિષ્ય સુધર્માનું સ્થાન છે. ગદ્ધવિભાગ આ પ્રમાણે શરू થાય છે: सुबं मे आउसम्! तेण भगवया एवं अक्खायम् (" હે આયુષ્મન્! મેં સાંભત્યું છે કે તે ભગવંતે આમ કહ્યું છે. ") મહાવીરના ઉદ્દારાના આ અનુવાદ સુધર્માએ પાતાના શિષ્ય જંખૂને સંછાધીને કહ્યો છે.

ધર્મકથા, ગણિત (કાલ), દ્રવ્ય અને ચરણકરણ એ શાસ્ત્રોના ચાર અનુધાગ પૈકી માત્ર એકનું આચારાંગ મૂત્રમાં વર્ણન છે. તેમાંના ઉપદેશ સમભાવી અને નિષ્પક્ષપાતી અવાજે આપેલ આધ્યાત્મિક ગુરુની ગંભીર ચેતવણીરુપ છે; તે સૂત્રના એક વિભાગ ટાંકીએ:

"ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યના અર્ડતો અને ભગવંતો બધાય આમ જ કહે છે, બાલે છે, જણાવે છે, સમજાવે છે; કે બધાય ધારો ધાસ લેતા, અસ્તિત્વ ધરાવતા, જીવન વીતાવતા ચેતનમય પ્રાણીઓને મારી નાંખવા નહિ, તેમની સાથે હિંસક રીતે વર્તવું નહિ, તેમને ગાળ ન દેવી, પીડા ન આપવી તથા તેમને હાંકી કાઢવા નહિ.

"આ શુદ્ધ, અપ્રતિમ અને શાધત નિયમ સંસારનું સ્વરુપ જાણનાર જ્ઞાની પુરુષોએ પ્રરુપેલા છે. આ નિયમ ગ્રહણ કરીને કાઈએ તે છૂપાવવા નહિ કે તેને તજી દેવા નહિ, સાચી રીતે એ નિયમનું સ્વરુપ સમજનારે ઈંદ્રિયાના વિષયા પ્રતિ ઉદાસીન ભાવ કેળવવા જોઈએ અને 'સાંસારિક હેતુથી કાંઈપણ ન કરતું જોઈએ....' જેઓ સાંસારિક સુખમાં લુખ્ધ બને છે તેઓ વારંવાર જન્મ મરણ કરે છે. 'દહતાથી અપ્રમાદી રહી રાત દિવસ તું પ્રયત્ન કર;' નિરંતર તારી બુલિ સમતાલ રાખી એટલું જોતા રહે કે માક્ષ પ્રમાદીથી દૂર રહે છે; જો તું પ્રમાદરહિત બનીશ તા તું જીતીશ. આમ હું કહું છું." 3

છીજું અંગ સૂચગડાંગ યા સૂત્રકતાંગ કાવ્યમાં દાર્શનિક ચર્ચા કરે છે અને છેવટે કિયાવાદ, અકિયાવાદ, વૈનિયક અને અજ્ઞાનવાદ સામે પ્રત્યુત્તર આપે છે. અસ્ત્રુત્રનો હેતુ બાલ સાધુઓને નાસ્તિક સિહાંતમાં રહેલ ભય તથા લાલચની ચેતવણી આપી તેથી બચાવી પાતાના સિહાંતમાં દઢ કરી તેમને માે કે દોરી જવાના છે. આના પણ પ્રથમ અંગની માફક બે વિભાગ છે. અને યાંકાબી તથા અન્ય વિદ્યાનાના મતે સિહાંતના પ્રાચીનતમ શ્રંથમાં આનું સ્થાન પ્રથમ છે. ધ અહસાહિત્યની માફક આ ગદ્ય અને

<sup>1.</sup> Cf. Weber, op. cit., p. 340; Jacobi, op. cit., pp. 1, 3; Vaidya (P. L.), Suyagadam, pp. 65, 80.

<sup>2.</sup> अनुयोगः चत्वारि द्वाराणि—चरणधर्मकालद्रव्यारख्यानि . . . रिक्खअन्जेहि । जुगमासन्ज विभक्तो अणुयोगो तो क्रओ चउहा ॥— Āvasyaka-Sutra, p. 296.

<sup>3.</sup> Jacobi, op. cit., pp. 36-37.

<sup>4.</sup> Cf. Vaidya ( P. L.), op. cit., pp. 3-11.

Cf. Jacobi, op. cit., Int., p. xli; Winternitz, op. cit., p. 297.

પદ્મમાં છે અને તેમાં ઉપમાનાં અનેક દર્શાતા છે. દાખલા તરીકે "જેમ ઢંક જેવાં શિકારી પક્ષીએ જેની પાંખા પૂરતી વિકસિત નથી તેવાં બચ્ચાંઓને ઊચકી જાય છે તેમ સિદ્ધાંત વિનાના મનુષ્યા નિયમથી અપરિપક્વ એવા બાલજવાને લલચવી, ખેંચી જાય છે."

મહાવીરના પ્રતિસ્પોર્ધ ખુદ્ધ અને અન્ય સાંપ્રદાયિક ગુરુઓ સામેના પ્રત્યુત્તરથી સ્ત્રકૃતાંગ શરુ થાય છે. છતાં પણ વિન્ટરનિટઝના મતાનુસાર આ સૂત્રમાંના સંસાર અને કર્મ વિષેના સિદ્ધાંતો આ નાસ્તિક મતાથી કાંઈ વિશેષ જુદા પડતા નથી. બૌદ્ધશ્રંથામાં પણ નીચેના દાર્શનિક વિચારા મળે છે:

"માત્ર હું દુઃખ પામું છું એમ નથી, દુનિયાના સર્વે પ્રાણી દુઃખ અનુભવે છે; ડાહ્યા પુરુષે આમ વિચાર કરવા અને જે કાંઈ દુઃખ આવી પડે તે અવિકારી શાંતિથી ભાગવનું જોઈએ."

સાધુજીવનના માર્ગમાં આવતાં અનેક કૃષ્ટો અને લાલચાના આમાં ખારીક વિચાર કરેલા છે અને બાલસાધુને વીરતાપૂર્વક તે સર્વના સામના કરવા વારંવાર સ્ત્ર્ચવેલું છે. સ્ત્રીએમ પ્રતિની લાલચથી ચેતતા રહેવાની ખાસ સલાહ આપવામાં આવી છે. આવી ચેતવણી આપતાં ઘણી ખરી વખત હાસ્યરસના તેને પાશ આપવામાં આવ્યો છે કે જે સમગ્ર વાતાવરણને વધારે સાચું બનાવે છે. દાખલા તરીકે " સ્ત્રીઓ જ્યારે પુરુષાને લુખ્ધ બનાવે છે ત્યારે તેને અનેક કાર્યા માટે માકલે છે: શીશીના ખૂચ ખાલવાના પેચ લાવા, સુંદર કૃળ લાવા, શાક બનાવવા માટે લાકડાં લાવા…; મારા પગે મેદી મૂકા, મારી પીઠ દાબા…! મારી દેવ-દર્શનની ડબ્બી, ઘરેણાં તથા વીણા આપા… ચીપીઓ, કાંસકી તથા અંબાડાનું નાડું લાવા; આરિસો લાવા અને દાતણ મારી પાસે મૂકા!" હાં

ખીજાં છે અંગા સ્થાનાંગ અને સમવાયાંગના સમગ્ર વિચાર કરીએ. છુકોના અંગુત્તર નિકાયની માક્ક જૈન આગમ સાહિત્યના આ છે ગ્રંથા અગત્યના ધાર્મિક વિષયા અનુક્રમે ચર્ચે છે. સ્થાનાંગ ૧ થી ૧૦ સુધી અને સમવાયાંગ ૧ થી ૧૦૦ અને વળી ૧૦૦૦,૦૦૦ સુધી. અને આગમાના વિષય બાબત એટલું કે વિચ્છેદ થયેલ ખારમા અંગ દષ્ટિવાદના વિષયની અનુક્રમણિકા સ્થાનાંગમાં છે અને તે ઉપરાંત સાત નિન્હવા, તેના ઉત્પાદકા અને તેમનાં સ્થળ આદિ પણ તેમાં છે. સમવાયાંગમાં ખારે અંગના વિષયની નોંધ ઉપરાંત જૈન ઇતિહાસ, દંતકથાએ તથા સિદ્ધાંતના નિર્દેશ અને નોંધ છે. સિદ્ધાંતના અગણિત સમૃહને વાસ્તવિક રીતે સમજવા માટેના સંપૂર્ણ ખજાના આ બે અંગામાં છે.

- 1. Cf. Jacobi, S.B.E., xiv., p. 324.
- 2. Cf. ibid., p. 251.
- 3. Ibid., pp. 276, 277.
- 4. Winternitz, op. cit., p. 300; Belvalkar, op. and loc. cit.
- 5. Cf. Winternitz, op. and loc. cit.; Weber, I.A., xviii., p. 370.
- 6. Cf. Winternitz, op. and loc. cit.; Weber, op. cit., p. 377. "To the detailed consideration at the 12 Angas there is appended here, as in the Nandī, a passage on the entire Duvalasaingoin

પાંચમું અંગ ભગવતી એ જૈન સિદ્ધાંતમાં વધુ અગત્યના પવિત્ર મૌલિક શ્રંથ છે. જૈન ઇતિહાસની દેષ્ટિએ તેનું સ્થાન અદ્ધિતીય છે. પાર્ધિ, મહાવીર અને તેમના સમસમયી-એાના સંબંધમાં પહેલાના પ્રકરણામાં અનેક વાર આના નિર્દેશ કર્યો છે. આ ઉપસંત જૈન માન્યતાની કેટલીક ગુંચાના ઉકેલ પણ આમાં છે; કાઈક ઠેકાણે ઉપદેશરૂપે તો કાઇક ઠેકાણે દંતકથાના સંવાદ (ઐતિહાસિક સંવાદ) રૂપે છે. આમાંની મુખ્ય દંતકથાએા મહાવીરના પૂર્વાનુગામીએા, સમસમયીએા, પાર્ધિના શિષ્યા તથા જેણે ભગવતીનું પંદરમું શતક રાક્યું છે તેવા સંપ્રદાય પ્રવર્તકા જમાલિ અને ગાસાલ મકખલિપૃત્તની છે. ધ્વેબરના શખ્દોમાં "આ અધી દંતકથાએાની હકીકત વિશ્વસ્ત લાગે છે. ઘણું ખરૂં આ દંતકથાએા મહાવીરના પાતાના જીવન સમયના અગત્યના પુરાવા (કેમકે વારંવાર આમાંનું વર્ણન બુદ્ધ દંતકથાએને મળતું આવે છે) પૃરા પાડે છે." ર

નાયાધમ્મકહાઓ અર્થાત્ સિલાંતનું છઠ્ઠું અંગ ધર્મકથા આપણને જૈનોના વર્ણનાત્મક સાહિત્ય પ્રતિ દેારે છે. નૈતિક ઉદાહરણોના હેતુથી આ ઉપમેચ વાર્તાના સમૂહ રચાયા છે અને હિંદી વાર્તા સાહિત્યની માફક જૈનકથા સાહિત્યે પણ તે હેતુ સિદ્ધ કર્યો છે. જૈન વ્યાખ્યાનકાર ધર્મદેશનાના વિષય ગદ્ય કે પદ્યમાંથી ઉપાડીને પ્રાંતે મહાવીરના સિદ્ધાંતના પ્રચાર માટે અમાદ્ય સાધન તરીકે અનુયાયીઓને એક વિસ્તૃત અને રસપ્રદ કથા કહી સંભળાવે છે.

હર્ટલના મતે જૈન ધર્મદેશનાનું આ સ્વરુપ સાહિત્યની દક્ષ્ટિએ છુદ્ધ જાતકોને મળતું છે એમ નહિ પરંતુ તેનાથી ચહિયાતું છે. <sup>3</sup> પૌર્વાત્ય સાહિત્યના આ અભ્યાસી નોંધે છે કે " હિંદી કળાનું લાક્ષણિક સ્વરુપ એ જૈન કથાનકા છે. જૈનોની કથા કહેવાની પદ્ધતિ છુદ્ધાની પદ્ધતિથી મુખ્ય મુદ્દામાં જીદી પડે છે. તેમનાં મુખ્ય કથાનક ભૂતકાળનાં નહિ, પણ વર્તમાનનાં હાય છે; તેઓ પોતાના સિદ્ધાંતા સીધી નહિ પણ આડકતરી રીતે ઉપદેશે છે અને આ વાર્તાઓમાં ભાવી જીનનું પાત્ર રજી કરવું પડતું નથી."

Canipidagam. This deals partly with the attacks which it was subjected to in the past, which it now experiences in the present and will experience in the future, partly with the devoted acquiescence which is its lot to meet with in these three periods, and concludes with the declaration of its certain existence for ever: na kayāi na āsi, na kayāi na'tlhi, na kayāi na bhavissali."—Ibid. To this Weber makes the following note: "According to Abhayadevasūri attacks at the hands of Jamāli, Goshṭhāmāhila, etc.—i.c. the representatives of the seven schisms."—Ibid., n. 65.

- 1. Cf. Winternitz, op. cit., pp. 300-301. "Of the legends which are adduced here, those claim a special interest which deal with predecessors or contemporaries of Mahavira, with the opinion of his heterodox opponents . . . and with their conversion."—Weber, I. A., xix., p. 64.
  - 2. Ibid., p. 65.
  - 3. Hertel, op. cit., p. 7.
  - 4. Ibid., p. 8.

જૈનાનાં આ વર્જીના ઘણાંખરાં ઉપમેય વાર્તાઓનાં છે. સામાન્યતઃ મુખ્ય વાર્તા કરતાં આ ઉપમાંઓ પર ખૂબ વજન દેવામાં આવે છે. પહેલા અંગમાં નીચે પ્રમાણે એક કથા છે: એક ગૃહસ્થને ચાર પુત્રવધૂઓ હતી. તેમની પરીક્ષા માટે તેણે તે દરેકને ગાંખાના પાંચ દાણા પાછા માગતા સુધી સાચવવા આપ્યા. તે દરમિયાન પહેલીએ "કોઠારમાં આવા દાણા ઘણા છે, માંગશે ત્યારે બીજા આપીશ" એમ વિચારી તે દાણા ધૂંકી દીધા, અને બીજી પણ તેજ વિચારથી દાણા ખાઈ ગઈ. ત્રીજીએ તે દાણા પાતાનાં આભૂષણોની ડખ્બીમાં સાચવી મૂક્યા, પરંતુ ચાંથીએ પાંચ વર્ષ સુધી દાણા પાછા માંગ્યા નહિ ત્યાંસુધી વાગ્યા કર્યા અને તેના પાક એકઠા કરી સંઘરી રાખ્યા. જયારે તે ગૃહસ્થે દાણા પાછા માંગી તપાસ કરી ત્યારે તેણે પહેલીને છાણ વાસીદાનું, બીજીને રસોઇનું, ત્રીજીને માલમિલકતની રક્ષાનું અને ચાંથીને સમગ્ર ઘરની વ્યવસ્થાનું કામ સાંખ્યું. આ વાર્તાના સાર એ છે કે આ ચાર પુત્રવધૂઓની સરખામણી સાધુઓના પ્રકાર સાથે અને પાંચ દાણાની સરખામણી પંચમહાવત સાથે છે. પહેલા વર્ગ પાંચ મહાવત પાળવા જરાપણ ઉત્સુક હોતો નથી, બીજો વર્ગ વ્રતાની ઉપેક્ષા કરે છે, ત્રીજો વર્ગ વર્તા પાળવા પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરે છે અને ચાંથા વર્ગ વર્તા પાળીને સંતોષ પામે છે એટલું જ નહિ પરંતુ પાતાના અનુયાયીએ મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે. '

સાતમું, આડમું અને નવમું અંગ પણ વર્ણનાત્મક છે; તેમાંના પહેલા ઉવાસગ દસાઓમાં દશ ધનાઢ્ય અને સુશીલ વેપારી શ્રાવકાની દંતકથાએ છે કે જે ગૃહસ્થ હેલા છતાંય તપદ્વારા અદ્દલત શક્તિએ મેળવે છે. આખરે તેઓ આદર્શ જૈન સાધુની માફક મરણાંત અનશન કરી કાળ કરી દેવલાકમાં જાય છે. તેમાં પણ ધનાઢ્ય કુંલાર સદ્દાલપુત્ત 'આજવકના લક્ત'ની વાત અતિ રસપ્રદ છે કે જેને આખરે મહાવીરે પાતાના સિદ્ધાંતનું સત્ય સમજાવી તેના સ્વીકાર કરાવ્યા હતા. તેજ પ્રમાણે આઠમું અને નવમું અંગ સંસાર તજ ઉત્કૃષ્ટ દેવી સુખ–માદ્ધ મેળવનાર પવિત્ર પુરુષાની દંતકથાએનું છે.

અસ્તિત્વ ધરાવતાં અંગામાંનાં છેલાં પ્રશ્નવ્યાકરણાનિ અને વિપાકશ્રુતં એ બેમાંનું પહેલું દંતકથાનકાને બદલે સૈદ્ધાન્તિક છે જ્યારે બીજાું તેથી ઊલટું છે. તેમાં દસ નૈતિક ધર્માની ચર્ચા છે જેના બે વિભાગ છે. પાંચ અધર્મા–હિંસા, અસત્ય, ચૌર્ય, મૈથુન અને પરિશ્રહ ત્યાજય હાઇ નિષેધરુપ છે, જ્યારે પાંચ ધર્મા–અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, ઘદ્મચર્ય અને અપરિશ્રહ એ ઉપાદેય હાઇ આગ્રારુપ છે. વિપાક-સ્ત્રમાં પુષ્ય અને પાપ કાર્યોના કૃળની દંતકથાએ છે કે જે ડૉ. વિન્ટરનિટઝના મતે, અવદાનશતક અને કર્મશતક નામની બૌદ્ધધર્મકથાઓના જેવી છે.

- 1. Cf. Jñātā, stat. 63, pp. 115-120.
- 2. Cf. Hoernle, Uvāsaga-Dasāo, i., pp. 1-44, etc.
- 3. Cf. ibid., pp. 105-140.
- 4. Cf. Barnett, The Antagada-Dasão and Anultarovavãiya-Dasão, pp. 15-16, 110, etc.
- 5. Cf. Weber, I.A., xx., p. 23.
- 6. Cf. Winternitz, op. cit., p. 306.

જૈનાનું બારમું અંગ આજે હસ્તીમાં નથી. ગ્રૌદ પૂર્વો કે જે અંગ સાહિત્યથી સ્વતંત્ર રીતે જીદાં અસ્તિત્વ ધરાવતાં બંધ થયાં ત્યારે તેના સમાવેશ બારમા અંગમાં કરવામાં આવ્યા હતા તે બારમું અંગ વિચ્છેદ ગયું છે. કૃષ્ટિવાદના વિચ્છેદને અંગે એક પ્રશ્ન વિચારવા જેવા છે. યુરાપના જૈન સાહિત્યના પ્રખ્યાત અભ્યાસીઓ માને છે કે તેમના પવિત્ર સાહિત્યમાંના સૌથી વધારે જૂના અને પવિત્ર ભાગ વિચ્છેદ ગયા તેનું ખાત્રીલાયક કાંઈ કારણ જૈના પણ આપતા નથી તેથી આ સંબંધમાં તેમના અનેક મતા તેમણે દર્શાવ્યા છે. આ અભ્યાસીઓના કેટલાક મતાની નેંધ લઈ એ. વેબર માને છે કે દૃષ્ટિવાદ ધાર્મિક સિદ્ધાંતના મૂળતત્ત્વોને બંધબેસતા ન જણાયાથી જૈનાએ પાતે તેના ઇરાદાપૂર્વક ત્યાગ કર્યો હતા. યાકાબીના મતે દૃષ્ટિવાદ વિચ્છેદ ગયા કેમકે તેમાં મહાવીર અને તેમના પ્રતિસ્પર્ધોએના પ્રવાહ (સંવાદા—ચર્ચા) હતા કે જેમાં કમશા રસ ઓછા થતા ગયા અને છેવેટ જૈનોને પાતાને પણ તે સમય સમજવું કહ્યુ થઈ પડ્યું. હેલ્લે લૉયમન દૃષ્ટિવાદના વિચ્છેદનું તદ્દન જીદું જ કારણ આપે છે. તેમના મતે આ અંગમાં મંત્ર તંત્ર વિદ્યા, ઈદ્રજળ, જયોતિષ આદિ સમાયાં હશે અને તેના વિચ્છેદનું આ સાચું કારણ હશે. મ

જૈનાના ખારમા અંગના વિચ્છેદનાં આ બધાં કારણામાં એક ખામી સામાન્ય જણાય છે તે એ કે દૃષ્ટિવાદ ("અર્થાત્ પૂર્વો—જે એક જ મનાય છે" ') જૈનાએ ત્યજી દૃષ્ટું છે. જૈનાની દૃતકથાના આધારે તે ખાસ કરીને આ વધારે વિચિત્ર લાગે છે; કારણ કે તેઓ માને છે કે પૂર્વો ધીમે ધીમે વિચ્છેદ ગયાં, અને તે પણ મહાવીરના નિર્વાણથી ૧૦૦૦ વર્ષે, એટલે કે સિદ્ધાંત પુસ્તકારુઢ થયાં તે સમયે પૂર્વો સંપૂર્ણ વિચ્છેદ ગયાં હતાં. ગમે તેટલા એક અંશે આ નોંધ સ્વીકારીએ તો પણ ડૉ. શાર્ષેન્ટિયરની સાથે અમારા મતે '' આ આખીય નોંધની ઉપેક્ષા કરી શકાય તેમ નથી."

અંગાના ક્રમાંક સાથે સંબંધ ધરાવતા સિદ્ધાંતના બીજો વિભાગ બાર ઉપાંગાના છે. વેબર અને અન્ય વિદ્વાનાના મતે "અંગ અને ઉપાંગના ક્રમને પરસ્પર સાચા આંતરિક સંબંધ હોવાના પુરાવા મળતા નથી." પહેલાં જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રથમ ઉપાંગ ઔપપાતિ-

- 1. The fourteen Pūrvas were included as the third great subdivision of the twelfth Anga. Cf. Weber, op. cit., p. 174.
  - 2. Cf. Weber, I.A., xvii., p. 286.
  - 3. Cf. Jacobi, S.B.E., xxii., Int., pp. xiv ff.
- 4. "... des Ditthivaya eine ganz analoge tantra-artige Texpartie gestanden hat, sondern, lässt damit zugleich auch errathen, warum der Ditthivaya veloran gegangen ist. "—Leumann, "Beziehungen der Jaina Literatur zu Andern Literaturkreisen Indiens," Actes du Congress à Leide, 1883, p. 559.
- 5. Charpentier, op. cit., Int., pp. 22-23. "Tradition indeed appears to regard the *Purvas* as identical with the *Dithivāya*."—Weber, I.A., xx., p. 170.
  - 6. Cf. Charpentier, cp. cit., Int., p. 23.
  - 7. Weber, op. cit., p. 366. Cf. Winternitz, op. and lec. cit.,

કના વિચાર કરતાં તે ઐતિહાસિક અગત્યતા ધરાવે છે જેમાં ચંપામાં મહાવીરની પધરામણી અને તેમની દેશના તથા રાજ્ય કૃષ્ણિય યા અજાતશત્રુનું મહાવીરના વંદન માટે આગમન આદિનું વર્ષ્ણન છે.

રાજપ્રશ્નીય નામના બીજા ઉપાંગમાં સ્રિઆલ દેવનું પોતાના પરિવાર સહિત રાજા શ્વેતના અમલકપ્પા નગરમાં આગમન અને મહાવીર પ્રતિ પોતાના સંગીત, વાદન અને નૃત્ય વહે લક્તિ દર્શાવ્યાનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. વધુમાં તે ગ્રંથની અગત્યતા રાજા પએશી (પ્રદેશી) અને ગણધર કેસિ વચ્ચેના સંવાદના કારણે વિશેષ છે, કે જે જીવ (આત્મા) ના દેહ (શરીર) સાથેના સંબંધને લગતા પ્રશ્નથી શરૂ થાય છે અને આ ખુલા મનના રાજાના જૈનધર્મના સ્વીકારમાં પરિણમે છે.

બાકીના ઉપાંગામાંના ત્રીજા અને ચાયાને સાથે લઈએ કારણ કે વસ્તુ અને ચર્ચામાં તે સમાન છે. આમાંનુ પહેલું ચેતનમય કુદરતના જુદા જુદા વર્ગો અને રૂપોની સંવાદમાં ચર્ચા કરે છે જયારે બીજું જીવોની જુદા જુદા પ્રકારની જીવનચર્ચા નોંધે છે. તેમ છતાં પણ ચાથું ઉપાંગ પ્રગ્રાપના બાકીના સિદ્ધાંત ચંચોથી જુદું પડે છે અને તે ખરતર તથા તપગચ્છની પટ્ટાવલિઓમાં જણાવેલા વીર પછી ચોઘા સૈકામાં થયેલા અજજ સામ (આર્ચ શ્યામ અર્થાત્ શ્યામાર્ય) ને કર્તા તરીકે નોંધે છે. '

આ પછી જૈનાના પાંચમા, છક્કા તથા સાતમા ઉપાંગાના સમૂહ આવે છે. સૂર્યપ્રજ્ઞિમ, જંખૂફીપપ્રજ્ઞિસ અને અંદ્રપ્રજ્ઞિસ એ જૈનાના વૈજ્ઞાનિક ગ્રંથા છે. આ ગ્રંથા ખગાળ, ભારતવર્ષની દંતકથા પ્રમાણેની ભૂગાળ અને સ્વર્ગ આદિના વર્ણન સહિત કાળગણના પહિત અનુક્રમે વર્ણવે છે. આમાંથી પાંચમા ઉપાંગ સૂર્યપ્રજ્ઞિસ પર ખાસ વિચાર કરવાની જરૂર છે. ડૉ. વેબર કહે છે કે "તેમાં જૈનાના ખગાળને લગતા વ્યવસ્થિત હેવાલા છે. ગ્રીક અસરે તેમાં ફેરફાર કરવામાં કાંઈ ભાગ ભજવ્યા છે કે કેમ તે એક પ્રશ્ન છે; હિંદી ખગાળ વિદ્યાની મૌલિક પહિત કે જે નાસ્તિકાની પ્રમાણભૂત તથા વિસ્તૃત અસર થયા પહેલાંની છે તેની અહીં નાંધ લેવાની છે." હિંદી ખગાળ વિદ્યાની મૌલિક પહિત માટે સૂર્યપ્રજ્ઞિસ એ એક અદ્વિતીય નમૂના છે કે જે પૂર્વમાં ગ્રીક અસર થઈ તે પહેલાંના છે એ હઠીકત બીજા વિદ્યાના પણ સ્વીકારે છે. અને જૈન ઇતિહાસની દર્ષિએ તેની અબસ્યતા સ્પષ્ટ છે.

- 1, Cf. Rājaprašnīya-Sūtra (Āgamodaya Samiti ), Sut. 1 ff.
- 2. Cf. ibid., Std. 65-79.
- Cf. Weber, op. cit., pp. 371, 373.
- 4. Cf. Klatt, I.A., xi., pp. 247, 251. According to Dr Charpentier, "Upānga 4 is expressly stated to be the work of Ārya Śyāma, a patriarch who is certainly identical with that Kālakācārya whom the tradition places in the time of Gardabhila, the father of Vikramāditya."—Charpentier, op. cit., Int., p. 27. Cf. Jacobi, Z.D.M.G., xxxiv., pp. 251 ft.
  - 5. Weber, I.A., xxi., pp. 14-15.
- 6. Cf. Jacobi, S.B.E., xxii., Int., p. xl; Leumann, op. cit., pp. 552-553. Thibaut, J.A.S.B., xlix., 1880, p. 108. For some facts of especial interest in connection with the Suryaprajnapti see ibid., pp. 107-121, 181-206.

છેલાં પાંચ ઉપાંગા નિરયાવલીસત્તં નામે એક જ મૂળ ગ્રંથના પાંચ વિભાગા છે. વેબરના શબ્દોમાં "આ પાંચ વિભાગાની પાંચ ઉપાંગા તરીકે ગણના અંગાની સંખ્યા સાથે તેની સંખ્યા સરખી કરવાના વિચારથી ઉદ્દલવી જણાય છે." આઠમા ઉપાંગની ઐતિહાસિક અગત્યતા તેમાં કૂણિકના દશ સાવકા લાઈઓ મહાન લિચ્છવી રાજા ચેડગ સામેના યુદ્ધમાં મરાયા હતા અને પરિણામે તેઓએ જુદા જુદા નરકામાં પુનર્જન્મ હીધા હતા તેની ચર્ચામાં છે.

સિદ્ધાંતના બીજા સમૂહ ઉપાંગા વિષે આટલું બસ છે. સિદ્ધાંતના ત્રીજો સમૂહ દશ પયન્ના અથવા પ્રકીર્ણોના બનેલા છે. આ ગ્રંથા "શબ્દના ભાવવાહી અર્થ અનુસાર 'છૂટી- છવાઇ' અર્થાત 'ઉતાવળથી તૈયાર કરેલી' નાંધા એ નામ ધરાવે છે અને તે વૈદિક પરિશિષ્ટાની માફક ગ્રંથાના જુદા સમૂહ તરીકે બરાબર બંધબેસતા છે. પરિશિષ્ટાની જેમ કેટલાક અપવાદ સિવાય અંગાની કારિકા માટે વપરાયેલી આર્થામાં આ ગ્રંથા લખાયેલા છે." આ પયન્ના અનેક વિષયા ચર્ચે છે. તેમાં અર્હતા, સિદ્ધા, સાધુએ અને ધર્મના ચાર શરણ અંગીકાર કરવાસંબંધી પ્રાર્થનાએા, સંલેખનાવિધિ, ગર્ભમાં ચેતન, ગુરુ અને શિષ્યના ગુણા તથા દેવાની ગણના આદિ વર્ણના છે.

હવે સિદ્ધાંતના ચાથા સમૂહ છેદમુત્રોને લઇએ. તેમાં સાધુ તથા સાધ્વીની જીવન-ચર્યાના નિષેધાત્મક નિયમાં છે અને તે માટે શિક્ષા યા પ્રાયશ્ચિત્ત પણ બતાવેલાં છે; તે ઉપરાંત તેમાં દંતકથાને પણ ગૌણ રીતે ગૂંથેલી છે. તે બધાં પરિણામે બુદ્ધાના વિનયને મળતાં આવે છે જેની સાથે કેટલાક તફાવતા હોવા છતાં પણ વસ્તુ અને ચર્ચાની પદ્ધતિમાં સંબંધ ધરાવે છે. છેદમુત્રાની પ્રાચીનતા બાબત વિન્ટરનિટઝ અને વેબરના મત પ્રમાણે તેમાંના મોટા ભાગ ઘણા પ્રાચીન છે. કારણ કે આ સમૂહના ઘણા ભાગ છેદમૂત્રા ૩-૫ સિદ્ધાંતના જૂનામાં જૂના ભાગમાંના જ છે. ધ

આ ત્રણ છેદમૂત્રા—ત્રીનું, ચાેશું અને પાંચમું જે દસા-કપ્પ-વવહારના નામથી પ્રસિદ્ધ છે તે એક સમૂહ તરીકે છે. તેમાંના કલ્પ અને વ્યવહાર એ બે સૂત્રોના સંબંધમાં વારંવાર ભદ્રબાહુના નિર્દેશ થયા છે; કે જે તેમણે નવમા પૂર્વમાંથી ઉદ્ધરેલાં જણાય છે. જેદસૂત્રોના સમૂહમાંના ત્રીજ આચારદસાઓના કર્તા તરીકે તાે ભદ્રબાહુ વિષે દંતકથા પણ દેકા આપે છે. તેમાંનું આઠમું પ્રકરણ ભદ્રબાહુના કલ્પ-સૂત્રને નામે લાંબા વખતથી

- 1. Weber, op. cit., p. 23.
- 2. Cf. Niryāvalika-Stdra, pp. 3-19.
- 3. Weber, op. cit., p. 106. Cf. Winternitz, op. cit., p. 308.
- 4. Cf. Weber, op. cit., pp. 103-112; Winternitz, op. and loc. cit.
- 5. Cf. Weber, op. cit., p. 179; Winternitz, op. cit., p. 309.
- 6. Cf. ibid., p. 308; Weber, op. cit., pp. 179-180.
- 7. Cf. Winternitz, op. cit., p. 309; Weber, op. cit., pp. 179, 210.
- 8. दसकप्पन्तवहारा, तिज्जूटा जेण नवमपुष्ट्याओ । वंदािम भद्दबाहुं, . . .— Rshimandalastotra, v. 166. २७

પ્રખ્યાત છે. તે કલ્પ-મૃત્ર નામના આખા લાંથનું બનેલું છે, જેના ત્રણ ભાગ છે. જો કે યાકાળી અને બીજાઓ સારી રીતે માને છે કે 'સામાચારી' યા યતિના નિયમા નામના ત્રીજો ભાગ કે જે 'પર્લુપણા કલ્પ' તરીકે આળખાય છે તે જ આ છે અને બાકી રહેલા આચારદસાઓ સાથે તેને ભદ્રબાહુના ગણાવી શકાય.

ભદ્રભાદુ રચિત કલ્પ-સૂત્રના વિષયને અહીં વીગતથી ચર્ચવાની આવશ્યકતા નથી. મહાવીર અને તેમના પુરાગામી ત્રેવીશ તીર્થકરાનાં ચિરિત્રો, મહાવીરના અનુગામી જૈન સંઘના આચાર્યો તથા યતિઓને પાળવાનાં વિધિવિધાના વગેરે વર્ણન પ્રસંગે આપણે તેના નિર્દેશ કર્યો છે. છેદસ્ત્રો ભાબત આટલી ચર્ચા બાદ આપણે જૈન સિહાંતના બાકીના બે સમૂહ ચાર મૂલસુત્રા અને બે ચૂલિકાસુત્રોને ટુંકમાં વિચારીશું.

પ્રથમ મૂળમ્ત્રા લેતાં જૈનસિહાંતના આ સમૃહનું નામ શંકાસ્પદ લાગે છે. સામાન્યતા તેના અર્થ મૂલ શ્રાય એવા થાય. ડૉ. શાર્પેન્ટિયરના મતે છુદ્રની માફક જૈનાએ પણ 'મૂળ શંથના' પર્યાય તરીકે મૂળ શબ્દ વાપર્યો હોય તેમ લાગે છે; અને તેપણ મહાવીરના પાતાના મૂળ શબ્દોને અનુલક્ષીને જ. આ સ્ત્રાના વિષયાસંબંધમાં પ્રથમના ત્રણ સાહિત્યિક દૃષ્ટિએ મહાન અગત્યના છે. પ્રાચીન કાવ્યના નમૂનાસમું પહેલું ઉત્તરાધ્યયન સિદ્ધાંતના અમૃલ્ય ખજાનારુપ છે. સાધુની આદર્શ જીવનચર્યાને લગતા નિયમના અને તે વિષયને સ્પષ્ટ કરતી ઉપમાઓથી તે ભરેલું છે. યાકાબીએ ટૂંકમાં દર્શાવેલ પ્રાચીન વિદ્યાનાના મતાનુસાર મૂળ શ્રંથના ઉદ્દેશ "નવીન સાધુને તેના મુખ્ય આચારાનું સ્ત્રાન કરવાના, ઉપદેશા અને ઉદાહરણોથી સાધુ જીવનની મહત્તા ખતાવવાના, તેના આધ્યાત્મિક જીવનમાં રહેલ ભયરથાના સામે ચેતવણી આપવાના અને કેટલીક સિહાંતવિષયક માહિતી આપવાના છે."

જૈન સાહિત્યના અર્વાચીન વિદ્વાનાના મતે તેમાંના ઘણા ખરા હેવાલ આપણા પર પ્રાચીનતાની છાપ પાડે છે અને તે આ પ્રકારના બૌદ્ધ શ્રંથા તેમ જ સિદ્ધાંતના પ્રાચીનતમ વિભાગ બીજા અંગનું સ્મરણ કરાવે છે. આમ તે તેના ઉદ્દેશ અને તેમાં ચચાંયેલ વિષયોના સંબંધમાં સ્ત્રકૃતાંગને મળતું આવે છે. તેમ છતાંય ઉત્તરાધ્યયનમાં "પ્રસંગે પ્રસંગે નાસ્તિક-વાદની ચર્ચા કરી છે, જો કે સંપૂર્ણ રીતે તો નહિ જ. દેખીતી રીતે આ દિશા તરફનાં ભયસ્થાના સમય જતાં એાછાં થતાં ગયાં અને સંપ્રદાયની સંસ્થા દઢ બની ગઈ. નવીન સાધુને જવ અને અજબ સંબંધી સંપૂર્ણ જ્ઞાનની આવશ્યકતા વધુ રસપ્રદ હાય તેમ લાગે છે, કેમકે પુસ્તકને અંતે આ વિષેનો એક વિસ્તૃત નિબંધ ઉમેરવામાં આવ્યો છે." પ

- 1. Jacobi, Kalpa-Stdra, pp. 22-23; Winternitz, op. and loc. cit.; Weber, op. cit., p. 211.
- 2. Charpentier, op. cit., Int., p. 32.
- 3. Jacobi, S.B.E., xlv., Int., p. xxxix.
- 4. Cf. Charpentier, op. cit., Int., p. 34; Winternitz, op. cit., p. 312; Weber, op. cit., p. 310.
- 5. Jacobi, op. and loc. cit.

મૂલસૂત્રોમાંનું બીજું આવશ્યક-સૂત્ર જૈન સાધુ યા ગૃહસ્થના આવશ્યક કર્તન્યરૂપ છ આવશ્યકની ચર્ચા કરે છે. આ ક્રિયાઓની સાથે ઐતિહાસિક અને અર્ધ ઐતિહાસિક વર્ણનો છે કે જે ઠીકાઓમાં આપણને વારસામાં મત્યાં છે. વેબરના મતે "આ વિષયના સંબંધમાં તેમાં મહાવીરના સિહાંતની ચર્ચા માત્ર છે એમ નહિ પણ તે સિહાંતના એઠલે કે મહાવીરના, તેમના પુરાગામીઓના, તેના અનુગામી ગણધરાના અને તેમના પ્રતિસ્પર્ધાં નિન્હવાના ઇતિહાસ પણ આપેલા છે. નિન્હવા કાળાનુકમે વર્ણવેલા છે. હરિભદ્ર પ્રાકૃત ગદ્યમાં (કેઠલેક પ્રસંગે પદ્યમાં) આ વિષયના દેશાંતા અને ઉદાહરણા જે મૂળગ્રંથામાં વારંવાર વર્ણવેલાં છે તે વિગતવાર નોંધે છે." ર

હવે બાકીનાં છે મૂલસૂત્રો લેતાં તેમાંનું પહેલું દસવેયાલિય વિનય અર્થાત જૈન-સાધુના નિયમનાને સ્પર્શે છે અને ડૉ. વિન્ટરનિટઝના મતે તે બોહોના ધમ્મપદનું સ્મરણ કરાવે છે. જૈન સિહાંતના આ સળંગ ગ્રંથના કર્તા મહાવીરની પાટના ચાથા પુરુષ શૃષ્યંભવ યા સજ્જંભવ છે. શ્રીમતી સ્ટીવન્સન "સાધુજીવન ગાળતા પિતાના પુત્ર પ્રતિના પ્રેમના સ્મારક તરીકે આ સૂત્રને ગણે છે," કારણ કે તે સૂત્રની રચના તે આચાર્યના પુત્ર મનકના હિતાર્થે કરેલી છે. છેલા મૂલસૂત્રના સંબંધમાં એટલું કહેવું બસ છે કે તે આગમના પરિશિષ્ટરૂપ છે.

છેવટે જૈન સિહાંતમાં નંદીસૂત્ર અને અનુયાગદ્ધારસૂત્રના વિચાર કરવાના રહે છે. બન્નેના વિષયા સમાન હાવા છતાં પહિતિમાં બન્ને જીદાં પહે છે. તે ઓછેવત્તે અંશે જ્ઞાનકાષ સમા છે અને પવિત્ર મૂળગ્રંથાનું સાચું જ્ઞાન મેળવવા અને સમગ્ર આલાચનાત્મક પહિતિ સર માહિતી મેળવવાના સાધનરુપ છે. આ રીતે ડૉ. વેબરના અભિપ્રાય પ્રમાણે તેના કર્તા પાતાના વાચકાને આ સૂત્રામાં પ્રસ્તાવનારુપે સિદ્ધાંત પ્રતિપાદન કરે છે. તે વિદ્ધાન જણાવે છે કે "આ બે ગ્રંથા તેના માટે સુંદર રીતે યાજેલા છે કે જે ગ્રંથાના સમૂહને પૃર્ણ કરીને કે તેની ટુંક નોંધ ઉતારીને પવિત્ર જ્ઞાનના ઝરણામાંથી પાન કરવા જજ્ઞાસુ હાય." એ કે જૈનદંતકથા પ્રમાણે દેવધિંગણિ આ બે ચૂલિકાના કર્તા ગણાય છે. તો પણ વેબર અને શાર્પેન્ટિયરના મતે આ અનુમાન પર આવવા માટે કોઈ પણ બાહ્ય કારણ

- 2. Weber, op. cit., p. 330.
- 3 Cf. Winternitz, op. cit., p. 315.
- 4. Stevenson (Mrs), op. cit., p. 70.
- 5. Cf. Jacobi, Kalpa-Saira, p. 118; Klatt, op. cit., pp. 246, 251. For the tradition about the composition of the Daśavaskālika see Hemacandra, Parišishļaparvan, Canto V.
  - 6. Cf. Weber, op. cit., pp. 293-294; Winternitz, op. and loc. cit.
  - 7. Weber, op. cit., p. 294.

<sup>1.</sup> समणेण सावएण य अवस्सकायन्वर्थ हवइ जम्हा । अंतो अहोणिसस्स य तम्हा आवस्सयं नाम.— Āvasyaka Stara, p. 53; the six Āvasyakas in order are as follows:—The Sāvāiam, or avoidance of evil deeds; the Cauvisatilia, or praise of twenty-four Jinas; the Vandanayam, or veneration of the teachers; the Paḍikamaṇam, or confession; the Kāvasagga, or atonement of sins committed by penance and meditation; and the Paccakkhāṇam, or abstention from food, etc. Cf. ibid..

જણાતું નથી અને વિષયપરથી મળતી માહિતી પણ તેને ટેકાે આપતી નથી. છેવટે શાર્પેન્ટિયર જણાવે છે કે "હું માનું છું ત્યાંસુધી દેવાર્ધને કર્તા તરીકે સ્થાપિત કરવાને મજળૂત કારણા મળી શકતાં નથી. પણ આપણે તેમને સિદ્ધાંત ગ્રંથાના કર્તાને બદલે વાચના કર્તા તરીકે ગણી શકીએ."ર

શ્રવેતાંબર જૈનાના સિદ્ધાંત ગ્રંથા માટે આઠલું અસ છે.<sup>૩</sup> તેની ભાષાસંબંધમાં દેવાર્ધિ ગણિના સમય સુધીની જૈનસાહિત્યની અસ્તબ્યસ્ત દશા ઉપરથી એ અનુમાનપર આવી શકીએ કે વારસામાં મળેલી મૂળ ભાષામાં ધીમે ધીમે પરિવર્તન થયું છે. તેમ છતાં એ સંભવિત છે કે ઇ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠી શતાબ્દિના સાંપ્રદાયિક સુધારકાે લાેકસમૂહના માેટા ભાગને માેક્ષમાર્ગ સમજાવવા પ્રાહ્મણ વિદ્વાનાની સામે થઇ વિદ્વદ્ભાગ્ય સંસ્કૃત ભાષાના અદલે સામાન્ય જનસમૂહની ભાષા પાતાના ઉપદેશ માટે વાપરતા થયા હતા. લાેકસમૂહની આ ભાષા મહાવીરની જન્મભૂમિ મગધની માતૃભાષા અને લિપિ હોય તેમ જણાય છે. તેમ છતાં જૈનાએ વાપરેલ માગધી "અશોકના શિલાલેખા તથા પ્રાકૃત વૈયાકરણીઓની માગધી સાથે એોછો સંબંધ ધરાવે છે." આ કારણે જૈનાએ વાપરેલી શુદ્ધ ભાષાને અર્ધમાગધી-મિશ્રભાષા કહેવામાં આવે છે કે જે "માટા ભાગે માગધીની અનેલી છે, પરંતુ તે સાથે તેણે પરભાષાનાં પણ કેટલાંક તત્ત્વો ગ્રહણ કર્યો છે. મહાવીરે પાતે તેમના • સંસર્ગમાં આવનારાઓને સમજાવવા માટે આવી મિશ્રભાષા વાપરી હતી કેમકે તેથી પાતાની માતૃભૂમિના સીમાડાપર રહેતી પ્રજ પણ તે ભાષા સમજ શકે."પ

જૈનદંતકથા અનુસાર " જૂનું સૂત્ર અર્ધ-માગધી નામની ભાષામાં રચાયું હતું;" ધરંતુ તે 'જૂના સૂત્રની' જૈન પાકૃતભાષા ટીકાકારા અને કવિએાની ભાષાથી જીદી પહે છે. જૈના તે ભાષાને ઋષિઓની ભાષા અર્થાત આર્ષ કહે છે, જ્યારે સિદ્ધાંત લખવામાં વપસંયેલ ભાષા મહારાષ્ટ્રીને લગભગ મળતી છે કે જે જૈન મહારાષ્ટ્રી તરીકે ઓળખાય છે. જૈન ગ્રંથાને છેવડના રૂપમાં મૂકતા પહેલાં જૈનાએ વાપરેલી અને વિકસાવેલી ભાષાની ખૂબીઓની વિગતમાં આપણે ઉતરીશું નહિ. એટલું જ બસ છે કે " જૈન મહારાષ્ટ્રી, પવિત્ર ભાષા તરીકે સ્વીકાર્યા ખાદ સંસ્કૃત ભાષાએ તેનું સ્થાન લઈ લીધું ત્યાંસુધી તે જૈનાની શાળ્દિક ભાષા તરીકે કાયમ રહી."

જૈનાના સૈષ્દાંતિક સિવાયના અન્ય સાહિત્યમાં એક બાજી ટીકાગ્રંથા કે જે સાહિત્યના એક સમૂહ તરીકે નિજ્જાત્તિ યા નિર્શુક્તિના નામે એાળખાય છે તે અને ખીજી ખાજી

- 1. Cf. Webr, op. cit., p. 294; Charpentier, op. cit., Int., p. 18.
- 3. About the Siddhanta of the Digambaras see Winternitz, op., cit., p. 316; Jacobi, op. cit., Int., p. 30.
  - 4. Jacobi, op. cit., Int., p. 17.
  - 5. Glasenapp, Der Jainismus, p. 81.
  - 6. पोराणमद्भागहभासानिययं हवइ सुत्तं .---Hemacandra, Prahrt Grammar, iv. 287.
- 7. Jacobi, op. cit., Int., p. 20. For further details about the language of the sacred writings of the Jainas see ibid., pp. 17 ff. Glasenapp, op. cit., pp. 81 ff.

સિહાંતો, નીતિ અને સાધુના નિયમન સંબંધી વિદ્વત્તાભર્યા શ્રંથા છે; તેમાં કાવ્યશ્રંથા પણ છે કે જેમાં કેટલાક જીનના પ્રભાવની સ્તુતિરુપે છે જયારે બીજા જૈનોના વર્ણનાત્મક સાહિત્યરુપ છે. એટલું તો ચાકકસ છે કે શ્રંથોને છેવટનું રુપ દેવાર્ધના સમયમાં અપાયું તે પહેલાં સિલાંત શ્રંથા પર જૈન સાધુઓએ ટીકાએ લખવી શરુ કરી હતી; કારણ કે પ્રાચીન ટીકાએ કે જે નિજ્જાત્તિ યા નિર્યુક્તિના નામે પ્રખ્યાત છે તે સૂત્ર સાથે મૂળ સંબંધ ધરાવે છે અને કેટલીકે તો સૂત્રની જગ્યા પણ લીધી છે. પિષ્કાનિયુક્તિ અને એમઘનિયુક્તિ તો સિલાંતશ્રંથામાં સ્થાન પામી ચૂકી છે અને એમઘનિયુક્તિ તો પૂર્વોમાંથી ઉદ્ધરેલી પણ કહેવાય છે. 9

ડૉ. શાર્પેન્ટિયરના મતે જે કે નિર્યુક્તિ જૂની તો છે પણ તે જૈનોના ટીકા સાહિત્યના પ્રાથમિક શ્રંથ તરીકે ચાક્કસ નથી. તે પ્રાચીનતમ નથી પરંતુ જૈનોના સૈલાંતિક સાહિત્ય પરના આજે મળતા ટીકાંગ્રંથામાં તે પ્રાચીન છે. આમ કહેવાનું કારણ એ છે કે "નિર્યુક્તિ મુખ્યત્વે અનુક્રમણિકારુપે છે. તે વિસ્તૃત ટીકા કે જેમાં આ બધી વાર્તાએ။ તથા દંતકથાએ။ વિસ્તારથી આપેલી છે તેના સારરુપે છે. પ્રાચીનતમ ટીકાકાર ભદ્રબાહુ લાગે છે જે આગળ દર્શાવ્યા મુજબ વર્ધમાનના નિર્વાણ પછી ૧૭૦ વર્ષે કાળધર્મ પામ્યા હતા. તેમણે સૈહાંતિક ગ્રંથામાંના આચારાંગ, સ્ત્રકૃતાંગ, સ્ત્ર્યંપ્રજ્ઞાસિ, દશાશ્રુતસ્કંધ, કલ્પ, વ્યવહાર, આવશ્યક, દશવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન અને ઋષિભાષિત એ દશ પર નિર્યુક્તિ રચી કહેવાય છે. અનારસીદાસ જૈનના મત મુજબ ભદ્રબાહુની આવશ્યક પરની નિર્યુક્તિ ઋષભના પૂર્વભવોના પ્રાચીનતમ પૂરાવો છે; કેમ કે "અંગા તો મહાવીરના સમસમયીએાના પૂર્વ અને ભાવી ભવાના અનેક નિર્ફેશા કરતા છતાં પણ તીર્યકરાના પૂર્વભવોના કાંઈ ખાસ નિર્દેશ કરતા નથી."

આ બધા ટીકા ગ્રંથા બહુ કીંમતી એટલા માટે છે કે તેમણે આપણા માટે ઐતિહાન્સિક અને અર્ધ ઐતિહાસિક દંતકથાએ અને લેાકવાર્તાઓના મહાન સમૂહ સંઘરી રાખ્યા છે. બુલસાધુઓની માક્ક જૈન સાધુઓએ પણ હિંદીઓની ધાર્મિક કથાએ સાંભળવાની લુખ્ધતાના લાભ લઈ પાતાના અનુયાયી મેળવવા અને તેમને ટકાવી રાખવા સારુ મહર્ષિ-ઓની કથાએ તથા દંતકથાઓના ઉપયાગ કર્યો છે. આમ " દંતકથાએ અને વાર્તાઓના સમૂહ એકઠા થયા જેમાંની કેટલીક પ્રાચીન કાલની લાેકકથાના સમૂહમાંથી અને કેટલીક જૈનાની પાતાની દંતકથાઓમાંથી લીધેલી છે જ્યારે બાકીની કેટલીક કદાચ પાછળથી રચાયેલ હાેય એમ લાગે છે જે પછીથી મૂળગ્રંથાની કાયમની ટીકા તરીકે કાયમ રહી ગઈ." પ

- 1, Cf. Winternitz, op. cit., p. 317.
- 2. Charpentier, op. cit., Int., pp. 50-51.
- 3. Cf. Avasyaka-Stitra, vv. 84-86, p. 61; Jacobi, ep. cit., Int., p. 12.
- 4. Jain, Jaina Jātakas, Int., p. iii.
- 5, Charpentier, op. cit., Int., p. 51.

આ પ્રખ્યાત ભદ્રબાહુને ભદ્રભાહવી-સંહિતા નામની સંહિતા કે જે ખગાળ વિદ્યાના શ્રંથ છે તેના તથા પાર્શ્વનાથની સ્તુતી નામે ઉવસગ્ગહસ્સ્તાત્રના કર્તા ગણવામાં આવે છે. તેમ છતાં પણ સંહિતાના ભદ્રબાહુ અને ઉપર જણાવેલ નિર્શુક્તિઓના ભદ્રબાહુ એ બે એક જ વ્યક્તિ છે કે કેમ તેની શંકા છે. આ સંહિતા પણ બીજી સંહિતાઓના જેવી જ છે; પરંતુ વરાહિમિહિર ભાદ્રભાહવી-સંહિતાના નિર્દેશ કર્યો નથી એક તેણે જે અનેક કર્તાઓના આધાર લીધેલા છે તેમાં બીજા જૈન ખગાળવેત્તા સિલ્લસેનના ઉલ્લેખ કરેલા છે અને તેથી તે વરાહિમિહિરની પછીની હાવી એઇએ. યાકાબીના મતે "ગમે તેમ પણ કલ્પ–સૂત્રના સ્થયિતા ભદ્રબાહુ આના કર્તા ન હાઈ શકે કારણ કે તેના સ્થના કાળ બાજુએ મૂકીએ તો પણ તેની વાચનાની તારીખ (વી. સં. ૯૮૦=ઈ સ. ૪૫૪ યા ૫૧૪)જે તેમાં આપેલી છે તે વરાહિમિહિર કરતાં પહેલાંની છે યા છેલ્ડે સમસમયી છે."

ઉવસગ્ગહરસ્તાત્ર સંબંધમાં ભદ્રબાહુને તેના સ્થયિતા ગણવાની દંતકથા નીચેના શ્લોકપરથી બંધાયેલી છે.

> उवसम्महरं धुत्तं काऊणं जेण संघकताणं । करुणापरेण विहिञ्जं स भद्दबाह् गुरू जयउ ॥<sup>3</sup>

"સંઘના કલ્યાણના હેતુથી દયાર્દ્ર એવા ગુરુ ભદ્રખાહુએ ઉવસપ્ગહરસ્તોત્રની રચના કરી તેમના જય હાે."

આ સ્તાત્રના વિષય તીર્થંકર પાર્ધાનાથની ભક્તિદર્શક સ્તુતિ છે. સ્તાત્રના છેલા કલોક ઉપરથી આ સ્પષ્ટ જણાય છે જે નીચે પ્રમાણે છે: " હે મહાયશ! ભક્તિના સમૂહ્યી પૂર્ણ ભરેલા અંતઃકરણથી આ સ્તવના કરી તે કારણથી હે દેવ! પાર્ધા જીન ચંદ્ર! (મને) જન્માજન્મને વિષે બાધિળીજ આપા." ભદ્રબાહુને આના કર્તા તરીકે સ્વીકારતાં યાકાળી જણાવે છે કે જો તેમ હાય તા જૈન સ્તુતિઓના નવા વિસ્તૃત સાહિત્યમાં તે એક પ્રાચીન નમૂના છે.

ભદ્રબાહુના સિવાયના પણ બીજા કેટલાક સ્વતંત્ર ગ્રંથો છે પરંતુ આપણું તો માત્ર તેમાંના ખાસ અગત્યના હાય તેના નિર્દેશ કરી અટકીશું. તેમાંના આપણું ધ્યાન ખેંચે તેવા ગ્રંથ ધર્મદાસગણિની ઉપદશમાળા છે જે મહાવીરના સમસમયી તરીકે જૈનામાં જાણીતા છે. આ મૂળ ગ્રંથ ગૃહસ્થ તથા સાધુઓ માટે નીતીના નિયમાના સંગ્રહ ધરાવે છે અને તેની વિખ્યાતિ તેના પરની ઘણી ટીકાઓને કારણે છે કે જેમાંની બે ઇ. સ. નવમા સૈકાની છે. "

- 1. Kern, Brhat Sainhita, Pre., p. 29.
- Jacobi, op. cit., Int., p. 14. For the tradition of the Digambaras about Bhadrabāhu II and the legendary story of the Śvetāmbaras about Bhadrabāhu and Varāhamihira see ibid., pp. 13, 30. Vidyabhusana, Mediaeval School of Indian Logic, pp. 5-6.
  - 3. Kalpa-Sūtra, Subodhikā-Tīkā, p. 162.
  - 4. Cf. Jacobi, op. cit., Int., p. 13.
  - 5. Cf. ibid., p. 12.
  - 6. Cf. Dharmadasagani, Upulesamala (Jaina Dharma Prasaraka Sabha), p. 2.
- 7. Cf. Winternitz, op. cit., p. 343; Macdonell, India's past, p. 74; Stevenson (Mrs.), op. cit., p. 82.

ધર્મદાસ પછી ઉમારવાતિનું સ્થાન છે કે જે શ્વેતાંબર અને દિગંબર બન્ને સંપ્રદાયમાં માન્ય છે. વિન્ટરનિટઝના મતે દિગંબરાની માન્યતાનુસાર તેમના વિચાર મળતા નથી. તેથી તેઓ તેમને પાતાનામાંના એક હેાવાના દાવા કરી શકે નહિ. ઉમારવાતિના વિષયમાં આ બાબત કેટલી હદે માનવી તે કહી શકાય તેમ નથી. તેમ છતાં પણ બીજા વિદ્વાનાની સાથે પાતાનું અનુમાન બાંધવામાં આ વિદ્વાન સાચા છે અને તે એ કે કદાચ આ આચાર્ય એવા કાળમાં થયા હાવા જોઇએ કે જ્યારે આ બે સંપ્રદાયામાં તીક્ષ્ણ મતભેદ નહિ પડ્યા હાય. આ માન્યતાને જૈનાની તપગચ્છની પટ્ટાવલિ ટેકા આપે છે કે જે મુજબ, વીરના નિર્વાણ પછી ચાયા સૈકામાં થયેલ પ્રગ્રાપનાના કર્તા સ્થામાર્ય ઉમાસ્વાતિના શિપ્ય હતા. આથી ઉલટું હિરાલાલના મતાનુસાર "આ પ્રશ્નના ઉકેલ એ છે કે ઉમાસ્વાતિએ બે સંપ્રદાયોને લગતા ચર્ચાસ્પદ વિષયોને સ્પર્શ કર્યો નથી." અ

આ ઉમારવાતિ વાચક-શ્રમણના નામે પ્રખ્યાત છેઃ તત્ત્વાર્થાધિગમ–સૂત્રમાંની શ્વેતાંબર કારિકા અનુસાર નાગરવાચકના નામે પણ તેઓ ઓળખાય છે. તેમાં તેઓ જણાવે છે કે પોતે ન્યગ્રોધિકામાં જન્મ્યા હતા, પરંતુ કુસુમપુર યા પાટલીપુત્રમાં રહેતા હતા. કહિંદુતત્ત્વવેત્તા માધવાચાર્થ તેમના ઉમારવાતિ–વાચકાચાર્ય તરીકે ઉલ્લેખ કરે છે. અમા મહાન આચાર્યની રચેલી ૫૦૦ કૃતિઓ કહેવાય છે, જેમાંની માત્ર પાંચ આજે મળે છે. તેમનાં નામા નીચે પ્રમાણે છેઃ (૧) તત્ત્વાર્થાધિગમન્સૂત્ર; (૨) તે પરનું ભાષ્ય; (૩) પૂજાપકરણ; (૪) જંખૂદીપસમાસ; (૫) પ્રશામરતિ કે જે બંગાલની રૉયલ એશિયાટિક સાસાઇટી તરફથી પ્રગટ થઇ છે તેમાં લખ્યું છે કેઃ " ક્રાંતિઃ सिताम्बराचार्यस्य महाकवेरुमास्वाति वाचकस्य इति ।" ક

ઉપરના ગ્રંથામાંના તત્ત્વાર્થાધિગમ–સૂત્ર પર તેમની ખ્યાતિ અવલંબિત છે. કેટલાંક અમૂલ્ય ગ્રંથરત્ના કે જે કાળના ગ્રાસ બનતાં ખચી ગયાં છે તેમાંનું આ એક અતિ કીંમતી છે. જૈનાના આગમ સાહિત્યનું દોહન કરી જૈન તત્ત્વાે સંસ્કૃત સૂત્રોમાં ગૂંથવાની પદ્ધતિ

- 1. Cf. Winternitz, op. cit., p. 351; Hiralal (Rai Bahadur), Catalogue of MSS. in C.P. and Berar, Int., pp. vii-ix; Vidyabhusana, op. cit., p. 9.
- 2. Cf. Klatt, op. cit., p. 251. This account of the Svetambara Pattavali assigns him to centuries before Christ. Ārya Mahāgiri, the tenth pontiff after Mahāvīra, dies two hundred and forty-nine years after the latter. He had two pupils, Bahula and Balissaha. The pupil of the latter was Umāsvāti. Cf. ibid., pp. 246, 251. In the Digambara account Umāsvāti is mentioned as the sixth in succession from Bhadrabāhu, and as succeeding Kundakundācārya. His date of death is given v. s. 142 or a. d. 85. Cf. Hoernle, I.A., xx., p. 341. For further information about Umāsvāti see Hiralal (Rai Bahadur), op. cit., Int., pp. vii-ix; Peterson, Report on San. MSS., iv., Int., p. xvi; Jaini, S.B.J., ii., Int., pp. vii-ix.
  - 3. Hiralal (Rai Bahadur), op. cit., Int., p. ix.
  - 4. Tattvārthādhigana-Sūtra ( ed. Motilal Ladhaji ), Adhyāyana X, p. 203.
  - 5. Cf. Cowell and Gough, Sarva-Darsana-Saingraha, p. 55.
  - 6. Hiralal, op. cit., Int., p. viii.

દાખલ કરનાર આ આગાર્ય સૌથી પહેલા જ છે. તેથી જ તે જૈન બાઇબલરુપ મનાય છે અને જેનાના બધા સંપ્રદાયા તેને માને છે. તે કેટલી પ્રમાણભૂત અને ઉત્તમ કૃતિ છે તેના પૂરાવા તેના પ્રતિ જૈન ટીકાકારાએ આપેલા લક્ષ્યપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે. ઓછામાં ઓછી તેના પરની એકત્રીસ ટીકાએ આજે હસ્તીમાં છે. આ સ્ત્રેમમાં કાઇપણ જૈન સિક્ષાંત કે માન્યતા સીધી કે આડકતરી રીતે દર્શાવ્યા વિના રહી જવા પામી નથી. સાચે જ તત્વાર્થ−સૃત્ર એ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના પવિત્ર ખજાના છે. ¹

મહાન ઉમાસ્વાતિ-વાચક સંબંધમાં આટલી પ્રાસ્તાવિક નોંધ કરી આપણે વિક્રમાદિત્યના સમય પ્રતિ નજર કરીશું કે જે દરમિયાન જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં સિહસેન દિવાકર અને પાદલિપ્તાચાર્ય જેવા ઝળકતા સિતારાઓ પ્રકાશ્યા હતા. ર સિહસેન અને વિક્રમના ધર્મપરિવર્તન સંબંધની પ્રાચીન અને દૃઢ જૈન દંતકથાની સત્યતા બાબત આપણે વિચાર કરી ગયા છીએ તેથી દિવાકરના સમય બાબતની વધુ વિગતમાં ઉતરવાની આવશ્યકતા નથી. તેમ છતાં સિદ્ધસેનની દંતકથા અનુસાર તારીખ સાબીત કરવા માટે બે પ્રમાણે વિચારી શકાય. એક તો વાચક-શ્રમણની માફક સિદ્ધસેન પણ દિગંબર અને શ્વેતાંબર બન્ને સંપ્રદાયને માન્ય છે અને બીન્યું એ બન્નેનો નિર્દેશ કરતા ઉલ્લેખા બન્ને સંપ્રદાયમાં પ્રાચીન છે.

મહાન સિદ્ધસેન રચિત મળી આવતા સાહિત્યમાં જૈન ન્યાય, તથા તત્ત્વજ્ઞાનના અત્રીશ સ્વતંત્ર શ્રંથા તેમના લખેલા કહેવાય છે. તેમની રચેલી કૃતિઓની સંખ્યાના મામુલી સવાલ દૂર કરીને પણ કહી શકાય કે તે પ્રકરણ શખ્દના ભાવવાહી અર્થ અનુસાર પ્રકરણ રચનાર પ્રથમ શ્વેતાંબર શ્રંથકાર છે. "પ્રકરણ એ પહિતસર ચર્ચા છે કે જેમાં દરેક વિષય વૈજ્ઞાનિક રીતે ચર્ચેલા હાય છે, તેમાં સૈદ્ધાંતિક શ્રંથાની માફક ગમે તેમ છ્ટેાછવાયા કે દંતકથારુપે વિષય ચર્ચી શકાતા નથી; તેની ભાષા પ્રાકૃત પણ હાઈ શકે, પરંતુ સામાન્ય વિષય તરીકે તે સંસ્કૃત રહી છે." સિદ્ધસેન અને બીજા મહાન વિદ્વાન આગ્રાયોના ઈ. સ. પૂર્વ અને પછીના થાડા સૈકાના, શ્વેતાંબરાને હિંદી માનસિક સંસ્કૃતિના વિકાસને માર્ગે દોરવાના આવા શુભ પ્રયત્નાના અંત હેમચંદ્રાચાર્યના સમયમાં આવ્યા કે જેમણે સાંપ્રદાયિક પ્રમાણભૂત શ્રંથા ઉપરાંત મુખ્ય હિંદી વૈજ્ઞાનિક શાખાએ। પર સુંદર આધારભૂત શ્રંથા પૂરા પાડ્યા છે.

સિદ્ધસેનની ખ્યાતિ સમ્મતિતર્ક અને ન્યાયાવતારને આભારી છે. તેમાં પ્રથમ ન્યાયના પદ્યાત્મક ગ્રંથ છે. જેમાં પ્રમાણ (સમ્યગ્જ્ઞાનનાં સાધન) અને નય (જીદા જીદા સંબોગા અનુસાર વસ્તુના વિચાર કરવાનાં સાધન) ના સિદ્ધાંતાની ચર્ચા છે જ્યારે પીજો

<sup>1.</sup> Jaini, op, cit., Int., p. viii.

<sup>2.</sup> Rice (E.P.), Kanarese Literature, p. 41.

<sup>3.</sup> Hiralal (Rai Bahadur), op. cit., Int., p. xiii.

<sup>4.</sup> Jacobi, Samarāicea Kahā, Int., p. xii.

ન્યાયના સિદ્ધાંતાની વિસ્તૃત ચર્ચા કરતા સામાન્ય તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રાકૃતમાં એક જ ગ્રંથ છે. આ ખન્ને વિદ્વત્તાભર્યા ગ્રંથા રચાયા પહેલાં જૈન ન્યાયસંબંધમાં કાઈ અન્ય પ્રમાણભૂત ગ્રંથ હાવાનું જણાતું નથી, જો કે તેના સિદ્ધાંતા, ધર્મ અને નીતિના સાહિત્યમાં છૂડાછવાયા રહેલાં હતા. ડાં વિદ્યાભૂષણ કહે છે કે "હિંદુસ્તાનના ખીજા સંપ્રદાયાની માફક જૈનાના પ્રાચીન ગ્રંથામાં ધર્મ અને નીતિની ચર્ચામાં ન્યાય મિશ્ર થઈ ગયેલા હતા. ન્યાયના જ વિષયની શુદ્ધ ચર્ચા કરવાનું પ્રથમ માન સિદ્ધસેન દિવાકરને છે; કેમકે વિદ્યાની અનેક શાખાએમાંથી દાહન કરીને ખત્રીસ શ્લાકામાં ન્યાયવિષે ન્યાયાવતારના નામે ગ્રંથ લખી ન્યાયના વિષયને જીદા પાડી આપનાર જૈનામાં સિદ્ધસેન એ પહેલા જ છે."

ભદ્રબાહુની માફક સિહસેનની સાથે પણ જૈનાની એક સ્તુતિ જે પાર્શ્વાની સ્તુતિ છે તે જોડાયેલી છે. આને કલ્યાણમંદિરસ્તાત્ર કહેવામાં આવે છે જેના વિષે નીચે મુજબ દંતકથા છે:—

"એક વખત સિદ્ધસેને પોતાના ગુરુ સમક્ષ જાહેર કર્યું કે સમગ્ર પાકૃત પવિત્ર સાહિત્યને તે સંસ્કૃતમાં ઉતારવા ઇચ્છે છે. આવા પાપમય ઉદ્દારાના પ્રાયક્ષિત્ત તરીકે તેમના ગુરુએ તેમને પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત્ત આપ્યું જે મુજબ તેને બાર વર્ષ સુધી તીર્થસ્થાનાની મૌનપણે યાત્રા કરવાની હતી. તે નિયમાનુસાર એક વખત તે ઉજ્જૈન ગયા અને ત્યાં મહાકાળના મંદિરમાં રહ્યા. અહીં શિવને નમસ્કાર ન કરવાથી ત્યાંના પૂજારીઓનો કાપ તેમના ઉપર ઉતર્યો. તેઓએ વિક્રમાદિત્ય રાજાને બાલાવ્યા. રાજાએ તેમને શિવને નમસ્કાર કરવાની ફરજ પાડી. સિદ્ધસેને કલ્યાણમંદિરસ્તાત્રને સ્તુતિરુપે બાલીને નમસ્કાર તો કર્યો, પણ પરિણામે શિવની મૂર્તિના બે ભાગ થયા અને તેમાંથી જૈન તીર્થકરની મૂર્તિ નીકળી. તેના આ પ્રભાવથી વિક્રમાદિત્ય અને બીજાઓએ જૈનધર્મ અંગીકાર કર્યા."

પાદલિમની બાબતમાં રાજા મુરુષ્ડને જૈનધર્મ સ્વીકાર કરાવ્યાના ઉલ્લેખ કરી ગયા છીએ કે જેને "કાન્યકુષ્જના ૩૬,૦૦,૦૦૦ પ્રજાના શહેનશાહ તરીકે ઓળખાવવામાં આવે છે." તેમને આપણે તરંગવતીના કર્તા તરીકે ઓળખીએ છીએ જે પ્રાચીનતમ અને પ્રખ્યાત રામાંચક કથા છે. આ કથાનું મૂળ તો વિચ્છેદ ગયું છે, પરંતુ તરંગલાલા નામની દૂંકાવેલ નોંધ મળે છે. નેમિચંદ્ર તેના કર્તા છે અને તેમણે તરંગવતીના ગુંચવણ ભરેલા શ્લોકો તથા લાકપદા (લાક કહેવતા) તેમાંથી કમી કર્યા છે. નેમિચંદ્રે મૂળને દૂંકાવવાનું કારણ એ બતાવ્યું છે કે મૂળ બહુ જ વિસ્તૃત, ગુંચભર્યું, શ્લોકોનાં યુગલકો, ષદ્કા, કુલક આદિથી ભરેલું હાવાથી માત્ર વિદ્વદ્ભાષ્ય હતું અને સામાન્ય જનતા તેના લાભ લઈ શકતી ન હતી.

- Vidyabhusana, Nyāyāvafāra, Int., p. 1.
- 2. Hiralal (Rai Bahadur), op. cit., Int., p. xiii. Cf. this story with the one given in the Jainistic recension of Vikramacarita.—Edgerton, op. cit., p. 253.
  - 3. Ibid., p. 251.
  - 4. Cf. Jhaveri, Nirvāņa-Kalikā, Int., pp. 12-13.

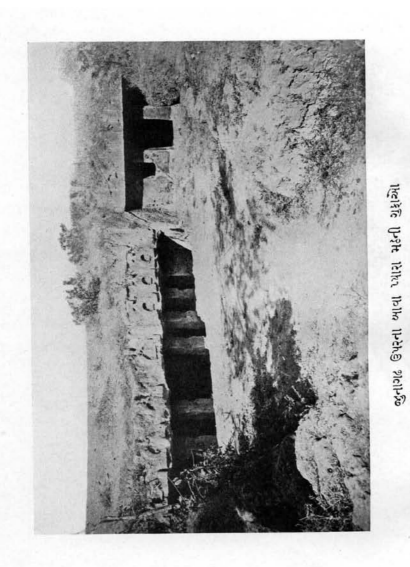
તરંગલાલા એ તરંગવતીની ટૂંકાવેલ ને ધ હાવા છતાં તે મહાન સાહિત્યિક રસવાળી છે, અને તે સમયમાં પ્રચલિત લાેકવાર્તા સાહિત્યનું પ્રતિબિંબ છે જે સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત એ ખન્ને ભાષામાં વિશાળ હાેવું જોઇએ; જોકે તેમાંના ઘણા થાેડા જ ગ્રંથા આપણને વારસામાં મળ્યા છે. આવા સાહિત્યના બીજા નમૂનાની માફક, આ રામાંચ કથામાં પણ અંતે નાયિક સંસારના ત્યાગ કરીને દીક્ષા અંગીકાર કરે છે. 'પૂર્વજન્મનું જાતિરમરણ જ્ઞાન અને તેના પરિણામા એ આ કથાના હેતુ છે. આ કથાનકમાં છૂટીછવાઈ ધાર્મિક સૂચનાએા ઘણે ઢેકાણે આવે છે તેમ છતાં પણ તે ઉપદેશાત્મક બની જતી નથી.

પાદલિમના તરંગવતી સિવાયના ગ્રંથામાં ભૂસ્તર વિદ્યાના ગ્રંથ પ્રશ્ન-પ્રકાશ અને નિર્વાણ-કલિકા મુખ્ય છે; તેમાં નિર્વાણ-કલિકા એ મૂર્તિઓની સ્થાપના વિધિ દર્શાવતું પ્રાચીનતમ પુસ્તક છે કે જે પ્રતિષ્ઠા-પદ્ધતિના નામે ઓળખાય છે.' આ ગ્રંથ પુરાતત્ત્વ-વિદને ખૂબ અગત્યના છે કેમ કે "તે જૈન પવિત્ર સાહિત્યના સ્ચનાકાળ તથા વાચનાકાળ એ છે વચ્ચેની સાંકળ છે. તે કાળના સામાન્ય રિવાજ અનુસાર જૈન ધાર્મિક પુસ્તકા કે જે અર્ધ-માગધી ભાષામાં લખાતાં હતાં તેને બદલે આ ગ્રંથ સંસ્કૃત ભાષામાં લખાયા છે. આચાર્ય પદવીને લગતા કાઠ ભારે છે. હાથી, ઘોડા, પાલખી, ચામર અને છત્ર જેવાં રાજચિન્હા, તેમજ યાગપટક (પૂજામાર્ટનો નકશા), અને ખરિકા (કલમ), ગ્રંથા, સ્ક્રિકની નવકારવાળી, ચાખડી આદિ પદવીદાન સમયે આચાર્યને આપવામાં આવે છે. નિત્ય-કર્મ વિધિમાં અષ્ટમૂર્તિ (અષ્ટમુખી શિવ) ના નિર્દેશ અગત્યના છે અને તે બતાવે છે કે જૈન પૂજા વિધિપર તાંત્રિક આગમની અસર થયેલી છે જેમાં મુખ્ય દેવ શિવ છે."

આમ જે બધું આપણે ઉપર જોઈ ગયા તે ઉપરથી એટલું તો ચાકકસ છે કે જૈન ઇતિ-હાસના મહાવીર પછીના ૧૦૦૦ વર્ષના કાળ પણ પ્રાચીન સાહિત્યના અસ્પલિત પ્રવાહના યુગ ખુશીથી કહી શકાય; જોકે આ સમયના પરંપરાગત જૈન સાહિત્યની વિસ્તૃત સમાલાયના આપણે કરી શકયા નથી તાપણ આપણે એમ કહી શકીએ ખરા કે આ જૈન સાહિત્ય તે સમયના અન્ય હિંદી સાહિત્યના મુકાબલે વિવિધતા અને વિશિષ્ટતામાં જરાપણ ઉતરે તેમ નથી જ. આ જૈન સાહિત્યમાં બધા વિષયા આવી જાય છે અને શાસ્ત્રીય સાહિત્ય સામે સંબંધ ધરાવતા સિદ્ધાંતો, નીતિ નિયમા, ચર્ચારપદ તથા અકારણ દલીલાથી ભરેલા વિષયાના ગ્રંથા ઉપરાંત ઇતિહાસ, દંતકથાઓ, મહાકાન્ય, રામાંચક કથા અને છેવે ખગાળ વિદ્યા, ભૂસ્તર વિદ્યા અને જયાતિષશાસ્ત્ર જેવા વૈજ્ઞાનિક વિષયા પણ તેમાં ચર્ચાયા છે.

<sup>1.</sup> Jhaveri, op. cit., Int., p. 1.

<sup>2.</sup> Ibid., Int., p. 5.



કાપીરાઇટ રવાયાન-આરકાઓ લાજીકલ સવે' આક્ ઇન્ડિયા.

## प्रकरण ८

## ઉત્તરીય જૈનકળા

આ પ્રકરણમાં આપણે સામાન્યતઃ ઉત્તર હિંદની કળાના ઇતિહાસમાં શિલાલેખ, સ્થાપત્ય તથા ચિત્રકળા આદિમાં જૈનાના ફાળાના વિચાર કરીશું. ડૉ. ગેરિનાટ કહે છે કે "જૈનાનાં ઘણાં નામાંકિત સ્મારકાને હિંદીકળા આભારી છે. ખાસ કરીને શિલ્પશાસ્ત્રના ક્ષેત્રમાં તેઓ એટલા સંપૂર્ણતાની પરાકાષ્ઠાએ પહોંચ્યા છે કે તેના કાઈ પ્રતિસ્પર્ધા નથી." નિઃશંકરીતે જૈનધર્મ શિલ્પકળામાં તેના સત્ય સ્વરુપમાં પ્રત્યક્ષ થાય છે. હિંદના અન્ય સંપ્રદાયો કરતાં માક્ષાર્થે મંદિરા અંધાવવાની માન્યતાના પરિણામે જૈન સંપ્રદાયનાં સ્થાપત્ય- કળાના નમૃનાઓ તેમની વસ્તીના પ્રમાણમાં વધારે છે.

પ્રથમ તો તેમાં ખાસ કરીને તાદશતા છે. તેઓ પોતાનાં સ્મારકો ઝાડીવાળી અને ખુલ્લી ટેકરીઓ પર તથા શાળુગાર માટે ખૂબ જ અનુકૂળતા હોય તેવાં જંગલામાં બંધાવવાનું વિશેષ પસંદ કરે છે. સમુદ્રની સપાટીથી 3,000 થી ૪,000 ફૂટ ઉચા આવેલા શત્રુંજય અને ગરનાર પર્વતાના શિખર ઉપર મંદિરાનાં લબ્ય નગરા શાભી રહ્યાં છે. મંદિરાના સમૃહની 'મંદિરાના નગર' રુપી જમાવટની લાક્ષણિકતાના હિંદના અન્ય ધર્મના અનુયાયીઓ કરતાં જૈનોએ વિશેષ અમલ કર્યો છે. "શત્રુંજયના શિખરપર ખાસ કરીને પ્રત્યેક બાબુએ સુવર્ણમય અને રંગબેરંગી નકશીદાર મંદિરા ખુદ્યાં અને મૂક ઊલાં છે; તેમાં જળહળતા પ્રદીપા વચ્ચે લબ્ય અને શાંત તીર્થકરાની મૂર્તિઓ છે. આ પ્રશાંત મુદ્રાઓના સમૃહ, નાશ અને વિસ્મૃતિની ઉપેક્ષા ધરાવતી આકર્ષક મૂકતા અને નિર્જનતા, ભૂલભૂલામણીવાળી મંદિરાની હારાવલી તેમજ ગગનચુમ્બિ કિદ્યામાંના દેવદેવીએ એવું સૂચન કરતા જણાય છે કે આ બધા સ્મારકા માનવી પ્રયત્નથી નહિ પરંતુ કાઈ દેવી પ્રેરણાથી બંધાવાયાં છે." "

બાંધકામની વિવિધતા છતાંય શત્રું જય અને ગિરનારના સમૂહા જીનાગઢની પૂર્વમાં આવેલ બાવા પ્યારાના નામથી ઓળખાતા આધુનિક મઠ અને કેટલીક જૈન ગુફાઓ સિવાય કાઇપણ ઐતિહાસિક નાંધ કે સ્મારક ધરાવતા નથી કે જેનું સુગમતાથી સંશોધન થઈ શકે. એવી કાઇપણ નાંધ રહી હાત તા પણ " મુસ્લિમ રાજ્યકાળના ચાર સૈકાએ પ્રાચીન ઘણા ખરા અવશેષાના નાશ કરી નાખ્યા છે."

- 1. Guérinot, La Religion Djaina, p. 279.
- 2. Fergusson, History of Indian and Eastern Architecture, ii, p. 24. Cf. Smith, A History of Fine Art in India and Ceylon, p. 11.
  - 3. Elliot, Hinduism and Buddhism, i., p. 121.
- 4. Cf. Burgess, A.S.W.I., 1874-1875, pp. 140-141, Plate XIX, etc. "There is no trace of distinctively Buddhist symbolism here, and, like the others, they were probably of Jaina origin,"—Fergusson, op. cit., p. 31.
  - 5. Ibid.

સર્જનની શાભા અને કળાના હાર્દિક આવિષ્કારની દૃષ્ટિએ જૈનકળાની સુંદરતા દર્શાવતાં અદ્ભિતીય સ્મારકામાં ચિતાડના કીર્તિસ્તંભ અને વિજયસ્તંભ તેમ જ આપુનાં મંદિરા ગણી શકાય. તીર્થયાત્રાનું ધામ આપુ શિલ્પની સૃક્ષ્મ નાજીકતા તથા કળાવિધાનની વશિષ્ટતાની દૃષ્ટિએ ઘેર્ય અને ખ્બ જ શ્રમ ખરચનાર આ પ્રદેશમાં પણ અપ્રતિમ છે. તે જ પ્રમાણે ગંગાળમાં આવેલ સમેતશિખર યા પાર્શ્વનાથતીર્થ, રાજપૂતાનામાં સાદરી નજીક આવેલું રાણુકપુરનું ભગ્ય મંદિર, પટણા જીદ્ધાના પાવાપુરીનાં જલમંદિર અને થળમંદિરનાં પવિત્ર દહેરાં આદિનાં નામ આપી શકીએ; પણ જૈનાના કળાપ્રતિના પ્રેમનું દર્શન કરાવતા સ્થાપત્યના આ નમૂનાઓ "જૈન શિલ્પકળાના પહેલા અથવા મહાન યુગના છે, જે યુગ ઇ. સ. ૧૩૦૦ કે તે પછી થોડા વખત ચાલ્યો હાય." અથવા તો "તે જૈન કળાના મધ્ય યુગના હોવા જોઈએ," જે મેવાડ વંશના મહાન શક્તિ સંપન્ન રાજ કુંભા કે જેની પ્રિય રાજધાની ચિતાડ હતી તેના અમલ દરમિયાન પંદરમા સૈકામાં પુનર્જન્મ પામ્યો હતો. જૈનાના આ સર્વાગ સુંદર રમારકાની સાથે સંબંધ ધરાવતી સ્થાપત્ય, પ્રાચીનતા અને દંતકથાઓને લગતી હકીકતો મેળવવી રસપ્રદ અને ગ્રાનવર્ધક તો નીવડ પરંતુ તે આપણા વિષયબહારની વસ્તુ છે.

સ્થાપત્યકળાની જેમ જૈનાની ચિત્રકળાનાં અવશેષામાં એવું લાગ્યે જ છે જે આપણા વિષયની મર્યાદામાં આવી શકે. હિંદી કળાનાં આ અવશેષા જે જૈન ધર્મની ગંભીર અસર તળે ખીલી ઉઠ્યાં છે તેના સમાવેશ નિઃશંકપણે સચિત્ર હસ્તલિખિત પ્રતા, જૈન દંતકથાએ તથા અધ્યાત્મશાસ્ત્રા અને આ ઉપસંત સાધુઓને ચાતુર્માસ માટે નિમંત્રણ કરવા આચાર્ય ઉપર માકલવામાં આવતાં વિજ્ઞપ્તિ–પત્રા તથા સંવત્સરી અર્થાત જૈનાના પર્શ્વષણપર્વના ઉપવાસના છેલા અને આઠમા દિવસ જૈન ગૃહરથા અને સાધુઓ તરફથી આજીબાજીમાં રહેતા મહાન આચાર્ય પર માકલાતાં ક્ષમાપના–પત્રામાં ઘઈ જાય છે; પણ જૈન ચિત્રકળાની આ વિશિષ્ટ દંતકથાઓ ઇ. સ. બારમા સૈકાથી શરુ થતી મધ્યકાલીન ગુજરાતની જૈન ચિત્રકળામાં સમાઈ જાય છે.

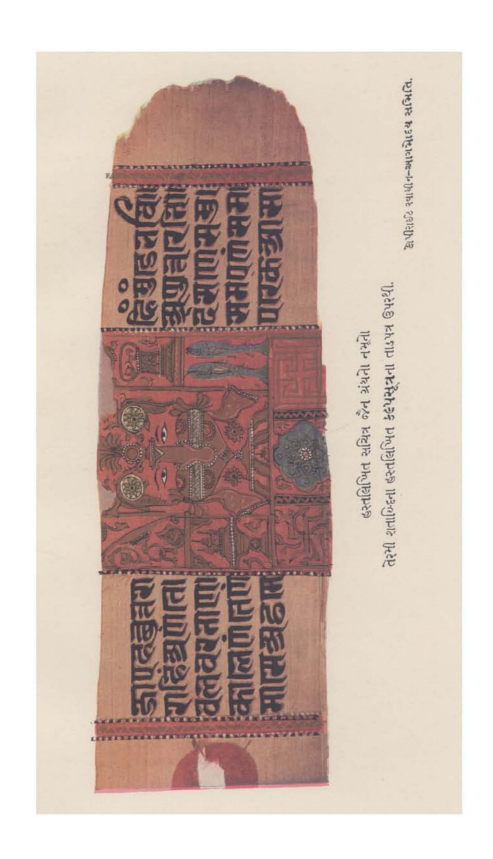
આપણા ક્ષેત્રના સમયના જૈન શિલ્પ અને કેાતરકળાનાં અવશેષાપર આવતાં આપણે જોઈએ છીએ કે આપણાં સાધના એારિસાની ઉદયગિરિ અને ખંડિગિરિની ગુફાએા, જીનાગઢમાંના ગિરનાર પર્વત, મશુરાના કંકાલી–ટીલા અને બીજી ટેકરીએા આદિ સ્થાપત્યનાં અવશેષા છે. તેમ છતાં પણ આગળ વધતા પહેલાં સામાન્યતા હિંદી કળાની કેટલીક લાક્ષણિકતા વિષે પ્રાસ્તાવિક નોંધ કરીશું.

<sup>1. &</sup>quot;Thalmandar ..., according to priests, is built on the spot where Mahāvīra died, the Jalmandar being the place of his cremation."—B.O.D.G.P., p. 224. Cf. ibid., p. 72.

<sup>2.</sup> Fergusson, op. cil., p. 59.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 60.

<sup>4.</sup> Cf. Mehta, Studies in Indian Painting, pp. 1-2; Percy Brown, Indian Painting, pp. 38, 51.



પ્રથમ તો યાદ રાખવું જોઈ એ કે ક્રચ્યુસને ગણાવેલા હિંદી કળાના સાંપ્રદાયિકતાના વર્ગ ખામી ભર્યો જણાય છે. સાચી રીતે કહીએ તા શિલ્પ યા સ્થાપત્યમાં જૈન, છુલ કે બ્રાહ્મણ એવી પહાલ જ નથી; પરંતુ તે તે સમયની હિંદી કળાના અન્દ્ર, જૈન અને બ્રાહ્મણધર્મનાં અવશેષા માત્ર છે. તે તો તેના સ્વાભાવિક વિકાસમાં પ્રાંતિક ભેદ સાથે તેની પહાલમાં સાંપ્રદાયિક ફેરફાર ધરાવે છે કે જે આપણને હિંદી કળાના સાંપ્રદાયિક વર્ગાંકરણ કરવા લલચાવે છે, પરંતુ તે ઇષ્ટ નથી. આપણે આગળ જોઇશું તેમ એમાં શંકા નથી કે કાેઈ પણ નિશ્ચિત કાર્યના સ્વભાવ પર દરેક ધર્મની વિવિધ આવશ્યક જરૂરી-આતાની અસર થયેલી છે; "પરંતુ શિલ્પ અને કળાના વિષયનું વર્ગીકરણ તેના યુગ અને ભાગોલિક સ્થાન અનુસાર કરી શકાય પણ જે સંપ્રદાયના હેતુ માટે તે સ્મારક સ્થાયું હાય તદનુસાર નહિ."

આમ શિલ્પ કે કેાતરકામને અંગે જૈન પદ્ધતિ જેવું કાંઈ જ નથી. ખુદ્ધ અને જૈન શિલ્પની તાદશ સામ્યતાના કારણે તેના ખુદ્ધ અને જૈન એવા બે વિભાગ ઉપલક દર્ણથી જોનાર પાડી શકે નહિ; તાત્કાલિક વિભાગ પાડવા માટે થાેડા અનુભવની જરૂર રહે છે.

હિંદી કળાના અભ્યાસીને ઉપયોગી બીજો મુદ્દો એ છે કે જો કે બધી હિંદી કળા ધાર્મિક છે<sup>પ</sup> તો પણ હિંદુઓને ધાર્મિક કળામય અને વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિબિંદુઓ ખાસ વિરાધક લાગતાં નથી. તેમની સંગીત વિષયક સાહિત્યિક અને શિલ્પની બધી સ્ક્ષ્મ સ્થનાઓ આજે જો કે જુદ્દી જુદ્દી ચર્ચા શકાય તો પણ તે બધાં એક બીજા સાથે સંકળાએલાં છે. એ જોવાનું

- 1. "Bühler has emphasised the lesson taught by the Mathura discoveries that Indian art was not sectarian. All religions—Buddhist, Jaina and Brahmanical—used the art of their age and country, and all alike drew on a common storehouse of symbolic and conventional devices. Stapas, sacred trees, railings, wheels and so forth were available equally to the Jaina, Buddhist or orthodox Hindu as religious or decorative elements."—Smith, The faina Stapa and other Antiquities of Mathura, Int., p. 6. Cf. Bühler, E I., ii., p. 322.
- 2. Cf. Coomaraswamy, History of Indian and Indonesian Art, p. 106. "But, although nearly all Indian art is religious, it is a mistake to suppose that style was dependent on creed. Fergusson's classical History of Indian Architecture is grievously marred by the erroneous assumption that distinct Buddhist, Jaina and Hindu styles existed."—Smith, A History of Fine Art in India and Ceylon, p. 9.
  - 3. Ibid.
- 4. "The Simpas of the Jainas were indistinguishable in form from those of the Buddhists, and a Jaina curvilinear steeple is identical in outline with that of a Brahmanical temple."—Ibid. "... even highly educated people are not able to distinguish the one class of images from the other."—Rao, Elements of Hindu Iconography, i., pt. i., p. 220.
- 5. Cf. Coomaraswamy, The Arts and Crafts of India and Coylon, p. 16. "(an Image made) according to rule (Sastra) is beautiful, no other forsooth is beautiful; some (deem) that beautiful which follows after (their own) fancy, but that not according to rule (appears) unlovely to the discerning."—Ibid. "The Hindus always present an æsthetic principle in the guise of a religious precept."—Smith, op. cit., p. 8.

રહે છે કે આ હદ અથવા તો શિસ્ત શક્તિ વધારનાર સાધન છે કે બાધક હેતુનું ગુલામ ખનાવનાર સાધન છે, તેમ છતાં પણ જો કે ધાર્મિક કથા, ચિન્હો કે ઇતિહાસ કળાકારને કાર્ય કરવા દોરે છે તો પણ તેઓ એકલા એનો હાથ દોરવા પૂરતા નથી. જે સમયે તે કામ શરુ કરશે તે જ ક્ષણે તેના હાથમાં રમતી કળા પોતાનું કામ શરુ કરશે અને તે ત્રણેમાંથી ભાવવાહી પ્રેરણા મેળવશે. આ જ કારણથી "પોતાના ચિત્રકામના સર્વ આદર્શો સહિત સુધારક ઇટલીની ધર્માંધ વૃત્તિ પણ પોતાના કળાકારોને ઉપદેશકા કરતાં સારા ચિત્રકારા થતાં ન રોકી શકી અને તે ઉપદેશક કરતાં શણગારકાર તરીકે પોતાની જાતને વફાદાર રહ્યા. તેથી જ સિએનોરેલી પોતાના પવિત્ર નુસકાઓને જીવંત પદાર્થી પરથી દેશતી કળાવિષયક પોતાની શોધાનાં સાધન તરીકે વાપર્યા વિના ન રહી શક્યો; અને ફ્રેમ બાર્થોલોમ્યુના અનુયાયીઓએ દિલગીરી પૂર્વક મંદિરની ભીંતપરથી તેની સર્વોત્કૃષ્ટ અને અતીવ આકર્ષક સાધુ સેબાસ્ટી-અનની પ્રતિકૃતિ દ્વર કરી "

સામાન્ય હિંદી કળાસંબંધી આ પ્રાસ્તાવિક નોંધ કરીને હવે આપણે જૈનોનાં ખાસ અવશેષા પ્રતિ નજર કરીએ. આમાં એપિસાની ગુકાએ આપણું પહેલું ધ્યાન ખેંચે છે, કે જે હિંદની ગુકાએમાં અતિરસપદ અને તે સાથે જ વિલક્ષણ છે. તે ઘણી ખરી જૈન ગુકાએમ છે તે તો શંકાવિનાની વાત છે. આપણા 'કર્લિંગ દેશમાં જૈનધર્મ' એ પ્રકરણમાં આ ગુકાએમમાં મળી આવતી તીર્થંકરાની પ્રતિમાઓ તથા તેમાં પાર્શ્વની અનેક મૂર્તિએમ કે તેના સર્પ કૃષ્ણાના લાંછનની અનેક આકૃતિએમને લઇને તેમને અપાયેલ મુખ્ય સ્થાન આદિના નિર્દેશ કર્યો છે. ગુકાએમ તપાસતાં, તે ખુદ્ધની હોવાનાં કાંઈ પણ અવશેષા જડતાં નથી; દાગામા, ખુદ્ધ કે બાધિસત્વ કે ખુદ્ધ દંતકથાની સાથે સંબંધ રાખતો કાઈ પણ દેખાવ તેમાં નથી. ખુદ્ધા કે અણીદાર ત્રિશુલો, સ્ત્પા, સ્વસ્તિકા, બંધ કહેરા, વૃક્ષેમ, ચક્રા, શ્રીદ્દવી આદિ તેમાં દેખાય છે ખરાં પણ તે બધાં બીજા ધર્મોની માફક જૈનધર્મમાં સામાન્ય છે. ' આ ઉપરાંત વિખ્યાત વિદ્વાનો, પુરાતત્ત્વવિદા અને શિલ્પવિશારદો જેવા કે એમ'માલી, મનમોહન ચક્રવર્તા, ખ્લાેચ, કરગ્યુસન, 'સ્મથ, 'કમ્મશ્લામી' અને અન્ય પુરુષાએ તેના સ્વીકાર કર્યો છે.

- 1. Solomon, The Charm of Indian Art, pp. 86-87.
- 2. Cf. Chakravarti (Mon Mohan), op. cit., p. 5; Fergusson, op. cit., p. 11.
- 3. O'Malley, B.D.G.P., p. 266.
- 4. "After having examined the caves carefully during my visits I have come to the conclusion that all the caves, so far as the present data are available, should be ascribed to the Jainas and not to the Buddhists."—Chakravarti (Mon Mohan), op. and loc. cit.
- 5. "That the caves contain nothing Buddhistic, but apparently all belong to the Jainas, is a fact which is now, I think, generally . . . accepted by all competent scholars."—Cf. ibid., p. 20.
- 6. "Till comparatively recently, however, they were mistaken for Buddhist, but this they clearly never were."—Fergusson, op. cit., i., p. 177.
  - 7. Cf. Smith, op. cit., p. 84.
  - 8. Cf. Coomaraswamy, History of Indian and Indonesian Art, p. 37,



ઉદયગિરિ ઉપરતી ગણેશગુંશમાંની કેવાળતા નમૃતા.

શ્રી. મિત્રના સૌજન્યથી-અન્ટિકવીટીઝ આફ ઓપ્ટિસ્સા.



ઉદયગિરિ ઉપરની ગણેશગ્રંશના ઉપરના ભાગમાંના કેવાળના નમુના.

श्री. मित्रना सौजन्यथी-अन्टिड्नीटी अ आहे आहिस्सा.

આમ અસ્તિત્વ ધરાવતા પ્રાચીન જૈન શિલ્પના નમૂનાએ ખતાવે છે કે અન્ય જાતિઓની માફક, જૈનોએ પણ પોતાના સાધુઓના વસવાટ માટે ગુફાઓ યા ભિક્ષુગૃહો કેતરાગ્યાં હતાં; પરંતુ તેમના સંપ્રદાયની વાસ્તવિક જરુરિયાતો પૂરતી તેમના અંધકામના પ્રકારપર અસર થયેલી હતી. સામાન્ય રુઢી તરીકે જૈન સાધુઓ માટા સમૂહમાં રહેતા ન હતા અને સાથે સાથે તેમના ધર્મના સ્વભાવને લઈ ને બુદ્ધ ચૈત્યાના જેવા ગ્યાખ્યાનમંડપાની તેમને જરૂર ન હતી. આગળ દર્શાગ્યા મુજબ જૈન સંપ્રદાયની અનેક પ્રાચીન ગુફાઓ પૂર્વમાં ઉદયગિરિની ટેકરીમાં છે; અને તે પછીની પશ્ચિમ તરફના ખંડગિરિમાં છે. " તેના દેખાવની ભગ્યતા, શિલ્પની લાક્ષણિકતા અને સ્થાપત્યની વિગતો તેમ જ તેની પ્રાચીનતા એ સર્વ તેના કાળજીલર્યા અભ્યાસની અપેક્ષા દર્શાવે છે."

શિલ્પકળાની દૃષ્ટિએ નહિ તો પણ પુરાતત્ત્વની દૃષ્ટિએ ઉદયગિરિમાંની હાથીગુંફા આપણું ધ્યાન પ્રથમ આકર્ષે છે, એ એક મહાન કુદરતી ગુફા છે. તેની ઉપરની પાંખ લેખ માટે સાફ કરાવી હોય તેમ જણાય છે. લેખસંબંધમાં તો આપણું વિસ્તારથી ચર્ચા કરી છે. જોકે જેમ તે આજે ઉભી છે તે દૃષ્ટિએ તેમાં શિલ્પની વિશિષ્ટતા બહુ જ થાંડી જણાય છે તો પણું એટલું તો ચાક્કસ છે કે તે કુદરતી ગુફા હોવા છતાં તેના પરની નોંધની અગત્યતા તપાસતાં હાથિગુંફા એક મહત્ત્વની ગુફા હોવી જોઇએ. કારણુ કે ખડકમાંથી મંદિર કે ગુફા કોતરી કાઢવાની ભાવના શાધ્યત પુષ્યની આકાંક્ષામાંથી ઉદ્દભવે છે અને તેવાં સ્મારકો કઠણું ખડક પર જ ઊભાં કરી શકાય; કેમ કે તે સ્મારક કાયમ રહે ત્યાંસુધી તેનું પુષ્ય મળે છે. આ ઉપરાંત હાથીગુંફાને કળાની દૃષ્ટિએ વિસ્તૃત બનાવવામાં અને સુધારવામાં આવી હતી તે વાત સિદ્ધ થાય છે. કારણું કે સામાન્ય નિયમ તરીકે ગુફા કારનારાઓ તેઓના કામની સરળતા માટે કુદરતી કાતરા કરતાં ફાટ અને ચિરાઢાથી મુકત એવા નક્કર ખડકવાળી ટેકરીએ પસંદ કરતા હતા. આનું કારણું એ છે કે કુદરતી કાતર એ પોલા ખડક હાય છે જેના કટકાએ ગમે ત્યારે થઈ જાય અને તેમાં રહેવાનું ભયભરેલું થઈ પડે.

આગળ દર્શાંબ્યા મુજબ કળાની દૃષ્ટિએ ઉદયગિરિ ટેકરી પરની રાનિ અને ગણેશ ગુફાએ રસપ્રદ છે. આ બન્ને કેવાળવાળી બે માળની ગુફાઓ છે જેની ઉપર અને નીચેની પરસાળમાં નાના દરવાજા છે. બેમાંની રાનિ બધી ગુફાઓમાં સૌથી વધારે માટી તથા સુંદર રીતે શણુગારાયેલી છેર અને તેમાંના લબ્ય નકશીદાર કેવાળા મનુષ્યસંબંધી હીલચાલનાં દ્રશ્યા રજી કરે છે. આ કાતરકામનાં દૃશ્યા તથા ગણેશ ગુફામાં ઓછેવત્તે અંશે આવતા તેજ જાતના દેખાવા જલા ગેઝેટિયર અને પ્રખ્યાત વિદ્વાન ચક્રવર્તી તથ બીજ અભ્યાસીઓના મતે પાર્શ્યના જીવન પ્રસંગા રજી કરે છે. આ વસ્તુ પર આપણે આગળ વિચાર કરી ગયા છીએ તેમ જ આ કેવાળાના વિષયોની વિગતવાર અર્ચા પણ કરી છે.

- 1. Fergusson, op. cit., ii., p. 9.
- 2. Cf. Coomaraswamy, op. cit., p. 38.

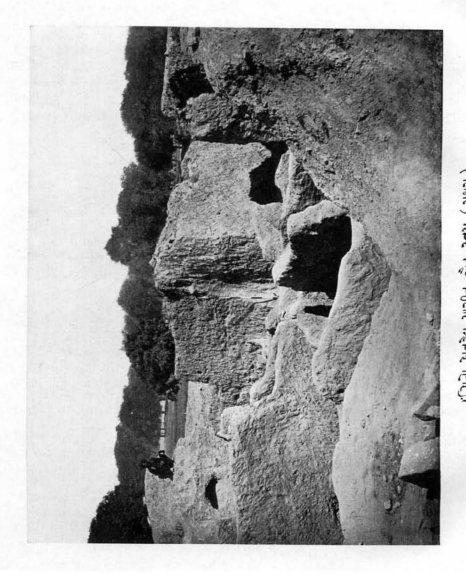
આ પ્રાચીન જૈન અવશેષામાં આપણને જણાય છે કે હવે પછી આવનાર મથુરાના શિલ્પની માફક પુરુષ અને સ્ત્રીપાત્રાનાં વસ્ત્રા અને કાપડની બાબતમાં શ્રીક અને હિંદીતત્ત્વાનું મિશ્રણ છે. ઇ. સ. પૂર્વે થવના ખૂબ આગળ વધ્યા હતા અને આ બાબતને વધુ ટેકા એમ મળે છે કે શ્રીક રાજા હિમેડિયસને હિંદમાંથી પાછા હાંકી કાઢવામાં હાથિગુંકાના શિલાલેખવાળા ખારવેલના ફાળા હતા. આ ઉપરાંત મથુરાની માકક આ દેખાવામાંનાં ચિત્રા કાંઇક વિશાળ કદમાં કાેતરેલાં છે અને આમાં સ્ત્રીઓએ પણ જાડાં સાંકળાં પહેરેલાં દેખાય છે. ઓરિસા અને બીજાં જૈન અવશેષાની આ લાક્ષણિકતા નીચેની નાેંધને ટેકા આપે છે કે "પૃથ્વીપરની પ્રજાઓનાં વસ્ત્રાભૃષ્ણોના વિનિમય તાે જ્યારથી મનુષ્યે પાતાની જાતને શણુગારવાનું શરુ કર્યું ત્યારથી શરુ થયા હશે અને માનસશાસ્ત્રની દિષ્ટિએ એ પણ સત્ય છે કે સ્વીકારાયેલા આવા રીતરિવાજમાં શ્રહણ કરનારની ઉપયોગિતાની દિષ્ટિએ પ્રેરફાર થયા હાય. આ અનુકરણ અને તેમાં થતા સુધારા અનંત છે. પછીના રીતરિવાજમાં તો તેના મૃળની સાથે સરખાવતાં ખૂબ અંતર પડી ગયેલું જણાય છે–કેટલીક વખત તો તે માલુમ પણ ન પડે."?

ગાંધારકાળ પહેલાંની જૈન અથવા હિંદી કળામાં પરદેશી તત્ત્વોના સમાવેશ થયા જણાય છે એટલું જ નહિ પણ અમારા એ અભિપ્રાય છે કે આ જૈન પ્રાચીન શિલ્પકળામાં વિશિષ્ટ ચારુતા રહેલી છે. સંપૂર્ણ સૌંદર્ય તથા કળામાં પ્રવીણતા ઉપરાંત એ ચેતનની જનંત ઉર્મિએા અને અવિકારી આનંદ જગાવીને છેવટે અત્યંત વિસ્મિત કરી નાંખે તેવાં દ્રશ્યાે ખડાં કરે છે. આ પ્રતિછાયાઓ મનુષ્ય પ્રવૃત્તિનાં ખીજાં દ્રશ્યાે ઉપરાંત શિકાર, લડાઈ, નૃત્ય, પીશું અને પ્રેમ કરવાના દેખાવા રજી કરે છે અને ક્રસ્પુસનના મતે " ધર્મ યા કાઈપણ પ્રકારની પ્રાર્થના સિવાય" બધું આમાં આવી જાય છે. તંદુરસ્ત પ્રજાની આ ઉષ્મા એ ઉત્તમ બુદ્ધ અને જેન કળાનું લક્ષણ છે અને એમાં થાંડા ઘણા સંકાય ગાંધાર શાખાને લીધે થયા હતા કે જેના પ્રવેશ હવે પછી થાય છે.

એારિસાંના જૈન અવશેષા પર વિશેષ ચર્ચા કરવી તે અસ્થાને છે. તેમ છતાં પણ મથુરાનાં અવશેષા પ્રતિ વળતા પહેલાં કળાના વિષયમાં જેન કાળાની બે લાક્ષણિકતા વિષે અહીં વિચાર કરવા આવશ્યક થઈ પડશે. એક તો સ્તૃપના આકારમાં અવશેષાની પૂજા અને બીજાં જૈન મૂર્તિપૂજા વિધાન. આગળ દર્શાવ્યા પ્રમાણે, હાથીગુંકાના શિલાલેખની ચૌદમી પંક્તિ પરથી આપણે જાણીએ છીએ કે મથુરાના શિલ્પ-યુગ પહેલાં પણ બૌદ્ધોની માફક જૈનામાં પણ તેમના ગુરુઓના અવશેષા પર સ્તૃપા યા સ્મૃતિચિન્હા ઊભાં કરવાની પદ્ધતિ પ્રચલિત હતી. "પ્રાચીન સ્તૃપા જો કે ધાર્મિક સંપ્રદાયનાં ચિન્હા ન હાતાં પણ તે અગ્નિદાહને બદલે ભૂમિદાહની પ્રથા સાથે ઉદ્દભવેલાં મૃતદેહાનાં અવશેષાનાં સ્મૃતિચિન્હા હતાં." એમ પણ બનવાજોગ છે કે આ પ્રમાણેની પૂજાપદ્ધતિ બૌદ્ધોની સ્મૃતિચિન્હા હતાં. "

- 1. Andrews, Influences of Indian Art, Int., p. 11.
- 2. Fergusson, op. cit., p. 15.
- 3. Havell, Ancient and Mediaeval Architecture of India, p. 46.

કાપીરાઇટ રવાધીન—આર્માઓલોછકલ સવે સાફ ઇન્ડિયા.



ઈટાતા કાતરેલ પ્રાચીન જૈન સ્ત્રુપ (મથુરા)

માફક જૈનામાં એટલી બધી પ્રચલિત ન હતી, અને એટલું તો ચાકકસ છે કે થાડા સમય પછી તુરત જ તે પ્રથા બંધ થઈ હતી. મથુરાના વાદ સ્તૃપ કે જે વિષે આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ અને જે દેવાથી બંધાયેલા હતા તે ઉપરથી આપણે એટલું તા નિશ્ચિત કરી શકીએ કે સ્તૂપ-પૂજા જૈનામાં પણ ચાકકસ પ્રચાર પામી હતી.

આ માન્યતાનું મુખ્ય કારણ એ છે કે " પ્રાથમિક સ્તૂષા કાઈ મુખ્ય ધર્મનેતાની રાખ પર માટીના હગલા રૂપે જ હતા, અને તેના રક્ષણ માટે ચાર બાજી લાકડાની વાડ કરવામાં આવતી હતી. પાછળથી માટીના ઢગલાની આજીબાજી ઈંટા તથા પશ્ચર નંખાયા અને લાકડાને બદલે પશ્ચરની વાડ થઈ." મથુરાના વાદ તથા ખીજા સ્તૂપાના દેખાવ પરથી તે તેવા પ્રાથમિક રૂપમાં નથી એમ જણાય છે. ત્યાં આપણે લાકડાની વાડને બદલે પશ્ચરની જોઈએ છીએ અને આ ઉપરાંત તેના બાહ્ય ભાગ પર ખૂબ શણુગાર કરવામાં આવ્યો છે.

બીએ મુદ્દો જૈનોના મૂર્તિવિધાનના છે. હાથીગુંફા શિલાલેખ પરથી આપણે એયું છે કે નંદોના સમય જેટલા પ્રાચીન કાળમાં પણ જૈનામાં તેઓના છનની મૂર્તિઓ હતી. મશુરાનાં અવશેષા આ વાતને ટેકા આપે છે કે ઇન્હાસાઇથિક સમયના જૈનાએ એક પ્રાચીન મંદિરમાંથી કાતરકામમાટે તેનાં અવશેષાના ઉપયોગ કર્યો હતા. સિમયના મતે આ વિગતા એટલું તા પૂરવાર કરે છે કે ઈ. સ. પૂર્વે ૧૫૦ માં મશુરામાં જૈન મંદિર હતું. આ ઉપરાંત જૈનાના દંતકથાવિષયક સાહિત્યમાંથી આપણે એયું છે કે મહાવીરના સમયમાં પણ તેમના પિતા અને તે સમયના જૈનસંઘ તીર્થકર પાર્શ્વની પૂજા કરતા. જૈનામાં મૂર્તિપૂજા ચાક્કસ ક્યારે દાખલ થઈ તે પ્રશ્નસાથે આપણા વિષયને વિશેષ સંબંધ નથી તાપણ આટલું તા ચાક્કસ જણાય છે કે તે મહાવીરના સમયથી એક યા બીજા રુપમાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે.

જૈનોના મૂર્તિવિધાન સાથે આપણને ખાસ સંબંધ હાઇ તે વિધે આપણે વિચારીએ. પૂજાની મુખ્ય વસ્તુ તો ચાવીસ જીન યા તીર્થકરો છે, પરંતુ મહાયાન બોહાની માફક જૈનો પણ હિંદુ દેવોનો સ્વીકાર કરે છે અને તેઓએ તેમના તીર્થકરોના જીવન વૃત્તાંત સાથે સંબંધ ધરાવતા ઇંદ્ર અથવા શક, ગરુડ, સરસ્વતી, લક્ષ્મી, ગાંધવોં, અપ્સરાએ આદિ કે જે લવનાધિપતિએ, બ્યંતરો, જ્યાતિષ્કા અને વૈમાનિકા એ ચાર વર્ગોમાં વહુંચાયેલા છે તે બધાને તેમના શિલ્પમાં પણ સ્થાન આપેલું છે. આગળ દર્શાબ્યા મુજબ તીર્થકરા લાંછન યા ચિન્હશી એાળખાય છે જે મૂર્તિની નીચે આપવામાં આવે છે. આપણે જોયું છે કે ઓરિસાની એક કરતાં વધારે ગુફાઓ લાંછનવાળી તથા કાતરેલા આકારની બેઠેલી જૈન તીર્થકરાની મૂર્તિએ માટે વિખ્યાત છે. જૈન તીર્થકરાની આ પ્રમાણેની મૂર્તિએ મથુરાનાં અવશેષામાં પણ મળે છે અને એક વર્ગ તરીકે તે જૈન તીર્થકરાની દિગંબર માન્યતા

- 1. Cousens, Architectural Antiquities of Western India, p. 8.
- 2. Smith, The Jaina Stapa and other Antiquities of Mathura, Int., p. 3.
- 3. Cf. Bühler, Indian Sect of the Jainas, pp. 66 ff.

મુજળની છે. જામ ઐતિહાસિક રીતે પણ ચાવીસ તીર્થકરા અને તેમનાં લાંછના ઈ.સ. ની શરુઆત અને તે પહેલાં પણ જૈનાથી સ્વીકારાયેલાં હતાં.

તીર્થકરા સામાન્યતઃ ખુદ્ધની માફક પલાંઠી વાળેલા આકારમાં અને શાંત, ધ્યાનમસ અવસ્થામાં બેઠેલા દેખાય છે. એારીસા અને મથુરાના શિલ્પમાંનાં નૃત્ય કરતાં દરયો પ્રગતિ માર્ગ છે ત્યારે યાંગીના જેવી બેઠેલી જીનમુદ્રા એ કાયમની દશા છે અને તેટલી જ સચાટ નિર્માહતાની મૂર્તિ છે અને તે પ્રગતિથી તદ્દન પર છે. એટલું યાદ રાખવાનું છે કે તે દેહ-દમનનું પ્રતીક નથી પણ તેતો હિંદી તત્ત્વજ્ઞાનીએાએ ધ્યાન માટે સ્વીકારેલી સૌથી સુગમ એવી અનાદિ કાળની મુદ્રા છે. આપણી માન્યતા પ્રમાણે તે વ્યક્તિગત લાક્ષણિકતા અતાવતી નથી તો પણ તે ભાવરહિત છે તેમ તો કહી શકાય નહિ. આથી ઊલટું રાથેન્સ્ટાઇનના મતે, ધાર્મિક વિચારમાં મસ એવી ધ્યાન યા સમાધિમસ દશા તે કળા-વિધાનના ઇતિહાસમાં સવેશ્ય કલ્પના છે અને આ હિંદી કૌશલ્યની જગતને લેટ છે. તે વિદ્વાન વળી કહે છે કે " આ ધ્યાનસ્થ દશાની વિશિષ્ટ પ્રભા એટલી સંપૂર્ણ અને અનિવાર્ય વિકાસ પામેલી છે કે ૨૦૦૦ ઉપરાંત વર્ષો જવા છતાં તે મનુષ્યે ઉભાં કરેલાં પ્રેરક અને સંતોષપ્રદ ચિન્હામાં અદ્વિતીય છે" ર

અનાદિ પ્રાચીનતાના ધામ સમાં મશુરાનાં જૈન અવશેષા પ્રતિ આવતાં એમ કહી શકાય કે કત્રાની દક્ષિણે અધા માઈલ દૂર કંકાલી યા જૈન ઠેકરી ( ઠીલા ) માંથી તે મળેલાં છે. હિંદી કળાના ઇતિહાસમાં આ વર્ગની અગત્યતા બે કારણે છે. એક તા પ્રાચીન અને મધ્યયુગની હિંદી કળાની સાંકળ તરીકે છે અને બીજાં વાયબ્ય સરહદ પરના ગાંધાર પ્રદેશમાંની ગાંધાર શાખા કે જેની સુંદરમાં સુંદર કૃતિઓ ત્યાં મળી આવે છે તેને તે મળતા આવે છે. સ્મિથ કહે છે કે "ભૌગોલિક દષ્ટિએ વાયબ્યમાં ગંધાર, નૈર્જાત્યમાં અમરાવતી અને પૂર્વમાં સારનાથ એ સવની મધ્યમાં મશુરા છે. તેથી ત્યાંનું કળાવિધાન શુદ્ધ હિંદીકળા અને ગંધારની મ્લેચ્છકળા વચ્ચેની સાંકળ તરીકેની મિશ્રકળાના લક્ષણ દર્શાવે તેમાં આશ્ચર્ય નથી." આ ગંધાર–મશુરા શાખા ઇ. સ. પૂર્વે પહેલા સૈકામાં ઉત્પન્ન થઈ હોય તેમ લાગે છે અને ઇ. સ. ૫૦ તથા ઈ. સ. ૨૦૦ દરમિયાન તે કળા સંપૂર્ણતાએ પહેાંચી જણાય છે. પ્રાચીન હિંદી કળાના ભાવ સાથે બંધબેસતા મ્લેચ્છ કળાના નમૂનાના સ્વીકારની સાથે આ શાખા ઉત્પન્ન થઈ જણાય છે.

ડાં બારનેટ જણાવે છે કે "'ગંધારશાખા' એ શખ્દ કેટલાએ કળાકારાની પરંપરાએ વિવિધ સાધના દ્વારા વિધવિધ કળાવિધાનની દષ્ટિએ નીપજાવેલાં સર્જનાના સમૂહ

<sup>1.</sup> Cf. Vogel, Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura, p. 41. For further details about the Tirthankara images at Mathura Museum see ihid, pp. 41-43, 66-82.

<sup>2.</sup> Rothenstein, Examples of Indian Sculpture, Int., p. 8.

<sup>3.</sup> Smith, History of Fine Art in India and Ceylon, p. 133. Cf. Vogel, op. cit., p. 19.

<sup>4. &</sup>quot;This culmination of the art of the school may be dated from about A.D. 50 to A.D. 150 or 200."—Smith, op. cit., p. 99.



**આયાગપટ** અથવા 'પૂજાની તકતી' (મયુરા)

કાપીરાઈટ સ્વાધીન-આરકીએાલાજી કલ સર્વે એાફ ઇન્ડિયા.

દર્શાવે છે. કેટલેક પ્રસંગે તેઓએ નકલ કરવાના સફળ ચાતુર્ય દ્વારા વગર વિચાર્યે મ્લેચ્છ નમૂનાએાની નકલ જ કરી છે. સામાન્ય દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો તેમણે બહુ જ વધારે કર્યું છે. મ્લેચ્છ કળામાંની આકૃતિએા, વત્લા, ભાવના આદિ સ્વીકારીને તેઓએ શ્રીક પ્રભા, સૌંદર્ય, સુસંગતિ તથા કોશલ્ય આદિના ઉમેરા કર્યો છે કે જેણે તેના હાર્દ અને માનુષતામાં ઘટાંડા થવા દ્રીધા વિના પ્રાચીન કળાને ઉચ્ચ શિખરે પહોંચાડી છે."

હિંદી કળામાં આ પરદેશી તત્ત્વાના સમાવેશ તથા હિંદી કળાના વિદેશીઓએ કરેલા સ્વીકાર એ બન્ને બહારની દુનિયા સાથેના હિંદી રાજકીય તથા વ્યાપારી સંબંધને આભારી છે. આથી કરીને જ આજે ભાગાલિક હિંદ જુદી જુદી જાતિઓનું નિવાસસ્થાન છે કે જેમની કળાના આદર્શો, ધર્મની માક્ક સામ્ય ધરાવતા ન હાવાથી જુદા પહે છે; અને જેમાંના કેટલાક તો પાછલા ઐતિહાસિક સમય સુધી આવેલા અને જેમણે સર્જન કળાના પરદેશી તત્ત્વો દાખલ કરેલા જે મૂળ પરદેશીઓની માક્ક જ અહીં મળી ગયા છે અને મૌલિકતા સિદ્ધ કરી છે. તેમ છતાં પણ એન્ડ્રયુઝના મતે, હવા અને બીજા કારણે હિંદ સાથે ખાસ સંબંધ ધરાવતા દેશામાંથી કળા વિષે ભાગ્યે જ કંઈ રસપ્રદ બાળતા જાણવા મળી શકે છે અને તેથી "કળાવિધાનનું આપણું જ્ઞાન હવા અને ધર્માધતાના ઝનૂન સામે ટકી રહેલાં અવશેષા પર આધાર રાખે છે."

મથુરા શાખાની આખતમાં સામાન્ય પ્રાસ્તાવિક નોંધ કર્યા પછી આપણે કંકાલી ટીલા પરના જૈન શિલ્પના નમૂનાઓનો અભ્યાસ કરીશું. અને કળાદેવી પોતાના ભકતો પાસેથી જે નિર્વિવાદ તન્મયતા માગે છે તે જૈન કળાવિદે એ કેટલા પ્રમાણમાં સાધી છે અને સ્લેચ્છ તત્ત્વાનું શુદ્ધ સમીકરણ કરવામાં તેમની કુશળતા કેટલી સફળ થઈ છે એ આપણે જેઈશું.

મથુરાના શિલ્પના જે થોડા નમૂનાપર આપણે વિચાર ચલાવવાના છીએ તેમાં આપણે પ્રથમ વધારે રસપ્રદ અને સુંદર આયાગપેટાના વિચાર કરીશું. ડૉ. બુહલર કહે છે કે "આયાગપેટ એ એક વિભૃષિત શિલા છે કે જેની સાથે જિનની પ્રતિકૃતિ યા અન્ય કાઈ પૂજ્ય આકૃતિ જોડાએલી હાય છે. તેના અર્થ 'પૂજા યા અર્પણની તખતી' કરી શકાય કારણ કે અનેક શિલાલેખામાં દર્શાવ્યા મુજબ 'અર્હુતાની પૂજા' માટે આવી શિલાએ મંદિરામાં રાખવામાં આવતી હતી'……જૈનામાં તે લાેકપ્રિય થતાં પ્રાચીન કાળમાં જ અટકી પડી કેમકે તે ઉપરના શિલાલેખા જૂની લિપિ સ્પષ્ટ દર્શાવે છે અને તેના ઉપરની તારીખ જણાતી નથી."

પ્રાચીન જૈન કળામાં આયાગપટા સિવાય બીર્લ્યુ કંઈ નથી એમ નથી; પરંતુ તે તેનું મુખ્ય લક્ષણ છે. સામાન્યતઃ આવા સુંદર પંટાના સર્જનમાં જૈનશિલ્પના મુખ્ય ઉદ્દેશ

<sup>1.</sup> Barnett, Antiquities of India, p. 253.

<sup>2.</sup> Andrews, op. cit., Int., p. 12.

<sup>3.</sup> Bühler, E.I., ii., p. 314.

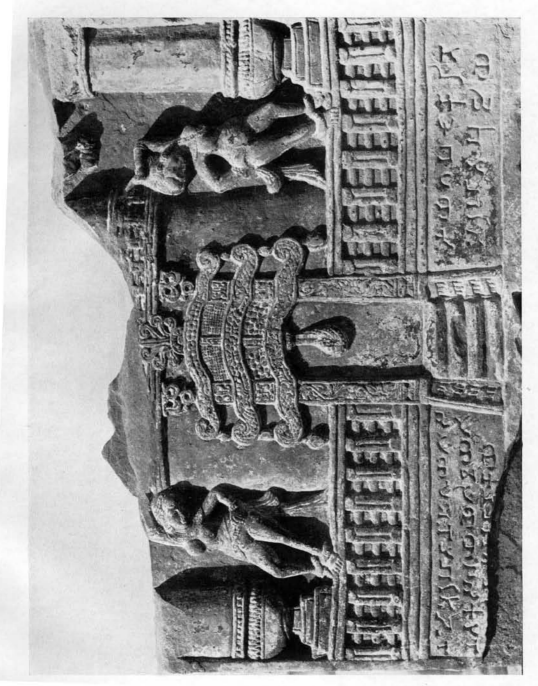
"સુંદરતાની સ્વતંત્ર કૃતિ માત્ર નહોતો; તેઓની કળા એ સ્થાપત્યનાં સ્મૃતિચિદ્ધોના શણગારને આભારી હતી." તેમ છતાં પણ, મધ્યસ્થાને શાભતી જિનની યોગિમુદ્રા, બહુ શણગારેલ ત્રિશ્યુળા, અન્ય પવિત્ર ચિદ્ધો, ઉત્તમ આબૂષણો, ઈશનની આર્કિમિનિયન પહિતિનાં વિસ્તૃત સ્થળા આદિ પરથી મશુરાના શિલાલેખોના મુખ્ય આદર્શ સાંપ્રદાયિક હતો એમ કાઇપણ કળાપ્રેમી સહેજે ન સ્વીકારે તેા નવાઈ નહિ. આથી ઊલટું આયાગપરાની બાબતમાં એક પગલું આગળ વધીને કહી શકાય કે કળાની આ કૃતિઓના સ્વાતંત્ર્યમાં તથા એની હાર્દિકતામાં શિલ્પીઓનું આધિપત્ય જણાઈ આવે છે અને આમ પાતે પ્રાત્સાહિત કળાવિદા હાવાથી તેઓએ પાતાના સર્જનમાં ધાર્મિક વિષયોનો ઉપયોગ એક સાધ્ય તરીકે નહિ પરંતુ કેવળ ધર્મ પ્રચારના બહાના હેઠળ કર્યો હશે.

આમાંના નૃત્યકાર ક્ર્યુયશની પત્ની શિવયશાએ બેસાડેલ પહેલાે અને આમોહિનીએ મહાક્ષત્રપ સાડાસના ૪૨ મા વર્ષે બેસાડેલ બીજે એ બે આયાગપેટાનું અહીં વર્ષુન કરીએ. સિમથના શબ્દોમાં "પહેલા પટ જૈન સ્તૂપના સુંદર દેખાવ આપે છે જેની આસપાસ પરિક્રમણ માટેની પગથી છે અને પછી વાડ છે. સુંદર રીતે શણુગારેલ તારણવાળા દરવાનમાં થઈ ને ત્યાં પહોંચાય છે જ્યાં ચાર પગથીયાં ચઢવાનાં છે. દરવાના નીચલા ભારાટિયાથી એક ભારે માળા લટકે છે. કમરની આસપાસ સામાન્ય જવાહીર સિવાય તદ્દન નમ્ન એવી એક નાચ કરતી છાકરી દરવાની દરેક બાન્યૂની વાડપર અસભ્ય રીતે ઉભેલી છે. વિચિત્ર પાયાવાળા બે વિસ્તૃત શાંભલા પણ દેખાય છે અને ઉપરના પરિક્રમણની પગથીની આન્યાનુની વાડના કેટલાક ભાગ નજરે પડે છે." ક

આ સુંદર રીતે કેતરેલ તારણ પર એક ટૂંકી અર્પણપત્રિકા છે અને સ્મિથના મતે તે શિલાલેખના અક્ષરો " ઇ. સ. પૂર્વે લગભગ ૧૫૦ યા સુંગાના રાજ્યસમયના ભર્દુત સ્તૂપના દરવાજા પરના ધનભૂતિના શિલાલેખના અક્ષરા કરતાં કાંઇક વધારે જૂના છે." ' ડાં. ખુહલરે પણ તેને " જૂના"ના સમૂહમાં ગણ્યા છે, પરંતુ તે એમ નાંધ કરે છે કે તે કનિષ્ક પહેલાના સમયના છે. ય આ આયાગપટની કળાવિષયક ઉપયોગિતા બાબત લાગણીવશ બની દારાવાની કાંઈ જરૂર નથી. વ્યક્તિગત પસંદગી યા નાપસંદગી અથવા અમુક સિદ્ધાંતા કરતાં વસ્તુની પરીક્ષા માટે સર્વમાન્ય ઘણા સાધના છે. વિન્સન્ટ સ્મિથના મતે આ બે સ્ત્રી આકૃતિયાના ભાવ અસભ્ય લાગે છે. આની માફક જ આજુબાજીની વાડની કેટલીક જગાએ પણ સ્ત્રીઓની પ્રતિકૃતિઓ તેને અસભ્ય રીતે નગ્ન લાગે છે. આવી બાબતામાં

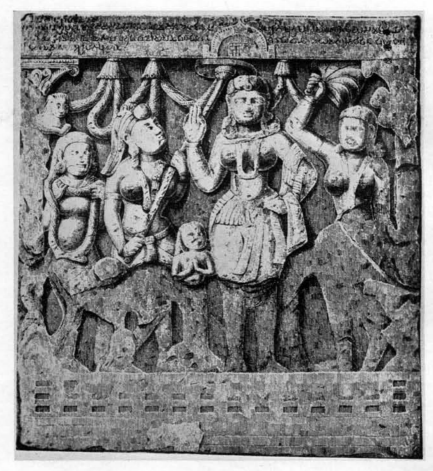
- 1. Chanda, A.S.I., 1922-1923, p. 166.
- 2. Cf. Bühler, op. cit., No. V, p. 200.
- 3. Smith, The Jaina Stupa and other Antiquities of Mathura, p. 19, Plate XII.
- 4. Idid., Int., p. 3.
- 5. Bühler, op. cit., p. 196.
- 6. According to Coomaraswamy these female figures are not dancing girls, as Smith has observed. In his opinion "they are Yaksis, Devalās or Vyksahas, nymphs and dryads, and to be regarded as auspicious emblems of vegetative fertility, derived from popular beliefs."—Coomaraswamy, op. cit., p. 64. Cf. Vogel, A.S.I., 1909-1910, p. 77.

# શિવયશાએ સ્થાપન કરેલ પૂજાની તકતી





જીન યુક્ત આયાગપટ-ઇ. સ. પહેલી શતાબિદ કાપીરાઇટ સ્વાધીન–આરકાઓલાજીકલ સર્વે એાક ઇન્ડિયા.



આમાહિનીએ સ્થાપન કરેલ પૂજાની તકતી કાપીરાઈટ સ્વાયાન-આરકાઓલાજીકલ સર્વે એાફ ઇન્ડિયા.





મનુષ્યાકૃતિ વાળાં વાડ સ્થંભો ( મથુરા ) કાપી સઇટ સ્વાધાન-આરકાઓલોછકલ સર્વે એાક ઇન્ડિયા.

એમ જણાય છે કે પાસેના અથવા દેખીતા વિષય-દર્શકતત્ત્વ એ મુખ્ય હાય છે કે જે બ્યક્તિગત પસંદગી યા નાપસંદગીને બ્યક્ત કરે છે અને કળાના અર્થ પણ આપણી દૃષ્ટિએ તેની વસ્તુ યા દર્શકતત્ત્વ કરતાં કાંઈ વધારે ઊંડા નથી રહેતા.

ખરું જેતાં શિવયશાના આયાગપટમાં અને કેટલાક સ્થંભ પર ઉભી અથવા તો આરામથી આડી પહેલી અથવા બીજી કેઈ સ્થિતિમાં દર્શાવેલી સ્ત્રીઆકૃતિઓ સારા યા ખાટા કાર્યની પ્રેરણા આપતી નથી કેમકે બધી પ્રેરક હેતુવાળી કળા લાગણીપ્રધાન હાય છે. ખરી કળાની કિંમત તેની નિર્માહતામાં તથા કલ્પનામાં રહેલી છે. પ્રાચીન હિંદી કળાકારાએ સ્ત્રીઓની આકૃતિ દોરવામાં ગંભીરતા, નિખાલસતા, અને ઉદારતાના ભાવા પ્રદર્શિત કર્યા છે. જાડાં ગાળ પગનાં સાંકળાં, આછાં વસ્ત્રો, ભારે કુંડળાં, બાજુબંધા, હાર અને કંદોરા એ સર્વ—આકર્ષક અને સર્વવિજયી નગ્નતા છુપાવતાં નથી પણ તેની શાભામાં અભિવૃદ્ધી કરે છે. આ પ્રકારની સુંદરતામાં અસબ્યતાના છાંદા પણ નથી તેમ જ ખાટી શરમની લાગણી પણ નથી. હલકા કે સંકુચિત ક્ષેત્રમાં નહિ, પરંતુ પોતાના આત્મારૂપ મહેલમાં મથુરા, સાંચિ અને અન્ય સ્થાનના કળાકારાએ સ્ત્રીને અપ્રતિમ સ્થાન આપેલું છે અને તેથી જ તેઓએ આસમાની આકાશની સામે, નિત્ય અસ્તિત્વ ધરાવતા પથ્થરામાં સર્વ સુંદરતાના અમર આદર્શ તરીકે તેની પ્રતિકૃતિઓ નિપજાવી છે.

આમાહિનીએ બેસાદેલી અર્પણની તકતી પર આવતાં, સ્મિથ જણાવે છે કે " આ સુંદર તકતી જે આવાગપટ હાવા છતાં તે રીતે એાળખાતી નથી. તે ત્રણ પરિચારિકાએ અને એક બાળક સાથે એક રાર્સાના દેખાવ આપે છે. પ્રાચીન હિંદી પહિત જે આજ સુધી દક્ષિણમાં પ્રચલિત હતી તદનુસાર તે પરિચારિકાએા કમર સુધી નગ્ન છે. એક પાતાની રાસીને છત્ર ઘરે છે, બીજ પંખા વીંઝે છે, ત્રીજ અર્પણ માટે હારની માળા ઘરી રાખે છે. આ પ્રતિકૃતિ સ્થલ હોવા છતાં કળાની દૃષ્ટિએ કંઈ ઉતરતી નથી."

આ આયાગપેટાની સાથે દેવાએ બંધાવેલા વાદ સ્તૂપ સાથે સંબંધ ધરાવતા શિલ્પના વિચાર કરીએ. એ પ્રતિકૃતિની મધ્યમાં પવિત્ર ચિદ્ધ તરીકે ત્રિશ્લના આધારે રહેલ ધર્મચક આપેલું છે કે જે કમળ પર રહેલું છે. સ્મૃતિચક યા ધર્મચક એ જૈન, પ્રાહ્મણ અને પુદ્ધ એ ત્રેણે સંપ્રદાયની સામાન્ય સંજ્ઞા છે. અહીં દેખાય છે તે ચક "મથાળે એ ખાજા કર્ણાકારે આગળ પડે છે તથા તેમાં પાયાતરફ ઢળતા એ શંખા હોવાથી એ બાબતમાં તે બીજા પુદ્ધ અને જૈન શિલ્પથી જૂદું પડે છે." આકૃતિની જમણી બાજૂના પૂજકાના

<sup>1.</sup> Smith op. eit., p. 21, Plate XIV.

<sup>2. &</sup>quot;... it would be surprising if the worship of Stapas, of sacred trees, of the Wheel of the Law, and so forth, more or less distinct traces of which are found with all sects, as well as their representations in sculptures, were due to one sect alone instead of being heirlooms handed down from remote times before the beginning of the historical period of India."—Bühler, op. cit., p. 323.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 321. For a specimen of Buddhist sculpture see Fergusson, Tree and Serpent Worship, Plate XXIX, Fig. 2.

સમૂહ પોતાના હસ્તકમળમાં હાર લઇ ઉભેલ ચાર સ્ત્રીઆકૃતિઓના છે જે શિલાલેખમાં નિર્દેશેલ અર્હતની પૂજા કરવાના ઇરાદા દર્શાવે છે. પહેલી ત્રણ આકૃતિઓમાંની દરેક પોતાના જમણા હાથમાં લાંબી દાંડીવાળું કમળ ધરાવે છે. જ્યારે ચાથી આકૃતિ કે જે કદમાં નાની છે તે યુવાન દેખાય છે અને તેણે ભક્તિભાવથી હાથ જોડેલા છે અને તે શિલાના છેડે આડા પડેલા એસિરિયાના સિંહના જેવી પ્રતિકૃતીથી કાંઇક ઢંકાયેલી છે. ડૉ. ખુહલરના મતે, આ સ્ત્રીઓના ચહેરા ચિત્રના જેવા દેખાય છે. અને તેઓના વિચિત્ર વેશ આખા શરીરને ઢાંકતા પગસુધીના એક જ વસ્ત્રના છે અને તે કમરે વીંટાયેલું જણાય છે.

આ શિલાના કેટલાક ભાગ ખંડિત છે તે મુશ્કેલી છે. ધર્મચકની જમણી બાજાની પુરુષાકૃતિ ડૉ. બુહલરના મતે નગ્ન સાધુની છે જેના જમણા હાથ પર હંમેશ મુજબ લટકતા લગડાના એક કકડા છે. ઘણું કરીને શિલાલેખમાં નિર્દેશલ અર્હત આ હશે. આ સાધુની નગ્ન આકૃતિ છે કે કેમ તે કહેલું કડણું છે. સ્મિથના મતે, શિલાની આ બાજાએ ચાર પૂજા કરનારા પુરુષમાંના એકની પ્રતિકૃતિ છે. અમારા મતે પણ, સ્મિથના મત વધુ સ્વીકાર્ય છે કેમકે આપુંય શિલ્પ નોંધમાં દર્શાવેલ અર્હતની પૂજા માટે તૈયારી કરતા પુરુષ અને સ્ત્રી-પૂજકોના સમૂહ દર્શાવે છે.

મથુરાશિલ્પના આ નમૂના તેના દેવાથી બંધાયેલ વાદ સ્ત્પ સાથેના સંબંધથી અગત્યના છે. આપણે 'દેવાથી બંધાયેલા' એ શબ્દની લાક્ષણિકતાના વિચાર અગાઉ કર્યો છે. તે ઈ. સ. પૂર્વે કેટલાક સૈકા પહેલાં બંધાયા હશે કેમકે મથુરાના જૈના પાતાનાં દાનાની નોંધ રાખતા થયા તે સમયના હાય તો તેઓ તેના બંધાવનારનું નામ જાણતા હાત. તેના સંબંધી દૃતકથા સિમથના શબ્દામાં નીચે પ્રમાણે છે: "સ્ત્પ મૂળે સાનાના હતો અને તેના પર કીંમતી રતના જુવાં હતાં અને તે સાતમા જિન સુપાર્શ્વાથના માનમાં ધર્મઋષિ અને ધર્મથાય એ બે સાધ્યોની ઇચ્છા મુજબ દેવી કુબેસએ બંધાબ્યા હતા. ત્રેવીશમા જિન પાર્શ્વાથના સમયમાં, સુવર્ણમય સ્ત્પનું સ્થાન ઇંટાએ લીધું અને બહારની બાજા પશ્ચરનું મંદિર બંધાવવામાં આબ્યું." હતાં અને સ્ત્ર્પનું સ્થાન ઇંટાએ લીધું અને બહારની બાજા પશ્ચરનું મંદિર બંધાવવામાં આબ્યું." હતાં સ્ત્રામાં સ્ત્રામાં

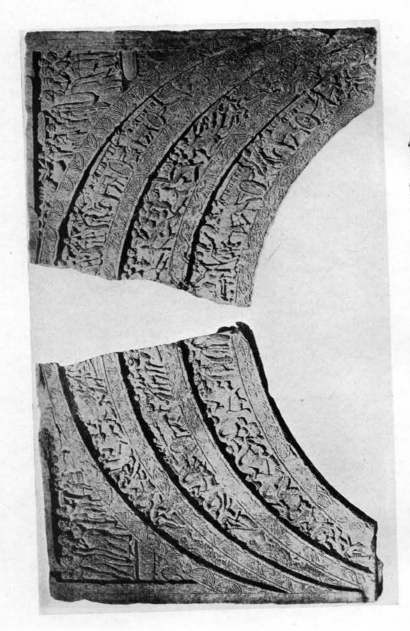
મથુરા શિલ્પના આ થાડા નમૂના ઉપરાંત મતુ યો અને દંતકથાના નાયકા દ્વારા પવિત્ર જગ્યા તથા વસ્તુઓ પ્રતિ દર્શાવાતા માનસહિત તારણ વિષે વિચાર કરીશું. આ તારણામાં કળાકાર કાે અમુક ગ્રંથ કે દંતકથા દર્શાવવા નથી ઇચ્છતો, પરંતુ દેવા તથા મનુષ્યા, તીર્થકરા તથા તેમના સ્ત્ર્યા અને મંદિરા પ્રતિ પાતાના લક્તિભાવ વ્યક્ત કરવા કેટલા ઉત્સુક હાય છે તે અતાવવા ઇચ્છે છે. આ જ કારણે આ પ્રતિકૃતિઓ એક યા અનેક જૈન પવિત્રધામાની પૂજાના અને તે માટે જતા યાત્રાના સંઘાના નિર્દેશ કરે છે.

- 1. Bühler, op. and loc. cit.
- 2. Ibid.
- 3. Smith op. cit., p. 12.





Jain Educationa International For Personal and Private Use Only www.jainelibrary.org



દેવા અને મનુષ્યાથી તીર્થંકરને કરાતા નમરકાર સૂચવતાં તારણની એ બાજૂઓ

ા નુતુ મામા માં આ પણ કર્યા માત્ર કાંગાલેશ કલ સર્વે આફ ઇન્ડિયા.





તોરણના આગળ–પાછળના ભાગ ( મથુરા ) કાપોરાઇટ રવાધીન-**આર**કોઓછક**લ સર્વે આક** ઇદિલ્યા.



દ્વાપારાઇટ સ્વાધાન-આસ્ટ્રીઓલીજીકલ સર્વે ઓફ ઇન્ડિયા.

તેમેસના ચાતુર્યથી આનંદ પ્રદર્શિત કરતી નર્તિકાઓ તથા સંગીતકારે! દર્શાવતી સુશાભિત શિલા

આ શિલ્પકળાના નમૂનાઓમાં એક તો ખાસ કરીને પુરાતત્ત્વવિષયક રસ ધરાવે છે. એ તોરણ છે જેમાં બે સુપર્ણ (અર્ધ મનુષ્ય અને અર્ધ પક્ષી) અને પાંચ કિન્નરો દ્વારા થતી સ્તૃપની પૂજા કાતરેલી છે. બૌદ્ધ શિલ્પમાં માનનીય પુરુષા જેમ પાઘડી પહેરે છે તેમ પાંચે આકૃતિઓએ પાઘડી પહેરી છે. ડૉ. બુહલર લખે છે કે "આવા સામ્ય ધરાવતો દેખાવ સાંચિના શિલ્પમાં આવે છે કે જ્યાં સુપર્ણો સ્તૃપની પૂજા કરે છે." પરંતુ એ નોંધણું જરૂરી છે કે સાંચીની આકૃતિએ શ્રીક રાક્ષસી પ્રાણીઓના જેવી છે જયારે આ શિલાની આકૃતિએ એસિસ્યિન તથા કરાનના શિલ્પ અનુસાર પાંખાળી આકૃતિની પરંપરા પ્રમાણે બનાવેલી છે. ગુપ્તાના સિક્કાપરની સુપર્ણાના રાજા ગરુડની આકૃતિ એ બ્રાહ્મણશિલ્પના નમૂનો છે કે જે આની સાથે સરખાવી શકાય. ગયા અને અન્ય બૌદ્ધ સમારકા પર કિન્નરની આકૃતિએ જોવામાં આવે છે જે ઘણું કરીને શ્રીક નમૂના પ્રમાણેની છે. આ શિલાપરની આકૃતિની લાક્ષણિકતા એ છે કે બૃક્ષની એક શાખા મનુષ્યના દેહ અને ઘોડાની જંઘાની સંધિને લોકે છે. પરાતત્ત્વિશારદ એવા મારા મિત્રાપાસેથી મેં જે જાણ્યું છે તે પરથી મને લાગે છે કે શ્રીક શિલ્પમાં આવા નમૂનાએ ખાસ કરીને નથી."

તેની પાછળની આકૃતિએ લેતાં તે તારણના ભારાટીયામાં વરઘાડાના કેટલાક ભાગ આવેલા છે જેમાં તીર્થયાત્રાએ જતા દશ્યનું સૂચન છે. તેમાંની ગાડી આજના શિગરામને મળતી આવે છે અને સારથિના હાથમાં ઉચા કરેલા પરાણા છે જે આજની માફક વચ્ચેની ઉધ ઉપર બેઠેલા છે. કેટલાક પ્રાણીઓના સાજ બરાબર સાંચિના શિલ્પના જેવા છે, પરંતુ તેમાં તેવાં ગાડાંએ જણાતાં નથી; પણ તેના બદલે ઘાડાથી હંકાતા શ્રીક દેખાવના રહ્યા છે.

છેલ્લા શાલુગારેલ પથ્થરના ડુકડા લેતાં, તેની ઉપરની બાજા પર મહાવીરના ગર્લનું અપહરાલ કરતા નેમેસનું ચાતુર્ય અને ઊલઠી બાજાપર તે ચાતુર્યથી ખુશ થઈ નાચતી તથા ગાતી સ્ત્રીપ્રતિકૃતિઓ દર્શાવેલી છે, અહીં પણ આપણે જોઇએ છીએ કે ધાર્મિક તથા નૈતિક કથાઓને પ્રખ્યાત કરવા માટે હિંદી કળાકાર પાતાની સ્વતંત્રતા પૂરી વાપરવા અચકાયા નથી. જે સમયે સાધુવર્ગ તથા રાજદરબારી વર્ગને કળાકારની સેવા જરુરની હતી તે સમયે મશુરાના શિલ્પી ખૂબ જ સંતાષકારક કળાની આકૃતિએ તૈયાર કરવામાં સફળ થયા હતા. ખાસ કરીને જ્યારે કેઇ પ્રસિદ્ધ વાત કે દંતકથા આલેખવા તેને સૂચવવામાં આવ્યું હોય છે ત્યારે તે પ્રમાણ તથા હાવભાવમાં પરંપરાગત શૈલીના ઘણી જ સારી રીતે ઉપયોગ કરે છે, અને તેમાં સામ્ય પેદા કરવા પાતાની સર્વ શક્તિ સમર્પણ કરે છે.

- 1. Cf. Fergusson, op. cit., Plate XXVII, Fig. 1.
- 2. Cf. Fleet C.I.I., iii., Plate XXXVII; Smith, J.A.S.B., lviii., pp. 85 ff., Plate VI.
- 3. "No other example is known of a leaf being used to mask the junction between the human and equine bodies in the centaurs."—Smith, History of Fine Art in India and Coylon, p. 82.
  - 4. Bühler, op. cit., p. 319.
  - 5. Fergusson, op. cit., Plate XXXIII; ibid., Plate XXXIV, Fig. 1.
  - 6. Bühler, op. and loc. cit.

મહાવીરના ગર્ભહરાષ્ટ્રની પ્રખ્યાત દંવકથાવાળા આ ટુકડા ઉપરાંત કર્નિગહામે લીથાશાફ કરેલી ચાર ભાંગીતૂટી પ્રતિકૃતિએમ છે. આમાંની બે પ્રતિકૃતિએમ બેઠેલી સ્ત્રીએમની છે. એ દરેકના ખાળામાંની થાળીમાં એક એક નાનું બાળક છે. ડાબા હાથ થાળીને પકડી રાખે છે જ્યારે જમણા હાથ ખભા સુધી ઉંચા કરેલા છે. ખન્ને સ્ત્રીએમ નગ્ન જેવી દેખાય છે. બીજી બે પ્રતિકૃતિ નૈગમેષની છે અને સાચી રીતે ડાં. ખુહલરના મતે બકરાના માથાવાળી છે અને તે બીજા શિલ્પમાંની આકૃતિ જેવી જ છે. આ પશ્થરને કોનેંગહામ ની ચાર આકૃતિએમ સાથે સરખાવતાં આ પૌર્વાત્ય સાહિત્યના પ્રખ્યાત અભ્યાસી જણાવે છે કે "બાળકની પરિસ્થિતિ અને તેને ધારણ કરતી સ્ત્રીનું વલણ તદ્દન સામ્ય છે એ તદ્દન દેખીતું છે. આ વસ્તુના નૈગમેષ યા નેમેસોની ચાક્કસ આકૃતિ સાથે વિચાર કરતાં તે આપણને નિઃશંક રીતે એવા અનુમાન પર દારે છે કે બન્ને બાબતોની દૃતકથા એક જ હોવી જોઇએ."

ખરેખર ઓસ્સિસા અને ગૂજરાતના જૂનાગઢ અથવા ગિરનાર પરનાં ગુફામંદિરા અને ગુફાગૃહા, તેમાંના સમૃદ્ધ અને સૂક્ષ્મ કાતરણીવાળાં અલંકૃત કેવાળા, મથુરાનાં અવશેષાનાં માંનાં સુંદર રીતે શાલુગારેલ તારણા અને આયાગપટા એ બધાં માત્ર અવશેષા નહિ પરંતુ કળાલકમીનાં જુવંત દ્રશ્યો છે. તેમાં સૌંદર્ગ, આદર્શ અને અધ્યાત્મનું ઉમદા મિશ્રણ—એલું હિંદી કળાનું ત્રિક જણાય છે. આ જેવાં કરતાં અનુભવી સારી રીતે શકાય છે, કારણ કે એક બીજા વચ્ચેના તફાવત ગમે તેટલા વિસ્તૃત એવા કળાવિજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં નહિ જણાય પરંતુ પસંદગીના અજ્ઞાત પ્રદેશમાં જણાઇ આવે છે.

<sup>1.</sup> Bühler, op. cst., Plate II, a.

<sup>2.</sup> Cunningham, A.S.I., xx., Plate IV.

<sup>3.</sup> Bühler, op. cit., p. 318.



મહાવીરના ગર્ભ અપહરણ દર્શાવતી ચાર ખંડિત મૂર્તીઓ કાપીરાઈટ સ્વાધાન-આરકીઓલાજીકલ સર્વે એાક ઇન્ડિયાન

## ઉપસંહાર

જે ક્રુંગો તે ડાહ્યો એ જો દુનિયાના નિયમ હાય તો ઉત્તર હિંદમાં બુદ્ધધર્મની જેમ જંનધર્મ ઊંડાં મૂળ નાખી શકયા ન હતા અને હિંદી ઇતિહાસમાં જૈન સમય જેવું કાંઈ જ નથી તેના યાગ્ય પ્રતિકાર એટલા જ છે કે જૈનધર્મ ઉત્તરમાં પાતાના સંખ્યાબંધ પ્રતિસ્પીર્ધએ સામે ટકી શકયા છે. આવી માન્યતા ધરાવતા વિદ્વાનાને માનપૂર્વક આપણે કહી શકીએ કે આગલાં પાનાઓમાં ઉત્તર હિંદમાં જૈનધર્મનું જે કંઈ અવલાકન થયું છે તે આની સામેના પ્રળળ પૂરાવા છે. ઉત્તર હિંદના જૈનધર્મની પ્રાચીનતાના સમય અમે તે હાય, તેમ છતાં પણ ઈ.સ. પૂર્વ ૮૦૦ યા પાર્શના સમયથી માંડી સિદ્ધસેન દિવાકર દ્વારા ઈ.સ. ની શરૂ આતમાં વિક્રમના જૈનધર્મ સ્વીકારના તેમ જ કાંઇક અંશે કુષાણ અને ગુપ્ત સમયો દરમિયાનના સમય ગાળામાં જૈનધર્મ એ મહાન પ્રભાવિક ધર્મ હતા તેની કાઈ પણ ના પાડી શકે તેમ નથી. આ હજાર ઉપરાંત વર્ષના યશસ્વી સમય દરમિયાન ઉત્તરમાં એવા કાઈ નાના મોટા વંશ કે જાતિ ન હોતાં કે જે એક યા બીજી રીતે જૈનધર્મની અસર નીચે ન આવ્યાં હાય.

અહીં તહીંના ઐતિહાસિક અગત્યના કેટલાક મુદ્દાઓ બાજ્એ મૃકતાં આ શ્રંથમાંનું દરેક પ્રકરણ એવી સામશી રજ્ કરે છે કે જેની શાધખાળ થઈ ચૂકી છે અને જેના પર અનેક અભિપ્રાયા નોંધાયા છે. અમારા આ નમ્ર પ્રયત્નના ઉદ્દેશ જૈનસંશાધન પર એક ચર્ચારપદ મહાન શ્રંથ રચવાના નથી પણ આમ ઓછા કે વત્તા અંશે વિશ્વસ્ત વિદ્વાનાના પરિશ્રમનાં પરિણામા વ્યવસ્થિત રીતે ગૂંથી જૈન સિદ્ધાંતની વાચના સમય પહેલાના એક મનનીય શ્રંથ રચવાના છે. આ હેતુની સાધનામાં જે કંઈ અનુમાના યા તર્કા કર્યા હાય તેને તેમ ગણવા અને ઐતિહાસિક શાધખાળ તરીકે તેના સ્વીકાર કરવા નહિ. બન્યું ત્યાં સુધી વીગતામાં ઉતર્યા જ નથી; તેમ છતાં પણ ઉત્તર હિંદના જૈનધમના આ કાળ કે જે તેની સત્તાના મધ્યાદ્વ કાળ હતા તેની મુખ્ય બાખતા અને આવશ્યક મુદ્દાઓ પ્રકાશમાં લાવવા જયાં વસ્તુને વારંવાર મૂક્યા વિના ચાલી શકે તેમ ન હતું ત્યાં તે વારંવાર મૂક્ય પણ છે.

તેમ છતાં પણ, જયાં સુધી સંખ્યાબંધ જૈન શિલાલેખા અને હસ્તલિખિત ગ્રંથા જે ઉત્તરમાં દરેક જગ્યાએ હસ્તી ધરાવે છે તેના સંશ્રહ કરવામાં ન આવે અને તેના અનુવાદો કરાવવાની પ્રવૃત્તિ હાથ ધરવામાં ન આવે; તેમ જ શિલ્પના અવશેષા માટે કાંઈ પણ યાજના કરવામાં ન આવે અને તેને લગતા આંકડા મેળવવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી ઉત્તરમાં જૈનધર્મની સત્તા અને વિસ્તાર તેમ જ તેના અસ્તિત્વસમયના સંજોગા વિષે નિર્જુયાત્મક અનુમાના કલ્પનાતીત છે. આ કાર્ય ઉપાડી લેવા જેવું છે, અને જો તે સંપૂર્ણ રીતે યશસ્વી નીવડે તેા હિંદી પ્રજાના ધાર્મિક અને કળાવિષયક ઇતિહાસનાં આજે શક્ય છે તેવાં આપણાં આછાં સાધનામાં એક કીમતી ઉમેરા થશે.

1. Cf. Smith, Oxford History of India, p. 55.

### LIST OF ABBREVIATIONS

- A. H. R. S. Andhra Historical Research Society.
- A. R. Asiatic Researches.
- A. S. I. Archaeological Survey of India. (Annual Reports.)
- A. S. R. Reports of the Archaeological Survey of India. (Cunningham.)
- A. S. W. I. Archaeological Survey of Western India.
- B. D. G. P. Bengal District Gazetteers, Patna.
- B. D. G. P. Bengal District Gazetteers, Puri.
- B. O. D. G. P. Bihar and Orissa District Gazetteers, Patna.
- B. O. R. I. L. Bhandarkar Oriental Research Institute Library.
- C. H. I. Cambridge History of India.
- C. I. I. Corpus Inscriptionum Indicarum.
- E. B. Encyclopaedia Britannica.
- E. C. Epigraphia Carnatica.
- E. I. Epigraphia Indica.
- E. R. E. Encyclopaedia of Religion and Ethics.
- H. M. I. History of Mediaeval India.
- H. O. S. Harvard Oriental Series.
- I. A. Indian Antiquary.
- I. H. Q. Indian Historical Quarterly.
- J. A. O. S. Journal of the American Oriental Society.
- J. A. S. B. Journal of the Asiatic Society of Bengal.
- J. B. R. A. S. Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society.
- J. B. O. R. S. Journal of the Bihar and Orissa Research Society.
- J. D. L. Journal of the Department of Letters. (Calcutta.)
- J. G. Jaina Gazette.
- J. P. A. S. B. Journal and Proceedings of the Asiatic Society of Bengal.
- J. R. A. S. Journal of the Royal Asiatic Society.
- J. S. S. Jaina Sähitya Samśodhaka.
- M. A. R. Mysore Archaeological Report.
- M. E. Marathi Encyclopaedia,
- Q. J. M. S. Quarterly Journal of the Mythical Society.
- S. B. B. Sacred Books of the Buddhists.
- S. B. E. Sacred Books of the East.
- S. B. J. Sacred Books of the Jainas.
- Z. D. M. G. Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft.

### GENERAL BIBLIOGRAPHY

### SOURCES

### 1. Archaeological and Epigraphical

ALLAN, JOHN. Catalogue of the Coins of the Gupta Dynasties and of Sasanka, King of Gauda. London, 1914.

Annual Report of the Mysore Archaeological Department for the Year 1923, pp. 10 ff. Bangalore, 1924.

BANERJI, R. D. Inscriptions in the Udayagiri and Khandagiri Caves. E. I., xiii., 1915-1916, pp. 159 ff.

BANERJI, R. D. Note on the Häthigumphä Inscription of Khäravela. J. B. O. R. S., iii., 1917, pp. 486 ff.

BEGLAR, J. D. Tours in the South-Eastern Provinces. A. S. I., xiii., 1882.

BHAGWANLAL INDRAJI, PANDIT. The Häthigumphä and three other Inscriptions in the Udayagiri Caves near Cuttack. Actes du Sixième Congrès International des Orientalistes, Troisième Partie, Section 2, Aryenne, Liede, 1885, pp. 133 ff.

BHAGWANLAL INDRAM, PANDIT. The Kahaun Inscription of Skandagupta. I. A., x., 1881, pp. 125 ff.

BHANDARKAR, R. G. On Dr. Hoernle's Version of a Nasik Inscription and the Gatha Dialect. I. A., xii., 1883, pp. 139 ff.

BLOCH, T. Conservation in Bengal. A. S. I., 1902-1903, 1904, pp. 37 ff.

BÜHLER, G. New Jaina Inscriptions from Mathura. E. I., i., 1892, pp. 371 ff.

BUHLER, G. Further Jaina Inscriptions from Mathura. E. I., i., 1892, pp. 393 ff.

BÜHLER, G. Further Jaina Inscriptions from Mathura. E. I., ii., 1894, pp. 195 ff.

BÜHLER, G. The Nanaghat Inscriptions. A.S.W.L, v., 1883, pp. 59 ff.

BÜHLER, G. Asoka's Rock Edicts according to the Girnär, Shāhbazgarhī, Kātsī and Mansehra Versions. E.l., ii., 1894, pp. 447 ff.

BÜHLER, G. The Pillar Edicts of Asoka. E.L., ii., 1894, pp. 245 ff.

BÜHLER, G. The Three New Edicts of Asoka. I.A., vii., 1878. pp. 141 ff.

BÜHLER, G. Indische Palaeographie. Encyclopaedia of Indo-Aryan Research, pp. 1 ff.

BUILLER, G. The Specimens of Jaina Sculptures from Mathura. E.I., ii., 1894, pp. 311 ff.

BÜHLER, G. The Barabar and Nagarjuni Hill Cave Inscriptions of Asoka and Dasaratha. I.A., XX., 1891, pp. 361 ff.

BÜHLER, G. The Madhuban Copper-plate of Harsha, dated Sanvat 25. E.I., i., 1892, pp. 67 ff.

BUHLER, G. The Jaina Inscriptions from Satruñjaya. E.I., ii., 1894, pp. 34 ff.

BURGESS, JAMES. Caves in Junagadh, and elsewhere in Kathiawad. A.S.W.I., Kathiawad and Kachh, 1874-1875, 1876, pp. 139 ff.

CHAKRAVARTI, MON MOHAN. Notes on the Remains in Dhauli and in the Caves of Udayagiri and Khandagiri. Calcutta, 1902.

Chanda, Ramaprasad. Dates of the Votive Inscriptions on the Stupas of Sanchi. Memoirs of the Archaeological Survey of India, No. 1, 1919, pp. 1 ff.

CHANDA, RAMAPRASAD. Kharavela. J.R.A.S., 1919, pp. 395 ff.

Chanda, Ramaprasad. The Mathura School of Sculpture. A.S.I., 1922-1923, pp. 164 ff.

COLERROOKE, H.T. On Inscriptions at Temples of the Jaina Sect in South Bihar. Miscellaneous Essays, ii., Madras, 1872, pp. 315 ff.

CUNNINGHAM, ALEXANDER. Inscriptions of Asoka. C.I.I., i., 1879.

CUNNINGHAM, ALEXANDER. A.S.I., 1871-1872, iii., 1873.

Cunningham, Alexander. A.S.J., 1878-1879, xiv., 1882.

CUNNINGHAM, ALEXANDER. Coins of Mediaeval India. London, 1884.

CUNNINGHAM, ALEXANDER. A.S.I., 1881-1882, xvii., 1884.

CUNNINGHAM, ALEXANDER. A.S.I., 1882-1883, xx., 1885.

Dowson, J. Ancient Inscriptions from Mathura. J.R.A.S., v. (New Series), pp. 182 ff.

FLEET, J. F. Records of the Somawamsi Kings of Katak. E.I., iii., 1894-1895, pp. 323 ff.

FLEET, J. F. The Hathigumpha Inscription. J.R.A.S., 1910, pp. 824 ff.

FLEET, J. F. The Rumindei Inscription and the Conversion of Aśoka to Buddhism. J.R.A.S., 1908, pp. 471 ff.

FLEET, J. F. Sanskrit and Old Canarese Inscriptions. I.A., vii., 1878, pp. 15 ff., 33 ff., 101 ff.

FLEET, J. F. Inscriptions of the Early Gupta Kings and their Successors. C.I.I., iii., 1888.

GARDNER, PERCY. Catalogue of Indian Coins, Greek and Scythic. London, 1886.

GROWSE, F. S. Mathura Inscriptions. I.A., vi., 1877, pp. 216 ff.

HULTZSCH, E. Maliyapundi Grant of Ammaraja II. E.I., ix., 1907-1908, pp. 47 ff.

HULTZSCH, E. Inscriptions of Aśoka. C.I.I., i. (new ed.), 1925.

HULTZSCH, E. Inscriptions on the Three Jaina Colossi of Southern India. E.I., vii., 1902-1903, pp. 108 ff.

HULTZSCH, E. Two Inscriptions from General Cunningham's Archaeological Reports. I.A., xi., 1882, pp. 309 ff.

JAYASWAL, K. P. Hāthigumphā Inscription of the Emperor Kharavela (173-160 B.C.). J.B.O. R.S., iii., 1917, pp. 425 ff.

JAYASWAL, K. P. A Further Note on the H\u00e4thigumph\u00e4 Inscription. J.B.O.R.S., iii., 1917, pp. 473 ff.

JAYASWAL, K. P. Hathigumpha Inscription Revised from the Rock. J.B.O.R.S., iv., 1918, pp. 364 ff.

JAYASWAL, K. P. Hāthigumphā Inscription of the Emperor Khāravela. J.B.O.R.S., xiii., 1927, pp. 221 ff.

JAYASWAL, K. P. Hathigumpha Notes. J.B.O.R.S., xiv., 1928, pp. 150 ff.

JAYASWAL, K. P. An Inscription of the Sunga Dynasty. J.B.O.R.S., x., 1924, pp. 202 ff.

JAYASWAL, K. P. The Statue of Werna Kadaphises and Kushan Chronology. J.B.O.R.S., vi., 1920, pp. 12 ff.

Jinavijaya, Muni. Prācina Jaina Lekha Sangraha, i. Bhavanagar, 1917.

KONOW, STEN. Epigraphy. A.S.I., 1903-1906, 1909, pp. 165 ff.

KONOW, STEM. Taxila Inscription of the Year 136. E. I., xiv., 1917-1918, pp. 284 ff.

KONOW, STEN. The Ara Inscription of Kanishka II: the Year 41. E. I., xiv., 1917 1918, pp. 130 if.

LÜDERS, H. A List of Brähmi Inscriptions from the Earliest Times to about A. D. 400. E. I., x., 1912, Appendix 1.

MAZUMDAR, R. C. Hathigumpha Inscriptions. I. A., xlvii., 1918, pp. 223 ff.

MAZUMDAR, R. C. Second Note on the Hathigumpha Inscription of Kharavela. I. A., xlviii., 1919, pp. 187 ff.

NARASIMACHAR, R. Inscriptions at Śravana Belgola. E. C., ii., 1923.

PRINSEP, JAMES. Note on Inscriptions at Udayagiri and Khandagiri in Cuttack, in the Lat Character. J. A. S. B., vi., 1837, pp. 1072 ff.

Prinser, James. Translation of Inscription in the Society's Museum—Brahmeswara Inscription, from Cuttack. J. A. S. B., vii., 1838, pp. 557 ff.

PRINSEP, JAMES. Facsimiles of Ancient Inscriptions. J. A. S. B., vii., 1838, pp. 33 ff.

SASTRI, BANERJI A. The Lomasa Rsi Cave Façade. J. B. O. R. S., xii., 1926, pp. 309 ff.

SENART, E. The Inscriptions of Piyadasi. I. A., xx., 1891, pp. 229 ff.

SMITH, VINCENT A. The Jaina Stupa and other Antiquities of Mathura. Allahabad, 1901.

SMITH, VINCENT A. Inscribed Seal of Kumara Gupta. J. A. S. B., Iviii., 1889, pp. 84 ff.

VOGEL, J. PH. Mathura School of Sculpture. A. S. I., 1909-1910, 1914, pp. 63 ff.

Vogel, J. PH. Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura. Allahabad, 1910.

Wilson, H. H. On the Rock Inscriptions of Kapur di Giri, Dhauli and Girnar. J. R. A. S., xii., pp. 153 ff.

### II. Literary

The Mahābhārata, Vana Parva. (Ganapat Krishnaji.) Bombay, Saka 1798. Kālikācārya-Kathā. (Devchand Lalbhai.) Bombay, 1914. Brahmapurāna. (Anandaśrama Series) 1895.

ABHAYADEVASÜRI. Bhagavatī-Sīdra of Sudharma, i.-iii. (Āgamodaya Samiti.) Bombay, 1918-1921.

ABHAYADEVASURI. Aupapātika-Sūtra, with Commentary. (Āgamodaya Samiti.) Bombay 1916.

ABHAYADEVASORI, Jūūtā Dharma Kathāliga of Sudharma. (Āgamodaya Samiti.) Bombay, 1919.

ABHAYADEVASÜRI, Sthānānga of Sudharma, ii. (Āgamodaya Samiti) Bombay, 1920.

BARNETT, L. D. The Antagada-Dasão and Anuttaravavaiya-Dasão. London, 1907.

BECHARDAS, PANDIT. Bhagavali-Sutra of Sudharma, i., ii. (Jinagama Prakaéakasabhā.) Bombay, 1918.

BELVALKAR, S. K. The Brahma-Satras of Badarayana. Poona, 1923.

BHANDARKAR, R. G. Report on the Search for Sanskrit Manuscripts in the Bombay Presidency during the Year 1883-1884. Bombay, 1887.

BÜHLER, G. The Laws of Manu. S. B. E., xxv., 1886.

BÜHLER, G. Väsishtha and Baudhäyana. S. B. E., xiv., 1882.

CANDRAPRABHASDRI. Prabhāvaka-Charita, i. Bombay, 1909.

CANDRASŪRI. Saingrahayt-Sūtra. Bombay, 1881.

CANDRASÛRI. Niryāvalika-Sūtra, with commentary. (Agamodaya Samiti.) Bombay, 1922.

CHAKRAVARTI, A. Pancāslikāyasāra by Kundakundācārya. S. B.J., iii., 1920.

CHARPENTIER, JARL. The Uttraradhyayanu-Satra, i, ii. Upsala, 1922.

CHATURAVIJAYA, MUNI. Kuvalayantālā-Kathā of Ratnaprabhasūri. (Jaina Ātmānanda Sabhā.) Bhavanagar, 1916.

Cowell, E. B., and Gough, A. E. Sarva Division-Saingraha of Madhavacarya. (Popular Ed.) London, 1914.

COWELL, E. B., and NELL, R. A. The Divyavadana. Cambridge, 1886.

DHANEŚVARASŪRI, Śatrunjaya-Māhātmya, Jamanagar, 1908.

Dharmadāsagaņi. *Úpadešamātā*. (Jaina Dharma Prasāraka Sabhā.)

DHRUVA, K. H. Sachunsvapna. (1st ed.) Ahmedabad, 1916.

DVIVEDI, МАНАМАНОРАДНУА УА SUDHAKARA. Brhat-Sainhita of Varahamihira i., ii. Benares, 1895.

EDGERTON, FRANKLIN. Vikrama's Adventures, i. H. O. S., xxvi., Cambridge, 1926.

FAUSBÖLL, V. The Jātaka, iii., iv. London, 1883, 1887.

FEER, M. LÉON. Samutta-Nikāya, ii. London, 1888.

GEIGER, WILHELM. The Methavainsa. London, 1908.

GHOSAL, SARAT CHANDRA. Dr. wyasangrahu of Namicandra. S. B. J., i., 1917.

GRIFFITH, RALPH T. H. Hymns of the Rigveda, ii. (2nd ed.) Benares, 1897.

GUÉRINOT, A. Essai de Bibliographie Jaina. Paris, 1906.

HARIBHADRASURI. Avalyaka-Sutra of Sudharma. (Agamodaya Samiti.) Bombay, 1916-1917.

HARIBHADRASORI. Shaddarkanasamuccaya. Benares, 1905.

HEMACANDRA. Abhidhanacinlamani.

HEMACANDRA. Trishashti-Salākā-Purusha-Caritra, Parvas, ix., x. (Jaina Dharma Prasāraka Sabhā.) Bhavanagar, 1908, 1909.

HEMACANDRA. Yogaśāstra. MS. No. 1315 of 1886-1892. B.O.R.I.L., Poonz.

HEMACANDRA. Yogašāstra, with Commentary. Bhavanagar, 1926.

HEMACANDRA. Prākrt Vyūkaraņam. (Ed. Kripachandraji.) Surat, 1919.

HEMAVIJAYAGANI. Parsvanathacaritram. Benares, 1916.

HIRALAL, RAI BAHADUR. Catalogue of Sanskrit and Prakrit MSS, in the Central Provinces and Berar. Nagpur, 1926.

HOERNLE, RUDOLF A. F. Uvāsaga-Dasāo, i., ii. Calcutta, 1888, 1890.

HOERNLE, RUDOLF A. F. Three Further Pallavalis of the Digambaras. 1. A., xxi., 1892, pp. 57 ff.

HOBRNLE, RUDOLF A. F. Two Paţtāvalis of the Sarasvati-Gaccha of the Digambara Jainas. I. A., xx., 1891, pp. 341 ff.

JACOBI, HERMANN. Sthaviravali Carita or Parisishtaparvan of Hemacandra. Calcutta, 1891.

JACOBI, HERMANN. Samarāicea Kahā of Haribhadra. Calcutta, 1926.

JACOBI, HERMANN. Kalpa-Sutra of Bhadrabahu. Leipzig, 1879.

JACOBI, HERMANN. The Acaranga-Sutra and the Kalpa-Sutra. S. B. E., xxii., 1884.

JACOBI, HERMANN. The Uttaradhyayana-Sutra and the Sutrahrlanga-Sutra. S. B. E., xlv., 1895.

JACOBI, HERMANN. Das Kalkacarya-Kathanakam. Z. D. M. G., xxxiv., 1880, pp. 247 ff.

JAIN, BANARSI DAS. Jaina Jatakas. Lahore, 1925.

JAINI, J. L. Tattvārthādhigama-Sūtra of Umāswāmi. S. B. J., ii., 1920.

JARRETT, H. S. The Ain-i-Akbari of Abul Fazl. Calcutta, 1891.

JAYASIMHASURI. Kumarapala-Bhupala-Caritra-Mahakavya. Bombay, 1926.

JHAVERI, MOHANLAL B. Nirvāņa-Kalikā of Padaliptācarya. Bombay, 1926.

JINABHADRAGANI. Višeshāvasyakabhāshya. Benares, 1918.

JOLLY, J. Arthaśāstra of Kautilya. Lahore, 1923.

KERN, H. Brhat-Sainhifa of Varahamihira. Calcutta, 1865.

KERN, H. The Brhat-Sainhita, or Complete System of Natural Astrology of Varahamihira. I. R. A. S., vi. (New Series), pp. 36 ff., 279 ff.

LAXMI-VALLABHA. Uttaradhyuyana-Dipika. (Ed. Rai Dhanpatsimha.) Calcutta, 1880.

MALAYAGIRI, ACARYA. Rajapraśniya Upanga. (Agamodya Samiti.) Bombay, 1926.

MERGTUNGA. Vicarasrcvi. MS. No. 378 of 1871-1872. B. O. R. I. L., Poona.

MERUTUNGA. Vicarasreni. J. S. S., ii., 1903-1925, Appendix.

MEYER, JOHN JACOB. Hindu Tales. London (1909).

MOTILAL LADBAJI. Syādvādamañjari of Hemacandra. Poona, 1926.

MOTILAL LADHAJI. Taltvärthädhigama-Sutra of Umasvätiväcaka (Sabhäshya). Poona, 1927.

Munibhadrasuri Süntinütha Mahüküvyam. Benarcs, 1911.

PANSIKAR, SASTRI. Brahmasūtra-Bhāshya. (2nd ed.). Bombay, 1927.

PENZER, N. M. Tawney's Somadeva's Kathā-Sarit-Sāgara, i. London, 1924.

Peterson, P. Report of Operations in search of Sanskrit MSS, in the Bombay Circle, iv. (1886-1892). London, 1894.

PREMI, NATHURAM. Darśansāra of Devasena. Bombay, 1918.

PREMI, NATHURAM. Vidvadramanātā, i. Bombay, 1912.

RHYS DAVIDS, T. W. Buddhist Suttas. S. B. E., xi., 1881.

RHYS DAVIDS, T. W. Dialogues of the Budda, i., S. B. B., ii., 1899, and ii., S. B. B., iii., 1910.

RHYS DAVIDS, T. W. and RHYS DAVIDS, C. A. F. Dialogues of the Buddha, iii., S. B. B., iv., 1921.

RHYS DAVIDS, and OLDENBERG, HERMANN. Vinaya Texts, i., S. B. E., xiii., 1881, and iii. S. B. E., xx., 1885.

RHYS DAVIDS, MRS. The Book of Kindred Sayings, i. London, 1917.

ŚĀKATĀYANĀCĀRYA. Strīmukti-Kevalibhukti. J. S. S., ii., 1923-1925, Appendix H.

ŚANTYĀCĀRYA. Uttarādhyayana-Sishyahitā, Bombay, 1916.

SILĀNKĀCĀRYA. Ācārānga-Sntra of Sudharma. (Āgamodaya Samiti.) Bombay, 1916.

ŚILĀNKĀCĀRYA. Sutrakrtānga of Sudharma. (Āgamodaya Samiti.) Bombay, 1917.

SONI, PANNALAL. Bhāvasamgrahadih. (Manikchandra Digambara Jaina Grantha Mālā.)
Bombay.

STEVENSON, THE REVEREND J. The Kalpa-Sutra and Nava Tativa. London, 1848.

SUKHLAL, SANGHVI, and BECHARDAS, DOSHI. Sammatitarka of Siddhasena, iii., Ahmedabad, 1928.

TAWNEY, C. H. Merutunga's Prabandh wintamani. Calcutta, 1901.

TAWNEY, C. H. The Kathūkeša. London, 1895.

TELANG, KASHINATH TRIMBAK. The Bhagavadgita with the Sanatsugatiya and the Anugita, S. B. E., viii., 1882.

VAIDYA, P. L. Suyagadam. Poona, 1928.

VIDYABHUSANA, SATIS CHANDRA. Nyāyāvaļāra of Siddhasena Divākara. Arrah, 1915.

VINAYACANDRASURI. Mallinutha Caritram. Benares, 1912.

VINAYAVIJAYAGANI. Kalpa-Sūtra, Subodhikā-Tīkā. (Devchand Lalbhai.) Bombay, 1923.

WARREN, HENRY CLARKE. Buddhism in Translations. H. O. S., iii., Cambridge, 1909.

Weber, A. Fraugment der Bhagavatī. Berlin, 1866.

WILSON, H. H. Vishnu-Purana. London, 1840.

### III. Travels, etc.

BEAL, SAMUEL. Si-Yu-Ki, i., ii. London, 1906.

BEAL, SAMUEL. The Life of Hinen-Tsiang. (Popular Ed.) London, 1914.

Mc Crinole, J. W. Ancient India as described by Megasthenes and Arrian. London, 1877.

Mc Crindle, J. W. Invasion of India by Alexander the Great. Westminster, 1893.

SACHAU, EDWARD G. Alberoni's India, i., ii. London, 1910.

WATTERS, THOMAS. On Yuan Chwang's Travels in India, ii. London, 1905.

### LITERATURE

### 1. Works

Acharya, Prasanna Kumar. Indian Architecture according to Mānasāra-Śilpaśāstra. Oxford,

AIYANGAR, KRISHNASWAMI. Some Contributions of South India to Indian Culture. Calcutta, 1923.

AIYANGAR, RAMASWAMI, and RAO, SESHAGIRI. Studies in South Indian Jainism. Madras, 1922.

BARNETT, LIONEL D. Antiquities of India. London, 1913.

BARODIA, U. D. History and Literature of Jainism. Bombay, 1909.

BARTH, A. The Religions of India. London, 1882.

BELVALKAR, S. K., and RANADE, R. D. History of Indian Philosophy, ii. Poona, 1927.

BENI PRASAD. The State in Ancient India. Allahabad, 1928.

BHANDARKAR, R. G. A Peep into the Early History of India. Bombay, 1920.

BIRD, JAMES. Historical Researches. Bombay, 1847.

Brown, Percy. Indian Painting. (Heritage of India Series.) Calcutta.

BÜHLER, G. On the Origin of the Indian Brahma Alphabet. Strassburg, 1898.

BÜHLER, G. The Indian Sect of the Jamas. London, 1903.

BÜHLER, G. Über das Leben des Jaina-Mönches Hemacandra. Wien, 1889.

BÜHLER, G. Indian Studies. No. III. Wien, 1895.

COOMARASWAMY, ANANDA K. The Arts and Crafts of India and Ceylon. London, 1913.

COOMARASWAMY, ANANDA K. History of India and Indonesian Art. London, 1927.

COUSENS, HENRY. The Architectural Antiquities of Western India. London, 1926.

CUNNINGHAM. Ancient Geography of India. (Ed. Mazumdar.) Calcutta, 1924.

DASGUPTA, SURENDRANATH. A History of Indian Philosophy, i. Cambridge, 1922.

DEY, NANDO LAL. The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India. London,

DUBREUIL, G. JOUVEAU. Ancient History of the Deccan. Pondicherry, 1920.

DUTT, R. C. Ancient India, Calcutta, 1890.

ELLIOT, CHARLES. Hinduism and Buddhism, i. London, 1921

FARQUHAR, J. N. An Outline of the Religious Literature of India. Oxford, 1920.

Fergusson, James. History of Indian and Eastern Architecture, i, ii. London. 1910.

Fergusson, James. Tree and Serpent Worship. London, 1868.

FERGUSSON, JAMES, and BURGESS, JAMES. The Cave Temples of India. London, 1880.

FRAZER, R. W. A Literary History of India. London, 1920.

GANGULY, MANO MOHAN. Orissa and her Remains-Ancient and Mediaeval. Calcutta, 1912.

GLASENAPP, HELMUTH V. Der Jainismus. Berlin, 1925.

GUERINOT, A. La Religion Djaina. Paris, 1926.

HAVELL, E. B. The Ancient and Mediaeval Architecture of India. London, 1915.

HERTEL, J. On the Literature of the Svetambaras of Gujarat. Leipzig, 1922.

HIRALAL, H. Ancient History of the Jaina Religion, ii. Jamanagar, 1902.

HOPKINS, E. W. The Religions of India. London, 1910.

JAINI, JAGMANDARLAL. Outlines of Jainism. Cambridge, 1916.

KANNOOMAL, LALA. The Saplabhangi Naya. Agra, 1917.

KERN, H. Manual of Indian Buddhism. Encyclopædia of Indo Aryan Research, pp. 1 ff.

KUNTE, N. M. The Vicissitude of Aryan Civilisation in India. Bombay, 1880.

LATTHE, A. B. Introduction to Jainism. Bombay, 1905.

LAW, BIMALA CHARAN. Some Ksatriya Tribes of Ancient India. Calcutta, 1924.

LAW, BIMALA CHARAN. The Life and Work of Buddhaghosha. Calcutta and Simla, 1923.

LAW, NARENDRA NATH. Aspects of Ancient Indian Polity. Oxford, 1921.

LILLY, W. S. India and its Problems. London, 1902.

MACAULIFFE, MAX ARTHUR. The Sikh Religion, v. Oxford, 1909.

MACDONELL, A. A. India's Past. Oxford, 1927.

MACPHAIL, JAMES M. Aśoka. (The Heritage of Indian Series.) Calcutta.

MAZUMDAR, AKSHOY KUMAR. The Hindu History. Calcutta, 1920.

MEHTA, N. C. Studies in Indian Painting. Bombay, 1926.

MITRA RAJENDRALAL. The Antiquities of Orissa, i., ii. Calcutta, 1880.

MITRA, RAJENDRALAL. The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal. Calcutta, 1882.

MONAHAN, F. J. The Early History of Bengal. Oxford, 1925.

MOOKERJI, RADHAKUMUD. Aśoka. (Gaekwad Lectures.) London, 1928.

MOOKERJI, RADHAKUMUD. Harsha. Oxford, 1926.

NARIMAN, G. K. Literary History of Sanskrit Buddhism. (2nd ed.) Bombay, 1923.

Ојна, Pandit G. H. The History of Rajputana, i. Ajmer, 1916.

OJHA, PANDIT G. H. The Palaeography of India. Ajmer, 1918.

O'MALLEY, L. S. S. Bengal District Gazetteers, Puri. Calcutta, 1908.

O'MALLEY, L. S. S. Bihar and Orissa District Gazetteers, Patna. Patna, 1924.

PARGITER, F. E. The Purana Text of the Dynastics of the Kali Age. Oxford, 1913.

PARGITER, F. E. Ancient Indian Historical Tradition. London, 1922.

Poussin, L. De LA Vallee. The Way to Nirvana. Cambridge, 1917.

Pradhan, Sita Nath. Chronology of Ancient India. Calcutta, 1927.

RADHAKRISHNAN, S. Indian Philosophy, i. London, 1923.

RALSTON, W. R. S. Schiefner's Tibetan Tales. London, 1882.

RAO, GOPINATHA, T. A. Elements of Hindu Iconography, i., pt. 1. Madras, 1914.

RAWLINSON, GEORGE. Parthia. (The Story of the Nations.) London, 1893.

RAYCHAUDHURI, HEMACHANDRA. Political History of Ancient India. (2nd ed.) Calcutta, 1927.

RHYS DAVIDS, T. W. Buddhist India (5th Ed.). London, 1917.

RICE E. P. Kanarese Literature (The Heritage of India Series, 2nd Edn.) Calcutta, 1921.

RICE, LEWIS B. Mysore and Coorg from the Inscriptions. London, 1909.

ROCKHILL, W. WOODVILLE. The Life of the Budhha. London, 1884.

Samaddar, J. N. The Glories of Magadha. Patna, 1927.

SCHUEPNER, ANTON. Taranatha's Geschichte Buddhismus. St. Petersburg, 1869.

SMITH, VINCENT A. The Oxford History of India. Oxford, 1925.

SMITH, VINCENT A. The Early History of India. Oxford (1st. ed.), 1904; (3rd ed.), 1914; (4th ed.), 1924.

SMITH, VINCENT A. Aśoka. Oxford (1st ed.), 1901; (3rd ed.), 1919.

SMITH, VINCENT A. A History of Fine Art in India and Ceylon. Oxford, 1911.

SOLOMON, GLADSTONE W. E. The Charm of Indian Art. London, 1926,

SRINIVASACHARI, C. S., and AIYANGAR, N. S. RAMASWAMY. A History of India, i. Madras, 1927.

STEVENSON, MRS. SINCLAIR. The Heart of Jainism. Oxford, 1915.

THOMAS, EDWARD. Jainism, or the Early Faith of Asoka. London, 1877.

Tiele, C. P. Outlines of the History of Religion. (3rd ed.) London, 1884.

Ton, Colonel James. Travels in Western India. London, 1839.

VAIDYA, C. V. History of Mediaeval Hindu India, iii. Poona, 1926.

VIDYABHUSANA, SATIS CHANDRA. History of Indian Logic. Calcutta, 1921.

VIDYABHUSANA, SATIS CHANDRA. Pistory of Mediaeval School of Indian Logic. Calcutta, 1909.

VIJAYA RĀJENDRA SÜRI. Abhidhanarējendra, ii. Rutlam, 1910.

WARREN, HERBERT. Jainism. (2nd ed.) Arrah, 1916.

WILBERFORCE-BELL, CAPTAIN H. The History of Kathiawad. London, 1926.

WILSON, H. H. His Works, i. London, 1862.

WINTERNITZ, M. Geschichte der Indischen Litteratur, ii. Leipzig, 1920.

### II. Articles

Andrews, F. N. Introduction. The Influences of Indian Art. The India Society, London, 1925. Bakhle, V. S. Sātavāhanas and the Contemporary Ksatrapas. J.B.B.R.A.S. (New Series), iii., 1928, pp. 44 ff.

BARNETT, L. D. The Early History of Southern India, ch. xxiv. C.H.I., i., 1922, pp. 593 ff.

BARUA, BENIMADHAV. The Ajivikas. J.D.L., ii., 1920, pp. 1 ff.

BHAGWANLAI, INDRAJI, PANDIT. Some Considerations of the History of Bengal. I.A., xiii., 1884, pp. 411. ff.

BÜHLER G. Pushpamitra or Pushyamitra? LA., ii., 1874, pp. 363 ff.

BÜHLER, G. The Digambara Jainas. I.A., vii., 1878, pp. 28 ff.

Burgess, J. Papers on Šatrunjaya and the Jainas. I.A., ii., 1874, pp. 14 ff., 134 ff.; xiii., 1884, pp. 191 ff., 276 ff.

CHARPENTIER, JARL. The History of the Jainas, ch. vi., C.H.I., i., 1922, pp. 150 ff.

CHARPENTIER, JARL. The Date of Mahavira. I.A., xliii., 1914, pp. 118 ff., 125 ff., 167 ff.

COLEBROOKE, H. T. Observations on the Sect of Jainas. Miscellaneous Essays ii., Madras, 1872, pp. 191 ff.

COLEBROOKE, H. T. On the philosophy of the Hindus. Miscellaneous Essays, i., Madras, 1872, pp. 227 ff.

CROOKE, W. Bengal. E.R.E., ii., 1909, pp. 479 ff.

DEY, NANDO LAL. Notes on Ancient Anga or the District of Bhagalpur. J.A.S.B. (New Series), x., 1914, 1918, pp. 317 ff.

FLEET, J. F. Nisidhi and Gu'lda. I.A., xii., 1883, pp. 99 ff.

FLEET, J. F. Bhadrabahu, Candragupta, and Śravana-Belgola. I.A., xxi., 1892, pp. 156 ff.

FLEET, J. F. Dimensions of Indian Cities and Countries. J.R.A.S., 1907, pp. 611 ff.

FLBET, J. F. Notices of Books: Archaeological Survey of India—Annual Report for 1905–1906. J.R.A.S., 1910, pp. 240 ff.

HERAS, Rev. H. Asoka's Dharma and Religion. QJ.M.S., xvii., 1926-1927, pp. 255 ff.

HERMANN, OLDENBERG. Jacobi's Kalpa-Sübra of Bhadraböhu. Z.D.M.C., xxxiv., 1880, pp. 748 ff.

HOERNLE, RUDOLF A. F. Ajīvikas. E.R.E., i., 1908, pp. 259 ff.

JACOBI, HERMANN. On Mahavira and his Predecessors. 1.4., ix., 1880, pp. 158 ff.

JACOBI, HERMANN. The Dates of the Philosophical Satras of the Brahmans. J.A.O.S., xxxi., 1909-1910, pp. 1 ff.

JACOBI, HERMANN. Atomic Theory (Indian). E.R.E., ii., 1909, pp. 199 ff.

JACOBI, HERMANN. Ueber die Entstehung der Svetämbara and Digambara Sekten. Z.D.M.G., xxxviii., 1884, pp. 1 ff.

JAYASWAL, K. P. The Saisunaka and Maury Chronology and the Date of the Buddha's Nirvana, J.B.O.R.S., i., 1915, pp. 67 ff.

JAYASWAL, K. P. The Empire of Bindustra. J.B.O.R.S., ii., 1916, pp. 79 ff.

JAYASWAL, K. P. Demetrios, Khāravela and the Garga-Sainhitā. I.B.O.R.S., xiv., 1928, pp. 127 ff.

JINAVIJAYA, MUNJ. Kuvalayamālā. J.S.S., iii., pp. 169 ff.

Kamta Prasad Jain. The Jaina References in the Buddhist Literature. I. H. Q., ii., 1926, pp. 698 ff.

KETKAR, S. V. Jainism. M. E., xiv., Poona, 1925, pp. 319 ff.

KLATT, JOHANNES. Extracts from the Historical Records of the Jainas. I. A., xi., 1882, pp. 245 ff.

LASSEN. Papers on Satruñjaya and the Jainas. I. A., ii., 1874, pp. 193 ff., 258 ff.

LEUMANN, E. Beziehungen der Jaina-Literatur Zu Andern Literaturkreisen Indiens. Actes du Sixième Congrès, Troisième Partie, Section 2, Aryenne, Leide, 1885, pp. 467 ff.

Long, Rev. J. Notes and Queries suggested by a Visit to Orissa in January 1859. J. A. S. B., xxiii., 1859, pp. 185 ff.

MACDONALD, GEORGE. The Hellenic Kingdoms of Syria, Bactria, and Parthia, ch. xvii. C. H. I., 1922, pp. 427 ff.

MARSHALL, J. H. The Monuments of Ancient India, ch. xxvi. C. H. I., i., 1922, pp. 612 ff.

MEYER, EDUARD. Demetrius. E. B., vii. (11th ed.), 1910, pp. 982 ff.

MEYER, EDUARD. Eucratides. E. B., ix. (11th ed.), 1910, pp. 880 ff.

MOOKERJI, ASHUTOSH. Historical Research in Bihar and Orissa. J. B. O. R. S., x., 1924, pp. 1 ff.

PARGITER, F. E. Ancient Indian Genealogies and Chronology. J. R. A. S., 1910, pp. 1 ff.

PATHAK, K. B. The Date of Mahavira's Nirvana as determined in Saka 1175. I. A., xii., 1883, pp. 21 ff.

RAPSON, E. J. The Scythian and Parthian Invaders, ch. xxiii. C. H. I., i., 1922, pp. 563 ff.

RAPSON, E. J. Indian Native States after the Period of the Maurya Empire, ch. xxi. C. H. I., i., 1922, pp. 514 ff.

RAPSON, E. J. The Puranas, ch. xiii. C. H. I., i., 1922, pp., 296 ff.

RAPSON, E. J. A. Peoples and Languages; B. Sources of History, ch. ii, C. H. I., i., 1922, pp. 37 ff.

RHYS DAVIDS, T. W. The Early History of the Buddhists, ch. vii. C. H. I., i., 1922, pp. 171 ff.

RICE, LEWIS. Bhadrabahu and Śravana Belgola. I. A., iii., 1874, pp. 153 ff.

ROTHENSTEIN, WILLIAM. Introduction. Examples of Indian Sculpture in the British Museum, pp. 7 ff. The India Society, London, 1923.

SASTRI, BANERJI A. The Ajivikas. J. B. O. R. S., xii., 1926, pp. 53 ff.

SASTRI, HARAPRASAD. Causes of the Dismemberment of the Maurya Empire. J. A. S. B., vi., 1910, pp. 259 ff.

SHAH, C. J. The A B C of Jainism. J. G., xxiii., 1927, pp. 103 ff., 133 ff., 185 ff., 212 ff

SMITH, VINCENT A. New Light on Ancient India. J. R. A. S., 1918, pp. 543 ff.

SMITH, VINCENT A. Revised Chronology of the Early or Imperial Gupta Dynasty. I. A., xxxi., 1902, pp. 257 ff.

STERLING, A. An Account, Geographical, Statistical and Historical, of Orissa proper, or Cuttack. A.R., xvii., 1825, pp. 163 ff.

Subrahmanian, K. R. The Early Religious History of Kalinga. A.H.R.S., i., 1926, pp. 49 ff.

THIBAUT, G. On the Saryaprajnapti. J.A.S.B., xlix., pt. 1, 1880, pp. 107 ff.

THOMAS, EDWARD. Jainism. I.A., viii., 1879, pp. 30 ff.

THOMAS, F. W. Political and Social Organisation of the Maurya Empire, ch. xix. C.H.I., i., 1922, pp. 474 ff.

THOMAS, F. W. Candragupta, the Founder of the Maurya Empire, ch. xviii. C.H.I., i., 1922, pp. 467 ff.

TURNOUR, GEORGE. An Examination of the Pati Buddhistical Annals, No. 5. J.A.S.B., vii., 1838, pp. 991 ff.

VIJAYADHARMASÜRI. *Jainalattvajiiina*. Bhandarkar Commemoration Volume, Poona, 1917, pp. 139 ff.

WEBER. The Sacred Literature of the Jainas. J.A., xvii., 1888, pp. 279 ff., 339 ff.; xviii., 1889, pp. 181 ff., 369 ff.; xix., 1890, pp. 62 ff.; xx., 1891, pp. 18 ff., 170 ff., 365 ff.; xxi., 1892, pp. 14 ff., 106 ff., 177 ff., 210 ff., 293 ff., 327 ff., 369 ff.

WILFORD, CAPTAIN. Of the Kings of Magadha: their Chronology. A.R., ix., 1819, pp. 82 ff. WILSON, H. H. An Essay on the Hindu History of Cashmir. A.R., xv., 1825, pp. 1 ff.

# સૂચિ

|                                 |       |          |                          | ૧૩૦         | અનંતસુખ                        |                 | ***                 | 3:                      |
|---------------------------------|-------|----------|--------------------------|-------------|--------------------------------|-----------------|---------------------|-------------------------|
| અક્રિયાવાદ                      |       |          |                          | ૫૪          | અપભ્રાંશ (પ્રાકૃત)             |                 | • • •               | <b>1</b> 86             |
| અગ્ગેણિય                        |       |          |                          | १৫७         | અપરાજ                          |                 | •••                 | ૧૫૮                     |
| અગ્નિમિત્ર                      |       |          |                          | ૧૫૦         | અપરિગ્રહ …                     |                 |                     | છ, ૪૨                   |
| અપ્રમ                           |       |          |                          | ૧૨૪         | અપ્સરાએા                       |                 |                     | -, 3 \<br>- <b>२</b> २५ |
| અચૌર્ય                          | •••   |          | •••                      | ঙ           | અબુલક્ઝલ                       | • • •           | •••                 | 930                     |
| અજ્યતશત્રુ                      | ٦٧, : | 3૧, ૩૨,  | <b>\$1, \$2</b> ,        | , ૮૨,       | અભ્યકુમાર<br>-                 |                 |                     | ૧૧૨૮                    |
|                                 |       |          | ૯, ૧૧૧–                  |             | અભયદેવસ <u>ુ</u> રિ            | • • •           | -                   | ξ, <b>&amp;</b> 19      |
| २०८                             |       |          |                          |             | અભી                            | •••             | .,,                 | ٠,, دد                  |
| અજત                             | •••   |          | • • •                    | ર ટિ        | ચ્ય <b>ભિધાનચિતામ</b> ણી       |                 | •••                 | ોંડ                     |
| અજીવ                            |       |          | 3 <b>%, 3</b> 6          | 9, 37       | અભિધાનરતનમાલા                  |                 |                     | <b>\$</b> 8             |
| અનાનવાદ                         | •••   |          |                          | પ્ર         | અભિનંદન …                      | • • •           |                     | રેટિ                    |
| અનેયવાદ                         | •••   |          |                          | પુર         | અભિષેક                         | • • • •         | •••                 | ₹ <i>\</i>              |
| અઝીઝ                            |       |          |                          | १७७         | ચ્યમદાવાદ                      | •••             | •••                 | ७३                      |
| અકુકુલ                          |       |          |                          | ८२          |                                | •••             |                     | २०८                     |
| અહુત્તરાવ                       |       | માં (અન- | તરૌ                      |             | અમગ઼વતી                        |                 | •••                 | २२ <i>६</i>             |
| પપાતિક                          |       |          |                          | ૧૯૮         | અમ્મરાજ                        | •••             | •••                 | ૧૬૫<br>૧૬૫              |
| અણોજળ                           |       | ,,,      |                          | <b>२</b> ३  | અમુર્લ                         | •••             | •••                 | 3%                      |
| અતિથિસંવિ                       |       | •••      |                          | <b>13</b> 7 | અયાેધ્યા                       | •••             | •••                 | ४०<br>४०                |
| અધર્મ                           |       |          |                          | 319         | અરખી સમુદ્ર                    | •••             | •••                 | ૧૫૩<br>૧૫૩              |
| અધિશ્વર                         |       | ***      |                          | ા           | અરિઆન                          |                 |                     | ર<br>૧૨૫                |
| અત્રાત                          |       |          | <br>૧૨૬,                 |             | અરિષ્ટનેમિ                     | •••             | <i>(</i>            |                         |
| અનાદિ                           |       |          | 3%,                      |             | અરૂપી                          |                 | 2                   | •                       |
| અનિત્યવાદ<br>અનિત્યવાદ          |       |          |                          |             | અધેશલક                         |                 |                     |                         |
| અનિરહ<br>અનિરહ                  |       | ***      | <br>โใई,                 |             | અર્ધમાગધી                      |                 | <br>S.vin 595       |                         |
| અનુયાગ<br>અનુયાગ                |       |          |                          |             | અર્બુદ-જિન                     |                 | ૧૪૭, ૨૧ <b>૨</b>    | -                       |
| - અનુયાગદાર<br>અનુયાગદાર        |       |          | <br>૧૯૯,                 |             | અહેત્ ( હૈ )                   |                 | ***<br>5 552 - 5529 |                         |
| ુરાયક્સ<br>અનેકાન્તવા           |       | •••      | Yo                       |             |                                |                 | १३४, १४५,           | ,                       |
| - અતગડદસા                       |       |          | ૧ <b>૦</b><br>૧, ૧૦૩,    | -           | १५९, १८७,<br>२०३, २ <b>०</b> ७ | ≀ <b>९ ५</b> −३ | . <b>\$</b>         | 140,                    |
| અનંતગુફા<br>-                   |       |          | ε, ι∘ <i>ι</i> ,<br>1γο, |             |                                |                 | 33                  | •                       |
| ~રનલગુફા<br>અનંતજ્ઞાન           |       |          |                          |             |                                |                 | २२७                 |                         |
| અનેતદર્શન<br>અનેતદર્શન          |       | •••      | •••                      |             | અહિત્પદ                        | • • •           |                     |                         |
| ચ્યનલક્સન<br>અનંતવર્મન          |       | •••      |                          | 32          | અહેદ્વત્રલી                    | • • •           | •••                 |                         |
| - અનતવ <i>ન્</i> ન<br>- અનંતવીય |       | •••      |                          | 48          |                                |                 | دلا                 |                         |
| વ્યવવાય                         |       | • • • •  | •••                      | 37          | અલેકઝાંડર ૪,                   | 1919,           | १९८, १९७            | , গওয়                  |

| *s - n                |                                         |             | 1                       |                       |               |                | South              |
|-----------------------|-----------------------------------------|-------------|-------------------------|-----------------------|---------------|----------------|--------------------|
| •                     | ૩૨, ૮૬, ૧૫૫,                            |             | ચ્યાનંદપુર              |                       |               |                |                    |
|                       | ***                                     |             | આલુ                     |                       |               |                |                    |
|                       | •••                                     |             | અસ્તિય                  |                       |               |                |                    |
|                       | ८६, ८८, ८५, ७३                          |             | આમાહિની                 |                       |               | २२८            | ५, २२७             |
|                       | ્રિંગ, ધ્રાંગ્ર                         |             | અાયાગ                   |                       |               | • • • •        | પ્ર                |
| અવંધ્ય (અવંત્ર)       | •••                                     | રહિછ        | <b>ચ્યાયાગપ</b> ટા      | 4                     | २             | २७- २२६        | <sub>2</sub> , २३२ |
| અશાક (ચંદ્ર)          | <br>પ, રહ, કર-કપ્ર,<br>૧૨૩–૧૨૫, ૧૨૮-    | ૧ં૦૫,       | અાયારદસા                | એ <del>ા ( આચ</del> ા | ારદશા : )     | 1 82.          | . 3.ch.            |
| ૧૦૮, ૧૧૩,             | ૧૨૩–૧૨૫, ૧ <b>૨</b> ૮-<br>૪૦, ૧૪૭, ૧૫૩, | -૧૩૨,       | અધવા                    | દસાસુયર               | <b>તન્ધ</b>   | 1 2            | ε, ₹9¥}<br>9ο      |
|                       |                                         |             |                         |                       |               |                |                    |
|                       | (૮૪, ૨૧૨; વ્યાહ્મી                      |             | <b>ચ્યા</b> યુંગર       |                       |               |                |                    |
| વાડી ૧૧૩; શિલ         | યાલેખા ૬૪, ૧૫૧                          |             | <sup>-</sup> અાર્કિમિનિ |                       |               |                |                    |
| અશ્વધોષ …             |                                         | કૃટિ        |                         |                       |               |                |                    |
| અધિમિત્ર              |                                         | `પ્`પ       | આર્યપ્રજા               |                       |               |                | હહ                 |
| અશ્વમેધ               |                                         | ११०         | અાર્ય મહા               |                       |               |                |                    |
| અશ્વસેન               | ૧૩, ૭૬,                                 | હાઇટ        | આર્ય સુહિ               |                       |               |                | १३५                |
| અષ્ટમૂર્તિ            | ***                                     | २१८         | આ ર્યસંત્ર              |                       | • • •         | • • •          | ૧૪૧                |
| અસ્તિનાસ્તિપ્રવાદ     | •••                                     | <b>ኒ</b> ৫७ | ચ્યાર્ય સંસ્કૃ          | તિ                    |               |                | ኒሄ                 |
| અસ્તેય                | (                                       | 9, ૪ર       | આર્યા ( છ               | ε)                    |               | ર્હ            | १, २०७             |
| અહિચ્છત્ર ( છત્રાવર્ત | i) ७८,                                  | ૧૯૨         | આર્યો                   |                       | <b>६</b> ४, ६ | ६, १५।         | 9, 96°             |
| અહિંસા                | ზ, ৬, ४°                                | ો, ૪૪       | આવશ્યક                  | •••                   |               |                | २११                |
| આઇન–ઇ–અક્ષ્યર્        |                                         | ફિટહ        | આવશ્યકસુ                | (স                    | 86,           | 40, 70         | ૯, ૨૧૧             |
| આઉધ                   |                                         | હ્યાટ       | ચ્યાવશ્યક <i>ે</i>      | ોકા                   |               | • • •          | ૧૧૫                |
|                       |                                         |             | અાશ્રવ                  |                       |               | :              | ३७, ३८             |
|                       | Ŀ,                                      |             | અતુર્ધ                  |                       | •••           | • • •          | २१२                |
|                       | १५५, २०५,                               |             | ચ્યાપાડ                 |                       |               |                | પ્રય               |
|                       | ***                                     |             | <b>અ</b> ાંત્ર ૧        | ૩૫, ૧૫૩               | , ኚኝሄ;        | રાજ્ય ૧૫       | ષપ; વંશ            |
| આચારાંગ૧૦             | , ८३, २०२, २०३,                         | , २१३       |                         | શિલાલેખા              | ६८२           |                |                    |
|                       |                                         |             | ૧૫૨;<br>ઇક્ષ્વાકુ વંશ   | a                     |               |                | <sub>છ</sub> ક્    |
|                       | ાટ, ૬૦, ૬૨ટિ, ૬૩                        |             | ઇડિર                    |                       |               |                | 28                 |
|                       | ૦૬, સંઘ પક                              |             | ઇન્ડા-ચ્રીક             |                       |               | 31, 14         | ६, १६८             |
| આત્મપ્રવાદ            | ****                                    | 1619        | - ઇન્ડાે-સાઇાં          | ચિક (સમ <sup>્</sup>  | ų)            | `              | ४, २२५             |
| આંત્રસંબાં ખાન        | ****                                    | 167         | ઈન્ડા-સિથિ              | ાયન                   | 1             | ૭ <b>૫,</b> ૧૭ | १, १८३             |
| આત્મવાદ               |                                         | પર          | ઇરાન                    |                       |               | ં ૨૨           | ८, २३६             |
| આત્મા                 | २०, ३४, ३५, ४                           | २, ४३       | દરાનીઓ                  |                       |               | •••            | ૧૪                 |
| આદિનાથ                | ૧૪૨,                                    | ,<br>, १८८  | ઈલા ( ઇસ                | )                     |               |                | ૧૫૨                |
| ચ્યાર્કક              |                                         |             |                         |                       |               |                |                    |
|                       |                                         |             |                         |                       |               |                |                    |
|                       | હકૃદિ, ૧૦૧,                             |             |                         |                       |               |                | ४२, ४३             |
| અાનંદ                 | ८१८, १८१                                | , હિડ       | <b>छ</b> ापर्           | • • • •               | 3             | 5-5¶,          | 07, 65             |

| 5 h                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ઇસમાસ (યમુતા ) ૧૫૦                                                                                                                                                                                                                                             | ઉ <sup>0</sup> કર (હુ <sup>0</sup> ક પુર) ૧૮૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| र्धद्रदेव (शक्ष) <b>२</b> ३, २२ <b>५</b>                                                                                                                                                                                                                       | એકમેવ–અદ્વિતીયમ ૫૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| र्धद्रभूति २२, १६ <b>५</b>                                                                                                                                                                                                                                     | એકવાદ પર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ઉચ્ચનાગરી શાખા ૧૮૨                                                                                                                                                                                                                                             | એડગર્ટન ૧૭૦, ૧૭૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ઉત્રસેન ૮                                                                                                                                                                                                                                                      | એન્ડીઓચોસ કોટર ૧૨૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ઉત્રો <b>૮૨, ૯૫, ૧</b> ૦૩                                                                                                                                                                                                                                      | એન્લ્રૂઝ ૨૨૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| อิททิศ (อิทท์นิโค-อิทิโญ-อิททิศ )-                                                                                                                                                                                                                             | એસિરિયન ૧૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| કેર્ <mark>, હે</mark> ક, ૧૨૫, ૧૩૪, ૧૭૦, ૧૭૧,                                                                                                                                                                                                                  | એસિરિયા રઙ૰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| २१७                                                                                                                                                                                                                                                            | व्येर १४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>७</b> त्तरहास <b>ड</b> ११९७                                                                                                                                                                                                                                 | એંલા ૧૫૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>ઉत्तरा</b> ६६                                                                                                                                                                                                                                               | ઐંદ્રવાકુ ૮૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| डित्तराध्ययतस्त्र ६, १०, ६६, २४, ४७, ४८,                                                                                                                                                                                                                       | એોકસફર્ડ હીસ્ટરી ઑફ ઇન્ડીઆ ૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 194, 28, 24, 282, 22, 319, 908,                                                                                                                                                                                                                                | એોઘનિર્ધુકિત ર૧૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 110, 111, 124, 210, 213                                                                                                                                                                                                                                        | એાઝા (પંડિત) ૧૦%-દિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>७त्तरा</b> भथ १.४८, १८७                                                                                                                                                                                                                                     | ઐાટિશ ૧૪૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ®ત્પાદ પર                                                                                                                                                                                                                                                      | એોમ્ ૧૯૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ઉત્સર્પિણી 3 ટિ                                                                                                                                                                                                                                                | એંગમાલિ ૧૨૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ©62 <                                                                                                                                                                                                                                                          | એારીસા ૧૨૦, ૧૩ા૭ટિ, ૧૩૮–૧૪૦, ૧૪૩,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ઉદયગિરિ ૬૩ટિ, ૭૦, ૧૦૬, ૧૩૯, ૧૪૦,                                                                                                                                                                                                                               | १४४–१४७, १५४, १४५, १५८, १६३,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૧૪૩, ૧૪૭, ૧૬૩, ૧૨૩; શુકાના શિલાલેખ                                                                                                                                                                                                                             | १६७, २२२, २२४—२२६, २३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                            | એોલ્ડનવર્ગ ૧૭૯ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>3</b> ह्यथन ८६-८५, ७२-७४, २०७                                                                                                                                                                                                                               | એાવવાઈય ( ઔષપાતિક )૧૧૫, ૧૯૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| - 1381144 - 32. 63. 506. 550. 333.                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ઉદ્યયિન ૩૨, ૯૧, ૧૦૯, ૧૨૦, ૧૧૩,<br>૧૧૫–૧૧૮ (ઉદ્યયિભદ–ઉદ્યયિ )                                                                                                                                                                                                   | એાસવાલ ૭૩૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ૧૧૫−૧૧૮ (ઉક્ષયિભદ્-ઉક્ષયિ )                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ૧૧૫–૧૧૮ (ઉદાયિભદ્-ઉદાયિ)<br>ઉદાહરણ … ર૧૧                                                                                                                                                                                                                       | એમસવાલ ૭૩ટિ<br>અગ (સાહિત્ય) ૫૬, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬ <sup>19</sup> , ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦ <sup>19</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ૧૧૫–૧૧૮ (ઉદ્ઘયિભદ્–ઉદ્ઘયિ )<br>ઉદ્ઘહરણ … ૧૧૧<br>ઉદ્યાતકશારિ … ૧૪૨, ૧૪૨                                                                                                                                                                                         | એમસવાલ હકટિ<br>અગ (સાહિત્ય) પદ, હર, હદ, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬૧૭, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૧૭<br>અંગો ૯, ૩૬, પહિટ, ૧૯૯, ૨૦૨,                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૧૧૫–૧૧૮ (ઉદ્યયિભદ–ઉદ્યયિ)<br>ઉદ્યહરણ ર૧૧<br>ઉદ્યાતકશારિ ૧૪૧, ૧૪૨<br>ઉદ્યાતનસૂરી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૭                                                                                                                                                             | એમસવાલ ૭૩િ<br>અગ (સાહિત્ય) ૫૬, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬૫, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૫<br>અંગા ૯, ૩૬, ૫૭િ, ૧૯૯, ૨૦૨,<br>૨૦૪, ૨૦૫, ૨૦૯, ૨૧૩                                                                                                                                                                                                                                               |
| 114-114 (ઉદ્દાયિભદ્-ઉદ્દાયિ)<br>ઉદ્દાહરણ ર11<br>ઉદ્યાતકશારિ ૧૪૧, ૧૪૨<br>ઉદ્યાતનસ્રી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩<br>ઉપદેશમાળા <b>૨</b> ૧૪                                                                                                                                | એમસવાલ હ કટિ<br>અગ (સાહિત્ય) પર, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬૧૭, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૧૭<br>અંગો ૯, ૩૬, ૫૭િટ, ૧૯૯, ૨૦૨,<br>૨૦૪, ૨૦૭, ૨૦૯, ૨૧૩<br>અંગદેશ ૨૫, ૨૬િટ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૭,                                                                                                                                                                                                     |
| 114-114 (ઉદાધિભદ-ઉદાધિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદ્યાહરણ ૧૪૧ ઉદ્યાતકશારિ ૧૪૧, ૧૪૧ ઉદ્યાતનસ્રી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪                                                                                                                                              | એમસવાલ ખુકટિ<br>અગ (સાહિત્ય) પદ, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬૫, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૫<br>અંગો ૯, ૩૬, પાબટિ, ૧૯૯, ૨૦૨,<br>૨૦૪, ૨૦૭, ૨૦૯, ૨૧૩<br>અંગદેશ ૨૫, ૨૬ટિ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૫,<br>૧૩૬, ૧૫૮                                                                                                                                                                                          |
| 114-114 (ઉદાયિભદ-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદ્યાતકશારિ ૧૪૧, ૧૪૨ ઉદ્યાતનસૂરી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપનિષદ ૧૭, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬                                                                                                                               | એમસવાલ હર્સટ<br>અગ (સાહિત્ય) પર, ૯ર, ૯ર, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬૧૭, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૧૭<br>અંગો ૯, ૩૬, ૧૭૯, ૧૯૯, ૨૦૨,<br>૨૦૪, ૨૦૭, ૨૦૯, ૨૧૩<br>અંગદેશ ૨૫, ૨૬િટ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૭,<br>૧૩૬, ૧૫૮<br>અંગસપ્રક ૧૬૧૭                                                                                                                                                                         |
| 114-112 (ઉદાધિભદ્-ઉદાધિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદાહરણ ૧૪૧ ૧૪૧, ૧૪૧ ઉદ્યાતકેશરિ ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપનિષદ ૧૭, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬                                                                                                                               | એમસવાલ હર્ડાટે અર્ગ (સાહિત્ય) પર, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩, ૧૩૯, ૧૬૫૭, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૫૫ અંગો ૯, ૩૬, ૫૭િટ, ૧૯૯, ૨૦૨, ૨૦૪, ૨૦૭, ૨૦૯, ૨૧૩ અંગદેશ ૨૫, ૨૬િટ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૭, ૧૩૬, ૧૫૮ અંગસમક ૧૬૫૫ અંગસમક ૧૬૫૫ અંગસવતી ૯૪                                                                                                                                                                    |
| 114-114 (ઉદાયિભદ-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદાહરણ ર15 ઉદ્યાતકશારિ ૧૪૧, ૧૪૨ ઉદ્યાતનસૂરી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપનિષદ ૧૭, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬ ઉપસર્ગ કેવલી ગત કથાએ ૧૬૬                                                                                           | એમસવાલ ૭૩િટ<br>અગ (સાહિત્ય) ૫૬, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬૧૭, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૧૭<br>અંગો ૯, ૩૬, ૫૭િટ, ૧૯૯, ૨૦૨,<br>૨૦૪, ૨૦૭, ૨૦૯, ૨૧૩<br>અંગદેશ ૨૫, ૨૬િટ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૭,<br>૧૩૬, ૧૫૮<br>અંગસમક ૧૬૧૭<br>અંગારવતી ૯૪                                                                                                                                                            |
| 114-114 (ઉદાયિભદ-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદ્યાતકેશરિ ૧૪૧, ૧૪૨ ઉદ્યાતનસ્રી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપનિષદ ૧૫, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬ ઉપસર્ગ કેવલી ગત કથાએ  ૧૬૬ ઉપાશ્રય ૨૦૦ ટિ                                                                                      | એમસવાલ ૫૬, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩, ૧૩૯, ૧૬૫૭, ૨૦૦, ૨૦૨–૨૦૫૭ અંગો ૯, ૩૬, ૫૭િદ, ૧૯૯, ૨૦૨, ૨૦૪, ૨૦૭, ૨૦૯, ૨૧૩ અંગદેશ ૨૫, ૨૬િદ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૭, ૧૩૬, ૧૫૮ અંગસમક ૧૬૫૭ અંગસમક ૧૬૫૭ અંગસનિકાય ૭૮, ૧૩૨ અંચળ ( ગ્રુષ્ઠ ) ૭૩૮                                                                                                                                                               |
| 114-112 (ઉદાયિભદ-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદાહરણ ર15 ઉદ્યાતકેશરિ ૧૪૧, ૧૪૧ ઉદ્યાતનસ્રી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપનિયદ ૧૭, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬ ઉપસર્ગ કેવલી ગત કથાએમ ૧૬૬ ઉપાશ્રય ૨૦૦ ટિ ઉપાંગ ૧૩૯, ૨૦૯, ૧૧૨ ટિ, ૧૯૮, ૨૦૮ ઉમારવાતિ ૪૩, ૨૧૫, ૨૧૬                    | એમસવાલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 114-112 (ઉદાયિભદ્-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદ્યાતકેશરિ ૧૪૧, ૧૪૧ ઉદ્યાતનસ્રી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપત્રીપદ ૧૫, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬ ઉપસર્ગ કેવલી ગન કથાએમ ૧૬૬ ઉપાશ્રય ૨૦૦ ટિ ઉપાંગ ૧૩૯, ૨૦૯, ૧૧૨ ટિ, ૧૯૮, ૨૦૮ ઉમારવાતિ ૪૩, ૨૧૫, ૨૧૬                            | એમસવાલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 114-114 (ઉદાયિભદ-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદાહરણ ર15 ઉદાત કેશરિ ૧૪૧, ૧૪૧ ઉદાત સ્ફી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપનિષદ ૧૭, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬ ઉપસર્ગ કેવલી ગત કથાએ  ૧૬૬ ઉપાશ્રય ૨૦૦ ટિ ઉપાંગ ૧૩૯, ૨૦૯, ૧૧૨ ટિ, ૧૯૮, ૨૦૮ ઉમાસ્વાતિ ૪૩, ૨૧૫, ૨૧૬ ઉવસગ્ગહર સ્તોત્ર ૨૧૪ | એમસવાલ ખકટિ<br>અગ (સાહિત્ય) પર, ૯૨, ૯૬, ૧૦૩,<br>૧૩૯, ૧૬ા, ૧૦૦, ૨૦૨–૨૦ા૧<br>અંગો ૯, ૩૬, ૧૫૦િ, ૧૯૯, ૨૦૨,<br>૨૦૪, ૨૦૫, ૨૦૯, ૨૧૩<br>અંગદેશ ૨૫, ૨૬િટ, ૯૦, ૯૩, ૯૫, ૧૦૫,<br>૧૩૬, ૧૫૮<br>અંગસમક ૧૬૫<br>અંગસવતી ૯૪<br>અંગરવતી ૯૪<br>અંગરવતી ૯૪<br>અંગરવળ (ગ~છ) ૫૮, ૧૩૨<br>અંગ્રલ ૧૩૫, ૧૫૪, દરભાર ૧૪૫; રાજ્ય<br>૧૫૩, ૧૫૫, ૧૬૪, રાજ્ય ૧૫૩, ૧૫૪;<br>વંશ ૧૪૫, ૧૫૩, ૧૫૪; શિલાલેઓ ૧૮૨; |
| 114-112 (ઉદાયિભદ્-ઉદાયિ) ઉદાહરણ ર11 ઉદ્યાતકેશરિ ૧૪૧, ૧૪૧ ઉદ્યાતનસ્રી ૧૮૮, ૧૯૦, ૧૯૧, ૧૯૩ ઉપદેશમાળા ૨૧૪ ઉપત્રીપદ ૧૫, ૫૧ ઉપયોગ ૪૪, ૧૬૬ ઉપસર્ગ કેવલી ગન કથાએમ ૧૬૬ ઉપાશ્રય ૨૦૦ ટિ ઉપાંગ ૧૩૯, ૨૦૯, ૧૧૨ ટિ, ૧૯૮, ૨૦૮ ઉમારવાતિ ૪૩, ૨૧૫, ૨૧૬                            | એમસવાલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

|             |                  |                |                 |          |                            | ٠.              |          |       | 0                     |
|-------------|------------------|----------------|-----------------|----------|----------------------------|-----------------|----------|-------|-----------------------|
|             | •••              |                |                 |          | કાન્તાંગ્રસાદ              | _               | ***      |       | ૧૩૨ટિ                 |
| _           |                  |                |                 |          | કાય્ય નિર્ધા               |                 |          |       | ૧૬૫                   |
|             |                  |                |                 |          | કાર્લિક                    |                 |          |       | હક હિ                 |
| _           | 166-17           | ०, २२८         |                 |          | કાર્મિક                    | •••             |          |       | 34-80                 |
|             |                  |                |                 |          | કાલ                        |                 |          |       | ૪, ૧૧૩                |
|             |                  |                |                 |          | કાલકાચાર્ય-                |                 |          |       | ટે, ૧૭૪               |
| १।9६,       | ૧૭૯ ટિ,          | ૧૮૧,           | ૧૮૨ ૧           | હેવે ટિ, | કાલસૌકરીક                  |                 | • • •    |       | ४५                    |
| ૧૯૨,        | २३२              |                |                 |          | કાલાસવેસિ્ર                | थ <b>पु</b> त्त | • • •    |       | ૧૦                    |
| કપિલ        |                  |                |                 | ૪૯       | કાલિકાચાર્ય                | • • •           | ૧૭૦,     | ૧૭૧(  | ટે, ૧૭૩               |
| ક્રમળ       | •••              |                | २२७             | , २३०    | કાલીદાસ                    |                 |          |       | ૧૫૦                   |
|             |                  |                |                 |          | કાશ્મિર                    |                 |          |       | ૧૨૫                   |
| કર્મશતક     |                  |                |                 | २०६      | કાશ્યપ ગાે>                | ۱               |          |       | ६, २०                 |
| કરકહ્ડુ     |                  |                | • • •           | ૮૯િટ     | કાશ્યપ ક્ષરિ               | ત્રેય           |          |       | ૧૫૪                   |
| કરિંસ ે     |                  |                | <b>૧૧</b> ૮     | , ૧૧૯    | કાસી કેકસલ                 | ١               | ٠ د      | २, २० | ૩, ૧૦૪                |
| કર્મ        |                  | 38             | , 30, %         | 8, 85    | કાંપિલ્ય                   |                 | • • •    |       | છ૮, હહ                |
|             |                  |                |                 |          | કિત્તરા                    |                 |          |       | ર્૩૧                  |
| કરેભિ ભંતે  |                  |                |                 |          |                            |                 |          |       | ૧૨૨િ                  |
| કહ્પ        |                  |                |                 | २०७      | કિરિયાવિસા                 | લ (ક્રિયા       |          |       |                       |
| કલ્પક       |                  |                |                 |          |                            |                 |          |       |                       |
| કલ્પસૃત્ર ' | ४, ६, ६          | <b>≎,</b> ३१,  | રહ, પહ,         | , ૮૧ટિ,  | કલેટ                       |                 |          |       | ૧હ૧ટિ                 |
| -1          |                  |                |                 |          | કિલ્ટ                      |                 |          |       |                       |
|             |                  |                |                 |          | કુટક                       |                 |          |       | ۷                     |
|             |                  |                |                 |          | કુનાલ                      |                 |          |       |                       |
| -           |                  |                |                 |          | કુ <b>ભે</b> રા            |                 |          |       |                       |
|             | ્ર <b>૩૭−</b> ૧∶ |                |                 |          |                            |                 | ોહ્ય, ૧૮ |       |                       |
|             | ,                |                |                 |          | ું " બીજ                   |                 | . , .    | ., -  | ,                     |
| ૧૬૨.        | 9 6 3, 9         | <b>૬</b> ૭, ૧૬ | Z, <b>૧</b> ৩০, | 1198;    | કુમારી ટેકર                | า               |          | 3 \$  | ×-9 \$ \$             |
| છત          | ૧૫૮, ૧           | <b>६२,</b> २   | {૮; વશ          | ૧૫૨;     | કુમાર પર્વત                | : <b>.</b>      |          |       | 183                   |
| સમ્રાટ      | ૧૬૪, ૧૬          |                |                 |          |                            |                 |          |       | (19                   |
| કષાયા       |                  |                | • • •           |          |                            |                 |          |       | १७२                   |
|             |                  |                |                 |          | કુમાર્લિટ<br>કુમાર્લિટ     | •••             | •••      |       | ૧૮૧                   |
| કહાઉમ       |                  |                |                 | ૧૮૮      | કુમાર-ભારક                 | .5a 25a         | • • • •  |       | ૧૯૩ ટિ                |
| કોંગ્રેજ    |                  |                |                 | ૧૦૫ટિ    | કુમારમિત્રા<br>કુમારમિત્રા | X-CVE C         | •••      |       | १८७ <b>१</b> ८<br>१८१ |
|             |                  |                |                 |          | કુમારસ્વામી<br>કુમારસ્વામી |                 |          |       | રર <b>૩</b> ટિ        |
|             |                  |                | وعادا وا        | (20,     |                            |                 |          |       | ۲,۶۱۶<br>۲, ۲۰۰       |
|             | <b>२२</b> ६, २   |                |                 |          |                            |                 |          |       |                       |
|             |                  |                |                 |          | કુલક                       |                 | •••      |       | २१७                   |
|             |                  |                |                 |          | કુલચંદ્ર                   |                 |          | • • • | દ્દેશ્ફ               |
| કામંડક      |                  |                | • • •           | ૧૨૩િટ    | કુશસ્થળ                    | •••             | • • •    |       | १७६-७८                |
|             |                  |                |                 |          |                            |                 |          |       |                       |

| કુરિાનારા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ७७, १०२ हि, १०१९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १११-१७०, १७४, १७४, १८३, २२४                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| કુવલય <b>ે</b> માલા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ૧૮૮–૧૯૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| કુષાણકાળ …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>1</b> ८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| કુપાએ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ખિખીર ઋષિ (સરાવર) ૧૫૨                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| કુષાણ રાજાએ৷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9199, 902, 920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>િ ક્ષ</b> રતી ધર્મ ૧૯                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| કુપાણ શિલાલેખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9196, 910                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| કુષાણ સામ્રાજ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>૧૭</b> ૬, ૧૮૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ગ <sup>ર</sup> છ ૧૭૧                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| કુંડગ્રામ …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ર૩, ૯૫, ૯૮, ૧૦૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ગણુ (શાખા) ૧૮૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| કુંડપુર …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ८३८, ८३, ७८, ५०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ગણુ(શિષ્ય) ૧૨૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| કુન્તે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ગણધર ૄ ૯, ૨૧, ૩૬, ૯૧, ૨૦૨, ૨૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| કુંચુ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | રટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ગણરાજાઓ ૮૨, ૧૦૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| કુંદકુંદાચાર્ય …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४२, ४४, ६३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ગણિવિજન્મ (ગણિતવિજ્ઞા) ૧૯૮                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b></b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ગણેસગુકા ૧૪૭, ૧૪૪, ૨૨૭                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १०३, १०७, १०७, १२५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ગયા કર, ૧૦૫, ૨૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| २०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ગરું રરપ, ર૩૧<br>ગર્દભાલિ છહ                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <br>रेयसत्तान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૨૫, ૫૮, ૯૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ંકવલજ્ઞાની …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | · '42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ગર્દભિલ્લ રહ, ૧૭૦, ૧૭૨                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| કેવલીપહ્યું<br>રેન્ડ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ···                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ર્ગા પુષ્                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| કેવલી …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ी, २२, २५, २६, ४३,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ગંગાપ્રદેશ ૧૩, ૧૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Periodol (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 500 d) ( 212) 1/2 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                             |
| કેવાળા<br>કેલિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ગંગુલી (મનમોહન) ૧૪૦, ૧૪૧, ૧૪૪,                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| કેસિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૮૮િટ, ૨૦૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| કેસિ …<br>કૈપિશા …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૮૮ટિ, ૨૦૮<br>૪૮ટિ, ૧૯૫ <b>ટ</b> ે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧૪૭ ટિ, ૧૪૯ ટિ<br>ગંધર્ગ (ગાંધર્ગો) ૭૦, ૨૨૫                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| કેસિ<br>કૈપિશી<br>ક્રાલ્યૂક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ૮૮ટિ, ૨૦૮<br>૪૮ટિ, ૧૯૫ <b>ટિ</b><br>૧૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૧૪૭ ટિ, ૧૪૯ ટિ<br>ગંધર્વો (ગાંધર્વો) ૭૦, ૨૨૫<br>ગંધાર ૧૦૫ ટિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ                                                                                                                                                                                                                                  |
| કેસિ<br>કૈપિશી<br>ક્રાલ્પ્યૂક<br>ક્રાલરીજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૮૮ટિ, ૨૦૮<br>૪૮ટિ, ૧૯૫ <b>ટ</b><br>૧૦<br>૫૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૪૭ ટિ, ૧૪૯ ટિ<br>ગંધર્વો (ગાંધર્વો) ૭૦, ૨૨૫<br>ગંધાર ૧૦૫ ટિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ<br>૨૨૪; મધુરા–શાખા ૨૨૬                                                                                                                                                                                                           |
| કેસિ<br>કૈપિશી<br>કેાલ્યૂક<br>કાલરીજ<br>કાલ્લાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | //2, ३०/ //2, १७५८ १० ૫૫ ૧००, ૧૦૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ<br>ગંધવેર્ષ (ગાંધવેર્ષ) ૭૦, ૨૨૫<br>ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ<br>૨૨૪; મઘુરા–શાખા ૨૨૬<br>ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦                                                                                                                                                                                     |
| કેસિ<br>કૈપિશી<br>ક્રોલ્પ્યૂક<br>ક્રોલરીજ<br>કેાલ્લાગ<br>ક્રોવેલ સ્પને થાેમસ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | //// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// /// // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ<br>ગંધર્વો (ગાંધર્વો) ૭૦, ૨૨૫<br>ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ<br>૨૨૪; મઘુસ⊸શાખા ૨૨૬<br>ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦<br>ગિરનાર (રેવ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦,                                                                                                                                                 |
| કેસિ<br>કૈપિશી<br>ક્રાલ્ધ્યૂક<br>ક્રાલરીજ<br>ક્રાલેલાગ<br>ક્રાવેલ અને થામસ<br>ક્રાસલદેવી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | / الكراك ، عود الكراك ، عو  | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્ષ (ગાંધવેર્ષ) ૭૦, ૨૨૫<br>ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬, કાળ<br>૨૨૪; મઘુરા—શાખા ૨૨૬<br>ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦<br>ગિરનાર (રેવ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦,                                                                                                                                                 |
| કેસિ<br>દૈપિશી<br>કાલ્પ્યૂક<br>કાલ્સીજ<br>કાલ્લાગ<br>કાવેલ અને થામસ<br>કાસલદેવી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | \(\frac{1}{2}\), \(\frac{1}\), \(\frac{1}{2}\), \(\frac{1}{2}\), \(\frac{1}{2}\), \(\fr | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવા (ગાંધવા ) ૭૦, ૨૨૫<br>ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ<br>૨૨૪; મધુસ-શાખા ૨૨૬<br>ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦<br>ગિરનાર (રેલ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦,<br>૨૩૨<br>ગિરિત્રજ ૧૦૬                                                                                                                                |
| કેસિ<br>કૈપિશી<br>ક્રોલ્પ્યૂક<br>ક્રોલરીજ<br>કાલેલાગ<br>ક્રોલેલ અને થામસ<br>ક્રાસલદેવી<br>ક્રોસલસજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | //2, ३०/ //2, १૯૫/2 10 10 14 100, 101 150/2 107, 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધર્વો (ગાંધર્વો) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ ૨૨૪; મધુરા–શાખા ૨૨૬ ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવન્તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિતજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૧૫                                                                                                                                 |
| કેસિ કૈપિશી કેડિય્યૂક કેડિય્યૂક કેડલ્લાગ કેડેલ સ્પને ચામસ<br>કેડસલેદેવી કેડસલેસાજ કેડેક<br>કેડિય્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | \(\chi(\chi,\chi\chi)\) \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(     | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્ષ (ગાંધવેર્ષ) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ ૨૨૪; મધુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવન્તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૫૫                                                                                                                             |
| કેસિ કૈપિશી કેડિય્યૂક કેડિય્યૂક કેડલ્લાગ કેડેલ સ્પને ચામસ<br>કેડસલેદેવી કેડસલેસાજ કેડેક<br>કેડિય્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | / (الاراق عود الاراق عود الا  | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવા (ગાંધવા ) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ ૨૨૪; મધુરા–શાખા ૨૨૬ ગાર્ગી સંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેલ-તગિરિ) ૧૭૨ દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૫૫ શ્રીક ૧૭૧, ૧૭૫, ૨૨૭, ૨૩૧                                                                                                        |
| કેસિ કૈપિશી કેદિયુંક કેદલીજ કેદલીજ કેદલી કેદલાગ કેદલાગ કેદલાગ કેદલાગ કેદલાગ કેદલાગ કેદલાગ કૌરવ કૌરામ્બ ૮૯, ૯૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | \(\chi(\chi,\chi\chi)\) \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi)\), \(\chi(\chi)\), \(\chi)\), \(     | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્ષ (ગાંધવેર્ષ) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬, કાળ ૨૨૪; મઘુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગી સંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૫૧ શ્રીક છે તિહાસ ૧૫૧                                                                                                          |
| કેસિ કેપિશી કેડિપ્યૂક કેડલ્યૂક કેડલ્યુક કેડલ્યાગ કેડિલ્ય ચ્યેને થામસ<br>કેડસલદેવી કેડેક કોડિલ્ય કેડિલ્ય કેડિલ્ય કેડિલ્ય કેડિલ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | / (الار عود الارد ا  | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્ક (ગાંધવેર્ક) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ ૨૨૪; મધુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગીસંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવન્તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૫૧ શ્રીક ૧૭૧, ૧૭૫, ૨૨૭, ૨૩૧ શ્રીક ઇ તિહાસ ૧૫૧ શ્રીક શ્રેથા ૧૩૨, ૧૪૯, ૧૫૦                                                       |
| કેસિ કૈપિશી કૈદિયુક કેહસીજ કેહસીજ કેહસીગ કેહેલાગ કેહેલાગ કેહેલાગ કેદિયામસ<br>કૈદિયામસ<br>કૈદિયા કૌદિયામસ<br>કૌદિયામસ<br>કૌદિયામિયા ૮૯, ૯૦<br>કૌદિ-યગોત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | //2, २०/ //2, १૯૫/٤ / १० १० १० १० १० १० १० १० १० १० १० १० १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્ષ (ગાંધવેર્ષ) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬, કાળ ૨૨૪; મઘુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગી સંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૫૧ શ્રીક છે તિહાસ ૧૫૧                                                                                                          |
| કેસિ કેપિશી કેડિય્યુક કેડિય્યુક કેડિલ્યાગ કેડિલ્ય ચ્યેને થામસ<br>કેડસલદેવી કેડિલ્ય કેડિલ્ય કેડિલ્ય કેડિલ્ય કેડિય કેડિય્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | \(\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\ti}{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\}}}}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\in_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\}}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\ti}}}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}}}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\ | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્ક (ગાંધવેર્ક) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬; કાળ ૨૨૪; મધુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગી સંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવન્તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૫૧ શ્રીક ૧૭૧, ૧૭૫, ૨૨૭, ૨૩૧ શ્રીક ઇ તિહાસ ૧૫૧ શ્રીક સંહિત્ય ૧૩૮, ૧૪૯, ૧૫૦ શ્રીક સાહિત્ય ૧૨૪, ૧૨૭                              |
| કેસિ કેપિશી કેરિયુક કેરિયુક કેરિયુક કેરિયુક કેરિલાગ કેરિલે અને શેરમસ<br>કેરાસલદેવી કેરિય કેરિયામ્બિ ૮૯, ૯૦ કેરિડિન્યગોત્ર કૃષ્ણ ખરતરગચ્છ ખારવેલ ૧૯,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | \(\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\ti}{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\}}}}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\in_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\}}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi\ti}}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}}}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\}}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi}\}}}}} \chi_{\chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi}\}}}}} \chi_{\chi_{\chi}\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{\chi_{ | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્મ (ગાંધવેર્મ) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬, કાળ ૨૨૪; મઘુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગી સંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૧૫ શ્રીક ૧૭૧, ૧૭૫, ૨૨૭, ૨૩૧ શ્રીક ઇ તિહાસ ૧૫૧ શ્રીક શંથા ૧૫૧ શ્રીક સંહિત્ય ૧૩૮, ૧૪૯, ૧૫૦ શ્રીક સાહિત્ય ૧૨૪, ૧૨૭ શ્રીસ ૧૨૪, ૧૨૭ |
| કેસિ કેપિશી કેડિય્યુક કેડિય્યુક કેડિલાગ કેડિલાગ કેડિલાગ કેડિસ્ય કેડિય | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૪૭ દિ, ૧૪૯ દિ ગંધવેર્મ (ગાંધવેર્મ) ૭૦, ૨૨૫ ગંધાર ૧૦૫ દિ, ૧૧૯, ૧૭૫, ૨૨૬, કાળ ૨૨૪; મઘુરા—શાખા ૨૨૬ ગાર્ગી સંહિતા ૧૫૦ ગિરનાર (રેવ-તગિરિ) ૧૭૨દિ, ૨૧૯, ૨૨૦, ૨૩૨ ગિરિત્રજ ૧૦૫, ૧૦૬ ગીગર ૧૧૫ શ્રીક ૧૭૧, ૧૭૫, ૨૨૭, ૨૩૧ શ્રીક ઇ તિહાસ ૧૫૧ શ્રીક શંથા ૧૫૧ શ્રીક સંહિત્ય ૧૩૮, ૧૪૯, ૧૫૦ શ્રીક સાહિત્ય ૧૨૪, ૧૨૭ શ્રીસ ૧૨૪, ૧૨૭ |

| ગુષ્તવંશ ૧૮૬,             | ૧૯૧.        | ૧૯૨.             | <u> </u> | ચંદ્રગુપ્ત    | ₹₺,          | २७, २५,      | <b>30, 3</b> २,    | <b>કપ</b> , |
|---------------------------|-------------|------------------|----------|---------------|--------------|--------------|--------------------|-------------|
| <b>ગુ</b> પ્તરાિલાલેખ     | •••         |                  |          |               |              | १२२−१३०,     |                    |             |
| યુધ્તસમય                  | <u>1</u> 20 | , ૧૮૫,           | 265      | ૧૬૫,          | ૧૬૭;         | વિક્રમાદિત્ય | २१६,               | २१७;        |
| ગુપ્ત સંવત                | 4 + 1       | ٠<br>٦८٤,        | 170      | ૧લે ૧૯        | ⊈; ખીજ       | भे १८६, १८   | છ                  |             |
| ગુપ્ત સામ્રાજય            |             |                  |          |               |              | ર ટિ,        |                    | २०४         |
| ગુકા                      | ૧૩          | ૯–૧૪ <b>૭</b> ,  | २२५      | ચંદ્રભાગા     |              | • • •        | ૧૮૯,               | १५०         |
| ગુકામંદિરા ( ગૃહો )       |             | 170,             |          |               |              |              |                    |             |
| ગુજરાત                    |             | • • •            | २३२      |               |              | l)           |                    |             |
| ગૈરિતાટ                   | • • •       | ૧૧,              | २१७      |               |              | ધ્યક)        |                    |             |
| ગાેચરી                    |             |                  | ४७       | ચંપકશ્રેષ્ઠિક | યા           | • • •        | • • •              | ૯૧          |
| ગાેતિપુત્ર …              |             |                  |          |               |              | . હવે, વેબ્છ | , ૧૧૩,             | ૧૧૫,        |
| ગાદાવરી …                 |             |                  | ૧૫૪      | २०८; -        | તગરી ૮       | છ, હવરિ      |                    |             |
| ગાત્ર …                   | • • •       |                  | હ પ      |               |              | • • • •      |                    |             |
| ગારથગિરિ ૬૩,              | १३८, १४     | i, ૧૫૬,          | १६२      | -             |              | १२२-१२       |                    |             |
| ગોસાલ ( મંખલીપુત્ત        | ા) છ, પ     | \$- <b>\$</b> 9, | કરિટ,    |               |              | મ )          |                    |             |
| ६३, ६८, २०५               | l           |                  |          | ચાતુર્માસ     |              | ۰۰۰ و ۱۰۰    | દે, ૧૯૬,           | २२०         |
| ગાંદવાના …                |             | • • •            | ૧૫૪      |               |              | • • •        |                    | 3%          |
| ગૌતમ ( સુદ્ધ ) જુએ        |             |                  |          | ચારિત્ર       | • • •        |              | Y                  |             |
| ગ્રહકુળ                   |             |                  | ૧૪૧      | ચાલુક્ય       |              | •••          | • • •              |             |
| ગૃહમિત્રપાલિત             |             |                  | १८५      |               |              | • • •        |                    | 196         |
| ગૃહવર્મા                  | •••         |                  | ૧૯૨      | ચિતાડ         |              |              | •••                |             |
| ગૃહસ્થજીવન …              |             |                  | ૪૧       |               |              |              | • • •              |             |
| ઘટાત્કચ                   |             |                  | 9.65     | ચીન           |              |              | •••                |             |
| ધ્રુસીત ( તા )            |             |                  | ૧૫૬      | _             |              | • • •        |                    |             |
| ચક                        | • • •       | ૧૦૫,             | ૧૬૪ટિ    | યુલણી         |              |              |                    | ७८          |
| ચક્રવર્તી ( મનમાહન        | )           | २२२              | , २२३    |               |              | ૬૧, ૬૨,      |                    |             |
| ચક્રવર્તી રાજ્ય           |             |                  | १०६      | 16-E          |              | , ৬૫-৬৩,     | ૧૦૩,               | ૧૧૧,        |
| ચંડ                       |             | ૧૯રઢિ            | , ૧૦૩    | ારિય,         | _            |              |                    |             |
| ચંદપ્રદ્યોત ( પ્રદ્યોત )  | ) ૮૭ટિ, ૮૦  | ८, ८७, ७         | ર−૯૪,    |               |              | .હપ; કુળ ૧:  | ક <b>૯</b> : રાજા, | 17e;        |
| ૧૦૫૭, ૧૦૯                 |             |                  |          | વંશ૧          |              |              |                    |             |
| યણિન                      | • - •       |                  | ६२२      | ચેલલણા        | <b>६२,</b> ८ | प, ५४, ७     | ા, ૧૦૪,            | રેરેરે,     |
| ચણેંથરી                   |             |                  | १२२      | 11ે ક         |              |              |                    |             |
| ચતુર્મુખ                  |             |                  | ૧૫૭૬     | ચૈત્ય         |              | •••          |                    |             |
| ચતુર્વર્બસંધ              |             |                  | ૧૮૧      | ચૈત્યાે       |              |              | 932                | , २२३       |
| ચતુર્વિધસંધ …             |             |                  | ४३       | ચૌદપૂર્ધ      | •••          | •••          |                    | २६          |
| યન્દ ( રામપ્રસાદ )        |             |                  | ૧૪૯ટિ    | ચાંડાળ        |              |              |                    | હ, ૪૭       |
| ચંદના ( ચંદનભાળો          | )           |                  | 20       | <b>છલુ</b> એ  |              | ***          |                    | ષ્ષ્        |
| ચંદ્દપન્નતિ ( ચંદ્રપ્રજ્ઞ |             |                  |          |               |              | •••          | • • •              | ૧ે ફેલ્     |

| છેદસ્ત્ર (સ                                                                                                                                                                                     | ાંદ્રો                                     | °t                                                        | ६६, २०६                                                                           | . ₹१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| જગત્ર્રભુ                                                                                                                                                                                       |                                            |                                                           | •••                                                                               | ,<br>૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| જનક                                                                                                                                                                                             |                                            |                                                           |                                                                                   | ૧૩૦ ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>જન</b> કપુર                                                                                                                                                                                  |                                            | •••                                                       |                                                                                   | ٤3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| જનપદ                                                                                                                                                                                            |                                            |                                                           |                                                                                   | દેર દિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| જનસેન                                                                                                                                                                                           |                                            |                                                           |                                                                                   | ફર ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| જમાલિ                                                                                                                                                                                           |                                            | 19, २३,                                                   | પુષ, પુક્                                                                         | २०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| oy য                                                                                                                                                                                            | •••                                        | •••                                                       |                                                                                   | १०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| જયન્તી                                                                                                                                                                                          | • • •                                      |                                                           |                                                                                   | હર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| જયવિજય                                                                                                                                                                                          |                                            |                                                           | •••                                                                               | 988                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| જ્યુ ( યાહુદ                                                                                                                                                                                    | n)                                         |                                                           |                                                                                   | <b>७</b> ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| જયેષ્ઠા                                                                                                                                                                                         |                                            | •••                                                       |                                                                                   | ૮પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| જલમંદિર                                                                                                                                                                                         |                                            | •••                                                       |                                                                                   | २२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| જલંધર                                                                                                                                                                                           |                                            |                                                           | ነ ነረ                                                                              | , ૧૬૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| જસનંદિ                                                                                                                                                                                          |                                            |                                                           |                                                                                   | १४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                        |                                            |                                                           | • • •                                                                             | ७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| જાપાન                                                                                                                                                                                           |                                            |                                                           | •••                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| જાયાલી પુર                                                                                                                                                                                      |                                            | • • •                                                     | t                                                                                 | ૮૮ ટિ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| જાયસ્વાલ                                                                                                                                                                                        | 30,                                        | 39. 3?                                                    | . 98e.                                                                            | ૧૫૦,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                 |                                            | -, .                                                      | , ,                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                 |                                            |                                                           |                                                                                   | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ૧૫૬, ૧                                                                                                                                                                                          | १६२,                                       | 9 k 3, 9 k 1                                              | 5                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૧૫૬, ૧<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ                                                                                                                                                                      | १६२,<br>                                   | 9 5 3, 9 5 6<br>                                          | ;<br>                                                                             | ૧હરિટ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ૧૫૬, ૧<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય                                                                                                                                                       | 153,<br>                                   | 9 5 3, 9 5 6<br><br>                                      | ;<br><br>&                                                                        | ૧७ <b>૨િ</b><br>६, ૯૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ૧૫૬, ૧<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય                                                                                                                                                       | 153,<br>                                   | 9 5 3, 9 5 6<br><br>                                      | ;<br><br>&                                                                        | ૧७ <b>૨િ</b><br>६, ૯૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ૧૫૬, ૧<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯                                                                                                                                             | ध्दर,<br><br><br>, २०,                     | 153, 159<br><br><br><br>?%, Y°,                           | ;<br><br>&<br><br>%1, %3                                                          | ૧૭ <b>૨િ</b><br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૧૫૬, ૧<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯                                                                                                                                             | 15天,<br>・・・<br>・・・<br>・・・<br>、 えロ,<br>150, | 9 5 3, 9 5 6<br><br>                                      | ;<br><br>&<br><br>%1, %3                                                          | ૧૭ <b>૨િ</b><br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯<br>૧૯૬,                                                                                                                                     | 153,<br><br><br>, ₹0,<br>130,              | 153, 159<br><br><br><br>?%, Y°,                           | ;<br><br>&<br><br>%1, %3                                                          | ૧૭ <b>૨િ</b><br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિત ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪                                                                                                                           | 153,<br><br><br>, 30,<br>130,              | १६७, १६४<br><br><br>२४, ४०,<br>२२५, २२                    | <br>&<br><br>%1, %3<br>19, 22(,                                                   | ૧૭ <b>૨િ</b><br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| १५६, व<br>कावड<br>जितशत्रु<br>जितेन्द्रिय<br>जित्त १७<br>१०६,<br>देव ४४<br>जित्तुइस्प                                                                                                           | 153,<br><br>,<br>, 30,<br>130,             | 153, 157<br><br><br><br>?Y, Y°,<br>??Ч, ??                | ;<br>&<br><br>%1, y3<br>19, ₹₹८,                                                  | ૧૯૨ <mark>િટ</mark><br>૬, હછ<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશતુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિનકશ્પ<br>જિનકશ્પિકા<br>જિનચંદ<br>જિનચંદ                                                                                | 1                                          | 1§3, 1§6<br><br><br><br>?∀, Y∘,<br>??Ч, ??                | <br>&<br><br><br><br><br><br>                                                     | ૧૯૨ <mark>િટ</mark><br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮ <b>િ</b><br>૨૫ <b>િ</b><br>૭, ૭૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિનકશ્પ<br>જિનકશ્પિકા                                                                                                  | 1                                          | 153, 157<br><br><br>?Y, Y°,<br>??¥, ??                    | ;<br>&<br><br>%1, y3<br>19, ₹₹८,                                                  | ૧૯૨િટ<br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ<br>૭, ૭૦<br>૭૩િટ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશતુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિનકશ્પ<br>જિનકશ્પિકા<br>જિનચંદ<br>જિનચંદ                                                                                | 153,<br><br>, 30, 130,                     | 183, 189                                                  | ;<br>&<br><br>%1, y3<br>19, ₹₹८,<br><br><br>{Ч, \$1                               | ૧૯૨િટ<br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ<br>૭, ૭૦<br>૭૩િટ<br>૮, ૫૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશતુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિત ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિતકશ્પ<br>જિતકશ્પ<br>જિતશંદ<br>જિતશદ<br>જિતમદ<br>જિતમદ                                                                  | 1                                          | 183, 189                                                  | <br>&<br><br><br><br><br><br><br><br>                                             | ૧૯૨િટ<br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ<br>૭, ૭૦<br>૭૩િટ<br>૮, ૫૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિવ ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિતકશ્પ<br>જિતકશ્પિકા<br>જિત્યદત્ત<br>જિત્યદ                                                                           | 153, , 30, 110,                            | 183, 189                                                  | ;<br>&<br><br>%1, %3<br>19, ₹₹८,<br><br><br><br>1, %                              | ૧૭૨િટ<br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦:<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ<br>૭, ૫૯<br>૭૩િટ<br>૮, ૫૯<br>૨૨૬<br>૨૨૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશતુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિત ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિતકલ્પ<br>જિતકલ્પકા<br>જિત્નકલ્પકા<br>જિત્નકલ્પકા<br>જિત્નકલ્પકા<br>જિત્નમુદ્રા                                         | 1                                          | 183, 186<br><br><br>? \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ;<br>&<br><br>%1, %3<br>19, ₹₹८,<br><br><br><br>1, %                              | ૧૭૨િટ<br>૬, ૯૭<br>૧<br>, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૧૩૧<br>૧૩૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશત્રુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિન ૧૯<br>૧૦૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિનકલ્પક<br>જિનકલ્પક<br>જિનકલ્પક<br>જિનમ્દ<br>જિનમ્દ<br>જિનમુદ્ર<br>જિનમુદ્ર<br>જિતમુદ્ર                               | 153, , ,                                   | 183, 186                                                  | ;<br>&<br><br>%1, %3<br>19, ₹₹८,<br><br><br><br>1, %                              | ૧૯૨િટ<br>ક, ૯૭<br>૧, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ<br>૭, ૫૯<br>૧૩૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૩૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૩૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪ |
| ૧૫૬, વ<br>જાવડ<br>જિતશતુ<br>જિતેન્દ્રિય<br>જિતેન્દ્રિય<br>૧૯૬,<br>દેવ ૪૪<br>જિતકલ્પ<br>જિતકલ્પકા<br>જિતકલ્પકા<br>જિત્તકલ<br>જિત્તકલ<br>જિત્તકલ<br>જિત્તકલ<br>જિત્તિજય<br>જિત્તિજય<br>જ્તિત્રિજય | 1                                          | 183, 186                                                  | ;<br>&<br><br>%1, y3<br>19, ₹₹८,<br><br><br><br>1, \u03b4<br><br><br><br><br><br> | ૧૯૨િટ<br>ક, ૯૭<br>૧, ૫૯,<br>૨૩૦;<br>૬૮િટ<br>૨૫િટ<br>૭, ૫૯<br>૧૩૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૩૪િટ<br>૨૨૪િટ<br>૨૩૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૩૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪િટ<br>૨૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪ |

२१, २२, २६, ३३, ४४, ४५, ४७-५६, **५४, ५५, ५६, ७२, ७४, ७७,** ७२, ८५, ७०, ७२, ७६, १०२-१०४, १०१, १०८, ११२-११४, ११७-११७, **939-933, 939, 932-930, 932,** 136-181, 142, 140, 160, 161, १६५, १६८, १७०, १७३, १७६, १७७, २०१, २०१, २०१५, २९२-२१७, २१७, ૨૨૦, ૨૨૫–૨૨૭: અવશેષ ૨૨૪; આગમ ૨૦૪: હતિહાસ ૪, ૬૫, ૬૯, ૯૦, ૯૮, १०४-१०६, १२४, १२८, १३४, १३५, १३८, १६५, १६७, १६८, १७०, १७४, १८३, १८८, १७४, १७६, २०४, २०५, ૨૦૮, ૨૧૮, કથાનક ૯૦, ૧૦૯, ૧૨૧, કળા ૨૨૦: કામ ૧૫: સંથા ૩૨, ૫૯, ૯૧. 104, 106, 112, 114, 122, 128, ૧૨૬, ૧૩૩, ૧૩૪, ૧૬૭, ૨૧૨; સુકા ૧૪૦, ૨૧૯; ગુરૂએ ૧૨૮: જીવન ૪૨: તત્ત્વનાન ૫૦; દર્શન ૨, ૩૪, ૫૦; દંતકથા उर, ५८,७० ११३, १९६, ११७, १२१, ६२२, ६२३, ६२४, ६२७, ६२७, १५४, ६६३, १७२-१७५, १८२, २०६, २०४, २६६, २६६, २२०; हिक्षा ૯૦; દૃષ્ટિ ૩૭, ૪૧: ધર્મ ૧-૪, ૭-૧૨, १७-२६, २३, २६, २७, ३०, ३२, ३३, ३५. ३६. ४०-४२, ४४, ४५, ४७-४६, भड, प्र्य, ६०, ६१, ६५, ६८, ७२-७४, ७६, ७६, ८४, ८५, ८८-६०, ६४, ૯૫, ૯૭, ૧૦૫, ૧૦૧, ૧૧૦, ૧૧૫, ६१६, ११४-६२६, १२५-१२७, १२४, १३०, १३३-१३५, १३७, १३४, १४३, १४६, १४७, १४२, १५७-१५८, १६२-१६४, १७०, १७२, १८०, १८३, १८५, १८७, २१७, २२२; न्याय ४०; પદ્ધતિ ૧૪૭, ૧૫૨, પ્રતિએા ૧૯૬, પ્રતિમાએા ૩૧, ૩૨, ૮૭, ૧૪૬; પ્રસાદ ૧૧૬; મંદિરા ૯૧, ૧૦૧, ૧૩૪, ૧૪૫, ૨૨૫, ખૂર્તિ ૧૫૮: યાેગ ૪૧: રાજર્વિ ૧૨૬; લેખક

|                                  |                              |            |                                 |           |                 | 4.               |       |
|----------------------------------|------------------------------|------------|---------------------------------|-----------|-----------------|------------------|-------|
| • •                              | पः द्वति ४७: शा              | -          |                                 |           | •••             | <b>ર</b> ૧૭,     |       |
|                                  | २४, ३७, ५४, ८                |            |                                 |           |                 | ર૧૭              | _     |
|                                  | (२०, २२३,  २२४,              |            |                                 |           |                 | •••              |       |
|                                  | યા ૧૨૬, ૧૨૭,                 |            |                                 |           |                 | •                |       |
|                                  | મણે ૧૬૮; સમા <b></b>         |            |                                 |           |                 | • • •            | ૧ ૫૯  |
|                                  | ાંઘ પધ, ૧૦૩,                 |            | તાલપુટ                          |           |                 |                  | ૧૧૩   |
| ૧૭૫, ૨૨૫: સ્ટ્<br>જ્યાતિષશાસ્ત્ર | <b>ુ</b> પ ૨૨૮               |            | તિરસુકિત                        |           |                 | •••              | ૮પટિ  |
|                                  |                              |            |                                 |           |                 |                  |       |
| જ્યોતિ <sup>હ</sup> કા …         |                              |            |                                 |           |                 |                  |       |
|                                  | <b>१७, ७१, ७</b> ६           | , २०३      |                                 |           |                 |                  |       |
| જંસુદ્ધિપ                        | •••                          | ૧૩૪        | તીર્યંકર '                      | ì-Y, ড–   | <b>૧૦,</b> ૧૨   | , ૧૩, ર          | ૧–૨૩, |
| જંળૂદ્દીપસમાસ                    |                              | ર૧૫        | રફટિ,                           | ૪૩, પર    | ٤, ૬ <u>٨</u> , | ७०, ८६           | , ec, |
| कंप्यूद्वीपअज्ञप्ति              | 366,                         | २०८        | હપ,                             | 20, Z     | ۷, ٩٥           | <b>२</b> –१०४,   | toi,  |
| જું ભિકા                         | ***                          | २६         | ૧૩૮,                            | ૧૪૦, ૧    | ४२, ११          | <b>ያ</b> ሄ, ६५८, | ૧૫૯,  |
| શાંતિ                            |                              | ę          | ૧૬૫,                            | ૧૮૦, ૧    | Z19, R          | ,<br>१, २१३,     | ર૧૪,  |
| સાતિપૃથા                         |                              |            | २१७,                            |           |                 |                  |       |
| রাসিটা                           | <b>૮</b> ૨, ૧૦               |            | તીસગુત્ત                        |           |                 |                  |       |
| સાંહયુત્ર                        |                              |            | ત્રિકાળવિત                      |           |                 |                  |       |
| રાત ક્ષત્રિય                     |                              |            | <b>ત્રિકં</b> ડશેપ              |           |                 |                  |       |
| ર્માનં                           |                              | છે, ૪૧     |                                 |           |                 |                  |       |
| ઝાલાવાડ                          |                              | <b>د</b> غ |                                 |           |                 |                  |       |
| ટૉડ                              |                              | 194        |                                 |           |                 |                  |       |
| ટૉની                             |                              |            | ત્રિશલા                         |           |                 |                  |       |
| ટીલે                             |                              |            | 199                             | , , , ,   | ,               | , -,             | , ,   |
| ટાલેમા                           |                              |            |                                 |           |                 |                  | பெவர  |
| ડિમેટ્રિયસ <b>૩</b> ૧,           | ን ነ።<br>ዓ <u>ሃ</u> ራ—ዓህዓ ዓህፉ | . 35/      | तेवंज<br>वेवंज                  |           | •••             | •••              | 10 K  |
| ૧૭૫, ૧૨૪                         | ,                            | , (,,,     |                                 |           |                 | •••              |       |
| ડે ( તન્દોલાલ )                  |                              |            |                                 |           |                 |                  |       |
| ઢંક (પક્ષી)                      |                              |            |                                 |           |                 |                  |       |
| હુંઢીઆ– <b>જુ</b> એ સ્થાન        |                              | 4,30       |                                 |           |                 | 1 C              |       |
| તક્ષશિલા                         | .इन्ह्या<br>इ.स.             |            |                                 | ાલવ ( તકુ |                 |                  |       |
| તચ્છસૂકર જાતક                    |                              |            |                                 |           |                 | •••              |       |
|                                  | •••                          | 111        | ાત્રસ્ત્ર <u>વ</u> ચુફા<br>િજ્ય | •••       |                 |                  | १४२   |
| તત્વાર્થાધિગમસૂત્ર<br>તત્ત્વાે … | •••                          | 414        |                                 |           | 1               | ४०–१४२,          | २२८,  |
|                                  | ····                         |            | _                               |           |                 |                  |       |
| તનસુલિયા ( તાેસલી                | •                            |            | ત્રિષ્ટુલ                       | _         | •••             | • • •            | २०१   |
| તપ                               | •••                          |            | તાંત્રિક અ                      |           |                 | • • •            | २१८   |
| તપગચ્છ ૭૩િ                       | ટે, ૭૫, ૧૭૧૮િ;               | પટ્ટાવલિ   |                                 |           | • • •           | • • •            | २२०   |
| २०८, २१५                         |                              |            | થાણે <b>શ્વ</b> ર               |           | • •             |                  | ૧૯૨   |

| યુસ <b>જા</b> તક ૧૧૧                   | દેવપાલ ૧૬૭૨                               |
|----------------------------------------|-------------------------------------------|
| થામસ (એક. ડબલ્યુ.) ૩૦                  | દેવપુત્ર હુક્ષ ( હુષ્ક અથવા હુવિષ્ક ) ૧૮૦ |
| થામસ એકવર્ડ ૧૦, ૧૨૭–૧૩૦                | દેવાર્ધિગણિ ૨૯, ૭૦, ૧૯૪, ૧૯૬, ૨૦૦,        |
| દક્ષિણ કર્ણાટક ૮                       | <b>२</b> १६–२१३                           |
| દક્ષિણાપથ ૧૮૯                          | દેવલોક મ <b>્</b> ટિ                      |
| કત્ત 1૪ટિ–૧ <b>૬ટિ</b> , ૧૭            | देवसेनसूरि ६६५                            |
| દત્તિલાચાર્ય ૧૮૫                       | દેવસંઘ ૧૬૫                                |
| દધિવાહન ૮૯, ૯૦ ૯૨, ૧૧૫                 | દેવાધિદેવ કુ                              |
| દર્શક હજ, ૧૧૫                          | हेवानंहा २०-२२                            |
| દર્શન ૩૮ ટિ, ૩૯ ટિ                     | દેવી ૧૪૨, <b>૨૩</b> ૦                     |
| દર્શનસાર ૬૫                            | हेवेन्द्रस्तव (हेविन्हश्थव) १७८           |
| દર્શનાવરણીય ૩૯ ટિ                      | દશાંગણ ૧૪૧                                |
| ક્શરથ ૬૨-૬૪, ૧૩૪                       | E6 158, 204                               |
| દશ્વેયાલિય (દશ્વૈકાલિક) ૯૧, ૨૧૧        | દહવર્મા ૯૪ ટિ,                            |
| દશાર્શ્વલ ૧૩૫                          | દૂમિલ (દેશ) ૧૩૫                           |
| દસા કપ્પ વવહાર ૨૦૯                     | દ્રવ્ય પ૧, ૨૦૩                            |
| દાગાવ્યા રસ્સ                          | द्रष्टिवाह २०२, २०४, २०७                  |
| દાસગુપ્તા ૧૦૮, ૧૧, ૧૭, ૫૩, ૭૧          | ક્રષ્ટાંતા ર૧૧                            |
| हिश्विकथ १३६                           | દ્રાદશાંગી સ્ટેંગ                         |
| દિગંબર ૪૮ ટિ, ૬૪, ૬૭, ૭૧, ૨૨૫;         | द्विपक्षास <b>८६, १०</b> १                |
| શ્રંથકર્તા ૧૩૨; જાતિ ૬૪; દંતકથાઓ ૬૫;   | ξα yo                                     |
| નમેતા ૭૦; પક્ષ ૬૭; પદ્માવલીઓ ૧૩૫;      | ધન ૧૨૨ <u>દિ</u>                          |
| પંચ ૬૬, ૧૪૨; પંચલેદ ૧૩૫; ફિરકાઓ        | ધનભૂતિ રર૮<br>ધનાવહ ૮૮                    |
| ૭૫, ૯૦; મતભેદ ૬૫; માન્યતા ૬૯;          | tiahu                                     |
| વિશેધ હર; સિદ્ધાંતો ૧૬૫; સંપ્રદાય ૧૨૬, | *****                                     |
| ૧૪૭, ૨૧૫, ૨૧૬                          | 1397 6766                                 |
| દિગંબરા ૧૫-૬૯, ૭૧, ૭૨, ૧૬૬, ૧૯૯,       | tion (, 30, 82                            |
| 200, 29 W                              | 152                                       |
| <b>हिना ( हत्ता )</b> ५८०              | 12                                        |
| દિપલાસ ૯૬, ૧૦૧                         | tisiannia.                                |
| हिवाणी (हिभावली) २६ टि                 | 2005200                                   |
| દિવ્યાવદાન ૬૩ ટિ, ૭૮, ૧૧૧, ૧૨૩, ૧૫૯    | tisforming :                              |
| દીક્ષા ૪৬, ૫૦, ૧૨૧                     | Wilston Land many                         |
| દીધનિકાય ૨૦૧                           | 256                                       |
|                                        | tial Gran                                 |
| हेव ३५; हेवे। २२५, २२६, २३०            |                                           |
| દેવમુપ્ત૧૮૯, ૧૯૧, ૧૯૨, ૧૯૩ ટિ,         |                                           |
| <b>हेबहत्त</b> ?११४                    | ધર્મસાગર ૬૭ ટિ                            |

| હુલેવા ૧૫૯ નાસ્તિ ૫૩ ધુલેવ-જીન ૧૫૮ નાસ્તિક્ષ ૨૦૮ ધુલ ૧૪૯ દિ ધુલસેન ૧૯૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .5           |             |             |           | 6.114. | નારિત              |              |            |                          | . 51.4           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------|-------------|-----------|--------|--------------------|--------------|------------|--------------------------|------------------|
| 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |             | •••         |           |        |                    | •••          |            |                          |                  |
| કુવસેન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |             | ••• .       | . ***     |        |                    |              |            |                          |                  |
| કુવ (ઐ.ખી.) પર તિર્ગાંં પ કુવ (ઢ.એચ.) પર દિ તિર્ગંથ ૧૨૯, ૧૩૧-૧૩૩, ૧૩૯ કુવસેત પહેલો (જીએમ કુવસેત) તેર તિરંથ ૧૨૯, ૧૩૧-૧૩૩, ૧૩૯ કુવસેત પહેલો (જીએમ કુવસેત) તેર તિરંચ પર, પર, પર, તેમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |             |             |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| કુવ (કે.એચ.) ૧૪૯ ટિ નિર્ગંથ ૧૨૯, ૧૩૧-૧૩૩, ૧૩૯ કુવસેન પહેલો (જીઓ કુવસેન) ૧૬૧ નિત્ય ૫૧, ૫૧ નગત ૧૬૧ નિત્ય ૫૧, ૫૧ નગત ૧૬૮ નિત્યવાદ ૫૧ મગલાહાન ૨૦૦ નિત્યવાદ ૫૫ ટન્યા ૧૫ નિત્યવાદ ૫૫ ટન્યા ૧૫ નિત્યવાદ ૫૫ ટન્યા ૧૫ નિત્યવાદ ૫૫ ટન્યા ૧૫ નિત્યવાદ ૧૫ નિર્વાણ ૧૫ નિરાણ ૧૫ નામા ૧૫ નિરાણ ૧૫ નામા ૧૫ નામા |              |             |             |           |        |                    |              |            |                          | -                |
| કુંચર્સને પહેલા ( જુઓ કુંચર્સન ) નિર્ગંથા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |             |             |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| - તક્ષત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |             |             |           | 86 15  |                    |              | -          |                          |                  |
| नभे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -            |             | -           |           |        | _                  |              |            |                          |                  |
| नभोबाह्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •            |             |             |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| निभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | નગ્ન         | :           |             |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| नथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _            |             |             |           |        | _                  |              |            |                          |                  |
| - સાય-દર્શન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | =            |             | •••         |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| નરપુંગલ ૧૫૨ નિર્જુક્તિ ૩૭, ૩૯ નરપુંગલ ૧૫૨ નિર્જુક્તિ ૫૩, ૫૪, ૨૧૨–૨૧૪ નરલર્મા ૭૬, ७७ નિર્યાલક્ષિક્ષ ૨૦૯ નરલર્મન્ ૧૯૮ નિર્વાણ્યુ ૫, ૧૩, ૧૯, ૨૪, ૨૬–૨૮ નર્સસ્લાયાર્ય ૧૨૬, ૧૨૦ નિર્વાણ્યુકક્ષિકા ૧૬૯ નવનંદ ૩૨, ૩૩ નિર્પાદિ (નિર્પાધિ) ૧૬૫–૧૬૭ નવમદલકી ૮૨ નીતિસાર ૧૨૩ દિ, ૧૬૫ નલસુનિ ૧૪૬, ૧૪૨ નીતિ ૧ ૧૫૫ શાસ્ત્ર ૫૦ નીલસીરે ૧૪૦ નેગમેસી (તેમેસ યા નૈગમેષ) ૨૧, ૬૯, ૨૩૨ નાગદાસક ૧૧૬ નેપાલ ૮૩ નાગાર્જીન ૧૧૬ નેપાલ ૮૩ નાગાર્જીન ૧૫૧ તેમનાથ ૩૯ નાગાર્જીન ૧૪૫ તેમનાથ ૩૯ નાગાર્જીન ૧૪૫ તેમનાથ ૧૮૮ નાણ્પપવાય (ત્રાનપ્રવાદ) ૧૯૭ તેમનાથ ૧૮૮ નાણ્પપવાય (ત્રાનપ્રવાદ) ૧૯૭ તેલાર ૧૨૫ નાત ૬ નંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦, નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૬, ૧૧૬, ૧૬૩; ભીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાધાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નામકર્મ ૧૫૧ પર તેદ્દેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૧૫૧ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૦, ૧૨૮, ૨૨૫ નામકર્મ ૧૫૧ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૦, ૧૨૮, ૨૨૫ નામકર્મ ૧૫૧ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૦–૧૨૩; ૧૫૦, ૧૨૮, ૧૨૧, ૧૨૪, નાયાધ્મમકલાસ્ત્રો ૧૧૦ નંદરજ ૩૦–૩૨; ૨૦૦, ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૨૪, નારાદ્વાદ ૧૬૮, ૧૬૮, ૧૧૧, ૧૫૮; નારાદ્વાદ ૧૬૮, ૧૬૮, ૧૧૧, ૧૫૮; નારાદ્વાદ ૧૬૮, ૧૧૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |             | • • •       |           | _      | _                  |              |            |                          |                  |
| નરપુંગલ ૧૫૨ નિર્યુક્તિ ૫૩, ૫૪, ૨૧૨–૨૧૪ નરવર્મા ૫૬, ७७ નિર્યાલક્ષિયુત્ત ૨૦૯ નરવર્મન્ ૧૭૮ નિર્વાણુ ૫, ૧૩, ૧૯, ૨૪, ૨૬–૨૮ નર્સસ્લાયાર્થ ૧૨૬, ૧૨૦ નિર્વાણુમાર્ગ ૪૦ નવર્તાલ્ય ૧૬૫–૧૬૦ નવ મલ્લકી ૮૨ નીતિસાર ૧૨૩ દિ, ૧૬૫ નાયાશાસ્ત્ર ૫૦ નીલસાર ૧૨૩ દિ, ૧૬૫ નાયાશાસ્ત્ર ૫૦ નીલસાર ૧૨૩ દિ, ૧૬૫ નાયાશાસ્ત્ર ૫૦ નીલસાર ૧૨૦ નેગમેસી (તેમેસ યા નૈગમેષ) ૨૧, ૬૯, ૨૩૨ નાગાલસક ૧૧૬ નેપાલ ૮૩ નાગાલ્યુન ૧૧૬ નેપાલ ૮૩ નાગાર્જીન ૧૫૧ તેમનાથ ૩૦ નેમનાથ ૩૦ નાગાર્જીન ૧૫૧ તેમનાથ ૩૯ નાગાર્જીન ૧૪૫ તેમનાથ ૧૮૮ નાણપ્પવાય (ત્રાનપ્રવાદ) ૧૯૭ નેલોર ૧૨૫ નાલ ૧૫૫, ૧૬૨, ૧૬૩, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩, ૧૬૫, ૧૨૦, ૧૧૫, ૧૬૨, ૧૬૩, ૧૫૮, ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૬૨, ૧૬૩, ૧૫૮, ૧૨૦, ૧૨૮, ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩, ૧૫૮, ૧૬૦, ૧૨૮, ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩, ૧૫૮, ૧૬૦, ૧૨૮, ૧૫૫, ૧૬૦, ૧૨૫, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩, ૧૫૮, ૧૬૦, ૧૨૮, ૧૫૫, ૧૬૦, ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૬૦, ૧૨૦, ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૬૦, ૧૨૦, ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૬૦, ૧૨૦, ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૬૦, ૧૨૦, ૧૨૦, ૧૫૮, ૧૬૦, ૧૨૦, ૧૨૦, ૧૧૦, ૧૧૫૦, ૧૧૦, ૧૨૦, ૧૨૦, ૧૧૦, ૧૧૦, ૧૧૦, ૧૧૦, ૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              | • • •       | •••         |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| नरवर्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |             | •••         | •••       |        | -                  |              |            |                          | -                |
| નર્સમન્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |             | • • •       |           |        |                    |              |            | પ૪, ર                    | <b>₹-</b> ₹1४    |
| નર્સમન્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |             | •••         | હ         | ŧ, ७७  | નિર્યાવલી <b>સ</b> | त्तं         | •••        |                          |                  |
| નવ તત્ત્વ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | નરવર્મન્     |             | • • •       | •••       | १७८    | નિર્વાણ            | 7.           | ા, ૧૩, ૧   | ৬, ২४,                   | २६−२८            |
| નવ તત્ત્વ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | નરસિંહાચા    | ર્ય         | • • • •     | १२६       | , १२७  | નિર્વાણમાર્ગ       | l            | •••        |                          | ४०               |
| નવ મલ્લકી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नव तत्त्व    | •••         |             | •••       | છદ     |                    |              |            |                          |                  |
| નવમુનિ ૧૪૧, ૧૪૨ નીતિ ૧ ૧ ન્યાયશાસ્ત્ર ૫૦ નીલગિરિ ૧૪૦ નેગમેસી (નેમેસ યા નેગમેષ) ૨૧, ૬૯, ૨૩૨ નાગદાસક ૧૬ નેપાલ ૮૩ નાગનિકા (રાષ્ટ્રી) ૧૫૧ નેમનાથ ૩૦ નાગાર્જીન ૧૪૫ નેમિચંદ્ર ૩૦ નાગાર્જીન ૧૪૫ નેમિચંદ્ર ૧૮૮ નાણપપવાય (જ્ઞાનપ્રવાદ) ૧૯૭ નેલોર ૧૨૫ નાત ૬ નંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૦, ૧૧૮, ૧૨૦, નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૦, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૬૨ ૧૬૩, ૧૯૬, ૧૬૬, ૧લો ૧૨૮, ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; બીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાધાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાલા ૮૨ નો નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧ નાયાધમ્મકહાંઓ ૨૦૫ નંદરાજ ૩૦–૩૨; રાજ્ય ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૨૪, નાલંદા ૨૬૨, ૧૦૬૨ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | નવનંદ        |             | •••         | 3         | २, ३३  | િનવીદિ ( નિ        | ોષીધિ )      | •          | ٠ ٩                      | ६५–१६७           |
| -યાયશાસ્ત્ર પગ નીલગિરિ ૧૪૦ નેગમેસી (તેમેસ યા નૈગમેષ) ૨૧, ૬૯, ૨૩૨ નાગદાસક ૧૧૬ તેમલ ૮૩ નાગિનિકા (રાષ્ટ્રી) ૧૫૬ તેમનાથ ૩૮ નાગાર્જીન ૧૪૫ તેમનાથ ૧૮૮ નાગાર્જીન ૧૬૨-૬૪, ૧૩૪ તેમિનાથ ૧૮૮ નાષ્ટ્રપ્પવાય (જ્ઞાનપ્રવાદ) ૧૯૭ તેલીર ૧૨૫ નાત ૬ તંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૯, ૧૧૮, ૧૨૦, નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૦, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; ૫નિજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાથાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાલિ ૮ દે નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ તંદયુગ ૧૧૦ નાયાધમ્મકહાંમો ૨૬દે, ૧૦૬ દે ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮; નાલંદો ૨૬દે, ૧૦૬દે ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | નવ મલ્લક     | <b>1</b>    |             | •••       | ८२     | નીતિસાર            | •••          |            | १२३                      | ટિ, ૧૬૫          |
| ન્યાયાવતાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | નવમુનિ       | •••         |             | ૧૪૧       | , १४२  | નીતિ               |              |            | • • •                    | ą                |
| નાગદાસક ૧૧૬ તેપાલ ૩ તેમનાથ ૩ તેમનાથ ૩ તેમનાથ ૩ તેમનાથ ૧૧૫ તેમચંદ્ર ૧૮૮ તેમનાથ ૧૮૮ તેમનાથ ૧૮૮ તેમનાથ ૧૮૮ તેમનાથ ૧૮૮ તેમનાથ ૧૮૮ તેમનાથ ૧૮૫ તેમનાથ ૧૮૫ તેમનાથ ૧૯૭ તેમનાથ ૧૨૫ તેમનાથ ૧૨૫ તેમ ૩૧, ૧૨૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦, નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; આંભો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાધાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ તામકર્મ ૮ દે તો નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ તામકર્મ ૪૩ તંદયુગ ૩૧ તાયાધમમકહાંઓ ૨૬ દે, ૧૦૬ દે ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮; નાલંદો ૨૬ દે, ૧૦૬ દે ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ન્યાયશાસ્ત્ર |             |             |           | ५०     | નીલગિરિ            |              |            |                          | ૧૪૦              |
| નાગનિકા (રાષ્ણી) ૧૫૧ તેમનાથ ૩<br>નાગાર્જીન ૧૪૫ તેમિતાંઘ ૧૮૮<br>નાગાર્જીની ૧૨-૬૪, ૧૩૪ તેમિનાંઘ ૧૮૮<br>નાણપ્પવાય (ગ્રાનપ્રવાદ) ૧૯૭ તેલાર ૧૨૫<br>નાત ૬ તંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦,<br>નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લા ૧૧૮,<br>૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૧૮, ૧૬૨ ૧૬૩; બ્યોજો ૧૨૦; નંદો ૨૭,<br>નાનાધાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫<br>નાભા ૮ ટિ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦<br>નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧<br>નાયાધ્યમ્મકહાંઓ ૨૬ ટિ, ૧૦૬ ટિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ન્યાયાવતા    | <b>}</b>    | •••         |           | २१७    | નેગમેસી (          | તેમેસ ય      | ા નૈગમેષ)  | २१, ६                    | <b>७,</b> २३२    |
| નાગાર્જીન ૧૪૫ નેમિચંદ્ર ૩િ<br>નાગાર્જીની ૧૨૪ નેમિનાથ ૧૮૮<br>નાહ્યુધ્યવાય (જ્ઞાનપ્રવાદ) ૧૯૭ તેલાર ૧૨૫<br>નાત ૧ નંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦,<br>નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૧, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩, ૧લા ૧૧૮,<br>૧૦૩, ૧૦૧, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩, બાજો ૧૨૦, નંદા ૨૭,<br>નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫<br>નાલા ૮િ નાં નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦<br>નાયાધમ્મકહાંગ્યા ૪૩ નંદયુગ ૧૧<br>નાયાધમ્મકહાંગ્યા ૨૧૮, ૧૨૪, ૧૨૪,<br>નાલંદા ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | નાગદાસક      |             |             |           | ૧૧૬    | નેપાલ              |              |            |                          | <b>٤</b> ٤       |
| નાગાર્જીન ૧૪૫ નેમિચંદ્ર ૩િ<br>નાગાર્જીની ૧૨૪ નેમિનાથ ૧૮૮<br>નાહ્યુધ્યવાય (જ્ઞાનપ્રવાદ) ૧૯૭ તેલાર ૧૨૫<br>નાત ૧ નંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦,<br>નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૧, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩, ૧લા ૧૧૮,<br>૧૦૩, ૧૦૧, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩, બાજો ૧૨૦, નંદા ૨૭,<br>નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫<br>નાલા ૮િ નાં નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦<br>નાયાધમ્મકહાંગ્યા ૪૩ નંદયુગ ૧૧<br>નાયાધમ્મકહાંગ્યા ૨૧૮, ૧૨૪, ૧૨૪,<br>નાલંદા ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | નાંગનિકા (   | રાણી )      | •••         | •••       | ૧૫૧    | નેમનાથ             |              |            | ٠.,,                     | 3                |
| નાણય્પવાય ( ત્રાનપ્રવાદ ) ૧૯૭ તેલોર ૧૨૫ નાત ૬ નંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦, નાતપુત્ત ( નાયપુત્ત ) ૬, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; ખીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાલા ૮ દિ નૌ નંદદેશ ( નંદર ) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧ નાયાધ્રમ્મકહાએ ૨૬ દિ, ૧૦૬ દિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |             |             | • • • •   | ૧૪૫    | તેમિચં <b>દ્ર</b>  |              | •••        |                          | ૩િટ              |
| નાત ક નંદ ૩૧, ૩૨, ૧૦૫, ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૦, નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ક, ૭, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૬૨ ૧૬૩; બીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાલાલ ૮િટ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧ નાયાધમ્મકહાએ ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮; નાલંદો ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | નાગાર્જુની   |             | •••         | ६२-६४     | , 13४  | નેમિનાથ            |              |            |                          | ૧૮૮              |
| નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, છ, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; ષ્પીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાભિ ૮િટ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૭૧ નાયાધમ્મકહાએ ૨૬ ટિ, ૧૦૬ ટિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | નાણય્પવાય    | ા ( શાનપ્રવ | યાદ)        | •••       | ૧૯૭    | તેલાેર             | • • •        | • • •      |                          | ૧૨૫              |
| નાતપુત્ત (નાયપુત્ત) ૬, છ, ૧૦, ૩૯, ૧૦૦ ૧૨૩, ૧૩૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૬૩; ૧લો ૧૧૮, ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; ભીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાભિ ૮િટ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧ નાયાધ્યમ્મકહાએ ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮; નાલંદો ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | નાત          | •••         |             | • • •     | ţ      | નંદ ૩૧,            | 32,          | ૧૦૫, ૧૧    | <b>છ, ૧</b> ૧            | ८, १२०,          |
| ૧૦૩, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૫ ૧૫૫, ૧૬૨ ૧૬૩; બીજો ૧૨૦; નંદો ૨૭, નાનાલાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાભિ ૮િટ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧ નાયાધમ્મકહાએ ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮; નાલંદો ૨૬૮, ૧૦૬૮ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | નાતપુત્ત (   | નાયપુત્ત)   | <b>ξ,</b> į | 9, qo, 36 | , 700  | ૧૨૩,               | ૧૩૭, ૧       | . ५८, १६२, | . ૧૬૩: ૧                 | ાલા ૧૧૮,         |
| નાનાધાટ ૧૫૧, ૧૫૪ ૧૧૮–૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૭, ૧૨૮, ૨૨૫ નાભિ ૮િટ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦ નામકર્મ ૪૩ નંદયુર્ગ ૩૧ નાયાધમ્મકહાએ ૨૧૮, ૧૨૪, નાલંદો ૨૬ ટિ, ૧૦૬ ટિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |             |             |           |        |                    |              | _          |                          |                  |
| નાભિ ૮ દિ નૌ નંદદેશ (નંદર) ૧૨૦<br>નામકર્મ ૪૩ નંદયુગ ૩૧<br>નાયાધમ્મકહાએ ૨૦૫ નંદરાજ ૩૦–૩૨; રાજા ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૨૪,<br>નાલંદો ૨૬ દિ, ૧૦૬ દિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | નાનાધાટ      |             | •••         | 141       | , ૧૫૪  |                    |              | -          |                          | -                |
| નામકર્મ ૪૩ તંદયુગ ૩૧<br>નાયાધમ્મકહાએ ૨૦૫ તંદરાજ ૩૦–૩૨; રાજા ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૨૪,<br>નાર્લદો ૨૬ ટિ, ૧૦૬ ટિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |             |             |           |        |                    |              |            |                          |                  |
| નાયાધમ્મકહાચ્યા ૨૦૫ નંદરાજ ૩૦–૩૨; રાજા ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૨૪,<br>નાલંદા ૨૬ દિ, ૧૦૬ દિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | નામકર્મ      |             |             |           | 83     | નંદયગ              |              |            |                          | 39               |
| નાલંદો ૨૬ ટિ, ૧૦૬ ટિ ૧૫૫, ૧૬૮; વંશ ૧૧૯, ૧૨૧, ૧૫૮;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | નાયાધ+મ      | કહાંએા      |             | ***       | २०५    | ন্থোক স            | n-33.        | Dient 9.2  | a 997                    | <br>> 93√        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | નાલંદા       |             | •••         | રક્ ટિ,   | ૧૦૬ ટિ | ૧૫૫.               | ر.<br>. ۹۴۷: | વંશ ૧૧     | ું, દૂર<br><b>૯.</b> ૧૨૧ | ., ૧ <b>૧</b> ૦, |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |             |             |           |        |                    |              |            |                          |                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7            |             | ••          | ,         |        |                    | ,            | ,          | .,                       |                  |

| નંદિગ≃ષ્ય ૧૬૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પાદલિપ્તાચાર્ય ૧૭૨, ૧૭૩, ૧૭૫, ૨૧૬–૨૧૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| નંદિવર્ધન ૨૩, ૩૧, ૩૨, ૯૫, ૧૧૦, ૧૧૭,                                                                                                                                                                                                                                                                                   | પાપ ૩૭, ૩૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૬૩ ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | પાપા ( જુઓ પાવા )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| નંદીસૂત્ર ર૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પાયાસિસુત્ત ૨૦૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| પએશી ર૦૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | પાર્થિયા ૧૫૧, ૧૫૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| પચ્ચકખાણ ર૧૧ ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| યચ્ચકભાણુપ્પવાય ( પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદ ) - ૧૯૭                                                                                                                                                                                                                                                                          | પાર્વતી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| પટ ૨૨૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | પાર્વતીક (પાર્વતિ) જુએ પવૈયા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| પટના ૨૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | પાર્વતીય વંશાવળી ૧૨૨ ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| પદ્માવલી ૧૭૧ટિ, ૧૭૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | પાર્શ્વતા <b>થ</b> ૨-૭, ૯-૧૩, ૧૮, ૨૩, ૩૫,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| પડિક્કમણુમ્ ( જુઓ પ્રતિક્રમણ )                                                                                                                                                                                                                                                                                        | પહિંદ, ૫૮, ૬૮ ટિ, ૭૧, ૭૬, હ&–૮૧,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| પણ 1૬૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 24, îco, tot, tox, tox,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| પતંજુલી ૧૫૦, ૧૬૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૧૪૧–૧૪૪, ૧૪૬, ૧૮૭, ૧૮૮, ૨૦૫,<br>૨૧૪, ૨૧૭, ૨૨૫; અનુયાયીઓ ૮૦;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| પદાર્થ પા                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | સારક, રાહ, રસપ; વ્યાનાવ્યા ટેલ્;<br>ચરિત ૧૪૩; ટેકરી ૪; તીર્થ ૨૨૦; ધર્મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| પદ્મપુરાણ ૧૫૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧૦, ૧૮, ૮૦; નિર્વાણ ૭૯ ટિ; પર્વત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| પદ્મપ્રભ રટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (પારસનાથ) ૪ટિ, ૨૬, ૮૦; પ્રતિમા ૧૪૨,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| પદ્મ મિહિર ૧૩૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | રરર; પ્રતિષ્ટા ૧૪૨; લાંછન ૧૪૧, ૧૪૪,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| પદ્માવતી ૮૫, ૮૯, ૯૪, ૯૫                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૧૪૬; વિહાર ૧૪૪; સમમ ૨૩૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| भनता र <b>४</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | યારસી <u>છ</u> ક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| પયજ્ઞા (પ્રક્રીર્ણાનિ ) ૧૯૮, ૨૦૯<br>પર્વતક (જીઓ પર્વત )                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| પર્વતક ( જુએા પર્વત )                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | પારસી ત્રિસ્ત્ન ૪૦ ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 200 (200 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨-૧૨૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | પારાંચિહક પ્રાયશ્ચિત ૨૧૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪<br>પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦                                                                                                                                                                                                                                                               | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ૨૧૭<br>પાલક ૨૭, ૧ <b>૦૯</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪<br>પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦<br>પરમાત્મા ૪૨                                                                                                                                                                                                                                                | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ૨૧૭<br>પાલક ૨૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સૂત્રા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪<br>પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦<br>પરમાત્મા ૪૨<br>પરશુરામ ૧૧૯                                                                                                                                                                                                                                 | પારાંચિહક પ્રાથિત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધનો ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪<br>પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦<br>પરમાત્મા ૪૨<br>પરશુરામ ૧૧૯<br>પરિશિષ્ટપર્વ રહ, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ,                                                                                                                                                                                            | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ૨૧૭<br>પાલક ૨૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધના ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪<br>પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦<br>પરમાત્મા ૪૨<br>પરશુરામ ૧૧૯<br>પરિશિપ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ,<br>પરિસહા ૨૫                                                                                                                                                                               | પારાંચિહક પ્રાથિત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધના ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ ડિ<br>પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨                                                                                                                                                                                                                                               |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪<br>પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦<br>પરમાત્મા ૪૨<br>પરશુરામ ૧૧૯<br>પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ,<br>પરિસહા ૨૫<br>પરંતપ ૯૧ દિ                                                                                                                                                                | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધનો ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ ડિ<br>પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨<br>પાલીબોમ જુઓ પાડલીપુત્ર                                                                                                                                                                                                                  |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨-૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાત્મા ૪૨ પરમાત્મા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ર૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસહા ૨૫ પરંતપ ૯૧ દિ પવ્લર્ધયા ૧૯૧                                                                                                                                                                   | પારાંચિહક પ્રાથિક્ષત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધના ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ ડિ<br>પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨<br>પાલીબોમ જુઓ પાડલીપુત્ર<br>પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૩, ૧૦૭; પુરી ૨૬,                                                                                                                                                                              |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરશુરામ ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ૨૫ પરંતપ ૯૧ દિ પબ્લર્ધથા ૧૯૧ પારણ ૯૧ દિ                                                                                                                                                         | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધના ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ દિ<br>પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨<br>પાલીભામ જાઓ પાટલીપુત્ર<br>પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૩, ૧૦૭; પુરી ૨૬,<br>૨૬ દિ, ૨૨૦                                                                                                                                                                |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨-૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાત્મા ૪૨ પરમાત્મા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસહા ૯૧ દિ પરતપ ૯૧ દિ પવ્લર્ધય ૯૧ દિ પાટણ ૮૭ પાટલીપુત્ર ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૬૬, ૧૧૯,                                                                                                                      | પારાંચિહક પ્રાથિત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>૫૬; સાધના ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ ટિ<br>પાલીતાણા ૭૧, ૧૦૦<br>પાલીબોમ જુઓ પાટલીપુત્ર<br>પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૩, ૧૦૦; પુરી ૨૬,<br>૨૬ ટિ, ૨૨૦<br>પાસાદિકસૂત્ત ૧૦૭                                                                                                                                               |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરમાતમા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ૯૧ દિ પલ્લાના ૯૧ દિ પલ્લાના ૯૧ દિ પાલાના ૯૧ પાટલીપુત્ર ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૧૯, ૧૨૨, ૧૨૩, ૧૨૫, ૧૩૪ દિ, ૧૩૮,                                                                                       | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત રહ, ૧૦૯ પાલક રહ, ૧૦૯ પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો પર; સાધનો ૧૬૩; પ્રંથા ૩૨, ૨૦૧; દંતકથા ૩૧ દિ પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨ પાલીભોમ જાઓ પાટલીપુત્ર પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૩, ૧૦૭; પુરી ૨૬, ૨૬ દિ, ૨૨૦ પાસાદિકસ્ત્ ૧૭, ૭૮, ૭૯ પાંચાલ ૧૩, ૭૮, ૭૯                                                                                                                                           |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરશુરામ ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ર૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ર૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ૯૧ દિ પવ્લાઇયા ૯૧ દિ પાટણ ૯૭ પાટલીપુત્ર ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૧૯, ૧૨૨, ૧૨૭, ૧૨૫, ૧૩૪ દિ, ૧૩૮, ૧૫૦, ૧૫૬, ૧૫૮, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૬૭,                                           | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ર૧૭<br>પાલક ર૭, ૧૦૯<br>પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો<br>પદ્દ; સાધનો ૧૬૩; ગ્રંથા ૩૨, ૨૦૧;<br>દંતકથા ૩૧ ટિ<br>પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨<br>પાલીભામ જુઓ પાટલીપુત્ર<br>પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૩, ૧૦૭; પુરી ૨૬,<br>૨૬ ટિ, ૨૨૦<br>પાસાદિકસ્ત્ ૧૩, ૭૮, ૭૯<br>પાંચાલ ૧૩, ૭૮, ૭૯<br>પાંચાલો ૭૮                                                                                                 |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરમાતમા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસહા ૯૧ દિ પવ્લર્ધયા ૯૧ દિ પવ્લર્ધયા ૯૧ દિ પાલ્લપ્યા ૯૧ દિ પાલ્લપ્યા ૯૧ પાટલપ્રિય ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૧૯, ૧૨૨, ૧૨૩, ૧૨૫, ૧૩૪ દિ, ૧૩૮, ૧૫૦, ૧૫૬, ૧૫૮, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૬૭, ૧૭૫, ૧૮૬, ૧૯૯, ૨૦૨                 | પારાંચિહક પ્રાથિત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરમાતમા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ૨૫ પરંતપ ૯૧ દિ પવ્લર્ધથા ૧૯૧ દિ પાટણ ૮૭ માટલીપુત્ર ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૧૯, ૧૨૨, ૧૨૩, ૧૨૫, ૧૩૪ દિ, ૧૩૮, ૧૫૦, ૧૫૬, ૧૫૮, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૬૭, ૧૭૫, ૧૮૬, ૧૯૯, ૨૦૨ પાટલીપુત્રકલ્પ ૧૩૪ દિ                    | પારાંચિહક પ્રાથિત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરમાતમા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ર૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ૯૧ દિ પલ્વર્ધથા ૯૧ દિ પલ્વર્ધથા ૯૧ દિ પાટલીપુત્ર ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૧૯, ૧૨૨, ૧૨૭, ૧૨૫, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૬૭, ૧૫૦, ૧૫૬, ૧૫૮, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૬૭, ૧૭૫, ૧૮૬, ૧૯૯, ૨૦૨ પાઢલીપુત્રકલ્ય ૧૩૪ દિ પાઢક (કે. બી.) ૧૬૬ | પારાંચિહક પ્રાથિત ર૧૭ ૧૦૯ પાલક ર૭, ૧૦૯ પાલી ૨૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો પર; સાધનો ૧૬૩; પ્રથા ૩૨, ૨૦૧; દંતકથા ૩૧ દિ પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨ પાલીભોમ જાઓ પાટલીપુત્ર પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૩, ૧૦૭; પુરી ૨૬, ૨૬ દિ, ૨૨૦ પાસાદિકસૂત્ત ૧૩, ૭૮, ૭૯ પાંચાલ ૧૩, ૭૮, ૭૯ પાંચાલે ૧૬૪; રાજ્ય ૧૬૮ પાંકા (દેશ) ૧૬૪; રાજ્ય ૧૬૮ પાંકા ૧૬૪ |
| પર્વત (રાજા)૧૨૨–૧૨૪ પર્યુષણ ૨૬ દિ, ૮૯, ૧૦૨, ૧૭૧, ૨૨૦ પરમાતમા ૪૨ પરમાતમા ૧૧૯ પરિશિષ્ટપર્વ ૨૭, ૨૯, ૧૧૫, ૧૨૨ દિ, પરિસાહા ૨૫ પરંતપ ૯૧ દિ પવ્લર્ધથા ૧૯૧ દિ પાટણ ૮૭ પાટલીપુત્ર ૩૬, ૯૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૧૯, ૧૨૨, ૧૨૩, ૧૨૫, ૧૩૪ દિ, ૧૩૮, ૧૫૦, ૧૫૬, ૧૫૮, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૬૭, ૧૭૫, ૧૮૬, ૧૯૯, ૨૦૨ પાટલીપુત્રકલ્પ ૧૩૪ દિ                    | પારાંચિહક પ્રાયક્ષિત ર૧૭ ૧૦૯ પાલક ર૦૧; ભાષા ૯૯; શાસ્ત્રો ૧૧૫; સ્ત્રો પદ; સાધનો ૧૬૩; ત્રંથા ૩૨, ૨૦૧; દંતકથા ૩૧ ટિ પાલીતાણા ૭૧, ૧૭૨ પાલીભામ જાઓ પાટલીપુત્ર પાલા ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૭, ૧૦૭; પુરી ૨૬, ૨૬ ટિ, ૨૨૦ પાસાદિકસ્ત ૧૭, ૭૮, ૭૯ પાંચાલ ૧૩, ૭૮, ૭૯ પાંચાલે ૧૬૪; રાજ્ય ૧૬૮ પાંક્ષ (દેશ) ૧૬૪; રાજ્ય ૧૬૮ પાંક્ષો ૧૬૪ પિટકા પ, ૭, ૮ પિપ્લિવન ૧૨૩, ૧૨૪                                                          |

| પુષ્ય ૩૭, ૩૮                                                   | પ્રભાવતી ૭૬ટિ, ૮૬, હપ                    |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| પુદ્દગલ ૩૭, ૩૯<br>પુદ્દગલ ૩૭–૩૯                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  |
| યુક્ચલ ૧૯, ૪૪, ૨૦ <b>૯</b>                                     |                                          |
| •                                                              | •                                        |
| યુરાણ ૮, ૯, ૯ર, ૧૦૯, ૧૧૫, ૧૧૭–૧૧૯,<br>૧૨૩૮, ૧૩૩, ૧૫૨, ૧૫૪–૧૫૬, |                                          |
| 14312, 133, 144, 148-145,<br>141, 143, 128 B                   | પ્રશ્નવ્યાકરણાની ૨૦૬                     |
| _                                                              |                                          |
| પુરાહિત રર                                                     | 35.44                                    |
| पुरी 13 <i>८</i>                                               | પ્રાચી ૧૧૯                               |
| પુરૂષમેધ ૧૫ ટિ                                                 | આવ્યાન મંદિર ··· ૨૨૫                     |
| પુષ્ફચૂલિઆઓ (પુષ્પચૂલિકા) ૧૯૮                                  | 6. Du N.G.,                              |
| पुष्य नक्षत्र १६९                                              | C., .C., O                               |
| પુષ્પદન્ત (સુવિધિ) ર ટિ                                        | પ્રિયદર્શના ૨૩                           |
| યુષ્યપુર જુઓ પાટલીપુત્ર                                        | Set of Section 1997                      |
| પુષ્યમિત્ર ૨૭, ૧૨૫, ૧૩૯, ૧૪૭, ૧૫૦,                             | इ <u>श</u> ुथश                           |
| ૧૫૫–૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૨, ૧૬૮                                          | કરગ્યુસન ૧૪૪, ૧૪૯ ટિ, ૧૭૯ ટિ, ૨૨૧,       |
| પુષ્ફિચ્માએ (પુષ્પિકા) ૧૯૮                                     | 555 55X                                  |
| પુસિન ૧૧                                                       | કુલીટ ૧૨૬, ૧૩૧, ૧૪૭–૧૪૯, ૧૫૫,            |
| પૂજાપ્રકરણ ર૧૫                                                 | 166 1610 1/10 1/12                       |
| પૂર્વે ર૦૭                                                     | ક્રો-બાર્થેલાિમ્યુ રરર                   |
| પૂર્વભવા ર૧૩                                                   | ક્રેએટસ ૧લા ૧૫૧                          |
| પૃષ્ઠચંપા હવ                                                   | क्रे <del>अर</del> ११                    |
| પેરુમાલ (મંદિર) ક્ષ્ય                                          | જ મામ મામ મામ મામ મામ મામ મામ મામ મામ મા |
| પૈકાન ૧૫૪                                                      | ભદરી ૮૬                                  |
| પાયગર્ધ ક૪                                                     | ખદ્યમી ૧૪૨૯                              |
| પાેથયા ૧૭૮                                                     | ખનરાજ ( વંશ્વરાજ ) ૮૭                    |
| યા-કા-ટા ૧૯૦                                                   | યનારસ ૧૩, ૨૧, ૭૬, ૭૭, ૭૯િ                |
| પૌરાણિક કાળ ૧૫૦                                                |                                          |
| પૌષધતત ૧૧૬                                                     | ખરાખર ( ગુફા ) ધર–૬૪, ૧૩ઢ, ૧૩૮, ૧૫૬,     |
| પ્રકરણ ર૧૬                                                     |                                          |
| प्रताप इस्टेव १६३                                              | <b>6</b> ) <b>\</b>                      |
| પ્રતિક્રમણ ૪૯. ૫૦. ૨૧૧ ટિ                                      | ખર્ગેસ ૧૪૪, ૧૪૯ હિ                       |
| પ્રતિષ્ઠાનપર ૧૭૧. ૧૭૩                                          | थक्क रहह, रहट रट<br>थक्क रहह, रहट रट     |
| 12 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                         | બલબાર રહ<br>બલમિત્ર ૨૭                   |
|                                                                | બલામત્ર ૧૫૮, ૧૫ <b>૯</b> , ૧૬૧           |
|                                                                | બહસાતામન ૧૧૮, ૧૧૯, ૧૧૧<br>બંગ ૧૦૫ ટિ     |
| gge                                                            |                                          |
| ^                                                              | બાણુબદ ૧૬૦, ૧૯૨                          |
| પ્રભવ ૩૬/ટે, ૯૧                                                | <b>બારનેટ ૮૯, ૯</b> ૬, ૧૫૩, ૨૨૬          |

| બારભુછ ૧૪૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | બૌહ ર, ૧૭, ૧૮, ૩૨, ૮૨, ૧૯૬, ૨૨૫;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભારવર્છ ૧૦૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ઈ તિહાસ ૯૮; કથાનક ૧૧૪; ગ્રફા ૧૪૪; પ્રંથા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | છ, પક, પહ, છછ, હય, ૧૦૨, ૧૦૭, ૧૧૧,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 130, 133, 138, 201, 208, 21°;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ચિન્હો ૧૪૧; ત્રિશલ ૧૪૦; ધર્મ ૭૪,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| el .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 130, 131, 134, 132, 143, 145,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ાપણ, ૧૬૦, ૧૬૨, ૧૬૩; <b>મઢા</b> ૧૧,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| બિહાર રમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૩૩; રાજા ૬૨; શાસ્ત્રો ૫–૭, ૭૭; શિલ્પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| બિંદુસાર (પૂર્વ) ૪૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૧૭૬, ૨૩૧; સાહિસ ૫–૭, ૧૩, ૧૮,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| બિંદુસાર (સબ) ૬૩ ટિ, ૧૨૩, ૧૨૫, ૧૨૮,                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ₹₹ <b>&amp;</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99, &Y, 10Y, 11Y, 11Y, 203;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| બિંબિસાર (શ્રેણિક) ૧૯, ૨૩, ૩૧, ૪૫,                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | સિદ્ધાંત ૧૦૪; સૂત્રો ૬; સ્મારકા ૨૩૧;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| કર, ૮૦૮, ૮૫૮, હર, ૯૪, હક,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | स्त्री ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 108, 905-106, 190-197, 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | બૌદ્ધો ૧, ૫, ૭, ૨૧, ૪૦, ૫૨, ૫૭, ૬૨,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| િંમ ખસાર પુરી ૧૦૫ ટિ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 19૪, ૯૪, ૯૫, ૧૦૨, ૧૦૪, ૧૧૦,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| સુદ્ધ ૧, ૪, ૫, ૭, ૧૬, ૨૧, ૨૪, ૨૬,                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 117, 114-110, 131-133, 140,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| २८, ३१, ४०, ४४, ५६, ५६, ५३,                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 151, 155, 162                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ૧૦૩, ૧૧૩, ૧૧૪, ૨૨૬, ૨૨૯; કળા                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | યુહલર ૧, ૧૧, ૨૧, ૨૧૮, ૩૯, ૧૪૮૮,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| રરુષ્ઠ; દુનિયા ૧૫૯; દંથકથા ૧૦૪, ૨૦૧;                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૧૫૧ટિ, ૧૬૦ટિ, ૧૭૪, ૧૭૬–૧૮૩ટિ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ધર્મ ૭૪, ૭૭, ૧૩૦, ૧૪૫; નિર્વાણ ૨૮–                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૮૫, ૧૮७, ૧૯૩, ૨૨૧ટિ, ૨૨૫ટિ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ૩૧; સાધુ ૧૪૦, ૨૧૩; સંધ ૫૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | રર્ુ, ૨૨૮, ૨૩૦−૨૩૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>યુદ્ધા ૫૧, ૧૨૧, ૧૩૩, ૧૯૯, ૨</b> ૦૪, ૨૦૯,                                                                                                                                                                                                                                                                                               | હ્મहાચર્ય છ, ૪૨, ૪૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| २२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ્રાહ્મકાસિક ૧૮૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -10101110 111 111 (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <del>યુદ્ધ</del> ધોય ૨૦૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | थसहत ७८, ७८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>યુદ્ધ</b> ધાપ ૨૦૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>યુદ્ધ</b> ધોષ ૨૦૦<br>ખૃદ્ધ <sub>દ</sub> કથાક્રાશ ૧૨૫                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <u> ધ્રહ્મદત્ત</u> ૭૮, ૭૯૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>ઝુહ્ર</b> ધોષ ૨૦૦<br>ખૃહ્∢કથા§ાશ ૧૨૫<br>ખૃહ્∢કલ્પ ૧૯૯                                                                                                                                                                                                                                                                                  | धहारत ७८, ७८८<br>धहासूत्र ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>યુદ્ધ</b> ધાપ ૨૦૦<br>યુદ્ધ-કથાકાેશ ૧૨૫<br>યુદ્ધ-કથા ૧૯૯<br>યુદ્ધત્-સંદિતા ૧૭૦                                                                                                                                                                                                                                                          | હ્યસંદત્ત છ૮, ૭૯ટિ<br>હ્યસસૂત્ર ૯<br>હ્યાસણુ ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રથા ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮ ટિ;                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| સુદ્ધોષ ૧૨૦<br>ખૃહત્કશોશ ૧૨૫<br>ખૃહત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખૃહત્-સંહિતા ૧૭૦<br>ખૃહદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૭, ૧૬૦, ૧૬૨                                                                                                                                                                                                                                         | હ્યસ્તર છ૮, ૭૯ટિ<br>હ્યસ્ત્ર ૯<br>હ્યાસ્ત્ર ) ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રથા ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮ ટિ;<br>ધર્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ભુદ્ધધોષ ૧૦૦<br>ખૃદ્ધત્કથોકાશ ૧૨૫<br>ખૃદ્ધત્કશ્ય ૧૯૯<br>ખૃદ્ધત્-સંક્રિતા ૧૯૦<br>ખૃદ્ધદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખૃદ્ધસ્પતિ ૧૫૦                                                                                                                                                                                                          | હ્યહ્મદત્ત છ૮, ૭૯ટિ<br>હ્યહ્મસૂત્ર ૯<br>હ્યાહ્મણ ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રથા ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮ ટિ;<br>દ્રમ્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર                                                                                                                                                                                                                      |
| ખું હત્કથો કેશ ૧૨૫<br>ખું હત્કશ્ય ૧૨૫<br>ખું હતકશ્ય ૧૯૯<br>ખું હત્-સંહિતા છું<br>ખું હદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૭, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખું હદ્દસ્થ ૧૫૦, ૧૫૦<br>ખેક્ક્રિયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫                                                                                                                                                                       | હ્યુક્સદત્ત છ૮, હૃદિ<br>હ્યુક્સસૂત્ર ૯<br>હ્યુક્સસૂત્ર ૯<br>હ્યુક્સસૂત્ર ૯<br>દ્યુક્સ ૧૪, ૧૯ દિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ દિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રશ્રો ૧૫; જીવન ૧૬૦; જ્ઞાતિ ૯૮ દિ;<br>ધર્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૨૪; વર્ગ ૧૫; સાહિસ ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩;                                                                                                                                             |
| ખુહત્કશોશ ૧૨૫<br>ખુહત્કશ્યો ૧૨૫<br>ખુહત્કશ્ય ૧૨૫<br>ખુહત-સંક્રિતા છ૦<br>ખુક્કરથ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુક્કરથ ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુક્કરથ ૧૫૦, ૧૫૦<br>એક્ટ્રિયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫                                                                                                                                                                | હ્યસ્તર છ૮, ૭૯ટિ<br>હ્યસ્તર્સ્ત્ર ૯<br>હ્યાસ્ત્ર ૯<br>હ્યાસ્ત્ર ૯<br>દ્યાસ્ત્ર ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>ચ્રિચા ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮ ટિ;<br>દ્યામે ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૨૪; વર્ગ ૧૫; સાહિત્ય ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩;<br>મત્રકાંગ ૧૪ !                                                                                                                                  |
| ભુદ્ધકારોશ ૧૨૫<br>ખુદ્ધત્કશોશશ ૧૨૫<br>ખુદ્ધત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખુદ્ધત્-સંક્રિતા ૧૭૦<br>ખુદ્ધદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૭, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુદ્ધસ્પતિ ૧૫૦, ૧૫૦, ૧૭૫<br>એક્ટ્રિયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>એક્ટ્રિયન ૧૭૫                                                                                                                                                   | હ્યુક્સ છ૮, હૃદિ<br>હ્યુક્સસૂત્ર ૯<br>હ્યુક્સસૂત્ર ૯<br>હ્યુક્સસૂત્ર ૯<br>હ્યુક્સસ્તુ ૯<br>દ્યુક્સ ૧૪, ૧૯ ટિ, ૧૦, ૧૨, ૧૩, ૯૫,<br>૧૪૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>દ્યુક્સ ૧૫, ૧૫૯–૧૬૧, ૧૨૧, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૧૬, મિત્ર<br>૧૪૬, વર્ગ ૧૫, સાહિત્ય ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩,<br>સ્ત્રુકારા ૧૪]<br>દ્યાકાણા ૬ટિ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,                                                                                                            |
| ભુહત્કશોશ ૧૨૫<br>ખૃહત્કલ્મ ૧૨૫<br>ખૃહત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખૃહત્-સંહિતા ૧૭૦<br>ખૃહદ્દરથ ૧૨૫, ૧૫૭, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખૃહસ્પતિ ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખૃહસ્પતિ ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેકિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેક્ટર્યા ૧૯૫,<br>૧૪૯૮, ૧૫૦, ૧૭૯૮                                                                                                                    | હ્યલાદત્ત છ૮, હૃદિ<br>હ્યલાસ્ત્ર ૯<br>હ્યાલાણુ ૧૪, ૧૯ દિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ દિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ ઋંચા ૧૫; જીવન ૧૬૦; ત્રાતિ ૯૮ દિ;<br>ધર્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૨૪; વર્ગ ૧૫; સાહિત્ય ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩;<br>સ્ત્રકારા ૧૪ ]<br>હ્યાલાણા ૬દિ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,<br>૬૨, ૭૪, ૭૯ દિ, ૧૩૩, ૧૫૯–૧૬૧;                                                                                            |
| છુદ્ધોષ ૧૦૦<br>ખૃહત્કશોકાશ ૧૨૫<br>ખૃહત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખૃહત્-સંહિતા છ૦<br>ખૃહદ્દરથ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખૃહસ્પતિ ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખૃહસ્પતિ ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેકિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેનરજ (આર. ડી.) ૩૦, ૧૨૦, ૧૪૫,<br>૧૪૯૮, ૧૫૦, ૧૭૯૮<br>ખેનરજશાસ્ત્રી ૬૩૮                                                                                 | ખ્રહ્મદત્ત છ૮, ૭૯ટિ<br>ખ્રહ્મસૂત્ર ૯<br>ખ્રાહ્મણ ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રથ્મે ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮ ટિ;<br>ધર્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૨૪; વર્ગ ૧૫; સાહિત્ય ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩;<br>સ્વત્રકારા ૧૪]<br>ખ્રાહ્મણા ૬ટિ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,<br>૬૨, ૭૪, ૭૯ ટિ, ૧૩૩, ૧૫૯–૧૬૧;<br>ખ્રાહ્મણા ૨૦, ૨૨                                                                  |
| ભુહત્કશોશ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ખ્રહ્મદત્ત છ૮, ૭૯ટિ<br>ખ્રહ્મસૂત્ર ૯<br>ખ્રાહ્મણુ ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ ઋથા ૧૫; જીવન ૧૬૦; જ્ઞાતિ ૯૮ ટિ;<br>ખ્રમ્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૧૪; વર્ગ ૧૫; સાહિત્ય ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩;<br>સ્ત્રકારા ૧૪ ]<br>ખ્રાદ્મણા ૬ટિ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,<br>૬૨, ૭૪, ૭૯ ટિ, ૧૩૩, ૧૫૯–૧૬૧;<br>ખ્રાદ્મણી ૨૦, ૨૨<br>ખ્રાદ્મી લિપિ ૬૪, ૧૪૦                                          |
| ખુહત્કથો કેશ ૧૨૫<br>ખુહત્કથો કેશ ૧૨૫<br>ખુહત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખુહત્વ-સંહિતા ૧૦૦<br>ખુહદ્દરથ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુહસ્પતિ ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેડિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેતરજી (આર. ડી.) ૩૦, ૧૨૦, ૧૪૫,<br>૧૪૯૮, ૧૫૦, ૧૭૯૮<br>ખેતરજીશાસ્ત્રી ૬૩૮<br>ખેલ્ગાલા બુઓ શ્રવણ ખેલ્ગાલા<br>ખેલ્વેલકર ૧૧, ૫૩,                                             | ખ્રહ્મદત્ત છ૮, ૭૯ટિ<br>ખ્રહ્મસૂત્ર ૯<br>ખ્રાહ્મણ ૧૪, ૧૯ ટિ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮ ટિ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રચ્ચા ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮ ટિ;<br>ખ્રમ્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૧૭૦, ૧૭૩;<br>સ્ત્રત્રકારા ૧૪]<br>ખ્રાહ્મણા ૬ટિ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,<br>૬૨, ૭૪, ૭૯ ટિ, ૧૩૩, ૧૫૯–૧૬૧;<br>ખ્રાહ્મણા ૨૦, ૨૨<br>ખ્રાહ્મણા લિપિ ૬૪, ૧૪૦<br>ખ્રદ્માંચ ૬૪, ૧૪૦                     |
| ખુહત્કથોકાશ ૧૨૫<br>ખુહત્કથોકાશ ૧૨૫<br>ખુહત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખુહત્-સંહિતા ૧૯૦<br>ખુહદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુહદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુહદ્દસ્ય ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૧<br>ખેકિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેકિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેનરજી ( આર. ડી. ) ૩૦, ૧૨૦, ૧૪૫,<br>૧૪૯૮, ૧૫૦, ૧૭૯૮<br>ખેનરજીશાસ્ત્રી ૬૩૮<br>ખેલ્વેલકર ૧૧, ૫૩,<br>ખેાત્રા ૮૦૮ | ખ્રહ્મદત્ત છ૮, ૭૯િ<br>ખ્રહ્મસૂત્ર ૯<br>ખ્રાહ્મણ ૧૪, ૧૯િ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮િ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ ઋથા ૧૫; જીવન ૧૬૦; જ્ઞાતિ ૯૮િ;<br>ધર્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૨૪; વર્ગ ૧૫; સાહિત્ય ૧૭, ૧૭૦, ૧૭૩;<br>પ્રત્રકારા ૧૪]<br>ખ્રાદ્મણા ૬િટ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,<br>૬૨, ૭૪, ૭૯િ, ૧૩૩, ૧૫૯–૧૬૧;<br>ખ્રાદ્મણી ૨૦, ૨૨<br>ખાદ્મણી લિપિ ૬૪, ૧૪૦<br>ખેતાય ભત્તપરિષ્ણા ) ૧૯૮                            |
| ખુહત્કથોકાશ ૧૨૫<br>ખુહત્કથોકાશ ૧૨૫<br>ખુહત્કલ્મ ૧૯૯<br>ખુહત્-સંહિતા ૧૯૦<br>ખુહદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુહદ્દસ્થ ૧૨૫, ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૨<br>ખુહદ્દસ્ય ૧૫૦, ૧૬૦, ૧૬૧<br>ખેકિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેકિટ્રયા ૧૫૧, ૧૫૯, ૧૭૫<br>ખેનરજી ( આર. ડી. ) ૩૦, ૧૨૦, ૧૪૫,<br>૧૪૯૮, ૧૫૦, ૧૭૯૮<br>ખેનરજીશાસ્ત્રી ૬૩૮<br>ખેલ્વેલકર ૧૧, ૫૩,<br>ખેાત્રા ૮૦૮ | ખ્રહ્મદત્ત છ૮, ૭૯િટ<br>ખ્રહ્મસૂત્ર ૯<br>ખ્રાહ્મણ ૧૪, ૧૯િટ, ૨૦, ૨૨, ૨૩, ૯૫,<br>૧૨૮િ, ૧૩૧–૧૩૩, ૧૫૪, ૧૬૧, ૨૨૧;<br>[ પ્રચ્ચે ૧૫; જીવન ૧૬૦; ગ્રાતિ ૯૮િટ;<br>ખર્મ ૧૫–૧૭, ૧૯, ૩૬, ૧૨૯, ૧૩૯,<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૨૧; મિત્ર<br>૧૪૬, ૧૫૭, ૧૫૯–૧૬૧, ૨૦૦, ૧૭૩;<br>સ્ત્રકારા ૧૪ ]<br>ખ્રાહ્મણો ૬િટ, ૧૪–૧૮, ૨૦–૨૨, ૪૭, ૪૮,<br>૬૨, ૭૪, ૭૯િટ, ૧૩૩, ૧૫૯–૧૬૧;<br>ખ્રાહ્મણી ૨૦, ૨૨<br>ખાદ્મણી લિપિ ૧૪, ૧૪૦<br>ખ્રેલાચ ૧૨૨<br>ભાગવતા (સ્ત્ર) ૧૦, ૫૪, ૫૬, ૫૯–૬૧, |

| ભગવાનલાલ ઇંદ્રશ          | 9          | 32/                        | ६४८, ६६०, ६६२, ६६                   | 9 9\$2: 319V. |
|--------------------------|------------|----------------------------|-------------------------------------|---------------|
|                          |            | _                          | ૧૭૫, ૧૯૯, ૨૦૦, ૨૧                   |               |
| લાકુભવ                   |            | 124                        |                                     |               |
| ભદ્રળાહવીસહિત <u>ા</u>   |            |                            |                                     |               |
|                          |            |                            | મઝમુદાર ( અક્ષયકુમાર )              |               |
| _                        |            | ૧૬૫, ૧૬ <b>૭</b> ,         |                                     |               |
|                          | •          | , २१४, २१७;                | મત્સ્ય                              |               |
| ચરિત્ર ૧૬૫,              |            | , ((0)                     | મધુરા ૪, ૨૦, ૬૯, ૭૦, ૧ <sup>,</sup> |               |
| ભરત                      |            | <b>.</b>                   | 153, 100, 108-10                    |               |
| સંકુત સ્તૂપ …            |            |                            | १८७, २००, २०६, <b>२</b> २           |               |
| ભવનાધિયતિએ <u>ા</u>      | •••        |                            | भद्यध्य <b>क्</b>                   | -             |
| ભવાનિ દાદુ               |            | 180                        | મદ્ર                                |               |
| ભાગવતપુરાણ<br>ભાગવતપુરાણ |            | ረ                          | ~ ``                                | १८३           |
| ~ -                      | •••        | 60                         |                                     | १ <b>६</b> १  |
| લાગા <i>તુ</i> ર         | •••        | ७८                         | મધ્યમિકા                            | ૧૫૦<br>       |
| ભાદપદ                    | •••        | ૧૭૧                        | મનક                                 |               |
| ભાનુગુપ્ત                |            | <br><b>ર</b> છ, ૧૯૦        | મનમાહન ચક્રવર્તી                    | ७०, २२२       |
| ભાન્ડારકર                |            | १८२                        |                                     | १७, १५२, २०२  |
| ભારત ૧, ૧                |            |                            | -                                   | &             |
| ७६, ८५-८                 |            | .,, .,, .,,                |                                     | ૪૧િટ          |
| ભારતીય ઇ તિહા            |            | <b>3२, ३३,</b> १ <b>२२</b> |                                     | १२३           |
| ભાવડ                     |            |                            | -1                                  | ૧૦૫ટિ         |
| ભાવદેવ સૃરિ              |            | १४३                        | મક્ષકિ ૯૬, ૧૦૨, ૧                   |               |
| ભાવસંત્રહ                |            | şų                         | -                                   | &&            |
| ભાષ્ય                    |            | <b>ર</b> ૧૫                | ~                                   | %03           |
| ભાસ                      | •••        | … હર, ૧૧૫                  |                                     | 903           |
| ભિક્ષગૃહા                |            | .,, २२३                    |                                     | રદિ, હવેદિ    |
| ભિક્ષુરાજ <u>બ</u> ુએા   |            | .,,                        |                                     | ર૧૭           |
| ભિક્ષુસંધ                | 111        | ২1, ৬3                     |                                     | ૧૦૯, ૧૩૭ દિ   |
|                          | ***        | ~                          |                                     | २२८           |
| •                        |            |                            | महाकनपद ६५, १०२, १                  |               |
| ભુવતે <b>શ્વર</b>        |            | <b>১, १४३, १</b> ४७        |                                     |               |
| ×.                       | ***        | વ પાદ                      | મહાનિસીહ ( મહાનિશીય )               |               |
|                          | ***        | /3 5.5                     | મહાનંદિન                            | 194. 9832     |
| ભોગ                      |            |                            |                                     | 923           |
| ભાજકા                    |            | ૧૫૪                        |                                     |               |
| મગધ રઢ, ર૫,              |            |                            |                                     | १६८           |
| •                        |            | ૧૨૩–૧૨૫,                   |                                     |               |
| ૧૨૭, ૧૩૪                 | , १३५, ६३८ | ., ૧ <b>૩૯, ૧૫</b> ૬,      | મહાભाરત ,,,                         | 6, 92         |

| મહામાત્રા ૧૩૨,                       | 933         | માલવા ૯૩                       | ક, ૧ <b>૦૫</b> , | ૧૮૫.    | ૧૯૦,           | ૧૯૧.       |
|--------------------------------------|-------------|--------------------------------|------------------|---------|----------------|------------|
| મહામેધવાહન                           |             | ૧૯૩ટિ                          |                  | •       | ŕ              |            |
| મહાયાન                               | २२५         | માસ્કરીન .                     |                  |         |                | પહિટ       |
| મહારાજયાભિષેક ૧૪૭,                   | ૧૫૨         | માહરખિત (                      | માધરક્ષિત        | ) .     |                | ૧૭૭        |
| મહાવગ્ય                              | १०८         | મારશેલ જોન                     |                  | ••      |                | ૧૭૯        |
| મહાવંસ ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૨૯,                | १३०         | મિથિલા                         |                  |         | २५, ८४         | ۲, ۷۷      |
| મહાવિજય                              |             | મિત્રવંશ                       | ,                |         |                | १६०        |
| મહાવીર ૨-૪, ૬, ૭, ૯, ૧૨, ૧૩,         |             | મિત્ર, રાજેન્દ્ર               | લાલ              |         | ૧૪૫, ૧         | ો૪૪૪       |
| 17-31, 33, 34, 84, 43, 44            |             | મિશ્રાડેઇટશ                    | ૧લો .            |         |                | ૧૫૧        |
| ६५, ६७, ६८, ७०, ७१, ७४, ७ <u>८</u> , |             | મિથિલા .                       |                  | ૨૫,     | ۲3, ۲          | ८, ७६      |
| (४), ८५, ६०-६3, ६५-६८, ६०१,          |             | મિનાન્ડર                       | •••              |         |                | ૧૫૦        |
| 10%, 90%, 990-192, 994,              |             | મુકરજી, અક્                    | -                | ••      | ૧૩૮,           | १६७        |
| 134, 182, 184, 186, 187,             |             | મુકરજી, રાધા                   |                  |         | • • •          | ₹8 B       |
| 164, 162, 168, 163, 166,             |             | મુક્ત છવા                      |                  | ••      | • · · •        | 37         |
| १७१, १७५, २०१, २०३–२०६,              |             | મુક્તાવર                       |                  |         |                | પ્         |
| ર૧૦ <b>–૨૧૪, ૨૧૮, ૨૨૫, ૨૩૧,</b>      | •           | સુકત                           |                  |         | 3 <b>७,</b> ४१ | ί, γረ      |
| જન્મ ૯૮; નિર્વાણ ૨૯–૩૩, ૮૩,          |             | <b>3</b> .                     | • • • •          |         |                | ય્         |
| ٤٤, ٩٥٦, ٩٥٦, ٩٦٥, ٩٦٦,              |             | •                              |                  |         |                | -          |
| ૧૬૩, ૧૭૦; સંવત ૧૨૭                   | ,           |                                |                  |         | , ૧૨૩ટિ        | •          |
| મહાવીર મિહિર કુલ                     | ૧૯૦         | •                              |                  | ૧૯      | ટિ, ૨૪,        | _          |
|                                      | .૦૮િ        | <b>મુનિસુ</b> વત               |                  |         |                | ૧૯ ટિ      |
|                                      | ૯૩ટિ        | -                              | •••              |         | • • •          |            |
|                                      | હરદિ        | •                              |                  | ••      | ૧છ૫,           |            |
| મહેતા (એન. સી. )                     | ૧૯૬         | મુધિક રાજધ                     |                  | ••      | •••            | ' ነ ነሃ     |
| Secretary Survey                     | ₹8<br>      | •                              |                  | ••      |                | રે પેડ્ર   |
|                                      | ુર<br>૧૪૫   | ~                              |                  | ••      | •              | ८६         |
|                                      |             | •                              |                  | ••      | •••            | ૧૫૪        |
|                                      | 380         | મુસલમાન <u>ી</u>               |                  | ••      | ••-            | 198        |
| , ' '                                | ३५७         | મુસલમાનો<br>સ્ટિસ્સ            |                  | ••      |                | હપ         |
|                                      |             | મુસ્લિમ<br>પ્રત્યા             |                  | ••      | •••            | २१७        |
|                                      | <b>२</b> ३० | . Ot 25.                       |                  | • • • • | •••            | 819        |
| માગધી                                | २६२         | મૃહિત્યા<br>મૃર્વિ <b>પૂજા</b> |                  | •••     |                | <b>૨૨પ</b> |
| માદલા પાંજી                          | १४३         | CC.                            |                  |         | ३२,            |            |
| માધવાચાર્ય                           | २१५         |                                |                  |         |                | २२५        |
|                                      |             |                                |                  |         |                | ૯૦         |
| માન્યખેટ                             |             |                                | •••              | ૧૯૯     | :, २१०,        |            |
| મર                                   | ડિટ         | -                              | •                |         | •••            | ૧૩૧        |
| માલદા                                | ૮૦િટ        | મેં કસમૂલર                     | •••              | • • •   | •              | २८         |

| मेंड-जी १४८ हि                                    | યતિ ૪૮ટિ, ૧૮૨, ૨૧૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| મેગેસ્થનીસ ૧૨૭૮િ, ૧૩૩                             | યમુના ૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| મેધકુમાર ૧૧૨ હિ                                   | યવન રાજા ૧૪૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| મેયર, જ્હૉન જેક્ષ્મ ૮૬                            | યશાદા ૨૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| મેરુતુંગ રહ, રહદિ, ૩૨, ૧૧૮                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                   | ર૧૮, ૨૨, ૨૪૮, ૨૫૮, ૨૬૮, ૨৬,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 222                                               | ર૮િટ, રહ, ૩૦િટ, ૪૮િટ, ૫૩, ૫૪િટ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| મેસંડાનિયન ૧૭૫<br>મૈત્રક જાતિ ૧૯૩                 | પકૃટિ, પહેરિ, કરુ, કર, કેટિટ, હજ, હહ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                   | 17.00, 12.00, 3.7, 7.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, 3.00, |
| માક્ષ ૫, ૨૨, ૩૩, ૩૫, ૩૯–૪૨, ૬૯,                   | યાત્તિકા ૧૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>૧૧૫, ૧૮૮</b>                                   | યાપ (અધ્યાપક્ષા) ૧૬૪, ૧૬૫, ૧૬૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| નાક્ષયદ કડ                                        | યાપન-સંઘ (યાપનીય-સંઘ ) ૧૬૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| માનહન ૧૩૧                                         | યાગપદ્ધ ર૧૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| મારા ૧૯૭૮                                         | યાગશાસ્ત્ર ૪૫, ૪૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| મોરિય વંશજ ૧૨૩, ૧૨૪                               | યાંગી રરક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| મોલી ૧૦૫ટિ                                        | યાં ૨૨૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| માસ ૧૧૧, ૧૭૧                                      | યોગેન્દ્ર ૪૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| માહનીય રહૃદિ                                      | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| માર્ચ ૧૩૭, કાળ ૧૯૧, પ્રદેશ ૧૫૪, યુગ ૩૦,           | યાન ૧૩૧<br>યુચી ૧૬૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>૩૧; રાજા</b> ૨૯, ૧૨૮, ૧ <b>૬</b> ૦, ૧૬૭; રાજ્ય | યુક્રેટાઇડસ ૧૫૧, ૧૭૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ૧૦૦, ૧૪૭, ૧૫૧, ૧૬૧; વંસ ૧૩૫,                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૧૫૦; શહેનશાહત ૧૩૭, ૧૩૯, ૧૫૧,                      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ૧૫૯, ૧૭૫; સત્તા ૧૨૫, ૧૫૯, ૧૬૦;                    | - D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| સમય ૧૩૮, ૧૪૦, ૧૯૧; સમ્રાટ ૧૪૦;                    | રત્નિધિરિ (સ્તર્ફ્ટ) ૧૦૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| સંવત ૧૪૯; સામ્રાજ્ય ૧૨૫, ૧૫૩, ૧૧૨,                | रत्नित्रथी ४१, ४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b></b>                                           | रतायस १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| મૌર્યો રહ, ૯૯, ૧૧૭, ૧૨૨–૧૨૪,                      | રથમુસલ ૧૦૮૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ૧૨૭–૧૨૯, ૧૩૩, ૧૩૫, ૧૫૩, ૧૫૯,                      | રથા રુટાક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ૧૬૧, ૧૭૪, ૧૭૫, ૧૯૯                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| મૌ–લા–સાન–પુ–લુ, (મુલતાન) ૧૯૦                     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                   | રાઇસ ડેવીડસ ૮૨, ૮૬, ૯૩, ૯૪ દિ. ૧૦૭,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| મુગાવતી ૮૫, ૮૯–૯૨, ૯૪, ૯૫                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| સ્લેચ્છ ૪૮; <b>કળા</b> ૨૨૬, ૨૨૭; તત્ત્વો, ૨૨૭;    | કારણ સાર્યા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •                                                 | राक्षस १२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                   | રાગ ૧, ૫૦<br>રાજકુલ ૧૯૧, ૧૯૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| यस १६, ४५-४८                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| यज्ञिया १६                                        | રાજચુર ૧૯૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ર                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| રાજગૃહ ૨૫, ૨૬, ૫૬, ૮૦ ટિ, ૧૦૫,                                                                                                                                                                                                                                                                                | ઋદ્રિમુનીએ ૧૪૬                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ૧૦૬, ૧૦૯, ૧૧૧, ૧૧૩, ૧૩૮, ૧૫૧,                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ઋષ્યુ સરાવર ૧૫૨                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>વ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | લત્ત્વી રરપ                                                                                                                                                                                                                                                     |
| રાજચંદ્ર છ૧, ૭૭                                                                                                                                                                                                                                                                                               | લદ્ધમીવૃલ્લભ ૬૬ટિ                                                                                                                                                                                                                                               |
| રાજ તરેત્રિણી ૧૩૦, ૧૮૦                                                                                                                                                                                                                                                                                        | લલિતવિસ્તર ૨૦૧                                                                                                                                                                                                                                                  |
| સજનંદિ ૬૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | લાઠ(સઠ) ૧૦૫ટિ                                                                                                                                                                                                                                                   |
| રાજનીતિ ૧૯૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | લાલતેંધુ–કેશરિ ૧૪૨                                                                                                                                                                                                                                              |
| સજિમતી ૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | લાલાક ૧૪૫                                                                                                                                                                                                                                                       |
| રાજ મુરિય કાલે ૩૦                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>લાં</b> છન      રટિ, ૧૪૧, ૧૪૬, ૨૨૫, ૨૨૬                                                                                                                                                                                                                      |
| રાજર્વિ ૧૯૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | लि <sup>२</sup> ७वि ८२, ८४, ८५, ७५−१०३, १०७−                                                                                                                                                                                                                    |
| રાજ્યવર્ધન ૧૯૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १०५, २०५                                                                                                                                                                                                                                                        |
| રાજસ્ય ૧૫ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | લિપિ રર <b>૭</b>                                                                                                                                                                                                                                                |
| સહ ે રપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | લેસન ૩, ૧૧                                                                                                                                                                                                                                                      |
| રાણકપુર ૨૨૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | લૉ (ખિમલ ચરણ) ૯૮, ૯૯, ૧૦૧, ૧૦૨                                                                                                                                                                                                                                  |
| રાનિગુંફા ૧૪૦, ૧૪૩, ૧૪૪૮, ૨૨૩                                                                                                                                                                                                                                                                                 | લાક ભિંદુસાર (લાગળિંદુસાર) ૧૯૭                                                                                                                                                                                                                                  |
| રાધાકુ⁰ણ ૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | લોકપદા ર૧૭                                                                                                                                                                                                                                                      |
| સિનિ-નુર ૧૬૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | લાેચ ૪૭                                                                                                                                                                                                                                                         |
| રામનગર ૭૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | લામશઋષિ ;૩                                                                                                                                                                                                                                                      |
| રાયચૌધરી ૭૮, ૭૯ટિ, ૮૨, ૮૩ટિ, ૮૪,                                                                                                                                                                                                                                                                              | લૉયમૂન ૨૦૧, ૨૦૭, ૨૦૮િટ                                                                                                                                                                                                                                          |
| ૮૫ટિ, ૮૫૭, ૯૦, ૯૨ટિ, ૯૩ટિ, ૯૪ટિ,                                                                                                                                                                                                                                                                              | લેાંકા હર                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ૯૫ટિ, ૧૦૦ટિ, ૧૦૨ટિ ૧૦૪ટિ, ૧૦૫,                                                                                                                                                                                                                                                                                | લ્યુડર્સ ૧૪૮ટિ                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6.324 fxcfc                                                                                                                                                                                                                                                     |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | · •                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટિ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩                                                                                                                                                                                                                                                                                | વછીના પુત્ર ૧૭૭                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટિ, ૧૧७, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સયપસેણઇજજ ( સજપ્રશ્નીય ) ૧૯૮, ૨૦૧,                                                                                                                                                                                                                                          | વછીતા પુત્ર ૧૭૭<br>વજિજ ૮૨, ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૫ટિ                                                                                                                                                                                                                      |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટિ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સયપસેણઇજજ ( સજપ્રશ્નીય ) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮                                                                                                                                                                                                                                   | વછીના પુત્ર ૧૭૭                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટિ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સયપસેણુઇજજ ( સજપ્રશ્નીય ) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સયસિંહ ૧૧૧                                                                                                                                                                                                                    | વાંછીતા પુત્ર ૧૭૭<br>વજિજ ૮૨, ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૫ટિ<br>વજિજેઓ ૮૨, ૯૮, ૧૦૧, ૧૦૨, ૧૦૭–                                                                                                                                                                                   |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૧ટ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સયપસેણઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સયસિંહ ૧૧૧<br>સષ્ટ્રક્ટ ૧૭૩ટ                                                                                                                                                                                                      | વાંછીના પુત્ર ૧૭૭<br>વજિજ ૮૨, ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૫/ટ<br>વજિજએા ૮૨, ૯૮, ૧૦૧, ૧૦૨, ૧૦૭–<br>૧૦૯                                                                                                                                                                            |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૧૮, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સયપસેબાઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સયસિંહ ૧૧૧<br>સષ્ટ્રફ્ટ ૧૭૩૮<br>સષ્ટ્રિકા ૧૫૪                                                                                                                                                                                    | વછીના પુત્ર ૧૭૭<br>વજિજ ૮૨, ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૫૮<br>વજિજમા ૮૨, ૯૮, ૧૦૧, ૧૦૨, ૧૦૭–<br>૧૦૯<br>વજ્જિમાની પ્રજાસત્તા ૯૯                                                                                                                                                    |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સયપસેણઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સયસિંહ ૧૧૧<br>સષ્ટ્રક્ટ ૧૭૩ટ<br>સષ્ટ્રિકા ૧૫૪<br>રિચર્ડ ૩જો ૧૨૪ટ                                                                                                                                                                  | वछीते। पुत्र १७७<br>विकिक ८२, ६६, १०२, १०५८<br>विकिक्षेम ८२, ६८, १०१, १०२, १०७–<br>१०६<br>विकिक्षेमि अन्यसत्ता                                                                                                                                                  |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬૮, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સાયપસેણઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સાયસિંહ ૧૧૧<br>સાષ્ટ્રક્ટ ૧૫૪<br>રાષ્ટ્રિયા ૧૫૪<br>રિયાર્ડ ૩જો ૧૨૪૮<br>રેપ્સન ૧૫૪, ૧૭૫, ૧૭૭, ૧૭૯૮                                                                                                                                | વછીના પુત્ર ૧૭૭<br>વજિજ ૮૨, ૯૯, ૧૦૨, ૧૦૫૮<br>વજિજએમ ૮૨, ૯૮, ૧૦૧, ૧૦૨, ૧૦૭–<br>૧૦૯<br>વજ્જિએમની પ્રજાસત્તા ૯૯<br>વજ્જિએમનું સંધઠન ૧૦૨<br>વજ્જિએમનું સંધઠન ૮૪                                                                                                     |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬૮, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સ્થયપસેબાઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સ્થયસિંહ ૧૧૧<br>સષ્ટ્રકૃટ ૧૭૩૮<br>સષ્ટ્રિકા ૧૫૪<br>રિચર્ડ ૩૦૧ ૧૨૪૮<br>રેપ્સન ૧૫૪, ૧૭૫, ૧૭૭, ૧૭૯૮૮<br>રાક્રહીલ ૯૮<br>રાશ્રેન્સ્ટાઇન ૨૨૬                                                                                         | विश्वित पुत्र १७७ विश्व १८७ विश्व १८६, १०२, १०५८ विश्व के स्था ८२, ६८, १०१, ६०२, ६०७ - १०६ विश्व के से                                                                                                                      |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સ્થયપસેબાઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સ્થયસિંહ ૧૧૧<br>સ્ષ્ટ્રક્ટ ૧૧૧<br>સ્થ્રિક્ષ ૧૫૪<br>રિચર્ડ ૩૦૧ ૧૫૪, ૧૭૫, ૧૭૭, ૧૭૯ટ<br>સંક્રહીલ ૯૮<br>રાથેન્સ્ટાઇન ૨૨૧<br>રામ ૯૯, ૧૭૫                                                                                            | विश्वीते पुत्र १७७ विकित्य ८२, ६६, १०२, १०५८ विकित्यो ८२, ६८, १०१, ६०२, १०७ - १०६ विकित्योनी प्रणसत्ता ६६ विकित्योनं संघडन ८४ विकित्योनं संघडन ८४ विकित्यमि ६८ विकित्यमि ६८ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬ટ, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સ્થયપસેબાઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સ્થયસિંહ ૧૧૧<br>સ્ષ્ટ્રક્ટ ૧૧૧<br>સ્થ્રિક્ષ ૧૫૪<br>રિચર્ડ ૩૦૧ ૧૫૪, ૧૭૫, ૧૭૭, ૧૭૯ટ<br>સંક્રહીલ ૯૮<br>રાથેન્સ્ટાઇન ૨૨૧<br>રામ ૯૯, ૧૭૫                                                                                            | विश्वीते पुत्र १७७ विकित्य ८२, ६६, १०२, १०५८ विकित्यो ८२, ६८, १०१, ६०२, १०७ - १०६ विकित्योनी प्रणसत्ता ६६ विकित्योनं संघडन ८४ विकित्योनं संघडन ८४ विकित्यमि ६८ विकित्यमि ६८ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ विकित्यमि १०२ |
| १०७, ११५, ११६८, ११७, १२४, १३३  २१४५से                                                                                                                                                                                                                                                                         | विश्वीते पुत्र                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १०७, ११५, ११६८, ११७, १२४, १३३  २१४५से                                                                                                                                                                                                                                                                         | विश्वीते पुत्र                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १०७, ११५, ११६८, ११७, १२४, १३३  २१४५से                                                                                                                                                                                                                                                                         | विश्वीते पुत्र                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ૧૦૭, ૧૧૫, ૧૧૬૮, ૧૧૭, ૧૨૪, ૧૩૩<br>સ્થપસેબાઇજજ (સજપ્રશ્નીય) ૧૯૮, ૨૦૧,<br>૨૦૮<br>સ્થપસિંહ ૧૧૧<br>સષ્ટ્રક્ટ ૧૫૪<br>સ્થપ્રક્ટ ૧૫૪<br>સ્થપ્રક્ટ ૧૫૪, ૧૭૫, ૧૭૭, ૧૭૯૮<br>સ્થાર્ક કર્જો ૧૫૪, ૧૭૫, ૧૭૭, ૧૭૯૮<br>સ્થાર્ક કર્જો ૯૮<br>સ્થાર્ક કર્જો ૨૨૬<br>સ્થાર્ક ૯૯, ૧૭૫<br>સ્થાર્ક ૮૬૮<br>ઋજ્ઞાલિકા ૨૬<br>ઋજ્ઞાલિકા ૨૬ | विश्वीतो पुत्र                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १०७, ११५, ११६८, ११७, १२४, १३३  २१४५से                                                                                                                                                                                                                                                                         | विश्वीते पुत्र                                                                                                                                                                                                                                                  |

| \$ 1                                         | ^                                      |
|----------------------------------------------|----------------------------------------|
| ર્શ્વતાંભુર દિગંભર ના સિહ્ <u>હાંતા</u> ૧૬૫  | · .                                    |
| શ્રવણખેંશ્ગાલા ૧૨૬–૧૨૮                       | •                                      |
| <b>૧૬૫</b>                                   | सभ्यग्रात ४०, ४१                       |
| શ્રમણસંધ ૧૯૪, ૧૯૯                            | સમ્યગૃદરીન ૪૦, ૪૧                      |
| શ્રમણીએઃ ૨૬                                  | સરસ્વતી ર૨૫                            |
| શ્રમણા ૨૩, ૨૬, ૭૮, ૧૧૦, ૧૧૪, ૧૩૧,            | સંગમિકા ૧૮૧                            |
| ૧૩૨, ૧૩૪ ટિ, ૧૩૯, ૧૪૫, ૧૬૬,                  | સંઘ (સંચો ) ૪૦, ૫૫–૫૭, ૬૫, ૭૩૮,        |
| <b>ጎ</b> ራራ                                  | ૯૦, ૧૨૬, ૧૩૨, ૧૬૫, ૧૬૬, ૧૭૫,           |
| શ્રાવકા ર, ૧૩, ૨૬, ૪૩, ૪૮ ટિ, ૧૦૩ ટિ,        | ૧૮૧, ૧૯૧, ૨૩૦                          |
| ૧૮૧ ટિ, ૨૦૬                                  | संજય १५६                               |
| શ્રાવસ્તી (સાવત્થી)૨૫, ૫૭, ૫૮, ૧૦૪           | સંજયબેલફીયુત્ત ૫૩, ૫૬, ૬૦૮િ            |
| શ્રાવિકાએ ૧૩, ૨૬, ૪૩, ૧૮૧ટ                   | સંડવન ૧૦૧ટ                             |
| શ્રીગૃહ ૧૮૨                                  | સંથાર ૧૯૮                              |
| શ્રી દેવી રરર                                | સંપ્રતિ ૧૯, ૨૯, ૧૨૮, ૧૩૩, ૧૩૪૮,        |
| શ્રીયક ૧૨૧                                   | ૧૩૫, ૧૭૪                               |
| શ્રીમાલ છ કટિ                                | સંપ્રદાય છર, છ૪                        |
| શ્રુતકેવલી રક, ૧૨૬                           | સંભવનાથ રિટ, ૨૫ટે, ૧૦૪                 |
|                                              | संभूत (धहारत) ७४८                      |
| મુત્તરકંધ ૨૦૨                                | સંબૂતવિજય ૧૨૧                          |
| શ્રુતિ ૧૫                                    | संवर ६, ३७-३८                          |
| ગુહાર<br>શ્રેણિક <b>જુ</b> એા ભિભિસાર        | संवत्सरी र२०                           |
| ત્રા <del>ણુક સુરાત માનાત</del><br>ઋચાંસ રહિ |                                        |
|                                              | ₹८८, ₹०४                               |
| સન્સ ધ્યવાય (સત્યપ્રવાદ) ૧૯૭                 |                                        |
| सर् ४४, ५६                                   |                                        |
| સત્ધર ૧૪૧                                    | <b>g</b> .                             |
| સત્ય ૭, ૪૧, ૫૪                               |                                        |
| સત્રપા ૧૧૯, ૧૭૭, ૧૭૯                         | 9                                      |
|                                              |                                        |
| ·                                            |                                        |
|                                              | સાત્યાન ૧૭૧<br>સાત્વાહન ૧૫૧, ૧૫૪, ૧૫૪, |
|                                              |                                        |
| सम्साप प०                                    | સાધુ (સાધુઓ ) ૫, ૧૩, ૪૭, ૪૯, ૫૦,       |
| સમવાય (સમવાયાંગ) ૧૯૮, ૨૦૪                    | १६५, १६६, २०७, २४४, २३०                |
| सम्भावतः २४६                                 | સાધુસંઘ રર                             |
|                                              | સાધ્વીઓ ૫, ૧૩, ૪૩, ૨૦૯                 |
| સમુદ્રશુપ્ત ૧૩૮, ૧૮૬                         |                                        |
| સમુદ્રવિજય ૧૦૬                               | સામગામ ૧૯૩                             |
| સમેતશિખર ૪, ૭૬, ૨૨૦                          | સામુ•ઝક્લસુત્ત ધ                       |
| •                                            |                                        |

| William / Obsession                                                                                                                                                                                               | . \         | 9 / / /                                              | 212005                                                                                                                                                                     |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -સામાહ્યા ( સ્યામાહ્ય<br>                                                                                                                                                                                         |             | १८५                                                  |                                                                                                                                                                            |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २३६                                                                                                                                                                 |
| સામાચારી                                                                                                                                                                                                          |             | <b>१</b> १०                                          | _                                                                                                                                                                          | ***                                                                                    | •••                                                            | રિટ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                     |
| સામાન્યકેવલી                                                                                                                                                                                                      |             | ४३                                                   | સુત્રનધુ<br>અ <b>ે</b> ઉ                                                                                                                                                   |                                                                                        | ***                                                            | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧ર૯                                                                                                                                                                 |
| સામાન્યનીતિ                                                                                                                                                                                                       |             | tet                                                  | સુખે:ધિક!                                                                                                                                                                  |                                                                                        | • • •                                                          | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૯૧                                                                                                                                                                  |
| સામાઇયં                                                                                                                                                                                                           |             | ર૧૧ટિ                                                | ^                                                                                                                                                                          |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۷                                                                                                                                                                   |
| સામાયિક                                                                                                                                                                                                           | ***         | ४५, ५०                                               |                                                                                                                                                                            |                                                                                        |                                                                | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૧૬                                                                                                                                                                 |
| सरिनाथ                                                                                                                                                                                                            |             | २३६                                                  | સુરિઆભ (                                                                                                                                                                   |                                                                                        | • • •                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २०८                                                                                                                                                                 |
| સારિપુત્ત ૂ …                                                                                                                                                                                                     |             | રેવ્ટ                                                | સુલસ                                                                                                                                                                       |                                                                                        | ***                                                            | ··· 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ષ, ૪૬                                                                                                                                                               |
| સાહાણુસાહિ                                                                                                                                                                                                        | ****        | <b>१</b> ५७१                                         | સુવર્ણયુગ                                                                                                                                                                  |                                                                                        |                                                                | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૯૧                                                                                                                                                                 |
| સાંખ્ય                                                                                                                                                                                                            | • • •       | <b>ไ</b> โ                                           | સુવર્ણસિદ્ધિ                                                                                                                                                               |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ૧૭૨                                                                                                                                                                 |
| સાંચિ                                                                                                                                                                                                             | •••         | २२७, २३६                                             |                                                                                                                                                                            |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२६                                                                                                                                                                 |
| સિગ્નાેરેલી                                                                                                                                                                                                       |             | , <b>२</b> २२                                        |                                                                                                                                                                            |                                                                                        | . ૬૬, ૧૩                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ૧૭૩,                                                                                                                                                                |
| સિતાંબર …                                                                                                                                                                                                         |             | ૧૬૫                                                  | રૂપ્છાઈ                                                                                                                                                                    | મહાગિરિ                                                                                | દંતાકથા ૧૩                                                     | <b>ુ</b> પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                     |
| સિથિયત …                                                                                                                                                                                                          |             | ૧૭૦, ૧૭૬                                             | સુંગા                                                                                                                                                                      |                                                                                        | ૧૩૫, ૧ <b>૬</b> ૧                                              | i, ૧૭ <b>૫,</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २२८                                                                                                                                                                 |
| સિદ્ધ                                                                                                                                                                                                             | <b>१</b> ४७ | ), ૧૫૨, ૧૬૮                                          |                                                                                                                                                                            |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
| સિહસેન ૨૧, ૬૯                                                                                                                                                                                                     | ટિ, ૧૯૦,    | ૧૭૨, ૨૧૪,                                            | સુંગરાજ્ય                                                                                                                                                                  |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ૧૬૨                                                                                                                                                                 |
| २६६, २१७                                                                                                                                                                                                          |             |                                                      |                                                                                                                                                                            |                                                                                        | ૧૫૧, ૧૫:                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
| સિહાર્થ ૬, ૨૦,                                                                                                                                                                                                    | २२. ८१      | . (3. 900                                            | _                                                                                                                                                                          |                                                                                        | ***                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
| सिद्धांत ६, ११, २३                                                                                                                                                                                                |             |                                                      | _                                                                                                                                                                          |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                   |             |                                                      |                                                                                                                                                                            |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
| २०३~२०५ २                                                                                                                                                                                                         | ota 29.3    | · 3181 966                                           | સ્થવિસવસિ                                                                                                                                                                  |                                                                                        | 306. 993                                                       | ષ. ૧૬છ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 ሃ3                                                                                                                                                                |
| •                                                                                                                                                                                                                 | ૦૭, રે૧ે૩   | ા; ગ્રંથ ૧૯૯,                                        | સ્થવિસવલિ<br>સ્થાનકવાસ                                                                                                                                                     |                                                                                        |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     |
| २१२, २१३                                                                                                                                                                                                          | ·           | ,                                                    | સ્થાનકવાસ                                                                                                                                                                  | ĵ                                                                                      |                                                                | v°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | i, હર                                                                                                                                                               |
| ર૧૨, ૨૧૩<br>સિમુક                                                                                                                                                                                                 | •••         | , <b>१</b> ५३                                        | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (                                                                                                                                                    | ો<br>થાણું )                                                                           | ų                                                              | ৩৭<br>४, १ <b>৫</b> ७,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | i, હર<br>૨૦૪                                                                                                                                                        |
| ર૧ર, ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન                                                                                                                                                                                        | •••         | દેપક<br>૨૬, ૪૮િટ                                     | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર                                                                                                                                       | ો<br>થાણુ )<br>૨૯, ૬૬,                                                                 | ય<br>ય<br>૬૯, ૧ેર૬                                             | ૭૧<br>૪, ૧૯૭,<br>ઢિ, ૧૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ો, હર<br>૨૦૪<br>, ૧૯૯                                                                                                                                               |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલાન<br>સિંધુડા ( માહારાસી )                                                                                                                                                                | •••         | १५३<br>२६, ४८ <b>८</b><br>१६६                        | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર                                                                                                                           | ો<br>થાણ )<br>૨૯, ૬૬,<br>                                                              | ય<br>ય<br>૬૯, ૧૨૬                                              | ૭૧<br>૪, ૧૯૭,<br><b>િ,</b> ૧૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | i, હર<br>૨૦૪<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯                                                                                                                                        |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલાન<br>સિ <sup>*</sup> ધુડા ( માહારા <b>રી</b> )<br>સિયુકી ૧ લાે                                                                                                                           | •••         | १५३<br>२६, ४८ <u>८</u><br>१६६<br>४८ <u>२</u>         | સ્થાનકવાર્સ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર<br>સ્થિક                                                                                                                | ો<br>થાણું )<br>૨૯, ૬૬,<br><br>૯, ઃ                                                    | ધ<br>ધ<br>કહ, દેરફ<br><br>૩૦, ૩૧,                              | ७५<br>४, १८७,<br><b>८,</b> १६७,<br><br>७३ <b>८</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | i, હર<br>૨૦૪<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૦૮,                                                                                                                                |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલાન<br>સિલાન (માહારાસી)<br>સિયુકી ૧ લા<br>સિયુકી ૧ લા                                                                                                                                      |             | 143<br>25, 828<br>155<br>828<br>45-44                | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર<br>સ્મિથ<br>૧૧૮,                                                                                                          | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br><br>૯, ા<br>૧૨૦, ૧                                           | ય<br>કહ, ૧૨૬<br><br>૩૦, ૩૧,<br>૨૩, ૧૨૫,                        | 6°<br>8, 1&6,<br>6, 1&6,<br><br>636,<br>188,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | i, હર<br>૨૦૪<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૦૮,<br>૧૩૩,                                                                                                                        |
| ર૧૨. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન<br>સિંધુડા ( માહારાસી )<br>સિયુકી ૧ લે<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંધુ ( સજધાની )                                                                                                               |             | १५३<br>२६, ४८८<br>१६६<br>४८ ८<br>८६-८८               | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર<br>સ્મિથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,                                                                                                  | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br><br>૯, ઃ<br>૧૨૦, ૧<br>૧૪૮૮,                                  | પ<br>કુંદ્ર, ૧૨૬<br><br>૩૦, ૩૧,<br>૨૩, ૧૨૫,<br>૧૫૦,            | 69<br>8, 926,<br>62, 956,<br><br>636,<br>975,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | i, હર<br>૨૦૪<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૦૮,<br>૧૩૩,                                                                                                                        |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલાન<br>સિંધુડા ( માહારાસી )<br>સિયુકી ૧ લા<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંહ ( રાજધાની )                                                                                                               |             | १४३<br>२६, ४८८<br>१६६<br>४८ ८<br>४६–८८<br>१७७        | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર<br>સ્મિથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,                                                                                                  | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br><br>૯, ઃ<br>૧૨૦, ૧<br>૧૬૧, ૧                                 | યુ<br>કુંલ, ૧૨૬<br><br>૩૦, ૩૧,<br>૨૩, ૧૨૫,<br>૧૫૦,<br>૬૩, ૧૭૪, | 69<br>8, 986,<br>6, 986,<br><br>936,<br>938,<br>943,<br>943,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | i, હર<br>રબ્૪<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૦૮,<br>૧૩૩,<br>૧૫૫,                                                                                                               |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન<br>સિંધુડા ( માહારાસી )<br>સિંધુકી ૧ લો<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંહ ( રાજધાની )<br>સિંહ ( સ્પ્રસ્થ                                                                                           |             | 143 24, 842 166 84 2 45-44 166 736                   | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ<br>સ્કિક્તર<br>સ્મિથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,                                                                                            | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br><br>૬૨૦, ૧<br>૧૪૮િઠ,<br>૧૬૧, ૧                               | પ<br>કુંદ્ર, ૧૨૬<br><br>૩૦, ૩૧,<br>૨૩, ૧૨૫,<br>૧૫૦,            | 69<br>8, 986,<br>6, 986,<br><br>936,<br>938,<br>943,<br>943,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | i, હર<br>૨૦૪<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૦૮,<br>૧૩૩,                                                                                                                        |
| ર૧૨. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલાન<br>સિંધુડા (માહારાસી)<br>સિંધુકી ૧ લાે<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંહ (રાજધાની)<br>સિંહ<br>સિંહપુર-પ્રસ્થ<br>સિંહલીશાસ્ત્ર                                                                      |             | 143 21, 842 151 84 2 45-44 166 136 151               | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર<br>રિમથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૧૯૧૮<br>૨૨૮,                                                                           | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br>છ, ર<br>૧૨૦, ૧<br>૧૬૧, ૧<br>૧૬૧, ૧<br>૨૩૦                    | \\\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 69<br>8, 986,<br>6, 986,<br>936,<br>936,<br>943,<br>943,<br>944,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | i, ७२<br>२०४<br>, १८७<br>१५७<br>१०८,<br>१३३,<br>१४५,<br>१८०,                                                                                                        |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન<br>સિંધુડા (માહાસસી)<br>સિંધુકી ૧ લેા<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંહ (સજધાની)<br>સિંહ<br>સિંહપુર-પ્રસ્થ<br>સિંહસીશાસ્ત્ર<br>સિંહસાં ઘ                                                           |             | 143 25, 842 155 84 45-44 136 136 136 136             | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્તર<br>સ્મિથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૨૯૧ટ<br>સ્યાદ્વાદ                                                                     | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br>૧, ૨<br>૧૪૮િ,<br>૧૬૧, ૧<br>, ૧૯૪,<br>૨૩૦                     | \\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 65<br>8, 186,<br>18, 186,<br>1952,<br>143,<br>128,<br>128,<br>128,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | i, હર<br>રવ્ય<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૩૩,<br>૧૫૫,<br>૧૯૦,<br>૨૨૬,                                                                                                       |
| ર૧ર. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન<br>સિંધુડા ( માહાસસી )<br>સિંધુક્રી ૧ લો<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંહ ( રાજધાની )<br>સિંહ<br>સિંહ પુર-પ્રસ્થ<br>સિંહલીશાસ્ત્ર<br>સિંહલીશાસ્ત્ર                                                |             | 143 24, 842 166 84 2 45-44 100 736 166 167 187       | સ્થાનકવાસ<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ<br>સ્થિક્કનર<br>રિમથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૨૯૧ટ<br>૨૨૮,<br>સ્યાદ્વાદ<br>સ્યાદ્વાદ                                                  | ો<br>થાણું)<br>રહ, ૬૬,<br><br>૧૨૦, ૧<br>૧૪૮િ,<br>૧૬૧, ૧<br>૧૩૦<br>૯,                   | \\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 6°<br>8, 160,<br>16, 160,<br>032,<br>176,<br>143,<br>128,<br>128,<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | i, હર<br>રિલ્ઇ<br>, ૧૯૯<br>૧૯,<br>૧૩૩,<br>૧૫૫,<br>૧૯૦,<br>૨૨૬,<br>પ૧ટિ                                                                                              |
| ર૧૨. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન<br>સિંધુડા (માહાસસી)<br>સિંધુકી ૧ લો<br>સિંધુસીવીર<br>સિંહ (સજધાની)<br>સિંહ (સજધાની)<br>સિંહ પુર-પ્રસ્થ<br>સિંહલીશાસ્ત્ર<br>સિંહલીશાસ્ત્ર<br>સિંહલંશ<br>સિંહવંશ<br>સીંહ (આર્ચાર્ય)     |             | 143 25, 842 155 156 156 156 156 156 157 189 189 189  | સ્થાનકવાસી<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્કિક્નર<br>સ્મિથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૧૫૬,<br>સ્યાદ્ધાદ<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્યાદ્ધાદન                                        | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br><br>૧૨૦, ૧<br>૧૪૮ટિ,<br>૧૬૧, ૧<br>૨૩૦<br>૯,<br>              | 4' 5&, 176 31, 73, 124, 140, 13, 108, 777, 40-43,              | ٠ الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>ال ان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>ان<br>الان<br>ال ال<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>ال ال<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>ال ال<br>ال<br>ال ال<br>الان<br>الان<br>الان<br>ال الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>الان<br>ال   | i, હર<br>રવ્ય<br>, ૧૯૯<br>૧૦૮,<br>૧૩૩,<br>૧૫૫,<br>૧૯૦,<br>૨૨૬,<br>પ૧ટ<br>૫૧ટ                                                                                        |
| ર૧૨. ૨૧૩<br>સિમુક<br>સિલોન<br>સિંધુડા (માહારાસી)<br>સિંધુકી ૧ લેા<br>સિંધુસૌવીર<br>સિંહ (સજધાની)<br>સિંહ<br>સિંહધુર-પ્રસ્થ<br>સિંહલીશાસ્ત્ર<br>સિંહલીશાસ્ત્ર<br>સિંહલેશ<br>સીંહ (આચાર્ય)<br>સુગાંત્રેય            |             | 143 21, 842 155 84 600 136 136 136 157 144           | સ્થાનકવાસી<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્થિક્કનર<br>સ્થિક<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૧૯૧ટ<br>સ્યાદ્વાદ<br>સ્યાદ્વાદન<br>સ્યાદ્વાદન<br>સ્વાદાદનેજ                         | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br>૧૨૦, ૧<br>૧૬૧, ૧<br>૧૬૧, ૧<br>૯,<br>૯,<br>સ્દ્ર              | \\\. \\\. \\\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 6°<br>8, 160,<br>16, 160,<br>136,<br>143,<br>128,<br>128,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100,<br>100   | i, હર<br>રવ્ય<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૩૩,<br>૧૫૫,<br>૧૯૦,<br>૨૨૬,<br>૫૧૮<br>૫૧૮                                                                                         |
| ર૧૨. ૨૧૩ સિમુક સિલોન સિલોન સિંધુડા (માહારાસી) સિયુકી ૧ લો સિંધુક્રીવીર સિંહ (સજધાની) સિંહ સિંહ પુર-પ્રસ્થ સિંહસીશાસ્ત્ર<br>સિંહસંઘ સિંહસંઘ સિંહનંશ સિંહનંશ સીંહ (આચાર્ય) સુગાંગેય સુજયેષા                         |             | 143 25, 842 25, 842 45-22 450 430 436 454 442 44, 64 | સ્થાનકવાસી<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્થિક્કનર<br>રિમથ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૧૯૧ટ<br>સ્યાદ્વાદ<br>સ્યાદ્વાદન<br>સ્યાદ્વાદન<br>સ્યાદ્વાદન<br>સ્વપ્તવાસ્ય<br>સ્વભાવ | ો<br>થાણું)<br>રહ, ૬૬,<br><br>૧૨૦, ૧<br>૧૪૮િ,<br>૧૬૧, ૧૯૪.<br>૨૩૦<br><br>લ્દી<br>સદત્ત | \\\. \\\. \\\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 6°<br>8, 160,<br>16, 160,<br>136,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144   | i, હર<br>રવ્ય<br>, ૧૯૯<br>૧૫૯<br>૧૩૩,<br>૧૫૫,<br>૧૨૬,<br>૧૧૯<br>૫૧૯<br>૫૧૯<br>૧૪૯૯,                                                                                 |
| ર૧૨. ૨૧૩ સિમુક સિલોન સિલોન સિંધુડા (માહારાસી) સિયુકી ૧ લેં સિંધુકી ૧ લેં સિંધુકી ૧ લેં સિંધુ સિંધીર સિંહ (સજધાની) સિંહ સિંહ પુર-પ્રસ્થ સિંહલીશાસ્ત્ર સિંહસંઘ સિંહસંઘ સિંહવંશ સીંહ (આચાર્ય) સુગમિય સુજયેયા સુજયેયા |             | 143 25, 842 155 155 156 156 156 156 157 154 143      | સ્થાનકવાસી<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્થિક્ષ્ત્વર<br>સ્થિક્ષ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૧૫૬,<br>૧૫૬,<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્વભાવ<br>સ્વજાપુરી  | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br>૧૨૦, ૧<br>૧૪૮િ,<br>૧૬૧, ૧<br>૨૩૦<br><br>૨૬૧<br><br>૨૬૧       | \\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 65<br>8, 186,<br>186,<br>188,<br>143,<br>128,<br>128,<br>143,<br>128,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>1 | i, હર<br>ર જ<br>ર હ હ<br>ર પ હ<br>ર હ હ<br>ર ર ર ક<br>પ ર ટિ<br>પ ર ટે ક્ |
| ર૧૨. ૨૧૩ સિમુક સિલોન સિલોન સિંધુડા (માહારાસી) સિયુકી ૧ લો સિંધુક્રીવીર સિંહ (સજધાની) સિંહ સિંહ પુર-પ્રસ્થ સિંહસીશાસ્ત્ર<br>સિંહસંઘ સિંહસંઘ સિંહનંશ સિંહનંશ સીંહ (આચાર્ય) સુગાંગેય સુજયેષા                         |             | 143 25, 842 155 155 156 156 156 156 157 154 143      | સ્થાનકવાસી<br>સ્થાનાંગ (<br>સ્થૂલભદ્ર<br>સ્થિક્ષ્ત્વર<br>સ્થિક્ષ<br>૧૧૮,<br>૧૩૪,<br>૧૫૬,<br>૧૫૬,<br>૧૫૬,<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્યાદ્ધાદન<br>સ્વભાવ<br>સ્વજાપુરી  | ો<br>થાણું)<br>૨૯, ૬૬,<br>૧૨૦, ૧<br>૧૪૮િ,<br>૧૬૧, ૧<br>૨૩૦<br><br>૨૬૧<br><br>૨૬૧       | \\\. \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                             | 65<br>8, 186,<br>186,<br>188,<br>143,<br>128,<br>128,<br>143,<br>128,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>143,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>144,<br>1 | i, હર<br>ર જ<br>ર હ હ<br>ર પ હ<br>ર હ હ<br>ર ર ર ક<br>પ ર ટિ<br>પ ર ટે ક્ |

| ૫૯, ૬૪, ૮૦, ૮૨, ૮૪૮, ૯૫, ૯૭,                                                     | હર્ષચરિત ૧૯૨, ૧૯૩                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧૦૦, ૨૦૩, ૨૧૦; નિર્ધુક્તિ ૧૫૩, ૨૧૩                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                          |
| સૂર્યં પ્રત્યપ્તિ, ૯૬, ૧૯૮, ૨૦૮                                                  |                                                                                                                                  |
| સરસેન ૧૦૫ ટિ                                                                     |                                                                                                                                  |
| સૂર્યવં <b>શી ૧</b> ૬૩                                                           | હલ્લ ૧૧૧                                                                                                                         |
| સેનજિત છહ                                                                        | હરિતપાળ ૨૬, ૧૦૨                                                                                                                  |
| સેનાર્ટ ૧૩૧                                                                      | હस्तिसाहस १४५                                                                                                                    |
| સેબાસ્ટીઅન (સાધુ) રરર                                                            | હાર્થાગ્રફા ( ગુંફા ) ૧૧૯, ૧૨૦, ૧૩૭,                                                                                             |
| સેલ્યુકસ ૧૨૫                                                                     | ૧૩૮, ૧૪૦, ૧૪૪–૧૪૭, ૧૫૧–૧૫૩,                                                                                                      |
| સોડાસ ૧૨૮                                                                        | १६८–१७०, २२३–२२५                                                                                                                 |
| સોમ <b>૨</b> ૪                                                                   | િહિંદ ૪, ૧૭૦, ૧૮૪, ૨૨૨, ૨૨૪                                                                                                      |
| સોળમહાજનપદ ૭૮, ૮૨                                                                | હિંદી સંવત ૧૭૭                                                                                                                   |
| સૌવીર ૮૬, ૮૮, ૯૪, ૯૫                                                             | હિંદી ઇતિહાસ ૧૨૨                                                                                                                 |
| સૌરાષ્ટ્ર ૧૯૩                                                                    | િહિંદીૄકળા ૨૨૧, ૨૨૨, ૨૨૪, ૨૨૬, ૨૨৬;                                                                                              |
| રકંદિલાચાર્ય ર૦૦િટ                                                               | કૌશલ્ય ૨૨૬                                                                                                                       |
| સ્કંદગુધ્ત ૧૮૮, ૧૯૩ટ                                                             | હિંદી તત્ત્વજ્ઞાનીએ ૨૨૬                                                                                                          |
| સ્કાર્નહાર્સ્ટ ૧૫૩                                                               | હિં <u>દુ</u> ૧૮૫, ૨૨૫                                                                                                           |
| સ્ટરલીંગ (એ.) ૧૪૮િ                                                               | હિંદુઓ ૧૯, ૧૨૩, ૧૯૦, ૨૨૧                                                                                                         |
| સ્ટીવન્સન (રેવ. જે.) ૧૦, ૧૦૨                                                     | હિંદું જાતિ ૪૭                                                                                                                   |
| સ્ટીવન્સન (શ્રીમતી) ૪૮, હર, ૮૦૮, ૧૭૨, ૨૧૧                                        | હિંદુધર્મ ૯, ૧૪, ૧૫, ૧૮, ૩૨, ૧૪૩, ૧૪૬;                                                                                           |
| સ્ટ્રેટા ૧ લાે ૧૭૭                                                               | શાસ્ત્ર ૧૨૮<br>હિંદુ રાજ્યા ૧૪                                                                                                   |
| સ્ટ્રેટા ર જો ૧૭૭                                                                | •                                                                                                                                |
| स्तूप (स्तूपे) ६२, १४०, १६४, १६६,                                                | હિંદુશાસન ૧૯                                                                                                                     |
| રરેવિટિ, રેરર, રરષ, ર૭૦, ર૭૧, પૂજા રરપ                                           | હિંદુશાસ્ત્ર ૮, ૯, ૭૭<br>હિંદુસમય ૧૨૫                                                                                            |
| હળરી વ્યાગ ૪                                                                     |                                                                                                                                  |
| દ્યુએનન્સંગ ૧૩૯, ૧૯૫                                                             | હિમવત્ફૂટ ૧૨૨, ૧૨૩, ૧૨૫                                                                                                          |
| હરપ્રસાદ શાસ્ત્રી ૧૬૧                                                            | ાં સ્ક્રી પ્રૃક્                                                                                                                 |
| હરચ્યા ૧૯૧ટિ                                                                     |                                                                                                                                  |
| હરિ ૨૧                                                                           |                                                                                                                                  |
| હરિકેશી છ, ૪૮                                                                    | \$ \$ 100 160                                                                                                                    |
| 46334                                                                            | skind es                                                                                     |
| <b>હારસુવ્વ રે</b> ૮૯, ૧૯૧–૧૯૩                                                   | हुं ज़ि<br>स्टब्स्<br>इंटर्स                                                                                                     |
| હરિગ્રુપ્ત ૧૮૯, ૧૯૧–૧૯૩<br>હરિશેગમેસા ૨૧                                         | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                                                                            |
| હારેશુંગમેસી ૧૮૯, ૧૯૧–૧૯૩<br>હરિણુંગમેસી ૨૧<br>હરિલદ્ર ૨૧, ૪૯, ૫૦, ૮૯, ૧૧૫, ૧૧૭. | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                                                                            |
| હરિલેક રદ, ૪૯, ૫૦, ૮૯, ૧૬૫, ૧૬૭,<br>૧૭૩, ૨૧૬                                     | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                                                                            |
| હરિભંદ્ર ૨૧, ૪૯, ૫૦, ૮૯, ૧૧૫, ૧૧૭,<br>૧૭૩, ૨૧૧<br>હરિસેન ૧૨૬                     | હુલ્ટઝ ૧૪, ૧૩૧<br>હુલ્ટઝ ૧૭૮, ૧૮૦<br>હુમ્કે ( હુવિલ્ક ) ૧૭૮, ૧૮૦<br>હુમ્મકાશ ૭૮<br>હુમચંદ્રાચાર્ય ૫, ૧૭–૩૦, ૩૨, ૪૧, ૪૫,          |
| હરિલંદ્ર ૨૧, ૪૯, ૫૦, ૮૯, ૧૧૫, ૧૧૭,<br>૧૭૩, ૨૧૧<br><b>હરિસેન</b> ૧૨૬<br>હર્ટલ ૨૦૫ | હુલ્ટઝ ૧૪, ૧૩૧<br>હુષ્ક (હુવિષ્ક) ૧૭૮, ૧૮૦<br>હેમકાશ ૭૮<br>હેમચંદ્રાચાર્ય ૫, ૨૭–૩૦, ૩૨, ૪૧, ૪૫,<br>૪૭, ૭૮, ૮૭, ૯૩, ૯૪, ૧૧૭, ૧૨૭, |
| હરિલંદ્ર ૨૧, ૪૯, ૫૦, ૮૯, ૧૧૫, ૧૧૭,<br>૧૭૩, ૨૧૧<br><b>હરિસેન</b> ૧૨૬<br>હર્ટલ ૨૦૫ | હુલ્ટઝ ૧૪, ૧૩૧<br>હુલ્ટઝ ૧૭૮, ૧૮૦<br>હુમ્કે ( હુવિલ્ક ) ૧૭૮, ૧૮૦<br>હુમ્મકાશ ૭૮<br>હુમચંદ્રાચાર્ય ૫, ૧૭–૩૦, ૩૨, ૪૧, ૪૫,          |

