ભવવિરहसूरि, याडिजीमहत्तरासूजु हरिलद्भसूरि विरिधत

# विंशतिविंशिष्ठा शप्टशः विवेयन (अत्तरार्ध)

વિવેચનકાર

पंडितवर्थश्री प्रवीधायंद्र जीमकु मोता

પુકાશાક



પ, જૈન મર્ચંટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

# विंशति विंशिष्ठा शप्टशः विवेयन (अत्तरार्ध)

### મૂલ ગ્રંથકાર

सूरिपुरंहर, थाडिनीमहत्तरासूनु प.पू. आयार्थहेव श्रीमद्दृ हरिलद्वसूरीश्वरशु महाराष्ट्र

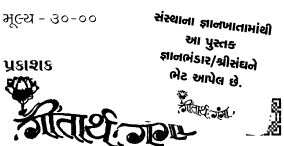
#### આશીર્વાદદાતા

षद्धर्शनविद्द्, प्रावयनिष्ठप्रभावष्ठ स्व. प.पू. मुनिराष श्री मोहिषतिविषयश म.सा. (मोटा पंडित म.सा.)

#### વિવેચનકાર

पंडितवर्थश्री प्रविधायंद्र जीमल मोता

वी.सं. २५२७ 🎇 वि.सं. २०५७ 🎇 छ.स. २००१ 🐒 नष्टस-१००० 💥 आवृत्ति-१



प, शैन मर्थंट सोसायटी, इत्तेहपुरा रोड, पालडी, अमहावाह-७.

#### પ્રાપ્તિ સ્થાન

#### ગીતાર્થગંગા AHMEDABAD

૫, જૈન મર્ચંટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૭

🕿 550 ve 99, 550 35 ue

#### શ્રી નટવરભાઇ એમ. શાહ, આફ્રીકાવાળા AHMEDABAD

૯, પરિશ્રમ બેંક ઓફ ઇન્ડીયા સોસાયટી, વિજયનગર ક્રોસીંગ પાસે, અમદાવાદ-૧૩.

**2** 000 24 92, 000 25 99

#### શ્રી નિકુંજભાઇ આર. ભંડારી <u>MUMBAI</u>

વિષ્ણુમદલ, ત્રીજે માળે, ગરવારે પેવેલીયનની સામે, ડી રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઇ-૨૦.

☎ (०२२) - २८१ ४० ४८, २८१ ०१ EU

#### શ્રી શૈલેષભાઇ બી. શાહ SURAT

શ્રીનાથજી એપાર્ટમેન્ટ, છટ્ઠે માળે, હરિપરા, હાથ ફળીયા, સુરત-૧.

🖀 (૦૨૬૧) - (ઓ.) ૪૩ ૯૧ ૬૦, ૪૩ ૯૧ ૬૩

#### શ્રી કમલેશભાઇ દામાણી RAJKOT

'જિનાજ્ઞા'. ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦ ૦૦૧.

🖀 (০২८৭) - (धर) ২૩ ૩৭ ২০

#### શ્રી ઉદયભાઇ શાહ

#### **JAMNAGAR**

C/o, મહાવીર અગરબત્તી વકર્સ, C-9, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર.

☎ (०२८८) - 50 ८५ 93

#### શ્રી વિમલચંદજી

#### **BANGALORE**

C/o, જે.નેમુકમાર એન્ડ કંપની, ફંદન માર્કેટ, ડી.એસ.લેન, ચિકપેટક્રોસ, બેંગલોર-૫૬૦ ૦૫૩.

🖀 (૦૮૦) - (ઘર) રૂચપ ૯૯ ૨૫ (ઓ.) ૨૮૭ પર ૬૨

#### મુદ્રક

મુદ્રેશ પુરોહિત

સૂર્યા ઓફસેટ, આંબલી ગામ, સેટેલાઇટ-બોપલ રોડ, અમદાવાદ-૫૮.

#### પ્રકાશકીય

ગીતાર્થ ગંગાનું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે ૫.પૂ.આ.શ્રી દરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા., ૫.પૂ.ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થી તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવहાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થીના સર્વાંગી બોધમાં સહાયકતા મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગઠન છે. ઘણા સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સઠાય કરી રહ્યા છે, શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યા છે, પરંતુ કામ સમય માંગી લે તેમ છે. દરમ્યાન શ્રીસંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુસુઓ તથા શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે પૂ . મુનિરાજ શ્રી મો દજિતવિજયજી મ.સા. તથા પૂ. ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.નાં અપાયેલાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટ્રસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોના વિષયો અંગેના પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મૂળ લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે, છતાં तत्त्व िष्ट्यास् भाटे हितडारी होवाथी ઉपर्युडत विनंती सक्ष्यमां राजीने प्रधान કાર્ય જ્યાં સુધી બહાર ન આવે ત્યાં સુધી કામચલાઉ ધોરણે પૂરક પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યું છે.

तत्त्व જિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યક્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે તેવી આશા સહિત-

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭. ટ્રસ્ટી ગણ ગીતાર્થ ગંગા

# અનુક્રમણિકા

| ક્રમાંક | વિષય                          | પૃષ્ઠ |
|---------|-------------------------------|-------|
|         | પ્રવેશક                       | १-६   |
| 99.     | યતિધર્મવિંશિકા                | 9     |
| ી ૧૨.   | શિક્ષાવિંશિકા                 | २६    |
| 93.     | ભિક્ષાવિંશિકા                 | ४७    |
| ૧૪.     | ભિક્ષાશુદ્ધિઅંતરાયલિંગવિંશિકા | ६७    |
| ૧૫.     | આલોચનાવિંશિકા                 | 99    |
| ٩૬.     | પ્રાયશ્ચિત્તવિંશિકા           | 903   |
| ૧૭.     | યોગવિંશિકા                    | ૧૨૭   |
| ٩८.     | કેવલજ્ઞાનવિંશિકા              | १६१   |
| ૧૯.     | સિદ્ધવિભક્તિવિંશિકા           | १८४   |
| ૨૦.     | ં સિદ્ધસુખવિંશિકા             | २०१   |

#### પ્રવેશક

પ્રથમ ભાગમાં શ્રાવકધર્મની ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિકારૂપ અગિયાર પ્રતિમા સુધીની ભૂમિકા બતાવી. હવે, ત્યાર પછી સાધક આત્મા યતિ થાય છે, તેથી તેનું સ્વરૂપ બતાવે છે.

#### અગિયારમી વિંશિકા

- ્ક ત્યાં પ્રથમ સાધુના ક્ષમા આદિ દશ પ્રકારના યતિધર્મોનું વાર્ગન કરેલ છે. તેમાં ક્ષમા, માર્દવતા, આર્જવતા અને નિરીહતા-મુક્તિ એ ચાર ધર્મો ઉપકારી, અપકારી, વિપાક, વચન અને ધર્મન આશ્રયીને પાંચ ભેદવાળા બને છે. અને તેમાં મુનિને વચનક્ષમાદિ અને ધર્મક્ષમાદિ જ કેવલ હોય છે, પરંતુ ઉપકારી-અપકારી આદિ કેમ નથી હોતા તેનું વાર્ગન સુંદર યુક્તિથી કરેલ છે. અને જેનાથી શ્રાવક ક્ષમાદિ ગુણવાળો હોય તો પણ તેને વચનક્ષમાદિ ભાવો ન હોઇ શકે અને મુનિને જ વચનક્ષમાદિ ભાવો કેમ હોય છે તે પણ જણાવેલ છે.
- 🚓 વળી મુનિને લોકસંજ્ઞા નથી હોતી, તે પણ સુંદર યુક્તિથી બતાવેલ છે.
- ક્ર હવે દશ પ્રકારના યતિધર્મોમાં બ્રહ્મચર્યનું પાલન અનુત્તરવાસી દેવોને હોય છે, તો પણ તેઓને ભાવથી બ્રહ્મચર્ય નથી જ, અને મુનિને ભાવથી બ્રહ્મચર્ય કેમ છે તેની વિશેષ યુક્તિ બતાવેલ છે.
- ઝ અબ્રહ્મના સેવનમાં કાયસ્પર્શ આદિ પાંચ પ્રકારના પ્રવિચારો હોય છે, અને તે પ્રવિચારો બારમા દેવલોક સુધી જ હોય છે અને ત્યાર પછી ઉપરના દેવલોકમાં પાંચે પ્રકારના પ્રવિચારો નથી, છતાં બ્રહ્મચર્ય નથી; અને મુનિને કેવા પ્રકારનો પરિશુદ્ધ આશય છે કે જેથી ભાવથી બ્રહ્મચર્ય તેઓને છે, તે વાત પાગ પ્રસ્તુત વિંશિકામાં સ્પષ્ટ થાય છે.

#### બારમી વિંશિકા

- ક્ક સાધુ દીક્ષા લીધા પછી ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા ગ્રહણ કરે છે. તેથી દશ પ્રકારનો યતિધર્મ બતાવ્યા પછી બારમી શિક્ષાવિંશિકા બતાવે છે.
- ક્ક મુનિને ગ્રહણિક્ષા અને આસેવનિશક્ષાથી ચક્રવર્તીથી પણ કેવું અધિક સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તે અનેક યુક્તિઓથી બતાવેલ છે. જેથી વિચારકને મુનિનું સુખ કેવું હોય છે અને ભૌતિક સુખ કેવું હોય છે તેનો પણ ભેદ યથાર્થ જાણાય છે.
- 🛠 મુનિની ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાની ક્રિયા કેવા પ્રકારના પ્રયત્નથી થાય છે, અને

પ્રવેશક

પ્રારંભિક ભૂમિકામાં ત્યાં પ્રીતિઅનુષ્ઠાન હોય છે, ત્યાર પછી ગ્રહણિક્ષક્ષા અને આસેવનશિક્ષામાં જભક્તિઅનુષ્ઠાન અને વચનઅનુષ્ઠાન અને અંતે અસંગઅનુષ્ઠાન કઇરીતે પ્રાપ્ત થાય છે, તે યુક્તિથી બતાવેલ છે.

🛠 વળી મુનિ આહાર, ઉપધિ અને વસતિમાં કઇ રીતે સંયમવાળા હોય છે કે જેથી તેમની ચારિત્રકાય નિર્મળ બને છે તે વાત યુક્તિથી બતાવેલ છે.

#### તેરમી વિંશિકા

્રુત્ર અગિયારમી વિંશિકામાં યતિધર્મ બતાવ્યો. યતિ થયા પછી શિક્ષા ગ્રહણ થાય છે. તેથી તેનું સ્વરૂપ ભારમી વિંશિકામાં બતાવ્યું. અને તેવા યતિ કઇ રીતે ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે તેનું સ્વરૂપ તેરમી વિંશિકામાં બતાવે છે.

ક્ક સાધુને ભિક્ષાના ૪૨ દોષો, માંડલીના ૫ દોષો અને ૬ કારણથી મુનિ ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે તેનું સ્વરૂપ અને વસ્ર, પાત્ર અને વસતિ આદિમાં પણ સાધુને કયા દોષો લાગે છે અને તે સર્વ દોષોથી રહિત ભિક્ષા, વસ્ર, પાત્ર અને વસતિમાં યત્ન કરનાર મુનિ કઇ રીતે ભાવઆરોગ્ય પ્રાપ્ત કરે છે અને અંતે નિર્વાણ પામે છે તે વાત યુક્તિથી આ વિંશિકામાં બતાવેલ છે.

#### ચૌદમી વિં શિકા

ડ્ર ભિક્ષામાં જતા મુનિને કઇ રીતે ઉપયોગ કરવો જરૂરી છે તે બતાડવા માટે મુનિને ઉપયોગની વિશેષ ક્રિયા કરવાની આવે છે તેનું સ્વરૂપ ચૌદમી વિશિકામાં બતાવવામાં આવેલ છે. દૈવયોગે આ વિશિકાના ૬ શ્લોકો જ પ્રાપ્ત છે, બાકીના ઉપલબ્ધ નથી. છતાં મુનિની ઉપયોગની ક્રિયા કઇ રીતે કરવાની છે તેનો વિશદ બોધ આટલા શ્લોકોમાં પણ પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહરાજાએ કરાવેલ છે.

#### પંદરમી વિંશિકા

- ્રુત્ર મુનિ દીક્ષા ગ્રહાણ કર્યા પછી શિક્ષા ગ્રહણ કરવામાં અને નિર્દોષ આહારાદિમાં યત્ન કરે છે. આમ છતાં, ક્યારેક માયાથી વ્રતમાં સ્ખલના થાય તો તેની શુદ્ધિ માટે કઇ રીતે આલોચના કરવી તે બતાડવા માટે પંદરમી આલોચનાવિંશિકા કરેલ છે.
- ડ્રુત્ર ત્યાં ક્યારે આલોચના કરવી જોઇએ, કેવા ગુરુ પાસે આલોચના કરવી જોઇએ અને તેના માટે સિદ્ધકર્મા ગુરુ જ આવશ્યક છે, અન્ય કોઇ પાસેથી આલોચના કરવાથી હિત થતું નથી તે વાત યુક્તિથી બતાવેલ છે. અને સિદ્ધકર્મા ગુરુ પાસે પણ કેવી રીતે આલોચના કરવી જોઇએ કે જેથી પ્રમાદથી થયેલો દોષ અવશ્ય નાશ પામે, અને સશલ્ય આલોચનાથી કઇ રીતે સંસારવૃદ્ધિ

\$

થાય છે અને સમ્યગ્ આલોચનાથી કઇ રીતે સંસાર પરિમિત થાય છે તે વાત પણ યુક્તિઓથી બતાવેલ છે.

#### ઓળમી વિંશિકા

્રક્ત પંદરમી વિંશિકામાં સાધુને સંયમજીવનમાં થયેલી સ્ખલનાના નિવારણ માટે આલોચનાની વિધિ બતાવી. હવે આલોચના કર્યા પછી પ્રાયશ્ચિત્તથી સ્ખલનાની શુલ્દ્રિ કરવાની હોય છે. તેથી સોળમી વિંશિકામાં દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તના ભેદો બતાવે છે.

સામાન્ય નિયમ પ્રમાણે જે ભાવથી પાપ થયું હોય તેનાથી બળવાન પ્રતિપક્ષી (વિરોધી) પરિણામ થાય તો પાપ અવશ્ય નાશ પામે, અને આલોચના તે રીતે જ કરવાની હોય છે કે જેથી પાપના પરિણામો કરતાં અધિક સંવેગ ઉદ્ઘસિત બને, અને અધિક સંવેગથી અવશ્ય પાપ નાશ થઇ જાય છે. તો પછી પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું પ્રયોજન શું? આ પ્રકારનો પ્રશ્ન વિચારકને ઊંઠે, તેનું સમાધાન પ્રસ્તુત વિંશિકામાં સારી રીતે કરેલ છે. અને પ્રાયશ્ચિત્ત કરનાર જીવ આલોચના તીવ્ર સંવેગથી કરે તો સર્વ પાપોનો નાશ પણ થઇ શકે છે તે વાત યુક્તિથી બતાવેલ છે.

તે સિવાય કેવા પ્રકારનાં પાપોમાં કેવું પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય તેવો વિભાગ સામે રાખીને દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તોનો વિભાગ બતાવેલ છે, જેનાથી પ્રાથમિક ભૂમિકામાં પોતે કેવું પાપ કર્યું છે અને તેનાથી પોતે કેવા પ્રાયશ્ચિત્તનો અધિકારી છે, તેવું જ્ઞાન પણ થાય છે. અને પ્રાયશ્ચિત્ત કઇ રીતે લેવું જોઇએ તે બતાવેલ છે, જેથી યોગ્ય જીવ સમ્યક્ પ્રાયશ્ચિત્ત કરીને શુબ્દિ કરી શકે.
 પ્રાયશ્ચિત્ત આપનાર ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત લેનાર વ્યક્તિના ભેદઘી કઇ રીતે પ્રાયશ્ચિત્તનો ભેદ કરી શકે તે પણ બતાવેલ છે, જેથી પ્રારંભિક પ્રાયશ્ચિત્તના વિષયમાં સર્વ પાસાંઓનો બોધ થાય છે.

#### સત્તરમી વિંશિકા

ુક્ક અગિયારમી વિંશિકાથી માંડીને અત્યાર સુધી પ્રથમ યતિધર્મ બતાવ્યો. યતિધર્મ ગ્રહાણ કર્યા પછી સાધુ ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા મુખ્યરૂપે કરે છે તેની વિધિ બતાવી. ત્યાર પછી સાધુને સંયમયોગની વૃદ્ધિ માટે વસ્ત્ર, પાત્ર, ભિક્ષા અને વસતિની આવશ્યકતા રહે છે, તેની શુદ્ધિ કઇ રીતે સાધુ કરે છે તે વાત બતાવી. ત્યાર પછી ભિક્ષાશુદ્ધિ માટે આવશ્યક એ ઉપયોગની ક્રિયા બતાવી અને ભિક્ષામાં પ્રાપ્ત થતા અંતરાયની શુદ્ધિ બતાવી. આ રાત સાહુ નિરાકુળ સંયમ પાળી શકે છે. તેમ છતાં અનાદિ અભ્યાસને કારણે કોઇ સ્ખલના થાય તો તેની શુદ્ધિ કઇ રીતે કરવી તેના માટે આલોચના અને પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, અને તેનાથી શુદ્ધ થયેલો સાધુ પોતાની સર્વ ક્રિયાને મોક્ષસાધક યોગરૂપ બનાવે છે. તેથી હવે યોગ શું ચીજ છે

પ્રવેશક

તે સત્તરમી વિંશિકામાં બતાવે છે.

ત્ર નિશ્ચયનયથી ભગવાનના વચનાનુસાર સાધુના સર્વ વ્યાપારો ધર્મરૂપ છે, તેથી યોગરૂપ જ છે તેમ બતાવીને વ્યવહારનયથી યોગ સ્થાન, ઊાર્ગ, અર્થ, આલંબન અને નિરાલંબન ભેદથી પાંચ પ્રકારનો છે, અને તેમાં પ્રથમ ત્રાગ ભેદ કર્મયોગરૂપ છે અને પાછળના ત્રાગ ભેદ જ્ઞાનયોગરૂપ છે અને આ યોગના ભેદો નિશ્ચયનયથી દેશવિરતિધર અને સર્વવિરતિધરને હોય છે, અને વ્યવહારનયથી અપુનર્બં ધકને પણ હોય છે તે વાત યુક્તિથી બતાવેલ છે. અને સ્થાનાદિ પાંચ પણ ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ, સ્થૈર્ય અને સિલ્દ્રિના ભેદથી ચાર પ્રકારે થાય છે. આમ યોગના કુલ ૨૦ ભેદોની પ્રાપ્તિ છે અને તેની પ્રાપ્તિમાં કારણી ભૂત કેવા ભાવો છે અને ઇચ્છાદિ ચારની પ્રાપ્તિનું કાર્ય શું છે તેનો વિસ્તારથી બોધ પ્રસ્તુત વિશિકામાં કરાવેલ છે. અને ચૈત્યવંદનની ક્રિયામાં સ્થાનાદિ પાંચે યોગોનું યથાર્થ યોજન કરીને બતાવેલ છે, જેથી જિજ્ઞાસુને કઇ ચૈત્યવંદનની ક્રિયા યોગરૂપ છે અને કઇ ચૈત્યવંદનની ક્રિયા, ક્રિયામાત્રરૂપ છે તેનો બોધ થાય છે.

્રુત્ર વળી કેટલાક ક્રિયાને નહીં કરનારા કરતાં જેમ તેમ ક્રિયા કરનારાથી જ તીર્થ ચાલે છે તેમ માનીને યથા તથા કરાતી ક્રિયાનો નિષેધ કરતાં 'તેઓ ખરેખર શાસનના નાશમાં કઇ રીતે નિમિત્ત બને છે' તે વાત યુક્તિથી બતાવેલ છે. વળી આ યોગ પ્રીતિ, ભક્તિ, વચન અને અસંગના ભેદથી ચાર પ્રકારે પણ થાય છે, અને આ યોગથી ક્રમે કરીને નિર્વાણ કઇ રીતે થાય છે તે યુક્તિથી બતાવેલ છે.

#### અઢારમી વિંશિકા

- ્રુત્ર પૂર્વની વિંશિકામાં સાધુની ક્રિયા યોગરૂપ કઇ રીતે છે તે બતાવ્યું. હવે તે યોગના પ્રકર્ષથી જીવને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે, તેથી કેવળજ્ઞાન શું છે તે પ્રસ્તુત વિંશિકામાં બતાવેલ છે.
- ્રુ છદ્મસ્થાવસ્થા સુધી જ્ઞાન અને દર્શનનો ભેદ છે પરંતુ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનમાં કોઇ ભેદ નથી, અને કેવળજ્ઞાન કેવા પ્રકારના જીવનું સ્વરૂપ છે તે વાત યુક્તિથી બતાવેલ છે. અને કેવળજ્ઞાની ત્રાણે કાળના સર્વ દ્રવ્યો અને સર્વ પર્યાયોને એક સમયમાં જાણે છે-દેખે છે તે વાત યુક્તિથી બતાવી છે.
- ્ત્ર વળી, કેટલાક માને છે કે જ્ઞેયના આકારવાળો કેવલજ્ઞાનનો આકાર હોય છે, તેનું યુક્તિથી નિરાકરણ કરીને કેવલજ્ઞાન જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ છે, પણ જ્ઞેયના આકારરૂપ નથી તે યુક્તિથી બતાવેલ છે.
- ્ક વળી કેટલાંક માને છે કે અરીસામાં વસ્તુનું પ્રતિબિંબ થાય છે તેમ કેવલજ્ઞાનમાં સર્વ જ્ઞેય પદાર્થો દેખાય છે તે વાત પણ કઇ રીતે સંગત નથી, તે બતાવીને કેવળજ્ઞાન એ જીવના પરિણામરૂપ છે અને જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ છે તે વાત યુક્તિથી સ્થાપન કરેલ છે.

તે સિવાય ચંદ્રાદિ કરતાં પણ કેવળજ્ઞાન અધિક પ્રકાશવાળું છે તે દષ્ટાંતથી કેટલાક જીવો કેવળજ્ઞાનને સર્વગત માને છે તેનું પણ નિરાકરણ કરીને કેવળજ્ઞાન જીવના આત્મપ્રદેશોને છોડીને અન્યત્ર જતું નથી તે યુક્તિથી બતાવેલ છે અને કેવળજ્ઞાનના ફળરૂપ સર્વોત્તમ એવું મોક્ષફળ છે તે વાત બતાવેલ છે.

#### ઓગણીશમી વિંશિકા

કું કેવળજ્ઞાનના ફળરૂપ સિદ્ધાવસ્થાની પ્રાપ્તિ છે, તેથી વ્યવહારનયને આશ્રયીને સિદ્ધના પંદર ભેદો પ્રથમ બતાવ્યા. ત્યાર પછી નિશ્ચયનયથી સર્વ પાગ સિદ્ધો કઇ રીતે સમાન છે તે યુક્તિથી બતાવેલ છે, અને સિદ્ધના પંદર ભેદમાં સ્ત્રીલિંગસિદ્ધનો ભેદ આવે છે, આમ છતાં દિગંબર સ્ત્રીલિંગસિદ્ધનો અર્થ બીજી રીતે કરીને સ્ત્રીને મુક્તિ માનતો નથી, તેનું શાસ્ત્રીય યુક્તિથી નિરાકરણ કરીને સ્ત્રીઓને કઇ રીતે મુક્તિ થઇ શકે છે તેનું સ્થાપન કરેલ છે.

્રુઃ સિલ્દ્રના જીવો સર્વજ્ઞ છે, સર્વદર્શી છે, નિરુપમ સુખથી યુક્ત છે અને જન્માદિ ક્લેશથી રહિત છે. આમ બતાવ્યું જેથી તેને સાંભળીને પણ યોગ્ય જીવો યોગમાર્ગમાં યત્ન કરવા માટે ઉત્સાહિત થાય.

#### વીઅમી વિંશિકા

ુક્ક સિલ્દ્રોને નિરુપમ સુખ છે એમ કહ્યું, ત્યાં કોઇને શંકા થાય કે મોક્ષમાં કોઇ ભોગસામગ્રી નથી તો સુખ કઇ રીતે સંભવે? તેથી વીસમી વિંશિકામાં દષ્ટાંતથી, શાસ્ત્રવચનથી અને યુક્તિથી સિલ્દ્રમાં કઇ રીતે ઉપમાતીત સુખ છે અને તેવું સુખ સંસારમાં ક્યાંય સંભવે નહિ તે વાત વિસ્તારથી બતાવી છે; જેથી ભવ્ય જીવો સિલ્દ્રના સુખને સાંભળીને સંસારમાર્ગથી વિરક્ત થઇને યોગમાર્ગમાં સુદઢ યત્ન કરવા માટે ઉત્સાહિત થાય.

\* \* \* \*

ऊ ऊ ऊ विंशति વિંશિકા શબ્દશः विवेચन - પૂર્વાર્ધમાં દસ વિંશિકાઓ આપી છે અને આ વિંશતિ વિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન - ઉત્તરાર્ધમાં બાકીની દસ વિંશિકાઓ કહેવાઇ છે. આ વીસે વિંશિકાનો સંક્ષેપ સાર પણ કોઇ વિચારક આત્મા સાવધાની પૂર્વક વાંચે તો તેને આ ગ્રંથમાં શું પદાર્થો બતાવ્યા છે તે જાણવાની અવશ્ય જિજ્ઞાસા થાય. તે જિજ્ઞાસાથી જ જો સમ્યગ્ યત્ન કરે તો તેને પણ સંસારમાં અવશ્ય ધર્મની આવશ્યકતા જણાય. કેમ કે પોતે શાશ્વત છે તે નિર્ણય થાય તો શાશ્વત એવા પોતાના આત્માના હિતની તે ઉપેક્ષા ન કરી શકે.

જ જ જ પ્રસ્તુત ગ્રંથ ઉપર કોઇ ટીકા ઉપલબ્ધ નથી. આમ છતાં, વર્તમાનમાં જે કોઇ લખાણો ઉપલબ્ધ છે તેને સામે રાખીને ગ્રંથકારના આશયને સ્વક્ષયોપશમને અનુસારે ખોલવા માટે મારા વડે પ્રયત્ન કરાયો છે. આમ છતાં, યોગની વાતો અતિ ગંભીર છે અને અતિ સંક્ષેપમાં પૂજ્યશ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ પદાર્થો લખ્યા છે. જેથી તેનું વિવેચન કરવામાં સ્વમંદ બુદ્ધિને કારણે જે સ્ખલનાઓ થઇ હોય તે ગીતાર્થો સુધારીને વાંચે.

ઋ ઋ અ વસ્તુતઃ ગ્રંથકારશ્રી જે કહે છે તે જ તત્ત્વ છે અને તેને ખોલવાના પ્રયત્નથી અધિક નવું કોઇ પણ કથન અનાભોગથી પણ થયું હોય તો તે તત્ત્વ નથી એમ સમજીને પ્રસ્તુત ગ્રંથના પરમાર્થને જાણવા માટે પ્રયત્ન કરવો.

પ્રવીણચંદ્ર ખીમજ મોતા.

## ।। यतिधर्मविंशिका एकादशी ।।

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની વિંશિકામાં શ્રાવકધર્મની પ્રતિમાઓ બતાવી. પ્રતિમા વહન કર્યા પછી આગળની ભૂમિકારૂપે શ્રાવક સંયમધર્મ ગ્રહણ કરે છે, તેથી હવે યતિધર્મ બતાવે છે. આ ભાગ વિંશતિ વિંશિકાનો મધ્ય ભાગ હોવા થી અહીં પ્રથમ ગાથામાં મંગલાચરણ કરે છે-

निमऊण खीणदोसं गुणरयणनिहिं जिणं महावीरं । संखेवेण महत्थं जइधम्मं संपवक्खामि ॥१॥ नत्वा क्षीणदोषं गुणरत्ननिधिं जिनं महावीरं । संक्षेपेण महार्थं यतिधर्मं संप्रवक्ष्यामि ॥१॥

#### અન્વયાર્થ :-

गुणरयणनिहिं गुण्यत्नना निधि खीणदोसं क्षीण्टोषवाणा महावीरं जिणं मढावीर जिनने निमऊण नमस्कार क्रीने महत्थं जइधम्मं मढान अर्थवाणा यतिधर्मने संखेवेण संपवक्खामि ढुं संक्षेपथी क्रिडीश.

#### ગાશાર્શ :-

ગુણરત્નના નિધિ, ક્ષીણદોષવાળા મહાવીર જિનને નમસ્કાર કરીને મહાન અર્થવાળા યતિધર્મને સંક્ષેપથી હું કહીશ. **॥૧૧-૧॥** 

#### અવત્રવિષકા :-

૧૦ પ્રકારના યતિધર્મનાં નામ બતાવે છે-

खंती य मद्दवज्जवमुत्ती तवसंजमे य बोद्धव्वे ! सच्चं सोयं आकिंचणं च बंभं च जइधम्मो ॥२॥ क्षान्तिश्च मार्दवार्जवमुक्तयस्तपस्संयमौ च बोद्धव्याः । सत्यं शौचमाकिंचनं च बृह्म च यतिधर्मः ॥२॥

#### અન્વચાર્થ :-

खंती य अने क्षमा मद्दवज्जव मार्टव, आर्जव मुत्ती मुक्ति (निर्सोलता) तव तप

संजमे य अने संयम सच्चं सत्य सोयं च अने शौय (पिवत्रता) आकिंचणं च अिंधनता अने बंभं श्रह्मचर्य जइधम्मो यितिधर्म बोद्धव्वे जाशवा.

#### ગાશાર્શ :-

અને ¹ક્ષમા, ³માર્દવ, ³આર્જવ, ૪મુક્તિ (નિર્લોભતા), <sup>૫</sup>તપ, ⁵સંયમ, ³સત્ય, ′શૌચ (પવિત્રતા), ″અકિંચનતા અને ¹૦બ્રહ્મચર્ય યતિધર્મ જાણવા. **॥૧૧-૨॥** 

#### અવતરૂણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં દસ પ્રકારના યતિધર્મનાં નામો કહ્યાં. હવે તેમાં ક્ષાંતિ એટલે કે ક્ષમારૂપ પ્રથમ ધર્મને બતાવવા અર્થે ક્ષમાના પાંચ ભેદો કહે છે-

उवगारवगारिविवागवयणधम्मुत्तरा भवे खंती । साविक्खं आदितिगं लोगिगमियरं दुगं जइणो ॥३॥ उपकार्यपकारिविपाकवचनधर्मोत्तरा भवेत् क्षान्तिः । सापेक्षमादित्रिकं लौकिकमितरं द्विकं यतेः ॥३॥

#### અન્વચાર્થ :-

उवगारवगारिविवागवयणधम्मुत्तरा खंती भवे ઉપકારીક્ષમા, અપકારીક્ષમા, વિપાકક્ષમા, વચનક્ષમા અને ધર્મક્ષમા (એમ પાંચ પ્રકારની ક્ષમા) હોય છે. आदितिगं साविक्खं लोगिगं तेमां પ્રથમની ત્રણ સાપેક્ષ (અને) લૌકિક છે. जइणो યતિને (છેद्वी) दुगं બે (હોય છે.) = વચનક્ષમા અને ધર્મક્ષમા હોય છે, જે इयरं ઇતર છે = નિરપેક્ષ અને લોકોત્તર છે.

\* આ શ્લોકમાં ઉત્તરપદનો અન્વય ઉપકારી આદિ પાંચે સાથે જોડવાનો છે. તે આ રીતે-ઉપકારી પદના ઉત્તરપદથી અભિધેય છે તેવી ક્ષાંતિ. તેવી રીતે પાંચેમાં યોજવાથી ઉપકારી ક્ષાંતિ, અપકારી ક્ષાંતિ આદિ પાંચ ભેદો પ્રાપ્ત થાય છે.

ઋ અહીં પ્રાકૃતમાં (મૂળ શ્લોકમાં) उवगारवगारिविवागवयणधम्मुत्तरा શબ્દમાં उवगारि શબ્દ પછી પ્રાકૃત પાઠમાળા પાઠ-૨ નિયમ-૨ થી સ્વર પર છતાં પૂર્વના સ્વરનો પ્રયોગ અનુસારે પ્રાયઃ લોપ થાય છે. તે નિયમ પ્રમાણે उवगारि ના इ નો લોપ થાય છે અને 'अ' 't'માં ભળવાથી उवगारवगारि શબ્દ બન્યો છે.

#### ગાથાર્થ :-

ઉપકારીક્ષમા, અપકારીક્ષમા, વિપાકક્ષમા, વચનક્ષમા અને ધર્મક્ષમા (એમ પાંચ પ્રકારની ક્ષમા) હોય છે. તેમાં પ્રથમની ત્રણ સાપેક્ષ (અને) લૌકિક છે. યતિને છેહ્લી બે એટલે કે વચનક્ષમા અને ધર્મક્ષમા હોય છે, જે લોકોત્તર અને નિરપેક્ષ છે.

#### भावार्थ :-

આપણા ઉપર ઉપકાર કર્યો હોય એવી વ્યક્તિ પાસેથી કોઇવાર કટુ વચન સાંભળવા મળે કે ઉપકારી વ્યક્તિ સંબંધી અન્ય કોઇપણ ક્રોધનાં નિમિત્તો ઊભાં થાય તો એવું વિચારવું કે, "આ તો મારા ઉપકારી છે. એમની ઉપર મારાથી કેવી રીતે ગુસ્સો કરાય? અને જો ગુસ્સો કરું તો મારો ઉપકારનો સંબંધ નાશ પામે" આવું વિચારીને ગુસ્સો ન કરવો, તે 'ઉપકા**રીક્ષમા**' છે.

"ગુસ્સો કરવાથી સામેની વ્યક્તિ આપણી અપકારી બની જશે. તે ક્રોધિત થઇ જશે અને ભવિષ્યમાં આપણને જ દુઃખી કરશે અથવા આપણું ઘણું નુકસાન કરશે." એવું વિચારીને ગુસ્સાનાં નિમિત્ત પ્રાપ્ત થયાં હોય તો પણ ક્ષમા ધારણ કરવી, તે 'અપકા**રીક્ષમા**' છે.

ગુસ્સાના વિપાકનું ચિંતવન કરીને, ગુસ્સાનાં આલોકનાં ફળોનો અને પરલોકનાં ફળોનો વિચાર કરીને, તે ફળોની ભયાનકતા કે અનર્થકારિતા ઉપસ્થિત કરીને ગુસ્સો ન કરવો, તે 'વિપાકક્ષમા' છે.

વારંવાર આવા પદાર્થનું ચિંતવન કરવાથી તે તે પ્રકારનાં અક્ષમાનાં નિમિત્તો ઊભાં થાય ત્યારે પણ ગુસ્સો ન આવે એવી જીવની પ્રકૃતિ તૈયાર થાય છે, તે ઉપકારી આદિ ત્રણ પ્રકારની ક્ષમા છે. આ ત્રણ પ્રકારની ક્ષમા ઉપકારી આદિ ભાવને આશ્રયીને થાય છે, તેથી તે ત્રણ પ્રકારના ભાવને સાપેક્ષ છે અને માટે જ તેને 'સાપેક્ષ ક્ષમા' કહેલ છે. વળી આગળની બે ક્ષમા કરતાં આ પ્રથમ ત્રણ ક્ષમાને લૌકિક કહે છે. તેનો ભાવ એ છે કે શિષ્ટલોક આ પ્રકારના ઉપકાર આદિને યાદ કરીને ક્ષમા કેળવે તેવી આ ત્રણ ક્ષમા છે, પરંતુ ભગવાનની આજ્ઞાના સ્મરણથી નિયંત્રિત પરિણામરૂપ એવી આ લોકોત્તર ક્ષમા નથી.

શાસ્ત્રવચનના સ્મરણથી પ્રવૃત્તિ કરનાર મુનિને વચનક્ષમા હોય છે. મુનિ, ભગવાનના વચન અનુસાર જ મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ કરતો હોય છે. આથી જ જયારે કોઇ વ્યક્તિ તરફથી કટુ વચન પ્રાપ્ત થાય કે ઉપસર્ગ આદિ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પણ મુનિ સામેની વ્યક્તિ ઉપકારી છે કે અપકારી છે કે ક્રોધાદિના દારુણ વિપાકને યાદ કરવાની અપેક્ષા રાખ્યા વગર, **आसुरीवृत्तिं चयेज्जा** (દ્વેષની વૃત્તિનો ત્યાગ કરવો જોઇએ) એ પ્રકારના ભગવાનના વચનનું સ્મરણ કરીને ક્ષમાના પરિણામમાં જ યત્ન કરે છે. તેથી તેવા મુનિને 'વચનક્ષમા' હોય છે.

વચનક્ષમાના જ અતિ અભ્યાસથી, વચનના સ્મરણ વગર પણ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાનું જેનું માનસ તૈયાર થઇ જાય છે તેની ક્ષમા તે 'ધર્મક્ષમા' છે. વચનક્ષમા શાસ્ત્ર વચનાનુસાર સંયમજીવનમાં યત્ન કરનાર મુનિને જ હોય છે. વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિના અતિ અભ્યાસથી પેદા થયેલ ધર્મક્ષમા, અસંગ અનુષ્ઠાનમાં હોય છે. તે ચંદનગંધન્યાયથી જીવની સહજ પ્રકૃતિરૂપ હોય છે.

લોકોત્તર એવા ભગવાનના વચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાના આશયવાળા મુનિને વચનક્ષમા વર્તે છે, અને જ્યારે વચનક્ષમા અતિ અભ્યસ્ત બને છે ત્યારે એ ધર્મક્ષમા બને છે; માટે તે બંને ક્ષમાઓને લોકોત્તર ક્ષમાઓ કહી છે. વળી આ બંને ક્ષમાઓ ઉપકારી અપકારી કે ક્રોધના વિપાકના ચિંતવનથી થયેલી નથી, પરંતુ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાના જીવના અધ્યવસાયથી ઉત્પન્ન થયેલી હોવાને કારણે, તે બંને ક્ષમાને પ્રથમ ત્રણ ક્ષમાની જેમ ઉપકાર આદિ ભાવોની અપેક્ષા નહીં હોવાથી સાપેક્ષ ક્ષમા કહેલ નથી. ॥૧૧-૩॥

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે બે ક્ષમા યતિને હોય છે, ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે યતિને છેલ્લી બે ક્ષમા જ કેમ હોય? તેથી કહે છે -

बारसिवहे कसाए खिवए उवसामिए य जोगे हिं। जं जायइ जइधम्मो ता चिरमं तत्थ खंतिदुगं।।४।। द्वादशिवधे कषाये क्षिपते उपशामिते च योगैः। यज्जायते यतिधर्मः तच्चरमं तत्र क्षान्तिद्विकम् ॥४॥

#### અન્વચાર્થ :-

जं को કाराणधी जोगेहिं (त्राणेय) योगो वडे क्रीने बारसविहे भार प्रकारना कसाए क्षायनो खविए उवसामिए क्षयोपशम थये छते य क जइधम्मो यतिधर्म जायइ थाय छे, ता ते काराणधी तत्थ त्यां=यतिधर्ममां चितमं खंतिदुगं चरम क्षांतिदिक छोय छे=छेद्वी भे क्षमा छोय छे.

ઋ મૂળ ગાયામાં खिवए उवसामिए ને બદલે खिवअ उवसामिए હોવું જોઇએ.

#### ગાશાર્શ :-

જે કારણથી ત્રણેય યોગો વડે કરીને બાર પ્રકારના કષાયનો ક્ષયોપશમ થયે છતે જ યતિધર્મ થાય છે, તે કારણથી યતિધર્મમાં છેલ્લી બે ક્ષમા હોય છે.

#### ભાવાર્થ :-

સાધુના મન-વચન-કાયાના યોગો પ્રાયઃ કરીને શાસ્ત્રના સ્મરણપૂર્વક ભગવાનના વચનાનુસાર પ્રવર્તે છે, તેથી તેઓને અનંતાનુબંધી આદિ પ્રથમના બાર કષાયોનો ક્ષયોપશમભાવ વર્તે છે અને તેના કારણે તેઓને વચનક્ષમા હોય છે. જ્યારે સાધુને શાસ્ત્રવચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ સુઅભ્યસ્ત થઇ જાય છે ત્યારે વચનના સ્મરણ વગર સહજ ભાવે ક્ષમાનો પરિણામ વર્તે છે, તે ધર્મક્ષમા કહેવાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે પ્રથમ ત્રણ ક્ષમામાં ઉપકારી આદિની અપેક્ષા હતી, તેથી તે ત્રણ ક્ષમાને સાપેક્ષ ક્ષમા કહેલ. અને સાધુને તેવા ઉપકારી આદિ ભાવોની અપેક્ષાથી ક્ષમા વર્તતી નથી પરંતુ મોક્ષને અનુકૂળ એવા ભગવાનના વચન પ્રમાણે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાની મનોવૃત્તિ છે. તેથી ક્રોધાદિનાં બાહ્ય નિમિત્તો પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પણ "**आसुरीवृत्तिं चएज्जा**"એ પ્રકારના ભગવાનના વચનનું સ્મરણ કરીને ક્ષમાના ભાવમાં તેનો યત્ન વર્તે છે, તેથી તેને નિરપેક્ષ ક્ષમા કહેલ છે. વળી લોકોત્તર એવા ભગવાનના વચનના સ્મરણથી આ ક્ષમાનો પરિણામ થયેલો હોવાથી આને લોકોત્તરક્ષમા કહેલ છે.

દશ પ્રકારના યતિધર્મની અંતર્ગત ક્ષમાનો પરિણામ શ્રાવકને નથી માન્યો તેનું કારણ એ છે કે, ગમે તેવી શાંત પ્રકૃતિવાળો પણ શ્રાવક પરિગ્રહવાળો હોય છે, અને તેથી પોતાની સંપત્તિના નાશ પ્રત્યે કે નાશ કરનાર પ્રત્યે તેને દ્વેષ થઇ શકે છે; જ્યારે મુનિને સર્વથા પરિગ્રહ નહિ હોવાને કારણે ક્યાંય મમત્વ હોતું નથી અને તેથી જ તે ભગવાનના વચનાનુસાર નિર્મમભાવની વૃદ્ધિ અર્થે યત્ન કરે છે. તેથી મુનિને પ્રથમ બાર કષાયોના ક્ષયોપશમથી પેદા થયેલી ક્ષમા હોય છે, અન્યને નહિ. ॥વવ-४॥

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે યતિને ચરમ બે ક્ષમા હોય છે. હવે યતિને પ્રથમની ત્રણ ક્ષમા કેમ નથી હોતી તે બતાવતાં કહે છે -

> सन्वे य अईयारा जं संजलणाणमुदयओ हुंति । ईसिजलणा य एए कुओवगारादविक्खेह ॥५॥

सर्वे चातिचारा यत्संज्वलनानामुदयतो भवन्ति । ईषज्ज्वलनाश्चैते कुत उपकाराद्यपेक्षेह ॥५॥

#### અન્વયાર્થ :-

जं य અને જે કારણથી **सव्वे अईयारा** સર્વ અતિચારો **संजलणाणमुदयओ हुंति** સંજ્વલનના ઉદયથી થાય છે **ય एए** અને આ=અતિચારો **ईसिजलणા** ઇષદ્જ્વલન સ્વરૂપ છે (તે કારણથી) **कुઓवगारादिवक्खेह** અહીં ઉપકારાદિની અપેક્ષા ક્યાંથી હોય? (અર્થાત્ ન હોય.)

#### ગાશાર્શ :-

અને જે કારણથી સર્વ અતિચારો સંજ્વલનના ઉદયથી થાય છે અને અતિચારો ઇષદ્જ્વલન સ્વરૂપ છે તે કારણથી અહીં ઉપકારાદિની અપેક્ષા ક્યાંથી હોય? અર્થાત્ ન હોય.

#### ભાવાર્થ :-

સર્વવિરતિધરને જે કોઇપણ અતિચારો લાગે છે તે સંજ્વલન કષાયના ઉદયથી થાય છે. સંજ્વલન કષાય અલ્પજ્વલન સ્વરૂપ હોય છે અને આથી જ સંયમજીવનમાં "આ ઉપકારી છે, આ મારો અપકાર કરશે, અથવા તો ક્રોધનો વિપાક અનર્થકારી છે" તે પ્રકારની અપેક્ષાથી ક્ષમા થતી નથી; પરંતુ ભગવાનના વચનને આશ્રયીને જ મનોયોગાદિની પ્રવૃત્તિ હોવાને કારણે જીવમાં પ્રકૃતિથી જ ક્ષમાદિ ભાવો પ્રગટે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે, સંસારી જીવોને કોઇક ને કોઇક પદાર્થમાં મમતા હોય છે, અને તેથી જ તેની વિરુદ્ધ ભાવોમાં તેમને દ્વેષ પણ હોય છે. આથી તેઓને બાર પ્રકારના કષાયનો ક્ષયોપશમ નથી હોતો. પ્રતિમાધારી શ્રાવકને પણ બાર પ્રકારના કષાયનો ક્ષયોપશમ નથી હોતો. તેથી ઉપસર્ગાદિકાળમાં તેઓમાં દેખાતી ઉત્કૃષ્ટ ક્ષમા પણ વચનક્ષમારૂપ નથી હોતી, કેમ કે ત્યાં પ્રત્યાખ્યાની કષાયનો ક્ષયોપશમભાવ નથી હોતો. આમ છતાં, વચનક્ષમાને નજીક એવી ક્ષમા પ્રતિમાધારી મહાશ્રાવકોને હોય છે. જ્યારે સાધુને આત્મિક ભાવો પ્રત્યે જ રાગ હોય છે અને તેના ઉપાયભૂત એવી ભગવાનની આજ્ઞા પ્રત્યે રાગ હોય છે, જે રાગ સંયમની પ્રવૃત્તિ કરવામાં બલવાન કારણ છે. અને એ સિવાયના સાંસારિક કોઇ સુખમાં કે સુખની સામગ્રીમાં તેઓને રાગ હોતો નથી. તેથી તેઓને સંજ્વલન સિવાય અન્ય કષાયોનો ઉદય હોતો નથી. કયારેક તે તે પ્રકારના નિમિત્તને પામીને સંજ્વલનના ઉદયથી યતિને અતિચાર લાગે છે, ત્યારે ઈષદ્જ્વલન થાય છે. આ ઈષદ્જ્વલનનું નિવર્તન પણ મુનિ

અતિચાર આદિની આલોચના દ્વારા કરે છે. અને ક્ષમાદિને સ્કુરણ કરવામાં ઉપકારાદિ ભાવોની અપેક્ષા તેમને નથી હોતી અને આથી જ આ મારો ઉપકારી છે માટે ક્ષમા રાખવી જોઇએ તે પ્રકારના સમાલોચનથી મુનિ ક્ષમા કેળવતા નથી પરંતુ ભગવાનના વચનને આશ્રયીને જ મન-વચન અને કાયાના યોગોને પ્રવર્તાવવાથી તેઓને ક્ષમાદિ ભાવો પ્રગટે છે. **ાવવ-પા** 

### ૹ૽ૡૡૢ૽ૹૹઌ૽ૺૺૹ૽૽ૹ૽ૹૹઌઌઌઌઌઌઌ **અવત૱ૡૢૺઙૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢ**ૹૢૢ૽૽૽ૢ૽૱ૢૺૹઌઌઌૢ૽૱ૹૢ૽ૺૢઌઌઌૣઌ

્રપૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે છકું ગુણસ્થાનક લોકોત્તર અવસ્થા હોવાથી યતિને ઉપકારાદિ પ્રથમ ત્રણ લૌકિક ક્ષમા હોતી નથી. તેથી જેમ લૌકિક ક્ષમા યતિને હોતી નથી તેમ લોકસંજ્ઞા પણ યતિને હોતી નથી તે બતાવતાં કહે છે -

> छडे उण गुणठाणे जइधम्मो दुग्गलंघणं तं च । भणियं भवाडवीए न लोगचिंता तओ इत्थं ॥६॥ षष्ठे पुनर्गुणस्थाने यतिधर्मो दुर्गलंघनं तच्च । भणितं भवाटव्यां न लोकचिन्ता ततोऽत्र ॥६॥

#### અન્વચાર્થ :-

उण વળી, छड़े गुणठाणे છટ્ઠા ગુણસ્થાનકમાં जइधम्मो યતિધર્મ (હોય છે) च અને भवाडवीए ભવઅટવીમાં तं તેને=યતિધર્મને दुग्गलंघणं દુર્ગના ઉદ્ઘંઘનરૂપ भिणयं કહેલ છે तओ તે કારણથી इत्यं અહીં=યતિધર્મમાં न लोगचिंता લોકચિંતા નથી.

#### ગાથાર્થ :-

વળી, છટ્ઠા ગુણસ્થાનકમાં યતિધર્મ હોય છે અને ભવઅટવીમાં યતિધર્મને દુર્ગના ઉદ્ઘંઘનરૂપ કહેલ છે તે કારણથી યતિધર્મમાં લોકચિંતા નથી હોતી.

#### ભાવાર્થ :-

આ ભવરૂપી અટવીમાં લોકસંજ્ઞા એક દુર્ગરૂપ છે અને સંસારી જીવોને તે ઓળંગવી અતિ દુષ્કર છે, અને દસ પ્રકારનો યતિધર્મ છટ્ઠા ગુણસ્થાનકમાં પ્રાપ્ત થાય છે અને છટ્ઠું ગુણસ્થાનક ભવઅટવીના ઉદ્ઘંઘનરૂપ છે. આ ભવઅટવીના ઉદ્ઘંઘનથી લોકસંજ્ઞાનું પણ ઉદ્ઘંઘન થયું. આથી છટ્ઠા ગુણસ્થાનકમાં લોકસંજ્ઞા નથી હોતી.

અહીં 'લોકચિંતા' શબ્દથી લોકસંજ્ઞા ગ્રહણ કરવાની છે અને 'દુર્ગ' શબ્દથી કિલ્લો ગ્રહણ નથી કરવાનો પરંતુ દુઃખે કરીને ઓળંગી શકાય તેવું વિષમ સ્થાન ગ્રહણ Y-૨

- 121811:

THE AMERICAN STREET OF THE STREET

કરવાનું છે. અટવીમાં જેને ઓળંગવું મુશ્કેલ હોય તેવા સ્થાનમાં પડેલો જીવ તે અટવીમાંથી બહાર નીકળી શકતો નથી; આમ છતાં, તે વિષમ સ્થાનમાંથી જ્યારે જીવ બહાર નીકળી જાય છે ત્યારે અટવીમાં હોવા છતાં તે નગરની નજીક આવી જાય છે અને તેથી ક્રમે કરીને નગરને પ્રાપ્ત કરી લે છે.

તે જ રીતે સંસારરૂપી અટવીમાં લોકસંજ્ઞારૂપી વિષમ સ્થાન ઓળંગવું જીવોને માટે અતિ મુશ્કેલ હોય છે, અને તેથી જ સર્વજ્ઞના વચનાનુસાર સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ તેઓ કરી શકતા નથી; જ્યારે મુનિ સંસારરૂપી અટવીમાં હોવા છતાં તેણે તે વિષમ સ્થાનરૂપ દુર્ગનું ઉદ્ઘંઘન કરી લીધું છે. તેથી લોકમાનસના જેવી મુનિની મનોવૃત્તિ નથી હોતી. આથી જ મુનિ સાધના કરીને ક્રમસર મોક્ષરૂપી નગરને સહેલાઇથી પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

तम्हा नियमेणं चिय जइणो सव्वासवा नियत्तस्स । पढमीमह वयणखंती पच्छा पुण धम्मखंति ति ॥७॥ तस्मान्नियमेनैव यतेः सर्वाश्रवान्निवृत्तस्य । प्रथमिह वचनक्षांतिः पश्चात्पुनर्धर्मक्षान्तिरिति ॥७॥

#### અન્વયાર્થ :-

तम्हा ते કારણથી=જે કારણથી પૂર્વની ગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે મુનિને લોકસંજ્ઞા નથી હોતી તે કારણથી, सञ्चासवा नियत्तस्स जइणो સર્વ આશ્રવથી નિવૃત્ત એવા યતિને इह અહીં=સંસારમાં, नियमेणं चिय નિયમથી જ पढमं वयणखंती પહેલાં વચનક્ષમા હોય છે. पच्छा पुण धम्मखंति वणी પાછળથી ધર્મક્ષમા (હોય છે.)

\* ति पादपूर्ति भाटे छे.

#### ગાશાર્શ :-

જે કારણથી પૂર્વની ગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે મુનિને લોકસંજ્ઞા નથી હોતી તે કારણથી, સર્વાશ્રવથી નિવૃત્ત એવા યતિને સંસારમાં નિયમથી જ પહેલાં વચનક્ષમા હોય છે અને પાછળથી ધર્મક્ષમા હોય છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે યતિને લોકસંજ્ઞા નથી હોતી તે કારણથી, સર્વ આશ્રવથી નિવૃત્ત એવા યતિને નિયમથી પહેલાં વચનક્ષમા હોય છે; એટલે કે છટ્ઠા ગુણસ્થાનકના પ્રારંભથી વચનક્ષમા હોય છે. કોઇક વાર સંજ્વલનના ઉદયથી ચંડરુદ્રાચાર્યની જેમ ક્ષમાદિનો અભાવ હોઇ પણ શકે, કારણ કે ત્યાં અતિચારની ભૂમિકા છે; પરંતુ જો યતિને ક્ષમાગુણ પ્રગટ્યો હોય તો તે નિયમથી વચનક્ષમારૂપ જ હોય. અને મુનિ જયારે અભ્યાસના અતિશયથી અસંગદશાને પામે ત્યારે તેને ધર્મક્ષમા પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ ચંદનમાં ગંધ તેની પ્રકૃતિરૂપ હોય છે, તેમ અસંગદશામાં મુનિને પ્રાપ્ત થતી ધર્મક્ષમા જીવની પ્રકૃતિરૂપ હોય છે. !!વવ-છ!!

एमे वऽज्जवमद्दवमुत्तीओ हुंति पंचभेयाओ । पुन्वो इयनाएणं जइणो इत्थं पि चरमदुगं ॥८॥ एवमेवार्जवमार्दवमुक्तयो भवन्ति पञ्चभेदाः । पूर्वो दितन्यायेन यतेरत्रापि चरमद्विकम् ॥८॥

#### અન્વયાર્થ:-

एमेव આ જ રીતે अज्जवमद्दवमुत्तीओ આર્જવ, માર્દવ અને મુક્તિ पंचभेयाओ પાંચ ભેદવાળી हुंति હોય છે. इत्थं पि અહીं=આ પાંચમાં પણ पुट्टेबिटित न्यायथी=ગાથા ४ અને પમાં બતાવેલ યુક્તિથી जइणो चरमदुगं यतिने છેલ્લી બે હોય છે.

#### ગાથાર્થ :-

આ જ રીતે આર્જવ, માર્દવ અને મુક્તિ પાંચ ભેદવાળી હોય છે અર્નેં આ પાંચમાં પણ ગાથા ૪ અને પમાં બતાવ્યું તે ન્યાયથી યતિને છેલ્લી બે હોય છે.

#### भावार्थ :-

જે રીતે ગાથા- 3માં ઉપકારી આદિ પાંચ પ્રકારની ક્ષમા બતાવી તે રીતે ઉપકારી આદિ પાંચ પ્રકારના માર્દવ-આર્જવ અને મુક્તિના પરિણામ હોય છે. તેમાં પણ ક્ષમાના પરિણામની જેમ મુનિને માત્ર છેલ્લા બે હોય છે.

પાંચ પ્રકારના માર્દવ, આર્જાવ અને મુક્તિના પરિણામો આ પ્રમાણે છે.

#### માર્દવ :-

- (૧) **ઉપકારી-માર્દવ**ઃ- કોઇ વ્યક્તિનો આપણા ઉપર ઉપકાર હોય અને તેના કારણે તેની સામે નમ્ર રહેવાનો જે પરિણામ થાય તેને 'ઉપકારી-માર્દવ' કહેવાય.
- (૨) અપકારી-માર્દવ :- કોઇ વ્યક્તિ પ્રત્યે નમ્રતા દાખવવામાં ન આવે તો તેનાથી આપણને અપકાર થવાની સંભાવના વિચારીને તેના પ્રતિ નમ્રતાથી વર્તન કરવામાં આવે

- ત્યારે 'અપકારી માર્દેવ' કહેવાય. જો કે આવા સ્થાને કેવળ ઉપચારથી નમ્રતા બતાવવાનો વ્યવહાર હોઇ શકે, પરંતુ સામાન્ય રીતે જીવ જેવી આચરણા કરે તેવો પરિણામ થાય છે, તે રીતે અપકારી પ્રતિ નમ્રતાનું વર્તન કરતો હોય ત્યારે હૈયામાં માર્દવ ભાવ વર્તતો હોય તો 'અપકારી-માર્દવ' કહી શકાય.
- (૩) **વિપાક-માર્દ**વ :- વળી માનનો વિપાક આલોકમાં પણ પુણ્યનો સહકાર ન હોય તો પ્રતિકૂળ પ્રાપ્ત થાય છે અને કદાચ પુણ્યનો સહકાર હોય તો લોકમાં માન-સન્માન કદાચ મળી જાય છે પણ તેનો વિપાક તો દારુણ જ હોય છે. આ પ્રમાણે વિચારવાથી જેનું ચિત્ત માર્દવભાવને પામે છે તે 'વિપાક-માર્દવ' છે. આવા જીવો પ્રાયઃ લોકો પાસેથી માન-સન્માનની આકાંક્ષા પણ ઓછી રાખે છે અને નાના માણસો પાસે પોતાનું મહત્ત્વ બતાવવા માટે યત્ન કરતા નથી. આ ત્રણે પ્રકારના માર્દવ ગૃહસ્થોને સંભવે છે.
- (૪) વચન-માર્દવ:- ભગવાનના વચનથી મુનિનું ચિત્ત અત્યંત વાસિત હોય છે અને આથી જ વચન પ્રમાણે જ ત્રણે યોગને પ્રવર્તાવવા માટે મુનિ ઉદ્યમવાળા હોય છે. લોકો તરફથી જે માન-સન્માન મળે તે પણ તેમને અડતાં નથી અને કોઇક સ્થાનમાં અનાદર પ્રાપ્ત થાય તો પણ તેમના ચિત્તમાં સહેજ પણ વિપરીત પરિણામ થતો નથી. મુનિના આવા ભગવાનના વચનને આશ્રયીને જ નમ્ર રહેવાના પરિણામને 'વચન-માર્દવ' પરિણામ કહેવાય છે.
- (૫) **ધર્મ-માર્દવ**:- વચનાનુષ્ઠાન સેવીને જ્યારે જીવની પ્રકૃતિ જ વીતરાગભાવના ઉપયોગવાળી બને છે ત્યારે અસંગ અનુષ્ઠાનમાં ભગવાનના વચનના સ્મરણ વગર જ સહજ રીતે માન-અપમાન જેમને સમાન લાગે છે તેવા મહાત્માઓને 'ધર્મ-માર્દવ' હોય છે. આથી જ તાગખલા જેવી વ્યક્તિ પણ અપમાન કરે તો પણ તેમને અસર થતી નથી અને ઇન્દ્રો આદિ પૂજા કરે તો પણ તેમને કોઇ ઉત્સેક પરિણામ થતો નથી અને તેને દૂર કરવા માટે કે તેનાથી સાવધાન રહેવાની પણ તેમને જરૂરિયાત હોતી નથી.

#### आर्थव :-

- (૧) **ઉપકારી-આર્જવ**ઃ- જે વ્યક્તિમાં કૃતજ્ઞતા ગુણ ખીલેલો હોય તે વ્યક્તિ ઉપકારી સાથે હંમેશાં દરેક પ્રકારના વ્યવહારમાં અતિ સરળ રહે છે તે 'ઉપકારી-આર્જવ' છે.
- (૨) અપકારી-આર્જવ :- કોઇની સાથે અસરળતાથી વર્તન કરવાને કારણે અપકાર થવાની સંભાવના હોય તો એ અપકારની સંભાવનાના વિચારથી પણ જે સરળતાથી વર્તન કરી શકાય છે તે 'અપકારી-આર્જવ' છે.
- (૩) **વિપાક-આર્જવ**ઃ- માયાના આલોક અને પરલોકના વિપાકોનું ચિંતન કરવાથી જીવની પ્રકૃતિ માયા વગરની થાય તે 'વિપાક-આર્જવ' છે.

- (૪) **વચન-આર્જવ**ઃ- આત્મભાવોને સ્કુરણ કરવા માટે ભગવાનના વચનાનુસાર યત્ન કરતા મુનિનો માયારહિતનો જે પરિણામ તે 'વચન-આર્જવ' છે.
- (૫) **ધર્મ-આર્જવ**ઃ- અભ્યાસના અતિશયથી અસંગભાવવાળા મુનિને પ્રકૃતિથી જ કોઇ પણ અનુષ્ઠાનમાં આત્મવંચના હોતી નથી, તે 'ધર્મ-આર્જવ' છે.

#### मुडित :-

- (૧) ઉપકારી-મુક્તિ: ઉપકારી પાસેથી પોતાના સ્વાર્થની કોઇ પણ સામગ્રી મેળવવાની અપેક્ષા ન રાખવી તે 'ઉપકારી-નિર્લોભતા' છે. આથી જ ઉત્તમ પ્રકૃતિવાળા જીવોને ઉપકારી એવાં માતા-પિતા પાસેથી કોઇ ભૌતિક સંપત્તિ મેળવવાની અપેક્ષા હોતી નથી, તે ઉપકારી-નિર્લોભતા છે.
- (૨) અપકારી-મુક્તિ :- જ્યાં લોભથી સામેની વ્યક્તિ પાસેથી અપકાર થાય તેવી સંભાવના દેખાતી હોય ત્યાં લોભનો પરિણામ ન ઊંઠે તે 'અપકારી-નિર્લોભતા' છે.
- (૩) **વિપાક-મુક્તિ** :- જે વ્યક્તિ લોભના આલોકના અને પશ્લોકના વિપાકો વારંવાર વિચારે છે અને તેનાથી ધનાદિ મેળવવાની જેટલી ઇચ્છાઓ ઓછી કરે છે તેટલા તેટલા અંશે તેની નિર્લોભતા વૃદ્ધિ પામે છે. આ વિપાકની વિચારણાથી પ્રાપ્ત થયેલા સંતોષભાવને 'વિપાક-મુક્તિ' કહેવાય છે.
- (૪) વચન-મુક્તિ :- ભગવાનના વચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારને બાહ્ય પદાર્થની ઇચ્છામાત્ર જ વ્યાધિસ્વરૂપ દેખાય છે, અને વિચારકને વ્યાધિની ઇચ્છા ન હોય તેથી મુનિને ખાદ્યપદાર્થ, દશ્ય પદાર્થકે ભક્તિવાળા શ્રાવક આદિ પ્રત્યે પણ લાગણીની વૃદ્ધિરૂપ પરિણતિ હોતી નથી. કેવળ સ્વ અને પરના કલ્યાણમાત્રની મનોવૃત્તિ હોય છે. તેથી જ ભગવાનના વચનાનુસાર સ્વના સંયમયોગ માટે કે અન્યને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ કરાવવા માટે ઉચિત પ્રયત્નવાળા મુનિ હોય છે. આવા મુનિને ભગવાનના વચનથી પરની ઇચ્છાના અભાવ સ્વરૂપ 'વચન-નિર્લોભતા' વર્તે છે.
- (૫) **ધર્મ-મુક્તિ**: અસંગાનુષ્ઠાનવાળા મહાત્માઓને સર્વ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવમાં કોઇ પ્રકારનો પ્રતિબંધ હોતો નથી, કેવળ ધ્યાનમાં તેઓનો સતત યત્ન હોય છે. તેથી પ્રકૃતિરૂપે જ તેમને સર્વત્ર નિર્મમભાવ હોય છે. આમ છતાં, જે સૃક્ષ્મ કષાયો ઉદયમાં આવે છે તે પણ તેઓના ધ્યાનના ઉપયોગ દ્વારા ક્રમસર ક્ષીણ ક્ષીણતર થતા હોય છે, અને તેમનામાં જે ક્ષયોપશમભાવનો નિર્ફોભતાનો પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે તેને 'ધર્મ-મુક્તિ' કહેવાય છે. **ાવવ-૮ાા**

#### અવતરૂિણકા :-

હવે દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં ક્રમપ્રાપ્ત પાંચમા યતિધર્મ તપને કહે છે -

इहपरलोगादणिवक्खं जमणसणाइ चित्तणुडाणं । तं सुद्धनिज्जराफलिमत्थ तवो होइ नायव्वो ॥९॥ इहपरलोकाद्यनपेक्षं यदनशनादि चित्रानुष्ठानम् । तच्छुद्धनिर्जराफलमत्र तपो भवति ज्ञातव्यम् ॥९॥

#### અન્વયાર્થ :-

जं જે इहपरलोगादणविक्खं ઇહલોક-પરલોકની અપેક્ષા વગરનું अणसणाइ અનશનાદિરૂપ चित्तणुष्ठाणं ચિત્ર અનુષ્ઠાન છે, तं इत्थं તે અહીં=યતિધર્મમાં सुद्धनिज्जराफलं શુદ્ધનિર્જરાફળવાળું तवो होइ नायव्वो તપ જાણવું.

#### ગાશાર્શ :-

જે ઇહલોક-પરલોકની અપેક્ષા વગરનું અનશનાદિરૂપ ચિત્ર અનુષ્ઠાન છે, તે યતિધર્મમાં શુદ્ધનિર્જરાફળવાળું તપ જાણવું.

#### ભાવાર્શ :-

આલોકનાં કે પરલોકનાં કોઇ શારીરિક કે ભૌતિક સુખની અપેક્ષા વગર, કેવળ નિરપેક્ષભાવને અતિશયિત કરવા માટે મુનિ જે અનશનાદિ વિવિધ પ્રકારનાં અનુષ્ઠાનો સેવે છે, તે શુદ્ધ નિર્જરાનાં ફળવાળો તપધર્મ જાણવો.

અહીં તપ દ્વારા થતી અકામનિર્જરાની વ્યાવૃત્તિ કરવા અર્થે શુદ્ધ નિર્જરાફળવાળું આ તપ છે તેમ કહ્યું છે. સામાન્ય રીતે મુનિ સંસારના સર્વભાવ પ્રત્યે નિરપેક્ષ હોય છે. આમ છતાં, આ નિરપેક્ષભાવની વૃદ્ધિ અર્થે જ જ્યારે મુનિ તપમાં યત્ન કરે છે ત્યારે સકામનિર્જરા થાય છે, અને જેટલા જેટલા અંશે નિરપેક્ષભાવ અતિશયિત થાય છે તેટલા તેટલા અંશમાં નિર્જરા અતિશયિત થાય છે. આ રીતે મુનિનું તપ અકામનિર્જરાફળવાળું નહિ, પરંતુ શુદ્ધનિર્જરાફળવાળું છે તે બતાવ્યું છે. **॥૧૧-૯॥** 

#### અવતરુિકા :-

દસ પ્રકારના યતિધર્મમાંથી હવે ક્રમપ્રાપ્ત સંયમધર્મને બતાવે છે -

आसवदारिनरोहो जिमंदियकसायदंडिनग्गहओ । पेहातिजोगकरणं तं सञ्वं संजमो नेओ ।।१०॥ आश्रवद्वारिनरोधो यदिन्द्रियकषायदण्डिनग्रहतः । प्रेक्षातियोगकरणं तत्सर्वं संयमो ज्ञेयः ॥१०॥

#### અન્વયાર્થ :-

**इंदियकसायदंडिनग्गहओ** ઇન્દ્રિય, કષાય અને દંડના નિગ્રહથી आसवदारिनरोहो आश्रवद्वारना निरोधરૂપ जं જे पेहातिजोगकरणं પ્रेक्षाना અતિયોગનું કરણ तं सव्वं ते सर्व संजमो नेओ संयम જાણવો.

#### ગાથાર્થ :-

ઇન્દ્રિય, કષાય અને દંડના નિગ્રહથી આશ્રવદ્વારના નિરોધરૂપ જે પ્રેક્ષાના અતિયોગનું કરણ તે સર્વ સંયમ જાણવો.

#### ભાવાર્થ :-

સંયમધર્મ સત્તર પ્રકારનો છે. તેને જ અહીં પાંચ ઇન્દ્રિય, ચાર કષાય અને ત્રણ દંડ દ્વારા બાર પ્રકારે ગ્રહણ કર્યો; અને પાંચ પ્રકારનાં અવ્રતરૂપ જે આશ્રવદ્વાર છે તેના નિરોધરૂપ મહાવ્રતોને ગ્રહણ કર્યાં. આમ, સત્તર પ્રકારે સંયમધર્મ ગ્રહણ કર્યો છે અને તેનું યોજન આ પ્રમાણે છે.

કોઇ જીવ પાંચે ઇન્દ્રિયોના નિગ્રહમાં શાસ્ત્રવચનાનુસાર ઉપયોગવાળો હોય તો અંતરંગ રીતે જીવની ઉત્સુકતા શમેલી હોય છે, અને તેથી કોઇ ઇન્દ્રિયોના વિષયો ગ્રહણ કરવાની તેને ઉત્સુકતા નથી હોતી. કોઇક વાર સહજ રીતે તેને વિષયનો સંપર્ક થાય તો પણ તે વિષયોથી તેના આત્મામાં એ વિષયરૂપે કોઇ પરિણામ થતો નથી.

આ રીતે પાંચે ઇન્દ્રિયોનો નિગ્રહ કરીને કોઇ નિમિત્તને પામીને ક્રોધાદિ કષાયો સ્કુરણ ન થાય તે રીતે મુનિ ઉપયોગવાળો હોય છે. તેથી જ તે ઉપસર્ગાદિ કરનાર પ્રત્યે ક્રોધ કરતો નથી. તેનામાં લોકોના આદરસત્કારથી માનનો પરિણામ પણ થતો નથી, કોઇ નિમિત્તને પામીને માયાનો પરિણામ પણ ઉત્થિત થતો નથી અને શરીરથી બાહ્ય અનુકૂળ નિમિત્તો પ્રત્યે કોઇ પ્રકારનો મૂચ્છાંનો ભાવ પણ મુનિને થતો નથી. આવા પરિણામો અથવા તે પ્રકારની મનોવૃત્તિ એ કષાયના નિગ્રહથી થતો જીવનો પરિણામ છે. કર્મના ભાવને વા થઇને મન-વચન-કાયાના યોગોને મુનિ યથા તથા પ્રવર્તાવતા નથી, એ ત્રણ

પ્રકારનો દંડનો નિગ્રહ છે. અને આ રીતે ઇન્દ્રિયાદિનો નિગ્રહ કરવાથી અને પ્રાણાતિપાત આદિ પાંચે આશ્રવદ્વારોનો નિરોધ કરવાથી આ સત્તર પ્રકારનો સંયમ એ પ્રેક્ષાના અતિયોગના કરણરૂપ સર્વ સંયમ જાણવો.

અહીં વિશેષ એ છે કે **પેદાતિજોગकરળં** એટલે પ્રેક્ષાના અતિયોગનું કરણ, તેમાં પ્રેક્ષણ=અંતરંગ અવલોકન, અતિયોગ=અતિ યોજનનું, કરણ=કરવું. ૧૭ પ્રકારના સંયમને અનુકૂળ પરિણામને સ્ફુરણ કરવામાં અંતરંગ પ્રયત્નરૂપ (ઉપયોગ) જે પ્રેક્ષા, તેને અતિશય પ્રવર્તાવવારૂપ જે જીવનો વ્યાપાર, તે સર્વ સંયમ નામનો યતિધર્મ છે. આ પ્રકારનો અર્થ ભાસે છે, છતાં બહુશ્રુત વિશેષ નિર્ણય કરે. **!!૧૧-૧૦!!** 

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં ક્રમ પ્રાપ્ત સત્યધર્મને હવે કહે છે -

गुरुसुत्ताणुत्रायं जं हियमियभासणं ससमयम्मि । अपरोवतावमणघं तं सच्चं निच्छियं जइणो ॥११॥

गुरुसूत्रानुज्ञातं यद्धितमितभाषणं स्वसमये । अपरोपतापमनघं तत्सत्यं निश्चितं यतेः ॥११॥

#### અન્વચાર્થ :-

गुरुसुत्ताणुन्नायं ગુરુ અને સૂત્ર વડે અનુજ્ઞાત, अपरोवतावं પરના ઉપતાપને નહીં કરનાર, अणघं દોષરહિત, निच्छियं નિશ્ચિત એવું ससमयम्मि स्વસમયના વિષયમાં जइणो यितनुं जं જे हियमियभासणं હિત-મિત ભાષણ तं ते सच्चं सत्य नामनो यितधर्म છે.

#### ગાશાર્શ:-

ગુરુ અને સૂત્ર વડે અનુજ્ઞાત, પરના ઉપતાપને નહીં કરનાર, દોષરહિત અને નિશ્ચિત એવું સ્વસમયના વિષયમાં યતિનું જે હિત-મિત ભાષણ તે સત્ય નામનો યતિધર્મ છે.

#### ભાવાર્થ :-

દસ પ્રકારના યતિધર્મથી યુક્ત ગુરુ અને સૂત્રથી જે અનુજ્ઞાત હોય તે જ મુનિ બોલે છે. વળી તેનાં વચનો શ્રોતાને ઉપતાપ કરનારાં નથી હોતાં. આ ઉપરાંત તેનાં વચનો નિરવદ્ય હોય છે તે બતાવવા માટે યતિના ભાષણને અનઘ વિશેષણ આપેલું છે. સામેના જીવને હિતનું કારણ હોય તેવું જ યતિ બોલે. હિતનું કારણ હોય તેવી વાતનું પણ પરિમિત શબ્દોમાં જ મુનિ ભાષણ કરે. આવી ભાષા પણ મુનિ સર્વજ્ઞના વચનથી નિશ્ચિત હોય તો જ બોલે છે. મુનિનો ઉપદેશ હંમેશાં સ્વશાસ્ત્રવિષયક જ હોય છે, અર્થાત્ જૈનદર્શનનાં

તત્ત્વોનું પ્રકાશન કરનારો જ હોય છે. ક્વચિત અન્ય દર્શનનું કથન હોય તો તે પણ સ્વસિદ્ધાંતની પુષ્ટિના અંગરૂપ જ હોય, તે બતાડવા માટે યતિનું ભાષણ સ્વસમયવિષયક હોય છે તેમ કહેલ છે. **॥વવ-વવા** 

#### અવતરણિકા :-

યતિધર્મમાં હવે ક્રમપ્રાપ્ત 'શૌચ'ને બતાવે છે -

आलोयणाइदसविहजलओ पावमलखालणं विहिणा । जं दव्वसोयजुतं तं सोयं जइजणपसत्थं ॥१२॥ आलोचनादिदशविधजलतः पापमलक्षालनं विधिना । यद् द्रव्यशौचयुक्तं तच्छौचं यतिजनप्रशस्तम् ॥१२॥

#### અન્વયાર્થ :-

विहिणा विधिपूर्वं आलोयणाइदसविहजलओं આલોચનાદિ દશવિધ જળથી जं જે पावमलखालणं પાપમલનું પ્રક્ષાલન (કરાય છે), तं ते दव्वसोयजुत्तं द्रव्यशौयधी युक्त એવું जइजणपसत्थं यतिलननुं प्रशस्त सोयं शौय છे. (એટલે કે यतिना प्रशस्त परिशाभरूप शौय नामनो यतिधर्म છે.)

#### ગાશાર્શ :-

વિધિપૂર્વક આલોચનાદિ દશવિધ જળથી જે પોપમેલનું પ્રક્ષાલન કરાય છે તે દ્રવ્યશૌચથી યુક્ત એવું યતિજનનું પ્રશસ્ત શૌચ છે, એટલે કે યતિના પ્રશસ્ત પરિણામરૂપ શૌચ નામનો યતિધર્મ છે.

#### ભાવાર્શ :-

સંયમ લીધા પછી સંયમજીવનની કોઇ નાનામાં નાની પણ સ્ખલનાની ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તો ક્રમે કરીને તે સ્ખલના સંયમજીવનના નાશનું કારણ પણ બની શકે છે. તે કારણે સાધકમુનિ થયેલી સ્ખલનાથી મલિન બનેલા આત્માની સુસ્દિક માટે યત્ન કરે છે. આ શુદ્ધિ માટેનો યત્ન જ શૌચધર્મ છે.

શુદ્ધિ માટે આલોચના આદિ જે દશવિધ પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કરાય છે તે ક્રિયાત્મક હોવાને કારણે તેને દ્રવ્યશૌચ કહેવાય છે. તે ક્રિયાની સાથે તીવ્ર સંવેગપૂર્વકનો અધ્યવસાય ભળે તો તેનાથી આત્માને મલિન કરે એવા પાપની શુદ્ધિ થાય છે. આત્માને મલિન કરનાર પાપ આત્મામાં વર્તતા અશુભ સંસ્કારોરૂપ અને પ્રમાદકાળમાં બંધાયેલાં અશુભ કર્મોરૂપ

Branch Brakling Constitution Brake

છે. પ્રમાદકાળમાં પેદા થયેલ આ પાપ વિધિપૂર્વક આલોચના કરવાથી નાશ પામે છે. કેમ કે આલોચનાકાળમાં પાપથી વિરુદ્ધ શુદ્ધ અધ્યવસાય પ્રગટે છે, જેનાથી આત્મામાં પડેલા પાપના કુસંસ્કારો અને બંધાયેલું કર્મ નાશ પામે છે. અહીં એ ઉદ્ઘેખનીય છે કે જે પ્રકારના અધ્યવસાયથી પાપ થયેલું હોય તેના કરતાં વિરુદ્ધ તીવ્ર અધ્યવસાયથી આલોચના આદિ થાય તો તે પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે, અને આથી જ પ્રાયશ્ચિત્ત લેનારે સંવેગને અતિશયિત કરીને શુદ્ધિ માટે યત્ન કરવો જોઇએ. **॥૧૧-૧૨॥** 

#### અવતર્ચાણકા :-

દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં હવે ક્રમપ્રાપ્ત અકિંચનતાધર્મ બતાવે છે -

पक्खीए उवमाए जं धम्मोवगरणाइरेगेण । वत्थुस्सागहणं खलु तं आकिं चन्नमिह भणियं ॥१३॥ पक्षिण उपमया यद्धर्मोपकरणातिरेकेण । वस्तुनोऽग्रहणं खलु तदाकिंचन्यमिह भणितम् ॥१३॥

#### અન્વયાર્થ :-

पक्खीए उवमाए પक्षीनी ઉપમાથી जं જે धम्मोवगरणाइरेगेण ધર્મો પકરણ આદિથી અતિરેક वत्थुस्सागहणं वस्तुनुं અગ્રહણ तं ते खलु ખરેખર इह અહીं=યતિધર્મમાં आकिंचन्नं અકિંચનપણું भिणयंકહેવાયું છે.

#### ગાથાર્થ :-

પક્ષીની ઉપમાથી જે ધર્મોપકરણ આદિથી અતિરેક વસ્તુનું અગ્રહણ તે ખરેખર અહીં યતિધર્મમાં આકિંચન્ય કહેવાયું છે.

#### ભાવાર્શ :-

પક્ષીઓને તેમના ભવના સ્વભાવને કારણે જ પોતાનું સદા માટેનું કોઇ નિવાસસ્થાન કે કોઇ વસ્તુ સંગ્રહ કરવાની વૃત્તિ નથી હોતી. જ્યારે ઇંડાં મૂકતાં હોય ત્યારે જ તે માળા માટે પ્રયત્ન કરે છે, પરંતુ ભવિષ્યમાં ઉપયોગી થશે એ આશયથી સંગ્રહ કરવાનો તેમનો સ્વભાવ નથી. તે રીતે સંયમધર્મની વૃદ્ધિના કારણભૂત ઉપકરણોને છોડીને કોઇ વસ્તુને ગ્રહણ ન કરવી એ દશ પ્રકારના યતિધર્મમાં આકિંચન્ય નામનો યતિધર્મ છે. **॥વવ-વ3॥** 

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં હવે ક્રમપ્રાપ્ત બ્રહ્મચર્યને કહે છે -

मेहुणसन्नाविजएण पंचपवियारणापरिच्चाओ । बंभे मणवत्तीए जो सो बंभं सुपरिसुद्धं ॥१४॥ मैथुनसंज्ञाविजयेन पञ्चप्रविचारणापरित्यागः । ब्रह्मणि मनोवृत्या यः स ब्रह्म सुपरिशुद्धम् ॥१४॥

#### અન્વયાર્થ :-

बंभे मणवत्तीए બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ હોવાને કારણે मेहुणसन्नाविजए મૈથુનસંજ્ઞાના વિજયથી जो જે पंचपवियारणापरिच्चाओ પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાનો પરિત્યાગ सो તે सुपरिसुद्धं સુપરિશુદ્ધ बंभं બ્રહ્મ છે.

#### ગાથાર્થ :-

બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ હોવાને કારણે મૈથુનસંજ્ઞાના વિજયથી જે પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાનો પરિત્યાગ તે સુપરિશુદ્ધ બ્રહ્મ=બ્રહ્મચર્ય છે.

#### ભાવાર્થ :-

બ્રહ્મ એ આત્માનું સ્વરૂપ છે. મુનિ હંમેશાં આત્મસ્વરૂપમાં રહેવાની મનોવૃત્તિવાળા હોય છે. આથી જ તેઓ આત્મસ્વરૂપમાં રહેવાના ઉપાયરૂપે ભગવાનના વચનાનુસાર નિરવદ્ય આચારમાં યત્ન કરતા હોય છે. મુનિની બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ હોવાને કારણે બ્રહ્મભાવથી વિરુદ્ધ મૈથુનસંજ્ઞા ઉપર તેમણે વિજય મેળવ્યો હોય છે. તેને કારણે જ તેમને પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાનો ત્યાગ હોય છે અને તે પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાના ત્યાગસ્વરૂપ જ તેમનામાં સુપરિશુદ્ધ બ્રહ્મચર્ય હોય છે. **॥વવ-વ૪॥** 

#### અવતરણિકા :-

૧૪મી ગાથામાં બતાવ્યું કે પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાના ત્યાગસ્વરૂપ બ્રહ્મચર્ય હોય છે, તેથી હવે તે પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહે છે -

कायफरिसरूवेहिं सद्दमणेहिं च इत्थ पवियारो । रागा मेहुणजोगो मोहुदयं रइफलो सन्वो ॥१५॥ कायस्पर्शरूपैः शब्दमनोभ्यां चात्र प्रविचारः । रागान्मैथुनयोगो मोहोदयं रितफलः सर्वः॥१५॥

#### અન્વચાર્થ :-

इत्थ અહીં=બ્રહ્મચર્યના વિષયમાં, कायफरिसरूवेहिं કાય, સ્પર્શ, (અને) રૂપ વડે, च सद्दमणेहिं શબ્દ અને મન વડે रागा રાગના કારણે मेहुणजोगो મથુનના થ્રોગવાળો, मोहुदयं મોહના ઉદયવાળો रइफलो અને રતિફળવાળો सव्व पवियारो સર્વ પ્રવિચાર છે.

#### ગાથાર્થ :-

બ્રહ્મચર્યના વિષયમાં કાય, સ્પર્શ, રૂપ, શબ્દ અને મન વડે રાગના કારણે મૈથુનના યોગવાળો, મોહના ઉદયવાળો અને રતિફળવાળો સર્વ પ્રવિચાર છે.

#### भावार्थ :-

કાયકૃત ભોગક્રિયા એ કાયપ્રવિચારણા છે. સ્પર્શ કરીને વિજાતીય સાથેના આનંદની ક્રિયા કરવી એ સ્પર્શપ્રવિચારણા છે. વિજાતીયનું રૂપ જોવાથી આનંદ થાય તે રૂપપ્રવિચારણા છે. વિજાતીયના શબ્દો સાંભળીને આનંદનો પરિણામ થવો તે શબ્દપ્રવિચારણા છે અને વિજાતીયના વિચારમાત્રથી આનંદ થવો તે મનપ્રવિચારણા છે. આ પાંચે પરિણામો રાગના કારણે મૈથુનના યોગરૂપ છે અર્થાત્ મૈથુનસંજ્ઞારૂપ છે. આ પાંચે પરિણામો રાગના કારણે મૈથુનના યોગરૂપ છે અર્થાત્ મૈથુનસંજ્ઞારૂપ છે. આ પાંચે પરિણામો રાગના કારણે મૈથુનના યોગરૂપ છે અર્થાત્ મૈથુનસંજ્ઞારૂપ છે. આ પાંચે પરિણામો રતિફળવાળા છે, અર્થાત્ તે પાંચેમાંથી કોઇ પણ પરિણામમાં જીવ ઉપયોગવાળો હોય ત્યારે જીવને માનસિક રતિનો અનુભવ થાય છે, અને તે પાંચે પરિણામ અબ્રહ્મના પરિણામ સ્વરૂપ છે. ાવવ-વપા

#### અવતરિણકા :-

ગાથા-૧૪માં બતાવ્યું કે પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાનો પરિત્યાગ એ બ્રહ્મચર્ય છે. અહીં કોઇને ભ્રમ થાય કે અનુત્તરવિમાનવાસી દેવોને પાંચે પ્રકારની પ્રવિચારણા હોતી નથી, તેથી તેઓમાં પણ બ્રહ્મચર્ય છે. તેથી કહે છે -

> एयस्साभावंमि वि नो बंभमणुत्तराण जं तेसिं। बंभे ण मणोवित्ती तह परिसुद्धासयाभावा ।।१६।। एतस्याभावेऽपि नो ब्रह्मानुत्तराणां यत्तेषां । ब्रह्मणि न मनोवृत्तिस्तथा परिशुद्धाशयाभावात् ।।१६॥

#### અન્વયાર્થ :-

अणुत्तराण अनुत्तरवासी देवोने एयस्साभावंमि वि आना=प्रवियारना

અભાવમાં પણ नो बंभे બ્રહ્મચર્ય નથી. जं જે કારણથી तेसिं तेઓમાં = અનુત્તરવાસી દેવોમાં तह ते પ્રકારના परिसुद्धासयाभावा પરિશુદ્ધ આશયનો અભાવ હોવાને કારણે बंभे ण मणीवित्ती બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ નથી.

#### ગાથાર્થ:-

અનુત્તરવાસી દેવોને પ્રવિચારણાનો અભાવ હોતે છતે પણ બ્રહ્મચર્ય નથી, કારણ કે તેમનામાં તેવા પ્રકારના પરિશુદ્ધ આશયનો અભાવ હોવાને કારણે બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ નથી હોતી.

#### ભાવાર્થ :-

અનુત્તરવાસી દેવો ઉપશાન્તમોહવાળા હોય છે. તેથી તેમનામાં ગાથા ૧૪-૧૫માં બતાવેલ પાંચે પ્રકારની મૈથુન સંબંધી પ્રવિચારણા નથી હોતી. તેઓ સ્વભાવથી જ કામવિકાર વગરના હોય છે. તેથી કામની પ્રવૃત્તિમાં પણ તેઓને સંક્લેશ જ દેખાય છે. દેવભવમાં સ્વભાવથી જ ચારિત્રમોહનીયનો ઉદય વર્તતો હોય છે. અનુત્તરવાસી દેવોને તે ઉદય અતિમંદ કક્ષાનો હોય છે તેથી તેમને વ્યક્ત કામવિકારો હોતા નથી, તો પણ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં અવિરતિનો પરિણામ તેઓને હોય છે. તેનું કારણ મંદ પણ અવિરતિના આપાદક એવા પ્રત્યાખ્યાની કર્મનો ઉદય તેઓમાં વર્તે છે, પરંતુ ક્ષયોપશમભાવ થતો નથી; જ્યારે ચોથા વ્રતનું પાલન શ્રાવકને અપ્રત્યાખ્યાનીય કર્મના ક્ષયોપશમથી થાય છે, અને સાધુને અપ્રત્યાખ્યાનીય અને પ્રત્યાખ્યાનીય ઉભયના ક્ષયોપશમથી થાય છે. દેવભવમાં સ્વભાવથી જ આવો ક્ષયોપશમ થઇ શકે નહીં, તેથી મુનિ જેવો કે બ્રહ્મચારી દેશવિરતિધર શ્રાવક જેવો પરિણામ તેઓને નથી હોતો.

બ્રહ્મચારી દેશવિરતિધર શ્રાવક અથવા ભાવથી સંયમમાં વર્તતા મુનિ, બ્રહ્મરૂપ આત્માના સ્વરૂપને પ્રગટ કરવા માટે યત્નવાળા હોય છે. તેથી પ્રતિપક્ષના ભાવનને કારણે તેઓની મૈથુનસંજ્ઞા નિરુદ્ધ થયેલી હોય છે. તે કારણે (ક્ષયોપશમભાવના) દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિના પરિણામરૂપ બ્રહ્મચર્ય તેઓને હોય છે. જ્યારે અનુત્તરવાસી દેવોને કામવિકારો ન હોવા છતાં પણ દેવભવના કારણે પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં અવિરતિનો પરિણામ હોય છે. તેથી બ્રહ્મસ્વરૂપ આત્મભાવમાં તેઓની મનોવૃત્તિ નથી અને આથી જ તેઓને બાહ્યરૂપે બ્રહ્મચર્યનું પાલન હોવા છતાં ભાવથી ચોથા વ્રતના પાલનરૂપ બ્રહ્મચર્ય નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે અનુત્તરવાસી દેવો પ્રાયઃ કરીને શાસ્ત્રાર્થોનું જ પર્યાલોચન કરતા હોય છે. તેથી સામાન્યથી એમ લાગે કે તેઓનો ઉપયોગ શ્રુત પરિણામમાં જ વર્તે છે અને કામના પણ વિકારો નથી, તો તેઓને બ્રહ્મસ્વરૂપ આત્મામાં મનોવૃત્તિ કેમ નથી? આ પ્રકારનો પ્રશ્ન થાય તેનું સમાધાન એ છે કે દેવભવમાં સ્વભાવને કારણે જ ત્યાં ચોથું ગુણસ્થાનક હોય છે અને તેથી શ્રુતના ચિંતવનથી પણ તેઓને નિર્મળ કોટિનો શ્રુતનો જ પરિણામ થાય છે, પરંતુ પ્રત્યાખ્યાનીય-અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાયના ક્ષયોપશમથી આત્મભાવોમાં રમણતાસ્વરૂપ ચિત્તનો પરિણામ ઊઠતો નથી. અને તેથી જ કહ્યું કે તેઓને બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ નથી, અને આથી નિર્મલ કોટિનો શ્રુતનો ઉપયોગ હોવા છતાં અવિરતિનો પરિણામ પણ તેઓને વર્તે છે, માટે તેઓને બ્રહ્મચર્ય નથી. IIવવ-વજ્રા

#### અવતરણિકા :-

૧૬મી ગાથામાં બતાવ્યું કે અનુત્તરવાસી દેવોને પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણા નહીં હોવા છતાં બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ નહીં હોવાને કારણે બ્રહ્મચર્ય નથી, ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ શું છે? તેથી તે બતાવતાં કહે છે -

> बंभिमह बंभचारिहिं वित्तयं सन्वमेवऽणुङाणं । तो तिम्म खओवसमो सा मणिवत्ती तिहं होइ ॥१७॥ ब्रह्मेह ब्रह्मचारिभिर्वर्णितं सर्वमेवानुष्ठानम् । तत्तस्मिन्क्षयोपशमः सा मनोवृत्तिः तत्र भवति ॥१७॥

#### અન્વયાર્થ :-

बंभचारिहिं બ્રહ્મચારી એવા ભગવાન વડે सळ्वमेवऽणुडाणं (સાધુનાં) સર્વ જ અનુષ્ઠાન बंभिमह वित्रयं અહીંયાં=સંસારમાં બ્રહ્મ કહેવાયું છે. तो તે કારણથી तिम्म खओवसमो તદ્વિષયક=અનુષ્ઠાનવિષયક (જે) ક્ષયોપશમભાવ છે सा તે तिहं તેમાં=બ્રહ્મમાં मणवित्ती મનોવૃત्ति होइ છે.

#### ગાશાર્શ :-

બ્રહ્મચારી એવા ભગવાન વડે સંસારમાં સાધુનાં સર્વ અનુષ્ઠાનને બ્રહ્મ કહેવાયું છે. તે કારણથી અનુષ્ઠાનમાં જે ક્ષયોપશમભાવ છે તે બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ છે.

#### भावार्थ :-

દશિવધ યતિધર્મના અંગરૂપ જે બ્રહ્મચર્ય છે, તે બ્રહ્મરૂપ આત્મામાં જવા માટેની ક્રિયા સ્વરૂપ છે. આથી જ બ્રહ્મચારી એવા ભગવાન વડે સાધુનાં સર્વ અનુષ્ઠાનને બ્રહ્મચર્યરૂપે કહેલ છે, કારણ કે સંયમનાં બધાં અનુષ્ઠાનો આત્મભાવમાં જવા માટેની ક્રિયા સ્વરૂપ છે.

કોઇ સાધુ સંવેગપૂર્વક એટલે કે પોતાના આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને પામવાની તીવ્ર ઇચ્છાપૂર્વક સાધુધર્મના અનુષ્ઠાનમાં પ્રયત્ન કરતો હોય તો જ તેનાં સાધુધર્મનાં અનુષ્ઠાન ક્ષયોપશમભાવનાં બની શકે.

સાધ્વાચારનું અનુષ્ઠાન મન-વચન અને કાયાથી વીર્યના પ્રવર્તનરૂપ છે અને તે વીર્યનું પ્રવર્તન, જ્યારે જીવ તે અનુષ્ઠાનથી ભગવાનના વચન અનુસાર જે પ્રકારનો નિર્લેપભાવ પ્રગટ થઇ શકે તેવો હોય તે પ્રકારના નિર્લેપભાવને પ્રગટ કરવાના તીવ્ર અભિલાષપૂર્વક તે અનુષ્ઠાનમાં મન-વચન-કાયાના યોગોને પ્રવર્તાવતો હોય, તો તે અનુષ્ઠાનથી સાધ્ય ચારિત્રમોહનીયનો ક્ષયોપશમભાવ જીવને પ્રગટે છે. આ ભાવને જ અનુષ્ઠાનોમાં વર્તતો ક્ષયોપશમભાવ કહ્યો છે.

અનુષ્ઠાનોમાં વર્તતો ક્ષયોપશમભાવ જ બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિરૂપ છે. તેથી ભાવથી બ્રહ્મચર્ય છટ્ઠા ગુણસ્થાનકવાળા મુનિને સંભવે. અભ્યાસદશામાં ક્વચિત્ તે સ્ખલનારૂપ પણ હોઇ શકે છે અને અભ્યસ્તદશામાં તે નિરતિચાર હોય છે.

સંવિગ્નપાક્ષિકને પણ દ્રવ્યથી બ્રહ્મચર્ય હોય છે અને ભાવના કારણભૂત એવા દ્રવ્યઅનુષ્ઠાનનું તેઓમાં સેવન પણ હોઇ શકે છે, પરંતુ તીવ્ર સંવેગપૂર્વક સ્વશક્તિ અનુસાર તેમનો યત્ન ન હોવાને કારણે તેમનામાં ક્ષયોપશમભાવ નથી હોતો, અને તેથી જ તેઓની બ્રહ્મમાં મનોવૃત્તિ પણ નથી હોતી.

અહીં વિશેષ એ છે કે કોઇ સાધુ શાસ્ત્રવચનાનુસાર અનુષ્ઠાનના વિષયમાં સમ્યગ્ બોધવાળો હોય અને પ્રવૃત્તિ પૂર્વે તેની ઉચિત વિધિનું સ્મરણ કરીને તીવ્ર સંવેગપૂર્વક સાધુના અનુષ્ઠાનમાં યત્ન કરતો હોય, અને જો પ્રતિબંધક એવું ચારિત્રમોહનીયકર્મ દઢ ન હોય તો તેને તે અનુષ્ઠાનથી ક્ષયો પશમભાવ પ્રગટે છે; અને પ્રતિબંધક એવા ચારિત્રમોહનીયકર્મની દઢતા હોય, તો વારંવાર ધૃતિપૂર્વક તેવો યત્ન કરવાથી ક્ષયોપશમભાવ પ્રગટે છે.

સાધુનાં સર્વ અનુષ્ઠાનને બ્રહ્મરૂપે કહેનાર નિશ્ચયનયની દષ્ટિ છે અને ચોથા વ્રતના પાલનને બ્રહ્મરૂપે કહેનાર વ્યવહારનયની દષ્ટિ છે. **||૧૧-૧૭||** 

एवं परिसुद्धासयजुत्तो जो खलु मणोनिरोहो वि । परमत्थओ जहत्थं सो भण्णइ बंभिमह समए ॥१८॥ एवं परिशुद्धाशययुक्तो यः खलु मनोनिरोधोऽपि । परमार्थतो यथार्थं स भण्यते ब्रह्मेह समये ॥१८॥

#### અન્વયાર્થ :-

एवं આ પ્રકારે=ગાથા-૧૭માં કહ્યું એ પ્રકારે, परिसुद्धासयजुत्तो પરિશુદ્ધ આશય

યુક્ત खलु ખરેખર जो જે मणोनिरोहो मननो निरोध (છે) सो ते वि જ समए શાસ્ત્રમાં इह અહીં=દશપ્રકારના યતિધર્મના વિષયમાં परमत्थओ પરમાર્થથી जहत्थं યથાર્થ बंभम् બ્રહ્મચર્ય भण्णइ કહેવાય છે.

\* वि એવકાર અર્થક છે અને તેનું યોજન ઉત્તરાર્ધમાં આવતા सो સાથે છે.

#### ગાથાર્થ :-

બ્રહ્મસ્વરૂપ આત્મામાં મનોવૃત્તિ તે બ્રહ્મચર્ય છે, એમ આગળની ગાથામાં બતાવ્યું. એ રીતે, પરિશુદ્ધ આશય યુક્ત ખરેખર જે મનનો નિરોધ છે તે જ શાસ્ત્રમાં દશ પ્રકારના યતિધર્મના વિષયમાં પરમાર્થથી યથાર્થ બ્રહ્મયર્ય કહેવાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે યતિનું સર્વ અનુષ્ઠાન બ્રહ્મચર્ય છે. તેમ સ્વીકારીએ તો એ પ્રાપ્ત થાય કે, સાધુનો દસે પ્રકારના યતિધર્મમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરવાનો જે પરિણામ છે તે પરિશુદ્ધ આશય છે, અને તે પરિશુદ્ધ આશયપૂર્વક જે દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં મનનો નિરોધ છે તેને શાસ્ત્રમાં પરમાર્થથી યથાર્થ બ્રહ્મચર્ય કહેલ છે.

અહીં પરમાર્થથી એટલા માટે કહેલ છે કે, વ્યવહારથી ચોથા વ્રતના પાલનરૂપ બ્રહ્મચર્ય છે, જ્યારે પરમાર્થને જોનાર નિશ્ચયદષ્ટિથી આત્મભાવમાં લીન હોવું તે બ્રહ્મચર્ય છે. દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં જે મનનો નિરોધ છે તે આત્મભાવમાં જવા માટેના યથાર્થ પ્રયત્નરૂપ છે, તેથી દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં મનના નિરોધને પરમાર્થથી યથાર્થ બ્રહ્મચર્ય કહેલ છે. **ા૧૧-૧૮ા** 

#### અવત્રુપાકા :-

દશે પ્રકારના યતિધર્મનું વર્ણન કરતાં ગાથા ૧૪ થી ૧૮ સુધી બ્રહ્મચર્યનું વર્ણન કર્યું, અને તેમાં કહ્યું કે વ્યવહારનયથી પાંચ પ્રકારની પ્રવિચારણાનો ત્યાગ તે બ્રહ્મચર્ય છે અને નિશ્ચયનયને આશ્ચયીને તો સાધુનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો બ્રહ્મચર્ય છે. આ વાતને દશે પ્રકારના યતિધર્મમાં નિશ્ચયનયને આશ્ચયીને જોડવી જોઇએ એ બતાવતાં કહે છે-

# इय तंतजुत्तिनीईइ भावियव्वो बुहेहिं सुत्ततथो । सव्वो ससमयपरसमयजोगओ मुक्खकंखीहिं ॥१९॥

सर्वः स्वसमयपरसमययोगतो मोक्षकाङ्क्षिः ॥१९॥

#### अन्तयार्थ :-

इय આ રીતે=પ્રસ્તુત વિંશિકામાં દસ પ્રકારના યતિધર્મનું અત્યાર સુધી વર્ણન કર્યું એ રીતે, तंतजुत्तिनीईइ શાસ્ત્રયુક્તિની નીતિથી सब्बो सुत्तत्थो સર્વ સૂત્રાર્થ=દસે પ્રકારના યતિધર્મને કહેનારો સર્વ સૂત્રાર્થ ससमयपरसमयजोगओ स्વસમય અને પરસમયના યોગથી मुक्खकंखीहिं बुहेहिं मोक्षाકांक्षी એવા બુધવડે भावियब्बो ભાવવો જોઇએ.

#### શ્લોકાર્ચ:-

આ વિંશિકાની શરૂઆતથી અત્યાર સુધી જે દસ પ્રકારના યતિધર્મનું વર્ણન કર્યું તે જ રીતે શાસ્ત્રની યુક્તિની નીતિથી મોક્ષાકાંક્ષી એવા બુધવડે દસે પ્રકારના યતિધર્મને કહેનારા સર્વ સૂત્રાર્થ સ્વસમય અને પરસમયના યોગથી ભાવવા જોઇએ.

#### भावार्थ :-

આ વિંશિકાની શરૂઆતથી અત્યાર સુધી જે રીતે દસે પ્રકારના યતિધર્મનું વાર્ગન કરાયું છે એ રીતે બુઘ્દિમાન પુરુષોએ દસે પ્રકારના યતિધર્મનું ભાવન કરવું જોઇએ. આ ભાવન શાસ્ત્રમાં બતાવેલી યુક્તિઓપૂર્વક અને સ્વસમય અને પરસમયના યોગથી કરવું જોઇએ.

શાસ્ત્રની યુક્તિની નીતિથી એમ કહ્યું, તેનો ભાવ એ છે કે શાસ્ત્રમાં તત્ત્વને બતાડવા માટે જે સૂક્ષ્મ યુક્તિઓ બતાવી છે તે નીતિથી પ્રસ્તુત સૂત્રાર્થ ભાવન કરવાના છે. જેમ એક જ જીવના જે અસંખ્યાત પ્રદેશો છે તે પરસ્પર એકબીજા પ્રત્યે અતિ સંલગ્ન છે, તેમ દસે પ્રકારનો યતિધર્મ પરસ્પર એકબીજા સાથે અતિ સંલગ્ન છે. તેથી તે દસે પ્રકારના યતિધર્મમાંથી કોઇ પણ એક યતિધર્મની મ્લાનિ થાય તો સર્વ ઉપર તેની અસર થાય છે, અને એક ધર્મનો નાશ થાય તો સર્વનો નાશ થાય છે. આથી જ નિશ્ચયનયથી એક ગુણના ઘાતમાં સર્વ ગુણનો ઘાત સ્વીકારવામાં આવે છે. તે પ્રકારની શાસ્ત્રની યુક્તિની નીતિથી દસે પ્રકારના યતિધર્મના સૂત્રાર્થનું ભાવન કરવાથી સૂક્ષ્મ યુક્તિપૂર્વકનો દસે પ્રકારનો યતિધર્મ દેખાય છે. આ ભાવન ન કરે તો માત્ર વ્યવહારનયની આચરણારૂપ સ્થૂલ યતિધર્મ દેખાય અને તેમાં જ સંપૂર્ણતાનો ભ્રમ પણ થાય.

ત્યાર પછી કહ્યું કે સ્વસમય અને પરસમયના યોગથી સર્વ સૂત્રાર્થ ભાવવો જોઇએ. તેનો ભાવ એ છે કે આત્મા પોતાના પરિણામમાં વર્તતો હોય ત્યારે એ સ્વસમયમાં છે અને જ્યારે આત્માનું ભાવન છોડીને કોઇ પણ અન્ય ભાવમાં વર્તતો હોય તે પરસમય છે. આત્માનો ભાવ એ છે કે તેના માટે સર્વ પદાર્થો સમાન છે. તેથી તે સર્વ પદાર્થોને સમાનરૂપે જ જુએ છે, જેનાથી સમતાનો પરિણામ વૃદ્ધિમત થાય છે. વળી તે જ્યારે સંસારવર્તી ભાવોને વિશેષરૂપે જુએ છે ત્યારે તે તે ભાવો પ્રત્યે પક્ષપાતની વૃત્તિવાળો હોય છે અને તેથી તે પરસમયમાં વર્તતો હોય છે. આ રીતે સ્વસમય અને પરસમયના યોગથી સૂત્રાર્થની વિચારણા એ થાય કે, જ્યારે જીવ સ્વસમયમાં વર્તે છે ત્યારે જીવનો દશે પ્રકારનો યતિધર્મ વર્તે છે અને જ્યારે જીવ પરસમયમાં જાય છે ત્યારે દશે પ્રકારનો યતિધર્મ ક્વચિત આચરણારૂપે હોવા છતાં નિશ્ચયદષ્ટિથી મ્લાન થાય છે કે વિનાશ પામે છે. બુલ્લિમાન પુરુષ જો મોક્ષનો કાંક્ષી હોય તો દસે પ્રકારના યતિધર્મમાં આ રીતે સૂક્ષ્મ પદાર્થને જોઇને આત્માને ભાવિત કરે, કે જેથી તે યતિધર્મો ઉપર અત્યંત પક્ષપાત થાય અને ક્રમે કરીને તેની નિષ્પત્તિ પ્રત્યે સુદઢ યત્ન થાય, અને જેના ફળ સ્વરૂપે અસંગ અનુઠાનની પ્રાપ્તિરૂપ મનોનિરોધની પ્રાપ્તિ થાય. **!!વવ-વલ!!** 

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રકારના યતિધર્મના વર્ણનનો ઉપસંહાર કરતાં કહે છે -

संखेवेणं एसो जइधम्मो विन्नओ अइमहत्थो । मंदमइबोहणडा कुग्गहिवरहेण समयाओ ॥२०॥ संक्षेपेणैष यितधर्मो वर्णितोऽतिमहार्थः । मन्दमितबोधनार्थं कुग्रहिवरहेण समयतः ॥२०॥

#### અन्वयार्थ :-

कुग्गहितरहेण કુગ્રહના વિરહ દ્વારા मंदमइबोहणडा મંદમતિના બોધન માટે एसो આ अइमहत्थो અતિ મહાન અર્થવાળો जइधम्मो યતિધર્મ समयाओ આગમમાંથી (ગ્રહણ કરીને) संखेवेणं वित्रओ संक्षेपथी વર્ણન કરાયો.

#### ગાથાર્થ :-

કુગ્રહના વિરહ દ્વારા મંદમતિના બોધન માટે આ અતિ મહાન અર્થવાળો યતિધર્મ આગમમાંથી ગ્રહણ કરીને સંક્ષેપથી વર્ણન કરાયો.

#### ભાવાર્થ :-

દસ પ્રકારનો યતિધર્મ જૈન આગમમાં વર્ણન કરાયો છે. તે આગમમાંથી જ પોતે કહે છે, તેમ કહીને સર્વજ્ઞ ભગવંતે બતાવેલા યતિધર્મને પોતે કહે છે એ ઘોતિત થાય છે. આ દશે પ્રકારનો યતિધર્મ અતિ મહાન અર્થવાળો છે, કેમ કે પરિપૂર્ણ મોક્ષમાર્ગ આ યતિધર્મમાં વણાયેલો છે. તેથી ગંભીરતાપૂર્વક વિચારવાથી જ તેનો પરમાર્થ પ્રાપ્ત થાય એમ છે તે સૂચવાયેલ છે. વળી પોતે આ કથન સંક્ષેપથી કહ્યું છે એમ કહેવા દ્વારા એ કહેવું છે કે યતિધર્મનો વિસ્તાર ઘણો છે છતાં પ્રસંગ અનુસાર પોતે સંક્ષેપથી કહ્યું છે. કુગ્રહના વિરહ દ્વારા મંદમતિના બોધન માટે આ દસ પ્રકારનો યતિધર્મ કહેલો છે. મંદમતિવાળા જીવોને યતિધર્મના વિષયમાં ભ્રમ વર્તતો હોય છે, તેથી સ્થૂલ આચારમાં કે વિપરીત આચારમાં યતિધર્મની પૂર્ણતા દેખાતી હોય છે. આવો વિપરીત મતિરૂપ કુગ્રહ તેઓને હોય છે. પ્રસ્તુત વર્ણન સાંભળીને તેઓને માર્ગાનુસારી રુચિ ઉત્પન્ન કરાવવી તે ગ્રંથકારનું પ્રયોજન છે. તેથી જે મુનિ યતિધર્મના વિષયમાં મંદમતિવાળા છે તેઓને બોધ કરાવવો છે, જેથી માર્ગાનુસારી યતિધર્મમાં રુચિ ઉત્પન્ન કરીને તેઓ હિત સાધી શકે, એ પ્રકારનો આશય પ્રસ્તુત વિશિકાનો છે.

પહેલી વિંશિકાની અંતિમ ગાથા જેમ '**विरह'** પદથી અંકિત છે તેમ આ મધ્યમ વિંશિકાની અંતિમ ગાથા પણ '**વિરह**' પદથી અંકિત છે અને અંતિમ વિંશિકાના અંતે પણ '**વિરह**' પદ મૂકેલ છે. તેથી આ ગ્રંથ પૂ. શ્રીહરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ રચ્યો છે એ દ્યોતિત થાય છે. **!!૧૧-૨૦!!** 

।। इति यतिधर्मविंशिका एकादशी ।।११॥

# शिक्षाविंशिका द्वादशी

#### અવતરણિકા :-

અગિયારમી વિંશિકામાં દસ પ્રકારના યતિધર્મ બતાવ્યા. હવે દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી યતિને જે શિક્ષા ગ્રહણ કરવાની હોય છે, તેનું સ્વરૂપ બતાવે છે -

> सिक्खा इमस्स दुविहा गहणासेवणगया मुणेयव्वा । सुत्तत्थगोयरेगा बीयाऽणुङाणविसय ति ॥१॥ शिक्षास्य द्विविधा ग्रहणासेवनगता ज्ञातव्या । सुत्रार्थगोचरैका द्वितीयानृष्ठानविषयेति ॥१॥

#### અન્વયાર્થ :-

गहणासेवणगया ગ્રહણ અને આસેવનગત (એમ) दुविहा બે પ્રકારની इमस्स આની=યતિની सिक्खा શિક્ષા मुणेयव्वा જાણવી. सुत्तत्थगोयरेगा એક સૂત્ર-અર્થ વિષયવાળી અને बीयाऽणुडाणविसय બીજી અનુષ્ઠાન વિષયવાળી. ति પાદપૂર્તિ માટે છે.

## ગાથાર્થ :-

ગ્રહણ અને આસેવનગત એમ બે પ્રકારની યતિની શિક્ષા જાણવી, એક સૂત્ર-અર્થ વિષયવાળી અને બીજી અનુષ્ઠાન વિષયવાળી છે.**||૧૨-૧||** 

## અવતર્ચણકા :-

હવે તે.બે પ્રકારની યતિની શિક્ષાનું માહાત્મ્ય દષ્ટાંતથી ભાવન કરે છે -

जह चक्कविष्टराजं लद्भूणं नेह खुद्दिकिरियासु । होइ मई तह चेव उ नेयस्सिव धम्मराज्जवओ ॥२॥ यथा चक्रवर्तिराज्यं लब्ध्वा नेह क्षुद्रक्रियासु । भवति मतिस्तथैव त नैतस्यापि धर्मराज्यवतः ॥२॥

#### અન્વચાર્થ :-

जह જે પ્રમાણે चक्कविहरज्जं लद्भूणं ચક્કવર્તીના રાજ્યને પામીને इह અહીં=સંસારમાં खुद्दिकिरियासु ક્ષુદ્રક્રિયામાં (ચક્કવર્તીને) मई न होइ મતિ થતી નથી, तह ते प्रमाणे चेव જ धम्मरज्जवओ धर्मराज्यवाणां इयस्सवि आने पाण=યतिने पाण उ ખરેખર न (ક્ષુદ્રક્રિયામાં મતિ થતી નથી.)

#### ગાથાર્થ :-

જે પ્રમાણે ચક્રવર્તીના રાજ્યને પામીને સંસારમાં ક્ષુદ્રક્રિયામાં ચક્રવર્તીને મતિ થતી નથી, તે પ્રમાણે જ ધર્મરાજ્યવાળા યતિને પણ ખરેખર ક્ષુદ્રક્રિયાઓમાં મતિ થતી નથી. **!!વર-ર!!** 

जह तस्स व रज्जतं कु व्वंतो वच्चए सुहं कालो।
तह एयस्स वि सम्मं सिक्खादुगमेव धन्नस्स ॥३॥
यथा तस्य वा राज्यं कुर्वतो व्रजति सुखं कालः।
तथैतस्यापि सम्यक्शिक्षाद्विकमेव धन्यस्य ॥३॥

#### અન્વયાર્થ :-

व अथवा जह को प्रકारे रज्जत्तं कुव्वंतो राज्यने કरता એवा तस्स तेनो=ચક्કवर्तीनो कालो काण सुहं सुभे वच्चए वर्ते छे तह ते प्रमाणे सम्मं सम्यण् सिक्खादुगमेव शिक्षादिङने क्रता धन्नस्स एयस्स वि धन्य એवा आनो=यितनो पण् (क्षण सुभे वर्ते छे.)

#### ગાશાર્શ :-

અથવા જે પ્રકારે રાજ્યને કરતા એવા ચક્રવર્તીનો કાળ સુખે વર્તે છે, તે પ્રમાણે સમ્યગ્ શિક્ષાદ્વિકને કરતા ધન્ય એવા યતિનો પણ કાળ સુખે વર્તે છે.**॥વર-૩॥** 

तत्तो इमं पहाणं निरुवमसुहहे उभावओ नेयं । इत्थ वि हि ओदइगसुहं तत्तो एवोपसमसुहं ॥४॥ तत एतत्प्रधानं निरुपमसुखहेतुभावतो ज्ञेयम् । अत्रापि ह्यौदयिकसुखं तत एवोपशमसुखम् ॥४॥

#### અન્વચાર્થ :-

(યતિના સુખમાં) **નિરુવમसુहहે उभावओ** નિરુપમ સુખનું = મોક્ષનું હેતુપાગું હોવાથી **इમં** આ = યતિનું સુખ **તત્તો** તેનાથી = ચક્રવર્તીના સુખથી **पहाणં** પ્રધાન **નેયં** જાણવું. (કેમ કે) **इत्थ वિ** અહીં પણ = ચક્રવર્તીના સુખમાં પણ **हિ ओदइगसुहં** ખરેખર ઔદયિકસુખ જ (છે), (જ્યારે) **तत्તો** તેનાથી = શિક્ષાદ્ધિકના સેવનથી **एवोपसमसुहं** ઉપશમસુખ જ (છે).

#### ગાશાર્થ :-

યતિના સુખમાં મોક્ષનું હેતુપણું હોવાથી યતિનું સુખ ચક્રવર્તીના સુખથી પ્રધાન જાણવું, કેમ કે ચક્રવર્તીના સુખમાં ઔદયિકસુખ જ છે, જ્યારે શિક્ષાદ્ધિકના સેવનથી ઉપશમસુખ જ છે.

#### ભાવાર્થ :-

યતિધર્મની પ્રાપ્તિ પછી શિક્ષાદ્ધિકના સેવનથી ઉપશમસુખની વૃદ્ધિ થાય છે, તેથી નિરુપમ સુખરૂપ મોક્ષનું કારણ આ યતિનું સુખ છે. કેમ કે યતિ દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી શિક્ષાદ્ધિકમાં યત્ન કરે છે અને તેનાથી જ તેના ઉપશમસુખની વૃદ્ધિ થાય છે, (જે વૃદ્ધિ પામીને મોક્ષમાં વિશ્રાન્ત પામે છે.) જ્યારે ચક્રવર્તી પુણ્યના પ્રકર્ષથી બાહ્ય ઉત્તમ સામગ્રીનો ઉપભોગ કરે છે, તેનાથી તેને ઔદયિકસુખ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી જ ચક્રવર્તીના સુખ કરતાં પણ યતિનું સુખ પ્રધાન છે. **ાાવર-૪ાા** 

सिक्खादुगंमि पीई जह जायइ हंदि समणसीहस्स । तह चक्कविष्टणो वि हु नियमेण न जाउ नियकिच्चे ॥५॥ शिक्षाद्विके प्रीतिर्यथा जायते हन्त श्रमणसिंहस्य । तथा चक्रवर्तिनोऽपि खलु नियमेन न जातु निजकृत्ये ॥५॥

# અન્વયાર્થ :-

जह જે પ્રમાણે समणसीहस्स શ્રમણસિંહને सिक्खादुगंमि શિક્ષાદ્ધિકમાં हंदि નક્કી पीइ जायइ પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય છે तह તે પ્રમાણે हु ખરેખર चक्कविष्टणो नियकिच्चे वि ચક્રવર્તીને પોતાના કૃત્યમાં પણ नियमेण નિયમથી न जाउ (પ્રીતિ) ઉત્પન્ન થતી નથી.

## ગાથાર્થ :-

જે પ્રમાણે શ્રમણસિંહને શિક્ષાદ્ધિકમાં નક્કી પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય છે, તે પ્રમાણે ખરેખર ચક્રવર્તીને પોતાના કૃત્યમાં પણ નિયમથી પ્રીતિ ઉત્પન્ન થતી નથી.

#### भावार्थ :-

કોઇ ચક્રવર્તી ભોગવિલાસમાં જ આનંદ લેવાના સ્વભાવવાળો હોય અને પુણ્યના પ્રકર્ષથી તેને ઉત્તમ ભોગસામગ્રી મળી પણ હોય, તો અત્યંત પ્રીતિપૂર્વક તે તેનો ભોગ કરે છે. આમ છતાં, તે જાણે છે કે આ ભોગનું સુખ ભોગકાળ સુધી સીમિત છે. યતિ પણ ચક્રવર્તીના ભોગની જેમ શિક્ષાદ્ધિકના સેવનથી ઉત્તમ સુખનો અનુભવ કરે છે અને તે જાણે છે કે આ સુખ વૃદ્ધિમત્ થઇને જન્મ જન્માંતર સુધી સાથે આવશે, અને પૂર્ણ ભૂમિકામાં પ્રગટ થશે ત્યારે નિરુપમ સુખમાં વિશ્રાન્ત થશે. તેથી સેવનકાળમાં જ યતિની પ્રીતિ ચક્રવર્તી કરતાં અધિક હોય છે.**!!વર-પ!!** 

# અવતર્ચણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં શિક્ષાદ્ધિકનું માહાત્મ્ય દષ્ટાંતથી બતાવ્યું, હવે તે શિક્ષાદ્ધિક યતિ કેવી રીતે ગ્રહણ કરે છે તે બતાવતાં કહે છે -

गिण्हइ विहिणा सुत्तं भावेणं परममंतरूव ति । जोगो वि बीयमहुरोदजोगतुल्लो इमस्स ति ॥६॥ गृह्णांति विधिना सूत्रं भावेन परममन्त्ररूपमिति । योगोपि बीजमधुरोदकयोगतुल्योऽस्येति ॥६॥

# અન્વયાર્થ :-

परममंतरूव त्ति પરમ મન્ત્રરૂપ છે, એથી કરીને (યતિ) विहिणा વિધિપૂર્વક भावेणं ભાવથી सुत्तं સૂત્રને गिण्हइ ગ્રહણ કરે છે. इमस्स जोगो वि (યતિને) આનો=સૂત્રનો યોગ પણ बीयमहुरोदजोगतुल्लो બીજ માટે મધુર પાણીના યોગ તુલ્ય છે.

\* ति પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

સૂત્ર પરમ મન્ત્રરૂપ છે, એથી કરીને યતિ વિધિપૂર્વક ભાવથી સૂત્રને ગ્રહણ કરે છે. યતિ માટે સૂત્રનો યોગ પણ બીજ માટે મધુર પાણીના યોગ તુલ્ય છે.

# भावार्थ :-

જે જીવ મન્ત્રનું માહાત્મ્ય જાણતો હોય, તે જીવ મન્ત્રને અત્યંત આદરપૂર્વક વિધિથી ગ્રહણ કરે છે. સંસારના આવા મન્ત્રો પણ સિલ્દ થાય તો કદાચ આકાશગામિની આદિ શક્તિની પ્રાપ્તિ થાય, પરંતુ પરમપદ આદિની પ્રાપ્તિનું કારણ તે બનતા નથી; જ્યારે ભગવાનના વચનરૂપ સૂત્રો તો મોક્ષમાં જ પર્યવસાન પામે છે. તેથી તે સૂત્રો પરમમન્ત્રરૂપ છે. યતિ જાણે છે કે આ પરમમન્ત્રરૂપ શાસ્ત્રને આદરપૂર્વક અને વિધિપૂર્વક ગ્રહણ કરવાથી, ક્રમે કરીને પરમપદની પ્રાપ્તિરૂપ ફળવાળાં થાય છે. તેથી અત્યંત ભાવથી એટલે કે "ઇચ્છાના નાશનું બીજ આ સૂત્ર છે" એવા સંવેગના અતિશયથી, આદર અને ઉપયોગપૂર્વક, સૂત્રગ્રહા ની શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક તે સૂત્રને ગ્રહણ કરે છે.

સારી જાતના બીજને મધુર પાણીનો યોગ થાય છે ત્યારે બીજમાંથી જે વૃક્ષ બને તે પણ વિશેષ પ્રકારનું ખીલેલું થાય છે, અને મધુર પાણીનો યોગ ન થાય તો તે બીજ તે રીતે વિશેષ ખીલેલું થાય નહીં. તેમ દશ પ્રકારના યતિધર્મોને પાળનાર મુનિ નિર્વાણપદની પ્રાપ્તિમાં બીજની ભૂમિકા જેવા છે, અને તેમાં મુનિરૂપી બીજને સ્ત્રનો યોગ મધુર પાણી જેવો છે, અને તેથી મુનિમાં વર્તતો દશ પ્રકારનો યતિધર્મ (સ્ત્રના યોગને પામીને) વિશેષ-વિશેષરૂપે ખીલીને નિર્લેપ દશા તરફ જાય છે. તેથી મુનિને માટે શાસ્ત્રોનો યોગ મધુર પાણી તુલ્ય થાય છે, જેના ફળરૂપે ક્રમે કરીને મુનિ મોક્ષરૂપી ફળને પામે છે. **!!૧૨-૭!!** 

#### અવતરુણિકા :-

ગાથા-૬માં કહ્યું કે યતિ વિધિપૂર્વક સૂત્રને ગ્રહણ કરે છે, તેથી હવે સૂત્રગ્રહણની વિધિ બતાવે છે -

पत्तं परियाएणं सुगुरुसगासाउ कालजोगेण । उद्देसाइकमजुयं सुतं गेज्झंति गहणविही ।।७।। प्राप्तं पर्यायेण सुगुरुसकाशात्तु कालयोगेन । उद्देशादिक्रमयुक्तं सूत्रं ग्राह्यमिति ग्रहणविधिः ।।७।।

#### અન્વચાર્થ :-

कालजोगेण કાળગ્રહણ અને યોગોક્ષહન દ્વારા परियाएणं पत्तं પર્યાયથી પ્રાપ્त उद्देसाइकमजुयं सुत्तं ઉદ્દેશાદિ ક્રમથી યુક્ત એવા સૂત્રને सुगुरुसगासाउ સુગુરુ પાસેથી गेज्झं ગ્રહણ કરવું જોઇએ, इति गहणविही એ પ્રકારની ગ્રહણવિધિ છે.

#### ગાથાર્થ:-

કાળગ્રહણ અને યોગોદ્વહન દ્વારા પર્યાયથી પ્રાપ્ત ઉદ્દેશાદિ ક્રમથી યુક્ત એવા સૂત્રને સુગુરુ પાસેથી ગ્રહણ કરવું જોઇએ, એ પ્રકારની ગ્રહણવિધિ છે.

# \* કાળગ્રહાગ અને યોગોદ્વહન :-

- (૧) ચાર કાળગ્રહણ સાધુને સ્વાધ્યાય કરતાં પૂર્વે રોજ કરવાના હોય છે. તેની વિધિ સાધસામાચારીમાં પ્રસિદ્ધ છે.
- (૨) આગમ ભણવા માટે સાધુને તપવિશેષની ક્રિયા કરવાની હોય છે, તે યોગોદ્દહન છે.

#### भावार्थ :-

સાધુને આગમ ભાગવા માટેની વિધિ દીક્ષાપર્યાયના પ્રમાણે ક્રમસર તે તે આગમ ભાગવા માટેની છે. આગમ ભાગતાં પહેલાં તેના યોગોને વહન કરવાના હોય છે. તે યોગોદ્ધહન કર્યા પછી સુગુરુ પાસેથી પ્રથમ સૂત્ર અને અર્થ અપાય છે, તેને ઉદ્દેશ કહેવાય છે. સૂત્ર અને અર્થ ગ્રહણ કર્યા પછી તે બરાબર અવધારણ કરી લે, ત્યારે ગુરુ તેને સ્થિર પરિચિત કરવા માટે કહે છે, તે સમુદ્દેશ છે. જ્યારે તે સૂત્ર અને અર્થ સ્થિર અને પરિચિત થઇ જાય, ત્યારે ગુરુ તેને બીજાને ભાગાવવાની અનુજ્ઞા આપે છે. ત્યાર પછી તે બીજાને વાચના આપે છે તે અનુયોગરૂપ છે. આ ક્રમથી જ ગુરુ પાસેથી સૂત્ર ગ્રહણ કરવાં જોઇએ એવી સામાન્ય વિધિ છે. કોઇક વિશેષ શક્તિવાળો શિષ્ય હોય તો અલ્પ દીક્ષાપર્યાયમાં પણ સર્વ સૂત્રોના ગ્રહણ માટે ગુરુ અનુજ્ઞા આપે, અને કોઇ અસમર્થ હોય તો ઘણા દીક્ષાપર્યાય પછી તેની યોગ્યતાને જોઇને તેને સૂત્ર ભણવાની અનુજ્ઞા આપે, આ પ્રકારે સૂત્ર ગ્રહણ કરવાની સાધુની વિધિ છે.!!૧૨-૭!!

## અવતર્ચણકા :-

સૂત્રની ગ્રહણવિધિ બતાવ્યા પછી, હવે સૂત્રના દાનની વિધિ બતાવે છે -

एसु चिचय दाणिवही नवरं दाया गुरूऽथ एयस्स । गुरूसंदिष्टो वा जो अक्खयचारित्तजुत्तु ति ॥८॥ एष एव दानिविधः केवलं दाता गुरूरथैतस्य । गुरूसन्दिष्टो वा योऽक्षयचारित्रयुक्त इति ॥८॥

# અન્વયાર્થ :-

एसु च्चिय આ જ=કાળગ્રહણ, યોગોદ્દહન, દીક્ષાપર્યાય પ્રાપ્ત અને ઉદ્દેશાદિ ક્રમથી યુક્ત જ સૂત્રને આપવું જોઇએ दाणिवही આ જ દાનિવિધિ છે. नवरं ફક્ત एयस्स दाया આનો=સૂત્રનો દાતા अक्खयचारित्तजुतु અક્ષય ચારિત્રથી યુક્ત गुरूडथ ગુરુ वा અથવા जो જે गुरुसंदिहो ગુરુથી સંદિષ્ટ=સૂચન કરાયેલો હોવો જોઇએ.

\* ति पादपूर्ति माटे छे.

#### ગાથાર્થ :-

કાળગ્રહાગ, યોગોદ્વહન, દીક્ષાપર્યાયથી પ્રાપ્ત અને ઉદ્દેશાદિ ક્રમથી યુક્ત સૂત્રને આપવું જોઇએ એ દાનવિધિ છે. ફક્ત સૂત્રનો દાતા અક્ષય ચારિત્રથી યુક્ત ગુરુ હોવા જોઇએ અથવા જે ગુરુથી સૂચન કરાયેલો અન્ય સાધુ હોવો જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવેલ સૂત્રગ્રહણની વિધિ પ્રમાણે જ સૂત્રદાનની વિધિ છે. ફક્ત સૂત્રદાનની વિધિમાં આટલી વિશિષ્ટતા છે કે ક્ષતિ વગરના ચારિત્રથી યુક્ત જ ગુરુ સૂત્રદાન આપી શકે, અથવા તો ગુરુ વડે જે સૂચિત કરાયેલ હોય તેવા અન્ય સાધુ સૂત્રનું દાન આપી શકે.

સામાન્ય રીતે દીક્ષા પછી ગુરુ પાસેથી જ ભણવાનું છે, વિશેષ કારણે કોઇ અન્ય યોગ્ય પાસે ગુરુ ભણવાનું કહે તો તેની પાસે પણ સાધુ ભણે છે. પરંતુ જે તે વ્યક્તિ પાસેથી શાસ્ત્રો ભણવાનો નિષેધ છે, કેમ કે તે રીતે ભણવાથી શાસ્ત્ર સમ્યક્ પરિણમન પામતું નથી.**॥વર-૮॥** 

अत्थगहणे उ एसो विन्नेओ तस्स तस्स य सुयस्स । तह चेव भावपरियागजोगओ आणुपुव्वीए ॥९॥ अर्थग्रहणे त्वेष विज्ञेयस्तस्य तस्य च श्रुतस्य । तथैव भावपर्याययोगत आनुपूर्व्या ॥९॥

#### અन्तरार्थ :-

तस्स तस्स य सुयस्स તે તે સૂત્રના अत्थगहणे અર્થગ્રહણમાં उ વળી भावपरियागजोगओ आणुपुच्चीए ભાવપર્યાયના યોગથી આનુપૂર્વીપૂર્વક, तह चेव તે જ પ્રકારની एसो विन्नेओ આ=વિધિ જાણવી.

#### ગાથાર્થ :-

તે તે સૂત્રના અર્થગ્રહણમાં વળી ભાવપર્યાયના યોગથી આનુપૂર્વીપૂર્વક, તે જ પ્રકારની વિધિ જાણવી.

અહીં ભાવપર્યાય=સંયમમાં કોઇ સ્ખલનારહિત ચારિત્રનું પાલન હોય અને કદાચ કોઇ
 સ્ખલના થઇ હોય તો તેની ઉચિત શુદ્ધિ કરી હોય અને જે સંયમનો પર્યાય પ્રાપ્ત થાય તે.

#### ભાવાર્થ :-

સામાન્ય રીતે મુનિને પ્રથમ પ્રહરમાં સૂત્ર અપાય છે અને બીજા પ્રહરમાં અર્થ અપાય છે. તેથી પ્રથમ પ્રહરમાં જે સૂત્ર ગ્રહણ કર્યાં હોય તે તે શ્રુતના અર્થગ્રહણમાં સૂત્રગ્રહણ પ્રમાણે જ વિધિ જાણવાની છે; અર્થાત્ અક્ષય ચારિત્રવાળા ગુરુ પાસેથી અથવા ગુરુથી સંદિષ્ટ પાસેથી અર્થ ગ્રહણ કરવાનો છે. વળી કાળગ્રહણપૂર્વક અને યોગોદ્દહનપૂર્વક સૂત્રને ગ્રહણ કર્યા પછી અર્થ ગ્રહણ કરવાનો છે. તે અર્થ ગ્રહણ કરવામાં સંયમના ભાવપર્યાયના યોગથી યત્ન કરવાનો છે કે જેથી તે અર્થ જીવમાં સમ્યગ્ પરિણામ પામે. તે આગમોના અર્થગ્રહણમાં પણ આનુપૂર્વી સાચવવાની છે, અર્થાત્ ક્રમસર દરેક આગમોનો અર્થ ગ્રહણ કરવાનો છે પણ ક્રમને ઉદ્ઘંઘીને નહીં.

## અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વમાં સૂત્રગ્રહણની અને અર્થગ્રહણની વિધિ બતાવી. હવે સૂત્ર અને અર્થને સમ્યક્ પરિણમન પમાડવા માટે ઉચિત વિધિને બતાવે છે -

मंडलिनिसिज्ज सिक्खाकि इक म्मुस्सग्ग वंदणं जिडे । उवओगो संवेगो ठाणे पिसणो य इच्चाइ ॥१०॥ मण्डलिनिषद्या शिक्षाकृतिक में त्सर्गः वन्दनं ज्येष्ठे । उपयोगः संवेगः स्थाने प्रश्नश्चेत्यादि ॥१०॥

#### અન્વયાર્થ :-

मंडलिनिसिज्ज માંડલીમાં બેસવું, નિષઘા=ગુરુનું આસન સ્થાપન કરવું, सिक्खा અક્ષ=સ્થાપનાચાર્યનું સ્થાપન, किइकम्मुस्सग्ग કૃતિકર્મ=ગુરુને દ્વાદશાવર્ત વંદન, ઉત્સર્ગ=ઇરિયાવહિયાપૂર્વક શ્રુતગ્રહણાર્થે કાયોત્સર્ગ जिट्ठे वंदणं જયેષ્ઠ એવા અનુભાષકને વંદન उवओगो ઉપયોગ=વાચના કાળમાં સૂત્ર અને અર્થમાં ઉપયોગ રાખવો, संवेगो સંવેગપૂર્વક સૂત્ર અને અર્થનું ગ્રહણ य અને ठाणे पिसणो સ્થાને પ્રશ્ન પૂછવો इच्चाइ ઇત્યાદિ સૂત્રગ્રહણમાં વિધિ છે.

\* અહીં '**ય' 'च'**કાર અર્થમાં છે અને એનો સંબંધ '**મંडलિનિસિज્ज'** આદિ સર્વ કૃત્યોના સમુચ્ચય માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

માંડલીમાં બેસવું, ગુરુનું આસન સ્થાપન કરવું, સ્થાપનાચાર્યનું સ્થાપન, ગુરુને દ્વાદશાવર્ત વંદન, ઇરિયાવહિયાપૂર્વક શ્રુતગ્રહણાર્થે કાયોત્સર્ગ કરવો, જ્યેષ્ઠ એવા અનુભાષકને વંદન, વાચના કાળમાં સૂત્ર અને અર્થમાં ઉપયોગ, સંવેગપૂર્વક સૂત્ર અને અર્થનું ગ્રહણ અને સ્થાને પ્રશ્ન પૂછવો ઇત્યાદિ સૂત્રગ્રહણમાં વિધિ છે. **!!૧૨-૧૦!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

સૂત્ર અને અર્થના ગ્રહણની વિધિ બતાવ્યા પછી આસેવનશિક્ષા બતાવતાં કહે છે -

> आसेवइ य जहुत्तं तहा तहा सम्ममेस सुत्तत्थं । उवियं सिक्खापुव्वं नीसेसं उवहिपेहाए ॥११॥ आसेवते च यथोक्तं तथा तथा सम्यगेष सूत्रार्थम् । उवियं(शीघ्रं) शिक्षापूर्वं निःशेषमुपधिप्रेक्षया ॥११॥

#### અन्तयार्थ :-

उविहिपेहाए य અને માયાની પ્રેક્ષાપૂર્વક एस આ સાધુ सिक्खापुव्वं शिक्षापूर्वक नीसेसं निःशेष सुत्तत्थं सूत्रार्थने जहुत्तं જे પ્રકારે કહેવાયું છે तहा तहा सम्मं ते ते प्रकारे सम्यग् उवियं शीध्र आसेवइ आसेवन કरे છે.

🛪 उवियं શબ્દ પ્રાકૃતમાં 'શીધ્ર' અર્થમાં વપરાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

માયાની પ્રેક્ષાથી આ સાધુ શિક્ષાપૂર્વક સમસ્ત સૂત્રાર્થને જે પ્રકારે કહેવાયું છે તે તે પ્રકારે શીઘ્ર સમ્યગ્ આસેવન કરે છે.

#### भावार्थ :-

વિધિપૂર્વક સ્ત્ર અને અર્થ ગ્રહણ કર્યા પછી ગુરુ શિષ્યને આસેવનશિક્ષા આપે, અર્થાત્ કેવી રીતે તે સ્ત્ર અને અર્થ પ્રમાણે ક્રિયાઓ કરવી જોઇએ, કે જેથી તે તે ક્રિયાથી અપેક્ષિત પરિણતિ જીવમાં પ્રગટ થાય, તેનો શબ્દ દ્વારા અને આચરણા દ્વારા શિષ્યને બોધ કરાવે છે. શિષ્ય પણ જે પ્રમાણે સ્ત્રનો અર્થ છે તે પ્રકારે જ તે ક્રિયાઓનું શીઘ્ર સમ્યગ્ આસેવન કરે છે. ગુરુએ બતાવ્યા પછી જો આસેવન કરવામાં કાળવિલંબ કરાય તો સ્મૃતિ અસ્પષ્ટ થવાને કારણે સમ્યગ્ આસેવન ના થઇ શકે. તેથી ગુરુએ બતાવ્યા પછી શિષ્ય તરત જ આસેવન કરે.

દરેકે દરેક સ્ત્રાર્થનું આસેવન કરવાનું છે એ બતાવવા માટે અહીં સ્ત્રાર્થની આગળ નિઃશેષ શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે. દરેક સ્ત્રાર્થને ક્રમસર જીવનમાં ઉતારવાના છે, તેથી શિષ્ય સ્ત્રાર્થનું એવી રીતે આસેવન કરે કે જેથી એ સ્ત્રોથી પોતે ભાવિત થઇ જાય. સ્ત્રો કેવળ પડિલેહણાદિરૂપ કે ગોચરી આદિ આલોવવારૂપ માત્ર નથી હોતાં, પરંતુ કેટલાંક સ્ત્ર ગોચરીવિષયક હોય છે, તો કેટલાંક પડિલેહણ વિષયક હોય છે, તો કેટલાંક સાધ્વાચારની તે તે ક્રિયા વિષયક હોય છે, તો કેટલાંક સૂત્રો વળી સ્વાધ્યાયાદિ કરી તેનાથી આત્માને ભાવિત કરવા માટે હોય છે. તે દરેક સૂત્રો અને તેના અર્થોને તે તે રીતે અવધારણ કરીને આત્માને ભાવિત કરવો જોઇએ કે જેથી ક્રિયાને સેવવા યોગ્ય સૂત્ર, ક્રિયા દ્વારા સમ્યગ્ ભાવની નિષ્પત્તિમાં કારણ બને; અને સ્વાધ્યાયાદિનાં સૂત્રો વૈરાગ્યના પ્રકર્ષ દ્વારા નિર્લેપભાવની વૃદ્ધિનું કારણ બને.

અહીં उविहिपेहाए કહ્યું છે, તેનાથી એ કહેવું છે કે જો જીવ અત્યંત સાવધાનીપૂર્વક પોતાની પરિણતિનું અવલોકન ન કરે તો આસેવનકાળમાં આત્મવંચના થવાનો પૂરો સંભવ રહે છે. જેમ નિર્દોષ ભિક્ષાનો અર્થી મુનિ શાસ્ત્રવચનોનું સ્મરણ કરીને ભિક્ષાના દોષોની ગવેષણા કરતો હોય, અને દાતાને ઉચિત પ્રશ્નો કરવા દ્વારા ભિક્ષાની શુદ્ધિને જાણવાનો યત્ન કરતો હોય ત્યારે, અતિ સાવધાનતા ન રાખે તો તેના પ્રત્યુત્તરમાં પોતાને ભિક્ષાની નિર્દોષતાનો ભ્રમ થઇ શકે છે; પરંતુ જો પોતે સૂશ્મ ઉપયોગ મૂકે તો દાતાના સકંપ વચનથી નિર્ણય કરી શકે કે પ્રસ્તુત ભિક્ષા દોષવાળી છે. પરંતુ જેમ નિર્દોષ લેવાની વૃત્તિ હોય છે તેમ જીવમાં સ્વાભાવિક રીતે જ અલ્પશ્રમથી મેળવવાની વૃત્તિ પણ હોય છે. તેથી મનને "આ નિર્દોષ છે" તેમ સમજાવી લે છે અને આવાં સ્થાનોમાં સૂક્ષ્મ માયા થવાનો સંભવ રહે છે. તેવી જ રીતે દરેક ક્રિયાઓમાં સમ્યગ્ અવલોકન ન કરવામાં આવે તો જીવસ્વભાવે જ આત્મવંચના થતી હોય છે. તેના નિવારણ અર્થે જ ઉપધિના=માયાના, પ્રેક્ષણપૂર્વક વર્તવું જોઇએ અર્થાત્ માયાના પરિહારપૂર્વક આસેવનશિક્ષામાં યત્ન કરવો જોઇએ એમ કહેવું છે. ॥વર-૧૧ા

# અવતરૂણિકા :-

ગાધા-૧૧માં આસેવનશિક્ષા કેવી રીતે કરવી જોઇએ તેનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આસેવનશિક્ષામાં દઢ યત્ન કરવો જોઇએ તે બતાવવા માટે આસેવનશિક્ષા વગરની માત્ર ગ્રહણશિક્ષા ઉપકારક નથી તે બતાવે છે -

पडिवत्तिविरहियाणं न हु सुयमित्तमुवयारगं होइ । नो आउरस्स रोगो नासइ तह ओसहसुईओ ॥१२॥ प्रतिपत्तिविरहितानां न खलु श्रुतमात्रमुपकारकं भवति । नो आतुरस्य रोगो नश्यित तथौषधश्रुतेः ॥१२॥

#### અन्तयार्थ :-

पडिवित्तिविरिहियाणं प्रितिपत्तिरिष्ठित જીवोने सुयिमत्तं श्रुतभात्र हु भरेभिर उवयारगं न होइ ઉપકારક थतुं नथी. (क्रेम) तह ते प्रक्षारना ओसहसुईओ औषधनी श्रुतिथी आउरस्स रोगो आतुरनो रोग नो नासइ नाश नथी थतो.

#### ગાથાર્થ :-

પ્રતિપત્તિરહિત જીવોને શ્રુતમાત્ર ખરેખર ઉપકારક થતું નથી, જેમ તે પ્રકારના ઔષધની વાતો સાંભળવામાત્રથી આતુરનો રોગ નાશ થતો નથી.

## ભાવાર્થ :-

કોઇ સાધુ સૂત્ર અને અર્થ બંનેનું ગ્રહણ કરે પરંતુ તે સૂત્ર અને અર્થને પૂર્વ ગાથામાં બતાવ્યું તે રીતે આસેવનશિક્ષા દ્વારા જીવનમાં ઉતારે નહીં તો તે પ્રતિપત્તિરહિત છે. પ્રતિપત્તિ વગરનું તે સૂત્ર ઉપકારક નથી બનતું એ વાત દષ્ટાંતથી બતાવે છે. જેમ કોઇ વ્યક્તિ રોગી હોય અને ઔષધનું વર્ણન સાંભળે તો એટલામાત્રથી કંઇ તેના રોગનો નાશ થતો નથી, પરંતુ ઔષધનું સેવન કરવાથી જ રોગ નાશ પામે છે; તેની જેમ સૂત્ર અને અર્થનું જ્ઞાનમાત્ર કરવાથી અચારિત્રરૂપ રોગ નાશ પામતો નથી. **॥૧૨-૧૨॥** 

न य विवरीएणेसो किरियाजोगेण अवि य वर्हेइ । इय परिणामाओ खलु सञ्बं खु जहुत्तमायरइ ॥१३॥ न च विपरीतेनैष क्रियायोगेनापि च वर्धते । इति परिणामतः खलु सर्वं खलु यथोक्तमाचरति ॥१३॥

# અન્વચાર્થ :-

एसो य अने आ=आतुरनो रोग विवरीएण किरियाजोगेण विपरीत क्षियाना योगथी न (नाश) नथी (थतो) अवि य वहेड परंतु वधे छे. इय अधी क्रीने (मुनि) खु सव्वं जहुत्तम् अरेअर सर्व यथोक्त परिणामाओ परिशामथी खलु =नक्की आयरइ आयरे छे.

#### ગાથાર્થ :-

વળી આતુરનો રોગ વિપરીત ક્રિયાના યોગથી નાશ નથી થતો પરંતુ વધે છે, એથી કરીને મુનિ ખરેખર શાસ્ત્રમાં જે પ્રકારે કહ્યું છે તે પ્રકારે સર્વ પરિણામપૂર્વક નક્કી આચરે છે.

#### भावार्थ :-

જેમ રોગી માણસ ઔષધનું શ્રવણ કરે તેનાથી રોગ મટતો નથી, તેમ કોઇ વ્યક્તિ વિપરીત ક્રિયાથી ઔષધનું સેવન કરે તો પણ તે રોગ મટતો નથી, પરંતુ વધે છે. એ દષ્ટાંતને સામે રાખીને મુનિ સૂત્રાર્થને ગ્રહણશિક્ષા દ્વારા સમ્યગ્ ગ્રહણ કર્યા પછી, તે સૂત્ર અને અર્થાનુસાર પરિણામ પ્રગટ થાય તે રીતે જ સર્વ સૂત્રાર્થને જીવનમાં આચરણારૂપે ઉતારે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ખરેખર અપ્રમત્ત મુનિ હોય તો સમ્યગ્ યત્નપૂર્વક સર્વ કિયાઓને આત્મસાત્ કરે છે. તેથી ક્રમે કરીને અવશ્ય તેમનો અચારિત્રરૂપ રોગ ઘટતો જાય છે. પરંતુ તેવું સત્ત્વ જેઓમાં નથી તેઓ સમ્યક્ સૂત્રાર્થ આચરવાની ઇચ્છાવાળા હોવા છતાં અનાદિ અભ્યસ્ત પ્રમાદના વશથી સમ્યગ્ આચરણા નથી કરી શકતા, તો તેઓ પણ આચરણાકાળમાં જે કાંઇ યતના કરે છે તેનાથી તેમનું ચારિત્રમોહનીયકર્મ અંશે અંશે શિથિલ થાય છે, અને જે કાંઇ પ્રમાદ કરે છે તે પ્રમાદના સંસ્કારો પણ અંશે અંશે વધે છે. તેઓની વચન પ્રમાણે કરવાની જે તીવ્ર રુચિ છે તે ક્રિયાકાળમાં જેટલી પુષ્ટ થાય છે, તેટલી દર્શનશુદ્ધિ પણ વધે છે. તેથી તેવી ક્રિયાઓ પણ અપેક્ષાએ આચરણીય છે. ॥વચ-

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે વિપરીત ક્રિયાથી ભાવરોગ વધે છે, તેથી મુનિ યતનાપૂર્વક સર્વ ક્રિયાઓ કરે છે. હવે તે જ વાતને દઢ કરવા માટે કહે છે કે, કદાચ કોઇ સર્વથા વિપરીત ક્રિયા ના કરે તો પણ પ્રમાદને કારણે થોડી પણ વિપરીત ક્રિયા કરે તો પણ અનર્થ થાય છે. તે બતાવતાં કહે છે -

> थोवो वित्थमजोगो नियमेण विवागदारुणो होइ । पागिकरियागओ जह नायमिणं सुप्पसिद्धं तु ॥१४॥ स्तोकोप्यत्रायोगो नियमेन विपाकदारुणो भवति । पाकक्रियागतो यथा ज्ञातमिदं सुप्रसिद्धं तु ॥१४॥

#### અન્વયાર્થ :-

जह ले प्रकारे पागिकिरियागओ पाक्षियागत थोवो वि अजोगो थोडो पाण अयोग नियमेण विवागदारुणो होइ नियमथी विपाक्ष्टारुण छे, (ते प्रकारे) इत्थम् અહીં=આસેવનશિક્ષામાં (થોડો પણ અયોગ=વિપરીત યોગ) નિયમથી દારુણ થાયછે. इणं नायम् આ દષ્ટાંત सुप्रसिद्धं तु સુપ્રસિદ્ધ છે.

#### ગાથાર્થ :-

જેમ રોગને પકવવાની ક્રિયા કરતાં થોડો પણ અયોગ નિયમથી વિપાકદારુણ છે, તેમ આસેવનશિક્ષામાં થોડો પણ વિપરીત યોગ નિયમથી વિપાકદારુણ થાય છે. આ દપ્ટાંત સુપ્રસિદ્ધ છે.

#### भावार्थ :-

આસેવનશિક્ષામાં થોડો પણ વિપરીત યોગ વિપાકે નિયમથી દારુણ થાય છે. જેમ આયુર્વેદમાં રોગોને મૂળમાંથી નાશ કરવા માટે રોગને પકવવાની ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તે વખતે અત્યંત અપ્રમાદપૂર્વક વિધિથી ઔષધસેવન આદિ દરેક ક્રિયા કરાય તો મૂળમાંથી કફાદિ રોગો નાશ થાય છે; જેનાથી શરીરનું આરોગ્ય, કાન્તિ આદિ વિશિષ્ટ બને છે. પરંતુ રોગ પકવવાની ક્રિયા અતિ આકરી હોવાથી જો થોડી પણ વિપરીત આચરણા કરાય તો શરીરમાંથી કફાદિ દોષો મૂળથી નાશ પામતા નથી અને પાછળથી દુઃખી થવાનો પ્રસંગ આવે છે. તેમ સંયમજીવનમાં થોડી પણ વિપરીત આચરણાનો નિયમથી વિપાક દારુણ છે. આ વાત બતાડવા માટે શાસ્ત્રમાં જવલનદેવનું દષ્ટાંત પ્રસિદ્ધ છે. તે આ પ્રમાણે છે.

જ્વલનદેવ આગલા ભવમાં દીક્ષિત હતા ત્યારે સંયમજીવનને ઉચિત ક્રિયા ઉચિત કાળે કરવામાં થોડો વિલંબ કરતા. આ સ્વરૂપે તેમણે જે વિપરીત યોગ કર્યા તેના ફળરૂપે તેમને થોડા સંસારની વૃદ્ધિ થઇ, અને દેવભવમાં વૈક્રિયલબ્ધિ વિપરીત પરિણામવાળી થઇ. આવી જ રીતે જે સાધુ પ્રમાદને કારણે થોડી પણ વિપરીત આચરણાઓ કરે છે તેને ફળરૂપે કંઇક ભાવરોગ અંદર રહી જાય છે, જેના કારણે કંઇક અધિક સંસારની પ્રાપ્તિરૂપ દારુણ ફળ તેને પ્રાપ્ત થાય છે. **!!૧૨-૧૪!!** 

# અવતચણિકા :-

ગાથા-૧૪માં પાકક્રિયાના દષ્ટાંતથી અલ્પ પણ વિપરીત ક્રિયા વિપાકદારુણ છે તે બતાવી, હવે સંપૂર્ણ સમ્યગ્ ક્રિયા કેવી રીતે સુખનો હેતુ થાય છે તે દષ્ટાંતથી બતાવતાં કહે છે -

> जह आउरस्स रोगक्खयत्थिणो दुक्करा वि सुहहेऊ । इत्थ चिगिच्छाकिरिया तह चेव जइस्स सिक्ख ति ॥१५॥

यथाऽऽतुरस्य रोगक्षयार्थिनो दुष्कराणि सुखहेतुः । अत्र चिकित्साक्रिया तथैव यत शिक्षेति ॥१५॥

#### અન્વચાર્થ :-

जह क्षेम रोगक्खयत्थिणो रोगक्षयंना अर्थि कि आउरस्स रोगीनी दुक्करा वि दुष्टर अवी पाग (थिकित्साक्षिया) सुहहेऊ सुभनि वह के तह चेव ते प्रमाणे क इत्थ अहीं=लावरोगमां जइस्स सिक्ख यितनी आहेदनशिक्षा चिगिच्छािक रिया थिकित्साक्ष्या छे.

त्ति પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

જેમ રોગક્ષયના અર્થી એવા રોગીની દુષ્કર હેલી હણ (ચિકિત્સા) ક્રિયા, સુખનો હેતુ છે; તે પ્રમાણે જ ભાવરોગમાં યતિની આર્નેકર હેલા ચિકિત્સાક્રિયારૂપ છે.

#### भावार्थ :-

રોગક્ષયનો અર્થી એવો રોગી સુવૈદ્ય પાસે કર્યા તેની મૂળશુદ્ધિ અર્થે જ્યારે યત્ન કરે છે ત્યારે શરૂઆતમાં તે ઔષધોથી કફાદિનો પ્રાયુ લઈ છે, અને તે વખતે તે રોગો કફાદિના ઉપદ્રવથી અતિ વિદ્ધળ થાય છે. તે જેમ જે ઔષધ ગ્રહણ કરે છે તેમ તેમ અંદરમાં રહેલા રોગો અધિક બહાર નીકળે છે તેથી તે રાજની પાકક્રિયા અતિ કષ્ટદાયી હોય છે. તો પણ સમ્યગ્ વિધિપૂર્વક કરાયેલી તે ક્રિયા તે રાજની મૂળથી નાશ કરે છે, જેના લીધે શરીરમાં વિશેષ પ્રકારની ચેતના ખીલી ઊઠે છે અને શરીરમાં અપૂર્વ કોટિના સુખનું વેદન પણ થાય છે. જે શરીરનું કે આરોગ્યનું સુખ પ્રત્યા લીને સંસારીઓના સામાન્યથી અનુભવનો વિષય બનતું નથી, તેવું અપૂર્વ સુખ તે ક્લિક્શિ તેને પ્રાપ્ત થાય છે.

આવી જ રીતે યતિની આસેવનશિક્ષા ભાવસં અની ચિકિત્સા સમાન છે. તેથી જો આસેવનશિક્ષા સમ્યગ્ વિધિપૂર્વક કરવામાં આવે તો ક્રમસર ભાવરોગનો નાશ થાય છે અને આરોગ્યસુખ યતિને પ્રગટ થવા માંડે છે. અને તે આરોગ્યસુખ આસેવનશિક્ષાથી ક્રમસર વધતાં વધતાં અસંગભાવરૂપે જ્યારે પ્રગટ થાય છે ત્યારે અદ્ધિતિય સુખનો અનુભવ યતિને થાય છે. અને અસંગઅનુષ્ઠાનમાં પ્રગટ થયેલું સુખ ક્રમસર વૃદ્ધિ પામીને સિલ્દ અવસ્થામાં પૂર્ણ ભાવઆરોગ્યરૂપ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥વર-વપા

# અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે યતિની દુષ્કર એવી પણ આસેવનશિક્ષા સુખનો હેતુ બને

છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે યતિની દુષ્કર ક્રિયા સુખનો હેતુ કેવી રીતે બને? તે બતાવતાં કહે છે -

जं सम्मनाणमेयस्स तत्तसंवेयणं निओगेण । अन्नेहि वि भणियमओ विज्जसंविज्जपदिमिसिणो ॥१६॥ यत्सम्यग्ज्ञानमेतस्य तत्त्वसंवेदनं नियोगेन । अन्यैरिप भणितमतो वेद्यसंवेद्यपदमुषेः ॥१६॥

#### અન્વચાર્થ :-

जं જે કારણથી एयस्स આનું=યતિનું सम्मनाणम् સમ્યગ્જ્ઞાન निओगेण નિયમથી तत्तसंवेयणं तत्त्वसंવेદનરૂપ હોય છે (તે કારણથી યતિની દુષ્કર પણ આસેવનક્રિયા સુખનો હેતુ છે.) अओ આથી કરીને अन्नेहि वि અન્ય વડે પણ इसिणो ૠષિને विज्जसंविज्जपदम् वेद्यसंवेद्यपद भणियम् કહેવાયું છે.

## ગાથાર્થ :-

જે કારણથી યતિનું સમ્યગ્જ્ઞાન નિયમથી તત્ત્વસંવેદનરૂપ હોય છે તે કારણથી, યતિની દુષ્કર પણ આસેવનક્રિયા સુખનો હેતુ છે. આથી કરીને અન્ય વડે પણ ૠષિને વેદ્યસંવેદાપદ કહેવાયું છે.

#### ભાવાર્થ :-

યતિની દુષ્કર પણ આસેવનશિક્ષા સુખનો હેતુ થાય છે, કારણ કે યતિને નક્કી તત્ત્વસંવેદનરૂપ સમ્યગ્જ્ઞાન હોય છે. તેથી જ તેઓની આસેવનશિક્ષા ભાવરોગના શમન દ્વારા અવશ્ય સુખનો હેતુ બને છે.

જેમ ઇન્દ્રિયોને અતિ પરવશ બનેલો રોગી રોગક્ષયનો અર્થી હોય તો પણ વૈદ્યના સૂચન પ્રમાણે સમ્યગ્ યત્ન નથી કરી શકતો, એટલે જ એનો રોગ પણ નાશ નથી થતો; પરંતુ જેણે પોતાની ઇન્દ્રિયો ઉપર તે પ્રકારનો કાબૂ પ્રાપ્ત કર્યો હોય છે, તે વૈદ્યના સૂચન પ્રમાણે દુષ્કર પણ ચિકિત્સા કરીને આરોગ્ય પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

સંસારથી અત્યંત ભય પામેલો હોવાને કારણે મુનિ પણ તે પ્રમાણે ઇન્દ્રિયો ઉપર પોતાનું પ્રભુત્વ મેળવે છે. તેથી ભગવાનના વચનાનુસાર પોતાની ઇન્દ્રિયોને પ્રવર્તાવી શકે છે. આથી જ તેઓ દશ પ્રકારના યતિધર્મને સમ્યગ્ સેવી શકે છે. આવા મુનિ જ્યારે ગુરુ પાસેથી ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે, ઉચિત ભાવોને ઉદ્ઘસિત કરવા સમર્થ બની તે પ્રકારે આસેવનશિક્ષામાં યત્ન કરે છે. આથી જ તેનું જ્ઞાન સૂત્રના પરમાર્થના સંવેદનરૂપ હોય છે. તેથી જેમ જેમ તે નવું સૂત્ર ગ્રહણ કરે છે તેમ તેમ તે સૂત્રને પરિણમન કરવામાં તે યત્ન કરે છે, અને તેમ તેમ તેનું ભાવ આરોગ્ય વધે છે. તેથી જ તેની આસેવનશિક્ષા સુખનું કારણ બને છે.

યતિને નક્કી તત્ત્વસંવેદનજ્ઞાન હોય છે તેની પુષ્ટિ અન્ય દર્શનકારોના મત દ્વારા કરતાં કહે છે કે "અન્ય વડે પણ ઋષિઓને વેદાસંવેદાપદ" કહેલું છે. અહીં વેદાસંવેદાપદનો અર્થ સમ્યક્ત્વકાલીન વેદાસંવેદાપદ ગ્રહણ કરવાનો નથી, પરંતુ તત્ત્વના સંવેદનકાળમાં વર્તતું વેદાસંવેદાપદ ગ્રહણ કરવાનું છે. અને તેની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે છે - વેદા=વેદનીય, તેનું સમ્યગ્ વેદન છે જેમાં તે વેદાસંવેદાપદ. અહીં વેદનીય શબ્દથી જ્ઞાનના વિષયભૂત પદાર્થો ગ્રહણ કરવાના છે, અને તે પદાર્થોનું કષાયોના સ્પર્શ વગર સમ્યગ્ વેદન મુનિને થાય છે. તેથી તેઓને વેદનીય પદાર્થનું સમ્યગ્ વેદન વર્તે છે અને તે જ તત્ત્વસંવેદનરૂપ છે.॥વર-વજા

#### અવતર્ચાણકા :-

પંદરમી ગાથામાં બતાવ્યું કે યતિની દુષ્કર પણ આસેવનશિક્ષા સુખનો હેતુ થાય છે. ત્યાર પછી ગાથા-૧૬માં તેનું કારણ બતાવતાં કહ્યું કે યતિને તત્ત્વસંવેદન નામનું જ્ઞાન છે, તેથી તેઓની આસેવનશિક્ષા સુખનો હેતુ બને છે. હવે તે યતિની આ શિક્ષા કયા ક્રમથી ભાવરોગના નાશ દ્વારા સુખનો હેતુ બને છે, તે બતાવતાં કહે છે -

पढममहं पीई वि हु पच्छा भत्ती उ होइ एयस्स । आगमित्तं हेऊ तओ असंगत्तमेगंता ॥१७॥ प्रथममथ प्रीतिरिप खलु पश्चाद्धिक्तस्तु भवत्येतस्य । आगममात्रं हेतुस्ततोऽसंगत्वमेकान्तात् ॥१७॥

#### અન્વયાર્થ :-

(આસેવનશિક્ષામાં) एयस्स आने=યતિને पढममहं પ્રથમ पीई वि होइ प्रीति જ થાય છે पच्छा उ पाछणथी वणी भत्ती ભક્તિ થાય છે. तओ त्यार पछी आगमित्तं हेऊ आगममात्र હेतु હોય છે (अने त्यार पछी) असंगत्तमेगंता એકान्तथी અસંગતારूप (आसेवनशिक्षा छे).

- 🜞 🐧 =વાક્યાલંકાર તરીકે વપરાયો છે.
- **\* वि** 'જ' કાર અર્થક છે.
- \* 'अथ' શબ્દ આસેવનશિક્ષાના ચાર ભેદોના પ્રારંભ અર્થમાં છે.

#### ગાશાર્શ :-

આરોવનશિક્ષામાં યતિને પ્રથમ પ્રીતિ જ થાય છે, પાછળથી વળી ભક્તિ થાય છે. ત્યાર પછી આગમમાત્ર હેતુ છે, ત્યારપછી એકાન્તથી અસંગતારૂપ આસેવનશિક્ષા હોય છે.

#### भावार्थ :-

યતિ ગુરુ પાસેથી પ્રથમ સૂત્ર અને અર્થ ગ્રહણ કરે છે. ત્યાર પછી આસેવનશિક્ષા ગ્રહણ કરે છે. આ આસેવનશિક્ષાના પ્રારંભકાળમાં યતિને આસેવનશિક્ષા પોતાના લાભનું કારણ દેખાય છે, તેથી ત્યાં પ્રીતિ વર્તે છે. તેથી તે આસેવનશિક્ષા પ્રીતિઅનુષ્ઠાન છે.

જેમ જેમ એ પ્રીતિપૂર્વક આસેવનશિક્ષા ગ્રહણ કરે છે, તેમ તેમ તેના ભાવરોગો ઘટતા જાય છે એવો તેને અનુભવ થાય છે. તેથી તે આસેવનશિક્ષા ભક્તિથી કરે છે, એટલે કે ગુણો પ્રત્યેના બહુમાનથી તે આસેવનશિક્ષા કરે છે. આ કક્ષામાં ભક્તિઅનુષ્ઠાન વર્તે છે.

પુનઃ પુનઃ અભ્યાસને કારણે યતિ જ્યારે આસેવનશિક્ષા ભગવાનના વચનાનુસાર યથાવત્ કરી શકે છે, ત્યારે તે અનુષ્ઠાન સંબંધી ભગવાનના વચનનો બોધ તેને હોય છે; અને તેના સ્મરણપૂર્વક તે પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેથી તે અનુષ્ઠાનના સેવનથી ભાવરોગો વિશેષ અલ્પ થતા હોય છે, તેથી આગમમાં અપેક્ષિત તે તે અનુષ્ઠાનથી નિષ્પાદ્ય તે તે ભાવો તે કરી શકે છે. તેથી તે આસેવનશિક્ષા વચનાનુષ્ઠાનરૂપે વર્તે છે.

આ રીતે વચનાનુષ્ઠાનરૂપ આસેવનશિક્ષા જ્યારે યતિને અતિ અભ્યસ્ત થઇ જાય છે ત્યારે, વચનની અપેક્ષા રાખ્યા વગર જ આત્માના શુદ્ધ ભાવોને તે પ્રવર્તાવી શકે છે. આ જ અસંગઅનુષ્ઠાનરૂપ આસેવનશિક્ષા છે. આ અસંગઅનુષ્ઠાન, ચંદનગંધન્યાયથી આત્માની પ્રકૃતિરૂપે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરાવે છે.

અગિયારમી યતિધર્મવિંશિકામાં મુનિને વચનક્ષમા અને ધર્મક્ષમા હોય છે એમ કહીને, મુનિને વચનઅનુષ્ઠાન અને અસંગઅનુષ્ઠાન હોય છે એમ સ્થાપન કર્યું; અને હવે અહીં પ્રીતિ આદિ ચારે અનુષ્ઠાન ક્રમસર હોય છે એમ કહે છે. આની પાછળનું વિશેષ તાત્પર્ય એ ભાસે છે કે, સંયમ ગ્રહણ કરવા પૂર્વે યતિને સમિતિ-ગુપ્તિનો બોધ હોય છે, અને પ્રાયઃ કરીને દસ પ્રકારના યતિધર્મનો પણ તેને બોધ હોય છે. તેથી તે બોધને અનુરૂપ સુદઢ યત્નથી સમિતિ-ગુપ્તિમાં અને દસ પ્રકારના યતિધર્મમાં યત્ન કરે તો તે સમિતિ-ગુપ્તિવિષયક અને દશ પ્રકારના યતિધર્મવિષયક તેને વચનાનુષ્ઠાન હોય છે. તેને આશ્રયીને જ અગિયારમી વિંશિકામાં મુનિને વચનક્ષમા અને ધર્મક્ષમા હોય છે તેમ કહેલ છે. આમ છતાં, સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી વિશેષ ભૂમિકાની નિષ્પત્તિ અર્થે તેને નવું નવું શ્રુત ગ્રહણ કરવાનું હોય છે. આથી જ " **ધમ્મુત્તરં વફ્રડ**"પદ દ્વારા ચારિત્રધર્મની પ્રાપ્તિ પછી શ્રુતધર્મની વૃદ્ધિની

ઇચ્છા કરેલ છે. ત્યાં તે શ્રુતધર્મ પ્રથમ ગ્રહાગૃશિક્ષા રૂપે હોય છે અને ત્યાર પછી આસેવનશિક્ષા રૂપે હોય છે. આ આસેવનથી પ્રાપ્ત થયેલું સંયમ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિમાન બને છે. મુનિ જ્યારે આ આસેવનશિક્ષા ગ્રહાગૃ કરવાનો પ્રારંભ કરે છે ત્યારે, ભગવાનના વચન પ્રત્યે અને ભગવાનના વચન અનુસાર સેવન કરવા પ્રત્યે તેને અત્યંત પ્રીતિ હોય છે, તેથી તે પ્રીતિઅનુષ્ઠાન બને છે. તે સેવનથી જેમ જેમ ભાવરોગની અલ્પતા થાય છે તેમ તેમ તે આસેવનશિક્ષા પ્રત્યે મુનિને અત્યંત ભક્તિ પ્રગટે છે. આમ છતાં અનભ્યસ્ત દશામાં સ્ખલના હોવાથી વચનાનુષ્ઠાન થતું નથી. પરંતુ જ્યારે તે અનુષ્ઠાન સુઅભ્યસ્ત બને છે ત્યારે, તે વચનનું સ્મરાગૃ કરીને તે અનુષ્ઠાનને તે સેવી શકે છે જે વચનાનુષ્ઠાનરૂપે બને છે અને તે અનુષ્ઠાનથી વિશેષ પ્રકારના ભાવરોગનું શમન થાય છે. આ વચનઅનુષ્ઠાનના પણ પુનઃ પુનઃ સેવનથી તે અનુષ્ઠાન જ્યારે જીવની પ્રકૃતિરૂપે જ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરાવે છે ત્યારે તે અસંગઅનુષ્ઠાન બને છે.!!વર-વા!

#### અવતરૂિણકા :-

ગાથા-૧૭માં બતાવ્યું કે યતિને આસેવનશિક્ષા પ્રીતિ આદિ ક્રમથી ચાર પ્રકારની છે. આ જ વાતને દઢ કરવા હવે પતંજલિૠષિએ પણ આ વાત કહી છે એ બતાવે છે -

जइणो चउन्विहं चिय अन्नेहि वि विन्नयं अणुडाणं । पीईभित्तिगयं खलु तहागमासंगभेयं च ॥१८॥ यतेश्चतुर्विधमेवान्यैरिप वर्णितमनुष्ठानम् ॥ प्रीतिभक्तिगतं खलु तथाऽऽगमासङ्गभेदं च ॥१८॥

#### અन्वयार्थ :-

अन्नेहि वि અન્યો વડે પણ जइणो યતિને पीईभित्तगयं પ્રીતિભક્તિથી પ્રવૃત્ત तहागमासंगभेयं तथा આગમ અને અસંગ ભેદવાળું खलु ખરેખર चउव्विहं ચાર પ્રકારનું अणुट्ठाणं चिय અનુષ્ઠાન જ वित्रयं વર્ણન કરાયું છે.

- **\* च** પાદપૂર્તિ માટે છે.
- \* पीईभित्तिगयं मां गयं शબ्द प्रवृत्त अर्थमां वपरायेलो छे.
- अपिर्इभित्तिगयं એ પ્રકારનો સમાસ અનભ્યસ્ત દશાના યતિના અનુષ્ઠાનને ગ્રહણ કરવા માટે કહેલ છે અને आगमासंगभेयं એ પ્રકારનો સમાસ અભ્યસ્ત દશાનું અનુષ્ઠાન ગ્રહણ કરવા માટે કહેલ છે, એમ ભાસે છે.

#### ગાશાર્શ :-

અન્યો વડે પણ યતિને પ્રીતિભક્તિથી પ્રવૃત્ત તથા આગમ અને અસંગભેદવાળું ખરેખર ચાર પ્રકારનું અનુષ્ઠાન જ વર્ણન કરાયું છે. **॥વચ-વ૮॥** 

#### અવતર્ચાણકા :-

આ શિક્ષાવિંશિકા છે, તેથી શિક્ષાના બે ભેદોનું વર્ણન પૂર્વની ગાથાઓમાં કર્યું. તે બન્ને પ્રકારની શિક્ષા મુનિ સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે ગ્રહણ કરે છે. હવે કઇ રીતે તે બન્ને પ્રકારની શિક્ષા ગ્રહણ કરવાથી યતિનો ચારિત્રરૂપી દેહ સમ્યગ્ પ્રકારે દોષરહિત થઇ શકે તે બતાવતાં ૧૯મી અને ૨૦મી ગાથા બતાવે છે -

आहारोविहिसिज्जासु संजओ होइ एस नियमेण । जायइ अणहो सम्मं इत्तो य चिरत्तकाउ ति ॥१९॥ आहारोपिधशय्यासु संयतो भवत्येष नियमेन । जायतेऽनघः सम्यग् इतश्च चारित्रकाय इति ॥१९॥

#### અન્વયાર્થ :-

आहारोविहिसिजासु आढार, ઉપધि अने शय्याना विषयमां एस आ=यित नियमेण नियमधी संजओ संयत होइ ढोय छे इत्तो य अने आनाथी=आ विषयोमां संयतपाणुं ढोवाथी चिरित्तकाउ यारित्रशय सम्मं सम्यक् प्रशरे अणहो होषरिढत जायइ थाय छे.

\* ति पाटपूर्ति माटे छे.

#### ગાશાર્શ :-

આહાર, ઉપધિ અને શય્યાના વિષયમાં યતિ નિયમથી સંયત હોય છે, અને આ વિષયોમાં સંયતપણું હોવાથી ચારિત્રકાય સમ્યગ્ પ્રકારે દોષરહિત થાય છે.

#### भावार्थ :-

યતિના જીવનમાં મુખ્યરૂપે આહાર, વસ્ત્રાદિ ઉપધિ અને સંયમની આરાધના અર્થે વસતિરૂપ પુદ્દગલોની આવશ્યકતા રહે છે. તેથી તન્નિમિત્તક કોઇ રાગાંશ ઉત્થિત ન થાય તે માટે તેની શુધ્કિમાં નિયમથી યતિ યતનાવાળો રહે છે. આથી જ યતિ ઉત્સર્ગથી શાસ્ત્રવચનાનુસાર ત્રણેની શુધ્કિ માટે યત્ન કરે છે. તથાવિધ સંયોગના કારણે ઉત્સર્ગથી સંયમની વૃદ્ધિ શક્ય ન હોય તો પંચકહાનિપૂર્વક અપવાદથી દોષિત પણ ગ્રહણ કરે છે. ત્યાં પણ પૂર્ણ યતના હોવાને કારણે સંયમની હાનિ થતી નથી. આ ત્રણેમાં યતિને નિયમથી સંયમ હોય છે, તેથી જ યતિને આત્મામાં ચરવારૂપ ચારિત્રકાય સમ્યગ્ પ્રકારે નિષ્પાપ થાય છે. ચારિત્રના કારણીભૂત એવો તેમનો દેહ લેશ પણ કર્મબંધનું કારણ બનતો નથી. આવો જ યતિ ગ્રહણિક્ષા અને આસેવનશિક્ષામાં સમ્યગ્ યત્ન કરી ઉત્તરોત્તર સંયમની વૃદ્ધિ કરે છે. **!!વર-વ∈!!** 

#### અવતરણિકા :-

ઓગણીશમી ગાથામાં કહ્યું કે આહારાદિમાં સંયત યતિનું જ ચારિત્રકાય નિષ્પાપ થાય છે. હવે આહારાદિમાં સમ્યગ્ યતના ન હોય તેવા સાધુને ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાથી પણ ગુણ થતા નથી, તે બતાવવા અર્થે કહે છે -

> एयासु अवत्तवओ जह चेव विरुद्धसेविणो देहो । पाउणइ न उणमेवं जइणो वि हु धम्मदेहु ति ॥२०॥ एतास्वव्यक्तव्रतस्य यथैव विरुद्धसेविनो देहः । प्राप्नोति न गुणमेवं यतेरिप खलु धर्मदेह इति ॥२०॥

#### અન્વયાર્થ :-

जह જે પ્રકારે विरुद्धसेविणो देहो વિરુદ્ધસેવીનો દેહ उणं न पाउणइ ગુણને પામતો નથી एवं એ પ્રકારે एयासु अवत्तवओ આ બધામાં=આહાર, ઉપધિ અને શય્યામાં અવ્યક્ત વ્રતવાળા = અયતનાવાળા जइणो वि धम्मदेहु યતિનો પણ ધર્મદેહ (ગુણને પામતો નથી).

#### ગાથાર્થ :-

જે પ્રકારે વિરુદ્ધસેવીનો દેહ ગુણને પામતો નથી, એ પ્રકારે આહારાદિમાં અયતનાવાળા યતિનો પણ ધર્મદેહ ગુણને પામતો નથી.

ઋ અહીં (૧) રોગીના સ્થાને યતિ છે. (૨) ઔષધસેવનના સ્થાને આસેવનશિક્ષા છે.
 (૩) કુપથ્યસેવનના સ્થાને આહારાદિમાં અયતના છે. (૪) દેહના સ્થાને ધર્મદેહ છે.
 અને (૫) આરોગ્યના સ્થાને ભાવઆરોગ્ય છે.

#### भावार्थ :-

જેમ કોઇ રોગી સમ્યગ્ ઔષધિને સેવતો હોય છતાં કુપથ્ય આદિ ખાતો હોય તો

તેનો દેહ આરોગ્ય ગુણને પાસનાં નથી, તે રીતે આહાર, ઉપિધ અને વસતિમાં સમ્યગ્ યતના વગરનો સાધુ ગ્રહણસિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાને સમ્યગ્ રીતે સેવતો હોય તો પણ, તેનો ધર્મદેહ ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાથી ગુણને પામી શકતો નથી. અહીં ધર્મદેહથી યતિનો ચારિત્રધર્મરૂપ દેહ લેવાનો છુટ

ગ્રહણિશક્ષા અને આકેલનશિક્ષા દ્વારા યતિએ વિશેષ-વિશેષતર ભાવઆરોગ્ય પ્રાપ્ત કરવાનું છે. જો તે કાર્યાવિધિ અનુસાર ઉપયોગપૂર્વક ગ્રહણિશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષામાં સમ્યગ્યત્ન કેલા ક્રમસર ભાવરોગોની અલ્પતા થાય જ. પરંતુ જે યતિ આહારાદિમાં સમ્યગ્યતના હતા હતો, તે યતિમાં પ્રમાદભાવ વર્તે છે તેથી નિરાશંસ ચિત્ત પ્રગટતું નથી, જેના કારણે કે લિલ્કારણ દોષોનું સેવન કરે છે. આથી જ જેના ચિત્તમાં શરીર પ્રત્યે કે અનુકૂળતા પ્રત્યે હતા લાગો હોય તેના જીવનમાં ગ્રહણિશિક્ષા કે આસેવનશિક્ષા વિશેષ શુદ્ધિનું કારણ બની શલ્લે હતો. **ાવર-સ્લા** 

।। इति िक्वविंशिका द्वादृशी ।। १ २।।

# ।। भिक्षाविंशिका त्रयोदशी ।।

#### અવત્રવિશકા:-

અગિયારમી વિંશિકામાં ૧૦ પ્રકારનો યતિધર્મ બતાવ્યો. દશ પ્રકારના યતિધર્મવાળા મુનિ બે પ્રકારની શિક્ષા ગ્રહાગ કરે છે. તેથી બારમી વિંશિકામાં બે પ્રકારની શિક્ષા બતાવી, અને તે વિંશિકાના અંતમાં બતાવ્યું કે આહારાદિમાં યતનાવાળા સાધુને જ ગ્રહાગશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાથી ભાવઆરોગ્ય પ્રગટે છે. તેથી આહારાદિમાં યતના શું છે, તે બતાવવા અર્થે હવે ભિક્ષાવિંશિકા કહે છે -

भिक्खाविही उ नेओ इमस्स एसो महाणुभावस्स । बायालदोसपरिसुद्धपिंडगहणं ति ते य इमे ॥१॥ भिक्षाविधिस्तु ज्ञेयोऽस्यैष महानुभावस्य । द्वाचत्वारिंशदोषपरिशुद्धपिण्डग्रहणमिति ते चेमे ॥१॥

#### અन्तयार्थ :-

इमस्स महाणुभावस्स આ મહાનુભાવની=યતિધર્મ અને ગ્રહણશિક્ષા તથા આસેવનશિક્ષાનું પાલન કરતા મહાનુભાવની, उ વળી एसो આ=આગળની ગાથાઓમાં કહેવાશે એ भिक्खाविही ભિક્ષાવિધિ नेओ જાણવી.

# (તે વિધિ કેવી છે?)

बायालदोसपरिसुद्धपिंडगहणं બેંતાલીસ દોષોથી પરિશુદ્ધ પિંડનું ગ્રહા ति એ ભિક્ષાવિધિ છે. ते य અને તે=બેંતાલીસ દોષો इमे આ છે=આગળના શ્લોકોમાં કહેવાના છે, તે છે.

#### ગાથાર્થ:-

યતિધર્મ અને ગ્રહણિક્ષા તથા આસેવનશિક્ષાનું પાલન કરતા મહાનુભાવની વળી આગળના શ્લોકોમાં કહેવાશે એ ભિક્ષાવિધિ જાણવી. (તે વિધિ કેવી છે?)

બેંતાલીસ દોષોથી પરિશુદ્ધ પિંડનું ગ્રહણ એ ભિક્ષાવિધિ છે. તે બેંતાલીસ દોષો આગળના શ્લોકોમાં કહેવાના છે, તે છે.

#### ભાવાર્થ :-

જે સાધુ દસ પ્રકારના યતિધર્મને વહન કરે છે અને ત્યાર પછી ગુણવાનને પરતંત્ર થઇને ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા ગ્રહણ કરે છે, તે સાધુ ક્રમસર ભાવરોગને ક્ષીણ-ક્ષીણતર કરે છે. તેથી એવા 'સાધુ'ને 'મહાનુભાવ' શબ્દથી સંબોધેલ છે. આ મહાનુભાવો નિરાશંસ ચિત્તવાળા હોય છે. તેથી તેઓ કેવા પ્રકારની ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે તે બતાવતાં કહે છે કે તેઓ બેંતાલીશ દોષથી પરિશુદ્ધ પિંડ ગ્રહણ કરે છે. આ જ તેમની ભિક્ષાવિધિ છે. તે બેંતાલીશ દોષો કયા છે તે બતાવવા અર્થે કહે છે કે તે દોષો આ છે, અર્થાત્ આગળની ગાથામાં કહેવાના છે, તે છે. **ાવ3-વાા** 

#### અવતરણિકા :-

પ્રથમની ગાથાના અંતે કહ્યું હતું કે તે બેંતાલીશ દોષો આ છે. તેથી તે બેંતાલીશ દોષો બતાવે છે -

सोलस उग्गमदोसा सोलस उप्पायणाइ दोसा उ । दस एसणाइ दोसा बायालीसं इय हवंति ॥२॥ षोडशोद्गमदोषाः षोडशोत्पादनाया दोषास्तु । दशैषणाया दोषा द्वाचत्वारिंशदिति भवन्ति ॥२॥

#### અन्तरार्थ :-

सोलस उग्गमदोसा સોળ ઉદ્દગમદોષો છે सोलस उप्पायणाइ दोसा उ વળી સોળ ઉત્પાદનના દોષો છે (અને) दस एसणाइ दोसा દશ એષણાના દોષો છે. इय આ પ્રમાણે (ગોચરીના) बायालीसं हवंति બેંતાલીસ (દોષો) થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

સોળ ઉદ્દગમદોષો છે, વળી સોળ ઉત્પાદનના દોષો છે અને દશ એષણાના દોષો છે. આ પ્રમાણે ગોચરીના બેંતાલીસ દોષો થાય છે.

#### भावार्थ :-

- (૧) ઉદ્ગમ દોષો :- આહારની નિષ્પત્તિમાં ગૃહસ્થ દ્વારા કરાયેલા દોષો તે ઉદ્દગમદોષો છે. તે સોળ છે.
- (૨) ઉત્પાદન દોષો :- આહાર મેળવવા અર્થે સાધુથી જે દોષો ઉત્પન્ન કરાય છે તે ઉત્પાદન દોષો છે. તે દોષો પણ સોળ છે.

(3) એષણા દોષો :- આહાર ગ્રહણ કરતી વખતે ગવેષણા કરવામાં જે દોષો પ્રાપ્ત થાય છે તે એષણા દોષો છે. આ દોષો ગૃહસ્થ અને સાધુ ઉભયથી થાય છે. આ દોષો દસ છે.॥૧૩-२॥

#### અવતર્ચાણકા :-

બીજી ગાથામાં બેંતાલીશ દોષો બતાવ્યા. તેમાં પ્રથમ સોળ ઉદ્દગમ દોષો બતાવે છે -

आहाकम्मुद्देसिय पूर्डकम्मे य मीसजाए य । ठवणा पाहुडियाए पाओयरकीयपामिच्चे ॥३॥ आधाकर्मोदेशिक पूतिकर्म च मिश्रजातं च । स्थापना प्राभृतिका प्रादुष्करणक्रीतप्रामित्यम् ॥३॥ परियष्टिए अभिहडे उिभन्ने मालोहडे इइ य । अच्छिजे अनिसिट्टे अज्झोयरए य सोलसमे ॥४॥ परिवर्तितोऽभिहत उद्धिन्नो मालापहत इति च । आच्छेद्योऽनिसृष्टोऽध्यवपूरकश्च षोडशः ॥४॥

#### અન્વયાર્થ :-

आहाकम्मुद्देसिय य 'आधार्धर्स, 'औद्देशिक, पूर्डकम्मे य अपूर्तिकर्स, मीसजाए 'भिश्रकात, ठवणा "स्थापना, पाहुडियाए 'प्रालृतिका, पाओयरकीयपामिच्चे अप्राद्वष्करण, 'क्वीत, "प्रामित्य, परियद्दिए 'प्परावर्तित, अभिहडे ''अल्याहत, उन्भिन्ने 'रिट्टिलन्न, मालोहडे 'अमालापहत, अच्छिजे 'रआव्छेद्य, अनिसिट्ठे 'म्अनिसृष्ट, अज्झोयरए य अने ''अध्यवपूरक, इइ सोलसमे એ सोण ઉદ्દश्मदोषो छे.

#### ગાશાર્શ :-

'આધાકર્મ, 'ઔદ્દેશિક, 'પૂતિકર્મ, 'મિશ્રજાત, <sup>પ</sup>સ્થાપના, 'પ્રાભૃતિકા, 'પ્રાદુષ્કરણ, 'ક્રીત, 'પ્રામિત્ય, 'વ્પરાવર્તિત, ''અભ્યાહ્ત, ''ઉદ્ભિન્ન, ''માલાપહ્ત, ''આચ્છેદા, 'પઅનિસૃષ્ટ અને ''અધ્યવપૂરક એ સોળ ઉદ્દગમદોષો છે.

# ભાવાર્થ :-

(૧) આધાકર્મ :- સાધુને નિમિત્તે અગ્નિ આદિથી પકાવવું કે સચિત્તને અચિત્ત કરવું તે આધાકર્મ દોષ છે.

- (**ર) ઔદ્દેશિક**:- યાચક સામાન્યને ઉદ્દેશીને તૈયાર કરેલ આહાર ઔદ્દેશિક કહેવાય, અથવા ગૃહસ્થે પોતાના માટે તૈયાર કરેલ આહારને પણ પાછળથી સાધુને ઉદ્દેશીને સંસ્કારિત કરે તો તે આહાર ઔદ્દેશિક કહેવાય.
- (3) પૂતિકર્મ :- આધાકર્મનો લેશ પણ અંશ જેમાં લાગ્યો હોય તે શુદ્ધ છતાં પૂતિકર્મ દોષવાળો જાણવો.
- (૪) મિશ્રજાત :- પ્રથમથી જ પોતાના અને સાધુના ઉદ્દેશથી ભેગું તૈયાર કરેલું હોય તે મિશ્રજાત દોષવાળો આહાર કહેવાય છે.
- (u) **સ્થાપના :** સાધુને નિમિત્તે મૂકી રાખેલો આહાર સ્થાપના દોષવાળો કહેવાય છે.
- (જ) પ્રા**ભૃતિકા** :- સાધુને દાન દેવાની બુલ્દિએ લગ્નાદિ પ્રસંગને મોડા-વહેલા કરીને તૈયાર થયેલો આહાર પ્રાભૃતિકા દોષવાળો કહેવાય છે.
- (૭) પ્રા**દુષ્કરણ :-** સાધુને વસ્તુ પ્રત્યક્ષ જોવાય તે માટે તે વસ્તુ ઉપર પ્રકાશ કરવાથી અથવા તે વસ્તુને પ્રકાશમાં લાવવાથી પ્રાદુષ્કરણ દોષ લાગે છે.
- (૮) ક્રીત :- સાધુને માટે મૂલ્ય આપીને વસ્તુ ખરીદવી તે ક્રીત દોષવાળી વસ્તુ કહેવાય.
- (૯) પ્રામિત્યક :- દાન દેવા માટે વસ્તુ ઉધાર લાવવી તે પ્રામિત્યક દોષવાળી વસ્તુ કહેવાય.
- (૧૦) પરાવર્તિત :- પોતાની તુચ્છ વસ્તુને આપી, તેના બદલે સાધુને વહોરાવવા અર્થે સંબંધી પાસેથી સારી વસ્તુ લાવી હોય તો તે વસ્તુ પરાવર્તિત દોષવાળી કહેવાય.
- (૧૧) અભ્યાહત :- પોતાના ઘરથી ઉપાશ્રયે કે પોતાના ગામથી અન્ય ગામમાં, જ્યાં સાધુ હોય ત્યાં વહોરાવવા માટે વસ્તુ સામે લઇ જવી તે અભ્યાહ્ત દોષવાળી વસ્તુ કહેવાય.
- (૧**૨) ઉફ્લિઝ :** વહોરાવવાની વસ્તુ સીલ વગેરે ઉખેડીને આપવી તે ઉફ્લિન્ન દોષવાળી કહેવાય.
- (૧૩) **માલાઅપહત** :- માળિયા વગેરેમાં ઊંચે મૂકેલું હોય તે સાધુ માટે લાવવું તે માલાઅપહત દોષવાળું કહેવાય.
- (૧૪) આચ્છેદ્ય :- પારકું છતાં બળાત્કારે લઇને સાધુને વહોરાવે તે આચ્છેદ્ય દોષવાળું કહેવાય.
- (૧૫) અ**નિસૃષ્ટ** :- કોઇ મંડળીનું ભોજન સર્વની અનુમતિ વિના, તેમાંના થોડા અથવા તેમાંનો કોઇ એક જ વ્યક્તિ, સાધુને આપે તો તે અનિસૃષ્ટ દોષવાળી વસ્તુ કહેવાય.
- (૧૬) અધ્યવપૂરક:- પોતાના માટે પકાવવા આપ્યા પછી સાધુ વગેરે આવ્યા છે એમ જાણી તેમને દાન દેવાની બુલ્દિએ તેમાં વધારો કરેલો આહાર અધ્યવપૂરક દોષવાળો કહેવાય. II93-3/૪II

#### અવત્રવિષકા :-

સોળ ઉદ્ગમ દોષો બતાવ્યા બાદ સોળ ઉત્પાદનના દોષો બતાવે છે.

धाई दूइ निमित्ते आजीव वणीमगे तिगिच्छा य । को हे माणे माया लोभे य हवंति दस एए ॥५॥ धात्री दूती निमित्त आजीवो वनीपक श्चिकित्सा च । क्रोधो मानो माया लोभश्च भवन्ति दशैते ॥५॥ पुळ्विं पच्छा संथव विज्ञा मंते य चुन्न जोगे य । उप्पायणाइ दोसा सोलसमे मूलकम्मे य ॥६॥ पूर्व पश्चात्सं स्तवो विद्या मंत्रश्च चूर्णं योगश्च । उत्पादनाया दोषा षोडशो मूलकर्म च ॥६॥

#### અन्वयार्थ :-

धाईदूइनिमित्ते 'धात्रीपिंड, 'हूतीपिंड, 'निभित्तपिंड आजीव 'आळवडिपेंड, वणीमगे 'प्वनीपडिपेंड, तिगिच्छा य अने 'यिडित्सापिंड, कोहे माणे माया लोभे य 'डेक्किपिंड, 'मानपिंड, 'मायापिंड अने 'च् बोलिपिंड, हवंति दस एए आ दस दोषो छे (अने) पुन्विं पच्छा संथव 'प्पूर्वपश्चात्संस्तविपंड, विज्ञा 'विद्यापिंड, मंते य 'प्रेमंत्रिपंड, चुन्न 'व्यूर्शिपंड, जोगे य 'प्रोगिपंड, मूलकम्मे य 'क्ष्मूबडर्मिपंड, उप्पायणाइ दोसा सोलसमे એ ઉत्पादनना सोण दोषो छे.

#### ગાશાર્થ :-

'ધાત્રીપિંડ, 'દૂતીપિંડ, ંનિમિત્તપિંડ 'આજીવકપિંડ, 'વનીપકપિંડ, અને 'ચિકિત્સાપિંડ તથા ³ક્રોધપિંડ, 'માનપિંડ, 'માયાપિંડ અને 'વલોભપિંડ, આ દસ દોષો છે. અને ''પૂર્વપશ્ચાત્સંસ્તવપિંડ, 'વિદ્યાપિંડ, 'કમંત્રપિંડ, ''ચૂર્ણપિંડ, ''યોગપિંડ અને ''મૂલકર્મપિંડ એ ઉત્પાદનના સોળ દોષો છે.

#### भावार्थ :-

- (૧) ધાત્રીપિંડ:- જે સાધુ આહારાદિ મેળવવાની બુલ્દ્રિએ ગૃહસ્થનાં બાળકોનું ધાવમાતા જેવું કામ કરી આહારાદિ મેળવે તે ધાત્રીપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.
- (૨) દૂતિપિંડ :- ગૃહસ્થોને પરસ્પર સંદેશો કહી આહારાદિ મેળવે તે દૂતિપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.

- (૩) બિમિત્તપિંડ :- લક્ષણ, જ્યોતિષાદિ શાસ્ત્રોના બળે ગૃહસ્થને ભૂત-ભાવિ કે વર્તમાનમાં થયેલી, થનારી કે થતી લાભ-હાનિ જણાવી આહારાદિ મેળવે તે નિમિત્તપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.
- (૪) આછવકપિંડ :- ગૃહસ્થમાં જે જાતિ-કુલ વગેરે વિશિષ્ટ હોય તે જાતિ-કુલ વગેરે પોતાનાં પણ છે એમ જણાવી આહારાદિ ગ્રહણ કરવાં તે આજીવકપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.
- (u) વનીપકપિંડ:- સાધુ બ્રાહ્મણ આદિના ત્યાં વહોરવા ગયો હોય ત્યારે, તેનાં શાસ્ત્રોની કોઇક સારી વાત ગ્રહણ કરીને તેની પ્રશંસા દ્વારા જે સારી ભિક્ષા મેળવે તે વનીપકપિંડ કહેવાય.
- (જ) ચિકિત્સાપિંડ :- ગૃહસ્થને રોગના ઉપચાર માટેના ઉપાયો જણાવી સાધુ આહારાદિ મેળવે તે ચિકિત્સાપિંડ છે.
- (૭) ક્રોધપિંડ :- ગૃહસ્થની આગળ ભય પેદા કરી આહારાદિ મેળવે તે ક્રોધપિંડ કહેવાય.
- (૮) માનપિંડ :- ગૃહસ્થને અભિમાને ચઢાવીને તેણે અભિમાનથી આપેલો આહારાદિ પિંડ લાવે તે સાધુનો માનપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.
- (૯) માચાપિંડ :- વારંવાર પિંડ મેળવવા માટે જુદા જુદા વેષ બદલીને કે જુદી જુદી ભાષા બોલીને, માયા કરીને આહારાદિ લાવે તે માયાપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.
- (૧૦) લોભપિંડ :- ઘણા અથવા મનોભિષ્ટ આહારાદિ મેળવવાના લોભે ઘણાં ઘરોમાં ફરનારનો લાવેલો પિંડ તે લોભપિંડ કહેવાય.
- (૧૧) પૂર્વપશ્વાત્ સંસ્તવ પિંડ :- પૂર્વનાં સંબંધી માતા-પિતા વગેરે તથા પશ્ચાત્નાં સંબંધી સાસુ-સસરા વગેરે સંબંધને દાન દેનારમાં ઘટાડે અને તે રીતે આહારાદિ લાવે તે પૂર્વપશ્ચાત્ સંસ્તવ પિંડ કહેવાય.
- (૧૨) વિદ્યાપિંડ :- પોતાને સિબ્દ્ર થયેલ વિદ્યા વગેરેનો ઉપયોગ કરી આહારાદિ મેળવે તે વિદ્યાપિંડ કહેવાય.
- (93) મંત્રપિંડ :- મંત્રના પ્રયોગથી મેળવેલો પિંડ તે મંત્રપિંડ કહેવાય.
- (૧૪) ચૂર્ણપિંડ :- નેત્રાદિને આંજવા દ્વારા અદશ્ય થઇ શકાય, રૂપ બદલી શકાય, તેવી શક્તિવાળાં ચૂર્ણોના પ્રયોગથી મેળવેલો પિંડ તે ચૂર્ણપિંડ દોષવાળો આહાર કહેવાય.
- (૧૫) <mark>ચોગપિંડ :-</mark> પગે લેપ કરવા વગેરેથી સૌભાગ્ય, દુર્ભાગ્ય વગેરે થાય તે રૂપ યોગના પ્રયોગથી મેળવેલ આહારાદિ યોગપિંડ કહેવાય.
- (૧૬) મૂળકર્મપિંડ :- કોઇના ગર્ભસ્થંભન આદિ કરીને આહાર મેળવવો તે મૂળકર્મ પિંડ કહેવાય. IIવ3-પ/કાI

#### અવતચણિકા :-

હવે એષણાના દસ દોષો બતાવે છે.

# संकियमक्खियनिक्खित्तपिहियसाहरियदायगुम्मीसे । अपरिणयलित्तछड्डिय इसणदोसा दस हवंति ॥७॥

शङ्कितम्रक्षितनिक्षिप्तपिहितसंहृतदत्तकोन्मिश्राः । अपरिणतलिप्तच्छर्दिता एषणदोषा दश भवन्ति ॥७॥

# અન્વચાર્ચ :-

संकिय 'शंडित, मिल्खय 'भ्रक्षित, निक्खित्त 'निक्षिप्त, पिहिय 'पिछित, साहरिय "संहत, दायगुम्मीसे 'दायड, 'उन्भिश्र, अपरिणय 'अपरिशृत, लित्त 'क्षिप्त, छड्डिय 'व्छिर्दित (એ प्रमाशे) इसणदोसा दस हवंति दस ग्रेडिशैषशाना दोषो थाय छे.

#### ગાથાર્થ :-

'શંકિત, 'મ્રક્ષિત, <sup>ઢ</sup>નિક્ષિપ્ત, 'પિહિત, <sup>૫</sup>સંહ્રત, <sup>ઢ</sup>દાયક, <sup>૭</sup>ઉન્મિશ્ર, 'અપરિણત, <sup>ઢ</sup>લિપ્ત અને <sup>૧૦</sup>છર્દિત એ પ્રમાણે દસ ગ્રહણૈષણાના દોષો થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

- (૧) શાંકિત :- આધાકર્મ વગેરે સોળ દોષમાંથી કોઇ પણ દોષની શંકા હોય છતાં સાધુ તે પિંડ ગ્રહણ કરે તો તે શંકિત દોષવાળો આહાર જાણવો.
- (२) म्रक्षित :- સચિત્ત કે નિંઘ એવી અચિત્ત વસ્તુથી ખરડાયેલા અન્નાદિરૂપ મ્રક્ષિત આહાર વહોરવો તે મ્રક્ષિત દોષ.
- (3) जिक्किप्तः- અચિત્ત પણ આહારાદિ સચિત્ત ઉપર મૂકેલું હોય તે વહોરવું તે निक्षिप्त
- (૪) પિં<mark>દિત :-</mark> સચિત્ત ફળ વગેરેથી અન્નાદિ ઢાંકેલું હોય કે સચિત્તાદિ ઉપર અન્નાદિ મુકેલ હોય તે પિહિત કહેવાય. તેવો આહાર વહોરવો તે પિહિત દોષ.
- (u) સંહત :- સાધુને વહોરાવવા માટે કોઇ ખાલી ભાજનની આવશ્યકતા હોય,પરંતુ તે ભાજનમાં સચિત્ત કે અચિત્ત વસ્તુ હોય તેને અન્યત્ર સચિત્ત કે અચિત્તમાં ખાલી કરીને વહોરાવે ત્યારે સંહત દોષની પ્રાપ્તિ થાય. જો ભાજનમાં અચિત્ત જ હોય અને તેને અચિત્તમાં જ ખાલી કરવામાં આવે તો સંહત દોષ ન લાગે.
- (જ) દાચક :- બાળક, નોકર, ગર્ભવતી સ્ત્રી વગેરે અયોગ્ય દાતારના હાથે વહોરવાથી દાયક દોષ લાગે છે.

- (૭) ઉન્મિશ્ર :- દાનમાં આપવાની અચિત્ત વસ્તુ પણ સચિત્ત ધાન્યના કણિયા વગેરેથી મિશ્રિત હોય તે ઉન્મિશ્ર દોષ છે.
- (૮) અપરિણત :- પૂર્ણ અચિત્ત થયા વગરનું કંઇક અચિત્ત, કંઇક સચિત્ત હોય તેવું વહોરવું તે અપરિણત દોષ છે.
- (૯) લિપ્ત :- ચરબી આદિથી હાથ કે પાત્ર ખરડાયેલું હોય અને તે હાથ કે પાત્રથી વહોરાવે તો લિપ્ત દોષ લાગે. અથવા દહીં, ઘી, આદિ ચીકણા પદાર્થથી હાથ કે પાત્ર ખરડાયેલું હોય અને તેનાથી વહોરાવે ત્યારે, તે હાથ કે પાત્રમાં રહેલી વસ્તુ જો નિરવશેષ ન વહોરાવે તો લિપ્ત દોષ ન લાગે, પરંતુ જો નિરવશેષ વહોરે તો પશ્ચાત્ કર્મનો સંભવ હોવાથી લિપ્ત દોષની પ્રાપ્તિ લાગે.

(૧૦) છર્દિતઃ- ઘી-દૂધ-દાળ વગેરે ઢોળાય તે રીતે વહોરાવે તે છર્દિત દોષ જાણવો.॥૧૩-૭॥

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વમાં બતાવેલા બેંતાલીશ દોષો અને આગળમાં જે બતાવવામાં આવશે તે માંડલીના સંયોજના આદિ પાંચ દોષોથી રહિત પિંડ યતિને ગ્રહણ કરવાની વિધિ બતાવે છે -

एयद्दोसविमुक्को जईण पिंडो जिणेणऽणुत्राओ । संजोयणाइरहिओ भोगो वि इमस्स कारणओ ॥८॥ एतद्दोषविमुक्तो यतीनां पिण्डो जिनेनानुज्ञातः । संयोजनादिरहितो भोगोऽप्यस्य कारणतः ॥८॥

# અન્વચાર્થ :-

जईण યતિને एयद्दोसिवमुक्को पिंडो આ દોષોથી=૪૨ દોષોથી રહિત પિંડ जिणेणऽणुत्राओ જિનેશ્વરો વડે અનુજ્ઞાત છે. इमस्स भोगो वि આનો=૪૨ દોષોથી રહિત પિંડનો, ભોગ પાગ संजोयणाइरिओ સંયોજનાદિ દોષરહિત (અને) कारणओ કારણે (અનુજ્ઞાત છે).

#### ગાથાર્થ :-

યતિને આ દોષોથી રહિત પિંડ જિનેશ્વરો વડે અનુજ્ઞાત છે. ૪૨ દોષોથી રહિત પિંડનો ભોગ પણ સંયોજનાદિ દોષરહિત અને કારણે અનુજ્ઞાત છે.

#### ગાથાર્થ :-

ભગવાને પૂર્વની ગાથાઓમાં બતાવેલા બેંતાલીશ દોષોથી રહિત આહાર ગ્રહણ કરવાની સાધુને અનુજ્ઞા આપેલી છે. આ ઉપરાંત ગાથામાં બતાવાશે તે ૬ કારણોથી આહારનો ભોગ પણ સંયોજનાદિ ચાર દોષથી રહિત કરવાનું કહેલ છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ઉત્સર્ગથી સાધુએ ૪૨ દોષરહિત ભિક્ષા લાવવાની છે અને ૬ કારણોમાંથી કોઇ પણ કારણ વિદ્યમાન હોય ત્યારે જ સાધુને આહાર વાપરવાની અનુજ્ઞા છે અને આહાર વાપરતી વખતે સંયોજનાદિ ચાર દોષોમાંથી કોઇ પણ દોષ ન લાગે તેવા ઉપયોગપૂર્વક આહાર વાપરવાનો છે, તો જ સંયમની શુદ્ધિ થાય. ॥૧૩-૮॥

#### અવતરુણિકા :-

સાધુને ગોચરી વાપરવામાં લાગતા સંયોજનાદિ ચાર દોષો બતાવે છે -

दव्वाईसंजोयणिमह बत्तीसाहिगं तु अपमाणं । रागेण सइंगालं दोसेण सधूमगं जाण ॥९॥ द्रव्यादिसंयोजनिमह द्वात्रिंशदिधकं त्वप्रमाणम् । रागेण साङ्गारं द्वेषेण सधूमकं जानीहि ॥९॥

#### અन्वयार्थ :-

दव्वाईसंजोयणिमह અહીं=સાધુને ભિક્ષા વાપરવાના વિષયમાં દ્રવ્યાદિનું સંયોજન, बत्तीसाहिगं तु अपमाणं બત્રીસ કોળિયાથી અધિક આહાર તે અપ્રમાણ દોષ, रागेण सइंगालं રાગથી વાપરવું તે અંગાર દોષ दोसेण सधूमगं અને द्वेषथी વાપરવું તે ધૂમ દોષ जाण જાણવો.

#### ગાશાર્થ :-

સાધુને ભિક્ષા વાપરવાના વિષયમાં દ્રવ્યાદિનું સંયોજન (તે સંયોજના દોષ), બત્રીસ કોળિયાથી અધિક આહાર તે અપ્રમાણ દોષ, રાગથી વાપરવું તે અંગાર દોષ અને દ્રેષથી વાપરવું તે ધૂમ દોષ જાણવો.

# ભાવાર્થ :-

- (૧) સંચોજના દોષ :- એક દ્રવ્ય સાથે બીજું દ્રવ્ય મેળવીને વાપરવું તે સંયોજના દોષ છે.
- (૨) અપ્રમાણ દોષ :- જેટલા આહારથી શરીરબળ, ધીરજ અને સંયમનાં કાર્યો સિદાય Y-પ

નહીં તેટલો આહાર પ્રમાણોપેત કહેવાય. પુરુષને તે બત્રીશ કોળિયા પ્રમાણ અને સ્ત્રીઓને અહ્યાવીશ કોળિયા પ્રમાણ કહેલ છે. તેથી અધિક વાપરવું તે અપ્રમાણ દોષ છે.

- (3) અંગાર દોષ :- ગોચરી વાપરતાં કોઇ ઇષ્ટ પદાર્થ પ્રત્યે રાગનો સ્પર્શ થાય ત્યારે અંશે અંશે સંયમને નાશ કરવામાં કારણીભૂત એવો અંગાર દોષ લાગે છે.
- (૪) **ધૂમ દોષ** :- અનિષ્ટ આહાર ઉપર દ્વેષ કરીને વાપરવું તે ધૂમ દોષ. **Ⅱ૧૩-૯Ⅱ**

## અવતરણિકા :-

આઠમી ગાથાના ભાવાર્થમાં આહારનો ભોગ પાંચ દોષ રહિત કરવો એમ કહ્યું હતું અને નવમી ગાથામાં તેમાંથી ચાર દોષો બતાવ્યા. પાંચમો દોષ તે છે કે હવેની ગાથામાં જે ગોચરી વાપરવાનાં ૬ કારણો બતાવવાના છે તે કારણો વગર આહાર વાપરવો. તેથી હવે ગોચરી કયાં છ કારણો ઉપસ્થિત થાય તો વપરાય તે બતાવે છે -

वेयणवेयावच्चे इरियष्टाए य संजमष्टाए । तह पाणवित्तयाए छडं पुण धम्मचिंताए ॥१०॥ वेदनवैयावृत्ये ईर्यार्थं च संयमार्थं च । तथा प्राणवृत्त्ये षष्ठं पुनर्धर्मचिन्तायै ॥१०॥

#### અન્વયાર્થ :-

वेयणवेयावच्चे 'વેદના શમાવવા, 'વૈયાવચ્ચ કરવા, અને इरियष्ठाए य 'ઇર્યાસમિતિના પાલન માટે, संजमष्ठाए 'સંયમની સાધના માટે तह पाणवित्तयाए અને 'प्रााणरक्षा माटे, छडं पुण છટ્ઠું (કारण) वणी धम्मचिंताए 'धर्मियंता કरी શકाય ते माटे (मुनि આહाર वापरे છे.)

#### ગાથાર્થ :-

'વેદના શમાવવા, 'વૈયાવચ્ચ કરવા, અને <sup>3</sup>ઇર્યાસમિતિના પાલન માટે, 'સંયમની સાધના માટે અને <sup>પ</sup>પ્રાણની રક્ષા માટે, છટ્ઠું કારણ વળી 'ધર્મચિંતા કરી શકાય તે માટે મુનિ આહાર વાપરે છે.

#### भावार्थ :-

નીચે બતાવેલાં છ કારણો ઊભાં થાય તો જ મુનિ ભોજન કરે છે.

- (૧) ક્ષુધાની વેદના સહન ન થાય.
- (૨) આહાર વિના અશક્ત (ભૂખ્યા) શરીરે વૈયાવચ્ચાદિ કરી ન શકાય.

- (૩) નેત્રનું તેજ ઓછું થતાં ઇર્યાસમિતિના પાલનમાં અશુદ્ધિ થાય.
- (૪) પ્રતિલેખના-પ્રમાર્જના વગેરે સંયમનું પાલન ન થઇ શકે.
- (૫) ક્ષુધાની પીડા વધી જવાથી મરણનો સંભવ થાય.
- (૬)આર્ત્ત-રૌદ્રધ્યાનથી બચીને ધર્મધ્યાનમાં સ્થિર ન થવાય. **!!૧૩-૧૦!!**

# અવતર્ચણકા :-

વસ્ત્રાદિમાં આધાકર્માદિ દોષોને બતાવે છે.

# वत्थं वाहाकम्माइदोसदुष्टं विविज्जियव्वं तु । दोसाण जहासंभवमेएसिं जोयणा नेया ॥११॥

वस्त्रमप्याधाकर्मादिदोषदुष्टं विवर्जितव्यं तु । दोषाणां यथासंभवमेतेषां योजना ज्ञेया ॥११॥

#### અન્વયાર્થ :-

आहाकम्माइदोसदुङं આધાકમાંદિ દોષોથી દુષ્ટ वत्थं व વસ્ત્ર પણ विविज्ञयव्वं तु વર્જવાં જ જોઇએ. एएसिं दोसाण આ દોષોની जोयणा યોજના जहासंभवम् યથાસંભવ नेया જાણવી.

#### ગાથાર્થ :-

આધાકર્માદિ દોષોથી દુષ્ટ વસ્ત્ર પણ વર્જવાં જ જોઇએ. આ દોષોની યોજના યથાસંભવ જાણવી.

# ભાવાર્થ :-

- ગોચરીમાં જેમ ૪૨ દોષો હતા, તેમ વસ્ત્રમાં આધાકર્મ આદિ ૪૨ દોષ પ્રાપ્ત થતા નથી, પરંતુ તેમાંથી જે સંભવી શકે તેને જ ગ્રહણ કરવાના છે.
- ૧. સાધુ માટે જ વસ્ત્ર બનાવવામાં આવે તો તે આધાકર્મી દોષ કહેવાય.
- ૨. સાધુ માટે જ વસ્ત્ર ખરીદેલું હોય તો તે ક્રીત દોષ કહેવાય.
- 3. ગૃહસ્થનું પોતાનું વસ્ત્ર વપરાયેલું મલિન હોય તો સાધુને વહોરાવવા પહેલાં ધોઇને આપે તો ઉદ્દેશ કર્મ દોષ પ્રાપ્ત થાય.
- ૪. તે રીતે શંકિત આદિ દોષો પણ યથાસંભવ જાણવા. **!!વ૩-વવ!!**
- 🗱 ગાથા ૧૧ સુધી આહાર અને વસ્ત્રના દોષો બતાવ્યા. ત્યાર પછી સ્થવિરકલ્પને આશ્રયીને

એષણાને બતાવનારી ગાથા હોવી જોઇએ. તેનું કારણ નીચે મુજબ છે.

એક તો આ વિંશિકામાં એક ગાથા ખૂટે છે, અને બીજું હસ્તલિખિત પ્રતમાં ગાથા-૧૧ બતાવ્યા પછી ગાથા-૧૩ બતાવેલ છે, પરંતુ ગાથા-૧૨ બતાવી નથી. વળી પદાર્થની દષ્ટિએ વિચારીએ તો, ગાથા-૧૩માં જિનકલ્પીની એષણા બતાવી છે તેથી તેના પૂર્વે સ્થવિરકલ્પની એષણાને કહેનારી ગાથા-૧૨ હોવી જોઇએ, જે મળતી નથી.

# ંઅવતરુિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં પ્રાયઃ કરીને સ્થવિરકલ્પની એષણા બતાવેલી હોવી જોઇએ, હવે જિનકલ્પની એષણા બતાવતાં કહે છે -

> इत्थेव पत्तभेएण एसणा हो इऽभिग्गहपहाणा । सत्त चउरो य पयडा अन्ना वि तहाऽविरुद्धित ॥१३॥ अत्रैव पात्रभेदेनैषणा भवत्यभिग्रहप्रधाना । सप्त चत्वारश्च प्रकटा अन्याऽपि तथाऽविरुद्धा इति ॥१३॥

#### અન્વયાર્થ :-

इत्थेव અહીં જ=આહાર અને વસ્તાદિના વિષયમાં જ पत्तभेएण પાત્રના ભેદથી=જિનકલ્પીરૂપ પાત્રવિશેષથી अभिग्गहपहाणा एसणा होइ અભિગ્રહપ્રધાન એષણા છે. सत्त (આહાર-પાણી વિષયક એષણા) સાત પ્રકારની चउरो य અને (વસ્ત્ર વિષયક એષણા) ચાર પ્રકારની पयडा પ્રગટ છે. तहा ते પ્રકારે अन्ना वि અન્ય પણ=અભિગ્રહપ્રધાન એવી એષણા अविरुद्धति અવિરુદ્ધ છે=શાસ્ત્રસંમત છે.

# ગાથાર્થ :-

આહાર અને વસ્ત્રાદિના વિષયમાં જ જિનકલ્પીરૂપ પાત્રવિશેષથી અભિગ્રહપ્રધાન એષણા છે. આહાર-પાણી વિષયક એષણા સાત પ્રકારની અને વસ્ત્ર વિષયક એષણા ચાર પ્રકારની પ્રગટ છે. તે પ્રકારે અન્ય પણ અભિગ્રહપ્રધાન એવી એષણા શાસ્ત્રસંમત છે.

# भावार्थ :-

જિનકલ્પની એષણા અભિગ્રહપ્રધાન હોય છે અને તે આહારના વિષયમાં સાત પ્રકારની છે અને વસ્ત્રના વિષયમાં ચાર પ્રકારની છે. જ્યારે જિનકલ્પી આહાર માટે જાય છે ત્યારે તે અવશ્ય અભિગ્રહ કરે કે, સાત પ્રકારની એષણામાંથી આજે અમુક એષણાથી જ આહાર મળે તો ગ્રહણ કરવો અન્ય એષણાથી નહીં. તે જ રીતે પાણીની સાત એષણામાંથી કોઇ એક એષણાથી પાણી મળે તો ગ્રહણ કરવું અન્યથી નહીં. આ રીતે અભિગ્રહ કરવાથી સત્ત્વનો પ્રકર્ષ થાય છે. કેમ કે સામાન્ય રીતે તે સાતે પ્રકારની એષણામાંથી જે કોઇ એષણાથી આહાર મળે તે રીતે ગ્રહણ કરનારને પણ ૪૨ દોષથી રહિત ગોચરી લેવાની હોય છે, જે અતિ દુષ્કર છે. તે ૪૨ દોષરહિત ગોચરી મળતી હોય તેમાં પણ કોઇ એક એષણાથી આહાર મળે તો ગ્રહણ કરવો એ પ્રકારના અભિગ્રહથી આહારની પ્રાપ્તિ અતિ દુર્લભ બને છે. આમ છતાં, આહાર ન મળે તો પણ અદીનભાવથી સંયમમાં યત્ન કરનાર જિનકલ્પી હોય છે, જેથી નિર્લેપભાવનો પ્રકર્ષ થાય છે.

આવી જ રીતે વસ્ત્રના વિષયમાં પણ અભિગ્રહપૂર્વક જિનકલ્પીઓ ગ્રહણ કરે છે. આ ઉપરાંત દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને આશ્રયીને ઘણા પ્રકારના અભિગ્રહપૂર્વકની એષણા કરનારા જિનકલ્પી હોય છે. જેમ મહાવીર ભગવાને અભિગ્રહ કર્યો તે ચંદનબાળાથી પૂર્ણ થયો. **!!વ3-વ3!!** 

# અવતર્ચણકા :-

પૂર્વ ગાથામાં કહ્યું હતું કે આહાર અને પાણી વિષયક સાત પ્રકારની એષણા હોય છે. તે સાત ભેદો બતાવે છે -

> संसङमसंसङा उद्धड तह हो इ अप्पलेवा य । ओग्गहियापग्गहिया उज्झियधम्मा य सत्तमिया ॥१४॥ संसृष्टासंसृष्टोद्धृता तथा भवत्यप्रलेपा च । उद्गृहीतापगृहीता उज्झितधर्मा च सप्तमिका ॥१४॥

#### અન્વયાર્થ :-

संसष्टमसंसद्घा સંસૃષ્ઠા, અસંસૃષ્ઠા, उद्धड तह તથા ઉદ્ધૃતા, अप्पलेवा य અને • અલ્પલેપા, ओग्गहियापग्गहिया અવગૃહીતા, પ્રગૃહીતા उन्झियधम्मा य અને ઉજ્ઝિતધર્મા सत्तिमया होइ એ સાત એષ્ણા હોય છે.

#### ગાથાર્થ :-

સંસૃષ્ઠા, અસંસૃષ્ઠા, ઉદ્ધૃતા, અલ્પલેપા, અવગૃહીતા, પ્રગૃહીતા અને ઉજ્ઝિતધર્મા એ સાત એષણા હોય છે.

#### भावार्थ :-

સાત પ્રકારની પિંડએષણા આ પ્રકારે છે :-

- (૧)<mark>સંસૃષ્ઠા :-</mark> હાથ તથા પાત્રાદિ ખરડાય તેવાં આહારાદિ ગ્રહણ કરવાં તે સંસૃષ્ઠા છે.
- (**૨) અસંસૃષ્ઠા** :- હાથ અને પાત્રાદિ ન ખરડાય તેવું અન્નાદિ વહોરવું તે અસંસુષ્ઠા.
- (૩) **ઉદ્દૃતા** :- પોતાને માટે મોટા વાસણમાંથી નાના વાસણમાં કાઢેલ અન્નાદિ વહોરવા તે ઉદ્દૃતા.
- (૪) અલ્પલેપા :- નિર્લેપ પોંક, વાલ-ચણા વગેરે, જેમાં દાતાને વાસણ ધોવાં વગેરે પશ્ચાત્ કર્મ ખાસ ન કરવાનું હોય તે અલ્પલેપા.
- (પ) અવગૃદીતા :- જમવા માટે બેઠેલ ગૃહસ્થે પોતે ખાવા માટે થાળી કે વાટકામાં કાઢ્યું હોય તેમાંથી લેવું એ અવગૃહીતા.
- (જ) પ્રગૃદીતા:- ગૃહસ્થે પોતાના માટે કે બીજા માટે મોટા વાસણમાંથી ચમચા કે કડછી વગેરેથી ઉપાડેલું અન્ન થાળીમાં પીરસાય તે પહેલાં લેવું અથવા તો હાથથી ઉપાડેલ કોળિયામાંથી લેવું તે પ્રગૃહીતા.
- (૭) ઉજ્ઝિતધર્મા :-ઘરના બધા માણસો જમી ગયા પછી શેષ રહે તે, અથવા ફેંકી દેવા જેવો આહાર, જેને બીજો કોઇ ઇચ્છે નહીં એવી ભિક્ષા લેવી તે ઉજ્ઝિતધર્મા. ॥૧૩-૧૪॥

#### અવતર્ચાણકા :-

વસ્ત્રના વિષયમાં ચાર પ્રકારની એષણા બતાવે છે -

उदिष्ठ पेह अंतर उज्झियधम्मा चउत्थिया होइ। वत्थे वि एसणाओ पन्नत्ता वीयरागेहिं ॥१५॥ उदिष्ठप्रेक्षान्तरोज्झितधर्मा चतुर्थिका भवति ।

वस्त्रेप्येषणाः प्रज्ञप्ता वीतरागैः ॥१५॥

#### અન્વયાર્થ :-

वीयरागेहिं વીતરાગ વડે वत्थे वि વસ્ત્રમાં પણ पन्नत्ता કહેવાયેલી एसणाओं એષણા उदिष्ठ ઉદ્દિષ્ટા, पेह પ્રેક્ષા, अंतर આંતરા અને चउत्थिया ચોથી उज्झियधम्मा ઉજ્ઝિતધર્મા होइ હોય છે.

#### ગાશાર્શ :-

વીતરાગ વડે વસ્ત્રમાં પણ કહેવાયેલી એષણા ઉદ્દિષ્ટા, પ્રેક્ષા, આંતરા અને ચોથી ઉજ્ઝિતધર્મા હોય છે.

#### ભાવાર્થ :-

વસ્ત્ર એષણામાં નીચે મુજબના અભિગ્રહ હોવાથી ચાર પ્રકારની વસ્ત્ર એષણાઓ હોય છે.

- (૧) ઉદ્દિષ્ટા :- પોતાને જોઇતું હોય તેવું વસ્ત્ર માંગવું તે.
- (૨) પ્રેક્ષા :- ગૃહસ્થના ઘરમાં વસ્ત્ર લેવા માટે ગયા પછી જે દેખાય તેમાંથી માંગવું, પણ બીજું ન માંગવું તે.
- (3) આંતર :- ગૃહસ્થે ત્રણ વખત વાપરેલું વસ્ત્ર લેવું પણ બીજું નહીં.
- (૪) **ઉજ્જિતધર્મા** :- ગૃહસ્થે પોતાના વપરાશમાંથી જે કાઢી નાંખ્યું હોય અર્થાત જે ફેંકી દેવા જેવું હોય તેવું વસ્ત્ર લેવું તે. ||૧૩-૧૫||

#### અવત્રુપાડા :-

આહાર અને ઉપધિ વિષયક દોષો બતાવ્યા, એષણાના પ્રકારો પણ બતાવ્યા, **હવે वसति विषय** आधारमहि होषोने जतावे छे -

#### सिज्जा वि इहं नेया आहाकम्माइदोसरहिया वि । ते वि दलाविक्खाए इत्थं सयमेव जोइज्जा ॥१६॥ जेयाऽऽधाकर्मादिदोषरहिताऽपि शय्याऽपीह तेऽपि दलापेक्षयाऽत्र स्वयमेवेक्षेत

#### અન્વચાર્થ :-

इहं अહीं=साधुनी भिक्षामां सिज्जा वि शय्या पण आहाकम्माइदोसरिहया वि આધાકમાંદિ દોષથી રહિત જ नेया જાણવી (અને) ते वि ते પણ=આધાકમાંદિ દોષથી રહિત શય્યા પણ **दलाविक्खाए** મકાન બાંધવાની સામગ્રીની અપેક્ષાએ **इत्थं** અહીં **सयमेव** स्वयं क **जोड**ज्जा योकवी.

#### ગાશાર્શ :-

સાધુની ભિક્ષામાં શય્યા પણ આધાકર્માદિ દોષથી રહિત જ જાણવી અને તે પણ=શપા પણ, મકાન બાંધવાની સામગ્રીની અપેક્ષાએ અહીં સ્વયં જ યોજવી.

118811

#### भावार्थ :-

વસતિમાં આધાકર્માદિ ૪૨ દોષોમાંથી જે ઘટે તે યથાયોગ્ય દોષો જોડવાના છે. તે વસતિના વિષયમાં મૂળગુણ અશુદ્ધ અને ઉત્તરગુણ અશુદ્ધ એમ બે ભેદ કહેલ છે. મૂળગુણ અશુદ્ધ શય્યા અને ઉત્તરગુણ અશુદ્ધ શય્યા તેના દળની અપેક્ષાએ વિચારવાની છે. વસતિ માટેની સામગ્રી એ દળ છે. સાધુ માટે જ મકાન વગેરે સામગ્રીથી બનાવેલું હોય તે મકાન મૂળગુણ અશુદ્ધ કહેવાય અને પોતાના માટે બનાવેલ મકાનમાં પણ સાધુને ઉપયોગી થાય તે દષ્ટિથી દરવાજા આદિ કરવામાં આવે તો તે ઉત્તરગુણ અશુદ્ધ કહેવાય. આ પ્રકારે એના અવાંતર અનેક ભેદોની વિચારણા સ્વયં કરવા ગ્રંથકારે નિર્દેશ કરેલ છે.

#### ||93-99||

#### અવતર્ચણકા :-

વસતિ વિષયક આધાકર્માદિ દોષો બતાવ્યા બાદ વસતિમાં અન્ય દોષોની શુદ્ધિ બતાવવા માટે કહે છે -

एसा वित्थीपंडगपसुरिहया जाण सुद्धिसंपुन्ना । अन्नापीडाइ तहा उग्गहसुद्धा मुणेयव्वा ॥१७॥ एषाऽपि स्त्रीपण्डकपशुरिहता जानीहि शुद्धिसंपूर्णा । अन्यापीडया तथाऽवग्रहशुद्धा ज्ञातव्या ॥१७॥

#### અન્વયાર્થ :-

एसा वि આ પણ=વસતિ પણ इत्थीपंडगपसुरिहया श्री, નપુંસક અને પશુના વાસ વિનાની હોય ત્યારે **सुद्धिसंपुन्ना** પૂર્ણ શુદ્ધ जाण જાણવી तहा तथा अन्नापीडाइ અન્યને અપીડાથી उग्गहसुद्धा અવગ્રહશુદ્ધ **मुणेयव्वा** જાણવી.

#### ગાથાર્થ :-

વસતિ પણ સ્ત્રી, નપુંસક અને પશુના વાસ વિનાની હોય ત્યારે પૂર્ણ શુદ્ધ જાણવી તથા અન્યને અપીડાથી અવગ્રહશુદ્ધ જાણવી.

#### ભાવાર્થ :-

આધાકર્માદિ દોષથી રહિત વસતિ પણ સ્ત્રી, નપુંસક કે પશુની વસતિવાળી હોય તો સાધુને માટે તે વસતિ શુદ્ધ ન કહેવાય. તેથી સંયમીએ જેમ આધાકર્માદિ દોષોનો પરિહાર કરવાનો છે, તેમ સ્ત્રી આદિ સંસર્ગ વગરની વસતિમાં રહેવાનું છે. તેવી વસતિ પણ દાયકને પીડા ન થાય તે રીતે અવગ્રહની યાચના કરીને ગ્રહણ કરવાની છે. જો દાયક આદિ કોઇને પીડાકારી હોય છતાં સાધુ તેનો ઉપયોગ કરે તો તે અવગ્રહશુદ્ધ વસતિ ન કહેવાય. **!!વ3-વ9!!** 

#### અવતરૂિણકા :-

**ગાથા ૧૬ અને ૧૭**માં વસતિગ્રહણની શુધ્ધિ બતાવી, હવે તે વસતિના પરિભોગ વખતે જાળવવાની શુધ્ધિ બતાવતાં કહે છે -

एसा वि हु विहिपरिभोगओ य आसंगविज्ञिया णं तु । वसिह सुद्धा भिणया इहरा उ गिहं परिग्गहओ ॥१८॥ एषाऽपि खलु विधिपरिभोगतश्चाऽऽसङ्गवर्जिता तु । वसितः शुद्धा भिणतेतरथा तु गृहं परिग्रहतः ॥१८॥

#### અન્વયાર્થ :-

आसंगविज्ञिया આસંગાદિ દોષથી રહિત એવી एसा वसिह वि આ વસિત પણ=પૂર્વમાં બતાવાયેલા આધાકર્માદિ દોષોરહિત વસિત પણ हु ખરેખર विहिपरिभोगओ य विधिपूर्वक्रना परिભोગથી જ सुद्धा भिणया શુદ્ધ કહેવાઇ છે इहरा उ ઇતરથા તો परिगहओ परिग्रહ હોવાથી गिहं तु ઘર જ બની જાય છે.

જ ળં વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાશાર્શ :-

આસંગાદિ દોષથી રહિત એવી પૂર્વમાં બતાવાયેલા આધાકમાંદિ દોષોરહિત વસતિ પણ વિધિપૂર્વકના પરિભોગથી જ શુદ્ધ કહેવાઇ છે, ઇતરથા તો પરિગ્રહ હોવાથી ઘર જ બની જાય છે.

#### भावार्थ :-

પૂર્વમાં બતાવેલ સર્વ દોષોથી રહિત વસતિ પણ ગ્રહણ કર્યા પછી વસતિના અનુકૂળ ભાવો પ્રત્યે કે ત્યાં પ્રાપ્ત થયેલા અનુકૂળ સંયોગો પ્રત્યે જે સાધુ આસંગભાવવાળા નથી, અને વળી તેઓ તે વસતિને સંયમની વૃશ્દ્રિમાં ઉપયોગી થાય તે રીતે પરિભોગ કરે તો તે વસતિને શુલ્દ્ર કહી છે.

જેઓ વળી સર્વ દોષોથી રહિત વસતિને મેળવીને પણ આસંગભાવવાળા છે, તેઓ તે વસતિનો સંયમની ક્રિયામાં ઉપયોગ કરતા હોય તો પણ તે વસતિનો પરિભોગ વિધિપૂર્વકનો નથી, અને તેથી તે વસતિ પરિગ્રહરૂપ છે, અને સંયમવૃલ્દ્રિનું કારણ નથી. આથી જ શાસ્ત્રકારો તે વસતિને ઘર કહે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે વસતિને ગ્રહણ કર્યા પછી સંયમની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે જ સ્વાધ્યાય આદિમાં સુદઢ યત્ન કરતા હોય એવા સાધુઓનો તે વસતિનો પરિભોગ વિધિપૂર્વકનો છે. જ્યારે અન્ય માટે તે વસતિ પોતાને રહેવાનું સ્થાન છે, તેથી તે વસતિ તેના માટે ઘરની જેમ કર્મબંધનું કારણ છે. **ાવ3-વટાા** 

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથાઓના કથનનું નિગમન કરતાં કહે છે -

एवं आहाराइसु जुत्तवओ निम्ममस्स भावेण । नियमेण धम्मदेहारोगाओ होइ निव्वाणं ॥१९॥ एवमाहारादिषु युक्तवतो निर्ममस्य भावेन । नियमेन धर्मदेहाऽरोग्यात भवति निर्वाणम् ॥१९॥

#### અન્વદ્યાર્શ :-

**एवं आहाराइसु जुत्तवओ** આવી રીતે આહારાદિમાં યત્નવાળા **भावेण निम्ममस्स** ભાવથી નિર્મમ=મમતા રહિત મુનિને **धम्मदेहारोगाओ** ધર્મદેહનું આરોગ્ય થવાથી **नियमेण** નિયમથી **निव्वाणं होइ** નિર્વાણ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

આવી રીતે આહારાદિમાં યત્નવાળા, ભાવથી મમતા રહિત મુનિને ધર્મદેહનું આરોગ્ય થવાથી નિયમથી નિર્વાણ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### ભાવાર્થ:-

પૂર્વની ગાથાઓમાં બતાવ્યું એ પ્રકારે, વિશેષ કારણ ન હોય તો આહારાદિની શુિલ્દિમાં જે સાધુ યત્ન કરતો હોય અને ભાવથી વસ્ત્ર-પાત્ર આદિમાં નિર્મમ પરિણામવાળો હોય તે સાધુ, તપ-સંયમના સેવન દ્વારા ક્રમે કરીને ધર્મદેહના વિશેષ-વિશેષતર આરોગ્યને પામે છે અને અંતે અવશ્ય નિર્વાણને પામે છે.∥વ3-વ∈∥

#### અવતરૂિણકા :-

અઢારમી ગાથામાં કહ્યું કે ભાવથી નિર્મમ સાધુ આહારાદિમાં યત્નવાળો હોય તો નિયમથી નિર્વાણ પામે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે પૂર્વની ગાથાઓ પ્રમાણે આહારાદિના દોષોનું જ્ઞાન થાય પરંતુ પોતે જ્યારે આહારાદિ ગ્રહણ કરવા જાય ત્યારે તે આહારાદિમાં અશુદ્ધિ છે કે નહીં તેનું જ્ઞાન તેને ન થાય તો સંયમની શુદ્ધિ કઇ રીતે થઇ શકે? તેથી કહે છે -

# जाणइ असुद्धिमेसो आहाराईण सुत्तभणियाणं । सम्मुवउत्तो नियमा पिंडेसणभणियविहिणा य ॥२०॥ जानात्यशुद्धिमेष आहारादीनां सूत्रभणितानाम् । सम्यग्पयुक्तो नियमात्पिण्डैषणभणितविधिना च ॥२०॥

#### અન્વયાર્થ :-

पिंडेसणभणियविहिणा य પિંડ એષણામાં કહેલ વિધિથી જ सम्मुवउत्तो સમ્યગ્ ઉપયુક્ત એવો एसो આ=સાધુ सुत्तभणियाणं સૂત્રમાં ભણિત એવા आहाराईण असुद्धिम् આહારાદિની અશુદ્ધિને नियमा निયમથી जाणइ જાણે છે.

#### ગાથાર્થ :-

પિંડ એષણામાં કહેલ વિધિથી જ સમ્યગ્ ઉપયુક્ત એવો સાધુ સૂત્રમાં ભણિત એવા આહારાદિની અશુલ્દિને નિયમથી જાણે છે.

#### ભાવાર્થ :-

પિંડેષણાને કહેનારાં શાસ્ત્રોમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે તે ભિક્ષામાં દોષો છે કે નહીં તેનો નિર્ણય કરવા માટે પૃચ્છા આદિ વિધિ બતાવી છે. તે વિધિ પ્રમાણે જો કોઇ સાધુ સમ્યગ્ ઉપયુક્ત હોય તો તે સાધુને સૂત્રમાં કહેવાયેલા આહારાદિની અશુદ્ધિનું અવશ્ય જ્ઞાન થાય છે.

અહીં આહારાદિને 'સૂત્રમાં કહેવાયેલા' એવું વિશેષણ આપેલું છે એટલે કે સાધુને કયા પ્રસંગે શું ગ્રહણ કરવાનું છે તે સૂત્રમાં કહ્યું છે. તે મુજબ તે પ્રસંગે તે ગ્રહણ કરતો હોય તો તે આહારાદિ અનુજ્ઞાત છે. તે સિવાયના પ્રસંગે આહારાદિ ગ્રહણ કરાતો હોય તો તે આહારાદિ સૂત્રથી અનનુજ્ઞાત કહેવાય. આવા સૂત્રથી અનુજ્ઞાત ન હોય તેવા આહારાદિની વ્યાવૃત્તિ કરવા માટે ''**સૂત્રમળિતં**'' વિશેષણ આપ્યું છે. આ રીતે સાધુ પિંડ ગ્રહણ કરવામાં શ્રુત પ્રમાણે યથાર્થ યત્ન કરતો હોય, પરંતુ ક્યારેક જો દાન આપનાર તેવા પ્રકારની માયા કરતો હોય તો સાધુને દોષની જાણ ન પણ થાય. આવા સમયે દોષનું જ્ઞાન ન થવાને કારણે જે ભિક્ષા ગ્રહણ કરાય તે દૂષિત હોય તો પણ શ્રુતના ઉપયોગથી શુદ્ધ હોવાને કારણે તે ભિક્ષા લેશ પણ કર્મબંધનું કારણ બનતી નથી. **!!વ3-૨૦!!** 

।। इति भिक्षाविंशिका त्रयोदशी ।। १ ३।।

## ।। भिक्षा-अंतराय-शुद्धि-लिंगविंशिका चतुर्दशी ।।

#### અવતર્ચાણકા :-

ભિક્ષાવિંશિકા બતાવ્યા પછી હવે ભિક્ષામાં જતાં પહેલાં ભિક્ષા માટે કરવાની વિધિ અને તેમાં થતા અંતરાયો બતાવતાં કહે છે -

> भिक्खाए वच्चंतो जइणो गुरुणो करेंति उवओगं। जोगंतरं पविज्ञउकामो आभोगपरिसुद्धं ॥१॥ भिक्षायै व्रजन्तो यतयो गुरोः कुर्वन्त्युपयोगम् । योगान्तरं प्रपत्तुकामा आभोगपरिशुद्धम् ॥१॥

#### अन्तरार्थ :-

जोगंतरं पविज्ञउकामा योशान्तरने स्वीक्षारवानी ઇચ्છावाणा भिक्खाए वच्चंतो िलक्षा माटे जता जइणो यतिओ आभोगपरिसुद्धं आलोशथी परिशुद्ध ओवा गुरुणो उवओगं शुरुना ઉपयोशने करेंति क्षे छे..

#### ગાશાર્થ :-

યોગાન્તરને સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા, ભિક્ષા માટે જતા યતિઓ આભોગથી પરિશુદ્ધ એવા ગુરૂના ઉપયોગને કરે છે.

#### भावार्थ :-

સંયમ માટે ઉપકારી થાય એવો આહાર ગ્રહાગ કરવા માટે યોગાન્તરની ઇચ્છાવાળો સાધુ ભિક્ષા લેવા માટે જાય છે. યોગાન્તરની ઇચ્છાવાળો એટલે પોતે જે યોગનું સેવન કરતો હોય તેનાથી અન્ય યોગને સેવવાની ઇચ્છાવાળો. કોઇ સાધુ સ્વાધ્યાય કરતો હોય તો સ્વાધ્યાયથી અન્ય એવી ભિક્ષા લેવા માટે પ્રવૃત્ત થયો હોય, તો તે ભિક્ષાની વિધિ એ યોગાન્તર કહેવાય. પરંતુ ભિક્ષાગ્રહણની વિધિ યોગસ્વરૂપ ત્યારે જ બને કે જો ભગવાનના વચનાનુસાર મન-વચન-કાયાની સમ્યગ્ પ્રવૃત્તિપૂર્વક ભિક્ષા ગ્રહણ કરવામાં આવે તો. આ ભિક્ષાની વિધિને યોગસ્વરૂપ બનાવવા માટે જ સાધુ પોતાની વિચારણાઓને જ્ઞાનથી એટલે કે શ્રુતના ઉપયોગથી પરિશુદ્ધ બનાવે છે, અને તે માટે જ જ્ઞાનના ઉપયોગથી પરિશુદ્ધ બનાવે છે, અને તે માટે જ જ્ઞાનના ઉપયોગથી પરિશુદ્ધ એવા ગુરુના ઉપયોગરૂપ એક વિશેષ પ્રકારની ક્રિયા તે કરે છે. આ ક્રિયાને 'ઉપયોગ કરાવણીનો' કાયોત્સર્ગ કહેવાય છે.

અહીં 'ઉપયોગ' શબ્દ જ એક વિશિષ્ટ પ્રકારની ક્રિયાનો વાચક છે. આ ક્રિયામાં ગુરુ પાસે અમુક આદેશો માંગવાના હોય છે અને તેમનાં આશીર્વચનો મેળવવાનાં હોય છે. આ ઉપયોગની ક્રિયા ગુરુ સાથે સંકળાયેલી છે માટે અહીં સંબંધ અર્થક ષષ્ઠીનો પ્રયોગ કરી ''ગુરુના ઉપયોગને કરે છે'' એમ કહ્યું છે. ગુરુ સંબંધી આશીર્વચન દ્વારા પોતાનામાં ભિક્ષા વિષયક આભોગપરિશુદ્ધ એવા ઉપયોગને પેદા કરવા માટે આ વિશેષ ક્રિયા કરવાની હોય છે.

વળી અહીં એમ પણ કહ્યું છે કે "આભોગથી પરિશુદ્ધ એવા ગુરુના ઉપયોગને કરે છે" આભોગથી પરિશુદ્ધમાં આભોગ એટલે પ્રસ્તુત ક્રિયાને સમ્યક્ કરવા માટે અપેક્ષિત એવો માનસ ઉપયોગ, એટલે સમ્યગ્ માનસયત્નથી પરિશુદ્ધ એવી ઉપયોગની ક્રિયા (ઉપયોગ કરાવણી કાયોત્સર્ગ) સાધુઓ કરે છે.

ગુરુના આશીર્વચનથી ઉપયોગની ક્રિયા તો પોતે જ કરવાની છે. આ વિશિષ્ટ કાયોત્સર્ગની વિધિ આ પ્રમાણે છે ઃ-

शिष्य :-इच्छाकारेण संदिसह भगवन्! उपयोग करुं?

**गु**ञ्ज :- करेह ।

शिष्य :-इच्छं । उवओग करावणी करेमि काउस्सग्गं.. अन्नत्थ0

સૌ પ્રથમ શિષ્ય ગુરૂભગવંતને વિનંતિ કરે છે કે "હે ભગવન્ત! ઇચ્છાકાર પૂર્વક મને આજ્ઞા આપો, હું ઉપયોગને કરું?" ત્યારે "કરો" કહીને ગુરૂ આજ્ઞા આપે. ત્યાર પછી શિષ્ય કહે કે "ઉપયોગ કરાવવા માટે હું કાઉસ્સગ્ગ કરું છું." અને અન્નત્ય સૂત્ર બોલીને કાઉસ્સગ્ગ કરી મંગલનું ચિંતવન કરે, એટલે કે નમસ્કાર મહામંત્રનું ચિંતન કરે. ભિક્ષા જવા માટે તૈયાર થયેલો સાધુ નમસ્કાર મહામંત્રપૂર્વક જે આહારાદિ લાવવાના હોય તેની ઉચિત વિધિનું ચિંતન કરે, કારણ કે સમ્યગ્ આલોચના કર્યા વિના વહોરવાનો નિષેધ છે; અને આ કાયોત્સર્ગકાળમાં તે એમ પણ વિચારે કે "ગુરૂ-બાળ-વૃદ્ધ-નવદીક્ષિત વગેરે માટે પણ હું મારી શક્તિ પ્રમાણે ભિક્ષા લાવીશ, પણ માત્ર મારા એકલા માટે જ નહીં." નમસ્કારમંત્ર દ્વારા આવી વિચારણાઓ કરી શિષ્ય પ્રગટ "નમો અરિહંતાણં" કહે. ત્યાર પછી વિનયથી નમીને,

शिष्य :-संदिसह (यूयं)

**ગુ**ञ्ज :- लाभः।

शिष्य :-कहं लेसु ?

**गु**ञ्जः - तहत्ति (जहागहिअं पुव्वसाहूहिं)।

## शिष्य :-आवस्सही जस्स जोगः।

શિષ્ય કહે કે "હે ભગવંત! ભિક્ષાએ જવા માટે આજ્ઞા આપો." ત્યાર પછી ગુરુ કહે "તમને લાભ થાઓ." 'લાભ' શબ્દ બોલવા દ્વારા ગુરુ એવા આશિષ આપે છે કે તમને ભગવાનના વચનાનુસાર ભિક્ષાનો લાભ થાઓ, એટલે કે નિર્દોષ ભિક્ષા મળો. કેમ કે ભગવાનના વચનાનુસાર ભિક્ષા મળે તો જ તે ભિક્ષા સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ બને છે. "તમને લાભ થાઓ" આ પ્રકારનું ગુરુનું વચન ભિક્ષા માટે જવાના કાળે ઉચિત વચનરૂપ છે કેમ કે શિષ્યને સંયમની વૃદ્ધિને અનુકૂળ ભિક્ષા મળે એવો આશીર્વાદ આપવો એ ઉચિત વચન છે, અને સંયમને અનુરૂપ વચન છે; તેથી અપાયરૂપ નથી. એટલે કે કર્મબંધના કારણરૂપ નથી. તેથી ગુરુએ 'લાભ' કહેવું જોઇએ. કારણ કે ગુરુના આ શબ્દથી શિષ્યમાં સંયમ માટે વિશેષ યત્ન ઉત્થિત થાય છે, અને શિષ્યને ભિક્ષાપ્રાપ્તિને અનુકૂળ એવો લાભાંતરાયકર્મનો ક્ષયોપશમ થાય છે. આ ઉપરાંત ભિક્ષા આપનાર અને લેનાર બન્ને માટે એકાન્તે લાભકર્તા છે અને ગુરુ હંમેશાં આવા ઉપકારની આકાંક્ષા રાખતા હોય છે. માટે પણ તેઓ 'લાભ' કહે. ('લાભ' બોલતી વખતે ગુરૂ નિમિત્ત, શુકન આદિનો વિચાર કરે, અને તેના ઉપરથી નક્કી કરે કે અત્યારે શિષ્યને શુદ્ધ ભિક્ષા મળશે કે નહીં. તદનુસાર ઉપયુક્ત થઇને ગુરુ 'લાભ' કહે.)

ગુરુના મુખે 'લાભ' શબ્દથી આશીર્વચન સાંભળીને શિષ્ય ગુરુને પૂછે કે, "અમે કેવી રીતે ભિક્ષા ગ્રહણ કરીએ?" ત્યારે ગુરુ જવાબ આપે કે "તે પ્રકારે અર્થાત્ જે પ્રકારે પૂર્વના સાધુઓ લાવતા હતા તે પ્રકારે તમે પણ લાવો." આ શબ્દ દ્વારા ગુરુ સાધુને ખપે નહીં તેવી કે સંયમને બાધા પહોંચે તેવી ભિક્ષા લાવવાનો નિષેધ કરે છે. આથી શિષ્ય પણ શાસ્ત્રની મર્યાદાથી જ ભિક્ષા લાવી શકે તેવું સૂચન આ કથનથી થાય છે. ત્યાર પછી શિષ્ય 'જેનો યોગ થશે તે લાવીશ" એમ કહીને 'આવશ્યકી' સામાચારીના પ્રયોગપૂર્વક ભિક્ષા લાવવાના યોગનું સેવન કરવા વસતિમાંથી નીકળે છે. ॥વ૪-વ॥

#### અવતચણિકા :-

પહેલી ગાથામાં કહ્યું કે ભિક્ષા માટે જતાં યતિઓ ગુરૂના ઉપયોગને કરે છે. તેથી ઉપયોગનું લક્ષણ અને ભિક્ષા માટે સાધુ કેમ જાય છે તે બતાવતાં કહે છે -

सामीवेणं जोगो एसो सुत्ताइजोगओ होइ । कालाविक्खाइ तहा जणदेहाणुग्गहष्टाए ॥२॥ सामीप्येन योग एष सूत्रादियोगतो भवति । कालापेक्षया तथा जनदेहानुग्रहार्थम् ॥२॥

#### અન્વયાર્થ :-

सुत्ताइजोगओ सूत्राहिनो योग ढोवाथी एसो आ=ઉपयोग सामीवेणं जोगो सामीप्यथी योग होइ थाय छे.

(હવે યતિ ભિક્ષા માટે કેમ જાય છે તે બતાવતાં કહે છે કે -)

कालाविक्खाइ કાળની અપેક્ષાથી तहा તે પ્રકારે जणदेहाणुग्गहडाए જન (અને) દેહના અનુગ્રહ માટે (સાધુ ભિક્ષા માટે જાય છે.)

#### ગાશાર્શ :-

સૂત્રાદિનો યોગ હોવાથી 'ઉપયોગ' સામીપ્યથી યોગ થાય છે, અને કાળની અપેક્ષાથી તે પ્રકારે જન અને દેહના અનુગ્રહ માટે સાધુ ભિક્ષા માટે જાય છે.

#### भावार्थ :-

ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં 'ઉપયોગ'નું લક્ષણ બતાવે છે. 'ઉપ' શબ્દ સામીપ્યના અર્થમાં વપરાય છે અને 'યોગ' શબ્દનો અર્થ "**યોजनાત્ યોગ**ઃ" એ પ્રમાણેની વ્યુત્પત્તિથી આત્માને મોક્ષની સાથે જોડનાર એવી ક્રિયા. આમ ઉપયોગ એટલે એવી ક્રિયા જે નજીકથી આત્માને મોક્ષની સાથે જોડે.

મુનિ ભિક્ષા માટે નીકળે તે પહેલાં તે પોતાના મનને ભગવાનના વચનાનુસાર તૈયાર કરે છે. ભગવાને બતાવેલી ભિક્ષાની શુલ્દિનું સ્મરણ, ૪૨ દોષોની સ્મૃતિ તથા ભિક્ષા માટેનાં કારણોની વિચારણા કરીને, તે પ્રમાણે યત્ન કરવાના સંકલ્પપૂર્વક મુનિ ભિક્ષા માટે નીકળે છે. આથી જ તેની ભિક્ષાની ક્રિયા શાસ્ત્રાનુસારી બને છે. આમ ભિક્ષાની ક્રિયાને શાસ્ત્રાનુસારી કરવા માટે જે યત્ન કરાય છે તે માનસયત્નરૂપ આ ક્રિયા હોવાથી, અહીં તેના માટે 'ઉપયોગ' શબ્દ વાપરેલો હોય તેમ ભાસે છે.

વળી સાધુની સર્વ ક્રિયા ભગવાનના વચનથી નિયંત્રિત હોય છે, તેથી તે સર્વ ક્રિયા આત્માને મોક્ષ સાથે જોડનાર છે. આ અપેક્ષાએ તો સર્વ ક્રિયા યોગ છે, પરંતુ પ્રસ્તુત ઉપયોગની ક્રિયા સૂત્રાદિના યોજનથી આત્માના નિર્લેપભાવને તીવ્ર કરવા અર્થે કરવામાં આવે છે, તેથી આ ઉપયોગની ક્રિયા સામીપ્યથી યોગ કહેવાય છે. અન્ય ક્રિયાઓ કરતાં વિશેષ પ્રકારના નિર્લેપભાવ પ્રત્યે જવાના સમીપભાવવાળી આ ક્રિયા છે, તેથી જ આ ક્રિયા 'ઉપયોગ' શબ્દથી બતાવી છે. વિચારતાં આવો અર્થ ભાસે છે, છતાં તત્ત્વ બહુશ્રુતો વિચારે.

શ્લોકના પૂર્વાર્ધમાં ઉપયોગનું લક્ષણ કર્યું ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ભિક્ષા માટે જતાં પહેલાં યતિઓ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે એ વાત તો બરાબર, પરંતુ યતિઓ ભિક્ષા માટે જાય છે કેમ?

શું તેઓને શરીર પ્રત્યે મમત્વ છે માટે જાય છે?

શું જીવવાની ઇચ્છા છે માટે ભિક્ષા લેવા જાય છે?

શું આહારાદિ દ્વારા શાતાની પ્રાપ્તિ કરવા માટે તેઓ ભિક્ષા લેવા જાય છે?

આવા અનેક પ્રશ્નોનો જવાબ આપવા માટે શ્લોકના ઉત્તરાર્ધમાં ગ્રંથકાર કહે છે કે કાળની અપેક્ષાથી તે પ્રકારે ભિક્ષા આપનાર વ્યક્તિના અનુગ્રહ માટે અને સંયમને અનુકૂળ એવા પોતાના દેહના અનુગ્રહ-ઉપકાર માટે સાધુ ભિક્ષાએ જાય છે.

કાળની અપેક્ષાથી એવું કહીને ગ્રંથકાર જણાવે છે કે સાધુ ભિક્ષા લેવા ઉચિત કાળ હોય ત્યારે જ જાય છે અન્ય કાળે નહીં.

ગુણસ્થાનકને સ્પર્શેલો સાધુ શરીર પ્રત્યે પણ નિરપેક્ષ હોય છે, તેઓ શાતાના પણ અર્થી નથી હોતા. તેઓને માત્ર મોક્ષને અનુકૂળ ચિત્ત પેદા કરવું હોય છે. આવું ચિત્ત પેદા કરવા માટેનો યત્ન, જો દેહ શિથિલ હોય તો શિથિલ થાય છે. તેથી દેહને અનુગ્રહ કરીને ઉત્તમ ચિત્તની નિષ્પત્તિ કરવાના આશયથી જ સાધુ શાસ્ત્રનાં વચનો પ્રમાણે ભિક્ષ માટે યત્ન કરે છે.

આવા સાધુઓને મહાત્મારૂપે સમજીને જેઓ ભિક્ષા આપે છે તેમને પણ .પુણ્યાનુબંધીપુણ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ પુણ્યાનુબંધીપુણ્યથી જ તેઓને મોક્ષમાર્ગની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ, મુનિની ભિક્ષા માટેની પ્રવૃત્તિથી ભિક્ષા આપનારને પણ ઉપકાર થાય છે.

આ પ્રમાણે મુનિ ભિક્ષા આપનારના ઉપકાર માટે અને સંયમસાધક શરીરના અનુગ્રહ માટે ઉચિત કાળે ભિક્ષા માટે જાય છે. **!!૧**૪-**૨!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

પહેલી ગાથામાં બતાવ્યું કે ભિક્ષા માટે જતા મુનિઓ ઉપયોગને કરે છે, તેથી બીજી ગાથામાં ઉપયોગ શું છે તે બતાવ્યું. ત્યાં વળી પ્રશ્ન થાય કે મુનિ ભિક્ષા માટે જાય છે જ શું કામ? તેથી ત્યાં શ્લોકના ઉત્તરાર્ધમાં ભિક્ષાનું પ્રયોજન બતાવ્યું. ત્યાં પુનઃ પ્રશ્ન થાય કે ભિક્ષાનું પ્રયોજન તો જાણ્યું પણ ભિક્ષા માટે જતાં પહેલાં ઉપયોગની ક્રિયા કરવાનું શું પ્રયોજન છે? તેથી કહે છે -

## एयविसुद्धिनिमित्तं अद्धागहणड सुत्तजोगडा । जोगतिगेणुवउत्ता गुरुआणं तह पमग्गंति ॥३॥ एतद्विशुद्धिनिमित्तमद्धाग्रहणार्थं सूत्रयोगार्थम् । योगत्रिकेणोपयुक्ता गुर्वाज्ञां तथा प्रमार्गयन्ति ॥३॥

#### અન્વયાર્થ :-

एयविसुद्धिनिमित्तं आनी=ભિક્ષાની વિશુદ્ધિ નિમિત્તક अद्धागहणड અદ્ધા=કાળના ગ્રહણ માટે (અને) सुत्तजोगडा સૂત્રના યોગને માટે जोगितगेणुवउत्ता યોગિત્રિકથી=મન-વચન અને કાયાના યોગથી ઉપયુક્ત (એવા યતિઓ) तह તે પ્રકારે गुरुआणं ગુરુની આજ્ઞાને पमगंति માંગે છે.

#### ગાથાર્થ :-

િ ભિક્ષાની વિશુદ્ધિ માટે, કાળના ગ્રહણ માટે અને સૂત્રના યોગ માટે મન-વચન અને કાયાના યોગથી ઉપયુક્ત યતિઓ તે પ્રકારે ગુરૂની આજ્ઞા માંગે છે.

#### भावार्थ :-

ભિક્ષા માટે જતાં પહેલાં મુખ્ય ત્રણ પ્રયોજન સિલ્લ કરવા મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે. સૌ પ્રથમ તો પોતાની ભિક્ષાની વિશુલ્લિ પ્રાપ્ત થાય તે માટે. વળી કોઇક કાળ ભિક્ષાની વિશુલ્લિ માટે પ્રબળ નિમિત્ત હોય છે. તેથી પોતાને ભિક્ષાની શુલ્લિ થશે કે નહીં તેના નિમિત્તભૂત કાળનો નિર્ણય કરવા માટે પણ મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે. આ ઉપરાંત ભિક્ષાની સાથે સંકળાયેલ સૂત્રનું પોતે ભિક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે યોજન કરી શકે એ માટે પણ મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે.

આના પછીની ગાથામાં બતાવવામાં આવશે કે ઉપયોગના કાઉસ્સગ્ગકાળમાં નિમિત્તશુદ્ધિનો નિર્ણય કેવી રીતે થાય છે, તે પ્રમાણે નિમિત્તશુદ્ધિ જાણીને નક્કી કરી શકાય કે ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે આ કાળ ઉચિત છે કે નહીં, આ માટે મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે.

વળી ઉપયોગના કાઉસ્સગ્ગની ક્રિયા કરતી વખતે મુનિ પૂછે છે કે "कहं लेसु" અને તેના જવાબમાં ગુરુ કહે છે કે "जहगित पृंख्यसाहूिं ". આના આધારે શિષ્ય નક્કી કરે છે કે જે પ્રકારે પૂર્વના સાધુઓ સૂત્રના યોગથી ભિક્ષા લાવતા હતા, તેમ મારે પણ ભિક્ષા સંબંધી સૂત્રના યોજનપૂર્વક ભિક્ષા લાવવાની છે. આ પ્રકારના પ્રણિધાનના કારણે ભિક્ષાકાળમાં સૂત્રનું યોજન સમ્યક્ થઇ શકે છે અને આ કારણે જ મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે.

વળી ઉપયોગની ક્રિયા અત્યંત ઉપયુક્ત થઇને કરાય છે. ઉપયુક્ત બનીને એટલે કે કાયાથી આ ક્રિયા કરતી વખતે જે મુદ્રા આદિ અપેક્ષિત હોય તે જ મુદ્રામાં કાયાને રાખીને, શબ્દો બોલતી વખતે તે શબ્દોમાં ઉપયોગ રાખીને અને શબ્દો દ્વારા દ્યોતિત થતા ભાવોમાં માનસયત્ન કરીને તે મુનિ પ્રણિધાન આશય કરવા માટે ઉપયુક્ત હોય છે.

આ ઉપરાંત શ્લોકમાં કહ્યું છે યોગત્રિકથી ઉપયુક્ત મુનિ તે પ્રકારે ગુરુની આજ્ઞા માંગે છે. તે પ્રકારે એટલે આખી ક્રિયામાં શાસ્ત્રાનુસારે જે આદેશો માંગવાના હોય, જે જવાબો હોય, તેનો ઉપયોગ રાખીને યતિ આ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે. **!!૧૪-૩!!** 

#### અવતરણિકા :-

ત્રીજી ગાથામાં કહેલ કે ભિક્ષાની વિશુદ્ધિમાં નિમિત્તભૂત એવા કાળનો નિર્ણય કરવા માટે મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરે છે, તે જ અહીં બતાવે છે -

## चिंतेइ मंगलिमहं निमित्तसुद्धिं तिहा परिक्खंता। कायवयमणेहिं तहा नियगुरुयणसंगएहिं तु।।४॥

चिन्तयति मङ्गलमिह निमित्तशुद्धिं त्रिधा परीक्षमाणः । कायवचोमनोभिस्तथा निजगुरुजनसङ्गतैस्तु ॥४॥

#### અન્વચાર્થ :-

तहा તે પ્રકારે नियगुरुयणसंगएहिं પોતાના અને ગુરુજનના સંગત એવા कायवयमणेहिं मन-વચન-કાયાના યોગોથી तिहा ત્રણ પ્રકારે निमित्तसुद्धिं निभित्तशुद्धिनी परिक्खंता પરીક્ષા કરતો (સાધુ) इहं અહીં=ઉપયોગના કાઉસ્સગ્ગમાં मंगलम् મંગલને=નવકાર મહામંત્રને चिंतेइ વિચારે છે.

## \* तું પાદપૂર્તિ માટે છે.

"चिंतेइ' પ્રયોગ એકવચન છે તેથી 'परिक्खंता' ने ઠેકાણે 'परिक्खंतो' જોઇએ, અથવા
 'चिंतेइ'નો પ્રયોગ બહુવચનમાં કરવો જોઇએ.

#### ગાથાર્થ :-

ભિક્ષાની નિમિત્તશુદ્ધિને સૂચવે તેવા પોતાના અને ગુરુજનના સંગત એવા મન-વચન અને કાયાના યોગોથી ત્રણ પ્રકારે નિમિત્તશુદ્ધિને વિચારતો સાધુ ઉપયોગના કાઉસ્સગ્ગમાં નવકાર મહામંત્રને ચિંતવે છે.

#### ભાવાર્થ :-

મુનિ ઉપયોગની ક્રિયા કરવા અર્થે ગુરુ પાસે ઉપયોગનો આદેશ માંગીને ઉપયોગનો કાઉસ્સગ્ગ કરે છે. તે વખતે તેની સ્મૃતિમાં ભિક્ષાની ક્રિયાની ગંભીરતા હોય જ છે, અને પોતે આ ઉપયોગની ક્રિયાનો કાઉસ્સગ્ગ ભગવાનના વચનાનુસાર સંયમની પોષક એવી ભિક્ષાની ક્રિયા માટે કરે છે એમ પણ તે જાણે છે. ભિક્ષા માટે જતી વખતે પોતે સંપૂર્ણ વિધિ સાચવી શકે તે માટે જો તેનું ચિત્ત ઉત્સાહિત હોય, કાયા પણ તેને અનુકૂળ હોય અને તેનો વચનયોગ પણ જો તે ક્રિયાની સફળતાને સૂચવતો હોય તો નિમિત્તશુદ્ધિ છે તેમ તે નિર્ણય કરે છે. પરંતુ જો ચિત્ત દુષ્કર કરવા માટે ક્રુભિત હોય, કાયા પણ તે રીતે પ્રવર્તતી ન હોય અને વચનયોગ પણ શંકાસ્પદ હોય કે ''હું કરી શકીશ કે નહીં'' તો નિમિત્તની અશુદ્ધિ સૂચવાય છે. વચનયોગમાં આદેશ માંગવામાં કે આલાવામાં કોઇ ભૂલ આવે તો પણ જાણવું કે નિમિત્તશુદ્ધિ નથી. વળી જો પોતાના અને ગુરુજનના એટલે કે પોતાની સાથે ભિક્ષા માટે આવનાર જે વડિલ હોય તેના, મન-વચન અને કાયાના યોગો નિષ્પત્તિને અનુકૂળ હોય તો તે સંગત યોગો કહેવાય. સંગત યોગો નિમિત્તશુદ્ધિ નથી તેમ કહેવાય.

આ રીતે નિમિત્તશુદ્ધિનો નિર્ણય કર્યા પછી મુનિ કાયોત્સર્ગમાં મંગલરૂપ નવકારનું ચિંતન કરે છે. IIવ૪-૪II

#### અવતરણિકા :-

ચોથી ગાથામાં બતાવ્યું કે ભિક્ષા માટે મુનિ નિમિત્તશુદ્ધિની પરીક્ષા કરતો મંગલનું ચિંતવન કરે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો નિમિત્તશુદ્ધિ ન હોય તો મુનિ શું કરે? તેથી કહે છે -

एयाणमसुद्धिए चिइवंदण तह पुणो वि उवओगो । सुद्धे गमणं हु चिरं असुद्धिभावे ण तिद्दयहं ॥५॥ एतेषामशुद्ध्या चितिवंदनं तथा पुनरप्युपयोगः । शुद्धे गमनं खलु चिरं अशुद्धिभावे न तिद्दवसम् ॥५॥

#### અન્વચાર્થ :-

एयाणं असुद्धिए आनी=निभित्तनी અશુદ્ધિ હોતે છતे चिइवंदण ચૈત્યવંદન (કરવું જોઇએ) तह पुणो वि उवओगो तथा वणी पाछो ઉપયોગનો કાઉસ્સગ્ગ (કરવો જોઇએ) सुद्धे गमणं हु वणी शुद्धि थये छते गमन (કરવું જોઇએ) (અने) चिरं असुद्धिभावे वारंवार अशुद्धि थये छते ण तिद्दयहं ते दिवसे (भिक्षा माटे) न (જવું જોઇએ).

#### ગાશાર્શ :-

નિમિત્તની અશુદ્ધિ હોતે છતે ચૈત્યવંદન કરીને વળી પાછો ઉપયોગનો કાઉસ્સગ્ગ કરવો જોઇએ, અને નિમિત્તશુદ્ધિ પ્રાપ્ત થયે છતે ભિક્ષા માટે ગમન કરવું જોઇએ; અને વારંવાર નિમિત્તની અશુદ્ધિ જ પ્રાપ્ત થાય તો તે દિવસે ભિક્ષા માટે ન જવું જોઇએ.

#### भावार्थ :-

ઉપયોગનો કાઉસ્સગ્ગ કરતી વખતે જો નિમિત્તશુદ્ધિ ન દેખાતી હોય તો સાધુ ભિક્ષા માટે ન જતાં ત્યારે ચૈત્યવંદનની ક્રિયા કરે. કારણ કે ચૈત્યવંદન કર્યા પછી ચૈત્યવંદનકૃત શુભ અધ્યવસાયથી ફરી ઉપયોગના કાઉસ્સગ્ગ માટે પ્રયત્ન કરવામાં આવે તો નિમિત્તશુદ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ શકે. આ રીતે ફરી ઉપયોગની ક્રિયા કરતાં નિમિત્તશુદ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય તો સાધુ ભિક્ષા માટે જાય. આ રીતે ભગવાનના વચનાનુસાર સમ્યગ્ ભિક્ષાની ક્રિયા કરીને સાધુ ઘણી નિર્જરા કરી શકે છે.

ક્યારેક વારંવાર ચૈત્યવંદન કર્યા પછી પણ જો શુલ્દ્ર નિમિત્ત ન મળે, તો તે દિવસે સાધુ ભિક્ષા માટે ન જાય. બે ત્રણ વખત ચૈત્યવંદન કર્યા પછી પણ જો નિમિત્તશુિલ્દ્ર ન જ દેખાય, તો તે અશુિલ્દ એવું સૂચવે છે કે ભિક્ષાની પ્રવૃત્તિથી પોતાને કંઇક નુકસાન થવાનો સંભવ છે, તેથી તે ભિક્ષા માટે ન જાય. જો શક્તિ હોય તો જે દિવસે નિમિત્ત શુલ્દ્ર ન દેખાય તે દિવસે સાધુ ઉપવાસ કરે અને શક્તિ ન હોય તો અન્ય સાધુ તેને ભિક્ષા લઇ આપે. આવો ઉચિત વ્યવહાર છે. ॥૧૪-૫॥

सुद्धे वि अंतराया एए परिसेहगा इहं हुंति । आहारस्स इमे खलु धम्मस्स उ साहगा जोगा ॥६॥ शुद्धेऽप्यन्तराया एते प्रतिषेधका इह भवन्ति । आहारस्येमे खलु धर्मस्य तु साधका योगाः ॥६॥

#### અન્વયાર્થ :-

सुद्धे वि (निभित्तोनी) शुद्धि छोते छते पण एए अंतराया आ=वक्ष्यमाण अंतरायो इहं आमां=ि क्षामां आहारस्य परिसेहगा हुंति आछारना प्रतिषेधिशे थाय छे. खलु उ भरेभर वणी इमे आ=वक्ष्यमाण जोगा योगो धम्मस्य साहगा धर्मना साधक थाल छे.

#### ગાશાર્શ :-

નિમિત્તોની શુદ્ધિ હોતે છતે પણ, આગળની ગાથાઓમાં જે કહેવાશે તે અંતરાયો ભિક્ષામાં આહારના પ્રતિષેધકો થાય છે, અને આગળની ગાથામાં કહેવાશે તે યોગો ધર્મના સાધક થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

ચોથી ગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે શુદ્ધ નિમિત્તોની પરીક્ષા કરીને કોઇ મુનિ ભિક્ષા માટે જાય તો તો તે ભિક્ષાની ક્રિયાથી તેનું અહિત નહીં થાય તેવો નિર્ણય થાય છે. તો પણ આગળ કહેવાશે તે અંતરાયો આહાર મેળવવામાં પ્રતિષેધક બને છે, એટલે કે પોતાના સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ બને તેવો નિર્દોષ આહાર તેને મળતો નથી. તેથી મુનિ આહાર લીધા વગર જ પાછો આવે છે.

આ ઉપરાંત આગળની ગાથાઓમાં જે યોગો બતાવવામાં આવશે તે યોગો ધર્મના સાધક થાય છે. એ સૂચવે છે કે ભિક્ષા માટે ગયેલ સાધુને કોઇ યોગ્ય શિષ્યની પ્રાપ્તિ થાય કે વસ્ત્રાદિની પ્રાપ્તિ થાય તો તે સર્વ પ્રાપ્તિ સંયમની વૃદ્ધિ કરનારી થાય છે.

ધર્મને સાધક યોગોથી આવો અર્થ લેવાનો હશે એમ ભાસે છે. આગળ શું બતાવ્યું હશે તે પ્રગટ નથી તેથી શું ઉચિત છે તે બહુશ્રુત વિચારે. **!!૧૪-૬!!** 

## ।। इति भिक्षाअंतरायशुक्तिलिंगविंशिका चतुर्दशी।।

### ॥ आलोयणाविंशिका पश्चदशी॥

#### અવતર્ચાણકા :-

અગિયારમી યતિધર્મની વિંશિકા બતાવી અને બારમી-તેરમી યતિધર્મ સંબંધી જ શિક્ષા અને ભિક્ષાદિ વિંશિકાઓ બતાવી. તેના પ્રમાણે યતિધર્મની ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનાર સાધકને પણ પ્રમાદને કારણે યતિધર્મમાં સ્ખલના થવાની સંભાવના છે. તેથી હવે તે સ્ખલનાઓ કૃત અતિચારોની શુદ્ધિ કરવા માટે આલોચના વિંશિકા બતાવે છે.

भिक्खाइसु जत्तवओ एवमिव य माइदोसओ जाओ । हुंतऽइयारा ते पुण सोहइ आलोयणाइ जई ॥१॥ भिक्षादिषु यत्नवन्त एवमिप च मातृदोषतो यतः । भवन्त्यितिचारास्तान् पुनः शोधयत्यालोचनया यतिः ॥१॥

#### અન્વયાર્થ :-

एवं य એ રીતે જ=પૂર્વની વિંશિકામાં બતાવ્યું એ રીતે જ भिक्खाइसु ભિક્ષાદિમાં जत्तवओ યતનાવાળા મુનિને अवि પણ जाओ माइदोसओ જે માતૃદોષથી हुंतऽइयारा અતિચારો થાય છે ते તેને=તે અતિચારોને पुण વળી जई યતિ आलोयणाइ આલોચનાથી सोहड શોધે છે.

\* અહીં **અપિ** થી એ કહેવું છે કે જો મુનિ, પૂર્વમાં જે પ્રમાણે વર્ણન કરાયું એ પ્રમાણે, યતિધર્મમાં યતનાવાળો ન હોય તો અતિચાર લાગે જ છે; પણ એ પ્રમાણે યતનાવાળો હોય તો પણ માયાને કારણે અતિચાર થાય છે.

#### ગાશાર્થ :-

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે જ ભિક્ષાદિમાં યત્નવાળા મુનિને પણ જે માતૃદોષથી . (માયાદોષથી) અતિચારો થાય છે, તે અતિચારોને વળી યતિ આલોચનાથી શોધે છે.

#### ભાવાર્શ :-

પૂર્વ વિંશિકાઓમાં યતિધર્મ, યતિશિક્ષા, યતિભિક્ષા આદિનું વર્ણન કર્યું. તે વર્ણન પ્રમાણે મુનિ ભિક્ષાદિમાં યત્ન કરતો હોય તો પણ સંજવલન માયાના ઉદયથી મુનિને ક્યારેક અતિચાર લાગે છે. તેનું કારણ એ છે કે સંયમજીવન અતિ કષ્ટમય છે અને અનાદિથી જીવનો સ્માદનો સ્વભાવ છે. તેથી ભિક્ષાચર્યાદિમાં શાસ્ત્રાનુસારી ગવેષણા કરતાં કરતાં પણ ક્યારેક દોષ આદિની સંભાવના હોય તો પણ, તે વખતે આ નિર્દોષ છે એ પ્રમાણે સહસાત્કાર કે અનાભોગથી જીવ આત્માને ઠગે છે, અને તેથી અતિચાર પેદા થાય છે. પાછળથી પોતે સમ્યગ્ પરીક્ષામાં કંઇક ખામી રાખી છે તેવું ઉપસ્થિત થાય ત્યારે તે અતિચારોનું સમ્યગ્ આલોચનાપૂર્વક મુનિ શોધન કરે છે.

અહીં 'જે માતૃસ્થાન' એ પ્રકારનો પ્રયોગ ગ્રંથકારે કર્યો છે તે એટલા માટે કર્યો છે કે, જ્યાં સુધી જીવ વીતરાગ ન થાય ત્યાં સુધી જીવને પ્રશસ્ત કે અપ્રશસ્ત કષાયો અવશ્ય વર્તતા હોય છે. તે કષાયોમાં ક્યારેક માયાનો પણ ઉપયોગ વર્તતો હોય છે; પરંતુ તે માયા પ્રશસ્ત હોય ત્યારે અતિચાર હોતો નથી, કે અવ્યક્ત હોય ત્યારે પણ અતિચાર હોતો નથી; પરંતુ જ્યારે પ્રમાદને કારણે શુદ્ધ ભિક્ષાદિની ગવેષણામાં જે માયા થાય છે, તે માયા અતિચાર આપાદક હોય છે. તેથી માયાના વિશેષણરૂપે 'जाओ' શબ્દ બતાવ્યો છે. જેનાથી અન્ય માયાની વ્યાવૃત્તિ થાય છે. **ાવપ-વાા** 

#### અવતરૂણિકા :-

પહેલી ગાથામાં કહ્યું કે સંયમમાં યતમાન મુનિને પણ જે કોઇ અતિચાર થાય છે તેની આલોચનાથી શુદ્ધિ કરવી જોઇએ. હવે આલોચના ક્યારે કરવી જોઇએ તે બતાવવા માટે કહે છે -

पक्खे चाउम्मासे आलोयण नियमसो उ दायव्वा । गहणं अभिग्गहाण य पुव्वग्गहिए णिवेदेउं ॥२॥ पक्षे चार्तुमास्ये आलोचना नियमशस्तु दातव्या । ग्रहणमभिग्रहाणां च पूर्वगृहीतान्निवेद्य ॥२॥

#### અन्तयार्थ :-

पक्खे चाउम्मासे પક્ષમાં કે ચાતુર્માસમાં नियमसो उ નક્કી જ आलोयण આલોચના दायव्वा દેવી જોઇએ य અને पुव्वग्गहिए પહેલાં ગ્રહણ કરેલા (અભિગ્રહોને) णिवेदेउं निવેદન કરીને अभिग्गहाण (નવા) અભિગ્રહોને गहणं ગ્રહણ કરવા જોઇએ. \* उ 'જ'કારના અર્થમાં છે.

#### ગાથાર્થ :-

પક્ષમાં કે ચાતુર્માસમાં નિયમથી જ આલોચના દેવી જોઇએ અને પૂર્વે ગ્રહણ કરેલા અભિગ્રહોને નિવેદન કરીને નવા અભિગ્રહો ગ્રહણ કરવા જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

સામાન્યથી સંયમી પ્રતિદિન આલોચના દ્વારા અતિચારોથી મલિન બનેલા આત્માની શુદ્ધિ કરતો હોય છે. આમ છતાં, જે કાંઇ પણ સૂક્ષ્મ અશુદ્ધિ રહી ગયેલ હોય તેના નિવારણ અર્થે પંદર દિવસમાં ફરી આખા પક્ષમાં થયેલા અતિચારોને યાદ કરીને, વિશેષથી ગુરુ આગળ તેની આલોચના કરવી જોઇએ. તે જ રીતે ચાર મહિનાના અંતે પણ જે અતિચારોનું સેવન થયું હોય, તે અતિચારોને પુનઃ સ્મરણ કરીને, ફરી આલોચના કરવી જોઇએ, જેથી વિશેષ પ્રકારની શુદ્ધિ થવાને કારણે અતિચારોથી મલિન થયેલ સંયમ વિશુદ્ધ- વિશુદ્ધતર બને.

અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિથી સંયમનો પ્રકર્ષ બનાવવા માટે મુનિ વિશેષ પ્રકારના અભિગ્રહો કરતા હોય છે. તેથી સમયે સમયે જેમ ભિક્ષા કે શિક્ષાદ્ધિક આદિ સાધ્વાચાર વિષયક અતિચારોની આલોચના કરવાની હોય છે, તેમ જે અભિગ્રહો ગ્રહણ કર્યા હોય તે અભિગ્રહો સંબધી અતિચારોની પણ આલોચના કરવી જોઇએ, અને પક્ષમાં અને ચાતુર્માસમાં નવા અભિગ્રહો ગ્રહણ કરવા જોઇએ. આનાથી ફલિત થાય છે કે અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિમાં જેમ આલોચના મહત્ત્વનું અંગ છે, તેમ નવા નવા અભિગ્રહો કરવા તે પણ અપ્રમાદભાવ માટે અતિઆવશ્યક છે.

આમ તો આલોચના કરવાના કાળને બતાવવા અર્થે આ ગાથા અહીં મૂકેલ છે. પરંતુ 'પંચાશક' પ્રમાણે મૂળમાં આ ગાથા પૂ. શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામીએ કહેલ છે અને તે આખી ગાથાને તે રીતે જ અહીં ગ્રહણ કરેલ છે. તેને કારણે આ ગાથામાં નિબજ્દ અભિગ્રહની વાત પણ અહીં આવેલ હોય તેમ લાગે છે. IIqu-રII

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં મુનિએ આલોચના કરવી જોઇએ તેમ બતાવ્યું, હવે આલોચનાનું સ્વરૂપ અને આલોચનાના પર્યાયવાચી શબ્દો બતાવે છે -

आलोयणा पयडणा भावस्स सदोसकहणिमइ गज्झो । गुरुणो एसा य तहा सुविज्जनाएण विन्नेआ ॥३॥ आलोचना प्रकटना भावस्य स्वदोषकथनिमिति ग्राह्यः। गुरोरेषा च तथा सुवैद्यज्ञातेन विज्ञेया ॥३॥

#### અन्वयार्थ :-

आलोयणा આલોચના भावस्स पयडणा ભાવનું પ્રગટન सदोसकहणिमइ स्વદોષનું કથન એ પ્રમાણે (આલોચનાનો અર્થ) गज्झो ગ્રહણ કરવો. य અને सुविज्जनाएण સુવૈદ્યના દષ્ટાંતથી गुरुणो ગુરુ પાસેથી तहा તે પ્રકારે एसा આ=આલોચના विन्नेआ જાણવી.

#### ગાથાર્થ :-

આલોચના, ભાવનું પ્રગટન, સ્વદોષનું કથન એ પ્રમાણે આલોચનાનો અર્થ ગ્રહણ કરવો અને સુવૈદ્યના દષ્ટાંતથી ગુરુ પાસેથી તે પ્રકારે આલોચના જાણવી.

#### ભાવાર્થ :-

આલોચનાના સ્વરૂપનો બોધ કરાવવા માટે ગ્રંથકાર પર્યાયવાચી શબ્દોથી તેને બતાવે છે. આલોચના એટલે પોતાના ભાવોનું પ્રગટ કરવું. સામાન્યથી પોતાના ભાવોનું પ્રગટન કરવાનું કહેવાય તો મૂંઝવણ પેદા થાય કે કયા ભાવોનું પ્રગટન કરવું. તેથી કહે છે કે સ્વદોષનું કથન. આલોચના શબ્દનો આ પ્રમાણે અર્થ જાણવો.

સાધુ પોતાની પ્રતિદિનની પ્રવૃત્તિ અને પોતે ગ્રહણ કરેલા વિશેષ અભિગ્રહોના પાલનની પ્રવૃત્તિને પ્રથમ સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી અવલોકન કરે અને વિચારે કે દરેક સાધ્વાચારો શાસ્ત્રવચનના સ્મરણથી નિયંત્રિત થઇને મેં કર્યા છે કે નહિ. શાસ્ત્રવચનથી કરેલા દરેક આચારોમાં પણ ક્યાંક અનાભોગ કે સહસાત્કારથી જે કંઇ સ્ખલના થઇ હોય તે સ્વયં સ્મૃતિમાં લાવીને, તે ભાવોને ગુરુ આગળ નિવેદન કરવા તે આલોચના પદાર્થ છે. આથી જ કહ્યું કે આલોચના તે સ્વદોષના કથનરૂપ છે. વળી આ આલોચના પણ આગળમાં બતાવવાના છે તે પ્રકારના સુવૈદ્યના દષ્ટાંતથી ગુરુ પાસેથી જાણવી. **!!qu-3!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વ શ્લોકમાં કહ્યું કે સુવૈદ્યના દષ્ટાંતથી ગુરુ પાસેથી તે પ્રકારની આલોચના જાણવી. તેથી હવે સુવૈદ્યનું દષ્ટાંત બતાવે છે -

जह चेव दोसकहणं न विज्ञमित्तस्स सुंदरं होइ। अवि य सुविज्ञस्स तहा विन्नेयं भावदोसे वि।।४॥ यथैव दोषकथनं न वैद्यमात्रस्य सुन्दरं भवति। अपि च सुवैद्यस्य तथा विज्ञेयं भावदोषेऽपि ॥४॥

#### અન્વચાર્થ :-

जह क्षेम विज्ञमित्तस्स वैद्यमात्रने दोसकहणं दोषक्ष्यन न चेव सुंदरं होइ सुंदर नथी क थतुं, अवि य परंतु सुविज्ञस्स सुवैद्यने (दोषक्ष्यन सुंदर थाय छे). तहा ते प्रक्षरे भावदोसे वि भावदोषमां पाश विन्नेयं काशवुं.

\* દ્રવ્યદોષમાં તો જાણવું પણ ભાવદોષમાં પણ જાણવું. એ વાત अपिથી જણાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

દ્રવ્યદોષમાં જેમ વૈદ્યમાત્રને દોષનું કથન સુંદર નથી થતું, પરંતુ સુવૈદ્યને જ દોષનું કથન સુંદર થાય છે, તે પ્રકારે ભાવદોષમાં પણ જાણવું.

#### ભાવાર્થ :-

વૈદ્ય સામાન્ય હોય તો તેમની પાસે પોતાના ગુપ્ત દોષોનું કથન કરીએ તો તેનો યથાસ્થાન વિનિયોગ તે વૈદ્ય કરી શકે નહીં. ઊલટાનું અજ્ઞાનના કારણે ક્યારેક વિપરીત ઔષધ આપીને અનર્થનું કારણ પણ બને. જ્યારે વૈદકશાસ્ત્રના પરમાર્થને જાણનારા સુવૈદ્ય હોય તો તેઓ ગુપ્ત દોષોને સાંભળી, નાડીપરીક્ષા કરીને, દોષોના સૂક્ષ્મચિદ્ધનું અવલોકન કરીને તે રીતે ઉચિત ઔષધ આપે, કે જેથી રોગિષ્ટના રોગો મૂળથી નાશ પામે. સામાન્ય વૈદ્ય તો પ્રાથમિક રોગોમાં બાહ્ય ઉપચારો કરવામાં ઉપયોગી હોય છે, પરંતુ ગુપ્તરોગોને જાણીને વિશેષ બોધ નહિ હોવાને કારણે ઔષધમાં ભ્રમિત થઇને ક્વચિત્ અનર્થનું કારણ પણ બને.

આવી જ રીતે આલોચના માટે યોગ્ય, ગંભીર, અપ્રતિશ્રાવી આદિ ગુણોથી યુક્ત ગુરુ ન હોય અને ભાવદોષોનું કથન કરવામાં આવે, તો આલોચના કરનારના વિષયમાં વિપરીત બુદ્ધિ કરીને તેના અહિતનું કારણ પણ બને. આથી વિચારશીલ વ્યક્તિએ આલોચનાને યોગ્ય એવા ઉચિત ગુરુની ગવેષણા કરીને તેમની પાસે જ ભાવદોષનું સમ્યક્ પ્રકાશન કરવું જોઇએ.

અહીં વિશેષ એ છે કે જેમ સુવૈદ્યને ગુપ્ત રોગો કહેવામાં ન આવે તો તે ઉચિત ઔષધ ન આપી શકે, અને તેથી જ રોગોની મૂળશુદ્ધિ થઇ શકે નહિ, તેમ સુગુરુને પણ પોતાના સેવાયેલા દોષો સમ્યક્ કહેવામાં ન આવે તો, તે જીવની પ્રકૃતિ જાણી શકે નહિ અને તેના રોગને ઉચિત ઔષધસ્થાનીય પ્રાયશ્ચિત્તનો પણ નિર્ણય કરી શકે નહીં અને તેથી જ ભાવદોષોની મૂળશુદ્ધિ થઇ શકે નહીં. **!!વપ-૪!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે જેમ સુવૈદ્યને જ દોષકથન કરવું ઉચિત છે તેમ સુગુરુની પાસે જ આલોચના કરવી ઉચિત છે. તેથી હવે સુવૈદ્ય કોણ છે અને સુગુરુ કોણ છે તે બતાવે છે -

तत्थ सुविज्जो य इमो आरोग्गं जो विहाणओ कुणइ। चरणारुग्गकरो खलु एवित्थ गुरू वि विन्नेओ ॥५॥ तत्र सुवैद्यश्चायमारोग्यं यो विधानतः करोति । चरणारोग्यकरः खल्वेवमत्र गुरुरिप विज्ञेयः ॥५॥

#### અન્વયાર્થ :-

तत्थ य અને ત્યાં=શારીરિક રોગમાં सुविज्जो इमो સુવૈદ્ય આ છે जो विहाणओं જે વિધાનથી=વિધિપૂર્વકની ચિકિત્સાથી आरोग्गं कुणइ આરોગ્યને કરે છે. एवित्थ वि એ રીતે અહીં=ભાવરોગના વિષયમાં પણ चरणारुग्गकरो ચરણઆરોગ્યકર=ચારિત્રરૂપી આરોગ્યને કરનાર खलु જ गुरू ગુરુ विन्नेओ જાણવા.

\* 'एवित्थ' માં 'एव' શબ્દ 'एवम्' ना અર્થમાં વપરાયો છે અને 'म्' नो લોપ થયો છે.

#### ગાથાર્થ :-

શારીરિક રોગમાં સુવૈદ્ય એ છે જે વિધિપૂર્વકની ચિકિત્સાથી આરોગ્યને કરે છે, એ રીતે ભાવરોગના વિષયમાં પણ ચારિત્રરૂપી આરોગ્યને કરનાર જ ગુરુ જાણવા.

#### भावार्थ :-

શારીરિક રોગ માટે સુવૈદ્ય તે જ કહેવાય કે, તેણે બતાવેલા ઔષધનું વિધિપૂર્વક સેવન કરવામાં આવે તો અવશ્ય આરોગ્યની પ્રાપ્તિ થાય. પરંતુ જે વૈદ્યના કથન પ્રમાણે ઉચિત ઔષધ સેવન કર્યા પછી પણ રોગ મટે પણ ખરો અને ન પણ મટે, અથવા તો થોડા સમય માટે રોગની શાંતિ થતી હોય પરંતુ રોગની મૂળશુષ્ટિક ન થતી હોય, તો તે વૈદ્ય સુવૈદ્ય નથી કહેવાતો.

તે જ રીતે ભાવરોગના નિવારણના વિષયમાં પણ ગુરુ તે જ છે કે જેમના વચન દ્વારા પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ ઔષધનું સેવન કરાતું હોય, અને રોગની વૃદ્ધિને કરનારા આલંબનોના ત્યાગરૂપ પથ્યનું સેવન થતું હોય; અને સાથે સાથે ભાવરોગના પ્રતિપક્ષનું ભાવન કરવાનો ઉચિતમાર્ગ પ્રાપ્ત થતો હોય, જેના લીધે ભાવરોગની હાનિ થવાથી ચારિત્રરૂપ આરોગ્યની પ્રાપ્તિ થાય. **!!વu-u|!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં ભાવઆરોગ્યને કરાવનાર સુગુરુનું સ્વરૂપ સુવૈદાના દષ્ટાંતથી બતાવ્યું. હવે તેને જ વિશેષથી બતાવવા અર્થે સિલ્દ્રકર્મોવાળા ગુરુનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહે છે -

जस्स समीवे भावाउरा तहा पाविऊण विहिपुव्वं । चरणारुग्गं पकरंति सो गुरू सिद्धकम्मुत्थ ॥६॥ यस्य समीपे भावातुरास्तथा प्राप्य विधिपूर्वम् । चरणारोग्यं प्रकुर्वन्ति स गुरुः सिद्धकर्मात्र ॥६॥

#### અન્વચાર્થ :-

तहा તેવા પ્રકારના (અતિચારાદિ દોષોને) पाविऊण પ્રાપ્ત કરીને जस्स समीवे જેની સમીપમાં भावाउरा ભાવરોગીઓ चरणारुग्गं ચારિત્રરૂપી આરોગ્યને विहिपुव्वं विधिपूर्वक पकरंति કરે છે सो गुरू ते ગુરુ सिद्धकम्मुत्थ અહીं=ભાવરોગની ચિકિત્સાના વિષયમાં સિદ્ધકર્મા (છે).

#### ગાથાર્થ :-

તેવા પ્રકારના અતિચારાદિ દોષોને પ્રાપ્ત કરીને જેની સમીપમાં ભાવરોગીઓ ચારિત્રરૂપી આરોગ્યને વિધિપૂર્વક કરે છે, તે ગુરુ ભાવરોગની ચિકિત્સાના વિષયમાં સિન્દ્રકર્મા છે.

#### ભાવાર્શ :-

આલોચના વિંશિકા મુખ્યરૂપે સાધુને સામે રાખીને કહેલ છે. તેથી ભાવરોગવાળા અહીં સાધુને જ ગ્રહણ કરવાના છે. જો કે સાધુના ભાવરોગ અતિ અલ્પ હોય છે, તો પણ ભિક્ષાદિમાં અનાભોગ અને સહસાત્કારથી જે કાંઇ અતિચારો થાય છે, તે ભાવરોગને કારણે જ થાય છે. આવા ભાવરોગી સાધુઓ માતૃદોષને કારણે અનાભોગ કે સહસાત્કારથી ભિક્ષાદિમાં અતિચારોનું સેવન થયા પછી, જે ગુરુના સાન્નિધ્યમાં વિધિપૂર્વક પોતાના ચરણઆરોગ્યને પ્રાપ્ત કરે છે, તે ગુરુ ભાવરોગ માટે સિલ્દ્રકર્મવાળા જાણવા.

અનાભોગ કે સહસાત્કારથી થયેલા સૂક્ષ્મ પણ અતિચારોનું સમ્યગ્ આલોચન કરીને, સાધુ જો સિલ્દ્રકર્મવાળા ગુરુને તે અતિચારોનું નિવેદન કરે, ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે દોષોનું સેવન કરાવે તેવા નિમિત્તોથી દૂર રહીને દોષોનું પ્રતિપક્ષ ભાવન કરે, અને ગુરુએ આપેલ પ્રાયશ્ચિત્ત આદિનું સમ્યગ્ સેવન કરે, તો અવશ્ય તેનું ચારિત્ર વિશુદ્ધ બને છે. તેથી તે ચારિત્રની વિશુદ્ધિમાં મુખ્ય કારણ તે સિદ્ધકર્મા ગુરુ છે. **!!qu-જી!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

ગાથા - ૬ માં કહ્યું કે જેની સમીપમાં વિધિપૂર્વક ચરણઆરોગ્ય થાય છે, તે ગુરુ સિન્દ્રકર્મ છે. ત્યાં સામાન્યથી જોતાં એમ લાગે છે કે જે લોકોએ પોતાના જીવનમાં સારી રીતે ચારિત્ર પ્રાપ્ત કર્યું છે તેઓ સિન્દ્રકર્મા હશે, આવા ભ્રમના નિવારણ અર્થે કહે છે -

> धम्मस्स पभावेणं जायइ एयारिसो न सव्वो वि । विज्ञो व सिद्धकम्मो जइयव्वं एरिसे विहिणा ॥७॥ धर्मस्य प्रभावेण जायत एतादृशो न सर्वोऽपि । वैद्य इव सिद्धकर्मा, यतितव्यमीदृशे विधिना ॥७॥

#### અન્વયાર્થ :-

धम्मस्स पभावेणं ધર્મના=ચારિત્રધર્મના પ્રભાવથી सिद्धकम्मो विज्ञो व સિલ્ફકર્મા વૈદ્યની જેમ स्क्वो वि સર્વ પણ ગુરુઓ एयारिसो न जायइ આવા પ્રકારના=સિલ્ફકર્મ થતા નથી. (આલોચના કરવા માટે) एरिसे આવા પ્રકારના=સિલ્ફકર્મા ગુરુમાં विहिणा विधिपूर्वक जइयव्वं यत्न કરવો જોઇએ.

#### ગાથાર્થ :-

માત્ર ચારિત્રધર્મના સેવનના પ્રભાવથી, સિલ્દકર્મ વૈદ્યની જેમ સર્વ પણ ગુરુઓ સિલ્દકર્મા થતા નથી. આલોચના કરવા માટે સિલ્દકર્મા ગુરુમાં વિધિપૂર્વક યત્ન કરવો જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

જેમ વૈદ્યશાસ્ત્રના અભ્યાસથી જ કોઇક વૈદ્ય સિલ્દકર્મા વૈદ્ય બને છે, આમ છતાં, વૈદ્યશાસ્ત્રના અભ્યાસથી બધા જ વૈદ્યો કંઇ સિલ્દકર્મા વૈદ્ય બનતા નથી. મોટા ભાગના વૈદ્યો તો સામાન્ય કે મધ્યમ કક્ષાના જ વૈદ્ય બને છે. સિલ્દકર્મા વૈદ્ય તો કોઇક જ બને છે. તેમ સામાન્ય રીતે ચારિત્રધર્મના સેવનથી જીવ મહાત્મા બને છે અને ચારિત્રધર્મના સેવનના પ્રભાવથી જ સાધુઓ ભાવસાધુઓ બને છે, તો પણ અન્ય ભાવરોગીના રોગ મટાડી શકે એવા સિલ્દકર્મા ગુરુ તો કોઇક જ સાધુ થાય છે. ભાવરોગની શુલ્દિ માટે તો સામાન્ય સાધુ નહીં પણ તેવા પ્રકારના સિલ્દકર્મા ગુરુના વિષયમાં જ આલોચના માટે વિધિપૂર્વક યત્ન કરવો જોઇએ,જેથી અવશ્ય ચારિત્રરૂપ આરોગ્યની પ્રાપ્તિ થાય. **!!વપ-છા!** 

#### અવતરણિકા :-

ગાથા ૭ માં કહ્યું કે ચારિત્રધર્મ સેવન કરનારા બધા સાધુ સિલ્દ્રકર્મા થતા નથી, તો પ્રશ્ન થાય કે સિલ્દ્રકર્મા ગુરૂ કેવા હોય? તે બતાવતાં કહે છે -

एसो पुण नियमेणं गीयत्थाइगुणसंजुओ चेव। धम्मकहापक्खेवगिवसेसओ होइ उ विसिष्ठो ॥८॥ एष पुनर्नियमेन गीतार्थादिगुणसंयुतश्चैव । धर्मकथाप्रक्षेपकविशेषतो भवति तु विशिष्टः ॥८॥

#### અન્વયાર્થ :-

एसो पुण વળી આ=સિલ્કકર્મા ગુરુ नियमेणं નિયમથી गीयत्थाइगुणसंजुओ चेव ગીતાર્થ આદિ ગુણયુક્ત જ હોય धम्मकहापक्खेवगविसेसओ उ तेमां પણ જે ધર્મકથા પ્રક્ષેપક વિશેષ હોય તેનાથી તે विसिडो होइ विशिष्ट (સિલ્કકર્મા ગુરુ) થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

વળી સિલ્દકર્મા ગુરુ નિયમથી ગીતાર્થ આદિ ગુણ યુક્ત જ હોય. તેમાં વળી જે ધર્મકથા-પ્રક્ષેપક-વિશેષ હોય તે વિશિષ્ટ સિલ્દકર્મા ગુરૂ થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

સિલ્કકર્મા ગુરુ નિયમથી ગીતાર્થ આદિ ગુણયુક્ત જ હોય. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ભાવથી ચારિત્રસંપન્ન હોય, પણ ગીતાર્થ આદિ ગુણો ન હોય તો તે સિલ્કકર્મા ગુરુ હોઇ શકે નહિ. આવા સિલ્કકર્મા ગુરૂ જ વિશેષ પ્રકારે આલોચના કરવા માટે યોગ્ય છે.

સિલ્કકર્મા ગુરુમાં પણ જેની પાસે વિશેષ પ્રકારની ધર્મકથા કરવાની શક્તિ છે અને જેઓ ગીતાર્થ આદિ ગુણયુક્ત તો છે જ; તો તેવા પાસે આલોચના કરનાર જીવ ક્વચિત્ માયા કે લજ્જાદિ પરિણામવાળો હોય પરંતુ તેની માયાદિ નિવર્તનીય હોય તો, આવા વિશિષ્ટ સિલ્કકર્મા ગુરુઓ તે જીવમાં આલોચનાને અનુકૂળ તીવ્ર સંવેગ પેદા કરે તેવી ધર્મકથા કહીને, તેના માયાદિ ભાવોને નિવર્તન કરી શકે છે. જ્યારે તેવા વિશેષ સામર્થ્ય વગરના સિલ્કકર્મા ગુરુ હોય તો, આલોચના કરનાર સ્વયં યથાર્થ આલોચના કરવા તત્પર હોય અને ક્વચિત્ ક્ષોભાદિ પામતો હોય, તો તેના ક્ષોભ નિવર્તન માટે ઉચિત યત્ન કરી શકે તો પણ, ધર્મકથા દ્વારા વિશેષ શુલ્કિ કરાવવા માટે સમર્થ ન બને. તેથી આવા વિશિષ્ટ સિલ્કકર્મવાળા ગુરુ ઉપલબ્ધ હોય તો તેઓની પાસે જ આલોચના કરવી જોઇએ. **!!qu-૮!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

ગાથા ૮ માં સિલ્દકર્મા ગુરુનું સ્વરૂપ બતાવ્યું ત્યાં ગીતાર્થ આદિ ગુણસંયુક્ત એ પ્રકારનું સિલ્દકર્મા ગુરુનું વિશેષણ બતાવ્યું હતું. તેથી હવે આદિ પદથી પ્રાપ્ત સિલ્દકર્મા ગુરુના મહત્ત્વના ગુણો બતાવે છે -

धम्मकहाउज्जुत्तो भावत्रू परिणओ चरित्तम्मि । संवेगवुिक्वजणओ सम्मं सोमो पसंतो य ॥९॥ धर्मकथोद्युक्तो भावज्ञः परिणतश्चरित्रे । संवेगवृद्धिजनकः सम्यक् सौम्यः प्रशान्तश्च ॥९॥

#### અન્વયાર્થ:-

धम्मकहाउज्जुत्तो ધર્મકथाમાં ઉદ્યુક્ત, भावन्नू ભાવજ्ઞ चरित्तम्मि परिणओ ચારિત્રમાં પરિણત, सम्मं संवेगवृष्टिजणओ સમ્યગ્ સંવેગની વૃદ્ધિના જનક, सोमो સૌમ્ય ય અને पसंतो પ્રશાન્ત (આવા ગુણોયુક્ત સિલ્દ્રકર્મા ગુરુ છે.)

#### ગાથાર્થ :-

સિલ્દકર્મા ગુરુ ધર્મકથામાં ઉદ્યુક્ત, ભાવજ્ઞ, ચારિત્રમાં પરિણત, સમ્યગ્ સંવેગની વૃધ્દિના જનક, સૌમ્ય અને પ્રશાન્ત એવા ગુણોયુક્ત હોય છે.

#### ભાવાર્થ :-

આલોચના આપવા માટે યોગ્ય ગુરુ **ધર્મકથામાં ઉદ્યુક્ત જોઇએ, જે**થી તેઓ આલોચના લેનાર વ્યક્તિને સમ્યગ્ આલોચનામાં તત્પર કરે તેવી ધર્મકથા કરીને, આલોચના કરનાર વ્યક્તિનો સમ્યગ્ આલોચના કરવા માટે ઉત્સાહ વધારી શકે.

વળી આલોચના આપવા માટે યોગ્ય ગુરુ આલોચકના **ભાવોને જણનારા** હોવા જોઇએ. આલોચકની ચેષ્ટા દ્વારા આલોચનાકાળમાં તેનો સંવેગ કેવો છે તે સારી રીતે નિર્ણય કરી શકે એવા ભાવોને જાણનારા ગુરુ જોઇએ, જેથી આલોચનાકાળમાં તેના જે ભાવો હોય તેને અનુરૂપ ઉચિત આલોચના આપી શકે.

આ ઉપરાંત ગુરુ **ચારિત્રમાં પરિણત** જોઇએ, જેથી ગુરુના ભાવોને કારણે જ આલોચના લેનારને પણ વિશુદ્ધ પ્રકારનો આલોચનાનો પરિણામ થાય. કેમ કે ભાવથી ભાવની પ્રસૂતિ થાય છે.

તથા ગુરુ આલોચનામાં અપેક્ષિત એવા **સમ્ચગ્ સંવેગની વૃદ્ધિ કરી શકે** તેવા જોઇએ,

જેથી ઉચિત આલોચના ગ્રહણ કરતી વખતે પણ ગુરુના સંવેગજનક તે તે વચનો દ્વારા આલોચકના સંવેગભાવની વૃદ્ધિ થાય.

તે ઉપરાંત ગુરુ **આકૃતિથી સૌમ્ય** હોય તો આલોચક માટે ઉત્સાહમાં પ્રબળ કારણ બને અને **પ્રકૃતિથી પ્રશાંતભાવ**વાળા હોય જેથી આલોચકના દોષોને સાંભળીને પણ ચિત્તના કોઇ એવા ભાવો ન થવા દે કે જેનાથી આલોચકના ઉત્સાહનો ભંગ થાય.

સિલ્દ્રકર્મા ગુરુનાં વિશેષણો જોયા બાદ યોગ્ય ગુરુ કેવા હોવા જોઇએ તેનો વિશેષ બોધ થાય તે માટે, ગ્રંથકારે સ્વયં રચેલ આલોચના પંચાશકની ગાથા ૧૪-૧૫માં બતાવેલ આલોચના આપવા માટે યોગ્ય ગુરુનાં લક્ષણો ઉપયોગી હોવાથી અહીં બતાવીએ છીએ.

- (૧) આચારવાન :- ગુરુ જ્ઞાનાચારાદિ પાંચ આચારોનું સમ્યગ્ પાલન કરનારા હોવા જોઇએ. કારણ કે જે ગુરુ પોતાના ઉપદેશ અનુસાર આચારોનું પાલન કરતા હોય એવા ગુરુનાં વચન શ્રહ્કા કરવા યોગ્ય થાય છે.
- (૨) અવધારક:- આલોચના કરનાર આત્મા જે પાપો જે રીતે કહે છે, તે પાપોને યાદ રાખવા માટે ગુરુ પાસે વિશેષ અવધારણ શક્તિ હોવી જોઇએ. આવી સ્મરણશક્તિવાળા ગુરુ જ આલોચકે કહેલા પૂર્વના અને પાછળના અપરાધોને ધારણ કરી બધા અપરાધોમાં તે પ્રમાણે શુદ્ધિ આપવા સમર્થ થાય છે.
- (3) ત્યવહારવાન :- શાસ્ત્રમાં પાંચ પ્રકારના વ્યવહારનું વર્ણન આવે છે. આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત. આ પાંચે પ્રકારના વ્યવહારમાંથી સુયોગ્ય ગુરુ કોઇપણ વ્યવહારથી યુક્ત હોવા જોઇએ, જેથી તેઓ વ્યવહાર પ્રમાણે શુદ્ધિ કરાવી શકે.
- (૪) અપવ્રીડક (લજ્જાનો ત્યાગ કરાવનાર) :- ઘણીવાર આલોચના કરવાની તીવ્ર ઇચ્છા હોવા છતાં પણ શરમને કારણે જીવ પોતાનાં પાપ કહી શકતો નથી. તેથી ગુરુ એવા હોવા જોઇએ કે જે આવા જીવોને વિશેષ ઉપદેશ આપીને, તેને લજ્જામુક્ત કરી શકે. આ રીતે જ ગુરૂ આલોચકને અત્યંત ઉપકારક થાય છે.
- (u) પ્રકુર્વી :- ગુરુમાં માત્ર આલોચના સાંભળવાની શક્તિ હોવી પૂરતી નથી, પણ તેમનામાં આલોચિત અતિચારો માટે પ્રાયશ્ચિત્તના પ્રદાન દ્વારા પ્રકર્ષથી શુબ્દિ કરાવવાની શક્તિ પણ જોઇએ.
- (૬) જિવહિક:- ગુરુમાં સમાલોચના કરીને પ્રાયશ્ચિત્ત લેનારની શક્તિનું અનુમાન કરવાની કુશળતા હોવી જોઇએ. જેથી પ્રાયશ્ચિત્ત લેનાર વ્યક્તિને તેની શક્તિ પ્રમાણે ઉચિત પ્રાયશ્ચિત્ત આપે કે જેથી તે તપ, સ્વાધ્યાય આદિ કરવા માટે તે સમર્થ બની શકે. ગુરુમાં એવી શક્તિ હોવી જોઇએ કે આલોચકને ઉચિત અનુશાસન આપી, તેના નિજવીર્યને ઉદ્ઘસિત કરાવી

તથા આલોચનાના યથાર્થ ફળને સમજાવી, મોટું પણ પ્રાયશ્ચિત્ત વહન કરાવી શકે; સત્ત્વની વૃબ્દિ કરાવી શકે અને આલોચકના પાપની શુબ્દિ કરાવી શકે.

- (૭) અપાયદર્શી:- આલોકસંબંધી અને પરલોકસંબંધી અપાયોને જે જોઇ શકે તેવા ગુરુને અપાયદર્શી કહેવાય છે. દુકાળ, દુર્ભિક્ષકાળ, દુર્બળતા આદિ આલોક સંબંધી અપાયોને ગુરુએ જાણવા જોઇએ. કારણ કે કોઇ અપરાધ દુકાળ આદિમાં કરાયો હોય, અને તેવો જ અપરાધ દુકાળાદિના કારણ વગર કરાયો હોય, તો સામાન્યથી સમાન દેખાતા તે અપરાધોના પ્રાયશ્ચિત્તમાં ભેદ પડશે. વળી ગુરુમાં પારલૌકિક અપાયો જેવા કે દુર્લભબોધિપણું કે અનંત સંસારની પ્રાપ્તિ આદિને બતાવવાની શક્તિ જોઇએ. કારણ કે આવાં નુકસાનો બતાવીને ગુરુ આલોચકને વાસ્તવિકતાનું ભાન કરાવી તેના ઉપર ઉપકાર કરી શકે છે.
- (૮) અપિરશાવી :- ગુરુ એવા હોવા જોઇએ કે જે આલોચક દ્વારા કહેવાયેલ અકૃત્યોને ક્યારેય પણ અન્યને કહે નહીં, જેથી કરીને ક્યારેય પણ કોઇ અનર્થની પરંપરા ન સર્જાય. આલોચકનાં દુષ્કૃત્યો બીજાને કહેવાથી ગુરૂ આલોચકના લાઘવને કરનાર થાય છે.
- (૯) પરિદાતમાં યુકત :- ગુરુ પરોપકાર કરવા માટે હંમેશાં તત્પર હોવા જોઇએ, જેથી પ્રાયશ્ચિત્ત લેવા માટે આવનાર વ્યક્તિના પાપની શુદ્ધિ કેમ થાય તે માટે સમય ફાળવીને તેની ઉચિત વિચારણા કરીને જ તેના સંબંધી પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કરે. જો વિશિષ્ટ પ્રકારનો પરહિતનો પરિણામ ન હોય તો, આલોચના કરનારના પ્રાયશ્ચિત્તની ઉચિત સમાલોચના કર્યા વગર કે તેના સંવેગની વૃદ્ધિ કર્યા વગર પ્રાયશ્ચિત્ત આપવા માટે યત્ન કરે તો, આલોચકનું હિત થઇ શકે નહીં. જો ગુરુ પરહિતમાં તત્પર ન હોય તો, પ્રાયશ્ચિત્ત લેવા આવનારની મોટી કે નાની ભૂલો સાંભળીને તેમના દ્વારા આલોચકની ક્યારેક અવગણના થઇ જાય. જે ગુરુ પરહિતમાં તત્પર નથી હોતા તેમની પાસે આલોચક સરળતાથી પોતાના દોષોને કહી પણ નથી શકતો.
- (૧૦) સૂક્ષ્મભાવ કુશળમિત :- ગુરુ સૂક્ષ્મભાવોને જોઇ શકે તેવી નિપુણ બુલ્દિવાળા હોવા જોઇએ, જેથી તેઓ ભાવોનું અનુમાન કરી શકે; અર્થાત્ ઇંગિતાદિ ચેષ્ટાઓ વડે બીજાનું ચિત્ત કેવું છે તેનો નિર્ણય કરી શકે. આવા જ ગુરુ બીજાના ભાવને અનુસારે શુલ્દિ કરી આપવા માટે સમર્થ થઇ શકે છે.

જેમનામાં ઉપરમાં કહેલ ગુણોનો સમુદાય નથી હોતો તેવા ગુરુ શુધ્ધિ કરાવવા માટે સમર્થ નથી હોતા. IIqu-cII

#### અવતરુણિકા :-

ગાથા ૮-૯માં સિન્દ્રકર્મા ગુરુ કેવા હોય તે બતાવ્યું, હવે તેવા ગુરુ પાસે આલોચના કેવી રીતે કરવી જોઇએ તે બતાવે છે -

एयारिसम्मि नियमा संविग्गेणं पमायदुच्चरियं । अपुणकरणुज्जएणं पयासियव्वं जइजणेणं ॥१०॥ एतादृशे नियमात्संविग्नेन प्रमाददृश्चरितम् । अपुनःकरणोद्यतेन प्रकाशयितव्यं यतिजनेन ॥१०॥

#### અન્વયાર્થ :-

एयारिसम्मि आवा प्रકारना=गाथा ८-८मां क्रेडेल ओवा प्रकारना गुरु पासे संविग्गेणं संविग्न अने अपुणकरणुज्जएणं अपुनःक्षरण ઉद्यमवाणा जइजणेणं यितलन वरे पमायदुच्चरियं प्रमादधी थयेल दृष्यरितने नियमा पयासियव्वं नियमधी प्रकाशित करावं लेक्षे.

#### ગાથાર્થ :-

ગાથા ૮-૯માં કહેલ એવા પ્રકારના ગુરુ પાસે સંવિગ્ન અને અપુનઃકરણ ઉદ્યમવાળા યતિજન વડે પ્રમાદથી થયેલ દુષ્ચરિતને નિયમથી પ્રકાશિત કરાવું જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

ગાથા ૮-૯માં બતાવેલ ગુણોવાળા સિદ્ધકર્મા ગુરુ પાસે સાધુએ પોતાના પ્રમાદથી થયેલ દુષ્ચરિતની નિયમથી આલોચના કરવી જોઇએ. આમ કહેવાથી એ પ્રાપ્ત થાય છે કે આવા ગુરુ મળે અને આલોચના ન કરે તો ગુણસ્થાનક રહી શકે નહીં. કદાચ સાધ્વાચારનું પૂર્ણ પાલન કરતો હોય તો પણ અંતર્વૃત્તિથી દોષની શુદ્ધિનો અધ્યવસાય નથી, તેથી ગુણસ્થાનક રહી શકે નહીં. અહીં દુષ્ચરિતનું વિશેષણ પ્રમાદથી થયેલ કહ્યું, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જ્યાં આચરણાની શક્તિ નથી ત્યાં પ્રવૃત્તિ ન થયેલ હોય તો તે દુષ્ચરિત નથી, પરંતુ પોતાની શક્તિ હોવા છતાં પ્રમાદના કારણે અનાભોગ આદિથી વિપરીત આચરણા થઇ હોય, તેની આલોચના કરવી જ જોઇએ.

આલોચના કરતી વખતે સંવેગ હોવો જોઇએ, અને વળી પાછું તે પાપ ન થાય તેવો અપુનઃકરણનો અધ્યવસાય ઉદ્ઘસિત થાય તે રીતે પ્રયત્ન કરવો જોઇએ. તેમાં આલોચનાકાળમાં આલોચનીય દુષ્ચરિત પ્રત્યે તીવ્ર જુગુપ્સા ઉત્પન્ન થાય તે પ્રકારનો માનસયત્ન વર્તતો હોય, તો તે સંવેગનો પરિણામ છે. વળી તે પાપ પુનઃ જીવનમાં ન જ થાય તેવો ભાવ મારે પેદા કરવો છે, એ પ્રકારના સંકલ્પપૂર્વક આલોચના કરવી જોઇએ. આ પ્રકારનો પ્રકર્ષવાળો ઉપયોગ વર્તતો હોય તો, અવશ્ય પ્રમાદથી થયેલ પાપ નાશ થાય છે, એટલું જ નહીં પણ અન્ય પણ અનેક પાપોનો નાશ આવા ઉપયોગથી થઇ શકે છે.

અહીં આલોચક યતિના સંવિગ્ન અને અપુનઃકરણ ઉદ્યમવાળા એ બે વિશેષણો દ્વારા આલોચકની યોગ્યતા બતાવાઇ છે. આ ઉપરાંત ગ્રંથકારે સ્વયં રચેલ આલોચના પંચાશક ગાથા ૧૨, ૧૩માં આલોચના કરનારની યોગ્યતાનું વર્ણન કરતાં, તેમણે નીચે બતાવેલાં અન્ય લક્ષણો પણ કહ્યાં છે.

- (**ર) સંવિજ્ઞ**:- સંવિજ્ઞ એટલે સંસારથી ભયભીત બનેલો જીવ. સંસારભીરુ જીવ જ આલોચના કરવા માટે યોગ્ય છે. કારણ કે તેને જ આલોચના લેવાનો દુષ્કર અધ્યવસાય થાય છે.
- (ર) અમાર્યા :- માયાના કારણે પોતાની જાત સારી ન હોવા છતાં સારી દેખાડવાની ઇચ્છા થાય છે. આવો માયાવી જીવ જે રીતે પાપ થયું હોય તે રીતે યથાવત્ પાપની આલોચના નથી કરી શકતો. આથી જ આલોચના કરનાર જીવ માયાવી ન હોવો જોઇએ.
- (3) મિતમાન :- મિતમાન એટલે બુદ્ધિશાળી. બુદ્ધિશાળી જીવ જ થયેલા પાપોને સમ્યગ્ રીતે સમજી શકે અને તેથી તે પાપોની સમ્યગ્ આલોચના પણ કરી શકે છે. આથી જ આલોચક શાસ્ત્ર ભણીને મિતમાન થયો હોવો જોઇએ, અથવા સ્વાભાવિક માર્ગાનુસારી બુદ્ધિ હોવાને કારણે પાપોને પાપ તરીકે જાણી શકે તેવી બુદ્ધિવાળો હોવો જોઇએ.
- (૪) કલ્પસ્થિત :- કલ્પસ્થિત એટલે મર્યાદામાં રહેલો. સામાન્ય રીતે આલોચક આત્માએ સાધુજીવન, શ્રાવકજીવન કે સમ્યગ્દર્શનની મર્યાદા સ્વીકારેલી હોવી જોઇએ. આલોચક જો સાધુ હોય તો સ્થવિર સાધુઓની દિનભરની જે ઉચિત ચર્યાઓ છે, તેમાં યત્નવાળો હોવો જોઇએ. તેમાં જે યત્નવાળો ન હોય તેને અતિચારના વિષયમાં જુગુપ્સા હોવાનો સંભવ પણ ઓછો હોય છે. મર્યાદા વગરનો જીવ કદાચ પાપનાશના આશયથી યથાવત્ આલોચના કરે તો પણ, તેની આલોચના માત્ર શબ્દરૂપ બને છે પરંતુ ભાવથી તે આલોચના કરી શકતો નથી. કારણ કે જેના જીવનમાં મર્યાદા હોય તેને જ અતિચારોના સેવન પ્રત્યે જુગુપ્સા હોય. આ જુગુપ્સાને કારણે જ તેનામાં આલોચના કરવાની યોગ્યતા રહેલી છે.
- (પ) અનાશંસી :- આશંસા એટલે ફળની ઇચ્છા. આલોચકમાં આલોચના કરીને કંઇ મેળવવાની ઇચ્છા ન હોવી જોઇએ. સારી રીતે આલોચના કરનારને આચાર્યાદિની વિશેષ

પ્રકારની કૃપા પ્રાપ્ત થાય એવી આશંસા, અથવા તો સારી રીતે આલોચના કરવાથી જન્માંતરમાં દેવભવની શ્રેષ્ઠ સામગ્રીઓ પ્રાપ્ત થાય તેવી આશંસા થઇ શકે છે. એ પ્રકારની ફળની આશંસાપૂર્વક આલોચના કરવામાં આવે, તો આલોચના કરવા છતાં પણ બધા અતિચારોનું આલોચન થતું નથી, કેમ કે આવા પ્રકારની આશંસાપૂર્વક આલોચના તે જ અતિચારરૂપ છે. આવી આલોચનાથી નિદાનશલ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે સર્વ આશંસા છોડીને પાપથી વિરુદ્ધ અધ્યવસાયને પેદા કરવાના આશયથી આલોચનામાં યત્ન કરવો જોઇએ.

- (ક) પ્રજ્ઞાપનીય:- પ્રજ્ઞાપનીય એટલે વાળ્યો વળી શકે, સમજાવ્યો સમજી શકે તેવો જીવ. આલોચના લેનારને પોતાની કરેલ ભૂલનું સ્મરણ ન થાય ત્યારે, આલોચનાકાળમાં તેના સહવર્તી સાધુ કે ગુરુ આદિ તેને તેની થયેલી ભૂલોનું સ્મરણ કરાવે, તો તે સાંભળીને તેને પ્રમોદ થાય કે મને મારી ભૂલનું સ્મરણ કરાવીને આ લોકોએ મારા ઉપર ઉપકાર કર્યો છે. આવું જેને થાય તે જીવ પ્રજ્ઞાપનીય કહેવાય છે. પ્રજ્ઞાપનીયતા એ આલોચક માટે એક મહત્વનો ગુણ છે. જે પ્રજ્ઞાપનીય નથી હોતો તેને પોતાની ભૂલ સુધારવાની મનોવૃત્તિ હોતી નથી. તેથી અપ્રજ્ઞાપનીય જીવની આલોચના સમ્યગ્ થઇ શકતી નથી.
- (૭) શ્રદ્ધાળુ :- ગુરુએ કહેલા પ્રાયશ્ચિત્તથી નક્કી શુિલ્દ થશે એ પ્રકારની શ્રવ્દા આલોચકને હોવી જોઇએ. જેથી દુષ્કર આલોચના અને ગુરુએ આપેલ પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ દરેક કૃત્યોને તે સમ્યગ્ કરી શકે.
- (૮) આજ્ઞાવર્તી:- આલોચના કરનાર જીવ ગુરુની આજ્ઞામાં રહીને સંયમમાં યત્ન કરનાર હોવો જોઇએ. તેવો જીવ ક્યારેક પ્રમાદથી સ્ખલના થઇ ગઇ હોય તો તે આલોચનાથી શુદ્ધિ કરી શકે, અને જે જીવ ગુરુને આજ્ઞાવર્તી નથી તેવો જીવ થયેલી ભૂલની આલોચના કરે તો પણ, મનસ્વી જીવવાની વૃત્તિ હોવાથી તેના પાપની શુદ્ધિ થતી નથી.
- (૯) દુષ્કૃતતાપી :- આલોચકને પોતે કરેલાં દુષ્કૃત્યો પ્રત્યે પશ્ચાત્તાપ હોવો જોઇએ. અતિચારોના સેવનરૂપ દુષ્કૃતથી જે તપે તે દુષ્કૃતતાપી કહેવાય છે. અતિચારના આલોચનકાળમાં બોલાતા અતિચારો પ્રત્યે એનું ચિત્ત અનુતાપ પામે તેવું હોવું જોઇએ. પોતે કરેલાં દુષ્કૃતોનું જ્યારે સ્મરણ કરે ત્યારે તેનું ચિત્ત પશ્ચાત્તાપના કારણથી અતિ ભીંજાએલું હોવું જોઇએ, જેથી દુષ્કૃતનો વિરોધી ભાવ ઉત્તરોત્તર ઉદ્ધસિત કરી શકે.
- (૧૦) આલોચનાની વિધિમાં ઉત્સુક:- આલોચકમાં આલોચનાની વિધિ જાણવાની ઉત્સુકતા હોવી જોઇએ, અને તે પ્રમાણે જ આલોચના કરવાનો તે આગ્રહી હોવો જોઇએ. વળી અવિધિનો સજાગતાથી ત્યાગ કરવો જોઇએ.

(૧૧) અભિગ્રહના આસેવનાદિ લિંગથી યુકત હોય:- અભિગ્રહોને ધારણ કરતો હોય, કરાવતો હોય અને અનુમોદના પણ કરતો હોય. આલોચના એ વિશેષ પ્રકારના વીર્યના પ્રકર્ષથી કરવાની છે. જે જીવ સ્વશક્તિ પ્રમાણે અભિગ્રહમાં યત્ન ન કરતો હોય તે પોતાની શક્તિને સમ્યગ્ પ્રકારે પ્રવર્તાવવાની વૃત્તિવાળો હોતો નથી. તેથી આવો જીવ આલોચના પણ સમ્યગ્ પ્રકારે કરી શકતો નથી. માટે સાધુએ સમ્યગ્ પ્રકારે પોતાની શક્તિ પ્રમાણે અભિગ્રહમાં યત્ન કરવો જોઇએ. જ્યાં શક્તિ ન હોય ત્યાં અભિગ્રહ કરનારને અભિગ્રહ કરવામાં સહાયતા કરવારૂપે યત્ન કરવો જોઇએ. પોતાની અભિગ્રહ કરવાની શક્તિ ન હોય તો તે અભિગ્રહ પ્રત્યે પક્ષપાતપૂર્વક અભિગ્રહ કરનારની અનુમોદના કરવી જોઇએ, જેથી અભિગ્રહરૂપ ઉચિત કૃત્યો વિશે પોતાની શક્તિનો પ્રકર્ષ થાય. આવો જીવ જ અપ્રમાદ ભાવથી સમ્યગ્ આલોચના કરી શકે છે. ॥વu-qo॥

#### અવતરણિકા :-

ગાથા ૧૦માં સિલ્દકર્મા ગુરુ પાસે કેવા પ્રકારના પરિણામથી આલોચના કરવી જોઇએ તે બતાવ્યું. હવે દષ્ટાંતથી આલોચનાકાળમાં અપેક્ષિત વિશેષ પ્રયત્નને બતાવવા અર્થે કહે છે -

जह बालो जंपंतो कज्जमकज्जं च उज्जुयं भणइ।
तं तह आलोइज्जा मायामयविष्पमुक्को य ॥११॥
यथा बालो जल्पन्कार्यमकार्यं च ऋजुकं भणति ।
तत्तथाऽऽलोचयेन्मायामदविष्रमुक्तश्च ॥११॥

#### અન્વચાર્શ :-

कज्जमकज्जं च जंपंतो बालो કાર્ય અને અકાર્યને બોલતો બાળક जह જે પ્રમાણે उज्जुयं भणइ સરળ કહે છે तह તે પ્રમાણે मायामयविष्पमुक्को य માયા અને મદથી મુકાયેલો જ (આલોચક) तं તેનું=પ્રમાદથી આચરેલ દુષ્ચરિતનું आलोइज्जा આલોચન કરે.

**\* 'य'**શબ્દ **'एवकार'**ના અર્થમાં વપરાયો છે.

#### ગાશાર્શ :-

કાર્ય અને અકાર્યને બોલતો બાળક જે પ્રમાણે સરળ કહે છે, તે પ્રમાણે માયા અને મદથી મુકાયેલો જ આલોચક, પ્રમાદથી આચરેલ દુષ્ચરિતનું આલોચન કરે.

#### ભાવાર્શ :-

બાળક નાની ઉંમરનો હોય છે ત્યારે તેની બુલ્દિ અવિકસિત હોવાથી, આ કહેવાથી મારું ખરાબ દેખાશે તેવો બોધ તેને હોતો નથી; ફક્ત બાળક હોવાને કારણે પોતે જે કાંઇ કરી આવે છે તે બોલવાનો પરિણામ તેને થાય છે, તેથી જે વસ્તુ જેમ થઇ હોય તેમ સરળપણે તે કહે છે. તે જ પ્રકારે આલોચકને જ્યારે માર્ગાનુસારી સિલ્દિકર્મા ગુરુ મળે છે ત્યારે, જો તેનામાં માર્ગાનુસારી બુલ્દિ હોય તો તે વિચારી શકે છે કે, આવા મહાત્મા પાસે હું મારા દોષોને યથાર્થ કહીશ તો જ તેમના બળથી મારાં પાપો અવશ્ય નાશ પામશે; તેથી માન અને માયાથી રહિત યથાર્થ આલોચના તે કરી શકે છે. જો માર્ગાનુસારી બુલ્દિ ન હોય તો સ્વવિકલ્પથી જ તેને થાય છે કે, હું યથાર્થ પ્રકાશન કરીશ તો મારું ખરાબ દેખાશે; તેથી પોતાની ભૂલોને તે કંઇક સ્પષ્ટ અને કંઇક અસ્પષ્ટ કહે છે. તેનું આવું કથન માયા અને મદપૂર્વકનું જ હોય છે. **!!વu-વવ!!** 

#### અવતરણિકા :-

ગાથા-૧૦ અને ૧૧માં ગુરુ આગળ કઇ રીતે આલોચના કરવી જોઇએ તે બતાવ્યું. હવે આલોચનામાં અન્યના મતને બતાવવાપૂર્વક આલોચનામાં શલ્યો શું છે તે બતાવે છે-

पच्छित्तमयं करणा अन्ने सुद्धिं भणंति नाणस्स । तं च न; जम्हा एयं ससल्लवणरोहणप्पायं ॥१२॥ प्रायश्चित्तमयं करणादन्ये शुद्धिं भणन्ति ज्ञानस्य । तच्च न, यस्मादेतत्सशल्यव्रणरोहणप्रायम् ॥१२॥

#### અન્વયાર્થ:-

अत्रे કેટલાક આચાર્ય नाणस्स જ્ઞાનને=ઉપયોગને पच्छित्तमयं करणा પ્રાયશ્ચિત્તમય કરવાથી सुद्धिं भणंति શુદ્ધિ માને છે तं च न અને (આવું માનવું) તે (બરાબર) નથી जम्हा જે કારણથી एयं આ=પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ ससह्ववणरोहणप्पायं સશલ્ય વ્રણરોહણ તુલ્ય, અર્થાત્ શરીરની અંદરમાં શલ્ય રાખીને ઉપરથી ઘાને રુઝાવવા માટેના ઔષધપ્રયોગ તુલ્ય છે.

#### ગાથાર્થ :-

કેટલાક આચાર્ય જ્ઞાનના ઉપયોગને પ્રાયશ્ચિત્તમય કરવાથી શુધ્દિ માને છે. જે કારણથી આવો પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ સશલ્ય વ્રણરોહણ તુલ્ય છે, અર્થાત્ શરીરની અંદરમાં શલ્ય રાખીને ઉપરથી ઘાને રુઝાવવા માટેના ઔષધપ્રયોગ તુલ્ય છે, તે કારણથી આવા પશ્ચાત્તાપના પરિણામથી શુદ્ધિ થાય તે વાત બરાબર નથી.

#### ભાવાર્થ :-

કેટલાક આચાર્યો જ્ઞાનના ઉપયોગને પ્રાયશ્ચિત્તમય કરવામાં આવે તો દોષોની શુલ્દિ થાય, તેમ માને છે. તેવું માનવાની પાછળ તેઓનો આશય એ છે કે દોષનું સેવન તે જીવના મલિન અધ્યવસાયરૂપ છે, અને પશ્ચાત્તાપના પરિણામવાળા જીવનો ઉપયોગ એ તેના વિરુદ્ધ અધ્યવસાયરૂપ છે. આથી પાપની વિરુદ્ધ ઉપયોગથી જ પાપની શુદ્ધિ થાય છે, અને તેથી જ તેઓના મતે ગુરુ આગળ દોષો પ્રકાશવાની કોઇ આવશ્યકતા રહેતી નથી.

અન્ય આચાર્યના આવા અભિપ્રાયનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે, તે વાત બરાબર નથી. કારણ કે યોગ્ય ગુરુ પાસે પોતાના દોષોનું પ્રકાશન કરવાના અધ્યવસાય વગર માત્ર પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ કરવો, એ શરીરમાં વાગેલા કાંટાને કાઢ્યા વગર ઉપરથી ઘાને પાટાપીંડી કરવા તુલ્ય છે. જેમ કાંટારૂપ શલ્યને કાઢ્યા વગર ઘાને પાટાપીંડી કરવામાં આવે તો ઘાને રુઝ આવતી નથી, તેમ યોગ્ય ગુરુ પાસે પોતાના દોષોના પ્રકાશનનો અધ્યવસાય કર્યા વગર માત્ર પ્રાયશ્ચિત્તનો પરિણામ કરવાથી શુદ્ધિ થતી નથી. યોગ્ય ગુરુ પાસે પોતાના દોષોના પ્રકાશનનો અધ્યવસાય વિદ્યમાન હોય, અને પછી પાપનું સ્મરણ કરીને પાપના પશ્ચાત્તાપવાળો અધ્યવસાય કરવામાં આવે તો શુદ્ધિ થાય છે, અન્યથા નહીં. તેથી અન્ય આચાર્યોનું તે કથન ઉચિત નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે કોઇ પણ મત પ્રાયઃ કરીને કોઇક નયની અપેક્ષાએ હોય છે. આમ છતાં, જો તે નય સ્વસ્થાનને છોડીને અન્ય સ્થાનમાં યોજાય તો તે દુર્નય બને છે. પ્રસ્તુત સ્થાનમાં પણ કોઇક જીવને પાપ થયા પછી સહજ ભાવે પાપથી વિરુદ્ધ પશ્ચાત્તાપનો ઉત્કટ અધ્યવસાય થાય, તો તે પાપની શુદ્ધિ થાય છે. પરંતુ જો તે વ્યક્તિના મનમાં એવું જ હોય કે મારે તો યોગ્ય ગુરુ પાસે પાપના પ્રકાશન વગર શુદ્ધિ કરવી છે, તો એવા અધ્યવસાયથી શુદ્ધિ ન થઇ શકે. ક્યારેક વિશેષ સામગ્રીના અભાવને કારણે તેને, યોગ્ય ગુરુ પાસે મારે શુદ્ધિ કરવી જોઇએ તેવો બોધ ન પણ હોય, અને થયેલા પાપ પ્રત્યે સહજ પશ્ચાત્તાપનો અધ્યવસાય તીવ્ર બને તો, તેવા સ્થાનને આશ્રયીને ગુરુ આગળ પ્રકાશન વગર પણ શુદ્ધિ થઇ શકે; પરંતુ યતિને તો શાસ્ત્રાનુસારી ઉચિત પ્રવૃત્તિથી જ શુદ્ધિ કરવાની હોય છે. આમ છતાં, યતિ જો અન્ય આચાર્યોના મતનું અવલંબન લઇને ગુરુ આગળ પ્રકાશન કર્યા વગર શુદ્ધિ માટે યત્ન કરે, તો સશલ્ય વ્રણરોહણ તુલ્ય, અર્થાત્ તેના શરીરની અંદરમાં શલ્ય

રાખીને ઉપરથી ઘાને રુઝાવવા માટેના ઔષધપ્રયોગ તુલ્ય પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ કહેવાય છે. આવા સશલ્ય પશ્ચાત્તાપના પરિણામથી શુદ્ધિ થતી નથી. **!!૧૫-૧૨!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

ગાથા ૧૨માં કહ્યું કે યોગ્ય ગુરુ આગળ દોષોના પ્રકાશન વગર જ્ઞાનના ઉપયોગમાત્રથી પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ કરીને શુદ્ધિ માટે યત્ન કરે, તો તે શલ્ય સહિત ઘાને રુઝાવવાની ક્રિયા તુલ્ય છે, તેથી હવે તે શલ્યો શું છે તે બતાવવા અર્થે કહે છે -

> अवराहा खलु सल्लं एयं मायाइभेयओ तिविहं। सन्वं पि गुरुसमीवे उद्धरियन्वं पयत्तेण ॥१३॥

> अपराधाः खलु शल्यमेतन्मायादिभेदतस्त्रिविधम् । सर्वमपि गुरुसमीप उद्धर्तव्यं प्रयत्नेन ॥१३॥

#### અન્વયાર્થ :-

सल्लं खलु शस्य ખરેખર अवराहा અપરાધો છે. मायाइभेयओ માયાદિ ભેદથી तिविहं ત્રણ પ્રકારનાં सव्वं पि सर्व पણ एयं આ=शस्य गुरुसमीवे ગુરુ પાસે पयत्तेण प्रयत्नथी उद्धरियव्वं ઉद्धरण કરવાં જોઇએ.

#### ગાશાર્થ :-

શલ્ય ખરેખર અપરાધો છે. માયાદિ ભેદથી ત્રણે પ્રકારનાં સર્વ પણ આ શલ્યો ગુરુ પાસે પ્રયત્નથી ઉદ્ધરણ કરવાં જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

સંયમમાં યત્ન કરનાર વડે પ્રમાદાદિથી કોઇ સ્ખલના થઇ હોય, અને તે સ્ખલનાને યોગ્ય ગુરુની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેમની પાસે પ્રગટ કરવાનો અધ્યવસાય ન થાય, તો તે વિપર્યાસરૂપ હોવાથી મિશ્ચાત્વશાલ્ય બને છે. જો યોગ્ય ગુરુ પાસે પ્રકાશન કરવાનો આશય હોય છતાં તેનું પ્રકાશન યથાર્થ ન થાય, તો તે માચાશાલ્ય બને છે. અપરાધ થયા પછી હું મારા અપરાધો ગુરુને યથાર્થ કહું જેથી મારા ઉપર ગુરુની વિશેષ કૃપા થાય, તે પ્રકારના આશયથી, અથવા તો ગુરુ-પાસે સમ્યગ્ આલોચન કરીને ભવાંતરમાં કોઇક ભૌતિક સુખો મને મળે, એ પ્રકારના આશયથી અપરાધોનું યથાર્થ પ્રકાશન થાય, તો પણ તે બિદાનશલ્ય બને છે. આ ત્રણે શલ્યો અપરાધરૂપ જ છે. આ ત્રણે શલ્યો અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદયથી જ થાય છે, અને તેથી જ આગળમાં કહેવાના છે કે ભાવશલ્યનો ઉદ્ઘાર

ન કરવામાં આવે તો દુર્લભબોધિપણું અને અનંત સંસારની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે યોગ્ય ગુરુને પ્રાપ્ત કરીને મારે મારા અપરાધોની આલોચના કરવી છે તેવા અધ્યવસાયવાળો કોઇ જીવ, કદાચ આલોચના કર્યા વગર કાળ કરે તો પણ તે આરાધક છે. પરંતુ જો કોઇ જીવ થયેલા અપરાધોની ગુરુ પાસે આલોચના કર્યા વગર માત્ર પશ્ચાત્તાપાદિ કરે તો તે સશલ્ય ઘા ઉપર ઔષધપ્રયોગ જેવું થાય છે, તેથી તે વિરાધક છે. **!!qu-q3!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

ગાથા ૧૩માં કહ્યું કે ત્રણે પ્રકારનાં શલ્ય અપરાધરૂપ છે આથી, પ્રયત્નપૂર્વક ગુરુ પાસે તેનો ઉલ્લાર કરવો જોઇએ. તેને જ દઢ કરવા અર્થે શલ્યોની અનર્થકારિતા અનેક દષ્ટાંતોથી બતાવે છે -

न य तं सत्थं व विसं व दुप्पउत्तु व्व कुणइ वेयालो । जंतं व दुप्पउत्तं सत्तु व्व पमाइओ कुद्धो ॥१४॥ न च तच्छस्रं वा विषं वा दुष्प्रयुक्तो वा करोति वेतालः । यन्त्रं वा दुष्प्रयुक्तं शत्रुर्वा प्रमादितः कुद्धः ॥१४॥ जं कुणइ भावसस्त्रं अणुद्धियं उत्तिमहकालम्मि । दुह्नहबोहीयत्तं अणंतसंसारियत्तं च ॥१५॥ यत्करोति भावशल्यमनुद्धृतमुत्तमार्थकाले । दुर्लभबोधिकत्वमनन्तसंसारिकत्वं च ॥१५॥

#### અन्तवार्श :-

सत्थं व य अने शस्त्र अथवा विसं व विष के दुप्पउत्तु व्व वेयाली हुष्प्रयुक्त=हुःसाधित वेताल के जंतं व दुप्पउत्तं हुष्प्रयुक्त=हुव्यापारी अवुं यन्त्र के पमाइओ कुद्धो सत्तु व्व प्रमाहित=अवगणना क्रायेलो क्षोधित शत्रु तं न कुणइ ते नथी क्रतो के जं के दुछहबोहीयत्तं हुर्ललजोधिपणुं अणंतसंसारियत्तं च अने अनंतसंसारीपणुं उत्तिमहका-लिम्म उत्तमार्थकाणमां अणुद्धियं भावसछं अनुद्धरित अवुं लावशल्य कुणइ करे छे.

 એોધનિર્યુક્તિમાં पमाइओ શબ્દના બદલે पमाइणो શબ્દ છે, અને પંચાશકમાં पमाइओ શબ્દના બદલે पमादिउ શબ્દ છે. પંચાશકનો पमादिउ શબ્દ અને અહીંનો पमाइओ શબ્દ બન્ને પ્રાકૃત પ્રમાણે એકાર્થવાચી છે. તે પ્રમાણે અર્થ કરીએ તો पमाइउ નો અર્થ પ્રમાદિત થાય છે અને પંચાશકની ટીકામાં તેનો અર્થ **अवगीतः** કર્યો છે. અને તે **सत्तु** શબ્દનું વિશેષણ છે. પંચાશકમાં અને ઓઘનિર્યુક્તિમાં **सत्तु** શબ્દના બદલે **सप्पो** શબ્દ છે.

#### ગાથાર્થ :-

શસ્ત્ર કે વિષ કે દુઃસાધિત વેતાલ કે દુર્વ્યાપારી યન્ત્ર કે અવગણના કરાયેલો ક્રોધિત શત્રુ તે નુકસાન નથી કરતો કે જે દુર્લભબોધિપણું અને અનંતસંસારીપણું જેવું નુકસાન ઉત્તમાર્થકાળમાં અનુદ્ધરિત ભાવશલ્ય કરે છે.

#### ભાવાર્થ :-

સામાન્ય રીતે જીવ મિથ્યાત્વના પરિણામથી જ દુર્લભબોધિ અને અનંતસંસારી બને છે. મંદ મિથ્યાત્વની અવસ્થામાં કે સમ્યક્ત્વાદિની અવસ્થામાં તો જીવ સુલભબોધિ કે અલ્પ સંસારી બને છે. જેમ જેમ વિપર્યાસ અધિક તેમ તેમ સંસાર પણ અધિક અને દુર્લભબોધિતાની પ્રાપ્તિ.

માયાદિ ત્રણ શલ્ય મિથ્યાત્વ સાથે અવિનાભાવી સંકળાયેલાં છે. તેથી તે શલ્યકાળમાં મિથ્યાત્વ જેટલું ઉત્કટ હોય તેટલી સંસારની વૃદ્ધિ, અને ઉત્કટ મિથ્યાત્વના કારણે જ જન્માન્તરમાં સન્માર્ગની અપ્રાપ્તિરૂપ દુર્લભબોધિપણું પણ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી ઉત્તમાર્થકાળમાં એટલે કે જીવનના અંત સમયે અનશનના કાળમાં, શક્તિના પ્રકર્ષથી થતી સાધનામાં જીવે અવશ્ય ત્રણે પ્રકારનાં ભાવશલ્યનો ઉદ્ધાર કરવો જોઇએ. આ વાતનું ગાંભીર્ય સમજાવવા માટે પ્રસ્તુતમાં અનેક દષ્ટાંતો બતાવવામાં આવ્યાં છે, જેથી જીવ જાગૃતિપૂર્વક ઉચિત યત્ન કરીને શલ્યોનો ઉદ્ધાર કરે. **!!qu-qv/qu!!** 

तो उद्धरंति गारवरिषया मूलं पुणब्भवलयाणं ।

मिच्छद्दंसणसल्लं मायासल्लं नियाणं च ॥१६॥

तत उद्धरन्ति गौरवरिहता मूलं पुनर्भवलतानाम् ।

मिथ्यादर्शनशल्यं मायाशल्यं निदानं च ॥१६॥

#### અન્વયાર્થ :-

तो ते કારણથી=ગાથા ૧૪-૧૫માં બતાવ્યું કે ભાવશલ્યોનો ઉદ્ધાર કરવામાં ન આવે તો દુર્લભબોધિપણું અને અનંતસંસારીપણું પ્રાપ્ત થાય છે, તે કારણથી गारवरिया ગારવથી રહિત એવા મુનિઓ पुणब्भवलयाणं मूलं પુનર્ભવલતાના મૂળ જેવા मिच्छदंसणसष्ठं भिथ्यात्वशस्यने, मायासष्ठं मायाशस्यने અने नियाणं च निदानशस्यने उद्धांति ઉદ્ધરે છે.

#### ગાશાર્શ :-

ભાવશલ્યોનો ઉન્દ્રાર કરવામાં ન આવે તો દુર્લભબોધિપણું અને અનંતસંસારીપણું પ્રાપ્ત થાય છે, તે કારણથી ગારવથી રહિત એવા મુનિઓ પુનર્ભવલતાના મૂળ જેવા મિથ્યાત્વશલ્યને, માયાશલ્યને અને નિદાનશલ્યને ઉન્દ્રરે છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથામાં અનુદ્ધરિત ભાવશલ્યની અનર્થકારિતા બતાવી. તે કારણથી જ ગારવરહિત મુનિઓ ત્રણે શલ્યોનો ઉદ્ધાર કરે છે. અહીં ગારવરહિત શબ્દથી સંબોધ પ્રકરણ ગ્રંથના આલોચના અધિકારની ગાથા-૨૪ પ્રમાણે લજ્જાદિ ગારવ ગ્રહણ કરવાના છે. સામાન્ય રીતે ગારવ શબ્દ રસગારવ, ૠિદ્ધિગારવ અને શાતાગારવના અર્થમાં પ્રસિદ્ધ છે. પરંતુ તે અર્થ અહીં અપ્રસ્તુત છે. તેથી અહીં તો એ કહેવું છે કે પોતાના થયેલા દુષ્ચરિતને યોગ્ય સ્થાને કહેવામાં લજ્જા રાખવી તે આલોચનામાં ગારવરૂપ દોષ છે. તેથી મુનિઓ તે લજ્જાગારવનો ત્યાગ કરી પોતાના દરેક દોષનું યથાર્થ પ્રકાશન કરે છે. આનાથી જ દોષ નહીં પ્રકાશન કરવારૂપ મિથ્યાત્વશલ્યનો ઉદ્ધાર થાય છે. પોતાના દોષનું પ્રકાશન કરવામાં પણ કંઇ ગોપવવાનો પરિણામ નહીં હોવાથી માયાશલ્યનો ઉદ્ધાર થાય છે, અને પોતાના દોષોને પ્રકાશન કરીને ભૌતિક રીતે ગુરૂ પોતાને અનુકૂળ થાય તેવા પ્રકારનો ઇહલોક ફળ સંબંધી આશય નહીં હોવાથી, અને પરલોક સંબંધી કોઇ ભૌતિક આશય નહીં હોવાથી, નિદાનશલ્યનો ઉદ્ધાર થાય છે. ગારવરહિત મુનિઓને તો માત્ર પોતાના થયેલા દોષોની શુદ્ધિ કરીને દોષરહિત થવાનો આશય હોય છે. તેથી તેમને આલોચના દ્વારા શુદ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે. | ાવપ-વહા|

#### અવતર્ચામકા :-

પૂર્વની ગાથાઓમાં કેવા ગુરુ પાસે આલોચના કરવી જોઇએ તે બતાવ્યા પછી, કેવા પરિણામપૂર્વક આલોચના કરવી જોઇએ તે ગાથા ૧૧માં બતાવ્યું. ત્યાં વચમાં કોઇ અન્યનો મત ઉપસ્થિત થયો કે ગુરુ પાસે આલોચના કર્યા વગર સ્વપરિણામથી જ શુદ્ધિ થઇ શકે છે. તે શંકાનું નિરાકરણ ગાથા-૧૨માં કર્યું, અને તે નિરાકરણમાં જ ઉપસ્થિત ત્રણ શલ્યોની વાત બતાવી. હવે તે આલોચના પણ કાળક્ષેપથી કરે તો શું થાય તે બતાવવા માટે કહે છે-

# चरणपरिणामधम्मे दुच्चरियं अद्धिइं दढं कुणइ। कह वि पमायावट्टिय जाव न आलोइयं गुरुणो।।१७॥

चरणपरिणामधर्मे दुश्चरितमधृतिं दृढं करोति । कथमपि प्रमादावर्तितं यावन्नालोचितं गुरोः ॥१७॥

#### અन्तयार्थ :-

चरणपरिणामधम्मे ચરણપરિણામરૂપ ધર્મમાં कह वि કોઇ પણ રીતે पमायाविष्टय प्रमादधी આવર્તિત दुच्चिरयं દુષ્ચરિત जाव જ્યાં સુધી गुरुणो ગુરુ પાસે न आलोइयं આલોચિત नधી કરાતું ત્યાં સુધી दढं દઢ अद्धिइं અધૃતિને कुणइ કરે છે.

#### ગાશાર્થ :-

ચરણપરિણામરૂપ ધર્મમાં કોઇપણ રીતે પ્રમાદથી આવર્તિત દુષ્ચરિત જ્યાં સુધી ગુરુ પાસે આલોચિત નથી કરાતું ત્યાં સુધી દઢ અધૃતિને કરે છે.

#### भावार्थ :-

ભગવાનના વચનાનુસાર ક્રિયાઓ કરવાથી આત્મભાવમાં વર્તવારૂપ ચરાગપરિણામ પ્રગટે છે. ઉચિત આચરાગાઓ દ્વારા આ પરિણામ ક્રમસર વૃદ્ધિમાન થાય છે. આમ છતાં, અનાદિ ભવોના અભ્યાસને કારણે મુનિને પણ પ્રમાદને કારણે કોઇક રીતે આચરાગામાં સ્ખલનાઓ થઇ જાય છે. આ જ મુનિનું દુષ્ચરિત છે. અતિ વિચારક મુનિને તો પોતાની સ્ખલના એટલી ખટકતી હોય છે કે તેને કાળક્ષેપ કર્યા વગર તરત આલોચના કરવાનો પરિણામ થાય છે. આથી જ જ્યાં સુધી આવો મુનિ ગુરુ પાસે પોતાના દુષ્ચરિતની આલોચના નથી કરતો ત્યાં સુધી તેને અત્યંત અધૃતિ થાય છે.

આનાથી એ કહેવું છે કે જેમના હૈયામાં ખરેખર ચારિત્રનો પરિણામ વર્તતો હોય તેવા મુનિઓ, પ્રાયઃ કરીને પ્રમાદ જ ના કરે; અને ક્વચિત્ તેમનાથી પ્રમાદ થઇ ગયો હોય તો જ્યાં સુધી આલોચના ન કરે ત્યાં સુધી થયેલા દોષો તેમને સતત ડંખતા હોય છે. કેમ કે તેઓ જાણે છે કે જો દોષોની શુદ્ધિ નહીં કરવામાં આવે તો સંસાર વૃદ્ધિ પામશે. માટે જ શક્ય એટલી શીઘ્ર આલોચના કરવા તેઓ યત્ન કરે છે. **!!વu-વબ્ર!** 

#### અવતર્ચણકા :-

ગાથા - ૧૭માં બતાવ્યું કે થયેલું દુષ્ચરિત જ્યાં સુધી આલોચવામાં આવતું નથી ત્યાં સુધી તે ચારિત્રના પરિણામમાં દઢ અધૃતિને કરે છે. હવે તે આલોચના કઇ રીતે કરવી જોઇએ કે જેથી સાતિચાર મૃત્યુ ન થાય તે બતાવતાં કહે છે - जं जाहे आवज्जइ दुच्चिरियं तं तहेव (ताहेव) जत्तेणं। आलोएयव्वं खलु सम्मं सइयारमरणभया ॥१८॥ यद्यथाऽऽपद्यते दुश्चरितं तम् तथैव (तदैव) यत्नेन । आलोचियतव्यं खलु सम्यकु सातिचारमरणभयात् ॥१८॥

#### અન્વયાર્થ :-

सइयारमरणभया સાતિચાર મરણના ભયથી जं दुच्चरियं જે દુષ્ચરિત जाहे आवज्जइ જ્યારે થાય છે तं તે દુષ્ચરિતને ताहेव ત્યારે જ खलु ખરેખર जत्तेणं યત્નપૂર્વક सम्मं સમ્યગ્ आलोएयव्वं આલોચવું જોઇએ.

\* અહીં મૂળ શ્લોકમાં **तहेव** શબ્દ છે તેના સ્થાને **ताहेव** શબ્દ ભાસે છે. (પાઠ મળ્યો નથી.)

#### ગાથાર્થ :-

સાતિચાર મરણના ભયથી જે દુષ્ચરિત જ્યારે થાય છે, તે દુષ્ચરિતને ત્યારે જ ખરેખર યત્નપૂર્વક સમ્યગ્ આલોચવું જોઇએ.

#### ભાવાર્શ :-

આલોચના કરવા તત્પર થયેલ જીવે, પોતાના દોષો કયા પ્રકારના પરિણામથી અને કયા ક્રમથી સેવાયેલા છે તેનું સમ્યગ્ આલોચન કરીને, તે જ ક્રમથી ગુરુ પાસે સમ્યગ્ આલોચના કરવી જોઇએ. જો આલોચના કર્યા વગર મૃત્યુ થાય તો તે સાતિચાર મૃત્યુ થયું કહેવાય, અર્થાત્ વિરાધિત ચારિત્રવાળું મૃત્યુ થયું કહેવાય. તેથી જ્યારે દુષ્ચરિત થાય ત્યારે જ યત્નપૂર્વક આલોચના કરી લેવી જોઇએ, કારણ કે આલોચના કરવામાં નિષ્કારણ કાળ વિલંબ કરવો એ પણ વિવેકી માટે ઉચિત નથી. વળી મૃત્યુ ગમે ત્યારે આવી શકે તેમ છે, અને જો આલોચના કર્યા વગર મૃત્યુ થાય તો સાતિચાર મૃત્યુની પ્રાપ્તિ થાય.

અહીં વિશેષ એ છે કે થયેલાં પાપોને સમ્યગ્ આલોચવા માટે આકુટ્ટી આદિ ચાર ભેદોનું પાપમાં યોજન કરીને, ગીતાર્થે પોતાના ક્રમની મર્યાદાથી અને અગીતાર્થે પોતાના ક્રમની મર્યાદાથી આલોચન કરવું જોઇએ. આકુટ્ટી આદિ ભેદો આ પ્રમાણે છે.

- (૧) આકુટી :- આકુટી એ નિર્ધ્વંસ પરિણામરૂપ છે. વ્રતના નિરપેક્ષ પરિણામથી જે આચરણા કરાય તે આકુટીથી કરાયેલ પાપ છે.
- (૨) દર્પ :- રાગ કે દ્વેષને પરવશ થઇને સંયમથી વિપરીત આચરણા કરાય તે દર્પથી કરાયેલ પાપ છે.

- (3) પ્રમાદ:-સંયમ યોગમાં દઢ યત્ન કરવા પ્રત્યે જીવનો જે શિથિલ પરિણામ છે, તે પ્રમાદ છે. તેના કારણે જે સંયમ સંબંધી વિપરીત આચરણા થાય છે તે પ્રમાદથી કરાયેલ પાપ છે.
- (૪) કલ્પ:- કાળવિશેષથી લાભાલાભને જોઇને જે સંયમની વિપરીત આચરણા કરવામાં આવે તે કલ્પરૂપ વિપરીત સેવન છે. જો કે કલ્પરૂપ વિપરીત આચરણામાં પ્રાયશ્ચિત્ત થાય નહીં, તો પણ અનાભોગથી કોઇક સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થયો હોય, તે ન થાય તેને માટે કલ્પથી કરાયેલા વિપરીત પાપોનું નિવેદન કરીને પ્રાયશ્ચિત્ત લેવાય છે.

આ ચારે પ્રકારમાંથી પોતે કયા પ્રકારના પરિણામથી વિપરીત આચરણા કરી છે તેનું સમાલોચન કરીને ગુરુ આગળ નિવેદન કરવું જોઇએ, જેથી ગુરુ ઉચિત પ્રાયશ્ચિત્ત આપી શકે.

આલોચના કરવાનો ક્રમ અગીતાર્થને આશ્રયીને એ છે કે, પૂર્વમાં કરેલું પાપ હોય તે પ્રથમ કહેવાનું અને પાછળથી કરાયેલું પાપ હોય તે પાછળથી કહેવાનું હોય છે. જ્યારે ગીતાર્થને આશ્રયીને સૌથી જઘન્ય પાપ પ્રથમ કહેવાનું છે અને ઉત્કટ પાપ અંતમાં કહેવાનું છે. ગીતાર્થને કયાં પાપોનું કયું પ્રાયશ્ચિત્ત છે તેનું જ્ઞાન હોય છે, તેથી સૌથી જઘન્ય પાપ અને સૌથી અધિક પાપનો વિભાગ તે કરી શકે છે. આલોચના તીવ્ર સંવેગથી કરવાની છે. જેમ જેમ આલોચના કરાય તેમ તેમ સંવેગની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે કરવાની છે. તેથી ગીતાર્થ પ્રથમ જઘન્ય પાપ કહે અને ત્યાર પછી ક્રમસર અધિક અધિક પાપો કહે, જેને કારણે સૌથી અધિક પાપ કહેતી વખતે સંવેગનો પ્રકર્ષ થયેલો હોય; તેથી આલોચનાકાળમાં જ વિશેષ શુદ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય. આથી જ ગીતાર્થ માટે જઘન્યથી માંડીને ક્રમસર અધિક પાપ કહેવાની વિધિ છે. જ્યારે અગીતાર્થ તે વિભાગ કરી શકે નહિ, તેથી પ્રથમ કરેલા પાપને પ્રથમ કહે અને પાછળથી કરેલા પાપને પાછળથી કહે, જેથી પ્રાયશ્વિત્ત આપનાર ગુરુ એ નિર્ણય કરી શકે કે, પાપ કરનારનો ક્યારે અધિક પાપનો પરિણામ થયેલ અને ક્યારે ઓછો થયેલ, અને તેના પ્રમાણે ગુરૂ ઉચિત પ્રાયશ્વિત્ત આપી શકે. **!!વu-વટ!!** 

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે જ્યારે પાપ થાય ત્યારે તરત જ આલોચના કરવી જોઇએ. આમ છતાં પક્ષાદિમાં પણ આલોચના કરવાની વિધિ છે. તેનું પ્રયોજન શું છે તે બતાવવા અર્થે કહે છે -

# एवमवि य पक्खाई जायइ आलोयणाओ विसओ ति। गुरुकज्जाणालोयण भावाणाभोगओ चेव।।१९॥

एवमपि च पक्षादि जायत आलोचनाया विषय इति । गुरुकार्यानालोचनाद् भावानाभोगतश्चैव ॥१९॥

#### અन्वयार्थ :-

एवमिव य आम છતાં પણ=જયારે દુષ્ચરિત થાય છે ત્યારે જ આલોચના કરવી જોઇએ આમ છતાં પણ, गुरुकज्जाणालोयण ગુરુ=મોટા કાર્યને કારણે આલોચન નહીં થવાથી भावाणाभोगओ चेव અને ભાવનો અનાભોગ થવાથી જ पक्खाई पक्षािट आलोयणाओ આલોચનાનો विसओ विषय जायइ થાય છે.

🜞 ति પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

જ્યારે દુષ્ચરિત થાય છે ત્યારે જ આલોચના કરવી જોઇએ. આમ છતાં પણ મોટા કાર્યને કારણે આલોચન નહીં થવાથી અને ભાવનો અનાભોગ થવાથી જ પક્ષાદિ આલોચનાનો વિષય થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

સામાન્ય રીતે સંયમ જીવનમાં કોઇ પણ દોષ લાગે કે તરત આલોચના કરવાની હોય છે. આમ છતાં સ્વાધ્યાય, વૈયાવચ્ચ આદિ કોઇ મોટું કાર્ય કરવાનું હોય અને તે સિદાતું હોય અને તેથી ત્યારે આલોચના ન થઇ હોય. વળી કોઇકવાર પોતે કરેલા પાપોની આલોચના કરી હોય, છતાં કોઇક ભાવમાં અનાભોગને કારણે ખ્યાલ રહ્યો ન હોય એવું પણ બને. તેથી જો કોઇ પણ આલોચના કરવાની રહી ગઇ હોય, તો તેને પક્ષ કે ચાતુર્માસ આદિમાં આલોચના કરવી જોઇએ. આથી જ પક્ષ અને ચાતુર્માસ આદિ આલોચનાના વિષય બને છે, અર્થાત્ પક્ષાદિમાં પણ ફરી આલોચના કરવાની હોય છે. અને તે વખતે જે પૂર્વમાં આલોચના કરી લીધેલ છે તેની આલોચના કરવાની નથી, પરંતુ ગુરુ કાર્યને કારણે જેની આલોચના કરવાની રહી ગઇ હોય, તેની આલોચના કરવાની છે; અને આલોચના કરતાં પણ કોઇક સૂક્ષ્મભાવ રહી ગયા હોય, અને પાછળથી સ્મૃતિમાં આવ્યા હોય તેની આલોચના કરવાની છે.

#### અવતર્ચણકા :-

આ રીતે આલોચનાનું સંક્ષિપ્તથી સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી આલોચનામાં કેવા પ્રકારનો ભાવ કરવો જોઇએ કે જેથી થયેલા પાપોની શુદ્ધિ થાય, તે બતાવવા અર્થે કહે છે- जं जारिसेण भावेण सेवियं किं पि इत्थ दुच्चरियं । तं तत्तो अहिगेणं संवेगेणं तहाऽऽलोए ॥२०॥ यद्यादृशेन भावेन सेवितं किमप्यत्र दुश्चरितम् । तत्ततोधिकेन संवेगेन तथाऽऽलोचयेत् ॥२०॥

#### અन्तयार्थ :-

इत्थ अહीं=संयमना विषयमां जं किं पि दुच्चरियं को डोઇ पण दुष्यरित जारिसेण भावेण कोवा प्रडारना लावथी सेवियं सेवायुं छोय तं तेने=ते दुष्यरितने तत्तो तेनाथी अहिगेणं अधिड ओवा संवेगेणं संवेगधी तहाऽऽलोए ते प्रडारे आक्षोयन डरवुं श्रीठीओ.

#### ગાથાર્થ :-

સંયમના વિષયમાં જે કોઇપણ દુષ્ચરિત, જેવા પ્રકારના ભાવથી સેવાયું હોય તે દુષ્ચરિતને, તેનાથી અધિક એવા સંવેગથી તે પ્રકારે આલોચન કરવું જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

પાપસેવનકાળમાં પાપને અનુરૂપ જીવનો અધ્યવસાય હોય છે. જો આ પાપ કરવાના અધ્યવસાયથી શુદ્ધિનો અધ્યવસાય અધિક બળવાન ન થાય, તો તે પાપ નાશ પામી શકતું નથી. આથી જ અહીં થયેલા પાપ કરતાં અધિક સંવેગથી આલોચના કરવી જોઇએ, એમ કહ્યું છે.

સંતેગ એટલે પાપથી છૂટલાનો અધ્યવસાય. સંવેગની વૃલ્દિ કરવા માટે સંસાર પરિભ્રમણનો ભય તીવ્ર બને તેવો યત્ન કરવો જોઇએ. આલોચના નહીં કરવાથી અને જેમ તેમ આલોચના કરવાથી શું શું અનર્થો થાય છે તેનું સમ્યગ્ આલોચન કરવું જોઇએ. વળી સમ્યગ્ પ્રકારની આલોચના કરવાથી જીવ આ સંસારથી કેવી રીતે તરી જાય છે, તેની ઉપસ્થિતિ પણ કરવી જોઇએ. ઉપરાંત ફરી મારાથી આવું પાપ ન થાય તેવો દઢ સંકલ્પ કરીને આલોચના કરવી જોઇએ. આવા પ્રકર્ષ ઉપયોગથી સંવેગનો પ્રકર્ષ થાય છે અને આ પ્રકારે પાપોના અધ્યવસાય કરતાં અધિક સંવેગના અધ્યવસાયથી જ તે પાપ નાશ પામે છે. ॥વપ-૨૦॥

## ।। इति आलोयणाविशिका पश्चदशी ।।१५।।

### ।। प्रायश्वित्तविंशिका षोडशी ।।

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વમાં આલોચનાવિંશિકા કહી અને હવે પ્રાયશ્ચિત્તવિંશિકા બતાવે છે. આલોચનાવિંશિકા અને પ્રાયશ્ચિત્તવિંશિકામાં ભેદ છે. જીવનમાં થયેલાં તમામ પાપોની અને પોતે લીધેલાં વ્રતોની સાથે સંકળાયેલા નાનામાં નાના પાપથી માંડીને મોટામાં મોટા પાપ સુધીનાં તમામ પાપોની, યોગ્ય ગુરુ પાસે આલોચના કરવાની છે. તે તમામ પાપોનું યોગ્ય સ્થાને કેવી રીતે નિવેદન કરવું એ વાત આલોચનાવિંશિકામાં બતાવેલ છે. આલોચના કર્યા પછી ઉચિત પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું હોય છે, અને આલોચનામાં કહેલ પાપ અનુસાર ગુરુ જે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે તેના ભેદો અને તેનું સ્વરૂપ પ્રાયશ્ચિત્તવિંશિકામાં બતાવવાના છે. તેથી આલોચનાવિંશિકા પછી હવે પ્રાયશ્ચિત્તવિંશિકા બતાવે છે. -

# पिन्छित्ताओ सुद्धी तहभावालोयणेण जं होइ। इहरा ण पीढबंभाइओ सआ सुकडभावे वि।।१॥ प्रायश्चित्ताच्छु द्धिस्तथाभावालोचनेन यद्भवित ।

इतरथा न पीठब्राह्म्यादितः सदा सुकृतभावेपि ॥१॥

#### અન્વયાર્થ:-

जं જે કારણથી तहभावालोयणेण તેવા પ્રકારની ભાવઆલોચના સહિત पच्छित्ताओ सुद्धी होइ પ્રાયશ્ચિત્તથી શુદ્ધિ થાય છે. इहरा અન્યથા=તેવા પ્રકારના ભાવઆલોચના સહિત એવા પ્રાયશ્ચિત્ત વગર सआ सुकडभावे वि સદા સુકૃત ભાવો હોવા છતાં પણ पीढवंभाइओ ण પીઠના જીવ એવા બ્રાહ્મી આદિથી શુદ્ધિ થઇ નહીં.

\* અહીં **પીઢલંમાइઓ**માં પીઠનો જીવ બ્રાહ્મી ગ્રહણ કરવાનો છે અને 'આદિ' પદથી મહાપીઠનો જીવ સુંદરી ગ્રહણ કરવાનો છે. તે માટે પ્રાયશ્ચિત્ત વિધિ પંચાશક-૧૬ની ગાથા-૩૧નો આધાર લીધેલ છે.

#### ગાથાર્થ:-

જે કારણથી તેવા પ્રકારની ભાવઆલોચના સહિત પ્રાયશ્ચિત્તથી શુદ્ધિ થાય છે, પરંતુ તેવા પ્રકારની ભાવઆલોચના કે પ્રાયશ્ચિત્ત વગર સદા સુકૃત ભાવો હોવા છતાં પણ પીઠના જીવ એવા બ્રાહ્મી આદિથી શુદ્ધિ થઇ નહીં.

#### भावार्थ :-

આલોચનાવિંશિકામાં બતાવ્યું છે કે જે ભાવથી પાપ કરાયું હોય તેનાથી અધિક સંવેગપૂર્વક ત્રણેય શલ્યરહિત આલોચના કરવી જોઇએ. આ આલોચના સિન્દ્રકર્મા ગુરુ પાસે કરવી જોઇએ. તેમના વડે અપાયેલા પ્રાયશ્ચિત્તના સમ્યગ્ સેવનથી પાપની શુદ્ધિ થાય છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય છે કે આલોચનાપૂર્વક પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં ન આવે, અને પાપ કર્યા પછી અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરવામાં આવે તો પણ શુદ્ધિ થાય નહીં.

આ જ વાતને ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં દષ્ટાંતથી બતાવે છે. ભગવાન ૠષભદેવનાં પુત્રી બ્રાહ્મીનો જીવ, પૂર્વભવમાં પીઠમુનિ હતાં. તે પીઠમુનિના ભવમાં અન્ય સાધુના વૈયાવચ્ચ ગુણની પ્રશંસા સાંભળીને તેમને ઇર્ષ્યાનો પરિણામ થયો હતો. ત્યાર પછી તો તેઓ સંયમયોગમાં અપ્રમાદભાવવાળા હતા અને અંતમાં અનશન કરીને સર્વાર્થસિલ્દ્રમાં પણ ગયા. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે તેઓ ભાવથી મુનિભાવમાં હતા અને ઇર્ષ્યાનો પરિણામ કર્યા પછી પણ સદા સુકૃત ભાવ કરતા હતા. આમ છતાં વ્યવહારનયને માન્ય એવું પ્રાયશ્ચિત્ત તેમણે કર્યું નહીં, તેથી બીજા ભવમાં તેમને સ્ત્રી અવતાર પ્રાપ્ત થયો. માટે પાપની શુલ્દ્રિ અર્થે સમ્યગ્ આલોચનાપૂર્વક પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું આવશ્યક છે.॥વ૬-૧॥

#### અવતરણિકા :-

્રપૂર્વ ગાથામાં કહ્યું કે તીવ્ર સંવેગપૂર્વક ભાવઆલોચના સહિત પ્રાયશ્ચિત્તથી શુદ્ધિ થાય છે. ત્યાં શંકા થાય કે પાપના પરિણામ કરતાં અધિક સંવેગના પરિણામથી પાપ નાશ થાય છે, તો પ્રાયશ્ચિત્તનું શું ફળ હોઇ શકે? તેથી કહે છે -

अहिगा तक्खयभावे पिन्छित्तं किं फलं इहं होइ। तदिहिगकम्मक्खयभावओ तहा हंत मुक्खफलं ॥२॥ अधिकात् तत्क्षयभावे प्रायश्चित्तं किं फलिमह भवति। तदिधिककर्मक्षयभावतस्तथा हन्त मोक्षफलम् ॥२॥

#### અન્વયાર્થ :-

अहिगा અધિક (સંવેગથી) तक्खयभावे તેનો=થયેલા પાપનો ક્ષય થયે છતે इहं અહીં=પાપશુન્દ્રિની ક્રિયામાં पिच्छत्तं किं फलं होइ પ્રાયશ્ચિત્તથી શું ફળ થાય છે? (તેના જવાબરૂપે કહે છે કે ...) तदिहगकम्मक्खयभावओं तेनाथी=આલોચનાથી નાશ થયેલા પાપ કરતાં અધિક કર્મક્ષય થવાને કારણે हंत ખરેખર तहा તે પ્રકારે=અધિક અધિક પાપ નાશ દ્વારા (પ્રાયશ્ચિત્તથી) मुक्खफलं भोक्षइલ થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

અધિક સંવેગથી થયેલા પાપનો ક્ષય થયે છતે, પાપશુદ્ધિની ક્રિયામાં પ્રાયશ્ચિત્તનું શું ફળ છે? (તેના જવાબરૂપે કહે છે) આલોચનાથી નાશ થયેલા પાપ કરતાં અધિક કર્મક્ષય થવાને કારણે ખરેખર તે પ્રકારે અધિક અધિક પાપનાશ દ્વારા પ્રાયશ્ચિત્તથી મોક્ષફલ થાય છે.

#### भावार्थ :-

પૂર્વની વિંશિકામાં બતાવેલ કે જે પ્રકારના ભાવથી પાપ સેવ્યું હોય તેનાથી .અધિક સંવેગના પરિણામથી આલોચના કરવી જોઇએ. તે રીતે જો કોઇ જીવ અધિક સંવેગપૂર્વક આલોચના કરે તો થયેલા પાપનો નાશ તો આલોચનાથી જ થઇ જાય છે, તો પછી પાપશુન્દિક માટે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું શું પ્રયોજન છે? કોઇને જો આવી શંકા થાય તો તેના જવાબરૂપે ગ્રંથકાર કહે છે કે, આલોચનાકાળમાં જો કોઇને પાપ કરતાં અધિક સંવેગ ન થયો હોય તો પ્રાયશ્ચિત્તકાળમાં તે સંવેગની વૃદ્ધિ થવાથી કર્મનો નાશ થઇ શકે છે. જેમને વળી આલોચનાકાળમાં જ પાપ કરતાં અધિક સંવેગ થઇ ગયો હોય તો આલોચનાથી જ તે થયેલાં પાપો નાશ પામી જાય છે; આમ છતાં, આલોચના પછી પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં આવે તો બીજાં નવાં કર્મોનો પણ ક્ષય થાય છે. આ રીતે નવા નવા કર્મોના ક્ષય દ્વારા ક્રમસર અધિક-અધિક શુન્દિ થવાને કારણે અંતે મોક્ષફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી પાપ થયા પછી તીવ્ર ભાવથી આલોચના કરનારને પણ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિશેષ ફળ તો મળે જ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે કોઇ જીવે પાપ કર્યા પછી આલોચના ન કરી હોય, પરંતુ તથાસ્વભાવે જ તથાવિધ નિમિત્તને પામીને અધિક સંવેગ પેદા થયો હોય, તો તે પાપનો ક્ષય થઇ જાય છે; આમ છતાં, તોણે વિશેષ શુદ્ધિ અર્થે પણ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું ઉચિત છે. આથી જ પ્રાયશ્ચિત્તકાળમાં ભાવનો પ્રકર્ષ થાય તો, સર્વ કર્મના ક્ષયરૂપ મોક્ષફળની પ્રાપ્તિ પણ કોઇક જીવને થઇ શકે છે. વળી ઘણા જીવો એવા પણ હોય છે કે, સમ્યક્ ભાવપૂર્વક આલોચના કરે છે; આમ છતાં પાપકાળના અધ્યવસાય કરતાં સંવેગનો અધ્યવસાય અધિક નહીં હોવાથી તેમનું પાપ નાશ ન પણ થયું હોય. પરંતુ જો સિદ્ધકર્મા ગુરુએ તેના પાપને અનુરૂપ જે પ્રાયશ્ચિત્ત આપ્યું હોય, તે પ્રાયશ્ચિત્ત તે જ પ્રકારે કરે તો પ્રાયશ્ચિત્તકાળમાં વિશુદ્ધ અધ્યવસાયથી તે પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે. તેથી જ આલોચના કર્યા પછી પણ પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાનો વ્યવહાર પ્રવર્તે છે. **!!૧૬-૨!!** 

#### અવતરણિકા:-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે પ્રાયશ્ચિત્તથી મોક્ષફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, ત્યાં કોઇને શંકા થાય કે વાસ્તવિક રીતે થયેલા પાપના નાશ અર્થે પ્રાયશ્ચિત્ત કરાય છે, તેથી તે પાપનો નાશ પ્રાયશ્ચિત્તથી સંભવે પરંતુ અન્ય પાપોનો નાશ તે પ્રાયશ્ચિત્તથી કઇ રીતે થઇ શકે? તેના સમાધાનરૂપે પ્રાયશ્ચિત્ત શબ્દની વ્યુત્પત્તિ બતાવે છે -

पावं छिंदइ जम्हा पायच्छित्तं ति भण्णए तम्हा । पाएण वावि चित्तं सोहयई तेण पच्छित्तं ।।३।। पापं छिनति यस्मात्प्रायश्चित्तमिति भण्यते तस्मात् । प्रायेण वापि चित्तं शोधयति तेन प्रायश्चित्तम् ॥३॥

#### અન્વયાર્થ:-

जम्हा જે કારણથી पावं छिंदइ પાપને છેદે છે, तम्हा તે કારણથી पायच्छित्तं ति भण्णए પ્રાયક્ષિત એ પ્રમાણે કહેવાય છે. वावि અથવા पाएण પ્રાયઃ કરીને चित्तं सोहयई ચિત્તનું શોધન કરે છે, तेण તે કારણથી पच्छित्तं પ્રાયક્ષિત (એ પ્રમાણે કહેવાય છે.)

#### ગાશાર્થ :-

જે કારણથી પાપને છેદે છે તે કારણથી પ્રાયશ્ચિત્ત એ પ્રમાણે કહેવાય છે, અથવા પ્રાયઃ કરીને ચિત્તનું શોધન કરે છે તે કારણથી પ્રાયશ્ચિત્ત એ પ્રમાણે કહેવાય છે.

#### भावार्थ :-

શાસ્ત્રમાં પ્રાયશ્ચિત્ત શબ્દની બે પ્રકારની વ્યુત્પત્તિ પ્રસિલ્લ છે. તે બતાવીને એ સ્થાપન કરવું છે કે પ્રાયશ્ચિત્ત સર્વ પાપના નાશમાં સમર્થ છે. આ કથનથી ગ્રંથકારને, જે કોઇ એમ માને છે કે જે પાપ થયું હોય તેટલા જ પાપનો નાશ પ્રાયશ્ચિત્ત કરી શકે પણ અન્ય પાપનો નાશ પ્રાયશ્ચિત્ત કરી શકે નહિ, તેનું નિવારણ કરવું છે. કેમ કે જે પાપને છેદનારું હોય છે તેને પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. તેથી સર્વ પાપના વિરુદ્ધ એવા અધ્યવસાયરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત છે, માટે સર્વ પાપનો નાશ પ્રાયશ્ચિત્તથી થઇ શકે છે.

પ્રાયશ્ચિત્ત શબ્દની બીજી વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્તથી ચિત્ત શુદ્ધ થાય છે, અને શુદ્ધ થયેલા ચિત્તથી સર્વ પાપનો નાશ થઇ શકે છે. તેથી તીવ્ર સંવેગથી કરાયેલી આલોચના દ્વારા થયેલા પાપનો નાશ થઇ ગયેલ હોય તો પણ, પ્રાયશ્ચિત્તથી અધિક પાપનો નાશ થાય છે અને યાવત્ મોક્ષફળ થાય છે. તેથી મોક્ષાર્થીએ પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કરવો જોઇએ. ॥ १९ - ३॥

#### અવતરણિકા:-

પ્રાયશ્ચિત્તથી પાપો કેમ નાશ પામે છે? તે પ્રકારે કોઇને શંકા થાય તેથી કહે છે -

संके सणाइभेया चित्तअसुद्धीइ बज्झई पावं । तिव्वं चित्तविवागं अवेइ तं चित्तसुद्धीओ ।।४॥ संक्लेशनादिभेदाच्चित्ताशुद्ध्या बध्यते पापम् । तीव्रं चित्रविपाकमपेति तच्चित्तशुद्धेः ॥४॥

#### અન્વચાર્થ:-

संके सणाइभेया સંકલેશાદિના ભેદથી चित्तअसुद्धीइ ચિત્તની અશુિલ્લ દ્વારા चित्तविवागं तिव्वं पावं ચિત્રવિપાકવાળું તીવ્ર પાપ बज्झई બંધાય છે (અને) चित्तसुद्धीओ ચિત્તની શુિલ્લથી तं તે=બંધાયેલું પાપ अवेइ દૂર થાય છે.

#### ગાથાર્થ:-

સંક્લેશાદિના ભેદથી ચિત્તની અશુદ્ધિ દ્વારા ચિત્રવિપાકવાળું તીવ્ર પાપ બંધાય છે અને ચિત્તની શુદ્ધિથી તે બંધાયેલું પાપ દૂર થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

અહીં સંક્લેશ આદિમાં આદિ પદથી સત્પ્રવૃત્તિમાં કરાતો પ્રમાદ ગ્રહણ કરવાનો છે. સંક્લેશ આદિ ભેદથી એમ કહ્યું ત્યાં ભેદ શબ્દ વિશેષ અર્થક છે, એટલે કે સંક્લેશાદિના ભેદથી સંક્લેશની તરતમતા સમજવાની છે. જેમ જેમ સંક્લેશ અધિક કે જેમ જેમ પ્રમાદ અધિક તેમ તેમ તેને અનુરૂપ ચિત્રફળવાળું તીવ્ર પાપ બંધાય છે. આ સંક્લેશ આદિ ચિત્તને અશુદ્ધ કરે છે અને ચિત્તની અશુદ્ધિથી પાપ બંધાય છે.

બાહ્ય પદાર્થવિષયક રાગાદિ ભાવો એ જ સંક્લેશરૂપ છે. તે સંક્લેશના ભેદથી ચિત્તની અશુિલ્દ થાય છે. વળી પ્રમાદ એટલે સત્પ્રવૃત્તિ કરતા હોય ત્યારે જેમ તેમ કરવી કે ઉપેક્ષા કરવી તે. પ્રમાદથી પણ ચિત્તની અશુિલ્દ થાય છે. દરેક જીવને પોતાના ચિત્તની અશુિલ્દિને અનુરૂપ પાપકર્મ બંધાય છે, અને જ્યારે જીવને થયેલા પાપ પ્રત્યે જુગુપ્સા પેદા થાય છે ત્યારે, તેની શુિલ્દિ અર્થે જો તે વિવેકપૂર્વક પ્રાયશ્ચિત્ત કરે તો ચિત્તની શુિલ્દિ થાય છે. આ ચિત્તની શુિલ્દિ બાંપ નાશ પામે છે. આથી જ પ્રાયશ્ચિત્ત કાળમાં ચિત્તની શુિલ્દિનો પ્રકર્ષ થાય તો અનેક ભવોમાં કરાયેલાં સર્વ પાપો પણ નાશ પામી શકે છે. **॥વક-**

#### અવતરણિકા:-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે ચિત્તની અશુદ્ધિથી પાપકર્મ બંધાય છે અને ચિત્તની શુદ્ધિથી તે પાપ દૂર થાય છે. હવે કૃત્યકર્મમાં પણ ચિત્તની અશુદ્ધિથી જે પાપ બંધાયું હોય તે પણ પ્રાયશ્ચિત્તથી નાશ થાય છે, તે બતાવતાં કહે છે -

किच्चे वि कम्मणि तहा जोगसमत्तीइ भणियमेयं ति । आलोयणाइभेया दसविहमेयं जहा सुत्ते ॥५॥ कृत्येपि कर्मणि तथा योगसमाप्त्या भणितमेतदिति । आलोचनादिभेदाइशविधमेतद्यथा सूत्रे ॥५॥

#### અન્વયાર્થ :-

तहा जोगसमत्तीइ તે પ્રકારના યોગની સમાપ્તિથી किच्चे वि कम्मणि કૃત્ય પણ કર્મમાં इयं આ=પ્રાયશ્ચિત્ત भणियम् કહેવાયું છે. आलोयणाइभेया આલોચનાદિના ભેદથી दसविहमेयं દસ પ્રકારનું આ=પ્રાયશ્ચિત્ત છે जहा જે પ્રકારે सूत्ते સૂત્રમાં બતાવેલ છે.

## 🗱 त्ति पादपूर्ति माटे छे.

 અકૃત્ય કર્મમાં તો પ્રાયશ્ચિત્ત છે, કૃત્યકર્મમાં પણ આ પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાયું છે. તેનો विधी સમુચ્ચય થાય છે.

#### ગાથાર્થ:-

તે પ્રકારના યોગની સમાપ્તિથી કૃત્ય પણ કર્મમાં પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાયું છે. આલોચનાદિના ભેદથી દશ પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે, જે પ્રકારે સૂત્રમાં બતાવેલ છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથામાં કહેલું કે સંક્લેશાદિના ભેદથી ચિત્તની અશુિલ્દ થાય છે, અને તે સંક્લેશ જેમ અકૃત્યકર્મ કરવાથી થાય છે, તેમ કૃત્યકર્મ પણ જો અનાભોગ, સહસાત્કાર કે પ્રમાદાદિથી કરવામાં આવે તો ત્યાં પણ સંક્લેશ વર્તે છે. આ સંક્લેશથી પાપકર્મ બંધાય છે, જેની શુિલ્દ અર્થે તે કૃત્યકર્મની સમાપ્તિ થયા પછી જે પ્રકારે કૃત્યકર્મના યોગની સમાપ્તિ થઇ હોય તે પ્રકારે તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું જોઇએ, એવી શાસ્ત્રમર્યાદા છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કૃત્યકર્મ કે અકૃત્યકર્મના સેવનમાં થતા સંક્લેશના ભેદ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ પ્રાયશ્ચિત્ત કેટલા પ્રકારનાં હોઇ શકે તે બતાવવા કહ્યું છે કે આલોચનાદિના ભેદથી આ પ્રાયશ્ચિત્ત દસ પ્રકારનું છે. આ દસ પ્રકાર સ્વમતિથી કહેલ નથી પણ સૂત્રમાં જે પ્રકારે કહ્યા છે તે પ્રકારે જ કહેલ છે. **॥વજ-૫॥** 

#### અવતરણિકા :-

ગાથા-૫માં કહ્યું હતું કે સૂત્રમાં દસ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્ત કહેલ છે. તેથી હવે પ્રાયશ્ચિત્તના ૧૦ પ્રકાર બતાવતાં કહે છે -

आलोयणपडिक्कमणे मीसविवेगे तहा विउस्सग्गे । तव छेय मूल अणवष्टया य पारंचिए चेव ।।६॥ आलोचनाप्रतिक्रमणे मिश्रविवेकौ तथा व्युत्सर्गः । तपच्छेदमूलानवस्थाप्यता च पार्यन्तिकं चैव ॥६॥

#### અન્વચાર્થ:-

आलोयण 'आલोयना, पडिक्कमणे 'प्रतिक्वमाश, मीस अभिश्र, विवेगे 'विवेक्ष, तहा विउस्सग्गे तथा पक्षायोत्सर्श, तव 'तप, छेय अधेह, मूल 'भूस, अणवष्टया य 'अनवस्थाप्य पारंचिए चेव अने 'पारांश्चित.

#### ગાશાર્શ :-

'આલોચના, 'પ્રતિક્રમણ, 'મિશ્ર, 'વિવેક તથા <sup>પ</sup>કાયોત્સર્ગ, 'તપ, 'છેદ, 'મૂલ, 'અનવસ્થાપ્ય અને ''વ્પારાંક્ષિત એમ દસ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્ત છે. **∥વ⊛-ક∥** ઋ આ ગાથા પંચાશક ૧૬ ગાથા ૨ પ્રમાણે સુધારી છે.

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં ૧૦ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તનાં નામો બતાવ્યાં. તે ૧૦ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તમાંથી આલોચના નામના પહેલા પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિ ક્યારે થાય તે બતાવતાં કહે છે -

> वसितओं हत्थसया बाहिं कज्जे गयस्स विहिपुव्वं । गमणाइगोयरा खलु भणिया आलोयणा गुरुणा ॥७॥ वसतेर्हस्तशताद्बहिः कार्ये गतस्य विधिपूर्वम् । गमनादिगोचरा खलु भणिताऽऽलोचना गुरुणा ॥७॥

#### અन्वयार्थ :-

कज्जे કાર્ય હોતે છતે विहिपुव्वं विधिपूर्वक्ष वसहिओ वसितथी हत्थसया बाहिं गयस्स सो હાથ બહાર ગયેલાને गुरुणा જગદ્ગુરુ વહે गमणाइगोयरा ગમનાદિ विषयक्ष खलु आलोयणा આલોચના નામનું પ્રાયશ્चित्त भणिया કહેવાયું છે.

#### ગાથાર્થ:-

કાર્ય હોતે છતે વિધિપૂર્વક વસતિથી સો હાથ બહાર ગયેલાને, ગમનાદિ વિષયક આલોચના પ્રાયશ્ચિત્ત જગદ્ગુરુ વડે કહેવાયું છે.

**% खलु** શબ્દ વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ભાવાર્થ :-

સંયમજીવનમાં આરાધના નિમિત્તે વસતિથી વિધિપૂર્વક સો હાથ દૂર જનાર સાધુને, તે કાર્ય પુરું થયા પછી ગમનાદિ વિષયક આલોચના કરવા ભગવાને કહ્યું છે.

સંયમજીવનની આરાધનામાં અનાભોગ કે સહસાત્કારથી કોઇ સ્ખલના થઇ હોય અને તેથી કોઇ સૂક્ષ્મ પણ વિરાધના થઇ હોય, તો તેની શુદ્ધિ માટે સાધુ વસતિમાં પાછા આવ્યા પછી કે જિનમંદિર આદિમાં ગયા હોય ત્યારે ઇરિયાવહિયા કરે છે. આ ઇરિયાવહિયા કરવાની ક્રિયા તે આલોચના પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ છે. આ પ્રાયશ્ચિત્તથી જો કોઇ સૂક્ષ્મ પણ સ્ખલના થઇ હોય તો તેનાથી વિરુદ્ધ અધ્યવસાય પેદા થાય છે, અને સ્ખલના થઇ હોય તો પણ વિશેષ પ્રકારે સંયમજીવનને અનુકૂળ અપ્રમાદભાવ પ્રગટે છે. તેથી આલોચના પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું કહેલ છે. **॥વજ-૭॥** 

#### અવતરણિકા:-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાંથી બીજા 'પ્રતિક્રમણ' પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્તિનું સ્થાન બતાવે છે -

> सहस च्चिय अस्सिमियाइभावगमणे य चरणपरिणामा । मिच्छादुक्कडदाणा तग्गमणं पुण पिडक्कमणं ॥८॥ सहसैवास्सिमितादिभावगमने च चरणपरिणामात् । मिथ्यादुष्कृतदानात्तद्गमनं पुनः प्रतिक्रमणम् ॥८॥

#### અન્વયાર્થ:-

चरणपरिणामा ચરણપરિણામથી सहस च्चिय સહસા જ=સહસાત્કારના કારણે જ अस्समियाइभावगमणे અસમિતિ આદિ ભાવના ગમનમાં मिच्छादुक्कडदाणा મિચ્છા મિ દુક્કડંના દાનથી पुण ફરી પાછા तग्गमणं तेमां ગમન=ચારિત્રના પરિણામમાં આવવું (એ) पडिक्कमणं પ્રતિક્રમણ નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

\* य પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાથાર્થ :-

ચરણપરિણામથી સહસાત્કારના કારણે જ અસમિતિ આદિ ભાવની પ્રાપ્તિમાં "મિચ્છા મિ દુક્કડં"ના દાનથી ફરી પાછા ચારિત્રના પરિણામમાં આવવું, એ પ્રતિક્રમણ નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

#### ભાવાર્થ :-

સંયમયોગમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરતા મુનિને પણ અનાદિ ભવથી અભ્યસ્ત પ્રમાદને કારણે, સહસાત્કારથી સમિતિ અને ગુપ્તિમાં ક્યારેક સ્ખલના થાય ત્યારે, ચારિત્રમાં અતિચાર લાગે છે. તેની શુધ્દિ અર્થે ઉપયોગપૂર્વક "મિચ્છા મિ દુક્કડં" દેવામાં આવે, તો મુનિ ફરીથી તે અસમિતિ આદિ ભાવમાંથી નીકળીને ચારિત્રના પરિણામમાં આવે છે; તે પ્રતિક્રમણ પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

સંયમયોગમાં યત્ન કરનાર મુનિને પણ કોઇ હિંસક પશુ આદિ આવે ત્યારે, સંયમના ઉપકારી એવા દેહના રક્ષણ માટે અપવાદથી વૃક્ષાદિ ઉપર ચઢવાની ભગવાનની આજ્ઞા છે; અને તે પ્રમાણે કર્યા પછી પણ તેની શુદ્ધિ અર્થે "મિચ્છા મિ દુક્કડં" દેવાની વિધિ છે, જેથી અનાભોગથી પણ કોઇ સ્ખલના થઇ હોય તો ચારિત્રના પરિણામ સ્થિર થાય છે. મુલ્લ-૮૫

#### અવતરણિકા:-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાં ત્રીજા મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્તિનું સ્થાન બતાવે છે -

> सद्दाइएसु ईसिं पि इत्थ रागाइभावओ होइ। आलोयणा पिडक्कमणयं च एयं तु मीसं तु ॥९॥

शब्दादिकेर्ष्वाषदप्यत्र रागादिभावतो भवति । आलोचना प्रतिक्रमणकं चैतत्तु मिश्रं तु ॥९॥

#### અન્વયાર્થ:-

इत्थ અહીં=સંયમજીવનમાં सद्दाइएसु શબ્દાદિ વિષયક इसिं पि रागाइभावओ થોડા પણ રાગાદિભાવથી मीसं तु होइ મિશ્ર જ (પ્રાયશ્ચિત્ત) થાય છે एयं तु આ=મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત વળી आलोयणा पडिक्कमणयं च આલોચના અને પ્રતિક્રમણ (ઉભયરૂપ) છે.

#### ગાથાર્થ :-

સંયમજીવનમાં શબ્દાદિ વિષયક ઇશદ્ પણ રાગાદિ ભાવથી મિશ્ર જ પ્રાયશ્ચિત્ત થાય છે. વળી મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્ત આલોચના અને પ્રતિક્રમણ ઉભયરૂપ છે.

#### ભાવાર્થ :-

સંયમમાં યત્નવાળા સાધુને પણ પાંચે ઇન્દ્રિયોના કોઇપણ વિષયની પ્રાપ્તિથી જો સહેજ પણ રાગ કે દ્વેષનો સ્પર્શ થાય, તો તેની શુદ્ધિના ઉપાય તરીકે ભગવાને મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્ત બતાવ્યું છે. બીજા પ્રાયશ્ચિત્તમાં ઉપયોગની શિથિલતાને કારણે અસમિતિ આદિનો પરિણામ થયેલો હોય છે, પરંતુ ઇન્દ્રિયોના વિષયભૂત પદાર્થોને આશ્રયીને થોડો પણ રાગાદિનો પરિણામ હોતો નથી. જ્યારે ત્રીજા મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્તમાં બાહ્ય નિમિત્તને પામીને ઉપયોગમાં જો રાગાદિનો લેશ પણ સ્પર્શ વ્યક્ત દેખાય, તો તે સ્થાનમાં સાધુને મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં આવે છે. મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્તમાં દોષોની સમ્યગ્ આલોચના કરીને થયેલા રાગાદિ ભાવોને આશ્રયીને "મિચ્છા-મિ-દુક્કડં" આપવાપૂર્વક, ફરી રાગાદિ ભાવ ઉત્પન્ન ન થાય તેવો દઢ યત્ન કરવાનો હોય છે. આવો દઢ યત્ન જ આલોચનાપૂર્વક પ્રતિક્રમણરૂપ મિશ્ર પ્રાયશ્ચિત્ત છે. **!!૧૬-૯!!** 

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાં ચોથા વિવેક પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્તિનું સ્થાન બતાવે છે -

असणाइगस्स पायं अणेसणीयस्स कह वि गहियस्स । संवरणे संचाओ एस विवेगो उ नायव्वो ॥१०॥ अशनादिकस्य प्रायोनेषणीयस्य कथमपि गृहीतस्य । संवरणे संत्याग एष विवेकस्तु ज्ञातव्यः ॥१०॥

#### અन्वयार्थ :-

पायं अणेसणीयस्स પ્રાયઃ કરીને અનેષણીય कह वि गहियस्स असणाइगस्स કોઇક રીતે પણ ગ્રહણ કરાયેલા એવા અશનાદિના संवरणे સંવરણ અર્થે संचाओ સંત્યાગ एस उ એ વળી विवेगो વિવેક (પ્રાયશ્ચિત્ત) नायळ्यो જાણવું.

🜞 અહીં અશનાદિમાં આદિ પદથી પાન, વસતિ, ઉપકરણ ગ્રહણ કરવાનાં છે.

#### ગાથાર્થ:-

પ્રાયઃ કરીને અનેષણીય અને કોઇક રીતે પણ ગૃહીત એવા અશનાદિનો સંવરણ અર્થે સંત્યાગ કરવો, એ વળી વિવેક નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત જાણવું.

#### ભાવાર્થ :-

ઉત્સર્ગથી સાધુને આહાર, વસતિ અને ઉપકરણ નિર્દોષ ગ્રહણ કરવાનાં હોય છે, અને અપવાદથી ક્યારેક દોષવાળાં પણ આહારાદિ ગ્રહણ કરે. પરંતુ ક્યારેક અનાભોગ કે સહસાત્કાર કે પ્રમાદથી દોષિત આહારાદિ ગ્રહણ થઇ ગયો હોય, તો તે આહારાદિનો ઉપભોગ કર્યા પૂર્વે જ દોષના સંવરણ માટે પરઠવવાની વિધિ છે. આ જ વિવેક નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

અહીં શ્લોકમાં 'પ્રાયઃ' શબ્દ કહેલ છે, તેનાથી એ કહેવું છે કે ક્યારેક નિર્દોષ પણ લાવેલ હોય, પણ તે આહારાદિ રાગાદિનું કારણ હોય તો પરઠવવાની વિધિ છે. તેથી પ્રાયઃ અનેષણીય એવા આહારાદિને પરઠવવાથી વિવેક પ્રાયશ્ચિત્ત થાય છે તેમ કહેલ છે. **!!વજ-વo!!** 

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાં પાંચમા વ્યુત્સર્ગ પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્તિનું સ્થાન બતાવે છે -

# कुस्सुमिणमाइएसुं विणाऽभिसंधीइ जो अईयारो । तस्स विसुद्धिनिमित्तं काउस्सग्गो विउस्सग्गो ॥११॥

कुस्वप्नादिकेषु विनाभिसन्धेर्यस्त्वतिचारः । तस्य विशुद्धिनिमित्तं कायोत्सर्गो व्युत्सर्गः ॥११॥

#### અન્વયાર્થ:-

विणाऽभिसंधीइ અભિસંધી વગર कुस्सुमिणमाइएसुं કુસ્વપ્નાદિમાં जो अईयारो જે અતિચારો (થાય છે) तस्स तेनी विसुद्धिनिमित्तं વिशुद्धि निभित्तक काउस्सग्गो કાયોત્સર્ગ (કરવો તે) विउस्सग्गो વ્યુત્સર્ગ (નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે).

#### ગાશાર્થ :-

અભિસંધી વગર કુસ્વપ્નાદિમાં જે અતિચાર થાય છે, તેની વિશુદ્ધિ નિમિત્તે કાયોત્સર્ગ કરવો તે વ્યુત્સર્ગ નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

#### भावार्थ :-

નિદ્રા આદિ અવસ્થામાં કુસ્વપ્ન કે દુઃસ્વપ્ન આવે છે ત્યારે જેવો જાગ્રત અવસ્થામાં માનસ ઉપયોગ હોય છે તેવો માનસ ઉપયોગ ત્યારે હોતો નથી; તેથી સ્વસંસ્કાર નીચે ચિત્તમાં જે વિચિત્ર પ્રકારના પરિણામ થાય છે, તેની શુદ્ધિ માટે જે કાયોત્સર્ગ કરવામાં આવે છે તે પાંચમા વ્યુત્સર્ગ પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ છે.

ઊંઘમાં અનુપયોગ અવસ્થામાં પણ જે સ્વપ્નાંઓ આવે છે, તેને અનુરૂપ જીવમાં શુભ કે અશુભ અધ્યવસાય તો હોય જ છે. કુસ્વપ્નાદિના કાળમાં જીવમાં મલિન અધ્યવસાય પેદા થયો હોય છે, જે સંયમમાં અશુદ્ધિરૂપ બને છે. તેની શુદ્ધિ માટે કાયોત્સર્ગ કરવામાં આવે છે, કેમ કે ઉપયોગપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરવામાં આવે તો કાઉસ્સગ્ગમાં ચિંતવન કરાતા ચતુર્વિંશતિસ્તવ આદિથી થયેલા શુભભાવો દ્વારા તે અતિચારોનો નાશ થાય છે. ાાવક-વવા

#### અવતરણિકા:-

તપરૂપ છઠ્ઠા પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્તિનું સ્થાન બતાવે છે -

पुढवाईणं संघट्टणाइभावेण तह पमायाओ। अइयारसोहणङा पणगाइतवो तवो होइ ॥१२॥ पृथिव्यादीनां संघट्टनादिभावेन तथा प्रमादात् । अतिचारशोधनार्थं पञ्चकादितपस्तपो भवति ॥१२॥

#### અન્વચાર્થ :-

तह पमायाओं તેવા પ્રકારના પ્રમાદથી पुढवाईणं પૃથ્વી આદિના संघट्टणाइभावेण સંઘટ્ટનાદિ ભાવથી अइयारसोहणडा (જે અતિચાર થાય છે તે) અતિચારના શોધન માટે पणगाइतवो (કરાતો) પંચક આદિ તપ तवो होइ तप (नामनुं પ્રાયશ्चित्त) છે.

#### ગાથાર્થ:-

તેવા પ્રકારના પ્રમાદથી પૃથ્વી આદિના સંઘટ્ટનાદિ ભાવથી થયેલ અતિચારના શોધન માટે કરાતો પંચક આદિ તપ એ તપ નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

#### ભાવાર્થ :-

સામાન્ય રીતે સંયમીએ સચિત્ત-અચિત્ત આદિ પૃથ્વીનાં નામ અવશ્ય જાણવાં જોઇએ. આવા જ્ઞાનવાળો જીવ જ્યારે તેવા પ્રકારના પ્રમાદને કારણે પૃથ્વી આદિનું સંઘટ્ટન કરે ત્યારે તેના સંયમમાં અતિચાર લાગે છે. તે અતિચારની શુલ્દિ પૂર્વના કોઇ પ્રાયશ્ચિત્તથી થઇ શકતી નથી, તેથી તેની શુલ્દિ માટે પંચકાદિ તપની વિધિ છે. તે તપ નામનું છટ્ઠું પ્રાયશ્ચિત્ત છે. અને પંચકાદિ તપમાં આદિ પદથી નિવિ આદિ ગ્રહણ કરવાનાં છે, જે પાંચ-પાંચ દિવસના તપ સ્વરૂપ છે. તેમાં પાંચ-પાંચ દિવસના તપની વૃલ્દિથી ૨૫ દિવસ સુધીનો તપ એ પંચકલ્યાણક તપ છે. ત્યાર પછી લઘુમાસ, ગુરુમાસ, ચતુર્લઘુમાસ, ચતુર્લઘુમાસ, ચતુર્ગુરુમાસ આ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તના ક્રમ છે. તેમાં સૌથી અલ્પદોષરૂપ પૃથ્વીઆદિના સંઘટ્ટનથી ૫ દિવસનો તપ આવે છે. તેનાથી અધિક-અધિક દોષવાળામાં ક્રમસર અધિક અધિક તપ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે છે, જે ઉત્કટથી છ ગુરુમાસ તપ આવે છે. તેનાથી અધિક દોષમાં છેદ પ્રાયશ્ચિત્ત અપાય છે. ॥વક્ર-વરાા

#### અવતરણિકા :-

છેદરૂપ સાતમા પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્તિનું સ્થાન બતાવે છે -

तवसा उ दुद्दमस्सा पायं तह चरणमाणिणो चेव। संकेसविसेसाओ छेओ पणगाइओ तत्थ ॥१३॥ तपसा तु दुर्दमस्य प्रायस्तथा चरणमानिनश्चैव । संक्लेशविशेषाच्छेदः पञ्चकादिकस्तत्र ॥१३॥

#### અન્વયાર્થ :-

तह चरणमाणिणो ते प्रકारना यारित्रमानीना संकेसविसेसाओ संक्ष्वेशविशेषने

કારણે **पायं** પ્રાયઃ કરીને **तवसा दुद्दमस्सा** તપથી દુર્દમ (એવા અપરાધનું) **૩** વળી **છેओ** છેદ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. **तत्थ** તેમાં=છેદ પ્રાયશ્ચિત્તમાં **पणगाइओ** પંચક આદિ છે.

\* चेव पाहपूर्ति भाटे छे.

#### ગાશાર્શ :-

તે પ્રકારના ચારિત્રમાનીના સંક્લેશવિશેષને કારણે પ્રાયઃ કરીને તપથી દુર્દમ એવા અપરાધ મોટે વળી છેદ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. તેમાં=છેદ પ્રાયશ્ચિત્તમાં, પંચક આદિ છે.

ભાવથી ચારિત્ર નહિ હોવા છતાં બાહ્ય રીતે ચારિત્રનો ભંગ ન હોવાથી વ્યવહારનયને
 આશ્રયીને પોતે ચારિત્રી છે તેમ વ્યવહાર થાય છે, અને તે વ્યવહારથી પોતે ચારિત્રી છે તેમ
 તે સાધુ માને છે, તેમ બતાડવા માટે "તે પ્રકારના ચારિત્રમાની" એમ શ્લોકમાં કહેલ છે.

#### भावार्थ :-

ચારિત્રમાં વર્તતા મુનિને કોઇક નિમિત્તથી સંક્લેશ થાય છે ત્યારે અતિચારો લાગે છે. તે અતિચારો બે ભૂમિકાના હોય છે.

પ્રથમ ભૂમિકાના અતિચારો બાહ્યવૃત્તિથી આચારમાં સ્ખલના થઇ હોય અને અંતઃવૃત્તિથી સ્ખલના ન થઇ હોય ત્યારે પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ કોઇ મુનિ સંયમના પરિણામવાળો હોય, છતાં અનાભોગ કે સહસાત્કારથી ચારિત્રથી વિરુદ્ધ આચરણા કરે, ત્યારે બાહ્ય રીતે સંયમની આચરણાનો ભંગ થયો હોય છે; પરંતુ અંદરમાં ચારિત્રથી વિરુદ્ધ આચરણાનો પરિણામ હોતો નથી. આ ભૂમિકામાં પ્રાયઃ કરીને છેદ પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું નથી, પણ તેની પૂર્વેનાં પ્રાયશ્ચિત્ત આવે છે.

બીજી ભૂમિકાના અતિચારો બાહ્યવૃત્તિથી વિપરીત આચરણા ન થઇ હોય, પણ અંતઃવૃત્તિથી ચારિત્રની વિપરીત પરિણતિ થયેલી હોય ત્યારે થાય છે. જેમ સિંહગુફાવાસી મુનિને કોશાને જોઇને ભોગની ઇચ્છા થઇ અને ભોગની પ્રાર્થના કરી, તે અંતઃવૃત્તિથી ચારિત્રની વિપરીત પરિણતિરૂપ છે; તે વખતે બાહ્ય ક્રિયાત્મક ભોગની પ્રવૃત્તિ થઇ નથી, તેથી બાહ્યવૃત્તિથી વિપરીત આચરણા નથી. આ બીજી ભૂમિકાના અતિચારોમાં સંક્લેશ વિશેષ હોય છે, અને તેવા સંક્લેશમાં પ્રાયઃ કરીને તપથી શુદ્ધિ થઇ શકતી નથી. પરતું તેવા પણ મુનિ પાછળથી ચારિત્ર શુદ્ધ કરવા તત્પર થયેલ હોય, તો છેદ પ્રાયશ્વિત્ત આપવામાં આવે છે. તે છેદ પ્રાયશ્વિત્ત પંચકાદિ અનેક ભેદવાળું હોય છે.

આદ્મભૂમિકાના છેદ પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિ થઇ હોય ત્યારે સંયમજીવનમાંથી પાંચ દિવસ ઘટાડવામાં આવે છે. તેટલાથી શુદ્ધિ ન થાય તો પાંચ પાંચ દિવસના ક્રમથી ૨૫ દિવસ સુધીનો દીક્ષાપર્યાય ઘટાડવામાં આવે છે. તેટલાથી પણ શુદ્ધિ થાય તેમ ન હોય તો લઘુમાસ, ગુરુમાસ, ચતુર્લઘુમાસ, ચતુર્ગુરુમાસ, ષડ્લઘુમાસ, ષડ્ગુરુમાસથી દીક્ષાપર્યાય ઘટાડવામાં આવે છે અને તેનાથી સંયમની શુદ્ધિ થાય છે. જો તેનાથી પણ શુદ્ધિ ન થાય તેવો દોષ સેવાયો હોય તો મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં આવે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે તેવા પ્રકારના સંક્લેશથી થયેલા દોષની શુદ્ધિ દીક્ષાપર્યાયના છેદમાત્રથી થતી નથી, પરંતુ પોતાના સંયમપર્યાયને લઘુ કરવાને કારણે ઉત્પન્ન થયેલ સંવેગ અને નિર્વેદના પરિણામથી શુદ્ધિ થાય છે, આ પ્રકારનું કથન પંચાશકમાં છે. તેથી સંક્લેશ થયા પછી જે જીવને ખરેખર પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ થાય છે અને તેથી શુદ્ધ આલોચના કરે છે, તે કારણે તેને પ્રમોદ થાય છે; અને પાપથી વિરુદ્ધ સંવેગ-નિર્વેદના ભાવો થાય છે. આ શુદ્ધ ભાવોથી જ શુદ્ધિ થાય છે, પરંતુ સંયોગની પરવશતાથી તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં આવે તો પણ સંયમની શુદ્ધિ થાય નહિ. ॥વજ-વ3॥

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાં આઠમા મૂલ પ્રાયશ્ચિત્તનું પ્રાપ્તિનું સ્થાન અને પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ બતાવે છે -

पाणवहाइंमि पाओ भावेणासेवियम्मि सहसा वि । आभोगेणं जइणो पुणो वयारोवणा मूलं ॥१४॥ प्राणवधादौ प्रायो भावेनासेविते सहसापि । आभोगेन यतेः पुनर्वतारोपणा मूलम् ॥१४॥

#### અન્વયાર્થ :-

आभोगेणं આભોગપૂર્વક सहसा वि સહસાત્કારથી પણ भावेणासेवियम्मि ભાવપૂર્વક આસેવન કરાયેલા पाणवहाइंमि પ્રાણીવધાદિમાં जइणो यतिने पाओ પ્રાયઃ કરીને पुणो वयारोवणा ફરી વ્રતોનું આરોપણ કરવું मूलं એ મૂલ (પ્રાયશ્ચિત્ત છે.)

#### ગાથાર્થ :-

આભોગપૂર્વક કે સહસાત્કારથી પણ ભાવપૂર્વક આસેવન કરાયેલા પ્રાણીવધાદિમાં યતિને પ્રાયઃ કરીને ફરી વ્રતોનું આરોપણ કરવું એ મૂલ નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

🜞 અહીં પ્રાણીવધ આદિમાં 'આદિ' પદથી બાકીનાં ૪ મહાવ્રતો ગ્રહણ કરવાનાં છે.

🜞 ''સહસાત્કારથી પણ'' એમ કહ્યું તેનાથી એ કહેવું છે કે આભોગથી થાય તો તો મૂલ

પ્રાયશ્ચિત્ત છે જ, પરંતુ સહસાત્કારથી પણ ભાવપૂર્વક થાય તો મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. 🜞 'આભોગથી' કહ્યું તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનાભોગથી પ્રાણીવધાદિ થાય તો મુલ પ્રાયશ્ચિત્ત ન આવે. આથી જ અનાભોગથી કીડી આદિની હિંસા થાય તો મુલ પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું નથી, પરંતુ આભોગપૂર્વક કીડી આદિની વિરાધના કરે તો મૂલ પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિ થાય.

#### भावार्थ :-

જો કોઇ સાધુને એવા પ્રકારના ક્લિષ્ટ અધ્યવસાય થાય કે, જેના કારણે તે આભોગપૂર્વક કે સહસાત્કારથી પણ મૂળવ્રતોથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરે, તો તેને મૂલ पायिश्चित्तनी पाप्ति थाय हरे

કોઇક નિમિત્તને પામીને ક્લિષ્ટ અધ્યવસાયથી મૂળવ્રતનું ઉદ્ઘંઘન કર્યા પછી, પશ્ચાત્તાપ થવાને કારણે યતિ જ્યારે ગુરૂ આગળ સમ્યક્ આલોચના કરે, ત્યારે તે પાપની શુદ્ધિ માટે તેને ફરી વ્રતોનું આરોપણ કરવારૂપ મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં આવે છે. તે પ્રાયશ્ચિત્તથી શુદ્ધ થયેલ જીવ ચારિત્રની આરાધનાના ફળને પામે છે; પરંતુ જો તે પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ ન કરે તો વિરાધિત ચારિત્ર હોવાને કારણે દુર્ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

તે પ્રાયશ્ચિત્તથી ફરી વ્રતોનું આરોપણ કરવામાત્રથી શુદ્ધિ થતી નથી, પરંતુ ગુરૂએ આપેલાં મૂલ પ્રાયશ્ચિત્તને કારણે ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગ-નિર્વેદ આદિ ભાવોને કારણે જ શુધ્કિ થાય છે.

'ભાવપૂર્વક' એમ કહ્યું તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, કોઇક એવા પ્રકારના સંયોગથી અપવાદને કારણે મૂળ વ્રતોથી વિપરીત આચરણા કરાઇ હોય, તો મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય નહિ; પરંતુ નિઃશુકતાપૂર્વક(નિધ્ર્વંસતાપૂર્વક) પાંચ વ્રતોમાંથી કોઇ પણ વ્રત સંબંધી વિપરીત આચરણા કરવાથી મુલ પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય.

"મુલ પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્થાન હોય ત્યાં પાગ પ્રાયઃ કરીને મુલ પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય," ત્યાં પ્રાયઃ એવું કહેવા પાછળનું કારણ એ છે કે, કોઇક વાર એવા પ્રકારના ક્લિષ્ટ અધ્યવસાયથી મૂળવ્રતોનું ઉદ્ઘંઘન કર્યા પછી, આલોચનાકાળમાં ઉત્પન્ન થયેલા તીવ્ર સંવેગના કારણે પાપ નાશ થઇ ગયું હોય, તો વિશિષ્ટ જ્ઞાની મુલ પ્રાયશ્ચિત્તના બદલે અલ્પ પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. ॥૧૬-૧૪॥

#### અવતરણિકા :-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાં નવમા અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિનું સ્થાન અને તેનું સ્વરૂપ બતાવે છે -

Y-(-

www.jainelibrary.org

## साहम्मिगाइतेणाइभावओ संकिलेसभेएण । तक्खणमेव वयाण वि होइ अजोगो उ अणवडा ॥१५॥

साधर्मिकादिस्तेनादिभावतः संक्लेशभेदेन । तत्क्षणमेव व्रतानामांप भवत्ययोगस्त्वनवस्थाप्यः ॥१५॥

#### અન્વયાર્થ :-

साहम्मिगाइतेणाइभावओ સાધર્મિક આદિના સ્તેનાદિના ભાવથી संकिलेसभेएण સંક્લેશના ભેદથી=સંક્લેશવિશેષ થવાને કારણે तक्खणमेव તત્ક્ષણ જ वयाण वि વ્રતોને માટે પણ अजोगो होइ અયોગ્ય થાય છે, उ अणवडा (તે) વળી અનવસ્થાપ્ય (નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.)

🜞 અહીં સાધર્મિકાદિમાં 'આદિ' પદથી અન્ય ધાર્મિક ગ્રહણ કરવાના છે.

\* સ્તેનાદિમાં 'આદિ' પદથી સ્વપક્ષ અને પરપક્ષમાં રહેલા સાધર્મિકને મૃત્યુ આદિના નિરપેક્ષપણાથી મારવાની ક્રિયા ગ્રહણ કરવાની છે.

#### ગાશાર્શ :-

સાધર્મિક આદિના સ્તેનાદિના ભાવથી સંક્લેશવિશેષ થવાને કારણે તત્ક્ષણ જ વ્રતોને માટે પણ અયોગ્ય થાય છે, તે વળી અનવસ્થાપ્ય નામનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

#### ભાવાર્શ :-

કોઇ સાધુ કોઇ નિમિત્તવિશેષને પામીને, પોતાના સાધર્મિક એવા અન્ય સાધુના કે અન્ય ધાર્મિકના શિષ્યાદિની ચોરી કરે કે તેમને નિરપેક્ષપણાથી મારે, તો તે વખતે તેને થયેલા સંક્લેશવિશેષને કારણે જે ક્ષણે તે પ્રાયશ્ચિત્ત લેવા માટે આવે તે ક્ષણે જ તે વ્રત માટે અયોગ્ય બને છે; એટલે કે મૂલ પ્રાયશ્ચિત્તના સ્થાનમાં જે હિંસાદિમાં સંક્લેશ થયેલ હોય તેના કરતાં વિશેષ સંક્લેશ હોવાને કારણે તે વ્રત માટે અયોગ્ય બની જાય છે.

અહીં સંક્લેશિવિશેષ એ છે કે મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત વખતે જે પ્રાણીવધાદિની પ્રવૃત્તિ હતી તે સાધર્મિક વિષયક ક્રિયા નહોતી, જ્યારે આ સ્થાનમાં સાધર્મિક પ્રત્યે હિંસાદિની ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તેથી અહીં સંક્લેશ વિશેષ પ્રવર્તતો હોય છે. આવો વિશેષ સંક્લેશ હોવાને કારણે જ આ સ્થાનનું સેવન થતાં સાધુ તરત જ વ્રત માટે અયોગ્ય બની જાય છે. પાછળથી જો તેને પશ્ચાત્તાપ થયો હોય અને તેણે સંવેગપૂર્વક પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કર્યો હોય, તો પણ તે તરત જ પુનઃ વ્રત ગ્રહણ કરવા માટે તો યોગ્ય નથી જ રહેતો. પરંતુ આવા

સ્થાનમાં તેના પાપને અનુરૂપ અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત આવતાં, તેને સાધુના વેશમાં જ સાધુ તરીકે અનવસ્થાપન કરીને ઉચિત તપ કરાવ્યા પછી, તેનામાં ફરી વ્રતોનું આરોપણ કરવામાં આવે છે.

મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત કરતાં આની વિશેષતા એટલી છે કે મૂલ પ્રાયશ્ચિત્તમાં તરત જ વ્રતનું આરોપણ કરાય છે, જ્યારે આ પ્રાયશ્ચિત્તમાં સાધુના વેશમાં જ સાધુ તરીકે અનવસ્થાપન કરીને અમુક તપ કરાવ્યા પછી ફરી વ્રતોનું આરોપણ કરાય છે. **!!વક-વu!!** 

#### અવતર્ચણકા :-

દસ પ્રાયશ્ચિત્તમાં હવે દસમા પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિનું સ્થાન અને સ્વરૂપ બતાવે છે -

पुरिसविसेसं पप्पा पावितसेसं च विसयभेएण । पायच्छित्तस्संतं गच्छंतो होइ पारंची ॥१६॥ पुरुषविशेषं प्राप्य पापविशेषं च विषयभेदेन । प्रायक्षित्तस्यान्तं गच्छन्भवति पार्यन्तिकः ॥१६॥

#### અન્વયાર્થ :-

पुरिसविसेसं પુરુષિવશેષને च विसयभेएण અને વિષયના ભેદથી पावविसेसं પાપવિશેષને पप्पा પ્રાપ્ત કરીને पायच्छित्तस्संतं गच्छंतो પ્રાયશ्चित्तना અંતને પામतुं पारंची होइ पारांश्चित प्रायश्चित्त थाय છે.

#### ગાથાર્થ :-

પુરુષવિશેષને અને વિષયના ભેદથી પાપવિશેષને પ્રાપ્ત કરીને પ્રાયશ્ચિત્તના અંતને પામતું પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્ત થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્ત પુરુષિવશેષને જ આવે છે. તેનાથી એ બતાવવામાં આવ્યું છે કે આ પ્રાયશ્ચિત્ત આચાર્યાદિ પદને પામેલ જીવ જ્યારે પાપ કરે ત્યારે તેઓને જ આવે છે. તે સિવાય અન્ય સાધુઓને પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું નથી. વળી વિષયના ભેદથી પાપિવશેષને પ્રાપ્ત કરીને આ પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ કહીને એ કહેવું છે કે, આમ તો જે પાંચ મૂળવ્રતમાં ચોથા વ્રતનું ઉદ્ઘંઘન થાય તો મૂલ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે છે, પરંતુ જો રાજરાણી કે સાધ્વીરૂપ વિશેષ વિષયને આશ્રયીને ચોથા વ્રતનું ઉદ્ઘંઘન થાય તો વિષયના ભેદથી તે

પાપવિશેષ ગણવામાં આવે છે. તેથી તે પાપને આશ્રયીને મૂલ પ્રાયશ્ચિત્તને બદલે પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય છે.

આનાથી એ ફલિત થાય છે કે આચાર્યાદિ પદવીવાળા ગીતાર્થ આત્મા પણ તેવા પ્રકારના કર્મોને પરવશ થઇને સાધ્વી સાથે કે રાજરાણી સાથે અનાચારનું સેવન કરે, અથવા તો કષાય-વિષયને આશ્રયીને કોઇ સાધુ કે સાધ્વીની હિંસા કરે કે તીર્થંકર આદિની આશાતના કરે કે કષાયને વશ થઇ રાજાનો વધ કરે, તો ત્યારે તેમને પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત આપવાનું હોય છે. (પંચાશક ૧૬ની ગાથા ૨૩ના આધારે આ અર્થ કરેલ છે.)

પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્ત અને અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્તમાં ભેદ એ છે કે, અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્તમાં ઉચિત કાળ સુધી તપ કર્યા પછી ફરી દીક્ષા આપવામાં આવે છે; પરંતુ અનવસ્થાપ્ય કાળમાં સંયમના વેશમાં રહીને સંયમના આચારો પાળવાના હોય છે, અને તપાદિ અનુષ્ઠાનો કરવાનાં હોય છે; જ્યારે પારાંશ્ચિત પ્રાયશ્ચિત્તના કાળમાં જઘન્યથી ૬ માસ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૨ વર્ષ સુધી સાધુના વેશને ગોપવીને અન્ય વેશમાં રહીને, સંયમના આચારો પાળવાના હોય છે; અને ચતુર્થ ભક્તાદિ તપ દ્વારા ૬ માસથી માંડી ૧૨ વર્ષનો કાળ પૂરો કરવાનો હોય છે, અને ત્યારપછી ફરી દીક્ષા આપવામાં આવે છે. ॥વ૬-વ૬॥

#### અવતરુિકા :-

હવે પ્રાયશ્ચિત્તનું ફળ બતાવે છે -

एवं कुणमाणो खलु पावमलाभावओ निओगेण । सुज्झइ साहू सम्मं चरणस्साराहणा तत्तो ॥१७॥ एवं कुर्वाणः खलु पापमलाभावतो नियोगेन । शुध्यति साधुः सम्यक्चरणस्याराधना ततः ॥१७॥

#### અન્વયાર્થ :-

खलु एवं कुणमाणो साहू ખરેખર આ પ્રમાણે કરતો સાધુ पावमलाभावओ पापमलना અભाવને કારણે निओगेण नક्કી सुज्झइ शुद्ध थाय છે, तत्तो तेथी चरणस्स सम्मं आराहणा ચારિત્રની સમ્યગ્ આરાધના થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

ખરેખર આ પ્રમાણે કરતો સાધુ પાપમલના અભાવને કારણે નક્કી શુદ્ધ થાય છે, તેથી ચારિત્રની સમ્યગ્ આરાધના થાય છે.

#### भावार्थ :-

ગાથા ૬ થી ૧૬માં બતાવાયેલા તે તે પ્રકારના પાપને આશ્રયીને આવતાં પ્રાયશ્ચિત્તોને જે સાધુ કરે છે તે નક્કી શુલ્દ્ર થાય છે. કારણ કે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાથી તેનાં પાપો નાશ પામે છે. આ રીતે પ્રાયશ્ચિત્ત કરીને શુલ્દ્ર થયેલો સાધુ ચારિત્રની સમ્યક્ આરાધના કરી શકે છે. પરંતુ જો યથોચિત પ્રાયશ્ચિત્ત ન કરવામાં આવે તો સુંદર રીતે કરેલી ચારિત્રની આરાધના ફળવાન નથી થતી. **!!વક-વછ!!** 

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે પ્રાયશ્ચિત્તથી શુદ્ધ થયેલા સાધુ દ્વારા સમ્યક્ ચારિત્રની આરાધના થાય છે. હવે સમ્યક્ ચારિત્રની આરાધનાનું ફળ બતાવીને પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવાનો ઉપદેશ આપે છે -

> अविराहियचरणस्स य अणुबंधो सुंदरो उ हवइ ति । अप्पो य भवो पायं ता इत्थं होइ जइयव्वं ॥१८॥ अविराधितचरणस्य चानुबन्धः सुन्दरस्तु भवतीति । अल्पश्च भवः प्रायस्तदत्र भवति यतितव्यम् ॥१८॥

#### અન્વચાર્થ :-

अविराहियचरणस्स य અને અવિરાધિત ચારિત્રવાળાનો अणुबंधो અનુબંધ सुंदरो उ हवइ સુંદર જ થાય છે य અને पायं પ્રાયઃ કરીને अप्पो भवो होइ અલ્પ ભવવાળો થાય છે. ता ते કારણથી इत्थं આમાં=પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવામાં जइयव्वं પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

त्ति પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

અવિરાધિત ચારિત્રવાળાનો અનુબંધ સુંદર જ થાય છે અને તે પ્રાયઃ કરીને અલ્પ ભવવાળો થાય છે. તે કારણથી પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવામાં પ્રયત્ન કરવો જોઇએ.

#### भावार्थ :-

સંયમજીવનમાં અનાભોગાદિથી કે તથાવિધ રાગાદિને પરવશ થઇને કદાચ કોઇ દોષોનું સેવન થયું હોય, પરંતુ પાછળથી પશ્ચાત્તાપ આદિ થવાને કારણે જો ઉચિત શુદ્ધિ કરવામાં આવે તો ચારિત્ર અવિરાધિત બને છે. અવિરાધિત ચારિત્રના કારણે ભવાંતરમાં અધિક-અધિક ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ, ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થવી એ જ ચારિત્રનો સુંદર અનુબંધ છે. વળી આ રીતે પ્રાયશ્ચિત્ત દ્વારા શુદ્ધ થયેલો જીવ અવિરાધિત ચારિત્રના કારણે પ્રાયઃ કરીને થોડા ભવોમાં તો સંસારથી પાર પામે છે. માટે જ સાધુએ પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કરવો જોઇએ.

અહીં પ્રાયઃ કરીને એટલા માટે કહ્યું છે કે, કોઇ જીવ અવિરાધિત ચારિત્ર પાળીને સદ્દગતિમાં જાય તો પણ બીજા ભવમાં કોઇ પ્રબળ કર્મોને કારણે વિપરીત બુલ્દ્રિવાળો થાય તો અધિક ભવો પણ થઇ શકે છે. પરંતુ ભૂતકાળનું તેવું કોઇ કર્મ ન આવે તો અવિરાધિત ચારિત્રવાળો જીવ અવશ્ય થોડા ભવમાં સંસારથી તરી જાય છે. **॥વક્-વ૮॥** 

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવેલ કે પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કરવો જોઇએ. હવે તે જ વાતને દઢ કરવા માટે પ્રસ્તુત ગાથામાં સમ્યક્ પ્રાયશ્ચિત્તથી પ્રવ્રજ્યાના અતિચારો પણ અહિતકારી નથી બનતા તે બતાવે છે -

> किरियाए अपच्चारे जत्तवओ णावगारगा जह य । पच्छित्तवओ सम्मं तह पव्वज्जाए अइयारे ॥१९॥ क्रियायां अपराधा यत्नवतो नापकारका यथा च । प्रायश्चित्तवतः सम्यक् तथा प्रव्रज्याया अतिचारे ॥१९॥

#### અन्वयार्थ :-

जह किरियाए जत्तवओं જે પ્રકારે ક્રિયામાં યત્નવાળાને अपच्चारे અપરાધો णावगारगा य અપકારક નથી જ, तह તે પ્રકારે सम्मं पच्छित्तवओ सम्यક् પ્રાયશ्चित्त કરવાવાળાને पव्वज्जाए પ્રવ્रજ્યા વિષયક अइयारे અતિચારો (અપકારક નથી).

\* '**ય' एव**કારના અર્થમાં છે.

#### ગાશાર્શ :-

જે પ્રકારે ક્રિયામાં યત્નવાળાને અપરાધ અપકારક નથી જ, તે પ્રકારે સમ્યક્ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાવાળાને પ્રવ્રજ્યા વિષયક અતિચાર અપકારક નથી.

#### ભાવાર્થ :-

કોઇ જીવ સંયમની ક્રિયામાં અત્યંત યત્નવાળો હોય, પરંતુ ક્વચિત્ અનાભોગથી તેના દ્વારા કોઇ હિંસા થઇ ગઇ હોય તો પણ, તે હિંસાથી તેને લેશ પણ કર્મબંધ થતો નથી; કેમ કે સંયમની ક્રિયામાં સુદઢ યત્ન વર્તે છે, અને તે યત્ન નિર્જરાનું કારણ છે. ત્યાં બાહ્યહિંસા તો અશક્ય પરિહારરૂપ છે.

તે જ રીતે કોઇ જીવ સંયમમાં યત્ન કરતો હોય અને તથાવિધ પ્રમાદને કારણે કે કષાયને કારણે પ્રવ્રજ્યામાં અતિચાર થઇ ગયા હોય તો પણ, જો તે સમ્યક્ પ્રાયશ્ચિત્તમાં યત્ન કરતો હોય તો, પ્રાયશ્ચિત્ત દ્વારા તે અતિચારોથી જન્ય કર્મોનો નાશ થઇ જાય છે. આ ઉપરાંત પ્રાયશ્ચિત્તના અધ્યવસાયથી અતિચારના સંસ્કારો પણ નાશ પામે છે, અને આથી પ્રવ્રજ્યાના અતિચારો પણ સમ્યક્ પ્રકારે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં યત્નવાળા સાધુને અપકારક નથી બનતા. **!!વલ-વલ!!** 

#### અવતરણિકા :-

હવે વિંશિકાનું નિગમન કરતાં કહે છે -

एवं भावनिरुज्जो जोगसुहं उत्तमं इहं लहइ । परलोगे य नरामरिसवसुक्खं तप्फलं चेव ॥२०॥ एवं भावनीरुजो योगसुखमुत्तमिह लभते । परलोके च नरामरिशवसौख्यं तत्फलं चैव ॥२०॥

#### અન્વચાર્થ :-

एवं भावनिरुज्जो આ રીતે ભાવઆરોગ્યવાળો યોગી इहं અહીं=આ ભવમાં उत्तमं जोगसुहं ઉત્તમ એવા યોગસુખને लहइ મેળવે છે य અને तत्फलं चेव તેના ફળ સ્વરૂપે જ परलोगे परલोકમાં नरामरसिवसुक्खं मनुष्य, દેવ અને શિવસુખને મેળવે છે.

#### ગાશાર્શ :-

આ રીતે ભાવઆરોગ્યવાળો યોગી આ ભવમાં ઉત્તમ એવા યોગસુખને મેળવે છે, અને તેના ફળસ્વરૂપે જ પરલોકમાં મનુષ્ય, દેવ અને શિવસુખને મેળવે છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથાઓમાં દસ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્તો બતાવ્યાં. મુનિ જો તે રીતે જે પ્રકારની સખલના થઇ હોય તેને અનુરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત કરે તો તે ભાવઆરોગ્યને પ્રાપ્ત કરે છે. ભાવઆરોગ્યવાળો સાધુ આ ભવમાં ઉત્તમ કોટિના યોગસુખનો અનુભવ કરે છે. સંસારનાં સુખ અંડરની વ્યાકુળતાના કંઇક સાંત્વનરૂપ હોય છે, જ્યારે સંયમમાં સમ્યક્ પ્રકારે યત્ન કરતાં કાં ભાવઆરોગ્યને પામેલા સાધુને કોઇ સ્પૃહા હોતી નથી; તેથી નિઃસ્પૃહતાને

કારણે તે સાધુ સાંસારિક સુખ કરતાં ઉત્તમ કોટિનું યોગસુખ મેળવે છે. આ યોગસુખ એ ચિત્તના સ્વાસ્થ્યરૂપ છે. વળી આવો સાધુ યોગસુખના ફળરૂપે પરલોકમાં પણ સુદેવત્વ અને સુમનુષ્યત્વરૂપ ઉત્તમ ફળની પરંપરા દ્વારા અંતિમ ફળસ્વરૂપ મોક્ષસુખને પ્રાપ્ત કરે છે. આથી જ દરેક મોક્ષાર્થી સાધુએ સમ્યક્ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં યત્ન કરવો જોઇએ. IIવક-રુગા

## ।। इति प्रायश्वित्तविंशिका षोडशी ।।

## ।। योगविंशिका सप्तदृशी ।।

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વ વિંશિકામાં વીસમી ગાથામાં કહ્યું કે આ રીતે દસ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તમાંથી યથાયોગ્ય પ્રાયશ્ચિત્તને કરતો જીવ ભાવઆરોગ્યને પામે છે અને તેથી અહીંયાં જ ઉત્તમ યોગસુખને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી યોગ શું છે તે બતાવતાં કહે છે -

मुक्खेण जोयणाओ जोगो सव्वो वि धम्मवावारो । परिसुद्धो विन्नेओ ठाणाइगओ विसेसेण ॥१॥ मोक्षेण योजनाद्योगः सर्वोपि धर्मन्यापारः ।

परिशुद्धो विज्ञेयः स्थानादिगतो विशेषेण ॥१॥

#### અન્વયાર્થ :-

मुक्खेण जोयणाओं મોક્ષની સાથે યોજન કરનાર હોવાથી सव्वो वि परिसुद्धो धम्मवावारो સર્વ પણ પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર जोगो विन्नेओ યોગ જાણવો. (અને) विसेसेण ठाणाइगओं વિશેષથી સ્થાનાદિગત (પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર યોગ જાણવો.)

#### ગાથાર્થ :-

મોક્ષની સાથે યોજન કરનાર હોવાથી સર્વ પણ પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર યોગ જાણવો અને વિશેષથી સ્થાનાદિગત પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર યોગ જાણવો.

#### ભાવાર્થ :-

આ ગાથામાં 'યોગ' શું છે તે બતાવવામાં આવ્યું છે. "ભગવાનના વચનના સ્મરાગપૂર્વક, તદનુસાર થતો સાધુનો સર્વ પણ પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર યોગ છે" એ કથન નિશ્ચયનયને આશ્રયીને છે. વળી "વિશેષથી સ્થાનાદિગત યોગ છે" તે કથન વ્યવહારનયને આશ્રયીને છે.

સાધુને સર્વ ક્રિયાઓ ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક કરવાની વિધિ છે. તેથી સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી ભિક્ષા લાવવાની ક્રિયા કે શરીરના ધર્મો સેવવાની ક્રિયા પણ જો ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક સાધુ કરતો હોય તો તે પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર બને છે. આ સર્વવ્યાપાર નિર્જરાની પ્રાપ્તિ દ્વારા મોક્ષનું કારણ બને છે, તેથી યોગ છે.

સાધુની આવશ્યકાદિ ક્રિયાઓ કે પડિલેહણ આદિ ક્રિયાઓ ઉપયોગપૂર્વક સાધુ

કરતો હોય ત્યારે વિશેષથી તે ક્રિયાવિષયક સ્થાનાદિ ધર્મવ્યાપાર વર્તતો હોય છે. આને વ્યવહારનય યોગ કહે છે.

નિશ્ચયનય સૂક્ષ્મદિષ્ટિથી જોનાર છે. તેથી ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર કરાતી શરીરની ક્રિયા કે આવશ્યકાદિ ક્રિયાઓ જે આત્માની શુધ્દિનું કારણ બને તે સર્વને નિશ્ચયનય યોગ કહે છે. જ્યારે વ્યવહારનય સ્થૂલ દષ્ટિવાળો છે. તેથી જ્યારે શાસ્ત્રમાં બતાવેલી વિધિના ઉપયોગપૂર્વક સ્વાધ્યાય કે આવશ્યક આદિની ક્રિયાકાળમાં જીવ શુભ ભાવમાં વર્તતો હોય અને તેના દ્વારા તે વિશેષ-વિશેષતર શુધ્દિને પામતો હોય, માત્ર ત્યારે વ્યવહારનય શુધ્દિમાં કારણભૂત તે ક્રિયાને જ યોગ કહે છે. વ્યવહારનયને શરીરના વ્યાપારોની ક્રિયાઓ યોગરૂપ નથી દેખાતી, જ્યારે નિશ્ચયનયની સૂક્ષ્મદષ્ટિ હોવાથી શરીરની ક્રિયામાં પણ આજ્ઞાપાલનનો અધ્યવસાય હોવાથી તેને નિશ્ચયનય યોગ કહે છે.

આ જ યોગવિંશિકાની ટીકામાં પૂ. ઉપાધ્યાયજીએ પ્રણિધાન આદિ પાંચ આશયો લીધા અને પ્રસ્તુત યોગવિંશિકામાં મૂળમાં તે વાતની કોઇ ચર્ચા જ નથી કરી, પરંતુ સ્થાનાદિ પાંચ શું છે તે જ વાતને વિશેષ બતાવીને આગળ યોગ વિશે કથન કર્યું છે. તેથી કોઇને શંકા થાય કે પૂ. ઉપાધ્યાયજી આ વાત ક્યાંથી લાવ્યા હશે અને અહીં તેનું કેમ યોજન કર્યું? તેનું સમાધાન એ છે કે વીસ વિંશિકાઓમાં પૂર્વમાં અગિયારમી વિંશિકામાં યતિધર્મ બતાવ્યો. ત્યારપછી તે યતિધર્મની જ ભિક્ષા આદિ અન્ય ક્રિયાઓની વાતો બતાવી. છેલે સોળમી વિંશિકાના અંતે કહ્યું કે આ રીતે યતિધર્મમાં યત્ન કરતો મુનિ ઉત્તમ એવા યોગસુખને આલોકમાં જ પામે છે. તેથી જ એ નક્કી થાય છે કે ભાવપૂર્વકની યતિધર્મની આચરણાથી ઉત્તમ એવા યોગસુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી તે યોગ શું ચીજ છે તે જ વાત અહીં બતાવવી છે. આમ, ભાવપૂર્વકની આચરણારૂપ યોગક્રિયા જ અહીં ગ્રહણ થાય છે અન્ય નહીં, અને તેના જ ભેદો સ્થાનાદિ પાંચ છે. આમ છતાં, ભાવપૂર્વકની યોગક્રિયા કેવી હોય અને ભાવ વગરની યોગક્રિયા કેવી હોય તેવી જિજ્ઞાસાને સામે રાખીને પૂ. ઉપાધ્યાયજીએ ક્રિયામાં વર્તતા ભાવને સ્પષ્ટ કરવા માટે પ્રણિધાનાદિ આશયો બતાવ્યા છે; જ્યારે ગ્રંથકારને તે માન્ય હોવા છતાં સંક્ષેપથી યોગનું સ્વરૂપ બતાવવું છે, અને વીસ શ્લોકની મર્યાદામાં જ યોગના કથનનો સંકલ્પ છે, તેથી મૂળ શ્લોકમાં પ્રણિધાનાદિ આશયોને નિબદ્ધ કરેલ નથી. આ પ્રણિધાનાદિ પાંચ આશયો 'ત્રીજા ષોડશક'માં ભાવપૂર્વકની ક્રિયા અને ભાવ વગરની ક્રિયાને બતાવવા માટે તેમણે સ્વયં લીધેલ જ છે. !!૧૭-૧!!

#### અવતરણિકા:-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે વ્યવહારનયથી સ્થાનાદિગત ધર્મવ્યાપાર યોગ છે. તેથી

સ્થાનાદિ શું છે તે બતાવીને યોગના ભેદને બતાવતાં કહે છે-

# ठाणुन्नत्थालंबणरहिओ तंतम्मि पंचहा एसो । दुगमित्थ कम्मजोगो तहा तियं नाणजोगो उ ॥२॥

स्थानुर्णार्थालम्बनरहितस्तन्त्रे पञ्चधैषः । द्विकमत्र कर्मयोगस्तथा त्रिकं ज्ञानयोगस्तु ॥२॥

#### અન્વયાર્થ :-

तंतम्मि ठाणुन्नत्थालंबणरिहओ एसो पंचहा शास्त्रमां स्थान, ઊર્ણ, અર્થ, આલંબન અને રહિત આ પાંચ પ્રકારનો યોગ (કહેવાયો છે). इत्थ અહીં આ પાંચ પ્રકારના યોગમાં दुगं कम्मजोगो तहा तियं नाणजोगो उ બે પ્રકારનો કર્મયોગ જ છે तथा ત્રણ પ્રકારનો જ્ઞાનયોગ જ છે.

🛊 🗷 'જ'કાર અર્થમાં છે, જે બન્ને સાથે જોડવો.

#### ગાથાર્થ :-

શાસ્ત્રમાં સ્થાન, ઊર્ણ, અર્થ, આલંબન અને રહિત આ પાંચ પ્રકારનો યોગ કહેલ છે. તે પાંચ પ્રકારના યોગમાં બે પ્રકારનો કર્મયોગ જ છે તથા ત્રણ પ્રકારનો જ્ઞાનયોગ જ છે.

#### ભાવાર્થ :-

વ્યવહારનયથી સાધુનાં ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાનો કે ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન તે યોગ છે. તે અનુષ્ઠાન કરતી વખતે મુદ્રામાં, સૂત્રોના શબ્દોમાં, અર્થમાં અને જિનપ્રતિમાદિ આલંબનમાં, વચનના સ્મરણ નીચે પરિશુદ્ધ યત્ન વર્તતો હોય તે જ યોગ છે. આ રીતે યત્ન કરતાં નિરાલંબન ધ્યાનમાં ઉપયોગ પ્રવર્તે તેને 'રહિત' શબ્દથી ગ્રહણ કરેલ છે, અર્થાત્ આલંબનથી રહિત એવો નિરાલંબન યોગ છે. આ પાંચ યોગમાંથી પ્રથમના બે કર્મયોગસ્વરૂપ છે અને પાછળના ત્રણ જ્ઞાનયોગસ્વરૂપ છે.

સ્થાનાદિ પાંચનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

- ★ કોઇ વ્યક્તિ ચૈત્યવંદન કરતી વખતે શાસ્ત્રવચનના સ્મરણપૂર્વક 'મુદ્રા'માં યત્ન કરતી હોય અને તે પ્રકારની મુદ્રામાં વર્તતા ઉપયોગને કારણે ભગવાન પ્રત્યેના બહુમાનની વૃદ્ધિ થતી હોય, તો તે 'સ્થાનયોગ' બને છે.
- 🛊 સૂત્રોચ્ચારરૂપ શબ્દોમાં જ્યારે ઉપયોગ વર્તતો હોય અને તેના કારણે ભગવાન પ્રત્યેના

બહુમાનની વૃલ્દિ થતી હોય, તે 'ઊર્ણ' યોગ બને છે.

- ઋ તે શબ્દોચ્ચારના બળથી જ્યારે ઐદમ્પર્યાર્થ સુધીના અર્થમાં ઉપયોગ જાય છે અને અર્થની ઉપસ્થિતિને કારણે ભગવાન પ્રત્યેનું બહુમાન વૃબ્દ્રિને પામે, તે 'અર્થ' યોગ છે.
- ભગવાનની મૂર્તિનું આલંબન લઇને મૂર્તિના બળથી વીતરાગાદિ ભાવો ઉપસ્થિત થતા હોય તો તે 'આલંબન' યોગ હોય છે.
- આ રીતે સ્થાનાદિ ચારમાં ક્રમસર ઉપયોગની પરાવૃત્તિ કરતાં કરતાં આત્માના વીતરાગતાભાવને સ્કુરણ કરવા માટે જ્યારે ઉપયોગ પ્રવર્તે છે ત્યારે 'અનાલંબન યોગ' પ્રગટે છે.

આ પાંચ પ્રકારના યોગમાં સ્થાનયોગ અને ઊર્ણયોગ તે કર્મયોગ છે, કેમ કે તેમાં કાયાની ચેષ્ટા અને વચનના પુદ્દગલોનું અવલંબન મુખ્ય છે અને તેનાથી ભાવો પેદા કરવામાં આવે છે. તેથી કાયચેષ્ટા અને વચનચેષ્ટાને આશ્રયીને તેને કર્મયોગ કહેલ છે. જ્યારે અર્થયોગ, આલંબનયોગ અને નિરાલંબનયોગ આ ત્રાણ જ્ઞાનયોગ છે. જેની અંદર શબ્દથી દ્યોતિત થતા ભાવો, ભગવાનની મૂર્તિથી દ્યોતિત થતો વીતરાગભાવ અને નિરાલંબનયોગમાં સાક્ષાત્ વીતરાગભાવ પ્રત્યેનો ઉપયોગ વર્તતો હોય છે. આ ત્રણે પ્રકારની પ્રવૃત્તિ દ્વારા રાગાદિના પરિણામ વગરની જ્ઞાનની પરિણત્રિ પ્રગટ થતી હોય, તેથી તે ત્રણ જ્ઞાનયોગ કહેવાય છે.

#### ||9७-२||

#### અવતર્ચણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં વર્ણન કરાયેલો બે પ્રકારનો કર્મયોગ અને ત્રણ પ્રકારનો જ્ઞાનયોગ કોને પ્રાપ્ત થાય છે? તે બતાવવા માટે કહે છે-

> देसे सब्वे य तहा नियमेणेसो चरित्तिणो होइ। इयरस्स बीयमित्तं इत्तो च्चिय केइ इच्छंति ॥३॥ देशे सर्वे च तथा नियमेनैष चरित्रिणो भवति । इतरस्य बीजमात्रमित एव केचिदिच्छन्ति ॥३॥

#### અન્વયાર્થ :-

देसे सञ्वे य तहा चिरित्तणो અને દેશથી તથા સર્વથી ચારિત્રીને एसो આ=સ્થાનાદિરૂપ યોગ नियमेण होइ नियमधी હોય છે. इत्तो च्चिय આથી કરીને જ इयरस्स ઇતરના=દેશથી અને સર્વચારિત્રીથી અન્ય એવા અપુનર્બંધક અને સમ્યગ્દષ્ટિના बीयमित्तं केइ इच्छंति (યોગના) બીજમાત્રને કેટલાક=વ્યવહારનયપ્રધાન કેટલાક

(યોગરૂપે) ઇચ્છે છે.

- 🜞 **ય** પૂર્વની ગાથાના સમુચ્ચયના અર્થમાં છે.
- \* तथा દેશચારિત્રી અને સર્વચારિત્રીના સમુચ્ચયના અર્થમાં છે.

#### ગાશાર્થ :-

દેશવિરતિધરને તથા સર્વવિરતિધરને સ્થાનાદિરૂપ યોગ નિયમથી હોય છે. (નિશ્ચયનયથી તે સિવાયનાને સ્થાનાદિ યોગ હોતા નથી. આમ છતાં, વ્યવહારનય યોગના કારણમાં યોગનો ઉપચાર કરીને તે સિવાયનાને બતાવવા માટે કહે છે -) આથી કરીને જ દેશચારિત્રીથી અને સર્વચારિત્રીથી અન્ય એવા અપુનર્બંધક અને સમ્યગ્દષ્ટિના યોગના બીજમાત્રને વ્યવહારનયપ્રધાન એવા કેટલાક યોગરૂપે ઇચ્છે છે.

#### ભાવાર્શ :-

પાંચમા અને છટ્ઠા ગુણસ્થાનકવર્તી ચારિત્રવાળાને ભાવથી ગુપ્તિ વર્તે છે અને તેથી જ તેઓને ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાકાળમાં સ્થાનાદિ પાંચમાંથી યથાયોગ્ય યોગ નિયમથી હોય છે. જ્યારે અપુનર્બંધક અને સમ્યગ્દષ્ટિને વિરતિનો પરિણામ નહિ હોવાથી દેશથી પણ વિરતિ હોતી નથી, આથી સ્થાનાદિ પાંચેય યોગો તેમને બીજમાત્રરૂપે હોય છે અર્થાત્ કારણ ભૂમિકામાં હોય છે.

નિશ્ચયનય પાંચમા અને છટ્ઠા ગુણસ્થાનકમાં યોગ સ્વીકારે છે. તેથી ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં નિશ્ચયનયને સામે રાખીને દેશવિરતિધર અને સર્વવિરતિધરને નિયમથી યોગ સ્વીકારેલ છે. વ્યવહારનય યોગના કારણને પણ ઉપચારથી યોગ તરીકે સ્વીકારે છે. તેથી વ્યવહારનયપ્રધાન કથન કરનાર આચાર્યો અપુનર્બંધક અને સમ્યગ્દષ્ટિના ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાનો યોગનું કારણ હોવાથી, તેઓના ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાનને પણ યોગરૂપે કહે છે.

#### ||99-3||

#### અવતરણિકા :-

બીજી ગાથામાં યોગના સ્થાનાદિ પાંચ ભેદો બતાવ્યા. હવે તેના જ પેટાભેદો બતાવતાં કહે છે -

> इिकको य चउद्धा इत्थं पुण तत्तओ मुणेयव्वो । इच्छापवित्तिथिरसिद्धिभेयओ समयनीईए ॥४॥

एकैकं च चतुर्धाऽत्र पुनस्तत्त्वतो ज्ञातव्यः । इच्छाप्रवृत्तिस्थिरसिद्धिभेदतः समयनीत्या ॥४॥

#### અન્વયાર્થ:-

पुण तत्तओ य અને વળી તત્ત્વથી=પરમાર્થથી, समयनीईए શાસ્ત્રનીતિ વડે इत्यं અહીં=સ્થાનાદિમાં इिकको એકેક=સ્થાનાદિ દરેક (યોગ) इच्छापवित्तिथिरसिद्धिभेयओ चउद्धा मुणेयव्वो ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ, સ્થૈર્ય અને સિધ્દિના ભેદથી ચાર પ્રકારનો જાણવો.

- 🜞 चકાર પૂર્વની ગાથાના સમુચ્ચય માટે છે.
- \* 'पुण' શબ્દ એ બતાવે છે કે યોગ તો સ્થાનાદિ પાંચ ભેદવાળો છે. વળી તે યોગના પાંચ ભેદમાંથી એક એક પણ ચાર પ્રકારનો છે.
- \* 'समयनीईए' 'સમયનીતિથી' કહ્યું તેનાથી એ કહેવું છે કે સૂક્ષ્મદષ્ટિમાત્રથી જોઇએ તો સ્થાનાદિ દરેક યોગ ચારરૂપે પણ દેખાય, અને તેનાથી અધિક ભેદરૂપે પણ દેખાય. કેમ કે સૂક્ષ્મદષ્ટિથી જોવામાં આવે તો સ્થાનાદિ દરેક યોગ અધ્યવસાયની તરતમતાથી અનેક પ્રકારના પ્રાપ્ત થાય. તો પણ યોગશાસ્ત્રથી પ્રતિપાદિત જે મર્યાદા છે તેનાથી વિચારીએ તો તે દરેક ચાર પ્રકારના છે. અહીં 'સમય' શબ્દ યોગના ભેદોને બતાવનારા શાસ્ત્રના અર્થમાં છે.
- **% 'इત્થં'**માં **મ્** અલાક્ષણિક છે.

#### ગાથાર્થ :-

વળી પરમાર્થથી શાસ્ત્રનીતિ વડે સ્થાનાદિમાં દરેક યોગ ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ, સ્થૈર્ય અને સિલ્કિના ભેદથી ચાર પ્રકારનો જાણવો.

#### ભાવાર્થ :-

ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયામાં ઉપયોગપૂર્વક કોઇ યત્ન કરતો હોય તો તેનો ઉપયોગ ક્રમસર સ્થાન, ઊર્ણ, અર્થ અને આલંબનમાં પ્રવર્તતો હોય છે, ક્વચિત્ અનાલંબનયોગમાં પણ યત્ન હોઇ શકે છે. તે પાંચેય વિષયક ઉપયોગ પ્રારંભિક ભૂમિકામાં ઇચ્છારૂપે હોય છે, અને પછી પ્રવૃત્તિરૂપે, અને પ્રવૃત્તિ પછી તે ઉપયોગ સ્થિર પરિણામવાળો થાય, અને પછી તે ઉપયોગ સિલ્કિની ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરે છે. આમ, સ્થાનાદિ પાંચે યોગો ઇચ્છાદિ કૃત ચાર ભેદોમાંથી કોઇ પણ એક ભેદવાળો હોઇ શકે છે. તેથી સ્થાનાદિ પાંચને ઇચ્છાદિ ચાર વડે ગુણવાથી યોગના ૨૦ ભેદોની પ્રાપ્તિ થાય.

ઇચ્છાનું લક્ષણ ગ્રંથકાર સ્વયં આગળ કરવાના છે. છતાં પદાર્થના બોધરૂપે ઉપયોગી હોવાથી તેની વિચારણા આ રીતે કરી શકાય.

- \* કોઇ જીવ 'જયવીયરાય સૂત્ર' બોલતો હોય તે વખતે 'મુક્તાશુક્તિ મુદ્રા'માં તે યત્ન કરે તો તે મુદ્રા યાચનાના ભાવને બતાવે છે. તેથી તે મુદ્રા દ્વારા વીતરાગ પાસે હું કંઇક યાચના કરું છું તે પ્રકારનો અધ્યવસાય તે મુદ્રાના ઉપયોગથી થાય છે. આ સ્થાનયોગ સ્વરૂપ છે. \* ત્યાર પછી 'જયવીયરાય સૂત્ર'ના શબ્દમાં ઉપયોગ રાખે ત્યારે પોતે ભવનિર્વેદ આદિ
- ્ર≉ ત્યાર પછા `જયવાયરાય સૂત્ર`ના શબ્દમા ઉપયાગ રાખ ત્યાર પાત ભવાનવદ આાદ શબ્દમાં ઉપયોગના બળથી સામાન્યથી ભગવાન પાસે ભવનિર્વેદ માંગે છે તેવો અધ્યવસાય છે. એ ઊર્ણયોગ સ્વરૂપ છે.
- \* વળી જ્યારે અર્થમાં ઉપયોગ હોય છે ત્યારે ભવનિર્વેદ આદિ ભાવોના ઐદંપર્યાર્થના બોધપૂર્વક તે ભાવો પોતાનામાં વિકસાવવા માટેનો ઉપયોગ હોય છે. આ અર્થયોગ કહેવાય છે.
- જયારે પ્રતિમાના આલંબનમાં ઉપયોગ હોય ત્યારે વીતરાગની મુદ્રાના બળથી જ
   વીતરાગતા આદિ ભાવોને જોઇને વીતરાગ પાસે હું યાચના કરું છું તેવો અધ્યવસાય ઉત્પન્ન
   થાય છે. તે આલંબન યોગ છે.
- \* કોઇ જીવ ચૈત્યવંદનની ક્રિયા કરતાં ક્રમસર સ્થાન અને ઊર્ણમાં સુદઢ યત્ન કરતો હોય અને ત્યાર પછી અર્થના આલંબનથી અને મૂર્તિના આલંબનથી વિશેષરૂપે વીતરાગભાવ સાથે તન્મય થવા યત્ન કરતો હોય. ત્યાર પછી જ્યારે તે ઉપયોગ જ કંઇક વિશેષ બને ત્યારે અર્થ અને આલંબનનો ઉપયોગ છોડીને વીતરાગના આત્મામાં વર્તતી અનંત જ્ઞાન, અનંત વીર્ય અને અનંત સુખમય એવી અનાકૂળ આત્માની અવસ્થાને સાક્ષાત્ ઉપયોગના બળથી જોવા માટે યત્નવાળો બને તો, ત્યારે અરૂપી એવા વીતરાગતા આદિ ભાવો સાક્ષાત્ તેને દેખાતા નથી, તેથી તે ઉપયોગ માટે આલંબનભૂત પદાર્થ ત્યાં નથી. આથી જ આ અપેક્ષાએ તે ઉપયોગને નિરાલંબનયોગ કહેવાય છે. તે જ ઉપયોગમાં આત્માના વીતરાગતા આદિ ભાવો જીવને કંઇક અસ્પષ્ટ દેખાય છે, અને તેના જ અવલંબનથી વીતરાગતા આદિ ભાવોને સ્પષ્ટ જોવા તે યત્ન કરે છે. તેથી તે ઉપયોગના વિષયભૂત અસ્પષ્ટ વીતરાગતા આદિ ભાવોનું આલંબન છે તે અપેક્ષાએ તે ઈષદ્દ આલંબનવાળો ઉપયોગ છે. આ જ નિરાલંબન યોગ છે.

આ રીતે સ્થાનાદિના ક્રમસર ઉપયોગ વર્તતા હોય છે. તે ઉપયોગ અભ્યાસદશામાં શાસ્ત્રાનુસારી કરવાની ઇચ્છારૂપ હોય છે. આમ છતાં, શાસ્ત્રાનુસારી પ્રવૃત્તિ થઇ શકતી નથી તેથી તે ઇચ્છાયોગસ્વરૂપ છે, પણ પ્રવૃત્તિયોગસ્વરૂપ નથી. અભ્યાસના અતિશયથી તે ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિયોગરૂપ થાય, જે શાસ્ત્રાનુસારી તે ક્રિયામાં યત્નસ્વરૂપ છે. તે પ્રવૃત્તિ જ ઉત્તરોત્તર અતિશયિત થઇને સ્થિરયોગરૂપે બને છે, અને ત્યાર પછી તે ક્રિયા પુનઃ પુનઃ સેવનથી પ્રકૃતિરૂપે બને છે, તે સિલ્દ્રિયોગસ્વરૂપ છે. **॥૧૭-૪॥** 

#### અવતરૂિણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે સ્થાનાદિ પાંચેયના ઇચ્છાદિ ચાર ભેદો છે. તેથી ઇચ્છાદિ ચાર ભેદોને બતાવતાં કહે છે -

तज्जुत्तकहापीईइ संगया विपरिणामिणी इच्छा । सव्वत्थुवसमसारं तप्पालणमो पवत्ती उ ॥५॥ तद्युक्तकथाप्रीत्या संगता विपरिणामिनीच्छा । सर्वार्थोपशमसारं तत्पालनं प्रवृत्तिस्तु ॥५॥ तह चेव एयबाहगचिंतारहियं थिरत्तणं नेयं । सव्वं परत्थसाहगरूवं पुण होइ सिद्धि ति ॥६॥ तथैवैतद् बाधकचिन्तारहितं स्थिरत्वं ज्ञेयम् । सर्वं परार्थसाधकरूपं पुनर्भवति सिद्धिरित ॥६॥

#### અન્વચાર્થ :-

तज्जुत्तकहापीईइ संगया तद्युक्त=स्थानाि योगथी युक्त એવી વ્યક્તિની કथामां प्रीतिथी सिंदत એવી विपरिणािमणी इच्छा विपरिणािमी=विशेष परिणामवाणी ઇચ્છા (તે ઇચ્છાયોગ છે.) उ पवत्ती वणी प्रवृत्तियोग सव्वत्थुवसमसारं सर्वत्र ઉપશમપ્રધान तप्पालणमो तेनुं=स्थानािहयोगनुं पांसन છे. ॥॥॥

\* तप्पालणमोમાં अो પ્રાકૃતના કારણે છે.

#### અન્વચાર્થ :-

तह चेव ते प्रકारे જ=प्रवृत्तियोगनी केम क सर्वत्र ઉપશમપ્રધान स्थानाहिनुं पालन (अने) एय बाहगचिंतारिहयं आनी=पालन કराता स्थानाहि योगनी, लाधक यिंताथी रिक्त थिरत्तणं नेयं स्थिरपाशुं काशवुं=स्थिरयोग काशवो सव्वं (स्थानाहि) सर्व परत्थसाहगरूवं परार्थसाधक्र प्रचाताना सांनिध्यमां रिक्षीने के जीक लोको

સ્થાનાદિયોગમાં યત્ન કરતા હોય તેઓને પોતાના જેવા સિદ્ધયોગી બનાવવા સમર્થ એવા જે સ્થાનાદિ તે **पुण सिद्धि होइ** વળી સિદ્ધિયોગ છે. ॥**७॥** 

🜞 ति ઇચ્છાદિ ચાર ભેદોની સમાપ્તિનું સૂચક છે.

#### ગાથાર્થ :-

સ્થાનાદિયોગથી યુક્ત એવા જીવની કથામાં પ્રીતિથી સહિત એવી વિશેષ પરિણામવાળી ઇચ્છા તે ઇચ્છાયોગ છે. વળી પ્રવૃત્તિયોગ સર્વત્ર ઉપશમપ્રધાન સ્થાનાદિયોગનું પાલન છે. **!!પ!!** 

પ્રવૃત્તિયોગની જેમ જ સર્વત્ર ઉપશમપ્રધાન સ્થાનાદિનું પાલન અને પાલન કરાતા સ્થાનાદિયોગની બાધક ચિંતાથી રહિત સ્થિરપણું જાણવું. પોતાના સાન્નિધ્યમાં રહીને જે લોકો સ્થાનાદિયોગમાં યત્ન કરતા હોય તે લોકોને પોતાના જેવા સિદ્ધયોગી બનાવવા સમર્થ એવા સ્થાનાદિયોગને સિદ્ધિયોગ કહેવાય છે. **!!ક!!** 

#### ભાવાર્થ :-

ઇચ્છાયોગ:- જે જીવ સ્થાનાદિયોગવાળા જીવોની કથા પ્રીતિપૂર્વક સાંભળતો હોય અને તે સાંભળવાની ક્રિયા પણ અર્થને જાણવાની ઇચ્છાથી કરતો હોય, તેવા જીવને ઇચ્છાયોગ સંભવી શકે છે. જ્યારે તે સ્થાનાદિયોગવાળા મહાત્માઓની કથા સાંભળતો હોય ત્યારે તેનો અંતરંગ ઊહાપોહ પ્રવર્તતો હોય કે, તે મહાત્મા કઇ રીતે યત્ન કરે છે કે જેથી તે મહાત્માઓને સ્થાનાદિયોગ પ્રગટ થાય છે? તે પ્રકારની જિજ્ઞાસાથી તે કથા સાંભળતાં કવચિત્ તેને અર્થનો પણ બોધ થાય છે. અર્થાત્ આ રીતે સ્થાનાદિમાં યત્ન કરવાથી સ્થાનાદિયોગ પોતાનામાં પણ પ્રગટી શકે, તેવા પ્રકારના અર્થનો બોધ થાય છે. તેવા પ્રકારના અર્થને જાણવાના યત્નથી જનિત હર્ષથી યુક્ત એવી વિચિત્ર પરિણામવાળી ઇચ્છા તે ઇચ્છાયોગ છે. અહીં વિચિત્ર પરિણામવાળી ઇચ્છા કહી તેનો આશય એ છે કે, શાસ્ત્રની વિધિ પ્રમાણે જે લોકો સ્થાનાદિમાં યત્ન કરે છે તેઓના પ્રત્યે તેને હૈયામાં બહુમાનભાવ પ્રગટે છે, અને પોતાને પણ શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે કરવાનો તીવ્ર અભિલાષ થાય છે. આમ છતાં તેવો પ્રયત્ન તે કરી શકતો નથી, છતાં પોતાના ઉદ્ધાસમાત્રથી યત્કિંચિત્ અભ્યાસ આદિરૂપ તે સ્થાનાદિમાં યત્ન કરે છે તે જ ઇચ્છાયોગ છે.

અહીં મૂળ ગાથામાં 'વિપરિણામીની ઇચ્છા'ને ઇચ્છાયોગ કહેલ છે, તે ઇચ્છાની પ્રધાનતા બતાવવા માટે છે. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેવી ઇચ્છાથી વિશિષ્ટ સ્વશક્તિને અનુરૂપ સ્થાનાદિ વિષયક આચરણા તે જ ઇચ્છાયોગ છે. આ અર્થ પૂ. ઉપાધ્યાયજીએ સ્વયં યોગવિંશિકામાં કરેલ છે.

પ્રવृત્તિયોગ :- સ્થાનાદિ વિષયક ઇચ્છાયોગવાળો જીવ, અભ્યાસના અતિશયથી જ્યારે શાસ્ત્રમાં જે પ્રકારે વિહિત છે તે જ પ્રકારે સ્થાનાદિયોગને કરી શકે છે, ત્યારે તે પ્રવૃત્તિયોગ બને છે. પ્રવૃત્તિયોગકાળમાં જીવમાં સ્થાનાદિ વિષયક વીર્યનો અતિશય પ્રવર્તે છે, સ્થાનાદિનાં જેટલાં અંગો હોય તે સર્વ અંગોથી યુક્ત ક્રિયા કરતો હોય છે અને તે ક્રિયાને અનુરૂપ સર્વ અવસ્થામાં ઉપશમપ્રધાન તેનું પાલન કરતો હોય છે. તે જે ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાન કરતો હોય તે અનુષ્ઠાનના પ્રારંભથી માંડી સમાપ્તિકાળ સુધી તેના ચિત્તમાં વિશેષ પ્રકારનો ઉપશમભાવ પ્રવર્તતો હોય છે. તેથી તે ક્રિયાઓનાં સર્વ અંગોને છોડીને અન્ય વિષયક ચિત્તનો ઉપયોગ જતો નથી, પરંતુ તે ક્રિયાનાં જ સર્વ અંગોમાં ઉચિત રીતે દઢ યત્નથી પ્રવર્તે છે. આ જ પ્રવૃત્તિયોગ છે.

સ્થૈર્ચયોગ:- છટ્ઠી ગાથાની શરૂઆતમાં तथा एव નો અર્થ એ છે કે, જે પ્રકારે પ્રવૃત્તિમાં પાલન છે તે જ પ્રકારે પાલન સ્થિરયોગમાં છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પ્રવૃત્તિયોગની જેમ જ સ્થાનાદિનું પાલન સ્થિરયોગમાં પણ છે. આમ છતાં પ્રવૃત્તિ કરતાં તેનો ભેદ શું છે તે બતાવતાં કહે છે કે, સેવાતા એવા સ્થાનાદિનું બાધકચિંતારહિત જે સ્થિરપણું પ્રાપ્ત થાય છે તે સ્થિરયોગ જાણવો.

અહીં પ્રવૃત્તિ અને સ્થિરયોગમાં એ ભેદ છે કે પ્રવૃત્તિરૂપે સ્થાનાદિયોગ જ્યારે કરાય છે ત્યારે તેમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર હોવાની સંભાવના રહે છે, અને તેથી જ પોતાની પ્રવૃત્તિમાં સ્ખલના કરે તેવાં બાધક તત્ત્વોની ચિંતા પ્રવૃત્તિયોગમાં હોય છે. યદ્યપિ પ્રવૃત્તિકાળમાં કોઇ બાધક સામગ્રી ન મળે તો સ્ખલના ન પણ હોય, તો પણ સ્થિરયોગ જેવી દઢ પ્રવૃત્તિ ત્યાં નથી હોતી. તેથી જ પ્રવૃત્તિયોગવાળાઓને પોતાની પ્રવૃત્તિને બાધક કરનાર નિમિત્તોની ચિંતા હોય છે. આથી જ તેવા નિમિત્તોથી દૂર રહીને તે પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરે છે. આ પ્રવૃત્તિના પુનઃ પુનઃ અભ્યાસને કારણે જ્યારે સ્થિરભાવ આવે છે, ત્યારે બાધક સામગ્રી પણ તેની પ્રવૃત્તિમાં સ્ખલના કરી શકતી નથી. તેથી સ્થિરયોગ તે બાધકચિંતાથી રહિત હોય છે. આથી જ આદ્ય ભૂમિકાવાળા યોગીઓ એકાંતસ્થાને ધ્યાનાદિમાં યત્ન કરતા હોય છે અને સ્થિરયોગવાળા ગામમાં કે જંગલમાં ગમે તે ઠેકાણે ધ્યાનમાં સુદઢ યત્ન કરી શકે છે.

સિદિલ્યોગ :- પ્રવૃત્તિયોગ જ અભ્યાસના અતિશયથી સ્થિરપણાને પામે છે અને સ્થિરપણાને પામેલ સ્થાનાદિયોગ જ અભ્યાસના અતિશયથી જીવની પ્રકૃતિરૂપે બને ત્યારે જ સિલ્દિયોગરૂપ થાય છે. સિલ્દ્રયોગી આત્મા જ્યારે ચૈત્યવંદન કે ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન કરતો હોય ત્યારે તેના સાંનિધ્યમાં રહી અન્ય કોઇ સાધક સ્થાનાદિમાં યત્ન કરતો હોય અને કદાચ તેના સ્થાનાદિમાં શુદ્ધિનો અભાવ વર્તતો હોય તો પણ તે સિલ્દ્રયોગીના સાંનિધ્યથી તે સિલ્દ્રયોગી બની જાય છે. અર્થાત્ તે સિલ્દ્રયોગીના સાંનિધ્યમાં રહીને ચૈત્યવંદન ક્રિયામાં યત્ન કરતો હોય તો તેની ચૈત્યવંદન ક્રિયા સિલ્દ્રયોગી જેવી બની શકે છે. તેથી તે સિલ્દ્રયોગી પરગત સ્વસદશ ફલસંપાદક બને છે, એટલે કે પોતાને જે ફળ પ્રાપ્ત થયું છે તેવું જ ફળ બીજાને પ્રાપ્ત કરાવી શકે છે. અને આથી જ સિલ્દ્રયોગીના સાંનિધ્યમાં રહીને ક્રિયા કરનારને અલ્પ યત્નથી તે ક્રિયાની સિલ્દ્રિ થાય છે. ત્યાર પછી તે પણ સિલ્દ્રયોગી જેવો બની જાય છે.

આ ચારે ભેદોને સંક્ષેપથી આ રીતે જાણી શકાય -

- (૧) ઇચ્છાયોગની પ્રવૃત્તિ શાસ્ત્રાનુસારી કરાતી હોવા છતાં વિકલતાવાળી હોય છે. આમ છતાં, શાસ્ત્રાનુસારી થવાના અભિમુખ ભાવવાળી હોય છે.
- (૨) પ્રવૃત્તિયોગ શાસ્ત્રાનુસારે સર્વ અંગોથી યુક્ત પ્રવૃત્તિરૂપે હોય છે. આમ છતાં, વ્યાઘાતક સામગ્રી પ્રવૃત્તિયોગમાં સ્ખલના પેદા કરી શકે છે, તેથી જ ત્યાં બાધકચિંતા હોય છે.
- (૩) સ્થિરયોગમાં કોઇ બાધક સામગ્રી પ્રવૃત્તિનો વ્યાઘાત કરી શકે નહિ તેવો સ્થિરભાવ હોય છે.
- (૪) સિલ્દ્રિયોગમાં સિલ્દ્રયોગીને તે ક્રિયા જીવની પ્રકૃતિરૂપે સિલ્દ્ર થયેલી હોય છે, અને આથી જ તેના વર્તુળને પામનારા જીવોને તેની અસર થાય છે. તેના સાંનિધ્યમાં રહી જે આત્મા યોગ સાધવા યત્ન કરતો હોય તેને સિલ્દ્રયોગીના બળથી તે અનુષ્ઠાન અલ્પ યત્નથી સિલ્દ્ર થાય છે, અને તેથી તે સાધક પણ સિલ્દ્રયોગી બની જાય છે. **!!૧૭-૫/૬!!**

### અવતર્ચણકા :-

પૂર્વમાં સ્થાનાદિના ઇચ્છાદિ ભેદો બતાવ્યા, હવે સ્થાનાદિના આવા ઇચ્છાદિ ભેદ થવાનાં કારણો શું છે? તે બતાવવા માટે કહે છે -

एए य चित्तरूवा तहा(तह)क्खओवसमजोगओ हुंति। तस्स उ सद्धापीयाइजोगओ भव्वसत्ताणं ॥७॥ एते च चित्ररूपास्तथा क्षयोपशमयोगतो भवन्ति। तस्य तु श्रद्धाप्रीत्यादियोगतो भव्यसत्त्वानाम् ॥७॥

#### અन्तरार्थ :-

भव्वसत्ताणं य अने भव्य सत्त्वोना सद्धापीयाइजोगओ श्रद्धा, प्रीति आदिना

યોગથી तहा(तह)क्खओवसमजोगओ तेवा પ્રકારના ક્ષયોપશમના યોગને કારણે तस्स उ तेना જ=સ્થાનાદિ યોગના જ, एए આ=ઇચ્છાદિ ભેદો चित्तरूवा हुंति ચિત્રરૂપવાળા થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

ભવ્ય સત્ત્વોના શ્રદ્ધા, પ્રીતિ આદિના યોગથી તેવા પ્રકારના ક્ષયોપશમના યોગને કારણે સ્થાનાદિ યોગના જ ઇચ્છાદિ ભેદો ચિત્રરૂપવાળા થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

પાંચમી અને છટ્ઠી ગાથામાં કહ્યું હતું તેમ સ્થાનાદિ પાંચે યોગના સામાન્યથી ઇચ્છાદિ ચાર ભેદો હોઇ શકે છે. દરેક જીવના જુદા જુદા પ્રકારના ક્ષયોપશમના કારણે તેમના સ્થાનાદિ યોગો ઇચ્છાદિ ચાર ભેદવાળા થઇ શકે છે. જીવના શ્રદ્ધા, પ્રીતિ આદિ વિશેષ આશયો જીવમાં જુદા જુદા પ્રકારના ક્ષયોપશમ થવામાં કારણભૂત છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, અનુષ્ઠાન સંબંધી શ્રદ્ધા, પ્રીતિ આદિના કારણે એક વિશેષ પ્રકારનો ક્ષયોપશમ પ્રગટે છે. તે ક્ષયોપશમને કારણે સ્થાનાદિ વિષયક ઇચ્છાદિ યોગ પ્રગટે છે. તેથી જેમ જેમ શ્રદ્ધા, પ્રીતિ આદિ અતિશય પામે છે, તેમ તેમ ક્ષયોપશમનો અતિશય ભાવ થાય છે, અને જેમ જેમ ક્ષયોપશમનો અતિશય ભાવ થાય છે, તેમ તેમ ઇચ્છા આદિ યોગો અતિશય-અતિશય થાય છે.

અહીં એટલું ધ્યાનમાં રાખવું કે, શ્રન્દ્રા, પ્રીતિ આદિ પણ ક્ષયોપશમભાવથી જ પેદા થાય છે અને વળી શ્રન્દ્રા, પ્રીતિ આદિને કારણે જ વિશેષ ક્ષયોપશમ ભાવ પણ પેદા થાય છે કે જે ઇચ્છા આદિ યોગનું કારણ બને છે.

અહીં ગાથામાં કહ્યું છે કે ક્ષયોપશમભાવથી "સ્થાનાદિના 'ચિત્રરૂપવાળા' ઇચ્છાદિ ભેદો થાય છે". ચિત્રરૂપવાળા એટલે પરસ્પર વિજાતીય અને સ્વસ્થાનમાં પણ અસંખ્ય ભેદવાળા. ઇચ્છાદિ પ્રત્યેક પરસ્પર વિજાતીય તો છે જ એટલે કે શ્રલ્લા આદિના યોગથી ક્ષયોપશમને કારણે કોઇકને સ્થાનાદિયોગવિષયક ઇચ્છા થાય, તો વળી કોઇકને સ્થાનાદિયોગવિષયક પ્રવૃત્તિ થાય. આમ, ઇચ્છાદિ પરસ્પર વિજાતીય તો થાય પણ ઇચ્છા આદિમાં પણ અસંખ્ય ભેદો પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. એટલે કે સ્થાનાદિ યોગનો ઇચ્છા ભેદ પણ અસંખ્ય પ્રકારનો હોઇ શકે છે.

શ્રદ્ધા એટલે શાસ્ત્રમાં જે સ્થાનાદિનું વર્ણન છે તેનો સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ બોધ હોવો અને એવો વિશ્વાસ હોવો કે આ સ્થાનાદિને આ પ્રકારે સેવવાથી જ, આ સ્થાનાદિ આત્માને મોક્ષની સાથે યોજે છે, તે સ્થાનાદિ સંબંધી આવા પ્રકારની અંતરંગ રુચિ એ જ શ્રુક્કા છે.

પ્રીતિ એટલે પોતાની શક્તિ પ્રમાણે જે સ્થાનાદિનું સેવન થતું હોય ત્યારે તે સ્થાનાદિના કરણમાં હર્ષ. સ્થાનાદિમાં શક્તિ પ્રમાણે યત્ન કરતાં પોતે કાંઇક યોગમાર્ગને સેવે છે તેવા સંવેદનને કારણે જે હર્ષ પેદા થાય છે તે જ પ્રીતિ છે.

ધૈર્ય એટલે સ્થાનાદિયોગ પ્રત્યે જ્યારે રુચિ હોય અને કરણકાળમાં પ્રીતિ હોય ત્યારે તે યોગોને સમ્યગ્ રીતે નિષ્પન્ન કરવા માટે ધૈર્યપૂર્વક થતો દઢ યત્ન.

ધારાણા એટલે જે યોગોનું પોતે સેવન કરતો હોય તેના ઉત્તમ સંસ્કારોને દઢ કરવા માટેનો વિશિષ્ટ માનસ ઉપયોગ. ચિત્તની દઢ ધારણાપૂર્વક યોગમાર્ગમાં જે દઢ સંસ્કારો પડે છે તે ધારણા છે.

અનુપ્રેક્ષા એટલે પોતે જે સ્થાનાદિ યોગને સેવતો હોય, તેમાં કેટલા યોગો સમ્યગ્ નિષ્પન્ન કરાયા, કેટલા કરવાના બાકી છે, કેટલી સ્ખલનાઓ થઇ અને તે સ્ખલનાઓને કેવી રીતે યત્ન કરવાથી દૂર કરાય કે જેથી અનુષ્ઠાન સમ્યગ્ રીતે નિષ્પન્ન થાય તેવા પ્રકારની વિચારણા.

સ્થાનાદિયોગના સેવનકાળમાં ચિત્તનો જે એકાગ્રભાવ છે તે ધ્યાન કહેવાય છે. અહીં ભવ્યજીવો દ્વારા પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજાએ અપુનર્બંધકાદિને ગ્રહણ કર્યા છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સ્થાનાદિના ઇચ્છાદિ યોગો અપુનર્બંધકથી માંડીને દેશવિરતિધર, સર્વવિરતિધર સુધી હોય છે. આવું લેવાનું કારણ એ છે કે ગાથા નં - ૩માં કહેલ કે વ્યવહારનયપ્રધાનદષ્ટિવાળા યોગના બીજમાત્રને પણ યોગરૂપે કહે છે. આનાથી એ ફલિત થાય કે નિશ્ચયનયની દષ્ટિથી વિચારીએ તો પાંચમા ગુણસ્થાનકથી જ સ્થાનાદિના ઇચ્છાયોગાદિ પ્રાપ્ત થાય છે, અને અપુનર્બંધક અને સમ્યગ્દષ્ટિમાં સ્થાનાદિના ઇચ્છાયોગ નથી પરંતુ બીજમાત્ર છે. અને વ્યવહારનયની દષ્ટિથી અપુનર્બંધકથી માંડીને સર્વવિરતિ સુધી સર્વને તે તે ભૂમિકાના સ્થાનાદિના ઇચ્છાયોગ હોઇ શકે છે. આમ, વ્યવહારનયને સામે રાખીને જ મૂળ ગાથાના ભવ્ય સત્ત્વ શબ્દથી અપુનર્બંધક શબ્દનું ઉપાધ્યાયજી મહારાજાએ ગ્રહણ કરેલ છે. **!!૧૭-૭!!** 

#### અવતર્ચણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં ઇચ્છાદિ યોગોના હેતુભેદોને બતાવ્યા. હવે ઇચ્છાદિ યોગોના કાર્યભેદને બતાવે છે -

> अणुकंपा निव्वेओ संवेगो होइ तह य पसमु ति । एएसिं अणुभावा इच्छाईणं जहासंखं ॥८॥

अनुकंपा निर्वेदः संवेगो भवति तथा च प्रशम इति । एतेषामनुभावा इच्छादीनां यथासंख्यम् ॥८॥

#### અન્વચાર્થ :-

एएसिं इच्छाईणं આ ઇચ્છાદિ યોગોનાં अणुकंपा निव्वेओ संवेगो तह य पसमु ति અનુકંપા, निर्वेद, સંવેગ તથા પ્રશમ એ પ્રમાણે जहासंखं अणुभावा ક્રમ પ્રમાણે કાર્યો होड़ થાય છે.

#### ગાથાર્થ:-

આ ઇચ્છાદિ યોગોનાં અનુકંપા, નિર્વેદ, સંવેગ તથા પ્રશમ ક્રમ પ્રમાણે કાર્યો થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

પાંચમા અને છટ્ઠા ગુણસ્થાનકથી જીવમાં સ્થાનાદિ વિષયક ઇચ્છા આદિ ચાર યોગો પ્રગટે છે. આ ઇચ્છા આદિ યોગોનાં અનુક્રમે ચાર કાર્યો પણ પ્રગટે છે. ઇચ્છાયોગનું કાર્ય અનુકંપા, પ્રવૃત્તિયોગનું કાર્ય નિર્વેદ, સ્થૈર્યયોગનું કાર્ય સંવેગ અને સિલ્કિયોગનું કાર્ય પ્રશમ છે.

અનુકંપા એટલે દ્રવ્ય અને ભાવથી પોતાની શક્તિ પ્રમાણે દુઃખી જીવોનાં દુઃખને દૂર કરવાની ઇચ્છા. દ્રવ્યથી અનુકંપા દ્વારા બાહ્ય દુઃખ દૂર કરાય છે અને ભાવથી અનુકંપા દ્વારા "દુઃખી જીવ સંસારથી પાર પામો" તેવી ઇચ્છાથી તેને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ કરાવાય છે. આવી વિશિષ્ટ અનુકંપા ઇચ્છાયોગવાળાને હોય છે.

સંસારની નિર્ગુણતાના જ્ઞાનને કારણે સંસાર પ્રત્યે વિરક્તતા પેદા થવી એ નિર્વેદ છે. આ નિર્વેદનો વિશિષ્ટ પરિણામ પ્રવૃત્તિયોગવાળાને થાય છે.

મોક્ષની ઇચ્છા એ સંવેગ છે, જે સ્થૈર્યયોગવાળાને વિશિષ્ટ થાય છે.

ક્રોધ અને વિષયતૃષ્ણાના ઉપશમનો પરિણામ એ પ્રશમ છે, જે સિલ્દ્રિયોગવાળાને વિશિષ્ટ થાય છે.

પાંચમા ગુણસ્થાનકથી પૂર્વેના જીવો જે સ્થાનાદિમાં યત્ન કરે છે તે બીજમાત્ર હોય છે. તેથી તેના કાર્યભૂત અનુકંપા આદિના પરિણામો પણ સામાન્ય ભૂમિકાના હોય છે. પરંતુ પાંચમા અને છટ્ઠા ગુણસ્થાનકવર્તી જીવોમાં જ્યારે ઇચ્છા આદિ યોગો પ્રગટે છે ત્યારે તેઓમાં વિશેષ પ્રકારના અનુકંપા આદિ ભાવો પ્રગટે છે. **!!૧૭-૮!!** 

#### અવતરૂણિકા :-

પૂર્વમાં સ્થાનાદિના ૨૦ ભેદો બતાવ્યા, ત્યાર પછી ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ આદિ ચાર ભેદોના હેતુભેદો ગાથા - ૭ માં બતાવ્યા અને ગાથા-૮ માં તે ઇચ્છાદિનાં કાર્યો બતાવ્યાં. હવે તે ૨૦ ભેદોનું ચૈત્યવંદનમાં સામાન્યથી સમ્યગ્ યોજન બતાવવા અર્થે પ્રથમ કેવો જીવ તેનું સમ્યગ્ યોજન કરી શકે છે તે બતાવે છે -

एवं ठियम्मि तत्ते नाएण उ जोयणा इमा पयडा । चिइवंदणेण णेया नवरं तत्तन्नुणा सम्मं ॥९॥ एवं स्थिते तत्त्वे ज्ञातेन तु योजनेयं प्रकटा । चैत्यवन्दनेन ज्ञेया केवलं तत्त्वज्ञेन सम्यक् ॥९॥

#### અન્વચાર્થ :-

एवं तत्ते ठियम्मि આ પ્રકારે तत्त्व વ્યવસ્થિત હોતે છતે=પૂર્વમાં વર્ણન કરાયું તેમ સ્થાનાદિ પાંચના ઇચ્છાદિ ચાર ભેદ દ્વારા યોગના વીસ ભેદરૂપ તત્ત્વ વ્યવસ્થિત હોતે છતે चिइवंदणेण नाएण દષ્ટાંતરૂપ ચૈત્યવંદન દ્વારા इमा पयडा जोयणा આ પ્રકટ યોજના नवरं કેવળ तत्तणुण्णा तत्त्वने જાણનારાઓને सम्मं સમ્યગ્ नेया જણાય છે.

\* 3 પાદપૂર્તિ માટે લાગે છે.

#### ગાથાર્થ :-

પૂર્વમાં વર્ણન કરાયું તેમ સ્થાનાદિ પાંચના ઇચ્છાદિ ચાર ભેદ દ્વારા યોગના વીસ ભેદરૂપ તત્ત્વ વ્યવસ્થિત હોતે છતે, દષ્ટાંતરૂપ ચૈત્યવંદન દ્વારા આ પ્રગટ યોજના માત્ર તત્ત્વને જાણનારાઓને સમ્યગ્ જણાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાયાઓમાં સ્થાનાદિના ઇચ્છાદિ ભેદો દ્વારા વીસ ભેદો, તેનાં કારણો અને તેનાં કાર્યો બતાવ્યાં. આ પ્રકારે યોગવિષયક તત્ત્વ વ્યવસ્થિત છે. હવે તે સ્થાનાદિ યોગોને પોતે જે ચૈત્યવંદનની ક્રિયા કરે છે તેમાં પ્રગટ રીતે કોણ યોજી શકે તે બતાવતાં કહે છે કે - આ વીસ ભેદોના પારમાર્થિક સ્વરૂપને જે જાણતો હોય તે જ કેવલ ચૈત્યવંદનમાં તેને સમ્યક્ જોડી શકે.

કોઇ જીવને સ્થાનાદિ યોગના ભેદોનું વર્ણન સાંભળવા મળે તો તેને પ્રથમ સામાન્ય બોધ થાય છે. ત્યાર પછી તે સ્થાનાદિ યોગનો યત્ન કઇ રીતે આત્મકલ્યાણનું કારણ બને તેને યુક્તિથી વિચારવા પ્રયત્ન કરે. એ પછી તેને પોતાના આચરણમાં જોડવા માટે સમ્યગ્ યત્ન કરે તો પ્રાયઃ કરીને તે જીવને સ્થાનાદિ યોગોનું તત્ત્વ યથાર્થ જણાય છે. આથી જ કહ્યું છે કે -

# आगमेनानुमानेन योगाभ्यासरसेन च । त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते तत्त्वमुत्तमम् ॥१०१॥ (योगदृष्टिसमुच्चय)

(આગમથી, અનુમાનથી અને યોગાભ્યાસના અતિશયથી ત્રણ પ્રકારની પ્રજ્ઞાને જોડતો એવો યોગી ઉત્તમ તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરે છે.)

સ્થાનાદિ યોગના યથાર્થ જ્ઞાનથી તત્ત્વને જાણનાર જીવ પોતાનાથી કરાતી ચૈત્યવંદનની ક્રિયા ઇચ્છાદિમાંથી કયા ભેદવાળી છે તે નક્કી કરી શકે છે અને તદનુસાર વિશિષ્ટ યોગ માટે વિશિષ્ટ પ્રયત્ન પણ કરી શકે છે. જે લોકો બોધ મેળવવા તે પ્રકારનો યત્ન કરતા નથી તેઓ પોતાની ક્રિયામાં સ્થાનાદિનું સમ્યગ્ યોજન કરી શકતા નથી.

આટલું કહ્યા પછી ગ્રંથકારને આગળની ગાથાઓમાં દર્ષાતરૂપ ચૈત્યવંદનમાં સ્થાનાદિની પ્રગટ યોજના બતાવવી છે. આથી જ તેમનું કહેવું છે કે તે યોજનાને જાણવા માટે જે સમ્યગ્ યત્ન કરે તે જ પોતાની ક્રિયાને સ્થાને જોડી શકશે. **!!વ૭-૯!!** 

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે તત્ત્વનો જાણનાર જ ચૈત્યવંદનના દષ્ટાંતથી પ્રગટ એવી આ સ્થાનાદિ યોજનાને સમ્યક્ જાણે છે. હવે તે સ્થાનાદિ ર૦ ભેદોની યોજનાને સામાન્યથી બતાવતાં કહે છે -

अरहंतचे इयाणं करेमि उस्सग्ग एवमाईयं । सद्धाजुत्तस्स तहा हो इ जहत्थं पयन्नाणं ।।१०॥ अर्हच्चैत्यानां करोम्युत्सर्गमेवमादिकम् । श्रद्धायुक्तस्य तथा भवति यथार्थं पदज्ञानम् ।।१०॥ एयं चत्थालं बणजोगवओ पायमविवरीयं तु । इयरेसिं ठाणाइसु जत्तपराणं परं सेयं ।।११॥ एतच्चार्थालम्बनयोगवतः प्रायोऽविपरीतं तु । इतरेषां स्थानादिष् यत्नपराणां परं श्रेयः ।।११॥

#### અન્વયાર્થ :-

(પરિશુદ્ધ પદ ઉચ્ચારણમાં દોષ ના હોય ત્યારે) **सद्धाजुत्तस्स** श्रद्धायुક્તને

अरिहंतचेइयाणं करेमि उस्सग्ग एवमाईयं "અરિહંત ચેઇઆણં કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં" એ છે આદિમાં જેને (એવા ચૈત્યવંદન દંડક વિષયક) तहा તે પ્રકારે=જે પ્રકારે પરિશુદ્ધ સૂત્ર બોલાયું છે તે પ્રકારે जहत्थं पयन्नाणं होइ યથાર્થ પદજ્ઞાન થાય છે. ॥૧०॥

#### અન્વયાર્થ:-

एवं च અને આ=ચૈત્યવંદન દંડક વિષયક પરિશુદ્ધ પદજ્ઞાન अत्थालंबणजोगवओ અર્થ અને આલંબનયોગવાળાને पायम् પ્રાયः अविवरीयं तु અવિપરીત જ થાય છે. એટલે કે તેઓને મોક્ષરૂપી ફળ તે જ ભવમાં મળે છે. ठाणाइसु जत्तपराणं इयरेसिं (જયારે) સ્થાનાદિમાં યત્નપરાયણ (પરંતુ અર્થ અને આલંબનયોગના અભાવવાળા છે) તેવા ઇતરોને परं सेयं (આ પદજ્ઞાન) માત્ર શ્રેયસ્કારી થાય છે. ॥૧૧॥

#### ગાથાર્થ:-

પરિશુદ્ધ પદ ઉચ્ચારણમાં દોષ ન હોય ત્યારે શ્રઘ્દાયુક્તને "અરિહંત ચેઇઆણં કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં" એ છે આદિમાં જેને એવા ચૈત્યવંદન દંડક વિષયક, તે પ્રકારે=જે પ્રકારે પરિશુદ્ધ સૂત્ર બોલાયું છે તે પ્રકારે, યથાર્થ પદજ્ઞાન થાય છે. અને ચૈત્યવંદન દંડક વિષયક પરિશુદ્ધ પદજ્ઞાન અર્થ અને આલંબનયોગવાળાને પ્રાયઃ કરીને અવિપરીત જ થાય છે, એટલે કે પ્રાયઃ કરીને તેમને મોક્ષરૂપી ફળ તે ભવમાં જ મળે છે. જ્યારે સ્થાનાદિમાં જેઓ યત્નપરાયણ છે પરંતુ અર્થ અને આલંબનયોગના અભાવવાળા છે તેવા ઇતરોને આ પદજ્ઞાન માત્ર શ્રેયસ્કારી થાય છે.

#### भावार्श :-

ચૈત્યવંદનનાં સૂત્રોનાં પદોનું ઉચ્ચારણ જ્યારે અત્યંત પરિશુદ્ધ થાય છે ત્યારે શ્રદ્ધાવાન આત્માને કોઇ પણ જાતની ભ્રાન્તિ વગરનું યથાર્થ પદજ્ઞાન થાય છે.

યથાર્થ પદજ્ઞાન એટલે તે પદોના સામાન્ય અર્થબોધપૂર્વક પદોનું યથાર્થ જ્ઞાન. આ જ્ઞાન ભ્રાન્તિ વગરનું થવું એટલે શાસ્ત્રમાં જે પ્રકારે તે શબ્દો કહેવાયા હોય તે પ્રકારનો તે પદોનો બોધ. આવું પદજ્ઞાન કરવા માટે દરેક સૂત્રોની સંપદા, હ્રસ્વ, દીર્ઘ, પ્લુત, ઉદિત, અનુદિત, સ્વરિત આદિના જ્ઞાન સહિત પદના સામાન્ય અર્થનો બોધ જરૂરી છે. જે આત્માને આવું જ્ઞાન હોય તે આત્મા જો માનસિક યત્નપૂર્વક સાંભળતો હોય અને ઉચ્ચારણ પરિશુદ્ધ થતું હોય તો તે આત્માને યથાર્થ પદજ્ઞાન થાય છે.

પદોનું પરિશુલ્દ્ર ઉચ્ચારણ થાય ત્યારે કોઇપણ આત્માને તેનું યથાર્થ પદજ્ઞાન નથી થતું, પરંતુ શ્રલ્દાયુક્ત આત્માને જ થાય છે. શ્રલ્દાયુક્ત જીવ એટલે ભગવાનના વચનાનુસાર ક્રિયા કરવાની રુચિવાળો જીવ. ટીકાકારે ક્રિયા પ્રત્યે આસ્તિક્યવાળા જીવને શ્રદ્ધાયુક્ત કહ્યો છે. આનાથી એ જણાય છે કે જે આત્માને ચૈત્યવંદનની ક્રિયા પ્રત્યે માર્ગાનુસારી રુચિ હોય, તે રુચિના કારણે જ ભગવાનના વચનાનુસાર ચૈત્યવંદન કરવાની ઇચ્છા હોય, અને જ્યારે ચૈત્યવંદનનાં સૂત્રોનું પોતે શુદ્ધ ઉચ્ચારણ કરતો હોય કે અન્ય કોઇ ઉચ્ચારતું હોય ત્યારે પોતે ઉપયોગપૂર્વક સાંભળતો હોય, તે જ આત્માને યથાર્થ પદજ્ઞાન થાય છે.

શ્રદ્ધા વગરનો આત્મા શુદ્ધ વર્ણોના ઉચ્ચારપૂર્વક સૂત્ર બોલતો હોય અને તે સૂત્રોનાં પદોમાં ઉપયોગવાળો હોય તો પણ તેને યથાર્થ પદજ્ઞાન થતું નથી, કેમ કે તેની મૂળ રુચિ જ અતત્ત્વ પ્રત્યે હોય છે. તેથી શબ્દાર્થ સ્થૂલ વ્યવહારથી યથાર્થ જાણે છે તો પણ વીતરાગભાવથી તદ્દન વિપરીત રુચિ હોવાથી તેનું જ્ઞાન દૂર-દૂરવર્તી પણ મોક્ષ સાથે જોડાયેલું નથી હોતું. આવા આત્મામાં પદજ્ઞાનની વ્યાવૃત્તિ કરવા માટે જ કહ્યું છે કે શ્રદ્ધાયુક્ત જીવને જ યથાર્થ પદજ્ઞાન થાય છે.

ચૈત્યવંદનનાં સૂત્રોનું આ યથાર્થ પદજ્ઞાન અર્થ અને આલંબનયોગવાળા જીવો માટે પ્રાયઃ કરીને અવિપરીત બને છે, એટલે કે તેઓને આ યથાર્થ પદજ્ઞાન પ્રાયઃ કરીને તે જ ભવમાં મોક્ષરૂપી ફળને આપે છે.

અર્થ અને આલંબનયોગવાળા જીવો એટલે અર્થ અને આલંબનમાં વિશેષ પ્રકારના માનસિક યત્નરૂપ પ્રણિધાનવાળા જીવો. અર્થ એટલે 'ઉપદેશપદ'માં બતાવાયેલ પદાર્થ, વાક્યાર્થ, મહાવાક્યાર્થ અને ઐદમ્પર્યાર્થ સુધીનું પરિશુદ્ધ જ્ઞાન. તેમાં જેનો માનસિક પ્રયત્ન ચાલુ હોય, તે આત્મા અર્થયોગવાળો કહેવાય.

વાચના દ્વારા પદાર્થ - વાક્યાર્થ - મહાવાક્યાર્થ અને ઐદંપર્યાર્થ સુધીનો બોધ ગુરુ કરાવે છે. ગ્રહણ કરેલ તે સૂત્રના ઐદંપર્યાર્થ સુધીના અર્થને સાંભળ્યા પછી તેમાં કોઇ સ્થાનમાં થયેલી શંકાઓનું પૃચ્છના દ્વારા નિરાકરણ કરાય છે. આ રીતે વાચના-પૃચ્છના દ્વારા કરાયેલો બોધ યોગ્ય શ્રોતાને ઐદંપર્યાર્થ સુધીના બોધનું કારણ બને છે. જેને તે પ્રકારનો ઐદંપર્યાર્થ સુધીનો બોધ થઇ જાય છે તે આત્મા તે બોધને જ પરાવર્તન દ્વારા સ્થિર કરે છે. તે સ્થિર થયેલા ઐદંપર્યાર્થ સુધીના બોધને જ ક્રિયાકાળમાં અનુપ્રેક્ષા દ્વારા જેડવામાં આવે તો તે આત્મા અર્થના ઉપયોગવાળો કહેવાય છે. આમ, અનુપ્રેક્ષાથી યુક્ત ક્રિયા જેની હોય તે આત્મા અર્થઉપયોગવાળો કહેવાય.

અર્થઉપયોગવાળો આત્મા ક્રિયાકાળમાં કંઇ તે પદોના વાક્યાર્થ, મહાવાક્યાર્થ આદિની વિચારણા નથી કરતો હોતો, પરંતુ પૂર્વે વાક્યાર્થ આદિના ક્રમથી જે ઐદંપર્યાર્થને ગ્રહણ કર્યો હોય છે, તે જ ઐદંપર્યાર્થને શબ્દ દ્વારા બુલ્દિમાં ઉપસ્થિત કરે છે. આના દ્વારા તેનો ઉપયોગ શબ્દોના પારમાર્થિક અર્થને સ્પર્શે છે. આથી જ તેનો સૂત્રોચ્ચારણમાં ઉપયોગ વિલંબ વગર ક્રમસર ચાલે છે.

આલંબનયોગવાળા જીવો એટલે ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાનના જે તે દંડકકાળમાં તે તે આલંબનીય એવા તીર્થંકરાદિની મુદ્રા દ્વારા વીતરાગભાવને ઉપસ્થિત કરવા માટે માનસયત્ન કરતા જીવો. પ્રથમ દંડકમાં જે તીર્થંકરની પ્રતિમા સમક્ષ ચૈત્યવંદન કરાય છે તેમાં એક તીર્થંકરની મુદ્રા દ્વારા વીતરાગભાવને ઉપસ્થિત કરવાનો યત્ન કરાય છે. બીજા દંડકમાં ચોવીસે તીર્થંકરોની લોકોત્તમતાને સ્મૃતિમાં લાવીને એના આલંબન દ્વારા તીર્થંકરના ગુણોમાં લીન થવાનો યત્ન કરાય છે. ત્રીજા દંડકમાં પ્રવચનની ઉપકારકતા, તેની લોકોત્તરતા અને તેનું ગાંભીર્ય યાદ કરીને પ્રવચનના આલંબન દ્વારા તેના પ્રત્યે અહોભાવ ઉત્પન્ન કરાય છે. ચોથા દંડકમાં સમ્યગદષ્ટિ શાસનના અધિષ્ઠાયક દેવોનું સ્મરણ કરી તેમના આલંબન દ્વારા સાધનામાં સહાયક થવાની પ્રાર્થના કરાય છે. આ દરેક દંડકકાળમાં જે આત્મા અર્થ અને આલંબનમાં સમ્યગ્ યત્ન કરી શકે છે તે આત્માને તેનાથી નિષ્પાદ્ય ભાવોનું સમ્યગ્ સ્ફુરણ થાય છે. આવા ઉપયોગવાળો જીવ અર્થ અને આલંબનયોગવાળો કહેવાય છે.

આવા પ્રકારના અર્થ અને આલંબનયોગવાળાને ચૈત્યવંદનના સૂત્રનું યથાર્થ પદજ્ઞાન પ્રાયઃ કરીને અવિપરીત થાય છે. એટલે કે આ યથાર્થ પદજ્ઞાન મોક્ષરૂપ પોતાનું ફળ આપીને જ રહે છે. આથી જ અર્થ અને આલંબનયોગવાળાનું યથાર્થ પદજ્ઞાન પોતાના ફળ સાથે વ્યભિચારી નથી હોતું. તેઓનું ચૈત્યવંદન મોક્ષની સાથે એકવાક્યતાના ઉપયોગવાળું હોય છે. આ ઉપયોગના સંસ્કારોથી ફરી ફરી તે વિશેષ પ્રકારના ભાવો પેદા કરી શકે છે અને ક્રમે કરીને આ સંસ્કારોના પ્રકર્ષથી જ તે એ જ ભવમાં વીતરાગ પણ બની શકે છે.

અર્થ અને આલંબનયોગમાં ઉપયોગવાળો પણ જીવ જો મોક્ષ પ્રત્યે પ્રતિકૂળ એવા નિકાચિત કર્મોવાળો હોય તો તેનું યથાર્થ પદજ્ઞાન પણ તે જ ભવમાં મોક્ષસાધક નથી બનતું. આ કારણથી જ પ્રાયઃ કરીને અવિપરીત છે એવું કહ્યું છે. નિકાચિત કર્મોવાળાઓનો અર્થ અને આલંબનમાં તે પ્રકારનો યત્ન હોવાને કારણે મોક્ષની સાથે તેમનું એકવાક્યતાનું પ્રતિસંધાન હોવા છતાં એ જ ભવમાં મોક્ષરૂપ ફળ સુધી તેઓ જઇ શકતા નથી. આથી જ તેમનું ચૈત્યવંદન તે જ ભવમાં મોક્ષરૂપ ફળ આપી શકતું નથી. વળી જેમનાં કર્મ સોપક્રમ હોય છે, તેવા આત્માઓ જો અર્થ અને આલંબનયોગવાળા હોય તો તેઓ તે જ ભવમાં મોક્ષે જાય છે.

આ સિવાયના લોકોમાં એટલે કે જેઓ અર્થ અને આલંબનમાં યત્ન કરી શકતા નથી પરંતુ યત્ન કરવાની તીવ્ર સ્પૃહાવાળા છે, અને સાથે સાથે સ્થાન અને ઊર્ણયોગમાં યત્નપરાયણ છે, તેઓનું ચૈત્યવંદન માત્ર શ્રેયસ્કારી છે; એટલે કે પરંપરાએ ભાવચૈત્યવંદનની પ્રાપ્તિ દ્વારા મોક્ષનું કારણ બની શકે એવું છે, પરંતુ અત્યારે તે મોક્ષની સાથે સીધું જોડાયેલું નથી.

આ વિષમ કાળમાં તો અર્થ અને આલંબનની સ્પૃહાવાળા અને સ્થાનાદિમાં યત્નપરાયણ જીવો પ્રાયઃ કરીને બહુ ઓછા હોય છે. તો પણ જે લોકોમાં સ્થાનાદિમાં યત્ન લેશ પણ છે, તેઓનું પણ ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન દૂર-દૂરવર્તી પણ શ્રેયસ્કારી તો છે જ.**!!વ૭-વ૦/વવ!!** 

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે કોને સ્થાનાદિયોગ ઇષ્ટફળવાળો થાય છે અને કોને માત્ર શ્રેયસ્કારી થાય છે. હવે સ્થાનાદિના અભાવવાળા જીવોને આ ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન આપવામાં આવે તો વિપરીત ફળવાળું થાય કે નિષ્ફળ થાય છે. તેથી જેઓમાં લેશથી પણ સ્થાનાદિયોગ ન હોય તેવાઓને ચૈત્યવંદનનું પ્રદાન યોગ્ય નથી, એવા પ્રકારનો ઉપદેશ આપતાં કહે છે -

# इहरा उ कायवासियपायं अहवा महामुसावाओ । ता अणुरूवाणं चिय कायव्वो एयविन्नासो ॥१२॥ इतर्था तु कायवासितप्रायमथवा महामृषावादः ।

ततोनुरूपाणामेव कर्तव्य एतद्विन्यासः ॥१२॥

#### અન્વયાર્થ :-

इहरा उ वणी ઇતરથા=સ્થાનાદિમાં લેશ પણ યત્નનો અભાવ હોય તો (તે ચૈત્યવંદન) कायवासियपायं अहवा महामुसावाओ કાયવાસિત તુલ્ય અથવા મહામૃષાવાદ છે ता તે કારણથી अणुरूवाणं चिय યોગ્યોને જ एय विन्नासो આ=ચૈત્યવંદન સૂત્રનું પ્રદાન कायव्वो કરવું જોઇએ.

#### ગાથાર્થ :-

વળી સ્થાનાદિમાં લેશ પણ યત્નનો અભાવ હોય તો તે ચૈત્યવંદન કાયવાસિત તુલ્ય અથવા મહામૃષાવાદ છે. તે કારણથી યોગ્યોને જ ચૈત્યવંદનનું પ્રદાન કરવું જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથામાં કોના માટે સ્થાનાદિયોગ ઇષ્ટફળવાળો=અવિપરીત છે અને

કોના માટે શ્રેયસ્કારી છે તે બતાવ્યું. હવે કોના માટે આ અનુષ્ઠાન વિપરીત ફળ આપનાર કે નિષ્ફળ બને છે તે બતાવવું છે.

જે લોકોનો સ્થાનાદિમાં લેશ પણ યત્ન નથી હોતો, એટલે કે જ્યારે ચૈત્યવંદનની ક્રિયા બતાવવામાં આવે ત્યારે પણ જેને સંવેગ પેદા ન થાય, કે તે જ રીતે કરવાનું લેશ પણ મન ન થાય, તે જીવો સ્થાનાદિમાં લેશ પણ યત્ન વગરના છે એવું કહી શકાય.

જે લોકોની આગળ ઉપદેશક ચૈત્યવંદનની વિધિ યથાર્થ બતાવતા હોય ત્યારે, તે સાંભળીને તે જ રીતે કરવાના જેને ભાવ થાય છે, પરંતુ ભાવપ્રકર્ષ ન હોવાથી કે સૂક્ષ્મ બોધ નહીં હોવાથી કે તથાવિધ પ્રમાદને કારણે ક્રિયાકાળમાં તે સ્થાન, મૌન અને ધ્યાનમાં સમ્યગ્ યત્ન ન કરી શકતા હોય, પરંતુ ઊંડે ઊંડે પણ સમ્યગ્ ચૈત્યવંદન કરવાની ભાવના હોય એવા લોકોનો સ્થાનાદિમાં લેશ પણ યત્ન નથી એવું નહીં કહેવાય.

સ્થાનાદિમાં લેશ પાગુ યત્ન વગરના જીવો જે ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન કરે છે તે કાયવાસિત માત્ર હોય છે, કે ઉપલક્ષણથી વાક્વાસિત હોય છે. તેઓ કાયાથી કે વાણીથી ચૈત્યવંદન કરતા હોય છે, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેમનામાં મોક્ષને અનુકૂળ ભાવો પેદા કરવા માટેનો કોઇ પણ પ્રકારનો માનસ ઉપયોગ હોતો નથી. આવા જીવો અનનુષ્ઠાનવાળા હોય છે, કેમ કે તેઓનું અનુષ્ઠાન લેશ પણ પ્રણિધાન આશયવાળું નથી હોતું.

જે લોકો આલોક કે પરલોકની આશંસાપૂર્વક આવું અનુષ્ઠાન કરતા હોય છે તેઓનું અનુષ્ઠાન વિષાનુષ્ઠાન કે ગરાનુષ્ઠાન હોય છે.

વળી આ લોકોના ચૈત્યવંદનને ગ્રંથકારે મહામૃષાવાદ સ્વરૂપ કહ્યું છે. કારણ કે તેઓ 'અરિહંત ચેઇયાણં' સૂત્રમાં "**ઠાળેળં મોળેળં .. અપ્પાળં વોસિરામિ**'' (સ્થાનદ્વારા, મૌનદ્વારા, ધ્યાનદ્વારા હું મારા આત્માનો ત્યાગ કરું છું.)એવી પ્રતિજ્ઞા કરીને તેમ કરવાને બદલે સ્થાનાદિનો ભંગ કરે છે. આમ, તેઓ પોતાની વાણીથી જે બોલે છે તેવું કરતા નથી. એથી જ તેઓનું અનુષ્ઠાન મહામૃષાવાદ કહેવાય છે.

વળી આ જ સૂત્રમાં "નિરુવસગ્ગવત્તિયાએ" એવું બોલીને મોક્ષાર્થક પ્રતિજ્ઞાવાળું ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન તેઓ વિપરીત ભાવથી કરે છે, એટલે કે મોક્ષના બદલે આલોક કે પરલોકની આશંસામાત્રથી કરે છે. તેઓ બોલે છે મોક્ષ માટે અને ભાવ કંઇક વિપરીત જ હોય છે. તેથી તેઓનું ચૈત્યવંદન મહામૃષાવાદરૂપ કહેવાય છે. વળી વિપરીત ભાવથી વિપરીત પ્રણિધાનવાળું હોવાથી આ અનુષ્ઠાન વિપરીત ફળવાળું કહેવાયું છે.

આવા અનુષ્ઠાનને ગ્રંથકારે માત્ર મૃષાવાદ ન કહેતાં તેને મહામૃષાવાદ કહ્યું છે. આવું અનુષ્ઠાન કરનારા સ્વયં તો ઊંધું કરે છે પરંતુ તેઓને જોઇને બીજાને પણ એવું થાય કે આ અનુષ્ઠાન તો આવી રીતે પણ કરાય. આમ, બીજામાં મિથ્યાત્વબુદ્ધિ ઉત્પન્ન કરાવે છે, માટે આવું અનુષ્ઠાન મહામૃષાવાદસ્વરૂપ કહેવાય છે. આ ઉપરાંત કોઇ સામાન્ય સ્થાન સંબંધી વિપરીત બોલવું કે વિચારવું એ મૃષાવાદસ્વરૂપ છે, પરંતુ ધર્મસ્થાનમાં લોકોત્તર સૂત્રો દ્વારા પ્રતિજ્ઞા કંઇક કરવી અને આચરણ કંઇક કરવું એ તો મહામૃષાવાદસ્વરૂપ છે.

જે જીવ સ્થાનાદિમાં સમ્યગ્ યત્ન કરે છે પણ મોક્ષાર્થક અનુષ્ઠાન વિપરીત ફળની આશંસાથી કરે છે એનો વિપરીત આશય કહેવાય. વિપરીત આશયથી કરાયેલ ચૈત્યવંદન મહામૃષાવાદસ્વરૂપ તો છે જ, પરંતુ વિપરીત ફળ આપવા દ્વારા તે મૃષાવાદનો અનુબંધ પણ ચલાવે છે. આમ, પરિણામે તે સંસારની વૃલ્દિનું કારણ બને છે. તેથી જ જેઓનો સ્થાનાદિમાં લેશ પણ યત્ન નથી તેવા જીવોને ચૈત્યવંદનસૂત્ર આપવા યોગ્ય નથી. તે કારણથી યોગ્ય જીવોને જ ચૈત્યવંદન સૂત્રનું પ્રદાન કરવું જોઈએ. **॥વ૭-વર॥** 

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવ્યું કે ચૈત્યવંદનનાં સૂત્રો કોને પ્રદાન કરવાં જોઇએ. એથી ચૈત્યવંદનનાં સૂત્રો આપવા યોગ્ય કોણ છે? એ પ્રકારની આશંકાને સામે રાખીને કહે છે -

> जे देसविरइजुत्ता जम्हा इह वोसिरामि कायं ति । सुव्वइ विरईए इमं ता सम्मं चिंतियव्वमिणं ॥१३॥ ये देशविरतियुक्ता यस्मादिह व्युत्सृजामि कायमिति । श्रूयते विरत्यैतत्तत्सम्यक्चिन्तयितव्यमिदम् ॥१३॥

#### અन्तयार्थ :-

जे देसविरइजुत्ता જે દેશવિરતિયુક્ત છે. (તે ચૈત્યવંદન કરવા માટે યોગ્ય છે). जम्हा જે કારણથી वोसिरामि कायं ति હું કાયાને વોસિરાવું છું, એ પ્રમાણે इह અહીં=ચૈત્યવંદન સૂત્રમાં सुव्वइ संભળાય છે (અને) इमं विरईए आ=ચૈત્યવંદન સૂત્રમાં હું કાયાને વોસિરાવું છું એવું જે સંભળાય છે એ, વિરતિ હોતે છતે (સંભવે છે) ता ते કારણથી इणं सम्मं चिंतियव्वम् आ=દેશવિરતિયુક્ત જ ચૈત્યવંદનના અધિકારી છે, એ સમ્યગ્ ચિંતવન કરવું જોઇએ.

#### ગાશાર્શ :-

જે દેશવિરતિયુક્ત છે તે ચૈત્યવંદન કરવા માટે યોગ્ય છે. (આવું કેમ? તેનો ઉત્તર આપતાં કહે છે કે-) જે કારણથી "હું કાયાને વોસિરાવું છું" એવું કથન ચૈત્યવંદન સૂત્ર બોલતાં સંભળાય છે, અને એ કથન વિરતિ હોતે છતે જ સંભવે છે. તેથી દેશવિરતિધર જ ચૈત્યવંદનના અધિકારી છે એ સમ્યગ્ વિચારવું જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

ચૈત્યવંદન સૂત્રમાં "અપ્પાણં વોસિરામિ" એ પ્રકારે સંભળાય છે અને કાયાને વોસિરાવવાની ક્રિયા દેશવિરતિવાળો જ કરી શકે, કેમ કે કાયાને વોસિરાવવી એ કાયગુપ્તિ સ્વરૂપ છે અને કાયગુપ્તિ એ વિરતિનો ભેદ છે. તેથી જે જીવ દેશથી પણ વિરતિધર હોય તે જ કાયાને વોસિરાવી શકે. દેશવિરતિવાળો દેશથી ભગવાનની આજ્ઞાને પરતંત્ર થઇને વિધિપૂર્વક ચૈત્યવંદન કરવા માટે યત્ન કરી શકે છે. તેથી દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકવાળા ચૈત્યવંદનના અધિકારી છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે દેશવિરતિવાળા આગમને પરતંત્ર થઇને ચૈત્યવંદનની ક્રિયા કરે છે ત્યારે સ્થાન, ઊર્ણ, અર્થ, આલંબનમાં યત્ન કરી શકે; અને તેથી તેમનું ચૈત્યવંદન ભાવ ચૈત્યવંદન બને છે અને તે અમૃતઅનુષ્ઠાનરૂપ છે.

અહીંયાં કાયાને વોસિરાવવાની ક્રિયા એ છે કે મન-વચન-કાયાના સમ્યગ્ યત્નથી વીતરાગતાની સાથે ચિત્તનું પ્રતિસંધાન થવું. અને દેશવિરતિધર અનુષ્ઠાનકાળમાં અર્થ અને આલંબનમાં ઉપયોગવાળો હોવાને કારણે તે પ્રકારનું પ્રતિસંધાન કરી શકે છે. જ્યારે સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માને સૂક્ષ્મબોધ હોવા છતાં ક્રિયામાં અટકાયત પેદા કરનારાં કર્મ હોવાને કારણે તે આગમને પરતંત્ર રહી શકતો નથી. તેથી ઐદંપયર્થિનો પદાર્થ સ્થિર હોય તો પણ ચૈત્યવંદનકાળમાં તે પ્રકારની વીતરાગતાનું પ્રતિસંધાન તે કરી શકતો નથી. તેથી તેનું અનુષ્ઠાન અમૃતઅનુષ્ઠાન બનતું નથી.

અપુનર્બંધકને સ્થૂલ બોધ હોવાથી આ અમૃતઅનુષ્ઠાન બનતું નથી, અને પ્રસ્તુત ગાથામાં મધ્યમ અધિકારીને ગ્રહણ કરેલ હોવાને કારણે ઉપાધ્યાયજી મહારાજાની ટીકાનુસાર તુલાદંડન્યાયથી આદિ અને અંતનું પણ ગ્રહણ કરાયું છે. તેથી દેશવિરતિની પૂર્વમાં અપુનર્બંધક અને સમ્યગ્દષ્ટિ પણ વ્યવહારથી અધિકારી છે અને પાંચમા ગુણસ્થાનકથી ઉપરના સર્વવિરતિધર પણ પરમ અમૃતઅનુષ્ઠાનમાં તત્પર હોવાને કારણે ચૈત્યવંદન સૂત્રના અધિકારી છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે વ્યવહારનયથી અપુનર્બંધકથી સર્વવિરતિ સુધીના ચૈત્યવંદન સૂત્રના અધિકારી છે, અને નિશ્ચયનય પાંચમા અને છટ્ઠા ગુણસ્થાનકવાળાને ચૈત્યવંદનના અધિકારી માને છે. **॥૧૭-૧૩॥** 

#### અવતરણિકા :-

ગાથા ૧૨ માં કહ્યું કે યોગ્યને જ આ ચૈત્યવંદન આપવું જોઇએ, અને ગાથા ૧૩ માં યોગ્ય બતાવતાં દેશવિરતિધરને ગ્રહણ કર્યા. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે લોકો વિધિપૂર્વક ચૈત્યવંદન કરી શકે તેઓને જ ચૈત્યવંદન આપવું જોઇએ અને ત્યાર પછી તુલાદંડન્યાયથી વિધિને સન્મુખ એવા અપુનર્બંધકને પણ ગ્રહણ કર્યા, પરંતુ જે સર્વથા વિધિને સન્મુખ પણ નથી તેઓને ચૈત્યવંદન આપવાનો નિષેધ કર્યો. ત્યાં કોઇને શંકા થાય કે અવિધિથી પણ ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન કરનારા હશે તો ભગવાનનું શાસન અટક્યા વિના ચાલ્યા કરશે, અને વિધિપૂર્વક કરી શકે એવાને જ ચૈત્યવંદનનાં સૂત્રો આપવાનો વિચાર કરવામાં આવે તો તો બે-ચાર જણ જ વિધિમાં તત્પર થશે, અને ક્રમે કરીને ચૈત્યવંદનાદિ કરનાર વર્ગની અપ્રાપ્તિ થવાથી ભગવાનના શાસનનો નાશ થશે. તેથી અવિધિવાળું અનુષ્ઠાન પણ આદરણીય છે તેમ માનવું જોઇએ. એ પ્રકારની શંકાને સામે રાખીને કહે છે-

तित्थस्सुच्छेयाइ वि नालंबणिमत्थ जं स एमेव । सुत्तिकिरियाइ नासो एसो असमंजसिवहाणा ॥१४॥ तीर्थस्योच्छेदाद्यपि नालम्बनमत्र यत्स एवमेव । सूत्रक्रियाया नाश एषोऽसमंजसिवधानात् ॥१४॥

#### અન્વયાર્થ:-

इत्थ અહીંયાં = અવિધિથી કરાતા અનુષ્ઠાનમાં तित्थस्सुच्छेयाइ वि तीर्थ ઉચ્છેદાદિ પાગ नालंबणम् આલંબન નથી जं જે કારાગથી एमेव આ રીતે જ = અવિધિ અનુષ્ઠાન કરાયે છતે જ असमंजस्मिवहाणा અસમંજસનું વિધાન હોવાથી सुत्तिकिरियाइ नासो सूत्र-क्रियानो नाश છે. (અને) स ते = सूत्र-क्रियानो नाश एसो आ = तीर्थनो ઉચ્છેદ છે.

#### ગાથાર્થ :-

અહીંયાં એટલે કે અવિધિથી કરાતા અનુષ્ઠાનમાં તીર્થઉચ્છેદાદિ પણ આલંબન નથી, જે કારણથી અવિધિથી અનુષ્ઠાન કરાયે છતે જ અસમંજસનું વિધાન હોવાથી સૂત્ર-ક્રિયાનો નાશ છે; અને તે સૂત્ર-ક્રિયાનો નાશ જ તીર્થનો ઉચ્છેદ છે.

#### ભાવાર્થ :-

કોઇને શંકા થાય કે વિધિપૂર્વક કરનારને જ જો ચૈત્યવંદન સૂત્ર આપવાનો અધિકાર

સ્વીકારવામાં આવે તો ક્રિયાત્મક આચરણાઓ કરનાર બે-ત્રણ જીવો જ મળશે, તેથી તીર્ધનો ઉચ્છેદ થશે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે આ રીતે તીર્ધના ઉચ્છેદનું આલંબન ગ્રહણ કરીને પણ અવિધિની ક્રિયા ચાલે, તેમ કહેવું નહીં. કેમ કે અવિધિથી જ ક્રિયાઓ ચલાવવામાં આવે તો સંસારી જીવો વિધિમાં યત્ન કરશે નહીં, અને તેથી અવિધિઆત્મક ક્રિયાઓ ચાલશે, અને તે જ સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ છે. તેથી તે સૂત્ર-ક્રિયાના વિનાશરૂપ તીર્થના ઉચ્છેદની પ્રાપ્તિ થશે.

અહીં વિશેષ એ છે કે અવિધિથી કરવાની અનુમતિ આપવામાં આવે, કે અવિધિથી કરતા હોય તો તેને રોકવામાં ન આવે તો વિધિપૂર્વક કરનારની પ્રાપ્તિ દુર્લભ થશે, અને મોટા ભાગના જીવો એકબીજાને જોઇને અવિધિથી કરનારા ઘશે. તેથી સ્થૂલ દૃષ્ટિથી તો એવું લાગશે કે ક્રિયા કરનારા દ્વારા ભગવાનનું શાસન ચાલે છે, પરંતુ વાસ્તવમાં ભગવાનનું શાસન અવિધિપૂર્વક કરાતી ક્રિયા દ્વારા ચાલતું નથી; કારણ કે તેવી આરાધનાથી આત્માનું હિત થાય નહીં, પરંતુ અવિધિના કારણે અહિતની જ વૃદ્ધિ થાય છે. આમ, અહિતની વૃદ્ધિ દ્વારા તીર્થનો ઉચ્છેદ પ્રાપ્ત થયો તેમ જ માનવું પડશે. કેમ કે તીર્થ તો તેને જ કહેવાય છે કે જે કલ્યાણનું કારણ હોય, જ્યારે આ અવિધિની ક્રિયા તો અહિતનું કારણ હોવાથી ત્યાં તો તીર્થનો ઉચ્છેદ જ છે.

અવિધિનો નિષેધ કરવામાં આવે તો ક્રિયા કરનારો વર્ગ ચોક્કસ ઓછો પ્રાપ્ત થાય. પરંતુ અવિધિના નિષેધથી જ થોડો પણ વર્ગ ઉદ્દેશના બળથી વિધિપૂર્વક ક્રિયા કરનાર પ્રાપ્ત થશે અને આવા વર્ગના આલંબનથી જ તીર્થની વૃદ્ધિ થશે.

#### અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે અવિધિથી થતા અનુષ્ઠાનના નિષેધમાં તીર્થનો ઉચ્છેદ આદિનું આલંબન પણ લેવું નહીં, કેમ કે અવિધિપૂર્વક અનુષ્ઠાન કરવાથી જ સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ થાય છે. હવે તે અવિધિથી કરાતા અનુષ્ઠાન દ્વારા થતા સૂત્ર-ક્રિયાના વિનાશની જ અહિતતાને સ્પષ્ટ બતાવતાં કહે છે -

सो एस वंकओ चिय न य सयमयमारियाणमविसेसो । एयं पि भावियव्वं इह तित्थुच्छेयभीरूहिं ॥१५॥ स एष वक्र एव न च स्वयंमृतमारितानामविशेषः । एतदपि भावियतव्यमत्र तीर्थोच्छेदभीरुभिः ॥१५॥

#### અન્વચાર્થ :-

सो एसो ते આ=સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ वंकओ चिय વક જ છે=દુરન્ત Y-૧૧ દુઃખફળવાળો જ છે.

(અહીં કોઇ એમ કહે કે ગુરુ તો વિધિની જ પ્રરૂપણા કરે છે. માત્ર અવિધિનો નિષેધ કરવામાં તેમને માર્ગનો લોપ દેખાય છે, તેથી અવિધિનો નિષેધ કરતા નથી. તેથી શિષ્ય જે અવિધિ કરે એમાં ગુરુને કોઇ દોષ લાગતો નથી. આવી શંકાનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે-)

ન य सयमयमारियाणमिवसेसो પોતાની મેળે મરેલો હોય કે બીજા દ્વારા મારવામાં આવ્યો હોય તે બન્નેમાં સમાનતા નથી પરંતુ બંનેમાં ભેદ છે. (જે વ્યક્તિ સ્વયં અવિધિમાં પ્રવૃત્ત હોય તેણે સ્વયં સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ કર્યો છે, આથી તે સ્વયં મરેલા જેવો છે; અને ગુરૂની અવિધિની પ્રરૂપણાથી કે અવિધિ પ્રત્યેની ઉપેક્ષાથી શ્રોતા અવિધિમાં પ્રવર્તે, તો ત્યારે જે સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ થાય છે એમાં ગુરુ પણ નિમિત્તકારણ બને છે. તેથી તે સૂત્ર-ક્રિયાના વિનાશનું અનિષ્ટ ફળ ગુરુ પણ પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી એના સંબંધમાં એવું કહેવાય કે એ બીજા દ્વારા મરાયેલા છે.) इह અહીં=ભગવાનના શાસનને અવિચ્છિન્ન ચલાવવા માટે અવિધિને પણ ચલાવવી જોઇએ એમ જે પૂર્વપક્ષી કહે છે, તે વિષયમાં તિત્યુ च્છેયમી કૃદિ તીર્થઉચ્છેદના ભીરુઓ વડે પ્યં પિ માવિયવ્યં આ પણ ભાવન કરવું જોઇએ. =ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું એ પણ ભાવન કરવું જોઇએ.

#### ગાથાર્થ :-

સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ વક્ર જ છે, દુરન્ત દુઃખફળવાળો જ છે. પોતાની મેળે મરેલો હોય કે બીજા દ્વારા મારવામાં આવ્યો હોય તે બંનેમાં સમાનતા નથી, પરંતુ બંનેમાં ભેદ છે. તીર્થઉચ્છેદના ભીરુઓ વડે ભગવાનના શાસનને અવિચ્છિન્ન ચલાવવા માટે અવિધિને પણ ચલાવવી જોઇએ એમ જે પૂર્વપક્ષી કહે છે, તે વિષયમાં આ પણ ભાવન કરવું જોઇએ. =ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું એ પણ ભાવન કરવું જોઇએ.

#### भावार्थ :-

સૂત્ર-ક્રિયાનો વિનાશ વક્ર જ છે તેમ કહ્યું તેનાથી એ કહેવું છે કે, સ્વશક્તિ પ્રમાણે વિધિપૂર્વક કરાયેલી સૂત્ર-ક્રિયાથી જીવને કર્મનાશરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, પરંતુ સ્વરૂચિ પ્રમાણે જેમ તેમ સૂત્ર-ક્રિયા કરવામાં આવે તો સૂત્ર પ્રત્યે અનાદરનો ભાવ પ્રગટે છે. અને સૂત્ર તે સર્વજ્ઞના વચનરૂપ છે તેથી સર્વજ્ઞ પ્રત્યે પણ અનાદર ભાવ પ્રગટે. જેથી તે ક્રિયા કરીને જ પાપબંધની પ્રાપ્તિ થાય. સૂત્ર પ્રત્યેનો અનાદરભાવ મિથ્યાત્વને દઢ કરે છે. આ કારણે જેમ તેમ ક્રિયા કરનાર જીવ દુરંત સંસારને પામે છે. તેથી તેની ક્રિયાથી તીર્થનું રક્ષણ થતું નથી પણ તીર્થનો નાશ જ થાય છે. કેમ કે જીવને તારે તે તીર્થ કહેવાય, પણ તેની

અવિધિથી કરાતી ક્રિયા તો તેના માટે સંસારની વૃદ્ધિનું કારણ બને છે. તેથી તે ક્રિયા તીર્થરૂપ રહેતી નથી. આમ, જે ક્રિયા તીર્થ સ્વરૂપ હતી તેનો ઉચ્છેદ થાય છે, તેથી તીર્થનો નાશ થાય છે.

અહીં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે મોટા ભાગના જીવો અવિધિ કરનારા હોય છે અને અવિધિનો નિષેધ સાંભળીને અલ્પ સત્ત્વવાળા જીવો ક્રિયાનો ત્યાગ કરે છે. તેથી ગુરુ સૂત્ર-ક્રિયા કરવાની પ્રરૂપણા કરે પણ અવિધિના નિષેધમાં ગુરુ પ્રયત્ન ન કરે તો શો વાંધો?

તેવા મંતવ્યના જવાબમાં કહે છે કે, જો ગુરુ અવિધિનો નિષેધ ન કરે તો કેટલાક યોગ્ય જીવો પણ અવિધિનો ત્યાગ કરી વિધિમાં પ્રયત્ન કરશે નહીં. ત્યાં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે તેવા જીવો વિધિમાં પ્રવૃત્તિ ન કરે તેમાં ગુરુને શો દોષ છે? તો કહે છે કે તેવા જીવોની વિપરીત ક્રિયા પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરીને ગુરુ તેવા જીવોના ભાવમૃત્યુના કારણ બને છે. તે બતાવવા માટે જ કહે છે કે સ્વયં મૃત અને બીજા વડે મારિતમાં ફરક છે. જે લોકો સ્વયં અવિધિથી ક્રિયા કરી રહ્યા છે, તેઓ પોતાની મેળે નાશ પામે છે; પરંતુ યોગ્ય જીવોને અવિધિથી અટકાવવા માટે ગુરુએ ઉપેક્ષા કરી, તેથી તેઓના નાશ પ્રત્યે ગુરુ કારણ બને છે. તેથી જે લોકો સ્વયં અવિધિ કરીને મૃત્યુ પામે છે તેઓના વિનાશમાં તેઓનું કર્મ જ કારણ છે, જ્યારે યોગ્ય જીવો અજ્ઞાનને કારણે અવિધિમાં યત્ન કરી રહ્યા છે તેમાં તેઓનું કર્મ જેમ કારણ છે તેમ ગુરુનો ઉપેક્ષાભાવ પણ કારણ છે. તેથી જેઓ અવિધિનું સ્થાપન કરે છે કે અવિધિનો નિષેધ કરવામાં ઉપેક્ષા કરે છે તેઓ બીજાના વિનાશ પ્રત્યે નિમિત્તકારણ છે. તે વાત તીર્થોચ્છેદના ભીરુએ ભાવન કરવી જોઇએ.

આનાથી એ ફલિત થયું કે તીર્થના રક્ષણ માટે શક્તિ પ્રમાણે અવિધિનો નિષેધ અને વિધિનું સ્થાપન કરવું જોઇએ. પરંતુ તે વિધિ કેવળ બાહ્ય આચરણામાત્રમાં પર્યવસાન પામતી નથી પરંતુ ભાવની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારની ઉચિત આચરણામાં જ વિશ્રાંત થાય છે. આથી જે અભ્યાસદશામાં વિધિ પ્રત્યેના પક્ષપાતવાળા જીવો અનેક અંગની વિકલતાવાળી પણ પ્રવૃત્તિ કરતા હોય તો પણ તે તે ભૂમિકા પ્રમાણે શુભભાવને પ્રાપ્ત કરતા હોય છે. અને તેથી જ તેમનો અવિધિદોષ નિરનુબંધ છે તેમ સ્વીકારેલ છે. ॥૧૭-૧૫॥

### અવતરુણિકા :-

ગાથા - ૧૫ માં કહ્યું કે જે ગુરુ અવિધિનો નિષેધ કરતા નથી તેઓ યોગ્ય જીવોના ભાવપ્રાણનો નાશ કરે છે, અને તે રીતે સૂત્ર-ક્રિયાના વિનાશ દ્વારા તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે. ત્યાં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે વિધિની સૂક્ષ્મ ગવેષણાથી શું? મહાજનો જે રસ્તે જતા હોય તે રસ્તે જવું જોઇએ. જે માર્ગથી મહાજન અર્થાત્ મોટા લોકો અર્થાત્ ઘણા લોકો ગયા છે, તે જ માર્ગ છે, એવું શાસ્ત્રવચન છે.

યદ્યપિ મહાજન ગયા છે તે માર્ગે જવું તે શાસ્ત્રવચનમાં 'ઘણા લોકો' એ અર્થમાં મહાજન શબ્દ નથી, પરંતું પૂર્વપક્ષીને તે અર્થમાં ગ્રહણ કરીને જ પોતાની વાતની પુષ્ટિ કરવી છે. તેની પુષ્ટિ કરવા માટે તે યુક્તિ આપે છે કે હમણાં જીતવ્યવહાર જ બાહુલ્યથી પ્રવર્તે છે અને તે જીતવ્યવહાર આતીર્થકાલભાવી છે. કેમ કે જ્યારે વિશિષ્ટ પૂર્વધરાદિ ન હોય ત્યારે જીતવ્યવહાર જ મુખ્યરૂપે પ્રવર્તક બને છે. તેથી તે જીતવ્યવહાર જ તીર્થનો વ્યવસ્થાપક છે. માટે જીતવ્યવહાર પ્રમાણે જે ઘણા કરતા હોય છે, તે પ્રમાણે કરવું જોઇએ. (યદ્યપિ જીતવ્યવહારનો અર્થ એવો નથી કે જે ઘણા કરતા હોય તે જીતવ્યવહાર, પરંતુ ગીતાર્થ-સંવિજ્ઞે આચરેલું હોય તે જીતવ્યવહાર છે. તો પણ પૂર્વપક્ષી પોતાની વાતની પુષ્ટિ અર્થે જીતવ્યવહારનો અર્થ "ઘણા કરતા હોય તે વ્યવહાર" એમ કરે છે.) તેની આવી માન્યતાના નિરાકરણ માટે કહે છે -

मुत्तूण लोगसन्नं उड्डण(दड्डण) य साहुसमयसब्भावं । सम्मं पयद्वियव्वं बुहेणमइनिउणबुद्धीए ॥१६॥ मुक्तवा लोकसंज्ञां उद्वा (दृष्ट्वा) च साधुसमयसद्भावम् । सम्यक्प्रवर्तितव्यं बुधेनातिनिपुणबुद्ध्या ॥१६॥

#### અન્વયાર્થ :-

लोगसत्रं લોકસંજ્ઞાને मुत्तूण છોડીને य साहुसमयसब्भावं उहुण અને સાધુસમયના=સાચા શાસ્ત્રના, સદ્ભાવને વહન કરીને बुहेणम् બુધ વડે अइनिउणबुद्धीए અતિ નિપુણ બુલ્કિથી सम्मं पयटियव्वं સમ્યક્ પ્રવર્તવું જોઇએ.

#### ગાથાર્થ :-

લોકસંજ્ઞાને છોડીને અને શાસ્ત્રના સાચા સિલ્હાંતના સદ્ભાવને વહન કરીને બુધ વડે અતિ નિપુણ બુલ્લિથી સમ્યક્ પ્રવર્તવું જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

શાસ્ત્રની મર્યાદાને જાણ્યા વગર લોક જે પ્રમાણે ધર્મ કરે એ પ્રમાણે ધર્મ કરવો જોઇએ, આવા પ્રકારની મતિ એ જ લોકસંજ્ઞા છે. મોટા ભાગના જીવો ગતાનુગતિકથી પ્રવૃત્તિ કરતા હોય છે. તેઓ ધર્માનુષ્ઠાનો પણ એ જ પ્રકારે શાસ્ત્રની મર્યાદાને જાણ્યા વગર કરતા હોય છે. આવી બુલ્દિથી પ્રવૃત્તિ કરવી તે લોકસંજ્ઞા છે. આત્મકલ્યાણના અર્થીએ આવી લોકસંજ્ઞાને છોડીને શાસ્ત્રમાં બતાવાયેલી એકાંતે ઉપકારી એવી ક્રિયાઓનાં રહસ્યોને જાણવા પ્રયત્ન કરવો જોઇએ. તે રહસ્યોને જાણીને તે જ પ્રકારે ક્રિયા કરવાની રુચિ કેળવવી જોઇએ. ત્યાર પછી અતિ નિપુણ બુલ્દ્રિથી વિધિપૂર્વક ચૈત્યવંદન કરવા પ્રયત્ન કરવો જોઇએ. જો આવી રીતે કરવામાં આવે તો લોકોત્તર ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાઓથી સંસારસાગરને પાર કરી શકાય છે.

લોકસંજ્ઞાના ત્યાગની સાથે પ્રવર્તન કરવા પૂર્વે સાધુસમયસદ્ભાવને વહન કરવા ગ્રંથકારે કહ્યું છે. સાધુસમયનો સદ્ભાવ એટલે ઉચિત સિલ્કાંતનો સદ્ભાવ. આમ, બુલ્કિશાળી આત્માએ સમ્યગ્ શાસ્ત્રના સિલ્કાંતનાં રહસ્યોને વહન કરીને ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાઓ કરવી જોઇએ. "સારું કરનારા થોડા હોય છે માટે ઘણા કરે તે કરવું જોઇએ" એ વાત બરાબર નથી. તેથી જ તો સંસારમાં જેમ રત્નોના વેપારી થોડા હોય છે તેમ લોકોત્તર માર્ગમાં પણ મોક્ષના અર્થી થોડા જ હોય છે. આથી ઘણા કરતા હોય એવું કરવાની મિતનો ત્યાગ કરીને શાસ્ત્રને આગળ કરવાની મિત અપનાવવી તે સાધુસમયનો સદ્ભાવ છે. સાંપ્રતમાં જે જિત પ્રમાણે વર્તવા માટે કહેવામાં આવ્યું છે, તે જિત વ્યવહાર પણ તે જ છે કે (૧) જે સંવિજ્ઞ-ગીતાર્થથી આચરેલું હોય, (૨) શ્રુતથી બાધિત ના હોય અને વળી (૩) જે પરંપરાએ શુલ્ક હોય. આમ, મહાજન પણ તે જ છે કે જે શાસ્ત્રનીતિથી વર્તે. આથી મહાજનનો માર્ગ પણ શાસ્ત્રનીતિનો જ માર્ગ છે. આમ, અનેક રીતે શાસ્ત્રસાપેક્ષ મિતે કેળવવી એ જ સાચા શાસ્ત્રનો સદ્ભાવ છે.

અહીં એટલું ખાસ લક્ષમાં લેવું કે ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાઓની બાહ્યવિધિની જેમ અંતરંગવિધિ પણ આવશ્યક છે. બાહ્યક્રિયાને અવલંબીને તે તે ક્રિયાથી અપેક્ષિત ગુણોને ખીલવવાનો પ્રયત્ન એ અંતરંગ પ્રયત્ન છે. આ અંતરંગ પ્રયત્નને પોષક હોય તેવી જ બાહ્યક્રિયા સફળ છે. જો અંતરંગ પ્રયત્નનું કારણ ન બની શકે તો બાહ્યવિધિ પૂર્ણ હોય તો પણ નિષ્ફળ છે. અભ્યાસદશામાં આ પ્રયત્ન રુચિરૂપે હોય છે અને પ્રવૃત્તિરૂપે કંઇક કંઇક થાય છે. જયારે અભ્યસ્ત દશા થઇ જાય છે ત્યારે તો ક્રિયાથી સહજ તે ભાવો કરી શકાય છે. આવા ભાવોમાં પ્રવર્તવા માટે જ લોકસંજ્ઞાનો ત્યાગ કરીને, કુશળતાપૂર્વક સિદ્ધાંતના ભાવોને વહન કરીને બુદ્ધિમાન આત્માએ અતિ નિપુણતાથી સમ્યક્ યત્ન કરવો જોઇએ.

#### 1199-9911

#### અવતર્ચાણકા :-

યોગની પ્રરૂપણામાં સ્થાનાદિ યોગને ચૈત્યવંદનમાં યોજન કરીને બતાવ્યા પછી પ્રાસંગિક કથનરૂપે ગાથા ૧૪-૧૫-૧૬ માં બતાવ્યું કે તીર્થનો ઉચ્છેદ આદિના ભયથી પણ અવિધિની ઉપેક્ષા કરવી નહીં. હવે તે પ્રાસંગિક કથનનું સંક્ષેપ કરીને પ્રસ્તુત જે યોગની વાત છે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે -

कयमित्थ पसंगेणं ठाणाइसु जत्तसंगयाणं तु । हियमेयं विन्नेयं सदणुडाणत्तणेण तहा ॥१७॥ कृतमत्र प्रसङ्गेन स्थानादिषु यत्नसंगतानां तु । हितमेतद्विज्ञेयं सदनुष्ठानत्वेन तथा ॥१७॥

#### અન્વયાર્થ:-

इत्य અહીં=યોગની પ્રરૂપણામાં कयम् पसंगेणं પ્રસંગથી સર્યું तु વળી ठाणआइसु जत्तसंगयाणं स्थानादिमां यत्नवाणाओने इयं आ=ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાન हियं विन्नेयं હિત જાણવું. तहा અથવા सदणुडाणत्तणेण सद्अनुष्ठानपणाथी हियमेयं विन्नेयं आ=(ચૈત્યવંદન આદિ અનુષ્ઠાન) હિત જાણવું.

#### ગાથાર્થ :-

યોગની પ્રરૂપણામાં પ્રસંગથી સર્યું. વળી સ્થાનાદિમાં યત્નવાળાઓને ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાન હિત જાણવું અથવા સદ્દઅનુષ્ઠાનપણાથી ચૈત્યવંદન આદિ અનુષ્ઠાન હિત જાણવું.

#### ભાવાર્થ :-

સ્થાનાદિયોગમાં જે લોકો યત્ન કરે છે તેઓનું ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન મોક્ષનું કારણ બને છે. જો કે પૂર્વમાં 'યોગ' તરીકે 'સ્થાનાદિ'ને સ્થાપન કરેલ છે તેથી સ્થાનાદિ મોક્ષનું કારણ છે તેમ સિલ્દ થાય, પરંતુ ચૈત્યવંદન મોક્ષનું કારણ છે તે સિલ્દ થાય નહીં. આમ છતાં, ચૈત્યવંદન વિષયક સ્થાનાદિ હોવાને કારણે ચૈત્યવંદન મોક્ષનું પ્રયોજક બને છે, માટે તેને મોક્ષનું કારણ ન કહી શકાય; પણ વ્યવહારનય પ્રયોજકને પણ કારણ તરીકે સ્વીકારે છે, માટે ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાનને પણ મોક્ષસાધક તરીકે વ્યવહારનય સ્વીકારશે.

વળી અન્ય નયથી બીજો અર્થ કરતાં કહે છે કે -

સદ્અનુષ્ઠાનપણા વડે કરીને ચૈત્યવંદન મોક્ષનું કારણ છે. આ નયની દષ્ટિથી ચૈત્યવંદન અનુષ્ઠાન મોક્ષનું પ્રયોજક નથી પરંતુ સદ્અનુષ્ઠાન રૂપે મોક્ષનો હેતુ જ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે કોઇ આત્મા પોતાના ક્ષયોપશમ પ્રમાણે ચૈત્યવંદન સૂત્રના સામાન્ય અર્થ જાણતો હોય, તે આત્મા આ ચૈત્યવંદનમાં ભગવાનના ગુણોનું કીર્તન છે અને ભગવાન વીતરાગભાવવાળા છે, તેથી વીતરાગ એવા પરમાત્માનું સ્મરણ કરીને હું તેમની સાથે તન્મયભાવવાળો થાઉ; તે પ્રકારના સંકલ્પથી નિયંત્રિત ક્રિયામાં ઉપયોગપૂર્વક યત્ન કરતો હોય, ત્યારે તે માનસ ઉપયોગ તે વિશુદ્ધ ચિત્તરૂપ છે; અને તેના આત્મા ઉપર તેનાથી સંસ્કારો પડે છે, જે સંસ્કારો આત્માના પ્રશાંતભાવની વૃદ્ધિ કરે તેવા હોય છે. કેમ કે રાગાદિ ઉપયોગકાળમાં જેમ રાગાદિના સંસ્કારો આત્મા ઉપર વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ વીતરાગભાવના ખેંચાણપૂર્વક વીતરાગના ગુણોના કીર્તનથી પ્રશાંત ભાવોના સંસ્કારો પડે છે. અને તેવી પ્રશાંતવાહિતાથી સહિત એવી કરાતી ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયા સદ્દઅનુષ્ઠાન સ્વરૂપ છે, અને તે સદ્દઅનુષ્ઠાન ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધ-વિશુદ્ધતર સદ્દઅનુષ્ઠાન બનીને મોક્ષના ફળમાં વિશ્રાંત થાય છે. **!!૧૭-૧૭!!** 

#### અવતરણિકા :-

સદ્અનુષ્ઠાનના ભેદોને બતાવતાં અને સદ્અનુષ્ઠાનના ચરમભેદમાં અનાલંબનયોગરૂપ ચરમયોગભેદનો અંતર્ભાવ કરતાં કહે છે -

एयं च पीइभत्तागमाणुगं तह असंगयाजुत्तं । नेयं चउव्विहं खलु एसो चरमो हवइ जोगो ॥१८॥ एतच्च प्रीतिभक्त्यागमानुगं तथाऽसंगतायुक्तम् । ज्ञेयं चतुर्विधं खल्वेष चरमो भवति योगः ॥१८॥

#### અન્વયાર્થ:-

च अने पीइभत्तागमाणुगं प्रीति, लिक्ति अने आगभने अनुसरनार तह तथा असंगयाजुतं असंगथी युक्त एयं चउव्विहं खलु नेयं आ=सद्अनुष्ठान यार प्रकारनुं जाएवुं. एसो आ=असंगअनुष्ठान चरमो जोगो हवइ यरम योग=अनालंअनयोगरूप थाय छे.

#### ગાશાર્થ :-

પ્રીતિ, ભક્તિ અને આગમને અનુસરનાર તથા અસંગથી યુક્ત સદ્દઅનુષ્ઠાન ચાર પ્રકારનું જાણવું. અસંગઅનુષ્ઠાન અનાલંબનયોગરૂપ થાય છે.

#### ભાવાર્થ :-

સદ્દઅનુષ્ઠાનની તરતમતાને કારણે તેના સામાન્યથી ચાર ભેદો પડે છે. અહીં તે ભેદકૃત ચાર ભૂમિકાને પ્રીતિ, ભક્તિ આદિ ચાર અનુષ્ઠાનરૂપે બતાવી છે. બાકી તો દરેક પ્રકારના સદ્અનુષ્ઠાનની અવાંતર ભૂમિકાઓ અસંખ્યાત ભેદવાળી હોઇ શકે છે.

્રીતિઅનુષ્ઠાનમાં ભગવાનના સદ્દઅનુષ્ઠાન પ્રત્યે જીવને અત્યંત પ્રીતિ હોય છે. આ અનુષ્ઠાન તેને હિતકારી લાગે છે અને તેના માટે તે આનંદનું સાધન હોય છે. પ્રીતિની તરતમતાથી આ પ્રીતિઅનુષ્ઠાનના અનેક ભેદો પડી શકે છે.

અનુષ્ઠાનના વિષયમાં જ્યારે "આ અનુષ્ઠાન મારા માટે ગુણવૃદ્ધિનું કારણ છે" એવી બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય અને એવું માનીને અત્યંત ભક્તિપૂર્વક જે અનુષ્ઠાન સેવવામાં આવે તે ભક્તિઅનુષ્ઠાન બને છે. ભક્તિની તરતમતાથી આ અનુષ્ઠાન પણ અવાંતર અનેક ભેદવાળુ હોઇ શકે છે.

પત્ની એ પ્રીતિનું સ્થાન હોવાથી જ્યારે તેને વસ્ત-આભરણાદિ અપાય છે ત્યારે પ્રીતિપૂર્વક અપાય છે, તેવી જ રીતે પ્રીતિઅનુષ્ઠાનમાં અનુષ્ઠાન પ્રીતિપૂર્વક કરાય છે. માતા પોતાના પ્રત્યે ઉપકારનું કારણ હોવાથી પોતાના ગુણનું કારણ છે, તેથી તેના પ્રત્યે ભક્તિભાવ હોય છે. આ ભક્તિભાવને કારણે માતાને જ્યારે વસ્તાદિ અપાય ત્યારે ભક્તિભાવથી અપાય છે. આવી જ રીતે ભક્તિઅનુષ્ઠાનમાં અનુષ્ઠાન ગુણવૃદ્ધિનું કારણ દેખાય છે માટે તે અનુષ્ઠાન ભક્તિથી સેવાય છે. આ કાળમાં અનુષ્ઠાન ઉપકારક લાગે છે, ગુણવૃદ્ધિનું કારણ લાગે છે.

આ બંને પ્રકારના સદ્દઅનુષ્ઠાનમાં ભગવાન પ્રત્યે આદરભાવ હોવા છતાં પણ બંનેમાંથી એકમાં પણ યથાર્થ આગમ-પરતંત્રતા નથી હોતી. પરંતુ ભક્તિઅનુષ્ઠાન જ જ્યારે પ્રકર્ષ બને છે ત્યારે તે વચનાનુષ્ઠાન બની જાય છે. જીવ આ અનુષ્ઠાન આગમને પરતંત્ર રહીને શક્તિના પ્રકર્ષથી કરી શકે છે, માટે જ એને વચનાનુષ્ઠાન કહેવાય છે.

વચનઅનુષ્ઠાનના સેવનના પ્રકર્ષથી જ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓમાં પ્રયત્ન કરવાનો જ્યારે જીવને સહજ પરિણામ પ્રગટે છે, ત્યારે તે અસંગભાવમાં આવે છે. તે વખતે તેનું ચિત્ત દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવમાં સર્વથા અપ્રતિબદ્ધ હોય છે. તેથી વીતરાગ સાથે તન્મયતા આવે તેવો ધ્યાનનો ઉપયોગ હોય છે. આ ધ્યાનનો ઉપયોગ જ પ્રકર્ષ બનીને કેવળજ્ઞાનનું કારણ બને છે. પ્રીતિ આદિ ચાર અનુષ્ઠાનમાં આ છેલ્લું અનુષ્ઠાન જ અનાલંબનયોગરૂપ, છેલ્લા યોગભેદસ્વરૂપ છે. આમ, સ્થાનાદિ પાંચ યોગના ભેદનો પાંચમો અનાલંબનયોગ અને પ્રીતિ આદિ ચાર અનુષ્ઠાનમાંથી છેલ્લું અસંગઅનુષ્ઠાન એક જ છે. IIવ૭-વ૮II

#### અવતરણિકા :-

અઢારમી ગાથામાં કહ્યું કે અસંગઅનુષ્ઠાન એ અનાલંબનયોગરૂપ છે. હવે તે અનાલંબનયોગ પણ સર્વથા અનાલંબનરૂપ નથી, તે બતાવવા માટે કહે છે - आलंबणं पि एयं रूविमरूवी य इत्थ परमु ति । तग्गुणपरिणइरूवो सुहुमोऽणालंबणो नाम ॥१९॥ आलम्बनमप्येतद् रूप्यरूपी चात्र परम इति । तद्गुणपरिणतिरूपः सूक्ष्मोऽनालम्बनो नाम ॥१९॥

#### અન્વચાર્થ :-

इत्थ અહીં=યોગની વિચારણામાં **एयं आलंबणं पि** આ આલંબન પણ **रूविम्** રૂપી **य परमु अरूवी** અને બીજું અરૂપી ति એ પ્રમાણે (બે પ્રકારનાં છે).

तम्गुणपरिणइरूवो તેના ગુણો સાથે સમાપત્તિસ્વરૂપ પરિણતિરૂપ એટલે કે જે બીજા પ્રકારનો અરૂપી આલંબનસ્વરૂપ સિલ્ફાત્મા છે, તે સિલ્ફાત્માના ગુણોની સાથે સમાપત્તિસ્વરૂપ જે પરિણતિ છે, તે પરિણતિરૂપ सुहुमोऽणालंबणो नाम સૂક્ષ્મ અનાલંબન નામનો (યોગ છે) અથવા પાઠાન્તરથી સૂક્ષ્મ આલંબન નામનો યોગ છે.

#### ગાથાર્થ:-

યોગની વિચારણામાં આ આલંબન પણ રૂપી અને અરૂપી એમ બે પ્રકારનાં છે. સિલ્હાત્મા એ અરૂપી આલંબનસ્વરૂપ છે. તે સિલ્હાત્માના કેવળજ્ઞાનાદિ ગુણો સાથે જીવની સમાપત્તિરૂપ પરિણતિ એ સૂક્ષ્મ અનાલંબન નામનો યોગ છે અથવા પાઠાન્તરથી સૂક્ષ્મ આલંબન નામનો યોગ છે.

#### ભાવાર્થ :-

યોગની વિચારણામાં આ આલંબન પણ બે પ્રકારનું છે. એક રૂપી આલંબન જે સમવસરણમાં રહેલા જિનસ્વરૂપ કે જિનેશ્વરની પ્રતિમા સ્વરૂપ છે અને બીજું અરૂપી આલંબન જે અરૂપી એવા સિલ્દાત્મા સ્વરૂપ છે.

બીજા પ્રકારનું આલંબન તે ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી બતાવે છે - સિલ્કાત્માના જે કેવલજ્ઞાનાદિ ગુણો છે, તે ગુણોને અવલંબીને ધ્યાતાની સમાપત્તિરૂપે જે પરિણતિ હોય છે, તે પરિણતિરૂપ સૂક્ષ્મ અનાલંબનયોગ છે.

તાત્પર્ય એ છે કે કોઇ જીવ સ્થાન, ઊર્ણ, અર્થ અને આલંબનમાં યત્ન કરીને જ્યારે શક્તિના પ્રકર્ષવાળો થાય છે ત્યારે સિલ્દ પરમાત્માના સ્વરૂપને પકડવા માટે ઉપયોગવાળો થાય છે. તે વખતે તે સૂત્રનું કે સૂત્રના અર્થનું કે સિલ્દ પરમાત્માને કહેનારા શબ્દોનું કે મૂર્તિનું આલંબન લેતો નથી, પરંતુ કેવલજ્ઞાનાદિમય એવી જે જીવની પરિણતિ છે તે પરિણતિને જ શ્રુતના બળથી જોવા પ્રયત્ન કરે છે. અને ઉપયોગની તન્મયતાને કારણે

તે વખતે તેનો ઉપયોગ સિન્દ્ર પરમાત્માના સ્વરૂપને જ પકડવા માટે યત્નવાળો હોય છે, જે અનાલંબનયોગ છે.

પાઠાન્તર પ્રમાણે તદ્દગુણપરિણતિરૂપ સૂક્ષ્મ આલંબન યોગ છે અને તે આલંબન અલ્પ હોવાને કારણે તેને 'અનાલંબનયોગ' પણ કહેવાય છે, તે પ્રકારે અર્થથી યોજન કરવું. **!!વ૭-વ૯!!** 

#### અવત્રવિશકા :-

ગાથા - ૧૮ માં બતાવ્યું કે અસંગઅનુષ્ઠાન તે અનાલંબનયોગરૂપ છે. ગાથા -૧૯ માં બતાવ્યું કે તે અનાલંબનયોગ આલંબનરૂપ પણ છે, અને હવે અનાલંબનયોગના ફળની પરંપરા બતાવે છે -

एयम्मि मोहसागरतरणं सेढी य केवलं चेव । तत्तो अजोगजोगो कमेण परमं च निव्वाणं ॥२०॥ एतस्मिन्मोहसागरतरणं श्रेणिश्च केवलं चैव । ततोऽयोगयोगः क्रमेण परमं च निर्वाणम् ॥२०॥

#### અન્વયાર્થ:-

एयम्मि આ હોતે છતે=નિરાલંબનધ્યાન હોતે છતે मोहसागरतरणं भोહસાગરનું તરણ છે. य सेढी અને તેનાથી શ્રેણી (सभाप्त થાય છે) च અને (ત્યાર પછી) केवलं एव કેવલજ્ઞાન જ થાય છે. तत्तो अजोगजोगो त्यार પછી અયોગનો યોગ च कमेण परमं निव्वाणं અને (નિરાલંબનધ્યાન દ્વારા પૂર્વના બતાવેલા) ક્રમથી પરમ નિર્વાણ (થાય છે.)

#### ગાશાર્શ :-

નિરાલંબનધ્યાન હોતે છતે મોહસાગરનું તરણ છે, અને તેનાથી શ્રેણી સમાપ્ત થાય છે અને ત્યાર પછી કેવલજ્ઞાન જ થાય છે. ત્યાર પછી અયોગનો યોગ અને ક્રમથી પરમ નિર્વાણ થાય છે.

#### ભાવાર્શ :-

જીવમાં એક વાર જ્યારે નિરાલંબન ધ્યાન આવે છે, ત્યારે તે ધ્યાન મોહસાગરને પાર કરવા તરણ સમું બની જાય છે અને તેથી ત્યારે જીવ મોહસાગરને તરી શકે છે. મોહસાગરને પાર કરે એટલે શ્રેણી સમાપ્ત થાય છે. શ્રેણી સમાપ્ત થાય એટલે ઘાતીકર્મોનાં આવરણો ખરી પડે છે અને જીવને કેવળજ્ઞાન થાય છે. કેવળજ્ઞાન સાથે બાકી રહેલ આયુષ્ય જ્યારે પૂર્ણ થવા આવે છે ત્યારે અયોગનો યોગ થાય છે અને જીવ અનંત સુખ ભોગવવા મોક્ષે સિધાવે છે. આમ, જીવ નિરાલંબન ધ્યાન દ્વારા ક્રમથી પરમ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે.

અહીં વિશેષથી એ ધ્યાનમાં રાખવું કે યોગવિંશિકાની શરૂઆતમાં જે સ્થાનાદિ પાંચ યોગો બતાવ્યા હતા, તે જ યોગો ઇચ્છા-પ્રવૃત્તિ આદિ ચાર ભેદથી ક્રમસર વૃદ્ધિ પામે છે. તે સ્થાનાદિ ઇચ્છાદિના ક્રમથી વૃદ્ધિને પામીને અનાલંબનયોગનું કારણ બને છે. આગળ આપણે વિચારી ગયા કે આ અનાલંબનયોગ જ ક્રમસર પરમ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરાવે છે. તેથી સ્થાનાદિમાં કરાયેલો યત્ન મહાત્માઓ માટે મોક્ષરૂપ ફળમાં વિશ્રાન્ત થાય છે. આથી મોક્ષાર્થીએ સ્થાનાદિમાં દઢ યત્ન કરવો જોઇએ. **!!૧૭-૨૦!!** 

# ॥ इति योगविंशिका सप्तदशी ॥

## ॥ केवलज्ञानविंशिका अष्टादृशी ॥

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વવિંશિકામાં યોગનું સ્વરૂપ બતાવીને અંતે વીસમી ગાથામાં બતાવ્યું કે, નિરાલંબન ધ્યાન થાય ત્યારે મોહસાગરનું તરણ થાય છે અને તેનાથી ક્ષપકશ્રેણી દ્વારા કેવલજ્ઞાન થાય છે. તેથી હવે કેવલજ્ઞાન શું છે તે બતાવતાં કહે છે -

केवलनाणमणंतं जीवसरूवं तयं निरावरणं । लोगालोगपगासगमेगविहं निच्चजोइ ति ॥१॥ केवलज्ञानमनन्तं जीवस्वरूपं तन्निरावरणम् । लोकालोकप्रकाशकमेकविधं नित्यज्योतिरिति ॥१॥

#### અन्वयार्थ:-

तयं केवलनाणम् ते=पूर्वविंशिકामां જે કહ્યું હતું કે, શ્રેણીથી કેવળજ્ઞાન થાય છે, ते કેવળજ્ઞાન अणंतं અનંત છે, जीवसरूवं જીવ સ્વરૂપ છે, निरावरणं અનાવરણ છે, लोगालोगपगासगम् લોકાલોક પ્રકાશક છે, एगविहं એકવિધ છે (અને) निच्चजोइ नित्यल्योतिरूप છે.

'ति' પાદપૂર્ત્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ:-

પૂર્વવિંશિકામાં કહ્યું હતું કે, શ્રેણીથી કેવળજ્ઞાન થાય છે. એ કેવળજ્ઞાન અનંત છે, જીવ સ્વરૂપ છે, નિરાવરણ છે, લોકાલોક પ્રકાશક છે, એકવિધ છે અને નિત્યજ્યોતિરૂપ છે.

#### ભાવાર્થ :-

કેવળજ્ઞાન એટલે સંપૂર્ણ જ્ઞાન અથવા એકલું જ્ઞાન. જ્યાં અજ્ઞાન ન હોય તેને કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે. કેવળજ્ઞાન અનંત છે, કારણ કે પ્રગટ્યા પછી કાળની અપેક્ષાએ તે અંત વગરનું છે. બીજી રીતે વિચારતાં અનંત દ્રવ્યો અને અનંત પર્યાયો કેવળજ્ઞાન દ્વારા જાણાય છે માટે કેવલજ્ઞાન અનંત છે. દરેક દ્રવ્યોના ભૂત અને ભવિષ્યના અનંત પર્યાયોને પ્રત્યક્ષ રીતે કેવળજ્ઞાન દ્વારા જાણી શકાય છે, માટે પણ તેને અનંત કહેવાય છે.

કેવળજ્ઞાન જીવનું સ્વરૂપ છે. મિતજ્ઞાન આદિ જ્ઞાનો કર્મના ક્ષયોપશમથી થનારા જીવના પરિણામરૂપ છે, પરંતુ કેવળજ્ઞાનની જેમ જીવના સ્વરૂપરૂપ નથી તે બતાવવા માટે કેવળજ્ઞાન જીવનું સ્વરૂપ છે, તેમ કહેલ છે.

વળી કેવળજ્ઞાન સંપૂર્ણ આવરણ દૂર થવાથી થાય છે, તેથી નિરાવરણ છે. જ્યારે અન્ય ચાર જ્ઞાન આવરણના ક્ષયોપશમભાવથી થતાં હોવા છતાં નિરાવરણરૂપ નથી.

તે ઉપરાંત કેવળજ્ઞાન 'પંચાસ્તિકાય'રૂપ લોક અને 'અંત વગરના આકાશ'રૂપ અલોકને પ્રકાશ કરનાર છે. કેવળી લોક-અલોક બંનેને યથાર્થરૂપે કેવળજ્ઞાનથી જોઇ શકે છે.

વળી તે કેવળજ્ઞાન એક પ્રકારનું છે, અર્થાત્ મતિજ્ઞાનની જેમ ક્ષયોપશમના ભેદથી અનેક પ્રકારનું નથી, પરંતુ એક પ્રકારનું છે. તેથી દરેક કેવલીઓનું કેવળજ્ઞાન સમાન જ હોય છે. તેમાં તરતમતાકૃત ભેદ નથી હોતો. વળી તે કેવળજ્ઞાન નિત્યજ્યોતિ સ્વરૂપ છે, તેથી ક્યારેય પણ તે કેવળજ્ઞાનનો પ્રકાશ નાશ પામતો નથી. **॥વ૮-વાા** 

#### અવતચણિકા :-

પૂર્વ ગાથામાં કેવળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે મતિજ્ઞાનાદિમાં જેમ દર્શન પૃથક્ છે, તેમ કેવળજ્ઞાનમાં કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એ બે જુદાં નથી તે બતાવવા માટે કહે છે-

मणपज्जवनाणंतो नाणस्स य दंसणस्स य विसेसो । केवलनाणं पुण दंसणं ति नाणं ति य समाणं ॥२॥ मनःपर्यवज्ञानान्तो ज्ञानस्य च दर्शनस्य च विशेषः । केवलज्ञानं पुनर्दर्शनमिति ज्ञानमिति च समानम् ॥२॥

#### અન્વયાર્થ :-

मणपज्जवनाणंतो મનઃપર્યવજ્ઞાન સુધી नाणस्स य दंसणस्स य જ્ઞાનનો અને દર્શનનો विसेसो ભેદ છે. पुण વળી दंसणं ति नाणं ति य દર્શન એ પ્રમાણે અને જ્ઞાન એ પ્રમાણે केवलनाणं समाणं કેવળજ્ઞાન સમાન છે.

#### ગાથાર્થ :-

મનઃપર્યવજ્ઞાન સુધી જ્ઞાનનો અને દર્શનનો ભેદ છે. વળી કેવળદર્શન અને કેવળજ્ઞાન એ પ્રમાણે કેવળજ્ઞાન સમાન છે, એટલે કે કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એક જ છે.

#### ભાવાર્થ :-

છદ્મસ્થનો ઉપયોગ પ્રારંભિક સામાન્યરૂપે હોય છે અને પછી વિશેષરૂપે થાય છે. તેથી મત્યાદિ ચાર જ્ઞાનોમાં પ્રથમ દર્શનનો ઉપયોગ હોય છે અને પછી જ્ઞાનનો ઉપયોગ ક્રમસર વિકસે છે. આથી ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું કે, મનઃપર્યવજ્ઞાન સુધી જ્ઞાન અને દર્શનનો ભેદ છે. પરંતુ કેવળજ્ઞાનમાં છદ્મસ્થના જ્ઞાનની જેમ પ્રથમ કેવળદર્શન અને પછી કેવળજ્ઞાન એવું નથી હોતું, અથવા તો કર્મગ્રંથના મત પ્રમાણે પ્રથમ કેવળજ્ઞાન અને પછી કેવળદર્શન થાય છે, પણ તે તાર્કિકોને માન્ય નથી. તેમના મતે તો કેવળજ્ઞાન જ કેવળદર્શનરૂપ છે. અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન કહો કે કેવળદર્શન કહો, બંને એકાર્થવાચી શબ્દ છે, તેમ શ્રી સિદ્યસેનદિવાકરસૂરિજી અને ગ્રંથકાર જેવા તાર્કિકો માને છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે કેવળજ્ઞાન સર્વદ્રવ્ય અને સર્વપર્યાયને એક કાળમાં જુએ છે. તેથી તે કેવળજ્ઞાનના એક ઉપયોગમાં જ દેખાતાં સર્વ દ્રવ્યોના જ્ઞાનને સામે રાખીને તેને કેવળદર્શન કહી શકાય, કેમ કે દ્રવ્ય એ સામાન્યરૂપ છે. અને કેવળજ્ઞાનના તે જ ઉપયોગમાં સર્વ દ્રવ્યોના સર્વ પર્યાયોના જ્ઞાનને સામે રાખીને કેવળજ્ઞાન કહેવાય, કારણ કે પર્યાય એ વિશેષરૂપ છે. **॥૧૮-૨॥** 

#### અવતરણિકા :-

કેવળજ્ઞાનના બોધની મર્યાદાને સ્પષ્ટ બતાવવા માટે કહે છે -

संभिन्नं पासंतो लोगमलोगं च सव्वओ नेयं । तं नत्थि जं न पासइ भूयं भव्वं भविस्सं च ॥३॥ संभिन्नं पश्यं छोकमलोकं च सर्वतो ज्ञेयम् । तन्नास्ति यन्न पश्यति भूतं भव्यं भविष्यच्च ॥३॥

#### અન્વયાર્થ:-

सव्वओ संभिन्नं नेयं लोगं च अलोगं पासंतो સર્વથી પરિપૂર્ણ જ્ઞેય એવા લોક અને અલોકને જોતો तं नित्थ भूयं भव्वं भविस्सं च ते ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય नથી, जं न पासइ જેને (કેવળજ્ઞાની) ન જોતા હોય.

#### ગાથાર્થ:-

સર્વથી પરિપૂર્ણ જ્ઞેય એવા લોક અને અલોકને જોતો, તે ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય નથી, જેને કેવળજ્ઞાની જોતા ન હોય.

#### ेभावार्थ :-

કેવલી કેવળજ્ઞાનથી લોક-અલોક સંપૂર્ણ જુએ છે અને સર્વ બાજુથી જુએ છે, અને તે લોક-અલોકના ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યના તમામ પર્યાયોને એક જ સમયે જુએ છે. તેથી જગતમાં તેના જ્ઞાનનો વિષય ન હોય તેવું કોઇ દ્રવ્ય નથી કે દ્રવ્યનો કોઇ પર્યાય નથી. આવા પ્રકારના પરિપૂર્ણ જ્ઞાનસ્વરૂપ કેવળજ્ઞાન છે. **!!વ૮-3!!** 

\* અહીં 'સંભિન્ન' લોક-અલોક કહેવાથી સંપૂર્ણ લોક-અલોક ગ્રહણ થાય છે, તો પણ લોક-અલોકના સર્વ પર્યાયોનું જ્ઞાન ગ્રહણ થતું નથી. તેને ગ્રહણ કરવા માટે 'સર્વ'થી કહ્યું છે. આથી કેવળી સર્વ દ્રવ્યના સર્વ પર્યાયોને ગ્રહણ કરે છે તેવો અર્થ પ્રાપ્ત થાય.

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે, કેવલી ત્રણે ય કાળના સર્વ જ્ઞેયને જુએ છે, ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે, ભૂતકાળના ભાવો વર્તમાનમાં નથી હોતા અને ભવિષ્યના ભાવો પણ ભવિષ્યમાં થનારા હોય છે, પણ વર્તમાનમાં નથી હોતા. તેથી ત્રણેય કાળના ભાવોને વર્તમાનમાં કેવી રીતે જોઇ શકાય? તે બતાવવા માટે કહે છે -

भूअं भूअतेणं भव्वं पेएण तह भविस्सं च । पासइ भविस्सभावेण जं इमं नेयमेवं ति ॥४॥ भूतं भूतत्वेन भव्यमप्येतेन तथा भविष्यच्च । पश्यति भविष्यद्भावेन यदिदं ज्ञेयमेवमिति ॥४॥

#### અન્વયાર્થ :-

भूअं भूअत्तेणं ભૂતને ભૂતરૂપે तह भव्वं पेएण तथा वर्तमानने पण वर्तमानरूपे च भिवस्सं भिवस्सभावेण पासइ અને ભવિષ્યને ભવિષ્ય ભાવથી જુએ છે. जं જે કારણથી इमं नेयम् આ=પૂર્વ ગાથાના કથનથી ગ્રંથકારની બુદ્ધિમાં ઉપસ્થિત એવું આ જ્ઞેય एवं આવું છે.

**% ति** પાદપૂર્ત્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

કેવળજ્ઞાની ભૂતને ભૂતરૂપે તથા વર્તમાનને વર્તમાનરૂપે અને ભવિષ્યને ભવિષ્યભાવથી જુએ છે. જે કારણથી પૂર્વ ગાથાના કથનથી ગ્રંથકારની બુદ્ધિમાં ઉપસ્થિત એવું આ જ્ઞેય આવું છે.

#### ભાવાર્થ :-

ભૂતકાળના ભાવો ભૂતકાળમાં વર્તમાનરૂપે હતા અને ભવિષ્યના ભાવો ભવિષ્યકાળમાં વર્તમાનરૂપે હશે. તેથી ભૂતકાળના ભાવોને વર્તમાનમાં વર્તમાનરૂપે જોવા તે મિથ્યાજ્ઞાન છે, અને ભવિષ્યના ભાવોને વર્તમાનમાં વર્તમાનરૂપે જોવા તે પણ મિથ્યાજ્ઞાન છે. ભૂતના ભાવો તો વર્તમાનમાં ભૂતરૂપે છે અને ભવિષ્યના ભાવો પણ વર્તમાનમાં ભવિષ્યરૂપે છે. કેવલીનું કેવળજ્ઞાન સર્વ કર્મના નાશથી ઉત્પન્ન થયું છે અને તે જ્ઞાનનો સ્વભાવ જ્ઞેયમાત્રને જણાવવાનો છે. તેથી નિરાવરણ એવું કેવળીનું કેવળજ્ઞાન ભૂતના ભાવોને ભૂતરૂપે વર્તમાનમાં જુએ છે, વર્તમાનના ભાવોને વર્તમાનરૂપે વર્તમાનમાં જુએ છે અને ભવિષ્યના ભાવોને ભવિષ્યરૂપે વર્તમાનમાં જુએ છે. તેનું કારણ એ છે કે દરેક જ્ઞેય પદાર્થ એવા જ છે. ॥૧૮-૪॥

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથાના અંતે કહ્યું કે આ જ્ઞેય આવું જ છે. તે જ વાતને યુક્તિથી બતાવતાં કહે છે -

> नेयं च विसेसेणं विगमइ केणावि इहरथा नेयं । नेयं ति तओ चित्तं एयमिणं जुत्तिजुत्तं ति ॥५॥ ज्ञेयं च विशेषेण विगमयति केनापीतरथा नैतत् । ज्ञेयमिति ततश्चित्रं एवमेतद्यक्तियक्तमिति ॥५॥

#### અન્વયાર્થ:-

नेयं च અને જ્ઞેય केणावि विसेसेणं विगमइ કોઇક પણ વિશેષ સ્વરૂપે નાશ પામે છે. (પરંતુ સર્વથા નાશ નથી પામતું.) इहरथा આવું ન માનો તો=વિશેષરૂપે નાશ થાય છે એવું ન માનો અને સર્વથા નાશ માનો તો, न इयं नेयं ति આ=तमे જેને જ્ઞેય માનો છો તે જ્ઞેય, જ્ઞેય જ નથી. કેમ કે જ્ઞેયના લક્ષણવાળું નથી. तओ તે કારણથી एयं चित्तं આવા પ્રકારનું ચિત્ર इणं આ=જ્ઞેય जुतिजुत्तं યુક્તિયુક્ત છે.

**ઋ इहरथा** પછી જે **નેયં** શબ્દ છે, તે **न इयं=न एतत्** અર્થમાં છે. અને તેમાં **एतद्** તે જ્ઞેયનો પરામર્શક છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આ જ્ઞેય, જ્ઞેય જ નથી.

**ઋ તિ एव**કાર અર્થમાં ગ્રહણ કરેલ છે.

🗱 ति પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાથાર્થ:-

અને જ્ઞેય કોઇક પણ વિશેષ સ્વરૂપે નાશ પામે છે, પરંતુ સર્વથા નાશ નથી પામતું. આવું ન માનો તો આ જ્ઞેય, જ્ઞેય જ નથી. તે કારણથી આવા પ્રકારનું ચિત્ર અર્થાત્ આવા પ્રકારના અનેક સ્વરૂપવાળું જ્ઞેય માનવું યુક્તિયુક્ત છે.

#### भावार्थ :-

જગતના તમામ પદાર્થો જ્ઞેય છે. તે જ્ઞેય કોઇક વિશેષ રીતે નાશ પામે છે પણ સર્વધા નાશ પામતું નથી. જો જ્ઞેયનો સર્વધા નાશ સ્વીકારીએ તો તે જ્ઞેય, જ્ઞેય જ રહે નહિ. કેમ કે "उत्पादव्ययद्योव्ययुक्तं सत्" એ પ્રકારે સત્નું લક્ષણ છે. તેથી જે સર્વધા નાશ પામતું હોય તે સત્ હોઇ શકે નહિ. જે સત્ હોય નહિ તે જ્ઞેય બને નહિ. તેથી એ નક્કી થાય છે કે જ્ઞેય કોઇક વિશેષરૂપે જ નાશ પામે છે, સામાન્યરૂપે નહિ.

આનાથી એ ફલિત થાય કે ભૂતકાળના પર્યાયો જે ભૂતમાં વર્તમાનરૂપે હતા તે વર્તમાનમાં વર્તમાનરૂપે નથી પરંતુ ભૂતરૂપે છે, કેમ કે પર્યાય પલટાય છે પણ સર્વથા નાશ પામતા નથી. તે જ રીતે ભવિષ્યના પર્યાયો પણ ભવિષ્યમાં વર્તમાનરૂપે હશે પરંતુ વર્તમાનરાં ભવિષ્યભાવથી છે. તેથી ભવિષ્યના ભાવો પણ વર્તમાનમાં સર્વથા અસત્ નથી, પરંતુ કોઇક વિશેષરૂપે અસત્ છે. તેથી જ આવા પ્રકારનું ચિત્ર જ્ઞેય યુક્તિયુક્ત છે એમ કહેલ છે. તેનો ભાવ એ છે કે વર્તમાનમાં પણ ભૂતનો ભાવ ભૂતરૂપે વિદ્યમાન છે, ભવિષ્યનો ભાવ ભવિષ્યરૂપે વિદ્યમાન છે અને વર્તમાનનો ભાવ વર્તમાનરૂપે વિદ્યમાન છે. આવા પ્રકારના અનેક સ્વરૂપવાળું ક્ષેય માનવું એ યુક્તિયુક્ત છે. **॥વ૮-૫॥** 

#### અવતરુણિકા:- ઉ

ચોથી અને પાંચમી ગાથામાં યુક્તિથી બતાવ્યું હતું કે કેવલજ્ઞાન ત્રિકાળ વિષયવાળું છે, અને બીજી ગાથામાં કહેલ કે કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન એક જ છે. તે વાતને ગાથા ૬ અને ૭ માં યુક્તિથી બતાવે છે -

सागाराणागारं नेयं जं नेयमुभयहा सव्वं । अणुमाइयं पि नियमा सामन्नविसेसरूवं तु ॥६॥ साकारानाकारं ज्ञेयं यज्ज्ञेयमुभयथा सर्वम् । अण्वादिकमपि नियमात्सामान्यविशेषरूपं तु ॥६॥

# ता एयं पि तह च्चिय तग्गाहगभावओ उ नायव्वं । आगारोऽवि य एयस्स नवरं तग्गहणपरिणामो ॥७॥

तदेतदपि तथैव तद्ग्राहकभावतस्तु ज्ञातव्यम् । आकारोऽपि चैतस्य केवलं तद्ग्रहणपरिणामः ॥७॥

#### અन्वयार्थ :-

सागाराणागारं सव्वं नेयं સાકાર-અનાકાર એવું સર્વ જ્ઞેય **उभयहा नेयं** ઉભયથા=બન્ને રૂપે, જ્ઞેય છે=જ્ઞાનનો વિષય છે.

(અહીં શંકા થાય કે અણુ અને આકાશ તે બન્ને નિત્ય છે. તેથી તે પરિવર્તનશીલ ન હોવાને કારણે તેનો સાકાર-નિરાકાર ભાવ કેવી રીતે સંભવે? તેનું નિરાકરણ કરવા માટે ગાથામાં ઉત્તરાર્ધથી કહે છે -

अणुमाइयं पि नियमा सामन्नविसेसरूवं तु અણુ આદિ પણ નિયમથી સામાન્ય-વિશેષરૂપ જ છે. जं જે કારણથી (આકાર-અનાકાર એવું સર્વ જ્ઞેય ઉભયથા જ્ઞાનનો વિષય છે). ॥।।।

#### અન્વચાર્શ :-

(जं જે કારણથી આકાર-અનાકાર એવું સર્વ જ્ઞેય ઉભયથા જ્ઞાનનો વિષય છે) ता તે કારણથી तग्गहणभावओ उ तद्= જ્ઞેયનો ગ્રાહકભાવ હોવાને કારણે જ एयं पि આ પણ=કેવળજ્ઞાન પણ तह च्चिय नायव्वं तेवा જ પ્રકારનું જાણવું=સાકાર અને અનાકાર રૂપ જ જાણવું.

(અહીં પ્રશ્ન થાય કે કેવળજ્ઞાનનો આકાર કેવો છે? તેથી ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી બતાવે છે -)

एयस्स य अने आनो=डेवणज्ञाननो आगारोऽवि आडार पण नवरं इडत तग्गहणपरिणामो तेना=ज्ञेयना, ग्रહणपरिणाम३प छे.॥७॥

- 🗱 अणुमाइयं આદિમાં આદિ પદથી આકાશ ગ્રહણ કરેલ છે.
- **ઋ તુ** એવકાર અર્થમાં છે અને **અળુમાइયં પિ** માં **પિ**થી એ સમુચ્ચય છે કે આત્માદિ અન્ય પદાર્થો તો સામાન્ય વિશેષરૂપ છે, પરંતુ અણુ આદિ પણ સામાન્ય-વિશેષરૂપ છે.
- જૂ एयं पि માં પિ અહીં અનાકાર અને સામાન્ય એકાર્થવાચી છે અને સાકાર અને વિશેષ એકાર્થવાચી છે.
- 🞇 જે કારણથી નો અન્વય આગળની ગાથા ૭ સાથે છે.

#### ગાશાર્થ :-

સાકાર-અનાકાર એવું સર્વ જ્ઞેય ઉભયથા જ્ઞાનનો વિષય છે.

અહીં શંકા થાય કે આગુ અને આકાશ નિત્ય છે. તેથી તે પરિવર્તનશીલ સંભવી શકે નહિ અને તેથી આગુ અને આકાશમાં સાકાર અને નિરાકાર ભાવ કઇ રીતે સંભવે? તેનું સમાધાન કરવા માટે ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી કહે છે કે-

આગુ આદિ પણ નિયમથી સામાન્ય-વિશેષરૂપ જ છે. જે કારણથી સાકાર-અનાકાર એવું સર્વ જ્ઞેય જ્ઞાનનો વિષય છે, તે કારણથી જ્ઞેયનો ગ્રાહકભાવ હોવાને કારણે જ કેવળજ્ઞાન પણ સાકાર-અનાકાર રૂપ જ જાણવું.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કેવળજ્ઞાનનો આકાર કેવો છે? તેથી ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી બતાવતાં કહે છે કે-

કેવળજ્ઞાનનો આકાર પણ ફક્ત જ્ઞેયના ગ્રહાગપરિણામરૂપ છે.

#### ભાવાર્થ :-

જગતનાં સર્વ દ્રવ્યો સાકાર અને અનાકારરૂપ છે. તેથી કેવળજ્ઞાન પણ સાકાર અને અનાકારરૂપ છે. કેમ કે કેવળજ્ઞાન તે સર્વ જ્ઞેય પદાર્થોના ગ્રાહકસ્વભાવવાળું છે. જયારે જ્ઞેય સાકાર અને અનાકાર રૂપ હોય ત્યારે કેવળજ્ઞાન પણ સાકાર અને અનાકાર રૂપ હોય છે. અહીં સર્વ જ્ઞેયને સાકાર અનાકારરૂપ કહ્યું ત્યાં કોઇને શંકા થાય કે અણુ અને આકાશ નિત્ય છે તેથી તે સામાન્યરૂપ માની શકાય, પણ વિશેષરૂપ માની શકાય નહિ. આ પ્રકારની નૈયાયિકની માન્યતાને સામે રાખીને કહે છે કે, અણુ આદિ પણ નિયમથી સામાન્ય-વિશેષરૂપ છે. તેથી તમામ જ્ઞેય પદાર્થો સાકાર-અનાકારરૂપ છે. આથી જ કેવળજ્ઞાન પણ સાકાર-અનાકારરૂપ છે. તેથી તેમાં કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એવો ભેદ નથી, પરંતુ તે અનાકાર એવા સામાન્યને પણ ગ્રહણ કરે છે તે અપેક્ષાએ કેવળજ્ઞાનને કેવળદર્શનરૂપે કહેવાય છે, અને સાકાર એવા વિશેષને પણ ગ્રહણ કરે છે તે અપેક્ષાએ તે કેવળજ્ઞાનરૂપે કહેવાય છે.

કર્મગ્રંથના મત પ્રમાણે કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનનો ઉપયોગ ક્રમસર થાય છે, પણ તે વાત પ્રસ્તુત ગ્રંથકારને માન્ય નથી, પરંતુ તેમના મતે તો પ્રતિક્ષણ કેવળજ્ઞાનનો જ ઉપયોગ છે. કેવળજ્ઞાનની અંદર દ્રવ્ય અને પર્યાય એક સાથે જ પ્રતિભાસમાન થાય છે, માટે જ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એક જ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કેવળજ્ઞાનનો આકાર કેવો છે? તેથી કહે છે કે કેવળજ્ઞાનનો આકાર ફક્ત જ્ઞેયના ગ્રહણના પરિણામરૂપ છે. આશય એ છે કે જગતવર્તી ત્રણેય કાળના જ્ઞેયો જે સમયે જે સ્વરૂપે પડેલા છે તે સમયે તે સ્વરૂપે જ જ્ઞેયને ગ્રહાગ કરે તેવો પરિણામ કેવળજ્ઞાનનો છે. તેનાથી અન્ય કોઇ બીજો પરિણામ કેવળજ્ઞાનનો નથી. II૧૮-૬/૭II

#### અવતરણિકા:-

સાતમી ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે કેવલજ્ઞાનનો આકાર જ્ઞેયના ગ્રહણના પરિણામરૂપ છે, અન્ય નહિ. તે જ વાતને દઢ કરતાં કહે છે -

इहरा उ अमुत्तस्सा को वाऽऽगारो न यावि पडिबिंबं। आदिरसिगेव्व विसयस्स एस तह जुत्तिजोगाओ ॥८॥ इतरथा त्वमूर्तस्य को वाऽऽकारो न चापि प्रतिबिंबम्। आदर्शक इव विषयस्यैप तथा युक्तियोगात् ॥८॥

#### અન્વયાર્થ:-

इहरा उ વળી આવું ન માનો તો=જ્ઞેયના ગ્રહાગૃપરિાગામરૂપ કેવળજ્ઞાનનો આકાર ન માનો તો अमुत्तस्सा को वाऽऽगारो અમૂર્ત એવા કેવળજ્ઞાનનો શો આકાર? (હોઇ શકે?)=કોઇ આકાર હોઇ શકે નહિ. यािव વળી आदिरसिगिव्व विसयस्स पिडिबिंबं दर्पाग्रमां विषयना प्रतिभिंभ कोवो एस आ=डेवण्ञाननो आકार છे ण तेम न કહેવું. तह ज्तिजोगाओं डेम डे ते પ્રકારની યુક્તિનો યોગ છે.

## ગાથાર્થ :-

જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ કેવળજ્ઞાનનો આકાર ન માનો તો અમૂર્ત એવા કેવળજ્ઞાનનો કોઇ આકાર હોઇ શકે નહિ. વળી દર્પણમાં વિષયના પ્રતિબિંબ જેવો કેવળજ્ઞાનનો આકાર છે તેમ ન કહેવું, કેમ કે તે પ્રકારની યુક્તિનો યોગ છે.

🞇 પંચમીના કારાગે કેમ કે શબ્દનો પ્રયોગ છે.

## ભાવાર્થ :-

જ્ઞેયના ગ્રહાગપરિણામરૂપ કેવળજ્ઞાનનો આકાર ન માનો તો કેવળજ્ઞાન અમૂર્ત છે, તેથી તેનો કોઇ આકાર હોઇ શકે નહિ; કેમ કે મૂર્ત વસ્તુ જ સાકાર છે, અમૂર્ત વસ્તુ નિરાકાર છે. અહીં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે દર્પાગમાં, દર્પાગ સન્મુખ રહેલા વિષયોનું પ્રતિબિંબ યાય છે, તેમ આત્મામાં રહેલ કેવળજ્ઞાનરૂપ દર્પાગમાં જ્ઞેયપદાર્થનું પ્રતિબિંબ પડે છે, અને તે જ કેવળજ્ઞાનનો આકાર છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે કે દર્પાગમાં વિષયના પ્રતિબિંબ

જેવો કેવળજ્ઞાનનો આકાર છે તેમ ન કહેવું, કેમ કે તે પ્રકારની યુક્તિનો યોગ છે. અને તે યુક્તિ જ આગળની ગાથાઓમાં સ્વયં ગ્રંથકાર બતાવવાના છે. II૧૮-૮II

## અવતરિણકા :- ૯ - ૧૦ - ૧૧

પૂર્વ ગાથામાં કહ્યું કે તે પ્રકારનો યુક્તિનો યોગ હોવાને કારણે દર્પણમાં પ્રતિબિંબના વિષયની જેમ કેવળજ્ઞાનનો આકાર નથી. તેથી હવે તે પ્રકારનો યુક્તિનો યોગ જ બતાવે છે-

सामा उ दिया छाया अभासरगया निसिं तु कालाभा ।
स च्चेय भासरगया सदेहवन्ना मुणेयव्वा ॥९॥
श्यामा तु दिवा छाया अभास्वरगता निशि तु कालाभा।
सैव भास्वरगता स्वदेहवर्णा ज्ञातव्या ॥९॥
जे आरिसस्स अंतो देहावयवा हवंति संकंता ।
तेसिं तत्थुवलद्धी पगासजोगा ण इयरेसिं ॥१०॥
ये आदर्शस्यान्तर्देहावयवा भवन्ति संक्रान्ताः ।
तेषां तत्रोपलब्धिः प्रकाशयोगान्नेतरेषाम् ॥१०॥
छायाणुवेहओ खलु जुज्जइ आयरिसगे पुण इमं ति ।
सिद्धम्मि तेजश्छायाणुजोगविरहा अदेहाओ ॥११॥
छायानुवेधतः खलु युज्यत आदर्शके पुनरिदमिति ।
सिद्धे तेजश्छायानुयोगविरहाददेहात् ॥११॥

#### અन्वयार्थ :- ८

दिया दिवसमां अभासरगया सामा उ छाया અભાસ્વરગત શ્યામા જ છાયા (હોય છે.) निसिं तु कालाभा वणी रात्रिमां (छाया) એકદમ કાળી હોય છે. स च्चेय अने ते ल=छाया भासरगया सदेहवन्ना मुणेयव्वा (भास्वरगत स्वदेखना वार्गवाणी श्राण्यी.

- ※ प्राकृतना नियमानुसार 'स च्चेय'मां 'सा' नो 'स' थयो छे.
- **% ૩ एव**કાર અર્થમાં છે.

### ગાથાર્થ:-

દિવસમાં અભાસ્વરગત શ્યામા જ છાયા હોય છે, વળી રાત્રિમાં છાયા એકદમ કાળી હોય છે અને તે જ છાયા ભાસ્વરગત સ્વદેહના વર્ણવાળી જાણવી.

#### અન્વયાર્થ :- ૧૦

आरिसस्स अंतो આરિસાની અંદરમાં जे देहावयवा संकंता हवंति જે દેહના અવયવો સંક્રાન્ત થાય છે तेसिं तेઓનी=સંક્રાન્ત થયેલા દેહના અવયવોની पगासजोगा પ્રકાશના યોગથી तत्थ त्યાં=આરિસામાં उवलद्धी ઉપલબ્ધિ થાય છે. इयोसिं ण ઇતરની નહિ=જે સંક્રાન્ત નથી થતા તેની ઉપલબ્ધિ નથી થતી.

## ગાથાર્થ:-

આરિસાની અંદરમાં જે દેહના અવયવો સંક્રાન્ત થાય છે તેઓની પ્રકાશના યોગથી આરિસામાં ઉપલબ્ધિ થાય છે, પરંતુ જે સંક્રાન્ત નથી થતા તેઓની ઉપલબ્ધિ નથી થતી.

## અન્વયાર્થ :- ૧૧

पुण छायाणुवेहओ વળી છાયાના અનુવેધથી (પ્રવેશથી) खलु आयरिसगे ખરેખર આદર્શમાં (દર્પાગમાં) इमं આ=પૂર્વ ગાથામાં કહ્યું કે પ્રકાશના યોગથી છાયાની ઉપલબ્ધિ થાય છે ते जुज्जइ ति ઘટે છે. अदेहाओ અદેહ હોવાને કારાગે सिद्धम्मि तेजच्छायाणुजोगविरहा सिद्धमां तेज અને છાયાના અનુયોગનો=સંબંધનો વિરહ હોવાથી (આદર્શમાં જેમ વિષયનું પ્રતિબિંબ થાય છે તેમ કેવળજ્ઞાનમાં વિષયનું પ્રતિબિંબ થાય છે તે ઘટતું નથી.)

#### ગાથાર્થ :-

વળી છાયાના પ્રવેશથી ખરેખર દર્પણમાં, પૂર્વ ગાથામાં કહ્યું તેમ, પ્રકાશના યોગથી છાયાની ઉપલબ્ધિ થાય છે તે ઘટે છે. પરંતુ સિલ્દ્રમાં અદેહ હોવાને કારણે તેજ અને છાયાના સંબંધનો વિરહ હોવાથી, આદર્શમાં જેમ વિષયનું પ્રતિબિંબ થાય છે તેમ કેવળજ્ઞાનમાં વિષયનું પ્રતિબિંબ થાય છે તે ઘટતું નથી.

### ભાવાર્થ :-

દિવસમાં સ્થૂલ પદાર્થોની છાયા અભાસ્વર એવા જમીન આદિ પદાર્થો પર શ્યામ પડે છે અને રાતના તે જ પદાર્થોની છાયા અભાસ્વર એવી જમીન પર ગાઢ કાળી પડે છે; જ્યારે ભાસ્વર એવા દર્પણ આદિમાં તેની સન્મુખ રહેલા પદાર્થની છાયા, પદાર્થના દેહના વાર્ગવાળી પડે છે. જેમ કે દર્પણની સન્મુખ રહેલા મનુષ્યની છાયા દર્પણમાં મનુષ્યના દેહના વર્ણવાળી દેખાય છે.

આ રીતે ભાસ્વર એવા જે દર્પણાદિમાં દેહની છાયા પડે છે તે દર્પણાદિમાં દેહમાંથી નીકળતાં પુદ્દગલ સંક્રાન્ત થાય છે અને દર્પણમાં સંક્રાન્ત થયેલાં દેહનાં પુદ્દગલો પ્રકાશના યોગથી પ્રતિબિંબ તરીકે દેખાય છે. વળી જે દેહના અવયવો દર્પણની સન્મુખ નથી હોતા તેનાં પુદ્દગલો દર્પણમાં સંક્રાન્ત થતાં નથી. તેથી દર્પણમાં પ્રતિબિંબ તરીકે તેની ઉપલબ્ધિ નથી થતી.

દસમી ગાથામાં કહ્યું તેમ છાયાના પ્રવેશથી ખરેખર દર્પણમાં પ્રકાશના યોગથી છાયાની ઉપલબ્ધિ થાય છે તે ઘટે છે. એટલે કે દેહના અવયવો છાયારૂપે દર્પણમાં સંક્રાન્ત થાય છે તેથી પ્રકાશના લીધે તે દેહના અવયવોની દર્પણમાં ઉપલબ્ધિ થાય છે તે ઘટે છે. જો દર્પણની જેમ સિલ્દ્રના જીવોનો પણ પુદ્દગલાત્મક દેહ હોત, તો તે દેહરૂપી દ્રવ્યમાં, દર્પણમાં જેમ જગતના પદાર્થોની છાયાની અને પ્રકાશની સંક્રાન્તિ થાય છે તેમ તેમાં પણ કદાચ માની શકાત. પરંતુ સિલ્દ્રના જીવો દેહ વગરના હોય છે. તેથી અરૂપી એવા સિલ્દ્રના આત્મપ્રદેશોમાં જગતના પદાર્થોની છાયા કે પ્રકાશનાં પુદ્દગલોની સંક્રાન્તિ થઇ શકે નહીં. આ કારણે જ સિલ્દ્રના આત્માઓમાં આ વાત ઘટે નહીં, એટલે કે દર્પણમાં જેમ વિષયનું પ્રતિબિંબ થાય છે અને પ્રકાશના યોગથી તે પ્રતિબિંબ દેખાય છે, તે જ રીતે સિલ્દ્રના આત્મામાં જ્ઞેય એવા વિષયોનું પ્રતિબિંબ થાય છે અને સિલ્દ્રના આત્મામાં પ્રતિબિંબત થયેલા જ્ઞેય વિષયોની સિલ્દ્રના આત્માઓને ઉપલબ્ધિ થાય છે, તે વાત ઘટે નહીં. **!!૧૮-૯/૧૦/૧૧!!** 

## અવતરણિકા :- વર

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે દર્પણની જેમ સિલ્દ્રના આત્મામાં પદાર્થોનું સંક્રમણ થવાને કારણે બોધ થાય છે તેમ કહી શકાય નહિ, તે જ વાતને દઢ કરતાં કહે છે -

छायाणूहिं न जोगोऽसंगत्ताओ उ हंदि सिद्धस्स । छायाणवोऽवि सव्वे वि णाऽणुमाईण विज्ञंति ॥१२॥ छायाणुभिर्न योगोऽसंङ्गत्वात्तु हन्त सिद्धस्य । छायाणवोऽपि सर्वेऽपि नाण्वादीनां विद्यन्ते ॥१२॥

## અન્વયાર્થ:-

हंदि भरेभर सिद्धस्स असंगत्ताओ सिन्द्रनुं અસંગપણું હોવાને કારણે उ क

# **छायाणूहिं** छायागुनी साथे न जोगो योग नथी.

(અહીં શંકા થાય કે સિલ્દના જીવો ભાવથી ભલે અસંગ છે, છતાં પણ જેમ સિલ્દક્ષેત્રમાં રહેલા પુદ્દગલનો સંગદ્રવ્યથી તેઓને છે, તેમ છાયાણુનો સંગદ્રવ્યથી સિલ્દના જીવોને છે. તેથી કહે છે -)

अणुमाईण सब्वे वि અણુ આદિ સર્વના **छायाणवोऽवि** છાયાણુઓ પણ न विज्ञंति વિદ્યમાન નથી.

\* सव्वे वि ना स्थाने सव्वेसिं पाठ હोवानी संभावना छे.

**% ૩ एव**કાર અર્થમાં છે.

#### ગાથાર્થ:-

ખરેખર સિદ્ધનું અસંગપણું હોવાને કારણે જ છાયાણુની સાથે યોગ નથી.

(અહીં શંકા થાય કે સિબ્દના જીવો ભાવથી ભલે અસંગ છે, છતાં પણ જેમ સિબ્દક્ષેત્રમાં રહેલા પુદ્ગલનો સંગદ્રવ્યથી તેઓને છે, તેમ છાયાણુનો સંગદ્રવ્યથી સિબ્દના જીવોને છે. તેથી કહે છે -)

આગુ આદિ સર્વના છાયાણુઓ પણ વિદ્યમાન નથી.

## ભાવાર્થ :-

સિદ્ધના જીવો સર્વથા સંગરહિત છે, તેથી છાયાણુનો સંગ તેઓને થઇ શકે નહિ. માટે દર્પાગની જેમ સિદ્ધમાં જગતના પદાર્થો સંક્રમણ પામે છે તેમ કહી શકાય નહિ.

સિલ્દના આત્માઓને કર્મની સાથે કે શરીરની સાથે દ્રવ્યથી સંગ નથી, તેથી ભાવથી પણ કોઇ પદાર્થનો સંગ નથી. હવે જો છાયા અણુઓ તેમાં સંક્રમણ થાય છે તેમ સ્વીકારીએ તો છાયાના પરમાણુ સાથે સિલ્દના જીવોને સંગ છે તેમ માનવું પડે, અને શાસ્ત્રકારો સિલ્દને સર્વથા અસંગ કહે છે માટે તેઓને છાયાણુઓનો સંબંધ નથી એમ કહેલ છે.

અહીં શંકા થાય કે સિલ્દ્રના જીવોને શરીર કે કર્મ સાથે જેવો અસંગ ભાવ છે તેવો જ અસંગભાવ છાયાણુઓ સાથે સિલ્દ્રના જીવોને ભલે હોય, પરંતુ સિલ્દ્રના આત્માઓ જે આકાશમાં રહેલા છે તે આકાશમાં રહેલા સ્કંધો સાથે જેમ સંયોગ સંબંધ છે, તેમ જગતના પદાર્થોના છાયાણુ સાથે સંયોગ સંબંધ સ્વીકારીને, તેઓને જ્ઞાન થાય છે તેમ માનીએ તો શું વાંધો?

તેથી ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી કહે છે કે પરમાણુ અને દ્વયણુક આદિ સૂક્ષ્મ સ્કંધોના અને જીવ-ધર્માસ્તિકાય આદિ અરૂપી દ્રવ્યોના છાયાણુઓ વિદ્યમાન નથી, માત્ર બાદર સ્કંધોમાંથી જ છાયાણુઓ નીકળે છે. તેથી જો છાયાણુના સંયોગને કારણે સિલ્દ્રના જીવો જગતના તમામ પદાર્થોને જાણતા હોય તો સર્વ પદાર્થોનું જ્ઞાન તેઓને થઇ શકે નહિ, પરંતુ જેમાંથી છાયાણુઓ નીકળે છે તેટલા જ સીમિત પદાર્થોનું જ્ઞાન તેઓને થાય; જયારે સિલ્દ્રના જીવો તો ત્રાણેય કાળના સર્વ પદાર્થોને એક સમયે જાણે છે, તેથી દર્પણની જેમ જ્ઞેય પદાર્થોનું સંક્રમણ સિલ્દ્રમાં માનવું ઉચિત નથી. **॥૧૮-૧૨॥** 

## અવતરણિકા:- ૧૩

પૂર્વની ગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે અગુ આદિ સર્વ પદાર્થોના છાયાગુઓ વિદ્યમાન નથી, તેથી સિલ્દના કેવળજ્ઞાનમાં જ્ઞેયના છાયાગુઓના સંક્રમણથી સિલ્દોને જ્ઞેયનું જ્ઞાન થાય છે તેમ માની શકાય નહિ. તેથી અન્ય કોઇ તેની સંગતિ બીજી રીતે કરે તે પણ ઉચિત નથી, તે બતાવીને સિલ્દનું કેવળજ્ઞાન કેવું છે, તે બતાવતાં કહે છે -

तंमित्तवेयणं तह ण सेसगहणमणुमाणओ वा वि । तम्हा सरूवनिययस्स एस तग्गहणपरिणामो ॥१३॥ तन्मात्रवेदनं तथा न शेषग्रहणमनुमानतो वाऽपि । तस्मातस्वरूपनियतस्यैष तद्ग्रहणपरिणामः ॥१३॥

#### અન્વચાર્શ :-

तंमित्तवेयणं तह तह्मात्रनुं वेहन ते प्रકारे छे=ले पहार्थोमांथी छायाणुओ नीक्षणे छे ते मात्रनुं वेहन, ले प्रकारे हर्पाणमां संक्षान्त थयेला पहार्थोनुं ज्ञान थाय छे ते प्रकारे सिल्हमां संक्षान्तिथी पुद्दालना छायाणुओ नुं वेहन छे, वा वि अने सेसगहणमणुमाणओ शेषनुं ग्रह्मण अनुमानथी छे=ले पहार्थोमांथी छायाणुओ नीक्षणता नथी तेवा शेष पहार्थोनुं ग्रह्मण अनुमानथी छे ण अम न क्हेवुं. तम्हा ते क्षर्राण्थी=लाधा - ७ थी लाधा - १ ३ ना पूर्वार्ध सुधीनुं कथन क्युं ते प्रमाणे हर्पाणमां संक्षान्त थयेल छायानी लेभ केवलीने ज्ञेय पहार्थनुं ज्ञान थतुं नथी ते क्षर्राण्थी, सरूवनिययस्स स्वर्पनियत अवा केवलीना एस आ=केवलज्ञाननो आक्षर तग्गहणपरिणामो तद्ग्रह्मण परिणाम छे=ज्ञेयना ग्रह्मणपरिणामानुष्ठा छे.

#### ગાથાર્થ:-

પૂર્વની ગાથામાં એવું સ્થાપન કર્યું કે આગુ આદિ સર્વ પદાર્થોના છાયાગુઓ વિદ્યમાન નથી, તેથી કેવલજ્ઞાનમાં જ્ઞેયના છાયાગુઓના સંક્રમણથી સિદ્ધોને જ્ઞેયનું જ્ઞાન થાય છે તેમ માની શકાય નહીં. પરંતુ પૂર્વપક્ષી પોતાની વાતને કોઇક રીતે પણ સ્થાપિત કરવા કહે છે કે, જે પદાર્થોમાંથી છાયાણુઓ નીકળે છે તે માત્રનું વેદન જે પ્રકારે દર્પણમાં સંક્રાન્ત થયેલા પદાર્થોનું જ્ઞાન થાય છે તે પ્રકારે સિલ્દ્રમાં સંક્રાન્તિથી પુદ્દગલના છાયાણુઓનું વેદન થાય છે એમ માનીએ, અને બાકીના પદાર્થોનું એટલે કે અણુ આદિ જે પદાર્થોમાંથી છાયાણુઓ નીકળતા નથી તેવા પદાર્થોનું ગ્રહણ અનુમાનથી થાય છે તેમ માનીએ, તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે તેમ ન કહેવું.

નવમી ગાથાથી આ ગાથાના પૂર્વાર્ધના કથનથી નક્કી થાય છે કે, કેવલીને જ્ઞેય પદાર્થનું જ્ઞાન દર્પણમાં જેમ છાયા સંક્રાન્ત થાય છે તેમ નથી થતું. તે કારણથી સ્વરૂપનિયત એવા કેવલીના કેવળજ્ઞાનનો આકાર જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ જ છે.

## ભાવાર્થ :-

દર્પાગૃના દષ્ટાંતથી જેને કેવળજ્ઞાનમાં જ્ઞેયનું જ્ઞાન થાય છે તેવો બોધ થયો હોય તેવો વાદી કહે છે કે, અણુ આદિ સર્વ પદાર્થીમાંથી છાયાણુઓ નીકળતા નથી તેમ તમે પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું, તો જે સ્કંધોના છાયાણુઓ નીકળે છે તેટલા સ્કંધમાત્રનું વેદન દર્પાગમાં સંક્રાન્ત થયેલ છાયાની જેમ સિલ્દ્રના કેવળજ્ઞાનમાં થાય છે, અને જે અણુ આદિમાંથી છાયાણુઓ નીકળતા નથી તે સર્વેનું જ્ઞાન કેવળજ્ઞાની અનુમાનથી કરે છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે આવું માનવું પણ ઉચિત નથી, કેમ કે આવું માનવાથી કેવળીનું બધું જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ છે તે પ્રકારના શાસ્ત્રવચનનો વિરોધ થાય.

ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં ગાથા - હથી માંડીને આ ગાથાના પૂર્વાર્ધ સુધીના કથનનું નિગમન કરતાં કહે છે કે, તે કારણથી અર્થાત્ પૂર્વમાં સિલ્દ્ર કર્યું કે દર્પણની જેમ કેવળજ્ઞાનમાં જ્ઞેય પદાર્થોનું સંક્રમણ થાય છે તે માનવું ઉચિત નથી તે કારણથી, પોતાના સ્વરૂપમાં નિયત એવા સિલ્દ્ર ભગવંતોના આ કેવળજ્ઞાનનો આકાર જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ છે; અર્થાત્ સિલ્દ્રના જ્ઞાનનો એવો જ સ્વભાવ છે કે જ્ઞેય પદાર્થો જે સ્વરૂપે હોય તે સ્વરૂપે જ બોધ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સિલ્દ્રના આત્માઓ પોતાના સ્વરૂપમાં નિયત છે, તેથી છાયાણુઓ તેમાં સંક્રાન્ત છે તેમ માની શકાય નહિ. કેમ કે છાયાણુઓ તેમના આત્મપ્રદેશમાં સંક્રમણ પામે છે તેમ માનીએ તો તેઓ પોતાના સ્વરૂપમાં નિયત નથી, પરંતુ છાયાણુના સંક્રમણથી સંસારી જીવો જેવા મિશ્ર પરિણામવાળા છે તેમ માનવું પડે. **!!વ૮-વ3!!** 

## અવતરણિકા:-

તેરમી ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં સિદ્ધમાં કેવળજ્ઞાન કેવું છે, તેનું સ્વરૂપ બતાવ્યું . હવે

સૂર્ય-ચંદ્ર આદિના પ્રકાશ કરતાં કેવળજ્ઞાનનો પ્રકાશ વિશેષ છે તે બતાવવા માટે કહે છે -

चंदाइच्चगहाणं पहा पयासेइ परिमियं खित्तं । केविलयनाणलंभो लोयालोयं पयासेइ ॥१४॥ चन्द्रादित्यग्रहाणां प्रभा प्रकाशयित परिमितं क्षेत्रम् । कैविलकज्ञानलाभो लोकालोकं प्रकाशयित ॥१४॥

#### અન્વયાર્થ:-

चंदाइच्चगहाणं पहा ચંદ્ર, સૂર્ય અને ગ્રહની પ્રભા परिमियं खित्तं पयासेइ પરિમિત ક્ષેત્રને પ્રકાશે છે. (અને) केविलयनाणलंभो लोयालोयं पयासेइ કેવળીના જ્ઞાનનો લાભ લોકાલોકને પ્રકાશે છે.

### ગાથાર્થ :-

ચંદ્ર, સૂર્ય અને ગ્રહની પ્રભા પરિમિત ક્ષેત્રને પ્રકાશે છે, જ્યારે કેવળીના જ્ઞાનનો લાભ લોકાલોકને પ્રકાશે છે.

#### ભાવાર્થ :-

ચંદ્ર, સૂર્ય અને ગ્રહ પોતપોતાની શક્તિ પ્રમાણે પરિમિત ક્ષેત્રનું પ્રકાશન કરે છે, પરંતુ પરિપૂર્ણ લોકાલોકનું પ્રકાશન કરતા નથી. જ્યારે કેવલી સંબંધી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ લોક અને અલોકનું પ્રકાશન કરે છે, અર્થાત્ પૂર્ણ જગતનું પ્રકાશન કરે છે. આ રીતે ચંદ્રાદિના દષ્ટાંતથી કેવળજ્ઞાનની પ્રકાશન શક્તિ ઘણી અધિક છે તે વાત પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ છે. ॥૧૮-૧૪॥

## અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે કેવળજ્ઞાન સંપૂર્ણ લોકાલોકને પ્રકાશે છે, તે સાંભળી પ્રશ્ન થાય કે જો કેવળજ્ઞાન લોકાલોકને પ્રકાશતું હોય તો તે સ્વરૂપનિયત કઇ રીતે રહી શકે? તેથી ગ્રંથકાર ગાથા - ૧૫માં આવી શંકા કરીને, ગાથા - ૧૬માં તેનું નિરાકરણ કરે છે -

तह सव्वगयाभासं भणियं सिद्धंतमम्मनाणीहिं । एयसरूवनियत्तं एविमणं जुज्जए कह णु ? ॥१५॥ तथा सर्वगताभासं भणितं सिद्धान्तमर्मज्ञानिभिः । एतत्स्वरूपनियतमेविमदं युज्यते कथं नु ? ॥१५॥

आभासो गहणं चिय जम्हा तो किं न जुज्जए इत्थं ?। चंदप्पभाइणायं तु णायिमत्तं मुणेयव्वं ॥१६॥ आभासो ग्रहणमेव यस्मात् तित्कं न युज्यतेऽत्र ?। चन्द्रप्रभादिज्ञातं तु ज्ञातमात्रं ज्ञातव्यम् ॥१६॥

#### અन्तयार्थ :-

तह तथा=અने सिद्धंतमम्मनाणीहिं सिद्धांतना भर्मने જાણનારાઓ વડે (કેવળજ્ઞાનને) सव्वगयाभासं भिणयं सर्वगत આભાસવાળું કહેલ છે. एवं એ રીતે इणं आ=કेવળજ્ઞાન एयसरूवनियत्तं आना=કेવલીના સ્વરૂપ साथे नियत कह णु जुज्जए કेवी रीते धटे? (અર्थात् न धटे).

**ઋ णુ** વિતર્કમાં છે.

#### અन्वयार्थ :-

जम्हा જે કારણથી आभासो गहणं चिय આભાસ ગ્રહણ જ છે तो તે કારણથી इत्थं અહીંયાં=કેવળજ્ઞાનના સ્વરૂપનિયતમાં किं न जुज्जए શું ન ઘટે? (અર્થાત્ ઘટે.)

(અહીં પ્રશ્ન થાય કે ચંદ્રપ્રભાદિના દષ્ટાંતથી કેવળજ્ઞાનને લોકાલોક પ્રકાશક કહેલ છે. તેથી જેમ ચંદ્રપ્રભા ચંદ્રના સ્વરૂપમાં નિયત નથી પરંતુ લોકમાં ફેલાયેલ છે, તેમ કેવલીનું કેવલજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત નથી પરંતુ લોકાલોકમાં ફેલાયેલ છે તેમ માનવું જોઇએ. તેથી કહે છે-)

चंदप्पभाइणायं तु वणी यंद्रप्रभाहिनुं दृष्टांत णायिमत्तं मुणेयव्वं दृष्टांतभात्र अणवुं.

## ગાથાર્થ :-

સિદ્ધાંતના મર્મને જાણનારાઓ વડે કેવળજ્ઞાનને સર્વગત આભાસવાળું કહેલ છે, એ રીતે કેવળજ્ઞાન કેવલીના સ્વરૂપ સાથે નિયત કેવી રીતે ઘટે? અર્થાત્ ન ઘટે. (આ પૂર્વપક્ષ કહે છે. તેને ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે) જે કારણથી આભાસ ગ્રહણ જ છે તે કારણથી કેવળજ્ઞાનના સ્વરૂપનિયતમાં શું ન ઘટે? અર્થાત્ ઘટે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ચંદ્રપ્રભાદિના દષ્ટાંતથી કેવળજ્ઞાનને લોકાલોક પ્રકાશક કહેલ છે. તેથી જેમ ચંદ્રપ્રભા ચંદ્રના સ્વરૂપમાં નિયત નથી, પરંતુ લોકમાં ફેલાયેલ છે; તેમ કેવલીનું કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત નથી, પરંતુ લોકમાં ફેલાય છે તેમ માનવું જોઇએ. તેથી કહે છે કે ચંદ્રપ્રભાદિનું દષ્ટાંત તે દષ્ટાંતમાત્ર જ છે.

#### भावार्थ :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે કેવળજ્ઞાન લોકાલોકને પ્રકાશે છે ત્યાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે કે, સિલ્દ્રાંતના મર્મને જાણનારા વડે કેવળજ્ઞાનને સર્વગત આભાસરૂપે કહેલ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કેવળજ્ઞાન લોક અને અલોકમાં પ્રકાશરૂપે ફેલાયેલ છે. અને તેમ સ્વીકારીએ તો ગાથા - ૧૩માં તમે બતાવ્યું તે પ્રમાણે કેવલીનું કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત છે તે વાત ઘટી શકે નહિ. તેના જવાબરૂપે ગાથા - ૧૬માં કહે છે કે સિલ્દ્રાંતના મર્મને જાણનારે કેવળજ્ઞાનને સર્વગત આભાસરૂપ કહેલ છે; તે આભાસગ્રહણરૂપ જ છે, એટલે કે જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ છે, પરંતુ કેવલીનું કેવળજ્ઞાન લોક અને અલોકમાં વિસ્તાર પામે છે તેમ બતાવવા માટે નથી. તેથી કેવળજ્ઞાનને સ્વરૂપનિયત સ્વીકારવામાં કોઇ દોષ નથી, અર્થાત્ કેવલીનું કેવળજ્ઞાન, કેવલીના આત્મપ્રદેશોને છોડીને બહાર નીકળતું નથી તેમ સ્વીકારવામાં કોઇ દોષ નથી. આમ છતાં, તેમ સ્વીકારીએ તો ચંદ્રપ્રભાદિનું દષ્ટાંત સંગત થાય નહિ. તેથી કહે છે કે ચંદ્રપ્રભાદિનું દષ્ટાંત સમજાવવા માટે દષ્ટાંતમાત્રરૂપ છે. પરંતુ ચંદ્રની પ્રભા જેમ ચંદ્રમાંથી નીકળીને લોકમાં વિસ્તાર પામે છે, તેમ કેવલીનું કેવળજ્ઞાન આત્મામાંથી નીકળી લોકમાં ફેલાય છે, તે બતાવવા માટે ચંદ્રપ્રભાદિનું દષ્ટાંત નથી. ફક્ત ચંદ્રપ્રભાદિની પ્રકાશશક્તિ કરતાં કેવળજ્ઞાનની પ્રકાશશક્તિ અધિક છે, તેમ બતાવવા માટે ચંદ્રપ્રભાદિનું દષ્ટાંત ગૃહણ કરેલ છે. **!!૧૮-૧૫/૧૬!!** 

## અવત્રવિષકા :-

પૂર્વમાં બતાવ્યું કે ચંદ્રપ્રભાદિ દષ્ટાંતમાત્ર છે. તે જ વાતને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે -

जम्हा पुग्गलरूवा चंदाईणं पभा ण तद्धम्मो । नाणं तु जीवधम्मो ता तं नियओ अयं नियमा ॥१७॥ यस्मात्पुद्गलरूपा चन्द्रादीनां प्रभा न तद्धर्मः । ज्ञानं तु जीवधर्मः; ततस्तन्नियतोऽयं नियमात् ॥१७॥

## અન્વચાર્થ :-

जम्हा જે કારણથી चंदाईणं पभा ચંદ્રાદિની પ્રભા पुग्गलरूवा પુદ્દગલરૂપ છે तद्धम्मो ण तेनो धर्म नधी.=ચંદ્રના જીવનો ધર્મ નથી. नाणं तु जीवधम्मो वणी જ્ઞાન જીવનો ધર્મ છે. ता ते કારણથી नियमा नियमधी अयं आ=क्षेवणञ्चान तं तेने=જીવને (आश्रयीने) नियओ नियत છે.

#### ગાથાર્થ:-

જે કારણથી ચંદ્રાદિની પ્રભા પુદ્દગલરૂપ છે, ચંદ્રના જીવનો ધર્મ નથી. વળી જ્ઞાન જીવનો ધર્મ છે તે કારણથી, નિયમથી કેવળજ્ઞાન જીવને આશ્રયીને નિયત છે.

#### भावार्थ :-

ચંદ્રની પ્રભા પુદ્દગલ સ્વરૂપ જ છે પરંતુ ચંદ્રના આત્માનો ધર્મ નથી. તેથી ચંદ્રના જીવના આત્મપ્રદેશોને છોડીને, ચંદ્રના શરીરમાંથી પ્રભાનાં પુદ્દગલો લોકમાં ફેલાય છે. પરંતુ જ્ઞાન તે જીવનો ધર્મ છે, તેથી જીવના આત્મપ્રદેશોને છોડીને બહાર જાય નહિ. તેથી નિયમથી કેવલીનું કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત છે. આથી જ ચંદ્રપ્રભાદિનું દષ્ટાંત, દષ્ટાંતમાત્ર છે. **ા૧૮-૧૭ા** 

## અવતર્ચણકા :-

પૂર્વ ગાથામાં બતાવ્યું કે જ્ઞાન જીવનો ધર્મ છે તેથી જીવના સ્વરૂપની સાથે નિયત છે, ત્યાં કોઇને શંકા થાય કે તો પણ જીવને સર્વગત માની લઇએ તો કેવળજ્ઞાન પણ સર્વગત છે તેમ સ્વીકારી શકાશે. તેથી કહે છે -

जीवो य ण सळ्याओ ता तद्धम्मो कहं भवइ बाही ?। कह वाऽलोए धम्माइविरहओ गच्छइ अणंते ॥१८॥ जीवश्च न सर्वगतस्तत्तद्धर्मः कथं भवति बहिः ?। कथं वाऽलोके धर्मादिविरहतो गच्छत्यनन्ते ॥१८॥

## અન્વયાર્થ :-

जीवो य અને જીવ सव्वगओ ण सर्वगत नथी ता ते કારણથી तद्धमो तेनो धर्म कहं बाही भवइ કेवी रीते બહાર હોઇ શકે? (અર્થાત્ ન હોઇ શકે.)

અહીં શંકા થાય કે જીવને સર્વગત માનીએ તો શું વાંધો? તેથી કહે છે-)

वा અથવા अणंते अलोए धम्माइविरहओ कह गच्छइ અનંત અલોક આકાશમાં ધર્માદિનો વિરહ હોવાથી (જીવ) કેવી રીતે ત્યાં જાય? અર્થાત્ ન જાય.

## ગાથાર્થ:-

જીવ સર્વગત નથી તે કારણથી તેનો ધર્મ કેવી રીતે બહાર હોઇ શકે? અર્થાત્ ન હોઇ શકે. અહીં શંકા થાય કે જીવને સર્વગત માનીએ તો શું વાંધો? તેથી કહે છે - અથવા અનંત અલોક આકાશમાં ધર્માદિનો વિરહ હોવાથી જીવ કેવી રીતે ત્યાં જાય? અર્થાત્ ન જાય. (આથી જીવને સર્વગત ન માની શકાય.)

#### ભાવાર્થ :-

જીવ સર્વગત નથી, પરંતુ શરીરવ્યાપી છે; અને સિદ્ધ અવસ્થામાં પણ છેલ્લા શરીરના ૨/૩ ભાગ આકાશમાં વ્યાપીને રહે છે, પરંતુ સર્વ આકાશપ્રદેશોમાં જીવ નથી. તે કારણથી જીવનો ધર્મ કેવી (કઇ) રીતે જીવપ્રદેશને છોડીને બહાર જાય? અર્થાત્ ન જાય. તેથી કેવળજ્ઞાનરૂપી જીવનો ધર્મ સ્વરૂપનિયત છે.

અહીં શંકા થાય કે જીવને સર્વગત સ્વીકારીએ તો શું વાંધો? તેથી કહે છે - અનંત અલોકાકાશમાં ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયનો વિરહ છે, તેથી જીવ અલોકમાં જઇ શકે નહિ. માટે જીવને સર્વવ્યાપી માની શકાય નહિ. તેથી જીવના ધર્મરૂપ કેવળજ્ઞાન, કેવલીના આત્માને છોડીને બહાર જતું નથી. માટે જ ચંદ્રપ્રભાદિ દષ્ટાંત તે દષ્ટાંતમાત્ર છે. માવ્ટ-૧૮મા

## અવતર્ચાણકા:-

ગાથા - ૧૩ થી માંડીને કેવળજ્ઞાન, કેવળજ્ઞાનીના સ્વરૂપમાં નિયત છે તે વાત અનેક રીતે સ્થાપન કરી. હવે તેનું નિગમન કરે છે.

तम्हा सरूवनिययस्स चेव जीवस्स केवलं धम्मो । आगारो वि य एयस्स साहु तग्गहणपरिणामो ॥१९॥ तस्मात्स्वरूपनियतस्यैव जीवस्य केवलं धर्मः । आकारोऽपि चैतस्य साधु तद्ग्रहणपरिणामः ॥१९॥

#### અન્વચાર્થ :-

तम्हा ते કારણથી=ગાથા - ૧૩ થી ગાથા - ૧૮ સુધી બતાવ્યું કે કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત છે તે કારણથી, કેવળજ્ઞાન सरूवनिययस्स चेव સ્વરૂપમાં નિયત જ એવા जीवस्स केवलं धम्मो જીવનો ધર્મ છે. य અને एयस्स આનો=કેવળજ્ઞાનનો आगारो वि આકાર પણ तग्गहणपरिणामो तद्यહણપરિણામ= જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ साहु ઉચિત છે.

## ગાથાર્થ:-

ગાથા - ૧૩ થી ગાથા - ૧૮ સુધી બતાવ્યું કે કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત છે, તે

કારાગૃથી કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત જ જીવનો ધર્મ છે અને કેવળજ્ઞાનનો આકાર પણ જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ ઉચિત છે.

#### ભાવાર્થ :-

પૂર્વની ગાથાઓમાં સ્થાપન કર્યું કે જીવનું કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપનિયત છે તે કારણથી સ્વરૂપનિયત જ એવા જીવનો કેવળજ્ઞાન ધર્મ છે, અર્થાત્ પોતાના સ્વરૂપમાં જ સદા રહેવાવાળા જે જીવો હોય તે જીવોનો જ ધર્મ કેવળજ્ઞાન છે. તેથી જીવને છોડીને કેવળજ્ઞાન અન્યત્ર જતું નથી. વળી કેવળજ્ઞાનનો જે આકાર છે તે પણ જ્ઞેયના ગ્રહણપરિણામરૂપ જ છે, પરંતુ જ્ઞેય એવા ઘટ-પટાદિના આકારરૂપ નથી. તેથી કેવળજ્ઞાન આત્માના સર્વ આત્મપ્રદેશોમાં વ્યાપીને રહે છે અને જ્ઞેય એવા ઘટ-પટાદિને ગ્રહણ કરે છે, પણ ઘટ-પટાદિ આકારરૂપે તે જ્ઞાન પરિણમન પામતું નથી, તે માનવું જ ઉચિત છે. ॥૧૮-૧૯॥

## અવતરુિકા :-

પૂર્વની ગાથાઓમાં કેવળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિથી જીવને શું પ્રાપ્ત થાય છે? તે બતાવવા માટે કહે છે -

एयम्मि भवोवग्गाहिकम्मखयओ उ होइ सिद्धत्तं । नीसेससुद्धधम्मासेवणफलमुत्तमं नेयं ॥२०॥ एतस्मिन्भवोपग्राहिकर्मक्षयतस्तु भवति सिद्धत्वम् । निःशेषशुद्धधर्माऽऽसेवनफलमुत्तमं ज्ञेयम् ॥२०॥

## અન્વયાર્થ :-

एयम्मि आ ढोते छते = डेवणज्ञान ढोते छते भवोवग्गाहिकम्मखयओ भवोपग्राढीडर्मना क्षयथी उ ल सिद्धत्तम् होइ सिद्धपणुं थाय छे. (अने ते) नीसेससुद्धधम्मासेवणफलमुत्तमं संपूर्ण शुद्ध धर्मना आसेवनना इबर्ग अने ઉत्तम नेयं काणवं.

## ગાથાર્થ :-

કેવળજ્ઞાન હોતે છતે ભવોપગ્રાહીકર્મના ક્ષયથી જ સિલ્દ્રપણું થાય છે. અને તે સંપૂર્ણ શુલ્દ્રધર્મના આસેવનના ફલરૂપ અને ઉત્તમ જાણવું.

## ભાવાર્થ :-

જીવને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ્યા પછી અઘાતી એવા ચાર ભવોપગ્રાહી કર્મનો ક્ષય થાય ત્યારે સિલ્દ્રપણું પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં તે સિલ્દ્રપણું, પરિપૂર્ણ શુલ્દ્રધર્મના આસેવનરૂપ ચૌદમા ગુણસ્થાનકના ફલરૂપ છે, અને જીવના માટે પૂર્ણ સુખરૂપ હોવાથી ઉત્તમ છે. આનાથી ઉત્તમ વસ્તુ જગતમાં કંઇ જ નથી. II૧૮-૨૦II

# ॥ इति केवलज्ञानविंशिका अष्टादशी ॥

# ।। सिद्धविभक्तिविंशिका एकोनविंशी ।।

#### અવતરણિકા:-

અઢારમી વિંશિકાના અંતે કહ્યું હતું કે કેવળજ્ઞાન પામ્યા પછી ભવોપગ્રાહી કર્મના ક્ષયથી સિલ્દ્રપાગું થાય છે. તેથી હવે વ્યવહારનયને આશ્રયીને સિલ્દોના ભેદોને કહે છે -

सिद्धाणं च विभत्ती तहेगरूवाण बीअतत्तेण । पनरसहा पन्नतेह भगवया ओहभेएण ॥१॥ सिद्धानां च विभक्तिस्तथैकरूपाणां बीजतत्त्वेन । पंचदशधा प्रज्ञप्तेह भगवतौधभेदेन ॥१॥

## અન્વયાર્થ :-

इह च અને અહીं=શાસ્ત્રમાં तहेगरूवाण ते પ્રકારે એકરૂપવાળા सिद्धाणं સિલ્ફોની बीअतत्तेण બીજતત્ત્વ વડે ओहभेएण ઓઘભેદથી पनरसहा પંદર પ્રકારની विभत्ती विभिक्त भगवया ભગવાન વડે पन्नता કહેવાયેલી છે.

#### ગાશાર્શ :-

અને શાસ્ત્રમાં ભગવાન વડે તે પ્રકારે એકરૂપવાળા સિન્દ્રોની બીજતત્ત્વ વડે ઓઘભેદથી પંદર પ્રકારની વિભક્તિ કહેવાયેલી છે.

#### भावार्थ :-

દરેક સિલ્દ્રના આત્માઓ અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત વીર્ય, અવ્યાબાધ સુખ આદિ ભાવોથી એક સ્વરૂપવાળા છે; તેથી સિલ્દ અવસ્થામાં તેઓનો પરસ્પર ભેદ નથી. ફક્ત છેલ્લા શરીરની અપેક્ષાએ દરેકના આત્મપ્રદેશોની અવગાહના જુદી જુદી હોય છે, અને છેલ્લે જે સ્થાનથી સિલ્દ થયા છે તેના ઉપરના ક્ષેત્રમાં દરેક સિલ્દ્રના જીવો રહે છે; તેથી ક્ષેત્રકૃત પરસ્પર ભેદ છે. વળી કોઇક વહેલા ગયા હોય કે કોઇક પાછળથી ગયા હોય એમ કાલકૃત ભેદ હોય છે.

આમ છતાં, તેઓની સિદ્ધાવસ્થાની પૂર્વ-અવસ્થાનું જે તત્ત્વ છે તેને અહીં બીજતત્ત્વથી કહીને તેની અપેક્ષાએ સિદ્ધના પંદર ભેદો શાસ્ત્રમાં કહેવાના છે. આ ભેદો પણ સામાન્યથી પંદર પ્રકારના છે. અવાંતર ભેદો કહીએ તો અધિક છે, તે બતાવવા માટે ઓઘથી પંદર ભેદો કહ્યા છે. ∥વ∈-વ∥

#### અવતર્ચાણકા :-

સિલ્કના પંદર ભેદો બતાવે છે-

तित्थाइसिद्धभेया संघे सइ हुंति तित्थसिद्ध ति । तदभावे जे सिद्धा अतित्थसिद्धा उ ते नेया ।।२॥ तीर्थादिसिद्धभेदाः सङ्घे सित भवन्ति तीर्थसिद्धा इति । तदभावे ये सिद्धा अतीर्थसिद्धास्तु ते ज्ञेयाः ।।२॥

## અન્વયાર્થ :-

तित्थाइसिद्धभेया તીર્થાદ સિલ્કના ભેદો છે (તે આ પ્રમાણે) संघे सइ हुंति (૧) સંઘ હોતે છતે જે સિલ્ક થાય तित्थसिद्ध ति એ તીર્થસિલ્ક (કહેવાય છે) उ વળી (૨.) तदभावे तेना=સંઘના અભાવમાં जे सिद्धा જે સિલ્કો (થયા) ते अतित्थसिद्धा ते અતીર્થસિલ્ક नेया જાણવા.

## ગાથાર્થ:-

તીર્થાદિ સિલ્દ્રના ભેદો છે તે આ પ્રમાણે - સંઘ હોતે છતે જે સિલ્દ થાય તે તીર્થસિલ્દ્ર કહેવાય છે. વળી સંઘના અભાવમાં જે સિલ્દો થયા તે અતીર્થસિલ્દ્ર જાણવા.

तित्थगरा तस्सिद्धा हुंति तदन्ने अतित्थगरसिद्धा । सगबुद्धा तस्सिद्धा एवं पत्तेयबुद्धा वि ॥३॥ तीर्थकरास्तित्सिद्धा भवन्ति तदन्येऽतीर्थकरसिद्धाः । स्वकबुद्धास्तित्सिद्धा एवं प्रत्येकबुद्धा अपि ॥३॥

## અન્વયાર્થ:-

(3) तित्थगरा (જે) તીર્થંકરો છે (તે) तिस्सिद्धा हुंति તે=તીર્થંકરસિલ્દ્ર છે અને (૪) तदन्ने તેનાથી અન્ય=તીર્થંકરથી અન્ય अतित्थगरिसद्धा અતીર્થંકરસિલ્દ્ર છે. (૫) सगबुद्धा (જે) સ્વયંબુલ્દ્ર (તે) तिस्सिद्धा તે=સ્વયંબુલ્દ્રસિલ્દ્ર છે, एवं એ રીતે (૬) पत्तेयबुद्धा वि પ્રત્યેકબુલ્દ્ર પણ છે.

## ગાશાર્શ :-

તીર્થંકરો તીર્થંકરસિલ્દ્ર કહેવાય છે અને તીર્થંકરથી અન્ય અતીર્થંકરસિલ્દ્ર કહેવાય છે. જે સ્વયંબુલ્દ્ર છે તે સ્વયંબુલ્દ્રસિલ્દ્ર કહેવાય છે, અને આ રીતે પ્રત્યેકબુલ્દ્ર પણ હોય છે. इय बुद्धबोहिया वि हु इत्थी पुरिसे णपुंसगे चेव। एवं सिलंगगिहिअन्नलिंगसिद्धा मुणेयव्वा ॥४॥ इति बुद्धबोधिता अपि खलु स्त्री पुरुषो नपुंसकश्चैव। एवं स्वलिंगगृह्यन्यलिंगसिद्धा ज्ञातव्याः ॥४॥

#### અન્વયાર્થ :-

इय એ પ્રકારે (૭) बुद्धबोहिया वि બુદ્ધબોધિત પણ (હોય છે) (૮, ૯, ૧૦) हु इत्थी पुरिसे णपुंसगे चेव श्ली, पुरुष, नपुंसक (सिद्ध હોય છે.) एवं आ પ્રકારે (૧૧, ૧૨, ૧૩) सिलंगगिहिअन्नलिंगसिद्धा स्विभिंग, गृहिसिंग, अन्यसिंग सिद्ध मुणेयव्वा जाणवा.

## ગાથાર્થ:-

એ પ્રકારે બુલ્દ્રબોધિત પણ સિલ્દ્ર હોય છે, અને સ્ત્રી, પુરુષ, નપુંસક સિલ્દ્ર હોય છે. આ પ્રકારે સ્વલિંગ, ગૃહિલિંગ અને અન્યલિંગ સિલ્દ્ર જાણવા.

एगाणेगा य तहा तदेगसमयम्मि हुंति तस्सिद्धा । सेढी केवलिभावे सिद्धी एते उ भवभेया ॥५॥ एकानेकाश्च तथा तदेकसमये भवन्ति तत्सिद्धाः । श्रेणिः केवलिभावे सिद्धिरेते तु भवभेदातु ॥५॥

#### અન્વયાર્થ:-

(१४) एगाणेगा य हुंति अने એકસિલ્દ अने अनेકसिલ्हो थाय છे. तहा अने एगसमयम्मि એક समयमां तद् ते=એક सिલ्द (थाय तो) तस्सिद्धा तिस्सिद्धा केडेसिल्द केडेवाय छे अने एगसमयम्मि એક समयमां तद् ते=अनेड सिल्द (थाय तो) तस्सिद्धा ते=अनेडिसिल्द डेखेवाय छे.

(પંદર ભેદો કહ્યા પછી આ પંદર પ્રકારના જીવો સિલ્કિ કેવી રીતે પામે છે અને તેઓના પંદર ભેદો કઇ રીતે છે, તે બતાવતાં કહે છે -)

सेढी શ્રેણી, केविलभावे કેવળજ્ઞાન થયે છતે सिद्धी સિલ્લિ. એટલે કે આ પંદર પ્રુકારના જીવોને શ્રેણી પ્રાપ્ત થાય છે, પછી કેવળજ્ઞાન થાય છે અને પછી સિલ્લિ પ્રાપ્ત થાય છે. उ વળી **एते** આ=પૂર્વમાં બતાવાયેલા પંદર ભેદો भवभेया ભવના ભેદથી છે=છેલ્લા ભવમાં વર્તતી અવસ્થાના ભેદથી છે.

#### ગાથાર્થ:-

એકસિલ્દ્ર અને અનેકસિલ્દ્ર થાય છે. એક સમયમાં એક સિલ્દ્ર થાય તો એકસિલ્દ્ર કહેવાય છે અને એક સમયમાં અનેક સિલ્દ્ર થાય તો તે અનેકસિલ્દ્ર કહેવાય છે.

(પંદર ભેદો કહ્યા પછી આ પંદર પ્રકારના જીવો સિલ્લિ કેવી રીતે પામે છે અને તેઓના પંદર પ્રકારના ભેદો કઇ રીતે છે, તે બતાવતાં કહે છે -)

આ પંદર પ્રકારના જીવોને શ્રેણી પ્રાપ્ત થાય છે, પછી કેવળજ્ઞાન થાય છે અને પછી સિલ્દિ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી પૂર્વમાં બતાવાયેલા પંદર ભેદો ભવના ભેદથી છે=છેલ્લા ભવમાં વર્તતી અવસ્થાના ભેદથી છે.

#### ભાવાર્થ :-

પહેલી ગાથામાં કહ્યું હતું કે ચરમ શરીરાદિની અપેક્ષાએ સિદ્ધના પંદર ભેદો પડે છે. તે સિદ્ધના જીવોનું છ પ્રકારે વિભાજન કરતાં પંદર ભેદો પ્રાપ્ત થાય છે. જે આ પ્રમાણે છે.

- (A) ૧. તીર્થસિલ્દ ૨. અતીર્થસિલ્દ
- (B) ૩. તીર્થંકરસિલ્દ ૪. અતીર્થંકરસિલ્દ
- (C) ૫. સ્વયંબુલ્કસિલ્ક ૬. પ્રત્યેકબુલ્કસિલ્ક ૭. બુલ્કબોધિતસિલ્ક
- (D) ૮.સ્ત્રીલિંગસિલ્દ ૯. પુરુષલિંગસિલ્દ ૧૦. નપુંસકલિંગસિલ્દ
- (E) ૧૧. સ્વલિંગસિલ્દ્ર ૧૨. ગૃહિલિંગસિલ્દ્ર ૧૩. અન્યલિંગસિલ્દ્ર
- (F) ૧૪. એકસિલ્લ ૧૫. અનેકસિલ્લ.

ગાથા - ૫ ના પૂર્વાર્ધ સુધી સિલ્દ્રના પંદર ભેદો બતાવ્યા અને હવે ઉત્તરાર્ધમાં સિલ્દ્રના પંદર ભેદવાળા જીવો સિલ્દ્રિ કેવી રીતે પામે છે તે બતાવે છે. તે પંદર પ્રકારના જીવોને પ્રથમ ક્ષપકશ્રેણીની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેનાથી કેવળજ્ઞાન થાય છે અને ભવની સમાપ્તિ થવાથી સિલ્દ્રિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે શ્રેણી, કેવળજ્ઞાન અને સિલ્દ્રિ આ પ્રકારનો ક્રમ બધાના માટે છે, તો સિલ્દ્રના પંદર ભેદો કઇ અપેક્ષાએ છે? તેથી કહે છે કે ચરમભવની અવસ્થાના ભેદથી સિલ્દ્રના આ પંદર ભેદો છે, પરંતુ સિલ્દ્રમાં વર્તતી અવસ્થાને આશ્રયીને આ પંદર ભેદો નથી. **ા૧૯-૨/3/૪/પાા** 

#### અવતરણિકા :-

આ રીતે સિલ્દ્રના પંદર ભેદો બતાવ્યા. ત્યાં દિગંબર સ્ત્રીલિંગથી સિલ્દ્રિ માનતો નથી. તેના નિરાકરણ માટે કહે છે -

> पिडबंधगा ण इत्थं सेढीए हुंति चरमदेहस्स । थीलिंगादीया वि हु भावा समयाविरोहाओ ॥६॥ प्रतिबन्धका नाऽत्र श्रेण्यां भवन्ति चरमदेहस्य । स्रीलिङ्गादिका अपि खलु भावाः समयाविरोधात् ॥६॥

## અन्वयार्थ :-

इत्थं અહીંયાં=સંસારમાં सेढीए શ્રેણીમાં चरमदेहस्स ચરમ દેહવાળાના थीलिंगादीया भावा वि हु સ્ત્રીલિંગાદિ ભાવો પણ पडिबंधगा ण हुंति પ્રતિબંધક નથી થતા (કારણ કે) समयाविरोहाओ સમયનો અવિરોધ છે.

## ગાથાર્થ:-

સંસારમાં શ્રેણીમાં ચરમ દેહવાળાના સ્ત્રીલિંગાદિ ભાવો પણ પ્રતિબંધક નથી થતા, કારણ કે સમયનો અવિરોધ છે; એટલે કે તેમ માનવામાં શાસ્ત્રનો વિરોધ નથી.

#### ભાવાર્થ :-

મનુષ્યભવમાં ચરમ દેહવાળા જીવોને ક્ષપકશ્રેણીની પ્રાપ્તિમાં સ્ત્રીલિંગ આદિ ભાવોને દિગંબર પ્રતિબંધક માને છે, પરંતુ તે ઉચિત નથી; કેમ કે શાસ્ત્રનો વિરોધ છે. અર્થાત્ શાસ્ત્ર સ્ત્રીલિંગ આદિ ભાવોને ક્ષપકશ્રેણીના પ્રતિબંધક માનતું નથી અને અતીન્દ્રિય પદાર્થોમાં સર્વજ્ઞનું વચન જ પ્રમાણ છે. Ⅱવ∈-ਭⅡ

# અવતરણિકા :-

છટ્ઠી ગાથામાં કહ્યું તેમ સ્ત્રીલિંગસિલ્દ્ર માનવામાં શાસ્ત્રનો અવિરોધ છે, તે બતાવે છે -

नवगुणठाणविहाणा इत्थीपमुहाण होइ अविरोहो । समएण सिद्धसंखाभिहाणओ चेव नायव्वा ॥७॥ नवमगुणस्थानविधानात् स्त्रीप्रमुखानां भवत्यविरोधः । समयेन सिद्धसंख्याभिधानत चैव ज्ञातव्या ॥७॥

## અન્વચાર્થ :-

इत्थीपमुहाण સ્ત્રીપ્રમુખોને नवगुणठाणिवहाणा नवमा ગુણસ્થાનકનું વિધાન હોવાથી અને समएण શાસ્ત્ર વડે सिद्धसंखाभिहाणओ चेव સિલ્દ્રની સંખ્યાનું અભિધાન હોવાથી જ अविरोहो અવિરોધ नायव्वा होइ જાણવો જોઇએ.

#### ગાશાર્શ :-

સ્ત્રીપ્રમુખોને નવમા ગુણસ્થાનકનું વિધાન હોવાથી અને શાસ્ત્ર વડે સિલ્દ્રની સંખ્યાનું અભિધાન હોવાથી જ (સ્ત્રીલિંગસિલ્દ્ર માનવામાં શાસ્ત્રનો) અવિરોધ જાણવો જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

'યાપનીય તંત્ર' નામના ગ્રંથમાં સ્ત્રી વગેરેને નવમું ગુણસ્થાનક સ્વીકારેલ હોવાથી સ્ત્રીને મોક્ષ માનવામાં અવિરોધ છે. વળી, શાસ્ત્રમાં સિદ્ધના પંદર ભેદો કહેલા છે તેમાં 'સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ' કહેલ છે, તેથી પણ સ્ત્રીઓને મોક્ષ માનવામાં વિરોધ નથી. **॥વ∈-૭॥** 

## અવત્રવિશકા :-

સાતમી ગાથામાં કહ્યું કે સ્ત્રીઓને નવમું ગુણસ્થાનક છે તેથી મોક્ષ માનવામાં વિરોધ નથી. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સ્ત્રીઓને નવમું ગુણસ્થાનક ભલે હોય પરંતુ કેવળજ્ઞાન થતું નથી તેથી મોક્ષ થતો નથી. તેનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે -

अणियहिबायरो सो सेढिं नियमेणिमह समाणेइ । तीए य केवलं केवले य जम्मक्खए सिद्धी ॥८॥ अनिवृत्तिबादरः स श्रेणिं नियमेनेह समानयित । तस्याश्च केवलं केवले च जन्मक्षये सिद्धिः ॥८॥

## અન્વયાર્થ:-

सो તે=સાતમી ગાથામાં કહેલું નવમું ગુણસ્થાનક अणियद्विजायरो અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક नियमेण નિયમથી इह અહીં=મનુષ્યભવમાં सेढिं શ્રેણીને समाणेइ સમાપ્ત કરે છે, तीए य અને તેનાથી=શ્રેણીથી केवलं કેવલજ્ઞાન (થાય છે) केवले ય અને કેવલજ્ઞાન થયે છતે जम्मक्खए જન્મનો ક્ષય થતાં सिद्धी સિદ્ધિ=મોક્ષ (થાય છે.)

#### ગાથાર્થ :-

તે=સાતમી ગાથામાં કહેલું નવમું ગુણસ્થાનક, અનિવૃત્તિબાદર નિયમથી અહીં= મનુષ્યભવમાં, શ્રેણીને સમાપ્ત કરે છે. અને શ્રેણીથી કેવલજ્ઞાન થાય છે અને કેવલજ્ઞાન થયે છતે જન્મનો ક્ષય થતાં સિદ્ધિ=મોક્ષ થાય છે.

#### भावार्थ :-

સાતમી ગાથામાં કહેલ કે નવમું ગુણસ્થાનક અનિવૃત્તિબાદર ગુણસ્થાનક છે, અને તે અહીં ક્ષપકશ્રેણીવાળાને ગ્રહણ કરવાનું છે, ઉપશમશ્રેણીવાળાને નહીં. અને તે અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક નક્કી શ્રેણીને સમાપ્ત કરે છે, પરંતુ વચમાં વિશ્રાંત પામે નહિ. શ્રેણીની સમાપ્તિ થવાથી કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય. તેથી સ્ત્રી નવમા ગુણસ્થાનકને પ્રાપ્ત કરે છે તે વચનથી નક્કી થાય છે કે સ્ત્રીઓને કેવળજ્ઞાન થાય છે, અને કેવળજ્ઞાન થયા પછી વિદ્યમાન જન્મનો ક્ષય થાય ત્યારે અવશ્ય મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી સ્ત્રીઓને મોક્ષ થાય છે તે વાત શાસ્ત્રથી સિલ્દ થાય છે. **॥૧૯-૮॥** 

#### અવતર્ચાિકા:- ૯

સાતમી ગાથામાં કહેલ કે સિદ્ધના પંદર ભેદોના આધારે પણ નક્કી થાય છે કે સ્ત્રીને મુક્તિ છે. તેનું સમાધાન દિગંબર આ પ્રમાણે કરે કે કેવળજ્ઞાન તો પુરુષને જ થાય છે, પરંતુ જે પુરુષ ક્ષપકશ્રેણીમાં સ્ત્રીવેદનું સંક્રમણ કરીને, પ્રથમ સ્ત્રીવેદની સત્તાનો ઉચ્છેદ કરે, તે સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ કહેવાય. તેનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે -

पुरिसस्स वेयसंकमभावेणं इत्थ गमणिगाऽजुत्ता । इत्थीण वि तब्भावो होइ तया सिद्धिभावाओ ॥९॥
पुरुषस्य वेदसंक्रमभावेनात्र गमनिकाऽयक्ता ।

पुरुषस्य वदसक्रमभावनात्र गमानकाऽयुक्ता । स्त्रीणामपि तद्भावो भवति तदा सिद्धिभावात् ॥९॥

## અન્વયાર્થ :-

इत्थीण वि श्रीओने જ (જ્યારે) तब्भावो होइ ते ભાવ=क्षपक्षश्रेशिनो नवमा गुगुस्थानक्कनो ભાવ થાય છે तया सिद्धिभावाओ त्यारे सिद्धि थती छोवाथी इत्थ अહीं=सिद्धना पंदर भेदोमांथी श्लीक्षंगसिद्ध, पुरुषिंगसिद्ध अने नपुंसक्षिंगसिद्ध स्वरूप त्राग भेदनी संगति करवामां पुरिसस्स पुरुषने वेयसंकमभावेणं श्लीवेदना संक्ष्माणना भावथी એटले के श्लीवेदना संक्ष्माण द्वारा प्रथम श्लीवेदनो सत्तामांथी नाश थाय छे ओम स्वीक्षरीने गमणिगाऽजुत्ता गमिणका=समाधान करवुं अयुक्त छे.

## ગાથાર્થ:-

સ્ત્રીઓને જ જ્યારે ક્ષપકશ્રેણીનો નવમા ગુણસ્થાનકનો ભાવ થાય છે ત્યારે સિલ્દિ થતી હોવાથી, સિલ્દિના પંદર ભેદોમાંથી સ્ત્રીલિંગસિલ્દ, પુરુષલિંગસિલ્દ અને નપુંસકલિંગસિલ્દ સ્વરૂપ ત્રણ ભેદની સંગતિ કરવામાં પુરુષને સ્ત્રીવેદના સંક્રમણના ભાવથી એટલે કે સ્ત્રીવેદના સંક્રમણ દ્વારા પ્રથમ સ્ત્રીવેદનો સત્તામાંથી નાશ થાય છે એમ સ્વીકારીને સમાધાન કરવું અયુક્ત છે.

#### भावार्थ :-

દિગંબરો પુરુષ શરીરથી જ મુક્તિ માને છે, સ્ત્રી શરીરથી નહીં. તેમનાં શાસ્ત્રોમાં સ્ત્રીલિંગ સહિત સિલ્દ્રના પંદર ભેદો બતાવ્યા છે. તેથી સ્ત્રીલિંગસિલ્દ્ર, નપુંસકલિંગસિલ્દ્ર, પુરુષલિંગસિલ્દ્ર તેને પણ માન્ય છે. તેથી તે પોતાના મતને વિરોધ ન આવે તે રીતે સમાધાન કરતાં કહે છે કે પુરુષ જ સ્ત્રીવેદનો પ્રથમ સંક્રમણ કરીને સત્તામાંથી પ્રથમ સ્ત્રીવેદનો નાશ કરે તો તે સ્ત્રીલિંગસિલ્દ્ર છે. તે રીતે સ્વીકારીને તેના પ્રમાણે સિલ્દ્રના પંદર ભેદોની સંગતિ થઇ જાય છે અને સ્ત્રીને મોક્ષ નથી એ પણ સ્થાપન થઇ જાય.

તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે સ્ત્રીઓને પણ ક્ષપકશ્રેણીનો ભાવ થાય છે ત્યારે સિલ્દિ થાય છે, એમ પૂર્વમાં સિલ્દ કર્યું, માટે પૂર્વપક્ષીનું સમાધાન અયુક્ત છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સ્ત્રીશરીરથી કોઇને મુક્તિ થાય છે કે નથી થતી તે દેખાતો પદાર્થ નથી કે યુક્તિસિલ્દ્ર પદાર્થ પણ નથી; પરંતુ જેમ દેવો વિબુધ હોવા છતાં કેવળજ્ઞાન પામી શકતા નથી એ કથન શાસ્ત્રવચનથી જ માન્ય થાય છે, તેમ સ્ત્રીઓને મુક્તિ થાય છે તે સિલ્દ્રના પંદર ભેદોના કથનથી સિલ્દ્ર થાય છે, અને 'યાપનિકા' નામના આગમમાં સ્ત્રીઓને નવમું ગુણસ્થાનક છે તેવું વિધાન મળે છે, તેનાથી જ નક્કી થાય છે કે સ્ત્રીઓનો મોક્ષ થાય છે. આમ છતાં, દિગંબર સિલ્દ્રના પંદર ભેદોની સંગતિ સ્વમતિકલ્પનાથી કરે છે તે માની શકાય નહીં. **॥૧૯-૯॥** 

## અવતરણિકા :- ૧૦

પૂર્વમાં શાસ્ત્રવચનના બળથી સ્ત્રીઓને મોક્ષ થાય છે તેનું સ્થાપન કર્યું. હવે યુક્તિના બળથી સ્ત્રીઓને મોક્ષ સ્વીકારવામાં કોઇ બાધ નથી, તે બતાવે છે -

> लिंगमिह भावलिंगं पहाणमियरं तु होइ देहस्य । सिद्धी पुण जीवस्सा तम्हाएयं न किंचिदिह ॥१०॥

लिङ्गमिह भावलिङ्गं प्रधानमितरं तु भवति देहस्य । सिद्धिः पुनर्जीवस्य तस्मादेतन्न किंचिदिह ॥१०॥

#### અન્વયાર્થ :-

इह અહીં=મોક્ષની પ્રાપ્તિમાં भाविलंगं ભાવિલંગ पहाणम् પ્રધાન िलंगम् લિંગ=કારણ છે. तु વળી इयरं ઇતર=સ્ત્રીલિંગ देहस्स होइ દેહને છે पुण सिद्धी વળી સિલ્ડિ તો जीवस्सा જીવની (થાય છે). तम्हा ते કારણથી इह અહીं=સિલ્ડિની પ્રાપ્તિમાં एयं આ=સ્ત્રીને મુક્તિ નથી એ કથન न किंचिद् કાંઇ નથી=અર્થ વગરનું છે.

## ગાથાર્થ:-

મોક્ષની પ્રાપ્તિમાં ભાવલિંગ પ્રધાન કારણ છે. વળી સ્ત્રીલિંગ દેહને છે, જ્યારે સિલ્દિ તો જીવની થાય છે, તે કારણથી સિલ્દિની પ્રાપ્તિમાં સ્ત્રીને મુક્તિ નથી એ કથન અર્થ વગરનું છે.

## ભાવાર્થ :-

મોક્ષનું મુખ્ય કારણ રત્નત્રયીરૂપ ભાવલિંગ છે અને ગૌણ કારણ તરીકે મનુષ્યભવ, પંચેન્દ્રિયપણું કે બાહ્ય નિમિત્તસામગ્રી છે. સ્ત્રીશરીરરૂપી સ્ત્રીલિંગ તો દેહનો ભાવ છે. તેથી જો કોઇ જીવને સ્ત્રીનું શરીર મળેલું હોય અને મોક્ષનું પ્રધાન કારણ રત્નત્રયી પ્રગટ થઇ શકતી હોય, તો તેનો મોક્ષ માનવામાં કોઇ વિરોધ નથી. કેમ કે મોક્ષની પ્રાપ્તિ જીવને થાય છે અને તેનું કારણ રત્નત્રયી છે. તેથી જેમ પુરુષ પંચેન્દ્રિય આદિ ભાવને પામીને વીર્યના પ્રકર્ષથી રત્નત્રયીને પ્રગટ કરી શકે છે, તેમ સ્ત્રી પણ પંચેન્દ્રિય ભાવ અને પુરુષ સમાન બુલ્ડિ આદિના પ્રકર્ષને પામીને રત્નત્રયી પ્રગટ કરી શકે તેમ સ્વીકારવામાં કોઇ બાધ નથી. તેથી સ્ત્રીશરીરથી મોક્ષ ન થાય તેમ માનવું તે યુક્તિરહિત છે. **॥વ૯-૧૦॥** 

#### અવતરણિકા :- ૧૧

પૂર્વમાં યુક્તિથી સ્ત્રીઓને મોક્ષ સ્વીકારવામાં વિરોધ નથી તેમ સ્થાપન કર્યું. ત્યાં પૂર્વપક્ષી શાસ્ત્રવચનના બળથી સ્ત્રીશરીરમાં મોક્ષ નથી તે સ્થાપન કરવા પ્રયત્ન કરે છે. તેને સામે રાખીને નિરાકરણ કરે છે -

# सत्तममहिपडिसेहो उ रुद्दपरिणामविरहओ तासिं। सिद्धीए इष्टफलो न साहुणित्थीण पडिसेहो।।११॥

सप्तममहीप्रतिषेधस्तु रौद्रपरिणामविरहतस्तासाम् । सिद्धध्या इष्टफलो न साध्वीनां स्त्रीणां प्रतिषेधः ॥११॥

#### અન્વયાર્થ :-

तासिं उ તેઓને વળી=સ્ત્રીઓને વળી **रुद्दपरिणामविरहओ** રૌદ્રપરિણામનો વિરહ હોવાથી सत्तममहिपडिसेहो સાતમી નારકીનો પ્રતિષેધ છે, (એ પ્રતિષેધ જ) साहुणित्थीण સાધ્વી સ્ત્રીઓની सिद्धीए पडिसेहो સિલ્દ્રિનો પ્રતિષેધ છે (એ કથન) न इष्टफलो ઇષ્ટફળવાળું નથી.

#### ગાથાર્થ :-

સ્ત્રીઓને વળી રૌદ્રપરિણામનો વિરહ હોવાથી સાતમી નારકીનો પ્રતિષેધ છે, એ પ્રતિષેધ જ સાધ્વી સ્ત્રીઓની સિલ્દિનો પ્રતિષેધ છે, એવું કથન ઇષ્ટફળવાળું નથી.

#### ભાવાર્થ :-

સ્ત્રીઓને રૌદ્રપરિણામ ઉત્કટ થાય તો પણ છ નારકીથી નીચે જઇ શકતી નથી, તેથી શાસ્ત્રમાં સ્ત્રીઓને સાતમી નારકનો પ્રતિષેધ કરેલ છે. અને તે વચનના બળથી પૂર્વપક્ષે કહ્યું કે જેમ સ્ત્રીઓ ઉત્કટ રૌદ્રપરિણામ કરી શકતી નથી તેમ ઉત્કટ વિશુદ્ધ ભાવ પણ કરી શકતી નથી. માટે ગુણિયલ સ્ત્રીઓને પણ સિલ્દિનો પ્રતિષેધ છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે તે દિગંબરનું વચન ઇષ્ટફળવાળું નથી. આશય એ છે કે સ્ત્રીઓને ઉત્કટ રૌદ્રધ્યાન ન થઇ શકે તેનાથી એવું ન કહી શકાય કે સ્ત્રીઓને ઉત્કટ શુભભાવ પણ ન થઇ શકે. જેમ કોઇ મહાત્મા ગુણસંપત્તિથી વિકસેલા હોય તો, તે મહાત્માને ઉત્કટ રૌદ્રધ્યાન ન થઇ શકે તેવી યોગ્યતા પ્રગટ થઇ શકે; છતાં તે જ ભવમાં ઉત્કટ શુભ અધ્યવસાયથી મોક્ષમાં જઇ શકે છે. તે રીતે સ્ત્રીને સ્ત્રીભવમાં ઉત્કટ રૌદ્રધ્યાન ન થવા છતાં રત્નત્રયીને અનુકૂળ ઉત્કટ ભાવ થઇ શકે છે, તેમ સ્વીકારવામાં કોઇ બાધ નથી. **!!વલ-વવ!!** 

## અવતરણિકા:- ૧૨

પૂર્વપક્ષી કહે કે શાસ્ત્રમાં સ્ત્રીઓને ઉત્તમ પદનો પ્રતિષેધ બતાવ્યો છે. તે જ બતાવે છે કે સ્ત્રીઓ ઉત્તમપદને અનુકૂળં તેવા ઉત્તમ ભાવો કરી શકતી નથી. તેથી મોક્ષને અનુકૂળ એવો સર્વ શ્રેષ્ઠ પરિણામ તેઓ કઇ રીતે કરી શકે? તેથી કહે છે -

# उत्तमपयपडिसेहो उ तासिं सहगारिजोगयाऽभावे । नियवीरिएण उ तहा केवलमवि हंदि अविरुद्धं ॥१२॥

उत्तमपदप्रतिषेधस्तु तासां सहकारियोग्यताऽभावे । निजवीर्येण तु तथा केवलमपि हन्त अविरुद्धम् ॥१२॥

#### અन्तयार्थ :-

उ तासिं વળી તેઓમાં सहगारिजोगयाऽभावे સહકારીયોગ્યતાના અભાવમાં उत्तमपयपडिसेहो ઉત્તમ પદનો પ્રતિષેધ (કહેવાયો છે) उ तहा नियवीरिएण परंतु तेवा પ્રકારના નિજવીર્યથી हंदि केवलमवि अविरुद्धं ખરેખર કેવળજ્ઞાન પણ અવિરુદ્ધ છે.

#### ગાશાર્થ :-

વળી તેઓમાં=સ્ત્રીઓમાં, સહકારીયોગ્યતાના અભાવમાં ઉત્તમપદનો પ્રતિષેધ કહેવાયો છે, પરંતુ તેવા પ્રકારના નિજવીર્યથી ખરેખર કેવળજ્ઞાન પણ અવિરુદ્ધ છે.

**क्ष केवलमिव** અહીં **अपि**થી એ કહેવું છે કે સ્ત્રીઓને રત્નત્રયીરૂપ ભાવલિંગ તો અવિરુદ્ધ છે, પરંતુ કેવળજ્ઞાન પણ અવિરુદ્ધ છે.

#### ભાવાર્થ :-

સ્ત્રીઓને સ્ત્રીભવમાં પ્રાયઃ કરીને ચક્રવર્તીપણું આદિ ઉત્તમ પદો પ્રાપ્ત થતાં નથી, અને અાથી જ ત્રેસઠ શલાકામાં બતાવેલાં સર્વ ઉત્તમ પદો પુરુષને જ પ્રાયઃ પ્રાપ્ત થાય છે. તેનું કારણ સ્ત્રીભવમાં તે પદની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ એવી સહકારી પુણ્યપ્રકૃતિઓ પ્રાપ્ત થયેલી હોતી નથી. માટે સ્ત્રીશરીરવાળા જીવોને ઉત્તમ પદના કારણભૂત એવા સહકારી કારણોને મેળવવાની યોગ્યતા નથી, તેને કારણે તેઓને ઉત્તમ પદનો પ્રતિષેધ કરેલ છે. જયારે કેવળજ્ઞાન તો પોતાના વીર્યથી પ્રગટ કરવાનું છે, અને કેવળજ્ઞાનને પ્રગટ કરવા માટે આવશ્યક એવો મનુષ્યભવ, પંચેન્દ્રિયપાણું આદિ સહકારી કારણો તો સ્ત્રીઓને છે જ, માટે ક્ષપકશ્રેણીને અનુકૂળ એવા નિજ વીર્યથી સ્ત્રીઓને કેવળજ્ઞાન સ્વીકારવું તે અવિરુદ્ધ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સામાન્ય રીતે સ્ત્રીભવમાં સહકારી પુણ્યપ્રકૃતિનો અભાવ હોવાને કારણે ઉત્તમ પદો મળતાં નથી, તો પણ અચ્છેરારૂપે મિલ્લનાથ ભગવાનને ઉત્તમ એવા તીર્થંકરપદની પ્રાપ્તિ પણ થઇ જ છે. **॥વ૯-વરા** 

## અવતરણિકા :-

ગાથા - ૬ થી ૧૨ સુધી સ્ત્રીઓને મુક્તિ નથી એ પ્રકારની દિગંબરની માન્યતાનું નિરાકરણ કરીને, હવે એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટથી કોણ, કેટલા સિલ્દ્ર થાય છે તે બતાવવા અર્થે કહે છે -

# वीसित्थिगा उ पुरिसाण अडसयमेगसमयओ सिज्झे। दस चेव नपुंसा तह उवरिं समएण पडिसेहो॥१३॥

विंशतिः स्त्रियस्तु पुरुषाणामष्टशतमेकसमयतः सिध्येत् । दशैव नपुंसास्तथोपरि समयेन प्रतिषेधः ॥१३॥

#### અન્વચાર્થ :-

एगसमयओ એક સમયમાં (ઉત્કૃષ્ટથી) वीस इत्थिगा उ વીસ સ્ત્રીઓ જ सिज्झे सिद्ध થાય અને पुरिसाण પુરુષો अष्टसयम् એકસો અને આઠ થાય नपुंसा दस चेव જયારે नપુંસકો દસ જ થાય तह उवर्रि तेनाथी ઉપરમાં समएण એક સમયથી (સિद्ध થવાનો) पडिसेहो प्रतिषेध છે.

#### ગાથાર્થ:-

એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટથી વીસ સ્ત્રીઓ જ સિદ્ધ થાય, અને પુરુષો એકસો અને આઠ થાય. તેનાથી ઉપરમાં એક સમયથી સિદ્ધ થવાનો પ્રતિષેધ છે. **[[93]]** 

इय चउरो गिहिलिंगे दसन्नलिंगे सयं च अष्टहियं। विन्नेयं तु सलिंगे समएणं सिज्झमाणाणं ॥१४॥ एवं चत्वारो गृहिलिङ्गे दशान्यलिङ्गे शतं चाष्टाधिकम्। विज्ञेयं तु स्वलिङ्गे समयेन सिध्यमानानाम् ॥१४॥

## અન્વયાર્થ :-

इय એ રીતે समएणं એક સમયમાં सिज्झमाणाणं સિબ્દ થતાં गिहिलिंगे ગૃહિલિંગે (ઉત્કૃષ્ટથી) चउरो ચાર दसन्नलिंगे अन्यिलंगमां (ઉત્કૃષ્ટથી) દસ च અને सिलंगे तु स्विलंगे वणी सयं अष्टिहयं (ઉત્કૃષ્ટથી) એકસો આઠ विन्नेयं જાણવા.

## ગાથાર્થ:-

એ રીતે એક સમયમાં ગૃહિલિંગે સિન્દ્ર થતા ઉત્કૃષ્ટથી ચાર, અન્યલિંગમાં ઉત્કૃષ્ટથી દસ અને સ્વલિંગે વળી ઉત્કૃષ્ટથી એકસો આઠ જાણવા. **!!૧૪!!** 

> दो चेवुक्कोसाए चउरो जहन्नाइ मज्झिमाए य । अडाहिगं सयं खलु सिज्झइ ओगाहणाइ तहा ॥१५॥

द्वावेवोत्क्रोशतश्चत्वारो जघन्यतो मध्यमया च । अष्टाधिकं शतं खलुं सिध्यत्यवगाहनयां तथा ॥१५॥

## અન્વયાર્થ :-

उक्कोसाए ओगाहणाइ ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાથી તો એક સમયમાં दो चेव तहा બે જ તથા जहन्नाइ चउरो જધન્ય અવગાહનાથી ચાર मन्झिमाए य અને મધ્યમ અવગાહનાથી अडाहिगं सयं એકસો આઠ खलु ખરેખર सिज्झइ સિન્દ્ર થાય છે.

#### ગાથાર્થ :-

ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાથી તો એક સમયમાં બે જ, તથા જઘન્ય અવગાહનાથી ચાર અને મધ્યમ અવગાહનાથી એકસો આઠ ખરેખર સિન્દ્ર થાય છે. **!!વu!!** 

> चत्तारि उञ्चलोए दुए समुद्दे तओ जले चेव । बावीसमहोलोए तिरिए अड्डत्तरसयं तु ॥१६॥ चत्वार उर्ध्वलोके द्वौ समुद्रे त्रया जले चैव । द्वात्रिंशदधोलोके तिरश्च्यष्टोत्तरशतं तु ॥१६॥

## અન્વચાર્થ :-

(ઉત્કૃષ્ટથી એક સમયમાં) चत्तारि उ**ङ्ढलोए** ઊર્ધ્વલોકમાંથી ચાર, दुए समुद्दे समुद्रमांथी બે तओ जले चेव અને જલ ઉપરથી ત્રણ, बावीलमहोलोए અધોલોકમાંથી બાવીસ तिरिए तु अड्डत्तरसयं અને તિર્યગ્લોકમાંથી એકસો આઠ (સિલ્દ્ર થાય છે.)

## ગાશાર્શ :-

ઉત્કૃષ્ટથી એક સમયમાં ઊર્ધ્વલોકમાંથી ચાર, સમુદ્રમાંથી બે અને જલ ઉપરથી ત્રણ, અધોલોકમાંથી બાવીસ અને તિર્યગ્લોકમાંથી એકસો આઠ સિલ્દ્ર થાય છે. **॥૧૬॥** 

#### भावार्<mark>श</mark> :-

એક સમયમાં ૨૦ સ્ત્રીઓ સિલ્દ થયા પછી બીજા સમયમાં ૨૦ સ્ત્રીઓ સિલ્દ ન થઇ શકે, પરંતુ ૧૯, ૧૮ કે તેનાથી ઓછી સિલ્દ થઇ શકે. તે રીતે પુરુષાદિ સિલ્દમાં પણ સમજી લેવું. II૧૯-૧૩/૧૪/૧૫/૧૬II बत्तीसा अडयाला सही बावत्तरी उ बोद्धव्वा । चुलसीई छन्नउई दुरहियमङ्कत्तरसयं च ॥१७॥ द्वात्रिंशदष्टाचत्वारिंशत्षष्टिर्द्विसप्ततिस्तु बोद्धव्याः । चत्रशीतिः षण्णवितिर्द्विरहितमष्टोत्तरशतं च ॥१७॥

#### અન્વચાર્થ :-

बत्तीसा બત્રીસ, अडयाला અડતાલીસ, सडी સાઇઠ, बावत्तरी બોત્તેર चुलसीई ચોર્યાશી, छत्रउई છન્નુ दुरहियम् એકસો બે अड्डत्तरसयं च અને એકસો આઠ उ बोद्धव्वा વળી જાણવા.

#### ગાથાર્થ:-

બત્રીસ, અડતાલીસ, સાઇઠ, બોત્તેર, ચોર્યાશી, છન્નુ, એકસો બે અને એકસો આઠ વળી જાણવા.

#### ભાવાર્થ :-

એક સમયમાં જો ૧ થી ૩૨ ની સંખ્યામાં જીવો મોક્ષમાં જાય તો નિરંતર આટલી સંખ્યા ૮ સમય સુધી ચાલી શકે.

તેવી રીતે જો ૩૩ થી ૪૮ ની સંખ્યામાં એક સમયમાં જીવો મોક્ષમાં જાય તો નિરંતર ૭ સમય સુધી જઇ શકે.

આ પ્રમાણે દરેકમાં સમજી લેવું. ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦૩ થી ૧૦૮ સિલ્દ્ર થાય તો એક જ સમયમાં થઇ શકે. સતત બીજા સમયે આવું ન થાય.

સંક્ષેપથી આ ક્રમ બાજુના પાનામાં દર્શાવ્યા પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય.

| એક સમયમાં જે સંખ્યામાં જીવો<br>મોક્ષમાં જાય તે સંખ્યા. | આટલી સંખ્યા નિરંતર કેટલા સમય સુધી<br>સિબ્દ્ર થઇ શકે અથવા કેટલા સમય પછી<br>અંતર પડે તે સમયની સંખ્યા. |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧ થી ૩૨                                                | 4                                                                                                   |
| ૩૩ થી ૪૮                                               | <b>9</b>                                                                                            |
| ૪૯ થી ૬૦                                               | Ę                                                                                                   |
| ૬૧ થી ૭૨                                               | ų                                                                                                   |
| ૭૩ થી ૮૪                                               | 8                                                                                                   |
| ૮૫ થી ૯૬                                               | 3                                                                                                   |
| ૯૭ થી ૧૦૨                                              | ર                                                                                                   |
| ૧૦૩ થી ૧૦૮                                             | ૧                                                                                                   |

#### ||୧୯-୧୯|

## અવતર્ચાણકા :-

ગાથા - ૧ થી માંડીને અત્યાર સુધીના કથનનું નિગમન કરતાં કહે છે -

एवं सिद्धाणं पि हु उवाहिभेएण होइ इह भेओ । तत्तं पुण सव्वेसिं भगवंताणं समं चेव ॥१८॥ एवं सिद्धानामपि खलूपाधिभेदेन भवतीह भेदः । तत्त्वं पुनः सर्वेषां भगवतां सममेव ॥१८॥

## અન્વચાર્થ :-

इह અહીં=સિલ્ફોના ભેદોની વિચારણામાં एवं આ પ્રમાણે सिद्धाणं पि સિલ્ફોના પણ हु उवाहिभेएण ખરેખર ઉપાધિના ભેદથી भेओ होइ ભેદ થાય છે. सव्वेसिं भगवंताणं સર્વે ભગવંતોનું तत्तं तत्त्व पुण વળી समं चेव समान જ છે.

## ગાથાર્થ:-

સિલ્હોના ભેદોની વિચારણામાં આ પ્રમાણે સિલ્હોના પણ ખરેખર ઉપાધિના ભેદથી ભેદ થાય છે. વળી સર્વે ભગવંતોનું તત્ત્વ સમાન જ છે.

#### भावार्थ :-

પૂર્વની ગાથાઓમાં સિબ્લના પંદર ભેદો બતાવ્યા, તેમ જ એક સમયે ઉત્કૃષ્ટથી કેટલા મોક્ષમાં જાય તે બતાવ્યું. તે સર્વ ઉપાધિના ભેદથી સિબ્લના પણ ભેદો થાય છે. પરંતુ સાંસારિક જીવોમાં જેમ શરીરાદિના કારણે કે કર્માદિના કારણે ભેદ થાય છે, તેવો કોઇ સિબ્લનો ભેદ નથી. તે બતાવવા માટે ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે સર્વ સિબ્લ ભગવંતોનું સિબ્લત્વરૂપ તત્ત્વ સમાન જ છે. ∥વ∈-વ૮∥

## અવતર્ચાણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે સર્વ સિદ્ધ ભગવંતનું તત્ત્વ સમાન છે. તે તત્ત્વ શું છે તે હવે બતાવે છે -

सब्वे वि य सब्वन्नू सब्वे वि य सब्वदंसिणो एए। निरुवमसुहसंपन्ना सब्वे जम्माइरहिया य ॥१९॥ सर्वेऽपि च सर्वदर्शिन एते। निरुपमसुखसंपन्नाः सर्वे जन्मादिरहिताश्च ॥१९॥

## અન્વચાર્થ :-

सव्वे वि य अने सर्वे पण एए आ=सिद्धो सव्वन्नू सर्वञ्च छे, सव्वे वि य सर्वे पण सव्वदंसिणो सर्वदर्शी सव्वे निरुवमसुहसंपन्ना सर्वे निरुपम सुमधी युक्त छे जम्माइरहिया य अने जन्मादि रिक्षत छे.

## ગાથાર્થ:-

સર્વે પણ સિલ્દ્રો સર્વજ્ઞ છે, સર્વે પણ સર્વદર્શી છે, સર્વે પણ નિરુપમ સુખથી યુક્ત છે અને જન્માદિ રહિત છે. **!!૧૯-૧૯!!** 

#### અવત્રવિષકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે સિલ્દ ભગવંતોને નિરુપમ સુખ છે, ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સિલ્દો એક જ ઠેકાણે અનંતની સંખ્યામાં છે તેથી તેઓ સુખી કઇ રીતે હોઇ શકે? તેથી તેના નિરાકરણ અર્થે કહે છે -

> जत्थ य एगो सिद्धो तत्थ अणंता भवक्खयविमुक्ता। अन्नुन्नमणाबाहं चिद्वंति सुही सुहं पत्ता ॥२०॥

यत्र चैकः सिद्धस्तत्रानन्ता भवक्षयविमुक्ताः । अन्योन्यमनाबाधं तिष्ठन्ति सुखिनः सुखं प्राप्ताः ॥२०॥

#### અન્વચાર્થ :-

सुहं पत्ता य અને સુખને પામેલા सुही સુખી એવા સિદ્ધો जत्य જયાં एगो सिद्धो એક સિદ્ધ છે तत्य त्યાં જ भवक्खयविमुक्का ભવના ક્ષયના કારણે વિમુક્ત अणंता અનંતા એવા તેઓ अन्नुन्नमणाबाहं અન્યોન્યને બાધા પહોંચાડ્યા વિના चिडंति રહે છે.

#### ગાશાર્શ :-

સુખને પામેલા સુખી એવા સિલ્હો, જ્યાં એક સિલ્હ છે ત્યાં જ ભવના ક્ષયના કારણે વિમુક્ત અનંતા એવા તેઓ અન્યોન્યને બાધા પહોંચાડ્યા વિના રહે છે.

#### ભાવાર્થ :-

સિલ્દના આત્માઓ સર્વ કર્મોથી મુકાયેલા હોવાથી સુખને પામેલા છે. આમ છતાં, એક જ ક્ષેત્રમાં અનંત સિલ્દના આત્માઓ ભેગા રહેલા છે, છતાં અન્યોન્ય બાધા વગર સુખે રહે છે. તેનું કારણ રૂપી એવા શરીરના સંયોગને કારણે જ પરસ્પર એકબીજાને બાધા થઇ શકે છે, પરંતુ સિલ્દના આત્માઓ અરૂપી છે તથા કર્મનો અને દેહનો સંયોગ સર્વથા નથી તેથી એકબીજાને બાધા કરતા નથી. આથી જ પોતાના સ્વાભાવિક સુખમાં સદા રહે છે. **!!૧૯-૨૦!!** 

# ॥ इति सिद्धविभक्तिविंशिका एकोनविंशी ॥

# ।। सिक्सुखविंशिका विंशी ।।

#### અવતરણિકા:-

પૂર્વ વિંશિકામાં સિદ્ધના ભેદો બતાવ્યા. હવે સિદ્ધના સુખને બતાવે છે-

निमऊण तिहुयणगुरुं परमाणंतसुहसंगयं पि सया । अविमुक्कसिद्धिविलयं च वीयरागं महावीरं ॥१॥ नत्वा त्रिभुवनगुरुं परमानन्तसुखसंगतमपि सदा । अविमुक्तसिद्धिविलयं च वीतरागं महावीरं ॥१॥ वुच्छं लेसुदेसा सिद्धाण सुहं परं अणोवम्मं । नायागमजुत्तीहिं मज्झिमजणबोहणङाए ॥२॥ वक्ष्यामि लेशोदेशात्सिद्धानां सुखं परमनौपम्यम् । ज्ञातागमयुक्तिभिर्मध्यमजनबोधनार्थम् ॥२॥

#### અન્વયાર્થ :-

तिहुयणगुरुं ત્રાગ જગતના ગુરુ परमाणंतसुहसंगयं पि परम અનંત સુખથી સંગત જ અને सया अविमुक्कसिद्धिविलयं सदा અવિમુક્ત સિલ્દિના સ્થાનવાળા वीयरागं वीतराग महावीरं મહાવીરને निमउण नमस्કार કરીનे मिन्झिमजणबोहणडाए मध्यम જનના બોધ માટે नायागमजुत्तीहिं दष्टांत, આગમ અને યુક્તિથી परं श्रेष्ठ (અने) अणोवम्मं ઉપમારહિત એવા सिद्धाण सुहं सिद्धोना सुभने लेसुदेसा वुच्छं લેશ ઉદ્દેશથી હું કહીશ.

## ગાશાર્શ :-

ત્રાણ જગતના ગુરુ, પરમ અનંત સુખથી સંગત જ અને સદા અવિમુક્ત સિલ્ધિના સ્થાનવાળા વીતરાગ મહાવીરને નમસ્કાર કરીને, મધ્યમ જનના બોધ માટે દષ્ટાંત, આગમ અને યુક્તિથી શ્રેષ્ઠ અને ઉપમા રહિત એવા સિલ્હોના સુખને લેશ ઉદ્દેશથી હું કહીશ.

🗱 પ્રથમ શ્લોકમાં 'पि' શબ્દ એવકાર અર્થમાં છે.

## ભાવાર્થ :-

પ્રથમ શ્લોકમાં અનંત સુખથી સંગતનું વિશેષણ 'પરમ' આપેલ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય છે કે ભગવાન પ્રકૃષ્ટ એવા અનંત સુખથી યુક્ત છે. ભગવાનનું વિશેષણ સદા અવિમુક્તસિલ્દિવિલય બતાવીને ભગવાન મહાવીર મોક્ષમાં ગયા પછી ત્યાંથી ફરી ક્યારેય સંસારમાં પાછા આવતા નથી તે બતાવેલ છે. તેનાથી કેટલાક માને છે કે મોક્ષમાં ગયા પછી પણ તીર્થના વિનાશને જોઇએ ભગવાન ફરી જન્મ લે છે તેનું નિરાકરણ થાય છે, વળી, તે સિલ્દિનું સુખ પ્રકૃષ્ટ છે તે બતાવવા માટે બીજા શ્લોકમાં પરમ શબ્દ કહેલ છે. તે સુખ સાક્ષાત્ દેખાડી શકાય તેમ નથી, તે પ્રમાણે તેને બતાવવા માટે કોઇ ઉપમા પણ આપી શકાય તેમ નથી. તેથી તેને ઉપમારહિત કહેલ છે.

આમ છતાં, મધ્યમ જનના બોધ માટે દષ્ટાંત, શાસ્ત્રવચન અને યુક્તિથી સિલ્દિના સુખને પોતે લેશ ઉદ્દેશથી અર્થાત્ લેશ બોધ કરાવવાના ઉદ્દેશથી પ્રસ્તુત વિંશિકામાં યત્ન કરે છે. અહીં મધ્યમ જન એટલા માટે કહેલ છે કે અતિ મંદ બુલ્દિવાળા જીવો સિલ્દિસુખને સમજી શકે એવા નથી, અને અતિ પટુ બુલ્દિવાળા તો સિલ્દિ અવસ્થાનું સ્વરૂપ બતાવવાથી જ સિલ્દ્ર અવસ્થાનાં સુખને સ્વયં સમજી શકે એવા છે. માટે તેઓને સિલ્દના સ્વરૂપના વર્ણનથી જ તેમને સિલ્દિના સુખનો બોધ થઇ જાય છે. પરંતુ મધ્યમ બુલ્દિવાળા લોકને જ શંકા થાય કે, સિલ્દિમાં ભોગ-વિલાસ કાંઇ નથી, ફક્ત શરીરરહિત અને કર્મરહિત આત્મા છે. તેથી ત્યાં સુખ છે કે સુખનો અભાવ છે? તેના સમાધાન માટે દષ્ટાંત, આગમવચન અને યુક્તિથી લેશ ઉદ્દેશથી સિલ્દિના પ્રકૃષ્ટ સુખને બતાવે છે. દષ્ટાંત દ્વારા બતાવવાથી મધ્યમ બુલ્દિવાળા જીવને કાંઇક બોધ થાય, અને તેને જ દઢ કરવા માટે આગમવચનથી પણ ગ્રંથમાં બતાવશે. જેથી, મધ્યમ બુલ્દિવાળાને આગમવચનના બળથી સિલ્દિસુખ પ્રત્યે વિશેષ આસ્થા પ્રગટે, અને વળી યુક્તિથી બતાવવાથી મધ્યમ જન પણ કાંઇક નિર્ણય કરી શકે કે સિલ્દમાં સુખ છે. આમ છતાં, સિલ્દિનું પૂર્ણ સુખ કોઇ રીતે પણ બતાવી શકાય એમ નથી.તેથી કહે છે કે લેશ બતાવવાના ઉદ્દેશથી સિલ્દિના સુખને હું કહીશ. **ા૨૦-૧/** 

## અવતરણિકા:-

પૂર્વ શ્લોકમાં બતાવ્યું કે દષ્ટાંત, આગમ અને યુક્તિથી મધ્યમજનના બોધ માટે સિલ્દ્રિના સુખને લેશ ઉદ્દેશથી કહીશ. તેથી ક્રમ પ્રમાણે પ્રથમ દષ્ટાંત દ્વારા સિલ્દ્રિનું સુખ બતાવે છે -

जं सव्वसत्तु तह सव्ववाहि सव्वत्थ सव्विमच्छाणं । खयिवगमजोगपत्तीहिं होइ तत्तो अणंतिमणं ॥३॥ यत्सर्वशत्रूणां तथा सर्वव्याधीनां सर्वार्थानां सर्वेच्छानाम् । क्षयविगमयोगप्राप्तिभिर्भवति ततोऽनन्तिमदम् ॥३॥

## અન્વયાર્થ :-

जं જે કારણથી सञ्बसत्तु तह सञ्बवाहि सञ्बत्थ सञ्बिमच्छाणं खयिवगमजोगपत्तीहिं सर्व શત્રુઓના ક્ષયથી, તથા સર્વ વ્યાધિના વિગમનથી તથા સર્વ અર્થોના યોગથી અને સર્વ ઇચ્છાઓની પ્રાપ્તિથી होइ (મોક્ષ) થાય છે तत्तो अणंतिमणं ते કારણથી આ=(મોક્ષનું સુખ) અનંત છે.

#### ગાશાર્શ :-

જે કારણથી સર્વ શત્રુઓના ક્ષયથી, તથા સર્વ વ્યાધિના વિગમનથી, તથા સર્વ અર્થોના યોગથી અને સર્વ ઇચ્છાઓની પ્રાપ્તિથી (મોક્ષ) થાય છે, તે કારણથી મોક્ષનું સુખ અનંત છે.

#### भावार्थ :-

મોક્ષનું સુખ અનંત કેમ છે, તે બતાવવા આ ગાથામાં ગ્રંથકાર કહે છે કે સર્વ શત્રુઓના ક્ષયથી મોક્ષમાં શત્રુકૃત કોઇપણ ઉપદ્રવ નથી. સર્વ વ્યાધિઓનો નાશ થવાથી મોક્ષમાં વ્યાધિકૃત ઉપદ્રવ પણ નથી. આ બે કથન દ્વારા ઉપદ્રવના અભાવથી થનારું સુખ બતાવ્યું. હવે કયું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તે બતાવવા કહે છે કે, સર્વ ઇષ્ટ અર્થનો યોગ થવાથી જીવને જે આનંદ પેદા થાય છે અને સર્વ ઇચ્છાઓ પૂર્ણ થવાથી જે સુખ થાય છે તેવું મોક્ષનું સુખ છે. તેથી મોક્ષનું સુખ અનંત છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સંસારમાં જીવના અનેક શત્રુઓ હોય છે અને તેની પજવણીનો પણ પાર નથી હોતો. આવા અનેક શત્રુઓમાંથી એક પણ શત્રુનો જો નાશ થાય તો પણ તેને અત્યંત આનંદ થાય છે, તો સર્વ શત્રુઓનો નાશ થાય તો કેવો આનંદ થાય! તે જ રીતે કોઇ આત્મા અનેક વ્યાધિથી પીડાઇ રહ્યો હોય ત્યારે, જો અનેક વ્યાધિકૃત પીડામાંથી માત્ર એકાદ વ્યાધિની પીડા પણ જો નાશ પામે તો તેને આનંદ થાય છે. તેમ જો સર્વ વ્યાધિ નાશ પામે તો કેવો આનંદ થાય! જગતમાં સારા પદાર્થોમાંથી એક પદાર્થનો પણ યોગ થાય તો આનંદ થાય છે તો કોઇ આત્માને સર્વ સારા પદાર્થોનો યોગ થાય તો કેવો આનંદ થાય! તે જ રીતે કોઇ આત્માને ઘણી ઇચ્છાઓ હોય તેમાંથી કોઇક એકાદ ઇચ્છા પૂરી થાય તો પણ આનંદ થાય છે, તો જેની બધી ઇચ્છાઓ પૂર્ણ થાય તો કેવો આનંદ થાય! તેવું મોક્ષનું સુખ છે. તેથી મોક્ષનું સુખ અનંત છે. **!!૨૦-૩!!** 

## અવત્રવિષકા :-

પૂર્વની ગાથામાં બતાવ્યું કે સર્વ શત્રુ આદિના ક્ષયાદિથી મોક્ષ થાય છે, તેથી

મોક્ષમાં અનંત સુખ છે, તેથી હવે શત્રુ આદિ કોણ છે તે બતાવતાં કહે છે -

# रागाईया सत्तू कम्मुदया वाहिणो इहं नेया । लद्धीओ परमत्था इच्छाऽणिच्छेच्छमो य तहा ॥४॥

रागादिकाः शत्रवः कर्मोदया व्याधय इह ज्ञेयाः । लब्धयः परमार्था इच्छाऽनिच्छेच्छा च तथा ॥४॥

#### અન્વયાર્થ :-

इहं અહીं=જીવના વિષયમાં रागाईया सत्तू રાગાદિ શત્રુઓ જાણવા य અને कम्मुदया वाहिणो नेया કર્મનો ઉદય એ વ્યાધિ જાણવો. लद्धीओ परमत्था લબ્ધિઓ પરમાર્થરૂપ જાણવી=પરમ ઇષ્ટ અર્થરૂપ જાણવી. तहा इच्छाऽणिच्छेच्छमो तथा અનિચ્છાની ઇચ્છા એ ઇચ્છા જાણવી.

## ગાથાર્થ:-

અહીં (જીવના વિષયમાં) રાગાદિ શત્રુઓ જાણવા અને કર્મનો ઉદય એ વ્યાધિ જાણવો. લબ્ધિઓ પરમ ઇષ્ટ અર્થરૂપ જાણવી અને અનિચ્છાની ઇચ્છા એ ઇચ્છા જાણવી.

#### भावार्थ :-

આત્માના વિષયમાં વિચારીએ તો આત્માને પીડા કરતા રાગાદિ આત્માના શત્રુઓ છે. શરીરમાં જેમ વિકૃતિ થાય તો તે વ્યાધિ બને છે, તેમ કર્મનો ઉદય એ આત્મસ્વરૂપને વિકૃત કરતો હોવાથી વ્યાધિરૂપ છે. સંસારમાં જેમ શ્રેષ્ઠ પદાર્થો જીવ માટે ઇષ્ટ અર્થરૂપ હોય છે, તેમ આત્માના વિષયમાં ઉત્તમ લબ્ધિઓ પરમાર્થ છે. વળી જેમ સંસારમાં કોઇ આત્માને ઘણી ઇચ્છાઓ હોય પણ ખ્યાલ આવે કે જો રત્નચિંતામણી મળે તો બધી ઇચ્છાઓ પુરાય તેમ છે, તેમ તત્ત્વને જોનારી દષ્ટિ પ્રગટે ત્યારે જીવને "અનિચ્છા સ્વરૂપ આત્માનો ભાવ તે સર્વ સુખનું કારણ છે" તેવું જ્ઞાન થાય છે, ત્યારે રત્નચિંતામણીની ઇચ્છા તુલ્ય અનિચ્છાની જ ઇચ્છા થાય છે.

જ્યારે જીવ મોક્ષમાં જાય છે ત્યારે (૧) રાગાદિનો સંપૂર્ણ નાશ થવાથી સર્વ શત્રુઓનો ક્ષય થાય છે અને (૨) સર્વ કર્મનો નાશ થવાથી આત્મા સર્વથા ભાવવ્યાધિથી રહિત બને છે. અને (૩) કેવળજ્ઞાન વખતે જીવને સર્વ લબ્ધિઓ ક્ષાયિકભાવે પ્રાપ્ત થાય છે તેથી સર્વ શ્રેષ્ઠ અર્થની પ્રાપ્તિનો યોગ થાય છે. અને (૪) મોક્ષમાં સર્વથા ઇચ્છાના અભાવરૂપ અનિચ્છાની પ્રાપ્તિ હોવાથી સર્વ ઇચ્છાઓ પૂર્ગ થાય છે. આથી જ સિલ્દ્રમાં અનંત સુખ છે તે પ્રકારનો ત્રીજી ગાથા સાથે સંબંધ છે. અહીં વિશેષ એ છે કે (૧) રાગાદિ આત્માના પરિણામરૂપ હોવા છતાં પણ શુદ્ધ આત્માના પરિણામરૂપ નથી, માટે આત્માને પીડાકારી છે, તેથી શત્રુ છે. (૨) ઉદયને પામેલા કર્મના પરમાણુઓ આત્માની સાથે લાગેલ હોવાથી, આત્માના સ્વરૂપને વિકૃત કરનારા છે. તેથી જેમ વ્યાધિ શરીરની વિકૃત અવસ્થા છે, તેમ કર્મનો ઉદય એ આત્માનું વિકૃત સ્વરૂપ છે, અને તેથી જવ્યાધિરૂપ છે. (૩) પરમ અર્થો આત્માના ક્ષયોપશમ કે ક્ષાયિક ભાવની શક્તિઓ છે. જેમ બાહ્ય ઇષ્ટ અર્થોનો યોગ જીવને સુખરૂપ છે, તેમ ક્ષયોપશમભાવની બધી લબ્ધિઓ ક્ષાયિકભાવમાં અંતર્ભાવ પામે છે, તેથી કેવળીને સર્વ પરમ ઇષ્ટ અર્થની પ્રાપ્તિરૂપ લબ્ધિ છે. (૪) ઇચ્છા એ જો કે રાગરૂપ જ છે તો પણ અપેક્ષાએ પૃથક કરીને બતાવેલ છે. જેમ સંસારમાં ઇચ્છાની પ્રાપ્તિથી સુખ થાય છે, તેમ યોગીને અનિચ્છાની ઇચ્છા પ્રગટે છે અને તેના માટે જ સાધના કરે છે. અને જ્યારે તે યોગી વીતરાગ બને છે ત્યારે તેને અનિચ્છાની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેથી કેવળીને સુખ થાય છે. અહીં કર્મના ઉદયરૂપ વ્યાધિ એ સિદ્ધ અવસ્થામાં જાય છે અને બાકીનાં ત્રણ પ્રકારનાં સુખો કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં થાય છે. **ા૨૦-૪ા** 

## અવતરુણિકા :-

ગાથા - ૩ અને ૪માં દષ્ટાંતથી મોક્ષનું સુખ બતાવ્યું. હવે તે મોક્ષનું સુખ વર્તમાનમાં સંવેદનનો વિષય નહીં હોવા છતાં યુક્તિથી અનુભવસિલ્દ્ર કઇ રીતે છે તે બતાવતાં કહે છે-

> अणुहवसिद्धं एयं नारुग्गसुहं व रोगिणो नवरं । गम्मइ इयरेण तहा सम्ममिणं चिंतियव्वं तु ॥५॥ अनुभवसिद्धमेतन्नाऽऽरोग्यसुखमिव रोगिणः केवलम् । गम्यत इतरेण तथा सम्यगिदं चिन्तयितव्यं तु ॥५॥

#### અન્વયાર્થ:-

एयं आ=ગાથા - 3 અને ૪માં દષ્ટાંતથી જે સિલ્દનું સુખ બતાવ્યું, એ अणुहविसद्धं અનુભવસિલ્દ છે नवरं ફક્ત आरुग्गसुहं व रोगिणो રોગીને આરોગ્યના સુખની જેમ इयरेण ઇતર વડે=સંસારી જીવ વડે, न गम्मइ संવेદનનો વિષય બનતું નથી. तहा ते પ્રકારे इणं आ सम्मम् सम्यग् चिंतियव्वं ચિંતવન કરવું જોઈએ.

**ઋ તુ** પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :-

ત્રીજી અને ચોથી ગાથામાં દષ્ટાંત દ્વારા જે સિલ્દનું સુખ બતાવ્યું, એ અનુભવસિલ્દ છે. ફક્ત રોગીને આરોગ્યના સુખની જેમ સંસારી જીવ માટે તે સંવેદનનો વિષય બનતું નથી. તે પ્રકારે આ સમ્યગ્ ચિંતવવું જોઇએ.

## भावार्थ :-

ગાથા - ૩ અને ૪માં દષ્ટાંતથી મોક્ષનું સુખ બતાવ્યું. તે દષ્ટાંતથી સમ્યગ્ વિચારવામાં આવે તો મોક્ષમાં સુખ છે તે વાત વિચારકોને અનુભવસિલ્દ્ર થાય. જેમ આપણા પૂર્વજો સાક્ષાત્ દેખાતા ન હોય તો પણ આપણા અસ્તિત્વના બળથી તેઓ નક્કી હતા તે વાત અનુભવસિલ્દ્ર છે. તે જ રીતે સર્વ શત્રુ આદિનો ક્ષયાદિ થાય તો જીવને અનંત સુખ થાય એ વાત પણ અનુભવસિલ્દ્ર છે. તો પ્રશ્ન થાય કે સિલ્દ્રના જેવા સુખનો આપણને અનુભવ કેમ થતો નથી? તેથી કહે છે કે જેમ રોગીને આરોગ્યનું સુખ સંવેદનનો વિષય બનતું નથી, રોગી આરોગ્યના સુખનું અનુમાન કરીને તેનો અનુભવ કરી શકે છે પણ પોતે નિરોગી નહીં હોવાથી આરોગ્યનું સુખ તેના સંવેદનનો વિષય નથી બનતું; તેમ સંસારવર્તી જીવો સિલ્દ્ર અવસ્થાને પામેલા નહિ હોવાથી તેવા પ્રકારના સુખનું સંવેદન તેઓ નથી કરી શકતા. તે પ્રકારે અર્થાત્ આ ગાથામાં જે પહેલાં કહ્યું તે પ્રમાણે આ બુલ્દ્રિમાં ઉપસ્થિત પદાર્થનું સમ્યગ્ ચિંતવન કરવું જોઇએ, જેથી દષ્ટાંતના બળથી મોક્ષમાં અનંત સુખ છે એવી દઢ પ્રતીતિ થાય, અને તો જ જીવ મોક્ષને મેળવવા માટે સમ્યગ્ ઉદ્યમવાળો બને. !!૨૦-પા!

## અવતરણિકા :-

ગાથા - ૨ માં કહેલ કે દષ્ટાંતથી, આગમથી અને યુક્તિથી સિદ્ધના સુખને હું કહીશ. ત્યારબાદ ત્રીજી અને ચોથી ગાથામાં દષ્ટાંતથી સિદ્ધનું સુખ બતાવ્યું. અને પાંચમી ગાથામાં તે દષ્ટાંતથી બતાવેલા સુખનું નિગમન કર્યું. હવે, આગમથી સિદ્ધના સુખને બતાવે છે-

सिद्धस्स सुक्खरासी सव्बद्धापिंडिओ जइ हविज्ञा । सोऽणंतवग्गभइओ सव्वागासे ण माइज्जा ।।६॥ सिद्धस्य सौख्यराशिः सर्वाद्धापिण्डितो यदि भवेत् । सोऽनन्तवर्गभाजितः सर्वाकाशे न मायात् ॥६॥

## અન્વયાર્થ :-

जइ को सिद्धस्स सुक्खरासी सिद्धना सुभनो राशी सव्वद्धापिंडिओ हिवजा सर्वकाणधी पिंडीलूत थाय अने सोडणंतवगाभइओ ते अनंतवर्गधी लाजित थाय तो सव्वागासे सर्व आक्षाशमां ण माइजा समाय निष्क.

🞇 આવશ્યક નિર્યુક્તિ ગાથા નં. ૯૮૨ આ જ ગાથા છે.

## ગાથાર્થ:-

જો સિલ્દ્રના સુખનો રાશિ સર્વ કાળથી પિંડીભૂત થાય અને તે અનંત વર્ગથી ભાજિત થાય તો સર્વ આકાશમાં સમાય નહિ.

#### ભાવાર્થ :-

કોઇ એક સિલ્દ્ર આત્માને ગ્રહણ કરીને વિચારીએ તો, એક સમયમાં તે જે સુખનો અનુભવ કરે છે, તે સુખના રાશિને સિલ્દ્ર અવસ્થાની પ્રાપ્તિ પછી જેટલા સમયો છે, તે સર્વ સમયોથી ગુણવામાં આવે તો અનંત સંખ્યાવાચી રાશિ પ્રાપ્ત થાય. કેમ કે સિલ્દ્ર અવસ્થા પામ્યા પછી તે સિલ્દ્રનો આત્મા સદા માટે સિલ્દ્રરૂપે રહેવાનો છે, તેથી ભાવિના સર્વ સમયોની જે અનંત સંખ્યા આવે તેનાથી સિલ્દ્રના સુખને ગુણવામાં આવે તો મોટી અનંત સંખ્યાની પ્રાપ્તિ થાય. ત્યારપછી તે સંખ્યાનો વર્ગમૂળ કાઢવામાં આવે તો તે સંખ્યા ઘણી નાની થાય અને આ રીતે તે વર્ગમૂળ પણ એક-બે વખત નહીં પરંતુ અનંતી વખત કાઢવામાં આવે તો ઘણી નાની સંખ્યા થાય. અને આ રીતે પ્રાપ્ત થયેલી નાની સંખ્યાના એક એક સુખાંશને કલ્પનાથી એક એક આકાશપ્રદેશ ઉપર મૂકવામાં આવે તો લોકાલોકરૂપ જે એક આકાશપ્રદેશમાં તે સુખ સમાઇ શકે નહિ. **!!૨૦-૬!!** 

#### અવતરણિકા :-

ગાથા - ૬ માં સિલ્દનું સુખ બતાવતાં સિલ્દના સુખની રાશિને ગ્રહણ કરીને કાળથી તેને ગુણીને અનંત બતાવેલ છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ધાન્યનો ઢગલો હોય તો ધાન્યની રાશિ કહી શકાય, પરંતુ સુખની રાશિ કેવી રીતે પ્રાપ્ત થઇ શકે? તેથી બુલ્દિ દ્વારા સુખની રાશિ બતાવવા માટે કહે છે -

## वाबाहक्खयसंजायसुक्खलवभावमित्थमासज्ज । तत्तो अणंतरुत्तरबुद्धीए रासि परिकप्पो ॥७॥

व्याबाधक्षयसञ्जातसौख्यलवभावमत्रासज्य ततोऽनन्तरमुत्तरोत्तरबुद्ध्या राशिः परिकल्प्यः ॥७॥

#### અન્વચાર્થ :-

इत्थम् અહીं=સુખની રાશિના વિષયમાં वाबाहक्खयसंजायसुक्खलवभावम् आसज्ज વ્याબાધાના ક્ષયથી થયેલા સુખલવના ભાવને ગ્રહણ કરીને अणंतर ત્યારપછી तत्तो तेनाथी=ગ્રહણ કરાયેલા સુખલવના ભાવથી उत्तरबुद्धीए ઉત્તરબુદ્ધિ द्वारा=પ્રથમ ગ્રહણ કરાયેલા સુખલવના ભાવ પછીના સુખલવના ભાવને ગ્રહણ કરતી એવી ઉત્તરબુદ્ધિ द्वारा रासि परिकप्यो राशिनी કલ્પના કરવી જોઇએ.

#### ગાશાર્શ :-

સુખની રાશિના વિષયમાં વ્યાબાધાના ક્ષયથી થયેલા સુખલવના ભાવને ગ્રહણ કરીને ત્યારપછી ગ્રહણ કરાયેલા સુખલવના ભાવથી ઉત્તરબુદ્ધિ વડે રાશિની કલ્પના કરવી જોઇએ.

## ભાવાર્થ :-

કોઇ આત્મા અનેક બાધાઓથી બાધિત હોય, તેમાં અતિ તરસને કારણે અતિ વ્યાકુળ અવસ્થાવાળો હોય, તે વખતે પાણીનું એક બિંદુ પણ તેના મુખમાં પડે તો તૃષાકૃત બાધાના લેશ શમનથી તેને થોડુંક સુખ થાય છે. જેમ જેમ અધિક-અધિક પાણી મળે છે તેમ તેમ સુખાંશો વધતા જાય છે. તે રીતે જો પૂર્ણ તૃષા શમે ત્યાં સુધીના અંશો ભેગા કરીએ તો ઘણા અંશો પ્રાપ્ત થાય. તે જ આત્માની અન્ય-અન્ય શારીરિક, માનસિક, સાંયોગિકાદિ બાધાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને વિચારીએ તો અનેક બાધાઓના ક્ષયકૃત ઘણા સુખાંશો પ્રાપ્ત થાય. આ રીતે બુલ્દિથી સુખની રાશિની કલ્પના થઇ શકે છે, એમ આ ગાથામાં કહેવાયું છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સુખ શબ્દથી વિશિષ્ટ અહલાદરૂપ સુખ ગ્રહણ કરવાનું છે. તે ઉત્સુકતાની નિવૃત્તિથી થનારું છે. સામાન્ય રીતે સંસારી જીવોને તરસ લાગે ત્યારે પાણીની ઉત્સુકતા હોય છે, અને જેમ જેમ પાણી પીએ છે તેમ તેમ તેઓની ઉત્સુકતાનું શમન થાય છે. તે જ રીતે સર્વ વિષયોની પ્રાપ્તિથી જીવને તત્કાળ કંઇક ઉત્સુકતા શમે છે. તેથી ત્યાં આહલાદનો અનુભવ થાય છે. તેથી ઉત્સુકતાના શમનની તરતમતાને ગ્રહણ કરીને અનંત સુખની રાશિ અહીં ગ્રહણ કરવાની છે. આથી જ નવમી ગાથામાં ક્ષયોપશમભાવ સુધી જ સખની તરતમતા પ્રાપ્ત થાય છે તેમ કહેલ છે. **!!૨૦-૭!!** 

#### અવતરુણિકા :-

સાતમી ગાથામાં સુખની રાશિ બુલ્દ્રિથી કઇ રીતે પ્રાપ્ત થઇ શકે તે બતાવ્યું. ત્યાં જિજ્ઞાસા થાય કે સિલ્દ્રમાં સુખની માત્રા કેટલી હશે? તે બતાવવા કહે છે -

एसो पुण सव्वो वि उ निरइसओ एगरूवमो चेव।
सव्वाबाहाकारणखयभावाओ तहा नेओ ।।८॥
एष पुनः सर्वोऽपि हि निरतिशय एकरूपश्चैव ।
सर्वाऽऽबाधाकारणक्षयभावात्तथा ज्ञेयः ॥८॥

#### અન્વયાર્થ :-

एसो पुण सच्चो वि उ वणी सर्व पाश आ=सिद्धना सुणनो राशि निरइसओ एगरूवमो चेव निरितशय એકરૂપ જ છે. (सिद्धना सुणनो राशि आवो છે ते કेवी रीते જાણવું? तेथी કહે છે) सच्चाबाहकारणखयभावाओ सर्व બાધાના કારણોનો क्षय थवाथी (सिद्धना सुणनो राशि) तहा नेओ ते प्रકारनो=निरितशय જાણવો.

**¾ ૩** પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાશાર્શ :-

વળી, સિલ્હના સુખનો સર્વ પણ રાશિ નિરતિશય એકરૂપ જ છે. (સિલ્હના સુખનો રાશિ આવો છે તે કેવી રીતે જાણવું? તેથી કહે છે કે) સર્વ બાધાના કારણોનો ક્ષય થવાથી સિલ્હના સુખનો રાશિ નિરતિશય એકરૂપ જાણવો.

## ભાવાર્થ :-

સાતમી ગાથામાં સુખના રાશિની પ્રાપ્તિ બતાવી. બાહ્ય વ્યાબાધાના ક્ષયથી થનારો ક્ષયોપશમભાવની અવસ્થામાં વર્તતો જે સુખનો રાશિ હોય છે, તે તરતમતાના ભેદથી અનેક ભેદવાળો હોય છે. જ્યારે સિલ્દ્રના સુખનો રાશિ નિરતિશય એક જ ભેદવાળો હોય છે, અર્થાત્ એનાથી અતિશયિત કોઇ સુખ હોતું નથી. સંસારમાં જે સુખનો રાશિ છે તે તરતમતાવાળો છે અને અનેક સ્વરૂપવાળો પણ છે. કેમ કે જુદા જુદા પ્રકારની ઉત્સુકતાના શમનથી જુદા જુદા પ્રકારના સુખનો અનુભવ થાય છે, પરંતુ સિલ્દ્રના સુખનો રાશિ એક જ સ્વરૂપવાળો છે. કેમ કે સિલ્દ્ર અવસ્થામાં સર્વ બાધાના ક્ષયને કારણે જ્ઞાનમય જીવ સર્વથા નિરાકુળભાવમાં વર્તે છે. **!!૨૦-૮!!** 

## અવતરણિકા :-

આઠમી ગાથામાં બતાવ્યું કે સિલ્દ્રનું સુખ નિરતિશય એકરૂપ છે. હવે, તે સુખ એકરૂપ કેવી રીતે છે તે બતાવતાં કહે છે -

# न उ तह भिन्नाणं चिय सुक्खलवाणं तु एस समुदाओ । ते तह भिन्ना संतो खओवसम जाव जं हुंति ॥९॥

न तु तथा भिन्नानामेव सौख्यलवानां त्वेष समुदायः । ते तथा भिन्नाः सन्तः क्षयोपशमं यावद् यद्भवन्ति ॥९॥

#### અन्तयार्थ :-

एस तु वणी आ=સિદ્ધના સુખનો રાશિ तह ते પ્રકારે=જે પ્રકારે સંસારના સુખનો રાશિ જુદા જુદા સુખલવોનો સમુદાય છે તે પ્રકારે भिन्नाणं चिय सुक्खलवाणं समुदाओ न उ िलन्न જ એવા સુખલવોનો સમુદાય નથી જ. (કેમ? તે બતાવતાં કહે છે.) जं જે કારણથી जाव खओवसम જ્યાં સુધી ક્ષયોપશમ છે ત્યાં સુધી ते તે=સુખાંશો तह भिन्ना संतो हुंति ते પ્રકારે ભિન્ન હોય છે.

## ગાથાર્થ :-

વળી, સિદ્ધના સુખનો રાશિ સંસારના સુખના રાશિની જેમ ભિન્ન જ એવા સુખલવોનો સમુદાય નથી જ. કારણ કે જ્યાં સુધી ક્ષયોપશમભાવ હોય છે ત્યાં સુધી જ સુખાંશો તે પ્રકારે ભિન્ન હોય છે.

## ભાવાર્થ :-

સંસારનાં સુખોમાં એક શાતાનું સુખ છે અને બીજું રતિનું સુખ છે. આ બન્ને કર્મના ઉદયથી થનારાં સુખો છે. ત્રીજું ઉપશમભાવનું સુખ છે જે આત્માના સ્વભાવરૂપ છે, અને ચોથું મોક્ષનું અવ્યાબાધ સુખ છે તે આત્માના સ્વભાવરૂપ છે.

કર્મના ઉદયથી જીવને અનુકૂળ વિષયોની પ્રાપ્તિથી શાતાનો અનુભવ થાય છે, તે શાતાનું સુખ છે. આ સુખ પહેલા ગુણસ્થાનકથી ૧૪મા ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે.

સંસારનું બીજું સુખ રતિનું સુખ છે, જે રતિમોહનીયના ઉદયથી આહ્નાદના પરિણામરૂપ છે. જે જીવોને સંસારના ઇષ્ટ પદાર્થો પરત્વે રાગ હોય છે, તેવા જીવોને જ્યારે ઇષ્ટ પદાર્થોની પ્રાપ્તિ થાય છે ત્યારે રતિનો અનુભવ થાય છે. આ સુખ મોહના ઉદયથી સંસારી જીવોને હોય છે. આ સુખ પહેલા ગુણસ્થાનકથી માંડીને પ્રમત્ત ગુણસ્થાનક સુધીના <u>જ</u>ુવોને હોઇ શકે છે.

ત્રીજું, ઉપશમભાવનું સુખ છે. સંસારના સ્વરૂપને જાણીને જીવ સંસારથી વિરક્ત થાય છે, તેથી આત્મકલ્યાણ માટે ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. ધર્મ દ્વારા જીવને જેટલા જેટલા અંશે કષાયોનું ઉપશમન થાય છે, તેટલા તેટલા અંશે ઉપશમનું સુખ વધતાં વધતાં જીવ જયારે વીતરાગ થાય છે ત્યારે તે ઉપશમભાવનું સુખ પૂર્ણતાને પામે છે. આ પ્રકારનું આત્મિકસુખ મિથ્યાત્વની અને અનંતાનુબંધી કષાયની મંદતાથી અંશે અંશે પ્રગટ થાય છે અને દસમા ગુણસ્થાનક સુધી ક્રમસર વધતું હોય છે. આ સર્વ સુખ ક્ષયોપશમવાળી અવસ્થામાં થનારું આત્મિક સુખ છે. જયારે જીવ બારમા કે તેરમા ગુણસ્થાનકમાં આવે છે, ત્યારે ક્ષાયિકભાવનું કષાયોના ઉપશમનું સુખ પ્રગટે છે. આમ છતાં, બારમા, તેરમા કે ચૌદમા ગુણસ્થાનકમાં પણ અવ્યાબાધ સુખ હોતું નથી, કારણ કે શરીરકૃત અને કર્મકૃત બાધાઓ ત્યાં હોય છે.

ચોથું મોક્ષનું અવ્યાબાધ સુખ છે. સિન્દ્ર અવસ્થામાં શરીરકૃત અને કર્મકૃત બાધાઓનો સર્વથા અભાવ થવાથી સર્વ બાધાઓથી રહિત નિરતિશય એવું એક પ્રકારનું સુખ પ્રગટે છે. આ ચોથા પ્રકારનું સુખ નિરતિશય એકરૂપ છે, જ્યારે તેની પૂર્વનાં સુખોમાં તરતમતા છે. એ વાત બતાવવા માટે પ્રસ્તુત ગાથામાં કહ્યું કે ક્ષયોપશમભાવ સુધી ભિન્ન ભિન્ન સુખલવોના સમુદાયની પ્રાપ્તિ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય છે કે દસમા ગુણસ્થાનક સુધી જીવ ક્ષયોપશમભાવવાળો છે, અને ત્યાં સુધી જ આત્મિક સુખોના જુદા જુદા સુખાંશોના સમુદાયની પ્રાપ્તિ છે. જીવ વીતરાગ બને છે ત્યારે ક્ષયોપશમભાવ નથી હોતો, તેથી ક્ષાયિકભાવનું એકરૂપ સુખ પ્રગટે છે; અને સિલ્દ્ર અવસ્થામાં કર્મ અને શરીર પણ નથી રહેતું તેથી અવ્યાબાધ એકરૂપ એવું ઉત્કૃષ્ટ સુખ પ્રગટે છે.

સંસારી જીવોને જે શાતાનું અને રતિનું સુખ છે તે જીવના મૂળ સ્વભાવરૂપ નથી પણ વિકારી સ્વરૂપ છે. તેથી ઉપચારથી જ તેને સુખ કહી શકાય. જેમ ખણજ ખણવાથી જીવને સુખ થાય છે તે ઉપચારથી જ સુખ છે, વાસ્તવિક તો આરોગ્યનું સુખ જ સુખ કહેવાય. તે રીતે ઉપશમભાવનું સુખ તે જીવના આંશિક આરોગ્યનું સુખ છે અને સિલ્દ અવસ્થામાં વર્તતું અવ્યાબાધ સુખ તે જીવના પૂર્ણ આરોગ્યરૂપ સુખ છે. **!!૨૦-∈!!** 

## અવતરણિકા :-

નવમી ગાથામાં કહ્યું કે ક્ષયોપશમ સુધી જ ભિન્ન એવા સુખલવો હોય છે, તેથી ક્ષાયિકભાવ કૃત સિલ્દનું સુખ ભિન્ન એવા સુખલવોનો સમુદાય નથી હોતો. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ક્ષયોપશમભાવ સુધી જ ભિન્ન સુખાંશો હોવા માત્રથી સિલ્દનું સુખ ભિન્ન સુખલવોના સમુદાયરૂપ કેમ નથી? તેથી કહે છે -

# न य तस्स इमो भावो न य सुक्खं पि हु परं तहा होइ। बहुविसलवसंविद्धं अमयं पि न केवलं अमयं ॥१०॥

न च तस्यायं भावो न च सौख्यमपि खलु परं तथा भवति । बहुविषलवसंविद्धममृतमपि न केवलममृतम् ॥१०॥

#### અન્વચાર્થ :-

न च तस्स इमो भावो અને તેને=સિલ્દને આ=क्षયોપશમભાવ નથી. (અહીં પ્રશ્ન થાય કે તો પણ ક્ષયોપશમભાવના પ્રકર્ષરૂપ જ પ્રકૃષ્ટ સુખ માની લઇએ તો શું વાંધો? તેથી કહે છે.) हु य परं सुक्खं पि न तहा होइ અને ખરેખર પ્રકૃષ્ટ સુખ પણ તેવા પ્રકારનું=ક્ષયોપશમભાવવાળું નથી. (અહીં પ્રશ્ન થાય કે પ્રકૃષ્ટ સુખ ક્ષયોપશમભાવવાળું કેમ નથી? તે હવે દષ્ટાંતથી બતાવે છે.) बहुविसलवसंविद्धं अमयं पि ઘણા વિષના કણિયાથી યુક્ત એવું અમૃત પણ न केवलं अमयं માત્ર અમૃત નથી.

\* 'सुखं पि' માં 'अपि' થી કહેવું છે કે સિલ્દ્રને તો ક્ષયોપશમભાવ નથી, 'પણ' પ્રેકૃષ્ટ સુખ પણ ક્ષયોપશમભાવવાળું નથી.

अमयं पि' मां 'अपि' थी એ કહેવું છે કે ઘણા વિષના કણિયાથી યુક્ત એવો અન્ય પદાર્થ તો અમૃત નથી, પરંતુ તેવું અમૃત પણ કેવળ અમૃત નથી.

## ગાથાર્થ:-

સિદ્ધના જીવોને ક્ષયોપશમભાવ નથી હોતો, તેથી સિદ્ધનું સુખ ભિન્ન સુખલવોના સમુદાયરૂપ નથી હોતું. આ સાંભળીને કોઇને પ્રશ્ન થાય કે ભલેને સિદ્ધના જીવોને ક્ષયોપશમભાવ ન હોય, તો પણ ક્ષયોપશમભાવથી જે સુખનો અનુભવ થાય છે, તે જ સુખના પ્રકર્ષરૂપ પ્રકૃષ્ટ સુખ સિદ્ધોને છે તેમ માનીએ તો શું વાંધો? તેથી કહ્યું છે કે જેમ ઘણા વિષના કણિયાથી યુક્ત અમૃત હોય તો પણ તે માત્ર અમૃત નથી, તેમ પ્રકૃષ્ટ સુખ ક્યારેય પણ ક્ષયોપશમભાવવાળું ન હોઇ શકે. કેમ કે ક્ષયોપશમભાવવાળા સુખમાં કર્મનો ક્ષય અને કર્મનો ઉદય, બંને હોય છે.

## भावार्थ :-

"સિલ્દ્રના જીવોને ક્ષયોપશમભાવ નથી હોતો, તેથી સિલ્દ્રનું સુખ ભિન્ન સુખલવોના સમુદાયરૂપ નથી" એ પ્રકારે પૂર્વ ગાથા સાથે જોડાણ છે. ત્યાં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે સિલ્દ્રને ક્ષયોપશમભાવ ન હોય તો પણ અહીં ક્ષયોપશમભાવથી જે સુખનો અનુભવ થાય છે તેનો જ પ્રકર્ષ સિલ્હોને છે તેમ માનીએ તો શું વાંધો? કેમ કે તેમ માનવાથી સિલ્હોના સુખના રાશિની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે. તેથી કહે છે કે પ્રકૃષ્ટ સુખ પણ ક્ષયોપશમભાવના પ્રકર્ષવાળું નથી. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે પ્રકૃષ્ટ સુખ ક્ષયોપશમભાવના પ્રકર્ષવાળું કેમ નથી? તેથી કહે છે કે ઘણા વિષના કણિયાથી યુક્ત અમૃત પણ કેવળ અમૃત નથી.

અહીં અમૃત શબ્દથી સુખ ગ્રહણ કરવાનું છે અને વિષ શબ્દથી કષાયનો ઉદય ગ્રહણ કરવાનો છે. ક્ષયોપશમભાવવાળું જે સુખ છે, ત્યાં ક્ષયોપશમભાવમાં કર્મનો ક્ષય અને ઉપશમ બન્ને છે. ક્ષયોપશમભાવમાં કર્મના ઉદય દ્વારા જ કર્મનો ક્ષય થાય છે. તેથી ક્ષયોપશમભાવમાં કર્મનો ઉદય પણ જોડાયેલો છે, જે વિષરૂપ છે અને તેમાં કર્મનું વિગમન પણ જોડાયેલું છે. આથી જ દશમા ગુણસ્થાનક સુધી કષાયનો ઉદય પણ હોય જ છે, અને તે કર્મના વિગમનથી થનારું જે સુખ છે તે અમૃતરૂપ છે. આમ ક્ષયોપશમભાવવાળા સુખમાં કર્મના ઉદયકૃત કષાયરૂપ વિષ મિશ્રિત છે. તેથી તે કેવળ સુખરૂપ નથી, પરંતુ કંઇક દુઃખાંશોથી મિશ્રિત એવું સુખ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સંપૂર્ણ મોહનીયકર્મના વિગમનથી શુદ્ધ નિરાકુળ ચેતના પ્રગટે છે, જે પૂર્ણ સુખરૂપ છે. અંશે અંશે ક્ષયોપશમભાવથી આંશિક ચેતના ખુલે છે અને તે જ ક્ષયોપશમભાવનું સુખ પ્રકર્ષવાળું હોય તો પણ કર્માંશોથી અનુવિદ્ધ ચેતના સ્વરૂપ છે. તેથી ક્ષયોપશમભાવમાં પ્રકૃષ્ટ સુખ હોઇ શકે નહીં. **!!૨૦-૧૦!!** 

## અવતરણિકા :-

છટ્ઠી ગાથામાં બતાવ્યું હતું કે સિલ્દ્રના સુખનો રાશિ સર્વકાળથી ગુણવામાં આવે અને ત્યાર પછી તેનાં અનંત વર્ગમૂળ કાઢવામાં આવે તો પણ સર્વ આકાશમાં સમાય નહીં એટલા સિલ્દ્રના સુખના અંશો છે. ત્યાર પછી ગાથા આઠમાં અને નવમી ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં બતાવ્યું કે સિલ્દ્રનું સુખ, સુખાંશોના સમુદાયરૂપ નથી પરંતુ નિરતિશય એકરૂપ છે. આ બન્ને ગાથાનાં કથનો સ્થૂલદષ્ટિથી પરસ્પર વિરોધી દેખાય, પરંતુ તેનો વિરોધ નથી તે બતાવવા માટે કહે છે-

सञ्बद्धासंपिंडणमणंतवग्गभयणं च जं इत्थ । सञ्वागासामाणं चऽणंततद्दंसणत्थं तु ॥११॥ सर्वाद्धासंपिण्डनमनन्तवर्गभाजनं च यदत्र । सर्वाकाशमानं चानन्ततद्दर्शनार्थं तु ॥११॥

## અन्वयार्थ :-

इत्थ અહીંયાં=સિદ્ધના સુખના વિષયમાં सव्वद्धासंपिडणं સર્વ કાળ વડે ગુણવું, अणंतवग भयणं च અને અનંતવર્ગભાજન=અનંત વર્ગમૂળ કરવું, सव्वागासामाणं સર્વ આકાશમાં નહિ માવું जं જે (છટ્ઠી ગાથાનું જે કથન છે તે) अणंततद्दंसणत्थं तु અનંત એવા તેના=મોક્ષસુખના દર્શન માટે જ (કહેવાયું છે.)

### ગાથાર્થ:-

સિદ્ધના સુખના વિષયમાં સર્વ કાળ વડે ગુણવાનું અને અનંતવર્ગભાજન=અનંત વર્ગમૂળ કરવાનું, સર્વ આકાશમાં ન સમાવવાનું જે છટ્ઠી ગાથાનું કથન છે તે અનંત મોક્ષસુખના દર્શન માટે જ કહેવાયું છે.

#### भावार्थ :-

તત્ત્વથી સિલ્દ્રનું સુખ નિરતિશય એકરૂપ જ છે, તો પણ સંસારનાં તમામ સુખોને કલ્પનાથી એક ઠેકાણે ભેગાં કરવામાં આવે તો તેના કરતાં પણ તે અતિશયવાળું છે. સંસારનાં સુખો ભિન્ન બિન્ન ઇન્દ્રિયોના અને ભિન્ન ભિન્ન વિષયોના અને કષાયોના ઉપયોગથી અનેક પ્રકારનાં છે, તેવું આ સુખ નથી; પરંતુ આત્માની પૂર્ણ સ્વસ્થતારૂપ એક સ્વરૂપવાળું સુખ છે. તેથી કોઇને લાગે કે સંસારમાં અનેક પ્રકારનાં સુખો છે અને મોક્ષમાં તો એક જ પ્રકારનું સુખ છે, માટે મોક્ષના સુખ કરતાં સંસારનું સુખ શ્રેષ્ઠ છે. તે ભ્રમના નિવારણ માટે પ્રથમ કહ્યું કે સિલ્દ્રના જીવો જયારથી સિલ્દ્રના સુખને પામે છે ત્યારથી તે સુખ શાક્યત કાળ માટે છે, અને તે રીતે પ્રકર્ષવાળું સદા રહે છે. જયારે સંસારનું કોઇ પણ સુખ ભોગકાળમાં જ હોય છે, ત્યારપછી તે સુખ પ્રતીતિનો વિષય બનતું નથી, તેથી સંસારનું સુખ અલ્પકાલીન છે

સંસાર કરતાં મોક્ષનું સુખ અનંતગણું બતાવવા માટે અહીં સર્વકાળના સમયથી ગુણાકાર કર્યો છે. તેથી સંસારના સુખની અલ્પકાલીનતા અને મોક્ષના સુખની અનંતકાલીનતા બતાવીને મોક્ષસુખની અનંતતા બતાવવી છે.

વળી, સંસારનાં સુખો અનેક પ્રકારનાં છે, અને મોક્ષનું સ્વરૂપ એક જ સ્વરૂપવાળું છે તેથી મોક્ષ કરતાં સંસારનું સુખ અતિશયતાવાળું છે તેવો ભ્રમ થાય. તેના નિવારણ માટે સિદ્ધના સુખનાં અનંત વર્ગમૂળ કરીને એનો નાનો અંશ કરીને, તેનો નાનો અંશ પણ ઘણો મોટો છે તે બતાવવા માટે સર્વ આકાશમાં તે સુખ સમાય નહીં તેમ બતાવેલ છે. અહીં આકાશ એટલા માટે ગ્રહણ કરેલ છે કે આકાશદ્રવ્ય સર્વ કાળના સમયો કરતાં પણ અનંત ગુણા અધિક પ્રદેશવાળું દ્રવ્ય છે. તે આકાશમાં પણ આ સુખ સમાય નહીં તેમ બતાવીને સંસારનાં સર્વ સુખો કરતાં સિદ્ધનું સુખ અતિશયિત છે તેમ બતાવેલ છે.

આ રીતે સંસારનાં તમામ સુખો ભેગાં કરવામાં આવે તો પણ સિલ્દ્રના સુખની આગળ અતિ અલ્પ છે તે બતાવવા માટે યત્ન કરાયો છે. જેમ બાળકને આકાશની વિશાળતા બતાવવા માટે બે હાથ પહોળા કરવા સિવાય બીજો કોઇ ઉપાય નથી, તેમ સંસારનાં સુખો કરતાં એક જ પ્રકારનું એવું પણ મોક્ષનું સુખ ઘણું અતિશયતાવાળું છે તે બતાવવા માટે અનંતવર્ગનું ભાજન અને સર્વ આકાશમાં ન સમાવાનું કથન જ ઉપાય છે. !! ૨૦-૧૧!

#### અવતરણિકા:-

અગિયારમી ગાથામાં બતાવ્યું કે સર્વ કાળપિંડનાદિ ત્રણે વાતો સિદ્ધના સુખની અનંતતા બતાવવા માટે ગ્રહણ કરેલ છે. તેથી ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ખરેખર સિદ્ધનું સુખ જે અનંત છે તે કઇ સંખ્યાનું છે તે બતાવવા કહે છે-

तिन्नि वि पएसरासी एगाणंता तु ठाविया हुंति । हंदि विसेसेण तहा अणंतया णं तया सम्मं ॥१२॥ त्रयोऽपि प्रदेशराशय एकानन्तास्तु स्थापिता भवन्ति । हन्त विशेषेण तथा अनन्तता ननु तदा सम्यक् ॥१२॥

## अन्तरार्थ :-

तिन्नि वि पएसरासी त्रागे पाग प्रदेशराशि विसेसेण विशेषधी ठाविया एगा अणंता तु हुंति स्थापित એવું એક અનંતું જ થાય तया त्यारे हंदि भरेभर सम्मं सम्यग् तहा अणंतया तेवा प्रકारनी अनंतता थाय=जेवा प्रકारनी सिद्धना सुभनी अनंतता छे तेवा प्रકारनी अनंतता थाय. णं= वाड्यालंडारमां वपरायेल छे.

#### ગાથાર્થ:-

જ્યારે ત્રણે પણ પ્રદેશરાશિવિશેષથી સ્થાપિત એવું એક અનંતું થાય ત્યારે ખરેખર સિલ્દ્રના સુખની રાશિની જેવી અનંતતા છે, તેવી સમ્યગ્ અનંતતા થાય.

#### ભાવાર્શ :-

લોકાલોકરૂપ જે આકાશ છે તેના પ્રદેશો**ની સંખ્યા અનંત છે,** તે અનંત સંખ્યાને ગ્રહણ કરીને, તેનો અનંતી વખત વર્ગ કરવામાં આવે અને જે સંખ્યા આવે,

તેને સિલ્દ્રના સુખની પ્રાપ્તિ પછીના ભવિષ્યકાળના સર્વ સમયોથી ગુણવામાં આવે,

તે પ્રકારની એક અનંતતા ગ્રહણ કરવા માટે વિશેષથી ત્રણે પણ રાશિ એક અનંતરૂપે સ્થાપિત થાય તેમ કહેલ છે.

અહીં સર્વ આકાશના પ્રદેશો, અનંત વર્ગમૂળની સંખ્યાનું અનંત અને કાળનું અનંત તે ત્રણેનો સરવાળો કરીને તે એક અનંત થાય તે ગ્રહણ કરવું નથી.

અસત્ કલ્પનાથી ધારો કે,

- (અ) સર્વ આકાશ પ્રદેશો = ૧,૦૦,૦૦૦.
- (બ) આકાશ પ્રદેશોનો વર્ગ =૧,૦૦,૦૦૦ x ૧,૦૦,૦૦૦ x ૧,૦૦,૦૦૦ એવું લાખ વાર ગુણવું.

(અહીં લાખ વર્ગ કરવાનો છે એક વર્ગ કરવાનો નથી અને આકાશપ્રદેશોની સંખ્યાના અનંત વર્ગ કરવાના છે, પરંતુ આકાશની સંખ્યા લાખની ધારી છે તેથી લાખ વર્ગ કરવાના નથી.)

(ક) સર્વ કાળના પ્રદેશો = ૧૦,૦૦૦ સમ્યગ્ અનંતતા = (બ) x (ક) પરંતુ અ+બ+ક સમ્યગ્ અનંતતા નથી.

તેથી સમ્યગ્ અનંતતા તરીકે (બ) x (ક) જ ગ્રહણ કરવાનું છે. કેમ કે પૂર્વની ગાથામાં જ સિલ્દના સુખની રાશિને અનંત વર્ગમૂળથી કરીને અતિ નાની કરેલ અને તે સર્વ આકાશમાં ન સમાય તેમ કહેલું છે. તેથી જેમ ત્યાં વર્ગમૂળથી નાની કરી તેમ અહીં સર્વ આકાશના ક્ષેત્રના પ્રદેશોની સંખ્યાને અનંતી વખત વર્ગ કરવાથી મોટી સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય અને તે સંખ્યાને પણ કાળની સંખ્યા વડે ગુણવામાં આવે તેટલી સિલ્દના સુખની રાશિ છે. અહીં કાળથી ગુણવાનું પ્રયોજન એ છે કે સિલ્દનું સુખ પ્રગટ્યા પછી સદા રહે છે. તેથી રાશિ કાળની અપેક્ષાએ પણ ઘણી મોટી છે તે બતાવવું છે.

વળી સર્વ આકાશના પ્રદેશો અતિ મોટી સંખ્યામાં છે, અને તેનું અનંતી વખત વર્ગ કરવાનું પ્રયોજન એ છે કે સંસારનું ક્ષયોપશમભાવનું સુખ પણ ષટ્સ્થાનપતિત છે. તેથી ત્યાં પણ કોઇક આત્માનું સુખ જેટલું હોય તેના કરતાં અન્ય કોઇકનું અનંતગણું પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. પરંતુ તે અનંતા કરતાં ઘણું મોટું અનંતું સિદ્ધનું સુખ છે. તે બતાવવા માટે સર્વ આકાશપ્રદેશની સંખ્યાને અનંતા વર્ગ બતાવીને સિદ્ધના સુખની મોટી અનંત સંખ્યા બતાવેલ છે.

આટલી સુખની રાશિ ભેગી કરીએ ત્યારે સમ્યગ્ તે પ્રકારની અનંતતા થાય, એમ

જે ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું તેનાથી એ કહેવું છે કે આ રીતે બુલ્દ્રિથી મોટી રાશિ ઉપસ્થિત કરવામાં આવે ત્યારે સિવ્દ્રના સુખની રાશિ કેટલી મોટી છે તેનો યથાર્થ બોધ થાય. **॥૨૦**-**૧૨॥** 

#### અવતરુણિકા:-

૧૨મી ગાથામાં ત્રણ પ્રદેશરાશિથી સિલ્દ્રનું સુખ બતાવ્યું. ત્યાં તે ત્રણ પ્રદેશરાશિમાં કાળને ગ્રહણ કરેલ છે અને તે કાળના ગ્રહણમાં જે જીવો જ્યારે સિલ્દ્ર થાય ત્યારથી માંડીને ભવિષ્યકાળના સમયોની સંખ્યાથી ગુણવાનું કહ્યું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે જીવો વર્તમાનમાં મોક્ષે ગયા છે તેમના કરતાં પહેલાં મોક્ષે ગયેલા જીવોને કાળના સમયો અધિક પ્રાપ્ત થશે. તેથી વર્તમાનમાં જે સિલ્દ્ર થયા છે તેમના કરતાં પૂર્વના સિલ્દ્રોનું સુખ અધિક થાય. આ રીતે તો દરેક સિલ્દ્રના જીવોમાં સુખની તરતમતા સિલ્દ્ર થાય. જો તેમ સ્વીકારીએ તો સર્વ સિલ્દ્રનું સુખ નિરતિશય એકરૂપ છે એમ જે ગાથા - ૮માં કહેલ તેની સાથે વિરોધ આવે. આમ, સર્વ સિલ્દ્રના જીવોને નિરતિશય એકરૂપ સુખ સ્વીકારીએ તો પરસ્પર તરતમતા નથી એમ પ્રાપ્ત થાય છે, જ્યારે સિલ્દ્રના સુખના વર્ણનમાં કાળના સમયો વડે ગુણવાથી સિલ્દ્રના જીવોમાં પરસ્પર તરતમતા પ્રાપ્ત થાય છે; તેથી તે વિરોધનો પરિહાર કરીને કઇ અપેક્ષાએ સર્વ સિલ્દ્રોનું સુખ સમાન છે તે બતાવતાં કહે છે -

तुल्लं च सव्वहेयं सव्वेसिं होइ कालभेए वि । जह जं कोडीसत्तं तह छणभेए वि सुहुमिमणं ॥१३॥ तुल्यं च सर्वथेदं सर्वेषां भवति कालभेदेऽपि । यथा यत्कोटिसत्कं तथा क्षणभेदेऽपि सूक्ष्मिमदम् ॥१३॥

#### અન્વયાર્થ :-

कालभेए वि અને કાળભેદ હોતે છતે પણ सच्चेसिं इयं બધાનું આ=મોક્ષનું સુખ सच्चत तुह्नं સર્વ પ્રકારે સમાન છે. जं જે કારણથી तह छणभेए वि તેવા પ્રકારનો ક્ષણભેદ હોતે છતે પણ जह कोडिसत्तं જે પ્રકારે કરોડની સંપત્તિ (સમાન છે.) (અહીં શંકા થાય કે કરોડ દ્રવ્ય સંખ્યાથી સમાન છે તેથી બે કરોડપતિ સમાન છે તેમ કહી શકાય, પરંતુ સુખ એ બાહ્ય દ્રવ્ય જેવું નથી પણ જીવના પરિણામરૂપ છે, તેથી સિલ્દ્રોના જીવોમાં પરસ્પર સુખના સંવેદનમાં તરતમતા સ્વીકારીએ તો શું વાંધો? તેથી કહે છે.) सुहुमिणं આ=બધા સિલ્દ્રના જીવોનું સુખ સમાન છે, એ સૂક્ષ્મ છે.

#### ગાથાર્થ:-

કાળભેદ હોતે છતે પણ સર્વ સિલ્દ્રોનું આ સુખ સર્વ પ્રકારે સમાન હોય છે, જે કારણથી તે પ્રકારના ક્ષણભેદમાં પણ જે રીતે કરોડની સંપત્તિ સમાન હોય છે. આ સૂક્ષ્મ છે, અર્થાત્ સર્વ સિલ્દ્રોનું સુખ સમાન છે તે સૂક્ષ્મ બુલ્દ્રિનો વિષય છે.

#### ભાવાર્થ :-

"સિલ્દનું સુખ નિરતિશય છે. તેથી જે જીવો જ્યારે સિલ્દ થાય છે તે જીવો ત્યારથી ઉત્કૃષ્ટ સુખને પામે છે. આથી ભૂતકાળમાં ગયેલા સિલ્દને જેવું સુખ છે તેવું જ સુખ વર્તમાનમાં જનાર સિલ્દને હોય છે. તેથી સર્વ પ્રકારે સર્વ સિલ્દના જીવોનું સુખ સમાન છે." તેમાં હેતુ કહે છે કે, જે કારણથી તે પ્રકારના ક્ષણભેદમાં પણ જે રીતે કરોડની સંપત્તિ સમાન છે. આનો ભાવ એ છે કે કોઇ માણસ પૂર્વમાં કરોડની સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરે, જ્યારે કોઇ બીજો માણસ પાછળથી કરોડની સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરે તો તે પ્રાપ્તિમાં કાળભેદ તો છે જ, તો પણ તે બંનેની સંપત્તિની સંખ્યા સમાન જ છે. તે જ રીતે સિલ્દનું સુખ પ્રાપ્તિની અપેક્ષાએ ભિન્ન કાળમાં હોવા છતાં પણ માત્રાની અપેક્ષાએ બધાનું સુખ સરખું જ છે. સંપત્તિના દૃષ્ટાંતથી સર્વ સિલ્દનું સુખ સમાન બતાવ્યું, તો પણ કોઇને પ્રશ્ન થાય કે "સંપત્તિ એ બાહ્ય પુદ્દગલાત્મક પદાર્થ છે અને સંખ્યાથી સમાન છે. પરંતુ સિલ્દના જીવોનું સુખ તો જીવના પરિણામ સ્વરૂપ છે. તેથી તે સુખ સર્વનું સમાન છે કે જુદા જુદા પ્રકારનું છે?" આવી શંકા થવાનું કારણ એ છે કે સંસારમાં પણ સમાન ભોગાદિની ક્રિયાથી સુખમાં ભેદ દેખાય છે. તેથી કહે છે કે આ પદાર્થ સૂક્ષ્મ બુલ્દિથી જણાય તેવો છે.

તે આ રીતે - બે માણસ પાસે આગળ પાછળ કરોડની સંપત્તિ પ્રાપ્ત થઇ હોય તો પણ કરોડની સંપત્તિરૂપે તો તે સંપત્તિ સમાન જ છે, તેમ સ્વીકારી શકાય. પરંતુ સુખનું વેદન તો જીવનો અંતરંગ પરિણામ છે, તેથી જેવા પ્રકારનો તેનો ઉપયોગ હોય તે પ્રમાણે તે સુખના વેદનમાં તરતમતા સંસારી જીવોમાં પ્રત્યક્ષથી દેખાય છે. તે રીતે સિલ્દ્રના જીવોને પણ બાહ્ય કોઇ ઉપદ્રવ ન હોય તો પણ જીવના ઉપયોગના ભેદના કારણે સિલ્દ્રના સુખમાં તરતમતા છે કે નહિ તેવી શંકા વિચારકને થાય. આમ છતાં, જો વિચારક સૂક્ષ્મબુલ્દ્રિથી વિચારે તો સમજી શકે કે સર્વ કર્મથી રહિત પૂર્ણ ચેતના બધા જીવોની સમાન છે, તેથી સર્વ પ્રકારના ઉપદ્રવ વગરનો જ્ઞાનનો ઉપયોગ પણ બધાનો સમાન છે. તેને કારણે પોતાના જ્ઞાનભાવમાં બધા સિલ્દ્રના જીવો સમાનરૂપે પ્રતિષ્ઠિત છે. તેથી જ તે દરેકને સુખ સમાન પ્રકારે જ સંવેદન થાય છે. **ા૨૦-૧૩ા** 

#### અવતરુણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં કહ્યું કે સિદ્ધના સર્વ જીવોનું સુખ સમાન છે અને તે સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી ગમ્ય છે. તે જ ગાથા ૧૪ અને ૧૫થી બતાવે છે-

सव्वं पि कोडिकप्पियमसंभवठवणाइ जं भवे ठिवयं ।
तत्तो तस्सुहसामी नइइ होइ इह भेयगो कालो ॥१४॥
सर्वमिष कोटिकल्पितसंभवस्थापनया यद् भवेत्स्थापितम् ।
ततस्तत्सुखस्वामी न भवतीह भेदकः कालः ॥१४॥
जइ तत्तो अहिगं खलु होइ सरूवेण किंचि तो भेओ ।
न वि अज्जवासकोडीमयाण माणिम्म सो होइ ॥१५॥
यदि ततोऽधिकं खलु भवति स्वरूपेण किंचित्ततो भेदः ।
नाप्यद्यवर्षकोटिमृतयोर्माने स भवति ॥१५॥

#### અન્વયાર્થ :-

जं असंभवठवणाइ જે કારણથી અસંભવ સ્થાપના વડે કરીને सव्वं पि સર્વ પણ (સિલ્દ્રનું સુખ) कोडिकप्पियम् ठिवयं भवे કોડિ કલ્પિત સ્થાપિત થાય=કરોડની કલ્પનારૂપે સ્થાપિત થાય तत्तो तो तस्सुहसामी ते સુખના સ્વામી થાય (કોડી સુખના સ્વામી થાય) इह અહીંયાં=સિલ્દ્રના જીવો કોડી સુખના સ્વામી થાય એમાં कालो भेयगो न होइ કાળ ભેદક નથી.

जई को तत्तो तेनाथी=કरोउनी કલ્પનારૂપે स्थापित એવા मोक्षना सुणधी किंचि सरूवेण अहिगं खलु होइ भरेभर કંઇક स्વરૂપથી અધિક સુખ હોય तो तो (सिद्धना सुभनो परस्पर) भेओ लेट थाय. (હવે, આ વાત દષ્ટાંતથી બતાવે છે) अज्जवासकोडीमयाण माणम्मि आले अने वर्ष क्षोउ पूर्वे मरेલाओना मानमां=मरेલाओनी स्थितिमां सो ते लेट न वि होइ नथी क. (तेम आले मोक्षमां गयेलाओना अने કरोउ वर्ष पહेલां मोक्षमां गयेलाओना सुभमां लेट नथी.)

## ગાથાર્થ :-

જે કારણથી અસંભવ સ્થાપના વડે કરીને સર્વ પણ સિલ્દ્રનું સુખ કરોડની કલ્પનારૂપે સ્થાપિત થાય, તો સિલ્દ્રના જીવો કોડીસુખના સ્વામી થાય એમાં કાલભેદક નથી.

જો તેનાથી અર્થાત્ કોડીસુખથી કાંઇ સ્વરૂપથી અધિક સુખ હોય તો સિબ્દના

સુખોનો ભેદ થાય. એ જ વાતને દષ્ટાંતથી બતાવે છે. આજના અને કોટિ વર્ષ પૂર્વે મરેલામાં તે=સ્વરૂપથી કાંઇ ભેદ હોતો જ નથી.

## ભાવાર્થ :-

બધા સિલ્દ્રના જીવોનું સુખ સમાન છે તે સૂક્ષ્મ પદાર્થ બતાવવા માટે અસંભવ સ્થાપના વડે કરીને સિલ્દ્રના સુખને કરોડની કલ્પના કરી. અર્થાત્ સિલ્દ્રના સુખની સ્થાપના વાસ્તવિક થઇ શકે નહિ, પરંતુ બુલ્દ્રિથી સ્થાપના કરી કે સિલ્દ્રનો જીવ મોક્ષમાં પહોંચે છે ત્યારે તેમનું જે સુખ છે તે અનંત હોવા છતાં, કલ્પનાથી કરોડની સંખ્યાનું છે તેમ સ્થાપના કરવામાં આવે, તો સિલ્દ્રનો જીવ કરોડસુખનો સ્વામી થાય. તે રીતે વિચારીએ તો જેમ કોઇ સિલ્દ્રનો આત્મા ઘણા કાળ પૂર્વે સિલ્દ્ર થયેલો હોય ત્યારે તેનું સુખ સંખ્યાથી કરોડ પ્રાપ્ત થાય, તે જ રીતે વર્તમાનમાં પણ કોઇ સિલ્દ્ર થાય તો તેનું સુખ પણ સંખ્યાથી કરોડનું જ પ્રાપ્ત થાય. તેથી સિલ્દ્રના સુખમાં આ પહેલાં ગયો છે અને આ પાછળથી ગયો છે તે રૂપ કોઇ ભેદ પડતો નથી, પરંતુ સિલ્દ્ર અવસ્થામાં દરેક સિલ્દ્રનું સુખનું વેદન સમાન હોય છે.

અહીં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે ભલે તે રીતે સિદ્ધના સુખનો ભેદ પ્રાપ્ત ન થાય, પરંતુ જેમ કોઇ સિદ્ધના જીવને બે કરોડની સંખ્યાનું સુખ પ્રાપ્ત થયું તેમ માનીએ તો સિદ્ધના સુખમાં તરતમતા પ્રાપ્ત થઇ શકે. તેથી કરીને કહે છે કે જો એક સિદ્ધના જીવે કરોડ સંખ્યા પ્રમાણ સુખ પ્રાપ્ત કર્યું છે તેના કરતાં સ્વરૂપથી અધિક કોઇ સુખ હોય તો સિદ્ધના સુખમાં પરસ્પર ભેદ પ્રાપ્ત થઇ શકે, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે કોઇ એક સિદ્ધના જીવે જે સુખ મેળવ્યું છે તેનાથી અધિક કોઇ સુખ નથી, તેથી સિદ્ધના સુખમાં પરસ્પરના ભેદનો જ અસંભવ છે.

હવે, સિદ્ધના સુખમાં પરસ્પર ભેદનો અસંભવ છે તે જ વાત દષ્ટાંતથી બતાવે છે. કોઇ માણસ કરોડ વર્ષ પૂર્વે મરેલો હોય અને કોઇ માણસ આજે મરે તો તે બેમાં સ્વરૂપથી કોઇ ભેદ નથી.

દષ્ટાંત-દાર્ષ્ટાન્તિકભાવ આ રીતે છે- કોઇ માણસ મરે છે ત્યારે તેના જીવવાની સર્વથા સમાપ્તિ થાય છે. તેથી કરોડ વર્ષ પહેલાં મરેલામાં અને વર્તમાનમાં મરેલામાં સ્વરૂપથી કોઇ ભેદ નથી. પરંતુ કોઇ માણસ અમુક વર્ષો પહેલાં જન્મેલ હોય અને કોઇ આજે જન્મેલ હોય, તો જન્મેલી અવસ્થામાં ઘણી રીતનો ભેદ પ્રાપ્ત થઇ શકે. કેમ કે જન્માવસ્થા એ શરીરના સંયોગરૂપ છે, અને નવા શરીરનો સંયોગ થાય છે તે વખતની અવસ્થા કરતાં જેને નવા શરીરનો સંયોગ પહેલાં થયેલો છે તે અવસ્થામાં તરતમતા પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. જ્યારે મૃત્યુ અવસ્થામાં તો શરીરનો વિયોગ હોય છે. તેથી જે પહેલાં મરેલો હોય કે જે આજે મરેલો હોય તે બંનેમાં કોઇ ભેદ નથી. તે જ રીતે જે જીવો સંસારથી મુક્ત થાય છે

તેઓ શરીરાદિ સર્વ પદાર્થોથી રહિત થાય છે, તેથી સંસારની સર્વાવસ્થાનો અભાવ અને શુદ્ધ આત્માની અવસ્થાના પ્રાદુર્ભાવરૂપ અવસ્થા પૂર્વમાં ગયેલા સિદ્ધની અને વર્તમાનમાં જનાર સિદ્ધની સમાન છે. તેથી સિદ્ધાવસ્થાની પ્રાપ્તિમાં કાળકૃત ભેદ હોવા છતાં સિદ્ધાવસ્થામાં અનુભવાતા સુખમાં કોઇ ભેદ નથી. **!!૨૦-૧૪/૧૫!!** 

#### અવતરણિકા :-

ગાથા - ૨માં બતાવેલ કે સિલ્દનું સુખ દષ્ટાંત, આગમ અને યુક્તિથી હું કહીશ. તેથી પહેલાં ગાથા ૩ થી ગાથા ૫ સુધી દષ્ટાંતથી સિલ્દનું સુખ બતાવ્યું, ત્યાર પછી ગાથા ૬ થી ગાથા ૧૫ સુધી આગમ દ્વારા સિલ્દનું સુખ બતાવ્યું. હવે, યુક્તિથી સિલ્દનું સુખ બતાવે છે-

किरिया फलसाविक्खा जं तो तीए ण सुक्खमिह परमं । तम्हा मुगाइभावो लोगिगमिव जुत्तिओ सुक्खं ॥१६॥ क्रिया फलसापेक्षा यत् ततस्तस्यां न सौख्यमिह परमम् । तस्मान्मूकादिभावो लौकिकमिव युक्तितः सौख्यम् ॥१६॥

## અન્વયાર્થ :-

जं જે કારણથી फलसाविक्खा किरिया ફળસાપેક્ષ એવી ક્રિયા હોય (છે) तो ते કારણથી इह અહીંયાં=સંસારમાં तीए तेनाथी=(ક્રિયાથી) ण परमं सुक्खं પરમ સુખ નથી. तम्हा ते કારણથી (સંસારમાં પરમ સુખ નથી તે કારણથી) मुगाइभावो लोगिगम् सुक्खम् इव मूકाદि ભાવो=કષાયોના ઉપશમથી થતા નહીં બોલવાની મનોવૃત્તિ આદિ રૂપ મૂકાદિ ભાવો જેમ લૌકિક સુખ છે जुत्तिओ तेम યુક્તિથી (મોક્ષમાં પરમ સુખ છે).

#### ગાશાર્થ :-

જે કારણથી ફળસાપેક્ષ એવી ક્રિયા હોય છે તે કારણથી સંસારમાં ક્રિયાથી પરમ સુખ નથી. સંસારમાં પરમ સુખ નથી તે કારણથી જ ઇન્દ્રિયોના ઔપશમિક ભાવો જેમ લૌકિક સુખ છે તેમ યુક્તિથી મોક્ષમાં પરમ સુખ છે.

## ભાવાર્થ :-

સંસારનું સર્વ સુખ ભોગાદિ પ્રવૃત્તિથી થાય છે અને દરેક પ્રવૃત્તિ ક્રિયાત્મક છે અને ક્રિયા ફળની અપેક્ષા રાખે છે. અર્થાત્ કોઇક ફળની પ્રાપ્તિ અર્થે ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તેથી જ્યાં સુધી તે ફળ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી જ તે ફળાર્થે જીવ ક્રિયા કરે છે. તેથી ફળ મેળવવાની ઉત્સુકતા અર્થાત્ ઇચ્છા ત્યાં વર્તે છે અને એ ઇચ્છા જ બતાવે છે કે તેની પાસે કાંઇક નથી જેની તેને ઇચ્છા છે. અને કાંઇક નથી એ જ બતાવે છે કે તેના સુખમાં કાંઇક અધૂરપ છે. તેથી ક્રિયા કરવાથી પ્રાપ્ત થતા સુખને પરમ સુખ કહી શકાય નહીં, અને સંસારમાં સર્વ પાગ સુખ કોઇકને કોઇક પ્રકારની ક્રિયાની અપેક્ષા રાખે છે. તેથી તે સુખ શ્રેષ્ઠ કહી શકાય નહીં. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે તો ખરેખર શ્રેષ્ઠ સુખ કયું હોઇ શકે? તો કહે છે કે સંસારમાં પાગ રહેલો કોઇ જીવ તત્ત્વનું પર્યાલોચન કરે અને તેથી તેની ઉત્સુકતાનું શમન થાય અને તેને કારણે મૂકાદિ ભાવો પ્રાપ્ત થાય. મૂકાદિ ભાવ=ઉપશમભાવ=ઇન્દ્રિયોનું ઉપશમન. અર્થાત્ બોલવાની ઉત્સુકતાનું શમન થવાથી પ્રકૃતિથી જ બોલવાની ક્રિયાનો પરિણામ ન થાય, અને આદિ પદથી તત્ત્વના પર્યાલોચનને કારણે નિરર્થક એવું નવું-નવું જાણવાની, જોવાની અને કરવાની મનોવૃત્તિ ન થાય તો ફલની અપેક્ષા ત્યાં દેખાય નહીં. તેને કારણે નિરર્થક ક્રિયા કરવાની મનોવૃત્તિ થાય નહીં. અને જે સાર્થક ક્રિયા કરવાની મનોવૃત્તિ છે તે આકુળતાના વિશેષ શમનમાં જ યત્ન સ્વરૂપ છે. તેથી કાંઇક આકુળતા વગરની સ્વસ્થ યેતના પ્રાપ્ત થાય. આ પ્રકારનું સંસારઅવસ્થામાં પણ અનુભવાતું લૌકિક સુખ છે, તેની જેમ યક્તિથી મોક્ષનું સુખ છે. શિસારઅવસ્થામાં પણ અનુભવાતું લૌકિક સુખ છે, તેની જેમ યક્તિથી મોક્ષનું સુખ છે. શિસારઅવસ્થામાં પણ અનુભવાતું લૌકિક સુખ છે, તેની જેમ યક્તિથી મોક્ષનું સુખ છે.

#### અવતરણિકા :-

પૂર્વની ગાથામાં યુક્તિથી મોક્ષમાં સુખ છે સ્થાપન કર્યું. તેમ તે સુખ નિરતિશય કેમ છે તે બતાવવા અર્થે કહે છે -

> सव्वूसगवावित्ती जत्थ तयं पंडिएहिं जत्तेण । सुहुमाभोगेण तहा निरूवणीयं अपरतंतं ॥१७॥ सर्वौत्सुक्यव्यावृत्तिर्यत्र तत्पण्डितैर्यत्नेन । सूक्ष्माऽऽभोगेण तथा निरूपणीयमपरतन्त्रम् ॥१७॥

#### અન્વયાર્થ :-

जत्थ જયાં=(મોક્ષમાં) सळ्यूसगवावित्ती રાર્વ ઔત્સુક્યની=ઉપદ્રવની વ્યાવૃત્તિ છે. (તેથી) अपरतंतं तयं અપરતંત્ર એવું તે=મોક્ષનું સુખ तहा તે પ્રકારે=િનરતિશય સુખ છે તે પ્રકારે पंडिएहिं પંડિતો વડે सुहुमाभोगेण સूક્ષ્મબુદ્ધિથી जत्तेण यत्नपूर्वक निरूवणीयं विचारवुं જોઇએ.

## ગાથાર્થ:-

મોક્ષમાં સર્વ ઔત્સુક્યની વ્યાવૃત્તિ છે. તેથી અપરતંત્ર એવું મોક્ષનું સુખ, નિરતિશય

છે. તે પ્રકારે, સૂક્ષ્મબુધ્દ્રિથી પંડિતો વડે યત્નપૂર્વક વિચારાવું જોઇએ.

#### ભાવાર્થ :-

મોક્ષમાં સર્વ ઔત્સુક્યની વ્યાવૃત્તિ હોય છે. તેથી સિદ્ધના જીવોની પરપદાર્થમાં પ્રવૃત્તિ હોતી નથી. તેને કારણે તેમનું સુખ પરપદાર્થને પરતંત્ર નથી હોતું, પરંતુ અપરતંત્ર એવું સ્વાધીન સુખ તેઓને હોય છે. માટે તે સર્વ સુખથી અતિશયવાળું સુખ છે તે પ્રકારે, સૂક્ષ્મબુલ્દ્રિપૂર્વક યત્નથી પંડિત પુરૃષોએ વિચારવું જોઇએ.

આશય એ છે કે સ્થૂલબુલ્કિથી વિચારવામાં આવે તો સંસારી જીવોને બાહ્ય પદાર્થથી જ સુખની પ્રતીતિ થાય છે, પરંતુ સૂક્ષ્મ ઉપયોગથી જોવા માટે બુલ્કિમાન પુરુષ યત્ન કરે તો જોઇ શકે છે કે ખરેખર, શ્રેષ્ઠ સુખ પરાધીન હોઇ શકે નહીં. સર્વ બાહ્ય ઉપદ્રવથી રહિત જીવની અવસ્થા હોય ત્યારે આત્મા જો પોતાના ભાવમાં વર્તતો હોય તો સ્વાધીન સુખ તેને પ્રગટે છે. ત્યારે ચેતના કર્મથી આવૃત નહિ હોવાથી પૂર્ણ ખીલેલી હોય છે અને તેથી ત્યારે જ શ્રેષ્ઠ સુખ થઇ શકે છે. આવું સુખ સર્વ કર્મથી રહિત અવસ્થામાં જ સંભવી શકે, સંસારમાં નહિ. **!!૨૦-૧૭!!** 

## અવતરણિકા :-

ગાથા ૧૬ અને ૧૭માં યુક્તિથી સિલ્દ્રનું સુખ બતાવ્યું. હવે, સિલ્દ્રના જીવો સિલ્દાવસ્થામાં કઇ રીતે રહેલા છે તે બતાવવા માટે કહે છે -

> जत्थ य एगो सिद्धो तत्थ अणंता भवक्खयविमुक्ता। अन्नुन्नमणाबाहं चिष्ठंति सुही सुहं पत्ता ॥१८॥

> यत्र चैकः सिद्धस्तत्रानन्ता भवक्षयविमुक्ताः । अन्योन्यमनाबाधं तिष्ठन्ति सुखिनः सुखं प्राप्ताः ॥१८॥

#### અન્વયાર્થ:-

जत्थ य અને જ્યાં एगो सिद्धो એક સિલ્દ છે. तत्थ ત્યાં भवक्खयविमुक्का ભવક્ષયને કારણે મુક્ત થયેલા सुहं पत्तो सुही સુખને પ્રાપ્ત કરેલા એવા સુખી अणंता અનંતા જીવો अन्नुत्रमणाबाहं चिट्ठंति અન્યોન્ય બાધા વગર રહે છે.

#### ગાથાર્થ:-

જ્યાં એક સિલ્દ છે ત્યાં ભવક્ષયને કારણે મુક્ત થયેલા, સુખને પ્રાપ્ત કરેલા એવા સુખી અનંતા જીવો અન્યોન્ય બાધા વગર રહે છે.

#### ભાવાર્થ :-

સર્વ કર્મથી મુક્ત થયેલ સિલ્દ્રનો જીવ જ્યાંથી મુક્ત થાય છે ત્યાંથી બરાબર ઠીક તેના ઉપરમાં લોકના અંત ભાગમાં સદા માટે સ્થિર રહે છે. મોક્ષ અઢી દ્વીપમાંથી જ થાય છે. અનંત એવા ભૂતકાળમાં પણ મોક્ષમાર્ગ સદા હતો, તેથી અઢી દ્વીપના દરેક ક્ષેત્રમાંથી અનંત-અનંત આત્માઓ મોક્ષમાં ગયેલા છે. તેથી જ્યાં એક સિલ્દ્રનો આત્મા છે, ત્યાં ભવક્ષયને કારણે મુક્ત થયેલા અનંત આત્માઓ રહેલા છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે એક જ ક્ષેત્રમાં અનંતા સિલ્દ્રના આત્મા હોય તો પરસ્પર એકબીજાને બાધા થાય. તેથી કહે છે કે એક જ ક્ષેત્રમાં હોવા છતાં પણ અન્યોન્ય બાધા વગર રહેલા છે. વળી સર્વ કર્મોથી મુકાયેલા હોવાને કારણે સુખને પ્રાપ્ત થયેલા એવા તેઓ સદા સુખી રહે છે. **!!૨૦-૧૮!!** 

#### અવતરૂિણકા :-

પૂર્વની ગાથામાં સિલ્દ્રના આત્માઓ સિલ્દ્રશિલા ઉપર કઇ રીતે રહેલા છે તે બતાવ્યું. હવે, કેટલાક વાદીઓ સિલ્દ્રના આત્માનો શુલ્દ્ર બ્રહ્મમાં લય માને છે. તે કઇ અપેક્ષાએ સંગત છે તે બતાવીને, જે વાદીઓ પરમ બ્રહ્મમાં સંપૂર્ણ વિલિન થવારૂપ લયને માને છે તે સંગત નથી, તે બતાવવા માટે કહે છે-

एमेव लवो इहरा ण जाउ सन्ना तयंतरमुवेइ । एगेए तह भावो सुक्खसहावो कहं स भवे ? ॥१९॥ एवमेव लयं इतरथा न जातु संज्ञा तदन्तरमुपैति । एकैकस्मिन् तथा भावः सौख्यस्वभावः कथं स भवेत् ॥१९॥

### અન્વચાર્થ :-

एमेव लवो આ પ્રકારે જ=અઢારમી ગાથામાં કહ્યું કે એક ક્ષેત્રમાં અનંતા સિદ્ધના જીવો અન્યોન્ય બાધા વગર રહે છે. એ રીતે જ લય છે इहरा ઇતરથા=એવું ન માનો તો=એકબીજામાં પોતાનું અસ્તિત્વ વિલિન થાય છે એ રૂપ લય માનો તો सन्ना तयंतरम् ण जाउ उवेइ संજ्ઞा तदन्तरने=संज्ञान्तरने પામે નહીં. (અહીં પૂર્વપક્ષી એમ કહે કે સંજ્ઞા તદન્તરને=સંજ્ઞાન્તરને પ્રાપ્ત ન થાય, અને દરેક સિદ્ધના આત્માઓ એકબીજામાં વિલિન થાય છે એમ માનીએ તો શું વાંધો? તેથી કહે છે-) एगेए तह भावो એકેકમાં તે પ્રકારનો ભાવ=દરેકનો બીજામાં સર્વથા વિલિન થવાનો ભાવ (હોય તો) सुक्खसहावो स कहं भवे સુખસ્વભાવવાળો તે=સિદ્ધનો જીવ કેવી રીતે થાય?

#### ગાશાર્શ :-

અઢારમી ગાથામાં કહ્યું કે એક ક્ષેત્રમાં અનંતા સિલ્લના જીવો અન્યોન્ય બાધા વગર રહે છે એ રીતે જ લય છે. આવું ન માનો અને એમ માનો કે સિલ્લના જીવોનું અસ્તિત્વ એકબીજામાં વિલીન થાય છે, તો પૂર્વના સિલ્લના આત્મા કરતાં આ સિલ્લનો આત્મા જુદો છે તે રૂપ સંજ્ઞા સંજ્ઞાન્તરને પામે નહીં.

(અહીં પૂર્વપક્ષી એમ કહે કે ભલે તે સંજ્ઞા સંજ્ઞાન્તરને પ્રાપ્ત ન થાય અને દરેક સિદ્ધના આત્માઓ એકબીજામાં વિલીન થાય છે એમ માનીએ તો શું વાંધો? તેનું સમાધાન કરતાં કહે છે કે)

જો દરેક સિદ્ધના આત્માનો પૂર્વના સિદ્ધના જીવમાં વિલીન થવાનો ભાવ હોય તો સિદ્ધના જીવો સુખસ્વભાવવાળા કેવી રીતે થાય?

#### भावार्थ :-

અઢારમી ગાથામાં બતાવ્યું કે સિલ્દ્રના જીવો પરસ્પર બાધારહિત એક જ ક્ષેત્રમાં અનંતા રહેલા છે. તેને બદલે કોઇક વાદી એમ માને છે કે નવા થયેલા સિલ્દ્રના આત્માઓ પૂર્વના સિલ્દ્રના આત્મામાં લય પામે છે તેમ માનવું ઉચિત છે. અને તેમ માનીએ તો એ પ્રાપ્ત થાય કે પરમ બ્રહ્મરૂપ એક આત્મા છે, અને સાધના કરીને જે સિલ્દ્ર થાય છે તે પરમ બ્રહ્મમાં વિલીન થઇ જાય છે, અને આમ માનવાથી એ દોષ પ્રાપ્ત થાય કે "તો સંજ્ઞા સંજ્ઞાંતરને પ્રાપ્ત કરે નહીં." કહેવાનો આશય એ છે કે ભગવાન મહાવીર સિલ્દ્ર થયા એ પ્રકારની ભગવાન મહાવીરના આત્માને સંજ્ઞા છે, તે અન્ય સિલ્દ્રના આત્માઓ કરતાં જુદા રૂપે તેમના અસ્તિત્વને સ્થાપન કરે છે. અને તેથી જ ભગવાન મહાવીરનો આત્મા કે ભગવાન ઋષભદેવનો આત્મા કે અન્ય આત્માઓ સિલ્દ્રમાં છે તે પ્રકારની સંજ્ઞાંતર સિલ્દ્રના જીવોમાં પ્રાપ્ત થાય નહીં. એટલે કે આ ભગવાન મહાવીરનો આત્મા છે એ પ્રકારની સંજ્ઞા અન્ય સિલ્દ્રના આત્માઓ કરતાં જુદો છે, તેવી સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થાય નહીં. કેમ કે સિલ્દ્રાવસ્થામાં જનાર પરમ બ્રહ્મમાં વિલીન થવાથી પોતાના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વરૂપ સંજ્ઞા ધારણ કરતા નથી તેમ માનવું પડે.

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે દરેક સિલ્કાત્માઓ સ્વતંત્ર ભલે ન રહે અને સિલ્કના આત્માઓને એક પરમ બ્રહ્મરૂપે જ સ્વીકારી લઇએ, તો શું વાંધો આવે? તેથી કહે છે કે એકેક સિલ્ક આત્માઓમાં તેવા પ્રકારનો ભાવ હોય અર્થાત્ જે જે સિલ્ક થાય છે તે દરેકમાં પરસ્પર વિલીન થવા રૂપ ભાવ હોય, તો તે સિલ્કનો આત્મા સુખસ્વભાવવાળો કેવી રીતે થાય? અર્થાત્ થઇ શકે નહીં. કેમ કે પૂર્વના સિલ્કના આત્માઓમાં નવો સિલ્કનો આત્મા

વિલીન થવાને કારણે તેનું પોતાનું અસ્તિત્વ જ મટી જાય છે, અને જે વ્યક્તિનું અસ્તિત્વ જ ન હોય તે વ્યક્તિને સુખસ્વભાવવાળી છે તેમ માનવું તે કઇ રીતે સંગત થાય? અને સિલ્દ્રના આત્માઓ તો નિરતિશય સુખવાળા છે તે પૂર્વમાં સ્થાપન કરેલ જ છે. તેથી અઢારમી ગાથામાં બતાવ્યો છે તેવો જ લય માનવો પડે. **!!२०-૧૯!!** 

#### અવતર્ચાણકા:-

સિલ્દ્રના સુખની વિંશિકાનું નિગમન કરતાં 'तस्मात्'થી કહે છે-

तम्हा तेसिं सरूवं सहाविणययं जहा उण स मुत्ति । परमसुहाइसहावं नेयं एगंतभवरिहयं ॥२०॥ तस्मात्तेषां स्वरूपं स्वभाविनयतं यथा पुनः सा मुक्तिः । परमसुखादिस्वभावं ज्ञेयमेकान्तभवरिहतम् ॥२०॥

#### અન્વચાર્થ:-

तम्हा ते કારણથી=પૂર્વમાં દષ્ટાંત, આગમ અને યુક્તિથી સિલ્દ્રના જીવોમાં સુખ છે તે બતાવ્યું, ત્યાર પછી સિલ્દ્રના જીવોને લય કઇ દષ્ટિથી છે તે બતાવ્યું, તે કારણથી, जहा उण જે પ્રકારે વળી स मुत्ति ते મુક્તિ છે. (તે પ્રકારે) तेसिं तेઓનુं=સિલ્દ્રના આત્માઓનું सहावणिययं સ્વભાવમાં નિયત परमसुहाइसहावं પરમ સુખાદિ સ્વભાવવાળું एगंतभवरहियं એકાંત ભવથી રહિત सह्वं સ્વરૂપ नेयं જાણવું.

#### ગાથાર્થ:-

પૂર્વની ગાથાઓમાં દષ્ટાંત, આગમ અને યુક્તિથી સિદ્ધનું સુખ બતાવ્યું અને ત્યાર પછી સિદ્ધના જીવોનો લય કઇ રીતે છે તે બતાવ્યું તે કારણથી, જે પ્રકારે વળી તે મુક્તિ છે તે પ્રકારે, સિદ્ધના આત્માઓનું સ્વભાવમાં નિયત, પરમ સુખાદિ સ્વભાવવાળું, એકાંત ભવથી રહિત સ્વરૂપ જાણવું.

## भावार्थ :-

પૂર્વમાં સિદ્ધના આત્માઓમાં સુખ કઇ રીતે છે તે સ્થાપન કર્યું. ત્યાર પછી સિદ્ધના આત્માઓ સિદ્ધ અવસ્થામાં કઇ રીતે રહેલા છે તે ગાથા - ૧૮માં બતાવ્યું. જે રીતે સિદ્ધના આત્માઓ સિદ્ધશિલા ઉપર એક સ્થાનમાં રહેલા છે, તે રીતે જ સિદ્ધના આત્માઓમાં લય સ્વીકારવો ઉચિત છે તે ગાથા - ૧૯માં બતાવ્યું. તેનાથી શું ફલિત થયું તે બતાવતાં કહે છે કે જે પ્રકારે તે મુક્તિ=સિદ્ધના આત્માઓની મુક્તિ છે તે જ રીતે તેઓનું

વિશેષ સ્વરૂપ છે. તે સ્વરૂપ કેવું છે તે બંતાવતાં કહે છે કે સર્વ કર્મોથી રહિત હોવાથી પોતાના સ્વભાવમાં સદા નિયતરૂપે રહેવું તે જ એમનું સ્વરૂપ છે, કેમ કે કર્મરહિત હોવાથી આત્મા પોતાના સ્વભાવમાં જ સદા રહે છે. વળી, તે પોતાના સ્વભાવમાં નિયત છે એટલું જ નથી, પરંતુ તે સ્વરૂપ શ્રેષ્ઠ કોટિના સુખાદિ સ્વભાવવાળું છે. કેમ કે સર્વ ઉપદ્રવ રહિત ચૈતન્યમય આત્મા છે, અને તેને ઉપદ્રવ ન હોય અને ચેતના હોય તો જ સુખનો અનુભવ થાય, માટે પ્રકૃષ્ટ સુખાદિ સ્વભાવવાળું સિલ્દ્રનું સ્વરૂપ છે. અને અહીં આદિ પદથી પ્રકૃષ્ટ જ્ઞાન, પ્રકૃષ્ટ વીર્ય સ્વભાવવાળું સ્વરૂપ ગ્રહણ કરવાનું છે. વળી, તે સિલ્દ્રનું સ્વરૂપ એકાંતે ભવથી રહિત છે. અર્થાત્ સર્વથા ફરી જન્મથી રહિત છે. અહીં, એકાંતે ભવથી રહિત કહીને એ કહેવું છે કે એક વખત સિલ્દ્રમાં ગયા પછી કોઇ કાળમાં ફરી જન્મ લે તો નથી. અને આનાથી કેટલાક માને છે કે તીર્થના નાશને જોઇને ભગવાન ફરી જન્મ લે છે તેનું નિરાકરણ થાય છે. **!!૨૦-૨૦!!** 

## ॥ इति सिद्धसुखविंशिका विंशी ॥

## प्रशस्तिः

काउण पगरणिमणं जं कुसलमुविज्जयं मए तेण । भव्वा भविवरहत्थं लहंतु जिणसासणे बोहिं ॥१॥ कृत्वा प्रकरणिमदं यत् कुशलमुपार्जितं मया तेन । भव्या भवविरहार्थं लभन्तां जिनशासने बोधिम् ॥१॥

## અન્વયાર્થ :-

**इणं पगरणं काउण** આ પ્રકરણને કરીને **जं मए कुसलमुविज्जयं** મારા વડે જે કુશલ **પ્રા**પ્ત કરાયું **तेण** તેનાથી **भव्वा** ભવ્ય જીવો **भवविरहत्यं** ભવવિરહ માટે जिणसासणे જિનશાસનમાં **बोर्हि** બોધિને **लहंतु** પ્રાપ્ત કરો.

#### ગાશાર્થ :-

આ પ્રકરણને કરીને મારા વડે જે કુશલ પ્રાપ્ત કરાયું તેનાથી ભવ્ય જીવો ભવવિરહ માટે જિનશાસનમાં બોધિને પ્રાપ્ત કરો.

અહીં **મવવિરદ** શબ્દથી આ ગ્રંથના કર્તા પૂ. આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરિ છે તે સૂચિત થાય છે.

## ॥ समाप्तमिदं विंशति विंशिका प्रकरणम् ॥

પ. પૂ. ગણિવર્યશ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.નાં વ્યાખ્યાનનાં પુસ્તકો (૧) અનુકંપાદાન (૨) સુપોત્રદાન (૩) યોગવિંશિકા ભાગ-૧ (૪) યોગવિંશિકા ભાગ-૨

| ગીતાર્થ ગંગાથી પ્રકાશિત ગુંથો              | વિવેચક                    | मूख |
|--------------------------------------------|---------------------------|-----|
| (૧) યોગવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન               | શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતા       | 34  |
| (૨) અધ્યાત્મઉપનિષત્ પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન   | શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતા       | 30  |
| (૩) શ્રાવકનાં બાર વ્રતોના વિકલ્પો          | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | 90  |
| (૪) યોગદષ્ટિ સમુચ્ચય                       | શ્રી યુગભૂષણાવિજયજી મ.સા. | २०  |
| (૫) સદ્દગતિ તમારા હાથમાં                   | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | 20  |
| (૬) કર્મવાદ કર્ણિકા                        | શ્રી યુગભૂષણાવિજયજી મ.સા. | ц   |
| (૭) દર્શનાચાર                              | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | 90  |
| (૮) શાસનસ્થાપના                            | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | ч   |
| (૯) અનેકાન્તવાદ                            | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | 90  |
| (૧૦) પ્રશ્નોત્તરી                          | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | 90  |
| (११) थित्तपृत्ति                           | શ્રી યુગભૂષાગવિજયજી મ.સા. | ų   |
| (૧૨) ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ     | શ્રી યુગભૂષાગવિજયજી મ.સા. | ų   |
| (૧૩) આશ્રવ અને અનુબંધ                      | શ્રી મોહજિતવિજયજી મ.સા.   | २०  |
| (૧૪) મનોવિજય અને આત્મશુદ્ધિ                | શ્રી યુગભૂષાગવિજયજી મ.સા. | 20  |
| (૧૫) ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય               | શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.  | ų   |
| (૧૬) વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ | શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતા       | રપ  |
| (૧૭) અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ | શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતા       | 90  |
| (૧૮) આરાધક વિરાધક ચતુર્ભંગી શબ્દશઃ વિવેચન  | શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતા       | 90  |
| (૧૯) વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન ઉત્તરાર્ધ | શ્રી પ્રવીણભાઇ મોતા       | 30  |