

श्रेष्ठि-देवचन्द्र-लालभाई--जैन-पुस्तकोद्धारे प्रन्थाङ्कः ९५।

कलिकालसर्वज्ञ-श्रीहेमचन्द्राचार्यविहितम्---

# श्रीवीतरागस्तोत्रम् ।

श्रीविशालराजस्रिशिष्य-श्रीसोमोदयगणिकृताऽवचूर्णियुतं, श्रीदेवभद्रसुनीन्द्र शिष्य-श्रीप्रभानन्दस्ररिकृतविवरणोपेतं, स्लपद्यानां गुर्जरगिरायां अनुवादसमेतं च ।

संपादन-संशोधन-अनुवादकर्त्ता----

पंन्यासपुङ्गवश्रीमचन्द्रसागरगणिवर-षरमविनेय----मुनिश्रीचन्द्रप्रभसागरः ।

#### प्रसिद्धकर्ता—

भोतिचन्द्र मगनभाई चोकसी, कोशस्यैकः कार्यवाहकः । वीरसंवत् २४७६। विक्रमसंवत् २००६। ज्ञाके १८७२। ईस्वी १९४९। द्वितीयं संस्करणम् । 55 प्रतयः १०००

#### मूल्यम्-रु. ३-०-०

::: PRINTED EV ::: Gulabchand Lalinbhai Shah :: AT :: The Mahodaya P. Press BHAVNAGAR

#### = प्राप्तिस्थानम् =

## श्रेष्ठि दे० ला० जैनपुस्तकोद्धारागारः । बडेखान् चक्तला, गोपीपुरा, सूरत ।



इदं पुस्तकं सूर्यपुरनिवासि**-मोतीचन्द्र मगनभाई-चोकसी**त्यनेच भावनगर-दाणापीठ–महोदयमुद्रणाखये **गुलाबचंद ल**स्नुमाई झाहद्वारा मुद्रापयित्वा प्रकाशितम् ।



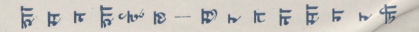
published by Motichand Maganbhāi Choksť for Sheth Devchand Lālbhai Jain Pustakoddhār Fund at the Sheth Devchand L, Ibhāi Jain Dharmashālā (Shree Ratansāgar Jain Boarding House) Badekhān Chakla, Gopipurā, SURAT. Sheth Devchand Lālbhai Jain Pustakoddhār Fund Series, No : 95

Jain Education International

स वा गो भे



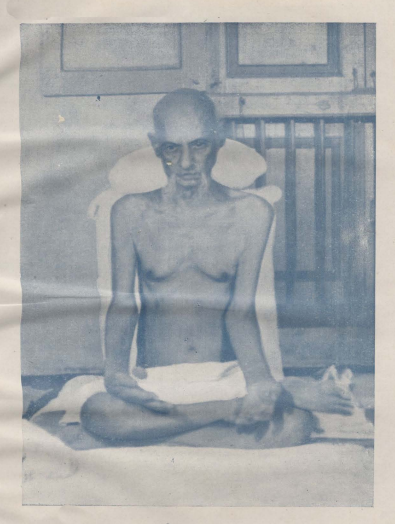
ति. सा. प्रेस, मुंबई.



Jain Education International

For Private & Personal Use Only

ainelibrary.org



शासनशार्दूल-सुरतना सागरजी (अन्तिमपञ्चदशदिनानि यावद्ध्यानलीनार्धपद्मासनाः।) निर्याणम्-सूर्यपुरे संवत् २००६ वैशाख कृष्ण पत्रमी मंदवासरे ता. ६-५-१९५० **VEETRAGA STOTRAM BY HEMACHANDRÃCHÂRYA** with avachurni, vivarana, and gujahati translation of the original

Ŵ

Avachurni by-Somodaya Gani Composed in V. S. 1512 *Vivarana by—* Shree: Prabhänandasurlji Composed in V. S.

Ø

Translated and Edited by— Pannyāsa Shree Chandrasāgar Gani's Most Obedient disciple Munishri Chandraprabhasagar

In V. S. 2006

#### Ø

Vikram Era 2006 ] [ Christian Era 1949 Price Rs. 3/- Sheth Devchand Lälbhäl Jain Pustakoddhär Fund

#### THE BOARD OF TRUSTEES

- see-

Nemchand Guläbchand Devchand Säkerchand Khushālchand Jhavery Motichand Maganbhāi Choksi, Mg., Trustee Babuthāi Premchand Jhavery, Solicitor Talakchand Motichand Jhavery Amichand Zaverchand Jhavery

**≒ ट्रस्टी-मण्डल** ≓

नेमचंद गुलावचंद देवचंद साकरचंद खुशालचंद जह्वेरी मोतीचंद मगनभाई चोकसी, मेने. ट्रस्टी बाबूभाई प्रेमचंद जह्वेरी तलकचंद मोतीचंद जह्वेरी, अमीचंद झवेरचंद जह्वरी

## Sheth Devchand Lālbhai Jain Pustkoddhār Series No. 1. PREFACE OF FIRST EDITION.

Jain Literature, comprising as it does almost all the branches that are characteristic of ancient Indian literature, holds no insignificent a niche in the gallery of that literature. It is considerable even as it is at present and was more so in former times. This is not the proper place to enumerate the great writers and their works that constitute the glory of that literature. The fact that the Jain writers had flourished in great abundance in times gone by, is evident from the vast stock of literature that has survived this day, though it is yet in. an unexplored state. Their eminence in subject matter as well as language is manifest to those who are conversant with it.

Along with Indian literature at large, Jain literature too has been a participator in the unhappy fate it met with at the hands partly of alien bigotry, partly of mutual religious jealasy and : २ :

from the peculiarities of the climate. There was a time when there was no other alternative to secure the very existance of such literature but that of burying it in subterranean archives. The very method employed for the safety of the works became later on instrumental in further diminishing the stock, and that at a time when there was not the least chance of its being further enriched. Those, upon whom had fallen the task of being the hereditary custodians of such collections had inherited the traditions of their forefathers viz. those of not suffering any part of such collection to see the rays of the Sun, lest they might be deprived of them, and the works most dear to them be destroyed by the assailants. It is very strange indeed that these traditions are alive even at this day when there is peace all round, and when the time is most propitious for the developement of literature. Fire even has contributed its quota to the destruction of the records. Add to these the all round degeneration among the followers of the faith, when far from the prospects of further expansion the faith was in imminent danger of being extinct. It was during this time that more attention was paid to the performance of external rites and ceremonies, and practically nothing was done : 3 :

in the direction of education and literature and the stūrring up of the inner spirit of faith. It is only very recently that a practical revival of a salutary character is visible. Owing to circumstances above mentioned, the literary results of the arduous labour and the great learning of the Acharyas and the Sadhus of the faith, could not be made accessible.

It may perhaps not be out of place here to give in short the history of this Fund that has led to the publication of the series. The late Sheth Devchand Lälbhai in whose memory this fund has been inaugurated, left by his will a sum of Rs. 45000 along with other sums to be spent in various other matters, to be devoted to some benevolent purpose. This amount was further enhanced by a sum of Rs. 25000 set a part by Mr. Gulabchand Devchand to be spent in some good purpose in the memory of the said Sheth Devchand Lalbhai. It was on the advice of Panyas Shree Anandsagar that these sums, which make the original funds in Trust, were amalgameted, and the present Trust was inaugurated. At present the funds of this Trust amount to about Rs. 100000 the original being further enhanced by the property of Bai Vichkore, the deceased daughter of the said Sheth Dev: 8 :

chand Lalbhai, which was directed to be made over to this trust by her. The object of this Trust is to devote the interest of the funds for the preservation and the development of "The Jain Swetamber religious literature."

The trustees are now in a position to bring out the present "volume as the first" of the series to be published from time to time by this Trust. The author of this treatise is the well known Kalikal Sarvagna Hemchandracharya, who hardly needs any introduction to Sanskrit students. What an eminent place, the said author occupies among Sanskrit writers, it is unnecessary to say. But this much one can say that he has written on various subjects, in all of which his knowledge seems to be suprime. At the request of Shri Kumarpal, a king of Gujrat who was considering Hemchandracharya as his sprititual preceptor, the author of this book wrote thirty two cantos, out of which twenty are comprised in this volume and the remaining twelve in "Yoga Shāstra". Further, upon this book, Prabhananda Suri, a disciple of Abhayadev Suri and a disciple ( whose name can not be traced out ) of Vishālrāj Suri, have written commentaries severally. Both of these commentaries have been included in this volume, : ५ :

the first being that by the former, and the second by the latter.

In conclusion we take this opportunity of expressing, our deep obligations to Panyas Shree Anandsägar for reading the proof sheets of the work.

Aprill-1911, Zaveri Bazar, Bombay. Naginbhoy Ghelabhoy Zaveri, A trustee, for himself and co/- Trustees.



#### श्रेष्ठि-देवचन्द्र लालभाई-जैनपुस्तकोद्धोर प्रन्थाङ्कः-प्रथमे (१)

ЗĎ

### प्रथमसंस्करणे

## श्रीमद्-आनन्दसागरसूरीश्वरेण गुम्फितम्-श्रीवीतरागस्तोत्रस्योपक्रम्ः ॥

Son the Carlos

सकल्लेहिकामुष्मिकहितकुद्धितकारकपुन्नागनिर्मितास्तोकश्लोका-स्पदातीन्द्रियेतरपदार्थसार्थस्वरूपाविर्भावकल्लोकोत्तरीयम्रन्थतत्यव-धारणपीनबुद्धिप्राग्भाराणाम् सकर्णानां नासमाकर्णितमेतद्यदुत यस्य कस्यापि मतस्य सौष्ठवमितरच तदीयागमस्तोमावगमे-नैवागम्यते, तत एव यत्तोऽभिमन्तव्यपदार्थानां तथ्येतरत्व-विचारणासरण्यवतारोऽत 'एव चावाप्ताखिल्लोकालोकगता शेष-पदार्थसार्थावलोकनप्रत्यलसमस्तज्ञानावरणीयसमूलकाषंकषणप्रभ-वप्रभूतप्रभुतास्पदकेवला अपि श्रीमदकल्रद्धाराध्यपादाः श्री-सर्वज्ञाः प्रकटयामासुः प्रकटप्रभावात्यस्तमितकुमततातनुकर्मप्र-वेकविस्तारकप्रवादैः, श्रीमद्रणधरैरुदयप्रश्चिप्तगणभृत्कर्मभिर्ज्ञान-चतुष्टयपीयूषपूरान्तःकरणैरुप्पन्नेइवा विगमेइवा धुवेइवेत्यन-न्यसाधारणनिइरोषवस्तुव्रजावस्थिताबाध्यधर्मदर्शनपटीयोवचन्नि-

तयरत्नत्रयसमाखण्डज्योतिर्द्वारेण द्वादशाङ्गीतीर्थं सकछसुरासुर-नरेश्वरगणोपकारक्षमं विद्वद्वृन्दनमस्यम् । तच यावदपश्चिमपूर्वे भृच्छ्रीमद्देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमणमपश्चिमानुपमातिशयसाम्राज्यसा-र्वभौमहिमवदाविर्भूतभागीरथीद्वादशाङ्गीतीर्थान्तरगतमपूर्वचमत्का-रचिन्तामणिरोहणायमानमासीद्साधारणमनीषाधारणऌब्ध्युपेतमु-निगणधौरेयधृतं पुस्तकगणमृत एव, परं प्रेक्ष्यावसर्पिणीप्रभाव-हृसद्धीगणम् मुनिगणमुपकारकरणपटवः पूच्यपादाः सम्मील्याचार्ये पद्धशतीं वर्त्तमानागमरत्नरत्नाकरोपमां सौराष्ट्राष्ट्राजमानायां तद्वज्ञानश्रीवलभ्यां वलभ्यामुद्भावयामासुः, शासनं विशसित÷ प्रबलकर्मबलकेतनं पुस्तकारूढं सिद्धान्ततया सर्वसम्मताविसं-वादमतीयम् ; तदारत एव चासंयममयासंयतसंसारपारावारवर्ध-नमपि संयमवर्धनतयोपकरोति पुस्तकवृन्दमहीणामईमईच्छासन-नभोङ्गणतारारूपाणां मुनिवराणाम्; स्पष्टितं च स्पष्टमेतत्स्पष्टतमन बोधकिरणैर्युगप्रधानप्रवरैः श्रीमत्तत्त्वार्थदीपनप्रदीप्रप्रदीपोपमत-त्त्वार्थसार्वदिकसाधुकल्पकल्पनकल्पबृहत्कल्पप्रभृतिषु परमार्थपथ-प्रधानावधारणैरन्यथा तु नाभविष्यदेव सकळजन्तुजातासाधार≁ णसातवितरणविज्ञपारमार्थिकतत्त्वप्रधानासाधारणाचरणावगमन-ज्योतिरन्तरा विवेकचक्षुरुद्घाटनमैदंयुगीनानां दुष्षमासमयोद्भ-तानेकवाचालकुतिर्थिकवाचालितदिगन्तरालानुपलभ्यदिगवलोका-नाम्, तदन्तरेण च कथङ्कारमभविष्यत्सदाचारसौधसोपाना-रोहोऽप्यारूढानार्यजनप्रवऌासङ्गजातप्रवऌानार्याचारप्रभावेऽत्र युगे धर्मजिघृक्षाप्यास्तां तावद्रूरादेवानवगतद्रव्यभावानुकम्पाप्रथनप्रत्य-

**डधर्ममार्गकामस्नेह्द्रष्टिरागमदिरोन्मत्तविहितानेकदुर्गमविष्ठ**सरि-हरूवोत्तरणाधिगतशमसाम्राज्यसाधनसावधानसर्वसङ्गपरित्यागम-हात्रताङ्गीकारादिविधानं स्याद्भवेयुश्चारम्भपरिग्रहासक्तप्रवलमि-थ्यात्वमोह्मदिराविह्वलान्तःकरणाविरतिराक्षसीजग्धजीवस्वरूपर-मणतासत्तत्त्वा एव मुनय इति शासनोन्मूलनमित्यलम् प्रसक्ता-नुप्रसङ्गेन; विरचिताश्च वीतरागचरणसरोजकिञ्जल्कमधुकराभैः <mark>श्रीवस्तुपाल, कुमारपाल, साधुपेथडा</mark>दिभिरनेके कोशा ज्ञान-द्युतिद्युतिकोशा एव भव्याब्जोद्वोधिनो वीतरागमतानूनमहिमास-रिच्छ्रोत:प्रभवपृथ्वीधरायमानाः, परक्ष हुण्डावसर्पिणीपक्षमा-ररजनीरजनीचरायमाणदुष्टम्लेच्छादिभूमिपैरज्ञानतत्यवष्टब्धहृदयै-र्यरयाभासैः श्रावकाभासैश्च, तत्त्वातत्त्वविवेचनविमुखता स्वीकृत-पुस्तकद्रव्यैर्विनाशिता ज्वालिताः, क्षिप्ता जलेऽतनुप्रवाहे, चिता भित्तौ, हीनाचारैनींताश्च हानिम् स्वीयानाचारोपद्रवरक्षणबद्ध-बुद्धिभिस्तथा च शेषाः शेषीभूता एवोद्भावयन्ति शासनोद्भाव-नामसमप्रभावनाम्, तत्रापि निःरसत्त्वाद्देशस्य, अतिह्रसीयस्त्वा-द्धर्मबुद्धेः, परायणत्वान्मानगिर्यारोहे, अनवबुद्धत्वात्तत्त्वनार्ग-स्य, पळायितप्रायत्वाञ्ज्ञानस्य व्याप्तत्वादनार्यभाषारुचेः, तुन्दपरि-मृजबहुळत्वाझोकानाम्, संस्कारहीनत्वान्मतेः, अरुचेः संस्कृत-भाषायाः, पूरकारप्रायत्वगणनावतारित्वात्प्राक्ठतप्रन्थानामराजभा-षात्वादार्यभाषाया अनार्यभाषाया अविरतत्वान्नराणाम्, जेमनवार-विस्तारितजयपताकित्वाज्जनानाम्, वाद्यशब्दवाचालितत्वाद्यशसः, चन्द्रोदयाद्यपकरणकरणमात्रोत्तीर्णमतिप्राग्भारत्वाद्रुचिमताम्, गौ-

र्जर्या**रापभ्रंश**भाषाप्रधानत्वात्पूजाकारणप्रवणोपदेशकानाम् , विरलग तमीभूतान्येवाधुना सिद्धान्तसाधनसिद्धान्तपुस्तकानि, नातःपरं विज्ञानामस्ति विषादपद्मन्यज्जगच्चयेऽपि परमवलोक्येतद्विवेक. विलोचनेन स्थापयामास गुर्जेरदेशीय श्रीसूरतपत्तनीय गुलाब-चन्द्राख्यो देवचन्द्रतनुजोऽविगीतसिद्धान्तप्रसाधनपटुप्रसाधित-ज्ञानदिवाकरश्रीमद्रणभृत्प्रभृतिसकल्रवाङ्मयवितानविस्तारणल्रब्धा-वतारः, स्ववष्तृदेवचन्द्रपाद्व्यवस्थापितसप्ततिसहस्रमानद्रम्मव्य-वस्थायां पुस्तकप्रसारणप्रवणान् शेषानपराँस्तत्कार्यवाहकाञ् जीवन-चन्द्र, नगीनचन्द्रादीन्पुरस्कृत्य व्यवस्थाम्, तत्र चानेकतरगूढ-तत्त्वप्रकाशनप्रभाकरसिद्धान्तलेखनव्यवस्थां सतीमप्यनादृत्याल्पपु-स्तकप्रसारमात्रजायमानबहुद्रव्यव्ययां झटिति पुस्तकप्रसरणप्रगुणां मुद्रणकलां मुख्यतयाधिचकारः, भगिन्याश्च स्वीयाया 'विद्युन्म-त्या द्रव्यं तत्र सम्मील्य समानीय च कछान्तरोपार्जितं चान्यद्द्र-विणजातं पूरितं लक्षोन्मितं लक्ष्यं लक्षणविदां, तत्र चादितो मङ्गला-चरणमिव शिष्टानां परममङ्गलभूतमिदमुपचक्रमे मुद्रितुम् , ज्ञानधनैः साधुभिः संशोध्येति प्रस्ताव्य व्यवस्थां प्रस्ताव्यतेऽधुना प्रकान्तो मन्थः कर्त्तुश्रोत्रधिकार प्रमाणादिभिः ।

तत्रावधीयतां तावद्वधारणाधीधनैरिदम्, यदुत विधाता रोऽस्य विहितनिर्वीराधनमोचनाष्टादशदेशामारिपटहरुब्धाकल्प-स्थायियशःशरीराः, सार्धत्रिकोटिप्रन्थमन्थनलक्षितसर्वज्ञावतारत्व-

१ रोठ देवचन्द्रस्य पुत्री बाई वीजकोरः । प्रसिद्धकर्त्ता.

: 90 :

वितीर्णंकलिकालसर्वज्ञविरुदाः, अनवद्यचातुर्विद्यविधानस्यात-बह्यातिगप्रभावाऽष्टाद्शदेशाधिपतिकुमारपालक्षमापालबोधनस्मा-रितसातिशयमुनिगणाः श्रीमन्तो भगवन्तो हेमचन्द्राचार्याः; तुच्छं चेदं यद्व्याग्रणन्त्यल्रब्धतन्माहात्म्याब्धिमध्याः सार्धत्रिकोटिग्रन्थ-म्रथनासम्भवमिति पाठमात्रमन्थम्थनपटीयस्त्वात्तेषाम् , श्रयत डपलक्ष्यते लेखककुण्डस्थानादिविलोकनेन स्पष्टतरं विदुषामरक्तद्वि-ष्टानां चैतत्, सूरिप्रवराश्चेते कदा कतमं भूमण्डलं मण्डयामासुः, कदा च सूर्यास्तमयेनेव रजनीप्रचारमवाप सूरिवरास्तमयेन कुम-तध्वान्तततिविस्तृतिम्, कस्मै च योग्यतमाय पुरुषोत्तमाय विधा-यैनमर्पयामासुः, कश्चाधिकारोऽत्र विद्वद्वुन्द्वेद्य आत्मकल्याण-जनक इति प्रवृत्तायां विचारणायाम्, निर्णीयते तावत्स्पष्टं स्पष्टि-तत्वात् कुमारपालभूपालः प्राप्नोतु फलमीप्सितमिति श्रीमद्विद्वि-तादेवैतदीयऋोकात् कुमारपालक्ष्मापालसमकालीनत्वम् । कुमार-पालभूपालानेहाश्च गुर्जरभूपपट्टावल्यादिविलोकनतो निश्चीयते वैकमीयद्वाद्शशतीयो यतो विक्रमसंवज्ञवनवत्यधिकैकाद्शशतमिते राज्याभिषेकस्त्रिंशदधिकद्वादृशशतके च तस्य स्वर्गम इति । तथा च सूरिपादसमयोऽप्येष एव । स्वचरणन्यासपावितभूमण्डलनिर्ण-योऽप्यत एव सम्यक्तया जायत एव, यतः पुण्यतमजननिवासतिर-स्कृतविबुधालयविबुधालयं श्रीमत्पत्तनपुरमणहिल्लोपपदमभूत्परमा-ईतानां राजर्षिपदव्यरुङ्कतानां श्रीकुमारपालभूपानाम् राज्यस्था-नम्, तथा च प्रायेण श्रीमतां गुर्जरधरित्र्यामेव विहारस्तत्र-त्यागण्यपुण्यपूरप्लावितान्तःकरणानामेव च परस्परविरोध- दुर्गन्धभृद्धाणीवाचकसुरगुरुतिरस्कारिभारतीप्राग्भारभूषितवदनम-ल्यनिःसृतावित्तद्वपरमागमोदितिश्रवणभाग्यमभूदिति, वास्तव्या-श्चेते तत्रभवन्तो भगवन्तो प्राईस्थ्ये गुर्जरीयधन्धुकाख्य एव प्रामे, एतत्प्रभृतिकं सविस्तरं वृत्तान्तमुपलभ्य श्रीमतां कुमारपालप्रबन्धा-दिति स्पष्टमेव चोपरिष्टान्निःशङ्कितऋोकोत्तरार्धविचारणेन प्रकटी-भविष्यति यदुत श्रीकुमारपालपावनप्राधान्येन प्रणीतिरस्य, किंवदन्ती चेयं तत्र तदनुसारिण्येव च भणितिरवचूर्णिकाराणा-मपि वीतरागस्तोत्राणां श्रीविशाल्लराजप्रभूणामवचूर्णौ; यदुताईत-धर्मप्राप्तिकालादवींक् राजर्षिभिः क्वतमभूत् यन्मांसभक्षणं, समय-मद्भावे चावगतेऽवबुद्धम् '' चडहिं ठाणेहिं नेरइयाउत्ताए कम्मं पगरे " इत्याद्यवगमाद्यवसरे जाताश्चासमप्रगुणपश्चात्तापभाजनं भूपालमौलिमणिलालितपाद्पीठा राजर्षयो याचितवन्तश्च परम-गुरवे शायश्चित्तप्रतिपत्तिम्, श्रीमद्भरुभिश्चावसरोचितं द्वात्रिंशदृशन-भक्षितत्वान्मांसस्य तच्छुद्धये तावन्मिता एवान्वर्थाः समर्पिताः प्रकाशास्तत्र द्वाद्श तावद्योगशास्त्रीया विंशतिश्चेतदीयाः प्रतिदिन-मभ्यस्यैव च ते दुन्तान्तःकरणशोधनं प्रकाशानां द्वात्रिंशं व्यधासीषु भोंजनं चक्रुश्चेतेषां यथार्थोमभिधा प्रकाशानां, सन्ति चैत एतद्विधा एव, यथावज्ज्ञानं चैषामेतद्विधत्वस्य भवेद्यथावत्परिशीळनादेव, परं तत्सिद्धय एवाधिकारदर्शनं निदर्शन मात्रमेव विधीयतेऽस्माभिस्तथा चान्तिमं केऽत्राधिकारा इति प्रश्ननिर्वचनमपि भविष्यति स्पष्टं तत्र ।

प्रथमे तावत्प्रस्तावनास्तवे श्रीमद्वीतरागलक्षणमालक्षयन्तः

१ श्रीसोमोदयगणिनामवचूणौं ।

प्रथमादिसप्तम्यन्तविभक्त्यन्तान्योन्यसम्बद्ध स्त्रोककदम्बकद शैनेन-परमदेवानामाराध्यताहेतुभूतं परात्मत्वं परं ज्योतिष्मत्त्वं परमपरमे-ष्ठित्वं तमोविनाशविभाकरत्वं सर्वक्छेशमू छोन्मू छकत्वं सुरासुरन-मस्यत्वं पुरुषार्थप्रसाधकाखिछविद्याविभावकत्वमतीतानागतवत्त्त-मानकाल्डवृत्तिपदार्थसार्थसंविद्धारित्वं विज्ञानानन्दत्रद्वैकात्स्यं च निष्टद्भय श्रद्धेयध्येयशरण्यनाथवत्त्प्यहाकुतार्थकिङ्करवाणीपवित्रतादि-च निश्चिक्युर्निर्णयचणाः, दर्शयामासुश्च वीतरागस्तवानां मनुष्यभव-फल्रतां, श्रद्धालूनां विश्वङ्कल्वाणीवादिनामपि रुचिरताम् ॥ १ ॥

द्वितीयस्मिन्सहजातिशयस्तवे, श्रीमज्जिनानामतिशयचतुष्कं निरदेशि, निर्देशप्रधानैर्देहस्य तेषां नैर्मल्यसौगन्ध्यनीरोगतास्वेद-राहित्यानि, रुधिरामिषश्वेत्यं, श्वाससौरभ्यमाहारनीहारविध्यदृश्य-त्वं चेति निबन्धनेन ॥ २ ॥

तृतीये च सर्वाभिमुख्यं पर्षत्समावेशं वचनैक्यं साम्रयोजन शतगतगदनाशकत्वमीतिविद्रावकत्वं वैरविळापकत्वं निर्मारित्वमति-ष्टुष्ट्यनादृष्टिस्वपरचक्रभीदुर्भिक्षभेत्तृत्वं भामण्डळवत्त्वमित्येवं कर्म-कक्षोन्मूळनजातैकादशातिशयवर्णनम् ॥ ३ ॥

चतुर्थे तु सुरकृतामेकोनविंशतिमतिशयानां व्यावर्णयन्तः पुरतश्चकाभिसरणममिन्द्रध्वजोच्छ्र्यं पङ्कजपादन्यासं चतुरास्यत्वं प्राकारत्रितयपरिगतत्वं कण्टकार्वाङ्ममुख्यमवस्थितकेशरोमनखइम-श्रुतां विषयाप्रातिकूल्यं समकाल्लमशेषर्त्तुसद्भावं सुगन्ध्युदकवृष्टिं पक्षिप्रादक्षिण्यं वाय्वानुकूल्यं वृक्षाप्राभिनतिं कोटिसुरासुरसेव्यत्वं प्रकटयामासुद्दछत्रत्रयं सपाद्दपीठं मृगेन्द्रासनं पुष्पवृष्टिं दुन्दुभि : 93 :

चैत्यद्रुमं चमरवीज्यमानतां चाप्रतः प्रातिहार्यस्तवे आविर्भावयि ब्यन्तीत्युपेक्षितमिदं षट्कमिति मन्ये ॥ ४ ॥

पक्चमे प्रातिहार्यस्तवेऽशोकवृक्षसुरपुष्पवृष्टिदिव्यध्वनिदुन्दु-भ्यातपत्रत्रयीचामरसिंहासनभामण्डलान्याख्यन् ख्यातकीर्त्तयो भावाईन्त्यचिह्नभूतानि ॥ ५ ॥

षष्ठे प्रतिपक्षनिरासस्तवे परमदेवे माध्यस्थ्यमपि दौःस्थ्य-निबन्धनतया निवेद्य प्रतिपक्षस्य रागादिमत्त्वं, परेषां योगमुद्रा-रहितानां त्रातृत्वामावं मलीमसाचारमुपस्थादिविकारवत्तां चाख्याय रागादिनियुक्तानां देवत्वासम्भवं समाचचक्षिरे विचक्षणाः ॥ ६ ॥

सप्तमे जगत्कर्त्तुत्वनिरासस्तवे निष्कर्मत्वेनाङ्गवदनवक्तृत्व-शास्तृत्वाभाव ईश्वरस्य, सदेहत्वेऽपि च न विधाता क्रीडाक्तुपा-न्यतराभावादुःखादिविधानादकृपता कर्मजन्ये वैचिच्ये च नार्ध-वत्ता, स्वभावस्तु निःसत्ताक एवोत्तरे, ज्ञातृत्वरूपकर्तृत्वे च केव-लिनां सयोगायोगभिन्नत्वाद्भगवतां न विवादः, शासनसाम्राज्यान्त-वर्त्तिनां च नेयं व्यावाधा लेशतोऽपीति प्रतिपादितं सुनिर्णीतसि-द्धान्ततत्त्वप्रतिपादनपरैः ॥ ७ ॥

अष्टमेऽनेकान्तप्रकरणस्तवे वस्तुजातस्यानेकान्तमुद्रान्तर्वर्त्ति-त्वं तदभावे कृतनाशाकृतागमौ अनिवार्यों समवतरतः, आत्मनि तु सर्वथा नित्यानित्यतया स्वीक्रियमाणे पुण्यपापयोरभोगो बन्ध-मोक्षयोरनुपपत्तिश्च, घटादेरपि क्षणिकाश्चणिकैकान्तेऽर्थकियाभावो वस्तुसत्ताबाधकः क्रमयौगपद्याभ्यामभिमतोनेकान्तश्चानुभवसिद्धो वस्तुस्वरूपस्थापको निराबाध इति प्रदर्श्य निरदेशि योगसाक्त्य-बौद्धलक्षणवादिनाम् शकुन्तपोतन्यायादनेकान्ताभ्युपगन्तृत्वं यथा-स्थितागमनिर्देशप्रधानैरुन्मत्तगदितो विरोधश्चानेकान्तीयो यस्तं गुडनागरभेषजमेत्तकादिसकलविश्वविदितवस्तुदृष्टान्तबलेन निरा-कृत्य दुग्धद्धिगोरसदृष्टान्तेन वस्तुत्रजस्य निरणैषुरुत्यादव्ययप्रौ-व्यरूपतां निरूपिताकलङ्कितज्ञानपुरुषसकलितागमाः ॥ ८ ॥

नवमे कलिप्रशंसास्तवेऽल्पकाळल्रभ्यफलत्वादुर्लभक्नुपालामात् श्राद्धश्रोतृसुधीवक्तृसंयोगाद्युगान्तरस्यापि बहूच्छृङ्खलकत्वात्कल्या-णपरीक्षाप्रवणत्वात् निशादिषु दीपादिवदुर्लभत्ववत्पादाब्जसेवाल-ब्घेरपरयुगाप्राप्तत्वद्दर्शनाधिगतेर्विषहरत्वच्छासनमणिप्राप्तेः कल्या-णकरः कालरूपश्लोकित इति कलिर्विद्वद्वृन्दवन्धैः ॥ ९ ॥

दशमेऽद्भुतस्तवे सप्रकाशं प्रकाशयामासुः शासनसतत्त्व-प्रकाशका वीतरागाणां भगवतां स्वेश्वरप्रसत्त्यन्योन्याश्रयभिदां सह-स्नाक्षा निरीक्ष्य रूपवत्तां सहस्रजिह्वावर्णनीयगुणवत्तां ऌवसप्तमा-दिनिर्जेरसन्देहापहारितामानन्दसुखसक्तिविरक्त्योरुपेक्षोपकारित्व-योः परमनिर्ध्रन्थसार्वभौमत्वयोरेकाधिकरणनिवेशं नारकामोदकत्वं शमरूपक्ठपाद्धुतत्वं चेत्यधिप्रकाशम् ॥ १० ॥

एकादरोऽचिन्त्यमहिमस्तवेऽचिन्त्यबुद्धिप्राग्भारा अचिन्त्य-गुणगणवतां निजगदुररागे मुक्तिभोगमद्वेषे द्विषद्घातं,निर्जिगीष-भीतभीतत्वे जगत्रयजयं, दानादानाभावेऽपि प्रभुतामौदासीन्येऽपि :૧૫ :

देहदानानुपार्च्यसुक्रतसङ्गतिं, भीमकान्तगुणवत्त्वेन साम्राज्यसाध-नेऽपि विगतरागद्वेषतां, देवत्वेऽपि सकल्रगुणनिल्यतां, महीयसां महतां महनीयतां महात्मनां गुणवहां यथार्थतया ॥ ११ ॥

द्वादशे वैराग्यस्तवे आजन्मवैराग्यवत्तां सुखकारणविषयक-वैराग्यवत्तां विवेकशातनिबन्धनमोक्षस्थितवैराग्यतां नित्यविरक्ततां मरुन्नरेन्द्रश्र्युपभोगकाल्लरत्यभावं सुखटुःखभवमोक्षविषयकौ-दासीन्यं परतीर्थिकाभ्युपगताराध्याङ्गीकृतदुःखगर्भमोहगर्भानाली-टज्ञानगर्भसगर्भतां सततसम्यगौदासीन्येऽपि विश्वविश्वोपकारितां चाविश्चकुः कोविदचक्रचूडामणयः ॥ १२ ॥

त्रयोदशे हेतुनिरासस्तवे ( विरोधस्तवे ) अनाहूतः सहायोsकारणो वत्सळोऽनभ्यर्थितः साधुरसम्बन्धो बान्धवोऽनक्तः स्निग्धोऽमृष्ट उज्जवळोऽधौतोऽमल्रशीलोऽचण्डो वीरवृत्तिः, शमी समवृत्तिः कर्मकुटिलकण्टककुट्टकोऽभवो महेशोऽगदो नारायणोsराजसो ब्रह्मानुश्चितः फलोदयोऽनिपातो गरीयानसङ्कल्पितकल्प-द्रुरसङ्गो जनेशो,निर्ममः क्रपात्मा, मध्यस्थो जगत्राताऽगोपितो रत्न-निधिरवृतः कल्पोऽचिन्त्यश्चिन्तामणिर्निखिलेऽपि जगति नान्यो वीत-रागाद्भवतोऽपर इति प्राचल्युः प्रख्यातख्यातयो महात्मानः ॥ १३

चतुर्दशे योगसिद्धिसत्वे ऋथत्वेन मनोवाकायचेष्ठासमाहा-रान्मनःशल्यवियोगः, करणानां संवरप्रचाराभावेन जयोऽष्ठाङ्ग-योगस्य बाल्यात्सात्मीभावश्चिरपरिचितेषु विषयेषु विरागः, योगेऽदृष्टेऽपि छोलीभावो हिंसकानामुपकार आश्रितानामुपेक्षाप- कारिणि तथा रागो यथा न परेषामुपकारिणि सुरूयहं दुख्यहं वेति ज्ञानाभावकुत्समाधिर्ध्याता ध्यानं ध्येयमित्येतत्रयस्यैक्यमिति च बिलक्षणमहिमा जगद्भुरूणामेवेति जगदुः सूरयः ॥ १४ ॥

पद्धदशे भक्तिसवे उदात्तशान्तसुद्रया जगत्रयीजयस्त्वदन-झीकारः चिन्तामणिच्यवं सुधावैयर्थ्यं करोति विपर्यस्तमतीनां, त्वयि यो धारयति रूक्षां दृष्टिं तं न चेदन्तरा तत्रभवद्ुपदिष्टा कृपा स्यादवक्ष्यत् साक्षाद्भ्य छशानुः भस्मसात्करोत्विति, त्वद-विरुद्धशासनापरहिंसाद्यहितकर्मपथोपदेशप्रवणशासनयोः साम्यं स्यात्तेषामेव येषाममृतविषयोस्तत्, त्वदपछापिनामनेडमूकता श्रेय-स्करी, मन्दयायिताया उन्मार्गप्रवृत्तस्य श्रेयस्त्वात्, तत्र भवच्छा-सनामृतरससिक्तानां नमस्कार्यता, त्वचरणपूता भूरपि भव्यभा-वुकछम्भयित्रीति नमोऽस्तु तस्यायपि, त्वद्वुणमकरन्दपानछम्प-टत्वेन प्रशस्तं मे जनुर्ज्ञानादिधनछब्धा छतकृत्यश्चास्म्यहमिति भक्तिविस्मितमानसा मीमांसितवन्तो मीमांसामांसछम् ॥ १५ ॥

षोडहो आत्मगईांस्तवेऽविगर्हितात्मानः समाहितात्मनां स्मरणीयां समाचख्युरेकतः परमगुरुप्रणीतप्रवचनपीयूषपानोद्गता परमपथप्रवीणतान्यतश्चानादिकालीना रागद्वेषावेगजाता मूर्छा, रागगरल्डमूर्छितानामवाच्यकर्मकारिता, क्षणं सक्तो मुक्तः कुद्धः क्षमीत्यसाधारणा कारिता कपिचेष्टा मोहमदिरया, प्राप्यापि बोर्धि मनोवाक्कायदुश्चेष्टान्वितः, त्वच्छरणगतोऽप्यभिभूये मोहादिभिर-पहारेण दुर्ल्ठभलाभरत्नत्रितयस्य, त्वमेव तारको मम इति लग्नोऽस्मि भवत्पादयोसवत्प्रासादरुब्धेयती भूमिर्मयेदानीं मोपेक्षिष्ठाः, क्रपा-परस्त्वं पात्रं चासाधारणं क्रपाया अहं, त्वमतो भव युक्तानुष्ठान-प्रेरक इति ॥ १६ ॥

सप्तदशे शरणस्तवे छतस्वक्वतदुष्क्वतगर्हासुक्वतानुमोदनः शरणं यामि, भवतु मिध्यादुष्क्वतं मनोवाक्कायजानां छतादि-भेदानां दुष्क्वतानामपुनःक्रियान्वितं रत्नत्रितयगोचरमनुमन्येऽहं सुक्वतमई दादीनामई त्त्वादिकमनुमोदयामि, त्वां त्वत्फलभूतान्सि-द्वाँस्त्वच्छासनरतान्मुनीस्त्वच्छासनं च शरणं प्रपद्ये, सर्वान्सत्त्वा-न्क्षमयामि क्षाम्यन्तु च तेऽग्तु च मैत्री तेषु आपरमपदावान्नेर्भव शरणं ममेति तेनुः शरणक्रियामतथामवितथवादाः ॥ १७ ॥

अष्टादशे कठोरस्तवे शेषापरदेववैरुक्षण्यं क्रोधलेभभया-क्रान्तजगढैलक्षण्यमेव प्रभोर्लक्षणं कृतलक्षणा निरचेषुः कृतलक्षण-तया परं नैतत्संसारकाचकामलिपरिगतानामसुमतामायाति यथाई अद्वानगोचरे विना सम्यक्त्वाञ्जनम् ॥ १८ ॥

एकोनविंद्ये आज्ञास्तवे पाळनमेवाज्ञाया भगवद्ध्यानं निःश्रे-यस्करं निम्नहानुम्रहकर्त्तॄणां परेषां वर्धिन्येव संसारारण्यस्याज्ञा, विगतरागाणामाराधनमचिन्त्यमण्यादितो भवत्येवाभीष्टदं, सपर्या-या अपि पराज्ञाराधना, तदाराधनविराधननिबन्धनत्वान्निर्वाणा-निर्वाणयोः सा चाश्रवसंवरयोईयोपादेयतांरूपैव, तदाराधकाश्च निर्वाणपथनिभृता अभूवन्भवन्ति भविष्यन्ति ॥ १९ ॥ विंशे आशीःस्तवे च त्वत्पादरजःकणा निवसन्तां मूर्धिन, मम दृशौ क्षाल्लयेतां मलमनर्हेक्षणभवं, छठनैरस्तु किणावलिः प्रायश्चित्तमसेव्यप्रणामस्य, रोमाख्वकण्टका असदर्शनवासनां तुदन्तु त्वदास्यपीयूषपानादस्तु मदीयलोचनाम्भोजानां निर्निमेषता, नेत्रे त्वदास्यपीयूषपानादस्तु मदीयलोचनाम्भोजानां निर्निमेषता, नेत्रे त्वदीयवदनलासिनी, करौ त्वदुपास्तितत्परौ, श्रोत्रे त्वद्रुणप्रहण-परे भवतः सदा, स्वस्त्यस्त्वेतस्यै वाण्यै या तत्रभवद्रुणावगाहप्रत्य-प्रो भवतः सदा, स्वस्त्यस्त्वेतस्यै वाण्यै या तत्रभवद्रुणावगाहप्रत्य-प्रोमिति स्वीक्रियस्व यद्दासः प्रेष्यः सेवकः किङ्करोऽहन्ते इति, इत्येवमनूनप्रतिभाष्राग्भारवर्णनातिगं जगद्वुद्तं वर्णयामासुस्तत्र भव-न्तोऽत्रेति विज्ञायते ॥ २० ॥

एतत्पर्यवसाने यदुत न रुब्धचरा आदर्शा अस्यानेके न च शुद्धाः परमावद्यकं श्रद्धापीयूषपीनानां श्राद्धानामेतस्य पठनमिति मुद्रणोपक्रमोद्भव आगसि मिथ्यादुष्कृतं प्रार्थयते सकल्लश्रमण-सङ्घसेवकः आनन्दाब्धिरस्तु च लेखकपाठकमुद्रापकाध्येतॄणां, श्रेयो निःश्रेयसपर्यवसानं बोधिबीजावाप्तिद्वारेति |

सिन्ध्वृत्वङ्केन्दुमाने ऽब्दे, (१९६७)पौषे मास्यसिते दले, पद्धम्यां सुरतद्रङ्गे, श्रेयसेऽस्तु लिपीक्वतः ॥ १ ॥



## ભૂમિકા.

- પૂર્વ ગ્રેન્ચઃ— કલિકાલસર્વ' ગ્ર-આચાર્ય' ભગવાન્ શ્રીહેમચન્દ્ર સ્રી ધરજી કૃત – વીતરાગ – સ્તાત્ર – મૂળ, વિવરણ અને અવચૂરિ સહિત આજથા ઢહ વર્ષ પૂર્વ '' શ્રેષ્ઠિ દેવચંદ લાલભાઇ જેન પુસ્તકાહાર ફંડ '' તરફથી પ્રકાશિત થયું હતું. એનું સંશોધન પ્રાત:સ્મરણીય – પૂજ્યપાદ – આ ગંમાહારક શ્રી સાગરાનન્દ્ર સ્રી ધરજીએ પાતાના શ્રૌઢ પ્રતિભાર્થા કર્યું હતું. આ અમેાધ પ્રકાશનદ્વારા ગીર્વાણ ભારતીના ઉપાસકાને, કલિકાલસર્વ જ્ઞા ભાગ શ્રો હેમચન્દ્રા-ચાર્થજી અને પરમાર્હત શ્રીકુમારપાલના સંપ્યન્ધમાં, પેશતાના ગ્રાનક્ષેત્રને વિસ્તૃત કરવાના સઅવસર પ્રથમ વાર પ્રાપ્ત થયેા. તે જ કારણે આ પ્રકાશનની બધી જ પ્રતા પહેલે જ તબકકે ખલાસ થઇ ગઇ, અને માંગણી વધતી જ ગઇ.
- **આ થન્થમાં ક્ષતિએા:**—એ પછી બીજું પ્રકાશન શ્રો કેશરયાઇ જૈન– ત્રાનમંદિર–પાટ**ણ તરફથા થયું, પણ એમાં અશુદ્ધિએ સારા** એવા ભાગ લજવ્યા દ્વાવાના કારણે, એ પ્રકાશનની સુરૂપતામાં રહેલી ક્ષતિઓની કદરૂપતા વિદ્વાનાને ખટકયા વગર રહે તેમ નથા.

નવસજ<sup>િ</sup>નઃ— આવા સંયોગોમાં શેઠ દેવચંદ લાલભાઇ જૈન પુરત-કાઢારના વ્યવસ્થાપકાને પુનઃ એ પ્રન્થના પ્રકાશનની સૂચના મળતી ગઇ. એ સૂચનાને ખ્યાનમાં લઇને, દે. લા. ફંબ્ ના વ્યવસ્થાપકા, મારા પરમતારક પૂ. ગુરૂદેવશ્રી પં. શ્રી. ચન્દ્રસાગરજી પાસે આવ્યા, અને આ પ્રકાશન હાથ ધરવા વિનન્તિ કરી. પૂ. ગુરુદેવશ્રીને આ વાત થાેગ્ય જણાઇ, પણ એમણે તાજેતરમાં જ ત્રણ-ચાર પ્રકાશન હાથ ધરેલાં હોવાથી તેમને સમયના અવકાશ ન મળે તે સહજ હતું. આથી આ કામ મને સાંપ્યું, અને મેં આ કાર્ય સાનન્દ સ્વીકારી લીધું. સંયોગની અતુકૂલતાના લીધે થાેડા જ મહિનાઓમાં આ પ્રકાશન અંગેનું સાહિત્ય મળી રહ્યું. એટલે ખાસ હસ્તલિખિત પ્રત વિગેર સાધનાની અગવડ ન પડી અને કદાચ થાેડીધણી અગવડ પડી હાેય તાે તે બધા સંશાધકાને જે રીતે અગવડ વેઠવી પડે એ રીતે મારે પણુ વેઠવી જ રહી.

ભાષાન્તરઃ --- મેં આ પ્રકાશનનું કામ ઉપાડશું તે દિવસામાં મારી પાસે એક વિદ્યાર્થી એમ. એ. ના કાર્સમાં આવતા જૈત આગમોને અબ્યાસ કરવા આવતા હતા. તેમણે મને સૂચન કશું કે--'' આવા અપૂર્વ ગ્રન્થનું ગૂર્જરભાષામાં, શ્લોક પૂરતું મર્યાદિત ભાષાન્તર કરવામાં આવે તા સાનામાં સુગન્ધ ભળે અને ગૂર્જર ભાષાભાષિઓને પણુ આને લાભ મળે ! '' આ વાત મને ગમી ગઇ અને તેથી જ મેં શુજરાતી ભાષાન્તરને પણ ગર્યાદત રીતે શ્લાકાન્તે સંકલિત કર્યું છે.

પ્રસ્તાવનાઃ—જે યુગપુરુષે, જૈનત્વનું ઉગ્ચ શિખર સર કરી બતાવ્યું છે, તેમજ પ્રચંડ પાંડિસનું સર્વેાત્રત શિખર પણ જેમણે સર કરી બતાવ્યું છે, જેમના વિરાટ જ્ઞાન આગળ વિક્ષના વિદ્વાતેા વામણા ભાસે છે, જેમના વિશ્વમાહિના કલ્પનાએ ગૂજ'રેધરા અને નરનાથાને એમના ચરણક્રમલમાં આળાટતા કર્યા છે, જેમના અખંડ અને ઉજવળ ચારિત્ય–જ્યાતથા ગુજરાતનું અસ્મિત્વ સદેહ પામ્યું છે; અને જેમના દર્શન–સ્મરણ્થી પાપ પણ પુણ્યમાં પલટાઇ જાય છે, એવા ભગવાન–શ્રીહેમ-ચન્દ્રસ્ટ્રી ધરજીની આ અનુપમ કૃતિ પર હું પ્રસ્તાવના

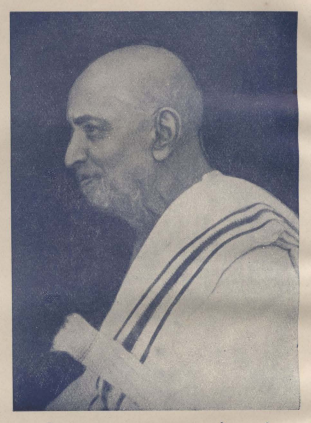
લખું એના કરતાં, વર્તા માનશ્રતનામાલિક-ગીતાર્થ-સાવ<sup>°</sup> ભૌમ–પારંગત–આગમાહારક-આચાર્ય મહારાજ શ્રી સાગરાનન્દસરીશ્વરજીના પુનિત હાથે લખાએલ " શ્રી વીત-રાગરતાત્ર સ્યાપક્રમ: " વિદ્વાના આગળ રજા કરં એ મને વધારે સુયોગ્ય લાગે છે. તેથા જ મેં આ ગ્રન્થમાં વિસ્તારથી સંસ્કૃત પ્રસ્તાવના લખ્યી નથી.

આભારઃ---આ ગ્રન્થના સંશાધનમાં મારા પૂ. ગુરુદેવ-શ્રીપન્ન્યાસ-પ્રવર-શ્રીચન્દ્રસાગરજી ગણિવર્ય શ્રીજીની સહાયતાથી જે મારા સમયનેા અને શ્રમનેા બચાવ થયેા છે. તે બદલ એમના ઉપકારનાે આભાર પ્રગટરીતે હું ન માનું એ મારા માટે ધાેર કુતઘતા જ કહેવાય, અને તે સાથે અન્ય-સહાયક<mark>-સહ</mark>-યેાગી-ઓનું વિસ્મરણ કરવું એ પણ અનુચિત જ કહેવાય: માટે સર્વના અંતઃકરણપૂર્વક ઉપકાર માતાને અત્ર વિર્મુ છું સવે નું કલ્યાણ થાય એજ એક શભે-છા.

શીરપુર-પશ્ચિમખાનદેશ પ્રાતઃસ્મરણીય પૂજ્યપાદ આગમાદ્ધારક-શ્રીઆન્દસાગરસરીશ્વરજીના વિદ્વદ્વિતેય-જૈન-ઉપાશ્રય પ્રવયાસ-પ્રવર-શ્રીચન્દ્રસાગરજીના ચરણા-રવિન્દ-સેવક-**ચન્દ્રપ્રભસાગર**ના ધર્મલાભ.

ĽБ





### तपोगच्छालङ्कार पञ्जावकेशरी जैनाचार्य श्रीमद्विजयवछभसूरीश्वरः ।

जन्म — वि. सं. १९२७ कार्तिक शुक्र २, वडोदरा दीक्षा—वि. सं. १९४३ वैशाख शुक्र १३, राधनपुर सूरिपद् — वि. सं. १९८१ मृगशिर्ष शुक्र ५, लाहोर ( पज्जाव) अज्ञानतिमिरतरणि-कलिकालकल्पतरू-पद् वि. सं. १९८९ चैत्र ऋष्ण ३, वामणवाडातीर्थ

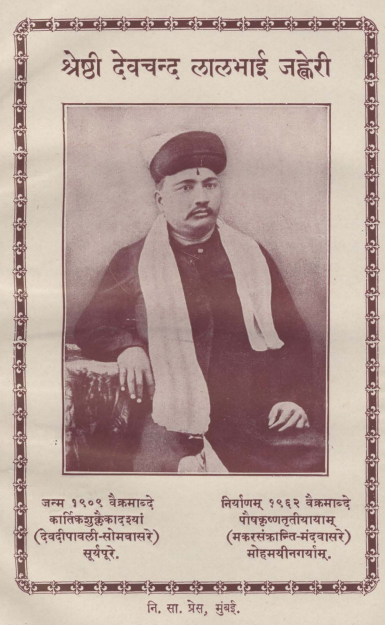


તપાેગચ્છાલ કાર પંજાબકેશરી જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્દ વિજયવલ્લભસૂરીશ્વરજી કે જેએાએ શેઠ દેવચંદ લાલભાઇ જૈન પુસ્તકાેહાર ફંડના સંશાેધન કાર્ય અંગે પંજાબના જ્ઞાન-ભંડારમાંથી અનેક પુસ્તકાેની હસ્તલિખિત તેમજ મુદ્રિત નકલાે મેળવી આપવા કૃપા કરી છે તે પ્રાતઃસ્મરણીય પુણ્ય પુરુષના કરકમલમાં કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવાન્ શ્રીમદ્દ હેમચન્દ્રા-ચાર્યવિરચિત શ્રી વીતરાગ સ્તાેત્રમ્ અમા વિનમ્રપણે સમર્પણ કરતાં આંતરાહ્લાદ અનુભવીએ છીએ.

> માેલીચંદ મગનભાઇ ચાકસી તથા અન્ય માનાર્ક સંચાલકા શેઠ દેવચંદ લાલભાઈ જૈન પુસ્તકો દ્વાર કંડ-સુરત

સ બઇ વસ'તપ'ચ**મી सं**० २००८

6



Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.on

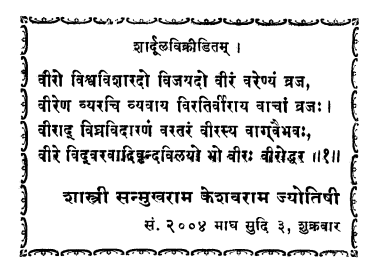
#### પ્રસ્તાવના

રોઠ દેવચંદ લાલભાઇ જૈન પુસ્તકાહાર કંડમાંથી પ્રચાંક ૯૫ તરીક મૂળ અને સાેમાદય ગણિકૃત અવચૂર્ણુિં તેમજ શ્રી દેવભદ્રમુનિ શિષ્ય શ્રી પ્રભાનન્દસ્રરિકૃત વિવવરણુ સહિત, કલિકાલસવ<sup>જ</sup>જ્ઞ શ્રી હેમ ચન્દ્રાચાર્યકૃત શ્રી વીતરાગસ્તાેત્ર પ્રસિદ્ધ કરવા અમા ભાગ્યશાળી થયા છીએ.

આ ગ્રંથતું સંપાદન, સંશાધન તેમજ અનુવાદ આયંબીલ એાળી તપ અને વર્ષમાન આયંબીલ તપ એાળીના પરમ આરાધક, બ્યાકરણના અબ્યાસી પરમ, પુનિત આચાર્યપ્રીમદ્દ ચન્દ્રસાગરસ્ડ્રીધ્વરજીના પરમ વિનેય શિષ્ય મુનિશ્રો ચન્દ્રપ્રભસાગરજીએ કરી આપેલ હોવાથો અમેા તેએાશ્રીના અત્યંત ઝડણી છીએ.

મ્રન્થ વિષય અને બ્રંથકાર સંબંધી સ્વર્ગેસ્થ આગમાેદ્ધારક શ્રીમદાન્દસાગરસ્**રીશ્વરજીએ તેઓએ લખેલ આ ગ્ર**ંથમાં છપાયેલ પ્રસ્તાવનામાં શ્રમ સેબ્યાે હોવાથી અત્રે લંબાણુ કરતાં નથી.

માખરીયા હાઉસ ૩૨૭, સરદાર વહલલભાઇ પટેલ રાડ મુંબાઇ-૪. વસંતપંચમી, ૨૦૦૮ તા. ૩૧-૧-૧૯૫૨. ) લી. મેનેજીંગ ડ્રસ્ટી માતીચંદ મગનભાઇ ચાકરતી તથા અન્ય માનાર્હ સંચાલકા શેઠ દે. લા. જે. પુ. ઉ. ક્રંડ-સુરત.



१ ०काइतां अ.

≫₽₽≪~ यः परात्मा परंज्योतिः, परमः परमेष्ठिनाम् । आदित्यवर्णं तमसः, परस्तादामनन्ति यम् ॥१॥ सर्वे येनोदमूल्यन्त, समूलाः क्वेशपाद्पाः । मूर्ध्ना यस्मै नमस्यन्ति, सुरासुरनरेश्वराः ॥२॥ प्रावर्त्तन्त यतो विद्याः, पुरुषार्थप्रसाधिकाः । यस्य ज्ञानं भवद्भाविभूतभावावभासकृत् ॥३॥ यस्मिन्विज्ञानमानन्दं, ब्रह्म चैकैात्मतां गतम् । स श्रद्धेयः स च ध्येयः, प्रपद्ये शरणं च तम्॥शाः तेन स्यां नाथवॉस्तस्मै, स्पृहयेयं समाहितः । ततः क्वतार्थों भूयासं, भवेयं तस्य किङ्करः ॥४॥ तत्र स्तोत्रेण कुर्यां च, पवित्रां खां सरस्वतीम् । इदं हि भवकान्तारे, जन्मिनां जन्मनः फलम् ॥६॥

# श्रीवीतरागस्तोत्रम् ।

कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्राचार्यविरचितंश्रीमहर्षिप्रथित-मनुवादावचूर्णिविवरणसमेतम्—

[ श्रीवीतरागस्तोत्रे

जे परात्मा, परंज्योति अने परमेष्ठीओमां श्रेष्ठ छे । जेमने पंडित पुरुषो अज्ञाननी पेछेपार गयेला अने सूर्यनी जेवा उद्योत करवावाला माने छे ॥ १॥

जेओए रागादि कल्लेशरूपी-वृक्षोने मूळथी उखेडी नांख्या छे। जेमने सुर, असुर, मनुष्यना स्वामिओ मस्तकवडे नमस्कार करे छे॥ २॥

जेमनाथी पुरुषार्थने सिद्ध करनारी द्राब्दादि विद्याओं प्रवर्तेली छे।जेमनुं ज्ञान वर्तमान, भावि अने भूत भावोने प्रकाद्यानारुं छे॥ ३॥

जेमनामां विज्ञान-केवळज्ञान, आनन्द-सुख अने ब्रह्म-परमपद, ए त्रणे एकपणाने पामेल छे; ते श्रद्वेय छे, अने ध्येय छे, तथा तेमनुं हुं शरण अंगीकार करुं छुं॥ ४॥

तेमना वडेे हुं सनाथ छुं, तेमने प्रज्ञान्त मन-वाळो हुं वांछुं छुं, तेमनाथी हुं कृतार्थ थाउं छुं; अने तेमनो हुं किंकर छुं ॥ ५ ॥

उपर बतावेल प्रभु विषे स्तुति करवावडे हुं मारी वाचाने पवित्र करुं छुं। कारण के आ भवरूपी अटवीमां प्रभुनुं स्तवन करवुं एज आ जन्मधारि-योनां जन्मनुं फळ छे॥ ६॥ अव०–जयति श्रीजिनो वीरः सर्वज्ञः सर्वकामदः । यस्याङ्घियुगलं कल्पपादपैर्युग्मजातकम् ॥ १ ॥

नत्वा निजगुरून् सारसारस्वतविभाद्भुतान् । वीतरागस्तवान्वर्थं बालगम्यं करोम्यहम् ॥ २ ॥

तथाहि-पूर्वं स्वर्गसहोदरे पत्तननगरे निजसहजपराक्र-माक्रान्तराजचक्रः परमप्रभुतानुकृतशको दुर्द्वरविरोधिसिन्धुर-भयकरकरालकरवालो दशदिद्याण्डलपाखण्डमण्डनकीर्तिवत-तिवितानालवालः प्रजापालः श्रीकुमारपालश्वतुःसागरावधि धात्रीधवतां दधाति स्म । स च कलिकालसर्वज्ञश्वेताम्बरादिष-ड्दर्शनाखण्डिताज्ञस्वप्रज्ञापराभृतसुरस्ररिश्रीहेमस्ररिवचनामृते**न** गलितमिथ्यात्वगरलः सरलतरश्रीजिनमार्गं प्रतिपन्नवान् । श्रीजिनोक्तनवतत्वानि श्रद्धानः श्रीसम्यक्तवमूलद्वाद्वश्रव्रत-धुरां द्धानः प्रथमव्रतेऽष्टाद्ञदेशेष्वमारिप्रवर्त्तनं मारिशब्दश्र-वणेऽपि क्षपणकरणम् । द्वितीये-विपर्ययेणाऽसत्यवचने आचा-(मा)म्लम् । तृतीये-प्रतिवर्षं द्विसप्ततिलक्षनिर्वीरधनमोचनम्। चतुर्थे-धर्मप्राप्त्यनन्तरं पाणिग्रहणे नियमः, चातुर्मासके त्रिधा ज्ञीलपालनम्, भोपलदेव्याद्यष्टभार्यामरणे प्रधानप्रभृतिभिर्बहु-कथनेऽपि पाणिग्रहणाऽकरणम् । पश्चमे-पडष्टौ कोट्यः सुवर्ण-रूप्ययोः, दश्रश्वततोलका महार्घ्यमणिरत्नानां, द्रात्रिंशत् २ सहस्रमणानि घृततैलयोः, त्रीणि २ लक्षाणि ञाल्यादिधान्य-मृटकानामेकादश शतानि गजानाम्, पञ्चाश्वत्सहस्रा रथानामेकादशलक्षास्तुरङ्गमानाम् , सर्वसैन्यमीलनेऽष्टादश्च

लक्षाः, अष्टाविंशतिलक्षाः सुभटानाम् , सहस्रम्रष्टाणामशीति-सहस्रा गवां, पश्च २ श्रतानि गृहाट्टसभायानपात्रश्वकटवा-हिन्यादीनाम् । पष्ठे–चातुर्मासके पत्तनपरिसरादधिकदिग्ग-तिनिषेधः । सप्तमे-मद्यमांसमधुम्रक्षणबहुवीजपञ्चोदुम्बरान-न्तकायघृतपूरादिनियमः । अष्टमे-स्वाज्ञामध्ये सप्तव्यसननि-षेधः । नवमे−उभयकालयोः प्रतिक्रमणम् , सामायिके गृहीते श्रीहेमस्ररिपादान्विनाऽन्येन सहाजल्पनम्।द्शमे-वर्षासु कट-काकरणम् । एकादरोऽष्टमीचतुर्दश्योः पौषधग्रहणम् ,कायोत्सर्गे पादलग्नस्य मर्कोटकस्य दयया स्वत्वचा सह परतःकरणम् । द्वादशे-सीदत्साधर्मिकाणां द्वासप्ततिरुक्षकरमोचनम् , प्रतिवर्षं साधर्मिकोद्धारायैककोटिदीनारदानम् , पारणकदिने परःश्वता-नामपि दृष्टिप्राप्तश्राद्धानामात्मना सह भोजनं चेत्यादिनिय-मानङ्गीकृत्य प्रभुपार्श्वे प्राक्कृतदुष्कृतप्रक्षालनाय प्रायश्चित्तं प्रार्थितवान्, तैश्व समयरहस्यं हृदि विमृञ्य दत्तम् । तचैटं-चतुअत्वारिंशदुत्तरचतुर्देशशत १४४४ नव्यप्रासादनिर्माषणम् , षोडञ्ञत १६०० जीर्णोद्धारविधापनम् , सप्त महायात्रा एक-विंशतिर्ज्ञानकोशा इत्यादि । विशेषतो विहिताभक्ष्यभक्षण-द्वात्रिंशदशनविशुद्धये एकस्मिन्नेव पीठे दशनसङ्ख्यप्रासादा विधाप्याः । प्रत्यहं प्रातर्द्वांत्रिंशत्प्रकाशाश्च 'काश्ट' दीप्तौ, प्रक-<mark>र्षेण काञ्यन्ते–दीप्यन्ते</mark> आन्तरमलापनयनेन दशना एभिरिति प्रकाशा गुणनीया इति तं प्रतिपाद्य श्राद्वविधिप्रवृत्तिप्ररूपका द्वादश योगशास्त्रस्य, वीतरागभक्तिमया विंशतिश्वामी; श्री- प्रश्वभिराम्नाता इति मूलसम्बन्धस्तेषूत्तराणां विंशतेः प्रकाशा-नामर्थमात्रं लिख्यते । प्रश्चश्रीहेमचन्द्रसूरयः शिशुशिष्यशेष्ठ-षीविशेषोन्मेषाय प्रथमस्तवे यत्तच्छब्दयोः सप्तविभक्त्येक-वचनब्युत्पत्तिं प्रदर्शयन्तो निजभक्तिं प्रकटयन्ति, यथा-

यः परात्मेति० परश्वासावात्मा च परात्मा सर्वसंसाः रिजीवेभ्यः प्रक्रष्टस्वरूपः, पुनः किंविशिष्टः १,–परंज्योतिः । परं सकलकर्ममलकालुष्यरहितत्वेन केवलं ज्योतिर्ज्ञानमयं यस्य स तथा । परमिति केवलार्थेऽव्ययं, परमे चिदानन्दरूपे पदे तिष्ठन्तीति परमेष्ठिनोऽईदादयः पश्च, तेषां परमः प्रधानभूतः । परमत्वं चास्य मुक्तावस्थामधिकृत्य, परमेष्ठिनामिति षष्ठी " सप्तमी चाविभागे निर्धारणे " इति ( २-२-१०९ ) स्रत्रेण । तथा यं वीतरागं तमसः परस्तादामनन्ति ध्यायन्ति तत्स्वरूपोपलब्धये मनीषिणः । क्र १ परस्तात् परस्मिन्पारे, कस्य १ तमसोऽज्ञानरूपस्य, किम्भूतं यम् ? आदित्यवर्ण-मादित्यस्येव वर्ण उद्द्योतो यस्य तं तथा, भानोरुपमा-नमन्यस्य तथाविधस्य वस्तुनोऽत्राभावात्, परस्तादिति पठिततमसोऽज्ञानरूपान्धकारस्याग्रे आदित्यवर्ण सुर्याभं तद्वि-नाशकमित्यर्थः ॥ १ ॥

सर्वे० येन सर्वे समस्ताः क्वेशा रागद्वेषादयस्त एव पादपा इक्षा नरकादिकडुफलदायित्वेन समूला मिथ्यात्वमू-लसहिता उदमूल्यन्त उन्मूलिताः, यस्मैः मूर्ष्ना सुरासुरन-रेश्वरा नमस्यन्ति-नमस्कुर्वन्ति ॥ २ ॥ पाव० यतो यत्सकाशादिद्याः शब्दविद्यादिकाश्वतुर्दश, धर्मार्थकामादिपुरुषार्थानां प्रसाधिका विधायिकाः प्रावर्त्तन्त अभूवन्, यद्वा द्वादशाङ्गीगता विद्याः सुवर्णसिद्ध्यादिप्ररू-पिकाः । यस्य ज्ञानं भवद्भाविभूतभावावभासक्रद्-अतीता-नागतवर्त्तमानवस्तुप्रकाशकमस्तीति गम्यम् ॥ ३ ॥

यस्मिन्० यस्मिन्विशिष्टं ज्ञानं विज्ञानं केवलज्ञानमा-नन्दमकुत्रिमसुखं ब्रह्म च परमपदं त्रीण्यप्येकात्मतामैक्यं गतानि स एव वीतरागजीवः स एव ज्ञानं ज्ञानैकरूपत्वा-त्तस्य, स एव च सुखं दर्शनस्पर्शनादिवाह्यस्य कस्यापि तत्राभावात्, स एव मुक्तिरूपस्याभावात् । अथ तच्छब्दं दर्शयन्त आहुः, स अ°-स पूर्वोक्तपरात्मादिविशेषणविशिष्टः अद्धेयः, स्वहृदयरुचिविषयः कार्यः, च पुनः स ध्येयो रूपा-तीततया ध्यातव्यस्तं तमसः परस्तादाम्नातं शरणं प्रपद्ये स्वीकरोमि ॥ ४ ॥

तेन० तेनोन्मूलितक्केश्वपादपेन नाथवान् सनाथोऽहं स्यां भवामि, तस्मै सुरासुरनमस्कृतायाहं समाहितस्तदेकतानमनाः स्प्रहयेयं वाञ्छामि, ततः प्रकटितपुरुषार्थसाधकविद्यासमुदाया-दहं कृतार्थः कृतकृत्यः प्राप्ताभीष्टकार्यो वा भूयासं भवामि भवि-ष्यामीत्यर्थः। तस्य त्रिकालज्ञानवतः किङ्करो भवेयमस्मि ॥५॥ तन्न० तत्र विज्ञानानन्दब्रह्मरूपे स्वां सरस्वतीं वाणी.

स्तोत्रेण कृत्वा पवित्रां कुर्यां करोमि । को हेतुः ?, हि यस्मा-

वि०--अत्राद्यसार्द्धश्लोकत्रयस्य पदानां प्रथमादिसप्तम्यन्तविभ-क्तिप्रथमवचनान्तानामुत्तरश्लोकद्वयस्य तदन्तैरेव पदैर्यथाक्रमं कर्तृ-कर्म्मविवक्षया योजनं कार्यम् । तथाहि--परात्मेति विशेष्यं पदम् "

छसिताद्भुतप्रतिभात्म(त्मा)दर्शसंकान्तसमस्तशास्त्रोपनिषद्भिर्निरवधि-नयविकमप्रसिद्धसिद्धाधिपश्रीजयसिंहदेवप्रणयप्रश्चिताभिनवशब्दानु-शासनैर्विकस्वरविवेकनिस्तन्द्रचौछक्यचन्द्रपरमाईतश्रीकुमारपालमू-पालमौलिलालितकुषदुःषमाकालविलसितैराद्भुतश्रीजिनराजशासनोन्न-तिगल्हस्तिातिकलुषदुःषमाकालविलसितैरानन्यसामान्यागण्यपुण्यप्र-भावभूरिभिः श्रीहेमचन्द्रसूरिभिर्विरचितेषु समस्तस्तुतिरसरहस्यनि-स्यन्दपात्रेषु श्रीवीतरागस्तोत्रेषु तावत्प्रथमस्य पदयोजनामात्रमुप कम्यते । अत्र च शास्तकृतामुद्देशनिर्देशकमेणैव शास्त्रविन्यासोऽतः समयपरिपाल्नाय स्ववदनमात्रतया समस्तस्तवार्थमुद्दिशन् परमा-त्मानमभिष्टुवन्नाह । यः परात्मेति ।

अनल्पमतिभिः साध्यमल्पधीरपि भक्तितः । ब्रुवे विवरणं किश्चिद्वीतरागस्तवानुगम् ॥ २ ॥ इह हि तथाभव्यत्ववैचित्र्यवशप्रशान्तदुरन्तज्ञानावृतितमःसमु-

अनन्तदर्शनज्ञानवीर्यानन्दचतुष्टयम् । संस्मृत्य परमात्मानमनाहतमहःश्रियम् ॥ १ ॥

#### ॐ नमः सर्वज्ञाय।

त् कारणाद् भवकान्तारे संसारारण्ये जन्मिनां जीवानां, जन्मनः पादपरूपस्य इदमेव वीतरागस्तवनं फलम् , नान्यत् ॥ ६ ॥

प्रथम प्रकाशः ]

अतो यः किल्ल परात्मा परंज्योतिः स श्रद्धेयः । यश्च परमेष्ठिनां परमः स ध्येयः, यं चादित्यवर्णं तमसः परस्तादामनन्ति तं शरणं प्रपद्ये । येन च समूलाः सकल्रक्केशपादपाः समुदमूल्यन्त तेन नाथवान् स्याम् । यस्मै च सुरासुरनरेश्वराः सरभसं नमस्यन्ति तस्मै समा-हितः स्प्रहयेयम् । यतश्च पुरुषार्थप्रसाधिका विद्याः प्रावर्त्तन्त ततः कृतार्थो भूयासम् । यस्य च भवद्भाविभूतभावावभासकृद् ज्ञानं तस्य किङ्करो भवेयम् । यस्मिश्च विज्ञानमानन्दं ब्रह्म चैकात्मता-मुपगतं तस्मिन् स्तोत्रेण स्वां सरस्वतीं पवित्रां कुर्यामिति पदानां परस्परसम्बन्धः ।

साम्प्रतमेतदेव प्रतिपदं व्याख्यायते । तत्र परश्चासावात्मा च परात्मा, परत्वं चास्य देहात्मान्तरात्मापेक्षम्, यतः कैश्चिदुपयोग-रूक्षणमनादिनिधनं अपौद्धलिकत्वेन रूपातीतं तथाविधसामग्रीसा-कल्यात् शुभाशुभरूपस्य कर्मणः कर्त्तारमुदयप्राप्तस्य तस्यैव च मोक्तारमत एवैतछक्षणविरुक्षणाद्देहादर्थान्तरभूतमविसंवादिप्रमाण-प्रतिष्ठितमप्यात्मतत्त्वं महामोहोपहतमतित्वेनामन्यमानैः पिष्टादि-द्वव्ययोगान्मदशक्तिमिवाचेतनमहद्भूतसंपर्काचेतनत्वमुद्भाव्य देहस्यै-वात्मस्वमुपकल्प्यतेऽतः स देहात्मा । यथा देहातिरिक्तस्यात्मनः सत्यमाणप्रतिष्ठितत्वं तथा पुरस्तादष्टमप्रकाशे प्रकाशयिष्यते अन्तरात्मा च ज्ञानावरणादिकर्मनिर्मथितमाहात्म्यः शरीरी संसारि-जीवः । एतयोश्च वक्ष्यमाणविशेषणगणासहत्वेन प्रकृतानुपयोगि-त्वमतः परश्चब्दोपादानम् । परात्मा च विगल्तिसकलकर्म्ममल-घटलः सम्यक्सिद्धज्ञानदर्शनाऽक्षनन्दवीर्यलक्षणानन्तचतुष्टयः शिवम- चलमपूनर्भवं परमपदमध्यासीनो ज्ञानदर्शनोपयुक्तः केवलात्मैव । साम्प्रतं स एव विशिष्यते किं विशिष्टः परात्मेत्याह-परं ज्योतिः । अप्रतिपातित्वेन लोकालोकप्रकाशकत्वेन च परं सर्वोत्कुष्टं चित्-स्वरूपं ज्योतिर्यस्येति ज्योतिज्यीतिष्मतोरभेदात् स एव परंज्योतिः। परत्वं चास्य मतिश्रतावधिमनःपर्यायलक्षणचिदंशचतुष्टयापेक्षं, प्रतिपातित्वेनाल्पविषयत्वेन च मत्यादीनामनीदृशत्वात् यदि वा रवीन्दुविद्युन्मणिप्रमुखे निखिलेऽपि ज्योतिवर्गे यः परमुत्कृष्टं ज्यो-तिरिति स परंज्योतिः । यश्चैवंविधः परात्मा स श्रद्धेयः श्रद्धा-विषयमवतारणीय इत्युत्तरपदेन योगः । किमुक्तं भवति । किल यद्यप्यधातिकर्मणामईदादीनामध्यक्षे तस्मिस्तत्प्रत्ययेनैव श्रद्धा विधे-यैव । न चानुपकृतपरानुग्रहकृतां क्षीणरागद्वेषमोहानामईदादीनां वितथवादित्वमतः किमश्रद्धेयं परमात्मनः । पुनः परमरहस्यभूतं परमात्मानमेव विश्विनष्टि । परमः परमेष्ठिनाम् । परमे चिदानन्दुरूपे ब्रह्मणि तिष्ठन्तीति परमेष्ठिनस्ते चाईदाचार्योपाध्यायसाधव एव, तेषां मध्ये परमः प्रकृष्टः सिद्धरूपो यः परमेष्ठी, अईदादिपरमेष्ठि-चतुष्टयस्य चामुक्ततावस्थामधिकृत्य सिद्धस्य पञ्चमपरमेष्ठिनः परम-त्वम् । मुक्तास्तु सर्वेऽप्येकरूपा एव । स चैवंविधः परमात्मा भगवांस्तदेकतानमनोभिर्ध्ययस्तत्स्वरूप्राप्तये सततमनुस्मरणीय इति उत्तरपदेन सम्बन्धः ।

प्रथमान्तं पदमभिधाय द्वितीयान्तमाह । यं च परमात्मान-मणिमाद्यष्टमहासिद्धिप्रसिद्धिमहसो मुनयोऽप्यामनन्ति–तत्स्वरूपोप-रुब्धये संततमभ्यस्यन्ति । किम्भूतम् १, तमसः परस्ताद् वर्त्तमानम् ,

तमांसि निकाचितानि कर्माणि, विमलकेवलाऽऽकोकेन च तेषां पारे प्रतिष्ठितं सत्त्वरजस्तमोलक्षणगुणयातीतमित्यर्थः । तमहमेवंह्रपं परमात्मानं दुर्वारान्तरापरित्याजितात्मशक्तिः शरणं प्रपद्ये इत्युत्तरेण योगः । पुनः किविशिष्टम् १, आदित्यवर्णं, आदित्यस्य प्रभापतेरिव वर्णः शोभा यस्य स तथा तम्। अत्राह-परः, ननु परिमितक्षेत्रमात्र-प्रकाशनमहसा मिहिरेण लोकालोकप्रकाशनप्रवरपरमज्योतीरूपस्य परमात्मनः साम्यमनुपपन्नम् । तथा चागमः-" चंदाइचगहाणं पहा पयासेइ परिमियं खेत्तं । 'केवलियनाणरुंभो लोयालोयं पया-सेइ '' ॥ १ ॥ इति । आचार्यः-साधु भो सहृदय ! हृदयंगममभि-द्धासि, केवलं सकलेऽपि कलावत्प्रमुखे तेजस्विवर्गे विगणयद्भिर-साभिर्भानोरेव किमपि तदुपमानलवलाभसम्भावनास्वदत्वमुपलब्ध-मित्यादित्यवर्णमित्यभिहितं, तत्त्वतस्तु सुमेरुपरमाण्वोरिव महदन्तरं परमात्मद्वादशात्ममहसोरिति । आदित्योऽपि निरस्ततमस्त्वेन तमसः परस्ताद्भवति ।

तृतीयान्तं पदमाह । येन च भगवता परमात्मना क्लेशपादपाः सर्वेऽप्युदमूल्यन्त । "अविद्याऽस्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्लेशाः ।"

१ केवलियं पुण नाणं, इति प्रत्यनरे । 👘 👘

२ पातज्ञले त्वेवं सूत्राणि '' अविद्याऽस्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः पञ्च क्वेशाः । २--२ । अनित्याशुचिदुःखानात्मसु नित्यशुचिसुखात्मख्यातिरविद्या । २--५ । टग्दर्शनशक्त्योरेकात्मतैवास्मिता । २-६ । सुखानुशयी रागः । २--७ । दुःखानुशयी द्वेषः । २-८ । स्वरसवाही विदुषोऽपि तथाऽऽरूढो ऽभिनिवेशः । २-९

तत्र " अनित्याञ्चचिदुःखानात्मसु मिथ्याज्ञानमविद्या " । दुर्धस-हंकारवशात् सर्वत्राऽस्मीतिभावोऽस्मिता "। " मनोज्ञेषु शब्दादि-ष्वात्मनो गाढाभिष्वङ्गो रागः "। " तेष्वेवामनोज्ञेषु भृशमप्रीति-विशेषो द्वेषः "। " अतत्त्वेऽपीदमित्थप्रेवेत्येकान्ताग्रहग्रहिल्ता-ऽभिनिवेशः "। उपलक्षणं चैतदन्यासामपि घातिकर्मोत्तरप्रकृतीनाम्। एते च संसत्यामात्मनोनादिसंबन्धवशाहदुमूलाः, प्रदर्शिततत्तदि-कारप्ररोहसंहतयः, स्फुरदार्ध्यात्मिकाधिभौतिकाधिदैविकवेदनोद्य-प्रसूनसंततयः, प्रकाशितामुष्मिकदुर्गदुर्गतिदुःखफल्पटलाः, पादपा डव पादपाः । ते च सङ्गल्यागादाकेवलोत्पत्ति त्रिजगदप्रतिमल्ल-हस्तिमछेन येन भगवता दुस्तपतपोंदोल्लनेन (?) चलाचलतामा-पाद्य शुक्कध्यानसमुद्दण्डशुण्डाम्रेडनेन समूलाः सहेलमुन्मूलितास्तेन त्रिजगन्नाथेनाहमपि नाथवान् स्यां भवेयमित्युत्तरेण योगः येनासौ मामलब्धानां ज्ञानादिगुणानां लम्भनेन तेषामेव च लब्धानां परिपालनात्ताननुगृह्णति ।

चतुर्थ्यन्तं पदमाह । मूर्झा यस्मै नमस्यन्ति सुरासुरनरेश्वराः । यस्मै समूल्लोन्मूल्तिक्लेशपादपाय भगवते सुरासुरनरेश्वरा देवदान-वमानवपतयः सकल्क्लेशजालोच्छित्तिनिमित्तं मूर्झा उत्तमाङ्गेन सर-भसं नमस्यन्ति । तस्मै त्रिभुवनसनातनगुरवे समाहितस्तदेकतान-मानसोऽहमपि स्पृहयेयं, प्रणामादिनिमित्तं स्पृहामावहामीत्युत्तरेण सम्बन्धः । इदमुक्तं भवति । किल यद्यपि सुरासुरेश्वरादिवत् प्रत्यक्षा-ईत्प्रणामादिसामग्री दुःषमासमयसमुद्भूतस्य ममासंभविनी तथापि

१ अध्यात्ममधिभूतमधिदैवश्व त्रितिघं दुःखम् ।

"मनोरथानामगतिने विद्यते" इति न्यायात् स्प्रदामात्रमपि तावद्धा-रयामि येन सदभ्यस्ततया भवान्तरेऽपि संस्कारोऽयमनुवर्त्तत इति ।

पञ्चम्यन्तं पदमाह । प्रावर्त्तन्त यतो विद्याः पुरुषार्थप्रसा-षिकाः । यतो यस्मात्सर्वविदः परमपुरुषात् पुरुषार्थानां धर्मार्थकाम-मोक्षरुक्षणानां प्रसाधिकास्तदुपायोपदर्शिन्यो विद्याः शब्दविद्यादिकाः प्रावर्त्तन्त प्रादुरासन् । यतो द्वादशाङ्गीमूलनीवीमुत्पादादित्रिपदीं तदुचितेषु भगवान् स्वयमुदीरयति । न च द्वादशाङ्गीव्यतिरिक्तमन्य-दपि विद्याङ्गमस्तीत्यतः समस्तविद्यानां भगवानेव प्रभवः । अत एव तत्तस्तस्मात् परमपुरुषानुध्यानादहमपि पुमर्थोपरुब्ध्या कृतार्थः कृतकृत्यो भ्यासमित्युत्तरेण योगः । पुरुषार्थोपायोपरुब्ध्या च कृतकृत्यता समीचीनैवेति ।

षष्ठ्यन्तं पदमाह । यस्य ज्ञानं भवद्भाविभूतभावावभासकृत् । यस्य भगवतः परमात्मनो घातिकर्म्भणामात्यन्तिकक्षयादुत्पन्नज्ञानं देशकाल्रस्वभावविप्रकर्षेरनन्तरितमत एव भवद्भाविभूतभावावभास-कृद् वर्त्तमानानागतातीतपदार्थसार्थप्रकटनपटिष्ठम् । तस्यैवम्भूतस्याहं किङ्करो भवेयमित्युत्तरेण योगः । अत्रायमाशयः । किलास्मिन् जगति यस्य विसंवादित्वेनानैकान्तिकोऽष्टाङ्गनिमित्तमात्रावभासनपरो ज्ञानांशः स्यात् सोऽपि तदर्थिभिः प्रेप्यैरिव प्रतिक्षणमुपास्यते । यस्य च भगवतः प्रागुपवार्णतस्वरूपं ज्ञानं तस्य किङ्करत्वमनुत्तरसुरा अपि कुर्युः, किमङ्ग माहशोऽङ्गभागिति ।

सप्तम्यन्तं पदमाह । यस्मिन् विज्ञानमानन्दं त्रह्म चैकाङ्ग-

(त्म)तां गतम् । यस्मिश्च भगवति परमपरमेष्ठिनि विज्ञानमानन्दं ब्रह्म चैकात्मतां गतम् । तत्र मत्यादिज्ञानेभ्यः क्षायिकत्वेनाप्रतिषा-तित्वेनानन्तद्रव्यपर्यायगोचरत्वेन च विशिष्टं केवळाळोकरुक्षणं ज्ञानं विज्ञानम् । आनन्दं चात्मनः कदाप्यरुब्धपूर्वस्वरूपराभसमुद्भव-मितरकारणकलापनिरपेक्षमनुपाधिमधुरमक्षयमात्यन्तिकं सुखमेव। **ब्रह्म** च परमं पदं, यदा च भवोपग्राहिकर्मपारंवश्यादद्यापि भवस्थः केवली भवति तदास्मिन् भगवति केवलिनि विज्ञानमानन्दं च वर्त्तते । अयं च परमपदं गमिष्यतीत्यात्मविज्ञानानन्दब्रह्मणां मिथः पृथग्भावः स्यादेव । शैलेश्यनन्तरं च सकलकर्मांशपक्षयादक्षयं पदमुपेयुष्यस्मिन् विज्ञानमानन्दं ब्रह्म चैकात्मतां याति स एव पर-मात्मा, स एव विज्ञानम् स एवानन्दः, स एव परमं बह्रोत्यभिन्न-भावतां भजते । अतस्तत्र तस्मिन् पूर्वोपवर्णितस्वरूपे परमात्मनि स्तोत्रेण यथार्थवादेनाहं स्वामात्मीयां सरस्वतीं वाणीं पवित्रां पावनीं कुर्या-विद्ध्यामित्युत्तरेण संबन्धः । ननु किमस्याः प्रथमं किमस्य-पुत्तःवमस्तीत्युच्यते । स्वकर्मपरिणामेनाभ्यावृत्त्या भवे बंभ्रभ्यमा-णानां प्रवरुज्ञानावरणोदयाद्विशिष्टचित्तचैतन्यशून्यानामसुमतामसु-लमैव कवित्ववक्तूत्वसरसा सरस्वती, यदा च तथाभव्यत्ववे-चित्र्यात् संघटितापि भवाभिनन्दिनां सुरनरादीनामसद्भृतगुणोद्भावने-नात्मानं मलिनयति, तदा परमात्मश्रभृतिस्तुत्यवर्गस्तुतिप्रयोगमन्तरेण किमन्यद्धर्षणमस्यास्ततः तत्र स्तोत्रेणेत्युक्तम् । किञ्च अस्मिन् भव-कान्तारे संसारारण्ये जन्मिनां सत्क्षेत्राधेकादशाङ्गीसंगतस्य जन्मनो-ऽवतारस्यापीदं सद्भतं वस्तुतत्त्वोद्भावनमेव फलम् ।

साम्प्रतं स्तुतिक्वद्वीतरागस्तवविधानेऽसमर्थताप्रथनेनात्मनो निरहंकारतामुद्भावयन्नाह ।

## काहं पशोरापि पशुर्वीतरागस्तवः क च । उत्तितीर्षुररण्यानीं पद्भ्यां पङ्ग्यारिवास्म्यतः ॥७॥

पद्युथी पण पद्यु एवो हुं कयां ?, अने सुरगुरुथी पण अद्याक्य एवी वीतरागनी स्तुति कयां ?, ए कारणे वे पग वडे मोटी अटवीनुं उछंघन करवाने इच्छता पंगुनी जेवो हुं छुं ॥ ७ ॥

अथ प्रभव आत्मनो गर्वपरिहारं कुर्वन्तो वदन्ति-काहं-क अहं पशोरपि पशुः सर्वविचारबाह्यः च पुनः क वीतरागस्तवः सुरगुरुणाप्यश्वक्यानुष्ठानः, अतः कारणादहं पङ्करिव पद्भ्यां पादाभ्यामरण्यानीमटवीम्रुत्तितीर्षुः उछिल-क्वयिषुरस्ति ॥ ७ ॥

कशब्दो महदन्तरे, क तावदहं। किं विशिष्टः ? पशोरपि पशुः। किल यथावस्थितवीतरागत्वस्वरूपोद्धावनपरस्तुतिसंदर्भ छद्मस्थाः सकलवाङ्मयपारावारपाद्टश्वानोऽपि पशव इव पशवः। अहं त्वैदंयु-गीनकतिपयग्रन्थार्थमात्रव्याप्टतमतिस्तेभ्योऽप्यतिहीनत्वेन पशोरपि पशुः। क च कायवाङ्मनसामगोचरचरित्रस्यात एव वास्तोष्पतिस्तो-मेरपि यथावत् स्तोतुमशक्यस्य भगवतः श्रीवीतरागस्य स्तवः। अतो बस्पशोरपि पशुरहं वीतरागस्तोत्रं चिकीर्षुस्तत्पङ्कारिव महदरण्यं

84

पद्भ्यामुत्तरीतुमिच्छुरस्मि । किमुक्तं भवति-यथा पङ्गोः पद्भ्याम-रण्यानीपरपारगमनमसुकरमेवं ममापि परमात्मस्तुतिमथनमिति ।

यद्येवं किमात्मशत्त्यननुरूपेणानेनैवोपक्रमेत्याह ।

प्रथमः प्रकाशः ]

तथापि श्रद्धामुग्धोहं नोपालभ्यः स्खलन्नपि । विश्रङ्कलापि वाग्वृत्तिः श्रद्धानस्य शोभते ॥८॥ तो पण श्रद्धाथी मुग्ध एवो हुं प्रभुनी स्तुति करवामां स्खलना पामवा छतां उपालम्भने पान्न नथी. श्रद्धाळु आत्मानी संबंध विनानी वाक्यरचना पण शोभाने पामे छे ॥ ८ ॥

ुंपुनः कारणान्तरं विमृत्रय स्तवोद्योगं दर्शयन्ति-तथा० तथापि निर्विचारत्वे सत्यपि श्रद्धाम्रुग्धो वासनाप्रेरितस्वान्तो-ऽहं स्तवने स्खलत्रपि स्वल्पमतितया गुणानन्त्यं प्रकटयितु-मञ्चक्नुवन्नपि नोपालभ्यः, मूर्ख ! मा वदेति न निराकार्यः । यतः कारणात् श्रद्धानस्य श्रद्धावतो विश्वङ्खलाऽसम्बद्धापि वाग्र्वत्तिर्वचनरचना शोभते ॥ ८ ॥

तथाप्येवं सत्यप्यहमस्मिन् वीतरागस्तवाध्वन्यध्वनीनतामाक रुयन्नविकरुसामर्थ्यशून्यः स्थाने २ स्खरुन्नपि विमरुमतिभिर्नोपा-रुभ्यः । यतः परमात्मप्रतित्रद्धस्तुतिश्रद्धया मुग्धः शक्यार्थविचार-चातुर्यवर्जितः, एवंविधस्य च श्रद्दधानस्य निरुपाधिश्रद्धावन्धवन्धु-

१ मूर्खोऽयं मूर्खोऽयमिति प्रत्यन्तरे ।

रान्तःकरणस्य वाग्वृत्तिर्वचनपद्धतिर्विश्वङ्खलापि पूर्वापरसम्बन्धविसं-वादविसंस्थुलापि भक्तिव्यक्तेरेकात्मतया शोभते बालालापचापलमिव कौतुकं च जनयतीति समञ्जसम् ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे प्रथमस्य प्रस्तावनास्तवस्य पदयोजना । श्रीदेमचन्द्रप्रभुवादीवरागम्बवादिवः ।

# श्रीहेमचन्द्रप्रभवाद्वीतरागस्तवादितः । क्रमारपालभूपालः प्राप्नोतु फलमीप्सितम् ॥९॥

श्री हेमचंद्रसूरिए रचेेला आ श्रीवीतरागस्तवथी श्रीकुमारपाल-भूपाल श्रद्धा-विद्युद्धिलक्षण अने कर्मक्षय लक्षण इच्छित फलने प्राप्त करो. (९)

आद्युक्तसम्बन्धं सूचयन्तः प्रोचुः-श्रीह्रेम० इतः प्रस्तुतात् श्रीहेमचन्द्रविरचिताद्वीतरागस्तवात् क्रुमारपाल-भूपाल ईप्सितं दर्शनविशुद्धिलक्षणं फलं कर्मक्षयमित्यर्थः । प्राम्नोतु-समासादयतु ॥ ९ ॥

इति प्रथमप्रकाशाऽत्रचूणिः ॥

साम्प्रतं स्तुतिक्वत्प्रस्तावनास्तवोपवर्णितस्य परमात्मनो भावा-ईल्ठक्षणां प्रागवस्थामधिक्वत्य चतुर्खिंशदतिशयान् प्रकाशचतुष्टयेन बिभणिषुर्द्वितीयप्रकाशे चतुरः सहजातिशयान् प्रस्तावयन्नादौ सक-लनरशरीरविलक्षणं भगवतः शरीरातिशयं श्लोकचतुष्टयेनाह ।

१६

# प्रियङ्गुस्फटिकस्वर्णपद्मरागाञ्जनप्रभः । प्रभो! तवाधौतशुचिः, कायः कमिव नाक्षिपेत्॥१॥

अनु०-हे प्रभो ! प्रियंगुनी जेम नील, स्फटिकनी जेम उज्ज्वल, स्वर्णनी जेम पीळो, पद्मरागनी जेम रातो अने अंजननी जेम इयाम कान्तिवाळो अने धोया विनाज पवित्र एवो आपनो देह कोने आश्चर्य-चकित न करे ? (१)

अव ०-अथ सहजातिशयचतुष्टयं व्यावर्णयन्ति-प्रिय० हे प्रभो ! तव कायो देहोऽधौतछुचिरक्षालितपवित्रः, कं सुरनरादिकं नाक्षिपेत्, नोत्कण्ठितं कुर्यात्, अपितु सर्वमपि, इवोऽवधारणे, किम्भूतः कायः ?, प्रियङ्कुर्नीलवर्णो द्वक्षः, स्फटिकस्वर्णे प्रतीते, पद्मरागो रक्तमणिः, अञ्जनं कजलम्, तद्वत्प्रभा कान्तिर्यस्य स तथा । यतः ''पउमाभवासुपुज्जा० ?, वरकणय० २'' इत्यादि, पञ्चपरमेष्ठिरूपतया वा वीतराग-देहस्य पञ्चवर्णत्वम् ॥ ? ॥

वि०-हे प्रभो ! विश्वस्वामिन्नासतां तावत्तव शरीरस्था शरच्छशघरकरनिकरानुकारिणो गुणास्त्रिजगद्विरुक्षणाई छक्षणापा-स्तसमस्तप्रत्यवायः कायोऽपि कमिव नाक्षिपेत् ! अविज्ञाततत्त्व-स्यापि प्रथममक्षिसंनिपातेनैव कस्य नाम नाद्भुतरसवासितमन्तःकरणं कुर्यादपितु सर्वस्यापि विद्ध्यादेव। किंविशिष्टः ?, पियङ्गुरफटिकस्वर्ण-

Ś

पद्मरागाञ्जनप्रभः, प्रियङ्गुश्च स्फटिकं च स्वर्णं च पद्मरागश्चाञ्जनं चेत्या-दिद्वन्द्वः । तत्र प्रियङ्गुः फलिनीलता, स्फटिकं रवीन्दुकान्तम्, स्वर्णं चाभीकरम्, पद्मरागः शोणमणिः, अञ्जनं कज्जलं; तस्येव प्रभा यस्य स तथा । भवन्ति हि तथाविधनामकर्मवैचिच्याद्भगवतामईतामङ्गेषु पञ्चापि वर्णास्ततः सर्वेषामुपादानम् । पुनः किंविशिष्टः १, अधौत-रुचिरप्रक्षालितनिर्मलः, किल् सलिलादिप्रक्षालनेनाशुचीन्यपि वर्ष् क्षणमालोक(कल)यन्ति शुचिताम् । भगवतस्त्वङ्गे निसर्गसिद्धं नैर्म-ल्यम् । एवंविधश्च कायः कस्य नाम न लोचनलोभनं विदध्यादिति ।

मन्दारदामवन्नित्यमवासितसुगन्धिनि । तवाङ्गे सृङ्गतां यान्ति, नेत्राणि सुरयोषिताम् ॥२॥

अनु०-कल्पतरुना पुष्पोनी मालानी जेम स्व-भावथी ज सुगन्धि एवा आपना दारीरने विषे देवांगनाओनां नेत्रो भ्रमरपणाने पामे छे. (२)

अव०-मन्दार० हे वीतराग ! मन्दारदामवत् कल्पद्रुम-पुष्पमालावन्नित्यं सर्वदापि अथवाऽकृत्रिमपरिमलकलिते तवाङ्गे श्वरीरे सुरयोषितां देवाङ्गनानां नेत्राणि-नयनानि भृङ्गतां-अमरभावं यान्ति-श्रयन्ति । ''स्त्रीणामक्ष्णां कटाक्षाणां शुक्कता इयामताऽथवेति " वचनाद्धङ्गतारोपणम् ॥ २ ॥

वि०-हे सुवनभूषण प्रभो ! तवाङ्गे सुरयोषितां नेत्राणि भृङ्गतां यान्ति त्वच्छरीरेऽमरकुरङ्गलोचनालोचनानि अमरविश्रमं

वि०-हे विहितदुर्दान्तमन्मथप्रमाथ नाथ ! तवाङ्गे रोगोरग-

अव०-दिव्या० हे नाथ ! ते तवाङ्गे देहे रोगाः कासश्चा-तेन प्रतिहताः पराङ्मुखीकृता इव, इवोपमायाम् ॥ ३ ॥

प्रवेश पामता नथी. (३) सादयस्त एवोरगाः सर्पास्तेषां व्रजाः-समूहाः न समाविशन्ति -नोपद्रवन्ति, यतः किम्भूता दिव्या० बाल्ये देवैरङ्गुष्ठेऽमृतं सञ्चारितं दिव्यममृतं तस्य रसस्तस्यास्वादस्तेन पोषो वर्द्धनं

दिव्यामृतरसाखाद्पोषप्रतिहता इव । समाविशन्ति ते नाथ ! नाङ्गे रोगोरगत्रजाः ॥३॥ अनु०-हे नाथ ! दिव्य अमृतरसना आस्वादनी

पुष्टिथी जाणे पराभव पाम्या न होय तेम कासश्वा-सादिक रोगरूपी सर्पना समुहो आपना दारीरने विषे

धारयन्ति । कथम्भूते ? नित्यमवासितसुगन्धिनि घनसारागरुमृगमद-मल्रयजादिगन्धद्रव्यैरवासितेऽपि स्वभावसुरभिण्यत एव निस्यपदो-पादानम् । उपाधिजनितो हि वासः कतिपयकालकलावसाने विलीयत एव, भगवदङ्गं तु निसर्गतः सौरभ्यसुभगम् । अत्रोपमामाह-मन्दार-दामवद् अङ्गे कस्मिन्निव मन्दारदामनीव । एतदुक्तं भवति-यथा सुरतरुसुमनःस्रजि पुष्पन्धयधोरणयः संसज्यन्ते एवमईच्छरीरे सुरसीमन्तिनीनयनानि । अमररमणीनयनक्षोभभणनाच मर्त्त्यपाताल-ललनालोचनक्षोभः सामर्थ्यलभ्य एव भगवद्देह इति । किञ्च—

त्रजा न समाविशन्ति । तत्र रोगा राजयक्ष्मादयस्त एव निर्झरभय-हेतुत्वेन दुर्वारदारुणवेदनोत्पादकत्वेन च उरगा इव उरगास्तेषां त्रजाः समूहा अष्टोत्तरशतसङ्ख्यत्वादामयानामतस्ते तवाङ्गे तव वपुषि न समाविशन्ति – न प्रविशन्ति । किं विशिष्टा इव दिव्येत्यादि दिव्योऽ-मानवो योऽसावमृतरसः पीयूषद्रवस्तस्यास्वादः पानं तस्मात् पोषः सौहित्यं तेन प्रतिहता इव गरूहस्तिता इव । इदमत्र हृदयम् – तथा-स्वभावादेव तावद् भगवतामईतामङ्गान्यरोषव्याधिवैधुर्यवर्जितान्येव स्युरेवं च स्थिते स्तुतिकृदुत्मेक्षते । किरु बाल्ये जननीस्तन्यपाना-नधिकारित्वेन यत्तेषां कराङ्गुष्ठे अमर्त्यपतयः पीयूषरसं सञ्चारयन्ति । तत्पानप्रतिहता इव न तदङ्गे रोगभुजङ्गमाः समाविशन्ति । समु-चितश्चामृतपानादामयाशीविषविकारविश्ठेष इति । तथा—

### त्वय्यादर्शतलालीनप्रतिमाप्रतिरूपके । क्षरत्स्वेद्विलीनत्वकथाऽपि वपुषः क्रुतः ? ॥४॥

अनु० दर्पणना तलनी अंदर प्रतिबिंबित थयेला प्रतिबिंबनी जेम स्वच्छ एवा आपने विषे इारीरथी झरता परसेवाथी पींगळीजवापणानी कथा ज क्यांथी होय ? (४)

अव०--त्वय्या० त्वयि आदर्शतलालीनप्रतिमाप्रति-रूपके दर्पणतलप्रतिबिम्बितरूपसदृरोऽपरं मलादि दूरे, क्षरत्स्वे-दविलीनत्वकथा स्रवत्स्वेदक्किन्नत्ववार्तापि वपुषक्शरीरस्य कुतः अमसाष्वसादेः स्यादित्यध्याहार्यमिति प्रथमातिज्ञय-अतुर्भिः श्लोकैः ॥ ४ ॥

वि०-हे भगवंस्त्वद्वपुषस्तवातुल्यकल्याणगेहस्य देहस्य क्षर-त्स्वेदविलीनत्वकथापि कुतः । तथाविधतरणितापादिसम्पर्कतः क्षर-स्यन्दमानो यः स्वेदो घर्मजलं तस्माद्विलीखं पिच्छिल्दं तस्यास्तां तावदनुभवः कथापि वार्त्तापि कुतः सर्वथैवासम्भविनीत्यर्थः कथम्भूते त्वयीत्याह । आदर्शतलालीनप्रतिमाप्रतिरूपके, आदर्शो दर्पणस्तस्य तरुं मध्यं तस्मित्रास्ठीना प्रतिबिम्बिता या प्रतिमा देह-प्रतिच्छन्दस्तत्प्रतिरूपके तदनुकारिणि । किमुक्तं भवति-यथा मुकुरसङ्गान्तस्य रूपस्य भीष्मग्रीष्मोष्मादिसानिध्येऽपि स्वेदविलीनत्वं न स्यादेवं निसर्गत एव भगवदङ्ग इति । एवं च वियङ्गुस्फटिके-त्यादिना निरुपचरिताद्धतरूपत्वं, मन्दारदामेत्यनेन स्वभावसुरभित्वं, दिव्यामृतेत्यनेन निसर्ग्गनीरोगत्वं, त्वय्यादर्शेत्यनेन स्वाभाविकं स्वेदमलोन्मुक्तत्वमभिद्धानेन स्तुतिक्वता श्लोकचतुष्टयेन भगवतः सहजातिशयेषु प्रथमो देहातिशयः प्रोक्तः । साम्प्रतं श्लोकद्वयेन द्वितीयं सहजातिशयमाह----

#### न केवलं रागमुक्तं, वीतराग ! मनस्तव । वपुःस्थितं रक्तमपि, क्षीरधारासहोद्रम् ॥ ५ ॥

अनु०-हे वीतराग ! केवल आपनुं मन रागरहित छे ?, एम नथी; आपना इारीरमां रहेऌं रुघिर पण (रागना अभावथी) दूधनी धारा जेवुं उज्ज्वल छे.(५) अव०-द्वितीयं दर्शयन्ति-न के० हे वीतराग ! केवल-मेकं तव मनश्चित्तं रागम्रुक्तं रागेण संसारमूर्च्छया रहितं नास्ति, वपुःस्थितं रक्तमपि रुघिरमपि क्षीरधारासहोदरं दुग्धधाराधवलं रागम्रुक्तमित्यर्थः ॥ ५ ॥

वि०-हे वीतराग ! भगवंस्तव 'वीतराग' इत्यन्वर्थेन नाम्नव यशःपटहघोषेण च सर्वत्र निरङ्कुशं प्रसर्पता मनसो गतरागत्वं सुप्रसिद्धमेव, केवलं न खल्ज तव मनोऽन्तःकरणमेव रागमुक्तं विष-याभिष्वक्ररहितं, किन्तु वपुःस्थितं देहान्तर्गतं रक्तं शोणितमपि रागमुक्तं लौहित्योज्झितमत एव क्षीरधारासहोदरं मुग्धदुग्धष्ठव-प्रतिमम् । इयमत्र भावना-सहजातिशयमहिम्नैव भगवद्वपुषि क्षीर-धाराधवलं शोणितं, परं रागनित्रहाग्रहिणं विगणय्येव भगवन्त-मन्तश्चकितेनेव किल रक्तेन रागस्तत्यज इति । किञ्च--

जगद्विलक्षणं किं वा, तवान्यद्रक्तुमीइमहे ?। यद्विस्तमबीभत्सं, शुभ्रं मांसमपि प्रभो !॥६॥

अनु०-अथवा हे प्रभो ! जगतथी विलक्षण एवुं आपनुं बीजुं केटऌं वर्णन करवा अमे समर्थ थई दाकीए ?, कारण के आपनुं मांस पण दुर्गन्ध विनानुं, तथा दुगंच्छा विनानुं उज्ज्वल छे. ( ६ )

अव०-जग० हे वीतराग ! वाऽथवा तव जगदिरुक्षणं जगतः सुरनरादेर्विंसदृशं अन्यत्प्राकारत्रयच्छत्रचामरेन्द्रध्व- जासङ्ख्वचसुराखण्डलपादछठनादिकं किं वक्तुं-वदितुं ईञ्महे-समर्था भवामः ?, अपि तु न भवामः; यद्यस्मात् कारणाद् हे प्रभो ! तव मांसमप्यविस्नमकछषमबीभत्समजुगुप्सनीयं शुभ्रं

गोदुग्धधारानुकार्यस्ति ( इति ) द्वितयेन द्वितीयः ॥ ६ ॥

वि०-हे प्रभो ! भुवनाधिनाथ ! भगवंस्तव जगद्विरुक्षणं जगदसामान्यमन्यद्रूपलवणिमबलकलाकौशलदानध्यानज्ञानादिकं गु-णगणं वयं स्तोतारः सम्भूयापि किं कियन्मात्रं वा वक्तुं वर्णयितु-मीश्महे-समर्था भवामः । यद्यस्मात्त्वदेहधातुषु यन्मांसं-पिशितं तदपि जगद्विलक्षणम् । तथाहि-मांसं विस्नं बीभत्सं लोहितं च भवति, तव तु तदप्यविस्तमदुर्गन्धि परमपरिमलाव्यमबीभत्समजुगुप्सनीयं गुम्रं डिण्डीरपिण्डपाण्डुरमतस्तव देहधातवोऽपि यदि जगदसामा-न्यास्तत्किमिवान्यल्लोकोत्तरं (न) भविष्यतीतिभावः ! तृतीयं सह-जातिशयमाह----

#### जलस्थलसमुद्धताः, संत्यज्य सुमनःस्रजः । तव निःश्वाससौरभ्यमनुयान्ति मधुव्रताः ॥७॥

अनु०-जल अने स्थलने विषे उत्पन्न थयेला पुष्पोनी माळाओनो त्याग करीने भ्रमरो आपना निकळता श्वासनी सुगंघ लेवाने माटे आपनी पाछळ आवे छे. (७)

अव०-जल० हे वीतराग ! जलस्थलसमुद्भृता जल-

स्थलोद्भवाः सुमनःस्नजः-कुसुममालाः सन्त्यज्य-विग्रुच्य तव निःश्वाससौरभ्यं-वदनामोदं मधुत्रताः-भ्रमरा अनुयान्ति-अभिम्रुखीभवन्तीति तृतीयः ॥ ७ ॥

वि०-हे जगदप्रमेयमहिमन् ! स्वामिस्तव निःश्वाससौरभ्यं मुखानिलपरिमलं मधुव्रताः-षट्पदाः समन्ततोऽनुयान्ति सरभस-मनुसरन्ति । यदि पुनस्तत्र प्रसटत्वरपरिमलललितमन्यद्वस्तुजातं भविष्यतीत्याह-सन्त्यज्य विहाय, काः ? सुमनःस्रजः प्रसूनमालाः । किंविशिष्टाः ? जलस्थलसमुद्भूता जले स्थले च प्रादुर्भूताः, तत्र पुण्डरीककमलकुवलयकुमुदाद्याः सलिलसद्भूतास्तिलकचम्पकाशो-ककेतकबकुलमालतीपाटलाद्याश्च स्थलसमुख्याः । न च परिमलवि-रोषविचारे चञ्चरीकेभ्योऽप्यपरे चञ्चुरास्ततस्तेऽपि यदि सुमनः-सजः सन्त्यज्य त्वन्मुखामोदमनुसरन्ति ततस्तस्यैव समस्तपरिम-लाब्यवस्तुषु परभाग इति । अत्र च यद्यपि प्रथितान्येव कुसुमानि स्रक्शब्दाभिधेयानि तथाप्यत्यन्तसंहतत्वेन सुमनसां स्नज इव स्नज इत्यदोषः । चतुर्थं सहजातिशयमाह—

लोकोत्तरचमरकारकरी तव भवस्थितिः । यतो नाहारनीहारौ, गोचरश्चर्मचक्षुषाम् ॥ ८ ॥ अनु० आपनी भवस्थिति-संसारमां वसवापणुं लोकोत्तर चमत्कार-अपूर्व आश्चर्यने पेदा करनारुं छे, कारण के आपना आहार अने नीहार चर्मचक्षु-बाळाओने अगोचर-अद्दइय छे. (८) अव० लोको० हे वीतराग ! तव भवस्थितिस्तीर्थकर-जन्ममर्यादा लोको० लोकशब्देन लोकमध्यस्थिता हरिहरादि देवा ज्ञायन्ते तेभ्य उत्तीर्णस्तैः कदाचिन्न कृत इति लोकोत्तरः स चासौ चमत्कारश्च तत्करणशीला । यतः-कारणात्तवाहारनी-हारौ मोजनोत्सर्गविधी चर्मरूपाणि चक्षूंषि येषां ते (तथा) तेषां मनुष्याणामित्यर्थः, न गोचरो-न विषयो-न दृश्यत इति तात्पर्यमाविष्टलिङ्गत्त्वादेकवचनं गोचर इति ॥ ८ ॥

वि०-हे सर्वाद्भुतनिधान ! भगवंस्तवाखिलकर्मक्केशजालसमूलो-न्मूलनादपुनर्भवस्थितिस्तावच्चमत्कारकारिण्येव किन्तु सकललोकसा-धारणी भवस्थितिरपि लोकोत्तरचमत्कारकरी अलौकिकाश्चर्यकारिणी, यतो जन्मनः प्रमृति निर्वृतिपदप्राप्तिपर्यन्तं तवाहारनीहारौ गोचरौ चर्मचक्षुषां विशिष्टज्ञानलोचनशून्यानां न गोचरो न विषयः न केनापि चर्मचक्षुषा तवाहारनीहारौ दृश्येते इति । अत्र च नाहार-नीहारौ गोचरौ चर्मचक्षुषामिति प्राप्ते विशिष्टबन्धचारुत्वनिमित्तमा-विष्टलिङ्गत्वाद् विभिन्नवचनतेत्यदोषः । इयता च "देहं विमलसु-अंधं, आमयपस्सेयवज्जियं रूवं । रुहिरं गोक्खीरामं, निव्विस्सं पण्डुरं मंसं ॥ १ ॥ आहारा नीहारा, अद्दिस्सा मंसचक्खुणो सययं । नीसासो अ सुअंधो, जम्मप्पभिई गुणा एए ॥ २ ॥ " इत्यादि-ऋषिभाषितस्य संवादः ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे द्वितीयस्य सहजातिशयवर्णनस्तवस्य पदयोजना । एवं स्तुतिक्वत् स्वामिनः सहजातिशयानभिधाय साम्प्रतं तस्यैव सर्वविरतिपतिपत्तेरनन्तरं तीव्रतरतपःपवनप्रवृद्धदुर्द्धरशुक्रध्यानधन-झ्रयभस्मीक्वतारोषधातिकर्मेन्धनस्य सद्यः समुद्धूतानेकादशातिशयां-स्तृतीयप्रकारोनाह----

## सर्वाभिमुख्यतो नाथ !, तीर्थक्वन्नामकर्मजात् । सर्वथा सम्मुखीनस्त्वमानन्दयसि यत्प्रजाः॥१॥

अनु० हे नाथ ! जे कारण माटे तीर्थंकरनाम-कर्म जनित ' सर्वाभिमुख्य ' नामना अतिदायथी, केवळज्ञानना प्रकादावडे सर्वथा सर्व दिद्याए सन्मुख रहेला एवा आप, देव मनुष्यादि सर्व प्रजाने सर्व प्रकारे आनंद पमाडो छो. (१)

अच० कर्मक्षयजातिशयान् विशेषयन्त आहुः-सर्वा० हे नाथ ! तौर्थक्रज्ञामकर्मजात् नामकर्मण एकाशीतितमभेदात्तीर्थ-करनामकर्मणो जातात् सर्वाभिम्रुख्यतः सर्वतः सर्वासु दिक्षु सम्मुखत्वात् परमार्हन्त्यपदवीसहचरितात् सर्वाभिमुख्यताति-शयात् सर्वथा सम्मुखीनः केवलालोकरोचिषापि सर्वतोम्रुखस्त्वं प्रजा नरामरादिका यदानन्दयसि-प्रीणयसि । तीर्थङ्करा हि सर्वतः सम्मुखा एव न तु पराङ्मुखाः कापि, यदिति वक्तु-मुपकान्त एकादशश्लोकैः स एष सर्वोऽपि तवैव योगसाम्राज्य-महिमेति द्वादशश्लोके सम्बन्धः ॥ १ ॥ तृतीयः प्रकाशः ]

वि०-हे प्रणयप्रणमदमरनाथ नाथ ! यदेतदेतद्वक्तुमुपकान्तं स एष सकलोऽपि तवैव योगसाम्राज्यमहिमेति कुलकप्रान्त्येन श्लोकेन सम्बन्धः । किं तदित्याह-यत्त्वं सर्वथा सम्मुखीनो विष्वग्विसु-त्वरेण केवलालोकरोचिषा सर्वतोमुखस्तिर्यग्नरामरादिलक्षणाः प्रतिक्षणमानन्दयसि-परमानन्दमेदुरान्तःकरणाः करोषि । प्रजाः कुतः पुनरिदं सर्वतोमुखत्वं प्रभोरित्याह-तीर्थक्वन्नामकर्मजात् परमाईन्त्यसहचरितात् सर्वाभिमुख्यतः-सर्वाभिमुख्यत्वातिशयात् । अयमाशयः-किल सुप्रभूणां स्वाभिमुख्यमगण्यपुण्यप्राप्यं, तच तथाविधरुगुभसम्भारवशोद्भवमपि द्वित्राणां पञ्चषाणां वा भवति । त्वं तु युगपत्कोटिसंख्या अपि तिर्यगुनरामरादिकाः पितेव स्वाः प्रजाः समदृष्ट्या शश्वदानन्दयसीत्यहो तव योगसाम्राज्यमहिमेति । अत्र च केचित्सर्वाभिमुख्यतां भगवतो देशनावसरचतुर्मुखतामाहु-स्तस्याश्च सुरकृतत्वेन सुरकृतातिशयेषु पुरस्ताद्भणिष्यमाणत्वात् कर्मक्षयजातिशयेष्वमीषु भणनं न सङ्गतिमङ्गति । तथा----

#### यद्योजनप्रमाणेऽपि, धर्मदेशनसद्मनि । संमान्ति कोटिशस्तिर्यग्नृदेवाः सपरिच्छदाः ॥२॥

अनु० एक योजन प्रमाण एवी पण धर्मदेशनानी भूमिने विषे पोतपोताना परिवार सहित कोडो तिर्यंच, मनुष्य अने देवताओ समाई जाय छे. (२)

अव० यद्यो० हे वीतराग ! यद्योजनप्रमाणेऽपि चतु-र्गव्यूतमात्रेऽपि धर्मदेशनसबनि समवसरणे तिर्यग्नृदेवाः तिर्थश्चो गजादयः, नरा नरेन्द्रादयः,सुराः-सुरेन्द्रादयः,सपरि-च्छदाः-सपरिवाराः कोटिशः-बहुकोटिमिताः संमान्ति-बाधा-रहितम्रुपविशन्ति ॥ २ ॥

वि०-धर्मः सर्वदेशसंयमरुक्षणो दशद्वादशभेदः सम्यग् दिश्यते यत्र तद्धर्म्मदेशनसद्म । तच्च भगवतः सुरासुरजनितं त्रिभु-वनाभरणं समवसरणमेव, तस्मिश्च यत्तिर्यग्नरामरा युगपत्सम्मान्ति परस्परावाधेन सुखं निषीदन्ति, यदि पुनस्ते स्वल्पा एव भविष्य-न्तीत्याह-कोटिशः कोटिसङ्ख्याः । तावन्तोऽपि कदाचिंद्देहमात्र-सहाया एव स्युरित्याह । सपरिच्छदाः-सपरिवाराः-स्वस्वपरिवारो-पेताः, तर्हि देशनासद्म योजनशत्तादिविस्तीर्णं भविष्यतीत्याह । योजनप्रमाणेऽपि गव्यूतिद्वयमात्रविस्तारेऽपि यच्चैतावत्यपि क्षेत्रे कोटिसङ्ख्याः सपरिवाराश्च तिर्यग्नरामरा युगपन्निरावाधं सम्मान्ति । स सकल्रोऽपि तवैव योगसमृद्धिसमुदय इति । किञ्च---

तेषामेव स्वस्वभाषापरिणाममनोहरम् । अप्येकरूपं वचनं, यत्ते धर्मावबोधकृत् ॥ ३ ॥ अनु०-पोतपोतानी भाषामां परिणाम पामी जवावाळुं होवाथी मनोहर एवुं एक सरखुं पण आपनुं वचन तेओने धर्मनो अवबोध करनारुं थाय छे. (३)

अव०-तेषां० हे वीतराग ! यत्ते तवैकरूपमप्येकश एकभाषया उक्तमपि वचनं, तेषां त्रयाणां तिर्यग्नृदेवानामेव, स्वस्वभा० निजनिजवाक्तया श्रवणेन रम्यं धर्मावबोधक्रत्षुण्य-प्ररूपकं भवति ॥ ३ ॥

वि०-हे विश्वजनीन ! यत्ते तव वचनं धर्मावबोधकृद् धर्म-सम्बोधकारणं, केषां तेषामेव समवसरणोपनतानां तिर्यग्नरामराणाम्। किंविशिष्टं ?, स्वस्वभाषापरिणाममनोहरं तेषां तिर्यग्नरादीनां या स्वा स्वा आत्मीयात्मीया भाषा जात्यनुगुणा तद्रूपेण यत्परिणमनं परिणामस्तेन मनोहरं हृदयहारि । पठन्ति च-" देवा दैवीं नरा नारीं शबराश्चापि शावरीं । तिर्यञ्चोऽपि हि तैरश्चीं मेनिरे भगव-दिरम् ॥ १ ॥ " इति यद्येवं भगवद्वचनमपि तावद्रूपं भविष्यती-त्याह अप्येकरूपं एकरूपं पञ्चत्रिंशद्रुणोपेतधर्ममागधस्वरूपमपि । यच्चैवंविधेनायोजनविसर्पिणा सर्वभाषापरिणतेनैकरूपेणापि वचनेन युगपत्सर्वतिर्यग्नरामराणां धर्मावबोधकृतत्तवैव योगसम्रद्धिविरु-सितमिति । अन्यच-

साथेऽपि योजनशते, पूर्वोत्पन्नाः गदाम्बुदाः । यदुअसा विलीयन्ते, त्वद्विहारानिलोर्मिभिः ॥४॥

अनु०-आपना विहाररूपी पवननी लहरीओवडे सवासो योजनने विषे पूर्वे उत्पन्न थयेला रोगरूपी वादळाओ तत्काळ विलय पामी जाय छे. (४)

अव०-साग्रे० हे वीतराग! यत्तव विहारानिलोर्मिभिः पादावधारणसमीरणकछोलैरयं चतुर्थभागः साग्रेऽपि सपश्चविं- शतियोजनशतेऽपि, पूर्वोत्पन्नाः प्राग्जाताः उपलक्षणादग्रे षण्मा-सान् यावदुत्पित्सवोऽपि गदाम्बुदाः-रोगमेघाः अञ्जसा−वेगेन सामस्त्येन वा विलीयन्ते-क्षयं यान्ति ॥ ४ ॥

वि०-गदा रोगास्त एव प्रथममणवोऽपि तथाविधसामग्रीसंघ-हनात् प्रस्मरा अम्बुदा इवाम्बुदास्ते तव विहारस्वद्विहारः स एवा-प्रतिबद्धस्वेनानिल इवानिल्स्तदूर्मिभिरझसा सामस्त्येन यद्विलीयन्ते-विल्यं यान्ति । कालावधिमाह-किविशिष्टा गदाम्बुदाः १, पूर्वोत्पन्ना भगवद्विहारात् प्रथममुद्धूताः । इदमुक्तं भवति-भगवद्विहारेण वर्षार्द्धात् प्रथमोत्पन्ना व्याधयो विधूयन्ते, वर्षार्द्धं च यावन्नवीना न प्रभवन्ति । क्षेत्रावधिमाह-साम्रेऽपि योजनशत इति, सह अम्रेण वर्षत इति साम्रं, तच्च तचोजनशतं च पच्चविंशत्यधिके योजनशत इत्येदम्पर्यात् । समुचितश्चानिलोर्मिभिरम्बुदविल्यो यच्चैतदेवं तत्त-वैव योगसमृद्धिविनृम्भितमिति । किञ्च---

नाविर्भवन्ति यद्भूमौ, मूषकाः शलमाः शुकाः । क्षणेन क्षितिपक्षिप्ता, अनीतय इवेतयः ॥ ५ ॥

अनु०-राजाओवडे दूर करायेली अनीतिओनी जेम भूमिने मूषक-उंदर, इालभ-तीड; अने झुक-पोपट विगेरेना उपद्रवो क्षणवारमां नाबूद थई जाय छे अने नवीन उत्पन्न पण थता नथी. ( ५ )

अव०-नाचि० हे वीतराग ! यत् त्वयि विहरति मुषकाः,

श्रलभाः; ग्रुक्रास्तिस्न ईतयो भूमौ अवि नाविर्भवन्ति--न प्रकटीभवन्ति इव यथाऽनीतयोऽन्यायाः क्षितिपक्षिप्ता राज्ञा निरस्ताः क्षणेन वेगेन दूरीभवन्ति ॥ ५ ॥

वि०-साग्रेऽपि योजनशते इत्यनुवर्तते। यच्चैतावति क्षेत्रे त्वयि विहरति भूमावीतयो नाविर्भवन्ति - न प्रादुर्भवन्ति । किंरूपा इत्याह-मुषकाः शल्भाः शुकाः मूषकशलमशुकरूपाः संकलसस्यसम्पद्धि-लोपनप्रवणाः । का इव १, अनीतय इव । यथा क्षितिपेन धर्मविज-यिना राज्ञा क्षणेनोत्पत्तिसमनन्तरमेव क्षिप्ताः पर्यस्ता अनीतयो-ऽधर्माचरणानि भूमौ नाविर्भवन्ति तद्वद्भुवनबान्धवविहारादीतय इत्यहो त्वचोगगरिमा ।

स्त्रीक्षेत्रपद्रादिभवो, यद्वैराग्निः प्रशाम्यति । त्वत्कृपापुष्करावर्त्तवर्षादिव सुवस्तले ॥ ६ ॥

अनु०-आपनी कृपारूपी पुष्करावर्त्तना मेघनी वृष्टिथीज जाणे नहि तेम ज्यां आप चरण घरो छो त्यां स्त्री, क्षेत्र अने नगरादिथी उत्पन्न थयेलो वैर-रूपी अग्नि ज्ञामी जाय छे. ( ६ )

अव०-स्त्रीक्षे० हे वीतराग ! यत् स्तीक्षेत्रपद्रादिभवो वैराग्निर्वेरदहनो सुवस्तले प्रज्ञाम्यति, इवोत्प्रेक्षायाम् । त्वत्कुपा० तव कुपारूपपुष्करावर्त्तः सर्वोत्कुष्टो मेघविज्ञेषस्तद्व-र्षाद्वुष्टेरिव ॥ ६ ॥

वि०-यचास्मिन् भुवस्तले त्वयि विहरति योजनशतान्त-र्वैराग्निः प्रशाम्यति । वैरं-विरोधः स एव स्वपरयोरुपतापकारित्वेना-ग्निरिवाग्निः, किंविशिष्टः ?, स्त्रीक्षेत्रपदादिभवः, स्त्रियः कामिन्यः, क्षेत्राणि सस्योत्पत्तिभूमयः, पद्राणि ग्रामनगरादीनां सन्निवेशवसु-मत्यः, आदिशब्दात् कौटुम्बिकादिपरिग्रहः, एभ्यो भव उत्पत्ति-र्थस्य स तथा । भवत्येव स्त्रीप्रभृतिभ्यो रामरावणपाण्डवकौरवादी-नामिव कुल्लेच्छित्तिनिबन्धनो वैरानुबन्धः तथा चैवंविधोऽपि प्रशाम्यति । प्रशमहेतुमाह-त्वत्क्रपेत्यादि, तव सम्बन्धिनी कृपा त्वत्ऋपा सर्वसत्त्वसाधारणी कारणनिरपेक्षा करुणा सैव जगज्जन्तु-जातजीवातुत्वेन पुष्करावत्ते इव, तस्य वर्षणं वर्षस्तस्मादिव। इदमत्र हृदयम्-किल काष्ठादिसङ्घर्षसमुद्भवो ह्यग्निः सामान्यपर्जन्य-धारासारमात्रेणैवोपशाम्यति, अस्य च दुर्धरवैरानुबन्धधनझयस्य त्वत्क्रपापुष्करावर्त्ताहते क इवान्यः प्रशमोपाय इति । यचैतदेवं स तवैव योगसम्पत्परभागः । अन्यच-

त्वत्प्रभावे भुवि भ्राम्यत्याशिवोच्छेदडिण्डिमे। सम्भवन्ति न यन्नाथ ?, मारयो भुवनारयः॥७॥ अनु०-हे नाथ ! अशिवनो उच्छेद करवाने डिंडिमनाद समान आपनो प्रभाव भूमि उपर फेलाये छते सुवनना दुइमनभूत मारी-मरकी विगेरे उपद्रवो उत्पन्न थता नथी. (७)

अव०-त्वत्प्र० हे नाथ! यच्चत्प्रभावेऽचिन्तितमाहात्म्ये

श्रुवि भ्राम्यति प्रसरति सति, श्रुवनारयोऽनिष्टत्वेन जगद्वैरि-रूपा मारयो दुष्टव्यन्तरज्ञाकिन्यादिजनिता न सम्भवन्ति-नोत्पद्यन्ते। यतस्त्वत्प्रभावे किं विशिष्टे ?, अग्नि० अग्निवाना-सुपद्रवाणामुच्छेदो विनाशनं तत्र डिण्डिमे-पटहसदद्ये । अन्योऽपि यश्चौरादिरुच्छेद्यते स पटहवादनेन सकललोक-समक्षं, विशेषणरूपो हेतुः ॥ ७ ॥

वि०-हे कृपापाथो(धे!) नाथ ! यच्चास्यां मुवि योजनशतान्त-रमारयः कूरग्रहदुष्टभूतमुद्गळशाकिन्यामयादिजनितान्यकालमरणानि न सम्भवन्ति सम्भावनामात्रमपि तदीयं नोपपद्यते। किं विशिष्टा मारयो ?, मुवनारयः मुवनजननिर्निमित्तशत्रवः। क सति ?, तव जगद्विलक्षणाक्षीणशुभलक्षणखनेः प्रभावे माहात्म्ये आम्यति निर-ङ्कुशं प्रसरति। कथम्भूते ?, अशिवोच्छेदडिण्डिमे अकल्याणनिर्वा-सनपटुपटहे। अशिवरूपाश्च मारयः इत्ययमपि निरवग्रहस्तवैव योगसमृद्धिगरिमेति। अपरञ्च ॥ ७ ॥

कामवर्षिणि लोकानां, त्वाये विश्वैकवरसले । अतिवृष्टिरवृष्टिर्वा भवेद्यन्नोपतापकृत् ॥ ८ ॥ अनु०-लोकोना कामितने वर्षावनार विश्वने उपतापने विषे अद्वितीय वत्सल एवा आप विद्यमान छते अतिवृष्टि के अनावृष्टि थती नथी. (८) काम० हे वीतराग ! त्वयि विक्वै० निष्कारणकरुणा-अरे लोकानां काम० मनोभीष्टदायिनि विजयिन्यतिवृष्टि-ब्रैप्टेराधिक्यमवृष्टिरवर्षणं वोपतापकृत् सन्तापकारिणी यन्न अवेत् ॥ ८ ॥

वि०--यच विमलकेवलालोकभास्वति त्वयि स्वपादप्रचारेणा-अनितलं पुनाने योजनशतान्तरतिवृष्टिर्मात्रातिकान्तवर्षणमकालवर्षणं बा, अनावृष्टिः कालेऽप्यवर्षणं, वाशब्दादरिष्टवृष्टिश्च न भवेन्न जायेत । किं विशिष्टा १, उपतापकृत् सस्यौषधिप्रबन्धविध्वंसकत्वेन विश्वस-न्तापकारिणी । क सति १, त्वयि त्रिजगद्धुरौ लोकानां सत्त्वानां काम-अर्षिणि कामानभिलाषान् वर्षतीत्येवंशीलः कामवर्षी तस्मिन् प्रण-विजनमनःसङ्कल्पितार्थप्रथनपटीयसि । तथात्वे हेतुमाह-विश्वेक-क्सले जगतोऽप्यनुपकृतोपकारिणि । तदेतदतिवृष्ट्यादिस्खलनमपि ब्बचोगर्द्धिविलसितमेव । तथा ॥ ८ ॥

स्वराष्ट्र-परराष्ट्रेभ्यो, यत्क्षुद्रोपद्रवा द्वतम् । विद्रवन्ति त्वत्प्रभावात्, सिंहनादादिव द्विपाः ॥९॥

अनु०-सिंहनादथी जेम हाथीओ भागी जाय केम स्वराष्ट्र-परराष्ट्रथी उत्पन्न थयेला क्षुद्र उपद्रवो आपना प्रभावथी तत्काळ भागी जाय छे. (९) अव०-स्वरा० हे वीतराग ! त्वत्प्रभावात्तव महिमातः स्वरा० स्वचक्रपरचक्रेभ्यो जाता इति गम्यं, क्षुद्रोपद्रवाः क्षुद्राण्युचाटनमन्त्रादिक्रुतान्युपद्रवाः रास्त्रजलानलादिक्रुता प्रामभङ्गाद्या यद् द्वुतं शीघ्रं विद्रवन्ति-नञ्यन्ति इव, यथा सिंहनादाद् द्विपा गजेन्द्राः ॥ ९ ॥

वि०-यच सकलमङ्गलम्लनिलये त्वयि भव्यानुग्रहाय महीं भव्यानुग्रहाय महीं विहरति । योजनशतान्तः क्षुद्रोपद्रवाः स्थान-अंशधनमित्रप्राणनाशादयो द्रुतमविलम्बितं विद्रवन्ति-त्रस्यन्ति । कुतः पुनस्तेषामुद्भव इत्याह-स्वराष्ट्रपरराष्ट्रेभ्यः स्वं च तद्राष्ट्रं च स्वराष्ट्रं तस्मादितरत्परराष्ट्रं तेभ्योऽयुक्तलोभसंक्षोभविछप्तमर्यादे-भ्यः स्वदेशाधिपतिभ्यो अतिबलाहङ्गृतिचलितेभ्यः प्रतिबलभूपेभ्यश्च पदे पदे सुल्मा एव क्षुद्रोपद्रवाः प्राणिनाम् । ते च त्वत्प्रमावात्त-वाचिन्त्यमहिम्नो माहात्म्यात् सत्वरं विलीयन्ते । अत्रोपमामाह-सिंहनादादिव द्विपाः यथा द्विपाः समदमदकलाः सिंहनादाद्विनिद्र-पारीन्द्ररौद्रगुङ्गितात् क्षणादिशोदिशतामुपयान्ति तद्वदिति । न चैत-दपि त्वद्योगसमृद्धेरपरस्य व्यवसितमिति । अन्यच्च ॥ ९ ॥

यत् क्षीयते च दुर्भिक्षं, क्षितौ विहराति त्वाये। सर्वाद्भुतप्रभावाढ्ये, जङ्गमे कल्पपाद्पे॥ १०॥ अनु०-सर्व प्रकारना अद्भुत-प्रभावज्ञाळी जंगमकल्पतरु समान आप क्षितितल उपर विहरे छते दुर्भिक्ष क्षय पामी जाय छे.॥ १०॥ अव०-यत्क्षी० हे वीतराग ! त्वयि क्षितौ पृथिव्यां विहरति यद् दुर्भिक्षं दुष्कालः क्षीयते कर्मकर्त्रा प्रयोगोऽयं, यत्त्वयि कथम्भूते १, सर्वा० सर्वेऽद्भुता आश्चर्यकारिणो ये प्रभावास्तैराढचे-समृद्धे, पुनः किम्भूते १,कल्पपादपे-कल्पवृक्षे, कथम्भूते १, जङ्गमे लोकहिताय गमनागमनकृति ॥ १० ॥

वि०-हे जगत्प्रतीक्ष्य ! क्षितौ क्षोणिमण्डले गव्यूतिज्ञतद्वया-न्तर्थदरोषदुर्गतगणप्रसनराक्षसं दुर्लभा भिक्षाप्यत्रेति व्युत्पत्त्याऽन्वि-ताभिरूयं दुर्भिक्षम् । क्षीयते सकलपरिग्रहपिण्डादिदुष्कृतैः सह क्षय-मुपयाति । क सति १, त्वयि विहरति विहारयोगाज्जगतीतलमल-ड्रुर्वाणे । किं विरोष्टे १, करूपपादपे-सुरभूरुहि । यद्येवं कथं तस्य विहारसम्भवः १, इत्याह – जङ्गमे – गतागतकृति । पुनः किं विशिष्टे १, सर्वाद्धुतप्रभावाद्ये सर्वेभ्योऽद्भुतः – सर्वाद्भुतः । स चासौ प्रभावश्च तेनाद्ये अदरिद्रे । एतदुक्तं भवति – किल स्थावरोऽपि कल्पविष्टपी तथाविधदेवतादिसन्निधानादर्थिसार्थमनोरथप्रथनेन प्रभावाद्यो भव-ति, भगवतस्तु सकलैहिकामुष्मिकसुखलक्षसङ्घटनजङ्गमकल्पविट-पिनः स्थाने सर्वाद्भुतप्रभावाद्यत्त्वम् । समुचितश्च कल्पपादप्रचार-पुरस्कृतायां भुवि दुर्भिक्षक्षय इत्यहो त्वद्योगोपनिषस्त्रीलायितम् । अपरच्च ॥ १० ॥

# यन्मूर्ध्नः पश्चिमे भागे, जितमार्त्तण्डमण्डलम् । मा भृद्रपुर्दुरालोकमितीवोत्पिण्डितं महः॥ ११॥ अनु०-आपनुं दारीर जोवामां अडचण न आवे

ए माटे ज जाणे होय नहि तेम सुरासुरोए आपना मस्तकनी पाछळ एक स्थाने भेग्रं करेऌं आपना दारीरनुं ज महा तेज जाणे न होय तेवुं सूर्यना मंडळने पण जीती जनारुं तेजनुं मंडळ-भामंडळ स्थापेऌं छे. ( ११ )

अव०-यन्मूर्ध्नः० हे वीतराग ! यत्तव मूर्ध्नः शिरसः पश्चिमे भागे ष्रष्ठभागे उत्पिण्डितं पिण्डीक्रत्य सुरैः स्थापितं महः शरीरतेजोऽस्ति, किं विशिष्टं ?, जित० जितं मार्तण्ड-मण्डलं सूर्यविम्बं येन तत् ; उत्पिण्डितं कुत ?, इत्याह-मा भू० वषुस्तेजःषुञ्जपरीततया दुरालोकं दुर्लक्ष्यं मा भवतु इतीव इति हेतोः ॥११ ॥

वि०-हे सकलातिशायिमुनिजनमूर्धन्य ! यत्तव मूर्ध्नः पश्चिमे भागे उत्तमाङ्गमनु महसां पटलमुन्मीलति । किं विशिष्टं ?, जितमार्च-ण्डमण्डलं निजतेजस्तृणीकृतचण्डांशुमण्डलम् । भामण्डलं च भुवन-भर्तुर्धातिकर्म्मक्षयसहचरितमपि स्तुतिकृदुत्प्रेक्षते । किल परिमित-मयूखमालिनोऽप्यंशुमालिनो मण्डलं यथा दुरालोकं दुर्दर्शं, तथा अनन्तविमलकेवलालोकनिलयस्य सकललोकलोचनस्प्रहणीयस्य स्वा-मिनोऽपि वपुरचक्षुष्यं मा भूदिति सुरासुरादिभिरिदं मूर्धानमनु देहस्यैव महोमण्डलमुत्पिण्डितमेकत्र पिण्डीकृत्यावस्थापितमित्यहो तव योगसमृढेरतिशयः । एवमतिशयानभिधाय प्रकृते योज-यति ॥ ११ ॥

### स एष योगसाम्राज्यमहिमा विश्वविश्रुतः । कर्मक्षयोत्थो भगवन्कस्य नाश्चर्यकारणम् ?॥१२॥

अनु०-हे भगवन् ! ते आ घातीकर्मना क्षयथी उत्पन्न थयेलो विश्वविख्यात—योगसाम्राज्यनो महिमा कोने आश्चर्य करनारो नथी ? ( १२ )

अव०--स एष० हे भगवन् ! स इति यच्छब्देन पुरा प्रतिपादित एष प्रत्यक्षलक्ष्यो योग० योगो ज्ञानादित्रयं तस्य साम्राज्यं सामस्त्यं तन्महिमा कस्य सचेतनस्याश्वर्यकारणं न स्यात् !, महिमा किं वि० ?, कर्मक्षयोत्थः-घातिकर्म्मणां क्षये-नोत्पन्नः, पुनः किं वि० ?, विश्वविश्रुतः-त्रैलोक्यप्रसिद्धः॥१२॥

वि०-हे भगवन् ! स एष पूर्वोपवर्णितस्तव योगसाम्राज्य-महिमा, योगो ज्ञानदर्शनचारित्ररूपरत्नत्रयसमवायः, स एव त्रिभु-वनसनातनसम्पदुत्पादकत्वेन साम्राज्यमिव, तस्य महिमा स्फूर्ज्जितं, कस्य नाम विचारचातुरीधुरीणस्य प्रेक्षापूर्वकारिणो नाश्चर्यकारण-मल्लौकिकविस्मयहेतुः । न चायं स्वगृहकोणमात्रप्रवृत्त एव, किन्तु विश्वविश्रुतश्चराचरेऽपि जगति विख्यातः । कुतः पुनस्याप्रमेयस्य योगमहिन्नः समुत्थानमित्याह-कर्मक्षयोत्थः कर्मणां घातिकर्म्मणां क्षयेणात्यन्ताभावेनोत्थानं यस्य स तथा, न पुनः परपरिगृहीतस्य सदाशिवादेरिव सहभूस्तस्याप्रमाणिकत्वादिति । न चायमीषत्करः क्षयः कर्मणामित्युपदर्श्यत्राह ॥ ११ ॥ अनन्तकालप्रचितमनन्तमपि सर्वथा । त्वत्तो नान्यः कर्मकक्षमुन्मूलयति मूलतः ॥१३॥

अनु०-अनन्त कालथी उपार्जन करेल अने अन्त विनाना कर्मवनने आपना सिवाय बीजो कोई मूलथी उखेडी नांखवाने समर्थ नथी. (१३)

अव०-अन०-हे वीतराग ! अनन्तकालेनानन्तपुद्गढ-परावत्तैः प्रचितमुपार्जितमनन्तमपि कर्मकक्षं कर्मकाननं त्वत्तोऽन्योऽपरो हरिहरादिर्मूलतस्सर्वथा सर्वप्रकारैनोन्मूलयति-न छिनत्ति ॥ १३ ॥

वि०-हे निरुपमशक्तिसंपन्न !, स्वामिंस्वद्विधात्त्वदनुगृहीताद्वा अन्यो व्यतिरिक्तः, कर्मणां-ज्ञानावरणादीनां कक्षं मूलोत्तरप्रक्वति-जालगहनं क इव मूलादुन्मूलयति । किं विशिष्टं ?, अनन्तकारू-प्रचितं अनन्तैः पुद्गल्परावर्त्तेरुपचयं नीतं, अत एवानन्तमपिरिम्-तम् । कथं ?, सर्वथा सर्वात्मनाऽपुनरुद्भवाय । एवंविधं च कर्म-कक्षं त्वमिवाविदितोन्मूलनोपायः कः समूलमुन्मूलयितुमलम्भूष्णुर्द् कोऽपीति भावः ॥ १३ ॥ अथ कथमेवमतिमात्रप्रचितस्य भगवता समूलोन्मूलनमकारीत्युपदर्शयन्नाह ।

# तथोपाये प्रवृत्तस्त्वं, क्रियासमभिहारतः । यथानिच्छन्नुपेयस्य,परां श्रियमशिश्रियः ॥१४॥

अनु०-हे प्रभु ! चारित्ररूपी उपायमां वारंवार अभ्यासथी आप तेवा प्रकारे प्रवृत्त थया छो के जेथी नहि इच्छवा छतां उपेय-मोक्षनी उत्कृष्ट लक्ष्मीने आपे प्राप्त करी छे. (१४)

अव०-तथो० हे वीतराग ! त्वं क्रियासमभिहारतः क्रियायाः पौनःपुन्येन नैरन्तर्येणोपाये चारित्ररूपे तथा प्रवृत्तः आदतवान् यथोपेयस्योपायसाध्यस्य परमपदस्य परां प्रकृष्टां श्रियं परमाईन्त्यलक्षणामवाञ्छन्नप्यज्ञिश्रियः प्राप्तवान्नपि-र्गम्यः ॥ १४॥

वि०-हे सकल्सदुपायनिलय भगवंस्त्वं तथा तेन लोकोत्तर-प्रकारेण, कर्मणां क्षयोपाये सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्रासेवनलक्षणे प्रवृत्तः प्रवृत्तिमकार्षीर्यथा परां श्रियमशिश्रियः । कथं प्रवृत्त इत्याह-क्रियासमभिहारतः पौनःपुन्येन नैरन्तर्येण । गृहीतमुक्ता ज्ञानादयो न खळु स्वसाध्यसाधनायाल्टम् । ननु यदि सम्यग्ज्ञानादय एव कर्मक्षयावन्ध्यसाधनं तर्तिंक सक्वन्निषेविता एव न स्वकार्थं कुर्युः येन क्रियासमभिहार इत्युक्तं ?, उच्यते-परिणामप्रकर्षाधीना हि ज्ञानादीनां कर्मक्षयहेतुता, परिणामश्च मन्दमध्यतीत्रमेदात्रिधा अत-स्तदनुमानेन तदाराधकानां साध्यसिद्धिः । यदवाचि वाचकमु-रूयेन-" आराधनास्तु तेषां तिस्रस्तु जधन्यमध्यमोत्क्वष्टाः । जन्म-भिरष्टच्येकैः सिध्यन्त्याराधकास्तासां ॥ १ ॥ " तेषां ज्ञानादीनां मन्दमध्यतीव्रपरिणामवशाज्जधन्यमध्यमोत्क्वष्टास्तिस्नः किलाराधनाः,

भावनावडे पूजनीय योगात्मा-योगस्वरूप एवा आपने नमस्कार थाओ. ( १५ ) पूर्वोक्तस्य सर्वस्य रहस्यभूतं मैत्र्यादिचतुष्कं प्रकाश-यन्त आहुः-

अव०-मैची० हे वीतराग ! ''मा कार्षीत्कोऽपि पापानि,

भावनावडे सुशोभित, तथा करुणा अने माध्यस्थ्य

मैत्रीपवित्रपात्राय, मुद्तिामोद्शालिने । कृपोपेक्षाप्रतीक्षाय, तुभ्यं योगात्मने नमः ॥१५॥ अनु०-मैत्री भावनाना पवित्र पात्ररूप, प्रमोद

सिध्यन्तीति क्रियासमभिहार इत्युक्तम् । अतस्त्वं स्वामिंस्तीव्रशुभा-ध्यवसायसहचरितस्तथा कर्मक्षयोपाये सम्यग्ज्ञानाद्यासेवने प्रवृत्ति-मकृथाः यथाऽक्षेपेणैव परां सर्वोत्कृष्टामनुत्तरसुरादिभिरपि पार्थनीयां श्रियं परमाईन्त्यलक्षणामशिश्रियः प्राप्तवान् । किं कुर्वन् ? उपेयस्या-निच्छन्नपि, सम्यग्ज्ञानाद्यासेवनं ह्युपायः, परमपदलाभस्तूपेयः । अत-स्त्वं ' समे मुक्खे भवे तहा ' इत्यादिश्रुतेरुपेयं परमपदमनिच्छ-न्नप्यप्रार्थयन्नपि कृतकृत्योऽभूरित्यहो तव फल्ठोदयव्यवसायिता ।

एवं च कर्मक्षयात् कृतकृत्यं परमात्मानं स्तुतिकृत्प्रणिनिनंसुराह--

अतस्तदाराधका यथाक्रममष्टच्येकैर्जन्मभिः सिध्यन्ति । एतदुक्तं भवति-मन्दपरिणामेन ज्ञानाद्याराधका अष्टभिर्जन्मभिः सिध्यन्ति, मध्यमपरिणामेन जन्मभिश्विभिस्तीव्रपरिणामेनैकेन तेनैव भवेन

मा च सूत्कोऽपि दुखितः । मुच्यतां जगदप्येषा, मतिमैंत्री निगद्यते ॥ १ ॥" इत्युक्तलक्षणा मैत्री तस्याः पवित्रपात्राय– निर्मलभाजनाय, मुदितः पुष्टो य आमोदः-प्रमोदः, "अपा-स्ताशेषदोषाणां, वस्तुतत्त्वावलोकिनाम् । गुणेषु पक्षपातो यः, स प्रमोदः प्रकीर्त्तितः ॥ २ ॥" इत्युक्तलक्षणस्तेन झालिने– शोभमानाय, "दीनेष्वार्त्तेषु भीतेषु, याचमानेषु जीवितम् । प्रतीकारपरा बुद्धिः, कारुण्यमभिधीयते ॥ ३ ॥ " ईदझी कृपा कारुण्यं, " क्रूरकर्म्मसु निःशङ्कं, देवतागुरुनिन्दिषु । आत्मशंसिषु योपेक्षा, तन्माध्यस्थ्यमुदीरितम् ॥ ४ ॥" एवं– विधोपेक्षा माध्यस्थ्यमित्यर्थः, ताभ्यां कृत्वा प्रतीक्षाय पूज्याय, योगात्मने योगस्वरूपाय तुभ्यं नमोऽस्त्विति ॥१५॥ इति श्रीवीतरागस्तोत्रे तृतीयस्य कर्मक्षयजातिशयवर्णनस्तव-

#### स्यात्रचूर्णिः ।

वि०-हे भगवंस्तुभ्यमेवंविधाय नमोऽस्तु त्रिकरणशुद्ध्या त्वां प्रति प्रणतोऽस्मि । किं विशिष्टाय १, मैत्रीपवित्रपात्राय, ' पापानि कोपि मा कार्षीद्धुखितः कोऽपि मा भूद् जगदपि दुष्कर्मभ्यो मुच्य-ताम् ' एवंविधा मतिमैंत्री, तस्याः पवित्रपात्राय-पुण्याश्रयाय । तथा मुदितामोदशालिने, निरस्तसमस्तदोषाणां वस्तुतत्त्वावलोकतत्प-राणां च गुणिनां गुणेषु यः प्रमोदः सा मुदिता तया मोदशालिने सदानन्दोपनिषण्णाय । तथा ऋपोपेक्षाप्रतीक्षाय, दीनार्त्तमीतादि-प्राणिगणप्रतीकारानुचिन्तनं क्रुपा, नास्तिकनिस्निंशादिनिर्गुणजन- माध्यस्थ्यमुपेक्षा ताभ्यां क्रपोपेक्षाभ्यां प्रतीक्षाय जगत्पूज्याय तुभ्यं नमः । कुतः पुनरयं मैञ्यादियोगप्रकारः प्रभोरभूदित्याह । योगात्मने – सिद्धाद्भुतयोगसम्पदे । एवंविधाय च तुभ्यं त्वत्स्वरूपप्राप्तिनिमित्त-महं प्रणतोऽस्मीति ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे तृतीयस्य कर्मक्षयजातिशयवर्णनस्तवस्य पदयोजना ॥ १५ ॥

एवं कर्मक्षयजातिशयानभिधाय सुरक्वतातिशयांश्चतुर्थप्रकारो प्रस्तावयन्नाह—-

मिथ्यादद्यां युगान्तार्कः, सुदद्याममृताञ्जनम् । तिलकं तीर्थक्रह्लक्ष्म्याः, पुरश्चकं तवैधते ॥ १ ॥ अनु०-मिथ्याद्दष्टिओने प्रलय-काळना सूर्य तुल्य अने सम्यग्दष्टिओने अमृतना अञ्जन-तुल्य

शान्तिकारी, तीर्थंकरनी लक्ष्मीना तिलकभूत हे प्रसु ! आपनी आगळ धर्मचक शोभी रह्युं छे. (१)

सुरक्रतातिशयान् प्रकटयन्ति–

अव०-मिथ्या० हे वीतराग ! तव पुरः पदतले धर्म-चक्रमेधते-दीप्यते किं विशिष्टम् १, मिथ्यादशां-मिथ्यात्विनां युगान्तः प्रलयकालस्तत्स्तर्यः सन्तापकत्वात् , सुदृशाममृता-छनमिव, तीर्थकरपदव्या भाले तिलकमिव ॥ १ ॥

वि०-हे धर्मचकिंस्तव धर्मदेशनसदनोपासीनस्य भव्यलोकानु-महाय मही विहरतश्च पुरः पुरोभागे गगनगतं विचित्रारकराजिविरा-जितं प्रसमरोल्बणतेजःपटलजटलितान्तारिक्षकुक्षिकुहरं प्रतिहतसम-स्तविकान्तपरमतचकं धर्मचक्रमेधते। किं विशिष्टं १,विभिन्नलिङ्गनिर्द्दे-शान्मिथ्यादृशां युगान्तार्कः । मिथ्या-तत्त्वार्थदर्शनं प्रति विपरीता, हग्-विचारो येषां ते मिथ्यादृशः प्रथमगुणस्थानस्थास्तेषामत्यन्त-दुरालोकत्वेन युगान्तार्कः प्रलयकालकरालमात्तेण्डमण्डलप्रतिमः । तथा सुदृशाममृताझनं सुष्ठु शोभना तत्त्वार्थदर्शिनी हग् येषां ते सुदृशस्तेषां श्रद्धानचक्षुःसविशेषनिर्मलीकरणेनामृताञ्जनं सधाञ्जन-मिव । तथा तिलकं तीर्थक्वलुझ्म्याः, तीर्थं चतुर्वर्णः सङ्घस्तत्कुर्व-न्तीति तीर्श्वक्वतस्तेषां लक्ष्मीः परमाईन्त्यसम्पत्तस्याः सदृवृत्तत्वादि-कलितत्वेन तिलकं भालभूषणमिव । एते च धर्मचकादयो वक्ष्य-माणातिशयास्तीर्थक्वतां न सहभुवो नापि कर्मक्षयजाः किन्तु तत्प्र-भावप्रेरितैस्तिदशैरेव विधीयन्ते इति ॥ १ ॥ तथा---

### एकोऽयमेव जगति, स्वामीत्याख्यातुमुच्छ्रिता । उच्चेरिन्द्रध्वजव्याजात्तर्जनी जम्भविद्विषा॥२॥

अनु॰-' जगतमां आ वीतराग ज एक स्वामी छे ' एम कहेवाने माटे ईन्द्रे ऊंचा एवा ईन्द्रध्वजना ब्हाने पोतानी तर्जनी आंगळी ऊंची करी न होय एम जणाय छे. ( २ ) अव०-एकोय० जगति त्रैलोक्य एकोऽयं वीतराग एव स्वामी धनिकस्त्रातेत्याख्यातुं-ज्ञापयितुं जम्भत्रिद्विषा इन्द्रेणो-चैरिन्द्रध्वजव्याजात् सहस्रयोजनमानोच्चमहेन्द्रध्वजच्छलात् तर्जनी आद्याङ्कल्युच्छ्रिता ऊर्ध्वीक्वतास्तीति गम्यते ॥ २ ॥

वि०-किल भगवतामईतां विहारादौ सदैव योजनसहस्रो-चिठ्ठतः कान्तकार्त्तस्वरदण्डाधारः सुरपथावतरदमरतरक्रिणीप्रवाह-पेशलः परिसरस्फुरदनेकदिव्यांशुकपताकापरिकरितः कणन्मणि-किक्रिणीगणारवमुखरितारोषहरिन्मुखः सुरासुरैः पुरः सञ्चार्यमाणो महेन्द्रध्वजः प्रसर्पति, तमेव स्तुतिक्रदुत्प्रेक्षते-किल नायमिन्द्रध्वजः किन्त्वस्य व्याजादियं जम्भारिणा तर्जनी समुच्छिता । किमर्थ ?, आख्यातुं-कथयितुम् । किं तदित्याह-यदुतास्मिन् जगत्ययं प्रणयप्रणमदमरनरप्राग्रहरशिरःकिरीटप्रतीष्टशासनो भगवानर्हन्नेव स्वामी नान्यः । कथमुच्छिता ?, उच्चेर्जगतोऽपि समक्षं भगवतस्त्व-द्वितीयत्वेनेयमुत्पेक्षाऽपि स्वभावोक्तिरेवेति ॥ २ ॥ अन्यच-

## यत्र पादों पदं धत्तस्तव तत्र सुरासुराः । किरन्ति पङ्कजव्याजाच्छ्रियं पङ्कजवासिनीम् ॥३॥

अनु०-ज्यां आपना वे चरणोे स्थान घारण करे छे, त्यां देव अने दानवो सुवर्ण कमळना मिषथी कमळमां निवास करनारी लक्ष्मीने विस्तारे छे. (३) अव०-यत्र० हे वीतराग ! यत्र तव पादौ पदं न्यासं धत्तः कुरुतस्तत्र सुरासुराः पङ्कजव्याजान्नवकनककमलच्छलतः पङ्कजवासिनीं श्रियं-लक्ष्मीं किरन्ति-मुर्खन्ति ॥ ३ ॥

वि०-तीर्थकृतो हि किरु केवलोत्पत्तेश्चलनाभ्यामिलातलं न स्प्रशन्ति । केवलममरगणोपक्ल्रप्तेषु नवसु कनककमलेषु क्रमन्यासं विदधति । इदमेव स्तुतिक्रुद्धङ्गचन्तरेणाह-हे भगवन् ! यत्र-यस्मिन् प्रदेशे तव पादौ चरणौ पदमवस्थानं धत्तः कुरुतः तत्र सुरासुरा देवदानवाः श्रियं विकिरन्ति-विक्षिपन्ति । कामित्याह पङ्कजवासिनीं नलिननिल्याम् । कस्मात् पङ्कजव्याजात् चामीकरारविन्दव्यपदेशान् । भवति च त्रिभुवनलक्ष्मीनिवासस्य भगवतश्चरणन्यासादवनेः सश्री-कतेति ॥ ३ ॥ अपरं च---

# दानशीलतपोभावभेदाद्धर्मं चतुर्विधम् । मन्ये युगपदाख्यातुं, चतुर्वक्त्रोऽभवद्भवान् ॥४॥

अनु०-दान, इालि, तप अने भावना भेदथी चार प्रकारना धर्मने एक साथे कहेवा माटे ज होय नहि तेम आप चार मुखवा्ळा थया छो, एम हुं मानुं छुं. (४)

#### अव०-दान० हे वीतराग ! दानशीलतपोभावभेदाचतु-विंधं चतुष्प्रकारं धर्मं युगपत्समकालमाख्यातुं भवाँश्वतुर्वक्त्र-श्वतूरूपो बभूवेत्यहं मन्ये ॥ ४ ॥

वि०-भुवनवान्धवे हि धर्मोपदेशनिमित्तमन्तसमवसरणम-मरकल्पितमरुङ्गत्य मृगेन्द्रासनमुपविष्टे प्राङमुखे दक्षिणापरोत्तरासु तिसृष्वपि दिक्षु तथास्थितेरेव विरचयन्ति व्यन्तरसुराः स्वामिप्रति-च्छन्दानि । इदमेव स्तुतिक्वदुत्प्रेक्षते-हे भुवनस्वामिन्नहमेवं मन्ये, यद्भवानेतदर्थं चतुर्वक्त्रोऽभवत् । किमर्थमित्याह-आख्यातुं कथयितुम्, किं तद्धर्म्मं प्रथमपुरुषार्थम् । किं विशिष्टं १ चतुर्विधं चतुष्प्रकारम् । चातुर्विध्यमेवाह-दानशीरुतापोभावमेदाद् दान-शीरुतपोभावनारूपम् । नन्वेकरूपोऽपि भगवांश्चतुर्विधमपि धर्मं पर्यायेण प्ररूपयिष्यति किं चतुर्मुखरवेनेत्याह-युगपत्समकारुं एत-चतुर्वक्त्रत्वमन्तरेण नोपपद्यत इति ॥ ४ ॥

साम्प्रतं भगवतः परमाईन्त्यप्रभावप्रेरितैः सुरासुरैः या प्राकारत्रयरचना भक्तया विधीयते तस्या एव विधाने स्तुतिक्वत् कारणान्तरमुद्भावयन्नाह—

त्वयि दोषत्रयात् त्रातुं, प्रवृत्ते सुवनत्रयीम् । प्राकारत्रितयं चकुस्त्रयोऽपि त्रिदिवौकसः ॥ ५॥ अनु०-त्रणे सुवनने रागद्वेष अने मोहरूप त्रणे दोषोथी बचाववाने माटे आप प्रवृत्त थये छते वैमानिक, ज्योतिषी अने भवनपति एम त्रण प्रका-रना देवोए रत्नमय, सुवर्णमय अने रूप्यमय एम त्रण प्रकारना किछाओनी रचना करी छे. (५) अव०-त्वयि० हे वीतराग !त्वयि त्रैलोक्यं दोषत्रयान्म- नोवाकायलक्षणाद्रागद्वेषमोहरूपाद्वा त्रातुं रक्षितुं प्रवृत्ते, त्रयोऽपि वैमानिकज्योतिष्कभवनपतयस्त्रिदिवौकसो देवाः प्राकारत्रयं रत्नस्वर्णरूप्यमयं चक्रुः । दुर्गयोगेन हि रक्षा सुसाध्या ॥ ५ ॥

वि०-हे जगच्छरण्य !, वैमानिकभुवनाधिपज्योतिःपतिरूपास्न-योऽपि दिवौकसो देवास्त्वामनु प्राकारत्रितयं मणिस्वर्णरजतमयं विर-चयाश्चकुः । क सति ? त्वय्यतुरुबरुपराक्रमे भुवनत्रयीं स्वर्गमर्त्यपाता-रुरुक्षणां तत्स्थे तदुपचाराद्भुवनत्रयगतान् भव्यसत्त्वान् त्रातुं परि-रक्षितुं प्रवृत्ते कृतोपकमे सति । कस्माद्दोषत्रयात्त्वद्विधादपरेणाजय्या-द्रागद्वेषमोहरूपान्न चैकेन प्राकारेण बरुवत्तरारातित्रयाकान्ता त्रिजगती युगपत्परित्रातुं शक्यते तत्किरुतदर्थमेव वप्रत्रयनिर्मितिरिति ॥ ५ ॥

तथा—

# अधोमुखाः कण्टकाः स्युर्धात्र्यां विहरतस्तव । भवेयुः सम्मुरवीनाः किं,तामसास्तिग्मरोचिषःशद्।

अनु०-पृथ्वीतल पर आपे विहार कर्ये छते कण्टको-कांटाओ अधोमुखवाळा थई जाय छे. सूर्य उदय पामे त्यारे घुवड अथवा अंधकारना समूह द्युं टकी दाके खरा ? ( ६ )

अव०-अघो० हे वीतराग ! तव घात्र्यां पृथ्व्यां विंह-रतः, कण्टका बदर्यादीनां दुर्जना अप्यघोम्रुखा-न्यग्मुखाः स्युः । दृष्टान्तमाह । तिग्मरोचिषो रवेस्तामसास्तमसां समृहा अन्धारकारिणो घूकादयो वा किं संम्रुखा भवेयुः ?, अपि तु न भवन्त्येव ॥ ६ ॥

वि०-हे मर्दितकषायकण्टक ! तव धाव्यां सकलमझलालि-झितायामिलायां संसारचारकगतान् भव्यसत्त्वान् उन्मोचयितुं विह-रतः, कण्टका प्रामराष्ट्रकाष्ठास्थिलोहादिमया जगतोऽपि निर्निमित्त-मेव निर्मितव(त)रमात्मनो मर्मवेधदुःक्वतमनुस्मृत्य विश्वजनीनस्य तव स्वं मुखं दर्शयितुमशक्ता इवाधोमुखाः प्रवेष्टुमिव पातालमवाङ्-मुखाः स्युर्भवेयुः । अत्रैवार्थान्तरन्यासमाह-युक्तमेवैतत्तामसास्त-मसां समूहास्तिग्मरोचिषः खररश्मेः संमुखीनाः किं कचिद्देशे काले वा मवेयुः ?, नैवेति भावः । किञ्च-

केशरोमनखइमश्रु, तवावस्थितमित्ययम् । बाह्योऽपि योगमहिमा, नाप्तस्तीर्थकरैः परैः ॥७॥

अनु०-आपना केेेेरा, रोम, नख अने इमश्रु-दाढी मूछना वाळ अवस्थित-दीक्षा ग्रहण अवसरे जेटला होय छे तेटला ज रहे छे. आ प्रकारनो बाह्य पण योगनो महिमा हरिहरादि अन्य देवोए प्राप्त कर्यों नथी. ( ७ )

अव०–केदा० हे वीतराग ! केशाः शिरोरुहाः, रोमा-४ ण्यपरोपाङ्गसम्भवानि, नखाः करचरणभवाः, इमश्रु-क्रूर्चः समाहारद्वन्द्रः, तव केशरोमनखइमश्रु अवस्थितं दीक्षाग्रहणा-वसरे यथा समारचितं भवति तत्त्रेयैवावतिष्ठते-न वर्द्धत इत्यर्थः। इत्ययं बाद्योऽपि योगमहिमा परैस्तीर्थकरैईरिहरादिभिर्नाप्तः नासादितः। अन्तरङ्गस्तु सर्वाभिम्रुख्येत्यादिस्तवोक्तो दूरे ॥७॥

वि०-हे अप्रमेयमहिमन् ! भगवन् ! परैरसर्वज्ञत्वेन त्वद्यतिरिक्तैः कुतीर्थक्वद्भिरास्तां तावदाभ्यन्तरः सर्वाभिमुख्यतादिर्भामण्डलावसानः पूर्वोपवर्णितस्तव योगमहिमा, यावद्यं बाह्योऽपि न प्राप्तः । अथ क इव १, स इत्याह—केशरोमनखश्मशु तवावस्थितमिति। केशाः—शिरो-रुहाः, रोमाण्यङ्गरुहाणि,नखाः करचरणाङ्गुलिप्रभवाः,३मशु–कूर्चम् । एतच तवावस्थितं यावत्प्रमाणं सर्वविरतिप्रतिपत्तिप्रस्तावेऽवस्थापितं तावन्मात्रमेव, न पुनर्न्यूनाधिकम् । अयं चाध्यात्मैकदेशमात्रसाध्य-त्वेन बाह्य एव योगमहिमा, किन्तु परेैः प्रतिक्षणोपचीयमानापचीय-मानकेशादिकदर्थितैर्न प्राप्तः । कुतः पुनरान्तरस्य त्वद्योगमहिझस्तेषां प्राप्तिसम्भावनैव । ननु यदि भगवतो योगमहिम्ना केशादीनां यथा-वदवस्थानं तत्किमस्यातिशयस्य सुरक्वतातिशयेषु भणनम् १, न पुनः कर्मक्षयजेषु ?; सत्यम्, न खलु भगवद्योगमहिझा केञादीनां यथावदवस्थितिः; किन्तु सर्वविरत्यवसरे पुरन्दरप्रेरितदम्भोलिविद-लितोद्गतिशक्तीनां तेषामनुद्भव इति सुरकृत एवायमतिशयः । नन् यचेवं तदा तवायमपि योगमहिमा परैर्नाप्त इति किमर्थं स्तुतिक्वता-भिदधे १, उच्यते–यत्किल पौलोमीपतिः परमेशितुः किङ्कर इव केशादिव्यवस्थापनं विधत्ते स भगवत एव योगमहिमेति समझसम् । चतुर्थः प्रकाशः ]

अन्यच्च-----

शब्दरूपरसस्पर्शगन्धाख्याः पश्च गोचराः । भजन्ति प्रातिकूल्यं न, त्वद्प्रे तार्किका इव ॥८॥

अनु०-आपनी आगळ बौद्ध, नैयायिकादि तार्किकोनी जेम इाब्द, रूप, रस, स्पर्श; अने गन्ध-रूप पांचे इन्द्रियोना विषयो प्रतिकूलपणाने भजता नथी, किन्तु अनुकूळताने धारण करे छे. ( ८ )

अव०-ज्ञाब्द० हे वीतराग ! ज्ञब्दरूपरसम्पर्ज्ञ-गन्धाख्याः पश्च गोचरा विषयास्त्वदग्रे तार्किका इव-बौद्धनैया-यिकादय इव प्रातिक्रूल्यं−विपरीतभावं न भजन्ति ॥८॥

वि०-हे वागगोचरचरित्रपवित्र ! स्वामिन्नमी पञ्चापि गोचरास्त्वदग्रे त्वत्सन्निधौ प्रातिकूल्यं प्रतिकूलतां न भजन्ति, अत्युतानुकूलतामेव श्रयन्ते । के त इत्याह-राब्दुरूपरसस्पर्श-गन्धाख्याः यथाक्रमं श्रोत्रनेत्ररसनस्पर्शनघ्राणादीन्द्रियविषयाः । किमुक्तं भवति-यत्र हि त्रिजगद्गुरुर्विहरति तत्र वेणुवीणा-मृदङ्गमधुरगीतध्वनिजयजीवनन्देतिप्रमुखाः सुखदा एव शब्दाः श्रुतिपथमवतरन्ति, न पुनः खरकरमकाकरवकरुणकन्दिताद्यः । तथा रूपाण्यपि रमणीयनरनारीनृपतिविभूतिदिव्यविमानप्रासाद-सफङारामपूर्णसरःपुष्करिणीप्रभृतीन्येव नयनगोचरमवतरन्ति, न पुनर्मेलविलीनव्याधितमृतादीनि । तथा रसा अपि मृद्वी-

48

काशर्कराखर्जूरनालिकेरेक्षुसहकारनारक्कवलीदाडिमीफलादीनां परि-णमन्ति, न पुनःपिचुमन्दघोषातक्यादीनाम् । तथा स्पर्शा अपि मृदुदुकूलपिहितशुचिहंसतूलीललितललनाक्नावयवादयो, न पुनः खरशर्कराकठिनाश्मकण्टकादीनाम् । तथा गन्धा अपि घन-सारागरुम्गमदमल्यजमन्दारपारिजातकमलकुवल्यचम्पकबकुल्कन-ककेतकमालतीपाटलादीनामेव प्राणपुटसन्तर्प्पणपटिष्ठा, न पुन-मृतकलेवरलशुनादीनाम् । एवममी पञ्चापि विषयाः स्वामिसन्निधौ मतिकूलतां त्यजन्ति । के इव १, तार्किका इव । यथा-भगवद्गोच-रोपगता: सौगतसाक्क्षयशैवमीमांसकलोकायताः (नैयायिकाः) पञ्चापि प्रामाणिकाः प्रतिहतप्रातिभव्वेन विगलन्मदाः प्रतिकूलतां मुच्चन्ति, तद्वदेतेऽपीति भावः ।

त्वत्पादावृतवः सर्वे, युगपत्पर्युपासते । आकालकृतकन्द्र्प-साहायकभयादिव ॥ ९ ॥

अनु०–अनादि कालथी कामदेवने करेली सहा यना भयथी ज जाणे होय नहि तेम सघळी ऋतुओ एक साथे आवीने आपना चरणोनी सेवा करे छे. (९)

अव०-त्वत्पा०-हे वीतराग ! त्वत्पादौ सर्वे वसन्ता-द्या ऋतवो युगपदेकवारं पर्युपासते आश्रयन्ति, समवसरणस-मीपस्थवनेषु सैर्वऋतुनां पुष्पफलसम्भवात् पुष्पप्रकरे सर्वर्तु-

१ × × × सर्वर्तुकपुष्पसम्भवात्, इति प्रत्यन्तरे ।

कपुष्पसम्भवाद्वा । कुतः १, आकालमासंसारं तैः कृतं यत्क-न्दर्पस्य भगवत्प्रतिपक्षस्य साहाय्यकं साहाय्यं तेन यद्भयं तस्मादिव । श्लोकद्वयेन एकोऽतिज्ञयः ॥ ९ ॥

वि०-हे विश्वोपास्य ! भगवन् ! त्वत्पादौ त्वच्चल्नललेने ऋतवः सुरभित्रीष्मवर्षाशरद्धेमन्तशिशिराख्याः सर्वे षडपि पर्यु-पासते-सेवन्ते । ननु ऋतुभिरवसरप्राप्तेर्जगदपि सेव्यत एव. किम-धिकं स्वामिनः ?, इत्याह-युगपत्समकाल्रम् । साम्प्रतमृतूपासने स्तुतिकृत् कारणमुद्धावयन्नाह-आकालेत्यादि । आकाल्मासंसारं कृतं निर्मितं भगवन्तिग्राह्यस्य कन्दर्प्पस्य कामस्य यत्साहाय्यकं साहाय्यम् , उद्दीपनविभावा हि वसन्तादयः स्मरविकाराणामतस्तद्भयादिव । किमुक्तं भवति-किल न खलु भक्त्या भगवन्तमृतवः समुपासते, किन्तु यथानेन महामोहोन्माथिना सपदि मन्मथः प्रमथितस्तथा मा नामास्मानपि तद्गृह्यान्निप्रहीष्यतीति भीतभीता इव स्वस्वो-चितप्रसूनदल्फल्फलपटलोपायनपाणयस्ते स्वामिनमुपासते ।

तथा यत्र किरूहिदवस्थानं भवति तत्र त्रिदशाः सुरभिस-लिरुं प्रसूनपटरुं च मुञ्चन्तीत्येतदेव स्तुतिक्रद्भज्ञचन्तरेणाह--

सुगन्ध्युद्कवर्षेण, दिव्यपुष्पोकरेण च । भात्रिवत्पादसंस्पर्शां, पूजयन्ति भुवं सुराः॥१०॥ अनु०-भविष्यमां आपना चरणनो स्पर्श थवानो छे एम जाणी ते भूमिने देवताओ सुगन्धि जलनी वृष्टिवडे पूजे छे. ( १० )

अनु०-हे जगत्पूज्य ! पक्षिओ पण आपने प्रदक्षिणा आपे छे, तो पछी आपना प्रत्ये प्रतिकूळ वर्तन राखनारा मोटा गणाता एवा बापडा मनुष्योनी शी गति समजवी ? (११)

जगत्प्रतीक्ष्य ! त्वां यान्ति, पक्षिणोऽपि प्रदक्षिणम्। का गतिर्महतां तेषां, त्वयि ये वामवृत्तयः ? ॥११॥

दिव्यानि मन्दारपारिजातादीनि पुष्पाणि सुमनांसि तदुत्करेण प्रक-रेण । कां भुवमित्याह-भावित्वत्पादसंस्पर्शां भावी भविष्यँस्त्व-त्पादसंस्पर्शो यस्यां सा तथा। अयमाशयः-किल '' यदध्या-सितमईद्भिस्तद्धि तीर्थं प्रचक्षत " इतिन्यायाद्भगवदध्यासिता भूस्तीर्थं तद्र्चनीयैवेत्यहो ! त्रिद्शानां भगवति भक्त्यतिशयः । तथा भगवन्तमवनौ विहरन्तं पक्षिणः प्रदक्षिणयन्तीत्येतदेव

अव०-सुग०-हे वीतराग ! भावित्वत्पादसंस्पर्शां भावी तत्र पादयोः स्पर्झी व्याख्याऽवसरे षड्घटिकावधि यस्यास्तां स्रुवं सुराः पूजयन्ति केन १, सुग० सुरभिजलवर्षणेन, पुनः **केन** १, दिव्य० स्वस्तिकश्रीवत्सादिरचनाविशेषेण ढवै रचि-तत्वादिव्यो यः पञ्चवर्णपुष्पप्रकरस्तेन, अतिज्ञयद्वयम् । वि०-हे स्वामिन ! सुराः सुधाभुजस्तावदास्ताममत्र्यपतिपूजितं

भवन्तम् , यावद्भवमपि पूजयन्त्यर्चयन्ति, केन ?, सुगन्धिनः सौरभ्य-सम्भृतघाणपुरस्योदकस्य सलिलस्य वर्षणं वर्षः सेकस्तेन । तथा

युक्त्या स्तुतिकृदाह----

अव०-जगत्प्र० हे जगत्प्रतीक्ष्य !, त्रैलोक्यपूज्य !, पक्षिणो जम्बूचाषमयूराद्या अज्ञाना अपि प्रदक्षिणं दक्षिणा-वर्त्तं यथा सुग्रकुनमित्यर्थः त्वाम् यान्तिः, तेनेति गम्यं तेषां मानुष्यविवेकशास्त्रादिना महतां का गतिर्नरकगतानां तेषां निर्गमोऽसम्भाव्य इत्यर्थः । ते के ?, ये त्वयि वामव्रत्तयः वामा प्रतिक्र्ला व्रत्तिर्वर्त्तनं येषां ते प्रतिपक्षा इत्यर्थः ॥११॥

वि०-हे जगतत्प्रतीक्ष्य !, भुवनमहनीय !, भवन्तमासतां सुरा-सुरनराः; किन्तु पक्षिणः-शकुना अपि प्रदक्षिणीकृत्य यान्ति-व्रजन्ति । ये तु पक्षिणामपेक्षया मनुष्यजन्मना स्पष्टेन्द्रियतया ज्ञानविज्ञान-शालितया च महान्तोऽपि जगद्वत्सले त्वय्यपि वामवृत्तयः प्रति-कूलाचरणास्तेषां का गतिः ? । इदमत्रह्दयम्-किल नरकगति-स्तावत्सर्वजधन्या, परं तत्रापि गतानां त्वरप्रातिकूल्यकारिणां तस्मादे-नसो मुक्तिरसम्भाव्या, न चान्या तद्धिका दुर्गतिरस्तीत्यहो तेषा-मधमत्वम् ।

तथा भगवतो हि विहरतः पवनः प्रष्ठप्रतिष्ठ एव सञ्चरती-त्येतदेव भङ्गचाऽभिदधाति—

पञ्चेन्द्रियाणां दौःशील्यं, क भवेद्भवदन्तिके । एकेन्द्रियोऽपि यन्मुअत्यनिलः प्रतिकूलताम्॥१२॥

अनु०-आपनी आगळ पश्चेन्द्रियोनुं दुष्टपणुं तो होय ज क्यांथी ?, कारण के एकेन्द्रिय एवो वायु पण आपनी आगळ प्रतिकूलपणानो त्याग करे छे. (१२) अव०-पञ्चे० भवत्समीपे पञ्चेन्द्रियाणां सज्ञानानां मनुष्यादीनां दौःशील्यं दुष्टत्वं क्र भवेत्?, न भवेदितियाव-द्यतः कारणादेकेन्द्रियोऽप्यनिलो वातः प्रतिकूलतां मुआ्वति पृष्ठतःस्फुरणेन ॥ १२ ॥

वि०-हे निम्मेलन्यायनिलय !, भगवन् !, भवदन्तिके त्वदु-पान्ते हेयोपादेयकृत्याकृत्यविचारविरोषपुष्यद्हृषीकपाटवानां पश्चे-न्द्रियाणां तिर्यग्नरामराणां दौःशील्यं-दुःशीलता प्रातिकूल्यं क भवेत्-कथं जायेत !। यद्यस्मादेकेन्द्रियत्वेनैव विशिष्टविचारविकलो-ऽनिलोऽपि प्रतिकूलतां सम्मुखापातित्वं मुश्चति-परिहरति । किमुक्तं भवति-किल येन भगवत्प्रभावेणैकेन्द्रिया अपि विनयं प्राह्यन्ते तस्य पश्चेन्द्रियप्रातिकूल्यत्याजनं समीचीनमेव ।

तथा भगवति विहरति दिव्यप्रभावात्तरवः शिरो नमयन्ती-त्येतदेव युक्त्या व्यनक्ति—

मूर्ध्ना नमन्ति तरवस्त्वन्माहात्म्यचमत्कृताः । तत्कृतार्थं शिरस्तेषां, व्यर्थं मिथ्यादृशां पुनः॥१३॥

अनु०-हे प्रभु ! आपना माहात्म्यथी चमत्कार पामेला वृक्षो पण आपने मस्तकवडे नमस्कार करे छे. ते कारणे तेओना मस्तक कृतार्थ छे किन्तु आपने नहि नमनारा मिथ्यादृष्टिओना मस्तक व्यर्थ छे.(१३)

अव०-मूध्नी० हे वीतराग!, त्वन्माहात्म्यचमत्क्र-

तास्तरवो इक्षा मूर्घ्ना–शिरसा नमन्ति, विहारावसरे एके-न्द्रियाणामपि भयरागादिसंज्ञावच्चमत्कारोऽपि सुसभ्भवस्तत-स्तेषां शिरः शिखरं क्रतार्थं क्रतक्रत्यमस्ति, मिथ्यादृशां पुनः शिरः–शीर्षं व्यर्थमकार्यकरम् ॥ १३ ॥

वि०-हे मुवनमूईद्रन्य !, स्वामिन्नासतां विकस्वरविवेकाः सुरनरादयः, किन्तु मुकुलितविशिष्टचैतन्यास्तरवः पादपा अपि मूर्फ्ना-उत्तमाक्नेन प्रस्तावाद्भवन्तं नमन्ति-प्रणमन्ति उत्प्रेक्षते । तव सम्बन्धिना लोकोत्तरेण माहात्म्येन परमाईन्त्यलक्षणेन चमत्कता विस्मेरविस्मया इव । अतस्तेषामीषद्विवेकानामपि तन्निभुवनप्रणते त्वयि प्रणतिपरं शिरः कृतार्थं नमस्यनमस्करणादेव कृतकृत्यम्, मिथ्यादृशां मिथ्यात्वमोहोपहतमतीनां पुनस्त्वय्युत्तानितशिरसां तब्द्यर्थं निरर्थकमेव, वनपादपेभ्योऽपि निर्विवेकास्ते मुधैव मस्तक-इत्या मुवि भ्राम्यन्ति ।

जघन्यतः कोटिसङ्ख्यास्त्वां सेवन्ते सुरासुराः। भाग्यसम्भारऌभ्येऽर्थे, न मन्दा अप्युदासते॥१४॥

अनु०-हे प्रसु! जघन्यथी एक कोड देवो अने असुरो आपनी सेवा करे छे, कारण के भाग्यना समूहथी प्राप्त थयेल पदार्थने विषे मन्द आत्माओ पण उदासीनता धारण करता नथी. (१४)

अव०-जघ०-हे वीतराग !, सुरासुरा जघन्यतोऽपि

कोटिसङ्ख्याः कोटिमानास्त्वां सेवन्ते, हेतुमाह-भाग्य० पुण्यातिशये प्राप्ये पदार्थे मन्दा मूर्खा अपि नोदासते-नाल-स्यमादधते किम्पुनर्ज्ञानसारासारविचारा विबुधा इति ॥१४॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे चतुर्थप्रकाशावचूणिः ।

वि०-हे भुवनमहनीय !, यदि वा पवनानुकूल्यतरुप्रणामा-दिकं त्वयि कियदेतत् । यतः सुरासुरा ऊर्द्धाधस्तिर्यग् लोकवासिनो-ऽपि त्वां सरभसं सेवन्ते । कियन्त इत्याह-कोटिसच्च्याः-कोटि-परिमिताः । कथं ?, जधन्यतः सामान्यतोऽपि; विद्येषे तु कोटा-कोटिप्रमिता अप्यमर्त्त्यास्त्वामुपासते । अत्रैवार्थान्तरमाह-भाग्य० इत्यादि भाग्यसम्भारलभ्ये अगण्यपुण्यप्रचयप्राप्ये अर्थे प्रयोजने ताव-दासतामतिनिपुणमतयः, किन्तु मन्दाः स्वल्पमेधसोऽपि नोदासते । विरचितसुक्ठतसन्ततिप्राप्यं च भगवदुपासनमतस्तत्र भाविभूरिभद्रः क इवोदास्त इति ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे सुरकृतातिशयवर्णनस्य चतुर्थप्रकाशस्य पदयोजना ।

एवं कतिचित्सुरक्वतातिशयानभिधाय पुनः प्रातिहार्यस्तपाँस्ता-नेवाभिधित्सुः पश्चमप्रकाशं प्रस्तावयन्नाह—

# गायन्निवालिविरुतै,–र्नृत्यन्निव चलैर्द्लैः । त्वदृगुणैरिव रक्तोऽसौ, मोदते चैल्पपादपः ॥१॥

अनु०-हे नाथ! अमरोना दाब्दवडे जाणे गायन करतो होय, चञ्चल पांदडओवडे जाणे नृत्य करतो होय, तथा आपना गुणोवडे जाणे रक्त-रातो बन्यो होय, तेम आ अज्ञोक(चैत्य)वृक्ष हर्ष पामे छे. (१)

सुरक्रतातिशयैकोनर्विशतिमध्ये चतुर्दश व्याख्याय शेषाः पञ्च प्रतिहार्यान्तर्भूता अतस्तान्येवाहुः—

अव०-गाय०-हे वीतराग ! चैत्यपादपोऽशोको जिन-तनुमानाद् द्वादशगुणस्कन्धो मोदते हृष्यतीव, अलिविरुतैः कुसुमसौरभलुभ्यद्भ्रमरस्वैर्गायन्तिव, चलैर्वातान्दोलितैर्दलैः पत्रैर्नृत्यन्तिव नाटकं कुर्वन्तिव, तव गुणैर्गुणरागैरिव रक्तः। एतानि हि प्रमोदलक्षणानि ॥ १ ॥

वि०-किल त्रिविष्टपसदो विष्टपत्रयपतेः पूजार्श्वमष्टौ प्राति-हार्याणि सङ्घटयन्ति, तेषु चाशोकतरुः पुरःसरः, स च जम्बूरिव जम्बूद्वीपस्य भवभयार्त्तसत्त्ववारणस्य मध्येऽईद्देहायामाद् द्वादश-गुणायामः, परिमण्डलाकारेणायोजनं विष्वग् विस्तृतः समवस्रति-लक्ष्मीलीलानीलातपत्रमिव व्यन्तरामरैर्विरच्यते । तमेवाह-हे समुद्धृतसंश्रितसत्त्वास्तोकशोक ! स्वामिस्त्वदुपरि सुरविरचितोऽसा-वशोकपादपः कङ्केछितरुर्मोदते । कुतः ?, किलायमेव भगवांस्ता-वत्कषायतपनोपतप्तदुरन्तसंस्ततिकान्तारपरिभ्रान्तिश्रान्तानां भव्यस-त्ताः किमितोऽप्यचिकं जगति प्रार्थयितव्यमित्युत्कर्षाद्धर्षप्रकर्षसुद्ध- इति । ननु किमस्य भवद्भिः प्रमोदचिद्दमुपरुब्धम् ?, उच्यते-गीतनृत्यानुरागप्रकटनानि हि प्रमोदचिद्दानि, तानि चास्य स्फुटा-न्युद्धासन्ते; तथाहि-किं कुर्बन्नसौ मोदत इत्याह--गायन्निवालि-विरुतैः अलिविरुतैः सौरमलोभोद्धान्तश्रमद्भमरमधुरझंक्रुतैस्त्वद्रुणान् गायन्निव । तथा मृदुपवनप्रेङ्खोलनचल्ठेर्दलैस्त्वत्पुरो नृत्यन्निव, तथा यदि निसर्गत एव रक्तस्तथापि सम्भाव्यते । त्रिजगज्जनमनोरङ्ग-जीवातुभिस्त्वद्रुणैरिव रक्तः । समुचितं चास्य त्रिजगदुपरिवर्त्तिन-स्तवाप्युपरि वर्त्तमानस्य प्रमोदमेदुरत्वम् ।

द्वितीयप्रातिहार्यमाह----

आयोजनं सुमनसोऽधस्तान्निक्षिप्तबन्धनाः । जानुदघ्नीः सुमनसो, देशनोर्व्यां किरन्ति ते ॥२॥

अनु०-हे नाथ ! एक योजन सुधी जेनां बींटडा नीचा छे एवा जानुप्रमाण पुष्पोने देवताओ आपनी देद्रानाभूमिने विषे घरसावे छे. ( २ )

अव०-आयो०-हे वीतराग!, ते तव देशनोव्याँ सम-वसरणे सुमनसो देवा अध० अधःकृतबिण्टा जानुद्धीः जानु प्रमाणाः सार्द्धहस्तोच्छ्रिताः सुमनसः पुष्पाण्यायोजनं यावत् किरन्ति-आस्तृणन्ति ॥ २ ॥

वि०-हे त्रिभुवनमहनीय !, ते तव देशनोर्व्यां समवसरण-

१-'मृदु' इत्यत आरभ्य 'तथा' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रित पुस्तके नास्ति । पञ्चमः त्रकाशः ]

भुवि सुमनसो देवाः, सुमनसः पुष्पाणि किरन्ति--विक्षिपन्ति । यदि पुनः पुरोभाग एव भगवत इत्याह-आयोजनं धर्मदेशनाव-नीमभिव्याप्य । तर्हि विरलविरला एव विस्तारिता भविष्यन्ती-त्याह--जानुदघ्नीर्जानूत्सेधाः । एवमपि कठिनवृन्तघट्टितपदतलाः स्युरित्याह--अधस्तान्निक्षिप्तवन्धनाः उपरि प्रेङ्खोल्ह्दलपटला न्यक्-कृतवृन्ताश्च । न च तावत्प्रमाणानामपि तासां कोटाकोटिप्रमित-स्वच्छन्दसञ्चरदमरनरपादोपमई्नवेदना मनागपि भवतीत्यहो प्रभावातिशयः प्रभोरिति ।

तथा धर्मोपदेशावसरे हि भगवान् खभावसुभगंभविष्णुना श्रोतृजनश्रोत्रपुटप्रविशत्पीयूषकुल्यातुल्येन निरायासप्रवृत्तेनैव स्वरेण देशनां विधत्ते, किन्तु वृत्तिक्ठत इव सूत्रं सुरास्तमेव स्वरमायोजनं विष्वग् विस्तारयन्ति । अतो देवक्कतत्वात् स दिव्यध्वनिरभिधीयते,

तमेवाह----

मालवेकैझिकीमुख्य,--ग्रामरागपवित्रितः । तव दिव्यो ध्वनिः पीतो, हर्षोद्ग्रीवैर्म्यगैरपि ॥३॥ अनु०-मालकोद्या विगेरे ग्रामरागथी पवित्र थयेलो आपनो दिव्यध्वनि हर्षवडे ऊंची ग्रीवावाळा बनेला हरणीयाओद्वारा पण पीवायो छे. (३)

अच०-माऌ० हे वीतराग० तव देवैर्वेणुवीणाद्यपकर-णश्रुतिधरणेन विस्तारितत्वादिव्यो घ्वनिर्हर्षोद्ग्रीवैर्विस्मयो- न्ग्रुखैर्म्टगैरपि पीतः सस्पृहमाकर्णितः, मृगग्रहणं ध्वनिप्रिय-त्वात् । अपिञ्ञब्दात् सुरनरशेषपशुभिरपि । ध्वनिः किं विशिष्टः?, माल० मालवकैशिकी वैराग्यव्यञ्जकोऽतिसरसो रागविशेषः, तन्मुख्यास्तदादयो ये ग्रामावसाना रागास्तैः पवित्रितः ॥३॥

वि०-हे मध्वासवमुनिमूर्द्धन्य !, भगवंस्तव सम्बन्धी दिव्यो-ऽमानवो ध्वनिर्मन्थाचलप्रमथ्यमानदुग्धजलधिध्वानधीरो धर्मदेशना-नादस्तावदास्ताममन्दानन्दकन्दलितमनोभिरमरनरनिकरैः, किन्तु निस्तुपसुखोत्कर्षनिमीलितनेत्रत्रिभागेर्मृगैरपि पीतः सस्प्रहमाकर्णितः। किं विशिष्टैर्हर्षोद्ग्रीवैः प्रीत्युत्कन्धरैः, तथा श्रवणे हेतुमाह—माल-वेत्यादि । मालवकैशिकी मुख्यो येषां ते मालवकैशिकीमुख्यास्ते च ते ग्रामरागाश्च मालवकैशिकीमुख्यग्रामरागास्तैः पवित्रितः पूतः संवलितः । अत एव सस्प्रहसर्वसत्त्वसाधारणेऽपि तत्पाने मृगैः पीत इत्युक्तं विशेषेण गीतप्रियत्वान्मृगजातेः ।

तथा भगवान् समवसरणोपविष्टः क्षितितल्लविहारी च सुरा-सुरैर्निरन्तरं चामरैर्वीज्यत इत्येतदेवाह-----

### तवेन्दुधामधवला, चकास्ति चमरावली । हंसालिरिव वक्त्राब्ज-परिचर्यापरायणा ॥ ४ ॥

अनु०-चन्द्रनी कान्ति समान उज्ज्वळ एवी चा-मरोनी श्रेणि जाणे आपना मुखकमलनी सेवामां तत्पर थयेली हंसनी श्रेणि न होय, तेम जोभे छे. (१) अव०-तवे० हे वीतराग !, तव चमरावली चमराले-न्दुधामधवला चन्द्रकिरणशुुुआ चकास्ति-शोभत इवोत्प्रेक्षते-हंसालिईंसश्रेणी कथम्भूता ?, वक्त्रा प्रश्चवदनकमलसेवापरा॥४॥

वि०-हे जगत्साम्राज्यदीक्षित !, स्वामिंस्तव पुरः सुरासुरैः सरभसं दोधूयमाना चमरावलिर्वालव्यजनपद्धतिश्वकास्ति-शोभते । किं विशिष्टा ?, इन्दुधामधवला शरच्छशधरकरप्रकरगौरा । केव ?, हंसालिरित्यादि । तत्र कोमलकण्ठनालोपेतत्वेन ललिताधरदलपरिक-लितत्वेन दशनांशुकेशरराजिविराजितत्वेन अङ्करोलम्बपरिचुम्बितत्वेन स्वभावसुरभित्वेन लक्ष्मीनिवासत्वेन च भगवद्कमब्जमिवाब्जं तस्य परिचर्यापरायणा--समुपास्तितत्परा हंसालिरिव मरालमण्डलीव । समुचिता च सितपत्रिणां शतपत्रसेवा ।

किश्च----

### मृगेन्द्रासनमारूढे, त्वयि तन्वति देशनाम् । श्रोतुं मृगास्समायान्ति,मृगेन्द्रमिव सेवितुम् ॥५॥

अनु०-देइाना देवा माटे आप सिंहासन पर आरूढ थये छते आपनी देइाना अवण करवा माटे हरणीयाओ आवे छे, ते जाणे पोताना स्वामी मृगेन्द्रनी सेवा करवा माटे आवता होय तेम लागे छे. (५)

अव०-म्टगे० हे वीतराग !, त्वयि मृगेन्द्रासनमारूढे

उपविष्टे देशनां-धर्मोपदेशं तन्वति-ददति सति ओतुमाकर्ण-यितुं मृगाः समायान्त्यागच्छन्तीवोत्प्रेक्ष्य मृगेन्द्रं-सिंहासन-सिंहं सेवितुम् , जात्यैकवचनं मृगेन्द्रमिति साभिप्रायम् , यो येषामिन्द्रः स तैस्सेव्य इति ॥ ५ ॥

वि०-हे प्रमदकुवादिकरीन्द्र पारीन्द्र ! स्वामिंस्वयि मृगेन्द्रा-सनं सिंहासनमारूढे देशनां भवविरागपरमपदानुरागजननीं धर्मकथां प्रथयति विशुद्धतत्त्वावबोधसमृद्धमेधसो यदमत्त्र्यमर्त्याः श्रोतुमुपन-मन्ति तन्न चित्रम्, यत्तु तद्विरुक्षणा मृगाः पशवोऽपि तां श्रोतुं मृगेन्द्रासनोपविष्ठत्वेन च स्वस्वामिनं मृगेन्द्रमिव भवन्तमुपासितुं समायान्ति, स तवैव भुवनाद्भुतप्रभावपरिमरू इति ॥ ५ ॥

अन्यच----

भासां चयैः परिवृतो, ज्योत्स्नाभिरिव चन्द्रमाः। चकोराणामिव दृशां, ददासि परमां मुद्म् ॥६॥ अनु०-ज्योत्स्नावडे वींटायेलो चन्द्रमा जेम चकोर पक्षिओना नेत्रोने आनन्द आपे छे, तेम तेज-ना पुंजस्वरूप भामण्डलवडे वींटायेला आप सज्ज-नोनी चक्षुओने परम आनन्द आपो छो. (६)

अव०-भासां० हे वीतराग ! त्वं भासां चयैर्भा-मण्डलेन परिवृतः सहितः सुजनदृशां परमां मुदं ददासि,

### ईंव यथा चन्द्रमा ज्योत्स्नाभिईतअकोराणां पक्षिविशेषाणां मुदं ददाति ॥ ६ ॥

वि०-हे निरुपमलवणिमजलनिलय !, स्वामिस्त्वं दृष्टमात्र एव त्रिभुवनजनदृष्टां परमां वागगोचरामनुभवैकगम्यां मुदं ददासि प्रीतिं प्रयच्छसि । किं विशिष्टः ?, भासां चयैः परिवृतः; प्रतिप्रतीकं समुल्लसदुद्वेललवणिमजलोत्पीलपरिप्लुतः । क इव ?, चन्द्रमा इव । यथा चन्द्रमाः सुधारकश्चकोरपक्षिणां ज्योत्स्नाजीवातूनां मुदमुद-श्चयति । किं विशिष्ट ?, ज्योत्स्नाभिः परिवृतः कौमुदीभिः कन्दलित-स्तद्वत्त्वमपीति भावः ।

तथा भगवतः समवस्रतौ विहारावसरे च देवाः सदैव दिवि देवदुन्दुभिं वादयन्त्येतदेव भङ्गचन्तरेणाह—

दुन्टुभिर्विश्वविश्वेश !, पुरो व्योम्नि प्रतिध्वनन्। जगत्थाप्तेषु ते प्राज्यं, साम्राज्यमिव शंसति ॥७॥

अनु०-हे सर्व विश्वना ईश्र! आकाशमां आपनी आगळ पडघो पाडतो देवदुन्दुभि, जाणे जगतने विषे आप्त पुरुषोमां आपनुं साम्राज्य छे; एम कहेतो न होय तेम ध्वनित करे छे. (७)

१-' इव ' इत्यत आरभ्य ' ददाति ' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रित-पुस्तके नास्ति । अव०-दुन्दु० हे विश्वविश्वेश !, सर्वजगन्नायक !; दुन्दुमिर्भेरीविशेषो देवतासम्बन्धी व्योग्नि गगनस्थः पुरोऽग्रे प्रतिध्वनन् स्वयं श्रब्दं कुर्वज्जगत्याप्तेषु सर्वदेवेषु प्राज्यं प्रकृष्टं साम्राज्यमैश्वर्यं ते तव शंसति कथयतीव, इवोत्प्रेक्षायाम्॥७॥

वि०-हे विश्वविश्वेश ! समयमुवनस्वामिस्ते तव पुरोभागे दुन्दुभिव्योंन्नि वियति सरभसत्रिदशकरतल्ताडितः प्रतिध्वनन् वाचालितरोदोन्तरालं नादमुद्गिरन्नुत्प्रेक्ष्यते । जगति विश्वे आप्तानां आसन्ननिर्वृतिपुरप्रवेशत्वेन त्वच्छासनमुद्बहतां तव सम्बन्धि प्राज्यं परिपूर्णं साम्राज्यं धर्मचक्रवर्त्तित्वं शंसति कथयतीव, तदाकर्णने हि तेषाममन्दानन्दोत्पत्तेः । न च दुन्दुभिनादमन्तरेण जगज्जनानां युगपदमीष्टार्थकथनं शक्यमिति ।

तथा परमाईन्त्यपदमधितस्थुषः स्वामिनः शिरसि सुराः श्वेतातपत्रत्रयीं धारयन्तीत्येतदेवाष्टमप्रातिहार्थं स्तुतिकृद् युक्त्या व्यनक्ति—

### तवोर्ध्वमूर्ध्वं पुण्यर्द्धि,-क्रमसब्रह्मचारिणी । छत्रत्रयी त्रिभुवन,-प्रभुत्वप्रौढिशंसिनी ॥ ८ ॥

अनु०-वधती जती एवी आपनी पुण्य ऋद्धिना कम समान उपराउपरी रहेलां त्रण छत्रो जाणे त्रण सुवनने विषे रहेली आपनी प्रसुतानी प्रौढताने कही रह्यां छे. (८) अव०-तवो० हे वीतराग !, तव शिरसीति गम्यम् । छत्रत्रय्यूर्ध्वमूर्ध्वम्रुपर्युपरि व्यवस्थिता, त्रिभ्रु० त्रिभ्रुवनस्य यत्प्रभ्रुत्वं तस्या या प्रौढिः प्रकर्षस्तच्छंसिनी ज्ञापिकाऽस्ति । कथम्भूता १, पु० पुण्यस्पद्धिस्तस्याः क्रमः, प्रथमं सम्यक्त्वम् , ततो देशविरतिस्ततः सर्वविरतिरित्यादिस्तस्य सब्रह्मचारिणी सदशी नैर्मल्यादिना ॥ ८ ॥

वि०-हे त्रिभुवनमौलिमाणिक्य !. प्रभो !, तव मौलौ छत्र-त्रयी शोभते । कथम् ?, ऊर्द्धमूर्द्धं उपर्युपरि व्यवस्थिता अत एव पुण्यद्धिकमसन्नह्मचारिणी तवैव पुण्यसम्पत्प्रकर्षसदृशी । तथाहि-प्रथमं सम्यक्तवप्रतिपत्तिस्ततो देशविरतिरनन्तरं सर्वविरतिस्ततश्चाई-दादिस्थानासेवनमनन्तरं तथात्वेनोत्पत्तिः । पुनः समये सर्वविरतिः क्रमादपूर्वकरणक्रमेण क्षपकश्रेणिस्ततः शुक्रध्यानमितो घातिकर्मक्षय-स्ततः केवलोत्पत्तिरनन्तरं परमाईन्त्यसम्पद्पभोगस्ततः सनातन-पदावाप्तिरित्युत्तरोत्तरस्ते पुण्यर्द्धिकमस्तद्वहातपत्रत्रयी । पुनः किं वि-शिष्टा १, त्रिभुवनेत्यादि भूर्भुवःस्वःस्वरूपं त्रिभुवनं तस्य प्रभुत्वप्रौढिः प्रामवोत्कर्षस्तां शंसतीत्येवंशीला । किमुक्तं भवति-यः किलैकस्य भुवनस्य प्रभुस्तस्यैकमातपत्रम्, यस्तु भुवनद्वयस्य तस्य द्वे, भग-वतस्त अवनत्रयस्वामिभिः सरभसमुपास्यमानत्वेन विश्वत्रयपतेः समुचितैव शिरसि श्वेतातपत्रत्रयीति ।

एवं प्रतिहार्याण्यभिधाय तद्वक्तव्यता**मु**पसंहरन्नाह—

एतां चमत्कारकरीं, प्रातिहार्यश्रियं तव । चित्रीयन्ते न के दृष्ट्वा, नाथ! मिथ्यादृशोऽपि हि॥९

अनु०-हे नाथ ! चमत्कारने करनारी आपनी आ प्रातिहार्य लक्ष्मीने जोईने मिथ्याद्दष्टि-आत्माओ पण आश्चर्य नथी पामता ?, अर्थात् सौ कोई आश्चर्य पामे छे. (९)

अव०—हे वीतराग ! हे नाथैतां प्रत्यक्षां पूर्वोक्तां चमत्कारकरीं तव प्रातिहार्यश्रियं दृष्ट्वा के मिथ्यादशोऽपि न चित्रीयन्ते-नाश्चर्यं कुर्वन्ति ?, अपि तु सर्वेऽपि प्रातिहार्याण्यति-शयविशेषाः। नन्वतिशयाश्चतुस्तिशदेव ?, न; अनन्तातिशय-त्वात्तस्य चतुस्तिंशत्सङ्ख्वयानं बालावबोधाय ॥ ९ ॥

इति पञ्चमप्रातिहार्थस्तवस्यावचूार्थिः ।

->>26----

वि०—हे केवरुश्रीसनाथ ! नाथ ! तव सम्बन्धिनीमेतां पूर्वोपवर्णितस्वरूपां चमत्कारकरीमरौकिकाश्चर्यचर्याकारिणीं प्राति-हार्यश्रियमशोकादिरुक्षणां रुक्ष्मीं दृष्ट्वा विरुोक्य तावदासतां सुदृशः, किन्तु मिथ्यादृशोऽपि तत्त्वदर्शनं प्रति विपरीतदृष्टयोऽपि के नाम न चित्रीयन्ते ! नाश्चर्यमुद्धहन्ति ! । इदमत्र द्ध्दयम्-किरु यद्यपि तेषामज्ञानोपहतत्वेन भगवतो यथावद्वीतरागतादिरहस्यानवबोधस्त-थापि सुवनाद्भुतप्रातिहार्यदर्शनाद्विस्मेरविस्मयानाममन्दानन्दपीयूष- पानमनागुपशान्तमिथ्याविषाणां भवत्येव बोघेराभिमुख्यमित्यहो स्वामिनः सर्वोपकारितेति ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे पञ्चमस्य प्रातिहार्यस्तवस्य पदयोजना ।

एवं भावाईद्रूपस्य परमात्मनो मुवनातिशयहेतुनतिशयानभिधाय साम्प्रतं तदतिशयलेशेनापि वश्चितानचिद्रूपान् देवाभासांस्तत्तुला-यामारोप्य तस्मिन् भगवति ये विपक्षतामुपक्षिपन्ति तान्निरसिसि-षुर्विपक्षनिरासस्तवं स्तुतिक्वदाह—

लावण्यपुण्यवपुषि, त्वयि नेत्रामृताञ्जने । माध्यस्थ्यमपि दौःस्थ्याय, किं पुनर्द्वेषविप्लवः ।१।

अनु०-नेत्रोने अमृतना अंजन तुल्य अने लाव-ण्यवडे पवित्र दारीरवाळा एवा आपने विषे मध्य-स्थपणुं धारण करवुं, ए पण दुःखने माटे छे, तो पछी द्वेषभाव धारण करवो, ए माटे तो कहेवुं ज द्युं ?(१) यथा चक्रवर्त्तिश्वकादिचतुर्दशरलादिसामग्रीसम्भवे वैरिजया-

योत्साहः । एवं प्रभोरपि धर्मचकादि प्रदर्श्व प्रतिपक्षनिरासमाह-

अव०——लाव० हे वीतराग ! त्वयि लावण्यं लवणिमा तेनाभिलषणीयकाये नेत्राणां नयनानाममृताञ्जनवत्प्रकाशकरे दृष्टे इति गम्यम् ,माध्यस्थ्यमुदासीनतापि दौःस्थ्याय-दुःखाय स्यात् । यथा चिन्तामणिं वीक्ष्यानादतवतो नरस्य मतिम-द्भिर्निदैंचोऽयमित्यपवादः । पुनर्द्वेषविष्ठवो द्वेषेणेर्ष्यया विष्ठवोऽ-

६९

सद्दूषणोद्घोषणम् । किं तेन १, अनिर्वाच्यं किश्चित्ररकादि प्राप्स्यन्तीत्यर्थः ॥ १ ॥

वि० --- हे जगदानन्दकन्द ! भगवंस्त्वयि लावण्यपुण्यवपुषि निरुपाधिमधुरनिसर्गलवणिमगुणपवित्रगात्रे तत एव नेत्रामृताझने सकल्लोकलोचनामृतवर्त्तिप्रतिमे । यत् कैश्चिदनभिगृहीतमिथ्यात्व-मुकुल्तिविरोषविचारैर्माध्यस्थ्यमितरदेवसाधारणा देवबुद्धिर्वियते । तदपि तावत्त्वद्रुणज्ञानां दृष्टं श्रुतं च महते दौःस्थ्याय मनःखेदाय जायते । यत्तु तेभ्योऽप्यतिमूदैः कैश्चित्त्वय्यपि विश्वजनीने द्वेष-विष्ठवो मत्सरोपष्ठवः प्रतन्यते स त्वदरोषविरोषविदुषां सुतरामरु-न्तुदः । यदि वा त्वयि पूर्वोपवर्णितस्वरूपे ये किलानभिगृहीत-मिथ्यात्वोन्मथितसदसद्विवेका माध्यस्थ्यमौदासीन्यमाकल्यन्ति तेषां त्वय्यौदासीन्यधारणमेव तावद् दौःस्थ्याय महतेऽनर्थाय । द्वेषवि-ष्ठवोपप्छतत्वं त्वनन्तभवञ्चमणहेतुत्वेन सुतरां दौःस्थ्यनिबन्धनमि-तिभावः ।

एवं तावत्त्वयि द्वेषोपष्ठवोऽपि जघन्यः । केचित्तु तद्वशा-देव सकल्जनसामान्यव्यवहृतीनपि देवाँस्त्वत्प्रतिपक्षतया तुल्रय-न्तीत्यतः स्तुतिकृत्तदुद्वेशेन साक्षेपमाह—-

### तवापि प्रतिपक्षोऽस्ति, सोऽपि कोपादिविप्छुतः । अनया किंवदन्स्याऽपि, किं जीवन्ति विवेकिनः ॥२॥

१ 'यदि वा' इत्यत आरभ्य 'देोेःस्थ्यनिबन्धनम् ' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रितपुस्तके नास्ति । अनु०-आपने पण पति-पक्ष-दुइमन छे अने ते पण कोपादिथी व्याप्त छे. आ जातिनी किं वद-न्ती-कुत्सित वार्ता सांभळीने विवेकी पुरुषो शुं प्राण धारण करी शके १, न ज करी शके. (२)

अच०---तवा० हे वीतराग ! तवापि निष्कारणनिखिल-वत्सलस्यापि प्रतिपक्षो रिपुरस्ति, सोऽपि प्रतिपक्षः कोपादिभिः कोधादिभिर्विप्लुतो व्याप्तः । अनया किं वदन्त्यापि वार्त्तयापि किमिति प्रच्छायां विवेकिनो ज्ञातारो जीवन्ति ? अपि तु न, अश्रव्यश्रवणातु प्राणत्यागोऽपि वरम् ॥ २ ॥

वि०—-परमकारुणिकत्वेन वीतरागकत्वेन सर्वज्ञत्वेन परमा-ईन्त्यसम्पदुद्भासितत्वेन च जगद्विरुक्षणस्य तवापि किं कोऽपि प्रति-पक्षोऽस्ति १। अपि तु सर्वथैवानुपपन्नः । कदाचित्त्वद्विध एव स्यादि-त्याह—सोऽपि त्वद्विपक्षतया स्थितोऽपि कोपादिभिः क्रोधकाम-लेभादिभिः प्राक्वतजनेभ्योऽप्यतितरां विष्ठवमस्वास्थ्यमापादितः । अस्य चार्थस्य साक्षात्करणं तावद् दूरत एव, किन्त्वनया त्वद्वि-पक्षास्तित्वप्रतिबद्ध्या किं वदन्त्यापि विमूढलोकोक्त्यापि विवेकिनस्तव त्वदितरदेवानां च प्रथग्भावज्ञाः किं कदापि जीवन्ति १ । किमुक्तं भवति-किल तथाविधसामप्रीवैकल्यादेवमसमझसप्रलापिनो यदि निग्रहीतुमशक्तास्तरिंक स्वायत्तान् प्राणानपि ते मोक्तुं न क्षमाः ?,

१ ' अथ च ' इत्यत आरभ्य ' प्राणन्ति ' इंतियावत् पाठः प्रथम-मुद्रितपुस्तके नास्ति । अश्रोतव्यार्थश्रवणात् प्राणत्यागः श्रेयानेव । अर्थं च किं जीवन्ति कुस्सितं जीवन्ति किलायौक्तिकप्राणप्रहाणादाततायित्वराङ्किताः सह-सैव यद्यपि जीवितमुन्मोक्तुमक्षमास्तथापि सराल्यं प्राणधारणेन निन्दितं प्राणन्तीतिभावः । पूर्वोक्तमेवार्थ पुनर्दष्टान्तेन स्पष्टयन्नाह—

विपक्षस्ते विरक्तश्चेत्, स त्वमेवाथ रागवान् । न विपक्षो विपक्षः किं, खद्योतो द्युतिमालिनः ? ॥३॥

अनु०-आपनो विपक्ष जो विरक्त छे, तो ते आपज छो अने जो रागवान् छेतो ते विपक्ष ज नथी. द्युं सूर्यनो प्रतिस्पर्द्धि आगीयो होई इाके ? (३)

विपक्षो विरक्तः स्याद्रागवान् वेति मनसि विकल्प्यो-त्तरयन्ति—

अच०-विप० हे वीतराग ! ते तव विपक्षो वैरी चेद्यदि विरक्तो रागहितोऽस्ति तदा स त्वमेव, वीतरागाणां सर्वेषामै-क्यात् । अथ स वैरी रागवानस्तीतिपश्चस्तर्हि स न विपक्ष-स्तव । क्रुतः १, द्युतिमालिनः सूर्यस्य खद्योतः-पतङ्गः किं विपक्षो भवति १, अपि तु न । एवं रागवानपि तवाग्रे पतङ्ग-प्राय एव ॥ ३ ॥

वि०-हे प्रक्षीणान्तरविपक्ष ! प्रेक्षावद्भिर्निपुणमपि निरीक्ष्य-माणैस्त्वद्विपक्षः कापि न प्रैक्षि । तथाहि----यदि तावत्ते विपक्षो विरक्तस्तदा नूनं न विपक्षः, किन्तु वीतरागत्वेन स त्वमेव । अथ रागावाँस्तथाप्यवीतरागत्वेनैव त्वत्तोऽत्यन्तविसदृशत्वान्न विपक्षः । समानशीलपराक्रमयोरेव प्रायः सपक्षविपक्षतोपपत्तेः । अथ दृष्टान्त-माह-विपक्षः किं खद्योतो द्युतिमालिनः ?, खद्योतः-कीटविरोषो, द्युतिमालिनः--सहस्रभानोः किं कचिद्देरो काले वा विपक्षो भवेत् ? । एवं यथा उैयोतिरिङ्गणस्य गभस्तिमालिना तुला दुर्छभा, तथा सरागस्य वीतरागेणेतिभावः ।

ननु योगोपनिषन्निषेवणाद्भगवतस्तावदेवं महिमा ततस्तद-भ्यसनेन परेऽपि तथा भविष्यन्तीत्याशङ्क्र्याह----

स्पृहयन्ति त्वद्योगाय, यत्तेऽपि लवसत्तमाः । योगमुद्राद्रिद्राणां, परेषां तत्कथैव का ? ॥४॥

अनु०-आपना योगनी स्पटहा ल्वसत्तम-अनु-त्तरविमानवासी देवो पण करे छे. योगनी मुद्रावडे पण रहित एवा परदर्शनीओने विषे ते योगनी कथा-वार्ता पण शानी होय ?, न ज होय. ( ४ )

अव०-स्प्रह० हे वीतराग ! त्वद्योगाय तव मार्गाय तेऽपि लवसत्तमाः सप्तलवमानायुरभावेनानुत्तरगता अपि देवा अपि स्प्रहयन्ति-वाञ्छन्ति । त्वत्तो योगम्रद्रादरिद्राणां-बाह्यरजोहरणमुखपोतादियतनोपकरविकलानां परेषां साङ्ख्या-

१-खद्योतस्य ।

### दित्वत्प्रतिपक्षाणां तस्य योगस्य कथैव वार्त्तैव का ?, न कापि, योगमार्ग आसन्नोऽपि नास्तीत्यर्थः ॥ ४ ॥

वि०-सिद्धाद्भुतयोग ! भगवंस्त्वचोगाय तव योगोपनिषदे आसतामणिमादिमहर्द्धयः, किन्तु तेऽपि परमपदोपकण्ठप्रतिष्ठा लवसप्तमा अनुत्तरसुराः स्पृहयन्ति । यदुताहो मन्दभाग्यानाम-स्माकं सप्तलवन्यूने पूर्वभवायुषि वीतरागोपमा योगसमृद्धिर्न सङ्घ-टिता कदा पुनरिमां प्राप्स्याम इत्यहरहः स्प्रहामावहन्ति । तस्यैवं-विधस्य त्वचोगस्य परेषां कथापि वार्तापि का कौतस्कुती ?, किंविशिष्टानां ?, बहिर्देहसंस्थानरूपया योगस्य मुद्रया दरिद्राणां निःस्वानाम् । तथा चायमेव स्तुतिकृत् स्युत्यन्तरे प्राह—" वपुश्च पर्यद्भद्दायं रुथं च दृशौ च नासानियते स्थिरे च । न शिक्षितेयं पर्रतीर्थनाथैर्जिनेन्द्र ! मुद्राऽपि तवान्यदास्ताम् ॥ १ ॥ " इति एवं योगमुद्रयापि दरिद्राणां तेषां तपस्विनां कुतस्त्वद्विपक्षतेति ।

एवं च स्थिते यद्विधेयं तदाह----

त्वां प्रपद्यामहे नाथं, त्वां स्तुमस्त्वामुपास्महे । त्वत्तो हिन परस्त्राता, किं ब्रूमः ?, किमु कुर्महे ?, । ५।

अनु०-आपने अमे नाथ तरीके स्वीकारीए छीए, आपनी अमे स्तुति करीए छीए अने आपनी अमे उपासना करीए छीए; कारण के आपनाथी अधिक बीजो कोई रक्षक नथी, आपनी स्तुतिथी अधिक बीज़ुं कांई बोलवालायक नथी अने आपनी उपास-नाथी अधिक बीज़ुं कांई करवालायक नथी. ( ५ )

अथ कवयः संसाररूपैकस्थानस्थितत्वेऽप्यात्मन<sup>स्</sup>तेभ्यः पृथक्त्वं दर्शयन्ति—

अच०-त्वां प्र० हे वीतराग ! वयं त्वां नाथं योग-क्षेमकरं प्रपद्यामहे-स्वीक्रुर्मः वयं त्वां स्तुमः, वयं त्वाग्रुपा-स्महे-सेवामहे, यतस्त्वत्तोऽपरोऽन्यः न त्राता न रक्षकः । तव स्तवादपरं किम्ब्रूमः ? स्तुतिमात्रफलत्वाद्वचनस्य, तव सेव-नादपरं किग्रु कुम्महे सृजामः, परिचर्यामात्रफलत्वान्नुजन्मः, अपरमित्यर्थवद्यादिभक्तिलिङ्ग(वि)परिणामोक्तिर्द्वयेऽपि ॥५॥

वि०-अत्राद्यपदत्रयमुत्तरपदत्रयेण यथाक्रमं योज्यम् । तथाहि-हे विश्ववत्सल ! यत एतदेवमतो वयमान्तरारातिपरित्रस्तास्त्वामेव यथार्थं नाथं प्रपद्यामहे शरणमिति रोषः । यस्मादस्मिन् जगति अस्माद्भयात्त्वदपरः कोऽपि न परित्राता इत्युत्तरेण योगः । तथा त्वामेव समस्तस्तुत्यगणाग्रेगण्यमन्वर्थाभिः स्तुतिभिः स्तुमः । अत एव तव स्तवादधिकं किमन्यद् ब्रूमस्तन्मात्रफलत्वाद्वाग्मित्वस्य । तथा त्वामेव विश्वोपास्यैरपि सरभसमुपास्यं वयमुपास्महे । अत एव सकल्सत्कर्म्ममौलिभूतत्वात्त्वदुपासनस्यैतद्वयतिरिक्तं किमन्यत् कु-र्महे । कृतेऽस्मिन् कृतान्येव निखिलान्यपि सत्कर्माणि । अत्र च शरणार्थितावकोपासकानां बहुत्वात्तदुक्तौ बहुवचनम् । भगवत-स्त्वद्वितीयत्वेन त्वामित्येकवचनं स्तुतिकर्त्तुनौचितीं मुच्चति । एव-मन्यत्राऽपि द्रष्टव्यम् ।

श्रीवीतरागस्तोन्ने

्रुप्वं स्वामिनः शरणगमनस्तवनोपासनैः स्वयं कृतकृत्योऽपि स्तुतिकृत् कुतीर्थिककदर्थ्यमानं जगदवल्ठोक्य सनिर्वेदमिदमाह—

स्वयं मलीमसाचारैः, प्रतारणपरैः परैः । वञ्च्यते जगदप्येतत्कस्य पूरकुर्महे पुरः ? ॥६॥

ें अनु०-स्वयं मलिन आचारवाळा अने परने ठगवामां तत्पर एवा अन्य देवोवडे आ जगत् ठगाई रह्युं छे. हे नाथ!कोनी आगळ अमे पोकार करीए१६

अथ '' सरुषि नतिस्तुतिवचनं, तदभिमते प्रेम तद्-द्विषि द्वेषः । दानमुपकारकीत्तेनममूलमन्त्रं वशीकरणम् " इत्युक्तेः प्रभुद्वेषिणि द्वेषं सूचयन्तः प्रोचुः---

अव०-स्वयं० स्वयमात्मना मलीमसाचारैमेलिनाचारैः प्रतारणपरैलोंकानां विप्रलम्भप्रभुभिः परैत्रेद्वादिभिर्देवैर्यज्ञा-दिरतैर्गुरुभिश्वेतज्जगदपि वञ्च्यते तेन वयं त्वां विनाऽन्यस्य कस्य पुरः पूत्कुम्मेहे बुम्बां कुर्मः ॥६॥

वि०-हे क्रुपाकूपार ! परैरसर्वज्ञोपज्ञकदागमविष्ठावितमतिभि-( र्न तावत् केवलमारमैव वश्चितः, किन्स्वेतज्जगदपि, )रात्मा ताव-द्वञ्चित एव केवलमेतज्जगदपि, तस्त्थे तदुपचारादयं जगज्जनोऽपि कापथप्रवर्त्तनेन वञ्च्यते । यदि पुनस्ते स्वयं सदाचारा भविष्य-म्तीत्याह-स्वयं मलीमसाचौरेः स्वयमात्मना पापप्रवृत्त्या मलिन-

१ प्रवर्त्तयेषुः, इति प्रत्यन्तरे ।

अच०-नित्प० तथा हे वीतराग ! कश्वेतनः सुधीः देवांस्त्वदन्यान् अयेत् । कथंभूतान् ?, नित्यमुक्तान्सर्वदापि कर्म्मरहितान्, पुनः किंविशिष्टान् ?, जग० जगतो जन्मोत्पा-दनम्, स्थेम पालनम्, क्षयः संहारस्तेषु कृत उद्यम उपक्रमो यैस्तान्, यदि नित्यमुक्तास्तर्हि कथं जगद्व्यापारपरा इत्येवं विरोधः । अत एव कथम्भूतान् ? वन्ध्यासुतसदृशानसत इत्यर्थः ॥ ७ ॥

अनु०-नित्यमुक्त अने जगत्**नी उत्पत्ति स्थिति** तथा प्रलय करवामां उद्यमी एवा वन्ध्याना पुत्र समान एवा देवोने कयो सचेतन आश्रय करे १, अर्थात् नज करे. ( ७ )

नित्यमुक्तान् जगजन्मक्षेमक्षयकृतोद्यमान् । वन्ध्यास्तनन्धयप्रायान् ,को देवाँश्चेतनः अयेत्॥ ७॥

न चायं जगज्जनः परैः परिभूयेत यद्यन्तश्चेतनो भवेदित्याह-

चेष्टितैः । तथाविधा अपि कदाचिदाश्रितान् सदाचारे नियोजयेयु-रित्याह – । प्रतारणपरैः सञ्चितविचित्रवञ्चनप्रपञ्चेरेवंविधेस्तैर्जगदिदं वञ्च्यते । इदं च जगद्वञ्चनासमझसं परमकारुणिकं सर्ववेदिनं च भवन्तमन्तरेण वयमन्यस्य कस्य पुरः पूत्कुर्महे <sup>१</sup>, अद्य श्वो वा भव्या क्रिवर्गोऽयं त्वयैव कुमतपक्कादुद्धर्त्तव्यस्तत्किम्रपेक्षस इतिभावः ।

षष्ठः प्रकाशः ]

वि०-हे स्वामिन्नेवंविधान् देवान् चेतनो विशिष्टचित्तचैत-न्यवान् पुमान् निःश्रेयसकामः कः श्रयेत् ?, किं विशिष्टान् ?, नित्यमुक्तान्, विशिष्टयमनियमप्राणायामतपःकष्टादिभिर्दुष्कर्म्भजा-लमनुन्मूल्यापि नित्यमुक्तान् स्वभावमुक्तस्वरूपान् इत्येकं तावद्ध-र्घटम् । एवंविधा अपि यदि निरुपाधिमधुरा एव भवेयुस्तदा किय-दपि घटेतापीत्याह-जगज्जन्मस्थेमक्षयक्वतोद्यमान् जगतश्चराचरस्य जन्मस्थेमक्षयेषु सृष्टिपालनप्रलयेषु कृतोद्यमान् किलैकः कश्चिज्ञग-त्सुजत्यन्यः पालयत्यपरः संहरतीत्याद्याविष्कृतवैकृतान् । अतो यदि ते नित्यमुक्तास्तत्कथं जगज्जन्मादिविष्ठवपराः, अथ जगत्कर्तृतादि-कण्डूलमनसस्तर्हि नित्यमुक्ताः कथम् १, मुक्ता बेकस्वभावास्तेषां च यथाक्रमं रजःसत्त्वतमोगुणोल्बणोदयानां जगतः सर्गस्थितिसंहर तिप्रयतत्वेन सुव्यक्तैव भिन्नस्वभावतेति यत्किञ्चिदेतत् । यथा च जगत्कर्त्तुत्वाद्यप्रामाणिकं तथा सर्वं जगत्कर्त्तुत्वनिरासस्तवे पुरस्ता-द्विस्तरतो व्याख्यास्यते । अत एव वन्ध्यास्तनन्धयप्रायान् सर्वथै-वायौक्तिकरवेन वन्ध्यासतोपमान्, सांभिप्रायं च स्तनन्धयपदो-**पादानम् , यतो वन्ध्यानां पालितकादिपुत्रसद्भावेऽपि स्तनन्धयत्व**-मनुपपन्नम् । एवंविधांश्च देवाभासान् सचेतनः क इव भजेन्न कोऽपीतिभावः ।

ये तु मोहोपहतमतित्वेन तानपि देवान् प्रतिपद्य तदन्या-

१-' साभिप्रायं च ' इत्यत आरम्य ' स्तन्धयत्वमनुपपन्नम् ' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रितपुस्तके नास्ति । निह्वननेन च क्रुतमौना एव तिष्ठन्ति तेऽपि वरम् । परं तदपि दुर्धियो न विदधतीत्याह—

कृतार्था जठरोपस्थ,–दुःस्थितैरपि दैवतैः । भवाद्दशान्निद्नुवते, हा हा ! देवास्तिकाः परे ॥८॥

अनु०-जठर-उदर अने उपस्थ-इन्द्रियवर्गथी विडम्बित थयेला देवोथी कृतकृत्य बनेला अन्य देवास्तिको-अमे देवने माननारा छीए एवी बुद्धि धारण करनारा कुतीर्थिको-आपना जेवानो अपलाप करे छे, ए खरेखर अत्यंत दुःखनो विषय छे. (८)

अथ श्लोकद्रयेन तद्धक्तस्वरूपमाह-

अव०-कृता० हे वीतराग ! जठरमुदरमुपस्थ इन्द्रिय-वर्गस्ताभ्यां दुःस्थितैर्विह्वलैरपि दैवतैः कृतार्थाः कृतार्थमन्या अज्ञा जना भवादद्यान् त्वत्सदद्यान् गुणैरुत्कृष्टान् निद्नुवते-ऽपलपन्ति । हा हा इति खेदे, परे द्विजादयो देवास्तिका देवविषयास्तावन्त इत्युपहासः ॥ ८ ॥

वि०-हे भगवन् ! परे कुमतग्रुपितत्त्वघियो जठरोपस्थदुःस्थि-तैरनर्गग्रेलरसनस्पर्शनादीन्द्रियविकारविडम्बितैरपि दैवतैः कृतार्थाः कृतक्वत्यमात्मानं मन्यमाना, हा हा इति खेदे, भवादृशान् समूलो-न्मूलितसकलेन्द्रियविकारमूरूबीजमहामोहानत एव चिदानन्दरूपे परमे ब्रह्मणि विलीनानपि निह्नुवते, न किञ्चिदमीभिरिति सोत्प्रा-

सहासं प्ररूपन्ति । एतदप्युचितं स्वीकृतसमस्तदुष्कृतानां नास्ति-कानाम् । एते तु हताशास्तैरेव देवैदेवास्तिकास्त्वादृशान्निह्नुवत इत्यहो मोहविलसितम्---

परमतानि च प्रायः सर्वाण्यसदुत्प्रेक्षणपराण्यप्रामाणिकानि च केवरुं धृष्टतयैव गलगर्जितं कुर्वन्तीत्याह ।

खपुष्पप्रायमुत्प्रेक्ष्य, किञ्चिन्मानं प्रकल्प्य च । संमान्ति देहे गेहे वा, न गेहेनर्दिनः परे ॥९॥

अनु०-आकाराना पुष्पना जेवी कोई वस्तुनी कल्पना करीने अने तेने सिद्ध करवा कोई प्रमाणने आगळ धरीने गेहेनर्दी-घरमां शूरवीर एवा पर-तीर्थिको पोताना देहमां के घरमां माता नथी-अमारो ज धर्म श्रेष्ठ छे एम मानी फोगट फुलाय छे (९)

अव०-खपु० हे वीतराग ! परे परवादिनः खपुष्प-प्रायमाकाञ्चक्रुसुमकल्पमुत्प्रेक्ष्य स्वचेतसि विचार्य '' एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थित " इत्यादि किश्चिन्मानं प्रमाणं स्वचिन्तितसाधकं प्रकल्प्य प्रकाश्य च गेहेनर्दिनो गेहेशूराः सन्तो गेहे स्वदर्शने देहेऽपि मदोद्रेकेण न सम्मान्ति ॥ ९ ॥

वि०-हे जगदीश ! परे त्वदाज्ञावज्ञानपराः किश्चित् प्रत्य-क्षानुमानहेतुदृष्टान्तानामगोचरमत एव खपुष्पप्रायमाकाशकुरोशय- सदृशमुत्प्रेक्ष्य स्वचैतसैव संवाद्य, यैथा-' एक एव हि भूतात्मा देहे देहे व्यवस्थित ' इत्यादि, तस्यैव च साधकं तद्विधमेव दित्र्यवयवादिकं मानं प्रमाणमुपकरूप्य, यैथा-' एकधा बहुधा चैव दृश्यते जल्चन्द्रवत्' इत्यादि, तेनैव च स्वमतिप्रत्ययेनोत्तानशिरसः साध्वस्माभिरेवेदं तत्त्वमुपलब्धमिति प्रमोदान्न स्वदेहे न च गेहे सम्मान्ति । केवल्लमसकलज्ञक्ऌासकदागमविमुग्धा गेहेनर्द्दिन एव ते, न तु चतुरङ्गबादविजयगर्जद्यशसः । यदि वा----

### कामरागस्नेहरागावीषत्करनिवारणौ । दृष्टिरागस्तु पापीयान् , दुरुच्छेदः सतामपि ॥१०॥

अनु०-कामराग अने स्नेहरागनुं निवारण सुकर छे, किन्तु पापिष्ठ एवो दृष्टिराग सज्जन पुरुषोने पण दुरुञ्छेद छे. ( १० )

अव०-काम० हेतुमाह-हे वीतराग ! यतः कामरागः स्त्र्यादिविषयः, स्नेहरागः पुत्रादिविषयः, तौ ईषत्करनिवा-रणौ-सुखनिवार्थों । तु परं दृष्टिरागो मदीयमिदमितिलक्षणः पापीयान् क्विष्टतरः सतामपि दुरुच्छेदः-कष्टपरिहार्यः॥१०॥ वि०-हे स्वामिन्नमी परदर्शनिनो मुषैवास्माभिरुपालभ्यन्ते,

1-२-'**यथा'** इत्यत आरभ्य 'इत्यादि्' इतियावत् पाठौ प्रथमनुद्रित− पुस्तके न स्तः । यतो न खरूवमीषामसमञ्जसप्रवृत्तिः खायत्ता, किन्तु रागायत्ता । रागश्च त्रिविधः कामरागः स्नेहरागो दृष्टिरागश्च । तत्र दम्पत्योः परस्परं भावबन्धना प्रीतिः--कामरागः, अपत्यादिषु पित्रोरत्यन्तवत्स-छता स्नेहरागः, अनादौ भवेऽभ्यावृत्त्याऽभ्यस्तेषु सौगतादिदर्शनेषु गाढाभिष्वक्नो दृष्टिरागः । येनोन्मत्तकरसेनेवान्तःपरिणतेन लेष्ठु-काष्ठादिषु कनकबुद्धिरिवातत्त्वेषु तत्त्वबुद्धिरपजायते । तत्रादिमौ कामस्नेहरागौ अनित्यतैकत्वान्यत्वादिशुभभावनाभ्याससमुल्लसिताद्भु-तज्ञानगर्भवैराग्यबलविदलितममत्वैः पुम्भिरीषत्करनिवारणौ सुकरो-च्छेदौ । अयं तु दृष्टिरागो यौक्तिकानेकहेतुदृष्टान्तविवेचिततत्त्वा-तत्त्वानां सतामपि मनसो दुरुच्छेदो दुर्निर्वास्यः । अत एव पापप्रवृ-त्त्यक्रभूतत्वात् पापीयानेवंविधेन दृष्टिरागेण म्लेच्छकन्देनेव दुर्वासिते मनसि कथमर्हदुपदेशपरिमलः प्रतिष्ठताम् ।

ननु यदि तेषां दृष्टिरागेणान्तरिता विचारदृष्टिर्भगवतो वीत-रागतादिरहस्यं न पश्यति तसिंक स्थूलार्थदर्शिनी चर्मदृष्टिरपि तदीयं बहिस्तत्त्वमात्रमपि न पश्यति येन ते तस्मिन्नुदासत इत्येतदेवाह–

प्रसन्नमास्यं मध्यस्थे, दशौ लोकम्प्रणं वचः । इति प्रीतिपदे बाढं, मूढास्त्वय्यप्युदासते ॥११॥

अनु०-प्रसन्नमुख, मध्यस्थ लोचन अने लोक-प्रिय वचनने धारण करनारा एवा अत्यंत प्रीतिना स्थानरूप आपने विषे पण मुढ लोको उदासीनता धारण करे छे ! ( ११ ) षष्टः प्रकाशः ]

अथ परदेवानां तद्भक्तानामपि मौढचं दर्शयन्ति-

अव०-प्र० हे वीतराग !, तवास्यं वदनकमलं प्रसन्न-मस्ति, दृशौ मध्यस्थे रागद्वेषाविष्ठुते स्तः, वचो वचनं लोकम्प्रणं लोकप्रियमस्ति हितसत्यत्वात् । इत्यमुना प्रकारेण प्रीतिपदे प्रेमस्थानेऽपि त्वयि बाढमत्यर्थः मूढाः-परतीर्थिका उदासतेऽनादतवन्तः ।। ११ ।।

वि०-हे स्वामिंस्तव तावरसुक्ठतिनां नेत्रयोः प्रथमप्रियातिथि-प्रतिममास्यमाननं प्रसन्नं कोपादिकेतुरहितम् , तथा दृशौ नीलोत्प-लदलदीर्धे लोचने मध्यस्थे अरक्तद्विष्टे। तथा पञ्चत्रिंशदुणोपेतं सर्व-भाषापरिणतं समयसंशयहरं च तव वचोऽपि लोकम्प्रणं भव्याङ्ग-भाजामन्तःकरणप्रीणनपटिष्ठम् इत्युक्तप्रकारेण प्रीतिपदे विश्वा-नन्ददायिनि प्राक्वतजनवत्त्वय्यपि केचिदुदासते, यतो बाढमर्त्यर्थं तेनैव दृष्टिरागेण मूढा मोहितमनसः । यच्च तेषां भगवत्यौदासीन्यं तदिवाभीतानां भास्वददर्शनमिव तद्व्यतिरेकेण कस्यान्यस्य क्षतिं विधत्ते <sup>१</sup>, अथवा—

तिष्ठेद्दायुर्द्रवेदद्रिर्ज्वलेज्जलमपि कचित् । तथापि यस्तो रागाद्यैर्नाप्तो भवितुर्महाते ॥१२॥ अनु०-कदाच वायु स्थिर थई जाय, पर्वत गळी जाय अने जल जाज्वल्यमान बनी जाय, तो पण रागादिकथी यस्त पुरुष आप्त थवाने योग्य नथी.(१२) स्वहृदयनिर्णयमाह- अव०-तिष्ठे० कचिद्वायुस्तिष्ठेत्स्थरीभवेदद्रिर्द्रवेत्-द्र-वतां अयति, जलमपि ज्वलेदग्निवद्दहति, तथापि रागाद्यै-प्रस्त आक्रान्त आप्तः-सम्यक्तत्त्वज्ञो भवितुं नाईति । त्वां विनाऽन्यदेवेषु रागादिरहितदेवत्वं नास्तीति भावः ॥ १२ ॥ इति षष्ठप्रतिपक्षनिरासप्रकाशावचूर्णिः ।

वि०-हे विश्वेकमित्र ! कियद्वा परगतातत्त्वचिन्ताचकारोप-णेन स्वान्तःकरणमकरुणैरिव खेदनीयम् । यतः सम्यगुपलुब्ध एवायं विनिश्चयो यदुत कचिद्देरो काले वा अविसंवादिसद्गुरूप-देशस्वभ्यस्तशारीरमरुत्सञ्चारकमपरिपक्त्रिमाभ्यासस्य कस्यचिद्यो-गिनः कुम्भनज्ञक्त्या विद्यादिबलेन वा वायुः सततगतिरपि तिष्ठेत् निश्चलतामाकल्ल्येत् । तथा तथाविधातिप्रबल्वीर्यमहौषधप्रयोगात् स्वाराधितदेवतादिप्रभावाद्वा अद्विगिरिरपि द्रवेत् द्रवरूपतामापद्येत । तथा अचिन्त्यमहिममणिमन्त्रादिमाहात्म्यात्तीर्थमहिम्ना वा कदाचि-ज्जलं सलिलमपि ज्वलेत् ज्वालामालाकुलमालोक्येत। तथाऽपि दुर्घट-वर्गेऽस्मिन् घटितेऽपि रागांचै रागद्वेषमोहैर्य्रस्तः स्वस्वरूपं त्याजितः प्राणी नाप्तो भवितुमईति उपायशतैरप्याप्तत्वं न भजते । इयमत्र भावना महाबलस्खलनादद्रिद्रावणाज्जलज्वालनादपि रक्तद्विष्टमूढपूर्व-कुमाहिताः सत्येऽप्याप्तवचने पत्याययितुं दुष्कराः । श्रूयते च " जिनैजैमिनिकणभक्षाक्षपादवन्दाक( वेदान्ति )कपिलसुरगुरुभिः जगदेकमतीकर्जुं न पार्थते वहतु किमनेनेति । "

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे विपक्षनिरासषष्ठप्रकाशपदयोजना ॥

#### १-बुद्ध ।

वि०-इह हि केचिन्महामोहोपहतमतयः पुण्यपापैरस्प्रष्टान-शरीरिणः स्वयम्भुवः स्वभावमुक्तस्वरूपान् किल स्वयं क्वतकृत्यानपि मुवनजनानुप्रहाय हितोपदेशकान्निजाप्तान्मन्यन्ते तच्च स्तुतिकृत् प्रत्यक्षानुपपत्त्या विसंवादयन्नाह—

धर्माधर्मौ विना नाङ्गं, विनाङ्गेन मुखं कुतः । मुखाद्विना न वक्तृत्वं, तच्छास्तारः परे कथम् ?॥१॥ अनु०-धर्म अने अधर्म विना शरीर नथी, शरीर विना मुख नथी, अने मुख विना वक्तृत्व नथी; तो पछी धर्माधर्म अने शरीरादिथी रहित अन्य देवो

र्शास्ता-उपदेशदाता केवी रीते घटे ? (१)

अन्यद्प्यसङ्गतं तेषु बह्विति दर्शयन्ति---

अव०-धर्मा० धर्माधर्मौ पुण्यपापे विनाङ्गं शरीरं न स्यात् , अङ्गेन विना मुखं कुतः स्यात् १, न स्यादेव; मुखा-द्विना न वक्तृत्वं स्यात्तत्तसमात्कारणात्परे देवाः कथं शास्तारः-शास्त्रकर्त्तारः-उपदेशदातारो वा १, ' विना ते तृतीया च ' इति स्रत्रेण ( २-२-११५ ) द्वितीयातृतीयापञ्चम्यः ॥ १ ॥

वि०-हे विदितसमस्ततत्त्व ! भगवन् ! विमुक्तविपक्षविक्षे-पोऽहमपक्षपातेन स्वामिनं विज्ञपयामि, यदुतामी तावदास्तिकदर्श-निनः सर्वेऽपि दुर्मोच्यमपि गृहवासपाशमुच्छिद्य कुगतिपातभीरवः परमपदाध्वनि स्वस्वागमप्रामाण्येन प्रवर्त्तनते । आगमश्चाप्तोक्तयः । ये च तैराप्तत्वेन प्रतिपन्नास्तेषामागमप्रणेतृत्वमनुपपन्नम् । कुतः ? आगमा हि वचनरूपाः, वचनानि च वक्तारमन्तरेण न सम्भवन्ति, वक्तुश्च वक्तृत्वं वदनाविनाभूतम्, वदनं चाङ्गसङ्गतमङ्गं च धर्माधर्मौ विना नोपपद्यते । ततस्ते यद्यादित एव पुण्यपापविनिर्मुक्तास्तदा ध्रुवमशरीरिणः, शरीरविरहिताश्च नियतममुखाः, निर्मुखाश्च स्तम्म-कुम्भोरुहादिवन्न परोपदेष्टारः इति यत्किच्चिदेतत् ।

तथास्य जगतः सृष्टिसंहारावपि पुरुषविशेषकर्तृकाविति केचित ब्रुवते च " ब्राह्मयेण मानेन वर्षशतान्ते वर्त्तमानस्य ब्रह्मणोऽप-वर्गकाले संसारे खिन्नानां प्राणिनां निशि विश्रामार्थं सकलसुवनप-तेर्महेश्वरस्य सञ्जिहीर्षासमकालं शरीरेन्द्रियमहामूतोपनिवन्धकानां सर्वात्मगतानामदृष्टानां वृत्तिनिरोधे सति महेश्वरेच्छाणुसंयोगजकम्भ-माण्वन्तो चिनाशः । तथा पृथिव्युदकज्वरुनपवनानामपि महामूता-नामनेनैव क्रमेगोत्तरस्मिन्नुत्तरस्मिन् सति पूर्वस्य पूर्वस्य विनाशः, ततः प्रविभक्ताः परमाणवोऽवतिष्ठन्ते,धर्माधर्मसंस्कारानुविद्धाश्चात्मा-नस्तावन्तमेव कालम् । ततः प्राणिनां भोगभुक्तये महेश्वरस्य सिस्ट-क्षानन्तरं सर्वात्मगतवृत्तिरुब्धादृष्टापेक्षेभ्यस्तत्संयोगेभ्यः पवनपरमा-णुषु कर्मोत्पत्तौ तेषां परस्परसंयोगेभ्यो द्यणुकादिप्रक्रमेण महान् वायुः समुत्पन्नो नभसि दोधूयमानस्तिष्ठति । तदनन्तरं तस्मि-न्नेव, आष्येभ्यः परमाणुभ्यस्तेनैव क्रमेण महान् सलिलनिधिरुत्पन्नः पोष्ळ्यमानस्तिष्ठति । तदनन्तरं तस्मिन्नेव पार्थिवेभ्यः परमाणुभ्यो द्यणुकादिक्रमेण महाप्रथ्वी समुत्पन्ना संहताऽवतिष्ठते । तस्मिन्नेव महादधौ तैजसेभ्यः परमाणुभ्यो द्यणुकादिक्रमेणोत्पन्नो महांस्तेजो-

राशिर्देदीप्यमानस्तिष्ठति । एवं समुत्पन्नेषु चतुर्षु महामूतेषु महे-श्वरस्याभिध्यानमात्रात्तेजसेभ्योऽणुभ्यः पार्थिवपरमाणुसहितेभ्यो मह-दण्डमारभ्यते, तस्मिश्चतुर्वदनकमलं सर्वस्तोकपितामहं ब्रह्माणं सर्व-मुवनसहितमुत्पाद्य प्रजासर्गे विनियुङ्के । स च महेश्वरेण विनियुक्तो ब्रह्मातिशयधर्म्मज्ञानवैराग्यैश्वर्यसम्पन्नः प्राणिनां कर्मविपाकं विदित्वा कर्मानुरूपज्ञानभोगायुषः स्वसुतान् प्रजापतीन्मानसांश्च मनुष्यदेव-षिंपितृगणान्मुखबाह्ररुपादतश्चतुरो वर्णानन्यानि चोच्चावचानि भूतानि सृष्ट्वा आशयानुरूपेंधर्मज्ञानवैराग्यैश्वर्यैः संयोजयतीति तदे-तत्सर्वभसङ्गतं कथमित्याह —

अदेहस्य जगरसगें, प्रवृत्तिरापि नोचिता । न च प्रयोजनं किंचित्, स्वातन्त्र्यान्न पराज्ञया ॥२॥

अनु०-शरीर रहितने जगतनुं सर्जन करवानी प्रवृत्ति पण घटती नथी. कृतकृत्य होवाथी सर्जन करवानुं कांई प्रयोजन नथी अने स्वतंत्र होवाथी पारकानी आज्ञाए पण प्रवर्त्तवानुं नथी. (२)

शास्त्राद्यपदेशं निषिध्य जगत्कर्तृत्वं निरम्यन्ति---

अव०-अदे०हेवीतराग ! अदेहस्याशरीरस्य जगत्सर्गे जगतः सृष्टौ प्रवृत्तिः प्रवर्त्तनमपि नोचिता स्वदेहानिष्पत्तेः । न च किञ्चित्प्रयोजनं कार्यमस्ति, तेषां परवादिभिः क्वत-कृत्यत्वेन मन्यमानत्वात् । शिवास्तिकाः प्रोच्चः-स भगवान्न पराज्ञया प्रवर्त्तते, किन्तु स्वातन्त्र्यात् स्वेच्छयेव ॥ २ ॥

वि०-यः किलाम्य जगतो निर्माता स तावत्परेरजरीरित्वेना-भ्युपगतः, तस्य च स्वयमदेहस्य जगत्तसर्गे विश्वनिर्माणे प्रवृत्तिरेव तावन्नोचिता, न हि स्वयमसिद्धः परान् साधयितमलम् । न चैवं वाच्यम् , यदस्य भगवतः सर्वत्राप्रतिहता इच्छैव जगन्निर्माणे क्षमा, किमन्तर्गडुना देहेनेति । यतः इच्छा ब्रमिलाषरूपा, सा च शरी-रवत् एवात्मनः समीचीना, सकलेच्छाजालविलये चाशरीरता. तसा-दसङ्गतमङ्गविरहितस्यास्य जगन्निर्माणम् । नन् यदि पुनः किमपि प्रयोजनमधिकृत्यासौ जगत्सर्गे प्रवर्त्तते ! नैवम्, प्रेक्षावत्प्रवृत्तिरि-ष्टाधिगमार्था वा स्यादनिष्टपरिहारार्था वा, न चेष्टानिष्टप्राप्तिपरि-हारावीश्वरे प्राप्तसमस्तकामे सम्भवतस्ततः किमस्य प्रयोजनम् । ननु क्वतकृत्यस्यास्य मा भूत प्रयोजनम्, न चासौ कचिदपि पराज्ञया प्रव-र्त्तते, केवरुमस्खलितमस्य जगति प्रभुत्वमतः ''प्रभुः स्वातन्त्र्यमाप**न्नो** यदिच्छति करोति तत्" ततः स्वातन्त्र्यादसौ जगत्सर्गसंहारैः क्रीडतीति । आचार्यः---

कीडया चेत्प्रवर्त्तेत, रागवान् स्यात् कुमारवत् । कृपयाऽथ खजेत्तार्हे, सुख्येव सकलं खजेत्॥३॥

अनु०-कीडा माटे जो प्रवर्ते तो बालकनी जेम रागवान् ठरे, अने जो कृपाथी बनावे तो सकल जगत्ने सुखी ज बनावे. (३)

इच्छाप्रवृत्तिरपि क्रीडया क्रपया वा स्यादिति मनसि विकल्प्योत्तरयन्ति— अव०-कीड० स शम्भुश्वेद्यदि क्रीडया प्रवर्त्तेत तदा रागवान् स्यान्कुमारवत्–बालकवत्, यथा शिशवो जलक्किन-वालुकया देवकुलादि निर्माय क्षणं क्रीडित्वा स्वयमेव सर्वं संहृत्य यथागतं यान्ति, अथ कृपया–दयया जगत्सृजेत्तर्हि सकलं सुख्येव सुखासक्तमेव सृजेन्न चैवं दृइयते ।।३॥

वि०-हंहो ! यद्यसौ भुवनसृष्टिसंहारेषु क्रीडया विनोदमात्रेण प्रवर्त्तते तदा नियतं रागवान् स्यात् , क्रीडनविनोदनादीनि हि राग-निबन्धनान्येव, किं वत् ? कुमारवत् । यथाहि वालाः प्राव्टट्कालादौ शैवलिनीपुलिनादिषु जलक्किन्नवालुकाभिः प्राकारप्रासादमन्दिरारा-मादीनि विरचय्य क्षणं प्रमुदितमनसः क्रीडन्ति, कालान्तरे च स्व-यमेव सर्वमुपसंहृत्य यथागतं यान्ति, न च तत्प्रवृत्तिः प्रेक्षावताम-भिमता, एवं भवदाप्तस्यापीति । परः, यधेवं नासौ क्रीडया जगन्ति स्वजति, किन्तु कृपया । आचार्यः-भोः ! पर ! इदमपि भवद्वि-कल्पितं न प्रमाणपदवीमासादयति । पश्य ! यद्यसौ परमकारुणिकः कृपया करुणया स्वति तदा जगदप्यमन्दलक्ष्मीपरिस्पन्दसम्पद्य-मानसकल्मनोभिल्लितार्थसार्थसुस्थितं सुख्येव किं न सजेत् ?, न चैतदेवम् ; ततश्च—

## दुःखदेोर्गस्यदुर्योनिजन्मादिक्केशविह्वलम् । जनं तु स्टजतस्तस्य, ऋपालोः का ऋपाल्लता ?॥४॥

### अनु०-दुःख, दौर्गत्य अने दुष्ट-योनिओने विषे

#### जन्मादिना क्लेज्ञवडे विह्वल एवा जगत्ने सर्जता ते कृपाऌनी कृपाऌता क्यां रही ? (४)

अव०-दुःख० एवं सति दुःखानि इष्टवियोगादीनि, दौर्गत्यं-दारिद्यम्,दुर्योनयः-श्वानचाण्डालनरकादयः, जन्म जननावस्थाजायमानात्यन्तकष्टमादिश्चब्दाज्ञरामरणरोगादयः इतरेतरद्वन्द्वस्तैः कृत्वा यः क्लेश्वस्तेन विद्धलं विधुरं जनम्, जात्यैकवचनम् । तु पुनः सृजतः क्वर्वतस्तस्येश्वरादेः कृपालोः कृपावतः का कृपालुता-दयामयता ?, न कापीत्यर्थः ॥ ४ ॥

वि०-तत्र दुःखं-कायवाब्यानसम्, दौर्गरयं-दरिद्रता, दुर्योनिः-तिर्थमारकादिका, जन्ममरणसमये च दुरन्तो वेदनास-मुद्घात इत्यादिभिः क्वेशैर्विह्वरुं विवशम्, जनं मुवनलोकम्, कृपालोरपि तस्य स्टजतः का नाम कृपालुता ?, प्रत्युत निर्निमित्तं निर्दयत्वमेवेति !

परः नन्वसावपि प्राणिनां धर्माधर्मावपेक्ष्य कर्मानुरूपमेव फलं प्रदातुमलम्, न पुनर्न्यूनाधिकम् । आचार्यः-

कर्मापेक्षः स चेत्तर्हि, न स्वतन्त्रोऽस्मदादिवत् । कर्मजन्ये च वैचित्र्ये, किमनेन शिखण्डिना ?॥ ५॥

अनु॰-दुःखादि देवामां जो ते प्राणीओना कर्मनी अपेक्षा राखे छे, तो ते अमारी-तमारी जेम स्वतंत्र नथी अने जगत्नुं वैचित्र्य जो कर्म जन्य छे तो नपुंसक समान ईश्वरने वचे लाववानी पण शी जरुर छे १ (५)

पर आह---

अच०-कर्मा० तस्य भगवतः ऋपालुतैवास्ति, परं येन यादद्यं कर्म कृतं तदपेक्षेयैव शुभाशुमं सृजति । एवं यदि स कर्मापेक्षस्तर्हि न स्वतन्त्रो न स्ववशोऽस्मदादिवत् । दूषणा-न्तरमाहुः-कर्म० वैचित्र्ये शुभाशुभसधननिर्धनादिलक्षणे कर्म-जन्ये स्वस्वकर्मनिष्पादिते मन्यमाने, अनेन शिवेन शिख-ण्डिना-नपुंसकेनाकिश्चित्करेणाजागलस्तनायमानेन किं ?, न किश्चिदित्यर्थः ॥ ५ ॥

वि०-हे सरलस्वभाव !, चेद्यदि सोऽप्यतिशयज्ञानवैराग्यैश्वर्य-युक्तो भवदाप्तः, प्राणिनां ग्रुभाग्रुभफलत्दानावसरे कर्मापेक्षः कर्मणो मुखभीक्षते, तर्हि शश्वत्कर्मपरतन्त्रोऽस्मदादिवन्न स्वतन्त्रः, परायत्तस्य च किमीश्वरत्वम् ? । तदेवमस्मिन् जगति तिर्यम्रारकनरामरसुखित-दुःखितसधननिर्धनसुभगदुर्भगस्वामिसेवकादिवैचिच्ये निखिलेऽपि कर्मजन्ये कर्मोत्पाद्ये, अनेन भवदाद्दतेनेश्वरादिना शिखण्डिना सर्व-थैवाकिश्चित्करत्वात्तृतीयप्रकृतिना किम् ?, न किश्चिदित्यर्थः । एवं च किमन्यान्यगवेषणया ?, सर्वत्र स्वातन्त्र्येण व्यवहरतः कर्मणः एव भवत्वप्रतिहतं प्रमुत्वम् । पठन्ति च-"नमस्यामो देवान्ननु हतविधेस्तेऽपि वशगाः, विधिवन्द्यः सोऽपि प्रतिनियतकर्मैकफलदः । फलं कर्मायत्तं यदि किममरैः किश्च विधिना, नमः सत्कर्मभ्यो विधिरपि न येभ्यः प्रभवति ॥ १ ॥ " परः--ननु किमनेन पृथग्जनोचितेनालापचापलेन !, स हि भगवान्महेशस्ततोऽस्य विश्वनिर्माणादिका वृत्तिश्चेष्टा अवितक्यां कथं किं निमित्तं वा जगन्त्यसौ स्रजतीति न वितर्कणीया, कुतः ! स्वभावतः, जगत्कृतिसंहृतिरूपः स्वभाव एवास्य, स च न पर्य-नुयोगमर्हतीति । आचार्थः--

### अथ स्वभावतो वृत्तिरवितक्यो महेाशितुः । परीक्षकाणां तर्द्येष, परीक्षाक्षेपडिण्डिमः ॥६॥

अनु०-अने जो महेश्वरनी आ प्रवृत्ति स्वभावथी छे, किन्तु तर्क करवा लायक नथी; एम कहेशो तो ते परीक्षक–लोकोने परीक्षा–करवानो निषेघ करवानुं डिंडिम–ढोल वगाडवा जेवुं छे. ( ६ )

पुनः पर आह---

अच०-अथ० अथानन्तरं महेशितुरीश्वरस्य स्वभावतः स्वेच्छ्या वृत्तिर्जगत्करणादिका अवितर्क्या अविचार्या न देवचरितं चरेदितिवचनात् ! तर्ह्येष ईश्वरः परीक्षकाणां परी-क्षाकर्तॄणां परीक्षाक्षेपडिण्डिमो विचारणानिरासपटहः, अतः परं कस्यापि वस्तुनः परीक्षा न कार्या यथेश्वरस्येत्यनिष्टप्र-सञ्जनम् ॥६॥

वि०-हंहो ! साधु समर्थमुत्तरं दत्तवानसि । परोपरुद्वानां हि दुर्बेळवादिनां स्वभावोक्तिमन्तरेण किमन्यदपयानद्वारम् । एवं भव- दाप्तनिश्चितासत्वपरीक्षकाणामेष तत्स्वभावोक्तिरुक्षणः परीक्षाक्षेपडि-ण्डिमः, केनाप्यस्य परीक्षा न विधेयेति प्रतिषेधार्थं पटहघोष इव, स च तत्त्वतोऽकीर्तिपटहघोष एव । कुतः १, यत्फििहेहिकाल्पप्र-योजनमात्रसाधकं कनकाद्युपादीयते तदपि तदर्थिभिः कषतापता-डनच्छेदादिपरीक्षापूर्वकमेव, यस्माच सर्वोत्तमा परमपदावासिरि-ष्यते, स कथं प्रेक्षापूर्वकारिभिरपरीक्षितः परिगृहीष्यत इति यत्किच्चिदेतत् ।

एवं च यौक्तिकोक्तिनिरुत्तरः परोऽभ्युपगमकाम इवाचार्य-माह । साधु भगवन्नविसंवादसुन्दरेयं भवद्भणितिरेनमेव चार्थम-समद्रग्यां अपि पठन्ति "अत एव निरीक्ष्य दुर्घटम्, जगतो जन्मविनाशडम्बरम्। न कदाचिदनीदृशं जगत्, कथितं नीतिरहस्य-वेदिभिः इति तस्मादिदमिह रहस्यम् । यत् किलास्मत्प्रभुर्न खळु जगन्ति सजति, किन्तु विशिष्टज्ञानबलाद्विश्वविश्वतत्त्वं जानीते ।

आचार्यः-

सर्वभावेषु कर्तृत्वं, ज्ञातृत्वं यदि सम्मतम् । मतं नः सन्ति सर्वज्ञा मुक्ताः कायभृतोऽपि च॥७॥

अनु०-सर्व पदार्थोंनुं ज्ञातृत्व एज जो कर्तृत्व छे, तो ए वात अमने पण सम्मत छे; कारण के अमारो ए मत छे के सर्वज्ञ, मुक्त-अद्यारीरी (सिद्ध) छे अने द्यारीरधारी (अरिहंत) पण छे. ( ७ )

### वचनचातुरीप्रतिहते परे स्वयमाञ्रङ्कचाह----

अव०-सर्व० यदि सर्वभावेषु पर्वतादिसकलपदार्थेषु ज्ञातृत्वमेव कर्तृत्वं सम्मतं तवाऽमीष्टम्, तर्हि नोऽस्माकं मतस्य सिद्धसाध्यता, न इति घण्टालालान्यायेनाग्रेऽपि सम्ब-ध्यते, यतो नोऽस्माकमपि सर्वज्ञाः केवलालोकावलोकितावि-कलभावाः, म्रुक्ताः कर्मरहिताः, कायभृतो दग्धरज्जुप्राया-युष्का(ष्कत्वा)दिना देहभृतोऽपि सन्ति विजयन्ते कश्चित्का-लमिति गम्यम् ॥ ७ ॥

साधु भोः !, सत्यमसि प्रेक्षापूर्वकारी ?, ततौ यदि भूभूधरा-दिषु सर्वेष्वपि चराचरेषु भावेषु भवतो निजाप्तस्य ज्ञातृत्वमेव कर्तृ-त्वं संमतम् ; ततोऽस्माकमेवमेतत्सुतरां संमतम् । यतोऽस्मदाप्ता अपि भगवन्तो विमलकेवलालोकदर्पणसंकान्तविश्वविश्वस्वरूपाव-लोकित्वेन सन्ति सर्वज्ञाः । भवबीजाङ्कुरजनकरागाद्यत्यन्ताभावेन च मुक्ताः, तथाविधभवोपप्राहिकर्मचतुष्टयपारतन्त्र्यात् कञ्चित्कालं का-यमृतश्चेति न किञ्चिदसङ्कतम् ।

एवं स्तुतिक्रद्भगवदनुम्रहादुन्मील्रदमलविवेकानभ्युपपत्तिपरा-न्परानाधाय प्रकृते वीतरागस्तवे योजयन्नाह—

# स्टष्टिवादकुहेवाकमुन्मुच्येत्यप्रमाणकम् । त्वच्छासने रमन्ते ते, येषां नाथ! प्रसीदसि॥८॥ अनु०-हे नाथ! आप जेमना उपर प्रसन्न छो,

सप्तमः प्रकाशः ]

ते आत्माओ प्रमाण रहित एवा सृष्टिसर्जनवादना दुराग्रहने छोडीने आपना ज्ञासनने विषे रमण करे छे. (८)

उपसंहरन्त आहुः---

अव०-सृष्टि०हे वीतराग ! इति पूर्वोक्तप्रकारेणाप्र-माणकं युक्तिरहितम् । सृ० जगत्सर्गवादकदाग्रहम्रुन्मुच्य परि-त्यज्य, त्वच्छासने त्वदागमे, ते षुरुषा रमन्ते येषां त्वं प्रसी-दसि प्रसन्नोऽसीतिभावः ॥ ८ ॥

वि०-हे विहितकुमतप्रमाथ नाथ !, पूर्वोक्तप्रकारेण पुरुष-विशेषकृतायाः स्रष्टेर्वादः-सृष्टिवादः स एवासद्घहरूपत्वेन कुहेवाकः कदभिनिवेशस्तमुन्मुच्य-परित्यज्य, किमित्याह-इति प्रागुक्तयुक्त्या, अप्रमाणकं प्रमाणानुपपन्नम्, प्रमाणोपपन्नश्चतुर्द्दशरज्ज्वात्मकस्यापि लोकस्यायमेव वादो, यदुत "निष्पादितो न केनापि, न घृतः केन-चिच्च सः । स्वयं सिद्धो निराधारो, गगने किन्त्ववस्थितः ॥ १ ॥ " इति । एवंविधे च त्वच्छासने-त्वत्प्रवचने, त एव रमन्ते-इदमेव तत्त्वमिति स्वहृदा संवाद्य त एव मोदन्ते, येषां सुकृतप्राप्यप्रसाद-स्त्वं प्रसीदसि-प्रसादसुमुखो भवसि । इयता च सर्वात्मना त्वत्प्रसा-दल्लभ्या एव शुभसम्पदो भव्याङ्गाजामित्यर्थापतितम् ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे जगत्कर्तृत्वनिरासस्य सप्तमप्रकाशस्य पदयोजना ।

इति सप्तमजगत्कर्तृत्वनिरासप्रकाशावचूणिः ।

ननु सिद्धं स्वयं सिद्धं जगत् तच किमेकान्तनित्यमुत्तैकान्ता-नित्यं नित्यानित्यं वेत्याशङ्काशङ्करसङ्क्वले विपश्चित्कुले स्तुतिक्वदाह-

सत्त्वस्यैकान्तनित्यत्वे, क्रुतनाशाक्रुतागमौ । स्यातामेकान्तनाशेऽपि, क्रुतनाशाक्रुतागमौ ॥१॥ अनु०-पदार्थनुं एकान्त नित्यपणुं मानवामां कृतनाश अने अकृतागम नामना बे दोष छे. एकान्त अनित्यपणुं मानवामां पण कृतनाश अने अकृता-गम नामना बे दोष रहेला छे. (१)

अथ तद्वचनानामप्रामाण्यमाहुः---

अव०-सत्त्व-हे वीतराग ! त्वया सत्त्वं वस्तुतत्त्वं नि-त्यानित्यात्मकं स्याद्वादमयं केवलज्ञानेन दृष्टं तथैव चाऽभि-हितम्, तस्य च साङ्ख्या एकान्तेन नित्यत्वमङ्गीकुर्वते, तथा सति कृतनाशाकृतागमनामानौ दोषौ स्याताम् । तथाहि-घटो यदि सर्वदा निष्पन्नसिद्धस्तथा कृतनाशः, कृतं कुम्भ-कारस्य मृदानयनक्केदनचकारोपणाद्युपक्रमस्तस्य नाशो नैर्श्वक्यं भवति, घटस्य नित्यं निष्पन्नत्वात् । अथाकृतागमः, यथा-यदि सर्वं सर्वदापि नित्यम्, तदा घटाकारोऽपि नित्यः, तथा च सति मृत्पिण्डे पूर्वमदृष्टो घटाकारो नित्यत्वादकृत एवागतः, एवं चाकृतागमदृ्षणं स्यात् । तथा सत्त्वस्य द्रव्य- स्य बौद्धाः एकान्तनाशमेकान्तेन विनश्वरत्वं मन्यन्ते, एव-मपि कृतनाशाक्वतागमौ स्याताम् । यथैकस्मिन्क्षणे ( यद् ) मृत्पिण्डद्रव्यमभूत्तद् द्वितीयक्षणे सर्वथा विनष्टम्, ततः कुम्भ-कारेण तत्र कृतोऽपि घटाकारो नश्यति, इति कृतनाशः । तथा मृद्द्रव्यं यदि निःशेषं नष्टम्, तर्हि स्थासकोशकुशूलबुष्नो-दरकर्णादि कुलालेन क्रियते दश्यते च चक्षुषा, अतोऽकृतागमः १

वि०-उत्पादव्ययधौव्यात्मकं वस्तुतत्त्वं सत्त्वम्, तस्यैकान्त-नित्यत्वेऽभ्युपगम्यमाने क्रुतनाशाक्वतागमो स्याताम् । तथाहि-सा खयैरप्रच्युतानुःपन्नस्थिरैकस्वभावं कूटस्थनिःयं वस्त्वभ्युपगम्यते ! तच्च यचेवं स्यात्तदा वस्तुनि घटादौ कुम्भकारादिकृतानां पर्यायाणां सर्वथा नाश एव स्यात, एतच प्रत्यक्षविरुद्धम् । यतः-कुम्भकारादिभिर्नि-मीयमाणाः स्थासकोशकुशूलपृथुबुध्नोदराद्याकाराः कृशाकृशरूप-तया क्षणे क्षणे दरीदृश्यन्ते । अतस्तेषां पर्यायाणामाविद्वदङ्गनाप्र-तीतानां विनाश एव स्यात् । ते च यदि न कृतासतदा घटोऽप्य-कृत एव स्यातू । कृतेष्वेव च तेषु घटोऽपि कृत । एवं च सति नित्यताक्षतिः । तथा अक्रतागमसङ्गमोऽपि स्यात् । तथाहि-पर्याया-स्तावत्तन्मते कूटस्थनित्यत्वादेव केनचिन्न कृताः । अकृता एव च समुपस्थिताः । यदि कृताः स्युस्तदा घटस्यापि कृतकत्वे नित्य-(त्व) पक्ष-क्षतिः । एतचानुष्णोऽझिरित्यादिवत् प्रत्यक्षविरुक्षणमकु-तागमस्वरूपं कः सुधीः श्रद्दधीत । तथा ताथागतपरिकल्पिते स्वल-क्षणस्य सर्वथा क्षणिकैकान्तपक्षेऽपि कृतनाशाकृतागमौ स्थिरस्थेमा-

नमवलम्बमानौ दुर्निवारावेव स्याताम् । यतः-सर्वथैव तद्भिमते वस्तुनि स्वीक्रियमाणे पर्यायाणां निराधारत्वेन स्थातुमज्ञक्तौ घटा-देरनुत्पाद एव प्रसज्येत । तथाहि-पूर्वक्षणे यद्यदु घटादिद्रव्यमासीत् तत्तत् द्वितीयक्षणे सर्वथा निर्हेतुकं विनष्टमेव । तत् कस्य स्थासको-शकुशूलादिसंस्काराधानं विधातुमुचितम् ?। दृश्यन्ते च प्रत्यक्षादि-ममाणैः संस्काराः, अतस्तन्मते कृता अप्यकृताः स्यः, तथा निर-न्वयनश्वरे वस्तुनि संस्काराणामुत्पादयितुमशक्यत्वात् कृतः स्था-सादीनां पर्यायाणामवकाशः १, अतः प्रतीयते--तन्मतेऽनिच्छयैव गलेपादिकान्यायादुपनत एवाकृतागमः । एवं च स्वपरपक्षयोरपक्ष-पातेनैव व्यवस्थितं नित्यानित्यात्मकं वस्तुतत्त्वम् । प्रयोगश्चायम्-विवादास्पदीभूतं वस्तुतत्त्वं नित्यानित्यात्मकम्, क्रुतनाशाक्रुतागमा-दिदोषाभावस्यान्यथानुपपत्तेः । न च दृष्टान्तमन्तरेण हेतोर्न गमक-त्वम् , अन्तर्व्यास्यैव; साध्यसिद्धेः । सात्मकं जीवच्छरीरं प्राणा-दिमत्त्वात्, इत्यादिवदिति।

ननु भवतु बाह्यतत्त्वं नित्यानित्यात्मकम्, परमात्मतत्त्वमेव-रूपमेवाभ्युपगम्यमानमौचितीमञ्चतीत्याशज्ञ्याह—-

आत्मन्येकान्तनित्ये स्यान्न भोगः सुखदुःखयोः। एकान्तानित्यरूपेऽपि, न भोगः सुखदुःखयोः॥२॥

अनु०-आत्माने एकान्त नित्य मानवामां सुख दुःखनो भोग घटतो नथी. एकान्त अनित्य स्वरूप सानवामां पण सुख दुःखनो भोग घटतो नथी. (२) ेएवं सामान्येन नित्यानित्यत्वमभिधायात्मनोऽपि तदर्शयति—

अव०-आत्म० हे वीतराग ! आत्मनि जीवे एकान्त नित्येऽङ्गीक्रियमाणे सुखदुःखयोभोंगो न स्यात्, छुतः ?, यदि सुखं भोक्तुमारब्धं तर्हिं सर्वदापि सुखमेव; यदि दुःखं तदा तदेव भवेत् । अन्यथा सुखग्रुपभ्रुज्य दुःखस्य, दुःखं चोपभ्रुज्य सुखस्योपभोग्यात्मा सुखितया विनइय दुःखि-तयोत्पन्नस्तया वा विनइय सुखितयोत्पाद(सुखितयोत्पन्न) इति (न स्यात्) । एकान्तानित्यरूपेऽप्यात्मनि सुखदुःखयो-भौंगो न स्यात्, उत्पत्त्यनन्तरं क्षणविनष्टत्वात् । सुखदुःखे तु चन्दनाङ्गनारोगकण्टकादिसाधनयोभौंगोपभोगाभ्यां बहु-क्षणनिर्वर्त्त्याभ्यां साध्य इति ॥ २ ॥

वि०-एकान्तनित्यत्वे द्यात्मनः सत्यत्वेन मन्यमाने सुखदुःख-योभोंगो न घटामटाठ्यते । तथाहि-एकान्तनित्यः स द्यात्मा सुख-दुःखे कमेण भुङ्के युगपद्वा १, न तावत्क्रमेण, नित्यत्वव्याघातात्, नहि येनैव स्वभावेन दुःखं भुङ्के, तेनैव सुखम्, तयोरेकत्वप्रसङ्गात्, स्वभावमेदे चैकस्वभावनित्यत्वक्षतिः (च नित्यैकस्वभावक्षतिः) युग-पच्चेत् १, तदपि न; नहि कदाचिदपि छायातपयोरिव परस्परपरि-हारविरोधव्याघ्राघ्रातयोः सुखदुःखयोर्युगपदनुभवः सम्भवति । त-स्मादेकान्तनित्ये जीवस्वतत्त्वे न कदाचिदपि सुखदुःखोपभोगः । ययेवं तर्द्येकान्तानित्यात्मपक्षकक्षीकारबद्धकक्षं सुगतमतमेवानुमतम- स्ति चेत् ?, तन्निराचिकीर्षुराह-एकान्तेत्यादि । एकान्तानित्य-स्वभावेऽप्यात्मन्यभ्युपगम्यमाने सुखदुःखयोरभोगभात्तवमेवास्य स्यात् । तथाहि-एकान्तक्षणिको बात्मा क्रमेण चेत्सुखदुःखे मुक्के तदा क्षणिकत्वक्षतिः । क्रमो हि परिपाटी, सा च सातत्यमन्तरेण न सम्भवति, तदभिमतं च क्षणिकत्वमेकक्षणरूपम् , तन्न क्रमेण सुख-दुःखोपभोगः । युगपच्चेत्तदा पूर्वविरोध एव बाधाविधायि । तस्मा-न्नित्यानित्यरूप आत्मा, सुखदुःखोपभोगान्यथानुपपत्तेरित्यनुमाना-नित्यानित्यात्मसिद्धिः ।

किञ्चैकान्तनित्यैकान्तानित्यपक्षकक्षीकारसारमते यद् दूषणा-न्तरात्मनोऽवतरति तदाह—

पुण्यपापे बन्धमोक्षों, न नित्यैकान्तद्र्झने । पुण्यपापे बन्धमोक्षों, नानित्यैकान्तद्र्झने ॥ ३॥

अनु०-एकान्त नित्य दर्शनमां पुण्य पाप अने बन्ध मोक्ष घटतां नथी. एकान्ते अनित्य-दर्शनमां पण पुण्य पाप अने बन्ध मोक्ष घटतां नथी. (३)

दोषान्तरमाह----

अव०—हे वीतराग ! नित्यैकान्तदर्शने आत्मनि नि-त्यत्वाङ्गीकारसारमते पुण्यपापे बन्धमोक्षौ कर्मबन्धतत्क्षयौ च न स्युः । तथाहि-आत्मनो यदि पुण्यं तर्हि पुण्यमेव, यदि पापं तर्हि पापमेव, नित्यत्वात् । यथा-श्रशिन औडवल्यं तर्हि न कदाचित् कालुष्यम्, राहोर्यदि कालुष्य तर्हिं सर्वदापि तदेव। एवं यदि बन्धस्तर्हि बन्ध एव, यथा मेरोः पृथ्वीपीठेन सह। यदि मोक्षस्तर्हि स एव, न तु बन्धः । तैथाऽनित्यैकान्तदर्शने क्षणक्षयिजीवमतेऽपि पुण्यपापे बन्धमोक्षौ च न सम्भवन्ति, क्रमेण तेषां स्वीकारे चतुःक्षणस्थायित्वं स्यात्, युगपद्यदि तदा छायातपवज्जलाग्निवच विरुद्धानां तेषां कथमेकत्रात्म-न्यवस्थानं स्यादिति ॥ ३ ॥

चि०-न तावजित्यैकान्तात्ममते पुण्यपापे सम्भवतः । यतो-नित्यो ब्यात्मा पुण्यपापानुपाती स्वभावमेदमन्तरा न सम्भवति ! पुण्यपापाभ्यां च पूर्व परिणामं परित्याज्योत्तरपरिणामवानात्मा निर्मी-यते । परिणामानित्यत्वं च नित्यत्वक्षतिकारि । " यदि पूर्वपरिणा-मपरिहारेणोत्तरपरिणामाश्रयणं तदा किं नामात्मनो नित्यत्वव्यत्या-सकरम् ?, परिणामयोरेवानित्यत्वात् । यद्यन्यस्या नित्यतयाऽन्यस्या-तित्यत्वम्, तदा अन्यस्योत्पाटितं चक्षुरन्यस्यान्धत्वमागतमित्यपि किं न स्यात् ?" इति चेत्, तन्न, परिणामपरिणामवतोः कथञ्चिदमेदात् । कथञ्चिदमेद एव कथमिति चेत् ?, एतद् ब्रूमः । परिणामपरिणामिनौ कथञ्चिदमिन्नौ, परिणामोपकारापकाराभ्यां परिणामिनौऽप्युपका-रापकारप्रवृत्त्युपपत्तेः । तस्मान्नित्यैकान्तपक्षे न पुण्यपापोदयः समी-चीनतामञ्चति । किञ्च-नित्यैकान्ते वन्धमोक्षावपि न युज्यत्ते । यदि बन्धस्वभावमपहाय मुक्तिमाकल्यति तदा स्वभावपरिभवे कथं

१ '' यथा मनस उक्त च एवम् । '' मन एकडवकडओ जइ कामइ थिर थाइ । चंदिस्तिहा वउलीहडी तिदणि ऊभि बाहु ॥ १॥'' इति मुद्रित-पुस्तकेऽधिकं टइयते । नानित्यता । यो हि बद्धः, स बद्ध एव, एवं सति सर्वदा मुक्तिवि-लयः एव । तथा च सति कः पापमपहाय पुण्यपण्यं नैपुण्येन संगृ-हीयात् । कश्चात्मारामाविरामविश्रामेण माध्यस्थ्यमवलम्ब्य सम्यक-तत्त्वोनिपातप्रवृत्तिं क्रयात् । एवं च सति सर्वधर्मविलय एव । तथा च सर्वद्यास्त्राम्भोधिकुम्भसम्भवत्वाविर्भावो नित्यैकान्तवादिभिरेवोक्तः स्यात् । तस्माद्यक्तमेवोक्तम्-"पुण्यपापे बन्धमोक्षौ न नित्यैकान्त-दर्शने" इति । तथाऽनिस्यैकान्तदर्शनेऽपि न पुण्यापुण्यसम्भवः । कथमिति चेत् ?, उच्यते-क्षणिको ह्यात्मा पुण्यापुण्यादिकं कमेणाश्नुवीत युगपद्वा ?, कमेण चेत्तदा यस्मिन् क्षणे पुण्यस्, तदा नापुण्यसाकान्तम्, एवं च क्षणिकत्वक्षतिः; डितीयमपुण्यक्षणं यावदात्मनोऽनवस्थानात् । युगपत्पक्षस्तु विरोधवाधाविधुर एव । एवं बन्धमोक्षावप्येकान्तानित्यपक्षे विचार्यमाणौ विज्ञीयेते । अत एकान्तनित्यानित्यपक्षौ न क्षेमङ्करौ, तस्मान्नित्यानित्य आत्मा; पुण्यपायबन्धमोक्षाद्यन्यथानुपपत्तेरिति ।

एवं च सत्त्वस्यैकान्तनित्यतायामेकान्तानित्यतायां च न केवलं कृतनाशाक्वतागमसन्निपातविनिपात एव । किञ्चात्मनोऽपि तथात्वाभ्युपगमे न केवलं सुखदुःखभोगपुण्यपापबन्धमोक्षक्षतिरेव, यावदखिलस्याप्यात्मादिवस्तुस्तोमस्य नित्यानित्यतायामनाद्वियमा-णायामकाण्डकूष्माण्डोद्भेदसोदरमनर्थान्तरमपि निपततीत्याह-

### क्रमाक्रमाभ्यां नित्यानां, युज्यतेऽर्थकिया न हि । एकान्तक्षणिकत्वेऽपि, युज्यतेऽर्थकिया न हि ॥४॥

अनु०-नित्य पदार्थांने विषे क्रमथी के अक्रमथी अर्थकिया घटती नथी,अने एकान्त-क्षणिक-पक्षमां पण क्रमथी के अक्रमथी अर्थकिया घटती ज नथी.४

अन्यत् किम् ?, जीवाजीवादिपदार्थानां नित्यानित्यतां विना अर्थक्रियैव न स्यादित्याह—

अव-कमा० हे वीतराग ! नित्यानां वस्तूनां कमाक-माभ्यामर्थक्रिया न युज्यते-न घटते, यथा-यदि घटो नित्य-स्तदा जलाहरणं न करोति, क्रुतः ?, नित्य एकरूप एव; न तु रिक्तश्वताद्यवस्थावैचित्र्यं भजते। तथा पदार्थानामेकान्तक्षणि-कत्वे विनश्वरत्वेऽप्यर्थक्रिया जलाहरणादिका न घटते, बहु-क्षणनिष्पाद्यत्वात्तस्याः, अर्थक्रियाया अभावे चासत्त्वमेव॥४॥

एतदेव निगमयन्नाह----

वि०-अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूपाणां नित्यानां कमेणाकमे-णाप्यर्थकियाकारित्वं न युज्यते । तथाहि—नास्ति नित्यैकरूप– आत्मादिरनर्थकियाकारित्वात् , यद्यदनर्थकियाकारि तत्तन्नास्तीत्युप-रुब्धम् , यथा-खपुष्पम् , अनर्थकियाकारी च नित्यैकरूप आत्मादिः, तस्मान्नास्तीति निश्चीयते । न चानर्थकियाकारित्वादित्ययं देतुर-सिद्धः । अर्थकियाकारित्वं हि कार्यकर्त्रुत्वमुच्यते । तच्चात्मादेः कमेण यौगपद्येन वा ?, प्रकारान्तरामावात् । न तावत्क्रमेण घटते, कमो हि द्विधा, देशकमः काल्कमश्च । न तावदेशकमेण कुर्यात् , देशकमो हेयकत्र देशे कार्यमेकं कृत्वा पुनर्देशान्तरेऽन्यकार्यकरण-

मुच्यते । न च नित्यैकस्वभावस्येत्थम्भूतः क्रमः सम्भाव्यते, नित्यै-कस्वभावताव्याधातप्रसङ्गात् । यदा होकत्र देशे एकं कार्यम्, अपरं चान्यत्र करोति, तदा पूर्वस्मिन् देशे पूर्वकार्यकरणसामर्थ्यमेव (पूर्व-कार्यकरणस्यैव सामर्थ्यम् ) नोत्तरकार्यकरणसामर्थ्यम् , अन्यथा पूर्वस्मिन्नेव देशे तस्याऽप्युत्पत्तिप्रसङ्गः, तथा च पूर्वोत्तरदेशयोः स्व-भावभेदान्नित्यैकरूपताव्याघातो भवेदेव । ननु नित्यैकस्वभावस्य पदार्थस्यैकत्र देशे सर्वकार्योत्पादनसामर्थ्यसद्भावेऽपि नोत्तरोत्तरदेश-भाविकार्थं भवेत् । सहकारिकारणाभावादिति चेत् १, उच्यते-सह-कारिणः किं तस्योपकारकत्वेनैकार्थकारित्वेन वा ? ! प्रथमपक्षे किम-सावुपकारस्ततोऽव्यतिरिक्तः, व्यतिरिक्तः कथञ्चिद्यतिरिक्तो वा ?; गत्यन्तर।भावात् । यद्यव्यतिरिक्तस्तदा नित्यताहानिः । न खद्ध-कारादनित्यादभिन्नस्य भावस्य नित्यत्वं नाम, तत्स्वरूपवत् । मेदै-कान्तवादाभावश्च योगस्य । अथ व्यतिरिक्तो विधीयते, तर्हि तस्येति व्यपदेशाभावः, सम्बन्धाभावात् । न च सम्बन्धाभावोऽसिद्धः । स हि संयोगलक्षणस्तादात्म्यलक्षणः समवायलक्षण उपकार्योपकारकल-क्षणोऽदृष्टलक्षणो वा । न तावत्संयोगः, तस्य गुणत्वेन द्रव्यवृत्ति-रवात्, 'द्रव्ययोरेव संयोग' इतिवचनात्। नापि तादात्म्यम्, तस्या-नभ्युपगमादन्यथा अनेकान्तवादप्रवेशो योगस्य । नापि समवाय-लक्षणः, स ह्येकः सर्वगतश्च परैरिष्यते । कथं तद्वशात्तत्रैव तस्य भावः, नान्यंत्रेति । अथ समवायस्य सर्वगतत्वाविशेषेऽपि समवा-यिनां प्रतिनियमः पत्यासत्तिविशेषसद्भवादिष्यते, स कोऽन्योऽन्यत्र कथञ्चित्तादात्म्यात् । नाप्युपकार्योपकारकलक्षणः, उपकारकेण ह्युप-

कार्यस्योपकारः क्रियमाणोऽव्यतिरिक्तो व्यतिरिक्तो वा १, अव्यतिरेके नित्यत्वमपि(नित्यस्यापि) कार्यत्वम् ; व्यतिरेके सम्बन्धासिद्धिः । अथोपकारेणाप्यपकारान्तरं विधीयते, तर्हि तेनाऽप्यपरं तेनाऽप्यप-रमित्यनवस्था। नाष्यदृष्टलक्षणः, तस्य सम्बन्धरूपताऽभावात्। तन्न व्यतिरेकपक्षेऽपि घटते । कथञ्चित्पक्षोऽपि न श्रेयान्, उभयपक्ष-निक्षिप्तदोषानुषङ्गात्। तन्नोपकारकत्वेन सहकारिणः स्युः, नाप्येकार्थ-कारित्वेन, न खलु स्वरूपेणाकारकं पररूपेण कारकम्, स्वयम-कारकस्य पररूपेणाप्यकारकत्वात्, न हि गोधूमबीजं स्वयं यवा-ङ्करस्याकारकं यवसहितमपि तस्य कारकं नाम । किञ्च-यदि सहकारिभिर्नित्यस्य न किञ्चित्कियते, तर्हि कथं तेषामपेक्षा, अनु-पकारिणामपेक्षाऽयोगात् । ननु न नित्यस्य सहकारिभिः किञ्चि-क्तियते, तेन वा तेषाम्, किन्तु सह मिलित्वा कार्यमेव विधीयते । ' सह कुर्वन्ति ' सहकारिण इति व्युत्पचेरिति चेत् ?, उच्यते-व्यस्तानां तेषां कार्यकारणसामर्थ्यमस्ति न वा !, यद्यस्ति, समु-दिता एव कुर्वन्तीति नियमो न रुभ्यते; व्यस्ता अपि कुर्वन्ति । अथ नास्ति कृतस्तद्भवेत् , कारणाभावात् ; अन्यथाऽनित्यत्वप्रस-झात् । ननु न नित्यस्य पदार्थस्य कुतश्चित्कार्यकरणसामर्थ्यमुप-जायते, येन तस्यानित्यत्वमापद्यते, किन्तु तस्येत्थम्मूतस्वभावो येन सहकारिसहित एव कार्यं करोति, नान्यदिति चेत् ?, स स्वभाव-स्तस्य भावस्य निहेंतुकः सहेतुको वा ?; प्रथमपक्षे--नियते देशे नियते काले च तस्य सद्भावो न स्यात्, न खल्वाकस्मिकस्य तथासद्भावः; कारणाधीनत्वात्तथाभावस्य । अध सहेतुकः, स यदि

सहकारिभ्योऽन्यतो वा भवेत्, स चेत्तस्मात्तदनर्थान्तरम्, तदा तस्यानित्यत्वम् । अर्थान्तरपक्षस्य कथञ्चित्पक्षस्य च पूर्वमेव निरा-कृतत्वात् । किञ्च-सहकारिणः किं नित्या अभ्युपगम्यन्ते, अनित्या, नित्यानित्यरूपा वा ? । प्रथमे विकल्पे नित्यवत् प्रसङ्गः, द्वितीये काचपिच्यम्, तृतीयस्तु न श्रेयान्, अनभ्युपगमात्, तन्न नित्यस्य पदार्थस्य देशकमेण कार्यकारित्वं घटते । नापि कालकमेण, काल-कमस्यापि नित्यैकस्वभावस्य भावस्यासम्भवात् । स ह्येकदा काले कार्यं कृत्वा पुनः कालान्तरे कार्यकरणमुच्यते । न च नित्यैकस्वभा-वस्य भावस्येत्थम्मूतः कालकमो घटते, सर्वथा नित्यत्वव्याघातप्रस-झादिति कालकमेणापि न कार्यकारित्वं घटते । नापि यौगपद्येन, यौगपद्यं बेकस्मिन् क्षणे कालान्तरभाविसकलकार्यकारित्वम्, तत्र च कमेण कार्योपलम्भो न स्यात्, अस्ति च कार्योपलम्भः, तथाहि-अन्तस्तावदात्मनः स्रकूचन्दनवनितादिसामग्रीसन्निपाते सुखरुक्षणं कार्यमुपलभ्यते, अहिकण्टकविषादिसन्निधौ तु\_दुःखम् , न पुनर्य-स्मिन्नेव क्षणे सौख्यं तस्मिन्नेव क्षणे दुःखम्, तथोपलम्भाभावात्, उभयसामग्र्यसन्निधाने त्वौदासीन्यम् । तथा बहिरपि मृतपिण्डात् कुम्मकारव्यापारचक्रचीवरादिसाभग्रीसन्निपाते घटस्ततो घटी ततः कालान्तरे करकादिकमिति, न पुनरेकस्मिन्नेव क्षणे सर्वम्, तथो-पलम्भाभावात् । किञ्च-यदि यौगपद्येन कार्यं करोति तहें। कस्मिन्नेव समये सकलस्य कार्यकदम्बकस्य निष्पादितत्वात् द्विती-यादिक्षणे कार्याकर्तृत्वेन अवस्तुत्वं स्यात् । ननु च पुरुषस्य चेत-नैवार्थकिया, न पुनः तद्वचतिरिक्तस्य प्रमाणप्रमितिरुक्षणस्य कार्यस्य अन्यस्य वा अयनादिरुक्षणस्य कर्तृत्वमिष्यते, तस्य प्रधानहेतुकत्वात् । न च चेतना पुंसोऽर्थान्तरमेव, तस्य चेतनारुक्ष-णत्वात् । चैतन्यं स्वरूपं पुरुषस्य इति वचनात्, न चानित्या चेतना पुरुषस्वभावस्तनित्यत्ववत् (?), सा नित्या तस्याः प्रधानस्वभावत्वेन पुरुषकरुपनावैफल्यप्रसङ्गात् तदनित्यत्वप्रसङ्गाच सुखादिवत् (१) । न च नित्यायाश्चेतनायाः परस्यार्थक्रियात्वं विरुध्यते, धात्वर्थ-रूपायाः क्रियायाः प्रतिघाताभावात्, सत्तावत् । ततोऽर्थक्रियास्व-भावत्वादात्मनो वस्तुत्वमेव । न ह्यर्थक्रियाकारणस्यैव वस्तुत्वस्, अर्थक्रियायाः स्वयमवस्तुत्वापत्तेः, तत्रार्थकियान्तराभावात्, अन्यथाऽनवस्थाप्रसङ्गात् । स्वतोऽर्थकियाया वस्तुरवस्वभावत्वे पुरु-षस्यापि स्वतः सततमर्थकियास्वभावत्वान्नित्यं वस्तुत्वमस्तु, क्रिया-विरहेऽपि नित्यकारकत्वस्यापि घटनादिति साङ्ख्यः कश्चित् । सोऽपि न दक्षः, प्रमाणविरोधात् । अध्यक्षतो लिङ्गजादेवां नित्यार्थ-कियायाः कदाचिदपरिवेदनात् । स्वसंवेदनमेव नित्यचेतनार्थकियां परिच्छिनत्ति, इति चेत् ?, न; तथा तद्वुद्धयाऽनध्यवसायात् । न खळु बुद्धाऽनध्यवसितां चेतनां पुरुषश्चेतयते, बुद्धिपरिकल्पना-वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । सर्वस्य शब्दादेर्विषयस्य बुद्ध्यध्यवसितस्यैव पुंसां संवेद्यत्वसिद्धेः, स्थान्मतम् !; न चेतना नाम विषयमूताऽर्थान्तर-मात्मनोऽस्ति या बुद्ध्याऽध्यवसीयते, तस्यास्तत्स्वरूपत्वात्, स्वतः-प्रकाशनाचेति, तदप्यनुपपन्नम्, तदर्थक्रियाकारित्वायोगात्, न ब-र्थक्रियावत् स्वरूपमेव सदवस्थाप्यर्थक्रिया प्रसिद्धाऽस्ति (?) । तस्याः पूर्वाकारपरित्यागेनोत्तराकारोपादानेन च तस्मिन् परत्र च प्रतीतेः ।

सोऽयं पूर्वापरस्वभावपरिहारावाप्तिरुक्षणार्थकियां कौटस्थ्येऽपि ब्रुवाणः कथमनुन्मत्तः स्यात् ? । तत एकान्तनिस्यत्वे प्रेक्षादक्षेरर्थ-, क्रियासमर्थत्वं यथा यथा विचार्यते तथा तथा विशीर्यते। अथ बौद्धः प्राह-निस्यैकान्ते पूर्वोक्तप्रकारेणार्थक्रियाकारित्वस्यासम्भवादस्म-रपक्षः एव क्षणीकैकान्तलक्षणःश्रेयान् , तदपि न; तत्रापि तस्यासिद्धेः । तथाहि--नास्ति क्षणिकैकान्तोऽनर्थक्रियाकारित्वात् , यद्यदनर्थक्रिया-कारि तत्तनास्तीत्युपरुब्धम्, यथा ब्रह्माद्वैतम्, अनर्थकियाकारी च क्षणिकैकान्तः, तस्मान्नास्तीति निश्चीयते । न चानर्थक्रियाकारित्वा-दित्ययं हेतुरसिद्धः, तत्क्षणिकैकान्ते (तस्य क्षणिकैकान्ते) विद्यमा-नत्वात् , तथाहि-सर्वथा क्षणिकः पदार्थः स्वामर्थकियां क्रमेण करोति, यौगपद्येन, उभयरूपेण वा ?; न तावदेशकमेण कालक-मेण वा स्वं कार्यं कर्तुमलम् , तस्याकमत्वात् , न चाक्रमस्यापि कमेण कार्यकारित्वं घटते, सर्वथा नित्यवत् । नापि यौगपचेन, एकस्मिन्नेव क्षणे सकलकार्यकदम्बकस्य निष्पादितत्वात् द्वितीयादिक्षणे क्षणि-कत्वेन तस्यासत्त्वात्सकल्ज्यून्यता स्यात्, न चैवम् । किञ्च-यदि यौगपद्येन कार्यं करोति तर्हि कमेण कार्योपलम्भो न स्यात, अस्ति च कुम्भकार एकस्मिन् क्षणे घटं कुर्व्वन्नुपलभ्यते, द्वितीयादौ च घट्यादिकमिति । नाप्युभयरूपेण, उभयपक्षनिक्षिप्तदोषानुषङ्गात् । करोतु वा यथा कथञ्चित्, किं विद्यमानोऽविद्यमान उभयरूपो वा करोति ?, न तावद्विद्यमानः; क्षणभङ्गभङ्गप्रसङ्गात् । किञ्च-यदि सन्नेव क्षणिकः पदार्थः कार्यं करोति तर्हि त्रैलोक्यमेकक्षणवर्त्ति स्यात, करणकाल एव सर्वस्योत्तरोत्तरक्षणसन्तानस्य सत्त्वात्, तेषां

च सन्तानाभावः स्यात् । नाप्यविद्यमानश्चिरतरविनष्टवत्, नाप्यु-भयरूपः, उभयपक्षनिक्षिप्तदोषानुषङ्गात् । एवमेकान्तक्षणिकत्वपक्षे-ऽपि नार्थकियाकारित्वं घटाकोटिसंटङ्कमाटीकते । तस्मादेकान्तम-भिनिवेशः परतीर्थिकानां कदाशापाश एव ।

एतदेव निगमयन्नाह----

यदा तु नित्यानित्यत्वरूपता वस्तुनो भवेत् । यथात्थ भगवन्नेव, तथा दोषोऽस्ति कश्चन॥ ५॥

अनु०-हे भगदन् ! आपे कही छे ते रीते जो वस्तुनी नित्यानित्यस्वरूपता होय, तोज कोई पण प्रकारनो दोष आवतो नथी. (५)

पूर्वोक्तमेव निगमयन्त आहुः---

अच०--यदा० यदा तु पुनः स्तम्भकुम्भाम्भोरुहादेर्च-स्तुनो नित्यानित्यत्वरूपता कथश्चित्रित्यकथश्चिदनित्यस्व-भावता भवेत् , तदा कश्चन दोषो चिरोधादिर्नैव नास्त्येव हे भगवन् ! यथा त्वमात्य कथितवांस्तथैव, न दोष इत्यर्थः ।

वि०-यदा पुनर्वस्तुनो विवादास्पदीभूतस्य स्तम्भकुम्भरम्भा-म्भोरुहादेर्नित्यानित्यरूपता भवेत्, तदा नैव दोषः कालुप्यर्थक्ष्यता काचन । ननु नित्यानित्यत्वं को वै न मन्यते । परमाणुरूपतया

) -'छक्षता' इति प्रत्यन्तरे । २ - सामान्यविशेषात्मकस्य वस्तुनः प्रमाणगोचरतया मामांसकैरभ्युपगमात् । नित्यस्य, कार्यरूपतया चानित्यस्य स्तम्भादेर्वस्तुनो वैशेषिकैः परस्परनिरपेक्षतया मीमांसकैश्चाभ्युपगमात् , अस्त्वेवमिति चेदित्या-रेकामेकामाशङ्कच भगवन्तं साक्षात्कुर्वत्रिव प्राह-यथेत्यादि । हे मगवान् ! यथैव त्वमात्थ ब्रूपे वस्तुनो नित्यानित्यत्वं तथैव न दोषः, अन्येषां नानादोषकल्मषमषीकछषितत्वात् ।

एतद्वष्टम्भाय दृष्टान्तमाह----

गुडो हि कफहेतुः स्यान्नागरं पित्तकारणम् । द्रयात्मनि न दोषोऽस्ति, गुडनागरभेषजे ॥ ६ ॥

अनु०-गोळ ए कफनो हेतु छे अने सूंठ ए पित्तनुं कारण छे. ज्यारे गोळ अने सूंठ वन्ने एकत्र मळे छे त्यारे दोष रहेतो नथी, किन्तु भेषज-औषधरूप बनी जाय छे. (६)

निगदसिद्धोऽयम् । एतदवष्ट्वम्भाय दष्टान्तमाह-

अव०-गुडो० यथैकाकी गुडः कफस्य श्लेष्मणी हेतुः स्यात्, नागरं शुण्ठी पित्तस्य कारणम्, द्वयात्मनि द्वयोरे-कत्र करणेन कृते गुडनागरभेषजे गुडिकाविशेषे उन्मीलनी-नाम्नि न दोषः, पित्तादिः, किन्तु प्रत्युत पुष्ट्यादिगुणः स्यात् तस्मात् ॥ ६ ॥

१ - 'उन्मीलनी बुद्धिवलेन्द्रियाणां, निर्मूलनी पित्तफफानिलानाम्', भाव-प्रकाश प्र. खण्ड. । अष्टमः प्रकाशः ]

त्रि०-नन् नित्यानित्यमेदामेदसत्त्वासत्त्वसामान्यविशेषात्म-काभिलाप्यानभिलाप्यारमके तत्त्वे मन्यमाने दुर्धरविरोधगन्धविधुरता धुरन्धरतां धारयति । तथाहि-यदि भेदस्तर्ह्वभेदः कथम् १, अभेद-श्चेत्तर्हि मेदः कथं स्यादिति विरोधः 1 । तथा यदि मेदस्याधिकरणं तईभेदस्य न भवेत्, अथाभेदस्य तर्हि भेदस्य न स्याच्छीतोष्ण-स्पर्शवत, नहि तदेव धूपदहनादिकं शीतं तदेवोष्णमुपरुभ्यते, तथाप्रतीतेरभावादिति वैयधिकरण्यम् 2 । तथा येन रूपेण मेदस्ते-नामेदोऽपि, येनामेदस्तेन मेदोऽपि स्यात, इति व्यतिकरः "पर-स्परविषयगमनं व्यतिकरः" इतिवचनात् 3 । तथा येन रूपेण भेद-स्तेनामेदो येन चामेदस्तेन मेदोऽपि स्यात्, ( येन रूपेण मेदस्तेन मेदोऽमेदोऽपि, येन चामेदस्तेनामेदो मेदोऽपि ) इति सङ्करः । "सर्वेषां युगपत्प्राप्तिः सङ्करः" इतिवचनात् 4 । तथा येन रूपेण मेदस्तेनाभेदोऽपि येन चामेदस्तेन भेदोऽभ्युपगन्तव्यः ( येन रूपेण मेदस्तेन मेदामेदः, येन चामेदस्तेनापि मेदामेदोऽभ्युप-गन्तव्यः ) अन्यथा सर्वमनेकान्तात्मकमित्यस्य विरोधानुषङ्गात् । तथा च मेदामेदावपि प्रत्येकं मेदामेदात्मकौ स्याताम् । तत्रापि प्रत्येकं मेदामेदात्मकत्वपरिकल्पनामनवस्था स्यात् <sup>5</sup> । तथा केन रूपेण मेदः केन चामेद इति संशयः (मेदामेदात्मकत्वे वस्तुनो-Sमेदात्मकमिदं मेदात्मकं वेति निर्णयाभावात् संशयः) <sup>6</sup> । तथा मेदरूपममेदरूपं वा दृष्टं वस्तु नाभ्युपगम्यते, अदृष्टं च मेदामेदा-रमकं परिकरुप्यते, इति दृष्टहानिरदृष्टकरुपना च स्यात् 7 । तथा च परिकल्पितस्य वस्तुनोऽभाव एव युक्तः 8 । किञ्च-किं नाना-

वस्तुधर्मापेक्षया सर्वमनेकान्तात्मकम्, उत तन्निरपेक्षतया प्रत्येकं सर्वं वस्त्विति ? । प्रथमपक्षे सिद्धसाध्यता, द्वितीयपक्षेऽपि विरोधा-दिर्दोषः <sup>9</sup> । किञ्च-किं क्रमेण सर्वमनेकान्तात्मकमभ्युपगम्यते यौगपद्येन वा ? । प्रथमपक्षे सिद्धसाध्यता, द्वितीयपक्षे तु स एव दोष इति 10 । किञ्चानेकधर्मान् वस्तु किमेकेन स्वभावेन नाना-स्वभावैर्वा व्याप्नुयादिति । यद्येकेन, तदा तेषामेकत्वं वस्तुनो वा नानात्वं स्यात, एकस्यैकत्र (१) प्रवेशादिति । अथ नानास्वभावे-स्तर्हि तानपि नानास्वभावान् किमेकेन स्वभावेन व्याप्नुयात् नाना-स्वभावेर्वा ?। यद्येकेन, तदा सर्वधर्माणामेकत्वं वस्तुनो वा नानात्वं स्यात् , अथ नानास्वभावैस्तर्हि तानपि किमेकेन स्वभावेन नानास्वभावैर्वा व्याप्नुयादित्यादि सर्व-वक्तव्यमनवस्था च 11 । किञ्च-यदि संर्वं वस्त्वनेकान्तात्मकमभ्युपगम्यते, तर्हि जला-देरप्यनलादिरूपता, अनलादेर्वा जलादिरूपता भवेत , तथा च जलाद्यर्थिनो जलादावनलाद्यर्थिनश्चानलादौ प्रवृत्तिर्न स्यात्, अन्यो-न्यविरुद्धस्यापि धर्मस्य सद्भावात् । को हि नाम विवक्षितार्थे विव-क्षितार्थकियाकारिरूपमिवाविवक्षितार्थकियाकारिरूपमुपलभमानोवि-वक्षितार्थकियार्थी तत्र प्रवर्त्तेत प्रेक्षापूर्वकारी । न चैवं ! विवक्षितार्थे विवक्षितार्थक्रियाकारिण्येव विवक्षितार्थक्रियार्थिनः प्रवृत्तिदर्शनात् $^{12}$ । किच । प्रमाणमप्यप्रमाणमप्रमाणं प्रमाणं वा भवेत्, तथा च सर्व-जनप्रसिद्धप्रमाणाप्रमाणव्यवहारविलोपो भवेत् 13 । किञ्च-सर्व-ज्ञोऽप्सर्वज्ञः स्यात् 14। किञ्च-सिद्धस्याप्यसिद्धत्वं स्यात् , 15।

#### १ स्वभावेन ।

किञ्च । येन प्रमाणेन सर्वस्यानेकान्तरूपता प्रसाध्यते तस्य कुतो नैकान्तरूपतासिद्धिः ?, यदि स्वतः, तर्हि सर्वस्यापि तथा भवि-ष्यति, किं प्रमाणपरिकल्पनाया । अथ परतस्तर्द्धनवस्था <sup>16</sup> । किञ्चानेकान्तबाधकं प्रमाणमस्ति, तथाहि-मेदामेदिकौ धर्मौ नैकाधिकरणौ परस्परविरुद्धधर्मत्वात् , शीतोष्णस्पर्श्यवदति <sup>17</sup> । तस्मादेकान्तरूपमेव वस्त्विति स्थितम्, विरोधादीनाशङ्कय तान्नि-राकुर्वन्नाह----

#### द्वयं विरुद्धं नैकत्राऽसत्प्रमाणप्रसिद्धितः । विरुद्धवर्णयोगो हि, दृष्टो मेचकवस्तुषु ॥ ७ ॥

अनु०-एज प्रमाणे एक वस्तुने विषे नित्यत्व अने अनित्यत्वादि बे विरुद्ध-धर्मांनुं रहेवुं ए पण विरुद्ध नथी, प्रत्यक्षादि कोइ पण प्रमाणथी तेमां विरोध सिद्ध धई इाकतो नथी; कारण के मेचक= काबर-चीतरी वस्तुओने विषे विरुद्ध-वर्णोनो संयोग प्रत्यक्ष देखाय छे. (७)

#### दृष्टान्तोपनयनमाहुः—

अव०-द्वयं० द्वयं नित्यानित्यलक्षणमेकत्र घटादौ न विरुद्धमयुक्तम्, क्रुतः १, असत्प्रमाणप्रसिद्धितः सतां विद्यमा-नानां प्रमाणानां युक्तीनामभवात् ; ताः काश्वन युक्तयो न ्

सन्ति-याभिर्नित्यानित्ये विरोधादयः साध्यते। विरु० हि य-स्माद्विरुद्धानां कृष्णश्वेतादीनां वर्णानाम् , योगः-सङ्खरः, मेच-केषु–ञबलेषु, वस्तुषु पटादिषु, दृष्टः–प्रत्यक्षेणोपलब्धः ॥७॥ वि०-एकस्मिन् पृथ्वीपृथ्वीधरादौ वस्तुनि नित्यानित्यात्म-करूपं द्वयं न विरुद्धम् । न च विरोधोपलक्षितवैयधिकरण्यादिदोष-कछुषम् । कथमिति चेदित्याह्-असत्प्रमाणप्रसिद्धेः, किमपि न तरप्रमाणं प्रामाणिकम्मन्यैः प्रमाणीक्रियते, येन विरोधादीनां सिद्धिः साध्यते । तथाहि–यत्तावदुक्तम्–विरोधो बाधकःस्यादिति,तदयुक्तम् । पर्यायरूपतया भेदोऽभ्युपगम्यते, द्रव्यरूपतया चामेदः, तयोश्चेकत्र रूपरसयोरिव सत्त्वासत्त्वयोरिव वाऽविरोधसिद्धेः प्रतीयमानयोश्च कथं विरोधो नाम, स ह्यनुपलम्भसाध्यः, यथा वन्ध्यागर्भे स्तनन्ध-यस्य । ननु सत्त्वासत्त्वयोरिवेति दृष्टान्तोऽप्यसिद्ध इति चेत्, तन्न, खद्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया सत्त्वरूपम्य, परद्रव्यक्षेत्रकालभावा-पेक्षया चासत्त्व(रूप)स्यैकस्मिन् क्षणे सर्वस्य पदार्थस्य प्रत्यक्षादिबुद्धौ प्रतिभासनात् । न खुळु पदार्थस्य सर्वथा सत्त्वमेव स्वरूपम्, स्वरूपेणेव पररूपेणापि सत्त्वप्रसङ्घात् । नाऽप्यसत्त्वमेव, पररूपेणेव स्वरूपेणाऽप्यसत्त्वप्रसङ्गात् । न च स्वरूपेण सत्त्वमेव पररूपेणा-सत्त्वम्, पररूपेण वाऽसत्त्वमेव स्वरूपेण सत्त्वम्, तद्पेक्ष्यमाण-निमित्तभेदात्। स्वद्रव्यादिकं हि निमित्तमपेक्ष्य सत्त्वप्रत्ययं जनयति-षदार्थः । परद्रव्यादिकं त्वपेक्ष्यासत्त्वप्रत्ययम् । इत्येकत्वद्वित्वादि-

१-**'नाष्य' इलत आरभ्य 'प्रसङ्गात्'** इतियावत् पाठः प्रथममुद्रित-युस्तके नास्ति ।

सङ्ख्यावदेकस्मिन्पदार्थे सत्त्वासत्त्वयोंर्भेदः । न चैकस्मिन् वस्तुनि वस्त्वन्तरमपेक्ष्य द्वित्वादिसङ्ख्या प्रकाशमाना स्वात्ममात्रापेक्षेकत्वस-क्व्यातो नान्या प्रतीयते । नापि सां स्वरूपात् तत्त्वतो निन्नेवास्यास-क्वेयत्वप्रसङ्गत् । सत्त्वासमवायात्तत्त्वमित्यप्ययुक्तम् , कथञ्चित्तादा-त्म्यव्यतिरेकेण समवायस्यासम्भवात् । तस्मात् सिद्धोऽपेक्षणीयभेदात् सङ्ख्यावत्सत्त्वासत्त्वयोर्भेदः । तथाभूतयोश्चानयोरेकस्मिन् पदार्थे मतीयमानत्वात् कथं विरोधः ?, यतो दृष्टान्तो न स्यात् । आन्तेयं प्रतीतिरित्यापि मिथ्या, बाधकस्याविद्यमानत्वात् , विरोधो बाधक इराप्यसत्यम्, इतरेतराश्रयानुषङ्गात् । सति हि विरोधे तेनास्या बाध्यमानत्वादु आन्तत्वम्, ततश्च तद्विरोधसिद्धिरिति । विरोधश्चा-विकलकारणस्यैकस्य भवतो द्वितीयसन्निधानेऽसत्त्वान्निश्चीयते, यथोष्णसन्निधाने शीतस्य। न च पर्यायरूपेण भेदस्य सन्निधाने द्रव्यरूपेणामेद्स्याभाव उपरुभ्यते । किञ्चानयोर्विरोधः किं सहा-नवस्थानस्वभावः, परस्परपरिहारस्थितिस्वभावो वध्यघातकस्वभावो वा ?, तत्र न तावत्सहानवस्थानस्वभावो घटते ?, मृद्रव्यलक्षणे पदार्थे मुद्रव्यरूपतयाऽभेदस्य घटादिपर्यायरूपतया(च) मेदस्याध्यक्षबुद्धौ प्रतीयमानत्वात् । न च तथाप्रतीयमानयोरप्येकत्र तयोविंरोधो युक्तः, रूपरसयोरपि तत्प्रसङ्गात् । परस्परपरिहारस्थितिस्वभावस्तु विरोधो घटादौ भेदाभेदयोः सत्त्वासत्त्वयोर्वा रूपरसयोरिव सतोरेव नासतो-र्नापि सदसतोः सम्भवति । वध्यघातकस्वभावोऽपि विरोधोऽहिन-कुल्योरिव बलवदबलवतोः, न च भेदाभेदयोः सत्त्वासत्त्वयोर्वा बल-

२-'सारूप्यात्तद्वनो' इति प्रत्यन्तरे ।

वदबलुवद्भावो दृश्यते । नहि यथा नकुलेन बलवता सर्पस्य विघातः कियमाणो दृश्यते तथा भेदेनाभेदस्याभेदेन च भेदस्य विघातो दृश्यते, तथाप्रतीतेरभावात् । भवतु वा कश्चिद्विरोध इति, तथाप्यसौ सर्वथा कथझिद्वा स्यात्, गत्यन्तराभावात् । न तावत् प्रथमपक्षो घटते, शीतोष्णस्पर्शयोरपि प्रमेयत्वादिना विरोधासिद्धेः । एकाधार-त्वेन चैकस्मिन्नपि हि धूपदहन।दिभाजने कचित् प्रदेशे शीतस्पर्शः कचिच्चोष्णस्पर्शः प्रतीयत एव, अथानयोः प्रदेशयोर्भेद एवेष्यते, भवतु नामानयोर्भेदः, धृपद्हनाद्यवयविनस्तु न भेदः, न चास्य शीतोष्णस्पर्शाधारता नास्तीति वक्तुं युक्तम्, अध्यक्षविरोधात्। तस्मान सर्वथा भावानां विरोधो घटते । कथञ्चिद्विरोधस्त सर्वभावेष तुल्यो न बाधकः । यच्चोक्तम्-वैयधिकरण्यं स्यादिति, तदप्यस-त्यम् । निर्वाधं प्रत्यक्षबुद्धौ भेदाभेदयोरेकाधिकरणत्वेन प्रतिभास-नात् । न खुलु तथाप्रतीयमानयोर्वेयघिकरण्यम्, रूपरसयोरपि तत्प्र-सङ्गात् । उभयदोषोऽपि न घटते, प्रतीयमाने कथमुभयदोषो नाम ?, नानादोषोऽपि न स्यात् । यथैव हि घटादौ मेदोऽनम्यते तथाऽभे-दोऽपीति कथं नानात्वदोषः, अत एव सङ्करव्यतिकरावपि न स्तः । मेदामेदयोरेकस्मिन् पदार्थे स्वरूपेण प्रतीयमानत्वात् । यच्चोक्तमन-वस्था स्यात् । तदप्यनुपपन्नम् , वस्तुन एव भेदाभेदात्मकत्वाभ्युप-गमात् । न पुनर्मेदाभेदयोर्धर्मयोः पदार्थस्य तु भेदो धर्म्म एवामेदस्तु धर्म्येवेति कथमनवस्था १, न चैकान्ताभ्युपगमो दोषाय, सम्यग्नयविषयस्य मेदामेदस्य च स्याद्वादिभिरभ्युपगतत्वात् ।

१ 'निर्बाधप्रत्यक्षं बुद्धौ' इति प्रत्यन्तरे ।

संशयोऽपि न युक्तः, मेदामेदयोः स्वरूपेण प्रतीयमानत्वात्, एक-स्मिन् भेदामेदाप्रतीतौ हि संशयो युक्तः, कचित् प्रदेशे स्थाणुपुरुष-त्वाप्रतीतौ तत्संशयवत् । चलिता च प्रतीतिः संशयः, न चेयं चलिता । तथा दृष्टहानिरदृष्टकल्पना च न स्यात् । भेदाभेदात्मकस्य वस्तुनः प्रत्यक्षादिप्रमाणबुद्धौ प्रतीयमानत्वात्, तत एवाभावोऽपि न युक्तः । यच्चोक्तम्-नानावस्तुधर्मापेक्षयेत्यादि, तदसत्यम्, न खळ नानावस्तुधर्मापेक्षयैकस्यानेकान्तात्मकत्वमङ्गीक्रियते; येन सिद्ध-साधनं स्यात् । अपि त्वेकस्यैव वस्तुनः स्वधमपिक्षया । न च तत्र विरोधादिदोषानुषङ्गस्तस्य प्रागेव निराकृतत्वात् । यचोक्तम्-कमेणे-त्यादि न तद्युक्तम् । क्रमेणाक्रमेण चानेकान्तस्याभ्युपगतत्वात् । क्रमभाविधमपिक्षया हि क्रमेणाकमभाविधमपिक्षया चाक्रमेणेति । यचोक्तम्-अनेकधर्मान् वस्तु किमेकेन स्वभावेन व्याप्नुयान्नानास्व-भावैर्वेत्यादि । तत्र नैकेन स्वभावेन नानास्वभावेर्वा भिन्नवस्तु भि-न्नान् स्वभावान् खतो व्याप्नुयादिति जैनो मन्यते, किं तर्हि स्व-स्वकारणकरूापादनेकस्वभावात्मकं मतमिति । यच्चोक्तम् -- "जलादे-रप्यनलादिरूपता स्यादित्यादि, "तद्प्यनुपपन्नम् । जलादेहि स्वरूपापेक्षया जलादिरूपता, न पररूपापेक्षया, ततो न जलादौ जलार्थिनोऽनलादिरूपस्य दर्शनम्, यतस्तत्र प्रवृत्तिर्न स्यात् प्रेक्षा-पूर्वकारिण इति । यचोक्तम्--- '' प्रमाणमप्यप्रमाणं स्यादित्यादि, '' तदपीष्टमेव । प्रमाणस्य स्वरूपापेक्षया प्रमाणरूपताया; पररूपा-पेक्षया चाप्रमाणरूपतायाः, स्याद्वादिनामिष्टत्वात् । ततो न लोक-प्रसिद्धप्रमाणाप्रमाणव्यवहारविलोपः स्यात्, उक्तन्यायेन प्रमाणाप्र-

माणव्यवहारस्य लोके प्रमाणेऽपि सुप्रसिद्धत्वादिति । यचोक्तम्-" सिद्धोऽप्यसिद्धः स्यादित्यादि ", तदपीष्टमेव । पररूपापेक्षया सिद्धस्याप्यासिद्धरूपताया अभ्युपगतत्वादिति, यचोक्तम्-"सर्वज्ञोऽ-प्यसर्वज्ञः स्यादिति ", तदपीष्टमेव । असर्वज्ञरूपेण सर्वज्ञस्याव्यस-र्वज्ञताया अभ्युपगतत्वात् इति, प्रकारान्तरेण च तस्यासर्व्वज्ञता न संभवत्येव प्रमाणबाधनादिति, यचोक्तम्-" येन प्रमाणेन सर्वस्या-नेकान्तरूपता प्रसाध्यते तस्य कुतोऽनेकान्तरूपतासिद्धिः स्यादि-त्यादि!' । तत्रोच्यते-प्रमेयं हि द्विविधमचेतनं चेतनं च, तत्र।चेतनं स्वपराध्यवसायविकलं न स्वस्यैकान्तरूपतामनेकान्तरूपतां च परि-च्छेतुम् अलम् । चेतनेन तत्रानेकान्तरूपता परिच्छिद्यते । चेतनं तु स्वस्याप्यनैकान्तरूपतां परिच्छेदयितुं समर्थम् ,न च तत्रापरं प्रमाण-मपेक्ष्यते, येनानवस्था स्यात् । तथाहि-चित्ररूपं वस्तु येन प्रत्य-क्षेणानुमानेन वा परिच्छिद्यते तत् स्वरूपापेक्षयात्मनो भावं पररूपाः पेक्षया चाभावम् परिच्छिनत्ति. अन्यथा यथावदसङ्कीर्णखरूपम्य <mark>आहकं न स्यात् , न चैवम् ,</mark> व्यावृत्ताव्यावृत्तस्वरूपस्य प्रमाणस्य सिद्ध-रूपत्वादिति । यस्य तु कस्यचित् तत्रापि स्वदुरागमाहितवासनाव-शादेकान्तसमारोपः, सोऽपि तस्य न्यायान्तरान्निराकर्तव्यः । तथाहि-भूमादिलिङ्गस्य यथा स्वसाध्यं प्रति गमकत्वम् , तथा साध्यान्तरं प्रत्यपि, उतान्यथेति । यदि गमकत्वमेवार्क्नाकियते, तदा साध्यान्त-रस्यापि तत एव सिद्धेर्लिज्ञान्तरकरुपनावैफल्यं स्यात् , ततः सर्व-स्यापि साध्यस्य सिद्धेरिति । उतान्यथा, तर्हि यथैकं लिङ्गं गमकत्वा-गमकत्वरूपेणानेकान्तरूपम् ,तथा सर्वं वस्तु स्वपरकार्यकरणसामर्थ्या-

सामर्थ्येनानेकान्तरूपमस्तु, विशेषाभावादिति। यद्प्युक्तम्-बाधकं प्रमाणमस्ति-भेदामेदौ नैकाधिकरणावित्यादीति, तद्प्यनुपपन्नम् . पक्षस्य प्रत्यक्षेण बाध्यमानत्वाद्धेतोश्च कालात्ययापदिष्टत्वात्, अनु-ण्गोऽझिईव्यत्वाज्जलवदित्यादिवदिति । भेदाभेदयोरेकाधिकरणत्वेन प्रत्यक्षबुद्धौ प्रतिभासनात् न चानयोविंरुद्धधर्मयोरपि सतोः कापि क्षतिरीक्ष्यत इति पर्यालोच्य स्तुतिकृदपि विरोधाभावमाह-विरु-द्धेत्यादि । हि यस्माद्वि**रुद्व**र्णसम्बन्धो मेचकवस्तुषु मिश्रवर्णपदा-र्थेषु दृष्टः, परं न तत्रैतद दूषणकणघोषणान्वेषणापि कर्तुं पार्यते । यदि तत्रापि वाग्डिण्डिमाडम्बरप्रचण्डपाण्डित्यपाटवनाट्यशीलैः प्रत्यक्षादिप्रमाणोपपन्ने कापि युक्तिः प्रपञ्च्यते, तदा एवमप्यस्त । अनुष्णोऽमिर्द्रव्यत्वात् जलवत् । अथैतत्प्रत्यक्षबाघितपक्षानन्तरं निर्दिश्यमानत्वेन कालात्ययापदिष्टम् । आः परमबन्धो ! पिब पीयू-षयूषम् , वयमपि हस्तमुरिक्षिप्य एवमेव वदामः-मेचकवस्तुवत्प्रत्य-क्षोपपन्नेऽप्यनेकान्ते का कुयुक्तिानिरुक्तिप्रपञ्चचातुरी ?, तस्माद्विरो-धादिद्षणवारणगणाधर्षणीयः परां प्रौढिरूढिं प्रपन्नोऽनेकान्तकेशरी।

ननु भोः ! सभ्याः ! निभालयन्तु कौतुकम् । एते बौद्धादयः स्वयमभ्युपगम्यापि स्याद्वादवादं निराकुर्वन्तः किं न कुर्वन्ति स्वा-षिरूढशाखामोटनन्यायम् १, एतदेव पराभ्युपगतानेकान्तवाद-संवादद्वारेण दृष्टान्तयुक्त्या स्पष्टयन्नाह—

# विज्ञानस्यैकमाकारं, नानाकारकराम्बितम् । इच्छंस्तथागतः प्राज्ञो, नानेकान्तं प्रतिक्षिपेतृ॥८॥

१२०

अनु०-नाना-विचित्र-आकार सहित विज्ञान एक आकारवाळुं छे, एम स्वीकारतो प्राज्ञ बौद्ध अने-कान्तवादनुं उत्थापन करी राकतो नथी. (८)

प्रभोः पुरः परतीर्थिकानां यथास्थितं विज्ञप्य ''क्रुद्धः प्रश्वर्धिषां सेवकानामपि न हित" इति पुनः प्रसादनाय प्रका-रान्तरेण विज्ञपयति----

अव०-विज्ञा०-विज्ञानस्यैकमाकारं स्वरूपम् , नाना-विचित्रा य आकारा घटादीनां तैः करम्बितं मिश्रमिच्छ-त्रभिलषन्, तथागतो बौद्धोऽनेकान्तं-स्याद्वादम् न प्रति-क्षिपेदुत्थापयेत् । कथम्भूतः १, प्राज्ञो ज्ञाता, प्रकर्षेणाज्ञो मुर्खोऽपि यतः स्याद्वादं स्वीकुर्वंस्त्वां नोपास्ते ॥ ८ ॥

वि०-विज्ञानस्य संविद एकमेव स्वरूपं नानाचित्रपटाद्यनेका-कारमिश्रं समभिल्षन् बौद्धो नानेकान्तं निराकुर्यात्, अत एव माज्ञः, " ज्ञानाद्वैतवादिनां हि मते एकमेव चित्रज्ञानं म्राहकं तस्य चांशा प्राह्याः, इत्येकस्यैव प्राह्यत्वं प्राहकत्वं चाभ्युपगच्छन् कथमने-कान्तवादं निराक्तर्यात्"। यदि प्रकर्षेणाज्ञो न स्यात् । यत एकत्र चित्रपटीज्ञाने नीलानीलयोः परस्परविरुद्धयोरप्यविरोधेनोररीका-रात् । तस्मात्ताथागतैरभ्युपगत एव स्याद्वाद्वादः ।

नैयायिकवैशेषिकयोरपि सम्प्रति प्रतिपत्तिमाह----

#### चित्रमेकमनेकं च, रूपं प्रामाणिकं वद्न् । योगो वैशेषिको वाऽपि, नानेकान्तं प्रतिक्षिपेतु ॥९॥

अनु०-एक चित्ररूप अनेक रूपवाळुं प्रमाण-सिद्ध छे एम कहेनारो योग ( नैयायिक ) के वैद्रोषिक पण अनेकान्तवादनुं उत्थापन करी द्याकतो नथी.(९)

अच०-चित्रं०-एकं चित्रं रूपमनेकमनेकाकारमयम् । प्रामाणिकं प्रमाणसिद्धम् , वदन्-कथयन् , योगो नैयायिको, वैशेषिकोऽप्यनेकान्तं न प्रतिक्षिपेत् ॥ ९ ॥

वि०-एकं चित्रं रूपं तत्रैव चानेकाकाररूपं प्रमाणोपपत्नं वदन्तावक्षपादकणादौ न स्याद्वादं निराकुरुतः । तेषां हि मते सेचकज्ञानमेकमनेकाकारमुररीक्रियते, यतस्तेषामेवं सिद्धान्तसिद्धिः, ' एकस्यैव चित्रपटादेश्वलाचलरक्तारकावृतानावृताद्यनेकविरुद्धधर्मोप-लम्भेऽपि दुर्लभो विरोधगन्धः '; तस्मादस्मद् वद् यौगिकवैद्येषि-कावप्यनेकान्तमतानुमतिं वितन्वन्तौ ।

तथा कापिस्रोऽपि न स्याद्वादवादापसापचापरुपापमवाप्नुया-दित्येतदेव स्तुतिक्वत्प्रथयन्नाह—

### इच्छन् प्रधानं सत्त्वाचैर्विरुद्धेर्ग्रीम्फतं गुणैः । साङ्ख्यःसङ्घयावतां मुख्यो नानेकान्तं प्रतिक्षिपेतु१०

अनु०-सत्व रजस् आदि विरुद्ध गुणो वडे गुम्फित एक प्रधानप्रकृतिने इच्छतो एवो विद्वा-नोमां मुख्य सांख्य पण अनेकान्तवादने उत्थापी इाकतो नथी. (१०) अव०-इच्छन्०-तथा हे वीतराग ! प्रधानं प्रकृतिम् , सच्चाद्यैः-सच्चरजस्तमोलक्षणैविंरुद्वैर्गुणैर्गुम्फितं मिश्रितमिच्छन् सङ्ख्यावतां-विदुषां मुख्यः साङ्ख्योऽनेकान्तं न प्रतिक्षिपेत् ॥१०॥

वि०-हे वीतराग ! सद्भ्यावतां मुख्यो सुख्याभिधेयनामधेयः साद्भ्यः प्रधानं प्रकृतिं महदाद्युत्पादमूल्हेतु सत्त्वरजस्तमोभिर्गुणै-रन्योन्यविरोधदुर्द्धरैरपि प्रथितमविरुद्धतयाभिदधानः स्वात्मनो नानेकान्तमतवैमुख्यमाख्याति, तन्मते हि प्रकृतिरेका महदाद्या-त्मिका अनेकाकारा अभ्युपपद्यते (अभ्युपगम्यते) । ततस्साद्भ्योऽ-प्यनेकान्तमतसम्मुख एव ।

ननु भोः ! क एप आर्हतमतपाण्डित्यविशेषमाविष्कुर्वन् दुर्ग-तसौगताद्यङ्गीकृतचित्रज्ञानादिदृष्टान्तावष्टम्भेन स्याद्वादवादं स्पष्ट-यन्नाचष्टे ?, प्रथमं तावज्जीव एव नास्ति, क तदाश्रितश्रेयोऽश्रेयो-ऽनेकान्तमतस्वर्गापवर्गसर्गसङ्कथा; तथाहि-सकलेऽप्यस्मिन्नविकले जीवलोके न खन्छ भूतचतुष्टयव्यतिरिक्तं किमपि वस्त्वन्तरमस्ति, प्रत्यक्षप्रमाणगोचरातिकान्तत्वात् , यद्यदेवं तत्तन्नास्ति, यथा तुरङ्ग-मोत्तमाङ्गश्रुङ्गम् । न च वाच्यम्-प्रतिप्राणिप्रसिद्धस्य चैतन्योपलम्भ-स्यान्यथानुपपत्त्या तद्धेतुः कश्चिदवश्यं परिकल्पनीयः । भूतचतुष्ट-यस्यैव तद्धेतुत्वेनाविगानात् । अश्वेत्थमाचक्षीथाः-कथं जडात्मकानि भूतानि तद्विलक्षणं बोधरूपं चैतन्यं जनयेयुरिति । तदपि न, न खल्वेकान्ततः कारणारूपमेव कार्यमुत्पद्यते, अननुरूपस्यापि दर्शनात् , यथा मद्याङ्रभ्यो मदशक्तिः । एवं च वपूरूपपरिणतानि

महद्धतान्येव स्वस्वरूपजडस्वभावव्यतिरिक्तं चैतन्यमुद्बोधयन्ति, तच कायाकारविवर्त्तेप्ववतिष्ठते, तदभावे पुनर्भूतेष्वेव लीयते, इति न कश्चिद्धतोद्धृतचैतन्यव्यतिरिक्तश्चेतन्यहेतुतया परिकल्प्य-मानः परलोकयायां जीवोऽस्ति, दष्टहान्यदृष्टपरिकल्पनाप्रसङ्गात् । एवं च सति परलोकोऽपि प्रत्युक्त एवावगःतव्यः । परलोकयायि-नोऽभावे परलोकस्यानुपपन्नत्वात्, सति हि धर्मिणि धर्मा-श्चिन्त्यमानाः समीचीनतामुपचिन्वन्ति । किच-परलोकयायिजीव-सुखदुःखनिबन्धनौ धर्माधर्मावप्याकाशकुरोशयविकाशनीकाशौ । तथा तत्फरुभोगभूमिप्रतिमस्वर्गनरकादिकरूपनमप्यलीकसङ्करुपवि-इसितम् । विना हि धर्माधर्मौ कुतस्तरफरुभोगभूमिसम्भवः । यचेवमप्यैकान्तिकपुण्यपापक्षयोत्थमोक्षपक्षपातिता सा विगलित-हराश्चित्रशालोपवर्णनमिव करय नाम न हारयावहेति यत्किञ्चिदेतत् । अत्र प्रतीविधीयते-योऽयमतिप्रमाणप्रवीणेन भवता आत्मनिरा-साय प्रत्यक्षप्रमाणगोचरातिकान्तत्वादिति हेतुरुपन्यस्तः, स एव तावदसिद्धः, जीवस्य स्वसंवेदनप्रत्यक्षविषयत्वात्, तथाहि-सुख्यहं दुःख्यहमित्यादिस्वसम्बद्धस्वसंवेदनप्रत्यक्षेणावगम्यते जीवः। सर्वकालं निर्बाधखेन च नायं प्रत्ययो आन्तः । ''चैतन्यान्वितदेह-**लक्षणपुरुषगोचर**त्वेऽपि गौरोऽहं स्थू लोऽहमित्यादिप्रत्ययः सङ्गच्छ-ते, अतः कृतं कायातिरिक्तात्मकल्पनाक्केरोनेति चेत् ? "न, भूतानां स्वसंवेदनगोचरत्वे बहिर्मुखैव स्वसंवित्तिर्भवेत् , यथा पटोऽयमिति बहिर्मुखः प्रत्ययः, तथा सुख्यहमित्यादिरपि; यदि शरीरगोचरो भवेत् , ततोऽयं सुखीत्येवं बहिर्मुखः स्यात् , अन्तर्मुखंश्चायमन्भूयते।

नहि कोऽप्यहं सुस्तीत्यादिप्रत्ययं देहे विधत्ते, किन्तु देहातिरिक्ते कसिंगश्चित्, इत्यतः प्रतीयते-सुख्यहमित्याद्यन्तर्मुखप्रत्ययो जीव-गोचर एव, न भूतगोचरः; बहिर्मुखत्वेनानवभासात् । यच्चोक्तम्-वपूरूपपरिणतानि महद्भूतान्येव चैतन्यमुद्बोधयन्तीत्यादि । तद्प्य-विकलविकलताविलसितम् । यतः-यदि '' हि महद्भूतेभ्य एव चैतन्यमुन्मीलतीत्याद्यसङ्गतिसङ्गतमपि स्वेच्छाचलनाद्यन्यथानुपपत्ति-प्रतिहतेन भवता कल्पनीयम्", तदा-"चैतन्यमेव जन्मान्तरादुत्प-त्तिस्थानमागतं चतुर्भूतञ्रमाधायिदेहमुत्पादयेत्, भूयो भवान्तर-गामुकं सत्तत्यजेतू, तेन चाधिष्ठित्तं स्वेच्छाविहारादिक्रियां कुर्यात, तद्विनिर्मुक्तं भूयो दारुवदासीत, इत्यात्मजन्यमेव वपुः, न पुनरात्मा भूतसमुदयसंयोगजन्यदेहजन्य " इत्यकारूपनिकमेवादरीतुमुदारतरं विभावयामः । सचेतनस्यात्मनः कर्मावष्टव्यतयाऽन्याऽन्यभवश्र-मान्यान्यदेहसम्पादनयोर्घटनाघटितत्वात् । अथेत्थमभिदधीथाः-जन्मान्तरादुत्पत्तिप्रदेशमागच्छन्नात्मा न प्रत्यक्षेण रुक्ष्यते । नन्वेवं 'वपूरूपधारणद्वारेण) भूतान्यपि चैतन्यमुन्मीलयन्ति न साक्षालक्ष्यन्ते' इति भवत्पक्षेऽपि पक्षपातं विना सामान्यम् । भूतेषु वपूरूपपरिण-तेष्वेव चैतन्यमुपलभामहे नान्यदेत्यन्यथानुपपत्त्या भूतजन्यमेव चैतन्यं कल्पयामः, इति चेत् १; तर्हि-कथं मृतावस्थायां मूतेषु तटवस्थेष्वेव चैतन्यं नोपरुभ्यते । वपूरूपविवर्त्तश्च कादाचित्कत्वा-न्यथानुपपत्त्याऽवश्यं कारणान्तरापेक्षीत्यतस्तत्सम्पादनसमर्थं जन्मा-न्तरायातात्मलक्षणं चैतन्यमेव मन्महे । अन्यच-आत्मा तावत्पूर्व-ञ्चभाद्यभचैतन्ययोगाद्देहसम्पादनायोत्तिष्ठते, इति सौष्ठवप्रष्ठमेव ।

महद्भतानि पुनः किं रूपाणि चैंतन्यं कर्तुमारभेरन् । चैतन्यवन्ति तद्विनाकृतानि वा ?, यदि प्रथमः पक्षस्तदा विकल्पद्वयमुदयते, तेभ्यस्तचैतन्यं व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वा, व्यतिरिक्तं चेत् १; ततो न शरीरेष्विव महद्भूतेष्वप्यवस्थितम् भूतविसदृशमेव स्वहेतुमव-स्थापयति, इति स्ववचसैवात्मानमनुमन्यमानः किमिति कुविकल्प-कल्पनेन स्वं क्वेशयसि । अथाव्यतिरिक्तम् , एवं सति सर्वमहद्भता-न्येकतां धारयन्ति, एकचैतन्याभिन्नत्वान्निजस्वरूपवत् । अथ पृथकु-स्वस्वचैतन्याभिन्नानां तेषां नायं प्रेरणावकाश इति मन्येथाः, तदपि न । यतस्तज्जन्यनरशरीरेऽपि भूतोत्पाद्यश्चेतन्यचतुष्टयप्रसङ्गः । अथ चत्वार्यप्येकीभूय बहबस्तन्तव इव पटं महत्तरचैतन्यमुत्पादयेयुरिति ब्रुषे, तदा तचैतन्यं किं मृतसंयोग उत तज्जन्यमन्यदेव किञ्चिदिति वाच्यम् । भूतसंयोगश्चेत् १, तदयुक्तम्, चैतन्यानामन्योन्यसंयोगा-सिद्धेः, अन्यथा प्रचुरतरचैतन्यान्येकीभूय महत्तमं चैतन्यं जनयेयुः। न चैतद् दृष्टमिष्टं वा । अथ भूतोत्पाद्यमन्यदेव किञ्चिदित्येतस्मिन्नपि किं तेषामन्वयोऽस्ति न वा १, अस्ति चेत् १; तदा पूर्ववत् भूतजन्य-चैतन्यचतुष्टयतापत्तिः, अथ नास्ति, तदप्यसङ्गतम् ; निरन्वयोत्पत्ते-र्श्वकिरिक्तत्वात् । तस्मान्न सचैतन्यानि चैतन्यमुत्पादयेयुर्भूतानि । न च तद्विनाकृतानि, तेषामस्यन्तविसदृशत्वेन चैतन्योत्पत्तिविरुद्ध-त्वात्, अन्यथा सिकताभ्योऽपि तैलमुत्पचेत । अन्यच-भूतनिचय-मात्रजन्यं चैतन्यं तत्परिणतिविशेषजन्यं वा स्याद् ?, न तावत्प्रथमः पक्षः क्षोदक्षमः, अवनिजीवनपवनदहनयोजनेऽपि चैतन्यानुपलु-म्भातू । द्वैतीयिकपक्षे पुनः, कः परिणामविशेष इति पृच्छामः ।

वपूरूपपरिणति चेत् ?, ततः सा सर्वकालं कस्मान्न स्यात् ?, किमपि कारणान्तरमाश्रित्योत्पद्यत इति चेत् ?; तदा तत्कारणान्तरं जन्मा-न्तरागतात्मचैतन्यमिति वितर्कयामः, तस्यैव वपूरूपपरिणतिजन्य-चैतन्यानुरूपोपादानकारणत्वात् , तदभावे वपूरूपपरिणतौ सत्यामपि मृतदशायां भूतसद्भावेन चलनादिकियाऽनुपरुम्भात् । तन्न वपूरूप-परिणतिजन्य चैतन्यम्, किन्तु सैव तज्जन्येति क्षोदक्षमं रक्षयामः । अथ न प्रत्यक्षादन्यत् प्रमाणम् । न च तेनागमनगमनादिकं भवा-न्तराचैतन्यस्योपलभामहे, तेन तल्लक्ष्याण्येव भूतानि तद्धेतृतया निहिंशाम इति; तद्प्यसत् । यतः केवरुप्रस्यक्षाश्रयेण देशकारुस्व-भावविष्ठकृष्टानां मेरुभवत्पितामहपरमाण्वादीनाप्यभावष्रसङ्गः, तेन च भवदादीनामप्यनुत्पत्तिः;इत्यतो बलात्कारेणैवानुमानादीनि प्रमाणानि प्रतिपत्तव्यानि । सन्ति चानुमानान्यनेकशः, तथाहि-अस्ति कश्चिद्देहे तद्तिरिक्तश्चेतनः; सुख्यहं दुःख्यहमित्याद्यनुभवस्यान्यथानुपपत्तेः । यदि च स न स्यात्, तदा सुखाद्यनुभवोऽपि न भवेत्, यथा मृतशरीरे । तथा हिताहितप्राप्तिपरिहारचेष्टा प्रयलपूर्विका विशिष्ट· क्रियात्वात् रथक्रियावत् । यश्चास्य प्रयत्नस्य कर्त्ता सोऽयमस्मत्सम्म-तश्चेतनः । न च निरुक्तियुक्तिप्रतिहतेन भवता इह भव एव देहा-तिरिक्तः कश्चिदस्ति न त्वमुष्मिनिति विप्रतिपत्तव्यम्, जन्मान्तरा-गा<mark>मुकस्यैवास्य प्रमाणप्</mark>रति**ष्ठि**तत्वा**त् ।** तद्यथा–तदहर्जातबालकस्याच-स्तन्याभिलाषः पूर्वाभिलाषपूर्वकः, अभिलाषत्वात् द्वितीयदिवसादि-स्तन्याभिलाषवत् । तदिदमनुमानमाद्यस्तन्याभिलाषस्याभिलाषान्तर-पूर्वेकत्वमनुमापयदर्थापत्त्या परलोकागामिजीवमाक्षिपति, तज्जन्मन्य-

भिरुाषान्तराभावात् । किञ्च-यदुक्तम्-एतावता धर्माधर्मावपि नभो-म्भोजनिभौ मन्तव्याविति, तदप्यपाकृतम् । तद्भावे सुखदुःखयो-र्निर्हेतुकत्वात् अनुत्पाद एव स्यात् । अनुत्पाद एव स्यात् । स च प्रत्यक्षविरुद्धः । तथाहि-मनुजत्वे समानेऽपि दृश्यन्ते केचन स्वा-मित्वमनुभवन्तोऽपरे पुनस्तत्प्रेष्यभावभाबिआणाः, एके च रुक्षम-ग्भरयोऽन्ये तु स्वोदरदरीपूरणेऽप्यनिपुणाः, एके देवा इव निरन्तर-सरसविलाससुखशालिनः, इतरे नारका इवोनिद्रदुःखविद्राणचित्त-**वृत्तयः, इ**त्यतोऽनुभूयमानसुखदुःखनिवन्धनौ धर्माधर्मौ स्वीकर्त्तव्यौ। तदङ्गीकरणे च विशिष्टयोस्तत्फल्योभोंगभूमी स्वर्गनरकावपि प्रति-पत्तव्यौ, अन्यथाऽर्द्वजरतीयन्यायप्रसङ्गः स्यात् । एवं च पुण्यपाप-कर्मक्षयोत्थमोक्षपक्षोक्तदूषणमप्यननुगुणं गणनीयम्। न च वाच्यम्, "यदुत ' बन्धः कर्मजीवसंयोगरुक्षणः' स आदिमान् आदिरहितो वा १, तत्र यदि प्रथमो विकल्पः, ततो विकल्पत्रयप्रसङ्गः, किं पूर्वमात्मनः प्रसूतिः पश्चात् कर्मणः, यदि वा पूर्वं कर्मणः पश्चादा-ल्मनः, आहोस्वित् युगपदुभयस्थेति; किञ्चातः १, सर्वत्रापि दोषः । तथाहि-न तावदात्मनः पूर्वं प्रसूतिः, निर्हेतुकत्वात् व्योमकुसुमवत्, नापि कर्मणः प्राक् प्रसूतिः, कर्तुरभावात्, न चाकृतं कर्म भवति, युगपत्प्रसूतिरप्ययुक्ता कारणाभावात् । न चानादिमत्यात्मनि बन्धो घटामटाट्यते बन्धकारणाभावात् गगनस्येव, इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य-मन्यथा मुक्तस्यापि बन्धप्रसङ्गो विशेषाभावात् , तथा च सति नित्य-मुक्तत्व।त् मोक्षानुष्ठानवैयर्थ्यमिति । अथ द्वितीयः पक्षस्तर्हि नात्म-कर्मवियोगो भवेदनादित्वादात्माकाशसंयोगवदिति मोक्षानुपपत्ति-

रिति" । यतो जीवोऽनादिनिधनः सर्त्त्वे सत्यहेतुकत्वात्, कर्मापि भवाहतोऽनादिमत् , ततो जीवकर्मणोरनादिमानेव संयोगोधर्मास्तिका-याकाशसंयोगवदिति प्रथमपक्षोक्तदूषणानवकाशः । योऽपि द्वितीय-पक्षोऽभिहितोऽनादित्वात् संयोगस्य वियोगाभाव इति, सोऽप्य-समीचीनः, तथाऽदर्शनात्, यथा च काञ्चनोपलयोः संयोगोऽ-नादिसन्ततिगतोऽपि क्षारमृत्पुटपाकादिद्वव्यसंयोगोपायतो विच-टमानो दृष्टस्तथा जीवकर्मणोरपि ज्ञानदर्शनचारित्रोपायतो वियोग इति न कश्चिद्दोषः । अथ यद्यनादि सर्वं कर्म ततस्तस्य जीवक्वतत्वानुपपत्तिर्जीवक्वतत्वेऽनादित्वविरोधात्, तदसम्यक्, वस्तु-प्रस्यनवबोधातः ; तथाहि-जीवेन तैथा तथा मिथ्यादर्शनादिसव्यपे-क्षेण तदा तदुपादीयते कर्म यथा तेन जीवेन कृतमित्युच्यते । तच तथाप्रवाहापेक्षया चिन्त्यमानमादिविकरुमित्यनादि । निद्शेनं चात्र कालः, यथाहि यावान् अतीतकालस्तेनारोषेण वर्त्तमान-त्वमनुभूतम्, अथ चासौ प्रवाहतोऽनादिः, एवं कर्मापीति। यदप्युक्तम्-मुक्तस्यापि बन्धप्रसङ्गो विशेषाभावादिति, तद्पयुक्तम् , विशेषाभावासिद्धेः । तथाहि-संसारी जीवः कषादियुक्तस्तयुक्तश्च कर्मणो योग्यान् पुद्गलानादत्त इति तस्य कर्मबन्धोपपत्तिः । मुक्तस्तु-कषायादिपरिणामविकरुः, गुक्कध्यानामाहात्म्यतस्तेषां समूल्यमुन्मू-लित्वात्, ततः मुत्तयवस्थायां कर्मबन्धाप्रसङ्गः। न च वाच्यमेवं सति तर्हि निरन्तरमुक्तिगमनतो भव्यानामुच्छेदप्रसङ्गोऽनन्तानन्त-सङ्ख्योपेतत्वात् । इह यद्यद्नन्तसङ्ख्योपेतं तत्तत्पतिसमयमेकद्वि-

१ सर्वे, इति प्रखन्तरे । २ तथा, इति प्रखन्तरे ।

त्रयादिसच्चयाऽपगच्छदपि न कदाचन निर्र्लेपीभवति, यथा अनाग-तकारुः, तथा चानन्तानन्तसच्च्योपेता भव्याः, इत्यनुच्छेदः । एवं च सत्प्रमाणप्रतिष्ठितेष्वात्मतत्त्वतदाश्रितश्रेयोऽश्रेयोऽनेकान्तमतस्वर्गा-पवर्गादिषु कुप्रहग्रहिरुतयैवाप्रतिपद्यमानं चार्वाकमवज्ञोपहतमेव कुर्वाणः स्तुतिक्रदाह—

विमतिस्तम्मतिर्वापि, चार्वाकस्य न मृग्यते । परलोकात्ममोक्षेषु, यस्य मुह्यति शेमुषी ॥११॥

चार्वाक-नास्तिकनी विमति छे के सम्मति छे, ते जोवानी कांई जरूर नथी, कारण के जेनी (चार्वा-कनी) बुद्धि परलोक-आत्मा-मोक्षने विषे मुंझाय छे; तेनी विरुद्धता के सम्मतिनी जरूर ज नथी. (११)

अच०-विम० । हे वीतराग ! चार्वाकस्य-नास्तिकस्य, विमतिविंरुद्वप्रतिपत्तिः, सम्मतिः-सम्यक्प्रतिपत्तिर्वा, न मृ-ग्यते-न विचार्यते, कुतः १,-यस्य चार्वाकस्य शेम्रुपी-बुद्धिः, परलोकात्ममोक्षेषु परलोके जीवे मोक्षे च, मुद्यति मूढा स्यात् यो बालगोपालप्रसिद्धं जीवाद्यपि न जानाति तस्य का विमतिः सम्मतिर्वेल्यर्थः ॥ ११ ॥

वि०-तस्य सर्वापलापलोऌपस्य चार्वाकस्य विप्रतिपत्तिर्वा न विलोक्यते । यस्य परभवभवभृदपुनर्भवेषु सर्वमतसन्मतेष्वपि मति-९ र्मुब्बति । मीमांसामांसल्लमतिर्मीमांसकोऽपि सर्वज्ञापलापं वलपन् संशयज्ञानमेकमनेकाकारं प्रतिजानानो नानेकान्तं प्रतिक्षिपति । ना-स्तिकस्तु महापापी, तत्कथयाप्यलं कलाकौशलशालिनाम् ।

ननु ताथागतादीनामुपपत्त्या साम्मरयं चार्वाकस्य तु वराक-स्योपेक्षामुपक्षिप्तवान्, तदत्र मीमांसामांसलमतेर्मीमांसकस्य किमिति कामपि चर्चां नाकरोदाचार्थः, उच्यते-समस्तमतविक्षेपेण स्वयमेव प्रकारान्तरेणानेकान्तमतं प्रतिष्ठमानं तं प्रति प्रतिपत्त्युपपत्तिः पिष्टमेव पिनष्टीति नास्ति पर्यनुयोगावसरः । ततः सिद्धं सर्वमत-सम्मतमनेकान्तम् । यत एव चानेकान्तात्मकं वस्तूपपत्तिक्षमं तत-स्तत्सत्त्वमप्यनेकान्तात्मकमेवेति उत्पादयन् (उपपादयन्) अधुना सर्वमतप्रपन्नानेकान्तयुक्त्या वस्तुनः परमार्थसत्त्वमाह----

# तेनोत्पादव्ययस्थेमसम्भिन्नं गोरसादिवत् । त्वदुपज्ञं कृतधियः, प्रपन्ना वस्तुतस्तु सत् ॥१२॥

ते कारणथी बुद्धिमान पुरुषो सत् पदार्थ मात्रने आपना कह्या मुजब गोरसनी जेम उत्पाद, व्यय अने धौव्यथी सम्मिश्र-मळेला माने छे. (१२)

विशेषार्थः-

# " उत्पाद्•व्यय-ध्रौव्ययुक्तं सत् " । तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम् ।

विश्वना पदार्थ मात्र अनेकान्तनी अपेक्षाए उत्पाद, व्यय अने घौव्यथी युक्त छे. आथी दूध दूधरूपे व्यय थई, दहीं रूपे उत्पाद थाय छे, अने गोरसरूपे घौव्य रहे छे; ते वातने अध्यात्मोप-निषद्मां उपाध्यायजी श्रीयज्ञोबिजयजी महाराज जणावे छे के—

''उत्पन्नं द्धिभावेन नष्टं दुग्धतया पयः । गोरसत्वात् स्थिरं जानन् स्याद्वाद्विज्जनोऽपि कः ? "॥१॥

दुध खावाना नियमवालो दहीं खातो नथी, दहीं खावाना नियमवाळो दुध खातो नथी; अने गोरस खावाना व्रतवाळो बन्ने (दहीं-दुध) खातो नधी एम नहिं अर्थात् बन्ने खाय छे. आथी दूधरूपे नष्ट थएऌं, अने दहींरूपे उत्पन्न थएऌं गोरसज गणाय; माटेज जेने गोरसना आहारनो त्याग होय ते जेम दूधनो आहार न करे तेम दहींनो पण आहार न ज करे । ते माटे ज्ञास्त्रवार्तासमुचयमां भगवान् श्रीहरिभद्रसुरि जणावे छे के--

#### " पयोव्रतो न दध्यत्ति न पयोऽत्ति दधिव्रतः । अगोरसव्रतो नोभे तस्माद्रस्तु त्रयात्मकम् ॥ "

आथी ए सिद्ध थयुं के कोई पण पदार्थ सर्वथा नारा पण पामतो नथी, तेम सर्वथा नवीन पण बनतो नथी, पण ते पदार्थ परिणामान्तरने पामे छे; जेम-सुवर्ण विगेरेना आभूषणवत् । आथी दरेक बुद्धिमान पदार्थ मात्रने उत्पाद, व्यय, धौव्य युक्त माने छे, ते माटे काशीना मर्हुम महामहोपाध्याय राममिश्रशास्त्रीजी वि॰ अनेकान्त माटे पोतानो उच्च-अभिप्राय दर्शावे छे.

अथोपसंहारं कुर्वन्त आहुः---

अत्र०-तेनो० । हे वीतराग ! तेन कारणेन ये केचन कृतधियो ज्ञातारस्त्वदुपज्ञं त्वयैव प्रथमग्रुपदिष्टं वस्तु सत् परमार्थरूपम्, प्रपन्नाः-कक्षीकृतवन्तः, वस्तु किं विशिष्टम् ?, उत्पा० उत्पत्तिक्षयस्थिरतामिश्रम्, किं वत् ?, गोरसादिवत् । यथा गोरसं दुग्धतया विनइयद्दधितयोत्पद्यमानं गोरसतया तिष्ठत्येव ।। १२ ॥

वि०-हे भगवन् ! तेन कारणेन इत्तवियः क्वतिनस्त्वत्परू-पितमेव वस्तु वस्तुवृत्त्या सत् पारमार्थिकमिति यावत् , प्रण्त्रा अज्ञीकृतवन्तः; कथम्भूतं वस्त्वित्याह— उत्पादव्ययस्थेमसम्भिन्नं उत्पादविनाशस्थितिसम्भवस्वभावम् । को भावः ?, उत्पादादयः समुदिताः सत्त्वं गमयन्ति, सत एव तद्भावात् । नहि सर्वथाऽप्य-सनस्तुरङ्गश्वङ्गादेः केनचिदप्याकारेणानुपाख्यायमानस्योत्पादादयो

भवितुमईन्ति, तसादुत्पादादिमत्त्वं सत्त्वम् । यदुवाच वाचकमु-रूवः-"उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं (वस्तु) सत् " । पारमर्षमपि-'उप्प-न्नेइ वा विगमेइ वा धुवेइ वा' इति । तत्र द्रव्यपर्यायात्मकमिति-भणनेन द्रव्यैकान्तपर्यायैकान्तवादिपरिकस्पितविषयव्युदासः । आ-रमग्रहणेन चात्यन्तव्यतिरिक्तद्रव्यपर्यायवादिकणाद्योगाभ्युपगतव-स्त्रनिरासः । यतः श्रीसिद्धसेनः-"दोहिं वि नएहिं नीयं । सत्थमुद्ध-एण तह वि मिच्छत्तं । जं सविसयप्पहाणत्तणेण अन्नुन्ननिरवि-क्ला ॥ १ ॥" इति । अथेत्थमाचक्षीथाः न द्रव्यपर्यायात्मकं परमार्थसत्, एकान्तनित्यानित्यवस्तुवदनर्थक्रियाकारित्वात्, तेन च किम्, यतः-अर्थकियार्थी सर्वोऽपि विपश्चित्, एतचार्थकियाका-रित्वं नित्यानित्यात्मकेऽपि न घटासंटङ्कमारोहति, यतः-''प्रत्येकं यो भवेद्दोषो द्वर्योभावे कथं न सः" तस्मादुत्पादव्ययस्थेममहिमाऽन-र्थक्रियाकारित्वेन न वस्तुनि वास्तवी'' इति चेत् ?, न; पूर्वोत्तराका-रपरिहास्वीकारस्थितिरुक्षणपरिण।मेनास्य नित्यानित्यात्मकस्य वस्तु-नोऽर्थक्रियोपपत्तेः । यत्तोऽस्मन्मते न कूटस्थनित्यस्वरूपद्रव्यरूपं वस्तु नाप्येकान्तानित्यपर्यायरूपं नोभयरूपं वस्तु, येन पक्षद्वयभा-विदोषावकाशशङ्का, किन्तु स्थित्युत्पादव्ययात्मकं शबलं जात्यन्त-रमेव वस्तु, तेन तस्तत्सहकारिसन्निधाने क्रमेण युगपद्वा तां ताम-र्थक्रियां कुर्वत्सहकारिकृतामुपकारपरम्परामुपजीवच जैनमतानुसा-रिभिरनुश्रियते । ततः सिद्धमुत्पत्तिव्ययध्रौव्ययुक्तमर्थक्रियाकारि वस्तु । ननु कथं वस्तुन्येकसामयिकमन्योन्यविरुद्धं परिकल्पयितं न्याय्यमित्याशङ्कायां वदन्ति सुरयः-गोरसादिवदिति । यथा गोरसे

स्थायिनि पूर्वदुग्धपरिणामविनाशोत्तरदधिभावोत्पादौ सम्भवन्तौ प्रत्य-क्षादिप्रमाणबलेनोपलब्धौ, तौ च कथमपह्नोतुं पार्येते । यदुक्तम्-"पयोवतो न दध्यत्ति, न पयोऽत्ति दधिवतः। अगोरसवतो नोभे, त-स्माद्रस्तु त्रयात्मकम्" ॥१॥ ''तथा ! घटमौलिसुवर्णार्थी, नाशोत्पत्ति-स्थितिष्वलम्, शोकप्रमोदमाध्यस्थ्यं, जनो याति सद्देतुकम् ॥२॥" यथा च एकस्या अङ्ग्रलेः स्थायिन्याः पूर्वस्थितिसररुभावाभावो वकतासम्भवश्च, एवं त्रिभुवनभवनोदरविवरवर्त्तिपदार्थसार्थे उत्पाद-व्ययध्रौव्यभावं पश्यन्तु शेमुषीमुख्याः । ततः सिद्धं त्रयात्मकं वस्तु-तत्त्वम् । तथा च प्रयोगः विवादास्पदं वस्तु, नित्यानित्यसत्त्वासत्त्व-सामान्यविशेषाभिरुाप्यानभिरुाप्याद्यात्मकम्, तथैवास्खरुत्प्रत्यये-न प्रतीयमानत्वात् । यैदु यथैवास्खरुत्प्रत्ययेन प्रतीयमानं तत्त्तथैव दृष्टम्, यथा घटो घटरूपतया प्रतीयमानो घट एव, न पटः. तथैव चास्खरुत्प्रत्ययेन प्रतीयमानं वस्तु, तस्मान्नित्याचात्मकम् । न चात्र स्वरूपासिद्धो हेतुः, तथैवारखल्प्यत्ययेन प्रतियमानत्वस्य सर्वत्र वस्तुनि तिष्ठमानत्वात् , नहि स्वरूपपररूपाभ्यां भावाभावात्मकत्वेन द्रव्यपर्यायरूपादिभिर्नित्यानित्याद्यात्मकत्वैश्च सर्वस्मिन्पदार्थे प्रति-भासः कस्यचिदसिद्धः । तत एव न सन्दिग्धासिद्धोऽपि. न खल्व-बाधरूपतया प्रतीयमानस्य वस्तुनः सन्दिग्धत्वं नाम । नापि विरुद्धः, विरुद्धार्थसंसाधकत्वाभावात् , न ह्येकान्तेऽपि तथैवास्खरुतप्रत्यय-प्रतीयमानत्वमास्ते, येन विरुद्धः स्यात् । नापि पक्षस्य प्रत्यक्षादि-

९ 'यद्' इत्यत आरभ्य 'प्रतीयमानत्वस्य ' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रितपुस्तके नास्ति ।

बाधा, येन हेतोरकिञ्चित्करत्वं स्यात् , नापि दृष्टान्तस्य साध्यवि-कलता वा, न खल्ज घटे नित्यानित्याद्यात्त्मकत्वं तथैवास्खलत्प्रत्य-यप्रतीयमानत्वं वाऽसिद्धम् । तस्मादनवद्यं प्रयोगयोगमुपश्रुत्य कि-मित्यनेकान्तो नानुमन्यते ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे एकान्तनिरासस्तवस्याष्टमप्रकाशस्य

पदयोजना ।

इति अष्टमप्रकाशस्यावचूणिः ।

\_\_\_\_\_

एवमेकान्तमततिमिरनिरसनप्रवणानेकान्तामृताञ्जनविशददशः समस्तास्तिकदर्शनिनो विधाय स्तुतिक्वत् प्रस्तुतामेव वीतरागस्तुतिं कल्किनलोपबृंहणद्वारेण प्रस्तावयन्नाह—

यत्राऽल्पेनाऽपि कालेन, त्वद्धक्तेः फलमाप्यते । कलिकालः स एकोऽस्तु, क्वतं क्वतयुगादिभिः॥१॥

ज्यां अल्पकालमां पण आपनी भक्तिनुं फल प्राप्त कराय छे, ते एक कलिकालज स्प्रहणीय हो, कृतयुगादि अन्य युगोवडे सर्युं. (१)

इत्थं प्रतिपक्षक्षेपमारूयाय वीतरागस्य धर्मचक्रवर्तिनः कालसोष्ठवज्ञापनपूर्वमेकच्छत्रतां प्रकटयन्ति—

अव०-यन्न० । हे वीतराग ! यत्राल्पेनापि कालेन त्व-

द्भक्तेः फलमाप्यते–आसाद्यते । यतः उक्तं–''क्वते वर्षसहस्रेण, त्रेतायां हायनेन च । द्वापरे यच मासेन, अहोरात्रेण तत्कलौ ॥ १ ॥'' इत्यतः स एकः कलिकालोऽस्तु, क्वतयुगादिभिः क्वतं–स्रुतम् ॥ १ ॥

वि०-हे कलिकालदर्प्यदलन ! स्वामिन् ! अस्मिन् जगति स एवैकः कलिर्दुःषमाख्यः कालः-समयोऽस्तु, कृतयुगादिभिः सुष-मादिभिस्तु कृतं--पर्याप्तम् । किमित्याह--यत्रेत्यादि । यत्र यस्मिन् कलौ त्वद्वक्तेः-सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्रासेवनरूपायाः फलमनन्तरितं स्वर्गादि परम्परितमपवर्गोऽवाप्यते । ननु कृतयुगादिष्वपि समान-मेतदित्याह-अल्पेनापि कालेन-स्वल्पेनापि समयेन । किमुक्तं भवति-किल सुषमादौ त्वद्भक्तेर्यावन्मात्रं फलं पूर्वकोटिप्रमितेना-युषा प्राप्यते दुःषमायां तत्कालप्रमितं त्वद्भक्तेः फलं वर्षशतप्रमाणे-नाप्यायुषा लभ्यत इति कृतयुगादिभ्यः कथं कलिर्न स्प्रहणीय इति ।

तथा—

#### सुषमातो दुःषमायां, क्रुपा फलवती तव । मेरुतो मरुभूमौ हि, श्ठाघ्या कल्पतरोः स्थितिः॥२॥

सुषमाकाल करतां दुःषमा कलिकालमां आ-पनी कृपा अधिक फलवती छे, मेरूपर्वत करतां मरू-भूमिमां कल्पतरुनी स्थिति वधारे प्रशंसापात्र छे.(२)

अव०-सुष० । हे वीतराग ! सुषमातः-कृतयुगादितः,

दुःषमायां कलौ, तव क्रुपा प्रसत्तिः फलवती–फलदायिनी । दृष्टान्तमाहुः–हि यसात्कारणान्मेरुतो मरुभूमौ-वृक्षमात्ररहिते देशे, कल्पतरोः स्थितिरवस्थानम् , श्लाध्या–शोभनतरा ॥२॥

वि०-हे प्रक्षीणाशेषदुःख ! भगवन् ! सुषमातः सुषमारकात् दुःषमायां दुःषमारके तव सम्बन्धिनी कृपा सर्वसत्त्वसाधारणी करुणा फलवती सविशेषफला भवति । अत्रार्थान्तरमाह-करूप-तरोः-कल्पपादपस्य स्थितिरवस्थानं मेरुतः सुरभूधरात् मरुभूमौ-जाङ्गलावनितले श्वाध्या-प्रशस्या । इदमुक्तं भवति-भूरिभूधरे हि सर्वत्रापि सुरुभसुरभूरुहि नः करुपविटपिनोऽवस्थानं न तथा विस्मयं जनयति यथा करीरकरवीरादिभिरपि विरहिते मरुस्थले । एवं सु-षमादौ पदे पदे सुरुमेषु विशिष्टज्ञानभानुषु पुरुषेषु भगवत्कृपा धर्मतीर्थप्रवर्त्तनादिरूपा न तथोपयोगिनी यथा सर्वातिशयशून्ये दुःषमासमय इति ।

किञ्च—

श्राद्धः श्रोता सुधीर्वक्ता, युज्येयातां यदीश ! तत् ! त्वच्छासनस्य साम्राज्यमेकच्छत्रं कलावपि ॥३॥

हे इश ! अद्धावान् ओता अने बुद्धिमान् वक्ता, ए बेनो योग थाय तो आ कलिकालमां पण आपना शासननुं साम्राज्य एकछत्रपणे वर्ते छे. (३)

अव०-श्राद्धः० । हे ईश !, श्रोता-त्वद्वचनाकर्णयिता, श्राद्धः-परमश्रद्धावान् , वक्ता-प्ररूपकः, सुधीस्त्वदागमरहस्य- ज्ञः, यद्यभावेतौ युज्येयातां मिलतस्तत्तर्हित्वच्छासनस्य क-लावप्यतिश्रयरहितेऽपि काले साम्राज्यमेकच्छत्रमेकातपत्रं सार्वत्रिकमित्यर्थः । श्रोत्रा कुमारपालेनात्मना च प्ररूपकत्वे-नाऽनुभवसिद्धं कवेर्वचनमिदम् ॥ ३ ॥

वि०-हे जगदीश ! त्वच्छासनस्य तवाप्रमेयप्रभावस्य प्रवचन-स्य कलौ–दुःषमायामपि साम्राज्यं–चक्रवर्त्तित्वं जायेत । किं विशिष्टं ?, एकच्छत्रमेकातपत्रम् । यदि किं १, यदि युज्येयातां युक्तौ भवेताम्, को श्रोता वक्ता च !, किं विशिष्टं: श्रोता !; श्राद्ध:--निरुपाधिविशुद्ध-अद्धावन्धुरान्तःकरणः । वक्ता तु सुधीः शोभना समस्तशास्त्रार्थर-हस्यनिस्यन्दावगाहविशदा घीस्तत्त्वानुगामिनी मतिर्यस्य स तथा । दुर्रुभश्च प्रायेणैवंविधयोः श्रोतृवक्तोर्योगः । यदि च दैवात्संयुज्ये-यातां तदा नियतमईच्छासनस्य साम्राज्यमेकच्छत्रं रचयेताम् । इदं च स्तुतिकर्तुरनुभवसुभगं वचः, तथाहि-निरवघिनयविकमवशंवदी-कृतसकरुक्ष्मापालचक्रवारुः श्रीकुमारपालदेवः श्राद्धः श्रोता, युगान्त-र्वत्तिसकलवाङ्ग्मयपारावारपारीणमतिः श्रीहेमचन्द्रसूरिः सुधीर्व**क्ता,** तथाविधविधियोगाचानयोः समजनि संयोगः, कृतं च कलावपि श्रीजिनशासनसाम्राज्यमाभ्यामिति स्थाने खानुभवसुभगमिद्मुदी-रितमिति ।

किञ्च----

# युगान्तरेऽपि चेन्नाथ!, भवन्त्युच्छ्र्ङ्कलाः खलाः। वृथैव तर्हि कृप्यामः, कलये वामकेलये ॥ ४ ॥

हे नाथ ! अन्य कृतयुगादिने विषे पण गोशा-ळा जेवा उच्छ्रंखल पुरुषो होय छे तो पछी वाम-केलि-अयोग्य कीडावाळा आ कलिकालना उपर अमे फोगटज कोप करीए छीए. (४)

एवमेकच्छत्रराज्यमधितिष्ठन्प्रभुः विश्चनापराधदर्शनान्मा कुप्यत्वित्याहुः—

अव०-युगा० । हे नाथ ! युगान्तरेऽपि कृतयुगादावपि खला दुर्जनाः, उच्छृङ्खला उद्धताश्रेद्यदि भवन्ति, तर्हि वाम-केलये सजजनानुचितचरिताय, कलये-कलियुगाय, वयं वृथैव निरर्थकं कुप्यामः । यतो न कदाचिदनीदद्यं जगदिति ।।४।।

वि०-हे प्रणयप्रणमदमरनाथ ! वयमियन्ति दिनानि कलियु-गेन समं कलिकामा इव सासूयमवस्थिताः । कुतः ?, किल्लैतद्बलु-लूब्धसामथ्यैंः कुतीर्थिभिस्तीर्थनाथादिविरहादनाथा इव वयं कद-ध्यामहे । साम्प्रतं त्वान्तरहशा विमृशतामस्माकमिदमवस्थितं हृदि, यदुत-युगान्तरे साक्षादईद्विहारादिविक्षिप्तविपक्षे सुषमादावपि चे-द्यदि मङ्कलिसुतादयः खला उच्छृङ्कला उन्मर्यादाः सञ्जज्ञिरे, तद्व-यमस्मै वामकेल्ये प्रकृतिप्रतिकूलविलसिताय कल्ये-दुःषमासमयाय वृथैव निरर्थकमेव कुप्यामः । सर्वथा न कश्चित् कलेरपराधः, के-वरुं परगुणासहिष्णूनां प्रकृतिरेवेयं खभावदुःशीलानां खलानामिति ।

अपरं च----

कल्याणसिद्ध्यै साधीयान्, कलिरेव कषोपलः। विनाऽग्निं गन्धमहिमा, काकतुण्डस्य नैधते॥५॥

कल्याणनी सिद्धि माटे आ कलिकालरूपी कसोटीनो पत्थर एज श्रेष्ठ छे. अग्नि विना काक-तुंड=अगरू-धूपना गन्धनो महिमा वधतो नथी. (५)

अथ स्रोकचतुष्टयेन कलिदोषमपनयति—

अव०-कल्या० । हे वीतराग ! कल्याणसिद्ध्यै शुभस-म्प्राप्त्यै, कलिरेय साधीयान्-साधुतरः, कषोपलः-कपपद्वः, कल्याणं श्रेयः कनकमपि,भव्यानामिति गम्यम् । यथा काकतु-ण्डस्यागुरोरप्तिं विना गन्धमहिमा नैधते–न वर्द्धते ॥ ५ ॥

वि०-हे अतुल्यकल्याणनिलय ! भगवत्नैदंयुगीनभव्याक्किनां कल्याणसिद्ध्ये शुभसम्भारसमृद्ध्ये कलिर्दुःषमैव साधीयान्-प्रधान-तमः, कषोपलः-कषपाषाणः । किमुक्तं भवति-किल सकलशुभसा-मग्रीसंवर्गितेषु सुषमादियुगेषु भव्यानां सुकेरेव सुक्वतसंसिद्धिः, येषां तु सामग्रीविरहेऽपि कल्याणकृत्संसिद्धिनिमित्तमुपक्रमस्तेषां सत्त्व-काञ्चनपरीक्षायां कलिरेव कषोपलः । अथ च कल्याणस्य-सुवर्ण-स्यापि सिद्धिः परीक्षा कषपाषाणाधीनैव । अत्रैवार्थान्तरमाह--वि-नेत्यादि । काकतुण्डस्य-कृष्णागुरोर्गन्धमहिमा परिमलप्रभावोऽग्नि-वैश्वानरं विना नैधते-न वृद्धिमुपयाति, अतो यथा कृष्णागुरुपरिम-लमग्निरेध(य)ते तथा सत्त्ववतां सत्त्वप्रकर्षे कलिरुत्कर्षेयतीति भावः । अन्यञ्च----

निशि दीपोऽम्बुधोे द्वीपं, मरौ शाखी हिमे शिखी। कल्लौ दुरापः प्राप्तोऽयं, त्वत्पादाब्जरजःकणः ॥६॥

राचिने विषे दीपक, सागरने विषे द्वीप, मार-वाडने विषे वृक्ष; अने शियाळामां वह्निनी जेम कलिकालमां दुःखे करीने आ त्हारा चरणकमळना रजकण प्राप्त कर्यां. (६)

अव०-निद्तिि०।हे वीतराग! अयं त्वत्पादाब्ज०=त्व-चरणरेणुकणः, कलौ दुरापो दुर्रुभः प्राप्तः, यथा रात्रौ प्रदी-पः, समुद्रे द्वीपम् , मरुभूमौ वृक्षः, शीतकाले शिखी-अग्निः ॥६॥

वि०-हे विश्वेकवत्सल ! कलौ-कलियुगेऽयं त्वत्पादाब्जरजः-कणस्त्वच्चरणसरोजनिश्छद्मसेवालवः कथद्भथमपि मया प्राप्तः । यतो दुरापः अगण्यपुण्यप्रचयमन्तरेण दुर्लभः । अमुमेवार्थं दृष्टान्तचतु-ष्टयेन स्पष्टयति-निग्नीत्यादि । यथा-केनचित्कार्यार्थिना निशि-तमस्विन्यां प्रदीपः प्राप्यते, यथा च कस्यचिदगाधजलघिमध्यप-तितस्य द्वीपः सङ्घटते, यथा केनचिन्मरुपान्थेन खरतरखरांशुकरा-लांशुजालज्वलितगात्रेण शाखाशतस्फीतः शाखी लभ्यते, यथा च हिमे महति हिमानीसम्पाते केनचिच्छिखी ज्वलनः प्राप्यते, तथा मया कलौ त्वत्पादाब्जरजःकणः प्राप्त इति । ससुचिता सेयं दृष्टा-न्तचतुष्टयी स्वामिनः, तथाहि-मिथ्यात्वनिश्यज्ञानान्धतमसि मोहि-तमनसां केवलालोकप्रदीपो मगवान्, भवाब्धौ च निमज्जतामाश्वा- सनाद्वीपः, आन्तरारातितपनोपतप्तानां च विश्रामशाखी, निबिडत-ममोहजडिमग्लपितानां च शिखी चेति समझसम् ।

तथा स्वकार्यतात्पर्येण हि प्रायः पर्यवस्यत एव सदसद्विचार-स्तत एव स्तुतिक्वन्निरुपकारियुगान्तरपरिहारेणोपकारिणं कलिमु-पच्छन्दयन्नाह—

युगान्तरेषु भ्रान्तोऽस्मि त्वद्दर्शनविनाक्वतः । नमोऽस्तु कलये यत्र त्वद्दर्शनमजायत ॥ ७ ॥

त्हारा दर्ञान रहित कृतयुगादिमां हुं भमेलो छुं, जेथी करीने जेमां त्हारुं दर्ज्ञान थयेऌुं छे एवा आ कलिकालने नमस्कार थाओ. (७)

अव०-युगा०।हे वीतराग ! अस्म्यहं त्वदर्शनविना-क्रतस्त्यच्छासनरहितः क्रतयुगादिषु भ्रान्तः संसारारण्ये, तेन कलये नमोऽस्तु, यत्र त्वदर्शनमजायत त्वं दृष्ट इत्यर्थः ॥७॥

वि०-हे विश्वजनीन ! कृतघियस्तत्तदुणोपत्रृंहणेन सुषमा-दियुगानां गौरवमारोपयन्तु, मम तु कलिव्यतिरिक्तेषु युगान्तरेषु उदासीनमेव मनः । किमित्या-यतस्तेष्वहमनन्तमनेहसं आन्तः पर्यटितोऽस्मि। किम्मूतः ?, त्वद्दर्शनविनाकृतः तव सम्बन्धि-दर्शनं त्वदुक्ततत्त्वरुचिरूपं त्वद्दर्शनं तेन विनाकृतो वश्चितः । अतः कृत-युगादिभिः परविभूतिपरिस्पन्दैरिव सुमनोहरेरप्यनुपयोगिभिः किं ?, यद्वा आस्तां तावत्तव सेवाफल्रम्, किन्तु त्वद्दर्शनमात्रमपि मम नो- नवमः प्रकाशः ]

पपन्नम् । अस्मै तु कल्ल्ये सकल्दोषकलुषायापि नमोऽस्तु–नम-स्कारोऽस्तु, यत्र यस्मिन् भवशतसहस्रदुर्ल्लमं सुक्वतशतप्राप्यं मम त्वद्दर्शनमजायत । अयमाशयः–किल् यदि युगान्तरेषु मम त्वद्दर्श-नमभविष्यत् तदा न खल्वहमियन्तं काल्ं भवश्रमणमकरिष्यमिदा-नीं तु प्राप्ते त्वद्दर्शने दत्तो दीर्घभवश्रमणाय मया जलाख्नलिरिति ।

न च क्वतयुगादिभ्य एव कलिः कमनीयः, किन्तु भगवतोऽ-पीति सोपहासमाह—

#### बहुदोषो दोषहीनात्त्वत्तः कलिरझोभत । विषयुक्तो विषहरात् फणीन्द्र इव रत्नतः ॥ ८ ॥

अढार दोष रहित एवा त्हाराथी-घणा दोषवाळो कळिकाळ ज्ञोभी रह्यो छे. जेवी रीते विषवाळो विषधर सर्प विषने हरण करनार मणिथी ज्ञोभे छे, तेवी रीते आ कळिकाळ ज्ञोभे छे. (८)

अच०-चहु०। हे वीतराग ! अष्टादश्चदोषरहितात् त्वत्तो बहुदोषोऽसत्यमात्सर्यादियुक्तः कलिरशोभत इव यथा विष-युक्तो भ्रजगेशो विषहराद्रत्नात् शोभते ॥ ८ ॥

वि०-हे जगछलाम ! त्वं तावज्जगत्यपि सर्वोत्तमत्वेन शोभ-से। अयं तु कलिस्त्वत्तोऽप्यशोभत। यदि पुनर्गुणाधिकः स्यादित्याह– बहुदोषो निखिलदोषास्पदम् । त्वत्तः, किंविशिष्टात् ?, दोषहीना-द्दोषाणुनाप्यस्प्रष्टात् , दोषोत्कर्षेणैव च तस्य त्वत्तः समुत्कर्षः । इदमेव दृष्टान्तेन स्पष्टयति-विषेत्यादि । यथा फणीन्द्रः-पन्नग-पतिः शोभते । किं विशिष्टो १, विषयुक्तः प्रबलगरलकलितः; कस्मा-त् १, रत्नतः स्वमौलिमणेः; किंविशिष्टात् १, विषहरात्-विषदोषनि-माहकात् । न च फणमणेः फणी कदाचिदप्यधिकः, तथैव त्वत्तः कलिः, केवलमसिंमस्त्वद्दर्शनलाभो ममाभूदिति निर्गुणस्याप्युपकारि-णोऽस्य प्रशंसा विदधे; व्यतिरेके तु कृतन्नत्वं स्यात् । एतत्पक्षपा-तद्देतुविचारणायां च स्तुतिकर्तुस्तत्त्वतो भगवद्गुणपक्षपात एवेति समझसम् । यैदि वा बहुदोषोऽपि त्वत्त एव द्देतुभूतात् कलिरशो-भत, यतः किम्भूतात्त्वत्तः १, दोषद्दीनात् दोषकान्जप्यविनिर्मुक्तात् ; यथा फणवान् विषयुक्तोऽपि तद्दोषनिम्राहकान्निजमौलिमणेरेव शो-भत इति ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे नवमस्य कलिस्तवस्य पदयोजना ।

इति नवमप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

──≫¥i≪<──

जगत्**प्रतिक्रलमप्येवं भगवदर्शनदानेनानुक्र**लं कलिग्रुप-स्रोक्याझुतस्तवं स्तुतिकृत् प्रस्तावयन्नाह—

#### मत्प्रसत्तेस्त्वत्प्रसादस्त्वत्प्रसादादियं पुनः । इत्यन्योन्याश्रयं भिन्धि, प्रसीद भगवन्मयि ॥१॥

१-'यदिवा' इत्यत आरभ्य 'शोभत इति' इति यावत् पाठः प्रथ-ममुद्रितपुस्तके नास्ति । हे भगवन् ! म्हारा मननी प्रसन्नताथी त्हारी प्रसन्नता, अने त्हारी प्रसन्नताथी म्हारा मननी प्रसन्नता ए प्रकारे उत्पन्न थतो आ अन्योन्याश्रय तुं भेदी नांख, अने म्हारा उपर महेरवानी कर. (१)

अथ सोपचारवचांस्याहुः---

अव०-मत्प्र०। हे भगवन् ! मत्प्रसत्तेर्मम मनःप्रसत्न-तानुसारेण त्वत्प्रसादः स्यात् । तदनुसारेण च मे मनःप्रस-त्तिः । इत्यमुना प्रकारेणोत्पत्नमन्योन्याश्रयं भिन्धि-स्फोटय मयि-मद्विषये प्रसीद, तुच्छां मत्प्रसत्तिमवगणय्य प्रागेव प्रसादं क्रुरु, त्वयि प्रसत्ने मत्प्रसत्तिरवक्ष्यं भविष्यतीत्यर्थः ॥१॥

वि०-हे भगवन् ! परमैश्वर्यसम्पन्न ! किल यस्मादैहिकमरूप-मात्रमपि फलमिष्यते सोऽपि तदर्थिभिराभिमुख्यमानीय प्रसादाते, मया तु त्वत्तः सर्वोत्तमं परमपदमभिरुषता त्वं सविशेषं प्रसाद-नीयः, स च त्वत्प्रसादः प्रथमं मत्प्रसत्तिमपेक्षते । किल यदाहमर-कद्विष्टेन परमसमभावभावितेन मनसा त्वदाज्ञां सम्यगाराधयामि तदा त्वं प्रसीदसि, सा च परमसाम्यरूपा मत्प्रसत्तिस्त्वत्प्रसादानुभा-विनी त्वय्येव प्रसन्ने भवति, एवं चेतरेतराश्रयदोषः, स चानुगृहीतो निरङ्कुशं प्रसरन्नुभयोरप्यभावाय प्रभवति । तस्माद् भुवनवत्सल ! त्वमेनमन्योन्याश्रयं भिन्धि-व्यपनय । तदपनयने उपायमाह-प्रसीद मयीति । किमुक्तं भवति-महेच्छतुच्छयोर्मतङ्गजमशक्योरिव सुदूरमन्तरम्, ततस्त्वं महेच्छतया निसर्गकारुणिकत्वेन च तुच्छां मत्प्रसत्तिमवगणय्य प्रथममेव प्रसादसुमुखो भव, प्रसन्ने च त्वय्य-वश्यम्भाविनी मत्प्रसत्तिरेवं चान्योन्याश्रयोऽपि दूरादपास्त इति न किश्चिदचतुरस्रम् ।

तथा—

निरीक्षितुं रूपलक्ष्मीं सहस्राक्षोऽपि न क्षमः । स्वामिन् सहस्रजिह्वोऽपि शक्तो वक्तुंन ते गुणान्॥२

हे स्वामिन् ! तारी रूपऌक्ष्मीने जोवाने हजारो आंखवाळो पण समर्थ नथी, अने त्हारा गुणोनुं वर्णन करवाने हजारो जिह्लावाळो पण समर्थ नथी.(२)

अव०-निरी०। हे स्वामिन् ! ते तव रूपलक्ष्मीं निरी-क्षितुं सहस्राक्षोऽपि-सहस्रनयनोऽपि न क्षमः-न ज्ञक्तः, ते गुणान् वक्तुं सहस्रजिह्वोऽपि न समर्थः ॥ २ ॥

वि०-हे स्वामिन् ! सर्वाद्मुतनिधान ! तव किमेकमद्भुतं वर्ण्यताम् । तथाहि-तव रूपल्रक्ष्मीमनुत्तरसुरेरपि स्प्टहणीयां सर्वोत्त-मामनुपाधिमधुरां शरीरशोभामासतां तावद् द्विनयनीदुःस्थाः सुरा-सुरनरादयः, किन्तु सहस्राक्षः-सहस्रलोचनः शकोऽपि निरीक्षितुं यथावत्परिच्छेत्तुं न क्षमो न समर्थः, निरुपमत्वात्तस्याः । श्रूयते चाप्तोक्तिषु ''सब्वसुरा जइ रूवं अंगुट्टपमाणयं विउब्वेज्जा । जिण-पायंगुट्टं पइ न सोहए तं जहिंगालो " इति [ आव० नि० गा० ५६९] तथा तव सम्बन्धिनो छोकोत्तरज्ञानदर्शनवैराग्यैश्वर्यप्रमुखान् गुणानास्तामेकजिह्वः, किन्तु सहस्रजिह्वो दशशतरसनोऽपि वक्तुं निःशेषतया वर्णयितुं परिमातुं वा न शक्तः, निरवधित्वात् तेषाम् । पठन्ति च-''यदि त्रिरोकी गणनापरा स्यात् तस्याः समाप्तिर्यदि नायुषः स्यात् । पारेपरार्द्ध्यं गणितं यदि स्यात् गणेयनिःशेषगुणोऽपि स स्यात् " इति ।

तेषां गुणानामेव वर्णिकामात्रमुपक्षिपन्नाह----

संशयान्नाथ ! हरसेऽनुत्तरस्वर्गिणामपि । अतः परोऽपि किं कोऽपि गुणः स्तुत्योऽस्ति वस्तुतः॥३

हे नाथ ! अनुत्तर विमानवासियोना संदेहोने अहीं रह्या थका आप दूर करो छो, आथी आ संदाय दूर करवाथी बीजो एवो कोई पण गुण वस्तुतत्त्वथी प्रदांसवा योग्य नथी. (३)

अव०--संज्ञा० । हे नाथ ! त्वमिहस्थ एवानुत्तरस्वर्गि-णां द्वादशयोजनैः सिद्धेरवीक्स्थितानामपि संशयान्-सन्देहान् हरसे । अतः संशयापनोदात् परोऽन्योऽपि कोऽपि गुणो वस्तुतः-परमार्थतः, स्तुत्यः-स्तवनयोग्यः, किमस्ति ?, नास्तीत्यर्थः ॥ ३ ॥

वि०-हे सुरासुरनरनाथ !, नाथ !; यदि त्वमीषदूनसप्तरज्जु-प्रमितक्षेत्रस्थितानामप्यनुत्तरस्वर्गिणां पञ्चोत्तरसुराणामिह स्थित एव संशयान्=जीवादितत्त्वगोचरान् सन्देहान् हरसे-व्यपनयसि । श्रृयते हि किलानुत्तरसुराः समुत्पन्नसंशयास्तत्रस्था एव मनसा स्वामिनं प्टच्छन्ति, भगवांस्तु विमलकेवलालोकादवधार्थं तदनुग्रहाय स्वमनसि तदुत्तरं धारयति, ते च सम्भिन्नां लोकनालिमप्रतिबद्धेनावधिना पश्य-न्तः स्वामिनो रूपिमनोगतमुत्तरं प्रतिपद्य प्रमोदमेदुराः सम्पद्यन्ते । अतस्त्वामन्तरेण कस्यापरस्येयमनुत्तरसुरसन्देहव्यपोहलक्षणा जगद्वि-लक्षणा शक्तिः । कश्चातः परोऽपि तव गुणो वस्तुतः-परमार्थतः स्तुत्यः १, अस्यैव सर्वोत्तमत्वादिति ।

किञ्च—

#### इदं विरुद्धं श्रद्धतां कथमश्रद्दधानकः । आनन्दसुखसाक्तिश्च विरक्तिश्च समं त्वयि ॥४॥

हेवीतराग ! त्हारा लोकोत्तर चारित्रनी अश्रद्धा करनारो आ वन्ने विरूद्धनी≕परस्परविरुद्धनी केवी रीते श्रद्धा करे. एक एकी साथे अनन्तानन्त सुखमां लीनता अने बीजुं सर्वसंगनी विरति. (४)

अद्भुतचरितं प्रकटयन्ति—

अव०-इदं० । हे वीतराग ! अश्रद्धानकस्तव लोकोत्त-रचरितानभिज्ञ इदं विरुद्धं परस्परामिलद् द्वयं कथं श्रद्धत्तां-मन्यताम् !, इदं किम् ?, त्वयि समं युगपदानन्दसुखसक्ति-रनन्तानन्दरूपे सुखे सक्तिल्ीनता विरक्तिः सर्वसङ्गविरतिश्व स्तः । चकारस्तुल्यकक्षतार्थः ॥ ४ ॥ वि०-हे अद्धेयसकलाद्भुतचरित्र ! स्वामिन् ! इदं वक्ष्यमा-णमअद्दधानकः अद्धावन्ध्यहृदयः कथं-केन प्रकारेण अद्धत्तां तथेति प्रतिपद्यताम् । यतो विरुद्धमयौक्तिकमिव तदेवाह-आनन्देत्यादि । त्वयि विषये आनन्दसुखसक्तिर्विरक्तिश्च, तत्र सुखसक्तिः-सङ्गरूपा विरक्तिश्च सङ्गत्यागरूपा, एतयोश्च परस्परविरुद्धयोः शीतभानुभानु-प्रमयोरिव कथमेकत्र वासः ?, यदि पुनः पर्यायेण भविष्यत इत्याह-समं-युगपत् । अथ च परानन्दरूपे सुखे सक्तिर्ज्ञानगर्भवैराग्यरूपा विरक्तिर्भगवति वीतरागे युगपदवस्थितैवेति न कश्चिद्विरोधः । एवमप्यश्रद्धानान्निजेनाबोधेनैव निहतांस्तपस्विनः कः प्रत्याययतु ।

किञ्च—

#### नाथेयं घट्यमानापि दुर्घटा घटतां कथम् । उपेक्षा सर्वसत्त्वेषु परमा चोपकारिता ॥ ५ ॥

हे नाथ ! आ बन्ने घटवावाळी छतां पण दुःखे करीने केबी रीते घटे छे ?, एक सर्व जीवोने विषे माध्यस्थ्यता, अने बीजी सर्व जीवोने विषे उत्कृष्ट– उपकारिता. (५)

अव०-नाथे०। हे नाथ! इयं द्वयी घट्यमानापि त्वयि प्रत्यक्षेण दर्शनान्मन्यमानापि दुर्घटाऽन्यत्र क्राप्यदर्शनात् कथं घटतां कथमस्तु !, इयमिति किम् १, सर्वसत्त्वेषु-सकलजीवेषू-पेक्षा-माध्यस्थ्यं रागद्वेषाभावेन परमा प्रक्रष्टा च पुनरुपका-रिता ज्ञानादिदर्शनेन वत्सलताऽस्ति ॥ ५ ॥ वि०-हे त्रिजगतीनाथ ! नाथ ! इयमपि द्वयी विविधविषि-भिर्घट्यमानापि त्वद्परस्मिन् पात्रे कथं केन प्रकारेण घटतां संव-दतु । यतो दुर्घटा अर्वाग्दष्ट्या विसंवादिनी, तामेवाह-उपेक्षे-त्यादि । उपेक्षा उपकारिता च । तत्र उपेक्षा-औदासीन्यं, उपका-रिता-प्रियकारित्वम् । अतौ यः किरुोपेक्षकः स कथमुपकारीति दुर्घटत्वम् । प्रकृते तु भगवतां श्रीमदर्हतां वीतरागत्वस्वभावादेवो-पकार्यनुपकार्यादिषु सर्वेष्वपि सत्त्वेषु रागद्वेषाभावेन माध्यस्थ्यमु-पेक्षा, धर्मतीर्थप्रवर्त्तनेन च तेष्वेव परमा सर्वोत्तमा भावोपकाररूपा उपकारिता, न चैतत्त्रेष्वनुपम्त्रमिति ।

अपरं च---

द्वयं विरुद्धं भगवंस्तव नान्यस्य कस्यचित् । निर्यन्थता परा या च या चोच्चैश्चक्रवर्तिता ॥६॥

हे भगवन् ! त्हारे आ बन्ने विरुद्धपणे वर्ते छे, पण ते बन्ने बीजा कोई अन्य देवने होती ज नथी; एक उत्कृष्टपणे वर्तती निर्ग्रन्थता अने बीजी अति-द्रायपणे वर्तती धर्मचक्रवर्तिता. (६)

अव०–द्वयं० । हे भगवन् !तव द्वयं विरुद्धमन्यस्य कस्यचिद् हरादेर्नेवास्ति । तद् द्वयं किमित्याहुः–नि० । या परोत्क्रष्टा निर्यन्थता निरीहता एकतः । अपरतश्रोचैरतिशयेन धर्मचक्रित्वमिति ।। ६ ।। वि०-हे अप्रमेयमहिमन् ! भगवन् ! इदमपि द्वयं विरुद्धं स्थूल्रदृष्ठा परस्परविसदृशं तवैव दृश्यते, न पुनरन्यस्य त्वद्विधादि-तरस्य कस्यचिदपि । किं तदित्याइ-निर्ग्रन्थतेत्यादि । या परा निर्श्रन्थता या चोच्चैश्चकवर्त्तिता । तत्र निर्श्रन्थतेत्यादि । या परा निर्श्रन्थता या चोच्चैश्चकवर्त्तिता । तत्र निर्श्रन्थता सर्वसङ्गपरित्यागे-नाकिञ्चन्यं चक्रवर्त्तिता च धर्मसम्राट्पदवी, अतो यस्यैव यदैव निर्श्रन्थता तस्यैव कथं चक्रवर्त्तिति विरुद्धम् । परिहारे तु स्वा-मिनः सर्वविरतिप्रतिपत्तिप्रस्तावे पटप्रान्तविश्रान्ततृणवदवगणितध-नधान्यकलत्रपुत्रराज्यराष्ट्देशकोशादिपरिग्रहस्यासामर्थ्यलभ्यैवनिर्ग्र-न्थता, तथा वीतरागत्वेन विस्ठीनप्रभुत्वाभिरुाषस्यापि परमाईन्त्य-प्रभावादुपनतश्वेतातपत्रत्रयचामरम्रगेन्द्रासनकनककमरुधर्मचक्रमद्दे-न्द्रध्वजकोटाकोटीप्रमितसुरासुरनरोपास्तिव्यक्ता धर्मचकवर्त्तितापि भगवतः सङ्गतैव । केवल्मरतिरतिकारणयोर्निर्श्रन्थत्वचक्रवर्त्तितयोः सद्भावेऽपि स्वामिनः सैव परमसाम्यलीलेति न किञ्चिदसमीचीनम् ।

अन्यच----

# नारका अपि मोदन्ते यस्य कल्याणपर्वसु । पवित्रं तस्य चारित्रं को वा वर्णयितुं क्षमः ॥७॥

जेना कल्याणकारि-च्यवन-जन्म-दीक्षा-केव-ल-मोक्षकल्याणक-पर्वोमां सर्वदा दुःखि-नारकियो पण हर्ष पामे छे, तेना पवित्र-चारित्रनुं वर्णन कर-वाने कोण समर्थ छे ? (७)

अच०--नार०। हे वीतराग ! येऽईनिशं कर्मवश्नतो वर्ष-

कोटाकोटीरसङ्ख्वया दुःखमनुभवन्ति, न कदाचिद्विश्रामः ।ते नारका अपि यस्य तव कल्याणपर्वसु च्यवनादिकल्याणकेषु मुहूर्चमुद्योतवेदनोपश्रमेन मोदन्ते-हर्षमनुभवन्ति, तस्य-तव शुचि चारित्रं-चरितं वर्णयितुं-व्याकर्त्तुम्, को बृहस्पत्यादि-रपि क्षमः-समर्थः ? ॥ ७ ॥

वि०-हे सकलाश्चार्यचर्यानिलय ! यस्य तव कल्याणपर्वसु गर्भावतारजन्मनिष्क्रमणज्ञाननिर्वाणोत्सवेषु तावदासतां सम्भाव्यसु-खानुभवाः सुरनरादयः, किन्तु निरन्तरदुर्वारदारुणवेदनोदयार्दिता नारका अपि मोदन्ते-सुखल्लवानुभवेन मुदमुद्रहन्ति। तस्य विश्वेक-मित्रस्य पवित्रमनुस्मरणमात्रेणैव पावनं चारित्रं-सुवनाद्भुतं चरि-त्रातिशयं को नाम सहजनिजप्रज्ञावज्ञातवाचस्पतिमतिविभवोऽपि वर्णयितुमुपस्तोतुं क्षमः-समर्थ ?, न कोऽपीति भावः ।

एवं च----

## शमोऽद्धतोऽद्धतं रूपं सर्वात्मसु कृपाद्धता । सर्वाद्धतनिधीशाय तुभ्यं भगवते नमः ॥ ८ ॥

साश्चर्यकारि-समता, अद्भुतरूप, अने सर्व-जीवोने विषे आश्चर्यकारि-दया; एवा सर्व-आश्च-योंना भंडाराधिपति-भगवन्त-तमोने नमस्कार थाओ. (८)

अव०-दामो०। हे वीतराग!, बहु किम् १, तव झमः

समता आश्वर्यकारी, रूपमद्भुतम् , सर्वजीवेषु दया–कृपा अद्भुता सर्वेषामद्भुतानामाश्वर्याणां निधीज्ञाय–महानिधानाय भगवते ऐश्वर्यादिषट्कवते तुभ्यं नमोऽस्तु ॥ ८ ॥

वि०-हे समस्ताद्भुतभवन ! भगवन् ! कियद्रा तवाद्भुतमस्मा-भिरभिधीयते, यतस्तावन्निजगताप्यतुलिते बले सत्यपि उपद्रवत्सु च क्षुद्रात्मसु सम्परायपराजयजन्मा मिथ्याभिनिवेशोपशमसमुत्थश्च तव श्रमः-प्रशमोऽद्भुतः सर्वातिशायी । तथा रूपं स्वभाविकं शरीर-सौन्दर्थं तदपि प्रागुक्तयुक्त्यैवाद्भुतं निरुपमम् । तथा सर्वेष्वप्या-त्मसु चराचरेष्वपक्षपातेन साधारणा कृपा-करुणाप्यद्भुता लोको-त्तरा । एवं प्रकाराणामन्येषामपि कल्याणरूपाणां सर्वाद्भुतानां ये निधयः-सेवधयस्तेषामीशाय स्वामिनेऽत एव भगवते-परमैश्चर्यनि-ल्याय तुभ्यं-मुवनोत्तमाय नमो नमस्कारोऽस्तु त्वां प्रति त्रिकरण-युद्धा प्रयतः प्रणमामीति ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे दशमस्याद्भुतस्तवस्य पदयोजना ।

#### इति दशमप्रकाशस्यावचूणिः ।

एवमद्भुतस्तवमभिधाय साम्प्रतं यन्मू्लान्यमून्यद्भुतानि तदेव परमात्मनो माहात्म्यं महिमंस्स्तवेन प्रस्तावयन्नाह—

निघ्नन् परीषहचमूमुपसर्गान् प्रतिक्षिपन् । प्राप्तोऽसि शमसौहित्यं, महतां कापि वैदुषी ॥१॥

हे नाथ ! परीषहोनी सेनाने हणता तथा उप-सर्गोंनो तिरस्कार करता एवा आप समतारूप अम्टतनी तृप्तिने पाम्या छो. अहो ! मोटाओनी चातुरी खरेखर कोई अद्भुत होय छे. (१)

अथाचिन्त्यमाहात्म्यमाहुः—

अव० निघ्नन्०—ते वीतराग ! त्वं ' परि समन्तात् त्रिकरणशुद्ध्या सद्यन्ते साधुभिः ' इति परीषहाः, तेषां चमूं-श्रेणीं निघन्-निराक्ठर्वन् । उपसृज्यन्ते सत्पथात् प्रच्याव्यन्ते कातरा नरा एभिरित्युपसर्गास्तान् प्रतिक्षियन् द्रे निरस्यन् , शमसौहित्यं शमामृततृप्तिं प्राप्तोऽसि, अतः कारणान्महतां वेदुपी चतुरता काऽप्यपूर्वाऽस्ति ॥ १ ॥

वि०-हे स्वामिन् ! असि भवान् शमसौहित्यं प्राप्तः प्रश-मामृततृप्तिमवाप्तवान् । ननु तथाविधविपक्षविक्षेपमन्तरेणानुदीर्ण-सम्परायाणां सुरुभमेव शमसौहित्यमित्याह-निन्नन्नित्यादि । किं कुर्वन् शमं प्राप्तः १, परीषहचमूं निन्नन् परि सामस्त्येन त्रिकरण-शुद्ध्या सद्धन्ते मुमुक्षुभिरिति परीषहाः, क्षुदादयो द्वाविंशतिस- ङ्ख्यास्तेषां चमूं-श्रेणीं निम्नन्-विनाशयन् सर्वोत्तमयाऽघिसहनश-त्तया विफलोदयं कुर्वन्, तथा उपसर्गान् प्रतिक्षिपन्, उपस्रज्यते सरपथात् प्रच्याव्यते कातराणामन्तःकरणमेभिरित्युपसर्गाः प्रैति-कूलानुकूलाः सुरासुरनरतिर्यगादिजनिता यातनाविशेषाः । यश्च कञ्चित्निहन्ति प्रतिक्षिपति वा तस्य कथं शमसौहित्यम् ?, मगवतश्च परीषहोपसर्गविजयेनैव तत्फलरूपं शमसौहित्यमजायत । तस्मादहो महतां महिमवती कापि लोकोत्तरा वैदुषी । इदं हि महदेव वैदु-ष्यम्, यद्-विपक्षविक्षेपश्च विधीयते, चण्डोऽयमित्यात्मनो विगानं च गोपाय्यते । अतः स्वामिनः परीषहोपसर्गवर्गविजयेऽपि शमग्रु-पेयुषः स्थाने वैदुष्यमिति ।

तथा----

#### अरक्तो भुक्तवान्मुक्तिमद्विष्टो हतवान्द्रिषः । अहो ! महात्मनां कोऽपि महिमा लोकदुर्लभः ॥२॥

हे नाथ ! आप रागरहित छो छतां मुक्तिरूपी स्त्रीने भोगवो छो, अने द्वेषरहित छो छतां आंतरिक दुइमनोने हणो छो. अहो ! लोकने विषे महान् आत्माओनो दुर्लभ एवो महिमा कोई अद्भुत ज होय छे. (२)

अव० अर०—हे वीतराग ! त्वमरको रागरहितो मुक्ति-कामिनीं मुक्तवानद्विष्टो द्वेपरहितस्त्वं द्विषः कषायादीन् हतवा-

१ प्रतिकूला ×××

#### श्विरस्तवानहो इत्याश्वर्ये, महात्मनां-महानुभावानाम् , महिमा-गुरुत्वम् , कोऽप्यपूर्वो लोकदुर्लभः-प्राकृतदेवैरप्राप्यः ॥ २ ॥

वि०-हे मुवनमहनीय ! स्वामिन् ! स्वं मुक्तिं मुक्तवान् निर्वृतिनितम्बिनीं सेवितवान्, कथम्भूतः ? अरक्तो विगतरागा--भिष्वङ्गः । तथा द्विषो मावशत्रू ज्ञिहतवान्, किं विशिष्टः ? अद्विष्टो द्वेषकाछ्रष्यरहितः । यश्चारक्तः स कथं कामिनीं कामयते ? । यश्चाद्विष्टः स कथं द्विषो हन्ति ? । भगवांश्च यत एवारक्तद्विष्टो भावारिगणं निजग्राह तत एव मुक्तिसीमन्तिनीमभजत । अत्रार्था-न्तरमाह-अहो इत्यादि । अहो इति विस्मये, यतो महतां मुवन-महनीयमहसां कोऽपि वाग्गोचरातिकान्तो महिमा प्रभावस्तत एव लोकदुर्ऌभः ष्टथग्जलदुष्प्रापः, कथमन्यथा स्वामिना नीरागेण मुक्तिरुपभुज्यते निर्द्वेषेण चान्तरद्विषो विक्षिप्यन्त इति ।

किञ्च—

## सर्वथा निर्जिगीषेण भीतभीतेन चागसः । त्वया जगत्त्रयं जिग्ये महतां कापि चातुरी ॥३॥

हे नाथ ! सर्वथा जीतवानी इच्छा नहिं होवा छतां, अने पापथी अत्यंत भय पामेला होवा छतां; आपे त्रणे जगतने जीती लीधा छे. खरेखर महान् आत्माओनी चतुराह कोई अद्भुत ज होय छे. (३) अव० सर्व०--हे वीतराग ! सर्वथा सर्वप्रकारैर्निर्जिगी- षेण परपराभवेच्छारहितेनागसः पापाद्भीतभीतेन बिभ्यता बिभ्यता त्वया जगत्त्रयं सुरासुरनरलक्षणं जिग्ये आज्ञां ग्राहितमित्यर्थः । महतां भवदद्यां चातुरी काऽप्यपूर्वा ।। ३ ॥

वि०-किल यो हि यस्य देशस्याधिपतिं जयति स तस्य देशमपि जयतीति वक्तव्यमेव , अतः स्वामिस्त्वया त्रिभुवनैकमल्छं मोहमल्लमुन्मूल्य तद्भुज्यमानं जगन्नयं जिग्ये शिरसि शासनं निधायं सेवां कारितम् । किं विशिष्टेन सता १ सर्वथा मनोवाक्कायैर्निर्जिगी-षेण-निःस्प्रहेण । पुनः किं विशिष्टेन १ आगसः अपराधात् वाच्य-ताया इति यावत्, मीतमीतेन चकितचकितेन । यश्च निःस्प्रहो मीरुश्च भवति स कथं जगन्ति जयति । भगवांश्च यत एव निःस्प्रहो मीरुश्च भवति स कथं जगन्ति जयति । भगवांश्च यत एव निःस्प्रहा पापमीरुश्च तत एव जगद्विलक्षणैः स्वगुणैर्जगदजैषीत् । तस्मादहो महतां भुवनगुरूणां कापि लोकोत्तरा चातुरी दक्षता । विना हि चातुर्यं कथं निःस्प्रहेर्मीरुभिश्च भुवनं जीयत इति ।

अपरं च—

#### दत्तं न किञ्चित्कस्मैचिन्नात्तं किञ्चित्कुतश्चन । प्रमुत्वं ते तथाप्येतत् कला कापि विपश्चिताम्॥४॥

हे नाथ <sup>!</sup> आपे कोईने कांई ( राज्यादि ) आप्युं नथी, अने कोई पासेथी कांई ( दंडादि ) लीघुं नथी, तो पण आपनुं आ प्रसुत्व छे; तेथी एम लागे छे के कुराळपुरुषोनी कला कोई अदृसुत होय छे. (४) अव० दत्तं०—हे वीतराग !त्वया किश्चिद् प्राम-ब्रासादि कस्मैचित्सेवकाय न दत्तं-नार्पितम्, कुतश्रन किश्चिदण्डादि न गृहीतम् , तथापि ते प्रसुत्वमैश्वर्यमेतत्समव-सरणादिरुक्ष्मीदर्शनेन वचनातिगमतो विपश्चितां-विदुषां कला काऽप्यपूर्वा ॥ ४ ॥

किञ्च----

#### यद्देहस्यापि दानेन सुक्ठतं नार्जितं परैः । उदासीनस्य तन्नाथ !, पादपीठे तवाळुठत् ॥५॥

हं नाथ ! देहना पण दानवडे बीजाओए जे सुकृत प्राप्त न कर्युं, ते सुकृत उदासीनभावे रहेला आपना पादपीठमां आळोटचुं छे. (५) अव० यद्दे०—हे नाथ ! यत्सुकृतं परैः सुगतादिभिः शरीरवितरणेनापि नोपार्जितम्, तदुपकारित्वलक्षणम्रुदासी-नस्य मध्यस्थरयापि तव पादपीठेऽलुठत्-आतत् । पादपीठ इत्यवज्ञादर्श्वनं तथाविधोग्रतपःक्षमादमादीनां प्रभौ सद्भा-बात् ॥ ५ ॥

वि०-हे विहितान्तरारातिप्रमाथ ! नाथ ! परैः सम्यक् सुक्व-तोपायपरिज्ञानवन्ध्यैर्वोधिसत्त्वादिभिरास्तां विविधतपोऽध्यात्मादिवि-धानेन, किन्तु देहस्यापि दानेन यत्सुकृतं सकल्क्षेशजालसमूलो-न्मूलनलक्षणं नार्जितं न स्वायत्तीकृतम्, तत्तव पादपीठे त्वचरण-सरसिजोपान्ते स्वयमप्रार्थितमेव लुल्लोठ। यदि पुनस्तदर्थं तव सुगतादिभ्योऽपि महानुपक्रमो भविष्यतीत्याह-कथम्मूतस्य तव उदासीनस्य अपुनर्भवे भवे च तुल्यमनसः । श्रूयते हि-क्षुधाविधु-रितशरीरयाः केशरिण्याः पुरः परमकारुणिकतया कृमिकुलाकुलं स्वकलेवरममुच्यत सुगतेन । न च सा पारमार्थिकी करुणा, अत-स्तथाविधस्वदेहोपहारसाहसेनापि यत्तेषां सुकृतं दुरापम्, तत्तवा-प्रार्थितमेवोपनतमित्यहो त्वन्महिमातिशयः ।

तथा----

# रागादिषु नृशंसेन सर्वात्मसु क्रुपाछुना । भीमकान्तगुणेनोच्चैः साम्राज्यं साधितं त्वया ॥६॥ े हे नाथ ! रागादिने विषे दया विनाना, अने

सर्व प्राणीओने विषे दयावाळा; एवा आपे भया-नकता अने मनोहरतारूपी बे गुणवडे मोटुं सा-म्राज्य मेळव्युं छे. (६)

अव० रागा०—हे वीतराग ! त्वया रागादिषु नृशं-सेन-निर्दयेन, सर्वात्मसु-सर्वजीवेषु, क्रपाछना-दयावता, भीमाः-प्रतापादयः, कान्ताः-शमादयस्तें गुणा यस्य तेनो-चैरतिशायि साम्राज्यं साधितं-स्वीकृतम् ॥ ६ ॥

वि०-हे त्रिभुवनपते ! त्वया साम्राज्यं धर्मचकवर्त्तित्वं साधितं वशीकृतम् । किं विशिष्टेन १ मीमकान्तगुणेन, मीमा अधृष्यत्वहेतवः प्रतापपराक्रमादयः, कान्ताश्चाभिगम्यत्वहेतवः क्षमादयादयस्ते च ते गुणाश्च भीमकान्तगुणास्ते विद्यन्ते यस्य स तथा तेन । तानेव विषयविभागेन व्यनक्ति-किं विशिष्टेन त्वया १, रागादिषु रागद्वेष-मोहप्रभृतिषु नृशंसेन-निर्दयहृदयेन मुक्तिपथप्रतिपन्थित्वेन दण्ड-साध्यत्वात्तेषाम् , तथा सर्वात्मसु सर्वसत्त्वेषु कृपाछना निष्कृत्रिम-करुणारसपेशलमनसा भवभयार्दितत्वेन तेषामनुकम्प्यत्वात् । एवं त्वया ऊच्चेः सर्वाद्भुतं साम्राज्यमार्जतम् । भवन्ति च सम्राजोऽपि भीमकान्तगुणाः ।

अपरं च—

## सर्वे सर्वात्मनाऽन्येषु दोषास्त्वयि पुनर्गुणाः । स्तुतिस्तवेयं चेन्मिथ्या तत्प्रमाणं सभासदः॥७॥

हे नाथ ! हरिहरादि अन्य देवोने विषे सर्व प्रकारे सर्व दोषो रहेला छे अने आपने विषे सर्व प्रकारे सर्व गुणो रहेला छे. आपनी आ स्तुति जो मिथ्या होय तो सभासदो प्रमाणभूत छे ! अर्थात्, आ वात जो असत्य होय तो ते सभासदो ज बोछे. (७)

अपरं च----

अव० सर्वे—हे वीतराग ! सर्वे दोषाः सर्वात्मनाऽ-न्येषु हरादिषु सन्ति, त्वयि पुनर्गुणाः सर्वे सर्वात्मना सन्ति ! इयं स्तुतिस्तव चेद्यदि मिथ्याऽसत्या स्यात् तत्तर्हि सभासदः-सभ्याः प्रमाणम् । यद्यसत्यं स्यात्तदा त एव वदन्तु ॥ ७ ॥

वि०-हे मुवनाद्भुतचरित्रपात्र ! भगवन् ! सर्वेऽप्येवंप्रकारा भावा अन्येषु त्वद्विधादपरेषु कुतीर्थिकदैवतेषु ये दोषास्त एव त्वयि सर्वात्मना गुणाः । तथाहि--यैव क्षमा परैः परिभवहेतुत्वेन कापुरुषचेष्टितमियमिति दोषतया प्रत्युक्ता सैव जगद्धंसनरक्षण-क्षमपराकमेणापि त्वया दुर्द्धरकोधयोधविध्वंसनावन्ध्यप्रहरणमिद-मिति सविशेषमाहता । यैव च निर्प्रन्थता परैर्भिक्षुकवृत्तिरियमिति त्रपाहेतुत्वेन तिरस्कृता सैव निःस्पृहशिरोमणिना त्वया इयमेव सङ्गत्त्यागस्य मूलकारणमिति सादरं पुरस्कृता । यदेव चोपकार्य-कारिषु प्रसादाप्रसादाकरणमगुणज्ञत्वमिदमिति परैर्दूरादपास्तम् ; तदेव त्वया इदमेव वीतरागत्वस्य मूल्बीजमिति सुतरामुररीकृतम् । एवं य एवान्येषु दोषास्त एव त्वयि गुणतया परिणमन्ति । इयं च स्तुतिः सङ्गूतवस्तुतत्त्वप्रकटनेन यद्यपि यथार्था, तथापि केषाश्चि-म्मदामोहोपहतमतीनां मिथ्येयमिति चेन्मतिमुत्पादयति, तदा तन्म-तेन वयं दृष्टिरागरक्ता इत्यप्रमाणम्, अस्मन्मतेन च ते मत्सरिणः पूर्वव्युद्धाहिता द्विष्टा इत्यप्रमाणम्, केवळं कुरुजाः क्षमावन्तः पक्ष-द्वयसम्मताः प्रेक्षापूर्वकारिणः सकलुशास्त्रार्थरहस्यनिःस्यन्दनिष्णात-मतयस्तुलासमानाः सभासदः-सभ्या एवात्रार्थे प्रमाणम् । मध्यस्थ-परीक्षया हि जात्यकाश्चनात् युक्तिकनकं प्रथग् भवत्येव ।

#### महीयसामपि महान् महनीयो महात्मनाम् । अहो ! मे स्तुवतः खामी स्तुतेर्गोचरमागमत् ॥८॥

मानवने आश्चर्य उत्पन्न करे एवा परस्पर विरुद्ध जणाता गुणोने धारण करनार प्रभुनी अद्भुत शक्तिने वर्णवता आचार्य आ स्तुतिवडे पोतानी जातने धन्य माने छे ! अहो ! आनन्दनी वात छे के:—मोटाथी पण मोटा अने महात्माओने पण पूजनीय, एवा स्वामी आजे मारी स्तुतिना विषयने प्राप्त थया छे. (८)

अव० मही०—अहो इत्याश्वर्ये ! स्तुवतो मे मम महत्तरेऽभ्योपि महानुमावः महात्मनामिन्द्रादीनां महनीयः-पूज्यः स्वामी स्तुतेर्गोत्तरं विषयमागमत् प्राप्तः ॥ ८ ॥

इति एकादशप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

एवं च---

वि०-एवं ममायं स्वामी स्तुतेर्गोचरमियाय । किं विशिष्ट ?, तिर्यग्नराधपेक्षया सुरासुरपतिप्रभृतिदेवानां महीयसामपि मध्ये देवा-धिदेवत्वेन महान् सर्वोत्क्रष्टः । तथा महात्मनामन्तर्भुहूर्तं पदन्नया-धारेण विरचितद्वादशाङ्गानां गणभृतां तदन्येषामपि विविधरुव्धि-मतां मुनीनामपि गुणाधिकत्वेन महनीयः-पूजनीयः । अहो इति विस्मये । सोऽप्येवंविधः स्वामी परमात्मा पुरन्दरस्यापि गिरामगो-चरस्तुतिः, ममाऽपि मन्दमेधसः स्तुवतः स्तोतुमुपकान्तस्य केनापि चिरसञ्चितसुकृतवरोन स्तुतेः-स्तवनस्य विषयमागममदवततारेत्यहो ममाप्यगण्यपुण्यतेति ।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे एकादशस्य महिमस्तवस्य पदयोजना ।

#### ->>5<del>~</del>5~~-

एवं महिमस्तवमभिधाय साम्प्रतं यन्मूलेयमईतां वीतरागत्व-ख्यातिस्तदेव वैराग्यं वैराग्यस्तवेन स्तुतिक्वत् प्रस्तौति—

पटुभ्यासादरैः पूर्वं, तथा वैराग्यमाहरः । यथेह जन्मन्याजन्म, तत्सात्मीभावमागमत् ॥१॥

हे नाथ! पूर्व भवोमां आदरपूर्वकना सुंदर अभ्यासवडे आपे तेवा प्रकारना वैराग्यने प्राप्त कर्यों हतो, के जेथी आपने आ(चरम) भवमां जन्मथी ज ते वैराग्य सहजपणाने-एकमेकपणाने पाम्यो छे; सारांश के आप जन्मथी ज वि-रागी छो. (१) प्रभोरियत्सम्पत्प्राप्त्युपायं प्रकटयन्ति----

अव० पट्व०--हे वीतराग ! त्वं प्राग्भवे वैराग्यं पटुभिः-स्पष्टैः, अभ्यासादरैः-सेवनासातत्यैस्तथा आहरः स्वात्मन्यानीतवान् , यथेह जन्मनि तीर्थङ्करभवे आजन्म जन-नावधि, तद्वैराग्यं सात्मीभावं सहजभावमागमत्-प्रापत् ॥१॥

वि०-हे अभङ्गुरवैराग्यसुभग !, भगवन् !; त्वं पूर्वं प्राग्भवेषु पटुभिरनाविल्लैरभ्यासादरैरासेवनसातत्यैस्तथा कथमपि वैराग्यं विरा-गताप्रकर्षमाहरः सम्यगात्मन्युपनीतवान् । यथेह जन्मन्यईद्भवल् क्षणे तद्वैराग्यं सात्मीभावमागमत् शैलीमुपेयाय । अत एवाजन्म जन्मनः प्रभृति, 'यत्सहोत्पद्यते तदेव सात्म्यम् '; इदमुक्तं भवति-किल् द्विविधो हि गुणः, औपाधिकः सहोत्थश्च, तत्रौपा-घिको यथा-तिल्तैल्जलादिषु परगुणाधानेन सौरभ्यमुद्भाव्यते, सहोत्थश्च यथा-मल्यजस्य शैत्यं सौरभ्यं च । एवं भगवतोऽपि वैराग्यं न खल्वौपाधिकम्, किन्तु जन्मनः प्रभृति सहोत्थमेवेति सात्म्यमुपागमदित्युक्तम् ।

तथात्र जगति किलेयं व्यवहृतिर्यदिष्टविप्रयोगानिष्टसंयोग-बान्धवधनादिअंशादिषु दुःखहेतुषूपनतेषु वैराग्यमाविर्भवति सुख-हेतुषु तु राग एवोज्जागरतामेति भगवतस्तु जगद्विलक्षणस्य विप-रीतमिदम्, तथाहि----

## दुःखहेतुषु वैराग्यं, न तथा नाथ ! निस्तुषम् । मोक्षोपायप्रवीणस्य, यथा ते सुखहेतुषु ॥ २ ॥

हे नाथ ! मोक्षप्राप्तिना उपायमां प्रवीण एवा आपने सुखना हेतुओमां जेवो निर्मळ वैराग्य होय छे, तेवो दुःखना हेतुओमां होतो नथी. दुःखगर्भित वैराग्य तो कपिनी जेम चपळ होय, पण ज्ञान-गर्भित वैराग्य तो पर्वतनी पेठे नक्कर अने अचळ होय छे. आथी दुःखहेतुक वैराग्य परिणामे भवा-भिनन्दी-भववर्धक अने ज्ञानगर्भित वैराग्य आ-त्माभिनन्दी अने मोक्षसाधक होय छे. (२)

अव० दुःख० हे वीतराग ! दुःखहेतुषु वियोगा-दिषु, वैराग्यं तव न तथा निस्तुषं निव्यांजम्, मोक्ष० सम्य-ग्ज्ञानत्रयप्रवणस्य तव सुखहेतुषु यथा वैराग्यं विद्यदं वर्त्तते । कोऽर्थः ?, यदुःखहेतुषु वैराग्यं तत्कपिरिव क्षणिकम्, यच्च सुखहेतुषु रुयादिषु तन्त्रिश्वरुत्त्वेन मोक्षसाधकम् ॥ २ ॥

वि०---हे वैराग्यभङ्गीसनाथ !, नाथ !; तव दुःखहेतुषु पूर्वो-दितेषु, तथा--तेन प्रकारेण, निस्तुषं--निर्व्याजम्, न वैराग्यम्, यथा सुखहेतुषु पूर्वोक्तविपरीतेषु स्वाधीनेष्वपि सुतरामुछसति, तथात्वे हेतुमाह--यतः किं विशिष्टस्य तव ?, मोक्षोपायप्रवीणस्य--परमपदो-पायप्रपञ्चनपञ्चमस्य । अयमाशयः-किल दुःखहेतूद्भवे यद्वैराग्यं तद्वानरवैराग्यमिव क्षणिकमेव, यत्तु सुखहेतूनामेकान्तानित्यत्वोद्धा-वनेन दृढतरं वैराग्यमुद्भवति मोक्षाङ्गत्वेन तदेव प्रशस्यमिति भावः ।

किञ्च—

## विवेकशौणैवैंराग्यशस्त्रं शातं तथा त्वया । यथा मोक्षेऽपि तत्साक्षादकुण्ठितपराक्रमम् ॥३॥

है नाथ ! विवेकरूपी इाराणवडे वैराग्यरूपी इास्त्रने आपे तेवा प्रकारे घसीने तीक्ष्ण कर्युं छे के जेथी मोक्षने विषे पण ते वैराग्यरूपी दास्त्रनुं परा-कम साक्षात् अक्ठंठित-हणाया विनानुं रह्युं. (३)

अव० विवे०—हे वीतराग ! त्वया विवेकशाणैवैँरा-ग्यरूपं शस्त्रं तथा शातं-तीक्ष्णीकृतम्, '' शाणशब्दः पुछि-ङ्गेऽप्यस्ति शराण्यर्थे '' यथा मोक्षे-महोदये पक्षेऽव्यापारेऽपि तदकु० अप्रतिहतसामर्थ्यमभूत् ॥ ३ ॥

वि०—हे समयोपायप्रवीण !, स्वामिन् !; त्वया विवेक-लक्षणासु शाणासु, वैराग्यमेवोग्ररागनिग्रहे निरवग्रहं शस्त्रम्, तथा कथमपि शातं तीक्ष्णतामापादितम्, यथा तत्तावदास्तामन्यत्र किन्त्वत्यन्तदुर्भेदे साक्षान्मोक्षे महानन्देऽप्यकुण्ठितपराक्रममप्रति-हतसामर्थ्यमजायत । अथवान्यद्पि शस्त्रं यत्केनापि निपु-णेन शाणासु तीक्ष्णीक्वतं भवति तदसक्वन्मोक्षणेऽपि कुण्ठतां नापद्यत इति ।

साम्प्रतं भगवतः सर्वास्ववस्थासु वैराग्यमुद्भावयन्नाह-

९ ××× ' शाणैः ' इति पाठोऽवचूर्णिकारस्य सम्मत्वेन प्रतिभाति । किन्तु ××× ' शाणौ ' इति प्रथम-मुद्रित-पुस्तके ।। यदा मरुन्नरेन्द्रश्रीस्त्वया नाथोपभुज्यते । यत्र तत्र रतिर्नाम, विरक्तत्वं तदापि ते ॥ ४ ॥

हे नाथ ! ज्यारे आप पूर्वभवमां देवऋदिनो अने मनुष्यभवमां राज्यऋदिनो उपभोग करो छो, त्यारे पण ज्यां त्यां आपनी रति जणाय छे ते पण विरक्तिरूप होय छे; कारण के ते ते ऋदिने भोग वतां पण आप भोगफळवाळुं कर्म विना भोगवे क्षय नहि पामे, एम विचारीने अनासक्तपणे ज भोगवो छो. आ <sup>9</sup> लोकमां पूर्वभव अने राज्या-वस्थाना बैराग्यनी दज्ञानुं वर्णन छे. (४)

अव० यदा०-हे नाथ ! त्वया यदा सुरराज्यादि-लक्ष्मीर्श्वज्यते, नामेति कोमलामन्त्रणे, यत्र तत्र तव रतिः । कोऽर्थः १, यत्र यथैव स्थितस्तत्र तथैव रतिः समाधिस्तदापि ते तव विरक्तत्वम्-साध्वियं श्रीरुपनता (१) उपस्थितं कर्म ममेदं भोगं विना न क्षीयत इत्यादिप्रकारेण ॥ ४ ॥

वि०-हे परमाईन्त्यश्रीसनाथ !, नाथ !; तीर्थक्वन्नामकर्मोप-निबन्धबन्धुरस्य नरभवस्यायुषि प्रक्षीणे तथाविधशुभसम्भारवशादु-पनता मरुतां देवानां श्रीर्रुक्ष्मीर्यदा त्वयोपभुज्यते, यदा च स्थि-तिक्षयात्तऋयुतेनाईद्भवे भोग्यफलकर्मोपनीता नरेन्द्रश्रीश्च त्वयोपभु-ज्यते, तदाप्यस्ति तव विरक्तत्वम्, कथमित्याह-यत्र तत्र रतिर्नाम यत्रैव यथैव स्थितस्तत्रैव तथैव रतिः । किमुक्तं भवति-मरुत्नरे- न्द्रश्रियोरुपभोगावसरेऽपि भगवान्नैवं चिन्तयति, यथा-साध्वियमुप-नता श्रीः, यदि कथमपि न वियुज्यते तदा सुन्दरं स्यादिति, केव-लमिदमेव विभावयति-'यत्तावदुपस्थितं ममेदं भोग्यफलं कर्मं, न च वेदनमन्तरेणेदं क्षीयत इति रुक्प्रतिकारधिया अनासक्त एव मुक्के । तथा च पठन्ति-''नामुक्तं क्षीयते कर्म, कल्पकोटिशतै-रपि । अवश्यमेवं भोक्तव्यम्, कृतं कर्म शुभाशुभम् ॥१॥" इति, अतस्तदाप्यस्त्येव तत्त्वतस्त्रिजगद्धुरोवैंराग्यमिति ।

#### नित्यं विरक्तः कामेभ्यो यदा योगं प्रपद्यसे । अल्लमेभिरिति प्राज्यं तदा वैराग्यमस्ति ते ॥५॥

हे नाथ ! जो के आप कामभोगोथी सदा विरक्त छो, तो पण ज्यारे आप रत्नत्रयीरूप योगने स्वीकारो छो, त्यारे 'आ विषयोथी सर्युं' एवो विशाळ-वैराग्य आपनामां होय छे. आ श्ठोकमां भगवाननी दीक्षा थया बाद छद्मस्थ दशाना वैराग्यनुं वर्णन छे. (५)

अव० नित्यं-हे वीतराग ! त्वं नित्यं दीक्षाग्रहणात्प्रा-गपि कामेभ्यो विषयेभ्यो विरक्तो यदा योगं ज्ञानदर्शनचा-रित्ररूपम् , प्रपद्यसे-गृह्णासि, तदा ते तव प्राज्यं प्रभूतं वैरा-ग्यमस्ति-एभिविंषयैर्भ्रक्तमोग्यत्वादलं-स्टतमिति प्रकारेण॥५॥

१ हिरधिकोऽत्र प्रखन्तरे ।

द्वादशः प्रकाशः ]

वि०-यदा च त्वं भोग्यफल्लर्मणः क्षये, नित्यमेकान्ततः कामेभ्यः पञ्चप्रकारेभ्यो विरक्तो विरागपमुपगतः सन्, योगं-ज्ञान-दर्शनचारित्ररूपं प्रपद्यसे-स्वीकरोषि, तदाप्येभिरत्यन्तदुरन्तविपाकैः कामभोगैरल्ठं पर्याप्तमिति विभावयतस्तवास्त्येव प्रराज्यमभङ्गुरं वैराग्यमिति । किञ्च—

सुखे दुःखे भवे मोक्षे यदौदासीन्यमीशिषे । तदा वैराग्यमेवेति कुत्र नासि विरागवान् ?॥ ६ ॥

ज्यारे आप सुखने विषे, दुःखने विषे, संसा-रने विषे अने मोक्षने विषे उदासीन-मध्यस्थभाव धारण करो छो, त्यारे पण आपने वैराग्यज होय छे, तेथी आप क्यां अने क्यारे विरागवाळा नथी <sup>9</sup>, अर्थात् सर्वत्र विरागीज छो. आ श्ठोकमां भग-वाननी कैवल्यदद्या तथा सिद्धदत्याना वैराग्यनुं वर्णन छे. (६)

अच० सुखे-सुखे दुःखे भवे मोक्षे यदा त्वमौदासीन्यं माध्यस्थ्यमीञ्चिषे-करोषि, तदापि तव वैराग्यमेवास्तीति हे-तोस्त्वं कुत्र विरागवान्नासि १, अपि तु सर्वत्र ॥ ६ ॥

वि०--यदा च योगप्रतिपत्तेरनन्तरं क्षणे क्षणे विशुद्ध्यमाना-ध्यवसायः परिपाकोन्मुखे योगसमृद्धिफले सुखे-साते, दुःखे --असाते, भवे-संसारे, मोक्षे-महोदये; औदासीन्यमीशिषे सुखदुःख-भवमोक्षेषु-तथा वीतरागत्वस्वभावादेव समानमानसो भवसि, तदा व्यक्तमेव तव वैराग्यमित्येवं कुत्र कस्मिन्नवस्थान्तरे विरागवान्नासि ?, सर्वत्र विरक्त एवेति भावः ।

ननु परपरिगृहीतेष्वपि दैवतेष्वस्त्येव वैराग्यं किमधिकं वीतरा-गस्येति चेदाह--

#### दुःखगर्भे मोहगर्भे वैराग्ये निष्ठिताः परे। ज्ञानगर्भं तु वैराग्यं त्वच्येकायनतां गतम् ॥७॥

हे भगवन् ! परतीर्थिको दुःखगर्भित अने मोह-गर्भित वैराग्यमां स्थित थयेला छे, परन्तु ज्ञानग-भित वैराग्य तो केवळ आपनामां ज एकीभावने पामेल छे. (७)

आ श्ठोकवडे आचार्यश्री प्रभुमां एकीभावने पामेला ज्ञानगर्भित वैराग्यने वर्णवे छे. दुःखगर्भित वैराग्य, मोहगर्भित वैराग्य अने ज्ञानगर्भित वैरा-ग्य आ प्रमाणे छे:—धाम, धरा, धन अने यौवना आदिनी विरह थवाथी अथवा प्रियभोग-विषयोनी प्राप्ति न थवाथी संसारथी कंटाळी, संसारने त्याग करे अने कहे के:-"संसार असार छे." (पेला त्रियाळीयानी जेम कहे के "द्राक्ष खार्टी छे." The grapes are sour.) पुनः संसारनी वस्तुनो इच्छित वस्तुनो योग थवा प्रयत्न अने झंखना करे अने प्राप्त थये छते जे वैराग्यनो विनिपात थाय, ते दुःखगर्भित वैराग्य । कुशास्त्रना अभ्यास ने अव-णथी संसारनी विचित्रता जाणी, योगी बनी अज्ञानी बनी तपश्चर्या आदरे अने जनरंजनार्थे अधिक क्रिया करे अने पोतानी इाक्ति करतां अधिक कष्ट कायाने आपे, वळी पोतानी मतिकल्पना प्रमाणे ज्ञास्त्रना पण अर्थनो अनर्थ करे, स्वच्छन्द-पणे वर्ते; अने गुणीजनोनो संग त्यजे विगेरे-मोहग भित वैराग्य। सम्यक्रत्वने जाणनार,स्याद्वाद-ज्ञान-वाळो, मोक्षना उपायने दृष्टिपथमां राखनार, विश्व-जनहितचिन्तक, क्रियाने विषे अत्यन्त आदरवाळो, लोकोने धर्म विषे जोडवावाळो; अने संपूर्ण वैभव विगेरे जे संसारने त्यजी प्रभुमार्गने आदरे ते ज्ञानगर्भित वैराग्य। अधिक जाणवाना अर्थिए अध्यात्मसार ग्रन्थथी जाणी छेत्रं.

अव॰ दुःख़-हे वीतराग ! दुःखगर्भे-स्त्रीविरहादिभवे, मोहगर्भे—कुशास्त्रप्रणीताध्यात्मलवश्रवणाद्राज्यत्यागादिरूपे वैराग्ये, परे-परतीर्थिका निष्ठिताः-निलीनाः तु पुनर्ज्ञानगर्भं-यथास्थितसंसारस्वरूपावगमोद्भवं वैराग्यं त्वय्येकायनतामे-कीभावं गतं-प्राप्तम् ॥ ७ ॥

वि०-हे निरवग्रहवैराग्यपरभाग !, भगवन् !; परपरिगृहीता सानां स्त्रीशस्त्रसूत्ररागाद्यङ्करुङ्कितवपुषामसंभावनैव वैराग्यस्य । अथैवमप्यभ्युपपद्यते तदा, परे त्वदितरे देवादयो दुःखगर्भे मोह-गर्भे च वैराग्ये निष्ठिताः, तत्रेष्टवियोगानिष्टयोगादिदुःखहेतूपगमे यत् क्षणिकं वैराग्यं तत् दुःखगर्भम्, यच कुशासनप्रणीताध्या-त्मलवश्रवणेन केषाश्चिद्राज्यादिपरिजिहीर्षा यमनियमादिचिकीर्षा च भवति तदप्यसर्वज्ञोपज्ञत्वेन मुक्तेरहेतुत्वेन च मोहगर्भमज्ञानग्रुपित-मेव वैराग्यम्, यत्तु सद्भूतवस्तुतत्त्वोद्भावनसमुद्भूतमनित्यतादिशुम-भावनानिरुपचितवलं सर्वसङ्गपरित्यागद्विगुणितोत्साहं त्रिभुवनल्रक्ष्मी-समागमेऽप्यक्षुब्धं ज्ञानगर्भं वैराग्यं तत् त्वय्येव भगवति श्रीवीत-रागे एकायनतामेकीभावमुपगतम्, एकमेव वीतरागरूक्षणमाश्रय-मयते इति एकायनत्तत्त्य भाव एकायनता तां न पुनरन्येष्विति ।

#### औदासीन्येऽपि सततं विश्वविश्वोपकारिणे । नमो वैराग्यनिघ्नाय तायिने परमात्मने ॥ ८ ॥

उदासीनभावमां पण निरन्तर समस्त-विश्व उपर उपकार करनार, वैराग्यमां तत्पर, सर्वना रक्षक अने परब्रह्म स्वरूप एवा परमात्माने अमारो नमस्कार थाओ. (८)

अच० औदा०-हे वीतराग ! माध्यस्थ्येऽपि नित्यं निखिलजगदुपकत्रें तायिने-पालकाय, परमात्मने-परमब्रह्म-स्वरूपाय वैराग्यतत्पराय, तुभ्यं नमोऽस्तु ॥८॥

इति द्वादशप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

वि०— एवं विधाय परमात्मने नमोऽस्तु, किं विशिष्टाय?, औदासीन्येत्यादि । यः किलोदासीनः स कथमुपकारीत्युक्तमेव, भगवतस्तु वीतरागत्वसहचरिते औदासीन्ये माध्यस्थ्ये सत्यपि, विश्वस्यापि विश्वस्य कृत्क्षस्यापि जगतो धर्मतीर्थप्रवर्त्तनेन उपका-रिणे विहितभावोपकराय । तथा वैराग्यनिन्नाय ज्ञानगर्भेण वैराग्येण सह समरसीम्ताय, अत एव तायिने भवभयार्चसत्त्वपाल्काय, तुभ्यं भगवते, परमात्मने-चिदानन्दस्वरूपाय, नमः-प्रणामोऽस्तु किमन्य-प्रणमनेनेति भावः ।

इह हि सदेवदानवमानवस्य क्रस्तस्यापि जगतः प्रवृत्तिः प्रायः सद्देतुकैव, सैव च फलवती, विपरीता त्वनिष्टफला विफला वा। जगद्विलक्षणस्य भगवतः श्रीमदर्हतस्तु प्रवृत्तिः कियत्यपि निर्हेतुका, तथापि सर्वोत्तमफल्ज्वती । एतदेव स्तुतिक्रद्धेतुनिरासस्तवेन प्रस्तावयन्नाह—

#### अनाहूतसहायस्त्वं त्वमकारणवत्सलुः । अनभ्यार्थितसाधुस्त्वं त्वमसम्बन्धबान्धवः ॥१॥

हे भगवन् ! मोक्षमार्गमां प्रयाण करनारा प्राणीओने आप बोलाव्या विनाज सहाय करनारा छो, अकारणवत्सल छो, प्रार्थना कर्या विनाज परनुं कार्य करनारा छो; तथा संबंध विनाज जगतना सर्वत्र स्वेच्छावृत्तिं दर्शयन्ति प्रभोः--

अच० अना०-हे वीतराग !त्वं मुक्तिपथि(म्रुक्तिपथे) यातां जीवानामनाहूतसढायोऽनाकारित एव सखा, त्वमका० स्वार्थ विना हितकरः, त्वमाप्रर्थित एव साधुः परकार्यकरः, तथा सम्बन्धं स्वाजन्यं विना बान्धवोऽसि ॥ १॥

वि०-अत्र च प्रकाशे प्रथमश्लोके सर्वाण्यपि भगवद्विशेषणानि प्रथमैकवचनान्तानि, द्वितीये द्वितीयैकवचनान्तानि, एवं यावत्सप्तमे सप्तम्येकवचनान्तानि | तत्र प्रथमं प्रथमैकवचनान्तान्याह-हे जगदीश !, त्वमेवास्मिन् जगत्येवंविधो नान्यः !; किं विधः ? इत्याह-अनाहतसहायः किल यो यस्य यस्मिन्नर्थे सहायो भवति, स प्रायस्तेन सादरं समाहूत एव स्यात्, त्वं तु मुक्तिपथप्रस्थितानां भव्याङ्गिनां तदुपायरत्नत्रयोपदर्शनादनाहृत एव सहायः, तदियं निहेतुकापि भगवत्प्रवृत्तिः सर्वोत्तमफलैव । एवमन्यत्रापि योज्यम् । तथा त्वमस्य जगतः कारणं विनैव वत्सलः, कारणे हि वत्सलत्वं <sup>स्</sup>वापत्यादौ व्याघ्रादीनामपि भवत्येव, भगवांस्तु परमकारुणिकत्वे-नाकारणेऽपि वत्सलुः । तथा यो हि यस्य व्यवसायाद्यर्थं मूलनीर्वी प्रयच्छति, स तस्य साधुः, स च प्रायः सविनयमभ्यार्थित एव तस्य तां ददाति, त्वं तु भव्याङ्गिनां परमपदैश्वर्यनिबन्धनां ज्ञानादिमूळ-नीवीमनभ्यर्थित एव ददानोऽनभ्यर्थितसाधः । तथा बान्धवो हि प्रायः पितृपितृव्यादिसंबन्धेन भवति, त्वं तु संबन्धमन्तरेणैव भुव-नजनस्य बन्धुक्रत्यकरणात् निर्बन्धनबान्धव इति ।

द्वितीयैकवचनान्तानि विशेषणान्याह-

## अनक्तसिग्धमनसमम्टजोज्ज्वलवाक्पथम् । अधौतामलहालिं त्वां हारण्यं हारणं श्रये ॥२॥

हे नाथ ! ममतारूपी चीकाइाथी चोपडाया विनाज सिनग्ध मनवाळा, मार्जन कर्या विना ज उज्जवळ वाणीने उचारनारा तथा धोया विनाज निर्मळ झीलने धारण करनारा आप छो, माटे दारण करवा लायक आपनुं हुं दारण अंगीकार करूं छुं. २ अव॰ अन॰-अनक्तस्निग्धमनसं ममत्वस्नेहेना-दिग्धं स्निंग्धं मनो यस्य तम् । मृजामुद्योतनं विनोज्ज्वलो वाक्पथो वाक्रसआ्चारो यस्य तम् , अधौतमक्षालितमेवामलं श्रीलमाचारो यस्य तम् , श्वरणयं श्वरणाय हितम् , त्वां श्वरण-

महं श्रये-गच्छामि ॥ २ ॥

वि०-हे विश्वजनीन ! त्वामहं शरणं अये । किं विशिष्टं त्वाम् ?, अनक्तसिग्धमनसं किल स्नेहाद्यभ्यझनेन प्रायः सिग्धत्वं भवति, त्वां तु ममत्वरूपस्नेहेन अनक्तमपि सिग्धमनसं अरूक्षहृद-यम्, अये इति सर्वत्र योज्यम् । तथा मार्जितमेव वस्तु प्रायेण

१ - 'स्निग्धं' इति पाठः प्रखन्तरे नास्ति ।

उज्ज्वलं भवति, त्वां तु मृजां विनैव उज्ज्वलवाक्पथमवदातवाक्स-श्चारम् । तथा धौतं प्रक्षालितमेव वस्त्रादि प्रायेणामलं भवति, त्वां तु अधौतामलशीलमप्रक्षालितनिर्मलस्वभावं श्रये । अयमाशयः-भगवतो मानसं वचनं शीलं च यथाक्रममनक्तममार्जितमधौतमेव निसर्गतः स्निग्धमुज्ज्वलममलं चेति । एवं विधं त्वामहमान्तराराति-त्रस्तः शरणं श्रये, यतः शरण्यं शरणे साधुमिति ।

तृतीयैकवचनान्तानि विशेषणान्याचष्टे-

#### 

कोध विनाज वीरव्रतवाळा-सुभटवृत्तिवाळा, प्रशमरूपी अमृतना योगे विवेकयुक्त चित्तवाळा; तथा सर्व प्रत्ये समानभाव भर्युं वर्तन करनारा एवा आपे कर्मरूपी कुटिलकंटकोने अत्यंत कूटी नांख्या छे. (३)

#### अव० अचण्ड०-हे वीतराग ! चण्डत्वं-उद्धतत्वं विना वीरव्रतिना पराक्रमवता, शमिना अक्रोधेन, समवर्त्तिना

९ अस्य श्लोकस्यावचूणिंईस्तलिखितप्रतिषु एतादशी दृश्यते, तथापि प्रथममुद्रितपुस्तके सा कथममुद्रिता तन्न ज्ञायते-अस्या अवचूणें: स्थाने प्रथममुद्रितपुस्तके यन्मुद्रितं तदक्षरशोऽत्रोद्ध्रियते। (''अकोधा या सुभटता तद्वता इन्द्रियनोइन्द्रियविकारशमकेन शमप्रधानाचारपरायणेन, परीषहोपसर्ग जयकारणनिर्ग्रन्थाचारचारिणा काममस्यन्तं, अपुनर्बन्धतया कुटिलाः वक्रतया कण्टकवद्व्यथाभरविधायित्वात् कर्मकण्टका निरकाश्यन्त'')। अयमेव(१) त्वया काममत्यर्थं क्रुटिलाः-अतिवकाः कर्मक-ण्टका अक्रुट्यन्त मर्दिताः ॥ ३ ॥

वि०-हे जगदेकवीर !, त्वया कर्मकण्टका अकुट्यन्त । किं विशिष्टेन ? अचण्डवीरव्रतिना सुमटवृत्तिः सा विद्यते यस्य स तथा, यश्च वीरवती स कथमचण्डो भवति, त्वया त्वकोपनेनापि निर्व्याजवीरव्रतिना । पुनः किं विशिष्टेन ?, शमिना प्रशमामृतसि-क्तविकिचेतसा । तथा समवर्त्तिना यैश्च समवर्त्ती यमः किलानप-क्वतोऽपि समस्तलोकान्तकः स कथं शमी ?, अथवा समवर्त्तिना समतृणमणिलेष्टुकाञ्चनेन । यश्चाचण्ड शमी, समद्दष्टिश्च स कथं कथमपि कुट्टयति, त्वया त्वेवंविधेनापि कर्माणि ज्ञानावरणादीनि तान्येवारुन्तुदत्वेन कण्टका इव कण्टकास्ते काममत्यर्थमकुट्यन्त स्वात्मप्रदेशेभ्यः पृथगक्रियन्त । यतः कुटिलाः कुटिलवासनोत्पा-दकाः । कण्टकाश्च ऋजवोऽपि तावद्दर्मोच्याः किं पुनः कुटिलाः ?, अतः स्थाने जगद्वीरेण स्वामिना अकुट्यन्तेति ।

चतुर्थ्येकवचनान्तानि विशेषणानि ब्रूते----

# अभवाय महेशायागैदाय नैरकच्छिदे । अराजसाय ब्रह्मणेकस्मैचिद्भवते नमः ॥ ४ ॥ भव-महादेव नहिं छतां महेश्वर, गदा नहिं

१-'यश्च' इत्यत आरभ्य 'समवर्त्तिना' इतियावत् पाठः प्रथम-मुद्रितपुस्तके नास्ति । छतां नरकने छेदनारा नारायण, रजोगुण नहिं छतां ब्रह्मा एवा कोई एक आपने नमस्कार थाओ. ( ४ )

आ श्लोकमां जणावेलां छए विशेषणो परस्पर विरोधी जेवां जणाय छे. जे महेश-शंकर छे ते अभव केम होइ शके १, कारण के महेशने लोको भव कहे छे; पण भगवाने तो भवनो नाश कर्यो एटले अभव अने महान आईन्त्य अश्वर्यवाळा होवाथी महेश छे.

तेमज जे नरकच्छिइ-नारायण छे ते अगद केम होइ द्याके <sup>9</sup>, कारण के नरकच्छिदने लोको गदाधर कहे छे; पण भगवानने तो सहजातिद्यायवडे अगद-रोगनो अभाव छे अने धर्मतीर्थ प्रवर्तांवी भव्योनां नरकनो छेद करे छे एट**छे नरकच्छिद छे**.

तेमज जे ब्रह्मा ते अराजस केम होइ इाके ?, कारण के ब्रह्माने राजस कहे छे, पण भगवान तो कर्मरूपी रज रहित होवाथी अराजस छे; अने पर-ब्रह्म-मोक्षमां लय पामेला होवाथी ब्रह्मा छे. आ सुसुंदर युक्तियुक्त विद्येषणोथी हरि-हर ब्रह्मानुं निरसन कर्युं.

अच०-अभ० हे वीतराग ! भवते तुभ्यम् , कस्मैचि-दनिर्वाच्यखरूपाय नमोऽस्तु, यतः किं विशिष्टाय ?, अभवाय- महेशायातिसमृद्धाय पक्षे रुद्राय, अगदाय नीरोगाय पक्षे गदानामञस्त्ररहिताय, नरकच्छिदे पक्षे विष्णवे, रजोगुणर-हिताय ब्रह्मणे पक्षे ज्ञानस्वरूपाय ॥ ४ ॥

वि०-एवंविधाय तुभ्यं नभोऽस्तु, किं विशिष्टाय ? अभवाय महेशाय, अमूनि च षडपि पदानि परस्परविरुद्धानीव । यः किल महेशस्व्यम्बकः स कथमभवः ?, तस्य भवशब्दाभिधेयत्वात् , भग-वांस्तु भवावतारकारणभूतानां कर्मणामात्यन्तिकक्षयेणाभवः, तथा परमाईन्त्यपरमैश्वर्यसमुपेतत्वेन च महेशस्तस्मै । तथा अगदाय नरकच्छिदे, यः किल नरकच्छिन्नारायणः स कथमगदः ?, गदा-धरत्वात्तस्य, भगवांस्तु सहजातिशयमहिन्नेव जन्मनः प्रभृति अगदो नीरुग्देहः, तथा धर्मतीर्थप्रवर्त्तनेन भव्याङ्गिनां नरकच्छेदी च, तस्मै। तथा अराजसाय ब्रह्मणे, यः किल ब्रह्मा विधिः स कथमरा-जसः १, किल रजोगुणजुष्ट एव परमेष्ठी सृष्टिं घटयति, स्वामी तु कर्मरजोऽपगमादराजसः, परमे च ब्रह्मणि ऌयमुपगतत्वाद् ब्रह्मा तस्मै । एवंविधाय हरिहरब्रह्मभ्यो व्यतिरिक्ताय । अत एव कस्मै-चित् छद्मस्थानामगोचराय परमात्मने भगवते नमोऽस्त्विति ।

पञ्चम्येकवचनान्तानि विशेषणान्याह-

# अनुक्षितफलोद्याद्निपातगरीयसः । असङ्कल्पितकल्पद्रोस्त्वत्तः फलमवाप्नुयाम् ॥५॥ सर्व वृक्षो जळसिंचन करवाथी ज पोताना काळे फळने आपे छे, पडवाथी ज मोटा भारवाळा

होय छे अने प्रार्थना करवाथी ज इच्छित वस्तुने आपे छे; परंतु आप तो सिंचन कर्या विना ज उदग्र-परिपूर्ण फळने आपनारा, पड्या विना ज एटछे स्वस्वरूपमां रहेवाथी ज गौरवतावाळा तथा प्रार्थना कर्या विना ज इच्छितने आपनारा छो. एवा (अपूर्व) कल्पतरूस्वरूप आपनाथकी हुं फलने पामुं छुं. (५)

अव०-अनु० हे वीतराग ! असक्तिफलपरिपूर्णा(त्) अनिपातेनाभ्रष्टतया, पक्षेऽपतनेन गरिष्ठादचिन्तितवाञ्छित-प्रदकल्पद्वमात् त्वत्तोऽहमैहिकाम्रुष्मिकं फलमवाप्नुयां प्रामोमि ॥ ५ ॥

वि०-हे प्रणयिकरूपदुम ! त्वत्तः सकल्द्रुमधर्मविल्रक्षणात् कल्पद्रोरहं फल्लमवाप्नुयाम् । द्रुमधर्मवैल्रक्षण्यमेवाह-किंविशिष्टा-त्त्वत्तः ? अनुक्षितफलोदग्रात्, द्रुमा हि निरन्तरोक्षणेन काले फल्ल-मात्रं ददति, त्वत्तः पुनरनुक्षितादपि फलैरैहिकामुष्मिकसुसल्रक्षणे-रुदग्रात् परिपूर्णात्, तथा पादपा हि निपातेन गरीयांसो गुरुभाराः स्युः, त्वत्तस्तु स्वस्वरूपावस्थितादपि गरीयसो गुरुगौरवार्हात्, तथा कल्पतरवः सङ्कल्पिताः किल् फलं ददति, त्वत्तः पुनरसङ्कल्पितात् कल्पत्तरवः सङ्कल्पिताः किल् फलं ददति, त्वत्तः पुनरसङ्कल्पितात् कल्पद्रोः 'निर्निदाना हि स्वामिनः सेवा सविशेषं फल्मालिनी भवति' तदेवंविधात्त्वत्तोऽहं फल्लममृतरूपमचिरात् प्राप्नुयां लभेयमिति । षष्ठ्येकवचनान्तानि विशेषणान्याचष्टे----

असङ्गस्य जनेशस्य, निर्ममस्य क्रपात्मनः । मध्यस्थस्य जगञ्चातुरनङ्कस्तेऽस्मि किङ्करः॥ ६ ॥

आ श्लोकमां परस्पर विरुद्ध विशेषणो बताव्या छे. संगरहित होय ते लोकना स्वामी न होय, ममता रहित होय ते कोईना उपर कुपा न करे; अने मध्यस्थ-उदासीन होय ते अन्यनुं रक्षण न करे. परन्तु आप तो सर्व संगना त्यागी होवा छतां जगतना लोकोथी सेव्य होवाना कारणे विश्व जनना स्वामी छो. ममता रहित होवा छतां पण जगतना सर्व प्राणीओ उपर कृपावाळा छो. रागद्वेषनो नाज्ञ करेलो होवाथी मध्यस्थ-उदासीन होवा छतांए एकान्त हितकर धर्मनो उपदेश देवाथी संसारथी त्रास पामेला जगतना जीवोना रक्षक छो. उप-रोक्त विशेषणवाळा आपनो हुं चिह्न-कुग्रहरूपी कलंक रहित किंकर–नोकर छुं. (जे नोकर होय ते तरवार, बंदुक आदि कांई चिह्नोवाळो होय छे.) (६)

अव० असं०-हे वीतराग ! निर्मोहस्य निखिलनर-स्वामिनः, निर्ममस्य दयावतः, मध्यस्थस्योदासीनस्य विश्व-रक्षितुस्तवानङ्को निष्कलङ्कः, पक्षे ललाटादौ त्रिज्ञूलाद्यङ्कर-हितः सेवकोऽस्मि ॥ ६ ॥

वि०-हे विश्वेश ! अहं तव किङ्करोऽस्मि । एतानि चाष्टावपि विभक्तयन्तपदानि परस्परविरुद्धानीव । कथम् १ इत्याह-किंविशि-ष्टस्य तव १, असङ्गस्य जनेशस्य, अतो यः किलासङ्गः स कथं जनेशः ?, भगवांस्तु सर्वसङ्गपरित्यागादसङ्गः परमार्हन्त्यप्रभावादका-मोऽपि त्रिभुवनजनसेव्यत्वेन जनेशश्च, तस्य । तथा निर्ममस्य कृपा-त्मनः, यः किरूः निर्ममः स कथं क्रपात्मा ?, जगद्गुरुस्तु वीतरा-गत्वस्वभावादेव ममत्वरहितः, दुष्कर्म्मनिर्मथ्यमाने च त्रिभुवनजने क्रुपालुस्तस्य । तथा मध्यस्थस्य जगत्रातः, यः किल मध्यस्थ उदा-सीनः स कथं जगत्राता ?, स्वामी त्वरक्तद्विष्टत्वेन मध्यस्थोऽपि एका-न्तहितधर्मोपदेशदानादान्तरारातित्रस्तस्य जगतस्त्राता । अत एवं-विधस्य तवाहं किङ्करः-प्रेष्योऽस्मि । किं विशिष्टः ?, अनङ्कः, यश्च किङ्करः स कथमनङ्गो भवति ?, जगद्रुरुस्तु द्विपदादिपरिग्रहरहितो न कमप्यद्भपातेन स्वीकरोति केवलमहं तत्किङ्करत्वेनैवानङ्कः-कुग्रह-कलङ्करहित इति ।

सप्तम्येकवचनान्तानि विशेषणान्याख्याति----

# अगोपिते रत्ननिधाववृते कल्पपादपे । आचिन्त्ये चिन्तारत्ने च,त्वय्यात्माऽयं मयार्पितः।७।

नहिं छीपावेला रत्नना निधि समान, कर्मरूपी वाडथी नहि वींटायेला कल्पवृक्ष समान, अने अ-चिन्तनीय चिन्तामणि रत्न समान एवा आपने

#### विषे (आपना चरणकमळमां) में मारो आ आत्मा समर्पित कर्यों छे. (७)

अच० अगो०—हे वीतराग ! अभूमिनिहिते गुण-रत्ननिधाने, कर्मवृत्तिरहिते कल्पतरौ, मोक्षफलप्रदत्वेन चि-न्तातिगे चिन्तामणौ, त्वयि मयाऽयमात्मा अर्पितः । अत्र क्रमेण सप्तविभक्तिषु युष्मदो रूपाणि ज्ञातच्यानि ॥ ७ ॥

वि०-एवंविधे त्वयि मया आत्मा समर्पितः । अमून्यपि विरोधछायया पदानि । तथाहि-किं विशिष्टे त्वयि ?, रत्ननिधौ, किम्भूते १, अगोपिते, यश्च रत्ननिधिः स कथमगोपितो भवति १, भगवांस्तु ज्ञानादिरत्नानां निधिरक्षीणसेवधिः त्रिभुवनजल्प्रकटश्च तस्मिन् । तथा अवृते कल्पपादपे, सामान्योऽपि फल्पूष्पप्रधानः शाखी कण्टकादिवृत्यात्रियते किमुत कल्पद्वः ?, स्वामी तु सकल-प्रणयिजनमनःसङ्करूपपादपोऽपि कर्मवृतिभिर्न वृत इत्यवृतः । अथ-वाऽवृतेऽप्यप्रार्थितेऽपि प्रणयिनां कल्पद्रकार्यकारिणि । तथा अचिन्त्ये चिन्तारत्ने च, यत्किरू चिन्तारत्नं तचिन्तितमेव फरुं वितरतीति कथमचिन्त्यम् ?, जगदुगुरुस्तु समस्ताचिन्तितार्थविश्रण-नचिन्तामणिरपि अप्रमेयमहिमत्वेन वाक्कायमनसामगोचरत्वेना-चिन्त्यः । यदि वा चिन्तातिकान्तमोक्षफल्प्रयदत्वेनाचिन्त्यस्तस्मिन् एवंविधे त्वयि विश्वजनीने, मया आत्मा सर्वात्मना समर्पितस्त्वदा-यत्तः कृत इति ।

्र एवमात्मानं स्वामिनः स्वाधीनं विधाय किश्चिदुचितं प्रार्थयन्नाह—-

फलानुध्यानवन्ध्योऽहं, फलमात्रतनुर्भवान्।

प्रसीद यत्कृत्यविधौ, किङ्कर्तव्यजडे मयि ॥८॥

हे नाथ ! आप सिद्धत्वस्वरुप फळ मात्र दारीर-वाळा छो. हुं ज्ञानादिनुं फळ जे सिद्धत्व तेना यथा-वस्थित स्मरणथी पण रहित छुं, माटे मारे द्युं करवुं ?, ए बाबतमां जड-मूट बनेला मारा उपर कृपा करीने करवा लायक विधि बताववा कृपा करो. (८)

अव० फला०-हे वीतराग ! अहं फलानुष्यानवन्ष्यः, ज्ञानादीनां फलं सिद्धत्वम् , तस्यानुष्यानं यथावस्थिततया स्मरणम् , तस्मिन्वन्ष्योऽशक्तोऽस्मि, भवान् फलमात्रतनुः सिंद्धत्वमात्ररूपोऽसि, न चान्या तव कापि तनुरस्ति, सिद्ध-त्वात् , अतो मयि किं कर्त्तव्यं जडे, किं कर्तव्यं मयेति व्यामूढे सति कथं ध्येयो देवः १, यत्कृत्यविधौ यन्मया विधेयं तस्मिन्विधौ प्रकारे प्रसीद । कोऽर्थः १, तथा प्रसादं कुरु यथाऽहमपि त्वमिव कर्मजालग्रुन्मूलयामीति भावः । अत्र सर्वत्र विरोधालङ्कारः ॥ ८ ॥

इति त्रयोदशप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

१ 'सिद्धत्व' इत्यत आरभ्य 'तनुरस्ति' इतियावत् पाठः प्रथम-मुद्रितपुस्तके नास्ति ।

वि०-हे जगच्छरण्य ! त्वं मयि प्रसीद, किं विशिष्टस्त्वं ?, फलमात्रतनुः फलमात्रा तनुर्थस्य स तथा, किल सङ्गत्यागदुस्तपत-पोविधानकर्मनिर्मूळनकेवलोत्पादतीर्थप्रवर्त्तनादीनां सिद्धत्वमेव फल-म्, साम्प्रतं च त्वं फलमात्रतनुः केवलज्ञानद्र्शनानन्दवीर्यात्मा, अहं तु फलरूपस्य तवानुध्याने वन्ध्यो विफलप्रयत्नः 'अनुध्यानं हि दृष्टश्रुतानुभूतस्यैव वस्तुनो भवति' त्वं तु निरझनपदस्थः परमा-त्मस्वरूपः सर्वथैवाविषयो दर्शनादीनाम्, अतः किङ्कर्त्तव्यतायां जडे अप्राप्तोपाये, मयि यत्कृत्यविधौ यन्मया विधेयं तस्मिन्विधौ प्रकारे प्रसीद । किमुक्तं भवति ?, 'अहं तावदवधीरितापरविधेय-स्त्वदनुध्यान एव निलीनमानसः, त्वं तु फलमात्रतनुः, फलं च सिद्धत्वम्, तच मनोऽनुध्यानस्यागोचरम्, अतस्तथा कथमपि प्रसीद यथा फलमात्रतनुंत्वामहमालोकयामि, तच केवलिन एव सुरुभम, केवलं च कर्मक्षयायत्तम्, तस्मात्तथा सानुग्रहो भव यथा सकरुकर्मजाल्महमपि त्वमिव लीलयोन्मूलयामीति भावः ॥८॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे त्रयोदशस्य हेतुनिरासस्तवस्य पदयोजना ।

#### **シ>>>5~~~**{{

अधुना यन्मूलेयमईतां जगति विख्यातिस्तमेव योगं योगशु-द्धिस्तवेन स्तुतिक्वदुपस्तौति—

# मनोवचःकायचेष्टाः, कष्टाः संहृत्य सर्वथा । श्ठथत्वेनैव भवता, मनःइाल्यं वियोजितम् ॥१॥

मन, वचन अने कायानी सावद्य चेष्टाओने सर्वथा संहरीने-तजीने आपे शिथिलपणावडेज-स्वभाववडेज मनरूपी इाल्यने दूर कर्युं छे. (१)

यौगशुद्धिमाभिदधते----

अव० मनो०-हे वीतराग ! मनोवचःकायव्यापारान् कष्टाः-कष्टकारिणः सावद्यान् सर्वथा संहृत्य त्यक्त्वा, भवता रूथत्वेनैव मनः शल्यं-मनोरूपशल्यं वियोजितम् । सदप्यस-दिव विहितं निरुपयोगित्वात् , अन्योऽपि यः शरीरान्नारा-चादि वियोजयति स चेष्टानिरोधेन श्ठथाङ्गः स्यात् ॥ १ ॥

वि०-हे योगोपनिषदुपायप्रवीण !, भगवन् !; त्वया मनःशरुयं वियोजितम्, किं क्वत्वा ? मनोवचःकायानां चेष्टा बहिर्व्यापाररूपाः, संहृत्य प्रतिषिध्य, किं सर्वा अपि ?, नेत्याह-कष्टाः कष्टहेतुत्वात् कष्टाः सावद्याः, कथं ?, सर्वथा सर्वात्मना । यदि पुनः काप्यालम्बने मनो नियोज्य वियोजितमित्याह- श्रथत्वेनैव---श्रथभावेनैव, यतो विपरीतशिक्षिताश्ववन्नियन्त्र्यमाणं मनः सुतरां प्रसरति, श्रथमुक्तं तु स्वयमेवावतिष्ठते, क्रमेण च निरिन्धनो वह्निरिव निर्विषयं मनः स्वयमेव विलीयते । यदाह भगवान् जिनभद्र:-"ओसारिइंधणभरो

१ प्रत्यन्तरे ''ओसारिइंधणभरो जह परिहाइ कमसो हुयासुत्थ । थोर्वि-धणोऽवसेसो निव्वाइ तओऽवणीओ य ॥ १ ॥ ओसारिंधणहीणो मणोहुयासो कमेण तणुयंमि विसइंधणावसेसो निव्वाइ तओवणीओ य ॥२॥ श्रीद्वारिभद्री-यावइयके तु-उस्सारियेंधणभरो जह परिहाइ कमसो हुयासुव्व थोर्विधणाव- जह परिहाइ कमसो हुयासो वा । थोविंधणाऽवसेसो निव्वाइ तओऽवणीओ य ॥ १ ॥ तह विसयंधणहीणो मणोहुयासो कमेण तणुयंमि । विसइंधणावसेसो निव्वाइ तओवणीओ य ॥२॥" एवं च ''तोयमिव नालियाए तत्तायसभायणोदरत्थं वा । परिहाइ कमेण जहा तह जोगिमणोजरुं जाण ॥१॥" सर्वथा मनोविरुयश्च केव-लिनो व्युपरतक्रियस्य शैल्टेशीसमय एव भवति । तदेवं त्वया मनो-रूपं शल्यं वियोजितमात्मनः सकाशात् प्रथवकृतं निरुपयोगित्वेन सदप्यसदिव विहितम् । अन्योऽपि यः शरीरान्नाराचादिशल्यं वियो-जयति स बाह्यचेष्टानिरोधेन विश्वथाङ्गो भवति तथास्थितस्य च संदंशादिप्रयोगेणेषत्करं शल्यवियोजनमिति ॥ १ ॥

एवं मनोजयमभिधाय इन्द्रियजयमाह----

संयतानि न चाक्षाणि, नैवोच्छृङ्कलितानि च । इति सम्यक्**प्रतिपदा, त्वयेन्द्रियजयः कृतः॥२**॥

हे प्रभु ! आपे इन्द्रियोने चळात्कारे नियंत्रित करी नथी, तथा लोऌपताथी छूटी पण मूकी नथी; पण यथावस्थित वस्तुतत्त्वने अंगीकार करनार आपे सम्यक् प्रकारे कुुराळ बुद्धिवडे इन्द्रियो उपर विजय मेळव्यो छे. (२)

सेसो निव्वाइ तओऽवणीओ य ॥ ७३ ॥ तह विसइंघणहीणो मणोहुयासो कमेण तणयुंमि । विसइंघणे निरुंभइ निव्वाइ तओऽवणीओ य ॥ ७४ ॥ ( ह०-आ०-भाग-३, पत्र-६०५ ) अव० संय०-हे वीतराग ! त्वयाऽक्षाणि-इन्द्रियाणि, न संयतानि बलान्नियन्त्रितानि, बलाद्बध्यमानान्यदृष्टविषय-खरूपत्वात्सकौतुकानि नियन्त्रणां न प्रतिपद्यन्ते । न च त्वया तान्युच्छ्ट्रङ्खलितानि लौल्येन प्रवर्त्तितानि, इत्युमना प्रकारेण सम्यक्त्रतिपदा सत्यबुद्धा त्वयेन्द्रियजयः कृतः । अयं च सविशेषकर्मणां (सावशेषकर्मणां) चरमदेहानामेव प्रकारः, शेषेस्तु सर्वबलेनापि यतनीयमिन्द्रियजये ॥ २ ॥

वि०-हे भगवन् !, त्वया इन्द्रियजयः कृतः, कथमित्याह-संयतानि न चाक्षाणि । अक्षाणि-स्पर्शनादीन्द्रियाणि स्वस्वविषयेषु मवर्त्तमानानि न नियन्त्रितानि । विषयेभ्यश्च स्वयमेव व्यावृत्तानि नैव उच्छृङ्खलितानि उपेत्यापि न प्रवर्त्तितानि । किमुक्तं भवति-यदि किरु विषयोन्मुखान्येवाक्षाणि बलात्संयम्यन्ते तदा अदृष्टविषय-स्वरूपाणि सकौतुकानि सस्पृहाणि च न प्रतिपद्यन्त एव नियन्त्रणाम् , यदा तु कियत्कालमुच्छृङ्खलं विषयेषु व्यापार्यन्ते तदा विज्ञात-विषयस्वरूपाणि निवृत्तकौतुकानि कृतकृत्यानि स्वयमेव निवर्त्तन्ते, न च भूयो विकृतिमुपयान्ति । श्रूयते च--"येन संवत्सरो दृष्टः सकृत् कामश्च सेवितः । तेन विश्वमिदं दृष्टं पुनरावर्त्तते जगत् ॥१॥" इति । अयं च सावरोषकर्मणां चरमदेहानामेव इन्द्रियजयप्रकारः, गुरुकर्मभिः पुनरक्षविकारविक्षेपार्थं सादरं सेव्या एव दमोपायाः । एवं च त्वया इन्द्रियजयोपायं सम्यक्प्रतिपदा यथावत्यतिपदानेन इषीकवशीकारः कृत इति ॥ २ ॥

'अयं च' इत्यत आरभ्य 'द्मोपायाः' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रित-पुस्तके नास्ति । चतुर्दंशः प्रकाशः ]

एवं मनोऽक्षविजयानन्तरं किलाष्टा**क्वयोगप्रवृत्तिरित्यपि व्यव-**द्वतिमात्रमेवेति दर्शयन्नाह—

# योगस्याष्ट।ङ्गता नूनं, प्रपञ्चः कथमन्यथा ? । आबालभावतोऽप्येष, तव सात्म्यमुपेयिवान्॥३॥

हे योगरूपी समुद्रना पारने पामेला प्रभु! लौकिक ज्ञास्त्रोमां यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान अने समाधि, आ आठ योगना अंगो कद्या छे. ते मात्र प्रपश्च (विस्तार) होय तेम भासे छे, कारण के जो तेम न होय तो; आपने बाल्यावस्थाथी ज आ योगो सहजपणाने केम पामे-स्वाभाविक रीते ज केम प्राप्त थाय ? अर्थात् आ योग प्राप्तिनो कम सामान्य योगिओनी अपेक्षाए छे. आप तो योगिओना पण नाथ छो, माटे आपना माटे आम बने तेमां कांई आश्चर्य नथी. (३)

अव० योग० — हे वीतराग ! योगस्याष्टाङ्गता यम १, नियम २, आसन ३, प्राणायाम ४, प्रत्याहार ५, धारणा ६, ध्यान ७, समाधि ८, लक्षणाऽन्यज्ञास्त्रेषु निरूप्यमाणा । नून-मिवार्थे प्रपञ्च इव विस्तर इव प्रतिभासते, अन्यथा कथमेष योगस्तव जन्मावधि सात्म्यं सहजताम्रुपेयिवानागतः १,

229

nal Lise Only WA

#### कोऽर्थः १; आसनादिबाद्यविस्तरं विनैव तव परमज्ञानवैराग्या-दिरूपो योगः सहज एव ॥ ३ ॥

वि०-हे योगसागरपारीण !, भगवन् !; येयं योगशास्त्रादिषु यौगस्याष्टाङ्गता-यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान; समाधि रुक्षणा श्रूयते सापि निपुणं निरूप्यमाणा प्रपञ्च इव प्रक्रियागौरवमिव प्रतिभाति। किमित्याह ?, कथमन्यथा, अन्यथा प्रपञ्चाभावे, एष योगस्तव कथं सात्म्यं शैरुंशीमुपेयिवान् । कुतः प्रभुत्तीत्याह ?, आबारुभावतः आशैशवात् । अयमाशयः-भगवतो हि गर्भावतारात्प्रभृति ज्ञानत्रयधरस्य सहचर एव योगः, या चेय-मष्टाङ्गता सा सामान्ययोगिजनापेक्षया, जगन्नाथस्तु योगिनाथः ततस्तस्य सात्म्यमेव योगस्येति न किच्चिदसङ्गतम् ॥ ३ ॥

न च योगप्राप्तिकम एव तवाळौकिकः किन्त्विदमपीत्याह-

# विषयेषु विरागस्ते, चिरं सहचरेष्वपि । योगे सात्म्यमदृष्टेऽपि,स्वामिन्निद्मलौकिकम् ॥४॥

घणा कालना परिचित एवा पण विषयो उपर आपने वैराग्य छे, अने कदी पण नहि देखेला एवा योगने विषे एकपणुं-तन्मयपणुं छे !; हे स्वामिन् ! आपनुं आ चरित्र केवुं अलौकिक छे १ (४)

अव० विष०-हे वीतराग ! ते तव चिरमनन्तकालं यावत्परिचितेष्त्रषि शब्दादिषु विरागोऽनासङ्गोऽस्ति । योगे जन्मावध्यदृष्टेऽपि सात्म्यम् , हे स्वामिन् ! इदं पूर्वोक्तं तव चरि-तमलौकिकं लोकाविषयम् ॥ ४ ॥

वि०-हे स्वामिन् ! तवेदमप्यलौकिकम्, किमित्याह-यद्वि-षयेषु शब्दादिष्वुत्तमेषूपनतेष्वपि निसर्गत एव विरागः, यदि पुनः पूर्वमपरिचितास्ते भविष्यन्तीत्याह-चिरं सहचरेष्वपि चिरमनादि-भववासात्प्रभृति सहचरेषु प्रतिभवोपलालितेष्वपि विरक्तिर्भवहेतुत्वा-त्तेषां योगे चाद्दष्टे पूर्वमपरिचिते सद्यः सङ्घटितेऽपि सात्म्यमेकी-भावस्तस्यैव मोक्षाङ्गत्वादित्येतदपि तवालौकिकं लोकोत्तरमिति ॥४॥

तथा भगवतः केवलोत्पत्तेरनन्तरं परिपक्रिमयोगफलस्य समु-चितैव समशत्रुमित्रता, किन्तु छद्मस्थस्य परिपच्यमानयोगफल-स्यापि लोकोत्तरैव समतेत्युपदर्शयन्नाह--

तथा परे न रज्यन्त, उपकारपरे परे । यथाऽपकारिणि भवानहो ! सर्वमल्रौकिकम् ॥५॥

उपकार करवामां तत्पर एवा पोताना भक्तो उपर अन्य देवो तेटला खुद्दी थता नथी, जेटला आप आपना उपर अपकार करनारा कमठ-गोद्दाा-ळादि प्राणीओ उपर पण खुद्दी थाओ छो. अहो! आपनुं सर्व अलौकिक छे ! (५)

अव० तथा०--हे वीतराग ! परे परतीर्थिका उपका-रकर्त्तरि सेवके (तथा) न रज्यन्ते-सिंह्यन्ति यथा कमठगोशा- יווחהבשנה אשר בובוי הביייוחיי

लकादौ अपकारिणि उपसर्गकर्त्तरि भवान् रक्तः सन्मार्गप्राप-णेन, अहो इत्याश्वर्ये तव सर्वं लोकाप्रसिद्धम् ॥ ५ ॥

वि०-हे लोकोत्तरचरित्रोद्धासित !, भगवन् !, परे योगरहस्य-विश्रान्तिर्चून्याः कुतीर्थिनः परेऽन्यस्मिन्नुपकारपरे प्रवर्त्तितोपकारे-प्यधिकाधिकोपकृतिस्पृहया, तथा तेन प्रकारेण, न रज्यन्ते-न प्रीतिमुद्वहन्ति, यथाऽपकारिणि सङ्घटितदुर्गोपसर्गेऽपि-अहो साधु कर्मक्षयप्रवृत्तस्य ममायमनाहूतसहायः संपन्न इति-परेऽन्यस्मिन् भवान् प्रीतिमुद्वहति; अहो इति विस्मये । तदेवं यद्यत्तव चरित्र-मनुस्मर्यते तत्तत्सर्वमलौकिकं लोकोत्तरमेवेति ॥ ५ ॥

पुनर्भगवतो योगसमृद्धिजं साम्यमुत्कर्षयन्नाह-

हिंसका अप्युपक्वता, आश्रिता अप्युपेक्षिताः । इदं चित्रं चरित्रं ते, के वा पर्यनुयुञ्जताम् ? ॥६॥

हे वीतराग ! चंडकौशिकादि हिंसको उपर आपे उपकार कर्यों छे, अने सर्वानुभूति तथा सुन-क्षत्रमुनि आदि आश्रितोनी आपे उपक्षा करी छे. आपना आ विचित्र-चरित्रनी सामे प्रश्न पण कोण उठावी दाके तेम छे ? (६)

अव॰ हिंसका०-हे वीतराग ! हिंसकाः चण्डकौ-शिकादय उपकृताः सुगतिप्रापणेन त्वया, आश्रिताः सर्वानु-भूतिसुनक्षत्रादयोऽपि उपेक्षितास्त्वया, ऐहिकापद्भ्यो न रक्षि- ताः । इदं चित्रमाश्वर्यकारि तव चरित्रं के पर्यनुझताम् , किमर्थ-मिदं स्वामी करोतीति प्रष्ठमप्युत्सहन्ताम् । न केऽपीत्यर्थः ॥६॥

वि० — हे स्वामिन् ! त्वया हिंसका दुर्घरकोधोद्धद्भवधबुद्ध-योऽपि परमकारुणिकेनोपकारिण इवोपकृताः शान्तेऽध्वनि सञ्चा-रिताः, यथा भगवता श्रीवर्धमानस्वामिना शूल्रपाणिचण्डकौशिक-प्रभृतयः, तथा आश्रिता निर्निक्तभक्तिव्यक्तिजुषः सततं च चरण-सरोजसेवाहेवाकिनोऽप्यपरिचितेनेव त्वयोपेक्षिता औदासीन्येन वी-क्षिताः, यथा तेनैव स्वामिना मङ्खात्मजनिस्तृष्टप्रल्यानल्प्रतिमतेजःपु-झजाज्वल्यमानतनू सर्वानुभूतिसुनक्षत्रमुनी । तदिदमेवंविधं चिन्न-माश्चर्यचर्याकरमलौकिकं तव चरित्रम्, के वा कृतधियोऽपि पर्यनुयु-झताम् । किमर्थमिदमेवं स्वामी करोतीति प्रष्टुमप्युत्सहन्तामित्यहो तवाद्भुता वीतरागतासहचरिता समतेति ॥ ६ ॥

न च निन्दास्तुतितिरस्कारपुरस्कारेष्वेव तवौदासीन्यम्, किन्तु स्वात्मन्यपीत्युपदर्शयन्नाह-

तथा समाधौ परमे, त्वयात्मा विनिवेशितः । सुखी दुःख्यस्मि नास्मीति,यथा न प्रतिपन्नवान्॥७

आपे आपना आत्माने परम समाधिने विषे ते प्रकारे स्थापन करी दीघो छे के, जेथी हुं सुखी छुं के नथी <sup>१</sup>, अथवा हुं दुःखी छुं के नथी १; तेनुं <sup>1३</sup> अव० तथा०—हे वीतराग ! त्वया परमे समाधौ ध्याने, तथाऽऽत्मा विनिवेशितः स्थिरीकृतः, यथा इति न प्रतिपन्नवान् न ज्ञातवान् , इतीति किम् १, अहं सुख्यस्म्यथवा दुःखी इति ॥७॥

वि०-- हे भगवन् ! त्वया तथा तेन प्रकारेण, परमे त्वदि-तरयोगिनामगम्ये, समाधौ परमाध्यात्मल्ये, आत्मा विनिवेशितो निष्प्रकम्पतामारोपितः यथा-अहं सुखी यदि वा दुःखी अस्मि नास्मीत्येतदपि न प्रतिपन्नवान् चिदानन्दात्मनि निल्जीनो न वेत्ति भवान् ॥ ७ ॥

यस्माच सुखदुःखसत्त्वासत्त्वानि ध्यानावसरे विल्लीयन्ते तमेव स्वामिनो योगमहिमानमुदीरयन्नाह—

ध्याता ध्येयं तथा ध्यानं, त्रयमेकात्मतां गतम्। इति ते योगमाहात्म्यं, कथं श्रद्धीयतां परैः?॥८॥ ध्याता, ध्येय; अने ध्यान ए त्रणे आपने विषे

एकपणाने–अभेदभावने पामी गया छे. आ प्रका-रना आपना योगना माहात्म्यने बीजाओ केवी रीते अद्धा करी इाके १ (८)

अव० ध्याता-ध्याता क्षपकश्रेण्यारूढः, ध्येयं पर-

मात्मस्वरूपम्, ध्यानं ध्येयविषया एकप्रत्ययसन्ततिः । हे वीतराग !, एतत्त्रयं तव ऐक्यं प्राप्तम्, ध्याता त्वं केवलित्वेन शुक्ठध्यानवत्त्वात्, सिद्धा एव हि ध्येयाः, अतो ध्येयोऽपि त्वं सिद्धरूपत्वात् ; ध्यानं ज्ञानविशेषः तन्मयत्वात् ध्यानमपि त्वमितिभावः । इति प्रकारेण तव योगमाहात्म्यं परैः परज्ञक्ष-स्वक्ष्ममार्गाप्रविष्टहृदयैः कथं श्रद्धीयताम्-मन्यतामिति ? ॥८॥

इति चतुर्दशयोगशुद्धिस्तवप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

वि०—हे योगोपनिषन्निषण्ण !, स्वामिन् !; तव योगमाहात्म्यं परैः कथं श्रद्धीयताम् ?, क्रिमित्याह-इति, इतीति किं ? त्रयमेका-त्मतां गतम्, किं तन्नयं ?, ध्याता ध्येयं ध्यानं च, तत्र ध्याता क्षपकश्रेण्यारूढः, ध्येयं षड्जीवनिकायहितं परमात्मतत्त्वम्, ध्यानं च ध्येयविषया एकप्रत्ययसन्ततिः । एतच त्रयमप्यर्वाक्र्परिपच्य-मानध्यानावस्थायां पृथग् भवति । क्रमेण च समुन्मीलिते ध्यान-परिपाके एकात्मतां याति ध्यानृध्याने ध्येये एव निल्ठीयेते तदा चाहं सुखी दुःखी अस्मि नास्मीत्यादि न वेदयते । तदेवं प्रकारं तव योगमाहात्म्यं परैः सूक्ष्माध्यात्मवर्त्तम्यप्रविष्टहृदयैः कथं केन प्रकारेण श्रद्धीयतां तथेतिप्रत्ययपूर्वं हृदि निधीयताम् ?, सा च तेषामेवायोग्यता; तव तु स्वानुभवसुभगे वस्तुनि किं परप्रत्यायने-नेतिमावः ॥ ८ ॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे चतुर्दशस्य योगशुद्धिस्तवस्य पदयोजना ।

अथातः स्तुतिकृदुत्तरोत्तरगुणमहिमनि भगवति परमात्मनि समुष्ठसिताद्भूतमक्तिर्भक्तिस्तवमुपक्षिपन्नाह-

जगजैत्रा गुणास्त्रातरन्ये तावत्तवासताम् । उदात्तज्ञान्तया जिग्ये, मुद्रयैव जगत्त्रयी ॥१॥

हे जगरक्षक ! जगतने जीतनारा आपना अन्य गुणो तो दूर रहो परन्तु उदात्त-पराभव न पमाडी शकाय तेवा तमे शान्त-त्रण जगतना प्राणी समू-हना नयनने अपूर्व आह्लाद पमाडे एवी आपनी मुद्राए ज त्रणे जगतने जीती लीधा छे. (१)

योगशुद्रेईदये प्रतिभासात् भक्तिं व्यनक्ति-

अव० जग०-हे त्रातर् !, रक्षक !; तव त्रैलेक्यजि त्वरा अन्ये गुणा द्रे आसतां तिष्ठन्तु । अनभिभवनीयसौ-म्ययैकया मुद्रयैव जगत्त्रयी जिग्ये न्यक्कृता ॥ १ ॥

वि०-हे त्रातर् ! भवभयोपप्छतसत्त्वपारुक ! तव सम्बन्धि-नोऽन्येऽद्भुतस्तवमहिमस्तवादिवर्णिता जगज्जैत्रा जगद्गतगुणिगणगु-णेभ्योऽनन्तगुणमहिमत्वेन जेतारो गुणास्तावदासतां दूरे तिष्ठन्तु ! किन्तु मुद्रयापि त्वया जगत्रयी जिग्ये । किं विशिष्टया ? उदात्तशा-न्तया उदात्तया अनभिभवनीयया, तथाविधा च कदाचिद् धृष्यतया-नभिगम्या स्यादित्याह-शान्तया सौम्यया सकल्लोकलोचनानन्ददा-यिन्या मुद्रया मूर्त्त्यापि जगत्रयी भूर्भुवःखःस्वरूपा जिग्ये न्यक्कृता । अर्हदनुरूपवल्लवणिमादीनामन्यत्राभावात् ॥ १ ॥

१९७

#### एवं च

मेरुस्तृणीकृतो मोहात्, पयोधिर्गोष्पदीकृतः । गरिष्ठभ्यो गरिष्ठो यैः, पाप्मभिस्त्वमपोदितः॥२॥

हे नाथ ! मोटाथी पण मोटा अर्थात् इन्द्रादि-कथी पण मोटा एवा आपनो जेओए अनादर कर्यो छे, तेओए अज्ञानथी मेरुने तृण समान मान्यो छे; अने समुद्रने गायनी खरी जेटलो गण्यो छे, अर्थात् पोतानी मूर्खाइनुं प्रदर्शन कर्युं छे. (२)

अव० मेरू० —हे वीतराग ! यैर्मुर्खेस्त्वं गरिष्ठेभ्य इन्द्रा-दिभ्यो गरीयानपोदितो नादतः । तैर्मेरुः स्वर्णाचलस्तृणी-कृतस्तृणलेख्ये कृतः, मोहादज्ञानात् सम्रुद्रो गोष्पदवद् अव-गणितः ॥ २ ॥

वि०—हे स्वामिन् ! यैस्त्वमपोदितस्तैरिदमिदमकारि । किं तदिखाह-मेरुयोंजनशतसहस्रोच्छ्रायः सकलकल्याणमयमूर्त्तिर्मणि-सानुः सुरभूधरस्तृणीक्वतस्तृणगणनया मोहाद् दृष्टः । तथा पयोधि-योंजनशतसहस्रविस्तारो रत्नाकरः समुच्छलदतुच्छकल्लोलक्टकल्क-ल्वाचालितरोदोऽन्तरालः सलिलनिधिरपि गोष्पदतुल्या कलितः । यैः पाप्मभिः पापपटलविलीनचेतोभिः गरिष्ठेभ्यः सुरासुरनरनाय-केभ्योऽपि गुणाधिकतया गरिष्ठो गरीयांस्त्वमप्यपोदितः पृथग्जन-वदवज्ञया दृष्टः । किमुक्तं भवति—किल न खलु तैर्नृपशुभिः कृता मेरोस्तृणता पयोधेर्गोष्पदता, तव च जगद्रुरोर्रुष्ठता भवति । केव-लमनात्मज्ञैस्तैर्गुणमत्सरिभिरेवमेवात्माविडम्ब्यत इति ॥ २ ॥

यथा च तवावज्ञातं दुरन्तदुरिताय तथा खच्छासनस्यापीति दर्शयन्नाह-

# च्युतश्चिन्तामणिः पाणेस्तेषां लब्धा सुधा मुधा। यैस्त्वच्छासनसर्वस्वमज्ञानैर्नात्मसात्मकृतम् ॥३॥

जे अज्ञानीओए आपना शासननुं सर्वस्व (धन) पोताने आधीन नथी कर्युं, तेओना हाथमांथी चिन्तामणि रत्न सरी पड्युं छे; अने तेओने प्राप्त थयेऌं अप्राप्य-अम्रत फोगट गयुं छे ! (३)

अव० च्युत०—तेपामभाग्यशेखराणां कराचिन्ता-रत्नं पतितम् , अमृतमपि प्राप्तं निरर्थकम् । यैस्ते तव शासन-मेव सर्व(स्वं)द्रव्यं नात्मसात्कृतमात्मायत्तं नाकारि ॥ ३ ॥

वि०-हे भगवन् ! यैस्त्वच्छासनमात्मसान्न कृतं तेषामिदमिद-मभूत्, किं तदित्याह-तेषामभाविभद्राणां पाणेः-कराचिन्तामणि-र्मनश्चिन्तितार्थसार्थसङ्घटनपटुर्मणिश्च्युतो विघटितः, तथा अजरामर-त्वहेतुः सुधा कुतोऽपि दैवाल्ठब्धाप्यनुपयोगेन मुधा वृथैव गता, यैस्तव सम्बन्धि शासनं प्रवचनमेव सर्वस्वं सारद्रव्यमुपनतमप्यात्मसा-दात्मायत्तं न कृतम् । अयमाशयः- 'किल चिन्तामणि पीयूषत्वच्छा-सनान्यगण्यपुण्यमचयमन्तरेण न तावत्सम्पद्यन्ते, दैवादुपनतान्यपि ये सादरं न स्वीकुर्वन्ति, न तेभ्योऽप्यन्यो जगति जघन्य इति ॥३॥ पुनर्भगवति भक्तयतिशयं स्तुतिक्वद्व्यनक्ति-

## यस्त्वय्यपि दधौ दृष्टिमुल्मुकाकारधारिणीम् । तमाग्चशुक्षणिः साक्षादालप्यालमिदं हि वा॥४॥

हे नाथ ! आपने विषे पण जे मनुष्य बळता उंबाडीयाना आकारने धारण करनारी दृष्टिने राखे छे, तेने अग्नि साक्षात् (बाळी नांखो) अथवा तो ए वचन बोलवाथी सर्युं (तेवुं वचन न बोलवुं एज साहं छे). (४)

अव० यस्त्वय्य०—हे वीतराग ! यो निर्भाग्यस्त्वयि निष्कारणनिखिलवत्सलेऽपि दृशं ज्वलदनलसदृशमीर्ष्यारुणव-क्त्रां दत्तवान् तं वह्निः साक्षात्प्रत्यक्षीभूय भस्मीकरोत्विति वद-न्पापभीरुः स्तुतिकृदिदमालप्यालापेनालं-पर्याप्तमित्याह ॥४॥

वि०-हे स्वामिन् ! यस्त्वय्यपि विश्वजनीने कषायकछषितम-तिरुल्मुकाकारधारिणीं ज्वलढदलातप्रतिमां दृष्टिं दधौ दधाति धास्यति वा, तं दुरात्मानमाशुशुक्षणिर्वहिः, अह्वाय साक्षाझू्य इति वचसा-Sभिधाय, भस्मीकरोत्विति च मनसि निधाय, पापभीरुः स्तुतिक्ट-दाह-आलप्यालमिदं हि वा। वा अथवा इदं आलप्यास्य निस्तिंशो-चितस्यार्थस्यालापनेनालं-पर्याप्तम् । किमुक्तं भवति-किल ताव-त्तस्य त्वद्विद्वेषिणः स्वस्य दुष्कृतस्य फलमवश्यं भविष्यत्येव, मम तु परमकारुणिककिक्करस्य तं प्रति नोचितमिदमाकोशकार्कश्यमिति ॥४॥ किञ्च—

त्वच्छासनस्य साम्यं ये, मन्यन्ते शासनान्तरैः। विषेण तुल्यं पीयूषं, तेषां हन्त! हतात्मनाम्॥५॥

हे नाथ ! खेदनी वात छे के जेओ आपना शासनने अन्य शासनोनी साथे तुल्य-सरखुं माने छे, ते अज्ञानथी हणाएला लोकोने अमृत पण झेर समान छे. (५)

आजे केटलाक कीर्तिकामुक−विद्वानो प्रभुना दर्ञानने अने अन्य दर्ञानोने समतानी कोटिमां मूकवानी धृष्टता करे छे. तेमने आचार्यश्रीनी आ टकोर अति सुंदर छे.

अव० त्वच्छा०—हे वीतराग ! तव शासनस्य ये दर्शनान्तरैः साम्यं मन्वते तेषामज्ञनोपहतानां हन्त इति खेदे पीयूषं हालाहलेन समानमेव ॥ ५ ॥

वि०—हे भुवनमहनीयशासन !, तव सम्बन्धिनः शासनस्य निर्वृतिपुरप्रस्थानघण्टापथायमानस्य त्वत्प्रवचनस्य शासनान्तरैर्दांई-संस्टतिपथपाथेयप्रतिमैंः कुतीर्थिकतीर्थैंः समं साम्यं ये मन्यन्ते तेषां हतात्मनां विगर्हितजीवितानां मते विषेण सद्यःप्राणघातिना हाला-हल्रेन पीयूषं-मृतसङ्जीवनममृतं तुल्यं समानम् । किमुक्तं भवति-किल् याबन्मात्रं पीयूषविषयोरन्तरं तावत्त्वच्छासनकुशासनानामित्यहो तत्साम्यकृतां सुसंस्कृता मतिर्गुणागुणविचारे ! ॥ ५ ॥ न च सर्वथा सदसद्विचारे परे परिक्षीणमनीषाः, केवलमनादि-मिथ्यावासनोछसदतुच्छमत्सरात्त्वय्यसूयन्ति, ततः स्तुतिकृत्तेषां मुखपरुषमायतिहितं च किश्चिदुदीरयति-

अनेडमूका भूयासुस्ते तेषां त्वयि मत्सरः । शुभोदर्काय वैकल्यमपि पापेषु कर्मसु ॥ ६ ॥

हे नाथ ! जेओने आपना उपर इर्ष्याभाव छे, तेओ व्हेरा अने मूंगा हो; कारण के परनिन्दानां अवण अने उच्चारण आदि पापकार्योंमां इन्द्रियोनुं रहितपणुं द्युभ परिणाम माटे ज छे. अर्थात कान अने जीभना अभावे आपनी निन्दानुं श्रवण अने उच्चारण नहि करी द्याकवाथी तेओ दुर्गतिमां जई द्याकद्ये नहि, ए तेओने भाविमां महान् लाभ छे. (६)

अव० अने०—हे वीतराग ! ते नरा अनेडमूका वा-कर्णरहिता भवन्तु, येषां त्वयि मत्सर ईर्ष्या, यतः पापेषु परिनिन्दादिषु कर्मसु व्यापारेषु वैकल्यं वाकर्णरहितत्वं शु-मोद० शुभः शोभनो य उदर्फ आगामिकाले फलपाकस्तस्मै स्यात् । कोऽर्थः ? वैकल्यात्त्वनिन्दादि कर्तुमञ्चक्तास्तथाविध-दुर्गतिं नाप्नुवन्तीति ।। ६ ।।

वि०—हे स्वामिन् ! येषां त्वय्यपि निष्कारणजगद्वत्सले मत्सरोऽसूया, ते अनेडमूका अवाक्त्श्रूतयो भूयासुः, यथा निर्म्मल- गुणानुरागिभिर्मध्यस्थस्तावकैः स्तूयमानांस्त्वद्गुणानाकर्ण्य मत्सरवशा-दसत्प्रछापमुखरमुखा न भवन्ति । न चायं तेषामुपकोशः, किन्तु हितैचिन्तनमेव । कथमिति चेत् १, अर्थान्तरमाह–शुभोदर्काये-त्यादि । पापेषु पापानुबन्धिकर्मसु व्यापारेषु प्रवर्त्तमानानां भवाभि-नन्दिनां वैकल्यमिन्द्रियविकछतापि शुभोदर्काय-शुभफलाय जायते । इदमुक्तं भवति–ते बविकलेन्द्रिया निरङ्करा पापकर्मसु त्वन्निन्दा-दिषु प्रवर्त्तमानाः प्रचुरतरमशुभराशि संचिन्वन्ति, विकलेन्द्रियास्तु 'स्वयं षण्ढो ब्रह्मचारी' इतिन्यायादसामर्थ्यप्रतिहतपापवृत्तयः स्वरूप-मात्रेणावतिष्ठन्ते, तच्च तेषामायतौ हितमेवेति ॥ ६ ॥

. एवं भगवन्मत्सरिणः प्रच्छाद्य तच्छासनरतानुपस्तौति -

तेभ्यो नमोऽञ्जलिरयं, तेषां तान्समुपास्महे । त्वच्छासनामृतरसैर्थैरात्माऽसिच्यतान्वहम् ॥७॥

हे नाथ आपना शासनरूप अमृत रसवडे जेओए पोताना आत्माने हमेशां सिंच्यो छे, तेओने अमारो नमस्कार थाओ, तेओने अमे बे हाथ जोडीए छीए; अने तेओनी अमे उपासना करीए छीए. (७)

अव० तेभ्यो-हे वीतराग ! तेभ्यः पुण्यवद्भ्यो

१ 'हितचिन्तनमेच' इत्यत आरभ्य 'प्रचर्तमानानां' इतियावत् पाठः प्रथममुद्रितपुस्तके नास्ति । वि०—हे भगवन् ! आस्तां तावत्तुभ्यं त्वच्छासनाय च, यावदगण्यपुण्योपचितेभ्यस्तेभ्योऽपि नमो नमस्कारोऽस्तु । तदा ते-षामक्षीणभागधेयानामयमसाभिरख्नलिः सज्जितः । तथा प्रशस्यच-रितांस्तानेव वयमुपास्महे । यैः किं ?, यैर्दुष्कर्मदावपावकप्रदीप्रः खात्मा त्वच्छासनामृतरसैस्त्वत्प्रवचनपीयूषपूरेरन्वहं प्रतिवासरमसि-च्यत । तस्यैव संस्तृतिसन्तापनिर्वापणप्रवणत्वादिति ॥ ७ ॥

यदि वा त्वत्प्रवचनामृतप्छतमनसः स्फुटचेतनास्ते तावन्नमस्या एव, किन्तु–

# भुवे तस्यै नमो यस्यां, तव पादनखांशवः । चिरं चूडामणीयन्ते, ब्रुमहे किमतः परम् १॥८॥

हे नाथ ! ते भूमिने पण नमस्कार थाओ, के ज्यां आपना चरणोना नखोना किरणो चिरंकाल सुधी चूडामणिनी जेम शोभाने पामे छे; आथी अधिक अमे शुं कहीए ? (८)

अव० सुवे०—हे वीतराग । तस्यै भूमये नमोऽस्तु, यस्यां तत्र चरणनखकिरणानि चिरं चूडामणीयन्ते-शिरोमणी- वि०—तस्यै भुवे पृथिव्यै नमोऽस्तु, यस्यां तव पादनखांश वस्तव क्रमनखमयूखाश्चिरं चूडामणीयन्ते-मौलिमणिमहिमानमुद्र-हन्ति । अतः परमपि वयं किमन्यद् ब्रूमहे १ किम्रुक्तं भवति– किल्ल यदि त्वदध्यासनेन तीर्थप्रतिमा पृथिव्यपि नमस्या, ततः किमन्यत्त्वदुणेष्वनुपादेयमिति ॥ ८ ॥

एवं च

# जन्मवानस्मि धन्योऽस्मि, क्वतक्वत्योऽस्मि यन्मुहुः । जातोऽस्मि त्वद्धणग्रामरामणीयकलम्पटः ॥ ९॥

हे नाथ ! आपना गुण समूहनी रमणीकतामां हुं वारंवार लंपट (तन्मय) थयो छुं, तेथी मारो जन्म सफळ छे, हुं धन्य अने कृतकृत्य छुं. (९)

अव० जन्म०—हे वीतराग ! अहं सफलावतारोऽ-स्मि, धन्यः पुण्यवानस्मि, कृतार्थोऽस्मि, यद्यसान्मुहुर्वारंवारं तव गुणसमूहरूपे रामणीयके लम्पटस्तदेकव्यसनोऽस्मि ॥९॥

इति पञ्चदशभक्तिस्तवप्रकाशस्यावचूणिः ।

वि०—एवं च सति स्वामिन् !, अहमेव जन्मवान् सफला-वतारोऽस्मि । तथा धन्यः पुण्यवानप्यहमेवास्मि तथा कृतकृत्यो निर्वर्त्तितसमस्तशस्तकर्त्तव्योऽप्यहमेवास्मि । यत्किं ?, यदहं मुहुरनुक्षणं

चि०-हे विहितान्तरारातिप्रमाथ ! नाथ ! इतोऽस्मिन्पक्षे त्वन्मतामृतपानोत्थास्त्वत्प्रवचनपीयूषाखादनसमुद्भवाः श्रमरसोमर्थः

अव० तवन्मता०-हे नाथ ! तवागमपीयूषपानो-द्भवा उपग्रमरसतरङ्गाः परमाह्लादरुक्ष्मीं मां पराणयन्ति-प्रा-पयन्ति इतः-एकतः ॥ १ ॥

तना पानथी उत्पन्न थयेला उपद्याम रसना तरंगो मने मोक्षनी सम्पदाने बळात्कारे प्राप्त करावे छे. (१) अथ प्रभोः पुरो रावां करोति—

त्वन्मतामृतपानोत्था इतः शमरसोर्मयः । पराणयन्ति मां नाथ !, परमानन्दसम्पदम् ॥१॥ हे नाथ ! एक तरफ आपना आगमरूपी अम्ट-

एवं स्तुतिक्रद्भक्तिस्तवेन भगवतः स्वभक्तिमाविष्कृत्य साम्प्रत-मात्मगर्हास्तवेन क्षीणताार्त्ते विज्ञपयन्नाह--

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे पश्चदशस्य भक्तिस्तवस्य पदयोजना ॥९॥

स्वद्रुणग्रामरामणीयके तव गुणसमूहमनोहरत्वे रूम्पटो बद्धगृद्धिर्जा-तोऽस्मि । अयमाशयः–'इदमेवास्य समग्रसामग्रीसङ्गतस्य जन्मनः फलमेतदेव च तत्त्वतो धन्यत्वमियमेव च निश्चिता छतकृत्यता, यद्–एकान्ताभिरामत्वद्रुणग्रामवर्णने ममैकतानं मनः समजनीति'।

षोडशः प्रकाशः ]

शमामृतवीचयो मां परमानन्दसम्पदं चिदानन्दश्रियं पराणयन्ति-ं प्रापयन्ति । भवत्येव परमप्रशमामृतसुहितस्यात्मनः किञ्चिचिदान-न्दानुरूपं सुखमिति ॥ १ ॥

इतश्चानादिसंस्कारमूर्चिछतो मूर्च्छयखलम् ।

तथा बीजी तरफ अनादि काळना संस्कारथी उत्पन्न थयेलो रागरूपी उरग-सर्पना विषनो वेग मने अत्यंत मूर्च्छा पमाडे छे-मोहित करी दे छे. हणाइ गयेली आद्यावाळो एवो हुं ह्युं करुं ? (२)

रागोरगाविषावेगो हताझः करवाणि किम् ? ॥२॥

अव० इत०-हे वीतराग ! इतः अपरतश्रानादि० अनन्तकालभवभ्रमणवासनासञ्चितो रागभुजगगरलोद्वारोऽल-मत्यर्थं मूच्छंयति-सज्ज्ञानशून्यतां प्रापयति । अतः कारणा-दहं हताशः प्रतिहतमनोरथः, किं करवाणि ?. किं कुर्वे ? ॥ २ ॥ युग्मम् ॥

वि०---हे भगवन् ! इतश्चास्मिन्पक्षे अनादिसंस्कारमूच्छितः प्रचरतरभवोपलालनोपचितो रागोरगविषावेगो रागभुजङ्गमगरलोद्गा-रोऽऌमत्यर्थं मां मूर्च्छयति मुकुऌित सदसद्विचारं विधत्ते । एवं च सति किमहं हताशो विगलित प्रत्याशः करवाणि ?, किं प्रतिविधानं विद्धे ?, स्थाने च हताशत्वम्, यतः-यस्यामृतमापिबतोऽप्युरगविषावेगः

तथा

असरति, तस्य तन्निम्रहे किमपरमौपयिकम् ?, यस्य च परमवैराग्य-प्रधानं जिनप्रवचनं परिशील्लयतो रागावेगः स्फुरति स तदपरं तन्नि-महोपायमपश्यन् भवत्येव विहताशः ॥ २ ॥

रागवैकृतमेव व्यनक्ति-

# रागाहिगरलाघातोऽकार्षं यत्कर्मवैशसम् । तद्वक्तुमप्यशक्तोऽस्मि, धिग्मे प्रच्छन्नपापताम्॥३॥

हे नाथ ! रागरूपी सर्पना विषथी व्याप्त थयेला में जे अयोग्य कार्यों कर्यां छे, ते कहेवाने माटे पण हुं समर्थ नथी, माटे मारा प्रच्छन्न पापीपणाने षिकार हो ! (३)

अव० रागा०-हे वीतराग ! रागभ्रजङ्गविषाकान्तो-ऽहं यद्वैशसमसमञ्जसं कर्म अकार्ष-कृतवान् तत् तवाये वक्तु-मपि न शक्नोमि । अतो मे मम प्रच्छत्रपापतां प्रच्छत्नाक्ठ-त्यतां धिगस्तु ॥ ३ ॥

वि०—हे स्वामिन् ! अहं रागाहिगरलाघातो रागोरगविषा-वेगास्कन्दितो यद्वैशसमसमझ्तसं कर्मव्यापारमकार्षमकरवम् तदधुना तेनैव स्वकर्मणा लज्जितस्तवापि विश्ववत्सलस्य पुरतो वक्तुं प्रकाश-यितुं न शक्तोऽस्मि, ततो घिगिति निन्दायाम्, मे–मम इमां प्रच्छन्नपापतां परोक्षदुष्कृतकारितां धिक्, युक्तश्चात्मनि घिक्कारः, यतः-कृत्वापि दुष्कृतं यदि सत्पात्रे प्रकाश्यते तदा तदुचितप्राय- न च राग एव केवलः प्रतिपन्थी, किन्तु मोहादयोऽपि व्यनक्ति-

# क्षणं सक्तः क्षणं मुक्तः क्षणं क्रुद्धः क्षणं क्षमी। मोहाद्यैः क्रीडयैवाहं, कारितः कपिचापलम्॥४॥

हे प्रभु ! हुं क्षणवार संसारना सुखमां आसक्त थयो छुं, तो क्षणवार ते सुखना विपाकनो विचार करवाबडे विरक्त थयो छुं, क्षणवार कोधी थयो छुं, तो क्षणवार क्षमावान थयो छुं. आवा प्रकारनी चपळतावाळी कीडाओवडेज मोहादि मदारीओए मने वांदरानी जेम नचाव्यो छे ! (8)

अनुभवजन्य ज्ञानवडे, पू० आचार्यश्री आ श्ठो-कथी, आपणामां क्षणे क्षणे थता विचित्र फेरफारनुं सुक्ष्म प्रतिबिम्ब करावे छे.

अव० क्षणं०--हे वीतराग ! क्षणं कदाचित्संसारसु-खादावासक्तः, क्षणं मुक्तः-सर्वत्र निर्लोभः, क्षणं क्रोधवान्, क्षणम्रुपञ्चमवान्, एवमहं रागादिभिः कौतुकेनैव मर्कटचाप-रुयं कारितः ॥ ४ ॥

वि०---मोहद्रोहकारिन् ! त्वत्किङ्करोऽहं मोहाद्यैः कपिचापछं प्रापितः । कथमित्याह-क्षणं क्षणमात्रं मनोज्ञेषु शब्दादिषु सक्तो निबद्धरतिस्तिष्ठामि, क्षणं च दुरन्ततद्विपाकानुचिन्तनेन मुक्तो मुक्तरूप इव भवामि, क्षणं च केनापि कचिद्वाञ्छिते स्खलिता-भिलाषस्तं प्रति कुद्धः कोधवानस्मि, क्षणं च कोधफलोपभोगेन विलीनौदयिकभावो भावयन् वस्तुतत्त्वं क्षमी-क्षमावान् भवामि । एवं मोहादिभिः कीडया मनो विनोदार्थमर्थविश्वरैरहं कपिचापलं– कापेयं कारितः, यथा सहजनिजचापलेन क्षणे क्षणे कपिर्विसदृशचेष्टो भवति तथाहमपि मोहादिभिरिति ।

यदि वा मुधैव मोहादयो मयोपालभ्यन्ते, यतः स्वक्वतमेवेदं दुश्चेष्टितं इति दर्शयत्नाह-

# 

हे नाथ ! आपनो धर्म पाम्या छतां मन वचन अने कायाना व्यापारोवडे उत्पन्न थयेली दुष्ट-चेष्टाओवडे, में मारा मस्तक पर खरेखर अग्नि सळगाव्यो छे. (५)

अव० प्राप्या०--हे नाथ ! तव सम्बोधिं धर्मवि-धिम् प्राप्यासाद्यापि मनोवचनकायव्यापारजातैर्दुराचारै र्मया शिरसि-मस्तकेऽग्निरिव ज्वालितो दुर्गतिदुःखम्रुपार्जित-मित्यर्थः ॥ ५ ॥

98

वि०—हे समग्रञ्जभशक्तिसनाथ ! नाथ ! तव सम्बधिनीं सम्-सम्यग्र्द्भपां बोधिं ज्ञानश्रद्धानरुक्षणां पुण्ययोगात् प्राप्य-रुब्ध्वापि मनोवाक्कायकर्मजैर्मनोवचनतनुसमुद्भवैः पापानुबन्धिभिर्दुष्टचेष्टितै-र्मया खयमेव स्वशिरसि अनरुः प्रज्वार्छितः । किमुक्तं भवति ?, यथा-कोऽपि केनापि कृपालुना ज्वालितादालयादाक्वष्टोऽप्यात्मवै-रितया पुनः स्वमूर्धिन दहनं दीपयति तथा मयापि भवशतसहस्र-दुर्ऌमां निर्वृत्तिपुरीप्रस्थाननिरुपहतवर्त्तिनीं तव बोधिं रुब्ध्वापि निर-र्गलदुष्टयोगविचेष्टितैर्दुर्गतिदुःखान्यात्मन्युपनयता शिरस्यनल इव ज्वालितः, तत्त्वतस्त्वेतदपि भावारिविरुसितमेव ॥ ५ ॥

तदेव पुनर्दर्शयति—

त्वय्यपि त्रातरि त्रातर्यन्मोहादिमलिम्लुचैः । रत्नत्रयं मे द्वियते,हताशो हा !हतोऽस्मि तत्॥६॥

हे रक्षक ! आप रक्षण करनार विद्यमान छतां मोहादि चोरो मारां ज्ञान, दर्शन अने चारित्ररूप त्रण रत्नो हरण करी जाय छे, तेथी हा ! हताश एवो हुं हणाई गयो छुं ! (६)

अव०त्वय्य०—हेत्रातर् ! त्वय्यपि त्रैलोक्यरक्षाक्षमे त्रायके सति यन्मम ज्ञानदर्शनचारित्रत्रयं मोहादिचौरैहिंयते-मुष्यते तददं हा इति खेदे हताशः प्राणाधिकरत्नत्रयहरणात् हतोऽस्मि–व्यापादितोऽस्मि ॥ ६ ॥

For Private & Personal Use Only

षोडशः प्रकाशः ]

वि०—हे त्रातर् ! भावारिविधुरितभव्याङ्गिवर्गपालक ! त्वयि त्रिभुवनजनपरित्राणप्रवीणपराक्रमे त्रातरि पुरः सत्यपि यन्मोहादिभिर्मलिम्लुचैः पाटचरैमें-मम त्वयैव प्रसादितं ज्ञानदर्शन-चारित्ररूपं रत्नत्रयं द्रियते-बल्लाद्विलुप्यते । हा इति खेदे तदहं हत पव हताशः । युक्तं च हताशत्वं !, यतः प्रभोरसमक्षं यत् किमपि विलुप्यते तत्र किल स्वस्वामिनिवेदनेन प्रत्यानयिष्याम्यहमात्मीयं वस्त्विति भवत्येव प्रत्याशा, स्वामिसमक्षं तु गते वस्तुनि कौत-स्क्रुती प्रत्याशेति ॥ ६ ॥

ननु वीतरागतया यदि युष्मान् युष्मदाराध्योऽयमवधीरयति, तत्किमित्यनुत्साहहतैस्तीर्थान्तरोपास्तिर्न विधीयत इत्याशङ्कवाह—

भ्रान्तस्तीर्थानि दृष्टस्त्वं, मयैकस्तेषु तारकः । तत्तवाङ्घौ विलग्नोऽस्मि, नाथ!तारय तारय॥७॥

हुं घणा तीथोंमां भटक्यो छुं, परन्तु ते सर्वमां में आपने ज एक तारक तरीके जोया छे. ते कारणे हुं आपना ज चरणोने विषे वळग्यो छुं, माटे हे नाथ ! आप कृपा करीने मने तारो, तारो. (७)

अव० भ्रान्त०-हे वीतराग ! अहं तीर्थानि लौकिक-लोकोत्तराणि आन्तो गतस्तेषु त्वमेव एको मया संसारता-रणक्षमो ज्ञातस्ततस्तव पादे विलग्नोऽहमस्मि। हे नाथ अतः कारणात् त्वं मां तारय तारय संसारसागरान्निस्तारय निस्ता-रयौत्सुक्यतो वीप्साऽत्र ॥ ७ ॥ वि०—हे स्वामिन् ! नाहमनुत्साहहतः !, किन्तु पुरैव नि-खिलान्यपि सौगतादितीर्थानि आन्तः-पर्यटितः, तेषु च मध्ये त्व-मेवैकः संसारपारावारतारणक्षमं तीर्थं दृष्टः-साक्षात्कृतः । तत्तस्मा-दहं तवैवांह्रौ विलग्नस्त्वचलनलिनमूलमालम्बितस्तदेव हे नाथ ! मामस्मात् संस्टतिपाथोनाथात् त्वरितं तारय तारय परमपदपरतटं च प्रापय । अत्यन्तार्त्तिस्ल्यापनाय तारयेति द्विरुक्तिः ॥ ७ ॥

न चाहं सर्वथैवायोग्यस्त्वदनुप्रहस्य, यतः---

# भवत्प्रसादेनैवाहमियतीं प्रापितो भुवम् । औदासीन्येन नेदानीं, तव युक्तमुपेक्षितुम् ॥८॥

हे नाथ ! आपनी महेरवानीथी ज हुं आटली भूमिकाने-आपनी सेवानी योग्यताने पाम्यो छुं, माटे हवे उदासीनपणावडे मारा तरफ उपेक्षा करवी आपने योग्य नथी. (८)

अच॰ भव०—हे वीतराग ! अहं त्वत्प्रसादेनैव तव प्रसत्तितयैवेयतीं त्वदुपास्तियोग्यां छुवं सुदर्शां प्रापितो नीत-स्तत इदानीमधुनौदासीन्येन माध्यस्थ्येनोपेक्षितुम्रुपेक्षां कर्तुं तव नोचितं-नोपेक्षणीयः सर्वथा ॥ ८ ॥

वि०—हे भगवन् ! अहं भवत्सम्बन्धिना प्रसादेनानुम्रहेणैव इयतीं त्वदुपास्तिस्तुतिविज्ञप्तियोग्यां भुवं सुदशां प्रापितः-समा-नीतोऽस्मि । तदिदानीमपि विश्वैकवत्सरुस्य तव औदासीन्येन माघ्यस्थ्येनोपेक्षितुं न युक्तम्, आश्रितोपेक्षणं हि न सुस्वामि-धर्म इति ॥ ८ ॥

न च त्वं मां मोहादिभिर्विडम्ब्यमानं न वेत्सि, यतः---

# ज्ञाता तात ! त्वमेवैकस्त्वत्तो नान्यः क्रपापरः । नान्यो मत्तः क्रपापात्रमेधि यत्क्वत्यकर्मठः ॥९॥

हे तात ! आप ज एक ज्ञाता छो. आपनाथी अधिक बीजो कोई दयाळु नथी, अने माराथी अधिक बीजो कोई दयापात्र नथी. करवा लायक कार्यमां आप कुज्ञळ छो, तेथी जे करवा योग्य होय ते करवामां तत्पर थाओ. (९)

अव० ज्ञाता० हे तात ! पितस्त्वमेवैकोऽद्वितीयः ज्ञातासि, सर्वोपायचतुरोऽसि, ज्ञात्रापि दयारहितेन किं स्या-दित्याहुः । त्व० त्वत्तोऽन्यः क्रपापरोनास्ति । तेनापि किं यदि दयाविषयोऽत्र न स्यादिति पुनराहुः । नान्यो० अन्यः – परो मत्तः क्रपापात्रं करुणास्थानं नास्ति । एवं सति त्वं यत्र यत्कुत्यं यद्विधेयं तत्र कर्षठस्तत्परः एधि भव ॥ ९ ॥

इति षोडराप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

चि०—हे तात ! संयमशरीरोत्पादक ! त्वमेवैकोऽप्रतिहत-ज्ञानद्दष्टिर्मम दुर्द्दशाया ज्ञाता, ननु जानानोऽप्यकरुणः कथं परम-नुगृह्णतीत्याह-त्वत्तोऽप्यन्यः-परः क इव जगति निष्कारणकारु-

રશ્ર

णिकः, न च मत्तो मत्सकाशादप्यपरः कोऽपि भवद्विधानां क्रुपापात्रं दयास्थानम् । तस्मादेवं सति त्वदेकशरणे मयि किङ्करे तव सुस्वा-मिनो यत्क्वत्यं यद्विधेयं तत्र कर्मणि त्वं कर्मठः-शूर एघि भव । यथा चाहमपि भवानिव भवभयानामभाजनं भवाभि तथा प्रसी-देतिमावः ॥ ९ ॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे षोडशस्यात्मगर्हास्तवस्य पदयोजना ।

एवं स्तुतिक्वदात्मगर्हास्तवेन क्षीणतार्त्ति विज्ञप्य साम्प्रतं सर्वात्मना परमात्मानं शरणं प्रपित्सुः शरणस्तवमाह----

स्वकृतं दुष्कृतं गईन्, सुकृतं चानुमोदयन् । नाथ ! त्वचरणौ यामि, शरणं शरणोज्झितः ॥१॥

हे नाथ ! करेलां दुष्कृतनी गर्हा करतो, अने करेलां सुकृतनी अनुमोदना करतो, अन्यना द्रार-णथी रहित एवो हुं; आपना चरणोना द्रारणने अंगी-कार करुं हुं. (१)

अथ शरणप्रतिपत्तिमाहुः---

अव० स्वकृतं०—हे नाथ ! अनन्तभवेष्वात्मना निष्पादितं दुरितं निन्दंस्त्वदनुष्ठानादि वाऽनुमोदयन् अनु-मन्वन् त्वदपरशरणरहितस्त्वत्पादौ शरणं यामि-श्रयामि॥१॥ वि०--हे नाथ ! योगक्षेमकारिन् ! अहं त्वचरणौ शरणं यामि, किं कुर्वन् ?, स्वकृतं दुष्कृतं गईन् स्वयमात्मनानादौ संसारे मिथ्यात्वादिवन्धहेतुसान्निध्यात्कृतं बद्धनिधत्तादिरूपेणोपनिवद्धं यहुष्कृतं प्राणातिपाताद्यष्टादशपापस्थानरूपं तद् गईन् 'हा दुष्ट-मिदं कर्म मया कृतम्' इति सानुतापं निरन्तरमनुस्मरन् । तथा सुकृतं स्वकृतमेवाश्रवद्वारसंवरणरूक्षणमनुमोदयन् सानन्दमन्तर्दि-भावयन् , त्वचरणौ-त्वत्कमौ शरणं यामि-प्रपद्ये । किं विशिष्टः ?, शरणोज्झितो भावशन्नुसंत्रासादशरणः ॥ १ ॥

दुष्कृतगर्हामेवाह—

## मनोवाक्कायजे पापे, कृतानुमतिकारितैः । मिथ्या मे दुष्कृतं भूयादपुनःक्रिययान्वितम्॥२॥

हे भगवन् ! करवा, कराववा अने अनुमोदवा-वडे मनवचनकायाथी थयेला पापने विषे जे दुष्कृत लाग्युं होय, ते आपना प्रभाववडे फरी वार नहीं कर-वानी प्रतिज्ञापूर्वक मारुं ते दुष्कृत मिथ्या थाओ. (२)

अव० मनो०—हे वीतराग ! मनोवचनकायभवे पापे दुश्चिन्तितदुर्भाषितदुश्चेष्टितरूपे करणकारणानुमोदनैकगुणभू-तैर्मे-मम दुष्कुतं मिथ्याऽक्रुतमिव भूयाद्भवतु । कथंभूतं मि-थ्यादुष्कुतम् १, अन्वितं-सहितम् , कयाऽपुनः क्रिययाऽपुनः-करणेन ॥ २ ॥ वि०—हे भगवन् ! मनोवाकायजे मनोवचनतनुसमुद्भवे दुश्चिन्तितदुर्भाषितदुश्चेष्टितरूपे पापे-कल्मषे कृतानुमतिकारितैः करणकारणानुमतिभिर्यन्मे पुराकृतं दुष्कृतं-दुष्कर्म तत्तवाचिन्त्यम-हिन्नो माहारम्यात् मिथ्या-मुधास्तु कृतमप्यकृतमिव जायताम्, कथम् ?, अपुनःक्रिययान्वितं अपुनःकरणेन युक्तम् । किमुक्तं भवति ?, किल यस्य हि पापस्य मिथ्यादुष्कृतरूपं प्रायश्चित्तमुपात्तं तद्यदि भूयोऽपि विधीयते तदा तन्मिथ्यादुष्कृतं कुम्भकृन्मिथ्या-दुष्कृतमिव वृष्येव स्यादित्यपुनःक्रिययेत्युक्तम् ॥ २ ॥

सुकृतानुमोदनमाह--

यत्कृतं सुकृतं किञ्चिद्, रत्नत्रितयगोचरम् । तत्सर्वमनुमन्येऽहं, मार्गमात्रानुसार्यपि ॥ ३ ॥

हे नाथ ! रत्नत्रयीना मार्गने मात्र अनुसरवा-वाळुं एवुं पण जे कांई सुकृत में कर्युं होय, ते सर्वनी हुं अनुमोदना करूं छुं. (३)

अच० यत्कृतं०-हे वीतराग ! यद् ज्ञानादिविषयं किश्चित्सुकृतं पुण्यं सदाचारो विहितस्तत्रिखिलमहमनुमोद-यामि । मार्ग० त्वन्मतमात्रानुसार्येव नत्वन्यत् ॥ ३ ॥

वि०—हे स्वामिन् ! यन्मया तथाविधर्गुभसामग्रीसंयोगेन किञ्चिदल्पमपि सुक्रतं रत्नत्रितयगोचरं ज्ञानदर्शनचारित्रानुगतं कृतमुपार्जितं तत्सर्वमहमनुमन्ये सप्रमोदमनुमोदयामि, किं विशिष्टो- ऽहं १, मार्गमात्रानुसार्यपि ज्ञानादियुक्तमार्गमात्रप्रविष्टोऽपि अयमा-शयः 'किल् ज्ञानादयो हि यदेव सम्यगासेविताः स्युस्तदैवानुमो-दनेन पुण्योपचयं कुर्युः, अहं तु रत्नत्रयमार्गानुसार्येव न तु यथो-क्तकारी, तथाकृते हि मुक्ततैव स्यात्, तथापि यदरूपभपि ज्ञाना-दिगोचरं सुकृतं कृतं तदप्यनुमोदयामीति' । मार्गमात्रानुसार्यपीति सुकृतविशेषणं वा ॥ ३ ॥

पुनः सुकृतानुमोदनमाह-

सर्वेषामर्हदादीनां, यो योऽर्हत्त्वादिको गुणः । अनुमोद्यामि तं तं, सर्वं तेषां महात्मनाम्॥४॥

अरिहंत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय अने सा-धुओने विषे जे जे अरिहंतपणुं, सिद्धपणुं, पंचाचा-रना पालनमां प्रवीणपणुं, सूत्रोनुं उपदेदाकपणुं अने रत्नत्रयीनुं साधकपणुं विगेरे जे जे गुणो छे ते ते सर्व गुणोनी हुं अनुमोदना करुं छुं. (४)

अव० सर्वे०—हे वीतराग ! सर्वेषामईत्सिद्धाचार्यो· पाघ्यायसाधुश्राद्धानां यो योऽईत्वसिद्धत्वाघ्यापनादिको गुणोऽस्ति तं तमहमनुमन्ये सकलं तेषां महामहिम्नाम् ।।४॥

वि०—सर्वेषां नामस्थापनाद्रव्यभावभेदानां अतीतवर्त्तमा-नानागतरूपाणां सर्वास्वपि कर्मभूमिषु समुत्पन्नानामईदादीनां अई-त्सिद्धाचार्योपाध्यायसाधूनां यो योऽईत्त्वादिको गुणः, यथा-अई- तामईत्त्वम्, सिद्धानां सिद्धत्वम्, आचार्याणां पञ्चविधाचारचतुर-त्वम्, उपाध्यायानां समयसूत्रोपदेशकत्वम्, साधूनां रत्नत्रयसाध-कत्वम्, इत्यादिको यो गुणस्तमहं सर्वमरोषमप्यनुमोदयामि । गुणिगुणानुमोदनं बवेतनमनश्वरपथपाधेयमतस्तेषां महात्मनां पुण्य-कीर्चनानामहमपि गुणाननुमोदयामि ॥ ४ ॥

एवं दुष्कृतगर्हासुकृतानुमोदने विधाय प्रस्तुतं शरणगमनमाह--

त्वां त्वरफलभूतान् सिद्धांस्त्वच्छासनरतान्मुनीन्। त्वच्छासनं च शरणं, प्रतिपन्नोऽस्मि भावतः॥५॥

हे भगवन् ! भाव अरिहंत एवा आपनुं, आ-पना फलभूत (अरिहंतोनुं फळ सिद्ध छे) सर्व कर्म-थी मुक्त थयेला अने लोकना अग्रभाग उपर रहेला सिद्ध-भगवंतोनुं, आपना शासनमां रक्त थयेला मुनिवरोनुं अने आपना शासननुं शरण में भावथी स्वीकार्युं छे. (५)

अच० त्वां त्व०—हे वीतराग !त्वां त्वत्फलभूताँ-स्त्वदनुष्ठानफलरूपान्मोक्षप्राप्तान् सिद्धांस्त्वदाचारचतुरानृ-षीन् त्वत्प्रवचनं चाहं भावतो हृदयशुद्धितः शरणं प्रतिपन्नो-ऽस्मि-श्रितोऽस्मि ॥ ५ ॥

वि० — हे भगवन् ! अहमेतदेतच्छरणं प्रपन्नोऽस्मि । किं तदित्याह-त्वां भावाईद्रूपं भवन्तम्, तथा सिद्धान्, सकल्रकर्म्भ- मलपटलविगलनल्रघुभूतत्वेन लोकाम्रगतान्, किं विशिष्टान् ?, त्व-त्फलभूतान्, अईताम् हि सिद्धत्वमेव फल्रम्, तथा त्वत्सम्बन्धि कुवासनापाशविशसनं यच्छासनं तत्र रतानासक्तमनसो मुनीन्-मुमु-क्षून्, तथा अपारसंसारपारावारपरपारपापणयानपात्रप्रतिमं त्वच्छा-सनं च शरणं प्रतिपन्नः संश्रितोऽस्मि । कथं ?, भावतो भावशुद्ध्या न तु परोपरोधादिना, भावं विना कृतं हि जिनशासनाद्यनुसरणं व्यापन्नदर्शनानामिवाफलं अवमफलं वेति ॥ ५ ॥

एवं दुष्कृतगर्हासुक्रतानुमोदनशरणगमनानि विधाय सत्त्व-क्षामणामाह--

## क्षमयामि सर्वान्सत्त्वान्सर्वे क्षाम्यन्तु ते मयि । मैत्र्यस्तु तेषु सर्वेषु, त्वदेकदारणस्य मे ॥ ६ ॥

हे नाथ ! सर्व प्राणीओने हुंखमावुं छुं-क्षमा आपुं छुं. सर्व प्राणीओ मने खमावो-मारा उपरनी कऌुषताने तजीने क्षमा आपोे. आपना ज एक दारणने प्राप्त थयेला मने ते सर्वने विषे मैत्री-मित्र-भाव-हितवुद्धि हो. (६)

अव० क्षम०--हे वीतराग ! सर्वान् चतुरज्ञीतिरुक्ष-जीवयोनिगतान्जीवानहं क्षमयामि-क्रोधोपज्ञमेन निर्वापयामि, सर्वे ते मयि-मद्विषये क्षाम्यन्तु क्रोधं त्यजन्तु तेषु निखिरुषु त्वदेकग्ररणस्य मम मैत्री हितबुद्धिरस्तु ॥ ६ ॥

૨શ્૬

वि०—हे क्षमाप्रधान ! अहं सर्वानेकेन्द्रियादीन् पञ्चेन्द्रियप-र्यवसानान् रात्रुमित्रदृष्टादृष्टपरिचितापरिचितभेदान् सत्त्वान् प्राणिनः, स्वापराधस्वीकारेण क्षमयामि-क्षमां प्राहयाभि, तेऽपि सत्त्वा मयि विषये कछषतां विमुच्य क्षाम्यन्तु तितिक्षासुमनसो भवन्तु, एवं च सति तेषु सर्वेष्वपि विषये मम मैत्री पूर्वोदितस्वरूपा अस्तु । कि विशिष्टस्य मम ?, त्वदेकशरणस्मरणमात्रशरणस्य ।। ६ ॥

एवं सत्त्वक्षामणां विधाय ममत्वपरिहारार्थमेकत्वभावनां भावयन्नाह—

एकोऽहं नास्ति मे कश्चिन्नचाहमपि कस्यचित्। त्वदङ्घिद्रारणस्थस्य,मम देन्यं न किञ्चन॥७॥

हे नाथ ! हुं एकलो छुं, मारुं कोई नथी अने हुं पण कोईनो नथी; छतां पण आपना चरणना द्यरणमां रहेला मने कांई पण दीनता नथी. (७)

अव० एको०—हे वीतराग ! अहमेकाकी पितृभ्रातृ-पुत्रशिष्यादिषु निर्ममत्वान्मम नास्ति कश्चित् । अहमपि कस्यचित्कस्यापि सम्बन्धी नास्मि । एवं सति स्वसेवकस्य दैन्यं नावधार्यमित्याहुः । त्वदं० तव चरणश्चरणस्थितस्य मम दैन्यं किञ्चन नास्ति ॥ ७ ॥

वि०—हे विश्वजनीन ! यदेतत् कल्रत्रपुत्रधनधान्यादि बहि-र्मुसैरात्मीयत्वेन व्यपदिश्यते तदपि न तावत्परभवादात्मना समं

### इति सप्तदशप्रकाशस्यावचूणिः ।

अव० याव०---हे वीतराग। अहं त्वदनुभावजां त्व-त्प्रसादसम्भवां परां प्रकृष्टां पदवीं मुक्तिलक्षणां यावन्नासाद-यामि तावत् श्वरणङ्गते मयि श्वरण्यत्वं शरणागतवत्सलतां मा मुचः-मा त्यज ॥ ८ ॥

हे विश्ववत्सल ! आपना प्रभावथी मळनारी उत्कृष्ट पदवी--मुक्तिस्थान मने प्राप्त न थाय त्यां सुधी आपना दारणे आवेला मारा उपर दारण्य-पणाने-दारणने उचित पालकपणाने मूकद्दो नहि. (८)

यावन्नाप्तोमि पद्वीं, परां त्वद्नुभावजाम् । तावन्मयि शरणत्वं, मा मुचः शरणं श्रिते ॥८॥

न च मत्पालनपरिश्रमोऽपि खामिनश्चिरकालभावीति दर्शय-नाह----

समेति, न वाप्येनं तत्र गच्छन्तमनुगच्छति, तस्मात् प्रथग्मूतमेवे-दमात्मनः । एवं च सत्यहं द्रव्यतः सपरिच्छदोऽपि भावत एक एव । न चैतेषु खकार्यतात्पर्यवस्तुबान्धवादिषु कश्चिन्मम सम्बन्धी । न चाहमपि स्वकृत(कर्म)फलोपभोक्ता अमीषां सम्बन्धी । नन्वेव-मेकान्तेनैककस्य तव महद्दैन्यमित्याशङ्क्याह-न च मम त्वदंहिशरण-स्यस्य प्रतिपन्नत्वचरणशारणस्य किञ्चन खल्पमात्रमपि दैन्यं-दीनता, प्रत्युत आत्मारामस्य परमं स्वातन्त्र्यसुखमेव ॥ ७ ॥

सप्तद्शः प्रकाशः ]

રરશ

वि०—हे विश्ववत्सल ! यावदहं त्वदनुभावजां सर्वाद्भुतत्वस-भावप्रभवाम्, परां परानन्दस्वरूपाम्, पदवीं-मुक्तिलक्षणाम्, ना-मोमि–न लभे, तावन्मयि शरणं श्रिते चरणतल्लिलिने, शरण्यत्वं शरणोपनतसत्त्वोचितं पालकत्वम्, मा मुचः मा–त्याक्षीः, प्राप्तश्च परमपदवीं त्वल्लीलयैव विलसन्न करिष्ये कस्यापि शरणादिप्रार्थ-नादैन्यमिति ॥ ८ ॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे सप्तदशस्य शरणस्तवस्य पदयोजना ।

->

एवं स्तुतिक्वत्रिजगद्गुरुशरणानुसरणसावष्टम्भस्तदितरदेवान्नि-भृतमुपहसितुकामः परिणामसुकुमारयापि प्रमुखपरुषया गिरा भग-वन्तं तुष्टुषुः । कठोरोक्तिस्तवमाह–तस्य चायं प्रस्तावनाश्लोकः–

न परं नाम मृद्वेव, कठोरमपि किञ्चन् । विशेषज्ञाय विज्ञप्यं, स्वामिने स्वान्तशुद्धये ॥१॥

केवळ कोमळ वचनथी ज नहि, किन्तु विरोषज्ञ− एकान्त हितकर एवा स्वामीने अंतःकरणनी द्युद्धि माटे कांई कठोर वचनथी पण विनंति करवी जोइए. १

हितैषिणे स्वामिने नाम इति कोमलामन्त्रणे परं केवलं मृद्वेव वादेन न विज्ञप्यम्, किन्तु किश्वन कियत्कठोरं कठिनमपि स्वचित्तेऽज्ञानेनाप्रतिभासमानं स्वान्तशुद्धये संशयापनोदाय ज्ञाप्यते तत्क्षणम् ॥ १ ॥

वि०—हे भगवन् ! एवंविधाय स्वामिने परं केवलं मृदु सु-ललितमेव न विज्ञप्यम्, किन्स्वन्तरान्तरा किञ्चन स्वरूपमात्रं कठोरं परुषप्रायमपि। किं विशिष्टाय स्वामिने १, विशेषज्ञाय वक्तुरभिप्राय-विशेषविदुषे । अयमभिसन्धिः । यः किलोत्तानमतित्वेन यथाश्रुत-यथाद्दष्टार्थमात्रग्राही प्रभुस्तं प्रति तन्मनोरतये सुकुमारमेव वाच्यम्, यस्तु देशकाल्प्रस्तावौचित्यपुरुषतदाशयविशेषविद्वांस्तं प्रति यथा-र्थभाषिभिर्म्रत्येरनुकूलमितरच्चादुष्टभावैर्विज्ञप्यम्, तद्भावज्ञेन स्वा-मिनापि तदवधार्यमेव, यतः " स किंसखा साधु न शास्ति योऽ-धिपं हितान्न यः संश्र्णुते स किंप्रमुः " किमर्थमित्याह—स्वान्तशु-द्वये स्वमनःकुविकल्पकल्पनापोहाय ॥ १ ॥

कठोरोक्तिमेव व्यनक्ति—'न पक्षी त्यादितस्तदेवम्' इति पञ्चमश्ठोके सम्बन्धः । हे भगवन् ! त्वं परीक्षकैः कथं देवत्वेन प्रतिष्ठाप्यः १, यतः सर्वदेवेभ्यो विरुक्षणः । कथम् १, एवमुच्यमा-नप्रकारेण, तदेव दर्शयति—

## न पक्षिपशुसिंहादिवाहनासीनविग्रहः । न नेत्रगात्रवक्त्रादिविकारविक्रताकृतिः ॥ २ ॥ हे स्वामिन्! लौकिक देवनी जेम आपनुं द्यरीर

हंस गरुडादि पक्षी, छाग वृषभादि पद्यु अने सिंह व्याघादि जानवरोरूपी वाहन उपर आरूढ थयेलुं नथी; तेमज आपनी आकृति पण ते देवोनी जेम नेत्र-लोचन, गात्र-दारीर अने वक्त्र-मुखादिना विकारोवडे विकृत थयेली नथी. (२)

अथ पश्चभिः श्लोकैः सम्बन्धः ।

अव० न पक्षि०—हे वीतराग ! पक्षिणो हंसगरुडा-दयः, पश्चवोऽजव्रुषादयः, सिंहा मृगेन्द्रास्तदादीनि यानि वाहनानि तेष्वासीनोऽधिरूढो विग्रहः कायो यस्य स एवं-विधस्त्वं नासि । नयनवदनशरीराणां ये विकारा रागद्वेष-निष्पाद्यास्तैः विद्वता विरुद्धावस्थां प्रापिता आकृतिः-संख्यानं यस्य स एवंविधोऽपि त्वं नासि हरिहरादिवत् ॥ २ ॥

वि०—ये किलास्मिन् लोके अस्माभिर्देवा दददारे ते पक्षि-प्रमुखवाइनासीनविग्रहाः विहङ्गप्रभृतियानविन्यस्तवपुषः । तथाहि— बसविष्णुस्कन्दा यथाक्रमं हंसगरुडमयूरगामित्वेन पक्षिवाहनाः, तथा ईश्वरवैश्वानरमारुता यथाक्रमं वृषमेषमृगगामित्वेन पशुवा-हनाः, भवानी च सिंहवाहना, आदिशब्दान्नरवाहनघनवाहनादि-त्रिदशपरिग्रहः । त्वं तु पक्षिप्रभृतिके नैकस्मिन्नपि वाहने विन्य-स्तदेहस्तत एवेतरदेवेभ्यो विरुक्षणः । तथा-देवा हि नेत्रवक्त्र-गात्रादिविकृतिभृत एवास्माभिरुपरुभ्यन्ते, यथा-त्रिनयनः-शम्भुः, चतुर्वक्त्रः-स्वयम्भूः, षण्मुखः-महासेनः, चतुर्भुजः-विष्णुः, गजा- स्यो लम्बोदरश्च गणेश इत्यादि । त्वं तु नेत्रवक्त्रादिविकारैरपि न विक्वताक्वतिः, किन्तु निर्विकारसर्वावयसुन्दरस्तदेवमप्यन्यदेवेभ्यस्त्वं विसदृशः ॥ २ ॥

तथा—

## न झूलचापचकादिशस्त्राङ्ककरपछवः । नाङ्गनाकमनीयाङ्गपरिष्वङ्गपरायणः ॥ ३ ॥

हे नाथ ! अन्य देवोनी जेम आपना हस्तपछव त्रिञ्रूल, धनुष अने चकादि शस्त्रोथी चिह्नि थया नथी. तेमज आपनो उत्संग-खोळो स्त्रीओना मनो-हर अंगने आलिंगन करवामां तत्पर बन्यो नथी.(३)

अव० न इाल०—हे वीतराग ! शूलघनुअकादीनि शस्त्राण्यङ्के-उत्सङ्गे येपामीदशौ करपछवौ यस्य स ईदक्षौ नासि । तथा सुभगरामाङ्गालिङ्गनपरो नासि ।। ३ ।।

वि०—देवा हि शूलचापचकादिभिः शस्त्रेरङ्कितकरपछवाः स्युः, यथा-शूलभृत्पिनाकपाणिश्च हरः, शार्ङ्गभृच्चकघरश्च हरिः, शक्तिघरः कुमारः, परश्वघायुधः सिन्धुरास्य इति । तव तु पाणि-पछवौ रेखारूपेरेव चापचकादिभिर्लाञ्छितौ न पुनरित्तेरैः । तथा ते हि अङ्गनाकमनीयाङ्गपरिष्वङ्गपरायणाः कमनीयकामिनीमनोहर-शरीरपरिरम्भसुभगंभविष्णवः, तथाहि-गङ्गागौरीभ्यां गिरीशः,

94

गावित्री(गायत्री)सावित्रीभ्यां प्रजापतिः, राधारुक्मिणीभ्यां कम-

ल्यविलासी नित्यमालिङ्गित एवास्ते, त्वं तु स्वमोऽप्यपरिशीलितल-लितललनाजनः ॥ ३ ॥

तथा—

# न गईणीयचरितप्रकम्पितमहाजनः ।

न प्रकोपप्रसादादिविडाम्बितनरामरः ॥ ४ ॥

हे नाथ ! अन्य देवोनी जेम निन्दनीय चरित्र-वडे आपे महाजन-उत्तम पुरुषोने कंपायमान कर्या नथी. तेमज प्रकोप-कोध अने प्रासाद-कृपावडे आपे देव अने मनुष्योने विडम्बित कर्या नथी. (४)

अव०न गई०-हे वीतराग ! गईणीयैर्निन्द्यैः स्वसुता-रिरंसाऋषियोषिदुपठालनब्रह्मशिरुछेदगोवधप्रभृतिभिश्वरितैः प्रकम्पिताः करुणाकातरीभूताः महाजना उत्तमा येन स तैस्ताद्द्याः प्रकोपप्रसादादिभिर्विडम्बिता विगोपिता नरामरा येन स ताद्द्योऽपि नासि ॥ ४ ॥

वि०—ते हि गईणीयैः प्रथग्जनेभ्योऽप्यतिजघन्यैः स्वसु-तारिरंसाऋषियोषिदुपलालनब्रह्मशिरइछेदगोवधप्रभृतिभिश्चरित्तैः प्र-कम्पितमहाजनाः अहह ! महदकृत्यसाहसमिदमिति ससाध्वसीकृ-तशिष्टजनहृदयाः, त्वं पुनर्नेवंविधचरितः । तथा ते हि तथाविधा-पराधप्रबुद्धदुर्द्धरकोधप्रारब्धप्रधानविधयः सुरनरादीन् कदाचिच्छा- पबधादिभिर्विडम्बयन्ति कदाचिच शिरःकमल्लोपनयनतीव्रतपः-प्रणिधानादिभिःप्रसन्न मनसस्तानेव वरप्रदानादिप्रसादैरनुगृह्य भूयो विडम्बयन्ति । त्वं तु न तथा ॥ ४ ॥

तथा—

### न जगज्जननस्थेमविनाशाविहिताद्रः ।

न लास्यहास्यगीतादिविष्लवोपष्लुतस्थितिः ॥५॥

हे नाथ ! अन्य देवोनी जेम जगतने उत्पन्न करवामां, स्थिर करवामां के विनादा करवामां आपे आदर बताव्यो नथी;तेमज नट-विटने उचित चत्य, हास्य अने गीतादि चेष्टाओवडे आपे आपनी स्थितिने उपद्रववाळी करी नथी. (५)

अव० न जग०-जगतो जननपालनविनाशनकृतो-द्यमस्त्वं नासि। लास्यं-नृत्तं, हास्यं-हसनं, गीतं-स्मरोदीपकाः शब्दरचनाविशेषास्तदादयो ये विप्लवाः नटविटोचिता विला-सास्तैरुपप्छतोपद्धता स्थितिर्म्युद्रा यस्य स ईदृशोऽपि नासि॥५॥ वि०-ते ह्यस्य जगतश्चराचरस्यापि जनने स्थेमनि विनाशे च विहितादराः, किल्ल कश्चिज्जगन्ति स्रजत्यपरः परिपाल्यत्यन्यो विनाशयतीति, त्वं तु तत्राप्युदासीन एव । तथा ते हि लासहास्य-गीतादिभिर्नृत्यहसितगेयप्रभृतिभिर्विंधवेर्नेटविटोचित्तैश्चेष्टिरुपप्छतस्थि-तयः । त्वं पुनः परप्रस्तुतेप्वप्यमीषु विलोकनेऽपि तन्द्राछरिव ॥५॥ तदेवं सर्वदेवेभ्यः, सर्वथा त्वं विलक्षणः ।

देवत्वेन प्रतिष्ठाप्यः, कथं नाम परीक्षकैः?॥६॥

ते कारणथी हे भगवन्! ए रीते आप सर्व देवोथी सर्व प्रकारे विलक्षण-विपरीत लक्षणवाळा छो, तेथी परीक्षक लोकोए आपने देव तरीके केवी रीते स्थापन करवा १ ( ६ )

अव० तदे०--हे वीतराग ! तत्तस्मात्कारणाद् ब्रह्मा चतुर्वक्त्रो हंसयानो जपमालाकरो गावित्री(गायत्री)सावित्री-श्लिष्टो रम्भादिदर्शनार्थकृतपश्चमुखो जगजनकः १ । विष्णु-र्गरुडस्थश्रतुर्भुजश्रापचक्रादिकरो लक्ष्म्यालिङ्गितो रुक्मिणीहरो दैत्यघ्नो वृन्दावने कृतस्त्रीरूपो जगत्पालकः २ । हरो हास्य-लास्यकरो वृषवाहनो ब्रह्मशिरश्छिदर्धाङ्गस्थभवानीकस्त्रिनेत्रो जगत्संहारकः ३ । इत्येवंप्रकारेण सर्वछौकिकदेवेभ्यः सर्वथा शास्त्रादिप्रकारैर्विलक्षणो विसदशस्त्वं देवत्वेन हृदि देवतया नाम इति कोमलामन्त्रणे परीक्षकैः-प्रेक्षावद्भिः कथं केन लक्षणेन प्रतिष्ठाप्यः-स्थाप्यः १॥ ६ ॥

वि०---तत्तसात् कारणात् हे भगवन् ! एवं पूर्वोक्तप्रकारेण सर्वेभ्योऽपि हरिहरादिदेवेभ्यः, सर्वथा सर्वेरपि चिह्नैस्त्वं विरुक्षणो विसदृशः । एवं च सति परीक्षंकैर्देवत्वेन 'देवोऽयम्' इतिबुद्धा कथं प्रतिष्ठाप्यः ?, केन प्रकारेण हृदि व्यवस्थाप्य ? इति ॥ ६ ॥

एतदेव द्रष्टान्तेन स्पष्टयति-

## अनुश्रोतः सरत्पर्णतृणकाष्ठादि युक्तिमत् । प्रतिश्रोतःश्रयद्रस्तु, कया युक्त्या प्रतीयताम्?॥७॥

हे नाथ! पर्ण-पांदडा, तृण-घास अने काष्ठादि अन्य वस्तुओ पाणीना प्रवाहने अनुकूल चाछे ते वात युक्तिवाळी छे, किन्तु प्रवाहने प्रतिकूल चाछे; ए वात कयी युक्तिवडे निश्चित करवी १ (७)

एतद्दष्टान्तमाह—

अच० अनु०—हे वीतराग ! पर्णतृणकाष्ठादि वस्तु अनुश्रोतोजलप्रवाहप्रसरणाध्वना सरत्-संचरत् युक्तिमत् युक्तम्। सर्वत्र तथा दृष्टत्वात् । परं प्रतिश्रोतःप्रवाहसंग्रुखं श्रयच्चट-द्वस्तु पर्णादि कया युक्त्या केन प्रकारेण लोकैः प्रतीयतां-प्रतिपद्यताम् ?, तथा काप्यदृष्टत्वात् ॥ ७ ॥

वि०—अनुश्रोतः सैलिरुप्रवाहानुसारेण सरत्संचरत् पर्णतृ-णकाष्ठादिवस्तु युक्तिमत् प्रत्यक्षप्रमाणप्रतिष्ठितत्वेन सर्वस्याप्यनुभव-सिद्धत्वेन च यौक्तिकम्, प्रतिश्रोतः सलिरुप्रवाहात् प्रतीपं तु पर्णतृणादिवस्तु श्रयत्प्रवहत् कया युक्त्या-केन प्रमाणवलेन प्रती-यतां-निश्चीयताम् ? । एवं वर्त्तमानदेवलक्षणविलक्षणे त्वयि कशं देवत्वबुद्धिरुपजायतामिति ॥ ७ ॥

एवं स्तुतिकृदसंविदान इव भगवत्स्वरूपं बहिर्मुखपरीक्षक-

१ 'सलिलप्रवाहं प्रति प्रस्तारेण' इति प्रखन्तरे ।

अथवाऽलं मन्दबुद्धिपरीक्षकपरीक्षणैः । ममापि कृतमेतेन, वैयात्येन जगत्प्रंभो ! ॥ ८॥ अथवा हे जगत्प्रभु ! मन्द-बुद्धिवाळा परीक्षक-नी परीक्षाओवडे सर्युं, तेमज मारे पण आ जातिना

परीक्षा करवाना चैयावृत्य-हठाग्रहवडे सर्यु. (८) अव० अथ०-हे वीतराग ! अथवाऽल्पमतयो ये परीक्षकास्तेषां परीक्षणैरविचारणैरलं सृतम् । हे जगत्प्रभो ! ममाप्येतेन वैयात्येन त्वत्परीक्षाधाष्ठर्चेन-कृतं-पर्याप्तम् ॥८॥

वि०—अथवेति पूर्वोपक्षिप्तार्थोपसंहारे । हे जगदुरो ! भुवनमहनीय ! अभीभिः पूर्वोदितैर्भन्दबुद्धिपरीक्षकपरीक्षणैर्निर्विचा-रविचारकविचारप्रकारैरऌं-पर्याप्तम्, सर्वथैव त्वय्यनुपपन्नत्वात् तेषाम् । तथा ममाप्येतेन पूर्वोदितेन प्राक्वतजनोचितेन वैयात्येन परीक्षावैदग्ध्यधाष्ट्येन कृतं-पर्याप्तम्, मनसाप्येवमसत्प्रछापस्य त्वयि चिन्तयितुमनुचितत्वात् ॥ ८ ॥

ननु यदि पूर्वोदितानि देवरुक्षणानि न तथा क्षोदक्षमाणि तत् किमन्यत् तदुपरुक्षणाय रुक्षणान्तरं मृग्यमित्याह—

## यदेव सर्वसंसारिजन्तुरूपविलक्षणम् । परीक्षन्तां क्वतधियस्तदेव तव लक्षणम् ॥ ९ ॥

१ ०गुरो ! के० ज्ञा० ।

हे स्वामिन् ! सर्व संसारी जीवोना स्वरूपथी जे कांई विलक्षण स्वरूप आ जगतमां प्रतीत थाय, ते ज आपनुं लक्षण छे, एम बुद्धिमान पुरुषो परीक्षा करो. (९)

अव॰ यदे॰—हे वीतराग ! सर्वे संसारिणो ये जन्तवो जीवास्तेषां रूपं स्वरूपं तस्माद्विलक्षणं विसदृशं यदेव यत्कि-श्चित्, क्रुतधियो विद्वांसः परीक्षन्तां-विचारयन्तां तदेव तव लक्षणं देवत्वाभिज्ञानमस्तु ॥ ९ ॥

वि०-हे स्वामिन् ! यदेव सर्वसंसारिजन्तुरूपेभ्यः समग्र-भवस्थशरीरशरीरेभ्यो लोकोत्तरत्वेन विसदृशम्, कृतघियो विद्वां-सस्तदेव तव लक्षणं परीक्षन्ताम् । विमुक्तं भवति ?, किल यानि परैः पक्षिपशुवाहनादीनि देवचिह्नत्वेनोदीर्थन्ते तानि सर्वसंसारिज-न्तुसाधारणानि, असाधारणगुणैश्च देवत्वमुपपद्यते । अत एव भग-वान् विमुक्तसर्वसङ्गत्वेन न पक्षिपशुप्रभृतिष्वासीनदेहस्तत एव मुक्तः । वाहनाधीनतनवस्तु सपरिग्रहत्वेन संसारिण एव । तथा सर्वोत्तमसमचतुरस्रसंस्थान एव भगवान्, न तु नेत्रादिविकृतिमान्, प्रोषितद्वेषस्वेन च शूलादिशस्त्ररहितः, विगतरागस्वेन च ना**ङ्गना**-लिङ्गिततनुः, अगईणीयचरितत्वेन च विश्वविश्वानन्ददायी, परम-समभावभावितत्वेन च प्रकोपप्रसादादिभिर्न विडम्बितः, निष्ठिता-र्थत्वेन च न जगत्सर्गादिव्यग्रः, निर्मोहत्वेन च न लास्यहास्यादि-भिरुपप्छतः । पूर्वोदितस्वरूपाश्च परे । एवं विधं च यदिदं-'सम-स्तसंसारिरूपविरुक्षणत्वं' तदेव तव रुक्षणमिति ॥९॥

एतदेव स्पष्टयन्नुपसंहरति-

कोधलोभभयाक्रान्तं, जगदस्माद्विलक्षणः । न गोचरो मृदुधियां, वीतराग ! कथञ्चन ॥१०॥

हे वीतराग ! आ जगत कोध, लोभ अने भय थी आकान्त-व्याप्त छे, ज्यारे आप कोधादिथी रहित होवाना कारणे विलक्षण छो; तेथी मृदु-कोमल-मंद बुद्धिवाळा वहिर्मुख पुरुषोने आप कोई पण प्रकारे गोचर-प्रत्यक्ष थई दाकता नथी. (१०)

अव० कोघ०—हे वीतराग ! इदं जगत् सुरासुरनर-रूपं कोघलोभभयोपद्धतमस्ति तेनास्मजजगतो विसदद्यस्त्वं कथश्चन केनापि प्रकारेण मृदुधियां जिनज्ञासनबहिर्मुखाणां न गोचरोऽसि परोक्षोऽसीत्यर्थः ॥ १० ॥

इति अष्टादशमकाशस्यावचूणिः ।

वि०—कोधलोमभयादिभिः प्रतीतैरान्तरारातिभिरिदं जग-दाक्रान्तम् । भगवांस्त्वस्माज्जगतः कोधादिभिरनाक्रान्तत्वेनैव विरु-क्षणः-विसदृशः । अत एव वीतरागत्वेनैव कथञ्चन केनाप्युपायेन मृदुधियां कोमलप्रज्ञानां बहिर्मुखाणामगोचरः, तदनुगृहीनैरन्तर्मु-खैरेव तस्योपलभ्यत्वादिति ॥ १० ॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे अष्टादशस्य कठोरोक्तिस्तवस्य पदयोजना ।



एवं जगद्विरुक्षणैरुपरुक्षितोऽपि भगवान् यदाराधनेन स्वारा-षितो भवति तां भगवदाज्ञामाज्ञास्तवेन स्तुतिक्वत् प्रस्तौति, तस्य चायमाद्यस्तोकः----

## तव चेतसि वर्तेऽहामाति वार्त्तापि दुर्ऌभा । मच्चित्ते वर्त्तसे चेत्त्वमलमन्येन केनचित् ॥१॥

हे नाथ ! लोकोत्तर चरित्रवाळा आपना चित्त-ने विषे हुं रहुं ए तो असंभवित छे, परन्तु मा'रा चित्तने विषे आप रहो, ए बनवाजोग छे अने जो एम बने तो, मारे बीजा कोई मनोरथ करवानी जरुर ज रहेती नथी ! (१)

कठोरं विज्ञप्यात्मनो(न) आज्ञादढतां ज्ञापयन्ति ।

अव० तव०—हे वीतराग ! तत्र चेतसि चित्तेऽहं वर्त्ते-वसामीति वार्चापि दुर्लभा अपरं तु दूरे, तत्र केवलित्वेन चित्ताभावात् मम च ताद्दगद्ग्रुतगुणाभावात् । मम चित्ते यदि त्वं वर्त्तसे स्थिरीभवसि, (तदा) अन्येन केनचित्प्रसाद-प्रभ्रुताप्रदानादिनाऽलं-सृतम् ॥ १ ॥

वि०—हे विश्वननीन ! किल मृत्यो हि निष्कृत्रिमभक्तिः कमेण सङ्ग्रामत्येव स्वामिनश्चेतसीति लोकस्थितिः त्वयि तु लोको-त्ररचरिते दुर्धटमिदमित्याह—त्वव संवन्धिनि विगतरागे चेतसि यदहं वर्त्ते–निवसामि इत्येवंरूपा वार्चापि दुर्लंमा~दुष्प्रापैव, केवलं मदायत्ते मचित्ते चेद्यदि त्वं वर्त्तसे निरन्तरमधिवससि तदा ममा-न्येन त्वच्चेतसि स्वनिवसनादिना केनचिन्मनोरथेनाप्यलं-पर्याप्तम् । मैच्चित्ते त्वन्निव।समात्रेणैव क्वतक्कत्योऽहमिति भावः ॥ १ ॥

किमर्थमियतैव चरितार्थ इति चेदाह----

निरुह्य कोपतः कांश्चित्तुष्ट्याऽनुरुह्य च । प्रतार्यन्ते मृदुधियः, प्रलम्भनपरैः परैः ॥ २ ॥

हे नाथ ! ठगवामां तत्पर एवा अन्य देवो, मुग्ध बुद्धिवाळा केटलाकने कोपथी-ज्ञापादि आप-वाथी अने केटलाकने प्रसादथी-वरदानादि आप-वाथी ठगे छे. परन्तु आप जेना चित्तमां रह्या हो, ते मनुष्यो तेवा कुदेवोथी कदी ठगाता नथी, अने तेथी करीने आप मारा चित्तमां रहो, तो हुं पण ठगाउं नहि अने कृतकृत्य बनुं. (२)

अव० निग्०—हे वीतराग ! परैर्वश्चनतत्परैईरिरादिभिः कांश्चिदात्मप्रतिकूलान् दैत्यान् कोपतो निगृह्ण, कांश्चिदनु-कूलान् भक्तान् तुख्या प्रसादेनानुगृद्य-संतोष्य मृदुधियो मुग्धचित्ताः प्रतार्यन्ते-वञ्चयन्ते त्वत्पवित्रितचित्तान्मदीयादी-न्विना ॥ २ ॥

वि०-यतः कारणात् हे स्वामिन् ! अमी त्वच्छून्यमनसो मृदुषियः परैरवीतरागदेवैः प्रतार्यन्ते-विप्छाव्यन्ते । कथमित्याह-

१ 'स्वचित्ते' इति प्रखन्तरे ।

तरसमक्षं कांश्चिदात्मप्रतिकूलान् कोपतः कोधोद्धोधात् शापवधादि-भिर्निगृह्य । तथा कांश्चिदात्मनोऽनुकूलांस्तुष्टा प्रसादेन वरादिम-दानादनुगृह्य । किं विशिष्टैः परैः ?, प्रलम्भनपरैः--वञ्चनप्रपञ्चचतुरैः ! किमुक्तं भवति ?, किल मृदुधियो ह्यायतिमनालोच्य तात्कालिर्की तेषां निग्रहानुग्रहशक्तिमनुचिन्त्य भीत्या प्रीत्या च तदनुवर्त्तनपराः पतन्त्येवागाधे संस्ततिपाथोधौ, त्वया च विश्ववत्सलेनालङ्कृते चेतसि न प्रभवति तेषां प्रतारणेति त्वयि चित्तवासिनि कृतकृत्य एवाहम् ॥२॥

ननु यद्येकान्ततो वीतराग एवायं भवदाप्तस्तदा निर-न्तरप्रयुक्तेरपि स्तुतिस्तोमैर्न प्रसादभाग्भविष्यति । यदि च स्तुति-तोषा(स्तोमा)त् प्रसीदति तदा नियतं न वीतरागः, अप्रसन्नश्च कीद्दवफरुं दास्यतीति गरुताछुशोषफरु एवायं स्तुतिवादस्तस्मिन् भवतामिति प्ररापिनः परान् प्राह—

अप्रसन्नात्कथं प्राप्यं, फलमेतदसङ्गतम् ?। चिन्तामण्यादयः किंन,फलन्त्यपि विचेतनाः?॥**३॥** 

हे नाथ ! कदी पण प्रसन्न नहिं थनारा एवा आपनी पासेथी फळ केवी रीते मेळववुं ?, एम कहेवुं ए असंगत छे; कारण के चिंतामणिरत्नादि विशिष्ट चेतना रहित होवा छतां शुं फलिभूत थतां नथी ?, अवइय थाय छे. ( विशिष्ट चेतना रहित चिंतामणि आदि पोते कोईना उपर प्रसन्न नथी थता छतां, विधिपूर्वक तेनी आराधना करनारने फळ प्राप्त थाय छे. ते ज प्रमाणे वीतराग-परमात्मा-नी विधिपूर्वक आराधना करनारने अवइय फळ प्राप्त थाय छे.) ( ३)

अव० अप्र०--- रागद्वेषाभावेनाप्रसन्नाद्वीतरागात्कथं फलं मोक्षादि प्राप्यम् १, यतः सुप्रसन्न एव प्रभ्रुः फलं दत्ते, प्रसत्तिश्व रागलणक्षम् , हे वीतराग ! एतत्परेषां वचः असङ्ग-तमनुचितम् । यतश्विन्तामणिकामघटादयो विचेतना अपि विशेषचैतन्यरहितत्वेनाप्रसन्ना अपि विधिवदाराधिताः किं न फलन्ति १, अपि तु फलन्त्येव । एवं वीतरागोऽपि फलदः ॥३॥

वि०-हे विद्वन्मानिनः ! यदेतद्भवद्भिरुदीर्थते यद्-असा-द्वीतरागरवेनैव स्तुतिशतैरप्यप्रसन्नाद् भवद्भिः कथमीप्सितं फलुं प्राप्यं-लभ्यमिति ?, तदसङ्गतम्, तदिदं भवदुदीरितं वचः सर्वथैवा-सङ्गतमयौक्तिकम् । किमित्याह-न खल्वयं नियमो यत्प्रसन्न एव सेव्यः सेवाफलं ददातीति दृष्टान्तेन विघटयति-चिन्तेत्यादि, लोके हि ये किल्ज चिन्तामणिमहौषधिप्रभृतयस्तद्विशेषविद्भिः केनाप्य-मिलाषेण प्रसाद्यन्ते ते विधिवदाराधिताः किं वाञ्छितफल्जेर्न फल्ज-न्ति ?, अपि तु फल्ज्त्स्येव । किं विशिष्टाः ?, विचेतना विशिष्टचैत-न्यशून्या अपि, प्रसादश्च विशिष्टचैतन्याविनाभूतः । अतश्चिन्ताम-ण्यादीनां चैतन्यविशेषशून्यानामप्याराधनं यदि न निष्फलं तद-स्माकं वीतरागस्यापि विज्ञानराशेर्मगवतः समाराधनं कथमिवाफल्ज-मितियत्किश्चिदेतत् ॥ ३ ॥

રરદ

न चास्य भगवतः प्रसादनोपायोऽपि कोमरुषियामधीनः । पश्य (यस्मात्) न खल्वयं देवान्तरादिवत्पूजाप्रणामस्तुतिप्रमृ-तिभिः प्रसीदति, किन्त्वाज्ञाराधनेन । सैव च पूजादिभ्यः सविशेष-फरुवतीति दर्शयन्नाह----

## वीतराग ! सपर्यायास्तवाज्ञापालनं परम् । आज्ञाऽऽराद्धा विराद्धा च, शिवाय च भवाय च ॥४॥

हे वीतराग ! आपनी पूजा करतां पण आपनी आज्ञानुं पालन श्रेष्ठ छे, कारण के-आराधेली आज्ञा मोक्षने माटे थाय छे, अने विराधेली आज्ञा संसार-ने माटे थाय छे. (प्रसुनी आज्ञाने ठोकरे मारी केवळ प्रसुनी पूजा करनारने आधी बोधपाठ छेवा-नो छे.) (४)

अव० वीत०-हे वीतराग ! तव सपर्यातः सेवात आज्ञाराधनं परं प्रक्रष्टफलदं भावस्तवरूपत्वात् । हेतुमाह-यतस्तवाज्ञैवाराद्धाराधिता शिवाय-मोक्षाय, विराद्धा-विरा-धिता भवाय-संसाराय च स्यात् ॥ ४ ॥

वि०-हे वीतराग ! भगवंस्तव संबन्धिन्याः सपर्यायाः पूजायाः सकाशादाज्ञापालनं निदेशकरणं परं प्रक्वष्टफल्टदम्, द्रव्य-स्तवरूपत्वात् पूजाया भावस्तवरूपत्वाचाज्ञाराधनस्य, तयोश्च पर-

### १ 'सपर्यातः' इति प्रत्यन्तरे ।

अव० आका०—हे वीतराग ! ते तवाकालमासंसार-मियमाज्ञा शिक्षास्ति | कथम्भूता ?, हेयो० हेयं त्याज्यमुपादेयं-ब्राह्य ते एव द्वे गोचरो विषयो यस्याः सा । तामेव दर्शयति– आश्रवः० आश्रवति आत्मनि जनेन पापमित्याश्रवः कषायवि-षयप्रमादादिः, स च हेयः । संवरणं सावद्यव्यापारेभ्यो निवर्त्तनं-

आपनी आ आज्ञा सदा काळ हेयोपादेयने गोचर विषय करनारी छे. अने ते ए छे के-आश्रव ए सर्व प्रकारे हेय=त्याग करवालायक छे अने संवर ए सर्व प्रकारे उपादेय=अंगीकार करवालायक छे. (५)

आकालमियमाज्ञा ते, हेयोपादेयगोचरा । आश्रवः सर्वथा हेय, उपादेयश्च संवरः ॥ ५ ॥

अथ केयमाज्ञा नाम उच्यते—

स्परं सुमेरुसर्षपयोरिव सुदूरमन्तरम् । उक्तं च "कंचणमणिसोवाणं थंभसहस्सूसियं सुवण्णतल्रम् । जो कारिज्ज जिणहरं तओवि तवसंजमो अहिओ"क्ति । सपर्यापीति तु पाठे आज्ञापालनं ताव-दुक्तयुक्तयैव प्रकुष्टतमम्, परं सपर्यापि तदधिकारिणामाज्ञापालन-रूपत्वेन परम्परया मुक्तिफलुत्वेन च वरैव । किश्चेयं भगवदाज्ञा आराद्धा त्रिकरणशुद्ध्या सम्यगाराधिता शिवाय-महोदयाय, विराद्धा अज्ञानप्रममादादिभिरवधीरिता भवाय-संसाराय जायते, अतः क इव सहृदयस्तदाराधनेऽवधीरणां विदध्यादिति ॥ ४ ॥ संवरःः सत्यशौचक्षमामार्दवादिरूपादेयः−स्वीकार्यो विवे-किभिः ॥ ५ ॥

वि०—हे भगवन् । आकारुमासंसारमतीते वर्त्तमाने भवि-ण्यति च काले ते तव संबन्धिनी इयं वक्ष्यमाणा आज्ञा शासनम् । किंविशिष्टा ?, हेयोपादेयगोचरा हेयविषया उपादेयविषया च । ह्रैविध्यमेव व्यनक्ति—आश्रवेत्यादि, आश्रवत्यनेनात्मनि पापमित्या-श्रवः कषायविषयदुष्टयोगप्रमादाविरतिमिथ्यात्वार्त्तरौद्रलक्षणः, स च सर्वथा मनोवाकायैः करणकारणानुमतिभिश्च हेयः-परित्याज्यः । तथा पूर्वोदितस्याश्रवस्य विपक्षरूपः क्षमामार्दवार्जवसन्तोषसंयम-गुप्तित्रयाप्रमादविरतिसम्यक्तवशुभध्यानलक्षणः संवर उपादेयः सर्वा-त्मना स्वीकार्थ इति भगवदाज्ञा ॥ ५ ॥

अथ किमर्थमाश्रवत्यांगे संवरोपादाने च इयानाग्रह इत्याह-आश्रवो भवहेतुः स्यात्, संवरो मोक्षकारणम्। इतीयमाईती मुष्टिरन्यद्स्याः प्रपञ्चनम् ॥६॥

आश्रव ए भवनो हेतु छे अने संवर ए मोक्षनुं कारण छे. श्रीअरिहंत देवोना उपदेेेेेेचानुं आ संक्षिप्त रहस्य छे, अने बीजो सर्व एनो विस्तार छे. ( ६ )

अच० आम्र०—आश्रवः संसारकारणं स्यात् । संवरो मुक्तिनिमित्तं स्यात् । इतीयमार्हती अर्हत्संबन्धिनी मुष्टिः सम-स्तोपदेशसारसंग्रहरूपा मूलग्रन्थिर्वर्त्तते । यच्चान्यदङ्गोपाङ्गा-

२३९

### दिरूपं दरीदृत्र्यते तद्स्या भगवदाज्ञायाः प्रपश्चनं विस्ता-रणमेव विज्ञेयम् ॥ ६ ॥

वि०-यतः कारणाद्यमाश्रवः पूर्वोदितो भवहेतुः संसारकार-णम्, कषायादिकळुषित एवात्मा भवं आम्यतीति हेयः । संवरश्च पूर्वोदितस्वरूपो मोक्षस्यापुनर्भवस्य कारणं हेतुः, सर्वसंवररूप-त्वान्महोदयस्येत्युपादेयः । इतीयमेवंरूपा आईती-अईतां संबन्धिनी मुष्टिः समस्तोपदेशार्थसारसङ्घल्हरूपा मूलग्रन्थिः । यच्चान्यद-ङ्गोपाङ्गमूलच्छेदअन्थादिरूपं तदस्या आश्रवत्यागसंवरादानरूपाया भगवदाज्ञायाः सर्वं प्रपञ्चनं विस्तारणभेव ॥ ६ ॥

पुनर्भगवदाज्ञाया एव प्रभावमुद्धावयन्नाह-

### इत्याज्ञाराधनपरा, अनन्ताः परिनिर्वतत्ताः । निर्वान्ति चान्ये कचन, निर्वास्यन्ति तथाऽपरे॥७॥

ए रीतनी आज्ञानुं आराधन करवामां तत्पर एवा अनंत आत्माओ निर्वाणने पाम्या छे, बीजा केटलाक कोई ठेकाणे पामे छे; अने बीजा अनंता भविष्यमां पामदो. (७)

अव० इत्या०—इति आश्रवः सर्वथा हेय इत्यादिरूपा या त्वदाज्ञा तदाराधनोद्यता अनन्ता जीवाः परिनिर्वृताः प्राकाले मोक्षं गताः । अन्ये कचन महाविदेहादौ निर्वान्ति सम्प्रति मोक्षमाप्तुवन्ति । तथाऽपरे जीवा निर्वास्यन्ति आ-गामिकाले मोक्षं यास्यन्ति ॥ ७ ॥

वि०-हे स्वामिन् ! इत्येवंरूपायास्त्वदाज्ञायाः पालने सम्यगा-सेवने परास्तत्पराः । अतीते काले अनन्ता भव्याङ्गभाजः परि-सामस्त्येन सकल्कर्मजालोन्मूलनपुरस्सरं निर्वृता निर्वृतिसुखभाजन-तामयुः । तथा वर्त्तमानेऽपि काले ये केचन निर्वान्ति तेऽप्याज्ञा-पालनात् । तथा भविष्यति समये परेऽपि ये केचिन्निर्वास्यन्ति तेऽपि त्वदाज्ञापालनात् । तदेवं सर्वथा सर्वज्ञाज्ञैव परमपदसुखाना-मविकल्कारणमिति ॥ ७ ॥

एवं च सति यन्निश्चितं तदाह-

हित्वा प्रसादनादैन्यमेकयैव त्वदाज्ञया । सर्वथैव विमुच्यन्ते, जन्मिनः कर्मपञ्जरात् ॥८॥

हे विश्वेदा ! जगतमां एम कहेवाय छे के स्वा-मिनी प्रसन्नता होय तो फळनी प्राप्ति थाय छे, परंतु ए वात चिन्तामणिना दृष्टान्तथी असंगत छे. आ ज प्रकाद्याना त्रीजा श्ठोकमां ए सिद्ध करी बताव्युं छे, माटे प्रसन्नता रुक्षण दीनतानो त्याग करीने निष्क-पटपणे आपनी आज्ञानुं आराधन करवावडे भव्य प्राणीओ कर्मरूपी पांजरामांथी सर्वथा मुक्त बने छे. अव० हित्वा०—हे वीतराग ! प्रसादनाये प्रसन्नता-तिधये यद्दैन्यं चाटु तद् हित्वा त्यक्त्वा एकयैव एकाकि-न्यैव त्वदाज्ञया जन्मिनो जीवाः कर्मपञ्जरात्कर्मरूपकाष्ठपञ्ज-रात् सर्वथैव निःशेषतया विम्रुच्यन्ते मुक्ता भवन्तीत्यर्थः॥८॥

इत्येकोनविंशतितमप्रकाशस्यावचूर्णिः ।

वि०—हे विश्वेश ! परैरपरमार्थवेदिभिः किलेदमुदीर्यते यत्-प्रसन्नादेव प्रभोः फलं सुलभम्, तच चिन्तामण्यादिदृष्टान्तेन पुरैव विघटितम्, तस्मादिदं परोपन्यस्तं प्रसादनालक्षणं दैन्यं-दीन-त्वम्, हित्वा-विहाय, एकया निश्छद्मसमाराधितया त्वदाज्ञया तव शासनेन सर्वथा अपुनर्बन्धाय जन्मिनो भव्याङ्गभाजः कर्मपञ्जरा-द्विमुच्यन्ते सकल्कर्मबन्धनविध्वंसेन सदानन्दं परमधिश्रयन्ति । तस्मात्पर्याप्तं त्वदाज्ञाराधनादपरैः परमपदोपायपरिशील्नैरिति ॥ ८ ॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे एकोनविंशस्याज्ञास्तवस्य पदयोजना ।

एवं स्तुतिक्वद्भगवति वीतरागे विविधभणितभङ्गीतरङ्गितां स्तुतिमभिधाय साम्प्रतं तदुपसंहाराय समाप्तिमङ्गलाय चाशीःस्तवं बिभणिषुः साक्षात्पुरः स्फुरन्तमिव स्वामिनमुद्दिश्य भक्त्यतिशयेनाह–

# पादपीठलुठन्मूर्धिन, मयि पादरजस्तव । चिरं निवसतां पुण्यपरमाणुकणोपमम् ॥ १ ॥

आपना पादपीठमां मस्तकने नमावतां मारा ऌलाटने विषे पुण्यना परमाणुना कणीया समान आपना चरणनी रज चिरंकाल रहो. (१)

विविधैः प्रकारैः प्रभुं प्रसाद्य मनोभिप्रेतं प्रार्थयन्ति-

अव० पाद०—हे वीतराग ! पदासनछठन्मस्तके मयि 'गङ्गायां घोषः' इति वछञ्चणया ललाटे तव पादरजञ्चिरमा-संसारं निविद्यतां-स्थिरीभवतु । रजः कथम्भूतम् १, पुण्यपर-माणुक० पुण्यस्य ये परमाणवः पुद्गलास्तेषां ये कणास्तदुपमं तत्सदृशम् । कोऽर्थः १, येषां भक्तया भूलग्ने शिरसि प्रश्च-पादग्ररजोविश्रान्तं तैः पुण्यं प्राप्तमेव ॥ १ ॥

वि०----हे विश्ववन्द्य ! तव पादारविन्दरजो मयि विशेषण-सामर्थ्यान्मम मूर्धि चिरमासंसारं निवसतां--निल्लीयताम्, किं वि-शिष्टे ? पादपीठछुठन्मूर्धिन, प्रस्तावात्त्वत्संबन्धिनि पादपीठे चलन-नलिनसंस्पर्शपावने अंहिविष्टरे छुठद् भक्त्यतिशयेन विर्छलन्मूद्धनिं यस्य स तथा तस्मिन्, रजः किंविशिष्टं ?, पुण्यपरमाणुकणोपमम्, पौद्गलिकत्वात् कर्मणां पुण्यप्रकृतिबन्धहेतवो ये परमाणुकणास्तदु-पमं तत्तुल्यम् । इदमुक्तं भवति--येषां हि भक्तिप्रणते शिरसि स्वामिनः पादरजो विश्रान्तं ते प्रायः पुण्यकर्मनिबन्धका एवेति ॥१॥

तथा—

१ 'पावनैरंहिविष्टरै:' इति प्रखन्तरे । २ 'विलुठन्' इति प्रखन्तरे ।

आपना मुखमां आसक्त थयेलां मारां नेत्रो पूर्वे अप्रेक्ष्य वस्तुओने जोवाथी उत्पन्न थयेला पाप-मलने क्षणवारमां हर्षाश्रुना जलनी ऊर्मिओ-तरंगो-वडे घोइ नांखो. ( २ )

अव० मद्दट०—हे वीतराग मम नयने त्वद्वदननि रीक्षके, अप्रेक्ष्याणि प्रेक्षितुमयोग्यानि परस्तीकुदेवादीनि तेषां प्रेक्षणेन निभालनेन जातं मलं-पापं हर्षाश्रुजलकछोलैः क्षणा-रक्षालयतामपनयताम् ॥ २ ॥

वि०—हे विश्वेकदृश्य ! मद्दृशौ मत्संबन्धिनी लोचने, त्व-न्मुखासक्ते त्वदानननलिननिल्लीने, हर्षबाष्पजलोर्मिभिरानन्दाश्रुवारि वीचिभिरप्रेक्ष्याणां रागद्वेषमोहादिहेतुत्वेन विलोकयितुमनुचितानां यदकस्मादाकुट्या वा प्रेक्षणमवलोकनं तस्मादुद्भूतमुत्पन्नं यन्मलं कल्मषं तत् क्षणादक्षेपात् क्षाल्यतां-विशोधयताम् । समुचितं च जलोर्मिभिर्मलप्रक्षालनं भगवद्भदनावलोकनाच चिरसंचितपापपटल-विगलनमिति ॥ २ ॥

किञ्च—

## त्वत्पुरो छठनैर्भूयान्मट्भालस्य तपस्विनः । कृतासेव्यप्रणामस्य, प्रायश्चित्तं किणावलिः ॥३॥

हे प्रसु ! उपासना माटे अयोग्य एवा हरिहरा-दिने प्रणाम करवावाळा अने त्रण जगतने सेव्य एवा आपनी उपासनावडे वंचित रहेवाथी करुणा-स्पद बनेला, मारा आ ल्लाटने आपनी आगळ आळोटाववाथी-नमाववाथी तेना उपर पडेली क्षतनी श्रेणिज प्रायश्चित्तरूप थाओ. (३)

अव० त्वत्पु०—हे वीतराग ! मम ललाटस्य तप-स्विनः पूर्वं त्वत्प्रणामवञ्चितत्वेन क्रुपास्पदस्य, क्रतोऽसेव्यानां प्रणामो येन स तस्य तवाग्रे नमनैः किणावलिश्चिह्वपङ्किः प्रायश्चित्तं निष्पापहेतुर्भूयाद्भवतु ॥ ३ ॥

वि० — हे परमेष्ठिपुरस्सर ! त्वत्पुरस्तव पुरो भागे, छुठनै-र्भकत्यतिशयादसकृदवनीतळताल्जैमद्भालस्य मत्संबन्धिनो ललाट-पद्दस्य तपस्विनः पूर्वं त्वत्प्रणामवञ्चितत्वेन कृपास्पदस्य, किणावलिः क्षितिपीठघट्टनोद्भूता क्षतततिः प्रायश्चित्तमघमर्षणं भूयात् । ननु कस्य पापस्य प्रायश्चित्तमिदमित्याह – कृतासेव्यप्रणामस्य, किं विशिष्टस्य मद्भालस्य १ कृतो निर्वर्त्तितोऽसेव्यानां भवाभिनन्दित्वेनोपासनानर्हाणां प्रणामः प्रणतिर्येन स तथा तस्य, यश्चापराध्यति स ध्रुंवमनुभवत्ये-वापराधफलमिति ॥ ३ ॥

#### अन्यच----

### १ 'द्रतम्' इति प्रखन्तरे।

## मम त्वद्दर्शनोद्भूताश्चिरं रोमाञ्चकण्टकाः । तुदन्तां चिरकालोत्थामसद्दर्शनवासनाम् ॥ ४॥

्हे निर्ममशिरोमणि ! आपना दर्शनथी मने चिरकाल सुधी उत्पन्न थयेला रोमांचरुपी कंटको दीर्घकालथी उत्पन्न थयेली कुशासननी दुर्वासनानो अत्यंत नाश करो. (४)

अव० मम०—हे वीतराग ! मम त्यद्द्यनप्रंसवोद्भवा रोमाञ्चकण्टका हर्षोत्कर्षेण चिरं स्थिरा इति गम्यम् । चिर० अनन्तभवभ्रमणोपचितां क्रुशासनदुर्वासनां तुदन्तां-व्यथोत्पा-दनेन निर्वासयन्ताम् । चिरोपचितो रोगश्चिरौषधसेवनेनैव-विनइयतीति स्थितिः ॥ ४ ॥

हे निर्ममशिरोमणे ! मम त्वत्संबन्धि यद्दर्शनममन्दानन्दनि-ष्पन्दाक्षिनिरीक्षणं तसादुद्भूताः संघटिता ये रोमाञ्चकण्टकाः पुरु-ककोरकोद्भेदास्ते चिरकारुोत्थामनादिभवभ्रमणोपचितामसद्दर्शना-नामसर्वज्ञोपज्ञकुशासनानां दुर्वासनां चिरमत्यन्तं तुदन्तां-व्यथोत्पा-दनेन निर्वासयन्ताम् । समुचितं च कण्टकैर्व्यथनं व्यथितस्य च बहिर्निर्याणमिति ॥ ४ ॥

### अपरं च—

#### १ 'प्रमदो ' इति प्रखन्तरे ।

त्कद्वक्त्रकान्तिज्योत्स्नासु, निपीतासु सुधास्विव । मदीयैर्लोचनाम्भोजैः, प्राप्यतां निर्निमेषता ॥५॥

हे नाथ!अम्रत समान आपना मुखनी कान्ति-रूपी चंद्र ज्योत्स्नानुं पान करवाथी मारा नेत्ररूपी कमळो निर्निमेषताने पामो. ( ५ )

अव० त्वद्वकन्न०—हे वीतराग ! तव वदनेन्दोः कान्तिर्लवणिमा तस्य ज्योत्स्नासु स्पष्टतासु सुधास्विवामृते-ष्विव निपीतास्विति 'वर्त्तमानकाले क्तः ' निपीयमानासु मत्सम्बन्धिभिर्नयननलिनैर्निर्निमेषता निष्पन्दता निश्वलता प्राप्यतामनुभूयताम् । योग्या द्यमृतपायिनां निर्निमेषताऽमर-त्वमिति । एवं त्वछावण्यामृतपायिनोऽन्तरङ्गयोर्ज्ञानदृशोर-प्रतिपातित्वं भवत्वित्यप्युक्तिलेग्नः ॥ ५ ॥

हे जगल्लोचनलोभनवदन ! त्वत्सम्बन्धि यद्वक्त्रं मुखपीयूषद्यु-तिस्तस्य कान्तिर्छवणिमजोत्पीलच्छविः सैव ज्योरस्नाश्चन्द्रिकास्तासु नितरां पीतासु तृष्तिपर्यन्तमास्वादितासु, कास्विव ?, सुधास्विव पीयूष-पूरेष्विव । मदीयैर्मत्सम्बन्धिभिर्लोचनाम्भोजैर्नयननैलिनैनिर्निमेषता निष्पन्दता प्राप्यतामनुभूयताम् । योग्या च ज्योत्स्नापानादम्भोजानां प्रस्तावादिन्दुविकासिनां निष्पन्दता, पीयूषपायिनां च निर्निमेषता । अनिमेषत्वममरत्वमिति यावत् ॥ ५ ॥

१ 'नीलोत्पलैः' इति प्रखन्तरे।

तथा—

त्वदास्यलासिनी नेत्रे, त्वदुपास्तिकरौ करौ । त्वद्धुणश्रोतृणी श्रोत्रे, भूयास्तां सर्वदा मम ॥६॥

हे नाथ ! मारां बे नेत्रो आपना मुखने जोवामां सदा लालसावाळां बनो. मारां बे हाथ आपनी पूजा करवामां सर्वदा तत्पर बनो, अने मारां बे कान आपना गुणोनुं अवण करवामां हंमेशां उद्युक्त रहो. मळेली कायाने सफळ करवानुं अमोघ साधन आ श्ठोकमां गुरुद्देव दर्शावे छे. (६)

अव० त्वदा०—हे वीतराग ! मम नेत्रे त्वन्गुख-विलोकनसुखलालसे भूयास्ताम्, पाणी त्वत्पूजापरी, त्व-द्रुणश्रवणपरायणौ कणौं भूयास्तामिति क्रिया । सर्वदेति क्रिया-विशेषणम्, ममेति सर्वत्र योज्यानि ॥ ६ ॥

हे विश्वेकमित्र ! मम संबन्धिनी नेत्रे त्वदास्यरुासिनी त्व-न्मुखसुखवासदुर्छलिते भूयास्ताम् । तथा मम करौ पाणी अपि त्वदुपास्तिकरौ त्वचरणसरोजसपर्यापर्यवसितौ स्याताम् । तथा मम श्रोत्रे अपि त्वद्रुणश्रोतृणी त्वदीयाभिरामगुणग्रामश्रवणसावधाने भूयास्ताम् । कथं ! सर्वदा सर्वकाल्टम् , यतस्त्वन्मुखमेव समस्त-वीक्षणीयोपनिषद्भूतम् , त्वमेव च सर्वोपास्यरहस्यसीमा, त्वद्रुणाः प्व सर्वश्रोतव्यसर्वस्वप्राया नान्यदिति भावः ॥ ६ ॥ किञ्च—

कुण्ठापि यदि सोत्कण्ठा, त्वद्धणग्रहणं प्रति । ममैषा भारती तर्हि, स्वस्त्येतस्यै किमन्यया ? ॥७॥

हे प्रभु ! कुंठित-अतीक्ष्ण एवी पण मारी आ वाणी आपना गुणोनुं ग्रहण करवा प्रत्ये उत्कंठित होय, तो तेनुं कल्याण थाओ, ते सिवाय अन्य वाणीवडे द्युं ! (७)

अव० कुण्ठा०—हे वीतराग । मम एषा भारती वाक् कुण्ठापि सर्वत्र स्खलन्त्यपि यदि त्वदुणवर्णनं प्रति सोत्कण्ठा स्पृहयालुरस्ति तर्द्वेतस्यै भारत्यै स्वस्ति कल्याणमस्तु । अन्यया त्वदुणपराङ्मुखया किं १, न किञ्चिदित्यर्थः ॥ ७॥

वि० — हे मुवनमहनीय ! मम संबन्धिनी एषा स्तुतौ व्या-प्रियमाणा भारती वाणी चतुर्दशपूर्वधरदशपूर्वधरादिपूर्वपुरुषसिंह-भारत्यपेक्षया सूक्ष्मार्थसार्थभेदनाक्षमत्त्वेन च कुण्ठाप्यतीक्ष्णापि यदि त्वद्रुणग्रहणं प्रति तव गुणोत्कीर्त्तनमनु सोत्कण्ठा सस्प्रहा तर्हि तदा एवंविधाये कुण्ठाये अप्येतस्ये मम वाण्ये स्वस्ति कल्याणमस्तु, अन्यया एतद्व्यतिरिक्तया त्वद्रुणग्रहणपराङ्मुखयाऽकुण्ठयापि कुमत-प्रवर्त्तनेन स्वपरयोरनर्थफल्र्या भारत्या किं ?, न किश्चित्, उक्तस्व-रूपया खवाचैव मे चरितार्थत्वात् ॥ ७ ॥ एवमुत्तरोत्तरभक्तिरागभावितः स्तुतिकृद् भगवति परमात्मनि सर्वात्मनैवात्मानमुपनिनीषुः स्तुतिरोषमाह—

## तव प्रेष्योऽस्मि दासोऽस्मि,सेवकोऽस्म्यस्मि किङ्करः ओमिति प्रतिपद्यस्व, नाथ! नातः परं ब्रुवे॥ ८॥

हे नाथ ! हुं आपनो प्रेष्य छुं, दास छुं, सेवक छुं, अने किंकर छुं; माटे ' आ मारो छे ' ए प्रमाणे आप स्वीकार करो. आथी अधिक हुं कांई कहेतो नथी. (८)

अव० तव०—स्वामिना स्वार्थसिद्धये यत्र तत्र प्रेष्यत इति प्रेष्यः, अहं तव प्रेष्योऽस्मि, दासः क्रयक्रीतस्त्रिज्ञ् लाद्य-ङ्कितोऽस्मि, सेवकः सम्यक्स्वामिसेवायां निषुणोऽस्मि, तथा किङ्करः समादिशत किङ्करोमीति वचश्वतुरोऽस्मि । एते हि स्वपरिचर्यानुसारेण फलमिच्छन्ति अतस्त्वमोमित्यक्षरमात्र-म्रुदीर्य मदीयोऽयमिति मां प्रतिपद्यस्व स्वीक्रुरु, हे नाथ ! अत-स्त्वद्वचनादपरं धनस्वर्णादि न ज्ज्वे-न याचे, अनेकार्थत्वा-द्वातूनामित्यर्थः ॥ ८ ॥

हे सर्वाद्भुतसनाथ ! नाथ ! अस्मि अहं तव संबन्धी प्रेष्यः, दासः, सेवकः, किङ्करश्चास्मि । तत्र प्रेष्यते प्रभुणा स्वार्थसिद्धये यत्र तत्रेति प्रेष्यः । दासंश्च क्रयक्रीतोऽङ्कितकादिः । सम्यक् स्वामि-चित्तानुरूपसेवानिपुणः सेवकः । प्रतिक्षणं किं करोमीति मुखरमुखः किइरः । सोऽहमेवंविधस्तावत्तवास्म्येव । सेवकाश्च सेवानुरूपं फरू-मिच्छन्ति, तथापि त्वत्तसिभुवनरुक्ष्मीविश्राणनस्थू रुरुक्षादपि न किश्चिदहमधिकं प्रार्थयिष्ये केवरुमोमित्यक्षरमात्रमुचार्य मदीयस्त्व-मिति मां प्रतिपद्यस्व, अतः परमेतदधिकं न किश्चित् ब्रुवे विज्ञाप-यिष्यामि(विज्ञपयामि) । त्वदङ्गीकारमात्रेणैव कृतकृत्यत्वात् । अय-माशयः – किल् न खलु त्वमात्मस्वीकारेणायोग्यमनुगृह्णसि, त्वदङ्गी-काराचावगतस्वयोग्यत्वस्य मम संमुखान्येव समग्राण्यपि श्रेयांसि, ततः किमधिकं प्रार्थ्यतामिति ॥ ८ ॥

अमी च वीतरागस्तवाः किलु कलिकालसर्वज्ञप्रायैः श्रीहेम-चन्द्रसूरिभिर्भगवति वीतरागे समुत्तरक्नभक्तिरागसागरैः श्रीकुमारपाल-भूपालानुग्रहाय ग्रथिता इत्येतदेव व्यनक्ति—

## श्रीहेमचन्द्रप्रभवाद्वीवीतरागस्तवादितः । कुमारपालभूपालः, प्राप्नोतु फलमीप्सितम् ॥९॥

अी हेमचन्द्रसूरीश्वरे रचेला आ अीवीतराग-स्तोत्रथी आकुमारपाल-भूपाल मुक्ति-कर्मक्षय लक्षण अभीष्सित-फलने प्राप्त करो. (९)

अव० अहिमचन्द्र०-अयं प्राग् व्याख्यात एवेति॥९॥ इति विंशतितमप्रकाशस्यावचार्णिः समाप्ता ।

वि०-श्रीहेमचन्द्राभिधानाचार्यप्रभवात्संदर्भितादितः पूर्वोदित-स्वरूपाद्वीतरागस्तवात् कुमारपालमूपालः श्रीकुमारपालदेवाभिधान-

# प्रशस्तिः । चान्द्रे कुलेऽस्मिन्नमलश्चरित्रैः प्रसुर्बभूवाभयदेवसूरिः । नवाङ्गवृत्तिच्छलतो यदीय-मद्यापि जागार्त्ते यशाःशरीरम् ॥ १ ॥ तस्मान्मुनीन्दुर्जिनवछभोऽथ तथा प्रथामाप निजेर्गुणौधेः । विपश्चितां संयमिनां च वर्गे धुरीणता तस्य यथाऽधुनापि ॥ २ ॥ तेषामन्वयमण्डनं समभवत्संजीवनं दुःषमा– मुच्छीलस्य मुनिव्रतस्य भवनं निःसीमपुण्यश्रियः।

इति श्रीवीतरागस्तोत्रे विंशतितमस्याशीःस्तवस्य पदयोजना ।

 $\ll$ 

अवचूर्णि-विवरणकारस्य-

**भौछन्यचक्रवर्त्ती ईप्सितं मनोऽभिरूषितमैहिकामुष्मिकं फरुं प्राप्नोतु-**ल्लमताम् । एवं विधाच्च सद्भूतस्तुतिस्तोमजन्यागण्यपुण्यप्रभावाद-मिल्लितिसिद्धिः स्तोतुः श्रोतुश्च सुरुभैवेति समझसम् ॥ ९ ॥

इतिश्रीकलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्रसरिप्रणीताः श्रीदेवभद्रमुनी-न्द्रशिष्यरत्नश्रीप्रभानन्दमुनीन्द्रोपज्ञदुर्गपदप्रकाशाख्य

एवं सपाद्शतयुतविंशतिशतपरिमितः प्रबंधोऽयम्। लिखितः प्रथमाद्शें गणिना हर्षेन्दुना शमिना ॥६॥ शिवमस्तु ॥

स वीतरागस्तवनेष्वमीषु विनिर्ममे दुर्गपदुप्रकाशम् ॥ ५ ॥

तदीयपटे प्रतिभासमुद्रः श्रीमान् प्रभानन्दमुनीश्वरोऽभृत् ।

दधुरधरितभावरोगयोगा जगति रसायनतां यदीयवाचः ॥ ४ ॥

यतिपतिरथ देवभद्रनामा समजनि तस्य पदावतंसदेइयः ।

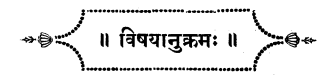
श्रीमन्तोऽभयदेवसूरिगुरवस्ते यद्वियुक्तैर्गुणे– र्द्षष्ट्रंतादृशमाश्रयान्तरमहो ! दिवचकमाकम्यते ।श चश्चचन्द्रकुलाम्बरोदिततपापक्षाख्यबिम्बोल्लसन् मार्त्तण्डोपमसोमसुन्दरगुरोः शिष्याग्रणीः सूरिराट्। श्रीमानस्ति विशालराजसुगुरुर्विद्यानन्दीसागर-स्तत्पादप्रणतोऽलिखं स्मृतिसखां जैनस्तुतेः पञ्जिकाम्१ सह पश्चविंशदक्षरसपादषट्शतमिताजनिष्ट सुग-मेयम् ।

वर्षे तिथिरविसंख्ये (शितिपक्षे) तपसि गुरुपुष्ये ॥२॥

इति विंशतिप्रकाशानां पञ्जिका समाप्ता ॥

इति श्रीवीतरागस्तोत्रं समाप्तम् ॥

इति श्रेष्ठि-देवचन्द्र- लालभाई-जैनपुस्तकोद्धारे-ग्रन्थाङ्कः ९५ ।



#### विषय

#### पृष्ठाङ्कः

| ٩.          | प्रथमः प्रकाशः            | प्रस्तावनास्तवः                       | 9 <b> 9</b> &      |
|-------------|---------------------------|---------------------------------------|--------------------|
| २.          | द्वितीयः <b>प्रकाशः</b>   | सहजातिशयवर्णनस्तवः                    | १७-२५              |
| ₹.          | तृतीयः प्रका <b>शः</b>    | कर्मक्षयजातिशयवर्णन <del>स्</del> तवः | २६-४२              |
| ۲.          | चतुर्थः प्रकाशः           | <b>सुरकृतातिशयवर्णनस्तवः</b>          | ४३-५७              |
| ч.          | पश्चमः प्रकाशः            | प्रातिहार्यस्तवः                      | 40-80              |
| ६.          | षष्ठः प्रकाशः             | विपक्ष <b>निरासस्</b> तवः             | ६९-८४              |
| ৩.          | सप्तमः प्रकाशः            | जगत्कर्तृत्वनिरास <del>स्</del> तवः   | <b>د لا</b> س و لا |
| ٤,          | अष्टमः प्रकाशः            | एकान्त <b>निरासस्तवः</b>              | ९६-१३४             |
| ९.          | नवमः प्रकाशः              | कलिकालोपबृंहणस्तवः                    | 934-983            |
| ۹۰.         | दशमः प्रकाशः              | अद्भुतस्तवः                           | 988-943            |
| 99.         | एकादशः प्रकाशः            | <b>म</b> हिमस्तवः                     | १५४–१६२            |
| <b>१</b> २. | द्वादशः प्रकाशः           | वैराग्यस्तवः                          | १६३–१७२            |
| 9३.         | त्रयो <b>द</b> शः प्रकाशः | विरोधहेतुनिरासस्तव:                   | १७३–१८४            |
| ٩४.         | चतुर्दशः प्रकाशः          | योगग्रुद्धिस्तव:                      | 964-984            |
| ٩५.         | पञ्चदशः प्रकाशः           | भक्तिस्तवः                            | १९६–२०४            |
| ٩६.         | षोडशः प्रकाशः             | आत्मगर्हास्तवः                        | २०५–२१३            |
| <b>१</b> ७. | सप्तदशः प्रकाशः           | शरणस्तवः                              | २१४–२२१            |

| २५६ |                     |                 | [ श्रीवीतरागस्तोत्रे |  |
|-----|---------------------|-----------------|----------------------|--|
|     | विषय                |                 | पृष्ठाङ्क            |  |
| ٩८. | अष्टादश: प्रकाश:    | कठोरे।क्तिस्तवः | २२२–२३२              |  |
| ۹९. | एकोनविंशतिः प्रकाशः | आज्ञास्तवः      | २३३-२४१              |  |
| २०. | विंशतिः प्रकाशः     | आशाःस्तवः       | २४२-२५१              |  |
|     | प्रशस्तिः           |                 | २५२-२५४              |  |
|     | विषयानुकमः          |                 | 244-20               |  |
|     |                     |                 |                      |  |



1



www.jainelibrary.org