# विवाधका विवय

ભાગ-૪



સાધુ

સાધ્વીજી

िक्नालय



िंकागभ

શ્રાવક

ഴ്പെറ്ര് 👫



सीपाइक ८

વાવાયાયાયાયાયાયા અના કરસૂરી ચરજી વાસાના શિષ્ય

Jain Education International

શ્રાવિકા

For Pa **मुनि रत्नत्रय विषय** 

jainelibrary

શ્રી ગોડીજી પાર્શ્વનાથાય નમઃ

૫.પૂ. સ્વ. આચાર્યદેવેશશ્રી રત્નશેખર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ના શિષ્ય

૫.પૂ. આ.શ્રી રત્નાકર સૂરીશ્વરજી મ.સા.

આદિ

શ્રમણ શ્રમણીના

૨૦૫૯ ના માલવાડાનગરમાં

ચાતુર્માસ પ્રવેશ પ્રસંગે

અષાઢ સુદ-૭,

તા. *૬-*૭-૨૦૦૩, રવિવાર

શ્રી બુદ્ધિ-તિલક-રત્નશેખર સદ્ગુરૂભ્યો નમઃ પૂજ્ય ૧૦૦૮ શ્રી મણિવિજયજી કૃત

લાગ-૪ લિયા વિસ્તારા લાગ-૪

# हिव्याशिष् हाता

સ્વ. આચાર્યદેવશ્રી રત્નશેખર સૂરીશ્વરજી મ.સા.

# શુભાશીવદિ દાતા

કલિકુંડ તીર્થોદ્ધારક આચાર્યદેવશ્રી રાજેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.

# પ્રેરણાદાતા

પરમ પૂજ્ય યુવાચાર્ય શ્રીમદ્ વિજયરત્નાકર સૂરીશ્વરજી મ.સા.

# પુનઃસંપાદનકર્તા

મુનિરાજશ્રી રત્નત્રય વિજયજી મ.સા.

#### अङाशङ

શ્રી રંજન વિજયજી જૈન પુસ્તકાલય માલવાડા, જી. જાલોર-૩૪૩૦૩૯ (રાજ.) પુસ્તક નામ : વિવિધ વિષય વિચારમાળાભાગ-૪

સંપાદક : મુનિશ્રી મણિવિજયજી મ.સા.

પુનઃસંપાદક : મુનિશ્રી રત્તત્રય વિજયજી મ.સા.

પ્રથમ આવૃત્તિ : સંવત : ૨૦૫૯ નંકલ ૫૦૦

કિંમત : રૂ. ૪૫-૦૦

#### પ્રાપ્તિસ્થાન

અમદાવાદ : શ્રી પારસ ગંગા જ્ઞાન મંદિર (રાજેન્દ્રભાઈ)

ઓફીસ: બી-૧૦૪, કેદાર ટાવર, રાજસ્થાન હોસ્પીટલ સામે, શાહીબાગ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૪ ફોન (ઘર) ૨૮૬૦૨૪૭

મુંબઈ : શ્રી મણીલાલ યુ. શાહ

ડી.૧૨૦, સ્ટાર ગેલેક્સી, લોકમાન્ય તિલક રોડ,

બોરીવલી (વે.) મુંબઇ-૪૦૦ ૦૯૨

ફોન (ઘ) ૨૮૦૧૧૪૬૯, (ઓ) ૨૮૬૪૨૯૫૮, ૨૮૯૩૧૦૧૧

અમદાવાદ : શ્રી જૈન પ્રકાશન મંદિર

દોશીવાડાની પોળ, કાળુપુર, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧

ફોન : (ઓ) પ૩પ૬૮૦૬

અમદાવાદ : સરસ્વતી પુસ્તક ભંડાર

૧૧૨, હાથીખાના, રતનપોળ. અમદાવાદ ફોન : પઉપ૬૬૯૨

પાલીતાણા : શ્રી પાર્શ્વનાથ જૈન પુસ્તકભંડાર

કુવારાની પાસે, તલેટીરોડ, પાલીતાણા-૩૮૪૨૭૦ (સૌ.)

શંખેશ્વર : શ્રી મહાવીર જૈન ઉપકરણ ભંડાર

જૈન ભોજન શાળાપાસે, શં<mark>ખેશ્વર,</mark> જિ. પાટણ

ફોન: ૦૨૭૩૩-૭૩૩૦૬

મુદ્રક: : નવનીત પ્રિન્ટર્સ, (નિકુંજ શાહ)

૨૭૩૩, કુવાવાળી પોળ, શાહપુર, અમદાવાદ.-૧

મોબાઈલ : ૯૮૨૫૨ ૬૧૧૭૭ ફોન : ૫૬૨૫૩૨૬



#### • प्रस्तावना •

અનાદિ અનન્ત સમય પસાર થતાં અનેકવિધ પરિસ્થિતિનું દર્શન થતા તેમાં વિશેષ સમભાવ-સત્યસ્વરૂપ જાણવા માટે સમ્યક્જ્ઞાન ની આવશ્યકતા સવિશેષ રહે.

સમ્યક્શાન પ્રાપ્ત કરવા માટે જ્ઞાનનાં સાધનોની સાથે સાથે જ્ઞાન પ્રત્યે રૂચિપણ અત્યંત આવશ્યક છે. જ્ઞાનનાં સાધનોમાં આગમ, પ્રન્થ, ચરિત્ર તથા આગમ-પ્રન્થને આધારિત પુસ્તકો પણ હોય. જ્યારે આપણે આગમ તથા પ્રન્થોનું જ્ઞાન ન મેળવી શકીએ પરન્તુ આગમ તથા પ્રન્થને આધારિત લખેલા પુસ્તકો તો સહેલાઈથી વાંચી શકીએ.

તે હેતુને લક્ષમાં રાખીને પૂજય મુક્તિવિજયજી (મૂલચંદજી) મ.સા.નાં સમુદાયના પૂજય મુનિશ્રી મિણવિજયજી મહારાજસાહેબે આગમ તથા ગ્રન્થોની સહાયતા લઈને ઘણી જ મહેનત ઉઠાવીને વિવિધ વિષય વિચારમાળા નામના ૧ થી ૮ ભાગ સુધીના પુસ્તકો ઘણી જ વિશાળ સામગ્રીથી ભરપૂર તૈયાર કરેલાં છે. એમાં પ્રથમ બે ભાગમાં પ્રવચનને ઉપયોગી તથા વાંચવાથી પણ બોધ થાય તેવા ભરપૂર સુંદર દેષ્ટાંતો આપેલા છે.

એકથી આઠ ભાગો જોયા પછી એમ લાગ્યું કે આ સાહિત્ય ૪૦ વર્ષ પહેલા બહાર પડેલું તેના પછી અપ્રગટ હતું. માટે ફરીથી સંપાદન કરવાનું મન થયું. તે માટે આચાર્યદેવશ્રી ૐકારસૂરિજી મ.સા. સમુદાયના પરમપૂજય આચાર્યદેવશ્રી મુનિચંદ્ર સૂરિજી મ.સા. તથા પં. જીતુભાઈની સલાહ સૂચન પ્રાપ્ત થયેલ. તેથી આ કાર્યને તુરંત હાથ ધરી ૧ થી ૮ ભાગનું સંપાદન કરેલ. તેમાં પણ અમુકવિષયોનો વિશેષ વિસ્તાર હતો તેને સંક્ષિપ્ત કરેલ તથા અમુક પ્રન્થોની માહિતી સાથે મુનિશ્રીએ પ્રગટ કરેલ છે.

એવી જ રીતે ૧ થી ૮ ભાગ સંક્ષિપ્ત વિવરણ તથા ગ્રન્થોની માહિતી સાથે પ્રગટ કરવા માટે **મુનિશ્રી રત્નત્રયવિજયજી મ.સા.**નો પ્રયાસ સફળ બને.

ભવભીરૂ આત્મા આ એક થી આઠે ભાગ ક્રમસરવાંચી મનન કરી જ્ઞાનભાવનામાં આગલ વધીને સદ્દગતિને પ્રાપ્ત કરે.

> એજ શુભાભિલાષા સાથે આચાર્ય રત્નાકરસૂરિ

# જૈન ધર્મના વિવિધ વિષયોનો અદ્ભૂત ખજાનો ———એટલે

વિવિધ વિષય વિચારમાળા —િભાગ -૧ થી ૮ ો—

સંપાદક : મુનિશ્રી મણિવિજયજી પુનઃસંપાદક : પૂ. મુનિશ્રી રત્નત્રય વિજયજી

જૈન ધર્મના જ્ઞાનનો ભંડાર અગાધ છે. સર્વજ્ઞકથિત સિદ્ધાન્તો અત્યન્ત સૂક્ષ્મ અને સચોટ છે. આગમો અત્યંત ગંભીર અને રહસ્યાત્મક છે. આવી જૈન શાસનની ભવ્યજ્ઞાન સમૃદ્ધિ છે. પરંતુ આ સમગ્ર જ્ઞાનનો ખજાનો સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષામાં હોવાથી તથા ગુરૂગમ્ય હોવાથી બધાને માટે સુલભ નથી. આવા અપૂર્વ જ્ઞાન સમુદ્રને વલોવીને તેના સાર રૂપે સુંદર શૈલીમાં અને સરળભાષામાં રજૂ થએલ અમૃત એટલે જ વિવિધ વિષય વિચારમાળા ભાગ-૧ થી ૮ આ આઠ ભાગોનો સંપુટ છેલ્લા કેટલાંક વર્ષોથી અપ્રાપ્ય હતો. તેની આવશ્યકતા જણાતા અમે આજના યુગ પ્રમાણે પુનઃસંપાદન કરી પુનઃપ્રકાશિત કરી રહ્યા છીએ. આ ગ્રંથો આબાલવૃદ્ધ સહુને ઉપયોગી છે. પૂ. સાધુ-સાધ્વીજી મ.સા. માટે તો આ એક અદ્ભૂત ખજાના સ્વરૂપ છે. તેમાં દેવ-ગુરૂ ધર્મને સ્વરૂપ બીજા અનેક ધાર્મિક અને વ્યવહારિક વિષયોનો સંગ્રહ છે. અનેક કથાઓ અને દેષ્ટાંતો આ ગ્રંથમાં આપવામાં આવ્યા છે. હજારો દેષ્ટાંતોથી ઓપતો આ સંપુટ અવશ્ય વાંચવા યોગ્ય છે.

# વિવિધ વિષય વિચારમાળા ભાગ-૧ થી ૮ માં આવતા વિષયોની ટૂંકી રૂપરેખા

ભાગ-૧ દેવ, ગુરૂ, ધર્મનું સ્વરૂપ

દેવપૂજા, પૂજાના પ્રકાર, ગુરૂની વ્યાખ્યા, સુગુરૂ-કુગુરુ આદિની વિગેરે ચર્ચા, ધર્મનું સભેદ વર્ણન તથા વિષયોને

- સુંદર રીતે સ્પષ્ટ કરનાર ૧૨૫ થી વધુ અદ્ભૂત કથાઓનો સંગ્રહ
- ભાગ-૨ શ્રાવકનું સ્વરૂપ, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, પૌષધ આદિ વિષયો ઉપર સુંદર વિવેચન, વ્યવહાર શુદ્ધિ અને માનવભવની દુર્લભતા દર્શાવતા દેષ્ટાંતો આદિ અનેક કથાઓ યુક્ત.
- ભાગ-૩ એકથી ચોસઠ વિષયોનો સંગ્રહ, જૈન ધર્મના સંદર્ભ કોશની ગરજ સારનાર આ અદ્ભૂત ગ્રંથ જૈન ધર્મના મોટાભાગના બધા જ વિષયોની વિગતો આ વિભાગમાં આપને મળી રહેશે.
- ભાગ-૪ સમ્યકત્વ અને મિથ્યાત્વ નું સ્વરૂપ તથા તેના ભેદ પ્રભેદો નુ દેષ્ટાંત સહિત વર્શન સાથે સાથે કુલક્ષણો, દુર્ગુણો, દુરાચારનું વર્શન અને તેના ત્યાગ માટેના ઉપાયો, સુગુણ, સદાચાર, સદ્ધર્મનું સ્વરૂપ અને તેને સ્વીકારવાના સરળ ઉપાયો.
- ભાગ-૫ જૈન ધર્મમાં ચોવીશ દંડકોનું વિશેષ મહત્ત્વ છે. આ દંડકોનું ચિંતન મનના ભાવોને સ્થિર, નિર્મિત અને ઉદાત્ત બનાવે છે. તેનું સુંદર સ્વરૂપ સાથે સાથે કષાયાદિજ વર્શન પણ સુંદર રીતે કરવામાં આવ્યું છે.
- ભાગ- વ્યવહારિક જીવનને સુખી અને સમૃદ્ધ બનાવવા નીતિ અને સદાચારનો માર્ગ જ સર્વશ્રેષ્ઠ છે. તે માર્ગે જવાનું સદેષ્ટાંત વર્ણન આ વિભાગમાં કરવામાં આવ્યું છે. પુરૂષ, કાળ દાન, અતિથિ નિહનવ, વ્રત, બત્રીસ લક્ષણો બુદ્ધિ, મૂર્ખ, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય અને પ્રાયશ્ચિત જેવા અનેક વિષયો દેષ્ટાંત સહિત વર્ણવવામાં આવ્યા છે.

વિભાગ-૭ આત્મોન્નતિનો માર્ગ શુદ્ધ ધર્મનો અંગીકાર કરવો તે છે. તે માટે આત્માનું સ્વરૂપ, ભાવોનું સ્વરૂપ, આ વિભાગમાં વર્શવવામાં આવ્યું છે. આ ગ્રંથમાં ૧૦૦૦ જેટલા વિવિધ વિષયોની વિચારણા કરવામાં આવી છે.

ભાગ-૮ માનવ જન્મને સફળ કરવા ધર્મજ એક અનુપમ આશ્રય છે. તથા ૮/૧ જન્મ સાર્થક કરનાર નિઃશ્રેયસ અને અભ્યુદય પ્રાપ્ત કરે છે. અભ્યુદય મેળવવા માટેના ૩૨૦ જુદા જુદા મનોહર ભાવોનાં ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે.

આમ કુલ આઠ ભાગમાં કુલ ૪૦૦૦ જેટલા વિષયોની વિચારણા કરવામાં આવી છે. જેમણે વ્યાખ્યાતા બનવું છે, જેમને જૈન ધર્મના અદ્દભૂત જ્ઞાનની પીછાન કરવી છે જેમને જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની જિજ્ઞાસા છે. જેમને જુદા જુદા વિષયો જાણવાની રૂચિ છે તે તમામને આ પ્રથમાંથી નવું રજૂ જાણવા મળશે. એવા આ અદ્દભૂત ગ્રંથ સંપુટને આપના જ્ઞાનભંડારનું, ઘરનું અને જીવનનુ અનેરૂ આભૂષણ બનાવવું રખે ચૂકી જતા સંપુટ ખલાસ થાય તે પહેલા સંપર્ક સૂત્ર પાસેથી મેળવી લેવાં.

આ સંપુટની જૂજ નકલો જ છાપવામાં આવી છે માટે જેમને મેળવી હોય તો પ્રાપ્તિ સ્થાન ના સરનામે સંપર્ક કરવો. આવો અદ્ભુત ખજાનો પ્રાપ્ત કરવા આપ વધુ રાહ ન જોશો !



# અનુક્રમણિકા

|     | પેજ નંબર                                   |
|-----|--------------------------------------------|
| ٩.  | મિથ્યાત્વનું સ્વરૂપ૧                       |
| ૨.  | રાત્રિભોજન કરનારા દુઃખી થાય છે ૭           |
| З.  | વનસ્પતિ કાયની જયણા ૯                       |
| ٧.  | સત્ય અસત્યનું સ્વરૂપ ૧૪                    |
| પ.  | પરોપકારપશું૧૬                              |
| ٤.  | માત -પિતાનું સ્વરૂપ ૧૭                     |
| 9.  | પુત્ર પ્રત્યે પિતાનો હિતોપદેશ ૧૮           |
| ۷.  | આવાં કારણથી મોટાપણ લઘુ થાય ૧૯              |
| ૯.  | વિશ્વાસ વર્જવા લાયક સ્થળો ૧૯               |
| ૧૦. | બત્રીસકવળ આહાર ૨૦                          |
| ٩٩. | અજીર્શનાં કારણો ૨૦                         |
| ૧૨. | તેર કાઠીયા નાં નામ ૨૧                      |
| ૧૩. | કરેલા કર્મનાં જઘન્ય વિપાક ફળો ૨૧           |
| ૧૪. | કલંકનું સ્વરૂપ ૨૧                          |
| ૧૫. | સુશીલ જીવો પ્રત્યે કુશીલ જીવોની દુષ્ટતા ૨૨ |
| ٩٤. | ચિત્તની અસ્થિરતા ૨૩                        |
| ૧૭. | તપ કેવા પ્રકારનો કરવો જોઇએ૨૪               |
| ٩८. | તામલી તાપસનો તપ ૨૪                         |
| ૧૯. | માંસ નિષેધ ૨૫                              |
| ૨૦. | કુપણતા ૨૭                                  |

| ૨૧.          | કુલક્ષ્મી સ્વરૂપ              | ૨૭  |
|--------------|-------------------------------|-----|
| ૨૨.          | સ્ત્રીને વંદન કરવામાં દોષો    | ૨૯  |
| ૨૩.          | સ્ત્રીઓનાં લક્ષણો             | ૨૯  |
| ૨૪.          | પરનાં અવગુણ બોલવા નહિં        | 30  |
| ૨૫.          | આત્મનિંદા                     | 30  |
| ૨૬.          | પૃથ્વીના અલંકાર ભૂતપુરૂષો     | ૩૧  |
| ૨૭.          | ગુષાનુરાગ જીવોનાં લક્ષણો      | ૩૨  |
| ૨૮.          | મહાપુરૂષનાં લક્ષણો            | 33  |
| ૨૯.          | મહાપુરૂષનાં સાત ગુણો          | 33  |
| 30.          | ગુણી નિર્ગુણી વચનોનું હિતાહિત | 38  |
| ૩૧.          | ગુણી પુરૂષોનાં ગુણો           | 38  |
| ૩૨.          | સજ્જન પુરૂષોનાં પરાક્રમ       | ૩૫  |
| 33.          | સજ્જન જીવોની દઢતા             | ૩૫  |
| 38.          | માનવ જન્મની સાર્થકતા          | .३६ |
| ૩૫.          | મનુષ્ય જન્મની નિરર્થકતા       | .3ह |
| 3 <b>ξ</b> . | સદુપદેશ                       | 39  |
| <i>3</i> 9.  | નિર્ગુણી માણસને બોધ થાય નહિ   | 3८  |
| 3८.          | સંસાર અસારતા                  | 36  |
| ૩૯.          | સુખી થવાનાં સાધનો             | ४१  |
| <b>8</b> 0.  | કર્મક્ષય સ્વરૂપ               |     |
| ४१.          | બોધિ દુર્લભતા                 | ४२  |
| ૪૨.          | કર્મસ્વરૂપ                    | 83  |

| ४३. | કાળનું સ્વરૂપ પર                               |
|-----|------------------------------------------------|
| ४४. | કૃષ્ણ લેશ્યાવંત જીવનાં લક્ષણો ૫૯               |
| ૪૫. | નીલ લેશ્યાવંત જીવનાં લક્ષણો ૫૯                 |
| ४६. | કાપોત લેશ્યાવંત જીવનાં લક્ષણો ૫૯               |
| ४७. | તેજો લેશ્યાવંત જીવનાં લક્ષણો ૬૦                |
| ४८. | પદ્મ લેશ્યાવંત જીવનાં લક્ષણો૬૦                 |
| ४८. | શુકલ લેશ્યાવંત જીવનાં લક્ષણોદ૦                 |
| ૫૦. | હરિયાળી અર્થ સાથે ૬૫                           |
| ૫૧. | કિતશિક્ષા૭૦                                    |
| પર. | જીવની ગર્ભગતિ વિગેરે ૭૩                        |
| ૫૩. | પ્રભુ મહાવીર પ્રત્યે ગોતમ સ્વામીનાં પ્રશ્નો ૭૫ |
| ૫૪. | સો વર્ષનું આયુષ્ય કેવી રીતે જાય ૮૪             |
| ૫૫. | માણસનાં શરીર માં શું છે ૮૪                     |
| ૫૬. | દેવ નિકાય૮૬                                    |
| ૫૭. | અસુરકુમારાદિ ૮૮                                |
| ૫૮. | વ્યંતરો કેવા પ્રકારના હોય ૯૧                   |
| ૫૯. | દેવતાઓનો અવધિ વિષય ૯૩                          |
| ξO. | દેવોની ગતિ ૯૪                                  |
| ٤٩. | દેવતાઓનો આહાર-ઉશ્વાસ ૯૪                        |
| ૬૨. | અદેવિકા સદ્વિચારા૯૬                            |
| €3. | જિનકલ્પી મુનિ ૯૮                               |
| ६४. | જિનકલ્પીનાં ઉપકરણો ૯૯                          |

| ૬૫.          | જિન કલ્પીની પરિકર્મણાય પ્રકારે ૯૯              |
|--------------|------------------------------------------------|
| ξ <b>ξ</b> . | જિન કલ્પીનની પાંચ ભાવના ૯૯                     |
| <b>٤</b> ૭.  | પાંચ મહાવ્રતની ૨૫ ભાવના૧૦૦                     |
| <b>ξ</b> ረ.  | ભાવ સાધુનાં સાત લિંગ૧૦૧                        |
| ६८.          | સાતે લિંગનું ટુંકુ વિવેચન૧૦૧                   |
| ૭૦.          | સમ્યકત્વનું સ્વરૂપ૧૦૩                          |
| ૭૧.          | ક્યુ સમ્યકત્વ કેટલી વાર પ્રાપ્ત થાય૧૦૭         |
| ૭૨.          | કયા ગુણસ્થાને કયું સમ્યકત્વ ૧૦૭                |
| <b>93</b> .  | સમ્યકત્વનાં દશ ભેદો૧૦૯                         |
| ૭૪.          | કઇ ગતિમાં કેટલા ગુણસ્થાનક૧૧૧                   |
| ૭૫.          | યોગ, વેદ, જ્ઞાન, સંયમમાં કેટલા ગુણ સ્થાનક .૧૧૨ |
| ૭૬.          | દર્શન, લેશ્યા, ભવ્ય, અભવ્ય, સમ્યકત્વમાં        |
|              | કેટલા ગુણ સ્થાનક૧૧૩                            |
| (9(9         | કઇ રાશીએ કેટલા ગણસ્થાનક ૧૧૪                    |

#### ७३ ७३ ७३

પ્રાતઃ સ્મરણીય ઃ પૂજ્યાપાદઃ શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમન્ મુક્તિ વિજયજી (મુલચંદજી) ગણિ ગુરૂભ્યો નમઃ



### મિથ્યાત્વનું સ્વરૂપ

મિથ્યાત્વ શબ્દ કેવલ કુટિલાઇથી જ વ્યાપ્ત છે, અને તે મિથ્યાત્વથી પ્રસિત લોકો કેવા પ્રકારની ગતિ મતિ અને સ્વભાવવાલા હશે, તેનો ખ્યાલ વાંચક વર્ગ કરશે, આત્માને અનાદિકાલથી સંસારને વિષે પરિભ્રમણ કરવા પણું જે થયું છે અને હજી પણ થશે તે સર્વ પ્રતાપ મિથ્યાત્વના સેવનનો જ જાણવો, કારણ કે સમ્યકત્વ ધારી સમ્યગદ્રષ્ટિજીવ, દીર્ઘકાલ સુધી સંસારમાં રઝળતો નથી, અલ્પકાળેજ નિર્વાણ (મુક્તિ) ને પામે છે, પણ મિથ્યાત્વીજ સંસારને વિષે લાંબાકાળ સુધી પરિભ્રમણને કરે છે.

કદાચ વાંચક વર્ગના હૃદયકમલમાં શંકા થશે કે, જૈન કુલમાં ઉત્પન્ન થયેલા, તથા દેવ ગુરૂ ધર્મના યોગને પામેલા જૈનો, સંસારને વિષે પરિભ્રમણ કરે તેવું અમારા માનવામાં આવી શકતું નથી, કારણ કે અજ્ઞાનિ જીવો તો સંસારમાં રઝળે, પરંતુ દેવગુરૂ ધર્મ જેમને પ્રાપ્ત

થયા છે, તેઓ સંસારમાં રઝળે નહિ. આવી શંકા કરનાર જીવોની શંકાનું સમાધાન કરવામાં આવે છે, અને તેઓના મુખ્ય કારણો નીચે મુજબ છે.

જૈનો જૈનકલને વિષે જન્મ પામ્યા, અને દેવગુરૂ ધર્મના યોગને પામ્યા, તેથી તેઓને સંસારના અંદર રૂલવાપણું નજ હોય એમ માનવું નહિ. જૈનકુલને વિષે જન્મ પામેલા પણ, કેટલાક મુક્તિગામી હોય છે. તથા કેટલાક એકાવતારી હોય છે, તથા કેટલાક બે ત્રણ સાત આઠ ભવ. અથવા તે થકી વિશેષભવે મુક્તિગામી હોય છે, કેટલાક દીર્ઘ સંસારી હોય છે. કેટલાક બહલ સંસારી હોય છે, કેટલાક દુરભવી અભવી હોય છે, કેટલાક દુર્લભ બોધી હોય છે,કેટલાક દેવગતિ ગામી, કેટલાક મનુષ્યગતી ગામી, કેટલાક તિર્યંચગતિ ગામી,કેટલાક નરકગતિ ગામી, અને કેટલાક નિગોદમાં ઉતરી પડનારા હોય છે, ટુંકામાં જેવા જેના શુભાશુભ કર્મ હોય છે, અને જેવી કરણી હોય છે તેવી ગતિને પ્રાપ્ત થાય છે, અર્થાત્ કર્મથી જીવો ચોરાશી લાખ યોનિમાં અનંતકાળ રખડનારા હોય છે ને જૈનો જૈનકુલને વિષે જન્મ પામી શુદ્ધ દેવ શુદ્ધ ગુરૂ શુદ્ધ ધર્મને ત્યાગ કરી, કુદેવ કુગુરૂ અને કુધર્મનું આલંબન કરી સંસારને વિષે પરિભ્રમણ કરે છે, અને પરિભ્રમણ કરવાનું મુખ્ય કારણ શુદ્ધ દેવને વિષે અશુદ્ધ દેવની બુદ્ધિ ધારણ કરવી અર્થાતુ સુદેવને વિષે કુદેવની અને કુદેવને વિષે સુદેવની બુદ્ધિ ધારણ કરવી તથા સુગુરૂને વિષે કુગુરૂની અને કુગુરૂને વિષે સુગુરૂની બુદ્ધિ ધારણ કરવી, તથા સુધર્મને વિષે કુધર્મની અને કુધર્મને વિષે સુધર્મની બુદ્ધિ ધારણ કરવી, તથા ધર્મને વિષે અધર્મની, તથા અધર્મને વિષે ધર્મની બુદ્ધિ ધારણ કરવી, જ્ઞાનને વિષે અજ્ઞાનની અને અજ્ઞાનને વિષે જ્ઞાનની બુદ્ધિ ધારણ કરવી, તથા હિંસાને વિષે

અહિંસાની અને અહિંસાને વિષે હિંસાની બુદ્ધિ ધારણ કરવી, તથા અસત્ને વિષે સત્ની અને સત્ને વિષે અસત્ની બુદ્ધિ ધારણ કરવી. આવી રીતે સર્વ સત્ય પદાર્થોને વિષે અસત્ય, અને અસત્યને વિષે સત્યની બુદ્ધિને ધારણ કરનારા જૈનો, મહા મિથ્યાત્વી કહેવાય છે, અને તેથીજ મિથ્યાત્વ મતિવાલા જૈન અનંત સંસાર ચક્રવાલને વિષે પરિભ્રમણ કર્યાજ કરે છે. પરંતુ ભવના પારને પામતા નથી. કહ્યું છે કે -

वरं सर्पमुखे वासो, वरं च विष भक्षणं । अचलाग्निजले पातो, मिथ्यात्वान् च जीवितं ॥१॥

ભાવાર્થ: સર્પના રહેવાના સ્થાન (રાફડા) ઉપર વાસ કરવો સારો તથા વિષનું ભક્ષણ કરવું સારૂં તથા પર્વતના શીખર ઉપરથી ઝંપાપાત કરવો સારો, તથા અગ્નિમાં પડીને બળીમરવું સારૂં, તથા પાણીને વિષે ડુબી મરવું સારું, પરંતુ મિથ્યાત્વી થઇ જીવવું સારૂ નથી. સુભાષિત રત્ન સંદોહની અંદર કહ્યું છે કે -

वरं विषं भुक्तमसुक्षयक्षमं, वरं वन श्वापदवन्निषेवितम् । वरं कृतं वन्हिशिखाप्रवेशनं, नरस्य मिथ्यात्वयुतं न जीवितम् ॥१॥

ભાવાર્થ: પ્રાણના નાશ કરવામાં સમર્થ એવા વિષનું ભક્ષણ કરવું સારૂં, તથા હિંસક પ્રાણિઓ વાસ કરતા હોય તેવા વનને વિષે શ્વાપદ જીવોના સાથે વાસ કરવો સારો, તથા જવાજલ્ય અગ્નિ જવાલાને વિષે પ્રવેશ કરવો સારો, પરંતુ મિથ્યાત્વ યુક્ત મનુષ્યને આ દુનિયામાં જીવવું સારૂં નથી, કારણ કે ઉપરનાં સર્વે એકજ વાર મરણ પમાડે છે પરંતુ મિથ્યાત્વ તો ભવોભવ મરણોના દુઃખદાઈ દુઃખોને આપે છે.

करोति दोषं न तमत्र केशरी, न दन्दशूको न करी न भूमिपः अतीवरुष्टो न च शत्रु रुद्धतो, यमुग्रमिथ्यात्वरिपुः शरीरिणाम् ભાવાર્થ: મહા ઉત્કટ મિથ્યાત્વરૂપી શત્રુ પ્રાણિયોને જે દોષો ઉત્પન્ન કરે છે, તે દોષો સિંહ કરતો નથી તથા સર્પ કરતો નથી, તથા રાજા કરતો નથી, તેમજ અત્યંત રૂષ્ટમાન થયેલો ઉદ્ધત શત્રુ પણ કરતો નથી, અર્થાત્ ઉપરોક્ત સર્વ કરતાં મિથ્યાત્વરૂપી મહાન શત્રુ મહા દોષોને ઉત્પન્ન કરે છે -

दधातु धर्मे दशधा तु पावनं, करोतु भिक्षाशनेसमस्तदूषणं । तनोतु योगं धृतचित्तविस्तरं, तथापिमिथ्यात्वयुतो न मुच्यते ॥३॥

ભાવાર્થ: દશ પ્રકારે મહા પવિત્ર ધર્મને ધારણ કરનારાઓ, તથા સમસ્ત દુષણ વર્જિત ભિક્ષા ભોજનને કરનારાઓ, તથા ચિત્તને વિસ્તાર જેને વિષે રોકાયેલ છે, અર્થાત્ ચિતની ચંચલતા સર્વથા જેને વિષે રોકવામાં આવી છે, એવા યોગોને ધારણ કરનારાઓ ઉપરના કર્તવ્યો ભલે સુખ સમાધિયે વિસ્તારથી કરે, પરંતુ એકજ ફક્ત મિથ્યાત્વને ત્યાગ કરતા નથી તો તેમનો પાર સંસાર થકી કદાપિ કાલે આવી શકતો નથી.

ददातु दानं बहुधा चतुर्विधं, करोतु पूजामतिभक्ततोऽऽर्हताम् । दधानु शीलं तनुताम भोजनं, तथापि मिथ्यात्ववशो न सिध्यति

ભાવાર્થ: ચાર પ્રકારના દાનને વિવિધ પ્રકારે ભલે આપો, તથા અત્યંત ભક્તિ થકી જિનેશ્વર મહારાજની પૂજાને ભલે કરો, તથા શીયલને સુખેથી પાલો, તથા ભોજનને ત્યાગ કરી ઉપવાસાદિક તપસ્યાને પણ તપો, તથાપિ એકજ મિથ્યાત્વ વશવર્તિ જીવ કોઈ દિવસ સિદ્ધિને પામતો નથી.

अवैतु शास्त्राणि नरो विशेषतः, करोतु चित्राणि तपांसि भावतः । अतत्वसंसक्त मनास्तथापिनो, विमुक्तसौख्यं गतबाधमश्नुते ५

ભાવાર્થ: મનુષ્ય જે તે શાસ્ત્રના અભ્યાસને વિશેષ પ્રકારે ભલે

કરો, તથા નાના પ્રકારની તપસ્યાને પણ ભાવ યુક્ત ભલે કરો, તો પણ મિથ્યાત્વ સંયુક્ત મનવાલો થઇ મિથ્યાત્વનો સેવન કરનાર જો હોય તો જેને વિષેથી સર્વ બાધાઓ (પીડાઓ) નાશ પામી છે, એવા મુક્તિ સુખના આસ્વાદનને કોઈ દિવસ કરી શકતો નથી:, અર્થાત્ ઉપરોક્ત ક્રિયા કરનાર મનુષ્ય જો મિથ્યાત્વનું સેવન કરનાર હોય તો મુક્તિને પામી શકતો નથી, માટે સમ્યકત્વનું સેવન કરવું તેજ સાર ભૂત છે.

तनोति धर्मं विधुनोति पातकं, ददाति सौख्यं विधुनोति बाधकम् चिनोति मुक्तिं विनिहंति संसृति, जनस्य सम्यक्त्वमनिंदित धृतम् ॥६॥

ભાવાર્થ: નહિં નિંદાયેલ સમ્યકત્વ રત્નને ગ્રહેશ કરનારા મનુષ્યોનું ધારે કરેલ સમ્યકત્વ ધર્મનો વિસ્તાર કરે છે, તથા પાપ કર્મના નાશને કરે છે, તથા વિવિધ પ્રકારના સુખને આપે છે, તથા નાના પ્રકારની બાધા (પીડાઓને) દુર કરે છે, તથા સંસારને હશે છે, તેમજ મુક્તિને આપે છે.

#### मिथ्यात्व यतः

न मिथ्यात्वसमः शत्रुर्न मिथ्यात्वसमं विषम् ।
न मिथ्यात्वसमो रोगो, न मिथ्यात्वसमं तमः ॥१।
द्विषद्विषतमोरोगैर्दुःखमेकत्र दीयते ।
मिथ्यात्वेन दुरंतेन, जंतोर्जन्मिन जन्मिन ॥२॥
वरं ज्वाला कुले क्षिप्तो, देहिनात्मा हुताशने ।
न तु मिथ्यात्वसंयुक्तं, जीवितव्यं कदाचन ॥३॥

ભાવાર્થ: મિથ્યાત્વ સમાન કોઈ શત્રુ નથી, મિથ્યાત્વ સમાન કોઈ રોગ નથી તથા મિથ્યાત્વ સમાન બીજો કોઈ અંધકાર નથી. ૧ શત્રુ વિષ રોગ અને અંધકાર આ ચાર એક જન્મને વિષે દુઃખ આપે છે. પરંતુ જેનો દુ:ખે કરીને અંત આવે એવા મિથ્યાત્વ વડે કરી જન્મો જન્મને વિષે દુઃખની પ્રાપ્તિ થાય છે. ર જવાજલ્યમાન જવાળાઓના સમુહથી ભરપુર ભરેલ અગ્નિને વિષે પોતાનો આત્મા નાખવો સારો પણ મિથ્યાત્વ યુક્ત જીવિતવ્યને ધારણ કરવું કદાપિ કાલે ઉચિત નથી.

चउदसपुव्वीआहारगाय, मणनाणिवीयरागाय । हुंति पगायपरवसा तयणं तरमेव चउगङ्आ ॥१॥

ભાવાર્થ: નિદ્રાદિ પ્રમાદના વશવર્તિપણાથી ચૌદપૂર્વઘર આહારકલબ્ધીવાળા તેમજ મનઃપર્યવ જ્ઞાનવાળા તથા વીતરાગ દશાને પ્રાપ્ત થનારા અગ્યારમા ગુજ્ઞઠાણા સુધી પહોંચેલા જીવોપણ પ્રમાદના આધિન થકી ક્ષણ માત્રમાં ચારગતિ રૂપ સંસારમાં પર્યટન કરવા વાળા થાય છે.

अणविक्खिआ पमिज्जिअ, थंडिल्ले ठाणमाइ सेवंतो । हिंसाऽभावे वि न सो, कड सामाइओ पमायाओ ॥१॥ कड सामाइओ पृिंव, बुद्धीए पेहिउण भासेज्जा । सइ निख्ज्जं वयणं, अण्णह सामाइअं न हवे न सइ पमाय जुत्तो, जो सामाइअं कया य कायव्वं । कयमकयं वा तस्स हु, कयंपि विहलं तयं नेयं ॥३॥ काउण तक्खणं चिअ, पारेइ करेइ वा जहिच्छाए । अणविठ्ठअ सामाइअ, अणायराओ न तं सुद्धं ॥४॥

ભાવાર્થ: સામાયિકને અંગીકાર કરનાર માણસ સામાયિક લઇને નજર દ્રષ્ટિથી નિહાળ્યા શિવાય તેમજ ભૂમિને પ્રમાર્જન કર્યા શિવાય ભૂમિનું સેવન કરે છે. તેમાં હિંસા ન થાય તો પણ જોયા અને પૂજ્યા પ્રમાજ્યાં શિવાય ભૂમિનું સેવન કરવાથી એટલે ઉપરોક્ત

ભમિ ઉપર બેસવા ઉઠવાથી સામાયિક કરવા છતાં પણ પ્રમાદ દોષથી શાસ્ત્રકાર મહારાજા તેના સામાયિકને નિષ્કલ કહે છે. ૧ હવે સામાયિકને કરનાર માણસ પણ સામાયિકને લઇને કોઈપણ વચન બોલે તે પ્રથમ બુદ્ધિપૂર્વક વિચાર કરીને બોલે અને તે પણ નિર્વઘ વચન બોલે અન્યથા વિપરીત બોલવાથી તેનું સામાયિક નિષ્ફળ થાય છે. ૨. કોઈ જીવે સામાયિક કરવાનો નિયમ લીધો હોય તેનું સ્મરણ ન કરે કે માહારે સામાયિક કયારે કરવું તથા મેં સામાયિક કર્યું કે નહિ આવી ચિતા ન કરે અગર મેં સામાયિક કર્યું છે કે નથી કર્ય આવી રીતની ચિંતા કરવાથી કદાચ કરેલ સામાયિક હોય તો પણ નિષ્ફલ ગણાય છે. કારણ કે ઉપયોગ તેમજ પ્રમાદના ત્યાગ પૂર્વક સામાયિક કરવાનું ફરમાન છે. ૩ સામાયિક કરનાર સામાયિક લઇ તુરત સામાયિક પારે અગર પોતાની મરજી મુજબ પારે તથા ચિત્તને વ્યાક્ષિપ્ત રીતે રાખી તેમજ ચિત્તને ડામાડોળ અને પરની કોઈ પણ વાતમાં જોડી સામાયિક કરે તથા અનાદરથી સામાયિક કરે તો કરેલું સામાયિક શુદ્ધ નહિ થતા નિષ્ફલ જાય છે કિં બહુના ? લાભ કરતાં हानि वधारे थाय छे

## રાત્રિ ભોજન કરનારા દુઃખી થાય છે.

करचरणफुट्टकेसा, बीभच्छा दूहवादिरहाय । तणदारुजीविया ते, जेहि य भुत्तं वियालिम्म ॥१॥

ભાવાર્થ: જે જીવો રાત્રિના વિષે ભોજન કરે છે તેના હાથ પગ તથા કેશાદિક ટુટેલા પુટેલા હોય છે. તેમજ બીભત્સ દેખાવવાળા દુખી દીન અને દરિદ્રો હોય છે. વલી તૃણના ભારા અને કાષ્ટના ભારા લાવી લાવીને આજીવિકા ચલાવનારા હોય છે.

વિવેચન : જૈન સિદ્ધાંતોમાં રાત્રિ ભોજનનું મહાપાપ કહેલું છે.

દિવસે ભોજન કરનારાના ભોજનમાં કીડી મકોડી કુંથુઆ ધનેડા એળમગતરા ડાંસ કંસારી માખી વિગેરે આવી હોય તેને પણ ચક્ષુ મીંચીને જમનારા દેખતા નથી. તો રાત્રિને વિષે અનેક નાના જીવો આહારના ઉઘાડા ભાજનમાં પડવાથી ક્યાંથી જ દેખવામાં આવે અને જીવોના સમૂહ રૂપ આહાર કરવાથી બુદ્ધિ નિર્મળ કયાંથી થાય ? નિર્મળ બુદ્ધિ વિના દેવ ગુરૂ ધર્મ અને પોતાનો સનાતન માર્ગ કયાંથી જ નીહાળી શકે માટે ઉત્તમ જીવોયે રાત્રિ ભોજનને વર્જવું જોઇયે અન્ય દર્શનીયોના પુસ્તકોને વિષે પણ રાત્રિ ભોજન ત્યાગ કરવાનું કહેલ છે.

पयोदपटलच्छन्ने, नाश्चंति रविमंडले । अस्तंगते तु भुंजानाः अहो मानोः सुसेवकाः ॥१॥

ભાવાર્થ: મેઘ પટલ વડે રિવમંડળ આચ્છાદન થયે રાત્રે ન ભોજન કરનારા તેજ સૂર્ય અસ્ત થયા પછી ભોજન કરે છે. અહો અહો એવા સૂર્યના સેવકની તમો ચેષ્ટાઓને જુઓ.

વિવેચન : કેટલાક લોકો સૂર્ય દેખવામાં ન આવે ત્યારે દિવસે ભોજન કરતા નથી પણ આશ્ચર્યની વાત એ છે કે રાત્રિયે તો તેઓ ખાય છે. સૂર્ય રાત્રિમાં બીલ્કુલ ન દેખાય ત્યારે તો રાત્રિ ભોજનનો આ રીતે તદન ત્યાગ કરવો જોઇએ જૈન કુળને વિષે ઉત્પન્ન થયેલા જ્વોને જૈન શાસ્ત્રની આજ્ઞા પ્રમાણે ભોજનનો સર્વથા ત્યાગ હોવો જોઇએ, તેને બદલે એટલે હદે કુટેવ પડી છે કે સાયંકાળે પોતાના ઘરમાં ખાધું હોય છતાં રાત્રિયે હોટલમાં જઇ ચાહ દુધ પુરી ભજીયા લાડુ કચુરી કંદમૂળ બટાકા રીંગણાના અભક્ષ્ય શાકો અને અનેક વાસી ચીજોનું ભક્ષણ કરી આલોક તથા પરલોક બન્ને બગાડે છે. જૈનકુળમાં જન્મેલા છતાં તમારી આવી દુર્ગતિમાં ગમનની રાત્રિ ભોજનની ગાઢ

ઇચ્છા તે કેવું અજ્ઞાનિપણુ ! સમજો ચેતો ! જાગો ! ને રાત્રિભોજન ત્યાગ કરી તમારો ધર્મ સંભાળોને સુખી થાઓ.

રાત્રિ ભોજન ત્યાગ કરનારા જીવો વ્રત પચ્ચકખાણને કરી શકે છે પણ રાત્રિ ભોજન કરનારાથી કાંઇ પણ થતું નથી. માટે વ્રત પચ્ચષ્ખાણનું સેવન કરવું હોય સંસારનો અંત કરવોહોય તો રાત્રિ ભોજન ત્યાગ કરો.

રાત્રિ ભોજનના ત્યાગના પેઠે અભક્ષ્ય અનંતકાયાદિકને પણ વિશેષે ત્યાગ કરવાનું શાસ્ત્રકાર મહારાજાયે ફરમાન કરેલ છે માટે સુજ્ઞ જીવોયે તેમનું પણ વર્જન કરવું યોગ્ય છે.

#### वनस्पति डायनी જयशा

ખાવું નહિ પીવું નહિ અને ફોગટ કર્મ બંધન ઘણા કરવામાં આવે છે કારણ કે જે ચીજ વસ્તુઓ આપણને ખપ નથી તે વસ્તુનું વિના કારણે સત્યાનાશ વાળવું તેમાં લાભ શું થનાર હતો. ઘણા જીવો એવા હોય છે કે વિના કારણે વનસ્પતિ કાયના જીવોને સંતાપે છે તથા પ્રાણ થકી વ્યપરોપણ કરે છે. તેમાં તેમનો કોઈપણ પ્રકારનો સ્વાર્થ સધાઇ શકતો નથી પરંતુ કેવલ નરકના કર્મનો ઉપચય થાય છે. માટે તેવા વિના પ્રયોજનના અનર્થદંડો તેમજ પાપ કર્મને દુર કરી જીવદયાના પ્રતિપાલક થવું તેજ શોભાદાયક છે. ઘણા જીવો વૃક્ષો પરથી વિના કારણે વનસ્પતિયોને છેદે છુંદે છે. તથા વનસ્પતિ ઉપર નિરંતર ચાલે છે તેમંજ વડીનીતિ લઘુનીતિ વિગેરે પણ તેનાજ ઉપર કરવામાં આવે છે, તેમજ નીલફુલ સેવાલ વિગેરેને ચાંપે છે તે ઘણું જ અઘટિત કર્તવ્ય થાય છે. માટે જૈનોયે વનસ્પતિના જીવોને કિલામણા પણ ન કરવી જોઇયે તો મારવાની સ્વપ્ને પણ આશાજ

રાખેલી શાની હોય અર્થાત્ હોય જ નહિ કિંબહુના ! ઉત્તમ જીવોને પથ્વીકાય અપકાય તેઉકાય વાઉકાય અને વનસ્પતિકાયના સમગ્ર જીવોનું રક્ષણ કરવું શ્રેષ્ઠ છે, કારણ કે એવી રીતે યતનાથી રક્ષણ કરવામાં ન આવે તો તે મનુષ્યોની દુર્દશા થાય છે, કારણ કે ગૃહસ્થાશ્રમ તેજ ઘણીજ જીવ હિંસાના કારણભૂત છે, માટે તે હિંસામય ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી ઉત્તમ જીવો જે જે પ્રકારે જીવ દયા પ્રતિપાલન કરે છે તે તે પ્રકારના લાભના ભાગીદાર બને છે. શિવાય ગૃહસ્થાશ્રમ પાપમય કર્તવ્યોથી કેવલ હિંસામયજ ભરેલો છે.

મહાભારતને વિષે કહ્યું છે કે -

सर्वे वेदा न तं कुर्युः, सर्वे यज्ञाश्च भारत । सर्वे तीर्थाभिषेकाश्च, यः कुर्यात्प्राणिनां दया ॥१॥

ભાવાર્થ: શ્રીમાન્ કૃષ્ણ મહારાજ યુધિષ્ઠરને કહે છે કે - હે ભારત ! જે લાભ પ્રાણિયોની દયા પાલવાથી ઉત્પન્ન થાય છે તે લાભ સર્વે વેદોના પઠન પાઠનથી પણ ઉત્પન્ન થતો નથી, તથા સર્વે પ્રકારના યજ્ઞો કરવાથી પણ તે લાભ પ્રાપ્ત થતો નથી તથા સર્વે તીર્થોના અભિષેકો કરવાથી પણ થઇ શકતો નથી.

यो ददाति सहस्त्राणि, गवामश्वशतानि च । अभयं सर्वसत्वेभ्यस्त दानमतिरिच्यते ॥२॥

ભાવાર્થ: જે માણસ હજારો ગાયો તથા સેંકડો ઘોડાઓનું દાન આપે અને બીજી તરફ સર્વે જીવોને અભયદાન આપે તો ગાયો તથા ઘોડાઓના દાન કરતાં અભય દાન વિશેષ લાભ આપે છે કારણ કે અભયદાન જ શ્રેષ્ઠ છે. कपिलानां सहस्त्राणि, यो द्विजेभ्य : प्रयच्छित । अकस्य जीवितं दघात्, न च तुल्यं युधिष्ठिर ॥३॥

ભાવાર્થ: કોઈપણ માણસ હજાર ગાયો બ્રાહ્મણોને દાનને વિષે આપે અને એક જીવને જીવિત દાન આપે તો હે યુધિષ્ઠિર! ગાયોનું દાન અભય દાનના તોલે આવી શકે નહિ.

हेमधेनुधरादीनां, दातारः सुलभा भुवि । दुर्लभो पुरुषो लोके, यः प्राणिश्वभयप्रदः ॥४॥

ભાવાર્થ: સુવર્ણ ગાય તથા પૃથ્વી ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારના દાન આપનારા પૃથ્વી ઉપર સુલભ હોય છે, અર્થાત્ ઉપરોક્ત દાન આપનારા ઘણા હોય છે પરંતુ મરણ થકી બચાવી પ્રાણિયોને અભયદાન આપનાર પુરૂષ લોકને વિષે દુર્લભ હોય છે.

यो दघात्कांचनं मेरुं, कृत्स्नं चैव वसुधरां । एकस्य जीवितं दघात्, न च तुल्यं युधिष्ठिर ॥५।

ભાવાર્થ: એક માણસ કાંચનમય મેરૂપર્વત જેટલા સુવર્શનું તથા સમગ્ર પૃથ્વીનું દાન આપે અને એક જીવને જીવિતવ્યનું દાન આપે તો હે યુધિષ્ઠિર! બન્ને સરખા થતા નથી કિંતુ અભયદાન વધી જાય છે,

महतामिप दानानां, कालेन क्षीयते फलं । भीताभयप्रदानस्य, क्षय एव न विद्यते ॥६॥

'ભાવાર્થ: કોઈપણ માણસ મોટામાં મોટા દાનને આપી મહાફલને ઉપાર્જન કરે છે તે પણ ફલ કેટલાક કાલે ક્ષીણ થઇ જાય છે પરંતુ મરણ થકી ભય પામેલા જીવોને અભય દાન આપવા થકી અભયદાનનું ફલ કોઈ પણ કાલે ક્ષય થતું નથી. માર્કંડ પુરાણમાં કહ્યું છે કે -

अहिंसा सर्वजीवेषु, तत्वज्ञैः परिभाषिता । इदं हि मूल धर्मस्य, शेषस्तस्येव विस्तरः ॥१॥

ભાવાર્થ: તત્વને જાણનારા મહાપુરૂષોએ સર્વ જીવોને વિષે અહિંસાને કથન કરેલી છે. કારણ કે અહિંસા તેજ ધર્મનું મૂલ છે. શિવાય બાકી રહેલ તે તો તેના વિસ્તારભૂત છે.

यथा मम प्रियाः प्राणास्तथा तस्यापि देहिनः । इति मत्वा न कर्तव्यो, घोरः प्राणिवधो बुधः ॥२॥

लावार्थ : हयांणु छवोने वियार अरवो श्रेर्ध के प्रकारे मारा प्राण्णो प्रिय छे ते प्रकारे हरेड छवोने पण पोताना प्राण्ण अत्यंत प्रिय छे अेवुं श्राण्णि पंडित पुरुषों चे घोर अेवो प्राण्णि वध डरवो निष्ठ. कंटकेनापि विद्सस्य, महती वेदना भवेत् । चक्रकुंतासियष्ट्याद्य, मार्यमाणस्य किं पुनः ॥३॥

ભાવાર્થ: દરેક મનુષ્યોને એવી ચિંતવના કરવી જોઇયે કે એક કાંટો માત્ર વાગવાથી મહાવેદના ઉત્પન્ન થાય છે, તો ચક્ર ભાલુ તરવાર અને લાકડી આદિ શસ્ત્રના પ્રહાર કરવા વડે કરી નિરપરાધી જીવોને મારવાથી તેઓને દુઃખ થતું હોય તેનું વર્શન કેમ થઇ શકે? दीयते मार्यमाणस्य, कोटिं जीवितमेव वा । धनकोटिं परित्यज्य, जीवो जीवितुमिच्छति ॥४॥

ભાવાર્થ: કોઈપણ પ્રાણિ કોઈપણ જીવના પ્રાણને હરણ કરતો હોય તે સમયે જો કોઈ માણસ મરનારને કોટિ દ્રવ્ય આપે, અથવા જીવિતવ્ય આપે, તો કોટી દ્રવ્યનો ત્યાગ કરી જીવિતવ્યને અંગીકાર કરશે. કારણ કે કોટિ દ્રવ્ય કરતાં પ્રાણિયોને જીવિતવ્ય અત્યંત ઇષ્ટ હોય છે.

यो यत्र जायते जंतुः, स तत्र रमते चिरं । अतः सर्वेषु जीवेषु, दयां कुर्वति साधवः ॥५॥

ભાવાર્થ : જે જીવ જે જે સ્થલોને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે તે તે સ્થલોને વિષે ઘણા કાલ સુધી આનંદને પામે છે, તેકારણ માટે સમગ્ર જીવોને વિષે સજ્જન માણસો દયા ધારણ કરે છે.

अमेध्यमध्ये कीटस्य, सुरेंद्रस्य सुरालये । समाना जीविताकांक्षा, तुल्यं मृत्युभयं द्वयोः ॥६॥

ભાવાર્થ: અશુચિમય પદાર્થને વિષે અર્થાત્ વિષ્ટાને વિષે રહેલા કીડાને તેમજ દેવલોકને વિષે રહેલા ઇંદ્ર મહારાજને પણ જીવિતવ્યની આકાંક્ષા સરખીજ છે તેમજ મરણનો ભય પણ બન્નેને સરખોજ છે, કારણ કે મરણ થકી જગતના સમગ્ર સુક્ષ્મ અને સ્થૂલ પુદ્દગલ ધારીજીવો સર્વે મરણના ભયથી ડર પામે છે, તે માટે જીવોનું રક્ષણ કરવું શ્રેષ્ઠ છે.

स्वल्पायुर्विकलोरोगी, विचक्षुर्बिधरं खलु । वामनः पामनः षंढो, जायते स भवे भवे ॥७॥

ભાવાર્થ: જીવ હિંસા કરનાર પ્રાણિ સ્વલ્પ આયુષ્યવાલો તથા વિકલ (ભ્રમિત ચિત્તવાલો) તથા રોગિષ્ટ તથા વિકલ ચક્ષુવાલો તેમજ ચક્ષુરહિત તથા બધિર (બહેરો) તથા ખીડો લુલો તથા લંગડો તેમજ પાંગળો તથા નપુંસક ભવો ભવને વિષે થાય છે.

यादृशी वेदना तीवा, स्वशरीरे युधिष्ठिर । तादशी सर्वभूतानामात्मनः सुखमिच्छतां ॥८॥ /

ભાવાર્થ: હે યુધિષ્ઠિર! પોતાના શરીરને વિષે જેવી રીતે તીવ્ર વેદના થાય છે, તેવીજ રીતે પોતાના આત્માને સુખની અભિલાષા ધારણ કરનાર સમગ્ર જીવોને થાય છે, માટે જીવદયા ધારણ કરવી તેજ સારભૂત છે.

विष्शु पुराशमां કહ્યું છે हे -पृथिव्यामप्यहं पार्थ, वायावग्नौ जलेप्यहं । वनस्पतिगतश्चाहं, सर्वभूतगतोप्यहं ॥१॥

ભાવાર્થ: શ્રીમાન્ કૃષ્ણ મહારાજા યુધિષ્ઠિરને કહે છે, કે હે પાર્થ! પૃથ્વીને વિષે, જલને વિષે, વાયુને વિષે અગ્નિને વિષે તથા વનસ્પતિને વિષે હું જ રહેલો છું, કિં બહુના! સર્વભૂતોને વિષે પણ હું જ પ્રાપ્ત થયેલો છું.

जले विष्नुः स्थले विष्नु, विष्नुं पर्वतमस्तके । ज्वालामालाकुले विष्नुं सर्वं विष्नुमयं जगत् ॥२॥

ભાવાર્થ: જલને વિષે વિષ્નુ છે, સ્થલને વિષે વિશ્વ છે, પર્વતના મસ્તકને વિષે પણ વિશ્વ છે, તેમજ જવાલા માલાકુલને વિષે પણ વિષ્નુ છે, કિં બહુના! સર્વ જગત વિષ્નુમય ભરપૂર ભરેલું છે.

# સત્ય અસત્યનું સ્વરૂપ

સત્ય બોલનાર માણસને સર્વે મંત્ર તંત્રના યોગો સિદ્ધ થાય છે તથા ધર્મ અર્થ અને કામ પણ ફ્લીભુત થાય છે. તથા સત્ય બોલવાથી સર્વે રોગ શોકાદિક ઉપદ્રવો નાશ પામે છે. ૧

અસત્ય બોલનાર માણસ જયાં જાય ત્યાં ત્યાં અને જે ગતિમાં જાય, ત્યાં દુઃખ પામે છે, સારા શબ્દોને કોઈ દિવસ સાંભળતો નથી. સુખકારી શબ્દોનો અનુભવ કરતો નથી. પણ અશ્રાવ્ય દુઃખકારી અપ્રિય શબ્દોનું શ્રવણ કરે છે. આ સર્વ અસત્ય બોલવાનો પ્રતાપ છે ર

જે માણસ અસત્ય ભાષણ કરે છે. તે દુર્ગંધી થાય છે. મુખને

વિષે દુર્ગંધમય ખરાબ રોગવાળો થાય છે. અનિષ્ટ વચનવાળો થાય છે. એટલે તેનું બોલેલું કોઈને ગમતું નથી, એવી થાય છે. તથા કઠોર વચન બોલનાર થાય છે. ખરાબ મુખવાળો થાય છે, જલચુક એલચુક અને મન્મનમુકપણાને અસત્ય બોલનાર પામે છે. 3

અસત્ય બોલનારા જીવો ઇહલોકને વિષે જીવ્હા છેદનપશું તથા બંધનપશું પામે છે. તથા અપયશ પામે છે. તેમજ ધનના નાશને પામે છે. ૪

जई न सक्कह सम्मं, अइदुक्करं तवचरणं । तो सच्चं मासिज्जा, जह पणियं वीयराएहिं ॥१॥

ભાવાર્થ: હે માનવ ! યદિ દુષ્કર એવા તપસંયમને સમ્યક્ પ્રકારે વહન કરવાને તું સમર્થમાન નથી તો એકજ સત્ય વચનને નિરંતર બોલવા સમર્થમાન થા જે કારણ માટે વીતરાગ મહારાજાએ કથન કરેલું છે કે -

जेण परो दुमिजई, पाणिवहो जेण होई भणिएण । अप्पा पडई किलेसे, न हु तं जंपंति गीयत्था ॥१॥

ભાવાર્થ: જે વચનોના બોલવા વડે કરી પર માણસ દુહવાય છે, તથા જે વચનો બોલવા વડે કરી પ્રાણિયોનો ઘાત થાય છે તેમજ જે વચનો બોલવાથી પોતાનો આત્મા પણ કલેશને વિષે પડે છે તેવા વચનોને ગીતાર્થ પુરૂષો કોઈ દિવસ બોલતા નથી. કારણ કે ઉપરોક્ત વચનોનો પ્રલાપ કરવાથી પોતાને જ શોચવા જેવું થાય છે અને કોઈપણ પ્રકારનો લાભ પણ થતો નથી જે માટે કહ્યું છે કે - संतेहिं असंतेहिं, परस्स किं जंपिणेहिं दोसेहिं। अत्थो जस्स न लब्भई, सो अभित्तो कओ होई ॥२॥

ભાવાર્થ : પરને વિષે દુષણો હોય અથવા તો ન હોય તો પણ

હે મૂઢ માણસ! તહારે તે બોલવાની શું જરૂર છે. તેનો વિચાર કર? કારણ કે તેમ કરવાથી તને કોઈપણ પ્રકારનો અર્થ મળતો નથી. અર્થાત્ પરદોષ ઉદ્ઘાટક કરવાથી તને કાંઇ પણ લાભ થતો નથી તો તે તહારો શત્રુ તો ક્યાંથી જ થાય (કહેવાય) માટે પરપ્રવેશ ત્યાગ કરવો તેજ શ્રેયસ્કર છે, પરના દોષો ઉદ્ઘાટન કરવાથી અસત્ય અને માયામૃષાના દોષો લાગે છે કારણ કે દેષી માણસ બીજાના ગમે તે પ્રકારે અવર્ણવાદ બોલે તે કાંઇ સત્ય હોતા નથી.

# પરોપકારપણું

मेहाणजलं चंदणं तहतरुवराण फलनिचयं । सुपुरिसाण ऋद्धी सामन्नं सयललोयस्स ॥१॥

ભાવાર્થ: મેઘોનું જલ તથા ચંદન તથા વૃક્ષોના ફળનો સમૂહ તથા સદ્પુરૂષોની ઋદ્ધિ આ ઉપરોક્ત સર્વે લોકોને સમાન રીતે ફળ આપનારા અર્થાત્ ઉપકાર કરનારા છે.

વિવેચન: પરોપકારી સત્યવંત માહાનુભાવોમાં મૂર્છા રહિતપશુ વિનીતપશું ગાંભીર્યપશું સત્યપશું અતુચ્છપશું વિદ્યા વિનોદ વિનય સંપન્નપશું અને અદીનપશું તેમજ શૌર્યપશું પ્રગટ થાય છે અને તેથી આત્માનો સંસાર થકી વહેલો પાર આવે છે. પરોપકારી માહાત્માઓના હજારો દેષ્ટાંત મોજુદ છતાં પરોપકાર પરાયશતા ઘશે ભાગે નષ્ટ થયેલી જોવામાં આવે છે અને વિશેષે કરી આપશા ઉપર ઉપકાર કરેલ હોય તેનો પશ આપશે અપકારકરીયે છીયે, આ બહુજ ગેરવ્યાજબી છે કારશ કે ઉપકારીનો બદલો કોઈપશ રીતે વાળી શકાતો નથી કહ્યું છે કે -

दुःप्रतिकारौ मातापितरौ स्वामीश्च गुरुश्च लोकेऽस्मिन् । तत्र गुरुरिहामुत्र च सुदुष्करतर प्रतीकारः ॥१॥ ભાવાર્થ : ઇહલોકને વિષે માતા પિતા સ્વામી અને ગુરૂ દુષ્પ્રતીકારક છે, તેમાં પણ ગુરૂ તો ઇહલોક અને પરલોક બન્નેને વિષે દુષ્પ્રતીકારક જ છે.

વિવેચન: એ ઉપર પ્રમાણે મહાત્મા શ્રીમાન ઉમાસ્વાતિવાચક મુખ્ય કથન કરે છે, હાલમાં જે આપણે ઉપકારના બદલામાં અપકારની લાઇન પકડી છે તેના માઠા કટુક ફલો આપણને કેવા પ્રકારના ભોગવવા પડશે તે એક જ્ઞાનિ મહારાજ જાણે બીજાથી કહી બોલી શકાય તેમ નથી. સુજ્ઞ જીવોએ ઉપકાર કરનાર પ્રાણિને પોતાના પ્રાણ અર્પણ કરીને પણ ઉપકારનો બદલો વાળવો લાયક છે તો અપકાર કરવાની તો વાત જ શું કહેવી અર્થાત્ મરણ પામવું પણ અપકાર કરવો નહિ.

# માતા પિતાનું સ્વરૂપ

भूमें गरीयसी माता, स्वर्गादुच्चतरः पिता । जननी जन्मभूमिश्च, स्वर्गादपि गरीयसी ॥१॥

ભાવાર્થ: ભૂમિ થકી માતા મોટી છે તથા સ્વર્ગ થકી પિતા મહાન છે. માતા અને જન્મભૂમિ આ બન્ને સ્વર્ગ થકી ઉચ્ચતર ઉંચા છે.

पिता स्वर्गः पिता पूज्यः, पिता हि परम तपः । पितरि प्रीतिमापन्ने, प्रियं ते सर्वदेवताः ॥२॥

ભાવાર્થ: પિતા તેજ સ્વર્ગ છે પિતા પૂજનીય છે. તથા પિતા તે જ નિશ્ચય પરમ તપ છે, પિતા પ્રીતી પામ્યે છતે દેવતા પ્રિતિ પામે છે.

વિવેચન : શાસ્ત્રકાર મહારાજાઓના પોકારો રૂપી દુંદુભીના નાદને શ્રવણ કરતાં છતાં પણ માતા પિતા સાથે લડી વઢી જુદા પડી તેમને માર મારી સ્ત્રીના વચને ચાલી તેમને લુંટી લઇ ગાળોના વરસાદને વરસાવી જન્મો જન્મના વૈરી થઇ બેસતા જીવો ઘણા જોવામાં આવે છે અને તેમનાં બાલ બચ્ચાં પણ તેમના પિતાને પગલે ચાલી માતા પિતાની ભક્તિ કરવામાં વંચીત બને છે.

# પુત્ર પ્રત્યે પિતાનો હિતોપદેશ

खलसंगो कूकलत्तं, वसणकुधणागमो असमाहो । रागदोस कसाया, मुंच पुत्त पयत्तेणं ॥१॥

ભાવાર્થ: દુષ્ટ અને ખલનો સંસર્ગ તથા કુલટા ભાર્યા તથા કુવ્યસનો તથા કુવ્યાપારથી મળેલા પૈસાનું આગમન તથા અસમાધિ-આર્તધ્યાન તથા રાગ-દ્વેષ કષાયો વિગેરેને હે પુત્ર! પ્રયત્નથી ત્યાગ કર.

વિવેચન : ધન્ય છે માતા-પિતાઓને કે હડકાયા કુતરાના પેઠે પુત્ર-પુત્રીયોનો માર ખાઈ, ગાળો ખાઈને પણ આવો ઉપરનો મનોહર ઉપદેશ કરે છે, તો પણ ડાહ્યા દીકરાઓને કયાં શાન આવવાની હતી કે પૂજ્ય પિતાજીને અને તેમના શ્રેષ્ઠ વચનોને વધાવી લે! ને મસ્તકના ઉપર ચડાવે.

# વૃદ્ધોનું સ્વરૂપ

तपः श्रुत धृति ध्यान विवेक यम संयमै: । ये वृद्धास्तेऽत्र शस्यंते, न पुनः पलितांकुरैः ॥१॥

ભાવાર્થ: તપ, શ્રુત, ધૈર્ય, ધ્યાન, વિવેક, યમ, સંયમાદિકવડે કરી જેઓ વૃદ્ધો હોય તેજ વૃદ્ધો પ્રશંસાપાત્ર કહેવાય છે, પરંતુ પલિત-ધોળા કેશ આવવાવડે કરી કાંઇ વૃદ્ધ કહેવાતા નથી.

सत्तत्वनिकषोद्भूतं, विवेकालोकवर्द्धतं । येषां बोधमयं तत्वं, ते वृद्धा विदुषां मता : ॥२।. ભાવાર્થ: સારા તત્વરૂપી કસોટીથી પ્રગટ થયેલું તથા વિવેકરૂપી પ્રકાશથી વૃદ્ધિ પામેલું, બોધમય તત્વ જેઓનું છે, તેઓને પંડિત પુરૂષોએ વૃદ્ધ માનેલા છે.

न हि स्वप्नेऽपिसंजाता, येषां सद्व्रतवाच्यता । यौवनेऽपि मता वृद्धास्ते धन्योः शीलशालिभिः ॥३॥

ભાવાર્થ: જેમના સદાચાર સંબંધમાં કોઈપણ સ્વપ્નને વિષે પણ વિરૂદ્ધ બોલી શકેલ નથી તેઓને યૌવન અવસ્થાને વિષે પણ ઉત્તમ જીવોએ ધન્યો માનેલા છે.

#### આવા કારણથી મોટાપણ લઘુ થાય.

अइ रोसो अइ तोसो, अइ हासो दुज्जणे हि संवासो । अइ उब्भडोय वेसो, पंचवि गुरुयं पि लहुयंति ॥१॥

ભાવાર્થ: અતિ રોષ કરવાથી, અતિ તોષ કરવાથી, અતિ હાસ્ય કરવાથી, દુર્જનના સાથે સંગતિ કરવાથી અને અતિ ઉદ્ભટ વેષ ધારણ કરવાથી, આ ઉપરોક્ત પાંચ મોટાઓને પણ હલકા બનાવે છે.

# વિશ્વાસ વર્જવા લાયક સ્થળો.

वसणासत्ते १ सप्ये र मुखे३ जुवईजणे४ जले५ जलणे६ । पुळविरुद्धे पुरिसे७, सत्तन्हं न विससीयव्वं ॥१।.

ભાવાર્થ: વ્યસનાસક્તને વિષે ૧, સર્પને વિષે ૨, મુર્ખને વિષે ૩, સ્ત્રી વર્ગને વિષે ૪, પાષ્ટિને વિષે ૫, અગ્નિને વિષે ૬, તથા પ્રથમ વિરુદ્ધ ભાવને ધારણ કરનાર પુરૂષને વિષે ૭, આ ઉપરોક્ત સાતને વિષે લવલેશ માત્ર વિશ્વાસ કરવો નહિ.

#### બગ્રીસ ક્વલ આહાર

बत्तीसं किर कवला, आहारो कुच्छि पूरओ भणिओ । पुरिसस्स महिलियाए, अट्ठावीसं भवे कवला ॥१॥

ભાવાર્થ: દરેક પુરૂષોને ઉદર પૂર્તિ કરવા નિમિત્તે શાસ્ત્રકાર મહારાજાયે બત્રીશ કવલ કોલીઆનો આહાર કહેલો છે, તથા સ્ત્રીયોને માટે અટ્ઠાવીશ કવલનો આહાર કહેલો છે.

વિવેચન : પ્રમાણોપેત આહાર કરવાથી શરીર સુખાકારી, ઇંદ્રિયો સતેજ, ધાર્મિક વ્યવહારી કાર્યોમાં સ્ફુર્તિ, નિરોગીપણું તુષ્ટી પુષ્ટી કાંતિ બલ વીર્ય પરાક્રમની વૃદ્ધિ થાય છે અને ધર્મધ્યાન આનંદથી થાય છે, પણ આંખો મીંચીને ભીમના પેઠે હાથમાં આવ્યું કે ગળા નાસીકાને મસ્તક સુધીભરવાથી વમન વિરેચન વિશ્વિકા રોગ કાશ શ્વાસ જવર સન્નિપાતાદિક થાય છે. વૈદ્યો પૈસા ખાય છે. અને તેમાં મરે તો તિર્યંચને નરકગતિ તૈયાર જ હોય છે. આ બધો પ્રતાપ ઘણું ખાવાથી અજીર્શના જાણવા. બીજા કારણો અજીર્શના કહેલા છે. જુઓ -

# અજાર્ણના કારણો

इर्घ्याभयक्रोधपरिष्कृतेन, लुब्धेन तृड्दैन्यविपीडितेन । प्रद्वेषयुक्तेन च सेव्यमान, मन्न न सम्यक् परिणाममेति १

ભાવાર્થ: ઇર્ષ્યા તથા ભય તથા ક્રોધના આવેશ યુક્ત થયેલા તથા અત્યંત લુબ્ધવૃત્તિ ધારણ કરનારા તેમજ તૃષા અને દીન ભાવથી પીડા પામેલા તથા દ્વેષને ધારણ કરનારા જીવોયે સેવન કરેલું ભક્ષણ કરેલું અન્ન ઉદરની અંદર પચતું નથી તેથી અજીર્ણ થાય છે.

#### (તેર કાઠીયાના નામ

आलस्य मोह वन्ना, थंभा कोहा पमाय किविणत्ता । भय सोगा अन्नाणाऽऽक्खे कृतूहला रमणा ॥१॥

ભાવાર્થ: આળસ ૧, મોહ ૨, અવજ્ઞા ૩, સ્તબ્ધ ૪, ક્રોધ ૫, પ્રમાદ ૬, કૃપણતા ૭, ભય ૮, શોક ૯, અજ્ઞાન ૧૦, આક્ષેપ ૧૧, કુતુહલ ૧૨, ૨મણ ૧૩.

# કરેલા કર્મના જઘન્ય વિપાક ફલો.

वहमारण अब्भक्खाणदाणपरधणविलोयणाईणं । सत्वजहन्नो उदओ, दसगुणिओ एकसिकयाणं ॥१॥

ભાવાર્થ: કોઈપણ જીવે બીજાજીવોનો વધ કરેલ હોય, તથા બીજા જીવોને મારેલ હોય, તથા અસત્ય કલંક ચડાવેલ હોય, તથા પર ધનને હરણ કરી લીધેલ હોય તેમજ જે જે પાપાચરણોને સેવેલ હોય છે તેમાં દરેક પાપ કર્મનો ઉદય જઘન્યથી દસ ગણો વૃદ્ધિ થાય છે.

# કલંકનું સ્વરૂપ

घाएण घायसयं, मरणसहस्सं च मारणेणावि । आलेण आलसयं, पावइ नत्थीत्थ संदेहो ॥१॥

ભાવાર્થ: કોઈપણ જીવનો ઘાત કરવાથી ભવાંતરને વિષે પોતે સો વાર ઘાતને પામે છે, તથા કોઈપણ જીવને મારવાથી હજારવાર પોતાને મરણ પ્રાપ્ત થાય છે. પરને કલંક ચડાવવાથી સોવાર કલંક પોતાના ઉપર આવી પડે છે, તેમાં લેશ માત્ર સંદેહ નથી.

## સુશીલ જીવો પ્રત્યે કુશીલ જીવોની દુષ્ટતા

शिष्टाय दुष्टो विस्ताय कामी, निसर्गतो जागरुकाय चौरः । धर्मार्थिने कुप्यति पापवृत्तिः शूराय भीरुः कवये कविश्च ॥१॥

ભાવાર્થ: સારા સજજન લોકો ઉપર દુષ્ટ માણસ ક્રોધ કરે છે, તથા વિરક્ત ભાવને વિષે મગ્ન થઇ વિષય વાસના થકી વિરામ પામેલ માણસના ઉપર કામી વિષયાસકત જીવ ક્રોધ કરે છે, તથા સ્વભાવથી જ જાગૃત નિદ્રાધિન નહિ થયેલ માણસ ઉપર ચોરી કરવા આવેલ ચોર ક્રોધને કરે છે, તથા નિરંતર ધાર્મિક ક્રિયા કરનાર માણસ ઉપર પાપીષ્ટ બુદ્ધિને ધારણ કરનાર પાપી જીવ ક્રોધ કરે છે, તથા શૂરવીર પુરૂષ ઉપર બીક્શ ભય વિહવલ માણસ ક્રોધ કરે છે, અને ક્રિવના ઉપર કવિ ક્રોધ કરે છે.

વિવેચન: આ પણ એક જાતિ સ્વભાવી વૈરવાળા જીવોના જેવું જ છે. દુર્જન માણસોનો સ્વભાવ હોય છે કે સજ્જનનું ધર્મ જ્ઞાન તાન માન પાન સારી કરણ નહિ રૂચતાં કડવી એળીયા જેવી લાગે તો તેમાં સજ્જનનો દોષ નથી. આંબો લીંબડાને કયાં કહે છે કે તું કડવો થા પણ લીંબડાનો સ્વભાવ કડવો તેમાં આંબો શું કરે? તેમજ જે જીવોના સ્વભાવ ઝેરી પડયો છે, તે મરણના સાથે જશે. જીવતા તો નહિ જ જાય. ભાઇ આ અવગુણ મોટામાં મોટો છે. સુધારવો હોય તો સુધારજે નહિ તો તાહારી ઇચ્છા પણ નહિ સુધારે તો દુઃખી બહુજ થઇશ.

વિષમ સ્થલે પણ પૂર્વકૃત પુણ્ય રક્ષણ કરનાર છે.

आयासे गिरिसिहरे, जले थले दारुणे महारणे । संकटपडिओ, रिक्खज्जइ पुळ्व सुकएणं, ॥१॥ ભાવાર્થ: આકાશને વિષે તથા પર્વતના મસ્તકને વિષે તથા જલને વિષે તથા સ્થલને વિષે તથા દારૂણ મહા અરણ્યને વિષે અને બીજા પણ મહાન સંકટોને વિષે પડેલા જીવ જે તે પોતાના પૂર્વકૃત પુણ્યના પ્રતાપથી રક્ષણ ભાવને પામે છે.

વિવેચન : આપશે ગમે તેવા ભયંકર અગર સામાન્ય સંકટમાં આવ્યા છતાં અને અનેક પ્રકારે તન તોડ ચાંપતા ઉપાયો કરવા છતાં પણ તેમાંથી મુક્ત થવાતું નથઈ તેનું મુખ્ય કારણ આપણી પુન્યાઇજ કાચી આ શિવાય બીજું સમજવું નહિ. માટે આત્માને સંકટથી મુક્ત કરવા અભિલાષાવાળા જિવોએ એહવા પ્રકારનું પ્રબળ પુન્ય કરવું કે જેથી કરી કોઇ પણ ભવે કોઈ પણ વખતે પોતાનો અંતર આત્મા દુઃખના અનુભવનો લેશ માત્ર પણ પામે નહિ.

### **थित्तनी अस्थिरता**

न क्रोधिनोऽर्थो न शठस्य मित्रं, क्रूरस्य न स्त्री सुखिनो न विद्या, न कामिनां ह्रीरलसस्य न श्रीं, सर्वं तु न स्याद नवस्थितस्य, ॥१॥

ભાવાર્થ: ક્રોધિ માણસને પૈસાની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તથા શઠ માણસને મિત્રની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તથા કુર માણસને સ્ત્રીની પ્રાપ્તિ થતી નથી તથા સુખી માણસને વિદ્યાની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તથા કામી માણસોનો લજ્જા હોતી નથી, આલસુને લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થતી નથી અને જેના ચિત્તનું ઠેકાણું નથી તેવા અસ્થિર ચિત્તવાલા જીવોને ઉપરોક્ત કાંઇપણ પ્રાપ્ત થતું નથી.

### તપ કેવા પ્રકારનો કરવો જોઇએ.

सो हु तवो कायव्वो, जेण मणो मंगुलं न चिंतेइ । जेण न इंदियहाणी, जेण योगा न सियंति ॥१॥

ભાવાર્થ: જે તપના કરવાથી મન કોઇ પણ પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પાદિકની ચિંતવના કરે નહિ તથા જે તપના કરવાથી ઇદ્રિયોને હાની પહોંચે નહિ તથા જે તપ કરવાથી મન વચન કાયાના યોગો સીદાય નહિ તેવા તપને કરવો જોઇએ.

વિવેચન : તપ કર્મ કરવાથી કિલષ્ટ કર્મની નિર્જરા થાય છે અને આત્મા કર્મ મેલથી મુકાય છે. પરંતુ એહવા પ્રકારનો તપ કરવો જોઇયે કે જેમાં આત્માના અધ્યવસાય દિન પ્રતિદિન ચડતા રહે વળી પણ વિશેષે શાંતિ અને ક્ષમા ધારણ કરવાની જરૂર છે, શાંતિ વિના તપ ફ્લીભૂત થતો નથી પણ તપનું ફળ ઢોળાઇ ફોડાઇ જાય છે. વળી પણ તપ જ્ઞાનદશા યુક્ત કરવાથી મહાલાભ થાય છે અને શીધ્રતાથી કર્મનો અંત આવે છે. અજ્ઞાન દશાથી મહા ભારે તપ કરેલ હોય તો પણ અલ્પ ફળ આપવા વાળો તામલી તાપસના પેઠે થાય છે.

## તામલી તાપસનો તપ.

सिंट्ठ वाससहस्सा, तिसत्तखुत्तोदएण धोएण । अणुचिन्नं तामलिणा, अन्नाणतवुत्ति अप्पफलो ॥१॥

ભાવાર્થ: તામલી તાપસે સાઠ હજાર વર્ષ સુધી એકવીશ વાર ચોખાને ધોઇને તે પાણિ વડે કરી તપનું આચરણ કર્યું. પરંતુ અજ્ઞાન તપ હોવાથી તેનું ફલ અલ્પ થયું. तामिल तणइ तवेण, जिणमइ सिज्झइ सत्तभव । अन्नाणह दोसेण, तामिल ईसाणिं गयउ ॥२॥

ભાવાર્થ: જે તપ કર્મ તામલી તાપસે અજ્ઞાનપણે તપેલ હતો તે તપ જૈન શાસનને વિષે તપનારા ભવ્ય જીવો જો તે પ્રકારે તપ તપે-કરે તો સાત ભવે મુક્તિ સુખને પામે પરંતુ અજ્ઞાન તપ કર્મના દોષથી તામલિ તાપસ ઇશાન દેવલોકે ગયો.

# भांस निषेध

जो खाइउण मंसं, मज्जइ तित्थे सुकुणइ वयनियमं । ततस्सिकलेसकरं, अयालकुसुमं व फलरिहयं ॥१॥

ભાવાર્થ: જે માણસ માંસનું ભક્ષણ કરીને તીર્થને વિષે જઇ સ્નાન કરે તથા વ્રત નિયમાદિક ધારણ કરે, તે સર્વ તેને ફલરહિત પુષ્પના પેઠે કલેશ કરવાવાળું થાય છે.

जो भूंजइ मूढमई, मंसं चिय सुक्करुहिरसंभूयं । सो पावकम्मगरुओ, सुइरं परिभमइ संसारे ॥२॥

लावार्थ : के मूढ जुद्धिवाणी माशस शुक्त अने ३धिर वडे करी व्याप्त थयेल मांसना लक्षशने करे छे ते पाप क्रम वडे करी लारे थर्छ घशा क्राण सुधी संसारने विषे परिस्नमश करे छे. मंसासायाण निरओ, जीवाण वहं करेड़ तिक्खुत्तं । जीववहम्मिय पावं, पावेणय दोग्गइं जाइ ॥३॥

ભાવાર્થ: માંસના આસ્વાદન કરવાને વિષે રક્ત જે માણસ સદાકાળ વારંવાર જીવોના વધને કરે છે, તો જીવ ઘાત કરવાથી પાપકર્મને બાંધે છે અને પાપકર્મથી દુર્ગતિને વિષે ગમન કરે છે. जो मारिउण जीवे, मंसं भुंजंति जीहहोसेणं । ते अहिवडंति नरए, दुक्खसहस्साउले भीमे ॥४॥

ભાવાર્થ: તે માંસ ભક્ષણ કરનારાઓ જેના અંદર ઘણીજ વેદના છે એહવા ઘોર નરકને વિષે ઘણા કાળ સુધી કરવત વડે કરી છેદાય છે, ખડગ વડે કરી ભેદાય છે, તથા યંત્રાદિકને વિષે પીલાય છે. વિગેરે અનેક પ્રકારની વેદનાઓના ભોક્તા થાય છે.

जो पुण मंसनिवित्ति, कुणइ नरो सीलदाणरहिओ वि । सोच्चिय सोग्गइ गमणं, पावइ नत्थेत्थ संदेहो ॥६॥

ભાવાર્થ: શીયલ અને દાન રહિત એહવો જે માણસ હોય તેપણ જો માંસ ભક્ષણને ત્યાગ કરે છે, તો તે માણસ પણ સ્વર્ગને વિષે ગમન કરે છે. તેના અંદર ઇહાં બીલ્કુલ સંદેહ નથી.

पावेण विज्जियस्स य, देवत्तं हवइ अह निरंदत्तं । सम्मत्तलद्धबुद्धी, कमेण सिद्धि पिपाविहिइ ॥१०॥

ભાવાર્થ: હવે જે જીવો પાપવડે કરી વર્જિત હોય છે તે જીવોને દેવપશું તથા નરેંદ્રપશું પ્રાપ્ત થાય છે તથા સમ્યકત્વ નિર્મલ બુદ્ધિને પામીને અનુક્રમે સિદ્ધિને મેળવે છે.

વિવેચન: કોઈ કોઈ સ્થળે જૈનમાં પણ અનાચાર જોવામાં આવે છે. આવા મહાનુભાવ જીવોએ સમજી પોતાની ભુલનો સુધારો કરવો જોઈએ. માંસના પેઠે મદિરા મધ માખણના અંદર પણ અગાધ પાપકર્મ કહેલ છે માટે સુજ્ઞ જીવોએ તેમનો પણ પરિહાર કરવો જોઈએ. ઔષધના અંદર મધ માખણ ખાવામાં આવે છે, તે પણ યોગ્ય નથી. મધ માખણ સાથે ઔષધનું ભક્ષણ કરનાર કાંઇ અજરામર થતો નથી, પણ મરણ પામી દુર્ગતિને શરણ થાય છે, માટે માંદગી પ્રસંગમાં મધ માખણ વિશેષે ત્યાગ કરવા લાયક છે.

#### કૃપણતા.

अदत्त दोषेण भवेद्दरिद्री, दरिद्रदोषेण करोति पापं । पापादवश्यं नरकं प्रयाति, पुनर्दरिद्री पुनरेव पामी ॥१॥

ભાવાર્થ: ભવાંતરને વિષે કૃપણતા કરી મુષ્ટિ બદ્ધ થઇ દાન નહિ આપવાના દોષ વડે કરી પ્રાણિઓ આગામિકાલે દરિદ્રી થાય છે અને દરિદ્રપણાના દોષથી પાપકર્મને કરે છે, પાપ કર્મ કરવાથી નરકમાં જાય છે, ને ફરીથી દરિદ્રી અને ફરીથી પાપ થાય છે. कथयंति न याचंते, भिक्षाचारा गृहे गृहे । यधस्ति किंचित् तदेहि, अदातुः फलमीदृशं ॥१॥

ભાવાર્થ: ભિક્ષાચરો જે તે ગૃહે ગૃહે યાચના કરતા નથી પણ કહે છે કે જો કાંઇ પણ હોય તો આપો નહિ દેવાનું ફળ આ પ્રકારનું છે.

વિવેચન : ઠીક ભલે શક્તિ અનુસારે કોઇને કાંઇ નહિ આપો તો ખેર અમારે જોર કરી પૈસો ખર્ચાવવો નથી. પરંતુ જેવી કૃપણતા લક્ષ્મીમાં કરો છો તેવી કૃપણતા પાપકર્મ કરવામાં કેમ નથી કરતા? મધ માખણ મદિરા માંસાદિકના ભક્ષણમાં કેમ કૃપણતા થતી નથી? આના અંદર કયાં પૈસા ટકા બેસવાના હતા, માટે વિચારવું જોઇએ. શિવાય સુકૃતની લક્ષ્મી હોય તેજ સુમાર્ગે વપરાય છે, કુલક્ષ્મી સારા માર્ગે વપરાતી નથી કહ્યું છે કે -

# કુ લક્ષ્મી સ્વરૂપ

निर्दयत्वमहंकारतृष्णा, कर्कशभाषणं । नीचपात्रप्रियत्वं च, पंच श्रीसहचारिण : ॥१॥

ભાવાર્થ : નિર્દયપણું તથા અભિમાન તથા તૃષ્ણા તથા કઠોર

ભાષણ તથા નીચ પાત્રને વિષે પ્રીતિ આ પાંચ લક્ષ્મીના સહવિચરનારા હોય છે. (સહચારી છે.)

ता सयणाणं मित्ती, ता पुत्ताभुवणायरोताव । कमलदलच्छीलच्छी, जा पिच्छइ निद्धदिट्ठीए ॥१॥

ભાવાર્થ: કમલ પત્રના સમાન મહાન નિર્મલ એવી લક્ષ્મીને જ્યાં સુધી સ્નિગ્ધ દ્રષ્ટિયે દેખીએ છીએ અર્થાત્ ઉપરોક્ત પ્રમાણે લક્ષ્મી હોય છે ત્યાં સુધી જ સ્વજન માણસોની મિત્રાઇ રહે છે. ત્યાં સુધી જ ભુવનને વિષે આદર રહે છે અને લક્ષ્મીના નાશ પામ્યાથી ઉપરોક્ત કાંઇ પણ રહેતું નથી.

जा विहवो ता पुरिसस्स, होई आणावडिच्छउ लोउ । गलिउदयं घणं विज्जुला, विदूरं परिचयइ ॥१॥

ભાવાર્થ: જયાં સુધી વૈભવ હોય છે, ત્યાં સુધીજ પુરૂષોની આણાને અંગીકાર કરનારા લોકો હોય છે. પણ લક્ષ્મીના નાશ પામ્યા પછી તેજ લોકો સન્મુખ જોતા નથી. દ્રષ્ટાંત-જેમ મેઘમાંથી પાણિ ગલી ગયા પછી વિજલી મેઘને દુર થકી જ ત્યાગ કરે છે તેમ લક્ષ્મી રહિત માણસને રાગી સ્વજન વર્ગ પણ દુર થકીજ ત્યાગ કરે છે.

विगुणमविगुणहुं रुवहीणं पि रम्मं, जडमवि मइमंतं मंदसत्तं पि सूरं, अकुलमविकुलीणं तं पयंपंति लोया नवकमलदलच्छी जं पलोएइ लच्छी ॥१॥

ભાવાર્થ: નવીન કમળ સમાન મહા નિર્મળ લક્ષ્મી છે. તેથી લક્ષ્મીવાળો માણસ ગમે તેવો નિર્ગુષ્તી હોય, છતાં તેવી નવીન કમળ પત્રના સમાન મહા નિર્મલ અર્થાત્ ઘષ્તી લક્ષ્મીને દેખી લોકો નિર્ગુષ્તીને ગુણાઢય કહે છે, રૂપરહિતને મનોહર રૂપવાળો કહે છે, જડને મતિમાન કહે છે, મંદસત્વવાળાને શૂરો કહે છે, અકુલિનને

કુલવાન કહે છે. આ સર્વ લક્ષ્મીનોજ પ્રતાપ છે. जस्स धणं तस्स जणो, जस्सथ्थो तस्स बंधवा बहवे । धणरहिओ अ मणूसो, दोइ समो दास पेसेहिं ॥१॥

ભાવાર્થ: જેને પૈસા હોય છે તેનો લોક હોય છે, અર્થાત્ પૈસા પાત્રના સંબંધી તેમજ ગુલામી કરનારા ઘણાજ હોય છે, જેને પૈસા હોય છે તેને બાંધવો ઘણાજ હોય છે, માટે જ પૈસા રહિત મનુષ્ય દાસ ચાકરના સમાન ગણાય છે.

### સ્ત્રીને વંદન કરવામાં દોષો.

तुच्छ तणेण गळ्वो, जायइ नय संकए परिभवेण । अन्नोवि होज्ज दोसो, थियासु माहुज्जहिज्जासु १

ભાવાર્થ : સ્ત્રીયોનો સ્વભાવ જન્મથકીજ તુચ્છ હોય છે, તેથી પુરૂષો તેને વંદન કરે તો મહાન ગર્વ થાય છે તથા પુરૂષોનો પરાભવ કરવામાં બીલકુલ શંકાને ધારણ કરતી નથી તથા બીજા અન્ય દોષો પણ હોય છે.

#### स्त्रीयोना सक्षणो

सुकुलुब्भवा नारीओ, परपुरिसं चित्तभित्तिलिहियं पि । रविमंडलं दट्ठुं, दिट्ठि पडिसंहरंति लहुं ॥१॥

ભાવાર્થ: સારા કુળને વિષે ઉત્પન્ન થયેલી સ્ત્રીઓ ભીંતમાં ચિતરેલ પરપુરૂષને જોઇને સૂર્યને જોતા જેમ દ્રષ્ટિ પાછી ખેંચે છે તેમ પોતાની દ્રષ્ટિને જલ્દીથી પાછી ખેંચી લે છે.

अवि च्छिन्नकन्नकरचरण, नासमविवाससयगपरिमाणं । परपुरिसं कुलनारी, आलवणाइ हि वज्जेइ ॥२॥ ભાવાર્થ: જેના કાન, હાથ, પગ, નાસિકા કપાએલા હોય અને સો વર્ષનો વૃદ્ધ થયો હોય એહવા પરપુરૂષ સાથે પણ કુલવંતી સ્ત્રી આલાપાદિકને ત્યાગ કરે.

## (परना अवगुए। जीतवा निह.

संतोप्यसंतोपि परस्यदोषा, नोक्ताः श्रुता वा गुणमाहवंति । वैराणिवक्तुः परिवर्ध्यंति, श्रोतुश्च तन्वंति परां कुबुद्धिः ।१।

लावार्थ : छता अगर अछता पारडाना होषो जोसवाथी, કહેવा-सांलणवाथी डांઇपण गुण थतो नथी. परंतु तेमने डढेनारना ઉपर वैरवृद्धि थाय छे अने सांलणनारने डुजुद्धि उत्पन्न थाय छे. कालंमि अणाईए, अणआइदोसे हि वासिए जीवे । जं पावियइ गुणो वि हु, तं मन्नह मो महच्छरीयं ॥२॥

ભાવાર્થ: અનાદિકાળથી અનાદિ દોષોવડે કરી વાસિત થયેલા આ જીવમાં જો કોઈ પણ ગુણની પ્રાપ્તિ થાય તો હે મહાનુભાવો! તમે તેને આશ્ચર્ય માનો.

भूरिगुणा विरलच्चिय एक्कगुणो वि हु जणो न सव्वत्थ । निद्दोसाण एव भद्दंपसंसिमो थोव दोसे वि ॥३॥

ભાવાર્થ: ઘણા ગુણોવાળા તો વિરલાજ કોઇક હોય છે પણ એક એક ગુણવાળો પણ જનસમુદાય સર્વ જગ્યાએ મળવો મુશ્કેલ છે. નિર્દોષી માણસોનું પણ સારૂ થશે અને થોડા દોષોવાળા જીવોની પણ અત્રે પ્રશંસા કરીએ છીએ.

#### आत्मनिंदा

नागो जहा पंकजलावसन्नो, दट्ठुं थलं नाहि समेइ तीरं। एवं वयं कामगुणेसु गिद्धा, न भिक्खुणो मग्गमणुळ्ययामो ॥१॥ ભાવાર્થ: જેવી રીતે કાદવ યુક્ત જલને વિષે ખુંચી ગયેલ હસ્તિ સ્થળ ભૂમિને દેખતા છતાં પણ કાંઠા પ્રત્યે આવી શકતો નથી તેવીજ રીતે વિષયની અંદર ગૃદ્ધિભાવને પામેલા અમો સાધુ માર્ગને આશ્રય કરી શકતા નથી, પામી શકતા નથી, મેલવી શકતા નથી, આચરી શકતા નથી.

વિવેચન : કયાં છે આજે આત્મનિંદા, આજે તો પોતાની પ્રશંસા હજારો લાખો અવગુણો જગ જાહેર હોય તો પણ પોતાની પ્રશંસા અને બીજાની નિંદા ગમે છે, કિં બહુના !

આખો દિવસ નિંદા કરનારે કોણ જાણે શું મોટો યજ્ઞ કરી દીધો, કે મોટો હોદ્દો મેળવી દીધો, કે મોટો દેશસાધી લીધો, કે મોટો દરીયોડોળી દીધો, કે મોટો ધજાગરો બાંધી દીધો, કે જાણે હું હુંને હું! અને ભાઇ! જ્ઞાનિ માહારાજ અત્યારે કોઇ નથી. તેથી નિંદા કરી નાચ્યા કુદયા કરો. જ્ઞાની હોય તો મોટા ઢોલ જેવડી પોલ તમારી હમણાં પ્રગટ થાય. ટુંકામાં પરનિંદા સમાન બીજું પાપ નથી, આત્મનિંદા સમાન બીજું પુન્ય નથી. માટે પોતાની આત્મ નિંદા કરો.

# પૃથ્વીના અલંકાર ભૂત પુરૂષો.

सं चिआ खमई समत्थो, धनवंतो जं न गव्विओ होई । जं च सुविज्झो निमओ, तेहिं अलंकीया पुहवी ॥१॥

ભાવાર્થ : સંચય કરનાર માણસ ક્ષમાવંત હોય તથા ધનવંત અભિમાન રહિત હોય, તથા સદ્વિદ્યાવંત નમ્ર હોય, આ ત્રણે મહાન પુરૂષોથી પૃથ્વી અલંકારભૂત કહેવાય છે.

વિવેચન : વસ્તુઓ હોય પણ તેના સાથે ઉદારતા અને ક્ષમા હોય તેમજ નિરાભિમાનતા હોય અને લઘુતા હોય ત્યારે આ દુનિયામાં તેમનું જીવિતવ્ય પ્રમાણ ગણાય છે. એ ઉપર પ્રમાણે ત્રણ ગુણોનું પ્રગટપણે પામવાપણું તે પુન્યશાલી જીવોને જ હોય છે, બીજાને નહિ. કદાચ ધન સંચય અને વિદ્યાપણું હોય તો પણ તેના સહચારી ગુણો ન હોય તો કાંઇજ નહિ માટે તે મેળવવાને સુજ્ઞ જીવોને સૂચના કરવામાં આવે છે.

# ંગુણાનુરાગીજીવોના લક્ષણો

असतां संगपंकेन यन्मनो मिलनी कृतं । तन्मेऽघनिर्मूलीभूतं साधुसंबंधवारिणा ॥१॥ पूर्वपुण्यतरोरध फलं प्राप्तं मयानघं संगेनासंगचित्तानां, साधूनां गुणधारिणां ॥२॥

ભાવાર્થ: અસત મનુષ્યોના સંગરૂપી પંક કાદવ થકી જ મેં મહારૂં મન મલીન કરેલું હતું તે આજે સાધુઓના સંબંધ રૂપી પાણિ વડે કરી નિર્મલ થયું છે ૧. તથા અસંગવાળા ચિત્તને ધારણ કરનારા ગુણી મુનિ મહારાજાના સંગને ધારણ કરવાથી પૂર્વ પુણ્ય રૂપી વૃક્ષના નિર્મલ ફલને હું આજે પામેલ છું ૨. આવી ભાવનાવાળા જીવો આજે થોડાજ જોવામાં આવે છે. કારણ કે પુન્યાઇ વિના આવી ભાવના આવતી નથી.

नागुणी गुणिनं वेत्ति, गुणी गुणीषु मत्सरी । गुणी गुणानुरागी च, विरलः सरलो जनः ॥३॥

ભાવાર્થ: નિર્ગુણી ગુણિને જાણતો નથી, ગુણી માણસ ગુણીને વિષે ઇર્ષ્યાલુ હોય છે, ગુણી અને ગુણાનુરાગી સરલ સ્વભાવિક કોઇક વિરલો માણસ જ હોય છે ૩.

### મહાપુરૂષના લક્ષણો

न हसंति परं न थुणंति अप्ययं पियसयाइं जंपं ति । एसो सुयणसहावो नमो नमो त्ताणंपुरसाणं ॥१॥

ભાવાર્થ : જે મહાનુભાવો પરની હાંસીને કરતા નથી તથા પોતાના આત્માની સ્તુતિને કરતા નથી તથા સેંકડો પ્રિય વાકયોને બોલે છે. એ ઉપરોક્ત પ્રમાણે જેઓના અત્યંત સજ્જન સ્વભાવ રહેલો છે તેવા મહાનુભાવ મહાત્માઓને નમસ્કાર હો, નમસ્કાર હો. अलसा होई अकज्जे पाणिवहे पंगुला सया होई । परतित्तसु य वहिरा, जच्चंधा परकलत्तेसु ॥२॥

ભાવાર્થ: અકાર્ય કરવાને વિષે આળસુ તથા પ્રાણિયોનો વધ કરવામાં નિરંતર પાંગળા તથા પરના અવર્શવાદ સાંભળવામાં બહેરા તથા પરિશ્વિયોને વિષે નિરંતર જાતિ અંધહોય તેજ મહાપુરૂષ કહેવાય છે. ધન્ય છે તેહવા માતાપિતાઓને કે ગુણના દરિયા સમાન એ ઉપરોક્ત ગુણગણને ધારણ કરનાર પુત્ર રત્નોને ઉત્પન્ન કરી ત્રિલોકમાં પોતાની કીર્તિ અમર કરે છે.

### મહા પુરૂષોના સાત ગુણો.

विणओ१ जिणवरभत्ति२ सुत्तदाणं ३ सुसंजम ४ । दिखत्ते५ निरीहंते६ परोवयारो७ गुणासत्त ॥१॥

ભાવાર્થ: વિનય ૧, જિનેશ્વર મહારાજની ભક્તિ ૨, તથા સુપાત્રદાન ૩, તથા શ્રેષ્ઠ સંયમ ૪, તથા દક્ષપશું ૫, તથા નિરીહતા દ, તથા પરોપકાર ૭, એ ઉપરોક્ત સાત મહાપુરૂષોના ગુણો કહેલા છે.

# ગુણી નિર્ગુણીના વચનોનું હિતાહિત

सुगुणद्वियस्स वयणं घयगहुसित्तुव्व पावओ भाइ । गुणहीणस्स न रेहइ नेहविहूणो जहा पइवा ॥१॥

ભાવાર્થ: ગુણી માણસોનું વચન ઘી અને મધુવડે કરી સિંચન કરેલ અગ્નિના માફક શોભે છે અને ગુણહીનનું વચન તેલ વિનાના દીપકના પેઠે શોભતું નથી.

વિવેચન: જો તને સર્વ જગતને વશ કરવાની ઇચ્છા હોય તો પારકાના અપવાદ રૂપ ઘાસને ભક્ષણ કરનારી તહારી જીહવા રૂપી ગાયનો રોધ કર. પારકાની નિંદા કરવામાં આપણું મન જેટલું રોકાય છે, તેટલો કાળ જો પરમાત્માના ધ્યાનમાં રોકીએ તો લાભ કેટલો થાય ? ગુણી માણસો ગુણો ઉપાર્જન કરવામાં ને પરગુણના ગાન કરવામાં તેમજ સ્વઆત્માનું હિત કરવામાં ઉજમાળ રહે છે, અને નિર્ગુણી પરનું બગાડવામાં અને સ્વસ્વાર્થ સાધવામાં તેમજ પરના અવર્ણવાદ બોલવા સાંભળવામાં ઉદ્યમવંત રહે છે. કર્મની વિચિત્રતા છે.

# ્રિણી પુરૂષોના ગુણો.

पियधम्मो दहृधम्मो, सिवग्गोऽवज्जभीरु असढ य । खंतो दंतो गुत्तो, चिरव्वय जिंइंदिओ उज्जू ॥१। असढो तुलासमाणो, सिमओ तह साहुसंगओ रओअ । गणसंपओववीओ, जुग्गो से सो अजुग्गोय ॥२॥

ભાવાર્થ : જેને ધર્મ પ્રિય હોય તથા જેના અંતરમાંદઢ ધર્મવાસનાહોય તથા જે સંવિગ્ન વૈરાગ્ય રંગિત નિશ્ચય ભાવના સંયુક્ત હોય, તથા જે પાપ થકી ભય પામનાર હોય તથા જે કેવલ સરલ અને ભદ્રિક ભાવી હોય તથા ક્ષમાશીલ તથા ઇંદ્રિયોને દમન કરનાર હોય, તથા જિતેન્દ્રિય હોય, તેમજ જે વ્રતોને અંગીકાર કરે તેને વિષે સ્થૈર્યભાવના ધારણ કરનાર હોય, તથા ઇંદ્રિયોને સંવૃષ્ટિત કરી ગુપ્ત હોય, તથા સરલ તુલાના સમાન શઠવૃત્તિવડે કરી રહિત હોય, તથા સાધુની સંગતિને વિષે રક્ત ગૃદ્ધ આશકત હોય, તથા ગુણોની સંપદાવડે કરી યુક્ત વ્યાપ્ત વાસિત હોય, આવા ઉત્તમ પુરૂષોને શાસ્ત્રકાર મહારાજા સર્વ રીતે યોગ્ય ગણે છે. શિવાય એ ઉપરોક્ત ગુણહીન માણસને અયોગ્ય કથન કરે છે.

# सिक्कन पुरुषीना पराङ्ग

अविगिरिवरगरुय दुरंत दुक्खमारेण जंति पंचयत्तं । न उणो कुणंति कम्मं, सप्पुरिसा जं न कायव्वं ॥१॥

ભાવાર્થ: યધપિ મહાન્ પર્વતના સમાન મોટા અને દુઃખે કરીને જેનો અંત આવે એહવા દુઃખના ભાર વડે કરી મરણ પામે છે, મરણ પામવું સારૂં ગણે છે પરંતુ સજ્જન પુરૂષો જે કાર્ય ન કરવાનું હોય તે કદાપિ કાલે કરતા નથી.

## सक्कन छवोनी हैंदता

अलसायं तेणिव सज्जणेण, जे अक्खरा स ससुल्लविया । ते पत्थरटंटुकीरियव्व, न हु अन्नहा होंति ॥१॥

ભાવાર્થ: આળસુ અવસ્થાના અંદરએટલે આળસુપણાને વિષે પણ સજ્જન જીવોયે જે અક્ષરોનો આલાપ સંલાપ કરેલ હોય, અર્થાત્ બોલેલ હોય તે અક્ષરો પત્થરના અંદર ટંકીત કોતરેલાના પેઠે કદાપિ કાળે અન્યથા હોતા નથી થતા નથી.

#### भानव ९०म सार्थङ्ता.

पूज्यपूजा दया दानं, तीर्थयात्रा जपस्तपः । श्रुतं परोपकारस्य, मर्त्यजन्मफलाष्टकम् ॥१॥

ભાવાર્થ : પૂજ્યની પુજા કરવી ૧, સર્વ પ્રાણિયો ઉપર કારૂણ્યભાવ રાખવો ૨, સુપાત્રને વિષે દાન દેવું ૩, તીર્થયાત્રા કરવી ૪, જિનેશ્વર મહારાજ ત્થા પંચપરમેષ્ઠી મહારાજનો જાપ જપવો ૫, શક્તિ અનુસાર તપ કરવો ૬, શ્રુતને ભણવું તેમજ ગુરૂ મુખથી શ્રવણ કરવું ૭, તથા પરોપકાર કરવો. ૮. માનવ જન્મના આ આઠ મહાકિંમતિ ફળો જે શાસ્ત્રકાર મહારાજે કહેલા છે.

વિવેચન: બીજુંકાંઇ વિશેષ આપણાથી ન બને તો ખેર ઉપર લખેલા ગુણો જ આપણને મળે તો આ દુષમકાળમાં આપણું ભાગ્ય, વળી તે ગુણો આપણે મેળવવાનો ઉધમ કરશુ તો જરૂર આપણને મળશે જ, આપણે જેમ પેટ ભરવાને માટે વ્યાપારાદિક ઉધમ કરીયે છીયે તેમ પુન્ય પેટ ભરવાને માટે ઉપર પ્રમાણે ઉદ્યમ કરીયે ત્યારે જ આપણા માનવ જન્મની સાર્થકતા ગણાય.

# मनुष्य पन्मनी निरर्थंस्ता.

न कयं दीणुधरणं, न कयं साहमीआणवच्छलं । हिययंमि वीयरागो, न धारीओ हा हारीयो जन्मो १

ભાવાર્થ: મનુષ્ય જન્મને પામી દીન દુઃસ્થિત પ્રાણિયોનો ઉદ્ઘાર કર્યો નહિ તથા સાધર્મિક બંધુઓને વિષે પ્રીતિ ભાવ ધારણ કરી વાત્સલ્ય કર્યું નહિ તથા અંતઃકરણને વિષે વીતરાગને ધારણ કર્યા નહિ. હા! હા! ઇતિ ખેદે! ઉપરોક્ત કાંઇ પણ નહિ કરી શકનાર પોતાના માનવ જન્મને હારી ગયો છે. વિવેચન : ઉપર પ્રમાશે કાંઇ કર્યું તો નહિજ છતાં આપશે હજી મરી ગયા નથી, જીવતા છીયે, હજી પણ આપશે આપશી આત્મ સત્તાની લગામ હાથમાં લઇશું તો પશ્ચાતાપ કરવા જેવું નથી. છતાં આંખ આડા કાન કરી સંસારની જુઠી જાળમાં ગુંથાઇ રહીશું ને સુકૃત કાંઇ કરીશું નહિ તો માનવ જન્મ નિરર્થક ગયો તે ગયો તેમાં કશું વિમાસવાપણું છેજ નહિ.

# સદુપદેશ

स्युः सुखानि भृशं पुण्यान्मनाक् तस्मिंस्तु नादरः । दुःखानि च प्रमादात्स्युस्तस्मिन् सादर एव सः ॥१॥

ભાવાર્થ: સુખોની પ્રાપ્તિ પુરયથી થાય છે, તેને વિષે લવલેશ આદર નથી. પ્રમાદથી દુઃખોની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેને વિષે આદરવાળો ઘણોજ છે.

कुर्वन्नन्यं तथान्यस्य, फलानीच्छति ही जडः । उमेऽपि हि निंबबीजे, किं स्यात्कल्पद्रुमांकुरः ॥२॥

ભાવાર્થ: જડ માણસ અન્ય કર્મને કરે છે અને અન્ય ફલોની ઇચ્છાને કરે છે. લીંબડાના બીજને વાવા થકી કલ્પદ્ધમનો અંકુરો શું થાયછે ? નહિ કદાપિ નહિ.

विषयामिषलोभेन, संसारजलधौ जनाः । धिवरा अपि बध्यंते, मत्स्यधदुःखजालके ॥३॥

लावार्थ: हुःजनी જाणइप संसारइपी समुद्रने विषे विषय इपी मांसना सोलवरे डरी जुद्धिवान सोडो पण माछसाना पेठे अंधाय छे. इंद्धणुसुमिणसारिसे, विज्जुलयाचवलचंचले जीए । को नाम करिज्ज रइं, जो होज्ज सचेयणो पुरिसो १ ભાવાર્થ: ઇંદ્રધનુષ્ય તથા સ્વપ્ન સદશ તથા વિજલીના સમાન યપલ જીવિતવ્યને વિષે જે સચેતન પુરૂષ હોય કે કોણ રતિ પ્રીતિને ધારણ કરે છે ? અર્થાત્ કોઈ જ નહિ. અજ્ઞાનિ જીવ અસાર જીવિતવ્યને વિષે રાચે માચે છે, પરંતુ સજ્જન-ઉત્તમ ભવ થકી ભયને પામેલ સચેતન પ્રાણી રાચતો માચતો નથી.

# નિર્ગુણી માણસોને બોધ થાય નહી.

अत्थेत्थ विसमसीला, के वि नरा दोसगहणतित्ति । तुट्ठा वि सुमणिएहिं, एकं पि गुणं न गेण्हंति ॥१॥

ભાવાર્થ: આ દિવાની દુનિયાને વિષે વિષમશીલ અને કેવળ દોષો ગ્રહણ કરવામાંજ તત્પર એહવા કેટલાએક મનુષ્યો ઉત્તમ માણસોએ સ્તુતિયુક્ત સારી રીતે આદરમાન આપેલા અને તેથી તુષ્ટમાન થયા છતાં પણ એક પણ ગુણને ગ્રહણ કરતા નથી.

तित्थयरे वि न कयं, एक्कमयं तिहुयण सुयधरेहिं । अह्यारिसेहिं किं पुण,कीरइ इह मंदबुद्धीहिं ॥२॥

ભાવાર્થ : મહાજ્ઞાનિ, મહાશ્રુતધર, મહાધીરવીર, તીર્થંકર મહારાજા જેવાએ પણ આ ત્રૈલોકયને એક ન કર્યું તો અમારા જેવા મંદબુદ્ધિના ધણીઓ શું કરવાના હતા. અર્થાત્ કાંઇ જ નહિ. जइवि हु दुग्गह हियओ लोगो, बहुकूडकवडमेहावी । तहवि य भणामि संपइ, सबुद्धि विहवानुसारेणं ॥३॥

ભાવાર્થ: આ સાંપ્રતકાળને વિષે યદ્યપિ દુઃખે કરીને ગ્રહેશ કરી શકાય તેવાહ્રદયવાળો તથા ઘણા કુડ કપટ કેળવવામાં બુદ્ધિમાન લોક સમુદાય છે, તથાપિ સ્વબુદ્ધિના વૈભવ અનુસારે કાંઇક હું કહું છું:

### आरंभे नित्थ दया, महिला संग्गेण नासए बंभं । संकाए सम्मत्तं, पवज्जा अत्थगहणेण ॥१॥

આરંભને વિષે દયા નથી તથા સ્ત્રીના સંગથી બ્રહ્મચર્યની હાની થાય છે, તથા શંકા કરવાથી સમ્યકત્વનો નાશ થાય છે, અને પૈસાના ગ્રહણ કરવાથી સંયમનો વિઘાત થાય છે.

जं पिज्जई पियवयणं, किज्जई विणओ य दिज्जई दाणं । परगुण कहणं किज्जइ, अमूलयंतं वसीकरणं ॥१॥

ભાવાર્થ: પ્રિય વચન બોલવું તથા મહાન પુરૂષો અને વડીલ વર્ગનો વિનય કરવો તથા સદ્પાત્રને વિષે દાન આપવું,તેમજપરના ગુણગણની પ્રશંસા કરવી. આ ઉપરોક્ત સર્વે જગતના જીવોને વશ કરવા માટે મૂળ વિનાના મંત્રભૂત, વશીકરણ કરવાના પ્રબળ સાધનો છે.

#### સંસાર અસારતા

बुद्बुद्फेनसमानो जीवः, तदिप न विरमित लोकः क्लीबः । धनमदयौवनविद्यागर्वः, कतिपयदिवसैयर्स्याति सर्वः ॥१॥

ભાવાર્થ: પાષાના પરપોટાના સમાન ચંચલ એવો આત્માનો સ્વભાવ રહેલો છે, અર્થાત્ કર્મજન્ય વ્યાધિયોથી ભરપુર આત્મા જન્મજરા મરણાદિકોને અનંત કાળથી કર્યા કરે છે અને તેથી દેહના અંદર વાસ કરનાર આત્મા જેમ પાષાના પરપોટાને ફુટી જતાં (નાશ પામતા) વાર લાગતી નથી તેમ આ આત્માને દેહ છોડી પરલોકને વિષે ગમન કરતાં વાર લાગતી નથી. આવું જાણીને પણ કલીબ-બાયલા લોકો પાપાચરણથી વિરામ પામતા નથી. ધન, મદ, યૌવન, વિદ્યા, અભિમાન વિગેરે થોડા દિવસમાં જ નાશને પામે છે.

# रे रे कामिनि मा वह गर्वं तनु धन यौवन मिथ्या सर्वं । इंद्रजालमिव मायाभासं, ज्ञाते तत्वे विगति विलासं ॥१॥

ભાવાર્થ: રે રે માનિનિ તું તહારા અંત:કરણમાં ગર્વને ન કર, કારણ શરીર, પૈસા યૌવન એ સર્વ મિથ્યા જ છે એટલું જ નહિ પરંતુ ઇંદ્રજાળ જેમ માયાથી (કપટથી) પૂર્ણ ભરેલી છે, તેમજ શરીર તથા સંસાર જન્ય સર્વ પદાર્થ માયાભાસ છે. તે સમગ્ર માયાભાસ વિલાસો, તત્વના જાણવાથી જ વિલયપણાને પામે છે અર્થાત્, તત્વજાણ મનુષ્યો, સંસાર સ્વરૂપને અસાર જાણી માયા જાળના પેઠે ત્યાગ કરે છે.

# कोऽहं कस्मिन् कथमायातः, का मे जननी को मे तातः । इतिपरिभावयतः संसारः, सर्वोऽयं स्वप्नव्यवहार ॥१॥

ભાવાર્થ: હું કોણ છું ? કેવા સ્થાનને વિષે કયા કારણથી આવેલો છું ? એ પ્રકારે ભાવના ભાવતો છતો પ્રાણી કર્મથી હલકા પણાને પામતો સર્વ સંસાર વ્યવહાર જાળને સ્વપ્ન તુલ્ય ગણે છે, એટલું જ નહિ પરંતુ ભવસ્થિતિનું પરિપકવશું થવાથી નીકટભવી તુરત બોધ પામી અસાર સંસાર ત્યાગ કરે છે.

### पुनरिप रजनि पुनरिप दिवसः पुनरिप वर्षं पुनरिप मासः । पुनरिपवृद्धाः पुनरिपबालः, पुनरिप याति समेतिकालः १

ભાવાર્થ: ફરીથી રાત્રિ અને ફરીથી દિવસ આવે છે. અર્થાત્ દિવસ પછી રાત્રિ અને રાત્રિ પછી દિવસ આવે છે. તથા ફરીથી વર્ષ અને ફરીથી માસ આવે છે. ફરીથી વૃદ્ધ અને ફરીથી બાળક થાય છે, ફરીથી કાળ જાય છે, ને ફરીથી આવે છે. સંસાર ચક્રવાળની ઘટમાળ અનાદિ કાળથી ચાલ્યા કરે છે. श्रावं सद्दुरुबोधं, त्यज रे मानस कामः क्रोध । चंदनभाराक्रांतः, खर इव भुवि भ्रमसि भ्रांतः ॥१॥

ભાવાર્થ : ગુરૂ મહારાજના નિર્વદ્ય બોધને સાંભળી હે મહાનુભાવ કામ ક્રોધને ત્યાગ કર જો નહિ ત્યાગ કરે તો ચંદનના ભારથી ભરેલા ગધેડાની પેઠે પૃથ્વીને વિષે તું ભ્રાંતિ પામેલો ભમ્યાજ કરીશ, તેમાં તને કાંઇ પણ લાભ થવાનો નથી.

અર્થાત્ જેમ ચંદનનો ભાર ગધેડો વહન કરે છે તેનાથી તેને કાંઇપણ ગુણ થતો નથી, તેમજ ગુર્વાદિકના ઉપદેશ શ્રવણ કર્યા છતાં પણ કાંઇ પણ જયારે તને શાંતતા પ્રગટ થઇ નહિ તો તું પણ ગધેડાના જેવો મુર્ખ ગણાઇશ.

# सुजी थवाना साधनो

निंदां मुंच शमामृतेन हृदयं स्वं सिंच मुंच ऋधं, संतोषं भज लोभमुत्सृज जनेष्वात्मप्रशंसां त्यज, मायां वर्जय कर्मा तर्जय यश: साधर्मिकेष्वर्जय, श्रेयो धारय हंत वारय मदं स्वं संसृते तारय ॥१॥

ભાવાર્થ: હે મહાનુભાવ! પરની નિંદાને તું મૂકી દે તથા શમામૃતવડે કરી તહારા હૃદયને સિંચન કર તથા ક્રોધને ત્યાગ કર, તથા સંતોષને ધારણ કર, તેમજ લોભને ત્યાગ કર, તથા લોકને વિષે પોતાના આત્માની પ્રશંસા (પોતાની પ્રશંસા) કરવી છોડી દે, તથા માયાકપટને ત્યાગ કર, તથા કર્મને તર્જના કર, તથા સાધર્મિક ભાઇઓની ભક્તિ કરી યશને ઉપાર્જન કર, તથા કલ્યાણને ધારણ કર, તથા હંત ઇતિખેદે, મદ અભિમાનને વારણ કર અને તહારા આત્માને સંસાર સમુદ્રથકી તાર.

### **डर्मक्षय स्वरूप**

दीपो यथा निवृत्तिमभ्युपेतो, नैवावनिं गच्छति नांतिरक्षम् दिशं न कांचिद विदिशं न कांचित्, स्नेहक्षयात् केवलमेति शान्तिम् ?

भावार्थ: निवृत्तिने पामेसो हिपड छेम पृथ्वी तथा आडाश प्रत्ये गमन डरतो नथी तेमछ डोई पछ हिशा अने विहिशाने विषेपछ गमन डरतो नथी परंतु स्नेडतैसना क्षयथी डेवस शांति पामे छे. जीवस्तथा निवृत्तिमभ्युपेतो, नैवार्वानं गच्छति नांतिरक्षम्, दिशं न कांचिद् विदिशं न कांचित् स्नेहक्षयात् केवलमेति शान्तिम्, २

ભાવાર્થ: તેજ પ્રકારે નિવૃત્તિને પામેલો જીવ પૃથ્વી પ્રત્યે તથા આકાશને વિષે તથા કોઇ પણ દિશાને વિષે તેમજ વિદિશાને વિષે ગમન કરતો નથી પણ કેવળ સ્નેહ એટલે રાગ ક્ષય થવાથી શાંતિ મુક્તિને પામે છે.

#### इति-विशेषावश्यके

માટે હે ભવ્ય બાંધવ કર્મ ક્ષય કરવા ઉજમાળ થઇ નિરિહતા વીરવૃત્તિ ધારણ કરી નિર્દયપણે કર્મ શત્રુઓનું નિકંદન કરી ચૌદરાજ લોકમાં જયપતાકા મેળવી અખંડ અમંદ અક્ષય અવ્યય અવિનાશી શાશ્વત સુખનો ભોક્તા થા.

# બીધ દુર્લભતા.

छकाय दयावंतो वि संजओ दुलहं कुणइ बोहिं। आहारे नीहारे, दुगंच्छिए पिंडगहणेय ॥१।.

ભાવાર્થ : ષટ્કાય દયાવંત સંયમી પણ આહાર નીહાર બીજાની

દેષ્ટિગોચર કરે તથા દુગંચ્છનીય પિંડને ગ્રહણ કરે તો બોધિદુર્લભતાને પામે છે.

#### કર્મસ્વરૂપમ્

દુનિયા કહે છે કે અમુક ચક્રવર્તિ છે તથા અમુક બલદેવ છે તથા અમુક વાસુદેવ છે તથા અમુક પ્રતિવાસુદેવ છે તેમજ અમુક રાજા છે તે સર્વ વાર્તા સત્ય પરંતુ આ સર્વ પ્રતાપ કોનો છે એમ શંકા અને પ્રશ્ન ઉઠશે તો ઉત્તરમાં સમાધાન કરવામાં આવશે કે કર્મ રાજાનો પ્રતાપ છે, કારણ કે ઉપરોક્ત પદવીને અપાવનાર પણ કર્મ રાજા છે કારણ કે પ્રાણિયોને સુખ દુઃખ પ્રાપ્ત થવું તે પણ મુખ્ય વૃત્તિથી કર્મ રાજા કારણભૂત છે. શુભ કર્મથી પુન્ય કર્મને ભોગવ્યા વિના આત્માને કોઈપણ પ્રકારે સિદ્ધિ સુખની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

એક સુખી અન્ય દુ:ખી તથા એકરોગી બીજો નિરોગી તથા એક સોભાગી બીજો નિર્ભાગી તથા એક પૈસાપાત્ર બીજો નિર્ધન તથા એક દયાલુ બીજો નિર્દય તથા એક સત્યવાદિ બીજો અસત્ય બોલનાર તથા એક સુશીલ બીજો દુ:શીલ તથા એક સંતોષી બીજો લોભી એક અભિમાની અને બીજો નિર્માનિ તથા એક કઠોર બીજો કોમલ તથા એક સરલ બીજોવક તથા એક ઉંચ બીજો નીચ એક કાળો બીજો રૂપાળો તથા એક ધર્મી બીજો અધર્મિ તથા એક સ્વામિ બીજો સેવક તથા એક ત્યાગી બીજો સંસારી તથા એક સુમુખ બીજો દુર્મુખ તથા એક અશાંત બીજો શાંત તથા એક સુબુદ્ધિ બીજો કુબુદ્ધિ તથા એક સજ્જન બીજો દુર્જન તથા એક વિદ્વાન બીજો મૂર્ખ તથા એક કલંકી બીજો નિષ્કલંકીત તથા એક સુપુત બીજો કપુત તથા એક અકરમી બીજો સકર્મી તથા એક અલ્પ સંસારી બીજો દીર્ઘ સંસારી વિગેરેભાવોને પામે છે તે સર્વ કર્મ મહારાજાનોજ પ્રસાદ છે. સુખ

દુઃખાદિકનું પામવું તે પુન્ય અને પાપકર્મનાજ ફલો છે. કહ્યું છે કે

तावच्चंद्रबलं ततो ग्रहबलं ताराबलं भूबलं, तावद्योगनियोगमंत्रमिहमा तावत् कृतं पौरुषं, तावत् सिध्यति वांछितार्थफलदंतावज्जनः सज्जनो, यावत् पुण्यमिदं नृणांविजयते पुण्यक्षये क्षियते, ॥१॥

ભાવાર્થ: જયાંસુધી પ્રાષ્ટ્રિઓનું પુન્ય વિદ્યમાન પણે વર્તતું હોય છે ત્યાં સુધી એટલે તેટલાજ સમય સુધી ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારાઓનું બલ રહે છે તથા ભૂમિ બલ પણ ત્યાં સુધી રહે છે તથા યોગ નિયોગ અને મંત્ર જંત્ર, તંત્રનો મહિમા પણ ત્યાં સુધીજ રહે છે તથા કરેલું પરાક્રમ પણ ત્યાં સુધીજ રહે છે તથા વાંછિતાર્થ સિદ્ધિની શ્રેષ્ટ્રીયોનું પરિપૂર્ણ ફળ પણ ત્યાં સુધીજ રહે છે. જયારે પુષ્યકર્મ ક્ષીણ થાય છે તથા નાશ પામે છે ત્યારે ઉપરોક્ત સર્વે સ્વાયત્ત હોય તો પણ નાશ પામી જાય છે કારણ કે શાસ્ત્રકાર મહારાજાના તથા પ્રકારના વચનો છે કે ભાગ્ય સમયે મનુષ્યોને સુખ અને અભાગ્ય સમયે દુઃખ થાય છે તેમજ સર્વે સમ હોય તે પણ વિષમ પણાને પામી જાય છે કહ્યું છે કે :

औषध शकुन मंत्र, नक्षत्र ग्रहदेवताः, भाग्यकाले प्रसीदंति, अभाग्ये यांति विक्रियां ॥२॥

ભાવાર્થ: ઔષધ, શકુન, મંત્ર, નક્ષત્ર, ગ્રહો અને દેવો ભાગ્યકાલે પ્રસન્ન થાય છે અને અભાગ્ય સમયે વિક્રિયાને પામે છે અર્થાત્ ભાગ્યના પ્રબલપણાને વિષે લાભ આપે છે અને અભાગ્ય સમયે અત્યંત અનર્થ કરનારા થાય છે કારણ કે કરેલા કર્મને ભોગવ્યા વિના છૂટકો થતો નથી. કહ્યું છે કે -

## कृतकर्म क्षयो नास्ति, कल्पकोटीशतैरिप । अवश्यमेव भोक्तव्यं, कृतकर्म शुभाशुभम् ॥३॥

लावार्थ: सेंडडो डोटी डाण निर्ગमन थर्छ જाय तो पण डरेखा डर्मनो नाश थतो नथी डारण डे डरेखा शुलाशुल डर्म अवश्यलोगववा ४ पडे छे. वणी पण डह्युं छे डे -यदिह क्रियते कर्म, तत्परत्रोपभुज्यते । मूलसिक्तेषु वृक्षेषु, फलं शाखा सुजायते ॥४॥

ભાવાર્થ: પ્રાણિ માત્ર ઇહભવને વિષે જે કર્મ કરે છે તે પરલોકને વિષે ભોગવે છે, કારણ કે વૃક્ષના મૂળને વિષે પાણિના સિંચન કરવાથી શાખાને વિષે ફળો થાય છે અર્થાત્ જેમ વૃક્ષના મૂળને વિષે નીચે પાણિ સિંચન કરવામાં આવે છે અને ફળો વૃક્ષના મસ્તક ઉપર જેમ ઉંચા થાય છે તેમ પ્રાણિઓએ કરેલા કર્મ પણ ભવાંતરને વિષે ઉદય આવવાથી ભોગવવાજ પડે છે, પરંતુ કરેલા કર્મનો નાશ ભોગવ્યા વિના થતો નથી. કહ્યું છે કે -

## सद्भावो नास्तिक वेश्यानां, स्थिरता नास्ति संपदां । विवेको नास्ति मूर्खाणां, विनाशो नास्ति कर्मणां ॥५॥

ભાવાર્થ: જેમ વેશ્યાઓને સદ્દ્ભાવ હોતો નથી તથા જેમ સંપત્તિઓ કાયમ સ્થિરતાભાવને પામતી નથી તથા જેમ મૂર્ખ માણસોને લવલેશ માત્ર વિવેક હોતો નથી તેમજ કરેલા કર્મ ભોગવ્યા વિના છુટકો હોતો નથી.

## कर्मणो हि प्रधानत्वं, किं कुर्वति शुभाग्रहा : । विशिष्टदत्तलग्नाऽपि, रामः प्रव्रजितो वने ॥१॥

ભાવાર્થ : નિશ્ચયે કર્મનુંજ પ્રાધાન્યપશું છે અને કર્મના પ્રધાનપશાને વિષે શુભ ગ્રહો કાંઇજ કરી શકતા નથી કારણ કે વિશિષ્ટઋષિયે રામ રાજાને પ્રાતઃકાળે રાજયગાદી અર્પણ કરવા માટે શુભ મુહુર્ત આપ્યા છતાં પણ તેજ મુહુર્તે પ્રાતઃકાળને વિષે રામ રાજાને વનને વિષે પ્રયાણ કરવું પડયું.

ભાવાર્થ : સંસારના વિષે પ્રાપ્ત થયેલા પ્રાણિયો સ્વજન વર્ગને મહારા માની લઇ પરને માટે સાધારણ પાપકર્મ બાંધે છે તે તેની કેવળ ભૂલ છે કારણ કે કુટુંબ પરિવારને મહારા માની જે બાંધેલા કર્મ જયારે ઉદય આવે છે ત્યારે સ્વજન વર્ગ કોઇ પણ તે કર્મમાંથી ભાગ લઇ શકતા નથી. કિંતુ પોતે કરેલા કર્મના વિપાકો પોતાને એકલાને જ ભોગવવા પડે છે, માટે દરેક મનુષ્યોને બાંધવાદિક વર્ગ નિમિત્તે કર્મ બાંધતી વખતે વિચાર કરવા લાયક છે. સિદ્ધાંતને વિષે કહેલું છે કે -

कम्माइं नूण धणचिक्कणाइ, गुरुयाइं वज्जसाराइं । ठाणठिअं पि पुरुसं, पंथाओ दुप्पहं निंति ॥१॥

स्ताराविक्रीता स्वजनविरहः पुत्रमरणं,

ભાવાર્થ: ગાઢ ઘણા ચિકણા અને વજ સરિખા ભારે કર્મો સ્થાનને વિષે સ્થિરતાથી રહેલા માણસોને પણ નિશ્ચય કુમાર્ગે લઇ જાય છે. ખરેખર કર્મની ગતિ મહાવિચિત્ર છે. કહ્યું છે કે -

विनीतायास्त्यागो रिपुबहुलदेशे च गमनं, हिरिश्चंद्रोराजा वहित सिललं प्रेतसदने, अवस्थकायस्याप्यहह विषमाः कर्मगतयः ॥१॥ भावार्थः भक्षा धर्मधुरंधर तथा सत्यवादियोने विषे शिरोमणी

વિનીતા નગરીનો સ્વામી શ્રીમાન્ હરિશ્ચંદ્ર રાજા હતો તેને પણ કર્મના કટુ વિપાકો ઉદય આવવા થકી સુતારા નામની પોતાની રાણીને વેચવી પડી તથા સ્વજન વર્ગના સંબંધ થકી વિરહી થવું પડયું તથા પોતાના પુત્રના મરણના દારૂણ દુઃખને સહન કરવું પડયુ તથા વિનીતા નગરીની રાજ્યધાનીને છોડી દઇ ઘણા શત્રુઓ છે જેને વિષે એવા દુષ્ટ દેશને વિષે ગમન કરવુ પડયું અને નિરંતર ચાંડાલના ગૃહને વિષે રહી મસ્તક ઉપર પાણિ વહન કરી દિવસ ગુજારવા પડયા, અહહ ! ઇતિ ખેદે ! જે હરિશ્રંદ્ર મહારાજાની એક એક અવસ્થા પણ મહા દુ:ખદાઇ નીવડી હા હા ઇતિ ખેદે કર્મની ગતિયો મહા વિષમ અને વિચિત્રતાથી પરિપૂર્ણ ભરેલી છે.

क्र हरिश्चंद्र क्रांत्यजदास्यं, क्र इलासूनु : क्र च नटलास्यं । क्क च वनकष्टं क्वासौरामः, कटु रे विकटो विधिपरिणामः २

ભાવાર્થ: કયાં હરિશ્રંદ્ર રાજા અને કયાં તેનું ચાંડાલને ઘરે દાસત્વપણં તથા કયાં ઇલાપુત્ર કુમાર અને કયાં નટડાના ટોળામાં મલી જઇ નાટક કરવા પણું તથા કયાં રાજા રામચંદ્ર અને કયાં તેને વનને વિષે મહાકષ્ટ ભોગવવા પશું, અરે ! અરે ! કર્મનો કટ્સક विपाद महा विदेश अने असिष्ट छे.

વિવેચન : યુગલાધર્મનું નિવારણ કરનારા તથા પરમ પ્રતાપી તથા પ્રથમ રાજા તથા પ્રથમ તીર્થંકર મહારાજા શ્રીમાન આદીશ્વરસ્વામિ પણ એક વર્ષ સુધી આહાર વિના જગતને વિષે વિચર્યા, તે કર્મ મહારાજાનો જ પ્રસાદ છે. કારણ કે આદિનાથ મહારાજાએ ભવાંતરને વિષે બાંધેલ કર્મ તીર્થંકર મહારાજાના ભવમાં ઉદય આવવાથી બાર માસ લગી નિરાહાર પણે વિચર્યાં. ભગવાનને અંતરાય કર્મ ઉદય આવવાથી દિક્ષા અંગીકાર કર્યાબાદ નિરંતર ગોચરી માટે ઘરોઘર ફરતા છતાં પણ ભિક્ષા કયા પ્રકારની અપાય તે નહિ જાણવાથી કોઇક ભગવાનને કન્યા ગ્રહણ કરવાનું કહેવા લાગ્યા, તો કોઇક સુવર્ણ રજત ગ્રહણ કરવાની વિનંતિ કરવા લાગ્યા, કોઇક હીરા માણેક મોતી પન્નાનો ભગવાનના પાસે ઢગલો કરવા લાગ્યા, તો કોઇક હાથીઘોડા,રથ વિગેરે અંગીકાર કરવા માટે પગમાં પડવા લાગ્યા. ભગવાન આદિશ્વરસ્વામિ મહારાજા ઉપરોક્ત સર્વેને અકલ્પનીય જાણી ત્યાંગ કરતા ચાલવા માંડયા. આવી રીતે જગત પ્રસિદ્ધ ભગવાન આદિશ્વરસ્વામિ બાર માસ ઘરોઘર ભિક્ષા કરતાં છતાં પણ આહારને પામ્યા નહિ. છેવટે અંતરાય કર્મના ક્ષીણ થવાથી બાર માસે ભગવાન તક્ષશિલા નગરીને વિષે ગયા. ત્યાં તેમના પુત્ર બાહુબળીજીના પ્રપૌત્ર શ્રેયાંસકુમારે ભગવાનને દેખ્યાતેથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું અને શેરડીના રસના પ્રાસક આહારવડે કરી ભગવાનને પ્રતિલાભ્યા શ્રેયાંસકુમારના ગૃહને વિષે વસુધારા વિગેરે પાંચ દિવ્ય પ્રગટ થયા. શ્રેયાંસકુમારથી જગતમાં દાનનો મહિમા પ્રગટ થયો. તો ભગવાનને તીર્થંકર પદ છતાં પણ બાર માસ સુધી આહાર ન મળ્યો તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.

ચરમ તીર્થંકર મહારાજા શ્રીમાન્ મહાવીરસ્વામિ મહારાજા બ્રાહ્મણીની કુખે નીચ કુળે આવ્યા તથા તીર્થંકર પદ છતાં પણ દિક્ષા અંગીકાર કર્યા બાદ બાર વર્ષ અધિક મહા ઘોર અને મરણાંત ઉપસર્ગને સહન કરવાવાળા થયા. તથા દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચોએ કરેલી અસહ્ય સખત વેદનાના ભોક્તા થયા તથા પગમાં ખીર રંધાણી તેમજ કાનમાં ખીલા ઠોકાણા વિગેરે દુઃખને સહન કરવાવાળા ભગવાન મહાવીર મહારાજા થયા તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.

• શ્રીમાન્ કૃષ્ણ મહારાજાના પુત્ર ઢંઢણકુમારે નેમનાથ

મહારાજાની ધર્મદેશના શ્રવણ કરી દીક્ષા અંગીકાર કરી ત્યારબાદ અંતરાય કર્મનો ઉદય થવાથી દ્વારિકા નામની મહા પ્રસિદ્ધ નગરીને વિષે નેમનાથ મહારાજાના પ્રસિદ્ધ શિષ્ય હોવા છતાં પણ તેમજ કૃષ્ણ-વાસુદેવના પુત્ર હોવા છતાં પણ છ માસ સુધી ગોચરી નિરંતર ફરતાં છતાં પણ શુદ્ધ આહાર પામ્યા નહિ. આ સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.

- અાર્યદેશનો આર્યકુમાર અનાર્યદેશમાં જન્મ પામી અભયકુમારે મોકલાવેલ પ્રતિમાજીના દર્શન કરી જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પામી આર્યદેશમાં આવી અભયકુમારને મળ્યો અને ભવાંતરમાં મનથકી કરેલી ચારિત્રની વિરાધનાનું ફળ અનાર્ય દેશમાં જન્મ થયો તે છે એમ ધારી વૈરાગ્ય રંગિત થઇ દિક્ષા અંગીકાર કરવાની શક્તિ ધારણ કરી. દિક્ષા લેવા તત્પર થતાં હજી ભોગ કર્મફળ બાકી છે માટે દિક્ષા અંગીકાર કરવાનો વિચાર બંધ રાખો. આવી રીતે દેવતાઓએ નિષેધ કરતાં છતાં પણ પૌરૂષવૃતિ ધારણકરી દિક્ષા લીધી અને પાછળથી ભોગ કર્મફળ ઉદ્દય આવવાથી ચોવીશ વર્ષ ઘરવાસ રહેવું પડયું. આવી રીતે આર્ફકુમારને થયું તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- નંદિષેણ મહામુનિ મહાલબ્ધિવંતહોવા છતાં બાર વરસ સુધી
   વેશ્યાના ઘરમાં રહેવા સમર્થમાન થયા તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- ગજસુકુમાલ મહામુનિને પગથી તે મસ્તક પર્યંત ખેરના અંગારા ભરાણા અને તેનો તીવ્ર દાહ સહન કરવો પડયો, આ સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- મેતારજ મુનિના મસ્તક ઉપર ચામડાની વાધર વીંટાણી અને તેથી ચક્ષુઓ નીકળી પડી તથા હાડકા ફુટવા માંડયા અને ચામડા તુટવા માંડયા કિંબહુના! સખત વેદના સહન કરવી પડી. આ સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.

- પાપિષ્ટ પાલકે સ્કંધકસૂરિના પાંચસો શિષ્યોને ઘાશીમાં ઘાલીને પીલ્યા તથા સ્કંધસૂરિની પણ તેજ સ્થિતિ કરી એવી રીતે સર્વેને ઘાંચીની ઘાશીમાં પીલાવું પડયું, તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- ઉત્તમ જ્ઞાનવાળા ચૌદ પૂર્વધર ભાનુદત્ત મુનિ નિગોદને વિષે ગમન કરવાવાળા થયા તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- સગર ચક્રવર્તિના સાઠ હજાર પુત્રો સમકાળે મરણ પામ્યા અને તેથી સગરચક્રવર્તિને મહા દુઃખ ઉત્પન્ન થયું તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- સનત્કુમાર ચક્રવર્તિનું શરીર નિરોગી તેમજ મહાનિર્મળ છતાં સમકાળે સોળ રોગો શરીરમાં વ્યાપ્ત થયા તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- આઠમો સ્વયંભુ (સુભૂમ) ચક્રવર્તિ કે સોલ હજાર યક્ષો તેની સેવા કરનારા હતા છતાં પણ સમુદ્રમાં પડતો કોઇએ બચાવ નહિ કરવાથી આર્તરૌદ્ર ધ્યાનથી નરકને વિષે ગયો, તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- બારમો બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તિ અંધત્વપણાને પામ્યો તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- રામ-લક્ષ્મણ અને સીતા વગડામાં મહાદુઃખ પામ્યા, સીતાનું હરણ થયું તેમજ રાવણ પાસેથી સીતાને પાછી વાળતા મહાકષ્ટ પામ્યા અને બાર વર્ષ સુધી વનમાં ભટકયા. તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- પાંચે પાંડવો દુર્યોધનની સાથે જુગાર રમતાં સર્વરાજ્યપાટને હારી ગયા તેમજ દ્રૌપદિને પણ હારી ગયા અને બાર વર્ષ વનવાસમાં

ભીખારીને પેઠે રઝળ્યા તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.

- નળરાજાએ પણ પોતાના ભાઈ કુબેરના સાથે જુગાર રમતા રાજ્યપાટને ગુમાવ્યું તથા દમયંતીને પણ ગુમાવી અને રણવગડામાં દમયંતીને એકલી છોડી દઇ બાર વર્ષ મહાદુઃખ ભોગવ્યું તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- છપ્પનકુળકોટી યાદવોનો સ્વામિ શ્રીમાન્ કૃષ્ણમહારાજા દ્વારિકાના દાહથી દુઃખી દુઃખી થઇ વગડામાં પાણિ પાણિ મુખેથી એ પ્રકારે ઝંખના કરતો જરાકુમારના બાણવડે કરી મરણ પામ્યો તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- સત્ય હરિશ્રંદ્રરાજા રાજ્યથકી ભ્રષ્ટ થઇ સુતારા રાણીને વેચી ચંડાળને ઘરે બાર વર્ષ સુધી રહી મસ્તક ઉપર પાણિ વહન કરવા સમર્થમાન થયો અને મહા દુઃખી થયો તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- સમ્યક્ત્વ ધારિ શ્રેષ્મિક મહારાજા પોતાના પુત્ર કોષ્મિકથી બંધાઇ જઇ કોષ્ટના પિંજરમાં રહી પુત્રથકી મહાદુઃખ પામ્યો તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- દ્રૌપદીએસુકુમાલિકાના ભવમાં પાંચ પુરૂષની સ્ત્રીપણે ઉત્પન્ન થવાનું નિયાણું બાંધેલ અને તેથી તે પાંચ પાંડવોની સ્ત્રી થઇ તે કર્મનોજ પ્રસાદ છે. સતી સીતા રાવણ થકી હરણ થઇ તે પણ કર્મનોજ પ્રસાદ છે. દિષવાહન રાજાની પુત્રી ચંદનબાળા પશુના પેઠે ચૌટામાં વેચાણી તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે તથા કલાવતીના હાથ છેદાણા તથા સતી સુભદ્રા કલંકને પામી તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે.
- ચંદ્ર અને સૂર્યને રાત્રિ-દિવસ ગગનમંડળને વિષે પરિભ્રમણ
   કરવું પડે છે તથા ચંદ્રમાની એક કળા કૃષ્ણપક્ષમાં ઘટતી જાય છે

આ સર્વનોજ પ્રસાદ છે.

• ભૂત ભવિષ્ય અને વર્તમાન કાળને વિષે અનેક સત્યવંત મહાપુરૂષો અને મહા સતીમાતાઓએ અનેક પ્રકારના કષ્ટને સહન કરેલા છે તે સર્વ કર્મનોજ પ્રસાદ છે. માટે કર્મ શિવાય જગતમાં કોઈ પણ મહાન્ નથી.

### કાળનું સ્વરૂપ

સર્વને જીતી શકાય છે પરંતુ કાળને જીતવો મહાન મુશ્કેલ છે. માણસ ગમે તે પ્રકારની વિપત્તિને ભોગ થઇ પડેલો હશે, તો તેને દાન માન પૈસા વસ્તુ પાત્ર અને યુક્તિ પ્રયુક્તિ તેમજ સહાય કરીને વિપત્તિ થકી મુક્ત કરી શકાશે પરંતુ કાળને આધિન થયેલ જીવને કોઇપણ છોડાવનાર છે જ નહિ. અનાદિકાલ થકી અનંત ભવોને વિષે ભમતા ભટકતા આ જીવે અનંતા રાત્રિ દિવસો અનંતા પક્ષો અનંતા માસો અનંતી ઋતુઓ અનંતા વર્ષો અને અનંતા યુગો છોડયા પરંતુ આ આત્માનો કોઈ પણ રીતે પાર આવ્યો નહિ કારણ કર્મનો અંત થયો નહિ. સિદ્ધાંતને વિષે કહ્યું છે કે -

# तित्थयरा गणहारी, सुरवईणो चिक्क केसवा रामा । संहरीया य विहिणा, का गणणा सेसपुरिसाणं ॥१॥

ભાવાર્થ: તીર્થંકરો ગણધરો ઇંદ્રો ચક્રવર્તિઓ વાસુદેવો અને બલદેવો એવા મહા પુરૂષોને પણ કાળે સંહરણ કરેલા છે તો બીજા પુરૂષોની ગણત્રીજ શી કરવી ?

વિવેચન : અનાદિકાલ ગયો તેમાં અનંતી ઉત્સર્પિણી અને અનંતી અવસર્પિણી વ્યતીત થયેલ છે. અને તેના અંદર ઉત્પન્ન થયેલા

અનંતા તીર્થંકર મહારાજાઓ તથા અનંતા ગણધર મહારાજાઓ તથા અનંતા કેવલજ્ઞાનિ મહારાજાઓ તથા અનંતા શ્રુતકેવલી મહારાજાઓ તથા અનંતા પૂર્વધર મહારાજાઓ તથા અનંતા મનનાણી તથા અનંતા અવિધ્રાનિ તથા અનંતા લિબ્ધિયરો તથા અનંતા જંઘાચારણ તેમજ વિદ્યાચારણ મુનિ મહારાજાઓ તથા અનંતા યુગપ્રધાનો અને અનંતા પ્રભાવીક મુનિમહારાજાઓ તેમજ અનંતા ચક્રવર્તિઓ તથા અનંતા બલદેવો તથા અનંતા વાસુદેવો તથા અનંતા પ્રતિવાસુદેવો તેમજ અંનતા નારદો તથા અનંતા તપસ્વીયો તથા અનંતા ઋષિયો અને અનંતા એકાંત ધર્મિષ્ટ માણસો તથા અનંતા દાની માની યશસ્વી તેજસ્વી ઓજસ્વી મહાનુભાવો તેમજ અનંતા જગતના જીવોને આ કુટિલ કાળે ભક્ષણ કરેલ છે તે જગ જાહેર તેમજ ઇતિહાસ જાહેર અને શાસ્ત્ર જાહેર છે. અને તેનાથી સિદ્ધ થાય છે કે દરેક જીવને એક દિવસ કાળ ભક્ષણ કરશે તે નિર્વિવાદ છે. આવું જાણી દરેક મહાનુભાવોને સંસારની વ્યર્થ જાળ છોડી આત્મહિત કરી લેવું શ્રેયસ્કર છે.

आयुर्वर्षशतं नृणां परिमितं रात्रौ तदर्धं गतं, तस्यार्धस्य परस्य चार्धमपरं बालत्ववृद्धत्वयोः, शेषं व्याधि वियोग दुःख सिहतं सेवादिभिनीयते, जीवे वारि तरंग बुद्बुद्समे सौख्यंकृतः प्राणिनाम् ॥१॥

ભાવાર્થ: મનુષ્યોના આયુષ્યનું પ્રમાણ સો વર્ષનું કરેલું છે. તેમાંથી અર્ધ આયુષ્ય તો રાત્રિને વિષે જાય છે અને તે અર્ધ બાકીરહેલ આયુષ્યમાંથી અર્ધ આયુષ બાલ્ય અવસ્થાને વિષે તેમજ અર્ધવૃદ્ધા અવસ્થાની અંદર જાય છે, બાકી શેષ રહેલ આયુષ વ્યાધિ વિયોગ દુઃખાદિકના અંદર તથા પરની સેવા ચાકરી કરવાથી વ્યતીત થાય છે. પાણિના કલ્લોલને વિષે ઉત્પન્ન થયેલા પરપોટાના સમાન આ ચંચલ જીવિતવ્ય થકી પ્રાણિયોને સુખ કયાંથી હોય.

### म्रियमाणं मृतं बंधु शोचंते परिदेविनः

#### आत्मानं नानुशोचंति, कालेन कवलीकृतम् ॥१॥

ભાવાર્થ: અજ્ઞાન દશાની અંદર અંધત્વ ભાવને પામેલા અને ખેદાદિકને ધારણ કરી આર્તધ્યાનના અંદર મગ્ન થયેલા મૂઢ માણસો મરવાની તૈયારી કરેલ તેમજ મરણ પામેલ બંધવને વિશેષમાં સ્ત્રી, પુત્ર, માતાપિતા પરિવાર બાળબચ્ચાસ્વજન કુટુમ્બવર્ગને શોચે છે. પરંતુ કાળરાજાએ કોળીયો કરેલ પોતાના આત્માને શોચ કરતા નથી. ગમાર માણસને પરની ચિંતા થાય છે પરંતુ પોતાના આત્માને પણ ક્ષણમાત્રમાં ભક્ષણ કરવા માટે કાળે ફાળ મારેલી છે, તેનો લવલેશ માત્ર શોચ કરવામાં આવતો નથી.ે આ પામર આત્માનું મૂર્ખત્વપણું સ્પષ્ટ પણુ બતાવી આપે છે.

દુનિયામાં જે જીવો ઉત્પન્ન થાય છે અને તે જીવોનું આયુષ જેટલા પ્રમાણવાળું હોય છે તેટલું પૂર્ણ કરી મરણ પામે છે. તેમાં કેટલાએક સ્વઆયુષ પૂર્ણ કરી મરે છે કેટલાએક અર્ધ આયુષે મરે છે, કેટલાએક સ્વલ્પ આયુષે મરે છે તેનું કારણ એ છે કે ઉપક્રમ લાગવાથી મનુષ્યોના આયુષ તુટે છે. વિશેષાવશ્યક બૃહદ્વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે -

### अज्ज्ञवसाण निमित्ते, आहारे वेयणा पराघाए । फासे आणापाण्, सत्तविह भिज्जए आउं ॥१॥

ભાવાર્થ: અત્યંત હર્ષ અને વિષાદ (ખેદ) વડે કરીને અત્યંત ચિંતવન કરવું, ચિંતા કરવી તે અધ્યવસાયથી આયુષ્ય ભેદાય છે, ખંડાય છે, વિનાશભાવને પામે છે તેમજ અત્યંત હૃદયનો સંરોધ થવાથી જીવ મરણ પામે છે તથા રાગ, સ્નેહ, ભય આ ત્રણ પ્રકારના ભેદથી અધ્યવસાય ત્રણ પ્રકારે કહેલ છે અને તેથી આયુષ્ય ઓછુ થાય છે. જેમ એક કોઈક પુરૂષ રૂપાળો હતો. તે તૃષાતુર હોવાથી પાણીના પાન કરવા નિમિત્તે કોઈ જલાશયને વિષે આવ્યો, ત્યાં પાણિનું પાન કરી ત્યાંથી નિવૃત્ત થયા છતાં પણ કોઈક સ્ત્રી તેના રૂપને નિહાળતી જોતી, રાગના અધ્યવસાયથી તુરત પ્રાણથકી મુક્ત થઇ. ૧ તથા કોઈક સ્ત્રીનો સ્વામી પરદેશને વિષે ગયેલો હતો. તે જીવતો હતો છતાં પણ કોઈક માણસે અસત્ય પ્રલાપ કરી તેની સ્ત્રીને કહ્યું કે તહારો સ્વામી મરણ પામ્યો તે વાર્તા શ્રવણ કરવાથી તે સ્ત્રી સ્નેહના પરવશપણાથી તુરત મરણ પામી તથા તેનો સ્વામી પણ સ્ત્રીના મરણની વાર્તા સાંભળવાથી મરણ પામ્યો. ૨.

હવે નિમિત્તમાત્ર પામીને આયુષ્ય ભેદાય છે એમ કહ્યું તો તે નિમિત્તો કયા પ્રકારના છે અને કેટલા પ્રકારના કયા કયા છે તે કહે છે -

दंड कस सत्थ रज्जू, अग्गी उदगपडणं विसं वाला सीउण्हं अरइ भयं, खुहा पिवासा य वाही य ॥१॥ मुत्त पुरीस निरोहे, जिन्न् जिन्नेय भीयणे बहुसो, घंसण घोलण पीलण, आउस्स उवक्कमा। एए ॥२॥

ભાવાર્થ: દંડ, કશા, શસ્ત્ર, રજ્જુ, અગ્નિ, પાણિમાં પડવું, વિષં, વ્યાલા, શીતોષ્ણ, અરતિ, ભય, ક્ષુત્, પિપાસા, વ્યાધિ, મુત્ર તથા પુરીષનો રોધ, જીર્ણાજીર્ણ ભોજન, બહુશઃઘર્ષણ, ઘોલન અને પીડન એ પ્રકારે ઉપક્રમો લાગવાથી આયુષ્ય તુટે છે.

વિવેચન : કોઈપણ પ્રાણિયે પ્રહાર કરવાથી તે પ્રહાર શરીરના સુકુમાલ ભાગ ઉપર પડવાથી આયુષ્ય ભેદાઇ જઇ તુટી જાય છે ૧,

તથા કોઈપણ પ્રાણિયે કઠોર-કઠણ મીણ ચડાવેલ દોરીવડે કરી શરીર ઉપર પ્રહાર કરવાથી આયુષ્ય ઓછું થાય છે-તુટે છે. ૨, તથા કોઈપણ માણસે શસ્ત્રનો પ્રહાર કરવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૩, તથા કોઈપણ માણસે ગળા વિષે દોરડું બાંધી ફાંસો ખાવાથી આયુષ્ય તુટે છે ૪. તથા કોઈપણ માણસ અગ્નિના અંદર પડવાથી તેમજ નિદ્રાધિન થયે છતે અકસ્માત અગ્નિ પ્રગટ થવાથી બળી જવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૫, તથા કોઈપણ માણસ પાણિમાં પડવાથી અર્થાત્ કુવા, વાવ, તળાવ, સરોવર, નદી, સમુદ્ર દ્રહાદિકના અગાધ જળને વિષે પડવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૬, તથા કોઈપણ માણસને કોઈ છળભેદકપટથી ઝેર આપે તેથી તેમજ કોઈપણ પ્રકારના શોક સંતાપથી ઝેરનું ભક્ષણ કરવાથી આયુષ્ય તટે છે ૭. તથા કોઈપણ પ્રાણિને દષ્ટ સર્પ કરડવાથી તેમજ દૃષ્ટ હસ્તિએ ઉપદ્રવ કરવાથી આયુષ્ય તુટે છે ૮, તથા અત્યંત શીતલતા તથા અત્યંત ઉષ્ણતા લાગવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૯, તથા કોઈ પણ પ્રકારે ચિંતા આર્તધ્યાન થવાથી આયુષ્ય તટે છે. ૧૦. તથા કોઈપણ પ્રકારનો ભય ઉત્પન્ન થવાથી, હૃદય ફાટી જવાથી આયુષ્ટ તુટે છે. ૧૧, તથા અત્યંત ક્ષુધા લાગવાથી તેમજ ક્ષુધા સહન કરવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૧૨ તથા અત્યંત તુષા લાગવાથી તેમજ પાક્ષિનો યોગ નહિ મળવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૧૩ તથા અત્યંત વ્યાધિઓ શરીરને વિષે થવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૧૪ લઘુનીતિ, વડીનીતિ, અતિશય રોકવાથી આયુષ્ય તુટે છે, આહારને ભક્ષણ કરેલ હોય તે ભોજન પાચન થયા સિવાય વારંવાર બહુ ભોજન કરવાથી અજીર્ણ વિસુચીકા થવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૧૫, તથા જેમ ચંદનને ઘસે તેમ કોઈ પણ માણસને ઘસવાથી આયુષ્ય તુટે છે તેમજ કોઈ પણ માણસ ગાઢ સંકડાશવાળી જગ્યામાં ફસાઇ જવાથી આયુષ્ય તુટે

છે. ૧૬, જેમ કોઈ માણસ અંગુઠા અને આંગળી વચ્ચે જુને રાખી જેમ ઘોળે છે તથા ગોળ વાળે છે તેમજ કોઈ માણસને અત્યંત ઘોળવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૧૭, તથા શેરડીને યંત્રમાં નાખી જેમ પીલે છે તેમ કોઈ માણસને ઘાણી યા ઘાટમાં સંમર્દ થવાથી આયુષ્ય તુટે છે. ૧૮, એ ઉપરલા ઉપક્રમો લાગવાથી પ્રાણિયોના આયુષ્ય જલ્દીથી તુટે છે. શાસ્ત્રકાર મહારાજાએ સોપક્રમી અને નિરૂપક્રમી આ બે પ્રકારના જીવોના આયુષ્ય કથન કરેલા છે તેના ઉપરલા ઉપક્રમો લાગવાથી જે જીવો મરે તે સોપક્રમી આયુષ્યવાળા કહેવાય છે. તથા ચોવીશ તીર્થંકર, બાર ચક્રવર્તિ, નવ વાસુદેવ નવ બળદેવ, નવ પ્રતિવાસુદેવ અને નવ શારદાદિ નિરૂપક્રમી કહેવાય છે કારણ કે તેઓ પોતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ થાય પછીજ મરે છે. હવે મરતી વખતે જે ગતિમાં જવું હોય તે લેશ્યા આવે છે તેથી લેશ્યાના સ્વરૂપને શાસ્ત્રકાર મહારાજા કહે છે.

હવે નીચેના લક્ષણોવાળા જીવ કઈ ગતિમાંથી આવેલ છે તે શાસ્ત્રકાર કહે છે -

स्वर्गाच्च्युताना मिह जीवलोके, चत्वारि चिन्हानि तनौ वसंति । दानप्रसंगो मधुरा च वाणी, देवार्चनं सद्गुरु सेवनं च ॥१॥

ભાવાર્થ: જે માણસ દેવલોકથકી આવેલ હોય છે તેના શરીરમાં ચાર ચિન્હો વસે છે નિરંતર દાન આપવાની બુદ્ધિ હોય છે. ૧, મુખને વિષે મનોહર વાંશી હોય છે. ૨. દેવની ભક્તિ-પૂજા કરનારો હોય છે. ૩, તથા સદ્દ્ગુરૂની સેવના કરવાવાળો હોય છે.

विरोधता बंधुजनेषु नित्यं, सरोगता मूर्खजनेषु संगः । अत्यंत कोपी कटुका च वाणी, नरस्य चिन्ह नरकागतस्य ॥२॥

ભાવાર્થ: પોતાના બંધુવર્ગને વિષે નિરંતર વિરોધ ભાવ ધારણ કરનાર તથા નિરંતર રોગયુક્ત તથા મૂર્ખ માણસોની સંગતિ કરનાર તથા અત્યંત ક્રોધ કરનાર તથા કડવા વચનો બોલનાર આવા લક્ષણોને ધારણ કરનાર માણસ નરકથી આવેલ હોય છે.

ईर्ष्यालुनैव संतुष्टः माया लुब्धः क्षुधाधिकः । मूर्च्छा सुप्तोलसश्चैव, तिर्यग् योन्यागतो नरः ॥३॥

ભાવાર્થ: ઇર્ષ્યાળુ તથા સંતોષ વિનાનો તથા માયા કપટી તથા લુબ્ધ તથા ક્ષુધાતુર તથા મૂર્ચ્છાવાળો તથા સુઈ રહેનાર તથા આળસુ આવા લક્ષણોયુક્ત માણસ તિર્યંચ યોનિમાંથી આવેલ હોય છે.

नास्ति लोभो विनितश्च, दयादानरुचित्तर्मृदुः,

प्रशस्तवदनश्चैव, मनुष्यादागतको नरः ॥४॥

ભાવાર્થ : લોભરહિત તથા વિનયવાન તથાદયાદાનની રૂચીવાળો તથા કોમળ તથા પ્રશસ્ત મુખવાળો, આવા લક્ષણોયુક્ત માણસ મનુષ્યગતિથકી આવેલ કહેવાય છે. તથા કેવો જીવ કયા પ્રકારના આયુષ્યના બંધને નાખી કઇ ગતિમાં જાય છે તે કહે છે

## कूटसाक्षी पराघाती परापवाद जल्पकः । मृषावादी फल्गुवाची, सर्वथा नरकं व्रजेत् ॥१॥

ભાવાર્થ: જૂઠી સાક્ષી પૂરનાર તથા પરનો ઘાત કરનાર તથા પરનો અપવાદ બોલનાર તથા જુઠું બોલનાર તથા ખરાબ વચનો બોલનાર સર્વથા પ્રકારે નરકને વિષે જ ગમન કરે છે.

मिथ्यादृष्टिः कुशीलश्च महारंभ परिग्रहः

पापः ऋरपरिणामो, नरकायुर्नीबंधकः ॥२॥

ભાવાર્થ: મિથ્યાદ્રષ્ટિ તથા કુશીલ તથા મહાઆરંભ કરનાર અને મહા પરિગ્રહને ધારણ કરનાર તથા ક્રુર પરિણામવાળો માણસ નરકના આયુષ્યને બાંધે છે.

#### કૃષ્ણ લેશ્યાવંત જીવના લક્ષણો

अतिरौद्रः सदाक्रोधी, मत्सरी धर्मवर्जितः

निर्दयो वैरसंयुक्तः कृष्णलेश्याधिको नरः ॥१॥

ભાવાર્થ: અત્યંતરૌદ્ર તથા નિરંતર ક્રોધને ધારણ કરનાર તથા મત્સરી, ઝેરીલા સ્વભાવવાલો તથા ધર્મરહિત તથા નિર્દય તથા વૈરભાવ વડે કરી યુક્ત એહવા લક્ષણો યુક્ત માણસ કૃષ્ણ લેશ્યાવાલો કહેવાય છે.

#### નીલવેશ્યાવંત જીવના લક્ષણો

अलसो मंदबुधिश्च, स्त्रीलुब्धः परवंचकः, कातरश्च सदा मानी, नीललेश्याधिको भवेत् ॥२॥

ભાવાર્થ: આળસુ તથા મંદબુદ્ધિવાલો તથા સ્ત્રીને વિષે અત્યંત લુબ્ધ તથા પરને ઠગનારો તથા બીકણ તેમજ સદા અભિમાની એહવા લક્ષણો યુક્ત જીવ નીલલેશ્યા વાલો કહેવાય છે.

## **अपोत वेश्यावंत જીवना वक्ष**णो.

शोकाकुलः सदा रुष्टः, परिनंदात्मशंसकः । संग्रामे प्रार्थते मृत्युं, कापोतक उदाहतः ॥३॥

ભાવાર્થ: શોક વડે કરી આકુલ તથા નિરંતર રૂપ્ટતા ક્રોધિપશું ધારણ કરનાર તથા પરની નિંદા કરનાર અને પોતાની પ્રશંસા કરનાર તથા રણસંગ્રામમરણની ઇચ્છા કરનાર જીવ કાપોત લેશ્યાવાલો કહેવાય છે.

#### (તેજોલેશ્યાવંત જીવના લક્ષણો.)

विद्यावान् करुणायुक्तः कार्याकार्यविचारकः । लाभालाभे सदा प्रीति स्तेजो लेश्याधिको नरः ४

ભાવાર્થ: વિદ્યાયુક્ત તથા દયાલુ તથા કાર્ય અને અકાર્યનો વિચાર કરનારો તથા લાભ અને અલાભ તેને વિષે નિરંતર પ્રીતિવાલો એહવા લક્ષણો યુક્ત માણસ તેજોલેશ્યા વાલો કહેવાય છે.

#### પદ્મલેશ્યાવંત જીવના લક્ષણો.

क्षमावांश्च सदा त्यागी, देवार्चनरतोद्यमी । शुचीभूतः सदानंदी, पद्मलेश्याधिको नरः ॥५॥

ભાવાર્થ: ક્ષમાવાલો તથા નિરંતર ત્યાગી તથા દેવનું પૂજન કરવા ઉદ્યમવંત તથા પવિત્ર તથા નિરંતર આનંદી આવા લક્ષણો યુક્ત જીવ પદ્મ લેશ્યાવાલો કહેવાય છે.

## શુક્લલેશ્યાવંત જીવના લક્ષણો

रागद्वेष विनिर्मुक्तः, शोकनिंदा विवर्जितः परमात्मता संपन्नः, शुक्ललेश्यो भवेन्न्रः, ॥६॥

ભાવાર્થ: રાગદ્વેષ રહિત તથા શોક અને નિંદા વર્જિત તથા પરમાત્મા વડે કરી વ્યાપ્ત થયેલો અર્થાત પરમાત્મદશાને પામેલ એહવા લક્ષણો યુક્ત જીવ શુકલ લેશ્યાવાળો કહેવાય છે. એ ઉપરોક્ત પ્રમાણે કયા પ્રકારના ગુણો લક્ષણો હોવાથી કયા પ્રકારની લેશ્યાવાળો જીવ કહેવાય છે. તે શાસ્ત્રકાર મહારાજાએ કહ્યું હવે કયા પ્રકારની લેશ્યાવાળો જીવ કઇ ગતિમાં ગમન કરે છે, તે કહે છે. સિદ્ધાંતને વિષે કહ્યું છે કે -

किन्हाए जाइ निरए नीलाए थावरो भवे, कापोताए तिरिए, तेवाए माणुसो भवे ॥१॥ पउमाए देवलोए, सासण काणं च सुक्क लेसाए, इय लेसा भाव फल, पन्नृत्ता वीयरागेहिं ॥२॥

ભાવાર્થ : કૃષ્ણ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને નરકના અંદર જાય છે. ૧, નીલ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને સ્થાવરમાં જાય છે. ૨, કાપોત લેશ્યાવાળો જીવ મરીને તિર્યંચ ગતિમાં જાય છે. ૩. તેજો લેશ્યાવાલો જીવ મરીને મનુષ્યગતિમાં જાય છે. ૪. પદ્મ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને દેવલોકને વિષે જાય છે. ૫. તથા શુકલ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને શાશ્વત સ્થાન મુક્તિમાં જાય છે, ૬. આવી રીતે શ્રીમાન વીતરાગ મહારાજાએ છયે લેશ્યાઓના ભાવ ફલને કથન કરેલ છે.

उन्मार्गदेशको मार्गनाशको बहु मायिकः । शठवृत्तिः सशल्यश्च, तिर्यगायुर्निबंधकः ॥३॥

ભાવાર્થ : ઉન્માર્ગની પ્રરૂપશા કરનાર સન્માર્ગનો નાશ કરનાર બહુ જ માયા કપટ કરનાર તથા શઠવૃતિ ધારણ કરનાર અને શલ્યને ધારણ કરનાર માણસ તિર્યંચ ગતિના આયુષ્યને બાંધે છે.

प्रकृत्या ऽल्पकषायः स्याच्छील संचयमवर्जितः । दानशीलो मनुष्यायु, गुरुर्बध्नाति मध्यमैः ॥४॥

ભાવાર્થ : સ્વભાવથી જ અલ્પ કષાયવાળો હોય તથા શીયલ અને સંયમ રહિત હોય તથા દાન આપવાનીરૂચિવાળો હોય એહવા મધ્યમ ગુણો વડે કરીને યુક્ત એહવો માણસ મનુષ્યના આયુષ્યને બાંધે છે.

अकामनिर्जरा बालतपो ऽणुव्रत सुव्रतैः । जीवो बध्नाति देवायुः सम्यग् दिष्टश्च यो भवेत् ५

ભાવાર્થ : અકામ નિર્જરા કરનાર તથા અગ્નવ્રત અને સુવ્રતો વડે કરી બાલ તપસ્યાને ધારણ કરનાર તથા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જે જીવ હોય તે દેવગતિના આયષ્યને બાંધે છે.

पापी रुपविवर्जितः परुषवाक् यो नारकादागत । स्तिर्यग योनिसमागतश्च कपटी नित्यं बुभुक्षातुरः । मानी जानविवेकबद्धिकलितो यो मर्त्य लोकागतो । यस्त स्वर्गपरिच्यतः सस्भगः प्राज्ञः कविः श्रीयुतः ॥१॥

ભાવાર્થ: જે માણસ નરકથી આવેલ હોય છે તે પાપિષ્ટ હોય છે તથા રૂપ વડે કરી રહિત હોય છે તથા કઠોર વચનોને બોલનાર હોય છે. તે કપટી માયાવી અત્યંત હોય છે તથા નિરંતર ક્ષુધાતુર હોય છે તથા જે માણસ મનુષ્ય ગતિથી આવેલ હોય છે તે માનયુક્ત હોય છે તથા જ્ઞાન વિવેક અને બુદ્ધિ વડે કરી વ્યાપ્ત હોય છે. તથા જે દેવલોક થકી આવેલ હોય છે તે સુભગ તથા વિદ્વાન તથા કવિ તથા લક્ષ્મી વડે કરી યુક્ત થાય છે.

એ ઉપરોક્ત પ્રમાણે પરલોકને વિષે ગમન તથા પરલોક થકી આગમન કરનારા જીવના લક્ષણો શાસ્ત્રકાર મહારાજાએ કથન કરેલ . છે

હવે કેવા પ્રકારના કર્મોને કરનારો જીવ ઇંહાથી મરણ પામી કઇ ગતિના અંદર જઇને ઉત્પન્ન થાય છે. તે કૂપાના સાગર શ્રીમાન્ જ્ઞાનિ મહારાજા ભવ્ય જીવોના અનુપ્રહ અર્થે કથન કરે છે -जो घाइय सत्ताइं, अलियं जंपेई परधणं हरई । परदारं वियवच्चइ, बहुपापपरिग्गहासत्तो ॥१॥ चंडो माणी थद्धो, मायावी निठ्रो खुरो पावो । पिसुणो संगहसीलो, साहुण निंदओ अहम्मा ॥२॥

# दुठ्ठ बोधी अणज्जो य ग्घय बहुदुख सोग परो । तेणं परंमि मरिउ, नरयंमि सा जायई जीवो ॥३॥

ભાવાર્થ: જે માણસ નિર્દય થઇ પ્રાણિયોના ઘાતને કરનારો હોય અર્થાત્ હિંસાનો કરનારો તથા અસત્યને બોલનારો તથા પારકાના ધનની ચોરી કરનારો તથા પરસ્ત્રી પ્રત્યે ગમન કરનારો તથા બહુ પાપકર્મને વિષે રક્ત તેમજ પરિગ્રહને વિષે આસકત રહેનારો તથા પ્રચંડ પ્રકૃતિયુક્ત, તેમજ અભિમાનમાં મસ્ત બનેલો તથા સ્તબ્ધવૃત્તિવાળો તથા માયા-કપટને ધારણ કરનાર તથા નિષ્કુરપણાને પામેલો, તથા ક્ષુદ્રતાસહિત તેમજ પાપિષ્ટપણાને અંગીકાર કરનારો. તથા પરની ચાડી ચુગલીને કરનારો, તેમજ સર્વે પદાર્થોના ઉપર મૂર્છાને ધારણ કરનારો તેમજ ધર્મ ભ્રષ્ટ થઇ અધર્મને આચરનારો, તથા દુષ્ટબોધિ દુર્લભબોધિ હોય તેમજ અનાર્ય શિરોમણી તથા બહુ દુઃખના અંદર મગ્ન થયેલો, તેમજ શોક સંતાપને વિષે તપેલો આવા ઉપરોક્ત આચરણો લક્ષણોને ધારણ કરનાર જીવ ઇહાથી મરણ પામી નિશ્ચય નરકને વિષે ઉપજે છે ॥ ૧ ૨ ૩. ॥ कज्जत्थी जो सेवई मित्तं, कज्जओ कए विसंवयवि । कूरो मूढ मईओ, तिरिओ सो होई मरीउणं ॥४॥

ભાવાર્થ: પોતાને કોઈ પણ પ્રકારનું કાર્ય પડયાથી મિત્રને સેવન કરનાર અને કાર્યના પાર પડી ગયાથી મિત્ર દ્રોહી થઇ મિત્રને ત્યાગ કરનાર, તથા મૂઢ મતિવાળો વિશેષમાં માયાકપટને ધારણ કરનાર જીવ ઇંહાથી મરીને તિર્યંચમાં ઉપજે છે.

अज्जव मद्दव जुत्तो, अकोहणो दोस विज्जओ वाई । नय साहू गुणेसु ठिओ, मरीओ सो माणुसो होई ५ ભાવાર્થ: આર્જવ-માર્દવ સંયુકત તથા ક્રોધ માન માયા લોભ રહિત તથા ન્યાયસંપન્ન તથા સરલ અને ભદ્રિક પરિશામી તથા સાધુઓના ગુણગાન કરનાર તથા વિશેષમાં દેવ ગુરૂ ધર્મનો ઉપાસક જીવ ઇંહાંથી મરણ પામી મનુષ્ય ગતિમાં જાય છે.

तव संयम दाण रओ, पगई भद्दो किवालू य । गुरु वयण रओ निच्चं, मरीओ देवंमि सो जायई ६

ભાવાર્થ: તપ સંયમ દાનને વિષે રક્ત રહેલો, તથા સ્વભાવથીજ ભદ્રક પ્રકૃતિવાળો તથા દયાળુ તથા ગુરૂ મહારાજના વચનને વિષે આસકત ચિત્તયુક્ત નિરંતર રહેલ એહવો જીવ મરીને દેવલોકને વિષે જાય છે.

अट्टण तिरिय गई, रुद्दझाणेण जम्मए नरयं । धम्मेण देवलोए, सिद्धिगई सुक्कझाणेण ॥७॥

ભાવાર્થ: આર્તધ્યાન કરનાર મરીને તિર્યંચ ગતિમાં જાય છે. તથા રૌદ્ર ધ્યાન કરનાર માણસ મરીને નરકને વિષે ગમન કરે છે. તથા ધર્મ ધ્યાન કરનાર જીવ દેવલોકને વિષે જાય છે તથા શુકલ ધ્યાનને ધારણ કરનાર જીવ મુક્તિને વિષે ગમન કરે છે. अशनं मे वसनं मे, जाया मे बंधुवर्गो मे,

ભાવાર્થ: જેમ મેં મેં શબ્દને કરનાર બકરાને વરૂ ચિતો વિગેરે હિંસક પ્રાણિ મારીને ઠાર કરે છે તેમજ આ ભોજન મહારૂં છે તથા આ વસ્ત્ર મહારૂં છે તથા આ સ્ત્રી મહારી છે તથા આ બંધુવર્ગ મહારો છે. ઇત્યાદિક પ્રકારે મેં મેં મહારૂં મહારૂં કરતા પુરૂષ રૂપી બકરાને આ કાળરૂપી વરૂ હિંસક પ્રાણી મારી નાખે છે.

इति मे मे कुर्वाणं, कालवको हंति पुरुषाजम् ॥१॥

एगो जायई जीवो, एगो मरीउण तह उप्पज्जई, एगो भमई संसारे एगोच्चिय पावए सिद्धं ॥१॥

ભાવાર્થ: જીવ એકલોજ ઉત્પન્ન થાય છે તથા મરીને પરલોકને વિષે પણ એકલો જ જાય છે તથા સંસારને વિષે એકલોજ ભમે છે તેમજ કર્મનો અંત કરી નિશ્ચય મુક્તિને પણ એકલોજ પામે છે. मृत्योर्बिभे किं मूढ, भीतं मुंचित किं यमः । अजातं नैव गृहणाति, कुरु यत्नमजन्मनि ॥१॥

ભાવાર્થ: હે મૂઢ મરણ થકી તું શું ભય પામે છે ? કાળ શું ભય પામેલને છોડી મુકે છે ? અર્થાત્ છોડતોજ નથી. જે ઉત્પન્ન થાય છે તેને કાળ છોડતો નથીમાટે ફરીથી જન્મ ધારણ કરવો પડે નહિ તેવા કર્તવ્યો કરવાને વિષે પ્રયત્ન કર. આ ઉપરથી ચોક્કસ સિદ્ધ થાય છે કે ઉત્પત્તિ જેની છે તેનો જ નાશ છે અને જેની ઉત્પત્તિ હોતી નથી તેનો નાશ કદાપિ કાળે થતો નથી. આ આત્મા જન્મ જરા અને મરણના દુઃખો વૃદ્ધિ પામે તેવા કર્તવ્યો કરવાથી ઉત્પન્ન થઇ મરણને પામે છે, પરંતુ જન્મ જરા અને મરણ વિનાશભાવને સર્વથા પ્રકારે પામે એહવા કર્તવ્યો આત્મા કરે તો ફરીથી જન્મ મરણના દુઃખો ભયો કલેશો આવે નહિ. માટે દરેક મહાનુભાવો કે જેમને વીતરાગના વચનો ઉપર આસ્તા રાખી તેમના કથન પ્રમાણે વૃત્તિ કર્મોનો ઘાત કરી એવી સિદ્ધ દશા મેળવવી કે ફરીથી જન્મ મરણાદિક પ્રાદુર્ભાવને પામી શકેજ નહિ.

#### હરીયાળી

બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું, કાણો ડોળો આંખે આંજીઓરે, બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠુ, હાથી વિછુટો હાથીઓરે. ૧ અર્થ: હે ભગવન્ મેં કૌતુક દીઠું કે સમ્યકત્વ વિના જે મુક્તિ વાંછેછે, તે જાણે કાંણો ડોળો આંજે છે, વળી મેં કૌતુક દીઠું કે, જે માણસ મનુષ્ય જન્મ પામીને ધર્મને કરતો નથી, તે જાણવુ કે હાથથી હાથી છૂટી ગયો છે.

બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું, મુડઇ માથેરાખડી રે, બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠુ, તરસ્યો પાણી નવિ પીએરે. ર

અર્થ: વળી મે અચરિજ દીઠું કે, ચારિત્રને ગ્રહણ કરીને શરીરની શોભા કરે છે, વળી મેં આશ્ચર્ય દીઠું કે, ધનની તૃષાવાલો તૃષ્ણાલુ માણસ, તરસ્યો છતાં પણ ધર્મરૂપી પાણિનું પાન કરતો નથી. બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું, ફ્લીયો આંબો કાપીયોરે, બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, સુઅરે હાથી મારીયોરે. 3

અર્થ: વળી મેં આશ્ચર્ય દીઠુ કે, જન્મ સુધી વ્રત પાલીને જે સંસારિક સુખની વાંછા કરે છે,તે ફ્લીભૂત થયેલા આમ્ર વૃક્ષને કાપવા બરોબર છે, અર્થાત્ કાપે છે, વળી મેં કૌતુંક દીઠું કે, કામદેવ રૂપી ડુક્કરે (ભુંડે) બ્રહ્મચર્ય રૂપી હાથીનો વિનાશ કર્યો. બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું, બેટે બાપ વિશાસીયોરે બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, વિષ પીઇ હરખિત થયોરે ૪

અર્થ: વળી મેં અચરિજ દીઠું કે, મન રૂપ પુત્રે આત્મારૂપી પિતાનો વિનાશ કર્યો, તથા વળી મેં કૌતુક દીઠું કે, વિષયરૂપી ઝેરનું પાન કરીને આત્મા હર્ષને પામ્યો.

બાઇ હૈ મઇ કૌતુક દીઠું, વિશ પુરૂષશે રમણી રમેરે, બાઇ હૈ મઇ કૌતુક દીઠું, એક નારી પરણે ઘણારે પ

અર્થ: વળી મેં આશ્ચર્ય દીઠું કે પુન્યરૂપી પુરૂષ વિના, કાયા રૂપી સ્ત્રી-ઇંદ્રિયે કરીને આત્મા એકલો રમે છે, અને વળી કૌતુક દીઠું કે, એકજ તૃષ્ણા રૂપી નારાન ઘણા જીવો પરણે છે. બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું, ગરૂડ નાગ વિસ ધારીઓરે, બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, ગયવર સીંહ સાહમો ગલ્યોરે. દ

અર્થ: વલી મેં કૌતુક દીઠું કે, ગરૂડરૂપ આત્મા શરીરને વિષે રહેલ ક્રોધરૂપી સર્પના વિષે કરીને ધાર્યોો છે (મૂર્છિત થયેલ છે) વળી મેં કૌતુક દીઠું કે આત્મા રૂપી સિંહને માનરૂપી અજગરે ગળેલો છે. બાઇ હે મઇકૌતુક દીઠું, સાયર માંછલા સવી ગલ્યારે, બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, એક્શે પાંચ વિશાસીઆરે. ૭

અર્થ: વલી મેં અચરિજ દીઠું, કે લોભરૂપ સમુદ્રે સર્વ મનુષ્યરૂપી માછલાને ગળી લીધા, વલી મેં આશ્ચર્ય દીઠું કે, એકજ મોહે પાંચ મહાવ્રતોનો વિનાશ કર્યો.

બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, માય મુઇ રોઇ નહિ રે, બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, વયરી ઘરમાંહે રમેરે. ૮

અર્થ: વળી મેં કૌતુક દીઠું કે, ભવસંતતી રૂપ માતા મરણ પામી, અને પ્રાણીરૂપી પુત્ર રોતો નથી, વળી મેં આશ્ચર્ય દીઠું કે, શરીરરૂપ ઘરને વિષે મરણ રૂપી શત્રુ વાસ કરીને રહેલો છે. બાઇ હે મઇ કૌતુક દીઠું, નારી પ્રીતમ બાંધીઓરે, બાઇ હૈ મઇં કૌતુક દીઠું, બાંધ્યો ચોર ચોરી કરે રે. ૯

અર્થ: વળી મેં તો અચરીજ દીઠું કે, કાયા રૂપી નારીએ જીવરૂપી પ્રીતમને બાંધેલો છે, વળી મેં તો આશ્ચર્ય દીઠું કે, મનરૂપી ચોરને સામાયિક રૂપી દોરડાથી બાંધ્યા છતાં પણ,આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન રૂપી ચોર ચોરીને કરે છે.

બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું પંથ લહી ભુલો ફરે રે, બાઈ હે મઇ કૌતુક દીઠું, વિણ સુખઇ કિમ સુખીયોરે, ૧૦ અર્થ: વલી મેં કૌતુક દીઠું કે વીતરાગ મહારાજાએ દેખાડેલા ધર્મરૂપી માર્ગને છોડીને પ્રમાદ રૂપી ઉન્માર્ગે આત્માગમન કરે છે. વળી મેં તો આશ્ચર્ય દીઠું કે, વિષય સુખ વિના, આત્મા સકલ કર્મ ક્ષય રૂપ મોક્ષ સુખને પામે છે.

## હરીયાલી - ૨

વરસે કાંબલ ભીંજઇ પાણી, માછલડે બગ લીધો તાણી, ઉડિરે આંબા કોઇલિ મોરી, કેલિ સિંચતા ફ્લીરે બીજોરી ૧

અર્થ: કાંબલ કહેતા પાંચે ઇંદ્રિયો તે પાંચે ઇંદ્રિ વરસે છે, અને પાણી કહેતા જીવ તે ભીંજાય છે, જીવ કર્મને બાંધે છે, તેના ભારથી ભીંજાય છે, તથા લોભ રૂપી માછલાઓ જીવરૂપી બગલાને તાણી ખેંચીને સંસારમાં નાંખ્યો, ઉડિરે કહેતા સાવધાન થા, આંબા કહેતા હે જીવ! કોઈલિ કહેતા તૃષ્ણા વિસ્તારને પામી છે, માટે સચેતન થા, તથા કેલિ કહેતા માયા રૂપી કેળને સિંચન કરતા,તૃષ્ણા રૂપી બીજોરી નવપલ્લવિત થઇ ફલીભૂત પણાને પામી.

ઢાંક્રણીઇ કુંભારજ ઘડીયો, લંગડા ઉપર ગર્દભ ચઢીયો, નિસાં ધોવઇ ને ઓઢણ રોવઇ સકરો બિઠો કૌતુક જોવિ ર

અર્થ: ઢાંકણી કહેતા માયા, તે માયાએ કુંભાર રૂપી જીવ ઘડયો, અને તે જીવ રાગ અને દ્વેષ રૂપી લંગડા ઉપર ચડયો, તે કામાંધને વૃદ્ધાઅવસ્થા પ્રાપ્ત થવાથી જીવ જે તે ખેદને પામે છે, અવસરે જરા અવસ્થાને પ્રાપ્ત થયેલા જીવને તેનું સમગ્ર કુટુંબ બેઠા બેઠા કૌતુકથી જોવે છે, કે આની દશા જુઓ.

આગ બલે અંગીઠી તાપે, વિસ્વાનર બૈઠો થિરથિર કંપઇ, ખીલો દૂજે ને ભેંસ વિલોવે, મીની બીઠી માખણ તાપે ૩ અર્થ: ક્રોધરૂપી અગ્નિ બલી રહેલો છે, અને અંગીઠી કહેતાં શરીર તે ક્રોધરૂપી અગ્નિમાં તપી રહેલો છે, અને કામરૂપી વિસ્વાનલ કહેતા અગ્નિ જે તે જીવનને બાળવાથી આત્મા વિષયરૂપી તૃષ્ણાથી થરથર કંપાયમાન થાય છે. પુન્યે કરીને ખીલો કહેતાં જીવ તે દૂજે છે, અને કાયા કહેતા ભેંસ તે વિલોવે કહેતા વિલાસને કરે છે, તથા મીની કહેતા માયા અને જીવ કહેતા માખણ એટલે માયા રૂપી મીની બિલાડી જીવ રૂપી માખણને વિલોવે કહેતા સંસારને વિષે ભમાડે છે, પરિભ્રમણ કરાવે છે.

વહુ વીયાઇ સાસુ જાઇ, નાહ<mark>નિ દેવરીઇ માતા નિપાઇ,</mark> સરોજી સુતા ને વહૂ હીંડોલે હાલોહાલો ભાભાજી **ઘુંઘર બોલે ૪** 

અર્થ: સુમતિરૂપી વહુ વ્યાઇ, તેણે ચેતનારૂપી સાસુને ઉજ્ઞતકરી, અને નાનો દેવર જે કર્મ, તેણે માતા કહેતાં સુમતિને ઉત્પન્ન કરી, સસરારૂપી જીવ જે તે હીડોલા ઉપર સુતો છે, તેને સુમતિરૂપી વહુ ઝુલાવે છે, ને કહે છે કે હાલો હાલો કહેતાં ઉદ્યમ કરો, કારણ કે કાળ ઢુંકડો કહેતા -નજીક આવેલો છે અને તેના ઘુઘરા વાગી રહ્યા છે, એટલે કે જરા કહેતા વૃદ્ધા અવસ્થારૂપી ઘુઘરા બોલી રહ્યા છે વાગી રહ્યા છે, માટે પરલોકના હિતાર્થે ધર્મને વિષે ઉદ્યમ કરો.

સરોવર ઉપર ચઢી બિલાડી, બંભણ ધરિ ચંડાલણ જાઇ, કીડી સૂતી પોલી ન માય, ઊંટ વલી પરનાલે જાય. પ

અર્થ: શરીરરૂપી સરોવરના ઉપર વૃદ્ધા અવસ્થારૂપી બિલાડી ચડી બેઠી છે, અને બ્રાહ્મણ તે જ્ઞાનવંત જીવનનું કાયારૂપી જે ઘર-તે કાયારૂપી ઘરને વિષે કદાગ્રહ મિથ્યાત્વરૂપી ચંડાલણી ઉત્પન્ન થયેલી છે, તથા કીડી કહેતા માયા વિસ્તાર કરીને સૂતી છે, પણ તે <mark>પોલી માંહે સમાઇ શક્તી નથી,</mark> અને ઉંટ તે લોભ તે લોભના વ્યાપારમાં દ્રષ્ટિ પાપ ઉપર જાય છે.

ડોકરિ દૂઝી નેં ભેંસ વસૂકિ, ચોર કોંટવાળને બાંધિ મુકે, એ હરિયાલી જે નર જાણે, મુખે કવિ દેપાલ વખાણે, દ

અર્થ: ડોકરી કહેતા ચિંતા તે દૂજે છે, અને ભેંસ વસુકિં કહેતા-વ્યાધિરૂપી ભેંસ કહેતા કાયા જે તે સુકાઇ જાય છે, અને ચોર કહેતા મન તે મન પાપે કરીને ચોર થયેલ છે, તેને કોટવાલ કહેતા શરીર કહેવાય છે, તે ચોર કોટવાલને મનરૂપી ચોરે બાંધી લીધેલ છે. એવી રીતે એ ઉપરોક્ત હરીયાલીના અર્થને જે ચતુર પંડિત પુરૂષ જાણે છે, તેને દેપાલ નામના કવિ જે તે વખાણે છે.

ઇતિ હરીયાલી સંપૂર્શા.

#### हित शिक्षा

ન્યાય માર્ગને વિષેસદા તત્પર રહેવું. ઉત્તમ પાત્રને વિષે સદા દાન આપવું. કોઈ પણ કાર્ય ઉતાવળથી કરવું નહિ. પોતાના નિયમ થકી કદાપિકાળે ચલાયમાન થવું નહિ. અંગીકાર કરેલ વ્રતોને છોડવા નહિ. ઇહલોક પરલોક વિરુદ્ધ કર્તવ્યોનેકરવા નહિ. દુષ્ટ તેમજ દુર્જનોનો સંગ પ્રાણાંતે પણ કરવો નહિ. દુર્વ્યસનોને નિરંતર છોડવાનો પ્રયત્ન કરવો. ગુણીજનોના ગુણગ્રામ કરી તેનો પક્ષ કરવો. ગુણો ઉપાર્જન કરવા સદા ઉજમાળ રહેવું. પરોપકાર કરવાની નિરંતર ટેવ પાડવી.

દુર્ગતિને આપનારા કુકર્મોને દુરથીજ ત્યજી દેવા.

સજ્જનતા તેજ શરીરનું ભૂષણ છે, માટે તેને મેળવવા ઉદ્યમ કરવો.

મનના મેલને ત્યાગ કરી હૃદયને ઉજળુ કરવું.

કાળે ભોજન કરવું, પરંતુ અકાળે ભોજન કરવું નહિ.

ભોજન પણ પોતાના કુટુંબીઓ સાથે જ કરવું, પરંતુ કુટુંબીઓને ભૂખ્યા રાખી પોતે એકલા ભોજન કરી લેવું નહિ.

કોઈને લાંઘણ કરાવી ભુખ્યા રાખવા નહિ.

કાળે શયન કરી, બ્રાહ્મ મુહૂર્તમાં જાગૃત થઇ ધર્મ ધ્યાનમાં રક્ત થવું.

નાટક પ્રેક્ષણ ભાં-ભવાયા જોવા જવું નહિ.

વેશ્યા પર-સ્ત્રી બાલિકા વિધવા કુલાંગના પ્રત્યે ગમન કરવાની પચ્ચકખાણ કરી સ્વસ્ત્રીને વિષે પણ સંતુષ્ટવૃત્તિ ધારણ કરવી.

અગ્નિ, પાણી ચોર, ભુજંગમ કામુકાદિકનો સંગ કરવો નહિ. મિત્રને કદાપિકાળે પણ ઠગવો નહિ.

મિત્રની સ્ત્રી પ્રત્યે પ્રાણાંતે પણ ગમન કરવં નહિ.

શરીરની બહુજ લાલના પાળના કરવી નહિ.

સુખ દુઃખ વિગેરે તમામમાં હર્ષ શોક નહિ કરતા સમાનતામાં રહેવું.

જે ટાઇમ સુખ દુઃખનો હોય તે ટાઇમનો શાન્તિથી ગુજારો કરી લેવો પરંતુ આર્તધ્યાન કરવું નહિ, તેમજ હર્ષમાં મદોન્મત્ત થવું નહિ.

પાપકાર્ય કરી કદાપિ કાલે હર્ષને ધારણ કરવો નહિ.

પુન્યકાર્ય કરી કોઈપણ વખત શોક અગર પશ્ચાતાપ કરવો નહિ.

ક્રોધ-માન માયા લોભ રાગ દ્વેષાદિક અહંતા મમતાને પોતાનાં કરી જાણવા નહિ, પરંતુ સંસારની વૃદ્ધિ કરનાર જાણવા.

નિંદા વિકથા ચાડી વિશ્વાસઘાત પ્રપંચાદિકોને સ્વપ્નને વિષે પણ આદરમાન દેવો નહિ.

ગુણીના ગુણો દેખી રાજી થવું, અને પોતે તેવા ગુણો ઉપાર્જન કરવા માટે પ્રયત્ન કરવો.

નિર્ગુણીને હિત શિક્ષા દેવી, ન માને તો મૌનવૃત્તિ ધારણ કરી વિચારવું કે અરેરે! આ બિચારા પામર પ્રાણીની પરલોકને વિષે શી દશા થશે.

પાપસ્થાનોનો પરિહાર કરવો.

નિર્માલ્યને પગથી સ્પર્શ કરવો નહિ.

અંત્યજ લોકોના પડછાયાથી સદા દૂર રહેવું તેમજ તેમના જોડે ખાન પાનનો વ્યવહાર ધારણ કરી, પોતાની જાતિ તથા ધર્મથી ભ્રષ્ટ થવું નહિ.

પારકાનું અહિત કરવાનું પ્રાણાંતે પણ ચિંતવન કરવું નહિ.

શુદ્ધ દેવનું ધ્યાન કરી નિરંતર તેમની પૂજા ભક્તિ કરવામાં તત્પર રહેવું.

તે વીતરાગ દેવની આજ્ઞાનું તથા તેમના વચનોનું તથા તેમના સિદ્ધાંતોનું તથા તેમના માર્ગનું કદાપિ કાલે ઉત્થાપન કરવું નહિ. તેમજ વીતરાગ દેવ શિવાય અન્યને વંદન નમન સ્તવન પૂજન વિગેરેથી પૂજવા નહિ.

કંચન કામિનીના ત્યાગી ગુરૂનું બહુમાન કરી તેમની જ ઉપાસના કરવી, અને તેમના વચનોનું કદાપિ ઉલ્લંઘન કરવું નહિ.

શુદ્ધ જીવ દયામય ધર્મનું આરાધન કરવું.

તેમજ શુદ્ધ સિદ્ધાંતોનું નિરંતર શ્રવણ કરવું.

ગમે તેવા ગાઢ દુઃખના વખતને વિષે પણ ધૈર્યતા ધારણ કરીને ધર્મને છોડવો નહિ.

દુઃખરૂપી સમુદ્રનો પાર પામવાને માટે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપી ભવ્ય જહાજનું આલંબન કરી, દુઃખ સમુદ્રના પારને પામી જન્મ જરા અને મરણના બંધન થકી મુક્ત થઇ મુક્તિપુરીમાં વાસ કરી અખંડ સુખના ભોકતા થવું, તેજ મનુષ્યજન્મ પામ્યાનો સાર છે.

## જીવની ગર્ભગતિ વિગેરે.

આ કાળમાં જીવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૧૦૦ વર્ષનું કહેલું છે. અને તેમાં દશ દશકાનો વિભાગ પાડેલો છે. તો જેટલા દિવસો જેટલી રાત્રી, જેટલા મુહુર્તો, જેટલા શ્વાસોશ્વાસ ગર્ભને વિષે જીવ વસે છે તેની તથા આહારની વિધિને કહે છે. આ જીવ ગર્ભને વિષે ૨૭૭ અહોરાત્રિતો નિયમા વસે છે. તેમાં કદાચ ન્યૂનાધિકપશું થાય તો તે વધારે ઓછું ઊપઘાતાદિકના વશવર્તિપણાથી થાય છે ગર્ભને વિષે આ જીવ ૮૩૨૫ મુહુર્ત નિશ્ચય વસે છે. ઓછું વધારે ઉપઘાતાદિકથી થાય છે. આ જીવને ૩ ક્રોડ ૧૪ લાખ ૧૦ હજાર ૨૨૫ શ્વાસોશ્વાસ ગર્ભને વિષે નિશ્ચય થાય છે, તેમાં ન્યૂનાધિકપશું થાય તો તે કારણાદિકને લઇને થાય છે.

સ્ત્રીના નાભિની નીચે પુષ્પનાલિકાના આકારવાળી બે શિરા હોય છે; તેની નીચે અધોમુખ સંસ્થિત આકાર વાળી યોનિ હોય છે તેની નીચે આંબાની મંજરીના પેઠે માંસની મંજરીઓ હોય છે, તે ઋતુકાળમાં ફુટવાથી રૂધિરના બિંદુઓને મુકે છે.

કોશાકારવાળી યોનિ શુક્ર મિશ્રીત થાય છે, ત્યારે તે જીવને ઉત્પન્ન કરવાને યોગ્યતાવાળી થાય છે તેવી રીતે શ્રી જિનેશ્વર મહારાજ કથન કરે છે અને બાર મુંહુર્ત વિત્યાબાદ વિધ્વંસ થાય છે, એટલે તેમાં કોઈ જીવ ઉત્પન્ન થતો નથી. બે લાખથી નવ લાખ જીવો તેમાં ઉત્પન્ન થાય છે. પપ વર્ષ પછી સ્ત્રીની ઋતુ બંધ થાય છે, અને ૭૫ વર્ષ પછી પુરૂષો પ્રાયઃ નિર્બિજ થાય છે. એ ટાઇમ થયા પછી બેમાંથી એકથી પણ ગર્ભ ધારણ કરવા કરાવવાની સત્તા ધારણ કરી શકતા નથી.

સો વર્ષનું આયુષ્ય તો અત્યારના કાળની અપેક્ષાયે છે, પણ તેથી વધારે જો આયુષ્ય પૂર્વકોટી આદિનું હોય તો તેના અર્ધ ભાગે સ્ત્રી ગર્ભને ધારણ કરે નહિ અને પુરૂષ સર્વ આયુષ્યના વીશમાં ભાગે નિર્બિજ થાય છે.

સ્ત્રી પુરૂષના સમાગમ પછી ૧૨ મુહુર્ત સુધીમાં જીવ ઉત્પન્ન થઇ શકે છે, અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૨ વર્ષ જીવ ગર્ભમાં રહી શકે છે. ગર્ભમાં પુરૂષ જમણી કુક્ષિને વિષે, તથા સ્ત્રી ડાબી કુક્ષિને વિષે તેમજ નપુંસક બન્નેના સમાન ભાગમાં રહે છે.

તિર્યંચોની ગર્ભની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ આઠ વર્ષની કહેલી છે.

આ જીવ પ્રથમ ગર્ભમાં જયારે દાખલ થાય છે, ત્યારે માતાનું રૂધિર અને પિતાના બીજનો આહાર કરી ગર્ભ સ્થિતિ બાંધવાવાળો થાય છે. તે રૂધિર અને બીજ સાત દિવસ ભેગા રહેવાથી તેમાં જીવ ઉત્પન્ન થવાથી સાત દીવસે કલ થાય છે, તે પછી સાત દીવસે અર્બુંદ થાય છે, તથા અર્બુદથી પેશી થાય છે, અને પેશીથી ગાઢ થાય છે.

પ્રથમ માસે એક વર્ષમાં કાઇક ન્યૂન થાય છે, બીજે માસે પેશી થાય છે. ત્રીજે માસે માતાને દોહદ થાય છે, ચોથે માસે માતાના અંગોપાંગ પુષ્ટ થવા માંડે છે, પાંચમે માસે પાંચ પિંડિકા એટલે બે હાથ, બે પગ, અને માથુ થાય છે. છકે માસે પિત્ત અને રૂધિરની પુષ્ટિ થાય છે. સાતમે માસે ૭૦૦ શિરા, ૫૦૦ પેશીયો, ૯૦૦ ધમની અને માથાના કેશ તથા દાઢી મુછના તથા માથાના કેશના સાથે સાડીત્રણ કોટી રોમરાજી થાય છે. આઠમે માસે વૃત્તિકલ્પો થાય છે.

#### (भगवान महावीर प्रत्ये गीतम स्वामि प्रश्न :

હે ભગવન્ ! આ જીવ ગર્ભમાં હોયછે ત્યારે તેને વડીનીતિ, લઘુનીતિ થુંક નાસિકાનો મેલ, વમન, પિત્ત, શુક્ર શોણિત વીગેરે હોય છે.

ઉત્તર - હે ગૌતમ ! નથી હોતો.

પ્રશ્ન હે ભગવન્ ! કયા કારણથી ગર્ભગત જીવને વડીનીતિ, લઘુનીતિઆદિ નથી.

ઉત્તર હે ગૌતમ ! ગર્ભગત જીવ જે આહાર કરે છે,તે આહાર શ્રોતેંદ્રિ, ચક્ષુઇંદ્રિ, ઘાશેંદ્રિ, રસેંદ્રિ, સ્પર્શેંદ્રિ તથા અસ્થિ, અસ્થિમજજા, કેશ, દાઢી, મુછ, રોમ, નખ વિગેરેને પુષ્ટ કરે છે, તે તે રૂપે પરિશમે છે. તે કારણ માટે હે ગૌતમ ! જીવ ગર્ભગત હોય છે ત્યારે તેને વડીનીતિ, લઘુનીતિ આદિ હોતાં નથી.

પ્રશ્ન - હે ભગવન્ ! ગર્ભગત જીવ મુખથી કાવલિક આહાર કરી શકે છે ?

ઉત્તર - હે ગૌતમ ! ગર્ભગત જીવને કાવલિક આ<mark>હાર નથી</mark> હોતો.

્રપ્રશ્ન - હે ભગવન્ ! ગર્ભગત જીવ કાવલિક આહારકેમ કરી શકતો નથી ?

ઉત્તર - હે ગૌતમ ! ગર્ભગત જીવ સર્વથી આહાર અંગીકાર કરે છે, સર્વથી આહાર પરિણમાવે છે, સર્વથી ઉશ્વાસ નિશ્વાસ લે **છે, ક્ષણે ક્ષણે આહાર લે છે. સર્વથી** ઉશ્વાસ નિશ્વાસ લે છે, આહ્રત્ય **આહાર લે છે, આહ્રત્ય આહાર પરિ**શમાવે છે,આહ્રત્ય ઉશ્વાસ નિશ્વાસ **લે છે**.

માતાની જીવરસ હરણી, પુત્ર જીવરસ હરણી, માતાના જીવરસ પ્રતિબદ્ધા, પુત્રના જીવરસ સ્પૃષ્ટા નાડી હોય છે તેનાથી આહાર લે છે, તેનાથી આહાર પરિણમાવે છે. બીજી પણ પુત્ર જીવ પ્રતિબદ્ધા, માતૃજીવ સ્પૃષ્ટા નાડી હોય છે, તેનાથી આહાર લે છે,તેનાથી પુષ્ટ કરે છે, વિશેષે પુષ્ટ કરે છે. તે કારણ માટે હે ગૌતમ! એમ કહેવાય છે કે, ગર્ભગત જીવ કાવલિક આહાર કરવાને સમર્થ નથી.

પ્રશ્ન - હે ભગવન્ ! ગર્ભગત જીવ આહાર શું કરે છે ?

ઉત્તર-હે ગૌતમ! ગર્ભગત જીવની માતા નાના પ્રકારના રસ, વિગય, તિખા, કડવા, કષાયલા, ખાટા, મધુરા, વિગેરે જે દ્રવ્યોનો આહાર કરે છે, તે એક દેશથી ઓજા આહાર કરે છે. જીવને ફળના બીંટ સરીખી કમલનાલની ઉપમાવાળી નાડી હોય છે,તે નાડી માતાની નાભિના જોડે સદા બાંધેલી હોય છે, તેથી પુત્ર પણ નાભિથી ગર્ભ, ઓજ ગ્રહણ કરે છે. ઓજથી ભોજન કરે છે, તેથી ગર્ભ વધે છે. જયાં સુધી પ્રસવ થાય ત્યાં સુધી.

પ્રશ્ન- <mark>હે ભગવાન્ ! આ જીવને મા</mark>તાના અંગો કેટલા કહ્યા છે ?

ઉત્તર - <mark>હે ગૌતમ ! માતાના અંગો</mark> ૩ કહેલા છે. ૧ માંસ ૨ શો<mark>ણિત. ૩ મુસ્તુલુંગમ્</mark>

પ્રશ્ન-હે ભગવાન્ ! પિતાનાં અંગો કેટલા કહેલા છે ? ઉત્તર-હે ગૌતમ-પિતાના અંગો ૩ કહેલા છે. ૧. અસ્થિ, ૨. અસ્થિમજજા, ૩. કેશ દાઢી,રૂંવાડા નખ પ્રશ્ન-હે ભગવાન્! ગર્ભગત જીવ નરક વિષે ઉત્પન્ન થઇ શકે?

ઉત્તમ-હે ગૌતમ ! કોઇક જીવ ગર્ભગત નરકને વિષે ઉત્પન્ન થાય અને અને કોઈક જીવ નરકને વિષે ઉત્પન્ન ન થાય.

પ્રશ્ન હે ભગવાન્ ! તેમ કેમ ! શા કારણથી કહેવાય છે કે ગર્ભગત જીવ કોઈ નરકને વિષે ઉત્પન્ન થાય ને કોઈ ન થાય.

ઉત્તર-હે ગૌતમ ! ગર્ભગત જીવ જે તે સંજ્ઞિ પંચેંદ્રિ સર્વ પર્યાપ્તિથી પર્યાપ્ત, વીર્ય લબ્ધિમાન્, વિભંગજ્ઞાનની લબ્ધિવાળો, વૈક્રિય લબ્ધિવાળો, પર સૈન્યને આવેલું સાંભળી જાણી પ્રદેશથી નીકળે. નીકળીને વૈક્રિય સમુદ્ધાત કરે. વૈક્રિય સમુદ્ધાત કરી ચતુરંગી સેનાની વિકુર્વણા કરે, વિકુર્વણા કરી સંનદા, સન્નદ્દબદ્ધ થઇ પરના સૈન્યની જોડે રણસંગ્રામ કરે, તે જીવ અર્થનો કામી, રાજયનો કામી, ભોગનો કામી, કામનો કામી, અર્થનો કાંક્ષિત, રાજયનો કાંક્ષિત, ભોગનો કાંક્ષિત, કામનો કાંક્ષિત, અર્થપિપાસિત રાજયપિપાસિત ભોગપિપાસિત, કામપિપાસિત, તતચિત્ત, તન્મન, તલ્લેશ્ય, તદધ્યવસિત, તત્તીવ્રઅધ્યવસાન, તદર્થ ઉપયુક્ત, તદ્દભાવના ભાવિત, એવા સમયમાં જો કાળ કરે તો જીવ નરકને વિષે ઉત્પન્ન થાય, તે કારણ માટે કહેલું છે કે હે ગૌતમ ! ગર્ભગત જીવ કોઇ નરકને વિષે ઉત્પન્ન થાય, અને કોઇક ન થાય.

પ્રશ્ન - હે ભગવન્ ! ગર્ભગત જીવ કોઇદેવલોકને વિષે કયા અર્થ વડે કરી ઉત્પન્ન થઇ શકે ?

ઉત્તર હે ગૌતમ ! કોઇક ગર્ભગત′જીવ દેવલોકને વિષે ઉત્પન્ન થાય, અને કોઇક ન થાય.

પ્રશ્ન - હે ભગવાન્ ! એમ કેમ કહેવાય છે કે ગર્ભગત જીવ કોઇક દેવલોકને વિષે ઉત્પન્ન થાય, અને કોઇક ન થાય. ઉત્તર-હે ગૌતમ! ગર્ભગત જીવ સર્વ પર્યાપ્તિથી પર્યાપ્તિ ભાવને પામેલ હોય, વૈક્રિય લબ્ધિવાળો હોય, અવિધજ્ઞાન લબ્ધિવાળો હોય, તે તથારૂપ શ્રમણના પાસે માહણના પાસે એક, આર્ય, ધર્મયુક્ત સારૂં વચન સાંભળી તીવ્ર સંવેગથી, તીવ્ર જેને ધર્મરાગ ઉત્પન્ન થયેલ છે, એટલે કે ધર્મને વિષે દ્રઢ, તીવ્ર અનુરાગ ઉત્પન્ન જેને થયેલો છે, તેવો આ જીવ ધર્મનો કામી, પુન્યનો કામી, સ્વર્ગનો કામી, મોક્ષનો કામી, ધર્મકાંક્ષિત, પુન્ય કાંક્ષિત, સ્વર્ગાક્ષિત, મોક્ષકાંતિ, ધર્મપિપાસિત, પન્યપિપાસિત સ્વર્ગપિપાસિત, મોક્ષપિપાસિત, તત્વિત્ર, તત્ત્ તીવ્ર અધ્યવસાન, તદર્પિત કરણ તદર્થોયુક્ત, તદ્ભાવના ભાવિતિ, એવે અવસરે જો ગર્ભગત જીવ કાળ કરે તો, દેવલોકને વિષે ઉત્પન્ન થાય. તે કારણ માટે એમ કહ્યું છે કે હે ગૌતમ! ગર્ભગત કોઇક જીવ દેવલોકને વિષે ઉત્પન્ન થાય, અને કોઇક જીવ દેવલોકને વિષે ઉત્પન્ન થાય, અને કોઇક જીવ દેવલોકને વિષે ઉત્પન્ન થાય,

પ્રશ્ન હે ભગવન્ ! ગર્ભગત જીવ ચિતો, પડખાભર, આમ્રકુબ્જ હોય, વા થાય, વા બેસે, વા રહે, વા પડખુ ફેરવે, વા આશ્રય કરે, વા માતાના સુતે સુવે, વા માતાના જાગ્યે જાગે, વા માતાના દુઃખે દુઃખી, અને માતાના સુખે સુખી થાય ?

ઉત્તર-હે ગૌતમ! તે ઊપર પ્રમાણે સર્વ બને. ગર્ભ સ્થિર હોય તો પણ માતા તેનું રક્ષણ કરે છે, અને અનેક પ્રકારના કામકાજ કરતી માતા પોતાના આત્માનું તથા ગર્ભનું રક્ષણ કરે છે, ગર્ભગત જીવને વડીનીતિ, લઘુનીતિ, થુંક, નાસિકાનો મેલ, વિગેરે અસ્થિ, અસ્થિ મજજા, કેશ, સ્મશ્રુ, નખ, રોમ, વડે કરી આહાર પરિણમે છે. એટલે કે ઉપરોક્ત તમામ પુષ્ટ થાય છે, વૃદ્ધિ પામે છે. ઉશ્વાસ નિશ્વાસાદિકને પણ પરિણમે પોષે છે. સર્વ પ્રદેશોનું પોષણ થાય છે. પણ કવલાહાર નથી. એવી રીતે શરીરને પામીને પરમ અંધકારભૂત, માપરહિત મળમત્ર વિષ્ટાથી ભરપર ભરેલા. ગર્ભસ્થાને વિષે આવીને આ જીવ વસે છે. ત્યારબાદ નવ માસ પૂર્ણે, ન્યુને. વા અધિક માસે, કોઈપણ વખતે માતા બાળકને ઉત્પન્ન કરે છે. તે સ્ત્રિને સ્ત્રિરૂપે, પુરૂષને પુરૂષ રૂપે. નપુંસકને નપુંસક રૂપે અગર બિંબને બિંબરૂપે ઉત્પન્ન કરે છે, તેમાં થોડું વીર્ય. અને બહુ રૂધિર હોય તે સ્ત્રિ થાય છે, તથા ઘણું વીર્ય થોડું રૂધિર હોય તે પુત્ર થાય છે. અને રૂધિર, શુક્ર તુલ્ય હોય તે નપુંસક થાય છે, તથા પ્રસવ કાળે પ્રથમ માથ, અગર પ્રથમ પગ. અગર વક્રતાથી આવે છે. કોઈવાર ઘાત પણ થઈ જાય છે. કોઈપાપી જીવ વળી અશ્ચિના ભંડાર રૂપ ગર્ભસ્થાનને વિષે ઉત્કૃષ્ટ બાર વર્ષની સ્થિતિ કરે છે.. આ જીવ ઉત્પન્ન થાય ત્યારેતેનું દુઃખ તથા મરણ પામે ત્યારેનું દુઃખ થવાથી મૂઢ જીવ દુઃખથી વ્યાપ્ત થયેલ હોવાથી પોતાની પર્વની જાતિનું સ્મરણ કરી શકતો નથી, વળી ઉત્પન્ન થતો વિસ્વરં, રૂદન કરતો જીવ પોતાને તથા માતાને અતુલ વેદના ઉત્પન્ન કરે છે. નરકના કુંભી પાકના સમાન, દુર્ગંધિના અતિ ખરાબ સ્થાન રૂપ, ગર્ભગૃહને વિષે વસનારો જીવ પિત્ત, શ્લેષ્મ, શુક્ર, શોણિત, રૂપિર, મળ, મુત્ર, વિષ્ટાને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે. વિષ્ટાને વિષે વિષ્ટાના કીડાના પેઠે તે વખતે શુક્ર અને રૂધિરના ખાણથી ઉત્પન્ન થયેલા શરીરને ધારણ કરનાર જીવનું પવિત્રપણું કેવી રીતે બની શકે ? અગણ્ય, અમેદય ભૂતે, ગર્ભે વસનારનું પુત્રપશું શાનું હોય ? હવે તેવી રીતે ઉત્પન્ન થયેલા જીવની દશ દશાનું અનુક્રમે વર્ણન કરેલું છે. ૧. બાલા, ૨.ક્રીડા, ૩. મંદા, ૪. બલા, ૫. પ્રજ્ઞા, ૬. હાયની. ૭. પ્રપચા. ૮. પ્રાગુભાર. ૯. મુન્મુખી. ૧૦ શામિની (કાલદશા) ૧ ઉત્પર થયેલા જીવને જે પહેલી દશા છે તેમાં પોતે ભોગ ભોગવવા સમર્થમાન થતો નથી, તેમજ બાળક સુખ દુઃખને જાણી શકતો નથી

તે બાલદશા. ૨. ક્રિડાદસાને જે મનુષ્ય પામેલ હોય છે તે ક્રિડા કરવાના બહાના દુર્લભએવા માનવભવને એળે ગુમાવે છે. ક્રિડા કરવાથી કામભોગને વિષે તેની વૃત્તિ થતી નથી તે ક્રિડાદશા. ૩. મંદા નામની દશાને પામેલ માણસ મોહભાવથી સ્ત્રિને વિષે અત્યંત મૂર્ચિંછત થયેલા આ જીવ તેના ઘરના અંદર ભોગો હોય તો ભોગવનારો થાય છે. **તે મંદાદશા.** ૪ બલા નામની દશાને પામેલ માણસ નિરૂપદ્રવ હોય તો બળ દેખાડવાવાળો થાય છે તે બલાદશા. પ પ્રજ્ઞા નામની દશાને અનુક્રમ વડે કરી પામેલ માણસ પૈસા ઉપાર્જન કરવાની ચિંતાવાળો, તથા કુટુંબના પોષણ કરવાના સન્મુખ થાય છે. તે પ્રજ્ઞાદશા. દ હાયની નામની દશાને પામેલ માણસ ઇંડિયોની હાની થવાની કામભોગથી વિરામ પામે છે. તે હાયની દશા. ૭ પ્રપંચા નામની દશાને પામેલ માણસ ચીકણો પદાર્થ વારંવાર થુંકે છે તથા શ્લેષ્માદિક નીકળે છે તથા ક્ષણે ક્ષણે ઉધરસ ખાય છે તે પ્રપંચા દશા ૮ સંક્રચિત વળી ચર્માદશાને પામેલ માણસ વૃદ્ધા અવસ્થા પરિણામિત થવાથી સ્ત્રીને બહુજ અનિષ્ટ થાય છે. તે પ્રાગુભારા દશા ૯. મૃન્મુખી દશાને પામેલ માણસ વૃદ્ધા અવસ્થા પૂર્ણ થવાથી કામના રહિત ઘરને વિષે પડયો રહે છે. તે મુન્મુખી દશા. ૧૦. શાયિત કાળ દશાને પામેલ માણસ હીનતાયુક્ત ભેદાયેલ સ્વરવાળો, દીન, વિપરિત ચિત્તવાળો, દુર્બળ, દુઃખી સુવે છે, મરણ પામે છે. **તે શાયિની દશા.** 

આ જીવ દશ વર્ષ ઉપનયનં, વીશ વર્ષ સુધી વિદ્યાને ગ્રહેશ કરે છે. ત્રીશ વર્ષ સુધી ભોગોને ભોગવે છે, ચાલીશ વર્ષ સુધી બળ, અગર વિજ્ઞાનને મેળવે છે. પચાશ વર્ષે ચક્ષુ નિસ્તેજ થાય છે. સાઠે બાહુબળ નાશ થાય છે, સીત્તેર વર્ષે ભોગ અશક્તિ થાય છે, એંસી વર્ષે વિજ્ઞાન નાશ થાય છે, ને નેવું વર્ષે શરીર નમે છે. અને સો વર્ષે મરણ પામે છે.

જે માણસ ૧૦૦ વર્ષના આયષ્યવાળો હોય. તથા સુખી હોય. તથા ભોગોને ભોગવનારો હોય. તેવા જીવોને પણ જિનેશ્વર મહારાજે કથન કરેલ ધર્મનું સેવન કરવું તે કલ્યાણકારી છે. તો પછી નિરંતર જે રોગી તથા દુઃખી છે તે માણસને તો અવશ્ય ધર્મનું સેવન કરવું જોઇએ આનંદને પામી ધર્મનું સેવન કરે તે શ્રેષ્ઠ છે અને આનંદને નહિ પામીને પણ ધર્મનું આરાધન કરે, અને વિચારે કે રખેને મને પાપના છાંટા લાગે. જાતિ, કુલ, સારી શિક્ષિત વિદ્યા, માનુષ્યોને તારનાર નથી. પણ પોતાના પુણ્યથીજ સ્ત્રી પુરૂષો વૃદ્ધિને પામે છે. કારણ કે પુષ્પથી ક્ષીણતાથી પુરૂષાકાર નષ્ટ થઇ જાય છે અને પુષ્પની વૃદ્ધિથીપુરૂષાકાર વૃદ્ધિ પામે છે. પુષ્ય કરવા લાયક કાર્યોનું કરવું તે પુષ્ય કહેવાય છે અને તે પુષ્યકાર્યાોના કરવાથી પ્રિતિ કરવાવાળા, વર્શ કરવાવાળા. ધન કરવાવાળા. યશ કરવાવાળા. અને કિર્તિ કરવાવાળા થાય છે. ઇહાં ધર્મનું વિવેચન કરવું, પુન્ય કર્મની પુષ્ટિનું વ્યાખ્યાન કરવું. વળી ધર્મ કર્મ કરવામાં પ્રમાદયુક્ત થઇ આવી વિચારણા ન કરવી કે ઘણા સમયો, ઘણી આવળીઓ, ઘણા ક્ષણો, ઘણા શાસોશાસો. ઘણા સ્તોકો, ઘણા લવો, ઘણા મુહુર્તો, ઘણા દિવસો, ઘણી રાત્રિઓ, ઘણા રાત્રિ દિવસો, ઘણા પક્ષો, ઘણા માસો, ઘણી ઋતઓ ઘણા અયનો ઘણા સંવત્સરો, ઘણા યુગો, સો વર્ષ હજાર વર્ષ લાખ વર્ષ કોટી વર્ષ કોટાકોટી વર્ષ હજીતો બહુ કાળ બાકી છે. તો તેમાં અમો બહુ શીયળ, બહુ વ્રત બહુ ગુણો, બહુ પ્રત્યાખ્યાનો, બહુ પૌષધોપવાસો બહુ ધર્મકર્મ, બહુ કરશું, બહુ આદરશું, બહુ આચરશ આવી ભાવના ન રાખવી, કારણકે અંતરાય કર્મની પ્રબળતાથી આ જિવિતવ્ય ભરપુર ભરેલું છે, વળી ઘણા વાત, પિત્ત, કરૂ, શ્લેષ્મ્, સન્નિપાતાદિક વિવિધ પ્રકારના રોગો જીવિતવ્યને સ્પર્શિ જલ્દીથી આયુષ્યની પુર્જાહૂતિ કરે છે. કાળે મહાપુરૂષોને પણ છોડેલા

નથી. તેવા અરિહંતાદિક મહાપુરૂષોના રૂપ, રંગ, ભોગ, લક્ષ્મી, આયુષ્ય, શરીર, શક્તિ, સ્વર, આદેયનામ, સુખ વિગેરેનું વિવેચન કરવું. સંઘયણ, સંસ્થાનનું, અવતરણ કરવું, યુગલીયા મનુષ્યોને તેના સુખ તથા કલ્પવૃક્ષાદિકની પ્રાપ્તિથી સંપૂર્ણ સુખ તે પામે છે. તેનું વિવેચન કરવું, તેને પણ કાળ પકડે છે. તો દુષ્મકાળમાં, અવસર્પિણી કાળ હોવાથી, છેલ્લુ સંઘયણ છેલ્લુ સંસ્થાન, પ્રતિદિન આયુષ્યની હાનિ, ક્રોધ, માન, માયા, લોભની બાહુલ્યતા, કૂડા તોલા માપાની બાહુલ્યતા વિષમતુલા, વિષમ માણસો, વિષમ રાજકુળો, વિષમ વર્ષો વિષમ કાળ, વિષમ ઔષધિઓ, કિં બહુના ઘર બાર, હાટ, હવેલી, બગીચા, સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, પરિવાર, માતા, પિતા, શરિરાદિકમાં, તેમજ સુખમાં વિષમતાજ રહેલી છે. તેવા વિષમ સમયમાં આ જીવને ધર્મકરણનું આદરમાનથી કરવાપણું જે થાય છે,તેનું જ જીવિતવ્ય, સુજીવિતવ્ય છે.

હવે બાળક તમામ પ્રકારના વસ્ત્રાલંકારને ધારણ કરી માતા પિતાને નમસ્કાર કરવા જાય છે, અને નમસ્કાર જયારે માતાપિતાને કરે, ત્યારે તેઓ બાળકને આશિર્વાદિ આપે છે કે હે પુત્ર તું ૧૦૦ વર્ષનો થા. ૧૦૦ વર્ષ જીવ! હવે આ ૧૦૦ વર્ષ જે છે તે પણ બહુ નથી. જુઓ.

૧૦૦, વર્ષ જીવે તે, ૨૦, યુગ જીવે તે, ૨૦૦, અયન જીવે તે, ૧૨૦૦, માસ જીવે તે, ૨૪૦૦ પક્ષો જીવે તે, ર૦ યુગ જીવે, ૨૦૦, અયન જીવે, ૧૨૦૦ માસ જીવે, ૨૪૦૦ પક્ષો જીવે. ૩૬૦૦૦, અહોરાત્ર જીવે, ૩૬૦૦૦, અહોરાત્ર જીવે તે, ૧૦,૮૦,૦૦૦ મુહૂર્તો જીવે, ૧૦,૮૦,૦૦૦, મુહૂર્તો જીવે તે, ૪૦૭ ક્રોડ ૪૦ લાખ ૪૦, હજાર શાસોશાસ જીવે છે.

અને એટલા જીવિતવ્ય આ જીવ ૨૩II તંદુલ બાહોને ખાય છે તેનું પ્રમાણ નીચે પ્રમાણે છે.

દુર્બલાયે ખાંડેલા, છડેલા, ખદિર મુશલે હણેલા, ફોતરા કાઢી નાખેલા, નહિ ફુટેલા, અખંડ કણા, ૧૨ ાા પલ તંદુલોનો ૧ પ્રસ્થ, તે પ્રસ્થક પણ માગધ, સવારેપ્રસ્થક, સાંજે પ્રસ્થક, ૬૪૦૦૦ તંદુલે ૧ માગધ, પ્રસ્થક થાય છે, ૨૦૦૦ ચોખાનો એક કોળીઓ, એવા ૩૨ કોળીયાનો આહાર પુરૂષનો કહેલો છે, અને ૨૮ કોળીયાનો આહાર સ્ત્રીનો, તથા ૨૪ કોળીયાનો આહાર નપુંસકનો છે. હવે તેની ગણત્રીનું માન કહે છે.

ર અસલીયે, ૧ પસલી ૬૦ આઢકે, ૧ જઘન્યકુંભ ૨ પસલીયે, ૧ સેતિકા, ૮૦ આઢકે, ૧ મધ્યકુંભ, ૪ સેતિકાયે, ૧ કુલવ ૧૦૦ આઢકે, ૧ ઉત્કૃષ્ટ કુંભ ૪ કુલવે, ૧ પ્રસ્થ ૮૦૦ આઢકે, ૧ બાહ

૪ પ્રસ્થે, ૧ આઢક,

એ બાહ પ્રમાણે ૨૩II બાહ તંદુંલોને જીવ ખાય છે. કુલ ૪૬૦ ક્રોડ, ૮૦, લાખ,તંદુલો થાય છે.

તેના જોડે ૬॥ મગના ઘડા ખાય છે

તે ખાતો, ૨૪ સ્નેહ આઢક શતાનિ ખાય છે.

તે ખાતો, ૩૬ લવશપલ સહસ્ર ખાય છે.

તે ખાતો, ૬, પટપાટક શતાની પહેરે છે.

બે માસે પરાવર્તન કરે, અગર એક માસે પરાવર્તન કરે, પણ ૧૨ પટશાટક શતાનિ પહેરે છે, સો વર્ષવાળાનું એ પ્રમાણે ગણેલું, તોળેલું, માપેલું, સ્નેહ, લવણ, ભોજન, આચ્છાદનાદિ, તેના ગણાતનું પ્રમાણ એ પ્રમાણે મહર્ષિયોયે બે પ્રકારે કહેલું છે. જેને હોય તેનું ગણાય ન હોય તેનું ન ગણાય. એ પ્રમાણે વ્યવહારૂ ગણાત છે.

### તે સો વર્ષમાં કેટલું આયુષ્ય કેમાં જાય છે તે કહે છે.

૫૦ રાત્રિમાં, ૧૦ બાળકપણે, ૧૦ વૃદ્ધાવસ્થામાં, ૧૦ વિયોગ, શોક, રોગ,દુઃખ, ક્ષુધા, તૃષા, શીત, ઉષ્ણ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિમાં

હવે બાકી ૧૫ વર્ષ રહ્યું.

### હવે શરીરમાં શું શું રહેલું છે તે ક્હે છે -

૧૮. પૃષ્ટ કરંડક સંધિ

૧૨. પાંસળીના કરંડીયા,

દ્ . પાંસળી .કટાહ .

૨. હાથની, કુક્ષિ,

૪. આંગુલ, ડોક,

૪. પલની, જીભ,

૨. પલની આંખ,

૪ કપાળ, મસ્તક,

૩૨. દાંત,

૭. આંગળ, જીભ,

311. પળ, હૃદય

૨૫.૫ળ, કાળજુ,

૨ આંતરડા.

૨ પાસા, જમશું, ડાબુ,

રથૂલાન્ત્રં, ઉચ્ચાર પરિણમતિ, તન્વન્ત્રં, પ્રશ્રૃવણ પરિણમતિ,

૨. પાસા, દક્ષિણ, વામ, દક્ષિણે સુખ, વામે દુઃખ,

૬૦૦. સંધિયો, આ શરીરમાં છે.

૧૦૭ મર્મ, પ૦૦ પેશીયો,

૩૦૦ હાડકા, ૯ ધમનીયો,

૯૦૦ નસો, ૯૯ લાખ રોમ, કુપ, દાઢી, મૂછ,

મસ્તકના કેશ વિનાના

૭૦૦ શિરા, અને ૩ કોટી સંપૂર્ણ રોમરાજી છે.

૧૬૦. શિરા, આ શરીરમાં નાભીથી નીકળી ઉંચે ગમન કરનારી મસ્તક સુધી તે રસહરણી કહેવાય છે. તેને ઉપઘાત નહિ થવાથી, ચક્ષુ, શ્રોત, ઘ્રાણ, જીવ્હાનુ બળ થાય છે અને ઉપઘાત થવાથી ઉપરોક્ત બળ હણાય છે.

૧૬૦. શિરા, આ શરીરમાં નાભિથી ઉત્પન્ન થયેલા નીચેના ભાગમાં પગના તળીયા સુધી નીચે ગમન કરનારી

તેના નિરૂપઘાતથી જંઘાબળ થાય છે, અને ઉપઘાતથી મસ્તક વેદના, આધાશીશી, મસ્તક શૂલ, આંધળાપણું થાય છે.

૧૬૦. શિરાઓ, આ શરીરમાં નાભિથી ઉત્પન્ન થયેલ તિર્છા યાલેલા હાથના તળીયા પ્રત્યે ગયેલી છે. તેના નિરૂપઘાતથી બાહુબળ થાય છે, ને ઉપઘાતથી પાર્શ્વદેના, ઉદરવેદના, પુષ્ટવેદના, કુક્ષિશૂલ થાય છે.

૧૬૦. શિરાઓ આ શરીરમાં નાભિ થકી ઉત્પન્ન થયેલી નીચે ગમન કરનારી ગુદાના અંદર પેઠેલી હોય છે, તેના નિરૂપઘાતથી મળ, મુત્ર, વાયુ, કર્મ પ્રવર્ છે,અને ઉપઘાતથી મળ, મૂત્ર, વાયુના રોધથી હરસો, ક્ષોભ પામે છે, પાંડુ રોગ થાય છે.

અ જીવને કેવી શિરાઓ કોને ધારણ કરનારી છે -૨૫, શિરા, શ્લેષમ ધારિણી ૭૦૦, શિરા, પુરૂષને

#### विविध विषय वियारमाणा लाग-४

૨૫, શિરા, પિત્ત ધારિણી 💎 ૬૭૦ શિરા, સ્ત્રીને

૧૦ શિરા, શુક્રધારિણી, ૬૮૦ શિરા નપુંસકને

આ માણસને રૂધિરાદિ કેટલા-

આઢક, રૂધિર, કુલવ, પિત્ત,

અર્ધઆઢક, વસાયા શ્લેષ્મ, કુલવ,

પ્રસ્થ, મુસ્તુલુંગમ્ અર્ધકુલવ, શુક્ર,

આઢક, મૂત્ર, તે જયારે દુષ્ટ થાય ત્યારે

પ્રમાણથી અધિક થાય.

પ્રસ્થ, પુરીષ,

૫. કાષ્ટ, પુરૂષ છ ૬ કોષ્ટા સ્ત્રી,

૯ સ્ત્રોતા, પુરૂષ ૧૧ સ્ત્રોતા, સ્ત્રી

૫૦૦, પેશી, પુરૂષ ૪૭૦ પેશી સ્ત્રી

૪૮૦, પેશી, નપુંસક,

એ પ્રમાણે શરીરમાં રહેલું છે. છતાં મોહ મૂર્છિત જીવોને શરીર ઉપરથી મમત્વભાવ ઉઠતો નથી, તે સંસારમાં પરિભ્રમણનું સંપૂર્ણ કારણ છે.

## **हेवनि**अथा

૧૦ ભુવનપતી-અસુરાદિક. ૫ જયોતિષિ-સુર્યાદિક

૮ વ્યતંર-કિશ્વરાદિક. ૧૨. વૈમાનિક-સૌધર્માદિક.

તે એક નિકાયને વિષે દેવતાઓ ૧૦ પ્રકારના હોય છે.

૧ ઇંદ્ર ૩. ત્રાંયસિંશા.

ર. સામાનિકા. ૪. પારિષાદ્યા,

For Personal & Private Use Only

#### विविध विषय वियारमाणा भाग-४

પ. આત્મરક્ષા,

૮. અનિકાની,

દ લોકપાલા

૯. પ્રકીર્શકા.

૭. અનિકાધિપતિ,

૧૦. અભિયોગિકા કિલ્બિષિયા

- ૧, ઇંદ્રો ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષિ, વૈમાનાધિપતિ.
- ર. સામાનિકો સામાનિક નવે ભેદોના અધિપતિયો પરમ ઐશ્વર્યયુક્ત, આયુષ્યાદિકવડે કરી, ઇંદ્રના સમાન હોય છે. ફક્ત તેને દેવલોકનું સ્વામિપશું નથી. શિવાય અમાત્ય, પિતૃ, ગુરૂ, મહત્તરાના પેઠે પૂજનિક હોયછે, વિગેરે તમામ જાણવું.
- 3. ત્રાયસતિંશા-મંત્રિ પુરોહિત સ્થાનિયા, મંત્રિયો, રાજ્યની ચિંતા કરવાને વિષે યુક્ત ચિંતા કરવાવાળા હોય છે. પુરોહિત શાંતિક, પૌષ્ટિક, અભિચાર કર્મના કરવાવાળા હોય છે.
  - ૪. પારિષાદ્યા-વયસ્થ સ્થાનીયા, મિત્રસદેશા હોય છે.
- પ. આત્મરક્ષા-મસ્તકરક્ષ સ્થાનીયા, ઉદ્યત પ્રહરણા પાછળ રહેનારા હોય છે. જોકે અપાયને અભાવ છે, છતાં પણ સ્થિતિ માત્રની કલ્પનાથી, પ્રીતિપ્રકર્ષના હેતુ માટે છે.
- દ. લોકપાલા-આરક્ષકાર્થ ચરસ્થાનીય, પોતાને રક્ષણ કરવા લાયક સંધિરણનું નિરૂપણ કરવાવાળા, આરક્ષકો, ચૌરાદિકના ઉદ્ધાર કરવાવાળા, રાજસ્થાનીયાદિ લોકપાલ
- ૭. અનિકાધિપતિયો-દંડનાયક સ્થાનીયો, દંડનાયક વિક્ષેપાધિપતિયો.
- ૮ અનિકાની-હય, ગય, રથ,પદાતિ, વગેરે ચાર પ્રકારના સૈન્યરૂપ
  - ૯ પ્રકીર્જીકા-પૌરજનપદ સ્થાનીયા, પ્રકૃતિસદેશા.
  - ૧૦ અભિયોગિકા-દાસસ્થાનિયા, પારકાને આરાધવા માટે

બાંધેલા કર્મથી ચાકર યોગ્ય કાર્ય કરવાવાળા.

કિલ્બિષિયા-અંત્યસ્થાનિયા, ચાંડાલાદિકના પેઠે કર્મ કરવાવાળા.

# અસુર કુમારાદિ

કુમારો-કુમારની પેઠે તેઓ મનોહર દર્શનવાળા, તથા સુકુમારા, તથા મુદુ મધુર લિલત ગતિવાળા તથા ઉત્તમ પ્રકારના શ્રૃંગારથી ઉત્તમ રૂપ, વિક્રિયાવાળા હોય છે. તથા કુમારના પેઠે ઉદ્ધત રૂપ, વેષ, આભરણ, ભાષા, પ્રહરણ, ચરણપાત, વાહન, યુક્ત હોય છે, તથા કુમારના પેઠે ઉત્કટ રાગવાળા તથા ક્રિડા કરવામાં તત્પર એવા અસુરકુમાર આવાસને વિષેરહેનારા હોય છે. તેમના આવાસો કાયમાન સ્થાનવાળા, માહામંડપવાળા, તથા નાના પ્રકારના રત્નોની પ્રભાવડે કરી દિપ્ત ચંદ્રોદયવાળા હોય છે. કદાચિત ભવનને વિષે પણ રહે છે. તેમના ભવનો બાહિરથી ગોળ આકારવાળા, તથા અંતર મધ્યે ચાર ખુણાવાળા, નીચે કમળકર્ણિકા સંસ્થાનવાળા હોય છે.

તે આવાસો, ભવનો કયાં છે તે સંબંધી વિચાર : હજાર યોજનના અવગાહિપણાથી માહામંદર કહેલો છે. તેની દક્ષિણ દિશાને વિષે તિર્યગ્ બહુ યોજન લક્ષ કોટા કોટીને વિષે આવાસો રહેલા છે. ભવનો દક્ષિણાધિપતિ ચમરાદિકના, તથા ઉત્તરાધિપતિ બલીંદ્રાદિકનાઆર્ષે, રત્નપ્રભાના બાહુલ્યપણાથી ઉંચે નીચે હજાર હજાર યોજન મુકી મધ્યે ૧ લાખ ૭૮ હજાર યોજનને વિષે કુસુમના પ્રકરણના પેઠે સર્વ ઠેકાણે ભવનો રહેલા છે.

અસુરકુમારો ૧૦ પ્રકારના : ગંભીર તથા ગાઢ શરીરવાળા, તથા શ્રીમંત, તેમજ સર્વાંગ સુંદરતાયુક્ત તથા કૃષ્ણવર્ણા, માહાકાયવાળા, આ સર્વ ઉત્તમ નામ કર્મના ઉદયથી થાય છે. ઉત્કટ રત્નોવડે કરી જડેલા મુકુટ વડે કરી મનોહર ચૂડામણિ ચિન્હવાળા અસુરકુમારો હોય છે.

નાગકુમારો-મસ્તક તથા મુકુટને વિષે અધિક પ્રતિ રૂપવાળા, કૃષ્ણા, શામા,મુદુ, લલિતગતિવાળા, તથા મસ્તકને વિષે ફિષ્ણના ચિન્હવાળા નાગકુમારો હોય છે.

વિદ્યુત્કુમારો-સ્નિગ્ધા, દેદિપ્યમાન, અવદાત,વર્જના ચિન્હવાળા વિદ્યુત્કુમારો હોય છે.

સુવર્શકુમારો-અધિક રૂપ તથા પ્રતિરૂપ ડોક, તથા છાતીવાળા તથા શામ, મનોહર ગરૂડના ચિન્હવાળા સુવર્શકુમાર હોય છે.

અગ્નિકુમારો-માનોન્માન પ્રમાણ યુક્ત, દેદીપ્યમાન મનોહર ઘડાના ચિન્હવાળા અગ્નિકુમારો હોય છે.

વાયુકુમારો-સ્થિર, પુષ્ટ, ગોળ શરીરવાળા, નિમ્ન નિમગ્ન ઉદરવાળા, ઘોડાના ચિન્હવાળા, અવદાત વાયુકુમારો હોય છે

સ્તનિતકુમારો-સ્નિગ્ધા, સ્નિગ્ધ ગંભીરા, અનુનાદ વડે કરી માહા શબ્દવાળા કૃષ્ણા તથા વર્ધમાન ચિન્હવાળા સ્તનિતકુમાર હોય છે.

ઉદધિકુમારો સાથળ તથા કમ્મરને વિષે અધિક રૂપાળા, કૃષ્ણા, ' શામા, મકરના ચિન્હવાળા ઉદધિકુમારો હોય છે.

દ્વિપકુમાર સ્કંધ, બાહુ,છાતી, નેવિષે તેમજ અત્રહાથને વિષે અત્યંત રૂપાળા, શામા અવદાતા, સિંહના ચિન્હવાળા દ્વિપકુમારો હોય છે.

દિક્કુમારો-જીભ પગના અગ્રભાગને વિષે અધિક રૂપાળા, શામા, હસ્તિના ચિન્હવાળા દિકકુમાર હોય છે. સર્વેપિ વિવિધ પ્રકારના વસ્ત્રાલંકારોથી યુક્ત હોય છે.

વ્યતંર ૮ પ્રકારના : ૧ કિન્નર, ૨ કિંપુરૂષ. ૩ મહારોગ. ૪ ગાંધર્વ. ૫ યક્ષ ૬.રાક્ષસ. ૭ ભૂત ૮ પિશાચા.

રત્નપ્રભા રત્નકાંડને વિષે બસો ૨૦૦ યોજન ત્યાગ કરી ૮૦૦ યોજનમાં ઉત્પન્ન થયેલા ત્રૈલોકયને વિષે પોતાના ભવનને વિષે, પોતના નગરને વિષે પોતાના આવાસને વિષે વસે છે. તેઓ બાળકોના પેઠે સ્વભાવના વિચિત્રપણાથી વસનારા હોય છે, તે વ્યંતરો કહેવાય છે તેઓ નીચે, ઉંચે, તિર્યગ્ ત્રણે લોકને સ્પર્શ કરતા સ્વતંત્ર પણાથી તથા પરના સેવકપાણાથી પ્રાયે કરી અનિયત ગતિ પ્રચાર કરવાવાળા હોય છે. કેટલાક તો સેવકના પેઠે મનુષ્યોની પણ સેવા કરે છે, તેમજ વિવિધ પ્રકારના પર્વત, ગુફા વનને વિષે વસે છે. તેથી તેઓ વ્યંતરો કહેવાય છે

કિન્નરો ૧૦ પ્રકારના - ૧ કિંપુરૂષ, ૨ કિંપુરૂષોત્તમા ૩ કિન્નરા. ૪ કિશ્વરોત્તમા ૫ હૃદયંગમા ૬. રૂપશાલિના ૭. અનિંદિતા. ૮. મનોરમા. ૯ રતિપ્રિયા ૧૦. રતિશ્રેષ્ઠા ઇતિ.

કિં પુરૂષો ૧૦ પ્રકારના - ૧ પુરૂષા. ૨ સત્પુરૂષા ૩ મહાપુરૂષા ૪. પુરૂષવૃષભા ૫ પુરૂષોત્તમા ૬ અતિપુરૂષોત્તમા ૭ મરૂદેવા ૮ મરૂતા ૯ મરૂત્પ્રભા ૧૦ યશસ્વેત, ઇતિ.

મહોરગા ૧૦ પ્રકારના -૧ ભુજગા. ૨ ભોગશાલિનો ૩ માહાકાયા. ૪ અતિકાયા. ૫ સ્કંધશાલિનો ૬ મનો૨મા ૭ માહાવિગા. ૮ મહેષ્વાક્ષા. ૯ મેરૂકાંતા. ૧૦ ભાસ્વત.

ગંધર્વા ૧૨ પ્રકારના : ૧ હાહા. ૨. હુહુ ૩. તુંબુરવો ૪. નારદા. ૫ ઋષિવાદિકા. ૬. ભૂતવાદિકા ૭. કાદંબા. ૮ માહાકાદંબા ૯. રૈવતા. ૧૦ વિશ્વાસવો ૧૧. ગીતરતય ૧૨. ગીતયશસ. યક્ષો ૧૩ પ્રકારના : ૧ પૂર્શભદ્રા ૨. માણિભદ્રા ૩ શ્રોતભદ્રા ૪ હરિભદ્રા ૫ સુમનોભદ્રા ૬ વ્યતિપાતિક ભદ્રા. ૭ સુભદ્રા ૮ સર્વતોભદ્રા ૯. મનુષ્યયક્ષા ૧૦ વનાધિપતિયો ૧૧ વનાહારા. ૧૨ રૂપયક્ષા. ૧૩ યક્ષોત્તમા.

**રાક્ષસો ૭ પ્રકારના :** ૧ ભીમા ૨. મહાભીમા ૩. વિઘ્ના. ૪ વિનાયકા ૫. જલરાક્ષસા ૬. રાક્ષસ રાક્ષકા. ૭. બ્રહ્મરાક્ષસા.

ભૂતો ૯ પ્રકારના : ૧ સુરૂપા ૨. પ્રતિરૂપા ૩. અતિરૂપા ૪. ભૂતોત્તમા ૫. સ્કંદિકા ૬. માહાસ્કંદિકા ૭. માહાવંગા ૮. પ્રતિછન્ના ૯. આકાશગા.

પિશાચા ૧૫ પ્રકારના : (૧) કુલ્માંડકા (૨) પટકા (૩) જોષા (૪) આન્હિકા (૫) કાલા (૬) માહાકાલા (૭) મોક્ષા (૮) અમોક્ષા (૯) તાલ પિશાચ. (૧૦) મુખર પિશાચ (૧૧) અધસ્તારકા. (૧૨) દેહા (૧૩) માહાવિદેહા (૧૪) તુષ્નિકા (૧૫) વનપિશાચા

## (व्यंतरो डेवा प्रકारनां होय)

- કિન્નરા : પ્રિયંગુશામા, સૌમ્યા, સૌમ્યદર્શના, મુખને વિષે અધિકરૂપ શોભાવાળા, મુકુટ મૌલિ ભૂષણવાળા, અવદાતા, તથા અશોકવૃક્ષ ધ્વજાવાળા હોય છે.
- ર. કિંપુરૂષા-સાથળ તથા બાહુને વિષે અધિક શોભાવાળા, મુખને વિષે અધિક દેદિપ્યમાન, વિવિધ પ્રકારના આભરણ ભૂષણવાળા, ચિત્રવિચિત્ર પુષ્પોની માળાના અનુલેપવાળા, અને ચંપકવૃક્ષની ધ્વજાવાળા હોય છે.
- **૩. મહો૨ગા-**શામા, અવદાતા, માહાવેગા, સૌમ્યા, સૌમ્યદર્શના, માહાકાયા, વિસ્તા૨વાળી, પુષ્ટ ડોકવાળા, વિવિધ

પ્રકારના વિલેપનવાળા, વિચિત્ર આભરણ આભૂષણવાળા, નાગવૃક્ષ ધ્વજાવાળા હોય છે.

- **૪. ગંધવાં-**૨કતા, અવદાતા, ગંભિરા, પ્રિયદર્શના, સુરૂપા, **સુરૂપાકારા, સુસ્વરા, મૌ**લિધરા, હારવિભૂષણા, તુંબરૂવૃક્ષ ધ્વજાવાળા હોય છે.
- **પ. યક્ષા શા**મ, અવદાતા, ગંભીરા, તુંદિલા વૃંદારકા પ્રિયદર્શના, માનોન્માન, પ્રમાણ યુક્તા, લાલ, પાણી, તલ, પગ, નખ, તાલુ હોઠ, જીવ્હા, ભાવર, મુકુટધરા નાનારત્ન વિભૂષણા, વટવૃક્ષ ધ્વજાવાળા હોય છે.
- **દ. રાક્ષસા-**અવદાતા, ભીમા, ભીમદર્શના, શિરકરાલા, **રક્તલંબોષ્ટા, તપ**નિય વિભૂષણ, નાનાભક્તિ વિલેપના, ખટવાંગ ધ્વજાવાળા હોય છે.
- **૭. ભૂતા** શામા, સુરૂપા, સૌમ્યા, આપીવરા, નાનાભક્તિ વિલેપના, કાલા સુલસ, ધ્વજાવાળા હોય છે.
- **૮. પિશાચા સુરૂ**પા, સૌમ્યદર્શના, હાથ તથા ડોકમાં મણિરત્ન વિભૂષણા કદંબવૃક્ષ ધ્વજાવાળા હોય છે.

જયોતિષ્ક મંડળ થકી અસંખ્યાતા યોજન માર્ગ પ્રત્યે આરોહણ થયા પછી, મેરૂ ઉપલિક્ષિત દક્ષિણાર્ધ ભાગાર્થ પ્રથમ સૌધર્મકલ્પ રહેલ છે. પૂર્વ પશ્ચિમથી ઉત્તર દક્ષિણ વિસ્તિર્ણ અર્ધચંદ્રાકાર સૂર્યના પેઠે દેદીપ્યમાન અસંખ્યાતા યોજન કોટાકોટી આયામ વિષ્કંભવડે કરી વ્યાપ્ત સર્વ રત્નમય લોકાંત વિસ્તારવાળો, મધ્યે સર્વ રત્નમય, અશોક સપ્તપર્ણ ચંપકયુત સૌધર્માવતંસક શોભિત શક્રનો આવાસ રહેલો છે તે પ્રકારે તેના ઉપર તેજ પ્રકારે ઉત્તર દિશાને વિષે ઇશાન કલ્પ રહેલ છે. મધ્યે અંક, સ્ફટીક, રજત, જાતરૂપ, ઇશાન અવતંસક ભૂષિત

ઇષત ઉપરિતન કોટયા સમુછિત છે. સૌધર્મ ઉપર બહુ યોજનોને અતિક્રમણ કરીને સમશ્રેણી વ્યસ્થિત સનત્કમાર કલ્પ સૌધર્મના પેઠે રહેલ છે. એ પ્રકારે ઇશાનના ઉપર માહેંદ્ર ઉપરિતન સમુછ્તિ કોટી ઇશાનના પેઠે. સનત્કમાર માહેન્દ્રના ઉપર બહુ યોજનોને અતિક્રમણ કરીને મધ્યવર્તિ સકળ ચંદ્રમાના આકારવાળો બ્રહ્મલોક નામનો કલ્પ છે. ઇંહાં લોક શબ્દનું ગ્રહેશ કરવાપણું છે, તે લોકાંતિક દેવની પ્રતિપ્રતિ માટે છે. તે દેવો નિશ્ચય નિરંતર જિનેંદ્ર જન્માદિ પ્રલોકન તત્પર રહેલા શભ અધ્યવસાયવાળા વસે છે. એ પ્રકારે ઉપરા ઉપર લાંતક, માહાશુક્ર, સહસાર, ત્રણ દેવલોકો જાણવા. ત્યારબાદ બહુ યોજનને અતિક્રમણ કરીને સૌધર્મ, ઇશાન, બે કલ્પોના પેઠે તેના ઉપર સમશ્રેણી વ્યવસ્થિત સનત્કુમાર માહેંદ્રવત્ આરણા, અચ્યુત કલ્પો છે. એવી રીતે ૧૨ કલ્પો છે. તેના ઉપર નવગ્રૈવેયક છે. તેના ઉપર પાંચ અનુત્તર માહા વૈમાનો રહેલાં છે. લોક પુરૂષને ગ્રીવા, ડોકનાઆભરણભૃત શ્રૈવેયકો રહેલા છે. જેમ જેમ ઉપર ઉપર જાય તેમ તેમ દેવતાઓ, દેવલોકો વગેરેની સ્થિતિ, પ્રભા રૂપ, સુખ, અવધિ, આયુષ્ય, વિગેરે વિશેષે દેવતાઓનું હોય છે.

### દેવતાઓનો અવધિ વિષય :ે

સૌધર્મ ઇશાન દેવલોકના દેવો અવિધ વિષયથી નીચે રત્નપ્રભા દેખે છે. તથા તિર્યગ્ અસંખ્યાતા દ્વિપસમુદ્રોને દેખે છે ઉંચે પોતાના ભવનથી સર્વે ઉપરના દેવોને દેખે છે. વિમાનના સ્તૂપના અગ્ર ભાગથી.

સનત્કુમાર, માહેંદ્ર, અવિધવડે કરી નીચે શર્કરા પ્રભા દેખે છે. તિર્યગ્, બહુત્તર, અસંખ્યાતા દ્વિપસમુદ્રોને દેખે છે. ઉંચે પ્રથમના કરતાં વધારે દેખે છે. એવી રીતે સર્વત્ર જાણવું. બ્રહ્મ, લાંતક વાલુકાપ્રભા દેખે છે.

શુક્ર, સહસ્રાર પંકપ્રભા દેખે છે.

આનત, પ્રાણત, આરણ, અચ્યુત્, ધૂમપ્રભા દેખે છે.

નીચેની ગ્રૈવેયકના તથા મધ્યમ ગ્રૈવેયકના તમઃપ્રભા દેખે છે. ઉપરલી ગ્રૈવેયકના તમઃતમઃપ્રભા દેખે છે.

પાંચ અનુત્તર વિમાનવાસી લોક મધ્યે વર્તતી સમગ્ર લોકનાડી દેખે છે. નપુનર્લોકમ્ જે દેવોને તુલ્ય અવધિજ્ઞાન હોય તેમનો પણ અવિધિ વિષય ઉપરવિશુદ્ધ હોય છે.

## દેવોની ગતિ :

જેની બે સાગરોપમની જઘન્ય સ્થિતિ છે, તે દેવો સાતમી પૃથ્વી સુધી જઇ શકે છે ને તે સનત્કુમાર દેવલોક આદિથી જાય છે. આતો એક શક્તિ માત્રનું વર્ણન કર્યું છે પરંતુ કોઈ દિવસ ગમન થતું નથી.

તિયંગ્-અસંખ્યાતા હજાર કોટાકોટી યોજન સુધી અને તેમનાથી અધિક પણ જાય છે. જે દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ બે સાગરોપમથી અત્યંત ઓછી હોય છે,તે દેવો એક એક હીન પૃથ્વી સુધી જાય છે. યાવત્ ત્રીજી પૃથ્વી સુધી જાય છે. તેમાં પણ ત્રીજી પૃથ્વી સુધી પૂર્વ સંગતિને માટે જાય છે, ને જશે. શિવાય છતી શક્તિયે પણ આગળ ઉપર ગયેલા નથી, ને જશે પણ નહિ. ઉદાસીનપણાથી, તથા મધ્યમપણાથી, જિનેશ્વર મહારાજાને વંદનાદિક મુકી દઇ ઉપર ઉપર જતા નથી.

#### દિવતાઓનો આહાર તથા ઉશ્વાસ :ે

સર્વ જઘન્ય સ્થિતિવાળા દેવોને ઉશ્વાસ ૭ સ્તોકે, તથા આહાર ઉપવાસે હોય છે. પલ્યોપમની સ્થિતિવાળા દેવોને, ઉશ્વાસ એક દિવસે આહાર બેથી નવ દિવસે હોય છે.

જે દેવોનું જેટલા સાગરોપમનું આયુષ્ય હોય તે દેવોને તેટલા પખવાડીયે ઉશ્વાસ અને તેટલા હજાર વર્ષે આહાર હોય છે.

દેવોને વેદના : દેવતાઓને પ્રાયઃ કરી સદ્વેદના હોય છે. કદાચિત અસત્વેદના થતી નથી.કદાચ અસત્ વેદના થાય તોપણ અંતરમુહુર્તથી વધારે નહિ, અનુબદ્ધ ઉત્કૃષ્ટતાથી સદ્વેદના છ માસ સુધી રહે છે.

દેવોનો ઉપપાત : અન્યલિંગ મિથ્યાદ્રષ્ટિનો ઉપપાત અચ્યુતદેવલોક થકી ઉપર થતો નથી. સાધુવેશ ધારણ કરનારા સ્વલિંગિયો, ભિન્નલિંગ અને મિથ્યાદ્રષ્ટિ હોય તો તે યાવત્ ઉપરીતન પ્રૈવેયક સુધી જઇ શકે છે. ત્યાં સુધી તેનો ઉપપાત કહેલો છે.

સમ્યગદ્રષ્ટિ સાધુનો ઉપપાત સૌધર્મ દેવલોકથી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન સુધી કહેલો છે.

બીજો નિયમ એવો છે કે ચૌદ પૂર્વધર બ્રહ્મલોકથી નીચે જતા નથી અને ઉપર સર્વાર્થસિદ્ધ સુધી જાય છે.

**દેવોની કાન્તિ**: સૌધર્મ ઇશાન દેવોની કાન્તિ કનકના સમાન છે.

સનત્કુમાર, માહેંદ્ર, બ્રહ્મદેવલોકના દેવોની કાન્તિ પદ્મદલના સમાન છે. લાંતકાદિકથી સર્વાર્થસિદ્ધ સુધીના દેવોની કાન્તિ ધોળી હોય છે.

દેવો ત્રણ પ્રકારના : ૧ સદેવીકાસપ્રવિચારા. ૨ અદેવીકાસપ્રવિચારા ૩. અદેવીકા અપ્રવિચારા હોય, તેમાં -

૧. ભુવનપતિ, વ્યંતર, જયોતિષિ, વૈમાનિક, સૌધર્મઇશાન

કાયપ્રવિચારા હોય છે.

ત્રીજા ચોથા દેવલોકના દેવોને સ્પર્શ, પ દ ને રૂપ, ૭, ૮ ને શબ્દ, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨ ને મન પ્રવિચારપણું હોય છે. તેમાંકાય પ્રવિચારી દેવો અત્યંત સંકલિષ્ટ કર્મ વાળા મનુષ્યના પેઠે મૈથુનમાં લીન થયેલા હોય છે. તેમજ તીવ્ર અનુરાગવાળા હોય છે, અને કાયકલેશથી ઉત્પન્ન થયેલું સર્વાંગ સંબંધિ સ્પર્શ સુખને પામીને પ્રીતિ પામનારા હોય છે. દેવીયોની ઉત્પત્તિ, ભુવનપતિ, વ્યંતર, જયોતિષિ વૈમાનિક, સૌધર્મ, ઇશાન સુધી છે. આગળના દેવલોકને વિષે નથી.

#### અદેવિકા સપ્રવિચારા :

સનત્કુમાર માહેંદ્ર દેવલોકના દેવોને મૈથુન સેવન સુખ પ્રત્યે ઇચ્છા થયેલી તે દેવોના પ્રભાવથી જાણીને અપરિગ્રહિતા ગણિકા સ્થાનીય અપ્સરાઓ સૌધર્મ ઇશાન દેવલોકની દેવીઓ ઉઠે છે.

તે સૌધર્મ દેવલોકની અપરિગૃહિતા દેવીયોની જઘન્ય સ્થિતિ એક પલ્યોપમની છે, અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૫૦ પલ્યોપમની છે. ઇશાન દેવલોકને વિષે અપરિગ્રહિતા દેવીયોની સ્થિતિ જઘન્યથી સાતિરેકે પલ્યોપમની, અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પપ પલ્યોપમની છે.

તેમાં સૌધર્મ કલ્પવાસી અપરિગૃહિતા દેવાંગનાઓની સ્થિતિ પલ્યોપમ કાળથી અધિક દશ પલ્યોપમની જેની છે, તે દેવાંગનાઓ સનત્કુમાર વાસી દેવોને ભોગવવામાં કામમાં આવે છે. જે દેવીઓની સ્થિતિ સૌધર્મમાં દશ પલ્યોપમના કાળથી યાવત્ વીશ પલ્યોપમ સુધીની છે. તે દેવીયો બ્રહ્મલોકના દેવોને ભોગવવાના કામમાં આવે છે. સૌધર્મે જે દેવાંગનાઓથી સ્થિતિ વીશ પલ્યોપમથી અધિક કાલ ત્રીશ પલ્યોપમ સુધીની છે, તે દેવીયો શુક્ર કલ્પવાસી દેવોને

ભોગવવાના કામમાં આવે છે. સૌધર્મે ત્રીશ પલ્યોપમથી અધિક ચાલીશ પલ્યોપમ સુધીની જે દેવીયોની સ્થિતિ છે. તે દેવીયો આનત કલ્પવાસી દેવોને ભોગવવાના કામમાં આવે છે.

સૌધર્મે ચાલીશથી અધિક પચાશ પલ્યોપમના કાળ સુધીની જેદેવીયો છે. તે દેવીયો આરણ કલ્પવાસી દેવોને ભોગવવાના કામમાં આવે છે.

ઇશાન કલ્પને વિષે પલ્યોપમથી અધિક પંદર પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિવાળી દેવીયો જે હોય છે, તે માહેંદ્ર કલ્પવાસી દેવોને ભોગવવા કામમાં આવે છે.

ઇશાન કલ્પે જે દેવીયોની સ્થિતિ પંદર પલ્યોપમના કાળથી પચીશ પલ્યોપમ સુધીની છે, તે દેવીયો લાંતક દેવલોકના દેવોને ભોગવવા કામ આવે છે.

ઇશાન કલ્પને વિષે જે દેવીયોની સ્થિતિ પચીશ પલ્યોપમથી અધિક પાંત્રીશ પલ્યોપમ સુધીની છે, તે દેવીયો સહસ્રાર દેવલોકના દેવોને ભોગવવા માટે કામમાં આવે છે.

ઇશાન કલ્પને વિષે જે દેવીયોની સ્થિતિ પાંત્રીશ પલ્યોપમથી અધિક પીસ્તાલીશ પલ્યોપમ સુધીની છે તે દેવીયો પ્રાણત કલ્પવાસી દેવોને ભોગવવા માટે કામમાં આવે છે.

ઇશાન કલ્પે જે દેવીયોની સ્થિતિ પીસ્તાલીશથી અધિક પંચાવન પલ્યોપમ સુધીની છે, તે દેવીયો અચ્યુત કલ્પવાસી દેવોને ભોગવવાના કામમાં આવે છે.

જે દેવીયોની એક પલ્યોપમથી સાત પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિ છે, તે સૌધર્મ દેવલોકવાસી દેવોની દેવાંગનાઓ છે, તેમ જાણવું.

ઇશાન કલ્પને વિષે જે દેવાંગનાઓની સ્થિતિ સાતિરેક

પલ્યોપમથી નવ પલ્યોપમ સુધીની છે. તે ઇશાન કલ્પવાસી દેવોની દેવાંગનાઓ છે તેમ જાણવું, તેમાં અપગૃહિતા વેશ્યા સ્થાનીયા નીચેના કલ્પમાં ઉત્પન્ન થયા છતા પણ ઉપરના કલ્પોમાં જાય છે. તે તે દેવલોકવાસી દેવોના પ્રભાવથી જ જાય છે.

સૌધર્મે પરિગૃહિતા દેવીયોની સ્થિતિ જઘન્યથી એક પલ્યોપમ ઉત્કૃષ્ટ સાત પલ્યોપમની અપરિગૃહિતાની જઘન્ય સ્થિતિ પલ્યોપમની ઉત્કૃષ્ટ પચાશ પલ્યોપમની જાણવી.

ઇશાન કલ્પે પરિગૃહીતાની જઘન્ય સ્થિતિ સાતિરેક પલ્યોપમની ઉત્કૃષ્ટ નવ પલ્યોપમની.

અપરિગૃહિતા દેવીયોની સ્થિતિ જઘન્યથી સાતિરેક પલ્યોપમની ઉત્કૃષ્ટ પંચાવન પલ્યોપમની.

અસુરકુમારીનું આયુષ્ય સાડા ચાર પલ્યોપમનું છે.

નાગકુમારી આદિ, સર્વ ભવનવાસી દેવીયોનું આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટ દેશોન પલ્યોપમનું છે.

વ્યંતરીઓનું આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટ અર્ધ પલ્યોપમનું છે.

જયોતિષિની દેવીયોનું આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટ અર્ધપલ્યોપમ અને પચાશ હજાર વર્ષનું.

# श्री िंज કत्पी मुनि

જિનકલ્પીપણું ઇચ્છનાર, પ્રથમ સાધુ સમુદાયથી બહાર નીકળે, ત્યારબાદ પૂર્વે વિરોધ કરેલા સબાલવૃદ્ધ યથોચિત સર્વ સંઘને અત્યંત ખમાવે, પછી કહે કે હું નિષ્કષાયી થઇને, નિઃશલ્ય થઇને ખમાવું છું. ત્યારબાદ પોતાના કાર્યમાં તત્પર થાય.

છેલ્લી એક રાત્રીકી પ્રતિમાનું વહન કરનાર ભિક્ષુ, ત્રણસ્થાન ઉપાર્જન કરે. ૧. અવધિજ્ઞાન ૨. મનઃપર્યવજ્ઞાન, ૩ કેવલજ્ઞાન, અસમુત્પન્નપૂર્વ, અને જો વિરાધના કરે તો, ૧. ઉન્માદ પામે, ૨. લાંબા કાળ સુધી રોગાંતક કષ્ટ ભોગવે, ૩ કેવલીપ્રજ્ઞાત ધર્મ થકી ભ્રષ્ટ થાય.

#### જિનકલ્પીના ઉપકરણો.

૧ પાત્ર ૨. પાત્રા બાંધવાનું વસ્ત્ર ૩. પાત્ર સ્થાપન કરવાનું વસ્ત્ર ૪. પાત્ર કેશરીયા ૫. પલ્લા. ૬ રજસ્ત્રાણ ૭. ગુચ્છા ૮-૯-૧૦ ઉપર ઢાંકવાના ત્રણ લુગડા. ૧૧ રજોહરણ ૧૨ મુખવસ્ત્રિકા, મુહપત્તિ.

#### **જિનક**त्पीनी परिકर्मशा प प्र<del>डारे</del>

- એક ઉપવાસથી છ માસ સુધી તપસ્યા કરે, ને પીડા પામે નહિ તો જિનકલ્પિપજ્ઞાને ધારણ કરે, અન્યથા નહિ. ઇતિ તપસા.
- ર. નવ પૂર્વના જ્ઞાન સહિત હોય, તથા તેને તપસ્યા કરીને તપસ્યાના સાથેજ ગણી શકે, સૂત્રવડે કરીને, પશ્ચાનુપૂર્વીથી, ઇતિ સૂત્રેણ
- 3. માનસિકબળ, ધૈર્ય સબળ રાખે, ગમે તેવા ઉપસર્ગથી પણ ડરે નહિ: ઇતિ સત્વેન.
  - ૪. એકાકીજ સત્વયુક્ત થઇને ફરે, ઇતિ એકત્વેન
- પ. ફક્ત પગના એકજ અંગુઠા ઉપર ઉભા રહેવું હોય તો ધૈર્યથી રહી શકે ઇતિ બલેન.

# ि किन કत्पीनी पांच ભावना.

૧ તપથી આત્માને ભાવે, ક્ષુધા જીતે, દેવાદિક ઉપસર્ગ કરે,

અને છ માસ સુધી આહાર ન પામે, તો પણ ગ્લાની ન પામે, સર્વે સાધુઓ નિદ્રા કરી ગયા પછી પણ ભય, નિદ્રા ત્યાગ કરવા માટે રાત્રિમાં કાઉસ્સગ્ગ કરે ઇતિ.

પ્રથમ ભાવના ઉપાશ્રયમાં ૨ ઉપાશ્રય બહાર ૩ ચતુષ્પથે ૪. શૂન્યગૃહે ૫. સ્મશાને.

- ર સૂત્ર ભાવનાથી પોતાના માના પેઠે, તમામ સૂત્રો ગણે, દિવસે, રાત્રે ગમે તેવું શરીર ખરાબ છતાં પણ ખેદ ધારણ કરે નહિ, અને ક્ષણ માત્ર સૂત્ર ગણ્યા વિના ન રહે સૂત્ર.
- 3. સર્વ સમુદાય છોડીને એકાકી રહે સુખ દુઃખ કથા વાર્તાદિકને તજીને બાહ્ય અભ્યંતર મમત્વ ભાવને ધારણ કરે નહિ. એકાકી.

૪ ગમે તેવા ઉપસર્ગમાં પણ, મન બળથી,તેમજ શરીરબળથી પણ ગ્લાનિ ધરે નહિ.

પ. ધૈર્યબલથી કોઈપણ રીતે તપમાં, તથા ઉપસર્ગાદિકમાં કંપાયમાન થાય નહિ.

#### પાંચ મહાવ્રતની ૨૫ ભાવનાઓ

૧ પ્રાણાતિપાતની પ ભાવનાઓ. ૧ મનોગુપ્તિ, મનને ગોપવવું ૨ એષણા સમિતિ બેંતાલીશ દોષ રહિત આહારાદિક લોપે તે, ૩ આદાન ભંડમત્ત નિખેવણા સમિતિ, વસ્ત્ર, પાત્ર, વિગેરે યતનાપૂર્વક લેવાં મુકવાં, ૪ ઇર્યા સમિતિ ઉપયોગ સહિત ચાલવું તે. પ અન્યપાણિ લેવાં તે હમેંશાં જોઇને લેવાવડે કરી અહિંસા ભાવવી તે.

ર. મૃષાવાદની ૫ ભાવનાઓ - ૧ હાસ્ય ૨ લોભ ૩ ભય ૪ ક્રોધ વીગેરેથી મૃષા ન બોલવું, એટલે તેના પચ્ચખાણ કરવાં તે. ૫ વિચાર પૂર્વક બોલવું તે. એ ઉપર પ્રમાણે લક્ષ દઇને બોલતા સત્યવ્રતને ભાવવું તે.

3 અસ્તેયરૂપ યમની પ ભાવનાઓ-૧ અવગ્રહ માગવો. ૨ બરાબર જોઇ તાપસી અવગ્રહ માગવો તે 3 નિરંતર ગુરૂની રજા લઇને ભાતપાણી વાપરવા તે ૪ સાધર્મિક પાસેથી અવગ્રહ માગવો પ અવગ્રહની મુદત ઠરાવવી.

૪. બ્રહ્મચર્યની ૫ ભાવનાઓ - ૧. સ્ત્રી, નપુંસક, તથા પશુવાળી વસતી, અને કુડયાંતરે વસતીનો, તથા એક આસનનો ત્યાગ કરવો. ર સ્ત્રી રમ્ય અંગ જોવાનો, તથા પોતાની અંગે શ્રૃંગાર રાજ્યોનો, ત્યાગ કરવો ૩ સરસ સ્નિગ્ધ આહાર તથા અતિ આહાર ન લેવો. ૪ સરાગે સ્ત્રી કથા કરવી નહિ ૫ પૂર્વે કરેલી કામક્રિડા સંભાળવી નહિ.

પ. પરિગ્રહ ત્યાગની ૫ ભાવનાઓ - ૧ શબ્દ, ૨ રૂપ ૩ રસ, ૪ ગંધ, ૫ સ્પર્શ, એ પાંચને વિશે નિરંતર રાગદ્વેષાદિક છોડી દેવા.

# (भाव साधुना ७ (संग :

૧ માર્ગાનુસારી ક્રિયા ૨ ધર્મને વિષે ઉત્કૃષ્ટ શ્રદ્ધા ૩ પ્રજ્ઞાપનીયપશું. ૪ ક્રિયાને વિષે અપ્રમાદ ૫ શકય અનુષ્ઠાનોનોજ આરંભ ૬ ભારે ગુણાનુરાગ ૭ ગુરૂની આજ્ઞાનું પૂર્ણપણે આરાધન.

# એ સાતે લિંગનું ટુંકુ વિવેચન

માર્ગાનુસારી ક્રિયા, મોક્ષ માર્ગને અનુસરતી પ્રત્યુેપક્ષણાદિ (પડિલેહણાદિ) ક્રિયા કરવી તે.

ર ધર્મમાં ઉત્કૃષ્ટ શ્રદ્ધા, શ્રુત ધર્મમાં, અને ચારિત્ર ધર્મમાં તીવ્ર

અભિલાષા રાખવી, તેના ૪ ભેદ છે. ૧ વિધિ સેવા ૨. અતૃપ્તિ. ૩ શુદ્ધ દેશના ૪. સ્ખલિત પરિશુદ્ધિ.

**૩ પ્રજ્ઞાપનિયપશું-**આગમમાં કહેલી યુક્તિયો વડે કરીને બીજાને સમજાવવાપશું તે

૪ ક્રિયામાં અપ્રમાદ-સાધુ માર્ગની ક્રિયા કરવામાં મદ્ય, વિષમ કષાય, વિકથા, નિદ્રા, એ પાંચ પ્રમાદ રહિત સંયમ પામવું.

પ શકય અનુષ્ઠાનનો આરંભ શરીરની શક્તિ અનુસારે જે અનુષ્ઠાન (તપ, જપ, ક્રિયા) ઘણો લાભ આપનાર અને ઓછું નુકશાન આપનાર હોય તેવો આરંભ તે.

દ ભારે ગુણાનુરાગચરણ સિત્તરી, તથા કરણ સિત્તરીમાં, તથા આગમમાં વર્ણવેલા મૂળગુણ અને ઉત્તર ગુણમાં પ્રિતિ શુદ્ધ ચારિત્રીયાને હોય.

૭. ગુરૂ આજ્ઞાનું પૂર્ણપણે આરાધન, ગુરૂના ચરણની સેવામાં લાગેલો રહીને ગુરૂની આજ્ઞા આરાધવામાં તત્પર રહે અને ચારિત્રનો ભાર ઉપાડવામાં તત્પર હોય સમર્થમાન હોય.

સમકિત પામવાના કરણો-જે ગ્રંથી સુધી આવવું તે પહેલું યથાપ્રવૃત્તિકરણ છે.

**પ્રાંથીને ભેદ**તાં બીજું અપૂર્વ કરણ હોય છે.

જેની સમીપે સમ્યકત્વ રહેલું હોય છે તે ત્રીજું અનિવૃત્તિ કરણકહેવાય છે. હોય છે.

આ અંતકરણ કરવાથી મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મની સ્થિતિના બે ભાગ થાય છે, એક અંતકરણની નીચેની પહેલી સ્થિતિ અંતર મુહૂર્તની, અને બીજી તેની ઉપરલી બાકી રહેલી સર્વ સ્થિતિ છે, તેમાં પહેલી સ્થિતિ રહેલા મિથ્યાત્વના દળિયા જયારે આ જીવ વેદી નાખે

છે. ત્યારે તો તે મિથ્યાદ્રષ્ટિ છે. પરંતુ એક અંતર્મુહર્તે કરીને તે પ્રથમ સ્થિતિ વેદાઇ રહેવા પછી જયારે અંતકરણ થાય છે. ત્યારે તેના પ્રથમ समयेल ळवने औपशमिह समहित प्राप्त थाय छे. हेमहे ते वजते મિથ્યાત્વના દળિયા (પ્રદેશ ઉદયથી કે વિપાક ઉદયથી) વેદાતા નથી જેમ વનનો દાવાનળ પ્રથમ બળેલા વનને અથવા ઉખર પ્રદેશને પામીને ઓલાઇ જાય છે, તેવીજ રીતે મિથ્યાત્વના અનુભવરૂપ અગ્નિ અંતકરણને પામીને શાંત થઇ જાય છે. તે ઉપશાંતનો (ઓપશમિક સમ્યકત્વનો) કાળ અંતર્મુહુર્તનો છે અને તે ઉત્કૃષ્ટ નિધિના લાભના જેવો છે. તે જઘન્યથી એક સમય શેષ રહે ત્યારે અને ઉત્કૃષ્ટથી છ આવલિકા શેષ રહે ત્યારે કોઇક જીવને જે મિથ્યાત્વ જવાનો હોય તેને (બાકી બીજા જીવતો ત્યાં ત્રણ પુંજ કરીને શુદ્ધ પુંજનો ઉદય થવાથી ક્ષયોપશમ સમકિત પામે છે અંતે બીજા લાભો પણ મેળવે છે.) મહાબિભીષિકા (ભય)ની ઉત્પત્તિ જેવો અનંતાનુંબંધિનો ઉદય થાય છે. તેના ઉદય વખતે આ જીવ સાસ્વાદન સમ્યગદ્રષ્ટિ નામના બીજા ગુણસ્થાનકે વર્તે છે, અથવા ઉપશમ શ્રેણીથી (અગ્યારમે ગુણઠાણેથી) પડેલો પણ કોઈ જીવ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે જાય છે. अने त्यारपहरी अवश्य मिथ्यात्वनो (३६४ थवाथी ते मिथ्यादप्टि थाय . ઇક

#### સમ્ચક્ત્વ નું સ્વરૂપ

સમ્યકત્વ બે પ્રકારે છે. ૧ પૌદ્દગલિક ૨ અપૌદગલિક મિથ્યાત્વ સ્વભાવને દુર કરીને સમ્યકત્વ પુંજગત પુદ્દગલના વેદન સ્વરૂપ ક્ષાયોપશમિક પૌદ્દગલિક ૧.

સર્વથા મિથ્યાત્વ, મિશ્ર, સમ્યકત્વ-પુંજ પુદ્દગલોના ક્ષય ઉપશમથી સમ્યકપ્રકારે ઉત્પન્ન થયેલ કેવલ જીવપરિણામરૂપ ક્ષાયોપશમિક, વા. અપૌદ્ગલિક ૨.

તથા ૧ નિસર્ગ. ૨ અધિગમ, ભેદથી સમ્યકત્વ બે પ્રકારે. ૧ તેમાં તીર્થંકર માહારાજના ઉપદેશ વિના સ્વભાવથીજ જીવોને જે કર્મો ઉપશમાદિકથી થાય છે. તે નિસર્ગ સમ્યકત્વ.

ર વળી જે તીર્થંકર માહારાજાના ઉપદેશાદિકથી, તથા જીન પ્રતિમાદિકના દર્શનાદિકના બાહ્ય નિમિત્તના હેતુથી કર્મોનું ઉપશમપશું પ્રગટ થાય છે, તે અધિગમન સમ્યકત્વ તેમાં ૧ માર્ગ ૨ જવર બન્નેના દ્રષ્ટાંતો -

૧ એકજણ જંગલમાં ફરતો પોતે જાતે માર્ગને મેળવે છે, અને બીજો બીજાના કહેવાથી માર્ગને મેળવે છે.

ર એકને તાવ પોતાની મેળેજ જાય છે, બીજાને ઔષધ કરવાથી જાય છે. તે પ્રકારે જીવોને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ મિથ્યાત્વ જવરના નાશ થવાથી, અને નિસર્ગ ઉપદેશથી થાય છે.

વળી ૧ કારક ૨ રોચક ૩ દીપક એ ત્રણ ભેદે સમ્યકત્વ ૩ પ્રકારે છે.

૧ તેમાં જીવોને સમ્યક્પ્રકારે અનુષ્ઠાન પ્રવૃત્તિ કરાવે તે કારણ કહેવાય છે એટલે કે જે પરમ વિશુદ્ધરૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે, જીવ તે સૂત્રોને વિષે જે અનુષ્ઠાન કરવાનું કહેલું છે, તેને કરે છે, તેજ પ્રમાણે તે કારક સમ્યકત્વ કહેવાય, કાશ્યનીતિ કારક, તે વિશુદ્ધ ચારિત્ર વંતોને હોય છે.

ર તથા જે શ્રદ્ધા માત્ર હોય તે રોચક કહેવાય છે. એનાથી સમ્યક પ્રકારે અનુષ્ઠાનની પ્રવૃત્તિની રૂચીથી કરાવે છે, રૂચિ કેવળ થાય છે, પરંતુ કાર્ય કરાવી શકે નહિ. તે રોચક સમ્યકત્વ કહેવાય છે. રોચયતિ ઇતિ રોચક, આ સમ્યકત્વ અવિરતિ સમ્યગદ્રષ્ટિ કૃષ્ણ

શ્રેણિકાદિકને જાણવું.

3. તથા પોતે જે મિથ્યાદ્રષ્ટિ, અભવ્ય દૂર્ભવ્ય, અંગાર મર્દાદિકના પેઠે ધર્મ કથાદિકથી, જીનોકત જીવા અજીવાદિક પદાર્થોને જેવીરીતે હોય, તેવીજ રીતે બીજાને દીપયિત, પ્રકાશયિત, પ્રકાશ કરે. પોતાનાથી બીજાના માટે દીપક કહેવાય. શંકા-જે મિથ્યાદ્રષ્ટિ હોય તે સમ્યગદ્રષ્ટિ કેમ કહેવાય! વચનનો વિરોધ છે માટે તેને ઉત્તર આપે છે, તે મિથ્યાદ્રષ્ટિ છે, તો પણ તેના પરિણામનું વિશેષપણું, યિત, પિતૃઓના પેઠે કારણભૂત છે, કારણ કે કાર્ય કારણના ઉપચારથી સમ્યકત્વ કહેવાય છે, જેમ કે આયુર્ધૃતમ્-ઇતિ-અદોષ-દીપયિત-પ્રકાશયિત ઇતિ દીપકં. વળી પણ પાંચ પ્રકારે સમ્યકત્વ કહેલ છે.

૧ ઔપશમિકં. ૨ ક્ષાયિક. ૩ ક્ષાયોપશમિકં. ૪. સાસ્વાદન ૫. વેદનક. એ પાંચ પ્રકારે સમ્યકત્વ કહેલ છે.

૧ પોતે ઉદીરણા કરેલ મિથ્યાત્વ અનુભવ ક્ષય કર્યે છતે, અને ઉદીરણા કરેલ પરિણામ વિશુદ્ધિના વિશેષ પણા થકી સર્વથા ક્ષય કર્યે છતે, જે ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. તે ઔપશમિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે. આ સમ્યકત્વ અનાદિ મિથ્યાદ્રષ્ટિ ગ્રંથીભેદ કરનારને તથા ઉપશમ શ્રેણી પ્રારંભ કરનારને હોય છે.

- ર. અનંતાનુંબંધી કષાય ચારેના ક્ષય થયા પછી, મિથ્યાત્વ, મિશ્ર, સમ્યકત્વ પુંજ લક્ષણ ત્રણ પ્રકારે દર્શન મોહનીયકર્મ સર્વથા પ્રકારે સમ્યકત્વ કહેવાય છે. તે સમ્યકત્વ ક્ષપકશ્રેણી પામનાર જીવોને હોય છે.
- 3. તથા જે મિથ્યાત્વ ઉદય આવેલ હોય તેને વિપાકના ઉદયથી વેદનાથી ક્ષીણ થયેલી હોય, અને બાકી સત્તાને વિષે ઉદય નહિ આવેલું રહેલું હોય, તે ઉપશાંત, એટલે મિથ્યાત્વ મિશ્ર પુંજ,

આશ્રિત્ય ઉદયને રોકેલ, અને શુદ્ધ પુંજ આશ્રિત્ય કરીથી મિથ્યાત્વ સ્વભાવને ત્યાગ કરેલ તે ઉદીરણા પામેલ મિથ્યાત્વના ક્ષયથી, અને અનુદિરણા પામેલના ઉપશમથી નિષ્પન્ન જે સમ્યકત્વ, તે ક્ષાપોયશમિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે. આ શુદ્ધ પુંજ લક્ષણ મિથ્યાત્વ પણ અતિ સ્વચ્છ આકાશ, પટેલ દ્રષ્ટિને ન ઢાંકે તેમ યથાવસ્થિત તત્વરૂચિને આચ્છાદન કરવાવાળું ન થાય, માટે ઉપચારથી સમ્યકત્વ કહેવાય છે. શંકા કોઈ કહે કે ઔપશમિક સમ્યકત્વ, અને ક્ષાયોપશમિક સમ્યકત્વમાં વિશેષપણું શું ? કારણ કે બન્નેમાં વિશેષપણું નથી. ઉત્તર મિથ્યાત્વ ક્ષીણં અનુદિત ઉપશાંત અત્ર ઉચ્ચતે વિશેષપણું છે. તે સાંભળો ક્ષાયોપશમિકમાં મિથ્યાત્વ વિપાકનો અનુભવ નથી, પણ ભસ્મથી ઢાંકેલ અગ્નિ સંબંધિ ધૂમાડાની રેખાના પેઠે, પ્રદેશથી અનુભવ છે, અને ઔપશમિકમાં તો વિપાકથી અને પ્રદેશથી પણ સર્વથા પ્રકારે મિથ્યાત્વનો અનુભવ નથી જ. ઇતિ ઔપશમિકં.

૪. તથા પૂર્વોક્ત. ઔપશિમક સમ્યકત્વને વમન સમયે તેના આસ્વાદનરૂપવાળું, સાસ્વાદન સમ્યકત્વ કહેવાય છે. ઔપશિમકથી પડતો હજી મિથ્યાત્વ પામ્યો નથી, ત્યાં સુધી સાસ્વાદન કહેવાય છે.

પ. તથા ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રીને પામેલાયે ચાર અનંતાનુંબંધિ તથા મિથ્યાત્વ અને મિશ્ર આ બે ક્ષય કર્યે છતે, ક્ષાયોપશ્ચિક લક્ષષ્ટ શુદ્ધ પુંજે, ક્ષીણ કરવા માંડયે છતે તે સંબંધિ છેલ્લા પુદ્દગળને ક્ષીણ કરવા ઉદ્યુક્ત થયે છેલ્લા પુદ્દગલેને વેદવારૂપ જે સમ્યકત્વ તે વેદનક કહીયે, વેદક સમ્યકત્વ પછી અવશ્ય ક્ષાયિક સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

હવે તે પાંચ સમ્યકત્વનો કાળ સમયને કહે છે.

૧ ઔપશમિકની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહુર્તની

- ર સાસ્વાદનની સ્થિતિ ૬ આવલિકાની
- ૩ વેદકની સ્થિતિ ૧ સમયની

૪ ક્ષાયિકની સ્થિતિ સંસારને આશ્રિત્ય ૩૩ સાગરોપમથી અધિક તે સર્વાર્થ સિદ્ધને આશ્રિને, અપેક્ષાયે દેખવી. સિદ્ધાવસ્થાની અપેક્ષાયે તો સાદિઅનંત સ્થિતિ જાણવી.

પ ક્ષાયોપમશની સ્થિતિ ક્ષાયિકથી બમણી દદ સાગરોપમથી અધિક જાણવી આ સ્થિતિ વિજયાદિ અનુત્તર વિમાનને વિષે 33 સાગરોપમની સ્થિતિને વિષે બે વાર ગમન કરવાથી જાણવી. અધિક સ્થિતિ મનુષ્યગતિમાં ગમન કરવાથી મનુષ્યભવ સંબંધિ આયુષ્ય ગણવાથી જાણવી. આતો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી. જઘન્ય પ્રથમના ત્રણની પ્રત્યેકની એક અંતર્મુહૂર્ત અને એક સમયની જાણવી.

છેલ્લા બેની પ્રત્યેક અંતર્મુહુર્તની જાણવી.

# ક્યુ સમ્<del>યકત્વ કે</del>ટલીવાર પ્રાપ્ત થાય)

સાસ્વાદન અને ઔપશિમક સમ્યકત્વ આ સંસાર પર્યંત પાંચવાર પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં એકવાર પ્રથમ સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થયે, ૪ વાર ઉપશમ શ્રેણીની અપેક્ષાયે તથા વેદકને ક્ષાયિક એકજવાર પ્રાપ્ત થાય છે. ક્ષાયોપશિમક ઘણા ભવોની અપેક્ષાયે ઘણીવાર પ્રાપ્ત થાય છે. અસંખ્યાતિવાર થાય છે.

# ક્યા ગુણસ્થાને ક્યુ સમ્યક્ત્વ હોય છે.

બીજે ગુણસ્થાને સાસ્વાદન હોય.

ચારથી આઠ સુધીમાં અવિરતિ૦ ઉપશાંત મોહાદિક સુધી૦ ઔપશમિક હોય છે. ચારથી ચાર સુધીમાં વેદકતેજ ચારમાં ક્ષાયોપશમિક થાય છે.

જેમ ચંદ્રમાને આવરણભૂત વાદળા છે,તેમ સમ્યકદર્શનને ક્ષયાદિક આવરણભૂત છે. તેને જે આવરણીય કર્મ, મતિજ્ઞાનાદિક આવરણીય કર્મનું, અગર દર્શન મોહનીયનું અવતરણ કર્મ તે બેમાંથી કોનુ કહેવું તે કહે છે. વિગેરે -

નરક ગતિને વિષે ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશિમક હોય, તિર્યંચ ગતિને વિષે પણ ઉપરોક્ત બન્ને હોય મનુષ્ય ગતિને વિષે પણ ક્ષાયિકાદિક ત્રણે હોય, દેવગતિને વિષે ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશિમક હોય, ઇંદ્રિયોને સામાન્યપણેથી અંગીકાર કરીને પૂર્વે પામેલા હોય છે કે, ભવિષ્યમાં પામનારા હોય છે. એકેંદ્રિયને વિષે પૂર્વે પામેલા નથી. અને ભવિષ્યમાં પામનારા નથી.

બેઇંદ્રિ, તેઇંદ્રિ, ચૌરિંદ્રિ, અસંજ્ઞિપંચેંદ્રિને વિષે પૂર્વે પામેલા ભાજ્યા.

સાસ્વાદન સમ્યકત્વ પ્રત્યે પ્રતિપદ્યમાન નથીજ. સંજ્ઞિપંચેંદ્રિયમાં બન્ને છે.

પૃથ્વિકાયાદિકને આશ્રિને સામાન્યપણાથી બન્ને છે. વિશેષપણાથી પૃથ્વી, અપ, તેઉ, વાઉ, વનસ્પતિને વિષે બન્નેનો સંભવ નથી. બેઇંદ્રિ, તેઇંદ્રિ, ચૌરિંદ્રિ અસંજ્ઞિપંચેંદ્રિયમાં પૂર્વે પામેલ છે, હાલ ન પામે સંજ્ઞિપંચેંદ્રિય ત્રસકાયે બન્ને હોય મન, વચન, કાયાના યોગને વિષે બન્ને હોય, અનંતાનુબંધિ કષાયના ઉદયને વિષે બન્ને હોય. પૃથ્વ્યાદિકથી તરૂ પર્યંત બન્ને નહિ. વચન, કાય, યોગનેપામેલા બેઇંદ્રાદિ, તેઇંદ્રિ, ચૌરિંદ્રિ અસંજ્ઞિપંચેંદ્રિયને વિષે પૂર્વે પામેલા હાલમાં ન પામે મન, વચન, કાયાના યોગવાળાને બન્ને અનંતાનુબંધિ કષાયના ઉદયે બન્ને નહિ શેષ ઉદયે બન્ને.

ત્રણવેદવાળાને સામાન્યપણાથી બન્ને. વિશેષપણે સ્ત્રિવેદે બન્ને પુરૂષવેદે બન્ને. નપુંસક વેદે એકેંદ્રિયને બન્ને નહિ.

વિકલેંદ્રિયથી અસંજ્ઞિ, પંચેંદ્રિય સુધી, પૂર્વે કોઇક પામેલા છે. ભવિષ્યમાં પામે નહિ. સંજ્ઞિ પચેંદ્રિય નુપુંસકને વિષે બન્ને. નારક, તિર્યંચ, મનુષ્ય, દેવોને વિષે ઉપરની લેશ્યાને વિષે બન્ને, આદ્યને વિષે પૂર્વે પામેલા છે નહિ.

પ્રશ્ન-શું સમ્યકદ્રષ્ટિ પામે કે મિથ્યાદ્રષ્ટિ પામે ?

ઉત્તર-નિશ્ચયનયથી સમ્યકદ્રષ્ટિ પામે, વ્યવહારથી મિથ્યાદ્રષ્ટિ પામે.

પ્રશ્ન-સમ્યગદર્શન કેટલે ક્ષેત્રે ?

ઉત્તર-લોકને અસંખ્યાતમે ભાગે.

પ્રશ્ન-હું કેટલા ક્ષેત્રને આધારે ?

ઉત્તર-લોકને અસંખ્યાતમે ભાગે

ધર્માધર્મ દ્રવ્ય બન્નેથી વ્યાપ્ત આકાશ દેશ, જીવાજીવ આધાર ક્ષેત્રલોક, તેને અસંખ્યાતમે ભાગે તુંરહેલો છે. કારણ કે અસંખ્ય પ્રદેશી જીવ, અસંખ્યાતમે ભાગેજ અવગાહના કરે છે. એક પુછે, તેનો ઉત્તર એકજ.

પ્રશ્ન-બધાને અંગીકાર કરીને કહે તો પણ લોકને અસંખ્યાતમે ભાગે કહેવું, પૂર્વથી અધિક.

# સમ્યક્ત્વના દશ બેદો ક્હેલા છે.

૧ ક્ષાયક સમ્યકત્વ

દ રોચક સમ્યકત્વ

૨ ઉપશમ સમ્યકત્વ

૭ દીપક સમ્યકત્વ

૩ વેદક સમ્યકત્વ

૮ વ્યવહાર સમ્યકત્વ

૪ ક્ષાયોપશમિક સમ્યકત્વ. ૯ નિશ્ચય સમ્યકત્વ ૫ કારક સમ્યકત્વ ૧૦ સાસ્વાદન સમ્યકત્વ.

- ૧. અનંતાનુબંધિ કખાયની ચોકડી, સમકિત મોહની મિશ્રમોહનિ, અને મિથ્યાત્વ મોહની, એ સાતેનો મૂળમાંથી ક્ષય, તેનું નામ **ક્ષાયિક સમકિત** કહેવાય છે.
- ર ઉપર પ્રમાણે સાતે પ્રકૃતિને ઉપશમાવે તેનું નામ **ઉપશમ** સમ્યકત્વ કહેવાય છે.
- 3. ક્ષય ઉપશમ સમ્યકત્વના ચરમ પુદ્દગલનું શુદ્ધ સમયે વેદનું તે **વેદક સમ્યકત્વ** કહેવાય છે.

૪ ઉદય આવેલા મિથ્યાત્વના દલને ક્ષય કરવા, અને ઉદય નહિ આવેલા મિથ્યાત્વના દલને ઉપશમાવવા તેનું નામ ક્ષાયોપશમિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે. પ્રદેશ, ઉદયતો ઇંહાં પણ હોય છે.

પ આગમોક્ત શૈલીપૂર્વક યથાશક્તિ દાન, પૂજા, વ્રત નિયમાદિક કરવા તેનું નામ કારક સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. જેમકે હે નાથ! જે જેમ યથાર્થ ભાવે વિધિ માર્ગ પ્રકાશ્યો છે, તે તેમજ આજ્ઞાને અનિતિક્રમતો થકો, એટલે તમારી આજ્ઞા સહીત આગમોકત શૈલીપૂર્વક યથાશક્તિ દાન, પૂજા, વ્રત, નિયમાદિક ભાવના પૂર્વક કરવા, તે કારક સમ્યકત્વ કહેવાય છે.

દ ધર્મને વિષે રૂચી માત્ર કરે, શ્રી જિનોક્ત ધર્મ કરવાની ઇચ્છા રહે, શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખે, કોઇને ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરતો દેખીનેરૂડુ માને, પરંતુ પોતે ક્રિયાનુષ્ટાનાદિક ભારે કર્મ હોવાથી કરી શકે નહિ, તેવા સમક્તિને રોચક સમ્યક્ત્વ કહે છે.

૭ સ્વયં પોતે તો મિથ્યાદ્રષ્ટિ એ ભવ્ય દુર્ભવ્ય, હોય પણ અંગારમર્દક આચાર્યના પેઠે, ધર્મ ક્રિયાદિકે કરીને બીજા ભવ્ય ભદ્રિક જીવોને ઉપદેશ આપીને ધર્મ દીપાવે, પરંતુ પોતાના અંતરગમા શ્રદ્ધા ન હોય, તેવા પુરૂષોને દીપક સમકિતિકહે છે, એવું દીપક સમ્યકત્વનું સ્વરૂપ કહેલું છે.

૮ સંસારના સુખોની વાસનાને છોડીને, ત્યાગ કરીને આત્માના મૂળ ગુણો જે જ્ઞાન, દર્શન, અને ચારિત્રમાં (સ્વ સ્વ. સ્વરૂપમાં) રમવું, તેને નિશ્ચય સમ્યકત્વ કહે છે.

૯. મિથ્યાત્વ ગુણોના વર્શનને ત્યાગ કરીને, શુદ્ધ દેવ, શુદ્ધ . ગુરૂ, અને શુદ્ધ ધર્મુને વખાણે, તથા શ્રી સંઘની સેવા કરવી, અને આગમમાં કહ્યા પ્રમાણે, નિરતિચાર સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ આદરે તેને વ્યવહાર સમક્તિ કહે છે.

૧૦ ઉપશમ સમ્યકત્વથી પડતા, અને મિથ્યાત્વે પહોંચતા જે વચલા કાળને વિષે સમકિતનો કંઇ સ્વાદ હોય છે, તેને સાસ્વાદન સમ્યકત્વ કહે છે.

# **(** <del>ક</del>ઇ ગતિને વિષે કેટલા ગુણસ્થાનો )</del>

- ૧. દેવગતિ તથા નરકગતિને વિષે પ્રથમના ૪ ગુણસ્થાન
- ર. તિર્યંચગતિને વિષે ૫ ગુણસ્થાનો.
- ૩. મનુષ્યગતિને વિષે ૧૪ ગુણસ્થાનો.
- ૪. એ, બે, તે, ચઉં, પ્રથમના ૧-૨ ગુણસ્થાનો.
- પ. પંચેદ્રિયને વિષે ૧૪ ગુણસ્થાનો. ઇંદ્રિય અપેક્ષયા. કાયા અપેક્ષયા.
- દ. પૃ. અ. તે.વા. વનસ્પતિને વિષે પ્રથમનું ૧ ગુણસ્થાન.
- ૭. તે વા. વર્જી ઇતરને વિષે ૨ જુ પણ ગુણસ્થાન હોય.
- ૮. ત્રસને વિષે ૧૪ ગુણસ્થાનો.

#### ચોગોની અપેક્ષાએ

૯. મનો. વાકં કાય. યોગેષુ ૧૩ ગુણસ્થાનો ૧૪ નહિ, કારણકે ત્યાં યોગોનો નિરોધ કરીદીધેલ છે.

## વિદની અપેક્ષાચે.

- ૧૦ સ્ત્રી પુ. નપુંસક વેદેષુ પ્રથમથી ૯ ગુણસ્થાનો ત્યારબાદ ઉપરના બધા અવેદો કહેવાય છે.
- ૧૧ ક્રોધ, માન, માયાને વિષે ૯ ગુણસ્થાનો લોભને વિષે ૧૦ ત્યારબાદ અકષાયી

#### ્ર્ञાન અપેક્ષાએ

- ૧૨ મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન, વિભંગજ્ઞાનેષુ, પ્રથમના ૨ અગર ૩ હોય છે.
- ૧૩ મતિ શ્રુત, અવધિજ્ઞાનેષુ, અવિરતિ સમ્યક દ્રષ્ટિ આદિથી એટલે ૪ થી ૧૨ ક્ષીણ કષાય સુધી ૯ ગુણસ્થાનો
- ૧૪. મનઃ પર્યવજ્ઞાને, પ્રથમથી ૬ થી ૧૨ ક્ષીણ કષાય સુધીના ૭ ગુણસ્થાનો.
- ૧૫ કેવળજ્ઞાને છેલ્લા બે ગુણસ્થાનો.

## સંયમ અપેક્ષયા

- ૧૬. સામાયિક, છેદોપસ્થાપનીય-પ્રમત્તાદિક ચાર, એટલે ૬-૭-૮-૯ ગુણસ્થાનો.
- ૧૭. પરિહાર વિશુદ્ધી-પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, ૨ ગુણસ્થાનો.
- ૧૮. સુક્ષ્મ સંપરાયે, સુક્ષ્મ સંપરાય ૧૦ મું એકજ ગુણસ્થાન

#### विविध विषय वियारमाणा लाग-४

- ૧૯. યથાખ્યાતે, ઉપશાંતાદિક ૪ ગુણસ્થાનો.
- ૨૦. દેશવિરતૌ, દેશવિરતિ ૧ ગુણસ્થાન.
- ૨૧. અવિરતૌ, મિથ્યાદ્રષ્ટિઓદિ ૪ ગુણસ્થાનો

#### **Eर्शन अपेक्षया**

- ૨૨. ચક્ષુ, અચક્ષુ, આદિના ૧૨ ગુણસ્થાનો.
- ૨૩. અવધિદર્શનને અવિરતાદિ ૯ એટલે ૪ થી ૯ ગુણસ્થાનો.
- ૨૪. કેવળદર્શને, છેલ્લા ૨ ગુણસ્થાનો.

## લિશ્યા અપેક્ષયા

- ૨૫. કૃષ્ણા, નીલ, કાપોતને વિષે, પ્રથમના ૪ ગુણસ્થાનો.
- રદ. તેજો પદ્મને વિષે પ્રથમના ૭ ગુણસ્થાનો.
- ૨૭. શુકલને વિષે, આદિથી, ૧૩ ગુણસ્થાનો ૧૪ મું અલેશી.

## ભવ્ય અપેક્ષયા

૨૮. ભવ્યને વિષે, ૧૪ ગુણસ્થાનો.

#### અભવ્ય અપેક્ષયા.

૨૯. અભવ્યને પ્રથમનું એકજ ગુણસ્થાન

## સમ્યક્ત્વની અપેક્ષયા

- ૩૦. ક્ષાયિકે, અવિરતાદિ ૪ થી ૧૧ ગુણસ્થાનો.
- ૩૧. ઓપશમિકે, ૮ ગુણસ્થાનો ૪ થી ૧૧ સુધી.
- ૩૨. ક્ષાયોપશમિકે ૪ ચારથી ૭ ગુણસ્થાનો.
- ૩૩. સાસ્વાદનમિશ્રયો સ્વં-સ્વં. ગુણસ્થાનો.
- ૩૪. સંજ્ઞિ અપેક્ષાએ, સંજ્ઞિને વિષે ૧૪ ગુણસ્થાનો.
- ૩૫. અસંજ્ઞિને વિષે પ્રથમના ૨ ગુણસ્થાનો.
- ૩૬. આહાર અપેક્ષયા, આદિથી ૧૩ ગુણસ્થાનો.

3૭. અનાહરકની અપેક્ષાયા, અનાહારક જીવોને વિષે વિગ્રહગતિથી પામીને, કેવલી સમુદ્દ્ધાતગત સયોગી કેવલી, અયોગી, કેવલી સુધીના ગુણસ્થાનો.

# **ક્ઇ राशीये ક્યા કેટલા ગુણસ્થાનો**

અવ્યવહાર રાશીવાળો, યોગશાસ્ત્ર ગુણસ્થાન અને યોગબિંદુની અપેક્ષાયે મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનમાં વ્યક્ત દેવગુરૂઆદિનું મિથ્યાત્વ ન હોવાથી ન લેવાય, પણ સિદ્ધાંત અને કર્મગ્રંથની અપેક્ષાયે અભવ્ય અને અવ્યવહાર રાશીને મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાન છે. સર્વ જીવોને આશ્રિને ૧૪ ગુણ સ્થાનો છે, પરંતુ તે થકી વધારે ગુણસ્થાનો નથી.

આવશ્યકાદિ ગ્રંથને અનુસારે ગ્રંથી સુધી આવવાનું થાય છે. તે યથાપ્રવૃત્તિકરણથી તેનો અર્થ મોક્ષની ઇચ્છા સિવાયની સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિ સમજવી.

#### ग्रंथकारप्रशस्ति

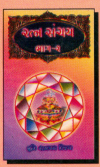
इति श्रीमत्तपागच्छ पूर्वाचलगगनमणिः श्रीमान् १००८ बुटेरायजी अपरनाम बुद्धिवजयजी शिष्वर्यः १००८ श्रीमान् मूलचंदजी अपरनाम मुक्तिवजयजी गणि शिष्यर्य १००८ श्रीमान् गुलाबविजयजी महाराज शिष्य मुनि मणिविजयकृत विविध विषय विचारमाला नामकः चतुर्थो माग समाप्तिमगमत् श्री आमोदग्रामे श्रीमद् अजितनाथ स्वामी प्रासादात् श्री मन्महावीरस्य २४६० तमे वर्षे आसो मासे शक्लपक्षे पंचम्या तिथौ शनिवासरे अयंग्रंथः वाचकवर्गस्य कल्याणकारको भूयात् ॥

# પુનઃસંપાદન કર્તા

પ.પૂ. સ્વ. આચાર્યદેવ શ્રી રત્નશેખરસૂરીશ્વરજી મ.સા.નાં શિષ્ય રત્ન પ.પૂ. આચાર્યદેવ શ્રી રત્નાકરસૂરીશ્વરજી મ.સા.નાં શિષ્ય મુનિશ્રી રત્નત્રયવિજયજી મ.સા.

લ્ય લ્ય લ્ય

# અમારાં અન્ય પ્રકાશનો











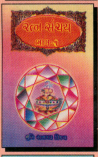




















# પ્રાપ્તિસ્થાન

# શ્રી પારસ-ગંગા જ્ઞાન મંદિર

બી-103-104, કેદાર ટાવર, રાજસ્થાન હોસ્પીટલની સામે, શાહીબાગ, અમદાવાદ-4. ફોન : 2860247 (રાજેન્દ્રભાઈ)