# यशस्तिलक

का

# सांस्कृतिक अध्ययन

डॉ॰ गोकुलचन्द्र जैन

सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति

## प्रवृत्तियाँ

- १. पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान
- २. शतावधानी रत्नचन्द्र पुस्तकालय
- ३. साहित्य-निर्माण
- ४. शोधवृत्तियाँ
- ५. छात्रावास व छात्रवृत्तियाँ
- ६. अमण (मासिक)
- ७. व्याख्यानमाला
- ८. प्रकाशन

## यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

डाँ० गोकुलचन्द्र जैन न्यायतोर्थ, काव्यतीर्थ, साहित्याचार्य, जैनदर्शनाचार्य, एम. ए., पी-एच. डो.



### सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति अमृतसर

#### बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी द्वारा पो-एच० डो० को उपाधि के लिए स्वीकृत

## YASASTILAKA KĀ SĀMSKRITIKA ADHYAYANA ( A Cultural Study of the Yasastilaka )

bv

Dr. Gokul Chandra Jain, M. A., Ph. D.

प्रकाशक:

सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति, गुरु बाजार, अमृतसर

प्राप्ति-स्थान:

पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, जैनाश्रम, हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी-५

प्रकाशन-वर्ष:

सन् १९६७



मुद्रक : सन्मति मुद्रणालय, दुर्गाकुण्ड मार्ग, वाराणसी

#### प्रकाशकीय

डॉ॰ गोकुलचन्द्र जैन पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, वाराणसी के छोटालाल केशवजी शाह शोधछात्र रहे हैं। प्रस्तुत प्रबन्ध 'यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन' सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति द्वारा प्रकाशित चौथा शोध-प्रबन्ध है। डॉ॰ जैन समिति के चौथे सफल शोधछात्र हैं।

इस शोध-छात्रवृत्ति का कुछ लम्बा इतिहास हो गया है। बम्बई में स्व० सेठ छोटालाल केशवजी शाह से १९४८ में पाँच हजार रुपये शोधकार्य के लिए मिले थे। पहले एक अन्य शोधछात्र को यह कार्य दिया गया। दुर्भाग्यवश तीन बार के परिश्रम के बाद भी उनका प्रबन्ध विश्वविद्यालय द्वारा स्वीकृत नहीं हुआ। तदनन्तर यह छात्रवृत्ति श्री गोकुलचन्द्र जैन को दी गयी। सन् १९६० में कार्य आरम्भ हुआ और प्रबन्ध तैयार होकर दिसम्बर १९६४ में बनारस हिन्दू विश्वविद्यालय को परीक्षार्थ प्रस्तुत कर दिया गया। प्रबन्ध स्वीकृत हुआ तथा उसके उपलक्ष में श्री जैन को पी-एच० डी० की उपाधि प्राप्त हुई।

'यशस्तिलक' एक महान् ग्रन्थ है। उसकी अनेक विशेषताएँ हैं। यह ग्रन्थ अपने काल में और बाद में भी आदरणीय रहा है। यह प्रबन्ध यशस्तिलक की सांस्कृतिक सामग्री का विवेचन प्रस्तुत करता है। इससे पूर्वं भी विद्वानों ने इस ग्रन्थ की ओर घ्यान दिया है। डाँ० हन्दिकी का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। डाँ० जैन ने अपने प्रबन्ध में एक स्थान पर लिखा है कि यशस्तिलक के अध्ययन का यह श्रीगणेश मात्र है। डाँ० हन्दिकी जैसे अनेक विद्वान् जब यशस्तिलक के परिशीलन में प्रवृत्त होंगे, तभी उसकी बहुमूल्य सामग्री का ज्ञान-विज्ञान की विभिन्न शाखा-प्रशाखाओं में उपयोग किया जा सकेगा।

यशस्तिलककार सोमदेव सूरि की आस्था जैन है, परन्तु उनके लेखन का दृष्टिकोण विस्तृत है। संन्यस्त व्यक्तियों के लिए अनेक शब्दों का प्रयोग किया है। इनमें जैन नाम भी हैं।

साग-सब्जी के उल्लेखों में आलू जैसे जनप्रिय साग का अभाव है। इससे इस बात की पृष्टि होती है कि आलू भारतीय नहीं है। विदेश से आकर यहाँ भी फूला-फला है। ४

सिमिति स्व० सेठ छोटालाल केशवजी शाह के परिवार का आभार मानती है कि उन्होंने अपने प्रियजन की स्मृति में प्रस्तुत ग्रन्थ को प्रकाशित करवाने का खर्च अपने पास से दिया है। स्व० डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल, बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी, जो सिमिति की जैन साहित्य निर्माण-योजना के प्रेरक थे और डॉ० जैन के निर्देशक भी, के प्रति भी यह सिमित हार्दिक आभार प्रकट करती है। पा० वि० शोध संस्थान के अध्यक्ष को भी सिमिति धन्यवाद देती है कि उनके निर्देशन में संस्थान उन्नतिशील हो रहा है।

फरीदाबाद २४. ७. १९६७

- हरजसराय जैन मंत्री

#### प्राथमिक

सन् १९५६ में एक धार्मिक परीक्षा के निमित्त मैंने पहली बार यशस्तिलक पढ़ा था, और तभी लगा था कि इस में बहुत कुछ ऐसा है, जो अबूझा बच जाता है। तब से वह बहुत कुछ जानने की साध मन में बनी रही।

काशो आने के बाद प्रो० हिन्दको की 'यशस्तिलक एण्ड इडियन कल्चर' पुस्तक सामने आयी तथा डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल का सम्पर्क मिला तो वह साध और भी जगी।

जुलाई १९६० में डॉ० अग्रवाल के निर्देशन में प्रस्तुत प्रबन्ध की रूपरेखा बनी और दिसम्बर १९६४ में प्रबन्ध प्रस्तुत रूप में तैयार होकर हिन्दू विश्व-विद्यालय को परीक्षार्थ प्रस्तुत कर दिया गया। पुस्तक रूप में प्रकाशित होते समय भी मैंने इसमें आंशिक परिवर्तन ही किये हैं। इससे यह भी ज्ञात होगा कि शोध-प्रबन्ध को अनावश्यक विस्तार और मोटापा देना अनिवार्य नहीं है।

मैंने यशस्तिलक की अधिकतम सामग्री को निकाल कर उसके विषय में भरसक पूर्ण जानकारी देने का प्रयत्न किया है। सोमदेव के लेखन की यह विशेष्य है कि आगे-पीछे वह अपने शब्द-प्रयोग आदि के विषय में जानकारी देते चलते हैं; फिर भी जिस विषय का सोमदेव ने केवल उल्लेख मात्र किया है उसके विषय में सोमदेव के पूर्ववर्ती, समकालीन तथा उत्तरवर्ती मनीषियोंके ग्रन्थों से जानकारी प्राप्त की गयी है और उन सबको प्राचीन साहित्य, कला एवं पुरा-तत्त्व की साक्षी पूर्वक जाँचा-परखा है।

प्रस्तुत प्रबन्ध में संगृहीत संपूर्ण सामग्री तथा उसकी प्रमाणक सामग्री मैंने मूळ स्रोतों से स्वयं ही संगृहीत की है। आधुनिक अनुसंधाताओं के ग्रन्थों से जो सामग्री ली है, उसका यथास्थान उल्लेख किया है। मैं पूर्णतया सचेष्ट रहा हूँ कि प्राचीन ग्रन्थों के किसो भी अप्रामाणिक संस्करण या किसी भी अमान्य नयी कृति का उपयोग संदर्भ ग्रन्थ के रूप में न किया जाये। इस प्रकार प्रस्तुत प्रबन्ध की प्रत्येक सामग्री, उसके प्रस्तुतीकरण और विवेचन के लिए मैं अपने को उत्तरदायी अनुभव करता हूँ। यदि कहीं कोई भूल-चूक भी हुई हो तो वह भी मेरी ही कहना चाहिये।

अपनी कृति के विषय में स्वयं कुछ कहना उचित नहीं लगता। यदि मनीषी विद्वान् यह अनुभव करेंगे कि प्रस्तुत प्रबन्ध आधुनिक साहित्यिक अनुसंधान की एक महत्त्वपूर्ण उपलब्धि है और इसके माध्यम से यशस्तिलक की महनीय सामग्री का भविष्य के शोध-प्रबन्धों, इतिहास-ग्रन्थों तथा शब्द-कोशों में उपयोग किया जा सकेगा, तो मैं अपने प्रयत्न को सार्थक समझूँगा। इस प्रबन्ध में मैंने उन्हीं विषयों को लिया है, जो प्रो० हन्दिकों के ग्रन्थ में नहीं आ पाये। इस दृष्टि से यह प्रबन्ध तथा प्रो० हन्दिकों का ग्रन्थ दोनों मिलकर यशस्तिलक के साहित्यिक, दार्शनिक तथा सांस्कृतिक अध्ययन को पूर्णता देंगे।

एक शोध-प्रबन्ध सोमदेव के राजनीतिक विचारों पर प्रो॰ पुष्यिमित्र जैन ने आगरा विश्वविद्यालय को प्रस्तुत किया है। इस में विशेष रूप से सोमदेव के द्वितीय ग्रन्थ नीतिवाक्यामृत का अध्ययन किया गया है। यशस्तिलक की भी राजनीतिक सामग्री का उपयोग किया गया है। सोमदेव के समग्र अध्ययन की दिशा में यह एक पूरक इकाई का काम करेगा।

इन अध्ययन ग्रन्थों के बाद भी यह कहना उचित नहीं होगा कि सोमदेव का पूर्ण अध्ययन हो चुका । मैं तो इसे श्रीगणेश मात्र कहता हूँ । वास्तव में विभिन्न दृष्टिकोणों से सोमदेव की सामग्री का पृथक्-पृथक् अध्ययन-विवेचन आवश्यक है ।

सोमदेव के समग्र अध्ययन के लिए इस समय जो सर्वप्रथम महत्त्वपूर्ण कार्य अपेक्षित है, वह है सोमदेव के दोनों उपलब्ध ग्रन्थों के प्रामाणिक संस्करण तैयार करने का। ऐसे संस्करण जिनमें इन ग्रन्थों से सम्बन्धित सम्पूर्ण प्रकाशित और अप्रकाशित सामग्री का उपयोग किया गया हो। अपने अनुसंधान काल में मुझे निरन्तर इस की तीव अनुभूति होतो रही है। अभी तक दोनों ग्रन्थों के जो पूर्ण संस्करण निकले हैं, वे अशुद्धि-पुंज तो हैं ही, अनेक दृष्टियों से अपूर्ण और अवैज्ञानिक भी हैं। इस के अतिरिक्त उन को प्रकाशित हुये भी इतना समय बीत गया कि बाजार में एक भी प्रति उपलब्ध नहीं होती।

यशस्तिलक का एक ऐसा संस्करण मैं स्वयं तैयार कर रहा हूँ, जिसमें श्रीदेव-के प्राचीन टिप्पण, श्रुतसागर की संस्कृत टीका तथा आधुनिक अनुसंधानों का तो पूर्ण उपयोग किया ही जायेगा, हिन्दी अनुवाद और सांस्कृतिक भाष्य भी साथ में रहेगा।

नीतिवाक्यामृत के संपादन का कार्य पटना के श्रो श्रीधर वासुदेव सोहानी ने करने की रुचि दिखायी है। आशा है वे इसे अवश्य करेंगे। यदि किन्हीं कारणों वश न कर पाये, तो यशस्तिलक के बाद इसे भी मैं पूरा करने का प्रयत्न करूँगा।

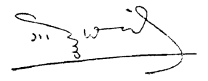
सोमदेव को उपलब्धियों का अधिकाधिक उपयोग हो, यह मेरी भावना है। उन के शास्त्र में मेरी महती निष्ठा है। लगभग पाँच वर्षों तक उस में डूबे रहने पर भी मुझे सोमदेव से कहीं भी असहमत नहीं होना पड़ा। मेरी आस्था कभी तिनक भी नहीं डिगी। अपने संस्करण में मैं यह बताना चाहता हूँ कि सोमदेव ने एक भी शब्द का व्यर्थ प्रयोग नहीं किया, और उनके हर प्रयोग का एक विशेष अर्थ है।

अन्त में सोमदेव के ही पुण्यस्मरण पूर्वक श्रद्धेय डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल के प्रति श्रद्धा से अभिभूत हूँ, जिनके स्नेह, निर्देशन और प्रेरणा से प्रस्तुत प्रबन्ध का प्रणयन सम्भव हुआ। खेद है कि प्रकाशित रूप में देखने के लिए वे हमारे बीच नहीं हैं। उन्हें इस रूप में इसे देखकर हार्दिक प्रसन्नता होती।

श्री सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति के श्री पार्श्वनाथ विद्याश्रम, वाराणसी ने दो वर्ष तक फेलोशिप और पुस्तकालय आदि की सुविधाएँ प्रदान कों, उस के लिए संस्था के मन्त्री लाला हरजसराय जैन तथा पं॰ कृष्णचन्द्राचार्य का हृदय से कृतज्ञ हूँ। डॉ॰ राय कृष्णदास, वाराणसी, डॉ॰ वी॰ राघवन्, मद्रास, डॉ॰ वी॰ एस॰ पाठक, वाराणसी, डॉ॰ आनन्दकृष्ण, वाराणसी, डॉ॰ ई॰ डी॰ कुलकर्णी, पूना, डॉ॰ कुमारी प्रेमलता शर्मा, वाराणसी आदि अनेक विद्वानों और मित्रों का सहयोग उपलब्ध हुआ, उन सबका कृतज्ञ हूँ। प्रबन्ध में संदर्भ रूप से जिन प्राचीन और नवीन कृतियों का उपयोग किया गया है उन सभी के कृतिकारों का भी हृदय से कृतज्ञ हूँ। प्रबन्ध को प्रकाशित करने में पार्श्वनाथ विद्याश्रम के निदेशक डॉ॰ मोहनलाल मेहता ने पूर्ण रुचि ली तथा शोध-सहायक पं॰ किपलदेव गिरि ने पुस्तक की विस्तृत शब्दानुक्रमणिका तैयार की, इसके लिए दोनों का आभारी हूँ। इनके अतिरिक्त भी जाने-अनजाने जिनसे सहयोग प्राप्त हुआ उन सब के प्रति आभारी हूँ।

सत्यशासनपरीक्षा के बाद पुस्तक रूप में प्रकाशित यह मेरी द्वितीय कृति है। आशा है, विज्ञ-जन इसमें रही त्रुटियों की ओर ध्यान दिलाते हुए इसका समुचित मूल्यांकन करेंगे।

दिसम्बर १९६७





छोटालाल केशवजी शाह

श्री छोटालाल भाई का जन्म वि० सं० १९३५ की आषाढ़ कृष्णा १३ गृहवार के दिन सोनगढ़ के समीप दाठा ग्राम में हुआ था। दो वर्ष के बालक को छोड़कर इन के पिता श्री केशवजी भाई स्वर्गवासी हो गये। माता श्री पुरीबाई ने इन को तथा इन के छोटे भाई छगनलाल भाई को पालियाद में प्रारम्भिक शिक्षण हेतु शाला में प्रविष्टकराया। सातवीं गुजराती उत्तीर्ण करके श्री छोटालाल भाई सं० १९५० में व्यवसाय के लिए बम्बई आ गये। पहले-पहल नौकरी की। इसके पश्चात् ई० सन् १९१३ में मुकादमी तथा क्लीयरिंग एजेण्ट का धन्धा शुरू किया। व्यवसाय में आप को कई बार आर्थिक कठिनाइयाँ भी आयीं परन्तु उद्यम, लगन और प्रामाणिकता के कारण आप ने अच्छी सफलता प्राप्त की। सन् १९१७ में करनाक बन्दर, बम्बई में लोहे की दुकान की और लोहे के प्रमुख व्यापारी के रूप में प्रख्यात हुए।

सेठ श्री छोटालाल भाई बड़े धर्म-प्रेमी और श्रद्धालु थे। साधु-मुनिराजों के प्रति आप की बहुत भक्ति थी । धार्मिक समारोहों के अवसर पर आप मुक्त हस्त से धन का सद्पयोग करते थे। उस समय बम्बई क्षेत्र में चींचपोकली के सिवाय अन्य कोई उपाश्रय नहीं था। इतनी दूर जाने में नगर-निवासियों को असुविधा होती थो अतः आपने और कतिपय अग्रगण्य बन्धुओं ने संवत् १९६१ में हनुमान गली में सेठ मंगलदास नाथुभाई की वाड़ी में पूज्य श्री अमोलक ऋषिजी म० सा० का चातुर्मास करवाया । उस समय रत्न चिन्तामणि स्था० जैन मित्र मण्डल तथा जैन शाला की स्थापना में सेठ श्री का प्रमुख हाथ रहा । आप इन के प्रार-म्भिक मंत्री रहे। कांदावाड़ी में स्थानक निर्माणार्थ आप की ओर से रु० ५०००) प्रदान किये गये । पं० श्री रत्नचन्द्रजी ज्ञानमन्दिर को ५०००), वढ़वाण केम्प बोडिंग को ३०००), पार्श्वनाथ विद्याश्रम, बनारस हिन्दू युनिवर्सिटी को ५०००), बोटाद गवर्नमेन्ट अस्पतालके बाल विभाग को २०००), व्यावर साहित्य प्रचारक सिमिति को ५००), आम्बिल ओली, वढ़वाण केम्प को ५००)—इस प्रकार अनेक संस्थाओं को आपने मुक्त हस्त से दान दिया । दीक्षा प्रसंग पर वरघोड़ा आदि में तथा अन्य समारोहों पर आपने हजारों रुपयों का सदुपयोग किया। आप की उदारता अनुकरणीय रही । आप के पास आशा लेकर आया हुआ कोई व्यक्ति खाली हाथ नहीं लौटा।

सन् १९४७ में भारत-पाकिस्तान के विभाजन के समय पाकिस्तान से जैन मुनियों को लाने के वास्ते आप ने खास तौर से चार्टर्ड वाय्यान भेजा था।

सेठ श्री की धर्मपत्नी श्रीमती कस्तूरबाई धार्मिक कार्यों में सेठ सा० को सहयोग देती थीं। तीन पुत्र और दो पुत्रियों को छोड़कर सं० १९८० में कस्तूर-बाई का स्वर्गवास हो गया। सेठ साहब ने नई शादी की। नई धर्मपत्नी भी धार्मिक वृत्ति वाली थीं। सन् १९४२ में इनका भी स्वर्गवास हो गया।

सन् १९४८ में सेठ सा० को लकवा हो गया। अनेक उपायों के बावजूद भी विशेष सुधार नहीं हो सका। सन् १९५९ में सेठ सा० देवलाली वायु-परिवर्तन हेतु गये थे। वहीं ६ जनवरी १९५९ को सेठ सा० का स्वर्गवास हो गया।

सेठ सा० के व्यवसाय को उनके पुत्रों में से तीसरे सुपुत्र श्री धीरजलाल भाई सँभाल रहे हैं। सेठ सा० के तीनों पुत्र भी अपनी धार्मिक वृत्ति से सेठ छोटालाल भाई की स्मृति-सौरभ में वृद्धि कर रहे हैं।

#### विषय-सूची

अध्याय एक : यशस्तिलक के परिशोलन की पृष्ठभूमि

परिच्छेद १: यशस्तिलक और सोमदेव सूरि "" २७-४१

यशस्तिलक का बाह्य स्वरूप, यशस्तिलक का रचनाकाल, कृष्णराज तृतीय का दानपत्र, दक्षिण के महाप्रतापी राष्ट्रकूट, यशस्तिलक का साहित्यिक स्वरूप, चम्पू की परिभाषा, यशस्तिलक काव्य की एक स्व-तन्त्र विधा, यशस्तिलक का सांस्कृतिक स्वरूप, श्रीदेवकृत यशस्तिलक पंजिका में उल्लिखित सत्ताईस विषय, श्रीदेव की सूची में और विषय जोड़ने की आवश्यकता, यशस्तिलक का प्रसार, यशस्तिलक के संस्करण तथा यशस्तिलक पर अब तक हुआ कार्य, निर्णयसागर प्रेस के संस्करण, प्रो० जे० एन० क्षीरसागर द्वारा सम्पादित प्रथम आश्वास, प्रो० के० के० हन्दिकी का यशस्तिलक एण्ड इंडियन कल्चर, पं० सुन्दरलाल शास्त्री द्वारा सम्पादित-अनुवादित-प्रकाशित यशस्तिलक पूर्वार्घ, पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री द्वारा सम्पादित-अनुवादित उपासका-घ्ययन, विभिन्न पत्र-पत्रिकाओंमें प्रकाशित शोध-निबंध, सोमदेव का व्यक्तिगत जीवन, सोमदेव और चालुक्य सामन्त, अरिकेसरिन् तृतीय का दानपत्र. सोमदेव के उपलब्ध ग्रन्थ, अनुपलब्ध ग्रन्थ षण्णवतिप्रकरण, महेन्द्रमातलिसंजल्प, युक्तिचिन्तामणिस्तव, स्याद्वादोपनिषत्, सोमदेव और कन्नीज से गुर्जर प्रतिहार नरेश, महेन्द्रमातिलसंजल्प का संकेत, सोमदेव और महेन्द्रदेव के संबन्धों का ऐतिहासिक मूल्यांकन, महेन्द्र-पालदेव प्रथम, महेन्द्र पालदेव द्वितीय, इन्द्र तृतीय, नीतिवाक्यामृत का रचनाकाल, देवसंघ या गौड़संघ, यशस्तिलक राष्ट्रकूट संस्कृति का दर्पण ।

परिच्छेद २ : यशस्तिलक की कथावस्तु और उसकी सांस्कृतिक पृष्ठभूमि .... ४२-४९

यशस्तिलक की संक्षिप्त कथा, कथा के माध्यम मे नीति के उपदेश की प्राचीन परम्परा, मम्मटका काव्य प्रयोजन, सौन्दरनन्द और बुद्धचरित

का उद्देश्य, यशस्तिलक की मूल प्रेरणा, हिंसा और अहिंसा के द्वन्द्र का निदर्शन, गृहस्थ की चार प्रकार की हिंसा, संकल्पपूर्वक की गयी हिंसा के दुष्परिणाम और जनमानस की अहिंसा की ओर अभिरुचि।

परिच्छेद ३: यशोधरचरित्र की लोकप्रियता "" ५०-५६

उद्योतन सूरि की कुवलयमाला कहा में प्रभंजन के यशोधरचरित्र का उल्लेख, हरिभद्र सूरि की समराइच्च कहा में यशोधर की कथा, सोमदेव का संस्कृत यशस्तिलक, पुष्पदन्त का अपभ्रंश जसहर चरिउ, वादिराजकृत यशोधरचरित्र, वासवसेन का यशोधरचरित्र, वत्सराज का कथा-ग्रन्थ, वासवसेन द्वारा उल्लिखित हरिषेण का काव्य, सकल-कीर्ति, सोमकीर्ति, माणिक्य सूरि, पद्मनाभ, पूर्णभद्र तथा क्षमाकल्याण के संस्कृत यशोधरचरित. अज्ञात किव का यशोधरचरित्र, मल्लिभूषण, ब्रह्म नेमिदत्त तथा पद्मनाथ के ग्रन्थ, श्रुतसागर का संस्कृत यशोधर-चरित्र, हेमकुंजर की यशोधर कथा, जन्न किव का कन्नड़ यशोधर-चरित्र, पूर्णदेव, विजयकीति तथा ज्ञानकोति के यशोधरचरित्र, यशो-धर चरित्र की चार और पाण्डुलिपियाँ, देवसूरि का यशोधरचरित्र, सोमकीति का हिन्दी यशोधररास, परिहरानन्द, साह लौहट तथा खुशालचन्द्र के यशोधरचरित्र, अजयराज की यशोधर चौपई, गारव-दास तथा पन्नालाल का यशोधरचरित्र, अज्ञात कवियों के यशोधर चरित्र. यशोधर जयमाल और यशोधर भाषा, सोमदत्त सूरि तथा लक्ष्मीदास का हिन्दी यशोधरचरित्र, जिनचन्द्र सूरि, देवेन्द्र, लावण्यरत्न तथा मनोहरदास के गुजराती यशोधरचरित्र, ब्रह्मजिनदास, जिनदास तथा विवेकराज का यशोधरदास, अज्ञात किव की गुजराती यशोधर कथा चतुष्पदी, एक अज्ञात कवि का तिमल यशोधरचरित्र, चन्द्रन वर्णी तथा कवि चन्द्रम का कन्नड़ यशोधरचरित्र, कन्नड़ यशोधर-चरित्र को दो और पाण्डुलिपियाँ।

#### अध्याय दो: यशस्तिलककालीन सामाजिक जीवन

परिच्छेद १: वर्ण-व्यवस्था और समाज-गठन .... ६०-६६

विभिन्न वर्गों में वर्गीकृत समाज, वर्णव्यवस्था की श्रौत-स्मार्त मान्यताएँ और उनका समाज तथा साहित्य पर प्रभाव, चतुर्वर्ण-ब्राह्मण, ब्राह्मण के लिए प्रयुक्त होने वाले विभिन्न शब्द—ब्राह्मण, द्विज, विष्र, भूदेव, श्रोतिय, वाडव, उपाध्याय, मौहूर्तिक, देवभोगी, पुरोहित, त्रिवेदी । ब्राह्मणों की सामाजिक मान्यता, क्षत्रिय, क्षत्रियोंकी सामाजिक मान्यता, वैश्य, विणक, श्रेष्ठी, सार्थवाह, देशी तथा विदेशी व्यापार करने वाले विणक, राज्यश्रेष्ठी, शूद्र, अन्त्यज, पामर, शूद्रों की सामाजिक मान्यता, अन्य सामाजिक व्यक्ति—हलायुधजीवि, गोप, व्रजपाल, गोपाल, गोध, तक्षक, मालाकार, कौलिक, ध्वज, निपाजीव, रजक, दिवाकीर्ति, आस्तरक, संवाहक, धीवर, धीवर के उपकरण—लगुड, गल, जाल, तरी, तर्प, तुवरतरंग, तरण्ड, वेडिका, उडुप, चर्मकार, नट या शैलूष, चाण्डाल, शबर, किरात, वनेचर, मातंग।

परिच्छेद २: सोमदेवसूरि और जैनाभिमत वर्ण-व्यवस्था : ६७-७२
गृहस्थों के दो धर्म — लौकिक और पारलौकिक, लौकिक धर्म लोकाश्रित,
पारलौकिक आगमाश्रित, जैन दृष्टि से मान्य विधि, वर्ण-व्यवस्था और
नीतिवाक्यामृत, प्राचीन जैन साहित्य और वर्ण-व्यवस्था, सैद्धान्तिक
ग्रन्थों में वर्ण और जाति का अर्थ, जटासिंहनन्दि (७ वी शती) और
वर्णव्यवस्था, रिवषेणाचार्य (६७६ ई०) और वर्ण-व्यवस्था, जिनसेन
(७८३ ई०) और वर्ण-व्यवस्था, श्रीत-स्मार्त मान्यताओं का जैनीकरण,
सोमदेव के चिन्तन का निष्कर्ष, सोमदेव के चिन्तन का जैन दृष्टि से
सामंजस्य।

परिच्छेद ३: आश्रम-व्यवस्था और संन्यस्त व्यक्ति ... ७३-८४

आश्रम-व्यवस्था की प्रचलित वैदिक मान्यताएँ, यशस्तिलक में आश्रम-व्यवस्था के उल्लेख, बाल्यावस्था और विद्याघ्ययन, गुरु और गुरुकुलो-पासना, विद्याघ्ययन समाप्ति पर गोदान ओर गृहास्थाश्रम प्रवेश, वृद्धावस्था और संन्यास, अल्पावस्था में संन्यस्त होने का निषेध, आश्रम-व्यवस्था के अपवाद, जैनागम और बाल-दीक्षा, आश्रम-व्यवस्था की जैन मान्यताएँ। परिव्रजित व्यक्तियों के अनेक उल्लेख — आजीवक, आजीवक सम्प्रदाय के प्रणेता मंखलिपुत्त गोशाल, गोशाल की मान्यताएँ, कर्मन्दी, पाणिनी में कर्मन्दी भिक्षुओं के उल्लेख, कर्मन्दी की ऐकान्तिक मोक्ष साधना, कापालिक, प्रबोधचन्द्रोदय में कापालिकों का उल्लेख, कुलाचार्य या कौल, कौल सम्प्रदाय की मान्यताएँ, कुमारश्रमण, चित्रशिखण्डि, जटिल, देशयित, देशक, नास्तिक, परिव्राजक, परिव्राट, पारासर, ब्रह्मचारी, भविल, महाव्रती, महाव्रतियों की भयंकर साधनाएँ, पारासर, ब्रह्मचारी, भविल, महाव्रती, महाव्रतियों की भयंकर साधनाएँ

महासाहिसक, महासाहिसकों का आत्म-रुधिरपान, मुनि, मुमुक्षु, यित, यागज्ञ, योगी, वैखानस, शंसितव्रत, श्रमण, साधक, साधु, सूरि, जितेन्द्रिय, क्षपण, श्रमण, आशाम्बर, नग्न, ऋषि, मुनि, यित, अनगार, शुचि, निर्मम, मुमुक्षु, शंसितव्रत, वाचंयम, अनूचान्, अनाश्वान्, योगी, पंचाग्नि-साधक, ब्रह्मचारी, शिखोच्छेदी, परमहंस, तपस्वि ।

#### परिच्छेद ४ : पारिवारिक जीवन और विवाह "" ८५-९०

संयुक्त परिवार प्रणाली, वयोवृद्धों का आदर सम्मान, छोटों की मर्यादा, चिरपरिचित पारिवारिक सम्बन्ध, पित, पत्नी, पुत्र, बालक्रीड़ाओं का हृदयग्राही वर्णन, स्त्री के विभिन्न रूप— भिग्नी, जननी, दूर्तिका, सहचरी, महानसकी, धातृ, भार्या। कन्यादान और विवाह—स्वयंवर, स्वयंवर आयोजन की विधि, स्वयंवर की परंपरा, माता-पिता द्वारा विवाह का आयोजन, विवाह की आयु, बाल-विवाह, सोमदेव के पूर्व बाल-विवाह की परम्परा, स्मृति-ग्रन्थों के उल्लेख, अलबरूनी की सूचना, बाल-विवाह के दुष्परिणाम।

#### परिच्छेद ५ : पाक-विज्ञान और खान-पान "" ९१-१०७

यशस्तिलक में प्राप्त खान-पान विषयक सामग्री की त्रिविध उपयोगिता. खाद्य और पेय वस्तुओं की लम्बी सूची, दशमी शती में भारतीय परिवारों की खान-पान व्यवस्था, ऋतुओं के अनुसार संतुलित एवं स्वास्थ्यकर भोजन । पाकविद्या, त्रेसठ प्रकार के व्यंजन, सूपशास्त्र विशेषज्ञ पोरोगव । बिना पकाई गयी सामग्री—गोधूम, यव, दीदिवि, श्यामाक, शालि, कलम, यवनाल, चिपिट, सक्तू, मुद्ग, माष, बिरसाल, द्विदल । घृत, दिध, दुग्ध, मट्ठा आदि के गुण-दोष तथा उपयोग-विधि, भोजन के साथ जल पीने के गुण-दोष। जल: अमृत या विष, ऋतुओं के अनुसार जल, संसिद्धजल, जल संसिद्ध करने की प्रक्रिया। मसाले--लवण, दरद, क्षपारस, मरिच, पिप्पली, राजिका । स्निग्ध पदार्थ, गोरस तथा अन्य पेय—घृत, आज्य, पृषदाज्य, तैल, दिध, दुग्ध, नवनीत, तक्र, कलि या अवन्तिसोम, नारिकेलि फलांभ, पानक, शर्कराढ्य पय। मधुर पदार्थ — शर्करा, सिता, गुड़, मधु, इक्षु। साग-सब्जी तथा फल-पटोल, कोहल, कारवेल, वृन्ताक, वाल, कदल, जीवन्ती, कन्द, किसलय, विष, वास्तूल तण्डुलीय, चिल्ली, चिर्भटिका, मूलक, आर्द्रक, धात्रीफल, एर्वारु, अलावू, कर्कारु, मालूर, चक्रक, अग्निदमन, रिंगणीफल, अगस्ति, आम्र,

शाम्रातक, पिचुमन्द, सोभाजन, वृहतीवार्ताक, एरण्ड, पलाण्डु, वल्लक, रालक, कोकुन्द, काकमाची, नागरंग, ताल, मन्दर, नागवल्ली, वाण, असन, पूग, अक्षोल, खर्जूर, लवली, जम्बीर, अश्वत्थ, किपत्थ, नमेरु, राजादन, पारिजात, पनस, ककुभ, वट, कुरवक, जम्बू, दर्दरीक पुण्ड्रेक्षु, मृद्वीका, नारिकेल, उदुम्बर, प्लक्ष। तैयार की गयी सामग्री—भक्त, सूप, शब्कुली, सिमध, यवागू, मोदक, परमान्न, खाण्डव, रसाल, आमिक्षा, पक्वान्त, अवदंश, उपदंश, सिपिषस्नात, अंगारपाचित, दम्नापरिप्लुत, पयसाः विशुष्क, पर्पट। मांसाहार और मांसाहार निषेध—जैनधर्म में मांसाहार का विरोध, कौल, कापालिक आदि सम्प्रदायों में मांसाहार की धार्मिक अनुमति, बध्य पशु-पक्षी—भेष, महिष, मय, मातंग, मितंदु, कुंभीर, मकर, सालूर, कुलीर, कमठ, पाठीन, भेरुण्ड, क्रौंच, कोक, कुर्कुट, कुरर, कलहंस, चमर, चमूरु, हरिण, हरि, वृक, वराह, वानर, गोखुर। क्षत्रिय तथा ब्राह्मण परिवारों में मांस का व्यवहार, यज्ञ और श्राद्ध में मांस प्रयोग, मनुस्मृति की साक्षी, छोटी जातियों में मांस प्रयोग, मांसाहार-निषेध।

#### परिच्छेद ६ : स्वास्थ्य, रोग और उनकी परिचर्या "" १०८-१२०

खान-पान और स्वास्थ्य का अनन्य सम्बन्ध, मनुष्यों की विभिन्न प्रकार की प्रकृति, जठराग्नि, ऋतुओं के अनुसार प्रकृति परिवर्तन, ऋतु-चर्या, ऋतुओं के अनुसार खाद्य और पेय। भोजन-पान के विषय में अन्य जानकारी—भोजन का समय, सह भोजन, भोजन के समय वर्जनीय व्यक्ति, अभोज्य पदार्थ, भोज्य पदार्थ, विषयुक्त भोजन, भोजन के विषय में अन्य नियम, भोजन करने की विधि। रात्रिशयन या निद्रा। नीहार या मलमूत्र विसर्जन, तैल मालिश, जबटन, स्नान, स्नानोपरान्त भोजन, व्यायाम। रोग और उनकी परिचर्या—अजीर्ण-विदाहि और दुर्जर, अजीर्ण के कारण, अजीर्ण के प्रकार, अजीर्ण की परिचर्या, दृग्मान्य, वमन, ज्वर, भगन्दर, उसका पूर्वरूप, लक्षण, प्रकार और उसकी परिचर्या, गुल्म, सितिहवत। औषधिया—मागधी, अमृता, सोम, विजया, जम्बूक, सुदर्शना, मरुद्भव, अर्जुन, अभीरु, लक्ष्मी, वृती, तपस्विनी, चन्द्रलेखा, कलि, अर्क, अरिभेद, शिवप्रिय, गायत्री, ग्रन्थिपर्ण परदरस। आयुर्वेद विशेषज्ञ आचार्य—काशिराज, निमि, चारायण, धिषण, चरक।

परिच्छेद ७ : वस्त्र और वेष-भूषा

१२१-१३९

तीन प्रकार के वस्त्र—(१) सामान्य वस्त्र, (२) पोशार्के या पहनने के वस्त्र, (३) अन्य गृहोपयोगी वस्त्र।

सामान्य वस्त्र—नेत्र- नेत्र के प्राचीनतम उल्लेख, डॉ॰ वास्देवशरण अग्रवाल द्वारा नेत्र वस्त्र पर प्रकाश, कालिदास का उल्लेख, बाणभट्ट के साहित्य में नेत्र, उद्योतनसूरि (७७९ ई०) कृत कुवलयमाला में नेत्र-वस्त्र, चौदह प्रकार के नेत्र, चौदहवीं शती तक बंगाल में नेत्र का उपयोग. नेत्र की पाचुड़ी, जायसी के पदमावत में नेत्र, भोजपुरी लोक-गीतों में नेत्र । चीन-चीन देश से आने वाला वस्त्र, भारत में चीनी वस्त्र आने प्राचीनतम प्रमाण, बृहत्कल्पसूत्र में चीनाशुंक की व्याख्या, चीन और वाल्हीक से आने वाले अन्य वस्त्र । चित्रपटी-बाणभट्ट की साक्षी, चित्रपट के तिकए। पटोल, गुजरात की पटोला साड़ी, पटोल की बिनावट का विशेष प्रकार । रल्लिका, रल्लक मृग या एक प्रकार का जंगली बकरा, रल्लक की ऊन से बने बेशकीमती गरम वस्त्र, युवांग च्वांग के उल्लेख। दुकूल, दुकूल की पहचान, आचारांग, निशीयचूर्णि तथा अर्थशात्र में दुकूल के उल्लेख, बंगाल पौंड़ तथा सुवर्णी कुड्या के दुकुल वस्त्र, दुकुल की बिनाई का विशेष प्रकार, डॉ० अग्र-वाल की व्याख्या, दुकूल का जोड़ा पहिनने का रिवाज, हंस मिथुन लिखित द्कुल के जोड़े. दुकुल का जोड़ा पहनने की अन्य साहित्यिक साक्षी, दुकल की साडियाँ, पलंगपोश, तिकयों के गिलाफ आदि, दुकुल और क्षीम वस्त्रों में पारस्परिक अन्तर और समानता. कोशकारों की साक्षी। अंशुक — कई प्रकार के अंशुक, भारतीय तथा चीनी अंशुक, रंगीन अंशुक, अंशुक की विशेषताएँ। कौशेय-कौशेय के कीड़े, कौशेय की पहचान, कौशेय की चार योनियाँ। पोशाकें या पहनने के वस्त्र-कंचुक, वारवाण, वारवाण की पहचान, वारबाण एक विदेशी वेश-भूषा, भारतीय साहित्य में वारबाण के उल्लेख, चोलक, चोलक एक सम्भ्रान्त पहनावा, नौशे के अवसर पर चोलक का उपयोग, चोलक एक विदेशी पहनावा, चोलक के विषय में अब तक प्राप्त अन्य जानकारी। चण्डातक, उष्णीष, कौपीन, उत्तरीय, चीवर, आवान, परिघान, उपसंव्यान, परिधान और उपसंव्यान में अन्तर, गुह्या, हंसतूलिका, उपघान, कन्या. नमत. निचोल. या चन्दोवा, सिचयोल्लोच और वितान।

परिच्छेद ८ : आभूषण

१४०-१५१

शिरोभूषण—िकरीट, मौलि, पट्ट, मुकुट । कर्णाभूषण—अवतंस, पल्ल-वावतंस, पुष्पावतंस, कर्णपूर, कर्णिका, कर्णोत्पल, कुण्डल । गले के आभूषण—एकावली, कण्ठिका, हार, हारयष्टि, मौक्तिमदाम । भुजा के आभूषण— अंगद, केयूर । कलाई के आभूषण— कंकण, वलय । अंगुलियों के आभूषण— उर्मिका, अंगुलीयक । किट के आभूषण— काँची, मेखला, रसना, सारसना, घर्घरमालिका । पैर के आभूषण— मंजीर, हिंजीरक, नूपुर, तुलाकोटि, हंसक ।

परिच्छेद ९: केश-विन्यास, प्रसाधन-सामग्री तथा पुष्प प्रसाधन

१५२-१६०

केश धूपाना, आश्यानित केश, अलकजाल, कुन्तलकलाप, केशपाश, चिकुरभंग, धिम्मलिवन्यास, मौली, सीमन्त-सन्तित, वेणिदण्ड, जूट, कबरी। प्रसाधन-सामग्री-अंजन, कज्जल, अगुरु, अलक्तक, कुंकुम, कर्पूर, चन्द्रकवल, तमालदलधूलि, ताम्बूल, पटवास, पिष्टातक, मनः-सिल, मृगमद, यक्षकर्दम, हरिरोहण, सिन्दूर। पुष्प प्रसाधन—अवतंस-कुवलय, कमलकेयूर, कदलीप्रवालमेखला, कर्णोत्पल, कर्णपूर, मृणाल-वलय, पुन्नागमाला, बन्धूकनूपुर, शिरीषजंघालंकार, शिरीषकुसुमदाम, विचिकलहारयष्टि, कुरवकमुकुलस्नक्।

परिच्छेद १० : शिक्षा और साहित्य

··· १६१**–**१८८

शिक्षा का काल, गुरुकुल प्रणाली शिक्षा का आदर्श, शिक्षा समाप्ति के उपरान्त गोदान । शिक्षा के विषय, इन्द्र, जैनेन्द्र, चन्द्र, आपिशल, पाणिनि तथा पतंजिल के व्याकरणों का अध्ययन, गणितशास्त्र, गणितशास्त्र के आचार्य, भिक्षुसूत्र और पारिरक्षक, प्रमाणशास्त्र और उस के प्रतिष्ठापक आचार्य भट्ट अकलंक, राजनीति और नीतिशास्त्र के आचार्य गुरु, शुक्र, विशालाक्ष परीक्षित, पाराशर, भीम, भीष्म तथा भारद्वाज । गज-विद्या, गज-विद्या विशेषज्ञ आचार्य—रोमपाद, इभचारी याज्ञवल्क्य, वाद्धिल या वाहिल, नर, नारद, राजपुत्र तथा गौतम, अञ्च-विद्या, अश्व-विद्या विशेषज्ञ रैवत, शालिहोत्र, शालिहोत्रकृत रैवत स्तोत्र, रत्नपरीक्षा, शुकनास और अगस्त्य, बुद्धभट्टकृत रत्नपरीक्षा और उसका उद्धरण । आयुर्वेद और काशिराज धन्वन्तरि, आयुर्वेद विशेषज्ञ आचार्य—चारायण, निमि, धिषण और चरक । संसर्ग-विद्या या नाट्य

शास्त्र । चित्रकला और शिल्पशास्त्र । कामशास्त्र और दत्तक, वाल्स्या-यन का कामसूत्र, रतिरहस्य, चौसठ कलार्ये, भोगाविल या राजस्तुति । काव्य और कवि—उर्व, भारवि, भवभूति, भर्तृहरि, भर्तमेण्ठ, कण्ठ, गुढ़ाढ्च, व्यास, भास, वोस, कालिदास, बाण, मयूर, नारायण, कुमार, राजशेखर, ग्रहिल, नीलपट, वररुचि, त्रिदश, कोहल, गणपित, शंकर, कुमुद, तथा कैकट । दार्शनिक और पौराणिक साहित्य । गज-विद्या---गज शास्त्र सम्बन्धी पारिभाषिक शब्द, यशोधर के पट्ट बन्धो-त्सव के हाथी का वर्णन, गज के अन्तरंग-बाह्यगुणों का विचार-उत्पत्तिस्थान, कुल, प्रचार, देश, जाति, संस्थान, उत्सेध, आयाम, परिणाह, आयु, छवि, वर्ण, प्रभा, छाया, आचार, शील, शीभा आवे-दिता, लक्षण-व्यंजन, बल, धर्म, वय और जव, अंश, गति, रूप, सत्त्व, स्वर, अनुक, तालु, अन्तरास्य, उरोमणि, विक्षोभकटक, कपोल, सृक्व, कुम्भ, कन्धरा, केश, मस्तक, आसनावकाश, अनुवंश, कुक्षि, पेचक, वालिध, पुष्कर, अपर, कोश। गजोत्पत्ति-पौराणिक तथ्य, गज के भेद-भद्र, मन्द, मृग, संकीर्ण, यागनाग । मदावस्थाएँ तथा उनका चौदह प्रकार का उपचार । गजशास्त्र विशेषज्ञ आचार्य, गजपरिचारक, गज शिक्षा, गजदर्शन और उसका फल, गजशास्त्र के कतिपय विशिष्ट शब्द । अश्व-विद्या-अश्व के ४३ गुण, अन्य गुणों की तुलनात्मक जानकारी, अश्व के पर्यायवाची शब्द, अश्व-विद्याविद्।

#### परिच्छेद ११ : कृषि तथा वाणिज्य आदि "" १८९-१९९

कृषि, कृषि योग्य जमीन, सिंचाई के साधन, सहज प्राप्य श्रमिक, उचित कर । बीज वपन, लुनाई तथा दौनी । ऊसर जमीन । वाणिज्य-स्थानीय व्यापार, हर सामग्री की अलग-अलग हाटें, व्यापार के केन्द्र-पैण्ठास्थान, पैण्ठास्थानों की व्यवस्था । सार्थवाह और विदेशी व्यापार, सुवर्णद्वीप और ताम्रलिप्ति का व्यापार । विनिमय, वस्तु-विनिमय, विनिमय के साधन, निष्क, कार्षापण, सुवर्ण । न्यास, न्यास रखने का आधार, न्यास धरने वाले की दुर्बलताएँ । भृति या नौकरी तथा नौकरी के प्रति जन साधारण की धारणाएँ ।

#### परिच्छेद १२: शस्त्रास्त्र ... २००--२१९

छत्तीस प्रकार के आयुध और उनका परिचय-धनुष, धनुर्वेद, शरा-भ्यासभूमि, धनुष चलाने की प्रक्रिया, धनुर्वेद विशेषज्ञ, धनुर्वेद की विशिष्ट शब्दावली । असिधेनुका या शस्त्री, असिधेनुका के प्रहार का तरीका, असिधेनुकाधारकी सैनिक । कर्तरी, कटार, कृपाण, खड्ग, कौक्षेयक या करवाल, तरवारि, भुसुंडि, मण्डलाग्र, असिपत्र, अशिन, शिल्प और चित्रों में अशिन का अंकन, साहित्य में अशिन के उल्लेख, अशिनधारी सैनिक, अंकुश, अंकुश का अपरिवर्तित स्वरूप, शिल्प और चित्रों में अंकुश का अंकन, कणय, कणय की पहचान, परशु या कुठार, प्रास, कुन्त, भिन्दिपाल, करपत्र, गदा, दुस्फोट, मुद्गर, परिघ, दण्ड, पट्टिस, चक्र, भ्रमिल, यष्टि, लांगल, शिक्त, त्रिशूल, शंकु, पाश, वागुरा, क्षेपणिहस्त और गोलधर।

अध्याय तीन: लिलत कलाएँ और शिल्प-विज्ञान

परिच्छेद १ : गीत, वाद्य और नृत्य ... २२३-२४०

तौर्यत्रिक, भरतमुनि और उनका नाटचशास्त्र, संगीत का महत्त्व और प्रसार, गीत और स्वर का अनन्य संबंध, सप्त स्वर, वाद्यों के लिए सामान्य शब्द आतोद्य, वाद्यों के चार भेद, घन, सुषिर, तत और अवनद्ध वाद्य, यशस्तिलक में उल्लिखित तेईस प्रकार के वाद्ययन्त्र, शंख, शंख की सर्वश्रेष्ठ जाति पांचजन्य, शंख एक सुषिर वाद्य, शंख के प्राप्ति स्थान, शंख प्रकृति-द्वारा प्रदत्त वाद्य, वाद्योपयोगी शंख, शंख से राग-रागनियाँ निकालना । काहला, काहला की पहचान, उड़ीसा में अब भी काहला का प्रयोग । दुंदुभि, दुंदुभि एक अवनद्ध वाद्य, प्राचीन काल से दंदभि का प्रचार। पुष्कर, पुष्कर का अर्थ, अवनद्ध वाद्यों के लिए पुष्कर सामान्य शब्द, महाभारत और मेघदूत में पुष्कर के उल्लेख । ढक्का, ढक्का की पहचान, ढक्का और ढोल । आनक, आनक एक मुँह वाला अवनद्ध वाद्य, नौवत या नगाड़ा और आनक। भम्भा, भम्भा एक अप्रसिद्ध वाद्य, साहित्य में भम्भा के उल्लेख, भम्भा एक अवनद्ध वाद्य। ताल, ताल एक प्रमुख घन वाद्य, ताल बजाने का तरीका, करटा एक अवनद्ध वाद्य, त्रिविला या त्रिविली, डमस्क, संजा, हंजा की पहचान, घंटा, वेणु, वीणा, झल्लरी, वल्लकी, पणव, मृदंग, भेरी, तूर्य या तूर, पटह और डिण्डिम । नृत्य, नाट्शास्त्र, नाट्शाला नाटचमंडप के तीन प्रकार, अभिनय और अभिनेता, रंगपुजा, नृत्य के भेद, नृत्य, नाट्च और नृत्त में पारस्परिक अन्तर, नृत्त के भेद, लास्य और ताण्डव।

भित्तिचित्र, भित्तिचित्र बनाने की विशेष प्रक्रिया, भीत का पलस्तर तैयार करना और उस पर आकार टीपना। सोमदेव द्वारा उल्लिखित जिनालय के भित्तिचित्र, बाहुबलि, प्रद्युम्न, सुपार्श्व, अशोक राजा और रोहिणी रानी तथा यक्ष-मिथुन के भित्तिचित्र। तीर्थंकर की माता के सोलह स्वप्नों का चित्रांकन—ऐरावत हाथी, वृषभ, सिंह, लक्ष्मी, पुष्पमालाएँ, चन्द्र और सूर्य, मत्स्ययुगल, पूर्णकुंभ, पद्म सरोवर, सिंहासन, समुद्र, फणयुक्त सर्प, प्रज्ज्विलत अग्नि, रत्नों का ढेर और देविनमान। रंगाविल या धूलि-चित्र, धूलिचित्रके दो भेद, धूलिचित्र बनाने का तरीका। प्रजापितप्रोक्त चित्रकर्म और उसका उद्धरण, तीर्थंकर के समवशरण का चित्र बनाने वाला कलाकार। चित्रकला के अन्य उल्लेख, केतुकाण्डचित्र, चित्रापित द्विप, झरोखों से झाँकती हुई कामिनियाँ।

#### परिच्छेद ३: वास्तु-शिल्प

२४६–२५७

चैत्यालय, चैत्यालयों के उन्नत शिखर, शिखर-निर्माण का विशेष शिल्प-विधान, अटनि पर सिंह निर्माण की प्रक्रिया, आमलासार कलश तथा स्वर्णंकलञ् ध्वजस्तंभ, स्तम्भिकाएँ और ध्वजदण्ड, चन्द्रकान्त के प्रणाल, किंपिरि, विटंक, पालिध्वज, स्तूप । त्रिभुवनतिलकप्रासाद, उत्तुंगतरंगतोरण, रत्नमयस्तंभ । त्रिभुवनतिलकप्रासाद के वर्णन में आयों महत्त्वपूर्ण सूचनाएँ—पुरंदरागार, चित्रभानुभवन, धर्मधाम, पुण्य-जनावास, प्रचेत:पस्त्य, वातोदवसित, धनदिधिष्ण्य, ब्रध्नसौध, चन्द्र-मन्दिर, हरिगेह, नागेशनिवास तथा तण्डुभवन । आस्थानमण्डप का विस्तत वर्णन, आस्थानमंडप के निकट गज और अश्वशाला, सरस्वती-विलासकमलाकर नामक राजमंदिर, दिग्वलयविलोकनविलास नामक करिविनोदविलोकनदोहन नामक क्रीडाप्रासाद, मनसिज-विलासहंसनिवासतामरस नामक अन्तःपुर, दीघिका का विस्तृत वर्णन, पुष्करणी, गंधोदक कूपक्रीड़ावापी, हर्षचरित और कादम्बरी में दीविका वर्णन, मगलकालीन महलों की नहरे विहिश्त, खुसरु परवेज के महल की नहर, हेम्टन कोर्ट का लांग वाटर केनाल। प्रमदवन. प्रमदवन के विभिन्न अंग।

#### परिच्छेद ४: यन्त्रशिल्प

२५८–२६४

यन्त्रधारागृह का विस्तृत वर्णन, यन्त्रजलघर या मायामेघ, पाँच प्रकार के वारिगृह, यन्त्रव्याल और उनके मुँह से झरता हुआ जल, यन्त्र हंस, यन्त्र गज, यन्त्रमकर, यन्त्र वानर, यन्त्र देवता, यन्त्रवृक्ष, यन्त्र पुतलिकार्ये, यन्त्रधारागृह का प्रमुख आकर्षण यन्त्रस्त्री, यन्त्र-पर्यंक, यान्त्रिक-शिल्प की उपयोगिता।

#### अध्याय चार : सोमदेवकालोन भूगोल

परिच्छेद १: जनपद

२६७-२८१

अवन्ति, अवन्ति की राजधानी उज्जियनी, अंग और उसकी राजधानी चम्पा, वसुवर्धन नृप और लक्ष्मीमिति रानी, अश्मक-अश्मन्तक, सपाद-लक्ष-बर्बर, राजधानी पोदनपुर, पाली साहित्य का अस्सक, अन्ध्र की पुष्प-प्रसाधन परम्परा, इन्द्रकच्छ रोष्कपुर, बौद्ध ग्रन्थों का रोष्क, औद्दायन राजा, कम्बोज-वाल्हीक, कर्णाट, करहाट, कलिंग, कलिंग के विशिष्ठ हाथी, महेन्द्रपर्वत, समुद्रगुप्त प्रशस्ति का उल्लेख, कथकैशिक, काँची, काशी, कीर, कुरुजांगल, कुन्तल, केरल, कौंग, कौंशल, गिरिक्टपत्तन, चेदि, चेरम, चोल, जनपद, इहाल, दशार्ण, प्रयाग, पल्लव, पांचाल, पाण्डु या पाण्डच, भोज, बर्बर, मद्र, मलय, मगध, यौधेय, लम्पाक, लाट, वनवासी, बंग या बंगाल, बंगी, श्रीचन्द्र, श्रीमाल, सिन्धु, सूरसेन, सौराष्ट्र, यवन, हिमालय।

#### परिच्छेद २: नगर और ग्राम

२८२–२९१

अहिच्छत्र, अयोध्या, उज्जियनी, एकचक्रपुर, एकानसी, कनकिगिरि, कंकािह, काकन्दी, कािम्पिल्य, कुशाग्रपुर, किन्नरगीत, कुसुमपुर, कौशाम्बी, चम्पा, चुंकार, ताम्नलिप्ति, पद्मावतीपुर, पद्मनीखेट, पाटलि-पुत्र, पोदनपुर, पौरव, बलवाहनपुर, भावपुर, भूमितिलकपुर, उत्तर मथुरा, दक्षिण मथुरा या मदुरा, मायापुरी, मिथिलापुर, माहिष्मती, राजपुर, राजगृह, वलभी, वाराणसी, विजयपुर, हस्तिनापुर, हेमपुर, स्वस्तिमित, सोपारपुर, श्रीसागरम् या सिरीसागरम्, सिंहपुर, शंखपुर।

परिच्छेद ३: बृहत्तर भारत

२९२-२९३

नेपाल, सिंहल, सुवर्ण द्वीप, विजयार्ध तथा कुलूत ।

परिच्छेद ४: वन और पर्वत

... २९४-२९६

कालिदासकानन, कैलास, गन्धमादन, नाभिगिरि, नेपाल शैल, प्रागिद्र, भीमवन, मन्दर, मलय, मुनिमनोहरमेखला, विन्ध्य, शिखण्डिताण्डव, सुवेला, सेतुबन्ध और हिमालय ।

परिच्छेद ५ : सरोवर और निदयाँ " २९७-२९९

मानसरोवर, गंगा, जलवाहिनी, यमुना, नर्मदा, गोदावरी, चन्द्रभागा, सरस्वती, सरयू, शोण, सिन्धु और सिप्रा नदी।

अध्याय पाँच : यशस्तिलक की शब्द-सम्पत्ति "" ३०३

इस अध्याय में यशस्तिलक के विशिष्ट शब्दों पर अकारादि क्रम से विचार किया गया है।

चित्रफलक सहायक ग्रंथ-सूची शब्दानुक्रमणिका

परिचय

### मतिसुरभेरभवदिदं सुक्तिपयः सुकृतिनां पुण्यैः।

—यशस्तिलक

सोमदेव दशमी शती के एक बहुप्रज्ञ विद्वान् थे। उनकी सर्वतोमुखी प्रतिभा ग्रौर प्रकाण्ड पाण्डित्य का पता उनके प्राप्त साहित्य तथा ऐतिहासिक तथ्यों से लगता है। वे एक उद्भट तार्किक, सरस साहित्यकार, कुशल राजनीतिज्ञ, प्रबुद्ध तत्विच्तक, सफत समाजशास्त्री, संमान्य जन-नेता ग्रौर कान्तदृष्टा धर्माचार्यथे। उनकी निर्मल प्रज्ञा नवनवोग्मेषशालिनी थी। वे बिम्बग्राहिणी प्रतिभा के धनो थे। ज्ञान-विज्ञान की विभिन्न शाखाग्रों के तलस्पर्शी ग्रध्ययन में उनकी दृढ़ निष्ठा थी। बड़े-बड़े राजतन्त्रों के निकट संपर्क से उनके ज्ञान-कोष में ग्रन्तर्राष्ट्रीय राजनीति ग्रौर विभिन्न संस्कृतियों की प्रभूत जानकारी संग्रहीत हुई थी। जैन साधु की प्रवास-प्रवृत्ति के कारण सहज ही उन्हें लोका-नुबीक्षण का सुयोग प्राप्त हुगा। विद्या-गोष्ठियों तथा वाग्युद्धों ने उनकी विद्वता को ग्रौर ग्रधिक विस्तार ग्रौर निखार दिया। धार्मिक क्रान्ति ने उन्हें संमान्य जन-नेता ग्रौर सकन समाजशास्त्री बनाया। शास्त्रों के निरन्तर स्वाध्याय ग्रौर विद्वान् मनाष्टियों के ग्रहर्निश सान्निध्य से उनकी व्युत्पत्ति ग्रजस रूप से वृद्धिगत होती रही।

इस प्रकार सोमदेव की प्रज्ञा के श्रयाह सागर में ज्ञान को श्रनेक सरितायें व्युत्पत्ति की श्रपार जलराशि ला-लाकर उड़ेलती रहीं। श्रीर तब उनके प्रज्ञा-पुरुष ने एक ऐसे शास्त्र-प्रजन का शुभ संकल्प किया जो समस्त विषयों की व्युत्पत्ति का साधन हो (यद्व्युत्पत्यै सकलविषये, पृ० ४।८)। यशस्तिलक उनके इसी पुनीत संकल्प का मधुर फल है। जीवनभर तर्क की सूखी घास खानेवाली उनकी प्रज्ञा-सुरिभ ने जो यह काव्य का मधुर दुग्ध दिया, उसे उन्होंने सुकृति-जनों के पुण्य का फल माना है (पृ० ६)।

इस विशिष्ट कृति के लिए उन्होंने महाराज यशोधर के लोकप्रिय चरित्र को पृष्ठभूमि के रूप में चुना। केवल गद्य या केवल पद्य इसके लिए उन्हें पर्याप्त नहीं लगा। इसलिए उन्होंने यशस्तिलक में दोनों का समावेश किया है। कहीं-कहीं कथनोपकथन भी आये हैं। पूरे ग्रन्थ में दो हजार तीन सौ ग्यारह पद्य तथा शेष भाग गद्य है। स्वयं सोमदेव ने गद्य और पद्य दोनों को मिलाकर आठ हजार श्लोकप्रमाण बताया है (एतामष्टसहस्रीम्, पृ• ४१ प्र है। प्रथम प्रास्तास कथावतार या कथा की पृष्ठभूमि के रूप में है। ग्रीर ग्रन्त के तीन ग्राश्तासों में उपासकाध्ययन ग्रर्थात् जैन ग्रहस्थ के ग्राचार का विस्तृत वर्णान है। यशोधर की वास्तिवक कथा बीच के चार ग्राश्तासों में स्वयं यशोधर के मुंह से कहलायी गयी है। बागा की कादम्बरी को तरह कथा जहाँ से ग्रारंभ होती है, उसकी परिसमाप्ति भी वहीं ग्राकर होती है। महाराज शूद्रक की सभा में लाया गया वैशम्पायन शुक कादम्बरी की कथा कहना प्रारंभ करता है ग्रीर कथावस्तु तीन जन्मों में लहरिया गित से धूमकर फिर यथास्थान पहुँच जाती है। सम्राट मारिदत्त द्वारा ग्रायोजित महानवमी के ग्रनुष्ठान में ग्रापा जनसमूह के बीच बिल के लिए लाया गया परित्रजित राजकुमार यश-स्तिलक की कथा का प्रारंभ करता है ग्रीर रथ के चक्र की तरह एक ही फेरे में ग्राठ जन्मों की कहानी पूरी होकर ग्रपने मूल सूत्र से फिर जुड़ जाती है।

साहित्यिक दृष्टि से यशस्तिलक एक महनीय कृति है। यशस्तिलक के पूर्व लगभग एक सहस्र वर्षों में संस्कृत साहित्यरचना का जो ऋमिक विकास हुग्रा, उसका ग्रीर ग्रधिक परिष्कृत रूप यशस्तिलक में दृष्टिगोचर होता है।

एक उत्कृष्ट काव्य के विशेष गुर्गों के भ्रतिरिक्त यशस्तिलक में ऐसी प्रचुर सामग्री है, जो इसे प्राचीन भारत के सांस्कृतिक इतिहास तथा ज्ञान-विज्ञान की भ्रनेक विधायों से जोड़ती है। पुरातत्व, इतिहास, कला भ्रौर साहित्य के साथ त्लना करने पर इसकी प्रामाणिकता श्रौर उपयोगिता भी परिपुष्ट होती है। इस दृष्टि से भी यशस्तिलक कालिदास श्रीर बागा की परंपरा में महत्त्वपूर्ण नवीन कड़ी जोड़ता है। कालिदास ग्रीर बाए। भट्ट ने ग्रपने महत्वपूर्ण ग्रन्थों में भारतीय संस्कृति के संग्रथन का जो कार्य प्रारंभ किया था, सोमदेव ने उसे श्रीर ग्रधिक ग्रागे बढ़ाया। एक बड़ी विशेषता यह भी है कि सोमदेव ने जिस विषय का स्पर्श भी किया उसके विषयमें पर्याप्त जानकारी दी। इतनी जान-कारी कि यदि उसका विस्तार से विश्लेषणा किया जाये तो प्रत्येक विषय का एक लघुकाय स्वतंत्र ग्रन्थ बन सकता है। नि:संदेह सोमदेव को ग्रपने इस संकल्प की पूर्ति में पूर्ण सफलता मिली कि उनका शास्त्र समस्त विषयों की व्युत्पत्ति का साधन बने । दशमी शताब्दी तक की अनेक साहित्यिक <mark>श्र</mark>ौर सांस्कृतिक उपलब्धियों का मूल्यांकन तथा उस युग का एक सम्पूर्ण चित्र यश-स्तिलक में उतारा गया है। वास्तव में यशस्तिलक जैसे महनीय ग्रन्थ की रचना दशमी शती की एक महत्वपूर्ण उपलब्धि है। स्वयं सोमदेव के शब्दों में यह एक महान् म्राभिधानकोश है (म्राभिधाननिधानेऽस्मिन्, पृ० ४१८ उत्त०)।

यशस्तिलक में सामग्री की जितनी विविधता भीर प्रचुरता है, उतनी ही उसकी विवेचन-शैली और शब्द-सम्पीत की दुरूहता भी। इसलिए जिस वैदुष्य भीर यस्त पूर्वक सोमदेव ने यशस्तिलक की रचना की, शायद ही उससे कम वैदुष्य और प्रयस्त उसके हार्द को समभने में लगे। संभवतया इसी दुरूहता के कारण यशस्तिलक साधारण पाटकों की पहुँच से दूर बना श्राया; फिर भी दक्षिण भारत से लेकर उत्तर भारत, राजस्थान भीर गुजरात के शास्त्र-भण्डारों में उपलब्ध यशस्तिलक की हस्तिलिखत पाण्डुलिपियाँ और बाद के साहित्यकारों पर यशस्तिलक का प्रभाव इसके प्रमाण हैं कि पिछली शताब्दियों में यशस्तिलक का संपूर्ण भारतवर्ष में मूल्यांकन हुआ, किन्तु वास्तव में लगभग सहस्र वर्षों में जितना प्रसार होना चाहिए था, उतना नहीं हुआ। भीर इसका बहुत बड़ा कारण इसको दुरूहता ही लगता है।

इस शताब्दी में पीटरसन, विन्टरनित्ज श्रीर कीथ जैसे पाश्चात्य विद्वानों का ध्यान यशस्तिलक की महत्ता श्रीर उपयोगिता की श्रीर श्राकित हुआ है। भारतीय विद्वानों ने भी श्रपनी इस निधि की श्रीर श्रब दृष्टि डाली है।

सम्पूर्ण यशस्तिलक श्रुतसागर की अपूर्ण संस्कृत टीका के साथ अभी तक केवल एक ही बार लगभग पैसठ वर्ष पूर्व (सन् १९०१, १९०३) प्रकाहित हुआ था जो अब अप्राप्य है। प्रो० कृष्णकान्त हन्दिकी का अध्ययन प्रन्थ शोलापुर से सन् १९४९ में 'यशस्तिलक एण्ड इंडियन कल्चर' नाम से प्रकाशित हुआ था। इसमें प्रो० हन्दिकी ने विशेष रूप से यशस्तिलक की धार्मिक और दार्शनिक सामग्री का विद्वत्तापूर्ण अध्ययन और विश्लेषण प्रस्तुत किया है। उन्होंने जिस-जिस विषय को लिया है, उसके विषय में नि:सन्देह सोमदेव के प्रति पूरी निष्ठा, विद्वत्ता और श्रम पूर्वक पर्याप्त और प्रामाणिक जानकारी दी है।

यशस्तिलक के जो श्रौर श्रांशिक संस्करण निकले हैं तथा सोमदेव श्रौर यशस्तिलक पर जो फुटकर कार्य हुन्ना है, उस सबका लेखा जोखा लगाकर देखने पर भी मेरी समफ से यशस्तिलक के सही श्रध्ययन का यह श्रीगणेश मात्र है। श्रीगणेश मंगलमय हुन्ना यह परम शुभ एवं श्रानन्द का विषय है। वास्तव में श्रो० हन्दिकी जैसे अनेक विद्वान् जब यशस्तिलक के परिशीलन में प्रवृत्त होंग तभी उसकी बहुमूह्य सामग्री का ज्ञान-विज्ञान की विभिन्न शाखा-प्रशाखामों में उपयोग किया जा सकेगा। यशस्तिलक तो विविध प्रकार की बहुमूह्य सामग्री का अक्षय भंडार है। श्रध्येता ज्यों-ज्यों इसके तल में पैठता है, उसे श्रौर-श्रौर सामग्री उपलब्ध होती जाती है। इसी कारण स्वयं सोमदेव ने विद्वानों को निरन्तर

त्रानुपूर्वी से इसका विपर्श करते रहने की मंत्रणा दी है ( ग्राजस्त्रमनुपूर्वश: कृती विमृशन्, उत्त० पृ० ४१८ )।

काशी विश्वविद्यालय द्वारा पी-एव० डी० के लिए स्वीकृत अपने शोध प्रबन्ध में मैंने यशस्ति तक की सांस्कृतिक सामग्री को वर्गीकृत रूप में पाँच अध्यायों में निम्नप्रकार प्रस्तुत किया है—

- १. यशस्तिलक के परिशीलन की पृष्ठभूमि
- २. यशस्तिलककालीन सामाजिक जीवन
- ३. ललितकलायें भीर शिल्पविज्ञान
- ४. यशस्तिलककालीन भूगोल
- यशस्तिलक की शब्द-सम्पत्ति

प्रथम अध्याय में वह सामग्री दी गयी है जो यशस्तिलक के परि-शीलन की पृष्ठभूमि के रूप में अनिवार्य है। इस अध्याय में तीन परिच्छेद हैं। परिच्छेद एक में यशस्तिलक का रचनाकाल, यशस्तिलक का साहित्यिक और सांस्कृतिक स्वरूप, यशस्तिलक पर अब तक हुये कार्य का लेखा-जोखा, सोमदेव का जीवन और साहित्य, सोमदेव और कन्नौज के गुर्जर प्रतिहार तथा देवसंघ के विषय में संनेप में आवश्यक जानकारी दी गयी है।

यशस्तिलक का रचनाकाल स्वयं सोमदेव ने चैत्र शुक्ल त्रयोदशी शक संवत् ६६१ अर्थात् सन् ९५९ ई० दे दिया है। इससे यशस्तिलक के परिशीलन की वे सभी कठिनाइयाँ दूर हो जाती हैं, जो समय की अनिश्चितता के कारण साधारणतः भारतीय वाङ्मय के अनुशीलन में उपस्थित होती हैं।

साहिरियक स्वरूप का विश्लेषण करते हुये मैंने लिखा है कि यशस्तिलक की रचना गद्य श्रोर पद्य में हुई है श्रोर साहिरय की इस सम्मिलित विधा को समीक्षकों ने चम्नू कहा है। स्वयं सोमदेव ने यशस्तिलक को महाकाब्य कहा है। वास्तव में यह ग्रपने प्रकार की एक विशिष्ट कृति है श्रोर श्रपने ही प्रकार की एक स्वतंत्र विधा। एक उत्कृष्ट काव्य के सभी गुणा इसमें विद्यमान हैं।

यशस्तिलक का सांस्कृतिक स्वरूप ग्रीर भी विराट है। श्रीदेव ने यश-स्तिलक-पंजिका में यशस्तिलक में ग्राये सत्ताइस विषय गिनाये हैं। मैंने लिखा है कि यदि श्रीदेव के ग्रनुसार ही यशस्तिलक के विषयों का वर्गीकरण किया जाये तो उनकी सूची में भूगोल ग्रादि कई विषय ग्रीर भी जोड़ने होंगे। इस सामग्री की सबसे बड़ी विशेषता इसकी पूर्णता ग्रीर प्रामाणिकता है। यशस्तिलक श्रीर सोमदेव पर श्रव तक हुये कार्य का लेखा-जोखा प्रस्तुत करते हुये यशस्तिलक श्रीर नीतिवावयामृत के श्रव तक प्रकाशित संस्करण, विभिन्न पत्र-पत्रिकाश्रों में प्रकाशित शोध-निबंध तथा प्रो० हन्दिकी के समीक्षा ग्रन्थ की जानकारी दी गयी है।

सोमदेव के जीवन और साहित्य का जो परिचय उपलब्ध होता है, उससे उनके उज्ज्वल पक्ष का ही पता चलता है। नीतिवाक्यामृत और यश-स्तिलक उनकी उपलब्ध रचनायें हैं। षण्णावितिष्रकरण भ्रादि चार भ्रन्य भ्रन्थ भ्रमुपलब्ध हैं।

नीतिवाक्यामृत के संस्कृत टीकाकार ने सोमदेव को कन्नौज के गुर्जर प्रतिहार नरेश महेन्द्रदेव का अनुज बताया है। यशस्तिलक के दो पद्य भी महेन्द्रदेव श्रीर सोमदेव के सम्बन्धों की श्रोर संकेत करते हैं। उनका अनुपलब्य अन्य महेन्द्रमातिलसंजलप श्रीर सोमदेव का देवान्त नाम भी शायद इस श्रोर इंगित है। महेन्द्रपालदेव द्वितीय तथा सोमदेव के सम्बन्धों में कालिक कठिनाई भी नहीं श्राती। यशस्तिलक में राजनीति श्रीर शासन का जो विशद वर्णन है, उससे सोमदेव का विशाल राज्यतन्त्र श्रीर शासन से परिचय स्पष्ट है। इतनी सब सामग्री होते हुये भी मेरी समक्ष से सोमदेव को प्रतिहार नरेश महेन्द्रपालदेव का अनुज मानने के लिए अभी श्रोर श्रिषक ठोस साक्ष्यों की अपेक्षा बनी रहती है।

यशस्तिलक चालुक्यवंशीय प्रतिकेसरी के प्रथम पुत्र वद्या की राजधानी गंगाधारा में रचा गया था। प्रतिकेसरिन् तृतीय के एक दानपत्र से सोमदेव भीर चालुक्यों के सम्बन्धों का भीर भी दृढ़ निश्चय हो जाता है। चालुक्य वंश दक्षिण के महाप्रतापी राष्ट्रकूटों के भ्रधीन सामन्त पदवी धारी था। यशस्तिलक राष्ट्रकूट संस्कृति को एक विशाल दर्पण की तरह प्रतिबिभिन्नत करता है। जिस तरह बाणभट्ट ने हर्षंचरित भीर कादम्बरी में गुप्त युग का चित्र उतारने का प्रयत्न किया, उसी तरह सोमदेव ने यशस्तिलक में राष्ट्रकूट युग का।

सोमदेव देव संघ के साधु थे। श्रिरिकेसरी के दानपत्र में उन्हें गीड संघ का कहा गया है। वास्तव में ये दोनों एक ही संघ के नाम थे। देव संघ श्रपने युग का एक विशिष्ट जैन साधुसंघ था। सोमदेव के गुरु, नेमिदेव ने सैकड़ों महावादियों को वाग्युद्ध में पराजित किया था। सोमदेव को यह सब विरासत

में मिला। यही कारण है कि उनके लिए भी वादीभपंचानन, वार्किकचक्रवर्ती आदि विशेषण प्रयुक्त किये गये हैं।

इस सम्पूर्ण समाग्री को प्रमाणक साक्ष्यों के साथ पहले परिच्छेद में दिया गया है I

परिच्छेद दो में यशस्तिलक की संचिष्त कथा दी गयी है तथा उसकी सांस्कृतिक पृष्ठभूमि पर प्रकाश डाला गया है। महाराज यशोधर के ग्राठ जन्मों की कहानी का सूत्र यशस्तितक के प्रासंगिक विस्तृत वर्णनों में कहीं खो न जाये, इसलिए संक्षिप्त कथा का जान लेना ग्रावश्यक है।

कथा के माध्यम से सिद्धान्त श्रीर नीति की शिक्षा की परम्परा प्राचीन है।
यशस्तिलक की कथा का उद्देश्य हिंसा के दुष्प्रभाव को दिखाकर जनमानस में
श्रिहिसा के उच्च श्रादर्श की प्रतिष्ठा करना था। यशोधर को श्राटे के मुगें की बिल
देने के कारण छह जन्मों तक पशुयोनि में भटकना पड़ा तो पशुबिल या श्रन्य प्रकार
की हिंसा का तो श्रीर भी दुष्परिणाम हो सकता है। सोमदेव ने बड़ी कुशलता के
साथ यह भी दिखाया है कि संकल्पपूर्वक हिंसा करने का त्याग गृहस्थ को तिशेष
रूप से करना चाहिए। कथावस्तु की यही सांस्कृतिक पृष्ठभूमि है।

परिच्छेद तीन में यशोधरचरित्र की लोकप्रियता का सर्वेच्या है। यशोधर की कथा मध्यपुग से लेकर बहुत बाद तक के साहित्यकारों के लिए एक प्रिय और प्रेरक विषय रहा है। कालिदास ने अवन्ति जनपद के उदयन कथा कोविद ग्रामवृद्धों की बात कही थी, यशोधर कथा के विशेषज्ञ मनीषी आठवीं शती के भी बहुत पहले से लेकर लगभग आजतक यशोधर की कथा कहते आये। उद्योतन सूरि (७७९ ई०) ने प्रभक्षन के यशोधरचरित्र का उल्लेख किया है। हिरभद्र की समराइच्चकहा में यशोधर की कथा आयी है। बाद के साहित्यकारों ने प्राकृत, संस्कृत, अपभ्रंश, पुरानी हिन्दी, गुजराती, राजस्थानी, तिमल और कन्नड़ भाषाओं में यशोधरचरित्र पर अनेक ग्रन्थों की रचना की। प्रो०पी०एल० वैद्य ने जसहरचरित्र की प्रस्तावना में उन्तीस ग्रन्थों की जानकारी दी थी। मेरे सर्वेक्षण से यह संस्था चौवन तक पहुँची है। अनेक शास्त्र-भण्डारों की सूचियाँ अभी भी नहीं बन पायों। इसलिए सम्भव है अभी और भी कई ग्रन्थ यशोधर कथा पर उपनब्ध हों।

द्वितीय ऋध्याय में यशस्तिलककालीन सामाजिक जीवन का विवेचन है। इसमें बारह परिच्छेद हैं।

परिच्छेद एक में समाज गठन त्रौर यशस्तिलक में उल्लिखित

सामाजिक व्यक्तियों के विषय में जानकारी दी गयी है। सोमदेवकालीन समाज अनेक वर्गों में विभक्त था। वर्ण-व्यवस्था की प्राचीन श्रीत-स्मार्त मान्यतायें प्रचलित थीं। समाज और साहित्य दोनों पर इन मान्यतायों का प्रभाव था। आहाराण के लिए यशस्तिलक में ब्राह्माण, द्विज, विष्ठ, भूदेव, श्रीत्रिय, वाडन, उपाध्याय, मौहूर्तिक, देवभोगी, पुरोहित और त्रिवेदी शब्द आये हैं। ये नाम प्राय: उनके कार्यों के आधार पर थे।

क्षत्रिय के लिए क्षत्र भ्रौर क्षत्रिय शब्द श्राये हैं। पौरुष सापेक्ष्य भ्रौर राज्य संचालन ग्रादि कार्य क्षत्रियोचित माने जाते थे।

वैश्य के लिए वैश्य, विश्वक, श्रेष्ठि ग्रीर सार्थवाह शब्द ग्राये हैं। ये देशी व्यापार के ग्रितिरिक्त टाड़ा बाँधकर विदेशी व्यापार के लिए जाते थे। श्रेष्ठ व्यापारी को राज्य की ग्रोर से राज्यश्रेष्ठी पद दिया जाता था।

शूद्र के लिए यशस्तिलक में शूद्र, ग्रन्त्यज ग्रीर पामर शब्द ग्राये हैं। प्राचीन मान्यताग्रों की तरह सोमदेव के समय भी ग्रन्त्यजों का स्पर्श वर्जनीय माना जाता था ग्रीर वे राज्य संवालन ग्रादि के ग्रयोग्य समक्ते जाते थे।

श्रन्य सामाजिक व्यक्तियों में सोमदेव ने हलायुधजीवि, गोप, व्रजपाल, गोपाल, गोध, तक्षक, मालाकार, कौलिक, व्वजिन्, निपाजीव, रजक, दिवा-कीर्ति, श्रास्तरक, संवाहक, घीवर, चर्मकार, नटया शैलूष, चाण्डाल, शबर, किरात, वनेचर श्रीर मातंग का उल्लेख किया है। इस परिच्छेद में इन सब पर श्रकाश डाला गया है।

परिच्छेद दो में जैनाभिमत वर्णव्यवस्था और सोमदेव की मान्यन्ताओं पर विचार किया गया है। सिद्धान्त रूप से जैन धर्म में वर्णव्यवस्था की श्रीत-स्मार्त मान्यतायें स्वीकृत नहीं हैं। कमंग्रन्थों में वर्ण, जाति ग्रीर गोत्र की व्याख्या प्रचलित व्याख्याश्रों से सर्वथा भिन्न है। इसी प्रकार जैन ग्रन्थों में चतुर्वण की व्याख्या भी कमंगा की गयी है। सिद्धान्त रूप से मान्यताश्रों का यह रूप होते हुए भी व्यवहार में जैन समाज में भी श्रीत-स्मार्त मान्यतायें प्रचलित थीं। इसलिए सोमदेव ने चिन्तन दिया कि ग्रहस्थ के लौकिक ग्रीर पारलीकिक दो धर्म हैं। लोकधर्म लौकिक मान्यताश्रों के श्रनुसार तथा पारलौकिक धर्म श्रागमों के श्रनुसार मानना चाहिए। प्राचीन कर्मग्रन्थों से लेकर सोमदेव तक के जैन साहित्य के परिप्रेक्ष्य में इस विषय पर विचार किया गया है।

परिच्छेद तीन में आश्रम-व्यवस्था और संन्यस्त व्यक्तियों का विवे-चन है। आश्रम-व्यवस्था की प्राचीन मान्यतार्यं प्रचलित थीं। ब्रह्मचर्यं भ्राश्रम की समाप्ति पर सोमदेव ने गोदान का उल्लेख किया है। बाल्यावस्था में संन्यस्त होने का निषेध किया जाता रहा है, पर इसके भी पर्याप्त अपवाद रहे हैं। यश-स्तिलक के प्रमुख पात्र अभयरुचि और अभयमित भी छोटी अवस्था में प्रविजत हो गये थे। संन्यस्त व्यक्तियों के लिए आजीवक, कर्मन्दी, कापालिक, कौल, कुमारश्रमण, चित्रशिखंडि, ब्रह्मचारी, जटिल, देशयित, देशक, नास्तिक, परि-ब्राजक, पाराशर, ब्रह्मचारी, भविल, महावती, महासाहसिक, मुनि, मुमुक्षु, यित, यागज्ञ, योगी, वैखानस, शंसितव्रत, श्रमण, साधक, साधु और सूरि शब्दों का प्रयोग हुआ है। इनके अतिरिक्त सोमदेव ने कुछ और नामों की व्यक्त करते हैं। इनके विषय में संक्षेण में जानकारी दी गयी है।

परिच्छेद चार में पारिवारिक जीवन और विवाह की प्रचलित मान्यताओं पर प्रकाश डाला गया है। सोमदेवकालीन भारत में संयुक्त परिवार प्रणाली का प्रचलन था। सोमदेव ने चिरपरिचित पारिवारिक सम्बन्ध पति, पत्नी, पुत्र म्रादि का सुन्दर वर्णन किया है। बालकी डाम्रों का जैसा हृदयप्राही वर्णन यशस्तिलक में है, वैसा म्रन्यत्र कम मिलता है। स्त्री के भगिनी, जननी, दुतिका, सहचरी, महानसकी, धातृ, भार्या म्रादि रूपों पर प्रकाश डाला गया है।

यशस्तिलक में विवाह के दो प्रकारों का उल्लेख है। प्राचीन राजे-महाराजे तथा बहुत बड़े लोगों में स्वयंवर की प्रथा थी। स्वयंवर के आयोजन की एक विशेष विधि थी। माता-पिता द्वारा जो विवाह आयोजित होते थे, उनमें भी अनेक बातों का ध्यान रखा जाता था। सोमदेव ने बारह वर्ष की कन्या तथा सोलह वर्ष के युवक को विवाह योग्य बताया है। बाल विवाह की परम्परा स्मृतिकाल से चली आयी थी। स्मृति प्रन्थों में अरजस्वला कन्या के प्रह्मा का उल्लेख है। अलबक्ती ने भी लिखा है कि भारतवर्ष में बाल विवाह की प्रथा थी। इस परिच्छेद में इस सम्पूर्ण सामग्री का विवेचन किया गया है।

परिच्छेद पाँच में यशस्तिलक में आयी खान-पान विषयक सामग्री का विवेचन है। सोमदेव की इस सामग्री की त्रिविध उपयोगिता है। एक तो इससे खाद्य ग्रीर पेय वस्तुग्रों की लम्बी सूची प्राप्त होती है, दूसरे दशमी शती में भारतीय परिवारों, विशेषकर दक्षिण भारत के परिवारों की खान-पान व्यवस्था का पता चलता है। तीसरे ऋतुग्रों के अनुसार संतुलित ग्रीर स्वास्थ्यकर भोजन की व्यवस्थित जानकारी प्राप्त होती है। पाक विद्या के विषय में भी सोमदेव ने पर्याप्त जानकारी दी है। शुद्ध ग्रीर संसर्ग भेद से त्रेसठ प्रकार के व्यंजन बनाये

जा सकते हैं। सूपशास्त्र विशेषज्ञ पौरोगव का भी उल्लेख है। बिना पकायी खाद्य सामग्री में गोधूम, यव, दीदिवि, श्यामाक, शालि, कलम, यवनाल, चिपिट, सवतू, मुद्ग, माष, विरसाल तथा द्विदल का उल्लेख है। भोजन के साथ जल किस अनुपात में पीना चाहिए, जल को अमृत और विष नयों कहा जाता है, ऋतुओं के अनुसार वापी, कूप, तड़ाग, वहां का जल पीना उपयुक्त है, जल को संसिद्ध कैसे किया जाता है, इसकी जानकारी विस्तार से दी गयी है।

मसालों में दरद, क्षपारस, मिरच, पिष्पली, राजिका तथा लवए का उल्लेख है। रिनग्ध पदार्थ, गोरस तथा ग्रन्य पेय सामग्री में घृत, ग्राज्य, तेल, दिध, दुग्ध, नवनीत, तक्ष, किल या ग्रवन्ति-सोम, नारिकेलफलांभ, पानक तथा शर्कराढ्यपय का उल्लेख है। घृत, दुग्ध, दिध तथा तक्ष के गुएगों को सोमदेव ने विस्तार से बताया है। मधुर पदार्थों में शर्करा, शिवा, गुड़ तथा मधु का उल्लेख है। साग-सब्जी ग्रीर फलों की तो एक लम्बी सूची ग्रायी है— पटोल, कोहल, कारवेल, वृन्ताक, बाल, कदल, जीवन्ती, कन्द, किसलय, विस, वास्तूल, तण्डुलीय, चिल्ली, चिर्मेंटिका, मूलक, ग्रार्द्रक, धात्रीफल, एविष, ग्रलाबू, कर्कार, मालूर, चक्रक, ग्राग्नदमन, रिगएगीफल, ग्राम्न, ग्राम्नातक, पिचुमन्द, सोभाजन, वृह्तीवार्ताक, एरण्ड, पलाण्डु, वल्लक, रालक, कोकुन्द, काकमाची, नागरंग, ताल, मन्दर, नागवल्ली, वाएा, ग्रासन, पूग, ग्रक्षोल, खर्जूर, लवली, जम्बीर, ग्रवस्थ, किपित्थ, नमेर, पारिजात, पनस, ककुभ, वट, कुरवक, जम्बू, दर्दरीक, पुण्डु क्षु, मृद्वीका, नारिकेल, उदम्बर तथा प्लक्ष।

तैयार की गयो सामग्री में भक्त, सूप, शब्कुली, सिमध या सिमता, यवागू, मोदक, परमान्न, खाण्डव, रसाल, म्नामिक्षा, पक्वान्न, म्रवदंश, उपदेश, सिपिषस्नात, म्रांगारपाचित, दन्नापरिष्लुत, पयषा-विशुब्क तथा पर्यंट के उल्लेख हैं।

मांसाहार तथा मांसाहार निषेध का भी पर्याप्त वर्णन है। जैन मांसाहार के तीव्र विरोधी थे, किन्तु कौल कापालिक झादि सम्प्रदायों में मांसाहार ध मिंक रूप से अनुमत था। बध्य पशु, पक्षी तथा जलजन्तुओं में मेष, महिष, मय, मातंग, मितंदु, कुंभीर, मकर, मालूर, कुलीर, कमठ, पाठीन, भेरुण्ड, क्रोंच, कोक, कुर्कुट कुरुर, कलहंस, चमर, चमूरु, हरिण, हरि, वृक, वराह, वानर तथा गोखुर के उल्लेख हैं। मांसाहार का ब्राह्मण परिवारों में भी प्रचलन था। यज्ञ और श्राद्ध के नाम पर मांसाहार की धार्मिक स्वीकृति मान ली गयी थी। इस परिच्छेद में इस सम्पूर्ण सामग्री का विवेचन किया गया है।

परिच्छेद छह में स्वास्थ्य, रोग और उनकी परिचर्या विषयक सामग्री का विवेचन हैं। खान-पान और स्वास्थ्य का अनन्य संबंध है। जठ-राग्नि पर भोजनपान निर्भर करता है। मनुष्यों की प्रकृति भिन्न-भिन्न प्रकार की होती है। ऋतु के अनुसार प्रकृति में परिवर्तन होता रहता है। इसलिए भोजन-पान आदि की व्यवस्था ऋतुओं के अनुसार करना चाहिए। भोजन का समय, सहभोजन, भोजन के समय वर्जनीय व्यक्ति, भोज्य और अभोज्य पदार्थ, विष-युक्त भोजन, भोजन करने की विधि। नीहार या मलमूत्रविसर्जन, अभ्यंग, उद्वर्तन, व्यायाम तथा स्नान इत्यादि के विषय में यशस्तिलक में पर्याप्त सामग्री आयी है। इस सबका इस परिच्छेद में विवेचन किया गया है।

रोगों में भ्रजीर्ग, भ्रजीर्ग के दो भेद विदाहि भ्रौर दुर्जर, दृग्मान्द्य, वमन, जबर, भगन्दर, गुल्म तथा सित्रिवत के उल्लेख हैं। इनके कारएगें तथा परिचर्या के विषय में भी प्रकाश डाला गया है।

श्रोषिधयों में मागधी, श्रमृता, सोम, विजया, जम्बूक, सुदर्शना, मरुद्भव, श्रर्जुन, श्रमीरु, लक्ष्मी, वृती, तपिस्विनि, चन्द्रलेखा, किल, श्रक्, श्रिरिभेद, शिव-श्रिय, गायत्री, ग्रन्थिपण तथा पारदरस की जानकारी श्रायी है। सोमदेव ने श्रायुर्वेद के अनेक पारिभाषिक शब्दों का भी प्रयोग किया है। इस सब पर इस परिच्छेद में प्रकाश डाला गया है।

परिच्छेद सात में यशस्तिलक में उल्लिखित वस्त्रों तथा वेशभूषा का विवेचन है। सोमदेव ने बिना सिले वस्त्रों में नेत्र, चीन, चित्रपटी, पटोल, रिल्लका, दुकूल, ग्रंशुक तथा कौशेय का उल्लेख किया है। नेत्र के विषय में सर्व प्रथम डाँ० वासुदेवशरणा ग्रंग्रवाल ने हर्षचरित के सांस्कृतिक ग्रंघ्ययन में विस्तार से जानकारी दी थी। नेत्र का प्राचीनतम उल्लेख कालिदास के रघुवंश का है। बाण ने भी नेत्र का उल्लेख किया है। उद्योतनमूरि कृत कुवलयमाला (७७९ ई०) में चीन से ग्राने वाले वस्त्रों में नेत्र का भी उल्लेख है। वर्णरत्नाकर में इसके चौदह प्रकार बताये हैं। चौदहवीं शती तक बंगाल में नेत्र का प्रचलन था। नेत्र की पाचूड़ी श्रोढ़ी सौर बिछायी जाती थी। जायसी ने पदमावत में कई बार नेत्र का उल्लेख किया है। गोरखनाथ के गीतों तथा भोजपुरी लोक गीतों में नेत्र का उल्लेख मिलता है। चीन देश से ग्राने वाले वस्त्र को चीन कहा जाता था। भारत में चीनी वस्त्र ग्राने के प्राचीनतम प्रमाण ईसा पूर्व पहली शताबदी के मिलते हैं। डाँ० मोतीचन्द्र ने इस विषय पर पर्याप्त प्रकाश डाला है। कालिदास ने शाकुन्तल में चीनांशुक का उल्लेख पर पर्याप्त प्रकाश डाला है। कालिदास ने शाकुन्तल में चीनांशुक का उल्लेख

किया है। बृहत्कल्पसूत्र की वृत्ति में इसकी व्याख्या आयी हैं। चीन भीर वाह्नीक से ग्रीर भी कई प्रकार के वस्त्र ग्राते थे। चित्रपट संभवतया वे जामदानी वस्त्र थे, जिनकी बिनावट में ही पशु-पक्षियों या फुल-पित्रयों की भात डाल दी जाती थी। बाए। ने चित्रपट के तिकयों का उल्लेख किया है। पटोल गुजरात का एक विशिष्ट वस्त्र था । ग्राज भी वहाँ पटोला साड़ी का प्रचलन है। रिल्लका रल्लक नामक जंगली बकरे के ऊन से बना वेशकीमती वस्त्र था। युवांगच्यांग ने भी इसका उल्लेख किया है। वस्त्रों में सबसे ग्रधिक उल्लेख दुकूल के हैं। श्राचा-रांग-चूर्गि तथा निशीथ-चूर्णि में दुकुल की व्याख्या ग्रायी है। पौण्ड्र तथा सुवर्ण-कुड्या के दुकूल विशिष्ट होते थे। दुकुल की बिनाई, दुकुल का जोड़ा पहनने का रिवाज, हंसमिथुन लिखित दुकूल के जोड़े, दुकूल के जोड़े पहनने की अन्य साहि-रियक साक्षी, दूकूल की साड़ियाँ, पलंगपोश, तिक्यों के गिलाफ, दुकूल श्रीर क्षीम वस्त्रों में ग्रन्तर ग्रीर समानता इत्यादि का इस परिच्छेद में पर्याप्त विवेचन किया गया है। ग्रंशुक एक प्रकार का महीन वस्त्र था। यह कई प्रकार का होता था। सफेर तथा रंगीन सभी प्रकार का धंशुक बनता था। भारतीय श्रीर चीनी श्रंश्रक की अपनी-अपनी िशेषतायें थीं । कौशेय कोशकार कीड़ों से उत्पन्न रेशम से बनता था। इन कीड़ों की चार योनियाँ बतायी गयी हैं। उन्हीं के अनुसार कौशेय भी कई प्रकार का होता था।

पहनने के वस्त्रों में सोमदेव ने कंचुक, वारबाण, चोलक, चण्डातक, उल्णोष, कौपीन, उत्तरीय, चीवर, श्रावान, परिधान, उपसंव्यान ग्रौर गुद्धा का उल्लेख किया है। कंचुक एक प्रकार के लम्बे कोट को कहा जाता था ग्रौर स्त्रियों की चोली को भी। सोमदेव ने चोली के ग्रथं में कंचुक का उल्लेख किया है। वारबाण घुटनों तब पहुँचने वाला एक शाही कोट था। भारतीय वेशभूषा में यह सासानी ईरान की वेशभूषा से ग्राया। वारबाण पहलवी भाषा का संस्कृत रूप है। शिल्प तथा मृण्मूर्तियों में वारबाण के ग्रङ्कन मिलते हैं। स्त्री ग्रौर पुरुष दोनों वारबाण पहनते थे। वारबाण जिरहबल्तर को भी कहते थे, किन्तु सोमदेव ने कोट के ग्रथं में ही प्रयोग किया है। भारतीय साहित्य में वारबाण के उल्लेख कम ही मिलते हैं। चोलक भी एक प्रकार का कोट था। यह ग्रौर कोटों की ग्रपेक्षा सबसे ग्रधिक लम्बा ग्रौर ढीला बनता था। इसे सब वस्त्रों के ऊपर पहनते थे। उत्तर-पश्चिम भारत में नौशे के समय चोला या चोलक पहनने का ग्विज ग्रब भी है। भारत में चोलक संभवतया मध्य एशिया से शक लोगों के साथ ग्राया ग्रौर यहाँ की वेशभूषा में समा गया। भारतीय शिल्प में इस

प्रकार के कोट पहने मूर्तियाँ मिलती हैं। चण्डातक एक प्रकार का घंघरीनुमा वस्त्र था। इसे स्त्री ग्रौर पुरुष दोनों पहनते थे। उष्णीष पगड़ी को कहते थे। भारत में विभिन्न प्रकार की पगड़ियाँ बाँधने का रिवाज प्राचीनकाल से चला श्राया है। छोटे चादर या दुपट्टा को कौपीन कहते थे। उत्तरीय ग्रोहनेवाला चादर था। चीवर बौद्ध भिश्चग्रों के वस्त्र कहलाते थे। ग्राश्रमवासी साधुग्रों के वस्त्रों के लिए सौमदेव ने ग्रावान कहा है। परिधान पुरुष की धोती को कहते थे। बुन्देलखण्ड की लोकभाषा में इसका परदिनया रूप ग्रब भी सुरक्षित है। उपसंव्यान छोटे ग्रंगौछे को कहते थे। गुह्या कछुटिया या लंगोट था। हंसतूलिका रुई भरे गई को कहा जाता था। उपधान तिकया के लिए बहु-प्रचित्त शब्द था। कन्था पुराने कपड़ों को एक साथ सिलकर बनायी गयी रजाई या गदरी थी। नमत ऊनी नमदे थे। निवोल विस्तर पर बिछाने का चादर कहलाता था। सिचयोल्लोच चन्द्रातप या चंदोवा को कहते थे। इस परिच्छेद में इन समस्त वस्त्रों के विषय में प्रमाणक सामग्री के साथ पर्यात प्रकाश डाला गया है।

परिच्छेद आठ में यशस्तिलक में उल्लिखित आभूषणों का परिचय दिया गया है। भारतीय मलंकारशास्त्र की दृष्टि से यह सामग्री महत्त्वपूर्ण है। सोमदेव ने शिर के आभूषणों में किरीट, मौलि, पट्ट भौर मुकुट का उल्लेख किया है। किरीट, मौलि और मुकुट भिन्न-भिन्न प्रकार के मुकुट थे। किरीट प्राय: इन्द्र तथा अन्य देवी-देवताओं के मुकुट को कहा जाता था। मौलि प्राय: राजे पहनते थे तथा मुकुट महासामन्त। पट्ट सिर पर बाँघने का एक विशेष आभूषण था, जो प्राय: सोने का बनता था। बृहत्संहिता में पाँच प्रकार के पट्ट बताये हैं।

कणिभूषणों में सोमदेव ने प्रवतंस, कर्णापूर, किंगिका, कर्णोत्पल तथा कुंडल का उल्लेख किया है। ग्रवतंस प्राय: पल्लव या पुष्पों के बनते थे। सोमदेव ने पल्लव, चम्पक, कचनार, उत्पल तथा कैरव के बने ग्रवतंसों के उल्लेख किये हैं। एक स्थान पर रलावतंसों का भी उल्लेख है। कर्णपूर पुष्प के ग्राकार का बनता था। देशी भाषा में ग्रभी इसे कनफूल कहा जाता है। किंगिका तालपत्र के ग्राकार का कर्णाभूषण था। ग्राजकल इसे तिकोना कहते हैं। उत्पल के ग्राकार का बना कर्ण का ग्राभूषण कर्णोत्पल कहलाता था। कुण्डल कुड्मल तथा गोल वाली के ग्राकार के बनते थे। इसमें कानों को लपेटने के लिए एक पतली जंजीर भी लगी रहती थी। बुदेलखंड में इस प्रकार के कुण्डलों का देहातों में ग्रब भी रिवाज है।

गले में पहनने के ग्राभूष एगें में एकावली, कंठिका, मौलिकदाम, हार तथा हारयष्टि का उल्नेख है। एकावली मोतियों की इकहरी माला को कहते थे। सोमदेव ने इसे समस्त पृथ्वीमंडल को वश में करने के लिए ग्रादेशमाला के समान कहा है। गुप्त युग से ही विशिष्ठ ग्राभूषएगों के विषय में ग्रनेक किंवदन्तियाँ प्रचलित हो गयीं थीं। एकावली के विषय में बाएा ने एक रोचक किंवदन्ती का उल्लेख किया है। कंठिका कंठी को कहते थे। हार ग्रनेक प्रकार के बनते थे। सोमदेव ने ग्राठ बार हार का उल्लेख किया है। हारयष्टि संभवतया ग्रागुल्फ लम्बा हार कहलाता था। मौलिकदाम मोतियों की माला को कहते थे।

भुजा के ग्राभूषणों में श्रंगद श्रीर केयूर का उल्लेख है। केयूर भुजा के शीर्ष भाग में पहना जाता था। श्रंगद बहुत चुस्त होने के कारण ही संभवतया श्रंगद कहलाता था। स्त्री श्रीर पुरुष दोनों श्रंगद पहनते थे। कलाई के श्राभू-षणों में कंकण ग्रीर वलय का उल्लेख है। कंकण प्राय: सोने ग्रादि के बनते थे श्रीर वलय सींग, हाथीदाँत या काँच के। हाथ की ग्रंगुली में पहना जाने वाला गोल छला उमिका कहलाता था। श्रंगुलीयक भी श्रंगुली में पहना जानेवाला श्राभूषण था। किट के ग्राभूषणों में काँची, मेखला, रसना, सारसना तथा धर्मरालिका का उल्लेख है। ये सब करधनी के ही भिन्न-भिन्न प्रकार थे। मंजीर, हिजीरक, तूपुर, तुलोकोटि श्रीर हंसक पैरों में पहनने के ग्राभूषणा थे। इस परिच्छेद में इन सब ग्राभूषणों के विषय में विस्तार से जानकारी दी गई है।

परिच्छेद नव में केश विन्यास, प्रसाधन सामग्री तथा पुष्प प्रसाधन की सुकुमार कला का विवेचन है। शिर धोने के बाद स्त्रियाँ सुगंधित धूप के धुंये से केशों को धूपायित करती थीं। इससे केश भमरे हो जाते थे। भभरे केशों को ग्रपनी रुचि के ग्रनुसार ग्रलकजाल, कुन्तलकलाप, केशपाश, चिकुरभंग, धिम्मलिवन्यास, मौली, सीमन्तसन्तित, वेगीदंड, जटाजूट या कबरी की तरह सँवार लिया जाता था। केश सँवारने के ये विभिन्न प्रकार थे। कला, शिल्प ग्रौर मृण्मूर्तियों में इनका ग्रंकन मिलता है। इस परिच्छेद में इन सबका परिचय विया गया है।

प्रसाधन सामग्री में धंजन, अलक्तक, कज्जल, अगुरु, कंकोल, कुंकुम, कर्पूर, चन्द्रकवल, तमालदलधूलि, ताम्बूल, पटवास, मनःसिल, मृगमद, यक्षकर्दम, हरिरोहण, तथा सिन्दूर का उल्लेख है। पुष्पप्रसाधन में पुष्पों के बने विभिन्न प्रकार के ग्रलंकारों के नाम ग्राये हैं। जैसे- अवतंसकुवलय, कमलकेयूर,

कदलीप्रवालमेखला, क्योंत्पल, कर्णपूर या कर्णपूल, मृखालवलय, पुन्नागमाला, बैधूकतूपुर, शिरीषजंघालंकार, शिरीषकुसुमदाम, विचकिलहारयष्टि तथा कुरवक-मुकुलस्रक । इन सबके विषय में प्रस्तुत परिच्छेद में जानकारी दी गयी है।

परिच्छेद दश में शिज्ञा और साहित्य विषयक सामग्री का विवेचन है | बाल्यावस्था शिक्षा का उपयुक्त समय माना जाता था। गुरुकूल प्रणाली शिक्षा का ग्रादर्श थी। शिक्षा समाप्ति के बाद गोदान दिया जाता था। शिक्षा के अनेक बिषयों का सोमदेव ने उल्लेख किया है। अमृतमित महारानी की द्वारपालिका को समस्त देशों की भाषा श्रीर वेश की जानकार कहा गया है। तर्कशास्त्र, पुरास, काव्य, व्याकरसा, गिरात, शब्दशास्त्र, धर्माख्यान, प्रमासाधास्त्र, राजनीति. गज श्रौर श्रश्च शिक्षा, रथ, वाहन ग्रौर शस्त्रविद्या, रत्नपरीक्षा, संगीत, नाटक, चित्रकला, ग्रायुर्वेद, युद्धविद्या तथा कामशास्त्र शिक्षा के प्रमुख विषय थे। इन्द्र, जैनेन्द्र, चन्द्र, म्रिविशल, पाणिनी तथा पतंजलि के व्याकरणों का ग्रध्ययन ग्रध्यापन होता था। पाणिनी के विषय में सोमदेव ने एक महत्त्व-पूर्ण जानकारी दी है। इनके पिता का नाम पिए। या पाए। या। इसीलिए इन्हें पिंगपुत्र भी कहा जाता था। गिंगत को सोमदेव ने प्रसंख्यान शास्त्र कहा है। सोमदेव के समय प्रमाणशास्त्र के रूप में ग्रकलंक-न्याय की प्रतिष्ठा हो चुकी थी। राजनीति में गृह, शुक्र, विशालाक्ष, परीक्षित, पाराशर, भीम, भीवम तथा भारद्वाज रचित नीतिशास्त्रों का उल्लेख है। सोमदेव ने गजविद्या में यशोधर को रोमपाद की तरह कहा है। रोमपाद के ग्रतिरिक्त गजिवद्या विशेषज्ञों में इभचारी, याज्ञवल्वय, वाद्धलि ( वाहिल ), नर, नारद, राजपुत्र तथा गौतम का उल्लेख है। कुल मिलाकर यशस्तिलक में गजविद्या विषयक प्रभूत सामग्री है। गजोत्पत्ति की पौराणिक अनुश्रुति, उत्तम गज के गुण, गजों के भद्र, मन्द, मृग ग्रौर संकीर्एं भेद, गजों की मदावस्था, उसके गूण दोष ग्रौर चिकित्सा, गज-परिचारक, गजशिक्षा इत्यादि के विषय में सोमदेव ने विस्तार से लिखा है। मैंने उपलब्ध गजशास्त्रों से इसकी तुलना करके देखा है कि यह सामग्री एक स्वतन्त्र गजशास्त्र के लिए पर्याप्त है। गजशास्त्र की तरह श्रश्वशास्त्र पर भी सोमदेव ने विस्तार से प्रकाश डाला है। राजाश्व के वर्णन में केवल एक प्रसंग में ही पर्याप्त जानकारी दे दी है। रैवत श्रोर शालिहोत्र श्रश्वशास्त्र विशेषज्ञ माने जाते थे। सोमदेव ने श्रश्व के इकतालीस गुणों की परीक्षा करना अपेक्षित बताया है। यशस्तिलक में इन सभी गुणों के विषय में पर्याप्त जानकारी दी गयी है। अश्वशास्त्र के साथ तुलना करने पर यह

सामग्री श्रीर भी महत्त्वपूर्ण श्रीर उपयोगी सिद्ध होती है। रत्नपरीक्षा में शुकनास का उल्लेख हैं। वैद्यक या भ्राय्वेंद में काशिराज धन्वन्तरि, चारायण, निमि, धिषण तथा चरक का उल्लेख है। रोग श्रीर उनकी परिचर्या नामक परिच्छेद में इनके विषय में विशेष जानकारी दी है। संसर्गविद्या या नाट्यशास्त्र, चित्रकला, तथा शिल्पशास्त्र विषयक सामग्री भी यशस्तिलक में पर्याप्त ग्रीर महत्वपूर्ण है। ललित-कलायें श्रोर शिल्प विज्ञान नामक तीसरे श्रध्याय में इस सामग्री का विवेचन किया गया है। कामशास्त्र को सोमदेव ने कन्तुसिद्धान्त कहा है। यशस्तिलक में इसकी सामग्री विखरी पड़ी है। भोगाविल राजस्तुति को कहते थे। काव्य ग्रीर कवियों में सोमदेव ने भ्रपने पूर्ववर्ती भ्रनेक महाकवियों का उल्लेख किया है। उर्व, भारिव, भवभूति, भर्नृहरि, भर्नृमेण्ठ, कण्ठ, गुणाढ्य, व्यास, भास, वोस, कालि-दास, बारा, मयूर, नारायएा, कुमार, माघ तथा राजशेखर का एक साथ एक ही प्रसङ्ग में उल्लेख है। सोमदेव द्वारा उल्लिखित ग्रह्लि, नीलपट, त्रिदश, कोहल, गरापति, शंकर, कुमुद तथा केकट के विषय में श्रभी हमें विशेष जान-कारी नहीं उपलब्ध होती। वररुचि का भी एक पद्य उद्धत किया गया है। दार्शनिक भीर पौराणिक शिक्षा भीर साहित्य की तो यशस्तिलक खान है। प्रौ॰ हन्दिकी ने इस सामग्री का विस्तार से विवेचन किया है, हमने उसकी पुनरावृत्ति नहीं की।

परिच्छेद ग्यारह में आर्थिक स्थिति पर प्रकाश डाला गया है। सोमदेव ने कृषि, वारिएज्य, सार्थवाह, नौ सन्तरण और विदेशी व्यापार, विनिमय के साधन, न्यास आदि के विषय में पर्याप्त सामग्री दी है। काली जमीन विशेष उपजाऊ होती है। सुलभ जल, सहज प्राप्य श्रमिक, कृषि के उपयोगी उपकरण, कृषि की विशेष जानकारी तथा उचित कर कृषि की समृद्धि में कारण होते हैं। तभी वसुन्धरा पृथ्वी चिन्तामिण की तरह शस्य सम्पत्ति लुटाती है।

वाणिज्य में सोमदेव ने स्थानीय तथा विदेशी व्यापार का उल्लेख किया है। स्थानीय व्यापार के लिए प्रायः प्रत्येक चीज का श्रलग-श्रलग वाजार या हाट होता था। बड़े बड़े व्यापारिक केन्द्र पेण्ठास्थान कहलाते थे। देश-देश के व्यापारी श्राकर इन पेण्ठास्थानों में श्रपना रोजगार करते थे। पेण्ठास्थानों का संचालन राज्य की ग्रीर से होता था या किसी विशेष व्यक्ति द्वारा। इनमें व्यापारियों को हर तरह की सुविधा दी जाती थी। मध्य युग में जो व्यापारिक प्रगति हुई उसमें इन व्यापारिक मंडियों का विशेष हाथ था।

भारतवर्ष में व्यापार करने के लिए जिस प्रकार विदेशी सार्थ आते थे उसी

प्रकार भारतीय सार्थ टाड़ा बाँधकर विदेशी व्यापार के लिए निकलते थे। सोमदेव ने ताम्रलिसि तथा सुवर्णाद्वीप के व्यापार को जानेवाले सार्थों का उल्लेख किया है।

सोमदेव के युग में वस्तु विनिमय तथा मुद्रा के माध्यम से विनिमय की प्रणाली थी। पिछड़े क्षेत्रों में वस्तु विनिमय चलता था। मुद्राग्नों में सोमदेव ने निष्क, कार्षापण तथा सुवर्ण का उल्लेख किया है। निष्क वैदिक युग में एक स्वर्णाभूषण था, किन्तु बाद में एक नियत स्वर्ण मुद्रा बन गया। मनुस्मृति में निष्क को चार स्वर्ण या तीन सौ बीस रत्ती के बराबर कहा गया है। कार्षापण चांदी का सिक्का था। मनुस्मृति में इसे राजतपुराण ग्रीर धरण कहा है। पुराण का वजन बत्तीस रत्ती होता था। कार्षापण की फुटकर खरीद भी होती थी। सुवर्ण निष्क की तरह एक सोने का सिक्का था। ग्रनगढ़ सोने को हिरण्य कहते थे, ग्रीर जब उसी के सिक्के ढाल लिए जाते तो वे सुवर्ण कहलाते थे। मनुम्मृति के ग्रनुसार स्वर्ण का वजन ग्रस्सी रत्ती या सोलह माषा होता था।

सोमदेव ने न्यास या घरोहर रखने का भी उल्लेख किया है। ग्राचार, व्यवहार तथा विश्वास के लिए विश्रुत व्यक्ति के यहाँ न्यास रखा जाता था। यदि न्यास रखने वाले की नियत खराब हो जाये ग्रौर वह समक्त ले कि न्यास रखनेवाले के पास ऐसा कोई प्रमाण नहीं, जिसके ग्राधार पर वह कह सके कि उसने ग्रमुक वस्तु उसके पास न्यास रखी है, तो वह न्यास को हड़प जाता था।

भृति या सेवावृत्ति के विषय में लोगों की भावना श्रच्छी नहीं थी। विवश होकर श्राजीविका के लिए सेवावृत्ति स्वीकार भले ही कर ली जाये, किन्तु उसे श्रच्छा नहीं माना जाता था। ग्यारहवें परिच्छेद में इस सम्पूर्ण सामग्री का विवेचन है।

षरिच्छेद बारह में यशस्तिलक में उल्लिखित शस्त्रास्त्रों का विवेचन है। सोमदेव ने छत्तीस प्रकार के शस्त्रास्त्रों का उल्लेख किया है। इन उल्लेखों की एक बड़ी विशेषता यह है कि इनसे अधिकांश शस्त्रास्त्रों का स्वरूप, उनके प्रयोग करने के तरीके तथा कतिपय अन्य बातों पर भी प्रकाश पड़ता है। धनुष, असिधेनुका, कर्तरी, कटार, कृपाण, खड्ग, कौक्षेयक या करवाल, तरवारि, भुमुण्डी, मंडलाग्न, असिपत्र, अशनि, अंकुश, करण्य, परशु, या कुठार, प्रास, कुन्त, भिन्दिपाल, करपत्र, गदा, दुस्फोट या मुसल, मुद्गर, परिघ, दण्ड, पट्टिस, चक्र, भ्रमिल, यष्टि, लांगल, शिक्त, त्रिशूल, शंकु, पाश, वागुरा, क्षेपिणहस्त तथा गोलधर के विषय में इस परिच्छेद में पर्याप्त जानकारी दी गयी है।

रतीय अध्याय में ललित कलात्रों तथा शिल्प-विज्ञान विषयक सामग्री का विवेचन है। इसमें सब चार परिच्छेद हैं।

परिच्छेद एक में संगीत, वाद्य-यन्त्र तथा नृत्यकला का विवेचन है। सोमदेव ने यशोधर को गीतगन्धर्वचक्रवर्ती कहा है। यशोधर का हस्तिपक, जिसकी भ्रोर महारानी आकृष्ट हुई, संगीत में माहिर था। संगीत और स्वरलहरी का भ्रनन्य सम्बन्ध है। सोमदेव ने सप्त स्वरों का उल्लेख किया है।

वाद्य-यन्त्रों में यशस्तिलक के उल्लेख विशेष महत्त्व के हैं। वाद्यों के लिए सम्मिलित शब्द म्रातोद्य था। संगीतशास्त्र की तरह सोमदेव ने भी वाद्यों के घन, सुषिर, तत म्रोर म्रवनद्ध, ये चार भेद बताये हैं। सोमदेव ने तेईस वाद्य-यन्त्रों की जानकारी दी है। शंख, काहला, दुन्दुभि, पुष्कर, ढक्का, मानक, भम्भा, ताल, करटा, त्रिविला, डमरुक, रुद्धा, घण्टा, वेग्रु, वीग्रा, फल्लरी, वल्लकी, पग्रव, मृदंग, भेरी, तूर, पटह, मौर डिण्डिम, इन सभी के विषय में यशस्तिलक की सामग्री से पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। संगीतशास्त्र के म्रव्य प्रम्थों के तुलनात्मक म्रध्ययन के म्राधार पर इन वाद्य-यन्त्रों का इस परिच्छेद में पूरा परिचय दिया गया है।

नृत्यकला विषयक सामग्री भी यशस्तिलक में पर्याप्त है। सोमदेव ने लिखा है कि सम्राट यशोधर नाट्यशाला में जाकर कुशल श्रमिनेताग्रों के साथ श्रमिन नय देखते थे। नाट्य प्रारम्भ होने के पूर्व रंगपूजा की जाती थी। सोमदेव ने इसका विस्तार से वर्णन किया है।

यशस्तिलक में नृत्य के लिए नृत्य, नृत्त, नाट्य, लास्य, ताण्डव, तथा विधि शब्द आये हैं। नृत्य, नृत्त और नाट्य देखने में समानार्थक शब्द लगते हैं, किन्तु वास्तव में इनमें पर्याप्त अन्तर था। दशरूपक में धनंजय ने इनके पारस्पित भेदों को स्पष्ट किया है। नाट्य दृश्य होता है, इसलिए इसे 'रूप' भी कहते हैं और रूपक अलंकार की तरह आरोप होने के कारगा रूपक भी। काव्यों में विगित धीरोद्धत आदि प्रकृति के नायकों, नाथिकाओं तथा अन्य पात्रों का आंगिक, वाचिक, आहार्य तथा सात्विक अभिन्थों आरा अवस्थानुकरण नाट्य कहलाता है। यह रसाश्रित होता है। नृत्य अवाश्रित और केवल दृश्य होता है। ताल और लय के आश्रित किये जानेवाले नर्तन को नृत्त कहते हैं। इसमें अभिनय का सर्वथा अभाव रहता है। लास्य और ताण्डव नृत्त के ही भेद हैं। इस परि-च्छेद में इस सम्पूर्ण सामग्री का विशद विवेचन किया गया है।

परिच्छेद दो में यशस्तिलक की चित्रकला विषयक सामग्री का विवेचन है। सोमदेव ने विभिन्न प्रकार के भित्तिचित्रों तथा घूलिचित्रों का उल्लेख किया है। प्रजापतिप्रोक्त चित्रकर्म का सन्दर्भ विशेष महत्त्व का है। उसका एक पद्य उद्धृत किया गया है।

भित्तिचित्र बनाने की एक विशेष प्रित्रया थी। भित्तिचित्र बनाने के लिए भीत का लेप कैसा होना चाहिए, उसे कैसे बनाना चाहिए, उस पर लिखाई करने के लिए जमीन कैसे तैयार करना चाहिए—इत्यादि का मानसोल्लास में विस्तृत वर्णन है। सोमदेव ने दो प्रकार के भित्तिचित्रों का उल्लेख किया है— व्यक्तिचित्र और प्रतीकचित्र। एक जिनालय में बाहुबलि, प्रद्युम्न, सुपाइवें अशोक राजा और रोहिशी रानी तथा यक्ष मिथुन के चित्र बनाये गये थे। प्रतीक चित्रों में तीर्थं कर की माता के सोलह स्वप्नों के चित्र थे। क्वेताम्बर साहित्य में इनकी संख्या चौदह बतायी है। ऐरावत हाथी, वृषभ, सिंह, लक्ष्मी, लटकती हुई पुष्पमालायें, चन्द्र, सूर्यं, मत्स्ययुगल, पूर्ण कुम्भ, पद्मसरोवर, सिंहासन, समुद्र, फरायुक्त सर्पं, प्रज्वलित अगिन, रत्नों का ढेर और देवविमान ये सोलह स्वप्न तीर्थं कर की माता बालक के गर्भ में ग्राने के पहले देखती है। प्राचीन पाण्डु-लिपियों में भी इनका चित्रांकन मिलता है।

रंगावली या घूलिचित्रों का सोमदेव ने छह बार उल्लेख किया है। चित्रकला में रंगावली को क्षिण्कि चित्र कहते हैं। इसके घूलिचित्र ग्रौर रसिवत्, ये दो भेद हैं। ग्राजकल इसें रंगोली या ग्रल्पना कहा जाता है। प्रत्येक माँगलिक ग्रवसर पर रंगोली बनाने का प्रचलन भारतवर्ष में ग्रभी भी है।

प्रजापित प्रोक्त चित्रकर्म का एक विशेष प्रसंग में उल्लेख है। पद्य का तात्पर्य है कि जो कलाकार प्रभामण्डल युक्त तथा नव भक्तियों सिहत वीर्थं कर प्रथित् तीर्थं कर सभा या समवसरण का चित्र बना सकता है, वह सम्पूर्ण पृथ्वी का भी चित्र बना सकता है।

चित्रकला के ग्रन्य उल्लेखों में घ्वजाग्रों पर बने चित्र, दीवालों पर बने सिंह तथा गवाक्षों से भाकती हुई कामिनियों के उल्लेख हैं। इस परिच्छेद में इस सम्पूर्ण सामग्री का विवेदन किया गया है।

परिच्छेद तीन में यशस्तिलक की वास्तु-शिल्प विषयक सामग्री का विवेचन किया गया है। सोमदेव ने विभिन्न प्रकार के शिखर युक्त चैत्यालय गगनचुम्बी महाभागभवन, त्रिभुवनित्तक नामक राजप्रासाद, लक्ष्मीविलासतामरस नामक ग्रास्थानमंडप, श्रीसरस्वतीविलासकमलाकर नामक राजमंदिर, दिग्व- लयविलोकनविलास नामक क्रीडाप्रासाद, करिविनोदिविलोकनदोहद नामक वास-भवन, गृहदीिघका, प्रमदवन तथा यन्त्रधारागृह का विस्तृत वर्णन किया है।

चैत्यालयों के शिवरों ने सोमदेव का विशेष ध्यान आकृष्ट किया। सोमदेव ने लिखा है कि शिखर क्या थे मानों निर्माण कला के प्रतीक थे। शिखरों की अटिन पर सिंह निर्माण किया जाता था। मिणमुकुर युक्त ध्वजस्तंभ और स्तंभिकार्ये, सचित्र ध्वजदण्ड, रत्नजटित कांचन कलश, चंद्रकान्त के बने प्रणाल, उज्जवल आमलासार कलश और उन पर खेलती हुई कलहंस श्रेणी, विटंकों पर बैठे शुकशावक, इन सबके कारण शिखर और अधिक आकर्षण का केन्द्र बन रहे थे। सोमदेव की इस सामग्री को वास्तुसार, प्रासादमण्डन तथा अपराजितपृच्छा की तुलना पूर्वक स्पष्ट किया गया है।

त्रिभुवनतिलक प्रासाद के वर्णन में सोमदेव ने प्राचीन वास्तु-शिल्प की अनेक महत्त्वपूर्ण सूचनायें दी हैं। इससे ज्ञात होता है कि प्राचीन काल में सूर्य और अग्निमन्दिर की तरह इन्द्र, कुवेर, यम, वरुण, चन्द्र आदि के भी मन्दिरों का निर्माण किया जाता था।

स्रास्थानमण्डप को सोमदेव ने लक्ष्मीविलास नाम दिया है। गुजरात के बड़ौदा म्रादि स्थानों में विलास नामान्तक भवनों की परम्परा म्रब तक सुरक्षित है। मुगल वास्तु में जिसे दरबारे म्राम कहा जाता था, उसी के लिए प्राचीन नाम म्रास्थानमण्डप था। सोमदेव ने इसका विस्तृत वर्णन किया है।

म्रास्थानमण्डप के ही निकट गज मीर म्रश्वशालायें बनायी जातीं थीं। राजभवन के निकट इन शालाग्रों के बनाने की परम्परा भी प्राचीन थी। राजा को प्रात: गजदर्शन शुभ बताया गया है, यह इसका एक बड़ा कारण प्रतीत होता है। फतेहपुर सीकरी के प्राचीन महलों में इस प्रकार की वास्तु का दर्शन ग्रब भी देखा जाता है।

सरस्वतीविलासकमलाकर सम्राट का निजी वासभवन था। क्रीड़ा पर्वतक की तलहटी में बनाये गये दिग्वलयिवलोकन प्रासाद में सम्राट अवकाश के क्षणों को आनंदपूर्वक बिताते थे। करिविनोदिवलोकनदेग्हद आजकल के स्पोर्ट्स-स्टेडियम के सदृश था। मनसिजविलासहंसनिवासतामरस नामक भवन पटरानी का अन्तःपुर था। यह सप्ततलप्रासाद का सबसे ऊपरी भाग था। इसके वर्णान में सोमदेव ने बहुमूल्य और प्रचुर सामग्री की जानकारी दी है। रजत-वातायन, अमलक-देहली, जातरूप-भित्तियाँ, मरकतपराग निमित रंगाविल, संचरणशीब हेमकन्यकार्ये, तुहिनतरु के वलीक, कूर्चस्थान इत्यादि का विश्लेषणा किया गया है।

दीधिका श्रीर प्रमदवन के विषय में भी सोमदेव ने पर्याप्त जानकारी दी है। वीधिका राजभवन में एक श्रोर से दूसरी श्रोर दौड़ती हुई वह लंबी नहर थी, जिसे बीच-बीच में रोककर, पुष्करणी, गंधोदककूप, क्रीड़ावापि श्रादि मनोरंजन के साधन बना लिए जाते थे श्रीर श्रन्त में जाकर दीधिका प्रमदवन को सींचती थी। दीधिका तथा प्रमदवन दोनों के प्राचीन वास्तु-शिल्प की यह विशेषता बहुत समय तक जारी रही श्रीर भारत के बाहर भी इसके उल्लेख मिलते हैं। इस परिच्छेद में इस सबके विषय में विस्तृत जानकारी दी गयी है।

परिच्छेद चार में यन्त्र-शिल्प विषयक सामग्री का विवेचन है। यन्त्रधाराग्रह के प्रसंग में सोमदेव ने भ्रनेक प्रकार के यान्त्रिक उपादानों का उल्लेख किया है। कुछ सामग्री भ्रन्य प्रसंगों में भी भ्रायी है।

यन्त्रधारागृह के निर्माण की परम्परा का क्रमशः विकास हुआ है। समरांगण सूत्रधार में पाँच प्रकार के वारिगृहों के उल्लेख हैं। सोमदेव ने यन्त्रधारागृह का विस्तार से वर्णन किया है। वहां यन्त्रजलधर या मायामेव की रचना की गयी थी। विभिन्न प्रकार के पशु-पक्षियों के मुँह से निकलता हुआ जल दिखाया गया था। यन्त्रपुत्तिकायं, यन्त्रवृक्ष द्यादि की रचना की गयी थी। यन्त्र-धारागृह का प्रमुख धाक्ष्ण यन्त्रस्त्री थी, जिसके हाथ छूने पर नखाग्रों से, स्तन छूने पर चूचुकों से, कपोल छूने पर नेत्रों से, सिर छूने पर कर्णावतंसों से, किट छूने पर कर्णावतंसों कि चारायों बहने लगती थीं। सोमदेव ने पंखा भलनेवाली तथा ताम्बूल-बाहिनी यान्त्रिक पुत्तिकाभ्रों का भी उल्लेख किया है। अन्तःपुर के प्रसंग में यन्त्रपर्यंक का उल्लेख है। इस परिच्छेद में इस सम्पूर्ण सामग्री का विवेचन किया गया है।

चतुर्थं अध्याय में यरास्तिलककालीन भूगोल पर प्रकाश डाला गया है। यशस्तिलक में सैतालिस जनपद, चालीस नगर भीर ग्राम, पांच बृहत्तर भारत के देश, पन्द्रह वन भीर पर्वत तथा बारह भील भीर निदयों के उल्लेख हैं। इसमें कुछ सामग्री ऐसी भी हैं जो सोमदेव के युग में ग्रस्तित्व में नहीं थी। ऐसी सामग्री को सोमदेव ने परम्परा से प्राप्त किया था। इस सम्पूर्ण सामग्री का मांच परिच्छेदों में विवेचन किया गया है।

परिच्छेद एक में यशस्तिलक में उल्लिखित सैंतालिस जनपदों का परिचय है। अवन्ति, अश्मक, अन्ध्र, इन्द्रकच्छ, कम्बोज, कर्णाट या कर्णाटक, करहाट, कर्लिंग, अथकैशिक, कांची, काशी, कीर, कुरुजांगल, कुन्तल, केरल, कोंग, कौशल, गिरिकूटपत्तन, चेदि, चेरम, चोल, जनपद, डहाल, दशार्ण, प्रयाग, पल्लव, पांचाल, पाण्डु या पाण्ड्य, भोज, बर्बर, मद्र, मलय, मगध, योधेय, लम्पाक, लाट, वनवासि, बंग या बंगाल, बंगी, श्रीचन्द्र, श्रीमाल, सिन्धु, सूरसेन, सौराष्ट्र, यवन तथा हिमालय इन सैंतालिस जनपदों में से यशस्तिलक में कई एक का एक बार और अधिकांश का एक से अधिक बार उल्लेख हुआ है। इस परिच्छेद में इन सबका परिचय दिया गया है।

परिच्छेद दो में यशस्तिलक में डिल्लिखित चालीस नगर और प्रामों का परिचय है। श्रीहच्छत, अयोध्या, उज्जियनी, एकचकपुर, एकानसी, कनकिगिर, कंकाहि, काकन्दी, काम्पिल्य, कुशाप्रपुर, किन्नरगीत, कुसुमपुर, कौशाम्बी, चम्पा, चुंकार, ताम्रिलिस, पद्मावतीपुर, पद्मिलिखेट, पाटलिपुत, पोदनपुर, पौरव, बलवाहनपुर, भावपुर, भूमितिलकपुर, उत्तरमथुरा, दक्षिण-मथुरा या मदुरा, मायापुरी, मिथिलापुर, माहिष्मती, राजपुर, राजगृह, वल्लभी, वाराणिसी, विजयपुर, हस्तिनापुर, हेमपुर, स्वस्तिमति, सोपारपुर, श्रीसागर या श्रीसागरम्, सिहपुर तथा शंखपुर, इन चालीस नगर और ग्रामों के विषय में यशस्तिलक में जानकारी ग्रायी है। इस परिच्छेद में इनका परिचय दिया गया है।

परिच्छेद तीन में यशस्तिलक में उल्लिखित बृह्त्तर भारतवर्ष के पाँच देश - नेपाल, सिंहल, सुवर्णद्वीप, विजयार्घ तथा कुलूत का परिचय दिया गया है।

परिच्छेद चार में यशस्तिलक में उल्लिखित पन्द्रह वन श्रीर पर्वतों का परिचय है। सोमदेव ने कालिदासकानन, कैलास, गन्धमादन, नाभिगिरी, नेपालशैल, प्रागद्रि, भीमवन, मन्दर, मलय, मुनिमनोहरमेखला, विन्ध्य, शिखण्डिताण्डव, सुवेला, सेतुबन्ध श्रीर हिमालय का उल्लेख किया है। इन सबके विषय में इस परिच्छेद में जानकारी दी गयी है।

परिच्छेद पाँच में यशस्तिलक में उल्लिखित सरोवर तथा निद्यों का परिचय दिया गया है। सोमदेव ने मानस या मानसरोवर भील तथा गंगा, यमुना, नमंदा, जलवाहिनी, गोदावरी, चन्द्रभागा, सरस्वती, सरयू, शोण, सिन्धु तथा सिप्रा नदी का उल्लेख किया है। इस परिच्छेद में इनके बारे में जानकारी प्रस्तुत की गयी है।

पंचम अध्याय यशस्तिलक की शब्द सम्पत्ति विषयक है। यशस्तिलक संस्कृत के प्राचीन, ग्रप्रसिद्ध, ग्रप्रचलित तथा नवीन शब्दों का एक विशिष्ट कोश है। सोमदेव ने प्रयत्नपूर्वक ऐसे ग्रानेक शब्दों का यशस्तिलक में संग्रह किया है। वैदिक काल के बाद जिन शब्दों का प्रयोग प्राय: समाप्त हो गया था, जो शब्द कोश ग्रन्थों में तो ग्राये हैं. किन्त्र जिनका प्रयोग साहित्य में नहीं हुम्रा या नहीं के बराबर हुग्रा, जो शब्द केवन व्याकरण ग्रन्थों में सीमित थे तथा जिन शब्दों का प्रयोग किन्हीं विशेष विषयों के ग्रन्थों में ही देखा जाता था, ऐसे ग्रनेक शब्दों का संग्रह यशस्तिलक में उपलब्ध होता है। इसके ग्रतिरिक्त यशस्तिलक में ऐसे भी बहुत से शब्द हैं, जिनका संस्कृत साहित्य में अन्यत्र प्रयोग नहीं मिलता। कुछ शब्दों का तो अर्थ और ध्वनि के ग्राधार पर सोमदेव ने स्वयं निर्माण किया है । लगता है सोमदेव ने वैदिक, पौराणिक, दार्शनिक, व्याकरण, कोश, ग्रायुर्वेद, धनुर्वेद, ग्रश्वशास्त्र, गजशास्त्र, ज्योतिष तथा साहित्यिक ग्रन्थों से चुनकर विशिष्ट शब्दों की पृथक पृथक सूचियां बना ली थीं ग्रीर यशस्तिलक में यथास्थान उनका उपयोग करते गये । यशस्तिलक की शब्द सम्पत्ति के विषय में सोमदेव ने स्वयं लिखा है कि 'काल के कराल व्याल ने जिन शब्दों को चाट डाला उनका मैं उद्घार कर रहा हुँ। शास्त्र-समुद्र के तल में डूबे हुये शब्द-रत्नों को निकालकर मैंने जिस बहमूल्य ग्राभूषण का निर्माण किया है, उसे सरस्वती देवी धारण करे' (पु०२६६ उ० प्र०)।

प्रस्तुत प्रबन्ध में मैंने ऐसे लगभग एक सहस्र शब्द दिये हैं। म्राठ सौ शब्द इस मध्याय में हैं तथा दो सो से भी मधिक शब्द मन्य मध्यायों में यथास्थान दिये हैं। इस मध्याय में शब्दों को वैदिक, पौराणिक, दार्शनिक म्रादि श्रेणियों में वर्गीकृत न करके मकारादि कम से प्रस्तुत किया गया है। शब्दों पर मैंने तीन प्रकार से विचार किया है—(१) कुछ शब्द ऐसे हैं, जिन पर विशेष प्रकाश डालना उपयुक्त लगा। ऐसे शब्दों का मूल संदर्भ, मर्थ तथा मावश्यक टिप्पणी दी गयी है। (२) सोमदेव के प्रयोग के माधार पर जिन शब्दों के मर्थ पर विशेष प्रकाश पड़ता है, उन शब्दों के पूरे संदर्भ दे दिये हैं। (३) जिन शब्दों का केवल मर्थ देना पर्याप्त लगा, उनका संदर्भ संकेत तथा मर्थ दिया है।

शब्दों पर विचार करने का ग्राधार श्रीदेव कृत टिप्पण तया श्रुतसागर की ग्रपूर्ण संस्कृत टीका तो रहे ही हैं, प्राचीन शब्द कोश तथा मोनियर विलियम्स ग्रीर प्रो० ग्राप्टे के कोशों का भी उपयोग किया गया है। स्वयं सोमदेव का श्रयोग भी प्रसंगानुसार शब्दों के ग्रर्थ को खोलता चलता है। शिलष्ट, क्लिष्ट,

#### ( २३ )

श्रप्रचित्त तथा नवीन शब्दों के कारण यशस्तिलक दुष्ह अवश्य लगता है, किन्तु यदि सावधानी पूर्वक इसका सूक्ष्म अध्ययन किया जाये तो कम-कम से यशस्तिलक के वर्णन स्वयं ही आगे-पीछे के संदर्भों को स्पष्ट करते चलते हैं। इस प्रकार यशस्तिलक की कुञ्जी यशस्तिलक में ही निहित है। सोमदेव की इस बहुमूल्य सामग्री का उपयोग भविष्य में कोश ग्रन्थों में किया जाना चाहिए।

इस तरह उपर्युक्त पाँच ग्राध्यायों के पच्चीस परिच्छेदों में प्रस्तुत प्रबन्ध पूर्ण होता है।

ग्रध्याय एक

यशस्तिलक के परिशीलन की पृष्ठभूमि

# यशस्तिलक श्रोर सोमदेव स्ररि

#### यशस्तिलक

सोमदेव सुरि कृत यशस्तिलक महाराज यशोधर के जीवनचरित्र को आधार बनाकर गद्य और पद्य में लिखा गया एक महत्वपूर्ण मंस्कृत ग्रन्थ है। इसमें आठ ग्राह्वास या ग्रन्थाय हैं। पूरे ग्रन्थ में दो हजार तीन सौ ग्यारह पद्य तथा शेष गद्य है। सोमदेव ने गद्य ग्रीर पद्य दोनों को मिजाकर ग्राठ हजार क्लोक प्रमाण बताया है।

यशस्तिलक का रचनाकाल निश्चित है, इसलिए इसके प्रनुशीलन में वे प्रनेक कठिनाइयाँ नहीं प्रातीं, जो समय की प्रनिश्चित ता के कारण प्राचीन भारतीय साहित्य के प्रनुशीलन में साधारणतया उपस्थित होती हैं। सोमदेव ने यशस्तिलक के प्रन्त में स्वयं लिखा है कि चैत्र शुक्त त्रयोदशी शक संवत् ८८१ (६५६ ई०) को जिस समा श्री कृष्णराजदेव पाएड्य, सिहल, चोल, चेर ग्रादि राजाओं को जीतकर मेत्राटी सेना शिविर में थे, उस समय उनके चरणकमनोपजीवी, चालुक्यवंशीय प्रश्किसरी के प्रयम पुत्र सा नंत विद्ग (वद्यग) की राजधानी गंगधारा में यह काव्य रचा गया। र

राष्ट्रकूट नरेश कृष्णराज तृतीय के एक दानपत्र में भी सोमदेव के विवरण के समान हो कृष्णराजदेव की दिग्वितय का उत्लेख हैं। <sup>वे</sup> यह दानपत्र सोमदेव

१. प्तामष्टपद्सीम् । -ए० ४१८ उत०

२. शक्तृ। कालातीत पंवत्सरशतेश्वरुषे काशास्त्रिकी गते गते गते गते सक्तः (८८१) सिद्धार्थे-संवरनरान्तर्गते चैत्रमासम दनत्र थोदद्यां पाण्डय-सिंहल-चोल-चेरम प्रभृतीनमहीपतीन् प्रसाध्यमे अपाटीप्रवर्षमान राज्यप्रमाने श्रीकृष्णराजदेवे सति तत्पादपद्मीप जीविनः समिषियतपं चम हाशास्त्रमहासामन्ता थिपतेश्वालुक्यकुल जन्मनः सामन्तचूडामणेः श्रीमदिकेपरिणः प्रथमपुत्रस्य श्रीमद्वयगराजप्रवर्षमानवसुषारायां गंगधारायां विनिर्मापिनमिदं काष्यमिति। —यशा उत्तुक्, पूर्व ४९८

कृत्रादक्षिणदिग्जयोद्यतिषया चौलान्वयोन्मूलनम् ।
तद्भूमि निजमृत्यार्गपरितश्चेरन्मपाण्ड्यादिकान् ॥
येनौचैः सह सिंहलेन करदान् सन्मण्डलाधीश्वरान् ।
न्यस्तः कीर्तिलतांकुरप्रतिकृतिस्तम्भश्च रामेश्वरे ॥
—पिप्राफिया इंडिका, भा० ४, श्रध्याय ६-७, दो करहाट प्लेट्स इम्सिकिप्शन ।

के यशिस्तिलक की रचना के कुछ ही सप्ताह पूर्व फाल्गुन कृष्ण त्रयोदशी शक संवत् प्रद० (६ मार्च सन् १५६ ई०) को मेलपाटी (वर्तमान मेनाडी जो उत्तर श्रकाट की वांदिवाश तहसील में है) में लिखा गया था।४

राष्ट्रकूट मध्ययुग में दक्षिण भारत के महाप्रतापी नरेश थे। धारवाड़ कर्नाटक तथा वर्तमान हैदराबाद प्रदेश पर राष्ट्रकूटों का अखण्ड राज्य था। लगभग आठवीं शती के मध्य से लेकर दशमी शती के अन्त तक राष्ट्रकूट सम्राट न केवल भारतवर्ष में, प्रत्युत पश्चिम के अरब साम्राज्य में भी अत्यन्त प्रसिद्ध थे। अरबों के साथ उन्होंने विशेष मैत्री का व्यवहार रखा और उन्हें अपने यहाँ व्यापार की सुविधाएँ दीं। इस वंश के राजाओं का विषद वल्लभराज प्रसिद्ध था जिसका रूप अरब लेखकों से बल्हरा पाया जाता है।

राष्ट्रकूटों के राज्य में साहित्य, कला, घर्म ग्रीर दर्शन की चतुर्मुखी उन्नति हुई । उस युग की सांस्कृतिक पृष्ठभूमि को म्राधार बनाकर भ्रनेक ग्रन्थों की रचनाकी गयी। यशस्तिलक उसी थूगकी एक विशिष्ट कृति है। यह भ्रयने प्रकार का एक विशिष्ट ग्रन्थ है। एक उत्कृष्ट काव्य के सभी गुण इसमें विद्यमान हैं। कथा ग्रौर ग्रास्यायिका के दिलब्ट, रोमांचकारी ग्रौर रोचक वर्णन, गद्य श्रीर पद्य के सम्मिश्रण का रुचि वैचित्र्य, रूपक के प्रभावकारी श्रीर हृदयग्राही सरल कथनोपकथन, महाकाव्य का वृत्तविधान, रससिद्धि, अलंकृत चित्रांकन तथा प्रसाद भीर माधुर्य युक्त सरस शैली, सुरुचिपूर्ण कथावस्तु भीर साहित्यकार के दायित्व का कलापूर्ण निर्वाह, यह यशस्तिलक का साहित्यिक स्वरूप है। गद्य का पद्यों जैसा सरल विन्यास, प्राकृत छन्दों का संस्कृत में भ्रिभनव प्रयोग तथा श्रनेक प्राचीन श्रप्रसिद्ध शब्दों का संकलन यशस्तिलक के साहित्यिक स्वरूप की श्रतिरिक्त विशेषतायें हैं। संस्कृत साहित्य सर्जन के लगभग एक सहस्र वर्षों में सुबन्ध, बाग म्रोर दण्डिके ग्रन्थों मे गद्य का, कालिदास, भवभूति म्रौर भारिव के महाकाव्यों में पद्य का तथा भास और शुद्रक के नाटकों में रूपक रचना का जो विकास हमा, उसका मौर मधिक परिष्कृत रूप यशस्तिलक में उपलब्ध होता है।

काव्य के विशेष गुणों के म्रतिरिक्त यशस्तिलक में ऐसी प्रचुर सामग्री है, जो इसे प्राचीन भारत के सांस्कृतिक इतिहास की विभिन्न विधाम्रों से जोड़ती है,

४. वही

५. अस्तेकर - राष्ट्रकूटाज एन्ड देयर टाइम्स (विशेष विवरण के लिए)

पुरातत्त्व, कला, इतिहास ग्रीर साहित्य की सामग्री के साथ तुलना करने पर इसकी प्रामाणिकता ग्रीर उपयोगिता ग्रीर भी परिपुष्ट होती है। एक बड़ी विशेषता यह भी है कि सोमदेव ने जिस विषय का स्पर्श भी किया उस विषय में पर्याप्त जानकारी दी। इतनी जानकारी कि यदि उसका विस्तार से विश्लेषण किया जाये तो प्रत्येक विषय का एक लघुकाय स्वतन्त्र ग्रन्थ तैयार हो सकता है। यशस्तिलक पर श्रीदेव कृत यशस्तिलकपंजिका नामक एक संक्षिप्त संस्कृत टीका है। इसे संस्कृत टिप्पण कहना ग्रीधक उपयुक्त होगा। यद्यपि इनके समय का ठीक पता नहीं चलता, फिर भी ये सोमदेव से ग्रीधक बाद के नहीं लगते। सोलहवीं शती में श्रुतसागर सूरि ने यशस्तिलकचंद्रिका नामक संस्कृत टीका लिखी। यह लगभग साढ़े चार ग्राश्वासों पर है। संभवत्या वे इसे पूरा नहीं कर सके। श्रीदेव ने पंजिका में यशस्तिलक के विषयों को इस प्रकार गिनाया है

१ छन्द, २ शब्द निघंदु, ३ अलंकार, ४ कला, ५ सिद्धान्त, ६ सामु-द्रिक ज्ञान, ७ ज्योतिष, ८ वैद्यक, ६ वेद, १० वाद, ११ नाट्य, १२ काम, १३ गज, १४ अश्व, १५ आयुध, १६ तर्क, १७ आख्यान, १८ मंत्र, १६ नीति, २० शकुन, २१ वनस्पति, २२ पुरासा, २३ स्मृति, २४ मोक्ष, २५ अध्यातम, २६ जगत्स्थिति और २७ प्रवचन ।

यदि श्रीदेव के अनुसार ही यशस्तिलक के विषयों का वर्गीकरण किया जाये तो इस सूची में कई विषय और जोड़ने होंगे। जैसे— भूगोल, वास्तुशिल्प, यन्त्रशिल्प, चित्रकला, पाक विज्ञान, वस्त्र और वेशभूषा, प्रसाधन सामग्री और आभूषण, कला-विनोद, शिक्षा और साहित्य, वाणिज्य और साथंवाह, सुभाषित आदि।

इस सूची के कई विषयों का समावेश सोमदेव ने यशस्तिलक में प्रयत्नपूर्वंक किया है। उनका उद्देश्य था कि दशमी शताब्दि तक की अनेक साहित्यिक श्रीर सांस्कृतिक उपलब्धियों का मूल्यांकन तथा उस युग का सम्पूर्ण चित्र श्रपने ग्रन्थ में

छन्दः शब्दिनिष्ट्वलंकुतिकलासिद्धान्तसामुद्रकृष्योतिर्वेचकवेदवादभरतानंगद्भिपश्वायुधम् ।
तर्काख्यानकमंत्रनीतिशकुनक्ष्माक्ट्पुराखस्मृतिश्रेयोऽध्यास्मजगित्थितप्रवचनौद्धुरपित्रश्लोक्यते ॥
—यशस्तिलकपंजिका श्लोक २

उतार दें। नि:सन्देह सोमदेव को श्रपने इस उद्देश्य में पूर्ण सफलता मिली। यशिस्तलक जैसे महनीय ग्रन्थ की रचना दशमी शती की एक महत्वपूर्ण उपलब्धि है। सामग्री की इस विविधता श्रीर प्रचुरता के कारण यशिस्तलक को स्वयं सोमदेव के शब्दों में एक महान् श्रभिधान कोश कहना चाहिए।

यशिरतलक में सामग्री की जितनी विविधता भ्रौर प्रचुरता है, उतनी ही उसकी शब्द सम्पत्ति भ्रौर विवेधन शैली की दुरुहता भी। इसलिए जिस वैदुष्य भ्रौर यहन के साथ सोमदेव ने यशिरतलक की रचना की, शायद ही उससे कम वैदुष्य भ्रौर प्रयहन यशिरतलक के हार्द को समभने में लगे। संभवतया इस दुरुहता के कारण ही यशिरतलक साधारण पाठकों की पहुँच से दूर बना श्राया, पर दक्षिण भारत से लेकर उत्तर भारत, राजस्थान श्रौर गुजरात के शास्त्र भण्डारों में उपलब्ध यशिरतलक की हस्तिलिखित पाण्डुलिपियाँ इस बात की प्रमाण हैं कि पिछली शता विदयों में भी यशिरतलक का सम्पूर्ण भारतवर्ष में मूल्यांकन हुआ।

बींसवीं शती में पीटरसन भ्रौर कीथ जैसे पाश्चात्य विद्वानों का ध्यान यशस्तिलक की महत्ता भ्रौर उपयोगिता की भ्रोर भ्राकिषत हुआ है। भारतीय विद्वानों ने भी भ्रपनी इस निधि की भ्रोर भ्रब दृष्टि डाली है।

सम्पूर्ण यद्यस्तिलक श्रुतसागर सूरि की अपूर्ण संस्कृत टीका के साथ दो जिल्हों में अब तक वेवल एक बार लगभग साठ वर्ष पूर्व निर्णयसागर प्रेस, बम्बई से प्रकाशित हुआ था। तीन आह्वासों का पूर्व खण्ड सन् १६०१ में श्रीर पांच आह्वासों का उत्तर खण्ड सन् १९०३ में। पूर्व खण्ड सन् १६१६ में पुनर्मुद्रित भी हुआ था। इस संस्करण में पाठ की अनेक अशुद्धियां हैं। उत्तर खण्ड में तो अत्यधिक हैं। सन् १६४६ में बम्बई से केवल प्रथम आह्वास श्री जे० एन० क्षीरसागर द्वारा अंगरेजी टिप्पण आदि के साथ सम्पादित होकर प्रकाशित हुआ था। सन् १६४६ में घोलापुर से प्रो० हुप्णकान्त हन्दिकी का 'यहास्तलक एण्ड इंडियन कल्चर' प्रकाश में आया। इसमें प्रो० हन्दिकी ने यहास्तलक की सांस्कृतिक—विशेषकर धार्मिक और दार्शनिक सामग्री का विद्यतापूर्ण अध्ययन और विश्लेषणा प्रस्तुत किया है।

सन् १६६० में वाराणसी से पं० सुन्दरलाल शास्त्री ने हिन्दी अनुवाद के साथ प्रथम तीन आश्वासों का सम्पादन करके प्रकाशन विया है। अन्त में लगभग

८. श्रमिधाननिधानेऽरिमन्। -- पृ० ४१८ उत्त०

उतने ही श्रीदेव के टिप्पण भी दे दिये हैं। इस संस्करण में सम्पादक ने मूल पाठ को प्राचीन प्रतियों से बहुत कुछ शुद्ध किया है।

पिछले ५-६ दशकों में पत्र-पित्रकाध्रों में भी सोमदेव धौर यशस्तिलक पर विद्वानों के कई लेख प्रकाशित हुये हैं, जिनमें स्व० पं० नायूराम प्रेमी, स्व० पं० गोविन्दराम शास्त्री, डॉ० वी० राघवन् तथा डॉ० ई० डी० कुलकर्णी के लेख विशेष महत्त्वपूर्ण हैं।

यशस्तिलक के श्रंतिम तीन श्राश्वासों का पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री ने संपादन श्रीर हिन्दी श्रनुवाद किया है, जो सन् १९६४ के श्रन्त में उपासकाष्ययन नाम से प्रकाशित हुआ है। प्रारम्भ में संपादक ने छयानवे पृष्ठों की हिन्दी श्रस्तावना भी दो है। पं० जिनदास शास्त्री, सोलापुर ने श्रृतसागर सूरि की टीका की पूर्ति स्वरूप संस्कृत टीका लिखी है, वह भी इसके श्रन्त में मुद्रित हुई है।

यशस्तिलक पर ग्रब तक जितना कार्य हुग्ना उसका यह संक्षिप्त लेखा-जोखा है। यशस्तिलक की महनीयता को देखते हुये यह कार्य ग्रत्यलप है ग्रीर इसके बाद भी यशस्तिलक में बहुत-सी सामग्री ऐसी बच रहती है जिसका विवेचन नितान्त ग्रावश्यक है। श्रीर जिसके बिना यशस्तिलक की सम्पूर्ण सामग्री का भारतीय सांस्कृतिक इतिहास ग्रीर साहित्य की नवीन उपलब्धियों में उपयोग नहीं किया जा सकता। श्रो० हन्दिकी ने ग्रपने ग्रन्थ में यशस्तिलक के जिन विषयों की विवेचना की है, वह नि:संदेह महत्त्वपूर्ण है। उन्होंने जिस-जिस विषय को लिया है, उसके विषय में सोमदेव की ही तरह पूरी निष्ठा, विद्वत्ता ग्रीर श्रमपूर्वक पर्याप्त श्रीर श्रामाणिक जानकारी दी है।

मेरी समक्त में यशस्तिलक के सही प्रध्ययन का यह श्रीगरोश मात्र है। श्रीगरोश मंगलमय हुआ यह परम शुभ एवं आनंद का विषय है। प्रो॰ हिन्दिकी जैसे अनेक विद्वान् जब यशस्तिलक के परिशीलन में प्रवृत्त होंगे, तभी उसकी बहुमूल्य सामग्री का ज्ञान-विज्ञान की विभिन्न शाखा-प्रशाखाओं में उपयोग किया जा सकेगा। यशस्तिलक तो विविध प्रकार की बहुमूल्य सामग्री का भंडार है। अध्येता ज्यों-ज्यों इसके तल में पैठता है, उसे भौर-श्रौर सामग्री उपलब्ध होती जाती है। इसी कारण स्वयं सोमदेव ने विद्वानों को निरन्तर आनुपूर्वी से इसका विमर्श करते रहने की मंत्रणा दी है (अजसमनुपूर्वश: कृती विमृशन, यश क्र उत्त०, पृ० ४१ ८)।

#### सोमदेव सूरि

यशस्तिलक स्राचार्यं सोमदेव का कीर्तिस्तंभ है। यह उनकी तलस्पर्शिनी विमल प्रज्ञा, विम्बग्राहिशी सर्वतोमुखी प्रतिभा तथा प्रशस्त प्रकाण्ड पांडित्य का मूर्तिमान स्मारक है। वे एक महान तार्किक, सरस साहित्यकार, कुशल राजनीतिज्ञ, प्रबुद्ध तत्वचितक ग्रौर उच्चकोटि के धर्माचार्यं थे। उनके लिए प्रयुक्त होने वाले स्याद्वादाचलसिंह, तार्किकचक्रवर्ती, वादीभपंचानन, वाक्कल्लोल-प्रयोनिधि, कविकुलराजकुंजर, श्रनवद्यगद्यविद्याधरचक्रवर्ती ग्रादि विशेषगा उनकी उत्कृष्ट प्रज्ञा ग्रौर प्रभावकारी व्यक्तित्व के परिचायक हैं। प्र

सोमदेव ने यशस्तिलक में लिखा है कि वे देवसंघ के साधु श्री नेमिदेव के शिष्य तथा यशोदेव के प्रशिष्य थे। १०

सोमदेव ने प्रपना यशस्तिलक चालुक्यवंशीय प्रिरिकेसरो के प्रथम पुत्र विद्या की राजधानी गंगधारा में पूर्ण किया था। यह वंश राष्ट्रकूटों के प्रधीन सामन्त पदवीधारी था। प्रिरिकेसिर्न् तृतीय के दानपत्र में कहा गया है कि 'ग्रिरिकेसरी' ने प्रपने पिता विद्या के 'शुभधामजिनालय' नामक मन्दिर की मरम्मत ग्रादि करके शक संवत् === (सन् ९६६ ई०) के बाद वैशाख मास की पूर्णिमा को बुधवार के दिन श्री सोमदेवसूरि को सिव्वदेश सहस्रान्तर्गत रेपाक द्वादशों में का बनिक-दुपुल (वर्तमान बोंटुडपुल्ल, हैदराबाद के करीमनगर जिले में) नामक ग्राम त्रिभोगाम्यन्तरसिद्धि ग्रीर सर्व नमस्य सहित जलधारा छोड़कर दिया। रिष्ट

९. स्याद्वादाचलसिंह-तार्किकचक्रवर्ति-वादीभपंचानन-वाक्कल्लोलपयोनिधि-कविकुल-राजकुँ जरप्रभृतिप्रशस्तिप्रशस्तालंकारेख । —नीतिवाक्यामृत प्रशस्ति ।

९०. श्रीमानस्ति स देवसंघतिलको देवो यशः पूर्वकः, शिष्यस्तस्य बभूव सद्गुणनिधः श्रीनेमिदेवाह्यः। तस्यादचर्यतपः स्थितेस्विनवतेजेतुर्महावादिनास्, शिष्योऽभूदिह सोमदेव इति यस्तस्येष काव्यक्रमः॥

<sup>---</sup>यश॰ उत्त**०, १० ४**९८

<sup>4</sup> र्र. निजिपतुः श्रीमद्वद्यगस्य शुभधामिजनालयाख्यवस (तेः) खण्डस्फुटितनवसुधाकर्मविलिनिवेद्यार्थं शकाब्देष्वष्टाशीत्यधिकेष्वष्टशतेषु गतेषु (प्रव)र्त्तमानद्ययसंवत्सस्वैसाखपो (पौ) र्य्यमास्या (स्यां) बुधवासरे तेन श्रीमदिकिसरिया श्रनन्तरोक्ताय
तस्मै श्रीसोमदेवस्यये सिव्वदेशसहस्नान्तर्गतरेपाकद्वादशयामीमध्येकुत्तुंदृत्ति वनिकटुपुलनामा ग्रामः त्रिभोगाभ्यान्तरसिद्धिसर्वनमस्यस्सोदकधारम्दक्तः।
—जैन साहित्य श्रीर इतिहास में उद्धृत, पृ० हैं ९५

इस दानपत्र में भी सोमदेव को, यशस्तिलक के उल्लेख के समान ही नेमिदेव का शिष्य तथा यशोदेव का प्रशिष्य बताया है। अन्तर केवल इतना है कि सोमदेव ने यशोदेव को देवसंघ का लिखा है जब कि इस दानपत्र में उन्हें गौड़संघ का कहा गया है। १२

देवसंघ भौर गौड़संघ दो नाम एक ही मुनि संघ के प्रतीत होते हैं। संभवत:
यशोदेव, नेमिदेव, सोमदेव म्रादि देवान्त नामों के कारण इस संघ का नाम
देवसंघ पड़ा हो तथा देश के म्राधार पर, द्रविड़ देश का द्रविड़संघ, पुन्नाट देश
का पुन्नाटसंघ, तथा मथुरा का माथुरसंघ म्रादि की तरह गौड़ देश के वासी होने से
गौड़संघ नाम हो गया हो। म्रपने देश से बाहर जाने के बाद मुनिसंघ प्राय:
उसी देश के नाम से प्रसिद्ध हो जाते थे। १३

यशस्तिलक के ग्रितिरिक्त सोमदेव का दूसरा ग्रन्थ नीतिवाक्यामृत उपलब्ध है। यह कौटिल्य के ग्रर्थशास्त्र की तरह एक विशुद्ध राजनीतिक ग्रन्थ है। इसमें बत्तीस समुद्देश हैं, जिनमें राजनीति सम्बन्धी विषयों को सूत्रशैली में लिपिबद्ध किया गया है।

नीतिवाक्यामृत पर दो टीकार्ये हैं। एक प्राचीन संस्कृत टीका है। इसके लेखक का नाम ग्रौर समय का पता नहीं चलता। मंगलाचरण से हरिबल नाम ग्रनुमानित किया जाता है। टीका प्राचीन ज्ञात होती है। दूसरी टीका कन्नड़ कवि नेमिनाथ की है। यह संस्कृत टीका की ग्रोधा बहुत संक्षिप्त है।

नीतिवाक्यामृत मूल मात्र बंबई से सन् १८८० में प्रकाशित हुम्रा था। सन् १९२२ में माग्णिकचन्द्र प्रत्थमाला, बंबई से संस्कृत टीका सहित भी प्रकाशित हुम्रा। भ्रौर सन् १९५० में पं० सुन्दरलाल शास्त्री ने मूल का हिन्दी भ्रनुवाद के साथ भी प्रकाशन कराया। एक इटालियन भ्रनुवाद भी प्रकाशित हुम्रा है।

नीतिवाक्यामृत की प्रशस्ति से ज्ञात होता है कि सोमदेव ने षण्णवित्रकरण, युक्तिचिन्तामिएस्तव तथा महेन्द्रमातिलसंजल्प की भी रचना की थी। १४

१२. श्रीगौडसंघे मुनिमान्यकीर्तिनामाः यशोदेव इति प्रजज्ञे । वही, इलोक १५

१३. प्रेमो-जैन सिद्धान्त भारकर, भाग ११, कि० २, ए० ९३।

६४. इति "" प्याणवितिप्रकरण-युक्तिचिन्तःमः श्विस्तव-महेन्द्रमातिलसं जलप यशोधर-महाराजचरितप्रमुखवेधसा सोमदेवस्रिणा विरचितं नौतिवाक्यमृतं समाप्त-मिति । -नौतिवाक्यामृत प्रशस्ति ।

चालुक्यवंशीय प्रितिके सिरिन् तृतीय के दान-पत्र में सोमदेव को स्याद्वादोपनिषद् का भी कर्ता कहा गया है। १५ अब तक इन ग्रन्थों का कोई पता नहीं चला । कहा नहीं जा सकता कि ये महान् ग्रन्थ-पत्त काल के कराल गाल में समा गये या किसी सुनसान एवं उपेक्षित शास्त्र-भण्डार में पड़े किसी सहृदय ग्रन्वेषक की प्रतीक्षा कर रहे हैं।

## सोमदेव सूरि और कन्नौज के गुर्जर प्रतिहार

नीतिवाक्यामृत की प्रशस्ति में एक ग्रौर भी महत्त्वपूर्ण सूचना है। इसमें सोमदेव को 'वादीन्द्रकालानलश्रीमन्महेन्द्रदेवभट्टारकानुज' है लिखा है। ग्रथित् प्रतिपक्षी इन्द्र के लिए काल रूपी ग्रीग्न के समान श्री महेन्द्रदेव महाराज के लघुश्राता। इस पद में भट्टारक शब्द का प्रयोग ग्रादरवाची है, जिसका ग्रथं महाराज या सरकार बहादुर किया जा सकता है। शेष सब स्पष्ट है। देखना यह है कि ये इन्द्र तथा महेन्द्रदेव कौन थे?

नीतिवाक्यामृत के संस्कृत टीकाकार ने लिखा है कि नीतिवाक्यामृत की रचना कान्यकुब्ज (कन्नोज) नरेश महेन्द्रदेव के ब्राग्रह पर की गयी। १७

यशस्तिलक से भी काग्यनुब्ज नरेश महेन्द्रदेव के साथ सोमदेव का परिचय भीर सम्बन्ध प्रतीत होता है। यशस्तिलक के मंगल पद्य में इलेष द्वारा कन्नीज भीर महेन्द्रदेव का उल्लेख किया गया है—

> "श्रियं कुवलयानन्दप्रसादितमहोदयः। देवश्चन्द्रप्रभः पुष्याज्जगन्मानसवासिनीम्॥"

इस पद्य के दो प्रर्थ हैं—एक चन्द्रप्रभ के पक्ष में और दूसरा कन्नौज नरेशः देव या महेन्द्रदेव के पक्ष में।

९५. "श्राप च यो भगवानादर्शस्स मस्तिविद्यानां विरचियता यशोधरचिरितस्य वृत्धे स्याद्वादोपनिषदः कवि (कविय) ता चान्येषामि सुभाषितानाम्...।
-प्रेमी-जैन साहित्य श्रीर इतिहास, पृ० १९०

१६. नी तिवाक्यामृत प्रशा<sup>0</sup>, ५<sup>0</sup> ४०६

३७. रघुवंशावरथाथिपराक्रमपालितस्य कर्णकुब्जेन महाराजश्रीमहेन्द्रदेवेन पूर्वा-चार्यकृतार्थशास्त्रदुरवबीधप्रन्थगौरवस्त्रिन्नमानसेन सुबोधलिहरलघुनीहिन वया-मृतरचनासु प्रवितितः ।

पहला अर्थ-जिनका महान् उदय पृथ्वीमण्डल को म्नानन्दित करनेवाला है, ऐसे चन्द्रप्रभ भगवान् हंसार के मानस में निवास करनेवाली लक्ष्मी को पुष्ट करें।

दूसरा ऋर्थ-पृथ्वीमण्डल के म्रानन्द के लिए प्रसादित किया है कन्नौज (महोदय) को जिसने ऐसे महेन्द्रदेव संसार के मनुष्यों के मन में निवास करनेवाली लक्ष्मी को पुष्ट करें।

उक्त पद्य में प्रयुक्त 'महोदय' शब्द को मेदनी कोषकार भी कन्नौज के म्रथं में बताता है ( महोदय: कान्यकुब्जे ) । हेमनाममाला में भी कान्यकुब्ज को महोदय कहा गया है (कान्यकुब्जं महोदयम् )।

यशस्तिलक के एक दूसरे पद्य में भी सोमदेव ने श्रपना तथा महेन्द्रदेव का नाम एवं सम्बन्ध दिलब्ट रूप में निर्दिष्ट किया है—

> "सोऽयमाशापितयशः महेन्द्रामरमान्यधीः। देयात्ते सततानन्दं वस्त्वभीष्टं जिनाधिपः॥" (१।२२०)

इस पद्य के भी दो अर्थ हैं-पहला जिनेन्द्रदेव के अर्थ में और दूसरा सोमदेव के पक्ष में।

पह्ला ऋर्थ-सभी दिशास्रों में जिनका यश फैला है तथा समस्त नरेन्द्रों स्रौर देवेन्द्रों के द्वारा जिनके ज्ञान की पूजा की जाती है, ऐसे जिनेन्द्र भगवान् निरन्तर स्नानन्द स्वरूप (मोक्ष रूपी) स्रभीष्ट वस्तु प्रदान करें।

दूसरा ऋर्थ-समस्त दिशाश्रों में जिनकी कीर्ति फैल गयी है तथा महेन्द्रदेव के द्वारा जिनकी विद्वत्ता का सम्मान किया गया है, ऐसे सोमदेव निरन्तर ग्रानन्द देनेवाली (काव्य रूप) ग्रभीष्ट वस्तु प्रदान करें।

तीसरा प्रर्थं महेन्द्रदेव के सम्बन्ध में भी हो सकता है। ग्रर्थात् जिनका यश समस्त दिशाओं में फैल गया है तथा जिनकी बुद्धि का लोहा देवता लोग भी मानते हैं, ऐसे महेन्द्रदेव भ्राप सबको निरन्तर भ्रानन्द श्रीय श्रभीष्ट वस्तु प्रदान करें।

इस पद्य के प्रत्येक चरएा के प्रथम ग्रक्षर को मिलाने से 'सोमदेव' नाम निकलता है तथा द्वितीय चरएा में महेन्द्र पद स्पष्ट है।

यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार श्रुवसागर सूरि ने इस पद्य से संकेतिज

होनेवाले सोमदेव नाम का तो टीका में उल्लेख किया है, १८ किन्तु आश्चर्य है कि न तो शिलष्टार्थ को ही लिखा और न महेन्द्रदेव के नाम का भी कोई संकेत किया, यही कारण है कि विद्वानों को इस पद्य में से महेन्द्रदेव नाम निकालना मुश्किल लगता है। १९ इसी तरह प्रथम पद्य के द्वितीय प्रर्थ का भी टीकाकार ने कोई निर्देश नहीं किया। २०

## महेन्द्रमातलिसंजल्प का संकेत

नीतिवाक्यामृत की प्रशस्ति के उल्लेखानुसार सोमदेव ने 'महेन्द्रमातिल-संजल्प' नामक ग्रन्थ की भी रचना की थी। यद्यपि यह ग्रन्थ श्रभी तक प्राप्त नहीं हुश्रा फिर भी इसके नाम से प्रतीत होता है कि यह एक राजनीति विषयक ग्रन्थ होगा, जिसमें महेन्द्रदेव श्रौर उनके सारथी के संवाद रूप में राजनीति सम्बन्धी विषयों का वर्णन होगा। 'मातिल' श्रौर 'महेन्द्र' दोनों ही शब्द हिलब्द हैं। 'मातिल' शब्द का प्रयोग इन्द्र के सारथी तथा सारथी मात्र के लिए भी होता है। इसी तरह 'महेन्द्र' शब्द देवराज इन्द्र तथा कन्नोज नरेश महेन्द्रदेव दोनों का बोध कराता है।

उपर्युक्त विवरण से प्रतीत होता है कि सोमदेव का कन्नीज नरेश महेन्द्रदेव के साथ निकट का सम्बन्ध था। ये महेन्द्रदेव कौन थे, कब हुए तथा सोमदेव ग्रीर इनके बीच किस-किस प्रकार के सम्बन्ध थे, इत्यादि बातों पर विचार करना ग्रावश्यक है।

## सोमदेव श्रौर महेन्द्रदेव के सम्बन्धों का ऐतिहासिक मूल्यांकन

कन्नौज के इतिहास में महेन्द्रदेव या महेन्द्रपालदेव नाम के दो राजा हुए हैं। <sup>२१</sup> महेन्द्रपाल देव प्रथम ग्रोर महेन्द्रपाल देव द्वितीय।

१८. भ्रस्य इलोकस्य चतुर्षु चरखेषु पूर्वो वर्णो गृद्धते, तेन 'सोमदेव' इति नाम भवति । —यश० दलो० २२० की सं० टी०, ए० १९४ ।

९९ हन्दिकी-यशस्तिलक एगड इंडियन कल्चर, ४६४

२० इन दो ों पद्यों के शिलष्टार्थ का पता सर्वप्रथम स्व० प्रज्ञाचन्नु प० गोविन्दराम जी शास्त्री ने लगाया था जिसका उल्लेख स्व० प्रेमी जी ने जैन साहित्य श्रौर इतिहास में किया है। शास्त्री जी ने बनारस श्राने पर मुक्ससे भी इसकी चर्चा की थी।

२ र . दी एल अर्वि इम्पीरियल कन्नौज, पृ॰ ३३, ३७

#### महेन्द्रपालदेव प्रथम

महेन्द्रपालदेव प्रथम का समय ८८५ ई० से ९०७-८ ईसवी तक माना जाता है । यह महाराज भोज ६३६-६६५ ई० के बाद राजगही पर बैठा था । महाकवि राजशेखर को बालकवि के रूप में इसका संरक्षण प्राप्त था। २३ राजशेखर त्रिपुरी के युवराजदेव द्वितीय के समय (९९० ई०) करीब ९० वर्ष की ग्रवस्था में विद्यमान थे। २४ सोमदेव ने भ्रपने यशस्तिलक में महाक्रवियों के उल्लेख के प्रसंग में राजशेखर को ग्रन्तिम महाकवि के रूप में उल्लिखित किया है। १५ यशस्तिलक को सोमदेव ने ९५९ ई० में रचकर समाप्त किया था। १६ यह उनके परिपक्त जीवन की रचना है। यह बात उनके इस कथन से भी भलकती है कि जिस तरह गाय सुखा घास खाकर मधुर दूध देती है, उसी तरह मेरी बुद्धि रूपी गौ ने जीवन भर तर्क रूपी सुखी घास खायी, फिर भी सज्जनों के पृण्य से यह (यशस्ति-लक) काव्य रूपी मधुर दुग्ध उत्पन्न हुम्रा। २७ इतना होने पर भी यशस्तिलक की समाप्ति के समय सोमदेव को पचास वर्ष से श्रधिक का नहीं माना जा सकता, क्योंकि ६६० ई० में राजशेखर ६० वर्ष के थे श्रौर सोमदेव ने उन्हें महाकिव के रूप में उल्लिखित किया है। यदि राजशेखर को सोमदेव से ५-१० वर्ष भी ज्येष्ठ न माना जाये तो सोमदेव द्वारा राजशेखर को महाकवि कहना कठिन है। सोमदेव स्वयं एक महाकवि थे। एक महाकवि के द्वारा दूसरे को महाकवि जितना भादर देने के लिए साधारणतया इतना भन्तर भी कम है।

इस प्रकार सोमदेव का ग्राविर्भाव ६०८—६ ई० के श्रासपास मानना चाहिए। महेन्द्रपालदेव प्रथम का समय जैसा कि ऊपर लिखा जा चुका है, ६०७-८ ई० तक माना जाता है। इस समय सोमदेव का या तो जन्म ही न हुआ होगा या फिर ग्रवस्था ग्रत्यल्प रही होगी। इसलिए इन महेन्द्रपालदेव के माग्र हपर नीतिवावयामृत की रचना का प्रश्न नहीं उठता।

२२. वही, पृ० ३३

२३. २४ दी कोनोलॉजिकल आर्डर आव राजशेखराज वर्क्स, 90 ३६५-३६६

२५. यशस्तिलकः ए० १९३ उत्त

२६ वही पृ० ४९७ उत्त०

२७. आजन्मसमम्यस्ताच्छुकात्तर्कातृयादिव ममास्य:। मतिसुरभेरभव ददं सूक्तिपयः सुकृतिनां पुरयै:॥ व्यश् आठ पृत्रः ७

### महेन्द्रपालदेव द्वितीय

महेन्द्रपालदेव द्वितीय का समय ६४५-६ ई० माना जाता है। २८ सोमदेव इस समय सम्भवतया ३५-३६ वर्ष के रहे होंगे। इसलिए महेन्द्रपालदेव द्वितीय और सोमदेव के पारस्परिक सम्बन्धों में कालिक कठिनाई नहीं ग्राती।

## इन्द्र तृतीय

प्रथम महेन्द्रदेव के पुत्र ग्रीर द्वितीय महेन्द्रदेव के पितृब्य महीपालदेव (६१४-६१७ ई०) का राष्ट्रकूट नरेश इन्द्र तृतीय (नित्यवर्ष) के साथ युद्ध हुग्रा था। चंडकौशिक नाटक की प्रस्तावना में ग्रार्य क्षेमीश्वर ने लिखा है —

"त्रादिष्टोऽस्मि श्रीमहीपालदेवेन यस्येमां पुराविदाः प्रशस्तिगाथा-मुदाहरन्ति—

> यः संस्टत्यप्रकृतिगह्नामार्यचाणक्यनीतिं जित्वा नन्दान्कुसुमनगरं चन्द्रगुप्तो जिगाय। कर्णाण्यत्वं ध्रुवसुपगतानद्य तानेब हन्तुं दौर्दाक्यः सः पुनरभवच्छीमहीपालदेवः॥"

श्रयीत् उन महीपालदेव ने मुक्के श्राज्ञा दी है, पुराविद लोग जिनकी इस प्रशस्त गाथा को उद्धृत करते हैं कि जिस चन्द्रगुप्त ने स्वभाव से गहन चाएग क्य-नीति का सहारा लेकर नन्दों को जीतकर कुसुमपुर (पटना) में प्रवेश किया, वहीं चन्द्रगुप्त कर्णाटक में जनमे हुए उन्हीं नन्दों (राष्ट्रकूटों) को मारने के लिए महीपालदेव के रूप में ग्रवतरित हुग्रा है।

इससे ज्ञात होता है कि राष्ट्रकृटों पर चढ़ाई करते समय महोपालदेव ने आयं चाएक्य की नीति ( अर्थशास्त्र ) का अवलम्बन किया था और आयं क्षेमीश्वर उसे प्रकृति गहन बतलाते हैं तब आक्वर्य नहीं कि महीपाल देव के उत्तराधिकारी महेन्द्रपालदेव ने सोमदेव से कह कर सरल नीतिग्रन्थ नीतिवाक्या-मृत की रचना करायी हो। २९

#### नीतिवाक्यामृत का रचनाकाल

यद्यपि नीतिवाक्यामृत के रचनाकाल तथा रचना स्थान का ठीक पता नहीं

२८ दी एज श्रॉव इम्पोरियल कन्नौ न, पृ० ३७ २९ पं नाथराम प्रेमो-सोमदेव स्रिःश्रौर महेन्द्रदेव, जैन सिद्धान्त भास्कर, भाग ११, किरण २

चलता फिरभो नीति शक्यामृत यशस्तिलक के पूर्व की रचना है, यह उपलब्ध साक्ष्यों के म्राधार पर निर्णीत किया जाता है। <sup>३०</sup>

यशस्तिलक राष्ट्रकूट नरेश कृष्णराज तृतीय के चालुक्य वंशीय सामन्त चद्यग के भ्राश्रित गंगधारा में सन् ६५६ ई० में पूर्ण हुम्रा था जिसका उल्लेख सोमदेव ने स्वयं किया है। यशस्तिलक में सोमदेव के गुरु नेमिदेव को तिरानवे महावादियों को जीतने वाला कहा है जब कि नीतिबाक्यामृत में पचपन महा-चादियों को जीतने वाला। इससे नीतिवाक्यामृत यशस्तिलक के पूर्व की रचना ठहरता है। नीतिवाक्यामृत की रचना के समय नेमिदेव ने पचपन महावादियों को पराजित किया हो उसके बाद यशस्तिलक की रचना के समय तक भ्रड़तीस चादियों को भ्रीर भी जीत लिया हो। यदि नीतिवाक्यामृत बाद में रचा गया होता तो ये संख्यायें विपरीत होतीं भ्रथीत् यशस्तिलक की पचपन भ्रीर नीति-चाक्यामृत की तिरानवे। अप

दूसरे यदि नीतिवान्यामृत यशस्तिलक के बाद का होता तो चूंकि वह शुद्ध राजनीतिक ग्रन्थ है, इसलिए किसी राष्ट्रकूट या चालुक्य राजा के लिए ही लिखा जाता और उसका उल्लेख भी श्रवश्य होता, किन्तु ऐसा कोई उल्लेख नहीं है। इससे प्रतीत होता है कि नीतिवाक्यामृत यशस्तिलक के पूर्व रचा गया।

उपर्युक्त साक्ष्यों के परिष्रेक्ष्य में नीतिवाक्यामृत के टीकाकार का यह कथन जाँचने-देखने पर ठीक प्रतीत होता है कि प्रतिपक्षी इन्द्र के लिए कालाग्नि के समान कान्यकुढज नरेश महेन्द्रदेव के आग्रह पर उनके अनुज सोमदेव ने नीति-वाक्यामृत की रचना की।

लगता है महेन्द्रदेव द्वितीय के गद्दी पर बैठने के उपरान्त सोमदेव साधु हो गये हों। वयों कि प्राचीन इतिहास में प्रायः ऐसा देखा गया है कि एक भाई के हाथ में शासन सूत्र झाने पर दूसरा भाई यदि उसका विरोध नहीं करना चाहता तो संन्यस्त हो जाता था, या राज्य छोड़कर भ्रन्यत्र चला जाता था। सोमदेव के साथ भी यही सम्भावना हो सकती है। या यह भी सम्भव है कि सोमदेव महेन्द्रदेव के सगे भाई न होकर दूर के रिक्ते के भाई रहे हों।

३०. ड.क्टर वी॰ राघवन् -नीतिवःक्यामृत आदि के रचियता सोमदेव स्रित, जैन सिद्धान्त मास्कर, भाग ९० किरण ३

३१. ''' त्रिनवतेर्जे तुर्महाव।दिनाम् -। -यश० ५० ४६८

<sup>ं</sup> पंचपंचाशन्महावादिविजयोपः जिंतकीर्तिम दाकिनीपवित्रितिमुक्तनस्य । –नीति॰ प्रशस्ति ।

एक ग्रतिरिक्त प्रमाण के रूप में सोमदेव का देवान्त नाम भी इस बात का द्योतक है कि सोमदेव का गुर्जर प्रतिहार नरेशों से पारिवारिक सम्बन्ध रहा । यद्यपि साधु होने के बाद पहले का नाम प्रायः बदल दिया जाता है, किन्तु सम्भव है शब्द या ग्रर्थं परिवर्तन के साथ सोमदेव ने किसी तरह ग्रपना नाम भी सुरक्षितः रख लिया हो।

यह कहा जा सकता है कि सोमदेव जिस संघ के साधु थे वह संघ ही देवान्त नाम वाला था | इसलिए सोमदेव का नाम भी देवान्त रखा गया। यह भी उतनी ही सम्भावना के रूप में ग्रहण किया जा सकता है, जितनी सम्भावना के रूप में प्रथम बात।

प्रन्त में पर्भनी शिलालेख के उल्लेख पर भी विचार कर लेना आवश्यक है। इस शिलालेख में सोमदेव के दादा गुरु को गौड़संघ का कहा गया है। इर

स्व० पण्डित नाथूराम प्रेमी श्रमण्वेलगोला के शिलालेख में उल्लिखित गोल या गोल्ल से गौड़ की पहचान करते हैं। प्रो० हन्दिकी दक्षिण कनारा की गौड़ जाति से गौड़ संघ के सम्बन्ध की सम्भावना प्रकट करते हैं। वास्तव में सोमदेव ग्रीर गुर्जर प्रतिहारों के सम्बन्धों पर विचार करते हुए ये दोनों सम्भावनाएँ ठीक नहीं लगतीं। कन्नौज के गुर्जर प्रतिहारों का साम्राज्य दूर-दूर तक था। दो गौड़ जनपद इसके ग्रन्तर्गत थे। पिवम बङ्गाल को भी उस समय गौड़ कहा जाता था ग्रीर उत्तर कौशल ग्रम्थात् ग्रवध के एक भाग को भी। बहुत सम्भव है कि यशोदेव उत्तर कौशल के रहे हों। ग्रथवा प्रो० हन्दिकी के सुभावानुसार यदि गौड़ संघ ग्रीर यशोदेव का सम्बन्ध दक्षिण कनारा की गौड़ जाति से भी मान लिया जाय तो भी इससे सोमदेव के महेन्द्रदेव के ग्रनुज होने न होने पर प्रभाव नहीं पड़ता। राष्ट्रकूट ग्रीर गुर्जर प्रतिहारों के पारिवारिक सम्बन्ध इतिहास में सुविदित हैं। सम्भव है महेन्द्रदेव द्वितीय के गदी पर बैठने के बाद सोमदेव दक्षिण भारत चले गये हों ग्रीर कालान्तर में वहीं गौड़ संघ में मुनि हो गये हों।

निष्कर्ष रूप में यह स्वीकार न भी किया जाये कि सोमदेव महेन्द्रदेव के भ्रानुज थे, तो भी यशस्तिलक से यह स्पष्ट है कि सोमदेव का सम्बन्ध विराट

३२. श्री गौडसंघेमुनिमान्यकीर्तिन।म्ना यशोदेव इति प्रजन्ते ।
-प्रेमी जैन साहित्य श्रीर इतिहास में उद्धृत, पृ० ९०

३३. श्रोमः-राजपूताने का इतिहास, भाग १, ए० : ४०

राज्यशासन से दीर्घकाल तक रहा है। दक्षिण भारत में राष्ट्रकूटों के संपर्क में भी वे बहुत काल तक रहे प्रतीत होते हैं। यशस्तिलक में राज्यतन्त्र झौर उसके विभिन्न झवयवों के जो वर्णन हैं, वे सोमदेव के चित्रग्राहिणी प्रतिभा द्वारा स्वयं यहीत चित्र हैं। इतने स्पष्ट भीर सांगोपांग वर्णन बिना इसके सम्भव न थे। बाएा ने भ्रपने युग के महान् प्रतापी सम्राट हर्ष के राज्यतन्त्र का चित्रांकन भ्रपने हर्षंचिरित में किया था, सोमदेव ने भ्रपने युग के महाप्रतापी राष्ट्रकूटों के राज्यतन्त्र का चित्रांकन भ्रपने राज्यतन्त्र का चित्रांकन भ्रपने सहनीय ग्रन्थ यशस्तिलक में किया।

# यशस्तिलक की कथावस्तु और उसकी सांस्कृतिक पृष्ठभूमि

पहले बताया है कि पूरा यशस्तिलक झाठ आश्वासों या अध्यायों में विभक्त है। प्रथम आश्वास कथावतार या कथा की पृष्ठभूमि के रूप में है और अन्त के तीन आश्वासों में उपासका ध्यम अर्थात् जैन गृहस्थ के आचार का विस्तृत वर्णन है। यशोधर की वास्तिवक कथा बीच के चार आश्वासों में स्वयं यशोधर के मूँह से कहलायी गयी है। बागा की कादेम्बरी की तरह कथा जहां से आरम्भ होती है, उसकी परिसमाप्ति भी वहीं आकर होती है। महाराज शूद्रक की सभा में लाया गया वैशम्पायन शुक कादम्बरी की कथा कहना प्रारम्भ करता है और कथावस्तु तीन जन्मों में लहरिया गति से घूमकर फिर यथास्थान पहुँच जाती है। सम्राट मारिदत्त द्वारा आयोजित महानवमी के अनुष्ठान में अपार जन समुदाय के बीच बिल के लिए लाया गया परिव्रजित राजकुमार यशस्तिलक की कथा का आरम्भ करता है और रथ के चक्र की तरह एक ही फेरे में आठ जन्मों की कहानी पूरी होकर अपने मूल सूत्र से फिर जुड़ जाती है। आठ जन्मों की लहानी कहानी का सूत्र यशस्तिलक के प्रासंगिक विस्तृत वर्णनों में कहीं खो न जाये, इसलिए संक्षिप्त कथा का जान लेना आवश्यक है। सम्पूर्ण कथावस्तु इस प्रकार है—

#### कथावस्तु

यौधेय नाम का एक जनपद था। उसकी राजधानी राजपुर थी। वहाँ मारिदल राज्य करता था। एक दिन उसे वीरभैरव नामक कौल माचार्य ने बताया कि चण्डमारी देवी के सामने सभी प्रकार के पशु गुगल के साथ सर्वाङ्ग सुन्दर मनुष्य युगल की भ्रापने हाथ से बिल करने से विद्याधर लोक को जीतने वाले चक्र की प्राप्ति होती है। मारिदच विद्याधर लोक की विजय करने ग्रौर वहाँ की कमनीय कामनियों के कटाक्षावजोकन की उत्सुकता को रोक न सका। उसने चण्डमारी के मन्दिर में महानवमी के ग्रायोजन को श्रपूर्व उत्साह ग्रौर धूमवाम के साथ मनाने की घोषणा कर दी। तैयारियाँ होने लगीं। छोटे-बड़े सभी तरह के पशुग्रों के जोड़े उपस्थित किये गये। कमी थी केवल सर्वाङ्ग सुन्दर मनुष्य ग्रुगल की। चारों ग्रोर ऐसे युगल की खोज में राज्य कर्मचारी भेज दिये गये।

उसी समय राजधानी के निकट सुदत्त नाम के महात्मा धाकर ठहरे। उनके साथ उनके दो अल्प वयस्क शिष्य भी थे। ये दोनों भाई-बहिन अल्प अवस्था में ही राज्य त्याग कर साधु हो गये थे। साधु वेश में उनका राजसी तेज और कमनीयता अक्षुण्ए थी। मध्याह्न में वे दोनों अपने गुरु की आज्ञा लेकर नगर में भिक्षा के लिए गये। वहाँ उनकी राज्य कर्मचारियों से भेंट हो गयी। राज्य कर्मचारी बिना किसी रहस्य का उद्वाटन किये ही बहाना बना कर उन दोनों को चण्डमारी के मन्दिर में ले गये।

मारिदत्त सर्वांग सुन्दर नर युगल की प्राप्ति से उल्लेसित हो उठा। उसकी विद्याधर लोक को जीतने की इच्छा साकार जो होनी थी। हर्षातिरेक में उसने कोश से तलवार निकाल ली, किन्तु साधु वेश, सौम्य प्रकृति ग्रौर मृत्यु के सामने खड़ा होने पर भी उनके भ्राप्वं धैयै को देख कर उसका हाथ रुक गया। बोला—में तुम्हारा परिचय जानना चाहता हूँ। मुनिकुमार ने कहा—साधु का क्या परिचय। फिर भी कौतूहल हो तो सुनो। [प्रथम ग्राश्वास]

भरत क्षेत्र में ग्रवन्ति नाम का एक जनपद है। उसकी राजधानी उज्जयिनी शिप्रा नदी के किनारे बसी है। वहाँ राजा यशोर्घ राज्य करता था। उसकी चन्द्रमित नाम की रानी थी। उन दोनों के यशोधर नाम का एक पुत्र हुग्रा। एक दिन राजा ने ग्रपने सिर पर सफेद बाल देखे। उन्हें देखकर उसे वैराग्य हो गया ग्रीर उसने ग्रपने पुत्र को राज्य देकर संन्यास ले लिया। यशोधर का राज्याभिषेक ग्रीर ग्रमृतमित के साथ पाणिग्रहण संस्कार शिप्रा के तट पर एक विशाल मण्डा में घूमधाम से सम्पन्न हुग्रा। [द्वितीय ग्राक्वास]

राज्य संचालन में यशोधर का जीवन सुखपूर्वक बीतने लगा।

वितीय ग्राश्वास ]

एक दिन राजा यशोधर रानी अमृत पति के साथ विलास करके लेटा ही था कि रानी उसे सोया समक घीरे से पलंग से उतरी और दासी के कपड़े पहन कर महल से निकल पड़ी। यशोधर इस रहस्य को जानने के लिए चुपके से उसके पीछे हो गया। उसने देखा कि रानी गजशाला में पहुँचकर अत्यन्त गन्दे विजयमकरध्वज नामक महावत के साथ नाना प्रकार से विलास कर रही है। उसके आश्वर्यं, कोध और घृणा का ठिकाना न रहा। वह कोध से तिलमिला उठा और यह सोच कर कि दोनों का एक साथ ही काम तमाम कर दे, उसने कीश से तलवार निकाल ली। पर एक क्षण कुछ सोच कर उलटे पैर लौट पड़ा

श्रीर महल में भ्राकर पलंग पर पुन: लेट गया। महावत के साथ रित करने के बाद रानी लौट ग्रायी श्रीर यशोधर के साथ पलंग पर इस तरह चुपके से सो गयी मानो कुछ हुआ भी न हो।

इस घटना से यशोधर के मन को बड़ी ठेस लगी। उसका दिल टूट गया। संशार की ग्रसारना के विचार उसके मन में बार बार ग्राने लगे।

सबेरे प्रतिदिन के अनुसार जब यशोधर राजसभा में पहुँचा तो उसकी माता चन्द्रमित ने उसे उदास देख कर उदासी का कारएा पूछा। यशोधर ने बात टालने की दृष्टि से कहा कि उसने भ्राज रात्रि के श्रन्तिम प्रहर में एक स्वप्न देखा है कि वह भ्रपने राजकुमार यशोमित को राज्य देकर संन्यस्त हो वन को चला गया है। इसलिए वह भ्रपनी कुल परम्परा के अनुसार राजकुमार को राज्य देकर साधु होना चाहता है।

यह सुनकर राजमाता चिन्तित हुई श्रोर उसने कुल देवी चंडमारी के मंदिर में बिल चढ़ाकर स्वप्न की शान्ति करने का उपाय बताया। यशोधर पशु हिंसा के लिए किसी भी मूल्य पर तैयार नहीं हुन्ना तो राजमाता ने कहा कि श्राटे का मुर्गा बना कर उसी की बिल करेंगे। यशोधर को विवश होकर यह मानना पड़ा। उसने सोचा कि कहीं राजमाता पुत्र के द्वारा भ्रवज्ञा होने पर कोई भ्रानिष्ट न कर बैठे, इसलिए उसने मां की बात मान ली। एक श्रोर चंडमारी के मन्दिर में बिल का श्रायोजन, दूसरी श्रोर कुमार यशोमित के राज्याभिषेक की तैयारी होने लगी।

ध्रमृतमित को जब यह समाचार ज्ञात हुआ तो वह हृदय से प्रसन्न हो उठी। फिर भी दिखादा करती हुई बोली —स्वामिन्! मुफ्ते छोड़कर ग्राप संन्यास लें, यह ठीक नहीं। ग्रत: कृपा करके मुफ्ते भी ग्राने साथ वन ले चलें।

यशोधर कुलटा रानी की इस ढिठाई से तिलमिला उठा। उसे गहरी चोट लगी, फिर भी बात को पी गया। मन्दिर में जाकर उसने भ्राटे के मुर्गे की बिल चढ़ायी। इससे उसकी माँ तो प्रसन्न हुई, किन्तु रानी को दु:ख हुम्रा कि कहीं राजा का वैराग्य क्षिएाक न हो। उसने बिल किये हुए उस म्राटे के मुर्गे के प्रसाद को पकाते समय उसमें विष मिला दिया, जिसके खाने से यशोधर मौर उसकी माँ, दोनों की मृत्यु हो गयी। [चतुर्थं म्राश्वास]

मृत्यु के बाद दोनों माँ भीर बेटे छ: जन्मों तक पशुयोनि में भटकते रहे। पहुले जन्म में यशोधर मोर हुम्रा भ्रौर उसकी माँ चन्द्रमति कुत्ता। दूसरे जन्म में यशोधर हिरण हुआ और चन्द्रमित साँप। तीसरे जन्म में वे शिक्षा नदी में जल जन्तु हुए। यशोधर एक बड़ी मछली हुआ और चन्द्रमित मगर। चौथे जन्म में दोनों भ्रज युगल (बकरा-बकरी) हुए। पाँचनें जन्म में यशोधर पुन: बकरा हुआ तथा चन्द्रमित कलिंग देश में भैसा हुई। छठे जन्म में यशोधर मुर्गा भीर चन्द्र-मित मुर्गी हुई।

मुर्गा-पुर्गी का मालिक वसन्तोत्सव में कुक्कुट युद्ध दिखाने के लिए उन्हें उज्जियिनी ले गया । वहाँ सुदत्त नाम के श्राचार्य ठहरे हुए थे। उनके उपदेश से उन दोनों को श्रपने पूर्व जन्मों का स्मर्गा हो गया श्रीर उन्हें श्रपने किये पर पश्चात्ताप होने लगा। श्रगले जन्म में मरकर वे दोनों राजा यशोमित के यहाँ उसकी रानी कुसुमाविल के गर्भ से युगल भाई-बहन के रूप में पैदा हुए। उनके नाम क्रमशः श्रभयरुचि श्रीर श्रभयमित रखें गये।

एक बार राजा यशोमित सपरिवार आचार्य सुदत्त के दर्शन करने गया आरोर वहाँ अपने पूर्वंजों की परलोक यात्रा के सम्बन्ध में पूछा। आचार्य सुदत्त ने अपने दिव्यज्ञान के प्रभाव से जानकर बताया कि तुम्हारे पितामह यशोधं अपनी तपस्या के प्रभाव से स्वगं में सुख भोग रहे हैं और तुम्हारी माता अमृतमित विष देने के पाप के कारण नरक में है। तुम्हारे पिता यशोधर तथा उनकी माता चन्द्रमित आटे के मुर्गे की बिल देने के पाप के कारण छ: जन्मों तक पशुयोनि में भटककर अपने पाप का प्रायश्चित्त करके तुम्हारे पुत्र और पुत्री के रूप में उत्पन्न हुए हैं।

ग्रावार्यं सुदत्त ने उनके पूर्वं जन्मों की कथा सुनायी जिसे सुनकर उन बालकों को संसार के स्वरूप का ज्ञान हो गया ग्रीर इस डर से कि बड़े होने पर पुनः संसार चक्र में न फैंस जायें, उन्होंने बाल्यावस्था में ही दीक्षा ले ली।

इतना कह कर ग्रभयरुचि ने कहा, राजन् ! हम दोनों वही भाई-बहन हैं। हमारे वे ग्राचार्य सुदत्त इसी नगर के पास ग्राकर ठहरे हैं। हम लोग उनकी श्राज्ञा लेकर भिक्षा के लिए नगर में ग्राये थे कि ग्रापके कर्मचारी हमें पकड़कर यहाँ ले ग्राये। [पंचम ग्राक्वास]

इतनी कथा पाँच श्राश्वासों में समाप्त होती है। इसके श्रागे तीन श्राश्वासों में सोमदेव ने उपासकाध्ययन (श्रावकाचार) का वर्णन किया है। बाणाभट्ट की कादम्बरी की तरह यशस्तिलक की कथा का जहाँ से श्रारम्भ होता है वहीं उसकी परिसमाप्ति भी। कथा के सूत्र को जोड़ने के लिए सोमदेव ने श्रागे इतना श्रौर कहा है कि—राजा मारिदत्त यह वृत्तान्त सुनकर श्राश्चर्यंचिकत हो गया श्रौर बोला-मुनिकुमार, हमें शीघ्न ही ग्रपने गुरु के निकट ले चर्ले। हमें उनके दर्शनों की तीव्र उत्कंटा हो रही है।

इसके बाद सब लोग आचार्य सुदत्त के पास पहुँचे श्रीर उनके उपदेश से प्रभावित होकर धर्म में दीक्षित हो गये। धर्म के प्रभाव से सारा यौधेय सुख, शान्ति श्रीर समृद्धि से श्रोतश्रोत हो गया।

यशस्तिलक की इस सम्पूर्ण कथावस्तु को सोमदेव ने एक स्थान पर केवल एक पद्य में संजो कर रख दिया है—

> "त्रासीच्चन्द्रमितर्थशोधरनृपस्तस्यास्तनूजोऽभवत् तौ चण्ड्याः कृतिपष्टकुक्कुटबलीद्वेडप्रयोगान्मृतौ ॥ श्वा केकी पवनाशनश्च पृषतः प्राहस्तिमिश्छागिका भर्तास्यास्तनयश्च गर्वरपतिर्जातौ पुनः कुक्कुटौ ॥"

—पृ० २५६, उत्त०

चन्द्रमित नामकी रानी थी | उसका पुत्र यशोधर हुमा । उन दोनों ने चण्डमारी देवी के सामने भ्राटे के मुर्गे की बिल दी श्रीर विष के दिये जाने से उन दोनों की मृत्यु हो गयी । इसके बाद भ्रगले जन्मों में कम से कुत्ता भीर मोर, सांप भीर सेही, मगर भीर महामत्स्य, बकरा-बकरी, फिर बकरा-बकरी भीर भन्त में मुर्ग-मुर्गी हुए ।

इस तरह यशस्तिलक की कथा को एक ग्रोर एक पद्य में संग्रथित किया गया है, दूसरी ग्रोर इसी कथा को पूरे यशस्तिलक में नियोजित किया गया है।

# कथावस्तु की सांस्कृतिक पृष्ठभूमि

काव्य के माध्यम से जन-मानस में नैतिक जागरण की प्रित्रया प्राचीन काल से चली आयी है। काव्य से एक ओर पाठक का मनोरंजन होता रहता है, दूसरी ओर बिना किसी बोफ के अनजाने ही उसके मानस-पटल पर नैतिक घरातल की पृष्ठभूमि भी तैयार होती रहती है। इसीलिए मम्मट ने इसे कान्तासम्मित उपदेश कहा। जिस प्रकार कान्ता (स्त्री) अपने पित का मन बहलाती हुई खुशी-खुशी उससे अपनी बात मनवा लेती है, उसी प्रकार काव्य पाठक का मनोरखन करता हुआ उसे सदुपदेश भी दे देता है।

काव्यशास्त्र की इस मौलिक प्रेरणा ने ही साहित्यकार पर सामाजिक चरित्र विकास का उत्तरद्भियत्व ला दिया। फिर तो काव्य के माध्यम से धर्म ग्रौर तत्त्वज्ञान की भी शिक्षा दी जाने लगी। महाकिव ग्रश्वधोष के सींदरानन्द महा-

काव्य श्रीर बुद्धचरित की पृष्ठभूमि बौद्ध चिन्तन श्रीर तत्त्वज्ञान को जनमानस तक पहुँचाने की मूल प्रेरणा से ही निर्मित हुई है। जैन साहित्य का एक बहुतः बड़ा भाग इसी घरातल पर श्राधारित है।

सोमदेव सूरि का यशस्तिलक दशवीं शताब्दी (६५६ ई०) के मध्य में लिखा गया संस्कृत साहित्य का एक ऐसा ही ग्रन्थ है, जिसकी मूल प्रेरणा शुद्ध रूप से नैतिक घरातल पर प्रतिष्टित हुई है। कथाकार को जनमानस में श्रिहंसा के उत्कृष्टतम रूप की प्रतिष्ठा करना श्रभीष्ट था, जिसे उसने एक लोकप्रिय कथा-पुरुष के चरित्र के माध्यम से प्रस्तुत किया। यशस्तिलक का चरितनायक सम्राट यशोघर हिसा का तीव्र विरोधी है, इसलिए जब उसकी मां उससे पशुबलि देने की बात कहती है तो वह बिगड़ खड़ा होता है श्रीर कठोर शब्दों में बिल का खण्डन करता है। बाद में मां के श्राग्रह श्रीर तीव्र प्रेरणा के कारणा श्राटे के मुगें की बिल देना मंजूर कर लेता है। बिल देने के तात्कालिक दुष्परिणाम स्वरूप यशोघर की रानी उस श्राटे के मुगें में विष मिलाकर मां बेटे को बिल के असाद के रूप में लिखा देती है, जिससे उन दोनों की तत्काल मृत्यु हो जाती है। मृत्यु के बाद दोनों छ: जन्मों तक पशुयोनि में भटकते रहते हैं। श्रन्त में सद्गुरु का सान्निध्य पाकर जब उन्हें श्रपने इस पाप का बोध होता है श्रीर उसके लिए वे पदचात्ताप करते हैं तब कहीं उन्हें फिर से मनुष्य भव की प्राप्ति होती है।

इस तरह यशिस्तलक की कथावस्तु हिंसा धौर धिंहसा के द्वन्द की कहानी है। आचार्य सोमदेव एक उच्चकोटि के जैन साधु थे। अतएव उनका अहिंसा के प्रति तीव अनुराग स्वाभाविक था। कथा के माध्यम से वे अहिंसा संस्कृति को सम्पूर्ण जनमानस में बिठा देना चाहते थे। यशिस्तलक की कथा के द्वारा उन्होंने लोगों को दिखाया कि जब आटे के मुगें की भी हिंसा करने से लगातार छ: जन्मों तक पशुयोनि में भटकना पड़ा तो साक्षात् पशु-हिंसा करने का कितना विषाक्त परिगाम होगा, इसकी कल्पना करना भी कठिन है। कथावस्तु की यही सांस्कृतिक पृष्ठभूमि है।

यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि यशस्तिलक की कथा का नायक एक सम्राट है। साम्राज्य में कितने तरह की हिंसा नहीं होती? पशुष्ठों की बात तो दूर रही, युद्धों में नर संहार की भी सीमा नहीं रहती। ऐसी स्थिति में एक आटे के मुगें की बिल देने के कारणा उसे छ: जन्मों तक पशुयोनि में भटकना कहाँ तक तर्कसंगत है? सोमदेव का घ्यान उपर्युक्त तथ्य की ग्रोर ग्रवश्य गया होगा, क्योंकि ग्रहिंसा संस्कृति के क्रिमक विकास को दृष्टि में रखते हुए उक्त कथावस्तु की योजना को गयी है। ग्रहिंसा के उरकृष्ट स्वरूप की साधना साधु ही कर सकता है जो त्रस ग्रीर स्थावर समस्त जीवों की हिंसा से विरत है। ग्रहस्थ इतनी साधना नहीं कर सकता। उसे ग्रपने ग्राश्रित प्राणियों के भरण-पोषण के लिए नाना प्रकार का भारम्भ करना पड़ता है, तरह-तरह के उद्योग करने होते हैं तथा ग्रपने विरोधियों का प्रतिरोध ग्रीर विनाश करना होता है। वह यदि कुछ साधना कर सकता है तो केवल यह कि जानबूक्तकर (संकल्पपूर्वक) किसी भी प्राणी की हिंसा न करे। इन चार प्रकार की हिंसा ग्रों को शास्त्रीय शब्दों में निम्न-लिखित नाम दिये गये हैं—

१. म्रारम्भी हिंसा, २. उद्योगी हिंसा, ३. विरोघी हिंसा, ४. संकल्पी हिंसा।

गृहस्थ इन चार प्रकार की हिंसाओं में से ग्रंतिम अर्थात् संकल्पी हिंसा का त्यागी होता है। यशस्तिलक के कथानायक ने संकल्पपूर्वंक आटे के मुर्गे की बिल की थी, जिसका कि उसे त्यागी होना चाहिए था। यही कारण है कि उसे इसका विषाक्त फल भोगना पड़ा।

कथा की इस योजना के पीछे एक और भी महत्त्वपूर्ण तथ्य छिपा हुम्रा है। यशोधर को उक्त हिंसा के प्रतिफल छः जन्मों तक पशुयोनि में ही क्यों भटकना पड़ा, नरक में भी तो जा सकताथा?

यशोधर ने म्राटे का मुर्गा चढ़ाकर उससे समस्त जीवों की बिल करने का फल प्राप्त होने की कामना की। किनःसन्देह यह देवता के साथ बहुत बड़ा छल था। छल-कपट (माया) तियंवगित के कर्म बन्धन का कारण है (माया तैयंग्योनस्य, तत्त्वार्थं पुत्र ६। १६)। यही कारण है कि यशोधर को ऐसे तियंचगित कर्म का बन्ध हुआ, जिसे वह छः जन्मों में भोग पाया।

इस प्रकार यशस्तिलक की कथावस्तु ग्राहिसा संस्कृति की विशाल पृष्ठभूमि पर प्रतिष्ठित हुई है। इससे एक ग्रोर सोमदेव के साहित्यकार ने जनमानस के

सर्वेषु सत्त्वेषु इतेषु यन्मे भर्वेस्फलं देवि तदत्र मृ्यात् ।
 इत्याशयेन स्वयमेव देव्याः पुरः शिरस्तस्य चकर्त शस्त्र्या ॥
 यश० पृ० १६३ उत्त०

चरित्र विकास की नैतिक जिम्मेदारी पूर्ण की, दूसरी स्रोर स्रहिंसा की प्रतिष्ठा से धार्मिक नेता का दायित्व।

एक बात ग्रीर जो ध्यान में ग्राती है वह यह कि संअवतया १० वीं शताब्दी में बिल प्रथा का बहुत ही जोर था। छोटे से छोटे पश्-पक्षी से लेकर बड़े से बड़े पश की बिल देने में भी लोगों को हिचिकिचाहर नहीं होती थो। दक्षिए। भारत में जहाँ कौल ग्रौर कापालिक सम्प्रदाय विशेष पनपे, वहाँ बलि प्रथा का जोर होना स्वाभाविक था। सोमदेव ने यशस्तिलक में जिस तीवता के साथ ग्रीर जिन कठोर शब्दों में बलि प्रथा का विरोध किया है, वह कथावस्तू की सांस्कृतिक पुष्ठभूमि का दूसरा ऋज्ञ है। बलि प्रथा का विरोध करना ऋहिंसा के विकास के लिए नितात ग्रावश्यक था। उसी के लिए सोमदेव ने कथा के माध्यम से जन सामान्य के सामने बलि के दृष्परिशामों को प्रस्तृत किया और लोगों को यह महसूस करने के लिए बाध्य किया कि बलि करना निंद्य और निकृष्ट काम ही नहीं घृणास्पद, भ्रतएव परित्याज्य भी है।

# यशोधरचरित्र की लोकप्रियता

यशोधरचिरत्र मध्ययुग के साहित्यकारों का प्रिय और प्रेरक विषय रहा है। यद्यपि कथावस्तु के मूल उत्स के विषय में अभी निश्चयपूर्वक कहना किन है, फिर भी अब तक उपलब्ध प्रकाशित तथा अप्रकाशित सामग्री के आधार पर कहा जा सकता है कि लगभग सातवीं शती के अन्त से लेकर उन्नीसवीं शती तक यशोधरचरित्र पर ग्रन्थ रचना होती रही। प्राकृत, संस्कृत, अपभ्रंश, पुरानी हिन्दी, गुजराती, तिमल, कन्नड़ आदि भारतीय भाषाओं में इस कथा को आधार बनाकर लिखे गये अनेक ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। अपभ्रंश जसहरचरिउ की भूमिका में प्रो० पी० एल० वैद्य ने उनतीस ग्रन्थों की सूचना दी है। इधर उपलब्ध जानकारी से यह संख्या चौवन तक पहुँच जाती है। अनेक शास्त्रभण्डारों की सूचियाँ अभी तक नहीं बन पायीं, इसलिए अभी भी यह निश्चयभूर्वक नहीं कहा जा सकता कि इस सूची के अतिरिक्त और नवोन ग्रन्थ यशोधरचरित्र पर न मिलें। अब तक प्राप्त जानकारी का संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है—

- १. उद्योतन सूरि ने कुवलयमाला कहा (७७९ ई०) में प्रभंजन द्वारा रिचत यशोधरचरित्र की सूचना दी है। यद्यपि यह प्रन्थ ग्रव तक प्राप्त नहीं हुग्रा, किन्तु यह सत्य है कि प्रभंजन ने यशोधरचरित्र की रचना की थी। वासवसेन ने भी प्रभंजन का उल्लेख किया है। र
- २. हरिभद्र सूरि के प्राकृत ग्रन्थ समराइच्च कहा में यशोधर की कथा ग्रायी है। हरिभद्र उद्योतन सूरि के गुरुग्रों में से थे। इनका समय ग्राठवीं शती का मध्यकाल माना जाता है।

सत्त्य जो जसहरो जमहर-चरिष्य जयवष पथडो ।
 कलि-मल-पभं न यो चिय पमं जयो श्रासि रायरिसी ॥
 — कुवलयमाला, पृ• ३।३१

सर्वशास्त्रविदां मान्यैः सर्वशास्त्रार्थपारगैः।
 प्रभाजनादिभिः पूर्वे हरिषेणसम्नितेः॥
 पो० पल० वैद्य -जसहर चरिज, भूमिका, १० २५

- ३. हरिभद्र के बाद दशवीं शती में सोमदेव ने संस्कृत में विशालकाय यशस्तिलक लिखा।
- ४. सोमदेव के समकालीन विद्वान् पुष्पदन्त ने ग्रपभ्रंश में जसहरचरिउ की रचना की ।
- ५. पुष्पदन्त ग्रौर सोमदेव के बाद वादिराजकृत यशोधरचरित्र की जानकारी मिलती है। श्रुतसागर ने वादिराज को सोमदेव का शिष्य बताया है। ३ स्वयं वादिराज की सूचना के अनुसार उन्होंने यशोधरचरित्र की रचना के पूर्व शक संवत् ९४७ (१०२५ ई०) में पार्श्वनाथचरित की रचना की थी। ४
- ६. वादिराज के बाद वासवसेन का उल्लेख किया जाना चाहिए । वासवसेन ने संस्कृत में ग्राठ ग्रध्यायों में यशोधरचरित्र लिखा ।
- ७. वासवसेन के समकालीन वत्सराज ने भी यशोधर-कथा पर ग्रन्थ लिखा। गन्थवं किव ने वासवसेन तथा वत्सराज दोनों का उल्लेख किया है। इसलिए इनका समय १४ वीं शती से पूर्व का म्रानुमाना जाता है।
- द. वासवसेन ने ग्रंपने पूर्ववर्ती प्रभंजन ग्रौर हरिषेण का उल्लेख किया है। हिरिषेण के काव्य के विषय में कोई जानकारी नहीं मिलती। संस्कृत कथाकोष के रचियता हरिषेण से इनकी पहचान की जाती है किन्तु पर्याप्त साक्ष्यों के ग्रंभाव में निश्चित रूप से यह नहीं माना जा सकता कि वासवसेन के द्वारा उल्लिख्त हरिषेण यही हैं।
- ९. वासवसेन की शैली और विधा पर ही सम्भवतया सकलकीर्ति ने अपना संस्कृत यशोधरचरित्र लिखा। सकलकीर्ति के शिष्य ज्ञानभूषएा ने संवत् १५६० में अपनी तत्त्वज्ञानतरंगिएगी की रचना की थी। इसी आधार पर सकलकीर्ति का समय १४५० ई० के लगभग अनुमाना जाता है।
- १०. सकलकोर्ति की ही शैली ग्रीर विधा पर सोमकीर्ति ने संस्कृत में यशोधरचरित्र की रचना की । स्वयं सोमकीर्ति ने इसका रचनाकाल संवत् १५३६ (१४७९ ई०) दिया है।

स वादिराजोऽपि सोमदेवाचार्यस्य शिष्यः। वादीमसिंहोऽपि मदीय शिष्यः
 श्री वादिराजोऽपि मदीय शिष्यः। इत्युक्तत्वाचा — यश ० २। १२६ सं० टी०

४. श्री पाद्यंनाथका कुरस्थचिरतं येन कीर्तितम्। तेन श्रीवादिराजेनारच्या याशोधरी कथा॥ —पी० एल० वैद्य-वही, पृ० २५

- ११. माणिक्यसूरि ने संस्कृत के अनुष्पुप्यों में १४ अध्यायों में यशोधर चरित्र की रचना की । इनके समय आदि के विषय में कोई जानकारी नहीं मिलती । माणिक्यसूरि ने हरिभद्र को अपने पूर्ववर्ती रूप में स्मरण किया है ।
- १२. पद्मनाभ ने नो अध्यायों में संस्कृत यशोधरचरित्र लिखा। इसकी प्राचीनतम प्रति संवत् १५३८ की मिलती है, जो आसेर (राजस्थान) के शास्त्र-भंडार में सुरक्षित है। इनके समय इत्यादि का ठीक पता नहीं चलता।
- ् १३. पूर्णभद्र ने संस्कृत के ३११ पद्यों में संक्षेत्र में यशोधरचरित्र लिखा। इनके सम्बन्ध में भी कोई विशेष जानकारी नहीं मिलती।
- १४. क्षमाकल्याण ने संस्कृत गद्य में यशोधरचरित्र लिखा, जो कि म्राठ म्रघ्यायों में समाप्त होता है। क्षमाकल्याण ने म्रपने यशोधरचरित्र के प्रारम्भ में हरिभद्र के प्राकृत यशोधरचरित्र का उल्लेख किया है। क्षमाकल्याण ने म्रपनी कृति सं० १८३९ (१७८२ ई०) में पूर्ण की थी।
- १५. भण्डारकर इंस्टीट्यूट में एक और पाण्डुलिपि यशोधरचरित्र की है, जिसके प्रारम्भ के कुछ पृष्ठ नहीं हैं और इसलिए उसके लेखक का भी पता नहीं चलता। ग्रन्थ ४ ग्रध्यायों में तमाप्त होता है। यह पाण्डुलिपि सन् १५२४ ई० की है।
- रायबहादुर हीराजाल की ग्रन्थ-सूचि के श्रनुसार यशोधरचरित्र पर निम्न लिखित विद्वानों ने भी ग्रन्थ लिखे—
  - १६. मल्लिभूषरा नं० ७७८८
  - १७. ब्रह्मनेमिदत्त नं० ७८००
- १८. पद्मनाथ नं० ७८०४ । सम्भवतया उपरि-उल्लिखित पद्मनाभ ग्रौर पद्मनाथ एक ही हैं ।
- १९. श्रुतसागर ने चार ग्रध्यायों में संस्कृत में यशोधरचरित्र लिखा। ये श्रुतसागर यशस्तिलक के टीकाकार ही हैं। संत्र की प्रार्थना पर इन्होंने ग्रपने ग्रन्थ को रचना की थी। ग्रन्थ के ग्रन्त में प्रशस्ति इस प्रकार दी गयी थी—

...श्रीमत्कुंदकुंदविदुषो देवेन्द्रकीर्तिर्गुरुः । पट्टे तस्य मुमुज्जरत्तरणगुणो विद्यादिनंदीश्वरः ॥

४. श्रो हरिभद्रमुनी-द्रैविहितं प्राक्तनमय तथान्यकृतम् तदहम् गद्यमयं तत् कुर्वे सर्वाववोधकृते ॥

# तत्वाद्यावनपयोधरमत्तभृंगः, श्रीमल्लिभूषणगुरुर्गरिमाप्रधानः । सप्नेरितोऽह्ममुनाभयरुच्यभिख्ये भट्टारकेण चरिते श्रुतसागराख्यः ॥ ह

इनका समय १६वीं शती माना जाता है।

- २०. हेमकुंजर ने ३७० श्लोकों में संस्कृत में यशोधरकथा लिखी।
- २१. जन्न किव ने सन् १२०९ में गद्य ग्रौर पद्य में चार ग्रवतारों (ग्रध्यायों) में कन्नड में यशोधरचरित्र लिखा।
- २२. पूर्णदेव ने संस्कृत में यशोधरचरित्र लिखा। इसके रचनाकाल का पता नहीं चलता। सं० १८४४ की एक पाण्डुलिपि ग्रामेर शास्त्र-भण्डार में सुरक्षित है।
- २३. श्री विजयकीर्ति ने संस्कृत गद्य में यशोधरचरित्र लिखा । इसके रचना-काल या लिपिकाल का पता नहीं चलता । <sup>-</sup>
- २४. ज्ञानकीर्ति ने संवत् १६५९ में संस्कृत यशोधरचरित्र लिखा । इसकी प्राचीनतम प्रति संवत् १६६१ की उपलब्ध है। यह म्रामेर शास्त्र-भंडार् में सुरक्षित है। <sup>६</sup>

२५-२८. बड़ा मंदिर, जयपुर के शास्त्र-भंडार में संस्कृत यशोधरचरित्र की चार ऐसी भी पाण्डुलिपियाँ हैं, जिनके लेखक का पता नहीं चलता। इनमें रचनाकाल भी नहीं है। एक का लिपिकाल संवत् १७१५ तथा एक का १८०१ दिया है। चारों की शास्त्र संख्या इस प्रकार हैं। \* •

- (१) वेष्टन संख्या १४४६ ( संवत् १८०१ की प्रति )
- (२) वेष्टन संख्या १४४ ८
- (३) वेष्टन संख्या १४४९
- (४) वेष्टन संख्या १४५० ( संवत् १७५० की प्रति )

६. राजस्थान के शास-भण्डारों की सूची, भाग २, ५० १८८

७. आमेर शास्त्र भरडार सूची, १० ११७

८. वही

६. वही, पु० ११६

९०. वही, पृ० २२८

- २९. देवसूरि ने ३५० इलोकों में यशोधरचरित्र लिखा। इनके समय आदि का पता नहीं चलता (जैन ग्रन्थावलि, पृ० २३०)।
- ३०. सोमकीर्ति ने पुरानी हिन्दी मे यशोधररास लिखा । इसके रचना काल का पता नहीं चलता । यह संवत् १६६१ के लिखे एक गुटके में उपलब्ध है। ११
- ३१. परिहरानन्द ने हिन्दी पद्यों में संवत् १६७० में यशोधरचरित लिखा । इसकी संवत् १८३९ की पाण्डुलिपि बबीचन्द्रजी का मंदिर, जयपुर में सुरक्षित है । १२
- ३२. साह लोहट ने पद्मनाभ के यशोधरचरित के आधार पर हिन्दी यशोधर-चरित्र लिखा। इसका रचनाकाल संवत् १७२१ है। इसकी संवत् १८०३ की प्रति उपलब्ध है। १३
- ३३. खुशालचन्द्र ने संत् १७८१ में हिन्दी में यशोधरवरित्र लिखा। इसकी प्राचीनतम प्रति संवत् १८०१ की उपलब्ब है। "४
- ३४. अजयराज ने हिन्दी में यशोधर चौपई लिखी। इसकी संवत् १८३९ की पाण्डुलिपि उपलब्ध है। १५
- ३५. गारवदास ने हिन्दी पद्यों में यशोधरचरित्र लिखा । इसका रचनाकाल संवत् १५८१ है ।<sup>१६</sup>
- ३६. पन्नालाल ने हिन्दी गद्य में यशोधरचरित्र लिखा । इसका रचनाकाल संवत् १९३२ है । १७
- ३७. एक प्रति हिन्दी यशोधरचरित्र की जैन मन्दिर संघी जी के शास्त्र भंडार, जयपुर में वेष्टन संख्या ६११ में है। इसके लेखक, रचनाकाल स्नादि का पता नहीं चलता।<sup>१८</sup>

११ वही, पृ० ३७६

१२. राजस्थान के शास्त्र-मंडारों की सूची, भाग ३ ए०७४

१३. श्रामेर शास्त्र-मंडार सूची, १० ११६

<sup>9 8.</sup> वही

१४. राजस्थान के शास्त्र-भएडारों की सूची, भाग ३, ५० ७७

१६. वही, भाग ४, पृ० १६ १

१७. वही, पृ० १६२

१८, वही, पृ॰ १६३

- ३८. यशोधर-जयमाल नाम से हिन्दी में एक रचना एक गुटके में उपलब्ध है। इसके रचियता या रचनाकाल का पता नहीं चलता।
- ३९. सोमदत्तसूरि ने हिन्दी में यशोधररास लिखा। इसके रचनाकाल स्नादि का पता नहीं चलता। यह बबीचन्दजी का मंदिर, जयपुर में गुटका संख्या ४८, वेष्टन संख्या १०१३ (ख) में सुरक्षित है। १०
- ४०. यशोधरचरित्र भाषा नाम से एक पाण्डुलिपि उपलब्ध है, जिसके रचियता ग्रादि का पता नहीं चलता।
- ४१. पं ० लक्ष्मीदास ने पुरानी हिन्दी में यशोधरचरित्र लिखा। लक्ष्मीदास ने अपनी कृति के प्रारम्म में कहा है कि उन्होंने पद्मनाभ की शैली और विचा के ग्राधार पर यशोधरचरित्र की रचना की।
- ४२. जिनचन्द्रसूरि ने पुरानी गुजराती में यशोधरचरित्र लिखा । सम्भवतया जिनचन्द्रसूरि १६वीं शती के विद्वान् थे ।
  - ४३. देवेन्द्र ने पुरानी गुजराती में यशोधररास लिखा।
- ४४. लावण्यरत्न ने सं० १५७३ (१५१६ ई०) में गुजराती में यशोधर-चरित्र लिखा।
- ४५. लावण्यरत्न के समान ही मनोहरदास ने भी सं० १६७६ (१६१९ ई०**)** में गुजराती में यशोधरचरित्र लिखा ।
  - ४६. ब्रह्मजिनदास ने सं० १५२० (१४६३ ई०) में यशोधररास लिखा।
- ४७. इसी तरह जिनदास ने सं० १६७० (१६१३ ई०) में यशोधररास लिखा।
  - ४८. विवेकराज ने संवत् १५७३ में यशोधररास लिखा ।
- ४९. यशोधरकथा चतुष्पदी के नाम से एक ग्रोर गुजराती पाण्डुलिपि प्राप्त होती है। इसके रचयिता ग्रादि का पता नहीं चलता। '°
- ५०. एक ग्रजात लेखक ने तिमल भाषा में यशोधरचरित्र लिखा। इसका समय १०वीं शताब्दी है ग्रीर सम्भवतः यह वादिराज की कृति है।

१६ वही, भाग ३, ५० १२६

२०. लिंबडीना जैन ज्ञानभण्डारनी हस्तलिखित प्रतियानु सूची पत्र, पृ० १२३

४१. श्री चन्द्रनवर्गी ने कन्नड़ में यशोधरचरित्र लिखा । ये श्रुतमुनि के पैत्र प्रशिष्य श्भचन्द्र के पुत्र थे । रचनाकाल या लिपिकाल का पता नहीं चलता । र १

५२. कवि चन्द्रम ने भी कन्नड़ में यशोधरचरित्र लिखा। इनके भी समय श्रादि का पता नहीं चलता। २२

५३.-५४. इनके स्रतिरिक्त स्रौर भी दो पाण्डुलिपियाँ कन्नड़ में यशोधरचरित्र की उपलब्ध होती हैं। इनके रचयिता स्रादि का पता नहीं चलता। र э

२६. कन्नड्प्रान्तीय ताडपत्रीय ग्रन्थस्ची, पृ० ६५६ २२, वही

२३. वही

अध्याय दो यशस्तिलककालीन सामाजिक जीवन

# वर्ण-व्यवस्था श्रीर समाज-गठन

यशस्तिलककालीन भारतीय समाज छोटे-छोटे स्रनेक वर्गों में बँटा हुमा था। म्रादर्श रूप में उन दिनों भी वर्गाश्रम-ब्यवस्था की वैदिक मान्यताएँ प्रचलित थीं। यशस्तिलक से इस प्रकार की पर्याप्त जानकारी प्राप्त होती है। विभिन्न प्रसंगों पर बाह्मएा, क्षत्रिय, वैश्य भ्रौर शूद्र इन चारों वर्गों तथा भ्रपने-भ्रपने वर्गों का प्रतिनिधित्व करने वाले भ्रनेक सामाजिक व्यक्तियों के उल्लेख भ्राये हैं। सोमदेव ने एकाधिक बार वर्णशुद्धि के विषय में भी सूचनाएँ दी हैं।

वर्णाश्रम-व्यवस्था की वैदिक मान्यताग्रों का प्रभाव सामाजिक जीवन के रग-रग में इस प्रकार बैठ गया था कि इस व्यवस्था का घोर विरोध करने वाले जैन-घर्म के अनुयायी भी इसके प्रभाव से न बच सके। दक्षिण भारत में यह प्रभाव सबसे अधिक पड़ा, इसका साक्षी वहाँ उत्पन्न होने वाले जैनाचार्यों का साहित्य है। सोमदेव के पूर्व नवीं शताब्दि में ही ग्राचार्य जिनसेन ने उन सभी वैदिक नियमोप-नियमों का जैनीकरण करके उन पर जैनधर्म की छाप लगा दी थी, जिन्हें वैदिक प्रभाव के कारण जैन समाज भी मानने लगा था। जिनसेन के करीब सो वर्ष बाद सोमदेव हुए। वे यदि विरोध करते तो भी सामाजिक जीवन में से उन मान्यताग्रों का पृथक् करना सम्भव न था, इसलिए यशस्तिलक में उन्होंने यह चिन्तन दिया कि 'गृह्स्थों का धर्म दो प्रकार का है—जौकिक तथा पारलौकिक। लौकिक धर्म लोकाश्रित है तथा पारलौकिक ग्रागमाश्रित, इसलिए लौकिक धर्म के लिए वेद (श्रुति) ग्रौर स्मृतियों को प्रमाण मान लेने में कोई हानि नहीं है।' प्राचीन जैन साहित्य की पृष्ठभूमि पर सोमदेव के इस चिन्तन का पर्यालोचन विशेष महत्व का है।

भजन्ति सांकर्यमिमानि देहिनां न यत्र वर्णाश्रमधमवृत्तयः ।—ए० १ ः लोचनेषु वर्णसंकरो न कुलाचारेषु ।—ए० २०८ शुद्धवर्णाश्रमचरितविगतेतयः । – ए० १८३ उत्त०

द्वौ हि धर्मो गृहस्थानां लोकिकः पारलौकिकः ।
 लोकाश्रयो भवेदाद्यः परः स्यादागमाश्रयः ॥
 जातयोऽनादयः सर्वास्तिस्त्रयापि तथाविधाः ।
 श्रुतिः शास्त्रास्तरं वास्तु प्रमार्णं कात्र नः चितः ॥ —ए० ३७३ उत्त०

# चतुर्वर्गा

ब्राह्मण् यशस्तिलक में ब्राह्मण् के लिए ब्राह्मण् (११६-११६, १२६ उत्त०), द्विज (९०, १०४, १०८, १०४ उत्त०, ४४७ पू०), विप्र (४४७ पू०), भूदेव (८८ उत्त०), श्रोत्रिय (१०३ उत्त०), वाडव (१३४ उत्त०), उपाध्याय (१३१ उत्त०), मौहूर्तिक (३१६ पू०१४० उत्त०), देव गोगी, (१४० उत्त०) तथा पुरोहित (३१६ पू०, ३४४ उत्त०) शब्द ब्राये हैं। एक स्थान पर (२१०) त्रिवेदी ब्राह्मण् का भी उल्लेख है।

उन दिनों समाज में ब्राह्मणों की खूब प्रतिष्ठा थी। राजा भी इस बात में गौरव अनुभव करता था कि ब्राह्मणों में उसकी मान्यता है। पितृतर्पण आदि सामाजिक किया-काण्डों में भी ब्राह्मण ही आगे रहता था। अश्रद्ध के लिए ब्राह्मणों को घर बुलाकर भोजन कराया जाता था। विशिष्ट ब्राह्मणों को दान देने की प्रथा थी । श्राद्ध तथा मृत्यु के बाद की अन्य कियाएँ करानेवाले ब्राह्मणों के लिए भूदेव शब्द आया है। सम्भवतः श्रोत्रिय ब्राह्मण आचार की दृष्टि से सबसे श्रेष्ठ माने जाते थे, किन्तु उनमें भी मादक द्रव्यों का उपयोग होने लगा था। बलि आदि कार्य के विषय में पूरी जानकारी रखने वाले, वेदों के जानकार ब्राह्मणों को वाडव कहते थे। दशकुमारचरित में भी ब्राह्मण के लिए वाडव शब्द का प्रयोग हुआ है। धि अध्यापन कार्य कराने वाले ब्राह्मण उपाध्याय कहलाते थे। श्रे शुभ मुहूर्त का शोधन करने वाले ब्राह्मण मौहूर्तिक कहे जाते थे। भि मुहूर्त शोधन का कार्य करते समय वे उत्तरीय से अपना मुहूर्त कहे जाते थे। भि मुहूर्त शोधन का कार्य करते समय वे उत्तरीय से अपना मुहूर्त

३. त्रिवेदीवेदिभिर्मात्यः ।—पृ० २१०

४. पित्सन्तर्पेगाः थे द्विजसमा जसत्र (सवतीकाराय समर्पयामास । – १० २१८ उत्त

४. मुक्ता च श्राद्धामन्त्रितैभू देवैः ।--५० ८८

६. ददाति दानं द्विजपुंगवेभ्यः।- ४५७

७. श्राद्धामन्त्रितै: भूदेवै: — पृ० ८८ पृ०, कार्यान्तामनयोर्भूदेवसंदोहसाक्षिणी ... क्रियाः । -- पृ० १९२ उत्तर ।

८. अशुचिनि मदनद्रव्यैकिपात्यते श्रोत्रियो यद्वत ।--१० १०३ उत्त०

९. बेदविद्भिर्वाडवैः ।--५० १३५ उत्त०

९०. वाडवाय प्रचुरतरं धनं दत्वा ।--दशकुमार० १।५

९१. श्रध्या**प**यम्नुपाध्यायः ।— ए० १३१ उत्त**०** 

१२. राज्याभिषेकदिवसगणनाय मौहूर्तिकान् । १० १४० उत्त

ढँक लेते थे। <sup>१३</sup> मन्दिर में पूजा के लिए नियुक्त ब्राह्मण देवभोगी कहलाता था। <sup>१५</sup> राज्य के मांगलिक कार्यों के लिए नियुक्त प्रधान ब्राह्मण पुरोहित कह-लाता था। <sup>१५</sup> यह प्रातःकाल ही राज-भवन में पहुँच जाता था।

ब्राह्मण के लिए ब्राह्मण ग्रोर द्विज बहु प्रचलित शब्द थे। विप्र, श्रोत्रिय, वाडव, देवभोगी तथा त्रिवेदी का यशस्तिलक में केवल एक-एक बार उल्लेख हुग्रा है। मौहूर्तिक तथा भूदेव का दो-दो बार तथा पुरोहित का चार बार उल्लेख हुग्रा है।

च्चित्रय—क्षत्रिय वर्ण के लिए क्षत्र ग्रीर क्षत्रिय दो शब्दों का व्यवहार हुग्रा है। प्रािंगयों की रक्षा करना क्षत्रियों का धर्म माना जाता था १६। पौरुष सापेक्ष कार्य तथा राज्य संवालन क्षत्रियोचित कार्य माने जाते थे। सम्राट् यशोधर को ग्राहिच्छेत्र के क्षत्रियों का शिरोमिंग कहा गया है। १७

वैश्य—ज्यापारी वर्ग के लिए यशस्तिलक में वैश्य, विश्वक, श्लेष्ठी ग्रौर सार्थवाह शब्द ग्राए हैं। व्यापारी वर्ग राज्य में व्यापार करने के ग्रितिरिक्त ग्रन्तर्राष्ट्रीय व्यापार के लिए विदेशों से भी सम्बन्ध रखते थे। सुवर्णद्वीप जाकर ग्रपार धन कमाने वाले व्यापारियों का उल्लेख ग्राया है। १८८

कुशल व्यापारी को राज्य की म्रोर से राज्यश्रेष्ठी पद दिया जाता था।  $^{१.9}$  उसे विशापित भी कहते थे।  $^{2.9}$ 

शूद्र — यूद्र स्रथवा छोटी जातियों के लिए यशस्तिलक में शूद्र, स्रन्त्यज तथा पामर शब्द स्राए हैं। स्रन्त्यजों का स्पर्श वर्जनीय माना जाता था। पामरों की सन्तान उच्च कार्य के योग्य नहीं मानी जाती थी। २१

५३ उत्तरीयदुकलांचलपिहितबिम्बिना म्मीहूर्तिकसमाजेन ।--पृ० ३१६ पृ०

१४. समाज्ञापय देवभोगिनम् ।--ए० १४० उत्त०

१४. द्वारे तवोत्सवमतिइच पुरोहितोऽपि।-पृ० ३६१ पृ०

१६ भूतसंरचणं हि क्षत्रियाणां महान्धर्मः ।-- ५० ९५ उत्त०

५७. त्रहिच्छत्रक्षत्रियशिरोमणिः।--ए० ५६७ पृ०

१८ सुवर्णद्वीपमनुससार। पुनरगरयपस्यविनिमयेन तत्रस्यमचिन्त्यमःत्माभिमत-वस्तुस्कन्धमादाय:- ए० ३४४ उत्त०

१९. श्रजमार: ....राजश्रेष्ठिन् --ए० २६१ उत्त०

२०. सः विशांपतिरेवमूचे ।--५० २६१ उत्त०

<sup>📲</sup> श्रन्त्यजैः स्पृष्टाः ।— पृ० ४५७

#### श्रन्य सामाजिक व्यक्ति

सामाजिक कार्य करने वाले अन्य व्यक्तियों में निम्नलिखित उल्लेख आये हैं-

- **१. हलायुधजीवि** ( ५६ ) : हल चलाकर ग्राजीविका करनेवाले ।
- २. गोप ( ३९१ ) : कृषि करने वाले ।

गोप की पत्नी गोपी या गोपिका कहलाती थी। पत्नी पित के कृषि कार्य में भी हाथ बटाती थी। सोमदेव ने धान के खेतों में जाती हुई गोपिका स्रों का उल्लेख किया है (शालिवप्रेषु यान्त्य: गोपिका:, १६)। गोप भ्रौर हलायुध-जीवि में सम्भवतया यह भ्रन्तर था कि गोप वे कहलाते थे, जिनकी भ्रपनी निजी खेती होती थी तथा हलायुधजीवि उनको कहते थे, जो भ्रपने हल ले जाकर दूसरों के खेत जोतकर भ्रपनी भ्राजीविका चलाते थे।

- ३. अजपाल ( ५६ ) : गायें पालनेवाले ।
- ४. गोपाल (३४० उत्त०) : ग्वाला ।

ग्वालों की बस्ती को गोष्ठ कहते थे। २२ सम्भवतया व्रजपाल उन्हें कहते थे, जिनके पास गायों तथा अन्य पशुग्रों का पूरा व्रज (बड़ा भारी समुदाय) होता था तथा गोपाल वे कहलाते थे, जो अपने तथा दूसरों के पशु चराते थे।

- प्र. गोध ( १३१ उत्त० ) : गड़रिया ।
- वकरियाँ तथा भेड़ें पालनेवाले को गोध कहते थे। \* इ
- ६. तत्तक (२७१): कारीगर या राजमिस्त्री। १४
- ७. **मालाकार** (३९३): माली।

मालाकार या माली की कला का सोमदेव ने एक सुन्दर चित्र खींचा है। मन्त्री राजा से कहता है कि राजन्, मालाकार की तरह कंटिकितों को बाहर रोककर या लगाकर, घनों को विरले करके, उखाड़े गये को पुन: रोपकर, पुष्पित हुए से फूल चुनकर, छोटों को बड़ाकर, ऊँचों को भुकाकर, स्थूलों को कृश करके तथा ज्ञत्यन्त उच्छुं खल या ऊबड़-खाबड़ को गिराकर पृथ्वी का पालन करें।

२२. गोष्ठीनमनुस्तः।--ए० ३४० उत्त०

२३. तं गोधमेवमभ्यधात् ।--ए० १३१ उत्त०

२४. कार्यं किमत्र सदनादिषु तक्षकायैः।—ए० ३७१

२४. वृक्षान्त्रण्टिकनो बहिनियमयन् विश्लेषयन्संहिता-नुरखातप्रतिरोपयन्कुसुमितां श्चेन्धंतलबून्तर्घयन् । उच्चान्संनमयनपृथं रच क्षशयन्नस्युच्छ्तान्यातयन् मालाकार इव प्रयोगनिपुणो राजन्महीं पालय ॥—ए०३६३

#### **□. कौलिक** (१२६) : जुलाहा या बुनकर

कौलिक के एक ग्रौजार नलक का भी उल्लेख है। यह घागों की सुलभाने का ग्रौजार था जो एक ग्रोर पतला तथा दूसरी ग्रोर मोटा जंघाग्रों के श्राकार का होता था।<sup>२६</sup>

है. ध्विजिन् या ध्वज (४३०) : श्रुतदेव ने इसका अर्थ तेली किया है। २७ मनुस्मृति तथा याज्ञवलक्य स्मृति में सोम या सुरा बेचने वाले के अर्थ में ध्वज या ध्विजिन् शब्द का प्रयोग हुआ है। २८

#### १०. तिपाजीव (३९०) : कुम्भकार ।

निपाजीव निश्चल म्रासन पर बैठकर चक्र घुमाता तथा उस पर घड़े बनाता है। यशस्तिलक में एक मन्त्री राजा से कहता है कि हे राजन्, जिस प्रकार निपाजीव घड़ा बनाने के लिए निश्चल म्रासन पर बैठकर चक्र घुमाता है उसी तरह म्राप भी ग्रपने म्रासन (सिंहासन या शासन) को स्थिर करके दिक्पालपुर रूपी घड़े बनाने के लिए म्रथात् चारों दिशाम्रों में राज्य करने के लिए चक्र घुमाम्रों (सेना भेजों)। १९९

११. रजक (२५४) : घोबी म्रर्थात् कपड़े घोनेवाला ।

रजक की स्त्री रजकी कहलाती थी। सोमदेव ने जरा (बुढापे) को रजकी की उपमा दी है, जिस तरह रजकी गन्दे कपड़ों को साफ कर देती है, उसी तरह जरा भी काले केशों को सफेद कर देती है। इं

१२. दिवाकीर्ति (४०३, ४३१) : नाई या चाण्डाल ।

सोमदेव ने लिखा है कि दिवाकीर्ति को सेनापित बना देने के कारण किल क्स में ग्रनंग नामक राजा मारा गया था। <sup>३१</sup> मनुस्मृति में चाण्डाल ग्रथवा नीच जाति के लिए दिवाकीर्ति शब्द ग्राया है। <sup>३२</sup> नैषधकार ने नाई के ग्रर्थ में इसका प्रयोग किया है। <sup>३३</sup> यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने भी दिवाकीर्ति

चक्रं भ्रमय दिक्पालपुरभाजनसिद्धये।--ए० ३६०

३६. कोलिकनलकाकार ते जंधे सांप्रतं जाते।--90 १२६

२७, ध्वजकुलजातः तिलंतुदकुलोत्पन्नः।—-पृ० ४३०

२८. सुरापाने सुराध्वजः, मनुस्मृतिः शाह्यः, याज्ञवल्क्य स्मृतिः 👣 १४१

२६. निपाजीव इव स्वामिन्स्थरीकृतनिजासनः।

३०. कृष्णच्छवि; साद्य शिरोहहश्रीर्जरारजक्या ऋयतेऽवदाता ।--पृ० २४४

३१. कर्लिगेष्वनंगो नाम दिवाकीर्तेः सेनाधिपत्येन . वधमवाप । - पृ० ४३६

३२. मनुस्मृतिः श्राम्

३३. दिनामिव दिवाकीतिस्तीक्षे: चुरै: सवितु: करै: |--नैषध, १६।४४

का ग्रर्थ नाई तथा चाण्डाल दोनों किये हैं। ३४ नाई के लिए नापित शब्द भी ग्राता है (२४५ उत्त०)।

१३. श्रास्तरक (४०३): शय्यापालक।

१४. संवाहक (४०३) : पैर दबानेवाला ।

दिवाकीर्ति, ग्रास्तरक ग्रौर संवाहक ये तीनों ग्रलग-ग्रलग राज परिचारक होते थे। सोमदेव ने तीनों का एक ही प्रसङ्ग में उल्लेख किया है। सम्भवतया दिवाकीर्ति का मुख्य कार्य बाल बनाना, ग्रास्तरक का मुख्य कार्य बिस्तर, गद्दी ग्रादि ठीक करना तथा संवाहक का मुख्य कार्य पैर दबाना, तैल मालिश करना ग्रादि होता था। कौटिल्य ने ग्रास्तरक तथा संवाहक दोनों का उल्लेख किया है। <sup>३५</sup> समृद्ध परिवारों में भी ये परिचारक रखे जाते थे। चारुदत्त के संवाहक ने ग्रपने स्वामी के धनहीन हो जाने पर स्वयमेव काम छोड़ दिया था। ३६

१५. धीवर (२१६, ३३५ उत्त०) : मछली पकड़ने वाले ।

धीवर के लिए कैवर्त शब्द (२१६, उत्त०) भी स्राया है। इनका मुख्य धन्या मछली पकड़ना था। कैवर्ती के नव उपकरणों के नाम यशस्तिलक में स्राए हैं। <sup>२७</sup>

- १. लगुड--लाठी या डण्डा
- २. गल---मछली मारने का लोहे का काँटा
- ३. जाल--मछली पकड़ने का जाल
- ४. तरी--नाव
- ५. तर्प--- घास का बना घोड़ा
- ६. तुवरतरंग—तुबी पर बनाया गया फलक या पटिया
- ७. तरण्ड--फलक या तैरने वाला पटिया
- वंडिका—छोटी नाव या डोंगी
- ९. उडुप--परिहार नौका

३४. दिवाकार्ते नीपितस्य । - प्० ४३ १ सं० टो० । दिवाकीर्ति - चाएडालस्य वा ।-४०३

३४. अर्थशास्त्र भाग १, अध्याय १२

३६. संवाहक :- चालितावशेशे अ तस्सि जूदोव नीवो म्हि इांबुत्ते ।

<sup>--</sup>मृच्छकदिक, श्रङ्क २

३७. कैवर्ताः — लगुडगलजालव्यत्रपाणयन्तरीतर्पतुवरतरंगतरण्डवेडिकोडुपसम्पन्नपरि-कराः । — प्० २१६ उत्त०

१६. चर्मकार (१२५): चमार या चमड़े का व्यापार करनेवाला! चर्मकार के साथ उसके एक उपकरण दृति का भी उल्लेख है। दित का म्रार्थ श्रुत-सागर ने चर्मप्रसेविका किया है। १० दृति का म्रार्थ प्रायः पानी भरने वाला चमड़े का थैला या मसक किया जाता है। ४० लगता है दृति कच्चे चमड़े को पकाने के लिए थैला बनाकर तथा उसमें पानी म्रीर म्रन्य पकाने वाली सामग्री भरकर टाँगे गये चमड़े को कहते थे। इसमें से पानी टपटप गिरता रहता है। देहातों में चमड़ा पकाने की यही प्रक्रिया है। सोमदेव के उल्लेख से भी लगभग इसी स्वरूप का बोध होता है। ४१ मनुस्मृति तथा याज्ञवल्क्य स्मृति के उल्लेखों से भी इसका समर्थन होता है। ४१

१७. नट या शैलूष (२२८ उत्त०, २६१)

इसका मुख्य पेशा तरह-तरह के चित्ताकर्षक वेष धारण करके लोगों को खेल दिखाकर ग्राजीविका चलाना था। ४३ नटों के पेशे का एक पद्य में सम्पूर्ण चित्र खींचा गया है। नट के खेल में जोर-जोर से बाजा बजाया जाता था (ग्रानक-निनदनदत् रम्यः)। स्त्रियाँ गीत गाती थीं (गीतकान्तः)। नट ग्राभूषण पहने होता था, खासकर गले का हार (हाराभिरामः) ग्रौर जोर-जोर से नर्तन करता था (प्रोत्तालानर्तनीतिर्नट, २२८ उत्त०)।

१८. चाएडाल (२४४, २४७)

एक उपमा में चाण्डाल का उल्लेख है। सफेद केश को चाण्डाल के दण्ड (इंडे) की उपमा दी गयी है।  $^{8}$  एक स्थान पर कहा गया है कि वर्णाश्रम, जाति, कुल श्रादि की व्यवस्था तो व्यवहार से होती है, वास्तव में राजा के लिए जैसा विप्र वैसा चाण्डाल।  $^{8}$ 

३८. चर्मकारदृतिद्युतिम् i - पृ० १२४

३६ दृतिश्चर्मप्रसेविका।-वही, सं ० टी०

४०. आप्टे-संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी

४१. यो कुशोऽभूत्पुरा मध्यो विलत्रयविराजितः । सोऽद्य द्वदसो धत्ते चर्मकारदृतिवृतिम्॥—ए० १२४

४२. इन्द्रियाणां तु सर्वेषां यद्येकं क्षरतोन्द्रियम् ।

तेनास्य क्षर्शत प्रज्ञा दृतेपादादिवेदकम् ॥—मनुस्मृति, २।९९, याज्ञवल्नय ३।२६

४३. शैलूषयोषिदिव संस्तिरेनमेषा, नाना विडम्बयति चित्रकरैः प्रपंचैः। प्रपंचैनानावेषैः।—ए॰ २६९, सं० टी०

४४. चाण्डालदर्ड इव।—पृ० २५४

४२. वर्षाश्रमजातिकुलिश्यितिरेषा देव संवृतेर्नान्या । परमार्थतदच नृपतेः को विशः कश्च चाएडालः ॥—ए० ४५७

इसी प्रसङ्ग में 'भाल' शब्द का उल्लेख है। श्रुतसागर ने उसका म्रथं चाण्डाल किया है।  $^{8}$  चाण्डाल माना जाता था भ्रौर समाज में उसका म्रत्यन्त निम्न स्थान था। सोमदेव ने चाण्डाल का स्पर्श हो जाने पर मन्त्र जपने का उल्लेख किया है।  $^{8}$  ७

१६. शवर (२८१, उत्त० ६०)

शवर एक जंगली जाति थी। इसे भी म्रस्पृक्य माना जाता था। ४८ शवर की स्त्री को शवरी कहते थे। शवर परिवार गरीब होते थे। ठंड म्रादि से बचने के लिए उनके पास पर्याप्त वस्त्र म्रादि नहीं होते थे। सोमदेव ने लिखा है कि ठंड में प्रात:काल शिशु को निश्चेष्ट देखकर शवरी उसे पिलाने के लिए हाथ में फलों का रस लिए उसे मरा हुम्रा समभकर रोतो है। ४९

२०. किरात (२२० उत्त०)

किरात भी एक जंगली जाति थी। इसका मुख्य पेशा शिकार था। यशस्ति-लक में सम्राट यशोधर जब शिकार के लिए गये तब उनके साथ भ्रनेक किरात शिकार के विविध उपकरण लेकर साथ में जाते हैं। १०

२१. वनेचर (५६)

वनेचर शब्द से ही यह स्पष्ट है कि यह जंगली जाति थी। किरातार्जुनीय में वनेचर का उल्लेख ग्राया है। <sup>५ १</sup>

२२. मातंग (३२७ उत्त०)

यह भी एक जंगली जाति थी। यशस्तिलक से ज्ञात होता है कि विन्ध्याटवी में मातङ्कों की बस्तियाँ थीं। इनमें मद्य-मांस का प्रयोग बहुत था। प्रकेला ग्रादमी मिल जाने पर ये उसे भी मद्य-मांस पिला-खिला देते थे। पर

४८ वही

४६. प्रकृतिशुचिर्मालमध्येऽपि । मालमध्येऽपि चाराडालमध्येऽपि ।-पृ०४४७ सं०टी०

४७. चाराडालशवरादिभिः, श्राप्लुत्य दण्डवत् सन्यग्जपेन्मंत्रमुपोषितः।

<sup>—</sup>पु० २५१, उत्त०

४९. प्राति डिम्मिविचेष्टितुगडकलनः त्रीहारकालागमे, हस्तन्यस्तफलद्रवा च शवरी वाष्पातुरं रोदिति । — १०६०

४०. अनुषुक्षोक्षात्वाणात्वाभिः किरातैः परिवृतः ।—पृ० २२०

४१. सः विकिलिगः विदितः समाययौ, युधिष्ठिरं द्वौतवने वनेचरः ।—१।%

<sup>₹</sup> र. विन्ध्वाटवी विषये ...मातङ्गी र पवध्य ... उक्तः । —पृ०३२७ उत्त०

# सोमदेव स्नरि श्रीर जैनाभिमत वर्ण-व्यवस्था

सोमदेव सूरि ने यशस्तिलक में जैन चिन्तकों के सामने सामाजिक व्यवस्था के सम्बन्ध में एक प्रश्न उपस्थित किया है——

> द्वी हि धर्मों गृहस्थानां लौकिकः पारलौकिकः। लोकाश्रयो भवेदाद्यः परः स्यादागमाश्रयः॥ जातयोऽनादयः सर्वास्तित्कियापि तथाविधाः। श्रुतिः शास्त्रान्तरं वास्तु प्रमाणं कात्र नः चतिः॥ (पृ० २७३ उत्त०)

—-गृहस्थों के दो धर्म हैं: एक लौकिक दूसरा पारलौकिक। लौकिक धर्म लोकाश्रित है ग्रीर पारलौकिक ग्रागमाश्रित। जातियाँ ग्रनादि हैं तथा उनकी कियाएँ भी ग्रनादि हैं, इसलिए इस विषय में श्रुति (वेद) ग्रीर शास्त्रान्तर (स्मृति ग्रादि) को प्रमाएां मान लेने में हमारी क्या हानि है।

इस प्रसङ्ग में ग्राये श्रुति ग्रौर शास्त्र शब्द को श्रन्यथा न समका जाये, इस-लिए स्वयं सोमदेव ने उक्त दोनों शब्दों को स्पष्ट कर दिया है—

### श्रुतिर्वेदिमह प्राहुर्धर्मशास्त्रं स्मृतिर्मता। (पृ० २७८)

—नेद को श्रुति कहते हैं ग्रौर धर्मशास्त्र को स्मृति । उपर्युक्त प्रश्न को प्रस्तुत करने के बाद सोमदेव ने ग्रपना निर्णय निम्न- लिखित शब्दों में दे दिया है—

सर्व एव हि जैनानां प्रमाणं लौकिको विधिः। यत्र सम्यक्त्वहानिर्न यत्र न व्रतदृष्णम्॥ (पृ०३७३)

— जिस विधि से सम्यक्त्व की हानि न हो तथा व्रत में दूषण न लगे, ऐसी प्रत्येक लौकिक विधि जैनों के लिए प्रमारण है।

इस पृष्ठभूमि पर विकसित होने वाला सोमदेव का चिन्तन उनके दूसरे ग्रन्थ नीतिवाक्यामृत में अधिक स्पष्ट रूप से सामने आया है। उसके त्रयी समुद्देश में किया गया वर्ण-ज्यवस्था सम्बन्धी वर्णन स्मृति प्रतिपादित तत्-तत् विषयों का सूत्रीकररा मात्र है । ब्राह्मरा ग्रादि चार वर्ण, उनके ग्रलग-ग्रलग कार्य, सामा-जिक ग्रीर घार्मिक ग्रधिकार ग्रादि का वर्णन विस्तार के साथ किया गया है । १

जैन सिद्धान्तों के साथ वर्ण-व्यवस्था तथा उसके ब्राधार पर सामाजिक व्यवस्था का प्रतिपादन करने वाले मन्तव्यों का किसी भी तरह सामंजस्य नहीं दैठता। सोमदेव स्वयं जैन सिद्धान्तों के मर्मज्ञ विद्वान् थे। ऐसी स्थिति में उनके द्वारा किया गया यह वर्णन सिद्धान्तों में अन्तर्विरोध उपस्थित करता हुआ प्रतीत होता है।

सोमदेव के पूर्वकालीन साहित्य को देखने से पता चलता है कि जैन चिन्तक बहुत पहले से ही सामाजिक वातावरणा ग्रोर वैदिक साहित्य से प्रभावित हो चले थे, उसी प्रभाव में ग्राकर उन्होंने ग्रनेक वैदिक मन्तव्यों को जैन साँचे में ढालने का प्रयत्न किया। यहाँ तक कि बाद के ग्रनेक सैद्धान्तिक ग्रन्थों पर यह प्रभाव स्पष्ट परिलक्षित होता है।

मूल में जैनधर्म वर्ण-ज्यवस्था तथा उत्तके आधार पर सामाजिक ज्यवस्था को स्वीकार नहीं करता। सिद्धान्त ग्रन्थों में वर्ण ग्रीर जाति शब्द नामकर्म के प्रभेदों में ग्राये हैं। वहां वर्ण शब्द का ग्र्यं रंग है, जिसके कृष्ण, नील ग्रादि पांच भेद हैं। प्रत्येक जीव के शरीर का वर्ण (रंग) उसके वर्ण-नामकर्म के श्रनुसार बनता है। इसी तरह जाति नामकर्म के भी पाँच भेद हैं—एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय ग्रीर पंचेन्द्रिय। संसार के सभी जीव इन पाँच जातियों में विभक्त हैं। जिसके केवल एक स्पर्शन इन्द्रिय है उसकी एकेन्द्रिय जाति होगी। मनुष्य के स्पर्शन, रसना, घ्राण, चक्षु ग्रीर श्रोत चे पाँचों इन्द्रियाँ होतीं हैं, इसलिए उसकी जाति पंचेन्द्रिय है। पशु के भी पाँचों इन्द्रियाँ होतीं हैं, इसलिए उसकी जाति पंचेन्द्रिय है। पशु के भी पाँचों इन्द्रियाँ हैं, इसलिए उसकी जाति पंचेन्द्रिय है। पशु के भी पाँचों इन्द्रियाँ हैं, इसलिए उसकी भी पंचेन्द्रिय जाति है। इस तरह जब जाति की दृष्टि से मनुष्य ग्रीर पशु में भी भेद नहीं तब वह मनुष्य-मनुष्य का भेदक तत्त्व कैसे माना जा सकता है ? वर्ण (रंग) की ग्रभेक्षा ग्रन्तर हो सकता है, किन्तु वह ऊँव-नीच तथा स्पृश्य-प्रसृष्ट्य की भावना पैदा नहीं करता।

गोत्रकर्म के उच्च गोत्र ग्रौर नीच गोत्र दो भेद भी ग्रात्मा की ग्राभ्यन्तर

१. तुलना, नौतिवान्यामृत त्रयी समुद्देश तथा मनुस्मृति, ऋध्याय १०

२. कर्मविपाकनामक प्रथम कर्मग्रन्थ, गाथा ३६

३. वहीं, गाथा ३२

शक्ति की अपेक्षा किये गये हैं। ४ ये वर्गा, जाति और गोत्र धर्म धारण करने में किसी भी प्रकार की रुकावट पैदा नहीं करते। प्रत्येक पर्याप्तक भव्य जीव चौदहवें गुग्रास्थान तक पहुँच सकता है। ५ पाँचवें गुग्रास्थान से आगो के गुग्रास्थान मुनि के ही हो सकते हैं। इसका स्पष्ट अर्थ है कि कोई भी मनुष्य चाहे वह लोक में शूद्र कहलाता हो या ब्राह्मग्रा, स्वेच्छा से धर्म धारण कर सकता है।

सैद्धान्तिक ग्रन्थों में सामाजिक व्यवस्था सम्बन्धी मन्तव्यों का वर्णन नहीं है । पौरािि्ंक ग्रनुश्रुति भी चतुर्वर्ग्ण को सामाजिक व्यवस्था का ग्राधार नहीं मानती ।

श्रनुश्रुति के श्रनुसार सभ्यता के द्यादि युग में, जिसे वास्त्रीय भाषा में कर्मभूमि का प्रारम्भ कहा जाता है, ऋषभदेव ने श्रसि, मिस, कृषि, विद्या, शिल्म श्रीर वाशिज्य का उपदेश दिया। उसी श्राधार पर सामाजिक व्यवस्था बनी। कोनों ने स्त्रेच्छा से कृषि श्रादि कार्य स्वीकृत कर लिये। कोई कार्य छोटा-बड़ा नहीं समभा गया। इसी तरह कोई भी कार्य धर्म धारण करने में स्कावट नहीं माना गया।

बाद के साहित्य में यह अनुश्रुति तो सुरक्षित रही, किन्तु उसके साथ में वर्ण-ज्यवस्था का सम्बन्ध जोड़ा जाने लगा। नवमी शती में भ्राकर जिनसेन ने अनेक वैदिक मन्तज्यों पर भी जैन छाप लगा दी।

जटासिंहनन्दि (७वीं शतीं, अनुमानित) ने चतुर्वर्ण की लौकिक और श्रौत-स्मार्त मान्यताश्रों का विस्तारपूर्वक खण्डन करके लिखा है कि—हत्युग में तो वर्ण भेद था नहीं, त्रेतायुग में स्वामी-सेवक भाव ग्रा चला था। इन दोनों युगों की अपेक्षा द्वापर युग में निकृष्ट भाव होने लगे और मानव समूह नाना वर्णों में विभक्त हो गया। कलियुग में तो स्थिति और भी बदतर हो गयी। शिष्ट लोगों ने किया-विशेष का ध्यान रखकर व्यवहार चलाने के लिए दया, अभिरक्षा, कृषि और शिल्प के आधार पर चार वर्ण कहे हैं, अन्यथा वर्ण चतुष्ट्य बनता ही नहीं। ७

४, क्षायप्राभृत, श्रध्याय १, सूत्र ८

**५.** वही, श्रध्याय १, सूत्र ८

६. स्वयंभूस्तोत्र, आदिनाथ स्तुति, श्लोक २

७. वरांगचरित २१/६-११

रिवषेगाचार्य (६७६ ई०) ने पूर्वोक्त अनुश्रुति तो सुरक्षित रखी, किन्तु उसके साथ वर्गों का सम्बन्ध जोड़ दिया। उन्होंने लिखा है कि—ऋषभदेव ने जिन व्यक्तियों को रक्षा के कार्य में नियुक्त किया वे लोक में क्षत्रिय कहलाए, जिन्हें वािग्रिज्य, कृषि, गोरक्षा आदि व्यापारों में नियुक्त किया, वे वैदय तथा जो शास्त्रों से दूर भागे और हीन काम करने लगे वे शुद्र कहलाए।

ब्राह्मण वर्ण के विषय में एक लम्बा प्रसङ्ग भ्राया है। जिसका तात्पर्य है कि ऋषभदेव ने यह वर्ण नहीं बनाया, किन्तु उनके पुत्र भरत ने व्रती श्रावकों का जो एक भ्रलग वर्ग बनाया वही बाद में ब्राह्मण कहलाने लगा।

हरिवंशपुरारा में जिनसेन सूरि ( ७८३ ई० ) ने रिवर्षेगाचार्य के कथन को ही दूसरे शब्दों में दोहराया है।<sup>१०</sup>

इस प्रकार कर्मणा वर्ण-व्यवस्था का प्रतिपादन करते रहने के बाद भी उसके साथ चतुर्वर्ण का सम्बन्ध जुड़ गया भ्रीर उसके प्रतिफल सामाजिक जीवन भीर श्रीत-स्मार्त मान्यताएँ जैन समाज भ्रीर जैन चिन्तकों को प्रभावित करती गयीं। एक शताब्दी बोतते-बीतते यह प्रभाव जैन जन-मानस में इस तरह बैठ गया कि नवमीं शती में जिनसेन ने उन सब मन्तव्यों को स्वीकार कर लिया भ्रीर उन पर जैनधर्म की छाप भी लगा दी। महापुराण में पूर्वीक्त भ्रनुश्रुति को सुरक्षित रखने के बाद भी स्मृति-प्रन्थों की तरह चारों वर्णों के पृथक्-पृथक् कार्य, उनके सामाजिक भ्रीर धार्मिक भ्राधिकार, ५३ गर्भान्वय, ४८ दीक्षान्वय भ्रीर ८ कर्श्वन्वय क्रियाओं एवं उपनयन भ्रादि संस्कारों का विस्तार के साथ वर्णन किया गया है ११।

जिनसेन पर श्रौत-स्मार्त प्रभाव की चरम सीमा वहाँ दिखाई देती है, जब वे इस कथन का जैनीकरण करने लगते हैं कि—''ब्रह्मा के मुँह से ब्राह्मण, बाहुग्रों से क्षत्रिय, ऊरु से वैश्य तथा पैरों से शूद्रों की उत्पत्ति हुई।'' वे लिखते हैं कि ऋषभदेव ने ग्रपनी भुजाग्रों में शस्त्र-भारण करके क्षत्रिय बनाए, ऊरु द्वारा यात्रा का प्रदर्शन करके वैश्यों की रचना की तथा हीन काम करने वाले शूद्रों को

८. पद्मपुरास, पर्व ३, इलोक २४४-४८

ह. वही, पर्व ४, इलोक हह- १२**९** 

९०. हरिवंशपुराय, सर्ग ६, इलोक ३३-४० ; सर्ग ११, इलोक १०३-१०७

११. महापुराण, पर्व १६, इलोक १७६-१६१, २४३ २५०

पैरों से बनाया । मुख से शास्त्रों का म्रघ्यापन कराते हुए भरत ब्राह्म<mark>ण वर्</mark>ण की रचना करेगा ।<sup>१२</sup>

एक तरफ समाज में श्रौतस्मार्त प्रभाव स्वयं बढ़ता जा रहा था दूसरे उस पर जैनधर्म की छाप लग जाने से ग्रौर भी दृढ़ता ग्राग्यी।

जिनसेन के करीब एक शती बाद सोमदेव हुए। वे जैनधर्म के मर्मज्ञ विद्वान् होने के साथ-साथ प्रसिद्ध सामाजिक नेता भी थे। उनके सामने यह समस्या थी कि जैनधर्म के मौलिक सिद्धान्त, सामाजिक वातावरण तथा जिनसेन द्वारा प्रतिपादित मन्तव्यों का जैन चिन्तन के साथ कोई मेल नहीं बैठता। किन्तु जन-मानस में बैठे हुए संस्कारों को बदलना और एक प्राचीन आचार्य का विरोध करना सरल काम नहीं था। सोमदेव जैसे जन-नेता के लिए वह अभीष्ट भी नथा। ऐसी परिस्थित में उन्होंने यह चिन्तन दिया कि गृहस्थों के दो धर्म मान लिए जाएँ—एक लौकिक और दूसरा पारलौकिक। लौकिक धर्म के लिए वेद और स्मृति को प्रमाग्ण मान लिया जाये और पारलौकिक धर्म के लिए अग्राग्मों को।

सोमदेव के ये मन्तव्य ऊपर से देखने पर जैन-चिन्तन के बिलकुल विपरीत लगते हैं, क्योंकि एक तो वेद ग्रौर स्मृतियों की विचारधारा जैन-चिन्तन के साथ मेल नहीं खाती। दूसरे जैनागमों में गृहस्थधर्म ग्रौर मुनिधर्म, ये दो भेद तो ग्राते हैं, <sup>१ ३</sup> किन्तु गृहस्थों के लौकिक ग्रौर पारलौकिक दो धर्मों का वर्णन यशस्तिलक के ग्रतिरक्त ग्रन्यत्र नहीं हुग्रा।

ग्रनायास ही यह प्रश्न उठता है कि क्या सोमदेव जैसा निर्भीक शास्त्रवेता लौकिक ग्रौर वैदिक प्रवाह में बहकर जैनधर्म के साथ इतना बड़ा ग्रन्याय कर सकता है? यशस्तिलक के ग्रन्त:परिशीलन से ज्ञात होता है कि सोमदेव ने जो चिन्तन दिया, उसका शास्त्रत मूल्य है तथा जैन-चिन्तन के साथ उसका किश्वित् भी विरोध नहीं ग्राता।

सोमदेव ने यशस्तिलक में भ्रनेक वैदिक मान्यताश्रों का विस्तार के साथ खंडन किया है, १४ इसलिए यह कहना नितान्त भ्रसङ्गत होगा कि वे वेद भीर स्मृति को प्रमागा मानते थे।

१२. तुलना—महापुराग्य, पर्व १६, इलोक २४३-२४६ ऋग्वेद, पुरुषसूक्त १०, ६०, १२ महाभारत, श्रध्याय २६६, श्लोक ४-६, पूना १६३२ ई० मनुस्मृति, श्रध्याय १, इलोक २१, बनारस १६३४ ई०

१३. चारित्रप्राभृत, गाथा २०

१४. यशस्तिलक उत्तरार्घ, अध्याय ४

गृहस्थों के दो धर्म वृती और अवृती सम्यग्दृष्टि के द्योतक हैं। अवृती सम्यग्दृष्टि का चौथा गृग्गस्थान होता है। इस गुग्गस्थानवर्ती जीव के दर्शनमोहनीयकर्म की मिथ्यात्व आदि प्रकृतियों का उपशम, क्षय या क्षयोपशम होने से सम्यक्त्व तो होता है, किन्तु चारित्रमोहनीय की अप्रत्याख्यानावरण कषाय आदि प्रकृतियों के उदय होने से संयम बिलकुल नहीं होता। यहाँ तक कि वह इन्द्रियों के विषयों से तथा त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा से भी विरत नहीं होता। भे सोमदेव द्वारा प्रतिपादित लौकिक धर्म को प्रमाग्ग मानने वाला गृहस्थ जैन दृष्टि से इसी गुग्गस्थान के अन्तर्गत आता है।

पारलौिकक धर्म को स्वीकार करने वाले गृहस्थ के लिए सोमदेव ने स्पष्ट रूप से केवल ग्रागमाश्रित विधि को ही प्रमाण बताया है। यह गृहस्थ सैद्धान्तिक दृष्टि से पश्चम गुणस्थानवर्ती देशव्रती सम्यग्दृष्टि माना जाएगा। यहाँ दर्शन-मोहनीयकर्म की ग्रप्रत्याख्यानावरण कषायों का भी उपशम, क्षय या क्षयोपशम हो जाने से जीव देश-संयम का पालन करने लगता है। १६ इस गुणस्थानवर्ती सम्यग्दृष्टि केवल उसी लौिकक विधि को प्रमाण मानता है जिसके मानने से उसके सम्यक्त्व की हानि न हो तथा व्रत में दोष न लगे। सोमदेव ने भी इस बात को कहा है, जिसका उल्लेख ऊपर कर चुके हैं।

इस तरह सोमदेव ने जिस कुशलता के साथ उस युग के सामाजिक जीवन में प्रचितित मान्यताओं के साथ जैन चिन्तन के मौलिक सिद्धान्तों का निर्वाह किया, उसका शाश्वत मूल्य है। जिनसेन की तरह सोमदेव ने वैदिक मन्तव्यों को जैन साँचे में ढालने का प्रयत्न नहीं किया, प्रत्युत उन्हें वैदिक ही बताया। सामाजिक निर्वाह के लिए यदि कोई उन्हें स्वीकृत करता है तो करे, किन्तु इतने माप्र से वे जैन मन्तव्य नहीं हो जाते।

सोमदेव के चिन्तन की यह स्पष्ट फलश्रुति है कि सामाजिक जीवन के लिए किन्हीं प्रचलित लौकिक मुल्यों को स्वीकृत कर लिया जाये, किन्तु उनको मूल चिन्तन के साथ सम्बद्ध करके सिद्धान्तों की हानि नहीं करनी चाहिए। सामाजिक मूल्य परिवर्तनशील होते हैं। देश, काल और क्षेत्र के भ्रनुसार उनमें परिवर्तन होते रहते हैं। यह भी निश्चित है कि सैद्धान्तिक चिन्तन व्यवहार की कसौटी पर सर्वदा पूर्ण रूपेण सही नहीं उतरता, किन्तु इतने मात्र से मूल सिद्धान्तों में परिवर्तन नहीं करना चाहिए।

<sup>14.</sup> गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गाथा २१, २६, २६

<sup>🖣</sup> ६. गोम्मटसार, जीवकाएड, गाथा ३०

## त्राश्रम-व्यवस्था श्रीर संन्यस्त व्यक्ति

सोमदेवकालीन समाज में ग्राश्रम-व्यवस्था के लिए भी वैदिक मान्यताएँ प्रचलित थीं। यद्यपि यर्शास्तलक में स्पष्ट रूप से ब्रह्मचर्यं, गृहस्थ, वानप्रस्थ भीर संन्यास ग्राश्रम का उल्लेख नहीं है फिर भी ग्राश्रम व्यवस्था की पर्याप्त जानकारी प्राप्त होती है।

बाल्यावस्था को विद्याध्ययन का काल, यौवनावस्था को म्रथोंपार्जन का काल तथा वृद्धावस्था को निवृत्ति का काल माना जाता था ।<sup>१</sup>

गुरु और गुरुकुल विद्याध्ययन की घुरी थे। बाल्यावस्था विद्याध्ययन का स्वर्णकाल माना जाता था। यदि बाल्यकाल में विद्या नहीं पढ़ी तो फिर जीवन-भर प्रयत्न करते रहने के बाद भी विद्या ग्राना कठिन है। जिनकी विधिवत् शिक्षा नहीं होती या जो विद्याध्ययन काल में ही प्रभुता या लक्ष्मीसम्पन्न हो जाते हैं, वे बाद में निरंकुश भी हो जाते हैं। राजपुत्र तथा जन साधारण सभी के लिए यह समान बात है। प

बाल्यावस्था या विद्याध्ययन के उपरान्त गोदान दिया जाता तथा विधिवत् गृहस्थाश्रम प्रवेश किया जाता था । युवावस्था में लोग ग्रपने गुरुजनों की सेवा का विशेष घ्यान रखते थे । ६

वृद्धावस्था में समस्त परिग्रह त्यागकर स<sup>न्</sup>यस्त होना ग्रादर्श था ।<sup>७</sup> इस ग्रवस्था में ग्रधिकांशतया लोग घर छोड़कर तपोवन चले जाते थे।<sup>८</sup> चतुर्थ

- 3. बाल्यं विद्यागमैर्यत्र यौवनं गुरुसेवया। सर्वसंगपश्ल्यागै: संगतं चरमं वयः॥ — पृ० १६८०)
- २. न पुनरायुः स्थितय इवानुपासितगुरुकुलस्य यत्नवस्थोऽपि सरस्वस्यः । —पृ०४३२
- शलकाल एव लब्धलक्ष्मीसमागमः, श्रसंजातिवद्यावृद्धगुरुकुलोपासनः, निरंकुशतः
   नीयमानः ।—प्०२६
- ४. वही पु० २३**६** २३७
- ४. परिप्राप्तगोदानावसरइच । ५० ३२७
- ६. यौवनं गुरुसेवया । --पृ० १६८
- ७. सर्व संगपरित्यागै: संगतं चरमं वयः। -पृ॰ १६८
- ८. कुलवृद्धानां च प्रतिपन्न…तपोवनलोकत्वात् । पृ० २६ परंवयः परियातिद्द्तीनिवेदितनिसर्गप्रयायास्तपोवनाश्रमरमायाः । –पृ० २८४

पुरुषार्थ (मोक्ष) की साधना करना इस अवस्था का मुख्य ध्येय था। ९ नवयुवक को प्रवृजित होने का लोग निषेध करते थे। १०

प्रविज्ञित होते समय लोग अपने परिवार के सदस्यों तथा इष्ट-मित्रों आदि से सलाह और अनुमित लेते थे। यशोधर कहता है कि नयी अवस्था होने के कारण माता, पत्नी (महारानी), युवराज (पुत्र), अन्तःपुर की स्त्रियाँ, पुरवृद्ध, मन्त्रिगण तथा सामन्त-समूह प्रविज्ञित होने में तरह-तरह से रुकावट डाले गे। ११ सम्राट यशोधर जब प्रविज्ञित होने लगे तो उन्होंने अपने पुत्र को बुलाकर अपना मनोरथ प्रकट किया। १२

#### **ग्रा**श्रम-व्यवस्था के ग्रपवाद

यद्यपि सामान्य रूप से यह माना जाता था कि बाल्यावस्था में विद्याध्ययन, युवावस्था में गृहस्थाश्रम प्रवेश तथा वृद्धावस्था में संन्यास प्रहिंग करना चाहिए, किन्तु इसके अपवाद भी कम न थे। यशस्तिलक के प्रमुखपात अभयश्चि तथा अभयमित अपनी आठ वर्ष की अवस्था में ही प्रव्रजित हो गये थे। १६ एक स्थल पर यशोधर श्रुति की साक्षी देता हुआ कहता है कि श्रुति का यह एकान्त कथन नहीं है कि 'बाल्यावस्था में विद्या आदि, यौवन में काम तथा वृद्धावस्था में धर्म और मोक्ष का सेवन करो, प्रत्युत यह भी कथन है कि आयु अनित्य है इसलिए यथा-योग्य रूप से इनका सेवन करना चाहिए। 'र ४

जैनागमों में बाल्यावस्था में प्रव्रजित होने के भ्रनेक उल्लेख मिलते हैं। भ्रिति-मुक्तककुमार इतनी छोटी भ्रवस्था में साधु हो गया था कि एक बार वर्षा के पानी को बाँधकर उसमें भ्रपना पात्र नाव की तरह तैराकर खेलने लगा था। १५ गज-सुकुमार गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने के पूर्व ही संन्यस्त हो गये थे। १६

चिराय प्राधितचतुर्थपुरुषार्थं समर्थनमनोरथसाराः !—ए० २८४

९०. नवे च वयसि मयि गंजातनिर्वेरे विधास्यन्ते... अन्तरायाः । -- ५० ७०, उत्तरे

१९. वही, ए० ७०-७९, उत्त०

९२. वही, ५० २८४

१३. श्रष्टवर्षदेशांयतयार्हद्रूपायोग्यत्वादिमां देशयतित्रलाघनीयाशां दशामाश्रित्य ।
— ५० २६४, उत्त०

१४. बाल्ये विद्यादीनर्थान् कुर्यात्, कामं यौत्रने स्थविरे धर्मं मोक्षां चैत्यपि नायमे-कान्ततोऽनित्यस्वादायुषो यथोपपदं वा सेवेतेत्यपि श्रुतिः । —पृ० ७६, उत्त०

१४. भगवती । श्र

१६. श्रंतगडदसासुत्त, वर्ग ३

जैनधर्म सिद्धान्ततः भी आयु के आधार पर आश्रमों का वर्गीकरण नहीं मानता। सोमदेव ने इस तथ्य को यशस्तिलक में प्रकारान्तर से स्पष्ट किया है। १७ परित्रजित या संन्यस्त व्यक्ति

परिव्रजित या संन्यस्त हुए लोगों के लिए यशस्तिलक में स्रनेक नाम स्राए हैं। ये नाम उनके स्रपने धार्मिक सम्प्रदाय का प्रतिनिधित्व करते हैं—

१. श्राजीवक (४०६ उत्त०)

म्राजीवक सम्प्रदाय के साधुम्रों के साथ जैन श्रावक को सहालाप, सहावास तथा उनकी सेवा करने का निषेध किया गया है। १८

यशस्तिलक में म्राजीवकों का उल्लेख म्रत्यधिक महत्वपूर्ण है, इससे यह ज्ञात होता है कि दशवीं शताब्दी तक म्राजीवक सम्प्रदाय के साधु विद्यमान थे।

श्राजीवक सम्प्रदाय के प्रणेता मंखिलपुत्त गोशाल भगवान् महावीर के सम-सामियक तथा उनके विरोधी थे। जैनागमों में इसके श्रनेक उल्लेख मिलते हैं। १९९

ग्राजीवकों की ग्रपनी कुछ विचित्र-सी मान्यताएँ थीं। गोशाल पूर्ण नियित-वाद में विश्वास करते थे। 'जो होना है वही होगा' यह नियितवाद की फलश्रुति है। गोशाल का कहना था कि 'सत्वों (जीवों) के क्लेश का कोई हेतु नहीं है। बिना हेतु ग्रौर बिना प्रत्यय के सत्व क्लेश पाते हैं, स्वयं कुछ नहीं कर सकते, दूसरे भी कुछ नहीं कर सकते। सभी सत्व भाग्य ग्रौर संयोग के फेर में छह जातियों में उत्पन्न होते हैं ग्रौर सुख-दु:ख भोगते हैं। सुख-दु:ख द्रोगा से तुले हुए हैं, संसार में घटना-बढ़ना, उत्कर्ष-ग्रपकर्ष कुछ नहीं होता।' २०

२. कर्मन्दी (१३४, ४०८)

यशस्तिलक में कर्मन्दी का दो बार उल्लेख है। इसका स्रर्थ श्रुतदेव ने तप किया है।<sup>२१</sup> पागििन ने कर्मन्द भिक्षुग्रों का उल्लेख किया है।<sup>२२</sup> सम्भवतः ज़िस तरह पाराशर के शिष्य पाराशर्य, शुनक के शौनक ग्रादि कहलाते थे उसी

<sup>¶</sup>७. ध्यानान्ष्ठानशक्त्यात्मा युवा यो न तपस्यति ।

सः जराजर्जरा येषां तपो विश्वकरः परम् ॥ पृ० ७७, उत्त०

१८. ... त्राजीवकादिभिः सहावासं सहालापं तत्सेवां च विवर्जयेत् । — १० ४०६, उत्त०

९६-२०. देखिए मेरा लेख- 'महावीर के समकालीन श्राचार्य,' 'श्रमण' मासिक,

महावीर जयन्ती श्रंक, १६६१

२१. कर्मन्दीव तपस्वीव, वही, सं o टीo

२२. कर्मन्दक्रशाश्वादिनि: |४|३|११

तरह कर्मन्द मुनि के शिष्य कर्मन्दी कहलाते होंगे। यशस्तिलक के उल्लेख से ज्ञात होता है कि कर्मन्दी भिक्षु एकान्त रूप से मोक्ष की साधना में लगे रहते थे तथा स्वैरकथा ग्रौर विषय-सुख में किञ्चित् भी रुचि नहीं दिखाते थे। २३

### ३. कापालिक (२८१ उत्त०)

कापालिक शैव सम्प्रदाय की एक शाखा के साधु कहलाते थे। सोमदेव ने कापालिक का सम्पर्क होने पर जैन साधु को मन्त्र-स्नान बताया है। रे४

कापालिक साधु का एक सम्पूर्ण चित्र क्षीरस्वामी ने ग्रपने प्रतीक नाटक प्रबोधचन्द्रोदय (ग्रध्याय ३) में प्रस्तुत किया है। एक कापालिक साधु स्वयं ग्रपने विषय में इस प्रकार जानकारी देता है—किंगिका, रुचक, कुण्डल, शिखा-मर्गी, भस्म ग्रौर यज्ञोपवोत, ये छह मुद्राषट्क कहलाते हैं। कपाल ग्रौर खट्वांक उपमुद्राएँ हैं। कापालिक साधु इनका विशेषज्ञ होता है तथा भगासनस्थ होकर ग्रात्मा का ध्यान करता है। मनुष्य की बिल देकर शिव के भैरव रूप की पूजा की जाती है। भैरवी की भी खून के साथ पूजा की जाती है। कापालिक कपाल में से रक्त पान करते हैं। रूप

### ४. कुलाचार्य या कौल (४४)

कापालिकों की तरह कौल भी शैव सम्प्रदाय की एक शाखा थी। सोमदेव ने कुलाचार्य का दो बार उल्लेख किया है (४४, २६९ उत्त०) मारिदत को एक कुलाचार्य ने ही विद्याधर लोक को जीतने वाली करवाल की प्राप्ति के लिए चण्ड-मारी को सभी जीवों के जोड़ों की बलि देने की बात कही थी। २६

सोमदेव के कथन के अनुसार कौल सम्प्रदाय की मान्यताएँ इस प्रकार थीं— सभी प्रकार के पेय-अपेय, भक्ष्य-अभक्ष्य आदि में निःशंक चित्त होकर प्रवृत्ति करने से मोक्ष की प्राप्ति होती है। २७

२३. एकान्ततः परमपदस्पृहयालुतया स्वैरकधास्विष कर्मन्दीव न तृष्यिति विष विष-मोल्लेखेषु विषयसुखेषु ।— ए० ४०=

२४. संगे कापालिकात्रेयी...। अप्राप्तुत्य दराडवत्सम्यग्जपेन्मःत्रमुपोषित:।

<sup>—</sup> पृ० २८**९**, उत्त₃

२५ उद्धृत-हान्दिकी-यशस्तिलक एएड इरिडयन कल्चर, पृ० ३५६

२६. विद्याधरलोकि विजयिन: करवालस्य सिद्धिर्भवतीति वीरभैरवनामकारकुला-चार्यकादुपश्रुत्य । - ए० ४४

२७. सर्वेषु पेयापेयमक्ष्याभक्ष्यादिषु नि:शङ्कचित्तोद्वृत्तात्, इति कुलाचार्याः ।
— ५० २६६, उत्त०

सोमदेव के अनुसार कापालिक त्रिक मत को मानते थे। त्रिक मत के अनुसार मद्य-मांस पी-खाकर प्रसन्नचित्त होकर बायों ओर स्त्री को बिठाकर स्वयं भी शिव और पार्वती के समान आचरण करता हुआ शिव की आराधना करे। २८

#### ५. कुमारश्रमण (९२)

बाल्यवस्था में जो लोग साधु हो जाते थे उन्हें कुमारश्रमण कहा जाता था। सोमदेव ने कुमारश्रमण के लिए 'ग्रस जातमदनफसङ्ग' विशेषण दिया है। एक स्थान पर श्रमण्तांच (९३) का भी उल्लेख है। उक्त दोनों स्थलों पर श्रमण् शब्द जैन साधु के प्रर्थ में प्रयुक्त हुग्रा है।

#### ६. चित्रशिखरिड (९२)

चित्रशिखण्डि का अर्थ श्रुतदेव ने सप्तर्षि किया है। मरीचि, श्रिङ्गरा, श्रिति, पुलस्त्य, पुलह, क्रतु और विशष्ठ, ये सात ऋषि सप्तर्षि कहलाते थे। सोमदेव ने इसका विशेषणा 'सब्रह्मचारिता' दिया है। ये सात ऋषि आचार, विचार और साधना में समान होने के कारणा ही एक श्रेणी में बाँधे गये। इन ऋषियों के शिष्य भी संभवत: चित्रशिखण्डि के नाम से प्रसिद्ध हो गये हों।

#### ७. जटिल (४०६ उत्त०)

यशस्तिलक में जैनों के लिए जटिलों के साथ ग्रालाप, ग्रावास ग्रीर सेवा का निषेध किया गया है। <sup>२९</sup> जटिल भी शैव मत वाले साधु कहलाते थे।

#### **प. देशयति** (२६५, ४०६ उत्त०)

देशयित या देशव्रती एकादश प्रतिमाधारी जैन श्रावक को कहते हैं। मुनि के एकदेश संयम का पालन करने के कारण इसे देशव्रती कहा जाता है। यह अवक या तो दो चादर ग्रौर एक लंगोटी रखता है या केवल एक लंगोटी मात्र। चादर ग्रौर लंगोटी वाले को धुल्लक तथा केवल लंगोटी वाले को ऐलक कहा जाता है।

#### ६. देशक (३७७ उत्त०)

जो जैन साधु पठन-पाठन का कार्य करते हैं उन्हें उपाध्याय कहा जाता है। उपाध्याय के ग्रर्थ में यशस्तिलक में 'देशक' शब्द ग्राया है।

२८. तथा च त्रिकमतोक्ति — भिदिशमादमेदुरवदनस्तरसरसप्रसन्नहृदयः सन्यपारविनिवेशितशक्तिः शक्तिमुद्रासनवरः स्वयमुमामहेश्वरायमाणः कृष्णया सर्वाणीश्वरमाराधयेदिति । ए० २६६, उत्त०

२६. जटिल जीवकादिभि: । सहावासं सहालापं तत्सेवां च विवर्जयेत् । -- ए० ४०६

#### १०. नास्तिक (३०६ उत्त०)

सोमदेव ने जैनों के लिए नास्तिकों के साथ म्रालाप, म्रावास म्रादि का निषेध किया है। चार्वाक म्रथवा बृहस्पति के शिष्यों के लिए सम्भवतः यहाँ इस शब्द का प्रयोग हुम्रा है।

ग्रन्य साधुग्रों के लिए निम्नांकित नाम ग्राए हैं-

- ११. परिश्राजक (३२७ उत्त०), परिवाट (१३९ उत्त०)
- १२. पारासर (९२) परासर ऋषि के शिष्य पारासर कहलाते थे।
- १३. ब्रह्मचारी (४०८)
- १४. भविल (४०८)

भविल शब्द का अर्थ श्रुतदेव ने महामुनि किया है। <sup>३०</sup> भविल साधु पैदल चलते थे तथा छोटे जीवों के प्रति महाकृपालु होने से लकड़ी की चप्पल (खड़ाउ) भी नहीं पहनते थे। <sup>३१</sup>

#### १५. महात्रती (४९)

महावृती का दो बार उल्लेख है। चण्डमारी के मन्दिर में महावृती साधु अपने शरीर का मांस काटकर खरीद-बेच रहे थे। ३२ ये साधु हाथ में खट्वांग लिये रहते थे। ३२ कौल की तरह ये भी शैव मतानुयायी थे।

#### १६. महासाहसिक (४९)

महासाहसिक भी शैव होते थे। सोमदेव ने इनकी ब्रात्मरुधिरपान जैसी भयंकर साधना का उल्लेख किया है।

१७. मुनि (५६, ४०४ उत्त०)

जैन साधु के लिए यशस्तिलक में अनेक बार मुनि पद का प्रयोग हुआ है। अभी भी जैन साधु मुनि कहलाते हैं।

१८. मुमुज्जु (४०९)

मोक्ष की म्रोर उन्मुख तथा मनवरत साधना में संलग्न साधु मुमुक्षु कहलाता

३०. भविल इव--महामुनिरिव पृ० ४०८; संo टोº

३१. महाक्रपालुतया सत्त्वसंमदंभयेन पदात्पदमपि अमन्भविल इव नादत्ते दारः पादपरित्राणम् ।—ए० ४०८

३ स. महाव्रतिकवीरक्रयविक्रीयमाण्यववपुर्जूनवल्लूरम् । -- पृ॰ ४९

३३. सा कालमहाव्रतिना खट्वांगकरंकतां नीता। — पृ० १२७

था। मुमुक्षु पर्व-त्यौहार के दिनों में भी मुट्टीभर सब्जी या जौ के ग्रतिरिक्त ग्रौर कुछ नहीं खाते थे। ३४

**१६. यति** ( २८५ उत्त०, ३७२ उत्त०, ४०६ उत्त० )

यति शब्द का भी कई बार प्रयोग हुम्रा है। यह शब्द भी जैन साधु के लिए प्रयुक्त होता है। सोमदेव के उल्लेखानुसार यति ग्रपने नियम ग्रौर ग्रमुष्ठान में बड़े पक्के होते थे। ३५ यति भिक्षा भी करते थे। ३६

#### २० यागज्ञ (४०६ उत्त०)

सम्भवतः यज्ञ करने वाले वैदिक साधु यागज्ञ कहलाते थे। सोमदेव ने यागज्ञों के साथ जैनों को सहावास, सहालाप तथा उनकी सेवा करने का निषेघ किया है।<sup>३७</sup>

### २१. योगी (४०९)

घ्यान में मस्त हुम्रा साधु योगी कहलाता था। सोमदेव ने लिखा है कि यह सोचकर कि दूसरे जीव को थोड़ा-सा भी दुःख पहुँचाने पर वह बोये गये बीज की तरह जन्मान्तर में सैकड़ों प्रकार से फल देता है, इसलिए योगी दयाभाव से तथा पापभीरु होने से वनस्पति के फल या पत्ते भी स्वयं नहीं तोड़ता। <sup>3 ८</sup>

### २२. वैखानस (४०)

वैखानस साधुम्रों के विषय में सोमदेव ने लिखा है कि ये बाल-ब्रह्मचारी होते थे तथा स्नान, ध्यान ग्रीर मन्त्रजाप—खासतौर से ग्रघमर्षण मन्त्रों का जाप करते थे। <sup>३९</sup>

३४. पर्वरसेष्विप दिवसेषु मुमुक्षुरिव न शाक मुष्टेर्वापरमाहरत्याहारम् ।-- १० ४०६

३४. निजनियमानुष्ठानैकतानमनसि ..यतोश्वरे ।—पृ॰ २८४, उत्त॰

३६. गृहस्थो वा यतिर्वापि जैनं समयमाश्रित: । यथाकालमनुप्राप्तः पूजनीयः सुदृष्टिभिः ॥—पृ० ४०६

३७ शाक्यनास्तिकयागञ्जलिलाजीवकादिभिः । सहावासं सहालापं तत्सेवां च विवर्जयेत ॥—५० ४०६, उत्त०

३८. ईषदप्यशुभमन्यत्रोत्पादितमारमन्युप्तबीजमिव जन्मान्तरे शतशः फलतीति दयालु-भावादुरितभीरुभावाच्च न दलं फलं वा योगीव स्वयमविचनोति वनस्पतीन् ।
—पु० ४०६

३६. सर्वदा शुचिरिव ब्रह्मचारी तथापि लोकव्यवहारप्रतिपालनार्थ देवोपासनायामपि समाप्लुत्य वैखानस इव जपित जलजन्तृद्वैजनजिनतकल्मषप्रधर्षणायाधमर्षण- तन्त्रात्मत्रान् ।—ए० ४०८

#### २३ शंसितव्रत (४०५)

शंसितव्रत का म्रर्थ श्रुतदेव ने दिगम्बर साधु किया है। शंसितव्रत म्रशुभ का दर्शन या स्पर्श तो दूर रहा मन में उसके विचार म्रा जाने से भी भोजन छोड़ देते थे। ४०

२४. श्रमण ( ९२, ९३ ) जैन साधु

दिगम्बर मुनि के म्रर्थ में श्रमरा का प्रयोग हुम्रा है ।<sup>४१</sup> श्रमराों का पूरा संघ<sup>४२</sup> गाँव, नगर म्रादि में विहार करता था ।<sup>४३</sup> संघ में विविध विषयों में निष्णात ग्रनेक साधु रहते थे ।<sup>४४</sup>

२५. साधक (४९)

मन्त्र-तन्त्र ग्रादि की सिद्धि के लिए विकट साधना करने वाले साधु साधक कहलाते थे। सोमदेव ने ग्रपने सिर पर गुग्गुल जलाने वाले साधकों का उल्लेख किया है। ४५

२६. साधु (३७७, ४०५, ४०७ उत्त०)

साधु शब्द का स्रनेक बार प्रयोग हुम्रा है तथा सभी स्थानों पर जैन साधु के स्रर्थ में स्राया है।

२७. सूरि (३७७)

जैनाचार्य के ग्रर्थ में इसका प्रयोग हुआ है।

इनके भ्रतिरिक्त सोमदेव ने परिव्रजित व्यक्तियों के निम्नलिखित नामों की निरुक्तियाँ <sup>४ ६</sup> इस प्रकार दी हैं—

४०. श्रास्तां ताबदशुभस्य दर्शनं स्पर्शनं च, किन्तु मनसाप्यस्य परामर्षे दांसितवत इव प्रत्यादिशस्यांशम् ।—ए० ४०८

४१. श्रमण इव जातरूपधारिएः ।-- ५० १३

४३. श्रनूचानेन श्रमणसंघेन ।—पृ<sub>० १</sub>३

४३. विहरमाणः ।— ५० ८६

४४. वही

४५. साधकलोकिन जशिरोदह्यमानगुग्गुल (सम् । - ४ ६

४६. तत्त्रद्गुर्णप्रधानत्वात्यतयोऽनेकधा स्मृताः। निरुक्ति प्रक्तितस्तैषां वदतो मन्निबोधत॥

<sup>---</sup> कल्प ४४, श्लोक ८५७

### २८. जितेन्द्रिय

जो सब इन्द्रियों को जीतकर स्रपने द्वारा स्रपने को जानता है, वह v्स्थ हो या वानप्रस्थ, उसे जितेन्द्रिय कहते हैं । v

### २६. त्रपण

जो मान, माया, मद श्रौर श्रमर्ष का नाश कर देता है उसे क्षपण कहते हैं। ४८

#### ३०. श्रमण

जगह-जगह विहार करके भी जो श्रान्त नहीं होता उसे श्रम<mark>गा कहते</mark> हैं।४९ ३१. **त्राशाम्बर** 

जो लालसाम्रों को नाश म्रथवा प्रशान्त कर देता है उसे म्राशाम्बर कहते हैं। १०

#### ३२. नग्न

जो सब प्रकार के परिग्रह से रहित होता है उसे नग्न कहते हैं। '११

### ३३. ऋषि

क्लेश समूह को रोकने वाले को मनीषिजन ऋषि कहते हैं। ५२ ३४. मुनि

श्रात्मविद्या में मान्य व्यक्ति को महात्मा लोग मुनि कहते हैं।'<sup>५३</sup>

#### ३५. यति

जो पाप रूपी बन्धन के नाश करने का यत्न करता है वह यति कहलाता है। $^{5.8}$ 

गृहस्थो वानप्रस्थो वा स जितेन्द्रिय उच्यते॥ —कल्प ४४, इलो० ८५८ ४८. मानमायामदामर्बक्षपणनात्क्षपणः स्मृतः । —कल्प ४४, इलो० ८५९ ४९. यो न श्रान्तो भवेद्भ्रान्तेस्तं विद्रः श्रमणं बुधाः ॥—वही ५०. यो हताशः प्रशान्ताशः तमाशाम्बर्भृचिरे। —कल्प ४४, श्लो० ८६० ४१. यः सर्वे पङ्गसंत्यक्तः स नग्नः परिकीतितः ॥—कल्प ४४, श्लो० ८६० ४२. रेषणात्क्लेशराशीनामृषिमाहुर्मनीषिणः । —कल्प ४४, श्लो० ८६१ ५३. मान्यत्वादात्मविद्यानां महिद्रः वीर्त्यते सुनिः ॥—कल्प ४४, श्लो० ८६९

Ę

४७. जित्वेन्द्रियाणि सर्वाणि यो वेत्यात्मानमात्मना ।

४४. य.प पपाशनाशाय यतते स यतिर्भवेत् । —कल्प ४४, क्षोo ८६२

३६. अनगार

जो शरीररूपी घर में भी उदासीन होता है उसे ग्रनगार कहते हैं। ५५ ३७. ग्राचि

जो म्रात्मा को मलिन करने वाले कर्मरूपी दुर्जनों से सम्पर्क नहीं रखता यह शुचि कहलाता है। <sup>५६</sup>

३८. निर्मम

जो धर्म भ्रौर कर्म के फल के प्रति उदासीन है तथा अधर्माचारए से निवृत्तः है, भ्रात्मा ही जिसका परिच्छद है उसे निर्मम कहते हैं। <sup>५७</sup>

३६. मुमुज्ञ

जो पुण्य ग्रीर पाप दोनों कर्मों से रहित हैं वे मुमुक्षु कहलाते हैं। 44

४०. शंसित**त्र**त

जो ममता, ग्रहंकार, मान, मद तथा मत्सर रहित है तथा निन्दा ग्रीर स्तुति में समान बुद्धि रखता है, उसे शंसितव्रत कहते हैं। <sup>५९</sup>

४१. बाचंयम

जो ग्राम्नाय के ग्रनुसार तत्त्व को जानकर उसी का एक मात्र ध्यान करताः है, उसे वाचंयम कहते हैं। पशु की तरह मौन रहने वाला वाचंयम नहीं। ६०

४२. अनुचान

जिसका मने श्रुत (शास्त्र) में, व्रत में, ध्यान में, संयम में, नियम में तथा। यम में संलग्न रहता है, उसे अनुचान कहते हैं। ६१

४४. योऽनीहो देहगेहेऽपि सोऽनगारः सतां मतः ॥—कल्प ४४, श्लो० ८६२

४६. श्रात्मशुद्धिकरैर्यस्य न संगः कर्मदुर्जनैः।

स पुमान शुचिराख्यातो नाम्बुसंप्लुतमस्तकः ॥- कल्प ४४, श्लो० ८६३

४७. धर्मकर्मफलेऽनीहो निवृत्तोऽधर्मकर्मणः।

तं निर्मममुशन्तीह केवलात्मपरिच्छदम् ॥ -- कल्प ४४, श्लो॰ ८६४

१८. य: कर्माद्वतयातीतस्तं मुमुक्तुं प्रचक्षते । -- कल्प ४४, श्लो० ८६ १

४९. निर्ममो निरहंकारो निर्मानमदमस्सरः।

निन्दायां संरतवे चैव समधीः शांसितत्रतः॥—कल्प ४४, क्षो० ८६६

६०. योऽवगम्य यथाम्नायं तत्त्वं तत्त्वेकभावनः।

वाचंयम: स: विश्वेयो न मौनी पशुवन्नर: ॥ — कल्प ४४, श्लो० ८६७

६१. श्रुते वते प्रसंख्याने संयमे नियमे यमे । यस्योचै: सर्वदा चेतः सोऽनूचानः प्रकीतितः ॥—कल्प ४४, स्ठो॰ ८६८

#### ४३. श्रनाश्वान्

जो इन्द्रियरूपी चोरों का विश्वास नहीं करता तथा शाश्वत मार्ग पर दृढ़ रहता है, ग्रौर सब प्राणी जिसका विश्वास करते हैं, उसे ग्रनाश्वान् कहते हैं। <sup>६२</sup>

### ४४. योगी

जिसकी भ्रात्मा तत्त्व में लीन है, मन भ्रात्मा में लीन है और इन्द्रियाँ मन में लीन हैं, उसे योगी कहते हैं। <sup>६३</sup>

### ४५. पंचारिन साधक

काम, क्रोध, मद, माया श्रीर लोभ ये पाँच श्रग्नियाँ हैं। जो इन पाँचों श्रिग्नियों को श्रपने बश में कर लेता है, वह पंचाग्निसाधक है। <sup>६४</sup>

#### ४६. ब्रह्मचारी

ज्ञान को ब्रह्म कहते हैं, दया को ब्रह्म कहते हैं, काम के निग्रह को ब्रह्म कहते हैं। जो आत्मा अच्छी रीति से ज्ञान की आराधना करता है, या दया का पालन करता है, या काम का निग्रह करता है, उसे ब्रह्मचारी कहते हैं। इं

### ४७. शिखाच्छेदी

जिसने ज्ञानरूपी तलवार से संसाररूपी श्रम्नि की शिखा याने लपटों को काट डाला, उसे शिखाच्छेदी कहते हैं, सिर घुटाने वाले को नहीं। <sup>६६</sup>

### ४८ परमहंस

संसार ग्रवस्था में कर्म ग्रौर ग्रात्मा, दूध ग्रौर पानी की तरह मिले हुए हैं। जो कर्म ग्रौर ग्रात्मा को दूध ग्रौर पानी की तरह पृथक्-पृथक् कर देता है, वह

६२ं. योऽचरतेनेव्वविश्वस्तः शाश्वते पथि निष्ठितः। समस्तमत्त्रविश्वास्यः सोऽनाश्वानिह गीर्यते॥—कल्प ४४, श्लो॰ ८६६

६३. तत्त्वे पुमान्मनः पुंसि मनस्यक्षकदम्बक्षम् । यस्य युक्तं स योगी स्थान्न परेच्छादुरीहितः ॥—कल्प ४४, श्लो० ८७०

६४. कामः क्रोधो मदो माया लोभश्चेत्यग्निष्म । येनेदं सावितं स स्यात्कृती पंचाग्निसाधकः ॥—कल्प ४४, स्रो०८७९

६५. ज्ञानं ब्रह्म दया ब्रह्म कामविनिग्रहः । सम्यगत्र वसन्नातमा ब्रह्मचारी भवेत्ररः ॥—कल्प ४४, श्लो॰ ८७२

६६. संसाराग्निशिखाच्छेदो येन ज्ञानासिना कृतः। तंशिखाच्छेदिनं प्राहुर्न तु मुश्डितमस्तकम् ॥—कल्प ४४, श्लो∙ ८७⊀

परमहंस है। ग्रग्नि की तरह सर्वं मक्षी (जो मिल जाये वही ला लेने वाला) परमहंस नहीं है। <sup>६७</sup>

४६. तपस्वी

जिसका मन ज्ञान से, शरीर चारित्र से और इन्द्रियाँ नियमों से सदा प्रदीप्त रहती हैं, वही तास्त्री है, कोरा वेश बनाने वाता तास्त्री नहीं। १०

६७. कर्मात्मनोविवेक्ता यः क्षीरनीरसमानयोः ।

भवेत्परमहंसोऽसौ नाग्निवत्सर्वमक्षकः ॥—कल्प ४४, श्लो० ८७६
६८. ज्ञानैर्मनो वपुर्व तैनियमैरिन्द्रियाणि च ।

नित्यं यस्य प्रदीप्तानि स तपस्वी न वेषवान् ॥—कल्प ४४, श्लो० ८७७

# पारिवारिक जीवन श्रीर विवाह

सोमदेवकालीन भारत में संयुक्त परिवार प्रगाली प्रचलित थी। ग्रपने से बड़ों के लिए ग्रादर तथा छोटों के लिए प्यार, इस प्रगाली का मुख्य रहस्य था। इसके बिना संयुक्त परिवार संभव न था। राज-परिवार तक में इस विशेषता का ध्यान रखा जाता था। यशोर्घ जब परिव्रजित होने लगे तो ग्रपने पुत्र को बुलाकर स्नेह मिश्रित शब्दों में ग्रपनी इच्छा व्यक्त की। पुत्र ने भी विनम्रतापूर्वक ग्रपने विचार प्रस्तुत किये। शासन-सूत्र संभालने के बाद भी यशोधर ने ग्रपनी माता की इच्छाग्रों के ग्रादर का पर्याप्त ध्यान रखा। यशोधर ग्रपनी माता से कहता है कि यदि ग्राप मुक्त पर दुष्पुत्र होने का ग्रपवाद न लगायें तो कुछ कहूँ। इसी प्रसङ्ग में ग्रागे चलकर बिल का तीव्र विरोधी होने पर भी यशोधर केवल इसलिए पिष्टकुक्कुट (ग्राटे का मुर्गा) की बिल देना स्वीकार कर लेता है, क्योंकि ग्राज्ञा न मानने पर ग्रपना ग्रपमान समक्त कर वह (माँ) कोई भी ग्रनिष्ट कर सकती थी। उ

बड़े लोग भी ग्रपने से छोटों की मर्यादा का ध्यान रखते थे। चन्द्रमती कहती है कि बाल्यावस्था में भले ही जबर्दस्ती, डर दिखाकर या कान खींचकर बच्चे से काम करा लें, किन्तु युवा होने पर तथा जो स्वयं शक्तिसम्पन्न ग्रौर उच्चपद पर प्रतिष्ठित हो गया हो उसे न तो बलपूर्वक रोकना चाहिए, न काम करने के लिए जबर्दस्ती करना चाहिए। ४

<sup>1. 90 863-868</sup> 

२. वदामि किंचिदहं यदि तत्रभवति मथि दुष्पुत्र।पात्रादगरागं न विकिरति ।
—पु॰ ६ र उत्तव

३. परमपमानिता चेयं जरती न जाने कि करिष्यति...भवत्, भवस्येवात्र प्रमाणम्, नन् तवैव पूर्यन्तामत्र कामितानि ।—१० १३८, १४०

४. गतः स कालः खलु यत्र पुत्रः खतन्त्रवृत्त्या हृदये प्रितानि । कार्याणि कार्येत् हिठान्नयेन मयेन वा कर्णचपेटया वा ॥ युवा निजादेशानि शितश्रीः स्वयंत्रमुः प्राप्तपदप्रतिष्टः । शिष्यः सुतो वात्महितैर्वलाद्धि न शिवणीयो न निवारणीयः ॥—पृ० १२३ उत्त०

पारिवारिक सम्बन्ध चिर परिचित, सहज और स्वाभाविक हैं, फिर भी सोमदेव ने यशोर्घ राजा के परिवार का जो चित्र प्रस्तुत किया है वह विशेष मनोहारी है। यशोर्घ के चन्द्रमित नामकी प्रियतमा थी। वह पतिव्रताओं में श्रेष्ठ थी। कामदेव के लिए रित थी, धर्मपरायगा के लिए धर्मभूमि थी, गुगों की खान थी, कला का उत्पत्तिस्थान थी, शील का उदाहरण थी, पित की ग्राज्ञा मानने और ग्रवसरोचित कार्य करने में ग्राचार्यागी थी। पित में एकनिष्ठ होने से उसका रूप, विनय से सीभाग्य तथा सरलता से कलाप्रियता उसके ग्राभूषण बने। यशोर्घ भी चन्द्रमित को बहुत मानता था। जैसे धर्म ग्रीर दया, राज्य और नीति, तप ग्रीर शान्ति, कल्पवृक्ष ग्रीर कल्पलता एक दूसरे से ग्रनन्य सम्बन्ध रखते हैं उसी तरह चन्द्रमित ग्रीर यशोर्घ का भी ग्रनन्य सम्बन्ध था। इ

यशोर्घ ग्रौर चन्द्रमती से यशोधर नाम का पुत हुग्रा। गर्भ से लेकर शिक्षा-दीक्षा पर्यन्त जो रोचक वर्ण न सोमदेव ने किया है वह ग्रन्यत्र देखने में कम ग्राता है। चन्द्रमती ने रात्रि के ग्रन्तिम प्रहर में स्वप्न देखा कि उसके गर्भ में इन्द्र पुत्र होकर ग्राया है। प्रातःकाल उसने ग्रपने प्रियतम को स्वप्न का वृत्तान्त बताया (पृ० २४-२५)। गर्भवृद्धि के साथ चन्द्रमति के शारीरिक परिवर्तन भी होने लगे। दोहद इत्यादि का सुन्दर वर्णान है। गर्भ की रक्षा कुशल वैद्यों के द्वारा की जाती थी। ग्राठ महीने के पूर्व गर्भिगी स्त्री के लिए उच्च हास का निषेध किया गया है।

प्रसूति का समय म्राने पर सूतिकासद्म (प्रसूतिग्रह) की रचना की गयी। शुभ मुहूर्त में बालक का जन्म हुम्रा। पुत्ररत्न की प्राप्ति पर सहज ही परिवार में उल्लास का वातावरण होता है। म्रौर फिर यशोर्घ तो सम्राट था। गीत, नृत्य,

५. श्रहो महीपाल नृपस्य तस्य स्वद्वंशना चन्द्रमित प्रियासीत । पितवतत्वेन महीसपत्त्याः प्राप्तोपिशास्पदवी यया हि । सामूद्रतिस्तस्य मनोभवस्य धर्माविन धर्मपरायणस्य । गुणैकधास्त्रो गु ० रल पूमिः कलाविनोदस्य कलाप्रस्तिः ॥ शीलेन वृष्टान्तपदं जनानां निदर्शनस्वं पतिसुवतेन । पत्युनिदेशावसरोपचारादाचार्यकं या च सतीषु लेभे ॥ रूपं मर्तरिभावेन सौभाग्यं विनयेन च । कलावत्वं ऋजुत्वेन मूष्यामास ह्यात्मनः ॥—ए० ३२२

६. वही,—५० २३०

७. मासोऽष्टमात्पूर्विमदं त्वयोच्चैर्हासादिकं कर्म न देवि कार्यम्। -- पृ० २२६

वादित्र इत्यादि की परम्परा एक लम्बे समय तक चलती रही । स्थान-स्थान पर तोरएा भ्रौर पताकाएँ सजायी गयीं । यशोर्घ ने याचकों को वस्तु, वस्त्र भ्रौर वाहन का मनचाहा दान दिया । ऐसा दान जिससे फिर कभी याचक को याचना न करना पड़े (पृ० २२७-२३१)।

जात-कर्म सम्पन्न हो जाने के बाद बालक का यशोधर नामकरण किया गया। बालक कम से वृद्धिङ्गत होने लगा। उत्तानशयन (ऊपर को मुँह करके सोना), दरहसित (मुस्कराना), जानुचंक्रमण (घुटनों के बल सरकना), स्विलतगित (डगमगाते पैरों चलना) ग्रार गद्गदालाप (तुतलाते हुए बोलना) इत्यादि ग्रवस्थाश्रों को कमशः पार किया। बाल्यावस्था के स्वरूप का ग्रत्यन्त मनोरम चित्र सोमदेव ने खोंचा है। बालक को पत्नने में सुलाया कि वह परेशान हो रोने लगा। किसी दूसरे ने उठाया भी तो भी मचलने लगा। प्यारवश पिता ने ग्रपनी गोद में लिया तो सीने में दुग्धपान के लिए स्तन खोजने लगा। परेशान होकर ग्रपना ही ग्रंगुठा मुँह में दिया। ग्रौर जब ग्रंगुठे में से कुछ न निकला तो फूट-फूटकर रोने लगा। वह देखने में प्रिय लगता ग्रौर कपोलों पर जरा-सा स्पर्श करते ही खिलखिलाकर हँस देता। पुरोहित ने स्वस्तिवाचन के ग्रक्षत हाथ पर रखे नहीं कि कब के मुँह में डाल लिये (पृ० २३२-२३३)।

घुटनों के बल कुछ-कुछ चला, कुछ धात्री की उंगली पकड़कर चला ग्रीर जैसे ही उँगली छोड़ी तो घड़ाम से गिरने को हुग्रा कि धात्री ने उठा कर गोद में ले लिया। गोद में उठाते ही उसने धात्री की चोटी खोंचना शुरू कर दिया। बच्चों की बड़ी विचित्र स्थिति है। बालों के ग्राभूषणा को हाथों में पहना। हाथों के कड़ों को बालों में लगाया, ग्रीर हाथ खालो हुए नहीं कि कमर से करधनी निकाल कर अपने ही हाथों अपने पैरों में बाँध ली। ग्रीर तब निश्चेष्ट होकर रोते हुए उस बालक को देखना कितना प्रिय लगता है, ग्रीर कितना ग्रजीब भी। हर्ष ग्रीर विषाद की वह सम्मिश्रित स्थिति केवल ग्रनुभवगम्य ही है। सोमदेव ने लिखा है कि जिस घर के ग्राँगन में बालक नहीं खेलते वह घर वन के समान है। उनका जन्म व्यर्थ है जिनके बालक न हुग्रा। उनके शरीर में ग्रङ्ग-विलेपन कोचड़ पोतने के समान है जिनके बक्षस्थल पर धूलि-विधूसरित पुत्र की रज न लिपटी हो। चंचल काकपक्ष, ढेर-सा काजल लगी ग्राँख, बहुत देर तक खेलने से निकलता हुग्रा उच्छ्वास ग्रीर काँपते हुए ग्रेंड तथा गोद में लेते ही पुलकित हुग्रा वदन, ऐसे बालकों का मुख चुम्बन करने का जिन्हें ग्रवसर प्राप्त होता है वे धन्य हैं (पृ० २३२-२३४)।

बालक नुतलाते बोलता है, कभी पिता को माँ और माँ को पिता कह देता है। धानृ जब बुलवाती है तो कुछ टूटे-फूटे शब्दों में बोलता है। कुछ सिखाने को बैठाओं तो नाराज होकर भाग जाता है। कहीं एक जगह नहीं बैठता, बुलाओं तो सुनता नहीं, फिर दौड़कर आता है और एक क्षरण बाद फिर भाग जाता है (पृ० २३४)।

इस प्रकार बाल्यावस्था का चित्रण करने के उपरान्त चौल-कर्म स्रौर विद्या-भ्यास का वर्णन किया गया है। विद्याभ्यास के बाद गोदान का निर्देश है (परिप्राप्तगोदानावसरश्च, पृ० २३७)।

सोमदेव ने एक सुखी पारिवारिक जीवन का चित्रएा बहुत ही स्वाभाविक ढंग से किया है।

स्त्री के विषय में सोमदेव ने लिखा है कि स्त्री के बिना संसार के सारे कार्य व्यर्थ हैं, घर जंगल के समान है ग्रौर जिन्दगी बेकार । एक तरफ सोमदेव ने स्त्री के बिना घर को जंगल ग्रौर जीवन को व्यर्थ बताया, दूसरी ग्रोर उसके निकुष्टतम स्वरूप का भी स्पष्ट चित्र खींचा है। ग्रग्नि शान्त हो जाए, विष ग्रमृत बन जाए, राक्षसियों को वश में कर लिया जाए, कूर जन्तुग्रों को भी सेवक बना लिया जाए, पत्थर भी मृदु हो जाए पर स्त्रियाँ ग्रपने वक स्वभाव को नहीं छोड़तीं। यशस्तिलक के चौथे ग्राश्वास में स्त्रियों के स्वरूप का विस्तृत वर्णन किया है (पृ० ५३-६३ उत्त०)।

इसी प्रसङ्ग में यह भी कह देना उपयुक्त होगा कि सोमदेव स्त्रियों को विशेष शिक्षा देने के पक्षपाती नहीं हैं। उनका कहना है कि स्त्रियों को शिक्षित करना ठीक वैसे ही है जैसे साँप को दूध पिलाना। ि स्त्रियों को धर्मसाधन में बाधा स्वरूप माना गया है। १० स्त्री के भगिनी, जननी, दूतिका, सहचरी, महानसकी (रसोईन), धानु तथा भार्या स्वरूप का चित्ररा किया गया है। ११

८. यामन्तरेण जगतोः विफलाः प्रयासः, यामन्तरेण भवनानि वनोपमानि । यामन्तरेणः इत संगति जीवितम् च ।— पृ० १२६

इच्छन्गृहस्यात्मन पव शान्ति स्त्रियं विदग्धां खलु कः करोति ।
 दुन्धेन यः पोषयते भुजागी पुंसः कुत्रतस्य सुमङ्गलानि ॥—ए० १४२ उत्त०

६० द्वयमेव तपःसिद्धौ वुधाः कारणमूचिरे । यदनालोकां स्त्रीणां यच संग्लापनं तनोः॥— ५० १९४

<sup>99. 40 349</sup> 

### विवाह

यशस्तिलक में विवाह के दो प्रकारों की जानकारी श्राती है---एक स्वयंवर दूसरे परिवार द्वारा विवाह ।

#### स्वयंवर

कन्या के परिएाय योग्य हो जाने पर उसका पिता देश-विदेश के प्रतिष्ठित लोगों को उसके स्वयंवर की सूचना देता और तदनुसार किसी निश्चित दिन स्वयंवर का आयोजन किया जाता । स्वयंवर-मण्डप में जन-समुदाय उपस्थित होता । कन्या हाथ में वरमाला लेकर मण्डप में प्रवेश करती और अपनी रुचि के अनुसार किसी योग्य व्यक्ति के गले में वरमाला पहना देती । १२

स्वयंवर का प्रचार राजे-महाराजों में ही अधिक था। सम्भवतया कोई-कोई विशिष्ट सम्पन्न व्यक्ति भी स्वयंवर का आयोजन करते थे। स्वयंवर के आयोजन का सारा उत्तरदायित्व आदि से अन्त तक कन्या पक्ष वालों पर ही होता था। परिवार द्वारा विवाह

दूसरे प्रकार के विवाह में वर के माता-पिता योग्य धात्री तथा पुरोहित को कन्या की खोज में भेजते थे। धात्री ग्रीर पुरोहित का कार्य बहुत ही उत्तर-दायित्वपूर्ण था। एक तो यह कि योग्य कन्या को तलाश करे, दूसरे कन्या तथा उसके माता-पिता के मन में यह भावना उत्पन्न कर दे कि जिस व्यक्ति का वे प्रस्ताव कर रहे हैं, उससे ग्रधिक योग्य व्यक्ति उस सम्बन्ध के लिए हो ही नहीं सकता। धात्री ग्रीर पुरोहित की कुशलता से माता-पिता पहले किये गये निर्णय तक को बदल देते थे। १२

### विवाह की आयु

बारह वर्ष की कन्या ग्रीर सोलह वर्ष का युवक विवाह के योग्य माना जाता था। र अ सोमदेव के बहुत पहले से बाल-विवाह की प्रवृत्ति चली ग्राती थी। हिन्दू धर्मशास्त्र में कन्या के रजस्वला होने के पूर्व विवाह कर देना उचित माना जाता था। उत्तरकालीन स्मृति-ग्रन्थों में इस ग्रवस्था में कन्या का विवाह न करने वाले ग्रिभिभावकों को ग्रायन्त पाप का भागी बताया गया है। १५

१२. ए० ७१, ४७८, ३११ उत्त०

<sup>12.</sup> go 340-41 370

१४. वही, पृ० ३१७

१४. बृहचम ३, २२, संवर्त १, ६७, यम १, २२, शंख १४, ८, उद्धृत, अल्तेकर— दी राष्ट्रकृटाज एण्ड देयर टाइम्स पृ० ४२-४३

ग्रलबरूनी ने लिखा है कि हिन्दू लोग ग्रपने लड़कों के विवाह का ग्रायोजन करते थे, क्योंकि विवाह बहुत ही छोटी ग्रवस्था में होते थे। १६ एक स्थान पर यह भी लिखा है कि ब्राह्मणों में ग्ररजस्वला कन्या को ही ग्रहण किया जाता था। १७ ग्रुप्त काल में बाल-विवाह का प्रवलन रहा। १८ ग्रागे चलकर राष्ट्रकूटगुग में भी यही परम्परा चलती रही। १९ सोमदेव ने स्पष्ट शब्दों में ग्रपने दोनों ग्रन्थों में बारह वर्ष की कन्या ग्रीर सोलह वर्ष के युवा को विवाह के योग्य बताया है। ९०

देव, द्विज ग्रीर ग्रग्नि की साक्षि में माता-पिता कन्यादान करते थे।

स्वयंवर के ग्रितिरिक्त कन्याग्नों को संभवतया वर पसन्द करने का ग्रिधिकार नहीं था। माता-पिता जिसके साथ विवाह कर दें, वही उन्हें स्वीकार करना पड़ता था। सोमदेव ने ऐसे सम्बन्धों की बुराइयों की ग्रोर लक्ष्य दिलाया है। ग्रमृतमित कहती है कि देव, द्विज ग्रोर ग्राग्नि के समक्ष माता-पिता द्वारा वेचे गये शरीर का पित मालिक हो सकता है, मन का नहीं। मन का स्वामी तो वही है जिसमें ग्रसाधारण प्रणय हो। २१

१६, एपियाफिया इंडिका, २ ए० १४४

१७. वही पृत्र १३१

१८. श्रार० एन० सालेटोरकर-लाइफ इन दी गुप्ता एक पृ० २८०-१०

<sup>🎙</sup> ६. अल्तेकर-दी राष्ट्रकटाज् एएड देयर टाइम्स ए० ३४२-४३

२०. यशस्तिलक उत्ते पृ ३१७, नौति ३१,१

२१. देविद्वजाग्निसमक्षं मातापितृविकीतस्य कायस्यैव भवतीश्वरः, न मनसः । तस्य पुनः स एव स्वामी यत्रायमसाधारणः प्रवर्तते परं विश्रम्मविश्रमाश्रयः प्रण्यः ।—ए० १४ १ उत्त०

### परिच्छेद पाँच

# पाक-विज्ञान श्रीर खान-पान

यशस्तिलक में खान-पान सम्बन्धी बहुविध जानकारी श्राती है। इस सम्पूर्ण सामग्री की त्रिविध उपयोगिता है—

- (१) यह सामग्री खाद्य ग्रौर पेय वस्तुग्रों की एक लम्बी सूची प्रस्तुत करती है।
- (२) इस सामग्री से दशम शताब्दी में भारतीय परिवारों, खासकर दक्षिण भारत के परिवारों की खान-पान व्यवस्था का पता लगता है।
- (३) ऋतुम्रों के म्रनुसार संतुलित एवं स्वास्थ्यकर भोजन की सम्पूर्ण जान-कारी प्राप्त होती है।

### पाकविद्या

यशस्तिलक में षड्रसों का सर्वदा व्यवहार करते रहने को सुखावह बताया है (षड़साम्यवहारस्तु सदा नृगां सुखावहः, पृ० ५१६)। मधुर, श्रम्ल, तिक्त, तीक्ष्ण, कषाय तथा क्षार—इन छः रसों का शुद्ध ग्रोर संप्रग्रंपूर्वक उपयोग करके ६३ प्रकार के व्यंजन तैयार हो सकते हैं (रसाना शुद्धसंसर्गभेदेन त्रिषष्टिव्यंजनो-पदेशभाजः, पृ० ५२१)। सज्जन नाम के वैद्य ने इन ६३ प्रकार के भेदों का उपदेश दिया। श्रुतसागर ने संस्कृत टीका में ६३ भेद गिनाए हैं। सोमदेव ने एक प्रसंग में समस्त सूपशास्त्राधिगतपटु पोरोगव (प्रधान रसोइया) का उल्लेख किया है (पृ० २२२ उत्त०) तथा पकाने वाल रसोइयों को समस्त रसों की प्रसाधनविधि में निपुण बताया है (सकलरसप्रसाधनविधिव्यत्तिकराधिकविवेकेषु पाचकलोकेषु, पृ० २२२ उत्त०)।

भोजन बनाने के अनेक तरीके थे — घी में तलकर पकाना (सिपंषिस्नाता, ५१७), अंगारों पर सेंक लेना (अंगारपाचितः, वही), रांधना (राद्धम्, ४१३), आधा रांधना (अर्धरद्ध, ४०४), पूरा नहीं सेकना (असमस्तसिद्ध, ४०४), थोड़ी-सी अ्राँच मात्र दिखाना (ईपित्खन्न, ४०५), कच्चा ही रहने देना (अपक्व. ४०५), बटलोई ढककर तथा अन्न को चलाकर अच्छी तरह पकाना (साधुपाक, ४०७), पकाते-पकाते पानी जला देना (पयसा विशुष्कम्, ४१६), पकाकर दही में डाल देना (दधना परिप्लुतम् ४१६), दाल इत्यादि के बने पदार्थों को कच्चे दूध, दही में

छोड़ देना (द्विदलं, ३३५ उत्त०), मिलाकर बनाना (मिश्रम्, ३३४ उत्त०), भ्रकेला बनाना (শ্रमिश्रम्, ३३४, उत्त०) ।

### बिना पकाई गयी खाद्यसामग्री

यशस्तिलक में वर्शित सम्पूर्ण खाद्यसामग्री निम्नप्रकार संकलित की जा सकती है——

- १. गोधूम (५१५) : गेहूँ
- **२. यव** (१५, ५१९) : जौ
- ३. दीदिबि (४०१): लम्बे तथा उज्ज्वल चावल। सोमदेव ने इसे कामिनिजन के कटाक्षों की तरह स्रतिदीर्घ एवं उज्ज्वल कहा है। १ दीदिबि मूलतः वैदिक शब्द है। ऋग्वेद (१, १, ८) में इसका चमकते हुए के स्रर्थ में प्रयोग हुस्रा है। स्रिप्त तथा बृहस्पति के विशेष एा के रूप में भी इसका प्रयोग होता है। २
- 8. श्यामाक (४०६): समा (साँवाँ)। सोमदेव ने श्यामाक के भात को सर्वपात्रीएा (सभी साधुग्रों के द्वारा लेने योग्य) कहा है। का लिदास ने शाकुन्तल में श्यामाक का उल्लेख किया है। कष्य के ग्राश्रम में हरिएएं को श्यामाक खिलाकर बढ़ाया गया था। यजुर्वेद संहिताग्रों में इसके सबसे प्राचीन उल्लेख मिलते हैं। ग्रापस्तम्भ में इसे बिना बोये उत्पन्न होनेवाला धान्य कहा है। इसका उपयोग साधु-संन्यासी लोग करते थे। श्यामाक के तीन प्रकारों का पता चलता है—(१) राज श्यामाक, (२) ग्रंभ श्यामाक या तोय श्यामाक तथा (३) हस्ति श्यामाक। समा (साँवाँ) से इसको पहचान की जाती है। समा कोद्रव, बाजरा ग्रादि की श्रेएी का सबसे छोटा धान्य है। इसका रंग साँवला होता है। उत्तर तथा मध्यभारत में कहीं-कहीं ग्रंभी भी लोग समा या साँवाँ पैदा करते हैं।
  - 🗴 शालि ( ५१५-५१६ ) : एक विशेष प्रकार का सुगन्धित चावल ।
- ६. कलम (५१५): एक विशेष प्रकार का सुगन्धित चावल। यह धान्य पानी बरसते ही बो दिया जाता था। करीब एक फिट के पौधे होने पर उखाड़कर दूसरी जगह खेत में रोप दिये जाते थे। ठंड के महीनों (ग्रगहन-पौष) तक यह धान्य तैयार हो जाता था।

कामिनीजनकटाक्षैरिवातिदीर्घविषदच्छविभिः ।—पृ० ४०१

२. आप्टे-संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी पृ० ११६

३. सर्वेषात्रीयाः दयामाकभक्तः । — पृ० ४०६

४. श्यामाकम् ष्टिपरिवधितो जहाति ।-शाकुन्तल, ४।१३

४० श्रीमप्रकाश-फूड एएड ड्रिंक इन ऐंशियन्ट इंडिया पृ० २६६

कलम शालि का ही एक प्रकार था। जैनागमों में शालि के तीन भेद मिलते हैं—(१) रक्तशालि, (२) कलमशालि तथा (३) महाशालि। सुश्रुत ने शालि के १८ प्रकार गिनाए हैं। उवासगदसा (१,३५) के अनुसार कलमशालि मगव में उत्पन्न होता था। १ सोमदेव ने कलम को ठंड की ऋतु के भोजन में गिनाया है तथा शालि का उपयोग वर्षा और शरद ऋतु के लिए निर्दिष्ट किया है। ७

कलम की बालियाँ लम्बी-लम्बी होती थीं ग्रौर पकने पर लटक जाती थीं । कलम के खेत जब पकने लगते तब उनकी खास तौर से रखवाली करनी पड़ती थी। कालिदास ने गन्नों की छाया में बैठकर गाती हुई शालि की रखवाली करने वाली स्त्रियों का उल्लेख किया है। भारित तथा माघ ने भी कलम के खेतों की रखवाली करनेवाली स्त्रियों का उल्लेख किया है। १० भारित तथा माघ ने भी कलम के खेतों की रखवाली करनेवाली स्त्रियों का उल्लेख किया है। १० एक ग्रोर घूप से कलम के खेतों का पानी सुखने लगता, दूसरी ग्रोर कलम पककर पीले होने लगते हैं। १० १०

७. यवनाल (४०४) जुम्रार

□ चिपिट (४६६) चिउड़ा : धान को थोड़ा उबालकर मुसल या ढेंकी से कूट लेते हैं, ऐसा करने से धान का छिलका ग्रलग हो जाता है तथा चात्रल श्रलग हो जाता है । इसे ही चिपट या चिउड़ा कहते हैं । बंगाल ग्रौर बिहार में चिउड़ा खाने का बहुत रिवाज है । मध्यप्रदेश के रायगढ़, बिलासपुर, रायपुर, सरगुजा ग्रादि जिलों में तथा उत्तरप्रदेश के कई जिलों में भी चिउड़ा खाने का रिवाज है । सम्पन्न परिवारों में चिउड़ा दही के साथ खाते हैं, गरीब तथा साधारण परिवारों में पानी में फुलाकर ग्रथवा सुखा ही चिउड़ा गुड़, नमक, मिर्च तथा प्याज ग्रादि के साथ खाया जाता है ।

सोमदेव ने लिखा है कि तिरहुत के सैनिकों के मसूड़े निरन्तर चिउड़ा चबाते रहने के कारणा छिल गये थे।<sup>१२</sup>

६. वही ५० ४८, ४६, २६२

७. यशस्तिल क पृ० ४ १४, ४१६

८. श्रापादपद्मपणना कलमा इव ते रधुम् ।-रधुवंश, ४।३७

६. इक्षुच्छायानिषादिन्यः शालिगोध्यो जगुर्यशः । -रञ्जवंश, धा२०

१०. सुतेन पाएडो: कमलस्य गोपिकाम् । - किरात् । । । ।

र्षे १. कलमगोपवधूर्व मृगवजम् । – शिशु ० ६।४१ उपैति शुष्यन्कलमः सहाम्भसा मनोभुवा तप्त इवाभिपाग्डुताम् ।

<sup>---</sup>किरात० धाँ३४

१२. श्रनवरतचिषिटचर्वणदीखदशनामदेशै: ।-- यश० पृ०४६६

चिउड़ा का पुराना नाम पृथुक था। पृथुक का इतिहास **ब्राह्म**राकाल तक . पहुँचता है। श्राजकल इसके बनाने की जो प्रक्रिया है, यही उस समय भी चलती थी।<sup>१३</sup>

है. सक्तू (५१२, ५१५) सत् : गेहूँ या जौ को भून कर उनमें भुजें हुए चने मिलाकर पीसे गये चूर्ण को सत्तू कहा जाता है। सत्तू का इतिहास वैदिक-युग तक पहुँचता है। ऋग्वेद (१०, ७१, २), तैसरीय ब्राह्मण (३,८, १४) भावि में इसके उल्लेख मिलते हैं।

सत्तू पानी में उसनकर पिण्ड के रूप में तथा पतला चाटने योग्य (ग्रवलेह्य) बनाकर खाया जाता था। उत्तर काल में घी, गुड़, चीनी ग्रादि के साथ में भी खाया जाने लगा (सुश्रुत ४६, ४१२)। १४ वर्तंमान में भी सत्तू खाने के यही तरीके प्रचलित हैं।

सोमदेव ने स्वास्थ्य की दृष्टि से पिण्डरूप भ्रथवा दही के समान गाढ़ा सत्तू खाने का निषेध किया है। <sup>१५</sup>

१०. मुद्ग (५१५, ५१६) : मूँग

११. माष (५१२, ५१४) : उड़द

१२. विरसाल (४०४) : राजमाष

१३. द्विदल (३३५, उत्त०) : दाल, जिसके दो समान टुकड़े होते हों, ऐसा प्रत्येक ग्रन्न द्विदल कहलाता है।

## घृत, द्धि, दुग्ध, मट्टा ऋादि के गुए-दोष तथा उपयोग—विधि

घृत: घृत के गुर्गों का वर्णन करते हुए सोमदेव ने लिखा है कि वेद तथा आगमों के जानकारों ने घृत को साक्षात् आयु कहा है, वैद्य लोगों ने वृद्धत्वनाशक होने से रसायन के लिए इसका विधान किया है, सारस्वतकल्प से निर्मल हुई बुद्धिवालों ने बुद्धि की सिद्धि (धियः सिद्धये) के लिए बताया है, ऐसा घृत द्वव स्वर्ग तथा केतकी के समान रस और छाया वाला उत्तम होता है। अर्थात् घृत आयुवर्द्धक, वृद्धतानिवारक तथा बुद्धि को निर्मल बनाता है। १६

द्धि: दिध स्थूलता करता तथा वायु को दूर करता है। इसका सेवन

१३. भ्रोमप्रकाश—कूड २गड हिंक इन एंशिएन्ट इंडिया पृ० २००

१४. वही पृ० २६१

१४. दिधवत्सक्तून्न। द्यात् । — यशः पृ० ४१२

इदि. ए० ४१७, इलोक ३६०, तुलना—'आयुर्वे धृतम्'

वसन्त, शरद् तथा ग्रीष्म को छोड़कर भ्रन्य ऋतुम्रों में घृत (सिर्पिः), सिता (शक्कर), भ्रामला तथा मूँग के पानी के साथ करना चाहिए। १७

तकः दिभ को मथकर तुरन्त जिसका नवनीत निकाल लिया गया है, ऐसा तक समगुरा वाला होता है, बहुत देर तक मथा गया किसी भी दोष को उत्पन्न नहीं करता। १८८

दुरध : दुग्ध साक्षात् जीवन ही है । जन्म के साथ ही दुग्ध-पान प्रारम्भ हो जाता है । गाय का धारोष्णा दुग्ध ग्रायुष्य करनेवाला होता है । दूध प्रातः, सायं-काल, संभोग के ग्रनन्तर तथा भोजन के बाद उपयुक्त मात्रा में पीना चाहिए। १९

जल: भोजन के प्रारम्भ में जल पीने से जठराग्नि नष्ट हो जाती है तथा कृशता ग्राती है, ग्रन्त में पीने से कफ बढ़ता है, मध्य में पीने पर समता तथा सुख करता है। एक साथ ही ग्राधिक जल नहीं पीना चाहिए। २०

जल को अमृत भी कहते हैं और विष भी, इसका तात्पर्य यही है कि युक्ति-पूर्वक पिया गया जल अमृत तथा अयुक्ति या अव्यवस्थापूर्वक पिया गया जल विष के समान है। ११

ऋतुर्श्वों के अनुसार पेय जल: वसन्त ग्रौर ग्रीष्म ऋतु में कुग्राँ तथा भरने का, वर्षा में कुग्राँ, ग्रथवा चुरी (कुण्ड) का, ठंड में सरसी (पोखरा) या तालाब का तथा शरद् ऋतु में सूर्य-चन्द्रमा की किरगों तथा वायु के भकोरों से शुद्ध हुए जल को पीना चाहिए। ३२

संसिद्ध जल: हवा तथा धूप से स्वच्छ हुम्रा, रस तथा गंध रहित जल स्वभावतः पथ्य है, यदि ऐसा न मिले तो उबाला हुम्रा पीना चाहिए। रे सूर्य मौर चन्द्रमा की किरगों से संसिद्ध किया जल २४ घंटे (म्रहोरात्र) के बाद नहीं पीना चाहिए, दिन में सिद्ध किया गया रात्रि में तथा रात्रि में सिद्ध किया जल दिन में नहीं पीना चाहिए। रे४

९७. ए० ५९७-१८, श्लोक ३६९

१८. पृ० ४१म, श्लोक ३६२

५६. वही, श्लोक ३६३

२०. श्लोक ३६७

२५. श्लोक ३६=

२२. श्लोक ३६६

२३ श्लोक ३७०

२४. श्लोक ३७९

जल को संसिद्ध करने की प्रिक्रिया के विषय में टीकाकार ने लिखा है कि जल से भरा हुआ घड़ा प्रातःकाल धूप में रखकर चार प्रहर रात्रि तक खुले आकाश में रखा रहने दिया जाए, यह जल सूर्येन्द्र संसिद्ध कहलाता है। १९५

#### मसाला

लवरा (५१४)—नमक दरद (४६४)—होंग क्षपारस (४६४)—हलदी मरिच (५१२)—मिरच पिप्पली (५१२)—छोटी पीपल राजिका (४०६)—राई

### स्निग्ध पदार्थ, गोरस तथा अन्य पेय

घृत (५१४, ५१६, ५१९) स्राज्य (२५१, ४०१)

पृषदाज्य (३२४)

तैल (४०४, ५१४) दिघ (५१२, ५१४, ५१६, ५१७)

दुग्ध (५१८)

नवनीत (५१८)

तक (५१२, ५१९)

किल या अवन्तिसोम (४०६, ५१२, ५१९)

नारिकेलिफलांभ (५१२)

पानक (५१५)

शर्कराढ्य (५१५)

### मधुर पदार्थ

शर्करा (५१५)

सिता (५१६)

गुड़ (५१२)

मधु (५१२)

इक्षु (५१४)

२४. वही, संस्कृत टीका

#### साग-सब्जी तथा फल

- १. पटोल (५१६)--परवल
- २. कोहल (५१६)---कुम्हड़ा
- ३. कारवेल (५१६)-करेला
- ४. वृन्ताक (५१६)—बैंगन
- ५. वाल (५१६)
- ६. कदल (५१२) --- केला
- ७. जीवन्ती (५१६)—डोडी
- कन्द (५१२, ५१६)—सूरन
- ९. किसलय (५१५, ५१६)—कोमल पत्ते
- १०. विष (५१५)—मृगाल
- ११. वास्तुल (५१६)-- बथुमा
- १२. तण्ड्लीय (५१६)—चौराई
- १३. चिल्ली (४१६)
- १४. चिर्मेटिका (४०५, ५१६)—कचरिया
- १५. मूलक (४०५, ५१२)---मूली
- १६. ग्रार्द्रक (५१६)---ग्रदरख
- १७. घात्रीफल (५१६)--- ग्राँवला
- १८. एवरि (४०४)--- ककड़ी
- १९. ग्रलाबू (४०४)--लौकी (गोल)
- २०. ककार (४०५) कलिंगफल (संस्कृत टीका)
- २१. मालूर (४०५)—वेल
- २२. चक्रक (४०५)—खट्टे पत्तों का साग
- २३. ग्रग्निदमन (४०५)
- २४ रिगिग्गीफल (४०५)-भटकटैया
- २५. ग्रगस्ति (४०५)—ग्रगस्त्य वृक्ष
- २६. ग्राम्न (४०५)---ग्राम
- २७. ग्राम्रातक (४०५)---ग्रामड़ा
- २८. पिचुमन्द (४०५)--नीम
- २९. सोभाजन (४०५)--- सहजन
- ३०. वृहतीवार्ताक (४०५)---बड़ा बैंगन
- ३१. एरण्ड (४०५)—म्रंडी (रेंड़, रेंड़ी)

- ३२. पलाण्डु (४०५)---प्याज या लहसुन
- ३३. वल्लक (४०५)
- ३४. रालक (४०६)
- ३५. कोकुन्द (४०६)
- ३६. काकमाची (५१२)
- ३७. नागरंग (९५)
- ३८. ताल (९५)
- ३९. मन्दर (९५)-पारिजात (सं० टी०)
- ४०. नागवल्ली (९६)--पनवेल
- ४१. बागा (९६)—बीजवृक्ष (सं० टी०)
- ४२. ग्रासन (९६)--रालवृक्ष (सं० टी०)
- ४३. पूग (९६)--सुपारी
- ४४. ग्रक्षोल (९६)--ग्रखरोट
- ४५. खर्जूर (९६)—खजूर
- ४६. लवली (९६)
- ४७. जम्बीर (९६)--जिमरिया
- ४८. ग्रश्वतथ (९६)--पीपल
- ४९. कपित्थ (९६)—कैंथ
- ५०. नमेरु (९६)
- ५१. राजादन (९६)—क्षीरवृक्ष
- ५२. पारिजात (९७)
- ५३. पनस (९७)
- ५४. ककुभ (९९)—-ग्रर्जुन वृक्ष
- ५५. वट (९९)
- ४६. कुरवक (९९)
- ५७. जम्बू (१००)—जामुन
- ५८. दर्दरीकं (१०३)—दांडिम (ग्रनार)
- ५९. पुण्ड्रेक्षु (१०३)—पोंडा
- ६०. मृद्वीका (१०३)---दाख
- ६१. नारिकेल (१०३) --- नारियल
- ६२. उदुम्बर (३३० उत्त०) --- ऊमर (गूलर)
- ६३. प्लक्ष (३३० उत्त०)

### तैयार की गयी सामग्री:

- १. भक्त (४१६)—भात : पकाए गये चावलों को भात कहते हैं। भात के लिए यशस्तिलक में तीन शब्द ग्राए हैं—१. दीदिवि (४०), २. भक्त (५१६) ग्रीर ३. ग्रोदन।
- २. सूप (४०१, ५१६)—दाल : जिस अन्न के दो समान दल (टुकड़े) होते हैं, वह द्विदल कहलाता था। इसी का वर्तमान रूप 'दाल' पद में अविशष्ट है। पकाई गयी दाल को सूप कहते थे। अच्छी तरह पकाई गयी दाल स्वर्ण के रंग की तरह पीली हो जाती है (कांचनच्छायापलापै: सूपै:, ४०१)।
- ३ शादकुली (५१२)—खस्ता पूड़ी: शाब्कुली चावल के आदे में तिल मिला कर घी अथवा तेल में पकाई जाती थी। यह कई प्रकार की बनती थी। बृहत्-संहिता (७६, ९) में कामोद्दीपन करने वाली शाब्कुली का उल्लेख है। अंगविज्जा (पृ०१८२) में दीर्घ शाब्कुलि का उल्लेख है। १६८२ सोमदेव ने कांजी के साथ शाब्कुली खाने का निष्धे किया है। १९० आगरा में अभी भी सावन-भादों में यह बनाई जाती है।
- **४. समिध** (या सामिता) (५१६)—गेहूँ के आँटे की लप्सी : सामिता गेहूँ के आटे में मूँग भरकर बनाया गया खाद्य था (सुश्रुत, ४६,३९८)।<sup>२८</sup>
- भू. यवागू (६९, ८८ उत्त०): यवागू वैदिक काल से भारतीय भोजन का ग्रङ्ग रही है। डां० ग्रोमप्रकाश ने प्राचीन साहित्य के ग्राधार पर इसके विषय में इस प्रकार जानकारी दी है—यजुर्वेद के ग्रनुसार यवागू सम्भवतः जौ की बनती थी। महावग्ग (६, २४, ५) में इसे स्वास्थ्यकारक खाद्यान्न माना है। यवागू का एक विशेष प्रकार त्रिकटुक बीमारी में उपयोग किया जाता था। पािएानि ने दो प्रकार की यवागू बतायी है—(१) पेया, (२) विलेपी। विलेपी को पािएानि ने नखंपच कहा है। ग्रङ्गविज्जा (पृ० १७९) में दूध, मक्खन तथा तेल डालकर बनायी गयी यवागू का उल्लेख है। सुश्रुत (४६, ३७६) ने फलों के रस से बनी यवागू को खाड यवागू कहा है। ३९

२६. भ्रोमप्रकाश-फूड एएड हिंक इन रंशिएन्ट इंडिया, ५० २६१

७. यशस्तिलक पृ० ४१२

२८, उद्घृत, श्रोमप्रकाश-वही. पृ० २६१

२६. ब्रोमप्रकाश—वही, पृ० २६४

सोमदेव ने यवागू सामान्य (५८) तथा अपामार्ग यवागू (६९) का उल्लेख किया है। वसन्तिका कहती है कि मैं स्वप्न में यवागू बन गयी तथा माँ के द्वारा श्राद्ध के लिए आमन्त्रित ब्राह्मणों ने मुफे खा लिया। <sup>३०</sup>सोमदेव ने अपामार्ग यवागू को पचाना मुश्किल बताया है। <sup>३५</sup>

- ६. मोद्क (८८, उत्त०)—जड्डू: चावल, गेहूँ म्रथवा दाल के भ्राटे को भून कर घी, चीनी या गुड़ डाल कर गेंद के समान बनाए गये मिष्ठान्न को मोदक कहते थे। ३२ प्राचीन काल से मोदक बनाने का यही ढंग सुरक्षित चला म्रा रहा है।
- ७. परमान्न (४०२) : यशस्तिलक में परमान्न को स्रिभिनव स्रङ्गना-सङ्गम की तरह स्रत्यन्त स्वादयुक्त तथा शर्करायुक्त कहा गया है। ३३ परमान्न चार भाग चावलों को बारह भाग दूध में पका कर उसमें छह भाग मक्खन तथा तीन भाग गुड़ या शर्करा मिला कर बनाया जाता था। (स्रङ्गांवज्जा, पृ० २२०, भोजनक्तुहल, पृ० २८)। ३४

द्वारहव (४०२): खाण्डव को यशस्तिलक में नर्तकी के विलास की तरह नेत्र, नासिका तथा रसना को ग्रानन्द देने वाला कहा है। <sup>२५</sup> रामायरा के उत्तरकाण्ड में यज्ञ के उपरान्त विभिन्न प्रकार के गोड (गुड़ से बने पदार्थ तथा खाण्डवों (खाण्ड से बने पदार्थों) को बाँटने का उन्लेख है। <sup>३६</sup> महाभारत में भी खाण्डव का उल्लेख है। <sup>३७</sup> ग्रष्टांगसंग्रह (सू० ७) में इसे एक प्रकार का मुख्बा कहा है। डाँ० ग्रोमप्रकाश ने इन उल्लेखों का उपयोग करके भी खाण्डव का ग्रत्यन्त सीधा-साधा ग्रथं खाण्ड की मिठाई किया है। <sup>३८</sup> सोमदेव की साक्षी से

३०. स्वप्ने किलाहं यवागूरिव संवृतारिम, भुक्ता च मन्मातुः श्राह्यामन्त्रितैभूँदेवै:।
—५० ८८ उत्त०

३१. श्रपामार्गयवागूरिव लब्धापि न शक्यते परिवामयितुम् ।- १० ६६ उत्त०

३२. श्रोमप्रकाश, वही, पृ० २८६

**२३. अभिनवां**गनासंगमैरिवानीवस्वादुभिः शर्करासंपर्कसमापन्नैः परमान्नैः ।

<sup>—</sup>५० ४०२

**३४. घोम**प्रकाश, वही, ५० २८९, ९०

३२. लासिकाविलासैदिव मनोहरै: समानीतनेत्रनासारस नानन्दभावै: खाण्डवै: ।
—पृ० ४०१, ४०२

३६. विविधानि च गौडानि खाण्डवानि तथैव च ।—रामायण, उत्त० ९२। १२

३७. मक्ष्यखाएडवरागाणाम् । -महाभारत, १४, मर्, ४१

३८. श्रोमप्रकाश, वही, पृ० २ ८७

तो खाण्डव की पहचान म्रायुर्वेदिक ग्रन्थों में म्रानेवाले 'षाडव' से करना चाहिए। <sup>३९</sup> षाडव में खट्टा, मीठा स्पष्ट प्रतीत होता था तथा कसैला मौर नमकीन कम। लगता है खांड की मात्रा म्रधिक होने के कारण यह खाण्डव कहा जाने लगा।

- **६. रसाल** (७९ उत्त०)---शिखरगाी: सोमदेव ने रसाल को 'सङ्कीर्णरसा' कहा है। ४० श्रच्छी तरह जमे हुए दही में सफेद चीनी, घी, मधु तथा सीठ श्रौर कालीमिर्च का चूर्ण कपड़छन करके डालकर कर्पूर से सुगन्थित करके रसाल तैयार किया जाता था। ४ १
- १०. स्त्रामित्ता (३२४) : उबाले गये दूध में दही डालकर स्त्रामिक्षा बनता था (श्रुते क्षीरे दिविक्षित्रमामिक्षा कथ्यते बुधैः, सं० टी०)। स्नामिक्षा स्त्रौर पृषदाज्य की स्निन में स्नोहित दी जाती थी (पृषदाज्येनामिक्ष्या च समेधितमहसम्, वही)। स्नामिक्षा स्नौर पृषदाज्य दोनों वैदिक शब्द थे। यजुर्वेद संहितास्रों तथा सत्पथ- ब्राह्मारा में इसके स्नोक उल्लेख स्नाते हैं। ४२
- ११. पक्वाझ (४०२)—पकवान : पक्वाझ के लिए सोमदेव ने प्रियतमा के अधरों के समान स्वादयुक्त कहा है (प्रियतमाधरैरिव स्वादमानै: पक्वान्नै:, वही)। पक्वाझ का प्रयोग सामान्य रूप से घृत या तेल में बने हुए पकवानों के लिए हुआ है।
- **१२. अवद्ंश:** मन को प्रीति उत्पन्न करने वाली रसदार सब्जियों को सोम-देव ने स्त्रियों के कैतव की उपमा दी है। <sup>३३</sup> श्रुतसागर ने अवदंश का अर्थ भक्ति-

३६. चरक० सं० २७/२८०, सुश्रुत सं० ४६/३७८

४०. रसालामिव संकीर्णरसासरालाम् । - पृ० ७६ उत्त०

४१. ब्राघीटकं सुचिरपर्युषितस्य दध्नः खण्डस्य घोडशपलानि शितप्रमस्य । सिंपः पलं मधुपलं मित्चिद्धिकर्षे शुक्र्याः पलार्धमिपि चार्धपलं चतुर्णाम् ॥ इलत्ते पटे ललनया मृदुपाणिपुष्टा कर्पूरघूलिसुरभीकृतभाण्डसंस्था । एवा वृकोदरकृता सरसा रसाला यास्वादिता भगवता मधुस्दनेन ॥

<sup>—</sup> उद्भृत -वही, सं विशेष अपक्वतकं सन्योष चतुर्जागुङकम् । सजीरकं रसालं स्याग्मिष्जिका शिखरियाः ॥ सन्योषम-शुरुठीपिष्पलीमरिचयुक्तम् । चतुर्जातम् प्लालवंगकंकोलनागपुष्पाणि ॥ वैजयन्ती, उद्भृत, श्रोमप्रकाश—वही, ५० ९०५, फुटनोट ३

४२. ऋोमप्रकाश—वही, पृ॰ २८४

४३, स्रोकैतवैरिवजनितस्वान्तप्रीतिभिर्बहुरसवशैरवदंशैः /- ए० ४०१

सिक्तसंयुक्तवनस्पतित्र्यं जन किया है। ४४ मानसोल्लास में व्यंजन के बारे में कहा है कि——चावल के धोवन में चिंचा, दही, मट्टा तथा चीनी मिलाकर इलायची का चूर्ण तथा ग्रदरख का रस मिलाए तथा हींग का छौंक लगाए, उसे व्यंजन कहते हैं। ४५

१३. उपदंश (४०४)---सब्जी

१४. सर्विषस्नात (५२७)—वी में तले गये पदार्थ

१**५. ऋंगार**पाचित (५१७)—म्रङ्गारों पर पकाए गये पदार्थ

१६. दध्नापरिप्तुत (५१६)—दही में हुबे हुए पदार्थ

१७. पयसा विशुष्क (५१६)---सूखी सब्जी म्रादि

१८. पर्पट (५१६)—पापड़

सोमदेव ने ग्रमीर तथा गरीब दोनों परिवारों के खान-गान का सुन्दर चित्र खींचा है।

स्रमीर परिवारों में दीदिवि, स्रनेक प्रकार की दालें, प्रचुर मात्रा में स्नाज्य, रसीले स्रवदंश, खाण्डव, पक्वान्न, दही, दुग्ध, परमान्न स्नादि खाने-पीने का प्रचार था। जल भी कपूँर स्नादि सुगन्धित द्रव्यों से युक्त करके पीते थे। ४६ सोमदेव ने स्रत्यन्त मनोरंजक ढंग से इस प्रसंग को प्रस्तुत किया है—

"देशान्तर प्रवास के बाद दूत लौटा। सम्राट ने परिहास में पूछा—'शंखनक, तुम्हारी वह तोंद कहाँ गयी?' शंखनक बोला—देव, तोंद हम गरीबों के कहाँ रखी, तोंद तो उनकी फूटती है, जिनको रोज-रोज कामिनी-कटाक्षों की तरह लम्बे-लम्बे एवं उज्ज्वल दीदिवि (सुगन्धित चावलों का भात) खाने को मिलते हैं, जिनको विरहिगायों के हृदयों के समान गरम-गरम तथा सोने के रंग को मात करनेवाली दाले उपलब्ध होतो हैं, कान्ता के मुख की तरह प्रांजिल-पेय सुगन्ध वाला प्रचुर मात्रा में ग्राज्य प्राप्त होता है, स्त्री के कैतवों के समान मन को प्रसन्न करने वाले रसीले ग्रवदंश मिलते हैं, नर्तकी के विलास की तरह मनोहर नेत्र,

४४. श्रवदशै: शालनकै: मिक्तिक्तिसंयुक्तवनस्पतिन्यं जनै: | —वही, सं o टीo ४४. तयडुल बालितं तोयं चिचाम्लेन विमिश्रितम् । ईष तक्रेण संयुक्तं सितया सह योजितम्॥

पताचूर्णसमायुक्तमाद्रैकस्य रसेन च। भूपितं हिंगुनां सम्यक् व्यंजनं परिकीर्तितम्॥

<sup>—</sup> मानसोल्लास, भा० ३, ३४७८-७६

४६. पृ० ४६ 🛊

नासिका तथा रसना को म्रानन्द प्रदान करने वाले खाण्डव प्राप्त होते हैं, प्रियतमा के मधरों के समान म्रास्थादन करने योग्य पक्वान्न उपलब्ध होते हैं, तरुणी के प्रयोधरों के समान सुजाताभोग एवं स्तब्ध (कठोर) दही मिलता है, प्रण्यिती के विलोकन की तरह मधुरकान्ति एवं स्निग्ध दुग्ध उपलब्ध होता है, म्राभिनव मंगाना की तरह म्रातीव स्वादु शर्करायुक्त परमान्न प्राप्त होते हैं, तथा मैथुनरस-रहस्य की तरह सम्पूर्ण शरीर के सन्ताप को दूर करने वाला कर्पूरयुक्त जल पीने को मिलता है। "४४७

गरीब परिवारों में यवनाल का भात, राजमाण की दाल, अलसी आदि का तेल, काँजी, मट्टा तथा अनेक प्रकार के फल एवं पत्तों के साग खाने का रिवाज था। १८ उपर्यं क वर्णन की तरह सोमदेव ने एक गरीब परिवार के खान-पान का भी चित्र प्रस्तुत किया है। सम्राट ने शंखनक से पूछा--- 'ग्राज कहीं हस्तमुख संयोग हम्रा या नहीं ?" शंखनक बोला—"देव, हुम्रा है। सुनिए---मन्खी के मुण्डों की तरह काले-काले तूषयूक्त गन्दे, पूराने, टूटे यवनालों का भात मिला, उसमें भी ग्रनेक कंकरा थे, पिछले दिन की राजमाष की दाल मिली, जिसमें से अरत्यन्त दुर्गन्ध ग्राती थी, उसमें चृहे के मूत्र की तरह जरा-सा ग्रलसी का तेल टपका दिया था, अधपके ऐवारु की बहुत सारी सब्जी मिली, आधे राँधे गये अलाबू की बहत-सी फाँकों तथा कुछ पके हुए कर्कारु के कड़े-कड़े टुकड़े मिले, बड़े-बड़े बेल, मूली, चक्रक, बिना फूटी कचरियाँ, कच्चे अर्क, अग्निदमन, रिगिग्गी-फल, ग्रगस्ति, ग्राम्र, ग्राम्रातक, पिचुमन्द तथा कन्दल उपलब्ध हुए, कई दिनों की माँग-माँग कर इकट्टी की गयो भ्राम्जखलक मिली, खुब पके, बड़े-बड़े बैंगन, सोभा-जन, कन्द, सालनक, एरण्ड, पलाण्ड, मुण्डिका, वल्लक, रालका, तथा कोकुन्द प्राप्त हए, बहत-सी राई डाली हुई कांजी तथा खारा पानी पीने को मिला। मुक्तेसे कुछ भी नहीं खाया गया, न भूख मिटो। उसी की घरवाली ने छिपाकर रखा हम्रा थोडा-सा स्यामाक का भात तथा खर्ट दही का मद्रा दिया, जिससे जिन्दा बचा रहा।''४९

## मांसाहार

सोमदेव जैन साधु थे। म्रहिंसा के चरम विकास में म्रास्था रखने वाला

४७. ए० ४०३

४८. पृ. ४०३

४६. वही

जैनधर्म मांसाहार का स्पष्ट निषेध करता है, यही कारएा है कि सोमदेव ने भी मांसाहार का घोर विरोध किया है। इतना होने पर भी यह नहीं माना जा सकता कि सोमदेव के युग में मांसाहार नहीं था। यशस्तिलक में ऐसे ग्रनेक प्रसंग ग्राए हैं जिनसे मांसाहार का पता चलता है।

कौल-कापालिक संप्रदायों में मांसाहार श्रीर मद्य का व्यवहार धार्मिक कियाश्रों के रूप में श्रनुमत था, ५० इसलिए उन संप्रदायों में मांस का व्यवहार स्वाभाविक था। जलचर, थलचर तथा नभचर सभी प्राणियों का मांस खाया जाता था। देवी के नाम पर तो ये मनुष्य तक की बिल कर देते थे। बहुत सम्भव है कि प्रसाद के रूप में मनुष्य का भी मांस खा लेते हों। श्रपना मांस काट काट-काटकर क्रय-विक्रय करने का उल्लेख है। ५ १

चण्डमारी के मन्दिर में बलि के लिए निम्नलिखित पशु-पक्षी लाए गये थे। ५२

- (१) मेष, महिष, मय, मातंग (गज), मितंद्रु (म्रस्व)।
- (२) कुम्भीर, मकर, सालूर (मेंढक), कुलीर (केंकड़ा), कमठ और पाठीन ।
- (३) भेरुण्ड, फ्रींच, कोक, कुर्कुट, कुरर, कलहंस।
- (४) चमर, चमू रु, हरिएा, हरि (सिंह), वृक, वराह, वानर, गोखुर। कौलों में तो कच्चे मांस खाने तक का रिवाज था। १३

क्षत्रिय तथा ब्राह्मए। जातियों में भी मांसाहार का चलन था। यशस्तिलक में राजमाता कहती है कि पिष्टकुक्कुट की बिल देकर उसके ध्रवशिष्ट भाग को मांस मानकर हमारे साथ खाग्रो। <sup>38</sup>

अमृतमित तो अत्यन्त मांसप्रिय थी। जिस मेमने को अतिशय प्यार के साथ राजभवन में पाला गया था उसे भी उसने नहीं बचने दिया। ५५

मज्जं मंसं मिट्ठं भनखं भनिखयं जीवसोनखं च। कउले धम्मे विसरे रम्मे तं जि हो सम्ममोनखं॥— भावरांग्रहं, १८३ ५१. कियविकीयम। स्वस्ववपूर्वल्लूरम् । — यश० पृ० ४६

42. go 988

४३. पिथुरापितजरूथमन्थरकपालशकलम् ।—पृ• ४८

४४. पिष्टकुक्कुटेन बिलमुपकल्य तदविशिष्टं पिष्टं मांसिमिति च परिकल्य मया सहावदयं प्राशानीयम् ।-- ए० १३५ उत्त०

४४ जांगलभक्षणाक्षिप्तिचत्तया।-पृ० २२७ उत्त०

४०. रण्डाचण्डा दिविखया धम्मदारा मज्ज मंसं पिज्जए खक्जए च।
भिक्खा भोजं चम्मखण्डं च सेज्जा कीलो धम्मो कस्स न होइ रम्मो ॥
—कपूरमंजरी, ११२३

यशोमित की महारानी कुमुमावली को दोहद उ हुन्ना था कि भोजनालय में मांस नहीं श्राना चाहिए। <sup>५६</sup> सम्राट के भोजनालय में मांस पकाने की शिक्षा (पिशितपाकोपदेश, २२२ उत्त०) देनेवाले विद्यमान थे। इस सबसे स्पष्ट है कि क्षत्रिय परिवारों में मांस का व्यवहार होता था।

ब्राह्मणों में साधारणतया मांसभक्षण का रिवाज हो या नहीं, यज्ञ ब्रौर श्राद्ध के नाम पर मांस खाने का अत्यधिक प्रचार था। सम्राट के यहाँ जब विशाल मत्स्य और मगर पकड़ कर लाए तो उन्हें देख कर सम्राट ने उन्हें पितरों के संतर्पण के लिए ब्राह्मणों को दे दिया। ५७ इतना ही नहीं, वे सब प्रतिदिन उनमें से अपने उपयोग के योग्य मांस काटते थे। ५८

एक कथा में याज्ञिक पर <mark>श्राक्षे</mark>य किया गया है कि उसने यज्ञ के नाम पर श्रनेक निरीह पशुग्रों को खा ढाला ।<sup>५९</sup>

सोमदेव ने वैदिक साहित्य से ऐसे अनेक पद्म उद्धत किये हैं, जिनसे यज्ञ तथा श्राद्ध में मांस के प्रयोग का पता चलता है।

मनु ने मधुपर्क, यज्ञ तथा पितृ एवं देवता के निमित्त मांस का प्रयोग शास्त्र सम्मत बताया है। ६० यज्ञ के लिए मांस प्रयोग के समर्थन में वैदिक मान्यताओं का विस्तार से वर्ण न ्किया है। ६१ मांस के समर्थकों का तो यहाँ तक कहना है कि जो व्यक्ति मांस के बिना भोजन करता है, क्या वह गोबर नहीं खाता। ६९

श्राद्ध में मास के विवेचन के लिए सोमदेव ने मनुस्मृति के पाँच पद्य (३।२६७-२७१) उद्घृत किये हैं, जिनमें कहा गया है कि पितृ लोक मात्स्य, हारिएा, भ्रौरभ, शाकुनि छाग, पार्ष, एएा, रोरव, वाराह, माहिष, शश, कूर्म, गव्यसा,

१६. देव, प्रतिबन्ध्यतां महानसेषु ऋव्यागमः । - १० २६०, उत्त०

२७. महीपतिरवलोक्य पितृसंतर्पणार्थं द्विजसमाजसन्नरसवतीकाराय समर्पयामास । —पृ० २१८ उत्तर

५८. तत्र च तदुपयोगमात्रतया प्रत्यहमुत्कृत्यमानकायैकदेशः।-वदी

५३. श्रन्ये खलु ते वराकतनयः । मखमिषेण भवता मक्षिताः ।—ए० १३२ उत्त०

६०. मधुपर्के च यज्ञे च पितृरैवतकर्मणी |

श्रत्रैवपरावो हिस्या नाम्यत्रेत्यब्रवीन्मनु॥-ए०६० उत्त०। मनु० ११४ १

६१. वही, पृ० ११६-१८

६२. ये भुंजते मांसरसेन हीनं ते भुंजते किं नुन गोमयेन। - ५० १२६ उत्त०

पायस तथा वार्धीरा मांस से फ्रमशः दो, तीन, चार, पाँच, छह, सात, ग्राठ, नव, दश, ग्यारह पूरा वर्ष तथा बारह वर्ष तक के लिए त्रप्त होते हैं। ६३

छोटी जातियों में भी मांस का व्यवहार रहा होगा, किन्तु उसके उल्लेख नाम मात्र को ही है। चण्डकर्मा मुर्गी पालता था। एक प्रसंग में वह मुनिराज के समक्ष कहता है कि हिंसा हमारा कुल धर्म है। इन्स्मिन्न धीवर (२१६, ३३४, उत्त०) चर्मकार (१२४), चाण्डाल (२४४), ग्रन्त्यज (४५७), भाल (४५७), शबर (२३१ उत्त०), किरात (२२० उत्त०), वनेचर (५६) तथा निषादों (६०२, उत्त०) में भी मांस का व्यवहार होता था।

मांसाहार निषेध — सोमदेव ने मांसाहार का घोर विरोध किया है। उनका कहना है कि लोग इन्द्रिय लोलुपता तथा श्रपने स्वार्थ के कारण मांस खाते हैं, उसके साथ धर्म ग्रांर ग्रागम को व्यर्थ ही जोड़ रखा है। ६५ सोमदेव ने उद्धरण देकर इस बात को सिद्ध किया है कि तिल या सरसों के बराबर भी मांस खानेवाला यावच्चन्द्रदिवाकर नरक की यातनाएँ सहता है। ६६ मांस खाने के संकल्प मात्र से होने वाले दुष्परिणाम का वर्णन एक लम्बी कथा में किया गया है। ६७ सम्पूर्ण यशस्तिलक भी एक प्रकार से इसी परिणाम की कहानी है।

६३ द्वीमासी मस्त्यमांसेन श्रीन्मासान्हारिखेन च।
श्रीरश्रेणाथ चतुरः शाकुनेनैन पद्म वै॥
घटमासांश्रद्धागमासेन पार्षतेन हि सप्त वै।
श्रष्टावेणस्य मासेन रौरवेण नवैव तु॥
दशमासास्तु तृष्यन्ति वाराहमहिषामिषेः।
शाशकूर्मस्य मासेन मासानेकादशैव तु॥
संवस्तरं तुगव्येन पयसा पायसेन वा!
वार्थीणस्य मासेन तिवर्दादशवार्षिकी॥—४० १२० १२८ उत्त०

६४. हिंसास्माकं कुलधर्मः । - ए० २४८ उत्त०

मारां जिघल्लेचिदि कोऽपि लोकः किमागमस्तत्र निदर्शनीयः ।
 लोलेन्द्रियैलोकमनोनुकृलैः स्वाजीवनायागम एष सृष्टः॥

<sup>—</sup> দৃ০ শৃহ০ ওলা০

६६. तिलसर्पवमात्रं यो मांसमदनाति मानवः। स श्रम्रान्न निवर्तेत् यावच्चन्द्रदिवाकरौ॥

<sup>--</sup> দৃ০ গৃহ ০ বল ০

६७, श्रध्याय ७, कल्प २४

मांसाहार समर्थक कहते हैं कि मुद्ग (मूंग) ग्रौर माष (उड़द) ग्रादि भी तो मय (ऊँट) ग्रौर मेष (भेड़) ग्रादि के समान ही जीवस्थान होने से मांस ही हैं। उनमें ग्रन्तर क्या है। ६८

सोमदेव ने इस कथन का व्यावहारिक पृष्ठभूमि पर दृढ़तापूर्वक खण्डन किया है। उन्होंने लिखा है कि यह जरूरी नहीं कि जो जीव शरीर हो वह मांस ही हो, इसके विपरीत मांस तो जीव-शरीर है ही, उसी प्रकार जिस प्रकार नीम का वृक्ष वृक्ष है ही, किन्तु जो वृक्ष है वह नीम ही हो, यह जरूरी नहीं। गाय का दृध शुद्ध है, किन्तु गोमांस नहीं। सर्प का रत्न विष को नाश करता है, किन्तु विष विपदकारक है। किसी-किसी वृक्ष के पत्र तो ग्रायुष्य के कारण होते हैं, किन्तु जड़ें मृत्युकारी। इप

६८. जीवयोग्या विशेषेण मयमेषादिकायवत् ।

मुद्गमाषादिकायोऽपि मांसमित्यपरे जगुः ॥—ए० ६६० उत्त

६६. मांसं जीवशारीरं जीवशारीरं भवेन्न वा मांसम् ।

यद्भ्तिमबो वृक्षो वृक्षस्तु भवेन्न वा निम्बः ॥—ए० ३३६ उत्त

# स्वास्थ्य, रोग श्रीर उनकी परिचर्या

खान-पान और स्वास्थ्य का ग्रनन्य सम्बन्ध है। उपनिषदों में स्राता है कि अन्न से ही व्यक्ति दृष्टा, श्रोता, मन्ता, बोद्धा, कर्ता ग्रौर विज्ञाता बनता है। ग्राहार शुद्धि पर विचार शुद्धि ग्राधारित है। विचार शुद्धि से स्मृति ग्रौर स्मृति से मोक्ष होता है। ग्रन्न से ही प्रजा उत्पन्न होती है ग्रौर जीती है।

इसी तरह जल को अमृत और विष दोनों कहा गया है, उचित समय पर उचित मात्रा में पिया गया जल अमृत है और अनुचित समय में अव्यवस्थित रूप से पिया गया विष । रे इसलिए स्वास्थ्य के लिए खान-पान में सन्तुलन एवं व्यवस्था आवश्यक है।

मनुष्यों की प्रकृति विभिन्न प्रकार की होती है। ऋतु परिवर्तन के साथ प्रकृति में भी परिवर्तन होता रहता है। इसलिए सोमदेव ने विभिन्न प्रकृति तथा ऋतूओं के ग्रनुसार खान-पान की जानकारी दी है।<sup>3</sup>

जठराग्नि—जठराग्नि चार प्रकार की होती है—मन्द, तीक्ष्ण, विषम ग्रौर सम । मन्द ग्रग्नि वाले को लघु (हलका), तीक्ष्ण ग्रग्नि वाले को गुरु (भारी) विषम ग्रग्नि वाले को स्निग्ध तथा सम ग्रग्नि वाले को सम पदार्थ खाना चाहिए।

प्रकृति परिवर्तन-ऋतुओं के अनुसार मनुष्य की प्रकृति में भी परिवर्तन होता रहता है, वात, पित तथा कफ कभी संचित, कभी प्रकृपित (जागृत) तथा

षु. श्रथान्नस्यै दृष्टा भवति, श्रोता भवति, मन्ता भवति, बौद्धा भवति, कर्त्ता भवति, विज्ञाता भवति ।— छान्द्रो० ७, ९, १ श्राहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः, सत्वशुद्धौ ध्रुवारमृतिः, स्मृतिलम्भः सर्वध्रस्थीनाः विप्रमोक्षः ।—वही, ७, २६, ३ श्रम्नाद्धै प्रजा प्रजायन्ते—श्रथान्तेनेव जीवन्ति ।—तैत्तरीय ० २, २ उद्धृत, डॉ० श्रोमप्रकाश — फूड एएड ड्रिंक इन एन्शिपन्ट इंडिया, इंट्रोडक्शन, फुटनोट

२. श्रमृतं विषमिति चेतत् सिललं निगदन्ति विदिततत्वार्थः । युक्तया सेवितममृतं विषमेतद्युक्तितः पीतम् ।— यशा २।३६८

कभी प्रशान्त होते हैं, इसलिए विभिन्न ऋतुम्रों के म्रनुसार ही भोजन करना चाहिए बात म्रादि के संचय, प्रकोप तथा प्रशमन का कम निम्न प्रकार है<sup>४</sup>—

| दोष नाम | संचय    | प्रकोप | प्रशमन  |
|---------|---------|--------|---------|
| कफ      | शिशिर   | वसन्त  | ग्रीष्म |
| वात     | ग्रीष्म | वर्षा  | शरद     |
| पित्त   | वर्षा   | शरद    | हेमन्त  |

ऋतु-चर्या — उपर्युक्त प्रकार मे प्रकृति परिवर्तन को ध्यान में रखकर भोजन-पान की व्यवस्था बनाना चाहिए। यशस्तिलक में विभिन्न ऋतुग्रों के भोजन-पान के लिए निम्न प्रकार जानकारी दी है '—

| ऋतु     | खाद्य-पेय                   |
|---------|-----------------------------|
| शरद     | स्वादु (मधुर), तिक्त, काषाय |
| वर्षा   | मधुर, नमकीन, ग्रम्ल (खट्टा) |
| वसन्त   | तीक्ष्ण, तिल, काषाय         |
| ग्रीष्म | प्रशम रस वाले ग्रन          |

इस प्रकार के भोजन-पान के लिए सोमदेव ने ऋतुओं के अनुसार खान -पान तथा उपभोग्य सामग्री का विवरण इस प्रकार दिया है ६——

| ऋतु     | खाद्य-पय तथा उपभाग्य सामगा                            |
|---------|-------------------------------------------------------|
| शिशिर   | ताजा भोजन, क्षीर (दुग्ध), उड़द, इक्षु, दिध, घृत ग्रौर |
|         | तैल के बने पदार्थ, पुरन्धी।                           |
| वसन्त   | जौ स्रौर गेहूँ का बना प्रायः रूक्ष भोजन               |
| ग्रीष्म | सुगन्धित चावलों का भात, घी डली हुई मूँग की दाल,       |
|         | विष (कमल नाल), किसलय (मधुर पल्लव), कन्द, सत्त् ,      |
| *       | पानक (ठंडाई) स्राम, नारियल का पानी तथा चीनी डला       |
|         | पानी या दूध।                                          |

४ शिशिरसुरभिधर्मेष्वातपान्मः शरत्सु, क्षितिप जलशरद्धेमन्तकालेषु चैते । कप्पवनद्वताशाः संचयं च प्रकोपं प्रशममिह भजन्ते नन्मभाजां क्रमेण ॥ —ए० ४१४, श्लोक ३४८

५. ए० ११४, श्लोक ३४६

६. ए० ५१४, श्लोक ३५०-५४

वर्षा शरद पुराने चावल, जौ तथा गेहूँ के बने पदार्थ । घृत, मूँग, शालि, लप्सी, दूध के बने पदार्थ (खीर म्रादि), परवल, दाख ( भ्रंगूर ), म्राँवला, ठंडी छाया, मधुर रस वाले पदार्थ, कन्द, कोंपल, रात्रि में चन्द्रकिररा।

उपर्युक्त विवेचन के बाद सोमदेव ने कहा है कि ऋतुम्रों के म्ननुसार रसों को कम ज्यादा मात्रा में उपयोग में लाना चाहिए। वैसे छह रसों का व्यवहार सर्वदा सुखकर होता है। <sup>७</sup>

# भोजन-पान के सम्बन्ध में श्रन्य जानकारी

भोजन का समय—भोजन के समय के विषय में सोमदेव ने लिखा है कि चारायणा के अनुसार रात्रि में भोजन करना चाहिए, निमि के अनुसार सूर्यास्त होने पर, धिषणा के अनुसार दोपहर को तथा चरक के अनुसार प्रातःकाल, किन्तु मेरे विचार से तो भोजन का समय वही है जब भूख लगी हो। भूख के बिना ही जो लालचवश आकंठ भोजन करता है, वह व्याधियों को सोये हुए सर्पों की तरह जगाता है।

कुछ लोगों का कहना है कि जो चक्रवाक पक्षी की तरह दिन में मैथुन करते हैं वे रात्रि में भोजन कर सकते हैं, किन्तु जो चकोर की तरह रात्रि में रमगा करते हैं उन्हें दिन में भोजन करना चाहिए। ९

रात्रि में भोजन का निषंध करने वाले कुछ लोगों का कहना है कि सूर्य के चले जाने से हृदय कमल तथा नाभिकमल बन्द हो जाते हैं, इसलिए रात्रि में नहीं खाना चाहिए। १०

विशोष—देवपूजा, भोजन तथा शयन खुले ग्राकाश में, ग्रन्थेरे में, संघ्याकाल में तथा बिना वितान (चंदोवे) वाले घर में नहीं करना चाहिए। ११

सह भोजन लोगों के साथ में भोजन करते समय उनके पहले ही भोजन समाप्त कर देना चाहिए ग्रन्थथा उनका दृष्टि-विष (नजर) लग जाता है। १२

८. पृ॰ ५०६, श्लोक ३२८, ३२६

६ ए० ५१०, श्लोक ३३०

५०. ५० वही, श्लोक ६३५

१९. ५० वही, श्लोक ३३३

<sup>🎙</sup> २. पृ० वहीं, श्लोक ३३ :

ग्राहार, निद्रा श्रौर मलोत्सर्ग के समय शंकित तथा बाधायुक्त मन होने पर श्रनेक प्रकार के बड़े-बड़े रोग हो जाते हैं।<sup>१३</sup>

भोजन के समय वर्जनीय व्यक्ति—भोजन करते समय उच्छिष्ट भोजी, दुष्ट प्रकृति, रोगी, भूखा तथा निन्दनीय व्यक्ति पास में नहीं होना चाहिए। १४

अभोज्य पदार्थ—विवर्गा, अपक्व, सड़ा-गला, विगन्ध (जिसकी गन्य बदल गयी हो), विरस, श्रतिजीर्गा, श्रहितकर तथा श्रशुद्ध श्रन्न नहीं खाना चाहिए। १५

भोज्य पदार्थ—हितकारी, परिमित, पक्व, नेत्र-नासा तथा रसना इन्द्रिय को प्रिय लगने वाला सुपरीक्षित भोजन न जल्दी-जल्दी ग्रीर न धीरे-धीरे ग्रर्थात् मध्यमगित से करना चाहिए। १६

विषयुक्त भोजन विषयुक्त भोजन को देखकर कौम्रा ग्रौर कोयल विकृत शब्द करने लगते हैं, नकुल ग्रौर मयूर ग्रानिन्दित होते हैं, कौंच पक्षी ग्रलसाने लगता है, ताम्रचूड (मुर्गा) रोने लगता है, तोता वमन करने लगता है, बन्दर मल कर देता है, चकोर के नेत्र लाल हो जाते हैं, हंस की चाल डगमगाने लगती है तथा भोजन पर मिक्खयाँ भी नहीं बैठतीं। जिस तरह नमक डालने से ग्रिग्न चटचटाती है, उसी तरह विषयुक्त ग्रन्न के सम्पर्क से भी चटचटाने लगती है। १७

भोजन के विषय में अन्य नियम—पूनः गर्म किया हुम्रा भोजन, म कुर निकले हुए मन्न तथा दस दिन तक काँसे के बर्तन में रखा गया घी नहीं खाना चाहिए।

दही भ्रौर छाँछ के साथ केला, दूध के साथ नमक, कांजी के साथ कचौड़ी (शष्कुलि), गुड़, पीपल, मधु तथा मिर्च के साथ काकमाची (मकोय) तथा मूली के साथ उड़द की दाल, दही की तरह गाढ़ा सत्तू तथा रात्रि में कोई भी तिल विकार (तिल के बने पदार्थ) नहीं खाना चाहिए। १९८

घृत तथा जल को छोड़कर रात्रि में बने हुए सभी पदार्थ, केश या कीटयुक्त पदार्थ तथा फिर से गरम किया गया भोजन नहीं करना चाहिए।

१३. ५० वही, श्लोक ३३४

१४. ए० वहीं, श्लोक ३३५

१५. ए० वही, श्लोक ३३६

इद. ए० ४१०, श्लोक ३३७

९७. ए० वही, श्लोक ३३८-४०

१८, पृ॰ वही, श्लोक ३३८-४४

अत्यशन, लष्वशन, समशन तथा भ्रष्यशन नहीं करना चाहिए । प्रत्युत बल और जीवन प्रदान करने वाला उचित भोजन करे।

श्रत्यशन—भूख से श्रधिक खाना लघ्वशन—भूख से कम खाना समशन—पथ्य तथा श्रपथ्य दोनों खाना श्रघ्यशन—ग्रजीए होने पर भी खाना इन सबका त्याग करे। १९

भोजन करने की विधि—भोजन में स्वादु (मधुर) तथा स्निग्ध पदार्थ प्रारम्भ में, भारी, नमकीन तथा ग्रम्ल (खट्टा) मध्य में, रुक्ष ग्रीर द्रव पदार्थ बाद (ग्रन्त) में खाना चाहिए। खाने के तुरन्त बाद कुछ भी नहीं खाना चाहिए। रे॰

छोटा वैंगन, कोहल (कुम्ह्ड़ा), कारवेल (करेला), चिल्ली, जीवन्ती (डोडी), वास्तूल, तण्डुलीय (चौलाई), तुरन्त सेंका गया पापड़, ये खाद्य सामग्री के ग्रङ्ग हैं, यदि ग्रदरख की फांकें मिल जाएँ तब तो कहना ही क्या । २१

भोजन में सर्वदा चतुर्थांश साग-सब्जी खाना चाहिए। दही में तैरते हुए (दध्ना परिष्लुतं) तथा तले हुए (पयसा विशुष्कं) पदार्थं नहीं खाना चाहिए। २२ बिना उबाला गया दूध दस घड़ी तक तथा उबाला गया बीस घड़ी तक पथ्य है। दही जब तक उज्ज्वल सुगन्धित तथा रसयुक्त (रूपामोदरसाद्यं) हो, तभी तक भोज्य है। २३ सोमदेव कहते हैं कि पकवान तभी तक स्वादयुक्त लगते हैं जब तक ग्रंगारों पर संके गये घृत-स्नात (सींपिष स्नाताः) गरमागरम पदार्थं नहीं खाये जाते। २४

ज्यादा मीठा खाने से मन्दाग्नि हो जाती है, अधिक नमकीन खाने से दृष्टि-मान्च हो जाता है तथा अधिक खटाई और तीक्ष्ण पदार्थ शरीर को जीए कर देते हैं। अधिक उष्ण पदार्थ (सोंठ, पीपल, मिरिच आदि) ज्यादा खाने से शरीर

१६. ए० ४१३ श्लोक ३४४

२०. पृ० वहीं, श्लोक ३४६

२१. ५० ५१६, श्लोक ३५६

२२. ५० ५१६, श्लोक ३५७

२३. ५० ५१७, श्लोक ३५८

२४. ए० ५१७ स्रोक २५६

में दाह होता है तथा काषाय पदार्थ ग्रधिक मात्रा में <mark>साने से</mark> पित्त कुपित होता है।<sup>२५</sup>

भोजन के तत्काल बाद काम, कोप, श्रातप, श्रायास, यान, वाहन तथा श्रग्नि का सेवन नहीं करना चाहिए। २६

रात्रिशयन या निद्रा—स्वास्थ्य के लिए पर्याप्त नींद लेना आवश्यक है। सुख की नींद सोकर जागने पर मन और इन्द्रियाँ प्रसन्न हो जाती हैं, पेट हुलका हो जाता है तथा पाचन किया ठीक रहती है। रें जिस तरह खुली स्थाली (बटलोई) में अन्न ठीक से नहीं पकता उसी प्रकार नींद लिए बिना सम्यक् पाचन नहीं होता। रें अच्छी नींद लेने से श्रम भी दूर हो जाता है (निद्राविद्राणित-श्रम:, ४०६)।

नीहार या मलमूत्र-विंसर्जन—शौच तथा लघुशंका की बाधा होने पर उसकी निवृत्ति शीघ्र कर लेना चाहिए । प्रवाह के वेग को रोकने से भगन्दर हो जाता है। <sup>२९</sup>

श्चभ्यंग तथा उद्दर्तन — तेल-मालिश के लिए प्राचीन शब्द श्रम्यंग था। श्रम्यंग श्रम तथा वायु को दूर करता है, शक्ति का सञ्चार करता है तथा शरीर को दृढ़ (मजबूत) बनाता है। <sup>30</sup> उद्वर्तन या उबटन शरीर में कान्ति लाता है, चर्बी, कफ तथा श्रालस को दूर करता है। <sup>37</sup>

२५ ए० ५९७, श्लोक ३६४-६५

२६. पृ० ५१७, श्लोक ३७३

३७. श्रिधगतसुखनिद्रः सुप्रसत्रेन्द्रियात्मा, सुलघुजठरवृत्तिर्भुक्तपंक्ति दथानः ।

<sup>—-</sup>पृ० **५०**७

२ त. स्थाल्यां यथानावरणाननायामघट्टितायां च न साधुपाकः । श्रनाप्तनिद्रस्य तथा नरेन्द्र व्यायामहीनस्य च नान्नपाकः ॥—वही

२६. मगन्दरी स्यन्दविबन्धकाले । -- ५० ६

३०. श्रभ्यंगः श्रमवातहः बलकरः कायस्य दार्ह्यावहः। — १० ४०८ तुलना — श्रभ्यंगो वातकपहच्छ्रमशान्तिबलं सुखस्। निदावर्णमृदुरवायुष्कुरुते देहपुष्टिकृत्।।

<sup>—</sup>माव प्र० मा<sup>० ६</sup>, पृ० ६१४, श्लो० ६८

३१. स्यादुद्वर्तनमंगकान्तिकरणं मेदः कफालस्यजित् -- ए० ५०८ तुलना-- उद्वर्तनं कफहरं मेदोव्नं शुक्तदं परम् । बल्यं शोणित्कृच्चापि त्वक्पासादमृदुत्वकृत् ॥-वही, ए० १९६।७९

स्नान—ऋतु के अनुसार ठंडे या गरम जल से किया गया स्नान आयु को अढ़ाता है, हदय को प्रसन्न करता है तथा शरीर की खुजली और परिश्रम को दूर करता है। <sup>३२</sup>

परिश्रम करने तथा धूप में से भ्राने के तत्काल बाद तथा इन्द्रिय भ्रौर चित्त में जिस समय व्याकुलता हो उस समय स्नान तथा खान-पान नहीं करना चाहिए। <sup>३३</sup>

धूप में से आकर तत्काल पानी पीने से दृष्टि मन्द हो जाती है, परिश्रम करने के तुरन्त बाद भोजन करने से वमन होने लगता है ग्रीर ज्वर हो जाता है, शौच की बाधा होने पर भी भोजन करने से गुल्म हो जाता है। उ

स्नानोपरान्त विधिपूर्वक देवपूजा म्रादि कार्य करके स्वच्छ वेष धारण करे तथा प्रसन्न मन से म्रातिथि-सत्कार करके म्राप्त (विश्वस्त) व्यक्तियों के साथ उतना भोजन करे, जिससे सायंकाल फिर से भूख लग जाए। <sup>३५</sup>

स्वच्छ वेष घारण करने तथा एकान्त में स्रौर म्नाप्तजनों के साथ में भोजन करने के कई कारण हैं, जिनका स्रायुर्वेद में विस्तार के साथ वर्णन किया गया है।<sup>३६</sup>

३२. श्रायुष्यं हृदयप्रसादि वपुषः करङ्क्लमच्छेदि च, स्नानं देव यथातुंसेवितिमिदं शातैरशातैर्जलैः ॥—१० ४०८ तुलना—दीपनं वृष्यमायुष्यं स्नानमोजोबलपदम् । कल्डूक्लमश्रमस्वेदतन्द्रातृड्दाहपाप्मनुत् ॥

३२. श्रमधर्मार्तरेहानामाकुलेन्द्रियचेतसाम् । तव देव द्विषां सन्तु स्नानपानादनक्रियाः ॥—पृष्ट ५०%

३४. हरमान्यभागात्तपितोऽम्बुसेवी श्रान्तः कृताशो वमनज्वरार्हः । भगन्दरी स्यन्दविवन्धकाले गुल्मी जिहत्सुविहित।शनश्च॥—पृ० ५०९

३४. स्नानं विधाय विधिवत्कृतदेवकार्यः संतर्पितातिथिजनः सुमनाः सुवेषः । आप्तैवृ त्तौ रहिस भोजनकृत्तथा स्यात् सायं यथा भवति सुक्तिकरोऽभिलाषः॥
—ए०४०९

इ६. यशस्यं काम्यमायुष्यं श्रीमदानन्दवर्धनम्। त्यच्यं वशीकेरं रुच्यं नवनिर्मलमम्बरम्॥ कदाऽपि न जनैः सद्भिर्धार्यं मिलनमम्बरम्। तत्तु कराडूक्रमिकरं ग्लान्यलक्ष्मीकरं परम्॥

<sup>—</sup>भाव प्र० भा० १, ए० ११८, श्लो० ६२, ६३

**व्यायाम**—पाचन किया ठीक से रहे इसलिए व्यायाम करना आवश्यक है। जिस तरह बिना चलाए बटलोई में अन्न ठीक नहीं पक सकता उसी तरह व्यायाम न करने पर पाचन किया ठीक नहीं होती। <sup>30</sup>

# रोग और उनकी परिचर्या

यशस्तिलक में निम्नलिखित रोगों के बारे में जानकारी दी गयी है-

- (१) मजीर्गा (५१९, पू०)
- (२) दुग्मान्द्य (४०९, पू०, ४१८, पू०)
- (३) वमन (४०९, पू०)
- (४) ज्वर (५०९, पू०)
- (५) भगन्दर (५०९, पू०)
- (६) गुल्म (५०९, पू०)
- (७) कोथ (११२ पू०) कुष्ट
- (८) कण्डू (५०८, पू०)- खुजली
- (९) ग्रग्निमान्द्य (५१८, पू०)
- (१०) शरीर कृशहोना (५१८, पू०)
- (११) देहदाह (५१८, पू०)
- (१२) सितश्वित (उत्त०२२३)—सफेद कुष्ट, बहने वाला

श्रजीर्ग्—अजीर्ण के लिए सोमदेव ने दो नाम दिये हैं—(१) विदाहि, (२) दुर्जर।

कारण — प्रजीर्ण का मुख्य कारण उचित नींद न लेना तथा व्यायाम न करना है। जिस तरह खुली हुई बटलोई में बिना चलाये प्रञ्न ठीक से नहीं पकता ठीक उसी तरह निद्रा न लेने से तथा व्यायाम न करने से पाचन किया भी ठीक नहीं होती। उ

पितृमातृसुहृद्वैद्यपाककृद्धं सबिह्याम् । सारसस्य चकोरस्य भोजने दृष्टिरुत्तमा ॥ श्राह्यां तु रहः कुर्यान्त्रहारमित्वदा । उभाभ्यां लक्ष्म्युपेतः स्याद्यकारो हीयते श्रियः॥

—वहीं, पृ० १२२-२३, श्लो० १२०-२२

३७. देखिए, उद्धरण संख्या २८ २८ वही प्रकार -- अजीर्गा चार प्रकार का बताया गया है -- ३९

- (१) जौ इत्यादि हलके पदार्थों के खाने से उत्पन्न ।
- (२) गेहूँ इत्यादि पदार्थों के खाने से उत्पन्न।
- (३) दाल इत्यादि दो दल वाले पदार्थों के खाने से उत्पन्न ।
- (४) घृत ग्रादि स्निग्ध पदार्थी के खाने से उत्पन्न ।

परिचर्या—इन चार प्रकार के ग्रजीर्गा को दूर करने के लिए यशस्तिलक में क्रम से चार साधन बताए गये हैं—४°

- (१) जौ म्रादि के म्रजीर्ग को दूर करने के लिए ठंडा पानी पिए।
- (२) गेहूँ म्रादि के म्रजीएाँ को दूर करने के लिए गर्म (क्वथित) जल पिए।
- (३) दाल ग्रादि के ग्रजीर्गा को दूर करने के लिए ग्रवन्तिसोम (कांजी) पिए।
- (४) घृत इत्यादि से उत्पन्न भ्रजीर्गा के लिए कालसेय (तक्र) पिए।

हर मान्द्य--यशस्तिलक में दूरमान्द्य के दो कारण बताए हैं--नमक या नमकीन पदार्थ ग्रधिक खाना तथा धूप में से श्राकर तुरन्त पानी पी लेना। ४१

सोमदेव ने स्पष्ट रूप से दृग्मान्य को दूर करने के उपाय नहीं बताए, फिर भी उसके कारणों में ही दूर करने के उपायों की भी ग्रभिव्यक्ति है। दृग्मान्य न हो इसके लिए व्यक्ति को उपर्युक्त दोनों बातों का बचाव रखना चाहिए।

 $\mathbf{a}\mathbf{H}\mathbf{a}$ —सोमदेव ने लिखा है कि थका हुआ। व्यक्ति यदि तुरन्त भोजन कर ले तो वमन होने लगता है ।  $\mathbf{a}$ 

ज्वर-ज्वर के लिए भी यही कारण दिया है। ४३

भगन्दर—भगन्दर का कारणा सोमदेव ने 'स्यन्दिवबन्ध' अर्थात् मल के वेग को रोकना बताया है। ४४ भावप्रकाश में मल के वेग को रोकने से भगन्दर

३६. यवसिमथविदाहिष्वम्बुशीतं निषेव्यं, क्वथितिमदसुपास्यं दुर्जरेऽन्ने च पिष्टे । भवति विदलकालेऽवन्तिसोमस्य पानं घृतविक्वतिषु पेयं कालसेयं सदैव॥

-40 drs

४०. वही, पृ० ५१६

४१. समधिकलवणान्नप्रारानादृदृष्टिमान्यम् ।—पृ० ११८ दृग्मान्यभागात्तपितोऽम्बुसेवो।—पृ० १०६

४२. श्रान्तः कृताशो वमनज्वरार्हः । - ५० ५०९

४३. वहो, पृ० ५०६

४४. भगन्दरी स्यन्दिवबन्धकाले। — पृ० ४०६ तुलना — शुक्रमलमूत्रमरुद्वेगसंरोधोऽइमरीभगंदरगुल्म।शैसां हेतुः। — नीति• दि० ११ के अतिरिक्त श्राटोप (पेट में गुड़गुड़ शब्द होना) श्रूल, परिकर्तन (गुदा में कतरने के सदृश पीड़ा), मलावरोध, ऊर्ध्ववात (डकार ग्राना) तथा मुख से मल निकलने लगना ग्रादि रोग बताए हैं। ४५

वैद्यक शास्त्र में भगन्दर को महाभयंकर रोग बताया गया है। भावप्रकाश में इसके विषय में निम्नप्रकार से जानकारी दी गयी है—

पूर्वरूप—भगन्दर जब होने वाला होता है तो कमर तथा शिर में सूई चुभने के समान पीड़ा, दाह तथा खुजली स्रादि पूर्वरूप होते हैं।<sup>४६</sup>

ल्ह्या — गुदा के पार्श्व में दो अंगुल स्थान में पीड़ा करने वाली फटी हुई फुंसियाँ इत्यादि कई प्रकार का भगन्दर होता है। भारतीय वैद्यक में पाँच भेद बताए हैं— (१) वातिक, (२) पैत्तिक, (३) श्लैष्मिक, (४) सिन्नपातिक तथा (४) शत्यज । ४७

पाश्चात्य वैद्यक में भगन्दर को 'फिस्चुला इन एनो' कहते हैं। इनके भी कई भेद होते हैं।  $^{8}$ 

गुल्म — यशस्तिलक में गुल्म का कारण शौच की बाधा होने पर भी भोजन करना बताया है। ४९ भावप्रकाश में ग्रध्यशन ग्रादि मिथ्या ग्राहार तथा बलवान के साथ कुश्ती लड़ना ग्रादि गुल्म के कारण बताये हैं। ५०

गुल्म हृदय तथा नाभि के बीच में संचरणशील अथवा अचल तथा बढ़ने-घटने वाली गोलाकार ग्रन्थि को कहते हैं। ' १

—वही, भाग २, चि० भ० श्लो॰ १,२

४४. श्राटोपग्र्ली परिकर्त्तिका च संगः पुरीषस्य तथोऽध्वैवातः।
पुरीषमास्यादथवा निरेति पुरीषवेगेऽभिहते नरस्य॥
—भा०भा० १, पृ० १०६, श्लो० १८

४६. कटीकपालनिस्तीददाहकगुडुरुजादय:।

भवन्ति पूर्वरूपाणि भविष्यति भगन्दरे॥

गुदस्य द्वयगुले चेत्रे पाइवंतः पिगडकातिकृत्।

भिन्ना भगन्दरो होया स च पंचविषो भवेत्॥

४७. वही

४८. विस्तार के लिए देखें, भाव भा २, १० ४३६

४६. गुल्मी जिहत्सुविहिताशनश्च।—१० ५०६, पू०

ধ०. दुष्टवातादयोत्यर्थमिध्याहारविहारतः।—भाव०, भाग २, गुल्मा०, श्लो० 🕽

<sup>₹</sup>९. हन्नाभ्योरन्तरे प्रन्थिः संचारी यदि वाचलः । वृत्तद्वयोपचयवान्स गुल्म इति कीर्तितः ॥—वद्दी, श्लोक ४

भारतीय वैद्यक में गुल्म के पाँच भेद बताए गये हैं—(१) वातज, (२) पित्तज, (३) कफज, (४) त्रिदोषज तथा (५) रक्तज ।<sup>५२</sup>

पाश्चात्य वैद्यक में गुल्म को अवडामिनल ट्यूमर कहते हैं। ट्यूमर प्रायः दो प्रकार के होते हैं—(१) सामान्य और (२) घातक। इनके अनेक अवान्तर भेद होते हैं।

सितिश्वित—सफेद कुष्ट जिससे पीब बहती रहती है तथा ग्रत्यन्त दुर्गन्थ ग्राती है उसे यशस्तिनक में सितिश्वित कहा है। ग्रमृतमिति को यह भयंकर रोग हो गया था। परिवार के लोग भी नाक बन्द करके उसके पास ग्राते थे। उप सोमदेव ने इसका दूसरा नाम साधाररणतया कुष्ट भी दिया है। ५५

ऋौषिधयाँ—यशस्तिलक में अनेक प्रकार की श्रौषिधयों के उल्लेख हैं। शिखण्डिताण्डवमण्डन नामक वन के विस्तृत वर्णन में ही लगभग २० श्रौषिधयों के नाम गिनाए हैं। यह वर्णन किसी श्रायुर्वेदिक उद्यान के वर्णन से कम नहीं है। श्रौषिधयों की जानकारी इस प्रकार है—

★मागधी<sup>५ ६</sup>—छोटी पीपल श्रमृता—गुरुचि सोम, विजया—हरड़ जम्बूक सुदर्शना मरुद्भव श्रजीर—शतावरी लक्ष्मी—मरण्डश्रंगी वृती तपस्विनी—मुण्डी कह्लार ग्रादि चन्द्रलेखा—वाकुची

५२. वही, श्लोक 🕈

<sup>₹</sup>३. वही, श्लोक ₹ की व्याख्या

४४. संपन्नसिनश्वितगात्रीमनवरतदरहेहद्रवास्वादासीदन्मन्दमक्षिकाचेपश्लोमपात्रीमति-पूर्तिपूर्यापहितनासिकसिवधसचिरितपरिवाराम् ।—पृ० २२३ उत्त०

<sup>.</sup> ४४. सकलकुष्ठाधिष्ठानम् । —वही

४६. ★विह्नान्तर्गत श्रीषियाँ, ए० ११४-१६७ उत्त०

कलि—विभीतक
ग्रर्कं—ग्राक
ग्ररिभेद—विट्खदिर
शिवप्रिय—धतूरा
★गायत्री—खदिर
ग्रन्थिपर्गां उष्—गाथियन
पारद रसंपट—पारा

## त्रायुर्वेदविशेषज्ञ त्राचार्य

यशस्तिलक में म्रायुर्वेदिवशेषज्ञ म्राचार्यों में काशिराज, चाराय<mark>ण, निमि</mark> धिष्ण तथा चरक का उल्लेख है। <sup>५९</sup>

काशिराज—काशिराज को श्रुतसागर ने धन्वन्तरि कहा है। ६०

यह उल्लेख विशेष महत्व का है। निर्णयसागर द्वारा प्रकाशित सुश्रुतसंहिता की संस्कृत भूमिका में इस पर विस्तार से प्रकाश डाला गया है। ग्रनपेक्षित होने से उसे यहाँ पुनरुक्त नहीं किया गया।

निमि—इनमें संभवतया निमि सर्वाधिक प्राचीन हैं। इनका कोई ग्रन्थ तो उपलब्ध नहीं होता, किन्तु ग्रन्थ ग्रन्थों में उल्लेख ग्राये हैं। चरक संहिता में निमि को विदेहराज कहा है। इश्वाग्भट ने ग्रष्टांगहृदय में, क्षीरस्वामी ने ग्रमरकोष की टीका (२।५।२८) में तथा ढल्हगा ने सुश्रुतसंहिता की टीका में निमि का उल्लेख किया है। निर्णयसागर द्वारा प्रकाशित इन ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि निमि के उल्लेख ग्रन्थ ग्रन्थों में भी मिलते हैं।

चारायण्—चारायण् का श्रायुर्वेदाचार्य के रूप में श्रन्यत्र उल्लेख नहीं मिलता । वात्स्यायन ने कामसूत्र (१।१।१२) में चारायण् को वाभ्रव्य पांचाल- कृत कामसूत्र के एक श्रध्याय को स्वतन्त्र ग्रन्थ के रूप में रचने वाला कहा है। सोमदेव ने चारायण् का जो उल्लेख किया है, वह भी वात्स्यायन के कामसूत्र में

१७. ए० ४७०, पू०, विवेचन के लिए देखें --के० के० हिन्दिकी, यशस्तिलक एंड इंडियन करचर, ए० ९२, फुटनोट १।

*रम*. पृ० ११२, पृ०

४६. पु० २३७, ४०६ सं पू०, पु० २६७ उत्त०

६०. काशिराजो धन्वन्तरि: ।—पृ० २३७ सं० टी०

६१. सप्तरसा इति निमिवेदिहः।-सूत्रस्थान, अ० २६

उपलब्ध होता है। <sup>६२</sup> सोमदेव के ही दूसरे ग्रन्थ नीतिवाक्यामृत में चारायण के कई उद्धरण भ्राये हैं, किन्तु वे सभी नीतिविषयक होने से, यह कहना कठिन है कि चारायण ने किसी वैद्यक ग्रन्थ की रचना की हो।

ि धिषरण्—ि धिषएा का अर्थ श्रुतसागर ने बृहस्पति किया है। बृहस्पतिकृत वैद्यक ग्रन्थ का पता नहीं चलता।

चरक — चरककृत चरकसंहिता वैद्यक शास्त्र का महत्वपूर्ण ग्रन्थ है। आजकल यह वैद्यक का ग्रत्यन्त उपयोगी ग्रन्थ माना जाता है।

६२. सायं चारायणस्य । १।४।०२

# वस्त्र श्रोर वेषभूषा

यशस्तिलक में भारतीय तथा विदेशी वस्त्रों के ग्रनेक उल्लेख हैं। इन उल्लेखों से एक ग्रोर प्राचीन भारतीय वेशभूषा का पता चलता है, दूसरी ग्रोर प्राचीन भारत के समृद्ध वस्त्रोद्योग एवं विदेशी व्यापारिक सम्बन्धों पर भी प्रकाश पड़ता है। भारतीय साहित्य में वस्त्रों के ग्रनेक उल्लेख मिलते हैं, किन्तु यशस्तिलक के उल्लेखों की यह विशेषता है कि उनसे कई एक वस्त्रों की सही पहचान पहले पहल होती है। इन वस्त्रों को मुख्यतया तीन वर्गों में विभक्त किया जा सकता है—

- (१) सामान्य वस्त्र ।
- (२) पोशाकें या पहनने के वस्त्र ।
- (३) म्रन्य गृहोपयोगी वस्त्र ।

सामान्य वस्त्रों में नेत्र, चीन, चित्रपटी, पटोल, रिल्लिका, दुकूल, ग्रंशुक ग्रीर कौशेय ग्राते हैं। पोशाकों में कंचुक, वारबाएा, चोलक, चण्डातक, पट्टिका, कोपीन, वैकक्ष्यक, उत्तरीय, परिधान, उपसंव्यान, निचोल, उष्णीष, ग्रावान, चीवर ग्रीर कर्पट का उल्लेख है। कुछ ग्रन्य ग्रहोपयोगी वस्त्रों में हंसतूलिका, उपधान, कन्था, नमत ग्रीर वितान ग्राए हैं। इन वस्त्रों का विशेष परिचय निम्न-प्रकार है—

#### १. सामान्य वस्र

सामान्य वस्त्रों में नेत्र, चीन, चित्रपटी, पटोल ग्रीर रिल्लका का उल्लेख यशस्तिलक में एक साथ हुग्रा है। सभामण्डप में जाते समय सम्राट यशोधर ने देखा कि घोड़ों को उक्त वस्त्रों की जीनें पहनाई गयी हैं। १

नेत्र श्रुतसागर ने नेत्र का भ्रथं पतला पट्टकूल किया है। रे नेत्र के विषय में डां वासुदेवशरण अग्रवाल ने हर्षचरित : एक सांस्कृतिक भ्राध्ययन तथा जायसी के पदमावत में सर्वप्रथम विशेष रूप से प्रकाश डाला है।

१. नेत्रचीनचित्रपटीपटोलर्राल्लकाद्यावृतदेहानां...वाजिनाम् ।
 —यश् सं पृ०, पृ० ३६८

२. नेत्राणां सूक्ष्मपट्टकूलवारलानाम् । —वही सं ° टीका

नेत्र एक प्रकार का महीन रेशमी वस्त्र था। यह कई रंगों का होता था। इसके थानों में से काटकर तरह-तरह के वस्त्र बना लिये जाते थे। यह चीन देश से भारत में ग्राता था। प्राचीन भारतीय साहित्य में नेत्र का उल्लेख सबसे पहले कालिदास ने किया है। <sup>३</sup> बाए। भट्ट ने नेत्र के बने विभिन्न प्रकार के वस्त्रों का कई बार उल्लेख किया है। मालती धुले हुए सफेद नेत्र का बना केंचुली की तरह हलका कंचुक पहने थी। <sup>४</sup> हर्ष निर्मल जल से धुले हुए नेत्रसूत्र की पट्टी बाँचे हुए एक ग्राधोवस्त्र पहने थे। <sup>५</sup>

बारा ने एक अन्य प्रसंग पर अन्य वस्त्रों के साथ नेत्र के लिए भी अनेक विशेषरा दिये हैं—साँप की केंचुली की तरह महीन, कोमल केले के गाभे की तरह मुलायम, फूँक से उड़ जाने योग्य हलके तथा केवल स्पर्श से ज्ञात होने योग्य। हल बारा ने लिखा है कि इन वस्त्रों के सिम्मिलित आच्छादन से हजार-हजार इन्द्र-धनुषों जैसी कान्ति निकल रही थी। इस उल्लेख से रंगीन नेत्र का पता लगता है। बारा ने छापेदार नेत्र के भी उल्लेख किये हैं। राज्यश्री के विवाह के अवसर पर खम्भों पर छापेदार नेत्र लपेटा गया था। एक अन्य स्थान पर छापेदार नेत्र के बने सूथनों का उल्लेख है। सम्भवतः नेत्र की बुनावट में ही फूलपत्तियों की भाँत डाल दी जाती थी।

उद्योतनसूरि (७७९ ई०) कृत कुवलयमाला में एक विशाक् कहता है कि वह महिस और गवय लेकर चीन गया भ्रौर वहाँ से गंगापटी तथा नेत्र वस्त्र लाया। १० वर्णरत्नाकर में चौदह प्रकार के नेत्रों का उल्लेख है। ११

३. नेत्रक्रमेखोपहरोध सूर्यम् ।--रघुवंश, ७।२९

४. धौतधवलनेत्रनिभितेन निर्मीकलघुतरेणाप्रपदोनकं चुकेन ।--हर्षचरित, पृ० ३१

४. विमलपयोधौतेन नेत्रसूत्रनिवेशशोभिनाधावाससा।—वही, पृ० ७२

नेत्रैश्च निर्मोकनिभै:, श्रकठोररम्भागर्भकोमलै:, निश्वासहार्यै:, स्पर्शानुमेयैः वासोभि: ।—वही, पृ० १४३ ।

७. स्फुरिद्धिरिन्द्रायुधसहस्रोरिव संबादितम्। —हर्षचरित, १० १४३।

८. उच्चित्रनेत्रपटवेष्ट्यमानैश्च स्तम्भै: ।—वदी, १४३

उच्चित्रनेत्रसुकुमारस्वस्थानस्थिगतजंदाकारङै: ।—वही, पृ० २०६

३० श्रहं चीण महाचीणेषु गश्रो महिस गवले घेत्तण, तत्थ गगाविड श्रो खेत्त पट्टाइयं घेत्तण लद्धलाभो रिणयत्तो । — कुवलयमाला कहा, पृ० ६६

११. हिरिणा, वेंगना, नखी, सर्वाङ्ग, गुरु, शुचीन, राजन, पंचरंग, नील, हिरित, पोत, लोहित, चित्रवर्ण, पविनवध चतुर्दश जाति नेत देषु :—वर्णरत्नाकर, पृ० २२

चौदहवीं शती तक बंगाल में नेत म्रथवा नेत्र एक मजबूत रेशमी कपड़े को कहते थे। इसकी पाचुडी पहनी ग्रौर बिछाई जाती थी।<sup>१२</sup>

पदमावत के उल्लेखों से ज्ञात होता है कि सोलहवों शती तक नेत्र का प्रचार था। जायसी ने तीन बार नेत्र अथवा नेत का उल्लेख किया है। रतनसेन के शयनागार में अगरचन्दन पोतकर नेत के परदे लगाये गये थे। १३ पदमावती जब चलती थी तो नेत के पाँवड़े बिछाए जाते थे। १४ एक अन्य प्रसंग में भी मार्ग में नेत बिछाने का उल्लेख है (नेत बिछावा बाट, ६४१। ६)।

भोजपुरी लोकगीतों में नेत का उल्लेख प्रायः ग्राता है। १५ बंगला में भी नेत के उल्लेख मिलते हैं। १६

चीन चीन का अर्थ श्रुतसागर ने चीन देश में उत्पन्न होनेवाले वस्त्र से किया है। १७ सोमदेव के बहुत समय पहले से भारतीय जन चीन देश से आनेवाले वस्त्रों से परिचित हो चुके थे। डॉ॰ मोतीचन्द्र ने भारतीय वेशभूषा में चीन देश से आनेवाले दस्त्रों के विषय में पर्याप्त जानकारी दी है। मध्य एशिया के प्राचीन पथ पर बने हुए एक चीनी रक्षागृह से एक रेशभी थान मिला, जिस पर ई० पू० पहली शताब्दी की ब्राह्मी में एक पुरजा लगा हुआ था। यह इस बात का द्योतक है कि भारतीय व्यापारी चीनी-रेशमी कपड़े की खोज में चीन की सीमा तक इतने प्राचीन काल में पहुँच गये थे। १८

चीन देश से ग्रानेवाले वस्त्रों में सबसे ग्रधिक उल्लेख चीनांशुक के मिलते

१२. तमोनाशचन्द्रदास – श्रासपेक्ट्स श्राफ बंगाली सासायटी फाम बंगाली लिटरेचर, पृ० १८०-१८१

१३. श्रोवरि जूडि तहाँ सोवनारा । श्रगर पोति सुख नेत श्रोहारा ॥ श्रग्रवाल-पदमावत, ३३ हु। १

१४. पालक पांव कि आछिहि पाटा । नेत बिछ। इस्र जौ चल बाटा ॥ — वही, ৪৯২। ৩

१४. राजा दशरथ द्वारे चित्र गरेहल, ऊपर नेत फहरासु हे। — जनपद, वर्ष १, श्रंक ३, श्रंप्रेल, १६३६, ५० १२

१६. नेतेर श्रांचले चर्ममं इत करिया घर घर वासिनी पोशे, अर्थात् नेत के आँचल में चमड़े से ढेंकी हुई स्नीरूपी व्याघी घर घर में पासी जा रही है। धर्मपाल में गोरखनाथ का गीत, उद्धत, अप्रवाल -- पदमावत, पृ० ३३६

<sup>🥦 .</sup> चीनानां चीनदेशोत्पन्नवस्त्राणाम्।—यशा० सं० पू०, पृ० ३३६, सं० टी०

१८. सर श्रारल स्टाइन— एशिया मेजर, हर्थ एनिवर्सरी वालुम १६२३, ए० ३६७ -१७२

हैं। <sup>1९</sup> यह एक रेशमी वस्त्र था। बृहत्कल्पसूत्र भाष्य में इसकी व्याख्या कोशकार नामक कीड़े से ग्रथवा चीन जनपद के बहुत पतले रेशम से बने वस्त्र से की गयी है। <sup>२०</sup>

चीनांशुक के म्रतिरिक्त चीन म्रोर वाह्लीक से भेड़ों के ऊन, पश्म (रांकव), रेशम (कीटज) म्रोर पट्ट (पट्टज) के बने वस्त्र म्राते थे। ये ठीक नाप के, खुशनुमा रंगवाले तथा स्पर्श करने में मुलायम होते थे। इन देशों से नमदे (कुट्टीकृतं), कमल के रंग के हजारों कपड़े, मुलायम रेशमी कपड़े तथा मेमनों की खालें भी म्राती थीं। रेष

चित्रपटी-—यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने चित्रपटी का ग्रर्थ रंग-बिरंगं सूक्ष्म वस्त्र से किया है। रेर डॉ० ग्रग्रवाल ने लिखा है कि चित्रपटी या चित्रपट वे जामदानी वस्त्र ज्ञात होते हैं, जिनमें बुनावट में ही फूल-पित्तयों की भाँत डाल दी जाती थी। बंगाल इन वस्त्रों के लिए सदा से प्रसिद्ध रहा है। बागाभट्ट ने लिखा है कि प्राग्ज्योतिषेश्वर (ग्रासाम) के राजा ने श्रीहर्ष को उपहार में जो बहुमूल्य वस्तुएँ भेजीं उनमें चित्रपट के तिकए भी थे, जिनमें समूर या पक्षियों के बाल या रोएँ भरे थे। रेरे

पटोल—पटोल का अर्थ टीकाकार ने पट्टकूल वस्त्र किया है। १४ गुजरात में अभी भी पटोला नामक साड़ी बनती है तथा इसका व्यवहार होता है। इस साड़ी को लड़की का मामा विवाह के अवसर पर उसे भेंट करता है। यह साड़ी बांधनू रंगने की विधि से रंगे गये ताने-बाने से बनती है। इसकी बुनावट में सकरपारे पड़ते हैं, जिनके बीच में तिपतिए फूल होते हैं। कभी-कभी

१६. श्राचारांग २,१४, ६। भगवती ९,३३,६। श्रनुयोगद्वार १६, निशीथ ७,११। प्रशनव्याकरण ४,४ इत्यादि।

२०. कोशिकाराख्यः कृमिः तस्माब्जातम् , श्रथवा चीनानाम् जनपदः तत्र यः श्लक्ष्य-तरपटः तस्माब्जातम् । —बृहत्कल्प० ४,३६६२

२९. प्रमासरागस्पर्शांख्यं वाल्हीचीनसमुद्भवम्। श्रीर्सं च राकव चैव कीटजं पट्टजं तथा ।

कुटोकृतं तथैवात्र कमलाभं सहस्रशः । इल&णं वस्त्रमकर्पासमाविकं मृदुचाजिनम् ॥
— महाभा० सभा पर्वः १९१२७

२२. चित्रा नानाप्रकारा याः पट्यः सूक्ष्मवस्त्राणि ।-यश०सं० पृ०, पृ० २६८, सं०टी०

२३. श्रम्रवाल - हर्षचरित: एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० १६८

२४. पटोलानि च पट्टकलवस्त्राणि। —यशा० गं० पू० पृ० ३६८

म्रलंकारों में हाथियों की पंक्ति, पेड़-पौधे, मनुष्य-म्राकृतियाँ म्रौर चिड़ियाँ भी होती हैं। <sup>२५</sup>

रिल्लका—रिल्लका का अर्थ श्रुतसागर ने रक्त कंबल किया है। २६ रल्लक एक प्रकार का मृग या जंगली भेड़ होती थी, जिसके ऊन से यह वस्त्र बनता था। सोमदेव ने जंगल का वर्णन करते हुए सेही के द्वारा परेशान किये जाते रल्लकों का उल्लेख किया है। २७

रिल्लिका या रल्लक को ग्रमरकोषकार ने भी एक प्रकार का कम्बल कहा है। <sup>२८</sup> जिस समय युवांग च्वांग भारत ग्राया उस समय भारतवर्ष में इस वस्त्र का खूब प्रचार था। उसने ग्रपने यात्रा-विवरण में होलाली ग्रर्थात् रल्लक का उल्लेख किया है। उसने लिखा है कि यह वस्त्र किसो जंगली जानवर के ऊन से बनता था। यह ऊन ग्रासानी से कत सकता था तथा इससे बने वस्त्रों का काफी मूल्य होता था। <sup>९९</sup>

सोमदेव ने एक अन्य प्रसंग पर और अधिक स्पष्ट किया है कि रल्लकों के रोम्नों से कम्बल बनाए जाते थे, जिनका उपयोग हेमन्त ऋतु में किया जाता था। वि

दुकूल सोमदेव ने दुकूल का कई बार उल्लेख किया है। राजपुर में दुकूल ग्रोर ग्रंशुक की वैजयन्तियाँ (पताकाएँ) लगाई गयी थीं। <sup>३१</sup> राज्याभिषेक के बाद सम्राट यशोधर ने धवल दुकूल धारण किये<sup>३२</sup>, वसन्तोत्सव के ग्रवसर पर गोरोचना से पिंजरित दुकूल धारण किये<sup>३३</sup> तथा सभामंडप (दरबार) में जाते समय उद्गमनीय मंगल-दुकूल पहिने। <sup>३४</sup> ग्रन्य प्रसंगों में भी दुकूल के उल्लेख हैं।

२४. वाट—रंडियन श्रार्ट पट दी देहली एक्जिबिशन, पृ० २४६-२४६। उद्धृत, मोतीचन्द्र — भारतीय वेशभूषा, पृ० ६४।

२६. रल्लिकाश्च रक्तादिकंबलविशेषाः । — यशः गं पू०, पू० ३६८, सं० टी०

१७ क्वचित्रि:शल्यशल्लकशलाकाजालकील्यभानगल्लकलोकलोकम्।

<sup>---</sup>यश० उत्त० पृ० २००

२८ श्रमरकोश, २।६। ११६

२६. वाटर्स-युवांगच्वांग्स ट्रावल्स इन इंडिया, माग १, लन्दन १६०४। प्रा० २०। उत्धृत, डॉ० मातीचन्द्र-भारतीय वेषभूषा से ।

३०, रल्लकरोमन्निष्यन्नकम्बललोकलोल।विलासिनी "हेमने महति।
—यश्रा० सं० पू० ५७१

३१. दुक्लांशुकवैजयन्तीसंतितिभिः।—यश० सं० पू० ५० १६

३२ धृतधवलदुकूलमाल्यविलेपनालंकारः । - वही, पृ० ३२३

३३. त्वं देव देहेंSमनवे दधानो, गोरोचना पिंजरिते दुक्ले ।-वही, पृ० ४६१

३४. गृहीतोद्गमनीयमंगलदुकल । -वही, उत्त १० ८ रे

श्राचारांग के संस्कृत व्याख्याकार शीलांकाचार्य ने दुकूल को बंगाल में पैदा होनेवाली एक विशेष प्रकार की रूई से बननेवाला वस्त्र कहा है <sup>२५</sup>, किंतु यह व्याख्या बारहवीं शती की होने से विश्वसनीय नहीं है। निशीथ के चूर्णिकार ने दुकूल को दुकूल नामक वृक्ष की छाल को कूट कर उसके रेशे से बनाया जानेवाला वस्त्र कहा है। <sup>३६</sup>

ग्रथंशास्त्र से दुकूल के विषय में कुछ ग्रौर भी जानकारी मिलती है। इसके अनुसार बंगाल में बननेवाला दुकूल सफेद ग्रौर मुलायम होता था। पौंड़ देश के दुकूल गहरे नीले ग्रौर चिकने होते थे तथा सुवर्णकुड्या के दुकूल ललाई लिए होते थे। उक्ष कौटिल्य ने यह भी लिखा है कि दुकूल तीन तरह से बुना जाता था तथा बुनाई के ग्रनुसार उसके एकांशुक, ग्रध्यधांशुक, द्वयंशुक तथा व्यांशुक ये चार भेद होते थे। उद

डाँ० भ्रम्भवाल ने हर्षचिरित में दुकूल के विषय में एक प्रश्न उठाया है। उन्होंने लिखा है कि 'सम्भवतः कूल का भ्रथं देश्य या भ्रादिम भाषा में कपड़ा था, जिससे कोलिक (हि० कोली) शब्द बना। दोहरी चादर या थानके रूप में विक्रयार्थं भ्राने के कारएा यह द्विकूल या दुकूल कहलाने लगा। 'रे९ साहित्यिक सामग्री की साक्षीपूर्वक इस विषय पर विचार करने से उनके इस कथन का समर्थन होता है।

सोमदेव ने तीन बार सम्राट यशोधर को दुकूल पहनने का उल्लेख किया है। वसन्तोत्सव के समय तो निश्चित रूप से सम्राट ने दो दुकूल घारण किये थे, क्योंकि यहाँ पर सोमदेव ने 'दुकूले' इस द्विवचन का प्रयोग किया है। ४०

दूसरे प्रसंग में उद्गमनीय मंगल दुकूल कहा है ।  $^{8}$  प्रमरकोषकार ने लिखा है कि धुले हुए बस्त्रों के जोड़े को ( दो बस्त्रों को ) उद्गमनीय कहते हैं ।  $^{8}$  इससे

३४. दुकृलं गौणविषयविशिष्टकार्पासिकम् ।—श्राचारांग २, वस्र० स्० ३६८ सं०टी०

३६. दुगुल्लो रुक्खो तस्स वागो धेतुं उदूखले कुट्टिज्जित पाथिएण ताव जाव भूसी-भूतो ताहे कज्जिति एतेषु दुगुल्लो ।—िनशीथ ७, १०-१२

३७. वांगकं रवेतं स्निग्धं हुकूलं, पौण्ड्रकं स्थामं मिखस्निग्धं, सौवर्णकुड्यकं सूर्यवर्णम् । —श्चर्थशास्त्र, २।११

३८. मणिरिनग्धोदकवानं चतुरश्रवानं न्यामिश्रवानं च । एतेषामेकांशुकमध्यधेद्वित्र-चतुरंशुकमिति । वही, २।९१

३६. श्रमवाल-हर्षचरित : एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० ७६

४०. गोरोचनापिंजरिते दुकुले ।-यश० सं० पू०, ए० ४६२

धेरे. तत्स्यादुदगमनीयं यद्धौतयोर्वस्रयोर्धुगम् ।—श्रमरकोष २, ६, ५१३

यही तात्पर्य निकलता है कि सम्राट ने इस प्रसंग में भी दुकूल का जोड़ा पहना था। तीसरे स्थल पर दुकूल का विशेषणा 'धवल' दिया है। अव इस समय भी सम्राट ने दुकूल का जोड़ा ही पहना होगा म्नन्यथा सोमदेव म्रधोवस्त्र के लिए किसी म्नन्य वस्त्र का उल्लेख म्रवश्य करते।

गुप्तयुग में किनारों पर हंस-मिथुन लिखे हुए दुकूल के जोड़े पहनने का भ्राम रिवाज था। बारा ने लिखा है कि शूद्रक ने जो दुकूल पहिन रखे थे वे ग्रमृत के फेन के समान सफेद थे। उनके किनारों पर गोरोचना से हंस-मिथुन लिखे गये थे तथा उनके छोर चमर से निकली हुई हवा से फड़फड़ा रहे थे। ४४ क्षेत्र को जाते समय हर्ष ने भी हंस-मिथुन के चिह्नयुक्त दुकूल का जोड़ा पहना था। ४५ म्राचारांग (२,१४,२०) में एक जगह कहा गया है कि शक ने महावीर को जो हंस दुकूल का जोड़ा पहनाया था वह इतना पतला था कि हवा का मामूली भटका उसे उड़ा ले जा सकता था। उसी बुनावट की तारीफ कारीगर भी करते थे। वह कलाबत्तु के तार से मिला कर बना था स्रीर उसमें हंस के अनंकार थे। अंतगडदसाओं (पृ०३२) के अनुसार दहेज में कीमती कपड़ों के साथ दुकूल के जोड़े भी दिए जाते थे। १४६ कालिदास ने भी हंस चिह्नित दुकूल का उल्लेख किया है। ४७ किन्तु उससे यह पता नहीं चलता कि दुकूल एक थाया जोड़ा था। इसी तरह भट्टिकाव्य में भी दो बार दुकूल शब्द न्नाया है ४८ परन्तु उससे भी इसके जोड़े होने या न होने पर प्रकाश नहीं पड़ता। गीत-गोविन्द में करीब चार बार से भी ग्रधिक दुकूल का उल्लेख हुग्रा है 44, उसी में एक बार 'दुकूले' इस द्विवचन का भी व्यवहार हुम्रा है । ५०

४३. धृतधवलदुकूलमाल्यविलेपनालंकार: । —यश० सं० पू०, ५० ३२३

४४. श्रमृतफेन भवले गोरोचनालिखितहंसिमशुनसनाथपर्यन्ते चारुचमरवायुप्रनिर्तितान्त-देशे दुकूले वसानम् ।—कादम्बरी, पृ० १७

४४ परिधाय राजहंसिमथुनलक्ष्मिण सनृशे दुकूले। - पृ० २०२

४६. उद्धृत, मोतोचन्द्र--भारतीय देशभूषा, पृ० १४७-१४८

४७. श्रामुक्ताभरणः स्रग्वी हसचिन्ह दुकूलवान् ।--रघुवंश, ५७।२४

४८. उदिचपन्पट्टदुकूलकेतून् ।—-भट्टिकाव्य, ३।३४, श्रथं सं वर्वकदुकूलकुथादिभिः। —वही, १०। १

४६. शिथिलीकृतं जघनदुकूलम् ।--गीतगीविन्द, २, ६, ३ इयामलमृदुलकलेवरमण्डलमधिगतगीरदुकूलम् ।--वही, १२,२२,३ विरहमिवापनयामि पयोधररोधकमुरसिदुकूलम् ।--वही, १२, २३, ३

५०. मंजुलवं जुलकुं जगतं विचकर्ष करेण दुकूले । वही १ ४,६ ।

इस विवरण से इतना तो निश्चित रूप से ज्ञात हो जाता है कि दुकूल जोड़े के रूप में ग्राता था। इसका एक चादर पहनने ग्रीर दूसरा ग्रोढ़ने के काम में लिया जाता था। दुकूल के थान को काटकर ग्रन्य वस्त्र भी बनाए जाते थे। बागा ने दुकूल के बने उत्तरीय, साड़ियाँ, पलंगपोश, तिकयों के गिलाफ ग्रादि का वर्णन किया है 4 7 ।

दुकूल के विषय में एक बात घोर भी विचारणोय है। बाद के साहित्यकारों तथा कोषकारों ने क्षीम घोर दुकूलको पर्याय माना है। स्वयं यशस्तिलक के टीकाकार ने दुकूल का अर्थ क्षीमवस्त्र किया है  $^{4}$  । अमरकोषकार ने भी दुकूल को पर्याय माना है।  $^{4}$  वास्तव में दुकूल और क्षीम एक नहीं थे। कौटिल्य ने इन्हें अलग-अलग माना है।  $^{4}$  बाणा ने क्षीम की उपमा दुधिया रंग के क्षीरसागर से तथा अंशुक की सुकुमारता की उपमा दुकूल की कोमलता से दी है।  $^{4}$ 

इस तरह यद्यपि क्षौम स्रौर दुकूल एक नहीं थे फिर भी इनमें स्रन्तर भी स्रिधक नहीं था। दुकूल स्रौर क्षौम दोनों एक हो प्रकार की सामग्रो से बनते थे। इनमें स्रन्तर केवल यह था कि जो कुछ मोटा कपड़ा बनता वह क्षौम कहलाता तथा जौ महीन बनता वह दुकूल कहलाता। दुकूल की व्याख्या करने के बाद कौटिल्य ने लिखा है कि इसी से काशी स्रौर पांड्रदेश के क्षौम की भी व्याख्या हो गयी। पि गरापित शास्त्रों ने इसे स्पष्ट करते हुए लिखा है कि मोटा दुकूल ही क्षौम कहलाता था। पि हेमचन्द्राचार्य ने इसे स्रोर भी स्रधिक स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है। उन्होंने लिखा है कि क्षुमा स्रतसी (स्रलसी) को कहते हैं, उससे बना वस्त्र क्षौम कहलाता है। इसी तरह क्षुमा से (स्रलसी से) रेशे निकालकर जो वस्त्र बनता है वह दुकूल कहलाता है। के साधुसुन्दरगिए। ने भी लिखा है

५१. श्रम्रवाल-हर्षचरित: एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, ए० ७६

५२. दुकूलं क्षीमवस्रम्।-यश ० सं० प्र०, १० ५६२ सं० टीका

४३. क्षीमं दुकूलं स्यात् ।--श्रमरकोष इ, ६, ११३

४४. ऋर्थशास्त्र २, १९

५४. क्षीरोदायमानं क्षीमै: ।—हर्षरहित. पृ० ६० चीनांशुक्रमुकुमारे ......दुकूलकोमले ।—वही, पृ० : ६

४६. तेन काशिकं पौण्ड्कं च क्षौमं व्याख्यातम् । — अर्थशास्त्र, ३, ११

५७ स्थ्लं दुकुलमेव हि क्षौ मिमात व्यपदिश्यते । - वही, सं ० टी०

१८. कुमातसी तस्या विकारः क्षीमम्, दुह्यते क्षुमाया त्राकृष्यते दुकूलम् ।— त्रभिधान-चिन्तामणि, ३।३३३

कि दुकूल ग्रलसी से बने कपड़े को कहते हैं। <sup>५९</sup> भारतवर्ष के पूर्वी भागों में (ग्रासाम-बंगाल) में यह क्षुमा या ग्रलसी नामक घास बहुतायत से होती थी। बंगाल में इसे कांखुर कहा जाता था। ६० दुकूल ग्रीर क्षीम इसी घास के रेशों से बनने वाले वस्त्र रहे होंगे।

सोमदेव ने दुकूल का कई बार उल्लेख किया है, किन्तु क्षौम का एक बार भी नहीं किया। सम्भव है सोमदेव के पहले से ही दुकूल ग्रौर क्षौम पर्यायवाची माने जाने लगे हों ग्रौर इसी कारण सोमदेव ने केवल दुकूल का प्रयोग किया हो। सोमदेव के उल्लेखों से इतना ग्रवश्य मानना चाहिए कि दशवीं शताब्दी तक दुकूल का खूब प्रचार था तथा वह वस्त्र, संभ्रान्त ग्रौर बेशकीमती माना जाता था।

ऋंशुक — यशस्तिलक में कई प्रकार के अंशुक का उल्लेख है — अंशुक सामान्य या सफेद अंशुक <sup>६ १</sup>, कुसुम्भांशुक या ललाई लिए हुए रंग का अंशुक <sup>६ २</sup>, कार्दमिकांशुक अर्थात् नीला या मटमैले रंग का अंशुक । <sup>६ ३</sup>

श्रंशुक भारत में भी बनता था तथा चोन से भी श्राता था। चीन से श्राने वाला श्रंशुक चीनांशुक कहलाता था। भारतीय जन दोनों प्रकार के श्रंशुकों से बहुत काल से परिचित हो चुके थे। चीनांशुक के विषय में ऊपर चीन वस्त्र की व्याख्या करते हुए विशेष लिखा जा चुका है, ग्रतएव यहाँ केवल श्रंशुक या भार-तीय श्रंशुक के विषय में विचार करना है।

कालिदास ने सितांशुक, ६४ ग्रह्मांशुक, ६५ रक्तांशुक, ६६ नीलांशुक, ६७ तथा स्यामांशुक ६८ का उल्लेख किया है। सम्भवतः ग्रंशुक पहले सफेद बनता था; बाद

**४६.** दुक्लमतसीपटे ।—शब्दरलाकर, ३।२१६

६०. डिक्सनरी श्राफ इक्षनोमिक प्रॉडक्ट्स, भा ● १, ए० ४६८-४६६। उद्घृत, श्रग्रवाल—हर्ष विरितः एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, ए० ७६-७७

६१. सितपताकांशुक। - यश० उत्त०. पृ० १६

६२. कुसुम्भांशुक्रिषिहितगौरीपयोधर ।--वही. पृ० १४

६३. कार्दमिकांशुकाधिकृतकायपरिकर:।-वही, पृ० २२०

६४. सितांशुका मंगलमात्रभूषणा ।-विक्रमोर्वशी, ३, १२

६४. श्रहणरागनिषेधिभिरंशुकै: ।—रघुवंश. ९, ४३

६६. ऋतुसंहार, ६, ४. २६

६७. विक्रमोर्वशी, पृ० ६०

६८. मेबदूत, पृ० ४१

में उसकी विभिन्न रंगों में रँगाई की जाती थी। कार्दमिकांशुक का मर्थ यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने कस्तूरी से रँगा हुम्रा वस्त्र किया है। <sup>६९</sup> कात्यायन के म्रनुसार भी शकल मौर कर्दम से वस्त्र रँगने का रिवाज था, जिन्हें शाकलिक या कार्दमिक कहते थे (४।२।२ वा०)। ७०

बाग्रभट्ट ने ग्रंशुक का कई बार उल्लेख किया है। वे इसे ग्रत्यन्त पतला ग्रौर स्वच्छ वस्त्र मानते थे। <sup>७१</sup> एक स्थान पर मृग्गाल के रेशों से ग्रंशुक की सूक्ष्मता का दिग्दर्शन कराया है। <sup>७२</sup> बाग्र ने फूल-पत्तियों ग्रौर पक्षियों की ग्राकृतियों से सुशोभित ग्रंशुक का भी उल्लेख किया है। <sup>७३</sup>

प्राकृत ग्रन्थों में 'ग्रंसुय' शब्द श्राता है। ग्राचारांग में ग्रंशुक श्रीर चीनांशुक दोनों का पृथक्-पृथक् निर्देश है। अप बृहत्-कल्पसूत्र-भाष्य में भी दोनों को ग्रलग-ग्रलग गिनाया है। अप

प्राचीन भारतवर्ष में दुकूल के बाद सबसे ग्रधिक व्यवहार ग्रंशुक का ही देखा जाता है। सोमदेव के उल्लेखों से ज्ञात होता है कि दशवीं शताब्दी में ग्रंशुक का पर्याप्त प्रचार था।

कीशेय — कौशेय का उल्लेख सोमदेव ने विभिन्न देशों के राजाग्रों द्वारा भेजे गये उपहारों में किया है। कोशल नरेश ने सम्राट यशोधर को कौशेय वस्त्र उपहार में भेजे। <sup>७६</sup>

कौशेय शहतूत की पत्ती खाकर कोश बनानेवाले कीड़ों के रेशम से बनाए जानेवाले वस्त्र का नाम था। ७७ देशो भाषा में अब इसका 'कोशा' नाम शेष रह गया है। कोशा तैयार करने की वहीं पुरानी प्रक्रिया अब भी अपनाई जाती है। कोशा मँहगा, खूबसूरत तथा चिकना वस्त्र होता है। मँहगा होने के कारण जन-साधारण इसका सदा उपयोग नहीं कर पाते, फिर भी विशेष अवसरों के लिए

६६. कार्दमिकं कर्दमेण रक्तम्। - यश ० उत्त० पृ० २२०, सं० टी०

७०. उद्घृत, अग्रवाल-पाणिनिकालीन भारतवर्ष, पृ० २२४

७१. स्क्मिविमलेन प्रशावितानेनेवांशुक्रेनाच्छादितश्ररीरा। - हर्षचरित, पृ० ६

७२. विषतन्तुमयेनांशुकेन ।—वही, ५० १०

७३ बहुविधमुसुमराकुनिशतशोभितादतिस्वच्छादंशुकात्। - वही, पृ० ११४

७४. अंसुयाणि वा चीणसुयाणि वा ।—श्राचारांग, २, वस्त्र , १४, ६

७४. श्रंसुग चीर्णंसुगे च विगलेंदो । -- बृहत् कल्पस्त्र ०, ४, ३६६१

७६. कौरोयैः कौरालेन्द्रः ।—यरा० सं० पू०, पृ० ४७०

७७. मोतीचन्द्र—भारतीय वेशभूषा, पृ० ६४

कोशे के वस्त्र बनवा कर रखते हैं। बुन्देलखण्ड में ग्रभी भी कोशे के साफे बाँघने का रिवाज है।

कौशेय के विषय में कौटिल्य ने कुछ श्रिधिक जानकारी दी है। अर्थशास्त्र में लिखा है कि पत्रोर्ण की तरह कौशेय की भी चार योनियाँ होतो हैं अर्थात् कौशेय के कीड़े नागवृक्ष, लिकुच, बकुल तथा वट के वृक्षों पर पाले जाते हैं और तदनुसार कौशेय भी चार प्रकार का होता है। नागवृक्ष पर पैदा किया गया पीतवर्ण, लिकुच पर पैदा किया गया गेहुआँ रंग का, बकुल पर पैदा किया गया सफेद तथा वट पर पैदा किया गया नवनीत के रंग का होता है। कौशेय चीन से भी आता था। जिंद

## २. पोशाकों या पहनने के वस्त्र

पोशाक या पहनने के वस्त्रों में कंचुक, <sup>७९</sup> वारबारा <sup>८०</sup> तथा चोलक<sup>८१</sup> का उल्लेख विशेष महत्त्वपूर्ण है।

कचुक—कंचुक एक प्रकार का कोट होता था, किन्तु सोमदेव ने चोली अर्थ में कंचुक का प्रयोग किया है। खेतों में जाती हुई कृषक वधुएँ कंचुक पहने थीं, जो कि उनके घटस्तनों के कारण फटे जा रहे थे। <sup>८२</sup> यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने कंचुक का अर्थ कूर्णसक किया है। <sup>८३</sup>

वारवाग् — वारवाग् का उल्लेख यशस्तिलक में अमृतमती के वर्णन के प्रसंग में आया है। अमृतमती जब अष्टवक्र के साथ रित करके लौटी और जा कर यशोधर के साथ लेट गयी, उस समय जोर-जोर से चल रहे उसके श्वासो-च्छ्वास से उसका वारवाग् कंपित हो रहा था। अध्या श्वास वारवाग् का अर्थ कंच्क किया है। अपरकोषकार ने भी कंचुक और वारवाग् को एक माना

७८. नागवृक्षी लिकुची ववुली वटश्च योनयः । पीतिका नागवृक्षिका, गोधूमवर्णा लीकुची, श्वेता वाकुली, शेषा नवनीतवर्णा।.....तथा कौशेयं चीनपटाइच चीनभूमिजा व्याख्याताः। — अर्थशास्त्र, रे, १९

७६. पोनकुचकुम्भदर्पत्रुटत्कंचुकाः । —यश० सं ० पू०, ५० १६

पo, निहन्धाना चोत्कम्पोत्तालितवारबाखम् 1--वही, उत्त o पृठ १९

**५१. अ**प्रपदीनचोलकरखिलतगतिवैलक्ष्य..... । —वही, सं० पू० पृ० ४६६

दर. देखिए - उद्धरण संख्या **७६** 

८३. कंचुकानि कुर्पासका: ।--यश० सं० पू०, पृ० १६ सं० टी०

८४. निरुम्धाना चोत्कम्पोत्तालितवारबाण्म् ।--यश उत्त , पृ० ५३

८५. वारवार्ण कंचुकम्। - वही, सं० टी॰

है। <sup>८६</sup> किन्तु वास्तव में वारबाएा कंचुक की तरह का होकर भी कंचुक से भिन्न था। यह कंचुक की भ्रपेक्षा कुछ कम लम्बा, घुटनों तक पहुँचने वाला कोट था।

काबुल से लगभग २० मील उत्तर खेरखाना से चौथी शती की एक संगमरमर की मूर्ति मिली है। वह घुटने तक लम्बा कोट पहने हैं, जो वारबाएा कां रूप है। ८७ ठीक वैसा ही कोट पहने ग्रहिच्छत्रा के खिलौनों में एक पुरुष मूर्ति मिली है। ८८

मथुरा कला में प्राप्त सूर्य स्रोर उनके पार्श्वंत्रर दण्ड स्रौर पिंगल की वेशभूषा में जो ऊपरी कोट है वह वारबाए ही ज्ञात होता है। मथुरा संग्रहालय, मूर्ति सं० १२५६ की सूर्य की मूर्ति का कोट उपर्युक्त खेरखाना की सूर्य-मूर्ति के कोट जैसा ही है। मूर्ति सं० ५१३ की पिंगल की मूर्ति भी घुटने तक नीचा कोट पहने है। मथुरा में स्रौर भी स्रावे दर्जन मूर्तियों में यह वेशभूषा मिलती है। ८९

वारबारा भारतीय वेशभूषा में सासानी ईरान को वेशभूषा से लिया गया। वारबारा पहलवी शब्द का संस्कृत रूप है। इसका फारसी स्वरूप 'बरवान' (Barwan) अरमाइक भाषा में 'बरपानक' (Varpanak) सीरिया की भाषा में इन्हीं से मिलता-जुलता 'गुरमानका' (Gurmanaka) और अरबी में 'जुरमानकह' (Zurmanaqah) रूप मिलते हैं, जो सब किसी पहलवी मूल शब्द से निकले होने चाहिए। ९०

भारतीय साहित्य में वारबाए के उल्लेख कम ही मिलते हैं। कौटिल्य ने ऊनी कपड़ों में वारबाए की गराना की हैं।  $^{8}$  कालिदास ने रघु के योद्धाओं को वारबाए पहने हुए बताया है।  $^{8}$  मिल्लिनाथ ने वारबाए का अर्थ कंचुक किया है।  $^{8}$  बाए। भट्ट ने सेना में सम्मिलित हुए कुछ राजाओं को स्तवरक के बने वारबाए। पहने बताया है।  $^{8}$  दधीचि का अंगरक्षक सफेर वारबाए। पहने

म६. कचु को वारब यो स्त्री।—अमरकोष. २, ८, ६४

८७. श्रयवाल - हर्षेचिरत : एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० १४०

८८. अग्रवाल - अहिच्छना के खिलौने, चित्र ३०४, ए० १७३, ऐन्शेस्ट इंडिया

८९. भ्रम्यवाल--हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० १५०, फुटनोट पर

६०. ट्रांजेक्शन श्रॉफ दी फिलोलॉजिकल सोसायटी श्रॉफ लन्दन, १६४४, ए० १४४. फुटनोट, हेनिंग। उद्धृत, श्रम्रवाल --हर्षचरितः एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, ए० १४१

६१ ..... वार्वाणः परिस्तोमः समन्तभद्रकं च श्राविकम् । — श्रथंशास्त्र, २६, ११

६२. तद्योधवारबागानाम् ।--रघुवंश, ४।५५

६३. वारवाणानां कंचुकानाम्।-वही, सं० टी०

६४. तारमुक्तास्तविकतस्तवरकवारबाग्वैश्च ।--हर्षचिरत, पृ० २०६

था। <sup>९५</sup> कादम्बरी में भी बाग्रामट्ट ने वारवाग्रा का उल्लेख किया है। चन्द्रापीड जब शिकार खेलने गया तब उसने वारबाग्रा पहन रखा था। मृग-रक्त के सैकड़ों छीटें पड़ने से उसकी शोभा द्विगुग्रित हो गयी थी। <sup>९६</sup> मृगया से लौटकर चन्द्रापीड परिजनों के द्वारा लाये गये ग्रासन पर बैठा ग्रीर वारबाग्रा उतार दिया। <sup>९७</sup>

उपर्युक्त उल्लेखों से यह स्पष्ट ज्ञात हो जाता है कि वारबाएा केवल जिरह-बख्तर के लिए नहीं, बल्कि साधारए वस्त्र के लिए भी म्राता था। कौटिल्य के उल्लेखानुसार तो वारबाएा ऊनी भी बनते थे। बाएाभट्ट को वारबाएा की जानकारी हर्ष के दरबार में हुई होगी। भारतवर्ष में यह वस्त्र कब से म्राया, यह कहना मुश्किल है, किन्तु इसके म्रत्यल्प उल्लेखों से लगता है कि वारबाएा का प्रयोग प्रायः राजघरानों तक ही सीमित रहा। सम्भव है म्रधिक महागा होने से इसका प्रचार जनसाधारएा में न हो पाया हो। सोमदेव के उल्लेख से इतना निश्चय म्रवश्य हो जाता है कि दशवों शताब्दी तक भारतीय राज्यपरिवारों में वारबाएा का व्यवहार होता म्राया था तथा कंचुक की तरह वारबाएा भी स्त्री-पुरुष दोनों पहनते थे।

चोलक—चोलक का उल्लेख सोमदेव ने सेनाम्रों के वर्णन के प्रसंग में किया है। गौड़ सैनिक पैरों तक लम्बा (म्राप्रपदीन) चोलक पहने थे। १६ संस्कृत टीकाकार ने चोलक का म्रर्थ कूर्णासक किया है, १९ किन्तु देखना यह है कि टीकाकार इन वस्त्रों के वास्तविक स्वरूप को स्पष्ट किए बिना ही कुछ भी म्रर्थ कर देता है। ऊपर कंचुक के लिए कूर्णासक कहा है यहाँ चोलक के लिए। वास्तव में ये सभी वस्त्र म्रलग-म्रलग तरह के थे।

चोलक एक प्रकार का वह कोट था, जो कचुक या ग्रन्य सब प्रकार के वस्त्रां के ऊपर पहना जाता था। यह एक संभ्रान्त ग्रौर ग्रादरसूचक वस्त्र समभा जाता था। उत्तर-पश्चिम भारत में सर्वत्र नौशे के लिए इस वेश का रिवाज लोक में ग्रभी भी है, जिसे चोला कहते हैं। चोला ढीला-ढाला गुल्फों तक लम्बा खुत्रे गत्रे का पहनावा है, जो सब वस्त्रां के ऊपर पहना जाता है। '००

६४. धवलवारबाणधारियाम्। - वही, पृ० ३४

६६. मृग्रुधिरलवशतराबलेन वारबाखेन ।--कादम्बरी, पु० २१४

९७. परिजनोपनीत उपविदयासने वारबाणमवतार्य । -वही, पृ० २ १६

९८. श्राप्रपदीनचोलकस्खलितगतिनैलक्ष्य ।—यश ० सं० पू०, ४६६

६६. चोलकः कूर्पासकः ।-वही सं ० टी०

१००. श्रम्रवाल-इर्षचरित : एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० १४२

संभवतः मध्य एशिया से म्रानेवाले शक लोग इस वेश को भारत में लाये, मौर उनके द्वारा प्रचारित होकर यह भारतीय वेशभूषा में समा गया । १०१

मथुरा संग्रहालय में जो कनिष्क की मूर्ति है उसमें नीचे लम्बा कंचुक ग्रौर ऊपर सामने से घुराधुर खुला हुमा एक कोट दिखाया गया है, जिसकी पहचान चोलक से की जा सकती है। १०२ मधुरा से प्राप्त हुई सूर्य की कई मूर्तियों में भी इसी प्रकार के खुले गले का ऊपरी पहरावा पाया जाता है। चष्टन की मूर्ति का भी ऊपरी लम्बा वेश चोलक ही ज्ञात होता है। इसका गला सामने से तिकोना खुला है। कनिष्क ग्रौर चष्टन के चोलकों में ग्रन्तर है। ये दोनों दो प्रकार के हैं। कनिष्क का घुराधुर बीच में खुलने वाला है ग्रौर चष्टन का दुपरती, जिसका ऊपर का परत बायों तरफ से खुलता है तथा बीच में गले के पास तिकोना भाग खुला दिखाई देता है। कनिष्क की शैली का चोलक मथुरा संग्रहालय की डी॰ ४६ संज्ञक मूर्ति में ग्रौर भी स्पष्ट है। १०३

मध्य एशिया से लगभग सातवीं शती का एक ऐसा ही, पुरुष का चोलक प्राप्त हुम्रा है, जिसका गला तिकोना खुला है। १०४ चष्टन-शैली के चोलक का एक सुन्दर नमूना लाप मरुभूमि से प्राप्त मृण्मय मूर्ति के चोलक में उपलब्ध है। यह उत्तरी वाईवंश (३८६-५३५) के समय का है। १०५

बाएाभट्ट ने राजाग्रों के वेशभूषा में चीन-चोलक का उल्लेख किया है। १०६ चएड।तक—चण्डातक का उल्लेख सोमदेव ने चण्डमारी देवी का वर्णान करते हुए किया है। गीला चमड़ा ही उस देवो का चण्डातक था। १०७

चण्डातक का ग्रर्थ ग्रमरकोषकार ने ग्राघे जांघों तक पहुँचने वाला ग्रधोवस्त्र

<sup>🗫</sup> १. श्रयवाल - वही, पृ० १११ । मोतीचन्द्र-भारतीय वेशभूषा, पृ० १६१

१०२. मथुरा म्युजियम हेंडबुक, चित्र ४, उद्भृत, श्रम्रवाल — हर्षचरित : एक सांस्क्र-तिक श्रध्ययन, ए० १४१

९०३. ऋग्रवाल—वही, पृ० ९४२

१०४. वायवी सिलवान—इन्वेस्टिगेशन श्रॉफ सिल्क फ्राम पड्सन गोल एएड लाप-नार (स्टाकहोम, १६४६), प्ले० म-ए। यह त, श्रयवाल—वही, १० ११२

९०%. वायवी सिलवान —वही, पृ० ६३, चित्र सं० ३२। उद्धत, श्रम्रवाल —वही, पृ० १४२

९०६, चापचितचीनचोलकै: i—हर्षचरित, पृ॰ २०६

१०७. चरडातकमाद्रं चर्मारा ।--यश० सं पू०, पृ० १४०

किया है।<sup>१००</sup> यह एक प्रकार का जांचिया या घंघरीनुमा वस्त्र था, जिसे स्त्री ग्रौर पुरुष दोनों पहनते थे।<sup>१०९</sup>

उद्यापि —िशरोवस्त्र में सोमदेव ने उद्यापि ग्रौर पट्टिका का उल्लेख किया है। उत्तरापथ के सैनिक रंग-विरंगा उद्यापि पहने थे।<sup>११०</sup> दक्षिगापथ के सैनिकों ने बालों को पट्टिका से कसकर बान्ध रखा था।<sup>१११</sup>

सोमदेव के उल्लेख से उष्णीष के म्राकार-प्रकार या बाँधने के ढंग पर विशेष प्रकाश नहीं पड़ता, केवल इतना ज्ञात होता है कि उष्णीष कई रंग के बनते थे। सम्भव है इनकी रंगाई बाँधनू के ढंग से की जाती हो। बुन्देलखण्ड के लोकगीतों में पंचरंग पाग (उष्णीष) के उल्लेख म्राते हैं।

डाँ० मोतीचन्द्र ने साहित्य तथा भरहुत, साँची और ग्रमरावती की कला में ग्रांकित ग्रनेक प्रकार के उष्णीषों का वर्णान भारतीय वेशभूषा में किया है।

कौपीन—कौपीन का उल्लेख सोमदेव ने एक उपमालंकार में किया है। दाक्षिगात्य सैनिक जांघों से इकदमं सटा हुम्रा वस्त्र पहने थे, जिससे वे कौपीन-धारी वैखानस की तरह लगते थे। ११२

कौपीन एक प्रकार का छोटा चादर कहलाता था, जिसका उपयोग साधु पहनने के काम में करते थे।

उत्तरीय — उत्तरीय का उल्लेख भी तीन बार हुआ है। मुनिकुमारयुगल शरीर की शुभ्र प्रभा के कारए। ऐसे प्रतीत होते थे, जैसे उन्होंने दुकूल का उत्तरीय स्रोढ़ रखा हो। १११२ कुमार यशोधर के राज्याभिषेक का मुहूर्त निकालने के लिए जो ज्योतिषो लोग इकट्टे हुए थे वे दुकुल के उत्तरीय से अपने मुँह ढँके थे। ११४

राजमाता चन्द्रमित ने संध्याराग की तरह हलके लाल रंग का उत्तरीय स्रोढ़ रखा था (सन्ध्यारागोत्तरीयवसनाम्, उत्त॰ ६२)। स्रोढ़नेवाले चादर को उत्तरीय कहा जाता था। स्रमरकोषकार ने उत्तरीय को स्रोढ़ने वाले वस्त्रों में गिनाया है। ११९५

१०८. श्रधोरुकं वरस्रीणां स्याच्चएडातकमस्त्रियाम् । - श्रमरकोष, २, ६, ११६

१०६. मोतीचन्द्र -- भारतीय वेशभूषा, पृ० २३

११०. भागभागापितानेकवर्णवसनवे व्टितोष्णीषम् । - यशक सं ० पूर्व पृत्व ४६४

१११. पष्टिकाप्रतानष्टितोद्भटजूटम् । पृ० ४६१

११२. मार्वक्षणोत्क्षिप्तनिविडनिवसनं सक्षौपोनं वैखानसवृन्द्रमिव । - पृ० ४६२

११३, वपुप्रभाषटलदुकूलोत्तरीयम् ।-- पृ० १४६

१९४. उत्तरीयदुकूलांचलपिहितबिम्बिना । - पृ० ३९६

११४. संव्यानमुत्तरीयं च ।—श्रमरकोष, २, ६, ११८

चीवर—एक उपमा ग्रलंकार में चीवर का उल्लेख है। चीवर की ललाई से ग्रन्त:करण के श्रनुराग की उपमा दी गयी है। ११६

बौद्ध भिक्षुश्रों के पहिनने-श्रोढ़ने के काषाय वर्ग के चादर चीवर कहलाते थे। महावग्ग में चीवरक्खन्धकं नाम का एक स्वतन्त्र प्रकरण है, जिसमें भिक्षुश्रों के लिए तरह-तरह की कथाश्रों के माध्यम से चीवरों के विषय में ज्ञातव्य सामग्री प्रस्तुत की गयी है। ११७ चीवर कपड़ों के श्रनेक टुकड़ों को एक साथ सिलकर बनाए जाते हैं।

अवान आश्रमवासी तपस्वियों के वस्त्रों के लिए यशस्तिलक में अवान शब्द आया है। ११८

परिधान अधोवस्त्रों में सोमदेव ने परिधान श्रौर उपसंव्यान शब्दों का उल्लेख किया है। एक उक्ति में सोमदेव कहते हैं कि जो राजा श्रपने देश की रक्षा न करके दूसरे देशों को जीतने की इच्छा करता है वह उस पुरुष के समान है जो धोती खोल कर सिर पर साफा बाँधता है। ११९ अम रकोषकार ने नीचे पहननेवाले वस्त्रों में परिधान की गएाना की है। ११० बुन्देलखण्ड में श्रभी भी धोती को पर्दनी या परदनिया कहा जाता है, जो इसी परिधान शब्द का बिगड़ा हुग्ना रूप है।

उपसंज्यान — उपसंज्यान का दो बार उल्लेख है। एक कथा के प्रसंग में एक ग्रध्यापक बकरा खरीदता है ग्रीर ग्रपने शिष्य से कहता है, कि इसे उपसंज्यान से ग्रच्छी तरह बाँधकर लाना। १२१ यहाँ पर संस्कृत टीकाकार ने उपसंज्यान का ग्रथं उत्तरीय बस्त्र किया है। १२२

राजमाता ने सभामंडप में जाते समय उपसंव्यान घारण किया था (ग्ररुण-मिण्मिमीलिमयूखोन्मुखराजिरंजितोपसंव्यानाम्, उत्त० ६२)। यहाँ संस्कृत टीकाकार ने ग्रधोवस्त्र ही ग्रर्थ किया है।

**११६.** चीवरोपरागनिरतान्तःकरखेन ।-- यश० उत्त०, पृ० म

९९७. महावग्ग, चौवरक्खन्धकं

११८. श्रपरगिरिशिखराश्रयाश्रमवासतापसावानवितानितधातुजलपाटलपटप्रतान-स्पृशि ।--यश॰ उत्त॰, पृ॰ ५।

११६. श्रकृत्वा निजदेशस्य रचां यो विजिगीषते ।

सः नृपः परिधानेन वृत्तमौतिः पुमानिव ॥—यशः सं० ६०, ५० ७४

१२०. ब्रन्तरीयोपसंच्यानपरिधानान्यधोंशुके !- अमरकोष, २. ६, ११७

१२१. तदतियत्नमुपरांच्यानेन वद्धवानीयताम् ।--यश० उत्त० पृ० १३२

१२२. उपसंन्यानेन उत्तरीयवस्त्रेण । - वही, रां० टी०

परिधान और उपसंच्यान में क्या अन्तर था, यह स्पष्ट नहीं होता। १२३ अमरकोषकार ने दोनों को अधोवस्त्र कहा है। हेमचन्द्र ने भी दोनों को अधोवस्त्र कहा है। हेमचन्द्र ने भी दोनों को अधोवस्त्र कहा है। १२४ यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार के एक स्थान पर अधोवस्त्र और एक स्थान पर उत्तरीय अर्थ करने से प्रतीत होता है कि टीकाकार को उपसंच्यान के अर्थ का ठीक पता नहीं था। अमरकोषकार ने अधोवस्त्र के लिए उपसंच्यान और उत्तरीय के लिए संच्यान १२५ पद दिया है। सम्भवतः इसी शब्द व्यवहार से भ्रमित होकर टीकाकार ने यह अर्थ कर दिया।

गुह्या—गुह्या का उल्लेख शंखनक नामक दूत के वर्णन में हुम्रा है। शंखनक ने पुराने गोन की गुह्या पहन रखी थी। १२६ गुह्या का म्रर्थ श्रुतसागर ने कच्छो-टिका किया है। १२७

बुन्देलखण्ड में बिना सिले वस्त्र को लंगोट की तरह पहनने को कछुटिया लगाना कहते हैं। यहाँ गुह्या से सोमदेव का यही तात्पर्य प्रतीत होता है।

हंसतृ लिका — हंसतू लिका का उल्लेख सोमदेव ने अपृतमित महारानी के भवन के प्रसंग में किया है। अपृतमित के पलंग पर हंसतू लिका बिछी थी, जिस पर तरंगित दुकूल का चादर बिछा था। १२८ संस्कृत टीकाकार ने हंसतू लिका का अर्थ प्रास्तरण विशेष किया है। १२९

उपधान — तिकए के लिए सोमदेव ने अत्यन्त प्रचलित संस्कृत शब्द उपधान का प्रयोग किया है। अमृतमती के अन्तः पुर में पलंग के दोनों ओर दो तिकए रखे थे, जिससे दोनों किनारे ऊँचे हो गये थे। ११०

कृत्था—यशस्तिलक में कन्था का उल्लेख दो बार श्राया है। शीतकाल के वर्णन में सोमदेव ने लिखा है कि इतने जोरों की ठंड पड़ रही थी कि

१२३. देखिये--- उद्धरण १२०

१२४. परिधानं त्वधोंशुकम्, श्रन्तरीयं निवसनमुप्रांच्यानमित्यपि, ।—अभिधान चिन्तामिण, ३।३३६-३३७

१२४. संव्यानमुत्तरीयं च।-श्रमरकोष, २।६।११८

१२६. पटच्चरणपर्याणगोणीगुह्यापिहितमेहनः ।—यश० सं० पू॰. ए० ३९८

९२७. गुह्या कच्छोटिका।—वही, गं० टी०

१२८. तरंगितदुकलपटप्रसाधितहंसतूलिकम् ।--यश० उत्त०, पृ० ३०

१२६. हंसत्तिका प्रास्तरणविशेषः।—वही, सं० टी०

१३०. उपधानद्वयोत्तिम्भितपूर्वापरभागम् । — यशा उत्तo, पृ० ३०

गरीब परिवारों में पुरानी कन्थाएँ चिथड़ी हुई जा रही थों। १३१ एक अन्य स्थल पर दु:स्वप्न के कारगा राज्य छोड़ने के लिए तत्पर सम्राट यशोघर को राजमाता समभाती है कि जूं के भय से क्या कन्था भी छोड़ दी जाती है। १३२

कन्था, जिसे देशी भाषा में कथरी कहा जाता है, अनेक पुराने जीर्ण-शीर्ण कपड़ों को एक साथ सिल कर बनाए गये गद्दे को कहते हैं। गरीब परिवार, जो ठंड से बचाव के लिये गर्म या रूई भरे हुए कपड़े नहीं खरीद सकते, वे कन्थाएँ बना लेते हैं। अ्रोढ़ने अ्रौर बिछाने दोनों कामों में कन्थाओं का उपयोग किया जाता है। मोटी होने से इन्हें जल्दी से घोना भी मुश्किल होता है, इसी कारण इनमें जूँभी पड़ जाती है।

नमत—यशस्तिलक में नमत<sup>१३३</sup> (हि० नमदा) का उल्लेख एक ग्राम के वर्णन के प्रसंग में श्राया है। उज्जयिनी के समीप में एक ग्राम के लोग नमदे श्रौर चमड़े की जीनें बना कर श्रपनी श्राजीविका चलाते थे।<sup>१३४</sup> संस्कृत टीकाकार ने नमत का श्रर्थ ऊनी खेस या चादर किया है।<sup>१३५</sup>

नमदे भेड़ों या पहाड़ी बकरों के रोएँ को कूट कर जमाए हुए वस्त्र को कहते हैं। काश्मीर के नमदे अभी भी प्रसिद्ध हैं!

निचोल—यशस्तिलक में निचोल के लिए निचल शब्द श्राया है। १३६ संस्कृत टीकाकार ने एक स्थान पर निचोल का श्रथं कंचुक किया है १३७ तथा दूसरे स्थान पर प्रावरण वस्त्र किया है। १३८ पं० सुन्दरलाल शास्त्री ने भी इसी के श्राधार पर हिन्दी श्रनुवाद में भी उक्त दोनों ही श्रथं कर दिये हैं। १३९ प्रसंग की दृष्टि से निचल का श्रथं कंचुक यहां ठीक नहीं बैठता। श्रमरकोषकार ने

१३१. शिथिलयति दुर्विधकुटुम्बेषु जरत्कन्थापटच्चराणि । - यशः सं १ पूर्, पृ० ५७

१३२. भयेन कि मन्दविसर्पिणीनां कन्थां त्यजनकोऽपि निरीजितोऽस्ति ।

<sup>--</sup>यश ॰ उत्त ०, ५० ८९

<sup>133.</sup> मुद्रित प्रति का तमत पाठ गलत है।

१३४. नमताजिनजेगाजीवनोटजाकुले । —यशा उत्तo, पृ० २१८

१३४. नमतम् ऊर्णामयास्तरणम् ।-वही, सं० टी०

१३६. जगद्वलयनीलनिचलेषु, निचलसनाथनृपतिचापसंपादिषु।

<sup>--</sup> यशा<sub>०</sub> सं०, पृ० ७१-७२

१३७. नीलनिचलः कुष्णवर्णनिचोलकः कंचुकः । --वही, सं० टी०

१३८. निचलसनाथानि प्रावरणवस्त्रसहितानि ।—वही, सं धटी०

१३९. सुन्दरलाल शास्त्री—हिन्दी यशस्तिलक, पृ० ४०

निचोल का ग्रर्थ प्रच्छदपट ग्रर्थात् बिछाने का चादर किया है। १४० क्षीरस्वामी ने इसे ग्रीर भी ग्रिधिक स्पष्ट किया है कि जिससे शय्या ग्रादि प्रच्छादित की जाए उसे निचोल कहते हैं। १४१ शब्दरत्नाकर में भी निचोलक, निचुलक, निचोल, निचोलि ग्रीर निचुल ये पाँच शब्द प्रच्छादक वस्त्र के लिए ग्राये हैं। १४२ यही ग्रर्थ यशस्तिलक में भी उपयुक्त बैठता है। सोमदेव ने लिखा है कि काले-काले मेघ पृथ्वोमण्डल पर इस तरह छा गये, जैसे नीला प्रच्छदपट बिछा दिया हो। १४३

बितान—यशस्तिलक में सिचयोल्लोच तथा वितान शब्द ग्राए हैं। सोमदेव ने लिखा है कि राजपुर में गगनचुम्बी शिखरों पर लगे हुए सुवर्ण-कलशों से निक-लने वाली कान्ति से ग्राकाश-लक्ष्मी के भवन में सिचयोल्लोच-सा बन रहा था। १४४

एक दूसरे प्रसंग में सोमदेव ने लिखा है कि भ्रस्ताचल पर रहनेवाले साधुम्रों ने भ्रपने भ्रवान सूखने के लिए वितान की तरह डाल रखे थे। १४५ चण्डमारी के मन्दिर में पुराने चमड़े के बने वितान का उल्लेख है। १४६

म्रमरकोष में उल्लोच म्रौर वितान समानार्थी शब्द हैं।<sup>१४७</sup>

१४०. निचोलः प्रच्छद्पटः ।---श्रमरकोष, २, ६, ५१६

<sup>989.</sup> निचोलते श्रनेन निचोलः, येन तूलशय्यादि प्रच्छाचते ।--वही, सं • टी •

१४२ निचोलको निचुलको निचोल च निचोल्यि । निचुलो वसस्थिकायां स्मृता पर्यस्तिकायुतः ॥ – शब्दरस्नाकर, ३, २२४

१४३. पयोधरोन्नतिजनितजगद्वलयनोलनिचलेषु ।--यश० सं० पू०. ५० ७५

९४४. श्रप्रत्नरस्नचयनिचितकांचनकलशिवसरदिवरलिकरणजालजनितान्तरिचलक्ष्मी-निवासविचित्रसिचयोल्लोच्चै: ।—यश० गं० पू०, पृ० १८-१९

९४४. श्रपरगिरिशिखराश्रयाश्रमावासतापसावानवितानितधातुजलपाटलप्रतानस्पृशि ।
—यश० उत्त॰, ए० ४

१४६. जोर्णचर्मविनिमितवितानम्। - यश० सं० पू०, ए० ४८

१४७, श्रस्ती वितानमुल्लोचो ।—श्रमरकोष, २,६, १२०

#### **त्राभूष**ण

यशस्तिलक में सोमदेव ने शरीर के विभिन्न ग्रंगों में धारण किये जाने वाले विभिन्न ग्रंलंकारों या ग्राभूषणों का उल्लेख किया है। शिरोभूषण में किरीट, मौल, पट्ट, मुकुट ग्रौर कोटीर, कर्णाभरणों में ग्रवतंस, कर्णपूर, कर्णिका, कर्णात्पल तथा कुण्डल, गले के ग्राभूषणों में एकावली, कण्ठिका, मौक्तिक-दाम तथा हारयिष्ट, भुजा के ग्राभूषणों में कंकरण ग्रौर वलय, ग्रंगुली के ग्राभूषण में उमिका तथा ग्रंगुलीयक, कमर के ग्राभूषणों में काँची, मेखला, रसना तथा सारसना ग्रौर पैर के ग्राभूषणों में मंजीर, हिजीरक, नूपुर, हंसक तथा तुलाकोटि के उल्लेख हैं। भारतीय ग्रलंकारशास्त्र की दृष्टि से यह सामग्री विशेष महत्व की है। विशेष विवरण निम्नप्रकार है—

### शिरोभूषगा

शिरोभूषरा में किरीट, मौलि, पट्ट, ग्रौर मुकुट का उल्लेख है।

किरीट—िकरीट का दो बार उल्लेख हुन्ना है। मंगलपद्य में कहा गया है कि जिनेन्द्रदेव के चरणकमलों का प्रतिबिम्ब नमस्कार करते हुए इन्द्र के किरीट में पड़ रहा था। दूसरे प्रसंग में मुनिमनोहर नामक मेखला को श्रटवी रूप लक्ष्मी के किरीट की शोभा के समान कहा गया है। र

मोलि — मौलि का उल्लेख भी दो बार हुआ है। राजपुर के उद्यान को महादेव के मौलि के समान कहा गया है। उ एक प्रसंग में राजाओं के मौलियों का उल्लेख है। पाँचाल नरेश के दूत से यशोधर का एक योद्धा कहता है कि यदि कोई राजा हठ के कारए। अपना मौलि यशोधर के चरएों में नहीं भुकाता तो युद्ध में उसका सिर काट लूँगा। ४

त्रिविष्टपाधीशिकरीटोदयकोटिषु ।—सं० पू०, पृ० २

२. किरीटोच्छ्यः इवाटवीलक्ष्म्याः । — पृ० १३२

३. ईशानमौलिमिव ।-- ५० ६५

४. इठविलुठितमौलि: ।--५० ४४६

पट्ट-पटबन्ध उत्सव के प्रसंग में पट्ट का उल्लेख है। पट्ट सिर पर बाँधने का एक विशेष प्रकार का आभूषण था। यह प्रायः सोने का होता था जो उष्णीष या शिरो-भूषा के ऊपर बाँधा जाता था। केवल राजा, युवराज, राजमहिषी ग्रौर सेनापित को पट्ट बाँधने का ग्रिधिकार था। बृहत्संहिता (४८.२-४) में पाँच प्रकार के पट्टों की लम्बाई, चौड़ाई ग्रौर शिखा का विवरण दिया गया है। पाँचवें प्रकार का पट्ट प्रसाद-पट्ट कहलाता था, जो सम्राट की कृपा से किसी को भी प्राप्त हो सकता था। ६

मुकुट-एक प्रसंग में महासामन्तों के मुकुटों का उल्लेख है । ७

### कर्गाभूषग

कर्ण के श्राभूषणों में भ्रवतंस, कर्णपूर, कर्णिका, कर्णोत्पल तथा कुण्डल का उल्लेख है।

श्रवतंस— अवतंस प्रायः पल्लवों अथवा पुष्पों का बनता था। यशस्तिलक में विभिन्न प्रसंगों पर पल्लव, चम्पक, कचनार, उत्पल, कुवलय तथा कैरव के बने अवतंसों के उल्लेख आये हैं। एक स्थान पर रत्नावतंस का भी उल्लेख है।

पल्लवावतंस प्रमदवन की कीड़ाओं के प्रसंग में सोमदेव ने लिखा है कि कपोलों पर आये हुए स्वेदिबन्दु रूप मंजरी-जाल से कामिनियों के अवतंस-पल्लव पुष्पित से हो गये थे। या या या या यह के प्रसंग में भी अवतंस किसलय का उल्लेख है। प

पुष्पावतंस—राजपुर की कामिनियाँ कचनार के विकसित हुए पुष्पों में चम्पा के पुष्प लगाकर म्रवतंस बनाती थीं। १० उत्पल के म्रवतंसों को छूती हुई कुन्तल वल्लरी ऐसी प्रतीत होती थी जैसे उत्पल पर भौरे बैठे हों। ११ कानों में पहने

५. पट्टबन्धविवाहोत्सवाय ।—ए० २८८ पट्टबन्धोत्सवोपकरणशंभारः ।—ए० २८६

६. अग्रवाल - हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० १११

७. महासामन्तमुकुटमाणिवय …। —यश० सं० पू०, ५० ३३६

८. कपोलतलोल्लसत्स्वेद जलनं जरीजालकुसुमितावतंसपल्लवाभिः।-पृ० ३८

वल्लभावतंसिकसलयादवासम् ।—ए० ५३९

५०. चम्पकचितविकचकचनारविरचितावतंसेन । - ५० ९ ५६

<sup>🥞 🕽 .</sup> कर्णावतंसीत्पल दिलष्टे न्दिन्दिरसुन्दरस्तिः कुन्तलवल्लरी । — पृ० 🖣 🗟 🐧

हुए म्रवतंसोत्पल विरह की म्रवस्था में मुकुलित हो जाते थे। <sup>१२</sup> मुनिकुमार युगल कोई म्रलंकार नहीं पहने थे, फिर भी कानों पर पड़ रही म्रपने नीले नेत्रों की कान्ति से लगते थे मानों कुवलय के म्रवतंस पहने हों। <sup>१३</sup> एक स्थान पर उत्प्रेक्षा-लंकार में कुवलयावतंस का उल्लेख है। <sup>१४</sup> यन्त्रधारागृह में यन्त्रस्त्री को भी कुवलय के म्रवतंस पहनाए गये थे। <sup>१५</sup>

उत्पल ग्रीर कुवलय दोनों नीले कमल के नाम हैं, <sup>१६</sup> इसलिए उपर्युक्त काव्या-लंकारों के साथ उनका सामंजस्य बैठाया गया है।

कैरव १ ७ ग्रर्थात् सफेद कमल के ग्रवतंस का भी एक प्रसंग में उल्लेख है। १ ८ यहाँ सोमदेव ने ग्रवतंस के लिए केवल वतंस शब्द का प्रयोग किया है। भागुरि के ग्रनुसार 'ग्रव' ग्रीर 'ग्रपि' उपसर्गों के ग्रकार का लोप हो जाता है। एक स्थान पर रहावतंस का उल्लेख है ( धर्मरहावतंस:, सं० पू० ५६६ )।

श्रवतंस पहनने का रिवाज सम्भवतः कर्णाटक तथा बंगाल में श्रिष्ठिक था, क्योंकि सोमदेव ने एक प्रसंग पर मारिदत्त राजा को कर्नाटक देश की कामिनियों के लिए श्रवतंस के समान १९ तथा एक श्रन्य प्रसंग में बंगाल की विनिताश्रों के कर्णावतंसों की तरह बताया है। २० एक स्थान पर पद्मावतंस का उल्लेख है (पद्मावतंसरमणीरमणीयसारः, ५९७, पू०)।

कर्गापूर—कर्णपूर का उल्लेख चार बार हुमा है। एक स्थान पर स्त्रियों के मधुरालाप को कर्णपूर के समान बताया है। २१ दूसरे प्रसंग में सुक्त गीतामृत को कर्णपूर की तरह स्वीकृत करते हुए लिखा है। २२ यन्त्रवारागृह के प्रसंग में मरुए

१२. मुकुलितं कर्णावतंसीत्पलै:।--१० ६१३

१३. ऋनवतंसमपि कुवलयितकर्णम् । — ५० १४६

१४. कुवलयैः कर्णावतंसोदयैः।--पृ० ६१२

१४. कुवलयेनावतंसापितेन :--पृ० ५३१

१६. स्यादुत्वलं कुवलयमथ नील।म्बुजन्म च ।-अमरकोष, १-६३७

१७. सिते कुमुदकैरवे ।--वही, १-६-३८

१८. भैरवावतंसः । - पृ०६१०

१६. कर्षाटयुवतिसुरतावतंस ।—पृ० १८०

२०. बंगीवनिता श्रवणावतंस । — पृ० १८८

२१. स्मरसारालापकर्णपूरै: ।-पृ० २४

२२. स्क्तगीतामृतरसं कर्णपूरतां नयन् । - पृ० ३६६

के फूल से बने कर्णपूर का उल्लेख है। २३ यशोधर को दशार्ण देश की स्त्रियों के लिए कर्णपूर कहा है (सं० पू० पृ० ५६८)। संस्कृत टीकाकार ने कर्णपूर का पर्याय कर्णावतंस दिया है। २४

कर्णपूर के लिए देशी भाषा में कनफूल शब्द चलता है (कर्णपूर > कर्णफूल > कनफूल) । कर्णपूर या कनफूल विकसित पुष्प या कुड्मल के भ्राकार के बनते हैं।

किंगिका—यशस्तिलक में किंगिका का केवल एक बार उल्लेख है। द्रामिल सैनिक अपने लम्बे-लम्बे कानों में सोने की किंगिका पहने थे। २५ सोमदेव ने लिखा है कि सुवर्ण किंगिकाओं से निकलने वाली किरणें कपोलों पर पड़ती थीं, जिससे लगता था कि कपोलों पर फूले हुए कनेर के उपवन की रचना की गयी है। २६ इस उपमा से लगता है कि किंगिका कनेर के फूल के आकार की बनती होगी। अमरकोषकार ने किंगिका और तालपत्र को पर्याय माना है। २७ क्षीरस्वामी ने इमे स्पष्ट करते हुए लिखा है कि किंगिका तालपत्र की तरह सोने की भी बनती थी। २८ इससे स्पष्ट है कि किंगिका तालपत्र की तरह गोल आभूषण् था, आजकल इसे तरोना कहते हैं।

कर्गोत्पल — उत्पल के स्रवतंसों का वर्णन किया गया है, कर्गोत्पल का भी एक बार उल्लेख है। सोमदेव ने यौधेय की कृषक वधुस्रों के नेत्रों की उपमा विकसित हुए कर्गोत्पल से दी है। <sup>२९</sup>

कर्णोत्पल सम्भवतः उत्पल अर्थात् नीले कमल का बनता था अथवा उसी आकार का सोने आदि का भी बनता हो। अजन्ता के चित्रों में भी कर्णोत्पल का चित्रांकन हुआ है। ३०

२३. कर्णपूरमञ्ज्वकोद्भेदसुन्दरगण्डमगडलाभिः।—-पृठ ४३२

२४. कर्णप्रं कर्णाभरणं श्रवणावतंस: ।—सं० टी० प्० २ू४

२४. श्रातप्रलम्बश्रवणदेशदोलायमानस्फारसुवर्णकर्णिका ।--पृ० ४६३

२६- सुवर्णकरियकाकिरणकोटिकमनीयमुखमण्डलतथाकपोलस्थलीपरिकल्पितप्रफुल्ल-कर्णिकारकाननिमव । — पृ० ४६३

२७ किंथिका तालपत्रं स्यात् ।-श्रमरकोष, २,६,१०३

२८. कर्णालंकारस्तालपत्रवस्तौवर्णोऽपि । वर्हा, सं० टी०

२६. विकचकर्णोत्पलस्पधितालेक्षणाः।—यश० पृ० १४

२०. श्रींबकृत श्रजन्ता, फलक २१। उद्भृत, श्रेश्रवाल — हर्षचरित : एक सांस्कृतिक श्रध्ययन फलक २०, चित्र ७८

कुर्यहल यशस्तिलक में कुण्डल का उल्लेख तीन बार हुम्रा है। शंखनक कपास के कुड्मल की म्राकृति के बने कुण्डल पहने था। <sup>३१</sup> स्वयं सम्राट यशोधर ने चन्द्रकान्त के बने कुण्डल धारण किये थे। <sup>३२</sup> मृतिकुमार युगल बिना म्राभूषणों के ही म्रपने कपोलों की कान्ति से ऐसे लगते थे मानों कानों में कुण्डल धारण किये हों। <sup>३२</sup>

शंखनक के 'तूलिनीकुसुमकुड्मल' के उल्लेख से ज्ञात होता है कि कुण्डल कई आकृतियों के बनते थे। अमरकोषकार के अमुसार कुण्डल कान को लपेट कर पहना जाता था। ३४ बुन्देलखण्ड में कहीं-कहीं अभी भी ऐसे कुण्डलों का रिवाज है। इनमें गोल बाली तथा सोने की इकहरी लड़ी लगी होती है। लड़ी को कानों के चारों और लपेट लिया जाता है तथा बाली को कान के निचले हिस्से में छिद्र करके पहना जाता है। अजन्ता की कला में इस तरह के कुण्डल का चित्रांकन देखा जाता है। ३५

#### गले के ऋाभूषगा

गले के **ग्राभूष**राों में एकावली, कण्ठिका, मौक्तिकदाम, हार तथा हारयष्टि के उल्लेख हैं।

एकावली—सम्राट यशोधर के पिता जब संन्यस्त होने लगे तो उन्होंने अपने गले से एकावली निकालकर यशोधर के गले में बाँध दी। <sup>र ६</sup> यह एकावली उज्ज्वल मोती को मध्यमिण के रूप में लगा कर बनायी गयी थी (तारतरल-मुक्ताफलाम् २८८)। <sup>१७</sup> सोमदेव ने इसे समस्त पृथ्वीमण्डल को वश में करने के लिये ग्रादेशमाला के समान कहा है (ग्रिखलमहीवलयवश्यतादेशमालामिव, २८८)।

३१. तूलिनीकुसुमकुड्मलाकृतिजातुषीत्कर्षितकर्णं कुण्डल: । —यश० सं० पू०, १० ३६८

३२. चन्द्रकान्तक्रएडलाभ्यामलंकृतश्रवणः। ए० ३६७.

३३. कपोलकान्तिकुण्डलितमुखमण्डलम् । पृ०१४६

३४. कुराडलं कर्णवेष्ट नम् । -- श्रमरकोष, २.६,१०३

३४. श्रीधकृत श्रजन्ता फलक ३३, उद्ध्त,

अग्रवाल-इर्षचरित: पक सांस्कृतिक श्रध्ययन, फलक २०, चित्र ७८

३६. श्रादाय स्वकीयात् कण्ठदेशात् ... एकावली बबन्ध । - -यशा सं पूर, पूर रे८८

३७. तरलोदारमध्यगः। -- श्रमरकोष, २, ६, ११४

इस विशेषण को समभने के लिए किंचित् पृष्ठभूमि की आवश्यकता है। वास्तव में यह विशेषण अपने साथ एक परम्परा लिए है। गुप्तयुग से ही विशिष्ठ आभूषणों के बारे में तरह-तरह की किंवदन्तियाँ प्रचलित हो गयी थीं। बाण ने एकावली के विषय में एक मनोरंजक प्रसंग दिया है—

दिवाकरिमत्र ने हर्षको एकावली के सम्बन्ध में एक रहस्यपूर्ण बात बतायी-"तारापित चन्द्रमा ने योवन के उन्माद में वृहस्पित की स्त्री तारा का अपहरए। किया और स्वर्ग से भाग कर उसके साथ इधर उधर घूमता रहा। देवताम्रों के समभाने-बुभाने से उसने तारा को तो वृहस्पति को वापिस कर दिया, किन्तु उसके विरह में जलता रहा। एक बार उदयाचल से उठते हुए उसने समुद्र के विमल जल में पड़ी अपनी परछाई देखी, श्रीर काम भाव से तारा के मुख का स्मरण करके विलाप करने लगा । समुद्र में इसके जो ग्राँसू गिरे उन्हें सीपियाँ पी गयीं भ्रौर उनके भीतर सुन्दर मोती बन गये। उन मोतियों को पाताल में वासकि नाग ने किसी तरह प्राप्त किया और उन मुक्ताफलों को गूंथकर एकावली बनायी, जिसका नाम मंदाकिनी रखा। सब ग्रौषियों के ग्रिधिपति सोम के प्रभाव से बह ग्रत्यन्त विषन्नी है ग्रीर हिमरूपी ग्रमृत से उत्पन्न होने के कारएा सन्ताप-हारिगी है। इसलिए विष-ज्वालाग्नों को शान्त करने के लिए वासुकि सदा उसे पहने रहता था। कुछ समय बाद ऐसा हुम्रा कि नाग लोग भिक्ष नागार्जन को पाताल में ले गये ग्रौर वहाँ नागार्जुन ने वासुकि से उस माला को माँग कर प्राप्त कर लिया। रसातल से बाहर भ्राकर नागार्जुन ने मन्दाकिनी नामक वह एकावली माला अपने मित्र त्रिसमुद्राधिपति सातवाहन नाम के राजा को प्रदान की और वही माला शिष्य-परम्परा द्वारा हमारे हाथ में स्रायी।"३८ (हर्ष० २५१)

सोमदेव के समय तक सम्भवतया ऐसी मान्यताएँ चलती रहीं, जिसे सोमदेव ने संकेत मात्र से कह दिया।

एकावली मोतियों की इकहरी माला को कहते थे। <sup>३ ६</sup> गुप्तकालीन शिल्प की मूर्तियों ग्रीर चित्रों में इन्द्रनील की मध्यगुरिया सहित मोतियों की एकावली बराबर पायी जाती है। <sup>४°</sup>

३८. श्रयवाल - इर्षचित: एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० १९७

३ ६. एकावल्ये कयष्टिका । — श्रम (कोष, २, ६, १०६

४०. अग्रवाल —हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० १६८ । फलक २४,

चित्र ६२

को िएठका — कण्ठिका का यशस्तिलक में दो बार उल्लेख हुम्रा है। शंकनक ने म्रनेक तरह की जड़ें मंत्रित करके लपेटी हुई कण्ठिका पहन रखी थी। ४१ दाक्षिगात्य सैनिक म्रनेक प्रकार के चित्र विचित्र गुरियों की बनी तीन लड़ियों की कण्ठिकाएँ पहने थे। ४२

हार — हार का उल्लेख यशस्तिलक में सात बार हुम्रा है। राजपुर की स्त्रियां उदारहार पहनती थीं। अने भीष्म ऋतु की भयंकर धूपरूप म्राग्न के सम्पर्क से नायिकाम्रों के मौक्तिक हार फूटे जा रहे थे (तीव्रातपातंकपावकसम्पर्कस्फुटन्मौक्तिक-विरहणीहृदयहारे, सं० पू० ५२२)। पाण्ड्य जनपद का राजा सम्राट यशोधर को प्राभृत में देने के लिए मुक्ताफल के मध्यमिण बाला हार लेकर उपस्थित हुम्रा। अअ यहाँ सम्भवतया हार से प्रयोजन एकावली से है। वैतालिकों ने तारहारस्तनी स्त्रियों के साथ कीड़ा करने की यशोधर महाराज से प्रार्थना की। अव तारोत्तरल हारों की कान्ति से चन्द्रमा का प्रकाश सान्द्र (घना) हो गया। अह विरहणी नायिका की कंपकपी से हार चंचल हो उठे। अध किसी विरहणी नायिका ने बन्धु-बान्धवों के कहने से म्राभूषण पहने भी तो किट की करधनी गले में म्रीर गले का हार नितम्ब में पहन लिया। अद यशोधर ने सभामण्डप में जाने के पूर्व मुक्ताफल का हार पहना (गुणावतां वर हर, कण्डे ग्रहीत्वा मुक्ताफलभूषणानि)।

हारयिष्ट —हारयिष्ट का उल्लेख दो बार हुआ है। गुल्फों तक लटकती हुई हारयिष्टियों से टूट-टूट कर गिरने वाले मोतियों का समूह ऐसा लगता था मानों होनेवाली संग्राम विजय पर देवांगनाश्रों ने पुष्प बिखेर दिये हों। ४९

४१. श्रनेकजटा जाति जटितकण्ठिकावगुण्ठ नजठरकण्ठनालः । —यश० पृ• ३६८

४२. किमीरमिणविनिर्मितत्रिशरकणिठकम् । - पृ० ४६२

४३. उदारहार निर्भारीचित...।- पृ० २४, उदारा श्रतिमनोहरा ।- सं० टी॰

४४, तर्लगुलिकहारप्राभृतव्यग्रहस्तः । - पृ० ४६६

४८. तारहारस्तनीनाम् ।--पृ० ४३४

४६. हारैस्तारोत्तरलहिनिभः।--पृ० ६६०

४७. उत्तारहारतरलं स्तनमण्डलं च।--पृ० ६१६

४८. क्यठे कांचिगुयोऽपितः परिहितः हारो नितम्बस्थले । -पृ० ६१७

४६. आपतन्युक्ताफलप्रकराभिरासनहारयष्टिभिरागाभि जन्यजयसमयावसरसुरसुन्दरी-करविकीर्णंकुसुमवर्षमव ।—५० ५५५

यन्त्रधाराग्रह के प्रसंग में मोगरक के कुड्मलों की बनी हारयष्टि का उल्लेख है। <sup>५०</sup>

मौक्तिकदाम—यशस्तिलक में मौक्तिकदामका उल्लेख केवल एक बार हुन्ना है। विरहिंगी नायिका के गले की मौक्तिकमाला चूर-चूर हो गयी। १९१ यन्त्रधारा-ग्रह के प्रसंग में कुसुमदाम का भी उल्लेख है। ५२

#### भुजा के आभूष्या

यशस्तिलक में भुजा के भ्राभूषणों में भ्रंगद श्रौर केयूर का उल्लेख है। श्रंगद — भ्रंगद का उल्लेख केवल एक बार हुग्रा है। शंखनक बेर के बराबर बड़ा त्रापृष मिए। (सीसे का गूरिया) लगाकर बनाया गया भ्रंगद पहने था। पे

केयूर—केयूर का उल्लेख यशस्तिलक में दो बार हुग्रा है। राजपुर की स्त्रियाँ लाल कमल में क्वेत कमल लगाकर केयूर बना लेती थीं। अर्थ विरह की ग्रवस्था में स्त्रियाँ बाहु का केयूर पैरों में ग्रीर पैरों के नूपुर बाहु में पहन लेती थीं। अर्थ

ग्रंगद ग्रीर केयूर में क्या ग्रन्तर था, इसका पता यशस्तिलक से नहीं चलता। ग्रमरकोषकार ने दोनों को पर्याय माना है। 'हें क्षीरस्वामी ने केयूर ग्रीर ग्रंगद की व्युत्पत्ति करते हुए लिखा है कि 'के बाहूशीर्षे यौति केयूरम्' ' ग्रंथित जो भुजा के ऊपरी छोर को धूसुशोभित करे उसे केयूर कहते हैं तथा जो 'ग्रंगं दयते ग्रंगदम्'—ग्रंथित् जो ग्रंग को निपीड़ित करे वह ग्रंगद।

पुरुष ग्रौर स्त्री दोनों ग्रंगद पहनते थे।

### कलाई के श्राभूषरा

कंक्रण श्रीर वलय — कलाई के श्राभूषणों में कंकण ग्रीर वलय के उल्लेख हैं। स्त्री ग्रीर पुरुष दोनों कंक्ण पहनते थे। योधेय जनपद के कृषकों को स्त्रियाँ

**४०. विचिकलमुकुलपरिकल्पितहारयष्टिभिः ।—पृ० ४३२** 

४१. कण्ठे मौक्तिकदामभि: प्रदलितम्। - पृ० ६१३

४२. शिरीषकुसुमदामसंदामित.., ।--पृ० ४३२

४३. कुवलाफलस्थ्लत्रापुषमणिविनिमितांगद । - पृष्ट ३६८

४४. सौगन्धिकानुबद्धकमलकेयूरपर्याविखा।-पृ० १०६

५५. क्यूरं चरणे धृतं विरचितं हस्ते च हिजीरिकम् ।--१० ६१७

४६. केयूर मंगदं तुल्ये। - श्रमरकोष, २, ६, १०७

४७. वही, सं० टी॰

सोने के कंकरा पहनती थीं। ५८ यशोधर ने भी सभामण्डप में जाने के पूर्व कंकरा पहने (निधाय करे कंकरा। लंकारम्)। एक ग्रन्य प्रसंग में यशोधर को 'कनककंकरा-वर्ष' कहा है (पृ० ५६६)।

वलय का उल्लेख तीन बार हुन्ना है। शंखनक मैंसे के सींग के बने वलय पहने था। '' एक स्थान पर यशस्तिलक का नायक यशोधर कहता है कि टूटे हुए दिल को स्कटिक के फूटे हुए बलय की तरह कौन मूर्ख धारण किए रहेगा। ६० यन्त्रधाराग्रह के प्रसंग में मृणाल के बने बलय का उल्लेख है। ६१ चतुर्थ उच्छ्वास में दाँत के बने बलय का उल्लेख है (दन्तवलयेन, उत्त ० ६९)।

### **त्रंगु**लियों के श्राभूषण

उिमिका — यशस्तिलक में श्रंगूठी के लिए उिमिका तथा श्रंगुलीयक शब्द आये हैं। यशोधर रक्त की बनी उिमिका पहने था। ६२ उिमि का अर्थ भँवर है। भँवर के समान कई चक्कर लगा कर बनायी गयी श्रंगूठी को उिमिका कहते थे। बुन्देल-खण्ड में श्राजकल इसे छला कहा जाता है।

उर्मिका का उल्लेख बागाभट्ट ने भी किया है। सावित्री दाहिने हाथ में शंख की बनी उर्मिका पहने थी। <sup>६३</sup>

ऋंगुलियक — अंगुलीयक का केवल एक बार उल्लेख आया है। चीथे आश्वास में एक गडरिया अंगुलीयक के बदले में बकरा देने के लिए तैयार है। ६४

### कटि के श्राभूषगा

कटि के ग्राभूषणों के लिए कांची, मेखला, रसना, सारसना तथा घर्घर-मालिका नाम ग्राये हैं।

कां वी - कांची का उल्लेख तीन बार हुम्रा है। यौधेय की कृषक बधुएँ खेतों

४८. कनकमयकंकणाः.....गोपिकाः ।—ए० १४

१६. .... गवलवलयावरुण्डन:। - पृ० ३९८ गवलवलयानां महिषश्चं गकटकानाम्। - सं० टी०

६०. को नु खलु विघटितं चेतः स्फटिकवलयमिवमुधापि संधातुमहैति ।-उत्त॰पृ॰ ७७

६१. मृगालवलयालं क्रतकत्ताचीदेशाभिः। - पृ॰ ४३२

६२. स(त्नोर्मिकाभर्याः। -पृ० ३६७

६३. कम्बुंनिर्मितोमिका। - हर्षचरित, पृ० १०

६४. प्रसादीकरोत्यंगुलीयकम् । - उत्तं, पृ० १३१

में काम करने जाते समय अपनी ढीली-ढाली कांची को बार-बार हाथ से ऊपर चढ़ाती थीं, जिससे उनका ऊरु प्रदेश दिख जाता था। है विपरीत रित में कांची जोर-जोर से हिलने लगती थी। है विरह्णी नायिका कमर की कांची गले में डाल लेती थी। है जीनों प्रसंगों पर श्रुतसागर ने कांची का पर्याय किट = मेखला दिया है। एक स्थान पर कांची के लिए कांचिका भी कहा गया है (हंसावली-कांचिका, पृ० ५०३)

मेखला—मेखला का उल्लेख पाँच बार हुम्रा है। मुखर मिएामेखलाम्नों के शब्द से पंचमालिप्ति नामक राग द्विगुिएत हो गया था। १८ यहाँ श्रुतसागर ने मेखला का पर्याय रसना दिया है। १९ इसी प्रसंग में सिन्दुवार की माला लगाकर केले के कोमल पत्तों को बनायी गयी मेखला ( कदलीप्रवालमेखला ) का उल्लेख है। ७० शंखनक ने मथानो की पुरानी रस्सी को मेखला की तरह पहन रखा था ( पुराएतरमन्दीरमेखला, पृ० ३९६ )। समुद्र की उपमा मेखला से दी है ( महीं च रहाकरवारिमेखलाम्, उत्त० पृ० ५७)।

रसना—रसना का उल्लेख केवल एक बार हुआ है। वह भी हारयिष्ट के वर्णन में प्रसंगवश आ गया है। सोमदेव ने आरसना अर्थात् रसना पर्यन्त लटकतो हुई हारयिष्ट का वर्णन किया है। ७१ यहाँ श्रुतसागर ने आरसन का अर्थ आगुल्फलम्ब किया है।

श्रमरकोषकार ने उपर्युक्त तीनों को पर्याय माना है। <sup>७२</sup> सोमदेव के उपर्युक्त उल्लेखों से लगता है कि कांची एक लड़ी की ढीली-ढाली करघनी होना चाहिए तथा मेखला छुद्र घंटिकाएँ लगी हुई। उपर्युक्त उल्लेखों में कांची के लिए कांची-गुरा पद श्राया है तथा मेखला के लिए मुखरमिए मेखला कहा गया है। एक स्थान पर मेखला को मिए किंकगी युक्त भी बताया गया है। <sup>७३</sup>

६ ५. कांचिकोल्लासवशदशितोक्स्थलः । - पृ० १४

६६. पुरुषरतनियोगव्ययकांचीगुणानाम् ।—पृ० ४३७

६७ करहे कांचिगुणोऽपितम्।—५० ६१७

६८. मुख्यमिख्नाजालवाचालितपंचमालिप्तिः ।--पृ० १००

६६. मेखलाजालानि रसनासमूहाः ।---सं० टी०, पृ० ५००

७० सिन्द्वारसः सुन्दरकदलीपवः लमेखलेन ।- ए० १०६

७१. श्रारसनहारयष्टिभिः । - पृ० ४४४

७२. स्त्रोकट्यां मेखला कांची सप्तकी रशना तथा। - श्रमरकोष, २, ६, ३०८

७३. मेखलाम णिर्किकणी जालवदनेषु । - ५० ६ उत्त०

सारसना — चण्डमारी के लिए कहा गया है कि मृतक प्रारिएयों की म्रातें ही उसकी सारसना थी। ७४

घर्घरमालिका — यशोधर जब बालक था, तो खेल खेल में दाई की कमर से घर्षरमालिका को निकाल कर पैरों में बाँध लेता था। ७५

### पैर के ऋाभूषगा

पैर के म्राभूषण के लिए यशस्तिलक में पाँच शब्द म्राये हैं—(१) मंजीर, (२) हिंजीरक, (३) तूपुर, (४) तुलाकोटि, (४) हंसक ।

मंजीर — सोमदेव ने मिएामंजीर का उल्लेख किया है। १९६ मंजीर को पहर-कर चलने से जो मधुर फन-फन शब्द होते थे उन्हें शिजित कहते थे। १९७ मंजीर रस्सी सहित मथानी को कहते हैं, इसी की समानता के कारण इसका नाम मंजीर पड़ा। मंजीर वजन में हलके तथा भीतर से पोले होते थे। उनमें भीतर बहुमूल्य मोती श्रादि भरे जाते थे। माड़वार में अभी भी इस तरह के आभूषण पहनने का रिवाज है (शिवराम०, अमरावती०, पृ० ११४)।

हिंजीरक—हिंजीरक का उल्लेख केवल एक बार हुआ है। विरहिए स्त्रियाँ हाथ का केयूर चरएा में तथा चरएा का हिंजीरक हाथ में पहन लेती थीं। अर्ध हिंजीरक का पर्याय श्रुतसागरदेव ने तूपुर दिया है। यशस्तिलक से इस पर विशेष प्रकाश नहीं पड़ता।

नूपुर — नूपुर का भी एक बार ही उल्लेख हुन्ना है। <sup>७९</sup> श्रुतसागर ने यहाँ नूपुर का पर्याय मंजीर दिया है। <sup>०</sup> नूपुर पहनकर चलने से मधुर शब्द होता था। नूपुर जल्दी पहने या उतारे जा सकते थे। ग्रमरावती की कला में एक दासी थाली में नूपुर लिए प्रतीक्षा करती खड़ा है कि जैसे ही ग्रलक्षक मंडन समाप्त हो, वह नूपुर पहनाए।

तुलाकोटि--तुलाकोटि का दो बार उल्लेख है। तुलाकोटि के शब्द को

७४. सारसना मृतकान्त्रच्छेदाः।-पृ० १४०

भ्र. मुक्त्वा घर्षरमालिकां कटितटाइध्वा च तां पादयो: ।—पृ० २३४

७६. रमणीमणिमंजीरशिजित.....। - पृ० ३१

७७. भाषभाषायमानमिषमंजीरशिजित... ..। - पृत्र १०१

७८. केयूरं चरणे धृतं विरिचतं इस्ते च हिजीरकर्म्।--पृ० ६१७

७९ यत्रालिती नूपुरी ।--पृ० १२६

म॰. नूपुरी मंजीरी।—सं टीo

सोमदेव ने 'क्विएत' कहा है। ८१ बारिवलासिनियों के वाचाल तुलाकोटियों के क्विएत से फ्रीड़ा-हंस ग्राकुलित हो रहे थे। ८२ एक स्थान पर नीलमिए के बने तुलाकोटि का उल्लेख है (नीलोपलनुलाकोटिषु, उत्त ० पृ० ९)।

तुलाकोटि का उल्लेख बाएा ने भी हर्षचरित (पृ०१६३) में किया है। तुलाकोटि म्रान्ध्र में प्रचलित त्रुपुरों से मेल खाते हैं। इनके दोनों किनारे तुला मर्यात् तराज्ञ की डंडी के समान किंचित् घनाकार होते हैं (शिवराम०— म्रमरावती०, पृ०११४)। इसी कारएा इसका नाम तुलाकोटि पड़ा।

हंसक — हंसक का उल्लेख भी एक बार ही हुग्रा है। शंखनक कांसे के बने हंसक (कंसहंसक) पहने था।  $^{2}$  हंसक के शब्द को सोमदेव ने रिसत कहा है।  $^{2}$  हंसक से तात्पर्यं उन बांके नुपुरों से था जिनकी ग्राकृति गोल न होकर बांकी मुड़ी हुई होती थी। ग्राजकल इन्हें बांक कहते हैं।  $^{2}$ 

मी. वाचालतुलाकोटिनवणिताकुलितविनोदवारलम् ।--पृ० ३४×

८२. वही

८३ कंसहंसकरितवाचालचरण....।--पृ॰ ३३३

<sup>≖</sup>४. वही

म्रे. अग्रवाल- हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० ६७, फलक ६, चित्र ३८

# केश-विन्यास, प्रसाघन सामग्री तथा पुष्प प्रसाघन

#### केश-विन्यास

यशस्तिलक में केश-विन्यास श्रौर केश-प्रसाधन सम्बन्धी प्रभूत सामग्री है। प्राचीन भारत में इस कोमल कला का विशेष प्रचार था। साहित्य श्रौर पुरातस्व की सामग्री में इसका समान रूप से श्रंकन हुआ है।

यशस्तिलक में सोमदेव ने केशों के लिए अलक, कुन्तल, केश, चिकुर, कच भीर जटा शब्दों का प्रयोग किया है। स्तान के अनन्तर केशों को सर्वप्रथम भूप के सुगन्धित धुएँ से सुखा लिया जाता था, उसके बाद चूर्ग, सिन्दूर, पल्लव, पुष्प, पुष्पमाला, मंजरी आदि के द्वारा कलात्मक ढंग से सँवार कर बाँधा जाता था। सँवारे हुए केशों में सोमदेव ने अलकजाल, कुन्तलकलाप, केशपाला, चिकुरभंग, धम्मिल्लविन्यास, मौलिबन्ध, सीमन्तसन्तित, वेशिष्टण्ड, जूट तथा कबरी का वर्णन किया है। इनकी विशेष जानकारी निम्न प्रकार है

केश धूपाना—स्नान के बाद केश सँवारने के पूर्व उन्हें सुगन्धित घूप के बुएँ से सुखाने का सोमदेव ने दो बार उल्लेख किया है। कालिदास ने केशों को धूपाने की प्रक्रिया का विशेष वर्णन किया है। धूपित करने से स्नानाई केश भभरे हो जाते थे और उनमें धूप की सुगन्धि व्याप्त हो जातो थे। कालि- दास ने धूपित केशों को 'ब्राश्यान' कहा है। पूप से सुगन्धित किये जाने के कारण इन्हें धूपवास भी कहते थे। इ

केश सुवासित करने की यह प्रक्रिया केश-संस्कार कहलाती थी। कालि-दास की नायिकाएँ ग्रटारी पर गवाक्षों के पास बैठकर केश-संस्कार करती थीं, जिससे गवाक्षों से निकलनेवाल सुगन्धित भुएँ को देखकर मार्ग से चलने वाके

श्रविरतदद्यमानकालागुरुषूपधूमोद्गमारभ्यमाणदिग्विलासनीकुन्तलजालम्।पृ० ३६८; श्रवकषूपधूमेषु । पृ० ८, उत्त०

२. तं धूपा इयनकेशान्तमः। -- रघुवंश, १७।२२। ऋइयान शोषित, सं० टी०

३. स्नानार्द्रमुक्तेष्वनुधूपवासम् । - वही १६।४०

४. केशसंस्कारधूमै: |--मेघदूत १।३२

लोग यह ब्रनुमान सहज ही लगा लेते थे कि कोई नायिका केश-संस्कार कर रही है। प

श्रातकजाल—-यगस्तिलक में बालों के लिए श्रालक शब्द का प्रयोग अनेक बार हुग्रा है। श्रालक चूर्ण विशेष के द्वारा घुँघराले बनाए गये ालों को कहते थे। सिमदेव ने इस चूर्ण को पिष्टातक नाम दिया है। पिष्टात या पिष्टातक कुंकुम ग्रादि सुगन्धित द्रव्यों को पींसकर बनाया जाता था। पिष्टातक के प्रयोग द्वारा घुँघराले बनाकर सँवारे गये बालों को श्रालक जाल कहते थे। सोमदेव ने लिखा है कि सैनिक प्रयाग से उठी हुई घूलि ने ककुभांगना थ्रों के श्रालक प्रसाधन के लिए पिष्टातक चूर्ण का काम किया। श्रातकों में चूर्ण के प्रयोग की सुचना कालिदास ने भी दो है। इस तरह घुँघराले बनाए गये बालों को सँवार कर उनमें पत्र-पूष्प लगा लिए जाते थे। १०

ग्रस्तकजाल को छल्लेदार या घूँघरदार वेश रचना कहा जा सकता है। ग्रंगरेजी लेखों में जिन्हें Spiral या Frizzled locks कहा जाता है वह उसके ग्रत्यन्त निकट है। ग्रस्तकजाल के ग्रनेक प्रकार राजघाट (वाराएासी) से प्राप्त खिलौनों में देखे जाते हैं। जैसे—(१) शुद्ध घूँघर, (२) छतरीदार घूँघर, (३) चटुलेदार घूँघर, (४) पटियादार घूँघर। डॉ० वासुदेवशरएा ग्रग्नवाल ने इनका विशेष विवेचन किया है। १११

कुन्तलकलाप—यशस्तिलक में कुन्तल शब्द भी बालों के लिए कई बार श्राया है। 'कुन्तलकलाप' इस मिमिलित पद का प्रयोग केवल तीन बार हुग्रा है। कलाप मयूर को भी कहते हैं तथा समूह ग्रर्थ में भी श्राता है। १२ कुन्तल-कलाप में स्थित 'कलाप' शब्द में इन्हीं को व्विन है। बालों को इस तरह सँवार

४. जालोद्गीर्णेहपचितवपु: केशसंस्कारधूपै: 1-वही, ११३२

६. त्रलकाश्चूर्णकु तल: । - अमरकोष २, ६, ६६

७ पिष्टेन कुंकुमचूर्णादिनातित पिष्टात:।—श्रमरकोष, २, ६, १३६, रां० टौ०

८. ककुं भागनालकप्रसाधनपिष्टातक चूर्णः । - यश० पृ० ३३८

ह. अलकेषु चम्रेणुरचूर्णंपतिनिधीकृतः। — रघुवंश, अर्४

<sup>🕻</sup> ०. विकचविचिक्तलालीकीर्एलोलालकानाम् । —यश०, ५० ५३४

<sup>¶</sup> १. श्रम्रवाल — राजघाट के खिलौनों का एक श्रध्ययन,

कला श्रीर संस्कृति, पृ० २४६

१२, कलापः संहते वहें तूणीरे भूषणे हरे।—विश्वलोचन कलापो वहिंतूणयोः । संहती भूषणे कांच्याम् । —श्रनेकार्थसँगढ है। अण

कर बाँधना जिससे कलापिन् (मयूर) के पंखों की तरह सुन्दर दिखने लगे, कुन्तलकलाप कहलाता था। सोमदेव ने कुटज के कुड्मल और मिल्लका के पुष्प लगाकर बालों को कुन्तलकलाप के ढंग से सजाने का वर्णन किया है। १३

कुन्तलकलाप को गूँथने के लिए शिरीष के पुष्नों की माला का उपयोग किया जाता था। अ संभवतया पहले बालों को शिरीष की माला से सुविभक्त करके बाँध लिया जाता था, बाद में उसके बीच-बीच में कुटज कुड्मल ग्रीर मिल्लिका के पुष्मों को इस तरह से खोंसते थे, जिससे मयूरिपच्छ के ताराग्रों की पूर्ण अनुकृति हो जाये। राजधाट से प्राप्त मिट्टी के खिलौनों में कुछ मस्तकों में इस प्रकार का केश-विन्यास देखा जाता है। इन खिलौनों में माँग के दोनों ग्रीर कनपटी तक लहर।ती हुई शुद्ध पटिया मिलती हैं ग्रीर वे ही छोर पर ऊपर को मुड़कर घूम जातो हैं। देखने में ये ऐसी मालूम होतो हैं जैसे मोर की फहरातीं हुई पूँछ। अ कुन्तलकलाप की ठीक पहचान इसी तरह के केश-विन्यास से करना चाहिए।

मानसार के श्रनुसार कुनाल नामक केश-असाधन का ग्रंकन लक्ष्मी ग्रौर सरस्वती की मूर्ति के मस्तक पर किया जाता है। १६

केशपाश—यशस्तिलक में शिखण्डित केशपाश का उल्लेख हुआ है। १७ 'केशपाश' में पाश शब्द समूहवाची भी है ग्रोर उत्कृष्टवाची भी। १८

केशपाश बांलों के उस विन्यास को कहते थे, जिसमें पुष्प ग्रोर पत्तों युक्त मंजरी से सजाकर बालों को इस तरह से बांधा जाता था, जिससे वे मुकुट की तरह दिखने लगें। यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने इस ग्रर्थ को समभाने का प्रयत्न किया है——'मरुवकोद्भेदै: सुगन्धपत्रमंजरीभिविद्यिता गुम्फिता ये दमनकाण्डा:- सुगन्धपत्रस्तम्भाः तै: शिखण्डितो मुकुटित: केशपाश:।' सम्भवतया

<sup>12.</sup> कुटजकुड्मलोल्बणमिल्लकान्गतकुंतलकलापेन ) —यशा शं o पूo, पूo १०४

१४. शिरीषकुसुमदामसंदामितकुन्तलकलापाभिः। - वही, पृ० १३२

११ अग्रवाल-राजघाट के खिलीनों का एक अध्ययन,

कला और संस्कृति, पु॰ २४८.४६

९६. उद्धृत, जे० एनं० बनर्जी — दी डवलपमेंट श्राव हिन्दू श्राहकोनोग्राकी, पृ० ३१४

१७. शिखण्डितकेशपाशेन। - यश व सं० पूर्व पूर्व १०४

१८. प्रशस्ताः केशाः केशपाशः ।—श्रमरकोष, २, ६, ९७, सं० टी० पाशः पक्षरच इस्तरच कलापार्थः ।—वद्दी २, ६, ९८

१६ यश । सं पू , पू । १०४

केशपाश में पुष्प भीर पत्र युक्त मंजरियों से बनाए गये गुलदस्तेनुमा पुष्पालंकार केशों में खोंस लिए जाते थे, जिससे वे शिखंडित स्रर्थात् मुकुट की तरह दिखने लगते थे।

मानसार के अनुसार इस तरह के केश-विन्यास का अंकन सरस्वती और सावित्री की मूर्तियों के मस्तक पर किया जाता है। २०

चिकुरभंग—केशों के लिए चिकुर शब्द का भी प्रयोग सोमदेव ने कई बार किया है। सम्भवतया पतले केशों को चिकुर कहते थे। अमरकोषकार ने चश्वल का पर्याय चिकुर दिया है। २१ चिकुरों को जब पत्र, पुष्प और मालाओं द्वारा सजा लिया जाता था तब उसे चिकुरभंग कहते थे। सोमदेव ने शतपत्री पुष्पों की मालाओं से बाँधे गये तथा तमाल पुष्पों के गुच्छों से सजाए गये चिकुरभंग का वर्णन किया है। २४

चिकुरों की कृष्णता की स्रोर भी सोमदेव ने विशेष रूप से ध्यान दिलाया है। प्रमदवन में सप्तच्छद वृक्षों की छाया कामियों के चिकुरों की कान्ति से कलुषित-सी हो गयी थी। २३ एक स्रन्य प्रसंग में चिकुरों को निसर्ग कृष्ण कहा है। २४

धिम्मल्लिबन्यास—-यशस्तिलक में धिम्मल्लिबन्यास का उल्लेख दो बार हुन्ना है। सोमदेव ने मुिनमनोहर नामक मेखला को नागनगरदेवता के धिम्मल्ल-विन्यास की तरह कहा है। रें

धिममल्लिवन्यास मौलिबद्ध केश रचना को कहते थे। विश्व इस प्रकार से संभाले गये पुरुष के बाल मौलि तथा स्त्री के धिममल्ल कहलाते हैं (शिवराममूर्ति— धमरावती , पृ० १०६)। बालों का जूड़ा बनाकर उसे माला से बाँध दिया जाता था। जूड़ा के भीतर भी माला गूँथी जाती थी। कालिदास ने 'मुक्तागुराोन्नद्ध धन्तर्गतस्त्रजमौलि' का उल्लेख किया है। विश्व बागा ने माला के छूट जाने से

२०. उद्भृत, जे० एन० बनर्जी—दो डवलपर्मेट श्रॉव हिन्दू श्राहकोनोग्राफी, ए० ३१४

२१ चपलिश्चकुरः समौ।-श्रमरकोष, ३, ५, ४६

२२. तापिच्छगुलुच्छविच्छुरितशतपत्रीस्रकसत्रद्धचिकुरभंगिना ।

<sup>-</sup>यशक सं व पूर्व पृत्व विषर

२३. चिकुरकान्तिकलुषितसप्तच्छदछायाभिः।-वही, १० ३८

२४. कामिनीनां चिकुरेषु निसर्गकुष्णता । - वही, पृ० २०७

२४. धम्मिल्लविन्यास इव नागनगरदेवतायाः।—१० १३२

२६. धम्मिल्लाः संयताः कचाः।--श्रमत्कोष, २, ६, ९७

२७. रघुवंश १७।२३

धिम्मिल्लों के खुल जाने का वर्णन किया है। र सोमदेव ने एक प्रसंग में पाटली के पुष्पों से सुगन्धित धिम्मिल्ल का उल्लेख किया है। र र

धिम्मिल्लिविन्यास की इस कला का चित्रण ग्रजन्ता के चित्रों में भी हुग्रा है। कुछ चित्रों में स्त्री मस्तकों पर बाँघे हुए केशों का एक बड़ा जूड़ा मिलता है। <sup>30</sup>

राजघाट (वाराग्यासी) से प्राप्त खिलौनों में धिम्मिल्लिविन्यास के अनेक प्रकारों का अंकन हुआ है। कुछ खिलौनों में दाएँ-बाएँ ग्रीर ऊपर तीन जूड़े या त्रिमौलि विन्यास पाया जाता है। किन्हीं मस्तकों में सिर के ऊपर श्रृङ्गाटक या सिंघाड़े की तरह त्रिमौलि की रचना करके माँग के बीच में सिरमौर, माथे पर मौलिबन्ध और उसके नीचे दोनों ओर अलकावनी छिटकी हुई दिखाई गयी है। है

गुप्तकाल की पत्थर की मूर्तियों में धम्मिल्लिविन्यास का एक ग्रौर प्रकार मिला है। सिर के ऊपर गोल टोपी की तरह मौलिबन्ध ग्रौर दक्षिएा-वाम पार्श्व में उससे निसृत दो माल्यदाम लटकते रहते हैं। राजधाट के एक मृण्मय स्त्री मस्तक में जो इस समय लखनऊ के ग्रजायब घर में है, भी यह रचना मिली है। कुछ मस्तक ऐसे भी मिले हैं जिनमें दक्षिग्रभाग में जटाजूट तथा वाम में ग्रामकावली का प्रदर्शन है। रूर

मौली—मौली बन्ध केश रचना का एक उपमा में ४उल्लेख है (ईशानमौलि-मिव, सं० पू०, पृ० ९५ )।

सीमन्तसन्ति यशस्तिलक में सीमन्त का उल्लेख कई बार हुआ है, किन्तु सीमन्तसन्तित का उल्लेख केवल एक बार ही हुआ है। 3 र

सीमन्त बालों को बीच से विभक्त करके दोनों ग्रीर सँवारने को कहते हैं। सोमदेव ने 'सीमन्तेषु द्विधा भावो' के कहकर इसकी सूचना भी दी है।

सोमन्तसंतित सम्भवतया केशविन्यात के उत प्रकार को कहते थे जिसमें मुख्य

२८. विस्न समानैर्धिमिल्लतमालपल्लवैः। —हर्षे ४।१३३

२९. पाटलीप्रसवसुरभितधम्मिल्लमध्याभिः ।—यश० गं० पू० ४३२

इ०. राजा सा० श्रीधकृत श्रजन्ता फलक ६६

उद्धृत, अप्रवाल-कला और संस्कृति, पृ० २५९

२ प. श्रप्रवाल-राजधार के खिलौनों का एक अध्ययन, कला श्रौर संस्कृति, पृ० २५ प्र ३२. वहीं, पृ० २५२

३३. सीमन्तसंततिना । —यश० सं० पू० पू० १०४

**३**४. वही ५० २०७

रूप से सीमन्त (माँग) पर ध्यान दिया जाता था । मस्तक के बीच से केशों को दिधा विभक्त करके इस तरह सँवारा जाता था जिससे बीच में राजपथ के समान साफ ग्रौर सीधी माँग दिखने लगे । माँग या सीमन्त निकालने के बाद उसमें विभिन्न पुष्पों से निकाले गये पराग को सिन्दूर का स्थानीय करके भरा जाता था । सोमदेव ने प्रियालकमंजरी के कृगों को किंग्एकार के केसर में मिलाकर सीमन्त को प्रसाधित करने का वर्गान किया है। ३५

वेिं स्वारं चित्र विश्वादण्ड का एक बार उल्लेख है। <sup>३६</sup> बालों को संवारकर या बिना संवारे ही इकहरी चोटी बाँधना वेस्पोदण्ड कहलाता था।

जूट—बालों को ऊपर को समेट कर कपड़े की पट्टी से बाँधना जूट कहा जाता था। बालों को इकट्टा करके बाँधने को आजकल भी जूड़ा बाँधना कहा जाता है। सोमदेव ने लिखा है कि दाक्षिगात्य सैनिक उत्कट जूट बाँधे थे जो गेड़ें के सींग की तरह लगता था। इंड

क्वरी--कबरी का एक बार उल्लेख है। <sup>३ ८</sup> बालों को साभार एतया संभालकर बाँधने को कबरी कहते थे।

### प्रसाधन-सामग्री

यशस्तिलक में प्रसाधन-सामग्री की जानकारी इस प्रकार दी है--

१. ग्रंजन —(लोचनांजनमार्गेषु, पृ० ९, उत्त०)

२. कज्जल — (नेत्रै: कज्जलपांसुलै:, पृ० ६११), (नेत्रै: कज्जलित:, वही, सं० पृ० ६१६)

३. म्रगुरु—(१) कृष्णागुरु—(कृष्णागुरुपिजरितकर्णपालीषु, पृ० ९ उत्त०) (२) कालागुरु—(कालागुरुधूपधूमधूसरित, वही, पृ० २८)

४. म्रलक्तक —(यत्रालक्तकमण्डनं विरिचतम्, पृ० १२६) (यावकपुनरुक्तकान्तिप्रभावेषु पादपल्लवेषु, पृ० ९ उत्त०)

५. कुंकुम— (कुंकुमपंकरागे, पृ० ६१) (काइमीरैः कीरनाथः, पृ० ४७०) (घुसृणारसारुणित, पृ० २८ उत्त०)

३४. प्रियालकमं जरीकणकल्पितकणिकारकेसः विराजितसीमन्तसंतितना । १०१०४

३६. शौर्यश्रीवेणीदगडानुकारिणा।—पृ० २७

३७. पु० ४६१

३८. वबरीनिगूढेनासिपत्रेण।-प० ११२, उत्त

- ६. कर्पूर— (कर्पूरदलदन्तुरित, पृ० २८ उत्त०) (कर्पूरपरागक्चो, पृ० २१२)
- ७. चम्द्रकवल —(ग्रमरसुन्दरीवदनचन्द्रकवलाः, पृ० ३३८) (चिताभिसतानि चन्द्रकवलाः, पृ० १५०)
- तमालदलघूलि—(तमालदलघूलिघूसरितरोमराजिनि, पृ• ९ उत्त०)
- ९. ताम्बूल- (हस्ते कृत्य च ताम्बूलम्, पृ० ८१ उत्त०)
- १०. पटवास- (वनदेवतापटवासा:, पृ० ३३८)
- ११. पिष्टातक (ककुभंगनालकप्रसाधनपिष्टातकचूर्गाः पृ० ३३८) (प्रसवपरागपिष्टातिकतदिग्देवतासीमन्तसंतानम् , पृ० ९४)
- १२. मन:सिल्— (मन:सिलाधूलिलीले; पृ० ४ उत्त )
- १३. मृगमद (मृगमदैरेष नैपालपालः, पृ० ४७०)
- १४. यक्षकर्दम (यक्षकर्दमखिनतजातरूपभित्तिनि, पृ० २८. उत्त०)

यक्षकदंग कपूर, कस्तूरी, अगुरु और कंकोल को मिलाकर बनाए गये अनुलेपन द्रव्य को कहते ृथे (अमरकोष रा६।१३३)। अमृतमित के अन्तःपुर की सुवर्ण-मित्तियों पर यक्षकदंग का लेप किया गया था (यक्षकदंगखचितजातरूप-भित्तिन, २८।२ उत्त०)। धन्वन्तिर ने कृंकुम, कस्तूरी, कपूर, चन्दन और अगुरु से बनी महासुगन्धि को यक्षकदंग कहा है (उद्धृत - अग्रवाल - कादम्बरी: एक सां० अध्ययन)। काव्यमीमांसा में इसे चतुःसमसुगन्धि कहा है (१८।१००)। दोहाकोश (पृष्ठ ५५) और पदमावत (२७६।४) में भी इसे चतुःसमसुगन्धि कहा है।

१५. हरिरोहण-गोशीर्षचन्दन (तपश्चर्यानुरागेरौव हरिरोहरोनांगरागम्, पृ० ८१ उत्त ०)

१६. सिन्दूर— (पृ० ५ उत्त०, पृ० ७८)

# पुष्प-प्रसाधन

पुष्प, प्रसाधन-सामग्री का एक महत्त्वपूर्ण ग्रंग है। दक्षिण भारत में प्राचीन काल से ही पुष्प-प्रसावन की कोमल कला चली ग्रायी है। ग्रंभी भी वहाँ इसके ग्रनेक रूप देखे जाते हैं। सोमदेव ने यशस्तिलक में दक्षिण भारतीय संस्कृति का विशेष चित्रण किया है। इसलिए सहज ही पुष्प-प्रसाधन सम्बन्धी सामग्री भी प्रचुर मात्रा में ब्रायी है। सोमदेव ने पुष्प ग्रौर पत्तों से बने निम्नलिखित ग्राभुष्णों का उल्लेख किया है—

- १. स्रवतंसकुवलय<sup>३९</sup> कुवलय पुष्प को स्रवतंस के स्थान पर कान में पहना जाता था। साभूषराों के प्रकरण में लिखा जा चुका है कि यशस्तिलक में पल्लव, चम्पक, कचनार, उत्पल तथा कैरव के बने स्रवतंसों के उल्लेख हैं। ४०
- २. कमलकेयूर ४१ कमल को केयूर के स्थान पर पहना जाता था। केयूर का उल्लेख यशस्तिलक में दो बार ग्राया है। एक स्थान पर लाल कमल में श्वेत-कमल लगा कर केयूर बनाने का उल्लेख है। ग्राभूषगों के प्रकरण में इस सम्बन्ध में विशेष लिखा जा चुका है।
- ३. कदलीप्रवालमेखला— सिन्धुवार की माला लगा कर केले के कोमल पत्तों की मेखला बनाई जाता थी। इसे कदलीप्रवालमेखला कहते थे। ४२ किट के श्राभूषणों में मेखला का महत्त्वपूर्ण स्थान था। सोमदेव ने चार प्रकार के किट के श्राभूषणों का वर्णन किया है जिसे श्राभूषणों के प्रसंग में लिख चुके हैं।
- ४. क्र्गोंत्पल ४३ कान में पहने जाने वाले आभूषणों में श्रिधिकांश फूल श्रीर पत्तों के ही बनाए जाते थे। उत्पल नीले कमल को कहते हैं। नीले कमल को कान में पहनने का रिवाज था।
- प कर्णपूर्<sup>४४</sup> कर्णपूर का उल्लेख यशस्तिलक में चार बार हुआ है। उसमें से एक प्रसंग में मख्वे के फूल से बने कर्णपूर का उल्लेख है। कर्णपूर को देशी भाषा में कनफूल कहा जाता है। (कर्णपूर> कर्णफूल > कनफूल) अलंकारों के प्रकरण में इस सम्बन्ध में और भी लिखा है।
- **६. मृग्गालवलय**—मृग्गाल के बने हुए वलय हाथों में पहनते थे । सोमदेव ने दो बार मृग्गालवलय का उल्लेख किया है ।<sup>४५</sup>

<sup>38.</sup> ८१८ उत्ति

४०. ५७:२, हिन्दी

४१ वही, हिन्दी

४२. सिन्धुवारसरसुन्दरकदलीप्रवालमेखलेन, वही ४७। रे हिन्दी

४३. संo पू, ५०,१४

४४. कर्णा पूरमहबकोद्भेद शुन्दरगण्डमण्डलाभिः पृ० ३४६।८

४४. १७१ हिन्दी ३१६१८, हिन्दी

- ७. पुत्रागमाला ४६ पुत्राग के फूलों की माला बनाकर गले में पहनी जाती थी।
  - चन्धूकनूपुर्<sup>४७</sup>—बन्धूक पुष्पों के नूपुर बना कर पहने जाते थे।
- हे. शिरीष जेंघालंकार ४८ शिरीष पुष्पों का कोई म्रलंकार बना कर सम्भवतः जाँघों में पहना जाता था, जिसे शिरीष जंघालंकार कहते थे।
- १०. शिरीषकु सुमदाम ४९ शिरीष के फूलों की एक प्रकार की माला बना कर गले में पहनी जाती थी।
- ११. विचिक्तिलहारयिष्ट-मोंगरे के पुष्पों की एक प्रकार की माला जिसे हारयिष्ट कहा जाता था गले में पहनते थे। मोंगरे के कुड्मलों की हारयिष्ट कती थी तथा फूले हुए मोंगरों के फूलों को बालों में सजाया जाता था। ५१
- १२. कुरवक मुकुलस्नक ' कुरवक के कुड्मलों की चमचमाती हुई लम्बी माला बना कर पहनी जाती थी जिसे 'कुवलयमुकलस्नकतारहार' कहते थे। हार के विषय में विशेष ग्राभूषणों के प्रकरण में लिखा गया है।

४६. ४७।१, हिन्दी ४७. ४७।३, हिन्दी ४८. ४७:२, हिन्दी ४६. ३४६।७, हिन्दी ४०. ३४६।७, हिन्दी ४१. ३४७।६, हिन्दी ४२. वही

# शिचा और साहित्य

शिक्षा और साहित्य विषयक सामग्री यशस्तिलक में पर्याप्त एवं महत्त्वपूर्ण है। बाल्यावस्था शिक्षा की उपयुक्त अवस्था मानी जाती थी। ये गुरुकुल प्रगाली शिक्षा का आदर्श था। मारिदत्त के माता-पिता उसकी छोटी अवस्था में ही संन्यस्त हो गये थे, इस कारण गुरुकुल में जाकर मारिदत्त की शिक्षा नहीं हो पायी थी। यशोधर की शिक्षा समान वय वाले सचिव पुत्रों के साथ हुई थी। विद्यार्थी के लिए यह आवश्यक था कि खूब मन लगाकर पढ़े, विनयपूर्वक रहे और नियम सम्पन्न हो। विद्याध्ययन समाप्त होने के बाद गोदान किया जाता था।

शिक्षा के अनेक विषय थे। सोमदेव ने अमृतमित महारानी की द्वारपालिका को समस्त देशों की भाषा तथा वेष का जानकार कहा है। इप्राचार्य सुदत्त के संघ में जो विद्वान् मुनि थे उनमें कोई समस्त शास्त्रों के ज्ञाता थे, कोई पुराएगों में पारंगत थे। कोई तर्कविद्या में निष्णात थे, कोई नव्यानव्यकाव्य में। कोई ऐन्द्र, जैनेन्द्र, चन्द्र, आपिशल, पाि्गनीय आदि व्याकरण के पंडित थे। अयशोधर ने जिन विद्याओं में नैपुण्य प्राप्त किया था उनका विवरण सोमदेव ने इस प्रकार दिया है—प्रजापित की तरह सब वर्णों में, पारिरक्षक की तरह प्रसंख्यान में, पूज्यपाद की तरह शब्दशास्त्र में, स्याद्वादेश्वर की तरह धर्माख्यान में, अकलंक की तरह प्रमाणशास्त्र में, पि्रापुत्र की तरह पदप्रयोग में, किय की तरह राजनीति में, रोमपाद की तरह गजविद्या में, रैवत की तरह अस्वविद्या में,

<sup>1.</sup> बाल्यं विद्यागमैर्यत्र ।-- १० १६८

२. कुलवृद्धानां च प्रतिपन्निष्ृवनतपोवनलोकत्वादसंजातिवद्यावृद्धगुरुकुलोपासनः।
---पृ० २६

**३.** सवयः सचिवकुलकृतानुशीलनः।---पृ० २३६

४<sub>. स्वाध्यायधी</sub>नियमवान्विनयोपपन्नः ।—पृ॰ २३७

५. सकलविद्याविदारचर्यप्रवर्णनैपुर्यमहमाश्रितः परिप्राप्तगोदानावसरदच ।-वही

इ. नि:रोषविषयभाषावैषिषण्या । — पृ० २४ उत्त०

७. पृ० ८९-६०

श्ररुण की तरह रथिवद्या में, परशुराम की तरह शस्त्रविद्या में, शुकनाश की तरह रत्नपरीक्षा में, भरत की तरह संगीतक मत में, त्वष्टिक की तरह चित्रकला में, काशीराज की तरह शरीरोपचार में, काव्य की तरह व्यूहरचना में, दत्तक की तरह कामशास्त्र में तथा चन्द्रायग्रीश की तरह श्रपर कलाश्रों में।

म्रन्य प्रसंगों में भी विभिन्न शास्त्र ग्रौर शास्त्रकारों के उल्लेख हैं। सबका संक्षिप्त विवेचन इस प्रकार है—

#### व्याकरण

व्याकरण शास्त्रकारों में सोमदेव ने इन्द्र, जैनेन्द्र, चन्द्र, श्रापिशल, पाणिनि तथा पतंजिल का उल्लेख किया है। इस प्रसंग में पणिपुत्र नाम भी श्राया है।

इनमें कुछेक नाम वर्तमान में अपिरिचित से हो गये हैं भीर उनके शास्त्र भी उपलब्ध नहीं होते। वास्तव में ये सभी प्रचीन महान् वैयाकरण थे भीर सोमदेव के उल्लेखानुसार कम से कम दशमी शती तक तो इनके शास्त्रों का अध्ययन-अध्यापन होता ही था। १०५३ ई० के मूलगुण्ड शिलालेख में चान्द्र, कातन्त्र, जैनेन्द्र शब्दानुशासन तथा ऐन्द्र व्याकरण और पाणिनि का उल्लेख है। तेरहवीं शती में वोपदेव ने अपने कविकल्पद्रुम के प्रारम्भ में आठ वैयाकरणों का उल्लेख किया है, जिनमें इन्द्र, चन्द्र, आपिशल, पाणिनि और जैनेन्द्र का नाम आता है। कल्पसूत्र की टीका में समयसुन्दरगणि (१७वीं शती) ने अठारह वैयाकरणों में इन्द्र और आपिशल को भी गिनाया है। यद्यपि बाद के इन उल्लेखों से यह कहना कठिन है कि सत्रहवीं शती तक उपर्युक्त सभी व्याकरण उपलब्ध थे, फिर भी इतना निश्चत है कि ये सब व्याकरण के महान् आचार्य माने जाते थे। सोमदेव ने जिनका उल्लेख किया है उनके विषय में किचित् और जानकारी इस प्रकार है—

८. प्रजापितिरिव सर्ववर्णागमेषु, पारिरचक इव प्रसंख्यानोपदेशेषु, पूज्यपाद इव शब्दीतिह्योषु, स्याद्वादेश्वर इव धर्माख्यानेषु, श्रमलंकदेव इव प्रमाखशास्त्रेषु, पिष्पुत्र इव पदप्रयोगेषु, कविरिव राजराद्धान्तेषु, रोमपाद इव गजविद्याषु, रैवत इव हयनयेषु, श्रम् इव रथचर्याष्ठ, परशुराम इव शब्दाधिगमेषु, शुक्रनाश इव रत्नपरीक्षासु, भरत इव संगीतकमतेषु, त्वष्टिकिरिव विचित्रकर्मसु, काशिराज इव शरीरोपचारेषु, काव्य इव व्यूहरचनासु, दत्तक इव कन्तुसिद्धान्तेषु, चन्द्रायणीश इवापरास्विपकलासु।—पृ० २३६-३७

६. एपियाफिया इंडिका, जिल्द १६, भाग २

## इन्द्र और दनका ऐन्द्र व्याकरण

ऐन्द्र व्याकरण अब तक उपलब्ध नहीं हुआ, किन्तु कातन्त्र व्याकरण को ऐन्द्र व्याकरण के आधार पर रचा गया माना जाता है। इन्द्र का वैयाकरण के रूप में सर्वप्रथम उल्लेख तैत्तरीयसंहिता में आता है। १० नैषधकार ने भी नैषध (१०।१३५) में इन्द्र का उल्लेख किया है। तेरहवीं शताब्दी के अन्त में चण्डुपंडित ने भी इन्द्र का उल्लेख किया है। ११

तिब्बती परम्परा में इन्द्रगोमिन् के इन्द्रव्याकरण की जानकारी मिलती है और नैपाल के बौद्धों में इसका पठन-पाठन बताया जाता है। ११२ वास्तव में इन्द्र-व्याकरण के विषय में अभी पर्याप्त छानबीन की आवश्यकता है।

# ऋापिशल और उनका आपिशलि व्याकरण

ग्रापिशल का उल्लेख पागिति ने 'वा सुप्यापिशलेः' कहकर ग्रष्टाध्यायी में किया है। महाभाष्य (४।२।४५, ४।१।१४) काशिका (६।२।३६, ७।३।९५) तथा न्यास में भी ग्रापिशल के कई उल्लेख ग्राये हैं। ग्रापिशल का ग्रध्ययन करने वाली ब्राह्मगी ग्रापिशला कहलाती थी। १३ ग्रापिशल को पढ़ने वाले छात्र भी ग्रापिशल कहलाते थे। १४ काशिका की वृत्ति (१।३।२२) में जैनेन्द्र बुद्धि ने भी ग्रापिशल का उल्लेख किया है। कातन्त्र सम्प्रदाय के व्याकरण में भी ग्रापिशल का उल्लेख मिलता है। १५ ग्रापिशल का कोई ग्रन्थ ग्रभी तक उपलब्ध नहीं हुन्ना है।

### चन्द्र और उनका चान्द्रव्याकरण

बौद्ध चन्द्रगोमिन् का चन्द्रवृत्तिक ही सोमदेव द्वारा उल्लिखित चान्द्रव्याकरण ज्ञात होता है। यह ५वीं शती की रचना मानी जाती है। लिपजिंग से इसका प्रकाशन भी हो चुका है। १६

१०. वेलवलकर-सिस्टम्स श्रॉव संस्कृत ग्रामर, पृ० १०

तादृक्कृतव्याकरणः तादृक्कृतं ऐन्द्रं व्याकरणम् ।

१२. विटरनित्त, उल्लिखित हन्दिकी ।--यश० पृ० ४४३

१३. श्रापिशलमधीते ब्राह्मणी श्रापिशला ब्राह्मणी, महाभाष्य ४।१।१४

९४. श्रधीयतेऽन्तेवासिनरतेऽप्यापिशलाः ।—श्रापिशलैर्वा छात्रा श्रापिशला इति । —काशिका ६१२१६६

११. "द्वितायैनेन" की टीका में दुर्गासिह—श्रापिशलीयव्याकरणे समयादीनां कर्म-प्रवचनीयत्वं दृष्टमिति मतम् ।

५६. वेलवलकर, वही पृ० ४ म

## परिषुत्र या पाणिनि

सोमदेव ने यशोधर को पिएपुत्र की तरह पदप्रयोग में निपुण कहा है। श्रीदेव तथा श्रुतसागर दोनों ने ही पिएपुत्र का ग्रर्थ पाणिनि किया है। ग्रष्टा-ध्यायी के रचियता पाणिनि की माँ का नाम दाक्षी था। सोमदेव के उल्लेखा-नुसार उनके पिता का नाम पिए। या पाणि था। तेलुगु के श्रीनाथ ग्रौर पैदन के ग्रन्थों में पाणिनि को पाण्निसुनु कहा है। १७

इस प्रकार यह यशस्तिलक का सन्दर्भ पािए। नि के सम्बन्ध में ज्ञात तथ्यों में एक ग्रौर नयी कड़ी जोड़ता है।

# पूज्यपाद देवनन्दि श्रीर उनका जैनेन्द्र व्याकरण

पूज्यपाद का सोमदेव ने दो बार उल्लेख किया है। पूज्यपाद देवनिद का जैनेन्द्र व्याकरण प्रसिद्ध है। इनका समय पाँचवी शताब्दी का उत्तराई माना जाता है। जैनेन्द्र व्याकरण के भ्रतिरिक्त पूज्यपाद कृत सर्वार्थसिद्ध प्रसिद्ध है। यह उमास्वातिकृत तत्त्वार्थसूत्र की प्रथम संस्कृत टीका है।

पूज्यपाद देवनन्दि एक श्रन्छे दाशंनिक भी थे, किन्तु व्याकरणानार्य के रूप में वे श्रीर भी श्रीधक प्रसिद्ध हुए। एक स्वतन्त्र व्याकरण-सिद्धान्त-निर्माता के रूप में उन्हें माना जाता था श्रीर इसीलिए 'पूज्यपाद की तरह व्याकरणविशेषज्ञ' एक कहावत-सी चल पड़ी थी। श्रवणवेलगोला के शिलालेखों में इस तरह के उल्लेख मिलते हैं। शक संवत् १०३७ के एक शिलालेख में मेघचन्द्र को पूज्यपाद की तरह सर्वव्याकरण विशेषज्ञ कहा है। इसी तरह जैनेन्द्र श्रीर श्रुतमुनि को भी पूज्यपाद की तरह व्याकरणविशेषज्ञ कहा गया है। १८ स्वयं सोमदेव ने यशोध को शब्दशास्त्र में पूज्यपाद की तरह कहा है।

#### पतंजिल

पतंजिल का उल्लेख एक श्लेष में ग्राया है। १९

१७. राधवन् — ग्लोनिग्ज फाम सोमदेव स्रोज यशस्तिलकचम्पू, दी जरनल श्रॉक दी गंगानाथ का रिसर्च इंस्टीट्युट, इलाहाबाद, जिल्द १, भाग ३, मई १६४४

१८. सर्वव्याकरणे विपश्चिद्धिपः श्रीपूज्यपादः स्वयम् - श्लो० ३०

<sup>-</sup>जैनेम्द्रे पूज्य (पादः), श्लो० २३

<sup>-</sup>शब्दे श्रीपूज्यपादः, इलो १ ४०

<sup>--</sup> जैन शिलालेख संग्रह, १० ६२, ११९, २०२

१६. शन्दशास्त्रविद्याधिकरणव्याकरण्यतं जल ।— पृ० ३१६, उत्त०

### गणितशास्त्र

गिएतिशास्त्र को सोमदेव ने प्रसंख्यान शास्त्र कहा है। पारिरक्षक प्रसंख्या-नोपदेश के अधिकारी विद्वान् माने जाते थे। श्रीदेव तथा श्रुतसागर दोनों ने पारिरक्षक का स्रथं यति या संन्यासी किया है। सम्भवतः पाणिनि द्वारा उल्लि-खित भिक्षुसूत्र के कर्ता का नाम पारिरक्षक रहा हो।

# प्रमाणशास्त्र और अकलंक

सोमदेव ने यशोधर को प्रमाणशास्त्र में स्रकलंक की तरह कहा है। स्रकलंक जैन-न्याय या प्रमाणशास्त्र के प्रतिष्ठापक विद्वान् माने जाते हैं। दवीं शती के यह एक महान् स्राचार्य थे। स्रनेक ग्रन्थों तथा शिलालेखों में स्रकलंक के उल्लेख मिलते हैं। तत्त्वार्थवार्तिक, स्रष्टशती, लघीयस्त्रय, न्यायविनिश्चय, सिद्धिविनश्चय तथा प्रमाणसंग्रह स्रकलंक की महत्वपूर्ण रचनाएँ हैं। सौभाग्य से सभी के समालोचनात्मक संस्करण प्रकाशित हो चुके हैं। रै॰

#### राजनीतिशास्त्र

सोमदेव ने यशोधर को नीतिशास्त्र ग्रौर व्यूहरचना में कवि की तरह कहा है। <sup>२१</sup> श्रीदेव ने कवि का ग्रर्थ बृहस्पति तथा श्रुतसागर ने शुक्र किया है।

एक ग्रन्य प्रसंग में गुरु, शुक्र, विशालाक्ष, परीक्षित, पाराश्वर, भीम, भीष्म तथा भारद्वाजरिवत नीतिशास्त्रों का उल्लेख है। <sup>२२</sup> दुर्भाग्य से ग्रभी तक इनमें से किसी का भी स्वतन्त्र ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हुग्रा, किन्तु सोमदेव के उल्लेख से यह सुनिश्चित है कि दशमी शती में सभी ग्रन्थ प्राप्त थे ग्रौर उनका पठन-पाठन भी होता था।

#### गजविद्या तथा रोमपाद

यशोधर को गजविद्या में रोमपाद की तरह कहा है। श्रंग नरेश रोमपाद को पालकाप्य मुनि ने हस्त्यायुर्वेद की शिक्षा दी थी। <sup>२३</sup>

रोमपाद के म्रतिरिक्त सोमदेव ने गजशास्त्रविशेषज्ञ म्राचार्यों में इभचारी,

२०. भारतीय ज्ञानपीठ काशी द्वारा प्रकाशित

२१. कविरिव राजराद्धान्तेषु, काव्य स्व व्यृहरचनासु । - पृ० २३६

२२. गुरुशुक्तविशालाक्षपरीचितपाराशरभीमभोष्मभारद्वाजादिप्रणीतनीतिशास्त्रश्रवण-सनाथम् ।—पृ० ४७१

२३. हस्त्यायुर्वेद, भानन्दाश्रम सीरीज २६, मातंगलीला ९०

याज्ञवल्क्य, वाद्धलि ( वाहलि ), नर, नारद, राजपुत्र तथा गौतम का <mark>उल्ले</mark>ख किया है ।<sup>२४</sup>

दुर्भाग्य से इनमें से किसी का भी स्वतन्त्र ग्रन्थ नहीं मिलता, पर सोमदेव के उल्लेख से यह महत्वपूर्ण जानकारी मिलती है कि इन सभी के गजशास्त्र उपलब्ध थे।

# अश्वविद्या और रैवत

रैवत अश्विवद्या-विशेषज्ञ माने जाते थे, इसीलिए सोमदेव ने यशोधर को अश्विवद्या में रैवत के समान कहा है। यशस्तिलक के दोनों टीकाकारों ने रैवत को सूर्य का पुत्र बताया है। मार्कण्डेयपुराए (७५।२४) में भी रैवत या रैवन्त को सूर्य और बडवा का पुत्र कहा गया है तथा गुहाक मुख्य और अश्ववाहक बताया है। अश्वकल्याएा के लिए रैवत की पूजा भी की जाती है (देखिए, जयदत्त—अश्वविकित्सा, विब० इंडिका १८८६, ८, पृ० ८५-८)।

स्रविद्या विशेषज्ञों में सोमदेव ने शालिहोत्र का भी उल्लेख किया है (१७३ हि०)। शालिहोत्रकृत एक संक्षिप्त रैवत-स्तोत्र प्राप्त होता है (तंजीर ग्रन्था-गार, पुस्तक सूची, पृ० २०० तथा कीथ का इंडिया ग्राफिस केटलाग पृ०७५८)। २५

# रत्नपरीचा श्रीर शुकनाश

सोमदेव ने यशोधर को रत्नपरीक्षा में शुकनाश की तरह कहा है। श्रीदेव तथा श्रुतसागर दोनों ने शुकनाश का ग्रर्थं ग्रगस्त्य किया है। रत्नपरीक्षा का एक उद्धरण भी यशस्तिलक में ग्राया है—

"न केवलं तच्छुभकुन्नृपस्य मन्ये प्रजानामि तद्धिभूत्यै । यद्योजनानां परतः शताद्धि सर्वाननर्थान् विमुखी करोति ॥"

यह पद्य बुद्धभट्टकृत रत्नपरीक्षा में उपलब्ध होता है। गरुडपुराएा (पूर्व खण्ड अध्याय ८ से ८०) में यह प्रन्थ शामिल है। भोजकृत युक्तिकल्पतरु में उद्धृत गरुडपुराएा के उद्धरएों में भी यह पद्य मिलता है।

# वैद्यक और काशिराज

सोमदेव ने यशोधर को शरीरोपचार में काशिराज की तरह कहा है। श्रुत-सागर ने काशिराज का अर्थ धन्वन्तरि किया है।

२४. पृ० २६१

२४. राधवन् —ंग्ली० फा० यश०, वही

भ्रन्य प्रसंगों में चारायण, निमि, धिषण तथा चरक के भी उल्लेख हैं। इन विद्वानों के वैद्यक ग्रन्थ दशमी शती में उपलब्ध थे भ्रौर उनका पठन-पाठन भी होता था। स्वास्थ्य, रोग ग्रौर उनकी परिचर्या परिच्छेद में इनके विषय में ग्रौर भी जानकारी दी गयी है।

### संसर्गविद्या या नाट्यशास्त्र

भरत ग्रीर उनके नाट्यशास्त्र का उल्लेख यशस्तिलक में कई बार ग्राया है।
एक क्लेष में नाट्यशास्त्र को सोमदेव ने संसर्गविद्या कहा है (भावसंकर: संसर्गविद्यासु, पृ० २०२)। श्रीदेव ग्रीर श्रुतसागर दोनों ने ही संसर्गविद्या का ग्रर्थ
भरत ग्रर्थात् नाट्यशास्त्र किया है। कला-परिच्छेद में भरत तथा नाट्यशास्त्र के उल्लेखों के विषय में विचार किया गया है।

### चित्रकला तथा शिल्पशास्त्र

चित्रकला तथा शिल्पशास्त्रविषयक उल्लेख भी यशस्तिलक में यत्र-तत्र प्राये हैं। कला ग्रोर शिल्प ग्रम्याय में उनका विवेचन किया गया है।

#### कामशास्त्र

कामशास्त्र को सोमदेव ने कन्तुसिद्धान्त कहा है और दत्तक को उसका विशे-षज्ञ बताया है (दत्तक इव कन्तुसिद्धान्तेषु, वही )। वात्स्यायन ने कामसूत्र में दत्तक का उल्लेख किया है।

सोमदेव ने कामसूत्र का दो बार ग्रौर भी उल्लेख किया है। विव्यास्तव में कामसूत्र में वर्गित विभिन्न चेष्टाझों तथा कामक्रीड़ाओं ग्रादि का विवरण यक्तस्तिलक की ग्रनेक उपमा-उत्प्रेक्षाओं तथा क्लेषों में ग्राया है।

# रति-रहस्य और उसकी रत्नदीप टीका

एक इलेष में सोमदेव ने कोकककृत रितरहस्य भ्रौर उस पर रक्कदीप नामक टीका का उल्लेख किया है। <sup>२७</sup>

# चौसठ कलाएँ

यशस्तिलक में चौसठ कलाग्रों का एक साथ तो उल्लेख नहीं है, किन्तु विभिन्न

२६. न क्षमिक्ष चरपरिचितकामस्त्रायाः ।—ए० ४५ हि० शुक्तारवृत्तिभिरुदाहृतकामस्त्रम् ।—१॥७३ २७. चरणनखर्भपादितरतिरहस्यरत्नदीपविरचनैः ।—ए० २५

प्रसंगों पर उनमें से कई का उल्लेख है। सोमदेव ने यशोधर को चन्द्रायाणीश की तरह ग्रापरकलाओं में निष्णात कहा है। २८ सम्भवतः ग्रापर कलाओं से तात्पर्य यहाँ ६४ कलाओं से है।

## पत्रच्छेद

चौसठ कलाग्रों में पत्रच्छेद भी एक कला मानी जाती है। पत्तों में कैंची से तरह-तरह के नमूने काटना पत्रच्छेद दूंहै। वात्स्यायन ने कामसूत्र (१।३।१६) में इसे विशेषकच्छेद्य कहा है। विशेषकर प्राग्य-प्रसंगों में इस कला का उपयोग किया जाता था। वात्स्यायन ने लिखा है—पत्रच्छेद्य में ग्रपने ग्रभिप्राय के सूचक मिथुन का ग्रंकन करके प्रेमी या प्रेमिका के पास भेजना चाहिए। १९

# भोगावलि या राजस्तुतिविद्या

राजा की स्तुति में लिखी गयी प्रशंसात्मक कविता भोगावित, विरुदावित या रंगघोषणा कहलातो है। यशस्तिलक में भोगावित का तीन बार उल्लेख है (पृ० २४९, ३५१, ३९९)। राजदरबारों में भोगाविती पाठक हुम्रा करते थे। काट्य श्रीर किव

यशस्तिलक में सोमदेव ने बीस से भी ग्रधिक महाकवियों का उल्लेख किया है—ऊर्व, भारिव, भवभूति, भर्तृ हिर, भर्तृ मेण्ठ, कण्ठ, गुणाढ्य, व्यास, भास, वोस, कालिदास, बागा, मयूर, नारायगा, कुमार, माघ ग्रोर राजशेखर। इनमें कई-एक किव जितने प्रसिद्ध ग्रीर परिचित हैं उतने ही कई-एक श्रप्रसिद्ध ग्रीर ग्रपरिचित। नारायगा सम्भवतः वेगीसंहार के कर्ता भट्टनारायगा हैं ग्रीर कुमार जानकीहरण के कर्ता कुमारदास। भास के विषय में निश्चित रूप से कहना कठिन है कि ये प्रसिद्ध नाटककार भास हैं ग्रथवा ग्रन्य। भास का महाकिव के रूप में एक ग्रन्य प्रसंग (पृ० २५१ उत्त०) में भी उल्लेख है ग्रीर उनका एक पद्य भी उद्भृत किया है।

कण्ठ किव का प्राचीन किवयों में कोई पता नहीं चलता। क्षीरस्वामीकृत क्षीरतरंगिनी में कण्ठ को संस्कृत धातु विशेषज्ञ के रूप में भ्रनेक बार उद्धृत किया है। सम्भव है ये यही कण्ठ महाकिव हों। ऊर्व सम्भवतः वल्लभदेवकृत सुभाषि-ताविल में उल्लिखित भ्रौर्व हैं।

२८. चन्द्रायणीश इव श्रपरास्विष कलासु ।—५० २३७ २६. पत्रच्छेचित्रयायां च स्वाभिप्रायसूचकं मिशुनमस्या दर्शयेत् ।—३ छ।

बाए।भट्ट तथा उनकी कादम्बरी का एक स्थान पर ग्रौर भी उल्लेख है। कादम्बरी से एक वाक्य भी उद्भृत किया गया है। ३०

माघ का भी एक बार उल्लेख है। यशोधर को माघ के समान बताया है।<sup>३१</sup>

भर्तृ हिर के नीतिशतक ग्रौर श्रृङ्गारशतक से एक-एक पद्य बिना उल्लेख के उद्धृत किया गया है।  $^{3}$  र

जिन किवयों के विषय में हमें ग्रन्यत्र जानकारी नहीं मिलती ऐसे किवयों में निम्नलिखित उल्लेख्य हैं—

प्रहिल के नाम से शिव-स्तुति रूप दो पद्य (पृ० २४५ उत्त०) उद्धृत हैं। नीलपट के नाम से (पृ० २५२ उत्त०) एक पद्य उद्धृत है। सम्भवतः यह नीलपट सदुक्तिकर्गामृत में उल्लिखित नीलभट्ट हैं।

वररुचि के नाम से (पृ० ९९ उत्त०) एक पद्य उद्धृत है। यद्यपि यह पद्य निर्णायसागर द्वारा प्रकाशित भर्नु हिर के नीतिशतक में पाया जाता है, किन्तु वास्तव में यह नीतिशतक का प्रतीत नहीं होता, क्योंकि एक तो ग्रन्य संस्करणों में भी नहीं है, दूसरे जब सोमदेव को भर्नु हिर ग्रौर उनके साहित्य की जानकारी थी तो वे भर्नु हिर का पद्य वररुचि के नाम से क्यों उद्धृत करते।

### श्रन्य उल्लेख

एक पद्य में तिदश, कोहल, गरापित, शंकर, कुमुद तथा कैकट का उल्लेख है। <sup>३ ह</sup> इनके विषय में भ्रन्यत्र कोई जानकारी भ्रभी नहीं मिलती।

# दार्शनिक श्रोर पौराणिक साहित्य

दार्शनिक ग्रौर पौराणिक साहित्य के ग्रनेक उल्लेख यशस्तिलक में ग्राये हैं। प्रो॰ हिन्दकी ने इनका विस्तार से विवेचन किया है, इसलिए उसे यहाँ पुनरुद्धृत नहीं किया गया।

३०. त्राहारः साधुजनविनिन्दितो मधुमांसादिरिति...बार्ग्येन ।--पृ १०१ उत्त०

३१. सुकविकाञ्यकथाविनोददोहदमाघ ।

३२. स्त्रीमुद्रां भाषकेतनस्य—इत्यादि नमस्यामोदेवात्रनुहतविधे, इत्यादि । \_ पृ० २४२ उ०

३३. वृत्तिच्छेदिखदराविदुषः कोहलस्यार्थहानि-र्मानग्लानिर्गेणपतिकवेः शंकरस्याशुनाशः। धर्मध्वसः कुमुदकृतिनः कैकटेश्च प्रवासः पापादस्मादिति समभवदेव देशे प्रसिद्धिः॥—पृ० ४४९

# गज-विद्या

यशस्तिलक में गज-विद्या विषयक प्रचुर सामग्री है। गजोत्पत्ति की पौरािणक अनुश्रुति, उत्तम गज के गुण, गजों के भद्र, मन्द, मृग तथा संकीर्ण भेद, गजों की मदावस्था, उसके गुण, दोष ग्रौर चिकित्सा, गजशास्त्र के विशेषज्ञ ग्राचार्य, गज पिरचारक, गज-शिक्षा इत्यादि का विस्तृत वर्णन मिलता है। यह वर्णन मुख्य रूप से तीन प्रसंगों में ग्राया है—

- (१) मारिदत्त हाथियों के साथ खेला करता था (सामजै: सह चिक्रीड, ३१)।
- (२) यशोधर के पट्टबन्ध उत्सव पर म्रनेक गुगा संयुक्त गज उपस्थित किया गया (म्राकरस्थानमिव गुगारत्नानाम, २९९)।
- (३) सम्राट् यशोधर ने स्वयं गजिशक्षाभूमि पर जाकर गजों को शिक्षित किया (करिविनयभूमिषु स्वयमेव वारणान्विनिन्ये, ४८२)। हिथिनि पर सवारी की (कृतकरेखुकारोहणः, ४९२), गजिक्रीडास्थली में गजिक्रीड़ा देखी (प्रधावधरणिषु करिकेलिरदर्शम्, ५०५) तथा दन्त-वेष्टन किया (कोशारोपणामकरवम्, ५०६)।

प्रथम प्रसंग में गजशास्त्र सम्बन्धी स्रनेक पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग हुम्रा है।

यशोधर के पट्टबन्धोत्सव के लिए जो हाथी लाया गया उसका वर्णन निम्न-प्रकार किया गया है (पृष्ठ २९१-२९९)—

'हे राजन्, यह गज कॉलगवन में उत्पन्न, ऐरावत कुल, प्रचार से सम, देश से साधारण, जन्म से भद्र, संस्थान से समसम्बद्ध, उत्सेध (ऊर्ध्वता), ग्रायाम (दीर्घता) तथा परिणाह (वृत्तता) से सम-सुविभक्त शरीर, ग्रायु से दो दशाग्रों को भोगता हुग्रा, ग्रंग से स्वायत-व्यायत छवि, वर्ण, प्रभा ग्रीर छाया से ग्राशंसनीय, ग्राचार, शील, शोभा ग्रीर ग्रावेदिता से कल्याण, लक्षण ग्रीर व्यंजन से प्रशस्त, बल, वर्ष्म (शरीर), वय ग्रीर वेंग से उत्तम, ब्रह्मांश, गित, सत्त्व, स्वर ग्रीर ग्रावृक्ष से प्रियालोक, विनायक (गणीश) की तरह मोटा-चौड़ा मुँह, तालु में ग्रशोक पुष्प की तरह ग्रह्मां, ग्रन्तमृंख में कमलकोश की तरह शोण प्रकाश, उरोमणि, विक्षोभ-कटक, कपोल तथा मुक्व में पीन ग्रीर उपचितकाय, सुप्रमाण कुंभ, ऋजु-पूर्ण तथा ह्रस्व कन्धरा, ग्रालु के समान नीले ग्रीर मेघ के समान घने तथा स्निग्ध केश, समसूद्गतव्यूढ मस्तक, ग्रनल्प ग्रासनस्थान, डोरी चढ़ाये गये धनुष की तरह ग्रानुवंश (रीढ़), ग्रजकुक्षि, ग्रनुपदिग्ध पेचक, कुछ उठी हुई, जमीन को छूती हुई बैल की पूँछ के समान पूँछ, ग्राभव्यक्त पुष्कर (शुण्डाग्रभाग), वराह के जघन के

समान अपरदेश (पश्चिम भाग), आम्र-पल्लव के समान कोश, समुद्ग और कूर्म की श्राकृति के समान गात्र ग्रौर ग्रपर तल, ग्रष्टमी के चन्द्रमा की तरह निश्चल एवं परस्पर संलग्न विश्वतिनखमयूख वाला है। कम से पृथु, वृत्त, भ्रायत भ्रौर कोमलता से पूर्णं, होनेवाले भ्रनेक युद्धों में प्राप्त विजय की गए।ना-रेखाओं के समान कतिपयः बिलयों (सिकुड़नों) द्वारा ग्रलंकृत, मद भराते, मृदु, दीर्घ ग्रौर विस्तृत ग्रंगुली वाले कर (सूड़) से यहाँ-वहाँ बिखेरे गये वमथु (मुख के) जल की फुहार से मानों इस पट्टबन्ध उत्सव के सुम्रवसर पर दिग्पालों की पुरिन्धियों को मुक्ताफल के उपहार बाँट रहा हो। निरन्तर उड़ रहे मलयज, अगुरु, कमल, केतकी, नीलकमल और कुमुद की सुगंधि सरीक्षे मद श्रौर वदन की सुगंधि से मानो, श्रापके ऐस्वर्य को देखने के लिए ग्रवतीर्ण देवकुमारों को भ्रर्घ दे रहा हो। मेघ की तरह गंभीर भ्रौर मधुर ध्वनि तुल्य वृंहित द्वारा समस्त यागनागों में श्रेष्ठता प्रमाणित कर रहा हो। घन ग्रौर स्निग्ध भौंह वाले स्थिर, प्रसन्न, ग्रायत, व्यक्त, रक्त, शुक्ल, कृष्णा दृष्टि वाले मिए। की कान्ति सदृश नेत्र-युगल के ग्ररविन्द-पराग सदृश पिगल कटाक्षपात द्वारा मानो ककुभागनाम्रों के लिए पिष्टातक चूर्ण विखेर रहा हो। किचित् दक्षिरण की स्रोर उठे हुए, ताम्रचूड़ (मुर्गा) के पिछले पैरों की पिछली ग्रंगुलियों की तरह सुशोभित सम, सुजात ग्रौर मधु की कान्ति सदृश दोनों खीसों द्वारा मानो स्वर्गदर्शन के कुतूहलवाली भ्रापकी कीर्ति के लिए सोपान बना रहा हो । ग्रसिर, ग्रतल, प्रलम्ब भौर सुकुमार उदय वाले कर्णाताल द्वय के द्वारा मानों म्रानन्द दंदुभि के नाद को पुनरुक्त (द्विगुिश्यत) कर रहा हो। ऊँचाई के कारगा पर्वत की चोटियों को नीचा दिखा रहा हो। सरस्वती के हास का उपहास करने वाले देह प्रभापटल के द्वारा स्वकीय शरीराश्रित वीरलक्ष्मी के निकट में स्वेत कमल का मानो उपहार चढ़ा रहा हो। घ्वज, शंख, चक्र, स्वस्तिक, नंद्यावर्तः विन्यास तथा प्रदक्षिणावर्त वृत्तियों वाली सूक्ष्ममुख स्निग्ध रोमराजि द्वारा म्रति सूक्ष्म विन्दुमाला द्वारा यथोचित शरीरावयवों पर विन्यस्त है। महोत्सव पूजा युक्त विजयलक्ष्मी के निवास की तरह है। इस प्रकार ग्रन्थ बहल, विपुल, व्यक्त, संनि-वेश से मनोहर मान, उन्मान, प्रमास युक्त चारों प्रकार के प्रदेशों द्वारा भ्रनून भौर भनितरिक्त, सप्तप्रकार की स्थिति द्वारा नृप तथा महामात्य के सप्त समुद्र पर्यंत शासन की घोषाा। करता हुमा, द्वादश क्षेत्रों में शुभ फल को व्यक्त करने वाले भ्रवयव वाला, सिद्ध योगी की तरह रूपादि विषयों में शान्त, दिव्यपि की तरह सर्वज्ञ, श्रसितित (ग्रनिन) की तरह तेजस्वी, कुलीन की तरह उदय श्रीर प्रत्यय से विशुद्ध, ग्रघोक्षज (विष्णु) की तरह कामवन्त, ग्रमृत की कान्ति की तरह ग्रसंताप,

म्रायोधनाग्रेसर की तरह मनस्वी, ग्रनाद्यून(ग्रल्पभोजी) की तरह सुभग तथा ग्रन्थ गुरारत्नों की भी खान है।'

इस विवरण के बाद करिकलाभ नामक बन्दी ने गजप्रशंसापरक चौबीस पद्य पढ़े।

उपर्युक्त वर्णन में गज-शास्त्र सम्बन्धी ग्रनेक सिद्धान्तों की जानकारी दी गयी है। गजशास्त्र में गज के निम्नलिखित बाह्य ग्रौर ग्रंतरंग गुणों का विचार किया जात। है—

- (१) उत्पत्ति-स्थान--किस वन में पैदा हुग्रा है।
- (२) कुल-ऐरावत भ्रादि किस कुल का है।
- (३) प्रचार—सम या विषम कैसा प्रचार है, भ्रर्थात् केवल सम प्रदेश में गमन कर सकता है या विषम में भी।
- (४) देश-किसी देश विशेष में ही रह सकता है या कहीं भी।
- (५) जाति-भद्र, मन्द, मृग ग्रादि में से किस जाति का है।
- (६) संस्थान शारीरिक गठन कैसा है।
- (७-६) उत्सेध, आयाम, परिगाह--ऊँचाई, लम्बाई तथा मोटाई कैसी है।
- (१०) ऋायु भ्रायु की द्वादश दशाश्रों में से किसमें है (दस वर्ष की एक दशा होती है, सं० टी०)।
- (११) छुबि—शरीर में स्वायत-व्यायत (ऊँची तथा तिरछी) बलि रहित छुवि (द्वचा) है।
- (१२) वर्गा—शुद्ध, व्यामिश्र तथा ग्रन्तर्वर्ण के तीन-तीन भेदों में से कौन सा वर्ण है।
- (१३) प्रभा-प्रभा कैसी है।
- (१४) छाया—पार्थवी, भ्रौदकी, म्राग्नेयी, वायव्य तथा तामसी छाया में से कौनसी छाया है।
- ·(१४) स्त्राचार--कायगत स्राचार कैसा है।
- -(१६) शील-मनोगत शील (स्वभाव) कैसा है।
- (१७) शोभा—लोहित, प्रतिच्छन्न, पक्षलेपन, समकक्ष; समतल्प, व्यतिकर्णं तथा द्रोगिका (सं० टी०) में से कौन सी है। चौथी शोभा श्रेष्ठ मानी जाती है।
- (१८) स्रावेदिता-- प्रर्थवेदिता।
- (१६-२०) लच्चा्या-ठ्यंजन कर, रदन ग्रादि लक्षा्य तथा विन्दु, स्वस्तिक ग्रादि व्यंजन (सं० टी०) कैसे हैं।

- (२१-२४) बल, धर्म, वय और जव-उत्तम, मध्यम तथा प्रधम बल ।
- (२५) ऋंश-ब्रह्मादि ग्रंशों में से किस ग्रंश वाला है।
- (२६ं) गति-कैसा चलता है।
- (२७) ह्रप-- रूप कैसा है।
- (२८) सत्व—सत्त्व कैसा है।
- (२९) स्वर
- (३०) अनुक
- (३१) तालु
- (३२) अन्तरास्य मुँह का भीतरी भाग
- (३३) उरोमिण्-हृदय
- (३४) विज्ञोभकटक-श्रोणिफलक
- (३५) कपोल
- (३६) सृक्व
- (३७) कुम्भ—सिर
- (३८) कन्धरा ग्रीवा
- (३६) केश
- (४०) मस्तक
- (४१) आसनावकाश--वैठने का स्थान (पीठ)
- (४२) अनुवंश-रीढ़
- (४३) कुच्चि-नांव
- (४४) पेचक--पूछ का मूल भाग
- (४५) वालिध-प्ंछ
- (४६) पुरुकर-शुण्डाग्रभाग
- (४७) अपर--पुट्टे
- (४८) कोश भेद

करिकलाभ नामक बन्दी ने जो चौबीस पद्य पढ़े उनमें भी गजशास्त्र सम्बन्धी कई सिद्धान्त प्रतिफलित होते हैं।

#### गजोत्पत्ति

गजोत्पत्ति के सम्बन्ध में यशस्तिलक में तीन पौरास्पिक तथ्यों का उल्लेख हुमा है—

- (१) जिस भ्रण्डे से सूर्य उत्पन्न हुम्रा था, उसी के एक टुकड़े को हाथ में लेकर ब्रह्मा ने सामवेद के पदों को गाते हुए गजों को उत्पन्न किया ।<sup>३४</sup>
  - (२) गजों की उत्पत्ति साम से हुई। <sup>३५</sup>
- (३) म्रमित बल वाले तथा विशालकाय होने पर भी गजों के शान्त रहने का कारण मुनियों का शाप तथा इन्द्र की म्राज्ञा है ।<sup>३६</sup>

उक्त बातों का समर्थन पालकाप्य के गजशास्त्र से पूर्गारूपेगा हो जाता है। उसमें ग्रंग नरेश के पूछने पर गजोत्पत्ति इस प्रकार बतायी गयी है—'ब्रह्मा ने पहले जल रचा, फिर उसमें वीर्य डाला, वह सोने का ग्रण्डा बन गया, उससे भूत ( पंच भूत ) उत्पन्न हुए, अण्डे का सबसे देदीप्यमान ग्रंश ग्रदिति को दिया, उसने सूर्य को जना। ग्राघे कपाल को दायें हाथ में लेकर सामवेद को गाते हुए गज को उत्पन्न किया। उप

पालकाप्यचितित्र के प्रसंग में सामगायन नामक महर्षि द्वारा पालकाप्य के जन्म की एक ग्रद्भुत कथा श्रायो है—सामगायन महर्षि के श्राश्रम के पास एक बार एक गजयूथ पहुँच गया। रात्रि में महर्षि को स्वप्न में एक सुन्दर यक्षिणी दिखी। महर्षि ने उठकर श्राश्रम के बाहर जाकर पेशाब किया। एक हथिनी ने वह पी लिया। उसके गर्भ रह गया। वह हथिनी वास्तव में एक कन्या थी, जो मातंग महर्षि के शाप के कारण हथिनी हो गयी थी। उसने पालकाप्य को

३४. यसमाद्भानुरभूत्ततोऽण्डशकलाह्यस्ते धृतादात्मभू-र्गायन्सामपदानि यानगर्यापतेर्वक्त्रानुरूपाक्रतीन् ।—ए० २६६, पू०

३४. सामोद्भवाय शुभलक्षणलक्षिताय ।- प० ३००

३६ महान्तोऽमी सन्तोऽप्यभितवलसंपन्नवपुषी, यदेवं तिष्ठन्ति क्षितिपशरणे शान्तमतयः। तदन्न श्रद्धेयं गजनयबुधैः कारणमिदं, मुनीन्द्राणां शापः मुरपतिनिदेशहच नियतम्॥—ए० ३०७

३७. श्रथ दक्षिणहस्तस्थास्कपालादस्जन्मगम् ।
श्रिभगायत्रचिन्त्यातमा सप्तभिस्सामभिविधिः ॥—गजशास्त्र, गजीत्पत्ति, १०१ ।
सूर्यस्याग्रङकपालमादिमुनिभिः संदर्शितं तेजसं,
पाणिभ्यां परिगृह्य सप्रणववाक् सन्ये कपालं करे ।
धृत्वा गायित सप्तधा कमलजे सामानि तेभ्योऽभवन्,
मत्तास्सप्तमतंगजाः प्रणवतश्चान्योऽष्टभा सम्मवः॥—वहो, पृ० १८, श्लोक २०

जन्म दिया । ३८ सोमदेव ने 'सामोद्भवाय' कहकर इसी पौराणिक अनुश्रुति की श्रोर घ्यान दिलाया है।

पालकाप्यचरित्र के ही प्रसंग में मुनियों के शाप तथा इन्द्र की ग्राज्ञा का भी उल्लेख है-- 'प्राचीन काल में हाथी स्वेच्छा से मनुष्य तथा देवलोक में विचरते थे । उन्हीं दिनों हिमालय की तराई में एक वटवृक्ष के नीचे दीर्घतपा म<mark>हर्षि तप</mark> करते थे। एक बार गजयूथ वटवृक्ष पर उतरा। सारे हाथी एक ही शाखा पर बैठ गये। शाखा टूट पड़ी श्रीर हाथियों सहित।नीचे श्रा गिरी। महर्षि ने क्रोधित होकर शाप दिया—'यथेच्छ विहार से च्युत होकर मनुष्यों की सवारी होस्रो'। ३९

उपर्युक्त कन्या के शाप के विषय में पालकाप्य में कहा गया है कि इन्द्र ने मतंग महर्षि को तप से डिगाने के लिए गुरावती नाम की कन्या भेजी थी. जिसे महर्षि ने हस्तिनी होने का शाप दे दिया ।४० इसके अतिरिक्त पालकाप्य के गज-शास्त्र में दीर्घतप, ग्रग्नि, वरुएा, भृगु तथा ब्रह्मा के शाप का विस्तार के साथ विवेचन किया है। ४१

सोमदेव ने 'मुनींद्रागां शापः', 'सुरपतिनिदेशश्च' पद में इन्हीं बातों की सूचनाएँ दी हैं।

गज के भेद-गज के निम्नलिखित भेदों के विषय में सोमदेव ने विशेष जानकारी दी है-

भड़-भद्र जाति के हाथी में सोमदेव ने निम्नलिखित लक्षग्। बताए हैं-

(१) चौड़ा सीना, (२) मस्तक में अनेक रत्न, (३) स्यूल या बृहत्काय, (४) निश्चंल भौर सुडौल शरीर, (५) ललित गति, (६) ग्रन्वर्थवेदिता, (७) लम्बी

गजशास्त्र, इलो० ६६\_६५

वही, इलो० ४६.४४

४०. धर्मविव्यक्ती मत्वा शक्रेण प्रहितां स्वयम् । ततः शशाप संकृद्धस्तापसस्तु स कन्यकाम् ॥ श्ररण्ये विचरस्येका यस्मान्मानुषवधिते । तस्मादरण्यनिचये करेगुत्वं भविष्यति ॥-वही, श्लोक ७३, ७४

४१. गजशास, तृतीय प्रकरण

३८. तं मां विद्ध महाराज प्रसूतं सामगायनात् ।-इत्यादि,

३९. बलदर्पोच्छ्याः नागाः मम शापवित्रहात्, विमुक्ता कामचारेख भविष्यय न संशय:। नराणां वाहनत्वं च तस्मात् प्राप्स्यथ वारणाः।-इत्यादि.

सुँड, (८) सुगन्धित इवासोच्छ्वास, (९) सुन्दर कोश (पोते), (१०) रक्तोष्ठ, (११) कुलीन, (१२) स्वयं के चिंघाड़ने की प्रतिष्वित से मुदित होने वाला, (१३) सुन्दर मस्तकवाला, (१४) क्षमाशील, (१५) ग्रपूर्व शोभायुक्त तथा, (१६) पैरों में भूरियाँ रहित ।४२

पालकाप्य के गजशास्त्र में भी भद्र हस्ति के प्रायः यही लक्षण बताए हैं। ४३ प्राकृत ग्रन्थ गागांग में भी चार प्रकार के हाथियों का वर्णन ग्राया है। वहाँ भी भद्र गज के प्रायः यही लक्षण बताये हैं। ४४

सन्द्—यशस्तिलक के अनुसार मन्द गज में निम्न लक्षण होने चाहिए—

(१) निविड बन्ध, (२) भयरिहत, (३) विनम्र, (४) उन्नत मस्तक, (५) कार्यभारक्षम, (६) बहुत कम थकने वाला, (७) मण्डल-युक्त, (८) गम्भीरवेदी, (९) पृथु, (१०) मुर्रियों युक्त तथा, (११) सान्द्रपर्व ।४५

पालकाप्य के गजशास्त्र में भी किचित् परिवर्तन के साथ यही लक्षस्ए। दिये हैं।<sup>४६</sup>

मृग-मृग जाति के गज में सोमदेव के अनुसार निम्न लक्षण पाये जाते हैं-(१) कुटिलहृदय, (२) दुष्टबुद्धि, (३) ह्रस्व हृदयमिण; (४) छोटी सूँ इ,

४२. व्यूढोरस्क: प्रभूतान्तरमणिरतनुः सुप्रतिष्ठांगवन्धः स्वाचारोऽन्वर्थवेदी सुर्शिमुखमरुद्दीर्घहस्तः सुकोशः । श्रातास्रोष्ठः सुजात प्रतिरवमुदितश्चारुशीर्षोद्गमश्रीः चान्तस्तरकान्तलक्ष्मौः शमितवलिमदः शोभते भूप भद्रः ॥ —यश० सं० पू० पृ० ४६ र

४३. धेर्ये शीर्ये पद्धत्वं च विनीतत्वं सुकर्मता ।

श्रन्वर्थवेदिता चैव भयरूपेव्वमूदतां ॥

सुभगत्वं च वीरत्वं भद्रस्यैते गुणास्मृताः ।—गजशास्त्र, ए० ६३, इलोक १, २

४४ मधुगुलियपिंगलक्लो, श्रगुपुन्वसुनायदीहलंगूलो । पुरश्रो उदग्गधीरो सन्वंग समाहिश्रो भद्दो ।— खाखांग श्र० ४, उ० २,पृ० २,६ ६ ४५. योऽन्छिद्रस्त्वयि वीतमीरवनतः पश्चास्त्रसादास्पनः

४५. याऽाच्छद्रश्रताय वातमारवनतः पश्चारप्रसादारपुनः किचित्ते पुरतः समुच्छ्रितशिराः कार्येषु भारक्षमः ।

सोऽत्यश्रम एवं मगडलयुतो गम्भीरवेदी पृथुः,

मन्देभानुक्वतिर्वलीरितवपु: स्यात्साद्रपर्वा नृप: ॥—धश •, वही, पृ० ४९३

४६ विपुलतरकर्णवदनाः महोदराः स्थूलपेचकविषायाः । बहुबललम्बमांसा हर्यक्षाः कुंजरा मन्दाः ॥ - गजशास्त्र, ५० ६७, श्लोक १६ (५) स्थूल दृष्टि, (६) ग्रल्पकान्ति, (७) शोकालु, (८) भार ढोने में ग्रसमर्थं,

(६) हीन ग्रौर दुर्बल शरीर तथा (१०) मृग के समान गमन करने वाला। ४७ पालकाप्य ने भी इसी प्रकार के लक्ष्मण किंचित् परिवर्तन के साथ

पालकाप्य ने भी इसी प्रकार के लक्षरा किंचित् परिवर्तन के साथ बताये हैं। ४८

संकीर्ग — भद्र, मन्द श्रीर मृग जाति के गजों के कुछ-कुछ लक्षरा जिसमें पाये जायें उसे संकीर्ग गज कहते हैं। ४९ सोमदेव ने लिखा है कि यशोधर की गजशाला में शारीरिक श्रीर मानसिक गुर्गों से संकीर्ग श्रनेक प्रकार के गज थे। ५० पालकाप्य के गजशास्त्र में अठारह प्रकार के संकीर्ग गज बताये गये हैं। ५१

यागनाग—यशोधर के राज़्याभिषेक के भ्रवसर पर यागनाग का उल्लेख है। <sup>५२</sup> यागनाग उस श्रेष्ठ गज को कहते थे जिसमें निम्नलिखित चौदह गुएा पाये जायें—

(१) कुल, (२) जाति, (३) भ्रवस्था, (४) रूप, (४) गति, (६) तेज, (७) बल, (६) भ्रायु, (९) सत्त्व, (१०) प्रचार, (११) संस्थान, (१२) देश, (१३) लक्षरा, (१४) वेग। १५३

४८. कृशांगुलीवालिधवनत्रमेढो लचूदरः क्षामकपोलकण्ठः । विस्तीर्थकर्णस्तनुदीर्धदन्तः स्थूलेक्षाणो यस्स गजो मृगाल्यः ॥

---गजशास्त्र, इलो० ३२

३६. संकीर्णिक्षगुणो मतः।—गजशास्त्र, पृ० ७१, इलोक ४२ एए सिंहहस्थीणं थोवं थोव तु जो श्रगुहरह हत्थी। स्वेण व सीलेण च सो संकिरणोत्ति णायव्वो॥ —ठाणांग, प्र० ४, उच्छे० २, स्० ३४८

४०. द्वारि तव देव बद्धाः संकीर्णाश्चेतसा च वपुषा च ।
 शत्रव इव राजन्ते बहुमेदाः कुंजराश्चेते ॥—यश० वही, १० ४६४

🛂. गजशास्त्र पृ० ७३, इलोक ४२ से ७४

४२. यागनागस्य तुरगस्य च । - सं० पू०, प० २८८

४३. कुल जातिवयोरूपैश्चारवर्ष्मेबलायुषाम् । सत्वप्रचारसंस्थानदेशतक्षायारं हसा ॥
पषां चतुर्दशानां तु यो गुणानां समाश्रयः । स राज्ञो यागनागः स्याद्भूरिभृतिसमृद्धये ॥
—गजशास्त्र, पृ० १२

४७ ये वारत्विय बहुलीकमनसः सेवाषु दुर्मेथसो, हस्वोरोमणयः करेषु तनवः स्थूलेक्षाणाः शत्रवः । तैर्नाथाल्पतनुच्छविश्रसृतिभः शाकालुभिर्दुभरैः, संक्षिप्तरेगुवंशकेम् गसमं प्रायः समाचर्यते ॥ —यशः वही, पृ० ४६४

# मदावस्थाएँ तथा उनका उपचार

यशस्तिलक में हाथियों की सात मदावस्थाओं का वर्णन किया गया है—
(१) संजातिलका, (२) आर्द्रकपोलका, (३) ग्रधोनिबन्धिनी, (४) गन्धचारिगी, (५) क्रोधिनी, (६) अतिवर्तिनी, (७) संभिन्नमदमर्यादा। १५४

संस्कृत टीकाकार ने इनके समर्थन में एक पद्य उद्भृत किया है। पे पालकाप्य के गजशास्त्र में किंचित् परिवर्तन के साथ उक्त नाम ग्राये हैं तथा उनका विस्तार से वर्णन किया गया है। पे यशोधर महाराज के वसुमतितिलक, पट्टवर्धन, उद्धतांकुश, परचक्तप्रमर्दन, ग्रहितकुलकालानल, चर्चरीवतंस तथा विजयशेखर नामक गज कम से इन मदावस्थाश्रों में विद्यमान थे। पे ७

**उपचार** मदावस्थाम्रों के उपचार के लिए यशस्तिलक में चिकित्सा का विम्नप्रकार बताया है —

(१) सोत्तालवृंहरा, (२) संचय, (३) व्यास्तार, (४) मुखवर्धन, (४) कटवर्धन, (६) कटशोधन, (७) प्रतिभेदन, (८) प्रवर्धन, (९) वर्णकर, (१०) गन्धकर, (११) उद्दीपन, (१२) ह्रासन, (१३) विनिवर्तन, (१४) प्रभेदन। ५८

एक-एक मदावस्था के लिए क्रमशः दो-दो उपचार किये जाते थे। पालकाप्य ने गजशास्त्र में मद-चिकित्सा के यही प्रकार बताये हैं। ५९

# गजशास्त्र-विशेषज्ञ आचार्य

गजशास्त्र के प्राचीन म्राचार्यों में सोमदेव ने इभचारी, याज्ञवल्क्य, वाद्धलि

४४. यश० सं० पू० ए० ४६४

४४. संजातितलकापूर्वा (द्वतीयार्दकपोलका । तृतीयाधीनिबद्धा च चतुर्थीगन्धचारिणी ॥ पंचमीकोधनी श्रेया षष्ठी चैव प्रवर्तिका । स्यासंभिन्नकपोला च सप्तमी सर्वकालिका ॥ प्राद्वः सप्तमदावस्था मदविश्वानकोविदाः।—सं० टी० पृ० ४६४

४६. गजशास्त्र ए० १ ई.६, इलोक ८३-१०४

१७. यश० पू० पृ० ४६४

<sup>44. 20 884</sup> 

१६. वृह्योः कवलेर्ष् ध्येस्तथा संचयकारकैः । विस्तारकारकैश्वान्येमु खवर्धनकैरिष ॥
करवृद्धिकरैयोंगैः कटवृद्धिकरैरिष । प्रभेदनैर्बन्धनैश्च गन्धवर्णकरैस्तथा ॥
दोवोश्पादनकैः पिण्डेर्जातिधास्वनुसारतः । गजानुपचरेद्राजा प्रयत्नादन्नपानकैः ॥
—गजशास्त्र पृ० १४४, श्लोक १३ १४

(वाहिल), नर, नारद, राजपुत्र तथा गौतम का उल्लेख किया है। ६० इभचारी से प्रयोजन संभवतया पालकाप्य से है। पालकाप्य के चिरत में गजों के साथ में संचरण की विशेषता का उल्लेख किया गया है। ६१ नीलकंठ ने मातंगलीला में एक ग्राचार्य को 'मातंगचारी' कहा है (इलो० ५), संभवतया वहाँ भी नीलकंठ का प्रयोजन पालकाप्य से ही है।

सोमदेव ने यशोधर को गजिवद्या में रोमपाद की तरह कहा है (रोमपाद इव गजिवद्यासु, २३६)। ग्रंग नरेश रोमपाद को पालकाप्य ने हस्त्यायुर्वेद की शिक्षा दी थी। हस्त्यायुर्वेद में इस प्रसंग का विस्तृत वर्णन है। इस्

#### गज-परिचारक

गज-परिचारकों में सोमदेव ने निम्नलिखित पाँच का उल्लेख किया है --

- (१) ग्रमृतगर्गाधिप या गज वैद्य (२९१),
- (२) महामात्र (३३३ हि०),
- (३) ग्रनोकस्य (३३३ हि०),
- (४) ग्राधोरए। (३०) तथा
- (५) हस्तिपक या लेसिक (४५ उत्त०)।

#### गज शिचा

गजों को गजशिक्षाभूमि में (करिविनयभूमिषु, ४८२) ले जाकर शिक्षित किया जाता था। सोमदेव ने इसका विस्तार से वर्णन किया है (४८२ से ४९१)।
गज-दर्शन और उसका फल

सोमदेव ने लिखा है कि गजशास्त्र के अनुसार ब्रह्मा ने साम पदों का गायन करते हुये गएीश के मुंह की आकृति वाले गजों का निर्माण किया था। अतएव जो राजा ब्रह्मपुत्र गजों का पूजन-दर्शन करता है उसकी केवल युद्ध में विजय ही नहीं होती, प्रत्युत वह निश्चय ही सार्वभीम राजा होता है। इसलिए साम से उत्पन्न, शुभ लक्षण युक्त, दिव्यात्मा, समस्त देवों के निवासस्थान, कल्याण, मंगल श्रीर महोत्सव के कारणा गजश्रेष्ठ को नमस्कार हो, यह कहकर नमस्कार करे।

६०. इभचारियाज्ञवल्क्यवाद्धिलिनरनारदराजपुत्रगौतमादिमहामुनिप्रणीतमतंगजेतिहा।
——यश० १० २६ १

६१. दीर्घकालतपोवीर्यान्मौनमास्थायसुव्रतः । चरिष्यति गजैः सार्धम् ...।
—गजशास्त्र, पृ० ९६, दलो० ७९

६२. हस्त्यायुर्वेद, श्रानन्दाश्रम सीरिज २६, मातंगलीला ३०

उषःकाल में जागे हुए प्रसन्त इन्द्रिय ग्रीर शरीर वाले गज का प्रातःकाल दर्शन करने से, सूर्य के दर्शन की तरह दुःस्वप्न, दुष्टग्रह तथा दुष्टचेष्टा का नाश होता है। जो नृप यज्ञ-दीक्षित तथा जिसके कानों में मन्त्रोच्चार किया गया है, ऐसे गज की पूजा करते हैं, उनके मंगल को तथा शत्रु के नाश को गज ग्रपने मद, वृंहित, कान्ति, चेष्टा तथा छाया इत्यादि के द्वारा व्यक्त करता है (पृ० २९९ से ३०१)।

# गजशास्त्र के कतिपय अन्य विशिष्ट शब्द

वल्लिका (३०, ५००) = लोहे की साँकल

वाहरिका (३०) = पिछाड़ी लगाने की खूँटी

म्रालानस्तंभ (३०) = हाथी को बाँधने का खंभा

भ्रगेला (३१) = भ्रागर (लंबी लकड़ी)

निकाच (३१) = शरीर बाँधने की रस्सी

दमकलोक (४८५) = गज शिक्षक

स्थापना (४५४) = गज शिक्षा के समय की गयी एक विशिष्ट विधि

वीत (५००) = ग्रंकुश का बार

सृिग (५००) = ग्रंकुश

वंश (५०१) = हाथी दौड़ने का मैदान, प्रधाव भूमि

कल्पना (५०५) = खीसों का मढ़ना, इसे ही कोशारोपण भी कहते

हैं (५०६)।

दान (५०३) = मद

हस्त (४५४, ५०३) = सूँड़, इसे कर भी कहते हैं (२८)।

बम्थ् (२७) = सुँड़ के द्वारा उछाले गये जल करा

यशस्तिलक में हाथी के निम्नलिखित नाम ग्राये हैं-

- (१) हस्ती (३०४, ३०२, २६८, ४९७)
- (२) गज (२९०, २९९, ३०२, ३०४, ३०६, ३०७, ४८२, ४८४, ४८८, ४८६, ४९७, ४९९, ४००, ४०१, ५०६)
- (३) नाग (२८८)
- (४) मातंग (३०४)
- (५) कुंजर (४६१, ४९४, ५०५)
- (६) करि (२९, २१४, २५३), ३००, ३०१, ३०३, ३०४, ३०६, ४८२, ४८९, ४९६, ४९७, ४९८, ५०१, ५०४, ५०६

```
(৬) इभ (४९७, ४९९, ५०३)
(८) मतंगज (३०६)
(९) वारण (२९९, ३०२, ३०४, ४९७)
(१०) हिरद (२९, ४८५, ४९५, ४९८)
(११) द्विप (२९, ४८६)
(१२) मृग (४९४)
(१३) सामज (३१, ३५३, ४८४, ४८६, ४८८, ४८८)
(१४) सिन्ध्र (३०४)
(१५) करटी (१७, ४९, ३०१, ४९९)
(१६) वेदण्ड (२६१, ४९४)
(१७) संकीर्ग (४९४)
(१८) स्तम्बेरम (५०४)
(१९) कुंजर (४९१, ४६४, ५०५)
(२०) रदनि (४९८)
(२१) कुंभी (५०३)
(२२) भद्र (४६२)
(२३) मन्द (४९३)
(२४) शुण्डाल (३०५)
(२५) सारंग (३४९)
(२६) वामन (१९६ उत्त०)
(२७) दन्ति (१९४ उत्त०)
इनमें से निम्नलिखित पन्द्रह नाम हस्त्यायुर्वेद में भी आये हैं-
```

(१) हस्ती, (२) दन्ति, (३) गज, (४) नाग, (५) मातंग, (६) कुंजर,

(७) करि, (८) इभ, (९) मतंगज, (१०) वाररा, (११) द्विरद, (१२) द्विप, (१३) मृग, (१४) सामज, (१५) अनेकप।

६३. हस्ती दस्ती गजी नागी मातंगः कुंजरः करी। इभा मतंगजश्चैव वारणो द्विरदद्विप: ॥ मृगोऽथ सामजश्चैव तथा चानेकपः स्मृतः। इति पंचदशैतानि नामान्युक्तानि पण्डितै: ॥ - इस्त्यायुर्वेद, पृ॰ ४४३, श्लो ० १८, १६

# अञ्च-विद्या

पट्टबन्व उत्सव के उपरान्त महाराज यशोधर के समक्ष विजयवैनतेय नामक ग्रह्म उपस्थित किया गया। इस ग्रह्म के वर्णान में ग्रह्मह्म विषयक पर्याप्त जानकारी दी गयी है। शालिहोत्र नामक ग्रह्मसेना-प्रमुख इस ग्रह्म का वर्णन निम्नप्रकार करता है—

राजन्, ग्राश्चर्यजनक शौर्य द्वारा समस्त शत्रुसमूह को जीतने वाले ग्रश्व-विद्याविदों की परिषद् ने तत्रभवान् देव के योग्य ग्रहव के विषय में इस प्रकार कहा है—यह ग्रश्व ग्रापके ही सद्श सत्व से वासव, प्रकृति से सुभगालोक, संस्थान से सम, द्वितीय दशा को प्राप्त, दशों दशाग्रों का ग्रनुभव करने वाला, छाया से पायिव, बल से वरीयांस, अनुक से कंठीरव, स्वर से समुद्रघोष, कुल से काम्बोज, जव (वेग) में वाजिराज, भ्रापके यश की तरह वर्ग में श्वेत, चित्त की तरह बालिध (पुँछ) में रमणीय, कीर्तिकूलदेवता के कुंतलकलाप की तरह केसर में मनोहर, प्रताप की तरह ललाट, ग्रासन, जघन, वक्ष ग्रौर त्रिक में विशाल, मयूर-कण्ठ की तरह कन्घरा में कान्त, गज-कुंभार्घ की तरह शिर में पराध्ये, वटवृक्ष के सिकुड़े हुए छद पृष्ठ की तरह कानों से कमनीय, हनु ( चिबुक ), जानु, जंघा, बदन भ्रौर घोएा ( नासिका ) में उल्लिखित की तरह, स्फटिकमिए द्वारा बने हुए की तरह ग्रांखों में सुप्रकाश, सूक, श्रोष्ठ ग्रौर जिह्वा में कमलपत्र की तरह तलिन ( पतला ), ग्रापके हृदय की तरह तालु में गम्भीर, अन्तरास्य ( मुखमध्य) में कमलकोश की तरह शोभन, चन्द्रमा की कलाग्रों से बने हुए के समान दशनों (दाँतों ) में सुन्दर, कूचकलश की तरह स्कन्ध में पीवर, कृपीट में वीरपुरुष के जटाजूट की तरह उद्बद्ध, निरन्तर जवाम्यास के कारण सुविभक्त शरीर, गर्ध के भवलीक (रेखा रहित ) खुरों की माकृति वाली टापों द्वारा गमनकाल में रजस्वला ( धूल युक्त ) पृथ्वी को न छूते हुए की तरह, अमृतसिन्धु में प्रतिबिम्बित पूर्ण-चन्द्र की तरह निटिलपुण्ड्र (ललाटितिलक) के द्वारा सम्पूर्ण पृथ्वीमण्डल में सम्राट के एक छत्र राज्य की घोषणा करते हुए के समान, उचित प्रदेश में ग्राधित म्रहीन, म्रविच्छिन्न, प्रविचलित, प्रदक्षिणा वृत्तियों के द्वारा, देवमिण, निःश्<u>र</u>ेणी श्रीवृक्ष, रोचमान ग्रादि ग्रावर्तों के द्वारा तथा शुक्ति, मुकुल, ग्रवलीढ़ ग्रादि के द्वारा सम्राट की कल्याएा-परम्परा को व्यक्त करते हुए के समान, इसी प्रकार यह विजयवैनतेय नामक भ्रश्व भ्रन्य लक्षगों के द्वारा दशों क्षेत्रों में प्रशस्त है।

इस विवरण के बाद वाजिविनोदमकरन्द नामक बन्दी ने अश्वप्रशंसापरक भठारह पद्य पढ़े। सम्पूर्ण सामग्री का तुलनात्मक विश्लेषण निम्नप्रकार है—

# अथव के गुण

सोमदेव के अनुसार अश्व के निम्नलिखित गुर्गों की परीक्षा करनी चाहिए—
(१) सत्त्व, (२) प्रकृति, (३) संस्थान, (४) वय, (५) आयु, (६) दशा,
(७) छाया, (८) बल, (९) अनूक, (१०) स्वर, (११) कुल, (१२) जव (वेग),
(१३) वर्गा, (१४) तनुरुह (रोमराशि), (१५) पृष्ठ, (१६) बालिध (पूँछ),
(१७) केसर, (१८) ललाट, (१९) आसन, (२०) जघन, (२१) वक्ष,
(२२) त्रिक, (२३) कन्धरा, (२४) शिर, (२५) कर्ण, (२६) हनु । (चिबुक),
(२७) जानु, (२८) जंघा, (२९) वदन, (३०) घोगा (नासिका), (३१) लोचन,
(३२) मृक, (३३) ओष्ठ, (३४) जिह्वा, (३५) तालु, (३६) अन्तरास्य;
(३७) दशन, (३८) पुण्ड, (४३) आवर्त।

उत्तम ग्रश्व में ये गुएा विजयवैनतेय के उपर्युक्त विवरएा के ग्रनुसार प्रशस्त होने चाहिए। ग्रश्वशास्त्र में भो इन्हीं गुएों की परीक्षा ग्रावश्यक बतायी गयी है। ६ श्रमाणे सोमदेव ने यह भी लिखा है कि उपर्युक्त गुएों में से ग्रन्यत्र किंचित् दोष भी रहे तो भी यदि बाल, वालिध, तनुरुह, पृष्ठ, वंश, केसर, शिर, श्रवएा वक्त्र, नेत्र, हृदय, उदर, कण्ठ, कोश, खुर, जानु ग्रीर जब (वेग) में दोष नहीं हैं तथा ग्रावतं, छवि ग्रीर छाया में शुभ है, तो ऐसा ग्रश्व भी विजयकारक होता है। ६ भ

ग्रश्वों के ग्रन्य गुर्गों के विषय में सोमदेव के विवरगा की तुलनात्मक जान-कारी इस प्रकार है—

जव (वेग)—वाजिविनोदमकरद कहता है कि श्रेष्ठ वेगवाला ग्रदव जब चौकड़ी भरता है तो पहाड़ों को गेंद-सा, निदयों को नालियों-सा ग्रीर समुद्रों को

हु४. श्रीष्टयो स्किर्णाह वैत जिह्नायां दशनेषु च। वक्र तालु न नामायां गण्डयो नेत्रयोस्तथा ॥
ललाटे मस्तके चैव केशकर्णपुटे तथा। प्रीवायां केसरे चापि स्कन्धे वक्षांसि बाहुके ॥
जवायां जानुनोश्चाधः कूर्पे पादे तथैव च। पार्श्वयोः पृष्ठमागे च कुश्चौ कट्यां च बालधौ ॥
महने मुक्तयोश्चापि तथैवोरुद्धयेऽपि च। श्रावर्ते च खुरे पुच्छे गतौ वर्णे स्वरे तथा ॥
महादोष स्यजेत् प्राज्ञव्छायायां गतिसत्वयोः । प्रवानस्यैव वाहानां लक्षणं तस्प्रतिष्ठितम्॥
—श्रवराग्छ, पृ०ीम, क्लोक० ३.७

ह्यः वालबालिवनुरुहपृष्ठे वंशकेसरशिरः श्रवणेषु । वक्त्रनेत्रहृदयोदरदेशे कण्ठकोशखुरजानुजवेषु ॥ श्रन्यत्र स्वल्पदोषोऽपि यद्येतेषु न दोषवान्। शुभावर्तञ्जविच्छायो हयः स्याद्विजयोदयः॥ —यश० पृ० दे१२

तलैयों-सा लांघता जाता है। चारों दिशाएँ चार डगों में नप कर गोपुर-ग्नांगन-सी निकट लगती हैं। घुड़सवार खुद छोड़े बाएा को भी घरती में गिरने के पूर्व ही पकड़ सकता है। लगता है जैसे घरती श्रौर पहाड़ उसकी टापों के साथ भागे जा रहे हों। इह

वर्गा—मुक्ताफल, इन्दीवर, कांचन, किंजल्क (पराग), ग्रंजन, भृंग, वालारुग, ग्रंशोक ग्रौर शुक की तरह वर्गा वाले ग्रश्व विजयप्रद होते हैं। ६७

ह्रे षित — गज, सिंह, वृषभ, भेरी, मृदंग, ग्रानक ग्रौर मेघ की व्विन के सदृश हिषित वाले ग्रश्व उत्कर्ष योग्य माने जाते हैं।  $^{6}$   $^{2}$ 

गन्ध— कमल, नीलकमल, मालतीं, घृत, मधु, दुग्ध तथा गजमद के समान जिन अक्वों के स्वेद, मुख ग्रीर श्रोत्रों की गन्ध होती है, वे श्रक्व कामदुह होते हैं। इ०

६७. मुक्ताफलेन्दीवरकांचनाभाः किंजल्कभिन्नांजनभृंगशोभाः। बालाक्याशोकशुकप्रकाशास्तुरङ्गमा भूमिभुजां जयेशाः॥—यश० पृ०३१३

६८. गजेन्द्र कर्यठीरवतानकानां भेरीमृदंगानकनीरदानाम्।
समस्वरा: स्वामिनि हेषितेन भवन्ति वाहा: परमुत्सवेहा: ॥—यश०ए० ३ ६३।३-४
तुलना—गम्भीरस्तु महान्स्वर: सुमधुर: स्निग्धो धन: संहत:,

सिंहव्याघ्रगजेन्द्रदुंदुभिघनाः क्रौचस्वराभः शुभः । येषां ते तुरगः यशोऽर्थसुखदाः सौभाग्यराज्यप्रदाः, संद्रामे विजयं च तैः सह शुभं सैन्य च संवर्धते ।।—श्रश्व० ४८।६

६९. नीरेजनीलोत्पलमालतीनां सपिर्मधुक्षीरमदैः समानः।

स्वेदे मुखे श्रोतिस येषु गन्धास्ते वाजिनः कामदुहो नृपेषु ।।—यश ० १० ३१३ तुलना—कमलकुसुमसिपश्च-दनक्षीरगन्धः, दिधिमधुकुटजानां चम्पकग्यन्दनानाम् । श्रगुरुगजमदानां तद्वदेशार्जुनानां मधुसमयवनानां पुष्पतानां च गन्धः ॥ पुत्रागाशोकजातिसरसकुवलयोः शीरपत्राश्रगन्धाः, पानौयप्रोक्षितोवींकुसुमितबकुलामोदिनो ये च वादाः ।

धन्याः पुण्याः मनोज्ञाः सुतसुखधनदाः भर्तुरानम्ददास्ते,

मांगल्याः पृजनीयाः प्रमुदितमनसो राजवाहास्तुरंगाः ॥-- श्रव्व० ४६। १-३

६६. गिरयो गिरिकप्रख्याः सरिता सारिणीसमाः । भवन्ति लघने यस्य कासारा इव सागराः॥
पता दिशश्चतस्त्रोऽपि चतुश्चरणगोचराः । स्यदे यस्य प्रजायन्ते गोपगंगणसिन्नमाः ॥
प्राप्नुवन्ति जवे यस्य भूमावपतिता श्रपि । निषादिनां पुराचिन्नाः शल्यवालाः करप्रहम् ॥
यस्य प्रवेगवेलायां सकाननधराधरा । धर्गणः खुरलग्नेव सार्धमध्वनि धावति ॥
—यश० पृ०दे १ १,३ १ २

श्चनूक (पुट्टे) — हंस, वानर, सिंह, गज श्रीर शार्द्गल के समान पुट्ठों वाले श्वरूव विजयप्रद होते हैं। ७०

वृत्ति या पुराडू — प्रपारा या कान के नीचे जो सफेद छपके होते हैं वे वृत्ति या पुण्डू कहलाते हैं। ग्रश्वों में ध्वज, हल, कलश, कमल कुलिश (वज्र) ग्रर्भचन्द्र, चक्र, तोररा तथा तरवारि के सदृश वृत्तियाँ या पुण्डू श्रेष्ठ माने जाते हैं। ७१

समुद्र में प्रतिबिंबित चन्द्र के सदृश पुण्ड़ जिस ग्रश्व के ललाट पर होता है, उस ग्रश्व का स्वामी राजा होता है। <sup>७२</sup>

आवर्त — ग्रश्वों के वक्ष, बाहू, ललाट, शफ (टाप), कर्णमूल तथा केशान्त (ग्रीवा के दोनों ग्रोर) में शुक्ति की तरह के ग्रावर्त प्रशस्त माने जाते हैं।  $^{98}$ 

देवमिरा, निःश्रंणी, श्रीवृक्ष, रोचमान, शुक्ति, मुकुल, श्रवलीढ ग्रादि श्रावतं होते हैं। ये ग्रहीन, ग्रविच्छिन्न, ग्रविचलित ग्रीर प्रदक्षिणा वृत्तिवाले होने पर ग्रव्व

७९. ध्वजहलकलशकुशेशयकुलिशशशांकार्धचक्रसमाः।

तोरखतरवारिनिभारतुरगेऽङ्गजवृत्तयः श्रेष्ठाः॥ - यश० ५० ३४१

तुलना—प्रपाणोध्र्वं तु कर्णावः श्वेतं इवेततरं च यत् । तत् पुण्ड्मितिविद्येयं तस्य संस्थानतः फलम् ॥

कमलदलकलशहलमुसलपनाकाध्वजांकुशादर्शः।

श्रीवृत्तछत्रशंखस्वस्तिकम् गार्वज्रिनेभैः॥

चामरकूर्माष्टापदवेदीखड्गोपमै: हयाः ।

पुराष्ट्री र्कथयन्ति जयं भते: विभवं पुत्रांदच पौत्रांश्च ॥ -- श्रद्द • ४३। २

७२. श्रमृतजलनिधिप्रतिबिम्बतेन्दुसंवादिना निटिलपुण्ड्केण कथयन्तमिव

सकलायामिलायः मवनिषालस्यैकातपत्रवर्यम् । —यश • पृ० ३१०

तुलना-चन्द्रार्धचन्द्र(दनकरतारावद्योतते ललाटं तत् ।

यस्य तुरगस्य भवेत् तस्य स्वामी भवेद् राजा ॥—श्रव० ४४।१०

७३. वचिस वाह्वीरलिके शफरेशे कर्णमूलयोदचैव।

भावर्तास्तुरगाणां शस्ताः केशान्तयोस्तथा शुक्तिः॥ - यश० पृ०३ १४

तुलना-श्रावर्तः पूजितो नित्यं शिरोमध्ये व्यवस्थितः।

रथानमेकं तु विश्वेयं स्थाने हे कर्णमूलयोः ॥—अदव ० २४, १४

श्रीवृक्षो वक्षसि प्रोक्तो ह्यावर्तैः पंचिभर्भवेत् । श्रम्ये हे वचिस स्थाने चतुर्भिक्तिभिरेव च ॥ वाह्वोः स्थानद्वयं प्रोक्तं तत्रावर्तद्वयं विदुः । दे चोपरन्ध्रयोः स्थाने द्वौ स्थितौ रोमजी तयोः ॥

— प्रदव० २४ २६, १६-१७

के स्वामी को कल्यागाप्रद होते हैं। <sup>७४</sup> भ्रश्वशास्त्र में भ्रावर्तों का विस्तार से भलग-भ्रलग फल बताया है (पृ० २६-२७)।

#### कामकृत अश्व

जिन श्रद्यों का ललाट विशाल, मुँह धागे को भुका हुग्ना, चमड़ी पतली, धागे के पैर स्थूल, जंघाएँ लम्बी, पीठ या बैठने का स्थान चौड़ा तथा पेट कृश होता है, वे ग्रद्य इष्टफल देने वाले होते हैं। <sup>७५</sup>

### वाहन योग्य ऋश्व

मेघ के सदृश वर्गा, मेघ के घोष के समान ह्रे षित, गज की कीड़ा की तरह गित, घृत की तरह गन्य वाले तथा माला ग्रौर विलेपनप्रिय ग्रश्व वाहन योग्य होते हैं । <sup>७६</sup>

#### अश्व-प्रशस्ति

युद्ध रूपी गेंद खेलने में ग्रासक्त, शत्रुसैन्य को रोकने में परिघा के समान तथा समस्त पृथ्वीमण्डल के ग्रवलोकन की दृष्टि वाले ग्रश्व युद्धकाल में मनोरथ की सिद्धि करने वाले होते हैं।

अन्यूनाधिक देह ( न अधिक छोटे न अधिक बड़े ), सुघड़ शरोर, सुशिक्षित तथा अच्छी तरह कसे हुए घोड़े वांछित फल देने वाले होते हैं।

७४. ब्रहीनाविच्छित्राविचलितप्रदक्षिणवृत्तिभिदेवमाणिनिःश्रेणिश्रीवृत्तरोचमानादि-नामभिरावर्तेः शुक्तिमुकुलावलीडकादिभिश्च तद्विशेषराश्रितोचितप्रदेशम्। —यश् पृ ३१०

तुल वा — श्रावर्तशुक्तिसंघातमुकुलान्वयलोढकम् । शतपादी पादुकार्धपादुका चाष्टमी स्मृता ॥ श्रावर्ताकृतयदचैता श्रष्टौ संपरिकीर्तिवाः।—श्रद्यशा० २३।१-२ पते स्वस्थानस्थाः प्रदक्षिखाः सुप्रभाः शस्ताः। पतैर्विनातुरंगः स्वस्पायुः पापलक्षणस्त्वशुभः॥—वही, ३४,८

श्रहीन = शस्ता, श्रविचलित = स्वस्थानस्थ, श्रविद्धिन्न = सुप्रभा

७१. विशालमाला बहिरानतास्याः सूक्ष्मस्वचः पीवरबाहुदेशाः । सुदीर्घजंषा पृथुपृष्ठमध्यास्तनूदरा कामक्रनास्तुरंगाः ॥ —यश० पृ० ३१४

७६. जीमृतकान्तिर्धनधोषहेषा करीन्द्रलीलागितराज्यगन्धः ।
प्रियः परं माल्यविलेपनान।मारोहणाई स्तुरगो नृपस्य ॥ —वही, पृ॰ ३१५
तुलना—जीमृतवर्णा धनधोषहेषी मध्याज्यगन्धो गजहंसगामी ।
प्रियश्च माल्यस्य विलेपनस्य सोऽध्यश्वराजो नृपवाहनं स्यात् ॥

—श्रश्व • १०१।३६

जिस राजा के एक भी प्रशस्त भ्रश्व होता है, युद्ध में उसकी विजय सुनिश्चित है, उसी के राज्य में समय पर पानी बरसता है भ्रौर उसी के राज्य में प्रजा के धर्म, भ्रथं, काम भीर मोक्ष पुरुषार्थ सघते हैं।

जिस राजा के श्रेष्ठ श्रद्मव होते हैं उसके लिए यह धरती उस स्त्री के समान है जिसके कुलाचल कुच हैं, समुद्र नितंब, निदयाँ भुजाएँ तथा राजधानी मुख है। ७७

ग्रस्व् के लिए यशस्तिलक में निम्नलिखित शब्द भ्राये हैं—

- (१) गन्धर्व (पृ० १२),
- (२) तुरग (पृ॰ २९, ३१४, ३१५),
- (३) तुरंगम (पृ० ३१३, ३१४, ३१६),
- (४) ग्रश्व (पृ॰ ३२),
- (४) वाहा (पृ० ७०, ३१३),
- (६) वाजि (पृ० १८६, ३१३ उत्त०)
- (७)मितद्रव (पृ० ३१४),
- (८) अर्वन्त (पृ० ३०७),
- (९) हय (पृ० ३१२, ३१४),
- (१०) जुहुराए (पृ० २१४)।

अश्वचालक या घुड़सवार को अभिषादी कहते थे (पृ० ३१२)।

### **अश्वविद्याविद्**

सोमदेव ने यशोधर को श्रश्वविद्या में रैवत के समान कहा है। ७८ ऊपर लिखा जा चुका है कि रैवत ग्रश्वविद्या-विशेषज्ञ माने जाते थे। इसीलिए

७८. रैवत इव हयनयेषु, वही, पृ॰ २३६

७७. कदनकन्दुक्रेलिविलामिनः परवलस्वलने परिघः हयाः ।

सकलभ्वलयेवणदृष्टयः समरकालमनोरथसिद्धयः ॥

प्रन्यूनाधिकदेहा समसुविभक्ताद्देव वर्ष्मभिः सर्वैः ।

संवत्वनांगवन्धाः कृतविनयाः कामदास्तुरगाः ॥

जयः करे तस्य रखेषु राज्ञः कात्रे परं वर्षति वासवश्च ।

धर्मार्थकामाभ्युद्यः प्रजानामेकोऽपि यस्यास्ति हयः प्रशस्तः ॥

कुलाचलकुचाम्भोधिनितम्बा वाहिनी भुजा ।

धरा पुरानना स्रोव तस्य यस्य तुरंगमाः ॥

<sup>—</sup>यश० पृ॰ ३१४, ३१६

सोमदेव ने यशोधर को अश्वविद्या में रैवत के समान कहा है। यशस्तिलक के दोनों टीकाकारों ने रैवत को सूर्य का पुत्र बताया है। मार्कण्डेयपुराण में भी रैवत या रैवन्त को सूर्य और वडवा का पुत्र कहा है (७५१२४) तथा गुह्यक मुख्य और अश्ववाहक बताया है। अश्वकल्याण के लिए रैवत की पूजा भी की जाती है (जयदत्त — अश्वव-चिकित्सा, विव० इंडिका १८८६,७, पृ० ६५-६)।

अश्विवद्या-विशेषज्ञों में सोमदेव ने शालिहोत्र का भी उल्लेख किया है (१७३ हि०)। शालिहोत्रकृत एक संक्षिप्त रैवतस्तोत्र प्राप्त होता है (तंजोर प्रन्थागार, पुस्तक सूची, पृ० २०० बी तथा कीथ का इंडिया आफिस केटलाग पृ० ७५८)। ७९

७९ राघवन्. ग्लो० फ्रा॰ यश्र०

# कृषि तथा वाणिज्य आदि

यशस्तिलककालीन भारतवर्ष आर्थिक दृष्टि से पर्याप्त समृद्ध था। जिस प्रकार साहित्य और कला के क्षेत्र में उस युग में प्रगित हुई, उसी प्रकार आर्थिक जीवन में भी। सोमदेव ने कृषि, वाणिज्य, सार्थवाह, नौसन्तरण और विदेशी व्यापार, विनिमय के साधन, न्यास इत्यादि के विषय में पर्याप्त जानकारी दी है। संक्षेप में उसका परिचय निम्नप्रकार है—

## कृषि

कृषि के लिए ग्रच्छी ग्रीर उपजाऊ जमीन, सिंचाई के साधन, सहज प्राप्य श्रम ग्रीर साधन ग्रावश्यक हैं। सोमदेव ने यौधय जनपद का वर्णान करते हुए लिखा है कि वहाँ की जमीन काली थी। र सिंचाई के लिए केवल वर्षा के पानी पर निर्भर नहीं रहना पड़ता था। श्री श्रीमक भी सहज रूप में उपलब्ध हो जाते थे। कुछ श्रमिक ऐसे होते थे जो ग्रपने-ग्रपने हल इत्यादि कृषि के ग्रीजार रखते थे तथा बुलाये जाने पर दूसरों के खेत जोत-बो जाते थे। सोमदेव ने ऐसे श्रमिकों के लिए समाश्रित प्रकृति पद का प्रयोग किया है। इस प्रकार के हलजीवियों की कमी नहीं थी। ४

बेती करने में विशेषज्ञ व्यक्ति क्षेत्रज्ञ कहलाता था और उसकी पर्याप्त प्रतिष्ठा भी होती थी। 'कृषि की समृद्धि का एक कारए। यह भी था कि सरकारी लगान उतना ही लिया जाता था जितना कृषिकार सहज रूप में दे सके। <sup>ह</sup> यही सब कारए। थे कि कृषि की उपज पर्याप्त होती थी और वसुन्धरा पृथ्वी चिन्तामिए। के

<sup>🤋</sup> कृष्णभूमयः। — पृ० 🤻 ३

२. अदेवमातृका ।-वही । सुलभजलः ।-वही

३ समाश्रितप्रकृतयः ।--वही

४. हलबहुलः ।-वही

५ चेत्रज्ञपतिष्ठाः।--वही

६ भर्तृ करसंबाधसद्याः।—पृ० 18

समान शस्य सम्पत्ति लुटाती थी। इतनी उपज होती थी कि बोये हुए खेत की लुनाई करना, लुने धान्य की दौनी करना ग्रौर दौनी किये धान्य की बटोर कर संग्रह करना मुश्किल हो जाता था। 4

खेत में बीज डालने को वप्त कहा जाता था। पके खेत को काटने के लिए लवन कहते थे तथा काटी गयी धान्य की दौनो करने को विगाढना कहा जाता था।

पर्याप्त धान्य से समृद्ध प्रजा के मन में ही यह विचार सम्भव था कि हमारी यह पृथ्वी मानो स्वर्ग के कल्पद्रुमों की शोभा को लूट रही है। ९

अनुपजाऊ जमीन ऊषर कहलाती थी। जैसे मूर्खों को तत्त्व का उपदेश देना व्यर्थ है, उसी प्रकार ऊषर जमीन को जोतना, बोना और उसमें पानी देना व्यर्थ है। १०

### वाग्रिज्य

वास्मिज्य की व्यवस्था प्रायः दो प्रकार की होती थी—स्थानीय तथा जहाँ दूर-दूर तक के व्यापारी जाकर घंधा करें।

स्थानीय व्यापार के लिए हर वस्तु का प्रायः ग्रपना-ग्रपना बाजार होता था। केसर, कस्तूरी ग्रादि सुगन्धित वस्तुएँ जिस बाजार में बिकती थीं वह सौगन्धियों का बाजार कहलाता था। ११ वास्तव में यह बाजार का एक माग होता था, इसलिए इसे विपिश कहते थे। इस बाजार में केसर, चन्दन, ग्रगुरु ग्रादि सुगन्धित वस्तुओं का ही लेन-देन होता था। १२२

जिस बाजार में माली पुष्पहार बेचते थे, उसे सोमदेव ने स्नग्-जीवियों का

वपत्रचेत्रसंजातसस्यसंपत्तिबंधुराः।
 चितामणिसमारंभाः सन्ति यत्र वसुंधराः॥—पृ० ३६

लवने यत्र नोप्तस्य लूनस्य न विगाहने ।
 विगादस्य च धान्यस्य नालं संग्रहणे प्रजा: ॥—पृ० १६

प्रजाप्रकामसस्याख्याः सर्वदा यत्र भूमयः । मुष्यन्तीवामरावासकरपदुमवनश्रियम् ॥—पृ० १६८

यद्भवेन्मुग्भवोधानामूषरे कृषिकर्मवत् ।—ए० २८२ उत्त०

११. सौगन्धिकानां विपणिविस्तारेषु i-पृ० १८ उत्त॰

१२. परिवर्तमानकाश्मीरमलयजागुरुपरिमलोद्गारसारेषु ।- वही

श्रापरा कहा है।<sup>१३</sup> स्नग्जीवी मालाएँ हाथों में लटका-लटकाकर ग्राहकों को श्रपनी श्रोर ग्राकृष्ट करते थे।<sup>१४</sup>

बाजार प्राय: ग्राम रास्तों पर ही होते थे। सोमदेव ने लिखा है कि सायंकाल होते ही राजमार्ग खचाखच भर जाते थे। १५ भीड़ में कुछ ऐसे नागरिक होते थे, जो रात्रि के लिए संभोगोपकरणों का इन्तजाम करने उत्साह पूर्वक इघर-उघर घूम रहे होते। १६ कुछ रूप का सौदा करने वाली वारविलासिनियाँ घमण्डपूर्वक ग्रपने-हाव-भाव प्रदिश्ति करती हुई कामुकों के प्रश्नों की उपेक्षा करती टहल रही होतीं। १७ कुछ ऐसी द्तियाँ जिनके हृदय ग्रपने पितयों द्वारा सुनायी गयी किसी ग्रन्य स्त्री के प्रेम की घटना से दु:खी होते, ग्रपनी सिखयों की बातों का उत्तर दिये बिना ही चहलकदमी कर रही होतीं। १८

### पैरठास्थान

व्यापार की बड़ी-बड़ी मंडियां पैण्ठास्थान कहलाती थीं। पैण्ठास्थानों में व्यापारियों को सब प्रकार की सुविधाओं का प्रबन्ध रहता था। यहां दूर-दूर तक के व्यापारी ग्राकर भपना धन्धा करते थे। सोमदेव ने एक पैण्ठास्थान का सुन्दर वर्णान किया है। उस पैण्ठास्थान में भ्रलग-म्रलग भनेक दुकानें बनायी गयी थीं। सामान की सुरक्षा के लिए बड़ी-बड़ी खोड़ियां या स्टोर हाउस थे। पोखरों के किनारे पशुधन की व्यवस्था थी। पानी, भ्रम्न, ईन्धन तथा यातायात के साधन सरलता से उपलब्ध हो जाते थे। सारा पैण्ठास्थान चार मील के घेरे में फैला था। चारों भ्रोर सुरक्षा के लिए महाता भ्रौर खाई थे। भ्राने-जाने के लिए निश्चित दरवाजे भ्रौर मुख्य द्वार थे। सैनिक सुरक्षा का समुचित प्रबन्ध था। हर गली में प्याऊ, भोजनालयं, सभाभवन पर्यात थे। जुआड़ी, चोर-चपाटों भौर बदमाशों पर

१३. झगाजीविनामापणरंगभागेषु। - ५० १८ उ०

१४. करविलंबितकुसुमसरसौरभसुमगेषु । —वही

१४. समाकुलेषु समन्ततो राजवीयमण्डलेषु । - वही

१६. ससंभ्रम(मतस्ततः परिसर्पता संभोगोपकरण। हतादरेण पौरनिकरेण। -- वही

१७. निजविलासदर्शनाहकारिमनोरथामिरवधीरितविटमुधाप्रश्नसंकथाकिः पण्यांगना-समितिभिः ।—पृ०्री ६ उत्तर

६८. श्रारमप्तिसंदिष्टघटनाकुछतद्वदयेनावधीरितसद्धीजनसंभाषयोत्तरदानसमयेनसंच-रिता संचारिकानिकायेन ।—वर्दा

स्वास निगाह थी कि वे भीतर न आने पार्ये। शुल्क भी यथोचित लिया जाता शा। नाना देशों के ब्यापारी वहाँ ब्यापार के लिए आते थे।

यह पैण्ठास्थान श्रीभूति नामक एक पुरोहित द्वारा संचालित था और उसकी व्यक्तिगत सम्पत्ति प्रतीत होता है; किन्तु प्राचीन भारत में राज्य द्वारा इस प्रकार के पैण्ठास्थानों का संचालन होता था। स्वयं सोमदेव ने नीतिवाक्या-मृत में लिखा है कि न्यायपूर्वक रक्षित पिण्ठा या पैण्ठास्थान राजाओं के लिए कामधेनु के समान हैं। नीतिवाक्यामृत के टीकाकार ने पिण्ठा का अर्थ 'शुल्क-स्थान' किया है तथा शुक्राचार्य का एक पद्य उद्धृत किया है कि व्यापारियों से शुल्क अधिक नहीं लेना चाहिए और यदि पिण्ठा से किसी व्यापारी का कोई माल चोरी चला जाये तो उसे राजकीय कोष से भरना चाहिए।

सोमदेव ने पिण्ठा को पण्यपुटभेदिनो कहा है। टीकाकार ने इसका अर्थ विणकों की कुंकुम, हिंगु, वस्त्र आदि वस्तुओं को संग्रह करने का स्थान किया है। यशस्तिलक के विवरण से ज्ञात होता है कि पैण्ठास्थान व्यापार के बहुत बड़े साधन थे और व्यापारिक समृद्धि में इनका महत्त्वपूर्ण योगदान था।

## सार्थवाह

यशस्तिलक में सार्थवाह के लिए सार्थ (१६), सार्थपार्थिव (२२५ उत्त०) तथा सार्थानीक (२९३ उत्त०) शब्द आये हैं। समान या सहयुक्त अर्थ (पूँजी) वाले व्यापारी जो बाहरी मंडियों से व्यापार करने के लिए टांडा बाँधकर चलते थे,

१६. सं किल श्रीभृतिविश्वासरसिनिध्नतया परोपकारिनिध्नतया च विभक्तानेकापवरकर-चनाशालिनीमिर्महाभाग्डवाहिनीभिगौंशालोपशल्याभिः कुल्याभिः समन्वतम्, श्रतिसुलभजलयसेन्धनप्रचारम्, भाग्डनारम्भोद्धटभीरपेटकपत्तरसासारम्, गोरुत-प्रमाग्यंवप्रपाकारप्रतोलिपरिखास्त्रितत्राणं प्रपासत्रसभासनाथवीथिनिवेशनं पण्यपुट-मेदनं विद्रित कितवविटविद्षकपीठमदावस्थानं पैग्ठास्थानं विनिर्माप्य नाना-दिग्देशोपसप्णयुजां विण्जां प्रशान्तशुल्कभाटकभागहारव्यवहारमचीकरत्।

<sup>----</sup>দূ০ ३४५ उत्त०

<sup>्</sup> २०. न्यायेनरिचता पर्ययुदमेदिनि पिरहा राज्ञां कामधेनुः।--नीति० १६।२१

२१. तथा च शुक्त: - ब्राह्म नैवाधिकं शुक्कं चौरैर्यचाहतं भवेत्। पिरायां सुभुजा देयं विशाजां तत् स्वकोशतः ॥ वही, टीका

२२. पर्यानि विश्वग्जनानां कुंकुमहिंगुवस्त्रादीनि क्रयाणकानि तेषां पुटाः स्थानानि भिद्यन्ते यस्यां सा पर्ययुप्टमेदिनी । —वही, टीका

सार्थ कहलाते थे। उनका नेता ज्येष्ठ व्यापारी सार्थवाह कहलाता था। रें इसका निकटतम अंगरेजी पर्याय 'कारवान लीडर' है। हिन्दी का सार्थ शब्द संस्कृत के सार्थ से ही निकला है, किन्तु उसका वह प्राचीन अर्थ लुप्त हो गया है। प्राचीन-काल में यात्रा करना उतना निरापद नहीं था, जितना अब हो गया है। डाकुओं और जंगली जानवरों से घनघोर जंगल भरे पड़े थे, इसलिए अकेले-दुकेले यात्रा करना कठिन था। मनुष्य ने इस कठिनाई से पार पाने के लिए एक साथ यात्रा करने का निश्चय किया, और इस तरह किसी सुदूर भूत में सार्थ की नींव पड़ी। बाद में तो यह दूर के व्यापार का एक साधन बन गया।

सार्थवाह का कर्तव्य होता था कि वह सार्थ की सुरक्षा करते हुए उसे गन्तव्य स्थान तक पहुँचाए। सार्थवाह कुशल व्यापारी होने के साथ-साथ अच्छा पथ-प्रदर्शक भी होता था। आज भी जहाँ वैज्ञानिक साधन नहीं पहुँच सके हैं, वहाँ सार्थवाह अपने कारवां वैसे ही चलाते हैं, जैसे हजार वर्ष पहले। कुछ ही दिनों पहले शिकारपुर के साथ (सार्थके लिए सिन्धी शब्द) चीनी तुर्किस्तान पहुँचने के लिए काराकोरम को पार करते थे और आज दिन भी तिब्बत का व्यापार सार्थों द्वारा होता है।

प्राचीन काल में कोई एक उत्साही ब्यापारी सार्थ बनाकर ब्यापार के लिए उठता था। उसके सार्थ में और भी लोग सम्मिलित हो जाते थे। इसके निश्चित नियम थे। सार्थ का उठना ब्यापारिक क्षेत्र को बड़ी घटना होती थी। धार्मिक यात्रा के लिए जिस प्रकार संघ निकलते थे और उनका नेता संघपति (संघवई, संग्वी) होता था, वैसे हो व्यापारिक क्षेत्र में सार्थवाह की स्थित थी। डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल ने लिखा है कि भारतीय व्यापारिक जगत् में जो सोने की खेती हुई उसके फूले पुष्प चुनने वाले सार्थवाह थे। बुद्धि के धनी, सत्य में निष्ठावान्, साहस के भण्डार, व्यापारिक सूझ-बूझ में पगे, उदार, दानी, धर्म और संस्कृति में रुचि रखने-वाले, नयी स्थित का स्वागत करने वाले, देश-विदेश की जानकारी के कोष, यवन, शक, पल्लव, रोमक, ऋषिक, हूण आदि विदेशियों के साथ कन्धा रगड़ने वाले, उनको भाषा और रीति-नीति के पारखी भारतीय सार्थवाह महोदिध के तट पर स्थित ताम्रलिप्त से सीरिया की बन्ताखी नगरी तक यबद्वीप-कटाहद्वीप (जावा

२३. समानधनचारित्रैर्वशिक्षुत्रैः । - ए० ३४४ उत्त० तुलना - सार्थान् सधनान् सरतो वा पान्धान् वहति सार्थवाहः । - श्रमरकोष हा १७८ सं० टी०

२४. ब्रद्यवाल - सार्थवाइ, प्रस्तावना, पृ० २ २५. मोतीचन्द्र - सार्थवाइ, पृ० २६

और केडा ) से चौलमण्डल के सामुद्रिक पट्टनों और पिरचम में यवन, बर्बर देशों तक के विशाल जल, थल पर छा गये थे।

यशस्तिलक में सुवर्णद्वीप और ताम्रलिप्ति के व्यापार का उल्लेख है। पिद्यिनी-खेटपट्टन का निवासी भद्रमित्र अपने समान धन और चारित्र वाले विणक्पुत्रों के साथ सुवर्णद्वीप गया। वहाँ उसने बहुत धन कमाया और मनोवांछित सामग्री लेकर लीट पड़ा। रास्ते में दुर्दैंव से असमय में ही समुद्र में तूफान आ गया और उसका जहाज डूब गया। आयु शेष होने के कारण वह अकेला जिन्दा बच गया और एक फलक के सहारे जैसे-तैसे पार लगा।

दूसरी कथा में पाटलिपुत्र के महाराज यशोध्वज के लड़के सुवीर ने घोषणा की कि जो कोई ताम्रलिप्ति पत्तन के सेठ जिनेन्द्रभक्त के सतखण्डा महल के ऊपर बने जिन-भवन में से छत्रत्रय के रूप में लगे अद्भुत वैंडूर्य मणियों को ला देगा, उसे मनोभिलिषत पारितोषिक दिया जायेगा। सूर्य नाम का एक व्यक्ति साधु का वेष बना कर जिनदत्त के यहाँ पहुँचा और एक दिन वहाँ से रतन चुराकर भाग निकला।

इसी कथा के अन्तर्गत जिनभद्र की विदेश-यात्रा का भी उल्लेख है। सोमदेव ने इसे बहित्रयात्रा कहा है। जिनभद्र बहित्रयात्रा के लिए जाना चाहता था। घर किस के भरोसे छोड़े, यह समस्या थी। अन्त में वह उसी सूर्य नामक छच वेषधारी साधु पर विश्वास करके उसके जिम्मे सब छोड़कर विदेश यात्रा के लिए चल देता है।

अमृतमित का जीव एक भव में किलग देश में भैंसा हुआ। किसी सार्थवाह ने उसके सुन्दर और मजबूत शरीर को देखकर खरीद लिया और अपने सार्थ के साथ उज्जयिनी ले गया।

सोमदेव ने लिखा है कि यौधेय जनपद की कृषक वधुएँ अपनी नटखट चाल और नाना विलासों के द्वारा परदेशी सार्थों के नेत्रों को क्षण भर के लिए सुख देती हुई खेतों में काम करने चली जाती थीं।

२६. श्रयवाल, वही पृ० र

२७. यरा० पृ० ३४५ उत्त०

२८. वही, पृ० ३०२ उत्त०

२६. वही

३०. ५० २२५ उत्त०

३१. पृ० १६

चम्पापुर के प्रियदत्त श्रेष्ठी की रूपसी कन्या विपत्ति की मारी शंखपुर के निकट पर्वत की तलहटी में पहुँची। वहाँ पृष्पक नाम के विणक्-पति का सार्थ पड़ाव डालेथा। पृष्पक कन्या के रूप-सौन्दर्य की देखकर मीहित हो गया। अनेक तरह के लोभ देकर उसे वश में करने लगा, किन्तु जब वश में नहीं हुई तो अयोध्या में लाकर एक वेश्या को दे दिया।

जिस तरह भारतीय सार्थ विदेशी व्यापार के लिए जाते थे उसी तरह विदेशी सार्थ भारत में भी व्यापार करने के लिए आते थे। सोमदेव ने एक अत्यन्त समृद्ध पैण्ठास्थान (बाजार) का वर्णन किया है, जहाँ पर अनेक देशों के व्यापारी व्यापार के लिए आते थे। 33 ऊपर इसका विशेष वर्णन किया गया है।

#### विनिमय के साधन

सोमदेव ने विनिमय के दो प्रकार बताये हैं: (१) वस्तु का मूल्य मुद्रा या सिक्के के रूप में देकर खरीदना या (२) वस्तु का वस्तु से विनिमय। मुद्रा या सिक्कों में सोमदेव ने निष्क, कार्षापण और सुवर्ण का उल्लेख किया है। उर्व इनके विषय में संक्षिप्त जानकारी इस प्रकार है —

#### निष्क

निष्क के प्राचीनतम उल्लेख वेदों में मिलते हैं। उस समय निष्क एक प्रकार के सुवर्ण के बने आभूषण को कहा जाता था जो मुख्य रूप से गले में पहना जाता था और जिसे स्त्रो-पुरुष दोनों पहनते थे।

वैदिक युग के बाद निष्क एक नियत सुवर्ण मुद्रा बन गयी, ऐसा बाद के साहित्य से ज्ञात होता है। जातक, महाभारत तथा पाणिनि में निष्क के उल्लेख आये हैं।

मनुस्मृति में निष्क को चार सुवर्ण या तोन सौ बीस रत्ती के बरा**बर** कहा है।

३२. पृ० २१३ उत्त०

३३. पृ० ३४५ उत्त०

३४. वरं सांशयिकान्त्रिष्कादसांशयिकः कार्षापणः। -पृ० ६२ उत्त० पलक्यवहारः सुवर्णदक्षिणासु। -पृ० २०२

३४. अग्रवाल - पाणिनिकालीन भारतवर्ष, पृ० २५०

३६. वही, पृ० २५१-५२

३७. मनुस्मृति ८।१३७

### कार्षावरण

कार्षापण प्राचीन भारत का सबसे प्रसिद्ध सिक्का था। यह चौदी का बनता था। मनुस्मृति में इसे ही घरण और राजतपुराण (चौदी का पुराण) भी कहा है। उपाणिनि ने इन सिक्कों को आहत कहा है। उसी के अनुसार ये अँगरेजी में पंच मार्क्ड के नाम से प्रसिद्ध हैं। ये सिक्के बुद्ध-युग से भी पुराने हैं तथा भारतवर्ष में ओर से छोर तक पाये जाते हैं। अब तक लगभग पचास सहस्र से भी अधिक चौदो के कार्षापण मिल चुके हैं। ४°

मनुस्मृति के अनुसार चाँदी के कार्षापण या पुराण का वजन बत्तीस रत्ती था। सोने या ताँवे के कर्ष का वजन अस्सी रत्ती था।

कार्षापण की फुटकर खरीज भी होती थी। अष्टाच्यायी, जातक तथा अर्थ-शास्त्र में इसकी सूचियाँ आयी हैं। अष्टाच्यायी में कार्षापण को केवल पण कहा है। इसके अर्ध, पाद, त्रिमाष, द्विमाष, अध्यर्ध या डेढ़ माष, माष और अर्धमाष का उल्लेख है। कात्यायन ने इन में काकणी और अर्धकाकणी नाम और जोड़े हैं। जातकों में कहापण, अड्ढ, पाद या चत्तारोमासक, तयोमासक, द्वैमासक, एक-मासक और अड्डमासक नाम आये हैं। अर्थशास्त्र में पण, अर्थपण, पाद, अष्टभाग, माणक, अर्धमाणक, काकणी तथा अर्धकाकणी नाम आये हैं।

# सुवर्ण

निष्क की तरह सुवर्ण एक सोने का सिनका था। अनगढ़ सोने को हिरण्य कहते थे और उसी के जब सिक्के ढाल लेते तो वे सुवर्ण कहलाते थे।

मुवर्ण का वजन मनुस्मृति के अनुसार अस्सी रत्ती या सोलह माषा होता था। कौटिल्य ने एक कर्ष अर्थात् अस्सी गुंजा (लगभग १५० ग्राम) के बराबर सुवर्ण का वजन बताया है। बहुत प्राचीन सुवर्ण उपलब्ध नहीं होते फिर भी गुप्त युग के जो सुवर्ण सिक्के मिले हैं उनका वजन प्रायः इतना ही है। ४<sup>3</sup>

३८ दे कृष्णले समधृते विज्ञे यो रौप्यमाष**कः** ।

ते बोडश स्याद्धरणं पुराणश्चैव राजत ॥ ८।१३५-३६

३६. ऋष्टाध्यायो, ५। २। १२०

४०. भ्रम्यवाल - पाणिनिकालीन भारतवर्ष, प० २५६

४१. वही

४२. भएडारकर - प्राचीन भारतीय मुद्राशिल्प, पृ० ५१

४३. श्रयवाल - पाणिनिकालीन भारतवर्ष, १० २५३

सुवर्ण के उल्लेख प्राचीन साहित्य और शिल्प में समान रूप से पाये जाते हैं। श्रावस्ती के अनाथिंदिक की कथा प्रसिद्ध है। अनाथिंदिक बौद्ध संघ के लिए एक बिहार बनाना चाहता था। इसके लिए उसने जो जमीन पसन्द की वह जैत नामक एक राजकुमार की सम्पत्ति थी। अनाथिंदिक ने जब जैत से उस जमीन-का दाम पूछा तो उसने उत्तर दिया कि आप जितनी जमीन लेना चाहें उतनी जमीन पर मूल्यस्वरूप सुवर्ण बिछाकर ले लें। अनाथिंदिक ने अठारह करोड़ सुवर्ण बिछाकर जमीन को खरीद लिया।

भरहुत के बौद्ध स्तूप में इस कथा का अंकन हुआ है। एक परिचारक छकड़े पर से सिक्के उतार रहा है, एक दूसरा उन सिक्कों को किसी चीज में उठाकर छे जा रहा है। दूसरे दो परिचारक उन सिक्कों को जमीन पर बिछा रहे हैं। ४४ बोधगया के महाबोधि मन्दिर के स्तम्भों में भी इसी तरह के वित्र हैं। ४५

सोमदेव के उल्लेख से ज्ञात होता है कि दशमी शती तक सुवर्ण मुद्रा का प्रचार था। सोमदेव ने लिखा है कि पल का व्यवहार सुवर्णदक्षिणा में था।

## वस्तु-विनिमय

वस्तु-विनिमय में एक वस्तु दे कर लगभग उसी मूल्य की दूसरी वस्तु ली जाती थी। भद्रमित्र सुवर्ण-द्वीप के व्यापार के लिए गया तो वहाँ से अपनी पसन्द को अनेक वस्तुओं को वस्तु-विनिमय में संगृहीत किया।

एक अन्य प्रसंग में आया है कि एक गड़िरया एक बकरा लिये था। यज्ञ करने के इच्छुक एक पण्डित ने पूछा — 'अरे भाई, बेचना हो तो इसे इधर लाओ।' 'सरकार, बेचना हो तो है। आप अपनी अंगूठो बदले में मुझे दे दें, तो मैं इसे दे हूँ।' उसने उत्तर दिया। और उस पण्डित ने अँगूठो देकर बकरा ले लिया। अरे वस्तु-विनिमय की सबसे बड़ी कि ठिनाई यही थी कि जो वस्तु विक्रेता के पास है उस वस्तु की आवश्यकता उस व्यक्ति को हो जिस व्यक्ति की वस्तु आप लेना चाहते हैं। इसी आवश्यकता को तीव्रता या मन्दता के आधार पर वस्तु-विनिमय का आधार बनता था।

४४. कनिवम - स्तूप ऑव भरहुत, पृ० ६४

४५. क्रिंचम - महाबोधि, १० १३

४६. पलव्यवहारः सुवर्णदक्तिणासु । -पृ० २०२

४७. अगण्यपण्यविनिमयेन तत्रत्यमचिन्त्यमात्माभिमतवस्तुस्वन्धमादाय।-पृ०३४५ उत्त०

४८. श्ररे मनुष्य, समानीयतामित इतोऽयं छागस्तत्र चेदस्ति विकेतुमिच्छा इति । पुरुष : भट्ट, विचिक्रीपुरेवैनं यदि भवानिदं मे प्रसादी करोत्यंगुलीयकम् ।-पृ० १३१ उत्त०

#### न्यास

सोमदेव ने न्यास या घरोहर रखने का उल्लेख किया है। भद्रमित्र विदेश यात्रा के लिए गया तो आचार, ब्यवहार और विश्वास के लिए विश्वुत श्रीभूति के पास उसकी पत्नी के समक्ष सात अमृत्य रत्न न्यास रख गया।

न्यास रखते समय यह अच्छी तरह विचार लिया जाता था कि जिस व्यक्ति के पास न्यास रखा जा रहा है वह पूर्ण प्रामाणिक और विश्वासपात्र व्यक्ति है। इतना होने पर भी न्यास रखते समय साक्षी अपेक्षित समझी जाती थी।

कभी-कभी ऐसा भी होता था कि जिस व्यक्ति के पास न्यास रखा गया है, उसकी नियत खराब हो जाये और वह यह भी समझ छे कि न्यासकर्ता के पास ऐसा कोई प्रमाण नहीं है जिससे वह कह सके कि उसने उसके पास अमुक वस्तु रखी है, तो वह न्यास को हड़प जाता था। भद्रमित्र सब सोच-समझ कर श्रीभूति के पास अपने सात बहुमूल्य रत्न रख कर विदेश-यात्रा के लिए गया था, किन्तु दुर्भाग्य से लौटने में उसका जहाज समुद्र में डूब गया। संयोग से वह बच गया और आकर श्रीभूति से अपने रत्न माँगे। श्रीभूति ने न्यास को तो नकारा ही, साथ ही भद्रमित्र को बहुत ही बुरा-भला कहा और उल्टा ले जाकर राजा के पास पेश कर दिया।

# भृति

भृति या नौकरी के प्रति साधारणतया लोगों की धारणा अच्छी नहीं थी, प्रत्युत इसे निद्य माना जाता था। दसका मुख्य कारण यह था कि भृत्य या सेवक कार्य करने के विषय में अपने मालिक के निर्देश पर अवलम्बित रहता है और उसका अपना मन या विवेक वहाँ काम नहीं देता। अनेक प्रसंग ऐसे भी आते हैं जब भृत्य को अपनी इच्छा के विपरीत भी कार्य करने पड़ते हैं। उसी समय घारणा बनती है कि नौकरी करने वाले का सत्य जाता रहता है। कहणा के साथ

४६-५०. विचार्य चातिचिरमुपनिधिन्यासयोग्यमावासम् उदिताचारसेन्योऽवधारितेति-कर्तव्यस्तस्याखिललोकश्लाव्यविश्वासप्रस्तेः श्रीभृतेर्हस्ते तत्पत्नीसमस्तमनर्घकस्तमनुग-ताप्तकं रत्नसप्तकं निधाय ।-५० ३४५ उत्त०

५१. श्रध्याय ७, कल्प २७

५२. श्रा: कष्टा खलु शरीरिणां सेवया जीवनचेष्टा ।-पृ० १३६ सेवावृत्तैः परिमह परं पातकं नास्ति किंचित् ।-वही

धर्म भी समाप्त हो जाता है, केवल नीच वृत्तियों के साथ पाप ही शाप की तरह चिपटा फिरता है।

सोमदेव ने लिखा है कि वास्तव में बात यह है कि नौकरी तो एक प्रकार का सौदा है। नौकर अपने सौजन्य, मैंत्रो और करुणा रूप मिणयों को देता है तो मालिक से उसके बदले में धन पाता है। यदि न दे तो उसे धन भी न मिले क्योंकि धन हो धन कमाता है।

५३. सत्यं दूरे विहरति समं साधुभावेन पुंसां,
धर्मश्चिरात्सहकरूणया याति देशान्तराणि ।
पापं शापादिव च तनुते नीचवृत्तोन सार्थं,
सेवावृत्तोः परमिह परं पातकं नास्ति किचित् ॥ वही
५४. सौजन्यमैत्रीकरूणामणीनां व्ययं न चेत् भृत्यजनः करोति ।
फलं महीशादिष नैव तस्य यतोऽर्थमेवार्थनिमित्तमाहुः ॥ –वही

# शस्त्रास्त्र

यशस्तिलक में सोमदेव ने छत्तीस प्रकार के शस्त्रास्त्रों की जानकारी दी है। इससे अधिकांश शस्त्रास्त्रों का स्वरूप, उनके प्रयोग करने के तरीकों तथा कितपय अन्य आवश्यक बातों पर भी प्रकाश पड़ता है।

शस्त्रास्त्रों के उल्लेख मुख्य रूप से तीन प्रसंगों पर हुए हैं: (१) चण्डमारी के मन्दिर में आयोजित समारोह के वर्णन में, (२) विविध देशों की सेनाओं का परिचय कराते समय तथा (३) पांचाल नरेश के दूत के सम्राट्यशोधर के दरबार में पहुँचने पर। इसके अतिरिक्त कुछ अन्य प्रसंगों पर भी कतिपय शस्त्रास्त्रों का उल्लेख प्रसंगवश हो गया है। उन सबके सम्बन्ध में विशेष जानकारी निम्नप्रकार है —

### १. घनुष

घनुष के विषय में सोमदेव ने विशेष रूप से घ्यान आकर्षित किया है तथा संसार के सभी अस्त्रों में श्रेष्ठ बताया है। आयुध-सिद्धान्त में धनुर्वेद अपने आप में एक पूरा विज्ञान है। शराम्यासभूमि में जाकर धनुष चलाने की विधिवत् शिक्षा ली जाती थी। यदि धनुष चलाना आ गया तो अन्य अस्त्र चलाना आ ही जाता है, किन्तु अन्य सभी अस्त्र चलाना आ जाने पर भी धनुष चलाना नहीं आ सकता।

धनुष की अटिन को जमीन पर टिकाकर उस पर ज्या (डोरी) चढ़ायी जाती थी। उपा चढ़ाने में जमीन पर अत्यधिक दबाव पड़ता था। सोमदेव ने अतिश-

रै. यावन्ति भुवि शस्त्राणि तेषां श्रेष्ठतरं धनुः। धनुषां गोचरे तानि न तेषां गोचरो धनुः॥—ए० ५६६, श्लो० ४६५

२. त्रायुधिसद्धान्तमध्यासादितसिंहनादाद्धनुर्वेदादुपश्रुत्य समाश्रितशराभ्यासभूमिः ।
— पृ० ५५६

३. धनुषां गोचरे तानि न तेषां गोचरो धनुः ॥—पृ० ५६६

४. कूर्मः पातालमूलं श्रयति फाणिपतिः पिगडते न्यञ्चदण्डः,

योक्ति में उसे इतना अधिक बताया है कि - धनुष पर डोरी चढ़ाते समय जैसे भूकम्प की स्थिति आ जाती हो।

धनुष की ध्विन भी बहुत तेज होती थी। सोमदेव ने उसे आनन्द दृंदुभि के समान कहा है।

कुशल योद्धा जब घनुष चलाता है तो शोघ्रता के कारण यह पता नहीं लग पाता कि घनुष बार्ये हाथ में है अथवा दाहिने में या दोनों हाथों से ही बाण छोड़ रहा है। प्रयत्न-लाघव की इस क्रिया को 'खुरली' कहा जाता था। महावीर-चरित में भी दो बार (२. ३४, ५५) खुरली का उल्लेख आया है।

घनुष-बाण के द्वारा अत्यन्त दूरस्थ शत्रु को भी मारा जा सकता है। लगातार छोड़े गये बागा बघ्य व्यक्ति तथा मौर्वी (घनुष की डोरी) के बीच में ऐसे लगते हैं जैसे पृथ्वी को नापने के लिए डोरा डाला गया हो।

लक्ष्य यदि इतनी दूर हो कि दिखाई भी न पड़े तो भी पुंख-अनुपुंख के क्रम से भेद कर बाण गुणस्यूत (सूई के धागे) की तरह आगे निकल आता है। इसे सोमदेव ने 'सद्गुण्ययोग्याविधि' कहा है।

आगे, पीछे, दाहिनें, बायें, ऊपर, नीचे अत्यन्त शीघ्र निरविध (अनवरत) थनुष चलाने की क्रिया 'कोदण्डांचनचातुरी' कहलाती थी। 'े इस क्रिया में धनुर्धर ऐसा लगता है जैसा उसके पूरे शरीर में हाथ और आँखें लगी हों। 'े

धनुष के प्राचीन इतिहास **के विषय** में भी यशस्तिलक से पर्याप्त जानकारी मिलती हैं —

कर्ण का धनुष कालपृष्ठ, विष्णु का शार्ज्ज, अर्जुन का गाण्डीव तथा महादेव

५. खर्बन्युर्वाधरन्ध्राययपि दशति बकुप्सिन्धुराः साध्वसानि । गाधन्तेऽम्भोधयोऽपि चितितलविरसद्वीचयस्ते महीश, ज्यारोपासंगसीदद्धनुरटनिभरश्रस्यभुगोलकाले ॥—पृ० वहो,

६. श्रानन्ददुन्दुभिरिव .... चापस्य ते ध्वनि: ।- पृ० ६००

७. शस्त्रपपन्वस्तुरली खलु कः करोतु।-वही,

च. उद्धृत श्राप्टे — संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी।

६. यश० ५० वही,

१०. एवं चापविज्निभतानि भवतः सद् गुरुययोग्यानिषौ ।--ए० ६०१,

कोदग्डांचनचातुरी रचयतः प्राक्षृष्ठपचद्वयप्रोर्ध्वाधीविषयेषु ।—पृ० ६०१,

१२. प्रत्यक्रविनिमितेचण्युजाः।—वही

का पिनाक कहलाता था। गांगेय (भीष्म), द्रोण, राम, अर्जुन, नल तथा नहुष आदि राजा भी घनुष-विद्या के पारंगत योद्धा रहे हैं।

सोमदेव ने शब्दवेधी बाण का भी उल्लेख किया है। यशोमित महाराज ने शब्दवेधित्व कौशल दिखाने के लिए कुक्कुट की आवाज सुनकर उन्हें तीर का निशाना बनाया। 18

यशस्तिलक में धनुष-विद्या से सम्बन्धित जितनी सामग्री आयी है उसका सम्मिलित परिचय इस प्रकार है —

| पृष्ठ                  |                                                    |
|------------------------|----------------------------------------------------|
| 488                    | (१) धनुर्वेद-धनुष चलाने की विद्या का विश्लेषण करने |
|                        | वाला शास्त्र                                       |
| ५९९                    | (२) शराभ्यासभूमि-वह स्थान जहाँ धनुष-विद्या सिखायी  |
|                        | जाती                                               |
| ६०१                    | (३) धन्वी–धनुष चलाने वाला                          |
| ३३२                    | (४) धनुर्धर–धनुष धारण करने वाला सैनिक              |
| ६०१                    | (५) पिनाक-महादेव का घनुष                           |
| ६०१                    | (६) शार्क-विष्णु का धनुष                           |
| ६०१                    | (७) गाण्डीव-अर्जुन का घनुष                         |
| ६०१                    | (८) काळपृष्ठ-कर्ण का घनुष                          |
| ६००                    | (९) धनु-धनुष                                       |
| ५७२-७३, ६००-१          | (१०) चाप–धनुष                                      |
| <b>५</b> ५५,७४,७६,१२४, | <b>३६६</b>                                         |
| ५५९,५७०,६०१,६०         | २ (११) कोदण्ड-घनुष                                 |
| ५५५,५७३                | (१२) खरदण्ड—धनुष                                   |
| ४६५                    | (१३) बाणासन-धनुष                                   |
| ५७१                    | (१४) शरासन–धनुष                                    |
| ७४                     | (१५) अजगव-घनुष                                     |
|                        |                                                    |

१३. त्वं कर्णः कालपृष्ठे भवसि बिलिरिपुस्त्वं पुनः साधु शाङ्गे,
गागडीवेऽग्रस्त्विमिन्दः चितिरमण हरस्त्वं पिनाके च साझात्।
बालास्त्रप्रयचापाञ्चनचतुरिवधेस्तस्य कि श्लाघनीयम्।
गाङ्गे यद्रोणरामार्जुननलनहुषदमापसाम्ये तव स्यात्॥—ए० ६०२,
१४. १० ५६१,

| ५५५,५९९    | (१६) ज्या-धनुष की डोरी                           |
|------------|--------------------------------------------------|
| ५९,५९९     | (१७) अटनि-धनुष का सांचेदार सिरा—किनारा           |
| ५७३        | (१८) गुण-धनुष की डोरी                            |
| ६००        | ( ६) मौर्वी-धनुष की डोरी                         |
| ५५८        | (२०) नाराच-बाण                                   |
| ७६,११४,५५६ | (३१) काण्ड-बाण                                   |
| ५५८        | (२२) विशिख-बाण                                   |
| २५९ उत्त॰  | (२३) सायक–बाण                                    |
| ६००-६०१    | (२४) बाण-बाण                                     |
| ५५८        | (२५) नाराचपंजर-तरकस                              |
| ४६७        | (२६) मस्रा-तरकस                                  |
| ६००        | (२७) पुंख—बाण का पिछला भाग                       |
| ३३२        | (२८) गोधा-धनुष की डोरी की रगड़ से रक्षा करने के  |
|            | लिए हाथ में लपेट गया चमड़े का खोल ।              |
| २५९ उत्त•  | (२९) <b>शरकुरकी</b> –तरकस                        |
| ६००        | (३०) खुरळी-प्रयत्न-लाघवपूर्वक घनुष चलाना         |
| ५९९        | (३१) ज्यारोप-धनुष पर डोरी चढ़ाना                 |
| ६००        | (३२) पुंखानुपुंखक्रम-इतने जल्दी बाण छोड़ना कि एक |
|            | बाण दूसरे बाण की पूंछ को छूता                    |
|            | जाये।                                            |
| ६०१        | (३३) चापविजृम्मित–घनुष चलाने के प्रकार           |
| ६०१        | (३४) कोदण्डाञ्चनचातुरी-धनुष खींचने की चतुराई     |
| ६००        | (३५) शरब्य-जिस पर निशाना लगाया गया है।           |
| ६००        | (६६) कक्ष्य-निशाना                               |
| ६०२        | (३७) कोद्ण्डविद्या–धनुष-विद्या                   |
| ६०२        | (३८) मार्गणमल्ल-धनुर्धारी योद्धा                 |
| २२२ उत्त॰  | (३९) अयोमुख पुंख-लोहे के मुँह वाला बाण           |

# २. ग्रसिधेनुका

छोटी तलवार या छुरी असिधेनुका कहलाती थी। सोमदेव ने इसे असिधेनुका और शस्त्री दो नाम दिये हैं। अमरकोषकार (२,८,९२) ने शस्त्री, असिपुत्री, छुरिका और असिधेनुका ये चार नाम दिये हैं। असिधेनुका की धार पर पानी चढ़ाकर उसे तेज बनाया जाता था। पे इसे मूठ में हाथ डालकर पकड़ते थे। दूत के द्वारा जब पांचाल नरेश की युद्धेच्छा का पता लगा तो असिधेनुका के प्रयोग में विशेषज्ञ, जिसे सोमदेव ने असिधेनुधनंजय कहा है, ने ईष्यि के साथ अपने हाथ को असिधेनुका की मूठ में डाला।

सोमदेव के अनुसार असिधेनुका का प्रयोग प्रायः सिर पर किया जाता था तथा इसके प्रयोग से तड़तड़ शब्द भी होता था।

असिधेनुका कमर में लटकायी जाती थी। यशस्तिलक में दक्षिणात्य सैनिक नाभिपर्यन्त असिधेनुका लटकाये हुए थे।

हर्षचरित में असिधेनुका सिहत पदातियों का वर्णन है। उन्होंने कमर में कपड़े की दोहरी पेटी की मजबूत गाँठ लगा कर उसी में असिधेनुका खोंस रखी थी। अहिच्छत्रा से प्राप्त गुप्तकालीन मिट्टी की मूर्तियों में एक ऐसे पदाति सैनिक की मूर्ति मिली है, जो कमर में असिधेनु बांधे हुए है। "

### ३. कर्तरी

यशस्तिलक में कर्तरी का उल्लेख कैंची तथा युद्धास्त्र दोनों के अर्थ में हुआ है। कैंची का प्रयोग दाढ़ी आदि बनाने के लिए किया जाता था (कर्तरीमुख चुम्बिता-मूलश्मश्रु बालम्, पृ० ४६१)। उत्तरापथ के सैनिक अपने हाथों में जिन विभिन्न हथियारों को उठाये हुए थे उनमें कर्तरी भी थो। अमरकोषकार ने कर्तरी और कृपाणी को पर्याय बताया है (कृपाणीकर्तरीसमे, २,१०,३४)। हेमचन्द्र ने कर्तरी के लिए कृपाणी, कर्तरी और कल्पनी नाम दिये हैं। वर्णरत्नाकर में दण्डायुधों में इसकी गणना नहीं है, किन्तु हेमचन्द्र के टीकाकार ने जो छत्तीस आयुधों की सूची दी है, उसमें कर्तरी की गणना है। सम्भवतया एक विशेष प्रकार की

१५. यस्यासिधारापयः । -पृ० ५५४, शस्त्रीष्विव पयोलवः । - पृ० १५२ उत्त०

१६. श्रसिधेनुधनञ्जयः सेर्घ्यमसिमातृमुष्टौ पंचशाखं विधाय । -पृ० ५६१

१७. तडतडिति तस्यैषा शस्त्री त्रोटयते शिरः । -- ५० ५६१

१८. श्रानाभिदेशोत्तम्भितासिधेनुकम् । -ए० ४६२

१६. द्विगुरापट्टपट्टिकागाढपन्थिययथितासिधेनुना । -हर्ष० २१

२०. अग्रवाल - हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन, फलक, २, चित्र १२

२१. करोत्तम्भितकर्तरीकणयः . . . . . श्रीत्तरपथं वलम् । –यश० पृ० ४६४

२२. कृपाणी कर्तरी कल्पन्यपि। -अभिधानचिन्तामणि, ३।४७४

२३. द्रयाश्रयमहाकाच्य, सर्ग ११, श्लोक ५१, सं० टो०

तलवार को कर्तरी कहते थे। पृथ्वीचन्द्रचरित (१४२१ ई०) में अस्त्रों की सूची में कर्तरी की गणना है।

#### ४. कटार

गुर्जर सैनिक कमर में कटार बाँघे हुए थे जिसकी मूठ भैंसे के सींग की बनी हुई थी। संस्कृत टीकाकार ने इसका अर्थ छुरिका विशेष किया है (कटारकश्च छुरिकाविशेष:)। कटार को यदि छुरिका मान लिया जाये तो सोमदेव के द्वारा प्रयोग किये गये असिधेनुका, शस्त्री और कटार इन तीनों शब्दों को पर्यायवाची मानना चाहिए, किन्तु स्वयं सोमदेव ने असिधेनुका और कटार का पृथक्-पृथक् उल्लेख किया है। असिधेनुका और कटार में क्या अन्तर या यह स्पष्ट नहीं होता, फिर भी इनमें कुछ न कुछ अन्तर या अवश्य। सम्भवतया दोनों ओर घारवालो छोटी तलवार को कटार कहते थे।

### प्र. कृपारा

उत्तरापथ के कुछ सैनिक हाथों में कृपाण उठाये हुए थे। वैधानिक के जुलूस में भी कृपाणधारी सैनिक थे। संस्कृत टीकाकार ने कृपाण का अर्थ खड्ग किया है।

### ६. खड्ग

तिरहृत की सेना अपने हाथों में खड्ग उठाये हुए थी, जिनसे निकलने वाली किरणों से आकाश तर्रागत-सा हो उठा। वण्डमारी देवी के मन्दिर में मारिदत्त खड्ग उठाये खड़ा था। कै

एक स्थान पर खड्गयष्टि का उल्लेख है। सोमदेव ने लिखा है कि स्त्री पुरुष की मुट्ठी में स्थित खड्गयष्टि की तरह अपने अभिमत को सिद्ध कर लेती है।

२४. उद्धृत, श्रयवाल-मध्यकालीन शस्त्रास्त्र, कला श्रीर संस्कृति, पृ० २६१

२५. माहिषविषाणविटितमुष्टिकटारकोत्कटकटीभागम् गौर्जरं बलम् । –ए० ४६७

२६. करोत्तन्भितकर्तरीकग्रायक्वपाग्यः श्रीत्तरपथवलम् । -पृ० ४३४

२७. कृपारापाणिभिः। -पृ० ३३१

२८. कृपाणपाणिभिः उत्खातखङ्गकरैः । –सं० टी०

२६. ज्रत्वातखड्गवलानविसारिधाराकरनिकरतरंगितगगनभागम् । -ए० ४६६

३०. उत्खातखङ्गो मुनिबालकाभ्यां ब्यलोकि । -१० १४७

३१. स्रो तु पुरुषमुष्टिस्थिता खड्गविष्टिरिव साधयत्यिममतमर्थम् । —ए० १३६ उत्त०

#### ७. कौक्षेयक या करवाल

सोमदेव ने कौक्षेयक और करवाल दोनों को एक माना है। करवालवीर कर-वाल को लपलपाता हुआ कहता है कि मेरा यह कौक्षेयक युद्ध में सीने में से झरते हुए खून के लिए राक्षसों की प्रतीक्षा करता है। <sup>32</sup> इस प्रसंग से यह भी स्पष्ट है कि करवाल का प्रहार प्रायः सीने पर किया जाता था।

यशस्तिलक में करवाल का उल्लेख दो बार और भी हुआ है। मारिदत्त को कौलाचार्य विद्याधर लोक को जीतने वाले करवाल की प्राप्ति का उपाय बताता है। 33

चण्डमारी के मन्दिर में कुछ लोग यमराज की दाढ़ के समान वक्र करवाल लिये हुए थे। <sup>3 क</sup>

#### द्र. तरवारि

तरवारि को सोमदेव ने यमराज की जीभ के समान तरल कहा है। अप यशस्तिलक में तलवर का भी उल्लेख है जो सम्भवतया तरवारि घारण करने वाले पुरुष के लिए प्रयुक्त हुआ है। सबेरे एक चोर को साथ पकड़ कर तलवर राज-दरबार में आता है।

### ६. भुसुण्डि

भुसुण्डि का केवल एक बार उल्लेख है। चण्डमारी के मन्दिर में कुछ सैनिक भुसुण्डि भी लिये थे। असंस्कृत टीकाकार ने भुसुण्डि का पर्याय गर्जक दिया है असे भुसुण्डि सम्भवतया छोटी तलवार का ही एक प्रकार था।

#### १०. मण्डलाग्र

मण्डलाग्र का एक बार उल्लेख है। यह एक प्रकार की अत्यन्त तीक्ष्ण

करवालवीरः सक्रोधं करेण करवालं तरलयन्—
 विपन्नपन्नचयदत्तदीतः कौनेयको मामक एष तस्य ।
 रत्तांसि वन्नः नतनैः चरद्भिः प्रतीक्षतेऽन्तुरणतया रथेषु ॥ —पृ० ४४७

३३. विद्याधरलोकविजयिनः करवालस्य सिद्धिर्भवतीति ।- ५० ४४

३४. कैश्चित् कृतान्तदंष्टाकोटिकुटिलकरवाल ।--१० १४३

३५. कीनाशरसनातरलतरवारि।--ए० १४४

३६, राजनुलानां सेवावसरेषु कृतास्थानस्य प्रविश्य तलवरः ।—पृ० २४५ उत्त०

३७. ऋपरैश्च यमावासप्रवेश ... भुषुचिड । --- पृ० १४५

३८. भुषुगडयश्च गर्जनाः। --वही, सं० टी०

तलवार थी, जिसकी घार पर पानी चढ़ाया जाता था। <sup>39</sup> म० म० गणपित शास्त्री ने इसे सीघी तथा वृत्ताकार अग्रभाग वाली तलवार कहा है। <sup>8</sup>

### ११. ग्रसिपत्र

असिपत्र का एक बार उल्लेख है। सम्भवतया यह एक प्रकार की छोटी छुरी थी। सोमदेव ने लिखा है कि पाण्डु देश में चण्डरसा ने मुण्डीर नाम के राजा को कबरी (केशपाश) में छिपाये हुए असिपत्र से मार डाला था।

### १२. ग्रशनि

अशिन के लिए सोमदेव ने अशिन और वज्र, दो शब्दों का प्रयोग किया है। एक उपमा से इसकी भयंकरता का पता लगता है। सोमदेव ने हाथियों के पैरों को वज्रपात की उपमा दी है। है दूसरे प्रसंग में सिर पर उगे हुए सफेद बाल को वज्रदण्ड के गिरने के समान कहा गया है। है इससे प्रतीत होता है कि यह वज्रदण्ड या डण्डे के आकार का शस्त्र था जिसका प्रहार प्रायः सिर पर किया जाता था।

प्राचीन शिल्प और चित्रकला में वज्र का अंकन दो रूपों में मिलता है— एक डण्डे के आकार का, बीच में पतला और दोनों किनारों पर चौड़ा। दूसरा दो मुँह वाला जिसमें दोनों ओर नुकीले दाँते बने होते हैं। ४४

प्राचीन काल से अशिन या वज इन्द्र का हिथयार माना जाता रहा है। है । बाद के चित्र और शिला में अनेक अन्य देवी-देवताओं के हाथ में भी यह हथियार देखने को मिलता है। ईडर के शास्त्र-भण्डार में सुरक्षित सचित्र कल्पसूत्र की ताड़पत्रीय प्रति के अनेक चित्रों में इन्द्र हाथ में वज्र लिये दिखाया गया है। है बुद्ध-देवता वज्रतारा की मूर्तियों में एक हाथ में वज्र का अंकन मिलता है। है बुद्ध-देवता

३१. मराडलाग्रधाराजलनिम्ननिखिलारातिसंतानः । — पृ० ५६५

४०. मण्डलायः ऋजुवृत्ताकारायः ।—अर्थशास्त्र. २।१८, सं० टी०

४१. कबरीनिगृढेनासिपत्रेण चण्डरसा पाण्डुणु मुण्डीरम् ।-- ए० १५३ उत्त०

४२. पादेषु सम्पादितवज्रसम्पातैरिव ।--पृ० २८

४३. प्रपदशनिदयडाडम्बरः केश एषः।--पृ० २५२

४४. बनर्जी—दी डेवलप्मेंट श्राफ हिन्दू श्राहकोनोयाफी, पृ० ३३०, फलक ८, चित्र ८, फलक ६, चित्र २,६

४५. वही, ए० ३३०

र्४६. मोतीचन्द्र — जैन मिनिएचर पेंटिंग्ज फ्राम वेरटर्न इण्डिया, चित्र ६०,६१,६२, ६९,७२

४७. भटशाली-श्राइकोनोग्राफी श्राफ बुद्धिस्ट स्कल्पचर्स इन दी ढाका म्युजियम, ५० ४६

वज्जहार के दाहिने हाथ में दो वज्ज हैं, जिन्हें सीने से चिपकाया गया है। ४८ वज्जसत्त्व के हाथ में भी वज्ज है, किन्तु वह एक है। गौतम बुद्ध की एक मूर्ति के नीचे दस प्रकार की वस्तुओं का अंकन है, उनके ठीक मध्य में वज्ज है। यह ऊपर बताये गये दो प्रकार के वज्जों में दूसरे प्रकार का है।

साहित्य में वज्र का सबसे प्राचीन उल्लेख ऋग्वेद (३,५६,२) में आया है। यहाँ अशिन या वज्र को इन्द्र का व्वज कहा गया है (शक्रस्य महाशिनव्वजम्)। सिद्धान्तकौमुदी में एक सूत्र (२।१।१५) के उदाहरण में आया है – अनुवनमश-निर्गतः – अर्थात् अशिन वन की ओर चला गया। वहाँ अशिन का अर्थ बिजली गिरने से है। रामायण (सुन्दरकाण्ड ४।२१) में अशिन घारी राक्षस सैनिकों का वर्णन है। महाभारत में अशिन को अष्टवक वाला महाभयंकर तथा घढ़ के द्वारा बनाया गया कहा है। की कालिदास ने रघुवंश (८।४७) और कुमारसम्भव (४।४३) में अशिन का उल्लेख किया है। इन्दुमित के लिए विलाप करता हुआ अज कहता है कि ब्रह्मा ने इस पुष्पमाला को इन्दुमित के लिए अशिन बनाया। भी नागानन्द में गरुण अपनी चोंच को अशिनदण्डकठोर बताता है।

प्राकृत ग्रन्थों में अशनि का असिण रूप पाया जाता है। उत्तराध्ययन (२०,२१) में इन्द्र के आयुध के अर्थ में, प्रज्ञापना (१) में आकाश से गिरनेवाली बिजली के अर्थ में तथा भगवती (७,६) में ओलों की वर्ष के अर्थ में अशिन का उल्लेख हुआ है।

शिल्प, चित्र और साहित्य के इतने उल्लेखों के बाद भी रामायण के साक्ष्य के अतिरिक्त यह पता नहीं लगता कि अशनि केवल किल्पत शस्त्र था या व्यवहार में इसका प्रयोग भी होता था। हनुमान जब लंका पहुँचे तो वहाँ राक्षस-सैन्य में अशनिधारी सैनिकों को भी देखा। अ इससे प्रतीत होता है कि अशिन व्यवहार में भी अवश्य था। सोमदेव ने अशिन का उल्लेख युद्ध के आयुधों के प्रसंग में नहीं किया। वर्णरत्नाकर की सूची में भी अशिन या वस्त्र की गणना नहीं है। द्वधाश्रय महाकाव्य के संस्कृत टीकाकार ने दण्डायुधों की सूची में वस्त्र को गिनाया है। अ

४८. वही, पृ० २३

४६. वही, ५० ३०, फलक ८, चित्र १-ए (३)

५०. श्रष्टचकां महाधोरामशनि रुद्रनिर्मिताम् । -महा० ७, १३४, ६६

प्रश. श्रशनिः कल्पित एव वेधसा । -र्घु० ८।४७

५२. अशनिदग्डचग्डतर्या । -नागानन्द, ४।२७

५३. शक्तिवृत्तायुधांश्चैव पृष्टिशाशनिधारियाः । -सुन्दरकायङ ४।२१

धु४. द्रवाश्रय महाकाव्य सर्ग ११, श्लोक ५१, सं० टी०

किन्तु इससे यह मानना कठिन है कि अशिन का हिथयार के रूप में व्यवहार उस समय (१३वीं शती) तक होता था। रुगता है, इस आयुध का प्रयोग व्यवहार से बहुत पुराने समय में ही उठ गया था तथा इन्द्र देवता और कितपय अन्य देवी-देवताओं के साथ सम्बद्ध होकर कला और शिल्प में शेष रह गया।

### १३. प्रंकुश

यशस्तिलक में अंकुश के लिए अंकुश के बीर वेणु शब्द आये हैं। संस्कृत टीकाकार ने वेणु का अर्थ वंशयिद किया है, जो कि गलत है। अंकुश सम्पूर्ण लोहे का बना करीब एक हाथ लम्बा होता है, जिसके एक किनारे एक सीधा तथा दूसरा मुड़ा हुआ नुकीला फन होता है।

अंकुश का प्रयोग प्रारम्भ से हाथियों को वश में करने के लिए किया जाता रहा है। सोमदेव ने हाथियों को 'अंकुशमर्याद' (पृ॰ २१४) कहा है। यशस्तिलक का नायक अंकुश लेकर स्वयं ही हाथियों को शिक्षित किया करता था। '' सोमदेव ने सफेद बालों को इन्द्रियरूप हाथियों के निग्नह के लिए अंकुश के समान बताया है। ''

अंकुश की गणना सोमदेव ने युद्धास्त्रों के साथ नहीं की, किन्तु वर्णरत्नाकर में इसे छत्तीस दण्डायुघों में गिनाया गया है।

शिल्प और चित्रों में अंकुश देवी-देवताओं के हाथों में उनके चिह्न के रूप में देखा जाता है। के ढाका के समीप मिलो महिषमिंदनी की दस हाथ वालो मनोज्ञ मूर्ति एक हाथ में अंकुश भी लिये हैं। छानी (बड़ौदा स्टेट) के एक शास्त्र-भण्डार के ओघनिर्युक्ति नामक सचित्र ताड़पत्रीय ग्रन्थ में अंकुश लिये अनेक देवियों के चित्र हैं। चतुर्भुज वज्रांकुशी देवी अपने ऊपर के दोनों हाथों में, काली देवी ऊपर के बार्ये हाथ में, महाकाली ऊपर के दायें हाथ में, गान्धारी ऊपर के बार्ये हाथ में तथा मानसी ऊपर के दायें हाथ में

५५. यश० ५० २१४

५६. वही, ए० २५३, ४६१

५७. स्वयमेवगृहीतवेणुर्वारणान्विनिन्ये । -५० ४६१

५८. करणकरिणां दर्शेट्रकप्रदारणवेणवः । -ए० २५३

प्र. वर्णरत्नाकर, पृ० ६१

६०. बनजी - डेवलपमेंट श्राफ हिन्दू श्राहकोनोयाफी, फलक ८, चित्र २,६

६१. भटशाली - ब्राह्मो निकल स्कल्पचर्स इन द ढाका म्युजियम, फलक १६

अंकुश लिये हैं। इंडर के भण्डार में स्थित कल्पसूत्र की सचित्र ताड़पत्रीय प्रति में चतुर्भुज इन्द्र भी ऊपर के बायें हाथ में अंकुश लिये चित्रित किया गया है।

अंकुश का प्रयोग इतने प्राचीन काल से चले आने के बाद भी इसके स्वरूप और उपयोगिता में कोई अन्तर नहीं आया। महावत हाथियों के लिए अभी भी अंकुश का प्रयोग करते हैं।

#### १४. कणय

कणय का यशस्तिलक में दो बार उल्लेख हैं। उत्तरापथ के सैनिक अन्य हिथयारों के साथ कणय भी उठाये हुए थे। के सोमदेव ने कणय चलाने वाले योद्धाओं के प्रधान को कणयकोणप अर्थात् कणय चलाने में राक्षस के समान कहा है।

संस्कृत टीकाकार ने एक स्थान पर कणय का अर्थ लोहे का बाण विशेष किया दूसरे स्थान पर भूषणनिबन्धन आयुध विशेष किया है। अो० हिन्दिकी ने कणय का अर्थ बरछी किया है। पि म० म० गणपित शास्त्री ने अर्थशास्त्र की व्याख्या में कणय के सम्बन्ध में विशेष जानकारी दी है – कणय सम्पूर्ण लोहे का बनता था। दोनों ओर तीन-तीन कंगूरे तथा बीच में मुट्टी से पकड़ने का स्थान होता था। २० अंगुली का कनिष्ठ, २२ का मध्यम तथा २४ का उत्तम, इस तरह तीन प्रकार के कणय बनते थे।

कणय का प्रहार शत्रु पर फेंककर किया जाता था (व्यत्यासन)। यदि कणय का प्रहार करने वाला कुशल हो तो युद्ध से हाथी, घोड़े, रथ, पदाति, सभी सैनिक ऐसे भागते हैं कि उनकी भगदड़ से उत्पन्न हवा से पृथ्वी घूमने-सी लगती है।

६२. मोतीचन्द्र - जैन मिनिएचर पेंटिंग्ज फ्राम वेस्टर्न इण्डिया, चित्र २०, २१, २४, २६, २७, ३१

६३. वही, चित्र ६०

६४. करोत्ताम्भितकर्तरीकणयः . . . स्प्रौत्तरपथवलम् । - पृ० ४६४

६५. काणयकोणपः सामर्षं विहस्य । - ए० ५६०

६६. कणय लोइबाणविशेषः । -५० ४६४, सं० टी०

६७. कणयः भूषणनिबन्धनायुधिबशेषः । –पृ० ५६०, सं० टी०

६८. इन्द्रिकी - यशस्तिलक एगड इगिडयन कल्चर, पृ० ६०

६१. कणयः सर्वलोहमय उभयतिस्त्रकण्यकाकारमुखो मध्यमुष्टिः।
किनष्ठो विरातिः स्यात् तदङ्गुलानां प्रमाणतः।
दाविशतिर्मध्यमः स्याच्चतुर्विशतिरुत्तमः॥–त्रर्थशास्त्रः अधि० २, अध्याय १८

७० इरत्यश्वरथनदातिन्यत्यासनवातधूर्णितचोणि:। -पृ० ५६०

### १५. परशु या कुठार

परशुका उल्लेख एक बार हुआ है। सोमदेव ने परशुके प्रयोग में कुशल सैनिक को परशुपर।क्रम कहा है। सम्भवतया इस नाम का प्रयोग परशुराम की कथा को स्मृति में रखकर किया गया है।

सोमदेव परशु और कुठार को एक मानते हैं। गणपित शास्त्री ने लिखा है कि परशु पूरा लोहे का बना चौबीस अंगुल का होता था। उपला और कुठार को यदि एक मान लिया जाये तो वर्तमान में जिसे कुल्हाड़ी कहते हैं उसे हो अथवा उसके समान ही किसी हथियार को परशु कहते थे। अमरावती के चित्रों में भी इसका अंकन हुआ है। अ

सोमदेव ने कुठार का भी चार बार उल्लेख किया है। भें संस्कृत टोकाकार ने सभी स्थानों पर उसका पर्याय परशु दिया है। परशु या कुठार का प्रहार गर्दन पर किया जाता था (कुठारः कण्ठपीठों छिनत्ति, पृ० ५५६)।

शिल्प में परशु भगवान् शंकर के अस्त्र के रूप में अंकित किया गया है। प्रारम्भिक शिल्प में शूल और परशु का संयुक्त अंकन मिलता है।

#### १६. प्रास

प्रास का उल्लेख तीन बार हुआ है। चण्डमारी के मन्दिर में कुछ लोग प्रास लिये थे। उत्तरापथ की सेना में भी कुछ सैनिक प्रास लिये थे। अपाचाल नरेश के दूत के सामने प्रासवीर प्रास को उछालते हुए कहता है कि सूत्कार के शब्द से दिग्गजों को भयभीत करता हुआ मेरा यह प्रास युद्ध में कवच सहित योद्धा को तथा उसके घोड़े को भेदकर दूत की तरह नागलोक में चला जायेगा। अप

७१. परशुपराक्रमः सावख्यं पाणिना परश्वधं निर्नेनिजानः । -पृ० ५५६

७२. जयजरितमूर्तिर्मामकस्तस्य तूर्णम् । रणशिरसि कुठारः क्रण्ठगीठी ब्रिनित्त ।--वही

७३. परशुः सर्वलोहमयश्चतुर्विशत्यङ्गुलः । -ऋर्थशास्त्र २।१८, सं० टी०

७४. शिवराममूर्ति - श्रमरावती० फलक १०, चित्र ३

७५. वश० पुष्ठ ४३३, ४६६, ५५६, ५६७

७६. बनर्जी - वही, पृ० ३३०, फलक १, चित्र १६, १६, २१

७७. यश० ५० १४४, ४६४

७८. प्रासप्रसरः ससौष्ठवं प्रासं ५रिवर्तथन् , सत्कारिवत्रासितदिकक्षरीन्द्रः प्रासो मदीयः समराङ्गरोषु । सक्तक्षटं त्वां च इयं च भित्वा यास्यत्ययं दूत इवाहिलोके ॥ -पृ० ५६१

म॰म॰ गणपित शास्त्री ने लिखा है कि प्रास चौबीस अंगुल व दो पीठ का बनता था। यह सम्पूर्ण लोहे का होता था तथा बीच में काठ भरा रहता था। १७. कुन्त

कुन्त का उल्लेख पांचाल नरेश के दूत के प्रसंग में हुआ है। कुन्त-विशेषज्ञ को सोमदेव ने कुन्तप्रताप कहा है। <sup>=</sup>°

कुन्त सीघे और अच्छे बांस की लकड़ी लगाकर बनाया जाता था। इसे कंपा कर दूर से वक्षस्थल पर प्रहार करते थे।

संस्कृत टीकाकार ने कुन्त का पर्याय प्रास दिया है। दे किन्तु सोमदेव इन दोनों को भिन्न-भिन्न मानते हैं, वयोंकि उन्होंने एक ही प्रसंग में दोनों का अलग-अलग उल्लेख किया है। कौटिल्य ने भी दोनों को भिन्न माना है। दे सात हाथ लम्बा कुन्त उत्तम, छह हाथ लम्बा मध्यम तथा पाँच हाथ लम्बा किन्छ, इस तरह तीन प्रकार के कुन्त बनाये जाते थे—

हस्ताः सप्तोत्तमः कुन्तः षड्ढस्तैश्चैव मध्यमः । किनिष्ठः पंचहस्तैस्तु कुन्तमानं प्रकीतितम् ।।

- अर्थशास्त्र २। १८, सं० टी०

### १८. भिन्दिपाल

भिन्दिपाल का एक बार उल्लेख हैं। चण्डमारी के मन्दिर में कुछ सैनिक भिन्दिपाल लिये थे। में मन्मन गणपित शास्त्री के अनुसार बड़े फनवाले कुन्त को ही भिन्दिपाल कहते थे। कि मत्स्यपुराण (१६०,१०) के अनुसार भिन्दिपाल लोहे का (अयोमय) होता था तथा फेंककर इसका प्रहार किया जाता था। वैजयन्ती (पृ०११७,१,३३१) में इसे लम्बे सिरे वाली लम्बी वर्छी कहा है। अ

७६. प्रासश्चतुर्विशत्यङ्गुलो दिपीठ :सर्वलोहमयः काष्ठगर्भश्च ।

<sup>-</sup> अर्थशास्त्र २।१८ सं० टी०

च०. कुन्तप्रतापः सकोपं कुन्तमुत्तालयन् । -पृ० ४५६

दर. ऋजुः सुवंशोऽिप मदीय एष कुन्तः शकुन्तान्तकतर्पणाय । निर्मिच वचः पिठरप्रतिष्ठां तस्यासृजाजन्यमुवं विभर्ति ॥ -वही

८२. कुन्तः प्रासः । -वही, सं० टी०

<sup>⊏</sup>३. ५० ५६१

८४. ऋर्थशास्त्र, २।१८

८४. श्रपरेश्च . . . मुषु डिमिन्दिपाल . . . . । -पृ० १४४

८६. भिन्दिपालः बुन्त एव पृथुफलः । -श्रर्थशास्त्र २। १८, सं० टी०

८७. चन्नवर्ती पी० सी० - दी आर्ट आफ वार इन ऐशियेंट इशिडया, पृ० १६०

#### १६. करपत्र

करपत्र दाँते बनी हुई लोहे को लम्बी पत्ती होती है, जिसे आजकल करौंत कहा जाता है। करपत्र या करौंत छोटी-बड़ी अनेक प्रकार की होती है और लकड़ी चीरने के काम में आती है। सोमदेत्र ने दन्तपंक्ति को करपत्र की उपमा दी है।

#### २०. गदा

गदा का भी एक बार उल्लेख है। सोमदेव ने गदा चलाने में कुशल योद्धा को गदाविद्याधर कहा है<sup>८९</sup>। गदाविद्याधर गदा को घुमाता हुआ कहता है कि हे दूत, जाकर अपने स्वामी से कह दे कि हमारे सम्राट से दो-तीन दिन में ही आकर मिल ले, अन्यथा गदा से सिर फोड़ दूँगा।<sup>९०</sup>

गदा एक प्रकार का मोटा और भारी डण्डानुमा हथियार होता था। शिल्प और कला में इसके अनेक प्रकार मिलते हैं। भारतीय साहित्य में बलराम, भीम और दुर्योघन गदा के उत्कृष्ट चलाने वाले माने जाते हैं। विष्णु के भी शंख, चक्र और कमल के अतिरिक्त एक हाथ में गदा का अंकन मिलता है। पादा का निशाना प्रायः सिर को बनाया जाता था जिससे सिर चूर-चूर हो जाये।

सोमदेव के वर्णन से स्पष्ट है कि गदा को जोर से घुमाकर फेंका जाता था। गदा को बार-बार घुमाने से हवा का जो तीव्र वेग होता, उससे हाथी भी भागने छगते।

# २१. दुस्फोट

ं दुस्फोट का उल्लेख चण्डमारी देवो के मन्दिर के प्रसंग में हुन्ना है<sup>९४</sup>। संस्कृत

<sup>==.</sup> सा दन्तपंक्तिः करपत्रवक्त्रश्यामच्छविः । ए० १२३

८१. गदाविद्याधरः सगर्वं गदामुत्तम्भयन् ।—पृ० ५६२

६०. द्तैवं विनिवेदयात्मविभने द्वित्रीर्दिनैर्मरप्रमुं, पश्यागत्य यदि श्रियरतन मता नो चेदियं दास्यति । श्रान्त्यावृत्तिविजृम्भितानिजनलोत्तालीकृताशागजाः, मूर्थानं भटिति रफुटच्छलनलं त्वत्कं मदीयंगदा ॥—ए० ५६२

६१. शिवराममूर्ति - अमरावती स्कल्पचर्स, पृ० १२६

६२. वही, ५० १२६

१३. देखो, फुटनोट संख्या १०

६४. यमावासप्रवेशपरपासपहिसदुःस्फोट ।-- ५० १४५

टीकाकार ने इसका अर्थ मूसर्ल किया है। मूसल लकड़ी का बना एक लम्बा तथा पैना उपकरण होता था। यह प्रायः खदिर की लकड़ी का बनाया जाता था। कौटिल्य ने इसकी गणना चल यन्त्रों में की है।

मूसल का अंकन शिल्प में संकर्षण बलराम के एक हाथ में किया जाता है। वर्तमान में मूसल एक घरेलू उपकरण बन गया है। घान आदि को ओखली में कूटने के लिए इसका उपयोग किया जाता है।

#### २२. मुद्गर

मुद्गर का उल्लेख दो बार हुआ है। सम्राट यशोधर के यहाँ मुद्गरघारी सैनिक भी थे। १८ चण्डमारी के मन्दिर में भी कुछ लोग मुद्गर लिये खड़े थे। १ संस्कृत टोकाकार ने मुद्गर का अर्थ लेहे का घन किया है। १०० अमरावती की कला में इसका अंकन मिलता है। १०१

#### २३. परिघ

परिघ का उल्लेख एक उपमा में हुआ है। घोड़ों को सोमदेव ने शत्रु सेना के डिगाने में परिघ के समान कहा है। यह उण्डे-जैसा लोहे का बना अस्त्र था। महाभारत में इसका उल्लेख कई बार हुआ है। यह भी गदा की जाति का हथियार था।

#### २४. दण्ड

सोमदेव ने दण्डधारी योद्धाओं का उल्लेख किया है। 108 संभवतया दण्ड

६५. दुःस्फोटाश्च मुसलानि ।- वही, सं० टी०

६६. मुसलयष्टिः खादिरः श्रूलः ।—श्रर्थशास्त्र २।१८, सं० टी०

६७. बनर्जी - वही, पृ० ३३०

६८. मुद्गरप्रहार:-सपिंद मम रणाये मुद्गरस्यायतः स्याः।--पृ० ५५७

६६. ऋपरैश्च यमावासप्रवेश'''मुद्गर-। सं० १० १४५

१००. मुद्गरस्य लोहघनस्य ।-वही, सं० टी०

१०१. शिवराममूर्ति, श्रमरावती स्कल्पचर्स, फलक १०, चित्र १२

१०२. परवलस्खलने परिघाः हयाः ।—पृ० ३२५

१०३. चक्रवर्ती—द आर्ट आफ वार इन ऐंशियेग्ट इग्डिया, फुटनोट, ३

१०४. उदात्तदीर्घदगडविडिम्बतदोर्दगडमगडलै: प्रशास्तृभि: ।— ५० ३३१ दगडपाशिक्रमटान। दिदेश ।— ५० ५०

गदा के समान ही हथियार होता था। भारतीय सिक्कों में गदा और दण्ड का इतना साम्य है कि उनको पृथक्-पृथक् करना कठिन है। रें

## २५. पट्टिस

पट्टिस का दो बार उल्लेख है। उत्तरापथ की सेना में तथा चण्डमारी देवों के मन्दिर में कुछ योद्धा पट्टिस लिये हुए थे। गणपित शास्त्री ने पट्टिस को उभयान्त त्रिशूल कहा है। पें संभवतया पट्टिस लोहे का बना होता था, जिसके दोनों ओर त्रिशूल की तरह तीन-तीन नुकीले दांते बनाये जाते थे।

#### २६. चक्र

चक्र का दो बार उल्लेख है। १०९ चक्र पहिए की तरह गोल आकार का लोहे का अस्त्र था। सोमदेव के विवरण से ज्ञात होता है कि चक्र को जोर से घुमा कर इस प्रकार फॅका जाता था कि सीधा शत्रु के सिर पर गिरे। कुशलतापूर्वक फॅके गये चक्र से हाथियों तक के सिर फट जाते थे। ११०

चक की कई जातियाँ होती थीं। सुदर्शन चक्र भगवान् विष्णु का आयुध माना जाता है। कला में इसके दो रूप अंकित मिलते हैं। कहीं-कहीं चक्र का अंकिन पूर्ण विकसित कमल की तरह भी मिलता है जिसमें पंखुड़ियाँ आरों का कार्य करती हैं।

### २७. भ्रमिल

चण्डमारी के मन्दिर में कुछ सैनिक भ्रमिल घुमाकर पक्षियों को भयभोत कर रहे थे। १९२२ संस्कृत टीकाकार ने भ्रमिल का अर्थ चक्र किया है। १९३३

१०५. बनजी-वही, पृ० ३२६

१०६. करोत्तमिमत-प्रासपहिस-स्रोत्तरपथनलम् ।-पृ० ४६५

१०७. त्रपरैश्च यामावासप्रवेशपरप्रासपट्टिस । – पृ० १४५

१०८. पहिस उभवान्तित्रशूलः।-- प्रथंशास्त्र २।१८ सं० टी०

१०६. ए० ५५८, ३६०

११०, निपाजीव इव स्वामिन्स्थिरीकृतनिजासनः।
चक्रं श्रमथ दिक्पालपुरभाजनसिद्धये॥—पृ० ३६०
चक्रविकमः सात्तेषं चक्रंपरिक्रमथन्,
नो चेद्वेरिकरीन्द्रकुम्भदलनव्यासक्तरक्तं मुद्द-,
सुक्तं चक्रमकालचक्रमिव ते मूर्धिन प्रपाति शृबम्॥—पृ० ५५=

१११. बनर्जी - बही पृ० ३२८, फलक ७, चित्र ४,७। फलक ६, चित्र १

११२. भ्रमिलभ्रमिमीषितः—। पृ० १४४

११३. भ्रमिलं चक्रम् ।—वही, सं० टी०,

### २८. यष्टि

सोमदेव ने याष्टीक सैनिकों का उल्लेख किया है। १९४ संस्कृत टीकाकार ने याष्टीक का पर्याय प्रतिहारी दिया है। १९५० यिष्ट धारण करने वाले प्रतिहारी याष्टीक कहलाते थे। म० म० गणपित शास्त्री ने यष्टि को मूसल की तरह नुकी ले तथा खिंदर की लकड़ी से बनने वाली बताया है। १९६ सोमदेव ने भी एक स्थान पर हाथो की सूंड को यष्टि से उपमा दी है, इससे भी यष्टि के स्वरूप की पहचान हो जाती है।

शिवमारत (२५,२२) तथा भट्टीकाव्य (५,२४) में भी याष्टीक सैनिकों के उल्लेख आये हैं। १९८

#### २६. लांगल

पांचाल नरेश के दूत के प्रसंग में लांगलधारी सैनिक का उल्लेख है। "लांगल संभवतया सम्पूर्ण लोहे का बनता था। सोमदेव के वर्णन से ज्ञात होता है कि लांगल का आकार ठीक वैसा ही होता था जैसा वर्तमान में खेत जोतने के काम में लिया जाने वाला हल। सोमदेव ने लिखा है कि लांगल का प्रयोक्ता यदि कुशल हो तो अवेला ही सम्पूर्ण युद्ध रूपी खेत को जोत डालता है। विपक्षियों के शरीर की नर्से चरमरा जाती हैं, चमड़ा फटकर अलग हो जाता है, खून सहस्रधार होकर बहने लगता है और शरीर की हड़ियां घनुष को कोटि की तरह चटपट शब्द करती हुई सौ टूक हो जाती हैं।

हल संकर्षण बलराम का बायुच माना जाता है।

त्रुटदत्नुशिरान्ताः कीर्णकृत्तिप्रतानाः,

चरदविरलरलस्फारधरासहस्राः।

स्फुटदटनिकठोरष्टाकृतास्थीः समीके.

मम रिपुहृदयालीलींगलं लेलिखीति ॥ - ५० ५ ४६

१२१. बनजी - बही, पृ० ३२८

११४. इतस्ततष्टोकमानैर्याष्टीकैर्विनीयमानानुकसेवकम्।—पृ० ३७२

११५. याष्ट्रीकैः प्रतिहारेः।—वही, सं० टी०

११६. मुसलयष्टि: खादिर: ग्रूल: 1- अर्थशास्त्र २।१८, सं० टी०

११७. यृष्टिरदः।--पृ० ३०१

११८. उद्धृत, आप्टे - संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी, पृ० १३१२

११६. सं० पू०, ५० ५५६

१२०. लांगलगरलः सोल्लुगठालापं लांगलमुदानयमानः — हे धीराः, कृतं भवतां समरसंरम्भण, यस्मादिदमेकमेव—

### ३०. शक्ति

शक्ति के प्रयोग में कुशल सैनिक को सोमदेव ने शक्तिकार्तिकेय कहा है। शक्ति सम्पूर्ण रूप से लोहे का बना भाले के समान अत्यन्त तीक्ष्ण आयुष्य था। यह स्कन्दकार्तिकेय तथा दुर्गा का अस्त्र माना जाता है। कार्तिकेय की मूर्ति के बार्ये हाथ में शक्ति का अंकन देखा जाता है। शेर सोमदेव के द्वारा प्रयोग किये गये शक्तिकार्तिकेय पद में भी यही घ्वनि है।

### ३१. त्रिशुल

तिशूल का भी उल्लेख पांचाल नरेश के दूत के प्रसंग में हुआ है। पर्भ स्वयं सोमदेव के वर्णन से तिशूल के विषय में पर्याप्त जानकारी प्राप्त हो जाती है। तिशूल की तीन शिखाएँ होती हैं। इसका प्रहार वक्षस्थल पर किया जाता है। तिशूल भैरव का अस्त्र माना जाता है।

शिल्प में भी त्रिशूल महादेव का अस्त्र माना गया है। कहीं-कहीं परशु के साथ तथा कहीं कहीं केवल त्रिशूल का अंकन मिलता है।

## ३२. शंकु

शंकुधारी सैनिक को सोमदेव ने शंकुशार्द्रल कहा है। शंकु लोहेया खदिर की लकड़ी का बना एक प्रकार का भालाया बर्छी जैसा शस्त्र होताया। इसका प्रयोग फेंक कर करते थे।

१२२. पृ० ५६२

१२३. सर्वलौहमयीशक्तिरायुधिवशेषः।-वही, सं० टी०

तुलना - राक्तिश्च विविधास्तीच्छाः।--महाभारतं, स्रादि पर्व, ३०,४६

१२४. भटशाली - द श्राइकोनोग्राफी श्राफ बुद्धिस्ट प्रग्ड ब्राह्मे निकल स्कल्पचर्स, पृष्ठ १४७, फलक ५७, चित्र ३ (ए)

१२५. पृ० ५६०

१२६. त्रिशूलभैरवः सास्यं त्रिशूलं वलगयन्-

इदं त्रिशूलं तिसृभिः शिखाभिर्भागत्रयं वत्तसि ते विधाय - पृ० ५६०

१२७. बनर्जी -- वही पु० ३३०, फलक १, चित्र १६, १६, २१ (केवल त्रिशःल ) फलक १, चित्र १४, फलक ⊏, चित्र १,३, फलक ६, चित्र १,२

१२८. पृ० ५६३

१२६. ऋयः शंकुचितां रचा शतब्नीमथ शत्रवे ( ऋचिपत् )। —रघुवंश, १२।५६

#### ३३. पाश

पाश का उल्लेख भी एक बार हुआ है। लक्ष्मी-प्राप्ति की इच्छा को आशा-पाश कहा गया है। सोमदेव के वर्णन से लगता है कि पाश का प्रयोग पैरों में स्कावट डाल कर गत्यवरोध के लिए किया जाता था।

पाश के सम्बन्ध में डाक्टर पी० सी० चक्रवर्ती ने निम्नप्रकारसे विशेष जान-कारी दी हैं —

ऋग्वेद (९,८३,४ - १०,७३,११) में पाश वरुण तथा सोम का अस्त्र बताया गया है। कर्णपर्व (५३,२३) में इसे शत्रु के पैरों को बाँधने वाला, अतएव पादबन्ध कहा है। अग्निपुराण (२५१,२) के अनुसार पाश दस हाथ लम्बा तथा किनारों पर फन्दे युक्त होना चाहिए। इसका सामना हाथ की ओर रहना चाहिए। पाश सन (जूट), मूंज, भांग, तांत, चमड़ा अथवा किसी अन्य मजबूत धागे से बनी रस्की का बनाना चाहिए, इत्यादि।

नीतिप्रकाशिका (४,४५,६) के अनुसार पाश पीतल की बनी छोटी पत्तियों से बनाया जाता था। शुक्रनीति (४।७) के अनुसार पाश तीन हाथ लम्बा डण्डे के आकार का बनाया जाता था, जिसमें तीन नुकीले दाँते तथा लोहे की रस्सी (तार या सांकल) लगी होती थी। सम्भवतया प्राचीन पाश का विकास इस रूप में हुआ हो।

### ३४. वागुरा

स्वेत केशों को सोमदेव ने मनरूपी मृग की चेष्टा नष्ट करने के लिए वागुराके समान कहा है। सं० टीकाकार ने वागुरा का अर्थ बंधनपाश किया है।

वागुरा भी एक प्रकार का पाश हो था। पाश और वागुरा में अन्तर यह था कि पाश द्वारा शत्रु के चलते-फिरते कूट यन्त्र फँसाए जाते थे तथा वागुरा से गज या हाथी पर सवार सैनिकों को खींच लिया जाता था।

१३०. लद्दमीलवलाभाशापाशस्खलितमतिमृगीप्रचारस्य ।—पृ० ४३३

१३१. चक्रवर्ती - द श्रार्ट श्राफ बार इन ऐशियेंट इंडिया, ए० १७२

१३२. हृदयहरिगास्येहाध्वंसप्रसाधनवागुराः।—पृ० २५३

१३३. वागुरा बन्धनपाशाः। —सं० टी०, वही

१३४. अग्रवाल - हर्षचरित, ए० ४०, फलक ४, चित्र २०

## ३५. क्षेपिएहस्त

क्षेपणिहस्त का एक बार उल्लेख हैं। यह एक लम्बी रस्सी में बीच में चमड़ा या रस्सी का ही बिना हुआ चौड़ा पट्टा-सा लगाकर बनाया जाता है। इस पट्टे में पत्थर के दुकड़े रख कर जोर से घुमाकर छोड़ते हैं। वर्तमान में इसे 'गुथनियां' कहते हैं। इसके द्वारा फेंका गया पत्थर का टुकड़ा बन्दूक की गोलो की तरह चोट करता है। पिक्षयों से खेत की रखवाली करने के लिए रखवाला एक ऊँचे मचान पर से क्षेपणिहस्त द्वारा चारों ओर दूर-दूर तक पत्थर फेंकता है। जोर से क्षेपिणहस्त छोड़ने से सन्न-न-न की आवाज होती है। सोमदेव ने भी इसी भाव को व्यक्त किया है। वे कहते हैं कि हे राजन्, राजधानी छपी खेत में स्थित होकर दूरस्थ भी शत्रु छपी पिक्षयों को सेना छपी पत्थरों के द्वारा महान् शब्द करते हुए क्षेपणिहस्त को तरह भगाओ (या मारो)।

### ३६. गोलधर

गोलधर का एक बार यशोधर के जुलूस के प्रसंग में उल्लेख है। संस्कृत टीकाकार ने इसका पर्याय गोफणहस्त किया है। अप्टे साहब ने गोलासन का एक अर्थ एक प्रकार की बन्दूक भी किया है।

१३५. दूरस्थानि भूपाल चेत्रेऽस्मित्ररिपचिख:। बलोपलमहाघोषैः चिप चेपश्चिहस्तवत्॥—पृ० ३६

१३६. गोलधनुर्धरगोधाधिष्ठितवृत्तिभि: 1-पृ० ३३२

१३७. गोलधराश्च गोफग्रहस्ताः।—वही, सं० टी०

१३८. ए काइंड श्राफ गन, श्राप्टे – संस्कृत-इंग्लिश डिक्शनरो, पृ० ६७४

अध्याय तीन लित कलाराँ स्रौर शिल्प-विज्ञान

# गीत, वाद्य और नृत्य

गीत, वाद्य और नृत्य के लिए प्राचीन शब्द तौर्यत्रिक था। अमरकोषकार ने लिखा है कि तौर्यत्रिक शब्द से गीत, वाद्य और नृत्य का ग्रहण होता है ( अमरकोष, ११६११)। सोमदेव ने लिखा है कि मारिदत्त राजा ने तौर्यत्रिक में गन्धर्व लोक को जीत लिया था (तौर्यत्रिकातिशयविशेषविजितगन्धर्वलोकः, १९१६, हिन्दी)। सोमदेव के युग में गीत, वाद्य और नृत्य का खूब प्रचार था। सम्राट्यशोधर को गीतगन्धर्वचक्रवर्ती, वाद्यविद्याबृहस्पित तथा नृत्तवृत्तान्तभरत (३७६-३७७ हिन्दी) कहा गया है। गन्धर्व जाति संगीत में सर्वश्रेष्ठ मानी जाती है। बृहस्पित द्वारा वाद्यविद्या पर लिखित कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता। वे विद्या के देवता अवश्य माने जाते हैं। भरतमुनि का नाटचशास्त्र प्रसिद्ध है। सोमदेव ने भरतमुनि का अनेक बार स्मरण किया है। सहस्रकूट चैत्यालय को भरतपदवी के समान विधि, लय और नाटच से युक्त बताया है ( भरतपदवी इव विधिलयनाटचा-डम्बर: २४६।२३, उत्त०)। नृत्त, नाटच, ताण्डव, अभिनय आदि के विशेषज्ञ भरत-गुत्रों का भी सोमदेव ने स्मरण किया है (३२०। २-३, हिन्दी)।

दशवीं शताब्दी में संगीत, वाद्य और नृत्य का विशेष प्रवार था। यशोधर का हस्तिपक इतना अच्छा गाता था कि महारानी भी पाशाकृष्ट की तरह उसकी और खिच गयों। छठे आश्वास की दशवीं कथा में धन्वन्तरी नगर-नायक के घर रात्रि में नृत्य देखते रहने के कारण देर से घर लौटता है। महाराज यशोधर स्वयं नाटचशाला में जाकर रंगपूजा करते हैं तया नृत्य आदि के विशेषशों के साथ नाटचशाला में अभिनय आदि देखते हैं (३२०, हिन्दो)।

#### गीत

यशस्तिलक में गीत के विषय में पर्याप्त जानकारी आयी है। यशोघर कहता है— 'उसका गला इतना मधुर है कि उसके गाने से सूखे वृक्ष भी पल्लवित और पृष्पित हो जाते हैं। लिलत कलाओं में गीत का विशेष महत्त्व है। गाने में उस्ताद मनुष्य यदि स्वभाव से क्रूर भी हो तो भी स्त्रियाँ उसकी ओर आकर्षित होती हैं। गायक यदि कुरूप भी हो तो भी वह स्त्रियों के लिए कामदेव के समान

सुन्दर और प्रियदर्शन होता है। जिन स्त्रियों का दर्शन भी दुर्लभ हो वे भी गीत-से आकर्षित होकर ऐसी चली आती हैं जैसे पाश से खिबो चली आती हों। कुशल गीतकार के द्वारा गाया गया गीत मनस्विनी स्त्रियों के मन में भी एक विचित्र-सी स्थिति पैदा कर देता है।

गीत और स्वर का अनन्य सम्बन्ध है। सोमदेव ने सप्त स्वरोंका उल्लेख किया है (सप्तस्वरैः, पृ० ३१९)। अमरकोषकार ने वोणा के सात स्वर बताए है—(१) निषाद, (२) ऋषभ, (३) गान्धार, (४) षड्ज, (५) मध्यम, (६) धैवत, (७) पंचम (१।३।१)। हस्ति के वृंहित-जैसे स्वर को निषाद, बैल-जैसे स्वर को ऋषभ, धनुष्टंकार-जैसे स्वर को गान्धार, मयूर-जैसे स्वर को षड्ज, कौंचप्जैसे स्वर को मध्यम, घोड़े के ह्रिषत जैसे स्वर को धैवत तथा कोयल के कूकने-जैसे स्वर को पंचम स्वर कहते हैं।

#### वाद्य

यशस्तिलक में वाद्यविषयक बहुमूल्य और प्रचुर सामग्री के उल्लेख हैं। सब का संक्षिप्त विवेचन इस प्रकार है:

#### ग्रातोद्य

यशस्तिलक में वाद्यों के लिए सामान्य शब्द आतोद्य आया है। सोमदेव ने लिखा है कि नन्दिगण आतोद्य के द्वारा सरस्वती का पूजन करते थे। नाटचशास्त्र तथा अमरकोष में भी चार प्रकार के वाद्यों के लिए सम्मिलित शब्द आतोद्य ही दिया है। ४

१. एष दि किल निसर्गकलकपठतया शुष्कानिष तरून् पल्लवयतीत्यनेकशः कथितं कुमारेण । गृणन्ति च कलासु गीतस्यव परं महिमानसुपाध्यायाः । सुप्रसुवतं दि गीतं स्वभावदुर्भगमिष नरं करोति युवतीनां नयनमनोविश्रामस्थानम् । भविति कुरूपोऽपि गायनः कामदेवादिष कामिनीनां प्रियदिशिनः । गानेन हि दुर्दशां श्रिषि योषितः पारोनाकृष्टा इव सुतरां संगच्छन्ते । कुरालैः कृतप्रयोगं हि गेयमपनीय मानग्रहमपरमेव कंचिदनन्यजनसाध्यमाथिमुत्पादयित मनस्विनीनाम् ।-पृ० ५५ उत्त०

२. अमरकोष, सं० टी० १।३।१

३. श्रातोचेन च नंदिभि:। ए० ३१६

४. नाटवशास्त्र २८।१, श्रमरकोष १। १। ६

घन, सुषिर, तत और अवनद्ध, ये चार प्रकार के वाद्य हैं। जो वाद्य ठोकर लगा कर बजाये जाते हैं, वे घन कहलाते हैं। जैसे घंटा आदि। जो वाद्य वायु के दबाव से बजाये जाते हैं, वे सुषिर कहलाते हैं। जैसे वेणु आदि। जो वाद्य तन्तु, तार या ताँत लगाकर बनाये जाते हैं, वे तत कहलाते हैं। जैसे वीणा आदि। और जो वाद्य चमड़े से मढ़े होते हैं, वे अवनद्ध कहलाते हैं। जैसे मृदंग आदि।

यशस्तिलक में विभिन्न प्रसंगों में तेईस प्रकार के वादिशों के उल्लेख हैं:

| १. शंख,     | २. काहला,     | ३. दुंदुभि,   | ४. पुष्कर,  |
|-------------|---------------|---------------|-------------|
| ५. ढनका,    | ६. आनक,       | ७. भम्भा,     | ८. ताल,     |
| ९. करटा,    | १०. त्रिविला, | ११. डमरुक,    | १२. रुंजा,  |
| १३. घंटा,   | १४. वेणु,     | १५. वोणा,     | १६. झल्लरी, |
| १७. वल्लको, | १८. पणव,      | १९. मृदंग,    | २०. भेरी,   |
| २१. तूर,    | २२. पटह,      | २३. डिण्डिम । |             |

इनमें से प्रथम सोलह का उल्लेख युद्ध के प्रसंग में एक साथ भी हुआ है। इनके विषय में विशेष जानकारी निम्नप्रकार है:

### १. शंख

यशस्तिलक में शंख का उल्लेख कई बार हुआ है। युद्ध के प्रसंग में सोमदेव ने लिखा है कि शंख बजे तो दशों दिशाएँ मुखरित हो उठों। एक प्रसंग में सन्ध्याकाल में मृदंग और आनक के साथ शंख के कोशाहल की चर्चा है। एक स्थान पर पूजा के अवसर पर अन्य वाद्यों के साथ शंख का भी उल्लेख है (पृष्ठ ३८४ उत्त०)।

शंख की सर्वश्रेष्ठ जाति पाञ्चजन्य मानी जाती है। भगवद्गीता के अनुसार श्रीकृष्ण के हाथ में पाञ्चजन्य शंख रहता था। सोमदेव ने इन दोनों तथ्यों का उल्लेख किया है।

संगीतशास्त्र में शंख की गणना सुषिर वाद्यों में की जाती है। यह शंख नामक जलकीट का आवरण है और जलस्थानों – विशेषकर समुद्रों में उपलब्ध

प्र. घनसुषिरततावनद्धवादनाद ।—पृ० ३८४ उत्त०

६. पृ० ५८०-८१

७. तारतरं स्वनत्सु मुखरितनिखिलाशामुखेषु शंखेषु ।- ए० ५८०

द. मृदंगानकशंखकोलाइले ।-पृ० ११ उत्त०

१. कम्बुकुलमान्ये च पाछजन्ये कृष्णकरपरिग्रहिनरवधीनि व्यधादहानि । - पृ० ७१ १५

होता है। वाद्यों में शंख ही ऐसा है जो पूर्णतया प्रकृति द्वारा निर्मित है और अपने मौलिक रूप में भी वादन योग्य होता है। संगीत-पारिजात में लिखा है कि वाद्योपयोगी शंख का पेट बारह अंगुल का होता है तथा मुखविवर बेर के बराबर। वादन-सुविधा के लिए मुखविवर पर धातु का कलश लगाकर बनाये गये भी शंख उपलब्ध होते हैं। भारतवर्ष में शंख का प्रयोग प्राचीन काल से चला आया है और आज भी मंगल कार्यों के अवसर पर शंख फूकने का रिवाज है।

साधारणतया शंख से एक हो स्वर निकलता है, किन्तु इससे भी राग-रागितयाँ उत्पन्न की जा सकती हैं। श्री चुन्नीलाल शेष ने अपने एक लेख में लिखा है कि मैसूर राज्य के राज्यगायक स्वर्गीय पण्डित प्रभुदयाल ने कांकरौली नरेश गोस्वामी श्री बजभूषणलाल जी महाराज के सम्मुख इस वाद्य का प्रदर्शन किया था और उससे सब राग-रागितयाँ निकाल कर मुनायो थीं। इस शंख के पेट का परिमाण बारह अंगुल के ही लगभग था। मुखिववर पर मोम से स्वर्ण कलश चिपकाया हुआ था। मुख और स्वर्ण कलश के बीच मकड़ी के जाले की झिल्ली लगी थी।

### २. काहला

काहला का उल्लेख यशस्तिलक में दो बार हुआ है। एक प्रसंग में सोमदेव ने लिखा है कि जब काहलाएँ बजने लगीं तो उनके नाद को प्रतिध्वित से दिशाएँ, पर्वत तथा गुफाएँ शब्दायमान हो उठीं। संस्कृत टीकाकार ने काहला का अर्थ धत्रे के फूल की तरह मुँहवाली भेरी किया है।

संगीतरत्नाकार में भी काहला को घतूरे के फूल की तरह मुँहवाला वाद्य कहा गया है किन्तु यशस्तिलक के टीकाकार का काहला को भेरी कहना उपयुक्त नहीं, क्योंकि भेरी स्पष्ट ही अवनद्ध वाद्य है और काहला सुषिर वाद्य । जातक साहित्य तथा जैन कल्पसूत्र (पृ० १२०) में भेरी का उल्लेख अवनद्ध वाद्यों में हुआ है ।

काहला तीन हाथ लम्बा, छिद्र युक्त तथा धतूरे के फूल की तरह मुँहवाला सुषिर वाद्य है। यह सोना, चाँदी तथा पीतल का बनाया जाता है। इसके

१०. चुन्नीलाल रोष- श्रष्टछ।प के वाद्य-यन्त्र, बजमाधुरी, वर्ष १३, श्रंक ४

११. ध्मायमानासु प्रतिशब्दनादिति गन्तर्गिरिगुहामण्डलासु ।--पृ० ५८०

१२. काहलासु धत्तृरपुष्पाकारमुखमेरिषु ।-वही, सं० टी०

१३. धत्तरकुसुमाकारवदनेन विराजिता।-६।७६४

बजाने से हा-हू शब्द होते हैं। १४ उड़ीसा में अभी भी इस वाद्य का प्रचलन है। ३. दुंदुभि

यशस्तिलक में दुंदुभि का दो बार उल्लेख है। युद्ध के प्रसंग में लिखा है कि जब दुंदुभि बजने लगे तो उनकी ध्विन से समुद्र क्षोभित हो उठे। यशोधर के जन्म के समय भी दुंदुभि बजने के उल्लेख हैं।

दुंदुभि अवनद्ध वाद्य है। यह एक मुँहवाला तथा मुँह पर चमड़ा मढ़कर बनाया जाता है और डंडे से पीट-पीटकर बजाया जाता है। विशेषकर मंगल और विजय के अवसर पर दुंदुभि बजाने का प्राचीन काल से ही प्रचलन रहा है। वेदकाल में भूमि-दुंदुभि और दुंदुभि का प्रचुर प्रचार था।

## ४. पुष्कर

पुष्कर का यशस्तिलक में दो बार उल्लेख है। युद्ध के समय सुर-सुन्दिरयों के कानों को कष्ट देने वाले पुष्कर बजे। १८ श्रुतसागर ने पुष्कर का अर्थ एक स्थान पर मर्दल और दूसरे स्थान पर मृदंग किया है। १९

अवनद्ध वाद्यों के लिए पुष्कर का सामान्य अर्थ में प्रयोग होता है। कभी-कभी अवनद्ध वाद्य विशेष के लिए भी प्रयोग किया जाता है। सोमदेव ने सामान्य अर्थ में प्रयोग किया है। नाट्यशास्त्र में मृदंग, पणव और दर्दुर को पुष्करत्रय कहा गया है। के संगोतरत्नाकरकार ने भी उसी का सन्दर्भ दिया है। महाभारत में पुष्कर का सामान्य अर्थ में प्रयोग हुआ है। कालिदास ने

१४. ताम्रजा राजती यद्वा कांचनी सुविरान्तरा।
धत्तूरकुसुमाकारवदनेन विराजिता॥
इस्तत्रयमिता दैर्ध्ये काहला वाद्यते जनैः।
हाहूवर्णवती वीरविरुद्दोच्चारकारिणी॥
—संगीतरस्नाकर ६।७६४-६५

- १५. ध्वनत्सु चोभिताम्भोनिविनाभिषु दुन्दुभिषु ।--ए० ५८०
- १६. दुन्दुभिध्वनिरुत्तस्थे ।-पृ० २२८
- <mark>१७. संगीतरत्नाकर, ६।११४५-४७</mark>
- १८. शब्दायमानेषु सुरसुन्दरीश्रवशास्व तरेषु पुष्करेषु ।-१० ५८१
- १६. पुष्करेषु मर्दलेषु ।-वही, सं० टी० पुष्करवत् मृदंगमुखवत् ।-पृ० २२६ उत्त०, सं० टी०
- २०. नाट्यशास्त्र ३३।२४, २५
- २१. प्रोक्तं मृदंगराब्देन मुनिना पुष्करत्रयम् ।-स० र० ६।१०२७
- २२. ऋवादयन् दुंदुभीश्च शतशस्त्रैव पुष्करान् ।-महा० ६।१३।१०३

भी रघुवंश और मेघदूत में पुष्कर का उल्लेख किया है।

#### प्र. ढक्का

यशस्तिलक में ढनका का उल्लेख युद्ध के प्रसंग में हुआ है। ढनकाएँ पीटी जाने लगीं तो सेना के हाथियों के बच्चे डर गये। अधुतसागर ने ढनका का अर्थ ढोल किया है।

ढक्का या ढोल एक अवनद्ध वाद्य है। काशिकाकार ने भी अवनद्ध वाद्यों में इसका उल्लेख किया है। यह लकड़ी का बना वर्तुलाकार वाद्य है, जिसके दोनों मुंह पर चमड़ा मढ़ा रहता है। आजकल भी ढक्का या ढोल का प्रचलन है। बड़े ढोल डण्डे से पीटकर बजाये जाते हैं, छोटे ढोल हाथ से भी बजाये जाते हैं। छोटे ढोल को ढोलकी या ढुलकिया कहा जाता है।

#### ६. ग्रानक

आनक का यशस्तिलक में कई बार उल्लेख है। श्रुतसागर ने आनक का अर्थ पटह किया है।

आनक एक मुँहवाला अवनद्ध वाद्य है, जिसके बजाने से मेघ या समुद्र के गर्जन के समान भयानक आवाज होती है। सोमदेव ने लिखा है कि प्रलयकाल के कारणा क्षुभित सप्तार्णव के शब्द की तरह घोर शब्द करनेवाले आनक बजे। संस्कृत में आनक की व्युत्पत्ति इस प्रकार होगी—आनयित उत्साहवतः करोति, अनु-णिच्-णवुल । प्राचीन साहित्य में आनक के अनेक उल्लेख मिलते हैं। महा-भारत में आनक का कई बार उल्लेख है। आजकल के नौबत या नगारा से इसकी पहचान करना चाहिए।

२३. तूर्यंराहतपुष्करैः।-रघुवंश १७।११

पुष्करेष्वाइतेषु ।-मेघदूत ६८

२४. प्रहितासु वित्र।सितसैन्यसामजचिवकासु ढक्कासु ।-५० ५८० (चिक्का: करिशिशवः, श्रीदेव)

२५. दनकास दोल्लवादित्रेषु ।-वही, संवदीव

२६. काशिका ४।२।३५

२७. सं० र० ६।१०६०-६४

२८. महानकेषु महापटहेषु ।-पृ० ३८४ हि०

२१. प्रलयकालश्चिमितसप्तार्णवधोरानकस्वान।विभीवितभुवनान्तरालम् ।-ए० ४४

इ०. महाभारत शरपाण, रा ररेका २५

#### ७. भम्भा

यशस्तिल के में भम्भा का दो बार उल्लेख है। एक प्रसंग में सोमदेव ने लिखा है कि जंभाती भुजग-भामिनियों में खलबली मवानेवाली भम्भाएँ बजीं। "भ श्रुतसागर ने भम्भा का अर्थ वरांग या सुषिर वादित्र विशेष किया है। "

यशस्तिलक में भम्भा का उल्लेख विशेष महत्त्वपूर्ण है। संगीतरत्नाकर या संगीतराज में इसके उल्लेख नहीं मिलते। प्राचीन साहित्य में भी इसके अत्यल्प उल्लेख हैं। रायपसेणियसुत्त में अवनद्ध वाद्यों के साथ भम्भा का उल्लेख मिलता है। रायपसेणियसुत्त में अवनद्ध वाद्यों के साथ भम्भा का उल्लेख मिलता है। अपतागर ने स्पष्ट शब्दों में इसे सुषिर वाद्य कहा है। वास्तव में सपों को जगाने-रिझाने में अभी तक सुषिर वाद्यों का ही प्रयोग देखा जाता है। इसलिए सोमदेव के उल्लेख और श्रुतसागर की व्याख्या से भम्भा को सुषिर वाद्य मानना चाहिए, किन्तु रायपसेणियसुत्त के उल्लेखों के आधार पर विचार करने से ज्ञात होता है कि यह एक अवनद्ध वाद्य ही था। सोमदेव के उल्लेख के विषय में कहा जा सकता है कि सोमदेव ने भम्भा को सपों को जगाने या रिझानेवाला वाद्य नहीं कहा, प्रत्युत उनमें खलबली पैदा करनेवाला कहा है। यद्यपि यह ठोक है कि सपों को रिझाने आदि में अवनद्ध वाद्यों का प्रयोग नहीं देखा जाता, किन्तु यह तो सम्भव है हो कि उनके द्वारा खलबली पैदा की जा सकती है। इस दृष्टि से सोमदेव के उल्लेख से भी भम्भा को अवनद्ध वाद्य माना जा सकता है, पर उस स्थित में श्रुतसागर की व्याख्या गलत होगी।

#### द. ताल

ताल का उल्लेख यशस्तिलक में दो बार हुआ है। युद्ध के प्रसंग में लिखा है कि डरे हुए हाथियों ने कान फड़फड़ाये तो तालों की आवाज दुगुनी हो गयी।

घन वाद्यों में ताल का सर्वप्रथम उल्लेख किया जाता है। उप ताल का जोड़ा होता है। ये छ हअंगुल व्यास के, गोल कांसे के बने हुए बीच में से दो अंगुल गहरे होते हैं। मध्यमें छेद होता हैं, जिसमें एक डोरी द्वारा वे जुड़े रहते हैं और दोनों हाथों से पकड़कर बजाये जाते हैं। ताल की ध्वनि बहुत देर तक गूँजती है, सोमदेव ने इसीलिए इसका प्रगुणित विशेषण दिया है।

११. सर्जितासु विजृ भित्रभुजगमामिनीसंरम्भासु भन्भासु ।-पृ० ५८?

३२. भम्भासु वरांगासु, सुषिरवादित्रविशेषेषु ।-वही, सं० टी०

३३. रायपसेश्चियसुत्त, पृ० ६२, ६८

३४. प्रगुणितेषु भयोत्तंभितामरकरिकर्णतालेषु ।-पृ० ५८१

३५. संगीतराज, ३।३।४।६-१६

#### ६. करटा

यशस्तिलक में करटा का उल्लेख युद्ध के प्रसंग में है। सोमदेव ने लिखा है कि रणवीरों को उत्साहित करने वाली करटाएँ बजी। करटा का अर्थ श्रुतसागर ने वादित्र विशेष किया है।

करटा एक प्रकार का अवनद्ध वाद्य है। इसका खोल असन वृक्ष की लकड़ी का दो मुँह का बनता है। दोनों ओर चौदह अंगुरु वर्तुलाकार चमड़े से मढ़ा जाता है। यह कमर में बौध कर अथवा कन्धे पर लटका कर दोनों हाथों से बजाया जाता है।

# १०. त्रिविला

यशस्तिलक में त्रिबिला का दो बार उल्लेख है। युद्ध के प्रसंग में सोमदेव ने लिखा है कि समरदेवता की छाड़ी फुलाने वाली त्रिविलाएँ विलंबित लय में बज रही थीं। 3८

त्रिविलो को संगीतरत्नाकर में अवनद्ध वाद्यों में गिनाया है। त्रिविला और त्रिविलो एक ही वाद्य ज्ञात होता है। यह दोनों ओर चमड़े से मढ़ा तथा मध्य में मुष्टिग्राह्य होता है। सूत की डोरियों से कसाव लाया जाता है। इसके मुँह सात अंगुल के होते हैं और दोनों ओर हाथों से बजाया जाता है। यह डमस्क से मिलता-जुलता प्रकार है।

### ११. डमरुक

डमहक का यशस्ति रुक में युद्ध के प्रसंग में एक बार उल्लेख है। सोमदेव ने लिखा है कि निरन्तर बग रहे डमहओं की घ्वित सुनते-सुनते युद्ध में राक्षसियाँ जमुहाई छेने लगीं। घे°

डमरुक का प्रचलन आज भी है और इसे डमरु कहा जाता है। डमरु दोनों ओर चमड़े से मढ़ा हुआ काठ का वाद्य है जो बीचमें पकड़ने के लिए पतला रहता है। बजाने के लिए दोनों ओर रस्ती में छोटी छोटी लकड़ियाँ बंधी रहती हैं। डमरु बीच में पकड़कर हिला हिलाकर बजाते हैं।

३६. प्रोत्तालितास रगरसोत्साहितसुभटघटासु करटासु ।-पृ० ४८१

३७. संगीतरत्नाकर ६।१०७८--८४

३८. विलसन्तीसु विलम्बलयप्रमोदितकदनदेवतावच्चस्थलासु त्रिविलासु ।-पृ० ५८१

३६. संगीतरत्नाकर ६।११४०-४४

४०. प्रवर्तितेषु निरन्तरध्वनिप्रवर्तिता इवचररा चलीकेषु डमरुकेषु ।-५० ५८१

## १२. रुंजा

रंजा का यशस्तिलक में केवल एक बार उच्छेख है। युद्ध के प्रसंग में सोम देव ने लिखा है कि रंजाओं की बहुत देर तक की गूंज से वीरलक्ष्मी के गृह-निकुंज जर्जरित हो गये।

रंजा की गणना अवनद्ध वाद्यों में की जाती है। यह काठ अथवा घातु का अठारह अंगुल लम्बा तथा ग्यारह अंगुल के दो मुंह वाला वाद्य है। मुंह पर कोमल चमड़ा मढ़ा जाता है तथा दोनों और के मुखों का चमड़ा डोरी से कसा हुआ होता है, जिसमें छल्छे या कड़े पड़े रहते हैं। इसके दाहिने मुख को एक टेढ़ें बांस से घिस कर तथा बायें को एक लकड़ी से पीट कर बजाया जाता है। "व

### १३. घंटा

घंटे का उल्लेख भी युद्ध के प्रसंग में है। सोमदेव ने लिखा है कि शत्रु-कटकों की चेष्टाओं को लूटने वाले जयघंटे बजे। ४<sup>3</sup>

घंटा एक प्रकार का घन वाद्य कहलाता है। इसका प्रचलन अब भी है। विजय या युद्ध के अवसर पर जो घंटा बजाया जाता था, उसे जयघंटा कहते थे। घंटे छोटे-बड़े अनेक प्रकार के बनते हैं।

## १४. वेशु

यशस्तिलक में वेणु का उल्लेख दो बार हुआ है। यह एक सुषिर वाद्य है जो बांस में छिद्र करके बनाया जाता है। बांस का बनने के कारण ही इसे वेणु कहा गया। वेणु के उल्लेख प्राचीन साहित्य में बहुत मिलते हैं। आज भी इसका प्रचलन है और इसे बांसुरो कहा जाता है।

## १५. वीएग

यशस्तिलक में बीणा का एक बार उल्लेख है। धंगीत शास्त्र में तत

संगीतराज ३, ४, ४, ६८-७४ संगीतपारिजात २, १०७-१०६

४३. जयन्तीषु विदिष्टकटकचेष्टितलुं ठासु जयमं टासु ।-पृ० ५०२

४४. संगीत(स्नाकर ६।१५

४५. ५० ५८२, ५० ३८४ उत्त०

४६. ५० ५८१

४१. स्फारितासु प्रदोर्धकूजितजर्जरितवीरलच्मीनिकेतनिकुंजासु रुआसु ।-१० ५८१

४२. संगीतरत्नाकर ६।११०२--

वाद्यों के लिए वीणा नाम का सामान्य प्रयोग होता है। सोमदेव ने भी सामान्य अर्थ में प्रयोग किया है। वीणाएँ तार तथा बजाने के प्रकार भेद से अनेक प्रकार की होती हैं। संगीतरत्नाकर में दस भेद आये हैं।

## १६ भल्लरी

झल्लरी का यशस्तिलक में दो बार उल्लेख है। ४० भरत ने नाट्यशास्त्र में झल्लरी का उल्लेख किया है। ४० संगीतरत्नाकर में इसे अवनद्ध वाद्यों में गिनाया गया है। यह एक ओर चमड़े से मढ़ा वाद्य है, जो बायें हाथ में पकड़कर दायें हाथ से बजाया जाता है। ४९ इसके बहुत छोटे आकार को भाण कहते हैं।

अहोबल ने झालर का उल्लेख किया है। श्रो चुन्नीलाल शेष ने झालर और झल्लरी को एक माना है। किन्तु यह मानना ठीक नहीं। झालर एक प्रकार का घन वाद्य है जब कि झल्लरी अबनद्ध वाद्य।

### १७. वल्लकी

यशस्तिलक में वल्लकी का एक बार उल्लेख है। भे संगीतरत्नाकर में भी इसका उल्लेख आता है, किन्तु विशेष विवरण नहीं है। भेर

वल्लको लौकी शब्द का अपप्रश्नंश रूप प्रतीत होता है। गोल लौकी या तूंबी लगाकर बनायी गयी वीणा विशेष को वल्लकी कहा जाता था।

### . १५. पराव

यशस्तिलक में पणव का एक बार उल्लेख हैं। यह एक प्रकार का छोटा ढोल है। भरत ने अवनद्ध वाद्यों में इसका उल्लेख किया है। वाद में इसका लोप हो गया लगता है। संगीतरत्नाकर तथा संगीतराज में इसके उल्लेख नहीं हैं।

४७. पृ० ५८२, पृ० ३८४ उत्त०

४८. नाटबशास्त्र ३३।१३, १६

४६. संगीतरत्नाकर ६।११३८.

५०. ब्रजमाधुरी, वर्ष १३, श्रंक ४, ए० ४७

४१. ए० ५=१

५२. संगीतरत्नाकर शर१३

४३. ५० ३८४ उत्त०

४४. नाटयशास्त्र ३३।१०, १२, १६, ५८

# १६. मृदंग

सोमदेव ने मृदंग का दो बार उल्लेख किया है। भरत ने इसे पुष्करत्रय में गिनाया है। इसका खोल मिट्टी का बनता है इसीलिए इसका नाम मृदंग पड़ा। इसके दोनों मुँह चमड़े से मढ़े जाते हैं। मृदंग खड़े होकर गले में डालकर तथा बैठकर सामने रखकर हाथों से बजाते हैं। संगीतरत्नाकर में मर्दल का वर्णन करते हुए कहा है कि मर्दल के ही प्रकार विशेष को मृदंग कहते हैं। बंगाल में अभी जिसे खोल कहा जाता है, उसी से मृदंग की पहचान करना चाहिए।

## २०. भेरी

सोमदेव ने भेरी का एक बार उल्लेख किया है। यह मृदंग जाति का वाद्य है जो तीन हाथ लम्बा दो मुंह वाला, धातु का बनता है। मुख का व्यास एक हाथ का होता है। दोनों मुंह चमड़े से मढ़े होकर डोरियों से कसे रहते हैं और उनमें कांसे के कड़े पड़े रहते हैं। संगीतरत्नाकर में लिखा है कि यह ताँबे की बनी तीन बालिस्त लम्बी होती है। यह दाहिनी ओर लकड़ी तथा बायों ओर हाथ से बजायी जाती है।

# २१. तूर्य या तूर

यशस्तिलक में तूर्य के लिए तूर्य अगर तूर दो शब्द आये हैं। यशोधर के राज्याभिषेक के समय तूर्य बजाये गये।

तूर एक प्रकार का सुषिर वाद्य है। आजकल इसे तुरही कहा जाता है। तुरही के अनेक रूप देखने में आते हैं। दो हाथ से चार हाथ तक की तुरही बनती है। इसका रूप भी कलात्मक होता है।

५५. ५० ४८६, ५० ३८४ उत्त०

५६. नाटयशास्त्र ६३।१४-१५

५७. संगीतरत्नाकर ६।१०२७

४८. पृष्ठ ३८४ उत्त०

**५**१. संगीतरत्नाकर ६।११४८-५७

६०. सतूर्यनिनदम् ।-ए० १८४ हि०

६१. तूरस्वरः परुषः । -ए० ६३ हि० शवतूरम् । -ए० वही

### २२. पटह

यशस्तिलक में पटह का एक बार उल्लेख है। यह एक प्रकार का अवनद्ध वाद्य है। संगीतपारिजात में इसे ढोलक कहा है। संगीतरत्नाकर में इसके मार्ग पटह और देशी पटह दो भेद आये हैं और दोनों का ही विस्तृत विवेचन किया गया है।

### २३. डिण्डिम

डिण्डिम का यशस्तिलक में एक बार उल्लेख है। सोमदेव ने इसकी व्वति को व्यालों को जगानेवाली कहा है।<sup>६४</sup>

डिण्डिम डमर की तरह का बाद्य है। इसका भांड मिट्टी का बना होता है और दोनों मुँहों पर पतली झिल्ली मढ़ी जाती है। झिल्लो को किसी डोर से नहीं बाँघा जाता किन्तु वह मुख पर सरेस जैसी किसी चिपकनेवाली वस्तु से चिपकी रहती है। बजाने के लिए बीच में डोरा बँबा रहता है जिसके अन्त में दो छोटो गांठें होती हैं। आजकल इसे डिमडिमी कहते हैं।

## नृत्य

यशस्तिलक में नृत्य या नाटचशास्त्र से संबन्धित सामग्री भी पर्याप्त मात्रा में है। सबका विवेचन निम्नप्रकार है:

### नाट्यशाला

्दरबार से उठकर सम्राट् नाट्यशाला में पहुँचे (कदाचित् नाट्यशालासु, २१७१३, हि॰)। नाट्यशाला का फर्श कामिनियों के चरणालक्तक से राग-रंजित हो रहा था (कामिनोजनचरणालक्तकरसरागरंजितरंगतलासु, ३१६१३, हि॰)।

भरतमुनि ने नाटक खेलने के लिए नाटचशाला, नाटचमण्डप या प्रेक्षागृह का विधान किया है। ये नाटचमण्डप तीन प्रकार के बनाये जाते थे:—(१) विकृष्ट, (२) चतुरश्र और (३) त्रयश्र। इन तीनों का प्रमाण क्रम से उत्तम, मध्यम और अवर (जधन्य) होता था। भरत ने लिखा है कि देवों के लिए

६२. पृ० ५८

६३. संगीतरत्नाकर ६।८०५

६४. डिश्डिमध्यनिरिव व्यस्त.व्यालप्रबोधनकरः । -पृ० ६७ उत्त०

ज्येष्ठ या उत्तम, राजाओं के लिए मध्यम तथा जनसाधारण के लिए अवर प्रेक्षा-गृह की रचना होनी चाहिए। मध्यम प्रेक्षागृह में पाठच और गेय अधिक सरलता से सुने जा सकते हैं। इसलिए अन्य दोनों की अपेक्षा मध्यम प्रेक्षागृह अधिक अच्छा है।

### ग्रभिनय

नाट्यशाला के प्रसंग में अभिनय का भी उल्लेख यशस्तिलक (३२०।३) में आया है। यशोधर ने प्रयोगभंग तथा अनेक प्रकार के विचित्र आंगिक, वाचिक, आहार्य और सात्त्विक अभिनय करने में सिद्धहस्त (प्रयोगभंगीविचित्रा-भिनयतन्त्रैभरत गुत्रै:,३२०।३) अभिनेताओं के साथ नाट्यशाला में अभिनय देखा।

## रंगपूजा

अभिनय प्रारम्भ होने के पूर्व सर्वप्रथम रंगपूजा की जाती थी। रंगपूजा न करने वाले को तिर्यग्योनि का भागी तथा करने वाले को स्वर्गप्राप्ति और शुभ अर्थ प्राप्ति होना कहा गया है। इश यशस्तिलक में रंगपूजा का विस्तार से वर्णन है। सम्राट् यशोधर के नाट्यशाला में पहुँचने पर रंगपूजा प्रारम्भ होती है (पृ० ३१८-३२२, हि.)। इस प्रसंग में सरस्वती को सम्बोधित करके आठ पद्य निबद्ध किये गये हैं (इति पूर्वरंगपूजाप्रक्रमप्रवृत्तं सरस्वतीस्तुतिवृत्तम्, पृ० ३२२, हि.)।

'सफेद कमल पर आसन, अवर पर मन्द स्मित, केतकी के पराग से पिजरित सुभग अंगयष्टि, घवल दुकूल, चाइलोचन, सिर पर जटाजूट, कानों में बाल चन्द्रमा के समान अवतंस, श्वेतकमलों का हार, एक हाथ में घ्यान मुद्रा, दूसरे में अक्षमाला, तीसरे में पुस्तक और चौथा हाथ वरद मुद्रा में ।'इं — यह है सरस्वतो का पूर्ण स्वरूप। भरत ने नाट्यशास्त्र में रंगपूजा के प्रसंग में देवी देवताओं की जो लम्बी सूची दो है, उसमें सरस्वती भी है। प्राचीन साहित्य तथा पुरातत्त्व में सरस्वती के किंचित् भिन्त-भिन्न अनेक रूप मिलते हैं। इं विद्या

६५. नाटवशास्त्र, २१७, ८, ११

६६. वही, २।२१

६७. नाटयशास्त्र, १।१२२-१२६

६८. यश० पृ० ३१८, श्लो० २६२–६३, हि०

६६. भटरााली-द त्राहकोनोग्राफी ऋाव् बुद्धिस्ट एगड ब्राह्मोनिकल स्करपचर्स इन द ढाका म्युजियम, पृ० १८१-१८६

भीर संस्कृति की अधिष्ठात्री यह देवी वैदिक, जैन तथा बौद्ध तीनों धर्मों में समान रूप से पूज्य रही है (स्मिय-जैन स्तूप आफ मथुरा, पृ० ३६)। न्रायेद से लेकर बाद के अधिकांश साहित्य में सरस्वती का वर्णन मिलता है (मेकडानल-वैदिक माइथोलोजी, पृ० ८७)।

# नृत्य के भेद

यशस्तिलक में नृत्य के लिए कई शब्द आये हैं। जैसे नृत्य ( ६२० ), नृत्त ( ३७७।१ ), नाटच ( ३२० ), लास्य ( ३५५ ), ताण्डव ( ३२० ) और विधि ( २४६ उ० )। कितपय अन्य शब्दों और वर्णनों से भी नृत्य-विधान का परिचय मिलता है।

नृत्य, नृत्त और नाटच शब्द देखने में समानार्थक से लगते हैं, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। धनंजय ने इन तीनों के भेद को स्पष्ट किया है, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। धनंजय ने इन तीनों के भेद हैं। विधि का अर्थ यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने नृत्य किया है। यह नाटचशास्त्र का कोई प्राचीन पारिभाषिक शब्द प्रतीत होता है, जिसका अब ठीक अर्थ नहीं लगता। सहस्रकूट-चैत्यालय को भरत पदवी की तरह विधि, लय और नाटच से युक्त कहा गया है (भरतपदवीव विधिलयनाटचाडम्बरः, २४६।२३ उत्त०)।

### नार्य

काव्यों में विणित घीरोदात्त, घीरोद्धत, घीरलिलत और घीरप्रशान्त प्रकृति के नायकों तथा उस-उस प्रकृति को नायिकाओं एवं अन्य पात्रों का आंगिक, वाचिक, आहार्य तथा सात्त्विक अभिनयों द्वारा अवस्यानुकरण करना नाटच कहलाता है। <sup>७१</sup> अवस्यानुकरण से तात्पर्य है — चाल-ढाल, वेश-भूषा, आलाप-प्रलाप, आदि के द्वारा पात्रों की प्रत्येक अवस्था का अनुकरण इस ढंग से किया जाये कि नटों में पात्रों की तादात्म्यापत्ति हो जाये। जैसे नट दुष्यन्त को प्रत्येक प्रवृत्ति की ऐसी अनुकृति करे कि सामाजिक उसे दुष्यन्त ही समझें।

नाटच दृश्य होता है, इसिलिए इसे 'रूप' भी कहते हैं और रूपक अलंकार की तरह आरोप होने के कारण रूपक भी कहते हैं। इसके नाटक आदि दस भेद होते हैं। <sup>७२</sup>

७०. दशरूपक १।७, ६, १०

७१. दशरूपक १।७

७२. वही, १।७--

नाटच प्रधान रूप से रस के आश्रित रहता है। सामाजिक को रसानुभूति कराना हो नाटच का चरम लक्ष्य है। श्रृंगार, बीर या करुण रस की परिपृष्टि नायक की प्रकृति के अनुसार, नाटक में की जाती है।

### नृत्य

भावों पर आश्रित अनुकृति को नृत्य कहते हैं ( अन्यद्भावाश्रयं नृत्यम्, दश० १।८)। नाटच प्रधान रूप से रस के आश्रित होता है, किन्तु नृत्य प्रधान रूप से भाव।श्रित होता है। धनंजय के टीकाकार धनिक ने इन दोनों के भेद को और भी अधिक स्पष्ट किया है जो इस प्रकार है <sup>93</sup>:—

- नाटच रसाश्रित है, नृत्य भावाश्रित, इसिलिए इन दोनों में विषय भेद है।
- २. नाटच में आंगिक आदि चारों प्रकार का अभिनय रहता है, जबिक नृत्य में केवल आंगिक अभिनय की प्रधानता है।
- नाटच दृश्य और श्रव्य दोनों होता है, जबिक नृत्य में श्रव्य कुछ भी नहीं होता। इसमें कथनोपकथन का अभाव रहता है।
- ४. नाटच-कर्ता नट कहलाता है, नृत्य कर्ता नर्तक ।
- ५. नाटच 'नट् अवस्पन्दने' धातु से बना है और नृत्य 'नृत् गात्रविक्षेपे' धातु से बना है।

एक व्यर्थक पद्य में सोमदेव ने नृत्य की मुद्रा का पूरा चित्र खींचा है। अर तीनों अर्थ इस प्रकार हैं—

- १. नृत्य के पक्ष में।
- २. प्रमदारित अर्थात् स्त्रीसम्भोग के पक्ष में ।
- ३. सभामण्डप या दरबार के पक्षा में।

# नृत्य के पक्ष में

जिसमें कुन्तल चँवर कम्पित हो रहे हैं, कांबी का कल-कल शब्द हो रहा है, कटाक्ष पात द्वारा भाव निवेदन किया गया है, ऊरु और चरणों के यथावसर

७३. वही, १।६

७४. चंचत्कुन्तलचामरं कलरणत्कांचीलयाडम्बरम् , भूभंगापितभावसुद्दमचरणन्यासासनानन्दितम् । खेलत्याणिपताकमीच्चणपथानीतांगहारोत्सवम् , नृत्यं च प्रमदारतं च नृपतिस्थानं च ते स्तान् मुदे ॥ -श्रा०१, श्लोक १७४

न्यास से सामाजिकों को आनिन्दित किया गया है, जिसमें हस्तपताकाएँ संचालित हो रही हैं तथा आंगिक अभिनय द्वारा नृत्य का आनन्द दृष्टिगय में अवतरित हो रहा है, ऐसा नृत्य तुम्हारी प्रसन्नता के लिए हो।

उस अर्थ में कुन्तल पर चँवर का आरोप तथा पाणि पर पताका का आरोप विशिष्ट है, अन्य अर्थ २ लेक से निकल आते हैं।

## प्रमदारति के पक्ष में

जिसमें केश कम्पित हो रहे हैं, कांची का शब्द हो रहा है, कटाक्षपात द्वारा रित का भाव प्रकट किया गया है, ऊरु और चरण न्यास के विशेष आसन द्वारा रित का आनन्द प्रकट किया गया है, हाथ हिल रहे हैं, अंगहार पर जिसमें दृष्टि गड़ी है, ऐसी प्रमदारित आपको आनन्द प्रदान करे।

इस पक्ष में 'ऊहवरणन्यासासनानन्दितम्' तथा 'ईक्षण स्थानीतांगहारोत्सवम्' पदों के अर्थ विशेष बदले हैं।

## सभामण्डप के पक्ष में

जिसमें चंचल नेशों के चँवर ढोरे जा रहे हैं, संचरणशील वारिवलासिनी अथवा दासियों की कांची का कलकल शब्द हो रहा है, जिसमें भूक्षेप मात्र से आज्ञा या कार्य निर्देश किया गया है, आसन पर ऊरु और चरणों का न्यास किया गया है, हाथों में लो हुई पताकाएँ उड़ रही हैं, तथा जिसमें मन्त्री, पुरोहित, सेनापित आदि राज्यांग का समूह आनन्दित किया गया है, ऐसा सभामण्डप आपकी प्रसन्नता के लिए हो।

इस पक्ष में 'भ्रूमंगापितभाव' तथा 'अंगहार' पद का अर्थ विशेष बदला है। एक अन्य स्थल पर ( पृ० १९६। ११, हिन्दी ) पैरों में घुँ पुरू बाँधकर नृत्य करने का उल्लेख है। यशाधर के राज्यभवन में नृत्य हो रहा था जिसमें पवन को तरह चंवल हस्त-संवालन और बोच-बोच में घुँ यहओं की मधुर व्विन हो रही थी।

## नृत्त

ताल और लय के आधार पर किये जाने वाले नर्तन को नृत्त कहते हैं (नृत्तं ताललयाश्रयम्)। <sup>७६</sup>

७५. नृत्यइस्तैरिव पत्रमानचं वत्रचलनसंगतांगसुभगवृत्तिभिविविधवर्णविनिर्माणमनोहरा-डम्बरैरन्तरान्तरमुक्तकलक्वणन्मणिकिकिणीजालमालाभिः।—१६५।११, हिन्दी ७६. दश० १।६ नृत्त में अभिनय का सर्वथा अभाव होता है। केवल ताल और लय के आधार पर द्रुत, मन्द या मध्यम पादिवक्षेप किया जाता है। ताल संगीत में स्वर की मात्रा का तथा नृत्त में पादिवक्षेप की मात्रा का नियामक होता है। लय नृत्त की गित को तीव्र, मन्द या मध्यम करने की सूचना देता है। इस प्रकार नृत्य और नृत्त के भेदक तत्त्व ये हैं—

- १. नृत्य में आंगिक अभिनय रहता है, नृत्त अभिनय शून्य है।
- २. नृत्य भावाश्रित है, जबिक नृत्त ताल और लय के आश्रित।
- ३. नृत्य शास्त्रीय पद्धित के अनुसार चलता है, जबिक नृत्त ताल और लय के आश्रित होकर भी शास्त्रीय नहीं। इसीलिए नृत्य मार्ग (शास्त्रीय) कहलाता है तथा नृत्त देशी।
- ४. नृत्य के उदाहरण 'भरतनाटचम्,' 'कत्थक' या उदयशंकर के भावनृत्य हैं। नृत्त के उदाहरण लोकनृत्य हो सकते हैं।

# नृत्त के भेद

नृत्त के दो भेद हैं—(१) मधुर, (२) उद्धत। मधुर नृत्त को लास्य तथा उद्धत नृत को ताण्डव कहते हैं। नृत्य के भी यही भेद हैं। नृत्य और नृत्त के ये दोनों प्रकार लास्य और ताण्डव नाट्य के उपस्कारक होते हैं। उपनाट्य में पदार्थाभिनय के रूप में नृत्य का तथा शोभाजनक होने के कारण नृत्त का प्रयोग किया जाता है। वस्तु, नेता और रस इनके भेदक तत्त्र हैं। (वस्तुनेतारसस्तेषां भेदकः, दश० १।११)।

#### लास्य

नृत्य तथा नृत्त में सुकुमार तथा उद्धत भावों की व्यंजना के लिए भिन्न सरणी का आश्रय लिया जाता है। भावों की सुकुमार व्यंजना को लास्य कहते हैं। सावन आदि के अवसर पर किये जाने वाले कामिनियों के मधुर तथा सुकुमार नृत्य लास्य कहे जा सकते हैं। मयूर का कोमल नर्तन लास्य के अन्तर्गत आता है। यशस्तिलक में यन्त्रवारा-गृह का वर्णन करते हुए भवन-मयूर के लास्य का उल्लेख है। यन्त्र के बने हुए अनेक हाथी, सिंह, सर्प आदि के मुँह से घर्घर शब्द करता हुआ पानी निकला था जिससे की डा-मयूरों को मेघगर्जन का भ्रम होता और वे आनन्दविभोर होकर नाचने लगते।

७७. इश० १।१०

७८. विविधन्यालवद्दनविनिर्गञ्जलघाराध्वनितलयलास्यमानभवनांगणविद्यम्।
—-३५४।७, हिन्दी

दशरूपककार ने लिखा है कि नाट्यशास्त्र में सुकुमार नृत्यका संनिवेश भग-वती पार्वती ने किया था। <sup>७२</sup>

#### ताण्डव

उद्धत नृत्य को ताण्डव कहते हैं। नृत्य और नृत्त दोनों ही लास्य और ताण्डव के भेद से दो दो प्रकार के होते हैं। " सोमदेव ने ताण्डव का उत्ताल विशेषण दिया है (उत्तालताण्डव, ३५६।१, हिन्दी)। ताण्डव नृत्य में सिद्धहस्त अभिनेताओं को 'ताण्डवचण्डीश' कहा गया है (३२०।२, हिन्दी)। महादेव का ताण्डव नृत्य प्रसिद्ध है। धनंजय के अनुसार नाटच में ताण्डव का संनिवेश महादेव ने किया था। " महादेव की नटराज मुद्रा की अनेक मनोज्ञ मूर्तियाँ मिलती हैं। " व

७६. दश० १।४

८०. वही १।१०

<sup>¤</sup>१. दश० **१**।४

पटशाली—द श्राइकोनोब्राफी झॉव् बुद्धिस्ट एएड बाह्ये निकल स्कल्पचर्स इन द
 ढाका म्युजियम

# चित्र-कला

यशस्तिलक में वित्रकला के उल्लेख भी कम नहीं हैं और जितने हैं वे कला की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं।

### भित्ति-चित्र

पाँचवें उच्छ्वास में एक जैन मन्दिर का अतीव रोचक वर्णन है। उसी प्रसंग में सोमदेव ने अनेक भित्ति-चित्रों का उल्लेख किया है।

कला की दृष्टि से भित्ति चित्रों की अपनी विशेषता है। भित्ति चित्र बनाने के लिए भीतर का उपलेप ( प्लास्टर ) कैसा होना चाहिए और उसे कैसे बनाना चाहिए, उस पर लिखाई करने के लिए जमीन कैसे तैयार करनी चाहिए, इत्यादि बातों का सविस्तर वर्णन अभिलिषतार्थि चिन्तामणि तथा मानसोल्लास में आया है। जमीन तथा रंगों में पकड़ के लिए सरेस दिया जाता था, जिसे वज्रलेप कहते थे। उपलेप पर जमीन तैयार करके भावक एवं सूक्ष्म रेखा-विशारद चित्रकार चिन्तन द्वारा अर्थात् अन्तर्दृष्टि से देखकर उस पर अनेक भाव तथा रस वाले चित्र अच्छी रेखाओं और समचित रंगों से बनाता था। आलेखन के लिए वह कलम के अति-रिक्त पेंसिल की-सी किसी अन्य चीज का भी प्रयोग करता था जिसका नाम वर्तिका था। पहले इसी से आकार टीपता था फिर गेरु से सच्ची टिपाई करता था; तब समुचित रंग भरता था । ऊँचाई दिखाने के लिए उजाला ( लाइट ) तथा निचाई के लिए छाया (शेड) देता था। तैयार चित्र के हाशिए की पट्टी काले रंग से करता था और वस्त्र, आभरण, चेहरे आदि की लिखाई अलक्तक से करताथा।

सोमदेव ने जिन भित्ति चित्रों का उल्लेख किया है वेदो प्रकार के हैं— १-व्यक्ति-चित्र, २-प्रतीक चित्र । व्यक्ति-चित्रों में बाहुबलि, प्रद्युम्न, सुपाइर्व, अशोकरोहणी तथा यक्षमिथुन का उल्लेख है। प्रतीक-चित्रों में तीर्थंकरों की माता के द्वारा देखे जाने वाले सोलह स्वप्नों का विवरण है।

१. सुकविकृतिरिव चित्रबहुला ।-१४६।२२ उत्त०

### व्यक्ति-चित्र

## १. बाहुबल्जि (विजयसेनैव बाहुबल्जिविदिता, २४६।२० उत्त०)

जैन परम्परा में बाहुबिल एक महान् तास्वी और मोक्षगामी महापुरुष माने गये हैं। ये आदि तीर्थंकर ऋषभदेव के पुत्र तथा चक्रवर्ती भरत के भाई थे। भरत के चक्रवर्तित्व प्राप्ति के बाद ये संन्यस्त हो गये और लगातार बारह वर्ष तक तप करते रहे। सुडौल, सौम्य और विशाल शरीर के घारक इस तपस्वी ने ऐसी समाधि लगाई कि वर्षा, जाड़ा और गर्मी किसी से भी विचलित नहीं हुआ। चारों ओर पेड़ पौधे और लताएँ उग आयों और शरीर का सहारा पाकर कंघों तक चढ़ गयों। बाहुबिल का यही चित्र शिल्प और लिलत कला में कलाकार ने उकीरा है। दक्षिण मारत में अनेक मनोज्ञ मूर्तियाँ बाहुबिल के उक्त स्वरूप की अभी भी विद्यमान हैं। संसार को आश्चर्यचिकत करने वाली श्रवणबेलगोल (मैसूर) की मूर्ति इसी महापुरुष की है जो उन्भुक्त आकाश में निरालम्ब खड़ी चराचर विश्व को शान्ति का अमर सन्देश दे रही है।

२. प्रद्युम्न ( प्रकटरतिजीवितेशा, २४६।२२ उत्त० )

प्रद्युम्न सौन्दर्य और कान्ति के सर्वश्रेष्ठ प्रतीक माने जाते हैं। इसीलिए इन्हें रितिजीवितेश अर्थात् कामदेव कहा गया है। प्रद्युम्न का पूरा चित्र दीवार पर उकीरा गया था।

३. सुपार्व ( रूपगुणनिका इव सुपार्वगता, २४६।२० उत्त० )

सोमदेव ने लिखा है कि यह मन्दिर रूपगुणनिका की तरह सुपार्श्वगत था। रूपगुणनिका और पार्श्वगत दोनों ही चित्रकला के पारिभाषिक शब्द हैं। चित्र उकीरने के लिए व्यक्ति का अध्ययन रूपगुणनिका कहलाता है। इसी तरह पार्श्वगत चित्र के नव अंगों में से एक है। विष्णुधर्मोत्तर (३९,१ भाग३) में इन नव अंगों का विवरण आया है (नव स्थानानि रूपणाम्, वही)।

सोमदेव ने जिस मन्दिर का उल्लेख किया है उसमें सम्भवतया सुपार्श्वनाय की मूर्ति थी जिसे कलाकार की दृष्टि से देखने पर केवल पार्श्वगत अंग ही दिखाई देता था। सुपार्श्वनाथ जैन परम्परा में सातर्वे तीर्थंकर माने गये हैं।

४. अशोक तथा रोहिणी ( अशोकरोहणीपेशला, २४६।२१ उत्त० )

जैन परम्परा में अशोक राजा तथा रोहणी रानी की कथा और चित्रों की परम्परा पुरानी है। प्राचीन पाण्डुलिपियों तक में इनके चित्र मिलते हैं ( डॉ॰ मोतीचन्द्र - जैन मिनिएचर पेटिंग्ज, चित्र १७ )।

५. यक्षमिथुन ( यक्षमिथुनसनाथा, २४६।२१ उत्त॰ )

तीर्थं करों की पूजा-अर्चा के लिए यक्षिमिथुनों के आने का शास्त्रों में बहुत जगह उल्लेख हैं। सम्भवतया ऐसे ही किसी प्रसंग में यक्षिमिथुन वित्रित किये गये थे।

### प्रतोक-चित्र

जैन साहित्य में ऐसे उल्लेख आते हैं कि तीर्थं करों के गर्भ में आने के पहले उनकी माता सोलह स्वप्न देखती हैं। स्वेताम्बर परम्परा में चौदह स्वप्नों का वर्णन आता है। सोमदेव ने जिस मन्दिर का उल्लेख किया है उसमें ये सोलह स्वप्न भिति पर चित्रित किये गये थे —

- १. ऐरावत हाथी ( संनिहितैरावता, २४६।२४ उत्त० )
- २. वृषभ ( आसन्नसौरभेया, २४६।२४ उत्त० )
- ३. सिंह ( निलीनोपकण्ठीरवः, २४६।२५ उत्त० )
- ४. लक्ष्मी (रमोपशोभिता, २४६।२५ उत्त०)
- ५. लटकती पुष्पमालाएँ ( प्रलम्बितकुसुमशरा, २४६।२६ उत्त० )
- ६.७. चन्द्र, सूर्य ( सविधविध्बुह्नमण्डला, २४७।१ उत्त० )
- ८. मत्स्ययुगल ( शकुलीयुगलांकिता, २४७।१ उत्त० )
- ९. पूर्णकुम्भ ( पूर्णकुम्भाभिरामा, २४७।२ उत्त० )
- १०. पद्मसरोवर ( कमलाकरसेविता, २४७।२ उत्त० )
- ११. सिहासन ( प्रसाधितसिहासना, २४७।३ उत्त )
- १२. समुद्र ( जलनिधिमति, २४७।३ उत्त० )
- १३. फणयुक्तसर्प (उन्मीलिताहिलोका, २४७।३ उत्त०)
- १४. प्रज्वलित अग्नि ( प्रत्यक्षहुताशना, २४७।४ उत्त० )
- १५. रत्नों का ढेर (समणिनिचया, २४७।५ उत्त०)
- १६. देवविमान ( प्रदर्शितदेवालया, २४७।५ उत्त० )

# रंगावलि या धूलि-चित्र

रंगाविल या घूलि-चित्रों का यशस्तिलक में छह बार उल्लेख हुआ है। राज्याभिषेक के बाद महाराज यशोधर राजभवन को लौट रहेथे। उस समय अनेक लोग मंगल सामग्री जुटाने में लगेथे। किसी कुलवृद्धा ने किसी सेविका कन्या को डपटते हुए कहा – तत्काल रंगाविल बनाने में जुट जाओ। अस्थान-

२. अकालतेषं दत्तस्व रंगवल्लिप्रदानेषु। -ए० ३५०

मंडप में कर्पूर की सफेद घूलि से रंगाविल बनाई गयी थी। राजमिहिषी के महल में एक स्थान पर मिण लगाकर स्थायी रूप से रंगाविल अंकित की गयी थी। अवन्यत्र कुंकुम रंगे मरकत पराग से फर्श पर तह देकर अविलिले मालती के फूलों से रंगाविल बनाई गयी थी। एक अन्य प्रसंग में भी पुष्पों द्वारा रिचत रंगाविल का उल्लेख है।

रंगाविल बनाने के लिए पहले जमीन को पतले गोबर से लीपकर अच्छी तरह साफ कर लिया जाता था। इसे परभागकल्पन कहते थे। इस तरह साफ की गयी जमीन पर सफेद या रंगीन चूर्ण से रंगाविल बनाई जाती थी। आज-कल इसे रंगोली या अल्पना कहा जाता है। प्रायः प्रत्येक मांगिलिक अवसर पर रंगाविल बनाने का प्रचलन भारतवर्ष में अब भी है।

चित्रकला में रंगाविल को क्षणिक-चित्र कहते हैं। क्षणिक-चित्र के दो प्रकार होते हैं – धूलि-चित्र और रस-चित्र। प्

### चित्रकर्म

सोमदेव ने एक विशेष संदर्भ में प्रजापतिप्रोक्त चित्रकर्म का उल्लेख किया है। इसका एक पद्य भी उद्धृत किया है—

> श्रमणं तेजिल्प्तांगं नविभर्भिक्तिभर्युतम् । यो लिखेत् स स्रिखेत्सर्वा पृथ्वीमपि ससागराम् ॥<sup>१०</sup>

श्रुतसागर ने यहाँ श्रमण का अर्थ तीर्थंकर और तेजिल्लांगं का अर्थ करोड़ों सूर्यों की प्रभा के समान तेजयुक्त किया है तथा मधुमाधवी के अनुसार नव-भिक्तियों को इस प्रकार गिनाया है—

३. अनल्पकर्पृरपरागपरिकल्पितरंगावलिविधानम् । - पृ० ३६६

४. चरणनखस्फुटितेन रंगवल्लीमणीन् इव असहमानया । -ए० २४ उत्त०

५. व्रस्थारसारुखितमरकतपरागपरिकल्पितभूमितलभागे मनाग्मोदमानमालतीमुकुल-विरचितरंगवलिनि । -५० २८ उत्त०

६. पर्यन्तगादपैः संवादितकुसुमोवहारः प्रदत्तरं गावलि । -पृ० १३३

७. रंगवल्लोषु परभागकल्पनम्। -ए० २४७ उत्त०

प्त. बी॰ राघवन्-संस्कृत टेक्स्ट श्रान पेंटिंग, इंडियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली, जिल्ह १। पु॰ ६०५-६

प्रजापतिप्रोक्ते च चित्रकर्मिशा । –पृ० ११२ उत्त०

<sup>&</sup>lt;o. प्र वही । मुद्रित प्रति का 'तेललिप्तांग' श्रीर 'भित्ति' पाठ गलत है ।

शालोऽष वेदिरथ वेदिरथोऽपि शाल-वेदोव शाल इह वेदिरथोऽपि शालः। वेदो च भाति सदसि क्रमतः यदीये, तस्मै नमस्त्रिभुवनविभवे जिनाय।।

स्पष्ट ही यह सन्दर्भ तीर्थं कर के समवशरण को व्यक्त करता है। जैन शास्त्रों के अनुसार तीर्थं कर को केवलज्ञान होने के उपरान्त इन्द्र कुबेर को आज्ञा देकर एक विराट सभामण्डप का निर्माण कराता है, जिसमें तीर्थं कर का उपदेश होता है। इसी सभामंडा को समवशरण कहा जाता है। जैसा कि श्रुत-सागर ने लिखा है इसकी रचना गोलाकार होती है और शाल और वेदी, शाल और वेदी के क्रम से विन्यास किया जाता है। प्राचीन जैन चित्रों में समवशरण का सुन्दर अंकन मिलता है।

सोमदेव द्वारा उल्जिखित प्रजापित-प्रोक्त चित्रकर्म उपलब्ध नहीं होता। संभवतया यह ब्राह्मीय चित्रकर्म शिलाशास्त्र था, जिसका सार तंजोर ग्रन्थागार को १५४३१ संख्या वाली पाण्डुलिपि में उपलब्ध है।

### अन्य उल्लेख

चित्रकला के अन्य उल्लेखों में सोमदेव ने एक स्थान पर खम्भों पर बने चित्रों का उल्लेख किया है (केतुकाण्डचित्रैः, १८।४ सं० पू०)। एक अन्य स्थान पर भित्तियों पर बने हुए सिहों का उल्लेख किया है (चित्रापितादिपैरिव, ९०।६ सं० पू०)। झरोखों से झाँकती हुई कामिनियों का वर्णन भी एक स्थान पर आया है (गताम्रमार्गेषु विलासिनीनां विलोचनैमौक्तिकविबकान्तैः ३४२।३-६ सं० पू०)। संस्कृत साहित्य तथा कला एवं शिल्प में अन्यत्र भी ऐसे उल्लेख आये हैं।

# वास्तु-शिल्प

यशस्तिलक में वास्तु-शिल्प सम्बन्धो विविध प्रकार की सामग्री के उल्लेख मिलते हैं। विभिन्न प्रकार के शिखरमुक्त चैत्यालय (देवमन्दिर), गगनचुंबी महाभागभवन, त्रिभुवनतिलक नामक राजप्रासाद, लक्ष्मोविलासतामरस नामक आस्थानमण्डप, श्रीसरस्वतीविलासकमलाकर नामक राजमन्दिर, दिग्वलय-विलोकनविलास नामक क्रीड़ाप्रासाद, करिविनोदिविलोकनदोहद नामक प्रधाव-धरिणप्रासाद, मनसिजविलासहंसनिवासतामरस नामक वासभवन, गृहदोधिका, प्रमदवन, यन्त्रवारागृह झादि का विस्तृत वर्णन विभिन्न प्रसंगों में आया है। सम्पूर्ण सामग्री का विवेचन इस प्रकार है —

### चैत्यालय

देवमन्दिर के लिए यशस्तिलक में चैत्यालय शब्द का प्रयोग हुआ है। सोमदेव ने लिखा है कि राजपुरनगर विविध प्रकार के शिखरयुक्त चैत्यालयों से मुशोभित था। शिखर क्या थे मानो निर्माणकला के प्रतीक थे। शिखरों से विशेष कान्ति निकलती थी। सोमदेव ने इसे देवकुमारों को निरवलम्ब आकाश से उतरने के लिए अवतरण मार्ग कहा है। शिखर ऐसे लगते थे मानो शिशिर-गिरि कैलाश का उपहास कर रहे हों। शिखर की अटिन पर सिंह निर्माण किया गया था। सोमदेव ने लिखा है कि अटिन पर बने सिंहों को देख कर चन्द्रमृग चिकत रह जाते थे। शिखरों की ऊँचाई की कल्पना सोमदेव के इस कथन से को जा सकती है कि सूर्य के रथ का घोड़ा थक कर मानो क्षण भर विश्वाम के लिए शिखरों पर ठिठक रहता था। देवयानों को चक्कर काट कर ले जाना पड़ता था। निरन्तर विहार करते हुए विद्याधरों की कामिनियों के

१. विचित्रकोटिभिः कूटैरुवशोभितम् । – १० २१ पू०

२. घटनाश्रियां श्रियमुद्वहद्भि: । - वही

३. देवकुमारकाणामनालम्बे नभस्यवतरणमार्गचिह्नोचितरुचिभिः। - पृ० १७

४. उपहसितशिशिरगिरिहराचलशिखरैः। - वही

भटनितटनिविष्टविकटसटोत्कटकरिटिएसमीपसंचारचिकतचन्द्रमृग । – वही

६. ऋरुणरथतुरगचरणात्तुरणक्षणमात्रविश्रमै:। - वही

७. अंवरचरचमूविमानगतिविक्रमविधायिभि:। - वही

कपोलों का स्वेदजल चैत्यालयों के शिखरों पर लगी पताकाओं को हवा से सूख जाता था।<sup>८</sup>

ध्वज-दण्डों में चित्र बनाये जाते थे। सोमदेव ने लिखा है कि सटकर चलती सूर-सुन्दरियों के चंचल हाथों से ध्वज-दण्डों के चित्र मिट जाते थे। घ्व जस्तम्भ की स्तम्भिकाओं में मणिमुकूर छगे थे । शिखरों पर रत्नजटित कांचनकलश लगाये गये थे, जिनसे निकलनेवाली कान्ति से आकाश-लक्ष्मी का चंदोवा-सा बन रहा था। भे पानी निकलने के लिए चन्द्रकान्त के प्रणाल बनाये गये थे। १६ किंपिर (कंगरे ) सूर्यकान्त के बने थे, जो सूर्य की रोशनी में दीपकों की तरह चमकते थे। उज्ज्वल आमलासार पर कलहंस श्रेणी बनायी गयी थी। १४ उपरितल पर घूमते हुए मयूर-बालक दिखाये गये थे। े सामने ही स्तूप बनाया गया था। विटंकों पर शुक-शावक बैठे हरित-अरुणमणि का भ्रम पैदाकर रहेथे। वाष पक्षियों के पंखों से मेंचक रचना ढंक गयी थी। रैंट पालिध्वजाओं में क्षुद्र घंटिकाएँ लगायो गयी थीं। चूने से ऐसी सफेदी की गयी थी मानो आकाशगंगा का प्रवाह उमड़ आया हो। उँ चैत्यालय ऐसे लगते थे मानो आकाशवृक्ष के फलों के गुच्छे हों, श्वेतद्वीपसृष्टि हों, आकाशदेवता के शिखण्डमण्डन का पुण्डरीक समूह हो, तीनों लोकों के भव्य जनों के पुण्योपार्जन क्षेत्र हों, आकाश-समुद्र की फेनराशि हो, शंकर का अट्टहास हो, स्फटिक के क्रीडाशैल हों. ऐरावत के कलभ हों। चारों और से पड रही माणिक्यों की कान्ति द्वारा मानो भवतों के स्वर्गारोहण के लिए सोपान परम्परा रच रहे हों. संसार-सागर से तिरने के लिए जहाज हों ( पु० २०, २१ )।

८. वही पृ० १८

ह. श्रतिसविधसं चरत्स्रसुन्दरीकरचापलविलुप्तकेतुकारङचित्रैः । - वही

१०. श्रनेकथ्वजस्तम्भरतम्भकोत्तंभितमणिमुकुरः । - वही

११. श्रप्रत्नरत्नचयनिचितकांचनकलश । - वही

१२. चन्द्रकान्तमयप्रणाल । - वही

१३. दिनकृतकान्तकिपिरि । –वही

१४. श्रमलकामलामारविलसत्कलहंसश्रेगी। - पृ० १६

१५. उपरितनतलचलत्प्रचलाकिबालकः। - वही

१६. उपान्तस्तूप । - वही

१७. १८. पृ० २०

११. किंकिणीजालवाचालपालिध्वज । -वही

२०. श्रनविधसुधाप्रधावद्धामसंदिग्धस्वधु नीप्रवाहै। -वही

चैत्यालयों के इस वर्णन में सोमदेव ने प्राचीन वास्तुशिल्प के कई पारि-भाषिक शब्दों का उल्लेख किया है। जैसे – अटिन, केतुकाण्डिचत्र, ध्वज-स्तम्भस्तम्भिका, प्रणाल, आमलासारकलश, किंपिरि, स्तूप, विटंक।

प्राचीन वास्तुशिल्प में अटिन अर्थात बाहरी छज्जे पर सिंह-रचना का विशेष रिवाज था। इसे झम्पासिंह कहते थे। केत्रकाण्ड अर्थात् ध्वजा दण्डों पर चित्र बनाये जाते थे । ध्वजा देवमन्दिर का एक आवश्यक अंग था । ठक्कर फेह ने वास्तुसार (३।३५) में लिखा है कि देवमन्दिर के अच्छे शिखर पर व्वजा न हो तो उस मन्दिर में असूरों का निवास होता है। प्रासाद के विस्तार के अनुसार घ्वजा-दण्ड बनाया जाता था। एक हाथ के विस्तार वाले प्रासाद में पौन अंगुल मोटा घ्वजादण्ड और उसके आगे क्रमशः आधा-आधा अंगुल बढ़ाना चाहिए (३।३४ वही)। दण्ड की मर्कटी (पाटली) के मुख भाग में दो अर्द्धचन्द्र का आकार बनाने तथा दो तरफ घंटी लगाने का विधान बताया गया है। ११ घ्वजस्तम्भों के आधार के लिए स्तम्भिकाएँ बनायी जाती थीं। उनमें मणिमुकुर लगाने की प्रथा थी। स्तम्भिकाओं की रचना घण्टोदय के अनुसार की जाती थी। <sup>२२</sup> चैत्यालय में देवमृति के प्रक्षालन का जल बाहर निकालने के लिए प्रणाल की रचनाकी जातीथी। देवमूर्ति अथवा प्रासादकामुख जिस दिशामें हो तदनुसार प्रणाल बनाया जाता था। प्रासादमण्डन तथा अपराजितपच्छा में इसका ब्योरेवार वर्णन किया गया है। शिखर के ऊपर और कलश के नीचे आमलासारकलश की रचना की जाती थी। शिखर के अनुपात से आमलासार बनाया जाता था। प्रासादमंडन में लिखा है कि दोनों रथिकाओं के मध्य भाग जितनी आमलासारकलश की गोलाई करना चाहिए, आमलासार के विस्तार से आधी ऊँचाई, ऊँचाई का चार भाग करके पौन भाग का गला. सवा भाग का भामलासार, एक भाग की चन्द्रिका और एक भाग की आमलस।रिका बनाना चाहिए (४,३२,३३)। आमलासार के ऊपर कांचन कलश स्थापित किया जाता था। कलश की स्थापना मांगलिक मानी जाती थी (प्रासादमंडन ४।३६)। मंडन ने ज्येष्ट, कनीय और अभ्युदय के भेद से कलश के तीन प्रकार बताये हैं। सोम-देव ने चैत्यालयों के मुड़ेर को किंपिरि कहा है। सूर्यकान्त के बने किंपिरि सूर्य की रोशनी में मणिदीयों की तरह चमकते थे। चैत्यालय के समीप ही स्तूप बनाये जाते थे । विटंक को श्रुतसागर ने दाहर निकला हुआ काष्ठ कहा है । वास्तू-

२१. अपराजितपृच्छा, सूत्र १४४, प्रासादमंडन ४।४५

२२. घएटोद्रयप्रमाणेन स्तंभिकोदयः कारयेत्। -वही

२३. विह निर्गतानि काष्ठानि । - ५० २०

शिल्प में अन्यत्र इस शब्द का प्रयोग देखने में नहीं आता। सम्भवतया छज्जे के नीचे लगी काठ की घरन विटंक कहलाती थी।

चैत्यालयों के अतिरिक्त राजपुर में श्रीमानों के गगनचुम्बी (अभ्रंलिहै:) प्रासाद थे। मणिजड़ित उत्तुंगतोरण लगाये गये थे। २४ तोरणों से निकलती किरणों से देवताओं के भवन मानो पीले हो रहे थे। २४

# त्रिभुवनतिलक प्रासाद

सोमदेव ने लिखा है कि सिप्रा के तट पर राज्याभिषेक के बाद यशोधर ने लौट कर त्रिभुवनितलक नामक प्रासाद में प्रवेश किया। त्रिभुवनितलक प्रासाद स्वेत पाषाण या संगमर्मर (सुधोपलासार, ३४२) का बनाया गया था। शिखरों पर स्वर्णकलश (कांचनकलश, ३४३) लगाये गये थे। पूरे प्रासाद पर चूने से सफेदी की गयी थी। वि रिष्ट रत्नमय खम्भों वाले ऊँचे-ऊँचे तोरणों के कारण राजभवन कुवेरपुरी की तरह लगता था (पृ० ३४४)।

यहाँ सोमदेव ने तोरण को 'उत्तुंगतरंगतोरण' कहा है। तोरणों के रत्नमय खम्मों (रत्नमयस्तंभ, ३४४ पृ०) पर मुक्ताफल को लम्बी-लम्बी मालाएँ लटकती हुई दिखाई गयी थीं। २७ बड़े-बड़े प्रवालमणि (प्रबलप्रवाल, वही) तथा दिव्य दुक्ल भी अंकित थे। ऊपर लगी ध्वजाओं में मरकतमणि लगे हुए थे, जिनसे नीली कान्ति निकल रही थी। २५ एक ओर महामण्डलेश्वर राजाओं के द्वारा उपहार में आये श्वेष्ठ हाथियों के मदजल से भूमि पर छिड़काव हो रहा था। २९ दूसरी ओर उपहार में प्राप्त उत्तम घोड़े मुँह-से फेन उगलते श्वेत कमल बनाते-से बंधे थे। १० दूतों के द्वारा लाये गये उपहार एक ओर रखे थे (वही ३४४)। राजभवन प्रजापतिपुर सदृश होने पर भी दुर्वासा (मिलनवस्त्रधारी) रहित था। इन्द्रभवन सदृश होने पर भी अपारिजात (शत्रुसमूहरहित) था। अगिनगृह सदृश होने पर भी अधूमश्यामल (मिणमाणिक्यों की प्रभायुक्त) था। धर्मधाम (यमराज का घर) होकर भी अदुरीहितच्यवहार (पापच्यवहार)

२४. उत्तुं गतोरणमणि । -ए० २१

२५. विजरितामरभवनैः। -वही

२६. सुधादीधितिप्रवन्धैः धवलिताखिलदिग्वलयम् । -३४४

२७. श्रावलंबितमुक्ताप्रलंब। -३४४ पृ०

२८. उपरितनदेशोत्तं भितध्वजप्रान्तप्रोतमरकतम्या । -वही

२६. महामंडलेश्वरैरनवरतमुपायनीकृतक्ररीन्द्रमदलच्नीजनितसंमार्जनम् । -वही

३०. जपाहूताजानेय हयाननोद्गीर्यांडियडोरिपएडपुएडरीकविद्वितोपहारम् । -वद्दी

शून्य था। पुण्यजनावास होकर भी अराक्षसभाव था। प्रचेतःपस्त्य (वरुणगृह) होकर भी अजङ्गशय था। वातोदविसत (वायुभवन) होकर भी अचपलनायक (स्थिरस्वामी) था। धनदिधिष्णच (कुबेरगृह) होकर भी अस्थाणपिरणत (ठूठरिहत) था। शंभूशरण होकर भी अव्यालावलीढ़ था। ब्रष्ट्मसौध होकर भी अनेकरथ था। चन्द्रमन्दिर होकर भी अमृदुप्रताप था। हिरगेह होकर भी अहिरण्यकिशपुनाश था। नागेशनिवास होकर भी अद्विजिह्वपरिजन (दोगला-रहित) था, वनदेवता-निवास होकर भी अकुरंग था।

कहीं धर्मराजनगर की तरह सूक्ष्मतत्त्ववेत्ता विद्वान् सम्पूर्ण संसार के व्यवहार का विचार कर रहे थे। कहीं पर ब्रह्मालय की तरह द्विजन्मा (ब्राह्मण) लोग निगमार्थ (नीति-शास्त्र) की विवेचना कर रहे थे। कहीं पर तण्डुभवन की तरह अभिनेता इतिहास का अभिनय कर रहे थे। कहीं पर समवशरण की तरह प्रमुख विद्वान् तत्त्वोपदेश कर रहे थे। कहीं सूर्य के रथ की तरह घोड़ों को सिखाने के लिए घसीटा जा रहा था। कहीं अंगराज भवन की तरह सारंग (हाथी) शिक्षत किये जा रहे थे। कुलवृद्धाएँ दासियों तथा नौकर-चाकरों को नाना प्रकार के निर्देश दे रही थीं। ऊँचे तमंगों के झरोखों से स्त्रियां झांक रही थीं। कीर्तिसाहार नामक वैतालिक इस त्रिभुवनतिलक नामक भवन का वर्णन इस प्रकार करता है—

यह प्रासाद शुभ्रव्वजा-श्रेणियों द्वारा कहीं हवा से हिल रही हिलोरों वाली गंगा की तरह लगता है, तो कहीं स्वर्णकलशों की अरुण किरणों के कारण सुमेर की छाया की तरह । कहीं अतिश्वेत भित्तियों के कारण समुद्र की शोभा घारण करता है तो कहीं गगनचुम्बी शिखरों के कारण हिमालय की सदृशता घारण करता है। यह भवन-लक्ष्मो का क्रीड़ास्थल, साम्राज्य का महान् प्रतीक, कीर्ति का उत्पत्तिगृह, क्षितिवधू का विश्रामधाम, लक्ष्मो का विलासदर्पण, राज्य की अधिष्ठात्रो देवी का कुलगृह तथा वाग्देवता का क्रीड़ास्थान प्रतीत होता है (पृ० ३५२-५३)।

त्रिभुवनितलक प्रासाद के वर्णन में सोमदेव ने जो अनेक महत्त्वपूर्ण सूचनाएँ दो हैं, उनमें पुरंदरागार, चित्रभानुभवन, धर्मधाम, पुण्यजनावास, प्रचेत:पस्त्य, वातोदवसित, धनदिधिष्णच, ब्रह्नसौध, चन्द्रमन्दिर, हरिगेह, नागेशनिवास, तण्डु-भवन इत्यादि की जानकारी विशेष महत्त्व की है। सूर्यमन्दिर, अग्निमन्दिर आदि बनाने को परम्परा प्राचोन काल से थी। इनके भग्नावशेष या उल्लेख आज भी मिलते हैं।

केवल सोम देव के उल्लेखों के आघार पर यद्यपि यह कहना कठिन है कि दशमी शती में उपर्युक्त सभी प्रकार के मन्दिर विद्यमान थे, तो भी इतनी जानकारो तो मिलती ही है कि प्राचीन काल में इन सभी के मंदिर निर्माण की परम्परा रही होगी।

इसी प्रसंग में प्रासाद या भवन के लिए आये पुर, आगार, भवन, धाम, आवास, परत्य, उद्धसित, धिष्णच, शरण, सौध, मन्दिर, गेह और निवास शब्द भी महत्त्वपूर्ण हैं। भवन या मन्दिर के लिए इतने शब्दों का प्रयोग अन्यत्र एक साथ नहीं मिलता।

त्रिभुवनित ज्ञक या इसी प्रकार के नामों की परम्परा भी प्राचीन है। भोज ने चौदह प्रकार के भवनों का उल्लेख किया है, उनमें एक भुवनित लक भी है।

#### **ग्रा**स्थानमण्डप

सोमदेव ने यशोधर के लक्ष्मोनिवासतामरस नामक आस्थानमण्डप का विस्तृत वर्णन किया है। भोज ने भी (अ० ३०) लक्ष्मोविलास नामक भवन का उल्लेख किया है। गुजरात के बड़ौदा आदि स्थानों में विलास नामान्तक भवनों की परम्परा अभी तक प्रचलित है।

आस्थानमण्डप राजभवन का वह भाग कहलाता था, जिसमें बैठ कर राजा राज्य कार्य देखते थे। <sup>३१</sup> इसे मुगलकाल में दरबारे आम कहा जाता था।

आस्यानमण्डप राजा के निवासस्थान से पृथक् होता था। प्रातःकालीन दैनिक कृत्यों से निवृत्त हो यशोधर ने आस्थानमंडप की ओर प्रयाण किया। सबसे पहले उन्हें गजशाला या हाथीखाना मिला। उसमें बड़े-बड़े दिग्गज हाथी गोलाकार बँधे थे। उनके अरुण माणिक्यों से मढ़े गजदन्तों में पड़ रही परछाईं से उनके कुंभस्थलों की सिन्दूर शोभा दिगुणित हो रही थी। और गण्डस्थलों से झरते मद के सौरभ से भ्रमिरयों के झुण्ड के झुण्ड खिचे आते थे जिनसे आकाश नीला-नीला हो रहा था (पृ० ३६७)।

गजशाला के बाद यशोधर ने अश्वशाला या घुड़सार देखी। घुड़सार में यहाँ-वहाँ कई पंक्तियों में घोड़े बँधे थे। उनको नेत्र, चीन, चित्रपटी, पटोल, रिल्लिका आदि वस्त्रों को जीनें पहनायो गयी थीं। घास के हर कौर के साथ उनके मुख-प्रकीर्णक हिल-हिल कर उनकी आँखों के कोने चूम रहे थे। अपने

३१. सर्वेषामाश्रमिखामितरव्यवहारविश्रामिखां च कार्याख्यपश्यम्। -पृ० ३७३

दायें पैरों की टाप से वे बार-बार धरती खोद रहे थे मानो अपनी विजय पर-म्पराओं का प्रतिपादन कर रहे हों। उनकी हिनहिनाहट से समीपवर्ती सौधों के उत्संग गूँज रहे थे (पृ० ३६८)।

राजभवन के निकट ही गज तथा अश्वशाला बनाने की परम्परा प्राचीन थी। इसका मुख्य कारण यह था कि प्रातःकाल गज व अश्वदर्शन राजा के लिए मांगलिक माना जाता था। गजवर्णन के प्रसंग में स्वयं सोमदेव ने लिखा है कि जो राजा प्रातःकाल गजपूजन-दर्शन करता है वह रण में कीर्तिशाली तो होता ही है, निःसन्देह सार्वभौम भी होता है। प्रसन्नवदन गज का उषाकाल में दर्शन करने से दुःस्वप्न, दुष्टग्रह तथा दुष्टचेष्टा का नाश होता है (पृ० ३००)।

राजभवन के निकट गज और अश्वशाला फतेहपुर सीकरी के प्राचीन महलों में बाज भी देखी जाती है।

आस्थानमण्डप कालागुरु की सुगन्वित धूप से महक रहा था। फड़फड़ाती ढेरों पताकाएँ आकाश-सागर में हंसमाला-सी लगती थीं। उच्च प्रासाद-शिखर पर माणिक्य जिटत कलशों से कान्ति निकल रही थी। फल, फूल और पल्लव युक्त वन्दनवारों के बीच-बीच में कीर-कामिनियाँ बैठी थीं। बीच-बीच में तार हार लटकाये गये थे। स्फिटिक के कुट्टिमतल पर गाढ़ी केशर का छिड़काव किया गया था। कर्पूरधूलि से रंगोली बनायी गयी थी। मरकतमणि की बनी वितर्दिका पर कमल, मालती, वकुल, तिलक, मिललका, अशोक आदि के अधिखले फूलों के उपहार चढ़ाये गये थे। उदीणं मिणस्तम्भिका पर सिहासन सजाया गया था जो कल्पवृक्ष से विश्वत सुमेरुशिखर-सा लगता था। दोनों पाश्वों में उज्ज्वल चमर ढोरे जा रहे थे। उपर सफेद दुकूल का वितान था। दीवारों में नीचे से ऊपर तक रत्नफलक जड़े थे, जिनमें उपासना के लिए आये सामन्तों के प्रतिबिम्ब पड़ रहे थे।

विविध प्रकार के मिणयों से बनी विभिन्न प्रकार की आकृतियों को देख कर डरे हुए भूपालबालक (राजकुमार) कंचु कियों को परेशान कर रहे थे। लगता था जैसे इन्द्र को सभा हो। याष्ट्रीक सैनिक निकटवर्ती सेवकों को डाँट- डपट कर निर्देश दे रहे थे: अपनी पोशाक ठीक करो, धन और जवानी के जोश में बको मत, बिना अनुमित किसी को घुसने न दो, अपनी-अपनी जगह सँभल कर रहो, भीड़ मत लगाओ, आपस में फिजूल की बकवास मत करो, मन को न डुलाओ, इन्द्रियों को काबू में रखो, एकटक महाराज की ओर देखों कि महाराज क्या पूछते हैं, क्या कहते हैं, क्या आदेश देते हैं, क्या नयी बात कहते हैं (३७१-७२)।

### सरस्वतीविलासकमलाकर

महाराज यशोधर ने रात्रिको जिस प्रासाद में शयन किया उसे सोमदेव ने सरस्वतीविलासकमलाकर नामक राजमन्दिर कहा है। सोमदेव ने इसका विस्तृत वर्णन नहीं किया है। सम्भवतया यह त्रिभुवनतिलक नामक प्रासाद का हो एक भाग था।

### **दिग्वलयविलोकविलास**

दिग्वलयिवलोकिविलास नामक भवन क्रीड़ा पर्वत की तलहटो में बनाया गया था। अस्त्राट् इस भवन में बैठ कर प्रथम वर्षा का आनन्द लेते थे। परिवार से घिरे अस्तराज यशोधर जब सेवा में आये सामन्त समाज के साथ अस्वित्र की शोभा का आनन्द ले रहे थे तभी संघितिग्रही ने आकर सूचना दी कि पांचाल नरेश का दुकूल नामक दूत आया है, प्रतिहार भूमि में बैठा है (५४९)। इस प्रसंग में प्रासाद का तो विशेष वर्णन नहीं है किन्तु वर्षा ऋतु तथा राजनीति सम्बन्धी विवेचन है।

## करिविनोदविलोकनदोहद

करिविनोदिविलोकनदोहद नामक प्रासाद प्रधावधरणि (गजिशिक्षाभूमि) में बनाया गया था, जिसमें गजिविशेषज्ञ आचार्यों के साथ बैठ कर महाराज गजकेलि देखते थे। इस प्रसंग में सोमदेव ने प्रासाद का तो विशेष वर्णन नहीं किया किन्तु गजशास्त्र विषयक महत्त्वपूर्ण सामग्री दी है जिसका अन्यत्र विवेचन किया गया है। आजकल जिस प्रकार स्पोर्ट्स स्टेडियम बनाये जाते हैं उसी प्रकार प्राचीन काल में करिविनोदिविलोकनदोहद आदि भवनों का निर्माण किया जाता था।

# मनसिजविलासहंसनिवासतामरस

अन्तःपुर या रिनवास को सोमदेव ने मनसिजविलासहंसनिवासतामरस

३२. सरस्वतीविलासकमलाकरराजमन्दिरम् । - ३५६

३३. क्रीडाचलमेखलानिलयिनि दिग्वलयविलोक्विलासनाम्नि धाम्नि । -ए० ५४८

३४ प्रवीरपरिषदपरिवारितः। - वही

३५. समं सेवासमागतसमस्तसामन्तसमाजेत । - वही

३६. वर्षतु अयं यावदहमनुभवन् । -- वही

३७. प्रधावधरिणपु करिविनोदिविलोकनदोहदं प्रासादमध्यास्य प्रभिन्नकरिकेलीरदर्शम्।
- ए० ५०५

नाम दिया है। यह वासभवन सतखण्डा महल का सबसे ऊपरी भाग था। प्राचिष्ठ अधिर अधिरोहिणी (सीहियों) से चढ़ कर वहाँ गया। सोमदेव का यह उल्लेख विशेष महत्त्व का है। इससे ज्ञात होता है कि दशमी शताब्दी में इतने ऊँचे-ऊँचे प्रासादों की रचना होने लगी थी। ग्वालियर जिले के चन्देरी नामक स्थान के खण्डित कुषक महल की पहुचान सात खण्ड के प्रासाद से की जाती है। मालवा के मुहम्मद शाह ने १४४५ में इसके बनाने की आज्ञा दी थी। वर्तमान में इसके केवल चार खण्ड शेष रहे हैं। सोमदेव ने एक स्थान पर और भी सप्ततल प्रासाद का उल्लेख किया है। ४० यशोघर सभा विस्जित करके चल कर (चरणमार्गणैव, २३) महादेवी के वासभवन में गया था। प्रतिहार-पालिका ने द्वार पर क्षण भर के लिए यह कह कर रोक लिया कि अन्य स्त्री-जनासिक्त जान कर महादेवी कुपित हैं। सम्राट् ने अपना प्रणयकोप जाहिर किया तब कहीं उसने रास्ता दिया। हैंस कर देहली छोड़ दी ४१ और कक्षान्तरों को पार कराती भवन में ले गयी।

इस वासभवन की सुनहरी दीवारों पर यक्षकर्दम का लेप किया गया था भीर कर्पूर से दन्तुरित किया गया था। अर रजत वातायनों पर कस्तूरी का लेप किया गया था, जिससे झरोखें से आने वाली हवा सुगन्धित होकर आ रही थी। अर स्फटिक की देहली को गाढ़े स्यन्दरस से साफ किया था। अर कुंकुम रंगे मरकत-पराग से फर्श (तलभाग) पर तह देकर अधिखले मालती के फूलों से रंगोली बनायी गयी थी। अर कालागुरु चन्दन की धूप निरन्तर जल रही थी, जिसके धुएँ से वितान पर्यन्त लटकती मुक्तामालाएँ धूसरित हो गयी थीं। अर कूर्वस्थान पर फूलों के गुलदस्ते रखें थे। अर संचरणशील हेमकन्यका के कन्धे पर ताम्बूल-

३८. सप्ततलप्रासादोपरितनभागवर्तिनि । - पृ० २६ उत्त०

३६. इंडियन आचिटेक्चर, भाग २, ए० ६५

४०. सप्ततलागाराग्रिमभूमिभागिनि जिनसम्मनि । -ए० ३०२, उत्त०

४१. सपरिहास समुत्सृष्ट्यहावय्रहणी । - ५० २७, वही

४२. यच कर्दमखितकपूर्दलदन्तुरितजातरूपमित्तिन । -पृ० २८

४३. मृगमदशकलोपलिप्तरजतवातायनविवरविद्दरमाशासमीरसुरभिते । -वही

४४. सान्द्रस्यन्दसंमार्जितामलक्षदेहलीशिरसि । -वही

४४. युस्रणरसारुणितमरकतपरागपरिकल्पितभूमितलभागे मनाङ्मोदमानमालतीमुकुल-विरचितरंगवलिनि । –वही

४६. श्रनवरतदद्यमानकालगुरुधूपधूमधूसरितवितानपर्यन्तमुक्ताफलमाले । -वही

४७. कूर्चस्थानविनिवेशितप्रस्तसमूह । -पृ० २६

किपिलिका रखी थी। <sup>४०</sup> तुहिनतरु के बने वलीकों पर उपकरण टाँगे गये थे। <sup>४९</sup> मणि के पिंजड़े में शुक-सारिका बैठी कामकथा में लीन थी। <sup>४०</sup>

उपर्युक्त वर्णन में आये कूर्चस्थान, संचारिमहेमकन्यका, तथा वलीक आदि शब्द विशेष महत्त्व के हैं। कूर्चस्थान का अर्थ श्रुतसागर ने संभोगोपकरणस्थापन-प्रदेश किया है। संचारिमहेमकन्यका के विषय में यन्त्रशिल्प प्रकरण में विचार किया गया है। इस प्रकार की यान्त्रिक पुत्तिकाओं के निर्माण की परम्परा सोमदेव के पूर्व से चली आ रही थी और बाद तक चलती रही। वलीक शब्द का अर्थ श्रुतसागर ने पट्टिका किया है। यह अर्थ पर्याप्त नहीं है। वृक्षों पर उपकरण टाँगने की परम्परा का उल्लेख कालिदास ने भी किया है। जब शकुन्तला पितगृह को जाने लगी तब वृक्षों ने उसे समस्त आभूषण दिये (शाकुन्तल, अ०४)। सम्भवतया सोमदेव का उल्लेख इसी ओर संकेत करता है। कर्प्रवृक्ष के वलीक बनाये गये थे, जिनमें बीच-बीच में पुष्पमालाएँ टाँगी थीं और उपकरण टाँगे थे।

### दोघिका

दीर्घिका का उल्लेख यशस्तिलक में कई बार हुआ है। दो स्थानों पर विशेष वर्णन भी है: जलक्रीड़ा के प्रसंग में प्रथम आश्वास में और यन्त्रधारागृह के वर्णन में तृतीय आश्वास में।

दीधिका प्राचीन प्रासाद-शिल्प का एक पारिभाषिक शब्द था। यह एक प्रकार की लम्बी नहर होती थी जो राजप्रासादों में एक ओर से दूसरी ओर दौड़ती हुई अन्त में प्रमदवन या गृहोद्यान को सींचती थी। बीच-बीच में जल के प्रवाह को रोक कर पुष्करणो, गन्धोदककूप, क्रीड़ावापी इत्यादि बना लिये जाते थे। कहीं जल को अदृश्य करके आगे विविध प्रकार के पशु-पक्षियों के मुँह से पानी झरता हुआ दिखाते थे। लम्बी होने के कारण इसका नाम दीधिका पड़ा। सोम-देव ने यशोधर के महल की दीविका का विस्तृत वर्णन किया है। इसका तलभाग

४८. संचारिमहेमकन्यकासोत्तसितमुखवासताम्बूलकपिलिके ।-बही

४६. तुहिनतरुविनिर्मितवलीकान्तरमुक्त । -वही

५०. मिणपिजरोपविष्टशुकस।रिका । -वही

४१. तुहिनतरुविनिर्मितवलीकान्तरमुक्तकुसुमस्रक्सौरभाधिवास्यमानसुरतावसानिकोप-करखवस्तुनि । -पृ० २६ उत्त०

मरकत मणि का बना था। 'उ भित्तियाँ स्फटिक की थीं। अ सीढ़ियाँ स्वर्ण की बनायी गयी थीं। अ तटप्रदेश मुक्ताफल के बने थे। अ जल को कहीं हाथी, मकर इत्यादि के मुँह से झरता हुआ दिखाया गया था। अ जल तरंगों पर कर्पूर का छिड़काव किया गया था। अ किनारों पर चन्दन का लेप किया गया था, जिससे लगता था मानो क्षीर-सागर का फेन उसके किनारे पर जम गया है। अ आगे जल के प्रवाह को रोक कर पुष्करणी बनायी गयी थी, जिसमें कमल खिले थे। अ उसके आगे गंधोदक कूप बनाया गया था जिसमें कस्तूरी और केसर से सुवासित शीतल जल भरा था। कि कुछ आगे जल को मृणाल की तरह एकदम पतलो धारा के रूप में बहता दिखाया गया था।

आगे यान्त्रिक शिल्प के विविध उपादान—यन्त्रवृक्ष, यन्त्रपक्षी, यन्त्रपशु, यन्त्रपुत्तिका आदि बने थे जिनसे तरह-तरह से पानी झरता हुआ दिखाया गया था। यन्त्रशिल्प प्रकरण में इनका विशेष विवरण दिया गया है।

अन्त में दीर्घिका प्रमदवन में पहुँची थी जहाँ विविध प्रकार के कोमल पत्तों और पुष्पों से पल्लव और प्रसूनशब्धा बनायी गयी थी। इ

सोमदेव के इस वर्णन की तुलना प्राचीन साहित्य और पुरातत्त्व की सामग्री से करने पर ज्ञात होता है कि दीधिका निर्माण की परम्परा भारतवर्ष में प्राचीन काल से लेकर मुगलकाल तक चली आयी। प्राचीन साहित्य में इसके अनेक उल्लेख मिलते हैं। कालिदास ने रघुवंश में (१६।१३) दीधिका का वर्णन किया है। बाणभट्ट ने हर्ष के राजमहल के वर्णन में हर्षचरित में और कादम्बरी में

५२. मरकतमिखविनिर्मितमूलासु । -- पृ० ३८ पू०

५३. कंकेलकोपलसम्पादितमित्तिमंगिकासु । -वही

५४. कांचनोपचितसोपानपरम्परासु । -वही

४४ मुक्ताफलपुलिनपेशलपर्यन्तासु । -वही

५६. करिमकरमुखमुच्यमानवारिभरिताभोगासु । -वही ३६

५७. कपूरिपारीदन्तुरिततर्गसंगमासु (-वही

५८. दुग्धोदधिवेलास्विव चन्दनधवलासु ।-वही

५६. वनस्थलीष्विव सक्तमलास् ।-वही

६०. मृगमदामोदमेदुरमध्यासु सकेसरास । -वही

६१. विरहिणीशरीरयष्टिष्विव मृश्णालवलयनीषु । -वही

६२. विविधयनत्रश्लाघनीषु ।-वही

६३. विचित्रपञ्चवप्रसूतफलस्फाराधिकासु 1-वही

दीर्घिका का विस्तृत वर्णन किया है। डॉक्टर वासुदेवशरण अग्रवाल ने **इस सामग्री** का विस्तार से विवेचन किया है।<sup>६४</sup>

मुगलकालीन राजप्रासादों में जो दीर्घिका बनायी जाती थी, उसका उर्दू नाम नहरे विहिश्त था। हारू रशीद के महल में इस प्रकार की नहर का उल्लेख आता है। देहली के लाल किले के मुगल महलों की नहरे विहिश्त प्रसिद्ध है।

वस्तुतः प्राचीन राजकुलों के गृह-वास्तु की यह विशेषता मध्यकाल में भी जारी रही। विद्यापित ने कीर्तिलता में प्रासाद का वर्णन करते हुए क्रीड़ाशैल, धारागृह, प्रमदवन तथा पृष्पवाटिका के साथ कृत्रिमनदी का भी उल्लेख किया है। यह भवन-दीर्घिका का ही एक रूप था।

दीर्घिका का निर्माण केवल भारतवर्ष में ही नहीं पाया जाता, प्रत्युत प्राचीन राजप्रासादों की वास्तुकला की यह ऐसी विशेषता थी जो अन्यत्र भी पायी जाती है। ईरान में खुसरू परवेज के महल में भी इस प्रकार की नहर थी। कोहे विहिस्तुन से कसरे शीरीं नामक नहर लाकर उसमें पानी के लिए मिलायी गयी थी। ट्यूडर राजा हेनरी अष्टम के हेम्टन कोर्ट राज प्रासाद में इसे लांग बाटर कहा गया है। यह दीर्घिका के अति निकट है।

#### प्रमदवन

यशस्तिलक में प्रमदवन का दो प्रसंगों में वर्णन है - मारिदत्त युवितयों के साथ प्रमदवन में रमण करता था (३७-३८)। सम्राट्यशोधर ग्रीष्म ऋतु में मध्याह्नका समय मदनमः विनोद नामक प्रमदवन में बिताता था (५२२-३८)।

प्रमदवन राजप्रासाद का महत्त्वपूर्ण अंग होता था। यह प्रासाद से सटा हुआ बनता था। इसमें क्रोड़ाविनोद के पर्याप्त साधन रहते थे। अवकाश के क्षणों में राज्य-परिवार के सदस्य इसमें मनोविनोद करते थे। सोमदेव ने इसका विस्तार से वर्णन किया है।

प्रमदवन के अनेक महत्त्वपूर्ण अंग थे — उद्यान-तोरण, क्रीड़ाकुत्कील, खात-बलय, जलकेलिवापिका, कुल्योपकण्ठ, मकरध्वजाराधनवेदिका, बनदेवताभवन, कदलीकानन, विहारधरा, सरित्सारणो, छायामण्डप तथा यन्त्रधारागृह । यन्त्र-धारागृह के विन्यास का विस्तृत वर्णन है।

६४. हर्षचरित: एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० २०६ कादम्बरी: एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, पृ० ३७१

६५. कीर्तिलता, पू० १३६

# यन्त्रशिल्प

यशस्तिलक में अनेक प्रकार के यान्त्रिक उपादानों का उल्लेख है। उनमें से अधिकांश यन्त्रधारागृह के प्रसंग में आये हैं तथा कुछ अन्य प्रसंगों पर। यन्त्रशारागृह के प्रसंग में यन्त्रमेघ, यन्त्रपक्षी, यन्त्रपशु, यन्त्रव्याल, यन्त्र-पुत्तिलका, यन्त्रवृक्ष, यन्त्रमानव तथा यन्त्रस्त्री का उल्लेख है। अन्य प्रसंगों में यन्त्रपर्यंक तथा यन्त्रपुत्रकाओं का उल्लेख है। विशेष वर्णन इस प्रकार है —

#### यन्त्रजलधर

यन्त्रधारागृह में यन्त्रजलघर या यान्त्रिकमेघ की रचना की गयी थी। उससे झरझर पानो बरस रहा था और स्थलकमिलनी की क्यारी सिंच रही थी।

यन्त्रधारागृह में मायामेघ या यन्त्रजलघर का निर्माण प्राचीन वास्तुकला का एक अभिन्न अंग था। भोज ने शाही घरानों के लिए पाँच प्रकार के वारिगृहों का विधान किया है, जिनमें प्रवर्षण नाम के एक स्वतन्त्र गृह का उल्लेख है। इस गृह में आठ प्रकार के मेघों की रचना की जाती थी तथा उन मेघों में से हजार-हजार घाराओं के रूप में जल बरसता दिखाया जाता था।

सोमदेव के पूर्व बाणभट्ट ने भी यन्त्रमेघ या मायामेघ का एक सुन्दर दृश्य प्रस्तुत किया है — मायामेघ के पीछे से झांकता हुआ रंग-विरंगा चित्रलिखित इन्द्रधनुष, सामने से उड़ती हुई वलाकाओं की पंक्तियाँ और उनके मुखों से निकलती हुई सहस्रों घाराएँ, इन सबकी सम्मिलित छटा ऐसी प्रतीत होती थी मानो आकाश में मेघों की बदलचल हो रही हो।

हेमचन्द्र ने यन्त्रघारागृह में चारों ओर से उठते हुए जलौब का वर्णन किया

१. पर्यन्तयन्त्रजलधरवर्षाभिषिच्यमानस्थलकमितिनीकेदारम्। -सं० पू० ५३०

२. धारागृहमेकं स्यात्प्रवर्षणाख्य ततो द्वितीयं च।
प्राणालं जलमन्नं नद्यावर्तं तथान्यदि ॥
जलदकुताष्ट्रक्युक्तं पूर्ववदन्यद् गृहं समारच्येत्।

वर्षद्वारानिकरै : प्रवर्षणास्यं तदाप्नोति ॥ –समरांगणसूत्रधार ३१।११७, १४२ ३. स्फटिकवलाकावलीवान्तवारिधारालिखितेन्द्रायुधाः संचार्यमाणाः मायामेद्यमालाः ।

चढ्त - डॉ॰ श्रयवाल - कादम्बरी: एक सांस्कृतिक श्रध्ययन, ए० ३७२

है। सम्राट् जब यन्त्रधारागृह में पहुँचे तो उन्होंने देखा कि चारों ओर से निकल रहे दीर्घ जलप्रवाह से सारा वन-प्रान्त जलमय हो रहा है।<sup>४</sup>

#### यन्त्रव्याल

यन्त्रधारागृह में यन्त्र गरुघर की तरह विविध प्रकार के यन्त्र-क्यालों की भी रचना की गयी थी। इन हिंस जन्तुओं के मुँह से वमन होते हुए जरू की घरघराहट से भवन-मयूर नाचने लगते थे। विविध क्याल का अर्थ श्रुतदेव ने कृत्रिम गज, सर्प, सिंह, व्याघ्न, चीता आदि किया है। कादम्बरी में चंद्रकान्त के प्रणाल से निकलने वाले निर्झर के शब्द से प्रमुदित होकर शब्द करते हुए मयूरों का वर्णन आया है। भोज ने भी लिखा है कि यन्त्रधारागृह में नृत्य करते हुए मयूरों से मंडित प्रदेश होना चाहिए।

# यन्त्रहंस

यन्त्रधारागृह में चन्द्रकान्तमणियों के प्रणालों की रचना की गयी थी। उनसे झरझर पानी निकल रहा था जिससे क्रोड़ा-हंस संतुष्ट हो रहे थे। बाण ने ठीक यही दृश्य कादम्बरी में प्रस्तुत किया है — यन्त्रधारागृह में एक ओर चन्द्र-कान्तमणि की टोटो से झरना झरता था और बीच में पुछार मोरों की मिली हुई ग्रीवाओं से निमित फव्वारे की जलधाराएँ छूट कर फुहार उत्पन्न करती थीं। शिशिरोपचारों के वर्णन में यन्त्रमय कलहंसों की पंक्ति से जलधार छूटने का भी उल्लेख हैं (उत्कीलितयन्त्रमयकलहंसपंक्तिमुक्ताम्बुधारेण)।

### यन्त्रगज

यन्त्रधारागृह में यन्त्रगज की रचना की गयी थी। उसकी सूँड से जल-सीकर बरस कर स्त्रियों के अलकजाल पर मुक्ताफल की शोभा उत्पन्न कर रहे

४. रेल्लन्ता वर्णभागा तभ्रो पलोहा जवा जलायोघा । वामाउ दिच्चाभ्रो समुद्धतो पव्छिमाहिन्तो ॥ -कुमारपालचरित ४।२६

५. विविधव्यालवद्दनविनिर्गलज्जनभाराध्वनितलयनास्यमानभवनांगणविद्यम्।-वही,५३०

६. विविधा नानाप्रकारा ये व्यालाः कृत्रिमगजसर्पसि व्यावित्रकादयः। -सं टी०

७. शशिमणिपणालनिर्भरप्रमोदमुखरमयूररवरम्ये । उद्धृत, टॉ० त्रयवाल - कादम्बरी: एक सांस्कृतिक त्रध्ययन, पृ० ३७२

द. नृत्यद्भिः परमगुणैः शिखि विडिभिर्मणिडतोद्देशम् । -समरांगणस्त्रधार ३१।१२७

इ. चन्द्रकान्तमयप्रणालविलस्रवत्स्रोतः संतर्प्यमाणविनोदवारलम् । — वरटा हंसिनी, सं० पू० ५० ५३०

<sup>&</sup>lt;o. डॉ० अमवाल - कादम्बरी: एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० ३७६</o>

थे। बाणभट्ट ने भी कादम्बरी के हिमगृह में स्वर्णकमिलियों से खेलते हुए करि-कलभों का वर्णन किया है।

समरागणसूत्रधार में भोज ने भी यान्त्रिक गजों की रचना का विधान किया है। भोज ने लिखा है कि जलक्रीड़ा करते हुए ऐसे करि-मिथुन की रचना करना चाहिए जो सूँड से परस्पर जल के सीकर उछाल रहे हों तथा सीकरों के आनन्द के कारण जिनके नेत्र मुद्रित हो गये हों।

#### यन्त्रमकर

यन्त्रधारागृह में यन्त्रमकरों की रचना की गयी थी। इनके मुँह से निकलने वाले झरनों के फुहार उड़कर कामिनियों के स्तन-कलशों पर पड़ते थे जिससे उनका चन्दनलेप आर्द्र बना हुआ था।

भोज ने लिखा है कि कृतिम शफरो, मकरी तथा अन्य जलपक्षियों से युक्त कमलवापी बनाना चाहिए।

हेमचन्द्र ने यन्त्रधारागृह में वेदी पर बने हुए मकरमुखों से पानी निकलने का वर्णन किया है। भै स्वयं सोमदेव ने एक अन्य प्रसंग में मकरमुखी प्रणालों का उल्लेख किया है (करिमकरमुखमुच्यमानवारिभरिताभोगासु, सं० पू० ३९)। प्राचीन वास्तुशिल्प में मकरमुखी प्रणालों का खूब चलन था। बाण ने प्रदोष के वर्णन में मकरमुखी प्रणाल का उल्लेख किया है। सारनाथ के संग्रहालय में इस तरह का एक मकरमुखी प्रणाल सुरक्षित है।

११. करटिकरविकीर्यमाणसीकरासारस्त्रितांगनालकमुक्ताफलाभरणम् ।
— सं० पू० ५३०

१२ क्विचित् क्रीडितक्कित्रमकारिकलभयूथकाकुर्लाक्षियम। ग्याः कांचनकमिलिकाः।
-कादम्बरी ११६, उद्धृत-डॉ० अप्रवाल-कादम्बरीः एक सांस्कृतिक अध्ययन,
ए० ३७३

१३. कार्याग्यस्मिन् करिणां मिथुनान्यभितोऽम्बुकेलियुक्तानि । श्रन्योन्यपुष्करोज्भित्मसीकरमयपिहितनयनानि ॥ –समरागणसूत्रधार ३१।१३४

१४. मकरमुखमुक्तनिर्फारनीहारोल्लास्यमानकामिनोकुचकुम्भचन्दनस्थासकम् । –सं० पू० पु० ५३०

१५. कृत्रिमराफरीमकरोपित्तिभिरपि चाम्बुसम्भवैद्यु क्ताम् । कुर्यादम्भोजवती वापीमाहार्ययोगेन ॥ –समरांगर्यस्त्रधार ३१।१६३

१६. वेश्त्र-मय:-मुहाहित्र म्रा-मूल-सिरं च फलिह-थम्भात्रो । वारोत्तरगयात्रों नीहरिया वारि-धारात्रो ॥ −कुमारपालचरित ४।२७

१७. अधवाल – हर्षचरित, पृ० १७

१८. वही, पृ० १७, फलक १, चित्र ६

#### यन्त्रवानर

यन्त्रघारागृह में एक ओर लतागृह में यन्त्रवानरों की रचना की गयी थी। उनके मुँह से पानी निकल रहा था, जिससे अभिमानिनी स्त्रियों के कपोलों की तिलकपत्र रचना धुली जा रही थी। भेर भोज ने भी हिमगृह में वानरिमथुन की रचना करने का विधान बताया है। भेर

#### यन्त्रदेवता

यन्त्रघारागृह में विविध प्रकार के यान्त्रिक जलदेवताओं की रचना की गयी थी। उनका विस्थास इस तरह किया गया था, जिससे वे जलके लि में परस्पर झगड़ते हुए से प्रतीत होते थे। वहीं पास में कलहिपय नारद की हर्षोन्मत्त अवस्था का यन्त्र था। निकट ही मरीचि आदि सप्तिषियों की यान्त्रिक पुत्तिकाएँ थीं। उनके मुँह से निविड़ नीरप्रवाह निकल रहा था और विलासिनी स्त्रियों की जंवाओं से टकरा रहा था। सोमदेव ने इस समूचे दृश्य को कल्पना के निम्नलिखित धागे में पिरोया है —

'जलकेलि करते करते जलदेवता आपस में झगड़ने लगे। कलह देख कर आनन्दित होने के स्वभाव के कारण नारद उस झगड़े को देख कर हर्षोन्मत्त हो नाचने लगे और उस नृत्य को देख कर सप्तिषयों की मण्डली इतनी खुश हुई कि हंसी में मुँह से फेन के फब्बारे फूट पड़े और कामिनियों की जाँघों से आकर लगे।'

#### यन्त्र वृक्ष

यन्त्रधारागृह में यन्त्रवृक्ष की रचना की गयी थी। उसके स्कन्ध पर बनी हुई देवियाँ हाथों से जल उछाल रही थीं। यह जल वल्लभाशों के अवतंस किसलयों से आकर टकराता था, जिससे उनमें ताजगी बनी हुई थी। २२ भोज ने भी यन्त्रवृक्षों का विधान बताया है। २३

१६. विलासवल्जरीवनवानराननोद्गीर्थापानीयमानमानिनीकपोलतलिलक्षपत्रम् ।
-सं० पू० ५३०

२०. मिशुनैश्च वानराणां जम्यकनिवहैश्चानेकविधै:। -समरांगणसूत्रधार ३१।१४६

२१. तुमुलजलकेलिकलहावलोकनोन्मदनारदोत्तालतायडवाडम्बरितशिखियडमगडली -निष्ठयूतनिविडनीरप्रवाइविडम्ब्यमानविलासिनीजधनम् । -सं० पू० ५३०

२२. कृतकनाकानोकइरकन्धासीनसुरसुन्दरीहस्तोदस्तोदकापाद्यमानवल्लभावतंसिकस -लयाश्वासम्। –सं० पू० ५३१

२३. कल्पतरुभिविचित्रैः । -समरांगर्यस्त्रधार, ३१।१२८

## यन्त्रपुत्तलिकाएँ

यन्त्रधारागृह में यान्त्रिक पुत्तिलिकाओं का विन्यास किया गया था। ये पुत्तिलिकाएँ दो प्रकार की थीं - (१) पवनकन्यकाएँ, (२) मेघपुरिन्ध्रयाँ।

पवनकन्यकाएँ चमर ढोर रही थीं, जिससे उत्पन्न हुए मन्द-मन्द पवन द्वारा संभोगक्रीड़ा से थकी हुई सीमन्तिनियों का मन आनन्दित हो रहा था।

मेघपुत्तिकाओं का विन्यास यन्त्रधारागृह में यहाँ-वहाँ कई स्थानों पर किया गया था। उनके स्तनरूप कलशों से पानी झरता था, जिसमें स्नान किया जा सकता था।

यन्त्रधारागृह के अतिरिक्त अन्य प्रसंगों पर भी यान्त्रिक पुत्तलिकाओं के उल्लेख आये हैं। महादेवी अमृतमती के पलंग के समीप व्यजनपुत्रिकाएँ बनी थीं। ये पुत्रिकाएँ पंखा झलती रहती थीं। २६ उज्जियनी के वर्णन के प्रसंग में भी व्यजनपुत्रिकाओं का उल्लेख है। शिप्रा का शीतल पवन पंखा झलने वाली पुत्तलिकाओं को व्यर्थ बना देता था। २७ ताम्बूलवाहिनी पुत्रिका का भी एक प्रसंग में उल्लेख आया है। २८

भोजदेव ने अनेक प्रकार की यान्त्रिक पुत्तलिकाओं का विधान बताया है। ये पुत्तलिकाएँ हस्तावलम्बन, ताम्बूलप्रदान, जलसेचन, प्रणाम, दर्पण दिखाना, वीणा बजाना आदि कार्य करती थीं। <sup>२९</sup>

### यन्त्रस्त्री

यन्त्रघारागृह का सबसे बड़ा आकर्षण वहाँ की यन्त्रस्त्री थी, जिसके दोनों हाथ छूने पर नखाग्रों से, स्तन छूने पर दोनों चूचुकों से, कपोल छूने पर दोनों नेत्रों से, सिर छूने पर दोनों कर्णावतंसों से, किट छूने पर करधनी की डोरियों से तथा त्रिवली छूने पर नाभि से चन्दनचित जल की शीतल घाराएँ फूट पड़ती थीं —

२४. पवनकन्यकोङ्डमरचामरानिलविनोद्यमानसुरतश्रान्तसीमन्तिनीमानसम्।

<sup>-</sup>सं० पू० ५३१

२५. पयोधरपुरं श्रिकास्तनकलशिवधीयमानमज्जनावसरम्। - नही ५३१

२६. उपान्तयन्त्रपुत्रिकोत्त्विष्यमानव्यजनपवनापनीयमानसुरतश्रमः । -पृ० ३७ उत्त०

२७. वृथा रतिषु पोराणां यन्त्रव्यजनपुत्रिका । -सं ० पू० २०५

२८. संचारिमहेमकन्यकासोत्तंसितमुखवासताम्बूलकपिलिके । -२६ उत्त०

२१. करमङ्खताम्बूलप्रदानजलसेचनप्रणामादि । श्रादशैपतिलोकनवीणावाचादि च करोति ॥ -- समरांगणसूत्रधार ३१।१०४

हस्ते स्पृष्टा नखान्तैः कुचकलशतटे चूचुकप्रक्रमेण, वक्त्रे नेत्रान्तराभ्यां शिरसि कुवलयेनावतंसापितेन । श्रोण्यां कांचीगुणाग्रैस्त्रिवलिषु च पुनर्नाभिरन्ध्रेण धीरा, यन्त्रस्त्री यत्र चित्रं विकिरति शिशिराश्चन्दनस्यन्दधाराः॥

—सं० पू० ५३१, ५३**२** 

भोज ने भी इस वर्णन के बिलकुल तद्रूप ही यन्त्रस्त्री के निर्माण किये जाने का वर्णन किया है। <sup>3°</sup>

भोज के करीब एक सौ वर्ष बाद हेमचन्द्र ने भी ठीक इसी तरह के यंत्रों का वर्णन किया है। कुमारपाल के यन्त्रधारागृह में शालभंजिकाओं के विभिन्न अंगों से झरता हुआ पानी दिखाया गया था। सोमदेव के वर्णन के समान इन शाल-भंजिकाओं के भी दोनों कानों से, मुँह से, दोनों हाथों से, दोनों चरणों से, दोनों कुचों से तथा उदर से, इस तरह दस अंगों से पानी निकलता था। 34 सोमदेव ने दस स्थानों में पैरों की गणना नहीं की उसके बदले दोनों आंखों की गणना की है। हेमचन्द्र ने आंखों की गणना नहीं की, इंग्लिक पैरों की गणना की है।

एक ही यन्त्र के दस स्थानों से झरता हुआ पानी अत्यन्त मनोज्ञ दृश्य प्रस्तुत करता होगा। सोमदेव ने तो उसकी यान्त्रिकता की विशेषता खता कर उस शिल्पी की और भी घ्यान खींचा है जिसने इस उत्कृष्ट शिल्प की रचना की थी।

#### यन्त्रपर्यंक

अमृतमित महादेवी के भवन में आकर यशोधर जिस पलंग पर सोया उसका यान्त्रिक विधान इतना सुन्दर था कि मन्दाकिनी प्रवाह की तरह उच्छ्वास मात्र से तरिलत हो उठता था। <sup>32</sup> भोजदेव ने ऐसी शय्या का विधान बताया है जो नि:स्वास के साथ अपर उठ जाये और आश्वास के साथ नीचे आ जाये। <sup>33</sup>

३०. स्तनयोयु गेन सजती जलधारे तत्र कापि कार्या स्त्री ।
श्रानन्दाश्रुलवानिव सिललक्षणान् पदमिभः काचित् ॥
नाभिहदनदिकामिव विनिर्गतां कापि विश्रतीं धाराम् ।
काप्यंगुलोनखांशुभिरिव योषित् सिचती कार्या ॥
—समरांगणसूत्रधार, ३१।१३६, १३७

११. पंचालिक्याहि मुक्कं कन्नेसुन्तो जलं मुहासुन्तो । हत्थेहितो चरणाहितो वच्छाहि उश्ररेहि ॥ —कुमारपालचरित ४।२८

३२. मन्दािकिनिप्रवाहमुच्छ्वसितमात्रेणापि तरलतरान्तरालविहितसुखसंवेराम् यन्त्र-सुन्दरम्। — उत्तरार्थ, ३१

३३. निःश्वासेन वियद्याति श्वासेनायाति मेदिनीम् । -समरांगणसूत्रधार ३१।६८

इस प्रकार यशस्तिलक में विणित यन्त्रशिल्प के उपर्युक्त तुलनात्मक विवेचन से प्राचीन वास्तुशिल्प का रमणीय दृश्य प्रस्तृत हो जाता है। बाण की साक्षी से यह विश्वासपूर्वक कहा जा सकता है कि भारतीय वास्तुशिल्प में इस तरह का यान्त्रिक विधान छठी-सातवीं शती से प्रारम्भ हो गया था। हेमचन्द्र के विवरण से बारहवीं शती तक इसके स्पष्ट साक्ष्य प्राप्त होते हैं।

व।रियन्त्रों के विषय में भोज ने कहा है कि इनके निर्माण करने के दो उद्देश्य होते हैं— एक तो क्रीड़ा निमित्त, दूसरे कार्य सिद्धधर्थ। अस्य यन्त्रों के विषय में भी यही बात कही जा सकती है।

यन्त्रधारागृह में वारियन्त्रों से विभिन्न रूपों में जल झरते हुए दिखाकर मनो-रंजन के विविध उपादान उपस्थित किये जाते थे। इन वारियन्त्रों में जल पहुँचाने का एक विशेष प्रकार था। प्राचीन राजप्रासादों में बहते हुए जल की एक कृत्रिम नदो होती थी, जिसे संस्कृत साहित्य में दीविका कहा गया है। दीविका में या तो किसी पर्वतीय नदी आदि से जल का प्रबन्ध किया जाता था अथवा प्राय: राजभवन के ही एक भाग में जल को ऊपर किसी स्थान में संगृहीत कर लिया जाता था। अधि सही जल जब वारियन्त्रों में छोड़ा जाता था तो ऊपरी दबाव के कारण तेजी से निकलता था।

३४. कीडार्थं कार्यसिद्ध्यर्थम् - समरांगणस्त्रधार ३१।१०६

३५. अय्यवाल-कादम्बरी: एक सांस्कृतिक अध्ययन, ए० ३७२

# अध्याय चार यशस्तिलककालींन भूगोल

### परिच्छेद एक

#### जनपद

यशस्तिलक में सैंतालिस जनपदों का उल्लेख है। विशेष जानकारी इस प्रकार है—

#### १. ग्रवन्ति

यशस्तिलक में अवन्ति का विस्तृत वर्णन किया गया है। अवन्ति मालव का प्राचीन नाम था, इसकी राजधानी उज्जैन थी। सोमदेव ने अवन्ति को स्वर्ग का उपहास करनेवाली तथा समस्त लोगों की अभिलिषत वस्तुओं का भाण्डार होने से सुर-पादपों (कल्पवृक्षों) के अहंकार का तिरस्कार करनेवाली कहा है। उ

अवन्ति जनपद में स्थान-स्थान पर दान-शालाएँ, ४ प्रया और तालाब, ४ बगीचे तथा घर्मशालाएँ ६ बनी थीं। वहाँ के लोग विशेष अतिथि-प्रिय थे। ७

### २. भ्रंग

यशस्तिलक में अंग मण्डल का दो बार उल्लेख हुआ है। एक विभिन्न देशों से आये हुए दूतों के प्रसंग में, दूसरा छठे उच्छ्वास की आठवीं कथा में। इनके अनुसार अंग देश की राजधानी चम्पा थी। वहाँ वसुवर्धन नामक राजा राज्य करता था। इं उसकी लक्ष्मीमित रानी थी। इं प्राचीन भारत में, वर्तमान बिहार प्रान्त के भागलपुर, मुंगेर आदि जिलों का प्रदेश अंग कहलाता था।

१. पृ० १६६ से २०४

२. प्रहसितवसुवसतिकान्तयः ।-वही

३. निखिललोकाभिलाषविलासिवस्तुसंपत्तिनिरस्तसुरपादपमदो जनपदः । -वही

४. संपादितसत्रमैत्रीमनोभिः। - पृ० १६६

५. प्रवानिवेशैः सरः प्रदेशैः। — पृ० २००

६. वसतिसंतानैर्लताप्रतानैः ।— पृ० २०१

७. कृतकृतार्थातिथयः। — पृ० २०१, नित्यं कृतातिथयेन धेनुकेन सुधारसैः। -पृ० १६८

प्रन्यैश्चांगकलिंग। — पृ० ४६६ सं० पू०

६. श्रंगमरडलेषु-चम्पायां पुरि । - पृ० २६१ उत्त०

१०. वसुवर्धनाभिधानो "वसुधापतेः। - वही

११. लच्मीमतिमहादेवी । - वही

#### ३. श्रश्मक

यशस्तिलक में अश्मक का दो जगह उल्लेख है। १२ एक स्थान पर अश्मक को अश्मन्तक कहा गया है। अश्मक और अश्मन्तक एक ही शब्द हैं।

यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने अश्मन्तक को सपादलक्षपर्वत बतलाया है। १३ एक अन्य प्रसंग में बर्बर नरेश का उल्लेख है। १४ संस्कृत टीकाकार ने बर्बर को सपादलक्ष के पहाड़ी प्रदेश का शासक कहा है। १४ इस तरह अश्मक, अश्मन्तक और बर्बर प्रदेश एक ही होना चाहिए। अश्मक की राजधानी पोदनपुर थी। पोदनपुर की पहचान हैंदराबाद के निजामाबाद जिले में स्थित बोधन ग्राम से की जाती है। यह गोदावरी नदी की एक सहायक नदी के निकट बसा है। १६

पोदनपुर का उल्लेख यशस्तिलक में भी आया है। १७ इसके अनुसार यह रम्यक देश में था। १० पर्भनी शिलालेख के अनुसार चालुक्य सामन्त युद्धमल्ल प्रथम सपादलक्ष देश का शासक था और उसके हाथी पोदन में तेल भरे तालाब में नहाते थे। १९

पालि साहित्य में अश्मक को अस्सक कहा है। २° अस्सक को राजधानी पोटन बतायी गयी है। सुत्तनिपात (गा॰ ९७७) के अनुसार अस्सक गोदावरी के तट पर स्थित था।

इस विवरण से ज्ञात होता है कि हैदराबाद का निजामाबाद जिला तथा उससे सम्बद्ध प्रदेश अश्मक कहलाता था। बहुत सम्भव है कि बरार का सबसे

१२. श्रश्मन्तक वेशविहाय याहि । - पु०६८।२ हि० श्रश्मकवंशवैश्वानरः । -पु० ३७७। २ हि०

१३. श्रश्मन्तक सपादलच्चपर्वतिनवासिन् । - पृ० १८८ सं० टी०

१४. पृ० २५१।५ हि०

१५. ५, ३६६ सं ० टी०

१६. सालेटोर—दी सदर्न ऋश्मक, जैन एन्टीक्वैरी, भा० ६, पृ० ६०

१७. भा० ७, ऋ० २८

१८. रम्यकदेशाभिवेशोपेतपोदनपुरनिवेशिनः। - श्रा० ७, क० २८

१६. श्रस्त्यादित्यभवो वंशश्चालुक्य इति विश्रुतः।
तत्राभृद् युद्धमल्लाख्यो नृगतिविक्रमार्थवः॥
सपादलचभूभर्ता तैलवाप्यां च पोदने।
श्रवगाहोत्सवं चक्रो इक्षशीर्भददन्तिनाम्॥

२०. दीर्घनिकाय, महागोविन्द सुत्तन्त

दक्षिण प्रदेश तथा हैदराबाद का उत्तर भाग भी इसमें शामिल रहा है। डॉ॰ सरकार तथा डॉ॰ मिराशी ने इसके विषय में विशेष विवरण दिया हैं। रै

#### ४. ग्रन्ध्र

यशस्तिलक में अन्ध्र का दो बार उल्लेख है। मारिदत्त को अन्ध्र प्रदेश की स्त्रियों के साथ क्रीड़ा करने वाला बताया है। २२ सोमरेव के उल्लेख से जात होता है कि अन्ध्र की स्त्रियाँ प्राचीन काल से ही पुष्य प्रसाधन की बहुत शौकीन रही हैं। मारिदत्त को अन्ध्र स्त्रियों के अलकों में लगी वल्लरी को बढ़ाने के लिए मेव के समान कहा है। २३ सोमदेव के कथन से उस समय के अन्ध्र की सीमाओं का पता नहीं चलता।

#### प्र. इन्द्रकच्छ

सोमदेव ने लिखा है कि इन्द्रकच्छ देश में रोरुकपुर नाम का नगर था जिसे मायापुरी भी कहते थे। २४ मुद्रित प्रति में रोरुकपुर नाम छूट गया है।

रोहकपुर बौद्ध प्रन्यों का रोहक जान पड़ता है। दीर्घनिकाय, महागोविन्द सुत्त (पृ० १७५) के अनुसार रोहक सौबीर देश की राजधानी थी। कच्छ की खाड़ी में यह व्यापार का एक प्रमुख केन्द्र था। २४ सोमदेव ने रोहकपुर के औदायन नामक एक अत्यन्त सेवाभावी सम्राट् का वर्णन किया है। उसकी अतिथि-सत्कार की चर्च इन्द्रपुरी तक में पहुँच गयी थी और दुनिया में उसका कोई भी सानी नहीं माना जाता था (बा० ६, क० ९)।

### ६. कम्बोज

यशस्तिलक में कम्बोज का तीन बार उल्लेख है। संस्कृत टीका कार ने एक स्थान पर कम्बोज को वाल्हीक बताया है। २६ एक स्थान पर लिखा है कि कम्बोज

२१. सरकार-दी वाकाटकाज एएड दी श्रश्मक कन्टरी, इंडियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली, मा० २२, पृ० २३३

मिराशी-हिस्टॉरीकल डाटाज इन दंडिनाज दशकुमारचरित, एनाल्स आँव् भंडारकर श्रोरियंटल रिसर्च इंस्टोट्यूट, भाग १६, ए० २०

२२. अन्ध्रीकुचकुल्मलकुतिविलास । -ए० १८० । अन्ध्रीणां तिलंगरेशस्त्रीणां । -वही, सं० टी०

२३. आन्ध्रीयामलकवल्लरीविजृभणजलधरः। -पृ० ३३

२४. इन्द्रकच्छ्रदेशेषु रोरुकदेशेषु, मायापुरीत्यपरनाम । -प्रा० ६, क० ६

२५. रै० डेविड -बुद्धिस्ट इंडिया, पृ० ३८

२६. काम्बोजं वाल्हीकदेशोद्भवम् । -पृ० ३० मं० टी०

की स्त्रियों के सिर बड़े-बड़े होते हैं। २७ यहीं कम्बोज को टीकाकार ने कश्मीर आदि देश कहा है। २६ पर टीकाकार का यह कथन ठीक नहीं है। कम्बोज की पहचान गन्धार के एकदम उत्तर-पश्चिम में की जाती है। २९ वास्तव में कम्बोज के विषय में भारतीय इतिहासकारों के दो मत हैं।

कम्बोज के घोड़े अच्छी किस्म के माने जाते थे। <sup>3°</sup> सोमदेव की सूचनानुसार यशोधर के अन्तःपुर में कम्बोज की भी कमनीय कामिनियां थीं। <sup>3९</sup>

#### ७. कर्गाट

यशस्तिलक में कर्णाट का उल्लेख तीन बार हुआ है। संस्कृत टीकाकार ने एक स्थान पर कर्णाट का अर्थ वनवास, उर्थ एक स्थान पर दक्षिणापथ<sup>33</sup> तथा एक अन्य स्थान पर विदर आदि देश किया है। उ<sup>8</sup> हैदराबाद जनपद का बीदर नामक स्थान प्राचीन विदर है।

गोदावरी और कावेरी के बीच का प्रदेश जो पश्चिम में अरब सागर तट के समीप है तथा पूर्व में ७८ अक्षांश तक फैला है, कर्णाट कहलाता था। 34

#### ८. करहाट

यशस्तिलक के अनुसार करहाट विन्ध्याचल से दक्षिण की ओर एक अत्यन्त समृद्धिशाली जनपद था। सोमदेव ने इसे स्वर्ग की लक्ष्मी के निकट कहा है। <sup>3 ६</sup> यहाँ की एक विशाल गोशाला का सोमदेव ने विस्तार से वर्णन किया है।

वर्तमान में करहाट की पहचान बम्बई प्रदेश के सतारा जिले में कोहना स्वीर कृष्णा नदी के संगम पर स्थित करहाट प्रदेश से की जाती है।

२७. कम्बोजपुरन्ध्रीणां बृहन्मुगडानाम् । -पृ० १८६, सं० टी०

२८. कम्बोजपुरन्ध्रीणां कश्मीरादिदेशस्त्रीणाम्। -वही

२६. रे० डेविड, वही, पृ० २८

३०. कुलेन काम्बोजम्। -पृ ३०८

३१. कम्बोजीनां नाभिवलभिगर्भसंभोगभुजंगः। -पृ० ३४ । कम्बोजपुरन्धोतिलकपत्र। -पृ० १८८

३२ कर्णाटीनां वनवासयोषितानाम् । -पृ० ३४ सं० टी०

३३. क्याटियुवतीनां दिचणपयस्त्रीणाम् ।-ए० १८०

३४. कर्णाटयुवतीनां विदराविदेशस्त्रीणाम् ।-पृ० १८६

३५. सोर्स ऋॉव ्कर्णाटक हिस्ट्री भाग १, पृ० ७

३६. त्रिदशदेशाश्रयश्रीनिकटः । -१० १८२

#### ६. कलिंग

यशस्तिलक में किलग का उल्लेख कई बार हुआ है। संस्कृत टीकाकार ने इसे उत्कल देश और दक्षिण समुद्र तथा सह्य और विन्ध्य पर्वत के मध्य का भाग बताया है। उ

कर्लिंग अच्छे किस्म के हाथियों के लिए प्रसिद्ध था। यशोधर के लिए कर्लिंगाधिपति ने उपहार में हाथी भेंट किये। उ

सोमदेव ने सुदत्त को किलग के महेन्द्र पर्वत का अधिपति बताया है तथा महेन्द्र पर्वत को हाथियों की भूमि कहा है। 33

समुद्रगुष्त की प्रयाग प्रशस्ति में महेन्द्र पर्वत का उल्लेख है। दक्षिण के पहाड़ी राज्यों में उसने किलग की भी विजय की थी। यह वर्तमान गंजम जिले में है। ४°

### १०. क्रथकेशिक

क्रथकैशिक को संस्कृत टीकाकार ने विराट देश बताया है। ४१ विराट वर्त-मान जयपुर और अलवर के आसपास का क्षेत्र कहलाता था। प्राचीन विदर्भ क्रथ-कैशिक कहलाता था।

#### ११. कांची

कांची को यशस्तिलक के टीकाकार ने दक्षिण समुद्र के तट का देश कहा है। $^{8}$ र

प्राचीन पल्लव को कांची या कांचीवरम् कहते थे।

#### १२. काशी

काशो का उल्लेख सोमदेव ने जनपद के रूप में किया है। जनपद का नाम काशो था और वाराणसी उसको राजधानी थी। अउ यशस्तिलक से काशी की

३७. उत्कलानां च देशस्य दक्षिणस्थार्णवस्य च । सह्यस्य चैव विन्ध्यस्य मध्ये कालिंगजं वनम् ॥ --१० २६१ सं० ठी०

३८. श्रवजगति कलिंगाधीश्वरस्त्वां करीन्द्रैः । -ए० ४६६

३१. पृ० २३५-३६, उत्त०

४०. सरकार - सेलेक्टेड इंस्क्रिप्शन, पृ० २५६

४१. कथकैशिको विराटदेशः। -२० ३७७ सं० टी०

४२. कां नीनाम दिचणसमुद्रतटदेशः। -५० ५६८

४३. काशिदेशेषु ... वाराणस्याम् । -५० ३६० उत्त०

सीमाओं की जानकारो नहीं मिलती। सोमदेव ने काशी के घर्षण नामक राजा, उसके उग्रसेन नामक सिवव तथा पुष्प नामक पुरोहित से सम्बन्धित एक कथा दी है। ४४

#### १३. कीर

यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने कीर का अर्थ कश्मीर किया है। ४४ कीर देश का स्वामी उपहार में कश्मीर अर्थात् केसर भेजता है। ४६ वर्तमान में कीर की पहचान पंजाब की कुल्लू वेली से की जाती है।

#### १४. क्रजांगल

यह कुरु देश का एक भाग था। सोमदेव ने कुरुजांगल (९८।७, आ० ६, क०२०) तथा केवल जांगल नाम (आ०७, क०२८) से इसका उल्लेख किया है। हस्तिनापुर इस प्रदेश की प्रसिद्ध नगरी थी। सोमदेव ने इसका दो बार उल्लेख किया है।

#### १५. कुन्तल

संस्कृत टीकाकार ने कुन्तल का अर्थ पूर्व देश किया है। ४७ उत्तर कनारा जिले के बनवासी नामक प्रमुख नगर के चारों ओर का प्रदेश कुन्तल कहा जाता था। बनवासी के कदम्बों के अधीन प्रदेशों में उत्तर कनारा तथा मैसूर, बेलगाँव और धारवाड़ के भाग सम्मिलित थे। ४० उत्तरकालीन कदम्बों के शिलालेखों में कदम्ब वंश के पूर्वज को कुन्तल देश का शासक बतलाया गया है।

अन्यत्र कुन्तल के अन्तर्गत अपेक्षाकृत विस्तृत प्रदेश बतलाया है। नीलगुण्ड प्लेट में अंकित नीचे लिखे क्लोक में उत्तरकालीन चालुक्य सम्राट् जयसिंह द्वितीय का वर्णन है। उनका दूसरा नाम मिल्लिकामोद था और वह कुन्तल देश के शासक थे, जहाँ कृष्णवर्णा नदी बहती थो।

> विख्यातकृष्णवर्णे तैलस्नेहोपलब्धसरलस्वे । कुन्तलविषये नितरां विराजते मल्लिकामोदः ॥

४४. वही

४५. कीरनाथः : काश्मीरदेशाधिपः । -ए० ४७०

४६. काश्मीरैः कीरनाथः। -वही

४७. कुन्तलकान्तानां पूर्वदेशस्त्रीणाम् । -ए० १८८

४८. सरकार - इंग्डियन हिस्टॉ० बना०, जिल्द २२, प० २३३

राष्ट्रकृटों और उत्तरकालीन कदम्बों को समकालीन शिलालेखों में तथा संस्कृत ग्रन्थों में कुन्तल का शासक बतलाया है। राष्ट्रकूटों की राजधानी मान्य-खेट थी। हैदराबाद दक्षिण के गुलबर्गा जिले में स्थित आधुनिक मलखेट ही पुराना मान्यखेट था। किन्तू उत्तरकालीन चालुक्यों की राजधानी कल्याण थी, जो बीदर के निकट और मलखेड के एकदम उत्तर में लगभग ५० मील दूर है। उदयसुन्दरी कथा में लिखा है कि कुन्तल देश की राजधानी प्रतिष्ठान (गोदावरी पर स्थित आधुनिक पैठण ) थी । अतः कृत्तल के अन्तर्गत केवल बम्बई प्रदेश का उत्तरकनारा जिला तथा मैंपूर, बेलगाँव और घारवाड़ के प्रदेश ही सम्मिलित नहीं थे, किन्तू उत्तर में वह बहुत आगे तक फैला था और जिसे आज दक्षिण मराठा प्रदेश कहते हैं, वह भी उसमें सम्मिलित था। ४९

#### १६. केरल

यशस्तिलक में केरल का उल्लेख छह बार हुआ है। ४° संस्कृत टीकाकार ने पाँच स्थानों पर केरल को दक्षिण में कहा है। एक स्थान पर मलयावल के निकट कहा है। <sup>४१</sup> यशस्तिलक से केरल की प्राचीन सीमाओं का पता नहीं चलता ।

### १७. कौंग

कौंग का उल्लेख केवल एक बार हुआ है (पृ० ४३१, सं० पृ०)। मैसूर का दक्षिणो प्रदेश निन्दिद्र्ग पर्यन्त तथा कोयम्बट्र और सालेम का प्रदेश कींग कहलाता था।<sup>४२</sup>

#### १८. कौशल

यशस्त्रिलक में कौशल का दो बार उल्लेख हुआ है। यशोधर के दरबार में जो राजे उपहार लेकर उपस्थित हुए उनमें कौशल नरेश भी था।

केलि केरल संहर । –पू० ३६६

केरलेषु करालः । –पृ० ४३१

द्ताः केरलचोलसिः लराक । -पृ०४६६

केरलकुलकुलिशपात । -पृ० ५६७

५१. केरलमलया चलनिकटवर्तिन्। -पृ० ३६६

प्र. रेप्सन-इंडियन कोइन्स, पृ० ३६

४६. इंडियन हिस्टॉ० क्वा० जिल्द २२, पृ० ३१० पर प्रो० मिराशी का लेख

५०. केरलीनां नयनदीविकाकेलिकलहंसः। -पृ० ३४ केरलमहिलामुखकमलहंस ।-- ५० १८८

वह कौशेय के वस्त्र उपहार में लाया था। <sup>४३</sup> कौशल बुद्धकालीन घोडश महा-जनपदों में गिना जाता था। सोमदेव ने इस तरह की कोई विशेष जानकारी नहीं दी है।

## १६. गिरिकूट पत्तन

गिरिकूट पत्तन का उल्लेख एक कथा के प्रसंग में हुआ है। वहाँ विश्व नाम का राजा था। उसके पुरोहित का नाम विश्वदेव था। विश्वदेव के नारद नामक पुत्र हुआ। नारद और उहाल के पुरोहित क्षीरकदम्ब के पुत्र पर्वत की शिक्षा-दोक्षा एक साथ हुई थी। सोमदेव को सूचनानुसार पुराणों के नारद मुनि और पर्वत यही हैं। इस प्रसंग से लगता है गिरिकूट पत्तन उहाल के आसपास रहा होगा। ४४

#### २०. चेदि

यशस्तिलक में चेदि जनपद का उल्लेख दो बार हुआ है। संस्कृत टीकाकार ने एक स्थान पर चेदि को कुण्डिनपुर<sup>४४</sup> तथा दूसरे स्थान पर डहाल<sup>४६</sup> देश कहा है।

चेदि मध्यदेश का एक महत्त्वपूर्ण जनपद था।

#### २१. चेरम

चेरम का उल्लेख दो बार हुआ है। <sup>४७</sup> केरल और चेरम एक ही जनपद के नाम थे।

#### २२. चोल

यशस्तिलक में चोल का उल्लेख चार बार हुआ है। संस्कृत टीकाकार ने चोल को एक प्रसंग में मंजिष्ठादेश<sup>४ -</sup> कहा है तथा एक अन्य स्थान पर सभंग

५३ कौरोयैः कौरालेन्द्रः । –५० ४७०, ५० ६, ५० १५

५४. गिरिकूटपत्तनवसतेविंश्वनाम्नो विश्वंभरापतेः । -पृ० ३५।३, उत्त०

४४. हें चेदीश कुण्डिनपुरवते ।-- पृ० १८८, सं० टी०

५६. चैद्यो नाम डाहालदेशः। - पृ० ५६८, सं० टी०

५७. चेरम पर्यट मलयोपकरण्ठ । - पृ० १८७ पह्नवपाडय चोलचेरमहर्म्यविनिर्माण । - पृ० ५६५

प्रन. दूताः केरलचोलसिंहलशकः। - ए० ४६१, चोलश्च मंजिष्ठादेशभूपः।- सं० टी०

#### देश । <sup>४९</sup> मंजिष्ठा और सभंग दोनों एक ही हैं।

एक स्थान पर टोकाकार ने चोल को गंगापुर कहा है है जो गंगकोण्डा कोलापुरम् का संस्कृत रूप लगता है। ११ और १२वीं शती में यह चोल की राजधानी रही है। इस प्रकार वर्तमान त्रिचनापल्ली और तंजीर के जिले तथा पुट्टुकोट्टा राज्य का भाग पहले चोल कहलाता था।

#### २३. जनपद

जनपद का उल्लेख मात्र एक बार हुआ है। इसको राजधानी भूमितिलकपुर थी। जनपद की पहचान अभी नहीं हो पायी है, फिर भी यशस्तिलक के आधार पर लगता है कि यह कुरुक्षेत्र के आसपास का भाग रहा होगा। दो मित्र भूमि-तिलकपुर से चल कर कुरुजांगल के हस्तिनापुर में पहुँचते हैं। १९

#### २४. डहाल

यशस्तिलक में डहाल का उल्लेख एक बार हुआ है। डाहाल या उहाल को चेदी राजाओं की राजधानी बताया जाता है। सोमदेव के अनुसार यहाँ अच्छी किस्म के गन्ने की खेती होती थी। इर्ड डहाल की स्वस्तिमती नाम की नगरी में अभिचन्द्र, द्वितीय नाम विश्वावसु, नामक राजा राज करता था। इं

#### २५. दशार्ण

सोमदेव ने दशार्ण का दो बार उल्लेख किया है। इर एक स्थान पर संस्कृत टीकाकार ने दशार्ण को गोपाचल (ग्वालियर) से चालीस गव्यूति (८० कोस) दूर लिखा है। इर पूर्वी मालवा और उससे सम्बद्ध प्रदेश दशार्ण कहलाता है।

५६. चोलीनयनोत्पलवनविकास । - ५० १८० चोलीनां सभंगदेशस्त्रीणाम् । - वही, सं० टी० चोलीसु ऋलतानर्तनमलयानिलः । - ५० ३३

६०. चोलेश जलिधमुल्लंध्य तिष्ठ । - पृ० १८७, चोलदेशो दिच्चियापथे वर्तते । संगापुर ( गंगापुरपते ) - सं० टी०

६१. जनपदाभिषानास्पदे जनपदे भूभितिलकपुरपरमेश्वरस्य । – पृ० २८३ उत्त०

६२. इक्षुवणावतारेर्विराजितमगडलायां डहालायाम् । – पृ० ३५३ उत्त०

६३. डहालायामस्ति स्वस्तिमती नाम पुरी, तस्यामभिचन्द्रापरनामवसुविश्वावसुनीमनृपतिः । वही

६४. १० ५६८ सं० १०, १५३ उत्त०

६५. दर्शार्णं नाम नगरं गोपा नलाद् गट्यूतिचत्वारिशति वर्तते । – १० ५६८

दशार्ण को राजधानी विदिशा थी। विदिशा और उदयगिरि पहाड़ी के मध्य में प्राचीन राजधानी के भग्नावशेष पाये जाते हैं। धसान और वेत्रवती इसकी प्रसिद्ध निदयाँ हैं। कालिदास के मेघ ने दशार्ण में पहुँच कर विदिशा का आतिथ्य स्वीकार किया था और वेत्रवती के निर्मल जल का पान किया था (मेघदूत ११६-७)।

#### २६. प्रयाग

सोमदेव ने प्रयाग का जनपद के रूप में उल्लेख किया है (प्रयागदेशेषु, पृ० ३४५ उत्त०)। प्रयाग के सिंहपुर नगर में सिंहसेन नामक राजा राज करता था। इद

#### २७. पल्लव

यशस्तिलक में पल्लव का उल्लेख तीन बार हुआ है। है प्राचीन समय में कांची (कांचीवरम्) प्रदेश की पल्लव कहते थे। इस पर पल्लवों का राज्य था। नवमी शताब्दी के अन्त में उन्हें चोलों ने हरा दिया। जब सोमदेव ने अपना यशस्तिलक लिखा तब तक इस घटना को घटे अर्ध शताब्दी से अधिक बीत चुकी थी, किन्तु पल्लव राज्य की स्मृतियाँ फिर भी शेष थीं। चोलों के आधिपत्य में प्रेप्त सामन्त यत्र-तत्र राज्य कर रहे थे।

#### २८. पांचाल

उत्तरप्रदेश का रुहेलखण्ड प्राचीन पंचाल देश कहलाता था। यशस्तिलक में इसके दो स्थानों पर उल्लेख आये हैं।<sup>६८</sup>

### २६. पाण्डु या पाण्डच

पाण्डु या पाण्डच का उल्लेख दो बार हुआ है। सोमदेव ने लिखा है कि पाण्डच नरेश सुन्दर मध्यमणिवाला मोतियों का हार उपहार में लेकर यशोधर

६६. प्रयागदेशेषु सिंहपुरे सिंहसेनो नाम नृपति:। - पृ० ३४५ उत्त०

६७. पल्लवीपु नितम्बस्थलोखेलनकुरगः । – पृ० ३४ पल्लव लघुकेलीरसमपेहि । – पृ० १८७ पल्लवरमणोक्कत विरहखेद । – पृ० १८८

६८ पृ० ३६६, ४६६

<mark>के दरबार में उपस्थित हुआ ।<sup>६९</sup> एक स्थान पर आया है कि चण्डरसा नामक स्त्री ने कबरी में छिपाये हुए असिपत्र से मुण्डीर नामक राजा को मार डाला था ।<sup>७०</sup></mark>

#### ३०. भोज

भोज या भोजावनी का एक बार उल्लेख है। <sup>७१</sup> विदर्भ या बरार भोजावनी कहा जाता था। भोजावनी कहने का प्रयोजन यही है कि यहाँ बहुत काल तक भोज राजाओं का साम्राज्य था। रघुवंश में भी इस बात का उल्लेख है। <sup>७२</sup>

### ३१. बर्बर

बर्बर का एक बार उल्लेख हैं। अड इसकी व्याख्या अव्मक के प्रसंग में की गयी है।

#### ३२. मद्र

मद्र का भी एक बार उल्लेख हैं। अर्थ इसकी पहचान पंजाब प्रान्त में रावी और चेनाव के बीच में स्थित स्यालकोट से की जाती है।

#### ३३. मलय

यशिस्तिलक में मलय का दो बार उल्लेख है। दोनों स्थानों पर मलय की अंगनाओं का वर्णन किया गया है। अर्थ मलय पर्वत के आसपास का प्रदेश मलय नाम से प्रसिद्ध था।

#### ३४. मगध

सोमदेव ने यशोधर को मगध को स्त्रियों के लिए विलासदर्गण को तरह कहा है। अक संस्कृत टोकाकार ने मगध को राजगृह (वर्तमान राजगृही) कहा है।

- ६१. श्रयमपि च समास्ते पाग्डयदेशाधिनाथस्तरलगुलिकहारप्राभृतव्यग्रहस्तः ।-पृ०४६१
- ७०. व.वर्रानिगृहेनासिपत्रेण चण्डरसा मुग्डीरम् । १० १५३ उत्त०
- ७१. गर्जी जहीहि भोजावनीश । पृ० १८५
- ७२. रघुवंश ५।३६
- ७३. गर्वं वर्बर मुंच। पृ० ३६६
- ७४ प्रिशि रे मद्रेश देशान्तरम्। ५० ३६६
- ७५. मलयस्त्री रतिभरकेलिमुग्ध । पृ० १८० मलयांगनांगनखदाननिर्त । -- पृ० १८८
- ७६. मागथवधूविलासदर्पशः। -- पृ० ५६८
- ७७. मागधवधूनां राजगृहस्त्रीणाम् । वही, सं० टी०

#### ३५. यौधेय

सोमदेव ने योधिय का विस्तार से वर्णन किया है। जिया एक समृद्धिशाली जनपद या जिसे देख कर देवताओं का भी मन चल जाता था। यहाँ सभी प्रकार का गोधन — गाय, भैंस, घोड़े, ऊँट, बकरी, भेड़ — पर्याप्त था। स्वर्ण की कमी न थी। पानी के लिए मात्र वर्षा पर निर्भर नहीं रहना पड़ता था। यहाँ की जमीन काली थी। हल जोतने वाले बहुत थे। पानी सुलभ था। खेती के विशेषज्ञ पर्याप्त थे। खूब बाग-बगीचे थे। पेड़-पौधों की कमी न थी। सड़कें साफ-सुथरी थीं। गाँव इतने पास-पास बसे हुए थे कि एक गाँव के मुर्गे उड़कर दूसरे गाँव में पहुँच जाते थे (कुक्कुटसंपात्याग्रामाः)। सब परस्यर सौहार्द से रहते थे।

#### ३६. लम्पाक

यशस्तिलक में लम्पाक का मात्र एक बार उल्लेख हुआ है। <sup>७९</sup> इसकी पह-चान वर्तमान लाघमन से की जाती है। युवानच्वांग ने इसे लानपो लिखा है। <sup>50</sup> ३७. लाट

लाट का अर्थ यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने भृगुकच्छ किया है। <sup>28</sup> पालि में भरकच्छ नाम आता है। वर्तमान भड़ींव से इसकी पहचान की जातो है। नर्मदा के मुहाने पर यह एक अच्छा नगर तथा जिला है। प्राचीन समय में पूर्वी गुजरात को लाट कहते थे।

#### ३८. वनवासी

बुहलर ने विक्रमांकदेव चरित के प्रावकथन में लिखा है कि तुंगभद्रा और वरदा के मध्य में एक कोने में वनवासी स्थित था। यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने वनवासी का अर्थ गिरिसोपानगरादि किया है। <sup>52</sup> अर्थात् वनवासी में गिरिसोपा (उत्तर कनारा जिले में स्थित गेरसोप्पा) तथा अन्य नगर थे। महावंश (१२।३१) में भी वनवास का नाम आया है। गेगर ने लिखा है कि उत्तर कनारा जिले में वनवासी नाम का एक कस्या आज भी वर्तमान है। 53

७८. ५० १२ से २५

७६. लम्पाकपुरपुरं भिकाधरमाधुर्यपश्यतो हरे । -- पृ० ५७४

८०. वाटरस् श्रान युवानच्वांग, भाग १ ५० १८१

८१. लाटीनां भृगुब च्छदेशोद्भवानां स्त्रीणाम् । -- पृ० १८०, सं० टी०

दर. गिरिसोपानगरादिस्त्री**णाम्। - ए० १**६६

परे. इम्पीरियल गजट श्रॉव इंडिया

#### ३६. बंग या बंगाल

यशस्तिलक में दो बार बंग विश्व तथा एक बार बंगाल का उल्लेख हुआ है। प्रो० हिन्दिको ने दोनों को एक बताया है किन्तु सोमदेव ने स्पष्ट ही एक ही स्थान पर दोनों का अलग-अलग उल्लेख किया है। कल्बुरी विज्ञल (११५७-६७ई०) के अब्लूर शिलालेख में भी बंग और बंगाल का अलग-अलग उल्लेख हैं। विश्व प्राचीन बंग का दक्षिणी प्रदेश ही बाद में बंगाल नाम से प्रसिद्ध हुआ। चन्द्रद्वीप अर्थात् बाकरगंज और उससे सम्बद्ध प्रदेश बंगाल कहलाता था। विश्व गयारहवीं शती में ढाका जिला बंगाल में था। चौदहवीं शत बंगाल के सोनारगाँव बंगाल की राजधानी के रूप में प्रसिद्ध था और बंगाल ढाका से चटगाँव तक फैला हुआ था। विश्व के लिला बंगी

बंगी का यशस्तिलक में दो बार उल्लेख हुआ है। विशेष बंगी और वेंगी एक ही प्रतीत होते हैं। गोदावरी और कृष्णा नदी के मध्य में स्थित जिले, जहाँ पूर्वीय चालुक्यों का राज्य था, वेंगी कहलाता था। किन्तु यशस्तिलक की टीका में बंगी को रतनपुर कहा है। विशेष रतनपुर आजकल मध्यप्रदेश के विलासपुर के उत्तर में स्थित है। यह दक्षिण कौशल की राजधानी थी और वहाँ त्रिपुरी के चेदी वंश की एक शाखा राज्य करती थी। टीकाकार का बंगी को रतनपुर बताना उचित नहीं है।

### ४१, श्रीचन्द्र

श्रीचन्द्र का केवल एक बार उल्लेख है। <sup>९१</sup> संस्कृत टीकाकार ने श्रीचन्द्र को कैलाश पर्वत का स्वामी बताया है। यह सम्राट्यशोधर के लिए चन्द्रकान्त के उपहार लेकर उपस्थित हुआ था। <sup>९२</sup>

- ८४. अन्यैश्चांगकलिंगवंगपतिभि:। पृ० ४६६ वंगेषु स्फुलिंगः। पृ० ४३१
- ८५. बंगालेषु मगडलः। वही
- दद. इंडियन हिस्टॉरीकल क्वार्टरली, माग २२, पृ० २८०
- द्ध. सरकार-दी सिटी श्रॉब् बंगाल. भारतीय विद्या, जिल्द ४, पृ० ३६
- दद. वही
- न्ह. बंगीवनिताश्रवणावतंस । —पृ० ६८ दि० । बंगीमण्डले ।—पृ० ६५ उत्त०
- ६०. वही, सं० टी०
- ६१. पृ० ३१४ हि०
- ६२. श्रीचन्द्रश्चन्द्रकान्तैः । —पृ० ३१४ द्दि०

#### ४२. श्रीमाल

श्रीमाल का भी एक बार उल्लेख है। अजि जोधपुर राज्य के भिनमाल नामक स्थान से इसकी पहचान की जाती है। कुवलयमाला कहा (टवीं शती) में भिल्लमाल का उल्लेख है। यह जैनों का एक गढ़ था। यहाँ से निकलने वाले जैन वर्तमान में राजस्थान, पश्चिम भारत तथा उत्तरप्रदेश में पाये जाते हैं। इनको श्रीमाल कहा जाता है, वे भी स्वयं अपने को श्रीमाल मानते हैं। अध

### ४३. सिन्धु

सिन्धु देश का उल्लेख सोमदेव ने वहाँ के घोड़ों के साथ किया है। सिन्धु देश के राजा ने अच्छी किस्म के बहुत से घोड़े लेकर अपने दूत को सम्राट् यशोघर के पास भेजा। <sup>९४</sup>

वहाँ से आने वाले घोड़ों का कालिदास ने भी उल्लेख किया है। ९६

सिन्धु देश सिन्धु नदी के दोनों किनारों पर इसके मुहाने तक विस्तृत था। कालिदास के अनुसार इसमें गन्धर्व निवास करते थे जिन्हें भरत ने पराजित किया। ९७ इस देश में तक्षशिला और पुष्कलावती अवस्थित थे। इनका नाम भरत ने अपने दोनों पुत्रों तक्ष और पुष्कल के नाम पर रखा था और उन्हें वहाँ का राज्य सौंप दिया था। ९०

सिन्धु हमेक्षा घोड़ों के लिए प्रसिद्ध रहा है। अमरकोषकार ने इसी कारण सैन्धव और गन्धर्व घोड़ों के पर्याय दिये हैं। <sup>९२</sup> सोमदेव ने सिन्धु के घोड़ों का उल्लेख किया है।

## ४४. सूरसेन

सूरसेन का भी एक बार उल्लेख है। सोमदेव ने लिखा है कि सूरसेन जन-पद में वसन्तमित ने अपने अधरों में विषमिला अलक्तक लगाकर सुरतविलास

६३. पृ० ३१४ हि०

६४. भारतीय विद्या जिल्द दो, भाग १-२ में श्री जिनविजय जी

६५. तुरगनिवह एषः प्रेषितः सैन्धवैस्ते । — पृ० ३१४ हि०

६६. रष्टु० १४।८७

६७. वही १५।८८

हद. वही १५।८६

६६. श्रमरकोष रावा४४

नामक राजा को मार डाला था। १०० मथुरा का पुराना नाम सूरसेन था।

## ४५. सौराष्ट्र

सौराष्ट्र का दो बार उल्लेख हुआ है। $^{8^{\circ}8}$  संस्कृत टीकाकार ने सौराष्ट्र के गिरिनार का भी उल्लेख किया है। $^{8^{\circ}8}$ 

#### ४६. यवन

सोमदेव ने यशोधर को यवनकुल के लिए वज्राग्ति के समान कहा है। १०३ सोमदेव ने लिखा है कि यवनदेश में मणिकुण्डला नामक महारानी ने अपने पुत्र को राज्य दिलाने के लिए शराब में विष मिलाकर अजराज नामक राजा को मार डाला था। १०४ एक अन्य प्रसंग में यवनी स्त्रियों का उल्लेख है। १०४ श्रुतदेव ने यवन का अर्थ खुराशान देश किया है, १०६ जो उचित नहीं है। अजराज तक्ष-िशला में राज्य करता था।

### ४७. हिमालय

हिमालय का जनपद तथा पर्वत दोनों रूपों में उल्लेख हैं। इसके लिए हिमा-चल (पृ०२१३) के अतिरिक्त शिशिरगिरि (पृ०४७०), तुषारगिरि (पृ० ५७४), तथा प्रालेयशैल (पृ०३२२) नाम भी आये हैं।

हिमाचल प्रदेश का अधिपति सम्राट् यशोधर के दरबार में प्रन्थिपर्ण की भेंट ले कर उपस्थित हुआ। १०७

१००. स्रसेनेषु सुरतविलासम् । - ५० १५२

१०१. ए० ३४ सं० पू० तथा ए० ३०२ उत्त०

१०२. सौराष्ट्रीषु गिरिनारिसौराष्ट्रियोषित्सु ।-पृ० ३४ सं० टी०

१०३. यवनकुलवज्रानिलः ।—ए० ५६८ सं० पू०

१०४. विषद्षितमद्यगरङ्क्षेण मणिकुरङला महादेवी यक्नेषु निजतनुजराज्यार्थभजराजं जघान।—१०१५२ उत्त०

१०५. यवनी नितम्बनखपदविमुग्ध ।--पृ० १८०

१०६. यवनो नाम खुराशानदेशः।-वही, सं ० टी०

१०७. शिशिरगिरिपतिर्मनिथपर्थैरुदीर्थै: । - पृ० ४७०

## नगर और ग्राम

सोमदेव ने यशित्तिलक में चालीस ग्राम और नगरों का उल्लेख किया है। इनके विषय में विशेष जानकारी इस प्रकार है:—

### १. म्रहिच्छत्र

अहिच्छत्र की पहचान उत्तरप्रदेश के बरेली जिले में स्थित रामनगर नामक ग्राम से की जाती है। जैन अनुश्रुति के अनुसार इस ग्राम में तेईसवें तीर्थंकर पार्श्वनाथ ने कठोर तपस्या की थी। कमठ नामक व्यन्तर ने उनके ऊपर घोर उपसर्ग किया, फिर भी वे अपनी तपस्या में अडिंग रहे। उनकी इस कठोर साधना का यश चारों ओर फैल गया। सोमदेव ने इसी भाव का संकेत किया है। यशस्तिलक के उल्लेख के अनुसार अहिच्छत्र पांचाल देश में था। पांचाल उत्तरप्रदेश के हहेलखण्ड प्रदेश को मःना जाता है। अन्यत्र इसकी विशेष चर्चा की गयी है। यशोधर महाराज को अहिच्छत्र के क्षत्रियों में शिरोमणि कहा गया है। व

### २, भ्रयोध्या

यशस्तिलक के उल्लेखानुसार अयोध्या कोशल में थी। कोशल देश का यशस्तिलक में अन्यत्र भी उल्लेख आया है। अयोध्या कोशल की राजधानी थी। रघु और उनके उत्तराधिकारियों ने बहुत समय तक अयोध्या को अपनी राजधानी बनाये रखा। रघुवंश में इसके अनेक उल्लेख आते हैं।

### ३. उज्जियनी

उज्जयिनी का यशस्तिलक में एक अत्यन्त सुन्दर एवं पूर्ण वित्र प्रस्तुत किया गया है। उज्जयिनी अवन्ति जनपद में थी। यह नगरी पृथुवंश में उत्पन्न होनेवाले

१. श्रीमत्पार्श्वनाथपरमेश्वरयशाः प्रकाशनामञ्चे ऋहिच्छत्रे - अ०६, क०१५

२. श्रद्धिच्छत्रस्तित्रयशिरोमिशि । -पृ० ३७७।२ हिन्दी

३. कोशलदेशमध्यायामयोध्यायां पुरि । - आ० ६ क० प

४. पृ० ३१४।३ हिन्दी

५. अवन्तिषु विख्याता ।-पृ० २०४

राजाओं की राजधानी के रूप में प्रसिद्ध रही है। वहाँ के प्रासादों पर ध्वनाएँ लगायी गयी थीं। असफेद पताकाओं के कारण सब ऐसे लगते थे जैसे हिमालय की चोटियाँ हों। वहाँ पर नवीन पल्लव तथा मालाओं वाले तोरण बनाये गये थे। अबहाँ के लोग मयूर पालने के शौकीन थे जो कि मकानों पर खेलते रहते थे। अवनों के साथ ही गृहोद्यान थे, जिनमें सभी ऋतुओं के फल-फूल लगे थे। स्र

उज्जियिनी के पास ही सिप्रा नदी बहती थी जिसकी ठंडी-ठंडी हवा का नागरिक रात्रि में घर बैठे आनन्द लेते थे। १२ भवनों में गृहदीधिकाएँ बनायी गयी थीं। १३ नगरी में देवालय, बगीचे, सत्र, धर्मशालाएँ, वापी, वसित, सार्वज- निक स्थान बनाये गये थे। १४ उज्जियिनी धन-धान्य से इतनी समृद्ध थी कि मानो वहाँ समुद्रों के सभी रत्न, राजाओं की सभी वस्तुएँ तथा सभी द्वीपों की सारभूत सामग्री इकट्ठी हो गयी हों। १४

वहाँ की कामिनियाँ अतिशय रूपवती थीं। लोग चरित्रवान् थे, त्यागी थे, दानी थे, घमरिमा थे।<sup>१६</sup>

### ४. एकचक्रपुर

इसका एक बार उल्लेख है। संभवतया एकचक्रपुर विन्ध्याचल के समीप था। एकपाद नामक परिवाजक गंगा (जाह्नवी) में स्नान करने के लिए एकचक्रपुर से चला और उसे रास्ते में विन्ध्याटवी मिली। १९७

६. पृथुवंशोद्भवात्मनाम् विश्वंभरेशानाम् । -वही

७. सौधनद्रध्वजाप्रान्तः ।-वही

तितकेतुसमुच्छ्यः इराद्रिशिखराणीव ।—वही

६. नवपल्लवमालांकाः यत्र तोरणपंकतयः ।-वही

१०. क्रीडत्कलापिरम्याखि हर्म्याखि । प्-२०५

११. सर्वतुश्रीश्रितच्छायानिष्कुटोचानपादपाः ।-वही

१२. नक्तं सिप्रानिलैर्यत्र जालमार्गानुगै: ।-वही

१३. गृहदीधिकाः । -पृ० २०६

१४. पृ० २०८

१५. सर्वरत्नानि वाधीनां सर्ववस्तूनि भूभृनाम् । द्वीपानां सर्वसाराणि यत्र संजग्मिरे मिथः ।-पृ० २०६

१६. पृ० २०६

१७. एकचकात्पुरादेकपान्नामपरिव्राजको जाह्नवीजलेषु मञ्जनाय व्रजन् विन्ध्याटवी-विषये ।-पृ० ३२७ उत्त०

### ५. एकानसी

एकानसी का अर्थ यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार ने उज्जियनी किया है। <sup>१८</sup> अन्यत्र<sup>१९</sup> एकानसी को अवन्ति जनपद में बताया है। इससे टीकाकार के अर्थ की पृष्टि होती है।

#### ६. कनकगिरि

यशस्तिलक के संस्कृत टीकाकार के अनुसार उज्जियिनी के समीप सुवर्णगिरि पर स्थित नगर का नाम कनकगिरि था। २० उज्जियिनी से इसकी दूरी केवल चार कोस (गव्यूतिद्वयं) थी। यशोधर को कनकगिरि का स्वामी बताया गया है। २९

## ७. कंकाहि

यह उज्जयनी के निकट एक छोटा-सा गाँव था। इसके निवासी नमदे तथा चमड़े के जीन बनाते थे। २२

#### ८. काकन्दी

यशस्तिलक में काकन्दी का उल्लेख तीन बार हुआ है। इन साइयों के आधार पर कहा जा सकता है कि काकन्दी काम्पिल्य के आस-पास था। काम्पिल्य की पहचान उत्तरप्रदेश के फर्श्खाबाद जिले में स्थित काम्पिल्य नामक स्थान से की जाती है। यशस्तिलक में कृपण सागरदत्त अपने भानजे की मृत्यु का समाचार पाकर काम्पिल्य से काकन्दी जाता है और जल्दी लौट आता है। इससे ये दोनों पास-पास प्रतीत होते हैं। बाद के अनुसन्धान और उत्खनन से काकन्दी की स्थित उत्तरप्रदेश के देवरिया जिले में मानी जाने लगी है। नोनखार स्टेशन से लगभग तीन मील दक्षिण खुखुन्दू नामक ग्राम से इसकी पहचान की जाती है। यहाँ प्राचीन जैन मन्दिर भी है तथा उत्खनन में प्राचीन वस्तुएँ प्राप्त हुई हैं।

यशस्तिलक के उल्लेखानुसार काकन्दी व्यापार का एक बहुत बड़ा केन्द्र था। सोमदेव ने इसे सम्पूर्ण संसार के व्यापार या व्यवहार का केन्द्र कहा है। रें

१८, पृ० २२६ उत्त०

१६. ऋा० ७, क० २५

२०. पृ० ५६६

२१. पृ० ३७६ हि०

२२, उज्जयिनीनिकवा नमताजिनजेणाजीवनोटनःकुले कंकाहिनामके। - ५० २१८, उत्त०

२३. संकलजगद् व्यवहारावतारित्रवेद्यां काकन्द्याम्। - आ० ७, क० ३२

जैन अनुश्रुति के अनुसार काकन्दी बारहवें जैन तीर्थकर पुष्पदन्त की जन्मभूमि थी। सोमदेव ने इस तथ्य का समर्थन किया है। २४

#### ६. काम्पिल्य

काम्पिल्य की पहचान उत्तरप्रदेश के फर्रुखाबाद जिले में स्थित काम्पिल्य नामक स्थान से की जाती है। यशस्तिलक के अनुसार काम्पिल्य पांचाल देश में थी। २४

#### १०. कुशाग्रपुर

कुशाग्रपुर मगध का केन्द्र तथा पुरानी राजधानी थी। रह युवानच्यांग ने भी कुशाग्रपुर का उल्लेख किया है और उसे मगध का केन्द्र तथा पुरानी राजधानी बताया है। वहाँ एक प्रकार की सुगन्यित घास बहुतायत से होती थी, उसी के कारण उसका नाम कुशाग्रपुर पड़ा। हेमचन्द्र के त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में सुरक्षित परंपरा के अनुसार प्रसेनजित कुशाग्रपुर का राजा था। कुशाग्रपुर में लगातार आग लगने के कारण प्रसेनजित ने यह आज्ञा दो थी कि जिसके घर में आग पायी जायेगी वह नगर से निकाल दिया जायेगा। इसके बाद राजमहल में आग पायी जाने के कारण प्रसेनजित ने नगर छोड़ दिया क्योंकि वह स्वयं राजधोषणा से बंधा था। इसके बाद उसने राजगृह नगर बसाया। रिष्ठ राजगृह बिहार प्रान्त में पटना के दक्षिण में स्थित आज का राजगिरि है। राजगिरि को पंचशैलपुर भी कहते हैं। वह पांच पहाड़ियों से घिरा है। सोमदेव ने भी इसका दूसरा नाम पंचशैलपुर लिखा है। रूप

### ११. किन्नरगीत

किन्नरगीत को सोमदेव ने दक्षिण श्रेणी का नगर बताया है। २९

२४. श्रीमत्पुष्पदन्तभदन्तावतारावतीर्णित्रिदिवपितसंपादितो द्यावेन्दिरासत्यां काकन्द्यां पुरि । – श्रा० ७, क० २४

२४. पां वालदेशेषु त्रिदशनिवेशानुकूलोपशल्ये काम्पिल्ये । - श्रा० ७, क० ३२

२६. मगधदेरोषु कुशायनगरोषान्तापातिनि । - स्रा० ६, क० ६

२७, जान्सन — इंडियन हिस्टॉ० क्वा० जिल्द २२, पृ० २२८

२८. राजगृहापरनामावसरे पंचशैलपुरे । – ए० ३०४, उत्त०

२६. दक्षिणश्रेषयां वित्ररगीतनामनगरनरेन्द्रेण। - अ०६, क० ८

#### १२. कुसुमपुर

पाटलिपुत्र का दूसरा नाम कुसुमपुर था ( आ • ४ )।

#### १३. कौशाम्बी

कौशाम्बी का दो बार उल्लेख है। <sup>3°</sup> इसकी पहचान इलाहाबाद के पश्चिम में करीब बीस मील दूर जमुना के किनारे स्थित कोसम नामक स्थान से की जाती है। सं० टोकाकार ने जिल्ला है कि कौशाम्बी नगरी वत्स देश में गोपाचळ (ग्वालियर) से (४४ गब्यूति) ८८ कोस दूर है। <sup>3१</sup>

बौद्ध प्रन्थों में (महासुदस्सनसुत्तन्त) कौशाम्बी को एक बहुत बड़ी नगरी बताया गया है।

#### १४ चम्पा

सोमदेव के अनुसार चम्पा प्राचीन अंगदेश की राजधानी थी। <sup>3२</sup> बिहार प्रान्त के भागलपुर और मुंगेर जिले के आस-पास का भाग अंग कहलाता था। चम्पा वर्तमान भागलपुर के पास माना जाता है।

### १४ चुंकार

यशस्तिलक में बृद्द्यित की कथा के प्रसंग में चुंकार का उल्लेख आया है। <sup>33</sup> लोचनां जनहर नामक एक बदमाश ने साधुचरित बृह्द्पित की बदनामी उड़ा दी। फल यह हुआ कि मिथ्यावाद के कारण वे इन्द्रसभा में प्रवेश न पा सके।

#### १६. ताम्रलिप्ति

यशस्तिलक के अनुसार ताम्रिलिप्त पूर्वदेश के गौड़मण्डल में था। 38 वर्तमान तामलुक जो कि बंगाल के मिदनापुर जिले में है, से इसकी पहचान की जाती है।

३०. ५० ३५७।४, हि०, ३२६।६ उत्त०

३१. पृ० ५६८, सं० टी०

३२, ऋंगमगडलेषु "चम्पायां पुरि । - आ ०६, क० =

३३. पृ० १३८ उत्त०

३४. श्रा० ६, क० १२

## १७. पद्मावतीपुर

पद्मावतीपुर को यशस्तिलक के टीकाकार ने उज्जियनी बताया है। उप एक हस्तिलिखित प्रति में भी किनारे पर यही नाम लिखा है। पर यह ठीक नहीं। पद्मावतीपुर वर्तमान पवाया है, जो ग्वालियर जिले में है।

### १८. पद्मिनीखेट

पिसनीखेट का एक बार उल्लेख है। <sup>3६</sup> यहाँ के एक विणक्पृत्र की कथा आयी है। यशस्तिलक से इसके विषय में और अधिक जानकारी प्राप्त नहीं होती।

## ्१६. पाटलिपुत्र

पाटलिपुत्र वर्तमान का पटना है। यहाँ की वारविलासिनियों के उल्लेख आये हैं। <sup>39</sup>

एक अन्य पाटलिपुत्र का उल्लेख है। <sup>35</sup> यह सौराष्ट्र (काठियावाड़) का पालीताना है।

## २०. पोदनपुर

अश्मक के प्रसंग में पोदनपुर के विषय में लिखा जा चुका है। यह गोदा-वरी नदी के किनारे अश्मक की राजधानी थी। <sup>39</sup>

### २१. पौरव

पौरवपुर को संस्कृत टीकाकार ने अयोध्या कहा है। ४°

### २२. बलवाहनपुर

एक कथा के प्रसंग में बलवाहनपुर का उल्लेख हैं। ४१

३५. पृ० ५६६

३६. ऋा० ७, क० २७

३७. पाटलिपुत्रपयांगनाभुजंग । -- पृ० ३७७।४ हि०

३८. भा० ६, क० १२

३१. रम्यकदेशनिवेशोपेत्योदनपुरनिवेशिनो ।--३५० छ०

४०. पृ० ६<u>⊏</u>,

४१. आ० ६, का० १५

#### २३ भावपुर

भावपुर का उल्लेख भी एक कथा के प्रसंग में आया है। ४२

## २४. भूमितिलकपुर

यशस्तिलक के अनुसार भूमितिलकपुर जनपद नामक प्रदेश की राजधानी थी। अब जनपद की अभी ठीक पहचान नहीं हो पायी है। यशस्तिलक की कथा से यह कुरुक्षेत्र के आस पास का प्रदेश ज्ञात होता है। भूमितिलकपुर से निष्काषित दो मित्र कुरुजांगल के हस्तिनापुर में आकर ठहरते हैं। अब

#### २४. मथुरा

यशस्तिलक में उत्तर मथुरा (वर्तमान मथुरा) तथा दक्षिण मथुरा (वर्त-मान मदुरा) दोनों के उल्लेख हैं। ४४

### २६. मायापुरी

मायापुरी इन्द्रकच्छ की राजधानी थी। इसका दूसरा नाम रोहकपुर भोथा। ४६

## २७. मिथिलापुर

मिथिलापुर का भी एक कथा के प्रसंग में उल्लेख हुआ है। ४७

## २८. माहिष्मती

माहिष्मतो का दो बार उल्लेख है। संस्कृत टीकाकार ने इसे यमुनपुर दिशा में बताया है। अट इन्दौर के पास नर्मदा के किनारे स्थित महेश्वर अथवा मध्य-प्रान्त के निमाड़ जिले में स्थित मान्धाता से इसकी पहचान करनी चाहिए।

४२. आ० ६, क० १५

४३. आ० ६, क० ५

४४. ञा० ६, क० ५

४५. श्रा० ६, क० १०

४६. इन्द्रकच्छदेशेषु (रोरुक्रपुर) मायापुरीत्यपरनामावसरस्य पुरस्य प्रभोः।
- पृ० २१४ उ०

४७. स्रा०६, का० २०

४८. हिमालयमलयमगथमध्यदेशमाहिष्मतीपतिप्रभृतोनामविनपतीनां वलानि । – पृ०४६८ माहिष्मतीयुवतिरतिकुसुमचाप । – पृ० ५६८ माहिष्मतीनाम नगरी यसुनपुरदिशि पत्तनम् । – सं०टी०

माहिष्मती पूर्व कल्बुरी नरेशों की राजधानी थी। कल्बुरी ने महाराष्ट्र पर आन्ध्रभ्रत्य के पतन और चालुक्यों के उत्थान काल में शासन किया। ४९

कल्नुरी साम्राज्य के संस्थापक कृष्णराज छठी शताब्दी के मध्य में माहिष्मती में रहे। बाद में राजधानी जबलपुर के पास त्रिपुरी में चली गयी। प्रे

#### २६. राजपुर

राजपुर योधेय की राजधानी थी। पर योधेय की पहिचान भावलपुर के वर्त-मान जोहियों से की जाती है। प्राचीन काल में यह एक बहुत बड़ा प्रदेश था। पर मुल्तान के दक्षिण में बहावलपुर स्टेट (पश्चिमी पाकिस्तान) का राजनपुर ही प्राचीन राजपुर प्रतीत होता है।

#### ३०. राजगृह

बिहार प्रान्त का वर्तमान राजगृही । यहाँ की पाँच पहाड़ियों के कारण यह पंचशैलपुर भी कहलाता था । <sup>४3</sup>

#### ३१. वलभी

वलभी का दो बार उल्डेख हैं। <sup>४४</sup> यह सौराष्ट्र के मैतृकों की राजधानी थी। भावनगर के उत्तर-पश्चिम में लगभग २० मील पर वला नाम से आज उसके भग्नावशेष पाये जाते हैं।

#### ३२. वाराग्सी

वर्तमान वाराणसी। सोमदेव ने वाराणसी को काशी जनपद में बताया है। ४४

### ३३. विजयपुर

यशस्तिलक के अनुसार विजयपुर मध्यप्रदेश में था। <sup>४६</sup>

४६. भएडारकर-म्राली हिस्ट्री झॉवू डेक्कन, तु० सं०, नोट्स पृ० २५१

५०. इंग्डि॰ हिस्टॉ॰ ववा॰, वाल्यूम २१, पृ० ८४

प्र१ ५० १३, हि०

५२. रेपसन-इण्डियन क्वाइन्स, पृ० १४

५३. मगथदेशेषु राजगृहापरनामावसरे पंचरीलपुरे। - पृ० ३०४ उत्त ०

४४. आ० ७, क० २३; ३७७।४ हि०

४४. आ० ७, क० ३१

५६. श्रा० ६, क० ७

## ३४. हस्तिनापुर

यशस्तिलक में हस्तिनापुर का दो बार उल्लेख है। सोमदेव के अनुसार यह नगर कुरुजांगल जिले में था। <sup>४७</sup> कुरुजांगल को एक स्थान पर केवल जांगलदेश भी कहा है। <sup>४८</sup> यशोधर के अन्तःपुर में कुरुजांगल की कामिनियों का उल्लेख है। <sup>४९</sup>

## ३४. हेमपुर

एक कथा के प्रसंग में हेमपुर का उल्लेख है। <sup>६°</sup>

### ३६. स्वस्तिमति

सोमदेव ने लिखा है कि स्वस्तिमित इहाल प्रदेश में थो। इर्ड इहाल चेदि राजाओं की राजधानी थी। यशस्तिलक के उल्लेखों से ज्ञात होता है कि वहाँ गन्नों की अच्छी खेती होती थी। इर्ड वहाँ पर अभिचन्द्र, द्वितीय नाम विश्वावसु, नाम का राजा राज करता था। इंड उसकी वसुमित नाम की पटरानी थी। इर्ड उनके लड़के का नाम वसु तथा पुरोहित का क्षोरकदम्ब था। क्षोरकदम्ब की पत्नी का नाम स्वस्तिमित तथा लड़के का नाम पर्वत था।

### ३७. सोपारपुर

यहमगध प्रान्तका एक नगरथा। इसके निकट नाभिगिरि नाम का पर्वतथा।<sup>इस</sup>

## ३८. श्रीसागरम् ( सिरीसागरम् )

यशस्तिलक के अनुसार श्रीशागरम् अवन्ति जनपद में था। <sup>६६</sup>

५७. कुरुजांगलमण्डले ः हस्तिनागपुरे । – आ० ६, क० २०

५८. श्रा० ७, क० २८

प्र. कुरुजांगलललनाकुचतनुत्र । - पृ० ६८।७ हि०

६०. आ० ६, क० १५

६१. डहालायामस्ति स्वस्तिमती नाम पुरी । - ए० ३५३ उत्त०

६२. कामकोदग्डकारणकान्तारैरिवेचुवणावतारैर्विराजितमग्डलायाम्।-पृ० ३५३ उत्त०

६३. तस्यामभिचन्द्रापरनामवसुविश्वावसुनीम नृपतिः। - पृ० ३५३ उत्त०

६४. वसुमतिनामायमहिषी। - वही

६५. मगधविषये सोपारपुरपर्यन्तधाम्नि नाभिमिरिनाम्नि महीधरे ।- आ० ६, क० १५

६६. श्रा० ७, क० २६

### ३६. सिहपुर

यह नगर प्रयाग देश में था। इसका उल्लेख किया है।

## ४०. शंखपुर

शंबपुर संभवतया अयोध्या के निकट कोई ग्राम था। यशस्तिलक की एक कथा में लिखा है कि अनन्तमती को शंखपुर के निकट स्थित पर्वत के पास में छोड़ा गया और वहाँ से एक विणक् उसे अयोध्या ले आया। हिंद

६७. স্থা০ ৬, ক**০** ২৬ ६८. স্থা০ ६, ক০ দ

#### परिच्छेद तीन

#### बृहत्तर भारत

### १. नेपाल

नेपाल का दो बार उल्लेख है। सोमदेव ने लिखा है कि नेपाल नरेश कस्तूरी की प्राभृत लेकर यशोधर के दरबार में उपस्थित हुआ। 'एक अन्य प्रसंग में नेपाल शैल का उल्लेख है तथा उसी के साथ वहाँ पर कस्तूरी प्राप्त होने के तथ्य का मो उल्लेख है। <sup>२</sup>

### २. सिंहल

सिंहल का तीन बार उल्लेख है। यशस्तिलक के उल्लेखों से ज्ञात होता है कि भारत और सिंहल के अटूट सम्बन्ध थे। 3

## ३. सुवर्गद्वीप

सुवर्णद्वीप की पहचान सुमात्रा से की जाती है। यशस्तिलक में दो मित्र सुवर्णद्वीप जाते हैं और वहाँ से अपार घन कमाकर लौटते हैं। ४ यहाँ की राज-घानी शैलेन्द्र थो। एक ताम्रपत्र भी मिला है। ४

### ४. विजयार्घ

विजयार्ध का एक बार उल्लेख हैं। इस्तिलक से इसके विषय में विशेष जानकारी प्राप्त नहीं होती।

१. चितिप, मृगमदैरेष नेपालपाल :। - पृ० ४७० सं० पू०

२. पृ० ५७४, वही

सिंहलीषु मुखकमलमकरन्दपानमधुकरः। - पृ० ३४, वही
 द्ताः केरलचोलसिंहल। - पृ० ४६६, वही
 सिंहलमहिलाननतिलकवही। - पृ० १८१, वही

४. श्रा०७, क०२७

प्र. डॉ॰ अप्रवाल- नागरोप्रचारिखी पत्रिका (विक्रमांक)

६. विजयार्थावनीघरस्य विद्याघरविनोदपादपोत्पादचौग्यां दक्तिग्रश्लेग्याम्।

<sup>🗕</sup> ५० २६२ उत्त०

#### ५. कुलूत

श्रुतदेव ने कुलूत को मरवादेश कहा है। अयशस्तिलक के उल्लेख से प्रतीत होता है कि कुलूत देश की कामिनियाँ विशेष सुन्दर होती थीं, उनके कपोलों पर लावण्य झलकता था।

७. कुलूतीमरवादेशः। - ५० ५७४

जुल्तकुलकामिनोकपोललावण्यधामिन । - वही

## ्वन और पवत

### १. कालिदासकानन

पांचाल देश में अहिच्छत्र के निकट जलवाहिनी नदी के किनारे आमों का एक बहुत बड़ा बगीचा था, जिसे कालिटासकानन कहते थे। र

सोमदेव ने यशस्तिलक में कालिदास का आम के अर्थ में एक अन्य स्थल पर भी प्रयोग किया है।

#### २. केलास

यशस्तिलक में यशोधर को कैलासलांछन कहा गया है। र हिमालय की एक चोटी का नाम अब भी कैलास है।

#### ३. गन्धमादन

गन्धमादन को श्रुतदेव ने हिमाचल के पास में बताया है। यशस्तिलक के छल्लेखानुसार गन्धमादन में भोजपत्र बहुतायत से होते थे।

## ४ नाभिगिरि

मगध में सोपारपुर नगर के किनारे नाभिगिरि नाम का पर्वत था।

#### प्र. नेपालशैल

यशस्तिलक में नेपाल पर्वत की तराई में कस्तूरी मृग पाये जाने का उल्लेख हैं।<sup>६</sup>

श. जलवाहिनीनामनदीतटनिकटनिविष्टप्रतनने महति कालिदासकानने।
 - श्रा०६, क०१

२. केलासलांछनः। - ए० ५६६

इ. गन्धमादनं नाम वनं हिमाचलीपकांठे वर्तते। - पृ० ५७४, सं० टी०

४. भूर्जवल्कलोन्माथमन्थरे । - वही

प्र. मगधविषये सोपारपुरपर्यन्तथाम्नि नाभिगिरिनाम्नि महीधरे । - त्रा० ६, क० १४

इ. नेपालशैलमेखलामृगनाभिसौरभनिर्भरे । - पृ० ५७४

एक अन्य स्थल पर नेपालदेश का भी उल्लेख है। ७

#### ६. प्रागद्रि

प्रागदि या उदयाचल का भी एक बार उल्लेख है।

#### ७. भीमवन

शंखपुर के समीप में भीमवन था। उस प्रदेश में किरातों का राज्य था। भीमनामक किरातराज भीमवन में शिकार खेलने आया। १०

#### ८. मन्दर

मन्दर का अर्थ टोकाकार ने अस्ताचल किया है। ११

#### ६. मलय

मलय पर्वत का एक बार उल्लेख है। सोमदेव ने लिखा है कि मलयपर्वत को तलहटी में लताएँ अधिक थीं। १२

## १० मुनिमनोहरमेखला

राजपुर के समीप ही एक छोटी-सी पहाड़ी थी जिसे मुनिमनोहरमेखला कहते थे।<sup>१३</sup>

#### ११. विन्ध्या

विन्ध्याचल का दो बार उल्लेख हैं। विन्ध्या में मातंगों की बस्तियाँ थीं। १४ विन्ध्या के दक्षिण में श्रीसमृद्ध करहाट नाम का जनपद था। १४

<sup>9.</sup> go 890

प. पृ० **२**१३

६. शंखपुराभ्यर्णभागिनि भीमवननाम्नि कानने। - पृ० २०३ उत्त०

१०. मृगयापशंसनमागतेन भीमनाम्ना किरातराजेत । - वही

११. मन्दरस्चास्तपर्वतः। – ५० २१४, सं० टी०

१२. मलयमेखलालतान तंनकुतूहलित । - पृ० ५७६

१३. राजपुरस्याविदूरवर्तिनं मुनिमनोइरमेखलं नाम खर्वतरं धर्वतम्।- पृ० १३२

१४. पृ० ३२७ उत्त०

१५. विन्ध्यादिचाणस्यां दिशि ''करहाटो नाम जनपदः। - १८२, वही

#### १२. शिखण्डिताण्डवमण्डन

सुवेला पर्वत से पश्चिम की ओर शिखण्डिताण्डवमण्डन नाम का वन था। १६ सोमदेव ने इस वन का विस्तृत एवं आलंकारिक वर्णन किया है, किन्तु उस सम्पूर्ण वर्णन से भी इस वन की पहचान करने में कोई मदद नहीं मिलती।

### १३. सुवेला

हिमालय के दक्षिण की ओर सुवेला नामक पर्वत था। १७ सोमदेव ने सुवेला पर्वत का विस्तार के साथ आलंकारिक वर्णन किया है।

हिमालय के दक्षिण में शिवालिक पर्वत श्रेणियां हैं। सुवैला की पहचान इसी से करना चाहिए। गंडक, घावरा, गंगा, यमुना, गोमती, कोशी आदि निदयाँ यहाँ से होकर निकलती हैं।

### १४. सेतुबन्ध

सं • टीकाकार ने सेतुबन्ध का अर्थ दक्षिण पर्वत दिया है। १९

### १५. हिमालय

यशस्तिलक में हिमालय का कई बार उल्लेख है। हिमालय के शिखरों पर तपस्वियों के आश्रम थे। १९ इसकी चोटियां बर्फ से ढकी रहती थीं, इसलिए इसका प्रालेयशैल तथा तुषारगिरि नाम पड़ा। तुषारगिरि के झरने हेमन्त ऋतु की ठंडी हवा में जमकर निष्यन्द हो जाते थे। २०

१६. सुनेलशैलादपरदिग् · · शिखिएडताग्रडनम् । – पृ० १०३ उत्त०

१७. हिमालयाद्दि चिणदिक्कपोलः शैलः सुत्रेलोऽस्ति लताविलोलः। - पृ० १६७ उत्तव

१८. सेतुबन्धश्चार्वाक्पर्वतः। – ए० २१३, सं० पू०

१६. प्रालेयशैलशिखराश्रमतापसानाम् । – ए० ३२२

२०. तुषारगिरिनिर्भरनीहारनिष्यन्दिनि । - पृ० ५७४

# सरोवर और नदियाँ

#### १. मानस

यशस्तिलक में मानस या मानसरोवर तथा उसमें हंसों के निवास का उल्लेख है। विश्वनाथ कविराज ने लिखा है कि कवि-समय में ऐसी प्रसिद्धि है कि वर्षा के बाते ही हंस मानसरोवर के लिए चले जाते हैं। व कालिदास ने इस तथ्य का उल्लेख किया है। 3

मानसरोवर झील हिमालय पर नेपाल के उत्तर और तिब्बत के दक्षिण में ब्रह्मपुत्र के उद्गम स्थान के समीप कैलास चोटी के निकट दक्षिण में है।

## २. गंगा

गंगा के विषय में यशस्तिलक में पर्याप्त जानकारी आयी है। उगंगा हिमालय से निकलती है। इसमें एक बार भी स्नान करने से पाप दूर हो जाते हैं। हिमालय के शिखरों पर आश्रम बनाकर रहने वाले तापस लोग गंगा के जल का उपयोग करते थे। दिगंगा के किनारे-किनारे भी तपस्वियों के आश्रम थे।

गंगा का दूसरा नाम भागीरथी था। उस समय भी भागीरथी के विषय में यह प्रसिद्ध था कि महादेव उसे सिर से घारण करते हैं। "

गंगा का एक नाम जाह्नवी भी था। जाह्नवी में स्नान करने के लिए दूर-दूर से लोग जाते थे। ठंड के दिनों में भी लोग जाह्नवी में स्नान करने से नहीं चूकते थे, भले ही ठंड से अकड़ जायें। १°

- १. मानसहंसविलासिनि । ए० ५७४
- २. प्रावृषि, मानसं यान्ति इंसाः । साहित्यदर्पण ७।२३
- ३. आकृतासाद् विषिक्तसलयाच्छेदपाश्येयवन्तः । मेघदूत पूर्व०१४
- ४. पृ० ३२२-२७
- ५. या नाकलोकमुनिमानसकल्मवाणां काश्यं करोति संकृदेव कृताभिषेकम्। वही
- ६. पालेयरीलशिखराश्रमतापसानां, सेन्यं च यस्तव तदम्बु मुदेऽस्तु गांगम् । वही
- ७. यास्तीराश्रमवासितापसकुलैः । वही
- क ख्रान्ते शशिमौलिना चं शिरसा"भागीरथीसम्भवाः । वही
- जाह्नवीजलेषु मज्जनाय वजन् । पृ ३२७ उत्ता०
- १०. जाह्रवीजलमञ्जनजातजङ्भावे । वही

## ३ जलवाहिनी

पांचाल देश के वर्णन प्रसंग में जलवाहिनी नामक नदी का उल्लेख है। १९ इस नदी के किनारे आमों का एक विशाल वन था। १२ पांचाल नरेश के पुरोहित की पत्नी को एक बार असमय में आम खाने का दोहद हुआ। पुरोहित आम की तलाश में घूमता हुआ जलवाहिनी के किनारे विशाल आम्रवन में पहुँचा तथा वहाँ एक वृक्ष में आम पाकर आम तोड़ा और एक विद्यार्थी के हाथ घर भेज दिया। 13

यमुना, नर्मदा, गोदावरी, चन्द्रभागा, सरस्वती, सरयू, सिंधु और शोण नदी का एक साथ उल्लेख हैं।

### ४. यमुना

यमुना के लिए दूसरा नाम तरिणतीरणी आया है। अध नदी हिमालय के यमुनोत्री नामक स्थान से निकल कर प्रयाग में आ कर गंगा में मिली है।

#### प्र. नर्मदा

वर्तमान नर्मदा जो विन्घ्याचल की अमरकंटक नामक पर्वतश्रेणी से निकल कर पश्चिम में बहती हुई अरबसागर की खंभात की खाड़ी में गिरती है।

## ६. गोदावरी

वर्तमान गोदावरी नदी जो पश्चिमीघाट पर्वत की चन्दौर पहाड़ी से निकल-कर पूर्व की और बहती हुई बंगाल समुद्र की बंगाल खाड़ी में गिरी है।

#### ७. चन्द्रभागा

चन्द्रभागा का उल्लेख मिलिन्दपञ्हो (११४) तथा ठाणांग सूत्र (५१४७०) में भी आता है। यह नदी हिमालय से निकलकर किस्यवार के ऊपर दो पहाड़ी झरनों के साथ बहती है। किस्यवार से आगे रिस्थवार तक यह दक्षिण की ओर

११. जलवाहिनीनाम नदी। - पृ० ३०६ उरा०

१२. महति कालिदासकानने । - वही

१३. श्रध्याय ६, क० १५

१४. यमुनानर्भदागोदाचन्द्रभागासरस्वती । सरयूसिन्धुशोषोत्थैजलैदेवोऽभिषच्यताम् ॥ – पृः १२२

१५. पृ० ५७५

जातो है। यह जम्मू के निकट बहतो है। उससे आगे वितस्ता (शेलम) के साथ दबाव बनाती हुई दक्षिण-पश्चिम की ओर जाती है। १६

#### ८. सरस्वती

सरस्वती नदी का दो बार उल्लेख हैं। इसके किनारे उदवास करने वाले तापस रहते थे। १९७

सरस्वती हिमालय की शिवालिक पहाड़ी से निकलकर यमुना और शतद्र (सतलज) के बीच दक्षिण की ओर बहती हुई मनु के अनुसार विनाशन में पहुँचकर अदृश्य हो जाती है। १०

#### ६. सरयू

सरयू हिमालय की शिवालिक पहाड़ी से निकलकर गंगा में मिली है।

## १०. शोएा

यह मैकाल की पहाड़ियों से निकल कर उत्तर-पूर्व की ओर बहती हुई पटना के पूर्व गंगा में मिल जाती है।

## ११. सिन्धु

हिमालय के कैलासिगिरि से निकल कर वर्तमान में पिवचमी पाकिस्तान में बहती हुई अरबसागर में गिरी है।

### १२. सिप्रा

सिप्रा उज्जियिनी नगरी के समीप में बहती थी। रात्रि में सिप्रा की ठंडी-ठंडी हवा उज्जियिनी के नागरिकों के भवनों में गवाक्षों (जालमार्ग) से प्रवेश करके उन्हें आनिन्दत करती थी। १९ पांचवें आश्वास में सिप्रा का अतिविस्तृत आलंकारिक वर्णन किया गया है। वर्तमान सिप्रा ही प्राचीनकाल में भी सिप्रा कहलाती थी।

१६. बी० सी० ला० - हिस्टॉरिकल ज्योग्राफी झॉव ्पेन्सियट इण्डिया, पृ० ७३

१७. सरस्वतीसलिलोद्वासतापसे । - ५० ५७५

१८. वही, पु० १२१

१६. नक्तं सिप्रानिलैर्यत्र । पृ० २०५

अध्याय पाँच यशस्तिलक की शब्द-सम्पत्ति

## यशस्तिलक की शब्द-सम्पत्ति

यशस्तिलक संस्कृत के प्राचीन, अप्रसिद्ध, अप्रचलित तथा नवीन शब्दों का एक विशिष्ट कोश है। सोमदेव ने प्रयत्नपूर्वक ऐसे अनेक शब्दों का यशस्तिलक में संप्रह किया है। वैदिक काल के बाद जिन शब्दों का प्रयोग प्राय: समाप्त हो गया था, जो शब्द कोश-प्रन्थों में तो आये हैं, किन्तु जिनका प्रयोग साहित्य में नहीं हुआ या नहीं के बराबर हुआ, जो शब्द केवल व्याकरण-ग्रन्थोंमें सीमित थे तथा जिन शब्दों का प्रयोग किन्हीं विशेष विषयों के ग्रन्थों में ही देखा जाता था. ऐसे अनेक शब्दों का संग्रह यशस्तिलक में उपलब्ध होता है। इसके अतिरिक्त यशस्तिलक में ऐसे भी अनेक शब्द हैं, जिनका संस्कृत साहित्य में अन्यत्र प्रयोग नहीं मिलता। बहुत से शब्दों का तो अर्थ और ध्विन के आधार पर सोमदेव ने स्वयं निर्माण किया है। लगता है सोमदेव ने वैदिक, पौराणिक. दार्शनिक, व्याकरण, कोश, आयुर्वेद, धनुर्वेद, अश्वशास्त्र, गजशास्त्र, ज्योतिष तथा साहित्यिक ग्रन्थों से चुनकर विशिष्ट शब्दों की पृथक्-पृथक् सूचियाँ बना ली थी और यशस्तिलक में यथास्थान उनका उपयोग करते गये। यशस्तिलक की शब्द-सम्पत्तिके विषय में सोमदेव ने स्वयं लिखा है कि काल के कराल व्याल ने जिन शब्दों को चाट डाला उनका मैं उद्धार कर रहा है। शास्त्र-समुद्र के तल में डूबे हए शब्द-रत्नों को निकालकर मैंने जिस बहुमूल्य आभूषण का निर्माण किया है, उसे सरस्वती देवी घारण करे।

प्रस्तुत प्रबन्ध में मैंने ऐसे लगभग एक सहस्र शब्द दिये हैं। आठ सौ शब्द इस अध्याय में हैं तथा दो सौ से भी अधिक शब्द अन्य अध्यायों में यथास्थान दिये हैं। इस अध्याय में शब्दों को वैदिक, पौराणिक, दार्शनिक आदि श्रेणियों में वर्गीकृत न करके अकारादि क्रम से प्रस्तुत किया गया है। शब्दों पर मैंने तीन प्रकार से विचार किया है – १. कुछ शब्द ऐसे हैं, जिन पर विशेष प्रकाश डालना उपयुक्त लगा। ऐसे शब्दों का मूल संदर्भ, अर्थ तथा आवश्यक टिप्पणो

श्रालकालव्यालेन ये लीढाः साम्प्रतं तु ते ।
 शब्दाः श्रीसोमदेवेन प्रोत्थाप्यन्ते किमद्भुतम् ॥
 उद्धृत्य शास्त्रजलधेनितले निमग्नैः पर्यागतैरिव चिरादिभधानर्त्नैः ।
 या सोमदेविवदुषा विहिता विभूषा वाग्देवता वहतु सम्प्रति तामनर्ध्याम् ॥
 स्व ५, पृ० २६६

दो गयी है। २. सोमदेव के प्रयोग के आधार पर जिन शब्दों के अर्थ पर विशेष प्रकाश पड़ता है, उन शब्दों के पूरे सन्दर्भ दे दिये हैं। ३. जिन शब्दों का केवल अर्थ देना पर्याप्त लगा, उनका सन्दर्भ-संकेत तथा अर्थ दिया है।

शब्दों पर विचार करने का आधार श्रीदेवकृत टिप्पण तथा श्रुतसागर की अपूर्ण संस्कृत टोका तो रहे ही हैं, प्राचीन शब्दकोश तथा मोनियर विलियम्स और प्रो० आप्टे के कोशों का भी उपयोग किया है। स्वयं सोमदेव का प्रयोग भी प्रसंगानुसार शब्दों के अर्थ को खोलता चलता है। शिल्प्ट, विलष्ट, अप्रचिलत तथा नवीन शब्दों के कारण यशस्तिलक दुष्टह अवश्य लगता है, किन्तु यदि सावधानीपूर्वक इसका सूक्ष्म अध्ययन किया जाये तो क्रम-क्रम से यशस्तिलक के वर्णन स्वयं ही आगे-पोछे के सन्दर्भों को स्पष्ट करते चलते हैं। इस प्रकार यशस्तिलक की कुंजी यशस्तिलक में ही निहित है। सोमदेव की बहुमूल्य सामग्री का उपयोग भविष्य में कोश-ग्रन्थों में किया जाना चाहिए।

अकम् (अकविलोकगणनमपि, १९६।१ उत्त०): कष्ट अकल्प: ( परिपाकगुणकारिणों क्रिया-मकल्पस्य, ४३।२): रोगी अर्कः (४०५।२): आक का वृक्ष अर्केनन्द्नः ( भूयाद्गन्धवहैः सार्धमनु-लोमोर्कनन्दनः, ३३४।१) : कौआ अखिलद्वीपदीपः (विदूरितरजोभि-रिखलद्वीपदीपैरिव, ९१।३): सूर्य सोमदेव ने तात्वर्य के आधार पर यह शब्द स्वयं गढ़ा है। सूर्य सारे संसार को दीपक की तरह प्रकाशित करता है, इसलिए उसे अखिलदीपदीप कहा है। अगमः ( अगमविटपान्तरितवपुषाम्, ९५।१, अगमाग्रपल्लवभरम्, १९९।२ उत्त०): वृक्ष अगस्ति (४०५।३) : अगस्त वृक्ष अग्निजन्मन् (२०३।८ उत्त०): कुत्ता

अग्रमहिषी (१२३।१): पटरानी अध्यक्षम् (४०६।९): प्रत्यक्ष अजिनजेण (२१८,९ उत्त०): चमड़े की जीन अजगवः (अजगवैरिन्द्रायुधस्पधिभिः, ५७९।८) : धनुष अर्जुनः (१९४।५ उत्त०) : मयूर, अर्जुन वृक्ष अर्जुनज्योतिः ( सदाचारकैरवार्जुन-ज्योतिषम्, ३०४।४ उत्त०): सूर्य अतसी ( कुथितातस्यतैलघारावपात-प्रायम्, ४०४।५) : अलसी अद्तिसतः (अदितिसुतिनकेतनपता-काभोगाभिः, ४५।४) : सूर्य अध्वनय: (३६।२): पथिक अधोक्षजः (अधोक्षजमिव कामवन्तम्, २९८।४): नारायण अन्तर्वेशिक (२३।९ उत्त०): अन्तः पुररक्षक सैनिक

अन्तर्वाणिन्ः (नर्तकशिरोमणिभिरन्त• र्वाणिभिः, ४७७।८)ः शास्त्रवेत्ता, विद्वान्

अन्धः (विषक्कुषितमन्धः कस्य भोज्याय जातम्, ४१६।१)ः भोजन अनन्ता (मूलमिवानन्तालतायाः, २०४।५ उत्त०)ः पृथ्वी

अनंगः (ऐरावतकुलकलभैरिवानंग-वनस्य, २।१३, ९१।२): आकाश अनायतनम् (१४३।७): अनुचित स्थान

अनाश्वान्ः (५०।६): अनशनशील अशन् शब्द से सोमदेव ने अनाश्वान् कर्ताकारक का रूप बनाया है।

अनीकस्थः ( अनीकस्थेन विनिवेदित-द्विरदावस्था, ४९५।४ ) : अनीकस्थ नामक गजसेना का अधिकारी

अनुप्रेश्चा (संसारसागरोत्तरणपीत-पात्रदशा द्वादशाप्यनुप्रेक्षा, २५६।३): अनुप्रेक्षा जैन सिद्धान्त का एक पारि-भाषिक शब्द है। संसार से विराग उत्पन्न करनेवाली भावनाओं का बार-बार चिन्तन करना अनुप्रेक्षा कह-छाता है। ये बारह मानी गयी हैं— अनित्य, अशरण, संसार, एकत्व, पृथक्त्व, अशुचि, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, धर्म और बोधिदुर्लभ। सोमदेव ने इनका विस्तार से वर्णन

अनुपदीना (अनवानुपदीनाष्टलसम-श्रवसम्, ४२।८ उत्त०) : जूती अनुरुसार्थि: (अनुरुसार्थिरथोन्माथ, २७।४): सूर्य (शिशु० १।२)
अण्डजः ( उण्डीनं मुहुरण्डजैः, ६१५।९): पक्षी
अणकेहितः ( अणकेहितचिन्तामणिः, ४५०।११): दुराचारी
अप्रत्नम् (अप्रत्नरत्नचयनिचित-कांचनकलश, १८।५): नवीन
अभ्रपुष्पम् (आमोदसंदर्भिताभ्रपुष्पैः, २००।२): जल
अभ्रियः (अभ्रियसंदर्भनिर्भरं नम इव, ४६४.५): वज्राग्नि

तम्, १९५।१ उत्त०): भय रहित, इन्दीवरी अम्बरिषम् (अनम्बरिषमप्यिरभेद-स्फारकम्, १९५।४ उत्त०): युद्ध अमरधेनु: (२२०।५): कामधेनु अमृता (चन्द्रमिवामृतास्पदम्, १९४।३ उत्त०): गुरुवि नामक वनौ-

षधि
अमृतमरोचिः (२०।७ उत्त०)ः चन्द्र
अमृतरुचिः (१७१।३)ः चन्द्र
अमृतरोचिष् (१७२।५)ः चन्द्र
अरिभेदः (१९५।४)ः खदिर वृक्ष
अलगर्दः (निर्मोदालगर्दगलगृहास्कुन्त्,
(४५।३)ः सर्प
अलायूफलम् (४०४।७)ः तुँमा

अलाबूफलम् (४०४।७) : तूमा अलिकः (१५९।९) : ललाट अवहारः (अम्बुष्हकुहरविहरदवहार, २०८।६ उत्त०) : जलव्याल, मगर

२०

अवक्षेप: (१००।५ उत्त०): तिरस्कार अविधि: (अविधिबोधप्रदीपेन, १३६।२): अविधिज्ञान । जैन दर्शन में ज्ञान के पाँच भेद माने गये हैं — मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अविधज्ञान, मनः पर्ययज्ञान, केवलज्ञान । द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा सीमित भूत, भिव-ष्यत् तथा वर्तमान काल के पदार्थों को जानने वाला ज्ञान अविधिज्ञान कहलाता है।

अवतोका (१८६।२ उत्त०) : श्रुत-सागर ने इसका अर्थ सींग रहित या मुण्डी गाय किया है, मो० वि० में इसका अर्थ जिसका गर्भ गिर गया है, किया गया है।

अवन्तिसोमम् ( प्रनत्यराजिकावर्जि-तावन्तिसोम, ४०६।१): कांजी

अवग्रहणीः (समुत्सृष्टग्रहावग्रहणी-देशया, २७ ६, प्रतीक्ष्यमाणगृहगृहावग्र-हणो, १८५१४ उत्त ०): देहली

अवसानः (भारतकथेव धृतराष्ट्राव-साना, २०६।५ उत्त०)ः मृत्यु, सीमा, तट

अविः (१२।६) : भेड़

अवहेलः (पुरोहितस्यावहेलेन, ४३१। ७) : तिरस्कार, उपेक्षा । हिन्दी में अवहेलना शब्द अभी भी इसी अर्थ में प्रविलत है।

अवासस् (१०१।१० उत्त०): निर्ग्रन्य अषडक्षीणः (२१५।५ उत्त०): मत्स्य अष्टापद् (स्वर्धुनीप्रवाहमिव कृताष्टा-पदायतारम्, १९४।२ उत्त । कैलास पर्वत । हिमालय की कैलास चोटी से गंगा का उद्गम मानते हुए, यह प्रयोग किया गया है । अष्टापद का दूसरा दिल्छ अर्थ शरभ भी यहाँ लेना है । अष्टापद का कैलास अर्थ में प्रयोग महत्त्वपूर्ण है ।

अष्ठीलम् (कठोराष्टीलपृष्ठकमठ, ६७।५): कछुर के पृष्ठ का मध्यभाग अहिरिवद्गनः (१४१।८): निर्मल चरित्र

असंतापम् (अमृतकान्तिमिवासंतापम् २९९।१) असंतापम् का सामान्य अर्थं संताप न देनेवाला है। गजशास्त्र में गज के गुणों में असंताप की गणना की जाती है। अस्त्र इत्यादि को सहन करना, विचलित न होना असंताप है ( अस्त्रादीनां च सहनादसंतापं विदुर्बुधाः, – सं० टी०)।

असंहतञ्यूहः (दण्डासंहतभोगमण्डल-विधीन्त्यूहान्, ३०४।५): युद्ध में न्यूह रचना के जो अनेक प्रकार थे, उनमें एक असंहतन्यूह भी था। इसमें सेना को यहाँ-वहाँ छिट-पुट बिखेर दिया जाता था।

असराला (प्रसारितासरालरसना, ४६१३): लम्बी, दीर्घ

असितर्तिः (असिर्तातिमित्र तेजस्विनम्, २९८।३ उत्त०): अग्नि

अहिमधामः (अहिमधामधृष्णः, १९।३) : सूर्य

अहिपति (१६७।११) : सर्पों का स्वामी अर्थात् शेषनाग अहिवलियत (४१५।१०) सर्पवेष्टित अही हवरः (३४४।१) : सर्पों का ईश्वर अर्थात् शेषनाग

अंगजः (सत्त्वं तिरोभवति भीतिमवांग-जाग्नेः, २८२।३) : काम

आकर्षः ( आकर्षेण शीर्षंदेशे दृढ़दत्त-प्रहारकलः, १९७।४ उत्त०)ः फलक, क्रीड़ापट्ट

आच्छोद्ना (जलन्याल इवाच्छोदन।भि-रतोऽपि, ४१।४) : स्वच्छ जल, शिकार, शिकार या मृगया के अर्थ में आच्छोदना शब्द का प्रयोग साहित्य में कम देखा जाता है।

आचारान्धः (बुघसंगिवदग्दोऽपि कर्यं त्वमद्याचारान्ध इवावभाससे, ८८।२ उत्त०): मूर्ख, व्यवहार में अंधा अर्थात् मूर्ख। अर्थको अपेक्षा सोमदेव ने यह शब्द स्वयं बना लिया है।

आज्यम् ( आज्यावीक्षणमेतदस्तु, २५१।८, नासिकां जलिपेयपरिमलैः प्राज्येराज्येः, ४०१।३)ः घृत आजवकम् (३६।२)ः घनुष

आतपनयोगः ( अत्वयनयोगयुतोऽपि, १३७१४, उत्तर्)ः ग्रीष्मकाल में खुले मैदान में पर्वत आदि पर तपस्या करना आवपनयोग कहलाता है।

आधोरणः (३०।५) : आधोरण नामक गजपरिचारक आनकः (२१४।१): आनक नामक अवनद्ध वाद्य

आनर्त (१७९।४) नावते हुए आनायः (तन्नयानायनिक्षेपातु, ३८८।

१०, युवजनमृगाणां बन्धनायानाय इव, ५८।५ उत्त०) : जाल

आमलकम् (आम उकशि ठातल निव स्वच्छकलम्, २०९७ उत्त ०):स्कटिक

आलमकम् ( सर्पिः सितामलकमुद्ग-कषाययुक्तम्, ५१८।१) : आँवला

आस्रातकम् (अगस्तिच्ताम्रातक-पिचुमन्द, ४०५।३): आमडा

आमिश्चा (आमिश्चया च समेधितमहसम्, ३२४।२)ः श्रुतसागर ने
लिखा है कि उबाले हुए दूध में दही
मिलाने से आमिश्चा बनती है (श्रुते
क्षोरे दिधिश्चिष्तमामिश्चा कथ्यते बुधैः,
सं० टी०)।

आयःशूलिकः (१४१।३) : कठोर कर्म करनेवाला

आवसथः (पुत्रप्रार्थनमनोरथावसथस्य, २२४।२) : गृह, पृष्ठ ७८।६ पर भी इसका प्रयोग हुआ है।

आवालः (बिभर्याबालभूमिसु, ९७।६): क्यारी । वृक्ष के चारों ओर पानी रोकने के लिए बनायी गयी मिट्टी की मेंड़। साहित्य में आलवाल का प्रयोग मिलता है (रघु० १५१, शिशु० १३।५०)।

आपीडः (पिष्टापीडविडम्ब्यमानजरती, २२७।५) : समूह किया है।

आरेयः (वालेयकारेयजातिभिः, १८६।३ उत्त०) : भेड़

आर: (९५।६) : मंगल गृह

आरामाः (ब्रह्मवादा इव प्रपंचिता-रामाः, १३।४): अविद्या

आ**वान (** तापसावानवितानित, ५।१ उत्त०) : तपस्वियों के गैरिक वस्त्रों के लिए यहाँ आवान शब्द का प्रयोग

आस्तरकः (४०३।४)ः शय्या परि-चारक

आसुतीवलः (पर्युपास्यासुतीवल्रद्धि-तीयः, ३२४.१) : यज्वा—यज्ञ करने वाला

आसेचनकः (१७६।३): जिसके देखने से जी न भरे। अमरकोष में लिखा है कि जिसके देखने से तृष्ति न हो उसे आसेचनक कहते हैं (३।१।५३)।

आश्चर्यित (१८४।४): चिकत आशाकरिन् (२८।१): दिग्गज इत्वरः (३३१।४): शीघ्र गमनशील, अवारा

इन्दिरानुजः (रत्नाकर इवेन्दिरानुजेन, २४२।४): चन्द्रमा । इन्दिरा लक्ष्मी का नाम है। लक्ष्मी और चन्द्रमा दोनों की उत्पत्ति समुद्र से मानी जाती है। इस नाते चन्द्रमा लक्ष्मी का लघुभ्राता हुआ। इस अर्थ साधर्म्य के आधार पर सोमदेव ने इस शब्द का गठन किया है। इन्दिन्दरः (१२१।३) : भ्रमर इन्दिरामन्दिरम् (१८९।४) : छक्ष्मीनिवास, विष्णु का एक नाम । इन्दुमणि: (२०५।५ उत्त०) : चन्द्र-कान्त

इरंमदः (इरंमददाहदूषितविटपः पादप इत, २२७।२ उत्त०) मेघ

इरंमददाहः (२२७।२ उत्त०): विजली

ईषा (रिवरथेषाडम्बरम्, ३०१३):
लम्बी लकड़ी जो हल या रथ में
लगायी जाती हैं। हल की लकड़ी
हलीषा कहलाती हैं। बुंदेलखण्ड में
अभी भी हल की लकड़ी को हरीस
कहते हैं। लांगलीषा, हलीषा इत्यादि
प्रयोग व्याकरण ग्रन्थों में मिलते हैं।
साहित्य में इसका प्रयोग कम देखा
जाता है।

उ**च्चिलिंगम्** (लपनचापल्रच्युतोच्चि-लिंग, १९८।**१** उत्त०) : अनार उटजम् (२१८।९ उत्त०) **:** घर

खडुप ( तरंगवेडिकोडुपसंपन्नपरिकराः, २१७।१ उत्त०) ः डोंगी

उत्तंसः (२४६।२) ः कर्णपूर, मुकुट उत्तायकः ( उत्तायकस्य हि पुरुषस्य हस्तायातमपि कार्यं निधानिमव न सुखेन जीर्यति, १४३।५ उत्त०) ः उतावला

उत्तायकत्वम् (केवलमत्रोत्तायकत्वं परिहर्तव्यम्, १४३।५ उत्त०): उतावलापन, जल्दोबाजी उत्तार: (६१६।६) : उत्कृष्ट

उत्तानशय: (२३२,६): अपर को

मुँह करके सोना

खदुभेदः (२२।६ उत्त०) : अंकुर

उद्धानम् (२२७।४ उत्त०):अंगार उद्कद्विप ( उद्दामोदकद्विपदशनदश्य-

मान, २०९। ३ उत्त०): जलगज

उदक् और द्विप शब्दों को मिलाकर जलहस्ती के अर्थ में सोमदेव ने यह

एक नया शब्द बना दिया है।

उद्क्या (३३२।१): रजस्त्रला स्त्री मनु० ४.५७।५, भाग० ६।१८।४९ में भी यह शब्द आया है।

(अनन्यसामान्योदन्यानुद्रुत, उदन्या २००१२ उत्त०): प्यास

उद्नत: (मियः संभाषणकथा प्रावर्त-तायमुदन्तः, २२४।४) : वार्ता

उदारम् (२।२) : अति मनोहर

उदुम्बर (६६।१ उत्त०) : श्रुतसागर-ने इसका अर्थ जन्तुफल किया है। जैन साहित्यमें बड़, पीपल, ऊमर, कठूमर और पाकर इन पाँच फलों को उदुम्बर कहा जाता है। इनमें सूक्ष्म जीव पाये जाते हैं, इसलिए जैन गृहस्य को इनका खाना त्याज्य है।

उन्माथ: (४७।६) : हिसक

उन्दुरः (उन्दुरमूत्रमितक्षितातस्य तैल, ४३।२ उत्त०): मूषक, चूहा उप्तम् (लवने यत्र नोप्तस्य, १६।७) :

बोयी हुई फसल

उपकण्ठम् (१८०।३) : ग्राम या नगर-के बाहर का निकट प्रदेश। उपकार्या (२२१।६): तम्बू

उपदंश ( ऐव हिकोपदंशनिकायम्, ४०४।७): चबैना, किसी भी चीज को अवकाश के क्षणों में रुचि के लिए चबाना (मो० वि०)।

उपन्यासः (तथोपन्यासहोनस्य वृथा शास्त्रपरिग्रहः, ४८१।४) : कथन, प्रयोग (मालवि० १।३।८)।

उपलम्बा (उपलम्बाप्रलम्बस्तम्बिन लम्बमान, १९८।३ उत्त०) : लता

उपस्पर्शन : (आचरितोपस्पर्शन:, ३२३।६): आचमन, मो० वि० में उपस्पर्शनम् का अर्थ स्नान दिया हुआ है ।

उमा ( अविषमलोचनोऽपि सम्पन्नोमा-समागमः, ५३।३) पार्वती

उपसंव्यानम् (८२१७ उत्त०) : अधोवस्त्र

उर्णः (२१९।२ उत्त०): भेड़

उल्लोचः (१९।१, ५९५।९): चन्द्रा= तपयाचंदोवा

औशीरम् (लयनशिलाश्लाध्यमेखल: परिकल्पितौशोर इव, १३४।२): बिस्तर

एकानसी (एकानसीमनुप्राप्य, २२६।१ उत्त०) उज्जयिनी एकायन (३७२।२): एकाग्र

एकशृंगमृगः (विषाणविकटमेकशृंगः मृगमण्डलमिव,४६१।७): गैंड़ा हाथी एडः (जड एव एडो वा, १३९।४ उत्तः ): बिघर, बहरा (देशी) एणायित (१२८-५): मृग के समान

<mark>एणायित (१२८</mark>.५) : मृग के समान अाचरण

ऐकागारिकः (परिमुखितनगरनापित-प्राणद्रविणसर्वस्वमेकमेकागािकम्, २४५।१७) : चौर

ऐलकः (छगलाविकैलकसनाथस्य, २२१।७ उत्त०): भेड़। (प्राकृत एलग दस० ५:१।२२, पन्न०१) (महा०३।१४२।३७)

ऐविरिकम् (असमस्तसिद्धैर्वाहकोपदंश-निकायै:, ४०४।७): कड़वी ककड़ी। कड़वी कचरिया (अम० २।४।१५६) औधस्यम् (स्मरसंमर्दछिदतौधस्यैः, २४९।३): दुग्व

औदनम् (जीर्णयावनालीदनादि, ४०४।५): मात

क्वथ्यमान (क्वथ्यमानासु जलदेवतानामावसथमरसीषु, ६६।५): उबलना
संभवतया आयुर्वेद का क्वाय (काढ़ा)
शब्द भी इसी से बना है। इस तरह
क्वथ्यमान का अर्थ होगा,काढ़े की तरह
उवल कर छनकना—कम पड़ जाना।
संस्कृत साहित्य में इसका प्रयोग नहीं
मिलता। वास्तव में मूलतः यह वैद्यकशास्त्र का ही शब्द ज्ञात होता है।
अन्यत्र भी सोमदेव ने इसका प्रयोग
किया है (संशुष्यत्सरिति क्वथत्तनुमिति, ५३४।१)।

कुक: (१९०।१ उत्त०): गर्दन **कृष्णले**श्या (कृष्णलेक्यापटलैरिव, २४८।२४ उत्त०) : लेश्या सिद्धान्त का एक पारिभाषिक शब्द है। जीव के ऋजुऔर वक्र आदि भाव लेश्या कहलाते हैं। इसके छह भेद हैं--पोत, पदा, शुक्ल, कृष्ण, नील, कापोत । सबसे ऋजु परिणाम वाले जीव की शुक्ल लेश्या मानी गयी है और सबसे कृटिल परिणाम वाले की कृष्ण लेश्या। कः (१००।५) : वायु ककुभः (कुंभीरभयभ्राम्यत्ककुभकुहत्कार मुखरम्, २०८।५ उत्त०) : बाल कुर्कुट कजम् ( कर्जाकजलकलुषकालिन्दी, ४६४।२, कजिंकल्कपुंज, २०७:४ उत्त०) कमल का एक अर्थ पानी भो कोश ग्रन्थों में है। उसी से 'के जायते

कज का प्रयोग किया है। कच्छप: (२०९।३ उत्त०): कछुआ कटक: (४५१/६): सेना कटिन् (१६९।३ उत्त०): जंगली सूत्रर

इति कजम् इस प्रकार कमल अर्थ में

कद्र्यः (कदर्याणां धृरि वर्णनीयः, ४०४।१): मिलन वस्त्रधारो । श्रुत-सागर ने एक पद्य दिया है--कदर्य-होनकोनाशिक्षपचानिमतंपचाः। कृपणः क्षुल्लकः क्षुद्रः क्लीबा एकार्थत्राचकाः। अर्थात् ये शब्द एकार्थवाचक हैं। कद्रुतम् (दिधतक्राभ्यां कदलम्, ५१२।९): केला कद्त्तिका (कदलिकाग्रलग्नभुजगाशन-वर्ह, ४६५।६) : घ्वजा

कद्ली (कदलीप्रवालान्तरंगम्, २००।२ उत्त०) : मृग

**कन्दः** (विषक्तिसलयकन्दाः, ५१६।६)**ः** सूरण

कन्द्लः (६१३।५) : नवांकुर

कन्तुः (जन्तुः कन्तुः निकेतनम्, १।४)ः मनोहर

कन्था (भयेन कि मन्दिवसिनिणीनां कन्या त्यजनकोऽपि निरीक्षितोऽस्ति, ८९।९ उत्त•)ः दुविध कुटुम्बेषु जरतक-न्यापटच्चराणि, ५७।५)ः कपड़ों को सिलकर बनाया गया गद्दा। देशी भाषा में इसे कथरी कहते हैं। श्रुतसागर ने कन्या को कथण्डिका कहा है।

किपिलिका (तूर्णं सज्जसे ताम्बूलकिप-लिकायाम्, २५०।७; मुखवासताम्बूल किपिलिके, २९।२ उत्त०) : डिब्बा या डिबिया। इस तरह ताम्बूल-किपिलिका का अर्थे हुन्ना पान का डिब्बा या पानदान ।

कमलः (वनस्थली ित्रव सकमलासु, ३९।२): मृग। साहित्य में कमल का मृग अर्थ में प्रयोग कम मिलता है। सोमदेव के पूर्व बाण ने इसका प्रयोग किया है।

कमली (कमलीव दोषागमरुचिरिप, ४१।२):चन्द्रमा। कमल का मृग अर्थ कोश में आता है। बाण ने मृग अर्थ में प्रयोग किया है। सोमदेव ने मृग अर्थ में तो कमल का प्रयोग किया ही है, "कमलो यस्यास्तीति कमलो" बना-कर चन्द्रमा के अर्थ में कमली का प्रयोग किया है। जैसे मृग से मृगांक बनना है, उसी तरह कमल से कमली बना है।

कमलानन्द्न : (२४८।१) : सूर्य कमलबन्धु : (५७०।५) : सूर्य

कर्करम् (शिखण्डित तटिनिकटकर्करम्, २०९।४ उत्त०) : शिजा, नदी के किनारे की पाषाण शिला। श्रुत-सागर ने इसे पर्वतदन्त कहा है।

कर्को रु (ईषित्खन्नकर्काहं कर्कर, ४०५।१): किलग फल, कुम्हड़ा (अम०)। छोटा कुम्हड़ा कर्काह कह-लाता है (भाव० मिश्र ६।१०।५६)। कर्मन्दिम् (कर्मन्दीव न तृष्यति विष-विषमोल्लेखेषु, ४०८।२): तपस्त्री

करकः (मेघोद्गीर्णगतत्कठोरकरका-सारत्रसत्, ७४।६ ) : ओला

कर्तः (सारिकाशावसंकुलकुलायकर-लोपकण्ठ, १०२।३) : वृक्ष । श्रीदेव ने एक अर्थ मचकुन्द भी दिया है। अर्थात् करल वृक्ष सामान्य अर्थ में भी प्रयुक्त होता है तथा मचकुन्द नामक वृक्ष विशेष के भी अर्थ में।

करशास्त्रा (१४२।३): अंाुलि करटी (चन्द्रार्धीवशतिनसः करटी जयाय, ३०१।८): हस्ती। महा-भारत (१।२१०।२०)में हस्ती के लिए करट शब्द आया है।

करटिरिपुः (५६।३) : सिंह करपत्रम् (१२३।८): करोंत, आरा करिबैरिन् (२०१।६ उत्त०): सिंह करंकः (चुर्ण्यमानकरंकप्राकारम्, ४८.५) : कंकाल, मरे हुए पशु के शरीर का ढांचा। कल्ञी (निरवधिप्रधावप्रारः भैर्मध्यमान पयस्यां कलशीमिव, २१५।७ उत्त०) मथानी कलहित (६१९।८) : क्रोधित कलम् (आमलकशिलातलमित्र स्वच्छ-कलम्, २०९।७ उत्त०): काय, शरीर क ित: ( युगत्रयावसानिमव कलिपरि-गृहीतम्, १९५।४ उत्त०) : हरड़ का पेड़, कलिकाल कलाची (मृणालवलयालंकृतकलाची-देशाभि: ५३२।५): कलाई कवचम् (असमनोकरसमि सकवचम्, १९७३ उत्त० ) : पर्पट वृक्ष कंकेलक: (कंकेलकोपलसंपादितभित्ति-भंगिकासू, ३८।५) : स्फटिक मणि कंचुलिका (देव्याः कंचुलिका मदन-मं जरिकानामाग्राहि, २१६।४ उत्त०): दासी, अन्तःपुरकी वृद्ध दासी । जिस प्रकार अन्तःपुर का वृद्ध परिचारक कंचुकी कहलाता है उसी प्रकार वृद्ध परिचारिका के लिए सोमदेव ने कंचुकि शब्द का प्रयोग किया है। कषपट्टिका (३७६।१२) : कसौटी। यह शब्द श्रुतसागर ने निकषाश्म के

कशा (समप्तिकशावशेषकदनकन्दुक-विनोदविनीताजानेयजुहराणनिवहः, २१४।४): कोड़ा। घोड़े को हाकने वाला चमडे का कोडा जिसे आजकल चामकोड़ा भी कहते हैं। कशिपु (३४६।३): भोजन और वस्त्र कस (३५१६): जाओ कक्षः (२५०।२) : लता क्रव्याद: (क्रव्यादसमाजसंह्वयव्यसनः ११८।७) : राक्षस काकतालीयन्याय (२४९।३) : असं-भावित संयोग काकतालीयन्याय कह-लाता है। कौआ ताल पर आकर बैठा और ताल का फल गिरा। यद्यपि ताल का फल गिरना ही था, किन्तू कौआ का आना एक संयोग हुआ। कोआ का आना और ताल का गिरना यह काकतालीयन्याय है। (गुडपिप्पलिमधुमरिचैः काकमाची सार्धं सेव्या न काकमाची,५१२।१०) : मकोय, वायसी (अम० २।४।१५२) : आयुर्वेद में यह महत्त्वपूर्ण औषधि मानी जाती है (भाव० मिश्र, ६। ४।२४६-४७)। (काकनन्तिकाफल-काकनन्तिका मालोपरचित, ३९८।४): गुंजाफल, गुंमची काकोल: ( उल्जबालकालोकनाकुल: काकोलकुल १०२।१) : कौआ(महा॰ उ० ५।१२, याज्ञ० स्मृ० १।१७४, महा० ११।१६।७)। कांचनार (१०६।१): कचनार पुष्प

पर्याय में दिया है।

कातरेक्षणः (कातरेक्षणविषाणक्वाण-विनिवेदित, ३९९।१)ः महिष काद्रवेयः (अक्रमगति कार्द्रवेयेषु, २०२। ४)ः सर्प (शिशुपाल० २०।४३) काण्डः (केतुकाण्डचित्रैः, १८।४)ःदण्ड, ध्वजा का डंडा या बाँस

कामवत् (अधोक्षजिमव कामवन्तम्, २९८।४): यह गजशास्त्र का एक पारिभाषिक शब्द है। समस्त प्राणियों को मारने की इच्छा रखने वाले गज को कामवत् कहा जाता है। मो० वि० में इसका केवल तीत्र इच्छावान् (डिजायरस) अर्थ दिया है। कारण्डः (उत्तरलतरतरत्कारण्डोच्च-ण्डतुण्ड-,२०८।१ उत्त०) चक्रवाक कारवेलम् (कोहलं कारवेलम्, ५१६। ७): करैला

कालशेयम् (कट्वलकालशेयविशिष्टः, ४०६।४)ः तक्र, मट्ठा, छांछ कालागुरु (३६८।५)ः कृष्ण अगर चन्दन

कालिदासः (अकविलोकगणनमपि सकाल्दिसम्, १९६।१ उत्त०)ः बाम्रवृक्ष

कालेयः (२४३।४) : केसर

काछेयकलंकः (कालेयकलंकपंकिला-चार १६३।३): लोकापवाद

कारुयपी (कार्यपोरवरेण, १४५।३)ः
पृथ्वी (महा० १३।६२।६२, भामिनी

वि० १।६८)

कासर: (सा मृत्वा कमनीयबालिधरभू-

च्छागी पुनः कासरः, २२५।२ उत्त०)ः भैंसा। एक अन्य प्रसंग में (४८।५) भी सोमदेव ने इसका प्रयोग किया है। काहलः (मिथुनचरपतंगप्रलापकाहले, २४७।६)ः गम्भीर। सोमदेव ने काहल नामक वादित्र का भी उल्लेख किया है।

कांदिशोक (कांदिशोक इवानवस्थित-क्रियोऽपि, ४१।२): भय से भागा हुआ किंपाक (किंपाकफलिमवापातमधुरः, ९७१७ उत्त०)ः कच्चा अथवा दोष-पूर्ण पका। रामायण में (२१६६१६) किंपाक का उल्लेख आया है। किंपिरि (किंपिरिपर्यन्तस्फुरत्कृशानु— १९।३): उपरितल, छत

किर्मीरः (किर्मीरमणिविनिर्मितत्रिशर-कण्ठिकम्, ४६२।१)ः चितकबरा कीकटः (कीकटानामुदाहरणभूमिः,

४०३।६) : निर्धन

**कीकस** (११६।२) : हड्डी **कीर्तिशेष** (१९२≀२ उत्त०) : मृत

कुजः (भूर्जकुजवत्कलदुकूले, २४६।२):
वृक्ष । पृथ्वी का एक नाम कोश ग्रन्थों
में 'कु' भी अता है। उसी से बनाकर कुज का वृक्ष अर्थ में प्रयोग
किया है।

कुटः (पिलतांकुरितकुटहारिकाकुन्तल-कलापैः, ५६ २) : घट । पानी भरने वाली नौकरानियों के लिए सोमदेव ने कुटहारिका शब्द का प्रयोग किया है । कुट्टिमभूमिः ( यत्र स्खलद्गतैर्वालैः कान्ताः कुट्टिमभूमयः, १९७।५)ः कांगन

कुठः (२०९।१) : वृक्ष । श्रुतसागर ने कुठार को व्युत्पत्ति देते हुए लिखा है– कुठान् वृक्षान् इयित गच्छतीति कुठारः ।

कुड्या (स्तबकरचितकुड्याः, ५३४।४)ः भित्ति, दीवाल

कुण्ठः (१८०।३) : मन्द

कुत्कोत्तः (स्कटिकोत्कोर्णक्रोडाकुत्कोर्लं-रिव, २१।२) : पर्वत । क्रोडाकुत्कोरु अर्थात् कोड़ापर्वत । कुत्कोरु का उल्लेख अन्यत्र भी हुआ है (सर्जार्जुन विजयिषु कुत्कीलकुजेषु, ५४३।४) । मो० वि० में कुकील शब्द पर्वत के लिए आया है ।

कुतिपिन् (नृताय वृत्तः कुतिपीय भाति २२९।२ उत्त०): नगाढ़ा बजाने वाला। कुतप को मो० वि० में एक प्रकार का वादित्र कहा है। सोमदेव ने कुतप से ही कुतिपन् बनाया है। कुतपांकुर (अम्बुजासनशयमिव कुत-

्षांकुरालंकृतमध्यम्, ३२०।२) : दर्भ या ताजा कुशा । घास

कुन्द् (हेमन्त इव पल्लविताश्चितकुन्द-कन्दलः, २०९।७) : श्रुतसागर ने इसका अर्थ अवभृथ (यज्ञोपरान्त स्नान) किया है, जो ठीक नहीं लगता। कुन्द का अर्थ कोशों में कमल आता है। कुथितम् (जन्दुरम्त्रमितकुथितातस्य तैल-धारावपातप्रायम्, ४०४।६): दुर्गन्ध-युक्त । कुथितम् कुथ् धातु से बना है। सोमदेव ने इसका अन्यत्र भी प्रयोग किया है (कुथ्यत्कलेवरकरंकहत-प्रवारः, ११७।६; कुथ्यत् स्नसाजाल-कम्, १२९।१२)। व्याकरण ग्रन्थों में ही इसका प्रयोग देखा जाता है। किंपचः (किंपचानां प्रथमगण्यः, ४०३७): कुपण

कुफणिः (बाकुफणिकृतकालायसवलय, ४६२।२) : घुटना कुम्भिन् (२२१।६) : हाथो

कुम्भिनी (मितद्रवखुरक्षोभितकुम्भिनी-भागम्, ४६५।१) : पृथ्वी, सोमदेव ने इसका एकाधिक बार प्रयोग किया है (३०७।६)।

कुम्भीनसः (३७८।२) ः सर्प कुम्भीरः (कुम्भीरमयभ्राम्यत्,२०८।५ उत्त०) ः नक्र, मगर, (महा० १३।३।५९)

**कुम्पत्तः (प**तत्संतानकुम्गल–, ९७।१) : कोंपल

कुमुद्चक्षुष् (१५।७ उत्त०) : चन्द्र कुररः (कुररकूजितबहल्लम्, २०९।६ उत्त०) : कुरर पक्षो (रामा० ३।६०। २१)

कुरताः (५६९।३, कुरलालिकुलाव-लिह्यनानभूलता, ५२५।२) : अलक, घुंवराले बाल

कुरंगिका (२०४।५) : हरिणी

कुरंगांक : (४५≀६ उत्त०) : चन्द्र कुवलीफलम् (कुवलीफलस्थूलत्राष्य-मणि, ३९८।३) : बदरी फल कुवलयित (४६५।५): कुवलय सदृश कूर्चस्थानम्(कूर्चस्थानविनिवेशितप्रसून समूह, २८,६, उत्त०): श्रुतसागर ने इसका अर्थ संभोगोपकरण रखने का स्थान किया है। कूटपाकलः ( करिणां कूटपाकल इव, १०११७ उत्त०): हस्ति वातज्वर । कूर्पर (४४।१ इत्त०) : कछुए का खोल केवलम् (यस्योन्मीलति केवले, २।१) : केवलज्ञान । यह जैन सिद्धान्त का एक पारिभाषिक शब्द है। जैन धर्म में ज्ञान के पांच भेद माने गये हैं- मति, श्रुत, अविधि, मनःपर्यय और केवल-ज्ञान। जो ज्ञान तीन काल के तीनों लोकों के पदार्थों को एक साथ हस्ता-मलकवत् स्पष्ट जानता है, उसे केवल-

ज्ञान कहा गया है। केसरः (३९/३) : केसर

केसरः (कान्तावक्त्रमधूनि वाञ्च्छति पुनर्यस्मिन्नयं केसरः, ५९०।१०): बकुल वृक्ष

कैवर्तः (ते च कैवर्तास्तदादेशात्, (२१६।७) : मछुआ

कोकुन्दः (करालककोकुन्दोड्डमरम्, ४०६।१) श्रुतसागर ने कीकुन्द का अर्थ अण्डराणि किया है।

कोणः (कोणकोटिकलकन्दुकान्तर,

३२।१) : किनारे पर मुड़ो हुई लाठी, जैसी आजकल हाकी बनती है। कोणपः (कोणपकरालकरविकोर्यमाण, ४८।६) : राक्षस कोथः (कोथप्रदीर्णतनुतुम्बफलोपमेयाम्, १२२ः८) : कुष्टरोग कोलिकः (१२६।४) : जुलाहा । देशी भाषा में जुलाहा को अभी भी कोरी कहा जाता है। कोशारोपणम् (करिणां कोशारोपणम-करवम्, ५०६।३): दांत मढ़ना।

यह गजशास्त्र का एक पारिभाषिक

शब्द है। गज के दांतों के किनारों पर

लोहे, चौदी या स्वर्ण से मढ़ना कोशा-रोपण कहलाता है। कोहलिनीफलम् (कोहलिनीफलपुष्प-योरिव सह भावे,३१७।३): कूष्माण्ड, कुम्हड़ा। कुम्हड़ाकाफल और पुष्प एक साथ ही बेल में लगते हैं। आगे पुष्प और उसी से लगा हुआ फल होता है। जिस पुष्प में फल नहीं रहता, वह बिना फल के ही झड़ जाता है अर्थात् उसमें बाद में फल नहीं आता। क्षपा (४६४।२) : हरदी

कौलेयकः (१८६।६ उत्त०) : कृता

क्षिपस्तिः (४३।५ उत्त० ) : बाह्र क्षुप: (७०।१ हि० ) पौघा

क्ष्द्र: (१४७।९ उत्त०): दुष्ट जानवर। मो० वि० में क्षुद्र का अर्थ के दल दृष्ट दिया है।

क्षेत्रज्ञः (१३।३) : कृषि विशेषज्ञ या कृषक

गजायित (१२२।८): गज के समान

आचरण

क्षेपणि: (३९०:६): श्रुतसागर ने इसे गोला गोफणि कहा है। देशी भाषा में इसे गुथनिया कहते हैं। खट्वांक: (४५।२): कौल सम्प्रदाय के साधुओं का एक उपकरण। सोमदेव ने इसका कई बार प्रयोग किया है। खदरिका (२६।८ उत्त०) : धूर्त स्त्री (खरकरानुव्रजनपराम्बर, ४।१ उत्त०): सूर्य खरमयुखः (७१।१२) : सूर्य खारपटिकः (आः पापाचार खार-पटिक, ४२७।६): मु०प्रति का काप-टिक पाठ गलत है। श्रीदेव ने खार-पटिक का अर्थ ठक अर्थात् ठग दिया है। खाण्डवम् (नेत्रनासारसनानन्दभावैः खाण्डवै:, ४०१।४) : खांड (देशी), खाण्डव नामक मिष्ठान्न खुरली (शस्त्रप्रयोगखुरली खलु कः करोतु, ६००।८) : सैनिक व्यायाम खेटः (खेबरखेट २३३।१ उत्त०): नीच खेयम् (३७८।४): खाई गृष्टिः (गणतिथिमिर्गृष्टिभिः, १८६।१

उत्त०): एक बार व्याई गाय। कालि-

दास ने भो प्रयोग किया है (रघु०

गृध्नुता (२४३।२ उत्त∙): लालच कालिदास ने रघु को लिखा है कि

वह अगृष्तु होकर अर्थ का उपार्जन

गन्धर्वः (भरतप्रयोग इव सगन्धर्वाः, १२।६): अश्व गन्धवाहा (१२८,२): नाक गणिका (१५९।४ उत्त०) : हथिनी गण्डक (प्रचण्डगण्डकवदनविदार्यमाण्, २००।३ उत्त०) : गेंड़ा गर्बर: (बर्वति गर्वरेषु गर्वे, ६८।२) : भैंसा गलः (यमदंष्ट्राकोटिकुटिलः पपात गलनाले गलः, २१७।८): मछली पकड़ने का लोहे का कांटा। गवल (गवलवलयावरुण्डन:,३९८।४): महिषशृंग गायत्री (अवेदवचनमपि गायत्रीसारम्, १९५।५ उत्त •) : खदिर वृक्ष गिरिकः (३०।१) : गेंद गिरिकलीला (गिरिकलीलालुलित-महाशिला, ३०।१): कन्दुकक्रीड़ा गुडः (गुडपिष्पलिमधुमरिचैः, ५१२। १०) : गुड़, गुर्छुचः (२४४।२) : फूडों का गुच्छा गुवाकः (गुवाकफलकषायितवदनवृत्ति-भिः,४६६।३): सुपारी का पेड़ गुह्या (गुह्यापिहितमेहनः, ३९८।६) : लंगोट गोमिनी (गोमिनीपतिश्यालवपुषि, ७७।६) : लक्ष्मी गोसवः (११७।४ उत्त०) : गोयज्ञ गोष्ठम् (१८४।४ उत्त०) : गोशाला

२।१८) ।

करताथा।

गोरखुरः (गोरखुराकुलितहस्तैः, १४५। १): श्रुतसागर ने इसका अर्थ गर्दभ के समान पशु किया है। कोशों में गौर को मृग विशेष कहा है। गौरधामन् (२३१।३): चन्द्रमा ।मो० वि॰ में गीर शब्द चन्द्र के लिए दिया है । घर्षसालिका (मुक्त्वा घर्षरमालिकां कटितटात्, २३४।५): कांची, कर-धनो ( महाघङघाद्यातिचत्तस्य, घङ्घा ४४६।९): तृष्णा । निर्णयसागर वाली प्रति का जंघा पाठ गलत है। घनः (१९४।३ उत्त०): समूह,धनीभूत घटदासी (४३४।१) : नौकरानी घोटिका (५३।३ उत्त०) : घोड़ी घोरघुणिः (६६।३) : सूर्य चक्रकम् (अवालमालूरमूलकचक्रकोप-क्रमम्, ४०५।१): खट्टे पत्तोंवाला साग । खटुआ देशी भाषा में प्रचलित चक्रिन् (४१३।५) : कुम्हार चण्डभावः (२६९।९) : गुस्सा मो० वि० में चण्ड शब्द आया है। अत्यन्त क्रोधी स्त्री को चण्डी कहते हैं (चण्डो त्वत्यन्तकोपना)। चण्डातकम् (१५०।६) : जांविया, घंघरी

चन्द्रः (१७३।६) : स्वर्ण, कर्पूर चन्द्रकापोड(कृतकार्धवन्द्रचुम्बितवन्द्र-कापोड, ३९७।७) : मयूर की पूँछ का बना मुकुट चन्द्रलेखा (धूर्जटिजटाजूटिमव चन्द्र-लेखाध्यासितम्, १९५।३) : वाकुची। आयुर्वेदिक ग्रन्थों में इसका उल्लेख मिलता है। चम्रः (१४४।५): व्याघ्र चलनः (३४।४) : पैर चार्वी (चार्वी चिनोति परिमुंचति चण्डभावम्, २६९।९) : बुद्धि चाषः (चाषच्छदमूर्छत्, २०।२) : भास पक्षी, जलकाक चिकुरः (३८।२) : केश चित्रकः (नाटेरमित्र सचित्रकम. १९४।२): चीता चित्रशिखण्डि (चित्रशिखण्डिमण्डली. ९२।४): सप्तर्षि । मरीवि, अंगिरस. पौलस्त्य, अत्रि, पुलह, क्रतुः तथा विशष्ठ ये सप्तिष माने जाते हैं (महा० १२।३३५,२९)। चिपिटः (अनवरतचिपिटचर्वणदीर्ण-दशनाग्रदेशैः, ४६६।३) : चिउड़ा, चावल का चिउडा चिभेटिका (अभृष्टचिभेटिकाभक्षण, ४०५।१): कचरी, छोटा फूट चिल्ली(तरंगरेखाहिचल्लीषु १९१।४): भौंह। चिल्ली एक प्रकार का साग भी होता है, जिसका सोमदेव ने अन्यत्र उल्लेख किया है (५१६।७)। चिलीचिमः (चिलीचिमनिरीक्षणः. २१३।१): मत्स्य चुरी (१९८।६ उत्त०) : कच्वा कुआँ चुळुको (२१६।२ उत्त॰) : मगरो या मगरनी

चुलुकीसूनुः (तेन चुलिकीसूनुना, २१६।२ उत्त०): मगर
चूण्ढी (चौण्ढ्यं धनानां पुनः, ५२०।२):
चूरी बिना बंधा छोटा कुआँ। हेमनाममाला में चूरी और चूण्ढी दोनों
शब्द आये हैं, अन्य कोशों में केवल
चूरी शब्द मिलता है। सोमदेव ने
दोनों शब्दों का प्रयोग किया है
(बिलातवेल्लिकोच्चुलिचितचुरीवारि—
१९८।६ उत्त०)।

चेटकः (४२३।६) : परस्त्रो-लम्पट चेतकः (१७१।२ उत्त०) : हरड़ का पेड़

चेतोभवः (५९१।१): कामदेव चोळकम्(४३९।७,४६६।४): चोला, चागा अर्थात् एक प्रकार का लम्बा कोट।

छागलघेनुः (२२२।५ उत्त०)ः बकरो छेकः (९०।२) : चतुर, होशियार जगत्स्रष्टा (३८१।८) : महादेव जरण्डः (१२६८) : पुराना, जीर्ण जनुषान्धत्वम् (६७।१ उत्त०) : जन्मान्यत्व

जनापवादः (१४८।९ उत्त०) : लोकापवाद

जम्बूकः (जलनिधिमिव जम्बूकाध्युषि-तम्, १९४।४ उत्त०) : शृगाल, वरण जरूथम् (पिथुरापितजरूथमन्थर-कपालशकलम्, ४७।६) : गीला मांस जातवेदस् (३६३ हि०) : अग्नि जातिस्मरणम् (तदाकर्णनाच्च संजात-जातिस्मरणो, २६४।२० उत्त०) : यह जैन सिद्धान्त का एक पारिभाषिक शब्द है। कर्मों के विशेष क्षयोपशमके कारण पूर्व जन्म या पूर्व जन्मों के वृत्त का स्मरण जातिस्मरण कहलाता है। जानक (जानकोत्रासितहरिण, १९८।३ उत्त०): श्रुतसागरने जानक का अर्थ आरण्यवृषम या बानर किया है। सोमदेश के सन्दर्भ से वानर अर्थ ही अधिक उपयुक्त लगता है।

जीवन्ती (चिल्लो जीवन्ती, ५१६१७)ः राजडोडी

जुहूराणः (विनीताजानेयजुहूराणनि-वहा, २१४.४) : अश्व

जेमनम् (जेमनावसरेषु स्वहस्तविति-कायै, १८२।२ उत्त०): जीमनवार (रेकी), भोज

जैवात्रिकमंत्रम् (यायजूकलोकैर्जनित जैवात्रिकमन्त्रैः, ३२४३): आयुवर्धक मन्त्र

झिल्लीका (झिल्लीकाझल्लरीस्वर-सूचित, २४६।५): झिल्ली नामक कीड़ा । अभी भी इसे झिल्ली कहते हैं। यह प्रायः बरसात में अधिक पैदा होते हैं और सन्घ्या होते ही बोलने लगते हैं।

टिरिटिल्लितम् (विजहीत धनयौवन-मदोल्लामितानि टिरिटिल्लितानि, ३७१/४, मिथ्या वष्टिरिटिल्लितं न सहते, ३९६/५): व्यर्थ बकवास, देशी भाषा में जिसे टें टें मचाना कहते हैं। सोमदेव ने यह शब्द घ्वनि के आधार पर लोक भाषा से स्वयं निर्मित किया लगता है। कोश ग्रन्थों में इसका प्रयोग नहीं मिलता।

डामरिकः (डामरिकनिकायसायक-विद्धवृद्धवराह, १९८।७ उत्त०): बहै-लिया। श्रुतसागर ने डामरिक का मर्थ चोर किया है पर सोमरेव के प्रयोग से बहेलिया मर्थ मधिक उप-युक्त लगता है।

तण्डुलीयः (वास्तूलस्तण्डुलीय, ५१६।७):श्रुतसागर ने इसे अल्प-मरिचशाक कहा है। इसे आजकल चौलाई कहते हैं।

तपस्विनी (समर्थस्थानमिव तपस्विनीप्रजुरम् १९५।२ उत्त०): मुण्डीक ह्लार
तमंग (१८१।८): तमंग, कगूरा
तमोपहः (३७२।८): सूर्य
तमोरातिमंडल (७।६ उत्त०): सूर्य
तक्केकः (विभवाभिवृद्धिस्तर्कुकलोकसंतपंणाय, २६६।३ उत्त०): याचक
तणे(तरीतर्णतुवरतरंग २१७।१ उत्त०):
नदी में तैरने के लिए बनाया गया
घास का घोड़ा।

तर्णकः (राजन्ते यत्र गेहानि खेरुत्तर्णक-मण्डलै, १९७।३, अभ्यर्णतर्ण हस्व-नाकर्णनोदीपेन, ११।७ उत्त०) : वत्य बछड़ा

तरण्ड(तरीतणंतुवरतरंगतरण्ड, २१७।१ उत्तर): पानी पर तैरनेवाला काठ-का परिया जिसे फलक कहते हैं। तरक्षुः (तरक्षुचक्षुर्दुर्रुक्ष्य, १९८।६ उत्त०) ः जंगली कुत्ते तरसम् (तरसरसिकराक्षस, ६।५ उत्त०) : कच्चा मांस

तरी (तरीतर्णतुवरतरंगतरण्ड, २१७:१ उत्त॰) : नोका

तल्तः (५२३ ६)ः ताल तत्तवरः (२४५।१७ उत्त०)ः अंगरक्षक, कोतवाल

तिलका (८३।३): कड़ाही
तिलनम् (३०९।५): सूक्ष्म, छोटा
तारः (२०९।६): तारा, नक्षत्र
तारेश्वरः (तारेश्वर इव चतुरुदिधमध्यवितनः २०९।६): चन्द्रमा । तारा या

वर्तिनः, २०९।६)ः चन्द्रमा । तारा या तारक नक्षत्रों को कहते हैं, उनका ईश्वर तारेश्वर ।

तुवरतरंगः (तरोतर्णतुवरतरंग, २१७।१ उत्त०) : पानी पर तैरने वाला काठका पटिया । श्रुतसागर ने इसका अर्थ 'दौधिकफलतरणोपाय' किया है। तूलिनी (तूलिनोकुसुमकुड्मलाकृतिः, ३९७।७) सेंमल का पेड़ त्रपुः (१८५।७) : रांगा

त्रिनेत्रम् (१९७१२ उत्त०): नारियल त्रोटी (२४९१२): चूँच द्धिमुख: (१६२१५ उत्त०): गधा

दुर्पः (२५३।१)ः कामदेव, मो० वि० में दर्पक शब्द कामदेव के छिए आया है।

दशबतः (२०२।२) : बुद्ध दंश: (५८७।२) : दाँत

द्रविणोदशम् (समेधितमहसं द्रविणो-दशम्, ३२४।२) : अग्नि द्वयातिगः (परिकल्पितौशीर इव द्वया-तिगानाम्, १३४।२) : रागद्वेषरहित द्नद्शूकः (क्रुपितेनोध्वंचिलतदृशा दन्द-शूकेश्वरेण, ६६।४): सर्प। दन्दशूके-व्वरः = शेषनाग द्नित (१९४।१ उत्त०) : हाथी, पर्वत द्भ्यमानः (क्वचिद्दभ्यमानसागरगण २४९।२): खेदित। दभ् धातु से दम्यमान बना है। द्दंरीकम् (१०३।२): अनार ( दरदद्रवापाटलफलकान्ति, द्रद: ४६४।४): हिंगु या हींग द्शलोचनः (दशमं दशलोचनदंष्ट्रां-कुरात्, ४४२।२): यम दृष्टान्त (२२३।५ उत्त०): मृत्यु **टतिः** (चर्मकारदृतिद्युतिम्, १२५।२) : चमड़े की मसक दाश्चायणीदेशः (कर्बुरितसर्वदाक्षाय-णोदेशम्, ४६६,६): आकाश,हलायुध कोश में यह शब्द आया है। दार्बाघाटः (अखर्वगर्वदार्वाघाटपेटक, २०७।५ उत्त०): सारस दारू (नादते दारवं पादपरित्राणम्, ४०८।१): काष्ठ। देवदारु में दारु शब्द अब भी सुरक्षित है। बुदेलखण्ड में कहीं-कहीं लकड़ी को अभी भी दाइ कहा जाता है। दासरकः (दलितदामदासेरार्भक, १८५।१) : ऊँट

द्वापर (३७२।८): संदेह दिञ्यचक्षुस् (१२८।१) : अन्धा द्विजातिः (वसन्त इव समानन्दित द्विजातिः, २१०।२): कोकिल द्विजिह्नः (३४६।४) : दोगला, चुगल-खोर, सर्प, दुर्जन द्विपः (१९९।२ उत्त०) : हाबी द्विरद्नः (द्विरदनकुलेषु, ११।४ उत्त०) ः हाथो । संभवतया यहाँ द्विरद और नकूल दो पद हैं। श्रुतसागर ने एक पद माना है और हाथी अर्थ किया है। दिनाधिपः (१९७।३ उत्त०) ः सूर्य (दिवाकीर्तेः दिवाकीर्तिः ४०३।४) : नाई दीदिवि (अतिदीर्घविशदच्छिविभ-र्दीदिभीः, ४०१): भात दीविन् (उदीर्णदर्पदीवितुमुलकोला-हल, २०८।७ उत्त०) : जल सर्प दुमलः (बलवद्बल।लोन्मीलितदुमला-कुलकलभप्रचारम्, १९९ ७ उत्त०) : दुर्बर्णम् (दुतदुर्वर्णरसरेखारुचिभिरिव-मरुमरीविवीविभिः, ६६:२): चांदी। सोमदेव ने इसका प्रयोग एकाधिक बार किया है। (१०'८) दुस्फोट (१४५-१): मूसल द्रहिणद्विजः (दुहिणद्विजकुलकोलाहले, २४८,६) : हंस । ब्रह्मा का एक नाम दुहिण भी है। हंस उनका वाहन है। इसी आधार पर सोमदेव ने हंस के

लिए दुहिणद्विज शब्द का प्रयोग किया है। अन्यत्र ऐसा प्रयोग नहीं मिलता। सोमदेव ने हंस के लिए एक स्थान पर दुहिणवाहन भी कहा है (दुहिण-वाहनस्थितिप्रभेदिषु, ७२।२)। देवस्वातः (मरुस्थलेष्विव देवस्रातेषु, ६८।५) : अगाघ सरोवर देघिकेयम् (परिम्लायत्सु दैविकेय-कान्तारेसु, ६७।३): कमल, दीर्घिका में उत्पन्न होने वाला। अर्थ के आघार पर सोमदेव ने यह शब्द स्वयं रच लिया है। कोश ग्रन्थों में इसका प्रयोग नहीं मिलता । दौलेयः (पंकिलगर्तगर्वरमिलद्दौलेय-वार्लैः २१७।५ उत्त॰) : कच्छप, कछुआ द्यसद्ः (१९८।६) : देव ध्वजिन् (ध्वजकुलजातस्तातः, ४३०। १) : तेली ध्यामलम् (निष्यीमधूमध्यामलेषु, ६६। १): मलिन धगद्धगिति (२२७।३ उत्त०): धगधग होता हुआ, न्यवहार में घधक-घघक कर जलना का प्रयोग होता है। धनंजयः (प्रवर्धमानध्यानधैर्यधनंजय-६२।३) : अग्नि **धृतराष्ट्र:** (२०६।५ उत्त०) : धृत-राष्ट्र, हंस ( त्रहिमधामधृष्णिसंधुक्षित, भ्रष्टिणः १९।३): सूर्य-किरण धान्वन्धरा (धान्वन्धरारन्ध्रेष्विव प्रधिषु, ९८।५): महभूमि

धिष्णयम् (धनदधिष्ण्यमिवाप्यस्थाणु-परिगतम्, २४६।१): मन्दिर, कुबेर के मन्दिर को धनदिधष्ण्य कहते थे। धूमकेतुः (२५४।८) : अग्नि घेनुः (१८४।६ उत्त०) : दूघ देनेवाली गाय वेनुप्रिया (४९७।६) : हथिनी घेनुष्या (११।७ उत्त०): उत्तम गाय नखायुधः(६८।१) : शेर नन्दावते (स्वस्तिकनन्दावर्तवन्या-साभिः, २९७।५): एक मांगलिक उपकरण नन्दिनी (नन्दिनीनरेन्द्रस्य, १३५।१) : उज्जयिनी नमतम् (नमताजिनजेणाजीवनोटजा-कुले, २१८।९ उत्त • ) : ऊनी नमदे. ऊन को कुटकर जमाया गया मोटा वस्त्र । आज भी कश्मीर में नमदे बनते हैं। निर्णयसागर वाली प्रति का तमत पाठ गलत है। नरकारि (२९३।७ हि॰) : विष्णु नाकुः (अनेकनाकुनिर्गलनिर्मोक, १९८। ४ उत्त०): वल्मीक, साँप का बिल जिसे देशी भाषा में 'बांबी' कहा जाता है। नागरंग (९५।५) : नारंगी नाटेर (१९४।२ उत्त०): अभिनेता मो० वि० में नाटेर का अर्थ अभिनेत्री कालड़का किया है। नाड़ीजंघ (१२४।१० उत्त०): बन्दर नाथहरि ( उन्माथनाथहरियूथयुद्धः बाध्यमान, १८५ ३) : वृषभ

२१

नालीकिनी (आक्लभवन्नालीकिनी-काननम्, २१७।३): कमलिनी नासीरः (तव नासीरोद्धतरेणुराग, १८५।६) : सेना निगलः (४४०।९): लोहे की सांकल निगद्यागमम् (निगद्यागममिव गहनाव-सानम्,१९३।५ उत्त०): गणित शास्त्र निचिकी (निचिकोनिटलनिक्षिप्यमाण, १८४।८ उत्त०) : गाय । कलोर या उत्तम नई गाय निचुत्तः (निचुलमूलविलनिलीन, १०१।६) : वृक्ष नित्यजागरूकसुतः (१८७।३ उत्त •)ः कुत्ता निपः (४९।२) : घड़ा निपाजीवः (निपाजीव इव स्वामि-न्स्थिरोकृतनिजासनः, ३९०।७): कुंभकार निलोठनम् (सोपानमार्गेण निलोठितः, १९०।८ उत्त०)ः लुद्काना । लुट् धात् से नि उपसर्गपूर्वक निलोठिन् शब्द

निल्निम्पकः (१८।२): देव। मो० वि०

निवर्तनम् (त्रिचतुराणि निवर्तनान्यति-

क्रान्तम्. १३९।२) : श्रुतसागर ने इसे

क्षेत्रम्यमान कहा है। ब्यवहार की

भाषा में दो-तीन फर्लांग, इसी तरह

निवर्तन

में निलिम्प शब्द आया है।

दो•तीन खेत या

निशादुशः (८५।३): चन्द्र

नशिथिनी (३५७४): रात्रि

निश्रेणीकम् (असोधतसमपि श्रेणीकम् १९७।१ उत्त०)ः खजूर वृक्ष निषद्या (२२५।१ हि०): शाला, भवन निष्कुटोद्यानम् (निष्कुटोद्यानपादप, २०५।३): गृहवाटिका नीकः (असमनोकरसिकमपि सकवचम् १९७।३ उत्त०): छोटी नदी, नहर नेत्रः (१६९।५ उत्त∙) ः एक प्रकार-का मृग नेत्रम् (३६८।२) : एक प्रकार का महीन वस्त्र नैकषेयः (गोमायुनैक षेयजुष्यमाण, ४९।२) : राक्षस पत्सलम् (भवेत्पत्सलवत्सल,५०८।८)ः भोजन पतत्रिन् (२५९।८) : पक्षी पट्टिशः ( प्रासपट्टिशबाणासनम् ४६५। १)ः पट्टिश नामक अस्त्र पटोलम् (नेत्रचीनचित्रपटीपटोलरिल्छ-का, ३६८।२): गुजरात की पटोल नामक साड़ी या पटोल वस्त्र । पर्पेटः(सद्यः संभृष्टाः पर्पटाः, ५१६।८)ः पापड परमान्न (शर्करासंपर्कसमासन्तैः, पर-मान्नै:, ४०२।४): खीर परिणयः (८१।६ उत्त०) : विवाह परिधानम् (परिधानेन वृत्तमीलिः पुमानिव, ३८५।८): घोतो, 'परदनिया' देशी भाषा में आज भी प्रचलित है। परुषर्शिमः (५९७।१ उत्त०)ः सूर्य परेष्ट्रका (पूगतिथिभिः परेष्ट्रकाभिः, १८६।१ उत्त०): बहुत बार व्याई हुई

गया है।

बनाया गया है।

गाय (प्रचुरप्रसूता)। पल्लवकः (मुनिद्रमदलेष्विवसंकोचनो-चितेषु पल्लवकलोकसृपाटीपटेसु,११।२ उत्त०): विद्वान् पत्नाण्डु: ( पलाण्डुमुण्डिकाडम्बरम्, ४०५।५) : प्याज पलाशः (४८।३)ः राक्षस पितक्ती (संख्यातीताभिः पिलक्तीभिः, १८६।२ उत्त०)ः गाभिन गाय पिल्यः (पिल्यादेशाश्रयिणा १८०।२ उत्त•) : जहाँ बैठकर मृग का शिकार किया जाता है उसे पलिश कहते हैं। पवनाशनः (१९।६) : साँप पवनकत्यका (५३१।४)ः चमर ढोरने वाली कृत्रिम पुत्तलियाँ पश्यतोहरः (२५८।८)ः देखते-देखते चुरा हेने वाला चोर, सुनार प्रस्त्यम् (पस्त्यभित्तिमणिघोतैः, २०६। १): गृह, सोमदेव ने पस्त्य का एक से अधिक बार प्रयोग किया है (प्रचेतः पस्त्यमिवाप्यजडाशयम्, ३४५।५)। पृषतः (पृषत्खुरखण्ड्यमान, २००।२ **उत्त ०)ः** मृग, सेहुल पृषदाज्य (पृषदाज्येनाभिक्षया च समे-धित महसम्, ३२४।२)ः ताजा घी पृषद्वः (चापलविलासः पृषद्वेषु, २०२।२): बायु पंकजातम् (२८१।९)ः कमल पंकिलः (१६३।४)ः पापी पंकेज (४१६।६)ः कमल पंचजनाः (नगनगरप्रामारण्यजनमसम-

वायैः पंचजनैः, १४५।४)ः मनुष्य, पंच लोग प्रजापति (२०६।२ उत्त०)ः राजा प्रचलाकिन् (उपरितनतलचलतप्रचा-लाकिबालक, १९।५): मयूर। भव-भूति ने भी प्रचलाकि का प्रयोग किया है (उत्त० २।२९)। प्रत्यंगम् (असत्यतां नीतो ज्यं प्रत्यंगफल-निर्देश:, १९१।२): सामुद्रिक शास्त्र प्रत्यबसानम् (१५०।८) :भोजन प्रतार्णम् (७२।२ उत्त०) : ठगना प्रधावधर्णि (प्रधावधरणिष्विव स्रोत-स्विनीषु, ६८।५)ः गजशिक्षा प्रदेश, नगर के बाहर का वह प्रदेश जहाँ गजों को शिक्षित किया जाता थाया घुड़दौड़ आदि होती थी। इसका कई बार प्रयोग हुआ है (प्रघावधरणिषु करिविनोदविलोकनदोहदम्, ४९५।८)। इसे करिविनयभूमि भी कहते थे (४८२,५)। प्रधिः (धान्वन्धरारन्ध्रेष्विव ६८।५) : कुआ प्रणिधः (अवघीरिताघीरणप्रणिधिभिः, ३०।५) : अंक्र्श प्रणालम् (चन्द्रोपलप्रणालाग्रेः, २०५। ७) : नाली, परनाला देशी भाषा में प्रचलित है। प्रायोपवेशनम् (प्रायोपवेशनवासिन्यपि कुट्टिनो, ४२९।३)ः संन्यास प्रबहणम् (मदीये निलये प्रवहणं कर्तव्यम्, १५०।२ उत्त०): पंक्ति• भोज

प्रयोग किया है।

प्रच्डोही (बाध्यमानप्रच्डोहीपक्षम् १८५। ३ उत्त०) : कुछ दिन के गर्भ वाली गाय प्रसवम् (अनवधिप्रचारप्रसवस्तवक, ४६५।२) : पुष्प प्रसंख्यानम् (पारिरक्षक इव प्रसंख्या-नोपदेशेषु, २३६।२) : गणितशास्त्र प्रस्फोटनः (प्रस्फोटनस्फारमाहत-२२६।५ उत्त०) : सूर्य पाकः (शुकपाक, सोत्कण्ठमुत्कण्ठस्व, ३५१.५): महामत्स्य, श्रुतसागर ने सहस्रदंष्ट्र अर्थ किया है। पाण्ड्रपृष्ठा (५६।५ उत्त०) : कुलटा पाथोनिधः (२५०।४) : समुद्र पामरः (पामरपुत्री च यस्य जनियत्री, ४३०।१): नीच (उपकल्पितपारणास्विव, पारणा २।१६।१): उपवास के बाद का भोजन पारदरसः (पारदरस इव द्वन्दपरिगतः ११२।१): पारा पारिपंखः (पारिपंख इवानातमीनवृत्ति: रिष, ४१।१) : बौद्ध पालिन्दः (पालिन्दमन्दिरोदरतार-तरोच्वार्यमाण, २४७।४): नरेन्द्र, पालिन्दी (प्रबलानलान्दोलितपालिन्दी: संततिभिः, १९९।६) : तरंग, छहुर पिचण्डः (कथं नामायं पिचण्डः स्फा-यताम्, ४०२।९) : पेट, तोंद पिचुमन्दः (पिचुमन्दकन्दलसदनम्, ४०५।३): नीम । पृ० ७।६ पर भी

पिण्डी (पिण्डोभाण्डशास्त्रिनाम् ४२९। ८): खली। तैल निकालने के बाद शेष बचा तिलहन का छूँछ—सीठी पित्तम् (उद्रिक्तिपत्तास्विव, ६६।५) : आयु पिष्पत्तिः (गुडपिष्पलिमधुमरिचैः, ५१२।१०): पीपल (छोटी पीपल) पिष्टातकः(पिष्टातकचूर्णाः,३३८।४): विष्टातक चूर्ण। इसके लिए सोमदेव ने केवल पिष्ट शब्द का भी प्रयोग किया है (२२७।५)। पिथुरः (पिथुरापितजरूयमन्यरकपाल-शकलम्, ४८।६) : राक्षस पिंजनम् (२२३।९ उत्त०) : रूई धुनने की पींजन पितृपत्ति (१५१।३) : यम (प्रियालमंजरोकणकलित, प्रियातः १०५।६): प्रियाल वृक्ष पीलुः (मदतिरुक्तितकपोलं पीलुकुलरिव ४६१।८ ) : गज पुटकिनी (पुटकिनीपुटपटलान्तरंगम. २०७।५ उत्त० ) : कमिलनी पुण्यजनः (पुण्यजनावासमिवाप्यराक्षस-भावम्, ३४४।५): यम, व्यक्ति पुण्डेक्ष्: (पुण्ड्रेक्षुकाण्डमंडपसंपादनीभिः, १०२।२): पींडा, गन्ना सफेट मोटे गन्ने को अभी भी पौंडा, जाता है। पुलाकः (३८६।७)ः हाथी को खिलाई जाने वाली रोटी।

(पुरुदंशोनिशाखरनखर, पुरुद्शः ४८।६): बिलाव, बिल्ली। इसका प्रयोग सोमदेव ने एक से अधिक बार किया है (पुरुदंशोदर्शनप्रकाशकेश, १६१।४)। पुरधूर्तः (मुग्वेषु पुरधूर्तवत्, ४२३।९) : शृगाल पुरपंधयः (गलन्तीषु पुष्पंधयेषु धृतिषु, ६८।२): भ्रमर पुष्पद्न्तम्(अपहसितपुष्पदन्तं कुवलय-कमलावबोधनाहेव, ३२८।३): चन्द्रसूर्य पुष्पशरः (१६०।७) : कामदेव पुष्पास्त्रः (१२४।९) : कामदेव पूतनम् (अराक्षसक्षेत्रमपि सप्तनम्, १९६।३ उत्त०): राक्षसी पृतिपुष्पफलम् (पृतिपुष्पफलदुष्टदशा-विदानीं वक्षोरुहो, १२४।५) : कपित्य, पृषन् (द्यौ: पूष्णा भोगिलोकौ, २३१। ४) : सूर्य पोगण्ड: (पोगण्डचाण्डालादिकादृशीक, ३३२।२): विकलांग पौत्री (पौत्री व मुस्ताशनः, ६१।४) । जंगली सुअर पेताधानम् (कमलमूलनिलीयमान-पोताधानम्, २०८।६ उत्त०) : छोटी मछली पोरोगवः (समस्तसूपशास्त्राधिगमपाट-वाय पौरोगवाय, २२२।४ उत्त०):

फेला सुक् (फेलाभुक् प्रतिकूल:, ५११। ३): जूठनखोर, एक अन्य प्रसंग में फेला को जूठन कहा है (१२८।४)। ब्रभु: (ब्रभु: शिखण्डतनयश्च मवेत्प्र-हष्टः, ५।११।१०): नकुल बस्तः (१८४।५ उत्त०) : बकरा बृहती (१९५।२ उत्त०) : क्षुद्रं वातिक बृहद्भानुः (५८।१): अग्नि ( ब्रह्मदीधितिप्रबन्धाभिः, ४५।६) : सूर्य ब्रह्मचारिन् (अप्रथमाश्रममपि ब्रह्म-चारिबहुलम्, १९६।१ उत्त०): पलाश, पलाश के लिए केवल ब्रह्म-तह का भी सोमदेव ने उप-योग किया है (३।२, २०१।८ उत्त०)। बकोट: (बवाचाटबकोटचेष्टितचिकत, २०८।५ उत्त०) : बक, बगुला बालधि: (बारुधिषु च नियुक्तयम-दण्डैरिव, २९।१) : पूंछ भण्डनम् (भण्डनोद्भटरटद्गलान्तरैः, ११५१४, श्वकुलभण्डनाद्भोतम्, ११५७) : युद्ध, झगड़ा भण्डिल: (सोऽपि भण्डिल: १९१।५): कुसा भल्लूकः (हरिणप्रयाणभयभीत-भल्लूकनिकरम् १९८।४ उत्त०): श्रुतसागर ने इसका अर्थ श्रृगाल किया है। देशी भाषा में भालू, रीछ को कहते हैं।

रसोइया

भविल: (भविल इव नादत्ते दारवं पाद-परित्राणम्, ४०८।१) : महामुनि भ्रमणिका (राजाद्य भ्रमणिकायां गतस्तरमूल, १०१।९ उत्त०) : वाटिका, श्रुतसागर ने इसका अर्थ वनक्रीड़ा किया है। मुद्रित प्रति का भूमणिकायां पाठ अशुद्ध है। भृशायमान (५३।३ उत्त०): तेज गतिशील भायः (४२६।८) : बहुनोई भोजप्रबन्ध तथा मो० वि० में भी यह शब्द आया है। भुजिष्या (सरस्वती विनोदभुजिष्येव, २२३।७): गणिका भूदेवः (८८।९ उत्त०) : ब्राह्मण भोगीन्द्रः (५०४।८) : शेषनाग मकरः (उन्मत्तमकरकरास्कालनोत्ताल-लहरिका, २०९।१ उत्त०): जलगज मठः (मठस्यानमिदं नैव, ३८३।८) : छात्रालय मण्डलः (१२,५) : कुत्ता मण्डलव्युहः (दण्डासंहतभोगमण्डलः विधीन्, ३०४।५) : मण्डलाकार व्युह-रचना मण्डूको (१५३।६ उत्त०): मेंढको मध्यस्थ : (त्रिविष्टपब्यापारपरायणा-वस्थे मध्यस्थे, २५०।३): यम (मधुकलोकविहितमंगलानि, मधकः २२८।१): बन्दिजन, स्तृतिपाठक मन्दः (स्त्रीवृन्दमित्र मन्दस्य, ७।२) : नपुंसक मन्दः (९५।६): शनिश्चर नामक गृह

मन्दीरम् (पुराणतरमन्दीरमेखलालंकृत-३९८।६): मथानी की रस्सी मनीषा ( गुणेषु ये दोषमनीष-यान्धाः, ११।१) : बुद्धि मयः (मेषमहिषमयमातंग, १४४।१, मयमुक्तस्फोतफेन, ५२४।३) : ऊँट (मयुमिथुनसंगीतकानन्दिनि, मयुः २३०।२): किन्नर, गन्धर्व मरातः (मरालकुलकामिनी, २०७।४ उत्त •) : हंस मराली (२४९।४) : हंसी मरिचः (गुडपिष्पलिमधुमरिचैः, ५१२।१०) : मिर्च मिल्लिकाक्षः (अनेकमिल्लिकाक्षकूटु-म्बिनी, २०८।२ उत्त०) : हंसविशेष महामण्डलः (महामण्डलावगुण्ठितगल-नाल, ३०९।३) : सर्प विशेष महीनः (यस्येत्थं तव महिमा महीन): पृथ्वीपति, राजा। मही-पृथ्वी उसका इनः--स्वामी महीन । मृगदंशः (१८६।५ उत्त०) : कृता मृगधूर्तः (परव्यसनान्वेषणाय मृगधूर्त-स्येव मन्दमन्दप्रचारः, ४३९:८): सियार मृगादनी (वल्लयोऽपि मृगादनीप्राय:. २००।७ उत्त०):एक प्रकार की लता मृषोद्यम् (७२।१) : असत्य वचन माकन्दः (माकन्दमं गरीहृदयंगमः. २१३।१, माकन्दमंजरीव पुष्पाकरस्य. २२३।३): आम्र मागधी (रघुवंशमिव मागधीप्रभवम्, १९४।३ उत्त०): पिप्पली

मार्गायुकः (निसर्गान्मार्गायुकक्रमश्च, १८६।७ उत्तर्गः मृगया कुशल, शिकार करने में चतुर।

मार्जनीयदेशः (समाश्रित्य मार्जनीयं देशमाचरितोपस्पर्शनः, ३२३।५) : हाथ-पैर घोने का स्थान

मातृनन्द्नः ( अमहानवमीदिनमपि समातृनन्दनम्, १९७।१ उत्त०): करंज वृक्ष

मातरिश्वः (विनीयमानात्मिन मातरि-व्यति, २५०।५) : वायु

माम: (भायसमोऽपि च मामः, ४२६। ८) : श्रुतसागर ने इसका अर्थ मामा, दवसुर किया है। मौं के भाई को व्यवहार में मामा कहा जाता है।

मायाकारः (स्वपरजनपरोक्षणमाया-कार मायाकार, १९२।७ उत्त•): प्रतिहार

मालूरम् (अवालमालूरमूलकः..., ४०५।१) : विल्व

माषः (भुंजीत माषसूपम्, ५१२।११): उड़द

माहेयी (माहेयीदोहण्याहाराहूयमान: १८५।६ उत्त०): जिस गाय को दुहते समय घरं-घरं की आवाज होती है। मिण्ठ: (स्यानायानेतुमीशाः पयसिकृतरतीन् हस्तिनो नैव मिण्ठाः ७०।२): गजपरिचारकों का मुखिया, जो गजों को नहलाने-धुलाने आदि का काम करता था। बाण ने भी मेण्ठ का उल्लेख किया है (हर्ष० २०६)।

हिन्दी में मेठ शब्द मजदूरी करने वालों के नायक के लिए प्रयुक्त होता है। यहाँ भी संभवतया छोटे गज-परिचारकों के मुखिया जमादार के लिए मेण्ठ आया है।

मुण्डिका (एरण्डफलपलाण्डुमुण्डिका-डम्बरम्, ४०५।५): शाक विशेष मितद्भवः (मितद्रवसुरक्षोभितः ४६५।

१): अस्व, सोमदेव ने मितन्द्रुः और मितन्द्रव दो शब्दों का प्रयोग किया है (१४४।१)।

मितंपचः (मितंपचानामग्रेसरः, ४०३। ७) : कृपण, कंजूस मिहिरः (दृष्ट्वेमं मिहिरं जगितप्रय-करम्, ५४४।६) : मेघ

मेघरावः (वर्षारात्रमिव घनमेघरावम्, १९४।३ उत्त०)ः मयूर, मेघों को देखकर मयूर बोलता है। इसलिए भाव के बाधार पर मयूर को मेघराव कहा है।

मैथुनिकः ( मैथुनिकः सवरकस्यास्तर-कस्य ४०३।५) : इयाला, साला पत्नी का भाई। मराठी में साला को 'मेहु-निया' कहा जाता है।

मोद्कम् (मोदकमन्दमिठकावलोकनात्
८८।५ उत्त॰): लड्डू

मुग्धमतिः (प्रतार्यते मुग्धमतिनं केन, १४ ।७ उत्त०) ः मन्द बुद्धि

मुनिजनः (काननश्रीरिव संवरप्रचुरा मुनिजनगोचरा च, २०६ ४ उत्त०): तापस पक्षी मृलकः । ( कोलाहलावलोकमूकम्कक-लोकम्, २०८।७ उत्त०) : मंडूक, में हक मूर्छन्ति (२०।२): निकलना, प्रकट होना के अर्थ में इसका प्रयोग हुआ है। मूढ्धीश्वरः (९।९) : समीक्षक मुमुरः ( विनिमितमुर्गुरोपहारास्विव, ६५।१) : अंगार ( म। लूरमूलकचक्रकोपक्रमम्, ४०५।१, भुंजीतमाषसूपं मूलक सहितं न जातु हितकामः, ५१२।११): मूली मूषा ( विताप्यमानमूषाशुषिरेष्विव, ६५।३): श्रुतसागर ने इसका अर्थ स्वर्ण गलाने वाली घरी किया है। वैसे यहाँ चूहा अर्थ भी संगत बैठ जाता है। मौकुलिः (संततं धवलमौकुलिनादः, २२९।६): कौआ यक्षकद्मम् (२८।२ उत्त०) : कंकोल, अगरु, कर्पूर, कस्तूरी को मिलाकर षनायी गयी सुगन्धी । इसे चतुःसम सुगन्धी भी कहते हैं। यजन्म्(निवर्तितयजन्नकर्मभिः, १८५।३ हि०): हवन करना यन्त्रधारागृहम् (३९।१० हि०): स्नानगृह यवागूः (८८।९ उत्त०) : लप्सी यष्टि (३०१।७) : लाठी यागनागः ( २८८।७ )ः पट्टहस्ति, गजशास्त्र में इसके विशेष गुणों का वर्णन है। सोमदेव ने भी अन्यत्र गज

प्रसंग में उनका विवरण दिया है।

यादः (५२३।५) : जलजन्तु यायजूक: (३२।३): हवन करनेवाला यावक: (५६।३ हि०): अलक्तक यावनातः (२५६।५ हि०) : जुवार याष्ट्रीकः (२१४/३ हि०) : प्रहरी रजनि:(रजनिरसश्चूर्णरजसीव, ४२२।७) : हल्दी रतिचतुरः (रतिचतुरविकरनखमुखाव-लिख्यमान, ३५१६): कब्तर रक्ततुण्ड: (१९८।१ उत्त०) : तोता रक्ताक्षः (१८५।२ उत्त०) : भैसा र्दिन् (मदनरदिमदोद्दीपनिपण्डे, १५।१ उत्त०) : हस्ती, रदिन् का कई बार प्रयोग हुआ है। रल्लकः (२००।५ उत्त०)ः रल्लक नामक जंगली बकरा। इसके ऊन से बना वस्त्र रल्लिका कहलाता था। सोमदेव ने रल्लिका का भी उल्लेख किया है। कोश ग्रन्थों में रल्लक को एक प्रकार का मृग कहा गया है। रल्लिका (३६८।२) : रल्लक नामक जंगली बकरे के ऊन से बना वस्त्र। रसवतीगृहम् (तस्मिन्नेव रसवतीगृहे सकलरसप्रसाघन"", २२२।६ उत्त०): रसोई घर रंकुः (२००।३): एक प्रकार का मृत (नैष० २।८३)। राजिका (४०६।१): राई। रावणशाक: (९८।७ उत्त०): मांस रिंगिणीफलम् (२५७।२ हि॰): भट-कटैया, कंटकारी रुरु: (२००।४) : मृग विशेष

रेरिहाण: (रेरिहाणनिवहविहार इव, ६०५।७): महिष, भैंसा रोदः (२०।५) : आकाश लगुडम् (२१६।७ उत्त०) : लकुटदण्ड, लट्ट लक्ष्मण (२०६।५ उत्त •) : लक्ष्मण (राम का छोटा भाई), सारस पक्षी लतान्तम् (९७।१): फूल लटहः (११३।७) : सुन्दर लटहगति (१५।४) : ललित गमन लयनम् (१३४।१) : श्रुतसागर ने इसका अर्थ शिलोत्कीर्ण गृह किया है। यहाँ गुफा से तात्पर्य है। लम्बस्तनीकम् (१९७।२ उत्त०): चिचावृक्ष लक्ष्मी (१९५।१ उत्त०): लक्ष्मी, भर-ह्रश्रंगी नामक औषध छंजिका (४१७।५) : वेश्या लांगली (३।३ उत्त०): जल पिप्पली लालाटिकः (१६४।५) : नौकर लुलायः (५२३।६) : महिष, भैंसा लूता (२६३।१०) : मकड़ी **लेखपत्रम् (१९७।२ उत्त०)** : ताड़पत्र लेसिकः (४५।३ उत्त०): लेसिक नामक गज-परिचारक, जो हाथियों को तेल लगाने आदि का काम करता था। बाण ने हर्षचरित में छेसिक परि-चारकों का उल्लेख किया है। लोम (प्रकामायामलोमचुड़ैर्गणैः, ४६६।५) : केश, बाल लोमचूडुः (४६६।५) : मुर्गा (विविधवाद्योद्धरध्वानलोहले, लोहलः

२४७:६) : ब्याप्त हयजनः (२०५।६) : पंबा व्याची (२००१७ उत्त०) : स्रता विशेष ठ्याली (५१।३ उत्त०) : दुष्ट हिंबनी ठ्योमकेशः (२१।२) : शिव बत्सलम् (४०२।६,५०८।८): भोजन वर्धमानम् (१९६।२ उत्त०): एरंड वृक्ष वनीपकः (१८।२) : स्तुतिपाठक वनेजम् (२४३।४): कमल, पानी का एक नाम 'वन' भी है। वन में उत्पन्न होने के कारण इसे 'वनेज' कहा है। वप्तः (४३।३) : पिता, बीज डारुने वाला। संभवतया 'बाप' इसी से बना है। वर्बरकः (१८४।५ उत्त०) ः शिशु वर्षधरः (१३३।३) : नपुंसक वराहः (१९८।७ उत्त०) : सुअर वराहवैरी (१८८।३ उत्त०) : कुता बल्लकः (उच्छ्नोद्वेल्लितवल्लकरालक, ४०५।५): कच्चा बह्मबी (१९८।५): गोपी बल्ली (२००:७ उत्त०): लता वल्लूरम् (स्ववपुर्लूनवल्लूरम्, ४९।५) : मांस वलाल: (बलं वलाल:, २१९।२) : वायु, पृ० १९९।७ उत्त० में भी इसका प्रयोग हुआ है। वलीकम् (तुहिनतरुविनिमितवलीकान्त-रमुक्तः, २९।२ उत्त०)ः श्रुतसागर ने इसका अर्थ पट्टिका किया है। संभव-

तया उनका अभिप्राय खुंटी से है। वष्क्रयणी (१८५।४ उत्त०): बहुत दिन की व्याई गाय, 'बकेन' या 'ठोकरी गाय' देशी भाषा में कहते हैं। वशा (वशया वनगज इब, २७:९ उत्त०): हस्तिनी वसा (१८६।२ उत्त•) : वन्ध्या गाय वहित्रम् (३८८।८): नौका वृकः (२१९।१) : बकरा वृन्ताकम् (५१६१७) : बैंगन वृष्णिका (१८४।६ उत्त०): बुढ़ी गाय वृष: (२०४।२ उत्त०) : मुसा या चुहा बागुरा (२५३।२): जाल, बांधने का जाल वाजिः (१८६।३ उत्त०) : अश्व वाजिन् (३०८।५) : वाज पक्षी वार्ताकम् (४०५।४) : बैंगन वात्तः (४६।६) : वायु, अंधड् वाधी (१२२।४): चमड़े की रस्सी वान्तादः (१८८।४ उत्त०) : कृता वानर: (१९९।४ उत्त०) : बन्दर वामना (१९६।२ उत्त०): हथिनी वामनम् (१९६।२ उत्त०): मदन वृक्ष वासलूरः (२०४।४ उत्त०): वल्मीक, सांप की बाँमी वारवनिता (४१।३) : वेश्या, चकवी वारला (२४३।४, २०९।५ उत्त०): हंसिनी, कोशों में वरटा शब्द आता है।

वारस्त्री (३२३।३): वेश्या वाली (सैकतोल्लोलवालीविहारवाचाल-वारलम्, २०९।५ इत्त•): लहर, तरंग वालेयक: (१८६।२ उत्त०) : गघा वास्तलः(वास्तुलस्तण्डुलीयः,५१६।७)ः वास्तुल शाक, संभवतया जिसे आज-कल 'बथुआ' कहते हैं। बासनेयी (४६।२ उत्त०): रात्रि वासवः (३१५।७) : मेघ वाहरिका (वीरणप्ररोहवत्पर्यस्त-वाहरिकै:, ३०।५) : हाथी बौधने का खुँटा। श्रीदेव ने हाथी के पीछे के पैर को बांधने वाला खुँटा अर्थ किया है। देशी भाषा में इसे 'पिछाड़ी' कहते हैं। वाहा (१९२:१) : भुजा, बाँह विकर्तनः (७१।१०) : सूर्य विकृत: (४८६।१) : रोगी विकिर: (५८:८) : पक्षी विचकिलः (५२८।५, ५३२।३): मोगरा पुष्प विजया (१९४।४): हरड़ नामक औष घ वितर्दिका (९९४) : वेदिका, कोशों में वितर्दि का प्रयोग आया है। महा-वीरचरित में वितर्दिका भी आया है (६।२४)। विधि: (२०।४) : नर्तन - नाचना विनियोगः (१६१।७ उत्त•) : अधि-कार, राजाज्ञा विनेय: (७२।४ उत्त०): शिष्य, विद्यार्थी

विटंक: (२०।१, ५९८।७): श्रुतसागर ने इसका अर्थ एक स्यान पर पक्षियों को बैठने के लिए बाहर निकाले गये मलगे तथा दूसरे स्थान पर वरण्डक किया है। (४०४।५): राजमाष, विरसालः उड़द की एक जाति विरेय: (६८।१) : तालाब, पोखरा शब्दार्थ चिन्तामणि में नदी के लिए विरेफ शब्द आया है। विरोचनः (५२।२, ६५।२): सूर्य, अग्नि विलातः (१९८।६ उत्त •) : भील विस्रेश्य: (बास्रविस्रेशयवेष्टितविटप-भागम्, ४६२।३) : सर्प विश्वकद्रः (११५।५): कुत्ता, सोमदेव ने इसका कई बार प्रयोग किया है। श्रुतसागर ने इसका अर्थ शिकार करने में कुशल कुत्ता किया है। अभि-धान चिन्तामणि में भी विश्वकद्रका यही अर्थ किया गया है (४।३४७)। विश्वद्यतिः (१५५।१) : सूर्य विशसनम् (२८१६) : हिंसा, पशुवध विष्टि: (४२७।४) : बेगार लेना, बिना मृल्य दिये मजदूरी कराना। विष्वद्रीचि: (६५।१): सर्वत्र, संसार भर मैं विद्याणम् (१३४।६): भिक्षा द्वारा भोजन, भोजन (शब्दरत्नाकर ३।६३) वीरण: (३९०।२): वंश, बांस (महा० १।१३।१७) बीरुध (२००।७ उत्त०) : लता-

বিহীष वेडिका (२१७।१ उत्त॰): छोटी नाव वेतालः (२१।७): भूताविष्ट मृतक शरीर वेदण्डः (२९१।५) : हाथी वेल्लिक: (१९८।६ उत्त०): बालक, सोमदेव ने भीलों के बालकों को 'विलात-वेल्लिकाः' कहा है । वेलावनम् (२२१।४): समुद्रतट के बगी चे वेसर: (१८६।३ उत्त०): श्रुतसागर ने इसका अर्थ द्विशरीर किया है। वेहा (१८६।२): गर्भ गिर गयी गाय को 'बेहा' कहते हैं। वैकक्ष्यम् (२४।६ उत्त०)ः ओढ़ने का चादर वैकक्षकः (३९६।५) : दुपट्टा, का चादर वैवश्वतः (२१६।६ उत्त०) (रामा, १५।४५) वैशिकम् (२६।१ उत्त०)ः माया, छल इवेतपिंगलः (१८६।७ उत्त०) : बिह इयामाकः (४०६/४) : सौबौ (शाकु०-४।१३) । शकुल: (४४०।७) : मत्स्य, मछली सोमदेव ने इसके शकुल और शकुलि दो रूपों का प्रयोग किया है (२४७।१ उ₹०) । शतमखः (३६४।५) : इन्द्र (कुमार०-२।६४, रघु० ९।१३) ।

शर्करितः (५२।९ उत्त॰): रेतीला . प्रदेश शरमासुतः (१८७:८ उत्त॰): कृता शष्कुतिः (५१२।९) : कचौड़ी शल्लकः (२००।४ उत्त०): सेही नामक जंगली पशु। इसके सारे शरीर में बड़े-बड़े काटे होते हैं। शम्भली (१८८।७ उत्त॰): दासी शंभुः (३४६।२): सुख देने वाला शंसितत्रतः (४०८।६): श्रुतसागर ने इसका अर्थ दिगम्बर किया है। मनुस्मृति (१।१०४) में लिखा है कि उसका अध्ययन करने वाला ब्राह्मण कहलाता है। शिखामणीयमान (४५४।२): शिर के मणि की तरह होता हुआ। शिपिविष्टः (संहाराविष्टः शिपिविष्ट इव, १४७।४) : महादेव शिवप्रियः (१९५।५ उत्त०): घतुरा वृक्ष शिशुमारः (२१४،६ उत्त०) ः मगर (महा० १।८५।१६)। शुचिः (४०८।३) : अग्नि श्नीसूनुः (१९•।८।उत्त०)ः कृता शूपेकाराति (४१।४) : कामदेव, कामदेव के लिए शूर्पकाराति शब्द कुषाण युग में प्रचलित हो गया था। बुद्धचरित तथा सौन्दरानन्द में शूर्वक नामक मछुये की कहानी का उल्लेख है। वह पहले काम से अविजित था पर बाद में कुमुद्वती नामक राज-कुमारी की प्रार्थना पर कामदेव ने

अपने वश में करके राजकुमारी को सौंप दिया । शेषा (शेषायां तन्दुलाः करे, ४१६।८)ः **आशीर्वाद** श्रायसम् (७०।५ उत्त०) : कल्याणप्रद (पाणिनि) श्रीफलः (४५९। ४) : विल्व वृक्ष स्तभः (१५०।७) : बकरा स्थानम् (७०।२) : गजशासा सकुटीः (सकूटीच्छ्टिता घोटिकेव. ५३।३ उत्त०): अववशाला सत्रम् (१९९।५) : दानशाला समयः (५२।२) : शास्त्र समर्थस्थानम् (१९५।२ उत्त०)ः आश्रम समांसमीना (१८६।१) : प्रतिवर्ष **ब्याने वाली गाय**। सर्वेकषः (१४२।६): यम सलिलतृलिका(५२९।५): जलशय्या, बीच में बनाया गया शयनस्थान । सवनगृहम् (५०७।४) : स्नानघर संधिनी (१८६।२): गर्भिणी होने के बाद वृषभाकान्त गौ। संवर: (२०६।४ उत्त∙) : प्रृंग वृक्ष संवाहक: (४०३।५): तेल मालिश करनेवाला । संस्थपतिः (२८९।१)ः वास्तु-विद्या विशेषज्ञ संस्थितः (१५०।६) : मृत संसर्गविद्या (२०२।३): श्रुतसागर ने इसका अर्थ भरतशास्त्र किया है।

संस्कृत कोषों में (मो० वि०) समाज विज्ञान अर्थ दिया है।

सागरः (३४९।२)ः अदव सामजः (४८५।५)ः गज, सोमदेव ने गज के लिए सामज शब्द का प्रयोग कई बार किया है।

सावित्रः (४६६:१) : सूर्य सारणी (५२५।३) : कृत्रिम नदो, नहर सारसनम् (१५०।६) : करधनी सारंगः (३४९।३) : गज सालूरः (१४४।२) : मेंढक सिचयः (१९।१) : वस्त्र

सिताम्बुजम् (२११।९): सफेद कमल सिद्धार्थकः (२२।९): पीला सरसों सिद्धादेशः (२।१०): सिद्ध पुरुष का कथन

सिद्धायः (४२७।४) ः कर सिन्धुरद्विपः (५२४।१) ः सिंह सुदर्शना (१९४।५ उत्त०) ः इस नाम को औषवि

सुवर्णः (५३।३) : स्वर्ण, राजकुल सुत्रता (१८६।२ उत्त०) : सहज दुहने वाली गाय ।

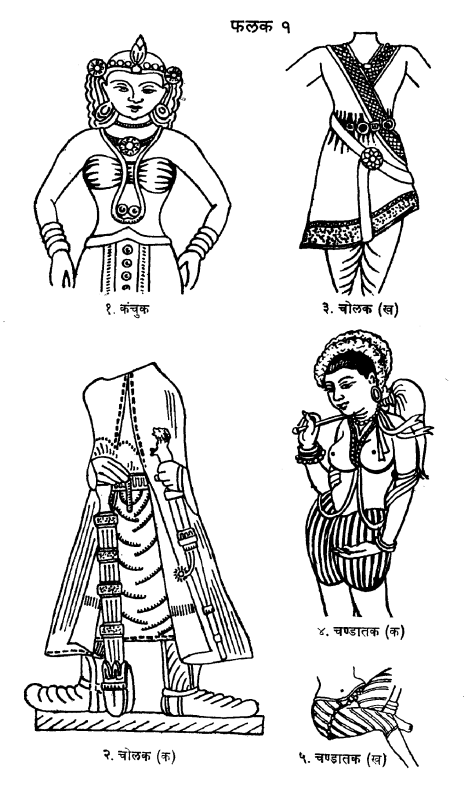
सुविद्त्रम् (भुविदत्रवस्तुव्यस्तहस्तैः, ३२४।५): मांगलिक वस्तु

सुधा (३५२।८) : जल

सूतिकासदा (२२६।७): प्रसूति गृह सुरवारणः (२४५।८ उत्त०) : ऐरावत हाथी (१८५।८ उत्त०): सुरसुरभिः कामधेनु सूनाकृत (सूनाकृतो गृहमुपेत्य ससार-मेयम्, ४१५।७) : श्रुतसागर ने इसका अर्थ खाटिकन् किया है। आजकल खटोक कहते हैं। सोभाजन (४०५।४) : सहजन वृक्ष सोमम् (१९६।३ उत्त०): हरीतिकी नामक औषधि, हरड़ सौखशायनिकः (३६६।५): शयन की बात पूछने वाला। सौरभेयः (६८।२) : बैल सौवस्तिकः (४५२।१०) : पुरोहित हरिण: (१८२।३): स्वर्ग हरितवाहवाहनः (८५।१) : सूर्य हरिहस्तिन् (१२।५ उत्त०) : ऐरावत (इन्द्रका हाथी) हल्लः (सोल्लासहल्लाननाः, २२७।३): बाशीर्वाद देने वाला हलम् (१३।४) : मित्र, हल हलम् (२९६।५): पैरों की अँगुलियाँ हंसायित (१२८।७) ः हंस के समान आचरण हिजीरकम् (६१७।१०) : नूपुर



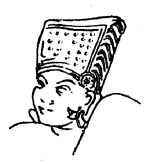
- १. कंचुक: (पृ० १३१) कंचुक या चोली पहने श्रीकंठ जनपद (थानेश्वर) की स्त्री। (अहिच्छत्रा के खिलौने, संख्या ३०७)
- २. चोलक (क): (पृ०१३३) मथुरा से प्राप्त कनिष्क की मूर्ति में खुले गले का चोलक।
- ३. चोलक (ख): (पृ० १३३) मथुरा से प्राप्त चष्टन की मूर्ति में तिकोनिया गले का चोलक।
- ४. चण्डातक (क): (पृ० १३४) चण्डातक पहने चामरघारणी परिचारिका (औंध कृत अजन्ता फलक ७३)
- ५. चण्डातक (ख) : (पृ० १३४) चण्डातक पहने लक्ष्मी । (अमरावती स्कल्पचर्स, फलक ४, चित्र २९)



- ७. उष्णीष : (पृ॰ १३५) भरहुत, साँची तथा अमरावती की कला में अंकित विभिन्न प्रकार के उष्णीष (क से घ तक)। (अमरावती॰ फलक ७)
- ७. पट्टिका : (पृ० १३५) मस्तक पर अंशुक नामक रेशमी वस्त्र की उष्णीष पट्टिका । (अजन्ता फलक २८)
- ८. कौपीन : (पृ०१३५) कौपीन पहने तापस । (अमरावती० फलक ९, चित्र१)
- चीवर : (पृ० १३६) चीवर पहने बौद्ध भिक्षु । (वही, चित्र १४)
- १०. उत्तरीय : (पृ० १३५) तरंगित उत्तरीय । (देवगढ़ गुप्तकालीन मंदिर की मूर्ति से)



- ११. किरोट : (पृ० १४०) किरोट घारण किये इन्द्र । (अमरावती० फलक ७, चित्र ८)
- १२. मुकुट : (पृ० १४१) अजन्ता गुफा १ में वजूपाणि । बोधिसत्त्व के चित्र में अंकित मुकुट । (अजन्ता, फलक ७८)
- १३. अवर्तंस : (पृ० १४१) नीले कमल का बना अवर्तंस । (अमरावती० फलक ८, चित्र २०)
- १४. कर्णिका: (पृ० १४३) पृष्प की पंखुड़ियों को ऊपर की ओर मोड़कर बनाये गये अवतंस। (वही, फलक ७, चित्र १८)
- १५. कर्णपूर: (पृ०१४२) पत्रांकुर का कर्णपूर। (अजन्ता फलक ३३)
- १६. कर्णोत्पल : (पृ०१४३) खुलो पंखुड़ियों वाला कर्णोत्पल । (वही)
- १७. कुण्डल : (पृ० १४४) गोल आकार का कुण्डल । (वहों), दोहरी लड़ी तथा बाली युक्त कुण्डल । (चित्र १५)
- १८. एकावली : (पृ॰ १४४) अजन्ता गुफा १ में वजूपाणि बोधिसत्त्व के चित्र में मध्यमणि से युक्त एकावली । (वही, फलक ७८)
- १९. कंठिका: (पृ० १४६) गले में कण्ठी पहने लक्ष्मी । (अमरावती ० फलक ४, चित्र २९)



११. किरीट



१३. अवतंस



१२. मुकुट



१४. कर्णिका



१५. कर्णपूर



१६. कर्णोत्पल



१७. कुण्डल

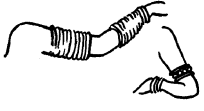




१९. कण्ठिका

- २०. हार : (पृ॰ १४६) वज्जपाणि बोधिसत्त्व के चित्र में अंकित हार । (अजन्ता फलक ৬৯)
- २१. हारयष्टि : (पृ० १४६) हारयष्टि या इकहरी माला । (अमरावती० फलक ८, चित्र ६)
- २२. अंगद और केयूर: (पृ० १४७) अंगद और केयूर नामक भुजा के आभूषण। वही, चित्र ७-८)
- २३. कंकण : (पृ०१४७) कंकण नामक कलाई का आभूषण। (वही, चित्र ९,११)
- २४. वलय : (पृ॰ १४७) वलय नामक कलाई का आभूषण । (वही, चित्र १५)
- २५. मेखला : (पृ० १४९) मेखला नामक करधनी जिसे पहनकर चलने से आवाज होती थी। (वही, चित्र २६)
- २६. रसना : (पृ० १४९) दोहरो लड़ो की रसना । (वही, चित्र २८)
- २७. कांची : (पृ०१४८) इकहरी छड़ी को ढोली-ढाली करधनी या कांची । (वही, चित्र ३४)
- २८. घर्घरमालिका : (पृ० १५०) घर्घरमालिका नामक करधनी । (वही, चित्र २७)
- २९. हिंजीरक : (पृ० १५०) हिंजीरक नामक आभूषण । (वही, चित्र १७,१८)
- ३०. मंजीर : (पृ०१५०) मंजीर नामक आभूषण जिसमें भीतर चादी के कंकड़ भरे रहते थे जिससे चलते समय आवाज होती थी। (वही, चित्र १९)
- ३१. नूपुर : (पृ० १५०) थालो में नूपुर लिये परिचारिका । अलक्तक मण्डन समाप्त हो तो नूपुर पहनाये । (अमरावती० फलक ९, चित्र १८)
- ३२. हंसक : (पृ० १५१) हंसक नामक पैर का आभूषण । (हर्षचरित० फलक ९, चित्र ३८)





२२. अंगद और केयूर



२७. कांची



२१. हारयष्टि



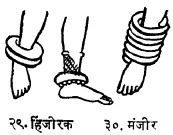
२३. कंकण



२४. वलय



२८. घर्घरमालिका



२५. मेखला

३०. मंजीर



३१. नूपुर



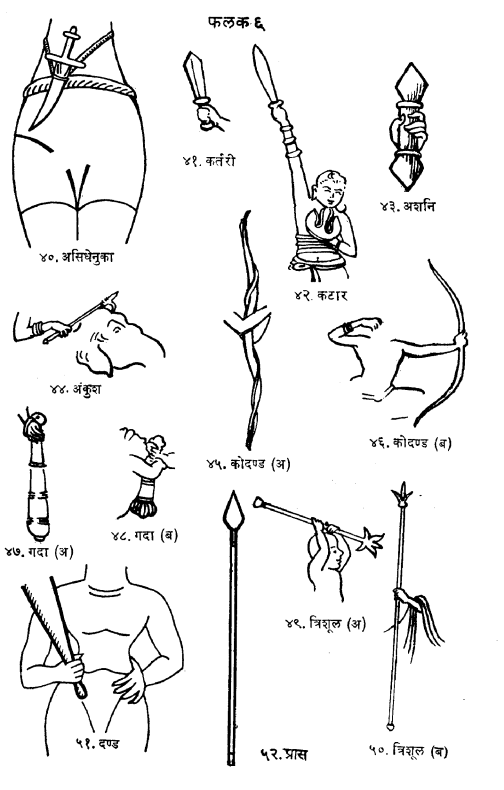
३२ हंसक

#### चित्र फलक

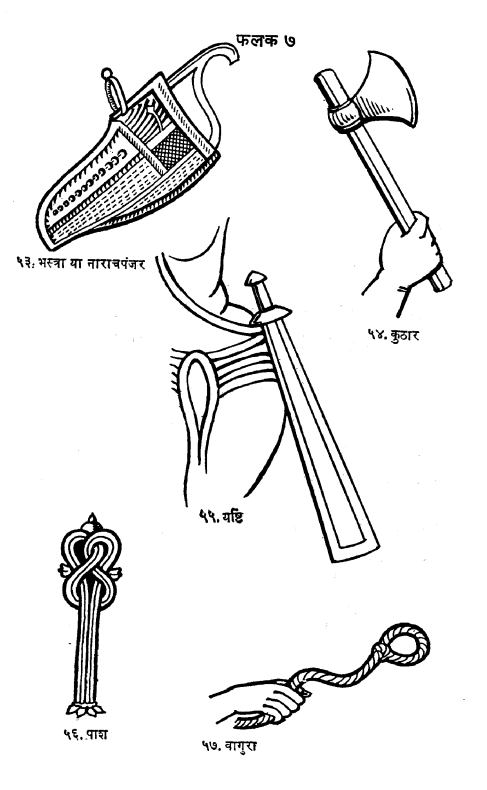
- ३३. अलकजाल : (पृ० १५३) राजघाट (काशी) से प्राप्त एक मृण्मूर्ति । (कला और संस्कृति पृ० २४७)
- ३४. मौलि : (पृ० १५६) चूर्ण विशेष द्वारा घुँघराले बनाये गये बालों की त्रिविभक्त मौलिबद्ध केश रचना। (वही पृ० २५१)
- ३५. केशपाश: (पृ०१५४) पत्र और पुष्प मंजरी से सजा कर मुकुट की तरह बाँधे गये केश। (वही पृ०२५१)
- ३६. कुन्तलकलाप : (पृ० १५३) मोर की पूँछ के अग्रभाग की तरह सँभारे गये कुन्तल। (वही पृ० २४८)
- ३७. वेणिदण्ड : (पृ०१५७) वेणिदण्ड या इकहरी चोटी । अमरावती० फलक ८, चित्र २३)
- ३८. जूट : (पृ० १५०) जूट या जूड़ा । (अमरावती० फलक ९, चित्र २)
- ३९. धम्मिल : (पृ०१५५) एक विशेष प्रकार का धम्मिल। (वही, फलक९, चित्र३)



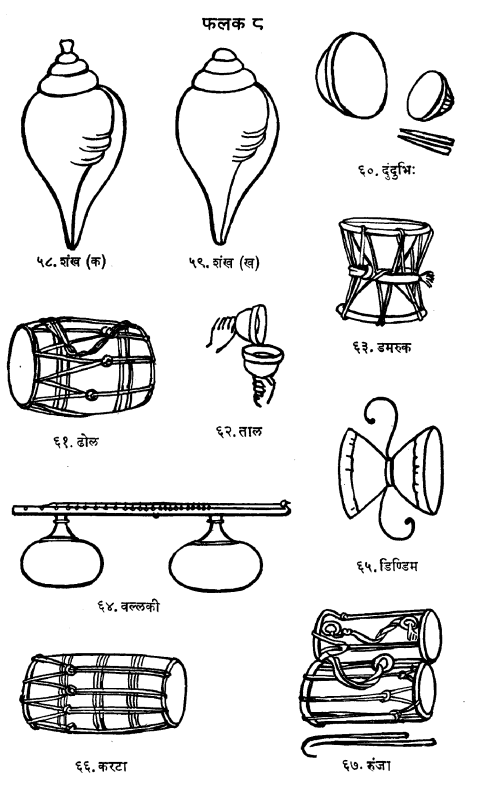
- ४०. असिघेनुका: (पृ० २०३) कमर की पेटी में खोंसी हुई असिघेनुका सहित पदाति युवक । अहिच्छत्रा से प्राप्त गुप्तकालीन मिट्टी की मूर्ति । (हर्षचिरत० फलक २ चित्र १२)
- ४१. कर्तरी : (पृ० २०४) कर्तरी नामक एक विशेष प्रकार की छोटी छुरो । (अमरावती० फलक १०, चित्र २)
- ४२. कटार: (पृ० २०५) दोनों ओर मुँहवाली नुकीली कटार। (अमरावती० फलक १०, चित्र ६)
- ४३. अशनि : (पृ० २०७) इन्द्राणी की मूर्ति के हाथ में स्थित अशनि या वर्ज । (भारत कला भवन, वाराणसी)
- ४४. अंकुश: (पृ॰ २०९) गज के मस्तक पर प्रहार किया जाता अंकुश ।
- ४५. कोदण्ड (अ): (पृ० २००) लपेटा हुआ कोदण्ड । (अमरावती० फलक १०, चित्र ४)
- ४६. कोदण्ड (ब) : (पृ० २००) चढाया हुआ कोदण्ड । (वही, चित्र ११)
- ४७. गदा (अ) : (पृ० २१३) बड़े आकार की गदा। (वही, चित्र १५)
- ४८. गदा (ब) : (पृ० वही) छोटे आकार की गदा। (वही, चित्र १८)
- ४९. त्रिशूल (अ) : (पृ० २१७) प्रहार किया जाता त्रिशूल । (वही, चित्र १४)
- ५०. त्रिशूल (ब): (पृ० वही) हाथ में स्थित त्रिशूल। (वही, चित्र १६)
- ५१. दण्ड : (पृ० ११४) हाथ में दण्ड या डण्डा लिये प्यादा । अहिच्छत्रा से प्राप्त मिट्टी की मूर्ति संख्या १९३। (हर्षचरित० फलक १७ चित्र ६१)
- ५२. प्रास : (पृ० २११) (अमरावती फलक १०, चित्र १)



- ५३. भस्त्रा या नाराचपंजर : (पृ० २०३) भस्त्रा या धौंकनीनुमा तरकक्ष । (हर्षचरित० फलक १८, चित्र ३)
- ५४. कुठार : (पृ० २११)कुठार या परशु । (अमरावती० फलक १०, चित्र ३)
- ५५. यष्टि : (पृ० २१६) यष्टि या असियष्टि को कमरमें लटकाये हुआ सैनिक । (अमरावती० फलक १०, चित्र ८)
- ५६. पाशः (पृ० २१८) श्रो जो**० एच०** खरे क्रुत मूर्तिविज्ञान, फलक ९४, चित्र ३०)
- ५७. वागुरा : (पृ॰ २१८) अहिच्छत्रा से प्राप्त सूर्य मूर्ति पर अंकित पार्श्वचर के हाथ में वागुरा या कमन्द । (चित्र ९७)



- ५८. হাंख़ (क) : (पृ० २२५) मुख पर बजाने के लिए कलश लगा हुआ হांख । (व्रजमाधुरी फलक १, चित्र ८)
- ५९. शंख (ख) : (पृ० २२५) वाद्य योग्य शंख । (वही, चित्र १०)
- ६०. दुंदुभि : (पृ० २२७) दुंदुभि नामक अवनद्ध वाद्य । (वही, फलक ३, चित्र १२)
- ६१. ढक्का : (पृ० २२८) ढक्का या ढोल । (वही, चित्र ७)
- ६२. ताल : (पृ॰ २२९) ताल की जोड़ो । (वही, फलक ४, चित्र १२)
- ६३. डमरुक : (पृ० २६०) डमरुक या डमरू। (वही, फलक ३, चित्र १३)
- ६४. वल्लकी : (पृ० २३२) वल्लको या एक विशेष प्रकार की वीणा। (वही, फलक १, चित्र १)
- ६५. डिण्डिम : (पृ० २३४) डिण्डिम या डिमडिमी । (वही, फलक ३, चित्र ९)
- ६६. करटा : (पृ० २३०) करटा नामक अवनद्ध वाद्य । (वहो, फलक ३, चित्र ६)
- ६७. रुंजा : (पृ० २३१) रुंजा नामक वाद्य की जोड़ी। (वही, फलक ३, चित्र १३)



### चित्र संख्या

६८. वेणु : (पृ० २३१) वेणु या बांसुरी । (व्रजमाधुरी, फलक २, चित्र १)

६९. तूर : (पृ० २३३) तूर या तुरहो । (कलकत्ता संग्रहालय, ७६)

७०. मृदंग : (पृ० २३३) मृदंग या मर्दल । (वही, २७९)

७१. घण्टा (अ) : (पृ० २३१) बड़ा घण्टा । (वही, १८५)

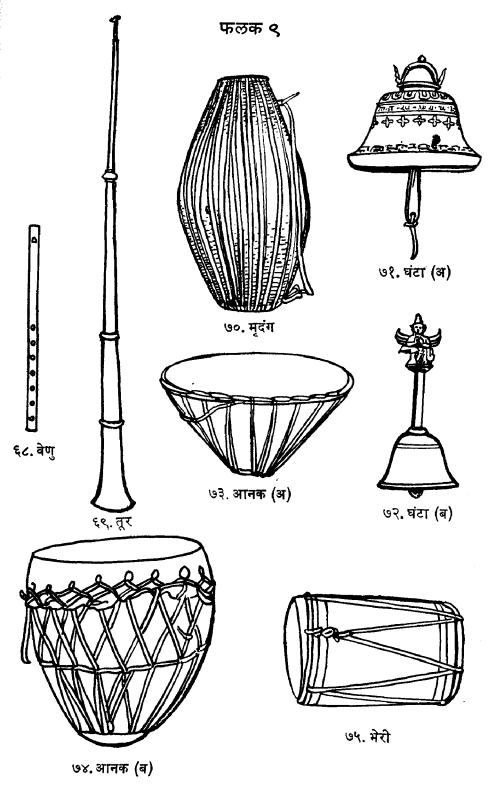
७२. घण्टा (ब) : (पृ० २३१) छोटा घण्टा । (बही, १८३)

७३. आनक (अ) : (पृ৹ २२८) आनक या नगाड़ा । (वही २०४)

७४. आनक (ब) : (पृ० २२⊏) एक अन्य प्रकार का आनक या नौवत । (वही २०४)

७५. भेरी : (पृ० २३३) भेरी नामक अवनद्ध वाद्य । (वही २६६)

चित्रों के रेखांकन के लिए मैं श्री वीरेश्वर बनर्जी तथा श्री कर्णमान सिंह का आभारी हूँ।



# सहायक ग्रन्थ-सूची

# यशस्तितक के संस्करण और अध्ययन प्रन्थ

- [१] यशस्तितक पूर्व खण्ड, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९०१
- [२] यशस्त्रिकक डत्तर खण्ड, ,, ,, १९०३
- [३] यशस्तिकक पूर्व खण्ड (द्वि० सं०) ,, ,, १९१६
- [४] यशस्तिकक एण्ड इंडियन कल्चर (अँगरेजो), जीवराज जैन ग्रन्थमाला, सोलापुर, १९४९
- [४] यशस्तिककचम्यूमहाकान्यम् पूर्वार्ध (संस्कृत-द्विन्दी), महावीर जैन ग्रन्थ-माला, वाराणसी, १९६०
- [६] उपासकाध्ययन ( संस्कृत-हिन्दी ), भारतीय ज्ञानपीठ, वाराणसी, १९६४

# पाण्डुलिपियाँ

- [७] यशस्तिकक, भंडारकर ओरियंटल रिसर्च इंस्टीट्यूट, पूना
- [=] यशस्तिकक, दि॰ जैन तेरह पंथियों का बड़ा मंदिर, जयपुर
- [९] यशक्तिकक पंजिका, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी द्वारा करायी गयी हस्तिलिपि

# प्राचीन ग्रन्थ

- [१०] अर्थशास्त्र ( संस्कृत ) श्री गणपति शास्त्री की व्याख्या सहित, त्रावन-कोर, १९२१-१९२५ (भाग १-३)
- [११] अन्तःकृतदशा (प्राकृत-हिन्दो) श्री अमोलक ऋषि द्वारा अनुवादित
- [1२] अनेकार्थं संब्रह (संस्कृत) चौखम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९२९
- [12] भपराजितपृच्छा (संस्कृत) गायकवाड़ ओरियंटल सीरिज, बड़ौदा, १९५०
- [१४] अभिधानचिन्तामणि (संस्कृत), भाग १-२ यशोविजय जैन ग्रन्थमाला, भावनगर, वी० नि० सं० २४४१, २४४६
- [१५] अभिज्ञानशाकुन्तकम् (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९२६
- [१६] अमरकोष (नामिलगानुशासन) (संस्कृत) ओरियंटल बुक एजेंसी, पूना, १९४१
- [१७] अमरुशतक (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई १९२९

## यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

- [१८] अइवशास्त्र (संस्कृत) सरस्वती महल लायब्रेरी, तंजीर, १९५२
- [१4] अष्टाध्यायी (संस्कृत) चौखम्मा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९३०
- [२०] आचारांग (प्राकृत-हिन्दो) श्री अमोजक ऋषि द्वारा अनुवादित
- [२१] आचारांग त्रूणि (प्राकृत) ऋषभदेव केसरीमल, रतलाम, १९४१
- [२२] उशररामचरित (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९३०
- [२३] करुरस्त्र (प्राकृत) सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल, जोधपुर
- [२४] कर्पूरमंजरी (प्राकृत) कलकत्ता विश्वविद्यालय, कलकत्ता, १९४८
- [२५] कादम्बरी (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, (अष्टम सं०) १९४०
- [२६] कामसूत्र (संस्कृत), भाग १-२ लक्ष्मी वेंकटेश्वर स्टीम प्रेस, बम्बई वि० संवत् १९२१
- [२७] काब्यप्रकाश (संस्कृत-हिन्दी) चौलम्मा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९५५
- [२८] किरातार्जनीय (संस्कृत) चौखम्मा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, वि० सं० १९९६
- [२९] काष्यादशं (संस्कृत-हिन्दी) त्रजरत्नदास द्वारा संपादित, वाराणसी, वि॰ संवत् १९८८
- [३०] कुमारसंमव (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९३५
- [३1] कुत्रकयमाका (प्राकृत) भारतीय विद्याभवन, बम्बई, १९५९
- [३२] गजबास्त्र (संस्कृत) सरस्वती महल लायब्रेरी, तंजीर, १९५८
- [३३] गीतगोविन्द (संस्कृत) मास्टर खेलाड़ीलाल एण्ड संस, वाराणसी
- [३४] गोम्मटसार, भाग १-२ (त्राकृत) रायचन्द्रजैन ग्रन्यमाला, बम्बई, १९२७-२८
- [१४] चरकसंहिता (संस्कृत) चौखम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, वि० सं● १९९५
- [६६] जम्बूदी प्रज्ञप्ति, भाग १-२ (प्राकृत) सेठ देव बन्द लालभाई जैन, बम्बई, १९२०
- [१७] जसहरचरिड (अपभ्रंश) अम्बादास चबरे दि० जैन ग्रन्थमाला कारंजा, बरार, १९३१
- [३८] तरवानुशासनादिसंग्रह (संस्कृत) माणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला, बम्बई
- [३९] दशरूवक (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९२८
- [४०] द्वयाश्रयकाच्य, भाग १-२ (संस्कृत-प्राकृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९१५, १९२१

## सहायक ग्रन्थ सूची

- [४९] दीवनिकाय (पाली) बाम्बे युनिवर्सिटी पव्लिकेसन्स, १९४२
- [४२] नकचम्पू (संस्कृत) चौलम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९३२
- [४३] नागानन्द (संस्कृत) चौखम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९३१
- [४४] नाट्यशास्त्र, माग १-२-३ (संस्कृत) गायकवाड ओरियंटल सीरिज, बड़ोदा, १९३४, १९५४, १९५६
- [४'4] नाममाला (संस्कृत) जैन साहित्य प्रसारक कार्यालय, बम्बई, बी० नि० सं० २४६३
- [४६] नायाधम्मकहा (प्राकृत-हिन्दी) श्रे अमोलक ऋषि-द्वारा अनुवादित
- [४७] नीतिवाक्यामृत (संस्कृत) माणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला, बम्बई, वि० सं० १९७९
- [४८] नैषधचरित्र (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई १९३३
- [४९] पदमावत (हिन्दी) साहित्य सदन, चिरगांव (झांसी), वि० सं० २०१२
- [४०] पद्मपुराण (संस्कृत-हिन्दो), भाग १-२-३ भारतीय ज्ञान गेठ, वाराणसी, १९५८,१९५९
- [५१] प्रश्नब्याकरणसूत्र (प्राकृत) मुक्तिविमल जैन ग्रन्थमाला, अहमदाबाद, वि० सं० १९९५
- [१२] प्रासादमंडन (संस्कृत) पं० भगवानदास जैन द्वारा संपादित, जयपुर, १९६१
- [४३] मगवतीसूत्र (प्राकृत-हिन्दो) श्री अमोलक ऋषि द्वारा अनुवादित
- [४४] महिकान्य (संस्कृत-हिन्दी), भाग १-२ चौलम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९५१
- [४४] भावप्रकाश ( संस्कृत-हिन्दो ), भाग १-२ चौखम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९३८, १९४१
- [५६] मनुस्मृति (संस्कृत) चौखम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९३५
- [४७] महापुराण (संस्कृत), भाग १-२-३ भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, १९५१, १९५४
- [४८] महापुराण (अपभ्रंश), भाग १-२-३ माणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला, बम्बई, १९३७, १९४०
- [५६] महाभारत (संस्कृत) चित्रशाला प्रेस, पूना
- [६०] मानसोरूकास (संस्कृत) दो सेन्ट्रल लायब्रेरी, बड़ौदा, १९२५
- [६१] माळतीमाधव (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९२६
- [६२] माकविकाग्निमित्र (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९३५

- [६३] मेघदूत (संस्कृत) चौलम्भा संस्कृत सोरिज, वाराणसी. १९४०
- [६४] मृटक्रकटिक (संस्कृत-हिन्दो) चौब्रम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी, १९५४
- [६४] याज्ञवल्क्यस्मृति (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९३६
- [६६] रघुवंश (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९२५
- [६७] रामायण (वाल्मीकिकृत, संस्कृत) मद्रास ला जर्नल प्रेस, १९३३
- [६८] रायासेणियसुत्त (प्राकृत) श्री अमोलक ऋषि द्वारा अनुवादित
- [६६] वर्णस्ताकर (मैथिली) रायल एसियाटिक सोसाइटी आँव् बेंगाल, कलकत्ता, १९४०
- [७०] बरांगचरित (संस्कृत) माणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला, बम्बई, १९३८
- [७१] बृहरहत्रयं भू स्त्रोत्र (संस्कृत-हिन्दी) वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली
- [७२] वास्तुसारप्रकरण (संस्कृत) पं० भगवानदास जैन-द्वारा सम्पादित, जयपुर, १९३६
- [७३] विक्रमोवंशीयम् (संस्कृत) चौखम्भा संस्कृत सीरिज, वाराणसी
- [७४] विश्वकोचनकोष (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९१२
- [७४] समरांगण भूत्रधार (संस्कृत) गायकवाड़ ओरियंटल सीरिज, बड़ौदा, १९२४
- [७६] समराइचकहा (प्राकृत), भाग १-२ रायल एसियाटिक सोसायटी आंव् बंगाल, १९२६, द्वि० सं०
- [७७] संगीत पारिजात हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी, १९६३
- [७८] संगीत रत्नाकर अडयार लायब्रेरी, १९५१
- [•९] संगीतराज संगीत कार्यालय, हाथरस, १९४१
- [=0] साहित्यदर्पण निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९३६
- [=1] सूत्रधारमंडन का देवतामूर्तिप्रकरणम् (संस्कृत) मेट्रोपोलिटन पव्लि० हाउस, कलकत्ता, १९३६
- [=२] सौन्दरानन्द (संस्कृत) रायल एसियाटिक सोसायटी ऑव् बेंगाल, १९३९
- [६६] शतपथत्राह्मण (संस्कृत) अच्युत ग्रन्थमाला कार्यालय, काशी, वि० सं० १९९४, १९९७ भाग १-२
- [=8] शब्द स्ताकर (संस्कृत) यशोविजय जैन ग्रन्थमाला, वी० नि० सं० २४३९
- [=4] क्रिग्रुपालवय (संस्कृत) चौखम्भा संस्कृत सिरोज, वाराणसी, १९२९
- [क्र६] श्टंगारशतक (शतकत्रयम् के अन्तर्गत) (संस्कृत) भारतीय विद्याभवन, बम्बई, १९४६

## सहायक ग्रन्थ-सूची

- [=७] हरिवंशपुराण (संस्कृत-हिन्दी) भारतीय ज्ञानपीठ, वाराणसी, १९६३
- [==] हस्यायुर्वेद (संस्कृत) बानन्दाश्रम, पूना
- [ ६९] हर्षचरित (संस्कृत) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, १९१२, तृ० सं०
- [९०] ऋग्वेद (संस्कृत) स्वाघ्याय मण्डल, औंघ, १९४०

# आधुनिक प्रन्थ और शोध-निबन्ध

- [९१] आयने अक्बरी, भाग १-३ रायल एशियाटिक सोसायटी ऑव् बेंगाल, १९२७, १९४८, १९९४
- [९२] गाइड टू द म्यूजिकक इन्स्ट्र्सेन्ट इन द इंडियन म्यूजियम, करकाता, १९१७
- [५३] द एज ऑव् इम्पीरियक कन्नोज भारतीय विद्याभवन, १९५५
- [९४] वैदिक इन्डेक्स, १-२ मोतीलाल बनारसीदास, वाराणसी, १९५८
- [९५] अग्रवाल, वासुदेवशरण कका और संस्कृति, साहित्य भवन लि॰ इलाहाबाद, १९५२
- [९६] ,, कादम्बरी: एक सांस्कृतिक अध्ययन चौखम्मा विद्यामवन, वाराणसी, १९५८
- [९७] ,, पाणिनिकालीन सारतवर्ष मोतीलाल बनारसोदास, वाराणसी, वि० सं० २०१२
- [९८] ,, हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन बिहार राष्ट्रभाषा परिषद, पटना, १९५३
- [९९] ,, कीर्तिकता साहित्य सदन, चिरगाँव, झाँसी, १९६३
- [१००] अत्रिदेव विद्यालंकार प्राचीन मारत के प्रसाधन भारतीय ज्ञानपीठ,
- [१०१] अल्तेकर, अनन्त सदाशिव राष्ट्रकूटाज एण्ड देयर टाइम्स-ओरियण्टल बुक एजेंसी, पुना, १९३४
- [१०२] आप्टे संस्कृत-अँगरेजी डिक्शनरी (परिवर्धित संस्करण) प्रसाद प्रकाशन, पृता
- [१०३] ओमप्रकाश फूड पुण्ड ड्रिंक इन ऐंशियन्ट इण्डिया मुंशीराम मनो-हरलाल, दिल्ली, १९६१
- [१०४] किनघम ऐंशियण्ट ज्योग्राफी ऑव् इण्डिया, कलकत्ता १९२४
- [१०४] कासलोवाल, कस्तूरचन्द्र प्रशस्ति संग्रह-अतिशय क्षेत्र, श्री महावीरजी, जयपुर

## यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

- [१०६] कासलीवाल, कस्तूरचन्द्र राजस्थान के शास्त्र मण्डारों की सूची, भाग १-२-३-४, जयपुर
- [१०७] के० भुजबली शास्त्री -- कन्नड प्रान्तीय ताडपत्रीय ग्रन्थ सूची, भारतीय ज्ञानपीठ, वाराणसी
- [१८८] कुलकर्णी, ई० डो० बोकबुळरी ऑव् यशस्तिकक, बुलेटिन ऑव द डेकन कालिज रिसर्च इंस्टीट्यूट, पूना
- [१०९] चुन्नीलाल शेष श्रष्टछाप के वाद्ययन्त्र, ब्रजमाधुरी, ब्रज साहित्य मण्डल, मथुरा, वर्ष १३, अंक ४
- [११०] जगदीशवन्द्र जैन काइफ इन ऐशियण्ट इण्डिया ऐज डिपिक्टेड इन द आगमाज़, न्यू बुक कम्पनी लिमिटिड, बम्बई १९४७
- [१११] जे० एन० बनर्जी द डेवरूपमेण्ट ऑव् हिन्दू आइकोनोम्राफी, युनिवसिटी ऑव् कलकत्ता, १९५६
- [११२] नाथूराम 'प्रेमी'-जैन साहित्य और इतिहास, हिन्दी ग्रन्य रत्नाकर, बम्बई
- [११२] ,, सोमदेवसूरि और महेन्द्रदेव, जैन सिद्धान्त भास्कर, आरा
- [११४] पी॰ बी॰ देसाई जैनिज्म इन साउथ इण्डिया एण्ड सम जैन एपिप्राफ्स, जीवराज जैन ग्रन्थमाला, सोलापुर, १९५९
- [११५] पी० सी० चक्रवर्ती द आर्ट ऑव् वार इन ऐशियण्ट इण्डिया, द युनिविसिटी ऑव् ढाका, रमना डाका, १९४१
- [११६] वी॰ सी॰ ला हिस्टारिकळ ज्योग्राफी ऑव् ऐंशियण्ट इण्डिया, सोसायटी एशियाटिक डिपेरिस, फ्रान्स
- [१९७] ,, ज्योप्राफी ऑव भरकी बुद्धिज्ञम, लन्दन, १९३२
- [११८] भगवतशरण उपाघ्याय, काळिदास का मारत, भाग १-२, भारतीय ज्ञानपीठ, वाराणसी, १९५४, १९५८
- [११९] भटशाली आइकोनोग्राफी ऑव् बुद्धिस्ट एण्ड ब्राह्मेनिकल स्कल्पचर्स इन द ढाका म्यूजियम, ढाका म्यूजियम कमेटी, ढाका, १९२९
- [१२०] मिराशी : हिस्टारिकल डेटाज़ इन दण्डिनाज़ दशकुमारचरित, एनाल्स आंव् भण्डारकर, ओ० रि० इं०, भाग २६
- [१२१] मोतीचन्द्र जैन मिनिएचर पेंटिंग्ज काम वेस्टर्न इण्डिया, सारामाई मनीलाल नवाब, अहमदाबाद, १९४९
- [१२२] मोतीचन्द्र सारतीय वेशभूषा, मारती मण्डार, प्रयाग, वि० सं० २००७ मोतीचन्द्र - सार्थवाह, बिहार राष्ट्रभाषा परिषद्, पटना, १९५३
- [१२३] मोनियर विलियम्स संस्कृत-इंग्लिश डिक्शनरी

## सहायक ग्रन्थ-सूची

- [१२४] मोहनलाल महतो जातककाळीन भारतीय संस्कृति, बिहार राष्ट्र-भाषा परिषद्, पटना, १९५८
- [१२५] बार० एस० त्रियाठी हिस्टरी ऑव् कन्नौज, मोतीलाल बनारसीदास, १९५९
- [१२६] राखालदास (अनुवादक, गौरीशंकर होराचन्द ओझा) प्राचीन सुद्रा, नागरीप्रचारिणो सभा, वाराणसी, वि० सं० १९८१
- [१२७] राय कृष्णदास भारत की चित्रकळा, नागरीप्रचारिणी सभा, वाराणसी, १९९६ वि० सं०
- [१२८] रे डेविट बुद्धिस्ट इण्डिया, सुशोल गुप्ता लिमिटिड, १९५०
- [१२९] वाटर्स आन युवानच्वांग ट्रावल्स इन इण्डिया, रायल ऐशियाटिक सोसायटी, लन्दन, १९०४, १९०५ (भाग १-२)
- [130] वी॰ राघवन् यन्त्राज़ एण्ड मेकैनिकल कण्ट्राइवन्सेज़ इन ऐंश्वियण्ट इण्डिया, इण्डियन इंस्टीट्यूट ऑव् कल्चर, बेंगलीर, १९५६
- [१३१] वी॰ राघवन् नीतिवाक्यामृत आदि के कर्त्ता सोमदेव, जैन सिद्धान्त भास्कर, आरा
- [१३२] वी० वाघवन् सोमदेव एण्ड किंग भोज, जनरल झाँव द युनिवर्सिटी आँव गोहाटी, भाग ३, १९५२
- [१३३] वी॰ राघवन् ग्लीनिग्ज़ फाम सोमदेव सूरीज़ यशस्तिकक, गंगानाथ झा, रिसर्च इंस्टीट्यूट जनरल, भाग २, ३, ४
- [१३४] सरकार द वाकाटकाज़ एण्ड द अइमक कन्टरी, इण्डियन हिस्टॉरिकल ध्वाटरली, भाग २२
- [१६५] सरकार द सिटी ऑव् बंगाल, भारतीय विद्या, जिल्द ५
- [१३६] सरकार स्टडीज़ इन द ज्योग्राफी ऑव् ऐंशियण्ट एण्ड मिहि-एवळ इण्डिया, मोतीलाल बनारसीदास, १९६०
- [१३७] सालेटोर द सदर्न अइमक, जैन एन्टिक्वेरी, भाग ६
- [१२८] सालेटोर लाइफ इन द गुप्ता एज़, पापुलर बुक डिपो, बम्बई, १९४३
- [१३९] सालेटोर मिडिएवळ जैनिज़म, करनाटक पब्लिशिंग हाउस, बम्बई
- [१४०] एस० आर० शर्मा जैनिजम एण्ड करनाटक कल्चर, करनाटक हिस्टॉ-रिकल रिसर्च सोसायटी, धारवार, १९४०
- [१४१] शिवराममूर्ति अमरावती स्कल्पचर्स इन द मद्रास ग॰ म्यूजियम, मद्रास, १९५६

## यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

- [१४२] हीरालाल जैन जैन शिकालेख संग्रह, भाग १, माणिकचन्द्र जैन ग्रन्यमाला, बम्बई
- [१४२] एच० सी० चकलदार सोशक काइफ इन ऐशियण्ट इण्डिया, स्टडीज इन कामसूत्र, ग्रेटर इण्डिया सोसायटीज, कलकत्ता, १९२९

# पत्र-पत्रिकाएँ आदि

- [१४४] अनेकान्त, वीरसेवा मन्दिर, सरसावा
- [१४४] इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वाटरली, कलकत्ता
- [१४६] इम्पीरियल गजट ऑव् इण्डिया
- [१४७] इण्डियन हिस्ट्री कांग्रेस प्रीसीडिंग्ज
- [१४८] जनरत ऑव् गंगानाय झा रिसर्च इंस्टीट्यूट, इलाहाबाद
- [१४९] जैन ऐण्टिक्वेरी, आरा
- [१५०] जैन सिद्धान्त मास्कर, आरा
- [१५१] भारतीय विद्या, बम्बई
- [१५२] बुलेटिन ऑव् द डेक्कन कालिज रिसर्च इंस्टीट्यूट, पूना
- [१५३] ब्रजमाधुरी, मथुरा
- [१५४] श्रमण, वाराणसी

# अनुक्रमणिका

अ

अंश १७३ अंशुक **१**०, ११, १२१, **१**२५, १२९, १३०

अंकुश १६, २०९ अंग १४०, १६५,१७९, २५७, २६७, २८६

अंगद १३, १४७
अंगदि २३५
अंगरक्षक १३२
अंगदिज्जा ९९
अंगारपाचित ९, १०२
अंगिरा ७७
अंगुली १३, १४०, १४८, २१०
अंगुली १४८, १९७
अंगूर ११०
अंगूर ११०
अंग्र ११०

अंतःपुर १९, २०, ७४, १३७, २५३,

२७०. २९०

अंतगडदसाओ १२७ अंतरास्य १७३, १८३ अंताखी नगरी १९३ अंत्यज ७, ६१, १०६ अंघ २१, २६९ अंभ स्थामाक ९२ अंसुय १३० अकलंक १६१, १६५ अकलंक न्याय १४ अक्षमाला २३५ अक्षांश २७० अक्षोल ९८ अखरोट ९८ अगरचंदन १२३ अगह १३, १५७, १९० अगस्ति ९७, १०३ अगस्त्य ९७, १६६ अगहन ९२

अगहन ९२ खग्नि १८, ६३, ९०, ९२, ११३, १७१, २४३

अग्निदमन ९, ९७, १०३
अग्निपुराण २१८
अग्निमान्च ११५
अग्रवास्त्र (वासुदेवशरण) १२४, १२६
अग्नमर्थण ७९
अस्त्र ६६
अज ४५
अजगव २०२
अजंता १४३, १४४, १५६

अंडी ९७

अजयराज ५४ अजराज २८१ अजायबघर १५६ **छ**जीर्ण १०, ११५, ११६ अटिन १९, २००, २०३, २४८ घटारी १५२ मब्ह १९६ **ध**ड्ढमासक १९६ अतसी १२८ अतिथि ११४ ष्ठतिमुक्तककुमार ७४ अस्यशन ११२ মঙ্গি ৩৩ **धदरख ९७, १०२, ११२** अदिति १७४ खिंघपति २८१ अघोक्षज १७१ अघोवस्त्र १२७, १३४, १३६ अध्ययन १, ३, २३ अध्यर्ध १९६ अध्यशन ११२ मध्यासम २९ अध्यापक १३६ अध्याय ४, ६, १७, २०, २२, २७,

अनंग ६३
बनंतमती २९१
अनगर ८२
अनाथपिडक १९७
अनार ९८
अनारवान् ८३
अनीकस्थ १७९

अनुवंश १७०, १७३ अनुवाद ३३ अनुश्रुति ६९, ७०, १७०, २८२, २८५ अनुष्टुप् ५२ अमुख्यामः ४२, ७९ अनुसंघान २८४ अनुक १७३, १८३, १८५ अनुचान ८२ अनेकप १८१ अपकर्ष ७५ अपभंश ६. ५०. ५१, २३२ अपर १७३ अपरकला १६२, १६८ अपराजितपुच्छा १९, २४८ अपवाद ७४ अपिशल १४ अपेय ७६ अप्रत्याख्यानाचरण ७२ अब्लर २७९ ध्यमध्य ७६ अभयमति ८, ४५, ७४ धभयरुचि ८, ४५, ७४ विभिचंद्र २७५, २९० अभिधानकोश २ अभिनय १७, २२३, २३५, २३९,

अभिनेता १७, २५०
अभिरक्षा ६९
अभिरुषितार्थ चितामणि २४१
अभिषादी १८७
अभोरु १०, ११८
अभोरु १०, १११

११९, ३०३

## शतुक्रम विका

अभ्यंग १०, ११३ वाजुन १० व्याप्त १०, ११३ वाजुन १० व्याप्त १०, १३९, २२३, २२४ वाण्येविता अमरकोषकार १२५, १२६, १३५, वाण्येवास्त्र १३८, १४७, १४९, १५५, २०४, २२३, २८० वाण्ये १९६ व्याप्त १३५, १५०, २११, २१४ वाण्येवाकणी व्याप्त १५ अमलक-देद्वली १९ व्याप्त १५ व्याप्त १८ व्याप्त १८

बमृता १०, ११८ बम्ल ९१, १०९ बयोध्या २१, १९५, २८२, २८७, २९१

अयोमुखपुंख २०३
धरजस्वला ८, ९०
धरब २८
अरबसागर २७०, २९८, २९९
अरबी १३२
अरमाइक १३२
अरिकेसरिन् ५, ३२, ३४
अरिकेसरी ५, २७, ३२
अरिमेद १०, ११९
अरुण १६२
अरुणांशुक १२९
अर्काट २८

सर्जुन १०, ९८, ११८, २०१, २०२ सर्थ २२, १८७, ३०३ सर्थवेदिता १७२ सर्थशास्त्र ३३, ३८, १२६, १३१,

अर्धकाकणी १९६
अर्धवंद्ध १८५
अर्धवण १९६
अर्धमाणक १९६
अर्धमाणक १९६
अर्थमाष १९६
अर्वन्त १८७
अर्लकार १३, १७, २९, १४०, १६०,

अलंकारशास्त्र १२,१४० अलक १५२, १५३ अलकजाल १३, १५२, १५३, २५९ अजनतक १३, १५७, २४१, २८० अलबतक-मंडन १५० अलब्ह्नी ८. ९० अलवर २७१ बलसी १०३, १२८, १२९ अलाब ९ अल्तेकर २८ अल्पना १८ अवतंस १२, १४०, १४१; १५९, २६१ अवतंसकुवलय १३, १५९ अवदंश ९. १०१. १०२ अवध ४० अवनद्ध १७, २२५, २२६, २२८ अवन्ति ६, २१, ४३, २६७, २८२,

अर्गला १८०

२८४. २९०

अवन्ति-सौम ९, ९६, ११६
अवस्था १७७
अवस्थानुकरण १७, २३६
अवती ७२
अशीक १८, १००, २०८
अशोक १८, १७०, १८४, २४२
अशोकरोहिणी २४१
अश्मन्तक २६, २६८, २७७, २८७
अश्मन्तक २६८
अश्व १४, २९, १०४, १८२, १८३,

अश्वचोष ४६
अश्वचालक १८७
अश्व-चिकित्सा १६६
अश्व-प्रचिकित्सा १६६
अश्व-प्रचिकित्सा १८६
अश्व-प्रचिक्त १८६
अश्व-प्रचिक्त १८६
अश्ववाहक १६६
अश्वविद्या १६१, १६६, १८२, १८७
अश्वविद्या-विशेषज्ञ १८७, १८८
अश्वशाला १९, २५१
अश्वशाला १९, २५१

अष्टमाग १९६
अष्टवक्र १३१
अष्टवक्र १३१
अष्टांगसंग्रह १००
अष्टांगहृदय ११९
अष्टांच्यायी १६४, १९६
असण २०८
असि ६९

असिधेनुका १६, २०३, २०४, २०५ असिपत्र १६, २०७, २७७ असिपत्री २०३ अस्ताचल १३९, २९५ अस्त २११, २१५, २१८ अस्सक २६८ अहंकार ८२ अहिच्छत्र २१, २८२, २९४ अहिच्छत्र ११, २८२, २९४ अहिच्छत्र ६१ अहोबल २३२

आ

आंगिक १७, २३५, २३६

लांघ्र १५१

लांघ्र १५१

लांघ्रभृत्य २८९

लांवला ९७, ११०

लांक ११९

लांकाश ११०, २०८

लांगा ९९

लांगा ९९

लांगा ९९

लांगा २५१

लांच्यांच २९

लांच्यांच २९

लांचार २, १६, ६०, ७७, १७२, १९८

आचारांग १२६, १२७, १३० आचारांग-चूणि ११ आचार्य ३२,४५,११९,१७०,१७७, १७९

## अनुक्रमणिका

आजीवक ८, ७५ आज्य ९, ९६, १०२ आटा ६. ८५ बाटोप ११७ धातप ११३ आतोद्य १७. २२४ आत्मविद्या ८१ बात्मा ७६, ८३ आदेशमाला १३, १४४ आघोरण १७९ आनक १७, १८४, २२५, २२८ बानुपर्वी ३१ आपण १९१ आपस्तम्भ ९२ आपिशल १६१, १६२, १६३ आपिशला १६३ आपिशलि १६३ बाप्टे २२, २१९, ३०४ आभरण २४१ आभूषण १२, १३, २२, २९, ६५, ८६, १४०, १४१, १४४, १४६, १४७, १४८, १५० १९५, ३०३

आम्नाय ८२ शाम ९७, १०९, २९४, २९८ आमड़ा ९७ शामला ९५ आमलासारकलश २४८ आभिक्षा ९, १०७ आमेर ५२, ५३ आम्र ९, ९७, १०३

आम्रातक ९, ९७, १०३ बायाम १७२ आयास ११३ आयु ७५, ८९, ९४, १७२, १७७, १८३ आयध २९, २०८, २०९, २१५, २१६ आयुर्वेद १०, १४, २२; १०१, ११४, आयुर्वेदविशेषज्ञ ११९ आयूर्वेदाचार्य ११९ आरंभी ४८ **बार्द्रक ९. ९७** आर्थिक १५ आर्य ३८ आलानस्तंभ १८० आलाप ७७. ७८ आवर्त १८३, १८५ वावान ११, १२, १२१, १३६, १३९ बावास ७७, ७८, २५१ आवेदिता १७२ आशाम्बर ८१ आश्यान १५२ आश्रम ७३, १७४, २९६, २९७ आश्रमवासी १२, १३६ आश्रम-व्यवस्था ७, ७३, ७४ बारवास २७, २९, ४२, १४८, २२३,

आसन ९८ आसनावकाश १७३ आसाम १२४, १२९ आस्तरक ७, ६४ आस्थानमंडप १८, १९, २५१

आम्रवन २९८

299

## यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

Ę

बाहत १९६ बाहार १११ बाहार्य १७, २३५, २३६ बाहुति १०१

इंदीवर १८४

इ

इंदुमित २०८ इंदोर २८८ इंद्र १२, १४, ३४, ३६, ३८, ३९, ११९, १४०, १६२, १७५, २०७, २०८, २४५

इंद्रकच्छ २१, २६९, २८८ इंद्रगौमिन् १६३ इंद्रघनुष १२२, २५८ इंद्रनोल १४५ इंद्रपुरी २६९ इक्षु ९६, १०९ इटालियन ३३ इतिहास २, २८, २९, ३६, ३९, ४०,

इस १८१ इसचारी १४, १६५, १७८ इलायची १०२ इलाहाबाद २८६ ईडर २०७, २१० ईरान ११, १३२

ਚ

चप्रसेन २७२ चच्छ्वास २४१, २६३ उज्जिंघिनी २१, ४३, ४५, **१**३८, १९४, २६२, २८२,*२८४,* २८७, २९**९** 

उज्जैन २**६७** उडुप ६४

चड़द ९४, १०७, १०९, १११

उड़ीसा २२७ उत्कर्ष ७५ उत्कल २७१ उत्बनन २८४ उत्पत्ति-स्थान १७२

उत्पल १२, १४१, १४२, १५९

उत्सव १४१ उत्सेघ १७२ उत्तम २१०

उत्तरकनारा २७२, २७३, २७८ उत्तर प्रदेश ९३, २७६, २८०, २८२,

२८४, २८५

उत्तर मथुरा २१ उत्तराध्ययन २०८

उत्तरापथ १३५, २०४, २०५, २१०, २११, २१५

उत्तरीय ११, १२, ६०, १२१, १२८, १३५, १३६, १३७

खतुंगतोरण २४९ उदम्बर ९ उदयगिरि २७६ उदयन-कथा ६ उदयसुंदरी २७३ जदयाचळ १४५ २

उदयाचल १४५, २९५

उदर २६३ उदवास २९९ उदारहार १४६

#### 19

| जनक्रमाणका |  |
|------------|--|
|            |  |

उदासीन ८२

उदुम्बर ९८

**उद्धत** २३९

उद्यान १४०

उद्यानतोरण २५७

उद्योगी ४८

उद्योतनसूरि ६, १०, ५०, १२२

उद्वर्तन १०, ११३

उद्वसित २५०

उन्माद १४५

उपचार १७८

डपदंश १०२

उपदेश ९

उपघान १२, १२१, १३७

उपनिषद् १०८

उपमा ६५, १२८, १४३, १५६,

२०७, २१३, २१४

उपमालंकार १३५

उपमुद्रा ७६

उपलेप २४१

उपवन १४३

इपशम ७२

उपसंज्यान ११, १२, १२१, १३६,

१ ३७

उपसर्ग २८२

**उपहार** २४९, २७१, २७३, २७४,

२७६

उपाच्याय ७, ६०, ७७

उपासकाध्ययन २, ३१, ४९, ४५

उबटन ११३

उमास्वाति १६४

उरोमणि १७३

चर्द् २५७

उमिका १३, १४०, १४८

उर्व १५

चल्लोच १३९

उवासगदसा ९३

उष्णीष ११, १२, १२१, १३५, १४१

उस्ताद २२३

ऊ

ऊँट १०७, २७८

**ऊन १२४, १२५** 

ऊनी १२

ऊमर ९८

करू ७०, २३७, २३८

ऊर्घ्ववात ११७

ऊर्व १६८

ऊषर १९०

秜

ऋग्वेद ९२, ९४, २,०८, २१८, २३६

ऋतु ८, ९५, १०९, ११४, १२५,

१४६, २५७, २९६

ऋतु-चर्या १०९

ऋषभदेव ६९, ७०, २२४, २४२

ऋषि ७७, ८१

ऋषिक १९३

ए

एकचक्रपुर २१, २८३

एकदेशसंयम ७७

एकपाद २८३

एकमासक १९६

एकानसी २१, २८४
एकावली १३, १४०, १४४, १४५
एकेन्द्रिय ६८
पण १०५
एरंड ९, ९७, १०३
एविह ९, ९७

ऐ

ऐंद्र १६१, १६२, १६३ ऐंद्र=याकरण १६३ ऐरावत १८, १७२, २४३ ऐलक ७७

ओ

भोझा ४० ओघनिर्युक्ति २०९ भोदन ९९ भोमप्रकाश ९४, ९९, १०० ओष १८३

औ

धीजार १८९ ओदायन २६९ धीरभ १०५ ओर्व १६८ धीषधि १०, ११८

क

कंकण १३, १४०, १४७, १४८

कंकाहि २१, २८४ कंकोल १३ कंगरा २१० कंचुक ११, १२१, १२२, १३१, १३२ कंठ १५, १६८ कंठिका १३, १४०, १४४, १४६ कंठी १३ कंडू ११५ कंद ९, ९७, १०३, १०९, ११० कंषा १२, १२१, १३७, १३८ कंघरा १७३, १८३ कंबोज २१, २६९, २७० कंमलकेयूर १५९ कंसहंसक १५१ ककडी ९७ कक्भ ९, ९८ कच १५२ कचनार १२, १४१, १५९ कचौड़ी १११ कच्छ २६९ कच्छोटिका १३७ कछुटिया १२, १३७ कज्जल १३, १५७ कटाक्ष २३७ कटार १६, २०५ कटाहद्वीप १९३ कटि १३, २०, १४८, १४९, १५९, कणय १६, २१०

कणयकोणप २१०

कण्व ९२ कथरी १३८ कथा २, ६, **२**८, ४२, ४५, **१**७४, १९७, २११, २७२, २८७, २९१

कथाकोष ५१ कषावस्तु २, ६, २८, ४२, ४६, ४८ कदंब २७२. २७३ कदल ९, ९७ कदलीकानन २५७ कदलीप्रवालमेखका १४, १५९ कनकगिरि २१, २८४ कनपटो १५४ कनफूल १२, १४३, १५९ कनारा ४० कनिष्क १३४, २१० कनेर १४३ कन्त्रसिद्धान्त १५, १६७ कन्नड ६, ५०, ५३ कन्नड़कवि ३३ कन्नोज ४, ५, ३४, ३६, ४० कन्या ८, ८९, १७४, १९५ कन्यादान ९० कपाल ७६ कपास १४४ कपित्य ९. ९८ कपोल २०, १४१, १७३, २६२ कफ १०८, १०९

कबरी १३, १५२, १५७, २०७, २७७

कमल १४२, १५९, १८४, २१३

कमलवापी २६० करटा १७, २२५, २३० करटी १८१ करघनी १३, २०, ८७, १४६, १४९ २६२

करपत्र १६, २१२ करवाल १६, ७६, २०६ करहाट २१, २७०, २९५ करि १८०, १८१ करिकलाम १७२, १७३ करि-मिथुन २६० करिविनोदिविलोकनदोहद १९, २५३ करीमनगर ३२ करण २३१ करेला ९७, ११२ करींत २१३ कर्मांद २१८ कर्ण १८३, २०१, २०२ कर्णपूर १२, १४, १४०, १४१, १४२,

कर्णकूल १४, १४३, १५९ कर्णाट २१, २७० कर्णाटक २१, ३८, १४२ कर्णाभरण १४० कर्णाभूषण १२, १४१ कर्णावर्तस २०, १४२, १४३ कर्णिका १२, ७६, १४०, १४१, १४३ कर्णिकार १५७ कर्णोत्पल १२, १४, १४०, १४१, १४३,

कर्तरी १६, २०४

कमर १४०

कमठ ९, १०४, २८२

कमलकेयुर १३, १५९

# यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

80

कर्त्रन्वय ७० कर्दम १३० कर्नाटक २८, १४२ कर्पट १२१ कर्पूर १३, १०१, १०२, १५८, २४४,

कर्म ८२ कर्मग्रंथ ७ कर्मद ७५, ७६ कर्मदो ८, ७५, ७६ कर्मभूमि ६९ कर्म १९६ कलम ९, ९२ कलम ९, ९२ कलम इंस ९, १८५ कलहंस ९, १८५ कला २, १३, २८, २९, ६२, १३५, १४४, १५०, १६७, १८९, २०९, २४१, २४५

कलाई १३, १४७ कलाप १५३ कलाप १५४ कलावित् १५४ कलाबत्तू १२७ कलाविनोद २९ कलि ९, १०, ९६, ११९ कलिंग २१, ४५, ६३, ९७, १९४,

कलियुग ६९ कल्चुरी २७९, २८९ कल्चुरीविज्जल २७९ कल्पना १८०

कल्पनी २०४ कल्पवृक्ष २६७ कल्पसूत्र १६२, २०७, २१०, २२६ कल्याण २७३ कवि १५, १६१, १६५, १६८ कविकल्पद्रम १६२ कश्मीर २७०, २७२ कषाय ७२, ९०, १०९ कसरे शीरीं २५७ कसैला १०१ कस्तूरी १३०, २५४, २९२ कस्तूरीमृग २९४ कस्बा २७८ कहानी ६ कहापण १९६ कांकरौली २२६ वांखुर १२९ कांच १३ कौंचन १८४ कांचिका १४९ काँची १३, २१, १४०, १४८, २३७, २३८, २७१, २७६ कांचीवरम् २७१, २७६ कांजी ९९, १०३, १११, ११६ कांड २०३ कांसा १५१ काकणी १९६ काकंदी २१, २८४ काकमाची ९,९८, १११

काठियावाड २८७

कातन्त्र १६२, १६३

कात्यायन १३०, १९६

कादम्बरी २, ५, ४२, ४५, १३३, १६९, २५५, २५९, २६० कान १५९ कान्यकुब्ज ३४, ३५, ३९ कापालिक ८, ९, ४९, ७६, ७७, १०४ काबुल १३२ काम २९, ११३, १८७ कामकथा २५५ कामकृत १८६ कामदेव ८६, २४२ कामधेनु १९२ कामशास्त्र १४, १५, १६२, १६७ कामसूत्र ११९, १६७, १६८ कामिनी १८ काम्पिल्य २१, २८४, २८५ कारण ११५ कारवान लीडर १९८ कारवेल ९, ९७. ११२ काराकोरम १९३ कार्तिकेय २१७ कार्दमिकांशुक १२९ कार्षापण १६, १९५, १९६ काल ७२ कालपष्ठ २०१. २०२ कालसेय ११६ कालागृह २५४ कालिदास २, ६, १०, १५, २८, ९२,

९३, १२२, १२७, १२९, १३२, १५३, १५५, १६८. २०८, २२७, २५६, २७६, २८०, २९४, २९७ कालिदासकानन २१, २९४

काली २०९ काली मिर्च १०१ कावेरी २७० काव्य १, २, १४, १५, २७, २८, ४६. ५१, १६२, १६८ काव्यशास्त्र ४६ काव्यालंकार १४२ काशिका १६३ काशिकाकार २२८ काशिराज ११९, १६२, १६६ काशी २१, १२८, २७१, २७२, २८९ काशी विश्वविद्यालय ४ काश्मीर १३८ काषाय ११३ काहला १७, २२५, २२६ किंजल्क १८४ किंपिरि २४७, २४८ किन्नरगीत २१, २८५ किरात ७, ६६, १०६, २९५ किरातराज २९५ किरातार्जुनीय ६६ किरीट १२. १४० किसलय ९, ९७, १०९ किस्थवार २९८ कीय ३, ३०, १६६, १८८ कोर २१, २७२ कीतिलता २५७ कीर्तिसाहार २५० कीतिस्तंभ ३२ क्ंक्म १३, १५३, १५७, १९२, २४४, २५४ कूंजर १८०, १८१

कुंबी २३ कुंडल १२, ७६, १४०, १४१, १४४ कुंडिनपुर २७४ कुंत १६, २१२

कुंतल २१, १४१, १५२, १५३, १५४, २३७, २७२, २७३

कुंत**लक**लाप १३, **१**५३

कुंतलजाल १५३ कुंभ १८, १७३

कुंमकार ६३ कुंभड़ा ११२

कुंभी १८१

कुंभीर ९, १०४

कुओं ९५

कुक्कुट ४५

कुक्षि १७३

कुच १८७, २६३

कुटन १५४

क्कुठार १६, २११

कुत्ता ४४, ४६

कुमार १५, १६८

कुमारदास १६८

क्रुमारपाल २६३

कुमारश्रमण ८, ७७

कुमारसंभव २०८

कुमुद १५, १६९

कुम्हड़ा ९७

कुरर १०४

कुरवक ९, ९८, १६०

कुरवकमुकुछस्रक १४, १६०

कुरु २७२

कुरुक्षेत्र २७५, २८८

कुरुजांगल २१, २७२, २७५, २८८, २९०

कुरुर ९

कुर्कुट ९, १०४

कुल ६५, १७२, १७७, १८३ कुलकर्णी ( ई० डी० ) ३१

कुलटा ४४

कुलाचार्य ७६

कुलिश १८५

कुलोर ९, १०४

कुलूत २१, २९३

कुल्योपकंठ २५७

कुल्लूवेली २७२

कुल्हा**ड़ी २११** कुवलय १४१, १४२, १५९

कुवलयमाला १०, ५०, १२२, २८०

कुवलयावतंस १४२ कुवेर १९, २४५

कुशाग्रपुर २१, २८५

कुष्ट ११५

कुसुमदाम १४७

कुसुमपुर २१, ३८, २८६

कुसुमाविल ४५, १०५

कुसुम्भांशुक १२९

कुप ९

कूर्चस्थान २०, २५५

कूर्पासक १३१, १३३

कूर्म १०५

कृतयुग ६९

कुपाण १६, २०५

कृपाणी २०४ क्रपीट १८३ क्रषक १४८ क्रिष १५, ६९, ७०, १८९ कृष्ण ६८ कृष्णकान्त हन्दिकी ३, ३० कृष्णराज २७, ३९, २८९ कृष्णवर्णा २७२ कृष्णा २७०. २७९ केंकडा १०४ केंचुली १२२ केंद्र २८४, २८५ केकट १५ केडा १९४ केतकी २३५ केत्रकांड २४८ केत्कांडचित्र २४८ केय्र १३, १४७, १५०, १५९ केरल २१, २७३, २७४ केला ९७. १११ केवलज्ञान २४५ केश १३. ६५, १५२, १७३ केश-धूपाना १५२ केशपाश १३. १५२. १४४ केशप्रसाधन १५३. १५४ केशविन्यास १५२, १५४, १५५ केसर १५७, १८३, १९०, २५६, २७२ कैंची १६८, २०४ कैंथ ९८ कैकट १६९

कैलाशचन्द्रशास्त्री ३१ कैलास २१, २९४, २९७ कैलासगिरि २९९ कैलास लांछन २९४ कैवर्त ६४ कोंग २१ कोंपल ११० कोक ९, १०४ कोकक १६७ कोकूंद ९, ९८, १०३ कोट ११, १३१, १३३ कोटीर १४० कोदंड २०२ कोदंडविद्या २०३ कोदंडाचनचातुरी २०३ कोद्रव ९२ कोथ ११५ कोप ११३ कोपीन १२१ कोयंबटर २७३ कोयल १११, २२४ कोलापुरम २७५ को छिक १२६ कोली १२६ कोविद ६ कोश २२, ४३, १७३, ३०३ कोशल १३०. २८२ कोशकार ११ कोशा १३० कोशी २९६ कोष १९३ कोस २७५, २८४, २८६

कैलाश २७९

कैरव १२, १४१, १४२, १५९

### यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

१४

कोसम २८६ कोहना २७० कोहल ९, १५, ९७, ११२, १६९ कोहे विहिस्तून २५७ कौआ १११ कौंग २७३ कौक्षेयक १६, २०६ कौटिल्य ३३, ६४, १२६, १२८, १३१, १३२, १३३, १९६, २१२,

कोपोन ११, १२, १३५ कोल ८, ९, ४२, ४९, ७६, ७८, १०४

कौलाचार्य २०६ कीरवृक्ष ९८ कौलिक ७, ६३ कीर**सागर (जे० १** कौशल २१, ४०, २७३, २७९ कीरस्वामी ७६, १ कौशाम्बी २१, २८६ कौशेय **१०**, ११, १२१, १३०, १३१, क्षुमा १२८, १२९

कतु ७७

कथकैथिक २१

कथकैथिक २७१

क्रीड़ा १४१

कीड़ाकुत्कील २५७

क्रीड़ाप्रासाद १९

क्रीड़ामयूर २६९

क्रीड़ावापी २०, २५५

क्रीड़ाहंस १५१, २५९

क्षणिकचित्र २४४ क्षत्र ७, ६१ क्षत्रिय ७, ५९, ६१, ७०, १०४, २८२

क्षपण ८१

क्षपारस ९, ९६
क्षमाकल्याण ५२
क्षय ७२
क्षयीपशम ७२
क्षार ९०
क्षीर १०९
क्षीरकदंब २७४, २९०
क्षीरतरंगिनी १६८
क्षीरवृक्ष ९८
क्षीरसागर (जे० एन०) ३०, १२८
क्षीरस्वामी ७६, ११९, १३९, १४३,

१३१, क्षुमा १२८,१२९ २७४ क्षुल्लक ७७ क्षेत्र ७२ क्षेपणिहस्त १६,२**१**९ क्षेमीश्वर ३८ क्षौम ११,१२८

ख

खंभात २९८ खट्वांग ७६, ७८ खड्ग १६, २०५ खड्गयष्टि २०५ खड़ाऊँ ७८ खदिर ११९, २१४, २१६, २१७

क्लिप्ट २२

कोंच ९

कौंच १११, १०४

## अनुक्रमणिका

खरदंड २०२ खर्जुर ९८ खांड १०१ खाण्डव ९, १००, १०२ खातवलय २५७ खाद्य ८. ९१ खाद्यसामग्री ९२ खानपान ९१ खाल १२४ खिलोना १३२, १५३, १५४ खीर ११० खुखुन्दू २८४ खुजली ११५ खुर १८३ खुरली २०१, २०३ खुराशान २८१ ख्शास्त्रचन्द्र ५४ ख्सरू परवेज २५७ खेत ६२ खेरखाना १३२ खेस १३८

ग

गंगकोंडा २७५ गंगघारा २७, ३२, ३९ गंगा २१, २८३, २९६, २९७, २९८,

गंगाघारा ५ गंगापटो १२२ गंगापुर २७५ गंजम २७१ गंडक २९६ गंघ १८४ गंघमादन २१, २९४ गंघर्व १८७, २२३, २८० गंघर्व किव ५१ गंधार २७० गंघोदककूप २०, २५५ गज १४, १९, २९, १७४, १७५, १८०, १८१, १८४, १८५,

गजदर्शन १७९ गज-परिचारक १४, १७०, १७९ गजमद १८४ गजविद्या १४, १६१, १६५, १७०,

गजवैद्य १७९ गजशाला ४३, २५१ गजशास्त्र १४, २२, १७०, १७२, १७३, १७६, १७७, १७८, १७९, १८०, ३०३

गजशास्त्रविशेषज्ञ १७८
गजशिक्षा १४, १७०, १७९
गजसुकुमार ७४
गजोत्पत्ति १७३
गड़रिया ६२, १४८, १९७
गणपति १५, १६९
गणपतिशास्त्री १२८, २०७, २१०,

गणित १४ गणितशास्त्र १६५ गणेश १७०, १७९ गति १७३, १७७ गदरी १२

गदा १६, २१३, २१५ गद्य १, ४, २७, २८, ५२ गन्ना ९३ गरुड़ २०८ गरुड़पुराण १६६ गर्जक २०६ गर्भ ८६ गर्भान्वय ७० गिमणी ८६ गल ६४ गला १४०, १४४ गवय १२२ गवाक्ष १८, १५२, २९९ गव्यण १०५ गव्यति २७५, २८६ गांगेय २०२ गांडीव २०१, २०२ गांघार २२४ गांधारी २०९ गाँव ८० गात्र १८३ गाथियन ११९ गाय ३७, ९५, १०७, २७८ गायत्री १०, ११९ गारवदास ५४ गिरिक्टपत्तन २१, २७४ गिरिनार २८१ गिरिसोपा २७८ गिलाफ ११, १२८ गीत ६५, ८६, २२३ गीतगांधर्वचऋवर्ती १७ गीतगोविन्द १२७

गुंजा १९६ गुग्गुल ८० गुजरात ३, ११, १९, ३०, १२४, २५१, २७८ गुजराती ६, ५० गुड़ ९, ९३, ९४, ९६ गुण १८३, २०३ गुणस्थान ६९, ७२ गुणस्थानवर्ती ७२ गुणस्यूत २०१ गुणाढच १५, १६८ गुदा ११७ गुथनियाँ २१९ गुप्त ५ गुप्तकाल ९०, १५६ गुप्तयुग १३, १२७, १४५, १९६ गका २२६ गुरमानका १३२ गुरु ५, १४, ७३, १६५ गुरुकुल १४, ७३, १६१ गुरुचि ११८ गुर्जर ४, ५, ४०, २०५ गुर्जर-प्रतिहार ३४ गुलबर्गा २७३ गुल्फ १३३, १४६ गुल्म १०, ११४, ११५, ११७ गुह्यक १६६, १८८ गुह्या ११, १२, १३७ गुलर ९८ गृहदीर्घिका १९, २८३ गृहवास्तु २५७ गृहस्थ ७२, ८१

गृहस्थममं ७१
गृहोद्यान २८३
गेगर २७८
गेरसोप्पा २७८
गेर २४१
गेह २५१
गेहुंबा १३१
गेहुं ९२, ९४, १०९, ११४
गोखुर ९, १०४
गोत्र ७, ६९
गोत्र कमं ६८
गोदान ८, १४, ७३, ८८, १६१
गोदावरी २१, २६८, २७०, २७९,

गोघ ७, ६२ गोघन २७८ गोघा २०३ गोधम ९, ९२ गोप ७. ६२ गोपाचल २७५, २८६ गोपाल ७. ६२ गोपिका ६२ गोपी ६२ गोफणहस्त २१९ गोबर २४४ गोमती २९६ गोमांस १०७ गोम्मटसार ७२ गोरखनाथ १० गोरक्षा ७०

गोल ४० गोलघर १६, २१९ गोलासन २१९ गोल्ल ४० गोविंदराम ३१, ३६ गोशाल ७५ गोशाला २७० गोशीर्षचंदन १५८ गोस्वामी २२६ गौड ३३. ४०. १३३ गौडमंडल २८६ गौडसंघ ५. ३३. ४० गौतम १४. १६६, ११९ गौतमबुद्ध २०८ ग्रंथ ११९ ग्रंथिपण १०. ११९. २८१ ग्रलहि १५, १६९ ग्राम २०, २१, २८२, २९१ ग्रामवृद्ध ६ ग्रीवा १७३ ग्रोटम ९५, १०९, १४६, २५७ ग्वाला ६२ ग्वालियर २५४, २७५, २८६, २८७

घ

घंटा १७, २२५, २३१ घन १७, २१४, २२५, २२९ घर्घरमालिका १४८, १५० घर्षण २७२ घास ३७ घो ९१, ९४

गोरस ९, ९६

गोरोचना १२५

घुँघुरू २३८ घुड़सवार १८७ घुड़सार २५१ घूँघर १५३ घृत ९४,९५,९६,१०९,११०,१८४ घोड़ा १२१,२२४,२७८ घोणा १८३

च

चंडकर्मा १०६ चंडकीशिक ३८ चंडमारी ४२, ४४, ४६, ७६, ७८, १०४, १३४, १३९, १५०, २००, २०५, २११, २१२, २१३, २१४, २१५

चंडरसा २७७
चंडातक ११, १२, १२१, १३४
चंडुपंडित १६३
चंदकांत १९
चंदन १९०, २५४
चंदेरी २५४
चंदोवा १२, ११०
चंदोर २९८
चंद्र १४, १८, १९, १६१, १६२,

चंद्रकवल १३, १५८
चंद्रकांत १४४, २५९, २७९
चंद्रकांतमणि २५९
चंद्रगुष्त ३८
चंद्रगोमिन् १६३
चंद्रातप १२

चंद्रद्वोप २७९ चंद्रनवर्णी ५६ चंद्रप्रभ ३४, ३५ चंद्रभागा २१, २९८ चंद्रम ५६ चंद्रमति ४३,४४,४५,४६,८६,१३५ चंद्रमंदिर २५० चंद्रमा ९५, १४५, १४६ चंद्रलेखा १०, ११८ चंद्रापोड १३३ चंद्रायणीस १६२, १६८ चंपक १२. १४१, १५९, चंपा २१, १४१, २६७, २८६ चंपापुर १९५ चैवर २३७, २३८ चकोर ११० चक्र १६, ६२, १८५, २१३, २१५ चक्रक ९, ९७ चक्रवर्ती २४२ चक्रवर्ती (पी० सी०) २१८ चक्रवाक ११० चक्षु ६८ चटगाँव २७९ चतुरश्र २३४ चत्रिन्द्रिय ६८ चतुर्वर्ण ६०, ६९, ७० चत्तारोमासक १९६ चप्पल ७८ चमडा २१८, २८४ चमर ९. १०४ चमार ६५

चमूर ९, १०४

चरक १४ ११०, ११९, १२०, १६७ चरकसंहिता ११९, १२० चर्मकार ७,६५, १०६ चर्मप्रसेविका ६५ चर्वी ११३ चष्टन १३४ चष्टनशैली १३४ चांडाल ७, ६३, ६५, १०६ चाँदो १६, १९६ चांद्र १६२ चांद्रव्याकरण १६३ चाणक्य ३८ चाणक्यनीति ३८ चादर १२, ७७, १३७, १३८ चाप २०२ चारायण १४, ११०, ११९, १२०, १६७

चारित्रमोहनीय ७२ चारुदत्त ६४ चार्वाक ७८ चालुक्य ५, ३९, २६८, २७२, २७३,

चावल ९२, ९३, ११० चाप २४७ चिउड़ा ९३, ९४ चिवा १०२ चितामणि १५, १९ चिकित्सा १४, १७० चिकुर १५२, १५५ चिकुरभंग १३, १५२, १५५ चित्र १८, २०८ चित्रकला १४, १५, १७, २९, १६२, १६७, २०७, २४१, २४२, २४४, २४५

चित्रपट ११, १२४ चित्रपटी १०, १२१, १२४, २५१ वित्रभानुभवन २५० चित्रशिखंडी ८, ७७ चिपट ९३ चिपिट ९. ९३ चिब्क १८३ विभंटिका ९, ९७ विल्ली ९, ९७, ११२ चीता २५९ चीन १०, ११, १२१, १२२, १२३, १२४. १२९, १३१, २५१ चीनांश्वक १०, १२३, १२४, १२९, १३० चीनी १०, ९४, १०९, १९३ चीवर ११, १२, १२१, १३६ चीवरक्खंधकं १३६ चुंकार २१, २८६ चुन्नीलाल शेष २२६, २३२

चुरी ९५

चुक २०, २६२

# यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

२०

चोटी २९६ चोल २१, २७, २७४, २७५ चोलक ११, १२१, १३१, १३३ चोला १३३ चोली ११, १३१ चोलकर्म ८८ चोलमंडल १९४ चोलाई ११२

छ

छंद २९ छकड़ा १९६ छवि १७२ छांछ १११ छाग १०५ छानी २०९ छाया १७२, १८३, २४१ छायामंडप २५७ छुरिका २०३

স

जंगली ६६ जंबा १८३ जंबीर ९८ जंबू ९, ९८ जंबूक १०, ११८ जगत्स्थित २९ जघन १८३ जटा १५२ जटाजूट १३, २३५ जटासिहनंदि ६९ जिटल ८, ७७

जिटराग्नि १०, ९५, १०८

जननी ८, ८८

जननेता १

जनपद ६, २०, २१, ४०, ४२, ४३,

१२४, १४६, १४७, १८९,

१९४, २६७, २७०, २७१,

२७४, २७५, २०६, २७८,

२८०, २८१, २८२, २८४,

जन्नकवि ५३

जबलपुर २८९ जमुना २८६ जम्म २९९ जयघंटा २३१ जयदत्त १६६ जयपुर ५३, ५४, २७१ जयसिंह, २७२ जल ९, ९५ जलकेलिवापिका २५७ जलचर १०४ जलजंत ९ जलवाहिनी, २१, २९४, २९८ जलीघ २५८ जब १७३. १८३ जसहरचरिं इ. ५०, ५१ जहाज १९४. २४७ जांगल २७२, २९० जांघ १६० जांघिया १३५ जातक १९५, १९६, २२६ जातकर्म ८७

जातरूप-मित्ति १९ जाति ७, ६५, ६६, ६९, १७२, १७७ २२३

जानकोहरण १६८
जानु १८३
जामदानो ११, १२४
जामुन ९८
जायसी १०, १२१, १२३
जाल ६४
जावा १९३
जाह्मवी २८३, २९७
जितेन्द्रिय ८१
जिनचंद्रसूरि ५५
जिनदास १९४
जिनदास १९४
जिनदास १९४
जिनमद्र १९४
जिनमद्र १९४

जिनसेन ५९, ६९, ७०, ७१, जिनास्त्रय १८ जिनेंद्र ३५, १४० जिनेन्द्रभक्त १९४ जिमरिया ९८ जिरहबस्तर ११, १३३

जिरहबस्तर ११, १३३ जिल्ला १८३ जीन २८४ जीवन ८, ८५ जीवनचरित्र २७ जीवंती ९, ९७, ११२ जुआड़ी १९१ जुआर ९३ जुरमानकह १३२ जुल्स २१९ जुहुराण १८७ जूं १३८ जूट १५२, १५७, २१८ जूड़ा १५५ जैत १९७ जैन १, २, ५, ९, ४७, ६७, ६८, ६९, ७२, ७९, १०३, २३६, २८०, २८२, २८५ जैन वर्म ७, ५९, ६८, ७०, ७१, ७५,

जैनमंदिर २८४ जैन मिनिएचर पेंटिंग्ज २४२ जैन साहित्य ७. ४७. जैन सिद्धान्त भास्कर ३८, ३९ जैन स्तूप आफ मथुरा २३६ जैनागम ७१, ७४, ७५ जैनाचार्य ५९, ८० जैनाभिमत ७, ६७ जैनेन्द्र १४, १६१, १६२ जैनेन्द्र व्याकरण १६४ जोघपुर २८० जो ७९, ९२, ९४, १०९, ११० ज्ञान ८३ ज्ञानकोति ५३ ज्ञानभूषण ५१ ज्या २००, २०३ ज्यारोप २०३ ज्योतिष २२, २९, ३०३ ज्योतिषी १३५

ज्वर १०, ११४, ११५, ११६

जुलाहा ६३

झ

झंपासिह २४८ झल्लरो १७, २२५, २३२ झालर २३२ झिल्लो २२६ झोल २०, २१, २९७ झेलम २९९

ट टाँड़ा ७, १६, १९२ टाप १८३ टिप्पण २२, २९, ३०४ टिप्पणो २२, ३०३ टीका २२, २९, ३१, ३३, ३६, ९१,

टोटी २५९ टचूडर २५७

ठ

ठक्कुर फेरु २४८ ठाणांग सूत्र २९८

ड

डंडा ६५ डंडी १५१ डमरु २३०, २३४ डमरुक १७, २२५, २३० डहाल २१, २७४, २७५, २९० डिंडिम १७, २२५, २३४ डिमडिमी २३४ डोडी ९७, ११२ डोरा २०१ डोरी २०० ढ

ढनका १७, २२४, २२८ ढल्हण ११९ ढाका २०९, २७९ ढुलकिया २२८ ढेकी ९३ ढोल २२८, २३२ ढोलक २३४

त

तं जोर १८२, २४५ तंजीर १६६, २७५ तंडुभवन २५० तंडुलीय ९, ९७, ११२ तंत्र २२५ तंत्र ८० तिकया ११, १२, १२८, १३७ तक ९, ९५, ९६, ११६ तक्ष २८० तक्षक ७, ६२ तक्षशिष्ठा २८०, २५१ तड़ाग ९ तत १७, २२५, २३१ तत्त्वचितक १ तत्त्वज्ञानतरंगिणी ५१ तत्त्वार्थवातिक १६५ तत्त्वार्थसूत्र ४८, १६४ तन्रह १८३ तपस्या ४५, २८२ तपस्विनी १०, ११८

# अनुक्रमणिका

तपोवन ७३ तमाल १५५ तमालदलधुलि १३, १५८ तमिल ६, ५०, ५५ तयोमासक १९६ तरकस २०३ तरंड ६४ तरणितीरणी २९८ तरवारि १६, १८५, २०६ तराई २९४ तराजू १५१ तरी ६४ तरोना १४३ तर्क २९ तर्कविद्या १६१ तर्कशास्त्र १४ तप ६४ तलवर २०६ तलवार ४२, ८३, २०३, २०५ तलहटी २९५ तहसील २८ तांडव १७, २२३, २३६, २३९, २४० तौत २१८, २२५ तौबा १९६, २३३ तांबुल १३, १५८ तांबुलवाहिनी २० तामलुक २८६ ताम्रचूड १११, १७१ ताम्रपत्र २९२ ताम्रलिप्ति १६, २१, १९३, १९४, २८६

तारा १४५ तार्किक १ तार्किकचक्रवर्ती ६ ताल १७, ९८, २२५, २२९, २३८ तालपत्र १४३ तालाब ९५, २६७ ताल १७३, १८३ तिकोना १२ तिक्त ९१, १०९ तिब्बत १९३, २९७ तिब्बती १६३ तिरहत ९३, २०५ तिर्यग्योनि २३५ तिर्यंचगति ४८ तिल ९९, १०९ तिलक २६२ तीक्ष्ण ९०, १०८, १०९ तीर्धंकर १८, २४२, २४४, २४५ २८२, २८५ त्रंगभद्रा २७८ तूरग त्र्रंगम १८७ त्रही २३३ तुर्किस्तान १९३ त्लाकोटि १३, १४०, १५० तुवग्तरंग ६४ त्रषारगिरि २८१, २९६ तुहिनतर २०, २५५ तुंबी २३२ तूर १७, २२५, २३३ तूर्य २३३ तेज १७७

तार २१८, २२५, २३२

तेल ९ तेलो ६३ तेलुगु १६४ तैत्तरीयब्राह्मण ९४ तेत्तरीयसंहिता १६३ तैल ९६ तोयश्यामाक ९२ तोरण ८७, १८५, २८२ तौर्यत्रिक २२३ त्रयध २३४ त्रयी ६७ त्रस ७२. त्रापुषमणि १४७ त्रिक ७७. १८३ त्रिकट्क ९९ त्रिचनापल्ली २७५ त्रिदश १५, १६९ त्रिपुरी ३७, २७९, २८९ त्रिभुवनतिलक १८, १९ त्रिभवनतिलकप्रासाद २४९ त्रिमाष १९६ त्रिवला २३० त्रिवली २०, २६२ त्रिविला १७, २२५ त्रिविली २३० त्रिवेदी ७, ६०, ६१ त्रिश्ल १६, २१५, २१७ त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र २८५ त्रीन्द्रिय ६८ त्रेतायुग ६९

थ

थल**चर** १०४ धान १२३ थाली १५० थैला ६५

द्

दंड १६, ६५, २१४, २१५
दंडि २८
दंति १८१
दक्षिणमथुरा २१
दक्षिणमथुरा २१
दक्षणपथ ३५, २७०
दक्तक १६२, १६७
दघि ९, ९४, ९६, १०९
दघीचि १३२
दघ्नापरिप्लुत ९, १०२
दमकलोक १८०
दया ६९, ८३
दरद ९, ९६
दरवार १२५, १३३, २३४, २७७,

दरबारेआम १९ दर्दरीक ९, ९८ दर्दुर २२७ दर्शन २८ दर्शनमोहनीयकर्म ७२ दशकुमारचरित ६० दशक्षक १८३ दशक्षक १७ दशक्षककार २४० दशा १८३

त्वष्टिक १६२

दशार्ण २१, १४३, २७५, २७६ दही ९१, ९४, १०२ दहेज १२७ दाक्षिणात्य १३५, १४६, १५७ दाक्षी १६४ दाख ९८, ११० दाडिम ९८ दादागुर ४० दान १८० दानपत्र ५, २७, ३२, ३३, ३४ दानशाला २६७ दार्शनिक १५, २२, ३०, १६९, ३०३ दाल ९१. ९४ दासी १५० दाह ११३ दिगम्बर ८० दिग्वलयविलोकविलास २५३ दिवाकर मित्र १४५ दिवाकीति ७, ६३, ६४ दीक्षा २७४ दोक्षान्वय ७० दीदिवि ९, ९२, ९९ दीर्घतप १७५ दीर्घतपा १७५ दीर्घनिकाय २६९ दीर्घिका २०,२५५,२५६, २५७, २६४ दुंदुभि १७, २२५, २२७ दु:ख ७५ दुक्ल १०, ११, १२१, १२५, १३७, २३५. २५३ दुग्ध ९, ९४, ९५, ९६, १०२, १०९,

दुपट्टा १२ दुर्गा २१७ दुर्जर १० दुर्योधन २१३ द्रवीसा २४९ दुस्फोट १६, २१३ द्रत १३७, १४०, २०४, २११, २१७, २५० दुतिका ८, ८८ दूध ३७, ८३, ९१, १०७, १०९ दिधया १२८ हरमान्दा १०, ११५, ११६ दति ६५ हरय २३६ देव ३४, ९० देवता १२. ४८, २०७, २०९ देवनंदी १६४ देवपुजा ११०, ११४ देवभोगी ७, ६०, ६१ देवराज ३६ देवरिया २८४ देवलोक १७५ देवविमान १८, २४३, देवसंघ ४. ५. ३२. ३३ देवसूरि ५४ देवांत ५, ४० देवालय २८३ देवी १२. २०७. २०९ देवेन्द्र ३५, ५५ देश २०, ७२, १७२, १७७

१८४

देशक ८, ७७

देशयति ८, ७७

### यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

२६

देशव्रती ७२, ७७ देशसंयम ७२ देशी ७ देहदाह ११५ देहली २५४. २५७ दोहद ८६, १०५, २९८ दौंनी १९० द्रविड ३३ द्रविडसंघ ३३ द्रामिल १४३ द्रत २३९ द्रोण ७५, २०२ द्वापर ६९ द्विज ७, ६०, ६१, ९० द्विदल ९, ९४ द्विप १८१ द्विमःष १९६ द्विरद १८१ दीन्द्रिय ६८ द्रोप २८३ द्वेमासक १९६ द्रचाश्रय २०८

ध

घत्रा ११९, २२६ धनंजय १७, २३६, २४० धनदिधाल्य २५० धनु २०२ धनुर्धर २०२ धनुर्धर २०२ धनुर्वेद २२, २००, २०२, २०३ धनुष १६, २००, २०१, २०३ घनुष-विद्या २०२, २०३ घन्वन्तरो १४, ११९, २२३ घन्वी २०२ घम्मिल १५५ घम्मिलविन्यास १३, १५२, १५५ घरण १६, १९६, २४९ घरोहर १६, १९८ घर्म २८, ६७, ६९, ७४, ८२, १७३,

धर्मधाम २५० धर्मशाला २६७, २८३ धर्मशास्त्र ६७, ८९ धर्माख्यान १४, १६१ धर्माचार्य १ धवल १२७ धसान नदी २७६ धातु २३१. २३३ धात्री ८, ८७, ८८, ८९ धात्रीफल ९, ९७ घान ६२, ९३ घाम २५१ धारवाड २८, २७२, २७३ घारागृह २५७ धार्मिक ३० धारोष्ण ६५ घिषण १४, ११०, ११९, १२०, १६७ धिष्ण्य २५१ धीरप्रशान्त २३६ धीरोदात्त २३६ धोरोद्धत १७, २३६ धीरललित २३६

घीवर ७, ६४, १०६
घूप १५२
घूपवास १५२
घूछिचत्र १७, १८, २४३
घैदत २२४
घोतो १३६
घोतो १३६
घोतो ६३
घ्यान ७९, ८२
घ्यानमुद्रा २३५
घ्वा ६३, १८५, २०८

न

नंद ३८
नंदीदुर्ग २७३
नकुल १११
नख २६२
नगर २०, २१, ८०, २७६, २८२
नगरी २७२, २९९
नगरा २२८
नगन ६१
नजर ११०
नट ७, ६५
नदी २१, ४३, २७२, २९७, २९८
नभचर १०४
नमक ९३, ९६
नमकीन १०१, १०९

नमदा १२४ १३८ २८४ नमस्कार १४० नमेरु ९, ९८ नर १४, १६६, १७९ नरक ४८ नरेन्द्र ३५ नरेश २७, २८, २२६, २६८ नर्तकी १०२ नर्मदा २१, २७८, २८८, २९८ नल २०२ नलक ६३ नवनीत ९, ९५, ९६, १३१ नव्यानव्यकाव्य १६१ नहर २०, २५७ नहरेविहिश्त २५७ नहुष २०२ नाई ६३ नाग १४५, १८०, १८१ नागनगरदेवता १५५ नागरंग ९, ९८ नागलोक २११ नागवल्ली ९८ नागव्स १३१ नागानंद २०८ नागार्जुन १४५ नागेशनिवास २५० नाटक १४, २८, ३८, २३४ नाटच १७, २९, २२३, २३६ नाटचमंडप २३४ नाटचशाला १७, २२३, २३४, २३५ नाटचशास्त्र १५, १६७, २२४, २२७ २३२, २४०

### यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन

26

नाद २२६ नाथुराम प्रेमी ३१, ३८, ४० नापित ६४ नामकर्म ६८ नामि २० नाभिगिरि २१, २६२, २९०, २९४ नायक १७ नायिका १७, १४६ नारद १४, १६६, १७९, २६१, २७४ नाराच २०३ नाराचपंजर २०३ नारायण १५, १६८ नारिकेल ९, ९८ नारिकेलफलांभ ९, ९६ नारियल ९८, १०९ नासिका १८३ नास्तिक ८, ७८ निंदा ८२ निकाच १८० निचल १३८ निचल १३९ निचुलक १३९ निचोल १२, १२१, १३८, १३९ निचोलक १३९ निचोलि १३९ निजामाबाद २६८ नितंब १४६. १८७ नित्यवर्ष ३८ निद्रा १११, ११३ निपाजीव ७, ६३ निमाइ २८८ निमि १४, ११०, ११९, १६७

नियतिवाद ७५ नियम ८२ निरंकुश ७३ निर्णयसागर प्रेस ३०, ११९, १६९ निर्मम ८२ निवास २५१ निशीय १२६ निशीयचूणि ११ निषाद १०६, २२४ निष्क १६, १९५ नोति ६, २९, ३९ नीतिप्रकाशिका २१८ नीतिवाक्यामृत ५, ३३, ३४, ३६, ३७,३८,३९,६७,१२०,१९२ नीतिशतक १६९ नीतिशास्त्र १४, १६५, २५० नीम ९७ नील ६८ नोलकंठ १७६ नीलकमल १८४ नीलगुंड प्लेट २७२ नोलपट १५, १६९ नोलमट् १६९ नीलमणि १५१ नीला १५९ नी हांशुक १२९ नीहार १०, ११३ न्पुर १३, १४०, १४७, १५०, १६० नृत्त १७, २३६, २३८, २३९, २४० नृत्तवृत्तान्तभरत २२३ नृत्य १७, ८६, २२३, २३४, २३६, २३७, २४०

# अनुक्रमणिका

नृस्यकला १७ नेत १२३ नेता ७१ नेत्र १०, २०, १२१,१२२, २५१,२६२ नेपाल २१, २९२, २९४, २९७ नेपाल शैल २१. २९४ नेमिदेव ५, ३२, ३३, ३९ नेमिनाथ ३३ नैपाल १६३ नैषघ १६३ नैषधकार ६३, १६३ नोनखार २८४ नोबत २२८ नौशे ११, १३३ नौसंतरण १५, १८९ न्यायविनिष्चय १६५ न्यास १५, १६, १६३, १८९, १९८

Þ

पंचा २६२
पंचम २२४
पंचमावर्ड १९६
पंचमावर्ड १९६
पंचमाविष्त १४९
पंचरंगपाग १३५
पंचशेलपुर २८५, २८९
पंचागिनसावक ८३
पंचाल २७६
पंचेंद्रिय ६८
पंजाब २७२, २७७
पंजान १०१, ११२
पक्चान १०१, १०१

पक्षी ९ पगड़ी १२ पचड़ी १२३ पटना ३८, २८५, २८७, २९९ पटरानी १९, २९० पटवास १३, १५८ पटह १७, २२५, २२८, २३४ पटोल ९, १०, ११, ९७, **१**२**१**, १२४. २५१ पटोला ११. १२४ पट्ट १२, १२४, १४०, १४१ पट्टकुल १२१, १२४ पट्टबंघ १७० पष्टिका १२१, १३५ पड़िस १६, २१५ पण १९६ पणव १७, २२५, २२७, २३२ पणि १४, १६४ पणिपुत्र १४, १६१, १६२ पण्यपुटभेदिनी १९२ पतंजिल १६२, १६४ पताका १२५, २३८ पति ८. ४६ पत्नी ८. ७४ पत्रच्छेद १६८ पत्रोर्ण १३१ पदप्रयोग १६१ पदमावत १०, १२१, १२३ पदाति २१० पद्मनाथ ५२ वद्यनाभ ५२, ५४, ५५ पद्मनिखेट २१

पद्मसरोवर १८, २४३ पद्मावतंस १४२ पद्मावतीपुर २१, २८७ पिंचनी १९४ पद्मिनीखेट २८७ पद्म १, ४, १८, २७, २८, ३५, ३६ पनवेल ९८ पनस ९, ९८ पन्नालाल ५४ पबंघ १४१ पयसा-विशुष्क ९, १०२ परदनिया १२, १३६ परमहंस ८३, ८४ परमान्न ९, १००, १०२ परवल ९७, ११० परश् १६, २११, २१७ परश्राम १६२, २११ पराग १८४. २३५, २५४ परासर ७८ परिकर्तन ११७ परिग्रह ७३, ८१ परिघ १६. २१४ परिचर्या १०, १५, १०८, ११५, ११६. १६७

परिच्छेद ६, ७, ८,९, १०, १२, १४,१६,१७,२०

परिणाह १७२ परिघान ११, १२,१२१, १३६,१३७ परिवार ७४, ५५,८९ परिव्रजित ७५ परिव्राजक ८. ७८. २८३

परिवाट ७८ परिहरानंद ५४ परीक्षित १४, १६५ पर्दनी १३६ पर्पट ९, १०२ पर्भनी ४०. २६८ पर्याप्तक ६९ पर्वत २०. २१, २२६, २७४, २८१, २९०, २९१, २९४ पलंग ४३, ४४, १३७, २६२ २३३ पलंगपोश ११, १२८ पलांडु ९, ९८, १०३ पल्लव १२, २१, १४१, १५२, १५९, १९३. २७१, २७६, २८२ पल्डवावतंस १४१ पवनकन्यका २६२ पवाया २८७ पशु ९, ६८ पशुबलि ६ पश्योनि ६, ४४, ४५, ४७ पश्म १२४ पस्त्य २५१ पहलवी ११, १३२ पांचजन्य २२५ पाचाल २१, ११९, २००, २०४, २११, २१६, २७६, २८२, २८५, २९४, २९८ पांडु २१, २०७, २७६ वांडुलिपि ३०, ५२, ५३, ५५, २४५ पांडच २१. २७. १४६, २७६ पाकविज्ञान २९. ९१ पाकविद्या ८, ९१

# अनुक्रमणिका

पाकिस्तान २८९, २९९ पाचूड़ी १० पाटलिपुत्र २१, १९४, २८६, २८७ पाटली १५६ पाठीन ९, १०४ पाणि १४, १६४, २३८ पाणिग्रहण ४३ पाणिनि १४, ७५, ९९, १६२, १६३, १६४, १९५, १९६ पाणिनीय १६१ पाताल १४५ पाद १९६ पानक ९, ९६, १०९ पानी ८३, १०९ पाप ८२, १९९ पापड १०२, ११२ पामर ७, ६१ पायस १०६ पारदरस १०, ११९ पारलौकिक ७, ५९, ६७ पारा ११९ पाराशर ८. १४. ७५, १६५ पाराशर्य ७५ पारासर ७८

पारिजात ९, ९८ पारिरक्षक १६१, १६५ पारिवारिक ८

पार्वती ७७, २४० पार्वनाय २८२ पार्वनायचरित ५१

414441441X() -

पार्ष १०५

पालकाप्यमुनि १६५, १७४, १७६, १७७, १७८, १७९

पालकाप्यचरित्र १७४, १७५

पालि २६८, २७८ पालीताना २८७

पाश १६, २१८

पाइचात्य ११८

विंठा १९२

विचुमंद ९, ९७, १०३

विता ८८

पित्त १०८, १०९, ११३

पिनाक २०२ पिप्पली ९, ९६

विष्कुक्रूट ८५, १०४

विष्टात १५३

विष्टातक १५३, १५८

पी० एल० वैद्य ६

पीटरसन ३, ३०

पोठ १७३

पीतल २१८, २२६

पीपल ९६, ९८, ११८

पुंख २०३

पुंखानुपुं**खक्रम** २०३

पुंड्र १८३, १८५

पुंड्रेक्षु ९, ९८

पुट्टकोट्टा २७५

पृट्ठा १८५

पुण्य ८२

पुण्यजनावास २५०

पुत्तिकका २०, २५४

पुत्र ८, ७४ पुत्राग १६० पुन्नाममाला १४, १६०
पुन्नाट ३३
पुन्नाटसंघ ३३
पुरंदरागार २५०
पुरंघी १०९
पुरंघी १०९
पुराण १४, १६, २९, १९६, २७४
पुराण १४, १६, २९, १९६, २७४
पुरातत्त्व २, २९, १५२, २३५, २५६
पुरानी गुजराती ५५
पुरानी हिन्दी ६, ५०, ५४
पुराविद् ३८
पुरुष ११, १२, १४७, १५५
पुरोहित ७, ६०, ६१, ८७, ८९,

२९० पुष्कर १७, १७३, २२५, २२७ पुष्करणी २०, २५५, २५६ पुष्करत्रय २२७ पुष्कल २८० पुष्कलावती २८० पुढा १४१, १५२, १५८, २७२ पुष्पदंत ५१, २८५ पुष्पप्रसाधन १३, १५८ पुष्पमाला १५२, २०८, २४३ पष्पवाटिका २५७ पुष्पावतंस १४१ पुलस्त्य ७७ पुलह ७७ पुँजी १९२ पुँछ १७३, १८३ पुग ९८

पूर्णकुंभ १८, २४३ पूर्णदेव ५३ पर्णभद्र ५२ वर्णरूप ११७ पथुक ९४ पथ्वंश २८२ पृथ्वी १५, १८, १८९, २०१ पथ्वोचंद्रचरित २०५ पषदाज्य ९६ १०१ पृष्ठ १८३ पष्टभूमि ४६ पेचक १७३ वेट ११३, १८३ पेदन १६४ पेय ८, ७६, ९१ पेशा ६५, ६६ पैठास्थान १५, १९१, १९२, १९५ पैठण २७३ पैर के आभूषण १४०, १५० पोखरा ९५ पोंडा ९८ पोदन २६८ पोदनपुर २१, २६८, २८७ पोरोगव ९१ पोशाक १३१ वींड़ ११. १२६ पौंड़देश १२८ पौरव २१, २८७ पौराणिक १५, २२, ६९, १६९, १७०, १७३, ३०३ पौरोगव ९ पौष ९२

पुज्यपाद १६१

# अनुक्रमणिका

प्याज ९३, ९८ प्रकार ११६, १७२

प्रकृति १८३

प्रचार १७७

प्रचेतःपस्त्य २५०

प्रच्छदपट १३९

प्रजा १८७

प्रजापति १६१

प्रज्ञा १

प्रज्ञाचक्षु ३६

प्रज्ञापना २०८

प्रणाख २४७, २४८, २५९

प्रतिभा १

प्रतिष्ठान २७३

प्रतिहार ४, ५

प्रतिहारी २१६

प्रतीक २४३

प्रतोकचित्र १८

प्रदेश २७०, २७२, २७३

प्रदोष २६०

प्रद्युम्न १८, २४१, २४२

प्रघावषरणि २५३

प्रपा २६७

प्रबोधचन्दोदय ७६

प्रभंजन ६, ५०, ५१

प्रभा १७२

प्रभुदयाल २२६

प्रमदवन १९, २०, १४१, १५५,

२५५, २५७

प्रमदारति २३८

प्रमाणशास्त्र १४, १६१, १६५

4

प्रमाणसंग्रह १६४

प्रयाग २१, २७१, २७६, २९१, २९८

प्रवचन २९

प्रवर्षण २५८

प्रशस्ति ३३, ३४, ३६, ५२, २७१

प्रशिष्य ३२

प्रसंख्यान १६१, १६५

प्रसंख्यानशास्त्र १४

प्रसाद २८

प्रसाधन १३, २९

प्रसाधन-सामग्री १५७, १५८

प्रसूति ८६

प्रसूतिगृह ८६

प्रसेनजित २८५

प्रस्तावना ३८

प्रांत २८६

प्राकृत ६, २८, ५०, ५२, १३०,

२०८

प्राक्कथन २७८

प्रागद्रि २१, २९५

प्राग्ज्योतिषेश्वर १२४

प्राभृत २९२

प्राष्ट्रेयशैल २८१, २९६

प्रावरण १३८

प्रास १६, २११, २१२

प्रासाद २५१, २५७

प्रासादपट्ट १४१

प्रासादमंडन १९, २४८

प्रासादशिल्प २५५

प्रियदत्त १९५

प्रियालमंजरी १५७

प्रेक्षागृह २३४, २३५
प्रेम १९१
प्रेमिका १६८
प्रेमी १६८
प्रेमी (नायूराम) ३३, ३६
प्रकार ९, ९८
प्रास्टर २४१

फ

फणयुक्तसर्प २४३
फतेहपुर सोकरो १९, २५२
फर्छखाबाद २८४, २८५
फर्छ २५४
फल ७९, ८२, ९७, १७९
फलश्रुति ७५
फन्वारा २५९, २६१
फारसी १३२
फाल्गुन २८
फुहार २६०
फूल १५९, २२६

ब

बंग २१, २७९ बंगला १२३ बंगाल १०, २१, ४०, १२३, १२४, १२६, १२९, १४२, २३३, २७९, २८६, २९८ बंगी २१, २७९ बंदी १७२, १७३, १८२ बंदूक २१९ बंधूक १६० बंधूकनपुर १४, १६०

बंबई ३०, ३३, २७०, २७३

बकरा ११, ४५, ४६, १३६, १४८, १९७

बकरी ४५. ४६, २७८ बक्ल १३१ बगीचा २६७, २८३, २९४ बड्वा १६६ बड़ौदा १९, २०९, २५१ बथुआ ९७ बदमाश २८६ बधीचन्द्र ५४. ५५ बनवासी २७२ बनारस ३६ बनिकट्पुल ३२ बम्य १८० बरपानक १३२ बरवान १३२ बरछी २१० बरार २६८, २७७ बरेली २८२ बर्झी २१७ बर्फ २९६ बर्बर २१, १९४, २६८, २७७ बल १७३, १७७, १८३ बलराम २१३, २१४, २१६ बलवाहनपुर २१, २८७ बलि ४२, ७६ बल्हरा २८ बहावलपुर २८९ बहित्रयात्रा १९४ बौस २१२, २३१ बाँस्री २३१ बाकरगंज २७९

बाजरा ९२ बाजा ६५ बाजार १५, १९०, १९५ बाण २, १०, ११, १५, २८, ४१, ४२, ९८, १२७, १२८, १५१, १५५, १६८, १८४, २०१, २०३, २५९, २६०,

बाणमट्ट २, ५, ४५, १२२, १२४, १३०, १३२, १३४, १४८, १६९, २५६, २५८

बाणासन २०२
बाल ९, ४३, १२४, १५५
बालकि १८३
बालिय १८३
बाल-विवाह ८
बालिस्त २३३
बाली १२, १४४
बाहुबलि १८, २४१, २४२
बिलासपुर ९३
बिहार १९७, २६७, २८५, २८६,

बोदर २७०, २७३ बुद्धभट्ट १६६ बुंदेलखंड १२, १३१, १३५, १३६, १३७, १४४

बुद्ध २०७ बुद्ध चरित ४७ बुद्ध युग १९६ बुहल्लर २७८ बृहत्करुग ११, बृहत्करुपसूत्र १२४ बृहत्कलप्सूत्र भाष्य १३० बृहत्तर भारत २० बृहस्पति ७८ ९२, १२०, १४५, १६५, २२३, २८६ बृहत्संहिता १२, ९९, १४१ बेल ९७ बेल १७ बेंगन ९७, १०३, ११२ बेंगन ९७, १०३, ११२ बोंघ २२४ बोंघ ३६, १६३, १९७, २३६,

ब्रह्म सीघ २५० ब्रह्म ८३ ब्रह्म चर्य ७, ७३ ब्रह्म चर्य ७, ७३ ब्रह्म चर्या ८, ७८, ८३ ब्रह्म जिनदास ५५ ब्रह्म जीविस्स ५२ ब्रह्म पुत्र १७९, २९७ ब्रह्मा ७०, १७४, १७५, १७९, २०८ ब्राह्मण ७, ९, ५९, ६०, ६१, ६८, ७०, १०४, २५०

ब्राह्मणकाल ९४ ब्राह्मणी १६३ ब्राह्मी १२३

भ

भंडारकर इंस्टीटचूट ५२ मंभा १७, २२५, २२९ मनत ९, ९९ भक्ष्य ७६ भगन्दर १०, ११३, ११५, ११६, ११७

भगवद्गीता २२५
भगवती २०८
भगासनस्य ७६
भगासनस्य ७६
भगासने ८, ८८
भटकटैया ९७
भट्टनारायण १६८
भट्टारायण १६८
भट्टारायण १२७, २१६
भट्टारायण १२७, २१६
भट्टारायण १२७, ११६
भद्राय १२७, १७५, १७७, १८१
भद्राय १९४, १९७, १९८
भद्राय १९४, १९७, १९८
भरत ७०, ७१, १६२, १६७ २३२, २३३, २३६, २४२, २८०

भरतक्षेत्र ४३
भरतपदवी २२३
भरतपृति २२३, २३४
भरहृत १३५, १९७
भरुक २७८
भर्तृंगेंठ १५, १६८
भर्तृंहिर १५, १६८, १६९
भवन २५१
भवन-वीधिका २५७
भवन-मयूर २५९
भवन-पयूर २५९
भवन्। १५, २८, १६८
भव्छ ८, ७६

भांग २१८ भागलपुर २६७, २८६ मागीरथी २९७ भागुरि १४२ भाग्य ७५ भादों ९९ भात १०९ भारत ३, १०, २८, ४०, ५४, १२५, १२९. १९५, २९२ भारतवर्ष ३, १८, २८, १२५, १२९, १३३. १९६, १८९, २२६, २४४, २५७ भारतीय वेश-भूषा १२३, १३२ भारद्वाज १४, १६५ भारवि १५, २८, ९३, १६८ भार्या ८, ८८ भाल ६६, १०६ भाला २१७ भावनगर २८९ भावपुर २१, २८८ भावप्रकाश ११६, ११७ भावलपुर २८९ भावाश्रित १७ भास १५, २८, १६८ भिदिपाल १६, २१२ मिक्षु ७५, ७६, १४५ भित्तिचित्र १७, २४१ भिनमाल २८० भिल्लमाल २८० भीम १४, १६५, २१३, २९५ भीमवन २१, २९५ भीष्म १४, १६५, २०२

# अनुक्रमणिका

भुजा १४०, १४७ भुसुंडी १६, २०६ भकंप २०१ भूगोल ४, २०, २९ भृदेव ७, ६०,६१ भूमितिलकपुर २१, २७५, २८८ भुंग १८४ भगु १७५ भुगुकच्छ २७५ मृति १९८ मेड १०७, २७८ मेद १७५, २३९ भेरी १७, १८४, २२५, २२६, २३३ भेरंड ९, १०४ भैंस २७८ भैंसा ४५, १९४ भैरव ७६ भोगावलि १४, १६८ भोज २१, ३७, १६६, २५१, २५८, २५९, २६०, २६१, २६३, १६४, २७७

मोजदेव २६२, २६३ भोजन १०, ११०, १११ भोजपत्र २९४ भोजपुरी १०, १२३ मोजावनी २७७ मोज्य १०, १११ भौरा १४१

मंखिलपुत्त ७५ मंगल २२६, २२७ मंजरी १५२ मंजिष्ठा २७४, २७५ मंजीर १३, १४०, १५० मंडप ४३ मंडलाग्र १६, २०६ मंडी १९१ मंत्र २९, ८० मंत्रजाप ७९ मंत्री २३८ मंद १४, १०८, १७०, १७६, १७७, १८१. २३९ मंदर २१, ९८, २९५ मंदाकिनी १४५, २६३ मंदाग्नि ११२ मंदिर ४२, ४४, ६१, ७८, १३९, २५१

मकड़ी २२६
मकर ९, १०४
मकरघ्वजाराधनवेदिका २५७
मकरो २६०
मकोय १११
मक्खन ९९
मगध २१, ९३, २७७, २८५, २९०,

मगर ४५, ४६, १०५
मछली ४५, ६४
मद्वा ९४, १०२
मणि २५५
मणिकिंकणी १४९
मणिकुंडला २८१
मतंगज १८१

मत्स्य १०५ मत्स्यपुराण २१२ मत्स्ययुगल १८, २४३ मथानी १४९, १५० मथुरा ३३, १३२, १३४, २८१, २८८ मथुरासंग्रहालय १३३, १३४ मद ८१, ८२, १८० मदनमदिवनोद २५७ मदावस्था १७८ मद्रा २१, २८८ मद्य ६६, ७७, १०४ मद्र २१, २७७ मधु ९, ९६, १०१, १८४ मधमाधवी २४४ मधुर ९१, ९६, १०९, २३९ मध्य एशिया १२३, १३४ मध्यदेश २७४ मध्यप्रदेश ९३, २८९ मध्यप्रांत २८८ मध्यम २१०, २२४, २३९ मध्यमणि १४४ मनःसिल १३, १५८ मनसिजविलासहंसनिवासतामरस २५३ मनु १०५, २९९ मनुष्य ६८ मनुस्मृति १६, ६३, ६५, १०५, १९५, १९६

मनोहरदास ५५ ममता =२ मय ९, १०४, १०७ मयूर १५, १११, १५३, १५४, १६=, २३९, २८३

मयुरपिच्छ १५४ मरकत २४४, २५४ मरकतपराग १९ मरंडश्रृंगी ११८ मराठा २७३ मरिच ९, ९६ मरीचि ८७, २६१ मरुद्भव १०, ११८ मरुभुमि १३४ मरवादेश २९३ मरुवा १५९ मकंटी २४८ मर्दल २२७, २३३ मल १० मलखेट २७३ मलखेड २७३ मलय २१, २७७, २९५ मलयाचल २७३ मलावरोध ११७ मल्लिका १५४. २५२ मल्लिकामोद २७२ मल्लिनाथ १३२ मल्लिभुषण ५२ मसक ६५ मसाल ९६ मसाला ९ मसि ६९ मस्तक १७३ महर्षि १७४. १९४ महल २५७ महाकवि १५, ३७, ४६, १६८ महाकाली २०९

महाकावय ४, २८, ४६, ४७, २०८
महागोविन्द सुत्त २६९
महाजनपद २७४
महाज्वाला २०९
महारमा ४३
महादेव १४०, २०१, २०२, २१७,
२४०, २९७
महादेवी २५४
महानवमी ४२
महानसकी ८, ८८
महापुराण ७०
महाबोधि १९७
महाभागमवन १८
महाभागसव १८, २००, २०८, २१४,

२२७, २२८

महामाष्य १६३
महामात्र १७९
महामुनि ७८
महाराज २७
महाराजी १४, ७४, १३७
महाराष्ट्र २८९
महावंश २७८
महावंग ९९, १३६

महावत ४३, ४४, २१०

महावादी ५ महावीर ७५

महावीरचरित २०१

महात्रती ८, ७८

महासामन्त १२

महासाहसिक ८, ७८

महासुदस्सनसुत्तन्त २८६

महिष ९, १०४ - 💛 🛒 💮

महिषमदिनी २०९ महिस १२२

महोपालदेव ३८

महेन्द्र ३४, ३६

महेन्द्रदेव ५, ३५, ३६, ३९, ४०

महेन्द्रपर्वत २७१

महेन्द्रपारुदेव ५, ३६, ३७, ३८ महेन्द्रमातलिसंजल्प ५, ३३, ३६

महेश्वर २८८

मांग १५६, १५७

मांस ६६, ७७, ७८

मांसाहार ९, १०३, १०४, १०६,

१०७

मागधी १०, ११८,

माध १५, ९३, १६८, १६९

माड़वार १५० माणक १९६

माणिकचन्द्र ३३

माणिक्यसूरि ५२

मातंग ७, ९, ६६, १०४, १७४,

१७५, १८०, १८१, २९५

मातंगचारी १७९ मातंगळीळा १७९

मातिल ३६

माता ७४, ८५

माथा १५६

माथुरसंघ ३३

माधुर्य २८

मान ८१, ८२

मानस २१, २९७

मानसरोवर २१, २९७

मानसार १५४, १५५ मानसी २०९ मानसोल्लास १८, १०२, २४१ भागधाता २८८ मान्यखेट २७३ मामा १२४ माया ८१ मायापुरी २१, २८८ मायामेघ २०, २५८ मारिदत्त २, ४२, ४३, ४५, ७६, १४२, १६१, १७०, २०५, २२३, २५७, २६९ मार्कण्डेयपुराण १६६, १८८ मार्गणमल्ल २०३ मालती १२२, १८४, २५४ मालव २६७ मालवा २५४, २७५ माला १५५, १५९ मालाकार ७, ६२ माली ६२, १९० मालूर ९, ९७ माष ९, १०७, १९६ माषा १६, ९४ माहातम्य ४६ माहिष १०५ माहिष्मती २१, २८८, २८९ मितद्रव १८७ मितंद्र ९, १०५

मिध्यात्व ७२ मिरच ९६ मिराशी २६९ मिर्च ९३ मिछिन्दपञ्हो २९८ मील २८४ मुंगेर २६७, २८६ मुंडिका १०३ मुंडीकह्लार ११८ मुंडीर २०७, २७७ मुकुट १२, १४०, १४१ मुक्ताफ्क १४६, १८४, २५९ मुगल १९ मुगलकाल २५१ मुद्ग ९, ९४, १०७ मुद्गर १६, २१४ मुद्रा १६, १९५ मुद्राषट्क ७६ मुनि ८, ४०, ७७, ७८, ८१ मुनिकूमार १४४ मनिधर्म ७१ मुनिमनोहर १४०, १५५ मुनिमनोहरमेखला २१, २९५ मुनिसंघ ३३ मुमुक्ष ८, ७८, ७९, ८२ मुर्गा ६, ४४, ४५, ८५, १११ मुर्गी ४५, ४६ मुल्तान २८९ मसल १६ मुहम्मदशाह २५४ मुहर्त ८६, १३५ मूंग ९४, ९५, ११०

मित्र २७५, २९२

मिथिलापुर २१, २८८

मिदनापुर २८६

मिथुन १६८

मूंज २१८ मूत्र १० मूर्ति १३२ मूलक ९, ९७ मूलगुंड १६२ मूलो ९७, १११ मूसल ९३, २१४, २१६ मृग १४, १२५, १७०, १७६, १७७,

१८१

मुगमद १३, १५८ मणाल १३०, १४८, २५६ म्णालवलय १४, १५९ मृण्मृति ११, १३ मृत २१८ मुदंग १७, १८४, २२५, २२७, २३३ मद्वीका ९, ९८ मेकडानल २३६ मेखला १३, १४०, १४८, १४९, १५९ मेच १३९, १८४, १८६, २२८, २७६ मेवचंद्र १६४ मेघदूत २२८, २७६ मेघपुरन्धि २६२ मेढक १०४ मेदनी ३५ मेमना १२४ मेष ९, १०४, १०७ मेलपाटी २७, २८ मेलाडी २८ मैकाल २९९

मोंगरा १६०
मोक्ष २९, ७४, ७६, ७८, १८७
मोगरक १४७
मोती १४४
मोतीचंद्र १०, १२३, १३५, २४२
मोदक ९, १००
मोनियरविलियम्स २२, ३०४
मोग २२६
मोर ४६
मोवितकदाम १३, १४०, १४४, १४७
मोवी २०१, २०३
मोलि १२, १३, १४०, १५६
मोलिवंघ १५२
मोलिवंघ १५२

य

यंत्रगज २५९

यंत्रजलघर २०, २५८

यंत्रदेवता २६१
यंत्रघारागृह १९, २०, २४१, १४२,
१४७, १४८, २६९, २६९, २५७,
२५८,२६१,२६३,२६४
यंत्रपक्षी २५६, २५८
यंत्रपर्यंक २६३
यंत्रपर्यंक २६३
यंत्रपत्र्वालका २०, २५६,२५८,२६२
यंत्रमकर २६०
यंत्रमानव २५८
यंत्रमेघ २५८
यंत्रवृक्ष २०, २५६,२५८,२६१
यंत्रवृक्ष २०,२५६,२५९

Ę

मैत्क २८९

मैसूर २२६, २४२, २७२, २७३

यंत्रशिल्प २०, २९, २५६, २५८, २६४

दंत्रस्त्री २०, १४२, २५८, २६२, यशोधर-जयमाल ५५ २६३ यशोधररास ५४. ५५

यंत्रहंस २५९ यक्ष १८ यक्षकर्दम १३, १५८, २५४ यक्षमिथन २४१, २४३ यक्षणी १७४ यजुर्वेद ९२, ९९ यज्वेंदसंहिता १०१ यज्ञ ९. ७९. १९७ यज्ञोपवीत ७६ यति ८, ७९, ८१, १६५ यम १९ यमराज २४९, २०६ यम्नपुर २८८ यम्ना २१, २९६, २९८, २९९ यम्नोत्री २९८ यव ९, ९२ यवद्वीप १९३ यवन २१, १९३, १९४, २८१ यवनाल ९, ९३, १०३ यवनी २८१ यवागु ९, ९९ यशस्तिलक एण्ड इंडियन कल्बर ३० यशस्तिलक चंद्रिका २९ यशस्तिलक पंजिका ४, २९ यशोशेव ३२, ३३, ४० यशोधरकथा ५३

यशोधरचरित्र ६, ५०, ५१, ५२, ५४, ५६

यशोधररास ५४. ५५ यशोमति ४४. १०५, २०२ यशोध्यज १९४ दशोर्घ ४३, ४५, ८५, ८६, यष्टि १६, २१६ यागज्ञ ८, ७९ यागनाग १७७ याज्ञवल्क्य १४, १६६, १७५ याज्ञवल्क्य स्मृति ६३, ६५ यान ११३ युक्तिकल्पतर १६६ युक्तिचिन्तामणिस्तव ३३ युद्ध २२५, २३१ युद्धमल २६८ युद्धविद्या १४ यवराज ७४, १४१ यवराजदेव ३७ युवांगच्यांग ११, १२५, २९१ यवानच्यांग २८५ यवानच्वांग २७८ योगी ८, ७९, ८३ योद्धा १४०, २०१, २११, २१५ यौधेय २१, ४२, ४६, १४३. १४७, १४८, १८९, १९४, २७८

₹

रंग ६८ रंगघोषणा १६८ रंगपूजा **१**७, २३५

यशोधरकथाचतुष्पदी ५५

रंगावली १८, २४३ रंगोली १८, २५४ रक्षागृह १२३ रक्त-शालि ९३ रक्तांशुक १२९ रघु १३२, २८२ रघु वंश १०, २०८, २२८ २५६,

२७७, २८२
रजक ७, ६३
रजको ६३
रजत-वातायन १९
रजस्वला ८९
रजाई १२
रतनपुर २७९
रतनसेन १२३
रति ८६, २३८
रति-रहस्य १६७
रती १६, १९५
रतन २४३, २८३
रतनदोपटीका १६७
रतनदोसी १४, १६२, १६६
रतनवरोका १४, १६२, १६६

रशासतंत (०६, रथ १४ रथविद्या १६२ रदिन १८१ रनिवास २५३ रम्यक २६८ रल्जक ११, १२५

रिललका १०, ११, १२१, १२५. २५१

रविषेणाचार्य ७० रसचित्र १८, २४४ रसना १३, ६८, १४०, १४८, १४९
रसिद्धि १४५
रसाल ९, १०१
रसाश्चित १७
रसोइया ९१
रसोईन ८८
रस्सी १४९, २१९
राई ९६, १०३

राघवन् ( डा॰ वी॰ ) ३१ राजगिरि २८५ राजगृह २१, २७७, २८५, २८९ राजगृही २७७, २८९ राजगृही २५३, १५४, १५६

राजतपुराण १६, १६६ राजधानी ५, ३२, ४२, ४३, २६७, २६८, २७१, २७३, २७५, २७६, २७९, २८५, २८९

राजनपुर २८१
राजनीति ५, १४, ३३, ३६, १६१
राजनीतिज्ञ १
राजनीतिशास्त्र १६५
राजपुत १५७
राजपुत १४, १३, १६६, १७९
राजपुर २१,४२, १२५, १३९, १४०, १४१, १४६, १४७, २४९,

राजप्रसाद १८
राजभवन १९
राजमंदिर १८
राजमहिषी १४, १४१
राजमाता ४४

राजमार्ग १९१ राजमाष ९४, १०३ राजिमस्त्री ६२ राजशेखर १५, ३७, १६८ राजश्यामाक ९२ राजसभा ४४ राजस्तुतिविद्या १६८ राजस्थान ३, ३०, ५२, २८० राजस्थानी ६ राजा १८, १४१ राजादन ९८ राजिका ९, ६६ राज्यतन्त्र ५. ४१ राज्यश्री १२२ राज्यश्रेष्ठी ७, ६१ राज्याभिषेक ४३, ४४, १२५, १३५, १७७, २३३, २४३

रात्रिशयन ११३
रानी १८,४३
राम २०२
रामनगर २८२
रामायण १००, २०८
रायगढ़ ९३
रायपसेणियसुत्त २२९
रायपुर ९३
राखक ९, ९८
राखक १०३
राखका १०३
राखक १०६
राखनूक्ष ९८
राख्रकूट ५, २७, २८, ३८, ३९, ४०,

रिंगणीफल ९, ९७, १०३ रिस्थवार २९८ रीढ १७०, १७३ रुंजा १७, २२५, २३१ रचक ७६ रुद्ध २०८ रुहेलखंड २७६, २८२ रूई १२६ रूप १७, १७३, १७७, २३६ रूपक १७, २८, २३६ रूपगुणनिका २४२ रेंड ९७ रेंड़ी ९७ रेशम ११, १२४ रेशमी १२३, १२४ रेशा १२९ रैवंत १६६, १८८ रैवंतक १८८ रैवत १४, १६१, १६६, १८७ रैवत-स्तोत्र १६६, १८८ रोग १०, १५, १०८, ११५, १६७ रोमक १९३ रोमपाद १४, १६१, १६५, १७९ रोमराशि १८३ रोरव १०५ रोरुक २६९ रोस्कपुर २६९, २८८ रोहिणी १८, २४२

ल

लंका २०८ लंगोट **१२,** १३७

राष्ट्रकूटयुग ९०

लंगोटी ७७ लाट २१, २७८ लकड़ी ७८, २१७, २३१ लानपो २७८ लक्षण ११७, १७२, १७५, १७६, लाप १३४ १७७ लालकिला २५७ लक्ष्मी १०, १८, ३५, ११८, १५४, लावण्यरत्न ५५ २४३, २७० लास्य १७, २३

लक्ष्मीदाम् ५५ लक्ष्मीमति २६७ लक्ष्मीविलास २५१ लक्ष्मीविलासतामरस १८ लक्ष्य २०३ लखनऊ १५६ लगान १८९ लगुड़ ६४ लड्डू १०० लघीयस्त्रय १६५ लघुशंका ११३ लघ्वशन ११२ लतागृह २६१ लप्सी ९९, ११० लम्पाक २१, २७८ लय १७, २३८ लवण ९, ९६ लवन १९० लवली ९८ ललाट १८३

लवण ९, ९६ लवन १९० लवलो ९८ ललाट १८३ ललितकला १७, २२३ लहसुन ९८ लाइट २४१ लांगल १६, २१६ लांगवाटर २५७ लांघमन २७८

लाट २१, २७८ लानवो २७८ लाप १३४ लालकिला २५७ लास्य १७, २३६, २३९ जिक्च १३१ लिपजिंग १६३ ल्नाई १९० लोकगीत १०, १२३ लोकधर्म ७ लोकभाषा १२ लोकाश्रित ६७ लोचन १८३ लोचनां जनहर २८६ लोहा २१७ लौकिक ५९, ६७ लौकी २३२

व

वंश १८०
वकुल २५२
वक्ष १८५, २०७, २०८
वज्रतारा २०७
वज्रांकुशी २०९
वट ९, ९६, १३१
वडवा १८८
विषक ७, ६१, १९२, २९१
वत्स २८६
वत्स २८६

४६

विद्गा २७, ३२ वद्यग ५. २७, ३९

वध् १४८

वन २०, २१, २९४, २९६

वनदेवताभवन २५७

वनवास २७०, २७८

वनवासी २१, २७८

वनस्पति २९, ७९

वनेचर ७, ६६, १०६

वमन १०, ११५, ११६

वय १७३, १८३

वरदमुद्रा २३५

वरदा २७८

वरमाला ८९

वररुचि १५, १६९

वरांग २२९

वराह ९, १०४, १७०

वरुण १९, १७५, २१८

वरुणगृह २५०

वर्ण ७, ६८, ६९, १७२, १८३, १८४

वर्ण-चतुष्टय ६९

वर्ण-रत्नांकर १०, १२२, २०४, २०८,

२०९

वर्ण-व्यवस्था ७, ५९, ६७, ६९, ७०

वणिश्रम ६५

वर्षा ९३, १०९, ११०

वलभी २८९

वलय १३, १४०, १४७, १४८

वला २८९

वलाका २५८

वलीक २०, २५५

बल्लक ९, ९८, १०३

बल्लकी १७, २२५, २३२

वल्लभदेव १६८

वल्लभराज २८

वल्लभी २१

वल्लरी १४१

विल्लका १८०

ৰিহান্ত ৩৩

वसंत ९५, १०९

वसंतमति २८०

वसंतिका १००

वसति २८३

वसु २९०

वसुंघरा १५, १८९

वसुमति २९०

वस्वर्धन २६७

वस्ति २९५

वस्तू १९७

वस्त्र २९, १२१, १९२, २४१, २७४

वांदिवास २८

वाकुची ११८

वागुरा १६, २१८

वाग्भट ११९

वाग्युद्ध ५

वाचंयम ८२

वाचिक १७, २३५, २३६

वाजि १८७

वाजिविनोदमकरंद १८२, १८३

वाडव ७, ६०, ६१

वाणिजव १५, २९, ६९, ७०, १८९,

१९०

वात १०८, १०९

वातोदवसित २५०

वात्स्यायन ११९, १६७, १६८ वाद २९ बादित्र ५७, २२९ वादिराज ५१, ५५ वादीमपंचानन ६, ३२ बाद्धि १४, १६६, १७८ वाद्य २२३, २२४ बाद्य-यंत्र १७ वाद्यविद्या २२३ वाद्यविद्याबृहस्पति २२३ वानप्रस्थ ७२, ५१ वानर ९, १०४, १८५ वानरमिथुन २६१ वापी ९, २८३ वाभ्रव्य ११९ वामन १८१ वारण १८१ वारबाण ११, १२१, १३१, १३२ वारविलासिनी १५१, १९१, २३५, २८७

वाराणसी २१, ३०, १५३, १५६, २७१, २८९

वाराह १०५
वारिगृह २५६
वारियंत्र २६४
वार्घीण १०६
वाल ९७
वालघि १७३
वालाहण १८४
वाल्हीक २६९

वासुकि १४५ बासुदेवशरण अग्रवाल १०, १२१, १५३,१९३,२५७

१५३, १९३, २५७ वास्तु १९ वास्तुकला २५७, २५८ वास्तुक्तिला १८, १९, २०, २९, २४६, २४८, २६०, २६४

वास्तुसार १९, २४८ वास्तुल ९, ९७, ११२ वाह्न १४, ११३, १८६ वाह्मि १४, १६६, १७९ वाह्मि १४, १६६, १७९ वाह्मोक ११, १२४ विट्य २१, २७१

विद्याचल २७०, २९५, २९८ विद्याटवी ६६, २८३ विक्रष्ट २३४ विक्रमांकदेवचरित २७८ विक्षोभकटक १७३ विगाढना १९० विचिक्तलहारयष्टि १४, १६०

विचार ७७
विजय २२७
विजयकीति ५३
विजयपुर २१, २८९
विजयमकरच्वज ४३
विजयमकरच्वज ४२
विजयमकर्या १८२, १८३
विजया १०, ११८

वासवसेन ५०, ५१

विटंक २४७, २४८, २४९ विट्खदिर ११९ वितान ११०, १२१, १३९, २५४ वितस्ता २९९ विदर २७० विदर्भ २७१, २७७ विदाहि १० विदिशा २७६ विदेशी ७ विदेहराज ११९ विद्या ६९, ७३, ७४, २३५ विद्याघर ४२, ७६, २०६ विद्याष्ययन १६१ विद्यापति २५७ विद्यार्थी १६१ विधि १७, ११२, २३६ विनायक १७० विनाशन २९९ विनिमय १५, १८९, १९५, १९७ विप्र ७, ६०, ६१, ६५ विभौतक ११९ विरसाल ९, ९४ विराट ४०, २७१ विरुद २८ विरुदावली १६८ विरोधी ४८ विलासदर्पण २७७ विलासपुर २७९ विवाह ८, ८५, ८९, १२२, १२४ विवेकराज ५५

विशिख २०३ विश्व २७४ विश्वदेव २७४ विश्वनाथ २९७ विश्वावस् २७५, २९० विष ९५, ९७, १०९ विषम १०८ विष्णु १७१, २०१, २०२, २१३,२१५ विष्णुधर्मोत्तर २४२ विस ९ विहार ८०, ८१ विहारघरा २५७ बीणा १७, २२४, २२५, २३१ वीत १८० वीर २३७ वीरभैरव ४२ वृक ९, १०४ वृती १०, ११८ व्त्तविघान २८ वृत्ति १८५ वृन्ताक ९, ९७ वृषम १८, १८४, २४३ वृष्ण २२५ वृहतीवार्ताक ९, ९७ वेंगी २७९ वेग १७७, १८३ वेडिका ६४ वेणिदंड १३, १५२, १५७ वेणीसंहार १६८ वेणु १७, २०९, २२५, २३१ वेत्रवती २७६ वेद २९, ५९, ६७, ७१

विशांपति ६१

विशालाक्ष १४, १६५

वेदंड १८१ वेदी २६० वेदा-मूषा १०, ११, २९ वेद्या १९५ वेष-मूषा १२१ वैकक्ष्यक १२१ वैखानस ८, ७९, १३५ वैज्यंती १२५, २१२ वैतालिक १४६, २५० वैदिक १६, २२, ५९, ६८, ७१, ७२, ७९, १९५, २३६, ३०३

वैदिक माइयोलॉजी २३६ वैदिक युग ९४ वैद्य (पी० एठ० )५० वैद्य ९१. ९४ वैद्यक १४, २९, १६६ वैद्यकशास्त्र ११७ वैयाकरण १६२ वैशंपायन २, ४२ वैशाख ३२ वैश्य ७. ५६, ६१, ७० वोपदेव १६२ वोस १५, १६२ व्यंजन ८. १०२, १७२ व्यंतर २८२ व्यक्तिचित्र १८, २४२ व्यवहार १६, १९८, २८४ व्याकरण १४, २२, १६१, १६२, ३०३ व्याकरणाचार्य १६४ व्याघ्र २५९

व्यापार १५, ६१, १८९, १९०, १९३,

व्यापारी १२३
व्यायाम १०, १५
व्याल २५९
व्यास १५, १६८
व्याहरवना १६२
व्रजपाल ७, ६२
व्रजमूषणलाल २२६
व्रत ६७, ८२

श

शंकर १५, १६९, २११ शंक्र १६, २१७ शंख १७, १४८, २१३, २२५, २२६ शंखनक १०२, १३७, १४४, १४६, १४७, १४८, १४९, १५१ शंखपुर १९५, २९१, २९४ शंसितन्नत ८, ८०, ८२ शक ११, १९३ शकल १३० शकूंतला २५४ शकून २९ 🔪 शक्कर ९५ शक्ति १६, २१७ शक्तिकार्तिकेय २१७ शक्र १२७ शतद्र २९९ शतपथब्राह्मण १०१ शतावरी ११८ शतु २१० शफ १८३

२८४

शफरो २६०

40

शबर ७, १०६ शब्दनिघंटु २९ शब्दरत्नाकर १३९ शब्दवेधी २०२ शब्दशास्त्र १४, १६१ शब्दसंपत्ति ३०३

शब्दानुशासन १६२ शयन ११० शयनागार १२३ शय्या १३९, २६३ शरकरली २०३ शरण २५१ शरद ९३, ९५, १०९, ११० शरव्य २०३ शराब २८१ शराभ्यासभूमि २०२ शरासन २०२ शरीर ११५ शरीरोपचार १६२, १६६ शर्करा ९, ९६, १०० शर्कराढ्य ९६ शकराहचपय ९

शवर ६६ शवरी ६६ शश १०५ शब्कुली ९, ९९ शस्त्र २१७

शस्त्रविद्या १४, १६२ शस्त्रास्त्र **१**६, २००

शस्त्री २०३, २०५

शहतूत १३०

शाकुंतल १०, ९२ शाकुनि १०५ शाखा २७९

शाप १७४, १७५, १९९

बार्ज़ २०१, २०२

शार्<mark>द्रल १८५</mark> शास्त्र २२,८२

शास्त्रभंडार ६,३०,५०,५२, ५३,२०९

शालभंजिका २६३ शालि ९, **९**२, ११०

शालिहोत्र १५, १६६, १८२ १८८

शासन ५, ६३ शाही ११, २५८ शिकार ६६ शिकारपुर १६३

शिक्षा १४. २९, १६१, १६५, १७९,

२००, २७४

शिखण्डिताण्डव २१ शिखण्डिताण्डवमण्डन २९६

शिखर २९६ शिखरणी १०१ शिखा ८३

शिखामणी ७६ शिखोच्छेदी ८३

शिता ९

शिप्रा ४३, ४५

शिबिर २७ शिर १८३

शिरीष १५४, १६०

शिरोषकुसुमदाम **१**४, १६० शिरोषजंघालंकार **१**४, १६०

शिरोभूषण १४० शिलालेख ४०, १६२, १६४, २६८, २७३, २७९ शिल्प ११, १३, ६९, १९७, २०७, २०८, २०९, २११, २४५ शिल्पविज्ञान १७ शिल्पशास्त्र १५, १६७ হািৰ ৩६, ৩৩ शिवप्रिय १०, ११९ शिव-स्तृति १६९ शिवभारत २१६ शिवालिक २९६, २९९ शिशिर १०९ शिशिरगिरि २८१ शिष्य ३२, ५१, ७५, ७७, १३६ शोल १७२ शीलांकाचार्य १२६ शंडाल १८१ शुक २, ४२, १८४, २५५ शुकनास १५, १६२, १६६ श्क १४, १६५ शुक्रनीति २१८ शुक्राचार्य १९२ शचि ८२ शुनक ७५ श्भचन्द्र ५६ श्मधामजिनालय ३२ शुलक १९२

शुल ११७, २११ श्रृंगाटक १५६ श्रृंगार २३७ श्रृंगारञ्जतक १६९ शेड २४१ शैलुष ७. ६५ शैलेन्द्र २६२ शैव ७६. ७७, ७८ शोण २१, २९८, २९९ शोभा १७२ शोलापुर ३, ३० शौच ११३ शोनक ७५ श्यामाक ९, ९२, १०३ इयामांशुक १२९ श्रमण ८, ७७, ५०, ५१, २४४ श्रमणवेलगोला ४० श्रमणसंघ ७७ श्रवणबेलगोल १६४, २४२ श्राद्ध ९, ६०, १००, १०५ श्रावक ७०, ७५, ७७ श्रावकाचार ४५ श्रावस्ती १९७ श्रीचंद्र २१, २७९ श्रीदेव ४, २२, २९, ३१, १६४, १६५ १६६, १६७, ३०४ श्रीनाथ १६४ श्रीभृति १९२, १९८ श्रीमाल २१, २८० श्रीसरस्वतीविलासकमलाकर १८ श्रीसागरम् २१, २९० श्रीहर्ष १२४

श्लक-स्थान १९२

श्द्र ७, ५९, ६१, ६९, ७०

श्द्रक २, २८, ४२, १२७

श्रुत हरे श्रुतदेव ६३, ७७, ७६, ६०, १३१, २५९, २६१, २९३, २९४ श्रुतमृति ५६, १६४ श्रुतसागर ३, २२, २९, ३०, ३१, ३४, ५१, ५२, ६५, ६६, ९१, १०१, ११९, १२०, १२१, १२३, १२५, १३७, १४९, १५०, १६४, १६५, १६६, १६७, १८९, २२७, २२६, २२९, २३०, २४४, २४६,

श्रुति ५९, ६७, ७४
श्रेष्ठी ७, ६१, १९५
श्रोणिफलक १७३
श्रोत्र ६८
श्रोतिय ७, ६०, ६१
श्रोत-स्मार्त ७, ६९, ७०
हिलष्ट २२
इलोक २७२
इवेताम्बर १८
इवेताम्बर-परंपरा २४३

ष

षड्त २२४ षड्रस ९१ षण्णवतिप्रकरण ५, ३३ षाडव १०१

स

संकर्षण २१४ संकल्पी ४८ संकीर्ण १४, १७०, १७७, १८१ संगमरमर १३२, २४९ संगीत १४, १७, २२३, २३९ संगीतक १६२ संगीतपारिजात २२६, २३४ संगीतरत्नाकर २२६, २२९, २३०,

संगीतरत्नाकरकार २२७ संगीतराज २२९, २३२ संगोतशास्त्र १७, २२५, २३१ संग्रहालय २६० संघ ३३, ४०, ५२, ८०, १९३, १९७ संघपति १९३ संघवई १९३ संघवी १९३ संघी ५४ संधिविग्रही २५३ संन्यस्त ७३. ७५ संन्यास ४३, ७३, ७४ संन्यासी १६५ संपादक ३१ संप्रदाय ८. ९, ४९, ७५, ७६, १६३ संयम ८२ संयोग ७५ संवाहक ७, ६४ संसर्गविद्या १५. १६७

संस्कृत १, २, ६, ११, २२, २७, २८

५०, ५१, ५२, १३२, १९३,

संसार ७५

संसिद्ध जल ९५ संस्कार ४३

२१३, ३०३

संस्कृति २३६ संस्थान १७२, १७७, १८३ सकलकोति ५१ सक्तू ९, ९४ सचिव २७२ सज्जन ९१ सतलज २९९ सतारा २७० सत्त् १०९. १११ सत्र २८३ सत्व ७५, १७३, १७७, १८३ सदुवितकणीमृत १६९ सन २१८ सपादलक्ष २६८ सप्तच्छद १५५ सप्तर्षि ७७, २६१ सप्तार्णव २२८ सब्जी ९, ७९, ९७ सभंग २७४, २७५ समा १८ समामंडप १३६, २३८, २४५ सम्बता ६९ सम १०८ समयस्नदरगणि १६२ समराइच्चकहा ६, ५० समरांगणसूत्रधार २०, २६० समवसरण १८, २४५, २५०

समुद्र १८, १४५, १४९, १८५, २२८, सम्द्रगुप्त २७१ समूर १२४ सम्यवत्व ६७, ७२ सम्यग्दृष्टि ७२ सम्राट् २७९, २८०, २८१ सरकार २६९ सरगुजा ९३ सरयू २१, २९८, २९९ सरसी ९५ सरस्वती २१, २२, १४४, १५५, २२४, २३४, २९८, २९९, ३०३, सरस्वतीविलासकमलाकर २५३ सरित्सारणी २५७ सरोवर २१, २९७ सर्प १८, १०७, २३९, २५९ सर्पिषिस्तात ९, १०२ सर्वार्थसिद्धि १६४ सहचरी ८, ८५ सहजन ९७ सहालाप ७५, ७९ सहावास ७५, ७९ सहा २७१ साँकल २१८ सीची १३५ सांप ४५, ४६, ८८ सौवां ९२ सांस्कृतिक ४, ६, ४६ साग ९, ९७ सागरःत २८४ साड़ी १२४, १२८

समज्ञन २१२

समाजशास्त्री १

समा ९२

समिता ९ समिघ ९. ९९ सातवाहन १४५ सात्विक १७, २३५, २३६ साथ १९२ साधक ८, ८० साधन १९५ साधना ७६, ७७

साधु १, ५, ८, ३९, ४०, ४४, ७४, ७७, ७८, ६०

साघुसंघ ५
साघुसुन्दरगणि १२८
सामगायन १७४
सामज १८१
सामंत २७
सामवेद १७४
सामवेद १७९
सामवेद १७९
सामाजिक ६
सामिता ९९
सामुद्रिक ज्ञान २९
सारंग १८१

सारसना १३, १४०, १४८, १५०

सारस्वत ९४ सारिका २५५

सारथी ३६

सारनाथ २६०

सार्थ १६, १९५

सार्थंपायिव १९२

सार्थवाह ७, १५, २९, ६१, १८९, १९२, १९३, १९४

सार्थनीक १९२

सालनक १०३ सालूर १०४ साल्डेम २७३ सावन ९९, २३९ सावित्री १४८, १५५

सासानी ११, १३२ साह लोहट ५४

साहित्य २, १४, २२, २८, २९, ६९-१३५, १४२, १६१, १८९, १९४, १९७, २०८, २२६, २६८, ३०३

साहित्यकार १ साहित्यिक ४ सिघाढ़ा १५६ सिदवार १४९

सिंदुर १३, १५२, १५७, १४८

सिंघी १९३

सिंघु २१, २८०, २९८, २९९

सिंघुर १८१ सिंघुवार १५९

सिंह १८, १०४, १८४, १८५, २३९,

२४३, २५९

सिंहपुर २१, २७६, २९१ सिंहल २१, २७, २९२ सिंहसेन २७६ सिंहासन १८, ६३, २४३ सिक्का १६, १९५, १९६.

सिक्का १६, १९५, १९६, २१५

सिचयोल्लोच १२

सित्रिवत १०, ११५, ११८

सिता ९४, ९६ सितांश्क १२९

सिद्धान्त ६, २९, १७३ सिद्धान्तको मुदी २०५ सिद्धिविनिश्चय १६५ सिप्रा २१, २४९, २८३, २९९ सिर २०, १७३ सिरमोर १५६ सिरीसागरम् २९० सींग १३, १४८ सीमंत १५६, १५७ सीमंतसंतित १३, १५२, १५६ सोरिया १३२, १९३ संदरलाल शास्त्री ३०, ३३, १३८ सुख ७५ सुत्तनिपात २६८ मुदत्त ४२, ४४, १६१, १७१ सुदर्शन २१५ सुदर्शना १०, ११८ सुपारी ९८ सुपार्क १८, २४१, २४२ सुपार्श्वगत २४२ सुमात्रा २९२ सुबन्ध् २८ सुभाषित २९ सुभाषिताविल १६८ सुरतविलास २८० सुरपादप २६७ सुरा ६३ सुवर्ण १६, १९५, १९६, १९७ सुवर्णकुडचा ११, १२६ सूवर्णगिरि २८४ सुवर्णद्वीप १६, २१, ६१, १९४,१९७, १९२

सुवीर १९४
सुवेला २१, २९६
सुश्रुत ९३, ९९
सुश्रुतसंहिता ११९
सुषिर १७, २२४, २२९, २३३
सूप ९, ९९
सूपकास्त्र ९
सूरतेन २१, २८०, २८१
सूरि ८, ८०
सूर्य १८, १९, ९४, १३२, १६६,

सूर्यकान्त २४७, २४८ सुक १८३ सुबव १७३ सुणि १८० सेठ १९४ सेत्बंघ २१. २९६ सेना २७, २०५, २११, २२८ सेनापति १४१, २३८ सेवा ७७, ७९ सेही ४६, १२५ सैंधव २८० सैनिक ९३, १३५, १४३ सोंठ १०१ सोना १४३, २२६ सोनार गाँव २७९ सोपारपुर २१, २९०, २९४ सोभाजन ९, ९७, १०३ सोम १० ६३, ११८, १४५, २१८ सोमकीति ५१, ५४

सोमदत्तसूरि ५५ सोमदेव १, २, ३, ४, ५, ७, ८, १०, ११, १२, १३, १४, १५, १६, १७, १९, २०, २१, २२, २७, २९, ३०, ३१, ३२, ३३, ३४, ३४. ३८, ३९, ४७, ४८, ४१, ५९, ६२, ६३, ६६, ६७, ७१, ७२. ७४, ७६, ७८, ८०. **८६, ८९, ९३, ९९, १०३,** १०६. ११०, ११२. ११६, ११९, १२३, १२६. १३४, १३६, १३९, १४०, १४२, १४३, १४५, १४९, १५२. १५५, १५६, १५८, १६१, १६२, १६६, १७९, १८३. १८७, २००, २०५, २०८, २२३, २३०, २३३, २४०, २५७, २६३, २७०, २७२, २७६, २८१, २८२. २८५. २९०, २९४, ३०४, ३०३

सोलापुर ३०, ३१ सौंदरानंद ४६ सौंच २५१ सौराष्ट्र २१, २८१, २८७, २८९ सौवीर २६९ स्कंदकार्तिकेय २१७ स्कंघ १८३ स्टेट २८९ स्तंबेरम १८१ स्तंबिका १९

स्तन २०, २६२ स्तृति ८२ स्तूप १९७, २४८ स्त्री ११, १२, १४७, १५५, स्थापना १८० स्थावर ७२ स्नान १०, ७९, ११४ स्निग्ध ९६ स्पर्शन ६८ स्वोर्ट सस्टेडियम १९ स्मिथ २३६ स्मृति ८, २९, ५९, ६७, ७१ स्याद्व।देश्वर १६१ स्याद्वादोपनिषद् ३४ स्यालकोट २७७ स्राजीवी १९१ स्वप्त ४४ स्वयंवर ८, ८९ स्वर १७३, १८३, २३९ स्वर्ग १४४, २६७, २७० स्वर्ण १६. २७८ स्वस्तिमति २१, २७४, २९० स्वास्थ्य १०, १०८, १६७

ह

हंदिकी (कृष्णकान्त ) ३, ५,१४, ३०,३१,४०,१६९,२१०, २७९ हंस १११,१८५,२९७ हंसक १३,१४०,१५०,१५१ हंसतूलिका १२,१२१,१३७ हंसिमथुन ११,१२७

हिंबनी १७४
हिंबयार २०७, २०९
हनु १८३
हनुमान २०८
हय १८७
हरड ११८
हिरि ९, १०४
हरिगेह २४०
हरिबल ३३
हरिमद्र ६, ४०, ४१, ५२
हरिरोहण १३, १४८
हरिवंशपुराण ७०

हवं ४१, १२२, १३३, १४४, २४६ हिंसा ६, ४ हर्षचिरत: एक सांस्कृतिक अध्ययन हिंस्र २५९

हरिषेण ५१

१६९

१२१ हर्षचरित ५, १०, १२६, १५१,२०४,

२५६

हल ६२, १८५ हल जीवी १८९ हलदी ९६ हलायुधजीवी ७, ६२ हस्त १८० हस्तिनापुर २१, २७२, २७५, २८८,

हस्तिपक १७, १७९, २२३ हस्तिस्यामाक ९२ हस्ती १८०, १८१ हस्त्यायुर्वेद १६४, १७९, १८१ हाट १५ हाथ २०

हाथी १८, २३९, २७१

हाथीखाना २५१

हाथी-दांत १३

हार १३, ६४, १४४, १४६, २३४,

२७६

हारयष्टि १३, १४०, १४४, १४६ १४७, १४९, १६०

हारिण १०५ हारू रशीद २५७ हिंगु १९२

हिजीरक १३, १४०, १४० हिंदी ३०, ३१, ४४, १९३

हिंसा ६, ४७, ४८, ७२, १०६

हिस्र २५९ हिमगृह २६०

हिमाचल २८१, २८४

हिमालय २१, १७५, २८१, २८२, २९४, २९६, २९७, २९८,

२९९

हिरण ४५ हिरण्य १६, १९६ हींग ९६, १०२ हीरालाल ५२ हूण १९३ ह्रय १७३ हेनरी २५७ हेमंत १०९, १२५, २९६

हेमकन्यका २०, २५४

हेमकुंजर ५३

हेमचंद्र **१**३७, २०४, २५३, २५८, हेम्पटन कोर्ट २५७ २६०, २६३, २६४, २८५ हैदराबाद २८, ३२, २६८, २६९, हेमचंद्राचार्य **१**२८ २७०, २७३ हेमनाममा**रु**। ३५ होलालो **१**२५ हेमपुर २१, २९० हेषित १८४

## पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान

वाराणसीस्थित पार्श्वनाथ विद्याश्रम देश का प्रथम एवं अपने ढंग का एक ही जैन शोध-संस्थान है। यह गत ३१ वर्षों से जैनविद्या की निरन्तर सेवा करता आ रहा है। इसके तत्त्वावधान में अनेक छात्रों ने जैन विषयों का अध्ययन किया है व यूनिवर्सिटी से विविध उपाधियाँ प्राप्त की हैं। अब तक २० विद्वानों ने पी-एच० डी० एवं डी० छिट्० के छिए प्रयत्न किया है जिनमें से अधिकांश को सफलता प्राप्त हुई है। वर्तमान में इस संस्थान में ५ शोधछात्र पी-एच० डी० के लिए प्रवन्ध लिखने में संलग्न हैं। प्रत्येक शोधछात्र को २०० रु० मासिक शोधवृत्ति दी जाती है। एम० ए० में जैन दर्शन का विशेष अध्ययन करने वाले प्रत्येक छात्र को ५० ६० मासिक छात्रवृत्ति देने की व्यवस्था है। संस्थानाध्यक्ष को एम० ए० की कक्षाओं में जैन दर्शन का अध्यापन करने तथा पी-एच० डी० के शोध-छात्रों को निर्देशन देने की मान्यता बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी से प्राप्त है।

पार्श्वनाथ विद्याश्रम की स्थापना सन् १९३७ में हुई थी। इसका संचालन अमृतसरस्थित सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति द्वारा होता है। यह समिति एक्ट २१, सन् १८६० के अनुसार रिजस्टर्ड है तथा इन्कमटेक्स एक्ट सन् १९६१ के सेक्झन ८८ व १०० के अनुसार इसे आयकर-मुक्ति-प्रमाणपत्र प्राप्त है। समिति ने अब तक पार्श्वनाथ विद्याश्रम के निमित्त लगभग साढ़े सात लाख रुपये खर्च कर दिये हैं। संस्थान का निजी विद्याल भवन है जिसमें पुस्तकालय, कार्यालय आदि हैं। अध्यक्ष एवं अन्य कर्मचारियों तथा छात्रों के निवास के लिए उपयुक्त आवास हैं। संस्थान से अब तक दस महत्त्वपूर्ण प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं।

# हमारे अन्य प्रकाशन

Jaina Psychology
Dr. Mohan Lal Mehta
Price—Rs. 8-00

Political History of Northern India from Jaina Sources
DR. GULAB CHANDRA CHOUDHARY
Price—Rs. 24-00

Studies in Hemacandra's Desinamamala Dr. Hariyallabh C. Bhayani Price—Rs. 3-00

> प्राकृत भाषा लेखक-डा० प्रबोध वेचरदास पंडित मृल्य—रु० १-५०

जैन आचार छेखक-डा॰ मोहनलाल मेहता मृत्य—क॰ ५-००

जैन साहित्य का बृहद् इतिहास-भाग १ लेखक-पं० वेचरदास दोशी मूल्य-ह० १५-००

जैन साहित्य का बृहद् इतिहास-भाग २ लेखक-डा॰ जगदीशचन्द्र जैन व डा॰ मोहनलाल मेहता मूल्य-ह० १५-००

> बौद्ध और जैन आगमों में नारी-बीवन लेखक-डा० कोमलचन्द्र जैन मृत्य--र०१५-००

> > जीवन-दर्शन लेखक-श्री गोपीचन्द धाड़ीबाल मूल्य—क० ३-००