#### 0-3-0.

#### निष्कयः ३ आणकाः

#### मति ४७५.

्राब्र २४३९ विक्रमाब्द १९६९ इसुवर्ष १९१२ सिटी प्रेस मुद्रणालय, चंदुलाल छगनलाल इत्यनेन मुद्रितम्.

#### मुम्बय्याम्

प्रकाद्राकः–देवचन्द्र लालभाई व्यवस्थापत्र– ुकार्यवाहकः–द्राह नगीनभाई घेलाभाई.

### प्राफेसर एल. सुएली. डी. पी एच.

ee

मंशोधकः-इटाल्लीनीव्रदन्तर्गत-पावीयावास्तव्यः

# ( स्वोपज्ञग्रत्तियुतः )

# ॥ योगदष्टिसमुचयः ॥

पदुतमबोधलोचनश्रीमद्धरिभद्रसूरिविहितो

अे रि-देवचन्द्र-लालभाई-जैनपुस्तकोद्धारे-प्रन्थाङ्कः १२



#### श्रेष्ठी देवचन्द लालभाई जव्हेरी.

जन्म १९०९ वैक्रमाब्दे कार्तिकशुक्लैकादइयां, सूर्यपुरे. निर्याणम् १९६२ वैकमाब्दे पौषकृष्णतृतीयायाम्, मुम्बय्याम्.

The Late Sheth Devchand Lalbhai Javeri.

Born 1853 A. D. Surat.

Died 1906 A. D. Bombay.

W-wWhentien-viely-viel

आ थी कैलासनागर सरि ज्ञान म दिर भी महावार जैन आराधना कन्द्र, कोबा

الثرب المسادات ال

### PREFACE.

"Yoga-drishti-samuchchaya" is a work on the philosophy of Yoga written by one of the most eminent among the Jain writers of the past "Shri Haribhadra Suri." The commentary on it is also written by the author. Another commentary (अवच्रि) on this work is written by "Shri Sadhuraja Gani." which we hope to bring out in course of time.

Shri Haribhadra Suri is well-known as a writer of numerous works of great value and importance. About sixty of his works are available at present. No precise date can be assigned to his various works, but it is certain that the writer flourished in the sixth century of the Vikrama era. We have been able ere this to publish Shoda Shaka by the same author, which forms the "sixth" volume of this series, and we hope to publish his other works as it suits us.

We do not think it needful to say anything more regarding this work, as sufficient has been said about it in the introductions, written by Panyasa Shri Anandasagar, and Prof. L. Suali, Ph. D., in Sanscrit, and in English respectively.

In conclusion we take this opportunity to express our best thanks to Prof. Suali for editing and writing introduction to this work, as also for going through the proof-sheets, and we are also thankful to Panyasa Shri Anandasagar for writing his learned introduction in Sanscrit.

This work is the "twelfth" of the series published by the Trust.

November 1912. 325, Javeri Bazar; Bombay. Naginbhai Ghelabhai, a trustee, for himself and co-trustees.

# ॥ योगदृष्ट्युपोद्धातः ॥

(8)

॥ श्रीगणधरेन्द्राय बोभवतु नतिततयः ॥

अवधारयन्तु अनवधृतधिषणाधिगमाधरीक्रतधिषणधिषणास्तत्र-भवन्तः ह्युभवन्तः सैदम्पर्यं प्रकरणमेतदुपदीकियमाणममानमानो-न्मानवितरणचणमुद्दीक्ष्याक्षताचन्तेक्षणीयं यदुत प्रणेतारोऽस्य स्या-द्वादज्योतिष्पतिप्रभामचयावाप्ताबाधबोध्यपदार्थपकरमतिहतानादिका-लीनशुमेतरवासनाभिव्यद्वकपशुवधागम्यगमाचनार्यकार्यकारणवद्ध-कक्षजेमिनीयाबाध्यमत्यक्षादिममाणमचयममितिमचेयममेयसमुद्यापद्ग-वमचुरप्रेक्षामसरश्रीव्यासादिमतगणाः श्रीश्वेताम्बरगणाग्रणीपदमति-ष्ठिताः श्रीमन्तो हरिभद्रसूरयः । पादुर्भविष्यत्येव पर्यनुयोजकानां परमपदमदानपट्वव्याबाधबोधपेप्स्रनामखिलाखिलबोधधुराधौरेयमा-न्या प्रश्नततिरस्मिन्यदुत कदा किमर्थ चाविर्भावो बोभूयाश्चक्रेऽस्य ग्रन्थचके ? । तत्र प्रथमे तावत्पर्यनुयोगे-'' पंचसए पणसीए, विकम-कालॉभो झत्ति अत्थमिओ। इरिभइसुरिसुरो, धम्मरओ दे उ ग्रुक्खमुहं" ५३। इतिविचारसारसारोदाहारात् स्पष्टं स्पष्टीभवति स्पष्टतमयथार्थे-तिहासवन्थाभ्यासानां वैक्रमीये शतके पष्ठे सूरीणामज्ञानध्वान्ततति-तिरस्करणतरणीनां भूमण्डऌभामिनीतिऌकायिता सत्ता । ये चानवबु-दासिद्धान्ततत्त्वाः संगिरन्ते यदुत न स्यात्तावन्मात्रेऽन्तराले सतिव्यव-स्थितागमव्यावर्णनं विस्तृततरं, सिद्धान्तपुस्तकारोहकाळोऽपि यतः स एवेति भाव्यमनेइसाऽर्वाचीनेनेति, तदयुक्ततमता मतिभापथमापातिष्याति चतुश्रत्वारिंशदधिकग्रन्थचतुर्दशशतीमवाप्तबोधैर्वाधेक्येऽपि तदीयां विनिर्मितां मायश्वित्तरूपतया स्वीकृतां कृतधीविषयाविषयां विलोक-कानां विवेचकानां, व्यक्तं विशुधव्यक्तीनां सामर्थ्यप्रतिभानं तत्र, तथाच्

नोक्ताशङ्काकणिकापि, अन्यच पुस्तकव्यवस्थाया व्यवस्थया विद्वन्निः संभूय भूयो भव्यभव्यावबोधनिबन्धनबन्धुरतोद्रोधनेन प्रतिष्ठितत्वाझ तत्कालो लोकोक्तिभसारवत्रवीनकृतिख्यातिवद्वात्र त्राणकारी तेषां यथायथं । तत्त्वार्थसाधकतत्त्वार्थद्वत्तिकृत्सिद्धसेनगणीनां वचनततिम्रुप-जीविनः श्रीमन्तः साधु साधितसाध्या इति तदर्वाक्तमाः स्पष्टतममि-त्यपि न विचारचणचर्वणीयं, यतः '' तथाचाह महामतिः '' इत्यादि-वाक्यटन्देन वर्णितो महामतिः सिद्धसेनदिवाकरो यथार्थाभिधानः क्रुविकल्पविश्वच्छायाछेइनच्छेकशतसहस्रप्रन्थग्रथनाबोधतमस् गत्यवष्ट-ब्धान्तःकरणविकासकरणकोविदतमत्वाद्, यतो दरीदृश्यन्त एव पूज्यपादवर्णितानां ''मसिद्धानां ममाणानां'' इत्यादीनां वचनटन्दानां श्रीमदिवाकरपादमणीतेष्वेव न्यायावतारादिषु मूलत आविर्भावाः । श्री-मत्सिद्धसेनगणयस्तु द्वितीयाध्यायहत्तौ संज्ञांव्याख्यायन्तो व्याख्या-मुपवर्णितवन्तः श्रीनन्दीसूत्रीयां हारिभर्द्री, तथाच द्वयेषां श्रीमद्दिवा-करगणिपदोपाधीनां सुरीणां पार्थवयविल्लोकने स्पष्टं मतिभास्यति श्रीमतां तत्कालीनत्वं। यच्च श्रीमत्सिद्धार्षिंसमकालीनतामाकलय्य स्वा-न्तेन ध्वस्तज्ञानधाम्ना प्रतिपाद्यते तेषामर्वाचीनता '' आचार्यहरिभद्रो मे, धर्मबोधकरो गुरुः '' इतिभवपपञ्चनपञ्चनपटूपमितभव<mark>पपञ्च</mark>ां कथामालम्बमानेन, तदपि पूर्वापरविचारशून्यमेव, यतो वक्ति महा-त्मासौ स्वयं " अनागतं परिज्ञाय " इति । तथा च नैते समकालीना द्वये। नच चर्च्यमेतत् यदुत गुरुशिष्यादिव्यवहारो नासमकालीन इति। यतो व्यवहारविशेषाणां विशेषतया व्यवहारात् । नचात्र व्यवहारव्या-इतिरस्ति, किन्तु ख्यातात्मन उपकारित्वमदृत्रयेनापि विहितं महा-लना। नच विवादः स्वयंख्यातरि लब्धख्यातौ ख्यातरि। तथा चोपमितिभवमपञ्चीयः मथमः मस्तावः '' ये च मम सदुपदेशदायिनो भगवन्तः स्ररयस्ते विशिष्टज्ञाना एव, यतः कालव्यवहितैरनागतमेव तैज्ञीतः समस्तोऽपि मदीयटत्तान्तः, स्वसंवेदनसंसिद्धमेतदस्माक-मिति ''

" देशकाळव्यवहितानामपि जन्तनां छबस्थावस्थायामपि वर्त्तमानाः "

तथाच निर्विवादं विद्वद्रून्दवेयं निर्णयमेनमातिष्ठामहे यन्नैते पूच्य-पादाः श्रीमतः सिद्धसेनगणेर्र्वाचीनाः सिद्धपेंः समकालीनाश्च; किन्तु प्राचीनाः पूर्वोक्तग्रन्थसंमतशरद्रुत्तवार्त्तशरीरटत्तयः । अत एव च ''क-तिपयम्वचनार्थतारतारकविशेषानुपदिदर्शयिषुः '' इति श्रीमदभय देवभभूक्तं पश्चाशकीयं वाक्यं क्राम्यति मतिमतां मनसि, नेदीयस्त्वा-त्पूर्वविच्छेदस्य केषाश्चित्तदर्थांनां तैरवधारणाद्धेतोः । अपि चात एवो-दीरितं ''पट्टतमबोधल्रोचनतया'' इति, तथा च प्रश्चमभविष्णुवदनमल्ल-यनिस्टतानां प्रकरणसुगन्धीनां कुतः प्रादुर्भावो वरीवर्त्तमानवोतरा-गागमाम्बरे तथाविधवचनत्रज्ञानवल्रोकनादिति कल्पितं कृटकल्पना-कल्पनकोविदैः कुद्दितं निष्टङ्कनीयं । प्रयोजनं सामान्यतो विदितं लोक-रूदितत्त्रभावल्व्य्वम्भवग्रन्थविशेष ' सिद्धान्तसारादि ' विल्रोकनतः प्रायश्चित्तस्य प्रतिपत्तिः पश्चेन्द्रियमचयपरासुकरणकल्पनाकर्त्तनन-दीष्णुः, तथापि व्यक्तं

''आत्मानुस्मरणाय च'' (२०५) 'अतः परोपकारोऽपि' (२०६) इति समाल्लोकनात् लोककानामात्मान्योपकार इति प्रतिभाषथमाग-ामेष्यति । अभिधेयनिर्णये तु यद्यप्यन्यैः '' योगश्चित्तद्यत्तिनिरोधः '' (पा १–२) इति लक्षितं, तथापि जून्यतायां मूर्छिताद्यनेकावस्थाया-

मात्रस्य योगलक्षगलस्यत्वं । तथाच को भेदो भवतां गुप्तेर्योगेस्योति निरस्ततरां । एषेव चेच्छाज्ञास्त्रसामध्र्यपर्यन्तानुधावनधौरेयो धारणा-**ऽन्यथा साम**र्थ्यस्य व्यावातादित्यलं प्रसक्तानुत्रसक्तेन । अत्राभिधेयस्य योगस्य बाल्वोधानुसारी विभागश्चिकीर्षित इति प्रथमं ''मित्रा तारा बला दीमां स्थिरा कान्ता मनापरा " इति नामत उद्दिश्व रहयोऽहौ तत्स्वरूपं तत्रत्यों बोधः खेदादिदोषापनोदोऽद्वेषादिगुगनाक्षित्र यथा-ययं निष्टङ्किता। विपश्चिद्विज्ञानवेद्यं चात्र सञ्चारितं चारित्रचङ्गिमाधारैः योगवीजानि, जिष्टानुसारिता, अवश्वकयोगत्रयं, अवेद्यसंवेग्रपदं, भवाभिनन्दिलसणानि, कुतर्कनैरर्थवयं, जाखगाधान्यं, सर्वज्ञमताभेदः, माणिवैचित्र्यनिवन्यनदेशनावैचित्र्यं इत्याया चतुरुपी दर्छेः, आक्षेपक-ज्ञानं, भवव्याधिक्षयः, नित्यानित्यैकान्तनिरासः, गोत्रकुलमष्टत्तचक्रयेा-गस्त्ररूपं, इच्छात्ररूतिस्थिरसिद्धियमस्त्ररूपं, इत्यादि चासमाप्तेः । संपादितं चैत्रं श्रीमद्भिमीसमभिछाषुकानां गुणस्थानष्टन्द्रभित्र विचार-णीयतमं योगाङ्गादिकामनावतां दृष्ट्रचष्टकं क्रमभावि । तथाचास्य विततै · बावइयकी मुद्रगेति आरब्यमेतन्मुद्रापयितुं इटाल्याह्वविषयनिवासिना विद्वद्वर्येण सुएलीत्याहानेन, चित्रतरं चैतदेव यदुत न यत्र तादशो भा-षाध्यापकाः तद्भाषाप्रचुरपुस्तकत्राप्तिस्तत्परिचयश्च धर्मश्चान्य एव बाह्य-रष्ट्रया तथापि मस्तुतमकरणे तेन परिश्रमः मारब्धः, समाप्तश्च निर्वेतनः। मुद्रणं तु गौर्जरीयसुरतपत्तनाभिजनश्रेष्ठिवर्यदेवचन्द्रलालभ्रातनियुक्त-**पुस्तकोद्धारमात्रो**पयोगिऌक्षद्रम्पव्यवस्थापत्रानियभितकुसीदव्ययव्यव-स्याकारकश्रेष्ठि-नगीनभ्रतृभिरनुष्ठितं । प्रान्ते प्रार्थये विगतनार्थना-र्थान् सज्जनान्मान्यतमान् इदं यदुत प्रन्यकृतां शोधकस्य मुद्रापकस्य

मपि तथाभावादन्यथापि च ''तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानं'' (पा० १३) इति फल्डानुक्र्ल्याभावाछक्षणं लक्षितं लक्षणैकचक्षुष्कैः प्रभुभिर्भावसारं '' मोक्षयोजनभावेन '' (११) इति वाक्येन तादृग्मोक्षानुकूलचेष्टा- च चरितं चित्ते निचीय सफलीकार्या ठतिस्तेषां यथावदाद्यन्ताव-ळोकनेन तदुक्तानुशीलनेन च यथाशक्तीति सज्जनमनोऽनुसारिसरल-सरण्यनुगन्तानन्दोदन्वान् ।

> स्तम्भपार्श्वप्रभोः पादैर्भव्येच्छाकल्पशाखिभिः । सम्टद्धे स्तम्भतीर्थेऽयमुपोद्घात उपस्कृतः ॥श॥ वसुरसनन्दनिशेशप्रमिते भाद्रेऽसितत्रयोदझ्याम् । आनन्देनानन्दे, यथार्थवार्त्तः समो ह्येषः ॥ २ ॥



## ॥ नमो जिनायं ॥

योगतन्त्र9त्यासन्नभूतस्य योगदृष्टिसम्रुचयस्य व्याख्या प्रारभ्यते । इह चादावेवाचार्यः <sup>२</sup> ज्ञिष्टसमयप्रतिपालनाय विघ्नविनायकोपशान्तये प्रयोजनादिप्रतिपादनार्थं श्लोकस्रुत्रम्रुपन्यस्तवान्-

### नत्वेच्छायोगतोऽयोगं योगिगम्यं जिनोत्तमम् । वीरं वक्ष्ये अमासेन योगं तदृष्टिभेदतः ॥ १ ॥

इति ॥ तत्र शिष्टानामयं समयो यदुत ''शिष्टाः कचिरिष्ट वस्तुनि भवतमानाः सन्त इष्ट्रदेवतानमस्कारपूर्वकं प्रवर्तन्ते ''। अयमप्याचार्यो न हि न शिष्ट इति, अतस्तत्समयप्रतिपालनाय । तथा चोक्तम्-

ेशिष्टानामेष समयस्ते सर्वत्र शुभे किल<sup>\*</sup>।

<sup>भ</sup>यवर्तन्ते सदैवेष्टदेवतास्तवपूर्वकम् ॥ इत्यादि ॥

तथा " श्रेयांसि वहुविध्नानि भवन्ति " इत्युक्तं च -

श्रेयांसि बहुविध्नानि भवन्ति महतामपि ।

१ C adds नमः

- २ C इंहेवादावेवाचार्यः
- ३ C वक्षे
- ४ AD कर्माण

५ A D premit निल

६ C omits from श्रेयांसि down to च

- ४ A D श्रीवीरं ५ A प्रकरणकारस्येष्ट ६ A एपां
- २ D २(२२ ४ A D श्रीनीः
- रु D ०त्येव
- २ A ०मसिद्धतः
- १ D चाप्यर्थविषयस्येह

इत्यनेन तु प्रयोजनादित्रयमिति श्लोकसूत्रसम्रुदायार्थः ॥ अव-यवार्थस्तु '' नत्वा " प्रणम्य '' वीरं " इति योगः । कथमित्याह '' इच्छायोगतः " इति । क्रियाविशेषणमाह । इच्छायोगेन । शास्त्रयो-गसामर्थ्ययोगव्यवच्छेदार्थमेतत् । इष्टव्यवच्छेदश्वायं तदनधिकारित्वेन मकरणारम्भेभ मृषावादपरिहारेण सर्वत्रौचित्यारम्भप्रदृत्तिप्रदर्शनार्थः । एतेषां च त्रयाणामापि योगानां स्वरूपमनन्तरमेव वक्ष्यति । किंवि-

" वक्ष्ये समासेन योगं तडू ष्टिभेदतः "

इत्यनेनेष्टदेवतास्तवमाहः

वीरं<sup>४</sup> "

तत्र '' नत्वेच्छाये।गतोऽयोगं योगिगम्यं जिनोत्तमम् ।

न चाप्यविषयस्येहः शक्यं वक्तुं प्रयोजनम् । काकदन्तपरीक्षोदेस्तत्प्रयोगाप्रासिद्धितः २ ॥ अस्येदं फलमित्येवं ३ योगः संबन्ध उच्यते । तदुत्तयन्तर्गतत्वेन न पृथक्वैश्विदिष्यते ॥ इत्यादि ॥

यावत्मयोजनं नोक्तं तावत्तकेन गृहाते ॥

मयोजनादिमतिपादनार्थं च । तथा चोक्तम्∽ सर्वस्यैव शास्त्रस्य कर्मणो वापि कस्यचित ।

अश्रेयसि प्रवत्तानां कापि यान्ति विनायकाः ॥ इति ॥ इदं प्रकरणं तु सम्यग्ज्ञानहेतुत्वाच्छ्रेयोभूतम् । अतो मा मू-द्विघ्न इति विघ्नविनायकोपज्ञान्तये । तथा प्रेक्षावतां प्रवत्त्यर्थ शिष्टं वीरमित्याह ''जिनोत्तमं '' इति वस्तुविशेषणम् । इह रा-गादिजेतत्वात्सर्व एव विशिष्टश्रुतधरादयो जिना उच्यन्ते । तग्रथा । श्रुतजिनाः, अवधिजिनाः, मनःपर्यायज्ञानजिनाः केवलिजिनाश्च । तेषाम्रुत्तमः केवलित्वात्तीर्थंकरत्वाच । अनेन भगवतस्तथाभव्यत्वा-क्षिप्तवरबोधिळाभगर्भाईद्वात्सल्योपात्तानुत्तरपुण्यस्वरूपतीर्थंकरनामक -र्मविपाकफऌरूपां परंपरार्थसंपादनीं कर्मकायावस्थामाह 1 अयमेव विशिष्यते '' अयोगं '' इति । कायवाङ्मनः कर्म योगः, अविद्यमान-योगोऽपोगः, तम् । अनेन च भगवतः शैलेश्यवस्थोत्तरकालभाविनीं समस्तकर्मावगमरूपां तथाभव्यत्वपरिक्षयोद्धृतपरमज्ञानसु खलक्षणां कृत-ऋत्यतया निष्ठितार्थं। परमफऌरूपां तत्त्वकायावस्थामिति । अत **एवाइ** '' योगिगम्यं " इति । योगिनां गम्यो योगिगम्यः, तम् । योगिनो ऽत्र श्रुतजिनादयो ग्रह्मन्ते । अनेनापि भगवतो ऽपोगिमिथ्यादृष्टिगम्यत्व-व्यवच्छेरमाह । एतज्जिज्ञासाया अपि चरमयथाप्रवत्तकरगभावित्वा-दन्यदाः तदनुपपत्तिरिति । ''वीरंं" इति चान्वर्थसंक्षेयं, महावीर्यवि-राजनात्तपःकर्मविदारणेन कपायादिशत्रुजयात्केवऌश्रीस्वयंग्रइणेन२ विकान्तो वीरः, तम् । इत्यमनेन यथाभूतान्यासाधारणगुणोत्कीर्तन-रूपत्वाद्धावस्तवस्येष्टदेवतास्तवमाहेतिः । इष्टत्वं च गुगतो गुणप्रकर्षे रूपत्वाद्धगवतः, देवतात्वं च परमगत्यवाप्त्यति । " वक्ष्ये समासेन योगं तद्दष्टिभेदतः " इत्यनेन तु<sup>४</sup> प्रयोजनादित्रयमाह । कथमित्युच्यते '' वक्ष्ये '' अभिधास्ये ''योगं'' मित्रादिलक्षणं, '' समासेन '' संक्षेपेण, विस्तरेण तु पूर्वाचार्यंरेवायमुक्तोऽप्युत्तराध्ययनयोगनिर्णयादियु,

- **१ A** C व्यथामद्यत्तिव
- २ B ०श्रीरूपग्रहणेन
- ३ छ ०द्भावस्तवरूपस्येष्टदेवता०। ० ०द्भावस्तवस्तवस्येष्टदेवता०
- & A omits

"तद्दृष्टिभेदतः " इति योगदृष्टिभेदेन । तदत्र समासतो योगाभिधानं कर्तुरनन्तरं भयोजनम् । परंपराप्रयोजनं तु निर्वाणमेव, शुद्धान्नय-तस्तथा सत्त्वदितप्रहत्तेरस्याश्चावन्ध्यनिर्वाणवीजत्वादिति।अभिधेयं योग एव । साध्यसाधनलक्षणः संवन्ध इति क्षुण्णो ऽयं मार्गः । श्रोतॄणां त्वन-न्तरप्रयोजनं प्रकरणार्थपरिज्ञानं, परंपराप्रयोजनं त्वमीषामपि निर्वाण-मेव, प्रकरणार्थपरिज्ञानादौष्चित्वेनात्रैव प्रद्वत्तेरस्याश्चाप्यवन्ध्यनिर्वाण-वीजत्वादिति ॥

एवं संपादितेष्टदेवतास्तवमयोजनाद्यनिधाय मकरणोपकारकं मासङ्गिकमभिघातुमाह-

#### इंहेवेच्छादियोगानां स्वरूपमभिधीयते ।

#### योगिनामुगकाराय व्यक्तं योगप्रसङ्गतः ॥ २ ॥

" इहैव " इति प्रक्रमे । किभित्याह " इच्छादियोगानां " इति । इच्छायोगग्राञ्जयोगसामर्थ्ययोगानाम् । किमतः । आह " स्वरूपम-भिवीयते " इति स्वलक्षणमुच्यते । किमर्थमेतदित्याह " योगिनामु-पकाराय " इति । योगिनोऽत्र कुल्योगिनः प्रष्टत्तचका ग्रह्मन्ते व-क्ष्यमाणलक्षणाः, न निष्पन्नयोगा वक्ष्यमाणलक्षणा एव । तेषामत उप-काराभावात् , तदितरेषामेत्रोपकारार्थम् । उपकारश्वातो योगहृदया-वनोधः कायमभिधीयत इत्याह " व्यक्तं " स्पष्टं न चापस्तुत्सप्येत-दित्याह "योगप्रसङ्गतः " इति मित्रादियोगप्रसङ्ग्रेन प्रसङ्गाख्यतन्त्रयु-क्याक्षिप्तमित्यर्थः ॥

- १ B C ०नन्तर०
- २ C परंपरं त्र०
- ३ B C ०देवतास्तवः प्रयोजनाज

इच्छायोगस्वरूपप्रतिपादनायाह<sup>\*</sup>—

## कर्तुमिच्छोः श्रुतार्थस्य ज्ञानिनो ऽपि प्रमादतः । विकलो धर्मयोगो यः स इच्छायोग उच्यते ॥ ३ ॥

कर्तुमिच्छोः कस्यचित्रिव्याजमेव तथाविधसयोपग्रमभावेन । अयमेव विशिष्यते । किंविशिर्रस्यास्य<sup>२</sup> चिकीर्षोः "श्रुतार्थस्य " शुतागमस्य, अर्थशब्दस्यागमवचनत्वात्<sup>3</sup>, अर्थ्यतेऽनेन तत्त्वं इति कृत्वा । अयमपि कदाचिदज्ञान्येव भवति, क्षयोपश्रमवैचित्र्यात् । अत आह "ज्ञानिनोऽपि " अवगतानुष्ठेयतत्त्वार्थस्यापीति योऽर्थः । एवंधूतस्यापि सतः किमित्याह "प्रमादतः " प्रमादेन विकथादिना " विकलुः " असंपूर्णः कालादिवैकल्यमाश्रित्य ' धर्मयोगः " ध-र्मव्यापारः ' यः " इति वन्दनादिविषयः ''स इच्छायोग उच्यते " इच्छाप्रधानत्वं चास्य तथाकालादावपि करणादिति ॥

शास्त्र गोगस्वरूपाभिधित्सयाह-

## शास्त्रयोगस्त्विह ज्ञेयो यथाशक्त्यप्रमादिनः\* । श्राद्धस्य तीव्रवोधेन<sup>भ</sup> वचसाविकलस्तथा ॥ ४ ॥

" ज्ञास्त्रयोगस्तु " इति । ज्ञास्त्रमधानो योगः ज्ञास्त्रयोगः प्रक्रमा-दर्मव्यापार एव । स पुनः " इह " योगतन्त्रे विज्ञेयः । कस्य

- ? A omits आह
- २ D किंऌक्षणस्यास्य
- ३ л ०वचनता BC अर्थज्ञब्द आगमवचन:
- ४ A ०ममाद्तः C यथाशत्तया०
- ५ C तीव्रयोगेन

१ A सिदा॰ २ सिदा॰

सिद्धचाख्यपदसंगाप्तिहेतुभेदा<sup>२</sup>मोक्षाभिधानपदसंगाप्तिकारणवि-बेषाः सम्यग्दर्शनादयः । किमित्याइ " न तत्त्वतः " न तत्त्वभावेन

#### सिद्धचाख्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदां न तत्त्वतः । शास्त्रादेवावगम्यन्ते सर्वथैवेह योगिभिः ॥ ६ ॥

्र्तत्समर्थनायैवाह−

" शास्नसंदर्शितोपायः " इति सामान्येन शास्त्राभिहितोपायः, सामान्येन शास्त्रे तदभिधानात् । " तदतिक्रान्तगोचरः " इति शास्त्रातिक्रान्तविषयः । कुत इत्याह " शच्युद्रेकात् " इति शक्ति-प्राबल्यात् । " विशेषेण " इति न सामान्येन शास्त्रातिक्रान्तगोचरः, सामान्येन फल्पर्यवसानत्वाच्छास्नस्य । " सामर्थ्योख्योऽयं " इति सामर्थ्ययोगाभिधानोऽयं योगः " उत्तमः " सर्वप्रधानः, तद्भावभावित्वात्, आक्षेपेण प्रधानफलकरणत्वादिति ॥

# शास्त्रसंदर्शितोपायस्तदतिकान्तगोचरः । शत्तयुद्रेकाद्विशेषेण सामर्थ्याख्योऽ यमुत्तमः ॥ ५ ॥

सामर्थ्ययोगलक्षणमाह----

कीद्यगित्याइ "यथाशक्ति " शक्त्यनुरूपं " अममादिनः " विकया-दिममादरहितस्य । अयमेव विशिष्यते " श्राद्धस्य " तथाविधमोहा-पगमात्<u>संमत्यया</u>त्मिकादिश्रद्धावतः " तीव्रवोधेन " पटुवोधेन हेतुभू-तेन " वचसा " आगमेन " आवेकलुः " अखण्डः, तथाकाळादिवे-कल्यावाधयाः न ह्यपट्योऽतिचारदोषहा इति ॥ परमार्थतः '' शास्त्रादेवावगम्यन्ते' '' । न चैवमपि शास्त्रवैयर्थ्य-मित्याह '' सर्वथैवेह योगिभिः '' इति सर्वेरेव प्रकारेरिह ळोके साधुभिः, अनन्तभेदत्वात्तेषामिति ॥

सर्वथा तत्परिच्छेदे शाम्नादेवाभ्युपगम्यमाने दोषमाह-

#### सर्वथा तत्परिच्छेदात्साक्षात्कारित्वयोगतः । तत्सर्वज्ञत्वसंसिद्धेस्तदा सिद्धिपदाप्तितः ॥ ७॥

सर्वथा सर्वैः ! प्रकारैराक्षेपफ छसाधकत्वादिभिः / । तत्परिच्छे-दाच्छास्नादेव सिद्धचाख्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदपरिच्छेदात् ' । किमित्याह " साक्षात्कारित्वयोगतः " केवछेनेव साक्षात्कारित्वेन योगात्कार-णात्, " तत्सर्वज्ञत्वसंसिद्धेः " श्रोत्टयोगिसर्वज्ञत्वसंसिद्धेः, अधिछत-हेतुभेदानामनेन सर्वधा परिच्छेदायोगात्<sup>3</sup>; ततश्च " तदा " श्रवण-काल एव " सिद्धिपदाप्तितः " श्रु सिर्क्तपदाप्तेः, अयोगिकेषछित्वस्यापि शास्तादेव सद्भावावगतिप्रसङ्कादिति ॥

स्यादेतत् । अस्त्वेवमपि का नो बाधा, इत्यत्राह-

### न चैतदेवं यत्तस्मात्प्रातिभज्ञानसंगतः । सामर्थ्ययोगो ऽवाच्यो ऽस्ति सर्वज्ञत्वादिसाधनम्॥<॥।

) न चैतदेवगतन्तरोदितं शास्त्रादयोगिकेवछित्वावगमे अपि सिद्धच-सिद्धेः । यरमादेवं, तस्मात्मातिभक्कानसंगतो मार्गानुसारिमऋष्टोहा-

- १ BC शास्त्रादेवागमादेवावगम्यन्ते
- २ 🗛 सिद्धा०
- ३ A परिच्छेदाद्योगात्
- ४ \Lambda सिद्ध०

रूयज्ञानयुक्तः । किमित्याह "सामर्थ्ययोगः " सामर्थ्यप्रधानो योगः सामर्थ्ययोगः प्रक्रमाद्धर्मव्यापार एव क्षपकश्रेणिगतो गृह्यते; अयं " अवाच्यो ऽस्ति " तद्योगिनो संवेदनसिद्धः " सर्वज्ञत्वादिसाधनं " आक्षेपेणातः सर्वज्ञत्वसिद्धेः । आह । इदमपि मातिभं श्रुतज्ञानमेव, अन्यथा षष्ठज्ञानप्रसङ्गः । न चैतत्केवलं, सामर्थ्ययोगकार्यत्वादस्य । एवं च सिद्धचाख्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदास्तत्त्वतः श्वास्त्रादेवावगम्यन्त इति ॥

अत्रोच्यते । नैतच्छूतं न केवर्छ न च झानान्तरमिति, रात्रिं दिवारुणोदयवत् । अरुणोदयो हि न रात्रिं दिवातिरिक्तो न च तयोरेकोऽपि वक्तुं पार्यते । एवं प्रातिभमप्येतन्न तदतिरिक्तं न च तयोरेकमपि वक्तुं शक्यतेः । तत्काल एव तथोत्कुष्टक्षयोपशमवतो भावात् श्चतत्वेन तत्त्वतोऽसंव्यवहार्यत्वात्र श्चतं क्षायोपशमिकत्वादशे-षद्रव्यपर्यायाविषयत्वात्र केवलमिति । इष्टं चैतत्तारकनिरीक्षणादि-झानशब्दवाच्यमपरेरपीत्यदेषिः ॥

सामर्थ्ययोगभेदाभिधानायाह-

#### दिवायं धर्मसंन्यासयोगसंन्याससंज्ञितःँ । क्षायोपशमिका धर्मा योगाः कायादिकर्म तु ॥ ९ ॥

द्विंधा द्विमकारो ऽयं सामर्थ्ययोगः । कथमित्याह '' धर्मसंन्या-सयोगसंन्याससंज्ञितः '' इति । धर्मसंन्याससंज्ञा संजातास्येति धर्म-

- १ A सिद्धाख्य०
- २ D पार्यते
- ३ B धर्मसंन्यासो यो०

संन्याससंझितः । "तारकादिभ्य इतच<sup>६</sup>" । एवं योगसंन्याससंझा संजातास्येति योगसंन्याससंझितः । संझा चेह तथा संझायत इति कृत्वा स तत्स्वरूपमेव ग्रह्यते । क एते धर्माः के वा योगा इत्याह "क्षा-योपशामिका धर्माः " क्षयोपशमनिष्टत्ताः क्षान्त्यादयः, " योगाः का-यादिकर्म तु " योगाः पुनः कायादिव्यापाराः कायोत्सर्गकरणा-दयः ? ।।

एवमेष द्विधा सामर्थ्ययोग इति यो यदा भवति तं तदाभिधा-

दितीयापूर्वकरणे प्रथमस्तात्त्विको भवेत् ।

आयोज्यकरणादूर्ध्व दितीय इति तदिदः ॥ १०॥

दितीयापूर्वकरण इति ग्रन्थिभेदनिबन्धनप्रथमापूर्वकरणव्यवच्छे-दार्थं द्वितीयग्रहणं प्रथमेऽधिकृतसामर्थ्ययोगासिद्धेः । अपूर्वकरणं त्व-पूर्वपरिणामः श्रुभोऽनादावपि भवे तेषु धर्मस्थानेषु वर्तमानस्य तथा-संजातपूर्वो ग्रन्थिभेदादिफल उच्यते । तत्र प्रथमेऽस्मिन् ग्रन्थिभेदः फलं, अयं च सम्यग्दर्शनफलः, सम्यग्दर्शनं च प्रश्नमादिलिङ्ग आ-त्मपरिणामः । यथोक्तं "प्रश्नमसंवेगनिर्वेदानुकम्पास्तित्वाभिव्य-क्तिलक्षणं तत्त्वार्धश्रुद्धानं सम्यग्दर्शनं<sup>3</sup>" इति । यथाप्राधान्यमयम्रप-न्यासो चिर्ह्यं पश्चानुपूर्व्यति समयविदः । द्वितीये त्वस्मिस्तथाविधक-र्मस्थितेस्तथाविभसंख्येयसागरोपमातिक्रमभाविनि किमित्याह " प्र-थमस्तात्त्विको भवेत् " इति । प्रथमो धर्मसंन्याससंग्रितः सामर्थ्ययो-गस्तात्त्विकः पारमार्थिको भवेत्, क्षपकश्रेणियोगिनः क्षायोपशमिक-

१ पाणिनि, ५, २, ३६

२ B ०कारणादयः

? Comp. Tattvarthadhigamas I, 2, and the comm.

& D omits

क्षान्त्यादिधर्मनिष्टत्तेः । अतोऽयमित्यमुपन्यास इति । अतात्त्विकस्तु मवज्याकालेऽपि भवति, प्रदत्तिलक्षणधर्मसंन्यासायाः मवज्यायाः **ज्ञानयोगमतिपत्तिरूपत्वात् । अत एवास्या ' भवविरक्त एवाधिका**र्धु-क्तः । यथोक्तं "अय<sup>२</sup> मव्रज्याई आर्यदेशोत्पन्नः, विशिष्टजाति-कुलान्वितः क्षीणपायकर्ममळबुद्धिः ' दुर्छभं मानुष्यं जन्ममरणनि-मित्तं, संपदश्वपछाः, विषया दुःखहेतवः, संयोगों वियोगः, प्रति-क्षणं मरणं, दारुणो विषाकः ' इत्यवगतसंसारनैर्गुण्यः", तत एव तद्विरक्तः, प्रतनुकषायः, अल्पहास्यादिः, कृतन्नः, विनीतः, प्रागपि राजामात्यपौरजनबहुमतः, अद्रोहकारी, कल्याणाझः, आद्धः<sup>4</sup>, सम्र-पसंपन्नश्च '' इति । न हानीदशो ज्ञानयोगमाराधयति न चेदशो ना-राधयतीति भावनीयम् । सर्वज्ञवचनमागमः, तन्नायमनिरूपितार्थ इति '' आयोज्यकरणादुर्ध्वे '' इति केवऌाभोगेनाचिन्त्यवीर्यतया यो-ज्यं तथा तथा तत्कालक्षपणीयत्वेन भवोपग्राहिकर्मणस्तथावस्थान-भावे कृतिरायोज्यकरणम् । शैळेक्यवस्थाफलमेतत् । अत एवाह " द्वितीय इति तद्विदः " योगसंन्याससंज्ञितः सामर्थ्ययोग इति त-दिदोऽभिदधति शैलेश्यवस्थायामस्य भावात् । सर्वमिदमागमिकं वस्तु तथा चैतत्संवाद्यर्थम्-

? A, marginal addition मन्नज्याः

R The passage is quoted from Haribhadra's Dharmabindu, IV, 6, with some variations.

र Dharmabindu reads क्षीणमायकर्ममल्लः, अत एव वि• मलबुद्धिः

8 C इत्येव गतं

4 Dharmabindu adds itat:

६ B omits योगसंन्यासं तद्विदों'

#### ( ११ )

करणं अद्यापवत्तं अपुव्वमणियट्टिमेव भव्वाणं । इयरेसिं पटमं चिय भण्णइ करणं ति परिणामो ॥ १ ॥ जा गण्ठी ता पढमं गण्ठि समइच्छओ भवे वीयं । अणियट्टीकरणं पुण सम्मत्तपुरक्वडे जीवे ॥ २ ॥ गण्ठि त्ति सुदुब्भेओ कक्खडघणरूढगूढनण्ठि व्व । जीवस्स कम्मजाणेओ घणरागदोसपरिणामो ॥ ३ ॥ एत्तो विवज्जओ खल्ठ भिए यरिम सम्मणाणं तु । थोवं पि सुपरिसुद्धं सच्चासम्मोद्ददेउ त्ति ॥ ४ ॥ सम्मत्तंमि उ लद्धे पलियपुहत्तेण सावओ होइ । चरणोवसमखयाणं सागरसंखन्तरा होन्ति ॥ ५ ॥

इत्यादि ऌेशतः परिभावितार्थमेतत् ॥ यत आयोज्यकरणाटूर्ध्वं द्वितीयः,−

#### अतस्वयोगो योगानां योगः पर उदाहृतः । मोक्षयोजनभावेन सर्वसंन्यासलक्षणः ॥ ११ ॥

अत एव शैलेक्ष्यवस्थायां योगसंन्यासात्कारणात् । अयोगो योगाभावः । योगानां' मित्रादीनाम् । मध्य इति गम्यते । किमित्याद '' योग: पर: "<sup>२</sup> प्रधान: '' उदाहृत: '' इति । कथामित्याह ''मो-क्षयोजनभावेन '' हेतुना योजनाद्योग इति कृत्वा स्वरूपमस्याद्द ''सर्वसंन्यासळक्षणः'' अधर्मधर्मसंन्यासयोरप्यत्र परिश्चद्विभावादिति ॥

#### एवमेतत्स्वरूपमाभिधाय प्रकृतोपयोगमाह ।

- १ \Lambda योगादीनां
- ? D omits

एतत्रयमनाश्रित्य विशेषेणेतदुद्ववाः ।

योगदृष्टय उच्यन्ते अष्टौ सामान्यतस्तु ताः ॥१२॥

एतत्रयभिच्छायोगादिलक्षणमनाश्रित्यानङ्गीकृत्य विशेषेणास्मा-दियमित्येवंलक्षणेन । किमित्याह " एतदुद्धवाः । योगदृष्टय उच्यन्ते" मित्राद्याः " अष्टी सामान्यतस्तु नाः " दृष्टय इति ॥

ताश्चेता:-

मित्रा तारा बला दीप्रा स्थिरा कान्ता प्रभा परा नामानि योगदृष्टीनां लक्षणं च निबोधत ॥ ९२ ॥

तत्र मित्रेव मित्रा तारेव तारेत्यादि यथार्थान्येव नामानि योग-दृष्टीनाम् । लक्षणं चासां वक्ष्यमाणलक्षणं निबोधत कृणुतेत्यर्थः । इहौघदृष्टिव्यवच्छेदार्थं योगदृष्टिप्रहणमिति ॥

तामभिधातुमाइ-

### समेघामेघरात्र्यादौ संग्रहाद्यर्भकादिवत् । ओघटष्टिरिह ज़ेया मिथ्याटष्टीतराश्रया ॥ ९४ ॥

इहौघटष्टिर्ज्ञानावरणीयादिकर्मक्षयोपशमवैचित्र्याचित्रा समेघामेघं च तद्रात्र्यादि च, आदिशब्दादिवसपरिग्रहः, तस्मिन् । सग्रहादिश्वासौ अर्भकादिश्वेति विग्रहः । प्रथमादिशब्दादग्रहपरिग्रहः , द्वितीयादिशब्दा-दनर्भकपरिग्रहः । आंघटष्टिः सामान्यदर्शनं भवाभिनन्दिसत्त्वविषया । मिथ्याटष्टिश्वेतरश्च मिथ्याटष्टीतरौ, तदाश्रया । काचाद्युपहतो मिथ्या-टष्टिः, तदनुपहतस्त्वितर इत्यक्षरगमनिका । भावार्थस्तु । एका समे-घायां रात्रौ दृष्टिः किंचिन्मात्रयाहिणी, अपरा त्वमेघायां मनागधिक-

<sup>?</sup> B omits परिग्रहः

तरयाहिणीति । आदिशब्दादिवसग्रद्द इति । तदेका समेघे दिवसे तथापरामेघ इति । अस्ति चानयोर्चिंशेषः । इयमपि सग्रद्दस्य द्रष्टुः, आदिशब्दादग्रहस्य च । भवत्यनयोरपि विशेषः, चित्रविश्चमादिभे-दात् । इयमप्यर्भकस्य द्रष्टुः, आदिशब्दादनर्भकस्य च । अस्त्यनयोरपि भेदो विवेकवैकल्यादिभेदात् । इयमपि मिथ्यादृष्टेः काचाद्युपहतलोच-नस्य, इतरस्य तदनुपहतलोचनस्येति । यथैप दृष्टिभेद एकस्मिन्नपि दृश्ये चित्रोपाधिभेदात् , तथा पारलौकिकेऽपि प्रमेये क्षयोपश्चमवै-चित्र्यतश्चित्रः प्रतिपत्तिभेद इति । एतन्निवन्धनो ऽयं दर्शनभेद इति योगाचार्याः । न खल्वयं स्थिरादिदृष्टिमतां भिन्नयन्थीनां योगिनां यथा-विषयं नयाभेदाववोधभावादिति । मृष्टत्तिरप्यमीषां परार्थं शृद्धवोधभावेन विनिष्टत्तायहत्या मैत्र्यादिपारतान्त्र्येण गम्भीरोदाराशयत्वात् चा-रिचरिकसंजीवन्यचरकचारणनीत्येत्यलं प्रसङ्गेन ॥

प्रकृतं प्रस्तुमः । प्रकृता च मित्रादिभेदभिन्ना योगदृष्टिः, इयं चे-त्थमष्टधेति निदर्शनमात्रमधिकृत्याह−

### तृणगोमयकाष्ठाग्निकणदीपत्रभोपमा । रत्नतारार्कचन्द्राभाः सद्दृदृष्टेईष्टिरष्टधा ॥ १५ ॥

इहाधिकृतदृष्टिबोधः खल्वर्थोक्त एव तृणाग्निकणाद्युदाहरणसाधर्म्य-तो निरूप्यते । सामान्येन सद्दृष्टेयोंगिनो दृष्टिबोंधलक्षणाष्ट्रधा भवति । तृणाग्निकणोपमा मित्रायां, गोमयाग्निकणोपमा तारायां, काष्ठाग्नि-कणोपमा बलायां, दीपप्रभोपमा दीप्रायाम् । तथाविधप्रकाशमात्रादिने-ह साधर्म्य यदाह मित्रायां बोधस्तृणाग्निकणसदृशो भवति, न तत्त्वतोऽभीष्टकार्यक्षमः, सम्यक्पयोगकालं यावदनवस्थानादल्पवीर्यत-या पदुस्मृतिबीजसंस्काराधानानुपपत्तेः, ततश्च विकल्प्रयोगभावा-द्वावतो वन्दनादिकार्यायोगादिति । तारायां तु बोधो गोमयाग्निक- णसदृशः । अयमप्येवंकल्प एव, तत्त्वतो विशिष्टस्थितिवीर्यविकलत्वात, अतोऽपि प्रयोगकाले स्मृतिपाटवासिद्धेः, तदभावे प्रयोगवैकल्यात् , ततस्तथा तत्कार्याभावादिति । बळायामप्येष काष्ठाग्निकणकल्पो वि-शिष्ट ईषदुक्तबोधद्वयात् , तद्भवतोऽत्र मनाक् स्थितिवीर्ये, अतः पटु-माया रमृतिरिह मयोगसमये तद्भावे चार्थप्रयोगमात्रशीत्या यत्नलेशभा-वादिति । दीमायां त्वेष दीषमभातुल्यो विशिष्टतर उक्तवोधत्रयात, अतोऽत्रोट्ग्रे स्थितिवीर्ये तत्पट्च्यपि प्रयोगसमये स्मृतिः । एवं भावतो ऽप्यत्र द्रव्यप्रयोगो बन्धनादौ तथा भक्तितो यत्र मेदपटत्तेरिति त्रथ-मगुणस्थानकप्रकर्ष एतावानिति समयविदः । स्थिरा तु भित्नग्रन्थेरेव भवति तदवोधो रत्नभासमानस्तद्धावो प्रतिपाती प्रवर्धमानो निरपायो नापरपरितापक्वत्परितोषद्देतुः प्रायेण परिधानादियोनिरिति।काःतायां त ताराभासमान एषः । अतः स्थित एव ५कृत्या निरतिचारमात्रा-नुष्ठानं शुद्धोपयोगानुसारि विशिष्टाप्रमादसचिवं विनियोगप्रधानग-म्भीरोदाराज्ञयमिति । प्रभायां पुनरर्कभाःसमानो बोधः, स ध्यानहे-तुरेव सर्वदा, नेह पायो विकल्पावसरः, प्रशमसारं सुखमिह। अकिंचि-त्कराण्यत्रान्यशास्त्राणि, समाधिनिष्ठमनुष्ठानं, तत्संनिधौ वैरादिनाशः परानुग्रहकर्तृता, औचित्ययोगो विनेयेषु, तथावन्ध्या सत्क्रियेति । परायां पुनर्दष्टिचन्द्रचन्द्रिकाभासमानो वोधः सद्ध्रचानरूप एव सर्वदा विकल्परहितो मतः, तदभावेनोत्तमं सुखं, आरूढावरोद्दणवन्नानुष्ठानं त्रतिक्रमणपरोपकारित्वं यथा भय्यत्वं तथा पूर्ववदवन्ध्या क्रियेति । एवं सामान्येन सद्दष्टेर्योगिनो दृष्टिरष्टधेत्यष्टप्रकारा । अत्राह । प्रन्थिभेदे सदुदृष्टित्वं स च दीर्घोत्तरकालमिति कथं सद्दृष्टेर्देष्टिरष्टधेति । उच्यते । अवन्ध्यसद्दष्टिहेतुत्वेन मित्रादिदृष्टीनामपि सतीत्वादिति वर्षोऌकनि-ष्पत्ताविश्चरसक्रङजवगुरुकल्पाः खल्वेताः खण्डसर्करामत्स्याण्ढवर्षोल्र-कसगाथेतरा इत्याचार्याः । इक्ष्वादीनामेव तथाभवनादिति उच्यादि-

गोचरा एवैताः, एतेषामेव संवेगमाधुर्योपपत्तेः । इश्चकल्पत्वादिति नळादिकल्पास्तथाभव्याः, संवेगमाधुर्यशुन्यत्वात् । अनेन सर्वथा परिणामिक्षणिकात्मवादे दृष्टिभेदाभावमाह, तत्त्तथाभवनानुपपत्तेरिति । इयं च सकळयोगिदर्शनसाधारणेति यथाविधानां यथा भवति तथा-विधानां तथाभिधातुमाह-

#### यमादियोगयुक्तानां खेदादिपरिहारतः । अद्वेषादिगुणस्थानं क्रमेणेषा सतां मता ॥ १६॥

यमादियोगयुक्तानामिति । इह यमादयो योगाङ्गत्वाद्योगा उ-च्यन्ते । यथोक्तं " यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानस-माधयो ऽष्ठावङ्गानि " । तदेवं यमादियोगपत्यनीकाशयपरिहारेण । एते ऽपि चाष्टावेव । तथा चोक्तम् ।

खेदोद्देगक्षेपोत्थानभ्रान्त्यन्यमुदुगासङ्गैः ।

युक्तानि हि चित्तानि प्रपश्चतों वर्जयेन्मतिमान् ॥

तदेव तत्परिहारेणापि क्रमेणैषाष्ट्रधेति । एवमद्वेषादिगुणस्थान-मिति यत एतान्यप्यष्टावेव । यथोक्तम् ।

> अद्वेषो जिज्ञासा शुश्रूषा श्रवणबोधमीमांसाः । परिशुद्धा प्रतिपत्तिः प्रष्टत्तिरष्टात्मिका तत्त्वे ॥

एवं क्रमेणैषा सद्दृष्टिः सतां मुनीनां भगवत्पतञ्जलितदन्तभा-स्करबन्धुभगवदन्तवादीनां योगिनामित्यर्थः । मता इष्टा । एतत्सा-कल्यं च॰ प्रतिदृष्टि दर्शयिष्यामः ॥

? Patanjali Y. S. II, 29.

R A omits

#### <sup>9</sup> MSS. द्यप्रित्रत्राभिधीयते

दिति ॥

इयं चानन्तरोदितऌक्षणा दृष्टिः । आवरणपायभेदादावरणापग∙ मभेदेन परिस्थूरनीत्या । अष्टविधा स्मृता पूर्वाचार्यैः सामान्येन सू क्ष्मेक्षिकामनादृत्य । विशेषास्तु भेदाः पुनः सद्दष्टेर्भूयांसोऽतिबहवः **स्**रूमभेदतोऽनन्तभेदत्वादर्शनादीनां मिथःषट्स्थानपतितत्वाभिधाना∙

इयं चावरणापायभेदादृष्टविधा स्मृता । सामान्येन विशेषास्तु भूयांसः मूक्ष्मभेदतः ॥१८॥

एपा च परिस्थूरभेदादष्टधा, अन्यथा बहुभेदेत्यभिधातुमाह-

तद्वैकल्यात् '' सच्छ्रद्धासंगतः '' इति । एवंभूतो बोधोऽवगमः । किमित्याह " दृष्टिरित्यभिधीयते ं " । दर्शनं दृष्टिरिति कृत्वा नि-ष्प्रत्यपायतया । फलत एतामेवाह " असत्मवत्तिव्याघातात " इति तथा श्राद्धतया शास्त्रविरुद्धप्रदृत्तिव्याधातेन । किमित्याह '' सत्प्रदृ त्तिपदावहः " इति शास्त्राविरुद्धप्रदत्तिपदावहोऽवेद्यसंवेद्यपरित्यागेन वेद्यसंवेद्यपद्मापक इत्यर्थः । वेद्यपदरूपत्वेऽपि स्थिरादिदृष्टीनां सामा-न्यलक्षणत्वाद्स्यैवमप्यदोष इति । अथवा सत्प्रद्यत्तिपदं परमार्थतः शैलेशीपदमिति तदावहत्वे न कश्चिद्दोष इति ॥

सांगतं दृष्टिज्ञब्दार्थाभिधानायाह-सच्छ्रद्वासंगतो बोधो दृष्टिरित्यभिधीयते । असत्प्रवृत्तिव्याघातात्सत्प्रवृत्तिपदावहः ॥ १७ ॥

'' सच्छ्रद्धासंगतो बोधः '' इत्यनेनासच्छ्रद्धाव्यवच्छेदमाह । अ-

सच्छ्रदा चेह शास्तवाह्या स्वाभिषायतस्तथाविधासटूहात्मिका ग्रह्यते,

₹ B D omit

R A omits

? A omits

विघातो दिव्यभावतश्चरणस्योपजायते ॥ २० ॥ '' ययाणभङ्गाभावेन '' इति कन्यकुब्जादिगमने ऽनवतरप्रयाणकं,

अनेनापि । निश्चि रात्रौ । स्वापसमः पुनः स्वापतुल्यस्तु । किमित्याह

# इहादि-प्रयाणभङ्गाभावेन निशि स्वापसमः पुनः ।

मतिपातयुता भ्रंशोपेताः । आद्याश्वतस्रो दृष्टयो मित्रादिरूपाः । एता अपि च प्रतिपातयुता अपि तथा कर्मवैचित्र्यात् , न तु प्रतिपा-तयुता एव ताभ्यस्तदुत्तरभावादिति नोत्तरास्तथा न स्थिराद्यास्तेन प्रकारेण प्रतिपातयुता इति । यत एवं सापाया अपि दुर्गतिहेतुत्वेने-तास्ता एता एव । कथामित्याह " प्रतिपातेन " भ्रंशेन नेतरा न र स्थिराद्याः सापाया इति । आह । कथं श्रेणिकादीनामेतदमतिपाता-दपायः । उत्त्यते । एतदभावोपात्तकर्मसामर्थ्येन । अत एवोक्तं प्रति-पातेन्,तु.संभवमात्रमधिकृत्य ''सापाया अपि " । तथापि<sup>3</sup> प्रायोटत्ति-विषयत्वात्म्रत्रस्यैवम्रुपन्यासः । अथवा सद्दब्व्यघाते सत्यप्यपायोऽप्य-नपाय एव वज्रतन्दुलवत्पाकेन तदाशयस्य कायदुःखभावेऽपि क्रिया-नुपपत्तेरित्येवद्वपन्यासः । योगाचार्या एवात्र प्रमाणमिति । अतः मतिपातेन नेतरा इति स्थितम् ॥

इह च दृष्टिसमुचये-प्रतिपातयुताश्चाद्याश्चतस्त्रो नोत्तरास्तथा । सापाय। अपि चैतास्तत्प्रतिपातेन नेतराः ॥ १९॥

( 29)

ર્

" विघातः " मतिबन्धः " दिव्यभावतः " जन्मनः सकाशात् " च-रणस्य " चारित्रस्य " इपजायते " तथाविधौदयिकभावयोगेन त-दभावे तु पुनस्तत्रैव पटत्तिः स्वापविगमे अनवरतप्रयाणे चः कन्य-क्रब्जगन्तूगमनप्रद्यत्तिवत् ॥

इदानीं मतिदृष्टिसाकल्येन योगयोजनाम्रुपदर्श्वयलाह-मित्रायां दर्शनं मन्दं यम इच्छादिकस्तथा । अखेदो देवकार्यादावदेषश्चापरत्र तु ॥ २१ ॥

मित्रायां दृष्टौ । दर्शनं मन्दं स्वल्पो बोधः, तृणाग्निकणोट्योतेन सदृशः । यम अहिंसादिरुक्षण इच्छादिकस्तथा यथोक्तं '' अहिंसास-त्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः " । एते चेच्छाप्रष्टत्तिस्थैर्यसिद्धिभेदा इति वक्ष्यति । अखेदो देवकार्यादौ, आदिशब्दाद्रुरूकार्यपरिग्रहः । तथा तथोपनत एतस्मिस्तथापरितोषात्र खेदोऽत्रापि तु प्रष्टत्तिरेव शिरोग्रुरुत्वादिदोषभावेऽपि भवाभिनन्दिनो भोगकार्यवत् । अद्वेषश्चा-मत्सरश्च । अपरत्र त्वदेवकार्यादौ तथा तत्त्ववेदितया मात्सर्यवीर्यबी-जभावे ऽपि तद्भावाङ्करानुदयात्तत्त्वानुष्ठानमधिकृत्य कर्मण्यस्यान्नयः । अतोऽस्यापरत्र न चिन्ता तद्भावेऽपि करुणांज्ञवीजस्यैवेषत्स्फुरण-मिति ॥

अस्यां दृष्टौ व्यवस्थितो योगी यत्साधयति तदभिधित्सयाह-करोति योगबीजान।मुपादानमिहस्थितः । अवन्ध्यमोक्षहेतूनामिति योगविदो विदुः ॥ २२ ॥ करोति तत्त्वकरणेन । योगबीजानां वक्ष्यमाणल्ठक्षणानाम् । उन्

?  $\Lambda$  omits

पादानं ग्रहणम् । इहस्थितो मित्रायां दृष्टौ मैत्रो योगीत्यर्थः । किंति-शिष्टानां योगबीजानामित्याह '' अवन्ध्यमोक्षहेतूनां " इति । न हि योगबीजं न योगफलं नाम योगश्व मोक्षफल इतिः । इति योगविदो विशिष्टा एव योगाचार्या विदुरिति जानते ।।

सांमतं योगबीजान्युपन्यस्यनाहर-

जिनेषु कुशलं चित्तं तन्नमस्कार एव च । प्रणामादि च संशुद्धं योगबीजमनुत्तमम् ॥ २३ ॥

जिनेषु भगवदर्हत्मु । क्रुशलं चित्तं द्वेषाद्यभावेन मीत्यादिमत् । अनेन मनोयोगवृत्तिमाह । तन्नमस्कार च जिननमस्कार एव च तथा मनोयोगप्रेरित इति । अनेन तु वाग्योगवृत्तिम् । प्रणामादि च पश्चाङ्गादिलक्षणं; आदिशब्दान्मण्डलादिग्रहः । '' संग्रुद्धं " इत्यसं-शुद्धव्यवच्छेदार्थमेतत् , तस्य सामान्येन यथाप्रवृत्तिकरणभेदत्त्वात्तस्य च योगवीजत्वानुपत्तिः । एतत्स्वमेव सामस्त्यप्रत्येकभावाभ्यां यो-गवीजं मोक्षयोजकानुष्ठानकारणम् । '' अनुत्तमं '' इति सर्वप्रधानं विषयप्राधान्यादिति ॥

यदैतद्भवति तत्समयमभिधातुमाह-

चरमे पुद्रलावर्ते तथाभव्यखपाकतः ।

संशुद्धमेतन्त्रियमान्नान्यदापीति तद्दिरः ॥ २४ ॥

" चरमे एदलावर्ते<sup>3</sup> " इति एदलानामावर्तास्तथा तथा<sup>४</sup> तत्त-

? A C omit

२ ४ जोगभी<del>ज</del>ा

२ A योगवीजमुप०

३ C omits चरमे पुद्रलावते

8 AC omit

- R BC omit
- रे Comp. थाणहरुपुर्च (edited by L. Suali ), X, 60, 1.
- **१ BC हानादौ**

म्यग्ज्ञानपूर्वरूपत्वेन । संज्ञाविष्कम्भणान्वितं क्षयोपज्ञमवैचित्र्यादाहार<sup>1</sup>-दिसंज्ञेदयाभावयुक्तम् । संज्ञा आहारादिभेदेन दश्च । तथा चार्षम् । '' कइविहा णं भन्ते सन्ना पन्नत्ता ।गोयमा, दसविहा । आहारसन्ना, भयसत्रा, मेहुणसत्रा,परिग्गहसत्रा, कोहसत्रा,माणसत्रा, मायासत्रा, लोभसन्ना, ओहसन्ना, लोगसन्ना " इति<sup>3</sup> । एतत्संमयुक्ताशयानुष्ठानं सुन्दरमप्यभ्युदयाय न निःश्रेयसावाप्तये परिशुद्धचभावाद्धवभोगानिः-स्पृहाशयप्रभवमेतदिति योगिनः फलाभिसंधिरहितं भवान्तर्गतफला-

एवमस्य समस्तस्य समयमभिधायैतदभिधित्सया त्वाह-

उपादेयधियात्यन्तं संज्ञाविष्कम्भणान्वितम् ।

फलाभिसंधिरहितं संशुद्धं ह्येतदीदृशम् । २५॥

उपादेयधियोपादेयबुद्धचा, अत्यन्तं सर्वास्यापेोहेन तथापरिपाकात्स-

#### ( २० )

द्रहणसंत्यागाभ्यामिति पुद्रलावतीः " एते चानादौ ' संसारे तथा-भव्यत्वाक्षिण्ताः कस्यचित्कियन्तोऽपि " इति वचनत्रामाण्याचरमपदे चरमावर्ताभिधानात् । अत्रापि कारणमाह ''तथाभव्यत्वपाकतः'' इति तथाभव्यत्वपाकेन ततस्तरमान्मिथ्यात्वकटुकत्वनिष्टत्त्यां मनाकू माधु-र्यसिद्धेः । संशुद्धमेतज्जिनेषु कुञ्चलादि चित्तम् । नियमान्नियमेन तथा-भव्यत्वपाकभावेन दर्मणां तथा, अन्यदा संशुद्धवदसंशुद्धानुपपत्तेः । अत एवाह " नान्यदापि " नान्यस्मिन्नपि काले प्राक्त पश्चाच छिष्टांशयविशुद्धतराशययोगात् । " इति तद्विदः " इत्येवं योगवि-दोऽभिदधति ॥

भिसंध्यभावेन । आह । असंभव्येव संज्ञाविष्कम्भणे पूर्वोदितफला-भिसंधिः । सत्यमेतत् तद्भवान्तर्गतफलमधिक्ठत्येह तु तदन्यभवान्त-र्गतमपि सामानिकादिलक्षणफलमधिक्ठत्य ग्रह्यते तदभिसंधेरसुन्दर-त्वात्तदुपात्तस्यास्य स्वतः प्रतिबन्धसारत्वतः । एतद्रहितं चेदमपवर्ग-साधनं, स्वर्भातेवन्धसारं तु तत्स्थानस्थितिकार्यं एव तथास्वभावत्वात्, गौतमभगवद्वद्रुमानवत् , एवंभृतस्यैव योगनिष्पादकत्वात् । न ह्यज्ञा-लिबीजात्कालेनापि ज्ञाल्यङ्कुरः । एतत्त्वभिन्नग्रन्थेरपि तदैवं भवति चरमयथाप्रदृत्तिकरणसामर्थ्येन तथााविधक्षयोपज्ञमसारत्वादममत्त्तयतेः सरागस्यैव वीतरागभावकल्पम् । यथाद्रुर्योगाचार्याः । योगबीजचित्तं भवसम्रुद्रनिमग्रस्येषदुन्मज्जनाभोगः तत्सत्तयतिज्ञयज्ञैथिल्यकार्रा प्रकृतेः प्रथमविषियेक्षातदाक्र्तकारिणी सम्रुज्जासनागमोपायनं च इतस्तदुचि-तचिन्तासमावेशकृद्धन्यिर्वतपरमवज्रं नियमात्तद्वेदकारि भावचारि-कपलायनकालघण्डातदपसारकारिणी समासेनत्यादि । अतः संग्रुद्धं ह्येतदीदृद्यमेतदिति जिनकुज्ञलचिन्तादि । एतच्च तथाविधकालादिभा-वेन तत्तत्स्वभावतया फल्याकारम्भसदृद्यमिति ॥

न चेदमेव केवलं योगवीजभिति तदन्तराभिधित्सयाह-

#### आचार्यादिष्वपि ह्येतदिशुद्धं भावयोगिषु । वैयावृत्त्यं च विधिवच्छुद्धाशयविशेषतः ॥ २६ ॥

आचार्यादिष्वप्याचार्योपाध्यायतपस्व्यादिष्वप्येतदेव क्रुझस्रचि-त्तादि विशुद्धं संशुद्धमेक्षेत्यर्थःः। किंविशिष्टेषु । आह ''भावयोगिषु'' न द्रव्याचार्यादिष्वधर्मजल्रक्षणेषु कूटरूपे खल्वकूटबुद्धेरप्यसुन्दरत्वात्। नैतदेव केवलं योगवीजम् । किं तर्हि । '' वैयावृत्त्यं च '' व्यावृत्त-

१ A omits संशुद्धम्

भावलक्षणमाहासदिना विधिश्तसूत्रोक्तविधियुक्तं पुरुषाद्यपेक्षयेत्यर्थः । यदाह ।

पुरिसन्तरसुवयारं उवयारं च-प्पणो य णाऊणं । कुज्जा वेयावडियं आणं काऊं निरासेसो ॥ इत्यादि ॥ अत एवाह '' शुद्धाशयविशेषतः '' राद्धचित्तयवन्धविशेषेण ॥ अयं च तथाविधकालभावेनेत्युक्तत्रायं वीजान्तरमाह । भवोद्देगश्च सहजो द्रव्याभिग्रहपालनम् ।

तथा सिद्धान्तमाश्रित्य विधिना लेखनादि च ॥२७॥

भवोद्वेगश्च संसारोद्वेगश्च जन्मादिरूपतया भवत्यस्य सहजो नेष्ट-योगादिनिमित्तः, तस्यार्तध्यानरूपत्वात् । उक्तं च ।

> प्रत्युत्पचाचु दुःखात्रिर्वेदो द्वेप ईटशः न वैराग्यामित्यादि योगनीजामिति वर्तते ॥

तथा द्रव्याभिग्रहणपाळनमोषधादिसमाटानमधिकृत्यः भत्राभि-ग्रहस्य विशिष्टक्षयोपशमभावरूपस्याभिग्रन्थेरसंभवाद्दव्याभिग्रहणम् । तथा सिद्धान्तमाश्रित्यार्थं न तु कामादिशास्त्राणि । किमित्याह ''वि-धिना " न्यायात्तधनसत्प्रयोगादिलक्षणेन । किमित्याह '' लेखनादि

च " योगवीजमनुत्तममिति ॥

आदिशब्दार्थमाह । लेखना पूजना दानं श्रवणं वाचनोद्ग्रहः । प्रकाशनाथ स्वाध्यायश्चिन्तना भावनेति च ॥२८॥

१ \Lambda ०संप्रदानमयिव

लेखना सत्पुस्तकेषु, पूजना पुष्पवस्तादिभिः, दानं पुस्तकादेः, अवणं व्याख्यानस्य, वाचना स्वयमेव, अस्योद्ग्रहो विधिग्रहणं, अ-स्यैव प्रकाशना ग्रहीतस्य भव्येषु, अथ स्वाध्यायो वाचनादिः, अस्यैव चिन्तना ग्रन्थार्थतः, अस्यैव भावनेति चैतन्नोचरैव योगबीजमिति योगः ॥

तथा ।

#### बीजश्चतौ च संवेगात्प्रतिपत्तिः स्थिराशया । तदुपादेयभावश्च परिशुद्धो महोदयः ॥ २९ ॥

बीजश्रुतौ च यथोक्तगोचरायां संवेगाच्छ्रद्धाविश्वेषात्मतिपत्तिः " एवमेतत् " इत्येवंरूपा स्थिराशया तथाविधचित्तप्रवन्धविस्रोतसि-काभावेन । तर्यपादेयभावश्व वीजश्रुत्युपादेयभावश्व परिशुद्धः फल्जौ-त्सुक्याभावेन महोदयः । त एवानुषङ्गिकाभ्युदयतो निःश्रेयससाध-नादिति ॥

एवमेतचोगबीजोपादानं यथा जायते तथाभिधातुमाह-

एतद्वावमले क्षीणे प्रभूते जायते चणाम् ।

करोत्यव्यक्तेचैतन्यो महत्कार्यं न यत्कचित् ॥३०॥

एतदनन्तरोदितं योगवीजोपादानं भावमले तत्तत्पुद्रलादिसंबन्ध-योग्यतालक्षणे क्षीणे सति न स्तोके किंतु प्रभुतपुद्रलपरावर्ताक्षेपके जायते हि प्रादुर्भवति नृणां पुंसाम् । प्राय एतेऽधिकारिण इति तृग्रहणं, अन्यथा चातुर्गतिकमेतत्प्रभूत एव क्षोणे नाल्प इत्याह ''करोत्यव्यक्तचैतन्यः '' हिताहितविवेकजून्यो बालुः '' न महत्कार्यं'' अर्थानुष्ठानात् '' यत्कचित् '' किंतु व्यक्तचैतन्य एव करोति यदास्य क्षयोऽभिमतः ॥

#### १ A तदादर्शयत्राह

यतश्चेवमत:--

साधननिमित्तत्वात् । जायते । कुत इत्याह '' अवश्वकोदयात् " वक्ष्यमाणसमाधिविशेषोट्याट्त्यर्थः ॥

एवंविधस्य जीवस्य भद्रमूर्तेर्महात्मनः । शुभो निमित्तसंयोगो जायतेऽवत्रकोदयात् ॥३३॥ एवंविधस्यानन्तरोदितलक्षणयोगिनो भद्रमूतेः वियदर्शनस्य महा-त्मनः सद्वीर्ययोगेन । किमित्याह '' शुभः '' प्रज्ञस्तः । क इत्याह " निमित्तसंयोगः " सद्योगादिसंयोगः सद्योगादीनामेव निःश्रेयस

दुःखितेषु शरीरादिना दुःखेन दयात्यन्तं सानुशयत्वमित्यर्थः । अद्वेषोऽमत्सरः । केष्वित्याह " गुणवत्सु च '' विद्यादिगुणयुक्तेषु । औचित्यात्सेवनं चैव शास्त्रानुसारेण सर्वत्रैव दीनाटावविशेषतः सामान्येन ॥

चरमे पुद्रछावर्ते यथोदितछक्षणे क्षयश्वास्योपपद्यते भावमलस्य जीवानां लक्षणं तत्र चरमे पुटलावर्ते यत एतडुदाहृतं वक्ष्यमाणमिति ॥ यदुदाहतं तदभिधातुमाह-

दुःखितेषु दयात्यन्तमद्वेषो गुणवत्सु च । औचित्यात्सेवनं चैव सर्वत्रैवाविशेषतः ॥ ३२ ॥

#### चरमे पुद्रलावर्ते क्षयश्चास्योपपद्यते । जीवानां लक्षणं तत्र यत एतदुदाहृतम् ॥ ३१ ॥

तदुपदुशेयनाई-

"अवत्रकोदयात्" इत्युक्तं; अत एतत्स्वरूपमतिपिपादयिषयाह-योगकियाफलाख्यं यच्छूयते ऽवञ्चकत्रयम् । साधनाश्रित्य परममिषुलक्ष्यक्रियोपमम् ॥ ३४ ॥

योगकियाफलाख्यं यस्माच्छूयते ऽवञ्चकत्रयमागमे "योगाव-अकः कियावञ्चकः फलावञ्चकः " इति वचनात् । अव्यक्तसमाधिरे-वैष तदधिकारे पाठात्, चित्रक्षयोपशमतस्तथाविध आशयविशेष इति । एतच साधुनाश्रित्य साधवो ग्रुनयः परममवञ्चकत्रयं स्वरूपत-स्त्वेतदि पुलक्ष्यक्रियोपमं शरस्य लक्ष्यक्रिया तत्प्रधानतया तदविसं-वादिन्येव, अन्यथा लक्ष्यक्रियात्वायोगात् । एवं साधूनाश्रित्य योगा-वञ्चकस्तयोगाविसंवादी । एवं तद्वन्दनादिक्रिया तत्फलं चाश्रित्येष एवमेव द्रव्यत इति ॥

एतद्रपि यन्निमित्तं तद्भिधातुमाह-

### एतच सत्रणामादिनिमित्तं समये स्थितम् । अस्य हेतुश्च परमस्तथाभावमलाल्पता ॥ ३५ ॥

एतचावअवकत्रयं सत्प्रणामादिनिमित्तं साधुवन्दनादिनिमित्तभि-त्यर्थः । समये स्थितं सिद्धान्ते प्रतिष्ठितम् । अस्य सत्प्रणामादेईेतुअ परमः । क इत्याह '' तथाभावमलाल्पता '' कर्मसंवन्वयोग्यताल्प-ता रत्नादिमल्लापगमे ज्योत्स्नादिप्रदृत्तिवदिति योगाचार्याः ॥

मकतवस्तूपोट्बंछनाय व्यतिरेकसारमाह-

# नास्मिन् घने यतः सत्मु तत्मतीतिर्महोदया । किं सम्यग् रूपमादत्ते कदाचिद्मन्दलोचनः ॥३६॥

नास्मिन् भावमले घने प्रबले यतः सत्सु साधुषु तत्प्रतीतिः । किंविशिष्टेत्याह " महोदया " अभ्युदयादिसाधकत्वेन । प्रतिवस्तूप-मयाऽम्रुमेवार्थमाह " किं सम्यग् रूपमादत्ते " लक्षणव्यञ्जनादिका-त्स्न्येन " कदाचिबन्दलोचनः " इन्द्रियदोषान्नादत्त एवेत्यर्थः ॥ अधुनान्वयसारमधिक्रतवस्तुसमर्थनायैवाह-

अल्पब्याधिर्यथा लोके तदिक्रौरेने बाध्यते । चेष्टते चेष्टसिद्धचर्थे इत्त्यैवायं तथा हिते ॥ ३७ ॥

अल्पव्याधिः क्षीणप्रायरोगः । यथा लोके कश्चित्तद्विकारैः क-ण्ड्वादिभिर्न वा यते व्याधेरल्पत्वेन न वाध्यते । किं चेत्याह " चेष्टते च" राजसेवादै " इष्टविद्धचर्ध " कुटुम्बादिपाल्लनाय । एष दृष्टान्तोऽय-मर्थोपनय त्यत् " उत्त्येव " धमयोनिरूपया । एतच "धृतिः अद्धा सुविचिदिपा विद्वाप्तरिति धमयोनयः " इति वचनात् । तदनया देतुभूतयायं योगी तथाल्पव्याधिपुरुषवत्स्थिराकार्यद्यत्तिनिरोधेन हिते हितविषये दानादौ चेष्टत इति ।।

एतदनन्तरोदितमाखिलमेव यदोपजायते तदभिधातुमाह-

यथाप्रवृत्तिकरणे चरमेऽल्पमलत्वतः ।

आसत्रग्रन्थिभेदस्य समस्तं जायते ह्यदः ॥३८॥ यथाप्रद्वतिकरणे माग्व्यावर्णितस्वरूपे । चरमे पर्यन्तवर्तिनि । अल्पमलत्वतः कारणात् । आसत्त्रग्रन्थिभेदस्य सतः समस्तमनन्तरो-दितं जायत ह्यद एतदिति ॥

अथवा चरमं यथाप्रटत्तमिदमपूर्वमेवेत्याह-

# अपूर्वासन्नभावेन व्यभिचारवियोगतः । तत्त्वतोऽपूर्वमेवेदमिति योगविदो विदुः ॥ ३९ ॥

अपूर्वासन्नभावेन हेतुना । तथा व्यभिचारवियोगतः कारणात् । तत्त्वतः परमार्थेनापूर्वमेवदं चरमं यथाप्रटत्तभिति योगविदो विदुरेवं योगविदो जानत इति भावः ॥

इहैव गुगस्थानयोजनमाह-

#### प्रथमं यद्धणस्थानं सामान्येनोपवर्णितम् ।

अस्यां तु तदवस्थायां मुख्यमन्वर्थयोगतः ॥४०॥

त्रथममाद्यं यद्गुगस्थानं मिथ्यादृष्ठद्यारूपं सामान्येनोपवर्णित-मागमे ''मिच्छदिही सा सायणाइ '' इति वचनात् । अस्यां तु तद-वस्थायामित्यस्यामेव मुख्यं निरुपचरितम् । कुत इत्याह ''अन्वर्थयो-गतः '' एवगुणभावेन गुणस्थानोपपत्तेरित्युक्ता मित्रा ॥

अधुना तारोच्यते । तदत्राह-

तारायां तु मनाक्ष्पप्टं नियमश्च तथाविधः । अनुद्रेगो हितारम्भे जिज्ञासा तत्त्वगोचरा ॥४१॥

तारायां पुनर्दृष्टौ । किमित्याह '' मनाक्स्पष्टं '' दर्शनमिति, अतः ''नियमश्च तथाविधः'' शौचादिरिच्छादिरूप एव ''शौचसंतो-पतपःस्ताध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः '' इति वचनात् । तदत्र द्वितीययोगात्प्रतिपत्तिरपि मित्रायां त्वेतद्रभात्र एव तथाविधक्षयो पश्रमाभावात् । तथानुद्वेगो हितारम्भे पारछौकिके ऽखेदसहितः, अत एव तत्सिद्धिः । तथा जिज्ञासा तत्त्वगोचरा द्वेषत एव तत्मतिपत्त्या-नुगुण्यमिति ॥

अस्यां दृष्टौे यदन्यद्रुणजातं भवति तदाह-

? Patanjali Y. S. II, 32

**?** A omits

भवत्यस्यां तथाच्छिन्ना प्रीतियोंगकथास्वऌम् । शुद्धयोगेषु नियमाद्रहुमानश्च योगिषु ॥ ४२ ॥

भवत्यस्यां दृष्टौ । तथा तेन प्रकारेण । अच्छिन्ना भावप्रतिब-न्धसारतया । प्रीतियोंगकथास्वलमत्यर्थ तथा शुद्धयोगेष्वकल्कमधानेषु नियमेन बहुमानश्च योगिवु भवति ।।

न केवलमयम् । किं च-

यथाशत्तयुपचारश्च योगवृद्धिफलप्रदः ।

योगिनां नियमादेव तदनुग्रहवीयुतः ॥ ४३ ॥

यथाश्वत्त्युक्ते शक्त्यौचित्येनेत्यर्थः । किमित्याह " उपचारश्व" ग्रासादिसंपादनेन यथोक्तयोगिष्त्रिति प्रक्रमः । स एव विशिष्यते । "योगट्टद्धिफल्ठ्रमदः" तत्सम्यक्परिणामेन "योगिनां नियमादेव" ना-न्यथा तद्विचातहेतुरिति "तदनुग्रहघीयुतः" उपचारसंपादकानुग्रहवुद्धि-युक्त इत्यर्थः ॥

अयमेव विशिष्यते-

#### लामान्तरफलश्चास्य श्रद्धायुक्तो हितोदयः । क्षुद्रोपद्रवहानिश्च शिष्टसम्मतता तथा त ४४ ॥

लाभान्तरफल्रश्वास्योपचारकर्तुः, शुद्धोपचारपुण्यात्तथाविषाक-भावात् । अत एव श्रद्धायुक्त उपचार इति प्रक्रमः । हितोदयः पूर्व-वत् । क्षुद्रोपद्रवहानिश्व भवति । अत एव व्याध्यादिनाज्ञः । ज्ञिष्ट-सम्मतता तथा । अत एवास्यातिस्रुन्दरो बहुमानः ॥

तथा ।

? B omits

भयं नातीव भवजं कृत्यहानिर्न चोचिते । तथानाभोगतो ऽप्युवैर्न चाप्यनुचितकिया ॥ ४५ ॥

भयं नातीव भवजं तथाग्रुभाषद्रत्तेः । कृत्यहानिर्न चोचिते स-र्वसिमन्नेव धर्माद्ररात् । तथानाभोगतो ऽप्युच्चैरत्यर्थं न चाप्य<mark>न</mark>ुचित-क्रिया सर्वत्रैव ।।

एवं-

कृत्ये ऽधिकेऽधिकगेते जिज्ञास। लालसान्विता । तुल्ये निजे तु त्रिकले संत्रासो देषवर्जितः ॥ ४६ ॥

क्रत्ये ध्यानादौ । अधिके स्वभूभिकापेक्षया । अधिकगत आ-चार्यादिवर्तिंनि । जिज्ञासास्य । कथमेतदेवमिति '' लालसान्विता '' अभिलापातिरेकयुक्ता । तुल्पे क्रत्ये वन्द्रनादौँ निजे त्वात्मीय एव विकले कार्योत्सर्गकरणादिना संत्रासो भवत्यात्मनि हानिविरोधको ऽहमिति द्वेपवर्जितो ऽधिके ऽधिक्रतदृष्टिसामर्थ्यादिति ॥

दुःखरूपो भवः सर्व उच्छेदो ऽस्य कुतः कथम् । चित्रा सतां प्रवृत्तिश्च साशेषा ज्ञायते कथम् ॥४७॥

दुःखरूपो भवः सर्वो जन्मजरादिरूपत्वात्। उच्छेदोऽस्य भवस्य कुतो हेतोः । क्षान्त्यादेः । कथं केन प्रकारेण । चित्रा सतां मुनीनां प्रवृत्तिश्वेत्यकर्मादिना प्रकारेण साशेषा ज्ञायते कथं, तदन्यापोइतः ॥ यतः-

### नास्माकं महती प्रज्ञा सुमहान् शास्त्रविस्तरः । शिष्टाः प्रमाणमिह तदित्यस्यां मन्यते सदा ॥४८॥

? A. omits

नास्माकं महती प्रज्ञा संवादिनी स्वभज्ञाविकल्पिते विसंवाददर्श-नात् । तथा सुमहान् ज्ञास्तविस्तरः, तत्तत्मटत्तिहेतुत्वात् । एवं शिष्टाः साधुजनसम्मताः प्रमाणमिह व्यतिकरे तस्मादित्येवमस्यां दृष्टौ म-न्यते सदा यत्तेराचरितं तदेव यथाशक्ति सामान्येन कर्तुं युज्यत इत्यर्थः ॥

उक्ता तारा । अधुना वलोच्यते । तदत्राह-

सुखासनसमायुक्तं बलायां दर्शनं हृढम् । परा च तत्त्वशुश्रूषा न क्षेपो योगगोचरः ॥ ४९ ॥

सुखासनसमायुक्तामिति स्थिरसुखासनवत् । वल्रायां दृष्टौ दर्शनं प्रागुक्तं हढं काष्ठादिकणोपमामिति कृत्वा । परा च तत्त्वयुश्रूपा जिज्ञासा संभवति । न क्षेपो योगगोचरः, तदनुद्देगज इति कृत्वा ।।

अमुमेवार्थमाह ।

तस्यां सत्यामसचृष्णा प्रकृत्यैव प्रवर्तते । तदभावाच सर्वत्र स्थितमेव सुखासनम् ॥ ५० ॥

तस्यामधिकृतदृष्टौ सत्यामसत्तृष्णा स्थितिनिबन्धनातिरिक्तगो चरा मकृत्यैव स्वभावेनैव प्रवर्तते, विशिष्टशुद्धियोगात् । तदभावा चासत्तृष्णाभावाच<sup>3</sup> सर्वत्र व्याप्त्या स्थितमेव सुखासनं तथापरिभ्र मणाभावेन ॥

एतदेवाह-

- १ A तत्तत्मटत्तिहेतुभूतः ।
- R B omits
  - र C omits असन्ष्णाभावाच

#### अखरापूर्वकं संवे गमनं कृत्यमेव वा । प्रणिधानसमायुक्तमपायपरिहारतः ॥ ५१ ॥

अत्वरापूर्वेकमनाकुलमित्यर्थः । सर्व सामान्येन । किं तदित्याह '' गमनं '' देवकुलादौ '' कृत्यमेव वाध् '' वन्दनादि '' प्रणिधानस-मायुक्तं '' मनःप्रणिधानपुरःसरं '' अपायपरिहारतः '' दृष्टवाद्यपाय-परिहारेण ॥

उक्तं दर्शनम् । अस्यैव शुश्रुषामाह ।

### कान्तकान्तासंमेतस्य दिव्यगेयश्चतौ यथा । यूनो भवति शुश्रूषा तथास्यां तत्त्वगोचरा ॥५२ ॥

कान्तकान्तासमेतस्य कमनीयप्रियतमायुक्तस्य दिव्यगेयश्चतौ यथा किंनरादिगेयश्चतावित्यर्थः । यूनो वयःस्थस्य भवति शुश्चषा श्रोतुमिच्छा तद्वाचैरेव तथास्यां दृष्टौ व्यवस्थितस्य सतस्तत्त्वगोचरा तत्त्वविषयैव शुश्चषा भवति ।।

इयं चैवंभूतेत्याह-

वोधाम्भःस्रोतसश्चेषा सिरातुल्या सतां मता । अभावे ऽस्याः श्रुतं व्यर्थमसिरावनिक्रपवत ॥ ५३ ॥ बोधाम्भःस्रोतसो वोधोदकत्रवाहस्य चैषा शुश्रूषा सिरातुल्या-बन्ध्याक्षयतद्वीजकल्पतया सतां मता मुनीनामिष्टा । अभावे ऽस्याः शुश्रूषायाः । किमित्याह ''श्रुतं व्यर्थे " श्रमफल्टम् । किंवदित्याह '' असिरावनिकूपवत् "र असिरावनौ पृथिव्यां कृपखननं, अतत्खन-नमेवातत्फलत्वादिति ॥

- ? B omits
- R B omits

इहैव व्यतिरेकमाह ।

श्रुताभावे ऽपि भावेऽस्याः शुभभावप्रवृत्तितः । फलं कर्मक्षयाख्यं स्यात्परबोधनिबन्धनम् ॥ ५४॥

श्रुताभावेऽपि अवणाभावेऽपि भावे ऽस्याः शुश्रूषायाः किमि-त्याह '' शुभभाववद्यत्तितः '' तद्घावस्यैव शुभत्वात्<sup>३</sup> '' फल्ठं कर्मक्ष-याख्यं स्यात् '' वचनत्रामाण्येन । एतच्च परबोधनिवन्वनं प्रधानबो-धकारणं, वचनप्रामाण्यादेव ॥

योगे ऽक्षेपगुणमाह ।

#### शुभयोगसमारम्भे न क्षेपोऽस्यां कदाचनः । उपायकौशळं चापि चारु तद्विषयं भवेत् ॥ ५५ ॥

्रभयोगतमारम्भे तथाविधध्यानादौ न क्षेपो ऽस्यामधिकृतदृष्टी सत्यां कदाचन भवति । उपायकौशलं चापि तथाविधदेशाध्यासनादि चारु शोभनं तद्विषयं शुभयोगसमारम्भविषयं भवेदिति ॥

तथास्यामेव दृष्टावभ्युच्चयमाह ।

#### परिष्कारगतः प्रायो विघातोऽपि न विद्यते । अविघातश्च सावद्यपरिहारान्महोदयः ॥ ५६ ॥

परिष्कारगत उपकरणगत इत्यर्थः । प्रायो वाहुस्येन । विदातो ऽपोच्छाप्रतिवन्त्रो न विद्यत अस्पो सत्याभिति । अविदातथ किंभू-तो भवतीत्याह ''सावयपरिहारात् ''पतिषिद्वपरिहारेण ''महोदयः'' अभ्युदयानिःश्रेयसहेतुरित्यर्थः ॥

उक्ता बला । सांगतं दीपामाह ।

- ? В शुभभावत्वात्
- २ C स्यात्कदाचन

प्राणायामवती दीप्रा न योगोत्थानवत्यलम् । तत्त्वश्रवणसंयुक्ता सूक्ष्मबोधविवर्जिता ॥ ५७ ॥ प्राणायामवती चतुर्थाङ्गभावतः, भावरेचकादिभावात् । दीप्रा चतुर्थां दृष्टिः । न योगोत्थानवती, तथाविधप्रज्ञान्तवाहितालाभेन । अलमत्यर्थम् । तत्त्वश्रवणसंयुक्ता शुश्रूषाफलभावेन । सूक्ष्मबोधविव-र्जिता निषुणबोधरहितेत्यर्थः ॥

भावरेचकादिगुणमाह ।

प्राणेभ्योऽपि गुरुर्धर्मः सत्यामस्यामसंशयम् । प्राणांस्त्यजति धर्मार्धे न धर्मे प्राणसंकटे ॥५८॥

प्राणेभ्योऽपीन्द्रियादिभ्यो गुरुर्धर्मो महत्तर इत्यर्थः । सत्यामस्याम-धिक्वतदृष्टौ दीप्रायामसंशयम् । एतत्द्रुत इत्याह ''प्राणांस्त्यजति धर्मार्थं'' तत्त्वोत्सर्गप्रदृत्त्या ''न धर्मे प्राणसंकटे'' त्यजति तत्त्वोत्सर्गप्रदृत्यैव ।।

अत्र प्रतिबन्धनमाह ।

एक एव सुहृद्धर्मी मृतमप्यनुयाति यः । शरीरेण सम नाशं सर्वमन्यत्तु गच्छति ॥ ५९ ॥

एक एव सुहृद्धर्मों नान्यः, तल्लक्षणयोगात् । तदाह ''मृत-मप्यनुयाति यः '' इति '' शरीरेण समं नाशं '' व्ययं '' सर्वमन्यज्ज गच्छति '' स्वजनादि ॥

### इत्थं सदाशयोपेतस्तत्त्वश्रवणतः(परः । प्राणेभ्यः परमं धर्मं बलादेव प्रपद्यते ॥ ६० ॥ इत्थमेवं सदाज्ञयोपेतः संस्तत्त्वश्रवणतत्पर एतत्प्रधानः जाणेभ्यः

परमं धर्म बलादेव प्रपद्यते, तत्स्वभावत्वात् । स्वत एव न योगो-त्थानमस्य ॥

तच्छूवणगुणमाह ।

#### क्षाराम्भस्त्यागतो यद्दन्मधुरोदकयोगतः । बीजं प्ररोहमाधत्ते तद्वत्तत्त्वश्रुतेर्नरः ॥ ६१ ॥

क्षाराम्भस्त्यागतो यद्वन्मधुरोदकयोगतः, तन्माधुर्यानवगमेऽपि स्पष्टसंचित्या बीजं प्ररोहमादत्ते तद्वत्तत्त्वश्चतेर्नरः, तत्त्वश्चतेरचिन्त्य-सामर्थ्यान्महाप्रभावत्वादिति ॥

अस्यैव भावार्थमाह ।

क्षाराम्भस्तुल्य इह च भवयोगोऽखिलो मतः । मधुरोदकयोगेन समा तत्त्वश्रुतिस्तथा ॥ ६२ ॥ क्षाराम्भस्तुल्य इह च भवयोगोऽखिलो मतोऽतत्त्वश्रवणरूपोऽपि मधुरोदकयोगेन समा तत्त्वश्रुतिस्तथा तदङ्गतया तत्त्वश्रुतिरपीति ॥ अस्या एव गुणमाह ।

अतस्तु नियमादेव कुल्याणमखिलं नृणाम् ।

गुरुभक्तिसुखोपेतं लोकदयहितावहम् ॥ ६२ ॥

अतस्तिवत्यत एव तच्छुतेः<sup>१</sup> । किमित्याह "नियमादेव कल्याणं" परोपकारादि '' अखिलं नृणां ''तत्त्वश्चतेस्तथाविधाशयभावात् । तदेव विशिष्यते । गुरुभक्तिसुखोपेतं कल्याणं तदाशया तत्करणस्य तत्त्वतः कल्याणत्वात् । अत एव।इ '' लोकद्वयहितावहं '' अनुबन्धस्य गुरुभक्तिसाध्यत्वादिति ।।

#### १ B तत्त्वश्रुतेः

१ C omits संवेध

भवाभ्मोधिसमुत्ताराःकर्मवज्रविमेदतः । ज्ञेयव्याप्तेश्च कार्त्स्न्येन सूक्ष्मत्वं नायमत्र तु ॥६६॥ भवाम्भोधिसम्रुत्ताराद्धवसम्रुद्रसम्रुत्तारणाल्लोकोत्तरप्रवृत्तिहेतुतया। तथा कर्मवज्ञविभेदतः कर्मवज्जविभेदेन विभेदतश्च पुनर्ग्रहणतः । ज्ञेय-व्याप्तेश्च कार्त्स्न्येनानन्तधर्मात्मकतत्त्वप्रतिपत्त्त्या सूक्ष्मत्वं निप्रुणत्वं

इहैव विशेषतः प्रदत्तिनिमित्तमाह।

स उच्यते निपुण इत्यर्थः ॥

सम्यगविपर्रातेन विधिना हेत्यादिभेदेनेति हेतुस्वरूपफल्लभेदेन लोके विद्वत्समवाये यस्तत्त्वनिर्णयः परमार्थपरिच्छेदः । कुत इत्याह '' वेद्यसंवेद्यपदतः " वक्ष्यमाणलक्षणाद्वेद्यसंवेद्यपदात् १ । सूक्ष्मबोधः

सम्यग्घेत्वादिभेदेन लोके यस्तत्त्वनिर्णयः । वेद्यसंवेद्यपदतः सूक्ष्मबोधः स उच्यते ॥ ६५ ॥

इइ प्रतिषिद्धसूक्ष्मबोधऌक्षणाभिधित्सयाह—

गुरुभक्तिप्रभावेन गुरुभक्तिसामर्थ्येन तदुपात्तकर्मविपाकत इत्यर्थः । किमित्याह '' तीर्थक्रुद्दर्शनं मतं '' भगवद्दर्शनमिष्टम् । कथमित्याह '' समापत्त्त्यादिभेदेन '' समापत्तिर्ध्यानतः स्पर्शना तया; आदिश-ब्दात्तन्नामकर्मबन्धविपाकतद्धावापत्त्युपपत्तिपरिग्रहः । तदेवं विशि-ष्यते '' निर्वाणैकनिबन्धनं '' अवन्ध्यमोक्षकारणमसाधारणमित्यर्थः ।।

अस्या एव विशेषतः परं फल्लमाह । गुरुमक्तिप्रभावेन तीर्थक्रद्दर्शनं मतम् । समापत्त्यादिभेदेन निर्वाणैकनिबन्धनम् ॥ ६४ ॥

( ३५ )

बोधस्य नायमत्र तु नायं सूक्ष्मो बोधः । अत्र दीमायां दृष्टावधस्त्यासु च तत्त्वनो ग्रन्थिभेदासिद्धेरिति ॥

अवेद्यसंवेद्यपदं यस्मादासु तथोल्वणम् ।

पक्षिच्छायाजलचरप्रवृत्त्याभमतःपरम् ॥ ६७॥

अवेद्यसंवेद्यपदं वक्ष्यमाणलक्षणं यस्पादासु मित्राद्यासु चतसृषु दृष्टिषु तथोल्वणं तेन निवृत्यादिपदप्रकारेण प्रवलग्रुद्धतमित्यर्थः । प-क्षिच्छायाजल्लचरपवृत्त्याभं पक्षिच्छायायां तद्धिया जलचरपवृत्त्या-कारम् । अतःपरं वेद्यसंवेद्यपदमासु न तात्त्विकमित्यर्थः, प्रन्थिभेदा-सिद्धेरित्येतदपि चरमासु चरमयथाप्रवृत्तकरणेनैवेत्याचार्याः ॥

किमेतदेवमित्याइ-

अपायशक्तिमालिन्यं सूक्ष्मबोधविबन्ध्वहत् ।

नैतद्दतो ऽयं तत्तत्त्वे कदाचिदुपजायते ॥६८॥

अपायज्ञक्तिमालिन्यंः नरकाद्यपायज्ञक्तिमालिनत्वम् । किमित्याह '' सूक्ष्मबोधविबन्धकृत् '' अपायहेत्वासेवनक्तिष्टबीजभावेन । नैतद्वतो ऽपायज्ञक्तिमालिन्यवतो ऽयं बोधः । तत्तस्मात् । '' तत्त्वे '' इति तत्त्व-विषये । कदाचिदुपजायते, अवन्ध्यस्थूरबोधबीजभावादित्यर्थः ॥

यस्मादेवम्-

अपायदर्शनं तस्माच्छ्रुतदीपान्न तात्त्विकम् । तदामालम्बनं त्वस्य तथा पापे प्रवृत्तितः ॥ ६९ ॥ अपायदर्शनं दोषदर्शनं तस्माच्छ्रुतदीपादागमात्र तात्त्विकं न पारमार्थिकमस्येति योगः । तदाभाल्लम्बनं तु परमार्थाभाविषयं पुनर्भ-

१ B adds नरकाजपायशक्तिमालिन्यं

वति भ्रान्त्या । कुत इत्याह " तथापाये प्रष्टत्तितः " तथा चित्राना-भोगभकारेण पापे प्रष्टत्तेरिति ॥

अतोऽन्यदुत्तरास्वस्मात्पापे कर्मागसो ऽपि हि । तप्तलोहपदन्यासतुल्या वृत्तिः क्वचिद्यदि ॥ ७० ॥

अतोऽन्यदुत्तरास्त्रिति प्रक्रमादवेग्रपदाइन्यद्वेद्यसंवेग्रपदम् । उ-त्तरास्त्रिति स्थिराद्याम् चतस्रषु दृष्टिषु । अस्माद्वेद्यसंवेग्रपदात्पाषक मंणि हिंसादौ कर्मागसो अपि हि कर्मापराधादपि । किमित्याह '' तस्र ओहगदन्यासतुल्या द्वत्तिः '' संत्रेगसारापाये कचिग्रदि भवतिः प्रायस्तु न भवत्येवेति ।

किमित्येवंभूतेत्याइ-

वेद्यसंवेद्यपदतः संवेगातिशयादिति ।

चरमैव भवत्येषा पुनर्दुर्गत्ययोगतः ॥ ७१ ॥

वेद्यसंवेद्यपदतो वक्ष्यमाणऌक्षणात्संवेगातिशयादित्यतिशयसंवेगेन चरमैव भवत्येषा पापत्रदृत्तिः । कुत इत्यादः " पुनर्दुर्गत्ययोगतः " श्रेणिकाद्युदाहरणात्मतिपतितसदर्शनानामनन्तसंसारिणामनेकधादुर्गति-योग इति यत्किचिदेतत्, नाभिभायापरिज्ञानात् क्षायिकसम्यग्दष्टेरेव नैश्वयिकवेद्यसंवेद्यपदभाव इत्यभिषायाद्यावहारिकम् । आपि तु । एतदेव चारु सत्येतस्मिन् प्रायो दुर्गतावपि मानसदुःखाभावात्, वज्रतन्दुल्ल-वदस्य भावपाकायोगात् । अचारु पुनरेकान्तत एव । अतोऽन्यदिति ॥ यदाह-

### अवेद्यसंवेद्यपदमपदं परमार्थतः । पदं तु वेद्यसंवेद्यपदमेव हि योगिनाम् ॥७२॥

१ A omits पाप॰ इत्याइ

१ A omits वेर्य संवेचते

#### <sub>तस्मादन्यदाह</sub>-अवेद्यसंवेद्यपदं विपरीतमतो मतम् । भवाभिनन्दिविषयं समारोपसमाकुलम् ॥ ७५ ॥

तत्पदमिति पदनात्पदमाञ्चयः स्थानं साध्यवस्थानात्परिच्छेदा-त्सम्यगवस्थानेन भित्नग्रन्थ्यादिलक्षणं भिन्नपन्थिदेशविरतिरूपम् । किमित्याह '' अन्वर्थयोगतः '' अन्वर्थयोगेन '' तन्त्रे '' सिद्धान्त ''वेद्यसंवेद्यम्रुच्यते '' वेद्यं संवेद्यते ऽनेनेति क्वत्वा ॥

तत्पदं साध्ववस्थानाद्वित्रग्रन्थ्यादिलक्षणम् । अन्वर्थयोगतस्तन्त्रे वेद्यसंवेद्यमुच्यते ॥ ७४ ॥

तथाप्रधात्तञ्चस्रयापि स्त्र्याद्यागमविशुद्धया ॥७३॥ वेग्रं वेदनीयं वस्तु स्थित्या तथाभावयोगिसामान्येनाविकल्पक ज्ञानग्राह्यमिति योर्ऽ्थः संवेग्रते क्षयोपज्ञमानुरूपं निश्वयबुद्धचापि ज्ञा-यते यस्मिन्पद आज्ञयस्थाने । किंविज्ञिष्टामित्याह ''अपायादिनिबन्धनं" नरकस्वर्गादिकारणम् । स्त्र्यादि । तथा तेन प्रकारेण येन सामान्या-नुविद्धमप्रद्यत्तिबुद्धचापि तदुपादानत्यागाज्ञयात्मिकया संवेग्रते स्त्र्यादि-वेद्यमागमविशुद्धया श्रुतापनीतविपर्ययमल्या प्रधानमिदमेव बन्धकारणं प्रेक्षावतामपीति स्त्र्यादिग्रहणम् ॥

#### तथा चाह-वेद्यं संवेद्यते यस्मिन्नपायादिनिबन्धनम् । तथाप्रवृत्तिबुद्धवापि स्त्र्याद्यागमविशुद्धया ॥७३॥

अवेद्यसंनेद्यपदमिति मिथ्यादृष्ट्याशयस्थानम् । अत एवाइ '' अपदं परमार्थतः '' यथावस्थितवस्तुतत्त्वतापादनात् । पदं तु पदं पुनर्वेद्यसंवेद्यपदमेव वक्ष्यमाणल्ठक्षणमन्वर्थयोगादिति ।

फलत एतदेवाइ।

इत्येवं भवाभिनन्दिपरिणामे सति, अस्यासत्परिणामत्वात् । असत्परिणामानुविद्धो बोधः सामान्येन न सुन्दरः । कुतं इत्याह '' तत्संगादेव '' विवक्षितासत्परिणामसंबन्धादेव '' नियमात् '' निय-मेन । किमिवेत्याह '' विषसंपृक्तकान्नवत् '' इति निदर्शनमात्रम् ॥

### इत्यसत्परिणामानुविद्धो बोधो न सुन्दरः । तत्संगादेव नियमाहिषसंपृक्तकान्नवत् ॥ ७७ ॥

श्वद्रः कृपणः । लाभरतिर्याञ्चाशीलः । दीनः सदैवाकल्याण-दर्शा । मत्सरी परकल्याणदुःस्थितः । भयवात्रित्यभीतः । शठो मायावी । अज्ञो मूर्खः । भवाभिनन्दी संसारबहुमानी । स्यादेवंभृतो निष्फलारम्भसंगतः सर्वत्रातत्त्वाभिनिवेशादिति ॥

यदि नामैवं ततः किमित्याह-

क्षुद्रो लाभरतिर्दीनो मत्सरी भयवान् शठः । अज्ञो भवाभिनन्दी स्यान्निष्फलारम्भसंगतः ॥७६॥

कज्ञानग्राह्यं, तथाविधसमानपरिणामानुपपत्तेः । तत्संवेद्यते । अज्ञाना-षरणक्षयोपशमानुरूपं निश्चयबुद्धचोपष्ठवसारया मृगतृष्णोदकवज्झायते यस्मिन्पदे तत्तथाविधम् । अत एवाह '' भवाभिनन्दिविषयं '' एत-द्रवाभिनन्दी वक्ष्यमाणलक्षणः । समारोपसमाकुलमिति मिथ्यात्व-दोषतो ऽपायगमनाभिमुखेन तथापि गलितमित्यर्थः ॥ भवाभिनन्दिलक्षणमाइ ।

( ३९ ) अवेद्यसंवेद्यपदं विपरीतमतो वेद्यसंवेद्यपदान्मतमिष्टम् ितथाहि । अवेद्यमवेदनीयं वस्तु स्थित्या न तथाभावयोगिसामान्येनाप्यविकल्प- एतइन्तोऽत् एवेह विपर्यासपरा नराः ।

हिताहितविवेकान्धा खिद्यन्ते सांप्रतेक्षिणः ॥७८॥

एतद्वन्तोऽवेद्यपदवन्तः । अत एव कारणात् । इह लोके विपर्या-सपरा विपर्यासमधाना नराः । किमित्याह '' हिताहितविवेकान्धाः '' एतद्रहिता इत्यर्थः । अत एवाह '' खिद्यन्ते सांमतेक्षिणः '' वर्तमान-द्रशिनः सन्त इति ॥

तथा च |

#### जन्ममृत्युजराव्याधिरोगशोकाद्युपद्रुतम् ।

वीक्षमाणा अपि भवं नोदिजन्तेऽतिमोहतः॥७९॥

जन्म प्रादुर्भावलक्षणं, मृत्युः प्राणत्यागरूपः, जरा वयोहान्या-त्मिका, व्याधिः कुष्ठादिलक्षणा, रोगो विशुचिकाद्यातङ्कः, शोक इष्टवियोगादिजो मनोविकारः, आदिज्ञब्दाद्धहादिपरिग्रहः, एभि-रुपद्धुतं कदर्थितम् । वीक्षमाणा अपि पञ्चयन्तोऽपि सन्तः । भवं संसारं नोद्दिजन्तेऽस्मादिति प्रक्रमः । आतिमोहतो हेतोरिति ॥ तथाद्यमीषां किमित्याह-

> कुकृत्यं कृत्यमाभाति कृत्यं चाकृत्यवत्सदा । दुःखे सुखधियाकृष्टा कच्छूकण्ड्रयकादिवत्।।८०)।

कुकृत्यं प्राणातिपातारम्भादि कृत्यमाभाति मोहात्, कृत्यं चा-हिंसामारम्भादि चाक्वत्यवत्सदाभाति मोहादेव | दुःखसमारम्भादौ सुखधिया सुखबुद्धचा | आकृष्टा आकर्षिता | किंवदित्याह ''कच्छू-कण्डूयकादिवत् " कच्छू पामा तस्याः कण्डूयकाः, कण्डूयन्त इति कण्डयकाः; आदिशब्दात्कृमिमतुद्यमानाग्निसेवककुष्ठिपरिग्रहः !!

? A omits

Ş

पापधुल्या जडाः कार्यमविचार्यैव तत्त्वतः ॥८३॥ आत्मानं जीवं पाशयन्ति गण्डयन्त्येते अधिकृतसत्त्वाः सर्वकाल-मसचेष्टया प्राणातिपातारम्भरूपया हेतुभृतया भृज्ञमत्यर्थम् । कया

आत्मानं पाशयन्येते सदासचेष्टया भृशम् ।

यतश्चेवमतः-

तिनिवासात्कथांचिदनुवाष्ततृणकण्डूविनोदकस्य भिक्षापुाटकाद्यैर्धतेन-**तृणपूलकेन वैद्यपथिकेन दर्शनं बभूव** । स तेन तृणमेकं याचितो दत्तं चानेन तत्तरमे । परितुष्टोऽसौ हृदयेन चिन्तितं च संतोष " अहो धन्यः खल्वयं यस्यैतावन्ति कण्डुयनानि''। पृष्ठश्च स ''क खल्वेतान्ये-वमतिमभूतान्यवाप्यन्ते "। तेनोक्तम् । " लाटदेशादौ । किं च तवैभिः मयोजनम् '' । तेनोक्तम् । '' कच्छुकण्डूविनोदम् '' । पथिक आह ा " यद्येवं, ततः किमेभिः । कच्छूमेव ते सप्तरात्रेणापयनयामि कुरुष्व योगं त्रिफलायाः '' । स पुनराह । '' कच्छूपगमे कण्डूविनोदाभावे किं फल्ठं जोवितस्प<sup>१</sup> । तदल्ठं त्रिकलाया । कैतान्यवाप्यन्त इत्येत-देव कथय '' इति इल्लोकगर्भार्थः ॥ अक्षरगमनिका तु । यथा कण्डू-यने तथा भवाभिनन्दिनां धीर्न तदिच्छापरिक्षये न भोगेच्छानिवत्तौ तत्त्वानभिज्ञतयैव वयःपरिपाकेऽपि वाजीकरणादरात् । इच्छाग्रहण-मिह भोगक्रियोपलक्षणम् ॥

अम्रुमेवांध स्पष्टयन्नाह-यथा कण्इयनेष्वेषां धीर्न कच्छ निवर्तते । भोगाङ्गेषु तथैतेषां न तदिच्छापरिक्षये ॥ ८१ ॥

कस्याचित्कण्डूयकस्य कण्डूयनातिरेकात्परिर्क्षाणनखस्य सिकतासि-

पाशयन्तीत्याह " पापधूल्या " ज्ञानावरणीयादिलक्षणया । जडा मन्दाः । कार्यमविचार्येव तत्त्वतः परमार्थेन क्षणिकक्रमुखसक्ततया-त्मानं पाशयन्तीति ।।

तथाहि-

# धर्मबीजं परं प्राप्य मानुष्यं कर्मभूमिषु ।

न सत्कर्मकृषावस्य प्रयतन्तेऽल्पमेधसः ॥८३ ॥

धर्मबीजं धर्मकारणं परं प्रधानं प्राप्यासाद्य । किं तदित्याह ''मा-नुष्यं " मानुषत्वं । केत्याह " कर्मभूमिषु " भरताद्यासु । किमि-त्याह '' न सत्कर्मऋषौ " धर्मबीजाधाने।दिरूपायां '' अस्य " धर्म-बीजस्य '' प्रयतन्तेऽल्पमेधसः '' अल्पमतय इत्यर्थः ॥

किं तर्हि-

## बडिशामिषवत्तुच्छें कुसुखे दारुणोद्ये ।

सक्तास्त्यजन्ति संचेष्टां धिगहो दारुणं तमः ॥९४॥

बडिशामिषवदिति<sup>६</sup> निदर्शनं मत्स्यगल्लमांसवत् । तुच्छे ऽल्पे । कुसुखे दुष्टभोगजे दारुणोद्ये रौद्रविपाके समयपरिभाषेयम् । सक्ता ग्रध्राः । किमित्याह '' त्यजन्ति सच्चेष्टां '' धर्मसाधनम् । कर्मदोषो ऽय-

मित्याह '' धिगहो दारुणं तमः '' कष्टमज्ञानमिति योऽर्थः ॥

उपसंहरनाह−

## अवेद्यसंवेद्यपदमान्ध्यं दुर्गतिपातकृत् । सत्संगागमयोगेन जेयमेतन्महात्मभिः ॥८५॥

? A C D 宿ぼ。

अवेद्यसंवेद्यपदम्रुक्तलक्षणमान्ध्यभावरूपम् । अत एवग्ह " दु-गंतिपातकृत् " दुर्गतिपातकरणशीलम् । सत्संगागमयोगेन विशिष्ट-संगागमसंबन्धेनेत्यर्धः । एकवद्धावः पुरुषप्राधान्यख्यापनपरः । जेय-मेतदवेद्यसंवेद्यपदं महात्मभिः पुंभिः, अस्यामेव भूमिकायामन्यदा जेतुमशक्यत्वात् । अत एवानुवादपरो अप्यागम इति योगाचार्याः, अयोग्यनियोगासिद्धेरिति ।।

अत एव जयलिङ्गान्याह ।

जीयमाने च नियमादेतस्मिंस्तत्त्वतो नृणाम् । निवर्तते स्वतो ऽत्यन्तं कुतर्कविषमग्रहः ॥ ८६ ॥

जीयमाने च नियमादेतस्मित्नवेद्यसंवेद्यपदे महामिथ्यात्वनिबन्धने पशुत्वादिशब्दवाच्ये । तत्त्वतः परमार्थेन ट्रणां पुंसां निवर्तते स्वत आत्मनैवापरोपदेशेन, निमित्ताभावे नैमित्तिकाभावात् । अत्यन्तं नि-तरां सम्यग्ज्ञानयोगात्, आगमप्रामाण्यावगमात् । कुतर्कविषमग्रहो दष्टापायहेतुत्वेन ग्रह इव ग्रहः ॥

किंविशिष्टो ऽयमित्याह-

### बोधरोगः शमापायः श्रद्धाभङ्गो ऽभिमानकृत् । कुतर्कश्चेतसो व्यक्तं भावशत्रुरनेकधा ॥ ८७ ॥

वोधरोगस्तद्यथावस्थितोपघातभावात् । अमापायो असदभिनिवे-शजनकत्वात् । अद्धाभङ्ग आगमार्थाप्रतिपत्तेः । अभिमानक्रान्मिथ्याभि-मानजनकत्वात् । एवं कुतर्क आगमनिरपेक्ष इत्यर्थः । किमित्याह '' चेतसः '' अन्तःकरणस्य '' भावज्ञत्रुः '' परमार्थरिपुः '' अने-

- ? B omits
- २ В एव

युक्तः पुनः श्रुते शीले समाधौ च महात्मनाम् ॥८८॥

कुतर्क उक्तलक्षणे ऽभिनिवेशस्तथा तद्धहरूपः । किमित्याह

( 88 )

www.jainelibrary.org

अविद्यासंगताः प्रायो विकल्पाः सर्व एव यत् । तद्योजनात्मकश्चेष कुतर्कः किमनेन तत् ॥९०॥ अविद्यासंगता ज्ञानावरणीयादिसंपृक्ताः । प्रायो बाहुल्येन । विक-ल्पाः सर्व एव शब्दविकल्पा अर्थविकल्पाश्च यत्तचोजनात्मको विक-ल्पयोजनात्मकश्चेष गोमयपायसादिविकल्पनेन कुतर्क उक्तलक्षणः । किमनेन तत् । न किंचिदित्यर्थः ॥ র্কি च−

वीजं चास्य श्रुतादेः परं सिद्धं त्रधानं त्रतिष्ठितम् । अवन्थ्यं नियतकल्ट्याये सर्वयोगिनां कुल्योगिश्रध्तीनाम् । किं तदित्याह '' परार्थकरणं '' परमयोजनानिष्पादनं '' येन '' कारणेन ''परिशुद्धं'' अन्यानुपर्घातेन । अतः कारणात् । अत्र च परार्थकरणे युक्तोऽभि-निवेश इति ॥

कुतर्कासारतामेवाभिधातुमाह-

कथा " आर्यापवादादिकारणेन ॥ यतश्चेत्रमतः किमित्याह-

#### '' न युक्तः ''·। केषामित्याह ''म्रुक्तिवादिनां'' संन्यासिनामित्यर्थः । युक्तः पुनः श्रुत आगमे शील्ठे परद्रोहविरतिलक्षणे समाधौ च ध्यान-

कुतर्केऽभिनिवेशस्तत्र युक्तो मुक्तिवादिनाम् ।

फल्रभूते महात्मनां मुक्तिवादिनामभिनिवेशो युक्त इति ॥

बीजं चास्य परं सिद्धमवन्ध्यं सर्वयोगिनाम् ।

परार्थकरणं येन परिशुद्धमतोऽत्र च ॥ ९५ ॥

जातिप्रायश्च सर्वोऽयं प्रतीतिफल्ज्वाधितः । हस्ती व्यापादयःयुक्तो प्राप्ताप्राप्तविकल्पवत् ॥९१॥ जातिमायश्च दूपणाभासमायश्च सर्वोऽयं कुतर्कः । प्रतीतिफल् बाधित इति कृत्वा । एतदेवाद '' हस्ती व्यापादयत्युक्तों '' मेण्टेन । किमिवेत्याद '' प्राप्ताप्राप्तविकल्पवत् '' इति । कश्चिक्तैयायिकञ्छात्रः कुतश्चिदागच्छत् । अवशीभूतमत्त्तहस्त्यारूढेन केनचिदुक्तं; '' भोः भोः, त्वरितमपसरः हस्ती व्यापादयति '' इति च । तथा परिणतन्यायशास्त्र आह '' रे रे बठर किमेवं युक्तिबाढां प्रलपसि । तथाहि । किमयं पाप्तं व्यापादयति किं वामाप्तामिति । आद्यपक्षे भवत एव व्यापत्ति-प्रसङ्गः, प्राप्तिभावात् '' । एवं यावदाह तावद्धास्तिना यहीतः स कथमपि मेण्ठेन मोचित इति । जातिमायता सर्वत्र भिन्नार्थग्रहणस्व-भावसंवेदनवेदने तद्वताकारविकल्पनस्यैवं प्रायत्यादिति चर्चित-मन्यत्र ॥

किं च−

### स्वभावोत्तरपर्यन्त एषोऽसावपि तत्त्वतः ।

नार्वाग्टग्गोचरो न्यायादन्यथान्येन कल्पितः॥९२॥

स्वभावोत्तरपर्यन्त एष कुतर्कः । अत्र च वस्तुस्वभावैरुत्तारं बाच्यमिति वचनात् । एवमग्निर्दहत्यापः झेदयन्तीति स्वभाव एषा-मिति । असावपि स्वभावः । तत्त्वतः परमार्थेन । नार्वाग्गोचरो न च्छद्यस्थाविषयः । न्यायाव्यायेन परभसिद्धेन । किंभूतः सन्नित्याद्द '' अन्यथा '' प्रकारान्तरेण '' अन्येन '' वादिना '' कल्पितः '' सन्निति । तथाहि । अथ वस्तुभावेरुत्तरं वाच्यामिति सर्वत्रैव तथा तत्तत्सिद्धौ वक्तुं पार्थते । कथम् । येन तदर्थक्रियाकरणस्वभावस्तेन तां करोति न पुनः क्षणिकतया, तस्याः सर्वभावेष्वेवाभ्युपग्रमात् । यतः कुतश्चित्तदर्थक्रियाभावप्रसङ्गात्तन्निवन्धनाविशेषादिति । एवमग्निः हेदयत्यप्संनिधौ तथास्वभावत्वात् । तथापो दहन्त्यग्निसंनिधौ तथा-स्वभावत्वादेव । स्वभाववैचित्र्यात्तत्रापि लोकवाधामन्तरेणापरो वा स्वभावो दृष्टान्तमात्रस्य सर्वत्र सुलभत्वात् । तदेवमसमञ्जसकारी कुतर्क इत्यैदम्पर्यम् ॥

अमुमेवार्थं विशेषेणाभिधातुमाह-

अतोऽग्निः क्लेदयत्यम्बुसंनिधौ दहतीति च । अम्ब्वग्निसंनिधौ तत्स्वाभाव्यादित्युदिते तयोः॥९३॥

यतो नार्वाण्टग्गोचरो अधिकृतस्वभावः, अतो ऽस्मात्कारणात्। अग्निः क्वेदयति । अध्यक्षविरोधपरिहारायाह ''अम्बुसंनिधौ" इति । दह्ति वाम्बु न मतीतिवाधेत्याह ''अग्निसंनिधौ" इति । किमित्ये-तदेवमित्याह '' तत्स्वाभाव्यात्तयोः " अग्न्यम्बुनोरिति । उदिते सत्यपि परवादिना ॥

किमित्याह-

कोशपानादते ज्ञानोपायो नास्त्यत्र युक्तितः । विश्रकृष्टोऽप्ययस्कान्तः स्वार्थकृदुश्यते यतः ॥९४॥

कोशपानादते कोशपानं विना ज्ञानोपायो नास्त्यत्र स्वभावव्य-तिकरे युक्तितः शुष्कतर्कयुक्त्या कश्चिदपरो दृष्टान्तो ऽप्यस्यार्थस्योपो-द्वरूको विद्यते एवेत्याह '' वित्रकृष्टोऽप्ययस्कान्तः '' लोहाकर्ष उप-लविशेषः '' स्वार्थकृत् '' लोहाकर्पादिस्वकार्यकरणे शीलः '' दृश्यते यतः '' लोहे स हि विषकृष्ट एव संनिकृष्टलोहमेव न ताम्रादि आकर्षयत्येव न कर्तयति तदित्थमस्येवाग्न्यादीनां तथास्वभावकल्पनं केन बाध्यते । न केनचिदिति भावनीयम् ।।

जपसंहरमाह-

दृष्टान्तमात्रं सर्वत्र यदेवं सुलमं क्षितौ । एतत्प्रधानस्तत्केन स्वनीत्यापोद्यते ह्ययम् ॥९५॥

दृष्टान्तमात्रं साध्ये वस्तुनि लोकप्रतीतिबाधितं सर्वत्राविशेषेण यदेवमुक्तनीत्या सुलभं क्षितौ पृथिव्याम् । एतत्प्रधानोऽ यं कुतर्कः केनापोद्यते वाध्यते केनचित्स्वनीतिविरोधादित्यर्थः ॥

इहेंब दृष्टान्तमाह ।

#### दिचन्द्रस्वप्नविज्ञाननिदर्शनबलेात्थितः । निरालम्बनतां सर्वज्ञानानां साधयन्यथा ॥ ९६ ॥

द्विन्द्रस्वप्नाविज्ञाननिदर्शनबलोत्थित इति निदर्शनमुदाहरणमे-तत्सामर्थ्योपजातः । निरालम्बनतामालम्बनशून्यतां सर्वज्ञानानां मृगतृष्गादिगोचराणाम् । अविशेषेण सामान्येन साधयन्यथा केना-पोद्यते ॥

न चैवं तत्त्वसिद्धिरित्याह-

संव सर्वत्र चाप्नोति यदम्मादसमञ्जसम् ।

प्रतीतिबाधितं लोके तदनेन न किंचन ॥ ९७ ॥

सर्वे निरवशेषं साध्यमिति प्रकमः सर्वत्र च सर्वत्रेव वस्तुनि प्राप्नोति यद्यस्मात्कुतर्कादसमञ्जसमतिप्रसङ्गेन प्रतीतिवाधितं छोके तथाविधदृष्टान्तमात्रसारवत्त्वात् । तदनेन किंचन कुतर्केण ॥

इतश्चैतदेवमित्याह-

अतीन्द्रियार्थसिद्धचर्थं यथालेचितकारिणाम् । प्रयासः शुब्कतर्कस्य न चासौ गोचरः कचित् ॥९८॥ अनीन्द्रियार्थसिद्धचर्थं वर्मादिसिद्धचर्थमित्यर्थः । यथालोचितः कारिणां प्रेक्षावतां प्रयासः प्रष्टच्युत्कर्षः शुष्कतर्कस्याधिक्रतस्य न चातीन्द्रियोऽर्थो गोचरो विषयः कचिदिति ॥

### गोचरस्त्वागमस्यैव ततस्तदुपलब्धितः । चन्द्रसूर्योपरागादिसंवाद्यागमदर्शनात् ॥ ९९ ॥

गोचरस्तु गोचरः पुनरागमस्यैवातीन्द्रियोऽर्थः । कुत इत्याह '' ततस्तदुपल्लब्धितः '' आगमादतीन्द्रियार्थोपलब्धितः । एतदेवाह '' चन्द्रसूर्योपरागादिसंवाद्यागमदर्शनात् '' लौकिको ऽयमर्थ इति भावनीयम् ।।

उपसंहरनाह-

#### एतत्प्रधानः सच्छ्राद्धः शील्वान् योगतत्परः । जानात्यतीन्द्रियानर्थास्तथा चाह महामतिः ॥१००॥

एतत्प्रधान इत्यागमप्रधानः , सच्छ्राद्धः प्राहः, शीलवान् पर-द्रोहविरतिमान् , योगतत्परः सदा तदभियुक्तः , एवंभूतः सन् जा-नात्यतीन्द्रियानर्थान् धर्मादीन् । तथा चाह महामतिः पतझलिः ॥

किमित्याह-

#### ुआगमेनानुमानेन योगाभ्यासरसेन च । त्रिधा प्रकल्पयन्प्रज्ञा लभते तत्त्वमुत्तमम् ॥१०१॥

आगमेनाप्तवचनेन लक्षणेन । अनुमानेन लिङ्गालिङ्गित्वानरूपेण योगाभ्यासरसेन च विहितानुष्ठानात्मकेन त्रिधा प्रकल्पयन्त्रज्ञाम्रक्त-क्रमेणेव, अन्यथा हि प्रवृत्त्यसिद्धेः । किमित्याह "लभते तत्त्वमुत्तमं" पापसंमोहनिवृत्त्या श्रुतादिभेदेन ॥

अमुमेवार्थमाह ।

## न तत्त्वतो भिन्नमताः सर्वज्ञा बहवो यतः ।

मोहस्तदविमुक्तीनां तद्भेदाश्रयणं ततः ॥१०२॥

न तत्त्वतः ५रमार्थेन भिन्नम्ता भिन्नाभिषायाः सर्वज्ञा बहवो यतो यस्मात् । मोहस्तद्विष्ठक्तीनां सर्वत्तिश्वयश्राद्धानां तद्भेदाश्रयणं सर्वज्ञभेदाङ्गीकरणं ततस्तस्मादिति ॥

कथमित्याह-

सर्वज्ञो नाम यः कश्चित्पारमार्थिक एव हि ।

स एक एव सर्वत्र व्यक्तिमेदेःपि तत्त्वतः ॥१०३॥

सर्वज्ञो नाम यः कश्चिदर्हदादिः पारमाधिक एव हि निरूपच-रितः स एक एव सर्वत्रे सर्वज्ञत्वेन व्यक्तिभेदे अपि तत्त्वतः । ऋ-षभादिरुक्षणे सति प्रतिपत्तिस्ततस्तस्य सामान्यंनैव यावतां ते सर्वे अपि तमापन्ना इति न्यायमतिः परा प्रतिपत्तिः । ततस्तस्य सर्वज्ञस्य सामान्येनैव यावतां तन्त्रान्तरीयाणामपि ते सर्वे अपि तमापन्नाः सर्वज्ञ मुख्यमेवेति न्यायगतिः परा, तमन्तरेण तत्प्रतिपत्तेरसिद्धेः ॥

विशेषरत पुनस्तस्य कार्स्स्येनासर्वदर्शिभिः ।

सर्वैर्न ज्ञायते तेन तमापन्नो न कश्चन ॥१०४॥

विशेषस्तु भेद एव पुनस्तस्य सर्वज्ञस्य कात्स्पेंनासर्वदर्शिभिः पमातृभिः सर्वेर्ने विज्ञायते तददर्शनात् , दर्शने अपि तज्ज्ञानागतेः । तेन कारणेन तं सर्वज्ञमापत्रः प्रतिपत्रो न कश्चनासर्वदर्शी ॥

#### तस्मात्सामान्यतो ऽप्येनमभ्युपैति य एव हि ।

? C omits

? Comits प्रतिपत्तिस्ततस्तस्य....परा प्रतिपत्तिः ।

निर्व्याजं तुल्य एवासौ तेनांशेनैव धोमताम् ॥१०५॥ तस्मात्सामान्यतोऽप्येनं सर्वज्ञमभ्युपैति य एव हि कश्चिदसर्व-दर्शी निर्ध्याजमौचित्ययोगेन तदुक्तपालनपरः । तुल्य एवासौ तेनां-शेन सर्वज्ञमतिपत्तिलक्षणेन धीमतामनुपहत्तबुद्धीनामित्यर्थः ॥

अम्रुमेवार्थं निदर्शनगर्भमाह ।

यथैवैकस्य नृपतेर्बहवो ऽपिं समाश्रिताः । दुरासन्नादिभेदेऽपि तद्भुत्याः सर्व एव ते ॥१०५॥

यथैवैकस्य नृपतेः कस्याचिद्विक्षितस्य बहवो ऽपि समाश्रिताः पुमांसो दूरासच्नादिभेदेऽपि सति तथा नियोगभेदे क्रुते तज्डृत्या विवक्षिता नृपभृत्याः सर्व एव ते समाश्रिता इति ॥

दार्ष्टान्तिकयोजनमाह ।

सर्वज्ञतत्त्वाभेदेन तथा सर्वज्ञवादिनः । सर्वे तत्तत्त्वगा ज्ञेया भिन्नाचारस्थिता अपि॥१०६॥

सर्वज्ञतत्त्वाभदेन यथोदितनीत्या हेतुभूतेन । तथा तृपतिसमाश्रि-तबहुपुरुषवत्सर्वज्ञवादिनः सर्वे जिनादिमतभेदावऌम्बिनः । तत्त-त्त्वगाः सर्वज्ञतत्त्वगा ज्ञेयाः । भिन्नाचारस्थिता अपि तथाधिकार-भेदेनेति ॥

उपसंहरनाह-

#### न भेद एव तत्त्वेन सर्वज्ञानां महात्मनाम् । तथा नामादिभेदेऽपि भाव्यमेतन्महात्मभिः॥१०७॥ न भेद एव तत्त्वेन परमार्थेन सर्वज्ञानां महात्मनां भावसर्वज्ञा-

? A omits

नामित्यर्थः । तथेष्टानिष्टनामादिभेदेऽपि सति भाव्यमेतन्महात्मभिः श्रुतमेधासंमोहसारया त्रज्ञया ॥

शास्त्रगर्भमेवोपपत्त्यन्तरमाह ।

#### चित्राचित्रविभागेन यच देवेषु वर्णिता । भक्तिः सद्योगशास्त्रेषु ततोऽप्येवमिदं स्थितम्॥१०८॥

चित्राचित्रविभागेन वक्ष्यमाणऌक्षणेन यच्च देवेषु वर्णिता स्रोक-पालमुक्तादिषु भक्तिः सद्योगशास्त्रेषु सोवाध्यात्माचिन्ताशास्त्रेषु । ततो अपि कारणादेवमिदं स्थितं प्रस्तुतभिति ॥

अमुमेवार्थ स्पष्टयन्नाह-

#### संसारिषु हि देवेषु भक्तिस्तत्कायगामिनाम् । तदतीते पुनस्तत्त्वे तद्तीतार्थयायिनाम् ॥१०९॥

संसारादिषु हि देवेषु लोकपालादिषु भक्तिः सेवा तत्कायगा-मिनां संसारिदेवकायगामिनां तदतीते पुनः संसारातीते तु तत्त्वे तदतीतार्थयायिनां संसारातीतमार्गयायिनां योगिनां भक्तिः ॥

अनयोर्विशेषमाह ।

#### चित्रा चाद्येषु तद्रागतदन्यद्रेषसंगता ।

अचित्रा चरमे त्वेषा शमसाराखिलैव हि ॥११०॥

चित्रा च नानाप्रकारा चान्चेषु सांसारिकेषु देवेषु तद्रागतद-न्यद्रेषसंगता स्वाभीष्टदेवतारागानभष्टिद्रेषसंयुक्ता मोहगर्भत्वात् । अ-चित्रैकाकारा चरमे तदर्ताते तु तत्त्व एषा भक्तिः सा च शमसारा शमप्रधानाखिल्वैव हि तथासंमोहाभावादिति ॥

अत्रैव हेतुमाह ।

1 C omits.

#### संसारिणां हि देवानां यस्माचित्राण्यनेकधा । स्थित्यैश्वर्यप्रभावाद्यैः स्थानानि प्रतिशासनम् ॥१११॥

संसारिणां हि देवानां लोकपालादीनां यस्माचित्राण्यनेकाका-राण्यनेकधानेकैः प्रकारैः । कैः कानीत्याह ''स्थित्यैश्वर्यप्रभावाचैः" आदिज्ञब्दात्सहजरूपादिपरिग्रहः ''स्थानानि" विमानादीनि । प्रति-शासनं ब्रह्माण्डत्रैविध्यानुभेदात् ।।

यरमादेवम्-

#### तस्मात्तत्साधनोपायो नियमाचित्र एव हि । न भिन्ननगराणां स्यादेकं वर्त्स कदाचन ॥१५२ ॥

तस्मात्कारणात्साधनोपायः संसारिदेवस्थानसाधनोपायो निय-माचित्र एव हि भवति । इदमेव वस्तुल्लोकप्रसिद्धोदाहरणद्वारेणाह । न भिन्ननगराणां स्याद्ववेदेकं वर्त्त्म कदाचन तथा तद्भेदानुपपत्तेरिति॥

तथा-

### इष्टापूर्तानि कर्माणि लोके चित्राभिसंधितः । नानाफलानि सर्वाणि द्रष्टव्यानि विचक्षणेः ॥११३॥

इष्टापूर्तानि कर्माणि वार्यत्वणलक्षणानि लोके भाणिगणे चित्रा-भिसंधितः कारणात् । किंसलाह '' नानाफलानि " चित्रफलानीति योऽर्थः सर्वाणि द्रष्टव्यानि हतुभदात् । कौरित्याह '' विचक्षणैः" विद्वद्भिरिति ॥

इष्टापूर्तस्वरूपमाह ।

### ऋत्विग्भिर्मन्तसंस्कारेक्रीह्मणानां समक्षतः । अन्तर्वेद्यां हि यद्दत्तमिष्टं तदभिधीयते ॥ ११४ ॥

ऋत्विग्भिर्यक्राधिक्रतैर्भन्त्रसंस्कारैः करणभूतैक्रोह्मणानां समक्षतः, तदन्येषामन्तवेद्यां हि यदत्तंः हिरण्यादीष्टं तदभिधीयते, विशेषलक्षण-योगात् ॥

तथा-

### वापीक्रूपतडागानि देवतायतनानि च । अन्नप्रदानमेतज्ञु पूर्त तत्त्वविदो विदुः ॥११५॥

वापीकूपतडागानि लोकप्रसिद्धान्येव देवतायतनानि च वसति-कादीनि तथान्नप्रदानं लौकिकमेव । एतत्त्वेवंभूतंर किमित्याह '' पूर्त तत्त्वविदो विदुः " इति पूर्तपरिभाषया तत्त्वविदो विदन्ति ॥

आन्तरं हेतुमधिक्रत्याह-

अभिसंधेः फलं भिन्नमनुष्ठाने समेऽपि हि । परमो ऽतः स एवेह वारीव ऋषिकर्मणि ॥ ११६ ॥

अभिसंधेस्तथाविधाशयऌक्षणात् । किमित्याहः '' फलं भिन्नं '' संसारिदेवस्थानादि '' अन्ष्राने समेऽपि हि '' इष्टादौ । परमः प्रधानः । अतः कारणात् । सएवाभिसंधिरेव । इह फलसिद्धौ । किं-वदित्याह '' वारीव कृषिकर्मणि ''इति दृष्टान्तः परमो लोकरूढया।।

अभिसंधिभेदानिबन्धनान्याह ।

### रागादिभिरयं चेह भिद्यते ऽनेकधा नृणाम् । नानाफलोपभोक्तूणां तथा बुद्धचादिभेदतः ॥ ११७॥

- ? C omits हि यद्तं
- २ B एतचैवं १
- 🖁 👌 emits

२ Aबद्धयादिशाना ?

रे B C premit सद्रुष्टानवत्

रतोपलम्भः सामान्येनेन्द्रियार्थाश्रया बुद्धिः, तज्ज्ञानं त्वागम-पूर्वकं रत्नज्ञानं, तत्याप्त्यादि त्वसंमोहः, वोधगर्भत्वादस्य यथाक्रमम्। इह बुद्धचादौ । उदाहरणं साधु, अभिमेतार्थसाधकत्वात् । अत एवाह " ज्ञेयं बुद्धचादिसिद्धये " बुद्धिज्ञानासंमोहासिद्धचर्थमितिर ॥

रत्नोपलम्भतज्ज्ञानतत्प्राप्त्यादि यथाऋमम् । इहोदाहरणं साधु ज्ञेयं बुद्धचादिसिद्धये ॥ १२० ॥

तत्याह '' असमाहा ऽभवायत '' वांधराज होते । एवमेतेषां लक्षणे व्यवास्थिते सति लोकसिद्धमुदाहरणमाह ।

इन्द्रियार्थाश्रया बुद्धिस्तीर्थयातृकदर्शने तहमनबुद्धिवत् । ज्ञानं त्वागमपूर्वकं तीर्थयात्र विधिविज्ञानयत् ध्सदनुष्ठानवचैतज्ज्ञानम् । कि-मित्याह '' असंमोहो ऽभिधीयते '' वोधराज इति ।

इन्द्रियार्थाश्रया बुद्धिर्ज्ञानं खागमपूर्वकम् । सदनुष्ठानवचैतद्संमोहो ऽभिधीयते ॥ १९९ ॥

तत्र-

सर्वदेहिनां, तद्धेतुभेदात्फॅॅंलभेद इति कृत्वा ॥

तद्भेदात्सर्वकर्माणि भिद्यन्ते सर्वदेहिनाम् ॥ १९८ ॥ बुद्धिर्वक्ष्यमाणलक्षणा ज्ञानमप्येवमेवासंमोहश्चेवं त्रिविधो बोध इष्यते शास्त्रेषु । तद्भेदाहुद्ध्वादिभदात्सर्वकर्माणीष्टादीनि भिद्यन्ते

एतमेवाह ।

णां तथा बुद्धचादिभेदतः " वश्यमाणाद्धिद्यते अभिसंधिरिति ॥

बुद्धिर्ज्ञानमसंमोहस्त्रिविधो बोध इब्यते ।

रागादिभिदोंपैरेयं चामिसंधिरिह लोके भिद्यते अनेकथा तृणां तन्म्रदुमध्याधिमात्रभेदेन । किंविशिष्टानामित्याह '' नानाफलोपभोक्तू-

? D emits

२ A शाख॰

श्रुतशक्तिसमविशादनुबन्धफलत्वतः ॥ १२३ ॥ इानपूर्वाणि यथोदितज्ञाननिबन्धनानि तान्येव कर्माणि । कि-मित्याह ''मुक्त्यङ्गं'' भवन्ति ''कुल्योगिनां'' वक्ष्यमाणलक्षणानाम् । कुल्योगिग्रहणमन्यासंभवज्ञापनार्थम् । कुत इत्याह '' अत्तर्शक्तिसमावे -वात् '' हेतोः । अमृतशक्तिकल्पेयं नैतदभावे मुख्यं कुल्योगित्वम् । अत एवाह '' अनुवन्धफलत्वतः '' मुत्तयङ्कसिद्धे तात्त्विकानुबन्ध-स्यैवंभूतत्वादिति ॥

रासारफल्दान्यव ।वयाकावरसायाः ॥ ५२२ ॥ बुद्धिपूर्वाणि कर्माणिः सर्वाण्येव सामान्येनेह लोके देहिनां प्रा-णिनाम् । किमित्याह '' संसारफल्टदान्येव '' अञास्तपूर्वकत्वात्२ । तथा चाह '' विपाकाविरसत्वतः '' इति, तेषां नियोगत एव विपाक-बिरसत्वादिति ॥

### बुद्धिपूर्वाणि कर्माणि सर्वाण्येवेह देहिनाम् । संसारफलदान्येव विपाक्विरसखतः ॥ १२२ ॥

ज्ञानधूर्वाणि तान्येव मुत्तयङ्गं कुल्योगिनाम् ।

आदरो यत्नातिशय ३ष्टादौ करणे । भीतिरभिष्वङ्गात्मिका । अविघ्नस्तत्करण एवाद्यष्टसाम्रथ्यात् । संपदागमः । तत एव शुभभाव-पुण्यसिद्धेर्जिज्ञासेष्टादिगोचरैव तन्निसेवा चेष्टोदिता सेवा, चशब्दात्त-दनुग्रहय्रहः । एतत्सदनुष्टानलक्षणं, अनुबन्धसारत्वादस्य ॥ तत्र -

आदरः करणे प्रीतिरविन्नः संपदागमः । ाजज्ञासा तन्निसेवा च सदनुष्ठानलक्षणम् ॥१२१॥

सदनुष्ठानलक्षणमाह

( ५५ )

#### असंमोहसमुत्थानि त्वेकान्तपरिशुद्धितः । निर्वाणफलदान्याशु भवातीतार्थयायिनाम् ॥ १२४ ॥

असंमोहसमुत्थानि पुनर्यथोदितासंमोहनिबन्धनानि तु । एकान्त-परिशुद्धितः कारणात्, परिपाकवशेन । किमित्याह '' निर्वाणफल्ट-दान्याशु " शीघ्रं तान्येव कर्माणि । केषामित्याह '' भवातीतार्थया-यिनां " सम्यक्परतत्त्ववेदिनामित्यर्थः ।।

एतेषामेव लक्षणमाह ।

प्राऋतेष्विह भावेषु येषां चेतो निरूत्सुकम् । भवभोगविरक्तास्ते भवातीतार्थयायिनः ॥ १२५ ॥

माक्रतेष्विह भावेषु शब्दादिषु बुद्धिपर्यवसानेषु येषां चेतो निरु-त्सुकं, निःसङ्गतासमावेशात् । भवभोगविरक्तारत एवंभूता जीवा मुक्तकल्पा भवातीतार्थयायिन उच्यन्ते, भवचित्तासंस्पर्शादिति ॥

एक एव तु मार्गोऽपि तेषां शमपरायणः । अवस्थामेदमेदेऽपि जलधौ तीरमार्गवत् ॥ १२६ ॥

एक एव तु मार्गो ऽपि चित्तविशुद्धिलक्षणः । तेषां भवातीता-र्थयायिनां शमपरायणः शमनिष्ठः । अवस्थाभेदभेदेऽपि ग्रुणस्थानक-भेदापेक्षया । जल्लधौ तीरमार्गवदिति निदर्शनम् । अवस्थाभेदश्वेह तद्दूरासन्नतादिभेदेन ॥

परतत्त्वाभिधित्सयाह-

### संसारातीततत्त्वं तु परं निर्वाणसंज्ञितम् । तद्धयेकमेवः नियमाच्छब्दभेदे ऽपि तत्त्वतः ॥१२७॥

? B C तथैकमेव

'संसारातीततत्त्वं त्विति' संसारातीतं पुनस्तत्त्वम् । किमित्याइ '' परं '' मधानं '' निर्वाणसंज्ञितं '' निर्वाणसंज्ञा संजातास्येति क्वत्वा । तद्ध्येकमेव सामान्येन नियमान्नियमेन ज्ञब्दमेदेऽपि वक्ष्यमाणळक्षणे स्वति तत्त्वतः परमार्थेन ॥

एतदेवाह ।

### सदाशिवः परं ब्रह्म सिद्धात्मा तत्त्तथेति च । शब्दैस्तदुच्यतेऽन्वर्थादेकमेवैवमादिभिः ॥ १२८ ॥

सदाशिव इति सर्वकाळं शिवो न कदाचिदप्यशिवः, त्रिकाल-परिशुद्धेः सर्वाशिवाभावात् । परं प्रधानं ब्रह्म तथा टहत्त्वद्यंहकत्वाभ्यां सद्धाबालम्बनत्वात् । सिद्धात्मा कृतकृत्यात्मा निष्ठितार्थ इत्यर्थः । तथातेति च । आकालं तथाभावात् । यथोक्तम् ।

उपादाननिमित्ताभ्यामधिकारित्वता ध्रुवा ।

संवेकार्ञ तथाभावात्तथातेत्यभिधीयते ॥ १ ॥**२** 

विसंगोगात्मिका चेयं त्रिढुःखपरिवार्जिता ।

**ब्रह्म**ेः परात्यन्तं भूतार्थफलटदेति च ॥ २ ॥

्त्यादिज्ञब्दैस्तन्निर्वाणमुच्यते । अन्दर्थादन्वर्थनोक्तनीत्या । एकमेव सदेवमादिभिरिति ॥

अथमेवेत्याह ।

तस्त्रक्षणाविसंवादान्निराबाधमनामयम् । निष्कियं च परं तत्त्वं यतो जन्माद्ययोगतः ॥१२९॥ लङक्षणाविसंषादादिति निर्वाणलक्षणाविसंवादात् । एनमेवाह

**१ B तथैकमेव** 

र C omits this श्लोक.

"निरावाधं " निर्गतमाबाधाभ्यः " अनामयं " अविद्यमानद्रव्यभावरो-गम् । निष्क्रियं च कर्तव्याभावात्रिबन्धनाभावेनः । परं तत्त्वमेवंभूतम् । यतो यस्मात् । जन्माद्ययोगतो जन्मजरामरणायोगेन ॥

ऐदम्पर्यमाह ।

### ज्ञाते निर्वाणतत्त्वे ऽस्मिन्नसंमोहेन तत्त्वतः । प्रेक्षावतां न तद्वक्तौ विवाद उपपद्यते ॥ १३० ॥

ज्ञाते २ परिच्छिन्ने निर्वाणतत्त्वे अस्मिन्नेवंभूते असंमोहेन बोधेन तत्त्वतः परमार्थतः । किमित्याह '' प्रेक्षावतां " बुद्धिमतां '' न तद्ध-क्तौ " न निर्वाणतत्त्वसेवायाम् । किमित्याह '' विवाद उपपद्यते " तत्त्वज्ञानमेदाभावात् , अन्यथा मेक्षावत्त्वविरोधादिति ॥

सर्वज्ञप्त्वकं चैतन्नियमादेव यत्स्थितम् । आसन्नो ऽयम्रजुर्मार्गस्तद्वेदस्तत्कयं भवेत् ॥१३१॥

सर्वज्ञपूर्वकं चैतद्धिकृततत्त्वं निर्वाणाख्यम् । नियमादेव यत्स्थि-तमसर्वज्ञस्य निर्वाणानुपपत्तेः । आसन्नोऽयं निर्वाणस्य सर्वज्ञऌक्षण ऋजुरवक्रो मार्गः पन्थाः । तद्भेदः सर्वज्ञभेदो मतभेदऌक्षणः । तत्त-स्मात् । कथं भवेन्नैव भवतीति ॥

देशनाभेदः कथमित्याशंक्याह ।

चित्रा तु देशनैतेषा स्याद्विनेयानुगुण्यतः । यस्मादेते महात्मानो भवव्याधिभिषग्वराः ॥ १३२ ॥ चित्रा तु नानाप्रकारा पुनर्देशना " नित्य आत्मा अनित्य इति

१ A ०बन्धनभावेन

R C omits

च " इत्यादिरूपा । एतेषां सर्वज्ञानां कपिलसुगतादीनां स्याद्भव-द्विनेयानुगुण्यतस्तथाविधशिष्यानुगुण्येन कालान्तरापायभीरुमधिकृत्यो-पसर्जनीकृतप्रयाया द्रव्यप्रधाना नित्यदेशना, भोगास्थावतस्त्वधिकृत्यो-पसर्जनीकृतद्रव्या पर्यायप्रधाना अनित्यदेशना । न तु ते ऽन्वयव्यतिरेक-वद्वस्तुवेदिनो न भवन्ति, सर्वज्ञत्वानुपपत्तेः । एवं देशना तु तथा गुणदर्शनेनादुष्टेरित्याद्दः " यस्मादेते महात्मानः " सर्वज्ञाः । किमि-त्याह " भवव्याधिभिषग्वराः " संसारव्याधिवैद्यप्रधानाः ॥

अतः किमित्याह ।

### यस्य येन प्रकारेण बीजाधानादिसंभवः । सानुबन्धो भवत्येते तथा तस्य जगुस्ततः ॥ १३३ ॥

यस्य प्राणिनो येन प्रकारेण नित्यदेशनादिरुक्षणेन बीजाधाना-दिसंभवस्तथा भवोद्वेगादिभावेन सानुबन्धो भवति तथा तथोत्तरगुण-दृद्धचा । एते सर्वज्ञाः । तथा तेन प्रकारेण । तस्य जगुर्गांतवन्तस्तत इति ।।

परिहारान्तरमाह ।

### एकापि देशनैतेषां यद्दा श्रोतृविभेदतः । अचिन्त्यपुण्यसामर्थ्यात्तथा चित्रावभासते ॥ १३४ ॥

एकापि देशना तन्मुखविनिर्गममधिकृत्य । एतेषां सर्वज्ञानां यद्वा श्रोतृविभेदतस्तथाभव्यत्वभेदेन । अचिन्त्यपुण्यसामर्थ्यात्परबोधा-श्रयोपात्तकर्मविपाकादित्यर्थः । तथा नित्यादिप्रकारेण चित्रावभासत इति ।।

#### १ B एवं देशना तु तद्गुणदर्श०

१ B C ०नीत्या स्यादेशनायाः २ A C प्रकृतिर्षि०

तदभिप्रायं सर्वज्ञाभिषायमज्ञात्वा । न ततः कारणात् । अर्वा-ग्टशां सतां प्रमात्रृणाम् । किमित्याह '' युज्यते तत्प्रतिक्षेपः '' किं-

#### तदभिप्रायमज्ञात्वा न ततोऽवर्गिरदेशां सताम् । युज्यते तत्प्रतिक्षेपो महानर्थकरः परः ॥ १३७ ॥

प्रकृतर्षिभ्यो<sup>२</sup> योजनमाह ।

यद्वा तत्तन्नयापेक्षा द्रव्यास्तिकादीनधिक्ठत्य तत्काल्लादिनियो-गतो दुःषमादियोगात् । ऋषिभ्यः कपिल्लादिभ्य एव देवना चित्रे-ति । न चेयमपि निर्मूलेत्याद '' तन्मूलैपापि '' सर्वज्ञदेवनामूलैपापि '' तत्त्वतः '' परमार्थेन तत्यवचनानुसारतस्तथाप्रष्टत्तेरिति ॥

यदा तत्तन्नयापेक्षा तत्कालादिनियोगतः । ऋषिभ्यो देशना चित्रा तन्मूलेषापि तत्त्वतः ॥१३६॥

प्रकारान्तरमाह ।

नीत्याऽस्याः देशनायाः सर्वत्र सुस्थितेति ॥

यथाभव्यं भत्र्यसदर्शं च सर्वेषाम्रपकारोऽपि गुणो ऽपि तत्कृतो देशनानिष्पन्नः । जायते त्रादुर्भवति। अवन्ध्यताऽनिष्फलताप्येवमुक्त-

यथाभव्यं च सर्वेषामुपकारो ऽपि तकृतः । जायते ऽवन्ध्यताप्येवमस्याः सर्वत्र खुस्थिता ॥१३५॥

न च नैवमपि गुण इत्याह ।

( ६० )

विशिष्ट इत्याह '' महानर्थकरः परः '' महानर्थकरणशीलुः '' परः'' प्रधान इति ॥

इंहैव निदर्शनमाह-

#### निशानाथप्रतिक्षेपो यथान्धानामसंगतः । तद्वेदपरिकल्पश्च तथैवार्वाग्टशामयम् ॥ ९३८ ॥

निज्ञानाथप्रतिक्षेपश्चन्द्रप्रतिक्षेपः । यथान्धानां चक्षुविंकलाना-मसंगतो नीत्या तद्वेदपरिकल्पश्च निज्ञानाथभेदपरिकल्पश्च वक्रचतुर-स्रत्वादिः । तथैवावीग्टजां छग्रस्थानामयं सर्वज्ञप्रतिक्षेपः, तद्वेदपरिक-ल्पश्चासंगत इति ।।

किं च-

### न युज्यते प्रतिक्षेपः सामान्यस्यापि तत्सताम् । आर्यापवादस्तु पुनर्जिद्वाछेदाधिको मतः ॥१३९॥

न युज्यते प्रतिक्षेपो निराकरणरूपः सामान्यस्यापि कस्यचि-त्पुरुषादेः । तत्तस्मात् । सतां मुनीनाम् । आर्यापवादस्तु पुनः सर्वज्ञपरिभव इत्यर्थः । क्रिमित्याह '' जिि्हाछेदाधिको मतः " तथाविधप्रत्यपायभावेन ।।

किंच−

### कुदृष्ट्यादिवन्ना सन्तो भाषन्ते प्रायसः कचित्। निश्चितं साखचैव किं तु सत्त्वार्थक्रत्सदा ॥ १४० ॥

कुदृष्ट्यादिवत्कुत्स्यामित्यादि नो सन्तो म्रुनयो भाषन्ते कचित् । कथं तर्हि भाषन्त इत्याह ''निश्चितं'' असंदिग्धं''सारवच्चैव'' नापार्थकम्। '' किं तु सत्त्वार्थकृत् '' परार्थकरणशीलं '' सदा '' भाषन्ते ॥

२ B तथासिद्धा०

१ A omits अपि

## ज्ञायेरन्हेतुवादेन पदार्था यद्यतीन्द्रियाः ।

अभ्युच्चयमाह–

**द्ध**चादिप्रकारेण<sup>े</sup> ।)

यत्नेनानुमितोऽप्यर्थोऽन्वयाद्यनुसारेण कुञ्चलैरनुमातृभिरन्वया-दिन्नैरभियुक्ततरैरन्यैरन्वयादिन्नैरेव । अन्यथैवोषपाद्यते ऽतथासि-जन्मानिप्रसारेण<sup>र</sup> ।)

#### यत्नेनानुमितोऽप्यर्थः कुशलैरनुमातृभिः । अभियुक्ततेररन्येरन्यथेवोपपाद्यते ॥ १४३ ॥

किमाहेत्याह-

न्यत्रापि सामान्यार्थे । आह धीधनः स भर्नृहरिः ॥

न चानुमानविषयो न च युक्तिगोचर एषोऽर्थः सर्वज्ञविशेषलक्ष-णस्तत्त्वतो मतः परमार्थेन दृष्टः । न चातोऽनुमानात्निश्रयः सम्यग-

#### न चानुमानविषय एषोऽर्थस्तत्त्वतो मतः । न चातो निश्चयः सम्यगन्यत्राप्याह<sup>°</sup>धीधनः ॥१४२॥

निश्वयोऽतीन्द्रियार्थस्य सर्वज्ञादेर्योगिज्ञानादते न च । तत एव तत्सिद्धेरतोऽपि कारणादत्र सर्वज्ञाधिकारेऽन्वकल्पानां विशेपतस्तदत-च्वदर्शिनां विवादेन न किंचन सचित्तनाशफलेन ॥

उपसंहरत्नाह--निश्चयोऽतीन्द्रियार्थस्य योगिज्ञानादते न च । अतोऽप्यत्रान्वकल्पानां विवादेन न किंचन ॥१४१॥

( ६२ )

१ 🖞 D प्रकारेण

एतदेवाह-

#### तदत्र महतां वर्त्म समाश्रित्य विचक्षणैः। वर्तितव्यं यथान्यायं तदतिक्रमवर्जितैः ॥ १४७ ॥ तदत्र व्यतिकरे महतां वर्त्मे समाश्रित्याङ्गीकृत्य विचक्षणैः पण्डि-तैर्वर्तितत्रं यथान्यायं तदतिक्रमवर्जितैर्महद्धर्मातिचाररहितैः ॥

यत एवम्-

प्रहः सर्वत्र वस्तुनि तत्त्वेन परमार्थेन मुम्रुक्षनामसंगतोऽयुक्तः । कुत इत्याह ''मुक्तौ धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः" प्रायोग्रहणं क्षायि-कधर्मव्यवच्छेदार्थम् । किमनेन प्रहेण तत् ? न किंचिदित्यर्थः ॥

#### ग्रहः सर्वत्र तत्त्वेन मुमुक्षुणामसंगतः । मुक्तो धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः किमनेन तत् ॥१४६॥

किं च−

मिथ्याभिमानहेतुत्वात्कारणात्त्याज्य एव मुमुक्षुभिर्मोक्तुमिच्छुभिः ॥

न चैतदेवं यत्तस्माच्छुष्कतर्कग्रहो महान् । मिथ्याभिमानहेतुत्वात्त्याज्य एव मुमुश्चभिः ॥१४४५॥ न चैतदेवं यद्येन कारणेन<sup>१</sup> तस्माच्छुष्कतर्कग्रहो महानतिरौद्रः ।

ज्ञायेरन्हेतुवादेनानुमानवादेन पदार्था यद्यतीन्द्रियाः सर्वज्ञादयः काळेनैतावता प्राज्ञैस्तार्क्तिः कृतः स्यात्तेषु निश्वयोऽवगम इति ।।

कालेनैतावता प्रांज्ञैः कृतः स्यात्तेषु निश्चयः ॥१४४॥

( ६३ )

## परपीडेह सूक्ष्मापि वर्जनीया प्रयत्नतः । तेबत्तदुपकारेऽपि यतितव्यं सेदैव हि ॥१४८॥

परपीडा परबाधेह छोके सक्ष्माप्यास्तां महतीति । किमित्याह ''वर्जनीया" परित्यक्तव्या ''प्रयत्नतः'' सूक्ष्माभोगेन । तद्वत्प्रयत्नत एव तदुपकारेऽनि यतितव्यमनुष्ठानद्वारेण सदेव हीति ।।

तथा-

## गुरवो देवता विप्रा यतयश्च तपोघनाः । प्रजनीया महात्मानः सुप्रयत्नेन चेतसा ॥१४९॥

गुरबो मातापितृत्रमुखाः, देवता सामान्येनैव, विप्रा द्विजाः, यतयश्च पत्रजिताश्च तपोधनाः तद्वन्तः पूजनीया महात्मानः सर्व एवैते यथाईम् । कथमित्याइ ''सुप्रयत्नेन चेतसा '' आज्ञाप्रधाने-नेत्यर्थः ॥

किं च−

#### पापवत्स्वपि चात्यन्तं स्वकर्मनिहतेष्वलम् । अनुकम्पैव सत्त्वेषु न्याय्या धर्मोऽयमुत्तमः ॥१५०॥

पापवरस्वरि चात्यन्तं छब्धकादिषु स्वकर्मनिहतेष्वलमत्य-र्थमनुकम्पैव सत्त्त्वेषु न्याय्या न मत्सरो धर्मोऽथम्रुत्तमः कारणे कार्यो-पचारादिति ॥

उपसंहरनाह-

# कृतमत्र प्रसङ्गेन प्रकृतं प्रस्तुमोऽधना । तत्पुनः पञ्चमी तावद्योगदृष्टिर्महोदया ॥१५१॥

कृतं पर्याप्तमत्र व्यतिकरे प्रसङ्गेन प्रकृतं प्रस्तुमोऽधुना सांप्र-तं तत्पुनः प्रकृतं 'पञ्चमी तावद्योगदृष्टिः'' स्थिराख्या। किंविशिष्टेत्याह ''महोदया'' निर्वाणपरमफलेत्यर्थः ।

एवं समपश्चं चतुर्थां दृष्टिमभिधाय पश्चमीमभिधातुमाह ।

## स्थिरायां दर्शनं नित्यं प्रत्याहारवदेव च । कृत्यमभ्रान्तमनघं सूक्ष्मबोधसमन्वितम् ॥ १५२ ॥

स्थिरायां दृष्टौ दर्शनं वोधछक्षणं नित्यमप्रतिपाति निरतिचा-रायाम् । सातिचारायांतु प्रक्षीणनयनपटछोपद्रवस्य तदुक्तोपायानव-बोधकल्पमानित्यमपि भवति, तथाभिचारभावात् । रत्नप्रभाया-मपि धूल्यादेरुपद्रवः प्रत्याहारवदेव च स्वविषयासंप्रयोगे स्वचि-तस्वरूपानुकारी चेन्द्रियाणां प्रत्याहारः । तद्वदेतद्दर्शनं क्रुत्यं वन्द-नादि । अभ्रान्तं क्रममधिक्ठत्य । अत एवानघमनतिचारत्वात् । एतदेव विशेष्यते '' सूक्ष्मबोधसमन्वितं '' प्रन्थिभेदाद्वेद्यसंवेद्यपदो-पपत्तोरीते ॥

#### बालधूलीगृहकीडातुल्यास्यां भाति धीमताम् । तमोग्रन्थिविभेदेन भवचेष्टाखिलैव हि ॥ १५३ ॥

बाल्ठधूलीग्रहकीडातुल्या प्रकृत्यसुन्दरत्वास्थिरत्वाभ्यामस्यां स्थिरायां दृष्टौ भाति धीमतां पुंसां, तमोग्रान्धिविभेदेन हेतुना भवचे-ष्टाखिलैव हि चक्रवर्त्यादिचेष्टारूपापि प्रकृत्यसुन्दरत्वादस्थिरत्वाच ॥

## मायामरीचिगन्धर्वनगरस्वप्नसंनिभान् । बाह्यान् पश्यति तत्त्वेन भावान् श्चतविवेकतः ॥१५४॥

१ B adds महोदया.

q

२ A D बाधं निरामयम् ३ B C real धर्मबाधापरित्यागमयत्नवन्तश्च तथन्तिःपरिश्च द्धिस्तत्त्वतः परमार्थेन ते हि ।

१ A D insert श्रुत इति

न ह्यलक्ष्मी सखी लक्ष्मीर्यथानन्दाय धीमताम् । तथा पापसखा लोके देहिनां भोगविस्तरः ॥ १५७॥ न हि नैवालक्ष्मी सखी लक्ष्मीस्तथोभयपरिभोगेन यथान-

एवग्रुक्तनीत्या विवेकिन एते धीरा अचपलाः प्रत्याहारपरा उक्तलक्षणप्रत्याहारप्रधानाः । तथा तेन प्रकारेण । धर्मबाधापरित्या-गयत्नवन्तश्च तत्त्वत एवग्रुक्तनीत्या विवेकेन परिशुद्धेस्तत्त्वतः पर-पार्थेन ते हि॰ भिन्नग्रन्थित्वादुत्तमश्चतप्रधाना इत्येवमाल्ठोच्चयन्ति ।।

एवं विवेकिनो धीराः प्रत्याहारपरास्तथा । धर्मबाधापरित्यागयत्नवन्तश्च तत्त्वतः ॥ १५६ ॥

अबाह्यमान्तरं केवऌमेकं ज्योतिर्ज्ञानमनाबाधममूर्ततया पीडा-रहितमनामयमरोगम् । अत एव यदत्र लोके परं तत्त्वं वर्तते सदा तथाभावात् । श्रेषः पुनरुपप्लवस्तथा स्वरूपेण भावादिति ।।

अबाह्यं केवलं ज्योतिर्निराबाधमनामयम् । यदत्र तत्परं तत्त्वं शेषः पुनरुपप्लवः ॥ १५५ ॥

मायामरीचयो मृगतृष्णिका गन्धर्वनगरं हरिश्वन्द्रपुरादि स्वप्नः प्रतीत एव, एतत्संनिभानेतदाकारान् बाह्यान् देइग्रहादीन् पत्र्यति तत्त्वेन परमार्थेन भावान्पदार्थान् । क्रुत इत्याह<sup>°</sup> अ्रुतविवेकतः स-म्यक्**परिणतेन अ्रतज्ञानेन ।**। न्दाय धीमतां तथा पापसखा लोके तदविनाभावेन देहिनां भोगवि-स्तरो नानन्दाय नानुपहत्य भूतानि भोगः सन् भवति भूतोपघाताच पापमिति भावना ॥

धर्मभोगः सुन्दर इत्यप्याशङ्कापोहायाह ।

## धर्मादपि भवन् भोगः प्रायोऽनर्थाय देहिनाम् । चन्दनादपि संभूतो दहयेव हुताशनः ॥ १५८ ॥

धर्मादपि भवन् भोगो देवलोकादौँ प्रायो बाहुल्येनानर्थाय देहिनां तथा प्रमादविधानात् । प्रायोग्रहणं शुद्धधर्माक्षेपिभोगनिरासा-थं, तस्य प्रमादजीवत्वायोगात्, अत्यन्तानवद्यतीर्थकरादिफलुशुद्धेः पुण्यशुद्ध्यादावागमाभिनिवेशाद्धभसारचित्तोपपत्तेरिति । सामान्यतो दृष्टान्तमाह '' चन्दनादपि संभूतः '' तथा शैत्यपक्ठतेः । किमित्याह '' दहत्येव हुताशनः '' तथास्वभावत्वात् । प्राय एतदेव न दह-त्यपि कश्चित्सत्यमन्त्राभिसंस्कृतादाहासिद्धेः । सकललोकसिद्धमे-तदिति ॥

तथा- ।

#### भोगात्तदिच्छाविरतिः स्कन्धभारापनुत्तये । स्कन्धान्तरसमारोपस्तत्संस्कारविधानतः ॥ १५९ ॥

भोगात्सकाशात्तदिच्छाविरतिर्भोगेच्छाविरतिस्तात्कालिकी<sup>°</sup>। किमित्याह "स्कन्धभारापनुत्तये ''स्कन्धभारापनुत्त्यर्थ ''स्कन्धा-न्तरसमारोपः''वर्तते।कुत इत्याह ''तत्संस्कारविधानतः'' तथाकर्मब-न्धेनानिष्टभोगसंस्कारविधानात्तत्त्वतस्तदिच्छानिष्टत्तेरित्युक्ता पश्चमी

१ A omits भोगेच्छाविरतिः

दृष्टिः । सत्यामस्यामवरेरपि योगाचार्यंरऌौल्यादयो गुणाः <sup>१</sup> मोच्यन्ते । यथोक्तम् ।

अलौल्यमारोग्यमनिष्ठुरत्वं । गन्धः शुभो मूत्रपुरीषमल्पम् ॥ कान्तिः प्रसादः स्वरसौम्यता च । योग यद्वत्तेः प्रथमं हि चिह्नम् ॥१॥ मैत्र्यादियुक्तं विषयेष्वचेतः । प्रभाव और्द्धेयसमन्वितं च ॥ द्वन्द्वैरधृष्यत्वमभीष्टलाभः । जनप्रियत्वं<sup>२</sup>च तथापरं स्यात् ॥ २ ॥ दोषव्यपायः परमा च तृत्ति<sup>3</sup>-रौचित्ययोगः समता च गुर्वी ! वैरादिनाशो ऽथ ऋतंभरा धीर्ग्निष्पन्नयोगस्य तु चिह्नमेतत्<sup>४</sup>॥३॥इत्यादि॥ इहाप्येतदक्रुत्रिमं गुणजातम् । अत एवारभ्य विद्वेयम् । तथा

## कान्तायामेतदन्येषां प्रातये धारणा परा । अतोऽत्र नान्यमुन्नित्यं मीमांसास्ति हितोदया ॥१६०॥

कान्तायां दृष्टावेतदनन्तरोदितं नित्यदर्शनादि । अन्येषां प्रीतये भवति न तु द्वेषाय । तथा धारणा परा प्रधाना चित्तस्य देशवन्ध-लक्षणा । यथोक्तम् । ''देशसंबन्धश्चित्तस्य धारणा ३-१ पा" । अतो धारणातः । अत्र दृष्टौ नान्यम्रुन्नान्यत्र हर्षः, तदा<sup>प</sup> तत्तत्मतिभासायोगात् तथा नित्यं सर्वकालं मीमांसास्ति सद्विचारात्मिका । अत एवाइ '' हितोदया " सम्यग्ज्ञानफलत्वेन ॥

- १ A D लौल्यादिग्रणाः
- २ A जने प्रि०
- ३ А प दृप्ति

च षष्ठीं दृष्टिमभिधातुमाह ।

- Y C omits the quotation
- A D omit.

#### ? A omits,

तन्मध्येन प्रयात्येव यथा व्याघातवर्जितः ॥ १६३ ॥ मायाम्भस्तत्त्वतः पश्यन् मायाम्भस्त्वेनैवानुद्विग्नस्ततो मायाम्भ-स्तो द्रुतं शीघ्रं तन्मध्येन मायाम्भोमध्येन प्रयात्येव । " यथा " इत्युदाहरणोपन्यासार्थः । व्याघातवर्जितो मायाम्भसस्तत्त्वेन व्याघा-तासमर्थत्वादिति ॥

#### अग्रमेवार्थं दृष्टान्तमधिकृत्याह-मायाम्भस्तत्त्वतः पश्यन्ननुद्दिग्नस्ततो द्रुतम् ।

भवहेतवः संसारहेतवो न इति ॥

एतदेवाह ।

# श्रुतधर्मे मनो नित्यं कायस्तस्यान्यचेष्टिते । अतस्त्वाक्षेपकज्ञानान्न भोगा भवहेतवः ॥१६२॥

श्रुतधर्म आगमे मनो नित्यं तद्भावनोपपत्तेः कायस्तु काय एवा-

स्याधिक्रतदृष्टिमतोऽन्यचेष्टिते सामान्येऽतस्त्वत एव कारणात् । आक्षेपकज्ञानात्सम्यगाक्षेपकज्ञानेन हेतुभूतेन भोगा इन्द्रियार्थसंबन्धा

अस्यामेव दृष्टौ कान्तायां नियोगेन धर्ममाहात्म्यात्कारणात्समा-चाराविशुद्धितो हेतोः । किमित्याइ '' प्रियो भवति भूतानां '' प्रा-णिनां<sup>°</sup> '' धर्मैकाग्रमनास्तथा '' भवतीति ॥

#### अमुमेनार्थं स्पष्टयन्नाह । अस्यां तु धर्ममाहात्म्यात्समाचारविशुद्धितः । प्रियो भवति भूतानां धर्मैकाग्रमनास्तथा ॥१६१॥

भोगान्स्वरूपतः पश्यंस्तथा मायोदकोपमान् । भुञ्जानोऽपि ह्यसङ्गः सन् प्रयात्येव परं पदम् ॥१६४॥

भोगानिन्द्रियार्थसंबन्धान्स्वरूपतः पत्र्यन्समारोपमन्तरेण तथा तेनैव प्रकारेण मायोदकोपमानसारान उद्धानोऽपि हि कर्माक्षिप्तान-सङ्गः सन् प्रयात्येव परं पदं, अनभिष्वङ्गतया परवशाभावात् ।।

भोगतत्त्वस्य तु पुनर्न भवोद्धिलङ्घनम् । मायोदकदृदावेशस्तेन यातीह कः पथा ॥ १६५॥

भोगतत्त्वस्य तु भोगपरमार्थस्य पुनर्न भवोदधिल्रङ्घनं तथा-बुद्धेस्तदुपायेऽपवृत्तेः । आह च ''मायोदकटढावेशः'' तथाविपर्या-सात् ''तेन यातीह कः पथा'' यत्र मायायाम्रदकबुद्धिः ॥

# स तत्रैव भवोदिग्नो यथा तिष्ठत्यसंशयम् ।

मोक्षमार्गेऽ पि हि तथा भोगजम्बालमोहितः ॥१६६॥ स मायायाम्रदक्रटढावेज्ञस्तत्रैव पथि भवोद्दिग्नः सन् । ''यथा"

इत्युदाहरणोपन्यासार्थः । तिष्ठत्यसंश्चयं तिष्ठत्येव जल्ठघुद्धिसमावे-शात् । मोक्षमार्गेऽपि हि ज्ञानादिऌक्षणे तथा तिष्ठत्यसंशयं भोगनि-बन्धनदेहादिमपश्चमोहित इत्यर्थः ॥

#### मीमांसामावतो नित्यं न मोहोऽस्यां यतो भवेत् । अतस्तत्त्वसमावेशात्सदेव हि हितोदयः ॥१६७॥ मीमांसाभावतः सद्विचारभावेन नित्यं सर्वकालं न मोहोऽस्यां

- १ B adds तथा
- २ C ०वशभावात्

दृष्टी यतो भवेत् । अतस्तत्त्वसमावेशात्कारणात्सदैव हितोदयोऽस्य i दृष्टाविति ॥

प्रतिपादिता षष्ठी दृष्टिः । सांप्रतं सप्तम्युच्यते ।

ध्यानप्रियाप्रभावेन<sup>ः</sup>नास्यां रुगत एव हि । तत्त्वप्रतिपत्तियुता विशेषेण शमान्विता<sup>ः</sup> ॥१६८॥

एवं सत्मवृत्तिपदावहेति पिण्डार्थः ॥

## ध्यानजं सुखमस्यां तु जितमन्मथसाधनम् । विवेकबलनिर्जातं शमसारं संदैव हि ॥ १६९ ॥

ध्यानजं सुखमस्यां त्वधिक्वतदृष्टावेव । किंविशिष्टमित्याह ''जि-तमन्मथसाधनं'' व्युदस्तशब्दादिविषयम् । एतदेव विशेष्यते ''विवेक-बऌनिर्जातं'' ज्ञानसामर्थ्योत्पन्नम् । अत एव ''शमसारं सदैव हि'' विवेकस्य शमफऌत्वादिति ।

किंच |

#### सर्वं पखशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् । एतदुक्तं समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः ॥ १७० ॥

सर्वं परवशं दुःखं तल्लक्षणयोगात्सर्वमात्मवशं सुखमत एव हेतोः । एतदुक्तं मुनिना समासेन संक्षेपेण लक्षणं स्वरूपं सुखदुःख-योरिति ॥

# पुण्यापेक्षमपि ह्येवं सुखं परवशं स्थितम् ।

- २ B ध्यानात्रिया प्रभा प्रायो C ध्यानत्रिया प्रभा यो
- R BC omit

#### १ 🕛 दुःखमेवैनद्धचानजं ताच्विकं सुखम् ॥

## एतत्प्रसाधयत्याञ्च यद्योग्यस्यां व्यवस्थितः ।

#### बदोऽसङ्गानुष्ठानमिति ।।

प्रशान्तवाहितासंज्ञं विसभागपरिक्षयः । शिक्वर्त्म ध्रुवाध्वेति योगिभिर्गीयते ह्यदः ॥१७४॥ मज्ञान्तवाहितासंज्ञं सांख्यानां, विसभागपरिक्षयो बौद्धानां, शिववर्त्म शैवानां, ध्रुवाध्वा महाव्रतिकानामित्येवं योगिभिर्गीयते

#### अस्य नामान्याह |

नम् । अनागामिपदावहं नित्यपदमापकामित्यर्थः ॥

सत्प्रद्वत्तिपदं चेह तत्त्वमार्गे । किमित्याह '' असङ्गानुष्ठानसं-ज्ञितं " वर्तते । तथा स्वरसमद्वत्तेः । महापथं प्रयाणं यदसङ्गानुष्ठा-

#### सत्प्रवृत्तिपदं चेहासङ्गानुष्ठानसंज्ञितम् । महापथप्रयाणं यदनांगामिपदावहम् ॥ १७३ ॥

ध्यानं च निर्मले वोधे स्पष्टक्षयोपश्चमसम्रुत्थे सति । किमित्याह "सदैव हि महात्मनां" मुनीनाम् । एतदेव प्रतिवस्तूपमयाह " क्षीण-मायमलं हेम " स्वर्ण " सदा कल्याणमेव हि" तथावस्थोपपत्तेः ॥

# क्षीणप्रायमलं हेम सदा कल्याणमेव हि ॥१७२॥

ध्यानं च निर्मले बोधे सदैव हि महात्मनाम् ।

पुण्यापेक्षमपि ह्येवमुक्तनीत्या सुखं परवशं स्थितं पुण्यस्य पर-त्वात् । ततश्च दुःखमेवैतत्तऌक्षणनियोगात्तदित्यं ध्यानजं तात्त्विकं सुखमपरायत्तत्वात्कर्मावेयोगमात्रजत्वादिति ॥

ततश्च दुःखमेवैतत्तऌक्षणनियोगतः ।। १७१ ॥

#### एतत्पदावहैषेवे तत्तंत्रेतदिदां मता ॥ १७५ ॥

एतदसङ्गानुष्ठानं प्रसाधयत्याशु शीघ्रं यद्योग्यस्यां दृष्टौ व्यव-स्थितः सन् । एतत्पदावहैषेव दृष्टिस्तत्तत्रैतद्विदां मतेष्टेति ॥

उक्ता सप्तमी दृष्टिः । अधुनानन्तरोच्यते । तदाह ।

समाधिनिष्य तु परा तदासङ्गविवर्जिता । सात्मीऋतप्रवृत्तिश्च तदुत्तीर्णाशयेति च ॥ १७६॥

समाधिनिष्ठा तु पराष्ट्रमी दृष्टिः समाधिस्तु ध्यानविश्रेषः फल्ल-मित्यन्ये । यथोक्तं ''देशवन्धश्चित्तस्य धारणा'' (३-१ पा) '' तत्र मत्ययैकतानता ध्यानं'' (३-२ पा) '' तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूप-शून्यमिव समाधिः '' (३-३ पा) इति ॥ तदासङ्गविवर्जिता समा-ध्यासङ्गविवर्जिता भूतप्रदृत्तिश्चेषा चन्दनगन्धन्यायेन । तदुत्तीर्णा-श्रयेति वासचित्ताभावेन ॥

निराचारपदो ह्यस्यामतिचारविवर्जितः । आरूढारोहणाभावगतिवत्त्वस्य चेष्टितम् ॥ १७७ ॥

निराचारपद एवास्यां दृष्टौ योगी भवति मतिक्रमणाद्यभावात् । अतिचारविवर्जितस्तन्निवन्धनाभावेन । आरूढारोढणाभावगतिवत्त्वस्य योगिनश्रेष्टितं भवति, आचारजेयकर्माभावात् , निराचारपद इत्यर्थः ॥

कथं भिक्षाटनाद्याचारोऽस्येत्याशङ्कापनोदायाह ।

रत्नादिशिक्षाहग्भ्योऽन्या यथा हक्तनियोजने । तथाचारकियाप्यस्य सेवान्या फलभेदतः ॥१७८ ॥ रत्नादिशिक्षाहग्भ्यः सकाशादन्या भिन्नैव यथा हक्तनियोजने १० रत्नादिनियोजने शिक्षितस्य सतः । तथाचारक्रियाप्यस्य योगिनः सैव भिक्षाटनादिलक्षणान्या भवति । क्रुत इत्याह " फलभेदतः " माक् सांपरायिककर्मक्षयः फलं, इदानीं तु भवोपग्राहिकर्मक्षय इति ॥

#### तन्त्रियोगान्महात्मेह कृतकृत्यो यथा भवेत् । तथायं धर्मसंन्यासविनियोगान्महामुनिः ॥ १७९ ॥

तन्नियोगाद्रत्ननियोगान्महात्मेह लोके कृतकृत्यो यथा भवेत्क-श्चिद्रत्नवणिक् । तथायमधिक्रतयोगी धर्मसंन्यासविनियोगात्सकाज्ञा-न्महाम्रुनिः कृतक्रत्यो भवतीति ।।

तथा ।

#### दितीयाऽपूर्वकरणे मुख्योऽयमुपजायते । केवलश्रीस्ततश्चास्य निःसपत्ना सदोद्या ॥१८०॥

द्वितीयाऽपूर्वकरणे श्रेणिवर्तिनि मुख्योऽयं धर्मसंन्यास उपजा-यत उपचरितस्तु प्रमत्तसंयतादारभ्य, केवल्रश्रीस्ततश्च धर्मसंन्यासवि-नियोगादस्य योगिनो निःसपत्ना केवल्रश्रीः सदोदया प्रतिपाता-भावेन ॥

सिंहावल्रोकितनीत्याधिक्रतवस्तुनिर्धारणायाह ।

#### स्थितः शीतांशुवज्जीवः प्रकृत्या भावशुद्धया । चन्द्रिकावच विज्ञानं तदावरणमञ्चवत् ॥ १८१ ॥

स्थितो न स्थापनीयः, शीतांशुवच्चन्द्रवज्जीव आत्मा प्रकृत्या-त्मीयया भावशुद्धचा तत्त्वशुद्धयेत्यर्थः । तथा वा चन्द्रिकावच ज्यो-त्स्नावच विज्ञानं केवलाद्युपमामात्रमेतत्तदावरणं ज्ञानावरणमभ्रवन्मे-घपटलवदित्यर्थः ॥ प्रकृतयोजनमाह ।

धातिकर्माभ्रकल्पं तदुक्तयोगानिलाहतेः । यदाँपैति तदा श्रीमान् जायते ज्ञानकेवली ॥१८२॥

घातिकर्म ज्ञानावरणीयादि । तथा । ज्ञानावरणीयं, दर्शनावर-णीयं, मोइनीयं, अन्तरायं चेति । एतदभ्रकल्पं वर्तते तद्वातिकर्मोक्त-योगानिल्लाहतेरनन्तरोदितयोगवायुघातादित्यर्थः । यदापैति श्रेणि-परिसमाप्तौ तदा श्रीमानसौ मुख्यविक्रपयोगेन जायते ज्ञानकेवल्ठी सर्वज्ञ इत्यर्थः ॥

अत एवाह ।

क्षीणदोषो ऽथ सर्वज्ञः सर्वछन्धिफलान्वितः ।

परं पर्रार्थ संपाद्य ततो योगान्तमश्चते ॥ १८३ ॥

क्षीणदोषः सकलरागादिपरिक्षयेण । अथ तदैव । सर्वज्ञो निरावरणज्ञानभावेन सर्वज्ञ इत्यर्थः<sup>१</sup> । सर्वलब्धिफलान्वितः सर्वो-त्सुक्यनिष्टत्त्या । परं परार्थं संपाद्य यथाभव्यं सम्यक्तादिलक्षणम् । ततो योगान्तमश्चेते योगपर्यन्तमाप्रोति ।

#### तत्र द्रागेव भगवानयोगाद्योगसत्तमात् । भवव्याधिक्षयं कृत्वा निर्वाणं लभते परम् ॥ ८४॥

तत्र योगान्ते शैलेश्यवस्थायां द्रागेव<sup>°</sup> शीघ्रमेव हस्वपश्चाक्षरो-द्विरणमात्रेण काल्लेन भगवानसावयोगादव्यापाराद्योगसत्तमाद्योगम-धानात्, शैलेशीयोगादित्यर्थः। किमित्याह '' भवव्याधिक्षयं क्वत्वा "

- ? C omits सर्वज्ञ इत्यर्थः
- २ C प्रागेव.

१ C सर्वाकारेण.

२ B C omit व्याधि.

रे B (marginal addition) मिथ्यात्वोदयभावेन,

#### www.jainelibrary.org

मुख्यो निरूपचरितोऽयं भवव्याधिरात्मनो जीवस्य । किंभूत इत्याह '' अनादिचित्रकर्मनिदानजः '' द्रव्यभावभेदभित्रकर्मवल्लोत्पन्न इत्यर्थ: । क्रुत इत्याह '' तथानुभवसिद्धत्वात् '' जन्माद्यनुभवेन '' सर्वमाणभ्रतामिति '' तिर्यक्षभ्रतीनामापि ॥

मुख्योऽयमात्मनो ऽनादिचित्रकर्मनिदानजः । तथानुभवसिद्धत्वात्सर्वप्राणभृतामिति ॥ १८७ ॥

विचित्रमोहजननस्तीत्ररागादिवेदनः ॥ ८६ ॥ भवः संसार एव महाव्याधिः<sup>३</sup> । किंविशिष्ट इत्याह ''जन्ममृत्यु-विकारवान् " जराद्युपलक्षणमेतत् । विचित्रमोहजननो मिथ्यात्वोदय-भावेन तीव्ररागादिवेदनः ख्याद्यभिष्वङ्कभावेन ॥

भव एव महाव्याधिर्जन्मम्रत्युविकाखान् ।

#### अम्रमेवार्थ स्पष्टयनाह ।

नाभावो न च नो मुक्तो व्याधिनाव्याधितो न च १९८५। व्याधिम्रको व्याधिपरिक्षीणः <sup>२</sup> पुमान् याद्द्यो भवतीति ताद्द्यो बयं निर्हतो नाभावः प्रध्यातदीपकल्पोपमो न च नो म्रक्तो व्याधिना म्रक्त एव भव्यत्वपरिक्षयेणाव्याधितो न च पूर्व तथातद्वावादिति ॥

व्याधिमुक्तः पुमान् लोके यादृशस्तादृशो ह्ययम् ।

तत्रायं कीदृश इत्याह ।

सर्वप्रकारेण '' निवार्ण लभते परं '' भावनिर्वाणमित्यर्थः ॥

( ७६ )

एतन्मुक्तश्च मुक्तोऽपि मुख्य एवोपपद्यते । जन्मादिदोषविगमात्तददोषत्वसंगतेः ॥ १८८ ॥

एतेन भवव्याधिना मुक्तश्व मुक्तो ऽपि सिद्धः । मुख्य एवोप-पद्यते मटत्तिनिमित्तभावात् । तथा चाह '' जन्मादिदोषविगमात् '' कारणात्तददोषत्वसंगतेस्तस्य टोपवतो ऽदोपत्वत्राप्तेरिति ॥

अमुमेवार्थं स्पष्टयन्नाह ।

तत्स्वभावोपमर्देऽपि तत्तत्स्वाभाव्ययोगतः । तस्यैव हि तथाभावात्तददोषत्वसंगतिः ॥ १८९ ॥

तस्यात्मनः खभावोपगर्देऽपि सति जन्मादिभावविगमेन तत्त-त्स्वाभाव्ययोगतस्तत्तत्त्स्वाभाव्यं १ तेन योगात् । तथाहि तस्येत्थंभूत एव स्वभावो येन स एव रतथा भवतीति । तत्व तस्यैव हि तथा-भावाज्जन्मादित्यागतो जन्साद्यतीतत्वेन भावात् । किमित्याह " तद-दोषत्वसंगतिः " दोषवत एवादोषत्वभाष्तिरित्यर्थः ॥

इत्थं चैतदङीकर्तव्यमित्याह ।

स्वभावोऽस्य स्वभावो यन्निजा सत्तैव तत्त्वतः । भावावधिरयं युक्तो नान्यथातिप्रसङ्गतः ॥ १९० ॥

स्वभावे।ऽस्यात्मनः स्वभावो यद्यस्मात् । किम्रक्तं भवति " निजा सत्तैव तत्त्वतः " परमार्थेन । भावावधिरयं युक्तंः स्वभा-वोऽनन्तरोदितः । नान्यथा युक्तः । क्रुत इत्याह '' अतिप्रसङ्गतः " इति ॥

- ? C गोगतस्तस्य तत्स्वाभाव्यं.
- 3 A omits

एतद्भावनायेवाह ।

- ? A adds alig:
- १ B भवतीति च।

नमेतत् । किमित्याह ''अन्यथाभवतीतिंवत्'' इति निदर्शनम् । विरुद्धं व्याहतम् । तन्नयादेव स हि<sup>२</sup> स एवान्यथाभवतीत्युक्ते । एवमाह । कथमन्यथा भवति: अन्यथा चेद्धवति कथं स इति । एतच स एव न भवतीत्यत्रापि समानमेव। तथाहि। यदि स एव कथं न भवति, अभवत्वात्कथं स इति विरुद्धमेतत् । अभ्युचयमाह् " तदुत्प-त्त्यादितः " इत्यभावोत्पत्त्यादेः " तथा " विरुद्धमिति ॥

## स एव न भवत्येतदन्यथाभवतीतिवत् । विरुद्वं तत्रयादेव तदुत्पत्त्यादितस्तथा ॥ १९२ ॥

." स एव " इति भावपरामर्शः । न भवतीति चाभावाभिधा-

परोक्तिमात्रपरिहारायाह ।

अनन्तरक्षणाभूतिः प्राक्पश्चात्क्षणयोरभृतिरित्यर्थः । आत्ष्रभृतेह यस्य तु वर्तमानस्य वादिनो वा । तस्य दोषमाह '' तया '' अनन्त-रक्षणाभूत्या " अविरोधात् '' कारणाद्वर्तमानभावेन । किमित्याह "नित्योऽसौ " वर्तमानः " स्यात् " तद्वत्सदातज्ज्ञावादिति । पक्षा-न्तरमाह '' असन्वा सदैव हि '' तयाविरोधेन तद्यस्तत्वादिति ॥

अनन्तरक्षणाभूतिरात्मभूतेह यस्य तु । तयाविरोधान्नित्योऽसौ स्यादसन्वा सदैव हि ॥१९.१॥

एनमेवाह ।

#### सतोऽसत्त्वे तदुत्पादस्ततो नाशोऽपि तस्य यत् । तन्नष्टस्य पुनर्भावः सदा नाशे न तत्स्थितिः ॥१९३॥

सतो भावस्यासत्त्वेऽभ्युपगम्यमाने "स एव नै भवति " इति वचनात् । किमित्याह "तदुत्पादः " इत्यसत्त्वोत्पादः कादा-चित्कत्वेन । तत उत्पादान्नाशो अपि तस्यासत्त्वस्य 'यदुत्पत्तिमत्तद-नित्यं' इति क्वत्वा । यद्यस्मात् । एवं तत्तस्मान्नष्टस्यासत्त्वस्य 'पुन-र्भावस्तेनैव रूपेण तदसत्त्वविनाशान्यथानुपपत्तेः । अथ नाशो नाशात्मना भावात्माक्पश्चाच्चावस्थित एव । एतदाशंक्याह " सदा नाशे " अभ्युपगम्यमाने । किमित्याह " न तत्स्थितिः " विवक्षि-तक्षणे अपि तन्नश्यति ॥

स क्षणस्थितिधर्मा चेद् डितीयादिक्षणे स्थितौ ।

युज्यते ह्येतद्प्यस्य तथा चोक्तानतिक्रमः ॥ १९४ ॥ स नाशः क्षणस्थितिधर्मा चेद्राव एव । एतदाशंक्याह " द्वि-तीयादिक्षणे स्थितौ" सत्याम् । किमित्याह " युज्यते ह्येतदपि " क्षणस्थितिधर्मकत्वं " अस्य " अधिक्रतभावस्य । तथा चैवं सत्यु-क्तानतिक्रमः ॥

कथमित्याह ।

#### क्षणस्थितौ तदैवास्य नास्थितिर्युत्तयसंगतेः । न पश्चादपि सेत्येवं सतोऽसत्त्वं व्यवस्थितम् ॥१९५॥ क्षणस्थितौ सत्यां तदैव विवक्षितक्षणे ऽस्य विवक्षितभावस्यैव

? B C omit

२ B C ०नष्ट्रस्य सत्त्वस्य.

? C omits

तदभावे चावस्थाद्वयाभावे च संसारी तिर्थगादिभाववान् मुक्तो भवमपश्चोपरमादित्येतझिरर्थकं शब्दमात्रमेव च । अर्थायोगादिति । तत्तथा स्वभावोपमर्दस्तदन्तरेण तदन्तरापनयनछक्षणः । अस्यात्मनः । नीत्या न्यायेन । किमित्याह '' तात्त्विक इष्यतां '' पारमार्थिको ऽभ्युपगम्यतामिति ॥ दिद्दक्षाद्यात्मभूतं तत्स्युखमस्यानिवर्तते ।

प्रधानादिनतेईतुस्तदभावान्न तन्नतिः ॥ १९८ ॥

तदभावे च संसारी मुक्तश्चेति निर्स्थकम् । तत्स्वभावोपमर्देाऽस्य नीत्या तात्त्विक इष्यताम् ॥१९७॥

एकान्तैकस्वभावस्य न ह्यवस्थाद्वयं कचित् ॥ १९६ ॥ भवभावानिष्टत्तावप्येकान्तनित्यतायाम् । किमित्याह । '' अ-युक्ता मुक्तकल्पना '' आत्मनः । कथमयुक्तेत्याह '' एकान्तैकस्वभा-वस्य '' अवच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावतायाः '' न हि<sup>°</sup> यस्मात् '' '' अवस्थाद्वयं '' संसारिम्रक्तारूयं '' कचित् '' एकान्तैकस्वभावत्व-विरोधात् ॥

नित्यपक्षमधिकृत्याह ।

नास्थितिः । कुत इत्याह '' युक्त्यसंगतेः '' तदेवास्थितिविरोधादिति युक्तिः । न पश्चादपि द्वितीयक्षणे साऽस्थितिन युक्त्यसंगतेरेव तदा-वस्थितौ तदस्थितिविरोधादिति युक्तिः । इत्येवं सतोऽसत्त्वं व्यव-स्थितम् । ततश्व सतोऽसत्त्वे तदुत्पाद इत्याद्यनुवर्तत एवेति ॥

भवभावानिवृत्तावप्ययुक्ता मुक्तकल्पना ।

दिइक्षा विद्यामलभवाधिकाराद्यात्मभूतं सहज वस्तुसत् । तत्त-स्मान्मुख्यमनुपचरितमेवास्यात्मनोऽनिवर्तत इति । किंभूतं ै तदित्याह '' प्रधानादिनतेः '' प्रधाननयादिपरिणतेः <sup>२</sup> '' हेतुः '' कारणम् । तदभावादिदक्षाद्यभावात्न तन्नतिर्न<sup>३</sup> प्रधानादिपरिणतिर्म्रकात्मन इति ।।

#### अन्यथा स्यादियं नित्यमेषा च भव उच्यते । एवं च भवनित्यत्वे कथं मुक्तस्य संभवः ॥ १९९ ॥

इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यं, अन्यथैवमनभ्युपगम्यमाने स्यादियं प्रधा-नादिनतिर्नित्यं सदैव । ततः किमित्याह '' एषा च '' प्रधानादिनतिः '' भव उच्यते '' संसारोऽभिधीयते, एतन्नतौ तदात्मकमहदादिभा-वात् । एवं चोक्तनीत्या भवनित्यत्वे सति कथं मुक्तस्य संभवः ? । नैवेत्यर्थः ॥

#### अवस्था तत्त्वतो नो चेन्ननु तत्प्रत्ययः कथम् । भ्रान्तोऽयं किमनेनेति मानमत्र न विद्यते ॥ २००॥

अवस्था तत्त्वतः परमार्थेन नो चेत्पूर्वापरभावेन । तदाशंक्याह '' नतु तत्प्रत्ययः '' अवस्थाप्रत्ययः '' कथं '' निवन्धनाभावेन । स्यादेतत् । तद्भ्रान्तो ऽयमवस्थाप्रत्ययः । तत्किपनेनेत्येतदाशंक्याह '' मानमत्र '' भ्रान्तायां '' न विद्यते '' ॥

#### योगिज्ञानं तु मानं चेत्तदवस्थान्तरं तु तत् । ततः किं भ्रान्तमेतत्स्यादन्यथा सिद्धसाध्यता ॥२०१॥

- १ \Lambda कथंभूतं
- र A D omit नय
- **?** B omits
- ११

योगिज्ञानं<sup>१</sup> तु<sup>1</sup> योगिज्ञानमेव प्रमाणं चेदत्र । एतदाशंक्याह "तदवस्थान्तरं तु " योग्यवस्थान्तरनेव "तत् " योगिज्ञानम् । ततः किमित्येतदाशंक्याह "भ्रान्तमेतत्स्यात्" योगिज्ञानं, "अन्यथा" अभ्रान्तत्वे ऽस्य । किमित्याह " सिद्धसाध्यता " अवस्थाभेदोषप-त्तेरिति ॥

डक्तमानुषङ्गिकं प्रकृतं प्रस्तुमः । तच्च '' सिद्धस्वरूपव्याधिम्रुक्तः पुमान् लोके '' इत्याद्युपन्यासात् । तत्र ।

व्याधितस्तदभावो वा तदन्यो वा यथैव हि । व्याधिमुक्तो न सन्नीत्या कदाचिदुपपद्यते ॥ २०२ ॥ व्याधितः संजातव्याधिरेव, तदभावो वा तदन्यो वा व्याधिता-न्यो वा तत्पुत्रादिर्यथैव हि व्याधिम्रक्तो न त्रयाणामेकोऽपि सन्नीत्या सन्न्यायेन कदाचिदुपपद्यत इति दृष्टान्तः ॥

दार्ष्टान्तिकयोजनमाह ।

#### संसारी तदभावो वा तदन्यो वा तथैव हि । मुक्तोऽपि हन्त नो मुक्तो मुख्यवृत्त्येति तद्विदः ॥२०३॥

संसारी पुरुषः । तदभावो वा<sup>२</sup> पुरुषाभावमात्रमेव । तदन्यो वै-कान्तलक्षणः । तथैव हि यथा दृष्टान्ते । किमित्याह " मुक्तो ऽपि इन्त नो मुक्तो मुख्यटत्त्या " त्रयाणामपि तत्प्रटत्तिनिमित्ताभावात् " इति तद्विदः " मुक्तविद इत्थमभिदधतीति ।।

कथं तर्हि मुक्तव्यवस्थेत्याह ।

- ? B omits
- २ A adds संसारी

क्षीणव्याधिर्यथा लोके व्याधिमुक्त इति स्थितः । भवरोग्येव तु तथा मुक्तस्तन्त्रेषु तत्क्षयात् ॥२०४ ॥

क्षीणव्याधिः पुरुषः । यथा लोकेऽविगानेन व्याधिम्रुक्त इति तत्तदभावेन स्थितो न स्थापनीयः । भवरोग्येव न मुख्यतद्घावेन तथा व्याधिम्रुक्तस्तन्त्रेषु स्थितः । तत्क्षयादिति भवरोगक्षयादित्यर्थः ।।

एवं प्रकृतमभिधाये सर्वोपसंहारमाह ।

अनेकयोगशास्त्रेभ्यः संक्षेपेण समुद्धृतः । दृष्टिभेदेन योगोऽयमात्मानुस्मृतये परः ॥ २०५ ॥

अनेकयोगज्ञास्नेभ्यः पातज्जलादिभ्यः संक्षेपेण समासेन सम्रुद्ध-तस्तेभ्यः पृथक्वतः, नवनीतमिव क्षीरादिति । केन क इत्याह '' दृष्टिभेदेन '' उक्तलक्षणेन '' योगोऽयं '' अधिक्वत एव । किमर्थ-मित्याह । आत्मानुस्मृत्यर्थ परः प्रधानो योग इति ।।

प्रयोजनान्तरमप्याह ।

कुलादियोगभेदेन चतुर्धा योगिनो यतः । अतः परोपकारोऽपि लेशतो न विरुध्यते ॥ २०६ ॥ कुलादियोगभेदेन गोत्रकुलपटत्तचक्रनिष्पन्नयोगलक्षणेन चतुर्श चतुःप्रकारा योगिनो यतः सामान्येन । अतः किमित्याह "परोप-कारोऽपि " तथाविधकुलादियोग्यपेक्षया " लेशतो न विरुध्यते " मनागतोऽपि योगपक्षपातादिति भावात् ॥

तदत्र ।

? B प्रस्तुन॰

कुलप्रवृत्तचका ये त एवास्याधिकारिणः । योगिनो न तु संर्वेऽपि तथा सिद्धादिभावतः ॥२०७॥ कुलप्रवत्तचका ये कुलयोगिनः प्रवत्तचकाश्र य इत्यर्थः । एते चास्य योगज्ञास्तस्याधिकारिणोऽईा योगिनो न तु सर्वेऽपि सामा-न्येन । कुत इत्याह '' तथा " तेन प्रकारेण '' सिद्धचादिभावतः " गोत्रयोगिनामासिद्धिभावात, आदिश्वव्यान्तु निष्पन्नयोगिनां तु

सिद्धिभावादिति ॥

एतद्विशेषळक्षणमाह ।

ये योगिनां कुले जातास्तद्धर्मानुगताश्च ये । कुलयोगिन उच्यन्ते गोत्रवन्तोऽपि नापरे ॥ २०८ ॥

ये योगिनां कुले जाता जन्मनैव तद्धर्ममुपगताश्व योगिधर्मानुग ताश्व ये त्रक्तत्यान्येऽपि । '' कुलयोगिन उच्यन्ते '' इति गम्यते । द्रव्यतो भावतश्व गोत्रवन्तोऽपि सामान्येन भूमिभव्या अपि नापरे कुल्योगिन इति ॥

एतद्विशेषलक्षणमधिकृत्याह ।

सर्वत्राद्वेषिणश्चेते गुरुदेवदिजप्रियाः ।

दयालवो विनीताश्च बोधवन्तो यतेन्द्रियाः ॥ २०९॥

सर्वत्राद्वेषिणश्चेते तथा ग्रहाभावेन तथा गुरुदेवद्विजमिया धर्मम-भावात् । तथा दयालवः मक्रुत्या क्रिष्टपापाभावेन विनीताश्च क्रुशला-नुबन्धिभव्यतया। तथा बोधवन्तो ग्रन्थिभेदेन यतेन्द्रियाश्चारित्रभावेन॥

## प्रवृत्तचक्रास्तु पुनर्यमदयसमाश्रयाः । शेषद्वयार्थिनोऽत्यन्तं शूश्चषादिगुणान्विताः ॥ २१० ॥

पटत्तचक्रास्तु पुनः किंविशिष्टा भवन्तीत्याह '' यमद्रयसमाश्र-याः '' इच्छायमभट्टत्तियमाश्रया इत्यर्थः '' शेषद्रयार्थिनः '' स्थिर-यमसिद्धियमद्रयार्थिन इत्युक्तं भवति । अत्यन्तं सदुपायप्रटत्त्येति । अत एवाह '' शुश्रूषादिगुणान्विताः '' शुश्रूषाश्रवणग्रदणधारणविज्ञा-नेहापोहतत्त्वाभिनिवेशगुणयुक्ताः ॥

तथा ।

#### आद्यावञ्चकयोगाहया तदन्यद्ययलाभिनः । एतेऽधिकारिणो योगप्रयोगस्येति तद्रिदः ॥ २११ ॥

आद्यावश्चकयोगाध्या हेतुभूतया तरन्यद्रयलाभिनः कियावश्च-कफलावश्चकद्रयलाभिनः, तदवन्ध्यभव्यतयैवंभूताः । किमित्थाह '' अधिकारिणः<sup>२</sup>'' । कस्येत्याह । योगप्रयोगस्याधिकृतस्येत्येवं तद्विरो योगविरः । '' अभिद्धति '' इति शेषः ॥

उपन्यस्तयमादिस्वरूपमाह ।

#### इहाहिंसादयः पत्र सुप्रसिद्धा यमाः सताम् । अपरिग्रहपर्यन्तास्तथेच्छादिचतुर्विधाः ॥ २१२ ॥

इह लोके ऽहिंसादयो धर्माः पश्च संख्यया सुप्रसिद्धाः सर्वत-न्त्रसाधारणत्वेन यमा उपरमा प्रदत्तियमाः स्थिरयमाः सिद्धियमा<sup>3</sup> इति सतां सुनीनाम् । किंपर्यन्ता इत्याह '' अपरिग्रहपर्यन्ताः '' ''अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः''(२-३०पा) इति वचनात्।

- १ A omits आह
- २ C विकारिणः
- ३ B C omit महत्तियमाः स्थिरयमाः सिद्धियमा

तथेच्छादिचतुर्विधाः मत्येकमिच्छायमाः प्रदृत्तियमाः स्थिरयमाः सिद्धि-यमा इति ।।

एतेषां विशेषछक्षणमाह ।

#### तद्रत्कथाप्रीतियुता तथाविर्पारेणामिनी । यमेष्विच्छावसेयेह प्रथमो यम एव तु ॥ २१३ ॥

तद्वत्कथामीतियुता यमवत्कथाप्रीतियुता । तथाविपरिणामिनी तद्भावस्थिरत्वेन । यमेवृक्तलक्षणेषु । इच्छा अवसेयेह यमचक्रे । इयं च प्रथमो यम<sup>२</sup> एव तु, अनन्तरोदितलक्षणेच्छैवेच्छायम इति क्रत्वा ॥

तथा ।

#### सर्वत्र शमसारं तु यमपालनमेव यत् ।

प्रवृत्तिरिह विज्ञेया द्वितीयो यम एव तत् ॥ २१४ ॥

सर्वत्र सामान्येन शमसारं तूपशमसारमेव यत्क्रियाविशिष्टं यम-पालनं<sup>४</sup> प्रष्टत्तिरिह विक्षेया यमेषु द्रितीयो यम एव तत्प्रष्टात्तियम इत्यर्थः ॥

#### विपक्षचिन्तारहितं यमपालनमेव यत् । तत्स्थैर्यमिह विज्ञेयं तृतीयो यम एव हि ॥ २१५ ॥

- ? A omits from किंपर्यन्ता, D omits इच्छायमाः इति ॥
- २ С यत
- ३ D तु
- 8 BC omit

विपक्षचिन्तारहितमतिचारादिचिन्तारहितमित्यर्थः । यमपाळन-मेव यद्विशिष्टक्षयोपश्चमहत्त्या । तत्स्थैर्यमिह विज्ञेयं यमेषु । एतच तृ-तोयो यम एव हि स्थिरयम इति योऽर्थः ॥

#### परार्थसाथकं खेतत्सिद्धिः शुद्धान्तरात्मनः । अचिन्त्यशक्तियोगेनं चतुर्थो यम एव तु ॥२१६॥

परार्थसाधकं त्वेतद्यमपालनं सिद्धिरभिधीयते । एतच शुद्धान्त-रात्मनो नान्यस्य । अचिन्त्यञक्तियोगेन तत्संनिधौ वैरत्यागात् । इत एतचतुर्थो यम एव तु सिद्धियम इति भावः ॥

अवश्चकस्वरूपमाह ।

#### सद्धिः कल्याणसंपन्नैर्दर्शनादपि पावनैः । तथादर्शनतो योग आद्यावञ्चक उच्यते ॥ २१७ ॥

सद्भिः कल्याणसंपत्नेर्विंशिष्टपुण्यवद्भिः । दर्शनादपि पावनैरव-ल्रोकनेनापि पवित्रैः । तथा तेन प्रकारेण गुणवत्त्तया विपर्ययाभावेन दर्शनं तथादर्शनम् । ततस्तेन यो योगः संवन्धस्तैः सह स आद्याव-अक इष्यते सद्योऽवअत्रक इत्यर्थः ॥

#### तेषामेव प्रणामादिकियानियम इत्यलम् । कियावञ्चकयोगः स्यान्महापापक्षयोदयः ॥ २१८ ॥

तेषामेव सतां प्रणापादिक्रियानियम इत्यलम् । क्रियावश्चक-योगः स्याद्ववेदिति । अयं च महापापक्षयोदयो नीचैर्गोत्रकर्मक्षय-क्रदिति भावः ॥

#### १ \Lambda अचित्तसिद्धियोगेन

#### फलावत्रकयोगस्तु सच्च एव नियोगतः । सानुबन्धफलावाप्तिर्धर्मसिद्धैा सतां मता ॥ २१९ ॥

फलावअवकयोगस्तु चरमो योगोत्तमः । किंभूत इत्याह '' सद्य एव '' अनन्तरोदितेभ्यः '' नियोगतः '' अवश्यंतया '' सानुबन्ध-फलावाण्तिः '' तथा सदुपदेशादिना '' धर्मसिद्धै '' विषये '' सतां मता '' इति ॥

एवमेतेषां स्वरूपमभिधाय प्रकृतयोजनमाह ।

#### कुलादियोगिनामस्मान्मत्तोऽपिं जडधीमताम् । श्रवणात्पक्षपातादेरुपकारोऽस्ति लेशतः ॥ २२० ॥

कुलादियोगिनामुक्तलक्षणानामस्माद्योगदृष्टिसमुचयान्मत्तोऽपि स-काशाज्जडधीमतामन्येषाम् । क्षिमित्याह '' अवणात् '' अवणेन '' पक्षपातादेः '' पक्षपातशुभेच्छादेः '' उपकारोऽस्ति लेशतः '' तथा वीजपुष्टा ।।

कः पक्षपातमात्रादुपकार इत्याबङ्कापोहायाह ।

#### तात्त्विकः पक्षपातश्च भावशून्या च या क्रिया । अनयोरन्तरं ज्ञेयं भानुखद्योतयोरिव ॥ २२१ ॥

तास्विकः पक्षपातश्च परमार्थिक इत्यर्थः । भावशून्या प्रतिकिय (इतिक !) योरिवेत्याह '' भानुखद्योतयोरिव '' महदन्तरमित्यर्थ: ॥

तथा चाह ।

# खद्योतकस्य यत्तेजस्तदल्पं च विनाशि च ।

? A omits

विपरीतमिदं भानोरिति भाव्यमिदं बुँधैः ॥२२२॥

खद्योतकस्य सत्त्वविशेषस्य यत्तेजः प्रकाशात्मकम् । तत्किमि-त्याह '' अल्पं च विनाशि च " स्वरूपेण**ै । विपरीतामिदं भानो-**र्बडविनाशि त्वादित्यस्येति । इत्येवंभावं भाव्यमिदमधिक्ठतपक्षपातादेत-त्कियादिकं बुधैस्तत्त्वनीत्येति ।।

विशेषमाह ।

श्रवणे प्रार्थनीयाः स्युर्न हि योग्याः कदाचन । यत्नः कल्याणसत्त्वानां महारत्ने स्थितो यतः ॥२२३॥

अवणे अवणविषये पार्थनीयाः स्युभेवेयुः । न हि योग्याः कदा-चन, शुश्रूषाभावेन स्वतः प्रदृत्तेः । तथा चाह " यत्नः कल्याणस-च्वानां " पुण्यवतां " महारत्ने " चिन्तामण्यादिविषयः " स्थितो यतः " तथौचित्ययोगेन, पक्षपातादेरपि जन्मान्तरावाप्तिश्चतेः ॥

अयोग्यदानदोषपरिहारायाह ।

नैतबिदस्त्वयोग्येभ्यो ददत्येनं तथापि तु । हरिभद्र इदं प्राह नैतेभ्यो देय आदरात् ॥ २२४ ॥

नैतद्विदस्त्वाचार्या अयोग्येभ्योऽन्येभ्यो ददति यच्छन्त्येनं यो-गदृष्टिसम्रचयाख्यं ग्रन्थम् । तथापि त्वेवमपि व्यवस्थिते । हरिभद्रा ग्रन्थकृदिदं प्राह । किमित्याह '' नैतेभ्यः '' अयोग्येभ्यः ''देयः'' अयं योगदृष्टिसम्रचयः '' आदरात् '' आदरेण इदं प्राह ॥

किमेतदेवमित्याह ।

१ A अक्रपेण

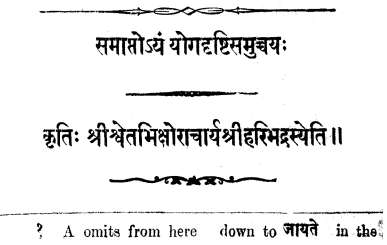
अवंज्ञेह कृताल्पापि यदनर्थाय जायते । 'अतस्तत्परिहारार्थं न पुनर्भावदोषतः ॥ २२५ ॥

अवज्ञेह योगदृष्टिसमुचयाख्ये ग्रन्थे कृताल्पापि स्वरूपेण । यद्य-स्मात् । अनर्थाय जायते महाविषयत्वेन । अतस्तत्परिहारार्थं न पुन-भीवदोषतः क्षुद्रतया हरिभद्र इदं माहेति ॥

इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यम् । यत एवाह ।

योग्येभ्यस्तु प्रयत्नेन देयोऽयं विधिनान्वितैः । मात्सर्यविरहेणोचैः श्रेयोविध्नप्रशान्तये ॥ २२६ ॥

योग्येभ्यस्तु ओतृभ्यः प्रयत्नेनोपयोगसारेण देयोञ्यं विधिना अवणादिगोचरेणान्वितैर्युक्ते,दोषोऽन्यथा प्रत्यवायसंभवदित्याचार्याः। मात्सर्यविरहेण मात्सर्याभावेनोचैः श्रेयोविघ्नप्रज्ञान्तये पुण्यान्तरायप्र-ज्ञान्त्यर्थमिति ॥



commentary.