की विकय असर अंश्रमाणा-देवपुष्प २८ स्र

ચોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય ભાષાન્તર



भहापाध्याय मा. श्री देवविक्यस्य भहाराक



શ્રીમદ્દ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ વિરચિત ♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦ \$ શ્રી વિજયકમલ કેશર ♦♦♦ \$ ગ્રંથમાળા •઼\$♦

યોગદ્રષ્ટિસમુચ્ચય.

ઃ ભાષાંતરકર્તા ઃ

મહાપાધ્યાયજ મા૦ શ્રી દેવવિજયજગિષ્ણ મહારાજ

ઃ પ્રસિદ્ધ કર્તાઃઃ

શ્રી વિજયકમલ કૈશર શ્રંથમાળા તરફથી શા. હીરાલાલભાઈ મગનલાલ, ખંભાત.

પ્રથમ આવૃતિ.

વિ. સં. ૧૯૯૨

अत १२५०

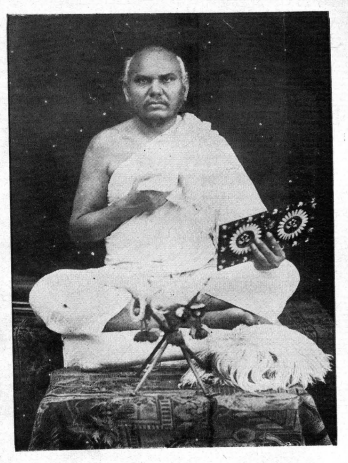
Form Communication and Market Communication Communication

**Հատ** սածրա առծառարծատ տոծառար Հատածառանի տոծաառծառուծ հատարձատ առծառատուծարատուման առոջատ տոծառուտում

( ગ્રંથ કર્ત્તાએ સર્વ હક સ્વાધીન રાખ્યા છે.)

અમદાવાદ-ધી "ડાયમ'ડ જ્યુબિલી " પ્રિન્ટીંગ પ્રેસમાં, પરીખ દેવીદાસ છગનલાલે છાપ્યું. ૧૯૩૬

# श्रीम६ આચાર્ય મા. શ્રી विજયંકેશર સૂરીશ્વરજી મહારાજ



યોગાશાસ્ત્ર, ધ્યાનદીપીકા, સમ્યક્દર્શન, સુદર્શનાચ૦ મલયસુંદરીચ૦ ગૃહસ્થ-ધર્મ, આત્માનાવિકાશક્રમ, નીતિમયજીવન વિગેરે અનેક ગ્રંથકર્તા. જન્મ સં. ૧૯૩૩. દીક્ષા સં. ૧૯૫૦ પં૦૫૬ સં. ૧૯૬૦ આચાર્યપદ સં. ૧૯૮૩ સ્વર્ગ સં. ૧૯૮૭ વર્ષ ૩૦

એડવાન્સ પ્રિ. અમદાવાદ.

# अर्पण पत्रिका

निखिल्लनिगमागमनीरेश्वरपारीणा ऽध्यात्मयोगमार्त्तण्डदाई-निकसम्राट् जेष्टबन्धुश्रीमद्विजयकेशरसृरिश्वरप्रज्यपादानां प्रज्ञान्तगंभीराकृतिजुषां योगविद्यांपत्यपूर्वप्रेमास्पदता-मध्यक्षीकुत्यपविलोक्य च बहुकाळंतदीयांध्यानावस्थां चिकतिचतीभूतोऽहं ज्ञातयाचसमग्रपाणिवृन्दं योग-प्रवर्णविधातुं भवत्समीहयाप्रत्तप्रेरणत्वात् स्वस्या-पितन्मार्गपरायणतां दृष्टुकामः भवत्गुणगणाकुष्टो ऽस्ययोगदृष्टिसमुचयाख्यस्यग्रंथस्य मत्कृतान्-वादोभवचरणकमलमिलिन्दायमानो यत्र कुत्रापि योगिगणैर्ष्यनवाष्यस्थानेस्थिति-मतां श्रीमतांपरमानूनां शांतिंसंजन-यत्वतिपार्थयतेऽयंग्रंथसमर्पकः श्रीमतां कनीयान्भ्राता वन्दननिबद्धाञ्जलि महोपाध्यायो देवविजयः

सं. १९९१ भाद्रशुक्क पंचमीतिथौ

# માહારાજશ્રી છત્રવિજયજની દુંક જીવનરેખા.

આ માહાત્માશ્રી ખંભાતના રહીશ હતા. સંસારી નામ મગ-નલાલ ઇશ્વરદાસ હતું, સુડગરના ધંધા કરતા હતા, સ્થિતિ સામાન્ય છતાં ધર્મસ્થિતિ ઘણી સારી હતી, દરરાજ પ્રતિક્રમણ, સામાયક, દેવપૂજા, પર્વ દિવસે પોસાહ આ વિગેરે ખાસ તેઓશ્રીના નિત્ય કર્તાવ્યા હતા. સંતતિમાં એકપુત્ર અને એ પુત્રીએા હતી. પુત્ર ભાઈ હીરાલાલ સામાન્ય સ્થિતિમાંથી હાલ ધણી સારી સ્થિતિમાં ધર્મ પ્રભાવથી આગલ આવ્યા છે. સં. ૧૯૪૯ ની સાલમાં શેઠ અમરચંદભાઇ પ્રેમચંદે પાલીતાણાના છરીપાલતા સંઘ કાઢયા હતા તેમાં મગનભાઈ છરીપાલતા જાત્રા કરવા સાથે ચાલ્યા, સંઘમાં મહા-રાજશ્રી હરખવિજયજી તથા દીપવિજયજી વિગેરે સાથે હોવાથી તેઓના પરિચયમાં આવતા દીક્ષા લેવાની ભાવના જાગૃત થઇ, અને સીહગીરીની જાત્રા કરી ધોધાની જાત્રા કરી ભાવનગર આવ્યા. આ વખતે અહી મહારાજશ્રી દીપવિજયજી ખીરાજમાન હતા. તેઓ-શ્રીના ઉમદેશથી મગનભાઇએ તરત દીક્ષા સ્વીકાર કરી અને છત્ર-વિજયજી નામ રાખવામાં આલ્યું. દીપવિજયજી માહારાજના શિષ્ય થયા. તે પછી વડી દીક્ષા ત્યાં થયા પછી ગુરૂ સાથે જાત્રા કરવા પાલીતાણા પધાર્યા. ગુરૂ સાથે અવાર–નવાર જાત્રા કરતા નવ નવાણું તેઓ શ્રીએ કરી. પાલીતાણા ભાવનગર વિગેરે સ્થલે વિચરી ખેંભાત પાતાની જન્મભુમીમાં આવ્યા, અવસ્થા વૃદ્ધ થવાથી. પાછલની જીંદગી અહીં ખંભાતમાં જ પુરી કરી. સં. ૧૯૮૩ ના કાર્તિક સુદ ચઉદસના દિવસે ચામાસિ પ્રતિક્રમણ તેઓ ભણાવતા ૫ખી સત્રના છ આલાવા કહ્યા પછી જરા ચાક લાગવાથી તેઓ ખેસી ગયા અને પ્રભુ સ્મરણ કરતા દેવલોક પોચી ગયા, ચોત્રીસ વર્ષના દીક્ષા પર્યાય પાળ્યા તેઓના પાછળ તેઓશ્રીના ચીરંજીવી હીરાલાલભાઇએ મહા-ચ્છવ વિગેરે ધાર્મિક સારા કાર્યો કરી પૈસાનો સારા સદ્વ્યય કર્યો હતા. હાલ પણ ધર્મના કાર્યોમાં ઘણા સારા ભાગ લે છે ખંભાત આલીપાડાની ધર્મશાળા તેઓશ્રીએ સધરાવી આપી છે તેમજ આ

## મહારાજ શ્રી છત્રવિજયજી મહારાજ



જન્મસ્થાન ખંભાત.

દીક્ષા સં. ૧૯૭૯ ભાવનગર.

રવર્ગ ગ૦ સં. ૧૯૮૩ ખંભાત.

એડવાન્સ પ્રિ. અમદાવાદ.

પુસ્તક પણ પોતાના પીતાશ્રીના સ્મારક તરીકે છપાવી આપેલ છે આ ગ્રંથ યાગ્ય સાધુ સાધ્વી તથા સદ્દગૃહસ્થાને ભેટ આપતાં બચશે તેના વેચાણમાંથી કરી આ બુક છપાવવામાં આવશે.

તેએા શ્રીની આ ઉદારતા માટે તેઓના આભાર માનવામાં આવે છે. સં. ૧૯૯૨ માહા સુદ ૧ લી૦ **પ્ર'થમાલાના વ્યવસ્થાપંકાે.** 

# શ્રી વિજયકમળ કેશર ગ્રંથમાલાના સર્વમાન્ય આત્મજાગૃતિના અપૂર્વ પુસ્તકાે.

```
૧ ચાેગ શાસ્ત્ર આ. ૪ રેશમી પાર્ક પુંઠું
ર મલય સુંદરી આ. ૪ રેશમી પાકું પુંદું
૩ રેખા દર્શન–હસ્ત સંજીવન ભા. ૧–૨–૩–૫ાકું પુંઠું ,,
૪ આત્માના વિકાશક્રમ–ઊપમીતિભવ પ્ર. સારાંશ
પ મહાવીર તત્વ પ્રકાશ સરલ સંસ્કૃત પાના આકારે
ક મહાવીર તત્વ પ્ર. નિતિ વિચારામૃત, આત્મવિશૃદ્ધિ
૭ દેવિવિનાદ. અનેક વસ્તુ. સ્વરાદય વિગેરે રેશમી પાર્કુ પુંદું,,
                                                       9-0-0
૮ સમ્યક દર્શન-સમ્મકત્વના ૬૭ ખાલનું વિવરણ પાકું પુંઠું,,
૯ યોગ દષ્ટિસસુચ્ચય ભાષાંતર. આત્મ સ્વરૂપ ખતાવનાર ,,
૧૦ ખુહત્ જીવન પ્રભા તથા આત્માન્નતિ વચનામૃતા
૧૧ જીવન પ્રભા રાસ તથા વચનામૃતા આત્મજાગૃતિના ,,
                                                       0-1-0
૧૨ શાંતિના માર્ગ-અપૂર્વ શાંતિ આપનાર નામ તેવા ગુણ,,
                                                       0-1-0
૧૩ પ્રભુના પાંચે ત્રાન પ્રકાશ. કાર્યું પુંડુ
૧૪ આત્મનાન પ્રવેશિકા પાડશાળાને ખાસ ઉપયોગી ,
                                                       o-Y-0
૧૫ શિશશિક્ષા  ખાલકોને ખાસ ઉપયોગી
                                                    ,, 0-9-5
૧૬ ઓંકારના પંચે. એક યાેગિની બાઇનુ જીવન વૃતાંત ,,
                                                    ,, 0-9-6
૧૭ ધર્માપદેશ તત્વનાન બ્રાવક ધર્માનું રહસ્ય કાર્યું પુંદું
                                                    ,, ٥-٩-٥
૧૮ આપણી વર્તમાન કાળની સ્થિતિ. ચડતિ કે પડેતી.
૧૯ મુહપર્તિ ચર્ચાસાર સમીક્ષા. મુહપતિ ચર્ચાના ઊતર, હવે છપાશે એટ.
```

#### પુસ્તકા મળવાનાં ઠેકાણાં

અમદાવાદ. શાહ. સદુભાઈ તલકચંદ ઠે. રતનપાળમાં વાઘણ પાળ ,, મેતા નાગરદાસ પ્રાગજીભાઈ ઠે. હાશીવાડાની પાળમાં વડવાણકેંપ શા. માનજીભાઇ પરશાત્તમ ઠે. લખાવેલશીના હેલામાં. ભાવનગર **જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા.** 

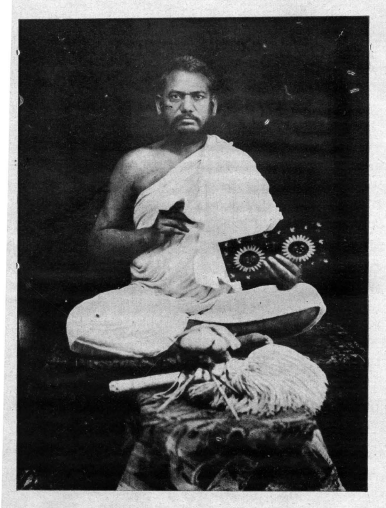
#### પ્ર સ્તા વ ના

આ જૈન જગતમાં આત્મકલ્યાણ કરવાના અનેક માર્ગો ત્રાની પુરૂષોએ ખતાવ્યા છે, તેમાં જેને જે અનુકુલ આવ્યો તેના માટે તે <mark>ઉપયાગી માર્ગ છે,</mark> છતાં યાગ માર્ગ ઘણા ડુંકા અને સ્ટીમરની માક્ક જલદી સંચાર સમુદ્રના પાર પમાડી દે છે, દઢ પ્રહારી ચીલાતી પુત્ર જેવા ધાર કર્મો કરનારા પણ આ યાગના આલંખનથી તેજ ભવમાં પરમુપદ મેળવી શકયા છે. આ યાગના સ્વરૂપને વ્યતાવનાર જૈનાચાર્યોએ તેમજ જૈનેતર યાેગાચાર્યાએ યાેગ બાબતના ઘણા પ્રાંથા લખેલા છે. છતાં આ યાેગદષ્ટિસમુચ્ચય નામના શ્રંથ દરેક શ્રંથામાં પ્રવેશ કરવાને દ્વારરૂપ છે. આ ગ્રંથના કર્તા શ્રીમાન્ હરિબ્રદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ વિક્રમની છડ્ડી શતાબ્દીમાં થયા છે. તેઓ એક જખરજસ્ત પંડીત ચઉદસા સુંમાલીસ ગ્રંથના કર્તા છે, આ ગ્રંથ જૈન તથા જેનેતર યાગના ત્રં'થામાંથી સાર ખેં'ચીતે ખનાવેલ છે. આની અંદર આઠ દર્શિનં સ્વરૂપ ઘણી સારી રીતે જણાવેલ છે. યોગના આઠ અંગા યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ આ યાેગાંગા દરેક દર્શનકારાએ માનેલ છે, તેના સમાવેશ આઠ દબ્ટિનાં અતુક્ર-મથી આ ત્રંથમાં કરેલ છે, જેમકે મિત્રા દૃષ્ટિ હોય ત્યાં યાેગનું યમ નામનું યાેગાંગ હાેય છે. ખીજી તારા દબ્ટિમાં નિયમ હાેય છે. એ પ્રમાણે ખલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાંતા, પ્રભા, અને પરા આ આઠ દર્ષિની સાથે યોગના આઠ અંગા ખરાખર સમજાવેલ છે. તથા ખેદાદિ આઠ દેષો. આ આઠ દર્શિમાં અનુક્રમે ચાલ્યા જાય છે, અને અદેષાદિ આઠ ગુણા અતુક્રમે આ દષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે, મોક્ષ માર્ગ તરફ ચાલવાની શરૂઆત આ દષ્ટિથીજ શરૂ થાય છે. આ જવે અત્યાર સધિ જે જે ધર્માતુષ્ઠાના કર્યા છે તે બધા માટે ભાગે એાઘ દ્દષ્ટિથીજ વગર સમજણે કરેલ છે. તેથી આ છવ આગલ વધી શક્યા નથી, આ જીવના ભાવમલ જે કર્મા છે તે ઘણા ખરા ક્ષય થઇ જાય છે તેમજ ચરમ પુદ્દગલ પરાવર્તન તથા તથા ભવ્યત્ત્વતાના પરિપાક થાય છે. ત્યારેજ આ જવને મિત્રાદિ દષ્ટિએા પ્રાપ્ત થાય છે. અને વાસ્તવિક ગુણદાણાની ગણત્રી પણ અહીથીજ થાય છે. મિત્રા દર્ષ્ટિથી પ્રથમ ગુણ સ્થાનકની શરૂઆત થાય છે, અને ચોથી દીપ્રાસુધિ ઉત્કૃષ્ટ પ્રથમ ગુણ સ્થાનક હોય છે. અહીં સુધી હજી સમ્યક્ષ્વની પ્રાપ્તિ થતી નથી. સુક્ષ્મખાધ પણ હજી અહીં થતા નથી. પણ જ્યારે પાંચમી સ્થિરા દર્ષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે આજીવને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને સુક્ષ્મ ખાધ–અનુભવ પૂર્વક આત્માનું સત્ય રવરૂપ સમજાય છે. ત્યાર પછી છટ્ટી કાન્તા દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં દેશ વિરતિપણું તથા સર્વવિરતિપણું પ્રાપ્ત થાય છે. આ વખતે આ છડ્ડી દષ્ટિવાળા જીવને પુદ્દગલીક વસ્તુ તરકની ઘણી લાગણી ચાલી જાય છે, અને નિરતીચાર ચારિત્ર પાળે છે, સાતમી પ્રભાં દષ્ટિ પ્રાપ્ત થતા સામ<sup>થ્</sup>ય યોગના પ્રથમ બેદ ધર્મસંન્યાસ નામના યોગ અહીં પ્રાપ્ત થાય છે. અને ક્ષપક શ્રેણિ અહીંથી માંડે છે અહીં બીજું અપૂર્વ કરણ પ્રાપ્ત થાય છે. અને આઠમા ગુણદાણાથી આગળ વધતા તેરમાં ગુણકાણા સુધી પહેાંચે છે અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. આડમી પરાદષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં સામર્થ્યયાગના બીજો લોદ યાગ સંન્યાસ નામના પ્રાપ્ત થાય છે અને ચઉદમાં ગુણદાણે મન વચન અને કાયાના યાેગના નિરાધ કરી પરમપદ મેલવે છે. અહીં ઇચ્છા યોગ તથા શાસ્ત્રયોગનું સ્વરૂપ તથા ચ્યાદદષ્ટિએો ક્યા યોગમાં**થી** નીકળી છે. વિગેરે ખતાવેલ છે. તેમજ યાગાવંચક, ક્રિયાવંચય, અને કલાવંચક, ત્રણનું સ્વરૂપ તથા ગાત્રયાગિ કલયાગિ, પ્રવૃત્તચક્ર યાગિ અને નિષ્પન્ન યાગિઓનું સ્વરૂપ તથા આ પ્રાંથના અધિકારી યાગિઓ. ભવાભિનંદિનું સ્વરૂપ, દિક્ષાના અધિકારી કેવા ગુણવાલા હોય વિગેરે અનેક બાબતા આમાં જણાવવામાં આવેલા છે, ટુંકમાં આ ગ્રંથ એક આરીસાનું કામ સારે છે. આપણે આગળ વધીએ છીએ કે પાછલ પડીએ છીએ તે આ ગ્રંથ ખરાખર ખતાવી દે છે.

આ પ્રંથ સં. ૧૯૯૧માં ખંભાત ચાતુર્માસ શેઠ અંખાલાલ પાનાચંદની ધર્મશાળામાં રહેલ ત્યારે વ્યાખ્યાનમાં વાંચવામાં આવેલ હતો તે વખતે શ્રોતાઓને આ શ્રંથ ઘણા પ્રિય લાગવાથી આનો લાભ દરેક જણને મલે તે ખાતર આ શ્રંથનું ભાષાંતર કરવા આશ્રહ થયા, આથી આ શ્રંથનું ભાષાંતર કરવામાં આવ્યું છે અને આ ધર્મશા-ળામાં ખેસનાર સુશ્રાવક હીરાલાલભાઇ મગનલાલ તરફથી પોતાના સાંસારીક પીતાશ્રી છત્રવિજયજીના રમારક તરીકે આ શ્રંથ બહાર પાડવામાં આવેલ છે. આ શ્રંથ મધ્યસ્થ દિષ્ટિથી લખેલ હોવાથી દરેક કેમના જીવાને ઉપયોગી થાય તેવા છે. આ શ્રંથની શુદ્ધિ માટે પુરતી કાળજી રાખેલ છે પુછવા લાયક યાગ્ય માહાત્માઓને પુછી તથા સુશ્રાવક પંડીત કેશવલાલ દલસુખભાઇને બતાવી બહાર પાડેલ છે આ શ્રંથના પુકે શાધવા મુનિશ્રી વિકાશવિજયજી તથા મનહરવિજયજીએ સારી મદદ આપી છે તે માટે તેઓ બધાની આ શુભ પ્રવૃત્તિની અનુમાદના કરવામાં આવે છે.

લી. મહાપાધ્યાયજ મા. શ્રી દેવવિજયજગિષ્ અમકાવાદ. સં. ૧૯૯૨ માહ સદ ર

# શ્રીમદ્ મહાપાધ્યાયજ મા. શ્રી દેવવિજયજી ગણિ મહારાજ



પ્રકરણપુષ્પમાળા, અનુંયાગદારસુત્રભાષાંતર દેવભક્તિમાળા દેવવિનાદ युदत्छवनप्रकाना रेभाहर्शन इस्तमं छवन का. १-३-३ ये। गदि સમુચ્યદય ભાષાં વિગેરે અનેક ગ્રંથ કર્તા. જન્મ સં. ૧૯૩૬ દી. સં. ૧૯૫૬ પં૦ પદ સં. **૧**૯૭૩ મહેા૦ પદ સં. ૧૯૮૩

# ॐ अर्ह नमः

श्रीमद् विजयकमळसुरीश्वर गुरुभ्यो नमः

# श्रीमद् हरिभद्रसूरिवर्य विरचित योगदृष्टि समुच्चय भाषांतरः

#### मंगलाचरणम्

महावीरं भजेदेवं भक्तया सत्फलदायकं ॥

यत्प्रसादात्मयापापि विद्यासंतोषकारिणीं ॥१॥

गुरुंकमलनामानं ततोवन्देऽतिभावतः ॥

यत्पादनिरतोनित्यं चित्तेशान्तिलभेपरां ॥२॥

शारदाचरणौ नत्वा योगमार्गाभिदर्शकः ॥
अनुदितो मयाप्रेम्णा योगदृष्टिसम्रचयः ॥३॥

અર્થ:—ભાષાંતર કર્તા મંગલાચરણ કરે છે, પર-માત્મા મહાવીરદેવ, તથા ગુરૂવર્ય શ્રી વિજયકમલસૂરીશ્વરજી મહારાજ. તથા સરસ્વતીદેવીને વંદન કરી ચાેગમાર્ગ ના સ્વરૂપને અતાવનાર તથા આત્મકલ્યાણને કરનાર યાેગદષ્ટિ સમુચ્ચય પ્રથના સારાંશ રહસ્ય ભાષાંતર રૂપે અહીં હું જણાવું છું. ॥ ૧–૨–૩ ॥

યાગત ત્ર—યાગશાસ્ત્રમાં પ્રવેશ કરવાને ખહુ નીકટ-ભૂત એવા યાગદષ્ટિ સમુચ્ચય નામના ગ્રંથની વ્યાખ્યા ના પ્રારંભ કરૂ છું. અહીં પ્રથમ આચાર્ય શ્રી શિષ્ટપુરૂષાના આચારને પાલવા સારૂ તથા વિધ્નાની ઉપશાંતિ માટે પ્રયા-જન, અભિધેય, સંબંધ તથા મંગલાચરણને જણાવવા સારૂ પ્રથમ શ્લાેકરૂપ સૂત્રને જણાવે છે.

# મંગલાચરણ તથા પ્રયાજનાદિ.

# नत्वेच्छायोगतोऽयोगं योगिगम्यं जिनोत्तमम् ॥ वीरं वक्ष्ये समासेन योगं तद्दष्टिभेदतः ॥१॥

અર્થ. શ્રુતજીનાદિ યાેગિપુરૂષાેથી જાણવાલાયક તથા સામાન્ય કેવલીઓમાં ઉત્તમ તથા મનવચન અને કાયાના યાેગથી રહિત એવા પરમાત્મા મહાવીરદેવને (શાસ્ત્રયાેગ તથા સામર્ચ્ય યાેગથી નમસ્કાર કરવાે અશક્ય હાેવાથી) ઇચ્છાયાેગથી નમસ્કાર કરી સંક્ષેપથી મિત્રાદિ લક્ષણયાેંગને યાેગદષ્ટિઓના ભેદથી કહીશાા૧ા

વિવેચન. શિષ્ટ પુરૂષોનો એવો આચાર છે કે કોઇ-પણ સારા કામમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં પહેલાં ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરીને પછી પ્રવૃત્તિ કરે છે. આ આચાર્ય પણ શિષ્ટ છે. આથી શિષ્ટસમય પ્રતિપાલન કરવા મંગલાચરણ કરવું જરૂરનું છે, શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે. શિષ્ટોનો આ આચાર છે કે તેઓ સર્વ સ્થલે સારા કામમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં ઇષ્ટદેવની સ્તુતિપૂર્વ ક મેશાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેમજ સારા કામમાં ઘણા વિધ્નો માટાઓને પણ આવે છે, પરંતુ ખરાબ કામમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં વિધ્નો ક્યાંઈ ચાલ્યા જાય છે, આ કારણને લઇ આ પ્રકરણ સમ્યક્ જ્ઞાનનો હેતુ હોવાથી શ્રેયોભૂત છે માટે આ કામમાં વિધ્નો ન નહે. તેમજ વિધ્નોની ઉપશાંતિ ચાય તે ખાતર મંગલની જરૂર છે, તથા ખુદ્ધિમાનાની પ્રવૃત્તિ ખાતર આ શ્રંથ રચવાનું શું પ્રયાજન છે તથા આ શ્રંથમાં શું કહેવાનું છે તે જણાવનું જોઇએ "શાસ્ત્રમાં કહેલ છે કે" જ્યાં સુધિ શાસ્ત્ર રચવાનું અગર કાઇ પણ કાર્ય કરવાનું પ્રયોજન કહેલ ન હાય ત્યાં સુધિ તેનું શ્રહણ કાઇ પણ કરતું નથી.

તેમજ જેનું અભિધેય. આમાં આ કહેવાનું છે તે કહેલ ન હાય તેનું પ્રયોજન પણ કહી શકાય નહિ, વલી આ અભિધેય અભીષ્ટ તથા શક્ય હાેનું જોઇએ, પણ કાગડાનાં દાંતની પરિક્ષા કરવા રૂપ નકામું બીનઉપયોગી ન હાેનું જોઇએ.

આ ગ્રંથ રચવાનું આ ક્લ છે એમ સ્પષ્ટ અતાવલું જોઇએ, તથા સંખંધ પણ કહેવા જોઇએ, પણ આ સંખંધ અંદર આવી જાય છેવાચ્ય વાચક ભાવરૂપ. જેથી જુદો કરેલ નથી. અહીં હવે ઉપર જણાવી ગએલ મંગલાચરણ પ્રયોજન વિગેરે જણાવે છે.

## नत्वेच्छा योगतोऽयोगं योगिगम्यं जिनोत्तमं, विरं,

આ વાક્યથી શિષ્ટ સમય પ્રતિપાલન કરવા તથા વિધ્નાે-ની શાંતિ કરવા ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે, તથા

### वक्ष्ये समासेन योगं तत्दृष्टि भेदतः ॥

આ વાક્ય વહે પ્રયોજનાદિ ત્રણ કહેલ છે. આ પ્રમાણે આ <sup>દ્ર</sup>લોકના સમુદાય અર્થ બતાવેલ છે, હવે આ <sup>દ્</sup>રલોકના અવયવાર્થ બતાવવામાં આવે છે. **નત્વા પ્રળંમ્ય વીરં,** 

પરમાત્મા મહાવીરદેવને નમસ્કાર કરીને, કેવી રીતે, તે કહે છે કે ઇચ્છાયાગતઃ ઇચ્છાપૂર્વક. ઇચ્છાયાગને આશ્રિ, આ ક્રિયાવિશેષણ છે. ઈચ્છાયાેગવડે નમસ્કાર કરૂં છું, આ કહેવાથી શાસ્ત્રયાેગ તથા સામચ્ચ યાેગનાે નિષેધ કર્યાે, કારણ કે શાસ્ત્રયાેગ, તથા સામર્થ્યયાેગથી નમસ્કાર થઇ શકે નહિ, અને ગ્રંથની શરૂઆતમાં મૃષાવાદના દાેષ લાગે. તે દ્વર કરવા ઇચ્છાયાેગથી નમસ્કાર કરે છે. સર્વ જગ્યાએ ઉચિતતાને અનુસારે પ્રવૃત્તિ કરવી તેજ યાેગ્ય છે. એ ખીના આથી ખતાવી, આ ત્રણે યાેગાનું સ્વરૂપ આગલ ખતા-વવામાં આવે છે, શાસ્ત્રયાેગ તથા સામર્થ્યયાેગ ઘણા ઊંચા દરજ્જાના છે તેથી તે યાેગવડે નમસ્કાર કરવા બની શકે નહિ. માટે ઈચ્છાયાેગથી નમસ્કાર કરેલ છે, વીરભગવાન डेवा छे ते। ४६ छे डे-" जिनोत्तमं" आ वस्तु विशेषण् છે, નામાંદિ વીરના વ્યવચ્છેદ કરે છે. રાગદ્રેષાદિ શત્રુને જીતનાર હાવાથી સવે વિશિષ્ટ શ્રુતધરાદિ જેના કહેવાય છે. તે ખતાવે છે, શ્રુતજીના, અવધિજીના, મનઃપર્યાય જ્ઞાનજીના, અને કેવલિજીના આ તમામ જીનામાં ઉત્તમ, કેવલિપણાને લઈ તથા તીર્થંકર પણાને લઈ, પ્રભુ મહાવીર દેવ જીનાત્તમ છે. આ કહેવાથી પ્રભુના તથા ભવ્યત્વ પરિપક્વ પણાથી પ્રાપ્ત થએલ ઉત્તમ બાેધિબીજના લાભથી આરાધન કરેલ અહેત પદાદિના વાત્સલ્ય ભાવથી ઉપાઈત કરેલ મહાન્ પુષ્યરૂપ તીર્થકર નામ કર્મના વિપાક–ફ્લરૂપ બીજાને પરમપદ સંપાદન કરાવનાર કર્મ કાય અવસ્થા–સમવસરણ અવસ્થા જણાવી. કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પહેલાની જે સમગ્ર અવસ્થા તે ધર્મકાય અવ-સ્થા જાણવી, વલી પ્રભુ કેવા છે તે। કહે કે '' अयोगं '' મન, વચન, અને કાયાના વ્યાપાર રૂપ જે ચાેગા તે જેઓને હવે નથી. આને લઇ પ્રભુ ચાગરહિત છે, આ કહેવાથી પ્રભુની શૈલેશી અવસ્થાના ઉત્તર કાલમાં થનાર સંપૂર્ણ કર્મ અભાવરૂપ તથાભવ્યત્વ પરિક્ષયથી પ્રગટ થએલ પરમ જ્ઞાન તથા સુખ લક્ષણથી કૃતકૃત્ય થવાથી પરિપૂર્ણ પણે પરમ ફલરૂપ તત્વકાયાવસ્થા-સિદ્ધ અવસ્થાને જણાવે છે. ''अतपवाह'' આથી કહે છે કે ''यागिगम्यं'' નિષ્પન્ન ચાેગિએાથી જાણવાલાયક છે, અહીં ચાેગિએા શ્રુતજીનાદિ લેવા; આથી એ જણાવ્યું કે મિથ્યા દર્ષિએા પ્રભુના સ્વરૂપને જાણી શકતા નથી. પણ શ્રુત જીનાદિયાે-ગિએા છે તેજ જાણી શકે છે, વલી પ્રભુને જાણવાની ઈચ્છા પણ સમ્ચકત્વને પ્રાપ્ત થવાના ટાઈમે થનાર ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરણ પ્રાપ્ત થયે છતેજ થાય છે. બીજા કાલમાં પ્રભુને જાણવાની ઈચ્છા પણ થાય નહિ. ''वीरं'' આ નામ ગુણ નિષ્પન્ન હેાવાથી સાર્થક છે. મહાવીર્યથી વીરાજમાન હાેવાથી, તથા મહાઘાેર તપશ્ચર્યાથી કર્મ શત્રુને વિદારણ કરવાથી, તથા કષાયરૂપ શત્રુને જીતવાથી. તથા કેવલ જ્ઞાન રૂપ લક્ષ્મીને સ્વયં-પાતાની મેળે ગ્રહણ કરવારૂપ પરાક્રમ વાલા હેાવાથી વીર કહેવાય છે. આ કહેવાથી પ્રભુના યથાર્થ અસાધારણ ગુણની સ્તુતિરૂપ ભાવસ્તવથી ઇષ્ટદેવની સ્તૃતિ કરી છે, અહીં ઇષ્ટદેવપણાનું સ્વરૂપ અતાવે છે. ઇષ્ટત્વં એટલે ગુણના પ્રકર્ષરૂપ ભગવાન છે માટે ઇષ્ટ છે, અને દેવતાત્વંચ, એટલે પરમગતિ ને પ્રાપ્ત થવાથી દેવ છે, આને લઈ પ્રથમ ઇષ્ટદેવની ભાવસ્ત-व३५ स्तुति ४२ छे, "वक्ष्ये समासेन यागं तद्दष्टि भेदतः" આ વાકયથી પ્રેક્ષાવાનાની પ્રવૃત્તિ નિમિત્તે પ્રયોજનાદિ ત્રણનું સ્વરૂપ ખતાવેલ છે, કેવી રીતે, તો જણાવે છે કે વક્ષ્યે કહીશ યાેગ' મિત્રાદિ લક્ષણ યાેગને, સ'ક્ષેપવડે વિસ્તા-રથી તાે પૂર્વના મહાન્ આચાર્યોએ ઉતરાધ્યયન સૂત્ર તથા ચાેગનિણ'ચાદિ ગ્રંથામાં જણાવેલ છે. તદુદષ્ટિભેદત–યાેગ દક્ષિના ભેદથી. અહીં સંક્ષેપ વડે ચાેગતું કથન કરલું તે કર્તાનું અન તર પ્રયોજન છે, અને પર પર પ્રયોજન કર્તાને નિર્વાણ પદ મલવું તે છે. ગ્રંથકર્તાના આશય શુદ્ધ હાેવાથી તથા પ્રાણીઓના હિત ખાતર તેઓ શ્રીની પ્રવૃત્તિ હોવાથી આ પ્રવૃત્તિ નિર્વાણ સુખ મેલવી આપવામાં અવ'ધ્ય બીજ રૂપ છે, ''अभिधेयं'' આ ગ્ર'થમાં કહેવા લાયક ચાેગનું સ્વરૂપ છે, આ અભીષ્ટ છે, તેમજ શક્ય પણ છે, આથી અનભીષ્ટ તથા અશકય પણાની શંકા દૂર કરી. "**સંबંધ**" સાધ્ય સાધન લક્ષણ સંખંધ અગર વાચ્ય વાચક ભાવ લક્ષણ સંખંધ પ્રસિદ્ધજ છે. શખ્દરૂપ ગ્રંથ વાચક છે, અને અર્થ વાચ્ય છે. શ્રાેતાઓને અનંતર પ્રયાેજન ચાલ પ્રકરણ ના અર્થ ના બાંધ થવા તે, અને પર પર પ્રયાજન તા શ્રોતાઓને પણ નિર્વાણ સુખ મેળવવું તે છે, પ્રકરણના અર્થને જાણી યાેગ્ય રીતે યાેગ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી માેક્ષ મળી શકે છે, ચાેગ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવી તે. માેક્ષ મેલવવામાં અવ'ધ્ય બીજરૂપ છે. ખાલી ન જાય એલું ચાેગ પ્રવૃત્તિ બીજ છે, આ પ્રમાણે ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરી તથા પ્રયાજનાદિ કહીને ચાલુ પ્રકરણને ઉપકારક પ્રાસંગિક ખીના જણાવે છે. ૧

ઈચ્છાદિ ચાેગનું સ્વરૂપ બતાવે છે.

इहैवेच्छादियोगानां स्वरूपमभिधीयते ॥ योगिना मुपकाराय व्यक्तं योग प्रसंगतः ॥ २ ॥

અર્થઃ—યાગિઓના ઉપકાર ખાતર મિત્રાદિ યાેેગના પ્રસંગને લઇ સ્પષ્ટ રીતે ઇચ્છાયાેગ, શાસ્ત્રયાેેગ, તથા સામર્થ્ય યાેેગનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે. ાારાા

પ્રસંગ નામના શાસ્ત્રની યુક્તિથી આકર્ષાઇને જણાવીશ.ાારાા

ઈચ્છાયાેગનું સ્વરૂપ ખતાવે છે.

कर्तुमिच्छोः श्रुतार्थस्य ज्ञानिनोऽपि प्रमादतः ॥ विकलो धर्म योगो यः स इच्छायोग उच्यते ॥ ३ ॥

અર્થ. આગમાનુસારે અનુષ્ઠાાન ક્રિયા કરવાની ઈચ્છાવાળા જીજ્ઞાસુ જ્ઞાનીને પણ પ્રમાદથી ધર્મવ્યાપાર કરવામાં સ્ખલના થાય. કાલથી વિકલતા થાય–ફારફેર થાય તેને ઇચ્છાયાેગ કહેવામાં આવે છે. ાાગા

विवेशन. तथा प्रकारना क्षये। पशम लावने वर्ध के छे छे माण्स द्रव्याहि पुर्ग्लीक वस्तुनी ध्रव्या वगर धर्मना अनुपढ़ाने। करवानी ध्रव्यावों। छतां, सिद्धांतमां के छेव अनेक तत्वनी वाते। जाण्ता छतां, अने करवा क्षायक धामिक अनुष्टाने। सारी रीते समजता छतां, जे काले के धर्मनुं अनुष्टान करवानुं छे। य तेमां कारकेर करी नाभे, द्ष्यांत तरी के प्रतिक्षमण् करतां सुर्यास्त समये व हिता सूत्र आवतुं जोवे तेना अहले प्रतिक्षमण्नी शङ्गात पण् श्रती नथी. यैत्यव हन करतां अर्थनी विचारणा. तथा चित्तनी ओक्षायता करवी जोवे. ते पण् प्रमाहने क्षयं भरेन अर्थान नथी। क्षये। पश्म भावनी विचित्रताने क्षयं भाते अज्ञानि नथी। एण् ज्ञानि छे. तेमज धर्मना अनुष्ठानना रहस्यने जाण्नार छे. मात्र प्रमाह विक्ष्याने क्षयं ज्ञान सर्वे के क्षिया करवानी छे ते करे निर्हे, प्रस्त पूर्ण करवाना

ટાઇમે પ્રભુપૂજા કરે નહિ, ગુરૂવ દન કરવાના ટાઇમે ગુરૂવ દન કરે નહિ, સુપાત્રદાન દેવાના ટાઇમે દાન દે નહિ, માત્ર હૃદયમાં ઇચ્છાતા પ્રખળ હાય પણ આળસ પ્રમાદને લઇ કરી શકે નહિ. અથવા વિકાલે કરે. તેને ઈચ્છાયાગ કહે છે, આ યાગ ચાથા ગુણકાણે હાય છે. ॥ આ

# શાસ્ત્ર યાેગનું સ્વરૂપ બતાવે છે.

# शास्त्रयोगस्त्विह ज्ञेयो यथाज्ञक्त्यऽप्रमादिनः ॥ श्राद्धस्य तीत्रबोधेन वचसाऽविकलस्तथा ॥ ४ ॥

અર્થ. જ્ઞાનના તીવ બાેધને લઇ શક્તિને અનુસારે અપ્રમાદિ એવા શ્રાવકના શાસ્ત્રાનુસારે અખંડજે ધર્મવ્યાપાર તેને શાસ્ત્રયાગ કહે છે. ાાજા

વિવેશન. શાસ્ત્ર છે પ્રધાન જેને એવા જે યાંગ તે શાસ્ત્રયાંગ છે. અપ્રમાદિ એવા શ્રાવક શાસ્ત્રમાં જે પ્રમાણે કહેલ છે તે પ્રમાણે ધર્મના તમામ અનુષ્ટાના જે કાલે જે કરવાને શાસ્ત્રકારાએ ફરમાવેલ છે તે તેજ પ્રમાણે કરે છે. વિકથાદિ પ્રમાદ જેને જરા પણ નથી, તેમજ તથા પ્રકારના માહના અભાવથી આત્માદિ નિર્ણય જેને ચાંક્કશ થઇ ચુકેલ છે, તેમજ તીવ્ર બાંધને લઈ આગળ અખાધિત યાંગ્ય સમયે અખંડ ધર્માનુપઠાન કરે છે. જ્યારે ઇચ્છા યાંગમાં યથાયાંગ્ય પ્રવૃત્તિની ખામી છે, ત્યારે શાસ્ત્રયાંગમાં યથા યાંગ્ય પ્રવૃત્તિ થાય છે. તેમજ ત્યાગ, વૈરાગ્ય પણ વધારે સારા હાય છે, વિચક્ષણ મનુષ્યાંજ અતિચાર દાષને જાણે છે પણ બીજાઓ જાણતા નથી. ાાપા

#### ( 90 )

### સામર્થ્ય યાેગનું સ્વરૂપ બતાવે છે.

# शास्त्रसंदर्शितोपायस्तदतिक्रान्तगोचरः ॥ शक्तयुद्रेकाद्विशेषेण सामध्यरिव्योऽयम्रुत्तमः ॥ ५ ॥

અર્થ. શક્તિના પ્રાખલ્યપણાથી વિશેષ પ્રકારે, શાસ્ત્રમાં આત્મકલ્યાણ માટે જે જે ચાેગના રસ્તાએા ખતાવ્યા છે, તેને પણ ઉલ'ઘન કરવાના વિષય છે જેના તેને સર્વ ચાેગમાં પ્રધાન એવા સામથ્ય યાેગ કહે છે. ાાપાા

विवेचन. शास्त्रमां ये। गनी सिद्धि माटे જેજે ઉપાયે। जताव्या છે, ते तमाम ઉપાયોના અનુભવપૂર્વક साक्षात्- कार કરીને જેઓ ઘણા આગલ વધ્યા છે તેઓનું જે ઉત્ત- માત્તમ ધર્માનુષ્ઠાન તેને સામર્થ્ય યાગ કહે છે, દષ્ટાંત તરીકે તથા પ્રકારના સંઘયણના અભાવે તથા શ્રુતજ્ઞાનના અભાવે જન કલ્પાદિ વિગેરે જે વસ્તુના વિચ્છેદ શાસ્ત્રમાં કહેલ છે, તે વસ્તુના અભ્યાસ શક્તિના પ્રાખલ્યપણાથી કરવા— જન કલ્પાદિની તુલના કરવી—પેકટીસ કરવી. જેટલે દરજે અને તેટલે દરજે શક્તિ ફારવવી. તેને સામર્થ્ય યાગ કહે છે. આ યાગ વિલંખ વગર પ્રધાનફલ—માેક્ષ મેલવી આપ-વામાં અસાધારણ કારણ છે. ાાપા!

# आज वातने समध<sup>्</sup>न **करे छे.** सिद्धचारव्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदा न तत्वतः ॥ शास्त्रादेवावगम्यन्ते सर्वेथैवेह योगिभिः ॥ ६ ॥

અર્થ. માેક્ષની પ્રાપ્તિ માટે શાસ્ત્ર કારોએ જે જે જુદા જુદા કારણા–માર્ગો ખતાવ્યા છે. તે વાસ્તવીક રીતે શાસ્ત્રથી સર્વ પ્રકારે ચાેગીએ પણ જાણી શકતા નથી, પણ અનુ-ભવ ગમ્ય તાે હાેચ છે. ાણા

**વિવેચન.** શાસ્ત્રો તેા દિશા ખતાવે છે, પણ પછી આગલના માર્ગ તા પાતાની મેળે મેલવી લેવા જરૂર છે, શાસ્ત્રમાં માેક્ષ મેળવવા માટે સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, અને ચારિત્રાદિ અનંતા માર્ગો ખતાવેલ છે નવપદની પૂજામાં મહાેપાધ્યાયજ શ્રીમદૃ યશાેવિજયજ મહારાજ જણાવે छे हे ''योग असंख्य जिनवर कह्या नवपद मुख्य ते जाणे। रे'' સારાંશ કે, માેક્ષ મેલવવા માટે અસંખ્ય સાધના છે, પણ તે બધા શાસ્ત્રથી ચાેગિ પુરૂષાે પણ સર્વ પ્રકારે જાણી શકતા નથી, સ્વાનુભવદ્વારા તેા નિષ્પન્ન ચાેગિએા જાણી શકે છે, આ વાતને દર્શાત આપી સમજાવે છે કે, નગરમાં પ્રવેશ કરવા માટે એક દરવાજો હોતો નથી પણ અનેક દરવાજાઓ તથા ખારીઓ હાેય છે. જેને જે ઈચ્છામાં આવે તે દરવાજેથી નગરમાં આવી શકે છે. તેના માટે પ્રતિબંધ હાતા નથી, તે પ્રમાણે માક્ષરૂપ નગરમાં પ્રવેશ કરવા માટે એકાદસાધન હોતુ નથી. પણ અસંખ્યાત કે અનંતા સાધના હાય છે, આ બધા અનંતા સાધનાના ઉલ્લેખ શાસ્ત્રમાં કેવી રીતે હાેઈ શકે, શાસ્ત્ર તાે માત્ર દિશા ખતાવે છે. એકાદ સાધન પકડી આગળ વધવા પ્રયત્ન કરાે તાે આગલના માર્ગો આપાેઆપ સ્વાનુભવ સિદ્ધ જણાઇ આવે છે. ાાફાા

शास्त्रथी तभाभ साधना लाख्यामां है।प अतावे छे. सर्वथा तत्परिच्छेदात् साक्षात्कारित्वयोगतः॥ तत्सर्वज्ञत्वसंसिद्धेस्तदासिद्धिपदाप्तितः॥७॥ અર્થ. શાસ્ત્રથી સર્વ પ્રકારે માેલ પ્રાપ્તિના તમામ માર્ગોના સાક્ષાત્ કાર થાય તાે તેજ વખતે સર્વજ્ઞ પણાની પ્રાપ્તિ થવા સાથે સિદ્ધિપદ—માેલપદની પ્રાપ્તિ પણ થવી જોવે માળા

વિવેચન. શાસ્ત્રા દિશા ખતાવનાર હાવાથી શાસ્ત્ર-દ્વારા માેક્ષના અનંતા સાધના—માર્ગા જાણી શકાયજ નહિ અને જાણવામાં આવે તાે શ્રાતારૂપ યાેગિઓને સ્વાનુભવ-સિદ્ધ તમામ માર્ગા સાક્ષાત્કાર થવાથી શાસ્ત્ર સાંભળવા ના ટાઈમેજ સર્વદ્મપણાની સિદ્ધિ સાથે મુક્તિપદની પ્રાપ્તિ પણ થાય. અર્થાત્ અયાેગિકેવલિની દશા પ્રાપ્ત થાય, પણ તેમતાે થતું નથી. ાાળા

वाहि आ वातने ध्रष्ट गणे छे. तेने उत्तर हे छे. न चैतदेवं यत्तस्मात् प्रातिभज्ञानसंगतः ॥ सामर्थ्ययोगोऽवाच्योस्ति सर्वज्ञत्वादिसाधनम् ॥८॥

અર્થ. જેમ તમાએ કહેલું તેમ અનતું તા નથી માટે પ્રાતિભજ્ઞાન યુક્ત આ સામર્થ્ય નામના યાગ સર્વજ્ઞ પણાને પ્રાપ્ત કરાવનાર યાગિઓથી પણ શબ્દ દ્વારા જેનું વર્ણન પણ થઈ શકે નહિ એવા આ સામર્થ્ય નામના યાગ છે. ાાટા

વિવેચન. ઉપર જે બીના કહેવામાં આવી તે પ્રમાણે બનતું તા નથી. શાસ્ત્રથી અયાગિકેવલિત્વનું જ્ઞાન થયા છતાં પણ સિદ્ધિ–મુક્તિ મલતી તાે નથી. જો આમ છે તાે પ્રાતિભ જ્ઞાન સંયુક્ત આ સામર્થ્ય યાેગ ચાેક્કશ સર્વજ્ઞ

પણાને પ્રાપ્તિ કરી આપે છે, આ યાગ પ્રાપ્ત થતા આત્મ-સ્વરૂપ પ્રગટ થતા જરાપણ વાર લાગતિ નથી, આ પ્રાતિભ જ્ઞાનને માર્ગાનુસારિ-કેવલજ્ઞાનને અનુસરનાર પ્રકૃષ્ટ ઉહા-જ્ઞાન–માનસિકતાદેશ જ્ઞાન કહે છે. સામથ્ય છે પ્રધાન જેમાં એવા યાગ તે સામચ્ય યાગ, અર્થાત્ ક્ષપક શ્રેણિગત ઉત્તમ ધર્મવ્યાપાર. કે જે યાેગિઓથી પણ અવાચ્ય છે– અકથનીય છે, જેતું સ્વરૂપ શબ્દદ્વારા વર્ણન પણ કરી શકાય નહિ, પણ સ્વાનુભવગમ્ય છે. આવેા સામશ્ય'યાેગ –ધર્મ વ્યાપાર વિલ ખ વગર કેવલજ્ઞાન આપે છે. અહીં વાદિ-શંકા કરે છે. પ્રાતિભજ્ઞાન છે તે શ્રુતજ્ઞાન છે. અને એમ નહિ માના તા શાસ્ત્રમાં પાંચ જ્ઞાન કહેલ છે તેના છ જ્ઞાન થશે, તેમજ પ્રાતિભજ્ઞાનને કેવલજ્ઞાન પણ કહી શકાય નહિ, કારણકે કેવલજ્ઞાન તેા સામથ્ય° ચાેગનું કાય° છે. આ ચાગમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી કેવલજ્ઞાન આગલ ઉપર પ્રાપ્ત થાય છે, માટે પ્રાતિભજ્ઞાનને શ્રુતજ્ઞાનની અંદર પ્રવેશ કરાવા, જો શ્રુતજ્ઞાનની અંદર પ્રાંતિભ જ્ઞાનના સમાવેશ શાય તા પછી માેક્ષ પ્રાપ્તિના જે જે કારણા છે તે શ્રુંત-જ્ઞાન રૂપશાસ્ત્રથીજ જણાય છે એમ ચાેક્કસ થયું. આનાે ખુલાસા આપે છે કે પ્રાતિભજ્ઞાન છે તે શ્રુતજ્ઞાન નથી. તેમજ કેવલજ્ઞાન પણ નથી. તેમજ પાંચ જ્ઞાનથી જુદુ ज्ञान पण नथी, केम अउ़्लाहय. आ अउ़्लाहय छे तेने रात्रि ન કહી શકાય, તેમ દિવસ પણ ન કહી શકાય, તેમજ રાત્રિદિવસથી અતિરિક્ત વસ્તુ છે તેમ પણ ન કહી શકાય, પરંતુ સૂર્યોદય થયા પહેલાની એક અવસ્થા અરૂણાદય छे तेम डढ़ी शंडाय. ते प्रमाणे प्रातिल ज्ञानने श्रुतज्ञान तथा डेवलज्ञान पण डढ़ी शंडाय निह. डारण्डे सामर्थ्य येग डाले क्षपंडश्रेणियत है। वाशी क्षिड्रं क्षये। पशम लावने लंध श्रुतज्ञानी तरीडे वास्तवींड व्यवहार थंडी शंडे निह, मांटे श्रुतज्ञान न डहेवाय, तेमक क्षये। पशमिंड ज्ञान है। वाशी तमाम द्रव्य पर्यायने निह काण्याथी डेवलज्ञान पण डहेन्याय निह, मांटे आ प्रातिल ज्ञानने अञ्चे। हथा माईड डेवलज्ञान प्राप्त थया पहेलानी हशा डहें छे. आ ज्ञानने थीकाओ तारडनिरीक्षण्ज्ञान शण्हथी भावाये छे, मांटे तेने प्रातिलज्ञान डहेवामां होष नथी. ॥८॥

સામર્થ્ય યાેગના ભેદાે કહે છે.

# द्विधायं धर्मसंन्यासयोगसंन्याससंज्ञितः ॥ क्षायोपश्चमिकाधर्मा योगाः कायादिकर्मे तु ॥९॥

અર્થ. આ સામર્થ્ય યોગના બે પ્રકાર છે-બે લેંદ છે. ધર્મસંન્યાસ સામર્થ્યયોગ અને યોગસંન્યાસસામર્થ્ય યોગ, ક્ષયોપશમિક ભાવથી ઉત્પન્ન થએલા ક્ષમા, આજેવ, નમ્રતા, વિગેરે ધર્મો છે. કાયાદિ વ્યાપાર કાયોત્સર્ગ કરવા વિગેરે આ યોગો છે. ાાલા

विवेशन. કેવલ જ્ઞાનરૂપ સુર્યોદય થયા પહેલાના પ્રતિભજ્ઞાન વાલાે તીવ તત્વ બાંધથી ઘણા આગલ વધેલાે એવા અપ્રમત્ત સંયતિ જ્યારે આઠમા ગુણઠાણે ક્ષપક શ્રેણિ માં છે ત્યારે ધર્મસંન્યાસ નામનાે સામર્થ્યયાંગનાે પ્રથમ ભેદ પ્રાપ્ત થાય છે. આ યાેગની અંદર ક્ષયાેપશમ ભાવથી ઉત્પન્ન થએલા ક્ષમાદિક દશ પ્રકારના ધર્માના

નાશ થાય છે, અને ક્ષાચિક ભાવના ક્ષમાદિક દશ પ્રકા-રના ધર્મો પ્રગટ થયા છે. આ ધર્મસંન્યાસ યાેગ છઠા ગુણઠાણાથી શરૂ થાય છે, અને તેરમા ગુણઠાણા સુધિ પહેાંચે છે, પણ તાત્વિક—ખરેખરા ધર્મસંન્યાસયાેગ આઠમા ગુણઠાણાથી ક્ષપકશ્રેણિ માંઠે ત્યારે શરૂ થાય છે, અને પરિણામે કેવલ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવી દેછે, કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી ક્ષયાપશમ ભાવના ક્ષમાદિક ધર્મા, તથા મત્યાદિ ચાર જ્ઞાના ચાલ્યા જાય છે, અને ક્ષાચિક ભાવના ક્ષમા-દિક દશ ધર્મા તથા કેવલજ્ઞાનાદિક પ્રાપ્ત થાય છે, યાેગ સંન્યાસ નામના સામર્થ્ય યાેગ તેરમાં ગુણઠાણાના અતે માક્ષ જવાના ટાઇમે જયારે શૈલેશિકરણ કરે છે. ત્યારપછી ચઉદમા ગુણઠાણેઆ યાેગ હાય છે. આ યાેગમાં મનવચન અને કાચાના વ્યાપારના પણ નાશ થાય છે. આજ બીના આગળના શ્લાકમાં જણાવવામાં આવે છે. ાાલા

# આ બંને ચાેગા જે ગુણુઠાણે હાય છે તે કહે છે.

# द्वितीयाऽपूर्वकरणे प्रथमस्तान्त्रिको भवेत् ॥ आयोज्यकरणाद्ध्वे द्वितीय इतितद्विदः ॥१०॥

અર્થ. પ્રથમતાત્ત્વિક ધર્મ સંન્યાસ નામના સા-મથ્ય યાેગ આઠમાં ગુણુઠાણે બીજીવારના અપૂર્વ કરણમાં હાે થ છે. અને યાેગસ ન્યાસ નામના સામાથ્ય યાેગ તેરમા ગુણુઠાનાં અતે શૈલેશિ કરણ કરે છે, ત્યાર પછી ચઉદમે ગુણુઠાણે આ યાેગ હાેય છે એમ યાેગસ ન્યાસ નામના સામર્થ્ય યાેગના જાણુકારા જણાવે છે. ાા૧ા

**વિવેચન.** અહીં ખીજું અપૂર્વકરણ ગ્રહણ કરવાથી ગ્રંથિભેદનું કારણીભૂત પ્રથમ અપૂર્વકરણનાે નિષેધ કરવા દ્વિતીય શબ્દ ગ્રહણ કરેલ છે, કારણ કે પ્રથમ અપૂર્વ કરણમાં સામર્થ્ય યાેગ હાેતા નથી. અપૃર્વ કરણ એટલે આત્માના અપૂર્વ શુભ અધ્યવસાય-પરિણામ. આ અનાદિ અપારસ સારમાં રખડતા આ જીવને ધર્મના સારા અનુષ્ઠાના કરતાં પહેલા કયારે પણ નહિ આવેલા એવા આત્માના અપૂર્વ અધ્યવસાય-પરિણામ ઉત્પન્ન થવા તેનું નામ અપૂર્વ કરણ છે, આ અપૂર્વ કરણનું ફલ રાગદ્વેષર્ધી ગાઢ ગાંઢ છે તેના છેદ કરવા તે છે, અને આ યાંથ છેદનું કલ સમ્યક દર્શનની પ્રાપ્તિ થવી તે છે, અને આ સમ્યક્ દર્શ નથી સત્ય વસ્તુ સમજાય છે–જડચૈતન્યનું જ્ઞાન થાય છે. સમ્યકદર્શન એટલે પ્રશમાદિલિંગવાલા શુદ્ધ આત્માના પરિણામ. આ બીના શાસ્ત્રમાં કહેલ છે કે, આપણામાં સમ્યક્દર્શન છે કે નહિ તે જાણવાને સમ્યક્ત્વના પાંચ લક્ષણા ખતાવ્યા છે, આ લક્ષણા આપણામાં હાય તા જાણુવું જે આપણામાં સમ્યકત્વ છે. અને આ લક્ષણા ન હાેય તાે તે મેળવવા પ્રયત્ન કરવાે. પ્રશમ, સંવેગ, નિવે'દ, અનુક પા, અને આસ્તિકયતા, આ પાંચ લક્ષણથી સમ્યકત્વ અભિવ્યક્ત-પ્રગટ થાય છે–આપણામાં સમ્યકત્વ છે કે નહિ તેની ખાત્રી થાય છે. તત્વાર્થ શ્રદ્ધાને સમ્યકત્વ કહે છે, આ સમ્યકત્વના પાંચ લક્ષણોનાે અનુક્રમ પ્રાધા-ન્યતાને અનુસારે છે, અને એક પછી એકનાે લાભ થાય છે.

પ્રશમ. સમભાવ હાેય તાેજ માેક્ષની અભિલાષારૂપ સંવેગ થાય છે. અને સંવેગ હાેયતાેજ સંસાર ઉપર ઉદાસીનવૃત્તિ રૂપનિવે'દ થાય છે, વૈરાગ્ય આવે છે, અને નિવે દ હાય તાજ દુ:ખી જીવા ઉપર દયા ચિ'તવવારૂપ અનુક પા થાય છે. અને અનુક પા હાય તાજ પ્રભુના વચન ઉપર શ્રદ્ધા બેસવારૂપ આસ્તિકયતા પ્રાપ્ત થાય છે. પૂર્વાનુ-પૂર્વી અસુંદર છે, પશ્ચાનુપૂર્વી સુંદર છે, આસ્તિક્યતા હેાય તાે અનુક પાદિ બીજા હાેય છે, આમ શાસ્ત્રના જાણકાર કહે છે. સમ્યક્દર્શન પ્રાપ્ત થયા પછી કર્મની જે સ્થિતિ ખાકી રહેલ છે તેમાંથી સંખ્યાતા સાગરાયમ જેટલી ક**ર્મની ધર્મ**સંન્યાસ નામના સામર્થ્ય યાેગ પ્રાપ્ત થાય છે, આ અપ્રમત્ત સંવતિ જ્યારે આઠમાં ગુણઠાણે ક્ષપકશ્રેણિ માંડે છે ત્યારે આ ધર્મસંન્યાસ યાેગહાેય છે, આ વખતે આત્મ સ્કૃરણા તીવ થાય છે. પરપરિણતિ થતી નથી, આ અતિ સુંદર દશાને જ્ઞાનીઓ પણ વર્ણવી શકે નહિ. યથાખ્યાત ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ અતિ ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર તથા જ્ઞાન દશામાં વર્ત તાં ઘન ઘાતિ કર્મના એકદમ નાશ થાય છે, અને કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતા સચાપશમ ભાવના જે સમાદિક દશ પ્રકારના ધર્મો તથા મત્યાદિ જ્ઞાના હતા તેની અહિં નિર્વૃત્તિ થાય છે. અને ક્ષાચિક ભાવના ક્ષમાદિકધર્મો તથા જ્ઞાના પ્રાપ્ત થાય છે. આ તાત્વિક ધર્મસંન્યાસ યાેગ છે. પણ અતાત્વિક ધર્મસંન્યાસયાેગ છઠા ગુણ ઠાણે પ્રવજ્યા અંગીકાર કરતી વખતે હાય છે. સાવઘ પ્રવૃત્તિ લક્ષણ પ્રભુ પૂજાદિધર્મની નિવૃત્તિ રૂપ પ્રવજ્યા જ્ઞાનચાગની પ્રાપ્તિ રૂપ છે. આ ભાગવતી પ્રવજ્યાના અધિકારી સંસારથી જે વિરક્ત થયેા હાેય તેજ અધિકારી છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, દિક્ષાને લાયક આ જીવા ગણ્યા છે કે જે ૧ આવ<sup>ર</sup> દેશમાં ઉત્પન્ન થયેા હાેય, ર વિશિષ્ટ જાતિ અને કુલ વાળાે હાેય, ૩ જેના કમ રૂપી મળા ક્ષીણ પ્રાય થઇ ગયા છે એવેા નિર્મળ યુદ્ધિ વાળા હાય, ૪ જે પાતાના મનમાં વિચારતા હાેય કે મતુષ્ય ભવ દુલ'ભ છે, ૫ જન્મ મરણ નિમિત્ત માત્ર છે–સર્વ સાધારણ છે. ૬ ધન સ'પત્તિ ચ'ચલ છે, ૭ વિષ**યે**। દુઃખના હેતુ છે. ૮ સંચાેગ માત્રનાે વિચાેગમાં અંત આવે છે, ૯ પ્રતિક્ષણે મરણ થયા કરે છે. ૧૦ ભાેગાના વિપાક અતિભય કર છે, ૧૧ આવા આવા સુંદર વિચારા જે પ્રાણી કરતા હાય અને એવા વિચારથી જે સંસારમાં વિરક્ત રહેતાે હાેય, ૧૨ જેના કષાયાે ઘણા પાતળા પડી ગયા હાેય, ૧૩ જેને હાસ્ય વિગેરે અલ્પ હાેય, ૧૪ જે ઉપ-કારના જાણકાર હાય, ૧૫ જે વિનયવાન હાય, ૧૬ જે પ્રવજ્યા ગ્રહેણ કરવા પહેલા પણ રાજા પ્રધાન અને નગર વાસી લાેકામાં અહુ માન પામેલ હાેય, ૧૭ કાેઇનાે દ્રાેહ કરનાર ન હાેય, વેં**૮ પરનું કલ્યાણ** કરનાર હાેય, ૧૯ શ્રાદ્ધ ગુણ સંપન્ન હાેય, ૨૦ આચાર્યના પરિચયમાં આવ્યા હાય, ઉન્નત્તિ ક્રમમાં જે આગળ વધેલાે હાય તેજ માણસ પ્રવજ્યાને–દિક્ષાને લાયક ગણાય છે. અને તેજ વાસ્તવિક રીતે ધર્મ સંન્યાસવાન્ થઈ શકે છે. કારણકે અહીં જ્ઞાન યાેગની પ્રાપ્તિ થાય છે. આવા ગુણવાળા પ્રા**ણી ન** હાય તે જ્ઞાનયાગને આરાધી શક્તા નથી, અને જે આવા ગુણવાળા હાય છે તે જ્ઞાન ચાેગને આરાધતા નથી એમ પણ ખને નહિ એમ વિચારલું. સર્વજ્ઞનું વચન તે આગમ છે, આ બીના આગમમાં નિરૂપિત છે. '' "आयोज्य करणा दुर्ध्वं' ધર્મ સંન્યાસ તાત્વિક યાેગ કહ્યા પછી હવે યાેગસંન્યાસ નામના સામર્થ્ય યાગ બતાવતા કહે છે કે, કેવલ જ્ઞાનના ઉપયોગથી તથા અચિંત્ય વીર્ય શક્તિ વડે તે તે પ્રકારના તે તે કાલમાં ક્ષય કરવા યાેગ્ય ભવાેપગ્રાહિ કર્મના તથા પ્રકારે ક્ષય કરવા પ્રયત્ન કરવા. આનું નામ શૈલેશી કરણ અથવા આયેાજય કરણ છે. સારાંશ એ છે કે તેરમા ગુણઠાણાના અંતે શૈલેશી કરણ કરવાની શરૂઆત કરતાં ચઉદમા ગુણઠાણે આ શૈલેશી કરણની ક્રિયાથી મન, વચન અને કાયાના યાેગનું રૂંધન કરતાં ચાર અધાતિકર્માે બાકી રહ્યા હતાં તેના નાશ થાય છે, શૈલેશી અવસ્થાનું આ ફલ છે. ચાર ધાતિ કર્મા પહેલા ક્ષય થયા હતા, અને આ શૈલેશી કરણથી ખીજા ચાર અઘાતિ કર્મ ક્ષય થવાથી તરતજ પરમપદને-સિદ્ધિગતિને પ્રાપ્ત થાય છે. સિદ્ધિ ગતિમાં આત્મ સ્વરૂપ, પરમજ્યાતિ રૂપ સત્ચિદાનંદ સ્વરૂપમાં લિન થાય છે. જન્મજરા આધિ વ્યાધિ અ**ને** ઉપાધિ હવે તેઓને હેાતા નથી. કર્મ બીજ સર<mark>્વથા દગ્ધ</mark> શવાથી ભવાંકર હવે ઉત્પન્ન થતા નથી. આ આઠમી પરા-<u>દર્ષિતું અંતિમ કુલ છે. આ બીજો ચાેગ સંન્યાસ નામનાે</u> સામધ્ય યાગ શૈલેશી કરણ અવસ્થામાં થાય છે એમ તેના જાણકાર ચાેગિએ જણાવે છે, આ તમામ બીના આગમથી સિદ્ધ છે. આ વાતને સાળીત કરવા પ્રાચીન સિદ્ધાંતની ગાથાએ ખતાવે છે "થથા પ્રવૃત્તિ કરણ, અપૂર્વ કરણ, અને અનિવૃત્તિ કરણ, આ ત્રણે કરણા ભવ્ય જીવાને હોય છે. અભવ્ય જીવાને પ્રથમ યથાપ્રવૃત્તિ કરણ માત્ર હોય છે. કરણ એટલે એક જાતના આત્માના પરિણામ ાાા જ્યાં ગ્રાંથિ છે ત્યાં પહેલું કરણ હેાય છે, ગ્રાંથિના છેદકરતાં બીજું કરણ પ્રાપ્ત થાય છે. અનિવૃત્તિ કરણથી આ જીવ સમ્યક દર્શન મેલવે છે. ારાા દુખે કરી તાેડીશ કાય, ખરસદ ગાઢ, અને ગુપ્ત એવી લાકડાની ગાંઠની માક્ક જીવના કર્મથી ઉત્પન્ન થએલા ગાઢ રાગદ્દેષના પરિણામ તેને ગ્રાંથિ કહે છે. ાાગા આ ગ્રાંથિના ભેદ થયા પહેલાં આજીવ મિચ્ચાત્વિ હતો. પણ ગ્રંથિના ભેદ થયે છતે સમ્યક જ્ઞાન વાલાે અને છે. થાડું પણ જ્ઞાન ઘણું સારૂં છે અને ખરેખર અસંમાહનું કારણ થાય છે ાાઝા સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી જે કર્મની સ્થિતિ બાકી રહી છે. તેમાં **શ્રી** એ પલ્યાેપમથી નવ પલ્યાેપમ જેટલી કર્મની સ્થિતિ ને એાછી કરે છે ત્યારે દેશ વિરતિ શ્રાવકપણું પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યાર પછી ચારિત્ર, ઉપશમશ્રેણી, તથા ક્ષપકશ્રેણી પ્રાપ્ત થવામાં અનુક્રમે સંખ્યાતા સાગરાપમ જેટલી કર્મની સ્થિતિને ખપાવે ત્યારે પ્રથમ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. તે પછી તેટલી કર્મની સ્થિતિને ખપાવે એટલે ઉપશમશ્રેણિ પ્રાપ્ત થાય છે અને તે પછી તેટલીજ કર્મની સ્થિતિને ખપાવે ત્યારે ક્ષપકશ્રેણિ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે લેશથી સિદ્ધાંત ગાથાના સારાંશ જણાવ્યા. ાાવા

शैक्षेशी करेश पछी थीले थे। ग थतावे छे. अतस्त्वयोगो योगानां योगः परमुदाहृतः ॥ मोक्षयोजनभावेन सर्वसंन्यासलक्षणः ॥ ११ ॥

#### ( २२ )

અર્થ. શૈલેશી અવસ્થામાં યાગના અભાવ થવાથી મિત્રાદિ આઠ દૃષ્ટિરૂપ યાગાની મધ્યમાં અયાગરૂપી આ યાગ સંન્યાસ નામના યાગ ઘણા જ ઉત્કૃષ્ટ છે. કારણકે આ આત્માને માેલની સાથે જેડી દેનાર હાેવાથી કાયાદિ સર્વ યાગના જેમાં સંન્યાસ—અભાવ થવાથી આ યાગને સર્વ સંન્યાસ લક્ષણ યાગ કહે છે. ાા૧૧ા

વિવેચન. આઠંદ ષ્ટિમાં પરાનામની આઠંમી દેષ્ટિ પ્રાપ્ત થતા આયોગસંન્યાસનામનો સામર્ચ્ય યોગ શૈલેશી કરણ અવસ્થામાં મન વચન અને કાયાના વ્યાપારના સર્વથા અભાવ થતા પ્રાપ્ત થાય છે. આ યાગ સર્વ યાગમાં ઉત્તમ છે. કારણ કે આત્માને માે ક્ષની સાથે જોડી દેવાને-લાયક ઉત્કૃષ્ટ ધર્માનુષ્ઠાનરૂપઆ યાગ સંન્યાસ નામના સામર્થ્ય યાગ છે. અહીં ક્ષયાપશામભાવના ધર્મા ધર્માદ વિગેરેના ક્ષય થાય છે. આ પ્રમાણે ઇચ્છાદિ ત્રણ યાગનું સ્વરૂપ જણાવીને ચાલતી બીના હવે જણાવે છે. ાા૧૧ા

# एतत्रयमनाश्रित्य विशेषेणैतदुद्भवाः ॥ योगदृष्ट्य उच्यन्ते अष्टी सामान्यतस्तु ताः ॥ १२ ॥

અર્થ. ઇચ્છાદિ ત્રણ યાંગના વિશેષે કરી આશ્રય લીધા વગર. પરંતુ આ ત્રણ યાંગથીજ ઉત્પન્ન ઘએલી યાંગ દક્ષ્ટિઓ કહેવામાં આવે છે. આયાંગદક્ષ્ટિઓસામાન્ય પ્રકારે આઠ છે. ા૧રાા

**વિવેચન**. ઇચ્છાયાેગ, શાસ્ત્રયાેગ, અને સામાર્થ્ય

ચાંગનું સ્વરૂપ પ્રથમ કહી આવ્યા છીએ. આ ત્રણ યાંગના આશ્રય લીધા વગર. પરંતુ એ ચાંગથી ઉત્પન્ન થએલી આ દિષ્ટિઓ છે. આ દિષ્ટિઓ સામાન્ય પ્રકારે આઠ છે. ઇંચ્છાદિ ત્રણ ચાંગનું સ્વરૂપ પૂર્ણ થાય છે, હવે આઠ દિષ્ટિનું સ્વરૂપ શરૂ થાય છે. ા૧રા

### આઢ દષ્ટિના નામા જણાવે છે.

मित्रा तारा बला दीपा स्थिरा कान्ता प्रभा परा ।। नामानि योगदृष्टिनां लक्षणं च निबोधत ॥ १३॥

અર્થ:—મિત્રા, તારા, અલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાન્તા, પ્રભા અને પરા આ યથાર્થ નામવાલી યાેગદષ્ટિઓ છે, જેનું લક્ષણ હવે કહેવામાં આવે છે તે તમાે સાંભળાે ાા૧૩ાા

विवेशन. भित्रनी भाइंड भित्रा, सर्व જીવ ઉપર મિત્ર ભાવના રાખનાર મિત્રા, તારાની માફંક તારા. જેનામાં આંખની તારાની માફંક આત્મ પ્રકાશ કાંઇપણ પ્રગટયા છે તે તારા વિગેરે યથાર્થ અન્વય નામવાલી આ આઠ યાગદૃષ્ટિઓ છે. આ આઠ યાગદૃષ્ટિઓનું લક્ષણ આગલ કહેવામાં આવે છે. તે તમા સાંભળા. અહીં યાગદૃષ્ટિ નામ આપવાથી આગળ અતાવવામાં આવતી ઓઘદૃષ્ટિના વ્યવચ્છેદ—નિષેધ કર્યા જાણવા. આ એાઘદૃષ્ટ છે તે વાસ્તિવિક દૃષ્ટિ નથી. કારણકે એાઘદૃષ્ટિથી જે જે ધર્મના અનુષ્ઠાના કરવામાં આવે છે તે ખરાખર ફલને આપતા નથી. પણ યાગદૃષ્ટિથી જે જે કિયા કરવામાં આવે છે. તે ઉત્તમ ફલને આપે છે આજ બીના અહીં જણાવવામાં આવે છે. ા૧૩ા

# प्रथम स्पाधिष्टि अतावे छे. समेघाऽमेघराज्यादौ सग्रहाद्यभकादिवत्॥ ओघदृष्टि रिहज्ञेया मिथ्यादृष्टीतराश्रया॥ १४॥

અર્થ. જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના ક્ષયાપશમની વિચિ-ત્રતાને લઇ નાના પ્રકારની ઓઘદષ્ટ—સામાન્ય દેષ્ટ છે, આ વાતને દેષ્ટાંત આપી સમજાવે છે. એક વરસાદવાળી રાત્રિ, એક વરસાદ વગરની રાત્રિ, આદિ શબ્દથી એક વરસાદ વાલા દિવસ, અને એક વરસાદ વગરના દિવસ, એક ભ્તાદિ શહા જેને વળગેલ છે એવા બાળક અને આદિ શબ્દથી એક ભ્તાદિ શહા જેને નથી વળગ્યા એવા બાળક, એક તિમીરાદિ દાષવાળા મિલ્લાદષ્ટ અને એક તિમીરાદિ દાષ વગરના મિથ્યાદષ્ટ આ વિગેરેને કાઇ એક દશ્ય વસ્તુ જોવામાં જેમ તરતમતા પડી જાય છે, તે વસ્તુ સંખધી બાધ થવામાં પણ જેમ ઘણા ફારફેર જોવામાં આવે છે, તેના જેવી આ એાઘદષ્ટ છે, એાઘદષ્ટ એટલે સામાન્ય દર્શન, સમજણ વગરના જેજે ધર્માનુષ્ઠાના કરવા તે બધા એાઘદષ્ટમાં દાખલ થાય છે. ા૧૪ા

विवेचन. क्यांधि क्येट के जन समुद्धनी सामान्य दृष्टि. भवाभिनं हि छव संभंधी. विचार के समज्र क्यां वगर गतानुगतिक न्याये विद्याना धर्मने क्यानुसर्बुं; भढ़ं जन संभत क्येवा धर्मनाक्यनुयायी थतुं ते, पातानी भुद्धिना उपयोग न करवा क्यानुं नाम क्यांधि छे. ज्ञाना वर्णीयाहि क्रमनी विचित्रताने क्षष्ट क्या दृष्टि नाना प्रकान

રની છે, દર્દાંતથી આ વાત સમજાવે છે કે એક મેઘવાલી રાત્રિ. અને એક મેઘ વગરની રાત્રિ. આદિશબ્દથી એક મેઘવાળા દિવસ અને એક મેઘ વગરના દિવસ, એક ગ્રહાદિ દાષવાલા ખાલક અને આદિશબ્દથી એક ગ્રહાદિ દોષ વગરના બાળક, તેમજ એક બાળક અને એક વૃદ્ધ, યુવાન, તેની દૃષ્ટિમાં-દર્શનમાં ફેર પડશે. એાઘદૃષ્ટિ-સામાન્ય દર્શન-ભવાભિનંદ જીવવિષય વાલી એાઘદષ્ટિ સમજવી, કાચ-તિમીર રાગથી ઉપરત થઈ છે દર્ષ્ટ જેની એવે! મિશ્યાદષ્ટિ તથા બીજો અનુપરત દક્ષિવાળા મિશ્યાદક્ષિ. આ અક્ષરાર્થ જણાવ્યાે, ભાવાર્થ હવે જણાવે છે. મેઘવાળી રાત્રિમાં એક દૃષ્ટિ કિંચિત્ માત્ર વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે. બીજી દર્ષ્ટિ મેઘ વગરની રાત્રિમાં જરા વધારે વસ્તને ગ્રહણ કરે છે. મેઘવાળા દિવસે અને મેઘ વગરના દિવસે જે દર્ષિ બાધ કરે છે તેમાં તરતમત્તા રહેલ છે. તેમજ ગ્રથિલ−ભૂતાદિગ્રહવાલી દષ્ટિ તથા ભૂતાદિગ્રહ વગરના**ની** દષ્ટિ, આ ખંનેમાં પણ વિશેષતા રહેલ છે ચિત્તવિભ્રમાદિ ભેદને લઈ, તેમજ બાલકની દર્ષ્ટિ અને યુવાન વૃદ્ધનીદર્ષ્ટિ, વલી એક વિવેકિ માણસની દૃષ્ટિ અને અવિવેકી માણસની દૃષ્ટિ, તેમજ કાચાદિતિમીર રાગથી જેના લાેચના હણાઇ ગયાછે એવા મિથ્યાદર્ષિની દૃષ્ટિ. અને જેના લાચના રાગથી નથી હણાયા એવા મિચ્યાદષ્ટિની દર્ષિ. આ બધાઓની દૃષ્ટિમાં કાેઈ એક વસ્તુ જેવામાં જેવી રીતે તરતમતા ઉપાધિને લઈ પડે છે. તેવી રીતે પરલાેક સંબ'ધી કાેઇ પણ એક પદાર્થના નિર્ણયમાં ક્ષયાપશમની વિચિત્રતાને લઈ જુદા જુદા પ્રકાર જ્ઞાનભેદો-અભિપ્રાયા પડે છે. આ

#### ( २५ )

જ્ઞાનભેદ-સદ્દહણા ભેદકારણીક મિત્રાદિ ચાર દર્ષિમાં પરસ્પર ભેદ પડે છે અથવા દર્શાનામાં પરસ્પર ભેદ પડે છે. એમ ચાૈગાચાર્યા જણાવે છે. રાગદ્વેષની ગ્રંથીને જેઐાઐ તાેડી નાખેલ છે એવા સ્થિરાદિ દૃષ્ટિવાલા ચાેગિઓ-મહાત્મા-ચ્યાેની અંદર આવા સદ્દહણાભેદાે કદિ પડતા નથી. કાર-શુકે તેઓ નય ભેદના સ્વરૂપને ખરાખર જાણતા હાવાથી દરેક દર્શનના અભિપ્રાયાને સારી પેઠે સમજી શકે છે. કારણ કે ષટ્ દર્શના છે તે જૈન દર્શનના અંગા છે, જન દર્શન છે તે સમુદ્ર સમાન છે. તેમાં દરેક દર્શન રૂપી નદીઓ આવીને મળે છે. આવા બાધને લઈ આ યાેગિ-ચ્યામાં ઉક્ત ભેદા પડતા નથી. સ્થિરાદિ દૃષ્ટિવાળા માહાત્મા-ચ્યાની પ્રવૃત્તિ પરના લલા માટે હાેય છે. વલી તેઓમાં શુદ્ધ બાેધને લઈ આગ્રહ જરા પણ હાેતા નથી, નિરંતર મૈત્રી, પ્રમાેદ, કરૂણા અને માધ્યસ્થ ભાવનાને ભાવતા હાેવાથી ગંભીર અને ઉદાર આશયવાળા હાેય છે, તેમજ દરેક જીવોને સંજીવની ચારિ ચરનાર ખળદના દર્ષાંતથી મધ્યસ્થ ઉપદેશ આપી આગલ વધારે છે.

### ચારિસંજીવની દર્ષાત.

જૈન ધર્મના સ્વિકાર કર્યા પહેલા એકવાર કુમારપાલ રાજાએ ગુરૂવર્યા શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજશ્રીને કર્યા ધર્મ ઉત્તમ છે, એવા પ્રશ્ન કર્યા. આના ઉત્તરમાં ગુરૂશ્રીએ ચારિ-સંજીવનીનું દેષ્ટાંત આપ્યું. રાજન્ એક સ્ત્રીએ પાતાના પતિને વશ કરવા એક પરિવાજકા પાસેથી વશીકરણ ચૂર્ષ્ મેળવી પાતાના પતિને ભાજનમાં નાખી ખવરાવ્યું. કર્મ સંયોગે ચૂર્જુ એકના અદલે બીજું ભુલથી મલ્યું. વશ કરવાના અદલે તે અળદ અની ગયા. પાતાના પતિને અળદ અનેલ જાણી સ્ત્રીને ઘણા પશ્ચાતાપ થયા. પાતાનું પેટ ભરવું, અને અળદનું પણ પેટ ભરવું તે અંને પાતાના ઉપર આવી પડવાથી સવારમાં નીરંતર અળદને ચારવા પાતે લઇ જાય છે, એક ઝાડ નીચે એસી ત્યાં અળદને ચારે છે, અને પાતે પાતાના કરેલા ગુન્હા અદલ પ્રભુની પાસે માફી માગતા રૂદન કરે છે. એક વખત એક વિદ્યાધરનું વિમાન ત્યાં થઇને ચાલ્યું જાય છે, આ વિમાનમાં વિદ્યાધરની સ્ત્રી હતી તેણે આ સ્ત્રીના રૂદનનું કારણ જાણી ઉત્તર આપ્યો કે પાતાના પતિને વશ કરવાના ચૂર્જુના ફારફેર થવાથી અળદ અની ગયા. આ કારણથી આ સ્ત્રી રૂદન કરે છે, વિદ્યાધરની સ્ત્રીએ પ્રશ્ન કર્યો કે એવા કાઈ ઉપાય છે કે અસલ સ્થિતિમાં પાછા આ માણસ આવી જાય ?

विद्याधरे ઉત્તર આપ્યા કે આ ઝાડ નીચે સંજીવની નામની ઐષધી છે જો તે તેના ખાવામાં આવે તો તરતજ અસલ સ્થિતિમાં આવી જાય. આ વાત નીચે રહેલી સ્ત્રી એ સાંભળી, પણ સંજીવની ઐષધી કઇ તે તે જાણતી ન હોવાથી ઝાડ નીચેની તમામ વનસ્પતિ તોડીને ખળદ ના મુખમાં આપી, અંદર પેલી સંજીવની ઐષધી પણ આવી જવાથી તરતજ તે પુરૂષ રૂપે બની ગયા. આ દેષ્ટાંત આપી આચાર્ય શ્રી કુમારપાળ રાજાને જણાવે છે કે રાજન્ હું તમાને કહીશ કે આ ધર્મ સત્ય છે અને આત્મકલ્યાણ

કરનાર છે. પણ તે વાત હમણા તમારા હુદયમાં ઉતરશે નહિં, હાલ તમા તમામ ધર્મનું સેવન કરા એમ કરતાં આ ધર્મોની અંદર સંજીવની ઔષધની માફક ઉત્તમ ધર્મ પ્રાપ્ત થઈ જશે. આ પ્રમાણે ગુરૂશ્રીએ મધ્યસ્થ ઉપ-દેશ આપી આખરે કુમારપાળ રાજાને સત્યધર્મની પ્રાપ્તિ કરાવી આપી, મહાન્ પુરૂષા દેશકાળ ક્ષેત્ર સભા વિગેરે તપાસીને જેવી રીતે સામાને લાભ થાય તે પ્રમાણે ઉપ-દેશ આપે છે. પ્રસંગવેં સર્જી. પ્રકૃત કહીએ છીએ. પ્રકૃત મિત્રાદિ ભેદથી જીદી જીદી ચાેગ દષ્ટિઓ આઠ છે. ાા૧૪ાા

अर्ड दिश्तं स्वर्प देशंतथी क्यांचे छे.

तुणगोमयकाष्ट्राविकणदीपप्रभोपमा ।।

रत्नतारार्कचंद्राभाः सद्दृह्हेहिरृष्ट्या ॥ १५ ॥

અર્થ. તૃણાદિ અગ્નિના કણની ઉપમાવાળી સદ્દષ્ટિ વાળા યાગિઓની દેષ્ટિ આઠ પ્રકારે છે. તૃણ, છાણ, અને કાષ્ટની અગ્નિના કણની ઉપમાવલી પહેલી મિત્રાદિ ત્રણ દેષ્ટિઓ છે. દીપ પ્રભાની ઉપમાવલી ચાથીદીપ્રાદેષ્ટ છે, રત્ન. તારા, સૂર્ય. અને ચંદ્ર કાંતિની ઉપમા વાલી સ્થિરાદિ ચાર દેષ્ટિઓ છે. ા૧પા

વિવેચન. અહીંચાલુ દેષ્ટિના બાધ તૃણાદિ અગ્નિના કણનાઉદાહરણથી સરખાપણું બતાવે છે. સામાન્ય પ્રકારે સદ્દેષ્ટિવાલા યાગિઓની દૃષ્ટિ–બાધ આઠ પ્રકારે છે. તથા વિધ પ્રકાશ માત્રની સાથે સરખાપણું લાવાનું છે. તે બતાવે છે. ૧ મિત્રા દૃષ્ટિની અંદર બાધ તૃણાગ્નિના કણ

જેવા છે. વાસ્તવિક પાતાના કાર્યને કરનાર થતા નથી. જરૂરીના વખત સુધી અલ્પશક્તિવાળા હાવાથી બાધ ટકી શકતા નથી. સુંદર સ્મૃતિના બીજ ભૂતસારા સંસ્કાર નહિ પડવાથી. આને લઈ દેવગુરૂ વંદન વિગેરેમાં વિકલતા આવે છે. ભાવથી વ'દનાદિ કાર્ય કરી શકતા નથી. ૨ તારાદષ્ટિમાં બાેધ છાણાની અગ્નિના કણ જેવા છે. પહેલા કરતાં જરા અધિક ખરા પણ ખરા અવસરે બાેધ ભુઝાઈ જાય છે. વાસ્તવિક રીતે વધારે વખત ટકી શકે એવા વીર્યના અહીં અભાવ છે. આને લઈ કાેઇ પૂજાદિ સારૂં કાર્ય કરવા તૈયાર થતાં પ્રથમની સ્મૃતિ સારી ન હાેવાથી તે કાર્ય કરી શકતાે નથી. ૩ ખલાદષ્ટિમાં કાષ્ટાસિના કણની જેવા બાેધ છે. આની અંદર પહેલા એ કરતાં જરા વધારે એાધ છે. પહેલા બેના બાધ આમાં આવે છે. આને લઇ આમાં વીર્યાકત જરા વધારે છે. સ્મૃતિ પણ આમાં જરા સારી હેાય છે. આને લઈ પ્રભુ પૂજાદિસારા કાર્યો કરવામાં પ્રીતિ થાય છે. અને પ્રયત્ન જરા-પણ કરે છે. ૪ દીપ્તા દક્ષિમાં બાેધ દીવાની પ્રભા જેવા છે. પહેલા કરતા ઘણા વધારે છે. કારણ કે આમાં પહે-લાના ત્રણ બાધ આવી જાય છે. આને લઈ આમાં વીય<sup>°</sup> શક્તિ વધારે હોય છે. તેમજ કાર્ય કરવાના ટાઈમે આમાં સ્મૃતિ ઘણી સારી હેાવાથી દ્રવ્યથી તથા ભાવથી દેવ પૂજા ગુરૂ ભક્તિ વિગેરે કાર્યો કરવામાં. તથા કર્મ'-અંધન વિગેરે કાર્યોમાં બીજાઓના કરતા આ દૃષ્ટિવાળાની પૃવૃત્તિ સમજણપૂર્વકની હેાવાથી જુદી પડે છે. અહીંજ પ્રથમ ગુણ સ્થાનકની ઉત્કૃષ્ટતા પ્રાપ્ત થાય છે. શાસ્ત્રકારા એ વક્તમિશ્યાત્વરૂપ ગુર્ણને આશ્રિવ્યવહાર રાશિવાળા જીવાને પ્રથમ મિશ્યાત્વ ગુણસ્થાનક કહેલ છે. તે સામાન્ય પ્રકારે જાણવું, બાકી વાસ્તવિક રીતે પ્રથમ ગુણસ્થાનક ઉત્કૃષ્ટ આ ચાેથી દૃષ્ટિમાં આવે ત્યારે પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રાવકના કુલમાં જન્મ થવાથી. કે સાધુનાે વેષ પહેરવાથી **ચા**થું પાંચમું કે છઠું ગુણ સ્થાનક આવી જતું નથી. આગળ ઉપર આ દર્ષ્ટિઓનું સ્વરૂપ જણાવવામાં આવશે ત્યારે આપણને ખબર પડશે કે કેટલી હદેજીવ આગલ વધે છે. ત્યારે તેને પ્રથમ ગુણુઠાણું મલે છે. ચાેથું ગુણુઠાણું અને <mark>પાંચમુ</mark>ં છઠું વિગેરે ગુણુઠાણા પ્રાપ્ત કરવા કેટલી હૃદ સુધી ગુણ પ્રાપ્ત કરવા પહે છે તે હવે અતાવવામાં આવશે. સ્થિરાદૃષ્ટિતા જેઓ રાગદ્રેષ રૂપી કર્મની ગાંઠને લેદે છે તેને હાેય છે અહીં સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. અહીં બાેધ રત્નની કાંતિ જેવા ચીરસ્થાઇ પરિણામે અપ્રતિપાતી. પ્રવર્ધ માન. વિનાશ રહિત બીજાને પરિતાપ કરનાર નહિ. સંતાષને આપનાર. પ્રાયે કરી ચિત્તની એકાગ્રતાને કરનાર રત્નની કાંતિ જેમ સ્થિર છે. હૃદયમાં થંગેલ આત્મજયાતિ પ્રકાશ રત્નની કાંતિ માફક. તે કદી જવાના નથી. સારા-કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ ઘણી પ્રીતિથી સમજણ પૂર્વંક કરે છે. અસત પ્રવૃત્તિ કરતા નથી.

ફ કાંતા દર્ષિમાં બાેધ તારાની કાંતિ જેવા છે રત્નની કાંતિના પ્રકાશ અમુક હદ સુધી હાેય છે. આકાશમાં રહેલા તારાઓના પ્રકાશ ઘણા દ્વર સુધિ જાય છે. સ્થિરા કરતા આ દર્ષિમાં બાેધ ઘણા સારા હાેય છે. સ્થિર અને શાંત પ્રવૃત્તિ હાેવાથી ધર્માનુષ્ટાનાેમાં અતિચાર પણ લગા-ડતાે નથી. શુદ્ધ ઉપયાગપૂર્વક પ્રમાદ રહિતપણે વસ્તુ લેવા મુકવામાં શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ પ્રધાન ગ'ભીર અને ઉદાર આશયવાલું અનુષ્ઠાન કરે છે. ૭ પ્રભા દર્ષ્ટિમાં સૂર્યના પ્રકાશ જેવા બાધ હાય છે. નિરંતર આત્મધ્યાનમાં લિન રહે છે. પ્રાયેકરિ આ દષ્ટીમાં સંકલ્પ વિકલ્પ–આડાઅવળા વિચારા હાતા નથી, પ્રથમ સારસુખ આત્મસ્વરૂપમાં પરમશાંતિ સુખના અનુભવ કરે છે. સમાધિના શાસ્ત્રાથી અન્ય શાસ્ત્રા હવે નકામા જણાય છે. સમાધિમાં લિન રહેવું એજ ધર્માતુષ્ઠાન છે, તેઓની સમીપમાં સ્વભાવિક વેરવાળા જીવાના વૈરા નાશ પામે છે, જીવા ઉપર મહાન અનુગ્રહને કરનારા હેાય છે. શિષ્યાે ઉપર ઉચિતતાને સાચવનારા હાય છે. જે ક્રિયા કરે છે તે અવંધ્ય ફુલ વાલી હોય છે. ૮ પરા દર્ષિમાં ચંદ્રમાની ચંદ્રિકા ના જેવા સૂક્ષ્મ બાધ હાય છે. નિરંતર આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરવારૂપ ધ્યાનમાં લિન રહે છે, તથા વિકલ્પ રાહત હાય છે આને લઈ પરમ સુખના અનુભવ કરે છે. વૃક્ષ ઉપર ચડેલાને ફરી ચડવા જરૂર રહેતી નથી, તે પ્રમાણે આ દરિમાં વર્તા જવને પ્રતિક્રમણાદિ અનુષ્ઠાના ની જરૂર રહેતી નથી. પરંતુ ભવ્યતાને અનુસારે પરાપકાર તથા પહેલાની માફક અવ'ધ્ય ક્રિયા હાેય છે, આ પ્રમાણે સામાન્ય રીતે સદૂદષ્ટિ આઠ પ્રકારે ખતાવી. અહીં વાદિ શ'કા કરે છે કે ગ્રંથિને ભેંદે ત્યારે સદ્દ દષ્ટિ–સમ્યક્દષ્ટ કહી શકાય. પણ ગ્રાંથિના ભેદતા મિત્રાદિ દષ્ટિમાં થતા નથી. દીપ્રાદૃષ્ટિના ઉત્તર કાલમાં સ્થિરાદિ ચાર દૃષ્ટિમાં થાય છે, તાે પછી સદ્દદષ્ટિ વાળા જીવાેનિ દષ્ટિ આઠ પ્રકારે છે તે કેવી રીતે સમજવું, અહીં શાસ્ત્રકાર ઉત્તર આપે છે કે મિત્રાદિ ચાર દષ્ટિ પણ સદ્ દષ્ટિ છે, કારણકે સ્થિરા દિ ચાર દર્ષ્ટિ પ્રાપ્ત કરવામાં આ ચાર મિત્રાદિ દર્ષ્ટિ છે તે અવ'ધ્ય કારણ છે. આ ચાર દર્ષિ હાય તાજ અવશ્યે કરી બીજી ચાર સ્થિરાદિ દેષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે, પ્રથમની ચાર દેષ્ટિ કારણ છે અને પાછળની ચાર દર્ષિ છે તે કાર્ય છે આથી આ પ્રથમની ચાર દર્ષિને સદ્ દબ્ટિકહે છે. આવતાને દષ્ટાંત આપી સમજાવે છે. વર્ષોલક-ચુનચુના-સારામાં સારી સાકર ઉત્પન્ન કરવી હાેય તાે પ્રથમ સેલડી, સેલડી રસ, ગાેળની રસી, અને ગાેળની જરૂર પહે છે. પ્રથમની ચાર દિષ્ટિ આ શેલડી વિગેરેના જેવી છે. આ શેલડીમાંથી પ્રથમ રસ નીકળે છે, તેમાંથી ગાળની રસી થાય છે. અને તે ગાળની રસીમાંથી ગાળ થાય છે. આ ગાળમાંથી ખાંડ થાય છે, ખાંડમાંથી સાકર થાય છે, અને સાકરમાંથી મત્સ્યાંડ થાય છે. અને મત્સ્યાંડમાંથી વર્ષોલક ઉત્તમ જાતીની સાકર ખને છે. આ જેવી રીતે શેલડીમાંથી ખને છે તેવી રીતે મિત્રાદિ ચાર દષ્ટિમાંથી આગળ વધાય છે, મિત્રાદિ ચાર દૃષ્ટિ શેલડીના રસાદિ જેવી છે અને આમાંથીજ સ્થિરાદિ ચાર દેષ્ટિરૂપ ઉત્તમ સાકર ખને છે. શેલડીજ સાકર-રૂપે બની જાય છે, તે પ્રમાણે પહેલાની ચાર દબ્ટિ રૂચ્ચાદિ વિષય વાલી છે. ધર્મના અનુષ્ઠાનામાં રૂચિ થવા રૂપ છે; અને તેમાંથીજ માેક્ષની અભિલાષા રૂપ માધુર્યતા ઉત્પ<mark>ન્ન થાય</mark> છે. મિત્રાદિ ચાર દેષ્ટિ શેલડીરૂપ છે આને લઇ યેાગ્ય જીવાેમાં સ<sup>.</sup>વેગ માધુર્યતા ઉત્પન્ન થાય છે પણ **ન**લાદિ- વ'શગાંઠ–ઘાંસ કે જે શેલડીના વાઢમાં ઉગે છે પણ તેમાં માધુર્યતાના ગંધ પણ આવતા નથી. આ નલ–ઘાંસ જેવા અભવિજીવાે છે, કે જેમાં કયારે પણ સંવેગ માધ્ય'તા આવવાની નથી, આ કહેવા ઉપરથી આત્મા પરિણામી છે, જુદા જુદા નિમિતાને પામી તેમાં ફૈરફાર થાય છે, મિથ્યાત્વ દશામાં માધુર્થતા વગરનાે આ જીવ પ્રથમ હતો. પણ પાછળથી સારા સારા સંયોગાે મળતા માધુર્યતારૂપ સમ્ચકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. પણ સાંખ્યદર્શનકાર આત્માને વ્યાપક, અપ્રચ્યુત, અનુત્પન્ન, સ્થિર, એક સ્વભાવ રૂપ માને છે આ સર્વવ્યાપક અને એક સ્વસ્પ આત્માની અંદર પરિણામિ ધર્મ-પલટન ધર્મ ન હાેવાથી, તેમજ ળાેધ દર્શનમાં આત્માને ક્ષણિક-એક ક્ષણ સ્થિતિ વાળા માનવાથી આ દુષ્ટિના ભેદા તેઓમાં ઘટી શકે નહિ. તે તે રૂપે પરિણમલુ તે તેઓના મતમાં ઘટી શકે નહિ. પરિશ્રમન ધર્મ નિત્યાનિત્ય આત્માને માનવામાં આવે તાજ ઘટે. પણ એકાંત નિત્ય અને એકાંત અનિત્ય આત્મામાં કદિ ઘટી શકે નહિ, આ દષ્ટિએા સર્વધોગિ દર્શ-**નો**ને સાધારણ છે. આ દબ્ટિ જેવા પ્રકારના જીવાને જેવી રીતે હાય તેવી રીતે અહીં ખતાવવામાં આવે છે. ા૧પાા

भित्राहि दृष्टि डे।ने डे।य छे ते જणावे छे यमादियागयुक्तानां खेदादिपरिहारतः॥ अद्वषादि गुणस्थानं क्रमेणेषा सतां मता॥१६॥

અર્થ. યમનિયમ વિગેરે યાેગના આઠ અંગાેથી યુક્ત આ દક્ષ્યિએ છે. તેમજ ખેદાદિ આઠ દાેષા જેઓમાં નથી. વળી અદ્વેષાદિ આઠ ગુણા જેઓમાં છે તે મહાનુભાવ મહાત્મા-ઓમાં અનુક્રમે આ આઠ દબ્ટિઓ હોય છે. ા૧૬ાા

विवेशन. આ ચાલુ પ્રકરણમાં યમ નિયમ વિગેરે યોગના અંગો હોાવાથી તેને યોગો કહે છે, શાસ્ત્રમાં કહેલ છે કે. " यम नियमासन प्राणायाम प्रत्याहार घारणा घ्यान समाधयोऽष्टावङगानि'' યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર ધારણા, ધ્યાન, અને સમાધિ આ યોગના આઠ અંગો કહેલ છે, આ યોગાંગો મિત્રાદિ દૃષ્ટિમાં અનુક્રમે એક એક હોય છે, જ્યાં મિત્રાદૃષ્ટિ છે ત્યાં યમ નામનું યોગાંગ હોય છે. તારાદૃષ્ટિમાં નિયમ નામનું યોગાંગ હોય છે પ્રમાણે સમજવું, વલી યમાદિ આઠ આઠ યોગાંગોના વિરાધ ખેદાદિ દોષા પણ આઠ છે. તે દૂર કરવા, તેજ કહે છે.

- ૧ ખેદ. સારા કામની પ્રવૃત્તિ કરતાં થાક લાગે તે ખેદ. આવા ખેદ જેને થાય છે, તેને પ્રભુધ્યાનમાં ચિત્તની એકાગ્રતા કદિ થતી નથી.
- 3 ક્ષેપ. સારિ ક્રિયા કરતાં વચે બીજી ક્રિયા તરફ ચિત્તનું જે જવું એકે બાબતમાં ચિત્તને સ્થિર કરવું નહિ– એકાગ્રતા કરવી નહિ તે ક્ષેપદેષ છે.
- ૪ ઉત્થાન. ચિત્તની શાંતિ ન હેાવાથી મનની એકાકાર વૃત્તિના અભાવ તે ઉત્થાન દેાષ.
- પ ભ્રમ. મનનું વિપરીતપણું, છીપમાં રૂપાનું જ્ઞાન, દેાર-ક

#### (38)

ડામાં સર્પાનું જ્ઞાન. આ કામ મેં કર્શું કે નહિ તેનું ભાન મલે નહિ.

- ક અન્યમુદ્દ. જે અવસરે જે ક્રિયા કરવાની હોય તેને છાડી બીજ ક્રિયા ઉપર રાગ થવા ચાલુ ક્રિયા ઉપર અનાદર કે અબહુમાન તે.
- ૭ રૂજ. સારા અનુષ્ટાનના સર્વધા ઉચ્છેદ કરવાે. તે લાભ આપનાર નથી. આવાે નિ'ણ્ય કરવાે અને બીજાને તેવાે ઉપદેશ આપવાે તે.
- ૮ આસંગ. સંસારિક ક્રિયામાંજ તત્પર રહે. ભવિષ્યના પરિણામ તરફ લક્ષ્ય આપે નહિ. પુદ્દગલિક વસ્તુમાં રક્ત હાવાથી. પુદ્દગલિક ફલની અપેક્ષા રાખ્યા વગર શાસ્ત્રમાં કહેલ મુજબ અનુષ્ટાના કરવા તે અસંગ ક્રિયા –અમૃત ક્રિયા છે તે આમાં હાતી નથી. માહેના નાશ થયા વગર આગલ પ્રગતિ થઇ શકતી નથી. એટલા માટે બુદ્ધિમાનાએ આઠ દાેષ યુક્ત અંતઃકરણના ત્યાગ પ્રયત્નથી કરવા, આઠ દાેષના પરિહારથી અનુક્રમે આ આઠ દિપ્ટિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. એક એક દાેષ દરેક દિપ્ટમાં દ્વર થાય છે, અને અદ્યેષાદિ આઠ ગુણા દરેક દિષ્ટમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

### આઠગુણા બતાવે છે.

૧ અદ્વેષ. અત્યાર સુધી આ જીવ પુદ્દગલ દશામાં રાચતા હતા અને જીવાદિ તત્વા તરફ તથા મુક્તિ તરફ દ્રેષભાવ હતા. પરંતુ જ્યારે આ દબ્ટિ પ્રાપ્ત

#### ( 34 )

- થાય છે. ત્યારે દ્રેષ ઘણા મંદ પડી જાય છે. કરૂણા અંશ વધે છે, અને શુભમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે.
- ર જજ્ઞાસા. આ ગુણુ બીજ દેષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે, આ ગુણુથી તેને તત્ત્વજ્ઞાન કરવાની અભિલાષા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમજ તત્વેબાધ પ્રાપ્ત કરવાની પ્રબલ જજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થાય છે.
- 3 શુશ્રૂષા. આ ગુણ ત્રીજી દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અહિં રહેલા જીવને તત્વશ્રવણ કરવાની ઇચ્છા થાય છે.
- ૪ શ્રવણ, આ ગુણુ ચાેથી દિષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અત્યા-રસુધિતા સુશ્રૂષા હતી પણ હવે તત્વશ્રવણ કરે છે. આથી બાેધ વધારે સ્પષ્ટ-વ્યક્ત થાય છે, અને ધર્મ ઉપર પ્રીતિ વધે છે.
- પ બાેધ. આ ગુણ પાંચમી દિષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે. આ ચાર દિષ્ટિમાં જે બાેધ હતા તે કરતાં અહિં બહુ સ્થિર બાેધ થાય છે. શંકા જે કાંઈ થતી હતી તે અહિં વિરમી જાય છે, અને સૂક્ષ્મ પ્રકારના બાેધ થાય છે.
- ક મીમાંસા. આ ગુણ છઠ્ઠી દષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે, તત્વ સંબંધી બહુ વિચાર શ્રેણી પ્રાપ્ત થાય છે, તત્વશ્રવણના અંગે થએલ સ્થિરતા ગુણ સાથે જ્યારે શુભ વિચારની શ્રેણી ચાલવા માંડે છે ત્યારે પ્રગતિમાં એકદમ બહુ સારી રીતે વધારા થાય છે.
- ૭ પરિશુદ્ધપ્રતિપત્તિ. આ ગુણ સાતમી દેષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે, અહિ તત્વની આદરણા બહુ સૂક્ષ્મ રીતે થાય

#### (35)

છે, અગાઉ જે વિચારણા થઇ હતી તે આ દબ્ટિમાં આદરણા રૂપે વૃદ્ધિ પામે છે.

ત્રવૃત્તિ. આ ગુણું આઢમી દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અહિં તત્વ બાેધના અંગે પ્રવૃત્તિ ગુણુ પ્રાપ્ત થાય છે. તેને લઇ આત્મગુણમાં સંપૂર્ણ રીતે પ્રવર્તન થાય છે. અગાઉની દૃષ્ટિમાં જે પ્રતિપત્તિ તત્વ બાેધને અંગે થઇ હતી તે અહિં પ્રવૃત્તિમાં પરિપૂર્ણતા પામે છે.

> આ પ્રમાણે અનુક મે આ સદ્દૃષ્ટિએ મુનિએ લગવત્ પતંજલી, ભદંત, ભાસ્કર, બંધુદૃત, ભગવદંત. વિગેરે યાગિઓની જાણવી. આ દૃષ્ટિએાનું સ્વરૂપ અનુક્રમે દરેકનું બતાવવામાં આવશે. ા૧૬ા

### ્રદષ્ટિ શખ્દનાે અર્થ<sup>ે</sup> કહે છે.

## सच्छ्रद्धा संगतोबोधो दृष्टिरित्यभिधीयते ॥ असत्प्रदृत्ति व्याघातात् सत्प्रदृत्ति पदावहः ॥१७॥

અર્થ. સત્ સમીચીન શ્રદ્ધા યુક્ત જે બાેધ તેને દબ્ટિ કહે છે આ દબ્ટિ શાસ્ત્રવિરૂધ પ્રવૃત્તિને દ્ભર કરી શાસ્ત્ર અવિરૂધ પ્રવૃત્તિ કરાવી સમ્યકત્વને મેલવી આપે છે. ાા૧ળા

વિવેચન. પાતાના અભિપ્રાય ઉપર ધર્મ તત્વના નિર્ણય કરવા આ જેમ બીન ઉપયાગી છે, તેમજ અંધ શ્રદ્ધા રાખવી તે પણ બીન ઉપયાગી છે, પરંતુ સત્ શ્રદ્ધા શાસ્ત્ર અવિરૂધ શ્રદ્ધાયુક્ત સુંદર જે બાધ-વિચારપૂર્વક શ્રદ્ધા-યા નિર્ણય કરવા અને સત્ય સ્વરૂપનું જ્ઞાન કરવું

એને દૃષ્ટિ કહે છે. આ દૃષ્ટિથી હલકી પ્રવૃત્તિ અટકી પડે છે; અને શુભ પ્રવૃત્તિ તરફ ગમન થાય છે. જેમ જેમ દૃષ્ટિ ઉચ્ચ થતી જાય છે, તેમ તેમ ઉન્નતિ ક્રમમાં આગળ વધતો જાય છે, અહિં શાસ્ત્ર વિરૂધ પ્રવૃત્તિએ ળેધ પડી જાય છે. અને શાસ્ત્ર કૃષ્ટિત પ્રવૃત્તિ કરવાથી અવેદ્ય સંવેદ્યપદ— મિથ્યાત્વના ત્યાગથી વેદ્યસં વેદ્યપદ—સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. વેદ્યસં વેદ્યપદરૂપ સ્થિરાદૃષ્ટિ હોવાથી સમ્યકત્વની ખરી પ્રાપ્તિ સ્થિરાદૃષ્ટિમાંજ થાય છે, તો પણ સામાન્ય પ્રકારે શરૂઆત આ દૃષ્ટિથીજ થાય છે. અથવા સત્ પ્રવૃત્તિપદ— પરમાર્થથી શૈલીશી પદ ચઉદમાં ગુણુઠાણાવતિ. તેને મેળવી આપે છે. સારાંશ એ છે કે આ દૃષ્ટિથીજ આગળ વધવાની શરૂઆત થાય છે. અને પરંપરાએ ચઉદમાં ગુણુઠાણાને મેળવી દૃષ્ટ પરમપદ—માક્ષને મેળવી આપવામાં જરા પણ વાંધો આવતો નથી. ॥૧૭॥

दृष्टि साभान्य अकारे आढे छे ते क्रेड छे. इयं च डावरणापाय भेदादृष्टविधा स्मृता ॥ सामान्येन विशेषास्तु भूयांसः सुक्ष्मभेदतः ॥१८॥

અર્થ. ઉપર જણાવેલ સ્વરૂપવાલી દેષ્ટિ આવરણના આલ્યા જવાથી સામાન્ય પ્રકારે આઠ લેદો પડે છે. પણ વિશેષ પ્રકારે સૂક્ષ્મ દેષ્ટિથી વિચાર કરતાં ઘણા લેદો પડે છે. ાા૧૮ાા

વિવેશન. આત્મ ઉપરતું આવરણ જેમ જેમ ઓછું થતું જાય છે. તેમ તેમ આત્માની જાગૃતિ વધતિ જાય છે. અને જેમ જેમ જાગૃતિ વધે છે, તેમ તેમ દેષ્ટિના અનેક ભેદા પડે છે. પરંતુ પૂર્વાચાર્યાએ પરિસ્થૂરનીતિથીજ મુખ્યત્વેન આઠ ભેદા પાડ્યા છે, સૂક્ષ્મભેદા તરફ લક્ષ્ય આપેલ નથી, પણ વિશેષથી વિચાર કરવામાં આવે તા સત્દૃષ્ટિના ઘણા ભેદા પડે છે, સૂક્ષ્મભેદથી અનંતા ભેદા દર્શનાના પડે છે પરસ્પર ષટ્સ્થાન પડતા હાવાથી, દર્શનાના જેટલા ભેદા છે તેટલી દૃષ્ટિઓ છે. પણ આપણે અહિં સામાન્યથી આઠ ભેદા દૃષ્ટિના ખતાવેલ છે. ા૧૮ા દૃષ્ટિના પ્રતિપાત અપ્રતિપાતાશ્રિત ભેદા કહે છે.

### प्रतिपातयुताश्चा ऽाद्या श्वतस्त्रोनोतरास्तथाः ॥ सापाया अपि चैतास्त त्प्रतिपातेन नेतराः ॥१९॥

અર્થ. પ્રથમની મિત્રાદિ ચાર દર્ષિઓ પડવાના સ્વ-ભાવ વાલી છે–આવીને પાછી ચાલી જાય છે. પણ ઉત્તરા– સ્થિરાદિ ચાર દર્ષિઓ પડવાના સ્વભાવ વાલી નથી–આવીને પાછી ચાલી જતી નથી. તેમજ પ્રથમની ચાર દર્ષિ દુર્ગ-તિને આપનારી છે પણ સ્થિરાદિ ચાર દર્ષિઓ દુર્ગતિને આપતી નથી. ા૧૯ાા

વિવેચન. કર્મની વિચિત્રતાને લઇ મિત્રા, તારા, ખલા, અને દિપ્રા આ દૃષ્ટિઓ આવીને પાછી ચાલી જાય છે. પરંતુ સ્થિરા. કાંતા, પ્રભા, અને પરા આ ચાર દૃષ્ટિઓ પતન સ્વભાવ વાલી નથી—આવીને ચાલી જતી નથી, વલી મિત્રાદિ ચાર દૃષ્ટિઓ પતન સ્વભાવ વાલી હાેવાથી દૂર્ગતિ-નરકાદિ ગતિને આપે છે, પણ આ ચાર દૃષ્ટિવમીનાખેલ ન હાેય તાે સદ્દ્રાતિ આપે છે. પણ વમીનાખેલ હાેય તાેજ નરકાદિ ગતિ આપે છે, તેમજ સ્થિરાદિ ચારદષ્ટિ સદ્ગતિ દેવલાક તથા માક્ષગતિને આપે છે, દૂરગતિને દેતી નથી. અહિં વાદિ શંકા કરેછે કે. સ્થિરાદિ દર્ષ્ટિ દ્વર્ગતિને આપતી નથી તે৷ પછી શ્રેણિકરાજા, કૃષ્ણ વાસુદેવ વિગેરે સ્થિરાદિ દેષ્ટિવાળા–ક્ષાચિક સમ્યકત્વવાળા છતાં શામાટે નરકગતિમાં ગયા ? સ્થિરાદિ ચાર દર્ષિને અપ્રતિ-પાત સ્વભાવ વાલી તથા સદ્ગતિ દેનાર ગણી છે, ઉત્તર. સ્થિરાદૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થયા પહેલા જે નરક ગતિ યાગ્ય આયુષ્ય કર્માનિકાચિત કરી લીધેલ હેાવાથી નરકમાં જવું થયેલ છે, પણ પ્રથમ નરકના આસુષ્યનાે ત્રીજે ભાગે ખધ પહેલ ન હાત તા સ્વર્ગમાં જાત. કારણ કે સમ્યકત્વ વાલા જીવ વિમાનીક દેવ સિવાય ખીજું આયુષ્ય બાંધતા નથી, અથવા આ વાત પ્રાયીક જાણવી, સંભવને આશ્રિકાઈ જગ્યાએ સાપાયવાલી પણ જાણવી. સૂત્રાપાયાવૃત્તિ વાળા હાય છે, એને લઈ આ પ્રમાણે જણાવેલ છે અથવા દુષ્ટિનું પતન ન થવાથી નરકગતિ ક્ષેત્રજન્ય અપાય છતાં જ્ઞાનદૃષ્ટિ જાગત હાવાથી કરેલ કર્મના આ બદલા છે આમ જાણતા હાવાથી કષ્ટ છતાં સમભાવે વેદવાથી તે કષ્ટજ નથી આતા દેણું ચુકવી દેવાનું છે. આથી આનંદ થાય છે, વજના ચાેખાને પકાવવાથી કાંઇક તાપ લાગે તાેપણ તેમાં વિકાર થતાે નથી, તે પ્રમાણે શરીરને જરા દુઃખ થાય તાેપણ આત્માના આશય-પરિણામ સારા હાેવાથી વિકાર રૂપ ક્રિયા ઉત્પન્ન થતી ન હેાવાથી આ પ્રમાણે જણાવેલ છે. બાકી ચાેગાચાર્યા કહે તેજ પ્રમાણ છે, આ કારણથી કહેલ છે કે પ્રથમની ચાર દૃષ્ટિઓ પ્રતિપાત

સ્વભાવ વાલી છે. પણ ઇતરા–સ્થિરાદિકષ્ટિ પ્રતિપાત સ્વભાવ વાલી નથી તેમજ અપાયવાલી પણ નથી. ાા૧લા

### प्रयाणभंगा ऽभावेन निश्चि स्वापसमः पुनः ॥ विधातो दिव्यभवत श्वरणस्योपजायते॥२०॥

અર્થ. મિત્રાદિષ્ટિ પ્રાપ્ત થતા માેક્ષ તરફનું પ્રયાણ-ગમન શરૂ થાય છે, પ્રયાણમાં ભંગ પડતા નથી, માત્ર રાત્રિમાં નિદ્રા લેવારૂપ વિસામા દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થવાથી લેવા પડે છે. આજ ચારિત્રના વિઘાતમાં કારણ છે, દેવલાકમાંથી પાછા ફરતા મનુષ્ય જન્મ પામી ચારિત્ર અંગિકાર કરી પાછા માેક્ષ તરફના પ્રયાણ શરૂ થાય છે. ાારળા

विवेशन. એક मुसाइर डनील हेश लवा निडल्थे। छे, निरंतर प्रथाण तो शाइ छे, पण रात्र आवे त्यारे निद्रा क्षेवाइप विसामा क्षेवा पडे छे, रात्रि पूर्ण थतां पाछे। प्रथाण शाइ थाय छे अने छष्ट स्थाने पांचे छे. तेवी रीते मेाझ इपी नगर लवा माटे आ मित्राहि दिष्टवाणा अव प्रथाण शाइ डरे छे. आगण अताववामां आवता मेाझने कोडी हेनारा येगाना शीको—गुणेतुं रात अने हिवस सेवन डरवा इप प्रथाण शाइ रहेता विसामाइप हेवक्षेडमां इत्यान थे. आगल वधवामां आल प्रतिअधि छे. रात्रे निद्रा क्षेवा इप. पण पाछा हेवक्षेडमांथी नीडणी मनुष्य अंदगी पाभी यारित्र अंगिडार डरी आगण प्रथाण शाइ डरे छे, लेम निद्रा याबी लवाथी पाछं प्रयाण शाइ थता डनेल हेश ते मुसाइर पांची काय छे, तेनी माइड आ मित्राहि दिण्टवाणा अवारमा मेाझ तरइ प्रथाण शाइ

કરતા કદાચ વચમાં વિસામારૂપ એક બે ભવા દેવલાકના કરવા પહે છે, આ દેવલાકના ભવા કરવા તે ચારિત્ર ઉદય આવવામાં પ્રતિઅધક હાવાથી એટલા ટાઇમ વિસામા ખાઇને પાછા મનુષ્ય જીંદગીમાં આવી ચારિત્ર અંગિકાર કરી પાતાના પ્રવાસ માેક્ષ તરફ શરૂ કરે છે, અને આખરે આઠમી પરાદેષ્ટિ પ્રાપ્ત કરી પરમપદ—માેક્ષરૂપી નગર મેળવી પરમશાંતિ સુખ પામે છે. ાારળા

## દપ્ટિનું સ્વરૂપ તથા યાેગાંગાની યાેજના ખતાવે છે.

## मित्रायां दर्शनं मंदं यम इच्छादिकस्तथा ॥ अखेदो देवकार्यादा बहेषश्रापरत्र तु ॥२१॥

અર્થ. મિત્રાદિષ્ટમાં તૃણાગ્નિ કણના પ્રકાશ જેવા મંદ બાેધ હાેય છે. આ દિષ્ટમાં આઠ યાેગાંગા પૈકી પ્રથમ યમ નામનું યાેગાંગ તથા ઇચ્છાદિ ચાર બીજા યમાે હાેય છે, આઠ દાેષા પૈકી અહિં પ્રથમ ખેદ નામના દાેષ ચાલ્યાે જાય છે, આથી દેવગુરૂના કાર્યમાં સતત પ્રવૃત્તિ આનંદથી કરે છે, તેમજ આઠ ગુણા પૈકી અહિં અદ્ભેષ નામનાે ગુણ પ્રાપ્ત થવાથી કાેઇના ઉપર દ્રેષ કરતાે નથી. ાાર ગા

વિવેચન. મિત્રાદિ આઠ દિષ્ટમાં અનુક્રમે યાેગના આઠ અંગા યમ નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન, અને સમાધિ ક્રમથી પ્રાપ્ત થાય છે, પ્રથમ મિત્રાદિષ્ટમાં યમ–અહિંસાદિ, તથા ઇચ્છાદિ ચાર યમાે હાેય છે, ખેદાદિ આઠ દાેષા પૈકી અહિં ખેદ દાેષ ચાલ્યાે જાય છે, તેમજ અદેષાદિ આઠ ગુણા પૈકી અહિં અદેષ નામના

ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે, આ પ્રમાણે દરેક દબ્ટિમાં જાણવું. મિત્રાદેષ્ટિમાં તૃણાગ્નિકણુના પ્રકાશ જેવા બાેધમંદ હાેય છે. અહિંસાદિ પ્રવૃત્તિમાં કે દેવગુરૂની લક્તિ પૂજા સેવામાં ખરે અવસરે સ્મૃતિ રહે નહિ, કાંતા ભુલી જાય અગર ટાઈમસર ન કરે, અહિં યમ નામનું ચાેગાંગ હાય છે, તેમાં દેશ થકી અહિંસા તથા સત્ય આ બે ચમાે અમલમાં મુકે છે – વતા પાળે છે અને બીજા ત્રણ અચાર્ય. પ્રદ્માચર્ય. તથા અકિંચન પણાને અમલમાં મુકવાની ઇચ્છા વાલા હોય છે, તથા ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ, સ્થૈર્ય, અને સિદ્ધિ આ ચાર યમા છે. આનું સ્વરૂપ આગળ આવશે. આ ચારયમાે પૈકી બે યમાં અમલમાં મુકે છે અને બે યમાને અમલમાં મુકવાની ભાવના વાળા હાય છે, "अखेदा" આ દૃષ્ટિમાં રહેલ જીવને દેવગુરૂ વિગેરેના શુભકાર્યો કરવામાં જરા પણ કંટાળા આવતા નથી. તેમજ કદી થાકી પણ જતા નથી. પણ દેવગુરૂના કાર્ય કરવામાં આનંદ માને છે, જેમ ભવાભિનંદિ જીવ ભવમાં આનંદ માનનારા. પાંચે ઇંદ્રિયાના સુખમાં મગ્ન રહેનારાે. ભાેગ સુખથી થતા શરીરના પાયમાલી તથા મગજની હાણી વિગેરે માટા દાષા નજરે : જોતાં છતાં પણ જેમ તે ભાગ કાર્યથી પાછા હઠતા નથી. તે પ્રમાણે આ દેવગુરૂના કાર્ય કરવામાં પાછેા હઠતાે નથી. ''अद्वेष'' અમત્સર. દેવગુરૂને પૂજ્ય માને છે. એટલે તેના ઉપર અદ્વેષ હાય તેમાં નવાઇ નથી પણ તે સિવાય ના ખીજા કાેઇ ઉપર દેષ ભાવ કરતાે નથી, કાંઈક તત્વજ્ઞાન થએલ હાવાથી આત્મામાં ઇષ્યોરૂપી વીર્ય બીજ રહેલ છે. તેા

પણ તેનાથી કમે રૂપી ભાવઅં કુરાની ઉત્પત્તિ થતી નથી. કારણ કે આ દેષ્ટિવાળાના આશય તાત્વીક અનુષ્ઠાનાના અંગે કમેને આશ્રિરહેલ છે, તેમજ અન્યના કાર્યમાં ચિંતા રાખતા નથી; ક્દાચ ચિંતા રાખે તા પણ તેનામાં કરૂણાના અંશ હાવાથીજ રાખે છે. ાારવા

### આ દષ્ટિમાં રહેલાે યાગિ જે મેળવે છે તે કહે છે.

करोति योगबीजाना ग्रुपादानमिहस्थितः ॥ अवन्ध्य मोक्षहेतुना मितियोगविदो विदुः ॥२२॥

અર્થ. આ મિત્રાદેષ્ટિમાં રહેલાે મૈત્રાયાગિ માેક્ષરૂપી ક્લ આપવામાં અવ'ધ્ય કારણુ એવા યાેગના બીજોને એકઠા કરે છે. એ પ્રમાણે યાેગના જાણકારા યાેગાચાર્યા કહે છે.ાારરાાા

વિવેશન. આ જવના ઉદયકાલ આ દૃષ્ટિથી શરૂ થાય છે, અત્યાર સુધિતા ઓઘદષ્ટિથી.—વગર સમજ હાથી ગાડ- રીયા પ્રવાહની માફક અનેક ધર્માનુષ્ઠાના કર્યા. છતાં ઉદયકાલ શરૂ થયા ન હતા, પણ આ દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં ઉદયકાલની શરૂચાત માેક્ષ તરફના પ્રયાણની શરૂ થાય છે, આ દૃષ્ટિવાલા જીવ આગળ કહેવામાં આવતાં એવા માેક્ષરૂપી ફલ આપવામાં અવ'ધ્ય કારણ એવા યાગના બીજોને એકઠા કરે છે, જે બીજોથી અવશ્ય માેક્ષરૂપીફળ મળે તેના અહિં સંગ્રહ કરે છે, આ પ્રમાણે યાગના જાણ-નારા એવા વિશિષ્ઠ યાંગિઓ—યાગાચાર્યા જણાવે છે. ારસા

#### (88)

### હવે ચાેગના બીજો જણાવે છે.

## जिनेषु कुशलं चित्तं तन्नमस्कार एव च ।। प्रणामादि च संशुद्धं योगबीजमनुत्तमम् ॥२३॥

અર્થ. જીનેશ્વર પ્રભુ ઉપર સુંદર પ્રીત્તિવાળુ મન– અંતઃકરણ કરતું. તથા તેમને નમસ્કાર કરવાે. તથા પંચાંગ પ્રણામ શુદ્ધ રીતે–પ્રીતિ પૂર્વંક કરવા. તે ઉત્તમાત્તમ યાગના બીએ છે. ારગા

विवेशन. जगतमां सारसूत वस्तु हेव, गुइ, अने ધર્મ આ ત્રણ પરમતત્વો છે, આ ત્રણ તત્વોને સમ્યક્ પ્રકારે જાણવા, તેમના પ્રતે ખહુ માન કરતું, એજ આપણા ઉદ્દયનું પ્રથમ પગથીયું છે. આ ત્રણ તત્ત્વાે પૈકી પ્રથમ हेवतत्त्व भाटे कणावे छे हे केनामां रागद्वेष न हाय ते જીન કહેવાય, રાજવૈભવ અને સંસારીક સુખના અનુભવ કરનારાએ ને દેવ તરીકે વંદન પૂજન થઈ શકેજ નહિ. રાગદ્દેષ ગયા ન હાેય ત્યાંસુધિ તેઓમાં અને આપણામાં શા ફેર છે કે તેઓને વંદન પૂજન કરીએ ? રાગદ્રેષને જીત-નાર ગમે તે હાેય તેઓ છન કહેવાય છે. પછી તેને ગમે તે નામથી બાલાવા તેની અડચણ નથી. રાગથી રંગાએલા એક બીજાને અનુગ્રહ કરનારા, દ્રેષથી એક ખીજાઓનું નિકંદન કરનારા દેવ ન હાઈ શકે. રાગદ્દેષ જીતનારા તેજ પ્રભુ જીન વાસ્તવિક છે. તેઓના પ્રતે શુદ્ધ અ'તઃકરણ પ્રીતિથી કરવું. હૃદયમાં બહુ માનની લાગણી રાખવી, આથી મનાયાગની એકાગ્રતા જણાવી, તથા અંતઃ-

#### (84)

કરણપૂર્વક તેઓના પ્રતે ખહુ માનથી–આદરસત્કારથી વચન દ્રારા નમસ્કાર કરવાે.માેઢેથી બાેલલું નમાે જીણાહું,આથી વચન યાેગની એકાગ્રતા જણાવી, તેમજ તેઓને પંચાંગ પ્રણામ બહુ માનથી કરવા. બે હાથ બે પગ અને એક મસ્તક આ પાંચ અંગા જમીન સાથે અંડે તેને પંચાંગ પ્રણામ કહે છે, આ પ્રમાણે શુદ્ધ રીતે મન, વચન, અને કાયાથી વંદન નમન કરવું, આદિશબ્દથી પ્રદક્ષિણા કરવી, તે માેક્ષને મેળવી આપનારા ચાેેગના પરમ બીજો છે. '' संशुद्धं '' આ કહેવાથી હૃદયની લાગણી વગર અત્યાર સુધિમાં યથા પ્રવૃત્તિ કરણથી-એાઘ સંજ્ઞાથી જેજે વંદન નમસ્કાર થયા તે તે ચાેગના બીજાે તરીકે બન્યા નથી, વસ્તુતત્વને સમજી હુદયની લાગણીથી ખહુ માનપૂર્વક જેજે કિયા થાય તે ખધા ચાેગના ખીજો તરીકે ગણાય છે, આ ત્રણે મન, વચન અને કાયાદ્વારા થતા નમસ્કારા પ્રત્યેક તથા સમસ્ત યાેગના બીજો છે–માેક્ષને જોડીદેનારા ધમ'ના અનુષ્ઠાનાે. છે. આના કરતાં બીજા ઉત્તમ બીજો નથી, આજ માેક્ષના ઉત્તમાત્તમ સર્વ પ્રધાન ખીજો છે, આને પ્રધાન ગણવાનું કારણ એજ છે કે આમાં જીનેશ્વર પ્રભુ વિષય પ્રધાન છે, તેને લઈ આ બીજો ઉત્તમ ગણાય છે. ાારગાા

आ थीले प्राप्त थवानी डाक्ष कछावे छे. चरमे पुद्गलावर्चे तथाभन्यत्वपाकतः ॥ संशुद्धमेतिन्नयमा न्नान्यदापीति तद्विदः॥२४॥

અર્થ. ચરમપુદ્ગલ પરાવર્તાનકાલ પ્રાપ્ત થયેછતે તેમજ તથાભવ્યત્વતાના પરિપાક થયેછતેજ. આ શુદ્ધમાન ચાગના બીજો નિયમે કરી પ્રાપ્ત થાય છે. તે સિવાય બીજા કાલમાં આ બીજો પ્રાપ્ત થતા નથી એમ ચાગના જાણકારા જણાવે છે. ાારરાા

**વિવેચન**. સત્ય વસ્તુના છાેધ સિવાય આ જીવ ચાર ગતિ રૂપ સંસારમાં અનંતા પુદ્દગલ પરાવર્તન કાલ ભમ્યાે છે, છતાં હજુ સુધિ સત્યેબાધ થયાે નથી. સત્ય એાધ થવાની લાયકાત પણ પ્રાપ્ત થઇ નથી, આ લાય-કાત ચરમપુદ્ગલ પરાવર્તન જેટલાે કાલ માેક્ષ જવાને માટે જ્યારે બાકી રહે છે ત્યારે આ જીવને કાંઇક સત્ય વસ્તુ જાણવાની ઇચ્છા થાય છે, અને ક્રમે કરી માર્ગાનુ-સારીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. પુદ્દુગલ પરાવર્તનનું સ્વરૂપ અન્ય ગ્રંથથી જાણી લેવું**.** આ પુદુગલ પરાવર્તાના આ અનાદિ અન તસ સારમાં પરિભ્રમણ કરતાં આ જીવને તથાભવ્ય ત્વતાના પરિપાકથી તથા અકામ નિજ રાથી ઘણા કર્મોને ખપાવી આગળ આવતા જીવાને પુદ્દગક્ષપરાવર્તના કાઇને અધિક, કાેઇને એાછા અને કાેઇને ચરમપુદ્ગલ-એટલે છેલું હાય છે, આ ચરમપુદ્દગલપરાવતનનું થવું તેમાં પણ તથાભવ્યત્વતાના પરિપાકજ કારણ છે. સારાંશ એ છે કે જીવને આગલ વધવાની યાગ્યતા જ્યારે પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યારે તે યાગ્યતાને લઈ આ જીવમાં મિથ્યાત્વના કડવા રસ અનાદિકાલના પડયા હતા તે દૂર થાય છે, અને જરામધુરરસ તેમાં દાખલ થાય છે. આ રસ જ્યારે જીવમાં દાખલ થાય છે ત્યારે આ જીવને જીનેશ્વર પ્રભુ પ્રતે હૃદયની શુદ્ધ લાગણી-સુંદર અંતઃકરણ પ્રાપ્ત થાય

છે, તેમજ અહુમાન, આદર-સત્કાર, સન્માન, પૂર્વંક તેઓશ્રીને નમસ્કાર કરવારૂપ વચનથી સ્તુતિ કરે છે, તથા
શુદ્ધ અંતઃકરણથી પંચાંગ પ્રણામ કાયાથી કરે છે, તથા
ભવ્યત્વતા તથા કર્મના પરિપાકથી નિયમે કરી આ યાેગના
બીજો પ્રાપ્ત થાય છે, ચરમાવર્તા કાલના પહેલાના કાલમાં
શુદ્ધ અંતઃકરણ, નમસ્કાર, તથા પ્રણામ વિગેરે શુદ્ધ હોતા નથી, ઓઘદિષ્ટથી કરાતાં ધર્મના અનુષ્ઠાના સમજણ્પૂર્વંકના હોતા નથી, કારણકે આ બીજો પ્રાપ્ત કરવાની યાેગ્યતાના કાલ હજ પરિપક્વ થયાે નથી, હૃદયની
કિલષ્ટતા હજ ગઇ નથી, અને વિશુદ્ધ આશય પણ થયાે
નથી, પરંતુ ચરમાવર્તાકાલ પ્રાપ્ત થતાં હૃદયની ક્લિષ્ટતા
ચાલી જાય છે, અને વિશુદ્ધ આશય થાય છે, આ પ્રમાણે
યાેગના જાણકારા કહે છે. ાારજાા

### યાેગના બીજો પ્રાપ્ત થવાનાે કાલકહી બીજાેની શુદ્ધિ કહે છે

### उपादेयिधयात्यंतं संज्ञाविष्कम्भणान्वितम् ॥ फलाभिसंधिरहितं संशुद्धं होतदीदशम् ॥२५॥

અર્થ. યાેગના બીજો ખરેખરા શુદ્ધ ત્યારેજ થાય છે કે તેના પ્રતે અત્યંત ઉપાદેયબુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય. જગતમાં સારભૂત અંગિકાર કરવા લાયક આજ વસ્તુ છે, પણ આહારાદિ દશ પ્રકારની જે સંજ્ઞાએા છે તે ઉપાદેય નથી. આગળ વધતા પ્રાણિને તે સંજ્ઞાએા અટકાવનાર છે. તથા આ લાેકના તથા પરલાેકના પુદ્દગલીક સુખાેર્પી

ક્લની વિચારણા પણ જેઓમાં ન હાય તેજ યાેગના શુદ્ધ બીજો કહેવાય છે. ાારપાા

**વિવેચન**. અનાદિ કાલની મલીન વાસનાને **લ**ઈ આ જીવ પુદુગલીક વસ્તુ તરફ એટલાે બધા ટેવાઇ ગયાે છે કે તે વસ્તુનેજ ઉપાદેય તરીકે ગણે છે. અને તેજ વસ્તુ મેળવવાને રાત દિવસ પ્રવૃત્તિ કર્યા કરે છે, પણ જયારે આ જીવને તથાભવિતવ્યતાના પરિપાકથી, તથા કર્મના ક્ષયાે-પશમથી કંઇક સત્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે પુદુગલીક સર્વ વસ્તુના ત્યાગ કરી અત્યાંત ઉપાદેય ખુદ્ધિ યાેગના ખીજો તરક થાય છે. ક્ષયાપશમની વિચિત્રતાને લઇ ઉત્પન્ન થતી આહારાદિ સંજ્ઞાના ઉદય. તેના પ્રતે અત્યંત આશક્તિ. તેના આ યાેગળીજોમાં અભાવ થાય છે, ઉપાદેય તરીકે આ નથી પણ ચાેગના બીજાે છે તેમ સમજાય છે, આ સંજ્ઞાએા શાસ્ત્રમાં દશ પ્રકારે કહેલ છે, ગૈાતમસ્વામી પ્રશ્ન કરે છે કે હે ભગભવન સંત્રાએ। કેટલી કહેલ છે, ગાતમ, સંત્રાએ। દશ પ્રકારે કહેલ છે, આહારસંજ્ઞા ૧ ભયસંજ્ઞા ૨ મૈથુન-સંજ્ઞા ૩ પરિગ્રહસંજ્ઞા ૪ કેાધસંજ્ઞા ૫ માનસંજ્ઞા ૬ માયા-સંગ્રા ૭ લાભસંગ્રા ૮ એાઘસંગ્રા ૧૦ લાકસંગ્રા અનાદિ-કાલની આ સંજ્ઞાઓ દરેક જીવોને હોય છે, કાઈ જીવ એવા નહિ હશે કે જેને આહારાદિસંજ્ઞાઓ નહિ હશે એવા એક પણ જીવ નથી. અનાદિકાલના અભ્યાસને લઇ આજવને આહાર લેવાની ઇચ્છા થાય છે. વિરાધીઓ તરકથી ભય પામે છે. વિષયની ઇચ્છા રહે છે. પૈસા તરફ મમત્વવૃત્તિ દરેક જીવને હાેય છે, ક્રોધ, માન, માયા,

અને લાેલ, દરેક જીવને સ્પષ્ટ અને અસ્પષ્ટ તરીકે રહેલ છે, વેલડીનું ઝાડ કે ઘર ઉપર ચડવું થાય છે તે એાઘસ જ્ઞા છે. આસંગ્રા મુખ્યત્વે કરી એકે દ્રિયને હાય છે, લાેકસંગ્રા-પરમાર્થ સમજ્યા વગર લેકિક જેમ કરે તેમ કરતું તે, આદશસંજ્ઞાએા જાણવી, આ વસ્તુ મેળવવાની ઇચ્છાએ કરેલા ધર્મના સારા અનુષ્ઠાના વ્રત, તપ, જપ વિગેરે. તે પણ આશયના અનુસારે પુદ્દગલીક સુખાને આપે છે, પણ માક્ષના સુખાને દેનારા ખનતા નથી. કારણકે આશય આત્મકલ્યાણ માટેના નથી. પુદ્દગલીક સુખની ઇચ્છા વગર જે જે ધર્મના અતુષ્ઠાના કરવામાં આવે છે તેજ માેક્ષના સુખને આપનાર થાય છે, એમ મહાત્માઓ જણાવે છે. વલી આ લાેકના કે પરલાેકના સંસારીક ફ્લ મલવાના વિચારા પણ જેમાં ન હાય તેજ ખરેખરા ચાેગના ખીજો છે. અહિંવાદિ શંકા કરે છે કે આહારાદિ સંજ્ઞાનું રાેકાવાપણં કહેલ હાેવાથી પહેલા કહી ગયા જે ફુલાદિના વિચાર ન કરવા આ વાતના સંભવજ થતા નથી. આહારાદિ ફલની ઇચ્છાનાે નિરાધ કરવાે. આ કહેવાથી ફુલની અભિસંધિન કરવી આ વાત આવી જાય છે. તેા તે લખલું નકામું છે. ઉત્તર. તારૂં કહેવું ઠીક છે, સંજ્ઞાના નિરાધમાં આભવ સંખંધિ ફળની વાત જણાવી. અને ફુલાભિસ ધિરહિતમાં પરલાેક સંખંધી ફુલની ઇચ્છા ન કરવી આટલાે ફેર છે, સામાન્ય પ્રકારે દેવાદિ પુદ્ગલીક ફલની ઇચ્છા ન કરવી, તેમાં પણ ખાસ અભિસંધિ–ઇરાદા પૂર્વંક ફુલની ઇચ્છા કરવી તે તેા ઘણીજ ખરાખ છે, આ ફુલની પ્રાપ્તિથી માેક્ષના ફલના પ્રતિખંધ થાય છે, પછી તે ફલ

મલતું નથી, પુદ્દગલીક સુખની ઉપેક્ષા વાલું જીનસ્તવનાદિ અનુષ્ઠાન છે તેજ અપવર્ગ-માક્ષનું કારણ બને છે. વસ્તુના એવારવભાવ છે. કે એક વસ્તુ તરફ પ્રતિઅધ-લાગણી એાછી થાય છે ત્યારે તેનું સ્થાન બીજાને મલે છે.. ગાતમસ્વામીને જેમ પ્રભુ મહાવીર દેવ પ્રતે જે લાગણી હતી તે બીજી તરફની લાગણી ખેંચી લેવાથીજ હતી, આવી લાગણીવાળા જીવનેજ ચાેગની પ્રાપ્તિ થાય છે, પણ લાગણી વગરનાને પ્રાપ્તિ થતી નથી. જેમ અશાલિ બીજથી કયારે પણ શાલિબીજના અંકુર થતા નથી. તેવી રીતે ચાેગના બીજ કે ચાેગની દૃષ્ટિ તથાવિધ કર્મના ક્ષયાપશમથી રાગદ્રેષ રૂપ કર્મની ગ્રંથિને જોકે ભેદી નથી તાેપણ તેની સન્મુખ તે ઘયેા છે. અને ચરમ-યથા પ્રવૃત્તિ કરણ જેણે પ્રાપ્ત કરેલ છે. તેજ મેલવે છે. જેમકે સરાગી અપ્રમત્તચિત વિતરાગ નહિછતાં વિતરા-ગનીસન્સુખ થવાથી વિતરાગ કહેવાય છે. તેમ આ બાહ્યું, '' योगाचार्यो कहेछेके '' ચાગના બીજવાળું જે ચિત્ત છે તેજ સંસાર સમુદ્રમાં ડુળતા પ્રાણિને જરા અહાર કાઢવા રૂપ છે, સંસાર શક્તિને ખુબ શીથિલ કરી નાખે છે, તેમજ પ્રકૃતિના સ્વરૂપને બરાબર તપાસી તેના રહસ્યને જાણી તેના ત્યાગ કરવામાં એક શાસ્ત્રિય ઉપાય છે. તેમજ ખીજને ઉચિત ચિંતા કરવી તેજ રાગદ્દેષરૂપ ત્ર'થિપર્વતને તોડવાને વજાનું કામ કરે છે–નિયમ<u>ે</u> કરી ગ્રાંથિ ભેદ કરે છે. વલી સંસારરૂપી કેદખાનામાંથી નાશી છુટવાને જમરાજાના ઘંટ સમાન છે. જન્મમરણ રૂપી કેદખાનામાંથી મુક્તકરાવનાર આ ચાેગના બીજની ચીંતા છે. ડુંકમાં આ બીના જાણ્વી. ઉપર જણાવી ગયા એવા જે યાગબીજોછે તેજ શુદ્ધ ગણાય છે, જીનકુશલ ચિત્ત વિગેરે, આ બીજો તથાપ્રકારના કાલાદિ સામગ્રી–ચરમપુદ્ગલાદિ પામીને તે તે સ્વભાવ વડે ફળ પાકના આરંભ સમાન માેલુર્પી ફ્લને આપે છે.

આટલાજ ચાેગના બીજો છે તેમ નથી બીજા પણ કહે છે.

## आचार्यादिष्विपक्षित द्विशुद्धं भावयोगिषु ॥ वैयाष्ट्रस्यं च विधिव च्छुद्धाश्चयविशेषतः ॥२६॥

અર્થ. જેવી રીતે જીનેશ્વરા ઉપર કુશલ ચિત્ત વિગેરે માટે જણાવ્યું, તેવી રીતે આચાર્યાદિ ભાવચાગિઓને વિષે પણ શુદ્ધઅ તઃકરણથી વદન નમસ્કાર કરવા તે પણ ચાગના બીજો છે, તેમજ તેઓના પ્રતે વિધિપૂર્વંક શુદ્ધા-શયથી વિશેષ પ્રકારે વૈયાવચ્ચ-ભક્તિ બહુમાનપૂર્વંક આહારાદિ દાન દેવું. આ પણ ચાગના બીજો છે ાારદા

વિવેચન. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, તપસ્વી, ગણિ અને સાધુ કે જેઓ ખરેખરા ભાવયાગિઓ છે. તેઓના પ્રતે જીનેશ્વર પ્રભુની માફક વિશુદ્ધ ચિત્ર રાખલું. વચનથી નમસ્ઠાર તથા કાયાથી પંચાંગ પ્રણામ કરવા આત્મ કલ્યા માટે, પણ આલાકના સુખ માટે નહિ. આવા ભાવ યાગિના પ્રતે જેટલા આદર સત્કાર સન્માન કરીએ તેટલા ઓછા છે. પણ દ્રવ્ય આચાર્યાદ પ્રતે નહિ. કુટરૂપ અધિમ દ્રવ્ય આચાર્યાપ્રતે અકટ્યુહ્યન્સત્યગુરૂ તરીકે ખુદ્ધિ રાખવી તે સારી ન ગણાય. આ પ્રમાણે

सावये। िंग्ले। प्रते हुश वित्त. नमश्हार. प्रणाम हरवा माटबाक ये। जे थी जे नथी पण ते ने ने वेया पृत्य. लिंक. सेवा- स्त्रो। मां हे डेब विधि पूर्व हे अहु मानथी अनु हुण पण्चे आड़ाराहिहान पुरुषाहि ये। ज्य पात्र लें छं आप खं. आपण्चे ये। जे। जी छे. शास्त्रमां हे डेब छे, हे. आ बे। हा छिपण्च कतना ह्वनी छं च्छा वगर आ हे। णु पुरुष छे. आने हेवी रीते उपहार हरवे। पोतानी उपहार हरवानी शिक्त तथा प्रसुनी आज्ञा बह्यमां राजी वैया-वच्च-लिंक हरवी, शुद्ध अंतः हरण्ची श्रेष्ण्विशेष वहे. आ शुद्धाशय शुद्ध अंतः हरण्च यरम पुरुष परावर्तन वादाने के डेव छे. आ वात उक्त प्राय छे – हडी ही धी छे. ॥ रहा।

### थे।गना थील थीले डिंडे छे. भवोद्देगश्व सहजो द्रव्याभिग्रहपालनम् ॥ तथा सिद्धान्तमाश्रित्य विधिना लेखनादि च ॥२७॥

અર્થ. સ્વભાવિક સંસાર ઉપરથી વૈરાગ્ય આવવા, ઐાષધાદિ રૂપદ્રવ્યાે સાધુને આપવાના અભિગ્રહનું પાલવું. તથા વિધિપૂર્વંક સિદ્ધાંતાનું લખાવવું આદિ શબ્દથી સિદ્ધાં-તનું પૂજન કરવું વિગેરે. આ બધા યાેગના બીજો છે.ાારબા

વિવેચન. સંસારની અંદર ઇપ્ટપુરૂષોના વિચાગથી દુ:ખગભિત વૈરાગ્ય પામનારા ઘણાજીવા હાેય છે, આ આત<sup>6</sup>દયાન રૂપ હાેવાથી વાસ્તવિક વૈરાગ્ય ન કહી શકાય, પણ જન્મ, મરણ, આધિ, વ્યાધિ, અને ઉપાધિરૂપ આ સંસાર છે, તત્ત્વ દૃષ્ટિથી વિચાર કરતાં સંસારમાં સુખજ ક્યાં છે? ખરૂં સુખ તાે માેક્ષમાં છે. આમ જ્ઞાનદૃષ્ટિથી

संसार ઉपर के डंटाणां आविषा आतुंनाम लवे ह्वेग-वैराज्य छे. आ ये। गतुं भीक छे. वदी साधुकोंने डल्पी शड़े केवा केषधाहि आपवाने। नियम डरवे। तेपण ये। ग भीक छे. आ द्रव्य अभिश्रह विशिष्ठ क्षये। पश्म भावधी केनी राग-द्रेषद्यी गांठ लेहाणी नथी केवाने होते। नथी. तथा सिद्धांताने विधिपूर्वंड सभववा. विधि केटसे न्यायनितीथी प्राप्त डरेस के धन तेनाथी शास्त्रो सभाववा. पण संसारने वधारनाश विशेषिड नैयायिड विगेरे शास्त्रो नसभाववा. के शास्त्रो वांयवाथी आत्मानी कागृति रहे, वैराज्य वासनामां वृद्धिथाय. केवा शास्त्रो सभाववा. के ये। गभीको छे.।। रामा

## अन्य येश्य थीले डेंडे छे. लेखना पूजना दानं श्रवणं वाचनोद्ग्रहः॥ प्रकाशनाथ स्वाध्याय श्विन्तना भावनेति च ॥२८॥

અર્થ. ન્યાયસ પન્ન દ્રવ્યથી પુસ્ત કે ાનું લખાવવું, તેનું પુષ્પાદિથી પૂજન કરતું. ચાેગ્યજીવને દાન કરતું, ગુરૂદ્ધાસ સાંભળેલ ખીના બીજાને પ્રકાશવી, ભણેલ પુસ્ત કાેની આવૃત્તિ કરવી. તેના અર્થને વિચારવા અને વાર વાર તેના અર્થનું મનન કરતું આ બધા ચાેગના બીજો છે. ાારડા

વિવેશન. ન્યાયનિતિથી કમાએલપૈસાના સદ્-વ્યય કરવાના સારાસ્થાનાંખતાવે છે, કે આત્માની જાગૃતિ રહે. અને સંસાર ઉપરથી વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય આવા પુસ્તકા લખાવવા, પુસ્તકાનું પુષ્પાદિ વહે પૂજન ખહુ માન કરવું. યાગ્મ સાધુ–સારા પુરૂષને તેનું દાન કરવું. પુસ્તકાનું વારંવાર શુરૂ પાસે શ્રવણ કરવું, ભાષાં- તર થએલા પુસ્તકાનું વાંચન કરતું. ખહુમાનથી પુસ્તકાનું ત્રહણ કરતું અને સારી રાતે તેને સાચવી રાખવા, તેના અર્થ ગુરૂ પાસે જાણી યાેગ્ય જીવને સંભલાવવા, ભણેલા પુસ્તકા ભૂલી ન જવાય તે ખાતર વારંવાર તેની આવૃત્તિ કરવા, તેંમજ તેના અર્થને વારંવાર ચિંતવવા, અને મનન કરવા, આ બધા માેક્ષને મેલવાં આપનારા યાેગના બીજો છે. ા ૨૮ ા

### અપર વાેેેગના બીજે કહે છે.

## बीजश्रुतौ च संवेगात् प्रतिपत्तिः स्थिराश्चया ॥ त दुपादे य मावश्च परिश्रद्धो महोदयः ॥ २९ ।

અર્થ. ઉપર કહી ગએલા યોગના બીજો ને સાંભ-વવાથી શ્રદ્ધાપૂર્વંક હૃદયના સ્થિર ભાવથી તેના નિશ્ચય કરવા. તેમજ તે યાગના બીજાને અંગીકાર કરવા. આ પણ વૈશ્વના બીજો છે. આનાથી પરિણામે પરિશુદ્ધ મહાદય– માેણ મળે છે, શારહા

विवेशन. गुरुद्वारा में। इने में स्ववी आपनारा अवा ये। गना भी जो सांभित्या ते। भरा. पण ज्यां सुधि श्रद्धा-प्विक ते भी जेने। निश्चय न क्यों है। य त्यां सुधि भधुं नक्षामुं माटे श्रद्धाथी ते वातने। निश्चय करवे। "प्यमेतत्" आ कहें स्वात भरे। भर है. अम हृद्धिश शंकाने हूर करीं स्थिर भावधी भात्री करवी, आ ये। गनुं भी क छे. भात्री करी पण ज्यां सुधि आ वातने अमसमां मुक्तामां न आवे त्यां सुधि निश्चय क्यों पण नक्षामां छे, माटे भी जेने અમલમાં મુકવા-કહેલ મુજબ કરવા. ફળ મળવાની ઉત્સુ-ક્યતા વગર શુદ્ધ પ્રયત્ન કરવા, કે જેનાથી મહાદય-પ્રા-સંગિક સ્વર્ગાદ સુખાને આપી પરિણામે માક્ષને સિદ્ધ કરી આપે છે. ાારલા

आ थे। अधिले उथारे भक्षे ते उद्धे छे. एत द्वावम ले शीणे प्रभूते जायते नृणाम् ॥ करोत्यव्यक्त चैतन्यो महत्कार्यं न यत्कचित्॥ ३०॥

અર્થ. આ કહેલા ચાેગના બીજો કર્મરૂપી ભાવ મલ ઘણા ક્ષય થવાથી મનુષ્યા મેલવી શકે છે, અવ્યક્ત ચૈતન્ય –બાળક કદિ માેડું કામ કરી શકતા નથી ાા૩ળા

વિવેચન. પૂર્વે કહી આવ્યા એવા યાગના બીજોના સ્વીકાર ભાવમલ જે કર્મા છે તે ઘણા ઓછા થયા હાય તા પ્રાપ્ત થાય છે, આ જીવે ચાર ગતિ રૂપ સંસારમાં પરિ ભ્રમણ કરતાં અનંતાપુદ્દગલપરાવર્તના કર્યા છે, છતાં આ જીવના હજી સુધિ અંત આવ્યા નહિ. આ પુદ્દગલ પરાવર્તના કર્યા છે, છતાં આ જીવના હજી સુધિ અંત આવ્યા નહિ. આ પુદ્દગલ પરાવર્તના જેટલા ક્રમ થઇ ગયે છતો. માત્ર એક પુદ્દગલપરાવર્તન જેટલા કાલ થઇ ગયે છતો. માત્ર એક પુદ્દગલપરાવર્તન જેટલા કાલ માલ જવા માટે જ્યારે બાકી રહે છે. ત્યારે આ જીવ ઉપર કહેલાં યાગનાબીજો મનુષ્યગતિમાં મેળવી શકે છે, પ્રાયે કરીને મનુષ્યાજ આ યાગના બીજોના અધિકારી ગણ્યા છે. કારણ કે અવ્યકત ચૈતન્યા—હિતાહિત જાણવાને વિવેક શૂન્ય એના બાલક, ચતુર્ગતિક સંસારના થયાપ્રવૃત્તિ કરણદારા પ્રભૂત—ઘણા ભાવમલક્ષય કરવા છતાં મહાન્

કાર્ય-મહાન્ ધર્માનુષ્ઠાના કરી શકતા નથી, પણ વ્યકત ચેંતન્યા-વિવેકવાન્ માણસ પ્રભૂતમલ ક્ષય કરી શકે છે, સારાંશ એ છે કે ચાર ગતિરૂપ સ'સારમાં આ જીવ અ કામ નિર્જરા વહે ઘણા ભાવમલ-કર્મના ક્ષય કરે છે, પણ મનુષ્ય ગતિ સિવાય આ યાગના બીજો કયારે પણ મેલવી શકતા નથી. ાારુના

આજ વાતને બતાવે છે.

## चरमे पुद्ग लावर्ते क्षयश्वास्योपपद्यते ॥ जीवानां लक्षणं तत्र यत एतदुदाहृतम् ॥३१॥

અર્થ. ચરમ પુદ્દગલ પરાવર્તન કાલ માેક્ષ જવાના માટે બાકી રહ્યા હાેચ ત્યારે ભાવમલ જે કર્મો છે તેના ક્ષય થાય છે, અને જીવનું લક્ષણ–તાત્વિક સ્વરૂપ ત્યાંજ પ્રગટ થાય છે, તેજ વાત આગલા શ્લોકમાં બતાવેછે. ાા 3૧ા

વિવેચન. આ જીવે અનંતાપુદ્દગલપરાવર્તન કરેલ છે સત્ય સ્વરૂપ નહિ સમજવાથી, આ પુદ્દગલ પરાવર્ત- નામાં માત્ર એકજ પુદ્દગલપરાવર્તન કાલ આ જીવને માેક જવા માટે જ્યારે બાકી રહે છે, ત્યારે આ જીવની કમ'ની સ્થિતિ ઘણી ખરી ખપી ગઇ હાય છે. સીતેર-ત્રીશ —અને વીશ કાેડાકાેડી આગરાપમની સ્થિતિમાંથી. ઓગ- ણાેતેર. ઓગલ્યુત્રીશ અને એગલ્યાશ કાેડાકાેડી સાગરાપની સ્થિતિ શ્રય થઈ જાય છે અને દરેક કમ'ની સ્થિતિ એક કાેડાકાેડી સાગરાપમની બાકી રહે છે ત્યારે આ જીવનાે ભાવમલ ઘણા ક્ષય થઈ જાય છે અને હદયની શુદ્ધ

#### ( ৭৩ )

વધવાથી જીવનું ખરેખરૂં લક્ષણ–સ્વરૂપ ત્યારેજ પ્રગટ થાય છે આજ વાત આગલના શ્લોકમાં જણાવે છે. ાા ૩૧ ાા

> के वात अही तेक वात कछावे छे. दुःखितेषु दयात्यंत मद्रेषोगुणवत्सु च ॥ औचित्यात्सेवनं चैव सर्वत्रैवाविशेषतः॥३२॥

અર્થ. દુ:ખિ જીવાઉપર અત્યંત દયારાખવી,ગુણવાન્ એવા ગુરૂઓ તથા વડીલાે ઉપર અદેષ—અમત્સરભાવ, તથા સર્વ જીવાે ઉપર વિશેષ વગર ઉચિતતાનું આચરતું. દિન દુ:ખિ અનાથ જીવાે ઉપર અનુક પા ખુદ્ધિ ધારણ કરવી— મદદ કરવી ાાલ્રાા

વિવેચન. જ્યારે આ જીવના ઘણા કર્મમળા લય થઇ જાય છે ત્યારે આ જીવ કાેઈ પણ દિન દુઃખિ અનાથ જીવને જોવે છે કે તરત જ તેના હૃદયમાં હદપાર વગરની લાગણી તેના દુઃખદ્ભર કરવા થઇ આવે છે, આજ ઉત્તમાત્તમ જીવનું લક્ષણ કે યાગબીજ જાણું. તથા વિદ્યાદિ ગુણવાળા એવા ધર્માચાર્યા, ગુરૂઓ, વડીલાના પ્રત્યે દ્રેષભાવ કદિપણ ન કરે, તથા શાસ્ત્રાનુસારે સર્વત્ર – સર્વ જગ્યાએ સામાન્ય પણે દરેક જીવાના પ્રત્યે પાતાની ઉચિત્તવૃત્તિ–અનુક પાદાનની સુદ્ધિને છાે કે નહિ. ાા ગ્રા

आनाथी थते। क्षास જણावे छे.
एवंविधस्य जीवस्य भद्रमूर्त्तर्भहात्मनः॥
शुभो निमित्तसंयोगो जायतेऽवंचकोद्यात्॥३३॥
अर्थः केनुं स्वरूप હमणाक धरी आव्या छीसे सेवा

#### ( 42 )

ભદ્રમૂર્તિ–પિયદશ<sup>°</sup>નવાલા ચાેગિમહાત્માંઓને અવંચકત્રયના ઉદયથી સુંદર સદ્દગુરૂનાે સંચાેગ સત્ સમાગમ થાયછે.ાા૩૩ાા

વિવેશન. જેના ભાવ મલઘણા ચાલ્યા ગયા છે એવા પરમશાંતમૂર્તિ કે જેના દર્શનથી સામા માણસના ઉપર અપૂર્ં છાપ બેસે—સામા માણસ પણ શાંતિના અનુભવ કરે. એવા પ્રિયદર્શનવાળા યાગિ મહાતમાંઓના સુંદર આત્મળલથી પ્રાપ્ત થતા પ્રશસ્ત—ઉત્તમ નિમિત્ત સંયોગા – સત્ યાગાદિ સંયોગ – સત્ સમાગમ, કે જે સત્સમાગમ માણ મેલવી આપવામાં નિમિત્ત કારણ છેતેની પ્રાપ્તિ થાય છે અવંચકત્રયના ઉદયથી. આ અવંચક ત્રય આગળ બતાવવામાં આવતી સમાધિ વિશેષ ઉદયરૂપ છે.33.

#### અવંચક ત્રયનું સ્વરૂપ

# योगिकयापछारूगं यच्छ्रयतेऽवंचकत्रयम् ॥ साधृनाश्रित्य परम मिषुलक्ष्यिकयोपमम् ॥३४॥

અર્થ. યાગાવ ચક, ક્રિયાવ ચક અને ફલાવ ચક આ પ્રમાણે અવ ચક ત્રણ આગમને વિશે સાંભળીએ છીએ, સાધુઓને ઉદ્દેશીને ઉત્કૃષ્ટ અવચ ક ત્રણ છે- તે બાણના લક્ષ્યનીક્રિયા. તેની ઉપમા જેવી છે. ાા 3૪ાા

વિવેચન. યાગાવ ચક, કિયાવ ચક, અને ફ્લાવ ચક આ પ્રમાણે અવ ચક ત્રણ આગમમાં સાંભળીએ છીએ, આ અવંચક ત્રણ અવ્યક્ત સમાધિ છે. તેના અધિકારમાં આ આવે છે, નાના પ્રકારના ક્ષયાપશમથી થતા તથા પ્રકારના હૃદયના સુંદર આશય – વિચાર તેજ સમાધિ છે. સાધુને આબ્રિ-અવ ચકત્રયનું સ્વરૂપ ઇષ્ઠલક્ષ્ય કિયાની ઉપમા છે. જેમ

#### ( ५६ )

धनुष्यणाणुनुं पडड्वं ते ये। गाव यह छे, सह्यनी सन्मुण णाणुनुं हैं हवुं ते डियाव यह, अने ते द्वारा सह्य इप के शत्र हतो तेना नाश थवाथी सहमी हे राक्यनुं मसबुं ते इसाव यह, सहयनुं विध्वं ते प्रधान हो। वाथी ते डाम अहीं थय्येस छे, अन्यथा ते सहय डियाक न डहेवाय. को आणुथी सहय इपशत्र न सेहाय ते। ते सहय डियायक नथी, ये प्रभाणुं साध्योने आश्रि ये। गाव यह, अविस नथी, ये। गाहिनी प्राप्ति – पूर्वे डहेस विस वाह वगरना ये। गाहिनी प्राप्ति – पूर्वे डहेस विस वाह वगरना ये। गाहिनी प्राप्ति – यूर्वे डहेस विस वाह वगरना ये। गाहिनी प्राप्ति – यूर्वे डहेस विस वाह वगरना ये। गाहिनी प्राप्ति – यूर्वे डहेस विस वाह वगरना ये। याना थी कोने। संयोग थवे। ते ये। गाव यह, अथवा सह् गुइने। संयोगतेये। गाव यह, सह् गुइने व हन न मस्डार प्रणाम अहमान डरवा ते डियाव यह का खुने। सह गुइने व हन। हि डरवाथी थते। के साल डमें क्ष्याहि ते इसाव यह. आ प्रमाणुं भावथी अव यह रायन है स्व प्रमाणे हिं

પ્રથમ ઇંધુ લક્ષ્ય કિયા ખતાવી તે દ્રવ્યઅવંચક-ત્રય જાણવા અથવા બીજી રીતેં પણ યોગાવંચક કહે છે. મનને શુદ્ધ રીતે પ્રવર્તાવલું તે. યોગાવંચક છે, વચન અને કાયાને યોગ્ય રીતે—શાસ્ત્ર વિહિત રીતે પ્રવર્તાવવા તે કિયાવંચક અને આ બે અવંચકપણાનેયોગે મિશ્યાત્વ કષાયાદિના ત્યાગથી શુભગતિ પ્રાપ્ત થાય તે ફલાવંચક આ પ્રમાણે અવંચક ત્રયનું સ્વરૂપ જાણવું. ારુશા

थे। श्रा वं यक्त के निभिक्त थाय छे ते क्र्डे छे. एतच सत्प्रणामादि निभिक्तं समये स्थितम् ॥ अस्य हेतुश्र परम स्तथाभावमळाल्पता ॥३५॥ अर्थः आ अवं यह त्रय छे ते शुरूश्रीने प्रखास, નમસ્કારાદિ નિમિત્તક છે. આ બીના સિદ્ધાંતમાં કહેલ છે, આ પ્રણામાદિના મુખ્ય હેતુ કમ'મલતું ચાલી જહું અને અત્માતું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવું તેજ છે. ાાઉપાા

**વિવેચન**. આધિ વ્યાધિ અને ઉપાધિથી ભરપુર એવા આ સંસારમાં આજીવને આગળ વધવામાં ખાસ કાઇ પણ કારણ હાેય તાે માત્ર સત્સંગતિ છે, આજ બીનાને શ્રીમાન્ હરિભદ્ર સૂરિપુંગવ પુષ્ટિ આપતા જણાવે છે કે, ચાેગાવ ચક. સદુગુરૂના સમાગમ થવા તે સ્હેજ કાંઇ નથી. ભાવમલ ઘણાજ એાછે৷ થાય છે ત્યારે આ સદ્ગુરૂનાે સમાગમ થાય છે, આ સમાગમ થયા પછી તે પૂજ્ય ગુરૂ પ્રત્યે વંદન નમસ્કાર સત્કાર સન્માન જો ન કરવામાં આવે તાે તેના દ્વારા જે અપૂર્વ લાભ મલવાના છે તે કદિ પણ મલતા નથી. અને ક્રિયાવ ચક્યાંગ પણ થતા નથી. આ ખાતર પૂજ્ય ગુરૂશ્રીએ જણાવ્યું કે "सत्प्रणामादि निमित्तं" સત્ગુરૂ પ્રત્યે વ'દન નમસ્કારાદિ કરવામાં આવે તોજ ક્રિયાવ ચક્રયાેગની પ્રાપ્તિ શાય છે. સત્ણુરૂને વંદનાદિ કરવાથી ખાસ તેઓને કાંઇ લાભ નથી, લાભ તાે વંદના કરનારનેજ થાય છે. શ્રીકૃષ્ણવાસુદેવે અઢાર હજાર સાધુઓને વંદના કરવાથી સાતમી નરકના બાંધેલા દળીયા ત્રણના રહ્યા. ચાર નરકના દળીયા ઉડી ગયા. આ લાભ કાંઇ જેવા તેવા નથી. આજકાલના સુધારક વગે ખાસ આ વાત લક્ષ્યમાં રાખવા જરૂર છે. ગુરૂ પ્રતેનમસ્કારાદિ કર્યા વગર કર્મમલની અલ્પતા કદિ થતી નયી. સદ્યુર્ના સમાગમ તાે થયાે પણ તેએાશ્રીનાે વિનય કર્યા સિવાય

ઉપદેશના લાભ મલતા નથી. અને ઉપદેશના લાભ વગર સત્યસ્વરૂપ સમજ્ય નહિ. અને સત્યસ્વરૂપ સમજ્યા વગર કમ મહાના ક્ષય થાય નહિ. અને માક્ષ પણ તેઓ મેળવી શકે નહિ. જેઓ સદ્ગુરૂ પ્રતે પ્રણામાદિ કરે છે, તેઓ સત્ન ઉપર ચડેલ મલ જેમ દૂર થતાં રત્નનું ખરૂં સ્વરૂપ જયોતિ રૂપ પ્રગટી નીકળે છે, તેવી રીતે આત્માનું ખરૂ સ્વરૂપ જયોતિ રૂપ મેલવે છે એમ યોગાચાર્ય કહેછાા રૂપા

आज वातने थीछ रीते ज्ञावे छे. नास्मिन्घने यतः सत्सु तत्मतीतिर्महोदया ॥ किं सम्यग्रुपमादत्ते कदाचिद्मंदलोचनः ॥३६॥

અર્થ. જ્યાં સુધિ કર્મમલ ઘણા હાય ત્યાં સુધિ આ જીવને સત્ગુરૂના સમાગમ થતા નથી, અને કદાચ થાય તો પણ તેના લાભ લઈ શકતા નથી. તેમજ સત્ સમાગમદ્રારા થનાર મહાદય-ભવિષ્યમાં થનાર આત્મ કલ્યાણ તે પણ થતું નથી. જેમ મંદ ચક્ષુવાળા માણસ કયારે પણ સમ્યક્ પ્રકારે રૂપને શું જોઇ શકવાના છે? ાા કદા

વિવેચન. પ્રથમ વિધિ માર્ગથી આ વાત કહી. હવે નિષેધ માર્ગથી આજ વાતને જણાવે છે કે, ભાવમળ-કર્મો જયાં- સુધિ ગાઢ હાય છે ત્યાં સુધિ આ જીવને સત્ ગુરૂના સમાગમ થતા નથી. અને કદાચિત્ સત્ ગુરૂના સમાગમ થાય તા પણ તેમને સત્ ગુરૂ તરિકે એાળખી શકતા નથી. તેમજ સત્ગુરૂની પ્રતીતિદ્વારા થનાર મહાદય—અભ્યુદયને સાધનાર સિદ્ધિ—મુક્તિ તેને મેલવી શકતા નથી. આ વાતને દેષ્ટાંત આપી સમજાવે છે કે, જેના લાંચના છારીને લઈ જોવામાં

સંદ પડી ગયા છે, અગર આંખમાં માતિયા આવી ગયા છે તે માણુસ શું સમ્યક્ પ્રકારે સામા માણુસમાં રહેલ લક્ષણ સાથીયા. અંકુશ વજ વિગેરે. વ્યંજન–મસાતિલક વિગેરે સંપૂર્ણ રીતે શું તે જોઇ શકવાના છે? કદાપિ જોઇ શકવાના નથી. ચક્ષઇદ્રિયના દાષ્યને લીધે. ાા ક્યા

# आज थीनातुं समर्थन डरे छे. अल्पच्याधिर्यथालोके तदिकारैने बाध्यते ॥ चेष्टते चेष्टसिद्धचर्थं दृत्यैवायं तथा हिते ॥३७॥

અર્થ—ક્ષીણ પ્રાય વ્યાધિવાળા માણસ જગતમાં દ્યાધિના વિકારાથી પીહિત થતા નથી, પણ રાજ સેવામાં ઇષ્ટિ વસ્તુની સિદ્ધિ માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે, તે પ્રમાણે આ દિષ્ટિમાં રહેલ યાગિ આત્મસિદ્ધિ મેળવવા માટે ધર્મના અનુષ્ઠાનામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. ાાંડળા

વિવેશન. પૂર્વે કરી ગયેલા અપૂર્વ યાગબીજો ના લાભ જેના ભાવવ્યાધિ કર્મમલ ક્ષીણુ પ્રાય થઇ ગયા છે તેજ મેળવે છે. જેમ વ્યાધિ જેની ક્ષીણુ પ્રાય થઇ ગઈ છે એવા માણસ જગતમાં કંડવાદિ - ખજવાલ વિગેરે વિકારા વડે બાધિત થતા નથી - હેરાન થતા નથી. પણુ પાતાના કુટું બના પાષણુ ખાતર રાજ સેવામાં ઇષ્ટ સિદ્ધિ સાટે જોડાય છે. આ દ્રષ્ટાંત છે. ઉપનય કહે છે. વૃત્યા ધર્મ યાનિરૂપધૈયંતા, શ્રદ્ધા – સત્ય વસ્તુ જાણુવાની ઇચ્છા. અને તેનું જ્ઞાન આધર્મયાનિયા છે – ધર્મ પ્રાપ્તિ કરવાના સાધના છે, આ સાધનાવે કરી યાગે અલ્પ વ્યાધિવાળા પુરૂષની માફક સ્થિરાદષ્ટિમાં જે કાર્ય કરવાનું છે તે અહિં થવાનું

ન હાેવાથી પાેતાની ભૂમિકાને અનુસારે હિતકારિ દાનાદિ કાર્યમાં જોડાય છે.

७५२ ङेखेला तभाभ डार्थ, लयारे थाय छे ते ङेखे छे. यथाम दृत्तिक रणे चरमेऽल्पमलत्वतः॥ आसन्नग्रन्थिमेदस्य समस्तं जायते ह्यदः॥३८॥

અર્થ. ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરણ જ્યારે પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે અલ્પ મલ હાેવાથી ગ્રંથિ તાેડવાની નજીક આવવાથી ઉપર જણાવી ગએલ તમામ વસ્તુ–યાેગના બીજો વિગેરે પ્રાપ્ત થાય છે. ાા૩૮ાા

विवेशन. જેનું સ્વરૂપ પ્રથમ કહેલ છે એવું ચથા પ્રવૃત્તિકરણ આ જવને ચાલુજ છે, પણ કર્મમલ અલ્પ જયારે થાય છે ત્યારે ગ્રંથિના પ્રદેશ સુધિ આવે છે, અને અપૂર્વ કરણવડે આ ગ્રંથિને ભેંદે છે ત્યારે ચરમ ચથા પ્રવૃત્તિકરણ કહેવાય છે, કારણ કે સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ અહિંજ થાય છે, સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થતા પૂર્વે યથા પ્રવૃત્તિકરણદ્વારા ઓઘદૃષ્ટિથી જે જે ધર્મના અનુષ્ઠાના થતા હતા તે હવે સમજણ પૂર્વક થાય છે, અને પ્રથમનું યથા પ્રવૃત્તિકરણ હવે રહેતું નથી. આનું નામ ચરસ યથા પ્રવૃત્તિકરણ કહેવાય છે. આ વખતે જવને પૂર્વે કહી ગએલાં તમામ યાગના બીજો પ્રાપ્ત થાય છે. ાા૩૮ાા

અથવા ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરણ. તે અપૂર્વ કરણ છે તે કહે છે.

> अपूर्वीऽऽसन्नभावेन व्यभिचारवियोगतः ॥ तत्त्वतोऽपूर्वेमेवेद मितियोगविदो विदुः ॥३९॥

અર્થ. અપૂર્વ કરણની નજીક હેાવાથી ચરમયથા પ્રવૃત્તિકરણ છે તે પરમાર્થથી અપૂર્વકરણ છે, તેમાં દેાષ નથી, એમ યાેગના જાણકારા જણાવે છે. ાા૩૯ાા

विवेशन. અરૂલાદય પછી જેમ સૂર્યાદય થાય છે. તે અરૂલાદય પણ સૂર્યાદયજ કહેવાય છે. તે પ્રમાણે જે કરલ પછી અનં તર સમયે અપૂર્વ કરલા થાય છે. ગ્રંથિના લેદ કરે છે; તે કરલાને ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરલા કહે છે. પણ તાત્વિક આ અપૂર્વ કરલાનું છે તેજ કાર્ય ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરલાનું કે અપૂર્વ કરલાનું કાર્ય ગ્રંથિ લેદ કરવાનું છે તેજ કાર્ય ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરલા કરે છે. તેમાં જરાએ દોષ આવતા નથી. આમ યાગના જાલુકારા જલાવે છે. વેદક સમ્યકત્વ પછી જેમ ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થાય છે, તે પ્રમાણે ચરમ યથાપ્રવૃત્તિ કરલા પછી અપૂર્વ કરલા થાય છે એટલે અપૂર્વ કરલાની નજીક હાવાથી આ ચરમ યથા પ્રવૃત્તિ કરણ છે તો અપૂર્વ કરલા છે. ાાલના

अिं अधु स्थानक्ती ये। जना थाय छे. प्रथमं यहुणस्थानं सामान्येनोपवर्णितम् ॥ अस्यां तु तदवस्थायां मुख्यमन्वर्थयोगतः ॥४०॥

અર્થ. મિશ્યાદેષ્ટિને પ્રથમ ગુણ સ્થાનક કહેલ છે કર્મ ગ્રંથ વિગેરેમાં તે સામાન્ય પ્રકારે જાણું. પણ મુખ્યપણે તથા અન્વર્થ—ગુણ નિષયન્ન ગુણું તો આ દેષ્ટિમાં વર્ત તા જેવોનેજ હાય છે. પણ બીજાઓને પ્રથમ ગુણું શણું નિષયન્ન હોતું નથી. શાજગા

#### ( ६५ )

विवेशन. शास्त्रमां "मिच्छादिष्टि सासायणाइं" भिथ्या દર્ષિને પ્રથમ ગુણ સ્થાનક જે કહેલ છે તે સામાન્ય પ્રકારે જાણતું. અવ્યવહારરાશી તથા સુક્ષ્મપણાના ત્યાગ કરી **૦**યવહાર રાશી તથા બાદરપણામાં આવ્યા. અવ્યક્તપ-ણાના ત્યાગ કરી વ્યક્તપણામાં આવ્યા અકામનિજ રા વડે આટલાે જરા ગુણ પ્રાપ્ત થવાથી પ્રથમ ગુણ સ્થાનક કર્મ ગ્રંથકારાએ જે કહેલ છે તે ઉપચારિક જાણવું, વાસ્ત-વિક ગુણુઠાણું તેઓમાં નથી. "**गुणानां स्थानं गुणस्थानं**" આ વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે વાસ્તવિક ગુણોના સમુદાય જેમાં હાેય તેનેજ ગુણ સ્થાનક કહે છે, પ્રથમ દર્ષિમાં જે યાેગના બીજો જણાવી ગયા છીએ, તે ગુણા જેનામાં હાય તેના-માંજ વાસ્તવિક પ્રથમ ગુણ સ્થાનક છે તેમ જાણવું. અહિં એક પ્રશ્ન એવા ઉપસ્થિત થાય છે કે આવા મહાવિમળ ગુણને પ્રાપ્ત કરનાર પ્રાણી જોપ્રથમ ગુણ સ્થાનકમાં વર્ત તા હાય તાપછી ઘણા ખરા જીવાને ઉપરનાગુણસ્થાનકા કેમપ્રાપ્ત થાય ? ધર્મના બીજો વાવનાર સંસારથી ઉદવેગ પામનાર, અને ઉત્તમસં યાગા પ્રાપ્તકરનાર પ્રાણી પણ હજુપ્રથમદૃષ્ટિમાં હાય અથવા પ્રથમ મિશ્ચાત્વ ગુણ સ્થાનકે જ વર્ત તો હાય તા પછી ઘણા ખરા પ્રાણીઓને તો ઉભા રહેવાનું સ્થાન પણ આ દ્રષ્ટિમાં મળેજ નહિ. તેા પછી સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ અને ચાેથા પાંચમા ગુણસ્થાનકની વાત તેા શું કરવી <sup>૧</sup> આ પ્રશ્ન ખરેખર વિચારમાં પાડી નાખે તેવા છે, પરંતુ આના ઉત્તર એજ છે કે આવસ્તુસ્થિતિ છે, સાધારણ બાહ્ય ક્રિયા માત્ર કરવાથી પાતાની જાતને ઉન્નત થએલી માનનારા ઘણાભાગે આત્મવંચના કરે છે, અતિ વિશાલ વિચાર કરીને જ્ઞાની મહારાજે અહિ

દુષ્ટિની રચના અને તેની સંકલના ખતાવી છે, તે ઉપરથી પાતાની જાતને વિચાર કરવાના છે કે આપણે ઉન્નતિ ક્રમમાં કઈ દશામાં વર્તીએ છીએ; પાેતે આગળ વધેલાે છે એમ માનનાર કદાચ આ દીર્ઘ વિચારથી લખાયેલા દૃષ્ટિ ભેદના સત્ર જ્ઞાનથી પાતાને તેટલી હદે વધેલા ન જોઈ શકે તા તેમાં અન્યનાે દાષ નથી. ભૂલ ભરેલી ભ્રમણામાં રહેવું અથવા દાંભિકવૃત્તિ ધારણ કરવા કરતાં મૂલ સ્થિતિ સમજી તે હૃદ સુધિ આત્માને ઉન્નત કરવા વિચાર કરવા એજ સાધ્ય છે, અને તેના અંગે કદાચ માેટી ભ્રમણા આવતી હાેય તાે તેં ખાસ દર કરવા યાેગ્ય છે. ઘણાખરા ઓઘદૃષ્ટિવાળા જીવા પાતાને સમકિતી માની લેવાની ભૂલ કરે છે. તે હવે પછીની ત્રણ દુષ્ટિનું અને આ દુષ્ટિમાં રહેલા જીવાે સંબંધી વિવે-ચન વાંચવાથી પાતાની સખલના સમજી જશે, અને વિચારશે કે મહા નિર્મલ સમ્યક્ત્વ જેવી શુદ્ધ દશાએ પહેાંચવા માટે બહુ કરવા – ઘણા સાધના એકઠા કરવાની જરૂર છે. જ્યાં પાતાને પગ મુકવાના પણ અધિકાર ન હાય ત્યાં એકદમ પ્રથમના બદલે પાંચમી દૃષ્ટિની વાતા કરવી. એ એક રીતે ઉદ્ધતપણું છે. ખ્રાહ્યક્રિયા કરનારા વસ્તુતત્વને નહિ સમજનારા એવા યાેગિએા, અથવા સાધુએા અથવા જતિએ ગમે તે હાેય તેને દ્રવ્ય યાેગિએ કહેવામાં આવે છે. અને તેઓ ઉન્નતિ ક્રમમાં હજી પ્રથમ દર્ષિમાં પણ આવેલાનથી એમ સમજવું. જ્યારે તત્વ બાેધ પૂર્વક ક્રિયા કરવામાં આવે અને સાથે ઉપર જણાવેલ અવ<sup>ેં</sup>ચક યાેગ; તથા ભવઉદ્દવેગ વિગેરે ગુણા પ્રગટ થાયછે ત્યારે ભાવ ચાેગિ-પણાની શરૂઆત્ત થાય છે.

इति प्रथमा मित्रा दृष्टिःसमाप्ता

#### ( ६७ )

# तारा नाभनी श्रील दृष्टि के छे. वारायां तु मनाक् स्पष्टं नियमश्र तथाविषः। अनुद्वेगोहिताऽ रम्भे जिज्ञासा तत्वगोचरा ॥४१॥

અર્થ. તારા દરિમાં પહેલા કરતા જરા સ્પષ્ટ બાધ હાય છે, તથા બીજું ચાગાંગ નિયમ નામનું અહિં હાય છે, તેમજ ધર્મના સારા અનુષ્ઠાના કરતાં તેના ઉપર અનુદ્દેગ–ક'ટાળા આવતા નથી તથા તત્વ જાણવાની જીજ્ઞાસા આ દરિમાં ઉત્કટ હાય છે. ાાઠશા

વિવેશન. આ તારા નામની બીજી દેષ્ટિ ઉપર વિવે-ચન કરવા પહેલા અહિં જણાવવું ઠીક થઇ પડશે કે ઘણા ખરાજીવા એાધદષ્ટિમાંજ પડ્યા હાેય છે, તેઓ યાેગદષ્ટિ-પર આવ્યા હાતાજ નથી, આ જીવને ઉન્નત્તિક્રમમાં જ્યારે ઘણા વધારા થયેા હાય છે તથા ભવસ્થિતિ બહુ અલ્પ રહે છે, અને સંસારનાે છેડાે નજીક આવવાનાે હાેય છે ત્યારેજ આ યાગદક્ષમાં અવાય છે, આ તારા દક્ષમાં બાધ છાણના અગ્નિના કણ જેવાે હાેય છે, પ્રથમ મિત્રાદેષ્ટિમાં તૃણાગ્નિના કણ જેવાે એાધ હતાે, તેના કરતાં આ તારા દેષ્ટિમાં બાેધ વધારે થાય છે, પણ તે લાંબા કાળ સુધિ ટકી રહે તેવાે નથી, આ દષ્ટિમાં અષ્ટાંગ ચાેગ પૈકી બીજું ચાેગાંગ નિયમ નામનું પ્રાપ્ત થાય છે, નિયમ પાંચ છે. શૌચ ૧ શરીર અને મનની પવિત્રતા રાખવી. મનમાં ખાેટા વિચારા આવવા દેવા નહિ, ૨ સંતાષ–પ્રાણયાત્રાને નિભા-વનાર પદાર્થી સિવાય અન્યની સ્પૃહા ન કરવી, પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફ ઇચ્છા ન કરવી. ૩ ત૫-અનેક પ્રકારના તપા કરવા અથવા સવારમાં નવકારસી પારસી વિગેરે પચ્ચખા- શુ કરવા. સાંજે ચાવીહાર કરવા. ૪ સ્વાધ્યાય—ગુરૂસ મક્ષ સ્ત્રત્ર્રાંથ વિગેરેનું ભાલું. ૫ ઈશ્વર પ્રશિધાન—દેવગુરૂને નમ-સ્કાર કરવા અને આત્મતત્વનું ચિંતવન કરનું આ પાંચ નિયમા અહિં પ્રાપ્ત થાય છે. મિત્રાદૃષ્ટિ માં તથા પ્રકારના ક્ષયાપશમના અભાવથી આ નિયમા હોતા નથી. પ્રથમ દૃષ્ટિમાં જે શુભ કાર્યો કરવામાં અખેદ હતા તેની સાથે આ તારા દૃષ્ટિમાં પારલોકિક આત્મકલ્યાણ માટે દાનાદિક શુભ પ્રવૃત્તિ કરવામાં અનુદ્રેગ—કંટાળા હવે આવતા નથી પણ આનંદથી પ્રવૃત્તિ કરે છે, અહિં ઉદ્દેગ નામના બીજો દૃષ્ય ચાલ્યા જાય છે. તથા "जिज्ञासा तत्व गाचरा" પ્રથમ દૃષ્ટિમાં અદ્યેષગુણ પ્રાપ્ત થયેલ છે, અહિં આ ગુણની સાથે તત્વજ્ઞાન કરવાની પ્રખલ અભિલાષા ઉત્પન્ન થાય છે, અદ્રેષ-ગુણની પ્રાપ્તિ થએછ તેજ જાજ્ઞાસા ગુણ સફળ બને છે. ા૪૧ા આ દૃષ્ટિમાં બીજા ગુણા ઉત્પન્ન થાય છે તે કહે છે.

# भवत्यस्यां तथाच्छिन्ना प्रीतियाँगकथास्वलम् ॥ शुद्धयोगेषु नियमात् बहुमानश्रयोगिषु ॥४२॥

અર્થ. આ દેષ્ટિમાં વર્તા જીવને ચાેગ વિષયવાલી કથા સાંભળવા ઉપર નિરંતર ઘણા પ્રેમ આવે છે, પણ બીજી કથા ઉપર પ્રેમ નથી આવતા, તેમજ ચાેગની કથા કહેનારા શુદ્ધ ચાેગિઓના પ્રતે નિયમે કરીને બહુમાન પેદા થાય છે. !! ૪૨ !!

વિવેચન. આ તારા દેષ્ટિમાં વર્ત તા એવા ચાગિને ચાગ સંખંધી કથા સાંભળવામાંજ નિરંતર અત્યંત પ્રીતિ હોય છે, પણ રાજકથા ભક્તકથા દેશકથા તથા સ્ત્રીકથા ઉપર આનંદ આવતા નથી પણ મન વચન અને કાયાના યાંગને કેવી રીતે વશ કરવા, કાેેે વશ કર્યા કયા ઉપા-યથી વશ થાય, આવી વાતા કાેઈ કરે છે ત્યારે તે સાંભ-ળવાને બહુ રૂચી થાય છે, તથા દ'ભ વગર ખરેખરા યાંગિઓ હાેય છે તેના તરફ તેને બહુમાન પેદા થાય છે, પ્રથમ જેને તે સાધુડા, લ'ગાેટા, વિગેરે શખ્દાથી જે તિરસ્કાર કરતાે હતાે, તેના તરફ હવે નિયમે કરી બહુમાનની લાગણીથી જીવે છે, આ દેષ્ટિમાં આટલાે આગળ વધ્યાે છે. ાાઇરાા

યાેગિપ્રતે બહુ માન કરે છે એટલુંજ નહિ બીજી યણ કરે.

# यथाशक्तयुपचारश्चयोगद्वद्धिफलपदः । योगिनां नियमादेव तदनुग्रह्षीयुतः ॥४३॥

અર્થ. શક્તિને અનુસારે યાગિમાહાત્માઓની આહાર પાણી આદિવહે ભક્તિ કરે, આ ભક્તિ કરવાથી પરિણામની ધારામાં વૃદ્ધિ થતાં યાગની વૃદ્ધિના ફળને આપે છે, યાગિઓ-ના પ્રતે જ્યારે અનુગ્રહ અદ્ધિ–દાનદેવાની વૃદ્તિ થાય છે ત્યારે ગુરૂના અનુગ્રહથી નિયમે કરી યાગમાં આગલ વધે છે. દાનદેવાથી આગળ કેટલું બધું વધાય છે તે બાબતના અનેક દર્શાનો શાસ્ત્રમાં આવે છે. ાાઠગા

વિવેચન. દરેક તીર્થકરા. શ્રેયાંસકુમાર. શાલિભદ્ર, ધનાશેઠ. ચંદનબાલા વિગેરે અનેક મહાત્માઓ પરમપદને પામ્યા અને પામશે તેઓની મુખ્ય શરૂઆત દાનથીજ થઇ છે, ધનાસાર્થવાહ તથા નયસાર. ચંદનખાલા વિગેરે દાનથીજ પરમપદને પામ્યા છે, આ વાત શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધજ છે, સ્વપર ને તારક દાન ગણેલ છે, બાકી શીલ. તપ અને ભાવ આ ત્રણ ધર્મા આત્મ માત્ર તારક છે, જે શીલાદિ પાળે તેજ તરે છે પણ દાનદેનાર અને લેનાર ખંને તરે છે આથી દાનાદિ ચાર પ્રકારના ધર્મામાં દાનને તીર્થંકરા એ મુખ્ય ગણી પ્રથમ દાનને મુકેલ છે આથી સહજ સમ-જાશે કે દાન ધર્મ કેટલાે અધા ઉપયાગી છે. આજ વાત ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે. શક્તિના અનુસારે યાેગિમાહાત્માંઓને અન્નપાણી વસ્ત્રપાત્ર કંબલ પાટ પાટલા શય્યા ઔષધ વિ-ગેરે ખપતિ ચીજે ઉદાર ભાવથી આપવી, આ દાન દેવા<mark>થ</mark>ી પરિણામની ધારામાં ઘણા સારા સુધારા થાય છે, અને નિયમે કરી અનુગ્રહ ખુદ્ધિ-બહુમાનની ખુદ્ધિ તથા દાનદેવાની ખુદ્ધિ જ્યારે મહાત્માંઓ તરફ થાય છે, ત્યારે તે યાગમાં ઈશ્વર પ્રણિધાન–પ્રભુના તરફ દષ્ટિ આપી ચિત્તની એકાગ્રતા કરવારૂપ ધ્યાનમાં ગુરૂના અનુગ્રહથી ઘણા આગળ વધે છે અને પરિણામે પરમપદને મેળવે છે. ાા૪૩ાા

આજ વાતને જરા વધારે કહે છે.

लाभान्तरफलश्रास्य श्रद्धायुक्तो हितोदयः॥ श्रुद्रोपद्रव हानिश्र शिष्टसम्मतता तथा ॥४४॥

અર્થ. શ્રદ્ધા સાથે દાનદેનારને બીજા ઘણા લાભાે તથા ક્ળાે મળે છે. અભ્યુદય થાય છે, નિચ ઉપદ્રવાે નાશ પામે છે. અને સારા માણુસામાં યાેગ્યસન્માનને પાત્ર થાય છે. ાા૪૪ાા

#### ( હર )

विवेशन. सह्णुइ तरकृ आ જીવને જયારે ખહુ માન થાય છે. ત્યારે તેઓ પોતાનું સર્વસ્વ—પ્રાણુ અપંણુ કરતા પણ પાછી પાની કરતા નથી. આ પ્રમાણે શ્રદ્ધા-પૂર્વક દાનદેવાની ટેવ પડવાથી આ જીવને અનેક પ્રકારના લાભા થાય છે. પૂર્વે બાંધેલ લાભાંતરાય કર્મ ખસી જવાથી અનેક પ્રકારના લાભા—ફ્લાે મળે છે, કે જેનાથી ભવિષ્યમાં પાતાના અભ્યુદય થતા વાર લાગતી નથી. અને અનેક પ્રકારના હલકા ઉપદ્રવા—રાગા વિગેરે નાશ પામે છે. તેમજ ભૂતાદિ વિગેરેના ઉપદ્રવા પણ થતા નથી અને શિષ્ટ પુરૂષા રાજા, પ્રધાન, પ્રજા, સંઘમાં અગ્રસરા આ બધાઓ તરફથી તેને યાગ્યસન્માન મળે છે. આ બધા પ્રતાપ ગુરૂભક્તિ સેવા, બહુમાનનાજ સમજવા ાાજશા

# সুষ্ঠাবানা পাক্র সূট্যা প্রাব छे. भयं नाऽतीव भवजं कृत्यहानिर्न चोचिते ॥ तथानाभोगतोऽप्युचै र्न चाप्यनुचितिकया ॥४५॥

અર્થ. ગુરૂના સત્સમાગમથી સત્ય વસ્તુ સમજાતા આ જીવની અસત્ પ્રવૃત્તિ ઘણી ખરી ખંધ પડી જાય છે આને લઇ સંસાર સંખંધી અતિભય હવે રહેતા નથી. તથા ધર્મ કાર્યમાં આદર હાેવાથી ઉચિત તથા કરવા યાેગ્ય ધર્મ-કાર્યમાં જરા પણ ન્યુનતા આવવા દેતાે નથી તેમજ અજાણ-પણે પણ અનુચિત કાર્ય કરતાે નથી. ાા૪પાા

વિવેચન. આ દક્ષિમાં રહેલ જીવ સત્ગુરૂના સહવા-સને લઇ સંસાર સંબંધી ખટપટના ઘણાખરા કાર્યો તરફથી પાછા હઠી ગયેલા હાય છે, તેમજ અયાગ્ય પ્રવૃત્તિ તરફ તેની પ્રવૃત્તિ બીલકુલ થતી નથી. સાક્ષાત્ કરવાની વાતતા દ્વર રહી પણ અનાભાગથી—અજાણપણે પણ અયાગ્ય પ્રવૃત્તિ થતી નથી. તેમજ ઉચિત્ત પ્રવૃત્તિ—ધર્મ કાર્ય સંખંધી પ્રવૃત્તિ કરવામાં તે કિદ પાછી પાની કરતા નથી. આ કારણને લઈ હવે સંસાર સંખંધી જે ભય હતા—જન્મ, જરા, મરણ, રાગ, શાક, આધિ, વ્યાધિ, અને ઉપાધિ જે દ્વારા અતીવ ભય રહેતા તે હવે આ દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થવાથી રહેતા નથી. ાજપા

આ દક્ષિવાળા જીવની પ્રવૃત્તિ ખતાવે છે.

# कृत्येऽधिकेऽधिकगते जिज्ञासा छास्रसान्विता । तुल्पे निजे तु विकले संत्रासो द्वेषवर्जितः ॥४६॥

અર્થ. તારા દષ્ટિવાળા જીવની પ્રવૃત્તિ કૃત્યે-કરવા યોગ્ય ધ્યાનાદિક કાર્યમાં અધિક હોય છે. અધિક ગતે— આચાર્યાદિમાં રહેલ ધ્યાનાદિ પ્રવૃત્તિ તેના કરતાં અધિક ધ્યાનાદિ કરવાની જીજ્ઞાસા થાય. કેમ અધિક જીજ્ઞાસા થાય છે, તો જણાવે છે કે—"જાજમાન્વિતા" તે કામ કરવાની અભિલાષા અતિ ઉત્કૃષ્ટ હોવાથી તથા "તુરુપે कृत्पेनिजे" બીજાની સાથે પોતાના કૃત્યા દેવવંદન પૂજા. વિગેરમાં જરા વિલકતા—ખામી જેવાથી પાતાને ત્રાસ ઉત્પન્ન થાય મનમાં ખેદ થાય. તેમજ પાતાથી અધિક ઉત્તમ ધર્મ કૃત્યા કરનાર ઉપર દેષ જરા પણ ન હાય. ા૪૬ા

વિવેચન. આ સંસારમાં એક બીજાથી ચડીયાતા થવા–માેટા થવાની હદપારની અભિલાષાઓ થાય છે. અને તે પાર પાડવા પાતાથી અનતું કરે છે, પુદ્દગલીક વસ્તુમાં આવી સ્પૃહા કે સ્પર્ધા કરવી તે ચાર ગતિના ફેરા ને આપનાર છે. પણ આત્મકલ્યાણ માટે ધ્યાનાદિ ક્રિયા કરવામાં તથા આચાર્યાદિમાં રહેલા ધ્યાનાદિક અધિક ગુણા તે પાતામાં દાખલ કરવા અતિઉત્કટ છત્રાસા તથા અતિ અભિલાષારૂપ સ્પર્ધા કરવી તે માેક્ષ સુખને દેનાર છે, આ ઉત્તમ કૃત્યા કરતાં કદાચ બીજાના મુકાબલે પાતામાં ન્યુનતા જોવામાં આવતાં આ દિષ્ટવાળાને ત્રાસ—ખેદ ઘણા થાય છે. શા માટે બીજાથી હું પાછા પડું—ધર્મ કૃત્યાની અંદર શા માટે હું પાછલ રહું, અગર કાયાત્સર્ગ કરતાં કે બીજા ધર્મ કૃત્યા કરતાં કાંઇ પણ દાષો લાગે તા હૃદયમાં ઘણું લાગી આવે, અને બીજાઓના ઉત્તમ ધર્માનુષ્ઠાના, અગર ઉત્તમ ધ્યાનાદિ ક્રિયા જોઈ તેના પ્રતે આનંદ આવે, પણ દ્રેષ- વૃત્તિના કદિ ન થાય. આ દૃષ્ટિના સામથ્ય થી. ા૪૬ા

આ દષ્ટિવાળા જીવના વિચારાે કહે છે.

दुःखरूपो भवः सर्वे उच्छेदोऽस्या कुतः कथम् ॥ चित्रा सत्तां प्रवृत्तिश्च साशेषा ज्ञायते कथम् ॥ ४७ ॥

અર્થ. આ તારા દક્ષિવાળા યાગિ વિચાર કરે છે કે આ સંસાર દુઃખરૂપ છે. આના ઉચ્છેદ કયા કારણથી અને કેવી રીતે કરવા, આ જગતમાં મહાત્માઓની પ્રવૃત્તિઓ નાના પ્રકારની હાય છે આ તમામ પ્રવૃત્તિઓ કેવી રીતે જાણી શકાય? ા ૪૭ ા

વિવેચન. આ તારા દૃષ્ટિવાળા યાગમહાત્માને આ-ત્મકલ્યાણ કરવાની ઉત્કટ જીજ્ઞાસા થાય છે. અને આચા- ર્યાંદિ કરતાં આગળ વધવાની પણ લાલસા ઘણી હાય છે, આને લઈ આ ચાેગિ વિચાર કરે છે કે જન્મ, જરા, આધિ, વ્યાધિ, અને ઉપાધિથી ભરપુર એવા આ દુઃખ-રૂપ સંસાર છે, આનાે ક્ષય કેવી રીતે થાય, ક્ષમા, સર-લતા, નમ્રતા વિગેરે ગુણાેથી આ સંસારનાે ક્ષય થઈ શકે છે. તેા પછી આ ક્ષમાદિ ગુણા કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? વળી માહાત્માંઓની શુભ કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ અનેક પ્રકારે હાેય છે. માેક્ષ નગરમાં પ્રવેશ કરવાને અનેક માર્ગો હાય છે. કાઇને પ્રભુ પૂજા ઉપર રૂચિ હાેય છે. કાેઇને વ્યાખ્યાન સાંભળવા અને જ્ઞાન મેળવવા રૂચિ થાય છે. કેાઇને સમભાવરૂપી સામાયક કરવા, કાેઇને પ્રતિક્રમણ કરવા. કાેઇને દાન– શીલ, તપ, અને ભાવનાભાવવા, આમ જુદી જુદી રીતે જીવાને રૂચિએા ઉત્પન્ન થાય છે. આત્મકલ્યાણ કરવા સારૂ આમ અનેક પ્રવૃત્તિએા કરતાં મહાત્માએાને જેવાથી આ દૃષ્ટિવાળા યાગિ વિચાર કરે છે કે આ તમામ પ્રવૃત્તિએ। કેવી રીતે જાણી શકાય. આ પ્રવૃત્તિથી બીજી અન્ય પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરી આ કરેલ તમામ પ્રવૃત્તિનું જ્ઞાન પાતાને ન હાેવાથી કેવી રીતે આગળ વધવું આમ વિચાર કરે છે. ાા૪૭ાા

# આ ખરના નિર્ણય કરે છે.

नास्माकं महती प्रज्ञा सुमहान् शास्त्रविस्तरः ॥ शिष्टाः प्रमाणमिह त दित्यस्यां मन्यते सदा॥४८॥

અર્થ. ઉપર જણાવેલ વિચારના અંગે આખરે આ તારા દક્ષિવાળા યાગિઓ નિર્ણય કરે છે કે અમારી ખુદ્ધિ માેડી નથી, શાસ્ત્રનાે વિસ્તાર મહાન્ છે, શિષ્ટપુરૂષાે– ઉત્તમપુરૂષાે જે કહે તેજ અમાેને પ્રમાણુ છે આ પ્રમાણે આ દેષ્ટિવાળા જીવાે માને છે. ાા૪ડાા

વિવેચન. આગળ વધવામાં અત્યંત જજ્ઞાસાવાળા આ તારા દૃષ્ટિવાળા યાેગિઓ જોવામાં આવતિ અનેક ભિન્નભિન્ન પ્રવૃત્તિઓથી નહિ મુઝાતાં આખરે એક નિર્ણય ઉપર આવે છે કે, અમારી ખુદ્ધિ એવી નથી કે અમા દરેકની સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરી વસ્તુ તત્વનાે નિર્ણય કરી શકીએ ? અમારી બુદ્ધિથી નિર્ણય કરેલ વસ્તુમાં પણ વિસ'વાદ જોવામાં આવે છે, તેમજ ધર્મની જીદી જીદી પ્રવૃત્તિએ। જણાવનાર શાસ્ત્રનાે વિસ્તાર કાંઈ નાનાે સુનાે નથી, આથી શિષ્ટ પુરૂષાે–સાધુ પુરૂષાેને સંમત એવા મહાન્ પુરૂષા જે કહે તેજ પ્રમાણે છે, બીજાઓનું કહેવું પ્રમાણ નથી. તથા શિષ્ટોએ જે પ્રમાણે આચરણ કરેલ છે, જે માર્ગે ચાલ્યા છે, તેજ માર્ગ ઉત્તમ છે; અને તેજ માર્ગે શક્તિના અનુસારે અમારે પણ ચાલવું યાેગ્ય છે, આ પ્રમાણે આ દક્ષિવાળા નિર્ણ્ય કરે છે. વળી આ દક્ષિવાળામાં એટલું અધું સરળપણું આવી જાય છે કે. શુદ્ધ સાેનાને જેમ વાળીએ તેમ વળે છે, તેવી રીતે આની પાસે કાઈ હિત શિખામણ આપે તો ખહુ સરળપણે સાંભળે છે, अने ते वात की शिष्ट संभत है। य तो ते पाताने साल કરનાર જાણી તરત અમલમાં મુકે છે. વળી આ જીવમાં હુટ કદાગ્રહ હોતા નથી, પરમત સહિષ્ણતા તેમાં આવે છે, પાતે શિષ્ટ સંમત માર્ગે ચાલે છે પણ પાતાથી વિપરીત मार्गे वाक्षनार प्राण्डी उपर द्वेष न राणता तें भोने जनती रीते सुभार्ग उपर काववा प्रयत्न करें छे. अने तेम करतां को ते सुधरी न शक्ते ते। तेना उपर उपेक्षा करें छे पण्ड देषते। कि करतां नथी, तेमक सत्य वस्तुनी शोध मार्ट पेतानी कातने उधाडी राणे छे. माई ते साई भे वातने आकु पर राणी साई ते माई तेने। स्वीक्षार करी के कि पण्ड कातने। इठ कहां अह करते। नथी, तेमक पेतामां न हिंग्य तेवा गुण्ड होवाने। हेणाव के हां लिक वृत्ति कहि करते। नथी. आत्म कागृति केम केम वधित काय छे तेम तेम उन्तिमां आगण वधते। काय छे. ॥४८॥

इति तारानामा द्वितिया दृष्टिः समाप्ता तारा दृष्टि अदी ७वे ७४ ६। दृष्टि अदे छे. सुखासनसमायुक्तं वलायां दर्शनं दृद्धम् ॥ परा च तत्वशुश्रुषा न क्षेपो योगगोचरः ॥४९॥

અર્થ. આ બલા દેષ્ટિવાળા યાગિને અષ્ટ યાગાંગ પૈકી આસન નામના ત્રીજા યાગાંગની પ્રાપ્તિ થાય છે, આથી કરી એક આસને અમુક વખત સુધિ ધ્યાનમાં શાંતિથી બેસી શકે છે, તેમજ આ બલા દેષ્ટિમાં બાધ કાષ્ટાગ્નિના કણના જેવા હાય છે, પ્રથમની બે દેષ્ટિ કરતાં આ બલા દેષ્ટિમાં બાધ ઘણા સારા હાય છે, અને અવસરે બાધની સ્મૃતિ પણ ઠીક રહે છે, તથા તત્વજ્ઞાન સાંભળવાની ઇચ્છા આ દેષ્ટિમાં પરા–ઉતકૃષ્ટ હાય છે, તેમજ ચાલુ વિષયને છાડી બીજી બાબતમાં પ્રવૃત્તિ કરવા રૂપ આઠ દાષો પૈકી

#### ( 69 )

ત્રીજો ક્ષેપ નામના દોષ આ દિષ્ટમાં હાતો નથી, કારણુકે યાગ વિષયમાંજ પ્રવૃત્તિ હાવાથી. ાા૪૯ાા

**વિવેચન**. ત્રીજી બલા દેષ્ટિમાં સાધ્યનું દર્શન કાંઇક વિશેષ દઢ થાય છે, અહીં સુધિમાં ગ્રંથી ભેદની નજીક આત્મા આવી જાય છે. તેથી કરી હવે આ બલા દબ્ટિવાળા જીવની ઉન્નત્તિ ઘણી સારી રીતે થાય છે, આસન સ્થિર થયેલ હાેય તાે ધ્યાન સારી રીતે થાય, આથી આ દૃષ્ટિ માં યાેગના આઠ અંગા પૈકી ત્રીજું આસન નામનું યાેગાંગ અહીં પ્રાપ્ત થાય છે. પદ્માસન, સ્વસ્તીકાસન, સુખાસાન વિગેરે આસનામાંથી ગમે તે અનુકુળ આવે તે આસન સિદ્ધ કરે છે. આથી ત્રણ ત્રણ કલાકથી વધારે એક આસને બેસી ધ્યાન કરી શકે છે. આ બલા દૃષ્ટિમાં બાધ ઘણા સારા અને દઢ કાષ્ટાગ્નિના કણની ઉપમાવાળા હાય છે, કાષ્ટના અગ્નિ એકદમ ણુજાઇ જતાે નથી પણ અમુક વખત સુધી રહે છે, તે પ્રમાણે ગુરૂદ્વારા જે સત્ય વસ્તુ સમજાણી છે તે અવસર આવે-અમલમાં મુકવા વખતે તે બાેધની સ્મૃતિ હાજર થાય છે. પ્રથમની બે દૃષ્ટિના **એાધ આ બલા દર્ષિમાં** પ્રાપ્ત થાય છે તથા આ બલા દૃષ્ટિમાં તત્વજ્ઞાન સાંભળવાની ઈચ્છા ઘણીજ ઉત્કટ હાય છે. તેમજ યાેગના અભ્યાસ કરવામાં કે ધ્યાન કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે ત્યારે તે વિષયને છેાડી ખીજા વિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરવારૂપ ક્ષેપ નામના દાષ અહીં હાતા નથી. તેમજ ધર્મના અનુ-ષ્ઠાનામાં કંટાળા આવવારૂપ ઉદ્દેગ નામના બીજો દેાષ બીજી તારા દુષ્ટિમાં ચાલ્યા જવાથી હવે ધર્મના અનુષ્ઠાનામાં કંટાળા પણ આવતા નથી. તેમજ તેજ અનુષ્ઠાનામાં ખરાખર લક્ષ્ય આપે છે. આ પ્રસાણે આ બલા દિષ્ટમાં આઠ ચાેગ ના અંગા પૈકી એક આસન નામનું અંગ પ્રાપ્ત થાય છે, આઠ ગુણા પૈકી એક તત્વશુશ્રૂષા નામના ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે, અને આઠ દાષા પૈકી ત્રીને ક્ષેપ નામના દાષ અહીં ચાલ્યા જાય છે, આ પ્રમાણે બલા દિષ્ટમાં આ વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય છે. હવે આગળ બીજા લાભા જે મળે તે કહે છે. ॥૪૯ા

#### આજ બીના જણાવે છે.

# नास्यां सत्यामसत्तृष्णा प्रक्रत्यैव निवर्तते ॥ तद्ऽ भावाच सर्वत्र स्थितमेवसुखासनम् ॥५०॥

અર્થ. આ ખલા દેષ્ટિ પ્રાપ્ત થતા આ જીવની પુદ્દગ-લીક વસ્તુ તરફ જે આશક્તિ—અસત્ તૃષ્ણા હતી તે સ્વભા-વિક રીતે ઓછી થઇ જાય છે, અને તૃષ્ણા ઘટી જવાથી બાહ્યપરિભ્રમણના અભાવને લઇ સર્વ જગ્યાએ ધર્મના તમામ કાર્યોમાં શાંતિ તથા સ્થિરતાપૂર્વ કરવાને સ્થિત થાયછે. ાાપના

विवेशन. આ અલા દેષ્ટિમાં પ્રાણિ જ્યારે વર્તતો હોય છે, ત્યારે તેનામાં એક એવા પ્રકારની સ્થિરતા આવી જાય છે કે, તેથી તેને અસત્ વસ્તુ ઉપર તૃષ્ણા થતી અટકી પડે છે, સામાન્ય પ્રકારે પુદ્દગલીક વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા માટે આ જીવને અહુ તૃષ્ણા હોય છે, અને આ તૃષ્ણાને લઇ તે અનેક પ્રકારના હુ:ખને સહન કરીને પણ વસ્તુ પ્રાપ્તિ સાટે પ્રયત્ન કર્યા કરે છે, જો કે પ્રાપ્તિ થવી તે કમોં ધન છે. પણ તૃષ્ણાને લીધે તે અનેક રીતે વલખા મારે

છે, આવા પ્રકારની તૃષ્ણા તે આ દિષ્ટમાં નિવૃત્તિ પામી જાય છે, અને તેથી તેનામાં પ્રકૃતિ સૌમ્યતા એવી સારી આવી જાય છે કે, તેને ધર્મના તમામ અનુષ્ઠાનામાં પરમ શાંતિ અને સ્થિરતા હદપારની પ્રાપ્ત થાય છે, અને આને સુખાસન પ્રાહ્યપરિભ્રમણના અભાવને લઇને પરમ શાંત ચિત્તે પ્રભુ ધ્યાનમાં લિન થાય છે, ત્યારે તેને તેમાં સ્થિત-ભાવ-સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે. ાાપગા

#### આજ વાત કરે છે.

# अत्वरापूर्वकं सर्वे गमनं कृत्यमेव वा ॥ प्राणिधानसमायुक्त मपायपरिहारतः ॥५१॥

અર્થ. આ બલાદેષ્ટિવાળા યાગિ હવે દેવ ગુરૂના વંદન પૂજન વિગેરે ધર્મના સર્વ અનુષ્ઠાનામાં ઉતાવળ કર્યા વગર અહુ શાંતિપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરે છે. આ પ્રવૃત્તિ ત્યાં સુધી કરે છે કે દેવવંદન વિગેરે ધર્મકૃત્યામાં ચિત્તની એકાગ્રતા કરવા સાથે અપાયપરિહારત–ચક્ષુની ચંચલતાને પણદૂરકરે છે !! પશા

विवेशन. અત્યાર સુધી આ જીવને પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફ વધારે લાગણી હોવાને લીધે દેવ, ગુરૂવ દન, દર્શન, પૂજન વિગેરે ધર્મના સર્વ અનુષ્ઠાના તરફ પ્રવૃત્તિ ઘણી એાછી હતી, તેમજ વેઠ કાઢવા જેવી હતી, પણ હવે જરા સત્ય વસ્તુ સમજવાથી પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફની લાગણી એાછી થઇ જવાથી, તેમજ તૃષ્ણા પણ ઘટી જવાથી ધર્મના અનુષ્ઠાનો છે તેજ આત્મકલ્યાણ કરનાર છે એમ

સમજવાથી. આ જીવમાં સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે, અને દરેક શુભ કાર્યોમાં હવે એક પ્રકારની અપૂર્વ શાંતિ દેખાય છે. ચિત્તની એકાગ્રતા પણ જોવાય છે, તેમજ મન, વચન, કાયા, નેત્ર વિગેરેની અસ્થિરતારૂપ જે અપાય તેના આ દિષ્ટમાં અભાવ થઈ જાય છે. ાાપવાા

भोध જણાવ્યા, હવે શુશ્રूषा भतावे छे. कान्तकान्तासमेतस्य दिव्यगेयश्रुतौ यथा॥ यूनो भवति शुश्रूषा तथास्यां तत्त्वगोचरा॥५२॥

અર્થ. મનને હરણ કરનાર એવી સુંદર સ્ત્રીની સાથે યૂવાન પુરૂષને જેમ દિવ્ય ગાયન સાંભળવામાં જે મજન-આનંદ આવે છે. તેના કરતાં આ બલા દિષ્ટિવાળા યાેગિને તત્વજ્ઞાન સાંભળવાની વધારે ઇચ્છા થાય છે. ાાપરાા

વિવેચન. પરિપૃષ્ક સામચીવાળા કાઇ યુવાન પુરૂષ પાતાની સુંદર પત્ની સાથે જેમ દિવ્ય ગાયન સાંભળવાની ઇચ્છા રાખે અને તેના શ્રવષ્ડમાં જેમ તેને મજા પડે, આનંદ આવે, તેવી રીતે આ બલા દિવ્યાળા જીવને તત્વ શ્રવષ્ડ કરવાની ઇચ્છા પ્રબળ થાય છે. અને તેમાં તેને મજા પડે છે. તારા દિષ્ટમાં જે તત્વજ્ઞાનની જીજ્ઞાસા થઈ હતી તે આગળ વધીને અહીં શ્રવષ્ડની ઇચ્છા બહુ સારી રીતે થાય છે, જેમ રાજ્ય સંપત્તિવાળા રાજા નવપરિષ્ઠુત રાષ્ટ્રી સાથે જયારે સુંદર ગાખલામાં ખેસી ગીત શ્રવષ્ડ્ર કરે, ઉસ્તાદ ગાયકા હાવભાવયુક્ત નાટક કરે અને સાથે અભિનય–મજરા કરતા જાય આવા પ્રકારનું ગાયન સાંભ-

ળવાની અને નૃત્ય જેવાની જેમ સર્વ પ્રાણીને તીત્ર ઇચ્છા થાય છે, તેમ આ ખલા દેષ્ટિવાળા જીવને તત્ત્વ શ્રવણ કર-વાની અતિ પ્રબળ ઇચ્છા થાયછે. એને તત્ત્વ શ્રવણમાં એવા આન'દ આવે છે કે તેનું વર્ણન પણ થઈ શકેનહિ. ાાપરાા

#### શુશ્રૂષા કેવી છે તે બતાવે છે.

# बोधाम्भः स्रोतसश्चेषा सिरातुल्या सतां मता ॥ अभावेऽस्याः श्रुतंन्यर्थे मसिरावनिक्कपवत् ॥५३॥

અર્થ. જ્ઞાનરૂપ પાણીના પ્રવાહને વધારવા આ શુશ્રૂષા અપૂર્વ પાણીની સીરા–વેણ સમાન મહાત્મા પુરૂષા કહે છે. આ શુશ્રૂષા ન હાય તા શ્રુતજ્ઞાન નકામું જાય છે. પાણીની વેણ જયાં આવતી નથી એવી જગ્યાએ જેમ કુવાનું ખાદલું નકામું છે, તેવી રીતે શ્રુતજ્ઞાન પણ શુશ્રુષા વગર નકામું જાય છે. ાાપગા

વિવેચન, તત્વજ્ઞાન સાંભળવાની જે પ્રબળ ઇચ્છા છે તેજ આ જીવને ઘણા આગળ વધારી આખરે માલ મેળવી આપે છે, આ શુશ્રુષા જ્ઞાનરૂપ પાણીના પ્રવાહને વધારવા પાણીની સિરા-વેણુનું કામ કરે છે, પાણીના વેણ વગરની જગ્યાએ કુવા ખાદાવ્યા તો ખરા પણ અંદર પાણીની સિરા-વેણ ન હાવાથી તે કુવા શું ઉપયાગના ? કાય કલેશ સિવાય બીજી કળ નથી, તે પ્રમાણે શુશ્રુષા વગર શ્રુતજ્ઞાન પણ નકામું છે. શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતીજ નથી. આથી આત્મકલ્યાણના ઇચ્છક જીવાએ તત્વજ્ઞાન વિષયક સાંભળવાની ઇચ્છા ખુબ રાખવી. ાાપગા

#### ( (२ )

পীপ্ত रीते शुश्रूषानुं अपूर्व ईण જણावे छे. श्रुताभावेऽपि भावेऽस्याः शुभभावपद्यत्तितः॥ फरुं कर्मक्षयारुंयं स्यात् परबोधनिबंधनम्॥५४॥

અર્થ. તત્વજ્ઞાન સાંભળવાની અતિ પ્રબળ ઈચ્છા છતાં શ્રવણના લાભ અંતરાય કર્મના ઉદયે કિંદ ન પણ મળે તાે પણ સારા ભાવની પ્રવૃત્તિને લઈ ઉકૃષ્ટ જ્ઞાનનું કારણ કર્મક્ષય નામનું ફળ તે શુશ્રૂષા વાળાે પ્રાણી મેળવે છે. ાાપઠાા

**વિવેચન**.આ ત્રીજી ખલા દષ્ટિમાં આઠગુણાપૈકીત્રીજોશુશ્રુષા નામના ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે, આ ગુણની મહત્વતા એટલી અધી ગણવામાં આવેલ છે કે કદાચ આ જીવને તત્વજ્ઞાન શ્રવણ કરવાના લાભ કર્મસંચાેગે કદિ ન પણ મળે તાેપણ તત્વ શ્રવણ કરવાની તેની પ્રખળ ભાવના હાેવાથી આ શુશ્રુષા ગુણ છે તેજ તેના અનેક કર્મોને ક્ષય કરી નાખે છે. આ કર્મક્ષય થવામાં કારસ ઉત્કૃષ્ટ બાેધ છે તેજ હેતુ છે. વાદિ શંકા કરે છે કે, તત્વ શ્રવણ કર્યા વગર કર્માક્ષયના લાભ કેવી રીતે થાય આના ઉત્તર આપે છે કે તત્વ શ્રવણ કરવાની ઇચ્છા કરવાથી શુભ પ્રવૃત્તિ જરૂર થાય છે, અને <mark>તેથી શ્ર</mark>વણ થવામાં અંતરાય કરનાર જે કર્મ છે તેના નાશ થાય છે. અને પરિણામે ઉન્નત્તિમાં આગળ વધતાં જરૂર શ્રવણ પ્રાપ્ત ચાય છે. આ અતિ અગત્યની સ્થિતિ ઉત્પન્ન થવાનું કારણ શુશ્રૂષા ગુણ હેાવાથી તે પાેતેજ મહા-લાભ કરનાર છે. એમ કારણમાં કાર્યારાપ કરવાથી કહી શકાય છે. સાધરણ રીતે તો ઘણા વ્યાખ્યાના સાંભળ-વામાં આવે છે. અને ઉપદેશા કર્ણ પથપર આવી પહેાંચે છે, પરંતુ તે શ્રવણથી જયાંસુધિ મનમાં તેની અસર ન શાય અને શરીર ઉલ્લાસ ભાવને પામે નહિ, ત્યાંસુધી ખહેરા આગળ ગાયન કરવા જેવું થાય છે. તેથીજ અહિં શુશ્રૂષા શ્રવણ કરવાની પ્રખળ ઇચ્છા ઉત્પન્ન થાય છે તેજ મહાલાભને કરનારી છે, અને તે ઉન્નતિક્રમમાં આ જીવને ખહુ સારી રીતે આગળ વધારનારી થઈ પડે છે. ાાપશા

#### આ દષ્ટિમાં વિઘ્નો આવતા નથી.

# शुभयोगसमारम्भे न क्षेपोऽस्यां कदाचन ॥ उपायकौशलं चापि चारु तद्विषयं भवेत् ॥५५॥

અર્થ. આ બલા દષ્ટિમાં રહેલ જીવને ધ્યાનાદિ શુભ યાગની પ્રવૃત્તિ કરતાં કયારે પણ વિધ્ના આવતા નથી, તેમજ શુભ યાગના આર'ભમાં ધ્યાનાદિની શુભ પ્રવૃત્તિમાં સુંદર ઉપાય કૌશલ્યતા પ્રાપ્ત થાય છે. ાપપાા

વિવેચન. આ ખલા દેષ્ટિમાં એક ખાસ જાણવા જેવી હઠીકત એ ખને છે કે આ દેષ્ટિવાલા જીવ શુભ કાર્ય કરતાં – ધર્મ સંખંધી કે યાગ સંખંધી ગમે તે કાર્ય કરે તા પણ તે કાર્યમાં વિધ્ના કચારે પણ આવતા નથી આરંભ કરેલા શુભ કાર્યો સારી પેઠે પાર પાંડે છે, ઘણા માણસા સારા કાર્યો આદરતા નથી. અને કદિ આદરે તા પ્રત્યવાય – વિધ્ના આવતા તે કાર્ય કરતા અટકી પડેછે, પરંતુ અહિં અંતરાય આવતાજ નથી. તેમજ સુંદર ઉપાય કોશ-લ્યપણું શુભ ધ્યાનાદિ આખતમાં પ્રાપ્ત થાય છે, ધ્યાન કરતી વખતે કયા પ્રદેશમાં બેસી ધ્યાન કરતું, લક્ષ્યવૃત્તિ

કયાં રાખવી, આસન કયું કરલું, સંકલ્પ કેવી રીતે ઓછા થાય વિગેરે સમજવાની બાબતામાં કુશળપણું તેનામાં પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. ાપપાા

अस दिष्टिनी ७२२ भडत्वता ५६ छे. परिष्कारगतः प्रायो विधातोऽपि न विद्यते॥ अविधातश्र सावद्य परिहारान्महोदयः॥५६॥

અર્થ. આ બલા દેષ્ટિવાળા યાગિ મહાતમા એટલા અધા આગળ વધેલા હાય છે કે તેને "परिष्कार गतः" કાઈ પણ પુદ્દગલીક વસ્તુ–ધર્મના ઉપગરણા કે બીજી કાઇપણ ચીજમાં પ્રાયે કરી "विधातो" ઇચ્છા પ્રતિબંધ—આગ્રહ આ વસ્તુ મલે તાેઠીક આવા પ્રતિબંધ રહેતા નથી તેમજ"सावचपरिहारात्" પ્રતિષેધ કરેલ વસ્તુના પરિહાર કરવાથી "अविधातश्च" ઇચ્છિત વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા સંબંધી આગ્રહ ન હાેવાથી આ પ્રતિબંધા ભાવ છે તેજ મહાદય માલ મેલવી આપવામાં કારણ થાય છે. ાાપદા

વિવેચન. આ જીવ ખલા દેષ્ટિ સુધિ પહેાંચેછે ત્યારે તે ચાેગિમહાત્મામાં પુદ્દગલિક વસ્તુ તરફના આગ્રહ—આશ ક્તિભાવ ઘણા ખરા ઓછા થઈ ગયા હાય છે. વળી આ મહાત્માને ખાવાપીવાની કે પેહેરવા ઓઢવાની કાઇ પણ વસ્તુ ઉપર પ્રાયે કરી આગ્રહ રહેતા નથી. આ વસ્તુ મળે તાજ ખાવી, પહેરવી કે ઓઢવી બીજી નહિ, આવા આગ્રહ કદિ હાતા નથી. તેમજ સાવઘ વસ્તુ—પ્રતિષેધ કરેલ વસ્તુના ત્યાગ કરવાથી "अविधातश्च" ઇચ્છિત વસ્તુ મેલવવા

સંખંધી આયહેના અભાવને લઇ અમુક વસ્તુ હોય તોજ યાલે બીજી હોય તો ન ચાલે આવા હઠવાદ ચાલ્યા જવાથી આ આયહા ભાવ છે તેજ મહાદય—માેક્ષ મેલબી દેવામાં કારણ અને છે. પ્રભુ મહાવીર દેવ જણાવે છે કે કર્મ અંધનું કારણ આયહ—હઠવાદ છે આ આયહ જયારે ચાલ્યા ભાય છે એટલે માેક્ષ મળતાં વાર લાગતી નથી, તારા નામની બીજી દૃષ્ટિ કરતાં આ બલા દૃષ્ટિ ઉન્નત્તિ કમમાં ઘણી આગળ વધેલ હાય છે. અને એટલા બધા વધારા થાય છે કે સમયક બાંધની સામીપ્યતા સ્પષ્ટ જણાય છે, સાધારણ રીતે અમુક વિચાર માત્રની ઉત્પત્તિ થી પાતાની જાતને સમયક્ત્વવાન અથવા સમકિતી માનનાર નેતા અહીં ઉભા રહેવાનું સ્થાનજ નથી. એ બીના સ્પષ્ટ રીતે આ દૃષ્ટિમાં વર્ત્તતા જીવાના લક્ષણ ઉપરથી ખુલ્લી રીતે સમજાય તેમ છે.

इत्ति तृतिया बलादृष्टिःसमाप्ताः
अक्षा दृष्टि अद्धी दृष्टे दीप्रा दृष्टि अद्धे छे.
प्राणायामवती दीपा न योगोत्थानवत्यलम् ॥
तन्वश्रवणसंयुक्ता सुक्ष्मबोधविवर्जिता ॥५७॥

અર્થ. દીપ્રા નામની ચાેથી દરિમાં અંધ યાેગાંગા પૈકી ચતુર્થ યાેગાંગ પ્રાણાયામ પ્રાપ્ત થાય છે. ધાસનું લે**લું** અને મુકલું આ દ્રવ્ય પ્રાણાયમ છે આથી શરીરના મળા સાફ થાય છે. પરંતુ અહીં ભાવરેચક પ્રાણાયામ બા**દ્ય** ભાવ, તેના અભાવ થાય છે, અહીં તથા પ્રકારની ચિત્તની પરમ શાંતિરૂપ પ્રશાંત વાહિતાના લાભ થવાથી "**યોગોત્થાન"**  ઉત્થાન નામના જે દેાષ છે ચિત્તની અશાંતિરૂપ તેના આ દિષ્ટમાં અભાવ થાય છે, અને તત્ત્વ શ્રવણ નામના ગુણ આ દિષ્ટમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તારા દેષ્ટમાં તત્ત્વ સાંભળવાની ઇચ્છારૂપ શુશ્રૂષા હતી, હવે તત્ત્વને ગુરૂ પાસે રહી સાંભળે છે, આથી તેનામાં પ્રથમની ત્રણ દેષ્ટિ કરતા બાધ વધે છે, આ દીપ્રા દેષ્ટિમાં બાધ દીવાની પ્રભા જેવા ઘણાજ સારા હાય છે, અવસરે સ્મૃતિ પણ પ્રાપ્ત થાય છે, છતાં સૂક્ષ્મ બાધ તે! હજી આ દેષ્ટિમાં પણ નથી, પાંચમી સ્થિરા દેષ્ટિ પ્રાપ્ત થવાથી સૂક્ષ્મ બાધ થય છે. ાપળા

વિવેસન. આ દીપ્રાનામની ચાથી દૃષ્ટિ છે. આ દેપ્ટિમાં બાેધ દીવાની પ્રભા જેવાે ઘણા વખત રહેનારાે તથા પ્રથમની ત્રણ દર્ષિ કરતાં ઘણે৷ સારાે તેમજ અવસરે બરાે-બરસ્મૃતિને આપનારા હાેયછે. આ દેષ્ટિમાં અષ્ટાંગ ચાેગાેમાં ચતુર્થ યાેગાંગ પ્રાણાયામ નામનું પ્રાપ્ત થાય છે, પ્રાણા-યામ ત્રણ પ્રકારના છે, પ્રાણવાયુનું અંદર લાવવું તે પુરક પ્રાણાયામ છે. પ્રાણવાયુનું બહાર કાઢલું તે રેચક પ્રાણાયામ છે, અને વાયુનું અંદર રાેકલું તે કુંભક પ્રાણાયામ છે આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના આ દ્રવ્ય પ્રાણાયામ કરવાથી શરીરની અંદરની નાડીએા શુદ્ધ થાય છે, અને ધ્યાનમાં પણ મદદ-ગાર શાય છે. છતાં અહીં ભાવ પ્રાણાયામ કરવા જણાવે છે. બાહ્યભાવ–પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફ પ્રેમ તેના આ દક્ષિમાં રેચક કરવેા, એટલે બાહ્યભાવ કાઢી નાખવાે, રેચક ભાવ પ્રાણાયામ અંતર ભાવના પુરક કરવા, આત્મીક ગુણા-જ્ઞાનદર્શનાદિને પુરવા-એકઠા કરવા તે પુરક ભાવ પ્રાણાયામ અને સ્થિરતા ભાવના કુંભક થાય છે. આત્મસ્વરૂપમાં રમ- ણતા કરવી તે કુંભક ભાવ પ્રાણાયામ છે. આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના ભાવ પ્રાણાયામ અહિં થાય છે. દ્રવ્ય પ્રાણાયામાથી આત્માનિત થતી નથી, પણ ભાવ પ્રાણાયામથી થાય છે, આવા પ્રકારના પ્રાણાયામથી ગ્રંથિલેદ તુરત થાય છે, તેમજ ચિત્તની અશાંતિ ચંચલતા—અસ્થિરતા રૂપ ઉત્થાન દોષના અભાવ થવાથી અહીં પ્રશાંત વાહિતાના લાભ થાય છે, ચિત્તમાં પરમશાંતિ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમજ આ દંપ્તિમાં ધ્રવણ ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે, અત્યાર સુધિ સાંભળવાની ઇચ્છા "શુપ્રુષ" થઇ હતી તે હવે શ્રવણ કરે છે, તેથી બાધ વધારે સ્પષ્ટ વ્યક્ત થાય છે. અને અહીં પ્રથમ કહેલા યાગના બીજોના અંકુરાઓ ફળરૂપે સહજ ઉગવા માંડે છે. આ દંપ્તિમાં બાંધ જો કે સારા છે, તાપણ આગળ કહેવામાં આવતા સૂક્ષ્મ બાધ તે અહીં હોતા નથી. તે બાધ તા સ્થિરા નામની પાંચમી દંપ્તિમાં સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થવાથી થવાના છે, તે બાધ આ દીપ્રા દંપ્તિમાં હોતા નથી. તાપાલા

ભાવ રેચકાદિ પ્રાણાયામનાે ગુણ કહે છે.

# प्राणेभ्योऽपि गुरुर्धेमेः सत्यामस्यामसंज्ञयम् ॥ प्राणांस्त्यजतिधमर्थि न धर्मै प्राणसंकटे ॥५८॥

અર્થ. આ દીપ્રા દિષ્ટમાં રહેલા યાગ મહાત્મા સંશય વગર પાતાના પ્રાણ કરતાં પણ ધર્મને મહાન ગણે છે, અને ધર્મની ખાતર પાતાના પ્રાણને પણ છાડી દે છે. પણ પ્રાણની ખાતર ધર્મને છાડતા નથી, ગમે તેવા સંકટમાં આવે છતાં ધર્મને છાડતા નથી. તપટા विवेशन. भाह्य लावना त्यागरूप लावरेश प्राणा-याम प्राप्त थवाथी आ हीप्रा हिन्टिमां रहेल थे।िंग महात्माने धर्म हिपर એटली બધી प्रीति ઉત્પन्न थाय છે કે જે पेताना प्राण કરતાં પણ ધર્મને અધિક ગણે છે, તેમજ ધર્મને માટે પ્રાણ છે!ે પણ ધર્મનો ત્યાગ કરતા નથી. ગમે તેવા સંકટમાં આવે છતે, તેમજ કાઈ તેના પ્રાણ લે તા તે કખુલ કરે પણ ધર્મ છે!ડવાની અથવા ધર્મના નિયમા તાડવાની હા પાડે નહિ, આ દિશ્વાળાનું આવું દઢ વર્ષન થાય છે તેનું મુખ્ય કારણ કે તેને વ્યવહારના તમામ કાર્ય તરફ અરૂચિ ઘણી થઈ છે તેજ છે. ાંપટા

#### આજ કારણ બતાવે છે.

# एक एव सुहृद्धमी मृतमप्पनुयाति यः ॥ शरीरेण समं नाशं सर्व मन्यत्तु गच्छति ॥५९॥

અર્થ. આ દીપા દેષ્ટિમાં બાેધ સારા હાેવાથી આ દીપા દેષ્ટિવાળા જીવ બાેધ—જ્ઞાનને લઇ વિચાર કરે છે કે મરી ગએલા જીવની પાછળ માત્ર એક ધર્મજ મિત્રની માફક પાછળ જાય છે. ખાકી પુત્ર, સ્ત્રી, ધનધાન્ય, રાજ્યાદિ તમામ વસ્તુ શરીરની સાથેજ નાશ પામે છે. અગર પાછળ આવતી નથી અહિંજ પડી રહે છે. ાાપલા

વિવેચન. આ દીપ્રા દૃષ્ટિમાં રહેવા જીવને અમુક અંશે વિવેકજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે, આથી તે સમજે છે કે પ્રાણ જશે તો પણ ભવાંતરમાં મિત્રની માફક ધર્મ સાથે આવે છે, પરંતુ ધર્મ જશે તો શરીર કાંઇ કામ આવવાનું નથી તેમજ ભવાંતરમાં સાથે પણ આવનાર નથી. આમ સમજ શરીર કરતાં પણ ધર્મની આ દૃષ્ટિવાળા વિશેષ કરી કદર કરે છે—લાગણી રાખે છે, તેમજ પુદ્દગલીક તમામ વસ્તુ તથા સ્વજનાદિ કુંદુંખ પણ શરીરના નાશ થવા સાથે તમામ નાશ થઇ જાય છે, અથવા તમામ વસ્તુ પારકી થઇ જાય છે, આવા તમામ વસ્તુ પારકી થઇ જાય છે, આમ સમજને ધર્મને કદિ છાંડતા નથી. ાાપલા

#### આજ બીનાને સ્પષ્ટ કરે છે.

# इत्थं सदाशयोपेत स्तन्त्रश्रवण तत्परः ॥ प्राणेभ्यः परमं धर्मे बलादेव प्रपद्यते ॥६०॥

અર્થ. આ પ્રમાણે આ દીપ્રા દેષ્ટિવાળા જીવાત્મા આત્માના શુદ્ધ આશય યુક્ત નિરંતર તત્વજ્ઞાન સાંભળ-વામાં તત્પર રહે છે. તેમજ પાતાના પ્રાણથકી અધિક પ્રધાન ધર્મને બલાત્ સારી પેઠે માને છે–સ્વીકારે છે.॥૬૦॥

विवेशन. आ ही प्रा दिष्टवाणा छ बनमां अमुड अंशे विवेड ज्ञान प्राप्त थवाथी सत्य स्वरूप डांड ड अंशे समक वाथी पुद्गलीड वस्तु तरहनी आशिडत घटतां धर्म तरह प्रीति घणी वधे छे, अने आ प्रमाणे आत्माना शुद्ध आश्चर्यथी मुद्ध अंतः ड र खुधी तत्व ज्ञान सांसणवामां तत्पर र छे छे, तेमक आ तत्व ज्ञानना प्रतापे पेताना प्राण् ड स्तां छ द स्तां पण् धर्म ने उत्रूष्ट प्रधोन अलात् सारी पेठे माने छे, आ तेने। स्वसाव छे, वणी आ दिष्टमां र छेदा छवने ध्यान ड रतां थे। योत्थान मन व्यन अने डायाना थे। यानी आंदर थती यपणता इपी होष ते आ दीप्रा दिन्य वाणाने छोतो। नथी।। हि।।

#### ( ৫০ )

# તત્વશ્રવણના ગુણા કહે છે.

# क्षाराम्भस्त्यागतोयद्व न्मधुरोदकयोगतः ॥ बीजं प्ररोहमाधत्ते तद्वत्तत्वश्रुतेनेरः ॥६१॥

અર્થ. ખારા પાણીના ત્યાગથી અને મીઠાપાણીના સમાગમથી જેમ બીજ ઉગી નીકળે છે. તેવી રીતે તત્વજ્ઞાન ના સાંભળવાથી આ દીપ્રા દેષ્ટિવાલા જીવમાં માેક્ષનું બીજ રાપાય છે. ાા દ્વા

વિવેચન. ગમેં તે જાતના બીજને મીઠું પાણી મલે તો તરતજ તે ઉગી નીકલે છે, પણ ખારૂ પાણી જો મલે તો તે બીજ વાવ્યું હોય તો પણ બીજ ઉગતું નથી, પણ તે બીજ બળી જાય છે, તે બીજને મીઠા પાણીનું જ્ઞાન લલે ન હોય તો પણ તે મીઠા પાણીના સ્પર્શ માત્રથી બીજ ઉગી નીકળે છે, તે પ્રમાણે અચિંત્ય સામર્ચ્યવાળી તથા મહાપ્રભાવ વાળી એવી તત્વશ્રુતિ થકી આ દીપ્રા દિવ્ટિવાલા જીવ પાતામાં માલના બીજને વાવે છે. ॥६૧॥

# आ तत्वश्रुतिने। सावार्थ केंद्रे छे क्षाराम्भस्तुल्यइह च भवयोगोऽखिलो मनः॥ मधुरोदक योगेन समा तत्त्वश्रुतिस्तथा॥६२॥

અર્થ. અહિં ખારા પાણી સમાન સમગ્ર સંસાર જાણવા અને મીઠા પાણીના સંબંધ સમાન તત્વજ્ઞાનનું ગુરૂ પાસે સાંભળવું જાણવું. 11 દરાા

વિવેચન. સંસારની અંદર માતા,પિતા,પુત્ર,સ્ત્રી,ધન, ધાન્ય અને મિત્રાદિ વિગેરે તમામ સંચાગા છે તે ખારા પાણીના જેવા અતત્વ શ્રવણરૂપ છે, તેનાથી કાઇ દિવસે બીજની વાવણી ન થાય, બીજને વાવ્યું હાય તો પણ અંકુરા કદિ ઉત્પન્ન થાય નહિ, પણ મીઠા પાણીના સંખંધ સમાન તત્ત્વશ્રવણ છે. આના સંચાગ થયા હાય તા નિશ્ચયે કરી સમ્યકત્વ રૂપ બીજની વાવણી થાય છે, અને પરિણામે તેનાથી દેવલાકના સુખની પ્રાપ્તિરૂપ અંકુરા નીકળી પરંપરાએ માલારૂપ ફલને આપે છે. ાદ્દશા

આ તત્વશ્રુતિના ગુણ બતાવે છે.

# अतस्तु नियमादेव कल्याणमिखलं नृणाम ॥ गुरुभक्तिसुखोपेतं लोकद्वयहितावहम् ॥६३॥

અર્થ **अतस्तु**—આ તત્વજ્ઞાનના સાંભળવાથી નિયમે કરી સંપૂર્ણ રીતે મનુષ્યાનું કલ્યાણ થાય છે, કલ્યાણ કેવું છે તે કહે છે. ગુરૂશ્રીની ભક્તિ કરવાથી સુખને દેનાર છે તથા આ લાેક તથા પરલાેકના હિતને આપનાર છે. ાા દ્રા

વિવેચન. સત્સમાગમના અપૂર્વ લાભ માટે ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે ગુરૂદ્ધારા તત્વજ્ઞાન સાંભળવાના લાભ મળે છે, અને આ તત્વજ્ઞાન સાંભળવાથી તેના હૃદયમાં તમામ પ્રાણી પ્રતે પર ઉપગાર કરવાની ભાવના થાય છે, આ પર ઉપગાર કરવાથી તમામ જવાનું કલ્યાણ થાય છે, પર ઉપગારથીજ આગળ વધાય છે. વળી ગુરૂ પ્રતે ભક્તિ બહુ માન આદર સત્કાર સન્માન કરવાથી તથા તેઓશ્રીના ક્રમાન તુજબ ચાલવાથી તેએ શ્રીની આજ્ઞા મુજબ પરા-પકાર કરવાથી વાસ્તવીક રીતે તેજ કલ્યાણ દેનાર છે. તેમજ

આ લાેક તથા પર લાેકના હિતને દેનાર જે શુભાનુબધી પુષ્ય બધ છે તે પણ ગુરૂભક્તિજ સાધ્ય છે, પ્રાપ્તવ્ય છે, ગુરૂની મદદ વગર કદિપણ આગળ વધી શકાતું નથી.ાાદ્રા

ગુરૂલક્તિનું ઉત્કૃષ્ટ ફળ જણાવે છે.

# गुरुभक्तिप्रभावेन तीर्थेक्रद्दर्शनं मतम् ॥ समापत्त्यादिभेदेन निर्वाणैकनिवन्धनम् ॥६४॥

અર્થ. ગુરૂ ભક્તિના પ્રભાવથી આ જીવ ઘણા આગળ વધે છે. તેમજ ગુરૂશ્રીના સમાગમથી "समापत्ति" ધ્યાન વિશેષ અને તેના ભેંદા તેમાં તલાલીન થવાથી—અભ્યાસ કરવાથી ધ્યાન દ્વારા તીર્થકરનું દર્શન થાય છે અને આ દર્શન છે તેજ માેલનું એક અસાધારણ કારણ છે. ॥६૩॥

વિવેચન. જ્ઞાનિ એક શ્વાસ લઇને મુકે એટલા ટાઇમમાં પૂર્વકોડવર્ષના કર્મને ખપાવે છે–ક્ષય કરે છે. આ જ્ઞાનિ આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરનાર ધ્યાનિ જાણાવા. આ ધ્યાનના અનેક ભેદા શાસ્ત્રમાં ખતાવેલ છે; પણ હાલ આ ઉત્તમાત્તમ માર્ગ નષ્ટ પ્રાય જેવા થયા છે, ભાગ્યેજ ધ્યાન કરનારા જોવામાં આવે છે પણ ધ્યાન સિવાય આગળ કદિ વધી શકાતું નથી તે ચાકસ છે, જ્યારે ત્યારે પણ આ ધ્યાન કર્યા વગર છુટકા નથી, આ ધ્યાનના લાભ ગુરૂશ્રી. ની ભક્તિ કરવાથી મળે છે, અહીં "समापत्यादि" જે લખેલ છે તે એક પ્રકારનું ધ્યાન છે, આના બીજા ભેદા આદિ શબ્દથી જણાવેલ છે, તે પાત જલી વિગેરે યાગ દર્શનથી જાણવા યાગ્યછે,આ સમાપત્તિ—આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ

રૂપ ધ્યાન કરવાથી ભૃકુટિ કે બ્રહ્મર ધ્રમાં લક્ષ્ય આપવાથી પ્રભુનું સાક્ષાત્ દર્શન થાય છે અને આ દર્શન છે તેજ થાેડા વખતમાં પરમપદ–માેક્ષ મેળવી આપવામાં અવ'ધ્ય કારણ–અસાધારણ કારણ છે. ાાદ્યાા

સુક્ષ્મબાધનું લક્ષણ કહે છે.

सम्यग्घेत्वादिमेदेन स्रोकेयस्तन्वनिर्णयः॥ वैद्यसंवेद्य पदतः सक्ष्मबोधः स उच्यते । ६५॥

અર્થ. સમ્યક્ હેતુના ભેદવડે લેાક–વિદ્વાનાની સભા મધ્યે જે તત્વના નિર્ણય ''<mark>वेद्यसं</mark>वंद्यपदतः'' જેતું સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવે છે એવા વેદ્યસ'વેદ્ય પદથી–સમ્યક્-ત્વથી નિશ્ચય કરવા, તેને સૂક્ષ્મબાધ કહે છે. ાાદ્પાા

विवेशन. श्रीमान् वाहिवैताण श्री हेवसूरिक्ट महा-राजे अमाण्नयत्वा देशितां डार नामने। न्यायने। श्रंथ णनावेत छे, आ श्रंथमां हेतुं ओतुं स्वरूप—डेटता प्रकारना सम्यक् हेतुं ओ। अने डेटता प्रकारना हेत्वालासे। छे, तेमक्र प्रमाण् नय तथा सप्त लंगीतुं स्वरूप वस्तु तत्वने। निर्णुथ करवा कणावेत छे, तथा वाह डेवी रीते करवे। विगेरे अनेक्र णाजते। वृद्धी सारी रीते कणावेत छे, आनी अंहर हेतुनुं स्वरूप सम्यक् प्रकारे—अविपरीतपृष्ठों के स्वरूप जतावेत छे तेने यथार्थपृष्ठों काणी तथा तेना लेहे। इण स्वरूप विगेरे काणी तेना वह विद्वानानी सला मध्ये के तत्वने। निर्णुथ करवे। सम्यक्षहिट क्षववस्तु तत्वने। निर्णुथ वृष्ठी सारी रीते કરી શકે છે, દરેક વાકયા સાપેક્ષ્ય હાય છે અને તે તનય પ્રમાણ તથા સપ્તભંગીથીજ વસ્તુ તત્વના નિર્ણય વેદાસં- વેદા પદવાળાજ કરી શકે છે, પણ અવેદાસં વેદા પદવાળા મિશ્યાદિષ્ટ વસ્તુતત્વના નિર્ણય કદિ પણ કરી શકતા નથી માટેજ અહીં કહેવામાં આવ્યું છે કે વેદાસં વેદા પદથી જે વસ્તુતત્વના નિર્ણય થાય છે તેનેજ શાસ્ત્રકાર સૂક્ષ્મ બાંધ કહે છે. ાા દ્યા!

## અહીં સૂક્ષ્મપર્ણું બતાવે છે.

## भवाम्भोधि सम्रुत्तारा त्कर्मवज्रविभेदतः॥ ज्ञेय व्याप्तेश्वकात्स्न्येन सुक्ष्मत्वं नायमत्र तु ॥६६॥

અર્થ. સૂક્ષ્મબાધનું સ્વરૂપ ખતાવતા જણાવે છે કે સૂક્ષ્મબાધ તેજ કહેવાય કે જે બાધથી આ જીવ સંસાર સમુદ્રને તરવા સમર્થ થાય, કર્મરૂપી વજને લેદવા શક્તિ વાન અને તથા ત્રેય–ઘટપટાદિ પદાર્થા, તેની સાથે અનંતા ધર્મા સારી રીતે વ્યાપિને રહ્યા છે એમ જણાવનાર હાય તેજ સૂક્ષ્મબાધ–જ્ઞાન કહી શકાય છે. આ સૂક્ષ્મબાધ આ ચાલુ દીપ્રાદેષ્ટિમાં હાતા નથી તાક્લા

વિવેશન. અત્યાર સુધિ ચાર દેષ્ટિમાં જે બાંધ જણા-વ્યા તે સ્થુલ બાંધ છે, પણ તે સૂક્ષ્મબાંધ નથી, સૂક્ષ્મજ્ઞાન તા તે કહેવાય કે જે જ્ઞાન છતાં રાગાદિ ગણ ઉભા ન રહે, સૂર્યના ઉદય છતાં અધકાર રહે તા તે સૂર્યાદયજ ન કહેવાય, તે પ્રમાણે પ્રથમની ચાર દેષ્ટિના જ્ઞાના જો કે બીજાઓની અપેક્ષાએ ઘણા સારા છે, તા પણ

## ( ६५ )

સ્થિરા દષ્ટિમાં સૂક્ષ્મ જે બાધ થાય છે તે બાધ પ્રથમની ચાર દર્ષિમાં નથી. હજ પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફ એવા એવા પ્રસંગે પ્રવૃત્તિ થઇ જાય છે, તેમજ સંસાર સમુદ્રથી મુક્ત થવાની તથા કર્મના ક્ષય કરવાની ભાવના થતી નથી, વળી દરેક પદાર્થોમાં અનંતા ધર્મો રહેલા છે, તેમજ નય નિક્ષેપા સપ્તભંગી, અને પ્રમાણ આ ચારથી વસ્તુતત્વના નિર્ણય થાય છે, આ બાધ પ્રથમની ચાર દિષ્ટમાં ન હાવાથી તે સૂક્ષ્મળાેધ કહેવાય નહિ, પણ આ જણાવેલ તમામ બીના સ્થિરાદિ ચાર દષ્ટિમાં છે, લાેકાેત્તરપ્રવૃત્તિથી સંસાર સમુદ્ર તરવાને સમર્થ ખને છે, તથા કર્મક્ષય પણ સારી રીતે કરી શકે છે, તથા દરેક વસ્તુ અનંત ધર્માત્મક છે તથા નય નિક્ષેપાદિથી વ્યાપ્ત છે,–યુક્ત છે આવેા સૂક્ષ્મ બાેધ સ્થિરાદિ દુષ્ટિમાં છે. સૂક્ષ્મત્વં એટલે નિપૂણપણ બાધનું, તે આ દીપ્રાદષ્ટિમાં નથી, કારણકે પ્રથમની ચાર દષ્ટિમાં શ્રંથિલેદ થતા નથી આ કારણથી સૃક્ષ્મ બાધ પ્રથમની ચાર દેષ્ટિમાં નથી પણ સ્થિરાદિ ચાર દેષ્ટિમાં છે. 11 ફેફા

# अथभनी चार दृष्टिमां के पृष्ट छे ते उद्धे छे अवेद्यसंवेद्यपदं यस्मादासु तथाल्वणम् ॥ पक्षिच्छाया जलचर् प्रहत्याभमतः परम् ॥६७॥

અર્થ. પ્રથમની મિત્રાદિ ચાર દિષ્ટમાં અવેદાસ વેદા પદ ઉત્કટ છે હજી સૂક્ષ્મ બાદ્યના અભાવે સત્યવસ્તુ યથાર્થ સમજાણી ન હાવાથી, આજ વાતને દષ્ટાંત આપી સમજાવે છે કે જેમ નદી સમુદ્ર કે તલાવમાં આકાશમાં ઉડતા

#### ( ૯૬ )

પક્ષીઓની છાયા પહે છે છાયાને ભ્રાંતિથી કાઇ માણુસ સાચા પક્ષી તરીકે માની પ્રાણીમાં પ્રવેશ કરે તેને પકડવાના. શું તે લાભ મેળવી શકવાના છે? કદિ પણ તેમ મેળવી શકવાના નથી ''अतः परं'' આ કારણથી ઉત્કૃષ્ટ વેદ્યસંવેદ્ય પદ આ પ્રથમની ચાર દેષ્ટિમાં નથી. શકળા

વિવેચન. અવેદ્ય સંવેદ્ય પદ—મિથ્યાત્વ. વેદ્યસંવેદ્ય પદ—સમ્યકત્વ આ ગુણ પ્રથમની ચાર દિષ્ટમાં આવેલ ન હેાવાથી હજી ભ્રમ થવા સંભવ છે. દૃષ્ટાંત તરીકે પાણીમાં પડતી પક્ષીઓની જેમ છાયાને કાંઈ અજ્ઞાની માણસ સાચાપક્ષી તરીકે માની તેને પકડવાને પાણીમાં પ્રવેશ કરે તો શું તે માણસ પકડવાના લાભ મેળવી શકવાના છે? કિંદ પણ નહિ મેળવે, આ જેમ અજ્ઞાન કે ભ્રાંતિથી અને છે તે પ્રમાણે આ પ્રથમની ચાર દિષ્ટ પણ અવેદ્ય સંવેદ્ય પદવાળી ઉત્કટ છે, સૂક્ષ્મ બાંધના અભાવને લઈ વસ્તુમાં રહેલ અનંતાધર્મા તથા સાપેક્ષ પણાને બરાબર સમજ શકતા નથી. વળી આ દષ્ટિમાં ગ્રંથિભેદ પણ થતા નથી આને લઈ વેદ્યસંવેદ્ય પદ તથા સૂક્ષ્મબાંધ સ્થિરાદિ ચાર દિષ્ટમાં છે. આ સૂક્ષ્મબાંધની શરૂઆત ચાથી દીપ્રાદિષ્ટના છેડે ચરમયથા પ્રવૃત્તિ કરણ પ્રાપ્ત થતા થાય છે. એમ યોગા- ચાર્યા જણાવે છે. ાા પરાા

આમ શા માટે તેના ઉત્તર આપે છે.

अपायशक्तिमालिन्यं सुक्ष्मबोधविबंधकृत् ॥ नैतद्वतोऽयं तत्तत्त्वे कदाचिदुपजायते ॥ ६८ ॥

# आभ शा भाटे तेना उत्तर आपे छे. अपायज्ञक्तिमालिन्यं सक्ष्मबोधविबंधकृत् ॥ नैतद्वतो ऽयं तत्तक्वे कदाचिदुपजायते ॥६८॥

અર્થ. સૂક્ષ્મ બાેધને બંધ કરનાર-સૂક્ષ્મબાેધ ન થવાનું કારણ નરકાદિ અપાયના હેતુઓ– અસત્ પ્રવૃત્તિઓ તેના દ્વારા થતી આત્મશક્તિની મલીનતા તેજ સૂક્ષ્મ બાેધ થવામાં વિદ્મભૂત છે, આથી આ મલીનતાવાલા પ્રાણી આ સૂક્ષ્મ બાેધને મેળવી શક્તા નથી, કદાચિત્ તત્વ વિષય બાેધ થઈ પણ જાય તાેપણ તે સુંદર તાે નથી. ાા દ્રા

विवेशन. આ દીપ્રા દિષ્ટમાં હજ પુદ્ગલીક ભાવ તરફ અસત્ પ્રવૃત્તિ થવાના અંગે આ જીવને નરકાદિ ગતિના અપાયને—દુઃખને દેનાર એવા કારણા—આશ્રવાનું સેવન કર-વાથી—કર્મ બીજ વાવવાથી સૃક્ષ્મબાધ રૂપી ફળા પ્રાપ્ત થતા નથી. તેમજ આ મલિનતા વાળા જીવને તત્વવિષયક બાધ થતા નથી, પરંતુ આ દૃષ્ટિ અવ'ધ્યબીજ રૂપ હાવાથી ક્યારેક બાધ પણ થાય ખરા, છતાં તે બાધ ઘણા સુંદર ન હાય ॥ દ્રા

## अपायदर्शनं तस्मा च्छुतदीपात्र तान्विकम् ॥ तदाभा ऽऽलंबनंन्वस्य तथापापे प्रवृत्तितः ६९॥

અર્થ. આ દક્ષિવાળા જીવ પાતામાં રહેલા તાત્વિક દાેષાને આગમ રૂપ દીવાથી જોઈ શકતાે નથી. પરંતુ બ્રાંત્તિથી પારમાર્થિક કર્ત°વ્યાની માફક કાર્યા કરે છે; કારણકે હજી બીન ઉપયાેગથી પણ પાપની અંદર પ્રવૃત્તિ થાય છે. ાાં સ્ા

વિવેશન. સંસારની અંદર એવા પણ જીવા પડયા છે કે માત્ર ઉપરના દેખાવ ખાતર એવા ઠઠારા કરે છે કે તેને એઇ ખીચારા ખાહ્યદિષ્ટવાળા જીવા તેમાં ફસાઇ જાય છે, અને માને છે કે આતા માહાતમા ખરેખર ચાથા આરાની વાનકી રૂપ છે, ભલે એકવાર એવા ભાળા જવાને છેતરી પાતાની વાહવાહ બાલાવે, આવા બાદ્ય આડંખરી જીવા તાત્વિક દિષ્ટિથી પાતામાં રહેલા દાષાને શ્રુતજ્ઞાન-રૂપ પ્રદીપથી એઇ શકતા નથી, પરંતુ ભ્રાંતિથી પરમાર્થના જેવી કિયા કરવાના હોળ કરે છે. આ પ્રમાણે પાતામાં રહેલા દાષાને નહિ એવાથી આના ઉપયાગથી પાપમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. સારાંશ એ છે કે સૂક્ષ્મ બાધ ન હાવાથી આ દષ્ટિવાળા જીવ હજી પાતામાં રહેલા દાષાને નથી. ાાલ્લા

# अतोऽन्यदुत्तरास्वस्मा त्पापे कर्मागसो ऽपि हि ॥ तप्तलोहपदन्यासतुल्पा हत्तिः क्वचिद्यदि ॥७०॥

અर्थ "अताऽन्यत्" अवेद्य संवेद्य पहथी अन्य के वेद्य संवेद्य पह धी अन्य के वेद्य संवेद्य पह " उत्तरासु" स्थिशिह ज्ञार दिष्टिमां है। ये छे, आवेद्य संवेद्य पहथी इदाज इमें संधाराने क्षि पापनी अंदर प्रवृत्ति इरे ते। पण् ते प्रवृत्ति तथावेक्षा क्षेत्राना गे। जा अप्रवृत्ति इरे ते। पण् केदा अर्थ के से प्रवृत्ति इरेते। केर्य प्रवृत्ति इरेते। केर्य प्रवृत्ति इरेते। इरे छे. ॥७०॥

વિવેચન. અવેદ્યસંવેદ્યપદ—એટલે મિથ્યાત્ત્વ. વેદ્ય સંવેદ્યપદ એટલે સમ્યકત્વ. આ સમ્યકત્વ ગુણ સ્થિરાદિ ચાર દિષ્ટમાં હોય છે, આ ગુણને લઈ આ દિષ્ટિવાળા જીવ પાપના કાઇપણ કામમાં–હિંસાદિ વિગેરમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. કદાચ કર્મસંચાગને લઇ પ્રવૃત્તિ થઈ જાય તા તે લાેઢાના તપાવેલા ગાેળા ઉપર જેમ પગ મુકવા તેના જેવી હાેચ. અર્થાત્ પાપ પ્રવૃત્તિ કરતા ઘણાજ ડરે છે, ચાલતા સુધિ તાે કરતાે નથી. અને કદાચ પ્રવૃત્તિ કરે તાે હદપારનાે પશ્ચાતાપ તેને હાેચ છે. ાાહળા

આમ હાેવાનું કારણ બતાવે છે.

वेद्यसंवेद्यपदतः संवेगातिश्चयादिति ॥ चरमैव भवत्येषा पुनर्दुर्गत्ययोगतः ॥७१॥

અર્થ. વેદ્યસ વેદ્યપદને લઈ આજીવને અતિશય વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે, અને આ વૈરાગ્યને લઈ આ પાપપ્રવૃત્તિ છેલ્લી છે,કારણકે હવે પછી તેની કરીથી દુર્ગતિ થવાની નથી.!!૭૧ા!

વિવેચન. વેદ્યસંવેદ્યપદ, કે જેનું સ્વરૂપ આગળ કહે-વામાં આવે છે. આ પદને લઈ આદેષ્ટિવાળા જવને અતિશય વૈરાગ્ય થાયછે, અને આ વૈરાગ્યને લઈ હવે આ જવની આ છેલ્લીજ પાપપ્રવૃત્તિ છે, કારણ કે હવે કરી દુર્ગતિ તેની થવાની નથી, અહિં વાદિ શંકા કરે છે કે, આ તમારૂ કહેલું ઠીક નથી, કારણકે શ્રેણિકાદિના ઉદાહરણથી તથા જેઓ સમ્યકત્વથી પતિત થઈ ગયા છે; એવા અનંતાજવા અનેક વાર દુર્ગતિમાં ગયા છે, તા પછી છેલ્લી વારની દુર્ગતિ છે તે કેમ કહેવાય. આના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે, આ તમારૂં કહેલું ઠીક નથી. અમારા અભિપ્રાય તમા જાણતા નથી. અહિં જે વેદ્યસંવેદ્યપદ કહેલ છે તે ક્ષાયિકસમ્યકત્વને આશ્રિ કહેલ છે, નિશ્ચયથી વેદ્યસંવેદ્યપદ તેજ કહેવાય છે,

આ અભિપ્રાયથી અમાેએ વ્યવહાર કરેલ છે, વળી આ ક્ષાચિક સમ્યકત્વ હાતે છતે દુર્ગતિ ફરી મળતી નથી, બાકી ઉપશમ કે ક્ષયાપશમ સમ્યકત્વપતનસ્વભાવવાળા હાવાથી દ્ભુગંતિ મળી શકેછે, પણ ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ પતન સ્વભાવ વાળું ન હાવાથી તે પ્રાપ્ત થયા પછી કરી દુર્ગતિ મળતી નથી. વાદિ: તો પછી શ્રેણિકરાજાને ક્ષાયિકસમ્યકત્વ છતાં દુગ'તિ કેમ મળી ? ઉત્તર–સમ્યકત્વ પામ્યા પહેલા આયુષ્ય-નામ કર્મના અંધ પડી જવાથી દુર્ગતિ મલીછે, અથવા નરક ગતિમાં ગયા છતાં માનસીક દુઃખ નહોવાથી તે દુર્ગતિજ ન કહેવાય. જેમ વજાના તંદ્રલને પકાવવાથી તે કદિપાકતા નથી. અંદર જરાપણ વિકાર થતા નથી, તે પ્રમાણે અંતઃકરણમાં શ્રેણિકરાજાને જરાપણ દુઃખ સંખંધી વિકાર ન થવાથી તે દુર્ગાતિજ નથી અથવા. આ વાત એકાંતથી પકડવી તે સારી નહિ. પ્રાયિક તે વાત જાણવી, આથી શ્રેણિક રાજાને છાડી ખીજા માટે આ વાત સમજવી કે ક્ષાચિકસમ્ચકત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી કરી દુર્ગતિ મળતી નથી. આ વેદાસ વેદાપદથી જાદ અવેદાસ વેદાપદ છે તેનું સ્વરૂપ હવે ખતાવે છે. 110911

પરમાથ પદ ખતાવે છે,

अवेद्यसंवेद्यपद मपदंपरमार्थतः ॥ पदं तु वेद्यसंवेद्य पदमेवहि योगिनाम ॥७२॥

અર્થ. અવેદ્યસં વેદાપદ છે તે પરમાર્થથી અપદ છે. પરંતુ વેદાસં વેદા પદ છે તેજ ચાગિમહાત્માઓનું ખરૂં પદ છે ાાળ્યા

**વિવેચન.** અવેદા સ'વેદાપદ એટલે મિથ્યાદષ્ટિના

#### (१०१)

આશયનું-હૃદયનું સ્થાન છે, અર્થાત્ મિથ્યાદિષ્ટનું ગ્રાન-આ ગ્રાન છે તે વાસ્તિવિક "अपद" છે, યથાસ્થિત વસ્તુતત્ત્વની પ્રાપ્તિને કરાવનાર નથી. પરંતુ " पदंतु, पदं," વેદ્યસ વેદ્યપદ છે તેજ પદ છે, આ પદ યાગિમહાત્માઓનું હાય છે, વસ્તુ તત્ત્વને જાણનાર એવા સમ્યકત્વદૃષ્ટિ મહાત્માઓનું જ આપદ છે, આપદનું અન્વર્થ લક્ષણ આગળ કહેવામાં આવેછે. 11% રા

## આજ બીના જણાવે છે,

# वेद्यं संवेद्यते यस्मि न्नपायादि निवन्धनम् ॥ तथाऽप्रदृति बुध्यापि ह्यागमविशुध्यया ॥७३॥

અર્થ. વેઘ કહેતા જ્ઞાનથી ગ્રહેણ કરવા લાયક એના પદાર્થ ક્ષયાપશમના અનુસરે જાણીએ જે પદછતાં–જે જ્ઞાન છતાં તે વેઘસ વેઘપદ, આ પદ કેવું છે તો કહે છે, સ્વર્થ, નરકાદિના સ્વરૂપને જણાવનાર છે, તથા શ્રુતજ્ઞાનથી દ્વરકરેલ છે વિપરીતમલ જેણે આવી નિર્મળ ઝુદ્ધિથી સ્ત્રી વિગેરેનું ખરૂસ્વરૂપ જાણવાથીતથા "अपवृत्ति बुध्या" કહેતા.અસત્પ્રવૃત્તિને ત્યાગ કરવાની બુદ્ધિ જેનાથી થાયછે,તેવેઘસ વેઘપદેશે. ૧૯૩૧

विवेशन. वेद्यसंवेद्यपहना स्वरूपने क्षावता शास्त-शर महाराक क्षावे छे हे क्षाव्यादायह स्वा ६८५८। हि पहार्था, तथा नरह, स्वर्ण. मनुष्य विशेरे शतिना हार्ष्णे। तथा स्वस्तप्रवृत्तिवाणी सुद्धिश्री थता शेरदाक्षे। तथा स्त्री पुत्रधन धान्य विशेरे वस्तुथी थता हर्भकं धने। के स्रुत ज्ञानवाणी निर्भक सुद्धिश संवेद्यते क्षाक्षे स्रये। पश्मना स्नुसारे केथी तेवेद्यसंवेद्यपहछे, सहिं मूलसूत्रमां स्त्रीनुं श्रह्ण हरेद्य

#### ( १०२ )

છે, તેથી એમ જણાવે છે કે, કમ'ળ'ધનમાં મુખ્યકારણ સ્રી છે. ષુદ્ધિમાન મનુષ્યાે પણ સ્ત્રીના પાસમાં સપડાઈ જાય છે એમ જણાવવા મૂળપાઠમાં સ્ત્રીનું ગ્રહણ કરેલ છે. ાા ૭૩ ાા

## तत्पदं साध्ववस्थानाद् भिन्नग्रंथ्यादिलक्षणम् ॥ अन्वर्थयोगत स्तंत्रे वेद्यसवेद्यग्रुच्यते ॥७४॥

અર્થ. સારી રીતે વસ્તુ તત્ત્વના નિશ્ચયથી રાગદ્વેષરૂપી ઋંચિને ભેદવારૂપ આપદ છે, અન્વર્થયાગથી સિદ્ધાંતમાં "वेचसंवेचते अनेन" જાણવા લાયક જાણી એ જેનાવડે તેને વેસસંવેદાપદ કહેછે, અર્થાત્ આને સમ્ય<sup>ક્</sup>દર્શન કહેછે.ાાજશા

विवेशन. "पदनान पदं" आशय; हे स्थान, सारी रीते वस्तुतत्त्वना निश्चयथीसम्यर्—सारीरीते शुद्ध आशयथी सग्यद्वेषश्पीगांठने लेहवाथी प्राप्त थयुं छे भर स्वर्प केने खें आपह सार्थं ह—गुणु निष्पन्न वेद्यसं वेद्यपह शास्त्रमां कणावेत छे, वेद्यं संवेद्यते अनेन कणावा तायह वस्तुने। निश्चय केना वडे यथार्थं हरावे तेक आ सम्यह्दर्शन—वेद्यसं वेद्यपह छे. क्यां सुधी सम्यहत्वनी प्राप्ति थती नथी त्यांसुधी वस्तुतत्त्वने। यथार्थं छोध थते। नथी. आ सूक्ष्मणे।धं येथी दिष्टमां थते। नथी. ॥७४॥

आ पहथी शिश्रपह अतावे छे. अवेद्यसंवेद्यपदं विपरीतमतो मतम्॥ भवामिनन्दिविषयं समारोपसमाकुलम् ॥७५॥

અર્થ. અવેદ્યસંવેદ્ય પદ છે તે પહેલાં કરતાં વિપરીત કહેલ છે, સમારાપ સમાકુલ કેતા વિપરીત જ્ઞાનથી યુક્ત

#### ( १०३ )

અને ભવાભિન'દિ વિષયવાળું છે, અર્થાત્ ભવાભિન'દિ છવે અંગિકાર કરેલું આઅવેદ્યસ'વેદ્યપદ–મિથ્યાજ્ઞાનછે તેમ સમ-જલું ાા ૭૫ ાા

**વિવેશન**, વેદ્યસ'વેદ્યપદ કરતાં આ અવેદ્ય સ'વેદ્યપદ છે તે વિપરીત છે-મિશ્યાત્વ છે, અને આ મિશ્યાત્વને લઇ અવેદા કહેતા નહિ જાણવા લાયક એવી પુદ્દગલીક વસ્તુમાં રાતદિવસ માથા માર્યા કરે પણ જે જાણવા લાચક આત્મ-કલ્યાણને કરનાર તત્ત્વાદિ સ્વરૂપ જે સત્ય છે તેને જાણવા પ્રયત્ન ન કરે તથા પ્રકારના પરિણામ નહેાવાથી, અજ્ઞાના-વરણ ક્ષયો પશમના અનુસારે તત્ત્વ વિષય નિશ્ચય ભુદ્ધિ ન થવાથી મૃગતુષ્ણામાં પાણીની ભ્રાંતિ જેમ થાય છે, તેની માફક–આ પદથી તાત્વિકબાેધ થતાે નથી, અને જેનું સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવે છે એવા ભવાભિનંદિ જીવ કે જેને સંસારમાંજ આનંદ આવેછે, તેની માફક મિથ્યાત્વ દાેષથી विभरीत प्रवृत्ति करतां नरकाहि गति तरक प्रयाण करे छे, જો કે મિત્રાદિ દૃષ્ટિમાંઅવેઘસ**ં**વેઘ પદશિ<mark>થિલ છે તોપ</mark>ણ આદરવા લાયક તથા જાણવાલાયક વસ્તુને યથાર્થ ન જાણ-વાથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરી ચારગતિરૂપ સંસારમાં અવેઘસં-વેદ્યપદવાળાપરિભ્રમણ કરે છે. ાા ૭૫ાા

स्वास्तिनं हि छवनुं सक्षणु उद्घे छे. सुद्रो लाभरति दींनो मत्सरी भयवान श्रद्धः ॥ अज्ञो भवाभिनन्दि स्यानिष्फलारंभसंगतः ॥७६॥

અર્થ. કૃપણ-યાંચાશીલ, દીન નિરંતર અકલ્યાણને જોનાર, મત્સરી-પરના ભલામાં રાજી નહિ, ભયવાન્-નિરં-

#### (808)

તર ખીકખુ, શઠ:-માયાવી, અજ્ઞા-મૂર્ખ: ભવાભિનંદિ સંસાર ને ખહુ માનનારા, આવા માણસના આરંભેલાકાર્યો કદિપણ પૂર્ણ થતા નથી, કારણુંકે સર્વ જગ્યાએ અપારમાર્થિક વસ્તુ-માં જ આગ્રહી હોય છે. તાહદા

**વિવેચન**. જ્યાંસુધિ પુદ્દગલીક વસ્તુમાં રાચવાપણું હાેય, સંસારને જ સુખનું સ્થાન માની તેમાંજ રાતદિવસ પ્રવૃત્તિ કરતાે હાેય તેને સૃક્ષ્મણાેધ–યા સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ ક<mark>્યાંથી થાય ?</mark> અસ્થિર વસ્તુને સ્થિર માની દાન દેવામાં **કૃપણુતા તે** કરે છે, ૧. તે વસ્તુ મેળવવા દરેક જણ પાસે યાચના કરે છે. ૨. દીનતાને લઇ નિરંતર અકલ્યાણને **જે**વે છે, ૩. પરના ભલામાં રાજી નહિ, ૪. નિરંતર ભય-નેજ જોનાર, પ. ગમે તે રીતે પ્રપંચ કરી વસ્તુ મેવળનાર. દ. વસ્તુતત્વને નહિ સમજનાર મૂર્ખ, ૭. સ સારને જ ખહું ખહું માનનાર, સંસારમાં જ સર્વ વાતની અનુકુલતા એજ માેક્ષ માનનાર, ૮. આવા જીવને ભવાભિન દિ કહેછે, આ છવ પુદ્દગલીક વસ્તુ મેળવવા ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરે તાેપણ તેમાં તે ફળીભૂત થતાે નથી, દરેક વસ્તુની અનુ-કુલતા મેળવવી તે પુષ્યને આધિન છે, અને પુષ્યની પ્રાપ્તિ પરાપકારાદિ સત્કાર્યો કરવાથી મળેછે,તેમાં તેને અતત્વ બુદ્ધિ –અસત્ બુદ્ધિના આગ્રહ થવાથી પ્રવૃત્તિ કરતાે નથી. ાાષ્ટ્રા

क्रे आभ छे ते। शुं सभक्य थुं. इत्यसत्परिणामानु विद्धो बोधो न सुंदरः ॥ तत्संगादेव नियमा द्विषसंपृक्तकान्नवत् ॥७०॥

#### ( १०५ )

અર્થ. આ પ્રમાણે ભવાભિનંદિના અસત્ પરિણામથી યુક્ત જે બાેધ છે તે સારા નથી. કારણુંકે ભવાભિનંદિના અસત્પરિણામના સંબંધને લઇ નિયમે કરી ઝેર વહે કરી મિશ્રીત અન્ન જેમ ઝેરરૂપ જ ગણી ઉપયાગમાં આવતું નથી. તે પ્રમાણે આ બાેધ પણ નકામા સમજવા. ાાષ્ઠ્રભા

विवेशन. ॐडतरक्ष् वस्तुतत्व काख्वाने। भाष डरवा. अने थीळ वालु पुड्गलीड वस्तु मेणववा अनेड प्रपंचा डरवा, ॐड वालु वस्तुमां रहें अनित्यत्व, क्षिख्डित्व, असारत्व विगेरेना उपहेश आपी तेना प्रतेनी आसिड्त इर डरवा उपहेश आपवा, अने थीळ वालु ते असार वस्तु मेणववा प्रयत्न डरवा. आ उपहेश पाथीमांना रींगखा केवा डाने असर डरे. लवालिनं हिनी असत् प्रवृतिवाणा थाष ते वास्तविड थाष क नथी, विवक्षित परिखामना संअधने क्षि नियमे डरी अन्नमां छेर लजवाथी वास्तविड ते अन्नक न डहेवाय. ते प्रमाखे आ था थाष पखु संहर न डहेवाय. ॥ ७७॥

આનું ફળ બતાવે છે.

एतद्वन्तोऽत एवेह विपर्यासपरा नराः ॥ हिताहितविवेकान्या खिद्यन्ते सांप्रतेक्षिणः ॥७८॥

અર્થ. આ અવેદાસ વેદા પદવાળા જીવા મિથ્યાત્વપ-ણાને લઇ પુદ્દગલીક વસ્તુમાંજ આનંદ માનનારા હાેવાથી તેઓ આલાેકમાં વિપરિત પ્રવૃત્તિ કરવામાં તત્પર રહે છે, તેમજ આ હિતકારી છે કે અહિતકારી છે તેનાે વિવેક કરવાને

#### ( १०६ )

–જાણવાને છતિ ચક્ષુએ અધ બનેલાછે, અને વર્તમાન સુખને જોનારા એવા જીવાે ભવિષ્યમાં ખેદ પામે છે. ાા ૭૮ ાા

વિવેચન. પાણી પીવાની ઈચ્છાએ મૃગા મૃગતૃષ્ણિકા – ઝાંઝવા તરફ દાંડે છે, પણ આખરે તેઓ નિરાશ ખને છે, કારણ કે જ્યાં પાણી ન હતું ત્યાં ભ્રાંતિથી પાણી મનાયું હતું, આની માફક અવેદ્યસંવેદ્યપદવાળા – મિચ્ચા જ્ઞાનવાળા ખુદ્ધિના વિપર્યાસપણાને લઈ અહિતકારી પુદ્દગલીક પ્રવૃ. તિઓને હિતકારી માને છે. અને હિતકારી આત્મકલ્યાણ માટેની પ્રવૃત્તિને અહિતકારી માને છે. કારણ કે વિવેકરૂપી ચક્ષું તેઓ ગુમાવી બેઠેલાછે, આને લઇ તેઓ છતિ ચક્ષુએ અધ ગણાય છે. વળી વર્તમાન સુખનેજ માનનારા " આ ભવ મીઠા પરભવ કાેણે દીઠા "આવી માનતાવાળા હાેવાથી પાંચે ઇંદ્રિયાના પુદ્દગલીક સુખરૂપી પાણી તરફ પ્રવૃત્તિ કરે છે. પણ પરિણામે સુખરૂપી પાણી નહિ મલવાથી પક્ષદાત ભગ દરાદિ રાગા તેમાંથી ઉલટા મળવાથી મૃગની માફક પશ્ચાતાપ કરે છે. તાંછતા

આજ વાત જણાવે છે.

## जन्ममृत्युजराव्याधि रोगाशोकाद्युपदुतम् ॥ वीक्षमाणा अपि भवं नोद्विजन्तेऽतिमोहतः । ७९॥

અર્થ. જન્મ, મરણ, જરા. વ્યાધિ—કાઢાદિ, રાગ અજી જ અતિસાર વિગેરે, શાક ઇષ્ટ પુરૂષના વિયાગ, આદિ શબ્દથી ભૂતની પીડા વિગેરે. આ વિગેરે અનેક દુખાથી પીડાતા અનેક જીવાને સંસારમાં જોવે છે. છતાં આજીવ માહેને લઈ ઉદ્-વેગને પામતા નથી–વૈરાગ્યને પામતા નથી. ાાહલા

#### ( 209 )

વિવેચન. જ્ઞાનિ પુરૂષા આપણને વાર વાર ચેતાવે છે કે મહાનુભાવા જરા તપાસ તાે કરા કે સંસારમાં સુખ કયાં છે ? વિષયજન્ય સુખ એક મધુનાર્બિદ્દ જેટલું છે. પણ તેના અંગે દુખ કેટલું તેના જરાવિચાર કરાે. પ્રથમ જન્મ સંખંધી દ્રખ, એક નાના સરખા જન્મસ્થાનમાંથી બહાર નીકળતાં જે દુ:ખ થાય છે તે તો તેના આત્મા જ જાણે છે, મરણ સંખંધી દુખ પણ કાંઇ એાછ નથી. અંતસમયે જીવ આ શરીરમાંથી જાય છે, ત્યારે જે દુખ થાય છે તે પણ તેના આત્માજ જાણે છે, તેમજ જરા–વૃદ્ધાવસ્થા, તેના દુખા વૃદ્ધપુરૂષાને જોઇને ખાત્રો કરા, વ્યાધિ-કાઢ, ભગ દર વિગેરેથી પીડાતા જવાને તપાસા, રાગા-અજર્ણ-સ ઘયણી વિગેરે, શાક-ઇષ્ટ એવા પુત્ર સ્ત્રી વિગેરેના વિર-ડથી ઉત્પન્ન થએલ ચિત્તના વિકાર. આદિ શબ્દથી ભૂત-પ્રેત વિગેરેના ઉપદ્રવ. આ વિગેરે અનેક દુઃખાના અનુભવ આ જીવ એક વિષયસુખના બિંદુ માટે કરે છે. અને બીજા જીવાે પણ આ વિષયસુખથી અનેક દુઃખાેના અનુભવ કરે છે એમ પ્રત્યક્ષ રીતે જોવે છે છતાં આ જીવને માહરૂપી એવા કાઈ વિચિત્ર ગ્રહ વળગ્યાે છે કે જેને લઇ–ઉદ્વેગને–વૈરા-ગ્યને પામતા નથી, પાછલા

वणी आ छवे। शुं उरे छे ते अतावे छे. कुकृत्यं कृत्यमाभाति कृत्यं चाकृत्यवत्सदा ॥ दुःखे सुखियाकृष्टा कच्छूकण्डूयकादिवत् ॥८०॥

અર્થ. વિપરીત ખુદ્ધિવાળા જીવા, કુકૃત્ય-જીવ હિંસા વિગેરે આર'ભાને કૃત્ય –કરવા યાગ્ય જોવે છે. અને કૃત્ય –

#### ( १०८ )

અહિંસા અનાર ભાદિ વિગેરેને માહેને લઇ અકૃત્ય'-અકરવા યાગ્ય જોવે છે, તથા દુઃખમાં-વિષયાદિ પ્રવૃત્તિમાં સુખની યુદ્ધિવડે ખેંચાએલા જીવા કચ્છ્ર-પામા-ખસ તેને કંડ્રયકા-ખણુવાવાળા પ્રાણીઓની માફક હેરાન થાય છે. ાાડા

**વિવેચન.** જેમ ધતુરાનાપાન કરવાથી માણુસતમામ વસ્તુને વિપરીત જોવે છે, મદિરાના પાન કરવાથી કૃત્યા-કૃત્યને જોઇ શકતા નથી, તેવી રીતે માહરૂપી મદીરના પા નથી આ જીવ કુકૃત્ય--જીવ હિંસા, અસત્ય, ચૌરી; મૈથુન, પરિગ્રહ વિગેરેને કરવા ચાેગ્ય કૃત્યની માફક માની તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેમજ કૃત્ય–કરવા યાેગ્ય અહિંસા સત્ય, ઼ અયૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય, અકિંચનપણું વિગેરેને અકૃત્યની માફક માની તેની તરફ પ્રવૃત્તિ કરતે। નથી. દુઃખમાં–અનેક પ્રક-ારના આર'ભ સમાર'ભાદિમાં સુખની ખુદ્ધિવંડે પ્રવૃત્તિ કરે છે, જેમ કોઇ માણસને ખસ થવાથી તેની આવતી મીઠી ચળ તેને દૂર કરવા ખુબ ખંજોલેછે સુખની બુદ્ધિથી, પણ ચળ એાછી થતી નથી, અને પરિણામે હાથમાં અનેક પ્રકા-રના ચાંદા પડી જવાથી જેમ હેરાન થાય છે, અહીં મૂલ-સૂત્રમાં પહેલ આદિ શબ્દવડે કાઢ રાગવાળા લેવા. આ કાહીએ કાઢના ચાંદામાં પડેલા કૃમિયા, તેના દુખથી મુક્ત થવા અગ્નિતું સેવન કરતાં જેમ દાજી જવાથી હેરાન થાય છે. તે પ્રમાણે આ જીવ માેહથી હેરાન થાય છે. ાા૮ા

आज वातने स्पष्ट अस्तां जिल्लावे छे. यथा कण्ड्यनेष्वेषां भी ने कच्छ्निवर्तने॥ भोगांगेषु तथैतेषां न तदिच्छा परिक्षये॥८१॥

#### ( 505 )

અર્થ. જેવી રીતે ખરજવાલાને ખરજ ખણવામાં જે ખુદ્ધિ છે–લગ્ની લાગી છે, તેવી ખુદ્ધિ ખસ દૂર કરીને સુખી થવામાં નથી. તેવી રીતે ભવાભિનંદિ જીવોની ખુદ્ધિ ભાગના જે અંગા છે. સ્ત્રી, વસ્ત્ર, ગંધ. સુંદર આહારાદિ વિગેરે મેળવવા જે લગ્ની લાગી છે, તેવી ભાગની ઈચ્છા મૂલથીજ નાશ થાય તેના માટે પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. 11૮૧11

**વિવેચન**. ભવાભિન'દ જીવનું સ્વરૂપ દ્રષ્ટાંતથી જણાવે છે કે. કાેઇ એક ખસ–ખરજવાળા જીવ તેને ખરજ ઘણી આવવાથી ખુબ નખવડે આંગળાને ખણવા લાગ્યા, આખરે નખાે પણ ક્ષીણ થઇ જવાથી ખરજને ખણવા સારૂ સાંઠીની શાધમાં ફરે છે, પણ તે જે જગ્યાએ રહે છે ત્યાં રેતીવાળી જમીન હાેવાથી ખણવા માટે સાંઠી ન મળી. એટલામાં ભિક્ષાપુટિક, તથા ઔષધ આપીને ગ્રહણ કરેલ છે ઘાસના યુળા જેણે એવા વૈદ્યરૂપ વટેમાર્ગુનું દર્શન થયું, આ ખરજ-વાળા માણસે તેની પાસેથી એક તૃણ-સાંઠીની માગણી કરી. તેણે એક સાંઠી આ માણસને આપી, આમાણસ હૃદયથી ઘણાજ ખુશી થયા અને વિચારવા લાગ્યા કે ધન્ય છે આ માણ-સને,કે જેની પાસે આટલા બધા કંડ્યના-ખરજ ખણવાની સાંડીએા છે, પછી તેણે આ વટેમાર્ગુંને પુછયું,ભાઇ આટલા બધા કંડુયના કયાં મળે છે, તેણે જવાબ આપ્યા કે લાટ દેશમાં, પણ તને આની જરૂર શું છે? આ માણસે ઉત્તર આપ્યા કે ખરજ ખણવાના વિનાદઆથી કરવાનાછે, પથિક કહે છેકે જે આમ છે તેા પછી કંડુચનાની–સાંડીઓની જરૂર શું છે-તારી ખરજ સાત રાત્રિમાંજ દૂર કરી દઉં, ત્રિફલાના

#### ( १२० )

પ્રયાગ કર, આ માણુસ ઉત્તર આપે છે કે ખરજ ચાલી જાય તાે પછી ખણવાના વિનાદના અભાવે જીવિતવ્યનું ફળ શું? માટે ત્રિફળાની મને જરૂર નથી. પણ કંડુયના-સાંઠીએા કયાં મળે છે એજ કહે. આ આશ્લોકનાે ગુઢાથ છે, શખ્દા-ર્થ ખતાવે છે. જેમ આખરજ વાળાની ઇચ્છા કંડ્રયનમાં હતી-ખણવાના સાધનમાં હતી, ખરજ દૂર કરવામાં નહતી, તેવી રીતે આ ભવાભિનંદિ જીવોની ઇચ્છા ભાેગની નિવૃત્તિ માટે નથી પણ ભાગના સાધના મેળવવામાં છે, વૃધ્ધાવસ્થા થએ છતે તત્વના અજાણપણાને લઈ વાજીકરણ-વીય વર્ષક રસા-યણ તથા પૂર્ણચંદ્રોદયની ગાેલીએ! વિગેરે દવાએ! ખાઇ શરીરમાંથી ગએલી તાકાદ તથા વીર્યને ફરી લાવવા વિષય-ભાેગભાેગવવા માટે પ્રયત્નાે કરેછે. મૂલ સૂત્રમાં ઇચ્છા શખ્દતું ગ્રહણ કરેલછે, તેથી ભાેગક્રિયા પણ અંગીકાર કરવી.ખરજ તથા ભાગેચ્છાને દ્વર કરવા તેના ઉપાયા શાધવાની વાત પ્રથમની ચારદેષ્ટિમાં ખરાખર સમજાતી નથી, તેથી ખરજને દ્ભર કરવા સારૂ ખણવાના ઇલાજ શાધે છે, પણ ખરજ ન આવે તેવા ઉપાય શાધવાના વિચાર સમ્યક્બાધ વગર તેને થતાે નથી અને અનેક પ્રકારની પાપચેષ્ટા કરીને અનેક પ્રકારનું કમ'માલિન્ય અવેદ્યસંવેદ્યપદમાં વર્તાતો પ્રાણી એકઠું કરે છે, અને મતુષ્યજન્મના લાભ પરમપદ મેળ-વવાને બદલે સંસાર વધારી મુકે છે. 11૮૧11

આનું ફળ જણાવે છે.

आत्मानं पात्रयंत्येते सदाऽसचेष्ट्या भृत्रम् ॥ पाप धृल्या जडाः काय मावेचार्येव तत्त्वतः ॥८२॥

#### ( १११ )

અર્થ. પૂર્વે કહી ગયા એવા ભવાભિનંદિ છવો નિરંતર ખરાબ ચેષ્ટાવડે પાતાના આત્માને કર્મરજ વડે અત્યંત ખાંધે છે, તથા જ્ઞાનાવરણીયાદિ રૂપ પાપધ્લીવડે મંદા એવા તે પરમાર્થથી કાર્યના વિચાર કર્યા વગર વિષયાદિ ક્ષણિક સુખની આસક્તિવડે પાતાના આત્માને કર્મથી આછાદિત-વ્યાસ કરી દે છે, ॥૮૨॥

विवेशन. वस्तुतत्त्वना सूक्ष्मिणाध वगर विषयाहि क्षिण्डि सुणमां आ જીવ वारंवार प्रवृत्ति કરે છે, અને आ संसारने જ સુખરૂપ માને છે. આને લઇ નિરંતર પ્રાણાતિપાતના આરંભરૂપ અસત્ચેષ્ટાવડે આજીવો પોતાના આત્માને અત્યંત કર્મથી ખાંધે છે, તેમજ કર્ત વ્યાકર્ત વ્યના છોધ ન હોવાથી જડા—મુર્ખા એવા જીવો વાસ્તવિક કાર્યના વિચાર કર્યા વગર ક્ષ્ણિક વિષયસુખમાં આસક્ત ખની પાપરૂપ ધૂલી—જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મરૂપ ધૂલીથી પોતાના આત્માને ગુંઠિત—આછાદિત કરી દે છે, ાડરા

आक वात क्षावे छे. धर्मेबीजं परंपाप्य मानुष्यं कर्मभूमिषु॥ न सत्कर्मकृषावस्य प्रयतन्तेऽल्पमेधसः॥८३॥

અર્થ કર્મભૂમિષુ કે ભરતાદિ ક્ષેત્રમાં ધર્મ બીજનું ઉત્કૃષ્ટ કારણ એવું મનુષ્યદેહને પામી સત્કર્મ કૃષિ-ધર્મ બીજને સ્થાપન કરવારૂપ ખેડીત ભૂમિમાં ધર્મબીજ નાખ-વાને મ'દ બુદ્ધિવાળા જીવો પ્રયત્ન કરતા નથી. ॥૮૩॥

વિવેચન. ધર્મ બીજની વાવણી કરવાને લાયક આજ

આય ભૂમિ લાયક ગણાય છે. અનાય દેશ આય ભૂમિ કરતાં ઘણા માટા છે. પરંતુ ધમ બાજની વાવણી કરવા માટે તે લાયક નથી. ધમ એવા શખ્દા તેઓના કાને કે સ્વપ્નામાં પણ પડતા નથી, માટે આય દેશ છે તેજ આત્મ કલ્યાણમાં મદદગાર છે, આજ ભૂમિમાં, ધમ બાજનું ઉત્કૃષ્ટ કારણભૂત એવા મનુષ્ય દેહ પામીને, ભરતાદિ આય ભૂમિમાં સત્કર્મ—સારા સારા કર્મ કરવારૂપ ખેડ કરી તેમાં ધર્મ- ખાજને દાખલ કરવાની ખાસ જરૂર છે. કે જેથી ભવિષ્યમાં મહાન્લાભમળે,પણ અલ્પબુદ્ધિવાળા વર્ષમાનસુખને જોનારા જીવા ધર્મ બાજને વાવવા પ્રયત્ન કરતા નથી, અને આખરે ઉત્તમ એવા મનુષ્ય જન્મ તે બીચારા હારી જાય છે. ા૮૩ા

## आ छवा शुं उरे छे ते उहे छे. बिडशामिषव तुच्छे कुमुखे दारुणोदये॥ सक्तास्त्य जन्तिसचेष्टां धिगहो दारुणं तमः ॥८४॥

અર્થ. માછલાના ગળાના માંસની સાફક તુચ્છ એવા ભાગ સુખમાં કે જેના વિપાક ઘણાજ ભયંકર છે. તેમાં આસક્ત ખનેલા જીવો ધર્મના સાધનાને છાડી દે છે, આ કર્મના દોષ છે, ધિક્કાર પડા તેઓને કેટલી ખધી અજ્ઞા-નતા છે. ાાટળા

વિવેચન. શાસ્ત્રકાર મહારાજ જણાવે છે કે જુવા તા ખરા, જીવાની કેટલી બધી અજ્ઞાનતા-મુર્ખતા, જેનાથી લાભ થવાના છે એવી સચ્ચેષ્ટા-ધર્મના સાધના કે જેનાથી પાતાના ઉદય થવાના છે તેને છાડી દે છે, અને માછલાના ગળાના માંસની માફક તુચ્છ, ભવિષ્યમાં જેનાવિપાક ઘણા ખરાળ છે એવા વિષયભાગમાં આસકત બની પાતાના કર્ત'-વ્યને ભુલી જાય છે, આ કેટલી બધી અજ્ઞાનતા છે.ાાટપાા

આ વાતના હવે ઉપસંહાર કરે છે.

अवेद्यसंवेद्यपद मान्ध्यं दुर्गतिपातकृत् ॥ सत्संगागमयोगेन जेयमेतत्महात्मभिः॥ ८५ ॥

અર્થ. જેનું સ્વરૂપ પહેલા કહી આવ્યા છીએ એવું અવેદ્યસંવેદ્યપદ છે તે અંધતાને આપનાર છે, તેમજ દુર્ગ-તિમાં પાડનાર છે, માટે મહાત્માઓએ સતગુરૂના સમા-ગમથી તથા આગમ-સિદ્ધાંતના બાેધવડે આ અવેદ્યસંવેદ્ય પદ છે તેને જિતિ લેવું. ॥૮૫॥

વિવેચન. સત્ સમાગમની જરૂર દરેક દર્શનકારો સ્વીકારે છે. નરક ગતિમાં પડવાની તૈયારીવાળા દ્રદપ્રહારી, ચિલાની પુત્ર, વિગેરે પણ સત્ સમાગમથી પરમપદ—માેક્ષ મેળવી શક્યા છે, માટે અહીં ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે "सत् संगागमयोगेन" અહીં એકવદ્ભાવ સમાસ કરવાથી પુરૂષ પ્રાધાન્યપણું જણાવે છે, ગુવાદિની સાંભત કરી તથા શાસ્ત્રના બાધ કરી, આ અવેદ્યસંવેદ્યપદને પુરૂષોએ ખાસ જીતી લેવા જરૂર છે કે જેથી દુર્ગતિમાં પડલું ન પડે અને આત્મ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવામાં જે આંધ્યતા છે—જડતા છે, તેને પણ દૂર કરી શકાય, વળી આ યાગ્યતા આ ચાથી દર્શને છેડે છે; પણ મિત્રાદિ ત્રણ દર્શમાં અવેદ્યસંવેદ્યપદ જીતલું અશક્ય છે, એટલા માટે શાસમાં દીપ્રા દર્શને છેડે જત-વાનું વિધાન છે, પણ મિત્રાદિ ત્રણ દર્શમાં તો માત્ર ઉપ-

#### ( ११४ )

દેશનું કથન કરવાનું છે, આમ યાગાચાર્ય કહે છે, અયાગ્યને આજ્ઞા હાય જ નહિંત્રણ દૃષ્ટિ અયાગ્ય છે, ચાથી દૃષ્ટિના છેડે યાગ્યતા છે. ા૮પાા

स्थाने छतवानुं इस इहे छे. जीयमाने च नियमादेतस्मिस्तत्त्वतो नृणाम् ॥ निवर्तते स्वतोऽत्यंतं कुतर्कविषमग्रहः ॥ ८६ ॥

અર્થ. મહામિથ્યાત્વનું કારણીભૃત એવું અવેદાસ વેદા પદને નિયમે કરી તત્વત-પરમાર્થેન-સત્ય રીતે જીતે છતે મનુષ્યાના કુતક રૂપી વિષમ શ્રહ છે તે પાતાની મેળે જ અત્યંત ચાલ્યા જાય છે. હાટણા

विवेशन. सैन्यने। माझीड मराओ छते सैन्य स्वय-भेव डणके आवे छे. ओ रीते महाभिष्यात्वनुं डारणीभृत अवेद्यसंवेद्यपदनी—अज्ञानस्वरूपने। सत्सभागभ तथा श्रुत-ज्ञानद्वारा જય મેળવે छते, वास्तविड मनुष्यने। કुतर्ड विषम अह—शास्त्रनिरपेक्ष के ठुतर्डीरूपी विषम अहे। छे ते आपोआप परना ઉपदेश वगर अत्यंत याद्ये। जय छे, केम भ्तादि विषमअहे। प्राण्यीने हेरान डरे छे तेवी रीते कुतर्डी—शास्त्रविद्द तर्डीडरवा ते छवने अहनी माइड हुर्जति आपे छे. ॥ ८६॥

कुतर्केनुं स्वइ्प अतावे छे. बोधरोगः ग्रमापायः श्रद्धार्भगोऽभिमानकृत् ॥ कुतर्कश्चेतसो व्यक्तं भावशत्रुरनेक्या ॥ ८७ ॥ अर्थः. कुतर्कविषमश्रद्ध छे ते छे।धने नाश करवा रे।गनुं

#### ( ११५ )

કામ સારે છે. પરમ શાંતિરૂપ શમભાવ છે તેને નાશ કરવા અપાય–દુઃખરૂપ છે, પ્રભુના વચન ઉપરની જે શ્રદ્ધા તેને નાશ કરવા આગમાર્થમાં અનિશ્ચયરૂપ છે, મિચ્ચા ભિમાનને ઉત્પન્ન કરે છે, શુદ્ધ અંતઃકરહ્યુને નાશ કરવા ભાવ શત્રુનુંકામઅનેકપ્રકારે કુતકેરૂપીવિષમથહ કરેછે.!!૮હાા

વિવેચન. આ ચાલુ કલિકાલમાં ભાગ્યે એવું દર્શન હશે કે જે કુતર્કરૂપી વિષમ શહેશી નહિ પીડાતું હોય, જ્ઞાની સિવાય વસ્તુતત્વના નિર્ણય થાયતેમ તા નથી,તાપછી જગડા કે વિતં ડાવાદથી લાભ શા ? આ કુતર્કરૂપી શહે એવા છે કે આ જીવને ચાર ગતિમાં અનેક પ્રકારે દુ:ખ આપે છે. શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના બાધ તેના નાશ કરવા રાગનું કામ કરે છે, રાગદ્દેષના અભાવરૂપ જે શમભાવરૂપ પરમશાંતિ તેને અપાય–કષ્ટસમાન છે, દેવગુરૂ અને ધર્મરૂપ પરમતત્વા નાચા કરવા આગમ અર્થમાં સંદેહરૂપ છે,અસતઅભિમાનને ઉત્પન્ન કરે છે, શુદ્ધઅંતઃકરણ તેના નાશ કરવાને પ્રગટ રીતે અનેક પ્રકારે આર્યપુર્ષાના અવર્ણવાદ બાલવાના કારણથી ભાવ શત્રુનું કામકુતર્કરૂપી વિષમગ્રહ કરેછે,માટે આત્મકલ્યાણના ઇચ્છક મનુષ્યોએ આ કુતર્કરૂપી વિષમગ્રહ છાડીદેવા.ાાટલા

क्रिया क्षायक कर्षाच्य भताचे छे, कुतर्केऽभिनिवेशस्तन युक्तो मुक्तिवादिनाम् ॥ युक्तः पुनः श्रुते भीले समाधौ च महात्मनाम् ॥८८॥ अर्थः सुक्षितवाहिनां-सुनिनां-महात्माओने क्षतक्ष

#### ( ११५ )

વિષે આગ્રહ કદિપણ કરવા નહિ, પણ શ્રુતજ્ઞાન ભણવામાં શીલવત પાળવામાં, તથા સ્વરૂપ સ્થિર થવા રૂપ સમાધિ કરવામાં મહાત્માઓએ આગ્રહ કરવા વાજળી છે ાા૮૮ા

**વિવેચન**. પુન્ય છે, પાપ છે, ધર્મ છે, અધર્મ છે, માેક્ષ છે, માેક્ષના ઉપાય છે, આ વિગેરે જીવાદિ તત્ત્વાને માને તે મુક્તિવાદિ મુનિએા કહેવાય. આ મુનિએા ત્રણ જગતના સ્વરૂપને સમ્યક્ પ્રકારે જાણતા હાવાથી, તેઓએ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ સ્વછં દે પાતાની મતિ કલ્પનાથી કાેઇ પણ વસ્તુ તત્ત્વને વિષે આગ્રહ કે હઠ પકડતા નથી, છદમસ્થ પણાથી કાઈ વસ્તુ તત્ત્વમાં આગ્રહ પકડી જવાય તાેપણ તે હઠ–કદાગ્રહથી તરત પાછું વળી જઇ માફી માગી લે છે, ગાતમ સ્વામિ જેવા ચાર જ્ઞાનના ધણી તેઓએ પણ પાતાની ભૂલ થતા તરત આનંદ શ્રાવકની, માફી માગી હતી, તે! પછી તેઓની આગળ આપણે શું હીસાખમાં છીએ આમ સમજ કુતક<sup>6</sup>માં આગ્રહ છેાડી દેવાે પણ ભાગા ગાગવામાં શીલવત પાળવામાં તથા ચિત્તની એકા-ગ્રતાથી થતી સમાધિ આ વિગેરે સારા સારા કાર્યો કર-વામાં એક બીજાથી આગળ વધી જવામાં પર ઉપકાર તથા વત પચ્ચખાણ નિયમા વિગેરેમાં તેના કરતાં હું વધારે ક્રું આ વિગેરેમાં આગ્રહ કરવા સારા પણ આત્મકલ્યાળના विशेषी सेवा आश्रह इहि अरवा नाह, ॥८८॥

# बीजं चास्य परं सिद्धमनन्ध्यं सर्वयोगिनाम्॥ परार्थेकरणं येन परिशुद्धमतोऽत्र च ॥८९॥

અર્થ. આગ્રહપરાર્થ કરવામાં કરવા જોઇએ. આપરાર્થ

#### ( १२७ )

કેવા છે તા જણાવે છે કે શ્રુતજ્ઞાનાદિનું ઉત્કૃષ્ટ અને અવધ્ય સવધોગિઓનું બીજ છે જે કારણને લઈ અન્યના ઉપઘાત જેમાં નથી આવા પરિશુદ્ધ પર ઉપગાર તે કરવામાં જ આશ્રહ કરવા. ાાડલા

વિવેચન. કુલયોગિ. પ્રવૃત્ત ચક્રયોગિ વિગેરેનું સ્વરૂપ પ્રથમકહી ગયા છીએ. આ યોગિઓના શ્રુતાજ્ઞાનનું પર –ઉત્કૃષ્ટ અને અવધ્ય બીજ સમાન પરાર્થકરણ કે પર ઉપગાર છે. આવા પર ઉપગાર કરવામાંજ આગ્રહ કરવા, આ ઉપગાર બીજા જીવાને નુકશાન કર્તા ન હાેવા જોઇએ, આવા પર ઉપગાર; સામામાણસની યાગ્ય હાજતા પુરી પાડવારૂપ કરવા આગ્રહ રાખવા. ાાટલા

# કુતક<sup>ર</sup>ની અસરતા જણાવે છે.

अविद्यासंगताः प्रायो विकल्पाः सर्वे एव यत् ॥ तद्योजनात्मकश्रेष कुतर्कः किमनेन तत् ॥९०॥

અર્થ. જેટલા જેટલા કુતર્કરૂપી વિકલ્પા છે તે બધા પ્રાયે કરી અજ્ઞાનતાથી યુક્તછે. આવિકલ્પા શબ્દરૂપ તથા અર્થરૂપ બે પ્રકારનાછે, આ વિકલ્પા જોડવાથીજ આકુતક ઉત્પન્ન થાયછે, ગામય પાયસાદિ વિકલ્પાની માફક આવા કુતક્વે શું આથી કાંઈ તત્ત્વ નિર્ણય થવાના નથી.ાાલ્ના

विवेशन. ज्ञानावरणीयाहिडमीना ઉદયથી સત્ય વસ્તુ સમજાતિ નથી. એટલે અજ્ઞાનતાને લઇ પ્રાયે કરી તમામ વિકલ્પા ઉત્પન્ન થાય છે, આ વિકલ્પા શબ્દર્પ તથા અર્થરૂપ હાય છે. "नवकंवलोऽयंदेवदत्तः" આમાં તે

#### ( ११८ )

माणुसनी आशय એવા છે છે કે આ દેવદત્ત પાસે નવીન કામળી છે, પણ સામા માણુસ આ શખ્દોમાં વિકલ્પ ઉઠાવે છે કે દેવદત્ત પાસે નવ કામ લેં કયાં છે. એકજ છે. અહીં નવ શખ્દનો અર્થ નવીન થાય છે તેમજ નવ સંખ્યાવાચક પણ છે. આથી કુતક વાદિએ શખ્દમાં વિકલ્પ ઉઠાવ્યા છે. આ પ્રમાણે અર્થ બાબતમાં 'गोमयपायसादि विकल्पे गोः पायसः मक्षणियंचेत् कथंतर्दि न गोमयं तदंगत्वात्॥ છાણુ દુધ વિગેરે વિકલ્પામાં કહે છે કે ગાયનું દુધ ખાવા ચાગ્ય છે તો છાણુ કેમ નહિ, કારણુ કે છાણુ પણ ગાયનું અંગછે, આ વિગેરે વિકલ્પા કુતકા નકામા છે. આનાથી જરા પણ આત્મહિત તા નથી. પણ કર્મ ખંધતા છેજ, આટલા ટાઇમ કાઇ સારા કામમાં કાઢવા જરૂર હતી. ॥ લ્ગા

# जातिप्रायश्च सर्वोऽयं प्रतीतिफलवाधितः ॥ इस्तीव्यापादयत्युक्तौ प्राप्तापाप्तविकल्पवत् ॥९१॥

અર્થ. તમામ કુતકો છે તે જાતિ પ્રાય છે. દૂષણા ભાસ પ્રાય છે, અને પ્રતીતિ ફળ-નિશ્ચિત ફલથી બાધિત છે. હાથી મારે છે એમ માવતે કહે છતે પ્રાપ્તને મારે છે કે અપ્રાપ્તને મારે છે. આવા વિકલ્પા કરનાર બડુકને મહા સુશ્કેલીથી હાથીના પંજામાંથી છાડાવ્યા,તેવી રીતના આ વિકલ્પા જાણવા આથી જરાપણ લાભ નથી. ાલ્યા

વિવેચન. નૈયાચિક દર્શનને સ્થાપનાર કણાદ નામના રૂષીએ પોતાના શિષ્યાને-ભક્તોને વાદિને કેમ જીતી લેવા તેના માટે છલ, જાતિ. નિગ્રહસ્થાન વિગેરે અતાવેલ છે. આ બધા પ્રપ'ચા છે-કુયુક્તિઓ છે, ગમે તે રીતે છલ-

#### (११५)

પ્રપંચ કરીને વાદિને જીતવા માટેના રસ્તા ખતાવેલા છે, તે બધા કુતકા જાણવા, તેથી કાંઈ વસ્તુતત્ત્વને બાધા પાેચવાની નથી, સત્ય હેતુથી તે કુતકો બાધિત **થઇ જય છે**. વળી આવા વિકલ્પાે કરવાથી નૈયાયિક છાત્રની માફક નાશ થાય છે. પણ આત્મકલ્યાણ કરી શકતા નથી. જેમ કાેઇ એક નૈયાયિક વિદ્યાર્થી તાજો ન્યાય શાસ્ત્રને ભણી ઘેર આવે છે એટલામાં તેની સન્મુખ ગાંડા બનેલા એક હાથી દાેડતા આવે છે. હાથી ઉપર બેઠેલા માવતે ખુમ પાડી કે હે લાેકા હાથી ગાંડા થયા છે. માટે જલદી ખસી જાવ–દૂર ચાલ્યા જાવ, આ સાંભળીને તે ન્યાય ભણેલાે છાત્ર કહે છે કે અરે ખઠર શું આવું ચુક્તિ ખાદ્ય બાેલે છે, હાથી અડેલાને મારે કે અડેલા ન હાય તેને મારે, પેલા પક્ષ કહે તા તું અડેલા છું તો તને કેમ મારતાનથી, બીજો પક્ષ કહેતા નહિ અડેલા ઘણા છે તેને કેમ મારતા નથી, આ પ્રમાણે તે કુતક'-વિતર્ક કરેછે એટલામાં હાથીએ તે છાત્રને શુંઢમાં પકડી મારીનાખ-વાની તૈયારીકરતામાવતે મહામુશ્કેલીથી તેનેછાડાવ્યા, આવા વિકલ્પાે કરવાથી જેમ આ વિદ્યાર્થીને પ્રાણ છાેડવા વખત આવ્યા હતા. તેવી રીતે આવા કુલકો કરવાથી છ'દગી આમને આમજ પૂર્ણ થઈ જાય છે, અને કરવા ચાેગ્ય કાંઇ પણ નહિ કરી શકવાથી આખરે પશ્ચાતાપ હદપારના થાય છે. જાતિપ્રાયતા એટલા માટે કહેલ છે કે સર્વ જગ્યાેએ ભિન્ન ભિન્ન અર્થ કરવાના સ્વભાવ હાવાથી, તથા તદુગત વિકલ્પાે પણ એવા જ હાેય છે. ાાલ્યાા

स्वभावोत्तरपर्यंत एषोऽसाविष तत्त्वतः ॥ नार्वागृहम्गोचरो न्यायादन्यथान्येन कल्पितः ॥९२॥

#### (१२०)

અર્ધ. સ્વભાવ છે ઉત્તર જેના પર્યતમા એવા આ કુતર્ક છે, જ્યારે સામા માણસ કુતર્ક વાદિને પુછે કે આનું શું કારણ; ત્યારે ઉત્તર આપે કે તેના એવા સ્વભાવ છે, જેમ અગ્નિ બાળે છે, પાણી ભીજવે છે, આ તેના સ્વભાવ છે, તે પ્રમાણે આ પણ સમજવું, શાસ્ત્રકાર કહે છે કે આ સ્વભાવ છે તેને વાસ્તવિક અર્વાગ્ દષ્ટિવાળા— છદમસ્થા જોઈ શકતા નથી ન્યાયથી, કારણકે જે વાતને તમા કહા છા તેને બીજો વાદિ બીજી રીતે જણાવે છે, તેના પછી તમારા કહેવામાં નિશ્ચય કયાં રહ્યો. ાહરા

વિવેચન. કુતર્ક વાદિ કહે છે કે આ જગત કધ્ધરે બનાવ્યું છે. કધ્ધરની કચ્છા પ્રમાણે સુખ દુ:ખ આપે છે વિગેરે. અહીં તેને પુછવામાં આવે છે કે કધ્ધરને જગત બનાવવાનું શું કારણ, કધ્ધરને કોણે અતાવ્યા, કધ્ધર દયાળુ છે, કે નિદંધ છે. વિગેરે પ્રશ્નો પુછવામાં આવતા ઉત્તરમાં જણાવે છે કે, તે તો કધ્ધરનો સ્વભાવ છે, આ જગત અનાદિ કાલથી છે, છે ને છે, આ જગતને કોઈ એ બનાવેલ નથી આત્મા, આકાશ, કાલ, પરમાણવાદિ વિગેરે વસ્તુ અનાદિકાલથી સિદ્ધ છે, નિત્ય છે તેને કધ્ધર કેવી રીતે બનાવી શકે. ઉત્તરમાં કધ્ધરનો એવા સ્વભાવ છે. આ પ્રમાણે કુતર્ક વાદિના ઉત્તર અતે સ્વભાવમાં આવીને ઉભા રહે છે, પણ દાખલા દલીલા આપી શકતા નથી; અને કહે છે કે અગ્નિના સ્વભાવ બાળવાના છે. પાણીના સ્વભાવ પલાળવાના છે. આ સ્વભાવને જેમ ફારફેર ન કરી શકીએ, તે પ્રમાણે ક્લિરના સ્વભાવ છે ઉત્તરમાં કહે છે

#### ( १२१ )

કે આ સ્વભાવને છદમસ્થ જવા પરને પ્રસિદ્ધ એવા ન્યાયથી જોઈ શકતા નથી, કારણકે બીજા વાદિઓ તમારી કહેલ બીનાને બીજ રીતે વર્ણન કરે છે, તેજ **ખતાવે છે**, તમા વસ્તુના સ્વભાવ વડે ઉત્તર આપા છા તાે તે સર્વ ઠેકાણે એજ ઉત્તર આપવા પડશે. કેવી રીતે તે કહે છે, જેમ બાેધ મતવાળા દરેક વસ્તુને ક્ષણિક માને છે. અને ક્ષણિકપણાને લઈ વસ્તુમાં અર્થ ક્રિયા થાય છે. આ ઠેકાણે તમારે કહેતું પડશે કે વસ્તમાં અર્થ ક્રિયા કરવાના સ્વભાવ છે, અને તેથી તે અર્થ કિયાને કરે છે, પણ ક્ષણિ કપણાને લઇને નહિ, ક્ષણિકતા દરેક પદાર્થમાં ખાધાએ માનેલ છે.તેમજ કાઈપણ કારણને લઈ વસ્તુમાં અર્થ ક્રિયાના અભાવપ્રસ'ગ પણઆવશે,સ્વભાવ સિવાય બીજું કાંઈપણ કારણ તાે છે નહિ, વલી અગ્નિ પલાળી દે છે પાણીના સમીપણાને લઈ. તેના તેવા સ્વભાવ છે, તથા પાણી બાળે છે અગ્નિના સમીપપણાને લઈ, તેના તેવા સ્વભાવ છે. વળી સ્વભાવા વિચિત્ર પ્રકારના હોવાથી લોક ખાધા સિવાય જાદા જાદા સ્વભાવા કુતક પણાને લઈ આ પ્રમાણે માનલું તે ઘણું ખરાબ છે, આ રહરચ છે. ાલ્સા

આ વાતને વિશેષ પ્રકારે જણાવે છે,

अतोऽग्निः क्लेद्यत्यम्बुसंनिधौ दहतीति च ॥ अंब्विग्नसंनिधौ तत्स्वाभाव्यादित्युद्ति तयोः ॥९३॥

અર્થ. છદમસ્થ જવોને અધિકૃત સ્વભાવ પ્રત્યક્ષ નથી આ કારણને લઈ અગ્નિ ભીજવે છે. આ વાતતા પ્રત્યક્ષ

#### ( ६२२ )

વિરુદ્ધ છે. માટે તે વિરાધદ્ધર કરવા કહે છે કે પાણી સમીપમાં. તેમજ પાણી આળે છે આ વાત પણ લાક આધિત છે, તા કહે છે કે અગ્નિ સમીપમાં, આમ શા માટે, તા કહે છે કે અગ્નિ તથા પાણીના એવા સ્વભાવ છે, આ પ્રમાણે કહે છતે તેને ઉત્તર બીજો વાદિ દે છે. ાલ્કાા

વિવેચન. વ્યવહારની અંદર વસ્તુનું સ્વરૂપ જે પ્રમાણે રહેલ છે તે વસ્તુને બીજી રીતે માનવી અને પછી સ્વભાવનું આલં બન લેવું આ કાઈ રીતે ચાગ્ય ગણાય નહિ, પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સ્વભાવ સિદ્ધ થઈ શકતા નથી, પાણી બાળે છે આમ કહેવું તે પ્રત્યક્ષ વિરૂધ છે, છતાં આ વિરૃદ્ધતા ટાળવાને કહેવું. અમિ સંનિધી, અગ્નિની સમીપમાં બાળે છે આ બાલવું કેવળ કુતક પણાને લઈને છે. તેમજ અમિ કલેદયતિ ભીંજવેછે. આપણ પ્રત્યક્ષ વિરૂધ વાત હાવાથી ફરી કહે છે, પાણીની સમીપમાં આપણ વાત કુતક પણાને લઈ બાલે છે, કે પાણી તથા અગ્નિના તેવા સ્વભાવ છે, આ પ્રમાણે વાદિએ કહે છતે ઉત્તર કહેછે ॥૯૩॥

# શું ઉત્તર આપે છે તે કહે છે.

कोशपानादते ज्ञानोपायो नास्त्यत्र युक्तितः॥ विष्रकृष्टोऽप्ययस्कान्तः स्वार्थकृदृश्यते यतः॥९४॥

અર્થ. તમાેએ જે અહીં વસ્તુ તત્વના નિશ્ચયમાં સ્વભાવવાદ યુક્તિથી જણાવ્યા, આ તમારા સ્વભાવવાદ જાણુવાને–નિશ્ચય કરવાને કાેશપાન કરીને ખાત્રી કરાવી

#### ( १२३ )

આપા તાજ માનવા લાચક છે. તે સિવાય નિશ્ચય કરવાને બીજો ઉપાય–યુક્તિ નથી. વાદિ કહે છે કે આ વાતને નિશ્ચય કરવા બીજાં સબળ દર્ષાત છે. અયસ્કાંત દૂર રહેલ હાય છે છતાં પાતાનું કામ લાહોને પાતાના તરફ ખેંચ-વાનું કરે છે. આ વાત નજરે દેખાય છે. ાલ્કાા

**વિવેચન**. પહેલાના વખતમાં ગુન્હેગારને ગુન્હા કરેલ છે કે નહિ તેની ખાત્રી કરવા ધીજ કરાવતા હતા, આમાં તપાવેલ લાેઢાના ગાેળા હાથમાં આપતા, તપાવેલ તેલના તાવડામાં હાથ ન ખાવતા, કાશ ધખાવી તેને ચાટવા કેતા, આમાં જો તે સાચા હાય તા તેને કાંઈ પણ થાય નહિં અને જુઠા હાય તે તરતજ ઠેકાણે પડે. આનું નામ કાશ પાનથી વસ્તુનું જ્ઞાન કરવાનું છે. શાસ્ત્રકાર જણાવે છે કે, તારા સ્વભાવવાદ સત્ય છે તેની ખાત્રી આ કાશપાન કરીને અમને ખાત્રી કરાવી દો. ખાકી આ કાેશ પાન કર્યા સિવાય અગ્નિ ભીંજાવેછે પાણીની સમીપમાં. પાણી બાળે છે અગ્નિની સમીપમાં, આ વિગેરે સ્વભાવવાદ માનવાને ખીજી એક પણ કારણ નથી, બાકી શુષ્ક તર્ક યુક્તિથી કાંઇ વળે નહિ. વાદિ કહે છે કે આ વાતને સિદ્ધ કરવા બીજા દ્રષ્ટાંત છે. જેમકે અચસ્કાંત એક પથ્થરની જાત તે દ્વર પડેલ હાેય તા પણ પાતાનું કામ લાેઢાને પાતાના તરફ ખેંચવાનું કરે છે. તે નજરે જોઇએ છીએ. આ તેના સ્વભાવ છે કે, અય-સ્કાંત દૂર હાય અને લાેહું નજીક હાેય તાે તેને ખેંચે છે. પણ તાંબા વિગેરને ખેં ચતા નથી, તેમ કાપતા પણ નથી. આ પ્રમાણે અચસ્કાંતની માફક અગ્નિ વિગેરેના પણ તથા

#### ( १२४ )

પ્રકારના સ્વભાવ કલ્પવા કેાથુ નિષેધ કરે તેમ છે, કેાઇ રાકે તેમ નથી. ાલ્ઝાા

या वातना उपसंखार उत्ती उद्धे छे. दृष्टान्तमात्रं सर्वत्र यदेवं सुलभं क्षिती ॥ एतत्प्रधानस्तत्केन स्वनीत्यापोद्यते ह्ययम् ॥९५॥

અર્થ. લાેક પ્રતાતિથી આધિત વસ્તુ દ્રષ્ટાંત માત્રથી સિદ્ધ કરે છતે જગતમાં સર્વત્ર વિશેષ વગર કહેલ નીતીથી દ્રષ્ટાંતા મલવા સુલભ છે, અને આ કુતકે પણ તેને લઈ-નેજ છે. તાે પછી તે કુતકેને કાેણ અધિત કરી શકે તેમ છે–? પાતાની નીતિથી વિરુદ્ધ કાેણ અધિત કરે તેમછે.શાલ્પાા

विवेशन. वस्तुतत्वने। निश्चय दृष्टांत मात्रथी थर्ध शहतो नथी, बेहि प्रतीतिथी आधित वस्तु दृष्टांत मात्रथी सिद्ध हरे छते जगतमां विशेष वगर हरेड वस्तु सिद्ध थर्ध जशे ? अने पछी हरेड वस्तु स्वलाव मात्रथी ज ઉत्पन्न थवाथी डारण विगेरे सामग्री मेणववा, तथा धर्मानुष्ठाने। पण्ड डरवा जरूर निर्दे रहे. पाताना इतर्डवाहने पाषणु आपनार द्रष्टांत तो मणी आववानुंज. द्रष्टांत प्रधानवाणा आ इतर्डवाह डया उपायथी हर डरी शहाय ? स्वलाववाहिनी नीति डर्ध रीते विशेषी डरवी ? ॥ स्पा

આ વાત ઉપર દર્શાત આપે છે.

द्विचन्द्रस्वमविज्ञान निदर्शनवलोत्थितः ॥ निरालम्बनतां सर्वेज्ञानानां साधवन्यथा ॥९६॥

અર્થ. જેમ કાેઇ માણસને સ્વપ્નાની અંદર બે ચંદ્રનું

## ( १२५ )

જ્ઞાન થયું વસ્તુ વગર, આ બે ચંદ્રજ્ઞાનના દ્રષ્ટાંતના ખળથી તે માણસ તમામ જ્ઞાના વસ્તુ વગર ઉત્પન્ન થાય છે, એમ સાધે તા કાેેે હાે તેને નિવારી શકે તેમ છે. સ્વપ્નામાં જેમ બે ચંદ્રનું જ્ઞાન નિરાલ બન છે વસ્તુ વગરનું છે. તે દ્રષ્ટાંતથી તમામ જ્ઞાના પણ વસ્તુ વગરના નિરાલ બન થાય છે એમ પણ સાધિ શકાય છે. ાાલ્કાા

विवेशन. यत् िश्चित् द्रष्टांतथी गमें तेवी रीते वस्तुने सिद्ध इरवामां आवे तो पछी पूर्वायार्थीओ वस्तु तत्वने। के निर्णुय इरेस छे ते हेवी रीते टडी शहशे १ केम ओड माणुसे स्वप्नामां के यद्भने लेया. जील माणुसे पाणुी निर्णु छतां पणु अंअवामां पाणुी लेयुं. आ अने ज्ञानी पहाथा निर्णु छतां उत्पन्न थयां, आ द्रष्टांताने सक्ष्यमां राजी डांडि स्वलाववाहि माणुसनी माइड ओम डहे छे हे, केटसा ज्ञानी थाय छे. ते तमाम सामान्य रीते निरासं- जन छे, वस्तु वगर ज्ञान थाय छे आम सिद्ध इरे द्रष्टांतना जलथी ते। तेने डांणु निवारणु इरे तेम छे १ ॥ इसा

आथी डांर्ड तत्त्वनी सिद्धि थती नथी. सर्वे सर्वेत्र चामोति यदस्मादसमंजसम् ॥ पतीतिबाधितं होके तदनेन न किंचन ॥९७॥

અર્થ. આકુતક થી અસમ જસ–અતિ પ્રસંગ અને લાેક પ્રતીતિથી આધિત આવા અનેક દાેષા પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ વિશેષ વગર સર્વવસ્તુસર્વપ્રકારે સાધિ શકાશે. પ્રતિનિયત-પહું રહી શકશે નહિ. દ્રષ્ટાંત માત્રને મુખ્ય ગણવાથી. માટે આ કુતર્કની કાંઇ પણ જરૂર નથી. ાલ્છા

#### (१२६)

विवेचन. आ इतर्ङ ३ पी विषम्ञ ६ थी डे छ पण वस्तु सिद्ध थर्छ शरुती नथी, साटे आने। त्याग हरी है वे।, स्व-पनामां केम के यंद्रना ज्ञान ३ पी द्रष्टांतथी तमाम ज्ञाने। निराक्ष जन गण्यामां आवे ते। पष्ठी तमाम वस्तुने। अलाव थवाथी असम क्सपण्डं तथा अतिष्रसंग ओडने कहते थीळां सिद्ध वस्तु ओ ज ववाथी, जीळा रीते इत्याधी प्रतीति आधितविगेरे अने हे थे। क्षाणु पडे छे. आटे द्रष्टांत सात्रने सार— मुख्य मानी तेना द्वारा इतर्ड इरवे। ते सारो नथी.

## બીજી પણ બીના કહે છે.

# अतीन्द्रियार्थेसिद्धचर्थे यथालोचितकारिणाम ॥ प्रयासः शुष्कतर्कस्य न चासौ गोचरः क्वचित् ॥९८॥

અર્થ: અતી દ્રિય એવા અર્થ ધર્માદ તેની સિદ્ધિ સાટે ખુદ્ધિવાળાઓના પ્રયાસ–પ્રકર્ષ પ્રવૃત્તિછે તે. શુષ્કતર્કસમાન છે. આનાથી અતીદ્રિયઅર્થના નિશ્ચય ઘતા નથી. હાલ્ટા

વિવેચન. વિચાર પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા એવા વિદ્વાનાએ અતીંદ્રિયઅર્થ સ્વર્ગ, નરક, માક્ષ. ધર્મ વિગેરે બાળતામાં શુષ્કતક વેઠે નિર્ણય કરવાના પ્રયાસ કરવા તે નકામા છે. કારણ કે અતીંદ્રિયધમીંદિપદાર્થો છે તે શુષ્ક- તર્કનાવિષયજ નથી. અર્થાત્ તર્કથી વર્તમાન વસ્તુના પણ નિર્ણય થતા નથી તા પછી અતીંદ્રિયપદાર્થો કે જે પ્રત્યક્ષ વિષય છેજ નહિ એવી વસ્તુનાનિર્ણય તર્કથી કેમ થાય? ॥ દ્રા

## ( ૧૨૭ )

## गोचरस्त्वागमस्यैव ततस्तदुपल्लब्धतः ॥ चन्द्रसुर्योपरागादिसंवाद्यागमदर्शनात् ॥९९॥

અર્થ. અતી દ્રિયઅર્થ છે તે. આગમ પ્રમાણના વિષય છે. કારણ કે આગમથીજ અતીંદ્રિય અર્થાના નિશ્ચય થાય છે, ચંદ્ર સૂર્યના થતા શ્રહણોના સંવાદ નિશ્ચય કરનાર આગમા જોવામાં આવે છે. ાલ્લા

विवेशन. અતીંદ્રિય સ્વર્ગ-નરક-માક્ષ, જીવ, સંવર, નિજેશ. નિગાદ વિગેરે જે જે વસ્તુઓ છે તે આગમનાજ વિષય છે, અને આગમથી તે વસ્તુતત્વના નિર્ણય કરી શકીએ છીએ, પણ છદમસ્થપ્રાણી પાતાની મેળે વસ્તુ તત્વના નિર્ણય કરી શકતા નથી, પણ આગમ શાસ્ત્રથીજ વસ્તુતત્વના નિશ્ચય થાય છે. લવિષ્યમાં થનારા ચંદ્ર તથા સૂર્યના શ્રહેણાના નિશ્ચય થાય છે. લવિષ્યમાં થનારા ચંદ્ર તથા સૂર્યના શ્રહેણાના નિશ્ચય. અમુક દિવસે શ્રહેણ થશે, અને એ પ્રમાણે વાત જે મળતી આવે છે તેજ આગમ પ્રમાણની સત્યતા ખતાવે છે.આ લાકિક અર્થની સત્યતા ખતાવી. તે પ્રમાણે અલાકિક અર્થની સત્યતા પણ જાણી લેવી. પરંતુ તક્કથી નિર્ણય થતા નથી. એ ચાકસ સમજનું. ॥ હના

## ઉપસંહાર કરે છે.

## एतत्प्रधानः सच्छाद्धः शीलवान् योगतत्परः ॥ जानात्यतीन्द्रियानर्थस्तिथा चाह महामितः ॥१००॥

અર્થ. અતી દ્રિયઅર્થને કેાણ જાણી શકે તે જણાવેછેકે. શાસ્ત્ર છે પ્રધાન જેને એવા સારા શ્રદ્ધાળુ–પ્રાજ્ઞ, શીલવાન્– પરના દ્રોહથી પાછા હઠેલાે, યાેગાભ્યાસમાં તત્પર, આવાે

#### ( १२८ )

પ્રાણીછે તે. ધર્માદિઅતીંદ્રિયપદાર્થોને જાણે છે. આ બાબતમાં મહામતિ–પતંજલિરૂષી નીચે પ્રમાણે જણાવે છે. ાા૧૦૦ાા

**વિવેચન**. શ્રુતકેવલી છે તે અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવ-જ્ઞાન તથા કેવળજ્ઞાન નહિ છતાં જેટલું કેવલી કેવળજ્ઞાનના બળથી જાણે છે અને જણાવે છે તેટલુંજ શ્રુતજ્ઞાનના **બળથી શ્રુતકેવલી પણ જાણે છે તેમજ જણાવી શકે છે**. છદમસ્થ જીવા ન જાણી શકે કે આ કેવલી નથી તેતા એમજ જાણે છે કે આ પણ કેવલીજ છે, અતિશય જ્ઞાનવાળા કાઇ હાય તાજ જાણી શકે કે આ શ્રુત જ્ઞાની છે પણ કેવલી નથી, આ ઉપરથી જણાવવાનું કે આગમના અલથી ત્રણે કાળમાં રહેલા પદાર્થીને જાણી શકાય છે, પણ આ આગમનાે લાભ પ્રાપ્ત કરવા સારૂ તેવા પ્રકારના ગુણાે હાય તેજ લાભ મેળવે છે, તે ગુણા ખતાવે છે. શ્રદ્ધાવાન્ પ્રથમ પ્રભુના વચન ઉપર શ્રદ્ધા રાખવાવાળા જોઈએ. પ્રાગ્ન– બુદ્ધિશાળી જોઇએ. શીલવાન આચાર વિચાર સારા જોઈએ. પરનાે દ્રોહ થાય એવું વચન પણ બાલનાર ન જોઈએ. ચાગતત્પર યાગાભ્યાસ કરવામાં તત્પર, મનવચન અને કાયાના યાેગાેને જેમ અને તેમ કાભુમાં રાખવામાં તત્પર આવા પ્રાણી છે તે આગમદ્રારા સ્વર્ગ, નરક, ધર્મ, ધર્મા-સ્તિકાય વિગેરે અહીંદ્રિય અર્થા છે તેને જાણે છે. આ ખીના મહામતિ-પતંજલિ યાેગિએા પણ કહે છે. જે કહે છે તે નિચેના શ્લાેકથી અતાવે છે. ાા૧૦૦ાા

३षी पतं अिं अधावे छे. आगमेनानुमानेन योगाभ्यासरसेन च॥ त्रिधा प्रकल्पयन्पज्ञां स्रभते तत्त्वग्रुत्तमम्॥१०१॥

#### ( १२७ )

અર્થ. આગમપ્રમાણથી, અનુમાનથી, અને યાેગા-ભ્યાસરસથી ત્રણ પ્રકારે ખુદ્ધિને સંસ્કારવાળી બનાવવાથી ઉત્તમ તત્ત્વને મેળવે છે–જાણે છે. ાા૧૦૧ાા

विवेशन, બાલજીવા પ્રમાણીક પુરૂષાના વચનરૂપી આગમથી, મધ્યમપુરૂષા હેતુ થકી થતું સાધ્યનું જ્ઞાનરૂપ અનુમાનથી, અને પંડીત પુરૂષા શાસ્ત્રમાં કહેલ અનુષ્ઠાનાત્મક યાગાભ્યાસથી પાતાની ખુદ્ધિને સંસ્કારવાળી બનાવીને ઉત્તમ તત્ત્વને મેળવે છે–જાણે છે. પાપરૂપ સંમાહની નિવૃત્તિ થવાથી બીજીરીતે જાણી શકતા નથી; શ્રુતાદિભેદ–શ્રુત,ચિંતા,ભાવના, તર્કે. સ્વપરહીત આ વિગેરેથી ઉત્તમ તત્ત્વને જાણી શકાય છે, એમ પતંજલી રૂષી કહે છે. ૫૧૦૧૫

आगभथी अती द्रियअथ ने જणावे छे. न तत्त्वतो भिन्नमताः सर्वज्ञा बहवो यतः ॥ मोहस्तद्विम्रक्तीनां तद्भेदाश्रयणं ततः ॥१०२॥

અર્થ. શાસ્ત્રમાં વાસ્તિવિક રીતે જુદા જુદા અભિપ્રાય વાળા ઘણા સર્વજ્ઞા કહેલા નથી, ચતા જે કારણથી અધ શ્રદ્ધાવાળા સર્વજ્ઞામાં ભેદ માને છે. તે તેઓના માહ છે, એમ જાણું. સામાન્યપણે સર્વજ્ઞ એકજ છે. ॥૧૦૨॥

વિવેચન. શાસ્ત્રમાં કહેલ છે કે જેટલા જેટલા સવૈજ્ઞા ભૂતકાલમાં થયા અને વર્તમાનમાં થાય છે. અને ભવિષ્યમાં થશે તે તમામ સવૈજ્ઞાના વિચારામાં કદિ ભેદ પડતા નથી. અનંત ધર્માત્મક જે વસ્તુ છે તેને બધા સવૈજ્ઞા એક રીતે જોવે છે, જોવામા ફારફેર હાતા નથી. માટે સામાન્યથી

#### ( १३० )

તમામ સર્વજ્ઞાના એક અભિપ્રાદ હાેવાથી ઘણા સર્વજ્ઞા નથી. "**તदिषमुक्तीनાં**" સર્વાતિશય શ્રાદ્ધાનાં–અધ શ્રદ્ધાવાળાએા સર્વજ્ઞમાં ભેદ માને છે, તે માેહને લઇને માને છે તેમ સમજવું વાસ્તવીક રીતે સર્વજ્ઞામાં બેદ નથી. ॥૧૦૨॥

# डेभ सेह नथी ते डेडे छे. सर्वज्ञो नाम यःकश्चित्पारमार्थिक एव हि॥ स एक एव सर्वत्र व्यक्तिभेदेऽपि तत्त्वतः॥१०३॥

અર્થ. સર્વજ્ઞના નામને ધારણ કરનાર જો કોઈ હાેય તાે તાં વાસ્તવિક અહિંદાદિ સર્વ જગ્યાએ વ્યક્તિ ભેદ-ઋષભાદિ વિગેરે ભેદ છતાં પણ અહિંદાદિ સર્વજ્ઞ સામાન્ય પ્રકારે એક જ છે. ॥૧૦૩॥

विवेशन. सर्वज्ञना गुण निक्ष छतां पाताना मानेका धिष्टेवने सर्वज्ञ तरीके मानवा ते उपयरित अवास्तिविक्ठ काण्या. पण उपयार वगर वास्तिविक्ठ सर्वज्ञना नामने धारण करनार को कोई सर्वज्ञ हाय ताते अहिंदादि अक्ठ सर्वज्ञ हे. पछी ऋषक अल्यत संकव विगेरे व्यक्ति लेद छतां पण प्रतिपत्ति—ते सर्वज्ञनी सामान्य प्रकारे प्राप्ति अक्ठ हे; कोके तमाम दर्शनकारा सर्वज्ञने माननारा हे. ते। पण मुण्यत्वपणे सर्वज्ञ अक्ठ हे अम न्यायमित पतं क्वी ऋषि माने हे. सामान्य प्रकारे सर्वज्ञनी स्वकार निह्न करे हते विगयिक विगरेना मानेका अवा सर्वज्ञनी सिद्धि पण क्यांथी थशे? मारे सामान्यपणे अक्ठ सर्वज्ञ मानेवा सारा हे. ॥१०॥

### ( 232 )

# विशेषस्तु पुनस्तस्य कात्स्न्यंनासर्वदर्शिभिः॥ सर्वे न ज्ञायते तेन तमापन्नो न कश्चनः॥१०४॥

અર્થ. સર્વજ્ઞ સામાન્ય પ્રકારે એક છે, પણ વિશેષની અપેક્ષાએ જીદા જાદા પણછે, તમામ અસર્વદર્શિ એવા પ્રમા-તાએાની અપેક્ષાએ આ તમામ પ્રમાતાએ સર્વજ્ઞને જાણતા નથી કારણકે સર્વજ્ઞને જોએલ ન હાેવાથી, કદાચ માના કે સર્વજ્ઞને જોયા પણ હાેય. તાેપણ સર્વજ્ઞના જ્ઞાનને જાણી શકતા નથી, સર્વજ્ઞના જ્ઞાનને જાણે છે એમ માના તાે પાતેજ સર્વજ્ઞપણાને પામે છે, અને એમ થશે તાે પછી જગતમાં કોઈ પણ અસર્વજ્ઞરહી શકશે નહિ. 1190811

क्वियन. हरेड वस्तु सामान्य तथा विशेष३५ छे. हरेड घटमां घटत्व३५ सामान्य धर्म रहें छे अने आ सामान्य धर्मने हिं हरेड घटोने ओड घट तरीडे ओजि मामान्य धर्मने हिं हरेड घटोने ओड घट तरीडे ओजि मामान्य धर्मने हिं हरेड घटोने ओड घट तरीडे ओजि मामान्य धर्मने होवाथी अनेड३५ विशेष पण् छे. आ प्रमाणे सामान्य धर्म सर्व मामान्य प्रमात् ओषी व्यावृत्त होवाथी अनेड ३५ विशेष विभिन्न३५ पण् छे, डारण् डे आ तमाम प्रमाताओओ सर्व मने केओह न होवाथी काणुता नथी. डहाय सर्व मने केया होय तो पण् सर्व मान्य आधी होवाथी तेओ। काणी शहता नथी डे केड शहता नथी. अने केड शहे तो पोतेक सर्व मान्य भागेड ओडक छे तेम मान्युं. ॥१०४॥

### ( १३२ )

## तस्मात्सामान्यतो ऽप्येन मभ्युपैति य एव हि ॥ निन्यांनं तुल्य एवासौ तेनांशेनैव धीमताम ॥१०५॥

અર્થ, તસ્માત્ સામાન્ય પ્રકારે સર્વજ્ઞ એક છે એમ કથન કરે છતે જે કોઈ અસર્વજ્ઞ પ્રમાતા સામાન્ય પ્રકારે સર્વજ્ઞને માન્ય કરે છે શુદ્ધ અંતઃકરણથી, અને તેમના વચના પાલવાને જે તત્પર થાય છે, તેજ ખુદ્ધિશાળીઓની મધ્યમાં સામાન્ય પ્રકારે સર્વજ્ઞની પ્રતિપ્રતિ–પ્રાપ્તિ સ્વીકાર-રૂપ એક અંશથી તે સર્વજ્ઞની તુલ્ય ગણાય છે. 11૧૦પાા

વિવેચન. જનેશ્વરપ્રભુનીઆજ્ઞા માનનારા-પછી રાગ-દ્રેષને જત્યા હોય યા ન જત્યા હોય તો પણ તે જૈન કહેવાય છે, તેવી રીતે સામાન્ય પ્રકારે સર્વજ્ઞ એક છે તે પ્રમાણે શુદ્ધ અંતઃકરણથી અંગીકાર કરનારા અને સર્વજ્ઞના વચનાને માન આપનારાઓ પણ સર્વજ્ઞની તુલ્ય ગણાય છે. ા૧૦પા

# आ वातने द्रष्टांतथी समाजवे छे. यथैवैकस्य नृपते बैहवो ऽपि समाश्रिताः॥ दुरासन्नादिभेदेपि तद्भृत्याः सर्व एव ते ॥१०६॥

અથ. જેમ કોઈ એક રાજાની ઘણા પુરૂષા સેવા કરે છે. તેમાં કોઈને દૂર રાખે છે, કોઇને પાતાની પાસે રાખે છે, કોઈને દિવાન પદવી છે કોઈને કોટવાળ પદવી છે. કોઈ ફાજદાર છે, આ પ્રમાણે જો કે ભેદા પડે છે તાપણ તે બધાઓ રાજાના તા ચાકરાજ કહેવાય છે. ા૧૦૬ા

વિવેચન. ગુણ પ્રમાણે જુદા જુદા હાદ્દા અપાય છે. અને તે પ્રમાણે તેઓને કામ સાંપવામાં આવે છે. તેમજ

### ( १३३ )

પગાર પણ તે કામના પ્રમાણે મળે છે, ફાજદાર, કોટવાળ, દિવાન, મંત્રિ વિગેરે હાેદાથી જીદા છે, તાે પણ તે બધા રાજાની આજ્ઞાને માનનારા રાજાના સેવકોજ કહેવાય, તે પ્રમાણે સર્વજ્ઞમાં પણ સમજલું. ॥૧૦૬॥

स्र्वज्ञतत्वाभेदेन तथा सर्वज्ञवादिनः ॥ सर्वे तत्तत्त्वाभेदेन तथा सर्वज्ञवादिनः ॥ सर्वे तत्तत्त्वगा ज्ञेया भिन्नाचारस्थिता अपि ।१०७॥

અર્થ. સામાન્ય પ્રકારથી સર્વજ્ઞ રૂપતત્ત્વની સાથે અભે-દપણાને લઈ રાજાના આશ્રય કરનાર અનેક પુરૂષની માક્ક સર્વજ્ઞવાદિઓ બધા શ્રુતજીન; અવધિજીન, મનઃપર્યાયજીન, કેવલિજીન વિગેરે જીદા જીદા આચારમાં રહ્યા છતાં પણ અધિકારના ભેદવાળા પુરૂષની માક્ક આ બધા જીના સર્વજ્ઞ રૂપતત્ત્વનાજ આશ્રય કરનારા છે. ॥૧૦૭૫

વિવેચન. સર્વગ્રર્યી મહારાજાના આશ્રય કરનાર. તમામ શ્રુતાદિ જીના જીદા જીદા આચાર–ગુણવાળા છતાં સર્વગ્ર થવાની સન્મુખ બનેલા સર્વગ્રર્યી મહારાજાની સેવા કરનારા બધા સર્વગ્રજ સમજવા અથવા સર્વગ્રનાશાસ્ત્રને બતા-વનારાશ્રુતાદિજીનાબધા સર્વગ્રપ્રભુના દાસ કહેવાયછે.!!૧૦જી

च्या वातना (३५२ ७२ छे. न भेद एव तत्त्वेन सर्वज्ञानां महात्मनाम् ॥ तथा नामादिभेदेपि भाव्यमेतन्महात्मभिः ॥१०७॥

અર્થ. ઉપર કહી આવ્યા તે વાતને હવે પૂર્ણ કરતા જણાવે છે કે, વાસ્તાવિક રીતે ભાવસર્વજ્ઞ મહાત્માંઓમાં

### ( १३४ )

પરસ્પર જરાપણ ભેદ નથી.જો કે નામજન સ્થાપનાજન-દ્રવ્યજન અને ભાવજનરૂપ સર્વજ્ઞામાં ભેદ પડે છે. તાેપણ મહાત્માઓએ શુદ્ધ બુદ્ધિથી તેનાે નિશ્ચયકરી લેવા..ા૧૦૭ા

विवेशन. ध्यानाहि द्वारा ज्यारे आत्मस्वरूप संपूर्ण प्रगट थाय छे त्यारे डेवणज्ञान प्रगट थाय छे. सने आ ज्ञानथी त्रेषु डाणनुं स्वरूप जाणी शडाय छे. आ ज्ञानवाणा जेटला छवा छाय ते अधा लावसर्वज्ञ डेहेवाय छे, आ अधा सर्वज्ञामां जरा पण्ण लेह न होवाथी अधा ओडज गणाय छे, जो डे नामसर्वज्ञ डेछिनुं नाम सर्वज्ञ पाउनुं, स्थापनासर्वज्ञ सर्वज्ञनी मूर्ति, द्रव्यसर्वज्ञ सर्वज्ञ थया पहेलाने छव, लावसर्वज्ञ त्रेषुंडाणमां रहेल वस्तु तत्वने सम्यङ् प्रडारे जाणानारा आ प्रमाणे नामाहि सर्वज्ञामां लेह पडे छे. डारणु डे नाम; स्थापना अने द्रव्यसर्वज्ञामां त्रिडाण ज्ञान होतुं नथी, पण्ण लावसर्वज्ञामां ज्ञान होतुं नथी, पण्ण लावसर्वज्ञामां ज्ञान होय छे, अहीं जे परस्पर सर्वज्ञामां अलेह जणावेल छे ते लावसर्वज्ञाने आश्रिने जणावेल छे.आडी नामाहि त्रणु सर्वज्ञा, ते वास्तविड सर्वज्ञा नथी. आ वात महात्मा पुरुषों अ अस्माह अदिथी जाणी लेवी. ॥१०७॥

शास्त्र गर्भित थी છ ચુક્તિ જણાવે છે, चित्राचित्रविभागेन यच देवेषु वर्णिता ॥ भक्तिः सद्योगशास्त्रेषु ततोऽप्येविमदं स्थितम् ॥१०८॥ અર્थः. ચિત્રા તથા અચિત્રાવિભાગથી બેપ્રકારની ભકિત લાકપાલ વિગેરે દેવાની કરવા અધ્યાત્મ ચિતાવાળા ચાગ-

### ( १३५ )

શાસ્ત્રમાં પત જલીરૂષીએ જણાવેલછે, "तता पिकाणात्" ચિત્રા ચિત્ર ભક્તિરૂપ કારણથી, " **દર્વ સ્થિતં પ્રસ્તુ**તં' સામાન્ય પ્ર-કારથી સર્વજ્ઞની સાથે અલેદવૃત્તિ સિદ્ધ થાય છે, ા૧૦૮ા

વિવેચન. જેનું સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવે છે એવી ચિત્રાભક્તિ તથા અચિત્રાભક્તિ આ પ્રમાણે બે પ્રકારની ભક્તિ દેવાની કરવા અધ્યાત્મ વિષયવાળા ચાેગ-શાસ્ત્રમાં પતંજલીરૂષી જણાવે છે, આ દેવા બે પ્રકારના છે લાૈકિક અને લાેકોત્તર, લાૈકિકમાં શાેમ, ચમ,વરૂણ,કુંબેર,ઇંદ્ર, રામ, કૃષ્ણ, મહેશ્વર, પ્રદ્યા વિગેરે દેવા જાણવા. લાેકોત્તરમાં પરમપદ પામેલા એવા અહ'દાદિ વિગેરે મુકતાત્માઓ લેવા, આ પ્રમાણે દેવામાં ફેર છે તે પ્રમાણે ભક્તિમાં પણ ફેર છે, છતાં પતંજલી રૂષી પૂજા સત્કાર બહુમાન રૂપી ભક્તિ કરવા જણાવેછે, આથી જેમ દેવામાં અભેદ વૃત્તિ જાણવા, ા૧૦૮ાા જણાવી તેવી રીતે સવ'જ્ઞામાં અભેદ વૃત્તિ જાણવા, ા૧૦૮ા

स्मारिषु हि देवेषु भक्तिस्तत्कायगामिन।म् ॥ तद्तीते पुनस्तत्त्वे तद्तीतार्थयायिनाम् ॥१०९॥

અર્થ. સંસારમાં રહેલા પણ હજી સુધિ માેશ્ને ગયા નથી એવા લોકિક દેવા લાેકપાલ વિગેરે તેઓની ભક્તિ—સેવા સંસારિદેવકાયગામિ—ભવિષ્યમાં દેવ થવાની ભાવના-વાળા સંસારમાં રહેલા એવા જીવા કરે છે, અને સંસારથી જેઓ અતિત થયા છે. પરમપદને પામ્યા છે એવા સર્વ જાેની ભક્તિ સંસારથી અતીત થવાના માર્ગને અનુસરવા વાળા એવા યાેગિઓ—મહાતમાંઓ કરે છે, ાા૧૦૯ના

### ( १३६ )

विवेशन. સંસારી જીવા પુદ્દગલીક સુખની ઇચ્છાથી હરી. હર, પ્રદ્મા વિગેરે દેવાની ભક્તિ કરે છે, અને તેઓની ભાવના અનુસારે દેવલાકાદિ વિગેરે પુદ્દગલીક સુખાની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને આત્મકલ્યાણ કરવાની ભાવનાથી વિતરાગ દેવ સર્વજ્ઞપ્રભુની પૂજા ભક્તિ બહુ માન, સંસારથી મુક્ત થઈ પરમપદ મેળવવાની ભાવનાવાળા એવા યાગિમહાત્માઓ કરે છે, વિતરાગ પ્રભુના સ્પરણ કે ધ્યાનથી યાગિઓ વિતરાગ ખને છે માટે તેઓ સર્વજ્ઞની પૂજા કરે છે, અને સરાગી દેવાના સ્પરણ કે ધ્યાનથી મનુષ્યે સરાગી ખને છે. કારણ કે તેજ તેઓને પ્રિય હાય છે, આથી વિતરાગ દેવને છોડી સરાગી દેવાની પૂજા કરે છે. 1190લા

# भ'ने सिक्तिनुं स्व३५ भतावे छे, चित्रा चाद्येषु तद्रागतदन्यद्वेषसंगता ॥ अचित्रा चरमे त्वेषा श्रमसाराखिळैव हि ॥११०॥

અર્થ. ચિત્રાભક્તિ નાના પ્રકારની છે. અને તે સંસારિક દેવોને વિષે રાગથી તથા દ્વેષથી કરે છે, જે દેવોના ઉપર પ્રેમ છે તેઓની ભક્તિ રાગથી કરે છે, અને જે દેવોના ઉપર પ્રેમ નથી તેઓના ઉપર દ્વેષભાવ ધારણ કરે છે, આ ભક્તિ માહગભિત છે. અચિત્રાભક્તિ એક પ્રકારની છે અને તે સંસારથી અતીત થએલા એવા સર્વદ્તાની આ ભક્તિ શમ સારા–શાંતિ છે પ્રધાન જેમાં એવી શમસારા સમગ્ર ભક્તિ એક પ્રકારની છે, કારણ કે આમાં માહના અભાવ છે. 1990

વિવેચન. લાઉક દેવાની ભક્તિ રાગ અને દ્રેષથી

#### (१३७)

ચાય છે જે દેવાની માનતા કરવાથી પાતાનું કામ કાક તાલિય ન્યાયથી થઇ ગયું હાય તેવા દેવાની ભક્તિ રાગથી કરે છે અને બીજા દેવાની ભક્તિ નહિ કરીશ તા હેરાન કરશે આવી બુદ્ધિથી જે ભક્તિ થાય છે તે દ્રેષ યુક્ત સમજવી. કારણ કે આમાં માહ રહેલ છે અને માહથી ભક્તિ આવી જ થાય છે. આ પ્રમાણે ચિત્રા ભક્તિ અનેક પ્રકારે છે. પણ વિતરાગપ્રસ જેઓ સંસારથી મુકત થઈ પરમપદમાક્ષમાં બીરાજમાન થયા છે તેઓના પ્રતે અંતઃ કરણથી શુદ્ધપ્રેમ રાખવા, માનસીક પૂજા કરવી. અગર તેઓની મૂર્તિની પૂજા, બહુમાન, સત્કાર કરવા આ એક પ્રકારની અચિત્રાસિત છે. માહના અસાવથી થતી હાવાથી એકજ પ્રકારની છે. આજ ભક્તિ કરવી ઉત્તમ છે. ા૧૧૦ા

# संसारिणां हि देवानां यस्माचित्राण्यनेकथा ॥ स्थित्यैश्वर्येपभावाद्यैः स्थानानि प्रतिकासनम् ॥१११॥

અર્થ. સંસારમાં રહેલા એવા શામ, યમ, વર્ણ, કુખેર વિગેરે દેવાની નાના પ્રકારની અનેક રીતે પૂજા થાય છે, તેમજ દેવાની સ્થિતિ. ઐશ્વર્ય, પ્રભાવ, અને સહજ રૂપ વિગેરે તથા વિમાના વિગેરેના ભેદા અનેક પ્રકારે પહે છે, તથા પ્રતિશાસન–દરેક દેવની આજ્ઞા જીદી જીદી હાય છે, સ્વર્ગ, મૃત્યુ, અને પાતાલવાસિદેવ બધા જીદી જીદી જાતના હાય છે, આ બધાની પૂજા એકરીતિ એ કે, એક પ્રકારે થતી નથી, જેવી જેવી જેની યાગ્યતા–લાયકાત, તે તે પ્રમાણે પૂજા થાય છે; દરેક દેવની એક રીતે પૂજા થતી નથી. ા ૧૧૧ ા

#### ( १३८ )

विवेशन. खुवनपति-व्यंतर-ज्येतिशी-वैभानीड, विगेरे संसारमां रहेका हेवा अनेड प्रधारना छे. आ हेवानि आधुष्यनि स्थित; अध्यंता, प्रकाव, तथा शरीरनीडांति, इप. पण ओड सरणा होता नथी; तेम क तेओने रहेवाना स्थाने। निमाना तथा शासन-आज्ञा विगेरे हरेड हेवनी ओड सरणी होती नथी, तेमक तेओनी पूज कित पण ओड प्रधारे नथी, केवी केनी येग्यता पून्यमां वधारा केनेहाय छे. तेनी पूज कित, आज्ञा, अध्या, आधुष्य. विमाना विगेरे धणा सारा प्रभाणुमां होय छे. केनी पुन्य प्रकृति ओछी होय छे तेने तेवा प्रभाणुमां पूजकित विगेरे प्राप्त थायछे, आ थीना त्रणे देश आधि जाणुवी. ॥१११॥

## આ વાતનાે નિર્ણુય કરે છે.

## तस्मात्तत्साधनोपायो नियमाञ्चित्र एव हि ॥ न भिन्ननगराणां स्यादेकं वर्त्म कदाचन ॥११२॥

અર્થ. દેવા નાના પ્રકારના હાવાથી તે દેવાને આરા-ધના કરવાના ઉપાયા પણ નિયમે કરી નાના પ્રકારના હાય છે; આ વાત દ્રષ્ટાંત આપી જણાવે છે કે, જીદા જીદા નગરા પ્રતે જવાના માર્ગ કયારે પણ એક હાતા નથી, અને એક માર્ગ હાય તા જીદા નગરા કહેવાયજ નહિ.

વિવેચન. મંત્રવાદિઓ મંત્ર સાધના કરવા બેસે છે ત્યારે જે જાતિના દેવ હાય તેને તે પ્રકારે પૂજાપુલ નૈવેદ્ય ધરવા પડે છે, હલકી જાતીના દેવાને જે ભાગા ધરવા પડે છે તે વૈમાનીક દેવાને ધરવા પડતા નથી, તેને તા સારામાં

### ( १३५ )

સારા સુગંધી પદાર્થો, સારા સારા ફળા, પુલા વિગેરે ધરવા પડે છે, ત્યારે વ્યાંતર જાતના ભેરવ ક્ષેત્રપાલ વિગેરે દેવાને ભાગા જીદીજ પ્રકારના ધરવા પડે છે. આ અધી પૂજન વિધી ભક્તિજ કહેવાય છે, પણ લાયકાતના પ્રમાણમાંજ કરવાથી તે લાભદાયક થાય છે, આ ખીનાને લાક પ્રસિદ્ધ ઉદાહરણથી જણાવે છે કે, અમદાવાદ, મુંબઈ, જયપુર, જેસલમેર, રતલામ, હૈદ્રાબાદ વિગેરે જીદા જીદા નગરાના એક માર્ગ કદિ હાતા નથી, અને જો એકજ માર્ગ હાય તા તેને જીદા જીદા નગરા કહેવાય જ નહિ, તે પ્રમાણે દેવાની પૂજાલકિત નાના પ્રકારની હાય છે. 1199રા

## तेक वात क्षावे छे.

## इष्टापूर्तानि कर्माणि लोके चित्राभिसंधितः ॥ नानाफलानि सर्वाणि द्रष्टन्यानि विचक्षणैः ॥११३॥

અર્થ. જગતમાં જુદા જુદા અભિપ્રાયથી કરાતી યજ્ઞ સંખંધી ઈપ્ટપૂર્ત ક્રિયાઓ છે તે સવે જુદા જુદા ફ્લને આપે છે, એમ વિદ્વાનાએ સમજવું. હ્દયના આશય પ્રમાણે કળ મળે છે. ા૧૧૩ાા

વિવેશન. પ્રથમના વખતમાં પરચકના ભય પ્રસંગે, વરસાદના કારણ પ્રસંગે તથા કોઈ પણ ઇચ્છીત વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે તેતે દેવોને ઉદ્દેશી યજ્ઞાદિ ક્રિયાઓ પ્રાદ્ધાણે! કરાવતા હતા, આ યજ્ઞાદિ પ્રસંગે જે જે ક્રિયાઓ કરવામાં આવતી અને પ્રાદ્ધાણોને મંત્રાદિના સંસ્કારથી વાસિત કરી સોનું રૂપું વિગેરે દાન આપતા તથા બીજાઓ વાવ, કુવા,

તળાવ, જગ્યા તથા અન્નાદિ વિગેરે વસ્તુ દાન દેતા, આ ઇષ્ટાપૂર્તાદિ કર્માં ક્રિયા કરનારા અનેક મનુષ્યા જીદા જીદા અભિપ્રાયથી કરે છે. આપણ દેવને ઉદ્દેશીને થતી ક્રિયા એક પ્રકારની ભક્તિછે. આ નાના પ્રકારની ભક્તિનું ફળ જેવા જેવા આશયા–અભિપ્રાયા–લાગણીઓ હાય તેવાતેવા પ્રકારના ફળા મળે છે. આ બધા અનુષ્ઠાના માહ ગભિત હાવાથી જે આશયથી કરેલ હાય તેવા તેવા ફળા મળે છે. ા૧૧૩ા

र्धन्यापुर्तानुं स्वइप अतावे छे. ऋत्विग्भिर्मत्रसंस्कारैबिह्मणानां समक्षतः ॥ अंतर्वेद्यां हि यतुदत्तमिष्टं तदभिषीयते ॥ ११७ ॥

અર્થ. યત્તમાં અગ્રેસર તરીકે ક્રિયા કરાવનારા ખ્રાહ્મણે મંત્રના સંસ્કાર વહે વાસિત કરેલ સુવર્ણાદ યત્તની વેદિ-કાની અંદર બેસી ખ્રાહ્મણેાની સમક્ષ, યજમાન, ઋત્વિજ ખ્રાહ્મણોને જે દે છે, તે ઇષ્ટ કહેવાય છે, તા૧૧૪ા

विवेशन. પુત્રાદિ અગર સ્વર્ગાદિની ઇચ્છાવડે પ્રથ-મના વખતમાં ઘણા અજ્ઞાનિ જીવા યજ્ઞ કરાવતા હતા, તે વખતે યજ્ઞ સંબંધી ક્રિયા કરાવનાર મુખ્ય પ્રાહ્યણને ઋત્વિજ કહે છે, આ ઋત્વિજો યજમાને દાન દેવા માટે એકઠી કરેલ ચીજો સ્વર્ણ રૂપું વસ્ત્ર વિગેરે તેને વેદના મંત્રવડે પવિત્ર ખનાવીને યજ્ઞ કરાવનાર યજમાન પ્રાહ્મણાની સમક્ષ ઋત્વિજ પ્રાહ્મણાને દાન આપે છે, આતું નામ ઇષ્ટ કહેછે. ॥૧૧૪॥

હવે પુર્ત જણાવે છે.

वाषीक् पतडागानि देवतायतनानि च ॥ अन्नपदानमेत्तु पूर्व तत्त्वविदो विदुः ॥११५॥

### ( १४१ )

અર્થ. વાવ, કુવા, તલાવ, દેવમંદિર, વસતિ, મુકામ વિગેરે તથા અન્ન વિગેરેનું જે દાન દેવું તેને તત્ત્વના જાણકાર પુર્ત કહે છે. ા૧૧પાા

વિવેચન. યજ્ઞના પ્રસંગે યજ્ઞ કરાવનારાઓ-યજ-માના આ લાેકની કે પરલાેકની કાેઇપણ પુદ્દગલીક વસ્તુ મલવાની ભાવનાએ બ્રાહ્મણાને જે વાવ, કુવા સાર્વજનીક ઉપયાગી વસ્તુ દાનમાં આપે છે આને પુત્ર કહે છે, આપણ એક પ્રકારની ભક્તિ દેવનીછે. આ ભક્તિકરનારા અનેક હાેયછે, તાે પણ તેઓ બધાને એક સરખું ફળ મળતું નથી.ાા૧૧પા

आंतर छेतु अधिकृत्य क्र्छे छे. अभिसंघेः फलंभिन्न मनुष्ठाने समेऽपि हि॥ परमो ऽतः स एवेह वारीव कृषिकर्मणि ॥११६॥

અર્થ. એક સરખા ધર્મના અનુષ્ઠાના – ધર્મ કરણીએ કરતાં છતાં અંતઃકરણના આશયોને લઇ ઇષ્ટ વસ્તુરૂપી ફ્લ મલવામાં પરમઃકેતા ઉત્કૃષ્ટ ભેદ પડે છે, અતઃકેતા આ કારણને લઈ '' સએવ'' અભિસંધિ. હૃદયના આશય છે તેજ પાણીની માફક કૃષિકર્મના ફળામાં ભેદ પાડે છે, પાણી એક છે છતાં તેનાથી પાકનાં ધાન્યા. કે ફળા. એક સરખા થતા નથી. ા૧૧૬ હા

विवेशन. પાષા, પૂજા, પ્રતિક્રમણ. વ્રત, તપ, જપ દેવ પૂજાદિ વિગેરે ધર્મના અનુષ્ઠાના એક સરખા કરનારા ઘણા માણસા જોવામાં આવે છે, છતાં તેઓના ફળમાં ઘણા માટા ફેર પડે છે, જે જે આશયથી ધર્મકિયા

### (१४२)

કરાતી હોય તેને તે પ્રમાણે ફલ મલે છે; કુવા, વાવ, નદી કે તળાવનું પાણી એક સરખું ખેતરમાં પડે છે, છતાં આશય રૂપ ઉપાદાન કારણ જીદાજીદા હોવાથી બાજરા, જાર, ઘઉં, મગ, અડદ, શ્રીફળ, કેરી, દાડમ, નારંગી વિગેરે ભિન્નભિન્ન પદાર્થા ઉત્પન્ન થાય છે. આશયરૂપ ઉપાદાન કારણમાં ફેર હોવાથી એક સરખા પ્રકારની સેવા પણ ફલમાં ભિન્ન ભિન્ન પહે પરિણમે છે. ા૧૧૬ા

આશયના ભેદનું કારણ જણાવે છે.

# रागादिभिरयं चेह भिद्यतेऽनेकधा नृणाम् ॥ नानाफलोपभोक्तृणां तथा बुद्धचादि भेदतः ॥११७॥

અર્થ. નાના પ્રકારના ફલનાે ઉપલાેગ કરનારા મનુ-ષ્યાેના રાગદ્રેષાદિ દાેષાવડે આશયાે–વિચારા લાેકમાં અનેક પ્રકારે જીદા પડેછે. તથા બુધ્ધ્યાદિના ભેદવડે પણ આશયાે જીદા પડે છે. ાા ૧૧૭ ાા

विवेशन. ધર્મના કે અધર્મના અનુષ્ઠાના-કિયાએ! છવા કરે છે તેમાં રાગદ્રેષની મંદતા, યધ્યતા, અને તિવ્રતાને લઇ વિચારામાં અનેક પ્રકારના ભેદા પડે છે અને આ આશ્યો—અભિપ્રાયાને લઈ નાના પ્રકારના ફળાના ઉપભાગ કરતા પ્રત્યક્ષ મનુષ્યા જેવામાં આવે છે તથા આગળ ખતા-વવામાં આવતા બુધ્ધ્યાદિના ભેદથી પણ અભિપ્રાયા જીદા પડે છે, આ પ્રમાણે રાગાદિદાષા તથા બુધ્ધ્યાદિભેદાને લઇ અભિપ્રાયા જીદા પડે છે, અને તેને લઇ ફલમાં પણ ભિન્નતા પડે છે. ાા૧૧૭ા

### ( 883 )

## બુદ્ધયાદિ લેદા બતાવે છે.

## बुद्धिज्ञीनमसंमोह स्त्रिवियो बोध इष्यते ॥ तदुभेदात्सर्वकर्माणि भिद्यन्ते सर्वदेहिनाम् ॥११८॥

અર્થ. બુહિ, જ્ઞાન, અને અસંમાહથી ત્રણ પ્રકારે બાેધ થાય છે. અને બુધ્ધ્યાદિના ભેદથી સર્વ પ્રાણીઓના સર્વ કર્મા ઇષ્ટપૂર્તાદિ જીદા પડે છે કારણના ભેદથી ફળમાં પણ ભેદ પડે છે ા૧૧૮ાા

विवेशन. वर्तभान विषयवाणी सुद्धि हरेड मनुष्यानी એક सरणी હોती नथी, એક વસ્તુના निર્ણયમાં દરેક મનુષ્યા લુદા જુદા જાદા અભિપ્રાયા આપેછે. શાસ્ત્રથી ઉત્પન્ન થતા બાધ તે જ્ઞાન છે, આપણું બાધ દરેકના એક સરખાં હોતા નથી, જે વસ્તુજે પ્રમાણું છે તેને યથાર્થ જાણું. જેમકે સામાયક, પ્રતિક્રમણું, પોષધ, દેવવંદન, પૂજા વિગેરે સદ્અનુષ્ઠાના જે સ્વરૂપેછે, તેને તે રૂપે જાણવા, અને તેમાં આદર કરવા, પણ તેમાં મુંજાનું નહિ, આનું નામ અસંમાહ કહેવાય છે, આ અસંમાહ દરેકના એકસરખાં હોતાનથી, આને લઈ શાસ્ત્રમાં ત્રણ પ્રકારના બાધ કહેલછે, આ લુધ્ધ્યાદિ ત્રણના લેદને લઈ સર્વ ક્રિયાઓ યજ્ઞમાં થતિ ઇપ્ટપૂર્તાદિ તથા બીજી દેવવંદન પૂજા વિગેરે તમામ પ્રાણીઓની જુદી પડે છે, કારણના લેદને લઇ ક્રલમાં અવશ્ય લેદ પડે છે. 1199૮11

# इंन्द्रियार्थाश्रया बुद्धि ज्ञनित्वागमपूर्वेकम् ॥ सदनुष्ठानवचैतदसंमोहोऽभिधीयते ॥११९॥

અર્થ. ઇંદ્રિય અને અર્થને આશ્રય કરવાવાળી ખુદ્ધિ

### ( १४४ )

છે. આગમ પૂર્વંંક થનાર બાેધને જ્ઞાન, અને સારા અનુષ્ઠા-નવાળું જે જ્ઞાન તે અસંમાહ, આ પ્રમાણે ખુ<sup>દદ</sup>યાદિત્રયનું સ્વરૂપ છે. ાા૧૧૯ાા

विवेशन. ચક્ષુરાદિ ઇંદ્રિયા, અર્થ ઘટપટ વિગેરે, આ બંનેના આશ્રયથી થનાર જે બાંધ તેનું નામ ખુદ્ધિ. જેમ કોઇ તીર્થયાત્રિકને જોવાથી નિશ્ચય કરી શકાય છે કે આ યાત્રિકો કોઇ તીર્થ જાય છે, આનું નામ ખુદ્ધિ કહેવાય, આગમ પૂર્વ થનાર બાંધ તે જ્ઞાન છે, જેમ કે તીર્થયાત્રા વિધિનું જેમ જ્ઞાન, સત્ અનુષ્ઠાનનું યથાર્થજ્ઞાન તે અસંમાહિ. આ પ્રમાણે બાંધરાજ કહે છે. 1199લા

# आ थीना उपर क्षेष्ठ असिद्ध द्रष्टांत उद्धे छे. रन्नोपलम्भ तज्झान तत्या प्त्यादि यथाक्रमम् ॥ इहोदाहरणं साधु ज्ञेयंबुद्धचादि सिद्धये ॥१२०॥

અર્થ. રત્નની પ્રાપ્તિ થવી તે બુદ્ધિ, આગમપૂર્ધક રત્નના બાેધ તે જ્ઞાન છે, અને રત્નની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેની વ્યવસ્થા કરવી. તેની કિંમત આંકવી વેચનું વિગેરે અસ'માહ છે, આ પ્રસાણે બુદ્ધચાદિ ત્રણની સિદ્ધિ માટે આ ઉદાહરણ સુંદર છે ાા૧૨૦ાા

વિવેચન. બાેધરાજ નામના કોઇ યાેગાચાર્ય જણાવે છે કે ત્રણ પ્રકારે વસ્તુ તત્ત્વના બાેધ થાય છે, અને આ બુધ્ધ્યાદિ ભેદાને લઈ ફલાેમાં પણ ભેદ પઢે છે. આ ત્રણ પ્રકારના બાેધ દ્રષ્ટાંત આપીને સમજાવે છે કે રત્નની પ્રાપ્તિ થવી તે ચક્ષુ ઇદ્રિય અને અર્થના આશ્રયથી થાય છે માટે

તે બુહિજન્ય બાેધ છે, રત્નનું જ્ઞાન આગમથી થાય છે તે જ્ઞાનજન્ય છે, રત્નની પ્રાપ્તિ જ્ઞાનપૂર્વક હાેવાથી તેની વ્ય-વસ્થા કરવી, કિંમત આંકવી, કે વેચવું વિગેરે અસંમાહ-જન્ય બાેધછે, આ પ્રમાણે બુહિ, જ્ઞાન, અને અસંમાહની સિદ્ધિ ખાતર આ રત્નનું દ્રષ્ટાંત સુંદર આપેલ છે. ાા૧૨૦ાા

# सारा अनुष्ठाननुं स्व३्५ क्र्णावे छे. आदरः करणे प्रोति रविघ्नःसंपदागमः ॥ जिज्ञासा तिम्नसेवाच सदनुष्ठान लक्षणाम् ॥१२१॥

અર્થ. આત્મકલ્યાણ માટેની જેજે શુભકિયાઓ છે, તેમાં આદર-બહુમાન, તથા તે કિયા કરવામાં પ્રીતિ-આસક્તિ તથા વિધ્નના નાશ ભાગ્યના યાેગથી થવા તે, સંપદાગ-મઃ--અભ્યંતરલક્ષ્મીજ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ થવી, સદનુષ્ઠાન કર-વાની જીજ્ઞાસા-ઇચ્છા થવી; તે પછી તે કિયાઓ કરવા પ્રવૃત્તિ કરવી. તથા તેના પ્રતે હૃદયની લાગણી ધારણ કરવી, આ સારા અનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે, આનાથી ભાવિ સારા અનુ-બંધ-પુષ્યાનું બંધિપુષ્યના અનુબંધ પડે છે. ાા૧૨૧ા

વિવેચન. વર્તમાન કાલમાં સામાયક, પૂજા, પ્રતિ-ક્રમણ, દેવવંદન, પૂજા, પૌષધ, વ્રત, તપ, જપ વિગેરે જે જે ધર્મના અનુષ્ઠાના કરવામાં આવે છે, આ બધા અનુષ્ઠાના માટે ભાગે આઘદ્રષ્ટિથી થાય છે, પણ આ અનુષ્ઠાનાને અમૃતક્રિયારૂપ બનાવવા ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે, આ અનુષ્ઠાનામાં આદર—બહુમાન રાખવા. ક્રિયા કરવામાં અત્યંત પ્રીતિ કરવી વેઠ ન ઉતારવી, હૃદયના શુદ્ધ આશયથી ધર્મ

िश्या करे छे त्यारे विद्नो पण लाज्ये। हयथी पे। तानी मेणे यात्या लाय छे, विद्नो यात्या लवाथी शुल लावनी वृद्धि याता पुण्यनी पण वृद्धि थाय छे, तेमल सत् िश्यामां प्रवृत्ति करतां ज्ञान हर्शनाहि इपलाव सहभी पण प्राप्त थाय छे, तथा पे। ताने छष्ट क्षेत्री प्रलुनी पूल विजेरे सह अनुष्ठाने। करवानी प्रणस धन्छा करवी ते छज्ञासा, ते पछी ते कार्य करवानी प्रणस धन्छा करवी ते छज्ञासा, ते पछी ते कार्य करवुं तेकोनी सेवालिक्त करवी ते " तन्तिसेवा " अशण्दथी ते अनुष्ठाने। उपर हृहयनी सागणी राणवी का सत्अनुष्ठान कियानुं सक्षण छे, आनाथी लावि घणे। ज्ञाप पुण्यने। अध प्रदेश छे, अने पर पराक्षे मे। स्र मेणवी आपे छे. ॥१२१॥ सुद्ध्याहि भोध्यी कराता अनुष्ठाने। मा क्ष करे छे.

## बुद्धिपूर्वाणि कर्माणि सर्वाण्येवेहदेहिनाम् ॥ संसार फलदान्येव विपाकविरस त्वतः ॥१२२॥

અર્થ. ખુદ્ધિ, જ્ઞાન, અને અસંમોહ, આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારનો બાંધ પ્રથમ જણાવી આવ્યા છીએ, હવે આ ત્રણ પ્રકારના બાંધનું ફલ જણાવે છે, આમાં પ્રથમ ખુદ્ધિ બાંધનું ફલ કહે છે, આ બાંધ પુદ્દગલીક વસ્તુની પ્રાપ્તિરૂપ હાેવાથી તેના ગુણ દાષનું જ્ઞાન આ જીવમાં ન હાેવાથી પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફ અત્યંત આસક્તિ કરવાથી, ખુદ્ધિપૂર્વકના જે જે શુભાશુભ કમાં કરે છે તે સમગ્ર કમાં, સામાન્ય પ્રકારે લાેકમાં અનુષ્યાને ચાર ગતિરૂપ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવા રૂપ ફલને આપે છે, કારણ કે શાસ્ત્રપૂર્વક તે પ્રવૃત્તિ ન હાેવાથી, તેમજ પરિણામે મહાદારૂણવેદના વિપાકે વિરસ હાેવાથી. નિશ્વે કરી મનુષ્યાને ભાગવવી પડે છે ાાવરાા

#### (१४७)

વિવેચન. જગતમાં એવા પણ ઘણા છવા પડયા છે કે જે જે વસ્તુ જેવામાં આવે કે તરત તેના ઉપલાગ કરવા મન લલચાય. તેમજ માઢેથી પણ બાલે છે કે પ્રભુએ આ બધી ચીજો શા માટે બનાવી છે? ઉપલાગની ખાતર જ બનાવી છે આમ કહી તે વસ્તુના ઉપલાગ છુટે હાથે કરે છે, આવા ભવાભિનંદ જવા બુહિપૂર્વકના જે જે શુભાશુભ કર્મા કરે છે, તે તમામ કર્મા ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરવા રૂપ ફલને દેનારા છે અને પરિણામે ઘણા કડવા વિપાક મનુષ્યાને ભાગવવા પડવાના છે. ા૧૨૨ાા

# ज्ञानपूर्वाणि तान्येव मुक्तयंगं कुलयोगिनाम् ॥ श्रुतशक्तिसमावेशादनुबन्धफलत्वतः ॥१२३॥

અર્થ. જ્ઞાન પૂવાિં –ગુણ દાેષની સમજણ પૂર્વકના પૂર્વાેક્ત જે જે કમાં –શુભ અનુષ્ટાના કરે છે તે તમાસ કમાં મુક્તિના અંગા બને છે શા માટે, તાે કહે છે કે. શ્રુતશક્તિ– શ્રુતજ્ઞાન રૂપ શક્તિ તેઓમાં હાેવાથી,તેમજ તાત્વિક અનુ. અંધ–શુદ્ધ અંતઃકરણની વિચાર શ્રેલ્રિંગ ફ્લવાળા હાેવાથી આ અનુષ્ટાના માેલ્રના અંગરૂપ અનેછે. ાા૧૨ ગા

વિવેશન. તામલીતાપસે સાઠહજાર વર્ષ સુધી ઘાર તપશ્ચર્યાદ વિગેરે અનુષ્ટાના કર્યા પણ તે જ્ઞાન પૂર્વકના ન હાવાથી મુક્તિના અંગભૂત તે કર્મા—અનુષ્ઠાના ન બન્યા, પણ જ્ઞાન પૂર્વકના જો અનુષ્ઠાના હાત તા માલ મેલવી આપત, કુલયાગિઓ જે જે અનુષ્ટાના કરે છે તે જ્ઞાન પૂર્વક કરતા હાવાથી તેઓને તે શુભક્રિયાઓ માલનું અંગ બને છે. કુલયાગિઓનું સ્વરૂપ પહેલા જણાવેલ છે. વળી આગલ કહેવામાં આવશે, અહીં કુલયાગિઓ લેવાથી ગાત્રયાગિઓ જે છે તે ન લેવા, કારણ કે કુલયાગિઓ કરતાં તેમાં જ્ઞાન એાછું હાય છે, તેમજ અમૃતશક્તિનુલ્ય શ્રુતજ્ઞાનરૂપશક્તિના પ્રવેશ કુલયાગિઓમાં હાય છે, આ શક્તિને લઈ કુલયાગિઓને મુખ્ય ગણવામાં આવ્યા છે, તેમજ તાત્વિક શુદ્ધ અંતઃકરણની વિચાર શ્રેણિને લઇ કુલયાગિઓના અનુષ્ઠાના પરમપદના અંગભૂત અને છે. ાા૧૨૩ાા

# असंमोहसम्रत्थानि त्वेकान्तपरिशुद्धितः ॥ निर्वाणफलदान्याशु भवातीतार्थयायिनाम् ॥१२४॥

અર્થ. કાેંકપિણ પ્રકારના પુદ્દગલિક ફ્લની કચ્છા રાખ્યા વગર, કરાતાં ધર્મનાઅનુષ્ઠાના તે અસંમાહ જનિત છે. તે એકાંત શુદ્ધ હાેવાના કારણથી શિદ્ધ નિર્વાણફ્લ–માેક્ષફ્લને દેનારા તે અનુષ્ઠાના ખને છે; આ લાલ ભવાતીતાર્થયાયિ –સમ્યક્પ્રકારે પરમતત્વ–માેક્ષને જાણનારા અને માેક્ષ નિકટ-વર્તિ એવા મહાત્માઓ મેલવે છે. 11૧૨૪11

વિવેચન. જે જે ધર્મના અનુષ્ઠાના કરે છે, તેમાં જરાપણ પુદ્દગલિક ભાવની ઈચ્છાના અંશપણ નથી, કેવલ આત્મકલ્યાણ કરવાની ભાવનાથીજ કરે છે.તે અનુષ્ઠાના અસંમોહ કહેવાય છે, માહગિલત ન હાવાથી, આ અસંમાહથી કરાતા પૂર્વોક્ત ધર્મના અનુષ્ઠાના એકાંતથી પરિશુદ્ધ હાવાથી પરિણામે માથના ફલને આપે છે, ભવાતીત જે અર્થ પરમપદ તેને જાણનારાઓ, અર્થાત્ સમ્યક્ પ્રકારે પરમપદને

### ( १४૯ )

જાણનારા જેઓ હાેયછે તે આ લાભ મેલવે છે—માેક્ષ જવાની તૈયારી જેની થઈ ચુકી છે તેઓ આ લાભ મેળવે છે.ાા૧૨૪ાા

# स्वातीतार्थियायिनुं क्षक्ष्णु अतावे छे, पाकृतेष्विह भावेषु येषांचेतो निरुत्सुकम् ॥ भवभोगविरक्तास्ते भवातीतार्थयायिनः ॥१२५॥

અર્થ. સામાન્ય પદાર્થી શખ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, અને સ્પર્શ આ વિગેરે પદાર્થીમાં જે મહાત્માએ નું ચિત્ત અંતઃ- કરણ નિરૂત્સુક બન્યું છે–તે તે પદાર્થીમાંથી લાગણી નીકળી ગઈ છે જેઓની તથા ભવભાગ–સાંસારિક વિષય સુખાથી જેઓ વિરકત બન્યાછે, એવા જીવા મુક્ત જેવા છે તે ભવાતી- તાર્થયાય કહેવાયછે, ભવમાં ચિતના સ્પર્શન હોવાથી 11 ૧૨ પા

विवेचन. જગતમાં જે જે માહક પદાર્થો છે, અને જેમાં જગતના તમામ છવા રાત અને દિવસ મચ્યા રહ્યા છે, આવા પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયસુખા—કામ ભાગા છે, આ કામ ભાગામાં જે મહાત્માઓનું ચિત્ત—અંતઃ કરણ નિર્તસક —નિવૃત થઇ ગયુ છે—પાછુ હઠી ગયું છે નિસંગપણાને લઇ, તેમજ ભવભાગ—સંસારિક વિષય સુખાયકી જેઓ વિરકત બન્યા છે એવા છવા મુકત કલ્યા—મુકત જેવા છે; તેઓને ભવાતીતાથ યાયિ કહે છે, કારણ કે તેઓનું અંતઃ-કરણ સંસારિક પદાર્થીને હવે સ્પર્શ કરતું નથી. ા૧૨૫ાા

एक एव तु मार्गीऽपि तेषां श्रमपरायणः ॥ अवस्थाभेदभेदेऽपि जलुघौ तीरमार्गवत् ॥१२६॥

અર્થ ભવાતીતાર્થયાયિ મહાત્માએાનાે માેક્ષરૂપ મહે-

#### (१५०)

લમાં જવાના એકજ માર્ગ છે. ચિત્ત વિશુદ્ધિ લક્ષણ તથા શમભાવમાં નિષ્ઠ રહેવું તે, જો કે અવસ્થા ભેદથી ભેદ છે, ગુણ્રસ્થાનકના ભેદની અપેક્ષાએ ભેદ પહે છે, તા પણ માક્ષણપી મહેલમાં જવાને આ માર્ગ દરેકના એકજ છે, જેમ કે સમુદ્રમાં આગલ પાછળ ઘણા વહાણા ચાલ્યા કરે છે, તો પણ આ બધા વહાણાના માર્ગ તા કિનારા પર આવવાના—બંદર ઉપર આવવાના એકજ છે. ાાવરફાા

**વિવેચન**. જગતમાં અનેક દર્શનોને લઈ અનેક વાડા એા પડયા છે. પણ પર પરાએ આખરે ધ્યેય–માક્ષ મેલવ**ું** તે દરેકનું એક હાેય છે. કાેઈ દર્શ નકાર એમતાે કહેતા નથી કે રાગ, દ્રેષ, માેહ, ઈર્ષ્યા, અભીમાનથી માેક્ષ મલશે, માેક્ષ મેળવવામાટે ચિત્તની વિશુદ્ધિ તથા શમ ભાવતા દરેક દર્શન કારા માને છે, આથી માેક્ષ મેળવવા માટે સર્વાના એકજ માર્ગ છે કે, ચિત્તની વિશુદ્ધિ કરાે, મનમાં રહેલી અનાદિ કાળની મલીનવાસના તેને દ્ર કરાે.અને સ્વસ્વરૂપમા સ્થીરતા કરો; રાગદ્રેષને બંધ કરો. આજ માેક્ષનાે એકજ માર્ગ છે. જેઓ સંસારથી અતીતથઈ પરમપદની સન્મુખ થયાછે,એવા ભવાતીતાર્થયાયિએ -માેક્ષ રૂપીનગર તરફ પ્રયાણ કરી રહ્યા ં છે. જો કે આ ભવાતીતાથ'યાયિએા ગુણ સ્થાનકના ભેદથી જુદા પડે છે, તો પણ સમુદ્રમાં ચાલતા અનેક વહાણ<u>ે</u> આગળ,પાછળ, દૂર, નજીક વિગેરેથી લેદ જોકે છે તાેપણ તે બધા વહાણાવાલાએાના માર્ગ એકજ છે કીનારા ઉપર જવાના-અંદર ઉપર પહેાંચવાના માર્ગ અધાઓના માટે એકજ છે, તેવી રીતે માેક્ષરૂપી નગર કે મહેલમાં પહેાંચવાને બધા ગુણુઠાણા વાળા જીવા આમ જુદા પડે છે, તા પણ તે

### (१५१)

અધાના ઇરાદા માેલ્રુપી નગરમાં પ્રવેશ કરવા ચિત્તવિશુદ્ધિ તથા શમપરાયણ: અંતઃકરણની નિર્મળતા કરવી, તથા રાગદ્રેષના અભાવથી આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરવારૂપ માર્ગ અધા માટે આ એકજ છે. અને આ માર્ગે થીજ અધાઓ પરમપદને મેલવે છે. ા૧૨૬ા

परम तत्त्वनुं स्वरूप अहे छे. संसारातीततत्त्वं तु परं निर्वाणसंज्ञितम्॥ तद्धचेकमेव नियमाच्डब्दभेदेऽपि तत्वतः॥१२७॥

અર્થ. સંસારાતીત એલું તત્ત્વ છે તે તેા પ્રધાન નિર્વાણ સંજ્ઞાવાળું વાસ્તવિક સામાન્ય પ્રકારે શબ્દ ભેદ છતાં પણ નિયમે કરીએકજ્છે, આગળ કહેવામાં આવતાં એવા શબ્દો પણ પરમાર્થથી આ એકજ પરમતત્ત્વને જણાવે છે.ાા૧રળા

विवेशन. જયાં પરસશાંતિ છે, જન્મ, જરા, આધિ, ज्याधि, ઉપાધિ, भरण, शोड, હર્ષ, શરીર, विषये।, શખદ, ३૫, रस, ગધ, સ્પર્શ, विशेरे જયાં કાંઇ પણ નથી, માત્ર સ્વસ્વરૂપમાં—આત્મ સ્વરૂપમાં રમણતા કરવા રૂપ સંસારા- तीततत्त्व—परम પ્રધાન નિર્વાણ જેનું નામ છે તે એકજ પરમતત્ત્વ છે, પછી આ પરમતત્ત્વના ભલે અનેક નામાં આપા, પરંતુ તે સાત્ર શખદ ભેદજ છે, પણ વાસ્તવિક વિચાર કરતાં તે પરમતત્ત્વ અર્થા એકજ છે. ॥૧૨૭॥

आज वात अतावे छे.
सदाशिवः परंब्रह्म सिद्धात्मा तथातेति च ॥
शब्दैस्तदुच्यते ऽन्वर्थादेकमेवैवमादिभिः ॥१२८॥
अर्थः. એકજ परसतत्त्वने जुहा जुहा हर्शनहारे। जुहा

#### (१५२)

જુદા નામથી–શખ્દથી કથન કરે છે, પરંતુ અન્વર્થને લઇ તે એકજ નિર્વાણનેજ જણાવે છે, જેમકે સદાશિવ, પર-પ્રદ્ય, સિદ્ધાત્મા, તથાતા આ વિગેરે શખ્દોથી તે એકજ તત્ત્વને કહે છે. ા૧૨૮ાા

**વિવેચન**. સંસારાતીતતત્ત્વને દરેક દર્શનકારા જુદા **જા**દા શબ્દથી કથન કરે છે, પણ આ બધા શબ્દો વાસ્તવિક નિર્વાણ તત્ત્વનેજ અન્વર્થના યાેગથી જણાવે છે તેજ કહે છે, નૈયાયિક વિગેરે પરતત્ત્વને સદાશિવ કહે છે. આ અન્વ-ર્થાથી ખરાખર છે. સદાશિવ સર્વાકાળ જ્યાં શાંતિ છે ક્યારે પણ અશાંતિ નથી ત્રણેકાલમાં પરિશુદ્ધ હેાવાથી સર્વ અશિવના અભાવ હાવાથી પરમતત્વને સદાશિવકહે છે. પર પ્રધાન બ્રહ્મ–ઉત્કૃષ્ટબ્રહ્મ બૃહત્વ અને બૃંહકત્વવડે મહાન્ અને વિસ્તૃત સદ્ભાવના આલ'બન ભૂત હાેવાથી પરપ્રદ્રા, કૃતકૃત્ય હેાવાથી હવે જેને કાંઇ કરવાપણું બાકી રહેલ નથી માટે સિદ્ધાંતમા, કાયમ માટે જેમ છે તેમ રહેવાથી તથા-તેતિ, કહ્યું છે કે, ઉપાદાન તથા નિમિત્ત કારણથી જેએા વિકારને પામતા નથી માટે તેને ધ્રુવા કહે છે, તથા સર્વ-કાલ એકરૂપ હાેવાથી તથાતા કહેછે, તથા "विसंयोगात्मिका च इयं"-સર્વ સંયોગથી રહિત હેાવાથી આ સિદ્ધિને વિસ'-ચાૈગાત્મકા કહે છે, તથા આધિદૈવિક, આધિભાતિક, તથા આધ્યાત્મિક આપ્રમાણે ત્રણે પ્રકારના દુઃખથી રહિત હેાવાથી મુક્તિને ત્રિદુ:ખપરિવર્જીતા કહે છે, અત્યંત જીવની રાશી હોાવાથી મુકિતને ભૂતકોટિ કહે છે, કર્મના ક્ષય થવાથી જીવને પરમફલ આપનાર હેાવાથી મુકિતને ભૂતાર્થ ફલદા કહે છે, આ પ્રમાણે અનેક શખ્દાે વડે તે પરમતત્વ-નિર્વા-

#### (१५३)

ણને જણાવે છે, અન્વર્થભા યાગ તથા ઉજાનીતિથી તે તમામ શખ્દા એકજ પરમતત્વને જણાવે છે. શખ્દા ભિન્ન છતાં પણ અર્થમાં ફેર પડતા નથી, માટે પરસતત્વ એકજ છે.ાા૧૨૮ાા

કેમ આમ છે તે કહે છે.

## तस्रक्षणाविसंवादान्निरावाधमनामयम् ॥ निष्क्रियं च परं तत्त्वं यतो जन्माद्ययोगतः॥१२९॥

અર્થ. ઉપર જે જે નામા પરમતત્વના કહી આવ્યા તે બધા નામાને નિર્વાણના લક્ષણની સાથે વિસંવાદ આવતો નથી, તેમજ બીજા નામા પણ બતાવેછે, જેમાંથી આબાધા પીડા નીકળી ગઈ છે તેને નિરાબાધ કહેછે, જેમાંથી દ્રવ્યરાગ તથા ભાવરાગ નીકળી ગયા છે તેને અનામય કહે છે, કારણના અભાવથી કર્તાવ્યના અભાવ થવાથી તેને નિષ્ક્રિય કહેછે,જે કારણથી જન્મ,જરા,મરણ,રાગ,શાકવિગેરેના આમાં અભાવ હાવાથી પરમતત્વ આવા પ્રકારનું હાયછે. ાા ૧૨૯ા

વિવેચન. દરેક દર્શનકારાએ પરમતત્વનું જે જે લક્ષણ બાંધ્યું છે, તે લક્ષણ આ નિર્વાણ લક્ષણતત્વ સાથે જરાપણ વિસંવાદ આવતા નથી. આ પ્રમાણે જીદા જીદા અનેક શબ્દોથી પરમતત્વને સંબાધે છતે વાસ્તવિક પરમ તત્વ એકજ અને એકરૂપ છે, તે પરમતત્વને ભલે જીદા નામથી બાલાવા પણ તેના અર્થમાં ફેર પડતા નથી. ાા૧૨૯ા

न्था अधानुं २७२य જणावे छे. ज्ञाते निर्वाणतत्त्वेऽस्मित्रसंमोहेन तत्त्वतः ॥ येक्षावतां न तद्भक्तौ विवाद उपपद्यते ॥१३०॥

### ( १५४ )

અર્થ. અસંમાહ બાેધથી આ નિવાર્જુ તત્વના નિશ્ચય જાણે છતે પરમાર્થથી છુદ્ધિવાનાને નિવાર્જુ તત્વ વિષય ભકિત કરવામાં વિવાદ ઉત્પન્ન થતા નથી. 1193011

विवेशन. સત્ચિદાનંદ સ્વરૂપ નિર્વાણ તત્વના આ પ્રમાણે નિશ્વય અસંમાહ બાંધથી વાસ્તિવિક થયે છતે પ્રેક્ષ- વતાં-વિચારપૂર્વં કાર્ય કરનારા ખુદ્ધિવાનાને નિર્વાણ તત્વની સેવા કરવામાં-માહ્યને લાયક યાગ્ય અનુષ્ઠાનનું સેવન કરવા-રૂપ ભક્તિ કરવામાં વિવાદ ઉપન્ન થતા નથી, કારણકે તત્વ- ગ્રાનમાં ભેદ નહાવાથી અને તત્વગ્રાનમાં ભેદ સમજેતા ખુદ્ધિ મત્તામાં વિરાધ આવે અનેતે ખુદ્ધિમાનજ ન ગણાય. 11૧૩૦ 11

# सर्वेज्ञपूर्वेकं चैतिनियमादेव यितस्थतम् ॥ आसन्नोऽयमृजुमार्गस्तद्भेदस्तत्कथं भवेत् ॥१३१॥

અર્થ. સર્વજ્ઞપૂર્વંક આ નિર્વાણતત્ત્વ નિયમે કરી રહેલ છે, કારણકે અસર્વજ્ઞ નિર્વાણતત્ત્વને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, સર્વજ્ઞ લક્ષણ ઋજુ-વાંકા નહિ એવા આ માક્ષના નજીક માર્ગ છે. આ માર્ગમાં "તદ્ભેદઃ" સર્વજ્ઞ ખાબત મતભેદ કેમ હાેઇ શકે ? ાા ૧૩૧ ાા

विवेचन. परम शांतिइप निर्वाणुतत्त्वने। निर्णुथ ઉપર કરી આવ્યા છીએ, આનિર્વાणुतत्त्वनी પ્રાપ્તિ ત્રણે કાલનું જ્ઞાન થવા રૂપ સર્વજ્ઞ પણાની પ્રાપ્તિ થયા સિવાય કિંદ થઈ શક્તિ નથી. આ સર્વજ્ઞપણું પ્રાપ્ત થયું એટલે નિર્વાણુ તત્ત્વની નજીક પાચ્યા છીએ એમ સમજવું, આને લઈ ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે સર્વજ્ઞપૂર્વક નિર્વાણુ તત્ત્વ નિયમે કરી સ્થિત છે–પ્રાપ્ત થાય

### ( १५५ )

છે, અને નિર્વાણના આ નજીક અને સરલ–સિદ્ધા માર્ગ છે, સર્વજ્ઞની પ્રાપ્તિ થયા સિવાય નિર્વાણતત્ત્વ મળતું નથી આને લઇ સર્વજ્ઞતત્ત્વમાં યુદ્ધિમાનાને ભેદ કેમ હાેઈ શકે ?ાા૧૩૨ાા

सर्वज्ञ क्षेष्ठ छे ते। हेशना सेह हेम छे? चित्रा तु देशनैतेषां स्याद्विनेयानुगुण्यतः ॥ यस्मादेते महात्मानो भवन्याधिभिषण्वराः ॥१३२॥

અર્થ. આ સર્વજ્ઞા અધા એક સ્વરૂપ છે તો તેઓની દેશના–તત્ત્વજ્ઞાનની આખતામાં ભિન્નતા કેમ પહે છે? ઉત્તર આપે છે કે–શિષ્યને ગુણ જેવી રીતે થાય તેવી રીતે દેશના આપે છે. કારણકે તે માહાત્માએ સંસારરૂપ વ્યાધિના નાશ કરવાને ઉત્તસ પ્રધાન વૈદ્યો છે. ાા ૧૩૨ ાા

વિવેચન. શ્રીમાન્ હરિલદ્ર સુરીશ્વરજ મહારાજ સાંખ્યદર્શનકાર કપીલ રૂપી. બૌહદર્શનકાર સુગત રૂપી વિ-ગેરેને સર્વજ્ઞની કક્ષામાં મુકે છે, તે તેઓની માન્યતાને અનુસારે જાણું. આ કપિલ, સુગત વિગેરે સર્વજ્ઞાની દેશના ચિત્રા—નાના પ્રકારની છે, જેમકે, સાંખ્યદર્શનકાર કપિલરૂપી કહે છે કે આ આત્મા નિત્ય છે. આવા જે લેદો જોવામાં આવે છે તે. તથા પ્રકારના શિષ્યોને લાભ જેવી રીતે થાય તે પ્રમાણે દેશના આપેછે.જેમકે કપિલમતવાળા આત્માને નિત્ય માનેછે. આ ળીના પણ અપેક્ષાએ સત્યછે. ભવિષ્યમાં થનારા પર્યાયોના નાશ લક્ષ્યમાં રાખીને પર્યાયોને ગોણ કરી. અને દ્રવ્યને મુખ્ય ગણિ જે દેશના આપે છે તે નિત્ય દેશના સમજવી, પુદ્દગલીક

### ( १५६ )

ક્ષણિક વસ્તુમાં ભાગની આસ્થાવાળા પ્રાણીને આશ્રિ તે વસ્તુ-ની અનિત્યતા ખતાવવાને ખાતર દ્રવ્યને ગાંણ કરી પર્યાયાને મુખ્ય કરી જે દેશના આપે છે તે અનિત્યદેશના સુગમમત-વાળાની સમજવી, આ પ્રમાણે દરેક વસ્તુમાં અન્વય અને વ્યતિરેક ધર્મા રહેલા છે, તેને તે સર્વજ્ઞા નથી જાણતા તેમ નથી,નહિ તો તેઓ સર્વજ્ઞા નજ કહેવાય. આ પ્રમાણે અપેક્ષા લક્ષમાં રાખી તથા પ્રકારના ગુણુ જોઇને અપાતી દેશના તે અદુષ્ટ દેશના છે, કારણુકે આ સર્વજ્ઞ માહાત્માઓ છે તે સંસારરૂપી વ્યાધિ તમામ જીવાને લાગી છે અને તેને લઇ જન્ય-જરા-મરણ-આધિ,વ્યાધિ અનેઉપાધિના અનેક દુખા સહન કરી રહ્યા છે તેઓના રાગ નાશ કરવાને તેઓ શ્રી ઉત્તમ વૈદાનું કામ કરે છે, 11 ૧૩૩ 11

आधी शुं सभाव शुं ते के छे. यस्य येन प्रकारेण बीजाधानादिसंभवः॥ सानुबन्धो भवत्येते तथा तस्य जगुस्ततः॥१३३॥

અર્થ. જે માણુસને જે દેશનાથી બીજાધાનના સંભવ જોવેછે. તેને તે પ્રકારે તે મહાત્માએા ઉપદેશ કરે છે. આથી સાનુળન્ધ શુદ્ધહૃદયની લાગણી થાય છે. ાા૧૩૩ાા

વિવેચન. આ મહાત્માઓ કેવલજ્ઞાનથી જોઇ રહ્યા છે કે આ જીવ કઇ દેશનાથી પ્રતિબાધને પામશે તે વાત લક્ષ્યમાં રાખી પછી નિત્ય દેશના આપે છે અને આ દેશ-નાથી અનેક ભવ્ય જીવાના હુદયમાં પહેલા કહી આવ્યા એવા યાગના બીજોનું આધાન–સ્થાપન કરેછે, તથાસ સારથી

### ( ૧૫૭ )

ઉદાસીન વૃત્તિલાવી સાનુબ'ધ–હૃદયને શુધ્ધ કરે છે, તથા ઉત્તરાત્તર ગુણની વૃધ્ધિ થાય તેવી રીતે આ સર્વ'ર્ફ્રા તેઓને ધર્મ દેશના આપે છે. ાા૧૩૩ાા

# थीळ रीते हेशना लेहनुं अरुण उहे छे. एकापि देशनैतेषां यद्वा श्रोत्तिभेदतः ॥ अचिन्त्यपुण्यसामर्थ्यात्तथा चित्रावभासते ॥१३४॥

અર્થ. યદ્વા અથવા સર્વજ્ઞ ભગવાનાની એક પણ દેશના શ્રાેતાઓના ભેદને લઇ તથાઅચિત્યપુષ્યના સામર્ચ્યને લઈ નિત્યાદિ પ્રકારવડે જુદી જુદી દેખાય છે. ાા૧૩૪ાા

વિવેચન. પહેલા સર્વજ્ઞ ભગવાનાની દેશનાની ભિનન-તાનું કારણ શિષ્યોને જેવી રીતે ગુણ થાય તે પ્રમાણે દેશના આપવાનું કારણ જણાવ્યું. અહીં હવે બીન્નું કારણ બતાવે છે કે તમામ સર્વજ્ઞ ભગવાનાની દેશના તેઓના મુખમાં થી નીકળેલી "एकाणि देशनા" દેશના એક છે છતાં શ્રોતા ઓના ભેદને લઇ–દરેક શ્રાતા એક સરખા જ્ઞાનવાળા હોતા નથી, આ જ્ઞાનના ભેદોને લઇ દરેક શ્રાતા પ્રભુની વાણી એક સરખી રીતે જીલી શકતો નથી. આને લઈ દેશનામાં ભેદ પહે છે, તથા તથાભવ્યતતા દરેક જીવાની એક– સરખી નથી. જેની નીકટ તથાભવ્યતા હોય છે તે એમ દેશના સારી રીતે જીલી શકે છે, બીજાઓ જીલી શકતા નથી–ગ્રહણ કરી શકતા નથી. આ કારણોને લઇ દેશના જીદી ભાસે છે, તથા અચિત્ય પુષ્યના સામચ્ચ'ને લઈ સામા જીવાને પ્રતિબાધ કરવાનું ઉપાજિત કરેલ

### (१५८)

કર્મ વિપાકને લઇ દેશનામાં ભિન્નતા દેખાય છે, પ્રભુના સમવસરણમાં અનેક જવા દેશના સાંભળવા આવતા હતા ત્યારે પ્રભુની વાણી દરેક જવાના માટે એક સરખી હતી છતાં પ્રભુના અતિશયને લઇ દરેક જવા પાતપાતાની ભાષામાં જાણતા હતા, અને દરેક જવા એમ સમજતા હતા કે પ્રભુ અમને ઉદ્દેશીને કહેછે. આ પ્રમાણે દેશના એક છતાં નિત્યાદિ પ્રકારવે દરેક જવાને જુદી જુદી દેશના ભાસે છે. ા૧૩૬ દ

आथी गुणु नथी तेभ नथी गुणु छे ते उन्हें छे. यथाभव्यं च सर्वेषाम्रुपकारोऽपि तत्कृतः ॥ जायतेऽवन्ध्यताप्येवमस्याः सर्वत्र मुस्थिता ॥१३५॥

અર્થ. ભવ્યતાને અનુસારે તમામ જીવાને ઉપગાર દેશનાથી થાયછે, આનેલઇ પ્રભુ દેશનાને અવધ્યપણુંછે. કાઇ જગ્યાએ નિષ્ફલ જતીનથી, સર્વજગ્યાએ સુસ્થિતછે. ા૧૩૫ ા

વિવેચન. પ્રભુની દેશના એક છતાં, અનેક રીતે જીવાને આશ્રિ અવભાસ થાય છે, આનાથી જીવાને અવશ્ય લાભ થાય છે, તેજ વાત ખતાવે છે, કે જે જીવાને જેવા પ્રકારનું ભવ્યત્વપાશું મળેલ છે તે જીવાને તેના અનુસારે પ્રભુની દેશનાથી બધાને ઉપકાર–ગુણ થાય છે. આથી પ્રભુની દેશના અવ'ધ્ય ગણાયછે, અવશ્યે કરી દરેક જીવાને લાભ થાયજ,સવ'જગ્યાએ સારીરીતે દેશના સ્થિતછે. 11૧૩૫ મા

ખીજી રીતે દેશનાના ભેદ કહે છે.

यद्वा तत्तन्नयापेक्षा तत्कालादिनियोगतः ॥ ऋषिभ्यो देशना चित्रा तन्यूर्लेषापि तत्त्वतः ॥१३६॥

### (૧૫૯)

અર્થ. અથવા તે તે નયની અપેક્ષાને આશ્રિ તથા તે તે કાલના સંખંધને લઇ કપિલાદિ ઋષિઓએ નાના પ્રકારની દેશના આપી છે, આ દેશના પણ સર્વજ્ઞદેશનાની મૂળ-વાળી છે પરમાર્થથી, નિર્મૂલ નથી. ાા૧૩૬ાા

વિવેચન. અથવા દેશના નાના પ્રકારની બીજી રીતે ખતાવે છે કે. તે તે નચાને આશ્રિ, દ્રવ્યાસ્તિકનય દ્રવ્યાને મુખ્યત્વે માને છે, અને પર્યાયાને ગાણુ માને છે, પર્યાયા-સ્તિક નય પ્રયાયોને મુખ્ય માને છે, અને દ્રવ્યાને ગાણુ માને છે, તથા તે તે કાલાદિના યાગથી, સુસુમ, દુષમ, દુષમાદિ કાલને આશ્રિકપિલાદિ રૂષિઓએ અનેકપ્રકારની દેશનાઆપી છે, આ દેશના નિમૃલ નથી; પણ સર્વ ત્રમ્લા દેશના છે—સર્વ ત્રદારા પ્રાપ્ત થએલછે. પરમાર્થથી સર્વ ત્રનાપ્રવચનને અનુસારે પ્રવૃત્તિ કરવાથી સર્વ ત્ર મૂલા દેશના તેઓની છે. ા ૧૩૬ ા

આ બીના ચાલુ રૂપિઓમાં જોડે છે.

तदभिमायमज्ञात्वा न ततोऽर्वागृहशां सताम ॥
युज्यते तत्प्रतिक्षेपो महानर्थकरः परः ॥१३७॥

અર્થ. સર્વજ્ઞના અભિપ્રાયને જાણ્યા સિવાય અર્વાક્ દષ્ટિવાળાપ્રમાતાએ એ સર્વજ્ઞનાઅભિપ્રાયનો તિરસ્કાર કદિપણ કરવા નહિ. કારણકે તે મહાન્ અનર્થને કરનાર છે. ા૧૩૮ાા

વિવેચન. આજકાલના વિત ડાવાદિ અર્ધ દગ્ધા સામાના અભિપ્રાયને જાણ્યા વગર એકદમ તેઓનું ખંડન કરવા બેસી જાય છે. તેઓને સમજાવતા સૂરીશ્વરજી મહારાજ જણાવે છે કે સર્વજ્ઞ પ્રભુના અભિપ્રાયને જાણ્યા સિવાય વર્તમાન

દેષ્ટિવાળા એવા પ્રમાતા-સત્પુરૂષોએ તત્પ્રતિક્ષેપ-સર્વજ્ઞના અભિપ્રાયનો તિરસ્કાર કે ખંડન કદિ ન કરવું. કારણકે તે પ્રતિક્ષેપ છે તે. મહાન્ અનર્થને કરવામાં પ્રધાન કારણ છે. ભવિષ્યમાં મહાન્ દુર્ગતિને દેનાર ખને છે. ાા૧૩૭ાા

# आ वात दृष्टांत आधी क्रणावे छे. निशानाथपतिक्षेपो यथान्धानामसंगतः ॥ तद्भेदपरिकल्पश्च तथैवार्वाण्दशामयम् ॥१३८॥

અર્થ. જેમ આંધળા માણુસા ચંદ્રમાના પ્રતિક્ષેપ-નિષેધ કરે આ અસંગત–અયુક્ત છે, તેમજ ચંદ્રના ભેદની કલ્પના કરવી આ જેમ અયાગ્ય છે, તેવી રીતે વર્તમાન દક્ષિવાળા જીવાએ સર્વજ્ઞના પ્રતિક્ષેપ કરવા તે, તેનાજેવા છે. ા૧૩૮ાા

विवेशन. જે વસ્તુ આપણાથી હજારા કાષ દૂર પડી હોય, જેને આપણે જાણતા પણ ન હાઇએ, નજરે પણ ક્યારે જોઈ નથી, આવી વસ્તુ બાબત આપણે તેના નીકાલ કરવા—ફેંસલા આપવા તૈયાર થઇએ આ જેટલી મુર્ખતા છે તેટલી સર્વજ્ઞના અંગે તેઓની દેશના વિગેરમાં તર્ક વિત ક કરવા તેપણ એટલી મુર્ખતા છે. આ વાતને દેશાંત આપી સમજાવે છે કે કેટલાક આંધળા માણસા છે, કે જેઓને જન્મથી ચક્કુઓ નથી. તેમજ ચંદ્રમાને પણ કયારે જેયા નથી આવા અંધ માણસા ચંદ્રમા બાબત કલ્પના કરે કે ચંદ્રમા વાંકા છે, ગાળ છે, ચતુરસ છે, તેમજ ચંદ્રમા છેજ નહિ, આ જેમ અસંગતછે—અયાગ્યછે, તેટલુંજ વર્ત માં છેજ નહિ, આ જેમ અસંગતછે—અયાગ્યછે, તેટલુંજ વર્ત

### ( १६१ )

માન દક્ષિવાળા જવા–સર્વજ્ઞબાબત કે તેમની દેશનાબાબત કે જે વસ્તુને પાતે જોઈ પણ નથી, તે બાબતની કલ્પના કરવી કે નિષેધ કરવા તે પણ અસંગત અને અયાગ્ય છે.ાા૧૩૮ાા

આના અંગે હિત શીક્ષા આપે છે.

न युज्यते प्रतिक्षेपः सामान्यस्यापि तत्सताम् ॥ आर्यापवादस्तु पुनर्जिह्वा छेदाधिको मतः ॥१३९॥

અર્થ. સામાન્ય માણસના પણ તિરસ્કાર કરવા મુનિ-એાને–માહાત્માઓને વાજળી નથી, તાે પછી આર્યાપવાદ– સર્વજ્ઞના અપવાદ અવર્ણવાદ બાલવા તેતા છહવાના છેદ કરવા તેના કરતાં પણ અધિક માનેલ છે. ાા૧૩૯ાા

**વિવેચન**. શાસ્ત્રકાર મહારાજ જણાવે છે કે સર્વ ગુણ સ'પન્ન વિતરાગ પરમાત્મા છે. ખાકી દરેક જીવાેમાં એાછા વધુ દાેષા તા રહેલા હાેય છે, તા પછી આપણા પાતાના દાષા જોવા અને તેને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવા, પણ બીજાઓના દાષા જોવાથી આપણને કાંઈપણ લાભ થવાના નથી, આ ખીના ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે સામાન્ય માણુસાના हाथा लेवा तथा अवर्धवाही धासवा तेमक तेओना तिर-સ્કાર કરવા વિગેરે સત્પુરૂષાને કરવાચાગ્ય નથી,તાપછી આર્ચા-પવાદ-સર્વજ્ઞ પ્રભુના અવર્ણવાદ-સર્વજ્ઞ પ્રભુની દેશનાના અવર્ણવાદ જે બાલવા છે, તેતા જોલા ઇંદ્રિયના છેદ કરવા તેના કરતાં અધિક માનેલ છે, તથા પ્રકારના પ્રત્યપાચા –અન્યભવમાં જીધ્વાછેદ કરવા કરતાં પણ અધિક દુઃખાે પ્રાપ્ત થાય છે. 11૧૩૯ા

### ( १९२ )

## આજ બીના જણાવે છે.

# कुदृष्ट्यादिवन्नो सन्तो भाषन्ते प्रायसः क्वचित् ॥ निश्चितं सारवचैक किं तु सन्त्वार्थकृत्सदा ॥१४०॥

અર્થ. પ્રાયે કરી કુદષ્ટિ—મિથ્યાદષ્ટિની માફક મુનીએ માહાત્માઓ બિલત્સશખ્દા કિંદ પણ બાલતા નથી, ત્યારે કેવી રીતે બાલે છે, નિશ્ચિત – સંદેહ વગરનું, તથા સારવાળું પણ નકામું નહિ. તેમજ "सत्वार्थकृत्" પરાર્થને કરવાનું શીલ છે જેને આવી ભાષા નીરંતર બાલે છે. ા૧૪ળા

વિવેચન. પન્નવણા ઝસૂત્ર તથા દશવૈકાલિકસૂત્ર વિગે રેમાં ઘણા ઠેકાણે ભાષાનું સ્વરૂપ ખતાવેલછે, આમાં કેટલીક ભાષા બાલવા લાયક છે, અને કેટલીક બાલવા લાયક નથી, આ ભાષાનું સ્વરૂપ ખરાખર જાણતાે હાય તાજ તે મુનિ-પદને લાંચક ગણાય છે, સતલબ કે સામાને અપ્રિય લાગે એવી ભાષા પણ ન બાલવી, પ્રીય, પચ્ય, હીતકારી, તથા સત્ય, સામાને અપ્રીય લાગે એવી ભાષા સત્ય હાેય તાે પણ ન બાલવી, આ શાસ્ત્રીય ફરમાન છે, આજ બીનાને અંગે જણાવે છે કે મિથ્યાદષ્ટિની માફક મુનિઓ-સતપુરૂષા કદાપિ કુત્સ્ચરાષ્દ-બિભત્સ શષ્દવાળીભાષા પ્રાચેકરીને બા-લતા નથી, પણ શાસ્ત્રથી નિ!શ્વિત કરેલ, સંદેહવગરની, તથા સારવાળી-જે સાંભળવાથી બીજાને લાભ થાય એવી, પણ રાજકથા, દેશકથા,ભક્તકથા, તથા સ્ત્રીકથા, આવી કથા કદિ બાલે નહિ, તથા પરાર્થ કરણ શીલવાળી-દરેક છવાને જે ભાષાથી સારા લાભ થાય તથા પરાપકાર કરવામાં તમામ 🛩 વા સદા તત્પર થાય આવી ભાષા બાલવી. 11૧૪૦11

### ( १९३ )

# भा शीनाने। ७वे एपसं ७१ करे छे, निश्रयोऽतीन्द्रियार्थस्य योगिज्ञानाद्दते न च ॥ अतोऽप्यत्रान्वकल्पानां विवादेन न किंचन ॥१४१॥

અર્થ. અતીંદ્રય અર્થ – સર્વજ્ઞ વિગેરે તેના નિશ્ચય યાેગિ માહાત્માઓના જ્ઞાન સિવાય થતાેનથી. આ કારણથી સર્વ-જ્ઞના અધિકારમાં અન્વકલ્પા—અતત્ત્વદર્શિ—છદ્દમસ્થા ને વિવાદ કરવાવડે કાંઈ પણ ફળ નથી. ા ૧૪૧ ા

વિવેચન. છદમસ્થજીવા કે જેને સ'પૂર્ણ જ્ઞાન નથી તેઓ સમીપમાં રહેલ વસ્તુનેજ જોઈ શકે છે, પણ ભૂત-કાળમાં થઇ ગએલ વસ્તુને જોઇ શક્તા કે જાણી શક્તા નથી, કેટલીક રૂપી તથા અરૂપી વસ્તુઓ પણ એવી છે કે સમીપમાં રહેલ હાય તાપણ છદ્દમસ્થ જીવા જોઈ શક્તા તથા જાણી શકતા પણ નથી તેા પછી અતીંદ્રિય અર્થો, ધર્મ, સ્વર્ગ, નરક, સર્વજ્ઞ, ધર્માસ્તિક કાયાદિ વિગેરે પદાર્થો જે આપણી દર્ષિ મર્યાદા ખહાર છે તેના નિશ્ચય સર્વજ્ઞ જ્ઞાનવાળા ચાેગિ માહાત્માંએાજ કરી શકે છે, તે સિવાય ખીજાએા કરી શકતા નથી, ચાેગિ જ્ઞાનથીજ સર્વજ્ઞની સિદ્ધિ થાય છે. આ કારણને લઈ સર્વજ્ઞના અધિકારમાં "અન્વ કલ્પાનાં" વિશેષ પ્રકારે તત્ત્વને જેનારા નહિ એવા છદ્દમ-સ્થાેએ, વિવાદ કરવા જરૂર નથી, આ વિવાદ કરવામાં પરિ-ણામની જે ધારા છે તેના નાશ થયા સિવાય ફળ મળવાનું નથી, જગડામાં પરિણામની ધારા કહ્યુશીત બની કમ'બધ કરવા સિવાય ખીજો લાભ નથી. 1198911

### ( १६४ )

## न चानुमानविषय एषोऽर्थस्तत्त्वतो मतः॥ न चातो निश्चयः सम्यगन्यत्राष्याह धीघनः॥१४२॥

અર્થ. સર્વજ્ઞ વિશેષ લક્ષણ આ અર્થ છે તે અનુમાન, કે, યુક્તિ પ્રમાણના વિષય પરમાર્થથી છેજ નહિ,તેમજ આ અનુમાનથી સર્વજ્ઞના સમ્યક્ પ્રકારે નિશ્ચય પણ થતા નથી, આ બાબતમાં બીજે ઠેકાણે ધીધન ભતું હરિ કહે છે..ા૧૪૨ા

વિવેચન. જેટલા જેટલા અતીંદ્રિયઅર્થો સર્વજ્ઞ વિગેરે છે તે ખધાના નિશ્ચય યાગિ જ્ઞાનની થઈ શકે છે, પણ અનુમાનથી કે ઉપમાનપ્રમાણથી કે તર્કપ્રમાણથી સર્વજ્ઞ લક્ષણ અતીંદ્રિય અર્થના નિશ્ચય કૃદિ થઈ શકે નહિ, કારણું કે આ પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણા સમીપમાં રહેલ વસ્તુનેજ સિદ્ધ કરવામાં સમર્થ છે, પણ દૂર રહેલ અતીંદિય વિષયને ગહેણ કરી શકતા નથી, આથી આ પ્રમાણા સમ્યક્ રીતે અતીંદ્રિય અર્થના નિશ્ચય કરી શકતા નથી, આ બાબતમાં બીજે ઠેકાણે સામાન્ય અર્થમાં ધીધન ભર્તુ હરિ આ પ્રમાણે જણાવે છે.

## જે જણાવે છે તે કહે છે.

# यत्नेनानुमितोऽप्यर्थः क्वश्चेरनुमातृभिः॥ अभियुक्ततरैरन्यैरन्यथैवोपपाचते ॥ १४३॥

અર્થ. ભર્તુ હરિ જણાવે છે કે અન્વય વ્યતિરેક વિગેરે હેતુના સ્વરૂપને જાણવામાં કુશળ એવા પ્રમાતા વડે પ્રયત્નથી અનુમિતકરેલા–નિશ્ચિત કરેલા એવા પણ અર્થને તેના કરતાં પણ ચડીયાતા એવ ખીજા અન્વય વ્યતિરેક વિગેરે હેતુના

### ( १६५ )

સ્વરૂપને જાણુનારા પ્રમાતાએા તે અર્થ'ને બીજી રીતે નિશ્ચય કરે છે–મૂલ અર્થ'ને ઉલટાવી બીજી રીતે નિશ્ચય કરેછે.ાા૧૪૩ાા

વિવેચન. શાસ્ત્રકાર મહારાજ જણાવે છે કે જગ-તમાં જેટલી યુક્તિઓ છે, તેના કરતાં કુયુક્તિઓ વધારે છે. એટલે એક વાદિ એકવસ્તુને સિદ્ધ કરવા અનુમાન કરે છે. ત્યારે બીજા વાદિ તે વસ્તુને બીજી રીતે સિદ્ધ કરે છે. આથી આ વાદવિવાદના અંતકદિ પણ આવતા નથી, અને અતીંદ્રિય વસ્તુત્ત્વના નિશ્ચય અનુમાનાદિ પ્રમાણાથી કદિ થતા પણ નથી. આજ વાતને આગલના શ્લાકથી ચાકસ કરી આપે છે. 11૧૨૫૩11

### નિશ્ચય ખતાવે છે.

## ज्ञायेरन्हेतुवादेन पदार्था यद्यतीन्द्रियाः ॥ कालेनेतावता पाज्ञैः कृतः स्यात्तेषु निश्रयः ॥१४४॥

અર્થ. અનુમાન પ્રમાણવડે જે અતીંદ્રિય પદાર્થો સર્વજ્ઞાદિ વિગેરે જાણવામાં આવે–નિશ્ચય કરવામાં આવે તાે આટલા કાલસુધિમાં તાર્કિકાએ અતીંદ્રિય અર્થીને વિષે નિશ્ચય કર્યો હોત? અર્થાત્ હજી સુધી નિશ્ચય કર્યોજ નથી. ાા૧૪૪ાા

વિવેચન. પ્રભુ મહાવીર દેવના વખતમાં પણ જ્ઞાન વાદિ. અજ્ઞાનવાદિ, ક્રિયાવાદિ, વિનયવાદિ વિગેરે ત્રણસોને ત્રેષઠ પાખંડિઓ પ્રભુના સમવસરણમાં આવતા હતા. છતાં પાતાના નિશ્ચયાના નિર્ણય સર્વજ્ઞની સમક્ષ પણ કરી શકયા નથી. પ્રભુની પાસે જઈ પુછેતા તેના નિર્ણય થાય ને? વળી સમવસરણમાં દેશના શાંભળતા કાંઈ પણ વસ્તુ સમજે.

## (१६६)

પણ સમવસરણથી ખહાર ગયા એટલે હતા એવાને એવાજ. આથી પ્રભુ મહાવીરના સમયથી માંડી આજ સુધીના કાલ પર્યંત કાેઇપણ તાર્કિકે અનુમાન પ્રમાણથી કાેઇ પણ અતીં- દ્રિય વસ્તુના નિર્ણય કરી શકયા હાેત ? અર્થાત્ હજી સુધી કાેઇપણ મતના કે કાેઇપણ અતીંદ્રિય વસ્તુના નિર્ણય કાેઇપણ અતીંદ્રિય વસ્તુના નિર્ણય કાેઇપણ અર્વાદ્રિય વસ્તુના નિર્ણય કાેઇપણ અર્વાદ્રય અર્વાદ્રાદ્ર જેવે કરેલ નથી ાા૧૪૪ાા

# न चैतदेवं यत्तस्माच्छुष्कतर्केग्रहो महान् ॥ मिध्याभिमानहेतुत्वाच्याज्य एव मुमुक्षुभिः ॥१४५॥

અર્થ. "**નचપતત્પવં**" આ પ્રમાણે સર્વજ્ઞનાે નિશ્ચય કુર્તા કર્યા વિષમ ગ્રહથા થતાેનથા, તે કારણથા આ શુષ્ક તકે ગ્રહમહાન્ અતિરાદ્ર–ભય કર મિથ્યાઅભિમાનનાે હેતુહાેવાથા માેક્ષના ઇચ્છક એવા મુમુક્ષુએાએ તેનાે ત્યાગ કરવાે. ાા૧૪પાા

વિવેચન. અત્યાર સુધિમાં કુતક રૂપી વિષમગ્રહની બાબતમાં જે જે બીના જણાવવામાં આવી, અને તેનાથી વસ્તુ તત્ત્વના નિર્ણય પણ થતા નથી, તથા તે કેટલા બધા અનથ ને કરે છે તે તમામ બીના લક્ષ્યમાં રાખી માક્ષના ઈચ્છક એવા મુમુક્ષુઓએ આ શુષ્ક તક ગ્રહ છે તે મહાન્ અતિભયક રમિશ્યાઅભિમાનના હેતુ હાવાના કારણે તેના ત્યાગ કરવા . કેજેથી વેદ્યસ વેદ્ય પદ પ્રાપ્ત થતાવાર લાગે નહિ. ા ૧૪૫ ા

# ग्रहः सर्वत्र तन्वेन ग्रुग्रुक्ष्णामसंगतः ॥ ग्रुक्तौ धर्मा अपि पायस्त्यक्तव्याः किमनेन तत् ॥१४६॥

અર્થ. તમામ વસ્તુમા પરમાર્થથી મુમુક્ષુએાને કુતક શ્રહ રાખવા અસ'ગત–અયુક્ત છે–રાખવાના જોવે. કારણુકે

## ( १६७ )

મુક્તિમાં પ્રાયે કરીને ધર્મોના પણ ત્યાગ કરવા પહે છે. તા પછી આ શુષ્કતક ના આગ્રહ વહેશું ? કાઈ નહિ. ાા૧૪૬ાા

**વિવેચન.** પહેલાં ત્રણ પ્રકારના યાેગાનું સ્વરૂપ ખતા-વતા સામચ્ય યાગના એ ભેદ પાડ્યા હતા. તેમાં પહેલા ભેદ ધર્મ સ'ન્યાસ નામનાે છે, આ યાેગઆઠમા ગુણઠાણાથી માંડી તેરમાં સુધિ હાેચછે, પછી ચાેગ સ'ન્યાસ ચઉદમે ગુણઠાણે પ્રાપ્ત થાયછે. અહીં આઠમે ગુણઠાણે ક્ષપક શ્રેણી માંડી તેરમે ગુણઠાણે પાચતા,ક્ષચાપશમ ભાવના જ્ઞાન. દર્શન,ચારિત્ર વિગેરે ધર્મોછે, તેના ત્યાગ કરવા પડેછે, તે જાય એટલે ક્ષાચિક ભાવના જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં હવે કહેવાનું કે મુક્તિમાં જતી વખતે-કેવલ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરતી વખતે ક્ષયો-પશમભાવના જ્ઞાન,દર્શનાદિ ધર્મો જયારે ત્યાગ કરવા પડે છે. તેા પછી આ શુષ્ક તર્ક પ્રતે આગ્રહ રાખવાનું શું પ્રચેા-જન ? તેને છાડી દેવા એજ શ્રેષ્ટછે, અહીં મૂળમાં પ્રાયશખ્દ કહેલછે. આથી એમ જણાવે છેકે મુક્તિમાં ક્ષાચિક ભાવના જ્ઞાન દર્શનાદિ ધર્મો હોય છે પણ ક્ષચાપશમ ભાવના જે ધર્મો છે જ્ઞાનાદિ, તે ત્યાગ કરવા પડે છે, અને તે ત્યાગ થાય ત્યારેજ કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. 119૪૩11

# કરવ ચાેગ્ય જણાવે છે.

# तदत्र महतां वर्तमे समाश्रित्य विचक्षणैः ॥ वर्तितव्यं यथान्यायं तदतिक्रमवर्जितैः ॥१४७॥

અર્થ. વિચક્ષણ પુરૂષાએ આ ચાલુ કુતક વિષમગ્રહ ના અંગે પાતાના આગ્રહ છાડી મહાન્ પુરૂષા જે માગે ચાલ્યા

## ( १९८ )

છે તેજ માર્ગભા આશ્રય લઈને વર્તલું, યથાન્યાયં–યથા-યાેગ્ય રીતેતેમાર્ગમાં અતિચાર દેાષ ન લાગેતેમવર્તલુંાા૧૪૭ાા

વિવેચન. તક વિતક કરવાથી—કે—અનુમાના દિપ્રમા-ષુથી કે કિપણ વસ્તુના નિર્ણય થતા નથી, તેમ એવું અતિ-શય વાળુ જ્ઞાન પણ આપણી પાસે નથી કે તેના નિર્ણય આપણે આપણી મેલે કરી શકીએ ? આથી આત્મહીતના ઇચ્છક, એવા મુમુક્ષે માહાન્ પુરૂષા જે રસ્તે આગલ વધ્યા છે, તેજ માર્ગ અંગીકાર કરી ન્યાય—નીતિને ઉલ ધન કર્યા સિવાય, તેમજ તે ઉત્તમ માર્ગમાં કાઈ પણ પ્રકારના દાષ અતિક્રમ. વ્યતિક્રમ. અતિચાર. વિગેરે ન લાગે તેવિરીતે વર્તન કરવું તેજ શ્રેયસ્કર છે. ા ૧૪૭ ા

# આત્મહિતશિક્ષા બતાવે છે.

# परपीडेह सुक्ष्मापि वर्जनीया प्रयत्नतः ॥ तद्वत्तदुपकारेऽपि यतितव्यं सदैव हि ॥१४८॥

અર્થ. પરપીડા જરામાત્રપણ આલેાકમાં પ્રયત્નથી વર્જવી, તે પ્રમાણે તે જીવાને ઉપકાર કરવા નિર'તર પ્રયત્ન કરવા. આત્મહિતના આ ઉત્તમ માર્ગ છે, ાા ૧૪૮ ાા

વિવેચન જ્ઞાનિ માહાત્માઓ આપણા ભલાની ખાતર તમામ સિદ્ધાંતના સારભૂત તરીકે કરવા લાયકા કર્ત બ્ય. જણાવે છે કે. હે મહાનુભાવા તમારાથી બીજ ધર્મ કરણી બની શકેતા સારૂં છે, પણ આટલું કામ કરતાં કદિ ચુકશાે નહિ, આટલાથી પણ તમારાે ઉદ્ધાર આ સંસાર સાગ-રથી ચાેકસ થઈ જશે, તે અતાવે છે કે, આ જગતમાં नाना मेाटा केटला प्राण्याक्षेत छे तेक्नानी सूक्ष्म सर्भीकरापण पीडा न करवी, केम अने तेम प्रयत्नथी तेक्नाने।
अयाव करवा प्रयत्न करवी, तेमक तेक्नाने ઉपकार करवा
पण निरंतर प्रयत्न करवी, सारांश के छे के सामा प्राण्याने
इ: अ थाय, तेक्नाना क्षंत: करणुने क्षाधात पांचे तेवा प्रयत्न
किष्ण न करवी, माटी पीडानी वातता हर गर्छ, पण क्षंश
मात्र पीडा न करवी, तेमक तेक्नाना लक्षा माटे तमारा तन
मन क्षने धनना केटले। क्षाप्ये। किर्धि तेटले। ले।
आपया, क्षाक तमारा लाज्यना ઉद्यनी निशानी छे.।। १४८।।

# गुरवो देवता विषा यतयश्च तपोधनाः ॥ पूजनीया महात्मानः सुप्रयत्नेन चेतसा । १४९॥

અર્થ. માતા પિતા વિગેરે વડીલા. સામાન્ય પ્રકાર વડે દેવા, ખ્રાહ્મણા, ચતિએા–સાધુએા, તથા પ્રવ્રજીત તપા-ધના, આ બધા મહાત્માએા છે, તેઓની શુદ્ધહૃદયથી, તેમજ બનતાપ્રયત્નથી યાેગ્યતાને અનુસારે પૂજાકરવાાા ૧૪૯ાા

विवेशन. કरवा येाज्य णीना प्रथम ज्ञावी गया छीं . तेनी साथ णीळ प्रणु भाश करवा येाज्य णीना ज्ञावे छे हे, जें शे पोताना घरमां रहें सा माता पिता क्षां सास ससरा विशेरे पूज्य वडी से, तें शे ने। विनय, आहर-णहुमान विशेरे करे छे तेज हेव शुर्नुं णहु मान करे छे, आ भातर पहें सवे सा वडी से। पूज भतावी, पष्ठी हेव अरिंड ताहि विशेरे-विप्रा-प्राह्म श्रे। - प्रह्म यर्थ नते धारण करनारा, यतय - सा धुं शे यारित्र ने अंशिकार करें सा, तें पान तप श्रीधनवाणा संन्यासी विशेरे णधा मा डात्मा श्रीनी

## ( १७० )

પૂજા–થથા યાેગ્ય તેેઓની ભૂમિકાને અનુસારે ''સુપ્રયત્ને-નચેતસા'' આજ્ઞા પ્રધાન શુદ્ધઅ'તઃકરણથી કરવી. ॥૧૪૯॥

# पापवत्स्विप चात्यंतं स्वकर्मनिहतेष्षलम् ॥ अनुकम्पैव सन्त्वेषु न्याय्या धर्मेऽयम्रुत्तमः ॥१५०॥

અર્થ. પાપાત્માએા પારધી કસાઇ વિગેરે પે≀તાના કર્મોથીજ મરી ગએલા છે એવા જીવા ઉપર દેષ ન કરતા અત્ય'ત અનુક'પા–-દયાચિ'તવવી એ સનાતન–-ઉત્તમાત્તમ ધર્મ છે. ાા ૧૫૦ ાા

**વિવેચન**. કરવા ચાેગ્ય ખીજી ખીના જણાવેછે કે. આ જગતમાં એવા પણ ઘણા જીવા જોવામાં આવે છે કે પાતાના સ્વલ્પ સ્વાર્થ ખાતર ખીજા જીવાના નાશ કરતાં કદિપણ પાછી પાની કરતા નથી, આ બીચારા છવો પાેતાના કરેલા કર્મથીજ મરી ગયા છે, તેને મારવા માટે સત્પુરૂષાે કદિ પ્રયત્ન કરતા નથી, કસાઈઓ–પારધિઓ– મચ્છીમારા-વિગેરે અજ્ઞાનિ જીવાે એક પાપી પેટની ખાતર લાખાે નિરાપરાધિ જીવાના ગળા ઉપર છરી મુકતા અચકાતા પણ નથી, આવા અધમ આત્માઓ પાેેેેતાના કમેંથીજ મરી ગયા છે તેને મારવા માટે વિચાર ન કરતાં, તેઓના ઉપર દ્રેષભાવ પણ ન કરતાં, માત્ર ઉપેક્ષા-અનુક પા ખુદ્ધિ ધારણ કરવી આજ ઉત્તમ ધર્મ છે. ધર્મનું કારણ છતાં ધર્મ કહેવા તે કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરેલછે, શાસ્ત્રકાર મહારાજ નિરંતર મૈત્રિ,પ્રમાદ,કરૂણા અને મધ્યસ્થ ભાવના રાખવા જણાવે છે તેનું આજ કારણ છે કે વગરપ્રયાજને કર્મ બ'ધ આપણેન કરવાે, તેના કર્યાકમાં તે ભાેગવશે. ા૧પગા

## (१७१)

## આ વાતના હવે ઉપસંહાર કરે છે.

# कृतमत्र प्रसंगेन प्रकृतं प्रस्तुमोऽधुना ॥ तत्युनः पंचमी तावद्योगदृष्टिर्महोदया ॥१५१॥

અર્થ. પ્રસંગ વડે કરી હવે સર્ચું, પ્રસ્તુત–ચાલુ વાત હવે અમા જણાવશુ, ચાલુ બીના પાંચમી યાેગદષ્ટિ સ્થિરા નામની મહાેદયને દેનારી છે, તેને અમાે જણાવશું ાા૧પ૧ાા

વિવેચન. સત્યાશી શ્લાેકથી માંડી એકસાને સુડતા-લીશ શ્લાેક સુધિ કુતર્જ વિષમગ્રહને અંગે જે જે બીના કહેવામાં આવી છે તે બધી પ્રસંગને લઈ અપ્રસ્તુત કહી છે, પસ્તુતતા પાંચમી સ્થિરાદેષ્ટિનું વર્ણન કરવાનું હતું હવેથી પાંચમી યાેગદેષ્ટિ સ્થિરાનામની કહીશું—જે દેષ્ટિ પ્રાપ્ત થવાથી ભાવિ મહાેદય—પરમપદ માેક્ષ મલતા વાર લાગતી નથી પ્રસંગને લઈ શાસ્ત્રકાર મહારાજે જે કુતર્ક વિષમ-ગ્રહનું વર્ણન કરેલ છે તે ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવાજેલું છે. આ વિષમગ્રહ જ્યાં સુધી બેઠા હશે ત્યાં સુધિ સત્યવસ્તુનું જ્ઞાન કદિ થશે નહિ, તેમજ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિની આશાતા સ્વપ્ને પણ રાખવીજ નહિ, આ ખાતર ખાસ અહીં ભાર દઇને કહેવામાં આવ્યું છે કે આકુતર્ક વિષમગ્રહના ત્યાં કરી માહાનૂ પુરૂષા જે માંગે આગલ વધ્યા છે તેજ માર્ગ અગીકાર કરવા જરૂર છે કે જેથી આત્મકલ્યાણ થતા વાર લાગે નહિ. ાા ૧૫૧ ા

## इति चतुर्थी दीप्राद्य समाप्ता

## ( १७२ )

# વિસ્તાર પૂર્વ કે ચાેથી દષ્ટિ કહીને પાંચમી દષ્ટિ કહે છે.

# स्थिरायां दर्शनं नित्यं प्रत्याहारवदेव च ।। कृत्यमञ्जान्तमनधं सुक्ष्मबोधसमन्वितम् ॥१५२॥

અર્થ. પાંચમી સ્થિરા દેષ્ટિમાં તત્ત્વળા ધરતની કાંતિના જેવા હાય છે. અને જે બાધ થયા છે તે દીધ કાલ સુધી બન્યા રહે છે, અપ્રતિપાતિ છે. નિત્ય છે, રતનની કાંતિની માફક સ્થિર રહે છે. આ દૃષ્ટિ સાથે અષ્ટાંગ યોગમાંથી પાંચમું પ્રત્યાહાર નામનું યાગાંગ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રત્યાહાર એટલે ઈંદ્રિયાને વિષયાથી પાછી વાળવી, પણ વિષયામાં જેડવી નહિ. કૃત્યં—કરવા યાગ્ય વંદનાદિ કૃત્યા આનંદથી અને સમજણ પૂર્વ કરે છે અભ્રાન્ત—પ્રથમ કહી આવ્યા તે આઠ દાષા પૈકી પાંચમા ભાંત દોષ, તત્વજ્ઞાનમાં જે કાંઇ શંકા રહેતી–વિપરીત ભાસ થતા તે હવે અહિંયાં વીરમી જાય છે અને અભ્રાંતપણું પ્રાપ્ત થાય છે. અને આઠ ગુણા પૈકી પાંચમા ગુણ સ્ક્રમબાધ અહિં પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે સ્થિરાદષ્ટિમાં ગ્રંથિલેદ થવાથી, દર્શન—સમ્યક્ત્વ સ્ક્રમબાધ વહે સહિત તથા અપ્રતિપાતી અભ્રાંત તથા કરવા યાગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. તાલ પ્રાપ્ત થાય છે. તાલ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે સ્થિરાદષ્ટિમાં ગ્રંથિલેદ થવાથી, દર્શન—સમ્યક્ત્વ સ્ક્રમબાધ વહે સહિત તથા અપ્રતિપાતી અભ્રાંત તથા કરવા યોગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. તાલ પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યા પ્રાપ્ત થાય છે. તાલ પ્રાપ્ત થાય છે. તાલ પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યા પ્રાપ્ત થાય છે.

વિવેચન. ચાથી દર્ષિ દીપ્રા નામની છે. આમાં દીવાના પ્રકાશ જેવા બાેધ છે. છતાં પણ પવન રૂપી નિમિત્ત કારણ મળતાં દીવાને ખુઝાતાં વાર લાગતી નથી પરંતુ આ પાંચમી દર્ષિમાં રત્નની પ્રભા–કાંતિ તેના જેવા બાેધ છે આ બાેધ એટલા સુંદર અને સ્થિર છે કે ગમે તેવા ખરાબમાં ખરાબ સ'યાેગા રૂપી કલિકાળના ઝંઝાવાતના ઝપાટામાં આવી

## ( १७३ )

ગયાે હાેય તાેપણ જેમ આ રત્નપ્રભાને પવન કાંઈ પણ કરી શકતા નથી-ખુઝાવી શકતા નથી. તેવી રીતે તેના બાધને જરા પણ ઈજા આવતી નથી. તેને ચળાવવાને વત, પચ્ચખ્ખાણ નિયમ તથા સમ્યકત્વથી પતિત કરવા ઇંદ્રો પણ આવે છતાં કદી પણ તે ચલાયમાન થતા નથી આ બાેધ ક્ષાચિકદર્શનરૂપ છે. નિત્ય છે, આવ્યા પછી કદી પણ જતા નથી. માટે અપ્રતિપાતિ છે. તેમજ આમાં અતિ-ચારરૂપ દેાષ પણ નથી. ક્ષયોપશમ કે ઉપશમ ભાવના જે સમ્યક્તવા છે તે અતિચાર દેાષવાળા છે. જેમકે કાેઈ માણસના ચક્ષુના પડલનાે ઉપદ્રવ સર્વથા નાશ થઇ ગયાે છે, અને ચક્ષુ નિર્મળ થઇ છે. છતાં હજી વૈદ્યના ખતાવેલ ઉપાય જાણી શકતા નથી અને આને લઈ ફરી પડલ આવવા સંભવ છે. તેવી રીતે આ ક્ષયો પશમ અને ઉપશમ ભાવના સમ્ચકત્વમાં પણ પતિત થવાના કારણાેને લઇ અનિત્ય છે. અને અતિચારવાળાં છે. રત્નની પ્રભામાં પણ રજ-ધૃલીના ઉપદ્રવ થાય છે. તેમ આ ક્ષયોપશમ તથા ઉપશમ સમ્ય-કત્વમાં પણ જાણવું. આ વીજળી લાઈટ નથી પણ ગ્યાસની ખત્તી છે, પરંતુ ક્ષાચિકસમ્ચકત્વ છે તે વીજળી લાઇટ છે તે કદી ભુઝાતી નથી. પણ આ ગ્યાસની ખત્તી ભુઝાઇ જવા**ની** છે. આટલી મલીનતા છે. છતાં બાેધ સમ્યક્ પ્રકારનાે,અને સુક્ષ્મ હાવાથી અત્યારસુધી આપુર્વની પ્રવૃત્તિ ઇંદ્રિય વિષ-ચાેમાં જે આસકિત હતી અને પુદગલીક બાબતમાં જે લાેલુપતા રહેતા તે અહિં ઘટી જાય છે, અને તેના દૈવિક પ્રકૃતિ પ્રભળ બનીજાયછે. અહિં પ્રત્યાહારનામનું ચાેગનું પાંચમું અંગ પ્રાપ્ત થાય છે. ઇંદ્રિયોને પાતાના વિષયમાં પ્રવૃત્તિ

#### ( १७४ )

કરતી અટકાવવી, પાંચ ઇંદ્રિયાના ત્રેવીશ વિષયા છે તેમાં ઇંદ્રિયાને ન જોડતાં સ્વચિત્ત સ્વરૂપાનુસારી તેને ખનાવી દેવી તેવું નામ પ્રત્યાહાર છે. આટલી હદે જ્યારે આત્મા આવે છે. ત્યારે અવશ્ય ઇંદ્રિયા ઉપર કાબુ આવે છે. અને પુદ્દગલિક વસ્તુ ઉપરની આસક્તિ હઠી જાય છે. આવું આ દર્શન છે. તેમજ કૃત્યં-કરવા યાગ્ય દેવ ગુરૂવ દન, પૂજા, સત્કાર, સન્માન, સામાચિક, પાેષધ, પ્રતિક્રમણ વિગેરે તમામ ધાર્મિક ક્રિયા કરવા ઉપર તેને ઘણાજ આનંદ આવે છે. તેમજ આ અનુષ્ઠાના સમજણપૂર્વકના થતાં હાેવાથી હવે આ બધા અનુષ્ઠાના અમૃતક્રિયારૂપ બને છે. પહેલાં જે જે ધર્મના અનુષ્ઠાના કરતા હતા તે માટે ભાગે ઓઘટષ્ટિથી વગર સમજણ પૂર્વંકના કરતાે હતાે પણ હવેના અનુષ્ઠાના આદર. બહુમાન, અને સમજણ પૂર્વકના થાય છે. તેથી અમૃતકિયા અને છે. તેમજ પ્રથમના આઠ દેષો પૈકી પહે-લાની ચાર દક્ષિમાં ખેદ. ઉદ્વેગ, ક્ષેપ, અને ઉત્થાન નામના ચાર દેષો ચાલ્યા જવાથી આ પાંચમી દૃષ્ટિમાં અનુક્રમેભ્રાંત -ભ્રમ નામના પાંચમા દાષ ચાલ્યા જાયછે.એટલે આ જવને અત્યારસુધી તત્વજ્ઞાનમાં તથા સર્વજ્ઞની વિશિષ્ટતા વિગેરમાં કાંઈકશં કાથયા કરતી હતી તે અહિં વિરમી જાયછે, આનેલઇને અહિં બાધ સમ્યક્ પ્રકારના અને સૂક્ષ્મ થાયછે. આ સૂક્ષ્મ-બાધને લઇ પહેલાંકહીગયાએવી રાગદ્દેષરૂપી ગાઢ કર્માનીગ્રંથિ આ જવે અનાદિકાલની ખાંધેલી છે. તેને આ દૃષ્ટિવાળા જીવ અપૂર્વ કરણ–અપૂર્વ પરિણામની ધારારૂપ ખડ્ગથી તાેડી નાખે છે અને અનિવૃત્તિકરણથી અન તાનુબધિ ક્રોધ, માન માયા અને લાભરૂપ ચાર કષાયા અને મિશ્ચાત્વ માહનીય

#### ( ૧૭૫ )

અને મિશ્ર માેહનિય અને સમ્યક્ માેહનીય આ પ્રમાણે સાત પ્રકૃતિના ક્ષય કરવાથી વેઘસંવેઘ પદ—ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ સ્ક્ષ્મણાં ઘથી યુક્ત હાેવાથી આમાં કાેઇ પણ જાતના અતિચાર દાેષ લાગતા નથી. અને પરિણામે આજ લવમાં ઉત્કૃષ્ટથી પરમતત્વરૂપ માેક્ષ, ક્ષપકશ્રેણી માંડે તાે અપૂર્વ અધ્યવસાયથી મેળવી શકે છે. પરંતુ જે ઉપશમશ્રેણી માંડી હાેય તાે અનુત્તર વિમાનમાં જાય છે. સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયા પહેલાં પાતાના આયુષ્યના ત્રીજે ભાગે નરકના આયુષ્યના બંધ પડી ગયા હાેય તાે નરકમાં પણ જવું પડે છે. આને લઇ ક્ષાયિક દિષ્ટવાળા જીવને ત્રણ ભવ કરવા પડે છે. રત્ન ઉત્તમ હાેય પણ રજ પડવાના કારણે જેમ સ્હેજ ઝાંખાશ માલુમ પડે તેના જેવું આ સમ્યક્ત્વ હાેવાથી ત્રણ ભવ કરવા પડે છે, બાકી શુદ્ધ સ્ફાર્ટિક જેવું નિર્મળ હાેય તાે તેજ ભવમાં માક્ષ મેળવી દે છે. ાા ૧૫૨ ાા

આ દષ્ટિવાળાને હવે સંસાર કેવા ભાસે છે. આવારો માત્ર કોવાના માત્ર કોવાના !!

# बालधूलीगृहक्रीडातुल्यास्यां भाति घीमताम् ॥ तमोग्रंथिविभेदन भवचेष्टास्विलैव हि ॥१५३॥

અર્થ. શુદ્ધ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે ત્યારે આ દિષ્ટિવાળા બુદ્ધિશાળી મનુષ્યાને અજ્ઞાનરૂપી ગ્રંથિના નાશ થવાથી સંસાર સંબ'ધી તમામ ચેષ્ટાઓ બાલકોએ રમ-વાને માટે બનાવેલા ધૂલીના ઘરાે તેના જેવી જણાય છે.ાા૧પડાા

વિવેચન. જ્યાંસુધી આ જીવને સત્યવસ્તુના બાધ થયા નથી, ત્યાંસુધી બનાવટી હીરા, માણેક, માતીને સત્ય

## ( २७६ )

માની તેના તરફ આસક્તિ કરે છે, પણ જ્યારે સમજાયું કે આતા ખાટા છે એટલે તરત તેના તરફની જે લાગણી હતી તે તરત નીકળી જાય છે, તે પ્રમાણે આ જીવને સંસા-રમાં અનેક પ્રકારની પુદુગલિક વસ્તુને સત્ય માની તે મેળ-વવા માટે રાત અને દિવસ પ્રવૃત્તિ કરતાે હતાે, પણ જયારે સદ્ગુરૂના સમાગમ થતા આવસ્તુ સત્ય નથી પણ સત્યવસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા લાયક કાઇ જુદીજછે.આપ્રમાણે સદ્ગુરૂના સમા ગમથી તેની અજ્ઞાનરૂપી કર્મની શ્રંથિ તુટી જતાં સત્યવસ્તુ સમજાતાં આ ખુદ્ધિમાનને પૂર્વે કરેલી તમામ સાંસારિક ચેષ્ટાએા સ્વાભાવિક અસુંદર તથા અસ્થિરપણાને લઇ નાના ખાળકાે રમવા માટે જેમ ધૂળના ઘરા અનાવેછે અને ભાંગે છેતેના જેવી હવે માલુમ પડે છે.આ ચેષ્ટાએા તાે શું પણ ચક્રવત્તિની રાજ્ય રિદ્ધિસિદ્ધિઓ અને તેના ભાગાના અનુ-ભવ આખરે અસુંદર, અને વિનશ્વર જોવાથી બાળકના ધૂલીના ઘરાેના જેવા માલુમ પડે છે. આ સત્યવત્તુના બાેધનાેજ પ્રતાપ છે. ા ૧૫૩ ા

# मायामरीचिगन्धर्वनगरस्वष्नसंनिभान् ॥ बाह्यान् पंत्र्यति तत्त्वेन भावान्श्रुतविवेकतः ॥१५४॥

અર્થ. વળી આ દૃષ્ટિવાળા જીવ શ્રુતજ્ઞાનના વિવેકથી શરીરાદિ બાહ્ય પદાર્થીને ઉનાળામાં દૂરવી દેખાતા ઝાંઝ-વાના પાણી–મૃગતૃષ્ણા, ગંધવંનગર–આકાશમાં દેખાતા જીદા જીદા વિચિત્ર દેશ્યા અને સ્વપ્નામાં મળેલ રાજ્યા-દિની પ્રાપ્તિ તેની સમાન પુદ્દગલિક વિષયાને જાએ છે. ાા૧પજાા

વિવેચન. સૂક્ષ્મ છાંધ થયા પહેલાં આ જીવ સંસા-

#### ( ৭৬৩ )

રિક તમામ પદાર્થોને જુદી દૃષ્ટિથી જેતો હતો પણ હવે સૂક્ષ્મ બાંધ થવા સાથે ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થવાથી પુત્ર, સ્ત્રિ, શરીર, ઘર, હાટ, ધન, ધાન્યાદિ તમામ બાદ્યવસ્તુને હવે શ્રુતજ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થયેલ વિવેકજ્ઞાનને લઇ મૃગતૃષ્ણિકા— ઉનાળામાં દ્વરથી જેવામાં આવતા ઝાંઝવાના પાણી—ગ'ધવ'-નગર—આકાશમાં સ'ધ્યાના સમયમાં થતા અનેક પ્રકારના દેખાવા, સ્વપ્નામાં થયેલ રાજ્યાદિની પ્રાપ્તિ, આની સમાન ઉક્ત પદાર્થોને દેખે છે. અને નીજસ્વભાવમાં રમણતા કરી શાંતિ પામે છે. ાા ૧૫૪ ાા

अंशिक्षार करवा येश्य कत्तित्य अतावे छे. अबाह्यं केवलं ज्योति-निराबाधमनामयम् ॥ यदत्र तत्परं तत्त्वं शेषः पुनरुपण्लवः ॥१५५॥

અર્થ. આદર કરવા લાયક,આંતરિક એકજયાતિસ્વરૂપ– જ્ઞાનસ્વરૂપ નિરાબાધં—પીડારહિત, અનામય–રાેગરહિત એલું આ જગતમાં એક પરમતત્ત્વ–આત્મતત્વ અંગીકાર કરવા લાયક–જાણવા લાયક છે; બાકી તમામ ઉપપ્લવાે–ઉપા-ધિએ ઉપદ્રવરૂપ સમજવી. આમ સમજી આત્મસ્વરૂપમાંજ રમણતા કરવી તે યાેગ્ય છે. ાા ૧૫૫ ાા

વિવેચન. પ્રથમ કહી આવ્યા કે ચક્રવર્તની રીદ્ધિ-સિદ્ધિ તમામ પાંચેઇંદ્રિયાના વિષય ભાગા વિગેરે પુદ્દગ-લિક વસ્તુઓ મૃગતૃષ્ણા, ગ'ધવ°નગર, તથા સ્વપ્નરાજ્ય સમાન છે. તા પછી જગતમાં અ'ગિકાર કરવા લાયક એવી કઇ વસ્તુ છે કે જેના સ્વિકારથી આત્મ કલ્યાણ થઇ શકે ? તેના ઉત્તરમાં જણાવે છે કે આંતરિક, કેવલ જયાતિ સ્વ- રૂપ, પીડા રહિત, નિરાગી, આ જગતમાં આદર કરવા-લાયક આત્મતત્વ એજ પરમતત્વ છે. બાકીના તમામ દેખાતા બાદ્ય સ્વરૂપા એક પ્રકારના ઉપદ્રવા—રાગા છે. પુદ્દગલિક વસ્તુમાં જે પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે છે તે વસ્તુ બાદ્ય છે— જડસ્વરૂપ છે. પરિણામે દુ:ખ—પીડા, તથા વ્યાધિ દેનાર છે. અને આખરે છાડવી પડે તેમ છે. પરંતુ આ આત્મતત્વ છે તેજ અંગિકાર કરવા લાયક સત્યવસ્તુ છે. આત્મતત્વને છાડી બાકી તમામ વસ્તુઓ અવસ્તુ છે.—ઉપદ્રવા છે.ા ૧૫૫ ા

## एवं विवेकिनो धीराः मत्याहारपरास्तथा ॥ धर्मबाधापरित्याग-यत्नवन्तश्च तत्त्वतः ॥१५६॥

અર્થ. વિવેકીન જડ ચૈત્યન્યના સ્વરૂપને સમજનારા ધીરા-ચપળતા રહિત ઇંદ્રિયાના વિષયાને કાયુમાં લેનારા તથા ધર્મને બાધ આવે એવી પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવામાં પ્રયત્ન વાળા જેઓ છે તેઓજ આ વાસ્તવિક પરમતત્વના સ્વરૂપના વિચાર કરનારા અગર પ્રાપ્ત કરનારા છે એમ જાાયુંનાારપદ્યા

વિવેચન. ઉપર કહેલા એવા પરમતત્વના સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવાને લાયક કાેળુ છે તે જણાવે છે કે, જેઓને જડ અને ચૈતન્યનું જ્ઞાન થયું છે, શરીર જડ છે, ગમે તેટલું તેનું પાષણ કરાે પણ આખરે મુકીને જવાનું છે, અંદરમાંથી જે જાય છે તેજ ચૈતન્ય સ્વરૂપ આત્મા છે. શરીર ભિન્ન છે, અહિંયાં પડી રહે છે પણ આત્મા તાે આ શરીરને છાડી ભવાંતરમાં બીજાં શરીર અંગિકાર કરે છે માટે તે ભિન્ન છે. આ વિવેકજ્ઞાન કહેવાય. ધીરા—ચપળતા રહિત અંગિકાર કરેલ વસ્તુને પાર પાડવાવાળા, પત્યાહારપરા—

## ( ૧૭૬ )

માંચે ઇંદ્રિયાના તેવીશ વિષયા તેમાંથી પાછા હઠી ગયેલા તથા તે તે પ્રકારની એવી સુંદર પ્રવૃત્તિ કરે કે ધર્મને બાધા જરાપણ ન આવે, તેમજ ધર્મવિરૂધ્ધ પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવામાંજ વાસ્તવિક પ્રયત્નશીલ રહે. આ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરનાર માણસ પરિશુધ્ધ આત્મતત્વના લાભ વાસ્તવિક ગ્રંથિના ભેદ થવાથી ઉત્તમ શ્રુતજ્ઞાન પ્રધાન હાવાથી તે મેળવી શકે છે અને અનંતર કહી ગયા તે પ્રમાણે આત્મસ્વરૂપના વિચાર પણ તેઓજ કરી શકે છે. ાા૧પદાા

# न हालकृती सखी लक्ष्मीर्यथानंदाय धीमताम ॥ तथा पापसखा लोके देहिनां भोगदिस्तरः ॥१५०॥

અર્થ. અલક્ષ્મી–દરિદ્રતા તેની ખ્હેનપણી લક્ષ્મી આ જેમ બુદ્ધિમાનાને આનંદ માટે થતી નથી તેવી રીતે મનુ-ષ્યાને ભાગવિસ્તાર-પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયસુખા.જગતમાં પાપ મિત્રછે.તે કદાપિબુદ્ધિમાનાને આનંદ દેનારા થતાનથી.!!૧૫૭ા

વિવેચન. જગતમાં લક્ષ્મીની ચપલતા પ્રસિદ્ધ છે. કોઇની પાસે કાયમ માટે સ્થિરતા કરીને રહી હોય તેમ ભાગ્યેજ અને છે. આને લઇ લક્ષ્મીને દરિદ્રતાની બ્હેનપણી ગણી છે. લક્ષ્મી આવી હોય ત્યારે આનંદ થાય છે. પણ પાછી જયાં ચાલી જાય છે એટલે પાછું દુઃખ તેના કરતાં વધારે થાય છે. આથી શાસ્ત્રકાર મહારાજ જણાવે છે કે દરિદ્રતાની બ્હેનપણી લક્ષ્મી છે તે ખુદ્ધિમાનોને આનંદ માટે થતી નથી. કારણ કે લક્ષ્મીની સાથેજ પાછી દરિદ્રતા રહેલી છે. તેમજ જેટલા જેટલા ભાગ વિસ્તાર છે તે બધા પાપની સાથે સંબંધ રાખનાર હાવાથી ખુદ્ધિમાનોને આનંદ

## ( १८० )

આપનાર થતા નથી. જીવાના નાશ કર્યા સિવાય ભાગાં મળતા નથી, રહેવા માટે સુંદર મહેલા બનાવવા, બાગ અગીચા બનાવવા, સુંદર રમણીઓને પરણવી આ બધામાં પાપ થયા સિવાય ભાગાં ભાગવાતાં નથી. માટે સત્યવસ્તુને સમજનારા, આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરનારા બુદ્ધિમાનાને આ ભાગ સામગ્રી પાપસખા સમજાય છે. અને તેથી તેઓને તેમાં આનંદ આવતા નથી. ાા૧૫૭ા

ધર્મજન્ય લાેગા સુંદર હશે તે શાંકા દૂર કરે છે.

धर्मादिपि भवन् भोगः प्रायोऽनथीय देहिनाम् ॥ चन्दनादिप संभूतो दहत्येव हुताज्ञनः ॥१५८॥

અર્થ. સામાચિક, પ્રતિક્રમણાદિ શુભ અનુષ્ઠાનથી પુન્ય-અંધરૂપી ધર્મથી દેવલાકાદિ ભાગા પ્રાપ્ત થાય છે, તે પણ ઘણું કરી મનુષ્યાને અનર્થ માટે થાય છે, તા પછી બીજા ભાગા માટે શું કહેલું ? ચંદનના લાકડાથી ઉત્પન્ન થયેલા એવા પણ અગ્નિ મનુષ્યાને બાળે છે. આમ સમજ ભાગાથી પાછા હઠી જવું તેજ ઉત્તમ છે. ાા૧પટાા

વિવેચન. પ્રથમ પાપજન્ય ભાગા બુદ્ધિમાનાને આનંદ આપનાર થતા નથી આમ જણાવ્યું હતું હવે ધર્મજન્ય ભાગા પણ સારા નથી તેમ જણાવે છે. દેવગુરૂવંદન, પૂજન વત, તપ, જપ, દાન, સામાચિક, પાષધ, પ્રતિક્રમણ વિગેરે ધર્મના અનુષ્ઠાનાથી જેદેવગતિ મળે છે, મનુષ્યગતિમાં રાજય-રિદ્ધિ, ચક્રવતિપણું વાસુદેવપણું વિગેરે જે ભાગા મળે છે તે પ્રાયે કરીને મનુષ્યાને અનર્થ માટે થાય છે. કારણ કે આ

ભાગા મળ્યા પછી⊹તેમાં આસકત ખને છે અને કરવાચાેગ્ય કર્ત્ત વ્યા કરવામાં પ્રમાદી ખની જાય છે. મૂળમાં પ્રાય શબ્દ લેવાથી ધર્મજન્ય ભાગા દરેકને અનર્થ આપનાર છે તેમ ન સમજતું, કારણકે શુદ્ધ ધર્મથી પ્રાપ્ત થનારા ભાેગા તે અનર્થને આપતા નથી. મળેલા ભાેગામાં આસકિત પણ નથી. તથા પ્રમાદજવિત્વપણ નથી. પુષ્યાનુબંધી પુષ્ય હાવાથી ઉત્તરાત્તર આગળ વધતા જાય છે. અને પરિણામે અત્ય ત નિકોષ તિર્થંકરાદિરિદ્ધિ ભાગફલની પ્રાપ્તિ થાય છે. આગમને આશ્રિ ધર્મ પ્રધાન શુદ્ધ અંતઃકરણની પ્રાપ્તિ થવાથી. આથી એ જણાવ્યું કે વિંશતિસ્થાનક તપનું આરાધન કર-વાથી તિર્થકર નામ ગાત્ર ખાંધે છે, આ અપૂર્વ પુન્ય-ખંધથી આવતા ત્રીજા ભવમાં સાક્ષાત ભાવતિર્થંકર થઇ દૈવાએ બનાવેલ શાતાવેદનીય કર્મના અનુભવરૂપ સમવસરણ માં ખીરાજમાન થઈ ભવ્વજીવાના હિત ખાતર ધર્મદેશના આપે છે. જધન્યથી એક ક્રાેડ દેવતાએ પ્રભુની સેવા કરે છે. છત્ર, ચાસર, ઇંદ્રધ્વજ વિગેરે અનેક ભાેગના સાધનાે છતાં શુદ્ધ ધર્મજન્ય ભાગા હાવાથી ખધનકર્ત્તા થતા નથી, પરંતુ સામાન્ય ધર્મજન્ય ભાગામાં આસકિત હાવાથી અનથ માટે ગણ્યા છે. આ વાત દર્શાંત આપી સમજાવે છે કે અન્ય લાકડા કરતાં ચંદનનું લાકડું કિંમતિ છે, શીતલતાને આપ-નાર છે તાપણ તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલા અગ્નિ ચાક્કસ મનુ-ચ્યાને આળે છે, કારણકે તેના સ્વભાવ આળવાના છે. આ વાત પણ પ્રાયિક જાણવી. મંત્રીની શક્તિથી અગ્નિની દાહક શક્તિના નાશ કરવાથી કચારેક નથી પણ બાળતા. આ વાત સમગ્રલાક પ્રસિદ્ધ છે. સારાંશ એ છે કે શુદ્ધ ધર્મજન્ય ભાગના

#### ( १८२ )

સાધના બાધક થતાં નથી પણ અશુદ્ધ ધર્મથી ઉત્પન્ન થતાં ભાગના સાધના આસક્તિપણાને લઇ અનર્થ માટે થાય છે. માટે આસક્તિ પુદ્દગલિક વસ્તુમાં કદીપણ ન કરવી.ાા૧પટાા

## भोगात्तदिच्छाविरतिः स्कंधभारापनुत्तये ॥ स्कंधान्तरसमारोपस्तत्संस्कारविधानतः ॥१५९॥

અર્થે. સંસારિક ભાગ સુખા ભાગવવાથી ભાગની ઈચ્છા નિવૃત્તિ થાય છે, આ વાત ખભા ઉપર રહેલા ભારને ઉતારી ખીજા ખભા ઉપર ભાર મુકવા જેવી છે. ઘડીભર વિસામા મળ્યા પણ પાછા તેના તેજ ભાર તે ખભા ઉપર આવે છે. તેવી રીતે ઘડીભર ઈચ્છાની નિવૃત્તિ થઈ પણ પાછી તેવીજ ઇચ્છા પ્રગટે છે. કારણકે "તત્સ સ્કાર " ભાગના સંસ્કાર વિદ્યમાન હોવાથી ઈચ્છાની નિવૃત્તિ થતી નથી.ાા૧પલા

विवेशन. आ पांश्रमी दिष्टमां सूक्ष्मिणेष थवाथी पुद्गिति वस्तु तरहनी आसिक्त विश्वी भरी शिष्ठी थर्ध काय छे. तेमक धर्मकन्य लेगिंग पश्च अनर्थ हेनार अने छे. तेमक धर्मकन्य लेगिंग पश्च अनर्थ हेनार अने छे. तेमक काश्चे १ आप्रमाश्चे आ दिष्टवाणा अव समके छे. तेमक काश्चे छे हे संसारिक काम लेगिंग लेगिंगवाथी कामनी ध्रव्या कही पश्च शांत थती नथी. लेगिंग लेगिंगव्या पछी के कामनी शांति हेणाय छे ते ते। मात्र के ध्रि पश्च ओंक माश्चेसे पाताना अला अपर दिश्वो लार इतके विश्वा अलाने केम शांति मणी, पश्च भने आथी थाडीवार पेता अलाने केम शांति मणी, पश्च पाछी तेना तेक अला अपर लार मुक्वामां आवे छे. तेवी रीतेविवेक्शानना अलावे पुद्गितिक वस्तुमांसुअ यानवाथीक्री

#### ( १८३ )

ભાેગની ઇચ્છા પ્રગટ થાયછે. કારણકે "तत्संस्कार वि<mark>धानतः"</mark> તથા પ્રકારના કર્મ બંધને લઇ અનિષ્ટ એવા ભાગના સંસ્કાર અનાદિ કાલના પડવાથી તેની ઇચ્છા નિવૃત્તિ પામતીજ નથી. ભાેગની ઇચ્છા નિવૃત્તિ પામવા માટે સત્યુરૂનાે સમાગમ તથા અગમબાધ આ બેથીજ સત્યવસ્તુ સમજવામાં આવતાં આપાેઆપ ભાેગેચ્છા નિવૃત્તિ પામે છે. આ પ્રમાણે પાંચમી દષ્ટિ પૂર્ણ થાય છે. આ દષ્ટિમાં અલાહ્યાદિ બીજા ગુણા પ્રાપ્ત થાય છે. એમ યાગાચાર્ય જણાવે છે. તેજ ખતાવે છે કે આ દર્ષ્ટિવાળામાં ચપલતા દ્વાષ ચાલ્યા જાય છે. અને સ્થિરતા ગુણ પ્રગટે છે. ૧. રાેગરહિત શરીર બને છે. ૨. હૃદયની કઠારતા ચાલી જાય છે, 3. શરીરમાં સારી સુગધ પ્રસરે છે. ૪. શરીરના મલાે–પેશાળ તથા ઝાડાે અલ્ય થઈ જાય છે. પ. ભવ્યતા સારી રીતે દેખાય છે. દ. તેની ભવ્ય પ્રસન્નમૂર્તિ સર્વ'ને આકર્ષ'ક થઇ પડે છે. ૭. તેના સ્વર સુંદર થઇ જાય છે. ૮. આ માણસની યાેગમાં પ્રવૃત્તિ થયેલ છે, તેને જણાવનારા આ ગુણા પ્રથમ ચિન્હરૂપ છે. તેની દરેક છવાના ઉપર મૈત્યાદિ ભાવના રહે છે. ૯. તેનું અંતઃકરણ પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયા ઉપર જતું નથી. ૧૦ તે અનેક પ્રકારે ધર્મ'ના પ્રભાવ કરે છે. ૧૧. પ્રાર'ભ કરેલા ધર્મના કાર્યોને પૂર્ણ કરવાની તેનામાં ધૈર્યતા હોાય છે. ૧૨. કર્મસ ચોગે પ્રાપ્ત થયેલા સુખ કે દ્વ:ખ અગર રાગ કે દ્વેષ તેનાથી દખાઈ જતાે નથી. ૧૩. અભિષ્ટ વસ્તુનાે લાભ તે મેળવી શકે છે. ૧૪. મનુષ્યાેને ઘણા પ્રિય થાય છે. ૧૫. તથા દાેષાના નાશ કરનાર હાેય છે. ૧૬. પુદ્દગલિક દરેક બાબતમાં તૃપ્તિ સંતાષ ધારણ કરનાર તે હાેય છે. **૧**૭.

શાસ્ત્રાનુસારે યાગ્ય પ્રવૃત્તિ કરવાવાળા તે હાય છે. ૧૮. વળી તેનાનાં સમભાવવૃત્તિ ઘણી વધારે હાય છે. ૧૯. તે જ્યાં જાય ત્યાં એક બીજમાં રહેલા વૈરાના નાશ થઇ જાય છે. ઝગડાઓ ઉભા રહેતા નથી. નવા ઉત્પન્ન થતા નથી. ૨૦. તેનામાં સર્વ ગ્યાપક બુધ્ધિ પ્રગટ થાય છે–વિશાળ ભાવના પ્રગટ થાય છે. મારા તારાપણું નીકળી જાય છે સર્વ વિશ્વને કુટું ખગણે છે. ૨૧. નિષ્પન્ન યાગ–યાગમાં તે નિપુણ ખન્યો છે તેના આ ખધા–ચિન્હા–લક્ષણા સમજવા. આ ગુણા સ્થિરાદિષ્ટમાં પ્રગટ થાય છે. ક્ષાચિકસમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થવાથી જડ ચૈતન્યનું જ્ઞાન થતા ઉપરના ગુણા પ્રાપ્ત થાય છે. અને આગળની ભૂમિ વધવામાં ઘણી ગતિ કરે છે. 19પ્લા

इति श्री पंचमी स्थिरादृष्टि समाप्ताः

ં હવે છઠ્ઠી કાંન્તા દષ્ટિ ખતાવે છે.

कान्तायामेतदन्येषां प्रीतये धारणा परा ॥ अतोऽत्र नान्यम्रिक्तर्यं मीमांसास्ति हितोदया ॥१६०॥

અર્થ. કાન્તા દેષ્ટિમાં ઉપર જે ગુણા પાંચમી દેષ્ટિમાં કહ્યા તે બધા સંપૂર્ણ સમજવા. અહિં તારાની પ્રભા જેવા બાધ સ્થિર હાય છે. તેમજ બીજાઓની પ્રીતિ માટે થાય છે. પણ દ્રેષ માટે થતા નથી. યાગના આઠ અંગા પૈકી અહિં ધારણા યાગાંગ છર્કું પ્રધાન હાય છે. કાઇ વસ્તુ ઉપર ચિત્તની એકાગ્રતા કરવી આતું નામ ધારણ છે. ચિત્તની ચપળતા ઓછી થઇ જાય છે. અને મનને વિશેષ પ્રકારે સ્થિર કરી શકે છે. આઠ દાેષા પૈકી અન્યમુદ્દ નામના દાેષ

## ( १८५ )

અહિં ચાલ્યા જાય છે. એટલે પ્રસ્તુત ક્રિયા છાંડી બીજ ક્રિયા કરવામાં ચિત્તની ચપળતાને લઇ જે હર્ષ થતા હતા તે અહિં મન સ્થિર થવાથી હવે હર્ષ થતા નથી. તેમજ આઠ ગુણા પૈકી છઠો ગુણ મીમાંસા નામના પ્રગટ થાય છે, તેથી નિરંતર હિતના ઉદયવાળી સત્ વિચારશ્રેણી બહુ સારી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે, ા૧૬૦ા

**વિવેચન.** છઠ્ઠી કાન્તાદૃષ્ટિમાં આ જીવ જ્યારે દાખલ થાય છે ત્યારે તેનામાં પાંચમી દૃષ્ટિમાં જે જે ગુણા ખતાવ્યા તે બધા આવી ગયેલા હાેય છે. આ ગુણ જ્યારે આવેલા હાેય છે ત્યારે નિષ્પન્નયાેગ–ચાેગમાં નિપુણ થઇ ગયેલાે હાેય છે. તેનાજ આ બધાં ચિન્હાે–લક્ષણા જણાવ્યા છે. ચાેગમાં નિપુણ થવાથી તેનામાં યાેગની સિધ્ધિએા સારી રીતે પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. પણ તેમાં ન રાચતાં આ જવ સારી રીતે આગળ વધે છે. આ દક્ષિમાં બાધ તારાની પ્રભા જેવા સ્થિર હાય છે. રત્નની કાંતિના પ્રકાશ રત્ન જ્યાં હાેય તેટલામાંજ આપે છે, વળી તેમાં રજ પડવાથી રહેજ મલીન પણ થાય છે પણ તારાનાે પ્રકાશ ઘણા લાંબાે હાેય છે તેમજ રજથી ઝાંખાશ પણ આવતી નથી. જોકે ચંદ્ર કે સૂર્ય'ના પ્રકાશ જેટલાે પ્રકાશ તેજસ્વી તાે નથી તાેપણ પહેલાની પાંચ દષ્ટિની અપેક્ષાએ ઘણા સારા અને સ્થિર પ્રકાશ છે. આ બાેધ પણ સ્થિર તથા ઘણાે સુંદર તેમજ ગમે તેવા વિકટ પ્રસંગા આવે છતે પણ પાતાના વ્રત નિચમામાં જરા પણ અતિચાર દેષ લાગવા દેતા નથી. એવા સુંદર નિત્યબાધ થાય છે. વળી બાધ બીજાની પ્રીતિ માટે થાય છે, પણ દ્રેષના માટે થતા નથી, તથા આ

દક્ષિમાં અષ્ટાંગ ચાેગસાંથી છર્લું ચાેગાંગ ધારણા પરા પ્રધાન પ્રાપ્ત થાય છે. ચિત્ત-મનની એકાગ્રતા દેશ થકી કાેઇ વસ્તુમાં थवी ते धारणा छे " धारणा तु कचित् ध्येयेचित्तस्य स्थिर बंधनं '' કેાઇ પણ ધ્યેચ વસ્તુમાં ચિત્તને સ્થિર આંધવું. અર્થાત્ ચિત્તને તે ધ્યેય વસ્તુમાં અમુક અંશે સ્થિર કરવું તે ધારણા છે. આ ધારણાથી ચિત્તની ચપળતા ઘણી એાછી થઈ જાય છે. આને લઇ અન્યમુદ્દ નામના છઠ્ઠો દેાષ છે તે પણ અહિં ચાલ્યાે જાય છે. ચાલુ ધ્યાનના વિષયને છાેડી બીજી બાબતમાં હવે હર્ષ કે પ્રવૃત્તિ થતી નથી. આત્મ સ્વરૂપમાં ધારણા કરવાથી હવે ખીજી બાળતના તેને પ્રતિ-ભાસ થતા નથી. બીજા કામામાં પ્રવૃત્તિ બંધ થઇ જવાથી તેમજ પ્રથમ દર્શાવેલા આઠ ગુણા તે પૈકી આ દષ્ટિમાં છર્રો ગુણ મીમાંસા નામનાે પ્રાપ્ત થાય છે. આ વિચારણા નિરંતર આત્મસ્વરૂપવાળી અન્યા રહે છે. તેમજ સત્વિચા-રશ્રેણી બહુ સારી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે. અને તેથી નકામા અસ્વસ્થ વિચારાે ઉપર અંકુશ આવી જાય છે, આ મીમાંસા ગુણ ખહું લાભ કરનાર થાય છે. કારણકે તત્ત્વશ્રવણને અંગે થયેલ સૂક્ષ્મબાેધ ગુણ સાથે જ્યારે શુભ વિચારશ્રેણી ચાલવા માંડે છે ત્યારે આ જીવ પ્રગતિમાં ઘણા આગળ વધે છે. અને આ મીમાંસા સમ્યક્ જ્ઞાનનું ફલ હાેવાથી પરિણામે અહેાદય—પરમપદને આપનાર થાયછે. ા૧૬૦ા

આ બીનાને સ્પષ્ટ કરે છે.

अस्यां तु धर्ममाहात्म्यात्समाचारविशुद्धितः ॥ प्रियो भवति भृतानां धर्मैकाग्रमनास्तथा ॥१६१॥

## ( ৭.८७ )

અર્થ. આ કાંતાદક્ષિમાં ધર્મના મહાત્મ્યને લઇ તથા. આચારની વિશુદ્ધિથી તમામ પ્રાણીઓને પ્રિય થાય છે, તથા ધર્મમાં એકાય મનવાળા બને છે. 11૧૬૧11

વિવેશન. આ દક્ષિમાં વર્તતો પ્રાણી એટલા બધા આગળ વધેલા હાય છે કે તે જયાં જાય છે ત્યાં તમામ પ્રાણીના વૈર વિરાધ શાંત થઇ જાય છે. તેમજ ધર્મના અનુષ્ઠાનામાં એટલા બધા પ્રવીણ હાય છે કે તે ધર્મ-મહાત્મ્યના કારણને લઇ તથા આચારની વિશુદ્ધિને લઇ જગતના તમામ જીવાને પ્રિય થાય છે. તેમજ ધર્મમાં ઘણા એકાત્ર ચિત્તવાળા બને છે, જે કામ કરે છે તે સમજણ-પૂર્વક અમૃતક્રિયા કરે છે, ઘણા આનંદ આવે છે અને ધર્મમાં સ્થિર થાય છે. ા૧૫૧ા

## આજ બીના કહે છે.

# श्रुतधर्मे मनो नित्यं कायस्त्वस्यान्यचेष्टिते ॥ अतस्त्वाक्षेपकज्ञानाम भोगा भवहेतवः ॥१६२॥

અર્થ. અ દેષ્ટિવાળા જીવનું મન નિરંતરશ્રુત ધર્મે— આગમના રહસ્યોને વિચારવામાંજ લાગેલું હોય છે. પણ આ દેષ્ટિવાળાની કાયા છે તે તો! બીજા કાર્ય કરવામાં લાગેલી હાય છે. આ " आक्षेपज्ञामात्" વસ્તુતત્ત્વના સ્વરૂપને વિવેચક—પ્રથક કરાના જ્ઞાનને લઇ ભાગા છે તે આ દેષ્ટિ-વાળા જીવને સંસારના કારણભૂત થતા નથી. 119 દરા

विवेशन. આ છઠ્ઠી દક્ષિવાળા જવ એટલાે અધા આગળ વધેલાે હાેય છે કે તેને પુદ્દગલીક વસ્તુ તરફ ઘણીજ

#### ( १८८ )

અરૂચિ થઇ ગઈ હેાય છે, સંસારમાં રહીને નિલેંપ રહેવાની ભાવના ઘણી હાેય છે. આને લઈ શ્રુતધર્મ-આગમ રહ-સ્યાેની મીમાંસા-વિચારણા મનથી નિરંતર કર્યા કરે છે. અને કાયાને બીજા સામાન્ય કામ કરવામાં જોડે છે, જડ ચૈતન્ય તથા ભાેગાદિ વસ્તુનું સ્વરૂપ સમ્યક્પ્રકારે સ્વરૂપને વિવેચક કરનાર–પૃથક કરનાર જ્ઞાનથી એવું તેા સરસ રીતે જાણેલ છે કે ઇંદ્રિય સંખંધી ભાગામાં આસક્તિ ન હાવાથી તેને સંસારતું કારણ ખીલકુલ થતા નથી–કર્મળંધનનું કારણ થતા નથી, આ વાતને દર્શાંત આપી સમજાવે છે કે કાેઈ એક સ્ત્રિ પાતાના ઘરના તમાય કામકાજ કરે છે, પણ જ્યારે કામથી મુક્ત થાય છે ત્યારે તેનું મન પાતાના પ્રાણ-વલ્લભ પતિને મળવાનું રહ્યા કરે છે, તે પ્રમાણે આ દશામાં રહેલા પ્રાણી કદાચ સંસારિક કાર્યો કરે તાપણ તેનું મન શ્રુતનું વાંચન, શ્રવણ અને મનન તરફ સર્વદા દારાયેલું રહે છે. આ સુંદર સ્થિતિ પ્રાપ્ત થવાનું કારણ જ્ઞાન ઉપરનાે તેના આદરભાવ અને તેને પ્રાપ્ત થયેલ મિમાંસા ગુણ છે. આને લઇ વિષયભાગા તેને સંસારનું કારણ થતા નથી. ા૧૬૨ાા

## આ વાતને દર્શાંત આપી સમજાવે છે.

मायाम्भस्तत्त्वतः पश्यन्ननुद्विग्नस्ततो द्रुतम् ॥ तन्मध्येन प्रयात्येव यथा व्याचातवर्जितः ॥१६३॥

અર્થ. આ દક્ષિવાળા પ્રાણી માયાજળને વાસ્તવિક દેખી તેથી જરાપણ મુંઝાઈ ન જતાં તે પાણીની મધ્યમાં થઈને જલ્દી તરી વ્યાઘાત વગર પાર ઉતરી જાય છે. ાા ૧ ફગા

#### ( १८६ )

विवेशन. આ દેષ્ટિવાળા પ્રાણી વસ્તુતત્ત્વને સમ્યક્-પ્રકારે જાણતા હોવાથી પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયા—કામભા-ગાને "मायांમ" ઇંદ્રિજાલના પાણીની માફક જેતા, અને તે પાણીના આવતા માટા ધાધને જોઈ તેમાં જરાપણ ન મુંઝાતાં તેની મધ્યમાં થઈ શીધ્ર તેના પારને પામિ જાય છે. યથાશખ્દઉદાહરણ ઉપન્યાસ માટે છે. "मायांम" ઇંદ્રજાલના પાણીનું વાસ્તવિક જ્ઞાનથવાથી તે પાણીમાંડુઅવારૂપ વ્યાઘાત થવાના સંભવ વિવેકજ્ઞાનને લઇ હવે થતા નથી. ॥૧૬૩॥

# भोगान्स्वरुपतः पश्यंस्तथा मायोदकोपमान् ॥ भुंजानोऽपि ह्यसंगः सन् प्रयात्येव परं पदम् ॥१६४॥

અર્થ. ભાગાને સ્વરૂપથી "**માયો दक**" ઇદ્રજાલના પાણીની માફક અસાર જેતા પૂર્વ કર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલા ભાગાને અસ'ગ રીતે–અલિપ્ત રીતે ભાગવતાં છતાં પણ પર-મપદ–માેલમાં ચાલ્યા જાય છે. ાા ૧૬૪ ાા

विवेशन. ઉપરની બાબતને દર્ણાતથી સમજાવે છે કે ઇંદ્રિય અને અર્થના સંબંધરૂપ ભાગાને વાસ્તિવિક આરાપ વગર "तथा" તે પ્રકાર વહે "मायोदक" ઇંદ્રજાલ અગર અંઝવાના પાણીની ઉપમાવાળા અસાર એવા ભાગાને પૂર્વ-કર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલાને અસંગ રીતે — આસક્તિ વગર ભાગવતાં છતાં પરમપદને પામે છે. "अन भिष्यंगतया" સ્વાધિન આવેલા ભાગાને આસક્તિ રહિતપણે ભાગવવાથી કર્મ- અંધ થતા ન હાવાથી ભરત ચક્રવતિની માફક કેવલજ્ઞાન સંસાર અવસ્થામાં પામી પરમપદને પામે છે. ॥ ૧૬૫ ॥

## ( १५० )

## भोगतन्वस्य तु पुनर्न भवोदि चिलंघनम् ॥ मायोदकदृढावेशस्तेन यातीह कः पथा ॥१६५॥

અર્થ. જે પ્રાણી ભાગાનેજ પરમતત્ત્વ માને છે તે પ્રાણી કદી પણ સંસારસમુદ્રને તરી શકતા નથી. દર્ષાંત તરીકે જેમ કાઇ માણસ "માયોदक" ઇંદ્રજાલ અથવા ઝાંઝ-વાના પાણીને સાચું માની તેની અંદર દઢ આવેશવાળા કચેમાંગે બહાર નીકળશે? અંદરજ ઠેકાણેપડી જવાનાાા ૧૬પા

विवेशन. आ बालु दिष्टवाणे। छव आ "मायोदक" धंद्रला के इही साबी भानते क नथी. तेना हुदयमां वास्त-विक तत्त्वज्ञान इपी वीकणी लाईट प्रगट थवाथी लेगों ने आंजवाना पाणी समान भाने छे. पणु लवालिन हि छव लेगों ने-विषय सुणे ने क परमत्त्व इप भानी ते मां प्रवृत्ति करे छे. ते माणुस आ संसारस सुद्र ने कही पणु तरी शक्तो नथी. केम के छे जुद्धिना विपर्यास पणु थी-श्रम थवाथी आंजवाना पाणी ने सत्य भानी तेमां दढ आंब खाणे। माणुस तेमां के के छे. ते आंजवाना पाणी मांथी अहार नीकणी शक्तो नथी, अने ते मांक आंभरे के छे. ते प्रमाणे के होणे पडे छे.

# स तत्रैव भयोद्विग्नो यथा तिष्ठत्यसंशयम् ॥ मोक्षमार्गेऽपि हि तथा भोगजम्बालमोहितः ॥१६६॥

અર્થ, માયાદકમાં દઢઆગ્રહવાળા પ્રાણી તેમાંજ પરિ-ાણામે ભયથી ખેદપામતા જેમ સંશયરહિત પડી રહે છે.

## (१७१)

તેવી રીતે માેક્ષમાર્ગમાં પણ પ્રવૃત્તિ કરનારા જીવાે ભાેગ-રૂપી કાદવમાં માેહિત બની જવાથી આખરે તેમાંજ ખુંગી જાય છે અને માેક્ષનાસુખા હારી જાય છે. ાા ૧૬૬ ાા

વિવેચન. સત્સમાગમથી આ જવ આગળ વધતાં વધતાં અગીઆરમા ગુણુઠાણા સુધી પહોંચે છે. પણ અહિં મોહનીય કર્મ પ્રકૃતિને દળાવેલ છે પણ ક્ષય કરેલ નથી આથી ઉપશમશ્રેણી તથા ગુણુઠાણાના સમય પૂર્ણ થતાં મોહના પાછા ઉછાળા મારે છે અને પાછા હતા ત્યાંથી પણ નીચે આવે છે. આ પ્રમાણે મોક્ષમાર્ગ તરફ પ્રયાણ કરતાં છતાં લાગ જંબાલ-વિષયભાગરૂપી કાદવમાં ખુંચી જવાથી પાછા હતા ત્યાં આવે છે. જેમ માયાદકમાં દઢ આવેશવાળા માણસ અંઝવાના પાણીમાં ભયથી ઉદ્દેગ પામતા તેમાંજ બેસી રહે છે, જળબુદ્ધના કારણથી જેમ આ જળમાં ખુંચી જઈ તેમાંજ પડી રહે છે, તેવી રીતે ભાગનું કારણભૂત શરીરાદિ પ્રપંચમાં માહિત થઇ જવાથી પરિણામે તેમાંજ ખુંચી જાય છે. અને આત્મકલ્યાણ માટે મોક્ષ તરફ કરાતી તેની પ્રવૃત્તિ છુટી જાય છે. અને આખરે ચાર ગતિમાં પરિઅટન કર્યા કરે છે. ા ૧૬૬ ા

## સારાંશ જણાવે છેઃ-

मीमांसाभावतो नित्यं न मोहोऽस्यां यतो भवेत् ॥ अतस्तन्त्रसमावेशात्सदैव हि हितोदयः ॥१६७॥

અર્થ. આ દક્ષિમાં વર્તાતા જીવને નિરંતર સત્વિચાર શુદ્ધ અંતઃકરણના હાેવાથી કયારે પણ માેહ થતાે નથી.

## (१७२)

આ કારણથી શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના સમાવેશથી નિરંતર આ દેષ્ટિમાં આત્મહિતનાજ ઉદય છે. ા૧૬૭૫

**વિવેચન.** આ દેષ્ઠિમાં વર્તાતા જીવને મીમાંસા–આ-ત્મતત્ત્વની વિચારણા ઘણીજ હેાય છે. રાત દિવસ કર્મથી મુક્ત થવાની જ ભાવના રહ્યા કરે છે. કર્મળંધ થવાના કારણાે અને કર્મમુક્ત થવાના કારણાેના વિચાર કરે છે. તેમજ માથા મમતા આ જીવને સંસારમાં પાડનાર છે, ફસાવનાર છે, આમ સમજવાથી આ દષ્ઠિવાળાને કયારેય માેહ પણ થતાે નથી. તેમજ ભવઉદ્દેગ બહુ સારી રીતે થઈ જાય છે. સંસાર ઉપરનાે રાગ નષ્ટપ્રાય થઈ જાય છે. અને શ્રુતધર્મમાં મન ખહુ રહે છે. આ વાતને સમજાવવા હુદયવલ્લભ સ્ત્રિનું દર્ષાંત પહેલાં આપેલ છે. જેમ તે સ્ત્રિ પાતાના ઘરના તમાસ કામકાજ કરે છે, પણ તે કામથી મુક્ત થતાં પાછું પાતાનું મનપાતાના પ્રાણપતિને મળવા ઉત્સુક અને છે તે પ્રમાણે આ દક્ષિવાળાની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ સમજવી. અવ-સરે પાછું મન આત્મજ્ઞાનની વિચારણમાંઅને તેજસાક્ષાતકાર કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરેછે. પરિણામે આત્મતત્વ સાક્ષાત્કાર થતાં પરમપદરૂપહિતાદયઆ દષ્ટિમાંથતાંવાર લાગતીનથી.ા૧૬૭ા

> इतिश्री षष्ठी कांता दृष्टि समाप्ता॥ ७व सातभी असादिष्ट ५६ छे.

ध्यानिषयापभा येन नास्यां रुगत एव हि ॥ तस्त्रपतिपत्तियुता विशेषेण शमान्विता ॥१६८॥

અર્થ. સાતમી પ્રભાદષ્ટિમાં સૂર્ય'ની પ્રભા જેવાે બાેધ

## ( १५३ )

સ્થિર તથા એકસરખા પ્રકાશ આપે છે. આ દર્ષિમાં અષ્ટાંગ યાગમાંથી સાતમું યાગાંગ ધ્યાન પ્રાપ્ત થાય છે. આ દર્ષિ ધ્યાનપ્રિય છે. ચિત્તની એકાગ્રતા કાેઈ પણ ધ્યેય વસ્તુમાં કરવી, આ દર્ષિમાં રૂગ્ નામના દાેષ સાધ્યબિંદુ શૂન્યવૃત્તિ—શુભ અનુષ્ઠાનના ઉચ્છેદ કરવા—તે લાભકારક નથી એવા નિર્ણય કરવા. આ દાેષ ચાલ્યા જાય છે. અને આત્માનનિર્ણય કરવા. આ દાેષ ચાલ્યા જાય છે. અને આત્માનનિર્ણય કરવા. ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. અત્યારસુધી આત્મન્ના સંખંધી વિચારણા હતી હવે આ ગુણ અમલમાં મુકવાની સન્મુખ થાય છે અને આત્મસ્વરૂપમાં કાંઈક રમણતા કરે છે. તેમજ વિશેષે કરી આ દર્ષિમાં શમસુખ–ચિત્તમાં પરમ શાંતિ—આનંદ પ્રગટે છે. 119 દ્રા

વિવેચન. "ध्यानिषया प्रमा" આ શબ્દ એ જણાવે છે કે સાતમી દરિટ પ્રાપ્ત થાય નહિ ત્યાંસુધી ધ્યાન પ્રિય ખને નહિ, યથાર્થ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ તો અહિંજ થાય છે. આ પહેલાની દરિટઓમાં ધ્યાન ગુણ સામાન્ય પ્રકારે વિચા રણારૂપ જેવા હતા, તે અહિં હવે ખરેખર અમલમાં મુકાય છે. આ દરિટ અપ્રમત્તયતિ કે સાધુઓને હાય છે. મિત્રા, તારા, ખલા અને દીપ્રા—આ ચાર દરિટ સુધી તા સ્વક્ષમ- ખાંધ વેદ્યસંવેદ્યપદ—જડચૈતન્યનું જ્ઞાન ન હાવાથી શાસ્ત્ર-કાર મહારાજ તેને પ્રથમ ગુણઠાણું જણાવે છે. હજસુધી તેનામાં રહેલ મિથ્યાત્વપણું ગયું નથી. જયારે પાંચમી સ્થિરાદરિયાં આ જવ દાખલ થાય છે ત્યારે તેનામાં સમ્ય-કૃત્વ ગુણુ પ્રાપ્ત થવા સાથે ચાયા ગુણઠાણાની પ્રાપ્તિ થાય છે. અત્યારે આ જવના હૃદયમાં બાધરૂપી વીજળીની લાઇટ

#### (१५४)

પ્રગટ થાય છે. જડચૈતન્યનાે વિવેક સારી રીતે કરી શકે છે, ભાેગાના ખરા સ્વરૂપને સમજે છે, આ કર્માબધનના કારણભૂત છે એમ ખરાખર જાણે છે. છતાં હજ સુધી તે ખાજુથી નિવૃત્તિ કરી શકયાે નથી. છઠ્ઠી કાન્તાદૃષ્ટિમાં આ જીવ આગળ વધે છે, એટલે તેનામાં દેશ વિરતિપણું પાંચમું ગુણઠાહ્યું, સર્વવિરતીપહ્યું છઠ્ઠું ગુણઠાહ્યું પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં શ્રાવક નિલે પ માફક રહી ભાગા ભાગવે છે. પણ પાછા સર્વ વિરતિમાં આગળ આવે છે; સાતમી પ્રભાદષ્ટ તા સર્વ વિરતી વાળાને હાેય છે. તે પણ અપ્રમત્ત સાધુને સાતમા ગુણુઠાણાથી આગળ વધી આઠમે ક્ષપકશ્રેણી માંડે છે ત્યારે આઠમાંથી માંડી તેરમા ગુણઠાણા સુધી હાય છે. અહીં ક્ષાચિક ભાવના જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર પ્રાપ્ત થતાં કેવલગ્રાન, કેવલદર્શન પ્રગટ થાય છે. આ અધા પ્રતાપ ધ્યાનના છે. ચાૈદમા ગુણઠાણે શૈલેષી કરણ અવસ્થામાં પૂર્ણ ધ્યાન પ્રાપ્ત થતાં પરમપદ મેળવે છે. આ બીના આઠમી દક્ષિમાં આવશે. આ સાતમી પ્રભાદક્ષિમાં બાેધ સૂર્યની પ્રભા જેમ લાંબા વખત સુધી સ્થિરપણે એકસરબાે પ્રકાશ આપે છે, તેવા આ દષ્ટિમાં બાેધ થાય છે. તે મહાલાભનું કારણ થાય છે. એ બાેધ ધ્યાનનું નિમિત્ત ખને છે. કારણ ધ્યાનમાં ચિત્તની એકાગ્રતા થવી જોઈએ તે આવા એક સરખા ચાલુ ખાંધથી થઈ શકે છે. વળી આવા તિવ્ર સ્થિર બાેંધથી અન્ય ધર્મના શાસ્ત્રો વાંચે તાેપણ તેની વાંચનારના મન ઉપર જરા વિપરીત અસર થતી નથી. પાંચ ચમામાં એટલા અધા આગળ વધેલા હાય છે કે તેઓની પાસે ગમે તેવા

## ( १८५ )

જીવાના વૈર વિરાધા પણ શાંત થઈ જાય છે. આ દક્ષિમાં અષ્ટાંગયાગ પૈકી સાતમું ધ્યાન નામનું યાગાંગ પ્રાપ્ત થાય છે, અંતમું હુર્ત સુધી એક વસ્તુ ઉપર એકાકારવૃત્તિ થવી तेने ध्यान **४**% છે. " धारणा तु क्वचित्रध्येये चित्तस्य स्थिरवंधनं ध्यानंतु विषये तस्मिन्नेक प्रत्यय संततिः '' हे। ध એક ધ્યેય-પ્રભુની મૂર્તિ, ૐકાર, હ્રીકાર વિગેરે જે પાે-તાને ઇલ્ટ હાેય તે ધ્યેય વસ્તુ સામી રાખી તેના ઉપર ધ્યાન કરલું. પ્રથમ તે વસ્તુમાં ચિત્તને સ્થિર કરલું તેનું નામ ધારણા, તે પછી તે વસ્તુમાં ચિત્તની એકાકારવૃત્તિ થવી આનું નામ ધ્યાન. અને તે પછી તે વસ્તુનું ધ્યાન કરતાં તદાકાર-તદરૂપ ખની જવું આનું નામ સમાધિ, જેમ એક પાટીદારે ગુરૂના મુખથી સાંભળ્યું કે ધ્યાનથી સમાધિ ખને છે અને તેલી પરમપદ માક્ષ મળે છે. આ સાંભળીને તેને ધ્યાન કરવાની ભાવના થઈ. અને ગુરૂમહારાજને ધ્યાનની રીતિ અતાવવા આગ્રહ કર્યો, ગુરૂશ્રીએ કહ્યું કે " તારે ધ્યાન કરવું હાેય તા આ આરડીમાં બેસી જા. અને તને જે પ્રિય હાેય તેનું સ્વરૂપ તારી આંખ સન્મુખ ખડું કર." પટેલ કહે છે કે પ્રભુ મને મારી ભેંસ બહુ પ્રિય છે. તો ભલે તેને તારી આંખ સન્મુખ ખડી કર અને ધારી ધારીને જોવા કર. અને તે રૂપ બની જા. પરિણામે કેટલાક ટાઈ**મ** ગયા પછી તદાકાર ખની ગયા. ગુરૂશ્રીએ તેની પરીક્ષા કરવા કહ્યું કે ભાઈ આ એારડીમાંથી બહાર આવ. ત્યારે તે એારડીનું બારણું **ના**નું એટ<mark>લે કેવી રી</mark>તે ખ્હાર આ**વે** ? પણ બાજુમાં વળી નીચા ઉંચા <mark>થઇ સીંગડાવા</mark>ળું માથું પડ<mark>ે</mark>ખે કરીને ખહાર આવ્યા. એટલે ગુરૂશ્રીએ તેને કહ્યું કે હવે તું

#### (१८६)

ખરાખર ધ્યાન કરવા લાયક થયેા છે. પછી પ્રભુનું આલંખન **લે**તાં પ્રભુસ્વરૂપ અની ગયેા. અહિં ભેંસ છે તે ધ્યેય વસ્તુ છે, આજ ભેંસ ઉપર ચિત્તની એકાકાર વૃત્તિ કરવી ભેંસના દરેક અવયવાને ધારી ધારી જોવાં તેનું નામ ધ્યાન છે, અને તેજ ભેંસ સ્વરૂપ પાતાને ખની જવું તેનું નામ સમાધિ છે. આ સાતમી પ્રભા દૃષ્ટિમાં ધ્યાનની પ્રાપ્તિ ઘણી સારી થાય છે. અહિં રૂગ્ નામના દોષ ચાલ્યા જાય છે. સાધ્યબિ દુશ્ન્યવૃત્તિ--સાધ્યખિ દુ--માક્ષ તેમાં શૂન્યવૃત્તિ હતી-બેદરકાર વૃત્તિ હતી તે અહિં ચાલી જાય છે, તેમજ આઠ ગુણા પૈકી સાતમા ગુણ તત્વપ્રતિપત્તિ નામના અહિં પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રથમ તત્વની જે વિચારણા થઇ હતી તે હવે અહિં સત્યતારૂપે સ્વિકારાય છે. સામાન્યથી અમલમાં મુકાય છે. ખરેખર રીતે તો અમલમાં આઠમી દેષ્ટિમાં મુ-કાશે.વળીઅહિ વિશેષ પ્રકારે શમસુખ–શાંતિપ્રધાન સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. તેનું મુખ્ય કારણ ધ્યાન-ચિત્તની એકાગ્રતાછે. આ પ્રમાણે આ દૃષ્ટિ સત્પ્રવૃત્તિ પદાવહા-ઉત્તમ પ્રવૃત્તિ પરમપદ સંખંધી, તેને આપનારી છે, માેક્ષ મેળવી આપે છે. ાા૧૬૮ાા

## ध्यानजं सुखमस्यां तु जितमन्मथसाधनम् ॥ विवेकबलनिर्जातं शमसारं सदैव हि ॥ १६९ ॥

અર્થ. જ્ઞાનના સામર્ચ્યથી ઉત્પન્ન થયેલ નિરંતર શમ શાંતિ છે સાર પ્રધાન જેમાં, તેમજ જીતી લીધેલ છેઇન્દ્રિ-યાના સાધના–શખ્દાદિ વિષયાને જેણે એવું આ દક્ષિમાંધ્યા-નથી ઉત્પન્ન થયેલ સુખ છે. ા૧૬૯ા

વિવેચન. આ દર્ષિમાં વર્ત તા પ્રાણી ધ્યાનમાં એટલે

#### ( १५७ )

બધા આગળ વધે છે કે ધ્યાન બળથી ઘણાખરા કર્મા તેના ક્ષય થઇ જાય છે. અને અપૂર્વજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. અને આ પૂર્વજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. અને આ અપૂર્વ જ્ઞાનના સામર્થ્યથી નિરંતર શમ શાંતિપ્રધાન એવું સુખ ઉત્પન્ન થાય છે. જ્યારે આત્મામાં પરમશાંતિ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેમાંજ મગ્ન બની જાય છે ત્યારે આ પુદ્દગલિક સુખ તેની આગળ એક અંશ માત્ર પણ દેખાતાં નથી નકામા દુઃખરૂપજ ભાસે છે. તેમાં સુખતા છેજ નહિ. પણ બ્રાંતિથી જે સુખ મનાયું છે તે પણ સત્ય સુખ પ્રગટ થતાં આપોઆપ વિલય પામી જાય છે અને ખાત્રી થાય છે કે આ દુઃખ છે પણ સુખ નથી. 119 દલા

## સત્ય સુખનું લક્ષણ ખતાવે છે.

# सर्वे परवशं दुःखं सर्वेमात्मवशं सुखम् ॥ एतदुक्तं समासेन छक्षणं सुखदुःखयोः ॥१७०॥

અર્થ. પૂર્વના મહાપુરૂષાે સંક્ષેપથી સુખ અને દુઃખનું ક્ષક્ષ્ણ–સ્વરૂપ ખતાવે છે કે પરવશપણું છે તે તમામ દુઃખ છે અને આત્મવશપણું છે તે તમામ સુખ છે. ાા૧૭૦ાા

विवेशन. જગતના તમામ જીવા સુખની શાધમાં કરે છે પણ વાસ્તવિક ખરૂં સુખ કયાં છે તે વાત શાસ્ત્રકાર મહારાજ જણાવે છે કે, જે જે પુદ્દગલિક વસ્તુ પરાધિન છે તેની સ્પૃહા કરવી તેજ મહાદુ:ખ છે. તેને મેળવવા અનેક પ્રકારના સાચા ખાટા પ્રપંચા કરવા પડે. દેશ છાડી પરદેશ જવું પડે આ બધું દુ:ખજ છે. પરંતુ પરપુદ્દગલિક વસ્તુમાંથી સ્પૃહાને ખેંચી લઈ નિસ્પૃહી બનવું એજ ખરૂં

## ( १५८ )

સુખ છે. પૂર્વે થયેલા મહાત્માઓ આનેજ ટુંકમાં સુખદુ:ખતું લક્ષણ—સ્વરૂપ જણાવે છે. સારાંશ એ છે કે જે જે અંશે ઉપાધિ ઓછી તે તે અંશે સુખ સમજનું. જ્યારે સર્વ ઉપાધિ ઓછી તે તે અંશે સુખ સમજનું. જ્યારે સર્વ ઉપાધિમાંથી મુકત થશા એટલે સંપૂર્ણ સુખ મળતાં વાર નહિ લાગે. એક દુકાનથી આજવિકા સારી ચાલતી હાય તા બીજી ત્રીજી દુકાના કરી ફાગટની ઉપાધિને વધારશા નહિ. તેથી શાંતિના ખદલે અશાંતિજ મળશે. સુખ મળવાની આશાએ એક છતાં બીજી સ્ત્રી કરવાની ઉપાધિ વધારશા તો કદી સુખ તો નહિ મલે, પણ દુઃખના દરીયા તમારા ઉપર આવીને પડશે તે ચાહ્કસ માનજે અને આખરે બહુ પશ્ચાતાપ થશે. ાા ૧૭૦ ાા

## આજ બીનાને સ્પષ્ટ કરે છે.

पुण्यापेक्षमपि होवं सुखं परवज्ञं स्थितम् ॥ ततश्च दुःखमेवैतत्तस्रक्षणनियोगतः ॥ १७१ ॥

ુ અર્થ. પુન્યની અપેક્ષાવાળું પણ સુખ ઉક્તનીતિથી પરવશ રહેલું છે તેથી તે દુઃખજ છે, દુઃખના લક્ષણના સંબંધને લઈ તે દુઃખ ગણાય. ॥૧૭૧॥

વિવેચન. પ્રથમ સુખ તથા દુ:ખના જે લક્ષણો ખતાવ્યાં છે તેમાં પરવશથી દુ:ખ થાય છે આમ જે વાત જણાવી તેના અંગે વાદિ શંકા કરે છે કે પરાધિન જે ભાગની સામગ્રી છે તેના દ્વારા સુખ થાય છે એમ માનલું તે તા ભ્રાંતિ છે. તેનાથી તા દુ:ખ જ થાય છે. અને તે દુ:ખજ છે, પણ પૂર્વે દાન, શીયલ, તપ, જપ વિગેરે કરેલ

## ( १૯૯ )

તેના પુન્યથી જેને સુખાે મળે છે તેને દુઃખાે કેમ કહાે છા ? શાસ્ત્રકાર ઉત્તર આપે છે કે પુષ્યની અપેક્ષાથી પ્રાપ્ત થતું જે સુખ તે પણ પ્રથમ કહી ગયા તે ન્યાયથી દુ:ખજ છે. કારણુ કે પુન્ય પણ કર્મ હાવાથી પરજ છે. આત્માથી જે ભિન્ન છે તે અધું પર છે. અને જ્યાં પર છે. ત્યાં દુ:ખજ છે. દુઃખનું જે લક્ષણ બાંધ્યું ''**परवशं दुखं**'' તે અહિં છે. માટે પુલ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ છે તે પણ <mark>પરવશ</mark>– પરાધિનતાવાળું હેાવાથી તે દુઃખજ છે તેમ સમજવું. પરંતુ આત્મધ્યાનથી ઉત્**પન્ન થયેલ સુખ તેજ** તાત્વિક **સુખ છે.** ખીજાને આધિન ન હાવાથી, તેમજ કર્મના વિયાગથી–કર્મના અભાવથી ઉત્પન્ન થયેલ હેાવાથી આજ તાત્વિક સુખ છે તેમ સમજલું. 🛭 ૧૭૨ 🕫

# ध्यानं च निर्मेले बोधे सदैव हि महात्मनाम्॥ क्षीणपायमलं हेम सदा कल्याणमेव हि ॥१७२॥

અર્થ. આ દર્ષિમાં બાધ નિર્મળ હાવાથી મહાત્મા પુરૂષા–મુનીએાને નિરંતર ધ્યાન હાય છે. જેના મળ નીકળી ગયા છે એવું સ્વર્ણ છે તે નિરંતર કલ્યાણજ કહેવાય છે.

**વિવેચન**. આ પ્રભાદષ્ટિમાં સૂર્યાની પ્રભા જેવાે સ્થિર તથા નિર્મળ ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થયેલ બાધ હાવાથી આ દેષ્ટિવાળા મહાન્ પુરૂષાને નિર'તર ધ્યાન–સ્વસ્વરૂપમાં રમ-ણતા કરવા રૂપ કાયમ ખની રહેછે. સત્યવસ્તુ સ**મજાયા** પ**છી** પરવસ્તુમાં માશું મારવાપણું કદી હાેઇ શકેજ નહિ, આ વાતને દર્ણાત આપી સમજાવેછેકે જેમાંથી મલલીણ પ્રાપ્તથઈ ગયા છે એવું સુવર્ણ સદા નિરંતર કલ્યાણ કહેવાય છે–પવિત્ર

#### ( २०० )

ગણાયછે. તે પ્રમાણે આ મહાત્માએા પણ ક્ષીણપ્રાય મલ થઈ જવાથી નિરંતર કલ્યાણ સ્વરૂપછે, મુકતપ્રાયછે.ાા૧૭૨ાા

## सत्प्रवृत्तिपदं चेहाऽसंगानुष्ठानसंज्ञितम् ॥ महापथप्रयाणं यदनागामिपदावहम् ॥ १७३ ॥

અર્થ. આ દિષ્ટમાં અસંગાનુષ્ઠાન કાેઈ પણ જાતના પુદ્ ગલિક ફ્લની ઇચ્છા ન રાખવી એવું અનુષ્ઠાન પ્રાપ્ત થાય છે. આ અનુષ્ઠાન સત્ પ્રવૃત્તિપદં—સારી પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. તેમજ મહાપથ—માેક્ષમાર્ગ તરફ પ્રયાણના આરંભ થાય છે. અને આનાગામીપદં—સિદ્ધિપદ મેળવી આપે છે. આ બધા પ્રતાપ અસંગાનુષ્ઠાનના છે. 11 ૧૭૩ 11

विवेचन. આ દૃષ્ટિ ધ્યાનપ્રિય હોવાથી આ દૃષ્ટિવાળો પ્રાિ માટે ભાગે આત્મધ્યાનમાંજ મસ્ત રહે છે. આ જે કિયા છે તેજ અસંગાનુષ્ટાન છે. કાઈ પણ જાતના પુદ્-ગલિક ફલની ઇચ્છા વગર શાસ્ત્રમાં ખતાવેલી વિધિપૂર્વક જે અનુષ્ઠાન થાય છે તે કિયાને અસંગ અનુષ્ઠાન કહે છે આ અનુષ્ઠાન માક્ષમાર્ગ તરફ પ્રયાણ કરવાને સત્ પ્રવૃત્તિ રૂપ છે, તેમજ આગામિપદ પરમપદને આપનાર છે. આ ખધા પ્રતાપ અસંગાનુષ્ઠાનના છે. શાસ્ત્રમાં વિષ, ગરલ, અનન્યહેતુ, તદ્દેતુ અને અમૃતાનુષ્ઠાન આ પ્રમાણે પાંચ પ્રકારના અનુષ્ઠાના પણ ખતાવેલ છે. વળી હરિભદ્રસૂરિ ષાેડશ ચંચમાં ખીજી રીતે ચાર પ્રકારના અનુષ્ઠાન, સ્ત્રિનું છોડશ ચંચમાં ખીજી રીતે ચાર પ્રકારના અનુષ્ઠાન, સ્ત્રિનું ભરણ પાેષણ જેમ રાગથી કરવામાં આવે છે તેવી રીતે પ્રીતિથી રાગપૂર્વક અનુષ્ઠાના કરવાં તે પ્રીતિ અનુષ્ઠાન

## ( २०२ )

સમજતું. ૧. માતા પિતાનું ભરણ પાેષણ ભકિતથા થાય છે તેવી રીતે ભકિતપૂર્વકના અનુષ્ઠાના કરવાં તે ભકિત અનુષ્ઠાન. ૨. શાસ્ત્ર અથવા શિષ્ટ પુરૂષોની આજ્ઞા પ્રમાણે અનુષ્ટાના કરવાં તે વચન અનુષ્ઠાન. સ્વભાવિક રીતે શિષ્ટ વચનાનુસાર વર્તાન થઈ જાય તે અસંગઅનુષ્ઠાન છે. આ ચાૈયા પ્રકારના અસંગ અનુષ્ઠાન પર અહિં સ્થિતિ થાય છે. આવી રીતે આઠ**મી** દૃષ્ટિમાં અસ'ગ અનુષ્ઠાન**ની** પ્રાપ્તિ થાય છે. જેમ દંડના પૂર્વપ્રયાગથી ચક્રનું ભ્રમણ થયા કરે છે, તેમ અસંગ અનુષ્ઠાનમાં સ્વભાવિક રીતે શિષ્ટવચના-નુસાર અનુષ્ઠાન થાયછે,આઅનુષ્ઠાનથી અનાગામિપદ-સિદ્ધિ-પદની પ્રાપ્તિ ઘણી જલદી થાય છે. ાા ૧૭૧ ાા

# આ અસંગ અનુષ્ઠાનના નામા કહે છે.

# प्रशांतवाहितासंज्ञं विसभागपरिक्षयः ॥ शिववर्त्म ध्रुवाध्वेति योगिभिगीयते ह्यदः ॥१७४॥

અર્થ. આ અસ'ગઅનુષ્ઠાનને સાંખ્યા પ્રશાંતવાહિતા કહે છે. બાહો વિસભાગપરિક્ષયઃ કહે છે. શિવવત્મ શૈવા કહે છે. અને પત જલી ચાેગમતવાલા તેને ધ્રુવાધ્વા કહે છે. આ પ્રમાણે ચાેગીએા આ અસ'ગ અનુષ્ઠાનને જુદા જુદા નામથી પાતાના દર્શનના અનુસારે કહે છે. ાા ૧૭૪ ાા

**વિવેચન.** વસ્તુ એક છે. છતાં જુદા જુદા દર્શનોને લઇ શબ્દોમાં ભેદ પડે છે. મૂલવસ્તુતત્વમાં કદિ ભેદ પડતા નથી.પણ ક્રિયાકાંડાે–શખ્દાેમાં ભેદપડેછે. માક્ષ મેળવી આપ-વામાં આસાધારણ કારણ આ અસંગઅનુષ્ઠાન છે આનાથી

### ( २०२ )

કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. આ અસંગઅનુષ્ઠાનને બીજાઓ જીદા જીદા નામથી બાલાવે છે તે કહે છે, 'સાંખ્યા આ અસંગઅનુષ્ઠાનને પ્રશાંતવાહિતા કહે છે. બોહો વિસભાગ પરિક્ષય કહે છે. શૈવા શિવનમે કહે છે અને પતંજલી વિગેરે યાગીઓ ધ્રુવાષ્વા—ધ્રુવમાર્ગ કહે છે, આ અસંગ અનુષ્ઠાન ક્રિયામાં મહા ઉત્કૃષ્ટ આત્મદશા વર્તા હાય છે. આ દિષ્ટ આત્માનતિમાં બહુ વિકાસ ખતાવેછે. અહિં સાધ્ય—માંક્ષ તદ્દન સ્પષ્ટ રીતે સમીપમાં દેખાય છે. અને ત્યાં પહોંચી જવા માટે એટલી દઢભાવના થાય છે કે તેના સુખની કલ્પના પાસે દેવલાકના અથવા અનુત્તરવિમાનના સુખપણ કિંમત વગરના લાગે છે. આ દિષ્ટ પરિણામે પરમપદ મેળવી આપે છે. 11 ૧૭૪ 11

# एतत्पदावहैषैव तत्तत्रैतद्विदां मता ।। १७५॥

અથ°. આ દેષ્ટિમાં રહેલા યાગા શાઘ અસ'ગઅનુષ્ઠા-નને સિદ્ધ કરે છે. આ અસ'ગ અનુષ્ઠાનને પ્રાપ્ત કરાવનાર આ દેષ્ટિજ છે. આ દેષ્ટિમાંજ આ અસ'ગ અનુષ્ઠાન તેના જાણ-કારાને દેષ્ટ છે. ાા ૧૭૫ ા

વિવેચન. આદિષ્યહુઉન્નતદશાપ્રાપ્ત કરેલ અપ્રમત્ત યતિનેજ હાઈ શકેછે,અને આ અપ્રમત્ત યતિ ઘણાજલ્દીસાધ્ય —માલ પ્રાપ્ત કરીશકેછે,આસ્થિતિપ્રાપ્ત કરાવનાર આ અસંગ અનુષ્ઠાન છે. આગળ કહ્યા મુજબ અનાગામિપદ—પરમપદને આજ અનુષ્ઠાન મેલવી આપે છે. અને આ અસંગઅનુષ્ઠાન આ દિષ્ટમાં રહેલા યાગીજ મેળવી શકેછે. એમ આ અસંગ

### ( २०३ )

અનુષ્ઠાનને જાણુનારા જણાવેછે. સારાંશ એ છે કે આટલી હદે જયારે આ જીવ આગળ આવે છે ત્યારે પુદ્દગલિકભાવ તરફ તેની વૃત્તિ તદ્દન નીકળી જાય છે. અને પરમપદ મેળવવાનીજ તાલાવેલી લાગેલ હાય છે. અને આને લઈ અસંગઅનુષ્ઠાન કરે છે અને આ અસંગઅનુષ્ઠાનના પ્રતાપે પરમપદને મેળવી સત્ચિદાનંદ સ્વરૂપ આત્મામાં પરમશાં- તિના અનુભવ કરતાં મુક્ત બની જાય છે. ાા ૧૭૫ ાા

#### इतिश्री सप्तमी प्रभादष्टि समाप्ता

હવે આઠમી પરાદષ્ટિ કહે છે.

# समाधिनिष्ठा तु परा तदासंगविवर्जिता ॥ सात्मीकृतपष्टित्तश्च तदुत्तीणीशयेति च ॥१७६॥

અર્થ. આ આઠસી પરા નામની દિષ્ટ સમાધિનિષ્ઠા આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા રાત દિવસ તેમાં તત્પર રહે છે. અહિં સંસાર ઉપર મમત્વ રાખવારૂપ આસંગ નામના આઠમાં દોષ ચાલ્યા જાય છે. અને આઠમા ગુણ પ્રવૃત્તિ નામના પ્રગટ થાય છે. આ દિષ્ટમાં ચંદ્રની ચંદ્રિકા જેવા સૂક્ષ્મણાં થાય છે. આ સૂક્ષ્મણાં લઈ ચિત્તની એકાત્રતા સારી રીતે થાય છે. આને લઈ આત્મભાવમાં સંપૂર્ણપણે પ્રવર્તન થાય છે. અને અહિં નિરાશીભાવ પ્રાપ્ત થાય છે. સંકલ્પવિકલ્પના પણ અભાવ થાય છે. 11૧૭૬ા

વિવેચન. સમાધિનિષ્ઠા પરા નામની આઠમી દિષ્ટિ છે. યોગનું આ આઠમું અંગછે,સમાધિ કહેતાં ધ્યાન વિશેષનું ફલ તેને સમાધિ કહે છે, પત જલી રૂપી યોગશાસ્ત્રમાં

#### ( २०४ )

જણાવે છે કે, ધ્યેય વસ્તુમાં એક દેશથી ચિત્તનું ખંધન કરતું, તે ધારણા છે. અને તેજ ધ્યેય વસ્તુમાં ચિત્તની એકતારવૃત્તિ તેને ધ્યાન કહે છે. અને તેજ ધ્યેય વસ્તુમાં તેજ અર્થમાત્રનાનિર્ભાસથવા—તદ્દાકારરૂપ થતું તેને સમાધિ કહે છે. જૈન દર્શનકાર પણ સમાધિ તેનેજ કહે છે. શુદ્ધ આ-તમસ્વરૂપને પ્રાપ્ત થતું—પરમાત્મસ્વરૂપ ખની જતું તે. અભિધાન ચિંતામણિ કાષમાં શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજ શ્રી જણાવે છે કે.

### समाधिस्तुतदेवार्थं मात्राभासकरूपकम् ॥ एवं योगोयमाद्यंगैरष्टभिः संमतोऽष्ट्रधा ॥ १ ॥

અર્થ. ધ્યેય તરીકે જે પદાર્થ સામા રાખેલ છે. તેજ પદાર્થ માત્રના આભાસ થવા—અર્થાત્ તે પદાર્થ સ્વરૂપ ધ્યાતા ખની જાય તેનું નામ સમાધિ, બાદ્ય આલંખન છેાડી પરમાત્મસ્વરૂપનું અગર તેઓ શ્રીના ગુણાનું આલંખન લેતાં પરમાત્મસ્વરૂપનું અગર તેઓ શ્રીના ગુણાનું આલંખન લેતાં પરમાત્મસ્વરૂપ જે ખની જવું તેનું નામ સમાધિ કહે છે. ખરી સમાધિ તા ચૌદમે ગુણઠાણે શૈલેષી કરણ અવસ્થામાં મન વચન અને કાયાના યાગાનું રૂધન કરી પરમાત્મસ્વરૂપ ઘાતિ અને અઘાતિ કર્મભ્રય કરી જ્યારે ખને છે તે ખરેખરી સમાધિ સમજવી. તેરમા ગુણ ઠાણે ઘાતિકર્મના ક્ષય કરી કેવલગ્રાન જયારે પ્રાપ્ત થાય છે તે પણ એક સમાધિ છે. આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર થવું, કાઇપણ પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પ વિચારા આવવા દેવા નહિ સ્વરૂપ મગ્ન થવું તે સમાધિ જાણવી. આ દર્ષિમાં ચંદ્રની ચંદ્રિકા જેવા સૂક્ષ્મએાધ થાય છે. અને આ બાધ સતત ચાલુ રહે

#### ( २०५ )

છે. સૂર્યની કાંતિ પેઠે આંખને આંજી દેનાર થતાે નથી. પરંતુ શાંતિ આપનાર થાય છે. અહીં આઠમાે ગુણ પ્રવૃત્તિ નામના પ્રાપ્ત થાય છે. અને આત્મગુણમાં સંપૂર્ણપણે પ્રવર્તન થાય છે. આના પહેલાંની દક્ષિમાં જે પ્રતિપત્તિ તત્ત્વબાધના અંગે થઇ હતી તે પરિપૂર્ણ રીતે અમલમાં મુકાણી નહતી તે અહીં પ્રવૃતિમાં પરિપૂર્ણ રીતે મુકાય છે. અહિં આઠ દાષા પૈકી આઠમા આસંગ દાષ-સંસાર ઉપર મમત્વ-ભાવ–આસક્તિરૂપ તે અહિં ચાલ્યાે જાય છે. આ દાેષ જવાથી સમાધિ–આત્મ સ્વરૂપમાં પ્રવૃત્તિ કરવારૂપ પ્રાપ્ત થાય છે. ચંદન ગંધના ન્યાયથી, જેમ ચંદનના વાસ ચારે કાેેેેેેેેે સુગ ધને ફેલાવે છે, તેવી રીતે આ દર્ષ્ટમાં વર્તાતા પ્રાણીના વચનના વિલાસ તેના શરીરના ગંધ અને તેનું સર્વ વર્તાન ચંદનની વાસની જેમ સર્વત્ર સુગંધ વિસ્તા-રનાર થાય છે. એટલે તેની આજુબાજુનું વાતાવરણ પણ તેના ગુણને વિસ્તારનાર થઇ પડે છે. " **तद्त्तीणादाया** " સંકલ્પવાળા ચિત્તના અભાવને લઇ સંસાર તરફની પ્રવૃ-ત્તિથી ઉત્તીર્ણ થઈ મુક્ત થઈને નિરાશીભાવ પ્રાપ્ત થતાં પરિણામે પરમયદને પ્રાપ્ત કરે છે. ાા૧૭૬ાા

### निराचारपदोह्यस्यामतिचारबिवर्जितः ॥ आरुढारोहणा भाव गति वश्वस्य चेष्टितम् ॥१७७॥

અર્થ. આ પરાદેષ્ટિમાં રહેલ માહાત્સાને કાેઇ પણ પ્રકારના આચારા પ્રતિક્રમણ દેવવંદન વિગેરે હાેતા નથી. કારણકે અતિચારાદિ દાેષા તેઓને લાગતા નથી, તેમજ ઉપશમ કે ક્ષપકશ્રેણી ઉપર આરાહણ કરવામાં આવે છે તે પ્રમાણે આ દષ્ટિમાં રહેલ પ્રાણીની ચેષ્ટા એક પ્રકારની ગુણશ્રેણી ઉપર આરોહણ જેવી હોય છે. ા૧૭૭ા

**વિવેચન**. આ પરાદૃષ્ટિવાળા ચાગી આઠમા ગુણ-ઠાણાથી માંડી ચઉદમાં ગુણકાણા સુધી પહેાંચે છે. અને ક્ષાચિક ભાવના જ્ઞાનદર્શન ચરિત્રાદિ ગુણા પ્રગટ થાય છે. અને આત્મીય ગુણમાં પ્રવૃત્તિ કરવારૂપ ક્રિયા અહિં હાય છે. પણ બાહ્ય ક્રિયાએાનાે અહિં ઉપયાગ હાેતાે નથી. કારણકે જ્યાં અંતરંગ પ્રવૃત્તિ થતી હેાય ત્યાં બાહ્યાચારની જરૂર રહેતી નથી. તેમજ આ દશામાં માનસિક દ્રુષણ પણ લાગતા નથી. પ્રાપ્ત કરવા લાયક કેવલન્નાન પ્રાપ્ત થવાથી હવે બાહ્ય કાેઈપણ જાતના આચાર રહ્યા નથી.તેમજ અતિચાર લાગવાનું કારણ મિથ્યાત્વાદિ પણ ન હાવાથી સુક્ષ્મદાષા અહિં લાગતા નથી, વળી જેમ મુનીરાજ ઉપશમ કે ક્ષપ-કશ્રેણીરૂપ પર્વત ઉપર આરોહણ કરે છે. તે પ્રમાણે અહિં પરિણામની ધારાએ આત્માના પંડિત વીર્યના ઉલ્લાસથી ગુણશ્રેણી ઉપર આરોહણ કરેછે, તેમજ નિરાચારપદ પ્રાપ્ત શ્રવાથી આ મહાત્માની પ્રવૃત્તિ તથા ક્રિયા વિગેરે ભવ ગતિથી ન્યારી હાેય છે. ાા ૧૭૭ ાા

આચાર નથી તેા લિક્ષાટનઆચાર કેવી રીતે તે કહેછે.

रत्नादिशिक्षादम्भयोऽन्या यथादक्तन्नियोजने । तथाचारक्रियाप्यस्य सैवान्या फलभेदतः ॥१७८॥

અર્થ. રત્નાદિની પરીક્ષા કરવામાં એક નિપુણ માણસ છે. અને બીજો અનિપુણ છે, રત્નને ક્ષાર પુટાદિવડે સુંદર

### ( २०७ )

અનાવેલ છે. અધા એક સરખાં દેખાય છે. છતાં જેનારની દિષ્ટિમાં ભિન્નતા પડે છે. જે રત્નની પરીક્ષામાં નિપુણ છે તેની દિષ્ટ જુદું કામ કરશે અને જે રત્નની પરીક્ષામાં નિપુણ નથી તેની દિષ્ટ રત્નને જુદી રીતે જેશે. તે પ્રમાણે:ભિક્ષાદિ આચારકિયામિત્રાદિદેષ્ટિમાં હતી તેજ અહિં છે. છતાં અહિં ફેલના ભેદને લઈ જુદા રૂપે છે. ા ૧૭૮ ા

**વિવેચન**, મિત્રાદિ દૃષ્ટિમાં જે જે આહારાદિ અર્થે ક્રિયા કરવામાં આવતી હતી તેમાં અમુક અંશે આશીભાવ રહેતા હતા. હવે આ પરા દૃષ્ટિમાં જ્યારે દાખલ થાય છે, ત્યારે તેની ક્રિયાના દેખાવ ઉપરથી તાે એક સામાન્ય સાધુના જેવા દેખાય પણ ફલમાં ઘણા ભેદ પડે છે. કારણ કે હવે આ મહાત્માનું વર્તાન તદ્દન નિરાશી ભાવવાળું ખની જાય છે. આત્મીય વસ્તુસ્થિતિ સમજ ક્રિયા કરનારને અને ગતાનુગતિક રીતે ક્રિયા કરનારને ફળ મળવામાં માેટું भंतर हो। ये छे. या वात हेण्टांत आधी सभक्षवे छे. रत्न તથા અધની પરીક્ષામાં નિપુણ એવા માણસ કેલવણીથી રત્ન તથા અશ્વને એક જુદાજ રૂપમાં મુકી દે છે. રત્ન તથા અધોને જોનારા એક સરખી રીતે બુએ છે તાપણ તેના ગુણ દેાષના અનુભવીએા તેને જુદા રૂપમાં નીહાળે છે. અને કિંમત પણ જુદી રીતે આંકે છે. તેવી રીતે પ્રતિક્રમણ પડિલેહણાદિ આચાર આદ્રષ્ટિવાળાને હોતા નથી, તોપણ આહારાદિ ભિક્ષાના આચાર તા રહેલ છે. છતાં આ આચાર એટલાે ખધા સુંદર હાેય છે કે જોનારની દૃષ્ટિએ મિત્રાદિ દેષ્ટિમાં રહેલા મુનીએ આહારાદિ માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે. અને આ પરાદેષ્ટિમાં રહેલામુનિએા તે પણ આહારાદિમાટે પ્રવૃત્ત

### (२०८)

કરે છે. આ ખંનેના દેખાવ બાહ્યદ્રષ્ટિથી એકસરખા લાગશે. પણ કુલના ભેદને લઈ તેમાં ઘણા તફાવત પડે છે. આદ્ય દેષ્ટિવાળા તેની કિંમત એકસરખી આંકશે. પણ ગુણદેષના જાણકારા તેની કિંમત જુદાજ પ્રકારે આંકશે. અત્યાર સુધી સાંપરાયિક કર્મના ક્ષય થતા હતા. કષાય જન્ય કર્મના ક્ષય થાય તે સાંપરાયિક કર્મક્ષય કહેવાય છે. કેવલજ્ઞાન થયા પછી આકર્માં રહેતાં નથી. એટલે હવે તેના ક્ષય કરવા જરૂર રહેતી નથી. પણ હજી ભવાપત્રાહિ કર્મ ચાર રહ્યા છે. આ ચાર કર્મ હાેય ત્યાંસુધી માેક્ષ-પરમપદ મળી શકે નહિ. કર્મને આવવાના ચાર માેટા માર્ગો પૈકી મિથ્યાત્વ અવત, અને કષાય આનાે ક્ષય થઈ ગયાે છે. હવે માત્ર મન, વચન અને કાયાના યાેગ રહેલ છે. આનાથી પણ કર્મ ચાલ્યું આવે છે. પણ આ કર્મને ઇર્યાપથિક કર્મ કહે છે. આ કર્લ પ્રથમ સમયે બધાય, બીજે સમયે ભાેગ-વાય અને ત્રીજે સમયે ખરી જાય છે. આ ભવાપગાહિ કર્મ ભિક્ષા માટે પ્રવૃત્તિ કરતાં ક્ષય થાય છે. પહેલાંની દુષ્ટિઓમાં સાંપરાયિક કર્મ ક્ષય થતું હતું. હવે ઇર્યા-પશ્ચિક-ચાલવાના અંગે લાગેલ કર્મ તેના પણ ક્ષય અહિં થાય છે. પરિણામે કરી વખત આ જીવને સંસારમાં આવવું ન પડે એવી રીતે કર્મને દૂર ફેંકી દે છે. જે અનુક્રમથી કર્મને ફૈંકી દઈ આ જીવ આગળ વધે છે તે ખીના નીચેના લે(કમાં જણાવે છે. ાા ૧૭૮ ાા

तिन्योगात्महात्मेह कृतकृत्यो यथाभवेत् ॥ तथायं धर्मसंन्यास विनियोगात्महाम्नुनिः ॥१७९॥

#### ( २०५ )

અર્થ. ચિંતામણીરત્નની શાેધમાં ફરતાે પુષ્યવાન રત્નવિણક, રત્નની પ્રાપ્તિથી જેમ કૃતકૃત્ય થાય છે તે પ્રમાણે આ અધિકૃત મહામુની ધર્મસંન્યાસ નામના યાેગની પ્રાપ્તિથી કૃતકૃત્ય થાય છે. ાા૧૭૯ાા

વિવેચન. રત્નની પરીક્ષા કરવામાં બાહાેશ થએલા વાણીયાએ પ્રતિજ્ઞા કરી કે રત્નચિતામણી—મનમાં જે ચિંતવે તે વસ્તુ મળે. આવું રત્ન મળે તોજ લેવું, આ પ્રમાણે નિર્ણય કરી પૃથ્વીના ઘણા ખરા ભાગા ફરી વળ્યાે. આખરે એક પર્વતના ભાગમાં બકરા ચારતા ભરવાડ પાસે આ રત્ન જોયું. અને પરિણામે તે રત્ન ઘણી મહેનતે તેણે તેની પાસેથી મેળવી કૃતાર્થ બન્યાે. જેવી રીતે આ પુન્યશાળી રત્નવણુક રત્ન મેળવી પરમસુખી થયાે તેવી રીતે આ પરા દેષ્ટિમાં વર્તતો યાેગી ધર્મસંન્યાસ નામના પરમ રત્નરૂપ યાેગને પામી પરમ કૃતાર્થી થાય છે. પરમપદ હવે હાથમાં આવ્યું તેમ સમજે છે. ાા૧૭૯ા

# धभिः संन्यास ये। शनी आप्ति अधावे छे. द्वितियाऽपूर्वकरणे मुख्योऽयमुपजायते ॥ केवलश्रीस्ततश्रास्य निःसपत्ना सदोदया ॥१८०॥

અર્થ. આ ધર્મસંન્યાસ નામના યાેગ બીજા અપૂર્વ કરણમાં મુખ્યપણે પ્રાપ્ત થાય છે. અને આ ધર્મસંન્યાસ યાેગની પ્રાપ્તિ થતાં આ મહાત્મા વિરાધ વગર નિરંતર ઉદયવાળી એવી કેવલજ્ઞાનરૂપી લક્ષ્મીને મેળવે છે. ાા૧૮૦ાા

**વિવેચન**. પ્રથમ અપૂર્વ કરણુ, સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ 14

#### ( २१० )

પ્રથમ થઈ ત્યારે કરવામાં આવેલ હતું. આ ખીના પહેલા જણાવી ગયા છીયે, હવે અહીં આ જીવ સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ કરી દેશવિરતી મેળવી સર્વ વિરતીમાં જ્યારે દાખલ થાય છે, ત્યારે ધર્મસંન્યાસ નામના યાેગ છઠ્ઠે ગુણ ઠાણે પ્રાપ્ત થાય છે. અહિં ગૃહસ્થાશ્રમમાં જે જે દેવપૂજા, પૌષધ વિગેરે ક્રિયા કરતાે હતાે મલ સાફ કરવા રૂપ, તે અહિં સર્વ વિરતી પ્રાપ્ત થવાથી તેના ત્યાગરૂપ આ ધર્મ સંન્યાસ ચાેગ ગાૈણ સમજવાે. મુખ્ય ધમધ્સ ન્યાસ ચાેગ તાે આઠમા ગુણ ઠાણે ખીજું અપૂર્વ કરણ પ્રાપ્ત થતાં ક્ષપકશ્રેણી માંડી ઘાતી કર્મ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય આ ચાર કર્મના ક્ષય કરી વિરાધ વગરની નિરંતર ઉદયવાળી કેવલજ્ઞાનરૂપી લક્ષ્મી પ્રતિપાત વગરની જ્યારે આ મહાત્મા મેળવે છે ત્યારે આ મુખ્ય યાેગ હાેય છે. અહિં હજી મન વચન અને કાયાના યાેગ તથા બીજા સામાન્ય ચાર અઘાતિ કર્માે બાકી રહે છે. આ પ્રમાણે આ દષ્ટિમાં જીવ આગળ વધે છે. ા૧૮૦ા

# સિંહાવલાેકન ન્યાયથી કેવલશ્રીનાે નિશ્ચય કહે છે

स्थितः शीतांशुवज्जीवः प्रकृत्या भावशुद्धया ॥ चंद्रिकावच विज्ञानं तदावरणमभ्रवत् ॥१८१॥

અર્થ, સ્વાભાવિક ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિ વહે આ જીવ ચંદ્ર-માની માફક નિર્મળ રહેલાે છે. ચંદ્રની ચંદ્રિકા–જ્યાેત્સ્ના પ્રકાશ માફક વિજ્ઞાન રહેલ છે. અને કેવલજ્ઞાનનું જે આવ-રણ તે વાદળાની માફક સમજવા. ॥૧૮૧॥

#### ( २११ )

**વિવેચન**. જેમ ચંદ્રમા અનાદિ કાળથી નિર્મળ અને શુદ્ધ છે, તેવી રીતે આ જીવ પણ અનાદિકાલથી પાતાના શુદ્ધ સ્વભાવને લઇ ચંદ્રની સાફક પ્રકૃત્યા-સ્વભાવિક નિર્મળ અને ભાવશુદ્ધિથી શુદ્ધ રહેલ છે. તેમજ ચંદ્રમાની જેમ ચંદ્રિકા–જ્યાત્સ્ના–પ્રકાશ આ જેમ સ્વભાવ સિદ્ધ અનાદિ કાલના રહેલ છે તે પ્રમાણે જીવની સાથે વિજ્ઞાન વિવેક જ્ઞાન, અનાદિકાલથી શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ રહેલ છે. તેમજ જેમ ચંદ્રમાના ઉપર મેઘની વાદળી-વાદળાં આવવાથી ચંદ્રમાનું શુદ્ધસ્વરૂપ પ્રકાશરૂપ ધર્મને જેમ આચ્છાદિત કરી નાખે છે તેવી રીતે આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ કેવલજ્ઞાનરૂપ ધર્મને આ વાદળારૂપી જ્ઞાનાવરણીયાદિ આવરણા દાખી કે છે. આત્મા નું શુદ્ધસ્વરૂપ સતચિદાનંદ રૂપ અનાદિકાલથી આત્મામાં સિદ્ધ છે, તેજ ખહાર આવે છે. ઉપરનું આવરણ ખસી જતાં ખાકી આત્મામાં જે ન હાેય તે કદાપિ ખહાર આવેજ નહિ. આથી એ જણાવ્યું કે કેવલ શ્રી આત્મામાંજ છે. તેજ આવરણ ખસી જતાં બહાર આવે છે. 11૧૮૧11

स्था वात साक्षे थीनामां घटावे छे. धातिकमिश्रकर्षं तदुक्तयोगानिलाइतेः ॥ यदापैति तदा श्रीमान् जायते ज्ञानकेत्रली ॥१८२॥

અર્થ. ઘાર્તિ કર્મા વાદળા જેવા છે, ઉપર જણાવેલા ચાગસંન્યાસરૂપ વાચુના ઉપઘાતથી ઘાતિકમધ્રપ વાદળ જ્યારે ખસી જાય છે ત્યારે શ્રીમાન્ એવા આ આત્મા જ્ઞાન કેવલી-સર્વજ્ઞ અને છે. ા૧૧૮૨ાા

### ( २१२ )

विवेशन. પ્રથમ જે બીના જણાવી તેના ઉપનય ઘટાવતાં જણાવે છે કે ઘાતિકર્મ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવ-રણીય, માહનીય અને અતંરાય આ ચાર ઘાતિકર્મ વાદળાં જેવા જાણવા. બીજા અપૂર્વકરણમાં પ્રથમ જણાવી ગયા એવા ધર્મસંન્યાસ નામના યાેગરૂપ પવનના ઝપાટાથી જેમ વાદળાં ચાલ્યાં જાય છે, તેવી રીતે ક્ષપકશ્રેણીમાં આરઢ થયેલા આ મહાતમા શ્રેણી સમાપ્ત થતા ઘાતિકર્મરૂપ વાદળાંના નાશ કરી શ્રીમાન્ આ આતમા આત્મિક પુરૂષાર્થના યાેગથી જ્ઞાનકેવલી સવ્દ અને છે ાા૧૮રાા

### આજ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે.

### क्षीणदोषोऽथ सर्वज्ञः सर्वेल्लब्धिफलान्वितः ॥ परं परार्थं संपाद्य ततो योगान्तमश्नुते ॥१८३॥

અર્થ. રાગદ્રેષાદિ સકલ દોષા જેઓના ક્ષય થયા છે એવા, તથા સર્વલમ્પિએ રૂપી ફલથી યુક્ત એવા સર્વજ્ઞ પ્રભુ ભવ્ય જીવાને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ કરાવવા રૂપ પર ઉપ-કાર કરીને પછી નિર્વાણ પામવાના સમયે યાગસંન્યાસ નામના બીજા યાગને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૮૩॥

વિવેચન. ઉપરના શ્લોકમાં સર્વજ્ઞ અને છે તેમ જણા-વ્યું તો તે વાતને સ્પષ્ટ કરતાં જણાવે છે કે જ્યાં સુધી દાનાદિ અંતરાયા તથા હાસ્યાદિ વિગેરે સમગ્ર દાેષા ક્ષય ન થાય ત્યાંસુધી કાેઇ પણ જાતની લબ્ધિએા થતી નથી. આ સકલદાેષ ક્ષય થવાથી જીન, એાહિજીન પરમાહિજીન વગેરે અનેક લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થતાં સર્વજ્ઞ-સર્વ

#### ( २२३ )

દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયને જાણનારા ખને છે. સર્જ જાતની ઉત્સુ-કતા મટી જાય છે, અને પરના ભલા ખાતર આ પૃથ્વી-તલમાં વિચરતા અનેક ભવ્ય જીવોને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવી મહાન્ ઉપકાર કરે છે, તે પછી પરમપદ પામવાની તૈયારીના સમયે યાગસ ન્યાસ નામના યાગની પ્રાપ્તિ અહિં શરૂ થાય છે. આ યાગ પ્રાપ્ત થતાં હવે શું લાભ મળે છે તે જણાવે છે. ા૧૮૩ાા

### तत्र द्रागेव भगवानयोगाद्योगसत्तमात् ॥ भवन्याधिक्षयं कृत्वा निर्वाणं स्रभते परम् ॥१८४॥

અર્થ. તત્ર યાગસંન્યાસ યાગના અંતે શૈલેશીકરણ અવસ્થામાં જલ્દી પાંચ અક્ષર ઉચ્ચારણ કાળ માત્રમાં ભગ-વાન શૈલેશીકરણથી ભવવ્યાધિના ક્ષય કરી નિર્વાણપદને પામે છે. ા ૧૮૪ ા

विवेशन. तेरमा गुणुठाणामां रही अनेड लव्यल-वेाना अज्ञानइप अधारने। नाश इरावीतेओने कड्यैत्यन्यनुं स्वइप समज्जवी मेाक्षमार्णना अधिकारी जनावी ते मार्ण तरझ क्षष्ठं ज्यय छे. पाते आत्मानंहमां मस्त रही स्वाला-विक्ठ आनंहनी पराक्षष्ठा अनुलवे छे. ओवी ઉत्कृष्ट हशामां क्रेटक्षेष्ठ वणत पृथ्वीतक्षने पावन करी छेवटे शैक्षेशीकरण् अवस्थामां येागसंन्यास नामने। सामध्यायाग प्राप्त थतां मन, वयन अने क्षयाना येाग उपर पूर्ण कय मेजवी आधीना यार अधाती क्षमें वेहनीय, नाम, गित्र अने आधुष्यने। क्षय करी अये।ि अवस्था प्राप्त थतां लवन्या धिक्षय करी परमशांति क्यां छे ओवुं निवृत्तिस्थान प्राप्त

કરે છે અને ત્યાં સદાકાળ રહે છે. એ સ્થિતિમાંથી કરી કર્મ કલેશમય સંસારમાં આવવાનું નથી. અને સંપૂર્ણ તાત્ત્વિક સુખના રસના નિરંતર આસ્વાદ લેવાના છે. આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવી એ આપણા સર્વનું સાધ્ય છે. અને એના માટે આ સર્વ પ્રયત્ન છે. એ સ્થિતિમાં જે આનંદ છે તે વચનથી કહી શકાય તેમ નથી. ા૧૮૫ાા

મુક્તિમાં નિવૃતાત્મા કેવા હોય છે તે કહે છે. व्याधिमुक्तः पुमान् लोके यादशस्तादशोह्ययम् ॥ नाभावो न च नो मुक्तो व्याधिनाऽव्याधितो न च ॥१८५॥

અર્થ. જેવી રીતે વ્યાધિથી મુક્ત થયેલા પુરુષ લાેકમાં શાંતિના અનુભવ કરે છે તેમ મુક્તિમાં આ નિવૃત્તાત્મા પરમ શાંતિના અનુભવ કરે છે, પણ અભાવરૂપ નથી. તેમજ વ્યાધિથી મુક્ત નથી થયેા તેમ પણ નથી. તેમજ પૂર્વે વ્યાધિ વગરના હતા તેમ પણ નથી. વ્યાધિ જવાથી તે અભાવરૂપ ખનતાે નથી. પણ શાંતિના અનુભવ કરે છે. તેવી રીતે મુક્તિમાં પરમશાંતિના અનુભવ કરે છે. ા૧૮૬ા

**વિવેચન**. કાેઈ દર્શનકાર મુક્તિમાં ગયેલા જીવા-ત્માને ખુઝાઈ ગયેલા દીવા સમાન અભાવરૂપ માને છે. આ મતનું ખંડન કરતાં શાસ્ત્રકાર જણાવે છે કે જેમ લોકમાં કાેઇ માણસ વ્યાધિના ક્ષય થવાથી જેવી રીતે પરમ શાંતિને પામે છે તેવી રીતે મુક્તિમાં આ જીવાતમા પરમશાંતિને પામે છે. પણ ભુઝાઇ ગયેલા દીવાના અભાવરૂપ અની જતા નથી,તેમ વ્યાધિથી મુક્ત નથી થયેા તેમ પણ નથી. વ્યાધિથી

### ( २१५ )

મુક્ત થયેલાજ છે. તેવી રીતે આ જીવ પણ પૂર્વે કર્મ વ્યાધિવાળા હતાતે હમણા કર્મ વ્યાધિથી મુકત થઇ મુક્તિમાં પરમશાંતિના અનુભવ કરે છે.પણ જડરૂપ બનતા નથી,આવી મુક્તિ માટે કાેઇપણ બુદ્ધિમાન પ્રવૃત્તિ કરેજ નહિ. ાા૧૮પાા

आज अथिने स्पष्ट स्रतां स्हे छे. भव एव महाव्याधि र्जनममृत्युविकारवान्॥ विचित्रमोहजननस्तीव्ररागादिवेदनः ॥१८६॥

અર્થ. સંસાર છે તેજ મહાવ્યાધિછે,અને જન્મ,જરા, મરણ આ બધા વ્યાધિનાવિકારા,અને નાના પ્રકારનામાહથી ઉત્પન્ન થતા ગાઢરાગનાેઅનુભવ તે વેદના સમજવી. ાા૧૮૬ાા

વિવેચન. ઉપરના શ્લોકમાં વ્યાધિમુકત પુરૂષ પરમ-શાંતિને પામે છે એમ જે જણાવ્યું તો અહિં પૂછવામાં આવે છે કે તે વ્યાધિ કંઈ જાતની છે ? આના ઉત્તરમાં જણાવે છે કે ભવ સંસાર તેજ મહા વ્યાધિ છે કે જેના બળથી આ જીવ ચારગતિની મહાવેદનાના અનુભવ કરે છે. જેમ વ્યાધિથી શરીરમાં અનેક પ્રકારના વિકારા ઉત્પન્ન થાય છે તે પ્રમાણે આ સંસારરૂપી મહા વ્યાધિથી આજીવમાં જન્મ, જરા, મરણ, વિગેરે વિકારા ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ વ્યાધિથી માણસ અનેક પ્રકારની વેદનાના અનુભવ કરે છે, તેવી રીતે અહિં મિથ્યાત્વના ઉદયને લઇ સ્ત્રિસંબંધી ઉત્પન્ન થતાં નાના પ્રકારના વિકારાના ગાઢ જે અનુભવ કરવા તે જેમાં વેદના રહેલી છે. ા૧૮૬ા

मुख्योऽयमात्मनो ऽनादिचित्रकर्मनिदानजः ॥ तथानुभवसिद्धत्वात् सर्वेपाणभृतामिति ॥१८७॥

### ( २२६ )

અર્થ. ઉપચાર વગરના આ સંસારરૂપી વ્યાધિ જીવને અનાદિ કાળના ભિન્નભિન્ન કર્મના ખળથી ઉત્પન્ન થયેલ છે અને આ બીના તમામ પ્રાણીઓને અનુભવસિદ્ધ છે. ાા૧૮૭ાા

विवेशन. આ સંસારને વ્યાધિની ઉપમા જે આપી છે તે કલ્પિત નથી, પણ સત્ય છે. વળી આ સંસારરૂપી વ્યાધિ આ જીવને આજકાલની લાગેલી નથી પણ અનાદિ અનં તકાળની લાગેલી છે. અને આ વ્યાધિ દ્રવ્યકર્મ—અનુદય અવસ્થાવાળા, ભાવકર્મ ઉદય અવસ્થાવાળા ભેદથી ભિન્નભિન્ન કર્મના અળથી ઉત્પન્ન થયેલ છે અને આ બીના જન્મ,જરા, મરણાદિના અનુભવવે તમામ પ્રાણી ગણ મનુષ્ય, તિર્થય, દેવ, નારકાદિ તમામ જીવાને અનુભવ સિદ્ધ વાત છે. ા૧૮૭૫

### एतन्मुक्तश्च मुक्तोपि मुख्य एवोपपचते ॥ जन्मादिदोषविगमात्तददोषत्वसंगतेः ॥१८८॥

અર્થ. આ ભવ વ્યાધિ વહે જે મુકાણા તેજ વાસ્તવિક મુકત થયા–પરમપદને પામ્યા જાણવા. જન્મમરણાદિ દાેષ ચાલ્યા જવાથી અદાેષપણાને પામે છે. ાા ૧૮૮ ાા

વિવેચન. કેટલાક મતવાળા સંસારમાંજ જનક વિદેહી વિગેરેને શરીર છતાં મુકત માને છે, વળી કેટલાક દીવાના ખુઝાઈ જવા જેવી મુકિત અહીં સંસારમાં માને છે. તેઓને સમજાવતાં ગુરૂશ્રી જણાવે છે કે આનું નામ મુકિત કહેવાય નહિ, પણ આ સંસારરૂપી મહાવ્યાધિ જન્મ, જરા, મરણાદિ દુઃખાને આપનાર તેનાથી જે મુક્ત થવું, ફરી આ સંસારમાં આવવાપણું ન રહે તેજ ખરેખરી વાસ્તવિક મુક્તિ કે મુક્ત થયો જાણુવા. કારણ કે હવે આ જીવનાં જન્મ, જરા, મરણ,

### ( २१७ )

ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરતું આ વિગેરે દોષા ચાલ્યા જાય છે. અને દોષરહિત અનેછે.સદેાષપણું જ્યાંસુધી છે ત્યાંસુધી સંસારછે. દોષરહિતપણું જ્યાં છે ત્યાં પરમપદ–માેક્ષછે. ૧૮૮

# स्था स्थाने स्पष्ट करतां कि छे. तत्स्वभावोपमर्देऽपि तत्तत्स्वाभाव्ययोगतः ॥ तस्यव हि तथाभावा त्तददोषत्वसंगतिः ॥१८९॥

અર્થ. આત્માના મૂળ સ્વભાવને કર્મના વેદ નથી ઉપ-મર્દન-ફારફેર થયા છતાં પણ તે આત્માના જીવત્વ સ્વભાવ છે તેમાં ફારફેર પડતા નથી. "तस्य" દાષસહિત આત્માના એવા સ્વભાવ છે કે પરિણામે દાષરહિત થાય છે,જન્માદિના ત્યાગથી દાષવાન્ આત્મા અદાષવાન્ બને છે. ા૧૮૯ા

विवेशन. यंद्रमानी माइंड आत्मानुं शुद्ध स्वरूप छतां पण वाहणाथी केम यंद्रनुं तेक हलाय छे ते प्रमाणे अनाहिंडाणना लागेला डर्म रूप वाहणाथी आत्मानुं शुद्ध स्वरूप हलाई जाय छे. अथवा उपमहंन इारहेर थाय छे. छतां पण कन्म मरणाहि लाव याल्या कवाथी अवना ते ते स्वलावना संजंधने लई अवनुं ते ते स्वलावपण्ण-अवत्वपण्णं ते डायम रहे छे. तेमां हेरहार थता नथी. तेक वात इहे छे हे, "तह्य" होषसहित अवा आत्माना अवेशक स्वलाव छे हे "सण्य" तेक आत्मा "तथा मवति" होषरहित थाय छे. "ततश्चतह्यैच तथा मावात्" आत्माना तथा स्वलाव ले लई कन्म करा मरणाहि लावना त्याग थवाथी आत्माहोष रहित जने छे.होषवाणा होय छे तेक अहोषवाणा जने छे.१८६

### ( २१८)

### આ ઉપરથી આ વાત અંગીકાર કરવી તે કહે છે.

स्वभावोऽस्य स्वभावो यिश्वजा सत्तैवतत्त्वतः ॥ भावाविधर्यं युक्तो नान्यथाऽतिप्रसंगतः ॥१९०॥

અર્થ. આત્માનું જે સ્વરૂપ તે સ્વભાવ સમજવા. પરમાર્થથી તાે પાતાની સત્તા-વિદ્યમાનતા તેજ સ્વભાવ છે. આ સ્વભાવ છે તે "**માવાયધિ**" આત્મસ્વરૂપ સુધી છે. બીજી રીતે સુકત નથી નહિ તાે અતિ પ્રસંગ દાેષ આવે ॥૧**૯**૦॥

વિવેચન. આ તમામ બીના ઉપરથી એ નિશ્ચય કરવામાં આવ્યા કે શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપે રહેવું આત્માના જે મૂળ સ્વભાવ છે સત્ ચિદાન દ સ્વરૂપ તે રૂપે બનવું તેનું નામ મુક્ત થયા જાણવા, તેજ વાત જણાવે છે કે આત્માનું જે મૂળસ્વરૂપ તેનું નામજ સ્વભાવ છે. પરમાર્થથી પાતાની સત્તા-વિદ્યમાનતા તેજ સ્વભાવ છે. આ સ્વભાવના અંગે ફરી પ્રશ્ન કરવામાં આવે કે સ્વભાવ શું વસ્તુ છે! ઉત્તરમાં આત્માની સત્તા; આત્માની સત્તા એટલે શું ? ઉત્તરમાં આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ આ પ્રમાણે આ સ્વભાવ–ભાવાવધિ આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપ સુધી વિકલ્પાે કરી શકાય છે, પછી આગળ વિકલ્પાે કરી શકાતા નથી. આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ એટલે આત્માના સ્વભાવજ કહેવા પડશે પણ બીજી રીતે કહેવું વ્યાજળી નહિ ગણાય. શા માટે! ઉત્તરમાં કહે છે કે અતિ પ્રસંગ દેષ પ્રાપ્ત થાય. કાેઇ પણ વસ્તુનું પ્રતિનિયત સ્વરૂપ પછી રહેવાપામે નહિ.જેની ઇચ્છામાં આવેતે પ્રમાણેવસ્તુનું સ્વરૂપ કલ્પી શકશે.આનુંનામ અતિ પ્રસંગદોષજાણવા.૧૯૦

#### ( २३७ )

# આ અતિપ્રસંગ દેાષ જણાવે છે.

### अनन्तरक्षणाऽभूतिरात्मभूतेह यस्य तु ॥ तयाऽविरोधान्नित्योऽसौ स्यादसन्वा सदैव हि॥१९१॥

અર્થ. દરેક પદાર્થોમાં ક્ષણે ક્ષણે ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે છે પણ જે વાદિ આત્મરૂપ વર્ત માનક્ષણનેજ ઉત્પત્તિ નું કારણ માની આગળપાછળના ક્ષણોમાં ઉત્પત્તિ માનતો નથી. તેના મતમાં અનંતરક્ષણની અભૂતિ—અનુત્પત્તિ સાથે વર્ત માન ક્ષણભાવને વિરોધ ન હોવાથી આ વર્ત માન ક્ષણ નિત્ય અનશે.અથવાકાયમમાટેઅસન્-અવિદ્યમાનથશે.ાા૧૯૧ા

विवेशन. प्रथम उद्या मुळण आत्मस्वलाव आत्मानी सत्ता अगर आत्मस्वरूप छे, आम मानवामां न आवे तो अतिप्रसंगद्दोष आवशे. आ वात अिं जतावे छे के आत्मानुं स्वरूप के आत्मानी सत्ता द्रव्य तथा पर्यायरूप छे, नित्यानित्य स्वरूप छे. आत्मानुं स्वरूप ज्ञान दर्शन अने श्वारित्र रूप छे. आ ઉपयोगे। वारंवार पद्षटाता होवाथी अनित्य स्वरूप आत्मा छे. अने भूण आत्म द्रव्य तेमां हेरहार थता न होवाथी आत्मा नित्य स्वरूप छे. आ प्रमाणे आत्म द्रव्यनुं सत्यस्वरूप छतां आत्माने क्षणिक अनित्य के नित्य ओक्षांतथी मानवा ते येग्य गणाय निष्ठ औष्यहर्णनवाणा आत्माने क्षणिक माने छे, अने छे क्षणुमां पदार्थ जित्पन्न थये। तेळ क्षणुमां तेनी सत्ता छे पणु आगण पाछणना क्षणुमां ते पदार्थनी जित्पत्ति मानवामां आवती नथी. वर्तभान क्षणुरूप आत्मलूति—सत्ता मानवामां आवे

### ( २२० )

છે આ વર્તા માન ક્ષણરૂપ પદાર્થને અનંતર ક્ષણની અનુત્પત્તિની સાથે વિરોધ ન હોવાથી તે નિત્ય અની જશે.
કારણકે વર્તા માન ક્ષણની માફક સદા અનંતર ક્ષણની અભૂતિ
—અનુત્પત્તિપણ બેઠેલ છે અથવા જે વર્તા માન ક્ષણરૂપ પદાર્થ કાયમ માટે નથી તે પછી અનંતર ક્ષણની ઉત્પત્તિની વાતજ કયાં રહે છે ? અનંતર ક્ષણને વર્તા માનક્ષણ શ્રસી લે છે—ખાઇ જાય છે વર્તા માન હોય તોજ અનંતર ક્ષણ હોય છે—પણ જયાં વર્તા માનક્ષણ નથીત્યાં અનંતર ક્ષણ પણ હોતો નથી. આ બાદધમતની માન્યતાવાળા પાંચ શ્લાક ખાસ વિચારવા જેવા છે. ધીમે ધીમે હૃદયમાં ઉતરશે. 11૧૯ના

# भे। द्धनी अदेश वातने हूर अरतां अदे छे. स एव न भवत्येतदन्यथा भवतीतिवत् ॥ विरुद्धं तन्नयादेव तदुत्पत्त्यादितस्तथा ॥१९२॥

અર્થ. બાૈધ્ધદર્શનકાર કહે છે કે બીજા સમયે તે પદાર્થ નથી, અહિં શાસ્ત્રકાર તેને પુછે છે કે તે પદાર્થ નથી એટલે કયાં ગયા ? તા કહે છે કે અન્યથા થાય છે–બીજા રૂપે ખને છે. અહિં ઉત્તર આપે છે કે બાૈધ્ધમતનું આ કહેનું વિરુદ્ધ છે. જો તે પદાર્થ છે તા અન્યથા કેમ થાય ? અને જો તે અન્યથા છે તાપછી તે પદાર્થ છે એમ કેમ કહેવાય? આ વિરુદ્ધતા સમજવી. વળી તે અભાવની ઉત્પત્તિ પણ કેમ થાય ? આ પણ વિરુદ્ધજ છે. ા૧૯૨ા

વિવેચન. બાહિદર્શનકાર પદાર્થને ક્ષણિક માને છે. અને બીજે સમયે તેના નાશ માને છે. છતાં જોવામાં તાે

### ( २२१ )

તેના તેજ આવે છે આના ઉત્તર તેઓ એમ આપે છે કે તેના જેવા દેખાય છે. બાકી તેતા બીજે ક્ષણેજ નાશ પામી ગયા. માટે તેઓ કહે છે કે બીજે ક્ષણે " स पव न भवति " તે પદાર્થ નથી રહેતાે–અભાવરૂપ બન્યાે. શાસ્ત્રકાર તેને પુછે છે કે તેનું શું થયું તેા કહે છે કે અન્યથા ભવતિ **બીજા**રૂપે બન્યેા. અહીં શાસ્ત્રકાર ઉત્તર આપે છે કે આ ઐા<sup>દ</sup>ધ દર્શનકારનું કહેેલું પરસ્પર વિરૂદ્ધ છે. મારી મા વાંઝણી छे स्थेन। केवुं छे. ''यदि सएवक्यमन्यया अन्यया चेद् भव-ति कथं स जो ते पहार्थ છે. ते। અન્યથા કેમ અને ? અને અન્યથા બીજી રીતે છે–અભાવરૂપે છે તેા તે પદાર્થ છે એમ કેમ બને ? આ બીના ''स एव न भवति'' તેની સમાન છે તે જ કહે છે. જો તેજ છે તેા પછી કેમ ન હાેય ? જેને નથી તાે પછી તે કેવી રીતે હાેઈ શકે ? આ **અધી બીના પરસ્પર વિરૂદ્ધ છે. આ બધાના નિચોલ−ર**હસ્ય કહે છે. ''तदुत्पस्यादितः ''અભાવની ઉત્પત્તિ થતીજ નથી અને થાય તાે તે વિરૂદ્ધ છે. ા૧૯૨ાા

આજ વસ્તુને સ્પષ્ટ કરે છે.

सतोऽसच्चे तदुत्पाद स्ततो नाज्ञोऽपि तस्य यत् ॥ तन्नष्टस्य पुनर्भावः सदा नाज्ञे न तिस्थितिः ॥१९३॥

અર્થ. વિદ્યમાન પદાર્થને અસત્ અંગિકાર કરે છતે અસતના ઉત્પાદ થયા. તતાઃ ઉત્પાદથી અસત્વના ફરી પાછા ભાવ થશે અને કાયમ નાશ અંગીકાર કરે છતે સતત્ સ્થિતિ–પદાર્થની સ્થિતિ નહિ રહે. ઇચ્છિત ક્ષણે પણ તે પદાર્થ નાશ પામી જશે. ાા૧૯૩ાા

### ( २२२ )

વિવેચન. દરેક વસ્ત અપેક્ષાવાળી છે. સ્યાદ્રાદ છે. આ સ્યાદ્ધાદને છાડી એકાંતવાદ માનવામાં આવે તા લાકમાં હાંસી પાત્ર તે માણસ ખને છે. દ્રવ્યથી વસ્તુ નિત્ય છે અને પર્યાયથી વસ્તુ અનિત્ય છે એમ માનવામાં આવે તે! આગળ ખતાવવામાં આવતા દાેષા લાગવા સંભવ રહે નહિ. રૂપ, રસ, ગંધ, અને સ્પર્શ આ વિગેરે પર્યાર્થી ક્ષણે ક્ષણે પલટાય છે. આ વાત અમુક અંશે ખરી છે. પણ પર્યાયાના અમુક અંશે ફારફેર થવાથી સર્વથા પદાર્થો નાશ પામી જता नथी. आજ वातने अंगे डहे छे डे "स एव न भवति" આ વચનને અનુસારે વિદ્યમાન પદાર્થોના અભાવ અંગીકાર કરે છતે ''तदुत्पाद'' અસત્વના ઉત્પાદ ઉત્પતિ મનાણી 'तताः, અસત્વના ઉત્પાદથી ફરી અસત્વના નાશ પણ મનાયા. તેમજ જે ઉત્પત્તિવાળું હાેય છે તે અનિત્ય હાેય છે. આ પ્રસાણે નાશ પામતા એવા "सत्वस्य" પદાર્થના પુનર્ભાવ થાય છે તેજ રૂપથી, નહિ તેા અસત્વનાે વિનાશ બ**ની** શકેજ નહિ. વાદી કહે છે કે નાશ છે તે નાશરૂપથી રહેલ છે. તેમજ આગળ અને પાછળ અવસ્થિત છે. આ પ્રમાણે આ શંકા કરે છતે તેને ઉત્તર આંપે છે કે "सदा–'' નિરંતર નાશ અંગીકાર કરે છતે ન તત્ સ્થિતિ-વિવક્ષિત ક્ષણે, ઇસ્છિત અવસરે નાશની " स्थिति" વિદ્યમાનતા ८કી શકવાની નથી. સ્થિતિના ટાઇમે પણ પદાર્થ નાશરૂપેજ રહેલ છે. કારણ કે પદાર્થ સ્વરૂપે સ્થિતતા નથી **નાશ**-રૂપે રહેલ હાવાથી. 11૧૯૩11

स क्षणस्थितिधर्मा चेद् द्वितीयादिक्षणे स्थितौ ॥ युज्यते ह्येतद्प्यस्य तथा चोक्तानतिक्रमः ॥१९४॥

#### ( २२३ )

અર્થ. सः नाश ક્ષણ સ્થિતિધર્મવાળા જે માનશા તો તો ભાવરૂપજ બન્યા. વિદ્યમાનતા વસ્તુની હાય છે, નાશ—અવસ્તુની વિદ્યમાનતા હાતી નથી. બીજા ત્રીજાદિ ક્ષણમાં પણ તે નાશની સ્થિતિ રહે છ તેજ ક્ષણ સ્થિતિ ધર્મતા ચાલુ પદાર્થને ઘટી શકે છે અને આ પ્રમાણે થયે છતે ઉકત બીનાનું ઉલ્લ'ઘન થતું નથી. ા૧૯૪ા

**વિવેચન.** વાદિ ળાૈધ્ધ દર્શનકાર કહે છે કે દરેક પદાર્થ એક ક્ષણ સુધી રહે છે. તે પ્રમાણે નાશ પણ એક ક્ષણ ધર્મવાળા છે, અહિં ઉત્તર આપતાં શાસ્ત્રકાર કહે છે કે <sup>એ</sup>ક ક્ષણ સ્થિતિ ધર્મવાળા નાશ સાનશા તો તે ભાવજ થયો, ધર્મ હાવાથી તે ધર્મી બન્યો. અને જે ધર્મી હાય તેજ અમુક ક્ષણ ટકી શકે છે બાકી નાશ અભાવરૂપ હાેય છે તે અમુક ટાઈમ ટકતાે નથી. પણ કાયમ માટે તેના અભાવજ હાય છે. જેમ સસલાના શીંગડાં, આકાશનું પુષ્પ, વ'ધ્યાના પુત્ર, આ બધા અભાવા ત્રિકાલાવચ્છિન્ન હાેય છે પણ ક્ષણ સ્થિતિ ધર્માવચ્છિન્ન હાેતા નથી, છતાં પણ બીજા ત્રીજા આદિ ક્ષણોમાં નાશની વિદ્યમાનતા માનશા તાજ આ ચાલુ પદાર્થને ક્ષણ સ્થિતિ ધર્મતા ઘટી શકશો. અને આ પ્રમાણે માનશા તાજ ક્ષણ સ્થિતિ ધર્મતા તમા કહી ગયા તેનું ઉલ્ફ્ષ:ઘન થશે નહિ. સારાંશ એ છે કે પદાર્થ ક્ષણિક માનવા છે. અને બીજા ક્ષણે પદાર્થના અભાવ માની પાછા તેના ઉત્પાદ માનવા છે. અભાવની ઉત્પત્તિ કદી થઈ શકતી નથી, છતાં પણ બીજે ક્ષણે પદાર્થ એવાજ જોવામાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી આવતા હાવાથી તે બાહુદર્શનકારને ખીજે

### ( २२४ )

ક્ષણે નાશ પામેલ પદાર્થને ફરી ઉત્પન્ન થવાની પ્રત્યક્ષ વિરુદ્ધ કલ્પના કરવી પડી. ા૧૯૪ાા

# व्या डेवी रीते ते अतावे छे. क्षणस्थितौ तदैवास्य नास्थितिर्युक्तयसंगतेः॥ नपश्चादिष सेत्येवं सतोऽसन्तं व्यवस्थितम्॥१९५॥

અર્થ. પદાર્થને ક્ષણ સ્થિતિવાળા માને છતે વિવક્ષિત ક્ષણમાં આ પદાર્થની અસ્થિતિ નથી, પણ વિદ્યમાનતાજ છે. યુક્તિની અસંગતિ નથી, યુક્તિ અતાવે છે, પહેલા ક્ષણે સત્વ, બીજા ક્ષણે અસત્વના અભાવરૂપ સત્વપણું પ્રાપ્ત થાય છે. "પશ્ચાદપિ" બીજા ક્ષણમાં પણ અસ્થિતિ નથી, બીજા ક્ષણમાં પણ પદાર્થ વિદ્યમાન છે. "सतोऽसत्वे" વિદ્યમાન પદાર્થને અસત્ માને છતે બીજા ક્ષણમાં અસત્નો ઉત્પાદ થવાથી સત્વપણંજ પ્રાપ્ત થાય છે આજ વાતનું અનુવર્તન થયા કરે છે. ા૧૯પા

વિવેચન. બાૈધ્ધ દર્શનકાર દરેક પદાર્થને ક્ષણસ્થિ-તિવાળા માને છે, બીજે ક્ષણે દરેક પદાર્થના નાશ થાય છે અને ત્રીજે ક્ષણે ફરી પદાર્થની ઉત્પત્તિ માને છે. આ કલ્પના તેની અજ્ઞાનતાજ જણાવે છે, બીજે ક્ષણે તેના તેજ પદાર્થ જોવામાં આવે છે, પણ નાશ પામતા કાઈ જોઈ શકતુંજ નથી. આજ વાત જણાવે છે કે પદાર્થને ક્ષણસ્થિતિવાળા માને છતે વિવાક્ષત ક્ષણે આ પદાર્થની અસ્થિતિ નથી, પણ વિદ્યમાનતાજ છે, યુક્તિની અસંગતિ નથી પણ યુક્તિથી આ વાત જણાવે છે કે ત્રીજા ક્ષણે

### ( २२५ )

અસત્વના અભાવરૂપ સત્વરૂપ પદાર્થની સ્થિતિના વિરાધ આવતા નથી. આ યુક્તિ છે, તેમજ પશ્ચાતપણ, બીજા ક્ષણમાં પણ અસ્થિતિ નથી. આ વાત અસંગત નથી પણ સંગતજ છે. ત્રીજા ક્ષણમાં અસત્વના અભાવરૂપ સત્વરૂપ પદાર્થની સ્થિતિમાં અસ્થિતિના વિરાધ છે–આ યુકિત છે. સારાંશ જણાવતાં કહે છે કે ઐાધ્ધ મતમાં વિદ્યમાન પદા-ર્થના બીજે ક્ષણે અભાવ માનવાથી અસત્વપણ પદાર્થમાં તેના કહેવા પ્રમાણે રહે છે. 'ततश्च" આ ઉપરથી "सतोऽसत्वे तदुत्पाद" વિઘમાન પદાર્થનું બીજે ક્ષણે અસત્વપણ પ્રાપ્ત થતાં ત્રીજેક્ષણે પાછા અસત્વના ઉત્પાદ થયાં એટલે સત્વપણ પ્રાપ્ત થયું. વળી ચાેથા ક્ષણે સત્વનું અસત્વપણું થયું. પાંચમે ક્ષણે પાછું સત્વપણું થયું.આ પ્રમાણે આવત'ન ચાલ્યા કરશે. પણ ક્ષણ ક્ષયીપણ પદાર્થમાં કદાપિ પ્રાપ્ત થવાનું નથી. વળી આત્માદિ પદાર્થીને ક્ષણિક માનવાથી અ'ગીકાર કરેલ, વત, તપ, જપ, ધ્યાન વિગેરેનું ફળ કાેને મળશે! આ બધા નકામા થઇ જવાના,જે આત્માએ વત,તપ,જપ કરેલ છે તે આત્મા તો કચારના નાશ પામી ગયા, આ તા તમારા કહેવા પ્રમાણે નવીન ઉત્પન્ન થયો, હવે આ આત્માએ વ્રતાદિ નહિ કર્યા છતાં ફળ આને લાેગવવાનું રહ્યું, અને જે આત્માએ વતાદિ કરેલ છે તેને ફળ મળવાનું નથી. તેતા તરત મરી ગયા છે. આથી આ બાલ્ધ દર્શનકાર ઉપર **જૂત નાજ્ઞઃ**– अकृताभ्यागम विशेरे अनेક होषा आत्माने नित्यानित्य નહિ માનવાથી લાગુ પડે છે, આત્મા કથંચિત પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે પણ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ આત્મા નિત્ય છે, પણ એકલા પર્યાયનયને માનવાથી આત્મ મુકતતાના

અભાવરૂપ અનેક દોષો લાગુ પહે છે. હવે સાંખ્યાદિ જે દર્શાનકારા આત્માને એકાંતથી નિત્ય માને છે તેને પણ ાહતશિક્ષા આપતાં શાસ્ત્રકાર મહારાજ જણાવે છે. ા૧૯પા

### નિત્ય પક્ષને આશ્રિ કહે છે.

### भवभावाऽनिवृतावष्ययुक्ता ग्रुक्तकल्पना ॥ एकान्तैकस्वभावस्य न ह्यवस्थाद्वयं क्वचित् ॥१९६॥

અર્થ. સંસારિક અવસ્થાની નિવૃત્તિ થયા વગર આ આત્માની મુક્ત કલ્પના કરવી તે તદ્દન અયુક્ત છે, કારણ આત્માના એકાંતથી એક સ્વભાવ માનેલ હાવાથી આત્માની બે અવસ્થા ક્યારે પણ થઇ શકે નહિ. ા૧૯૬ાા

विवेशन. જेवी रीते कैं। ध्य हर्शन डार केंडांतथी आ-त्माने अनित्य माने छे, तेवी रीते सांज्यहर्शन डार केंडांतथी आत्माने नित्य माने छे, जेवी रीते आत्माने अनित्य मानवाथी आत्मा परमपह—मुडित मेणवी शडतो नथी, तेवी रीते आत्माने नित्य सर्व व्यापड मानवाथी आत्मा परमपह—मुडित नेणवी शडतो नथी। आल वात ल्णावे छे, सांज्यमतमां आत्माने केंडांतमां नित्य, अडती, लेंडिता अने सर्व व्यापड माने छे, तेमल "अमच्युमानुत्यन्त स्यर कस्वमावं नित्यं "नित्यतानं सक्षण आंधतां डेढे छेडे लेमांथी डांडिपण केंछि थतुं न ढें।य, वणी उत्पन्न थयेद न ढें।य तेमल स्थिर केंड स्वलाववाण ढें।य तेने नित्य डेढे छे. ढेवे अढि नित्य, स्थिर लेने झार्श्वर वगरना केंड स्वलाववाणा आ संसारी आत्माने सांज्य मतवाणा माने छे.

### ( २२७ )

અહીં શાસ્ત્રકાર તેને પુછે છે કે આત્માને એકાંત નિત્ય માને છતે આ જીવની સંસારિક અવસ્થાની નિવૃત્તિ કેવી રીતે થશે ? અને કર્મજન્ય સુખ દુઃખાદિકનું ભાેકતૃત્વ ભાેગવ-વાપણું પણ કેવી રીતે બનશે ? સ્વરૂપમાં ફેરફાર થયા સિવાય કર્મનું ભાેગવવાપણું બનેજ નહિ. અને જો ફેરફાર થાય તા અનિત્ય આત્મા બની જાય. સ્વભાવમાં ફેરફાર થયા યા એનું નામજ અનિત્યતા છે. તેમજ પૂર્વના સ્વરૂપને છાેડ્યા વગર આત્માને મુકતપદની કલ્પના કરવી તે પણ અયુકત છે. એકાંત સ્વભાવવાળા આત્માની બે અવસ્થા સંસારી અવસ્થા, તથા મુકત અવસ્થા કયારે પણ બની શકશે નહિ. અને બે અવસ્થા અંગીકાર કરવામાં આવે તો એકાંત એકસ્વભાવ આત્માના કલ્પવામાં આવે છે; તેના ઉપર પાણી ફરી વળે છે. 11૧૯૬ા

# तदभावे च संसारी मुक्तश्रेति निरर्थकम् ॥ तत्स्वभावोपमर्दोऽस्य नीत्या तान्विक'इष्यताम् ॥१९७॥

અર્થ. અવસ્થા બેના અભાવ માને છતે આ સ'સારી તિર્ચંચાદિ ભવવાળા, આ ભવપ્રપંચથી મુકત થયેલા, આ વિભાગ જે પહે છે તે નકામા થશે. "तत्स्वभावोपमर्दः" સ'સારિક સ્વભાવના ઉપમદ'નથી–અભાવથી આ આત્માની ન્યાયથી–પારમાથિક રીતીથી મુક્તિ અ'ગિકાર કરાે..ા૧૯૭

વિવેચન. ચાર ગતિમાં પર્યંટન કરતા જીવાની, મતુષ્ય, દેવ, નારક, તિર્ચંચ સંખંધી સંસારિક એક અવસ્થા અને સંસારિક ભવપ્રપંચ ઉપાધીથી સવધ્યા મુકત થતું તે બીજી મુક્ત અવસ્થા આ બે અવસ્થા માન્યા સિવાય ઓ

### ( २२८ )

જીવ અષ્ટકર્મ ક્ષય કરી પરમાન દને પામ્યા, અને આ જવ ચાર ગતિમાં રજળ્યા. આ કથન શખ્દ માત્ર નિરર્થંક થશે. કારણું આ શખ્દાના અર્થ છેજ નહિ. "तत्तथास्त्रभावापमर्दः" મુકત સ્વભાવ વડે સંસારિક સ્વભાવનું ઉપમર્દન થાય છે. અર્થાત્ સંસારિક સ્વભાવના ચાલ્યા જવાથીજ મુકત સ્વભાવ પ્રાપ્ત થાય છે, એમ માનવુંજ પડશે. આ પ્રમાણે આત્માની ન્યાયથી સંસારિક અવસ્થાના ત્યાગથી મુકત સ્વભાવતા પારમાથિક અંગીકાર કરા, અવસ્થાભેદ માનવામાં ન આવે તા પછી કાયમ માટે સંસારિક જીવને મુકત થયા છે તેમ માની લેવા. અને તેમ માનવામાં આવે તા વત-તપ-જપ ધ્યાન આ વિગેરે કરાતા ધાર્મિક અનુષ્ઠાના પ્રમાણે આત્મા કાયમના મુકત થઈ ગયેલ હાવાથી, ઉકત દાષટાળવા ખાતર અવશ્ય બે અવસ્થા માનવી. ॥ ૧૯૭॥

# दिदृशाद्यात्मभूतं तत्मुख्यमस्य निवर्तते ॥ मधानादिनते ईतु स्तदभावान तन्नतिः ॥१९८॥

અર્થ દિદિક્ષા-દેષ્ટું ઈચ્છા-જેવાની ઈચ્છા, અવિદ્યા-અજ્ઞન મલ-કર્મ, ભવાધિકાર-સંસારમાં મળેલ કાઈ પણ જાતના અધિકારાદિ આત્મભૂત સ્વાભાવિક વસ્તુ છે, તે મુખ્યત્વે કરી આત્મમાંથી ચાલ્યા જાય છે. આદિદક્ષાદિ છે તે, પ્રધાનાદિ નાપરિણામભૂત આ સંસાર છે તેનું કારણ છે. અને આ દિદક્ષાદિ મળાના અભાવ થવાથી પછી પ્રધાનાદિપરિણ્તી મુકતાત્માને હાતી નથી. પરિણ્તિની ભિન્નતા તેજ અવસ્થાના ભેદ સમજવા. 11૧૯૮11

#### ( २२६ )

**વિવેચન.** સાંખ્ય દર્શનકાર પચીશ તત્ત્વને માને છે તેમાં ચાવીશને પ્રધાનરૂપ માને છે. અને પચીસમાે આત્મ-તત્ત્વ છે. સત્વ, રજસ અને તમા આ ત્રણગુણની સરખી અવસ્થા થવી તેને પ્રકૃતિ કહે છે. આને અવ્યક્ત તથા પ્રધાન પણ કહે છે. આ પ્રધાનથી બુદ્ધિ ઊત્પન્ન થાય છે. આને મહાન્ પણ કહે છે. આ મહાન્થી અહંકાર ઉત્પન્ન થાય છે. અને અહંકારથી સાલ પ્રકૃતિ ઉત્પન્ન થાય છે. તેજ અતાવે છે, સ્પર્શ, રસ, ધ્રાણ, ચક્ષુ અને શ્રોત્ર,આ પાંચ જ્ઞાનઇદ્રિયા, ગુદા, લીંગ, વાણી, હાથ અને પગ એ પાંચ કર્મદંદ્રિયા છે. અગીયારમું મન પાંચતન્માત્રા રૂપ રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને શખ્દ. આ પ્રમાણે સાલના ગણ છે પાંચ ભૂત, પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ અને આકાશ આ પાંચ ભૂત મળી એકવીશ તત્ત્વ થયા બીજી ત્રણ પ્રકૃતિ બુદ્ધિ અને અહંકાર મળી ચાવીશ તત્ત્વ પ્રધાનરૂપ જાણવા. પચી-શમાે તત્ત્વ આત્મા છે. આ ચાવીશ તત્ત્વરૂપ પ્રકૃતિના વિયાગ થવા તેનું નામ માેક્ષ માને છે. " बध्<del>चते मुच्यते</del> चैवप्रकृतिः पुरुषोनतुः" આ પચીશ तत्त्वमां ચાવીશ ते। જડ-સ્વરૂપ છે. આત્મા ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે, છતાં જડસ્વરૂપ એવી પ્રકૃતિ કર્મથી બધાય છે. અને કર્મથી છુટે પણ છે. પણ આત્મા કમ'થી ખધાતાે પણ નથી તેમ છુટતાે પણ નથી. જે ખંધાયેલ હાય છે તેજ છુટી શકે છે. તાે પછી ખંધા-ચેલ કેાણુ છે ? ઉત્તરમાં જડસ્વરૂપ એવી પ્રકૃતિ આત્માના સહવાસથી પ્રકૃતિમાં આત્માનું પ્રતિબિંબ પડવાથી ચૈતન્ય-રૂપ અની તમામ કામકાજ કરે છે અને કમ'થી પણ ળંધાય છે. અહિં કહેવામાં આવે છે કે આત્મા તા નિ**લે** પ

જ્ઞાનસ્વરૂપ છે તેા પછી આત્માને પ્રકૃતિના સહવાસ કયારે થયાે ? શા કારણે થયાે ! સત્ચિદાન દ સ્વરૂપ છતાં પાછ-ળથી જડસ્વરૂપ પ્રકૃતિના સહવાસ શા માટે આત્માને કરવા પડેયા ? પ્રતિબિ'બ પડવાથી જડવસ્તુ કદી ચૈતન્ય સ્વરૂપ બ**નેજ ન**હિ; તેમ આત્માનું કર્ત′વ્ય કમ'બ'ધન તથા મુક્ત થવાનું તે જડસ્વરૂપ પ્રકૃતિમાં કદી અનેજ નહિ, અને પ્રકૃ-તિમાં કદી અને તાેપણ તેથી આત્મા કમ મુક્ત થતાે નથી. આ વિગેરે અનેક દાષા આત્માને નિત્ય એકસ્વરૂપ માન-વાથી આવે છે. તેમજ આત્માની ભિન્ન અવસ્થા સિવાય મુક્ત પણ થતો નથી. આનાે ઉત્તર સાંખ્ય દર્શનકાર આપે છે કે, જ્યાંસુધી પ્રધાનાદિની પરિણતિજન્ય આ સંસારનું કારણ વરતુને જોવાની ઇચ્છારૂપ દિદક્ષા,અજ્ઞાનતારૂપ અવિદ્યા, સંસારમાં રજળાવનાર કમ<sup>ુ</sup>મલ, અને સંસારમાં મલતા અનેક જાતના અધિકાર વિગેરે આત્મભૂત સ્વાભાવિક વસ્તુ વિગેરે **મુ**ખ્યત્વે કરી આત્મામાંથી ચાલ્યા **જાય** છે અ**ને જ્**યારે આ દિદક્ષાદિ મળાે ચાલ્યા જાય છે ત્યારે મુક્તાત્માને પછી પ્રધાનાદિજન્ય સંસારપરિણતિ હાેતીજ નથી. ઉત્તર. આ કથન અનુસારે પણ અવસ્થાર્ભેદ સ્પષ્ટ માલુમ પડે છે. ાા૧૯૮ાા

# अन्यथा स्यादियं नित्यमेषा च भव उच्यते ॥ एवं च भवनित्यत्वे कथं ग्रुक्तस्य संभवः ॥१९९॥

અર્થ. ઉપર જણાવેલ ખીના અંગીકાર કરવામાં ન આવે તો આ પ્રધાનાદિ પરિણતિ નિત્ય બનશે અને આ પ્રધાનાદિ પરિણતિ તેનેજ સંસાર કહેવામાં આવે છે અને આ પ્રમાણે સંસાર જીવને માટે નિત્ય થયે છતે મુકતતાના સંભવે પછી કેવી રીતે થશે ? ાુ૧૯૯ !! विवेशन. ઉपरना श्देषिमां हिद्द्षाहिमणना अलावे प्रधानाहि परिणुतिजन्य संसार पणु याद्या ज्यय छे. आ अथनना अनुसारे अवस्था लेह अंशीक्षर करवामां निक्ष आवे ते। "स्यादियंनित्यं" आ प्रधानाहि परिणुति निरंत्र रहेशे. "तत्तः किं" तेथी शुं वांधा आवे छे? वांधा तो घल्ला आवे छे. "पषा च भवं" आ प्रधानाहि परिणुति महिला छे तेनेज संसार कहे छे, प्रधानाहि परिणुति महिला छे तेनेज संसार कहे छे, प्रधानाहि परिणुति महिला छे. आ प्रभाले डिक्त नीतिथी हरेक छव मात्रमां प्रधानाहि परिणुति निरंतर रहेवाथी संसार नित्य अने छते केवी रीते मुक्तताना संसव अने १ कारणुके अवस्था अक्त होवाथी. इही पण सुक्त थर्ध शकाय निह. ॥ १८६॥

### अवस्था तत्त्वतो नो चेन्ननु तत्पत्ययः कथप् ॥ भ्रान्तोऽयं किमनेनेति मानमत्र न विद्यते ॥२००॥

અર્થ. અવસ્થા પરમાર્થથી પૂર્વાપર ભાવથી ભિન્ન નથી. તો પછી નનુ નિશ્વે કરી અવસ્થાની પ્રતીતિ કેમ થાય છે? વાદિ ઉત્તર આપે છે કે આ પ્રતીતિ ભ્રાંત છે, ખાટી છે, આથી શું? શાસ્ત્રકાર કહે છે કે આ બાબતમાં પ્રમાણ છેજ નહિ કે આ પ્રતીતિ ખાટી છે. ાા ૨૦૦ ાા

વિવેચન. પ્રથમ જણાવી ગયેલ સંસારી અવસ્થા તથા મુક્ત અવસ્થા આ પ્રમાણે અવસ્થાભેદ જો વાસ્તવિક નજ હાેય તાે આ સંસારમાં રહેલા તમામ જીવા મુક્ત સ્વરૂપ ખની જવા જોઇએ. અગર તમામ જીવા સંસારી અવસ્થાવાળા કાયમ રહેવા જોઇએ. અને તેમ થાય તાે પછી વ્રત, તપ, જપ, ધ્યાન વિગેરે કરવાનું કાંઈપણ કારણ રહેશે નહિ. પણ તેમ તો નથી. દરેક જીવા ધર્મના અનુ-ષ્ઠાના કરે છે. આથી એ નિશ્ચય થાય છે કે કાઈ એક અપૂર્વ વસ્તુ છે કે જેને મેળવવા આ જીવ પ્રયત્ન કરે છે અને તેને મેળવી આ જીવ મુક્ત થાય છે. આથી અવસ્થા વાસ્ત-વીક ભિન્નછે, જો તેમ માનવામાં ન આવે તા અવસ્થાવાળી વસ્તુ ન હાવાથી ભિન્નતાની પ્રતીતિ કેમ થાય છે ? ઉત્તર અવસ્થા બેની પ્રતીતિ થાય છે તે ભ્રમીતછે—ખાટી છે, માટે આ પ્રત્યય વડે શું ? શાસ્ત્રકાર જણાવે છે કે આ પ્રત્યય છે તે ભ્રમિત છે, તેમાં પ્રમાણ છેજ નહિ, પ્રમાણ હાય તા જણાવા, આ પ્રત્યય અવસ્થા બેને અંગે થાય છે, તે સત્ય છે, તેમાં શાંકા છેજનહિ. તેમજ પ્રમાણ વગર વાત મનાય પણનહિ.૨૦૦

# योगिज्ञानं तु मानं चेत्तदवस्थान्तरं तु तत्॥ ततः कि भ्रान्तमेतत्स्यादन्यथा सिद्धसाध्यता ॥२०१॥

અર્થ. ચાેગી પુરૂષાનું જ્ઞાન છે તે પ્રમાણુ છે, તેથી આ પ્રત્યય ભ્રાંત છે એમ ખાત્રી થાય છે. શાસ્ત્રકાર કહે છે કે તે ચાેગીજ્ઞાન ભિન્ન અવસ્થાવાળું છે. વાદી તેથી શું કહેવા માગા છાં ? શાસ્ત્રકાર તે જ્ઞાન ભ્રાંત છે, અન્યથા અભ્રાંત માને છતે સિદ્ધસાધ્યતા છે, અવસ્થા ભેદ સિદ્ધ થાય છે. ૨૦૧

विवेचन. યાગી મહાતમાઓ સંસારી છવા કરતાં એક જુદી અવસ્થા અનુભવે છે. ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન, દૂર આસન્ન વિગેરેને જાણતા હાવાથી, તેઓ સંસારી છવા કરતાં એક મુક્તપ્રાય અવસ્થા અનુભવે છે, આ યાગીજ્ઞાનને પ્રમાણભૂત માનતા હા તો, તે યાગીજ્ઞાન તો અવસ્થાં તરરૂપ છે. કારણ કે યાગીનું પ્રથમ જ્ઞાન હતું તે તા ચાલ્યું

ગયું છે, આ જ્ઞાન તા અવસ્થાંતરરૂપ બીજી છે. "तत:कि" તેથી શું? આથી એ કે આ જ્ઞાન પણ તમારા હીસાબે ભ્રાંત થશે અને આ જ્ઞાનને ભ્રાંત નહિ માનાે તાે સિદ્ધ-સાધ્યતા, અમારે જે સાધવાનું હતું તે સિદ્ધ થાય છે–અવ-સ્થાભેદ પ્રાપ્ત થાય છે, ગૃહસ્થાશ્રમ ત્યાગ કરી સંન્યાસા--શ્રમ સેવે છે, આ સ'ન્યાસ આશ્રમમાં પ્રથમ કરતાં ત્રિકાલા વસ્થાયિ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. આ બધી અવસ્થાએા નહિ તાે પછી શું કહેવાય ? આ અવસ્થા સિદ્ધ થાય તાે મુકતતા સિદ્ધ થાય છે, અને વ્રત, તપ, જપ, ધ્યાન બધાં સાર્થક ખ<del>ને</del> છે. આ પ્રમાણે આત્મા સંસારિક વ્યાધિ**થી મુક્ત થ**ઈ પરમશાંતિરૂપ નિર્વાણ પદને પામે છે, પણ એકાંત અનિ-ત્યવાદિ તેમજ એકાંત નિત્યવાદિનામતમાં આ પરમશાંતિરૂપ નિર્વાણ ઘટે જ નહિ, આ અીના પ્રસંગને લઈ જણાવી, પણ હવે પ્રસ્તુત કહીએ છીએ. જગતમાં મુક્તિને વ્યાધિમુક્ત માણુસ મેળવે છે, આ બીના જણાવેલ છે, આના અંગે હવે જણાવે છે. ॥ २०१॥

# व्याधितस्तदभावो दा तदन्यो वा यथैवहि ॥ व्याधिम्रुक्तो न सन्नीत्या कदाचिदुपपद्यते ॥२०२॥

અર્થ. એક વ્યાધિવાળા માણુસ, બીજો વ્યાધિના અભાવવાળા તથા ત્રીજો તેનાથી જીદાે વ્યાધિવાળાના પુત્રાદિ, આ જેમ ન્યાયથી વ્યાધિમુક્ત કદાપી પણ ઘટી શક્તા નથી. આ દર્ષાંત જાણુવાે. હવે તેનાે ઉપનય ઘટાવે છે. ાારવ્સા

વિવેચન. વાસ્તવિક વ્યાધિમુક્ત કેાણ કહી શકાય? તે વાત દર્શાંત આપી સમજાવે છે કે, જ્યાંસુધી એક માણ્સ

### ( १३४ )

અવારનવાર વ્યાધિથી પટકાય છે ત્યાંસુધી તે વ્યાધિમુકત ગણી શકાતા નથી. તેમ બીજે માણુસ વ્યાધિના અભાવ- વાળા છે અને તે મરીને બીજી ગતિમાં ગયા છે તે પણ વ્યાધિમુકત ગણી શકાતા નથી, ત્રીજે માણુસ વ્યાધિવા- ળાથી અન્ય છે એટલે તેના પુત્ર, પુત્રી વિગેરે છે. આ પણ વ્યાધિમુકત ગણી શકાય નહિ. વાસ્તવિક રીતે આ ત્રણે- માંથી એક પણ સન્ન્યાયથી કયારે પણ વ્યાધિમુક્ત કહી શકાય નહિ. ાા ૨૦૨ ા

# अपनथनी थे। जना करें छेः संसारी तदभावो वा तदन्यो वा तथैव हि॥ मुक्तोऽपि इन्त नो मुक्तो मुख्यवृत्त्येति तद्विदः॥२०३॥

અર્થ. સંસારી પુરૂષ તદભાવા વા પુરૂવના અભાવ માત્ર, તદન્યાવા એકાંત લક્ષણ નિત્ય અનિત્યવા' આત્મા, તથૈવહિ શખ્દ યથાઅર્થમાં, યથાદષ્ટાંતમાં, આ આત્માને કાેઈ સાંખ્યદર્શન જેવા મુક્ત થયેલ માને છે, તાે તેને જણાવે છે કે તે મુખ્યત્વે કરી મુક્ત થયાજ નથી. એમ તેના જાણકારા કહે છે. ાાર૦૩ાા

विवेशन. પ્રથમ શ્લાકમાં જણાવેલ ખીનાને ચાલુ વાતમાં ઘટાવે છે. જેમ વ્યાધિયસ્ત જીવ તેમ અહિં સંસારી પુરૂષ સમજવા. જેમ ત્યાં વ્યાધિવાળાના અભાવ મરણ પામેલ જીવ લીધા તેમ અહિં સંસારી પુરૂષાના અભાવ માત્ર એટલે ઘટપટાદિ જડ વસ્તુ લેવી, જેમ ત્યાં વ્યાધિ-વાળાથી અન્ય પુત્ર પુત્રી વિગેરે લીધા તેમ અહિં એકાંત લક્ષણ નિત્ય આત્મા અગર અનિત્ય આત્મા લેવા, તથૈવ

### ( २३५ )

શખ્દ યથા દર્ષાતમાં છે, જેવી રીતે આ સંસારી ત્રણે પ્રકારના પુરુષા સાંખ્યમતના અનુસારે મુક્ત પદને પામેલાજણાવે છે, સ્વરૂપમાં ફેરફારન થવાથી, તેના અંગે શાસકાર જણાવે છે કે મુખ્યવૃત્યા તેઓ મુક્ત પદને પામેલાજ નથી. કારણ કે તે ત્રણે જણમાં મુક્ત શખ્દની પ્રવૃત્તિનું કારણજ નથી. આ પ્રમાણે મુક્ત શખ્દના સ્વરૂપને જાણનારા જણાવે છે. જયાંસુધી સંસારમાં વ્યાધિયસ્તનું સ્વરૂપ–રહસ્ય જાણવામાં આવશે નહિ ત્યાંસુધી મુક્તપદ કદી મળશે નહિ. ાારવ્યા તો પછી મુક્ત વ્યવસ્થા કેવી રીતે, તે કહે છે.

क्षीणव्याधिर्यथा लोके व्याधिमुक्त इति स्थितः ॥ भवरोग्येव तु तथा मुक्तस्तंत्रेषु तत्क्षयात् ॥२०४॥

અર્થ. જેના વ્યાધિ ક્ષય થઇ ગયા છે તે માણસ લાેકમાં વ્યાધિ મુક્ત છે. "इतिस्थित:" એ પ્રમાણે કહેવાય છે, તેવી રીતે શાસ્ત્રમાં ભવરાેગના ક્ષય થવાથી ભવરાેગી છે, તેજ વ્યાધિમુક્ત થયાે તેમ કહી શકાયછે. જ્યાંસુધી ભવવ્યાધિ છે ત્યાંસુધી મુક્ત કહેવાતાે નથી. ાારુજાા

विवेशन. જગતની અંદર જે માણુસને હવે ફરી કચારે પણ વ્યાધિ આવવાના નથી અને જે હતા તે પણ સવ'થા ક્ષય થઈ ગયા છે તેજ માણુસ વ્યાધિમુક્ત વાસ્ત-વિક કહી શકાય છે. પણ ફરી વ્યાધિ જો આવવાની હાય તા તે વ્યાધિમુક્ત કહી શકાતા નથી, વ્યાધિના અભાવ વહે તે સ્થિત છે, પણ સ્થાપવા લાયક નથી. તેવી રીતે ભવરાગી છે તેજ "तथा मुक्त" મુખ્યત્વે કરી સવ' વ્યાધિથી મુક્ત થાય છે તેમ સમજનું, પણ દિદક્ષાદિ મળવાળા અથવા

પ્રધાનાદિ પરિણ્તિવાળા જીવ કયારે પણ વ્યાધિમુક્ત થઈ શકતા નથી, આ બીના શાસ્ત્રોને વિષે અનેક સ્થળે જણાવેલ છે કે ભવરાગના ક્ષય થતાં આ જીવ પરમશાંતિરૂપ સત્ ચિદાન દ સ્વરૂપના પરમતત્ત્વમાં—મુક્તિમાં અનુભવ કરતા અનાદિઅન ત કાલ શાશ્વતપણું કાયમ રહે છે, પછી ફરી આ સંસારમાં આવવાપણું રહેતું નથી. બીજ ખળી ગયા પછી ફરી અંકરા ઉત્પન્ન થતા નથી, તેવી રીતે કર્મબીજરૂપ અંકરા બળી જવાથી ફરી સંસારમાં આવવાપણું રહેતું નથી. ાર૦૪ા

પ્રસ્તુત બીના કહી, હવે સર્વ ઉપસંહાર કરે છે.

अनेक योगशास्त्रभ्यः संक्षेपेण सम्रुध्धृतः ॥ दृष्टिभेदेन योगोऽयमात्मानुस्मृतये परः ॥२०५॥

અર્થ. પત જલી વિગેરે રૂષીએાના બનાવેલ અનેક યાેગશાસ્ત્રો થકી સ ક્ષેપવડે ઉધ્ધાર કરી દષ્ટિના લેદાે વડે આ પ્રધાનયાેગ પાતાની સ્મૃતિ ખાતર અહીં કહેલ છે,ાાર૦પાા

વિવેચન. શ્રીમાન્ હરિલદ્રસ્તરી ધરજ મહારાજ યોગદિષ્ટ શ્રંથના ઉપસંહાર કરતાં જણાવે છે કે આ યાગદિષ્ટ શ્રંથ પૂર્વના પતંજલી વિગેરે ઋષીઓએ બનાવેલા અનેક યાગશાસ્ત્રો થકી ટુંકામાં " समुष्यतः" તેના થકી જોદો કર્યો છે. દુધ થકી જેમ માખણને જીદું કરવામાં આવે છે, તેવી રીતે, દુધ સમાન અનેક યાગશાસ્ત્રો તેના થકી આ યાગદિષ્ટ શ્રંથ માખણ સમાન દિષ્ટના ભેદવે જોદો તારવ્યા છે. જેનું સ્વરૂપ પ્રથમ કહેવાઈ ગયું છે એવા આ યાગ અહીં " अधिकृत आत्मानुस्मृत्यर्थ " આત્માના પોતાના સ્મરણ ખાતર ભુલી ન જવાય તે ખાતર આ

ચેાગદષ્ટિ ''**परઃ**'' પ્રધાન ચેાગ ગ્ર'થનાે ઉઘ્ધાર કરેલ છેાા૨૦પાા **બીજું પ્રચાેજન જણાવે છે**.

कुलादियोगिभेदेन चतुर्थायोगिनो यतः॥ अतः परोपकारोऽपि लेशतो न विरुध्यते ॥२०६॥

અર્થ કુલાદિ યાેગિઓના ભેદાે વહે ચાર પ્રકારના યાેગીઓ સામાન્ય પ્રકારે કહેલ છે "જાતઃ" આ યાેગીઓને પરાપકાર આ ગ્ર'થથી લેશમાત્ર થવાે વિરૂધ્ધનથીાાર૦ દાા

વિવેચન. આ ગ્રંથ ખનાવવાનું કારણ પ્રથમ આત્માની સમૃતિ ખાતર જણાવેલ છે. ફરી અહિં બીજું કારણ જણાવે છે કે ગાત્રયાગિ, કુલયાગિ, પ્રવૃત ચક્રયાગ અને નિષ્પન્નયાગિ લક્ષણવહે ચાર પ્રકારના યાગિઓ સામાન્ય પ્રકાર કહેલ છે. "अतः" કહેતાં આ કારણથી તથા પ્રકારના કુલાદિ યાગિઓની અપેક્ષાએ તેઓને લેશથી પરાપકાર કરવા તે વિરુધ્ધ નથી. યાગિઓ પાતાના સાધમિક ભાઈઓ છે તેઓને યાગની પ્રાપ્તિ થાય અને આત્મ કલ્યાણના માર્ગ અંગીકાર કરી આગળ વધી પરમપદ માક્ષ પર પરાએ પ્રાપ્ત કરે. આ એક મહાન્ પરાપકાર છે. આ કારણે આ ગ્રંથ ની રચના પણ સાફલ્યતાવાળી છે. ાાર૦૬ાા

कुलपद्वत्तचका ये त एवास्याधिकारिणः ॥

योगिनो न तु सर्वेऽपि तथाऽसिद्धयादिभावतः ॥२०७॥

અર્થ. જે કુલયાગીઓ તથા પ્રવૃતચક યાગીઓ છે તેજ આ યાગગ્રથના અધિકારી લાયક યાગીઓ જાણવા. સામાન્યથી બધા નહિ, ''**असિલ્લ્યાદિ માયત**:'' ગાત્ર યાગી-ઓ માક્ષને લાયક નથી. અને નિષ્પન્ન યાગીઓ માક્ષને લાયક છે. પણ તેઓ કૃત કૃત્ય થઈ જવાના કારણથી બે ચાેગીઓ આ ગ્રંથને લાયક નથી. ાા૨૦૭ાા

વિવેચન. પ્રથમ ચાર પ્રકારના યાંગીઓ અતાવ્યા છે. તે પૈકીના કુલયાંગીઓ અને પ્રવૃત્ત ચક્રયાંગીઓ આ છે. તે પૈકીના કુલયાંગીઓ અને પ્રવૃત્ત ચક્રયાંગીઓ આ છે યાંગીઓની જાત છે. તેજ આ યાંગ સંખંધી શાસ્ત્રના અધિકારીઓ ગણ્યા છે, પણ ગાંત્રયાંગીઓ જે હજી યમાદિ નિયમ પાળવાને અસમર્થ હાવાથી સિદ્ધિપદ—મુક્તિપદને યાંગ્ય તેઓ ન હાવાથી આ પ્રથના પણ અધિકારી—લાયક તેઓને ગણ્યા નથી. તેમજ નિષ્પન્ન યાંગીઓ—યાંગમાં પૂર્ણ થવાથી સિદ્ધિપદ—પરમપદની નિકટ પહાંચવાથી તેઓને આ પ્રથની જરૂરીયાત નથી. આ પ્રથના અધિકારીઓ ચારજાતના યાંગીઓ પૈકીએને લાયક ગણ્યા છે.અને બે જાતનાઅનિધકારી ગણ્યા છે. આ યાંગીઓનું સ્વરૂપ હવે બતાવે છે. ાાર૦ા

યાેગાેઓના વિશેષ લક્ષણ બતાવે છે.

# ये योगिनां कुले जातास्तद्धर्मानुगताश्च ये ॥ कुलयोगिन उच्यन्ते गोत्रवन्तोऽपि नापरे ॥२०८॥

અર્થ. જેઓના જન્મ યાેગીઓના કુળમાં થયાે છે, તેમજ તેઓના ધર્મને જેણે અંગીકાર કરેલ છે તેઓ– કુલયાેગીઓ કહેવાય છે. તથા બીજાઓ જેના ઘરમાં ધર્મની ભાવના હાેય તે, તેમજ યાેગીઓના ગાેત્રમાં જન્મ્યા હાય તે ગાેત્રયાેગીઓ, સામાન્યપણે પુન્યપ્રકૃતિવાળા, પણ બીજા નહિ, ધર્માનુરાગ ન હાેય તે લેવા નહિ. ાા ૨૦૮ાા

विवेशन. જે યાેગીના કુલમાં ઉત્પન્ન થયા હાેય અને તેના કુલધમ'ને અનુસરતા હાેય તેને કુલયાેગી કહેં- વામાં આવે છે, આ લક્ષણ દ્રવ્યથી સમજનું. ભાવથી કમ'ભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલા ભવ્ય જીવોના આ વ્વાખ્યામાં
સમાવેશ થઈ શકે છે. જેના વારસામાં ધમ' કરવાની ભાવના
દેવ, ગુરૂ, ધર્મ પ્રત્યે બહુમાન, પૂજા, સત્કાર, સન્માન
કરનારા છે, આ બધા કુલયાગીઓમાં આવી જાય છે. યાગીઓના ગાત્રમાં. જન્મેલા પુન્ય પ્રકૃતિવાળા હજી અહિંસાદિ યમામાં દાખલ થયા નથી તે કુલયાગીઓ કરતાં
ઉતરતા ગાત્રયાગીઓ સમજવા. પણ જેઓ ધર્મના અનુરાગીનથી એવા કુલયાગીઓ અહિં લેવા નહિ. ાા ૨૦૮ ાા

कुलये। शिक्षेत्र विशेष लक्ष्णु क्रहे छे. सर्वत्राद्वेषिणश्चेते गुरुदेवद्विजिष्मयाः ॥ दयालवो विनीताश्च बोधवन्तो यतेन्द्रियाः ॥२०९॥

અર્થ. સર્વ જગ્યાએ દ્રેષ વગરના, દેવ, ગુરૂ અને બ્રાહ્મણ બ્રહ્મચર્યને પાળનારા આ જેને પ્રિય છે, સ્વાભાવિક દયાળ અને વિનયવંત, તેમજ ગ્રંથિના ભેદ કરવાવહે બાંધવાળા તથા ઇંદ્રિયાને દમન કરનારા કુલયાગિએા હાય છે. ાાર૦૯ાા

વિવેશન. જે તમામ જીવા ઉપર દેષભાવ ન કરે પણ મૈત્રીભાવના ચિંતવે, દેવ ગુરૂ અને પ્રદાચય વતને ધારણ કરનાર એવા પ્રાદ્મણા ઉપર હૃદયથી શુદ્ધ લાગણી રાખનારા તેમજ ક્લિષ્ટ પાપના અભાવથી સ્વભાવીક તમામ પ્રાણી ઉપર દયાની લાગણી ધારણ કરનારા દેવ ગુરૂના વિનય કરનારા, સુંદર અનુ પંધને લઇ પુન્યની વૃદ્ધિ કરનારા શુદ્ધ અંતઃકરણની લાગણીને લઈ તથા ય્રેથિના ભેદને લઇ જડચૈતન્યના વિવેકજ્ઞાનવાળા, તેમજ ચારિત્રની ભાવ-

## ( २४० )

નાને લઈ ઇંદ્રિયાને દમન કરનારા, આવા ગુણવાળા પ્રાણી-એા–કુલયાગીએા કહેવાય છે, અને તેએાજ યાગમાં આગળ વધનારા સમજવા. ાા ૨૦૯ ાા

अष्टत्त यक्व ये।िग्मानं स्वर्ध क्षाव छे. परत्तचक्रास्तु पुनर्यमद्वयसमाश्रयाः॥ शेषद्वयार्थिनोऽत्यन्तं श्रृषादिगुणान्विताः॥२१०॥

અર્થ. ચાર ચમાે પૈકી પ્રથમના બે ચમાે જેણે અંગી-કાર કરેલ છે અને બાકીના બે ચમાે પ્રાપ્ત કરવાના અર્થિ હાેય છે, તેમજ અત્યાંત સુશ્રૂષાદિ ગુણા વડે યુક્ત જેઓ હાેય તેને પ્રવૃત્તચક્ર નામના યાેગીઓ કહે છે. ાાર૧ગા

વિવેચન. યમ ચાર પ્રકારના છે. ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિ યમ, સ્થિરયમ અને સિદ્ધિયમ. આ ચાર યમા પૈકી પ્રથમના છે યમા જેને પ્રાપ્ત થયા હોય અને બાકીના છે યમા પ્રાપ્ત કરવાની જેમને ઇચ્છા હોય અને જેનામાં સુશ્રુષા વિગેરે ગુણો હોય તેને પ્રવૃત્તચક્રયોગિ કહેવામાં આવે છે. જે પ્રાણીઓએ અહિં સાદિરૂપ યમ કરેલા હાય તેની કથા સાંભળવામાં આનંદ આવે, અને તેવાયમ કરવાની ઇચ્છા થાય તેને ઇચ્છાયમ કહેવામાં આવે છે, ઉપશમ ભાવપૂર્વક યમનું પાલન કરવું તે બીજે પ્રવૃત્તિયમ કહેવાય છે. ઇચ્છાથી આગળ વધીને અહીં પ્રવૃત્તિ થાય છે. ક્ષયોપશમ ભાવથી અતિચારની ચિંતારહિતપણે જે યમનું પાલન કરવામાં આવે તેને બીજે સ્થિરયમ કહેવામાં આવે છે. અહીં ઉપશમ-ભાવને બદલે ક્ષયોપશમભાવ પ્રાપ્ત થાય છે આ સ્થિરયમ- લાળને બદલે ક્ષયોપશમભાવ પ્રાપ્ત થાય છે આ સ્થિરયમ- વાળા પ્રાણી જે યાંગની ક્રિયા કરે છે તે સ્વભાવિક રીતે

#### ( २४१ )

અતિચારરહિત થાયછે. શુદ્ધ અંતરઆત્મામાં ઉત્કૃષ્ટસિદિ-સાધક યાગથી અચિંત્ય વીર્યાલ્લાસપૂર્વંક પ્રક્રિયા કરવામાં આવે છે તેને ચાથા સિદ્ધિયમ કહેવામાં આવે છે. આ આ સિદ્ધિયમમાં એટલી બધી ઉત્કૃષ્ટ યમની પ્રાપ્તિ થાય છે કે તેની સાથેજ વૈર ત્યાગ થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે ચાર યમની વ્યાખ્યા જાણવી. હવે સુષ્ટ્રષાદિ ગુણા ખતાવે છે. સુષ્ટ્રષા, શ્રવણ, શ્રહણ, ધારણા, વિજ્ઞાન, ઇહા, અપાહ, અને તત્ત્વજ્ઞાનમાં આશ્રહ આ મુજબ આઠ ગુણા યુક્ત હાય છે. આ પ્રમાણે પ્રવૃત્તચક્રયાેગીનું સ્વરૂપ ખતાવીને હવે યાેગાવ ચક ત્રણનું સ્વરૂપ ખતાવે છે. ાર૧૦ાા

## आद्यावंचकयोगाप्त्या तदन्यद्वयस्राभिनः ॥ एतेऽधिकारिणो योगप्रयोगस्येति तद्विदः ॥२११॥

અર્થ. ત્રણ પ્રકારના અવંચકમાંથી પ્રથમ ચાેગાવંચ-કને પ્રાપ્ત થયેલા હાય છે અને બીજા બે ક્રિયાવંચક તથા ફલાવંચકને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળા પ્રવૃત્તચક ચાેગીઓ છે. તે આ અધિકૃત ચાેગના અધિકારીઓ છે. એમ ચાેગના જાણકારા જણાવે છે. ાાર૧૧ાા

વિવેચન. ત્રણ પ્રકારના અવ'ચકાં કહેલા છે. અહિ' તેનું સ્વરૂપ બતાવે છે. જેઓના દર્શન માત્રની પવિત્રતા થાય એવા પુન્યવાનુ મહાત્માઓની સાથે યાેગ–સ'બ'ધ થવા તેને યાેગાવ'ચક કહે છે. ઘણાખરા પ્રાણીઓને તાે આવા મહાત્માઓના સ'બ'ધજ થવા અશકય છે. અને ગુણવાન સાથે મેળાપ થાય તાેપણ તેઓને તેવા ગુણવાન તરીક

## ( २४२ )

એાળખવા તે પણ બહુ મુશ્કેલ છે. તેથી આદ્યઅવ'ચક-ભાવ તરીકે ગુણવાન મહાત્માંઓની ગુણવાન તરીકે એાળ-ખાણપૂર્વંક તેઓ સાથે જે સંખંધ થવા તેને યાગાવ ચક કહે છે. સત્સંગની કેટલી જરૂરીયાત છે તે આ ઉપરથી જણાશે. જ્યાંસુધી આવા મહાત્માઓ સાથે યાેગ થતાે નથી ત્યાંસુધી વસ્તુ સ્વરૂપના યથાસ્થિત બાેધ થતા નથી. ૧. આવા મહાત્મા પુરૂષોને યથાયાેગ્ય પ્રણામ, નમસ્કારાદિ કરવા અને તે માટે અંતઃકરણમાં પૂજ્યબુદ્ધિ રાખવી એ ખીજો ક્રિયાવ ચકભાવ કહેવાય છે. વસ્તુસ્વરૂપના બાધ થયા પછી જે કિયા થાય છે તે અતિ આલ્હાદજનક અને સ્વરૂપદશ<sup>6</sup>ક હાવાથી તેથી ખહુ લાભ થાય છે. મહાઅનિષ્ટ કર્મ નાે નાશ કરનાર ખને છે અને સિદ્ધિ તરફ પ્રયાણ કરા-વનાર થાય છે. યાેગાવ'ચક પ્રાપ્ત થયા પછી જે ક્રિયાવ'-ચક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય તાજ તે લાભ થવા સંભવ છે. ર. આ ચાેગાવ ચક અને ક્રિયાવ ચકપણાથી શુભ અનુબ ધરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય તેને ફલાવ ચકભાવ કહે છે. મહાત્માઓની સાથે સંચોગ થવાથી તેઓએ આપેલ ઉપદેશને અનુસારે જે કિયા કરવામાં આવે તેના પરિણામ તરીકે મહા ઉત્તમ ફલની પ્રાપ્તિ થાય તે આ ત્રીજો ફ્લાવ ચક ભાવ છે. ૩. આ પ્રમાણે અવ'ચક ત્રણમાંથી પ્રથમ યાેગાવ'ચક પ્રાપ્ત થાય છે. અને બીજા છે અવંચકની ઈચ્છાવાળા પ્રવૃત્તચક્રયાેગીએા અવ<sup>લ્</sup>ય કારણભૂત છે. શા કારણથી ? તેા કહે છે કે આ ચાેગીઓ છે તેજ ચાલુ યાેગ પ્રયાેગ-અધિકૃત યાેગદષ્ટિરૂપ યાેગના ્અધિકારી છે એમ ચાેગના સ્વરૂપને જાણુકાર કહે છે. ૨૧૧

९५२ ४७। वेक्ष यभनु स्वरूप इहे छे. इहाहिंसादयः पंच सुप्रसिद्धा यमाः सताम् ॥ अपरिग्रहपर्यन्तास्तथेच्छादिचतुर्विधाः॥२१२॥

અર્થ. આ લાેકમાં અહિંસાદિ પાંચ ધર્મો સર્વ દર્શ નને વિષે અપસ્થિહ પર્યતના સુપ્રસિદ્ધ છે. "**સતાં" મુની**-ઓને સર્વથા હાેય છે. ગૃહસ્થાને દેશથકી હાેય છે તથા ઇચ્છાદિ ચાર પ્રકારના પણ યમાે કહેલ છે. ાારવરાા

વિવેચન. દરેક દર્શનવાળા પાંચ યમને માને છે. અહિંસા સત્ય અચાર્ય પ્રદ્માચર્ય અપરિગ્રહ્ણુ આ પાંચ યમાં સવિથી મહાવતને ધારણુ કરનારા સાધુઓને હાય છે. પણ ગૃહસ્થાને સ્થુલથી હાય છે. સવે દર્શનામાં સાધારણુ તરીકે માનેલા આ યમાં છે. યમા—ઉપરમા—હિંસાદિથી પાછું હઠેલું તેનું નામ યમાં છે. અપરિગ્રહ પર્યંત પાંચ છે. પતંજલી ઋષી યાંગશાસ્ત્રમાં પણુ કહે છે કે " अहिंसा सत्यास्तेयं ब्रह्मचर्यापरिश्रहायमाः " (२–३०.) આ પાંચ યમા છે તેમજ આ પાંચના અંગે ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિરયમ, અને સિદ્ધિયમ આ પ્રમાણે બીજા ચાર યમા પણુ કહેલા છે. આ જણાવેલા પાંચ યમાને સવેથા કે દેશથકી પાળવા ઇચ્છા થવી તથા તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવી આ છે યમાન્વાળા પ્રવૃત્તચક્રયાંગીઓ હાય છે. ા ૨૧૨ ા

यार यभानुं विशेष क्षस्छ अतावे छे. तद्दत्कथापीतियुता तथाऽविपरिणामिनी । यमेष्विच्छावसेयेह पथमो यम एव तु । २१३॥

## ( २४४ )

અર્થ. જે પ્રાણીઓએ અહિંસાદિયમાં કરેલ છે તેની કથા સાંભળવામાં આનંદ આવે તથા યમને વિષે પરિણા-મની ધારામાં ફારફેર સિવાય, તે ભાવમાં સ્થિરપણે રહી યમાને કરવાની જે ઇચ્છા થવી તેને ઇચ્છાયમ નામના પ્રથમ ભેદ કહે છે. ાા ૨૧૩ ાા

विवेशन. જે મહાનુભાવે પાંચ વ્રતારૂપીયમાં પાળે છે, તેવા ઉત્તમ છવાની કથા સાંભળતાં આનંદ થાય અને પરિણામની ચડતી ધારા સાથે યમાના સ્વરૂપને જાણી અને તેમાં સ્થિર રહેવા અગર તે વસ્તુ અંગીકાર કરવા જે ઈચ્છા થવી તેને ચાર યમા પૈકી પ્રથમ ઇચ્છાયમ કહે છે. આગળ જેનું સ્વરૂપ જણાવી ગયા છીયે એવા પાંચ મહા- વ્રતાને સર્વથા કે સ્થુલથી કરવાની જે ભાવના થાય તેનું નામ ઈચ્છાયમ છે. ાારવા

डवे थील यमनुं क्षस्णु थतावे छे. सर्वत्र शमसारं तु यमपालनमेव यत्॥ प्रवृत्तिरिष्ठ विज्ञेया द्वितियो यम एव तत्॥२१४॥

અર્થ. સર્વ જગ્યાએ સામાન્ય પ્રકારે ઉપશમભાવ પૂર્વક જે યમનું પાલન કરવું તેને પ્રવૃત્તિયમ તરીકે બીજો ભેદ કહે છે. ાાર૧૪ાા

વિવેચન. પ્રથમ યમમાં અહિંસાદિ વૃતા પાળના-રની કથા સાંભળતાં આનંદ આવતા હતા પછી તે કરવા ઇચ્છા થઈ. હવે અહીં સર્વ પ્રાણીઓ ઉપર સામાન્ય પ્રકારે ઉપશમભાવ ધારણ કરતા અને ઉપશમભાવ પૂર્વક અહિં-સાદિ વૃતાને પાળવા પ્રવૃત્તિ કરવી તેનું નામ યમામાં આ

## ( २४५ )

ખીજો પ્રવૃત્તિયમ જાણવાે. ઇચ્છાથી આગળ વધીને અહિં પ્રવૃત્તિ થાય છે. ાા૨૧૪ાા

विपक्ष चिन्तारहितं यम पालनमेव यत् ॥ तत्त्स्थैर्यमिह विज्ञेयं तृतियो यम एव हि ॥२१५॥

અર્થ. અતિચારની ચિંતા વગર જે ચમનું પાળ**લું** તેને ત્રીજો સ્થિરયમ કહે છે. ાાર૧પાા

विवेशन. के महानुसावे पांच वता सर्वथा सीधां छे. अगर स्थुसथी सीधां छे, पहेंसामां सर्व विरतिपाणुं अने धीलामां देशविरतीपाणुं छे आ अने विरतिवाणा महा-त्माओ वतने पाणता छतां तेमां डेाई पाणु कातना अतिक्रम, व्यतिक्रम अने अतिचार-आ त्राणु प्रकारना अतिचारा केमां सागवा देता नथी ओवी रीते के यमनुं क्षया प्रशामसावधी स्थिरतापूर्वक केओ पासन करे छे तेने चार यमा पैडी त्रीके आ स्थिर यम कहे छे. ॥रव्या।

परार्थसाधकं त्वेतित्सिद्धिः शुद्धान्तरात्मनः ॥ अचिन्त्यशक्तियोगेन चतुर्थो यम एव तु ॥२१६॥

અર્થ. અહિંસાદિ વ્રતનું પાલન જ્યારે "પરાર્થ" પર-મપદને યાગ્યસાધક ખને છે ત્યારે તેને સિદ્ધિ કહે છે. આ સિદ્ધિ જેના અંતરાત્મા પરમશુદ્ધ બન્યા હાય છે તેનેજ પ્રાપ્ત થાય છે; બીજાને નહિ. અચિંત્યશક્તિના યાગવડે આ ચાયા સિદ્ધિયમ પ્રાપ્ત થાય છે. ાર૧૬ા

વિવેચન. જ્યારે અહિંસાદિ પાંચ મહાવતો ઉત્કૃષ્ટ હદે પળાય છે ત્યારે તેની સમીપમાં આજન્મથી માંડી જાતિ વૈરસ્વભાવવાળા જીવાના વૈર પણ શાંત થઈ જાય

## ( २४६ )

છે, અને એક બીજાઓ પરસ્પર આનંદથી રમે છે. આ બધા પ્રતાપ અહિંસાદિ વ્રતા પરાકાષ્ટાએ પાળેલાં હાેય છે તેની આ બધી નિશાનીઓ છે. આનું નામજ પરાર્થસાધક છે ઉત્કૃષ્ટ અર્થને સિદ્ધ કરે છે અથવા પરાર્થ-પરમપદને સિદ્ધ કરનાર આ મહાવતાનું પાલન છે તેને સિદ્ધિયમ કહે છે. આ સિદ્ધિ આત્માની અચિંત્યશક્તિના યાગને લઇ જેના અંતરઆત્મા પરમપવિત્ર અન્યા છે તેને જ મળે છે. આ પ્રમાણે ચાર પ્રકારના યમાની અંદર આ ચાથા સિદ્ધિયમ છે એમ જાણવું. 1129 દ્યા

અवं यक्त त्रधानुं स्वर्ध अतावे छे, सद्भिः कल्याणसंपन्ने देशैनादिष पावनैः ॥ तथादर्शनतो योग आद्यावंचक उच्यते ॥२१७॥

અર્થ. ઉત્તમ પુષ્યવહે કરી યુક્ત, જેઓના દર્શનથી પણ પવિત્ર થવાય, તથા યથાર્થ પણે દર્શન થવું, તેઓની સાથે જે સંગંધ થવા આનું નામ આદ્યઅવંચક–યાેગા-વંચક કહે છે. ાાર૧ળાા

વિવેચન, અવંચક ત્રણનું સ્વરૂપ ખતાવતા પ્રથમ યાગાવ ચક જણાવે છે. શુદ્ધ હૃદયથી સદ્ગુરૂના સમાગમ થવા આનું નામ યાગાવ ચક છે. સદ્ગુરૂનું સ્વરૂપ ખતાવે છે. ઉત્તમ પુષ્યશાલી–જેઓના દર્શન માત્રથી–અવલાકન માત્રથી પવિત્ર થવાય "તથા" તે પ્રકારવડે ગુણવાનપણાથી અવિપરિતપણે જે દર્શન થવું તેનું નામ તથાદર્શન કહીયે, "તતા તેન યો યાગ સંયંધા " તે પવિત્ર પુરૂષની સાથે જે સંખધ થવા તેનું નામ આદ્ય અવ ચક–યાગાવ ચક છે. ાાર૧ આ

## ( २४७ )

## तेषामेवप्रणामादिक्रियानियम इत्यलम् ॥ क्रियावंचकयोगः स्या न्महापापक्षयोदयः ॥२१८॥

અર્થ. ઉપર જણાવ્યા મુજબના સદ્ગુરૂને પ્રણામાદિ ક્રિયા કરવાના જે અત્યંત નિયમ કરવા તે મહાપાપના ક્ષય કરનાર ક્રિયાવ ચકયાેગ કહેવાય છે. ાાર૧૮ાા

विवेचन. सह्णुइक्षाने तमारा नमस्धारिधी करा पणु दाल नथी. दाल ते। नमस्धार करनारने छे, केम के श्रीकृष्णुवासुद्देव कढार ढेळार साधुक्राने वांद्या, आमां ढ्रंदयनी शुद्ध लावनाथी वंदना करवाथी श्री कृष्णुवासुद्देवने सातनारक्षीना आंधेद्यां कमंद्रलीयाने त्रणुमां दावीने सुक्ष्यां वार नारक्षीना कमंद्रद्यीयां तुटी गयां आम समळ ढ्रंदयनी दागण्यिपूर्वक मढात्माक्षाने वंदन, नमस्क्षार, करवाने। वियम आस करवे। आनुं नाम क्षियाक्षवं यक्ष्येग कढेन्वाय छे. आ येग छे ते पूर्वे नीयक्षमें आंध्या ढेाय छे तेने। क्षय करे छे अने लिक्ष्यमां इरी नीयकुणमां कन्म देवे। पढते। नथी. वणी सत्य वस्तुने। छे। तथा ज्ञाननी प्राप्ति विनय करवाथीक थाय छे. आम समळ सह्णुइने वंदनाहि निरंतर करवांने। नियम करवे। ॥ २१८॥

ફલાઅવ ચકતું સ્વરૂપ ખતાવે છે.

फलावंचकयोगस्तु सद्भ्यः एव नियोगतः ॥ सानुबन्धफलावाप्ति धर्मसिद्धौ सतां मता ॥२१९॥

અર્થ. સદ્ગુરના સમાગમથી તથા તેઓને વંદનાદિ ક્રિયા કરવાથી અવશ્યે કરી પર પરાંએ ગુણની વૃદ્ધિરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે; તથા ઉપદેશથી ધર્મની સિદ્ધિ થયે છતે સજ્જનાેએ આને ફલાવ ચકયાેગ કહેલ છે. ાા ૨૧૯ાા

विवेशन. જે મહાત્માઓના દર્શનથી આત્મા પવિત્ર થાય છે અને જડ ગૈતન્યનું જ્ઞાન કરી આત્માનું સત્ય સ્વરૂપ સમજી તેઓશ્રીના આલં ખનથી અવશ્યે કરી આગળ વધે છે. અને "सानुबन्धफळाबाप्ति" પરંપરાએ મહાન્ ગુણની વૃદ્ધિ થવારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને તેઓ-શ્રીની આત્મજાગૃતિરૂપ ધર્મ દેશના સાંભળવાથી આત્મ-તત્ત્વમાં સ્થિરતા થતાં પરંમપરાએ પરમપદરૂપ માે શ્રનું ફળ મેળવે છે, તેને ફલાઅવંચક નામના ગરમ છેલ્લા યાગા-ત્તમ કહે છે. ॥ ૨૧૯ ॥

अवं यक्ष त्रशतुं स्वर्ध कही याक्ष वात कहे छे. कुलादियोगिनामस्मा न्मत्तोऽपि जडधीमताम् ॥ अवणात्पक्षपातादेरुपकारोऽस्ति लेजतः ॥२२०॥

અર્થ. મારા કરતાં પણ જે કુલચાેગાઓ જડ ખુદ્ધિ-વાળા છે તેઓના ઉપકાર ખાતર આ " ચાેગદષ્ટ સમુચ્ચય" નામના શ્રંથ બનાવવામાં આવ્યા છે, આ શ્રંથના સાંભ-ળવાથી તેઓના હુદયમાં શુદ્ધ લાગણીરૂપ પક્ષપાત–શુભ ઇચ્છા થવાથી તેઓને લેશ થકી પણ ઉપકાર આ શ્રંથથી થવાના છે. ા ૨૨૦ ા

વિવેચન. શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ આ ગ્ર'થની સમાપ્તિ કરતાં જણાવે છે કે આ " યેાગદષ્ટિસમુચ્ચય ગ્રંથ" બનાવવાના મારા પ્રયત્ન મારા કરતાં પણ જેઓ જડભુદ્ધિવાળા છે, તેમજ યાેગની લાગણીવાળા કુલયાેગીઓ તથા પ્રવૃત્તચક્રયાેગીઓ છે તેઓના ઉપકાર ખાતર મારા આ પ્રયત્ન છે. તે યાેગીઓ આ ગ્રંથને મનનપૂર્વંક સાંભ-ળશે, અર્થંથી વિચારશે અને તે પ્રમાણે વર્તન કરશે તાે અવશ્ય "पक्षपाताद " ગ્રંથના પ્રત્યે પક્ષપાતદ્વારા શુભ ઇચ્છાદિ—પુષ્ટ્યખંધદ્વારા મહાન્ લાભને પ્રાપ્ત કરવારૂપ ઉપકાર લેશત—અંશથી પણ અવશ્ય ઉપકાર થશે, તથા અંતરગત યાેગના બીજની પુષ્ટી પણ અવશ્ય થશે. ા ૨૨૦ ા શુભ લાગણીરૂપ પક્ષપાતથી ઉપકાર શું? આ શંકા દૂર કરતાં કહે છે.

तात्विकः पक्षपातश्च भावशुन्या च या क्रिया ॥ अनयोरन्तरं ज्ञेयं भानु खद्योतयोरिव ॥२२१॥

અર્થ. વાસ્તવિક પક્ષપાત શું છે તે બતાવે છે કે જે જે કિયા કરવી તે ભાવપૂર્વં કની થાય તે! અપૂર્વં લાભ મળે પણ જે કિયા ભાવશ્નય થાય તેનું ફળ ઘણું જીજ મળે છે. આ બંને કિયામાં કેટલું આંતરૂં છે ? તે! કહે છે કે ભાનુ અને ખજવાના પ્રકાશમાં જેટલું આંતરૂં છે તેટલું અંતર ભાવસહિત અને ભાવરહિત કિયામાં સમજનું. !! ૨૨૧ !!

વિવેચન. અહિં વાદિશંકા કરે છે કે પક્ષપાત માત્રથી ઉપકાર કઇ જાતના ? તેના ઉત્તર આપે છે કે જેનું સ્વરૂપ પ્રથમ કહી આવ્યા છીએ એવા કુલાદિયાગીઓ કે જેનામાં યાગના ખીજો દાખલ થઈ ગયાં છે અને માક્ષના માર્ગ તરફ જેઓનું પ્રયાણ થઇ ચુકયું છે તેઓના પ્રત્યે મને વાસ્તવિક પક્ષપાત-ધર્મની લાગણી છે; અને તે લાગણીને લઈ આ ય્રંથ ખનાવેલ છે. આ ય્રંથના શ્રવણ, વાંચન,

## (२५०)

भनन અને નિદિધ્યાસનથી વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજ તે પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરવાથી જે જે કિયા કરશે તે સમજણ પૂર્વંકની અને આદર-બહુમાનથી કરશે. એક માણસ ભાવ-શ્ન્યકિયા તત્ત્વના રહસ્યને જાણ્યા વગર કિયા કરે છે, જ્યારે બીજો માણસ તત્ત્વના રહસ્યને સમજ હૃદયના શુદ્ધ અંતઃકરણથી કિયા કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. આ અંનેની કિયામાં કેટલા અંતર-ફલના ભેદ છે? તા કહે છે કે ભાનુ અને ખદ્યાતના જેટલું મહાન અંતર છે. ભાવશૂન્યકિયાનું ફલ ચારગતિ છે, અને ભાવપૂર્વંક તત્ત્વના રહસ્યવાળી ભાવ-કિયાનું ફલ માલ છે. આ માલરૂપી ફલ આ ગ્રંથના શ્રવણમનન અને નિદિધ્યાસનથી કુલાદિયાગીઓ મેળવે છે. આ પશ્પાતથી–લાગણીથીજ પરઉપકારથાયછે, કુલાદિયાગીઓ પરમપદ–પરંપરાએ મેળવે આ કાંઇ જેવા તેવા ઉપકાર ન સમજવા, આ પરમપદના લાભ યાગીઓ આ ગ્રંથદ્વારા મેળવે છે. ા ૧૨૧ ા

આજ વાતને જણાવે છે.

खद्योतकस्य य त्तेज स्तद्रुपं च विनाशि च॥ विपरीतिमदं भानोरिति भाव्यमिदं बुधैः ॥२२२॥

અર્થ. ખજવાનું જે તેજ છે તે અલ્પ છે અને વિનાશી છે. પણ સૂર્યનું જે તેજ છે તે તેના કરતાં મહાન્ છે, અને અવિનાશી છે,આ વાતપંડિતાએ બરાબરલક્ષ્યમાં રાખવી.૨૨૨

વિવેચન. ભાવશન્યકિયાઅને તત્ત્વના રહસ્યને સમજ કરાતી ક્રિયા આ બે પ્રકારની ક્રિયામાં જે તફાવત છેતે દર્ષાંત આપી સમજાવે છે કે ખદ્યોત–એક જાતના જીવડા

## ( २५२ )

છે કે જે રાત્રિના સમયે આકાશમાં ઉડતા દીવાના જેવા જરાક પ્રકાશ તગતાં છે. આને ખજવા કહે છે, આનું જે તેજ છે તે અલ્પ છે અને વિનશ્વર છે, પણ ભાનુ—સૂર્ય તેનું તેજ ખજવા કરતાં ઘણું છે અને અવિનાશી છે, આ વાત તત્ત્વના જાણકાર એવા પંડિતાએ લાગણીવાળી ક્રિયા-દિકના પ્રત્યે સમજ લેવી. સારાંશ એ છે કે ભાવશૂન્ય—લાગણી વગરની જે ક્રિયા છે તે ખજવા જેવી છે, અલ્પ સત્વવાળી તેમજ વિનશ્વરવાળી છે, જેનું ફળ અલ્પ છે તે પણ ચાર ગતિને દેનાર છે, પણ ભાવવાળી—તત્ત્વના રહે-સ્થને સમજ બહુ લાગણીવાળી જે ક્રિયા છે તે મહાન્ સત્વવાળી, તેમજ અવિનશ્વર પર પરાએ માલફર્પ ફળ દેનાર છે તેમ સમજનું. ાા ૨૨૨ ાા

આ ગ્રંથ શ્રવણના માટે જણાવે છે. श्रवणे प्रार्थनीयाः स्पुर्ने हि योग्याः कदाचन ॥ यत्नः कल्याणसन्त्रानां महारत्ने स्थितो यतः ॥२२३॥ અર્થ. આ ગ્રંથ સાંભળવા માટે યાેગ્ય જીવાની પ્રાર્થના

કચારે પણ કરવા જરૂર નથી, કારણ કે પુષ્યવાન જીવોના પ્રયત્ન મહારત્ન મેળવવાને માટે સ્વભાવિક હાેય જ છે. ાારરગા

विवेशन श्रीमान् હરીભદ્રસૂરીશ્વરજ મહારાજ યાંગ્ય પુરૂષાને આ ગ્રંથનું શ્રવણ મનન નિદિધ્યાસન કરવા સારૂ પ્રાર્થના કરતા નથી, કારણ કે તે મહાનુભાવાના શુશ્રુષાદિ ગુણભાવને લઇ પાતાની મેળેજ પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે, તેજ વાત કહે છે કે " यत्नः कल्याण सत्वानां" પુષ્યશાળી જીવાતમા-ઓના પ્રયત્ન "महारत्ने" ચિંતામષ્યાદિ વિષયે "स्थितोयतः" તથા પ્રકારની ઐાચિત્યતાને લઇ ચિંતામણીરત્નને વિષે લાગ-ણીથી પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને જન્માંતરમાં બાધિબીજ–સમ્ય-ક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરે છે. આ ઉપરથી એ જણાવ્યું કે યાગ્ય જીવા છે તેજ આ ગ્રાંથના અધિકારી છે અને તેઓજ આ ગ્રાંથરૂપ મહારત્નને મેળવી ઈચ્છીત સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. ાારરગ્રા

अथे। ज्य छवने अंथनुं हान न ४२वा ४६े छे. नैतद्विदस्त्वयोगेभ्यो ददत्येनं तथापि तु ॥ इरिभद्र इदं प्राह नैतेभ्यो देय आदरातु ॥२२४॥

અર્થ. આ વસ્તુને જાણનારા આચાર્યા અયોગ્ય જીવાને આ ત્રંથનું દાન આપતા નથી આ વાત ચાહકસ છે, તાેપણ આ ત્રંથના કત્તાં શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી આચાર્યોને આ "યાગદષ્ટ સમુચ્ચય "નામના ત્રંથ અયાગ્યાને ન આપવા આ પ્રમાણે આદરપૂર્વક તેઓશ્રી જણાવે છે. ાારરષા

विवेशन. યાંગ્યાયાંગ્ય સ્વરૂપને સારી પેઠે જાણનારા આચાર્યા અયાંગ્ય—કુશિષ્ય ને આ યાંગદિ સમુચ્ચય શ્રંથ આપતા નથી. "तथापितु" આ વાત જો કે ચાંકકસ છે, તાં પણ શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી આ શ્રંથના કર્ત્તા આ પ્રમાણે જણાવે છે કે આ યાંગદિષ્ટ સમુચ્ચય નામના મહાન્ શ્રંથ અયાંગ્ય જીવને કદી પણ આપવા નહિ. આ શ્રંથ અયાંગ્ય જીવને આપવાથી શ્રંથના તથા તે પાત્રના અને વિનાશ થવાના છે. અનાજ તથા રસાયણ શરી-રને પુષ્ટી કર્ત્તા છે તાંપણ આળકને તથા રાગી શરીરવાળાને વિનાશ કરનાર થાય છે. કારણ કે તે વસ્તુને લાયક તેઓ હજી અન્યા નથી. આ દૃષ્ટાંતે અયાંગ્ય જીવ આ શ્રંથને

## ( २५३ )

લાયક નથી. આ પ્રમાણે આદરપૂર્વંક આચાર્યોને શ્રી હરિ-ભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ જણાવે છે. ાારરજાા

आ प्रभाषे केंद्रेवानुं कारण शुं ते केंद्रे छे. अवज्ञेह कृताल्पापि यदनर्थाय जायते ॥ अतस्वत्परिहारार्थे न पुनर्भावदोषतः ॥२२५॥

અર્થ. આ યાગદિષ્ટ સમુચ્ચય ગ્રંથને વિષે થાડીપણ અવજ્ઞા આશાતના કરે છતે અનર્થને માટે થાય છે. આ કારણથી તે જીવાને થનારા મહા અનર્થ, તેને દૂર કરવા ખાતર આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે. " नपुनर्माय दोषत." તેઓના પ્રતે દેષભાવ છે તેમ ન સમજ હું. દરેક જીવાના પ્રત્યે પૂર્ણિંપ્રેમ છે પણ તે અજ્ઞ જીવા આશાતના કરી દુર્ગિતના કારણભૂત ન થાય, આ ખાતર જણાવેલ છે. ારરપાા

विवेशन. ઉપરના શ્લોકમાં શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજ મહારાજ અયાગ્ય જીવાને આ "યાગદિષ્ટ સમુચ્ચય" નામના શ્રંથ આપવા ના પાઉ છે તેનું કારણ એમ ન સમજનું કે તેઓ શ્રીને તેના પ્રત્યે દ્રેષભાવ છે, તેઓ શ્રી તેા મહાદયાળ છે અને તમામ જીવા પરમપદને પામા એજ ઇચ્છાવાળા છે, પણ સામું પાત્ર અયાગ્ય હાવાથી તેને આ શ્રંથથી જરાપણ લાભ થવાના ન હાવાથી, તે વસ્તુ તેઓના નાશ કરે છે આથી તેઓને ન આપવી એજ ગુણ છે. તે પ્રમાણ આ શ્રંથ જીવાના કલ્યાણને કરનાર છે પણ તેના પ્રત્યે આદર, બહુમાન, સત્કાર અને સન્માન રાખવામાં આવે તાજ, પણ જો આ શ્રંથની અવજ્ઞા—આશાતના શ્રાડી પણ કરવામાં આવે તા આ અવજ્ઞાથી—આશાતનાથી મહા અનથ્ય-

## ( १५४ )

ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરવા રૂપ થાય છે. કારણ કે આ ત્રંથ પ્રશસ્ત વિષયવાળા છે–ઘણાજ ઉત્તમ વિષયવાળા છે– માટે તે અનથ તે દ્વર કરવા સારૂ આ શ્રંથ અયાગ્યને આપવા ના પાડી છે. આકી તેઓના પ્રત્યે દ્વેષભાવ નથી. તેમજ ક્ષુદ્રતા–તુચ્છતા પણ નથી. આ પ્રમાણે શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ જણાવે છે. ાા ૨૨૫ ાા

આથીએ નિશ્ચય થયેા કે યેાગ્યજીવનેગ્રંથકેવા તેકહેછે.

योग्येभ्यस्तु प्रयत्नेन देयोऽयंविधिनान्वितः ॥
मात्सर्यविरहेणोचैः श्रेयोविध्नपञ्चान्तये ॥२२६॥

અર્થ. યાેગ્ય જીવાને આ ગ્રંથ આદરપૂર્વંક વિધિ સાથે આપવા. માત્સર્થ-ઇર્ષ્યા રહિતપણે અંગીકાર કરતાં ઉચે પ્રકારે કલ્યાણ–માેક્ષ મળે છે, અને તે વિધ્નાની શાંતિ માટે થાય છે. ાારરકાા

विवेशन. श्रीमान् हिरलप्रस्रीश्वरण महाराज श्रंथने पृष् इरतां जणावे छे हे आ श्रंथ येग्य छवा-श्रोताओने प्रयत्नेन आहरपूर्ण विधि साथ आपवा. विधि ओ छे हे जयारे आ श्रंथ सांलणवाना है।यत्यारे प्रथम त्रण भमा-समणा आपी धंव्छहार सुभशाता पृष्ठी अफ्लूहियाना पाह मिला संहिसह लगवन्! वायणा संहिसह लगवन्! वायणा संहिसह अगवन् वायणा हेशुं! हरी भमासमण आपी धंव्छाहारेण संहिसह लगवन् वायणा हेशुं! हरी भमासमण आपी धंव्छाहारेण आपी धंव्छहारी लगवन् पसाय हरी वायणा पसाय हरशां छ आ प्रमाणे विधि हरी आ श्रंथ मह आहरपूर्ण श्रेताओने संलणाववा. जे ते प्रमाणे हरवामां न आवेता, प्रस्थवाय

## ( २५५ )

संभवात् " વિધ્ના આવવાના સ'ભવ છે. અગર કષ્ટો. દુ:ખા આવવાના સંભવ છે, માટે વિધિપૂર્વ કશ્રોતાએ આ ત્રથ સાંભ-ળવા અને વક્તાએ સંભળાવવા એમ આચાર્યશ્રી જણાવે છે. વળી આ ગ્રંથ ઇર્ષ્યાના પરિહાર કરી-ત્યાગ કરીને ઉચ્ચૈ પ્રકારે સાંભળે તા શ્રેય-આત્મકલ્યાણ થતાં વાર લાગતી નથી. તેમજ વિધ્નની શાંતિના માટે થાય છે. જે જે પવિત્ર हार्थीना आर'ल दरवामां आवे ते तमाम हार्थी विध्नवगर પૂર્ણ થાય છે. અહીં માત્સર્ચ વિરહેણ આ પદ શ્રંથની પૂર્ણાહતીમાં આવેલ છે, અહીં વિરહ શબ્દ છે તે શ્રીમાન હરિભદ્ર સુરીશ્વરજી મહારાજશ્રીના ગ્રંથાની નિશાની છે. તેઓ શ્રીના તમામ ગ્રંથાને અંતે વિરહ શખ્દ જોડેલાે છે. द्रष्टांत तरीके " भवविरहवरं " आ शण्ह 'संसार हावानस માં છે. આ ગ્રંથમાં માત્સર્થ વિરહેણ શબ્દ છે, આ શબ્દ મુકવાના તેઓ શ્રીના આશય એવા જણાય છે કે જગતના તમામ જવા ઇર્ષ્યા-અભિમાનને જો છાડી દે તા સંસારના દુઃખથી રહિત થતાં વાર લાગે નહિ. આ ગ્ર'થમાં જણાવેલ ચાેગના ખીજને જાણી જેઓ અમલમાં મુકે છે તેમજ કહ્યા પ્રમાણે કરવા જેઓ પ્રવૃત્તિ કરે છે તે જીવા આ ચાેગને પ્રાપ્ત કરી થાડા ટાઈમમાં પરમપદના ભાજતા અને છે.

इति श्री परादृष्टिः समाप्ता.

कृतांतोऽयं मनोहारि योंगदृष्टिः समुचयः ॥ भाषान्तर विनिर्माता जयताद् देववाचकः ॥ १ ॥

## ( ३५६ )

इति श्री सूरिपुरंदरयाकिनीमहत्तरासुनुः श्रीमद् हरिभद्र सुरीश्वर विरचितयोगदृष्टिसमुच्चयनामाऽयं यथ समाप्तः तत्लमाप्तौ च श्री तपगच्छीय गच्छाधिपति श्रीमन्मुकि विजयगणिनां शिष्य श्री श्रीमदाचार्यमहाराज बालब्रह्मचारि परमशांतमूर्तिश्री विज्ञयकमल सूरीश्वराणां पूज्यपादाना मंतेवासिशिष्यरत्न योग नष्ठ शांतमूर्त्तिश्रीमदाचार्य महाराजश्री विजयकेशर सुरीश्वराणां कनियसा आत्रा महोपाध्याय श्रीदेवविजय र्गाणना श्रीयोगदृष्टयाख्यस्य, शुद्धात्म स्वरूप प्रबोध-कस्य, आत्मोन्नति सिद्धचर्थं मूलभूतस्य, अपूर्वे ग्रंथस्य टीका संबल्लिता मूल्यन्थस्य संक्षेपेण गुर्जर भाषया कृतोऽनुवादो विक्रमीय शताब्दी १९९१ वर्षे भाद्रशुक्लपक्षे पंचमी तिथी भीमवासरे स्तंभन तिथे श्रेष्ठिरत्न श्रीमत्पानाचन्दात्मजाम्बा लालनिर्मापित धर्मशालायां कृत चातु-मस्यायां समाप्तिमगमत्॥ समाप्तोऽयं ग्रंथ. श्रीमद् गुरुवर्य श्री विजयकमल स्रीश्वर प्रसादात्.

अ शांति, अ शांति, अ शांति, अ शांति, अ शांति,



