મહિલું શ્રી હિકલદાત્રાત્ર્રેએ પ્રહીપ

सियमु स्याप



विवेथकः-

ડૉ. ભગવાનદારા મનઃસુખભાઇ મહેંતા ઐમ.બી.બી.એસ.

### આ પુરતક નીચેનાં સ્થળા એથી મળી શકશે.

- (૧) શ્રી જેન ધર્મ પ્રસારક સભા, ભાવનગર.
- (ર) સામચંદ ડી. શાહ, પાલીતાણા
- (૩) મેઘરાજ જૈન પુસ્તકભંહાર, ગેલિઝની ચાલ, **મુ**ંબઇ.
- (૪) ગુજર સંધરત્ન કાર્યાલય; ગાંધી સ્ટતા, અમદાવાદ.
- (૫) જશવંતલાલ ગિરધર-લાલ શાહ; ૧૨૩૮, રૂપાસુરચંદની પેળ, અમદાવાદ.
- ( ૧) કુલચંદ દામાદર ગુઠરોલર્સ, યાજકાઢ પશ.
- (૭) કાન્તિલાલ માતીલાલ માસ્ક્રતીયા, ખંબાત
- (૮) નેપશુન ઍશ્યારન્સ કુંપના લામાટેહ,

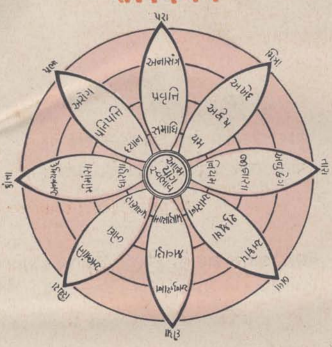
હાર્નળી રાંડ, લક્ષ્મી રાંડ, કાંટ, **મુ**ંબઇ, **યુના**.

पांसहवा, हरियासंतर, अभदावाह. हीवडी મહર્ષિ શ્રી હરિભદ્રાચાર્યજી પ્રણીત

# ચોગદષ્ટિસમુચ્ચય

30

सविवेयन



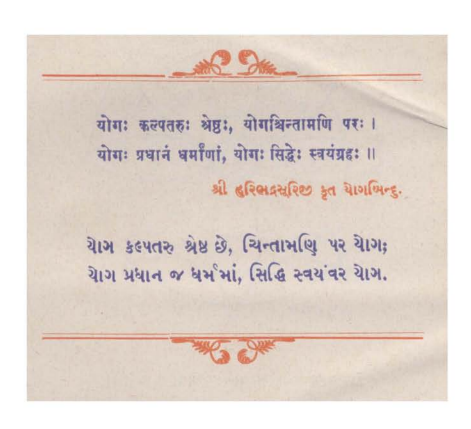
-: विवेश :-

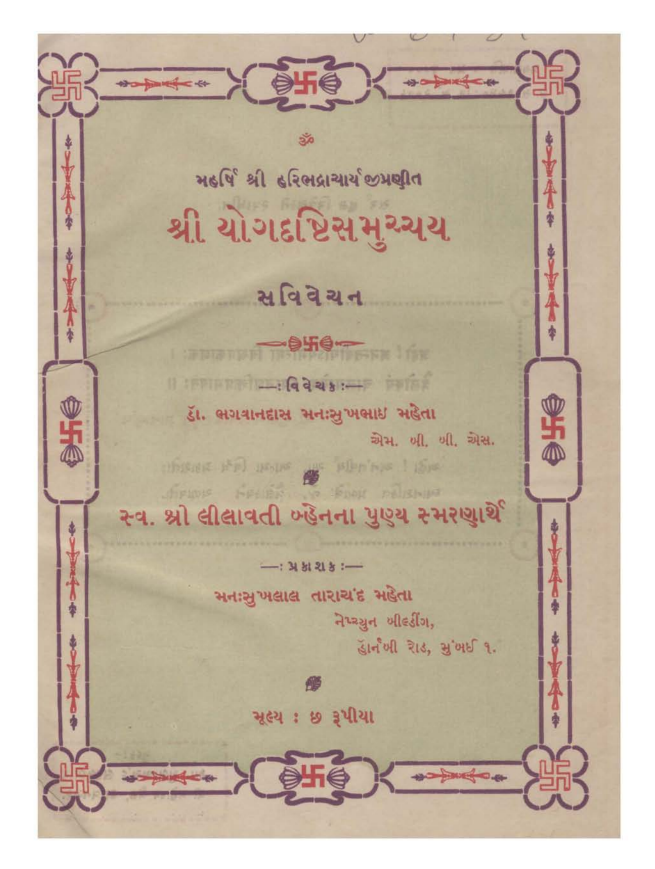
ડાં. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઇ મહેતા. એમ બી. બી. એસ. પ, ચાપાટી રાેડ, મુંબઇ ૭.

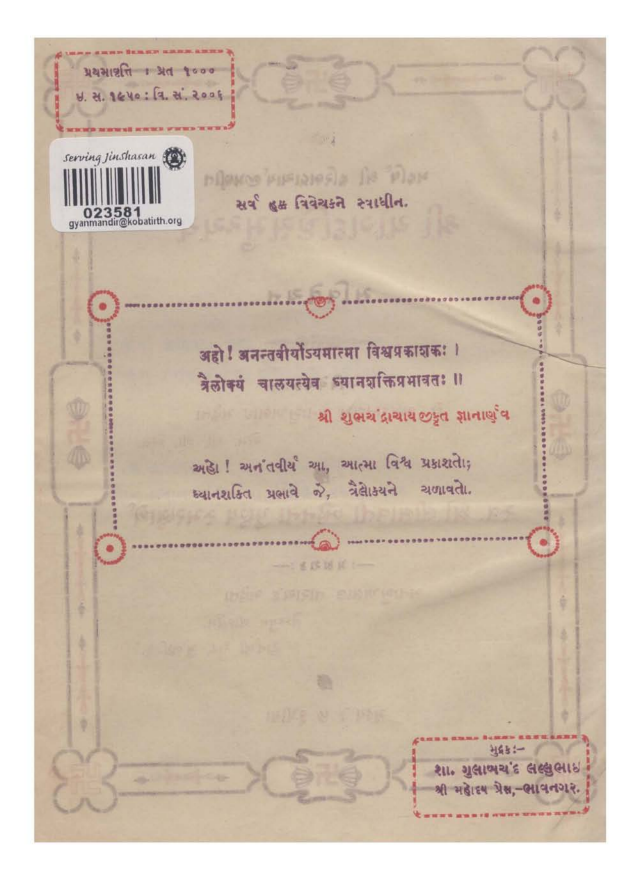
> શ્રાપ્તી સ્થાન શ્રી મેઘરાજ જૈન પુરતક ભંડાર શુકરોલર્સ એન્ડ પળલીશસો કીકા સ્ટ્રીક, સંખઈ નં ર

धीश स्ट्रीर, संभव्य ना र भा भी फैलामनागर छ ने छान संदिश भी महाजोर जैन आराधना दन्द्र, कीवा

with the









### શ્રી લીલાવતી બહનની અવનરેખા

एक एवं तहुद्धमी मृतमप्यनुयानि यः। श्रमीरेण समें भाशं सर्वमन्यनु सच्छति । — था ५६०००५६०

જેના પૂલ્યમ્મરણાર્થ અને સંઘનું પ્રકાશનશ્રેય પ્રાપ્ત કરવામાં આવ્યું છે. તે શ્રી લીલાવતી અહેનના જન્મ મલાદ-મુંબઇમાં માં. ૧૯૧૪ના ઇલ વિદિ ર તે દિલે ધવા હતા. સુપ્રસિદ હના કે શ્રી દેવકરણ પૂલ્છ તે તેમના પિતાર્શી અને પ્રી પ્રવેશિયાઈ મહત્વી કે તમ ધર્મમાં સ્કારસંપલ કુલમાં જન્મવાનું સદ્ભાવ્ય પ્રાપ્ત થવાપી લાકુકવર્ષી ધર્મસંસ્કારના બીજ તેમના હૃદયમાં રાપાયા હતા. તેમણે અંગ્રેજી ત્રણ આહી સુધી અભ્યાસ કર્યો હતા. સાથે સાથે માથે પાંચ પ્રતિક્રમણ, નવસ્મરણ આદિના તેમના ધાર્મિક અખ્યાન પણ ઉચ્લ કોર્ડિના હતા.

ઇ. સ. ૧૯૧૧ માં તેલા અમરેદ્રીનિવાસી **શી મનસુખદાલસાદ તારાચંદ** માહેતા ( નેમ્સ્યુન ઇન્સ્યાર હવાળા ) સાથે લગ્રચેલિશી હતાલા. શ્રી અન્યુ મલાલદાઈ પણ એક ઉચ્ચ સંકશરી, સ્થિતિત અને દ્રમે દ્રિયા હાત્મા હોઇ, બન્તે કુહીન કુરું જિલા મંજપદાર હેલાં હોતાના સુગંધ લગ્ગતા હોતું થયું. તેમનું દામ્પત્ય સુખમત અપને દ્રમાય અને કૃત્યાના ધર્મ હિન્યુનો હિન્યુને સમતાના અને તેલા સ્વભાવને લીધે તે કુટુંબમાં સર્વના ધર્મલ્ય અને ઉપલય અને સામતાના અને વત્સલ સ્વભાવને લીધે તે કુટુંબમાં સર્વના ધર્મલ્યુન અને પ્રાથમ અપનાસ સર્વ કોઈને તેમના અત્યાના ઉમળકાલયાં બાવનાસ સર્વ કોઈને તેમના અત્યાના ઉમળકાલયાં લાત્યાલના અનુલ્ય થતા. કૃતાલમાં આવનાસ સર્વ કોઈને તેમના અત્યાના

તપ પ્રત્યે તેમને ખાસ અભિરુચિ હતી. ૧૯૩૫માં મલાહમાં તેમણે અફાઇ કરી હતી; ૧૯૮૧માં વર્ષો માન આંબેલ તપની આંબીનું થાળું ગાંધ્યું હતું. બાજા તપ સાથે ક્વાધ્યાવાદિ આન્યંત્રર તપ પણ વર્ષોમાન કરવાના તેમના લક્ષ પ્રશાસભાત હતો. તેમજ તાંધીલાલા પ્રત્યેના તેમના ઉછરંગ અનન્ય હતા. નાનપણમાં માતાપિતા સાથે શ્રી સમત્રાલખરજીની યાત્રા તેમણે કરી હતાં, અને ધર્મનિષ્ઠ શ્રી મતરાખલાલભાઈના સહધાની હોય પછી પ્રતા તેમણે કરી હતાં, અને ધર્મનિષ્ઠ શ્રી મતરાખલાલભાઈના સહધાની હોય પછી પ્રતા પછી પ્રતા ૧૯૩૫માં શ્રી સમેત્રશિખરજી, ગૃહિમાજી, પાલપુરી, આળુ, કુલ્પાકજી, કેશરીયાજી આદિ સંતરાચાનુકાલુધી પાલન તીર્ધની લાવાંતા અનુપમ લાવ લઇ આદ્યામાં ધર્મબારનું અનિશિધાત કરી નિજ જીવનને ધન્ય કહીં હતું.

છેવડે શ્રી ગિરનારજની યાત્રા નાદુરસ્ત તળીયત છતાં પૂર્ણ ઉત્સાહથી તેમણે કરી. આ યાત્રા પછી તરત ૧૯૪૨માં તેમને આ જીવનયાત્રા પૂર્ણ કરનારી હૃદયરાગની ગંભીર બીમારી લાગુ પડી. અને પછી તો, અનુક્રમે જેલોદર આદિ તીલ વેદનામય ચિદ્ધોથી તે વ્યાધિએ અસહ્ય અને અસાલ્યક્રપ ધારણુ કર્યું. આ લગભગ ચાર વર્ષ જેટલી લાંબી અને અસહ્ય માંદગીમાં પણ લેશમાત્ર આત્તંધ્યાનના ચીત્કાર નહિં કરતાં, સમતાભાવે વેદના સહન કરવાક્રપ એક પ્રકારના પરીબહજય તેમણે કર્યો હતા; તેમની શાંતિ અપૂર્વ અને સમતા અસાધારણ હતી. રાગગપ્યા પર પણ તેમની ચિત્તવૃત્તિ ધર્મધ્યાનમાં જેડાયેલી રહેતી; નવસ્મરણ અને અન્ય ધર્મ શ્રેયા પાતે રુચિથી વાંચતા અથવા તત્ત્વરસિક મનસુબલાલભાઇ પાસે વંચાવતા. અલબલાની પણ ધીરજની કસોડી કરે એવી આ ઉત્ર અને દીર્ધ વ્યાધિમાં પણ શ્રી મનસુખલાલભાઇએ સ્થિતપ્રદ્યની જેમ અનુદ્રિગ્નપણે એકનિષ્ઠ અનન્ય સેવાશુશ્રુષા કરી પોતાના કર્ત્વ વ્યાધિમાં શ્રે બજાવ્યો. પણ સર્વ ઉપાય છતાં ૧૯૪૬ ના જાન્યુઆરીની ૩ તા. વંચળીમાં શ્રી લીલાવતી અહેન આ ક્ષણભંગુર દેહના ત્યાગ કરી ગયા.

મૃત્યુસમયે પણ તેમની સમાધિ અને ચિત્તશાંતિ કેવી અદ્ભુત હતી તેનું તાદશ્ય શબ્દચિત્ર શ્રી મનસુખલાલમાઈનો જ શબ્દોમાં આ રહ્યું—" બરાબર એક માસ પૂર્વે એમને પોતાના મૃત્યુની ખબર તા પડી ગઈ, પણ તેમ છતાં એની શાંતિ અને ધીરજમાં છેલ્લે સુધી જરા પણ કરક પહેલા નહિં. ૨૦૦૨ના માગશસ્વડી અમાસને દિવસે બપારના બે વાગ્યે બેઠા બેઠા માર્સ સાથે વાત કરતા હતા કે આજે અમાસ છે, એટલે 'ભારે 'દિવસ તો ખરા, હું જવાબ આપું છું કે—એવી તો માંદગી પછી પ૦ અમાસો ગઇ અને કાંઇ ન ઘશું તો વળી આજે શું થવાનું છે? એને હસવું આવ્યું. પણ એ હાસ્ય છેલ્લું જ હતું. નવકાર સાંભળતાં સાંભળતાં એક મીનીરમાં હૃદય બેઠાં બેઠાં જ બંધ ઘઇ ગશું અને મૃત્યુ પામ્યાં. "આવું ઘન્ય સમાધિ મરણ જેણે જીવનમાં ધર્મની સાચી એકનિષ્ઠ આરાધના કરી હોય એવા પુણ્યાત્માને પ્રાપ્ત થાય છે. દેહપર્યાય ભલે નષ્ટ થાય, પણ અમૃતરૂપ ધર્મ સંસ્કાર તો વકાદાર મિત્રની જેમ મૃતને પણ અનુસરે છે. દેહ બલે જાર્ણ થાય, પણ ધર્મ રંગ જાર્ણ ઘતા નથી. ઘાટ-ઘડામણ ભલે જાય, પણ યુવર્ણ વલુસતું નથી.

માર્ચ, ૧૫ ન પ્રમીના સાદેશકિયા, લાખે ૧૫ પ્રાંગા, રે મુખ્યેલિયાં પ્રમીકોંગ જીવા નાર્પે . અહેલ કેઠ તે જીવા સાપ ... યુદ્ધાર માનુ ને વિશ્વને નિધિ ...માંડેંગ પાત ઘડામણ જાય…રે મુખ્**દ શ્રી વર્શાવિજય**છ



પ્રસ્તુત ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ શાસકાર મહર્ષિ હરિભદ્રસ્ત્રિજીના ' યાગદેષ્ટિસમુચ્ચય 'નું ડૉ. ભગવાનદાસે કરેલું સવિસ્તર ટીકાત્મક વિવરણ છે. આ ગ્રંથમાં આધ્યાત્મિક વિકાસના કમનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. જૈન શાસ્ત્રોમાં આધ્યાત્મિક વિકાસનું વર્ણન મુખ્યત્વે કરીને ચૌદ ગુણસ્થાનરૂપમાં, ચાર ધ્યાનરૂપમાં અને બહિરાત્મા આદિ ત્રણુ અવસ્થાઓના રૂપમાં આપવામાં આવ્યું છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં યોગાવસ્થાની ક્રમિક વૃદ્ધિને સમજાવતાં, તેને ઇચ્છાયોગ, શાસ્ત્રયોગ ને સામધ્યંયોગ એવી ત્રણુ ભૂમિકામાં તેમજ આઠ યોગદિષ્ટરૂપ આઠ વિભાગમાં વહેંચી નાખેલ છે. આ આઠ દૃષ્ટિ જેના નામ અનુક્રમે મિત્રા, તારા, અલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાંતા, પ્રભા, પરા, છે તેના, મહર્ષિ પતંજિલના યોગના પ્રસિદ્ધ અલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાંતા, પ્રભા, પરા, છે તેના, મહર્ષિ પતંજિલના યોગના પ્રસિદ્ધ અલા, દીપ્રા, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ સાથે અનુક્રમે સમન્વય છે. પ્રથમની ચાર દૃષ્ટિઓ યાગની પ્રાથમિક દૃશા છે અને તેમાં અવિદ્યાનો થાઢા અલા હોય છે, પણ 'સ્થિરા' થી 'પરા' દૃષ્ટિ વચ્ચેના સાધકને અવિદ્યાનો અવકાશ નથી. હેવટમાં આચાર્ય યોગશાસ્ત્રના અધિકારી કાેણ હાઈ શકે એ જણાવ્યું છે.

ડા. ભગવાનદાસભાઇએ પ્રસ્તુત શ્રંથના વિવરણુમાં સંસ્કૃત મૂળ <sup>ક</sup>લોક, તેનો કાવ્યાનુવાદ, શખ્દશઃ અર્થ, વૃત્તિ અર્થ, અને તે ઉપર લંખાણુથી સરલ ભાષામાં સુંદર વિવેચન (ટીકા) કર્યું છે. વિવેચનમાં જરૂર જણાય ત્યાં ત્યાં જેન આગમ શ્રંથા, અન્ય ધર્મના પવિત્ર પુસ્તકો, અને તત્ત્વજ્ઞાનીઓના આધારભૂત અવતરહ્યા પણ મૂકેલા છે. પુસ્તકની શરૂઆતમાં ડૉ. ભગવાનદાસો લખેલા આ શ્રંથના મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપાદ્ધાત ચાગના અભ્યા-સીઓને ખાસ ઉપયોગી થઇ પડે તે રીતે આપવામાં આવ્યા છે. શ્રી યશાવિજય© મહારાજે લખેલી યાગદષ્ટિની સજ્ઝાય પુસ્તકને અંતે પરિશિષ્ટમાં મૂકેલી છે. દરેક દિષ્ટના અંતે શ્રી ભગવાનદાસભાઇએ પાતે રચેલા કલશકાવ્યા મૂકવામાં આવેલ છે.

અધ્યાત્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસી માટે આવે! ચાેગદષ્ટિસમુચ્ચય જેવા સંદર શ્રંથ મ્હારા જાણુવામાં હજાુ સુધી આવેલ નથી. ૧૯૪૬ માં મ્હારા પત્નીના સ્વર્ગવાસ પછી **હાં. ભગવાનદાસે** પાતાના હસ્તલિખિત રૂપમાં આ પુસ્તક મને વાંચવા આપેલું. પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં આઠે દૃષ્ટિ પર એવું સરસ અને ભાવપૂર્ણ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે, કે એ વાંચતાં વાંચતાં અંતરમાં એક નવી જ દરિ ખૂલતી જોવામાં આવે છે, અને તેમાંથી કાેઇ દિબ્ય પ્રકાશના આભાસ થાય છે. શ્રીયુત્ **ભગવાનદાસભા**ઇને, તેમનાે આ ગ્ર'થ મેં' વાંચ્યા તે પહેલાં હું ડાંકટર અને લેખક તસ્કિ તા જાણતા જ હતા, પણ આ ગ'થ વાંચ્યા પછી મને ખાત્રી થઇ **કે ડૅા. ભગવાનદાસ** માત્ર શારીરિક રાેગના ચિકિત્સક નથી, પણુ માનવીના 'મન ' અને 'ભાવ 'ની પણુ એ સારી ચિકિત્સા કરી જાણે છે. આ શ્રંથની હું પ્રશંસા કરું એ કરતાં વાચકવર્ગ એના સાટ્રે અભિપ્રાય આપે તે ઇષ્ટ છે. છતાં એટલું તેા ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે ઐહિક બાબતા દૂર રાખી જે શાધાત કલ્યાણની આશા રાખતા હાય, આ સંસાર એક પંખીમેળા છે અને શાહા સમયમાં આ મર્ત્ય દેહના ત્યાગ કરીશું, તેની જેને ખાત્રી હાય, અને જેને પાતાનું જીવન સારરૂપ, પવિત્ર અને દિબ્ય બનાવવાની ઝંખના હાય, તેના માટે જ આ પુસ્તક કિંમતી છે. આ શ્રંથનું મુદ્રણકાર્ય શુદ્ધિપૂર્વંક સુંદર રીતે કરી આપવા માટે શ્રી ગુલાખચંદભાઇના (મહાદય પ્રેસ) અત્ર આભાર માનું છું.

CONTRACTOR CONTRACTOR

હવે એક છેલી વાત. પ્રસ્તુત શ્ર'શનું પ્રકાશન મ્હારી સ્વર્ગ સ્થ પત્ની લીલાવતીના સ્મરણાર્થ કરવામાં આવેલ છે, અને આવે! અમૂલ્ય શ્ર'થ નિષ્કામભાવે પ્રગટ કરવાની રજા આપવા માટે હું ડૉ. ભગવાનદાસભાઇના અત્યંત આભારી છું. જે વ્યક્તિ પાસેથી મેં અધિકમાં અધિક પ્રાપ્ત કર્યું છે, અને જેના બદલા અલ્પમાં અલ્પ રીતે પણુ હું વાળી શક્યા નથી, એવી મ્હારી પત્ની લીલાવતીના સ્મરણાર્થ કૃલ નહિં ને ફૂલની પાંખડીરૂપ આ પ્રકાશન-સુકૃતથી હું ગમે તેટલા આત્મસંતાષ અનુભવું, તાપણ તેના અસંખ્ય ઉપકારોના છાજાનો ભાર મહારી પર રહેલા જ છે અને રહેશે.

તેષ્ટ્યુન બીલ્ડોંગ, હૉર્નિંબી રાેંડ, કાેટ. **સંબધ** ૨૩–૭–૫૦

મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા



આ ગ્રંથના વિવેચક ડાં. ભગવાનદાસના પૂજ્ય પિતાશ્રી



POCOCO E CALETCA ESPASA PLA PLASA ESPASA E ESPAS PLASA PLASA LIFAS SON DOCOCO

સ્વ. શ્રી મનઃસુખભાઇ કિરત્ચંદ મહેતા.

થી મહાદય પ્રેસ, લાવનગર.

ACCOCO POR GRADO PARA POR DA CORO DA CORO PARA CARA CARA CARA POR CARA CO COCOCO



### શાદું લવિક્રીડિત

સદ્ શ્રા પુજ્ય પિતાર્શ્રી! આપ ચરણે આ શાસ વિવેચતી, દીકા સન્મનનંદની મુજ કૃતિ અર્પી થઉં છું કૃતી; દેવા હેમસુતે સુકાવ્ય કલશા ભગવાનદાસે કર્યા, અર્પે તે મનસુખનંદન સદા સદ્દભક્તિભાવે ભર્યા.

### શિખરિણી

સુસંસ્કારા રાષ્યા મુજ મનભૂમાં મન્સુખ કરે, પુલ્યા રાલ્યા તે આ નિત મુજ મનાનંદન ભરે; પિતાશ્રી! એવા તે સુખદ ઉપકારા સ્પૃતિ કરી, સ્વીકારા આ ખાલે સમરપિત ભક્ત્યંજલિ ધરી!

<del>લ</del>ગવાનદાસ

('મનાનંદન')

## સુધાસિન્ધુના બિન્દુ

<u>MESKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKA</u>

जे एगं जाणइ से सबं जाणइ। लेखें आत्मा लाख्ये। तेखें अर्थ लाख्युं. - श्रीआयासंगः अप्पा नई वेयरणी, अप्पा में कुडसामली।
अप्पा कामदुधा घेणूं, अप्पा में नंदनं वनं ॥ श्री ઉत्तराध्ययन सूत्र.
मोक्खपहें अप्पाणं, ठवेहि तं चेव झाहि तं चेय।
तत्थेव विहर णिचं, मा विहरसु अण्णदबेसु॥ श्री कुंद्रकुंदायार्थ काल्मप्रवृत्ताविजागरूकः, परमवृत्तो विधरान्धम्कः।
सदा चिदानन्दपदोपयोगी, लोकोत्तरं साम्यमुपैति योगी॥ श्री यशापिलयक्ष्य (अर्थात्) नही वैतरखी आत्मा, आत्मा छे कृर शाहमत्नीः,
नंदन वन छे आत्मा, आत्मा छे कृर शाहमत्नीः,
नंदन वन छे आत्मा, आत्मा कामदुधा अती.
मोक्षपथे आत्माने स्थाप, ध्याव ते क आत्माने आपः,
त्यां क विद्वर येतन! सहाय, म विद्वर परद्रव्यामांय.
आत्मप्रवृत्ते अति लागनारा, परप्रवृत्ते मुंड अंध ग्रहेराः,
सहा यिद्वानंदपदापयोगी, लाहे अलीकिक साम्य योगी. (स्वावानदास)

**4**6

અહિરાતમ તજ અંતર આતમ, રૂપ થઇ થિર ભાવ;
પરમાતમનું હા આતમ ભાવવું, આતમ અરપણ દાવ.—શ્રી આનંદધનછ.
જબ જાન્યા નિજ રૂપકા, તબ જાન્યા સબ લાક;
નહિં જાન્યા નિજ રૂપકા, સબ જાન્યા સા કાક.
કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે શમાયા એવા,
નિર્ગથના પંથ ભવ, અંતના ઉપાય છે.—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રછ
જયાંલગી આતમા તત્ત્વ ચિન્યા નહિં, ત્યાંલગી સાધના સર્વ જૂઠી.—શ્રી નરસિંહ મહેના.
ધ્યાન સુધારસ પાન મગનતા, ભાજન સ્વગુણ ઉપભાગ રે;
રીઝ એકત્વતા તાનમેં વાજે, વાજિંત્ર સન્મુખ યાત્ર રે.—શ્રી દ્વચંદ્રછ.

4

उद्धरेदात्मनात्मानं नात्मानमवसादयेत् । आत्मैव बात्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः ॥ जीताः, य एव मुक्तवा नयपक्षपातं, स्वरूपमुप्ता निवसन्ति नित्यम् ।

विकल्पजारुच्युतशान्तचित्तास्त एव साक्षादमृतं पिवन्ति ॥ अश्वी व्यभृतयं द्वायार्थः छः टिजास्टिजास्टिजास्त्रसम्बद्धाः स्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास्टिजास

であるがとだとなるであるできないできないできょうかんかん かんしん かんしん かんしん かんしん かんしん かんしん しんしん しんしんしん しんしん しんしん しんしん しんしんしん しんしん しんしん しんしん しんしん しんしん しんしん しんしん しんしんしん しんしんしん しんしんしん しんしんしん しんしんしん しんしんしんしんしんしんしん しんしんしんしん しんしん しんしんしん しんしん しん

न सत्कर्मकृषावस्य, प्रयतन्तेऽरूपमेधसः॥ श्री धाग्रद्धिसभुष्यय. श्वी. ८३. नित्यमन्तर्मुखस्तिष्ठ, वीतरागो विवासनः।

चिन्मात्रममलं शान्तकर्म सर्वत्र भावयन् ॥ श्री येश्वशसिष्ट.

समयं गोयम मा पमायए। 'हे गौतम! समयभात्रने। पशु प्रभाद म इर! जस्सध्य मञ्जुणा सरूखं, जस्स वध्य पहायणं। जो जाणे न मरिस्सामि, सो हु कंखे सुए सिया॥ श्रा इत्तराध्ययन सत्र. भृत्युथी भैत्रों हे केने. वा के साशी शर्ड भरे!

45

ન હું મરીશ જે જાણે, તેહ સુખે સુચ્યે અલે !

એમ જાણીને રે જ્ઞાનદશા લઇ, રહીએ આપ સ્વરૂપ;
પરપરિષ્ઠુતિથી રે ધર્મ ન છાંડિએ, નિવ પડીએ લવકૃપ.—સવાસા ગાથા સ્તવન.
સકલ જગત તે એઠવત્, અથવા સ્વપ્ન સમાન;
તે કહિયે જ્ઞાની દશા, બાકી વાચા જ્ઞાન.
દયા શાંતિ સમતા ક્ષમા, સત્ય ત્યાગ વૈરાગ્ય;
હાય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદા ય સુજાગ્ય.—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.
માત્ર માક્ષની ઇચ્છા મન વિષે, બીજી કોઈ ગમે નહિં વાત....જીવ્યું ધન્ય તેહનું!
જેના કાળ તે કિંકર થઈ રહ્યો, મૃગતૃષ્ણા ત્રૈલાક....જીવ્યું.—ત્રૈષ્ણવ કવિ મનારદાસ
પિયા પર ઘર મત જાવા રે, કરી કરુણા મહારાજ!
ઘર અપને વાલમ કહા રે, કાણ વસ્તુકી એાટ ?
કાગટ તદ કિમ લીજીએ પ્યારે, શીશ લરમકી પાટ ?—શ્રીચિદાન દજ બહાંતેરી

4

विवेकिनो विरक्तस्य, शमादिगुणशालिनः।

मुमुक्षोरेव हि ब्रह्मजिज्ञासायोग्यता मता॥ श्रा विवेश्युरामिष्.
विरम विरम सङ्गानमुख मुख प्रश्चं विस्रज विस्रज मोहं विद्धि विद्धि स्वतस्वम्।
कलय कलय कृतं पश्य पश्य स्वरूपं, कुरु कुरु पुरुषार्थं निर्वृतानन्दहेतोः॥—श्री शानाष्ट्रियः

परब्रह्मपरिणामनिदानं, स्फुटकेवलविज्ञानं रे।
विरचय विनयविवेचितज्ञानं, शांतसुधारसपानं रे॥ श्री शांतसुधारसः

然然然然然然然然然然然然然然然然然然然然然然然然

**医安尼茨氏染液染液水溶液水洗液**涂

## પરમાર્થ માર્ગ અથવા શુદ્ધ આત્મપદપ્રકાશા

the paint when they was the state our they they then the state of

ઇચ્છે છે જે જેગીજન, અનંત સુખ સ્વક્રયક શુદ્ધ તે આત્મપદ, સંયોગી જિન સ્વરૂપ. अअभ्य ते, अवसंजन આ(મસ્વભાવ અક્ષ્માર: દર્શાવિચા જિનપદથી તેહ સ્વરૂપ પ્રકાર. ₹. किनषह निकथह सेडला, खेहलाव નહીં કાંઈ: લક્ષ યવાને તેહનેદ કહ્યાં સુખદાયિ. શાસ 3 જિન પ્રવચન દુર્બમ્યતા, થાકે અતિ મતિમાન: શ્રીસદ્ગુરુ, અવલ<sup>°</sup>ખન સુગમ અને સુખુખાલુ. X ઉપાસના જિનચરણની, અતિશય ભક્તિ સહિત: મુનિજન સંગતિ રતિ અતિ, સંયમ યેદા ઘટિત. ગુણપ્રમાદ અતિશય રહે, રહે અંતર્મુખ ત્રાગ; ગ્રાપ્તિ શ્રી સદ્વસુરુ વડે, જિન દર્શન અનુયોગ. F પ્રવચન સમુદ્ર બિંદુમાં ઉલટી એમઃ લિંધનું, ચાહ પૂર્વની ઉદાહરહ્ય તેમ. ब्रध S વિષય વિકાર સહિત જે, રહ્યા મતિના શ્રેમ્ગ; તેને **પરિણામની** વિષમતા. અચાેગ. ચાેઝ 1 મંદ વિષય ને સરળતા, સહ આજ્ઞા સુવિચાર; કરાણા કાેમળતાદિ ગુણ, ભ્રમિકા પ્રથમ ધાર. E रे। इया शल्हाहिक विषय, સંયમ સાધન શગ; જગત ઈષ્ટ નહીં આત્મથી, મધ્ય પાત્ર 90 નહીં તૃષ્ણા જીવ્યા તણી, મરણ ચેાગ નહીં ક્ષાલ; મહાપાત્ર તે માર્ગના, ચાેગ જિતલાેલ. પરમ 49 આવ્યે બહ સમ દેશમાં, છાયા જાય સમાઇ; આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ Ŧ માહ વિકલ્પથી, ઉપજે સમસ્ત **34!** અ'તર્મુખ અવલાકતાં, વિલય થતાં નહિં મુખ ધામ અનંત સુસંત ચહી, દિન રાત્ર રહે તદ ધ્યાન મહીં; પર શાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રશ્નુમું પદ તે વર તે જય તે.

श्रीमव् राजचंद्र.

THE SECRET OF THE SECRET

### પ્રસ્તાવના

- " भवबीजाङ्करजनना रागादयः क्षयमुपानता यस्य । ब्रह्मा वा बिष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तस्मै ॥ "-श्री ह्रेभयंद्रायार्थे छ.
- " સઘળું પરવશ તે દુ:ખલક્ષણ, નિજવશ તે સુખ લહિયે; એ દુષ્ટે આતમ ગુણ પ્રગટે, કહેા સુખ તે કુણ કહિયે ? '' શ્રી યશાવિજયજી.

રદ્દ મી જાન્યુઆરી ૧૯૫૦ !— આજના આ મંગલ દિને આ પ્રસ્તાવના લખવાના પ્રારંમ કરું છું. શ્રીમદ્ યાંગીશ્વરાની પુષ્યભૂમિ આ ભારતવર્ષ આજે પૂર્ણ સ્વાતંત્ર્યના અપૂર્વ ઉત્સવ ઉજવી રહ્યો છે. આ લાકિક સ્વાતંત્ર્યની વાત પરથી અલોકિક એવા આત્મ-સ્વાતંત્ર્યનું સહજ સ્મરણુ થાય છે અને વિચાર સ્કુરે છે કે—આ આત્મા અનાદિ અવિદ્યાર્પ પરશાસનના મહાભાર તળે દળાઇ ગયા છે, પરસાવરૂપ કર્મની જં છરાથી જકડાઇ ગયા છે, અને તેથી પારતંત્ર્યનું મહાદુ:ખ અનુસવી રહ્યો છે. આ પરવશતા દુ:ખના મૂળરૂપ અવિદ્યા-માહના પરશાસનને ફગાવી દઇ, સુખધામરૂપ નિજવશ સ્વશાસનો—આત્મરાજયના 'અપૂર્વ અવસર' જીયને કેમ પ્રાપ્ત ધાય કેમ પરતાંત્રતાની શ્રૃંખલામાંથી મુક્ત થઇ આ આત્મ—પુરુષ મુક્તત્વના અનન્ય ઉદ્ઘાસ કયારે અનુસવે ? પૂર્ણ આત્મસ્વાતંત્ર્યના પરમ ધન્ય મહાત્સવ જીવને શી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? 'આતમ ઘર આતમ રમે'ને 'નિજ ઘર મંગલમાલ' કયારે પ્રગટે ? 'આનંદઘન રસપૂર'થી આ જીવ—સરોવર છલકાઇ જઇ 'વાજશે મંગલ તૃર' કયારે થાય ?

"તુજ મુજ અંતર અંતર ભાંજશે, વાજશે મંગલ તૂર; જીવ સરાવર અતિશય વાધશે, આનંદધન રસપૂર.... પદ્મપ્રભ જિન! તુજ મુજ આંતરું કિમ ભાંજે ભગવંત?"–શ્રી આનંદધનજી

" आतम घर आतम रमे रे, निक घर मंगद थाय रे. "-श्री देवरांद्र

આ સમસ્ત પ્રશ્નના ઉત્તર એક ચાગમાં જ રહ્યો છે. કમેપારતંત્ર્યમાંથી મુક્ત કરી આત્મસ્વાતંત્ર્યની અનુપમ સિદ્ધિ કરાવનાર, જીવને 'શિવ' બનાવનાર, આત્માને 'ઇંચ્છે છે જે જોગીજન' એવું 'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ'-પરમાત્મપદ પમાડનાર જો કાેઇ હાેય તાે તે ચાગ જ છે. અને આ આત્મસ્વભાવ-યુંજનરૂપ ચાગના સદુપાયના સકલ અવિકલ

વિધિ સાંગાપાંગપહે જે પ્રદર્શિત કરે તે યાગશાસ્ત્ર છે. અને તેમાં પણ અનેક યાગશાસ્ત્રીના નવનીતરૂપ આ યાગદાષ્ટ્રસમુગ્યાય શાસ્ત્રનું સ્થાન અનુપમ છે; અનેક નવીન અને મોલિક વિચારધારાઓ રજૂ કરી અપૂર્વ 'યાગદષ્ટિ 'રૂપ દિવ્ય નયનના ઉન્મીલનરૂપ નિર્મલ બાધ પ્રકાશ રેલાવનાર આ બાંધરત્નનું સ્થાન અનન્ય છે. સાગરનું મથન કરી વિછુધાએ ( દેવોએ ) અમૃત વલાવ્યું હતું, તેમ શાસ્ત્રસમુદ્રનું મંથન કરી મહાવિછુધ ( પ્રાજ્ઞ ) મહિષે હરિલદ્રાચાર્ય છએ આ યાગામૃત વલાવ્યું છે,—જેનું યથાપાત્ર યથે છ પાન કરી આત્માથી મુમુક્ષુ ' જોગીજના ' અમૃતત્વને પામે છે.

અને આ નિર્વાણ3 પ અમૃતત્વ પામલું અને પમાડલું એ જ આ યાેગપથ-પ્રદર્શક ગ્રંથનું વક્તા–શ્રોતા ઉસય આશ્રયી પરંપર (Ultimate) **પ્રયોજન છે,** એમ આના મંગલાચરણમાં જ આ મહાનુ યાગાચાયે રુપષ્ટ પ્રકાશ્યું છે. આ પર-હિતૈકનિસ્ત શાસ્ત્રકારે માન-પૂજા-કીર્ત્તિ આદિ તુ<sup>ર</sup>છ કામનાથી રહિત એવા શુદ્ધ આશયથી કેવળ એક આત્માર્થ જ આ સત્ત્વહિતાર્થ પરમાર્થ પ્રવૃત્તિ કરી છે,-જે પરંપરાએ નિર્વાશનું અવંધ્ય ળીજ છે, માક્ષનું અમાલ કારણ છે. અને 'કામ એક આત્માર્થનું, બીજો નહિં મન રાગ '-એ મહાસૂત્ર હુદયમાં ધારણ કરી એ કેર્ણ સાચા આત્માર્થી મુમુક્ષ શ્રોતાજન આ શાસનું પરિશીલન કરશે, તે પણ યશાચિતપહો અત્રે યાગમાં જ પ્રવૃત્તિ કરશે, -જે તેને પણ નિર્વાણના અવંધ્ય બીજરૂપ થઇ પડશે; કારણ કે આ યાગદષ્ટિ આત્માના આધ્યાત્મિક વિકાસનું માપ છે, આત્મદશા માપક 'શ્રમીમીટર' (Thermo meter) છે. એટલે એનું સ્વરૂપ સમ્યક્ પ્રકારે જાણી विश्वश्रम् श्रोता ते परथी पेताना आत्मानी आध्यतिमंड प्रशतिना, आत्महशाना, आत्माना ગુણસ્થાનના કયાસ કાઢી શકશે. હું પાતે કથી દક્ષિમાં વર્ત્તું છું ? મ્હારામાં તે તે दृष्टिना इहा छे तेवा ग्रुख-लक्षण छे हे निर्देश न देश्य ते। ते प्राप्त हरवा ३६१३ हैम પ્રવર્ત વું? ઇત્યાદિ પ્રકારે આ તમુ ખિનિરીક્ષણ (Introspection) કરી આત્મશુલ્ વૃદ્ધિની પ્રેરણા પામવા માટે આ યાગદૃષ્ટિ આત્માર્થી શ્રોતાને પરમ ઉપયોગી-પરમ ઉપ-કારી થઇ પડશે, અને તથારૂપ યથાયાેગ્ય આચરણરૂપ યાેગપ્રવૃત્તિથી તેને પણ પરંપરાએ માક્ષતું અચૂક કારણ થઇ પડશે. આમ આ સત્શાસ્ત્ર વક્તા-શ્રોતા ઉલયને આત્મકલ્યાણુ ના અમાઘ હેતુ છે, આત્મસ્વાતંત્ર્યના અચૂક સદુષાય છે.

## " पक्षपातो न मे वीरे, न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य, तस्य कार्यः परिग्रहः ॥ " —श्री હरिसदस्रिर

'વીર પ્રત્યે મને પક્ષપાત નથી અને કપિલ આદિ પ્રત્યે મને લેષ નથી, યુક્તિ-વાળું જેનું વચન હાય તેનું જ બહુ કરવા યાગ્ય છે,'-એવા પ્રકારે નિષ્પક્ષ ન્યાયમૂર્તિ જેમ મધ્યસ્થ તત્ત્વપરીક્ષાની વીરગર્જના કરનારા અને મત-દર્શનના આબહુથી પર એવા આ પરમ પ્રામાણિક આચાર્ય આ પ્રાચીન ભારતવર્ષના ભૂષણૂર્પ સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાનીઓની પ્રથમ પંક્તિમાં ભિરાજનારા મહાન્ જ્યાંતિર્ધર થઇ ગયા છે. ષડ્દર્શનનું પરમ પરમાર્ધ- રહસ્ય સંવેદનારા આ સુપ્રસિદ્ધ 'ષડ્દર્શનવેત્તા' હિરિલાદ્રસ્ટિંગે, સર્વ મત-દર્શનના આશ્રહ છોડાવનારી અને 'ષડ્દરિશન જિન અંગ લહ્યું જે' એવી સર્વ દર્શનના સમન્વય કરનારી યાગમાર્ગની નવીન દિશા અત્ર દાખવી છે. પાતાના 'સાગરવરગંભીરા' વિશાળ પટમાં સર્વના સુગમતાથી સમાવેશ કરતી પરમ ગંભીર ઉદાર આશ્યવાળી 'દિવ્ય દર્ષિ' અપંદ્યુ કરી, આ તત્ત્વદ્રષ્ટા યાગાચાર્યે સર્વમાન્ય વિશાળ યાગભૂમિકા પર સર્વદર્શનવાદીઓને સમેમ આમંત્રલુ કરી સમાનધર્મી—સાધર્મિક અંધુત્વલાવે એકત્ર કર્યા છે; અને ધર્મને નામ કદાયહથી ચાલતા મિચ્યા ઝઘડાઓનો અત્ય તિક નિષેષ્ઠ કરી, વિશ્વબંધુત્વની અનન્ય ભાવના પ્રભાવનારા યાગિધર્મના—સનાતન આત્મધર્મના સદ્દેશય કરી છે. સુત્ર વાંચકને એ જોઇને સાનંદાશ્ચર્ય થશે કે સર્વદર્શન સમલાવની—રાગદેષ રહિત સહિષ્ણુતાની ઉદાત્ત ભાવના આજશી ખારસા વર્ષ પૂર્વે આ દિવ્ય દ્રષ્ટા યાગીશ્વરે તાત્ત્વિક ભૂમિકા પર કેવી વિકસિત કરી છે! અને એ જ આ શંથરતની અનેકવિધ વિશિષ્ટતાએ။ મધ્યેની મુખ્ય વિશિષ્ઠતા છે.

ઈ. સ. ૧૯૪૩ ના વર્ષની કાેઇ સુલગ પળે આવાે આ ઉત્તમ શ્રંથ અવગાહવાનું સફભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું; અને તેના સ્વાધ્યાય કરતાં, આ સત્શાસ પર વિશદ વિવેચન કરવાની મને સ્વયંભૂ સ્ક્રુરણા થઇ. એટલે આ સત્શાસ્ત્રના આશય પરિસ્ક્રુટ કરી તેનું ગુણ-ગોરવ-ખહુમાન વધારે એંલું ખૃહત્ દીકારૂપ સવિસ્તર વિવેચન કરવાની આ મ્હારી અંતર પ્રેરણાને મૂર્ત્ત આકાર આપવા આ ઉપક્રમ-ચાજના મેં નિયત કરી: (૧) મૂળ <sup>શ</sup>લાકના કાત્માનુવાદ-ગુજરાતી દેહરામાં. (૨) શ્લાકના શબ્દશ: અર્ધ. (૩) શ્રી હરિલદ્રસૂરિજીની સ્વાપન્ન વૃત્તિના અક્ષરશા અનુવાદ કુટનાટમાં. (૪) શ્લાક અને વૃત્તિના આશયને પરિસ્ફુટ અને પરિપૃષ્ટ કરતું સળંગ સવિસ્તર વિવેચન ('સુમનાનંદની ' ખુહત્દીકા નામક.). (પ) પ્રત્યેક અધિકાર પ્રાંતે તે તે અધિકારના સારસંદાહ અને પુષ્ટિરૂપ કલશકાવ્યાની નવ રચના.–આમ પંચાંગી યાજના નિયત કરી ઉક્ત ઉપક્રમ પ્રમાણે આ સત્પ્રવૃત્તિમાં હું પૂર્ણ ઉત્સાહ્યી પ્રવૃત્ત થયા, અને યથાવકાશ ક્વચિત્ તીવ-ક્વચિત્ મંદ વેગે અખંડ પ્રયાણ કરતાં આ વિવેચનાદિ કાર્યની પૂર્ણાહૃતિ મેં ૧૯૪૫ ના અંતલાગમાં કરી. તેના ફલપરિયાકરૂપ આ લાંઘ સુરા વિવેકી તત્ત્વરસિક વાચકવૃત્દના કરકમલમાં મૂકતાં મને આનંદ થાય છે. આતમાર્થ કરવામાં આવેલા આ નમ્ર પ્રયત્નમાં વિગતમત્સર ગુણદોષજ્ઞ સજજનાને જો કંઇ પણ સફળતા ભાસ્યમાન થાય, તાે તે કેવળ ગુણનિધાન જ્ઞાની સત્પુરુષાના કૃપાયસાદને જ આભારી છે,-જેના પરમ સમર્થ વચનામૃતની પ્રખળ બિત્તિના અવલંખન વિના મ્હારા આ પ્રયત્ન 'પ્રાંશુલભ્ય ' કલ પ્રત્યે પંગુચેષ્ટા જેવા જ અન્યા હાત!

આ શ્રંથના હાથલખાણુંની શાહી હજા સુકાઇ ન હતી, ત્યાં તેા મ્હારા પરમાર્થ – સ્નેહી તત્વરસિક **શ્રી મનઃસુખલાલભાઈ તારાચંદ મહેતા** ( ને<sup>પ્ર</sup>યુન ઇન્સ્યારન્સવાળા ) જિજ્ઞાસાવૃત્તિથી આ હાથલખાણુ લઇ જતા, અને અપૂર્વ રસથી તે અવગાહી જતા એથી

<sup>\*</sup> इति निर्वाणतत्त्वेऽस्मिन्नसमोद्देन तत्त्वतः । प्रेक्षावतां न तद्भक्ती विवाद उपपद्यते ॥ थे.. ६.स.

એમને આ સત્શાસ પ્રત્યે પરમ પ્રેમ-પ્રમોદભાવ ઉદલસાયમાન થયા, અને તેના પ્રકાશનનું શ્રેય પાતાને પ્રાપ્ત થાય એવી સહજ વૃત્તિ ઉદ્દભવી. તે અરસામાં તેમના સુશીલ ધર્મ પત્ની ધર્મ નિષ્ઠ શ્રી લીલાવતી અહેનના અકાળ સ્વર્ગવાસ થયા હાઇ, તેમના પુર્ય સ્મરણાર્થ શ્રેય નિમિત્ત આ ગ્રંથ પ્રકાશિત કરવાની તેમની ભાવના ખળવત્તર ખની, અને મેં સાભાર સ્વીકારેલી તે અત્ર ક્લવતી થયેલી દશ્ય થાય છે. જેવા પરમાર્થ પ્રેમથી મેં આ કાર્ય કરવાના પ્રયત્ન કર્યો, તેવા જ પરમાર્થ પ્રેમથી શ્રી મન: સુખલાલ લાઇએ જે આ પરમશ્રુતની પ્રભાવનાના અપૂર્વ દહાવા લઇ અનન્ય શ્રેય સંપાદન કર્યું છે, તે ખદલ તેમને પુન: પુન: અભિનંદન અને ધન્યવાદ ઘટે છે! કારણ કે સત્શાસ્ત્રના લેખન, પૂજન, દાન, પ્રકાશનાદિ અમાદ મિક્ષકલ આપનારા અવંધ્ય 'રોગળીજ' છે, એમ આ ગ્રંથમાં જ પ્રકાશનાદિ અમાદ મિક્ષકલ આપનારા અવંધ્ય 'રોગળીજ' છે, એમ આ ગ્રંથમાં જ પ્રકાશનાદિ

" લેખન પૂજન આપવું, શ્રુત વાચના ઉદ્દ્રશાંહા રે; ભાવવિસ્તાર સજઝાયથી, ચિંતન ભાવન ચાહા રે. "— યાગ**ે સજઝાય**•

આ ગાંધની બીજભૂત વસ્તુના કંઇક નિદેશ મેં ઉપાદ્ધાતમાં કર્યો છે. તેના વૃક્ષરૂપ વિસ્તાર તે તે દૂષિના અધિકારમાં ચર્ચવામાં આવેલ છે,-જેના નિર્દેશ માટે અત્ર અવકાશ નથી. (જુએા વિષયાનુક્રમણિકા). પ્રત્યેક અધિકારના પ્રાંતે તેના સાર આપ્યા છે તે પરથી, તેમ જ તે તે અધિકારના સારસંદાહ અને પુષ્ટિરૂપ કળ**રાકાવ્યા**ની મેં ક**રે**હી નવરચના પરથી પણ આ બંધની વસ્તુના સુગ્ર વાંચકને વિશેષ ખ્યાલ આવી શકશે. અત્રે નિર્દિષ્ટ કરેલ પ્રત્યેક વિષયના સવિસ્તર વિચાર મેં વિવેચનમાં-' સુમનાનંદની ખુહત્દીકા'માં દાખવ્યા છે. તેમાં પણ ખાસ કરીને ઇચ્છાયાગ, શાસ્ત્રયાગ, સામર્થ્યયાગ, અહિંસાદિ यम, निमित्त अने ઉपादान, येागणील, अवंशक्रयी, समापत्ति, वेद्यसंवेद्यपद, अवेद्य-સંવેદાપદ, વિષમ કુતર્ક શહ, સર્વજ્ઞ તત્ત્વ અભેદ, આક્ષેપક જ્ઞાન, અસંગ અનુષ્ઠાન, ધ્યાતા ધ્યાન અને ધ્યેય, સમાધિ, મુક્ત તત્ત્વ, ઇચ્છાયમાદિ, કુલયોગી, પ્રવૃત્તચક્રયોગી એ આદિ અત્યંત રસમય ને મૌલિક નવીન વિષયા પરત્વે તા મેં અત્ર મ્હારી 'સુમનાનંદની' ડીકામાં વિશિષ્ટ મીમાંસા કરી છે,—જે તત્ત્વપિષાસુ 'સુમના 'ને રસપ્રદ થઇ પડશે. તે તે વિષયા મૂળ ગ્રંથમાં પ્રાય: સૂત્રરૂપ સંક્ષેપ નિદે શમાત્ર હાઇ, તેના પરમ પરમાર્થ ગંભીર ' આશય 'તું સૂચનમાત્ર કરતાં આટલું ગ્રંથગીરવ વધી ગયું છે! તથાપિ આ ગ્રંથગીરવ પણ પ્રસ્તુત લંધરતના ગુણુગૌરવ બહુમાનરૂપ હાઇ ક્ષમ્ય છે. અત્રે સ્વાધ્યાયમય યથા-શક્તિ શ્રુતભક્તિ દાખવવાના 'અપૂર્વ અવસર' મને પ્રાપ્ત થયા તેથા નિજ ધન્યતા અનુ-ભવી, આ ભક્તિરસ જાહ્નવીમાં નિમજૂજન કરી તત્ત્વસુધારસપાનના રસાસ્વાદ લેવાનું પ્રત્યેક તત્ત્વરસિક સજજનને સપ્રેમ આમંત્રણ કરું છું.

> " ભહું થયું મેં પ્રભુ ગુણુ ગાયા, રસનાના કુલ લીધા રૈ; દેવચંદ્ર કહે મ્હારા મનના, સકલ મનારથ સીધા રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

પ, ચાપાટી રાેડ, ફ સુંભઈ, ૭

લગવાનદાસ મનઃસુખલાઈ મહેતા.



### " येनात्माऽबुध्यत्मैव परत्वेनैव चापरम् । अक्षयानन्तवोधाय, तस्मै सिद्धात्मने नमः॥" श्री ५००४५। १२०१।

આ ચાગદિષ્ટિસમુગ્રાય શાસ્ત્રના અભિધેય વિષયનું સ્વરૂપ વિચારીએ તે પૂર્વે સામાન્ય પીઠિકારૂપે આત્માને દુ:ખકારખૂરૂપ પારતંત્ર્ય શું ? અને શાથી ? તથા મુખ- કારખુરૂપ સ્વાતંત્ર્ય શું અને શાથી ? તે વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે,—કે જેથી ચાગનું અને આ શ્રંથના વિષયનું સ્વરૂપ સમજવું સુગમ થઇ પડે. અત્રે મુખ્ય ત્રખુ વિભાગમાં વિચાર કરશું: (I) સામાન્ય પીઠિકા, (II) અભિધેય વિષય, (III) તાત્પર્ય બાધ.

### I. પીઠિકા

### ૧. આત્મસ્વાતંત્ર્ય સુખ અને કમ પારતંત્ર્ય દુ:ખ.

સર્વ જીવને સુખ પ્રિય છે અને દુ:ખ અપ્રિય છે. દુ:ખ ટાળવા અને સુખ મેળ-વવા માટે સર્વના પ્રયત્ન છે, છતાં તેને તે દુ:ખ ટળતું નથી અને સુખ મળતું નથી તેનું શું કારણ ? એ પરથી અનેક સમર્થ તત્વજ્ઞાનીઓના વિચારની ઉત્પત્તિ થઇ છે. પુન: પુન: જન્મવું, પુન: પુન: મરવું, પુન: પુન: માતાના ઉદ્દરમાં શયન કરવું, 'વુનરપિ जनનં પુનરપિ मरणं પુનરપિ जનની जठरे શયનં,'—આ અનંત દુ:ખમય જન્મ મરાભુપરંપરારૂપ ભવબ્રાંતિના અંત કેમ આવે? એનું પરમ ગંભીર તત્ત્વમાંયન કરતાં ભગવાન્ મહાવીરાદિ પરમ સમર્થ તત્ત્વદ્રષ્ટાઓને જે યથાર્થ બાધરૂપ સમાધાન પ્રાપ્ત થયું, તે નિષ્કારણ કરુણારસસાગર તે ભગવંતાએ જગજ્ભવોના કલ્યાણાર્થ બાદ્યું છે. તેઓએ સ્વાનુભવથી સમ્યક્ તત્ત્વ નિર્ણય કર્યો કે આ દેહાદિથી ભિન્ન એવી અજર અમર અવિનાશી ચૈતન્ય સ્વરૂપ 'આત્મા '\*નામની વસ્તુ છે; અને તેને તેનાથી અન્ય (તદન્ય) એવી જડ વસ્તુના સંચાગથી જ આ ભવપરિભ્રમણ દુ:ખ સાંપડ્યું છે. તે કર્મનામક અન્ય વસ્તુના સંચાગના વિચાગ થાય તા જ આ આત્મા પરિભ્રમણ દુ:ખથી છૂટે; દુઃખધામ કર્મપારતં ત્ર્યરૂપ બંધથી મુક્ત થઇ સુખધામ આત્મસ્વાતં ત્ર્યરૂપ મુક્તિ પામે.

" કનકાપલવત્ પથડિ પુરુષ તથી, જોડી અનાદિ સ્વભાવ; અન્ય સંયાગી જ્યાં લગી આતમા, સંસારી કહેવાય....પદ્મમભ." શ્રી આનંદઘનછ.

અત્રે સહજ પ્રશ્ન થવા સંભવે છે કે-આત્મા ચેતન છે અને કર્મ જડ છે, ચેતનના પરિણામ ચેતન હાય અને જડના પરિણામ જડ હાય. આમ આ બજો વસ્તુ ભિન્ન છે, તો પછી આ બેના સંયાગ-બંધ કેમ ઘટે? અને તે બંધની વ્યવસ્થા કેવા પ્રકારે? તેનું સમાધાન એ છે કે-કર્મસંબંધને અનુકૂળ એવી આત્માની પરિણતિરૂપ કર્માસાંબંધને ચાંગ્યતાથી જ તેવા પ્રકારે બંધ ઘટે છે, તેવા પ્રકારની ચાંગ્યતા શિવાય ઘટતા નથી. આત્માની આ કર્મસંબંધ યાગ્યતાને 'મલ'-ભાવમહા\* કહે છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવનું મલન-વિષ્કં બન કરે છે, મલિનપણં કરે છે, એટલા માટે જ આ 'મલ' કહેવાય છે. 'मलनाद् मळ उच्यते!' આ મલ આત્માના સવમાવભૂત હાઇ અનાદિ છે, એટલે તજ્જન્ય કર્મ બંધ પણ અનાદિ છે,—અતીતકાલની ક્ષણા અપરાપર ક્રમે પ્રવાહાપેક્ષાએ અનાદિ છે તેમ. (જીએ) ચાંગબિન્દુ)

અને આ પરથી બંધની તાત્વિક વ્યવસ્થા પણ અવિકલપણે ઘટે છે, કારણ કે પર-ભાવ પ્રત્યે આત્માની રુચિયુક્ત પરિણૃતિ-રમણુતા એ જ ભાવમલનું સ્વરૂપ છે. આમ મા ભાવમલ આત્માના પરિણામરૂપ હોઇ ભાવકર્મ છે. એટલે આત્મા મા અધની તાત્વિક ભાવકર્મના પરિણામ-પરિણામી ભાવે કર્ત્તા છે. આ ચેતનરૂપ ભાવકર્મના વ્યવસ્થા નિમિત્તે જેઠ એવું પુદ્દગલ દ્રવ્ય જીવવીર્ધની સ્કુરણા શ્રહ્ય કરી સ્વયં જ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠ દ્રવ્યકર્મરૂપે પરિણુમે છે. શ્રી આત્મસિદ્ધિમાં કહ્યા પ્રમાણે 'ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનરૂપ; જીવવીર્ધની સ્કુરણા, શ્રહ્ય કરે

<sup>\*(</sup>૧) આ આત્માને જૈન અને વેદાંતી 'પુરુષ'નામે ઓળખે છે, ભૌદ્ધ તેને 'દાન' કહે છે, અને સાંખ્ય 'ક્ષેત્રવિદ્દ' કહે છે. (૨) તદન્ય-તે આત્માથી અન્ય એવી વસ્તુને જૈન 'કર્મ' કહે છે, બૌદ્ધ અને વેદાંતી 'અવિદ્યા' કહે છે, અને સાંખ્ય 'પ્રકૃતિ' કહે છે. (૩) અને તેના સંયોગને જૈને 'બ'ધ' નામ આપ્યું છે, બૌદ્ધ અને વેદાંતીએ 'બ્રાંતિ' નામ આપ્યું છે, અને સાંખ્યે 'પ્રકૃત્તિ' નામ આપ્યું છે. (૪) આ કર્મસંખંધ યોગ્યતારૂપ ભાવમલને સાંખ્યા 'દિદક્ષા' -પ્રકૃતિવિકારાને દેખવાની ઇચ્છા કહે છે, ક્ષેવા 'ભવબીજ' કહે છે, વેદાંતીએ બ્રાંતિરૂપ 'અવિદ્યા' કહે છે, સામતા અનાદિ ક્લેશરૂપ 'વાસના ' કહે છે. આમ દર્શન બેદે પરિભાષારૂપ નામભેદ છતાં વસ્તુ બેદ નથી. આ સર્વ દર્શન સંમત વસ્તુ તત્ત્વ છે. " આદમા ત્રવન્ય સંયોગાત્સં સારી તદદ્યોગાત: !

स एव मुक्त एतौ च तत्स्वाभाव्याचयोस्तथा ॥" ५. (जुळी। श्री हिस्सिद्धरिष्टृत ये।अभिन्दुः)

જડ ધૂપ. ' એટલે આત્મા આ દ્રવ્યકર્મના નિમિત્ત-નૈમિત્તિકલાવે કર્તા છે. અત્રે સુવર્ણકાર શિલ્પીનું દેશંત ઘટે છે. સોનો કુંડલાદિ ભાવના નિમિત્ત-નૈમિત્તિકલાવે કર્તા છે, અને પોતાના સુખ-હર્ષ આદિ ભાવાના પરિણામ-પરિણામીલાવે કર્તા છે. આ દ્રવ્યકર્મથી દેહાદિ ઉત્પન્ન થાય છે, અને દેહમાં સ્થિતિ કરતા આત્માને દ્રવ્યકર્મના ઉદય થાય છે. તે ઉદય થયે જે આત્મા રાગ-દેષ-માહરૂપ વિભાવ ભાવે પરિણુમે તો તે ભાવમલરૂપ નવીન ભાવકર્મના અંધ કરે છે, અને આ ભાવકર્મના નિમિત્તે પુન: દ્રવ્યકર્મ બંધાય છે, અને તેથી પુન: દેહધારણાદિ ભવપરિપાટી હાય છે. જૈન પરિભાષામાં ભાવકર્મને માટે 'મલ' અને દ્રવ્યકર્મને માટે 'રજ' એવી યથાર્થ સંજ્ઞા છે. જેમ મલ-ચીકાશ હાય તો રજ ચોંટે, તેમ ભાવમલરૂપ આસક્તિ-રનેહ-ચીકાશને લીધે દ્રવ્યકર્મરૂપ રજ ચોંટે છે. આમ પરસ્પરનિમિત્ત-તેમિત્તિકલાવે અરઘટ્ઘટ્ટીન્યાયે ભાવકર્મ-દ્રવ્યકર્મના અનુબંધ થયા કરે છે, ભાવકર્મથી દ્રવ્યકર્મ એને દ્રવ્યકર્મ એને દ્રષ્ટ સ્થાન સ્થિ હાયકર્મ એને દ્રષ્ટ સ્થાન સ્થિત ફર એક (Vicious circle) ચાલ્યા કરે છે, અને તેથી જન્મમરણના આવર્ત્ત રૂપ-ફરારૂપ ભવચક પણ ઘ્રમ્યા કરે છે. આલ્યા કરે છે, અને તેથી જન્મમરણના આવર્ત્ત રૂપ-ફરારૂપ ભવચક પણ ઘ્રમ્યા કરે છે.

भाभ परलावमां भासक्तिइप कावमल क्रमें णंधनुं मूण कारण छे, अने क्रमें से अविश्वमण्डनुं कारणु छे, એટલે संसारनुं मूण कारणु अविद्याइप आत्मक्रांति क छे, आत्मस्वइपनुं अज्ञान से क छे. हेढाहि परवस्तुमां आत्मक्रांति से क आ જીवनी मिटामां मिटी मूलजत खूल छे अने आ आत्मक्रांतिथी क लवक्रांति उपल छे. कारणु के सेम परलावने विधे आत्मक्षावनी क्रथनाने (Imagniation) क्षीधे ते परलाव निभित्ते राज-द्रेष-मिढाहि विकाव ઉपल्या, सेटले ते ते विषयना थे। ग्रेशमार्थे -विषय-संरक्षणु के क्षाय उपल्या, अने आ क प्रकार अढारे पापस्थानकनी उत्पत्ति धर्म. हेढमां आत्मक्षुद्धिइप आ सूक्षणत आतिने क्षीधे मन-वयन-क्षयाना थे। ग्री प्रवृत्ति पणु परलाव-विकावने अनुकूण धर्म. उपयोग यूक्षो सेटले थे। यूक्षेत मनथी परलाव-विकावना कित्रप हुक्षिति थवा लाग्युं, वयनथी परलाव-विकावनी प्राप्ति माटेनी प्रवृत्तिइप हुक्षेतित अवश्वरावा लाग्युं, अने क्षयाथी परलाव-विकावनी प्राप्ति माटेनी प्रवृत्तिइप हुक्षेतित आवश्वरावा लाग्युं. आम 'हुक्षितिआ हुक्मास्तिआ हुक्षिष्ठि आवश्वरावा लाग्युं. आम 'हुक्षितिआ हुक्मास्तिआ हुक्षिष्ठि अं ३प मन-वयन-क्ष्याना थे। ग्री हुष्ट प्रवृत्तिइप 'हुक्कहं' हुष्टृत उक्षरावा लाग्युं.

" પરપરિહ્યુતિ રાગીપણે, પરરસ રંગે રક્ત રે; પરચાહક રક્ષકપહે, પરભાવે આસક્ત રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આમ પરવસ્તુમાં મું ઝાવારૂપ માહ – દર્શન માહ ઉપજ્યા, દર્શન મિથ્યા થયું, એટલે સર્વ જ્ઞાન અજ્ઞાનરૂપ ખન્યું, અને સર્વ ચારિત્ર પણ કુચારિત્ર થઇ પડ્યું દર્શનમાહ ઉપજ્યો એટલે સારિત્રમાહ ઉપજ્યો, અને અનંતાનુખંધી આદિ તીવ કષાય પ્રકારાની ઉત્પત્તિ થવા લાગી. આ દિવિધ માહિર્પ ઘાતિ પ્રકૃતિના અંધ થયા, એટલે તેના અવ

ષ્ટંભને ઇતર ઘાતી પ્રકૃતિ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અંતરાય પણ ખંધાવા લાગી; તેમ જ વેદનીય, આયુ, નામ, ગેત્ર એ અઘાતિ પ્રકૃતિના પણ ખંધ થવા લાગ્યા. અને મૂળ શુદ્ધ સ્વભાવે મુક્ત આત્મા અષ્ટવિધ કર્મની એડીના ગાઢા ખંધને ખંધાઇ સંસારચક્રમાં અનંત જન્મમરણપરંપરારૂપ પરિભ્રમણ દુ:ખ પામી રદ્યો. આમ દર્શન—મોહ-મિશ્યાદર્શન(મિશ્યાત્વ) સેનાનાયકે પ્રવેશ કરતાં, તેની અનુગામિની સમસ્ત કર્મ—સેનાએ આત્મા પર આક્રમણ (Invation) કર્શું, આત્મપ્રદેશ પર જોરદાર હલ્લા કર્યો અને તેના શેત્રને ખેદાનમેદાન કરી નાંખ્યું! રાજધિરાજ માહ-રાયે દખદળાલરી રીતે ચતન્ય-પુરમાં પ્રવેશ કર્યો, એટલે તેની જય પાકારતા સમસ્ત કર્મપરિવારે પાતાના તે અન્નદાતાની પાછળ પાછળ અનુપ્રવેશ કરી આત્મપ્રદેશને ઘરી લીધા! અને પાતાના પુદ્ર-ગલ-ક્ષેત્રમાં અતિક્રમણ (Transgression, Trespass) કરવાના અપરાધ ખદલ આત્માને અંદિવાન બનાવી સંસારની હેડમાં પૃથી! ને 'વેરની વસુલાત' કરી!

" કમ<sup>િ</sup> અનંત પ્રકારના, તેમાં મુખ્યે આઠ; તેમાં મુખ્યે માહનીય, હણાય તે કહું પાઠ. કર્મ માહનીય ભેદ બે, દર્શન<sup>૧</sup> આરિત્ર<sup>૨</sup> નામ; હણે <sup>૧</sup>બાધ <sup>૨</sup>વીતરાગતા, અચૂક ઉપાય આમ " શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

સ્વભાવરૂપ સ્વધર્મને છેડી આત્માએ પરભાવ પ્રત્યે ગમન કર્યું, તેથી વિભાવરૂપ અધર્મ તેને વળગ્યા, અને તેથી કરીને કર્મ-રાહુએ આત્મ-ચંદ્રનું શ્રહણ-શ્રસ્ત કર્યું, તેના દારુણ વિપાક આત્માને પાતાને જ ભાગવવા પડયા; પારકા ક્ષેત્રમાં હસ્તક્ષેપ કરવારૂપ પાપ-અપરાધના અદલા મળ્યો, 'હાથના કર્યાં હૈયે વાગ્યાં!' 'પરઘર્મા મચાવદા' થઇ પડ્યો! આ છવની ઘણી માટી ભૂલ-'એક તાલામાં મણનો ભૂલ' જેવી ગંભીર ભૂલ થઇ! પાતો પાતાને ભૂલી ગયા, આનાથી તે માટું બીજીં અધર કર્યું? 'આપ આપયું ભૂલ ગયા, ઇનસે કયા અધર?' દેહમાં આત્મણહિરૂપ આ મૂલગત ભૂલને લઇને બીજી આનુષંગિક ભૂલાની પણ ભૂલભૂલામણીરૂપ જિલ્લ જાલ જામી ગઇ. 'મૂલડા થાડા ને વ્યાજડા ઘણા' વધી પડ્યો! એક જ ભૂલનું કેવું ભયંકર પરિણામ!

અથવા પ્રકારાંતર વિચારીએ તો જગતની મોહ—માયાજાલમાં લપટાવનાર નામચીન મોહનીય કર્મના છે લેંદ છે. દર્શનમાહ અને આરિત્રમાહ. તેમાં (૧) દેહાદિ પર—વસ્તુમાં આત્મભ્રાંતિરૂપ દર્શનમાહને લીધે જીવને મિશ્યાદર્શન અથવા મિશ્યાદવ હાય છે, અને તેથી ચારિત્રમાહ પણ ઉપજે છે. (૨) એટલે પરભાવમાં આત્મણહિ હોવાથી જીવ પરભાવથી વિરામ પામતા નથી ને અવિરતિ રહે છે. (૩) આમ પરભાવ પ્રત્યે ગમન—પરિશ્રમન કરતા હોવાથી તે સ્વરૂપ—બ્રષ્ટતારૂપ પ્રમાદને પામે છે (૪) અને તે પરભાવની પ્રાપ્તિ—અપ્રાપ્તિના નિમિત્તે તે કોધાદિ કેષાય કરી રાગદ્રેષાદિ વિસાવ લાવને

ભજે છે. (૫) અને તેથી ક્ષાબ પામેલા તેના મન-વચન-કાયાના ચાગની પ્રવૃત્તિ પણ તે પરસાવની પ્રાપ્તિ અર્થ તદનુકલપણ મુખ્યપણ પ્રવત્તે છે. આમ મૂળ અવિદારૂપ આત્મ-ભ્રાંતિને લીધે જ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યાેગ એ પાંચ આશ્રવદ્વાર-કર્મ આગમનના ગરનાળા ખુલ્લા રહે છે. એટલે તે અંધહેત એાથી આત્મા કર્મથી બધાય છે, અને કર્મની બેડીથી બંધાયેલા આ જીવ ભવભ્રમણદ્વ:ખ પામે છે. આથી ઉલદ્ (૧) પરભાવમાં આત્મણ દ્વિરૂપ જે આત્મ ભ્રાંતિ છે. તે છાડી દઇ જીવ જો આત્મામાં જ આત્મણ હિ કરે, તો મિશ્યાત્વ ટળે. દર્શનમાહ નષ્ટ થાય અને સસ્યગદર્શન પ્રગટે. (૨) એટલે પછી અવિરતિ દોષ ટળે ને સર્વ પરભાવમાંથી વિરામ પામ-ભાવવિરતિ થાય. (3) એટલે તેના આત્મસ્વરૂપથી બ્રષ્ટતારૂપ પ્રમાદ દેાષ ટળે અને સ્વરૂપને વિષે આપ્રમાદ-અપ્રમત્ત સ્થિતિ હાય. (૪) એટલે પરસાવ નિમિત્તે કષાય કરે નહિં, રાગાદિ વિભાવથી રંગાય નહિં અને નિષ્કેષાય-પૂર્ણ વીતરાગ થાય. (ખ) અને ક્ષાયજન્ય સંક્ષાલ નષ્ટ થવાથી મન-વચન-કાયાના યાગ પણ આત્મસ્થિરતાને અનુકળપણે વત્તે, અને છેવટે અચાગ દશા પ્રાપ્ત થાય. આમ કર્મને આવવાના આશ્રવ-દરવાજા અંધ થવારૂપ સંવર થાય છે. દર્શનમાહ નષ્ટ થતાં અનુક્રમે ચારિત્રમાહ પણ નષ્ટ થાય છે; દર્શનમાહને હણ-વાના અચુક ઉપાય છે છે, ને ચારિત્રમાહને હણવાના મચૂક ઉપાય વીતરાગતા છે. આવી આ કર્મીના અગ્રણી દર્શનમાહ-ગ્રાસ્ત્રિમાહ એમ દ્વિવધ માહનીય કર્મની, અને તેના ઉપલેદરૂપ આ પાંચ બંધહેતુએાની વ્યવસ્થા પરથી ચોદ ગુણસ્થાનકની સમગ્ર વ્યવસ્થા પણ શીધ્ર સમજાઇ જાય છે; કારણ કે આ ગુણસ્થાનકનું ભંધારણ (Constitution) મુખ્યપાણે આત્માના આ માહુઅપગમ પર રચાયેલું છે. માહુની भात्रा क्षेम क्षेम घटती काय ने आत्मानी निष्डषाय वीतरात्र परिखति क्षेम क्षेम वधती જાય, તેમ તેમ આત્માના ગુણવિકાસરૂપ સાચી સાધુતા-સાધકતા પ્રગટલી જાય છે.

આમ કર્મભં ચની અને તેના બંધહેતુઓની સંકલના પરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે— આત્મભ્રાંતિ એ જ આ ભવભ્રમભ્રદ્ધ: ખનું મૂળ છે. આ ભવભ્રાંતિ કયારે ટળે ? તેના મૂળ કારભ્રદ્ધપ આ આત્મભ્રાંતિ ટળે તેન કારભ્ર કે આપેલું જોયું તેમ ભાવ- માસની તાત્વિક કર્મથી દ્રવ્યકર્મ અને દ્રવ્યકર્મથી ભાવકર્મ એમ સંકલના થયા કરે ગયવસ્થા છે અને બંધનું દુષ્ટ ચક્ર (Vicious circle) ચાલ્યા કરે છે, અને તેથી ચક્રભ્રમભ્રન્યાયે ભવના ચક્રાવા પણ ચાલ્યા કરે છે. આવી આ કર્મભંધની સાંકળ (chain) ક્યારે ત્રૂટે? આ દુષ્ટ ચક્રના અંત કયારે આવે? આત્મ બ્રાંતિરૂપ ભાવકર્મ ત્રૂટે તા આ સાંકળ ત્રૂટે અને આ દુશ્ક બંધ પડે. અર્થાત જીવ જે દેહાદિ અને રાગાદિ પરભાવ પ્રત્યે આત્મભાવ ધરવાની 'ના' પાંડે, 'પ્રત્યાખ્યાન' કરે, રાગ-દ્રેષ-માહરૂપ વિપરીત ભાવે પરિભ્રમવારૂપ વિભાવ છાંડી દીએ, તા ભાવકર્મ ન બંધાય, એટલે તેના નિમિત્ત અનાવે દ્રવ્યકર્મ પજ્ય ન બંધાય, અને આ કર્મ બંધની ર

સાંકળ ત્રૂટે. આમ આ બંધસંકલના ત્રોડવાની લગામ આત્માના હાથમાં છે; એ વિભાવરૂપ ભાવકર્મ પરિણામે નહિં પરિશુમવાની બ્રેઇક (Brake) દબાવવારૂપ પુરુષાર્થની રહસ્ય
રાવી (Master-key) પુરુષતા (આત્માના) પોતાના ગજવામાં જ છે. તાત્પર્થ કે જીવ
પરભાવ નિમિત્તે રાગ-દ્રેષ-માહ ન કરે, વિભાવભાવે ન પરિશુમે તો માક્ષ હથેળીમાં જ
છે. આમ કર્મનિબદ્ધ આત્માના (પુરુષના) પુરુષાર્થના માર્ગ સદાય સાવ ખુલ્લા પડયા
છે. ભવસ્થિત આદિ ખાટા વ્હાના છાંડી દર્છ જીવ સત્ય પુરુષાર્થ કરે એટલી જ વાર છે.
આ અનંત શક્તિના સ્વામી પુરુષ-સિંહના હુંકાર કર્મ-શૃગાલને નસાડવા માટે બસ છે!
માત્ર આત્મા ઊઠવા જોઈએ. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ વીરગજના કરી છે તેમ 'જખ
જાગેએ આતમા, તખ લાગેએ રંગ.' उત્તિષ્ઠોત્તિષ્ટ जाग्रत! માહિનિદ્રામાંથી જાગેલા
આત્મા વિવેકખ્યાતિવડે પોતાના શુદ્ધ સ્વરૂપનું ભાન પામી, વિભાવરૂપ અધર્મને ત્યજ
આત્મસ્વભાવરૂપ સનાતન આત્મધર્મને ભજે, તો અવશ્ય માહ્ય પામે, 'પુરુષનું સ્વરૂપમાં અવસ્થાન થાય.'

" જો ઇચ્છા પરમાર્થ તા, કરા સત્ય પુરુષાર્થ; ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઇ, છેદાે નહિં આત્માર્થ." શ્રી આત્મસિહિ.

આ અંધ-મોક્ષની વ્યવસ્થા પરથી લગવાન્ મહાવીરે પ્રણીત કરેલા નવ તત્ત્વની અફ્લુત અવિકલ સંકલના પણ સ્પષ્ટ સમજાઇ જાય છે: આ જીવ અજીવ એવા કર્મથી અંધાયેલા છે, પુષ્ય-પાપ આ મજીવ કર્મના અંતર્ગત છે લે છે; કર્મના આવવાનું કારણ મિશ્યાત્વાદિ પાંચ આશ્રવ છે, આશ્રવ ઘયે ખાંધ થાય છે; આશ્રવને-નવાં કર્મના આગમનને આશ્રવદાર સંવૃત કરવાર્ય સાંવરથી રાકી શકાય છે, અને જાનાં કર્માને ધ્યાનાદિ તપવડે નિજરાધી ખેરવી શકાય છે, અને એમ નિજરા કરતાં કરતાં સર્વ કર્મના ક્ષય ઘયે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવર્ય માક્ષ્ય થાય છે, કેવલ એક શુદ્ધ 'અદ્ભૈત' આત્મા જ સાક્ષાત માક્ષસ્વર્ય અને છે.

" તે ત્રિશકાતનયે મન ચિંતવી, જ્ઞાન વિવેક વિચાર વધારું; નિત્ય વિશાધ કરી નવ તત્ત્વના, ઉત્તમ બાેધ અનેક ઉચ્ચારૂં. " શ્રી માેક્ષમાળા.

આ નવ તત્ત્વના હૈયોપાદેય વિવેક સમજવા માટે ચિકિત્સાશાસપ્રસિદ્ધ ચાર વાનાં જાણવા જેઇએ: પ્રથમ તો રાગ (Disease) શું? એ જાણવું જોઇએ, આ રાગ હૈય-\*ત્યજવા યાગ્ય છે. ખીજું રાગના હેતુ (Aetiology) શું? એ જાણવું જોઇએ; આ હૈય હૈતુ છે. ત્રીનું આરાગ્ય (Normal healthy condition, cure)

<sup>\* &</sup>quot; हेयं दुःखमनामतम् । दष्टृदश्ययोः संयोगो हेयहेतुः । तदभावात् संयोगाभावो हानं तद् दशेः कैवस्यम् । विवेकस्यातिरविष्ठवा हानोपायः ।" पातंत्रक्ष थागस्त्र, र

શું ! તેનું સ્વરૂપ જાણવું જોઇએ; આ હાન છે. અને ચાંશું રાગનું ઓષધ (Therapentic treatment) શું ! એ જાણવું જોઇએ; આ હાન હેતુ છે. તેમ અતે (૧) અજવ કર્મ અને તમજન્ય સંસાર એ રાગ છે, માટે હૈય છે. (૨) હૈય એવા આ કર્મ-રાગના હેતુ આશ્રવ અને બંધ છે, આ હૈય હેતુ છે. (૩) આ કર્મ રાગના હાન હેતુ-મટાડવાના ઉપાય સંવર અને નિર્જરા છે. (૪) અને કર્મ રાગનું હાન-મટી જવું તે માલ અર્થાત આત્માનું આરાગ્ય છે. આવા પ્રકારે જીવના આ મહાલવરાગની અમાઘ ચિક્તિસ ભવવ્યાધિના લિધગ્વરા લગવાન્ વીતરાગોએ અતાવી છે, અને આવા જગતતારક તીર્થરૂપ શુદ્ધ 'ધર્મચક્ર'નું પ્રવર્ત્તન કરીને પાતાના 'તીર્થ'કર' નામને સાર્થક કર્યું છે.

" કારભુજોએ હાે બાંધે બધાને, કારણ સુગતિ મૂકાય; આશ્રવ સંવર નામ અનુક્રમે, હેયાેપાદેય સુણાય….પદ્મપ્રભ૦'' શ્રી આન'દઘનજી.

આમ સંસાર એજ આત્માના માટામાં માટા રાગ છે અને તેનું કારણ કર્મ છે, એટલે કર્મ પારતંત્ર્ય એ જ ભવરાગદુ:ખનું મૂળ છે. આ કેમ પારતંત્ર્યથી-કર્મ બંધથી છૂટલું-મુક્ત થલું એ જ આત્મસ્વાતંત્ર્યરૂપ પરમ સુખમય આરાગ્ય છે, અર્થાત્ આત્માની શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ 'સ્વસ્થ' આરાગ્ય અવસ્થા એ જ સુખધામ માહ્ય છે.

### ર. ચાેગની મુખ્ય વ્યાખ્યા અને માેક્ષમાર્ગની એક્તા

" ઇચ્છે છે જે જેગીજન, અનંત સુખ સ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સચેાગી જિનસ્વરૂપ. જિનપદ નિજપદ એકતા, લેદભાવ નહિં કાંઇ; લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાયિ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

અને આત્માની આવી આ શુદ્ધ સ્વભાવમય 'સ્વસ્થ ' આરોગ્ય અવસ્થારૂપ માક્ષનો યોગ પ્રાપ્ત કરાવે તેનું નામ જ ' યોગ '. યોગ શબ્દ ' યુજ્ ' ધાતુ પરથી નિકત્યો છે. યુજ્ એટલે યોજનું- જોડલું (To unite). માક્ષ સાથે યોજન-જોડાલુ કરાવે છે તેટલા માટે તે ' યોગ ' કહેવાય છે. ' મોશ્રેળ યોजનાદ્ યોગ: ' એમ તેની મુખ્ય વ્યાખ્યા છે. આમ જે પ્રક્રિયાવડે કરીને આત્મા શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ માક્ષપદ અથવા નિર્વાણપદને પામે તેનું નામ યોગ. આ માક્ષરૂપ પરંતત્ત્વ લલે ગમે તે નામે એાળખાતું હાય-કાઇ તેને શિવપદ કહે કે કાઇ જિનપદ કહે, કાઇ ખુદ્ધપદ કહે કે કાઇ સિદ્ધપદ કહે, કાઇ અર્જન કહે, કાઇ અર્જન કહે, કાઇ પરમિલપદ કહે કે કાઇ પરમાત્મપદ કહે, કાઇ તથાતા કહે કે કાઇ સિદ્ધાત્મા કહે,—પણ શબ્દલેદ છતાં પરમાર્થથી તેના સહજાત્મસ્વરૂપમાં—સહજ એવા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ પદમાં લોદ પડતા નથી. એક જ ગંગા નદી છે, તેને કાઇ લાગીરથી કહે, કાઇ સુરનદી કહે, કાઇ ત્રિપથગા કહે, કાઇ મંદાકની કહે, કાઇ જાહ્ની

કહે, પણ તત્ત્વથી તે વસ્તુમાં કાંઇ ફેર પડતા નથી. તેમ અનંત ગુણુનિયાન આ નિર્વાલુ-સંગ્રિત પદને તેના ગમે તે ગુણવાચક ગુણુનિષ્પન્ન નામથી એાળખવામાં આવે તાપણ તત્ત્વથી-પરમાર્થથી તેમાં લેંદ પડતા નથી.

> " શબ્દભેદ ઝઘઉા કિશ્યાે છ ? જો પરમારથ એક; કહા ગંગા કહા સુરનદી છ, વસ્તુ ફિરે નહિ છેક."—શ્રી યશાવિજયછ.

તાત્પર્ય કે સંસારથી પર અને જેનાથી પર કાઇ નથી એવા આ 'પરંતત્વ' સાથે ચોજે-જોઠે તે યાંગ એમ તેની સર્વેદર્શન સંમત સર્વમાન્ય અવિસંવાદી વ્યાખ્યા છે. અને આના કલિતાર્થ એ છે કે આત્માનું નિજ શુદ્ધ સ્વભાવ સાથે—સહજાતમાન રૂપ સાથે યુંજન થવું તે જ યાંગતું પ્રગટ સ્પષ્ટ સ્વરૂપ છે. 'ઇએ છે જે જોગીજન '—જોગીજના જે ઝંખે છે, એવું આ 'અનંત સુખ સ્વરૂપ ' મૂળ શુદ્ધ તે આતમપદ ' પમાડવું એ જ આ યાંગનું એક માત્ર પ્રયોજન છે. અને આવા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ જિનપદની અને નિજપદની એકતા છે, એમાં કાંઇપણ બેદબાવ નથી, એના લક્ષ થવાને જ સુખદાયક એવા સર્વ શાસ્ત્રોનું પ્રયોજન છે.

આમ માક્ષરૂપ પરમ શાંતિ પામવાના માર્ગ એ જ યાગ છે, અને માક્ષ એ જ સર્વ દર્શનાનું એક નિશ્ચિત સાધ્ય-ધ્યેય (Goal) છે, એટલે તેના સત્ સાધનરૂપ આ ચાગમાર્ગ પણ એકજ છે. અને તે તા **રામપરાયણ** સમનિષ્ઠ એવા એક શાંતિમાર્ગ જ છે. આ શમ એટલે નિષ્ક્રષાય આત્મપરિજ્ઞતિ. એક જ શમનિષ્ઠ રાગદ્રેષ રહિત પશું, સમભાવ. શ્રી કુંદ કુંદાચાર્ય છ એ વ્યાખ્યા કરી છે तेम 'माड-झाल रहित के आत्माना परिखाम ते सम डहेवाय छे. ' શાંતિમાર્ગ અથવા શમ એટલે સામ્ય, અર્ધાત જેમ છે તેમ યથાવત આત્મગુણની सभान थवुं ते सान्य. के सान्य छे ते धर्म छे, अने 'वत्थुसहावो धम्मो 'वस्तुना સ્વભાવ તો ધર્મ છે. આ ધર્મ છે તે ચારિત્ર છે, અને 'स्वरूपे चरणं चारित्रं 'સ્વરૂપમાં ચરલું-આત્મસ્વરૂપમાં વર્ત્તાલું તે ચારિત્ર છે. આમ ચારિત્ર=ધર્મ=સામ્ય=સમ≃શમ એ શબ્દો સમાનાર્થવાચક છે. તાત્પર્ય કે સામ્યમાં અર્થાત્ સહજ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરવી, સ્વરૂપ સમજી સ્વરૂપમાં શામાલું એ જ શામ છે, પરભાવ-વિભાવથી વિરામ પાસી આત્મભાવમાં વિશ્રાંત થવું એ જ શાંતિ છે, અને તે જ શમનિષ્ઠ માર્ગ અથવા શાંતિમાર્ગ છે. મહાગીતાર્થ યાેગીશ્વર **આનંદઘન**જીએ આ શાંતિમાર્ગનું અનુપમ સ્વરૂપ સંગીત કર્યું છે. જેમકે---

'' આપણા આતમલાવ જે, શુદ્ધ ચૈતનાધાર રે; અવર સવિ સાથ સંચાગથી, એ નિજ પરિકર સાર રે….શાંતિ જિન૦'' તે પર તત્ત્વ પ્રત્યે જવા ઇચ્છનારા સર્વ મુમુશ્રુઓ તે જ એક શાંતિમાર્ગ પામવાને ઇચ્છે છે, એટલે તે સર્વના માર્ગ સાગરના તીરમાર્ગની પેઠે એક જ છે,—પછી લલે અવસ્થાલેદના લેદને લીધે કાઇ તે તીરની—માક્ષની નિકટ હાય ને કાઇ દ્વર હાય. અર્થાત તે સર્વ એક અખંડ અલેદ પરમ અમૃતરસસાગર સ્વરૂપ માક્ષમાર્ગના લક્તો—આરાધકાે—ઉપાસકાે છે, સાધર્મિક બધુઓ છે.

" एक एव तु मार्गोऽपि तेषां शमपरायणः । अवस्थाभेदभेदेऽपि जलघौ तीरमार्गवत् ॥ "—श्री धागदिशसभुव्ययः

આ પરમ શાંતિમય માહ્યમાર્ગની રત્તત્રથીરૂપ પરમ સુંદર યાજના જિન ભગવાને દાખવી છે. 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।' સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર એ ત્રહ્યુંની અલેદ એકતા એ જ જિનના 'મૂળ માર્ગ' છે.

" છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ.... મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે.

એમ નાશે સફ્શુરુ ઉપદેશથી રે, કહીં જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ....મૂળ જે જ્ઞાને કરીને નાશ્યુયું રે, તેની વર્ત્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત....મૂળ કહીં લગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું બીલ્લું નામ સમક્તિ....મૂળ જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, નામ ચારિત્ર તે અહ્યુલિંગ....મૂળ તેવા સ્થિર સ્વભાવ જે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અહ્યુલિંગ....મૂળ તે ત્રહ્યું અલેદ પરિણામથી રે, જ્યારે વર્ત્તે તે આત્મારૂપ....મૂળ તે સારા જિનના પામિયા રે, કિવા પામ્યા તે નિજ સ્વરૂપ....મૂળ "-શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર.

આમ લવાલીત-સંસારથી પર એવા પરંતત્વ-માક્ષ પ્રત્યે લઇ જનારા આ શમ-પરાયણ શાંતિમાર્ગ, યાગમાર્ગ, માક્ષમાર્ગ, 'જિનના મૂળમાર્ગ' છે. આવા માક્ષમાર્ગના અધિકારી પણ જે ખરેખરા મુમુક્ષુ-લવબંધનથી છૂટવાની નિર્દેલ અંતરંગ ઇચ્છાવાળા હાય તે જ હાય. જેને કવાયની ઉપશાંતતા થઇ હાય, માત્ર માક્ષ શિવાય બીજી અલિલાષા જેને ન હાય, સંસાર પ્રત્યે જેને ખેદ-કંટાળા ઉપજ્યો હાય, અને સર્વ પ્રાણી પ્રત્યે જેને અનુકંપા વત્તેલી હાય, એવા આત્માથી જીવ જ આ યાગમાર્ગ પામવાને યાગ્ય છે. આવી 'જોગ' દશા જ્યાંલગી જીવ પામે નહિં, ત્યાંલગી તે માક્ષમાર્ગને પામે નહિં ને તેના અંતર્રાગ પણ મટે નહિં.

> "કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે એદ પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. દશા ન એવી જ્યાંલગી, જીવ લહે નહિં જોગ; માેક્ષમાર્ગ પામે નહિં, મટે ન અંતર્ રાગ."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

આથી ઉલદું ભવાભિનંદી છવા અત્ર અનિધકારી છે. 'સંસાર લહોા છે, રૂડા

છે' એમ સંસારથી રાચનારા, ભવને અભિનંદનારા (Hailing) એવા વિષયાસક્ત ભવા-ભિનંદી જીવા આ માક્ષમાર્ગ પામવા ધારે તાપણ પામી શકે નહિં. વળી **ધાગળિ-દ**માં કહ્યું છે તેમ ભવામિનંદી છવ માનાર્થના-લાેકેવણાના ભૂખ્યા હાઇ 'લાેકપંક્રિત'માં× ખેસનારા હાય છે, અર્થાત્ લાકારાધન હેતુએ-લાકને રીજીવવા ખાતર મલિન અંતરાતમાથી સત્ક્રિયા કરે છે, અને તેથી તે એને મહાઅનર્થકર-દુર ત કલકાયી થઇ પડે છે; કારણ કે જગતને રૂડું દેખાડી ધર્મીમાં ખુપવા ખાતર ભવાશ્વિનંદી જીવ, કેવળ આત્માર્થ જ કરવા યાેગ્ય એવી ધર્માક્રિયાના પણ માનાર્થે ઉપયોગ કરે છે. અને તુ<sup>ર</sup>છ એવા **લો**કિક માન-પુજા-સત્કારાદિ ખાતર મહત એવી તે ધર્મ ક્રિયાનું લીલામ કરવા જેવા હીન ઉપયોગ કરે છે અને આમ તેતું ખુલ્લું અપમાન કરી ઘાર આશાતના કરે છે. આવી લાેકેષણારૂપ લાકપંક્રિત અને લાેકાત્તર એવું આત્મકલ્યાણ એ બેને કદી મળતી પાણ આવે નહિં. અને પરમાર્થ વિચારીએ તો લોકોત્તર કલ્યાણરૂપ આત્માર્થ પાસે લોકેષણારૂપ માનાર્થનું મૂક્ય એ બદામનું પણ નથી. છતાં મહદ આશ્ચર્ય છે કે એક ભવતા તચ્છ કલ્પિત લાભની ખાતર અનંત ભવતું દુ:ખ ૦ હાલું ગણી 'ભવાભિનંદી ' પાતાના નામને સાર્થક કરે છે! એ જ પ્રકારે અંતરમાં જેને લોગાદિનાં ને પૂજાદિની કામતા બળ્યા કરે છે છતાં મુખેથી જે જ્ઞાનતી ને 'અતાસકત ' યાગની 'વાતા' કરે છે, તે સદ્યોગરહિત વિદ્વાનાની-પંડિત-મન્યોની પણ એ જ દશા છે! ચાગિબિંદુમાં હરિલાદ્રસૂરિજીએ કહ્યું છે તેમ મૂઢ જનાના केम पुत्र-हाराहि संसार छे, तेम सहयोग रहित विद्वानीने। \* 'शास्त्रसंसार' छे! आम મૃદ હાય કે વિદ્રાન હાય,-જેને અંતરમાં ભવદ્ર:ખ વ્હાલું હાય અને પૂજદિની કામના અંતિ માં વર્ત્યા કરતી હોય, એવા બવાબિનંદી જીવ માેક્ષના આ મૂળ માર્ગના શ્રવણના પણ અધિકારી કેમ હાય ?

" મૂળ મારગ સાંસળા જિનના રે, કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ...મૂળ૦ નાં'ય પૂજાદિની જો કામના રે, નાે'ય વ્હાલું અંતર સવદુ:ખ....મૂળ૦ ''

" જગતને રૂડું દેખાડવા અનંતવાર પ્રયત્ન કર્યું; તેથી રૂડું થયું નથી, કેમકે પરિભ્રમણ અને પરિભ્રમણના હેતુઓ હજી પ્રચલ રહ્યા છે એક લવ જો આત્માનું રૂડું થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશે, તો અનંત લવનું સાઢું વળી રહેશે; એમ હું લઘુત્વ-લાવે સમજ્યો છઉં; અને તેમ કરવામાં જ મારી પ્રવૃત્તિ છે."—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી.

> " પ્રીતિ અનંતી પર થકી, જે ત્રાહે તે જોકે એહ; પરમ પુરુષથી રાગતા, એકત્વતા હા દાખી ગુણગેહ.''—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

<sup>× &</sup>quot; छोकाराधनहेतोर्या मिळिनेनान्तरात्मना, कियते सित्कया सात्र लोकपंक्तिरुदाहता ॥ भवाभिनन्दिनो लोकपंक्तया धर्मिकयामपि, महतो हीनदृष्योश्चैर्दुरन्तां तद्विदो विदुः ॥ " \* " पुत्रदारादिसंसारः पुंसां संमूढचेतसाम् । विदुषां शास्त्रसंसारः सद्योगरहितात्मनाम् ॥ "

तातपर्ध है-सबलंधनथी छूटवा मागता है।य ते म छूटे, पख्य लंधावा मागता है।य ते हैम छूटी शहे । छूटवा मागता है।य ते मुमुक्ष क छूटवाना हिपायइप मा मेक्सिमार्गने, ये।गमार्गने सेने, अने तेने क ते सम्यक्ष्यों परिख्ने परंतु एरेणर छूटवा क न मागता है।य अने १ दे भमां माणीनी केम आसिहतथी सवमां लंधावा मागता है।य अने विद्वान् है अविद्वान् सवासिन ही अव ते ये।ग सेववानी सेष्टा हरवा काय, ते।पख्य तेने विधिमिश्रित अन्ननी केम विपरातपद्ये परिख्ने हारख है तेनो मितना ये।ग विषयविहारयुक्त हुर्वासनामय छे, अंतरंग परिख्ति वृद्धि विभावमां रास्टी रही छे, परिख्नामनी विषमता वर्ते छे, ओटसे तेने ये।ग पख्य 'अये।ग ' धर्घ पडे छे. आम सवासिन हीनो ये।गिक्षिया पख्य निष्कृत होवाश्री तेने ये।ग पख्य अले।ध्व पडे थे छे अपन सवासिन हीनो ये।गिक्षिया पख्य निष्कृत होवाश्री तेने। छोध पख्य अले।ध्व ए होय छे स्थि क सवासिन हीना अधा मां हाख्य निष्कृत होवाश्री तेने। छोध पख्य अले।ध्व पहिल्ल होवाश्री तेने। छोध पख्य अले।ध्व ए होय छे स्थि होवाश्री तेने। छोध पख्य अले।ध्व ए होय छे स्थि होवाश्री तेने। छोध पख्य अले।ध्व पहिल्ल होवाश्री तेने। छोध पख्य अले।ध्व ए होय छे से हे छे छे।

" વિષય વિકારસહિત જે, રહ્યા મતિના યાગ; પરિણામની વિષમતા, તેને યાગ અયાગ."—શ્રોમદ્ રાજ્યાંદ્ર.

" દ્રવ્ય ક્રિયા સાધન વિધિ યાચી, જે જિન આગમ વાંચી; પરિશ્વૃતિ વૃત્તિ વિભાવે રાચી, તિશે, નિવ થાયે સાચી."—શ્રી દેવચાંદ્રછ.

આમ યાગ× એ માલના હતુ છે અને તેના પાત્ર મુખ્યપણ મુમુક્ષુ છે એ સિદ્ધ થયું. આ બા. કાે પણ દર્શનના યાગશાસ્ત્રમાં લેદ નથી; પરંતુ શ્રી યાગિલિદુમાં કહું છે તેમ આ યાગનું માલહેતુપહું સત એવા બાયર, સ્વરૂપ ને ફલથી સાધ્ય સાધનાદિ સંશુદ્ધ છે કે કેમ તે આત્મહિતાર્થીએ અત્ર યત્નથી શાધનું જોઇએ. શુદ્ધિ અથીત (૧) પ્રથમ તાે જેના સંબંધી આ બધા યાગસમારંભ છે, જે યાગના ગાયર-વિષય છે, એવા આત્માનું 'સત્'-જેમ છે તેમ યથાવત શુદ્ધ સ્વરૂપ શાધનું જોઇએ. એકાંતે અનિત્ય-પરિશુામી કે એકાંતે નિત્ય-અપરિશુામી આત્મા માનવામાં આવે તાે તેમાં યાગમાર્ગના સંભવ નથી, પરિશુામી નિત્ય આત્મા માનવામાં આવે તાે જ યાગમાર્ગના સંભવ છે. આમ ગાયરશુદ્ધિ જોવી જોઇએ. (૨) આપણે જે યાગસાધન કરવા માગીએ છીએ તે સ્વરૂપથી 'સત્' છે કે કેમ ? અર્થાત આ યાગસાધન ખરેખર આત્મસાધક થાય છે કે કેમ ? તે તપાસલું જોઇએ.

<sup>\* &</sup>quot; क्षुद्रो लाभरतिदींनो मत्सरी भथवान् शठः । अज्ञो भवाभिनन्दी स्थात्रिष्फलारम्भसंगतः ॥ इत्यसत्परिणामानुविद्धो बोधो न सुन्दरः । तत्संगादेव नियमाद्विषसंपृक्तकात्रवत् ॥ "

भोश्रहेतुर्यतो योगो भिद्यते न ततः क्विचित्। साध्याभेदात्तयाभावे तृक्तिभेदो न कारणम्॥
मोश्रहेतुत्वमेवास्य किंतु यत्नेन धीधनैः। सद्गोवरादिसंगुद्धं सृग्यं स्वहितकांक्षिभिः॥
गोचरश्च स्वक्रपं च फलं च यदि युज्यते। अस्य योगस्ततोऽयं यन्मुख्यदाब्दार्थयोगतः॥"

(૩) આ ચાગનું ક્લ શુદ્ધ છે કે કેમ? અર્થાત્ માલાર્ય શુદ્ધ ક્લનું 'સત્' સ્વરૂપ શું છે? અને આ ચાગ તે શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ સત્કલ સમર્પે એવા છે કે કેમ? આ ચાકસી કરવી જોઇએ. આમ સાધ્ય, સાધન અને સિદ્ધિ એ ત્રણ પ્રકારની ચાગશુદ્ધિ અત્ર અવશ્ય જોવી જોઇએ. કારણુકે સત્ સાધ્ય લક્ષમાં રાખી, સત્ સાધન સેવે, તા સત્સિદ્ધિ થાય; શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના નિરંતર લક્ષ્ય રાખી, શુદ્ધ આત્મસાધન સેવે, તા શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિ થાય. અર્થાત્ સત્ એવા આત્મસ્વરૂપના અવંચક ચાગ-ચાગાવાં ચક્ક સાધી, તે આત્મસ્વરૂપની સાધક એવી સત્ અવંચક ચાગક્યા-ક્રિયાવાં ચક્ક કરે, તા શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ સત્ અવંચક ક્લ-ફ્લાવાં ચક્કની પ્રાપ્તિ થાય. આ ઉપરથી આ પરમાર્થ કૃલિત થાય છે કે ચાગસાધન કરવા ઇન્છતા આત્માર્થી સાધકે એટલું અવશ્ય ગવેષવા ચાગ્ય છે કે આપણે જે આ સાધન સેવીએ છીએ તે ખરેખર માલકેતુરૂપ થઇ પડે છે કે કેમ? ક્ષ્ય આત્મસિદ્ધિરૂપ સાધ્ય મધ્યબિન્દુ પ્રત્યે લઇ જાય છે કે કેમ? સાધ્ય લક્ષ્ય-બિંદુ ચૂર્કી જઇ, લક્ષ્ય વિનાના બાળુની પેઠે, આ મ્હારા ચાગ-ક્રિયા-ફ્લ વંચક તા નથી થઇ પડતા ને? અવંચક જ રહે છે ને?

આમ ગાંચરશુદ્ધિ, સ્વરૂપશુદ્ધિ અને કલશુદ્ધિથી યુક્ત એવા યાંગ હાય તા તેનું જ યથાર્થ માક્ષહેતુપણું ઘટે. આ વસ્તુ સ્વીકારવામાં આવે તા પછી અત્રે યાંગમાર્ગમાં કાઇ પણુ દર્શનના યાંગશાસ્ત્રના લેંદ રહેતા નથી. કારણું કે શુદ્ધ આત્મારૂપ સત્ સાધ્યના અલેદ છે, તેના સત્સાધનરૂપ શમપરાયણું માક્ષમાર્ગના અલેદ છે, અને સાધનાના સત્રફળરૂપ શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિના—માક્ષના અલેદ છે, અને તેથી આત્મસિદ્ધિને સાધનારા શમનિષ્ઠ સર્વ યુમુસુએમાના પણું અલેદ છે. નામાદિના લેદ લક્ષે હા, પણું તેથી કાંઇ યાંગના પરમાર્થમાં લેદ પડતા નથી. અને આમ સત્ એવા સાધ્ય, સાધન અને સિદ્ધિની શુદ્ધિ અયાં વર્ષે છે એવા યાંગ જ સત્ યાંગ—વાસ્તિવિક યાંગ છે; અને તેમાં જ ' મોક્ષેળ યોંગના વૃદ્ધ છે. આવી સમ્યક્ શુદ્ધિથી આ યથાક્ત યાંગનું સર્વદર્શનસંમત લક્ષણ સમ્યક્પણું ઘટે છે. આવી સમ્યક્ શુદ્ધિથી આ યથાક્ત યાંગલક્ષણ જ્યાં ઘટે એ જ યાંગની અરેખરી કસાટી (Touch—stone) છે, અને યાંગની બીજી વ્યાખ્યાઓ પણ આ મુખ્ય વ્યાખ્યાની અંગભૂત હાઇ તેની કસાટી પણ આ જ છે. આ દૃષ્ટિ લક્ષમાં રાખી હવે આ બીજી વ્યાખ્યાએનો પણ કંઇક સમીક્ષા કરીએ.

### ૩. વિવિધ ચાેગવ્યાખ્યાંઓની મીમાંસા અને સમન્વય.

### (૧) સર્વપરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપાર તે ચાેગ

भाक्ष साथ યાજનને લીધે 'પરિશુદ્ધ એવા સર્વ ધર્મવ્યાપાર તે યાગ? -એમ શ્રી ×ચાગિવ શિકામાં શ્રી હરિલાદ્રસ્ટ્રિજીએ ચાગની વ્યાખ્યા કરી છે, તેના કલિતાર્થ પણ એ જ છે. ધર્મ એટલે વસ્તુસ્વભાવ, 'वन्धुसहावो धम्मो।' આ મહા તત્ત્વમં ભીર સ્ત્ર પ્રમાશે આત્મવસ્તુના સ્વભાવ તે આત્મધર્મ. આવા પરિશુદ્ધ-સર્વથા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ રૂપ ધર્મના ×૦યાપાર-પ્રવૃત્તિ-આચરણ તે યોગ. આત્મા પાતાના શુદ્ધ દર્શ નજ્ઞાનમય સ્વ-ભાવમાં વર્ત્તે તે જ વાસ્તિવિક ધર્મ છે, તે જ ચારિત્ર છે, અને તે જ યોગ છે. આ આત્મધર્મ આત્માના સ્વભાવભૂત હાઇ સનાતન છે, શાધ્ધત છે, ત્રિકાલાળાધિત છે. વાસ્તિવિક 'સનાતન ધર્મ' એ જ છે. જિનધર્મ એ એનું પર્યાય નામ છે, કારણ કે શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા શુદ્ધ આત્મા તેનું તત્ત્વવાચક નામ જ 'જિન' અર્થાત્ વીતરાગ પ્રભુ છે. અને એવા તે જિન-વીતરાગના-શુદ્ધ આત્માના ધર્મ તે જ જિનધર્મ અથવા આત્મધર્મ છે. નિજ આત્મસ્વભાવમાં વર્ત્તવારૂપ આ સનાતન આત્મધર્મ એ જ આત્માના 'સ્વધર્મ'-સ્વસમય છે, અને આત્માથી અન્ય એવા પરભાવ-વિભાવમાં વર્ત્તવું એ જ 'પરધર્મ'-પરસમય છે. આ આત્મસ્વભાવરૂપ 'સ્વધર્મ'માં વર્ત્તતાં નિધન-મૃત્યુ થય તે શ્રેય છે, પણ પરભાવમાં વર્ત્તવારૂપ 'પરધર્મ' અરેખર 'ભયાવહ' છે!

### 'स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः।'

"ધરમ ધરમ કરતા સહુ જગ ફિરે, ધર્મ ન જાશે હા મર્મ; ધર્મ જિનેશ્વર ચરશુ શ્રદ્ધા પછી, કાેં મેં ન બાંધે હાે કર્મ. શુદ્ધાતમ અનુસવ સદા, તે સ્વસમય વિલાસ રે; પર વડી છાંયડી જે પડે, તે પરસમય નિવાસ રે."—શ્રી આનંદધનછ.

આ ધર્મ તા પાતાના આત્મામાં જ રહ્યો છે અને તેમાંથી જ આવિર્ભૂત-પ્રગટ કરવાના છે, અથવા આ આત્મા પાતે જ ધર્મ છે, એટલી સીધી સાદી વાત લાક સમજતા નથી, અને પારકે ઘેર ધર્મ ઢૂંઢતા કરે છે, પણુ પાતાના ઘેર જ ધર્મ છે તે દેખતા નથી અને કરતૂરીઆ મૃગ જેલું આચરણુ કરે છે! આ ધર્મમૂર્ત્તિ આત્માર્પ ' પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળો' ખુલ્લા પડ્યો છે, તેને ઉલ્લાંદી જઇને તેઓ તેની શાધમાં ગઢાર નીકળી પડ્યા છે!

"પર ઘરે જોતાં રે ધર્મ તુમે ક્રેરા, નિજ ઘર ન લહા રે ધર્મ! જેમ નિવ જાણે રે મૃગ કસ્ત્રીએા, મૃગમદ પરિમલ મર્મ."—શ્રી યશાવિજયછ. "પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળે, જગત ઉકલાંઘી હા જાય! જયાતિ વિના જાઓ! જગદીશની, અધાઅંધ પલાય!"—શ્રી આનંદઘનછ.

જેમ નિર્મલતા એ ૨ફેટિક રત્નના સ્વભાવ હાઇ તેના ધર્મ છે, તેમ કષાય અભાવરૂપ નિર્મલતા એ જ આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવ હાઇ આત્માના ધર્મ છે. અર્ધાત્

ד मुक्खेण जोयणाओ जोगो सब्यो वि धम्मवावारो। परिसुद्धो विन्नेओ. ठाणाइगओ विसेसेणं॥ "

નિષ્કષાય શુદ્ધ આતમા એ જ ધર્મ છે, આત્મશુદ્ધિ એ જ ધર્મ છે, તેથી વિષ-રીત તે અધર્મ છે. પણ સ્ફટિક રત્નના સ્વભાવ નિર્મલ છતાં, પાસે રાતું ફૂલ વગેરે બાહ્ય ઉપાધિને લીધે તેની નિર્મલતામાં ઉપરાગરૂપ આવરણુ આવે છે; તેમ કર્મ-રૂપ બાહ્ય ઉપાધિને લીધે રાગ-દ્રેષ-માહાદિ વિભાવ પરિણામાની ઉત્પત્તિથો આત્માની નિર્મળતા અવરાય છે. તે ઉપાધિ દ્રર થયે સ્ફટિક જેમ સ્વયમિવ શુદ્ધ સહજ સ્વરૂપે પ્રકાશે છે, તેમ રાગાદિ વિભાવ ઉપાધિ દ્રર થયે આત્મા સ્વયં શુદ્ધ સહજ સ્વરૂપે પ્રકાશે છે. આત્માના નિર્મલ શુદ્ધ સ્વભાવ તા ત્રિકાલાબાધિત ને સ્વયં સ્થિત જ છે, આવરણ દ્રર થયું કે તે બસ પગટ જ છે. આમ જેટલે જેટલે અંશે આવરણુ દ્રર થાય, વિભાવ ઉપાધિ ટળે, નિરુપાધિ પાશું આવે, તેટલે તેટલે અંશે આ આત્મધર્મની સિદ્ધિ છે; અને તેલું નિરુપાધિકપણું સમ્યગ્રદૃષ્ટિ શુભુસ્થાનથી માંડીને માલુપામિ પર્યંત ઉત્તરાત્તર પ્રગટતું જાય છે. એટલે આમ પરિશુદ્ધ આત્મસ્વભાવને પ્રગટ કરતા સર્વ પરિશુદ્ધ ધર્મ વ્યાપાર એ ચાગ છે, એ બ્યાપ્યા સર્વથા થથાર્થ છે.

" જિમ નિર્મલતા રે રત્ન સ્ફટિક્તણી, તેમજ છવ સ્વસાવ; તે જિન વીરે રે ધર્મ પ્રકાશિઓ, પ્રમળ ક્યાય અસાવ શ્રી સીમંધર૦

જે જે અંશે રે નિરુપાધિકપણું, તે તે જાણા રે ધર્મ; સમ્યગ્દષ્ટિ શુલુકાલાયકી, જાત લહે શિવશર્મ."—શ્રી યશાવિજયજી.

"જે જે પ્રકારે આત્મા આત્મભાવ પામિ તે તે પ્રકાર ધર્મના છે. આત્મા જે પ્રકારે અન્યભાવ પામે તે પ્રકાર અન્યરૂપ છે, ધર્મરૂપ નથી " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૩૨૯.

'માક્ષની સાથે યાજે તે યાગ' એ મુખ્ય વ્યાખ્યા જ્યાં યથાઈ પછે, લાગુ પડે છે એવા આ પરિશુદ્ધ ધર્મવ્યાપારનું જવલંત ઉદ્દાહરણ જૈનશાસ્ત્રોક્ત આ પંચવિષ્ઠ યાગ છે: અધ્યાત્મ, ભાવના, ધ્યાન, સમતા અને વૃત્તિસંક્ષય એમ ઉત્તરાત્તર શ્રેષ્ઠ એવા આ પાંચ તબક્કાવાળા ( stages ) યાગ કહ્યો છે. ( જુઓ યાગિલંદુ શ્રી. ૩૫૮-૩૬૭ )

" નિજ સ્વરૂપ જે કિરિયા સાધે, તેહ અધ્યાતમ કહિયે રે; જે કિરિયા કરી ચઉગતિ સાધે, તે ન અધ્યાતમ લહિયે રે.... શ્રી શ્રેયાંસ૦

નામ અધ્યાતમ ઠવણ અધ્યાવમ, દ્રવ્ય અધ્યાતમ છકા રે; ભાવ અધ્યાતમ નિજ ગુણ સાધે, તેા તેહશું દઢ મંદા રે "-- શ્રી આનંદધનછ.

### (२) चित्तवृत्तिनिरोध ते थे। ग

'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः।' थित्तवृत्तिने। निरोध ते थे।ग, स्रेवी भुनि धतां कि कि के करेबी थे।ग०माण्या पणु स्रे क प्रयोकता हामवे छे, क्षरणु के थित्तनिरोध थाय त्यारे

६ धातुं ( पुरुष-आरभातुं ) स्व३ पर्भा अवस्थान थाय 'तदा दृष्टुः स्वरूपे ऽवस्थानम् । १ (પા. ચા.) આમ આ વ્યાખ્યા પણ પુર્વેક્તિ સર્વ અર્થને પુષ્ટ કરે છે. આ વ્યાખ્યાથી संप्रज्ञात अने असंप्रज्ञात के अन्ते समाधिना ये। शनी व्याप्यामां समावेश करवाना **માશય છે. જૈતશાસ્ત્રોક**ત અધ્યાતમાદિ પાંચ ભેદવાળા યેાગ ઉપરમાં કહ્યો, તેના પાંચમા વૃત્તિસાંક્ષય ભેદમાં આ સાંપ્રજ્ઞાત અને અસાંપ્રજ્ઞાત એ બન્ને સમાધિના અસાંત સુગમ-તાથી અવતાર થાય છે. સ્થલ-સૂક્ષ્મ એવી આત્માની ચેષ્ટાએ તે વૃત્તિએ છે; તેઓના મૂલ હેતુ કર્મસંચાળયાં અનુ આ આત્માની કર્મસંચાળયાં વ્યતાના અકરણનિયમથી અપગમ થવા. સમૂળગું દ્વર થવું તે વૃત્તિક્ષય. આવા વિશિષ્ટ વૃત્તિક્ષય જ્યાં થાય છે તે શુકુલધ્યાનના પ્રથમ છે લેદમાં સંપ્રજ્ઞાત× સમાધિ અવતરે છે, કારણ કે ત્યાં વૃત્તિ અર્થીતું સમ્યક્ પ્રકર્ષ રૂપથી જ્ઞાન હાય છે. ક્ષપક શ્રેલીની પરિસમામિ વેળાયે કેવલજ્ઞાન લાભ તે અસ' પ્રતાત સમાધિ છે, કારણ કે ત્યાં ગાઇડ∽ગ્રહણાકારવાળી ભાવમનાવૃત્તિઓાના अवश्रद्धाहिश्वमे सम्यष्ट्र परिज्ञानने। असाव द्धाय छे. छत्याहि प्रधारे आ पालंक द्याकत थे।श વ્યાખ્યાના જૈતશાસ્ત્રોક્ત વ્યાખ્યા સાથે સમેળ મળે છે. એટલું જ નહિં પણ કેટલાક भारिलाविक शण्हीतुं \* पण आश्चर्यक्रनक साम्य ६१व थाय छे ! 'समत्वं योग उच्यते ' એ ગીતામાં કહેલી વ્યાખ્યા પણ ઉક્ત પાંચ ભેડના ચાથા સમતા યાગ સાથે સમન્વય સાધે છે.

આ યાગની પ્રક્રિયા આ પ્રકારે: ચિત્ત જ્યારે ક્ષીશુવૃત્તિવાળું થઇ જાય, ત્યારે તેમાં પરમાત્મસ્વરૂપની સમાપત્તિ થાય. સમાપત્તિ એટલે ધ્યાનદારા રપર્શન. જેનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે, તેના સ્વરૂપનું ધ્યાનથી સ્પર્શન-અનુભવન થવું, તદ્રપતાની સમ્યક્ષ આપત્તિ-પ્રાપ્તિ થવી, તદ્રપપશું પામવું તે સમાપત્તિ સ્કૃડિક જેવું નિર્મલ ચિત્તરત્ત જેનું ધ્યાન ઘરે છે, તેની તેવી છાયા તેમાં પડે છે કારણ કે ચિત્ત જ્યારે નિર્મલ ક્ષીશુ- વૃત્તિવાળું, સ્કૃડિક જેવું પારદર્શક સ્વચ્છ (Crystal-clear) થઇ જાય, ત્યારે તે અન્ય વૃત્તિ પ્રત્યે કાડતું નહિં હોવાથી સ્થિર થઇ એકાશ્રપશું પામે; અને આમ જયારે તે

<sup>× &</sup>quot; समाधिरेष एवान्यैः संप्रज्ञातोऽभिधीयते । सम्यक्षकर्षक्षेण वृत्त्यर्थज्ञानतस्तथा ॥ असंप्रज्ञात एषोऽपि समाधिनीयते परैः । निरुद्धारोषवृत्त्यादितत्स्वरूपानुवेधतः ॥ "

વિશેષ માટે જુઓ શ્રી હરિલાદ્રસ્કરિકૃત યાગિબન્દુ, અને શ્રી યશાવિજયા એ કરેલી પાતંજલ યાં સ્વાની પરમ સૃક્ષ્મ વિવેકવાળી વ્યાખ્યા, જેમાં એ મહાત્માએકએ મધ્યસ્થપણે કવિચત પાતંજલ સ્ત્રોક્ત વ્યાખ્યાની વિકલતા દર્શાવી વ્યાપી, ગુણપ્રાહી વિશાલ તત્ત્વદૃષ્ટ્રિયા જૈન શાસ્ત્રોક્ત યોગ સાથે તેના અદ્ભુત સમન્વય સાધી ખતાવી, પોતાની કુશામભુ હિના અને મહાનુ માવ ઉદારતાના વ્યાપણ તે પરિથય કરાવ્યો છે.

<sup>\* &#</sup>x27;वितर्कविचारानम्दास्मितारूपानुगमात्संप्रज्ञातः।' ४० ( ४१० सू० ) तेनी साथै सरभावे। शुक्रसभावना नाम-(१) पृथकृत्विवितर्धसवियार, (२) ओक्ष्विवितर्धसवियार, ध्रसादि

એકાગ્રપણું પામે ત્યારે જ તે તન્મય ભાવને પામે. તાત્પર્થ કે ચિત્ત નિર્મલ થાય તો સ્થિર થાય ને સ્થિર થાય તો તન્મય થાય, અને ત્યારે જ સમાપત્તિ થાય. બહિરાત્મલાવ ત્યજી દઇ, આંતરાત્મલાવ પામી, સ્થિર ભાવથી ' આત્મા તે પરમાતમા ' એવું ભાવન કરે તો અવિકાર એવા નિર્મલ ચિત્ત દર્પણુમાં પરમાત્માનું અર્પણ થાય, પ્રતિબિંબ પડે, સમાપત્તિ થાય. આમ ચિત્તવૃત્તિનિરાધ → સમાપત્તિ → અધ્યાત્મપ્રસાદ → ઝાતં લરા પ્રજ્ઞા → તત્ત્વસંસ્કાર → અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ → કૈરલ્ય, – યાંગપ્રક્રિયાના આ ક્રમ છે.\*

" અહિરાતમ તજ અંતર આતમ, રૂપ થઇ થિરભાવ; પરમાતમનું હા આતમ ભાવવું, આતમ અરપણ દાવ. સુમતિ ચરણકજ આતમઅરપણા, દરપણ જિમ અવિકાર."—શ્રી આનંદઘનછ.

# (૩) સમિતિ ગુપ્તિ સાધારણ ધર્મવ્યાપાર તે ચાેગ

મન, વચન, કાયાને માટે જૈનશાસામાં 'યાેગ' એવી સંજ્ઞા પ્રયોજ્ય છે, તે પણ સ્વાક અને તે જ અર્થની વાચક છે. તેમજ 'ઉપયોગ' એ જૈન પરિભાષાના વિશિષ્ટ શબ્દ છે. દર્શનાપયાંગ અને જ્ઞાનાપયાંગ એમ બ પ્રકારે વિલક્ત થયેલા આ ઉપયોગ જીવનું સ્વલક્ષણ છે. 'उपयोगो लक्षणं जीवस्य' (ત. સૂ.) આ યાેગ-ઉપયાગના પરસ્પર ઘનિષ્ઠ સંજંધ છે. આત્મા શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શનસ્વરૂપ ઉપયોગમાં સ્થિર થાય તાે તેના મનાદિ યાેગ સ્થિર હાેય અને મનાદિ યાેગ સ્થિર હાેય તાે ઉપયાગની ચંચલતાનું કારણ અસ્થિર યાંગ દ્વર થવાથી ઉપયોગ પણ સ્થિર થાય.

ઉપયોગસ્વરૂપ આત્મા આ દેહની સાથે ક્ષીરનીરવત એક્સેત્રાવગાહ સ્થિતિ કરી રહ્યો છે, છતાં તે દેહથી આ આત્મા મ્યાનથી તલવારની જેમ ભિન્ન છે, તેને કેમ પ્રાપ્ત કરવા ! તો કે ઉપયોગ ન ચૂકાય એ રીતે મન-વચન-કાયાના સમ્યક્ષ્ યોગથી. આ મન-વચન-કાયાના એવા સમ્યક્ષ્ યોગ કરવા, એવું કર્મકોશલ દાખવવું, કે જેથી તે આત્માને સ્વરૂપસાધનમાં બાધક ન થતાં સાધક થઇ પહે 'યોમઃ कर्मसु कौ शळम्' (ગીતા). અને તેને માટેની વિધિ આ છે કે મન-વચન-કાયાના યોગની એવી સંક્ષિપ્તતા કરવી કે જેથી કરીને દેહ-પર્યં ત આત્માની સ્વરૂપને વિધે મુખ્યપણે સ્થિરતા વર્ત્ત; અને આ આત્મસ્થિરતા એવી હોય કે ગમે તેવા ઘાર પરીષઢ કે ઉપસર્ગના ભયથી તેના અંત આવે નહિં આમ મન-વચન-કાયાના યોગને સંક્ષિપ્ત કરવા, ડુંકાવવા, તેને જ જૈન પરિભાષામાં મનાગુિસ, વચન-ગુિસ અને કાયગુિસ એવા યથાર્થ નામ આપ્યા છે. મન-વચન-કાયાના યોગનું

<sup>\* &</sup>quot;श्लीणवृत्तेरभिजातस्येव मणेर्युहीतृत्रहणग्राह्येषु तत्स्थतद्ञ्जनतासमापितः। × × × ता पव सबीज: समाधिः। निर्विचारवैद्यारद्येऽध्यात्मप्रसादः। ऋतम्भरा तत्र प्रज्ञा।" ध. पातंशक्ष थे। सू. १. ४१-४१

એવું કોશલયુક્ત ગુમપશું—સંરक्षણ કરવું, યતના-જાળવણી કરવી કે જેથી ઉપયોગસ્વરૂપ આત્મા સ્વરૂપને વિષે સ્થિર થાય, 'સ્વરૂપગુમ' થાય. હવે જયાંસુધી દેહ છે ત્યાંસુધી તો મન-વચન-કાયાના યોગની કંઇ ને કંઇ પ્રવૃત્તિ થવાની જ. ત્યારે તે કેમ કરવી કે જેથી કરીને આત્મસ્થિરતાને બાધ ન આવે ? તો કે મન-વચન-કાયાના યોગની પ્રવૃત્તિ કરવી પડે તે એવી સમ્યક્ કરવી કે જેથી આત્માનું સ્વરૂપને વિષે સંચમન રહે. એવા એકાંત આત્મસંચમના હેતુથી જ મન-વચન-કાયાની સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ કરવી, અને તે પણ નિજ સ્વરૂપના નિરંતર લક્ષ રાખીને તથા આપ્ત પુરુષની આજ્ઞાને આધીનપણે જ,-આત્મસ્વરૂપના લક્ષ ચૂકીને કે સ્વશ્ઇંદ નહેં જ. આવી જે સંચમહેતુક મન-વચન-કાયાની સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ તેને 'સમિતિ' એવું યથાર્થ નામ આપ્યું છે. એટલે કે યતનાથી ચાલવું, યતનાથી બાલવું, યતનાથી ઇચ્છવું, યતનાથી લેવું-પૂકવું, યતનાથી ઉત્સર્ગ કરવા, તે ઇર્યાસમિતિ આદિ પાંચ સમિતિ પ્રસિદ્ધ છે. અને આવી જે સમ્યક્ષ્યવૃત્તિ તે પણ ક્ષણ ઘટતી જાય અને છેવેટ નિજ સ્વરૂપને વિષે લીત થાય.

" આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત ચાંગની, મુખ્યપણે તો વર્ત્તે દેંઢ પર્યાત જો; દ્યાર પરીષઢ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવી શકે નહિં તે સ્થિરતાના અંત જો...અપૂર્વ બ સંયમના હેતુથી ચાંગ પ્રવર્ત્તના, સ્વરૂપ લક્ષે જિનઆજ્ઞા આધીન જો; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજ સ્વરૂપમાં લીન જો.

....અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે ? "-શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અને પરમાર્થથી વિચારીએ તો આત્માનું સ્વરૂપને વિષે સંવરથી સંવૃત થવું-શુપ્ત થવું તે જ શુપ્તિ, આત્માનું સ્વરૂપને વિષે વિચરનું તે ઇર્યાસમિતિ, દેઢા દેથી ભિન્ન એવો ઢું આત્મા છું એ નિરંતર દેષ્ટિસન્મુખ રાખી સાપેક્ષ પરમાર્થસત સત્ય વચન ઉચ્ચારનું તે ભાષાસમિતિ, આત્મસ્વભાવ શિવાય અન્ય વસ્તુ ન ઇચ્છવી તે એષણાસમિતિ, સ્વભાવનું આદાન-શ્રઢ્ણ× કરનું અને વિભાવ-પરભાવના ત્યાગ કરવા તે આદાનનિશ્લેષ સમિતિ, અને આમ આત્માને સર્વથા શુદ્ધ સ્વભાવમાં પરિસ્થાપન કરી શુદ્ધ સ્વભાવસ્થિત આત્મ-વસ્તુના ઉત્સર્ગ કરવા-આત્મસિદ્ધિ કરવી તે પારિષ્ઠાપનિકા અથવા ઉત્સર્ગ સમિતિ. આ ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિ મળીને 'અષ્ટ પ્રવચન માતા' કહેવાય છે, અને તે સમસ્ત ધર્મ બ્યાપારમાં સાધારણ-બ્યાપક છે, એટલે શ્રી યશાવિજયા છે કરેલ બ્યાપ્યા પ્રમાણે ' સમિતિ ગુત્તિ સાધારળં ધર્મન્યા વાપત્ર થે યોગનું ઉક્ત લક્ષણ સમ્યક છે.

<sup>× &</sup>quot;त्यागादाने बहिर्मूढः करोत्यध्यात्ममात्मवित्। नान्तर्वहिरुपादानं न त्यागो निष्ठितात्मनाम् ॥ "—सभाधिशतः

### (૪) મનઃસ્થિરતા-ચિત્તસમાધિ તે ચાેગ

અથવા સ્થિરપણું એ યોગ એમ પણ યોગની વ્યાખ્યા છે. કારણ કે યુજ્ ધાતુના સમાધિ પામની એવા અર્થ પણ થાય છે. એટલે ચિત્તસમાધિ—મન:સ્થિરતા તે યાગ. આ પણ યથાર્થ છે. ચિત્તવૃત્તિએ જયાં સુધી જયાં ત્યાં દ્વેડ્યા કરે ત્યાં સુધી ચિત્ત સ્થિર થાય નહિં ત્યાં સુધી સમાધિ—આત્મલીનતા પામે નહિં. ચિત્ત નિર્મલ થાય તો સ્થિર થાય ને સ્થિર થાય તો સમાધિ—આત્મલય પામે આ યાગમાં મનના જય કરવા, મનને સાધવું એ જ મુખ્ય વસ્તુ છે. આ મન ખરેખર! 'દ્વરારાધ્ય ' છે, રીઝવવું—વશ કરવું મુશ્કેલ છે. \*ગીતામાં કહ્યું છે કે 'આ ચંચલ મન મથન કરનારું ને અત્યંત બળવાન્ છે. વાયુની જેમ તેના નિશ્લ કરવા ઘણા કરિન છે. ' આ મનમર્કટના તરકટ ભારી છે! આ 'મનડું' છે તા તપુંસકલિંગી, પણ એ બધાય 'મરદ'ને દેવે મારે છે—ઠેબે ચડાવે છે! બીજી વાતે તો 'પુરુષ' સમર્થ છે, પણ આ મનડાને કાઇ 'જેર' કરી શકતું નથી!

"મનડું કિમહી ન ભાઝે હાે કુંશુજિન! મનડું કિમહી ન ભાઝે; જિમ જિમ જતન કરીને રાખું, તિમ તિમ અલગું ભાજે હાે. કુંશુજિન.!

મેં જાશ્યું એ લિંગ નપુંસક, સકલ મરદને ઠેલે; ખીજી વાતે સમસ્થ છે નર, એહને કાઇ ન જેલે હાે. કુંથુ. "—શ્રી આનંદધનજી.

આ મનમકે દને વશ કરવા માટે પ્રથમ તો એને ક્યાંક બાંધી રાખવું જોઇએ અથવા એના જેશું કાંઇ કામ સાંધી દેવું જોઇએ, એટલે એ વાંદરું બિચારું બલે ચઢઉતર કર્યા કરે! દા. ત. જેશું તે મનના જય કર્યો છે એવા પરમાત્મા વીતરાગ પ્રભુના ચરણુ-રૂપ થાંભલા સાથે આ મનને પ્રેમની સાંકળથી બાંધી દેવું, એટલે એ બાપડું આડું અવળું ચસી શકે નહિં. અથવા તો એને શ્રુતસ્કંધમાં રમવા માટે છૂડું મૂકી દેવું, એટલે તેમાં તે ભલે આરાહ્યુ—અવરાહ્યુ કર્યા જ કરે! ભલે આત્માર્ધરૂપ ફળ ધરાઇ ધરાઇને ખાવા હોય તેટલા ખાય! ભલે વચનરૂપ પાંદડા ચૂંટી કાઢે! ભલે નયરૂપ શાખાએમાં લટકી લટકીને હીંચકા ખાય! ભલે વચનરૂપ પાંદડા ચૂંટી કાઢે! ભલે નયરૂપ શાખાએમાં લટકી લટકીને હીંચકા ખાય! ભલે વિશાલમતિરૂપ મૂલભાગમાં નાવ્યા કૂઘા કરે! અથવા મન:સમાધનો સુગમ ને શ્રેષ્ઠ વિધા સમાધિશતકમાં શ્રી પૂજ્ય પાદસ્વામીજ એ× પ્રદર્શિત કર્યા પ્રમાણે આ છે કે—આત્માને મનની સાથે ચાજવા, વાક્—કાચાથી વિધાજવા, અને વાક્—કાચાએ ચોજેલા વ્યવહાર મનથી છોડી દેવા. ઇત્યાદિ પ્રકારે વૈરાગ્ય-અલ્યાસના અલઘી

<sup>\*&</sup>quot;चञ्चलं हि मनः ऋष्ण, प्रमाथि बलवद् इढम् । तस्याहं निग्रहं मन्ये, वायोरिव सुदुष्करम् ॥" דयुञ्जीत मनसात्मानं,वाक्कायाभ्यां वियोजयेत्। मनसा व्यवहारं तु त्यजेत्वाक्काययोजितम्॥"

મન દુરારાધ્ય મનને જે 'ઠેકાણે' લાવે છે, સ્થિર એવા માત્મસ્થાનમાં જોઠે છે, તે આ મનને સાથે છે, અને 'મન સાધ્યું તેણે સઘળું સાધ્યું.' આમ ખહુ સમ દેશમાં આવ્યે જેમ છાયા સમાઇ જાય છે, તેમ સમત્વ પામી આત્મા સ્વભાવમાં આવે, એટલે મનનું સ્વરૂપ પણ જાય છે, અર્થાત્ ચિત્ત આત્મામાં લીનતારૂપ સમાધિ પામે છે.

" આવ્યે ળહુ સમ દેશમાં, છાયા જાય સમાઇ; આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઇ."—શ્રી**મદ્ રાજ્યદ્ર**છ.

Ŵ

# II. આ યાેગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય શાસ્ત્રના અભિધેય વિષય.

## ૧. ચાેગદષ્ટિનું સામાન્ય દિગૃદર્શન

" ચરમાવર્ત્ત હો ચરમ કરણ તથા રે, ભવપરિણતિ પરિપાક; દોષ ૮ળે ને દેષ્ટિ ખુલે ભલી રે, પ્રાપતિ પ્રવચન વાક."-શ્રી આનંદધનછ.

આમ અત્રે પીઠિકાર્ય સામાન્યપણે, યાંગની વ્યાખ્યાની મીમાંસા કરી, હવે આપણે આ યાંગદિષ્ટસમુચ્ચય શાસ્ત્રના અભિષય વિષય પર આવીએ:—આ લંથની આદિમાં જ ભૂમિકાર્ય યાંગતું ઉક્ત માેક્ષહેતુપણું ચરિતાર્થ કરતા એવા ઇચ્છાયાંગ, શાસ્ત્રયાંગ અને સામધ્ય યાંગતું પરમ હૃદયંગમ રસપ્રદ બાેધપ્રદ સ્વરૂપ કહ્યું છે. તેનું અત્ર પિષ્ટ-પેવણ નહિં કરતાં સુન્ન જિન્નાસુને તે આખું ભૂમિકા પ્રકરણ (પૃ. ૧૨) અવલાકવાની અલામણ કરું છું. આ ઇચ્છાયાંગદિ યાંગત્રયીના સાધિસીધા આશ્રય કર્યા વિના પણ વિશેષ કરીને તેમાંથી જ ઉદ્ભવ પામેલી આ આઠ યાંગદષ્ટિ અત્ર કહી છે: મિત્રા, તારા, ખલા, દીપા, સ્થિરા, કાંતા, પ્રભા, પરા, આ યાંગદષ્ટિના યથાર્થ નામ છે. જેમકે—સકલ જગત પ્રત્યે મેત્રી ભાવવાળી તે મિત્રા, ઇઠ આ યાંગદષ્ટિના ભેદ કેમ પડે છે તે સમજવા માટે એાઘદષ્ટિનું દેષ્ટાંત રજા કર્યું છે.

" સઘન અઘન દિન રયિષ્ણમાં, બાલ વિકલ ને અનેરા રે; અર્થ જાૂએ જેમ જાૂજાૂઆ, તેમ એાઘ નજરના ફેરા રે."—યા. સજ્ઝાય.

અમ એક જ લોકિક દેશ્યના દર્શનમાં પણ ચિત્ર બાદ્યા ઉપાધિ લેદથી ક્ષયાં પશ પ્રમાશે જેમ એક હિંદિના લેદ પડે છે, તેમ પારલોકિક પ્રમેચમાં પણ ક્ષયાંપશમની વિચિત્રતાને કારણે જૂદો જૂદો પ્રતિપત્તિલેદ હોય છે, દિવસિદ-દર્શનલેદ હોય છે. જેમ કૅમૅરાના પડદા (Diaphragm) એક હોવત્તો ખુલ્લે, તેમ દિવસ્મિર્યાદાનું છેત્ર (Field of vision) વધઘટ થાય છે; તે જ પ્રકારે જેવી ક્ષયાંપશમની વધઘટ-તરતમતા હોય, જેટલું કર્મ આવરણ ખર્યું હોય, કર્મના પડદા ખૂલ્યા હોય, તેટલું એક છુંવત્તું દર્શન યાગ દિવસાના પુરુષને થાય છે.

લાકપ્રવાહમાં તણાતા અને સંસારને અભિનંદનારા ભવાભિનંદી પ્રાકૃત જનાનું જે લોકિક પદાર્થ સંબંધી લોકિક દૃષ્ટિએ એાઘદર્શન-સામાન્ય દર્શન તે એાઘદષ્ટિ ( Vision of a layman ) છે; અને ભાવવિરક્ત મુમુક્ષુ સમ્યગૃદેષ્ટિ યાંગીપુરુષનું જે અલોકિક પદાર્થ સંખંધી અલોકિક દિવ્ય દર્શન તે ચાગદાષ્ટ્ર (Vision of Yogi) છે. એાલદેષ્ટિની દર્શન પદ્ધતિ લોકિક રીતિની, વ્યાવહારિક, પ્રવાહ પતિત, ગતાનુગતિક ગાડરીઆ પ્રવાહ જેવી ને ભવમાર્ગાનુસારિણી હાય છે: યાગદ્રષ્ટિની દર્શનપદ્ધતિ અલોકિક. પારમાર્થિક, માક્ષમાર્ગાનુસારિણી ને તત્ત્વબ્રાહિણી હાય છે. ક્ષયાપશમની વિચિત્રતાને કારણે દર્શનભેદ થાય છે, તે બાબત આઘદષ્ટ મિશ્યાદષ્ટિ જેના પરસ્પર વિવાદ કરે, પણ ચાગદાષ્ટ્રસંપન્ન સમ્યગ્દાષ્ટ ચાગીપુરુષા તા વિવાદ કરતા જ નથી, આવા દર્શન ભેદ તે મહાનુ ભાવાના મનમાં વસતા જ નથી, પ્રાકૃત જનાનો જેમ તેઓ મત-દર્શનના આગ્રહમાં તણાઇ જતા નથો. તે સમ્યગૃદષ્ટિ મહાજના તા એક યાગમાર્ગને જ દેખે છે, ચાગદર્શનને જ-આત્મદર્શનને જ દેખે છે. એક જ આત્મતત્ત્વના મૂળમાં આ સર્વ દર્શના વ્યાપ્ત છે, માત્ર 'દર્ષિ' ના જ લોદ છે, એમ તેઓ ખરા અંત:કરણથી માને છે. તેઓ ષદુદર્શનને જિનદર્શનના આંગરૂપ અથવા શુદ્ધ આત્મદર્શનના આંગરૂપ જાણે છે, એટલે તેનો ખંડનમંડનની કડાકૂટમાં ઉતરતા નથી, ઉલટા તે છએ દર્શનને આત્મળધુરૂપ જાણી સમ્યગ્દ્રષ્ટિથી આરાધે છે. કારણ કે તેઓને નચાની-અપેક્ષાવિશેષાની યથાર્થ મર્યાદાનું ભાન હાય છે. યથાયાગ્ય નયવિભાગ તેઓ કરી જાણે છે, એટલે આ પરમ ઉદાર અનેકાંત દક્ષિવાળા નિષ્પક્ષપાત નિરાયહી સમ્યગૃદષ્ટિ પુરુષાને તે તે દર્શનની મધ્યસ્થ પરીક્ષા કરતાં તે તે દર્શના એક જિનદર્શન અથવા શુદ્ધ આત્મદર્શનરૂપ પુરુષના આંગરૂપજ લાસે છે.

- " ભિન્ન ભિન્ન મત દેખિયે, ભેંદ દર્શિના એહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના તેંદ્ર."
- " જે ગાયા તે સવળે એક, સકળ દર્શને એ જ વિવેક; સમજાવ્યાની શેલી કરી, સ્યાદ્વાદ સમજણ પણ ખરી. "—શ્રીમદ્ રાજ્યદ્રેષ્ટ.
- " ષડ્દરિશાષુ જિન અંગ ભાષીજે, ન્યાસ ષડંગ જો સાધે રે; નિમ જિનવરના ચરાષુ ઉપાસક, ષડ્દરિશન આરાધે રે."—શ્રી આ**નંદધનછ**.

તેમજ શુદ્ધ બાધવંત, નિરાશહી, મૈત્રી આદિ ભાવનાથી ભાવતાતમા અને પરમ ગંભીર ઉદાર આશયવાળા આ સમ્યગ્દિષ્ટ સંતજનાની પ્રવૃત્તિ પણ પરાશે હોય છે. એટલે આ અવધૂત 'નિર્પક્ષ વિરલાઓ ' સર્વ દર્શનના નય-સદંશ શ્રહે છે, અને 'આપ સ્વભાવમાં સદા મગ્ત ' રહે છે, અને લોકોને કલ્યાણકારી એવા 'સંજ્વની-ચાર ન્યાય 'ના ચારા ચરાવી સન્માર્ગ ઉતારવાના નિર્મળ પુરુષાર્થ સેવે છે. પાતાને જે આત્માર્થના-પરમાર્થના લાભ થયા, તે અન્ય આત્માર્થા જીવાને પણ થાય એવા શુદ્ધ પરમાર્થ પ્રેમથી આ સમ્યગ્રદૃષ્ટિ યાગીપુરુષા પરમ ધન્ય લાકહિતકર પરમાર્થ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

> " દર્શન સકલના નય થહે, આપ રહે નિજ ભાવે રે; હિતકરી જનને સંજીવની, ચારા તેહ ચરાવે રે."—યા. સજ્ઝાય.

આ સફદ્દષ્ટિની દેષ્ટિ અષ્ટ પ્રકારની છે. તેનું સ્વરૂપ ખરાબર સમજાવવા માટે ઉદાહ-રથા 3પ આ ઉપમા આપી છે, જે ઉપરથી જ તે તે દેખ્ટિના ઘણાખરા અર્થ સ્હેજે સમ-જાઇ જાય છે. આ આઠ દેષ્ટિઓને અનુક્રમે (૧) તુણ અગ્નિક્શની, (૨) છાણાના અગ્નિકશુની, (૩) કાષ્ટ અગ્નિકશુની, (૪) દીપપ્રભાની, (૫) રત્નપ્રભાની, (६) તારા-પ્રભાની, (૭) સૂર્ય પ્રભાની અને (૮) ચંદ્ર પ્રભાની,-એમ ઉપમા આપી છે. તૃણ અગ્નિ-કહ્યુથી માંડીને ચંદ્રપ્રભા સુધી ઉત્તરાત્તર પ્રકાશની તરતમતા છે, તેમ મિત્રા દેષ્ટિથી માંડીને પરા દેષ્ટિ સુધી ઉત્તરાત્તર બાધ-પ્રકાશની તરતમતા છે. આ ઉપમા પ્રત્યેક દેષ્ટિમાં કેવી રીતે સાંગાેપાંગ સંપૂર્ણપણે ઘટે છે તે અત્ર પરમ સંદર રાચક શૈલીથી ગ્રંથકર્તાએ ભતાવી આપ્યું છે ( જુએા પૃ. ૬૩–૬૪ ઇ૦ ). મહાસમર્થ તત્ત્વદ્રષ્ટા શ્રી**મદ રાજચંદ્ર** છએ આ યાગદુષ્ટિને થમેમિટિરની (Thermometer)-કેપ્શતામાપક યંત્રની ઉપમા આપી છે, તે પણ યથાયાં અત્યંત ખંધખેસતી છે. જેમ ચર્મામીટરથી શરીરની ઉખ્યતાનું-ગરમીનું માપ નીકળી શકે છે. તેમ આ ચાગદૃષ્ટિ ઉપરથી આત્માની આધ્યાત્મિક પ્રગતિનું, આત્મદશાનું, આત્માના ગુણસ્થાનનું માપ નીકળી શકે છે. ચૌદ ગુણસ્થાનકની પ્રસિદ્ધ ચાજના જેમ આત્માના ગુણવિકાસનું માપ છે. અને તે ગુણવિકાસ પણ માહઅપગમ પર નિર્ભર હાઇ જેમ જેમ માહાંધકાર એાછા થતા જાય તેમ તેમ આત્માનું ગુલસ્થાન વધતું જાય છે; તેમ આ યાગદ્દિની યાજના પણ આધ્યાત્મિક ગુણવિકાસનું માપ છે, અને તે સમ્યગ્ર જ્ઞાનદેષ્ટિના ઉન્મીલન પર નિર્ભર હાઇ જેમ જેમ બાધપ્રકાશ વધતા જાય છે તેમ તેમ આ (માની ગુણદશા વધતી જાય છે. આ બન્ને ઉત્તમ યાજના એક સીક્ષાના એ પાસા જેવી છે. માહનાશ એ ગુણસ્થાનકની કૃટપટ્ટી (Yard-stick) અને બાધપ્રકાશ એ યાગદેષ્ટિની ફ્ટપટ્ટી છે. તે તે દેષ્ટિના યથાજી લક્ષણ પરથી અંતર્મુખ નિરીક્ષણ (Introspection) કરતાં આત્માર્થી મુમુક્ષુ પાતાની આત્મદશાનું માપ કાઢી શકે છે, અને તેથી આત્મગુણવૃદ્ધિની પ્રેરણા (Inspiration) પામી અપાપ્ત ગુણના ચાેગ માટે તથા પ્રાપ્ત ગુણના ક્ષેમ માટે યથાયાગ્યપણે પ્રવર્તી શકે છે. આમ આ યાેગદેષ્ટિ આત્માથીને પરમ અમૃત લાભ આપનારો થઇ પડે છે.

આમાં પ્રથમ ચાર દૃષ્ટિ પર્ય'ત મુખ્ય-નિરુપચરિત એવું પહેલું 'ગુણસ્થાનક ' હાય છે, અને તેના પ્રકર્ષ-પરાકાષ્ટા ચાથી દીપ્રા દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે ' શુલુસ્થાન ' એટલે ખરેખર યથાજત ગુલ્યુનું સ્થાન એમ ભાવ સમજવા. એટલે મિત્રા વગેરે ચાર દિષ્ટમાં ઉત્તરાત્તર મિશ્યાત્વનું પ્રમાણ ઘટતું જાય છે ને તેથી ઉપજતા ગુલ્યુનું પ્રમાણ વધતું જાય છે. ત્યારપછી પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિથી માંડીને મિશ્યાત્વના સર્વથા અભાવ હાય છે, સમ્યગ્દર્શન જ હાય છે. પાંચમી દૃષ્ટિના સમ્યગૃદર્શનરૂપ બાલપકાશ રત્નપ્રભા જેવા સ્થિર હાય છે, એટલા માટે જ એને 'સ્થિરા' એવું યથાર્થ નામ આપ્યું છે. આ સમ્યગૃદર્શનરૂપ રત્નદીપક મનામંદિરમાં પ્રગઠ્યો કે બસ શત્રુબલ ખલાસ! મોહઅંધકારના સર્વનાશ! ને અનુભવતેજના ઝળહળાટ! સમ્યગૃદર્શન-રત્નના દીવા જાગ્યા તે જાગ્યા! એલવાય જ નહિં! એટલું જ નહિં પણ તેનું તેજ કાંતા, પ્રભા ને પરાદ્ધિમાં તારા, સૂર્ય ને ચંદ્ર પ્રભાની જેમ ઉત્તરાત્તર સ્થિરતર ને બળવત્તર બની વધતું જ જાય છે!

" સાહેલાં હે કુંશુ જિનેધર દેવ! રત્નદીષક અતિ દીષતાે હાે લાલ: સા૦ મુજ મનમંદિરમાંહિ, આવે જો અરિબલ છપતાે હાે લાલ. સા૦ મિટે તાે માહ અંધાર, અનુસવ તેજે ઝળહળે હાે લાલ, સા૦ ધૂમ ક્લાય ન રેખ, ચરણ ચિત્રામણુ નવિ ચળે હાે લાલ "—બ્રી યશાવિજયછ.

આમ મિત્રા આદિ પ્રથમ ચાર દિષ્ટ પર્ય'ત મિશ્યાત્વ છતાં તેને સદૃદિષ્ટ-સમ્યગ્રુ-દિષ્ટમાં કેમ ગણી? તેનું સમાધાન એમ છે કે મિત્રા આદિ ચાર દિષ્ટિઓ છે, તે સમ્યગ્રદિષ્ટના અમાલ-અચૂક કારણુર્ય થાય છે. એટલા માટે કારણુમાં કાર્યના ઉપચારથી તે મિત્રાદિની પણ સમ્યગ્રદિષ્ટમાં ગણના કરી છે. આ સમજવા માટે ઇજીમાંથી શુદ્ધ સાકરની બનાવટનું દેવ્ટાંત છે: શુદ્ધ સાકરની (Refined crystallised sugar) અવસ્થાએ પહોંચવામાં શેરડીથી માંડીને શુદ્ધ સાકર સુધીની સઘળી પ્રક્રિયામાંથી (Various processes) પસાર થવું જ પડે છે, ત્યારે જ ખડી સાકરની નિષ્યત્તિ થાય છે. તેમ શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિને માટે મિત્રા અદિ આત્માના કમિક ગુણવિકાસની અવસ્થાએ પણ તેવા પ્રકારે ઉપયોગની છે, કારણુ કે તે સમ્યગ્રદિષ્ટનું કારણુ થાય છે. આ મિત્રા આદિ અવસ્થાઓ ખરેખર! ઇજી આદિ જેવી છે, કારણુ કે તેમાં પરમ અમૃત સમા સંવેગરૂપ માધુર્યની નિષ્યત્તિ થાય છે. આથી ઉલદું અલગ્યો તો નલ જેવા-ખરૂ જેવા છે, તેથી કરીને જ તેમને કાઇ કાળે સવેગમાધુર્ય નહિં નીપજતું હાઇ તેઓ મિત્રાદિ દિષ્ટ પામતા સર્વથા અયોગ્ય છે. અને બીજાઓ-સગ્યો પણ જ્યાંલગી સંવેગમાધુર્ય પામતા નથી ત્યાંલગી મિત્રાદિદ્ધિટ સ્પર્શતા નથી. જયારે સંવેગરંગથી રંગાય છે, ત્યારે જ-ચરમાન્વર્તામાં જ આ મિત્રાદિદ્ધિટ સ્પર્શતા નથી. જયારે સંવેગરંગથી રંગાય છે, ત્યારે જ-ચરમાન્વર્તામાં જ આ મિત્રાદિદ્ધિટ સ્પર્શતા નથી. જયારે સંવેગરંગથી રંગાય છે, ત્યારે જ-ચરમાન્વર્તામાં જ આ મિત્રાદિદ્ધિટ સ્પર્શતા નથી. જયારે સંવેગરંગથી રંગાય છે,

આ દેષ્ટિ સક્ક ચાેગિદર<sup>6</sup>નાને સંમત છે. 'ખેદ આદિના પરિહારથી યમ આદિ ચાેગથી સુક્તને અનુક્રમે અદેષાદિ ગુણુનું સ્થાન એવી આ દેષ્ટિ સુનિઓને (પતાંજિલિ આદિને) સંમત છે. 'જે આ અષ્ટ દેષ્ટિ કહી તેના અહીં અનુક્રમે યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ એ અષ્ટાંગ ચાગ× આદિ સાથે સમન્વય દર્શાવ્યો છે. એટલે કે (૧) જ્યાં યાગનું પ્રથમ અંગ યમ હાય ત્યાં પ્રથમ મિત્રા દૃષ્ટિ હાય; જ્યાં યાગનું બીજીં અંગ નિયમ હાય, ત્યાં બીજી તારા દૃષ્ટિ હાય, ઇ૦ (જીએ કાપ્ટક પૃ. ૮૩). (૨) ખેદ, ઉદ્દેગ, ક્ષેષ, ઉત્થાન, બ્રાંતિ, અન્યમુદ્દ, રુગ્ અને આસંગ એ આઠ ચિત્તદોષ છે. તેના ત્યાગ કરવામાં આવતાં અનુક્રમે યાગના આઠ અંગની અને આઠ યાગદપ્ટિની પ્રાપ્તિ હાય છે. (૩) આ આઠ દૃષ્ટિ અનુક્રમે અદેષ, જિજ્ઞાસા, શુદ્ધૂષા, શ્રવણ, બાધ, મીમાંસા, પ્રતિપત્તિ અને પ્રવૃત્તિ એ આઠ ગુણનું સ્થાન છે. આ આઠ યાગાંગ, આઠ ચિત્તદોષ, આઠ ગુણના સ્વરૂપ માટે જાએ પૃ. ૮૩ થી ૮૮.

આમ યાગાંગના સેવનથી, ચિત્તદાષના પરિહારથી અને યાગગુણના પ્રગટપણાથી આ 'યાગઢષ્ટ' અનુક્રમે વિકાસ પામતી જાય છે. આ દલ્ટિ એટલે દર્શન, સાક્ષાત દેખવું-સાક્ષાત્કાર છે, પછી લવે આ થાડી ઉઘડી હોય કે ઝાઝો. અતે આંખનું-ચર્મચક્ષુનું દ્વાંત ઘટે છે. આ આંતર્ચક્ષુરૂપ દિવ્યચક્ષુ-યાગદષ્ટિ પણ જેમ જેમ ઉઘડતી જાય છે, ઉન્મીલન પામતી જાય છે, ખ્લતી જાય છે, તેમ તેમ તેની દલ્ટિમર્યાદાનું ક્ષેત્ર (Field of yogic vision) વધતું જાય છે, વધારે ને વધારે વિશાળ 'દર્શન' થતું જાય છે, ને છેવટે સંપૂર્ણ 'દલ્ટિ' ખૂલતાં અનંત 'દર્શન' થાય છે. આમ યાગઢલ્ટિ અથવા દર્શન એકરૂપ છે, છતાં આવરણ ટળવાના લોદને લીધે તેના ઉન્મીલન અંશ પ્રમાણે-ઉઘડવા પ્રમાણે તેના આ આઠ સ્થૂલ વિભાગ પાડ્યા છે; આડી કર્મ આવરણના ક્ષ્યાપશમાદિ અનુસાર સૂક્ષ્મ લોદ તા ઘણા ઘણા છે, કે જે કહેતાં પાર ન આવે.

આ ' દિષ્ટ ' શબ્દના અર્થ શા ? સત્યાહાસાંગત એાધ તે દિલ્ટ કહેવાય છે, અને તે અસત્પ્રવૃત્તિના વ્યાઘાતથી સત્પ્રવૃત્તિપદાવહ એવા હાય છે. અહીં 'સત્યહા' એમ ખાસ કરીને કહ્યું, તે સ્વચ્છંદ મતિકલ્પનારૂપ અસત્ શ્રદ્ધાના અપવાદ-નિષેધ કરવા માટે છે. સત્શાસના આધારવાળી, સતશાસને અનુકૂળ, આમ પુરુષની આગમરૂપ આજ્ઞાને અનુસરનારી એવી સત્ય્રદ્ધા-સાચી તાત્રિક શ્રદ્ધા હાય તો જ તે બાધને 'દિલ્ટ' નામ ઘટે છે. આથી ઉલદું સત્ય્રદ્ધા વિનાના જે બાધ છે, અથવા સ્વછં ક કલ્પનારૂપ અસત્ શ્રદ્ધાવાળા કે દિલ્ટ રાગવાળા જે બાધ છે તે 'દિલ્ટ' અથવા 'દર્શન' કહી શકાય નહિં. કારણ કે આંખ ઉઘડી ન હાય ત્યાં સુધી જેમ અંધપાણું જ છે, દેખવાપાણું નથી, દર્શન નથી, અથવા મિશ્યાદર્શન કે દિલ્સાગજ છે, તેમ સત્યાસ્ત્રશ્રદ્ધાથી જયાંલગી આંતર્દિલ્ટ ઉઘડી નથી, ઉન્મીલન પામી નથી, ત્યાં સુધી દિલ્ટ મંઘપાણું જ છે, દેખવાપાણું નથી, દર્શન નથી, અથવા મિશ્યાદર્શન કે દિલ્સાગ જ (coloured vision) છે. આ જીવને નેત્રરાગીની ઉપમા ઘટે છે, કારણ કે તેને દિલ્ટ મંઘપાણુંને – મિશ્યાદિલ્ટ પાણુને ગાઢ રાગ લાગુ પડ્યો છે; તેને એ કાઇ તેવા દિલ્ય ચાગદિલ્સ પણ 'દલ્ટા' સદ્યુરુરૂપ નિષ્ણાત (Expert) સદ્વૈદ્યના જોગ મળે, ને તે

<sup>× &</sup>quot; योगाङ्गानुष्ठानाद्युद्धिक्षये ज्ञानदीप्तिराविवेकख्यातेः । "—पातं ४५ थे।. स. २-१८

તેના રાગનું ખરાજર નિદાન કરી ચાગ્ય ચિકિત્સા કરે, જ્ઞાન-અંજન આંજે, તો ધીરે ધીરે તે દૃષ્ટિએ ધની દૃષ્ટિ ખૂલતી જાવ, 'દિવ્ય નયન ' ઉઘઢે ને તે નેત્રરાગ સાવ મટી જાય. પણ ભૂલેચૂક જો તે આપડાને દૃષ્ટિવિહાણા આધળા અસદ્દશુરુરૂપ ઊટવૈદ્યના (Quack) લેટા થઇ જાય તા તે તા તેની આંખ જ ફાડી નાંખે ને 'અંધાઅ'ધ પલાય ' જેવી સ્થિતિ થાય!

આ સત્ક્રહાસંગત બાેધરૂપ જ્ઞાનપ્રકાશવંતી ચાેગદૃષ્ટિના કુલરૂપે જીવની અસત્ प्रवृत्ति અટકી જાય છે, અને સત્પ્રવૃત્તિપદ નિકટ આવે છે. આ સત્પ્રવૃત્તિપદ એટલે **'વેદ્યસ'વેદ્ય પદ '** ( આત્માનુભૂતિરૂપ સમ્યગૃદર્શન ) અથવા **'શૈલેશી પદ** ' છે. આ યાેગદુષ્ટિ તે '**સત્પ્રવૃત્તિપદાવહા** ' છે. અહીં 'આવહુ ' એટ**લે** લાવી આપનાર એ શબ્દ યોજ્યો છે તે અત્યંત સૂચક છે. લાહુસુંબકની જેમ આકર્ષણશક્તિવાળી આ ચાગદ્રષ્ટિનું આકર્ષણ જ એવું પ્રભળ છે કે તે 'પદ ' ( માક્ષપદ ) એની મેળે ખેંચાતું ખેંચાતું સમીપ પ્રાપ્ત થતું જાય છે. એક વખત આ ચાગદ્દષ્ટિરૂપ 'દિવ્ય નયન'ના સ્પર્શ કર્યો કે બેડા પાર! આ દૃષ્ટિરૂપ પારસમણિના સ્પર્શથી જીવરૂપ લાહ શહ સુવર્શ ળની જાય છે! આવી આ મહામહિમાવાનું આઠ લેદવાળી આ યાગદેપ્ટિમાં **મિત્રા** આદિ પહેલી ચાર દુષ્ટિ પ્રતિપાતી-આવીને પાછી પડી જાય એવી હાય કે અપ્રતિપાતી-ન પડે એવી હાય, એમ ભજના છે; પણ સ્થિરા આદિ છેલ્લી ચાર દૃષ્ટિ તા અપ્રતિ-પાલી જ હાય, આ નિયમ છે. પહેલી ચાર દૃષ્ટિ કહી તે જો પ્રતિપાત-બ્રંશ પામે. આવીને પાછી ચાલી જાય, તા તે સાપાય-નરકાદિ અપાયવાળી પણ હાય; જો પ્રતિપાત ન પામે, આવ્યા પછી પડે નહિં, તેા નરકાદિ દુ:ખરૂપ અપાય–ખાધા પણ ન હાય એટલે અપ્રતિપાતી-નહિં પડતી એવી સ્થિરા આદિ દૃષ્ટિ પ્રાપ્તિ થયે. મુક્તિમાર્ગ પ્રત્યેન પ્રયાણ અખંડ-અનંગપણે ચાલ્યા જ કરે છે, યાવત મુક્તિની પ્રાપ્તિ હોય છે.

" દ્રષ્ટિ થિરાદિક ચારમાં, મુગતિ પ્રયાણ ન ભાંજે રે, રચણી શયન જિમ શ્રમ હરે, સુર નર સુખ તિમ છાજે રે. "-શ્રી યા. સજઝાય.

અત્રે ર્પકઘટના કરીએ તો યોગરૂપ અલ્ટ કમલદલવાળું કમલ છે. આ આઠ યોગદિલ્ટિય તેની આઠ પાંખડી—કમલદલ છે, અને તે પાંખડીનું મિલનસ્થાન આત્મ-સ્વલાવશું જનરૂપ યોગ—કર્લિકા છે. તે આત્મસ્વલાવરૂપ કર્લિકામાં લગવાન્ આત્મા—ચૈતન્ય દેવ પરંખ્રદ્ધા ભિરાજે છે. યોગદિલ્ટિય દલ જેમ જેમ વિકાસને પામે છે, તેમ તેમ યોગ—કમલ વિકાસ પામતું જાય છે. એક યોગદિલ્ટિય પાંખડી ખૂલતાં અનુક્રમે એક અત્તદાષ નિવૃત્ત થતા લાય છે, એક ગુલ વિકાસ પામતા જાય છે, અને એક યોગાંગ પ્રગટનું જાય છે. આમ સંપૂર્ણ યોગદિલ્ટ ઉન્મીલન પામતાં યોગરૂપ અલ્ટદલ કમલ સંપૂર્ણ વિકાસને પામે છે. મિત્રા દિલ્ટમાં તૃલ્લ અગ્નિકલ્લુ સમા બાધપ્રકાશથી શરૂ થયેલા યોગ-દિલ્ટિલકાસ ઉત્તરાત્તર વધતા જઇ, પરા દિલ્ટમાં પૂર્ણ અંદ સમા લાલ ક્લાએ ખીલી લદે

છે; જ્ઞાન-જરાત્કતામાં વિશ્વને ન્હવરાવનારા આ પૂર્ણ બાધ-ચંદ્રના સોમ્ય દર્શને જાણે પ્રકુદ્ધિત થયેલું આ યાગ-કમલ પૂર્ણ વિકસ્વરપણાને પ્રાપ્ત થયેલું દષ્ટ થાય છે! ( જીમા સુખ-પૃષ્ઠ પરની આકૃતિ. )

> " બીજના ચંદ્રમા જેવી, યેાગદષ્ટિ ખુલ્યે ક્રમે; પૂર્ણ યાેગકલા પામી, **લાગવાન્** સ્વરૂપે રમે "—યાે**ગદષ્ટિકલશ** (સ્વરચિત)

અથવા ચાેગરૂપ પુરુષ છે. તેના અષ્ટ ચાેગાંગરૂપ આઠ અંગ છે. તેમાં યમ-નિયમ-રૂપ એ ચરણુ છે, આસન—પ્રાણાયામ એ હાથ છે, પ્રત્યાહાર ઉદર છે, ધારણા વક્ષ:સ્થળ (છાતી) છે, ધ્યાન શ્રીવા (ડાેક) છે, સમાધિ ઉત્તમાંગ–મસ્તક છે. આ આઠે અંગતું સંપૂર્ણ પણ - અવિકલપણું થાય તા જ યાગપુરુષની અવિકલ સંપૂર્ણતા છે,-જેમ અવિકલ સંપૂર્ણ અંગાયાંગવાળા પુરુષની હાય છે તેમ. એક પણ અંગની વિકલતાથી-અપૂર્ણતાથી યાગપુરુષની વિકલતા–અપૂર્ણતા છે,–જેમ હીન અંગવાળા, ખાડખાંપણવાળા પુરુષની હાય છે તેમ. પુરુષશરીરમાં પ્રત્યેક અંગનું જેમ યથાયાેગ્ય સમુચિત સ્થાન ને ઉપયાગાેપાં હાય છે, તેમ આ ચાગશરીરમાં પણ પ્રત્યેક ચાગાંગનું યથાયાગ્ય સમુચિત સ્થાન ને ઉપયાગી-પણું છે. જેમ શરીરના સર્વ અંગ-પ્રત્યંગ એક બીજા સાથે સહકારથી-સહયાગથી એક-પણ વત્તી (Co-ordination) એક શરાર સંખંધી સર્વ કિયા સાધે છે, તેમ ચાગ-પુરુષના આ સર્વ અંગ એક બીજા સાથે સહકારથી –સહયાગથી એકપણે વત્તી (Organie unit ) એક ચાેગ–પુરુષની સાધક એવી સર્વ પ્રક્રિયા કરે છે. વાયુ એ જ **શરી**રનાે અને શરીરઅંગાના પ્રાણ છે, તેમ આત્મા એ જ આ યેલગ-પુરુષના અને તેના યેલાં-ગાના ભાવપાણ છે. જેમ જેમ યાગદ્રષ્ટિના વિકાસ થતા જાય છે, અને એકેક યાગાંગ પ્રગટતા પામી જેમ જેમ પુષ્ટ થતું જાય છે, તેમ તેમ આત્મા ઉત્તરાત્તર સ્વભાવને વિષે એાર ને એાર સ્થિતિ કરતા જાય છે, યાવત્ આઠમી પરા દળ્ટિમાં અપ્ટાંગ ચાેગપુરુષના વિકાસ પરાકાષ્ટાને પ્રાપ્ત થયે આત્મસ્વભાવમાં પૂર્ણ પ્રવૃત્તિ હાય છે.

"દૃષ્ટિ આઠમી સાર સમાધિ, નામ 'પરા' તસ જાણું છ; આપરવક્ષાવે પ્રવૃત્તિ પૂરણ, શશિ સમ એાધ વખાણ છ."—શ્રી યા. દેન સજ્ઝા.

અને આમ જ્યારે ચંદ્ર સમી યાગદિષ્ટ પૂર્ણ કળાએ ખીલી ઊઠે છે, અને યાગપુરુષ પૂર્ણ વિકાસને પામે છે ત્યારે યાગચક્રની પૂર્ણતા થતાં આ ભવચક્રની પશું પૂર્ણતા ' થાય છે, અર્થાત આ ભવચક્રનો અંત આવે છે. અષ્ટ યાગાંગ એ આ યાગ્યક્રના આરા છે, તે આત્મસ્વભાવયું જનરૂપ યાગનો ધરી સાથે ગાઢ સંખદ હાઇ તેની આસપાસ કરે છે, અર્થાત તે આત્મસ્વભાવના જ સાધક થઇ પ્રવર્તે છે. આવું આ યાગચક્ર ખરેખર! ભવચક્રના ઉચ્છેદ કરતારૂં અમાઘ 'સુદર્શન ચક્ર' છે. ભવ-અસ્નિ હાણી નાંખનારું આ શુદ્ધ ' ધર્મચક્ર' પ્રયોજનારા પરમ યાગિનાથ ' અરિહંત ' એવા યથાર્થ નામને પામે છે, અને આત્મસ્વરૂપની સિદ્ધિ કરીને ' સિદ્ધ ' નામને સાર્થક કરે છે.

અત્રે મુખપૃષ્ઠ પર મેં ચાજેલી આ લાંઘની સારભૂત મુખ્ય આકૃતિ પર દૃષ્ટિ કેરવતાં સુજ્ઞ વાંચકને પ્રથમ દર્શને જ આ લાંઘની સંપૂર્ણ વસ્તુના ખ્યાલ આવી જશે. તેમજ જિજ્ઞાસુ અભ્યાસીની સુગમતાર્થે અત્રે અન્ય ૨૧ આકૃતિ અને ૧૬ કાંબ્ટકની મેં યથાસ્થાને યાજના કરી છે, તે પણ તેને કાંઇક ઉપયાગી થઇ પડશે. આમ સંક્ષેપમાં આ મુકલાત્મક સંકલનામય લાંઘની વસ્તુનું દિગૃદર્શન કર્યું, વિશેષ તા લાંઘ અવલાકનથી મુજ્ઞ વાંચક સ્વયં જાણુશે.

## ર ચાેગબીજઃ ભક્તિચાેગનું પ્રાધાન્ય.

- " जिनेषु कुश्रालं चित्तं तन्नमस्कार एव च । प्रणामादि च संशुद्धं योगबीजमनुत्तमम्॥ "—श्री હिरिसदायार्थं छ.
- " जो जाणइ अरिहंते, दब्वगुणपज्जवेहिं य । सो जाणइ निय अप्पा, मोहो खलु जाईय तस्स लयं ॥"-श्री हुं ६६ं६ायार्थल.

અને આ યાગમાર્ગ મુખ્યપણ ભાષ્ત્રિયધાન જ છે એ અત્રે શાસકર્તા મહર્ષિએ પ્રથમ મિત્રા દર્ષિના પાયારૂપ કહેલા ચાગળીજના વિશિષ્ટ વર્ષાન પરથી જ સચિત થાય છે. તેના અત્રે પ્રસંગથી કંઇક વિચાર કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રભુભક્તિ, સદ્ગુરુ-સક્તિ, સત્ય્રાતસક્તિ, સહજ ભવવૈરાગ્ય આદિને અત્ર ઉત્તમ યાગળીજ કહ્યા છે,-કે જે નિર્વાણના અવંધ્ય-અચૂક હેતુ થઇ પડે છે. મુમુક્ષની ચિત્તભૂમિમાં પ્રક્ષિપ્ત થયેલા આ અમાલ યાગળીજ અંકુરિત થઇ અનુક્રમે માક્ષરૂપ પરમ ઇષ્ટ અમૃત ફલ આપે જ છે. અને તે ચાગબાજમાં સૌથી પ્રથમ અને સૌથી પ્રધાન એવું પરમ યાગબીજ પ્રગટ પરમાત્મસ્વરૂપ શ્રી જિને શ્વરની-વીતરાગ દેવની ભક્તિ છે. ' શ્રી જિન ભગવાન્ પ્રત્યે કુશલ-શુભ ભાવસંપન્ન ચિત્ત રાખલું, નમસ્કાર અને સંશુદ્ધ પ્રણામાદિ કરવા તે અનુત્તમ યાગબીજ છે. ' એવા પરમ ચાેગીશ્વર સાક્ષાત શહે સ્વનાવમય માેક્ષને પામેલા સિંહ આત્માને આદર્શસ્થાને સ્થાપી, તેની એકનિષ્ઠ આરાધના કરવી તે પ્રધાન યેાગળીજ થઇ પડે એમાં જરાય આશ્ચર્ય નથી. દ્યેટાના ટાળામાં ચિરકાલથી વસેલા સિંહશિશુનું દર્શત અત્ર ઘટે છે. પ્રભુના સ્વરૂપદર્શન-શ્રી ભક્તજનને નિજ સ્વરૂપનું ભાન થતાં, આવું જિન ભગવાન જેવું પરમાનંદમય શાહ આત્મસ્વરૂપ મને પ્રગટે તા કેવું સારું ? એવી અંતર ગ રુચિરૂપ તીવ ઇચ્છાથી તે પરપરિષ્ઠિતમાં નિરીહ-નિષ્કામ એવા અંતરાતમા અની, આત્મપરિષ્ઠિતિ ભાષી વળે છે. અને આદર્શ (Ideal) પરમાત્મસ્વરૂપની સાધના કરે છે. જેવા ઉપાસ્ય આદરા તેવી સિદ્ધિ થાય છે. કશલ શિકપી જેમ આદર્શને (Model) નિરંતર દૃષ્ટિસન્મુખ રાખી પાતાની કલાકૃતિ ઘંડે છે, તેમ મુમુદ્ધ આત્મા પણ પ્રતિછંદસ્થાનીય-આદર્શરૂપ શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ પ્રભુને નિરંતર દૃષ્ટિસન્મુખ રાખી નિજ આત્મસ્વરૂપની પૂર્ણ કલામય ઘટના કરે છે. 'દર્પણ જિમ અવિકાર' પ્રભુતા રૂપ દર્પણમાં નિજ સ્વરૂપનું દર્શન કરે છે.

" પ્રતિછંદે પ્રતિછંદે જિનરાજના હાેજી, કરતાં સાધક ભાવ, દેવચંદ્ર દેવચંદ્ર પદ અનુભવે હાેજી, શુદ્ધાતમ પ્રાગ્રભાવ "—શ્રી દેવચંદ્રજી.

અતે 'સંશુદ્ધ' લાક્તિને જ યાંગળીજ કહ્યું છે, નહિં કે અસંશુદ્ધ લાક્તિને. શ્રી હરિલાદ્રસૃરિજી કહે છે-કે અતે અમે જે કહેવા માગીએ છીએ તે તો અલોકિકરીતે આ અલોકિક પ્રભુને સેવવાની વાત કહેવા માગીએ છીએ, આ લાકાત્તર પ્રભુની સેવાના અંતર્ગત ભેદ-રહસ્ય-મર્મ જાણીને સમજીને આધ્યાત્મિક ગુલ્યુપકાશરૂપ સેવાની વાત કહેવા માગીએ છીએ. આ લાકાત્તર દેવને ઘણા જીવા તેમનું સ્વરૂપ સમજ્યા વિના લોકિક રીતથી સેવે છે, આ લાક-પરલાક સંબંધી લોકિક ફલની આકાંક્ષાથી—આશાથી સેવે છે. અથવા કોધ-માન-માયા-લાલ આદિ દશ સંજ્ઞા સહિતપણે સેવે છે. આમ અલોકિક દેવની લોકિક ફલકામનાથી લોકિકપણે કરાતી સેવા તે શુદ્ધ સેવા નથી, અને તે યાંગળીજ નથી. શુદ્ધ સેવા તો (૧) પ્રભુ પ્રત્યે પરમ ઉપાદેય બુદ્ધિપૂર્વક, (૨) આહારાદિ દશ સંજ્ઞાના નિરાધ સહિતપણે, (૩) આ લાક-પરલાક-સંબંધી કામના રહિતપણે કરવામાં આવે તો જ થાય આવી જે સંશુદ્ધ સેવા છે, તે જ અત્રે યાંગળીજરૂપ થઇ પડે છે.

એટલે (૧) સૌથી પ્રથમ તેા આ વીતરાગ પરમાત્મા આખા જગતમાં બીજા બધાય કરતાં વધારે આદરવા યાગ્ય છે. આરાધવા-ઉપાસવા યાગ્ય છે એવી પરમ ઉપાદેયબુદ્ધિ અંતરમાં પ્રગટવી જોઇએ; આખા જગત કરતાં પણ જેનું શુણગૌરવ અનંતગુણ અધિક છે એવા તે પરમ જગદ્ગુરુ પરમેષ્ઠિ પરમ ઇંદ્ર લાગવા જોઇએ. 'સંભવદેવ તે ધુર સેવા સવે રે. ' અર્થાત જગતુના અન્ય કાૈઇપણ પદાર્થ કરતાં અનંત અનંતગણા મહિમાવાન એવા આ પરમ ઉપકારી કરુણાસિંધુ 'અહેત્' પ્રભુને પરમ પૂજાના પાત્ર, પરમ પૂજ્ય, પરમ આરાધ્ય, પરમ ઉપાસ્ય, અને પરમ સેવ્ય ગણી, તેની પૂજામાં, તેની આરાધનામાં, તેની ઉપાસનામાં, તેની સેવનામાં બીજા બધા કાર્ય કરતાં સૌથી પ્રથમ તત્પર થઈ જવું જોઇએ. ( ર ) બીજાં-આહાર, ક્રોધાદિ દશ સંજ્ઞાનું વિષ્કંભન-નિરાધ, ઉદય અભાવ હોવા એ સંશુદ્ધ ભક્તિનું બીજાં લક્ષણ છે. જ્યાં ખાવા પીવાનું પણ ભૂલાઇ જાય, લય લાગી જાય, કામ નકામા થઇ પડે, મમતા મરી જાય, ક્રોધ શમી જાય, માનનું માન ન રહે, કપટનું કપટ ચાલે નહિં, લાભના લાભ થાય નહિં. અંધશ્રહા ટળીને સાચો સમજણ હાય, અને લાકની વાહ-વાહની ખીલકુલ પરવા ન હાય, -એવી સંશુદ્ધ ભક્તિ જ મુમુદ્ધ જોગીજના કરે. 'શ્રો યશાવિજયજીએ કહ્યું છે તેમ ' શ્રી શીતલ જિન લેટિયે, કરી લક્તે ચાકખું ચિત્ત હા. (3) ત્રીજાં-આ લાક પરલાકસંબંધી ફલકામના રહિતપશું-નિષ્કામપણું હાલું જોઇએ. આ લાકસંબંધી ધન-કીર્ત્તિ-પૂજાસત્કાર આદિ ફલકામનાથી જે કરવામાં આવે, તે સત્ચિત્તને મારી નાંખતું હાવાથી અને મહત્ એવાં સત્ અનુષ્ઠાનની આશાતનારૂપ થતું હાવાથી, આત્માને વિષરૂપે પરિણામી વિષ**રમનુષ્ઠાન** શઇ પડે છે; અને પરલાકસાંબંધી ફલકામનાથી કરવામાં આવતું અનુષ્ઠાન પણ તે જ કારણથી આત્માને ગરરૂપે (Slow poison) પરિ-

હુમી ગરઅનુષ્ઠાન થર્ઝ પડે છે. માટે આ બન્ને પ્રકારના વિષયનુષ્ઠાનને ઢાલાઢલ વિષ જેવા આત્મઘાતક જાહી દ્વરથી ત્યજી દર્છ, મુમુક્ષુએ કેવળ નિષ્કામ ભક્તિ તાત્વિક સમજહ્યુપૂર્વક કરતા રઢી, આત્માને અમૃતરૂપે પરિશુમતું એવું **તહેતુ** વા **અમૃતાનુષ્ઠાન** આદરવું જોઇએ, અને એવું સંશુદ્ધ ભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાન જ યોગસિદ્ધિનું સાધક થાય છે.

"જિન ગુણુ અમૃત પાનથી રે….મન૦ અમૃત ક્રિયાને ઉપાય રે….ભવિ૦ અમૃત ક્રિયા અનુષ્ઠાનથી રે….મન૦ આતમ અમૃત થાય રે."—દેવચંદ્રજી.

" સંભવ દેવ તે ધુર સેવા સવે રે, લહી પ્રભુ સેવન બેદ; સેવન કારણ પહેલી ભૂમિકા રે, અભય અદેષ અખેદ. ચિત્ત પ્રસન્ને રે પૂજન ફલ કહ્યું રે, પૂજા અખંડિત એહ; કપ્ટ રહિત થઇ આતમ અરપણા રે, આનંદઘન પદ રેહ."—શ્રી આનંદઘનછ.

ખાકી મુગ્ધ-ભોળા જન તો એમ માને છે કે પ્રભુની સેવા સહેલી છે, સાહિલી છે, સુગમ છે. 'જે જે જે જે કે કર્યા કે દીલાં ૮૫કાં કે આંદલા કર્યા, કે નૈવેદ ભાગ ધર્યા એટલે બસ પત્યું! પ્રભુ પ્રસન્ન! પણ પ્રભુ કાં કં એવા ભાળા નથી ને એની સેવા પણ એવી શહેલી-સાહેલી નથી, પણ ઘણી જ દોહેલી છે; કારણ કે છવના 'દિલનું કપ્ટ' જાય નહિં ત્યાંલગી પ્રભુ પ્રસન્ન થાય નહિં; પરભાવ પ્રત્યેની પ્રોતિ ત્રાહાય નહિં ત્યાંલગી પ્રભુ સાથે પ્રીતિ જોડાય નહિં; માટે મુમુક્ષુએ તો જેમ અને તેમ પરપરિણૃતિના પરિત્યાગ કરી તે અહેં ત-સિદ્ધ ભગવાનની ભક્તિના અવલંખને પણ શુદ્ધ સ્વર્પચિંતન પર ચઢવાનું છે કે-જેવું આ ભગવાનનું સ્વર્પ છે, તેવું જ આ મ્હારા આત્માનું સ્વર્પ છે. આમ શુદ્ધ નિશ્ચથથી તો સર્વ છવ સિદ્ધ સમાન છે, પણ તે તો જે સમ્યક્ષ્પ્રકારે સમજે તે થાય. અને તેમ થવામાં નિમિત્ત કારણરૂપ સફ્શુરુ આજ્ઞા, જિનદશા આદિ છે. પણ ઉપાદાનનું નામ લઇ જે આ અનુપમ નિમિત્તને છાંડી દે છે, તે કદી સિદ્ધપર્ણ પામતા નથી અને બ્રાંતિમાં જ સ્થિતિ કરે છે.

" સર્વ જીવ છે સિદ્ધ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુ આજ્ઞા જિનદશા, નિમિત્ત કારણમાંય. ઉપાદાનનું નામ લઇ, જે એ ત્યજે નિમિત્ત; પામે નહિં સિહત્વને, રહે ભ્રાંતિમાં સ્થિત "— શ્રી આત્મસિદ્ધિ

કેટલાક લાકા સમજયા વિના ઉપાદાનની વાતા કર્યા કરે છે, અને જાણ્યે અજાણ્યે નિમિત્તની એકાંતે ગોણતા ગણી તેના અપલાય-નિદ્ધવ કરે છે. તે તેમની અલુસમજરૂપ મિશ્યા ભ્રાંતિના દોષ છે; કારણુ કે ઉપાદાન અને નિમિત્ત એ કાંઇ પરસ્પર વિરાધી નથી કે પ્રતિપક્ષી નથી, પણ અવિરુદ્ધ સહકારી અને સહયાગી છે. ઉપાદાનની જાગૃતિ અને શદિ તો અવશ્ય કર્ત્તવ્ય છે. અને શદ નિશ્ચયના સેવનના ઉદેશ-લક્ય પણ તે જ

છે, પણ ઉપાદાનની શુદ્ધિ-જાગૃતિ અર્થ, ઉપાદાનને ઉપાદાન-કારણુપણે પ્રગટાવવા અર્થે પણ જિનભક્તિ આદિ પરમ ઉપકારી નિમિત્ત કારણના અવલંબનની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે, એ આ મહાતુમાવા ભૂતી જાય છે. પ્રભુતેવા એ આત્માર્પ ઉપાદાનને ઉપાદાન-કારણપણે પ્રગટાવવા પુષ્ટ આલંબનરૂપ પુષ્ટ નિમિત્ત છે. શાસ્ત્રકારે તા પાકારી પાકારાને કહ્યું છે કે-સમતા અમૃતની ખાણ એવા જિનરાજ જ પરમ નિમિત્ત હેતુ છે, અને તેના અવલંબને જ 'નિયમા' સિદ્ધિ હાય છે. ભષ્તશિરામણિ મહાતમા દેવચાંદ્રજી આદિએ લાવથી ગાયું છે કે—

- " ઉપાદાન આતમા સહી રે, પુષ્ટાલંબન દેવ....જિનવર પૂંજી! ઉપાદાન કારણપણે રે, પ્રગટ કરે પ્રભુ સેવ....જિનવર પૂંજી! નિમિત્ત હેતુ જિનરાજ, સમતા અમૃત ખાણી; પ્રભુ અવલંબન સિહિ, નિયમા એહ વખાણી."—શ્રી દેવચંદ્રજી.
- " કારણું જોગે હા કારજ નીયજે, એમાં કાઇ ન વાદ; પણ કારણ વિશ્વ કહે કારજ સાધીએ, એ નિજ મત ઉન્માદ. "—શ્રી અનાનંદધ**નછ**.

आवा प्रजब निमित्त अवल'जन विना सीघेसीधुं ( Directly ) स्वइपश्रेष्टी अ ચઢવું અતિ અતિ દુષ્કર છે. પણ જેને પ્રગટ આત્મસ્ત્રરૂપ પ્રગટ્યું છે એવા સાક્ષાત્ સહજાતમસ્વરૂપી અહે ત-સિદ્ધ પ્રભુતા ધ્યાનાલ ખતથી તે શ્રેલીએ ચઢવું સુગમ થઇ પડે છે. કારણ કે શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ કહ્યું છે તેમ 'ભગવાનના સ્વરૂપનું ચિંતન કરવું તે પરમાર્થદેષ્ટિવાન પુરુષાને ગૌહાતાથી સ્વરૂપનું જ ચિંતવન છે. જેવું સિદ્ધ ભગવાનનું આત્મસ્વરૂપ છે. તેવું સર્વ જીવાનું આત્મસ્વરૂપ છે; તે માટે લખ્ય જીવાએ સિદ્ધત્વને વિષે રુચિ કરવી. જો યથાર્થ મૂળ દૃષ્ટિથી જોઇએ તો જિનની પૂજા તે આત્મસ્વરૂપનું પૂજન છે. ' શ્રી દેવસંદ્રસ્વામીએ કહ્યું છે કે 'જિનવર પૂજા રે તે નિજ પુજતા રે. 'કાઇ કહેશે કે આ નિમિત્તનું શું કામ છે? આપણે તા સીધા ઉપાદાન આત્માને જ વળગીએ, માત્ર અધ્યાત્મસ્વરૂપનું જ ચિંતન કરીએ, પણ આ તેમનું માનવું ભૂલભરેલું છે, કારણ કે આલંબન વિનાનું તેવું અધ્યાત્મસ્વરૂપ ચિંતન તાે અતિ ઉ<sup>2</sup>ચ અપ્રમત્ત દશાને પામેલા ઉત્તમ અધિકારોએા માટે છે; પણ તેવી ત્યારૂપ ઉચ્ચ અધિકાર દશા વિના અધ્યાત્મશાસ્ત્રો સ્વમતિકદયનાએ વાંચી, ઉપાદા-નના નામ માત્ર અધ્યાત્મસ્વરૂપ ચિંતનની વાતા કરવામાં અનેક દાષરૂપ ભયસ્યાના રહેલા છે. જેમકે-ક્વચિત તેથી જીવને વ્યામાહ ઉપજે છે. પાતાની તેવી આત્મદશા થઇ નહિં છતાં પાતાની તેવી દશાની 'કલ્પનારૂપ' બ્રાંવિ ઉપન્ટે છે, 'અહં બ્રહ્માસ્મિ'ને અદલે ભ્રમાસ્મિ થઇ જાય છે! કવચિત્ ભક્તિરસની આદ્રેતાના અભાવે શુષ્કતા આવી જાય છે, શુષ્ક અધ્યાતમીપર્ણુ શાય છે, બંધ–માેક્ષ તો કલ્પના છે એમ વાણીમાં બાેલે છે, પણ પાતે તા માહાવેશમાં વર્તે છે, એવું શુષ્કદ્વાની વહું ઉપજે છે, અને તેથી સ્વચ્છંદાચાર-

ч

પહ્યું હૈાય છે, અથવા જ્ઞાનના અજ્હિં રૂપ-અપરિદ્યુમનર્ય ઉન્મત્ત પ્રલાય થાય છે. અંતર્નો માહ છૂટ્યો નથી, 'સકલ જગત્ તે એઠવત્ અથવા સ્વપ્ત સમાન ' જાણ્યું નથી, અને એવી અમાહર્ય જ્ઞાનદશા ઉપજ નથી, છતાં ઉન્મત્તની જેમ 'વાચાજ્ઞાન ' દાખવે છે કે 'હમ તો જ્ઞાની હૈ, અધેલા જ નહિં તો મુક્ત કૈસે હોવે ?' તેમજ કૃત્રિમતા, દાંસિકતાદિ દાષ પહ્યુ ઉપજે છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે અનેક દાષની ઉપપત્તિ એકલા નિરાલંબન અધ્યાત્મ- ચિંતનમાં સંભવે છે. પહ્યુ લગવદ્લક્તિના આલંબનથી તેવા કાઇ પહ્યુ દાષની સંભાવના નથી હોતી, અને આત્મા સ્વાભાવિક એવી અધ્યાત્મ ગુદ્યુશ્રેણીએ આરાહ્યુ કરતા જાય છે.

"સ્વરૂપ આકાંક્ષી મહાત્માંઓએ એમ જિન લગવાનની તથા સિદ્ધ લગવાનની ઉપાસના-સ્વરૂપ પ્રાપ્તિના હેતુ જાણ્યા છે. ક્ષીલુમાહ ગુલ્ફસ્થાનક પર્યાત તે સ્વરૂપ ચિંતના જીવને પ્રળળ અવલંબન છે. x x x વળી માત્ર એકલું અધ્યાત્મસ્તરૂપ ચિંતવન જીવને વ્યામાહ ઉપજાવે છે; ઘણા જીવાને શુષ્કતા પ્રાપ્ત કરાવે છે, અથવા સ્વેચ્છાચારિપણું ઉત્પન્ન કરે છે; અથવા ઉન્મત્ત પ્રલાપ દશા ઉત્પન્ન કરે છે. લગવાનના સ્વરૂપના ધ્યાનાવલંબનથો લક્તિ. પ્રધાન દૃષ્ટિ થાય છે, અને અધ્યાત્મ દૃષ્ટિ ગૌલુ થાય છે. જેથી શુષ્કતા, સ્વેચ્છાચારિપણું અને ઉન્મત્તપ્રલાપતા થતાં નથી. આત્મદશાળળ થવાથી સ્વાલાવિક અધ્યાત્મપ્રધાનતા થાય છે. આત્મા સ્વાલાવિક ઉચ્ચ ગુલ્ફોને લજે છે, એટલે શુષ્કતાદિ દૃષ્યા ઉત્પન્ન થતા નથી. અને લક્તિમાર્ગ પ્રત્યે પણ જાગુષ્સિત થતા નથી. સ્વાલાવિક આત્મદશા સ્વરૂપલીનતા પામતી જાય છે. જયાં અહેં તાદિના સ્વરૂપ-ધ્યાનાવલંખન વગર વૃત્તિ આત્માકારતા લજે છે. '' શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક કલ્સ

મહર્ષિ કુંદ કુંદાચાર્ય જ માયચનસારમાં કહ્યું છે કે 'જે ભગવાન અહેં તતું સ્વરૂપ, દ્રવ્ય, ગુલ્યુ અને પર્યાયથી જાલ્યુ, તે પોતાના આત્માનું સ્વરૂપ જાલ્યું અને તેનો નિશ્ચયે કરીને માંહ નાશ પામે.' એટલે આમ ભક્તિમય અધ્યાત્મ અથવા અધ્યાત્મમય ભક્તિના માર્ગે ચઢતાં ઉક્ત દેષરૂપ પતાનસ્થાના (Pit-falls) નથી હોતા. ભક્તિપ્રધાન પણે વર્તા લાં જવ અનુક્રમે ઉચ્ચ ઉચ્ચ અધ્યાત્મ ગુલ્યુસ્થાના સ્પર્શતા જાલ્યુ છે, વ્યક્ત ગુલ્યુના ગુલ્યુમાયથી 'સહજ' અધ્યાત્મ દશા પ્રગટે છે, અને છેવટે પૂર્લ આત્મગુલ્યુવિકાસને પામે છે. આમ 'પુષ્ટ નિમિત્ત 'રૂપ પ્રભુનું આલંખન-ધ્યાન આત્માને સ્વરૂપારાહ્યુ કરવાના સુગમ ને શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે, રાજમાર્ગ છે. વાટ દીવાની ઉપાસના કરતાં પાતે દીવા બને છે, તેમ આત્મા પરમાત્માની\* ઉપાસના કરતાં સ્વર્ય પરમાત્મા થાય છે. ઉપાસ્યની ઉપાસનાથી ઉપાસક પોતે ઉપાસ્ય બને છે. 'નમા મુજ! નમા મુજ!' એવી મહા ગીતાર્થ આનંદઘનજીએ ગાયેલી પરમ ધન્ય દશા પ્રાપ્ત થાય છે. અથવા આત્મા પાતે આત્મમંથન કરી પરમાત્મા અને છે, –જેમ ઝાડ પાતાને મથીને પાતે અગ્નિ

<sup>\* &</sup>quot;भिन्नात्मानमुपास्यात्मा परो भवति तादृशः। वर्त्तिदीपं यथोपास्य भिन्ना भवति तादृशी॥"—श्री पूळ्यपाद स्वाभी.

ખને છે તેમ; પણ આ તો કાઇ સમર્થ યાંગીવશેષને યાંગ્ય એવા એકપદીરૂપ માર્ગ છે, અને તેમાં અતિશય અસાધારણ બળ વાપરવું પહે છે. મથી મથીને મરી જાય તાંપણ પ્રગટ પરમાત્મસ્વરૂપના અવલં બને વિના પાતાની મેળે પરમપદની પ્રાપ્તિ દુર્વટ છે; પણ તે પરમ પુરુષના અવલં બને તે સાવ સુઘટ—સુગમ થઇ પહે છે. જે સંસાર સમુદ્ર સમાન તરવા અતિ દુસ્તર છે, તે પ્રસુના અવલં બને બાેષ્યદ સમાન બની જાય છે! એટલા માટે શ્રી દેવચંદ્રજી જેવા સક્તશરેમાંણુ મહાત્મા ગાઇ ગયા છે કે—જિન આલં બની નિરાલં બતા પામી નિજ આલં બની શાય છે, તેથી અમે તા તે સમર્થ પ્રસુનું પ્રબળ અવલં બન શ્રહી નિજ શૃણુના શુદ્ધ નંદનવનમાં રમશું. તે એટલે સુધી કે નિજ સંપદાયુક્ત આત્મતત્ત્વ જ્યાં સુધી સંપૂર્ણ નહિં થાય ત્યાં સુધી હું આ જગગુરુ દેવના ચરણ સદાય સેવ્યા કરીશ, યાવત ખારમા ક્ષીણમાં હું ગાય ત્યાં સુધી હું અવલં બન હું છે હીશ નહિં.

" અતિ દુસ્તર જે જલધિ સમાં સંસાર જો, તે ગાપદ સમ કીધા પ્રભુ અવલંબને રે લાં; જિન આલંબની નિરાલંબની થાયે જો, તિણે હમ રમશું નિજ ગુણુ શુદ્ધ નંદનવને રે લાં. શુદ્ધ તત્ત્વ નિજ સંપદા, જ્યાંલગી પૃર્ણ ન થાય રે; ત્યાંલગી જગશુરુ દેવના, સેવું ચરણુ સદાય રે. "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

આમ લક્તિને સર્વ શાસ્ત્રકારાઓ એકી અવાજે વખાણી છે. ×ગીતામાં પણ કહ્યું છે કૈ-' સર્વ યાંગોઓમાં પણ મને પામેલા અંતરાતમાથી જે શ્રદ્ધાવાન્ મને લજે છે, તે મને યુક્તતમ મત છે. ' લક્તિ એ મુક્તિના રાજમાર્ગ છે. ' જિનપતિ લક્તિ મુક્તિના મારગ' એમ લક્તરાજ દેવચાંદ્રજી કહે છે. ' જિનપે લાવ વિના કળ્યું ' નહિં છૂટત દુ:ખદાવ' એમ પરમ લાવિતાતમા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું અનુભવવચન લાખે છે. ' શાસ્ત્રસમુદ્રનું અવગાહન કરતાં મને આ સાર મહ્યો કે લગવત્ની લક્તિ એ જ પરમાનંદ સંપદાઓનું છીજ છે, '-એમ સર્વ શાસ્ત્રમારંગત શ્રી યશાવિજયજીનું સુલાધિત છે.\*

જેમ જિનલકિત ઉત્તમ યાંગળીજ છે, તેમ સદ્યુરુલકિત પણ ઉત્તમ યાંગળીજ છે. શ્રી હરિલદ્રસ્રિજી કહે છે કે 'લાવયાંગી એવા લાવ આચાર્ય, લાવ ઉપાધ્યાય, લાવસાધુ, લાવ તપસ્વી આદિ પ્રત્યે પણ જે વિશુદ્ધ કુશલ ચિત્તાદિ હોવું તે યાંગળીજ છે,—નહિં કે દ્રવ્યાચાર્ય આદિ પ્રત્યે 'અહીં 'લાવ' શબ્દ પર શાસ્ત્રકારે ખાસ લાર મૂક્યો છે. લાવથી—પરમાર્થથી જેના આત્મામાં યાંગ પરિલ્યુમ્યો હોઇ જે સાચા લાવયાંગી છે, જે શુદ્ધ આત્મજ્ઞાની હોઇ સાચા ગુરુ છે, જેનામાં આચાર્ય આદિમાં હોવા યાંગ્ય એવા શાસ્ત્રોકત યથાર્થ આદર્શ લાવ-ગુણ વત્તે છે, એવા ખરેખરા લાવાચાર્ય—લાવસાધુ આદિ જ વંદન કરવા યાંગ્ય ઉત્તમ પાત્ર છે,—નહિં કે દ્રવ્યાચાર્ય—દ્રવ્યસાધુ આદિ; માટે

x''योगिनामपि सर्वेषां मद्गतेनान्तरात्मना। श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः॥'' शीताः "सारमेतन्मया छब्धं श्रुताब्धेरवगाहृनात् । भक्तिर्मागवती वीजं परमानंदसंपदाम् ॥'' ६७ ६।.

ભાવાચાર્ય આદિનું જ પરમ માન્યપણું –વંદાપણું શ્રી હિરિભદ્રસૃરિએ કહ્યું છે. એટલે જેને પંચ પરમેષ્ઠિમાં ગૌરવલર્યું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે એવા મગવાન આચાર્યાદિની આત્મદશા–ગુણસ્થાનસ્થિતિ કેવી અદ્ભુત, કેવી વીતરાગ, કેવી પ્રશમપ્રધાન હાવી જોઇએ ? એની વિવેક વિત્રારપૂર્વક સમ્યક્ પરીક્ષા કરી વિચક્ષણ મુમુક્ષુ તા જેનામાં આત્મજ્ઞાનરૂપ ભાવ–દીવા પ્રગઢ્યો છે, એવા જાગતી જયાત જેવા સાક્ષાત્ ચાર્ગીસ્વરૂપ ભાવઆચાર્યાદિ પ્રત્યે સંશુદ્ધ સેવાભક્તિ–વૈયાવ<sup>ર</sup>ચ કરે,–આ ઉત્તમ ચારાબીજ છે.

" માતમજ્ઞાની શ્રમણ કહાવે, બીજા તો દ્રવ્યક્ષિંગી રે; વસ્તુગતે જે વસ્તુ પ્રકાશે, આતંદઘત મત સંગી રે "—શ્રી આનંદઘનછ.

તેમજ સત્શ્રુત ભક્તિ એ પણ ઉત્તમ યાગબીજ છે. સત્શાસ્ત્રનાં લેખન, પૂજન, દાન, શ્રવણ, પ્રકાશન, સ્વા<sup>દ</sup>યાય આદિ એ યેાગળીજ છે. જ્ઞાનીએા આપણા માટે **અ**મૂલ્ય **જ્ઞાનવારસા મૂ**કી ગયા છે. જગતનું મિશ્યાત્વ દારિદ્રા દ્વર કરી તેને પરમાર્થસંપત્તિથી સમુદ્ધ કરનાર જ્ઞાની પુરુષાનું આ જગત્ કેટલું અધું ઋણી છે? આપણે કેટલા અધા ઋાણી છીએ ? આપણે આ **પરમાર્થ ઋડ**ણ કેમ ચૂકાવી શકીએ ? એ વિચાર કર્ત્ત વ્ય છે. 'दानं भोगो नाशस्तिस्रो गतयः वित्तस्यं तंभ झान३५ पारभार्थिक धननी पणु स्रे ४ સ્થિતિ છે. કાં તા એનું દાન થાય, લાેગ થાય, નહિં તા નાશ થાય. જ્ઞાનનું દાન પણ પાતે જ્ઞાનના અભ્યાસી હાય તે જ કરી શકે, તા જ જ્ઞાનના પ્રવાહ વહેતા રહે. ભાગ તા રસપૂર્વક તે જ્ઞાનના અધ્યાત્મરસના ઉપલાગ કરી યથેચ્છ આનંદ લૂંટવાથી થઇ શકે. તેમ ન થાય તાે તેની ત્રીજી ગતિ જ શેષ રહે છે. માટે આપણે જો જ્ઞાનીના વારસાે સાચવી રાખવા હાય, તા આવશે, પરમ ગોરવ~મહુમાનપૂર્વક તેના રસાસ્વાદ હેવા જોઈએ. वैढिंड धर्भवाणा કહે છે તેમ આપણે ઋવિઋણુ–જ્ઞાનીપુરુષા પ્રત્યેનું ઋણુ માત્ર નિરંતર સ્વાધ્યાયથી ચુકવી શકીએ. એટલે તે ચૂકવવા માટે આપણે પરમ ઉપકારી જ્ઞાનીઓના અદ્ભુત જ્ઞાનનિધાનના પાતાના ઉપકારાથે આત્મહિતકારી સદુપયાળ કરી, જગતમાં ઉદારપણ તે પરમ શ્રુતની પ્રભાવના કરવી જોઇએ. અર્થાત્ નિરંતર નિયમપૂર્વક સ્વાધ્યાયથી-અખંડ જ્ઞાનયજ્ઞથી તે વચનામૃતાની પાતાના આત્મામાં પ્રભાવના-પ્રકૃષ્ટ ભાવના કરવી જોઇએ. અને આમ કર્યું હશે તો જ આવા ભાવિતાત્મા ધીમંત જેના આ જ્ઞાન-ભંડાર પાતાની પ્રજ્ઞારૂપ આવીથા ખાેેલી તેમાંથી બ્રંથરત્ના સંશાધીને જગતમાં તેની પ્રભાવના કરી શકશે. આવા પુષ્ય કાર્યમાં જયારે શ્રીમ ત-ધીમ તેના ઉત્તમ સહકાર જામશે, જ્યારે ધીમંતાની જ્ઞાનગંગા શ્રીમંતાની ધનયમુના સાથે લળી સરસ્વતીના સંગમ સાધશે, ત્યારે તે ત્રિવેણી સંગમમાં નિમજજન કરી જગત પાવન બનશે, ત્યારે જગતમાં જ્ઞાનીની વાણીના જયજયકાર થશે, અને આથી યાગળીજના પરમ લાભ પામેલા પુષ્યવંત આત્માઓના પણ જયજયકાર થશે!-આ બાધ અત્રે ફલિત થાય છે.

આમ ભક્તિ ઉપર શાસ્ત્રકાર લગવાને સોચી વિશેષ લાર મૂક્યા છે. પ્રભુલક્તિ,

સદ્ગુરુલક્તિ અને શ્રુતલક્તિ એ યોગમાર્ગ પામવાના મુખ્ય સાધન છે. કારણ કે પૂર્ણ સિદ્ધસ્વરૂપ પ્રભુ-આરાધ્ય સદ્દદેવ આદર્શસ્થાને હાઇ, જીવને ઇષ્ટ લક્ષ્યનું નિરંતર ભાન કરાવે છે; સદ્ગુરુ, માક્ષમાર્ગરૂપ સન્માર્ગના પરમ સાધક સાધુચરિત સત્પુરુષ સાક્ષાત્ જીવંત મૃત્તિ પ્રત્યક્ષ જીવતા જાગતા જેગી હાેઇ, જીવને પરમ અવલં અનરૂપ થઇ પડી પ્રેરણાખલ આપે છે; અને તથારૂપ સદ્ગુરુના વિરહે અથવા તેમની આજ્ઞાએ સત્શાસ પણ પરમ આલંબનરૂપ અની આત્માર્થી અધિકારી સુપાત્ર જીવને પરમ ઉપકારી થાય છે. જીવની નિર્મલ ચિત્તભૂમિમાં રાપાયેલા આ યાગબીજ સંવેગ-વેરાગ્યજલથી અભિસિચિત થઇ, અનુક્રમે વિકાસ પામી, અનુપમ માક્ષફલ આપે છે. નહિં તો 'मूर्ल नास्ति कुतो शाखा ' भળ ન હાય તા શાખા કયાંથી હાય! બીજ વિના ઝાડ કેમ થાય! કારણ કે કાઇ પણ મકાન પાયા વિના ચણાય નહિં, પ્રથમ ભૂમિકા બંધાયા વિના ઉપલી ભૂમિકા ળંધાય નહિં, આ નિયમ છે. તેમ **ચાગરૂપ મહાપ્રાસાદનું** ચણુતર પણ તેના આ મિત્રાદ્ધિ 34 પાયા ચાંગળીજથી પુરાયા વિના થાય નહિં, તેની આ 'અભય અદ્ભેષ અખેદ 'વાળી 'સેવન કારણ પહેલી ભૂમિકા ' વિતા ઉપક્ષી ભૂમિકા ખંધાય નહિં. જો આ યાગરૂપ ભવ્ય પ્રાસાદ બાંધવા દ્વાય, તા સકલ જગત્ પ્રત્યે જ્યાં અનુપમ મૈત્રી વર્તે છે એવી મિત્રાદૃષ્ટિરૂપ તેના મજબૂત પાયા નાંખવા જોઇએ, અને તેમાં આ સદ્દ્રક્ષક્તિમય યાગબીજનું પુરણ કરી વજલેપ દેઢ પીઠિકાળંધ બાંધવા નાર્ધમાં, તા જ પછી તેનું સાનુખંધ ચણતર થયા કરે, તેા જ તેની ઉપક્ષી ભૂમિકાએનનું સર્જન થાય નહિંતા આકાશમાં અહેર નિરાધાર-નિરવલંખ મકાન કેમ ઊલું થાય ? માટે અહેા! ભાગ્યજના ! માક્ષના કામી એવા સુમુબ્રુએ ! તમે પ્રથમ આ વાગ્યાસાદની ભક્તિરૂપ દઢ ભૂમિકા બાંધા, કે જેથી કરીને અનુબંધથી તે યાગરૂપ મહા દિવ્ય પ્રાસાદનું સાંગા-પાંગ નિર્માણ સંપૂર્ણ કરી, તેના પર મુક્તિરૂપ કલશ ચઢાવી, વસ્તુસ્વરૂપની સિદ્ધિરૂપ 'વાસ્તુ ' કરાવી, તે અનુપમ પ્રાસાદમાં નિસ્તર નિવાસ કરવાનું પરમ સૌભાગ્ય તમે પ્રાપ્ત કરા !-એમ જાણે આ યાગબીજનું ઉદ્ધોધન કરતા આ શાસ્ત્રકર્તા મહર્ષિના દિવ્ય ધ્વનિ મુમુક્ષુઓને સપ્રેમ આહ્વાન કરી રહ્યો છે!

આમ લક્તિયાંગ એ સર્વ યાંગમાં શ્રેષ્ઠ અને પ્રથમ છે. લક્તિયાંગ, કમેં યાંગ અને ગ્રાનયાંગ એ ત્રણે વાસ્તવિક રીતે વિરુદ્ધ કે વિલિન્ન નથી, પણ એક જ યાંગના ત્રણ પાસા (Facets) છે, અને પરસ્પર ગાઢ સંબદ્ધ હોઇ એક ળીજાના પૂરક અને સમર્થક છે; કારણકે તાત્વિક સમજણપૂર્વક પરંતત્ત્વની લક્તિ તે લક્તિયાંગ, પરંતત્ત્વની લક્તિપૂર્વક તાત્વિક સમજણથી માંક્ષસાધક ધર્મક્રિયા-નિજ સ્વરૂપની સાધક એવી આત્મ-પરિણતિમય અધ્યાત્મ ક્રિયા તે કર્મયાંગ, અને પરંતત્ત્વને પરમ નિધાન જેમ લક્તિથી હૃદયમાં ધારણ કરી તથારૂપ અધ્યાત્મક્રિયા યુક્તપણે ગ્રાનની-અનુલવયાંગની અનન્ય ઉપાસના તે ગ્રાનયાંગ, ગ્રાન અર્થાત્ તાત્વિક સમજણ વગરની લક્તિ-ક્રિયા જેમ અનનુષ્ઠાન-

રૂપ હાઇ યથાર્થ ફલદાયિની નથી, તેમ લક્તિ-ક્રિયા વગરનું જ્ઞાન પણ યથાર્થ ફલદાયિ થતું નથી. આમ આ ત્રણે યાગના સમન્વય છે.

#### 3. જ્ઞાનચાગ અને કમ<sup>ર</sup>ચાગ

અને આ ઉપરથી 'જ્ઞાન-ક્રિયાથી માક્ષ છે,' 'જ્ઞાનक्રિયામ્યાં મોક્ષ:' એ મહા-રહસ્યપૂર્ણ સ્ત્ર પણ ચરિતાર્થ બને છે. અર્થાત જ્ઞાન એટલે મુખ્યપણે ભાવશ્રુતજ્ઞાન-શુદ્ધ આંત્મજ્ઞાન અને ક્રિયા એટલે મુખ્યપણે આત્મપરિણૃતિમય ભાવક્રિયા-ભાવચારિત્ર-આત્મ-ચારિત્ર એ બન્નેના જયારે સમન્વય થાય ત્યારે જ માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય.× જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બનેનો જયારે સમન્વય થાય ત્યારે જ માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય.× જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બનેનો એક રથના છે ચક જેવા છે; એમાંનું એક પણ ચક્ક ન હાય તો ધર્મરથ યાલે જ નહિં. જ્ઞાન વિનાની ક્રિયા આંધળી છે ને ક્રિયા વિનાનું જ્ઞાન પાંગળું છે. દાવાનલ લાગ્યા હોય ત્યાં દેખતાં છતાં પાંગળા નષ્ટ થાય ને દાડતાં છતાં આંધળા નષ્ટ થાય; પણ પાંગળાને ખાંધે એસાડી આંધળા જો તેના સ્ત્રુચન મુજબ ચાલે, બન્ને સહકાર કરી સમન્વય સાધે તો બન્ને બચી જાય. તેમ ભવ-દાવાનલમાંથી બચવા માટે સાધકે જ્ઞાન અને તદનુસારી ક્રિયા એ બન્નેના યથાયોગ્ય સમન્વય સાધવા જોઇએ. અત્રે જ્ઞાનનું સ્થાન પ્રથમ અને ક્રિયાનું સ્થાન પછી મૂક્યું તે એમ સ્ત્રુચવે છે કે ક્રિયા જ્ઞાનને અનુકૂલ-અનુસરતી તાત્ત્વિક સમજણવાળી હાવી જોઇએ, અને એટલા માટે જ ક્રિયાનું 'અનુષ્ઠાન' એવું નામ પ્રસિદ્ધ છે. પહેલું જ્ઞાન અને પછી દયા 'પઢમં નાળં તઓ વચા' એ મહાન્ સ્ત્રુનું રહસ્ય પણ એ જ છે.

દ્રવ્ય શ્રુતજ્ઞાન અને દ્રવ્યક્રિયાને પણ અત્રે એનું યથાયેલ્ય સ્થાન છે જ. કારણ કે જે દ્રવ્ય શ્રુતજ્ઞાન અને દ્રવ્ય ક્રિયા ભાવની ઉત્પત્તિનું કારણ થાય તે પણ પરંપરાએ માેક્ષના કારણરૂપ થઇ પડે છે, પણ જે તથારૂપ ભાવનું કારણ ન થાય તે જ્ઞાન-ક્રિયા તો માેક્ષ-પ્રત્યે ફિળ પરત્વે નિષ્ફળ જ છે. શ્રી હરિભદ્રસૃરિએ પંચાશકશાસ્ત્રમાં 'દ્રવ્ય' શખ્દના બે અર્થ પ્રદર્શિત કર્યા છે તે પરથી આ જ પરમાર્થ ફિલેત થાય છે: (૧) એક તો દ્રવ્ય એટલે અપ્રધાન, તથારૂપ ભાવવિહીન. જેમકે-આચાર્યમાં હોવા યાય શાસ્ત્રોક્ત ગુણ્યી રહિત હાય તે દ્રવ્યાચાર્ય કહેવાય, તેમજ ક્રિયાની બાબતમાં બેઇએ તો જે ક્રિયા યંત્રવત્ ક્રિયાજડપણે, અનુપયાગપણે, કંઇ પણ ભાવસ્કુરણારૂપ અંતર્ભેદ વિના કરવામાં આવે છે, તે પણ અપ્રધાન દ્રવ્યનું ઉદાહરણ છે. (૨) દ્રવ્યના બીબે અર્થ ભાવજનન યાગ્યપણું છે; જે દ્રવ્ય ભાવનું કારણ થાય છે, જે દ્રવ્યથી ભાવ પ્રગઢે છે, તે દ્રવ્યના પ્રધાન એવા બીજો પ્રકાર છે. ભાવને ઉત્પન્ન કરનારું એવું આ પ્રધાન દ્રવ્ય પ્રશસ્ત હોઇ અત્ર માેક્ષમાર્ગમાં પ્રસ્તુત છે. એટલા માટે જ પ્રધાનરૂપ દ્રવ્ય સ્તવના-દ્રવ્ય આજ્ઞાના અધિકાર-હળુકર્મી, મંદકષાયી, મંદવિષયી, અતીવપરિણાની, અંતરંગ

<sup>× &</sup>quot; फलं ज्ञानिकयायोगे सर्वमेवोपपद्यते । तयोरिप च तद्मावपरमार्थेन नान्यथा ॥ ''—शास्त्रवाक्तिसभुश्यय.

વૈરાગ્યવાસિત, સાચા માર્ગાજિજ્ઞાસુ, તીવ તત્ત્વપિષાસુ, એવા ઉત્તમ ગુણુલક્ષણુસંપન્ન અપુનર્ભ ધકાદિ× દશાવિશેષને પામેલા મુમુક્ષુએ ને જ છે એમ શ્રી હિરિલદ્ર સુરિએ ચાકખે ચાકખું કહ્યું છે, કારણ કે તેવી પ્રધાનરૂપ દ્રવ્ય ક્રિયા જ તથારૂપ વિશિષ્ટ ભાવ ઉત્પન્ન કરવાને ચાગ્ય એવી હાય છે. આ અપુનર્ભ ધકાદિ દશા પૂર્વે સકૂક્ અંધકાદિને તે! અપ્રધાનરૂપ દ્રવ્ય ક્રિયા હોય છે. કારણ કે તે દ્રવ્ય આજ્ઞાનું પાલન પણ અનુપયાગપણે-ક્રિયાજડપણે કરે છે, એટલે તેએ દ્રવ્યથી પણ અત્રે માેક્ષ-માર્ગ ની યાગ્યતા ધરાવતા નથી. 'अनुषयोगो द्रव्यं' અનુષયાગ-ઉપયાગ રહિતપા તે દ્રવ્ય એ વ્યાખ્યા પણ ઉક્ત સર્વ વસ્તુને પુષ્ટ કરે છે. આમ વિશિષ્ટ સાવને ઉત્પન્ન કરનારી પ્રધાન ૬૦૫ કિયાને જ શાસ્ત્રકારે ચાેગમાર્ગમાં સ્થાન અવ્યું છે,-નહિં કે અતુપયાેગવંત ક્રિયાજડ એવી અપધાન ૬૦૫ ક્રિયાને. મિત્રાદૃષ્ટિ આદિ પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં ૬૦૫ વંદનાદિ છતાં તેને ચાગમાર્ગમાં ગણી તેનું રહસ્ય પણ એ જ છે કે તેમાં ભાવજનન ચાગ્યતાવાળી પ્રધાન દ્રવ્ય ક્રિયા હોય છે. આમ આવી દ્રવ્ય ક્રિયાને પણ અત્ર યથાયાગ્ય સ્થાન છે જ, કારણુ કે દ્રવ્યનાે સાધ્ય લક્ષ્ય પણ ભાવ જ છે, દ્રવ્યના આલંબને પણ ભાવ પર જ ચઢવાનું છે, અને ભાવ પર આવ્યે જ છૂટકા છે. આ ભાવ એટલે આત્મભાવ, આત્મામાં તથારૂપ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિ ગુણનું સવન-પરિણમન, આત્મસ્વભાવ પરિણતિ. આખા જિનમાર્ગ મુખ્યપશુ આ ભાવ પર રચાયેલા છે, ભાવ એ જ એનું જીવન છે, તે ન હાય તા ખાલી भाभुं क रहे छे. 'यस्मिक्तियाः प्रतिफलंति न भावशुस्याः।' ५०४ अने कावनी तुसना કરતાં શ્રી ચાેગદષ્ટિસમુચ્ચયકારે કહ્યું છે કે શુદ્ધ ભાવ અને ભાવશૂન્ય ક્રિયા એ બેની વચ્ચે સર્ય અને આગીઆ જેટલું અંતર છે.

જેટલું આ દ્રવ્ય કિયા માટે સત્ય છે તેટલું જ દ્રવ્યશ્રુતાજ્ઞાન માટે પણ છે; કારણ કે શાસ્ત્ર એ ગ્રાનપ્રાપ્તિના ઉત્તમ નિમિત્તરૂપ-સાધનરૂપ હાઇ ઉપચારથી તેને ગ્રાન કહ્યું છે, માટે એકલા દ્રવ્યશ્રુતજ્ઞાનના શુકપાઠ જેવા શુષ્ક ગ્રાનથી કાંઇ ગ્રાન થયું કહેવાતું નથી, પણ જો તેનું ઉત્તમ નિમિત્ત પામી આત્મા પાતે ગ્રાનરૂપે પરિણુમે અર્થાત

<sup>&</sup>quot;શુદ્ધભાવ ને શૂની કિરિયા, બેહુમાં અંતર કૈતેા ? ઝળહળતા સુરજ ને ખબ્લુએા, તાસ તેજમાં તેતા છે. "—ચા. દ. સજ્ઝાય.

<sup>&</sup>quot; દ્રવ્ય ક્રિયા રુચિ જવડા રે, ભાવ ધર્મ રુચિહીન; ઉપદેશક પણ તેહવા રે, શું કરે જીવ નવીન ?….ચંદ્રાનન "-શ્રી દેવચંદ્રજ.

<sup>&</sup>quot; અપુનર્ભ ધકથી માંડીને, જાવ ચરમ ગુણુઠાણ; ભાવ અપેક્ષાયે જિન્સાણા, મારગ ભાષે જાણ "—શ્રી <mark>યશાવિજયછ</mark>.

<sup>&</sup>quot; पते अहिगारिणो इह ण सेसा दब्बओ वि जं एसा। इयरीप जोग्गयाप सेसाण उ अप्पहाणित ॥ '' श्री पंचाशः

ખાતમામાં ભાષ્યુતપાર્શ પ્રગાંધ-ખાત્મજ્ઞાન ઉપજે, તો જ વાસ્તવિક જ્ઞાન થયું કહેવાય છે, નહિંતો શ્રી હિરિસદ્ભભ્રિંએ કહ્યું છે તેમ સ્ત્રી-પુત્રાદિ જેમ માહમૂદ જેનોના સંસાર છે, તેમ શાસ્ત્ર એ વિદ્વાનોના સંસાર છે! વળી એ પણ ખાસ યાદ રાખવા જેવું છે કે અધ્યાત્મરસ પરિશુતિ વિનાનું જે શાસ્ત્રજ્ઞાન તે ભારરૂપ જ છે ગધેડા ચંદનના ભાર ઉપાડે છે, પણ તેના ભાગ તો કાઇ ભાગ્યશાળી જ પામે છે; તેમ શાસ્ત્રના ભાર તો અનેક વહે છે, પણ તેના અધ્યાત્મરસ તો કાઇ વિરદ્યા જ ચાખે છે. કરક માત્ર એટલા જ છે કે-ગધેડા પાતાના શરીર પર બાજો શકાવે છે, અને આ શાસ્ત્ર-ગઈલ પાતાના મન પર બાજો શકાવે છે! પણ બન્નેનું ભારવાહકપાશું સરખું છે!

'' वेदान्यशास्त्रवित्क्वेशं, रसमध्यात्मशास्त्रवित् । भाग्यभृद्गोगमाप्नोति, वहति चन्दनं खरः ॥ "—श्री यशाविकयळ.

" તિમ શ્રુતપાઠી પંડિતકું પણ, પ્રવચન કહત અજ્ઞાન રે; સાર લદ્યા વિન ભાર કહ્યો શ્રુત, ખર દેખ્ટાંત પ્રમાણ, "—શ્રી ચિદાનંદજી.

પુસ્તકપંડિતરૂપ વિદ્વાન્માં અને આત્માનુભવી જ્ઞાનીમાં આકાશ-પાતાલનું અંતર છે. ખાકી ખધુંય જાણતા હાય, પણ એક આત્માને ન જાણતા હાય, તા તે શાસ્ત્રવેત્તા વિદ્રાન્ પણ અજ્ઞાની છે. અને એક આત્માને જાણતા હાય ને બીજી કાંઇ ન પણ જાણતા હાય તા તે અવિદ્વાન્ પણ જ્ઞાની છે. આમ વિ**દ્વાન્** ને જ્ઞાનીમાં પ્રગટ લેદ છે. અથવા પરમાર્થથી આત્મજ્ઞાની એ જ સાંચા િદ્રાન્ અધવા પંડિતજન છે, બાદી બીજા કહેવાતા વિદ્વાનાની ગણના પણ અજ્ઞાની અથવા બાલ જીવામાં જ છે. નિરક્ષર પણ જ્ઞાની હાઇ શકે ને સાક્ષર પણ અજ્ઞાની હાઇ શકે એવી આ વિલક્ષણ વાત વિવેદી જના જ સમછ શકે છે. આ ગ્રંથમાં પણ ઇ<sup>ર</sup>છાયેાગના લક્ષણમાં શ્રુતજ્ઞાની શબ્દ મૂક્યા છતાં 'જ્ઞાની ' એવું ખાસ વિશેષણ યાન્યયું, તે પણ એમ સ્ચવે છે કે ધ્રુતજ્ઞાની-' આગમઘર ' હાય છતાં કદાચ અજ્ઞાનો પણ હાય. એટલા માટે જ શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે–જો ૬૦૫થી નવ પૂર્વ પણ લાણેલ હાય, પણ જો આત્માને ન જાશ્યા હાય, તા તે અજ્ઞાની છે. આમ જયાં નવ પૂર્વ જેટલું શ્રુત ભણેલા એવા અધ્યાત્મરસ પરિજ્ઞૃતિ વિનાના શુષ્કન્નાની ખહુશ્રત પણ અન્નાની કહ્યો છે, તા પછી અન્ય અલ્પશ્રુત વાચાન્નાનીઓની તા શી વાત કરવી? સર્વ શાસ્ત્રનું જ્ઞાન પણ જો એક આત્મવસ્તુ હાથ ન આવી તા शून्यइय જ છે, માટા મીંડાइય જ છે. 'एको '—આત્મા હાથમાં ન આવ્યા તા તે अधा श्रेष्ठडा विनाना भींडा छे! 'जे एगं जाणइ से सब्वं जाणइ।'

આમ ઉક્ત સ્વરૂપવાળા જ્ઞાન-ક્રિયાના સમન્વયથી જ માક્ષ છે, એમ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે. છતાં કાેઇ જીવા પ્રાય: કેવળ બાહ્ય ક્રિયાના આબહી 'ક્રિયાજડ' થઇ રહ્યા છે, તો કાઇ કેવળ 'શુષ્કન્નાની' થઇ પડ્યા છે, ને પાતે માક્ષમાર્ગ આરાધ છે એમ માને છે, — જે દેખી પરમ કૃપાળ સહુદય સંતજનાને કરુણા ઉપજે છે. અતે જે ક્રિયાજક લોકા છે તેઓ પ્રાય: બાદ્મ વ્યવહાર સાધનને સાધ્ય માની બેઠા છે ને મુખ્ય નિશ્ચય સાધ્યને ભૂલી ગયા છે. એટલે તેઓ અનુપયાગપણ—કિયાજકપણે યંત્રવત્ બાદ્મ ક્વ્ય કિયા કર્યા કરે છે, પણ નિજ સ્વરૂપની સાધક એવી અંતરંગ આત્મપરિણતિરૂપ લાવક્રિયાને—અધ્યાત્મક્રિયાને પ્રાયે સ્પર્શતા નથી, કંઇ પણ અંતર્ભેદ અનુભવતા નથી, વળી તેઓ જ્ઞાનમાર્ગના નિષેધ કરે છે. અને જે શુષ્કનાની જના છે, તે શુષ્કનાની સુક્કી લૂખી 'વાતા' જ કરે છે, ખંધ—માક્ષ આદિ કલ્પના છે એમ કહે છે, પણ પાતે તે માહાવેશમાં ને સ્વચ્છ દેવર્તે છે; તેઓ ત્રાનક્શા નિશ્ચયનય 'માત્ર શબ્દની માંદા ' શહે છે અને સદ્વ્યવહારના લાપ કરે છે; તેઓ જ્ઞાનદશા પામ્યા નથી ને સાધનદશા છાલી લે છે; આવા 'નામ અધ્યાતમી ' શુષ્કન્નાનીઓના જે સંગ પામે તે પણ બૂડી જાય.

" જ્ઞાનદશા પામ્યા નહિ, સાધન દશા ન કાંઇ; પામ તેના સંગ જે, તે બ્દે ભવમાંહિ. નિશ્ચય વાણી સાંભળી, સાધન તજવાં નાે'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાય."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

" વચન નિરપેક્ષ વ્યવહાર જાૂંઠા કહ્યો, વચન સાપેક્ષ વ્યવહાર સાચા; વચનનિરપેક્ષ વ્યવહાર સંસાર કલ, સાંભળી આદરી કાંઇ રાચા. "–શ્રી આનંદઘનછ.

આમ ક્રિયાજડ છવા વ્યવહારના આગ્રહી હાઇ નિશ્ચયનિરપેક્ષ હાય છે, તેથી માક્ષમાર્ગના અનિધકારી છે; અને શુષ્કજ્ઞાની છવા નિશ્ચયના આગ્રહી હાઇ વ્યવહાર–નિરપેક્ષ વર્ષે છે, તેથી તેઓ પણ માક્ષમાર્ગના અનિધકારી જ છે. આ ક્રિયાજડ અને શુષ્કજ્ઞાની અન્તેય 'મ્હારું તે સાચું' એમ માનનારા મતાર્થી જ છે, પણ 'સાચું તે મ્હારું' એમ માનનારા આત્માર્થી નથી. પણ સાચા આત્માર્થી હાય તે તા પરમાર્થરૂપ નિશ્ચય અને તેના સાધક સદ્વ્યવહારના સુમેળ જ સાધ; નિશ્ચયવાણી સાંભળી સત્ સાધન છાડી દીએ નહિં, પણ નિશ્ચયને નિરંતર લક્ષ્યમાં રાખી, તે જ સત સાધના સેવ્યાં કરે. અને આમ જ્ઞાન ને ક્રિયા એ અન્ને નયની પરસ્પર તીવ્ર મેત્રી કરાવી, શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન ને રાગદેષરહિત નિષ્કષ્ય શુદ્ધ આત્મપરિણતિરૂપ ક્રિયાના—ચારિત્રના સમન્ત્રય સાધ, તા અવશ્ય શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ માક્ષની સિદ્ધિ થાય. શ્રો યશાવિજયા એ સુભાષિત કહ્યું છે તેમ 'કર્મથાંગના સમ્યક્ અભ્યાસ કરી, જ્ઞાનથાંગને સમાશ્રિત થયેલા પ્રરુષ ધ્યાનથાંગ પર ચઢી માક્ષ્યોગને પામે. '×

W

<sup>× &</sup>quot; कर्मयोगं समभ्यस्य, ज्ञानयोगं समाश्रितः। ध्यानयोगं समारुह्य, मोक्षयोगं प्रपद्यते ॥ ''
- श्री अध्यात्मसार.

### III. તાત્પર્ય: ચાગદૃષ્ટિથી દિવ્ય ચાગમાર્ગદર્શન.

આમ સક્તિયાગ, જ્ઞાનયાગ ને કર્મયાગની સમ્યક વ્યવસ્થારૂપ યાગમાર્ગનું યથાર્થ દર્શન સમ્યક એવી યાગદ બ્ટિથી જ થાય છે; આ દિવ્ય નયનથી જ જિનમાર્ગનું દિવ્ય દર્શન થાય છે. આ પરમાર્થદ્વષ્ટિ વિના તેા બધુંય અંધારૂં છે. ' આંખ વિનાનું અંધારૂં રે ' એ લાકાક્તિ અહીં પરમાર્થમાર્ગમાં સાવ સાચી જણાય છે. દૃષ્ટિઅંધતા ટળી ન હાય ત્યાંસુધી આધ્યાત્મિક એવા માક્ષમાગેનું અથવા જિનના મૂળમાર્ગનું દર્શન થાય નહિં; જિનના આ અધ્યાત્મપ્રધાન પરમાર્થમાર્ગ દેખવા માટે તા આ દિવ્ય યાગદ્રષ્ટિનું ઉન્મીલન થતું જોઇએ. અને જીવની દૃષ્ટિમાં ધતા ટળવી જોઇએ. આ અંતરંગ માર્ગનું દર્શન ગાડરીઆ પ્રવાસ જેવી ખર્સિરંગ એ!ઘડુ-િટથી ન જ થઇ શકે. એટલા માટે જીવાની એ ગતાનુગતિક ગાડરીઆ પ્રવાહ જેવી લોકિક એાઘદુષ્ટિ દૂર કરાત્રી, દિવ્ય જિનમાર્ગનાં યથાર્થ દર્શનાર્થ આધ્યાસ્મિક દ્રષ્ટિ અર્પવા માટે જ, અને યેાગબિન્દ્રના ' लोक: स्ताद्योगलोचन: ' क्षेष्ठ थे। १६ थि। १८ था था था !- ये पेताना आशिर्व यनने जाही ચરિતાર્થ કરવાને અર્થ જ આર્ષ દ્રષ્ટા મહર્ષિ હરિલદ્રાચાર્ય છએ આ ' ધાગદ હિસમુ ચ્ચય ' શ્રંથનું નિર્માણ કરેલું દશ્ય થાય છે. કારણ કે તેવી દુષ્ટિના અભાવે અલોકિક આધ્યાત્મિક માર્ગને પણ ગતાનુગતિક લોકા લોકિક દેષ્ટિએ-એાઘદષ્ટિએ દેખે છે! મહાત્મા આનંદઘનજી પાકાર કરી ગયા છે કે 'ચરમ નયણ કરી મારગ જોવતા રે. ભૂલ્યાે સયલ સંસાર. '

પણ જિનના-વીતરાગના રતનત્રથીરૂપ મૂળમાર્ગ તો કૈવળ શુદ્ધ આત્મપરિણૃતિરૂપ હોઇ મુખ્યપણે આધ્યત્મિક માર્ગ છે, પરમાર્થ માર્ગ છે, અંતરંગ ભાવમાર્ગ છે. જાતિ-વેષના ભેદ વિના જે કાંઇપણ આ યથાકત માક્યમાર્ગ સાધે છે, આત્મામાં પરિણુમાવે છે, તે જ માક્ય પામે છે. અર્ધાત્ શુદ્ધ આત્માને જાણવા, શ્રદ્ધવા ને આચરવા એ જ એક સનાતન નિશ્ચય સાધ્ય લક્ષ્યમાં રાખી, સમસ્ત દ્વાદશાંગીના સારરૂપ 'શુદ્ધ નયદીપિકા' પ્રત્યે નિરંતર દૃષ્ટિ દેરવી, તેના સત્સાધનરૂપ પરમાર્થ સાધક શુદ્ધ વ્યવહારને જે સેવે છે, નિશ્ચય-વ્યવહારના સમન્વય સાધે છે, તે જ માક્ય પામે છે. કારણ કે સ્વરૂપભ્રષ્ટ થવાથી જ આત્માનું સંસારપરિભ્રમણ થયું છે, અને સમસ્ત વ્યવહારનું પણ પ્રધાન ને એક જ પ્રયોજન આત્માને સ્વરૂપમાં આણી 'નિજ ઘર' પધરાવવાનું છે. એટલે વ્યવહાર સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાનચારિત્રરૂપ વ્યવહાર રત્તત્રયીનો ઉત્તરાત્તર શુદ્ધિ દ્વારા આ સ્વરૂપભ્રારોપણ્રૂપ પ્રથમ ભૂમિકા 'નિજ પદ' પ્રાપ્ત કરી, જીવ નિશ્ચયરત્તત્રયીરૂપ માક્યમાર્ગના સાધક-સાધુ ખની, ઉત્તરાત્તર ઉચ્ચ ઉચ્ચ ભૂમિકાઓને-દશાઓને સ્પર્શતા સ્પર્શતો માક્યમાર્ગ માલાન

<sup>\* &</sup>quot; जह जिणमयं पवज्जह मा वयहारणिच्छए मुयए। एगेण विणा छिज्जह तिरथं अण्णेण उण तत्रं ॥ ''—आ**५**९वयनः

<sup>&</sup>quot; सुद्धो सुद्धादेसो णायव्यो परमभावदित्ति हिं। ववद्दारदेसिदा पुण जे दु अपरमे हिदा मावे॥ ''—श्री समयसारः

વધતા જાય છે, અને છેવટે આત્મશુદ્ધિની પરમ પરાકાશને પ્રાપ્ત કરી તે પરમ પાંગી શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ માક્ષને પામે છે-સિદ્ધ અને છે. આ સમસ્ત ચાળશાસ્ત્રનું નિરૂપણ એ જ વાત સિદ્ધ કરે છે.

" જેહ અહંકાર મમકારતું ખંધનં, શુદ્ધ નય તે દહે દહન જેમ ઇંધનં; શુદ્ધ નય દીપિકા મુક્તિ મારગ ભણી, શુદ્ધ નય આથિ છે સાધુને આપણી. શુદ્ધ નય ધ્યાન તેહને સદા પરિણમે, જેહને શુદ્ધ વ્યવહાર હીયડે રમે; મલિન વસે યથા રાગ કુંકુમતણા, હીન વ્યવહાર ચિત્ત એહથી નવિ ગુણા."–શ્રી યેશાવિજયછ.

આમ પરમાર્થ પ્રત્યથી ચાગમાર્ગનું યથાર્થ દર્શન આ ચાગદેષ્ટિરૂપ દિવ્ય નયનથી જ થઇ શકે. પરમ ભાવિતાતમા આનંદઘનજીએ ભાષ્યું છે તેમ ' જિણે નયણે કરી મારગ જોઇએ રે, નયન તે દિવ્ય વિચાર. ' આ દિવ્ય નયનની પ્રાપ્તિ ક્રેમ થાય ? જે પામેલા હાય તેની પાસેથી પમાય. દીવામાંથી દીવા થાય. કુવામાં હાય તા હવાડામાં આવે. દેખતા હાય તે જ માર્ગ દેખાઉ, આંધળા કેમ દેખાઉ? આંધળા તા પાતે આડમાં પહે ને બીજાને પાકે. એટલે આ દિલ્ય નયનની પ્રાપ્તિ તા યાગદ બ્ટિફપ દિવ્ય ચક્ષુને પામેલા સાક્ષાત્ દષ્ટા એવા ભાવચાગી સદ્દગુરુથી જ થાય, નહિં કે દુષ્ટિમાં ધુ એવા અસદ્દગુરુથી. આંધળાની પાછળ આંધળા દાડ્યા જાય એવી અસદ્દગુરુરૂપ અંધપરુષપરંપરા પાસેથી દિવ્ય નયનની આશા રાખવી તે આકાશકુસુમવત્ છે. શ્રી આનંદઘનજીના શબ્દોમાં 'પુરુષપરંપર અનુભવ જોવતાં રે અધાઅંધ પલાય.' કારણ કે જ્યાંલગી મિશ્યાત્વ ટહ્યું નથી, દર્શનમાહ દૂર થયા નથી અને સમ્યગુદ્ધન્ટિ ખૂલી નથી, ત્યાંલગી પરમાર્થથી દુષ્ટિમંધપણં જ કહેવા યાગ્ય છે. આ મિશ્યાત્વરૂપ દુષ્ટિમંધપણું તા જન્માં ધપણા કરતાં પણ ખરાખ છે; જન્માં ધ તા અર્થને દેખતા જ નથી, પણ મિશ્યા-દૃષ્ટિ અંધ તા અર્થને અનર્થ દેખે છે! એટલે આવા દૃષ્ટિઅંધ અસદ્યુર તા પાત ઉત્માગે જતા હાઇ બીજાને ઉત્માગે દારી ખાડમાં પાટે, દુર્ગતિની ગર્તામાં નાંખે; માટે સન્માર્ગ જવા માટે તા સફશુરુત જ નયન-દારવણી જોઇએ.

વળી દિષ્ટ દિષ્ટિરાગથી રંગાયેલી હાય, કમળાવાળી હાય, અથવા આડા રંગીત કાચ ધર્યો હાય તો દર્શન પણ તેવું જ રંગાયેલું (Coloured vision) થાય છે, યથાર્થ થતું નથી. તેમ છવની દિષ્ટ જે દિષ્ટિરાગથી રંગાયેલી હાય, તા તેનું દર્શન પણ તેવું જ રંગાયેલું –વિપર્યસ્ત હાય છે, સમ્યક્ હાતું નથી. ઘણી વખત લાકા દિષ્ટરાગની પુષ્ટિને પણ સમ્યગ્રદિષ્ટપણું માની લેવાની બ્રાંતિગત ભૂલ કરે છે. પણ એ બન્ને કેવળ જાદી જ વસ્તુ છે, કારણ કે દિષ્ટિરાગથી જે દર્શન થાય છે તે તેવા રાગભાવથી રંગાયેલું ને મલિન હાઇ અસમ્યક્ હાય છે, અને સમ્યગ્રદિષ્ટિથી જે દર્શન થાય છે તે રાગમાવના અનુરંજન વિનાનું નિર્મલ ને સ્વચ્છ હાઇ સમ્યક્ હાય છે. દાખલા તરીકે–પાતાના કુલધર્મના

શુરું, સદ્દશુરુમાં અવશ્ય હોવા યાગ્ય એવા આત્મજ્ઞાન-વીતરાગતા આદિ લક્ષણથી રહિત હોય, છતાં પાતાના મત-સંપ્રદાયના આથહથી અને પાતાના માની લીધેલા કુલધર્મના મમત્વજન્ય રાગથી તેને ગુરુ માનવા તે પ્રગટ દિવસગપણું છે; અથવા જેના પ્રત્યે પાતાને રાગ છે એવા અમુક પુરુષવિશેષ જ સાચા છે ને તેમાં જ સર્વસ્વ છે, બીજા બધા ખાટા છે ને તેમાં કાંઇ નથી તે પણ દિવસગના પ્રકાર છે. આ દિવસગ છાડવા ઘણા મુશ્કેલ છે. શ્રી હિમચાંદ્રાચાર્ય છે એ તો વીતરાગ પાસે પાકાર પાડ્યો છે કે-હે લગવન! રનેહરાગ છાડવા રહેલા છે, કામરાગ છાડવા રહેલા છે, પણ આ દુષ્ટ દવ્ય રાગ છાડવા સંતોને પણ દાહિલા છે, દુરત્યજ છે. પણ સમ્યગ્દિપ્યણામાં તેવા રાગ હોડવા મંતાને પણ દાહિલા છે, દુરત્યજ છે. પણ સમ્યગ્દિપ્યણામાં તેવા રાગ હોતા નથી, એટલે તેમાં તા વસ્તુનું વસ્તુસ્વરૂપે દર્શન થાય છે. સદ્દેવતું, સદ્દશુરુનું, સદ્ધર્મનું સમ્યક્ સ્વરૂપ સમજી તેનું તથારૂપ પ્રતીતિમય માન્યપણું હાય છે. તાત્પર્ય કે દિવસગમાં 'મત'નું માન્યપણું છે, અને સમ્યગ્દિપમાં 'સત્'નું માન્યપણું છે. દિવસગામાં 'મત'નું માન્યપણું છે, અને સમ્યગ્દિપમાં 'સત્'નું માન્યપણું છે. દિવસગા લે મારું તે સારુ, તે સારુ, તે સારુ, તે મારુ તે સારુ, તે મારુ, તે સારુ, તે મારુ, તે મારુ, તે સારુ, તેમાં એ બન્નેના પ્રગટ લે છે. એટલે સુન્ન તેમાં બ્રાંતિ પામે નહિં.

" દષ્ટિરાગના પાષ તેહ સમકિત ગણં, સ્યાદવાદની રીત ન જાણં નિજપણં. "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

માટે સમ્યગ્દ િટ ઇચ્છતારા મુમુલ્લુએ તો દ િટરાગ ને દ િટ અંધપણારૂપ અંધ- શ્રદ્ધાને છેલી દઇ, દ િટ અંધ એવા અજ્ઞાતી અસદ્ ગુરુતે ત્યજી સમ્યગ્દ િટ સંપન્ન જ્ઞાતી વીતરાગ સદ્ ગુરુતું જ આલં ખત લજવું જોઈએ. કારણુ કે ચર્મચક્ષુને અંગાંચર એવી 'બિના નયન્કી ખાત' 'બિના નયન પાવે નહિં'-દિવ્ય નયન વિના પામે નહિં; પણુ 'સેવે સદ્ ગુરુ કે ચરન, સા પાવે સાક્ષાત. '-આગમ પણુ ગુરુગમ વિના અગમ થઇ પડે છે. કારણુ કે આગમ એ આત્માનુ મત્રી જ્ઞાતી પુરુષના વચન હાઈ, સાક્ષાત્ અનુભવજ્ઞાની-આત્માનુલવી એવા પારમાર્થિક સદ્ ગુરુ જ તેના મર્મને-હૃદયને-રહસ્યને પામે છે, અને તે જ એક તે ખતાવવાને સમર્થ છે. એટલે પ્રજ્ઞારૂપ શલાકામાં પ્રવચનરૂપ દિવ્ય અંજન લઇ સદ્ ગુરુ આંજે, 'જ્ઞાન-અંજનશલાકા ' કરે, તો જ જીવના આ દ િટરાગ દ્રશ્યાય. તો જ આ દિવ્ય નયન ઉન્મીલન પામે, તો જ આ દિવ્ય ચક્ષુ ઉઘે અને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ થઇ મેરુ સમા મહામહિમાવાન્ પરમ ગુણનિધાન શુદ્ધ આત્માનું સાક્ષાત્ દર્શન થાય.

"પ્રવચન અંજન જો સદ્દગુરુ કરે, દેખે પરમ નિધાન; હુદય નયન નિહાળે જગધણી, મહિમા મેરુ સમાન."—શ્રી આનંદયનછ.

શાસ્ત્રમાં ગીતાર્થને જ ગુરુપણાના અધિકાર કહ્યો છે એમાં ઘણું રહસ્ય છે અને તે એ જ વાતને પુષ્ટ કરે છે; કારણ કે ગીતાર્થ એટલે કેટલાક લાકા માત્ર સૂત્રપાડી સમજે છે એમ નહિં, પણ જેણે શાસ્ત્રના-સૂત્રના અર્થ-પરમાર્થ ગીત કર્યો છે, અત્યંત હૃદયગત-પરિણત કર્યો છે, સંગીતનો જેમ અવિસંવાદીપણે આત્મામાં તન્મય-એક્તાર

કર્યો છે, આત્માકાર કર્યો છે, આત્માનુભૂતિમય કર્યો છે તે 'ગીતાર્થ'; અર્થાત જેશે પરમ નિશ્ચયરૂપ પરમાર્થ આત્મતત્ત્વ ગીત કર્યું છે, અનુભૂત કર્યું છે તે ગીતાર્થ ઓવા બીતાર્થ આત્માનુભવી જ્ઞાની પુરુષ જ ગુરુ થવાને યાગ્ય છે. બાકી તથારૂપ યાગ્યતા વિનાના અજ્ઞાની ગુરુઓ તા કર્મભારથી 'ગુરુ' (ભારે) બને છે.

" અજ્ઞાની નિજ છંદે ચાલે, તસ નિશ્રાએ વિહારી; અજ્ઞાની જો ગચ્છને ચલવે, તે તેા અનંત સંસારી રે. જિન્છ! જિમ જિમ બહુશ્રુત બહુ જનસંમત, બહુ શિષ્યે પરવરિયા; તિમ તિમ જિનશાસનના વયરી, જો નવિ નિશ્ચય દરિયા રે. જિન્છ! સમભાષી ગીતારથ નાણી, આગમમાંહે લહિયે રે; આતમ અરથી શુભમતિ સજજન, કહાે તે વિણ કેમ રહિયે રે?"–શ્રી યશાવિજયજી.

આમ સાચા ગીતાર્થ, જ્ઞાની, આત્માનુલવી સફગુરુ પાસેથી જ પારમાર્થિક લાવ ગુરુગમ પ્રાપ્ત થાય છે. આ અંગે સુંદર અન્યોક્તિ છે કે-ગંગનમંડલ-ચિદાકાશ તેની મધ્યે એક અમૃતના કુવા છે, એટલે અમૃતસ્વરૂપી શાંતસુધારસમય આત્માના ત્યાં વાસ છે. જેને સફગુરુ મત્યા છે, તે જ તે અમૃતકૂપમાંથી શાંતસુધારસ લરી લરીને પીએ છે, તેમની તૃષા છીપે છે અર્થાત લાવતૃષ્ણા શાંત થાય છે, અને તે અમૃતપાનથી તે અમૃતપાણને પામ છે. બાકી જેને સફગુરુના યાગ નથી મત્યા, તે તે અમૃતપાનના લાલથી વંચિત રહે છે, તરસ્યા ચાલ્યા લાય છે, એટલે તેમની લાવતૃષ્ણા બુઝાતી નથી; અને તે મૃતપણાને જ પામે છે, અર્થત જન્મમરણપરંપરા કર્યા કરે છે, તેના જન્મમરણના છેડા આવતા નથી.

" ગગન માંડળમેં અધબિચ કૂવા, ઉઢા હે અમીકા વાસા; સગુરા હાએ સો ભર ભર પીવે, નગુરા જાવે ધ્યાસા.... અવધૃ! સા જેગી ગુરુ મેરા, ઉસ પદકા કરે રે નીવેડા. ''–શ્રી આનંદધનજી.

" વહ સત્ય સુધા દરશાવહિંગે, ગતુરંગુલ હે દગસે મિલ હે; રસદેવ નિરંજનકા પિવહી, ગહીં જોગ જાગાેજીંગ સા જિવહી "–શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રછ.

શ્રી ગાતમસ્વામી છતે લગવાન મહાવીર દેવે સમ્યગ્ તેત્ર આપ્યાં ત્યારે વેદના અર્થ પણ સમ્યક્ષણે સમજાયા. દિષ્ટ સમ્યક્ હાય તા મિશ્યા શાસ્ત્ર પણ સમ્યક્ષણે પરિશુમે છે અને દેષ્ટ મિશ્યા હાય તા સમ્યક્ષાસ્ત્ર પણ મિશ્યાપણે પરિશુમે છે. વડ્દર્શનનું રહસ્ય પણ દિષ્ટ સમ્યક્ હાય તા સમજાય છે. માટે દૃષ્ટિ સમ્યક્ જોઇએ, અને તેની પ્રાપ્તિ તા ઉપર કહ્યું તેમ શ્રી સદ્દશુરુને આધીન છે. તેવા દૃષ્ટા પુરુષ જ દિવ્ય દૃષ્ટિ અપીં વસ્તુનું યથાવત્ સ્વરૂપદર્શન કરાવવાને સમર્થ હાય છે. પણ આવા વસ્તુગને વસ્તુ કહેનારા આમ અનુલવજ્ઞાનીઓ તા વિરલ જ છે, જગતમાં તેમના તા દુકાળ જ છે. આનંદઘનછએ

કહ્યું છે તેમ 'અભિમતે વસ્તુ વસ્તુગતે કહે રે તે વિરહ્યા જગ જોય.' બાકી તથારૂપ તાત્ત્વિક અનુભવ વિના વસ્તુની માત્ર ખાલી કલ્પિત વાતો કરનારા જનાના કાંઇ તેટા નથી, તેમના તા સર્વત્ર સુકાળ જ છે.

"ખેદ શય છે કે નગદ માલરૂપે (Materially) અધ્યાતમનું સ્વરૂપ જાણ્યા— સમજ્યા વિના હાલ અધ્યાતમીઓના વ્યવહાર કાંડિમાં અધાગતિ પામતા આ દેશમાં, આ કામમાં રાકડા ફાટ્યો છે, કેવળ ખ્યાલ—ભ્રમણા—ગતાનુગતિકત્વને (sentimentalism) અનુસરી શુદ્ધ વસ્તુગતે વસ્તુરૂપને જાણ્યા સમજ્યા વિના અધ્યાત્મનું પુંછડું પકડનારા આ જવા, નથી આત્માને ઓળખવાના, પણ વ્યવહાર—પરમાર્થથી પતિત થઇ દેશને અને પાતાને પરિણામે ધક્કો જ પહોંચાડશે."—શ્રી મન:સુખસાઈ કિરત્ચંદ મહેતા.

કારણ કે વસ્તુવિચારની બાબતમાં દિવ્ય નયનના વિરહ પડ્યો છે, 'વસ્તુ વિચારે રે દિવ્ય નયન તાણા, વિરહ પહેચા નિરધાર,' એટલે યથાર્થ વસ્તુવિચાર થતા નથી. જેમ સમ્યગ્દિષ્ટ (અક્ષુ) વિના બાદ્ય પદાર્થીનું યથાર્થ દર્શન થતું નથી, તેમ સમ્યગ્યાગદિષ્ટ વિના આત્માદિ અતીન્દ્રિય પદાર્થનું સમ્યક્ સ્વરૂપદર્શન થતું નથી. એ દિવ્ય નયન વિના આખા પ્રદ્યાંડ સંબંધી ગમે તેટલા કદપનારૂપ સ્વચ્છંદ વિચાર કરે તાપણ પરમાર્થથી શૂન્ય જ છે, માટું મીંડું જ છે. કારણ કે હું પાતે કાણ છું? મ્હારં સ્વરૂપ શું છે? એ એક મૂળભૂત કેન્દ્રસ્થ વસ્તુના જવે શાંતભાવે વિવેકપૂર્વક ભાગ્યે જ વિચાર કર્યો છે. એટલે એ આખા લાકને જાણવાની ચેષ્ટા કરે છે, પણ દેહ—દેવળમાં બિરાજમાન આત્મ—દેવના સ્વરૂપને જાણવાની તમા કરતા નથી! આ મુખ્ય પ્રયોજનભૂત આત્મવસ્તુના વિચારની સમ્યગ્દષ્ટ પણ મુખ્યપણ સાચા જ્ઞાની સફગુરુના અવલં બને ખૂલે છે; અને તે આધ્યાત્મિક યાગદિષ્ટથી જ યાગમાર્ગનું દિવ્ય દર્શન થાય છે.

એટલે પછી જેવી 'દિષ્ટ તેવી સૃષ્ટિ', જેવું દર્શન તેવું સર્જન એ ન્યાયે તે દિષ્ટ 'જોગીજન' તે દિવ્ય યાગમાર્ગે ગમન કરવા 'ઇચ્છે છે' (ઇચ્છાયાગ). એટલે 'દૃષ્ટિપૂતં ન્યસેત્પાદ્યં' એ સૂત્ર પ્રમાણે યાગમાર્ગે દિષ્ટિપૂત પદન્યાસ કરતા કરતા તે 'દૃષ્ટા' પુરુષ અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થથી, અદમ્ય ઉત્સાહથી ને અનન્ય સંવેગથી તે સન્માર્ગે ગમન કરે છે, પ્રવૃત્તિ આદરે છે (પ્રવૃત્તિયાગ). વચ્ચે નડતા વિદ્યોના આ વીર પુરુષ અદૃસ્ત શોર્થથી સામના કરી જય કરે છે અને શાંત સ્થિરપણે માર્ગે ચાલ્યા જાય છે (સ્થિર-ચાર-ચાર). અને અંતે ઇષ્ટ ધ્યેય સ્થાને આવી પહોંચી તે યાગમાર્ગના પ્રવાસ પૂરા કરી અનુપમ સિદિ સાધે છે (સિદ્યોગ).

તાત્પર્ય કે-ચાગમાર્ગ પ્રવર્તા ' જોગીજન ' પરસાવ-વિશાવથી આત્મસ્વરૂપનું હિંમન ન થવા દેવાના નિરંતર જાગ્રત ઉપયાગ રાખી, દ્રવ્યથી અને સાવથી અહિંસા, સત્ય, અશ્તેય, પ્રદ્યાયર્થ અને નિષ્પરિગ્રહ એ પાંચ યમનું પરિપાલન કરે છે; શોચ,

મંતાય, તપ, સ્વાધ્યાય અને ઇશ્વરપણિધાન એ પાંચ નિયમનું આસેવન કરે છે; પરભાવની બેઠકર્ય દેહાધ્યાસ છાંડી દઇ, આત્મભાવમાં આસાન જમાવે છે; ખાદ્ય ભાવનું વિરેચન કરી અંતરાત્મભાવના પ્રાણુ–કું ભનર્ય સાવપ્રાણાયામ સાધે છે; વિષયવિકારમાંથી ઇંદ્રિયાને પ્રત્યાહુત કરી પરભાવમાંથી આત્માને પાછા ખેંચી લેવાર્ય પ્રત્યાહાર કરે છે; આત્મસ્વસાવમાં આત્માને ધારી રાખવાર્ય ધારણા ધરે છે; સ્થિરચિત્ત અને સ્થિતપ્ર થઇ આત્માનું એકાય ધ્યાન ધ્યાવે છે અને શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં લીન થઇ જવારૂપ-સમાઇ જવારૂપ પરમ આત્મસમાધિ અનુભવે છે. અને આમ જે અનંત સુખવામ પદને ઇચ્છતા સુસંતા-યાગીન્દ્રો દિનરાત તેના ધ્યાનમાં રહે છે, અને જયાં અનંત એવી સુધામય પરમ શાંતિ પ્રવહે છે, એવા તે પરમ અમૃતસ્વરૂપ શુદ્ધ પરમ પદને આ યોગિરાજ સાક્ષાત પામે છે. " સુખ ધામ અનંત સુસંત ચહી, દિનરાત રહે તદ ધ્યાન મહીં;

પર શાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રશુસું પદ તે, વર તે, જય તે. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ.

#### 鰞

# (૨) શાસ્ત્રકર્તા મહર્ષિ હરિસદ્રાચાર્યજી.

આમ દિવસ યાત્રફ હિથા પરમાર્થ મય યાગમાર્ગનું યથાર્થ દર્શન કરાવનાર આ શાસકર્ત્તા મહર્ષિના પવિત્ર ચરિત્ર સંબંધી એ શબ્દ કહી અંત્ય મંગલરૂપ ઉપસંહાર કરીએ: -- આ લારત ભૂમિમાં મત-દર્શનના આગ્રહથી પર એવા જે ગણ્યાગાંક્યા 'નિપ'ક્ષ વિરલા કાઇ' સાચા સંત પુરુષા થયા છે, તેમાં શ્રી હરિભદ્રાચાય કાઇ અનેરી લાત પાડનારા વિલક્ષણ સંત તત્ત્રમ થઇ ગયા; સવે દર્શનના સાધર્મિક અંધુત્વભાવે સમન્વય કરનારી પરમ ઉદાર નિરાગ્રહ અનેકાંત દેષ્ટિને યથાર્થ પણે ઝીલનારા **મહાપ્રભાવક** જ્યાતિર્ધાર આવે દરા થઇ ગયા. વિક્રમના આઠમા નવમા સૈકામાં થઇ ગયેલા આ 'યાકિનીમહત્તરા સૂતુ ' તરિકે સુપ્રસિદ્ધ હરિભદ્રસૂરિના જીવન સંબંધી જે અતિ અક્ષ માહિતી શ્રી પ્રભાવકચરિત્ર આદિ પરથી આપણને ઉપલબ્ધ થાય છે તે પ્રમાણે-तेकाश्री चित्रद्वटना(चित्तोडना) निवासी सर्वशाखपारंगत मહापंडित आहाण હता; अने त्यांना राजा जितारिना संभानित पुरे। हित हता ते अतुर्देश विद्यास्थानामां प्रवर्ष-ને પામેલા હતા, પણ તેમને પાતાની વિદ્યાના મદ ચક્યો હતા. પાતાને કલિસકલજ્ઞન પશે માનતા આ ધમંડી વિપ્રે દુસ્તર પ્રતિજ્ઞા કરી હવી કે 'અત્રે જેનું કહેલું હું ન સમજ શકું, તેના હું શિષ્ય થઇ જાઉં. ' આમ દિજશ્રેષ્ઠ હરિલાદ્ર પુરાહિત અભિમાની छतां सरवतानी भूति अने सत्यतत्त्वश्रवेषक इता. खेक दिवस ते भडापंडित डार्ध ઉપાશ્રય પાસેથી પસાર થતા હતા, ત્યાં એક 'યાકિની 'મહત્તરા નામના વૃદ્ધ સાધ્વીજીને નીચેની ગાથાના મધુર સ્વરે પાઠ કરતાં તેણે સાંભાવ્યા-

> " चक्की दुगंहरियणगं यणगं चक्कीण केसवो चक्की। केसव चक्की केसव दुचक्की केसीय चक्कीय॥"

આ ગાયાના અર્થ બેસાડવા હરિભદ્ર ઘણું મચ્યા. પણ કાંઇ ઘડ બેડી નહિં. એટલે તેમણે પાસે જઇને ઉપહાસમાં વૃદ્ધાને પૂછ્યું - અહાં! માછ! આ તમે ચિક્ ચિક્ શું કર્સું? ત્યારે યાગિનીએ જવાળ આપ્યા-બેટા! નવું લિંપેલું ચિક્ ચિક્ શાય. 'नविष्ठितं चिक्चिकायते।' ( અર્થાત્ વ્યંગમાં તું પણ નવા નિશાળીઓ છે, શિખાઉ અગુલડ છે, એટલે આ બધું તને ચિક્ ચિક લાગતું હશે, પણ તેમ નથી.) આવા માર્મિક ઉત્તરથી ઉપહાસ કરવા ગયેલા હરિભદ્રના ઉપહાસ થઇ ગયા ને તે ચાટ પડી ગયા. એટલે અમત્કાર પામેલા સત્યપ્રતિજ્ઞ સરલાતમાં હરિલદ્રે વિતસ્ર ખની વિનયથી પૂછ્યું - અહા માતાજ! તમે જે આ પાઠ કર્યો તેના અર્થ આપ સમજાવા, હું તે અર્થ સમજતાે નથી, હું આપના શિષ્ય છું. ત્યારે પવિત્ર સાધ્વીજીએ કહ્યું–હે સદ્ર! યુરુષને શિષ્ય કરવાના અમારા આચાર નથી, પણ તહારી જિજ્ઞાસા હાય તા તું અમારા ધર્માચાર્ય પાસે જા. એટલે હરિલદ્ર પુરાહિત જિન**લટાચાર્ય** પાસે જઇ તેમને सभस्त निवेदन हरी तेमनी पासे दीक्षित थया. पछी ते। किनदर्शन३५ पारसमिखन। સ્પર્શ થતાં, સત્યતત્ત્વપરીક્ષક હરિલાદ્રના આત્મા તેના રંગથી હાઉાહાડ રંગાઇ ગયો. આમ જેના નિમિત્તથી પાતાના આ જીવનપલટા થયા, અને પરમ ધર્મળીજની પ્રાપ્તિરૂપ પરમ ઉપકાર થયા, એવા તે ચાંત્રિની ' યાકિની ' મહત્તરાને પાતાને સહમે સંસ્કારરૂપ धम किन्म આપનાસ, क्षाचा परमार्थ 'द्विक ' अनावनास पाताना धम माता मानी, ध्रुत-જ્ઞશિરામણિ હરિલાદ પાતાને ' **યાકિની મહત્તરાસ્ત્ર**,' તરિકે એાળખત્વવા લાગ્યા, અને પાતાની અમર કૃતિએતમાં પણ તે પુષ્ય સ્મૃતિ તેમણે જાળવી રાખેલી અદ્યાપિ દશ્ય થાય છે. કુશાગ્રણહિના સ્વામી હસ્સિદ્ર અલ્પ સમયમાં સમસ્ત જિનાગમના પારગામી થયા ને તેને યાગ્ય જાણી ગુરુએ સ્વપદે સ્થાપન કર્યા.

તેમના છે લાશુંજ હંસ અને પરમહંસે તેમની સમીપે દીક્ષા લોધી. પ્રમાણુ- શાસ્ત્રમાં પારંગત આ છે મહાબુહિમાન્ શિષ્યા, ગુરુનો અનુદ્યા તહિં છતાં, બોહ પ્રમાણુ- શાસ્ત્રોના અલ્યાસાર્થે ગુમ વેષે બોહ નગરે ગયા. ત્યાં પાછળથી ખબર પડી જતાં બોહોએ હંસને હણી નાંખ્યા, પણ પરમહંસ નાસી છૂટી માંડ ગુરુ પાસે પ્હાંચ્યા, અને હકીકત નિવેદન કરતાં તે પણ હુદ્વિલેદથી મરણ પામ્યા. એટલે આવા છે ઉત્તમ શિષ્ય- રત્નાના વિરહ્યો શાકનિમગ્ન થયેલા હરિલદ્રસ્રિને ક્ષણિક આવેશરૂપ કેાપ વ્યાપે છે; પણ તેમના ગુરુએ પાઠવેલી 'गુणसेण अग्निसमा' ઇ ત્રણ ગાથાથી તેનું તત્ક્ષણ શામન થાય છે, અને તેમને પાતાના ક્ષણિક આવેશરૂપ કાેપના પારાવાર પશ્ચાત્તાપ થાય છે અને પ્રાથશ્વિત્ત યાચે છે. પછી શિષ્યસંતિના વિરહ્ જેને વેદાતા હતા અને આવા દુ:ખમય સંસારસ્વરૂપ પ્રત્યે તીલ વૈરાગ્યથી જે 'લવવિરહ ' ગવેલના હતા, એવા આ ભાવિતાત્મા મહામુસુ તીલ સંવેગરંગી શી હરિલદ્રાચાર્ય 'શાસ્ત્રસંતિ'ના સર્જનાર્થ અનુપમ અતુલ પરમ આશ્વર્ધકારી પુરુષાર્થથી પ્રવૃત્ત થયા. ગુરુએ જે ત્રણ બીજભૂત ગાથા

भाइती हती ते परथी तेमले विस्तारथी संवेगरंगतरंगिणी सभी 'समराधिन्यडहा' (समराहित्य इथा) रथी, अने तहुपरांत मात्र मानसिं है। पावेशना प्रायिश्वत अर्थे आ परम अविशेष मुसु महात्माओ १४०० प्रहरण अंथानुं अनन्य सर्वन इर्थुं! पाताने वेहायेदी सत्शिष्यविरह, अने पाते अंभेदी अवविरह तेमले पातानी 'शिर्छन' शास्त्रसंतिमां 'विरह' अंध्यी अमर हरेदी ६१य थाय छे. हा. त. 'मविरहवरं देहि मे देवि सारं,' अथना आ क अंथमां 'मात्सर्यविरहेणोचै: ' तेमले सर्वथा कर्करित महानिशीय शास्त्रने छोड़िहार हर्यी. (हज सुधी तेमना सगक्षण ७५ केटला अंथा क ७५० स्था छे.)

આવા આ સાધુચરિત સંતના અક્ષરદેહમાં એમના અક્ષર આત્મા અક્ષરપણ અમર રહ્યો છે. 'જેની યશરકાયમાં જરામરાજું જન્ય લય લાગતા નથી એવા સુકૃતી કવિએ જયવંત છે,' ' નાસ્તિ यેષાં યશ: काये जरामरण मं मयं' એ શ્રી લતું હરિની ઉક્તિ આ આવે દેશ સંત કવિની અમૃતવાણી સંબંધમાં અક્ષરશ: સાચી પડે છે. ચોકસો (૧૪૦૦) ગ્રંથ જેટલા મહાન્ ચંચરાશિનું મોલિક સર્જન કરનારા આ 'યાકિનીમહત્તરાસનું' હરિલદ્રસ્તિર, સાડા ત્રણ કોડ શ્લાકપાણ સાહિત્યના સર્જક કલિકાલસર્વં હેમચંદ્રા- આર્યની જેમ, અસાધારણ કાંદિના સાહિત્યસ્વામી (Literary giant) થઇ ગયા, વિરાટ (Collosus) કનિ- ખ્રદ્યા, આર્ષ દેશ મહર્ષિ (Seer, great sage) થઇ ગયા. એમની એક એકથી સરસ એવી અમર કૃતિઓમાં ગુંજતા એમના દિવ્ય ધ્વનિ એટલી બધી અમૃતમાધુરીથી લયી છે કે તેનું પાન કરતાં તૃપ્તિ થતી નથી. શાંતસુધારસજલનિધિ એવા આ હરિલદ્રસ્તિર્સિનો દિવ્ય નાદ અખૂટ રસવાએ અક્ષયનિધિ છે; આ દિવ્ય ધ્વનિ આ આર્ષ દેશના અંતરાતમાંના નાદ છે; એમાં પદે પદે નિર્જરતી પરા શ્રુતલક્તિ એમના પરમ લક્ત હૃદયનું પ્રતિબિંબ પાડનારૂં દર્પણ છે. સૃશ્લિષ્ટ, સૃશિષ્ટ અને સુમિષ્ટ શૈલીથી ઉત્તમ કલામય રીતે સુંદર શખ્દચિત્રમાં ગુંથલ એકેક ગ્રંથ આ મહાનિર્જય સુનીશ્વરનું અફ્લુત બ્રાંથનિર્માણકોશલ્ય દાખવે છે.

વળી એમના આશ્ય તો એટલા બધા પરમાર્થ ગંભીર છે કે સાગરની જેમ તેનું માપ કાઢવું કે તાગ લેવા તે અશક્ય વસ્તુ છે. કારણું તેમના એકેક વચન પાછળ અગાધ શાસ્ત્રજ્ઞાન ને અનન્ય તત્ત્વચિંતન ઉપરાંત ઉત્તમ આત્માનુલવનું સમર્થ પીઠળળ રહ્યું છે. એટલે આવા ઉચ્ચ યાગદશાને પામેલા મહાત્માની કૃતિના આશય યથાર્થ પણે અવગાહી પ્રગટ કરવા, તે તા તેમના જેવી ઉચ્ચ આત્મદશાને પામેલા મહાત્મા યાગી ધરાતું કામ છે. તેએ જ તેને યથાયાં વ્યાય આપી શકે, તેએ જ તેનું યથાયાં મૂલ્યાંકન કરી શકે, સાચા રત્તની પરીક્ષા નિપુણ રત્નપરીક્ષક જ કરી શકે, કારણ કે સાગરવર-ગંભીર આશયવાળા સ્ત્રાત્મક સંક્ષેપથી થંથ ગૂંચવાની અનન્ય કલામાં સિદ્ધહસ્ત શ્રી હરિસદ્રાચાર્ય છેએ, અત્રે અદ્ભુત સમાસશક્તિથી બિન્દુમાં પ્રવચન સિંધુ સમાબ્યા છે.

" એક બુંહન્યળથી એ પ્રગત્મા, શ્રુતસાગર વિસ્તારા, ધન્ય જીનાને ઉલટ ઉદ્દધિષ્ઠું, એક બુંદમેં ડારા."—શ્રી ચિદાનંદજી.

એટલે આવા આશયગંભીર પ્રવચનસિંધુમાંથી અર્ધરત્ના ખાળી કાઢવાનું કામ ઊડી વિચાર ડૂળકી મારનારા અવગાહક વિવેચકાનું છે. ' प्रीत्यातमवीर्यमविचार्य ' આ મંદમતિ ટીકાકાર વિવેચકે પણ યથાશક્તિ-યથામતિ આ ચાગદષ્ટિસસુચ્ચાય શ્રંથ-રતનાકરમાં 'સુમનાનંદની ટીકા 'રૂપ ડૂળકી મારી અર્ધરત્ના ખાળવાના યત્કિંચિત પ્રયત્ન કર્યો છે, તે સુમન સજ્જનાના મનને આનંદિત કરા!

ગુણા જે કેં 'હ્યાં તે સકલ ગણજો સંતજનના, અને દાેષા કેં તે સકલ પણ હું પામર તણા, કરી દાેષા દૂરે સુગુણ ચરજો હંસ સુમતિ! અમી દેગ્ટિ ધારી સુર્ણી જ ભગવાનદાસ વિનતિ.

ય, ચોપાટી રેાડ, **મુંબ્ય**ઇ. ચૈત્ર વદી પંચમી, વિ.સં. ૨૦૦૬ }

ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઇ મહેતા.



## પ્રાસંગિક વકતવ્ય

'યોગ' શખ્દ કાને પહે છે અને મહિલે હરિભદ્રસ્રિસ્ઝિની સાથેસાથે જ આપાન આપ મહિલે પતંજલિનું પણ સમરણ થઇ આવે છે. તેનું કારણ મને એ લાગે છે કે હરિસદ્રસ્રિસ્ઝિની જેમ પતંજલિની દિષ્ટિવિશાલતા છે. તેમણે યોગમાર્ગમાં ઇશ્વરાપાસનાને સ્થાન આપીને નિષ્પક્ષભાવે ઇશ્વરના સ્વરૂપનું એવું નિરૂપણ કર્યું છે કે એ માન્ય કરવામાં કાઇને પણ વાંધા આવે નહિં. એમણે વિચાર્યું કે જયારે લાકાનું સાધ્ય એક જ છે ત્યારે પ્રતીકાના લોદ માટે વ્યર્થ અલડા શાને માટે? અને એટલા માટે જ એમણે ચાકખું કહ્યું કે, તમારું મન જેમાં લાગે તેનું જ ધ્યાન ધરા, પણ ધ્યેય તા મનને સ્થિર–એકાથ કરવાનું રાખી પરમાત્મચિંતનના સાચા પાત્ર અના 'ફેરાજમંવિપાજાશયરપરામૃષ્ટઃ પુરુષવિશેષ ફેપ્ચરઃ !' જેને ક્લેશ, કર્મ, કર્મના પરિણામ તથા વાસના સ્પર્શ કરી શકતા નથી એવા કોઇ પણ પુરુષવિશેષને ઇશ્વર કહે છે.

પતંજલએ યાંગસૂત્રમાં योगश्चितवृत्तिनिरोधः એટલે કે ચિત્તવૃત્તિનિરાધને જ યાંગ કહેલ છે, જ્યારે શ્રીમદ્ હરિલદ્રસૂરિએ યાંગને લગતા પાતાના જીદા જીદા પુસ્તકામાં માલ્યપ્રાપ્તિ કરાવનાર ધર્મ વ્યાપારને જ યાંગ કહેલ છે. શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્ય યાંગ એટલે સમ્યગ્ જ્ઞાન, સમ્યક્ શ્રદ્ધા અને સમ્યક્ ચારિત્રરૂપ રત્તત્રય એમ કહ્યું છે. ગીતાજીમાં યાંગના અર્ધ સમજાવતાં કહ્યું છે કે રચિત્તની સમતા એ જ યાંગ છે, અને ચિત્તની સમતા મન (ક્રિયા) અને છુદ્ધિ જ્ઞાન)નું એકય થાય ત્યારે જ શક્ય અને છે. આ અધી વ્યાખ્યાઓમાં ઉપલક રીતે જોતાં ભિન્નતા જણાય છે, પણ આરીક રીતે જોતાં આપણને ખાત્રી થશે કે માત્ર શબ્દોમાં જ ભિન્નતા છે, અર્ધમાં નહિં. 'ચિત્તવૃત્તિનિરાધ' એ શબ્દથી તે ક્રિયા અગર વ્યાપાર વિવક્ષિત છે કે જે માલ્યમાર્ગ માટે અનુકૂલ હોય. માલ્ય પ્રાપ્તિ કરાવનાર ધર્મ વ્યાપાર, એના પણ અર્ધ એ જ છે. શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાથાર્યે તો ચાક્ષ્મું જ જણાવ્યું છે કે <sup>3</sup>ચાર પુરુષાર્ધમાં મોક્ષ ઉત્તમ છે અને યાંગ તેની પ્રાપ્તિમાં

૧. પા. યાે. સમાધિપાદ, અ. ૧–૨૪

२ बुद्धियुक्तो जहातीह उभे सुकृतदुष्कृते। तस्माद्योगाय युज्यस्व योगः कर्मसु कौशलम्॥ (२-५०)

३ चतुर्घमेंऽप्रणीमोंक्षो योगस्तस्य च कारणम्। ज्ञानश्रद्धानचारित्ररूपं रत्नत्रयं च सः ॥—थे।गशास्त्र (१-१५)

કારણ છે, એટલે કે સમ્યગ જ્ઞાન, સમ્યક્ શ્રદ્ધા અને સમ્યક્ ચારિત્ર એ રત્નત્રય એટલે જ સક્તિ. ગીતાજીના પણ એ જ ક્વિન છે. ચિત્તની સમતા થાય છે ત્યાં જ યાગ છે. અને ચિત્તની સમતા થાય છે ત્યાં જ યાગ છે. અને ચિત્તની સમતા એજ માેક્ષનું દ્વાર છે. વર્ત્તમાન પરિસ્થિતિને અનુકૂળ થઇ પડે એવી યાગની વ્યાખ્યા કરીએ તાે એમ કહી શકાય કે 'અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાંથી માણસને જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશ તરફ જે લઇ જાય તે જ યાગ.' અને આ યાગ તે જ દુર્ગતમાં પડતા પ્રાણીને ધારી રાખે, અચાવે, પડવા ન દે, એવા પ્રધાન ધર્મ છે.

હવે આપેલું સંસારમાં યાંગનું સ્થાન શું? યાંગ શા માટે? યાંગના અધિકારો કાલ્યું? અને સાધકના કર્ત્ત વ્યા શા શા ? એ માટે વિચાર કરીએ: -શ્રી હરિલાદ્રસ્ત્રિજીએ યાંગળિન્દુમાં જલા્વ્યું છે કે 'જયારે આત્માની ઉપર માહેના પ્રભાવ ઘટવાના આરંભ થાય છે ત્યારથી જ આધ્યાત્મિક વિકાસના સ્ત્રપાત થઇ જાય છે. ' અપુનર્ભ ધક ( જે આત્માના સંસાર પ્રવાસ ચરમ પુક્રગલપરાવર્ત્ત જેટલા બાકી રહે છે, તે આત્માને જૈન પરિભાષામાં અપુનર્ભ ધક કહેવામાં આવે છે) આત્માના આંતરિક પરિચય એટલા જ કે તેવા આત્માના ઉપર માહેનું દબાલ્યુ એાલ્યું થઇ ઊલદું માહેની ઉપર તેવા આત્માનું દબાલ્યુ શરૂ થાય છે. એ જ આધ્યાત્મિક વિકાસનું બીજરાપલ્યુ છે. અહીંથી જ યાંગમાર્ગના આરંભ થઇ જવાને લીધે તેવા વિકાસગામી આત્માની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિમાં સરલતા, ઉદારતા, નમ્રતા, પરાપકારપરાયલ્યુતા આદિ સદાચાર નજરે પડે છે,—જે તેવા વિકાસગામી આત્માના બાલ્ય પરિચય લેખાય.

યાગના સાચા અધિકારી થવા માટે સંસારના અજ્ઞ ત્યાગ એ કાંઇ અનિવાર્ય પશુ આવશ્યક વસ્તુ નથી, પણ સાચું મુમુસુપણું એ આવશ્યક વસ્તુ છે. ગૃહસ્થાવાસમાં રહીને પણ સાચા મુમુસુ યથાયાગ્યપણું યાગ સાધી શકે છે. આપણું ત્યાં ભીતિક અને આધ્યાત્મિક પ્રગતિ વચ્ચે ભેંદ પાડવામાં આવ્યો છે, અને તેથો માલુસમાં એક જાતની વિકૃતિ અને દંસ ઉત્પન્ન થતાં જોવામાં આવે છે. ઉપાશ્રય અને મંદિરમાં પૂર્ણ ભાવે લક્તિ કરતા માણુસ, તેની પેઢી, ઑફિસ અગર ઘરમાં તદ્દન લિન્ન સ્વરૂપ ધરાવતા હાય છે. એ ખરું છે કે, ભોતિક જીવનને અવગણીને માત્ર આધ્યાત્મિક પ્રગતિનાં સાધકને હેરાન થવું પડે છે, તેવી જ રીતે આધ્યાત્મિક પ્રગતિ અવગણીને માત્ર ભોતિક પ્રગતિની પાછળ પડનાર પણ હેરાન જ થાય છે. પણ માણુસે વિવેક વાપરી ભોતિક જીવન અને આધ્યાત્મિક જીવનના સમન્વય કરવાના છે એકના વિચાર કરતી વખતે ખીજાને ભૂલવું એ દંસ છે. જીવનમાં અને સ્થાન છે એટલું જ નહિં, પણ ખન્ને વચ્ચે દેહ અને આત્માની જેવા ઘાટા સંખંધ છે, એમ માનીને જીવનવ્યવસાય નક્કી કરવામાં આવે તા જ માણુસ પાતાના જીવનમાં સાચી પ્રગતિ સાધી શકે છે. યોગના અંતિમ હેતુ સંસારના ત્યાગ નથી, પણુ આંતરિક અને બાહ્ય સ્થિતિ વચ્ચેના સમન્વય એ જ યોગના હેતુ છે. સમર્થ તત્તરજ્ઞાની અને મહાન યોગી શ્રી અરવિંદ આ બાબત પર લખતાં કહે છે કે " માણુસને પાતાના અને મહાન યોગી શ્રી અરવિંદ આ બાબત પર લખતાં કહે છે કે " માણુસને પાતાનો અને મહાન યોગી શ્રી અરવિંદ આ બાબત પર લખતાં કહે છે કે " માણુસને પાતાનો

આવિર્ભાવ કરવા માટે જે છવન આપવામાં આવ્યું છે તેના ત્યાગ કરવા એ માલુસની પૂર્ણતા માટે અનિવાર્થ ગણાય જ નહિં, અને યાગના તે હેતુ પણ હાઇ શકે નહિં. કેટલાક ખાસ સંજોગામાં એવા છવનના ત્યાગ ઇન્ટ ગણાય, અથવા તા આખી માલુસ જાતિની પ્રગતિ કરવા માટે વ્યક્તિને એ પ્રમાશે પ્રેરણા થાય તે બનવાજાગ છે. યાગના ખરા હેતુ-પૂર્ણ હેતુ તા જયારે માલુસના યાગ, છવન સાથે એક થાય અને કુદરતના સ્વાલાવિક યાગની પેઠે માલુસ પાતાના આંતર છવન પ્રત્યે દૃષ્ટિ કરી જ્ઞાનપૂર્વક એમ કહી શકે કે 'આખું છવન યાગ જ છે' ત્યારે જ સિદ્ધ થયા ગણાય."

ઉત્તરાષ્યયન सूत्रमां तो त्यांसुधी इहां छे हे "सन्ति एगेहिं मिक्खुहिं गारत्था संजमुत्तरा" એટલે है छणा हुसाधुओ हरतां संयभी गृह्वस्था पण उत्तम हाय छे. वनमां कहने त्यां पवित्र सावधी रहेनार थे।शी, अगर गिरनारल्गी गुहामां ध्यान घरनार थे।शी, अगर तो हिमालयनां शिभर पर समाधिशुक्त थे।गीनां आग्ररण हरतां, वस्तीमां रही वनवासनी पवित्रता, गुहानुं ध्यान, अने शिभर परनी समाधि के आग्ररी काणे छे ते क साथा थे।गी. श्रीमह हमर्गद्रायार्थनुं थे।गशास्त्र राकि हुमारपालनां माटे क तैयार हरवामां आव्युं हतुं, अने शिक राकवीनां लवनमां की थे।गनुं स्थान छे, तो गृहस्य लवनमां शा माटे थे।ग अशहय है।य ?

' सहायार' એ યોગની પ્રાથમિક ભૂમિકા છે. વિચાર અને આચારની સંપૂર્લુ શુદ્ધि એનું જ નામ સદાયાર. વિવેક એ સદાયારના પાયા છે. સત્ અને અસત્ અથવા નિત્ય અને અનિત્યને જુદું પાડવાની શક્તિ તેનું નામ જ વિવેક. ' लक्के काम ण पत्थे ज्ञा, विवेग एवमाहिए।' અર્થાત્ પ્રાપ્ત થયેલા કામલાગામાં પણ વિવેકીને ઇચ્છા નથી થતી. એટલે વૈરાગ્ય એ વિવેકના સહચર છે. વૈરાગ્ય એટલે રાગના નાશ. રાગ એટલે લોતિક વસ્તુઓને મેળવવાની કે લાગવવાની ઇચ્છા. વૈરાગ્ય એટલે સંસાર અને જગત્ના પદાર્થી પ્રત્યે તિરસ્કાર નહિં, પણ તેના સાચા સ્વરૂપના લાનથી ઉપજેલી વિરક્તિ એ જ વૈરાગ્ય. અળદના પગની પાછળ ગાડાનું પૈડું ચાલ્યું આવે છે, તેમ વિવેકના પ્રમાણમાં તેની પાછળ વૈરાગ્ય પણ આવે છે જ.

એ યાદ રાખવાનું છે કે જગત્ના માનવીએ માટે યાગ-આધ્યાત્મિક પ્રગતિ તરફ વળવા માટેની જરૂરિયાત જે આજે ઊભી થઇ છે, તેવી જરૂરિયાત જગત્માં ભાગ્યે જ આ પહેલાં કાઇ વખતે થઇ હશે. અણુબાેમ્બની શાધને અર્થહીન બનાવવાના માર્ગ હાઇડ્રોજન બાેમ્બની શાધ નથી, પરંતુ માનવીનો આધ્યાત્મિક પ્રગતિ જ એ બાેમ્બને અર્થહીન બનાવવા સફળ થશે. ત્યારે આપણે હવે સાધકનાં જીવનકાર્યના વિચાર કરીએ.

યાગના માર્ગે જનારા દરેક સાધકે પણ જીવનને યુદ્ધ તરીકે જ માનવાનું છે, પરન્તુ એ યુદ્ધ પાતાની જાત સાથે જ લડવું જોઇએ, કારણ કે પાતાના બળથી પાતાની જાતને જીતનારા સુખી થાય છે. માધક પાતાની ઇચ્છાઓ, વિષયવાસનાઓ, કામનાઓ અને કષાયા સાથે યુદ્ધ કરવાનું છે. સાધક યાદ રાખવું કે, પાંચ ઇન્દ્રિયા, કોધ, માન, માયા અને લાલ, તથા સૌથી વિશેષ દુર્જય એવું પાતાનું મન, એ જીતાયાં એટલે બધું જીતાયું. મન માંકડા જેવું છે અને તેને વશ કરવું સુશ્કેલ છે, પણ અશક્ય તા નથી જ. અલ્યાસ અને વૈરાગ્ય, એ બજે, સાણસાની માફક મનને પકડી શકે છે, અને એક વખત સાધકે એને પકડ્યું, એને વશ કર્યું, પછી આત્માની ઉજ્ઞતિ માટે એ કેવું મદદરૂપ થઇ પડે છે, તે, સાધકે પ્રત્યક્ષ અનુલવધી સમજવાનું છે, કારણ કે કેટલીક વાતા સમજાવવાં માટે શબ્દો પુરતા નથી, અને આ પણ એક એવી જ બાબત છે.

સાધકને ઉપદેશ આપતાં, શાસ્ત્રોમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે, સાધકે સ્ત્રીઓ સાથેનાં પ્રસંગના ત્યાગ કરવા. લહેને પુત્રી હોય, પુત્રવધુ હોય, પ્રોઢા હોય કે નાનો કુમારી હોય, તોપણુ સાધકે તેના સંસર્ગ ન કરવા. ડાહ્યા પુરુષે સ્ત્રીઓના પરિચય કે સહવાસ વધવા ન દેવા. સ્ત્રી સાથેના કામલાગા એ હિંસા, પરિશ્રહાદિ સર્વ મહાપાપાનાં મૂળ છે. બિલાડીના રહેઠાણુ પાસે ઉદરાએ રહેવું એ જેમ ડહાપણુ લરેલું નથી, એમ સ્ત્રીઓવાળા મકાનમાં સાધક પ્રલાચારીએ રહેવું સલામતીલરેલું નથી. સ્ત્રીઓવાઢે સંકીર્ણ ઘર, મનારંજક સ્ત્રીકથા, સ્ત્રીઓના પરિચય, તેમની ઇન્દ્રિયોનું નિરીક્ષણ, તેનાં રુદન, ગીત, અને હાસ્ય, તેઓની સાથે લાજન અને બેઠક, રસદાર અને પ્રમાણુથી વધારે ખાનપાન, શરીરની ટાપટીપ, આ બધી વસ્તુઓ માણુસને પ્રિય છે, અને સાધકે તેના ત્યાગ કરવા મુશ્કેલ છે. પરન્તુ આત્માની શોધ કરનારા માણુસને માટે તે આ તાલપુટ વિષ જેવી છે. આ ધર્મ ધ્રુવ છે, નિત્ય છે, શાધત છે, અને જિને બતાવેલા છે. એ જ માર્ગવરે પૂર્વે કેટલાય જીવા સિદ્ધ થયા છે, થાય છે અને હજા થશે.

સાધકે ધન, વૈભવ કે સ્ત્રી જાતની પ્રત્યે તિરસ્કાર સેવવાં, એવા અર્ધ આમાંથી કાઢવાના નથી. આપણી ઇન્દ્રિયા, કોધ, માન, માયા, લાલ અને આપણા મનનું ઘડતર અને સ્વાભાવિક બંધારણ એવું છે કે, જીવમાત્રને કામ, લાગા અને વિષય સેવવાને માટે બહારથી કાંઇની પ્રેરણા કે આજ્ઞાની જરૂર નથી રહેતી. એટલે સ્ત્રી, વૈલવ કે ધન પ્રત્યે જ્યારે સાધકને આકર્ષણ ઉત્પન્ન થાય, (અને પૂર્વજન્મનાં કાંઇ યાગબ્રષ્ટ આત્માને બાદ કરીએ તા આવા આકર્ષણા ઉત્પન્ન થવાં એ બધા સાધકા માટે સ્ત્રાભાવિક અને કુદરતી છે) એ વખતે, સાધકે દાેષ સ્ત્રીમાં, વૈલવમાં કે ધનમાં જોવાના નથી, પણ દાેષ

१ अप्पाणमेव जुज्झाहि किं ते जुज्झेण बज्झओ। अप्पणामेव मण्पाणं जहत्ता सुहमेहए ॥ ६. स. (६-३५)

२ पंचिन्दियाणि कोहं माणं मायं तहेव लोहं च । दुज्ञयं चेव अप्पाणं सब्वं अप्पे जिए जियं ॥ ७. स. (६-३९)

સૂત્રકૃતાંગ. ( ૧-૪ ). ૨. ઉત્તરાષ્ય્યન સૂત્ર, ૧૬-૩૨.

પાતાનો ઇન્દ્રિયાના, પાતાનામાં છૂપાયેલી કામનાઓ ના અને પાતાના જ મનના છે એમ માનવાનું છે. સ્ત્રી જાતિ દાષિત નથી, સ્ત્રી માત્રમાં તો સાધક માતાનું સ્વરૂપ જોઇ શકે છે. ખરાખ તત્ત્વ તો આપણા પાતામાં જ રહ્યું છે, એટલે દાષ સાધકે પાતાની જાતમાં જ જોવાના છે. ધત અને વૈકાવ ખરાખ નથી, પણ આપણી ઇન્દ્રિયા અને મન તેને જે રીતે માંગે છે, ઉપલાગ કરે છે, તે વસ્તુ ખરાખ છે. એટલે સાધકે, કાઇપણ પદાર્થ પ્રત્યે તિરસ્કાર સેવવાની જરૂર નથી, એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે.

સાધકે અભિમાનથી દ્વર રહેવાનું છે. સાધક પાતાના સ્વભાવમાં થાડા ફેરફાર કરી પાતાની જાતને એમ સમજાવે કે પાતે પાતાની પ્રકૃતિ પર કાબુ મેળવ્યા છે તા તેમાં તે અવશ્ય ઠાેકર ખાશે. સાધકે પાતાની ઇન્દ્રિયાનાં, પાતામાં રહેલા કષાયાના, અને પાતાના મનના ચાકીદાર ખની, પળે પળ તેનાં 'સી. આઇ. ડી.' બનવાનું છે. સાધકને જે ઘડીએ એમ લાગે કે તે સંપૂર્ણ છે, અજય છે, તે ઘડીથી જ તેના પતનની શરૂઆત થાય છે, અને તેના વિનાશ થાય છે. સાધકમાત્ર અપૂર્ણ છે, જો કે તે પૂર્ણ ચાગી બન-વાના અધિકાર ધરાવે છે તે ખરૂં છે. પરંતુ જીવનના અંત સુધી, મૃત્યુ વખતના છેલ્લામાં છેલ્લા શ્વાસ સુધી, અગર તા જીવન્ત અવસ્થામાં સચાગીની દશા પ્રાપ્ત થાય ત્યાંસુધી કાૈાઇ પણ સાધક પાતે સંપૂર્ણ છે એમ માનવાની ધૃષ્ટતા ન કરે. આવી ઘેલછાને સાધકના જીવનમાં સ્થાન છે તેથી ભગવાનુ મહાવીરે શ્રી ગોતમને કહ્યું છે કે-" આ <sup>૧</sup>જીવિત અહ અપલ છે તથા વિશ્નાથી ભરપૂર છે, માટે ક્ષણભર પણ પ્રમાદ કર્યા વિના હે ગૌતમ! તું પૂર્વે કરેલાં કર્મ ખંખેરી નાખ." મહાન યાંગીઓનાં, મહાન જ્ઞાનીઓનાં પતન થયાં છે. એના મૂળ કારણા તપાસતાં જણાય છે કે તેઓનાં અભિમાનના કારણે તેમ ખન્યું છે. પંજાળી લોકોમાં એક પ્રચલિત કહેવત છે જેના અર્થ એમ થાય છે કે, રાંધે**લી** રસાેઇ અને જીવન્ત માણુસનાં કઢી વખાણુ ન કરવાં, કારણુ કે તે કયારે બગડી જ**શે** એ કહેવાય નહિં. સાધકે આ કહેવતને ધ્યાનમાં રાખી યાગી બનવાનાં પ્રયત્ના કરવામાં જ પાતાનું ધ્યાન રાખવાનું છે. અને સાધક માત્રે એ પણ યાદ રાખવાનું છે કે. કાેઇ પણ ધ્યેયની પ્રાપ્તિ અર્થનાં પ્રયત્નામાં જે આતંદ અને શાંતિ છે. તેટલા આનંદ અને શાંતિ તે ધ્યેયની પ્રાપ્તિ પછી મળતાં નથી. સાધકે તેા પાતાનું ધ્યેય ઘાતી કર્મીના નાશ<sup>ર</sup> માટે રાખવાતું છે, તેથી જરા પણ ઉતરતું નહિ; અને એ ધ્યેયની પ્રાપ્તિ સાથે સાધકનાં રાગ અને હેવના નાશ થયેલા હાય છે, એટલે પછી, તેમાં આનંદ કે શાકના પ્રશ્ન જ વિચાર-વાના નથી રહેતા.

દરેક સાધકે ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે, આપણી અંદર એક એવી મહાન સત્તાનું

१. "इइ इत्तरियम्मि आउए, जीवियए बहुपच्चवायए।
 विहुणाहि रयं पुरा कडं, समयं गीयम मा पमायए॥ '-श्री, ६. ५०-३
 र तेरमुं गुलुगल्च-संयोगी देवली,

સામ્રાજ્ય ભ્યાપેલું છે, કે જે સત્તા લામ કાઇ પણ વિષય વાસના, કામના કે ઇન્છા ટકી શકતાં નથી. માણસ-મતુષ્યપણં તિર્ધાસ અને નારકીનાં જેવા કરતાં મહાન છે એટલું જ નહિં પણ મતુષ્યપણં તા દેવ કરતાં પણ ઉત્તમ છે. તેથી જ, માનવી તા દેવાનાં માટે પણ વંદનીય મણાય છે. શાધકે ધ્યાનમાં રાખવું કે મતુષ્ય યાતિ કરતાં બીજી કાઇ ઉત્તમ યાતિ છે જ નહિ.

સાધકને કામભાગાનાં વિચારા આવે ત્યારે પાતાની જાતને સમજાવવાનું કે, કામ-ભાગા તો દેવધાનિમાં શાભે, મનુષ્ય ગતિમાં નહિં. મનુષ્ય તો દેવાના દેવ છે, કારણ કે મનુષ્ય જીવન એટલે તો સંયમ, ત્યાગ અને તપનું જીવન મુક્તિ એ મનુષ્ય માત્રના અધિકાર છે, અને મનુષ્ય યાનિ પ્રાપ્ત કર્યા પછી, ત્રણ લાકમાં કાઇ એવી શક્તિ નથી કે જે મુક્તિ મેળવવાનાં આપણા માર્ગમાં અડચણ ઉત્પન્ન કરી શકે. પૂર્વ કર્મ-પ્રારથ્ધ કરતાં પુરુષાર્થ હંમેશ મુખળ છે, એ સાધકે ભૂલવાનું નથી. Exertion is greater than destiny જે પરમાત્મ-પરમ આત્માની શોધ સાધકે કરવાની છે, તે પરમ આત્મા સાધકે પાતાની અંદર જ શોધવાના છે-ઉત્પન્ન કરવાના છે.

એમ કહેવાય છે, અને કદાપિ માનવામાં આવે કે આ જમાનામાં, આ ક્ષેત્રથી મનુષ્ય કર્મ રહિત અની મુક્તિ પામી શકતા નથી, કારણ કે આ જમાનાનાં માનવીના શરીરનું અંધારણ એવું છે કે તેમાં શુકલ ધ્યાન સંભવિત નથી. પરન્તુ શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્યે એમના યાગશાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે "ભલે માલ થયા કહેવાએ કે ન કહેવાએ, પરન્તુ જે પરમાનંદ છે તેના અનુભવ તા થાય જ છે, કે જેની આગળ સંસારનાં તમામ સુખ તુચ્છ જેવાં-નહિ જેવાં લાગે છે. \* ' સાધક આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરે તા એ મુક્તિ કરતાં કાઇ રાતે ઉતરતી દશા છે એમ નહિ કહેવાય.

ચાગના માર્ગે જનારને સુખ, શાંતિ અને પરમ આનંદ મળે છે, પણ તે માટે સાધકે તેના ચાગ્ય મૃદ્ય પણ આપવાં પડે છે. આપત્તિઓ, દુ:ખા, બ્યાધિઓ, ચિંતાઓ, ન ગમતા ખનાવા, હુદયને હચમચાવી નાખે એવા પ્રસંગા, અને ધરતીક પના જેવા આંચકા લાગે તેવા ખનાવાનાં અનુમવ માટે સાધકે તૈયારી રાખરી જોઇએ

પરન્તુ સાધકે તેમજ અન્ય માનવીઓએ યાદ રાખવાનું છે કે માનવીને જે હેરાન શહું પહે છે, અન્યાયા સહત કરવાં પહે છે, કુટું બીજના, પ્રિયજના અને નિકટનાં સ્નેહિ

૧ દેવા, દાનવા અને ગાંધવ જાતિના દેવા, યક્ષા, રાક્ષસા અને કિઝર જાતિના દેવા પણ જે દુષ્કર એવા પ્યક્ષચર્યને પાળે છે તેવા પુરુષને નમસ્કાર કરે છે. દેવા પણ ધ્યક્ષચારીના દાસ ભને છે. ' ઉત્તરાધ્યયન સત્તર. ૧૬.

मोक्षोऽस्तु मास्तु यदि वा परमानंदस्तु वेद्यते स खलु ।
 यस्मित्रिखिळसुखानि प्रतिभासंते न किंचिदिव ॥ थै।गशास्त्र १२-५६

એાનાં મૃત્યુના કારણે વિચાગની વેદનાએ ભાેગવવી પડે છે, અનેક મુશ્કેલીએ, માંદગીએા અને ત્રાસમાંથી પસાર થવું પડે છે, એ એકાન્તે આપણા બુરા કાર્યીનું યરિણામ અગર પાપનું ફળ છે, એમ માનવાની ડાઇએ ભૂલ કરવાની નથી. શ્રી કેદારનાથજ જેએ શ્રી-નાથજીનાં શુક્ષ નામે પ્રસિદ્ધ છે અને મહાન તત્ત્વજ્ઞાની છે, તેઓ પાતાના એક લેખમાં લખતાં જણાવે છે કે " ઉન્નતિના માર્ગ મુખ અને સગવડામાં થઇને પસાર થતા નથી, એ વાત તેણું (શ્રેયાર્થીએ) પાતાના મનને સારી રીતે શીખવવી જોઇએ. દુ:ખ અને સંકટ સામે ઝઘડતા રહેવાનો વૃત્તિ અને પુરુષાર્થ તેનામાં હાવા જોઇએ. ઉન્નતિ માટે પ્રયત્ન કરતાં કરતાં જે દુ:ખ કે સંકટા આવી પઉ તેમાં પાતાના મન-છુન્દ્રિ-શરીરને જે તાણ આપવી પડે છે, અડચણામાંથી માર્ગ કાયતાં, સંકટાના અસદા ભાર ખેંચતા, મના-ભાવનાઓને જે રીતે કયારેક અત્યંત કામળ તા કયારેક અત્યંત કઠણ કરવી પડે છે, તે તે વખતે મનને કામળ કે કઠણ કરતાં, મન, બુદ્ધિ અને શરીર દ્વારા જે અનુસવ થાય છે તે અનુભવામાં જ સર્વ વિશેષતા રહેલી છે, તે અનુભવ દ્વારા જ મનુષ્યત્વના ઘાટ ઘડાય છે, એવા શ્રેયાર્થીના વિશ્વાસ હાવા જોઇએ. અનેક પ્રકારનાં વિકટ અને કઠણ પ્રસંગામાંથી તવાઇને નિકહ્યા વિના આપણી સત્ત્વશીલતાની પરીક્ષા થતી નથી, અને પરીક્ષા વિના આત્મવિશ્વાસ ઉપજતા નથી. સાન્વિક હેતુ માટે જે દુ:ખા અને હાડમારોએ સહન કરવા પડે છે તેથી જ આપણામાં રહેલી મલિનતા નિકળી જઇ આપણામાં રહેલી મનુષ્યતા પ્રગટ થાય છે, એવા વિશ્વાસ શ્રેયાર્થીનાં હુદયમાં હાવા જોઇએ. ઉન્નતિને માર્ગે ચાલતાં ન્યાય અને કરુણાથી તરબાળ થયેલા હૃદયમાં સાન્વિક સુખ તથા આનંદ પ્રાપ્ત થાય, તેના માટે જો અવકાશ હાય તાે તેને તે ચિક્કારશે નહિં અને જે દુ:ખ તથા ઢાડમારીએા આવે તેને દુર્ભાવ્ય લેખશે નહિં. "

સ્વર્ગસ્થ સાક્ષરશ્રી આનંદશંકર ઘુવ પોતાનાં એક લેખમાં લખે છે કે, "પરમાત્માના મનુષ્ય ઉપરનાં પ્રેમની પહેલી નિશાની શું? અના ઉત્તર જરા વિરાધાભાસી લાગશે, પણુ તે વાસ્તવિક છે અને તે એ કે દુ:ખ-સંસારનાં દુ:ખ. પરમાત્માની જેના ઉપર કૃપા થાય છે તેના ઉપર જ એ દુ:ખ નાખે છે. અસંખ્ય વિકેટ પ્રસંગા અને આપત્તિઓના અનુભવ મેળવી એ અનુભવથી પવિત્ર થઇ કુન્તી કૃષ્ણુ પ્રત્યે કહે છે: "વિપદ: सन्तु न: શશ્વત્ તત્ર તત્ર તત્ર તાર્વપુરો " હે જગતના પ્રભુ! હંમેશા અમારા ઉપર આવી વિપત્તિઓ જ હજો, જેથી અમાને તમારૂં નિત્ય દર્શન રહ્યાં કરે. જેઓનાં હૃદય કૃપણતા અને કાયરતાથી ભરેલાં છે, તેઓ સાંસારિક સુખતું એકેક ટપકું ચાલ્યાં કરે છે,—કૂતરું હાડકું ચાલ્યાં કરે તેમ! કહી જન્મારામાં જાણે એ જોયું જ ન હાય,—જો કે કરાઢા જન્મા ભાગવાં કર્યું છે છતાં! એવા મનુષ્યાનાં આયલાપણાના ખયાલ લાવો, અને તે સાથે ક્ષત્રિયમાતા કુન્તીની વીરત્ત્રસરેલી ઉક્તિ સરખાવા અને કહા બે ભાવમાંથી કરી ભાવ વધારે ઉચ્ચ? પરમાત્માનાં

સાન્નિધ્યમાં જવું એ મનુષ્યના મનુષ્ય તરીકે પરમ ધર્મ અને અધિકાર છે. મનુષ્યમાં જ એવી શક્તિ છે કે એ દુ:ખ લાગવવાં, એટલું જ નહિં પણ એ દુ:ખના અર્થ કરવા એટલે કે એનું સ્વરૂપ સમજવું તથા પ્રયોજન તપાસવું, એની આગળ પાછળની કડીએ! તપાસી કાર્યકારણની સંકલનામાં એનું કર્યા સ્થાન છે તથા એ શી ગરજ સારે છે એ નક્કી કરવું. દુઃખમાં ગરકાવ થઇ ન જતાં એના ભૂત-સવિષ્ય તરફ નજર કરીશું તો તુરત જણારો કે દુ:ખ એ ભૂતકાળની મલિનતાનું વિશાધન છે અને ભવિષ્ય કાળની આતમાજાતિ-ના અરુહોદય છે. જેને મતુષ્ય જીવન પામી એ જીવન સફળ કરવાની ઇચ્છા છે અને જેણે એ જીવનની સઘટિત ઘટના ઉપર વિચાર કર્યો છે-એને સાંસારિક દૂઃખ તે પરમા-त्मानी प्रुपा सिवाय अन्य ३पे अहि पणु लासशे निक्ष " समर्थ तत्त्वज्ञानी अने मक्षान યાગી શ્રો અરવિદ કહે છે કે " It is not because there is something bad in you that blows fall on you-blows fall on all human beings, because they are full of desire for things that cannot last and they loose them or even if they get, it brings disappointment and cannot satisfy them. " અર્થાલ તમારી ઉપર દુ:ખના લા પહે છે, એનું કારણ એ નથી કે તમાસમાં કાંઇક ખરાખ તત્ત્વ છે, પણ દુ:ખના શા દરેક માણસની પર પડે છે; કારણ કે તેઓ એવી વસ્તુઓની પાછળ પડે છે કે જે વસ્તુ નિત્ય રહેવા નથી, અને તેથી માણસાે તેને ગુમાવી દે છે, અગર તે વસ્તુ મેળવ્યાં પછી તેમને નિરાસા ઉત્પન્ન થાય છે અગર તેઓને સંતાષ આપી શકતી નથી. સુપ્રસિદ્ધ કવિ અને મહાન જ્ઞાની શ્રી અલિલ જિલ્લાને લખ્શું છે કે, "Your pain is the breaking of the shell that encloses your understanding, " અર્થાત્ તમારા સાન ઉપર ભાઝી ગયેલું જડત્વનું પડ દૂર કરવા માટે, તમને જે એક વસ્તુ કુદરત તરકથી આપવામાં આવે છે, એ તમારી વેદના.

આ કથનાની સત્યતા, ભગવાન નેમનાથનાં પૂર્વ જન્માની પત્ની રાજી લાં છવનમાંથી, અને ભગવાન મહાવીરનાં પ્રથમ ગણધર શ્રી ગૌતમનાં છવનમાંથી પણ આપણને મળી શકે છે. લગ્નના રથ પાછા ફેરવીને ભગવાન નેમનાથ જ્યારે પાછા ફરે છે, અને પાતાથી એક ઘડી પણ વિખૂટા ન પડનાર શ્રી ગૌતમને નિર્ગાણસમયે ભગવાન મહાવીર દ્વર કરે છે, નેમાં અન્ને વિભૂતિઓ એ રાજીલ અને શ્રી ગૌતમને વેદના ઉપજાવેલ છે, અને તે જ વેદના અંતે એ બન્નેની મુક્તિનાં માટે કારણમૂત અને છે, એ વાત સ્હેલાઇથી સો કાઇ સમજી શકે તેવી છે. ભગવાન નેમનાથે રાજીલમાં વેદના ઉપજાવીને પૂર્વ ભવાની પત્નીને મુક્તિ અપાવી સાચા પતિનું કામ કર્યું છે, કારણ કે જે પતિ મુક્તિનાં કાર્યમાં પત્નીને નિમત્તરૂપ થાય તે જ સાચા પતિ ભગવાન મહાવીરે પાતાના પરમ શિષ્યને વેદના આપીને તેને રાગમાંથી મુક્ત બનાવેલ છે, અને જે કેવળજ્ઞાન રાગસહિત દશામાં અશક્ય હતું, તે કેવલજ્ઞાન, પેલી વેદનાથી રાગ રહિત બન્યાં એટલે પ્રાપ્ત થયું. શિષ્યને જે મુક્તિ અપાવે તે જ સાચા શુરુ. આ બધા ઉપરથી સાધક એવા અર્થન તારવે કે આપણે જાણી.

ભૂઝીને આપણા પર દુ:ખા વહારી લાવવાં જોઈએ. દુ:ખા આવે ત્યારે સમાધાન કરવા માટે આ બધી બાબતા સાધકે ધ્યાનમાં રાખવી.

સાધક માત્રે યાગી અનવાનું ધ્યેય રાખવાનું છે. સાચા યાગી તો એ જ કે જેનાં ઘાતિ કર્મા નાશ પામ્યા છે. જે મૃત્યુનાં પરિણામે સાધકે ફરી જન્મ લેવા પહે તેની ભાખતમાં, તેટલા પૂરતી યાગની અપૂર્ણતા. સાધક એવા યાગી આ જન્મે થાય, કે પછીના જન્મે થાય, એ ખહુ મહત્ત્વની વસ્તુ નથી કે જેટલી મહત્વતા સાધકના માટે તેનાં પ્રયત્ના કરવામાં રહેલી છે. પરન્તુ સાધકે એવું જીવન તા જીવવું જ જોઇએ કે, તેના અંત:કાળે જ્યારે તેની આસપાસનાં માણુસા તેને સંભળાવે કે:—

" જન્મ જરા મરણું કરી એ, આ સંસાર અસાર તા; કર્યા કર્મ સહુ અનુભવે એ, કાઇ ન રાખણુઢાર તા. શરણુ એક અરિઢાંતનું એ, શરણુ સિદ્ધ ભગવંત તા; શરણુ ધર્મ શ્રી જૈનના એ, સાધુ શરણુ ગુણુવંત તા."

(આ બંધમાંથી પાન ૨૪૯)

એ વખતે સાધક મુખેશી નહિંતા પણ મનમાં પાતાની જાતને એવા જવાબ આપી શકે કે, 'આ સંસાર અસાર છે એટલે જ જીવન મરણનાં કેટલાએ ફેરાએ પુરુષાર્થ કરી આ જન્મે મેં ટાળી નાખ્યાં છે, અને સંસારમાં કાઇ કાઇના રામણહાર કે તારણહાર નથી, એટલે જ મારા આત્માને મારી જાતનાં તારણહાર તરીકે તૈયાર કરવા પ્રયત્ના કર્યા છે. અરિહંત અને સિહનું શરણ હું કાંઇ દયા તરીકે યાચતા નથી, પણ અધિકાર અને લાયકાતની દૃષ્ટિએ એ માગવાના મારા હક્ક છે એટલે જ હું માગું છું. 'જે સાધક, મૃત્યુ વખતે પાતાની જાતને આમ કહી શકવાને શક્તિમાન્ હાય, તે સાધક, મુક્તિ મેળવે કે ન મેળવે, વહેલી મેળવે કે માડી મેળવે, તેા પણ તેનું જીવન ધન્ય છે.

જગતનાં દરેક દરેક સ્ત્રી અને પુરુષોએ યાદ રાખવાનું છે અને પોતાના હુદયમાં સોનેરી અક્ષરાથી કૈાતરી રાખવાનું છે કે, સાચા અને શાધતા સુખની પ્રાપ્તિ માટે, યાગતે માર્ગે ગયા સિવાય-આધ્યાત્મિક પ્રગતિ સાધ્યા સિવાય ળીજો કાઈ માર્ગ જ નથી. આ જ પાંચે જઇને, આ જગતમાં અસંખ્ય માનવીઓએ શાધતું સુખ પ્રાપ્ત કર્યું છે, કરે છે, અને કરશે. જે સ્ત્રી પુરુષો આ જગતની લોતિક વસ્તુઓની પ્રાપ્તિમાં અને તેને લોગવવામાં સુખ માને છે, તેઓ સાચા સુખથી અજાણ છે. તેઓએ ધ્યાનમાં રાખવું કે

૧ સાદ ગુણુરથાન રૂપમાં, આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમમાં, તેરમે ગુણુરથાને જેને સંયોગી વ્યવસ્થા કહેવામાં આવી છે તે–એ યાગીના અર્થ અહિં ઘટાવ્યા છે.

તેઓનું મુખ દંભથી ભરેલું, અને અનેક ગરીબ માણુસાનાં ભાગે મેળવાએલું છે. તેથી તે સુખ, પાકળ, નાશવંત અને અનિત્ય છે અને તેને અંતે, તેઓને માત્ર દુ:ખ જ પ્રાપ્ત થવાનું છે. જ્ઞાનીઓ કહી ગયાં છે કે, શાધ્વતા મુખના માર્ગ ભીતિક વસ્તુઓની પ્રાપ્તિમાં અત્રર તેને ભાગવવામાં નથી, પણ તેનું સ્વરૂપ સમજી તેના ત્યાગ કરવામાં છે, અને એટલે જ ભર્ત હિર અને છુદ્ધ જેવાં મહાન્ રાજવીઓ, ભીતિક મુખાને અવગણીને, યાગના પાંથે ચાલી નિક્ત્યાં હતાં.

સાધકનાં માટે છેટલી અગત્યની વાત તે આ છે. સાધકે એમ નથી માનવાનું કે જગત્ અને આ સંસાર માત્ર દુ:ખથી જ ભરેલાં છે. જે વૈરાગીઓને તમામ જગત્ને માટે ધિક્કાર ઉત્પન્ન થાય છે, તેમજ જે ઘુવડ જેવું માતું લઇને સદા નિરાશાવાદી રહે છે, તે વૈરાગી નહિ પણ મૂર્ખ છે. વૈરાગ્યનાં કારણે તો જીવનમાં પવિત્ર શાંતિ, દિવ્ય પ્રેમ, અખંડ આનંદ, સુદઢ મનાળળ તથા શરીર અને મનની તન્દુરસ્તી પ્રાપ્ત થાય છે, અને વૈરાગ્યની સાથે આવા બધા સાધના જેને પ્રાપ્ત થાય છે તે જ સાચા સાધક કહેવરાવવાને લાયક છે, બીજા નહિં.

આ રીતે, યાંગ-આધ્યાત્મક પ્રગતિમાં જ માણસ માત્રનાં દુ:ખ અને અશાંતિ ટાળ-વાના ઉપાય છે, અને આ જગતમાં કાઇ એવા દુ:ખ નથી, કાઇ એવા વ્યાધિઓ નથી, કાઇ એવા દર્દ નથી, કે જેનું મારણ આપણને યાંગમાંથી ન મળે. અને માનવી માત્રે યાદ રાખવાનું છે કે વહેલે કે માંડે, આ જન્મે અગર રખડપાટ કરીને અન્ય જન્મે, દરેક આત્માને આ માર્ગે જ અંતે તા જવાનું છે, કારણ કે, કર્માથી મુક્ત બનવું એ કાંઇ આત્માના વિશિષ્ટ અધિકાર છે એવું નથી, પણ એના આત્માના સામાન્ય સ્વભાવ-મૂળ ધર્મ છે. આપણે જ્ઞાની નથી, એટલે જીવ માત્ર લગ્ય છે એમ માનીને જ દરેક યાંગને પંચ જવાનું છે, જો વહેલે કે માંડે એ માર્ગે ગયા સિવાય ચાલે તેવું છે જ નહિં, તો શા માટે એ માર્ગે જવાની શરૂઆત અત્યારથી જ ના કરવી ?

તેષ્થ્યુન ખીલ્ડોંગ, હાર્નભી રાડ, કાટ, સુંબઇ. ૨૩–૭–૫૦.

મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા.



# શ્લાક અને વિવેચનની વિષય અનુક્રમણિકા



| પૃષ્ઠ                       |
|-----------------------------|
|                             |
| 1-1                         |
| ૧૨–૫                        |
| ٠ ٩                         |
| આશા-                        |
| ··· %                       |
| મથ્ય'થી                     |
| પ્રાતિભ-                    |
| २ <sup>.</sup>              |
| . સમ્ય-                     |
| ધિકારી.                     |
| 31                          |
| ડીકરણ.                      |
| ¥                           |
| Y                           |
| <b>પ</b> ૪- <b>૧</b> ૦      |
| નિરાય <b>હ</b>              |
| યુ <sup>.</sup>             |
| તારા,                       |
| સારા,<br>સ્થેશા,            |
| રવ <b>રા</b> ,<br>દષ્ટિનું  |
| હિતહી.                      |
| -•૯ • <del>હુ</del><br>માન⇒ |
| અપાત્ર.                     |
| §:                          |
| એ <b>દ</b> –                |
| સવ'નેઃ                      |
| *** (                       |
|                             |

| શ્લાક             | વિષય                                                                                                                                                                                                                                              | પૃષ્ઠ        |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| <b>૧७–૧</b> ૮     | ' દર્ષ્ટિ ' શ્રુષ્બદની વ્યાપ્યા–સત્યદ્ધાસંગત બાધ તે દષ્ટિ–દર્શન: દષ્ટિઅધપણું,<br>નિત્રરાગીતું દર્શાત. અસત્પ્રગૃત્તિવ્યાધાત–યાગદષ્ટિ સત્પ્રકૃત્તિપદાવઢા. આઠ સ્થૂલ                                                                                  |              |
| <b>1&amp;-</b> 20 | ભેદ, સક્ષ્મ ભેદ અનંત<br>મિત્રા અહિં પહેલી ચાર દર્ષિ પ્રતિપાતી કે અપ્રતિપાતી એમ લજના, સ્થિરા                                                                                                                                                       | le           |
| •• `              | આદિ છેલ્લી ચાર તાે અપ્રતિપાતી જ – મુક્તિ પ્રતિ અભંગ પ્રયાણ                                                                                                                                                                                        | હય           |
|                   | સામાન્ય કથનના સાર સમુચ્યયઃ કળશ કાવ્ય                                                                                                                                                                                                              | હહ           |
|                   | ચાેગદપ્રતું વિશેષ કથન.                                                                                                                                                                                                                            |              |
|                   | પ <b>હેલી મિત્રા દ</b> ષ્ટિ ( <sup>શ્</sup> લાે. ૨૧–૪૦ ). ૧ <b>૦૨</b>                                                                                                                                                                             | -806         |
| <b>ર</b> ૧        | મંદ દર્શન, પહેલું ચેલ્ગાંગ ઇચ્છાદિ યમ, અખેદ, સર્વત્ર અદ્વેષ: 'मित्ति मे<br>सन्वभूएसु ' મિત્રા નામની યથાર્થતા.–અદિસાતી મીમાંસા                                                                                                                     | ૧૦૨          |
| ૨૨૨૫              | અહીં યોગળીજ ગ્રહણ-અવ <sup>ંદ્</sup> ય માક્ષહેતુઃ ઉત્તમ ચે <b>ાગળીજઃ</b> (૧) સંશુદ્ધ<br>પ્રભુમક્તિ-'જિનપદનિજપદ એકતા.' ભક્તિ પ્રકારચરમાવર્ત્ત-તથાભબ્યત્વપાક<br>સંશુદ્ધ ભક્તિનું લક્ષણ-પરમ ઉપાદેય ભુદ્ધિ, દશ સંત્રાનિરાધ, ક્લકામના રહિત-             |              |
| <b>૨</b> ૬        | પહ્યુંયાગબીજ ચિત્ત<br>(૨) ભાવાચાર્ય આદિની જ ભક્તિ એ પહ્યુ યાગબીજ,–નહિંકે દ્રવ્યાચાર્ય<br>આદિની. ભાવલિંગનું જ પ્રધાનપહ્યું. 'આતમજ્ઞાની શ્રમણ કઢાવે.' સદ્ગુરુભક્તિ                                                                                  | १०७          |
|                   | મહિમા. (૩) સંતની વૈયાવચ્ચ પણ થાેગળીજ. વિધિ પ્રમાણે એટલે શું ?                                                                                                                                                                                     | ૧ <b>૨</b> ૭ |
| ૨૭–૨૯             | (૪) સહજ ભવ ઉદેગ–વરાગ્ય ભાવના (૫) દ્રવ્ય વ્યક્તિગ્રહ પાલન,<br>સાર્વજનિક દાનાદિ (૬) વિધિયા સિહાન્તલેખનાદિ (૭) બીજ કથા પ્રીતિ–                                                                                                                       |              |
| 30-33             | સંવેગ શુદ્ધ શ્રદ્ધા, ઉપાદેય ભાવ,—એ સર્વ યાગબીજ છે. ભક્તિના મ <b>િક્રમા …</b><br>બહુ ભાવમલ ક્ષીગુતા <b>થયે અરમ પુદ્ગલાવત્ત માં</b> આ યાગબીજ ગ્ર <b>હ</b> ણુ–પ્રાયે<br>મનુષ્યાને,—ચરમાવર્તાવર્તા જવાનું લક્ષણ અવંચક ઉદયથી <b>શુ</b> ભ નિમિત્ત સયાગ. | 199          |
| 38                | નિમિત્ત અને ઉપાદાન યાગાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્રિયાવંચક–ભાષ્યુની લદ્ધિક્રિયાની ઉપમા: લદ્ધ એક જ, અલદ્ધ અનેક. વંચક યાગનું ઠેગપાશું. માટું મીંડું! 'વહ સાધન ભાર અનંત                                                 | 184          |
|                   | કિયો, તદીષ કછુ હાથ હજુ ન પર્યો.–જોગીન્દ્ર ગજ'ના ' સંત ચરણુ અન્ય્રય<br>વિના વંચક<br>અવંચકનું નિમિત્ત સંતભક્તિ: 'ભિતા નયન પાવે ન <b>હિ</b> ં'. ભાવમલ અલ્પતા                                                                                         | ૧૫૮          |
| 34~8v9            | થયે સત્પ્રતીતિ. મંદલોચન-અલ્પવ્યાધિના દર્ણત. ધૃતિ આદિ ચાર વૃત્તિ …                                                                                                                                                                                 | <b>૧</b> ૬૫  |
| \$(-80            | છેલા યથાપ્રવૃત્તિકરહ્યુમાં અલ્પમલત્વથી આસનગ્રંથિબેદને આ ળધું ઉપજે. છેલ્લું<br>યથા પ્ર૦ ક૦ 'અપૂર્વ''જ. અત્રે 'મુખ્ય' પહેલું 'ગુણરથાન.' સાર બાેધ.<br>મિત્રાદર્શિના સારઃ મિત્રાદર્શિના કળશ કાવ્ય                                                     | 1 <b>9</b> 6 |

| શ્લાક                   | વિષય                                                                                                                                                                                                                               | પૃષ્ઠ               |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
|                         | 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                            | ७७–२०७              |
| ૪૧<br><b>૪૨</b> –૪૫     | તારામાં પ્રાપ્ત થતા ગુણગણઃ ગામય અગ્તિકણ સમ દર્શ નયાેેેેે તે બીજીં અ'ગ–<br>નિયમઃ શૌચ સંતોષ, તપ, સ્વાધ્યાય, ઇશ્વરપ્રણિધાન. અનુદ્રેગ. તત્ત્વજિજ્ઞાસા…<br>યાેેેેેેેેે પ્રત્યે અત્યંત પ્રીતિ, શુદ્ધ યાેેગા પ્રત્યે બહુમાનઃ ચાર પ્રકારની | <b>१७७</b>          |
| 8 ξ                     | ધમ'કથા. સંતાતી યથાશકિત સેત્તા–યાગવૃદ્ધિ કલ. સંતસેવાથા અન્ય લાભ કલ.<br>યાગ મહિમા. ભવભય રહિતપણું. ઉચિત કર્ત્તવ્ય, અનુચિત અકર્ત્તવ્ય<br>અધિક ગુણી પ્રતિ તીત્ર જિજ્ઞાસાઃ સાતંદાશ્વર્ય. 'ધન્ય તે મુનિવરા રે!' રવ                        | <b>૧૮૮</b>          |
| <b>ጸ</b> ሜ–አና           | નિર્ગુષ્ણુપણા પ્રત્યે ધૃણા⊣' હું તો દેષ અનંતતું ભાજત છું કરુણાળ ! '<br>દુઃખરૂપ સર્વ સંસાર, તેના ઉચ્છેદ ક્રેમ થાય ? વેરાગ્ય ભાવના⊸સંતાનું ચિત્ર                                                                                     | <b>૧</b> ૯૭         |
|                         | ચરિત્ર ! ' શાસ્ત્ર લહ્યુા મતિ થાહલી.' 'શિષ્ટ કહે તે પ્રમાણુ '<br>તારા દર્શિના સારાંશઃ તારા દર્શિના કળશ કાવ્ય                                                                                                                       | २० <b>१</b><br>२०५  |
|                         | ત્રીજી બલા દક્ષ્ટિ ( <sup>શ્</sup> લાેંગ ૪૯–૫૬ )                                                                                                                                                                                   | oc <b>२३</b> ३      |
| ४६                      | કાષ્ટ્રઅગ્નિ સમ બાધ, ત્રીજું ગાગાંગ આસન, પરા તત્ત્વશુત્રૂષા, અક્ષેપ:                                                                                                                                                               |                     |
| પુ <b>્-</b> પ <b>૧</b> | 'મત્યું કિમહી તે બાઝે.' મનમક્રેટતે કેમ કેકાણે આણુવું ?<br>અત્રે સર્વત્ર સુખાસન. અત્વરાપૂર્વક સર્વ ગમન અને કૃત્યઃ પ્રણિધાનાદિ સુકત                                                                                                  | २०८                 |
| <b>પર–</b> ૫૪           | વંદનાદિ અધ્યાત્મ ક્રિયાપ્રાપ્ત યોગનું રતન જેમ જતન<br>શુશ્રુષાઃ ' તરુણ સુખી સ્ત્રી પરિવર્યો છ 'નું દર્ણત –શ્રવણેચ્છાના દાખલા. શુશ્રૂષા–<br>થાેધ સ્ત્રોતની સરવાણી શુશ્રૂષા વિનાનું શ્રવણ સરવાણી વિનાની ભૂમિમાં ફ્રુવાે               | <b>२</b> १६         |
| યપ–૫૬                   | ખાદવા જેમ અફળ.−શ્રવણ વિનાની શુશ્રૂષા પણ સફળ, શુશ્રૂષાથી કમંક્ષય<br>યાગમાં અવિક્ષેપ, ઉપાય કૌશલ, ઉપકરણુમાં અપ્રતિભધ: સાધન  તે બધન !                                                                                                  | २२३                 |
|                         | આત્માર્થ જ સર્વ સાધનસેવને. સાવદ્ય પરિહાર–મહાદય<br>ખલાદષ્ટિના સાર: ખલાદષ્ટિના કલશ કાવ્ય                                                                                                                                             | २ <b>२</b> ८<br>२३२ |
|                         | ચાથી દીપ્રા દષ્ટિ ( શ્લાે૦ ૫૭-૧૫૩) - પૃ૦ ૨                                                                                                                                                                                         | .3૪-૪૫૨             |
| <b>પ</b> છ              | દીય પ્રકા સમ ત્રાન, પ્રાણાયામ ( ભાવધાણાયામ), યાગતું અતૃત્યાન તત્ત્વ-                                                                                                                                                               |                     |
| <b>५८</b> –६०           | શ્રવસ્તુ, સહમળોધ અભાવ                                                                                                                                                                                                              | २३४                 |
| <b>51</b> -53           | ત્યાં રહીજી. ' સદાશયથી તત્ત્વશ્રવણ. ધર્માનું શરણ. વસ્તુ ધર્મ<br>તત્ત્વશ્રુતિથી યાત્રબીજ પ્રરાહ સંસાર-ખારૂં પાણી તત્ત્વશ્રુતિ-મધુર જલઃ                                                                                              | २४८                 |
| <b>{</b>                | વૈરાગ્ય ભાવના. તત્ત્વશ્રવ <b>ણ્</b> થી સકલ કલ્યાણ, ગુરુલક્તિ સુખ<br>ગુરુમક્તિ પ્રભાવે તીર્થકર કશ <sup>્</sup> તઃ સમાપત્તિ સ્વરૂપ. બ <b>હિરા</b> ત્મા, અંતરાત્મા,                                                                   | २४५                 |
|                         | પરમાતમાં, 'ભંગી ઇલિક તે ચટકાવે ' તીર્થ કરદર્શન                                                                                                                                                                                     | 2 11~               |

| શ્લાક                          | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | કુપુ                       |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| \$4- <b>\$&amp;</b>            | સુક્ષ્મળાયતું લક્ષણઃ તત્ત્વનિર્ણયની ન્યાયપદ્ધતિ. જાેધતું સુક્ષ્મપણું શી રીતે ?<br>અનેકાંત વસ્તુસ્વરૂપ. અત્ર અવેદાસંવેગપદ પ્રત્યલ, વેદાસંવેદા અતાત્ત્વિક. સ્થૂલ<br>ભારા-સૂક્ષ્મભાષ રાષક અપાયશક્તિ માલિન્ય. આગમ-દીપક. અત્ર તત્ત્વા<br>ભારારૂપ સ્થૂલ બાેધ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २५१                        |
|                                | वेद्यसंवेद्यपद अधिकार (ऋो० ७०-७४) २७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ર- <b>૨૯</b> ૧             |
| હુ∘⊸હ્યું<br>હું∘⊸હ્યું        | વેદ્યસં વેદાપદ સ્થિરા આદિ છેલ્લી ચાર દિષ્ટમાં, સમ્યગ્દિષ્ટિની તસલાહપદ-<br>ન્યાસ વૃત્તિઃ કાયપાતી પણ ચિત્તપાતી નહિં. સમ્યગ્દિષ્ટિનું સંસારક્રિયામાં<br>નીરસપણું, ભાવ અપ્રતિમાધછેલ્લી પાપપ્રવૃત્તિ, સંવેગાતિશય, પુનઃ દુર્ગતિ<br>અયાગ. શ્રીષ્ટ્રિક મહારાજનું દષ્ટાંત. સંવેગ શબ્દના ત્રણ અર્થસમ્યગ્દર્શનનો<br>અપૂર્વ મહિમા ક્ષાયિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિને જ નિશ્ચય વેદાસંવેદ્યપદ. અવેદાસંવેદ્યપદ<br>અપદ, વેદાસંવેદ્ય જ પદ-' ઇચ્છે છે જે જોગીજન.'<br>વેદાસંવેદ્યપદની વ્યાખ્યા: નારીનિંદા, આગમવિશુદ્ધ અપ્રવૃત્તિખુદ્ધિ. દેય<br>ઉપાદેય વિવેક. ભેદત્તાન-મૂળ વસ્તુનું ખીજભૂત જ્ઞાન. વેદાસંવેદ્ય તે જ ' પદ ',<br>આત્મસ્વભાવ ' પદ '. અપદ અનેક, ' પદ ' એક જ. સ્વરૂપપદનો મહિમા- | રહઢ                        |
|                                | સમ્યગ્દષ્ટિની ચરચુધારા. 'આતમગ્રાહક થયે ટળે પરગ્રહણુતા.'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २८४                        |
|                                | अवेद्यसंवेद्यपद् अधिकार ( ऋोक० ७५-८५ ) २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>≀</b> –૩રર              |
| હય<br>હક્-૮૨<br>૮૩ <b>-</b> ૮૪ | સમારાપર્ય અવેદા સંવેદાયદ-ભવાલિનંદીને                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>ર</b> હર<br><b>ર</b> હપ |
| 24-28                          | નથી: કર્મભૂમિ પામી કર્મચાંગી થાંચ્યા દુર્લંભ મનુષ્યપણાનું સાર્થંકય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -0                         |
| <b>૮</b> ૫                     | કરેત ! તુચ્છ વિષયાસક્તિના દારુણ વિપાક<br>અધ્યાસ્થ્યારૂપ અ૦ વે૦ સં૦નાે સત્સંગ–આગમથી જય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 318<br>320                 |
|                                | विषम कुतर्क ग्रह निन्दा अधिकार (ऋो० ८६-९७) 3२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                            |
| <b>(\-</b> ( <b>\e</b>         | અવેદાસંવેદા જયે વિષમ કુતક અહતી સ્વતઃ નિવૃત્તિ. વિષમ ' શ્રહ ' જેવા<br>વસમા કુતક શ્રહકુતક અનેક પ્રકારે ચિત્તના ભાવશતુઃ કુશહવંત એાધ<br>અપાત્ર. કુતકમાં અભિનિવેશ મુમુક્ષુને અયુક્ત, શ્રુત-શીલ-સમાધિ ને પરાપ-<br>કારમાં યુક્ત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>उ</b> २ क               |

| શ્લાક                   | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | યુષ્ટ                        |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| ૯૦-૨૭                   | સ્મવિદ્યાસંગત વિકલ્પ, તેના યાજક કુતર્ક. કુતર્ક દૂધગાલાસ પ્રધાન,-પ્રતીતિ<br>કલમાધિત કુતર્કના છેવટના જવાબ 'સ્વભાવ. ' છગ્નસ્થ કલ્પનારૂપ કુતર્કનું                                                                                                                                                                                                                           |                              |
| & <b>/-</b> 9¢}         | અસમંજસપણું. દર્શાંતપ્રધાન કુતર્કના સુંથણાં ! આવા દુષ્ટ કુતર્કથા સયું'! અતીન્દ્રિયાર્થ સિદ્ધિ ઉપાય: અતીન્દ્રિય અર્થ શુષ્ક તર્કતા અવિષય, આ ગમ-<br>ગાચર. ઇદ્રિયોના ઇદ્ર આત્માન જે દર્શ છે દર્શિના. ' આપ્ત કાેેે શુ ? અતીન્દ્રિય<br>અર્થ આગમપ્રધાન સત્પાહ શીલવાન્ યાેગી જાેણે.–પતાંજિલએ કહેલા<br>તત્ત્વપ્રાપ્તિના આગમાદિ ત્રિવિધ ઉપાય.                                       | 333                          |
| 17.                     | सर्वञ्चतत्त्व अभेदः सर्वज्ञवादी अभेद् अधिकार (ऋो० १०२-१३३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 961                          |
| ૧૦૨−૧૦૯                 | ખહુ સર્વ જ્ઞોમાં તત્ત્વથા બેદ નથી, છતાં બેદખુદિ તે અતિભક્તોના મોહ!<br>પારમાર્થિક સર્વ દ્ર વ્યક્તિબેદ છતાં એકજ. સામાન્યથી સર્વદાને માનનારા અભેદ.<br>અસર્વ દર્શો વિશેષ સંપૂર્ણ ન જાણે. રાજસેવકાવત્ સર્વદ્ર ભક્તા અબેદ. સર્વ<br>સર્વદાદીઓના અબેદ. નામાદિ બેદ છતાં તત્ત્વથી સર્વદ્રા અબેદ સર્વદ્રાના ગુણ-<br>નિષ્પત્ર નામની અવિરુદ્ધતા. સર્વદ્રા અબેદ બાળ યુકિતઓના ઉપન્યાસ:— | 8¥3                          |
| <b>११०</b> –११ <b>४</b> | ચિત્ર-અચિત્ર દેવભક્તિ વિભાગઃ સંસારી દેવના ભક્ત તત્ક.યગામી,<br>મુક્તના ભક્ત મુમૃક્ષુ.–સંસારી દેવની ભક્તિ ચિત્ર, મુક્તની અચિત્રતે ચિત્ર<br>દેવસ્થાનાના સાધન ઉપાય ચિત્ર,ભિત્ર નગરાના ભિત્ર માર્ગની જેમ                                                                                                                                                                      |                              |
| <b>૧૧૫–૧૧૯</b>          | ઇ <b>ષ્ટાપૂર્તા કર્મા અને આશયભેદે ક્લ ભેદ</b> ઃ ઇષ્ટનું સ્વરૂપ, યજ્ઞની ભાવના<br>વ્યક્ષયદ્ય, આધ્યાતિમક લાવયદ્ય. પૂર્વાકર્માં સમ અનુષ્ઠાનમાં પણ આશયભેદે<br>ક્લબેદ સમાદિયા અને બુદ્ધિ આદિયા આશયબેદ                                                                                                                                                                          | 3 <b>ξ \</b><br>3 <b>છ</b> į |
| <b>૧૨૦–૧૨</b> ૬         | <b>છક્કિ જ્ઞાન અને અસ</b> ં મેહ કર્મ: બુદ્ધિ અહિ ત્રિવિધ બેહિથી કર્મબેંદ,<br>રત્ન દર્શાત. સદનુશન લક્ષણ, પાંચ પ્રકારનું અનુકાન–વિષ, ગર, અનનુશન<br>ત <sup>દ</sup> ધેતુ, અમૃત.–બુદ્ધિકર્મ વિપાકવિરસ, ક્લ સંસાર. ગ્રાનકર્મ મુક્તિ અંગ,<br>અમૃતસમી શ્રુતશક્તિ.–ત્રિવિધ અનુશન અને તેનું ક્લ. અસંમોઢ કર્મનું ક્લ                                                                |                              |
| <b>૧</b> ૨૭–૧૩૩         | શીધ્ર મેાક્ષ પરતત્ત્વગામી સુમુક્ષુઓના એક જ શમપરાયણ માર્ગઃ ક્ષવાતીત અર્થગામી ક્ષવભોગવિરકત' શાંતિજિન! એક મુજ વિનિતિ. ' સાગરના તીરમાર્ગની જેમ માર્શના શાંતિમાર્ગ એક જ. – એક જ નિર્વાણ તત્ત્વના સદાશિવાદિ અન્વર્થનામા નિરાળધ, નિરામય, નિષ્ક્રિય પરંતત્ત્વ. અનેદ પરંતત્ત્વવેદીને વિવાદ ન ઘટે. મતબેદનું કારણ તત્ત્વત્રાાનની ન્યૃનતા સર્વદ્રાપૂર્વક જ નિર્વાણ:                  | 842                          |
|                         | સર્વં દ્વા અલેક સારાંશ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>३</b> ६२                  |
| ૧ ૩૪~૧ ઢપ               | चित्रसर्वज्ञदेशना अभेद अधिकार (ऋो० १३४-१३८)<br>शिष्य दितार्थे द्रव्यप्रधान-पर्यायप्रधान देशनाः 'के गाया ते सम्रणे                                                                                                                                                                                                                                                        |                              |
| •                       | એક '. ' સમજાવ્યાની રાહી કરી. ' અન્વય–વ્યતિરેકરૂપ વસ્તુ. ' સ્યાદ્વાદ સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                              |
| Ŀ                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                              |

| શ્લાક            | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | યૃક   |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                  | જુ પણ ખરી '.—સર્વા સવવ્યાધિના ભિષ્યવિષ્યા. બીજાધાનાદિ થાય તેવા                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •     |
|                  | થાધ, માલીનું દર્શત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४०८   |
| 134-130          | સર્વદાદેશના એક છતાં અચિન્ત્ય પુણ્ય સામધ્યવી શ્રોતાબેરે ચિત્ર ભાસે!<br>વચનાતિશય.–સર્વદાની અવંધ્ય દેશના–યથાભવ્ય ઉપકાર. ઔષધના ગુણુ–રાગાદિ<br>ત્રિદાયના નાશ.–' જિનેશ્વરતણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે. '                                                                                                                                                          | ४१५   |
| 136              | કાલાદિ સાપેક્ષ ચિત્ર ઋષિદેશનાનું મૂલ પણ સર્વજ્ઞદેશનાઃ 'અહેઃ! તે<br>સર્વોત્કૃષ્ટ શાંત રસમય સત્માર્ગ!'                                                                                                                                                                                                                                                      | 816   |
| ૧ <b>૩૯–૧૪</b> ૨ | સર્વરૂ પ્રતિફાંધ નિષેધઃ સર્વત પ્રતિક્ષેપ મહાઅનથંકર 'ષડ્દરિશણ જિન<br>અંગ ભણીજે. ' એક સંતની આશાતનામાં સર્વ સંતની આશાતના →સર્વત્ર<br>પ્રતિક્ષેપ ને સર્વત્રભેદ કલ્પના અયુક્ત–અંધ દ્રષ્ટાંત. જન્માંધ મનુષ્યો ને હાથી.<br>' એકાંતવાદ એ જ જ્ઞાનની અપૂર્ણતાની નિશાની '.⊢સામાન્યના પ્રતિક્ષેપ પણ<br>અયુક્ત, આર્ય અપવાદ તા જિહ્વાછેદથી પણ અધિક. સંતજન કેવું બાેલે ? | • 1/2 |
| १४३-१४८          | ભાષાસમિતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ४२६   |
| <b>1</b> 8&-143  | પણ ગર સુકત નથી. મુક્તિમાં પ્રાયે ધર્મો પણ સાજ્ય<br><b>મહત પુરુષમા</b> ર્ગે, મહાજનના માર્ગાનું અનુસરણુ. સૂક્ષ્મ પરપીઠા <b>નું પણ</b><br>પ્રયત્નથી વર્જન, પરાપકાર ગુરુ–દેવ–દ્વિજ-યતિનું યથાયાગ્ય પૂજન –લુબ્ધકાદિ                                                                                                                                            | ४२५   |
|                  | મહાપાપી પ્રત્યે પણ અનુકંપા જ ઉપસંદાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ४३७   |
|                  | દીપ્રા દર્ષિ સારઃ દીપ્રા દર્ષિના કલશ કાવ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४४३   |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
|                  | પાંચ <b>મી</b> સ્થિરા દષ્ટિ ( શ્લા૦ ૧૫૪–૧૬૧ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -પે૧ર |
| १५४              | નિત્ય દર્શન, પ્રત્યાહાર, અબ્રાંતિ, સ્ક્ષ્મ ભાધઃ રત્નપ્રસા સમ નિત્ય દર્શન.<br>નિરતિચાર સ્થિરા, સાતિયાર સ્થિરા.–દષ્ટિરાગ <b>નષ્ટ. ' રત્નદીપક અતિ</b><br><b>દીપતા હૈા લાલ</b> ે.– પાંચમું યોગાંગ પ્રત્યાહાર ભ્રાંતિ દેાષસાગ પાંચમા<br>સક્ષ્મ ભાષ ગુણુ. 'શુદ્ધાતમ અનુભવ સદા'                                                                                  | ४५३   |
| ९५५              | અહીં તમેલ્ય થિવિલેકથી ત્યાલધૂલિગૃહક્રીડા સમી સર્વ ભવચેષ્ટા ભાસેઃ શ્રં <b>શિ</b> -<br>લેદ સમ્યગ્રદ્ <b>શ</b> ાન–પાંચ લખ્ધિ, દર્શનમાહ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિના ક્રમ<br>સમ્યગ્રદર્શન લક્ષણ- શ્રહ્માન, જ્ઞાનાદિ બાહ્ય લક્ષણ, આત્માનભૃતિ અને સમ્ય-                                                                                                            |       |

| શ્લાક       | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | કુષ્ટુ      |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|             | કૃત્વની વ્યાપ્તિ. આત્માનુર્ભૂતિ સદ્ગિત શ્રહા સમ્યક્ત્વ લક્ષણુ, શ્રહા–આત્માનુર્ભૂતિ<br>વ્યાપ્તિ. નવતત્ત્વવિવેકથી ભેદતાન, પ્રશમાદિ બાજ્ઞ લક્ષણ, સંવેગસ્વરૂપ, પ્રશમાદિ                                                                                                                                                                                                       |             |
|             | ગુણ સ્યાવશ્યક. ક્રલ્યાણમૂર્તિ સમ્યગ્દર્શનનાે મહિમાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४६२         |
| ૧૫૬         | શ્રુતિવિકથી સમ્ય <sup>ગ</sup> દષ્ટિની વૈરાગ્યભાવનાઃ 'મૃગતૃષ્ણા જલ ત્રૈલાક,' 'આ તે৷<br>સ્વપનું છે સંસાર,' ગગન નગર જેવાે સંસાર. શ્રુતિવિક. 'તેઢ પરભાવને<br>આ આપ્રેક કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે. આ શ                                                                                                                                                                         | <b>የ</b> ብջ |
|             | કેમ ચાખે!' નિ:શંક સમ્યગ્દષ્ટિ કેવા હાય !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 800         |
| ૧૫૭         | અખાલ કેવલ જ્યાતિ પરંતત્વ, બાકી ઉપધ્લવઃ 'પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ<br>આગળ.' 'આપ આપકું ભૂલ ગયા !'–કમ'આદિ આત્માથી બાલ,–નિમિત્ત-<br>તૈમિત્તિક વ્યવહાર, પરિણામ–પરિણામી નિશ્વય. ખડી અને ભીંતનું દર્ણાત.<br>ચંદ્ર ભૂમિરૂપ થતા નથી, તેમ આત્મા વિશ્વરૂપ થતા નથી.–આત્માનું શુદ્ધ<br>સ્વરૂપ, બાકી બધા ઉપધ્લય. 'પ્યો મે સાસઓ અપ્યા' અનુમવજ્ઞાની-                                            |             |
|             | એાતા ધન્ય ઉદ્યાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | YUE         |
| 147         | પ્રસાહારપરાયણ ધીર વિવેષ્ટી ધર્મભાધાપરિસાગમાં યત્નવંત: વિવેક્રખ્યાતિ,<br>'અનુભવ હંમ શું પેખરે.' 'ચિત્રસારી ન્યારી પરજ'ક ન્યારા ' ' <b>સોડદં</b> ,'<br>' <b>ત્રેતિ નેતિ'.</b> –સમ્યગ્દષ્ટિની ધીરતા–નિર્ભયતા. સપ્ત ભય રહિત જ્ઞાનીનું પરમ<br>નિઃશંકપણું. પ્રત્યાહાર–'સકળ જગત્ તે એઠવત્'. 'વિષય વાસના સાગા<br>ચેતન.' આવા જોગીતે ભાગ ક્રેમ ગમે ! ધર્મયતના-ધર્મના મર્મે. ધર્મનું |             |
|             | વાસ્તવિક સ્વરૂપ. 'શુદ્ધ ધર્મ' જે પ્રગટ્યો તુમચો, પ્રગટા તેહ અમારા રે. '                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ४८७         |
| 146         | પાપસપ્પા ભાગઃ ભાગની ઉત્પત્તિ આદિ હિંસામય. કર્માદાની ધંધા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૪૯૫         |
| १६०         | धर्मकन्य भाग पशु प्राये अनर्थाहेतुः देवलेकिना सुभः देवोने। प्रमाहमां छवन<br>व्ययः राज्यहितुं प्रमाहछवनः श्रीमंतीना पशु के क ढालअपवाद्यप<br>तीर्थाक्तिहि सत्पुरुषा-अज्ञानीने अधि, ज्ञानी अवधि, ज्ञान-वैराव्यनुं सामध्यः<br>'मोस्ने चित्तं भवे तनुः।'-आवा ज्ञानीतुं ज्ववंत दर्शातः बंदनने। अश्रि<br>पशु आणे, तेम धर्मकन्य भाग पशु अनिष्टः 'जे आसवा से परिसवा।'              | 841         |
| <b>૧</b> ૬૧ | ભોગથી ઇચ્છાવિરતિ તે એક ખાંધેથી બીજી ખાંધે ભાર લાદવા <b>બરા</b> બર.–યોગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| * > 1       | સાધનાથી પ્રાપ્ત ગુલાગલા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ५०७         |
|             | સ્થિરા દર્ષ્ટિના સારઃ સ્થિરા દર્ષ્ટિના કળશ કાવ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>५१</b> ० |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
|             | છદ્દી કાંતા <b>દષ્ટિ ( શ્લા. ૧૬૨-૧</b> ૬૯ ) પ૧૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | –પેપેઇ      |
| <b>૧૬</b> ૨ | અતિ સદ્ભમ <mark>બાેધ, પ્રહ્યાહારાદિ અન્યને પ્રોતિકરઃ 'કાંતા ' નામની યથાર્થ'તા.</mark><br>'તિહાં તારાભ પ્રકાશ '.–છુકું' યેત્રાંબ ધારજ્ય –ઇકા અન્યમુદ્દ દેવના તાશ.                                                                                                                                                                                                          |             |
|             | ' બીજો મનમંદિર આહું નહિં.'–છટ્ટો મીમાંસા ગુણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | પ૧૩         |

| શ્લાક            | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | કુષુ                  |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| १६३              | અહીં ધર્મ માહાત્મ્યથી સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિયા ધર્મેકાગ્રમના યાગી જનપ્રિય હોય. ધર્મ ના મર્મ: ' ધરમ ધરમ કરતા સહ જગ કિરે. ' કરતૂરી અગનું દર્ણાત. રકૃટિક દર્શાત–ાનરુપાધિપહ્યું તે ધર્મ: ' चरशुसहाचो घम्मो ! ' વિભાવ તે કર્મ, સ્વભાવ તે ધર્મ. ' ઘમ્મો मंगलमुक्तिष्ट ।' ધર્મ ના અપૂર્વ મહિમા.–સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિ–આદર્શ નિર્જાયચર્યા. સમ્યક્ ચારિત્રવંતની સ્વયંભુ જનપ્રિયતા.–ધર્મયાં એકાય મન-દીષ્ઠ યોગસાધનાનું ફળ | પર∙                   |
| 9 <b>6</b> 8     | શુત ધર્મમાં મન સહા, આક્ષેપક શાનથા ભેગા ભવહેતુ નહિઃ <b>જ્ઞાનાક્ષેપક</b> -<br>વાત. ' મન મહિલાનું વ્હાલા ઉપરે 'ના અદ્દ્યુત પરમાર્થ. શાનીને<br>' ભાગ નહિં ભવહેત '. જલકમલવત નિર્લેપ અનાસક્ત શાની–'વિચરે પૂર્વ<br>પ્રયાગ.' ધાર તલવારની '                                                                                                                                                                        | પરહ                   |
| ₹ <b>१५-१</b> १६ | અસંગ ત્રાનીનું ભોગ-મૃત્રજક્ષ સોંસરું પરમપદગમનઃ વિષય મૃત્રજક્ષ <b>જ્ઞાનીના</b><br>અ <b>નાસક્ત ચાેગ-</b> ત્રિકાલ વૈરાગ્ય. આવા ત્રાની અપવાદરૂપ,-બીજાનું ગજું<br>નથી. દંભી અત્રાનીના કરુણ ફેજ ! લાલ બત્તી !-ત્રાની ભાેગી છતાં અભાેગી !<br>' મન ગુણુ અવગુણ ખેત.' બલીયસી ધર્મજ્ઞકિતને ભાેગશકિત ન <b>હ</b> ણે ત્રાની                                                                                             | ય ક ધ્                |
| 16७16८           | ગૃહસ્થ પણ ભાવસાધુ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>પ</b> કહ           |
| ₹ <b>&amp;</b>   | મૂળ ભોગામકતનું ભવભ્રમણ, મેહ્મમાર્ગ અપ્રગતિ<br>નિત્ય મીમાંસાભાવથી અત્રે અમેહ દશા, સદાય હિતાદયા ષટ્પદમીમાંસા,<br>ષડ્દર્શનમીમાંસા, આત્મતત્ત્વમીમાંસા. ચારિત્ર મેહિપરાજય-'અયૂર્વ અવસર'<br>કોતા દર્જનો સારા કોતા દર્ષ્ટિના કળશ કાવ્ય                                                                                                                                                                           | યક્ટ<br>યુજુ<br>યુપુર |
|                  | સાતમી પ્રભા દષ્ટિ ( <sup>શ્</sup> લા. ૧૭૦-૧૭૭ ) પપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૫–૫૮૯                 |
| ૧૫૦              | ધ્યાનપ્રિયા પ્રભા, અરુગ્, તત્ત્વપ્રતિપત્તિ, સત્પ્રવૃત્તિપદાવહાઃ યેાગનું સાતમું<br>અંગ ધ્યાન. ધ્યાતા સ્વરૂપઃ જ્ઞાનાદિ ચાર ભાવનાથી સ્થિર ચિત્ત સ્થિતપ્રજ્ઞ<br>ધ્યાતા. ધ્યેય સ્વરૂપઃ–અરિહાત–સિદ્ધ આદિતું ધ્યાન, આ દર્ષ્ટમાં શુકલ ધ્યાનની<br>યેાગ્યતા. પ્રભુતું પિંકસ્થ ધ્યાન. આત્મધ્યાન.–રાગ દેાષના નાશ. ત્રિદેાષ<br>'સન્નિપાત'.–તત્ત્વપ્રતિપત્તિ, 'શુદ્ધાતમ અનુભવ સદા'                                      | ૫૫૫                   |
| 101              | ' સાત્રપાત '.=તત્વપ્રાંતપાત, ' શુદ્ધાતમ અનુભવ સદા '<br>અહીં વિવેકખલજન્ય ધ્યાનસુખ શમસારઃ ઇદ્રિયસુખ તે દુઃખ જ, ધ્યાનજન્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                    | प्पप                  |
|                  | શમસખ પ્રશાંતવાહિતા ' અમુજુણ તે શમાયા ?, શમતા વિવિધ અર્થાતી એકતા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 467                   |

| શ્લાક                              | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | પ્રેફ                  |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| १७२–१७३                            | સર્વ પરવશ તે દુઃખ, સર્વ આત્મવશ તે સુખઃ આકુલતા તે દુઃખ. 'પારકા<br>પૈકા વિનાશ કરે. ' 'પ્રતિક્રમણ કર્યે' છૂટકા.— ' પુષ્યાપેલ્ફી સુખ તે પણ દુઃખ,                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
|                                    | ધ્યાનસુખ આત્માધીત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પહર                    |
| ૧ <b>૭૪</b><br>૧૭૫–૧ <del>૭૭</del> | અહીં નિર્મલ લાધે સદા આત્મધ્યાન,—હેમ સદા 'કલ્યાણ.'<br>અહીં સત્પ્રકૃત્તિપદ—' અસંગાનુષ્ઠાનઃ ' પ્રીતિ–લકિત આદિ ચાર પ્રકારનું<br>અનુશન. અનાલંખન યાગ. પરતત્ત્વદર્શને અ. અસંગ અનુશનનું તાત્પર્ય.<br>અસંગાનુશનના વિવિધ નામઃ 'પર શાંતિ અનંત સુધામય જે.' અત્રે અસં-                                                                                                                                 | <b>પ</b> છ <b>9</b>    |
|                                    | ગાતુકાનસિંદિ. 'પ્રાહ્મુસું પેક તે, વર તે, જય તે ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | યહહ                    |
|                                    | પ્રભાદષ્ટિના સારઃ પ્રભાદષ્ટિના કળશ કાવ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ય૮૮                    |
|                                    | <b>₩8:8</b> (4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        |
|                                    | મ્યાઠમી પરા દષ્ટિ ( શ્લા. ૧૭૮–૧૮૬ ) ૧૯૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ६२७                    |
| <b>1</b> 97                        | સમાધિતિષ્ઠ પરા દષ્ટિ, આસંગવજિંત, સાત્મીકૃત પ્રવૃત્તિઃ ' શશિસમ <mark>બાેધ</mark><br>વખા <b>ણંજી</b> . ' તિર્વિકલ્પ સમાધિદશા–શુકલ આત્મષ્યાન, સ્વરૂપ <b>ગુ</b> ષ્તતું અમૃત-                                                                                                                                                                                                                  |                        |
| ૧૭૯                                | પાન.–આસંગદેષ ત્યાગ.–' આપ સ્વભાવે પ્રકૃત્તિ પૂર્લુ. '<br>' નિરાચાર પદ એહમાં યાેગીઃ ' અપ્રતિક્રમભાૃદિ અમૃતકુંભ. યાેગાફઢની                                                                                                                                                                                                                                                                   | ५६०                    |
| <b>.</b>                           | વાત ન્યારી. કૃતકૃત્ય ઝાનદશા—' લેવેકી ન રહિ ઠાર, ત્યાગિવેકી નાંહિ એાર.'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | પંદ્રપ                 |
| १८०-१८१                            | રત્નશિક્ષાદિષ્ટિથી નિયોજનદિષ્ટિ જેમ યોગારૂઢની તે જ આચારિક્રિયા પણ<br>કલભેદથી ભિન્નઃ નિષ્કણાય તે 'સાધુ.' 'દેહ છતાં જેની દશા વર્તે દેહા-                                                                                                                                                                                                                                                    |                        |
| <b>૧</b> ૮૨                        | દ્વિતીય અપૂર્વ કરણમાં મુખ્ય ધમ°સંન્યાસયોગ≯ક્ષપકઐણી≯કેવલક્ષી-' શ્રીમદ્ '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 400                    |
| <b>1</b> 43-94¥                    | જિતરાજરાજેશ્વર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ६०४                    |
| <b>૧૮૫</b>                         | ધર્મસં.⇒ક્ષમકશ્રેષ્ણી⇒કેવલશાન ક્ષાયુદાષ સર્વં સવલ્લિબ્ધ ક્લ બોગી પરંપરાર્થ કરી યાત્રાંત પામેઃ 'ત્રિદોષ '<br>વિજેતા 'મહાદેવ '. અઢાર દોષ રહિત શ્રીમદ્ જિનદેવ—' સેવક કિમ અવ-<br>ગશ્ચિયે હો મશિજિન!' દેઃષ–આવરુષુ ક્ષય, સર્વં શ ' સર્વ લબ્ધિ કલ બોગીજી '.<br>' અનંત અતુષ્કપદ પાગી. ' ' ધ્રુવપદરામી. '—દાનાદિ લબ્ધિના અદ્દસુત<br>પરમાર્થઃ–' નિષ્કારથ્યુ કરુષ્ણા રસસાગર' પરમ કૃપાળુ જિનદેવના પરમ | <b>ફ</b> ∘હ            |
|                                    | પરાયકાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 593                    |
| १८६                                | શૈલેશીકરશુ–અયેાગ યાગસત્તમથી ભગવાનનું નિર્વાશુ<br>સાર. અષ્ટાંગ યાગની પૂર્ણાહુતિઃ રૂપક ઘટના. પરાદષ્ટિના કળશકાવ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                            | <del>૬</del> ૨૨<br>૬૨૫ |

| યુર્                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>६</b> २८–६७०                                                                            |
| . નથી ઇ ૬૨૮<br>થા. ભવરાગ ચિદ્ધોની<br>મારાગ્ય–' સ્વાસ્થ્ય '.<br>અનાદિઃ આઢકમ'ની              |
| ૧ <b>૩૧</b><br>કેપમર્દ છતાં તત્<br>તો સ્વભાવ તે જ<br>ર્કાદા <b>ધર્મ</b> . <sup>7</sup> ૬૪૨ |
| ાદતું એના જ ન્યાયે<br>અસ્થિતિ … ૬૪૮                                                        |
| ત કલ્પના અયુક્ત,<br>તાનાદિતું પરિભુમન.<br>સંભવ.—અવસ્થાંતર                                  |
| ૬૫૫<br>ચતાએા. અનેક્રાંતની<br>યથી મુક્તા ૬૬૫<br>૬૬૮                                         |
|                                                                                            |
| <del>-</del>                                                                               |
| <b>૬७</b> ૧–७ <b>૬१</b>                                                                    |
| -દૂધમાંથી માખણની<br>સંધુ–ભિંદુ તે વૃક્ષ–<br>ડુત્તા–પરમ ઉદારતા.<br>એક આત્માર્થનું,<br>૬૭૧   |
|                                                                                            |
|                                                                                            |

| શ્લાક           | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | પૃષ્ઠ           |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| २१०             | કુલયાગી સ્વરૂપઃ આજન્મ યાગી-ઉદાહરણા. આધ્યાત્મિક સંરકાર જન્મ<br>યાગીધમ એટલે શું <sup>ફ</sup> ' જ્તતિ વેષના ભેદ તહિ. ' કુલયાગી યાગિધમ'ના<br>સાચા અતુષાયા. સાધમિંક આત્મળ'ધુએક' કુલયાગી ' શબ્દતું રહસ્યનામ                                                                                                                                                                                 |                 |
|                 | માત્ર અનુયાયીએક, મહાન્ ' યેાગ 'ની વિડ'ળવા. ગાત્રયાેગી તે કુલયાેગી નથી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ÇZ¥             |
| <b>२१</b> १     | કુલચાગી લક્ષણ: સર્વંત્ર અદેષા. મતાર્થી તે આત્માર્થી. દર્શનાગ્રહ અભાવ.–<br>ગુરુ-દેવ-દિજનું પ્રિયપહ્યું.–શ્રી સદ્યુરુતા 'અહા ! અહા ! ઉપકાર !' રાગી<br>આદિ દષ્ટાંત. ઉપકારી સદ્યુરુતું સ્વરૂપ.–દેવનું સ્વરૂપ-' પર પ્રેમ પ્રવાહ બહે<br>પ્રભુતે '. 'ગુરુ' પદ પ્રથમ કેમ ? 'દિજ 'ના પરમાર્થ. દયાળુપહ્યું, વિનીતપહ્યું–<br>' ગુણ પ્રમાદ અતિશય રહે, ' 'એવા મામ' વિતયતણા '.–બે.ધવંતપહ્યું. યતેં- |                 |
|                 | દ્રિયપાસુંષડ્દર્શન સંમત ષડ્લલાચુ. તે જ સાચે 'જોગીજન'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ६७२             |
| <b>૨૧</b> ૨     | પ્રવત્તચક ચાર્ગીનું સ્વરૂપ: પ્રવૃત્તચક એટલે શું ? અહિંસાદિની સંકલના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |
|                 | ષટ્કારકચક્રના પલટા. સાધ્ય દિશા ભણી પ્રગતિ. શુશ્રુષાદિ આઠ ગુણ 🕆 …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ७०३             |
| <b>२</b> १ढ     | એએ આ મહા ચાૈગપ્રયોગના અધિકારીએક યોગ મહાપ્રયોગ યાેગરસાયન.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
|                 | દુર્ગહીત શસ્ત્રાદિતું દષ્ટાંત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ७०८             |
| २१४             | અહિંસાદિ પાંચ થમ સર્વતંત્રસાધારણ: હિંસા-અહિંસા, સત્ય-અસ્તેય<br>આદિ ભાવ અહિંસા, ભાવ સત્યાદિ અહિંસાદિની સંકલના ને મુમુક્ષુનું આચરણ                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>હ</b> ૧૨     |
| २१५–२१८         | ચાર યમનું –ઇચ્છા યમ સ્વરૂપઃ 'ઇચ્છા'તું મહત્ત્વ. રુચિ વિનાના ભાેળ નતું<br>દુષ્ટાંત. કાર્યાસહિનું રહસ્ય. યમવંત કથા પ્રત્યે પ્રોતિ. 'ધન્ય તે મુનિવરા રે ! '.<br>' અપૂર્વ' અવસર એવા કથારે આવશે શે' અવિપરિણામિની ઇચ્છા. ' ચોળ<br>મજુકેના રંગ'. પ્રવૃત્તિ યમ–ઇચ્છા પછી પ્રવૃત્તિ. ત્રણ પ્રકારના વિ <sup>દ</sup> ન. અહિંસાદિ                                                                 |                 |
|                 | છેહતું પાલન, સર્વત્ર શમસાર, <b>સ્થિરયમ</b> –અતિચારાદિ ચિંતારહિતપણું, અભ્યાસી                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
|                 | આદિના દર્ણત. વિશિષ્ટ ક્ષયેત્પશ્ચમ. <b>સિક્રિયમ–</b> ખચિન્તય શક્તિયોગથા પરાર્થ-<br>સાધક. શુદ્ધ અંતરાત્માની સિદ્ધિ                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>હ</b> ્યું હ |
| <b>૨</b> ૧૯–૨૨૧ | અવંચક સ્વરૂપ: યાગાવંચક-સંતનું તથાદર્શન, સ્વરૂપ ઓળખાણ, સતપુરુષ<br>સ્વરૂપ, યાગાવંચકથી જીવનપલ્ઢો, સદ્ગુરુયાગે અવંચક. ક્રિયાવંચક-સત્પુરુષના<br>યાગ વિનાની વંચક ક્રિયા. સ્વરૂપ લક્ષ્ય વિનાની ક્રિયા વંચક. ફ્લાવંચક-વંચક<br>ક્રળ અનેક, અવંચક ક્રળ એક સાનુખંધ. સદુપદેશના પ્રક્ષાવ. સદ્દ્યુરુયાગે<br>અવંચકત્રયા-દ્રબ્યથી અને ભાવથી                                                            | છઢ₹             |
| <b>२</b> २२     | કુલયાગી આદિને આઘી કં <b>કક ઉપકાર ગ્ર<b>ંધકર્ત્તાની લ</b>ઘુતા</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ও४३             |
| 333 304         | તાર્નિક પ્રથમિત અને ભાવશન્ય ક્રિયાનું અંતર ભાન-ખદ્યીત જેવું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ७४६             |

| શ્લાક          | વિષય                                                                                                                                                                                          | પ્રેષ્ઠ      |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| રરપ            | ધાેગ્યાને ઋવણાર્થ પ્રાર્થવાની જરૂર નથી                                                                                                                                                        | ७४६          |
| <b>२२६२</b> २७ | આ ગ્રંથ અયેાગ્યાેને દેવા યાેગ્ય નથી એમ <b>શ્રી હરિસદ્રજીનું</b> સહદર કથન.<br>અયાેગ્યને નિષેધનું કારણ.–શ્રી <b>હરિભદ્રજીની</b> સિંહનાદ જેવી વાેરવાણી.–મહત્ <b>ની</b><br>લેશ પશુ અવતાથી મહાઅનથ' | ૭૫૧          |
| २२८            | ચાેગ્યાને <b>તે</b> ા પ્રયત્નથી દેવા યાેગ્યઃ માત્સર્ય વિ <b>રહુથી</b> પરમશ્રુતની ઉદાર પ્રભાવના.<br>વિ <b>ધિયુક્ત</b> શાનદાતા. સદુપદેષ્ટા ગીતાર્થશાની. શ્રેયોવિકાપ્રશાંતિ અર્થે <b>પરમ</b> -   |              |
|                | શ્રુતની પ્રસાવના. 🔐 🔐 🔐 🔐                                                                                                                                                                     | 445          |
|                | ઉપસંહાર. કળશકાવ્ય. ટીકાકાર-વિવેચનકારનો (હાં. ભગવાનદાસની) પ્રશસ્તિ.<br>પરિશિષ્ટઃ શ્રી યશાવિજયજીકૃત યાગદષ્ટિ સજ્ઝાય ૭૬                                                                          | ७५५<br>२-७६८ |

| આકૃતિ | ì  | ર  | 3       | 8  | ч  | <b>\</b> | وي  | 4           | ૯  | 90   | ૧૧   | ેર   | 1 3 | 18          | <b>1</b> 4 | 9 6 | ૧૭          | 14                 | 16  | २०            | ર૧  |
|-------|----|----|---------|----|----|----------|-----|-------------|----|------|------|------|-----|-------------|------------|-----|-------------|--------------------|-----|---------------|-----|
| ્રે દ | ১৫ | ४८ | પુર<br> | ૯૪ | 20 | 150      | ৭৬০ | <b>૨૨</b> ૫ | २२ | ¦१४६ | 3196 | કહાહ | ૪૨૧ | <b>ξ</b> ξε | ŝ¥ŧ        | ६४३ | <b>5</b> 85 | ે<br>દે <b>ય</b> ૦ | ६५२ | <b>ુ</b> દ ધુ | 280 |

| \$183 | ٩  | ર  | 8          | · 8             | ч   | ţ   | Ŀ           | ۷.  | ૯           | ૧૦  | ૧૧  | ૧૨  | ૧૩         | <b>3</b> 8 | ૧૫  | 95          |
|-------|----|----|------------|-----------------|-----|-----|-------------|-----|-------------|-----|-----|-----|------------|------------|-----|-------------|
| Ą8    | ય૦ | પ૮ | <b>٤</b> ٤ | <b>રે</b> છે ડે | २०५ | २३२ | <b>ક</b> રર | 310 | <b>૩</b> ૯૨ | ६४४ | પ૧૧ | ૫૫૨ | <b>५८८</b> | કરપ        | १४२ | <b>৬०</b> ६ |



## વિવેચનાન્તર્ગત વિશિષ્ટ વિષયોની અનુક્રમણિકા

| વિષય                                      | પૃષ્ઠ            | વિષય                                   | . <b>Y</b> 8            |
|-------------------------------------------|------------------|----------------------------------------|-------------------------|
| <b>ઇ</b> મ્ઝાયાગ, શાસ્ત્રયાય, સામર્થયાય   | <b>૧</b> ૨૫૩     | ં હું તેં દેવ અનંતનું ભાજન છું કરુણા   | 11' 966                 |
| <b>इप-छे</b> ह-ताप परीक्षा : संधलपात्मक श | પ્રદ્રા ૨૦       | 'મનડું કિમહી ન બાઝે હો કું શુજિન!      | ' २५२ 🐃                 |
| પ્રાતિભ સાન અરુણાદય સમાન                  | 3 3              | પ્રાણિધાનયુક્ત વંદનાદિ અધ્યાતમક્રિયા   | २१ <b>८</b>             |
| મંચિબેદ, સમ્યગ્દરા ત, પ્રશમાદિ ચિદ્ધ      | <b>૪૧</b> , ૪৬૭  | તત્ત્વશુશ્રુષા–ભાષસ્ત્રોતની સરવાણી     | <b>૨</b> ૨૨ ′           |
| અતાત્વિક ધર્મ સં. : દીક્ષાના અધિકા        | રી ૪૨            | 'સહું સહાન બંધન થયા!'                  | ૨૩૦ -                   |
| બીજું અપૂર્વ'કરહ્યુ →ક્ષપકશ્રેણી → કેવલ   | ४३, ६०४          | ભાવપ્રાણાયામ : પ્રાણ કરતાં ધર્માપ્રિય  | २३६                     |
| યાગસંત્યાસયાગ: અયાગ પરમ યાગ               | <b>४४, ६२</b> ३  | તત્ત્વશ્રવણથી યાગબીજપ્રરાહ             | २४३                     |
| ચ્યાયાજવકરણ : કેવલી સમુદ્ધાત              | XX               | ગુરુભક્તપ્રભાવે તીર્થકરદર્શન           | २५४                     |
| સલેસીકરણ: યથાપ્રવૃતકરણાદિ                 | ४५, १६७          | સમાપત્તિ : બહિરાત્યા, અંતરાત્મા, પરમ   | ાતમા ૨૫૮                |
| એાલદર્જિ અને યાગદર્જિ                     | <b>૫</b> ૭       | સફમળાંધ અને રથૂલબાધ                    | <b>૨</b> ૬૧–૨ <b>હ૧</b> |
| સમ્યગૃદરિની નિરાગ્રહ મધ્યસ્થતા            | <b>\$</b> 0      | વેદ્યસંવેદાપદ: સ્વરૂપ 'પદ'ના મહિમા     | २७२–२७१                 |
| आह थे। ६. ने अपमाः संक्षेप स्वरूप         | ۶ ۶              | સમ્યગ્દર્શિતું સંસારક્રિયામાં નીરસપણું | રહજ્ર ે                 |
| પરિશામી આત્મામાં જ યા. દ. ઘટે             | <b>હ</b>         | સંવેગ શખ્દના ત્રણ અર્થ                 | રહ્યું, ૪૫૭૬            |
| ૮ ચોગાંગઃ ૮ આશયદાષઃ ૮ ગ્રહ્ય              | <b>43</b>        | भेदरान : भूष वस्तुनुं भीळञ्जूत हान -   | −ं २८६                  |
| दृष्टिनी व्याप्याः सत् श्रदासंगत भेष      | 44               | સમ્યગ્દજિની ચરણુધારા                   | ₹८%                     |
| અહિસાની મીમાંસા                           | ૧૦૫, હવા         | અવેદાસ વેદાપદઃ ભવાસિન દી               | <b>૨૯૨–</b> 8૨૨         |
| થે <b>ાગબીજ</b> ઃ અવધ્ય માક્ષહેતુ         | 106-986          | કમ'બૂધિમાં મનુષ્યપણારૂપ ધમ'બીજની સલ    | ા્ખેતી કાષ્ઠ            |
| સંશુદ્ધ પ્રભુમક્તિ : યેાગળીજચિત્ત         | ११०-१२६          | વિષયાસાંકેતના દારુણ વિષાક              | 316                     |
| સાલાય. યોદિની ભક્તિ : ભાવલિં મનું >       | ાધાન્ય ૧૨૭       | સત્મંગ–આગમથા અવેદા સં. ના જય           | 821                     |
| વૈરાગ્ય ભાવના                             | १३४, २०२         | વિષમ કુતક ' શહ '                       | 888-858                 |
| વિ <b>ધિ</b> થી સિ <b>દ્ધા</b> ન્તલેખતાદિ | 136              | અતીદિય અર્થસિદિઉપાય                    | a४५ <b>, ४२</b> ७       |
| જિનદર્શનાદિ યેાગળીજની દુર્લ <b>ભ</b> તા   | 186              | સર્વગ્રતત્ત્વઅલેદઃ સર્વગ્રવાદી અલેદ    | ठ <b>५३−४०८</b>         |
| ચરમાવ <b>ત્ત</b> લક્ષુણ                   | 188              | ચિત્ર-અચિત્ર દેવસક્રિતવિસામ            | 8 Y                     |
| निभित्त अने अपादान                        | १५५              | <u> બ્રહ્મયતા: આધ્યાત્મિક ભાવયત્ત</u>  | 3:93                    |
| ચાગાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્લાવંચક            | १५८, ७३२         | <b>ખુક્કિ</b> , જ્ઞાન અને અસંમાહકમ     | 30/-362                 |
| સંત્રમક્તિથી ભાવમલઅલ્પતા                  | 155              | વિષ આદિ પાંચ પ્રકારતું અનુષ્ઠાન        | 878                     |
| શૌચ, સંતેષ, તપઃ તપશ્લીનું વધતું જદ્       | ुंतेज १७६        | સુમુક્ષુએ નેર એક જ શમપરાયણ સ્રાંતિમ    | ારમં ઢ૯૨                |
| व्यार प्रकारती धर्माक्याः स्वाध्याय       | <b>1</b> 81, 166 | परं तत्त्व निर्वाख्य तत्त्वधी ओक क     | 866                     |
| શુદ્ધ યાેગીઓ પ્રત્યે જહુમાન-સેવા          | <b>૧</b> ૯૦      |                                        | ४०८–४ <b>२१</b>         |
| ઉચિત કર્ત્તવ: અતુચિત અકર્ત્તવ             | 168              | ' વડ્દરિશન જિન અંગ જણીજે'              | ४२२                     |
| ગુચ્યુપ્રમાદઃ 'ધન્ય તે મુનિવરા રે ! '     | <b>૧</b> ૯૭, ७૧૯ | સુમુક્ષુએ પ્રદુ સર્વત્ર ત્યાજ્ય જ      | R 3 £                   |

| વિષય                                                                 | <i>ત્રે</i> ફ   | વિષય                                                                | મૃષ્ઠ           |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>મહ</b> ત્ પુરુષમ⊧ગ°                                               | ४३७             | <b>સ</b> ત્પકૃતિપદ: અસંગાતુષ્ટાન પહ                                 | &-44C           |
| ' રત્નદીપક અતિ દીપતાે હાે લાલ '                                      | ४५५             | પ્રીતિ–ભક્તિઆદિ ચાર પ્રકારતું અતુષ્ઠાન                              | ५८०             |
| મલાહારં: 'સકલ જગત તે એઠવત્' ૪૫૬                                      | , ४६०           | 'પ્રાથ્યુમું પદ તે, વર તે, જય તે'                                   | ૫૮७             |
| સહમળેલ : 'શુદ્ધાતમ અનુભવ સદા ' ૪૫૬                                   | 2, ५६७          | નિર્વિ'કલ્ય સમાધિદશા : શુકલ વ્યાત્મધ્યાન                            | ૫૯ર             |
| <b>ળાલધૂલિગૃહ</b> ફ્રીડા સમ સર્વ ભવચેષ્ટા                            | ४६१             | અપ્રતિક્રમણાદિ અમૃતકું ભુઃ યાે મારઢ દશા                             | ५८७             |
| સમ્યગ્દર્શનમીમાંસા રહદ                                               | e, ¥§3          | ધર્મ સંથા મુનિ રાતવિણફ કૃતકૃત્ર                                     | 403             |
| યુતવિવેક: 'મૃગતૃષ્ણાજસ ત્રૈકાેક'                                     | ४७४             | શ્રીમદ્ જિતરાજરાજેશ્વર:                                             | ६०६             |
| નિઃશંક સમ્ય <b>ગ્</b> દ્રષ્ટિ કેવે <b>ા હેાય</b> ? ૪૭૮               | , 860           | ' બાલુ જિલ્લું દ દયામયી '                                           | <b>હ</b> ો૪     |
| 'પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળે'                                           | 860             | આત્મ–ચંદ્ર પ્રકૃતિથા 'સ્થિત '                                       | १०७             |
| 'આપ આપકું ભૂલ ગયા <sup>"</sup> !'–બોજભૂત <mark>ભૂલ ૪૮૧</mark>        | , ५४०           | કર્મ'રાજા માહનીય: ધાતિ અધાતિ પ્રકૃત્તિ ૬૧                           | 10,580          |
| કર્મ આદિ આત્મળાહા: શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ                                  | ४८२             | અ <b>ઢાર</b> દૂધ <b>ણરહિ</b> ત જિતદેવ મહાદેવ                        | ६१४             |
| ત્રિવેકખ્યાતિ : 'અનુભવ હંસ શું પેખ રે '                              | 829             | દાનાદિ લબ્ધિના અદ્ભુત પરમાર્થ                                       | ६२०             |
| ધર્મના મર્મં: ધર્મના અપૂર્વ મહિમા ૪૯૩                                | ક, પ <b>ર</b> ૧ | શૈલેશી–અયેાગ યાેગસત્તમથા નિર્વાણ ૪૫                                 | ય, કરક          |
| યાપસખા ભાગ                                                           | ४६५             | અષ્ટાંગ યેાગની પૂર્ણાહુતિ : રૂપકલટના                                | 199             |
| દેવલાકના સુખ: દેવાદિનું પ્રમાદ જીવન                                  | ४८६             | મુક્તતત્ત્વમીમાંસા : જીવના ભવરાગ 💎 ૬૨.                              | <b>/-</b> \$190 |
| અપવાદરૂ <b>પ</b> તી <b>થ</b> "કરાદિ સત્પુરુષા                        | <b>५०</b> २     | વિભાવ પરયક્રથી સ્વભાવ ઉપમર્દ                                        | <b>\$</b> 88    |
| યાગસાધના <b>ધા</b> પ્રાપ્ત ગુણગણ                                     | Yok             | અત્માના સ્વભાવ તેજ સ્વભાવ: મર્યાદાધમ                                | <b>\$</b> 8\$   |
| ધારણા: મીમાંસા: ચ્યનન્યમુદ્ પ૧૬                                      | ५१८             | એકાંત ક્ષણિકવાદ કે નિસવાદ અસત્ ૬૪૦                                  | ७–६६२           |
| સગ્યક્ આચા <mark>રશુદ્ધિ</mark> : આદર્શ નિય્ર <sup>*</sup> થચર્યા ૨૪ | , पर४           | સમાસના પરમાર્થ: 'સૂત્ર' સમું આ શાસ્ત્ર                              | ત્ર કુછર        |
| માસે <mark>પકતાન : 'મન મહિલાતું</mark> વા <b>હ</b> લા ઉપરે '         | <b>५</b> २७     | 'જોગ' વિના જોગ નહિંઃ ચાર પ્રકારના યાેગ                              | ી ૬૭૯           |
| તાનીના વ્યનાસકત યાગઃ ત્રિકાળ વૈરાગ્ય                                 | чва             | કુલચાગીરવરૂષ: આષ્યાત્મિક સંરકારજન્મ                                 | 424             |
| વિષયતા ભિખારી : 'તિષ્પુપ્યક રંક'                                     | ૫૪૧             | યાગિધમ'ઃ સતાતન આત્મધમ'                                              | <b>६</b> ८७     |
| મ <b>હિરાત્માઃ દેહમાં</b> આત્મણુદ્ધિ ભવદુ: ખ <mark>મૂળ ૩૦૨</mark>    | εγ <b>γ</b> ,   | પ્ર <del>વૃત્તચક્ર</del> યે≀ <b>ી</b> ઃ ષટ્કારકચક્રના પલટા          | 8 02            |
| ષ્ટ્રપદમીમાંસા, ષડ્દર્શનમીમાંસાદિ                                    |                 | યાગ મહાપ્રયેગ: યાગ રસાયન                                            | 300             |
| <b>અ</b> ાત્મતત્ત્વમીમાંસા                                           | ૫૪૭             | ઇ <sup>રૂ</sup> છાયમ, પ્રદત્તિયમ, સ્થિ <mark>રયમ, સિહિયમ ૭૧૬</mark> | -039            |
| યારિત્રમાહપરાજય : 'અપૂર્વ' અવસર' ૨૪                                  | , ४५०           | શુદ્ધ અ'તરાત્માની સિદ્ધિ એ જ સિદ્ધિ                                 | 930             |
| યાન, ધ્યાતા અને ધ્યેય                                                | –૫૬૫            | મ્રં <b>ચકત્તીનું</b> લઘુતાદર્શન <b>૬૮૧</b>                         | , ७४४           |
| રાગ દેાષનેઃ નાશ ઃ ત્રિદેાષ સન્નિપાત                                  | 466             | તાત્ત્વિક પક્ષપાત અને ભાવશ્રત્ય ક્રિયા                              | <b>ው</b> ጵላ     |
| ર્ડિંદ્રયસુખ તે દુઃખજઃ ધ્યાનજન્ય શમસુખ                               | 4६८             | અયોગ્યને નિષેધ : યોગ્યને દેવા યેાગ્ય ૭૫૦                            | -७५६            |
| શમના વિવિધ અર્થની એકતા                                               | પહર.            | સિંહનાદ જેવી હરિભદ્રજીની વીરવાણી                                    | <b>૭૫</b> ૨     |
| મવે પરવશ તે દઃખ. આત્મવશ તે સખ                                        | 419.3           | <b>પરમ</b> શ્રતપ્ર <b>ભા</b> વના                                    | 1946            |

# આ ગ્રંથમાં અવતરણ લીધેલા ગ્રંથાની સૂચિ. (Bibliography)

| મ્રાંચ                               | ગ્ર'થકર્ત્તા              | મ્ર થ                            | થ <b>થક</b> ર્તા                                    |
|--------------------------------------|---------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------|
| અદિક                                 | શ્રી 4રિસદાચાર્યજી        | પ્રવચ <b>ન</b> સાર ટીકા          | શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર <b>ે</b> છ                       |
| અ <sup>દ્</sup> યા <sub>દ</sub> મસાર | શ્રી યશાવિજયજી            | પ્રશમરતિ-તત્ત્વાર્થસૂત્ર         | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી                                    |
| અધ્યાત્મ ઉપનિષદ્                     | <b>,</b> 1                | પાત જલ યાગસત                     | મુતિ પતંજલિ                                         |
| અષ્ટ પ્રાભુત                         | શ્રી કુંદકુંદાચાર્યજી     | પુરુષાથ સિદ્ધિ ઉપાય              | શ્રી અમૃતચંદ્રાયાર્યજી                              |
| આચા <b>રાંગ</b> —સત્રકૃતાંત્રાદિ     | શ્રી જિતાગમ               | પંચાધ્યાયી                       | 1>                                                  |
| મ્યા <b>ત્મસિદ્ધિ</b>                | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી        | પંચાસ્તિકાય ટીકા                 | "                                                   |
| <b>અાત્માનુશાસન</b>                  | શ્રી ગુણભદ્રસ્વામી        | પંચાશક                           | શ્રી હરિભદાચાર્યજી                                  |
| આનંદ <b>ધ</b> ત ચાવીશી–પદેહ          | શ્રી આતંદધનજી             | બૃહદ્ <b>દ</b> વ્ય <b>સંગ્રહ</b> | શ્રી તેમિ <u>ચંદ્રાચાય<b>ં</b>છ</u>                 |
| અ <b>! પણે</b> ! ધર્મ                | પ્રાે. અમતંદશંકર ધ્રુવ    | ભજના                             | શ્રી નરસિંહ મ <b>હે</b> તા,                         |
| <b>અાપ્તમીમાં સા</b>                 | શ્રી સમંતભદાચાર્યજી       | 1                                | ી અખાલકત, પ્રીતમ આદિ                                |
| <b>ઉत्तराध्ययन सूत्र</b>             | શ્રી જિનાગમ               | ભાવનામા <b>ધ</b>                 | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી                                  |
| ઉપમિતિભવ પ્ર. કથા                    | શ્રી સિદ્ધર્ષિ            | મેહ્સમાળા                        | શ્રીમદ્દરાજ્યાં દ્રજી                               |
| ક <b>ખીરવા<b>ણી</b></b>              | સાંત કળીરજી               | યાગદ્ધિ સજ્ઝાય                   | શ્રી યશાવિજયજી                                      |
| કાવ્યા–પત્રા આદિ                     | શ્રીમદ્ રાજયંદ્રજી        | યેાગબિન્દુ                       | શ્રી કરિભદાચાર્યજી                                  |
| ગીતા                                 | શ્રી કૃષ્ણ                | ચેરગવિ શિકા                      | શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય છ                                |
| ગામદસા <b>ર</b>                      | શ્રી નેમિચંદ્રાચાર્યજી    | યે:ગશાસ્ત્ર                      | શ્રી હેમચંદાચાર્યજી                                 |
| ચિદાનંદ ખહેાતેરી                     | શ્રી ચિદાન દજ             | रत्नक्षरं अविकासार               | શ્રીસમ તસદાચાય છ                                    |
| ચાેવીશી–વીશી આદિ સ્તવના              |                           | વિવેકચૂડામણિ                     | શ્રી શંકરાચાર્ય                                     |
| <b>ચેાવી</b> શી–સ્તવના               | શ્રી યશાવિજયજી            | વીતરાગ સ્તવ                      | શ્રી <b>હેમચંદ્રા</b> ચાર્યજી                       |
| શાનવ્યિન્દુ                          | શ્રી થશાવિજયજી            | वैराज्यशत्र                      | શ્રી લતું હરિ                                       |
| શાનાર્ણ <sup>*</sup> વ               | થી શુભચંદાચાર્યજી         | શાસ્ત્રવાત્ત્રીસમુવ્યય           | શ્રી હરિલદાચાર્યજી                                  |
| જ્ઞાનાર્ણ્ય અનુવાદ                   | શ્રી દેવચંદ્રજી           | શાંતસુધારસ                       | શ્રી વિનયવિજયજી                                     |
| શાનેશ્વરી ગીતા                       | સંત જ્ઞાનેશ્વરજી          | શાંતસુધારસ વિવેચન                | શ્રી મનઃસુખભાઇ                                      |
| દ્રાત્રિંશત્ દ્રાત્રિંશિકા           | શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરજી    |                                  | <b>કિરત્ય દ મહે</b> તા                              |
| द्वाति शत् द्वाति शिक्षा             | શ્રી યશાવિજયજી            | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર                 | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી                                  |
| દાનધમ'–પંચાચાર                       | શ્રી મનઃસુખસાઇ            | ષડ્દરા <sup>દ</sup> નસમુચ્ચય     | શ્રી હરિલદ્રાચાર્યજી                                |
| •^                                   | કિરત્યંદ મહેતા.           | પે( <b>ડશક</b>                   | pil a les les aconstes                              |
| ધમ'ભિન્દુ                            | શ્રી હરિભદ્રાચાર્યજી      | समयसार                           | શ્રી કુંદકુંદાચાય'છ                                 |
| -यायावतार                            | શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરજી     | સમયસાર હીંદી                     | કવિવર ખનારસીદાસછ<br>શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ય <b>ં</b> છ |
| ન દીસ્ત્ર                            | શ્રી દેવહિ'ગણી ક્ષમાશ્રણ  | _                                | શ્રા અનુતચ્દ્રાચાય છે.<br>શ્રી પૂજ્યપાદસ્વામી       |
| પરમાત્મ પ્રકાશ                       | શ્રી યેાગીંદ્ર દેવ        | સમાધિશતક                         | ત્રા પૂજ્યવાદસ્વાના<br>શ્રી ષશાવિજયજી               |
| પદ્મનંદિ પંચવિંશતિ                   | શ્રી પદ્મન દિઆચાર્યજી     | સવાસા ગાથા સ્તવન                 | · _                                                 |
| પ્રતિક્રમ <b>ણ સ્</b> ત્રાદિ         | શ્રી જિનાગમ               | સાડા ત્રણસા ગાયા સ્તવ            | ન ત્રા વસાયજવછ<br>ત્યાદિ                            |
| પ્રવચનસાર                            | શ્રી કુંદકું દાચાર્યાં જી | ਦ<br>                            | 5115                                                |
|                                      |                           |                                  |                                                     |

## શુદ્ધિપત્રક

| યુષ્ઠ               | પંક્તિ        | અશુદ્ધ                      | શુદ્ધ                               |
|---------------------|---------------|-----------------------------|-------------------------------------|
| 86                  |               | मोक्षजयोन                   | मोक्षयोजन                           |
| 108                 | <b>3</b> 0    | अपरिप्रह                    | अपरिग्रह                            |
| ११८                 | રહ            | प्रथम                       | प्रथम                               |
| 120                 | <b>૨</b> ૫    | વ્યા <del>વૃત્ય</del>       | વ્યાદત્ત                            |
| 145                 | 98            | કાર્યાથી                    | કાર્યાર્થા*                         |
| 104                 | 16            | ৰ মঙাবা                     | વંચકા ના                            |
| 100                 | የሄ            | તે၊                         | a                                   |
| <b>₹८३</b>          | 4             | <b>ચ્</b> માપે              | <b>ચ્</b> યા વે                     |
| 2.40                | ર૨            | તૃષ્ણાથી તેની આગળમાં વાંચા- | ' આત્મા પૂર્વે' જે પરસ્સીયા થઇ પર ' |
| २२४                 | ૯             | તુ                          | ব                                   |
| २५८                 | 30            | बहिरत्नः                    | बहिरन्तः                            |
| २८८                 | <b>ও</b>      | વેધ <i>સ</i> વેશ            | વેઘસ વેઘ                            |
| 89¥                 | २&            | <b>बाराध्यातः</b>           | गाराद् यातः                         |
| <b>૩</b> ૨૯         | <b>ર</b> પ    | निर्य <del>ुके</del>        | नियुंके                             |
| 358                 | <b>२४-२</b> ४ | ब्रह्मेव-जुद्यति            | ब्रह्मैय-जुद्धति                    |
| <b>୪</b> ૧ ေ        | <b>૨૪–૨</b> પ | नष्टेन नष्ट                 | नष्टेन नष्टं                        |
| <b>૪</b> ૧૨         | २८            | निवृत्तिये                  | निवृत्तये                           |
| 81¢                 | રપ            | प्रक्ष                      | प्रकृष्ट                            |
| ४१७                 | 14            | विशेषाञ्चानु                | विशेषा <b>चातु</b>                  |
| ४२०                 | २६            | प्रतिक्षपी                  | प्रतिक्षेपी                         |
| ४२८                 | २८            | નિશ્ચિત                     | નિશ્ચિત                             |
| 88€                 | <b>ર</b> ૮    | <b>प्रा</b> ज्ञैः           | प्राच्चेः                           |
| 866                 | <b>₹</b> ८    | दङ्                         | दङ्                                 |
| <b>ጓ</b> ሄሄ         | ૧૩            | અક <sub>્</sub> વ           | એકત્વ                               |
| <b>भ</b> ६९         | 80            | सोऽहं                       | सोऽयं                               |
| <b>\$</b> 900       | ¥į            | નિદૂષ <b>્</b>              | નિદૂ*ષણ                             |
| <i>\$68</i>         | 8             | भूपषु                       | भूतेषु                              |
| <b>७</b> १५         | 8             | પ્રાયેજત <u>ા</u>           | (આ શબ્દા કાઢી નાંખા.)               |
| <b>ઉપે≀દ્</b> ધાત–ય | 8             | बुध्यत्मैच                  | बुध्यतात्मैव                        |



મહર્ષિ શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય જ પ્રભીત

# શ્રી યોગદષ્ટિસમુચ્ચય

સ વિવેચન

योगः कल्पत्तरः श्रेष्ठः, योगश्चितामणिः परः । श्री खरिभद्रसूरि.



-: વિવેચક :--

ડૉ. લગવાનદાસ મનઃસુખલાઇ મહેતા,

ોમ ખા ખા એસ

પ, ચાપાડી શક, મુખદ, હ

## વિવેચનકારનું મંગલાચરણ

#### માલિની

જિનવદન હિમાદિ ઉદ્દભવ સ્થાન જેનું, ગણધર–હર શીર્ષે ઊર્ધ્વ ઉત્થાન જેનું; સુરસ સલિલ પૂર્ણા સેવ્ય સૈરા નરાને, ભગવર્તી શુનગંગા રક્ષજો તે અમાને! ૧ પ્રશમરસ ઝરતી આત્મભાતિ હરતી, જગત હિત કરતી પચ્ચ સોને ઠરતી; ભવજલતરણી જે શ્રેષ્ઠ નીકા સમાણી, શિવસુખ જનની તે વંદું જૈને દ્ર વાણી. ૧

અવેશ્કે તે

અનેતા સંતમાં એક, વિલસંતર્તી સંતતા; સુધાસિંધુ સમી તેને, **મનાન દન** વંદના. ૩

#### ३५०५ति

ાં વિશ્વાસ વિષ ઉડંતા,
દ વસા સ્ટેજાન્મ સ્વરૂપવેલા,
આતમા વિવેચી પરને વેમા છેા,
સુમુક્ષુના માનસમાં રમા છેા. જ સ્વામી તમે શુદ્ધ સ્વચેતનાના. સામી તમે આતમ ભાવનાના; ભાગી તમે આત્મ અનુભવાના થ દેદે સ્મરી સફગુરુરાજ એવા, શ્રીમદ્દ હરિશાદ્રસ્રીંદ દેવા;

સફ્રવૃત્તિ તેની અનુવત્ત વાને, કચ્છી વિવેચું કંઇ એહ સ્થાને.



#### મંગલાચરણુ

ચાગતંત્રને નિકટવર્તી એવા **ચાગદિકસમુચ્ચય**ની વ્યાખ્યા પ્રારંભવામાં આવે છે. અને અહીં શરૂઆતમાં જ આચાર્ય-શિષ્ટ સંપ્રદાયના પાલન અથે, વિઘ્ન-અંતરાયની ઉપશાંતિ અથે, અને પ્રયોજન આદિના પ્રતિપાદન અથે,-શ્લોકસૂત્ર ઉપન્યસ્ત (રજ્યૂ) કરે છે:—

नत्वेच्छायोगतोऽयोगं योगिगम्यं जिनोत्तमम्। वीरं वक्ष्ये समासेन योगं तदृदृष्टिभेदतः ॥१॥

દાહરા

( કાબ્યાનુવાદ ) ઇચ્છાયાેગ વીંર જિન નમી, યાગિગમ્ય અયાેગ; યાગદષ્ટિ ભેંદે કરી, કહું સંક્ષેપે યાગ. ૧

અર્થ:-- અયાગી, યાગિગમ્ય, જિનાત્તમ એવા વીરને ઇચ્છાયાગથી નમી, હું યાગ તે યાગદષ્ટના ભેદે કરીને, સંક્ષેપથી કહીશ

#### વિવેચન

લાંધ પ્રારંભે મંગલ, પ્રયોજન, અભિધેય વિષય, સંબંધ આદિ કહેવા જોઇએ, એવી શિષ્ટ પ્રણાલિકા છે. તેને અનુસરીને આ શિષ્ટ આચારે આ પ્રથમ શ્લોકસૂત્ર રજા કર્યું છે. એટલે કે (૧) શિષ્ટ સંપ્રદાયના પાલન માટે, (૨) વિજ્ઞની ઉપશાંતિ માટે, (૩) વિચારવંતની પ્રવૃત્તિ માટે, (૪) પ્રયોજન-વિષય-સંબંધ એ ત્રણ બતાવવા માટે આ શ્લોક-સૂત્રના ઉદ્દેશ છે. (બ્લુએન નીચે વૃત્તિ). તેમાં—

'અયોગી, યાંગિગમ્ય, જિનાત્તમ એવા વીરને ઇચ્છાયાંગથી નમી ',—એ ઉપરથી ઇષ્ટદેવતા સ્તવ (મંગલ) કહ્યું; અને 'યાંગ તેના દૃષ્ટિલેદ કરીને સંક્ષેપથી કહીશ ',—એ ઉપરથી પ્રયોજનાદિ ત્રણ કહ્યા. આમ આ શ્લાકસ્ત્રના સમુચ્ચયાર્થ છે. વિશેષાર્થ આ પ્રકારે:—

#### श्रीहरिभद्राचार्यजीकृत वृत्तिनो अनुवादः —

તેમાં (આ <sup>શ્</sup>લાક સત્રના **ઉદ્દેશ** આ પ્રમાણે છે:— )

- ૧. શ્રિષ્ટ જનાતા આ સંપ્રદાય છે કે—'શિષ્ટો ક્યાંય ઇંઇ વસ્તુમાં પ્રવર્તાતાં, ઇંઇ દેવતાના નમસ્કારપૂર્વક પ્રવર્ત્તે છે.' આ આચાર્ય પણ શિષ્ટ નથી એમ નથી (શિષ્ટ જ છે), એથી કરીને તે સંપ્રદાયના પ્રતિપાલન અર્થે. અને તેવા પ્રકારે કહ્યું છે કે—
  - "शिष्टानामेव समयस्ते सर्वत्र शुभे किल। प्रवर्तन्ते सदैवेष्टदेवतास्तवपूर्वकम्॥" धत्यादि.
  - र. तथा ' श्रेयांसि बहुविज्ञानि ' श्रेय आर्थी लडु विध्नवाणा होय छे. अहु ं छे है:--
    - " श्रेयांसि बहुविद्यानि भवन्ति महतामि । अश्रेयसि मञ्जतानां कापि यान्ति विनायकाः ॥"

મહાજનાને પણ શ્રેય કાર્યોમાં લહ્યા વિધ્તા હાય છે; અને અશ્રેયમાં પ્રવૃત્ત થયેલા જનાના વિધ્તા-અંતરાયા તા કર્યાય સાલ્યા જાય છે!

અને આ પ્રકરણ તેા સમ્યગ્રાનના હેતુપણાએ કરીને શ્રે**યભૂત–ક**રયાણરૂપ છે. એથી કરીને ' વિ<sup>દ</sup>ન મ હાે ' એટલા માટે વિદ્ન–અંતરાયતી ઉપશાંતિને અર્થે.

- क. तथा प्रेक्षाव ते। नी-कोध विकासी वर्ता नारा विवेशासानी प्रवृत्तिने अर्थे.
- ૪. અને પ્રયોજન આદિના પ્રતિપાદનને અર્થ. અને તેવા પ્રકારે કહ્યું છે કે---

" સર્વે ય શાસ્ત્રનું અથવા કાઇ પણ કર્મનું જ્યાંલગી પ્રયાજન ન કહેવામાં આવ્યું હોય, ત્યાંલગા તે કાનાથી મહણ થઈ શકે વારુ ?

अने अહीं के अविषय होय तेनुं प्रयोजन इहेवुं शह्य नथी, के विषय होय क नहिं तेनुं

અહીં 'નમી ' એમ કહેતાંની સાથે જ સર્વ આત્મપ્રદેશનું તથારૂપ પરિ-નમન (પરિશુમન) થાય, સર્વ આત્મપ્રદેશ ભક્તિભાવે પરિશુમે-સર્વથા નમી પડે, ને મન-વચન-કાયા તદ્દપ ખને,—એ સાચું 'નમન ' છે. એવા ભાવ નમન એક પણ સાચા નમસ્કાર થાય તા કલ્યાણ થઇ જાય છે. આ અંગે કહ્યું છે કે:—

> " इक्कोवि नमुकारो जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स । संसारसागराओ तारेइ नरं व नारी वा॥"——श्री प्रतिक्ष्मणु सूत्र.

"એક વાર પ્રભુ વંદના રે, આગમ રીતે થાય; કારણ સત્યે કાર્યની રે, સિહિ પ્રતીત કરાય. પ્રભુપણે પ્રભુ ઓળખી રે, અમલ વિમલ ગુણગેઢ; સાધ્યદ્રષ્ટિ સાધકપણે રે, વંદે ધન્ય તર તેઢ….શ્રી સંભવ૦"— શ્રી દ્વયાંદ્રજી. અને શાસકારે પણ અત્રે તેવા જ પરમ ભાવથી નમસ્કાર કર્યો છે,—એ 'ઇચ્છા-

પ્રયોજન કેમ કહી શકાય ? કારણ કે કાગડાના દાંતની પરીક્ષા વગેરેની જેમ, તેના પ્રયોગની સિ**દ્ધિ થઇ** શકતી નથી,–અસંભવ છે માટે. [ આ 'કાકદંતપરીક્ષા ન્યાય ' કહેવાય છે. જ્યાં કયાંય અશક્ય, અસંભવ, નિર્ચાંક વાત હોય ત્યાં આ લાગુ પડે છે. આદિ શબ્દથી ' मूळं नास्ति कुतो शासा ' કંપાદિ. ]

' આનું આ કુલ ' એમ જે યાગ તે સંખ્યાં કહેવાય છે. અને તે કથનમાં–અભિધેય વિષયમાં અન્તર્ગત છે–સમાઇ જાય છે. એટલા માટે કાઇ તે સંખંધને જૂરા કહેતા નથી, ઇસાદિ. "

तेभां—' नत्वेच्छायोगतोऽयोगं योगिगम्यं जिनोत्तमम् वीरं !—अथेत्शी, येतिशभ्य, जिनोत्तम अेवा वीरेने धन्धायेतथी नभी,-अ ७५२थी ईष्ट देवतानुं स्तव इक्षुं.

'वक्षे समासेन योगं तहृष्टिमेदतः '—याग तेना ६ष्टिलेट ४२१ने संक्षेपथा ४६१॥,-३५ ७५२थी प्रयोजन वगेरे त्रख् ४७॥.

આમ શ્લોક સુત્રના સમુદાય અર્થ છે, અને અવયવ અર્થ (પદે પદના છૂટા અર્થ) તો આ પ્રમાણે:—

नत्या-નમીને, પ્રશ્નમીને, वीरं-વીરને, પ્રશ્નમીને એમ સંબંધ છે. કેવા પ્રકારે પ્રશ્નમીને ? તો કે-इच्छायोगतः—ઇ-છાયાગથી, એવું કિયાવિશેષણ કહ્યું,-એટલે કે જેમ ઇ-છાયાગ હાય તેમ. આ વિશેષણ શાસ્ત્રયોગ અને સામર્થ્યયાગના વ્યવ-છેદ અર્થ (અપવાદ કરવા માટે) છે. અને તે યાગના અનિધિકારીપણાએ કરીને આ વ્યવ-છેદ-અપવાદ કષ્ટ છે. પ્રકરણ પ્રારંભે મૃષાવાદના ત્યાગવડે કરીને, સર્વત્ર ઔચિસ આરંભવાળી (ઉચિત-યથાયોગ્ય) પ્રવૃત્તિના પ્રદર્શનાથે આ વ્યવ-છેદ-અપવાદ કહ્યો છે. અને આ ત્રણય યોગોનું (ઇ-છાયાબ, શાસ્ત્રયોગ અને સામશ્યોયા) સ્વરૂપ હવે પછી તરતજ કહેશે. ચારા ' શબ્દથી સ્વન્યું છે. પ્રભુ પ્રત્યેની નમન ક્રિયામાં પ્રધાનપણે જે અંતરંગ ઇચ્છા, સાચા નિષ્કપટ લક્તિલાવ, પરમ પ્રેમ જોઇએ, તે તા અમને અવશ્ય છે, એમ એમના અંતરાતમા સાલી પૂરે છે, તેથી 'ઇચ્છાયાંગથી ' એ શબ્દ બેધડકપણે કહ્યો છે. કારણ કે પ્રભુતા પરમ અદ્ભુત શુણુથી રીઝી તેના પ્રત્યે પરમ ત્રેમ સકુરતાં, પ્રિયતમ એવા તે પ્રભુ પ્રત્યે સહજ ઇચ્છા થઇ આવી છે.

" મુક્ષભ જિનેશ્વર પ્રીતમ માહરા રે, એાર ન ચાહું રે કંત; રીઝથો સાહિમ સંગ ન પરિહરે રે, ભાંગે સાદિ અનંત."—શ્રી આનંદઘનજી

આ 'ઇચ્છાયાંગ' શબ્દ અતે હેતુપૂર્વક યોજયા છે. એથી કરીને શાસ્ત્રિયાંગ ને સામર્થ્યયાગ—એ બે યાળના અપવાદ કર્યા છે. આ ગ્રંથકાર જેવા મહાત્મા, મહાશસ્ત્રદ્ધ, મહાસમર્થ યાંગી પુરુષ પાતાના માટે માત્ર 'ઇચ્છાયાંગ' ઇચ્છાયાંગ એ શબ્દ યાંજે છે, તે તેમની પરમ લઘુતા સાથે પરમ ગંભીર ઉદાર આશયવાળી મહાનુભાવતા પ્રગટ કરે છે. કારણ કે, તેઓશ્રી કહે છે કે-તેવા શાસ્ત્રયાંગ—સામર્થ્યયાંગનું તા મહારૂં અનિધિકારીપણું છે, એટલે ખાસ ઇચ્છાયાંગ

કેવા વિશિષ્ટ વીરને પ્રણુમીને ? તે માટે કહ્યું-जिनोत्तमं જિનાત્તમને, એવું વસ્તુવિશેષણ છે. અહીં સગાદિના જેતાપણાયી ( જીતનારપણાયી ) સર્વેય વિશિષ્ટ શ્રુતધર આદિ જિના કહેવાય છે. જેમકે-શ્રુતજિના, અવધિજિના, મનઃપર્યાયન્નાન જિના, અને કેવિલ જિના તેઓમાં તે વીર કેવિલપણાને લીધે અને તીર્મ કરપણાને લીધે ઉત્તમ છે. આ ' જિનાત્તમ ' વિશેષણ ઉપરથી ભગવંતની તીર્ય કર તામકર્મના વિષાક કલરૂપ એવી પરમ પરાર્થ સંપાદન કરનારી કર્મકાય અવસ્થા કહી. તથાભગ્યત્વથી આદ્મિસ ( આકર્ષોયેલ ) વર માલિલાભ જેની અંદર હાય છે, એવા અહેંદ્ વાત્સલ્યથી ઉપાર્જન કરેલ અતૃત્તર પુષ્યસ્વરૂપ તે તીર્ય કરનામકર્મના વિષાક હાય છે. આને જ વિશેષણ આપે છે—

सयोगं — અધામ એવા વીરને. 'कायबाङ्मनःकर्म योगः ' મન-વચન-કાયાનું કર્મ' ते યાગ છે. જેને યાગ વિદ્યમાન નથો, તે અયાગ,-એવા તે વીરને. અને આ ઉપરથી ભગવંતની-શૈલેશી અવસ્થાના ઉત્તરકાળ હોાનારી, સમસ્ત કર્મના દૂર થવારૂપ, તથાલાવ્યત્વના પરિક્ષયથી ઉદ્ભવેલ પરમ જ્ઞાનસુખરૂપ લક્ષણવાળી, અને કૃતકૃત્યતાથી નિષ્ઠિતાર્થ સ્વરૂપ એવી પરમ કલરૂપ तत्त्વકાય અવસ્થા કહી. એટલા માટે જ કહ્યું:—

योगिगम्यं—-યોગિગમ્યને. યેાગીઓને ગમ્ય તે યેાગિગમ્ય, એવા તે વીસ્તે. યાગીઓ અત્ર બ્રુતજિત આદિ શ્રદ્ધા છે. આ ઉપરથી વળી અમેરગી ( યેાગી નિર્દે એવા ) મિથ્યાદષ્ટિઓને ભગવંતના ગમ્યપણાના વ્યવસ્ટેદ કહ્યો ( નિર્ષેધ કર્યો ). કારણુંક એની જિજ્ઞાસાનું પણ છેલ્લા યથાપ્રવૃત્તકરણુમાં હોવાપણું છે, એટલે અન્ય સમયે તેની અનુપપત્તિ છે ( તે ઘટતું નથી ). અને—

वीरं—पीरने, આ અન્વર્ધ સંજ્ઞા છે, ( શબ્દના બરાબર અર્થ પ્રમાણે નામ છે ). મહાવીર્ધવડે વિરાજનથી, તપવડે કર્મના વિદારણથી, કષાય આદિ શતુઓના જયથી અને કેવલશ્રીના સ્વયંત્રહણથી જે વિક્રાંત–પરાક્રમવ'ત તે વીર, એવા તેને. શબ્દથી જો તેના અપવાદ ન કરૂં અથવા તેનાથી મ્હારૂં યુક્તપણું કહું, તા રખેને મુષાવાદ-અસત્ય ભાષણુ થઇ જાય; અને તે તા મ્હારે કરવું યાગ્ય નથી, દ્વરથી પરિહરવું છે; નહિં તા વગર વિચાર્યું એક પણ અસત્ય વચન ઉચ્ચારૂં તા મ્હાર્ ' મુનિપાર્યું ' કેમ રહે ? એટલા માટે એ શબ્દપ્રયાગ કર્યો છે, તે ઉચિત જ છે, એચિત્ય પ્રવૃત્તિરૂપ જ છે; અને સર્વ સ્થળે આત્માર્થી મુમુક્ષુએ ઉચિતપણું જ પ્રવર્ત્તવું યાગ્ય છે એનું ઉદાહરણું અતાવવા માટે આ કહેલ છે. જ્યાં જ્યાં જે જેમ ઘટે, ઉચિત હાય, ત્યાં ત્યાં તો તે તેમ સમજવું અને આચરવું, તેનું નામ ઓચિત્ય અથવા ઉચિતપણું છે. કેવી અદ્ભુત નિર્માનિતા! કેવી ભવભીરુતા! કેવી નિખાલસતા!

" જયાં જ્યાં જે જે યાગ્ય છે, તિહાં સમજવું તેહ, ત્યાં ત્યાં તે તે આગ્રરે, આત્માથી જન એહ. " શ્રીમદ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

આમ એક ' ઇચ્છા**રોાગ** ' શબ્દ યોજને ગ્રંથકાર મહર્ષિએ અત્યંત કુશળતાથી એકી સાથે અનેક હેતુ ગર્ભિતપણે સ્વચ્ચા છે.

- (૧) ઇચ્છાપ્રધાનપણાથી પરમ પ્રીતિયુક્ત લક્તિ ખતાવી.
- (૨) ઈચ્છાચાગના લક્ષણ પ્રમાણે પાતાનું સમ્યગ્દિષ્ટ સહિત શુતજ્ઞાનીપર્ણ સૂચવ્યું.
- ( 3 ) તે ઉપરથી ચાેગદષ્ટિશાસ્ત્ર શુંથવાનું પાતાનું અધિકારી પહું ધ્વતિત કર્યું.
- (૪) શાસ્ત્રચાેગ ને સામધ્ય યાગતું પાતાનું અનધિકારી પર્ણ નિખાલસપશે કહી, પાતાની પરમ લઘુતાના, નિર્દ લ સરળતાના ને પરમાર્થ સત્ સત્યવાદિતાના પરિચય કરાવ્યા.
- (૫) સર્વત્ર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાના દાખલા બેસાડી ખીજાને તેમ કરવાના બાધ કર્યો. આમ અત્રે નમસ્કાર કરી, શ્રી વીર ભગવાન કેવા છે? એનું યથાર્થ સ્વરૂપ

वक्ये-डिश, योगं-भित्रा आहि बक्षणुवाणे। येग्ग,

समासेन-सभासथी, संक्षेपथी.-विश्तारथी ते। पूर्वीयार्थीण उत्तराध्ययन-धागिनिक्य आहिमां अहेवामां आव्या छे.

આમ આ ઉપરથી, અન્યને અસાધારણ એવા યથાભૂત-જેવા છે તેવા ગુણોનું ઉત્કીર્તાન એ સાવસ્તવનું સ્વરૂપ ઢાવાથી—ઇષ્ટ**દેવતા સ્ત**વ કહ્યું. અને ગુણુથા ઇષ્ટપણું ભગવંતના ગુણ પ્રકર્ષારૂપ-પણાયા (અતિશયવંતપણાયા) છે, અને દેવતાપણું પરમ ગતિની પ્રાપ્તિથી છે.

वश्ये समासेन योगं तद्दष्टिभेदत:---थे।ग तेना दिष्टिभेदे हरीते संक्षेपथी हिस्स्न स्थे। अपरथी प्रयोजन वगेरे त्रस् हसा. हेवा प्रहारे ? ते हेहेवामां आवे छे:---

દર્શાવતા વિશેષણ અહીં યોજ્યા છે. આ વીર લગવંતને (૧) જિનાત્તમ, (૨) અયાગ, (૩) યાગિગમ્ય એ ત્રણ વિશેષણ આપ્યા છે, તેનું યથાઈ પશું આ પ્રમાણે:—

જિનાત્તમ—જિનામાં જે ઉત્તમ તે. રાગ-દ્રેષ-માંઢ આદિ આંતર શત્રુઓના જેશ જય કર્યો છે તે જિન (અરિઢંત-વીતરાગ) કહેવાય છે. ઉત્તરાત્તર આત્મગુજીના પ્રગટ-પણા પ્રમાશે તે જિનના-શ્રુતજિન, અવધિજિન, મનાપર્યાયજ્ઞાન જિન, જિનોત્તમ કેવલી જિન-એમ ભેદ છે. અને તેમાં પણ વીર લગવાન્ ઉત્તમ-ઉત્કૃષ્ટ-સર્વ શ્રેષ્ઠ છે, કારણ કે તે કેવલી છે, તેમ જ તીર્થ કર પણ છે.

તે તીર્થ કર પદમામિના ઉપક્રમ આ પ્રકાર છે:—જીવની તથારૂપ યાગ્યતાથી ( તથાલન્યતાથી ) આકર્ષાઇને ઉત્તમ બાધિબીજ તેમને પૂર્વજન્મમાં પ્રાપ્ત થયું. અને ત્યારે અર્દ્ધ ક્લિક્તિ-પ્રવચનવાત્સલ્ય વગેરે ઉત્તમ સ્થાનકાની તેમણે ઉત્તમ સેવના કરી, ઉત્કૃષ્ટ આરાધના કરી. તથા 'આ માહાંધકારથી ગહન સંસારમાં પરિભ્રમણ દુ:ખ પામી રહેલા આ બિચારા પ્રાણીઓને, હું આ ધર્મરૂપ તેજ-પ્રકાશવહે કરીને આ દુ:ખમાંથી ગમે તેમ કરી યથાયાગપણે પાર ઉતારૂં, હું આ સર્વ જીવને સહર્મશાસન-રસિક કરૂં એવા પ્રકાર તે વર બાધિ\* પામેલા 'બાધિસત્ય' ભાવના લાવે છે. અને પછી 'કરણા' વગેરે ગુણથી

तदहृष्टिभेदत: —ते थे। गृहष्टिना भेहथी.

તેમાં અત્રે સંક્ષેપથી યાગકથન તે કર્તાનું અનંતર પ્રયાજન છે, પરંપરા પ્રયોજન તા નિર્વાણ જ છે, કારણ કે શુદ્ધ આશયથી આ તેવા પ્રકારની સત્ત્વદિતપ્રવૃત્તિ છે, અને આ સત્ત્વદિત પ્રવૃત્તિ નિર્વાણના અવંધ્ય-અચૂક **બીજરૂપ** છે.

અભિધેય-—કહેવાના વિષય યાગ જ છે. સાધ્ય-સાધનરૂપ લક્ષણુવાળા તે સંખધ છે. એમ આ માર્ગ ક્ષુપ્રણ છે–સારી પેઠે જાણીતાે છે.

અતે શ્રોતાઓનું અનંતર પ્રયોજન તેં પ્રકરણના અર્થનું પરિજ્ઞાન છે; પરંપરા પ્રયોજન તેં એઓનું પણ નિર્વાણ જ છે, કારણ કે પ્રકરણ અર્થના પરિજ્ઞાનને લીધે ઓચિત્યથી–ઉચિતપણાથી અત્રે જ પ્રવૃત્તિ દ્વાય છે, અને આ પ્રવૃત્તિ પણ નિર્વાણના અવ'ષ્ય-અમાલ ખીજરૂપ દ્વાય છે.

\*" मोहान्धकारगहने संसारे दुःखिता वत ।
सस्वाः परिश्रमन्त्युचैः सत्यस्मिन्धमंतेजसि ॥
अहमेतानतः कृष्ठ्वाद्यथायोगं कथंचन ।
अनेनोत्तारयामीति वरबोधिसमिन्वतः ॥
कृष्णादिगुणोपेतः परार्थव्यसनी सदा ।
तथेव चेष्ठते धीमान्वर्धमानमहोदयः ॥
सत्तत्कल्याणयोगेन कुर्वन्सस्वार्थमेव सः ।
तीर्थकृस्वमवाम्नोति परं सक्त्वार्थसाधनम् ॥ "
श्री ह्रिस्महास्रार्थि छुर्वत श्री ये।गिमन्दुः

યુક્ત એવા તે પરમ કૂપાળુ મહામતિ, સદા પરાર્ધ વ્યસની-પરાપકારના બંધાણી બની, તેમ જ પ્રવૃત્તિ કરે છે. અને તેમ કરતાં તેના મહાદય-પરમ પુષ્યવાશિ ને ગુણુરાશિ વર્ધમાન થતા જાય છે. આમ તે તે કલ્યાણુયાગવઢ પ્રાણીઓ પ્રત્યે પરાપકાર કરતાં તે લીર્થ કરપાશું છવાના પરાપકારનું પરમ સાધન છે '. . લક્તશિરામણું મહાત્માઓ ગાઇ ગયા છે કે:—

- " ત્રીજે સવ વર શાનક તપ કરી, જેશું આંધ્યું જિનનામ; ર સવિકા! સિદ્ધચક્રપદ વંદા."—શ્રો યશાવિજયજી–( શ્રી શ્રીપાળરાસ )
- " ભવ ત્રીજે સમક્તિ ગુણુ રમ્યા, જિનભક્તિ પ્રમુખ ગુણુ પરિશુમ્યા; તજી ઇંદ્રિય સુખ આશંસના, કરી સ્થાનક વીશની સેવના. અતિ રાગ પ્રશસ્ત પ્રભાવતા, મન ભાવના એહવી ભાવતા; સવિ જીવ કરું શાસનરસી, ઇસી ભાવદયા મન ઉદ્ઘસી."

શ્રી દેવચંદ્રજીકૃત સ્નાત્રપૂજા.

આવા તીર્થ કરનામકર્મના જ્યાં ઉદય છે, એવી કમે કાય અવસ્થાનું એટલે કે કર્મજન્ય સાકાર દેહધારી સચાગી અવસ્થાનું આ 'જિનાત્તમ' વિશેષણથી ગ્રહ્યુ કર્યું છે. અને આ દેહધારી અવસ્થા છતાં, લગવાનની સહજાત્મસ્વરૂપ સ્થિતિવાળી પરમ જ્ઞાનદશા એવી તેા અપૂર્વ હાય છે કે જાણે તેઓ દેહાતીત વર્ત્તા હાયની!

" દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરણમાં, હાે વંદન અગણિત." —શ્રીમદ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

અયોગ—મન-વચન-કાયાનું કર્મ તે યોગ છે. જેને તે યોગ નથી તે અયોગ છે. આ વિશેષણ ઉપરથી ભગવાનની તત્ત્વકાય અવસ્થાનું એટલે કે શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ જ માત્ર જેની કાયા છે એવી સિદ્ધ અવસ્થાનું એટલે કે શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ જ માત્ર જેની કાયા છે એવી સિદ્ધ અવસ્થાનું એકણ કર્યું. આ શુદ્ધ અયેગ આત્મતત્ત્વમય અવસ્થા, શૈલેશીકરણ પછી તરતજ ઉપજે છે; અને ત્યારે તેમાં સમસ્ત કર્મ દ્વર થઇ ગયા હોય છે, તથાભગ્યત્વના પરિક્ષયથી પરમ જ્ઞાનસુખ ઉપજ્યું હોય છે, સમસ્ત કૃત્ય કરી લીધાં હોવાથી ત્યાં કૃતકૃત્યતા અનુભવાય છે, અને માક્ષરૂપ પરમ ક્લની પ્રાપ્તિથી તે નિષ્ઠિતાર્થરૂપ–સિદ્ધદશારૂપ હોય છે. આવી નિષ્કર્મ, નિરાકાર, નિષ્કલ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વમય દશા ' અયોગ ' વિશેષણથી સ્ત્રુવી ભગવાનના સિદ્ધપદની સ્તૃતિ કરી!

" શૂરપણે આતમ ઉપયોગી, થાય તિણે અયાગી રે "—ત્રો આનંદઘનછ.

ચાગિગમ્ય -- અને એવા તે અયોગી લગવાન્ યાંગીઓને-સમ્યગ્રાતદ ષ્ટિવાળા પુરુષોને જ ગમ્ય છે, પામી-જાણી શકાય એવા છે. ચાંગી એટલે જેને સમ્યગ્ર જ્ઞાનદ ષ્ટિ હાડી છે એવા શ્રુતજિન વગેરે સમજવા. પણ જે હજા યાંગી નથી ચાંગિગમ્ય થયા એવા અયોગી મિશ્યાદ ષ્ટિને તો તે ગમ્ય છે જ નહિં; કારણ કે એના સંગંધી જિજ્ઞાસા-જાણવાની ઇચ્છા પણ છેલ્લા યચાપ્રભૃત્ત-કરણમાં ઉપજે છે, બીજા સમયે ઉપજલી નથી, તો પછી એ જિનેશ્વરના સ્વરૂપને એાળ-ખવા-જાણવાની વાત તો કયાંય દૂર રહી. આમ સમ્યગ્રદ ષ્ટે યોગીઓનેજ તે ગમ્ય હોઇ, 'યોગિગમ્ય' વિશેષણ કહાં.+

એવા ભગવાન 'વીર' છે. આ અન્વર્ધ નામ છે, એટલે કે 'વીર' શખ્દના ન્યુત્પત્તિ અર્થ પ્રમાણે તે બરાબર ચર્યાર્થપણે ઘટે છે. તે સાચેસાચા 'વીર' છે, કારણુંકે તે વીર ભગવંત પરમ આત્મવીર્યથી વિરાજમાન છે; તપ-વીર વડે તેમણે કર્મનું વિદારણ કર્યું છે, કષાય વગેરે આંતરંગ વેરીએ! ઉપર વિજય મેળવ્યો છે; અને એવા પરમ પરાક્રમવંતના ઉત્તમ ગુણુથી રીઝીને કેવલલફમી તે પુરુષોત્તમને સ્વયં વરી છે. આમ વિક્રમવંત-આત્મપરાક્રમવંતના સમસ્ત લક્ષણ હોવાથી, ભગવંતને 'વીર'નામ બરાબર છાજે છે. કારણ કૈ—

" વીરપાશું તે આતમ ઠાણે, જાણ્યું તુમચી વાશે રે. કામ વોર્ય વશે જિમ લાેગી, તિમ થયા આતમલાેગી રે. વોરજને ચરણે લાગું, વીરપાશું તે માગું રે; મિથ્યા માેઢ તિમિર ભય ભાગું, જીત નગારૂં વાગું રે."—શ્રો આને દ્ધનજી.

" શુદ્ધતા એકતા તીક્ષ્ણુતા ભાવથી, માહ રિયુ છતી જય પડહ વાયા."—શ્રો દેવચંદ્રછ.

" नमो दुर्वाररागादिवैरिवारनिवारिणे । अर्हते योगिनाथाय महावीराय तायिने ॥"-श्रीद्धेभयंद्रायार्थे छान्त श्रीयेश्यास्त्र.

<sup>+</sup> વૃત્તિમાં પદ પદ વિવરીને તેના યથાનુકમે અન્વય સંખંધ અતાવવાની શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરિની આ કથનશૈલી મનન કરવા જેવી છે, અને અબ્યાસી વિદ્યાર્થીને ખદુ ઉપયોગી છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ એક એક અક્ષર તાલી તાલીને-માંધી માંધીને યોજ્યા છે, ઊંડા તત્ત્વચિંતનપૂર્વક લખ્યા છે, તેના કાના માત્રા પણ સપ્રયોજન છે. એટલે આ કથનપદ્ધતિ લક્ષમાં રાખી ધારજથી રવસ્થપણ-શાંતપણું જેમ જેમ આ સત્શાસ્ત્રના આશ્યં ' ચાવી ચાવીને ' વાંચવા-વિચારવામાં આવશે, તેમ તેમ અધિક આનંદ થશે, એવી સામાન્ય સ્થના છે. અને આ દૃત્તિના આશ્ય પણ અત્રે પ્રત્યેક શ્લોકના વિવેચતના પ્રારંભે પ્રાયા પારિષ્રાફમાં વણી દીધા છે અને પછી તે ઉપર સપ્રદ વિવેચન કર્યું' છે.

ઇપ્ટેટેવસ્તવ—આમ આવા વીરને નમસ્કાર કરી અતે શાસ્ત્રપારં લો મંગલરૂપ ઇપ્ટ દેવતાનું ભાવસ્તવ કહ્યું, કારણ કે અન્યને સાધારણ નહિં એવા અસાધારણ—અનન્ય યથાભૂત ગુણાનું સંકીર્ત્તન કરવું તે ભાવસ્તવ કહેવાય છે; અને અત્રે ઇપ્ટ દેવ સ્તવ પણ ભગવાનના જેવા છે તેવા ગુણવાચક વિશેષણાવે ઇપ્ટ દેવનું ભાવસ્તવ કર્યું છે. આમાં ભગવાનનું ઇપ્ટ પાણું અતિશયવંત એવા પરમાત્તમ ગુણગણને લીધે છે, અને દેવતા પાણું પરમ દિવ્ય ગતિની—મુક્તિનો પ્રાપ્તિને લીધે છે. આમ ભગવાન ખરેખરા 'ઇપ્ટ દેવ' છે. તેમજ માહ્યસુખના કારણરૂપ આ યોગદપ્ટ પણ આ વીર પ્રભુએ ઉપદેશી છે, તે ઉપકારની સ્મૃતિ અર્થે પણ અત્રે તે ભગવાનને નમસ્કાર કર્યો છે.

" શિવસુખ કારણ ઉપદિશી, યાેગતણી અડ દિઠ્ઠી રે; તે ગુણુ થુણી જિન વીરના, કરશું ધર્મનો પુઠ્ઠી રે......વીર જિનેસર દેશના." —શ્રી યશાેવિજયજીકત યાેગદિષ્ટસજ્ઝાય.

#### પ્રયોજનાદિ—

આમ મંગલાચરણ કરી અહીં પ્રયોજન, વિષય, સંબંધ એ ત્રણ કદ્યા છે. અહીં કહેવાના વિષય ચાેગ જ છે. સાધ્ય-સાધનરૂપ તે સંબંધ છે.

ગ્રંથકત્તીનું અનંતર-તારકાલિક (Immediate) પ્રયોજન સંદેશપમાં યાગનું કથન કરતું તે છે; અને પર પરાપ્રયોજન (Remote, Ultimate) માક્ષ છે, કારણકે શાસાકાર શુદ્ધ આશયથી આ સત્વહિતરૂપ પરાપકાર પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને માન-પૂજ-કીર્ત્તિ આદિ કામનાથી રહિતપણે કેવળ શુદ્ધ આરમાર્થે કરવામાં આવતી આવી શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ માસના અવધ્ય-અચૂક બીજરૂપ છે. બીજ હાય તા કાળાંતરે ફાલીફૂકીને વૃક્ષ થાય, તેમ શુદ્ધ આશયથી કરવામાં આવેલી આ સત્શાસાર્ય પરાપકાર પ્રવૃત્તિના બીજમાંથી પરંપરાએ નિર્વાલુ-માક્ષ ફળની અવશ્ય પ્રાપ્તિ એ શાસારારનું પરંપરાપ્રયાજન છે.

અને શ્રોતાઓનું અનંતર પ્રયોજન તો આ યોગપ્રકરણના અર્થનું પરિજ્ઞાન ઘવું-સારી પેઠે સમજવું એ છે; એમનું પણ પરંપરાપ્રયોજન તો માક્ષ જ છે, કારણ કે પ્રકરણ અર્થના જ્ઞાનથી જેમ ઘટે તેમ ઉચિતપણે અત્રે જ યોગમાં પ્રવૃત્તિ હાય છે, અને આ યોગપ્રવૃત્તિ પણ માક્ષના અવધ્ય-અચક બીજરૂપ છે, તેમાંથી પણ કાળાંતરે અવશ્ય માક્ષરૂપ ફળ મળશે જ.

"એહનું ફળ દોય ભેદ સુણીજે, અનંતર ને પરંપર રે; આણાપાલન ચિત્તપસન્ની, સુગતિ સુગતિ સુરમંદિર રે......સુવિધિ જિનેસર૦" —શ્રી આનંદધનજી

₹

અના કોલ્ટ દેવતાનું સ્તવ કરી, અને પ્રયોજન વગેરે કહી અતાવી, પ્રકરણમાં ઉપ-કારક એવું પ્રાસંગિક કથવા કહે છે:—

## इहैवेच्छादियोगानां, स्वरूपमभिधीयते । योगिनामुपकाराय, व्यक्तं योगप्रसङ्गतः ॥ २॥

<sup>ઇચ્છા</sup> આદિક યાગનું, કથાય આંહિ સ્વરૂપ; ઉપકારાર્થે યોગિના, પ્રસંગથી સ્**કૂ**ટ રૂપ. ૨.

અશ<sup>િ</sup>:—અહીં જ ઇચ્છા વગેરે યેાગાનું સ્વરૂપ, યાગિઓના ઉપકાર માટે, યાગના પ્રસંગથી, વ્યક્તપણે–સ્પષ્ટપણે કહેવામાં આવે છે.

#### વિવેચન

હવે અહીં શાલુ વિષયમાં ઉપયોગી એવા યાગબૂમિકાર્ય-યાગના હૃદયરૂપ ઈચ્છાયાંગ, શાસ્ત્રયાંગ ને સામધ્ય યાગનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે. મિન્ના વગેરે યાગદષ્ટિ-ઓાના તેની સાથે નિકટના સંખંધ છે, તે દૃષ્ટિએ તેમાં અંતર્ભાવ પામે છે, તેથી તેના પ્રસંગથી અત્રે તેનું કથન આવશ્યક છે. એટલે તે કુલચાંગી ને પ્રવૃત્તચક એ બે પ્રકારના યાગીઓના ઉપકારાર્થ કહ્યું છે; અને તે પણ વ્યક્તપણ, સ્પષ્ટપણ, અગાષ્યપણ, ખુકલે. ખુકલું કહ્યું છે. પણ નિષ્પન્ન-સિદ્ધ યાગીઓને આથી ઉપકાર થવા સંભવતા નથી.

આ સ્વરૂપ જે કહ્યું છે તે ચાેગીજનાના ઉપકારને માટે છે, તેઓને ચાેગનું રહસ્ય-મર્મ જાણવારૂપ થાય તે માટે છે. અહીં ચાેગીઓ એટલે **કુલચાેગી** કુલચાેગી આદિ ને પ્રભૂત્તચક એ બે કાેટિના ચાેગીઓ સમજવા,–નહિં કે નિષ્પન્ન સિદ્ધચાેગીઓ; કારણકે તેએાનું કાર્ય તાે પરિપૂર્ણ સિદ્ધ થઇ ચૂક્યું

चृत्तिः—इहेच-अહીં જ, પ્રક્રમમાં, ચાલુ વિષયમાં. શું ? તા કે-इच्छादियोगानां-ઇચ્છા આદિ યાગાતું,-ઇચ્છાયાય, શાસ્ત્રયાય અને સામર્થ્યયાયતું. એથી શું ? તા કે—

स्वरूपमिधीयते — સ્વરૂપ-સ્વલક્ષણ કહેવામાં આવે છે. શા માટે ? તે: કે--

योगिनामुपकाराय — યાંગીઓના ઉપકાર અર્થે. યાંગીઓ અતે કુલચાંગીઓ અને પ્રભૂત્તચક્ર-યાંગીઓ ત્રહ્યા છે, (જેનું લક્ષણ કહેવામાં આવશ) નહિંક નિષ્પન્ન યાંગીઓ—(જેનું લક્ષણ પણ કહેવામાં આવશે.) કારણુંદ તેઓને આના થકા ઉપકારના અભાવ છે, એટલે તેઓથી અન્ય એવા કુલયોગી તે પ્રષ્ટત્તચક્રના ઉપકાર અર્થે. અને આ થકા ઉપકાર એટલે યાંગના હુદયના (રહસ્યના— મર્મતા) બોધ થવા તે છે. કેવી રીતે કહેવામાં આવે છે ! તા કે—

व्यक्तं—વ્યક્તપણે, સ્પષ્ટપણે (અગાપ્યપણે), અને આ અપ્રસ્તુત (અસ્થાને) પણ નથી, એટલા માટે કહીં—**योगप्रसङ्गतः—મિત્રા** આદિ યેદગતા પ્રસંગથી. 'પ્રસંગ' નામની તાંત્રસક્તિથી આક્ષિપ્ત– આકર્ષાઇને આ આવી પડેલું છે, એમ અર્થ છે ઇ<sup>ર</sup>છાયેઃગાદિ

છે, તેઓ તો યાગનું હુદય પામી સિદ્ધહસ્ત યાગી બની ચૂકયા છે, યાગ-ગિરિશ્રૃંગ પર યાગારઢ થઇ ગયા છે. એટલે તેવા તે મહાનુક્ષાવાને આથી કાંઇ ઉપકાર થવાના અભાવ જ છે. પામેલાને પામવાનું શું ? ચઢેલાને અઠવાનું શું ? જો કાેઇને આથી ઉપકાર થવાના સંભવ હાેય, તાે સાધક દશાવાળા એવા કુલયાેગીઓને અને પ્રવૃત્તચક યાગીઓને જ છે.

" કુલયાંગી ને પ્રવૃત્તચક જે, તેઢ તથે હિત હેતે છે. "

" યાગદ્રષ્ટિ ગ્રંથ હિત હાવે. તિણે કહી એ વાત છ."

" આરાહે આરૂઢે ગિરિને, તિમ એહની ગતિ ન્યારી છે."— શ્રી યા. દ. સજ્ઝાય.

ગ્યા ત્રણે પ્રકારના યાગીઓતું સ્વરૂપ ગ્રાંથકાર મહર્ષિ આગળ ઉપર વિસ્તારથી કહેવાના છે. પણ સંદ્રેપથી—

'કુલચાંગી' એટલે જેઓ યોગીઓના કુલમાં જન્મ્યા છે, એટલે કે જન્મથી જ જે તે યોગીના ધર્મને પામેલા છે, જે જન્મથી જ યાગી છે (Born Yogis) તે અને ખીજાઓ પણ જે પ્રકૃતિથી યાગી-ધર્મને અનુગત હાય છે, અનુસરનારા હાય છે, તે પશુ કુલયાંગી છે,-ખાકી ખીજા નહિં:

"ગ્રાનર્ય અગ્નિમાં હવન કરનાર, અધ્યાત્મ શાસ્ત્રમાં નિષ્ણાત અને પરભ્રક્ષર્ય ગ્રામના વતનદાર, જેઓ 'એકમેવાહિતીય'ના સિદ્ધાન્તમાં નિત્ય નિમગ્ત રહીને ત્રિલુવનનું રાજ્ય કરતા હાય છે, અને સંતાષર્ય વનમાં કાકિલ સમાત મધુર ધ્વનિ કર્યા કરે છે, અને જેઓ વિચારવૃક્ષના મૂળમાં બેસીને બ્રહ્મર્ય ફળનું નિત્ય સેવન કરતા હાય છે, એવા યાગીના\* કુળમાં તે યાગભ્રષ્ટ પુરુષ જન્મ ધારણ કરે છે." ઇત્યાદિ.

સંતથી જ્ઞાનિધર મહારાજકૃત જ્ઞાનિધરી ગીતા.

" યાંગીકુલે જાયા તસ ધર્મે અનુગત તે કુલયાંગીજી, અદ્વેષી ગુરુ-દેવ-દિજ પ્રિય, દયાવંત ઉપયાગીજી." ઇત્યાદિ—શ્રી યા. દ. સજ્ઝાય.



\* "अथवा योगिनामेव कुले भवति धीमताम् । एति दुर्लभतरं लोके जन्म यदीदशम् ॥ तत्र तं वुद्धिसंयोगं लभते पौर्वदेहिकम् । यतते च ततो भूयः संसिद्धौ कुरुनंदन ॥ "—शीता थः ; ।

(११)

# ભૂમિ કા

#### ઇચ્છાયાેગ શાસ્ત્રયાેગ અને સામ<sup>શ્</sup>યાંગ



ઇંચ્છાયાંગનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરવા માટે કહે છે-

## कर्तुमिच्छोः श्रुतार्थस्य, ज्ञानिनोऽपि प्रमादतः। विकलो धर्मयोगो यः, स इच्छायोग उच्यते॥ ३॥

ઇચ્છક શ્રુતજ્ઞ જ્ઞાનિના, પણ પ્રમાદ પસાય; વિકલ જે ધર્મયાગ તે, ઇચ્છાયાગ કથાય. ૩.

અર્થ:— ધર્મ કરવાને ઇચ્છતા, અને આગમ-અર્થ જેણે શ્રવણ કર્યો છે એવા (શ્રુતાર્થ) જ્ઞાનિના પણ, પ્રમાદને લીધે જે વિકલ-અસંપૂર્ણ ધર્મયોગ, તે ઇચ્છાયાગ કહેવાય છે.

#### વિવેચન

અહીં ઇ<sup>2</sup>છાયાેગતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટપણે કહ્યું છે. જ્યાં ધર્મ કર્ત્તવ્ય કરવાની સાચી

वृत्तिः - कर्तुमिच्छोः - કરવાના ઇચ્છ - દચ્છક, તેવા પ્રકારના ક્ષયાપશમ ભાવથી નિવ્યાજપણ જ-નિર્દેભપણ જ કરવાને ઇચ્છતા એવા કાઇના. આને જ વિશેષણ આપે છે: આ ચિક્રી કું - ધર્મ કરવાની ઇચ્છાવાળા કેવા વિશિષ્ટ દ્વાય ? તા કે--

'શ્રુતાર્થસ્ય'— ઝુતાર્થ, એટલે જેણે અર્થ-આગમ ઝુત કર્યું છે, શ્રવણ કર્યું છે એવા. કારણકે અર્થ સબ્દના અર્થ આગમ વચન છે, ' ગર્થતે અનેન તત્ત્વં ' આનાવડે કરીને તત્ત્વ અર્થાય છે, શાધાય છે, એટલા માટે. આ ગ્રુતાર્થ-ઝુતજ્ઞાની પણ કદાચિત્ અજ્ઞાની જ હોય-ક્ષયાપશમના વિચિત્ર-પણાને લીધે. એટલા માટે કહ્યું —

ज्ञानिनोऽपि—ग्रातीनो पख्, અનુષ્ઠાન કરવા યાગ્ય-આચરવા યાગ્ય तत्त्वार्थ-परभार्थ केखे જાણેલ છે, સમજેલ છે એવા ग्रानीना पख्. એવા પ્રકારના હાતાં પહ્યુ શું ? ता है---

प्रमादतः — પ્રમાદને લાધે, વિકથા આદિ પ્રમાદે કરીને, चिकल:-વિકલ, કાળ વગેરે વિકલતાને આથી વિકલ-અસંપૂર્ણ, घर्मयोगः-ધર્મયાગ, ધર્મવ્યાપાર, य:-જે, વંદન આદિ વિથયા,

स इच्छायोग उच्यते — ते ' ઇચ્છાયામ ' કહેવાય છે. અને આનું ઇચ્છાપ્રધાનપણું તેવા પ્રકાર અકાલ આદિમાં પણ કરવા થકી છે. અંતરંગ ઇચ્છાનું પ્રધાનપણું-મુખ્યપણું છે, તેનું નામ ' ઇચ્છાચાેગ ' છે. તેવા ઇચ્છા-યાગવાળા પુરુષ શાસ્ત્રવેત્તા અને સમ્યગ્રાની હાય છે, પણ તેમ હાવા છતાં હન્નુ વિકથા વગેરે પ્રમાદને લીધે, તેના તે ધર્મ વ્યાપાર વિકલ એટલે કે ખાડખાંપણુવાળા-અસંપૂર્ણ છે. આમ ઇચ્છાયાગી પુરુષના મુખ્ય લક્ષણ આ છે:-(૧) ધર્મ કરવાની ઇચ્છા, (૨) શ્રુતાર્થ-શ્રુતજ્ઞાનીપણું, (૩) સમ્યગ્રાનીપણું-સમ્યગ્દિષ્પણું, (૪) છતાં પ્રમાદજન્ય વિકલપણું.

૧. ધર્મ કરવાની ઇચ્છા—પ્રથમ તા તે પુરુષ ધર્મકાર્ય કરવાની સાચેસાચી, ખરેખરી, નિર્દેલ, નિષ્કપટ, નિષ્યીજ અંતરંગ ઇચ્છાવાળા હાવા ધર્મ કરવાની એકએ. કારણું જેમ સંસાર-વ્યવહારમાં પ્રથમ કાઇ પણ કૃત્ય કરવાની ઇચ્છા ઇચ્છા થાય છે, ને તે પછી જ તેમાં પ્રવૃત્તિ ઘાય છે, તેમ પરમાર્થમાં પણ પ્રથમ તા ધર્મ કૃત્ય કરવાની સાચી અંતરંગ ઇચ્છા ઉપજવી એઇએ, તે ધર્મનું પહેલું પગથીશું છે. ધર્મ પ્રત્યેની એટલે કે માસસાધન પ્રત્યેની તેવી અંતરંગ ઇચ્છા, પરમ રુચિ, પરમ પ્રીતિ, લક્ષ્તિલાવ, પ્રશસ્ત રાગ, સાચા 'રંગ' જ્યાં લગી ન હાય, ત્યાં લગી ધર્મ કિયામાં સાચા રસ ઉપજતા નથી, 'છાર પર લિપણા' એવી નીરસ શુષ્ક કિયા યંત્રવત જડપણે થયા કરે છે, પણ તેમાં એઇએ તેવી મજા આવતી નથી. અમૃતસરાવર લર્શું હાય, પણ તેની એમર મીઠાશ તા તૃષાતુરને જ આવે છે. લાજનની ખરી મીઠાશ સાચી ભૂખ લાગી હાય તેને જ આવે છે, માટે ધર્મની સાચી ઇચ્છા, તમન્ના, લગની લાગવી એઇએ, એ સૌથી પ્રથમ જરૂરનું છે.

એટલે જે સાચા 'જોગીજન' છે, તેમનામાં તો તેવી સાચી ઇચ્છા હાવી જ એઇએ, એ યોગની પ્રથમ ભૂમિકા છે. અને તે જોગીજનને ઇચ્છા પણ શો છે? 'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ 'રૂપ શુદ્ધ ધર્મની–માક્ષની પ્રાપ્તિ સિવાય બોજી ઇચ્છા તે મુમુક્ષુ આત્માર્થી જોગીજનાને હોતી જ નથી. તેઓને તો એક આત્માર્થનું જ કામ હોય છે, બીજો મન-રાગ હોતો નથી.

" ઇચ્છે છે જે જોગીજન, અનંત સુખસ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સચાગી જિનસ્વરૂપ." "કામ એક આત્માર્થનું. બીજો નહિંમનરાગ."

"પરિચયો ! તમને હું ભલામણુ કરૂં છું કે તમે ચાગ્ય થવાની તમારામાં **ઇચ્છા** ઉત્પન્ન કરાે. "

" તૃષાતુરને પાયાની મહેનત કરજે, અતૃષારતુને તૃષાતર થવાની જિજ્ઞાસા પેદા કરજે." ઇત્યાદિ. — શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ શ્રી પ્રતિક્રમણ વગેરે સ્ત્રમાં ઘણા ×સ્ત્રી 'इच्छामि' 'इच्छकार' વગેરે ઇચ્છા-પ્રદર્શક પદથી શરૂ થાય છે, એની પાછળ પણ એ જ રહસ્ય રહેલું છે, કે પ્રત્યેક ધર્મ-ક્રિયામાં પ્રથમ ઇચ્છાયોગ હોવે! જોઇએ. જેમકે-'इच्छामि खमासमणो॰, इच्छाकारण संदिसह मगवन्०'। ઇત્યાદિ. તેમજ આ ગ્રંથના મંગલાચરણમાં પણ તે ઇચ્છાયાગ જ કહ્યો છે, તે પણ ગલિતપણે એમ સ્ત્યવે છે કે ઇચ્છાયાગ એ જ યાગનું મંગલાચરણ છે, યાગનું પ્રથમ પગથિશું છે, યાગનું પ્રવેશદાર છે.

અને આ ધર્મ-ઇંચ્છામાં પણ બીલકુલ નિષ્કપટપણું, માયાચાર રહિતપણું હોલું જોઇએ; દાંભિક ઉાળઘાલુપણું, ધર્મઢાંગીપણું, બગલાભગતપણું, ન જ હાેલું જોઇએ, ધર્મીમાં ખપવા ખાતરના દંભ ન જ હાેવા જોઇએ; ને તાે જ તે સાચી ધર્મઇચ્છા– સુસુસુતા\* કહી શકાય.

> " કપટ રહિત થઇ આતમ અરપણા રે, આનંદલન પદ રેહ……."—ક્ષી આનંદઘનછ.

"કુર્જલ નગ્ન ને માસ ઉપવાસી, જો છે માયા રંગ રે; તા પણ ગર્જ અનંતા લેશે, બાલે બીજું અંગ રે." —શ્રી યશાવિજયજીકૃત સાડા ત્રણસાે ગાથાનું સ્તવન.

"आत्मार्थिना ततस्त्वाच्यो दंभोऽनर्थनिबन्धनम् । ग्रुद्धिः स्यादज्ञभूतस्येत्यागमे प्रतिपादितम् ॥ "-श्री यशाविकथणः १त अध्यात्मसारः

અર્થાત્—એટલા માટે આત્માર્થીએ અનર્થના કારણરૂપ દંભ-દાંગીપણું છાડી દેવું જોઇએ. ઋજુનો–સરળતાવંત પુરુષની શુદ્ધિ હોય છે, એમ આગમમાં કહ્યું છે.

ર. શુતજ્ઞાન—ખીજું, તેનામાં શ્રુતજ્ઞાન હોવું જોઇએ સદ્યુરુમુખે કે સત્શાસન મુખે તેણે શ્રુતનું-અર્થનું શ્રુવણ કરેલું હોવું જોઇએ, તેને આગમનું શ્રુતજ્ઞાન જાણપણું હોવું જોઇએ. અત્રે 'શ્રવણું' એટલે માત્ર કર્ણે દિયદ્વારા શબ્દનું સાંભળવું એમ નહીં, પણ સાંભળવાની સાથે ભાવથી અર્થગ્રહણ પણ કરી લેવું તે જ સાચું શ્રવણુ છે. કારણુ કે જેના દ્વારા તત્ત્વ અર્થાય-શાધાય તેનું નામ જ અર્થ અથવા આગમ-શ્રુત છે. એટલે આ અર્થ-આગમ-શ્રુત જે શ્રવણુ કરે, તે તેના અર્થગ્રહણુર્પ શ્રવણુ પણુ કરે, એ સહેજે સમજાય એમ છે.

<sup>× &</sup>quot; कायोत्सर्गादिसूत्राणां श्रद्धामेधादिभावतः । इच्छादियोगे साफर्व्यं देशसर्ववतस्पृद्धाम् ॥ " — श्री अभ्यात्मसार.

 <sup>&</sup>quot; लुहिअस्स जहा खणमिव विच्छिजइ णेव भोअणे इच्छा ।
 एवं मोक्खर्याणं छिजइ इच्छा ण कर्जमि ॥ "
 श्री यशाविकय्छकृत यतिसक्ष्यसभुभ्ययः

3. સમ્યગ્દષ્ટિ-જ્ઞાની પાશું — શાસ્ત્રજ્ઞાન હોય, સર્વ આગમ જાણતો હોય, છતાં કદાચને અજ્ઞાની પણ હોય; એટલા માટે ઇચ્છાયાંગી 'જ્ઞાની' હોવો સમ્યગ્દષ્ટિ જોઇએ એવું ખાસ વિશેષણ મૂક્યું ઇચ્છાયાંગી સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષ હોય, જ્ઞાની પાશું સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત થયેલ આત્મજ્ઞાની હોય સમ્યગ્દર્શન વિનાનું ખધુંય જ્ઞાન અજ્ઞાનરૂપ જ છે. કારણું શાસ્ત્રસમુદ્રના પાર પામીને વિદ્રાન્ વિબુધ થયા હોય, પણ અનુષ્ઠાન કરવા યાગ્ય એવું આરાધ્ય ઇષ્ટ તત્ત્વ ન જાણ્યું હોય, તો તે અજ્ઞાની જ કહેવાય. વિબુધાએ (દેવાએ) મંદર પર્વતવહે સાગરમંથન કરી સાર ભૂત રત્નાનો ને તેમાં પણ સારભૂત અમૃતની પ્રાપ્તિ કરી, એમ પુરાણોક્તિ છે. તે રૂપકને અત્રે ×અધ્યાત્મ પરિભાષામાં ઘટાવીએ, તા વિબુધા (વિદ્રજ્યના) અધ્યાત્મશાસ્ત્રરૂપ મંદરાચલવહે શાસ્ત્રસમુદ્રનું મંથન કરી, તેમાંથી સારભૂત તત્ત્વ-રત્ન એાળી કાઢી, પરમ અમૃતરૂપ આત્મતત્ત્વને ન પામે, તા તે તેમનું વિબુધપણું અબુધપણારૂપ જ છે, અજ્ઞાન પણારૂપ જ છે. પાંચમા અંગમાં-શ્રી ભગવતી સ્ત્રુમમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે 'નવ પૂર્વ સુધી ભાવો હોય, પણ જો જીવને ન જાણ્યા તો તે અજ્ઞાનો છે.'

" જો હાય પૂર્વ ભણેલ નવ પણ, જીવને જાણ્યા નહીં, તો સર્વ તે અજ્ઞાન ભાષ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં; એ પૂર્વ સર્વ કહ્યા વિશેષે, જીવ કરવા નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભગ્યા સાંભળા. નહીં સંયમાંહિ જ્ઞાન ભાષ્યું, જ્ઞાન નહિં કવિ—ચાતુરી, નહિં મંત્રતંત્રા જ્ઞાન દાખ્યાં, જ્ઞાન નહિં ભાષા ઠરી; નહિં અન્ય રથાને જ્ઞાન ભાષ્યું, જ્ઞાન જ્ઞાનીમાં કળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભગ્યા સાંભળા."

"જળ જાન્યા નિજ રૂપકા, તળ જાન્યા સળ લાક; નહિ જાન્યા નિજ રૂપકા, સળ જાન્યા સા ફાક "-શ્રોમદ્ રાજ્ય ૬૭.

એટલા માટે ઇવ્છાયાગી 'જ્ઞાની ' પુરુષમાં આત્મજ્ઞાન અવશ્ય હાય; ઇચ્છાયાગી પુરુષ સમ્યગ્દિષ્ટ, સમ્યગ્દર્શની, આત્મજ્ઞાની હાય.

૪. પ્રમાદજન્ય વિકલતા—આમ આ ઇચ્છાયોગી સમ્યગૃદ િટ આત્મજ્ઞને દર્શન-માહ તો દ્વર થયો છે, પણ ચારિત્રમાહની હજુ સંભાવના છે, એટલે પ્રમાદથી હજુ તેને તેવી સંપૂર્ણ અવિકલ આત્મસ્થિતિ હોતી નથી, અખંડ વિકલતા આત્માનુચરણરૂપ ચારિત્ર હોતું નથી. કારણકે પ્રમાદના સદ્ભાવ હોવાથી આત્મસ્વરૂપથી પ્રમત્ત-ચ્યુત થઇ જવાય છે, વિકથા વળેરે પ્રમાદના પ્રસં-

<sup>× &</sup>quot; अध्यात्मशास्त्रहेमाद्रिमथितादागमोदधेः । भूयांसि गुणरत्नानि प्राप्यन्ते विद्युधैर्न किम् ॥ ''-श्री यशाविषयशक्त अध्यात्मसार.

ગથી તેના ચારિત્રભાવમાં વિકલપશું-ખામી આવી જાય છે, અને તેથી જ તેના ચાગ-ધર્મ-વ્યાપાર વિકલ-ખામીવાળા હાઇ, જ્ઞાનાચાર વગેરેના કાળ-વિનય વગેરે પ્રકારામાં અતિ-ચાર-દોષથી તેની સ્પલના થાય છે.

અત્રે પ્રમાદ એટલે આળસુપણું એવા માત્ર સામાન્ય અર્થ નથી; પણ પ્રમાદ એટલે જે કંઇ વડે કરીને છવ પાતાની આત્મસ્વરૂપ સ્થિતિથી× પ્રમત્ત થાય, પ્રમાદના પ્રકાર બ્રપ્ટ થાય, ચ્યુત થાય, તેવા વિશાળ અર્થ છે, અને છવને સ્વરૂપભ્રપ્ટ કરનારા આ પ્રમાદના મુખ્ય પાંચ પ્રકાર છે: (૧) મદ, (૨) વિષય, (૩) કષાય, (૪) નિદ્રા, (૫) વિકથા, અથવા પ્રકારાંતરે તેના આઠ લેદ છે: (૧) અજ્ઞાન.

- (3) ક્લાય, (8) નિદ્રા, (4) વિકયા, અથવા પ્રકારાતર તેના આઠ લદ છે: (1) અજ્ઞાન,
- (૨) સંશય, (૩) મિથ્યાજ્ઞાન, (૪) રાગ, (૫) દ્રેષ, (६) મતિલ્રાંશ, (૭) ધર્મમાં અનાદર,
- (૮) મન-વચન-કાયાના યાેગનું દુષ્પ્રશ્ચિધાન.

અને આ પ્રમાદને લીધે જ્ઞાનાચાર વગેરે પંચ આચારના સમ્યક્પાલનમાં ક્ષતિ થવાના સંભવ છે છતાં, કેચ્છાયેાગી મુમુક્ષુને કેચ્છાપ્રધાનપાં તો અવશ્ય છે જ, એટલે તે માક્ષસાધક ધર્મકર્ત્તાં કરવાની સતત અંતરંગ કેચ્છા ધરાવે જ છે, અને તે કેચ્છા પ્રમાણે યાગ-ધર્મ બ્યાપાર-ધર્મ પ્રવૃત્તિ પણ કરે છે, તેના ધર્મ પુરુષાર્થ તા ચાલુ જ હાય છે. કારણ કે અન્ય સામાન્ય કાંટિના જીવા જેમ પ્રમાદી-આળસુ હાય છે, તેવા અર્થમાં તે જ્ઞાની પુરુષ પ્રમાદી હાતા નથી, તે કાંઇ પાદપસારિકા કરીને આળસુ છેસી રહેતા નથી. તેવા સામાન્ય-પ્રાકૃતજના કરતાં તો તે અનંતગણા આગળ વધી ગયા હાય છે, કારણ કે તેના કષાય પાતળા પડી ગયા હાય છે, વિષયરસ-વિષયાસકિત મંદ પડી ગયા હાય છે, રાગ-દ્રેષ આદિ પ્રમાદદેશ માળા પડી ગયા હાય છે, અને આત્મસ્વરૂપ જાણ્યા-સમજ્યા પછી તે જ્ઞાની સમ્યગ્દ જિ પુરુષના પ્રયત્ન, પુરુષાર્થ, ઇચ્છા પણ પ્રમાદ દ્રર કરવા લણી જ હાય છે.

પરંતુ ઉપર કહેલા કારણાને લીધે ઉપજતા પ્રમાદના અંશ પણ જ્યાંલગી હાય, ત્યાંલગી તે 'પ્રમાદી 'જ-પ્રમત્ત જ કહેવાય છે. અને જેટલા જેટલા અંશે તેના પ્રમાદ દેાષ દ્વર થતા નય છે, તેટલા તેટલા અંશે તેની આત્મસ્થિતિ—આત્મદશા વધતી નય છે, તેના ઈચ્છાયાં મળવત્તર ખનતા નય છે. આમ પ્રમાદની ઉત્તરાત્તર ન્યૂનતા (એાછાશ) પ્રમાણે તે ઇચ્છાયાંગી સમ્યગ્દષ્ટ આત્મદ્યના ત્રણ વિભાગ પહે છે. (૧) અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટ, (૨) દેશવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટ (સાવશાવક), (૩) સર્વવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટ (સાવસાધુ).

"શ્રહા જ્ઞાન લહ્યા છે તા પણ જો નવિ જાય પમાયાે રે; વ'ધ્ય તરુ ઉપમ તે પામે, સંયમ ઠાણ જો ના'યાે રે…. ગાયાે ગાયાે રે, મલે વીર જગતગુરુ ગાયાે."

<sup>× &</sup>quot;न प्रमादादनर्थोऽन्यो ज्ञानिनो स्वस्वरूपतः । ततो मोहस्ततोऽहंधीस्ततो वंधस्ततो व्यथा॥ "-श्री शंक्रस्थार्थकृत विवेक्यूडामण्डि

"पमार्यं कम्ममाहंसु अप्पमायं तहावरं । तद्भावादेसओ वावि बालं पंडियमेववा ॥" — श्री सूत्रकृतांभः

"પ્રમાદને તીર્થ કરદેવ કર્મ કહે છે, અને અપ્રમાદને તેથી બીજાું એટલે અકર્મરૂપ એવું આત્મસ્વરૂપ કહે છે. તેવા લોદના પ્રકારથી અજ્ઞાની અને જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ છે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

આમ ઇન્છાયાગના ચાર લક્ષણ કહ્યા, તે લક્ષણોના પરસ્પર સંબંધ છે. (૧) પ્રથમ તા ધર્મની ઇન્છા ઉપજે, (૨) એટલે પછી તેનું સ્વરૂપ જાણવા માટે શ્રી સદ્યુરુ મુખે શ્રવણ થાય, (૩) સમ્યક અર્થ શ્રહણરૂપ શ્રવણ થયા પછી જ્ઞાન થાય, (૪) જ્ઞાન થયા છતાં પણ હજુ પ્રમાદને લીધે ચારિત્રમાં વિકલતા હાય.

અને આમ આ ઇચ્છાયાગી પુરુષ-(૧) સાચા ધર્મ ઇચ્છક, ખરેખરા મુમુક્ષ, આત્માર્થી હાય, (૨) શાસ્ત્રશ્રાતા-શ્રુતજ્ઞ હાય, (૩) સમ્યગૃદિષ્ટિ આત્મજ્ઞાની હાય, (૪) છતાં હજા પ્રમાદવંત-પ્રમત્ત હાય.

વળી અત્રે શબ્દની ખૂબીથી ગૂંથણી કરી શાસાકાર મહિલ એ 'ઇચ્છાયાેગ'માં કમેં-યાંગ ભક્તિયાગ ને જ્ઞાનચાેગના અંશોના અત્યંત કુશળતાથી સમાવેશ કરી દીધા છે. તે આ પ્રકારે-(૧) કર્તુમ્-કરવા માટે એ શબ્દથી કર્મયાેગર્તુ ગઢણ છે, (૨) 'ઇચ્છા' શબ્દથી બક્તિયાેગનું સૂચન છે, (૩) અને 'જ્ઞાની' શબ્દથી જ્ઞાનયાેગના નિદેશ છે.

તે ઉપરાંત એ પણ સમજવાનું છે કે-મહુકાલવ્યાપી એવું માલસાધન જેવું પ્રધાન કાર્ય માથે લીધું હાય, તેમાં પ્રમાદવંત છતાં, જો તે ચાડું પણ કર્મ× સાંગાપાંગપણે- અવિકલપણે-પરિશુદ્ધપણે કરતા હાય, તા તેના પણ આ ઇચ્છાચાંગમાં સમાવેશ થાય છે. તેમ જ અત્રે ઇચ્છાનું પ્રધાનપણું છે, એટલે એ ઉપરથી ઉપલક્ષણથી એ સમજવાનું છે કે- થાડું પણ શુદ્ધ ધર્મકર્ત્તવ્ય કરવાની જો સાચી નિર્દેલ ઇચ્છા પણ હાય, તો તેના પણ વ્યવહારથી\* અત્રે ઇચ્છાયોગમાં ઉપચારથી અંતર્ભાવ થાય છે.

₹

<sup>× &</sup>quot;साङ्गमप्येककं कर्म प्रतिपन्ने प्रमादिनः । नत्येच्छायोगत इति श्रवणादत्र मज्जति॥"—श्री यशाविषयशकृत द्वात्रिंशत् द्वात्रिंशिः।.

<sup>\* &</sup>quot;तत्पञ्चमगुणस्थानादारभ्येवतदिच्छति । निश्चयो व्यवहारस्तु पूर्वमप्युपचारतः ॥''—श्री व्यव्यात्मसार घलादः

શાસ્ત્રયાગનું સ્વરૂપ કથવાની ઇચ્છાથી કહે છે:—

शास्त्रयोगस्त्विह ज्ञेयो यथाशस्यप्रमादिनः। श्राद्धस्य तीव्रवोधेन वचसाविकलस्तथा ॥ ४॥

ર્બીજો શ્રાહ અપ્રમાદીને, શક્તિ તણે અનુસાર; તીત્રભાધ યુત શ્રુતથકી, વળી તે અવિકલ ધાર. ૪.

અર્થ:—અને શાસ્ત્રયાેગ તા અહીં યથાશક્તિ અપ્રમાદી એવા શ્રાહ્નને-શ્રહ્ભાવંતને જાણવા; અને તે તીવ્ર બાધવાળા આગમ-વચનવડે કરીને તથા (કાલ આદિની અવિકલતા વડે કરીને) અવિકલ–અખંડ એવા હાય છે.

# વિવેચન

અહીં યોગશાસની પરિભાષામાં બીજા 'શાસ્ત્રયોગ'નું સ્વરૂપલક્ષણ સ્પષ્ટપણે કહ્યું છે. શાસ્ત્રપાનયોગ તે શાસ્ત્રયોગ. શાસ્ત્રનું જ્યાં પ્રધાનપણું છે તે શાસ્ત્ર-શાસ્ત્રયોગ યેગ કહેવાય છે. આ શાસ્ત્રયોગમાં આગમજ્ઞાનનું મુતબાધનું એટલું બધું તીલણપણું હાય છે, એટલું બધું પટુત્વ-નિપુણપણું -કુશલપણું હાય છે, કે તે શાસ્ત્રજ્ઞાનવે કરીને એ અવિકલ-અખંડ હાય છે. અને તેવા શાસ્ત્રપટુપણાને લીધે, સ્ફ્રમમાં સ્ફ્રમ અતિચાર દાષનું પણ અહીં જાણપણું હાય છે, તથા સ્ફ્રમ પણાને લીધે, સ્ફ્રમમાં સ્ફ્રમ અતિચાર દાષનું પણ અહીં જાણપણું હાય છે, તથા સ્ફ્રમ ઉપયોગપૂર્વક-આત્મજાગૃતિપૂર્વક તે તે દાષ દ્રર કરવામાં આવે છે. એટલે જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર, ને વીર્યાચાર એ પચ આચારના કાલ, વિનય વગેરે સ્ફ્રમ પ્રકારાનું પણ યથાવત અરાબર પાલન કરવામાં આવે છે. એથી કરીને પણ આ શાસ્ત્રયોગ અવિકલ-અખંડ હાય છે, ખાડખાંપણ વિનાનો, નિરતિચાર હાય છે.

वृत्तिः-दाास्त्रयोगस्तु--शास्त्रये।ग ते।, शास्त्रप्रधानये।ग ते शास्त्रये।ग, એટલે प्रक्षमथी ( आक्ष विषयमां ) धर्म'व्यापार જ, ते वणी-इह--अढीं, ये।गतंत्रमां, क्षेयः जाख्वे। होते। १ हेवे।१ ते मा2 हक्क्कुं--

यथाराकि—यथाशिक्त, शिक्तिने अनुइप, शिक्ति प्रभाषे

अप्रमादिनः -- अप्रमादीता, विष्धा वजेरे प्रमाद्धी रहितती, आनुं क विशेष्णु आपे छ --

श्राद्धस्य—श्राद्धनो-श्रद्धाणुने।, तेवा अકारने। મેાહ દૂર થવાથી સંપ્રત્યયાત્મિક-સમ્યક્ अतीतिवाणी आर्दि श्रद्धा ધરાવનારના–श्रद्धावंतने।.

तीजवोधेन — તીવભાષવાળા, હેતુબૂત એવા પડુ-નિયુગુ એાધવાળા.

वचसा—१२४नथी, आगभथी, अविकलः-अविक्ष, अभांड.

तथा—તેમ જ કાલ આદિની વિકલતાની અમાધાએ કરીને પણ અવિકલ-અખંડ. કારણ કે અવડુ (અકુશળ) હૈાય તે અતિચાર દેશના ત્રાતા–જાણનાર હોય નહિં, અતિચાર દેશ જાણે નહિં. આવા આ શાસ્ત્રયાેગ કાને હાય છે? કેવા પાત્રને હાય છે? શ્રાહ-શ્રદ્ધાવંત એવા યથાશક્તિ અપ્રમાદીને તે હાય છે. આમ શાસ્ત્રયાેગી પુરુષ (૧) તીવ શાસ્ત્રબાધવાળા, (૨) શ્રાહ-શ્રદ્ધાળુ, (૩) યથાશક્તિ અપ્રમાદી હાય. તે આ પ્રકારે—

તીવશાસાઓધવાળો—આ શાસ્ત્રયાંગીને સિદ્ધાંતના તીવ છાધ-તીક્ષ્ણ બાધ હાય છે. કુશાલ ખુદ્ધિના પ્રતાપે શાસનું સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ રહસ્યભૂત ગૂઢ જ્ઞાન તીવ બાધ તેને હાય છે, ઊંડામાં ઊંડા આશયવાળી તેની સમજશ હાય છે. શાસ્ત્ર એટલે શાસ્તા પુરુષનું—આમ પ્રમાણભૂત પુરુષનું વચન. જીવને કાર્યાકાર્ય વગેરે સંખંધી જે શાસન—આજ્ઞા કરે, અને તે નિર્દોષ શાસનવડે કરીને જે જીવનું ત્રાણ એટલે સંસારભયથી રક્ષણ કરે, તે 'શાસ્ત્ર' છે, એમ તેના વ્યુત્પત્તિ અર્થ છે. અને આલું શાસ્ત્ર તો નિર્દોષ એવા વીતરાગ સર્વજ્ઞનું જ વચન હાઇ શકે—બીજા કાઇનું નહિં.

"शासनात्त्राणशक्तेश्च बुद्धैः शास्त्रं निरुच्यते । वचनं वीतरागस्य तच नान्यस्य कस्यचित् ॥"

—શ્રી યશાવિજયજીપ્રણીત અધ્યાત્મા<mark>પનિષદ</mark>્

આ શાસ્ત્રસમુદ્રના પાર પામવા ઘણા દુષ્કર છે. માટા માટા મતિમંતા પણ તેમાં થાકી જાય, અથવા ગાશું ખાઇ જઇ દિલ્માહને પ્રાપ્ત થાય, એવી તે શાસ્ત્રસમુદ્ર 'જિન પ્રવચનની દુર્ગમ્યતા' છે. શ્રી સફગુરુના કૃપાપ્રસાદથી, અવ-લંબનથી, ગુરુગમથી જ તે દુર્ગમ આગમ પણ સુગમ થઇ પડે છે.

"िलन प्रवचन हुर्शभ्यता, थार्ड अति भतिभान; अवतं अन श्रीभट्ट राज्यंद्र अवतं अन श्री सह्युरु, सुगम अने सुणणायु." — भाभट्ट राज्यांद्र महामतिभिन्तिः शेषसिद्धान्तपथपारगैः । कियते यत्र दिग्मोहस्तत्र कोऽन्यः प्रसर्पति ॥"

—ક્ષી શુભચંદ્રાચાર્યજીકૃત શ્રી **જ્ઞાના**ર્જુ**વ.** 

એવા દુર્ગમ આગમ-સાગરને પણ શ્રો સફગુરુકૃપાયસાદથી આ શાસ્ત્રયાંથી ઉદ્ઘં લો ગયેલા હાય છે. અને સર્વશ્રુતનું રહસ્ય પણ કૈવલ એક શુદ્ધ આત્માને જાણવા-આળખવા-પામવા એ જ છે. 'દ્વાદશાંગી× શ્રો જિનેશ્વરે કહી છે તેમાં પણ એક આત્મા જ આદેય-શ્રહણ કરવા યાગ્ય છે, અને બાકી બીજાં બધુંય હૈય-ત્યાગવા યાગ્ય છે.' એ જ પરમ સારભૂત મુખ્ય વાત કહી છે. આવું સાવશ્રુતજ્ઞાન

<sup>× &</sup>quot; उक्तं जिनैद्वीदशभेदमङ्गं, श्रुतं ततो ऽप्यन्यदनेकभेदकम् । तस्मिन्नुपोदेयतया चिदातमा, शेवं तु हेयत्विधयाभ्यधायि ॥ " —श्री पश्चन हि पंचिश्वतिका.

એટલે કે શુદ્ધ આત્મન્નાન આ શાસ્ત્રયાગોના હૃદયમાં નિરંતર રમી રહ્યું હાય છે, અત્યંત પરિશુમી ગયું હાય છે. આમ ૬૦૫–ભાવ શુતના તીવ બાધવાળા આ શાસ્ત્રયાગી પુરુષ, આત્મન્નાની સમ્યગ્દરિ એવા શાસ્ત્રન્નાતા હાય છે.

> " जो हि सुएणहिगच्छइ, अप्पाणिमणं तु केवलं सुद्धं । तं सुयकेविलिमिसिणो भणंति लोयप्पईवयरा ॥ जो सुयणाणं सन्वं जाणइ, सुयकेविल तमाहु जिणा । णाणं अप्पा सन्वं जह्या सुयकेवली तम्हा ॥ "

> > —શ્રી કુંદકું દાચાર્ય છપ્રણીત શ્રીસમયસાર.

"जो एगं जाणइ, सो सब्वं जाणइ, जो सब्वं जाणइ, सो एगं जाणइ॥" —श्री आधारांशसूत्र.

અર્થાત્—'જે શ્રુતવડે કરીને કેવલ શુદ્ધ એવા આ આત્માને જાણે છે, તેને લાેક-પ્રદીપકર ઋષિએા 'શ્રુતકેવલી' કહે છે. અને જે સર્વ શ્રુતજ્ઞાન જાણે છે તેને જિન ભગ-વાન 'શ્રુતકેવલી' કહે છે, કારણ કે સર્વ જ્ઞાન તે આત્મા છે, તેથી તે શ્રુતકેવલી છે.'

> 'જે એકને (આત્માને) જાણે છે તે સર્વને જાણે છે, જે સર્વને જાણે છે, તે એકને (આત્માને) જાણે છે.

અને આમ શ્રુતજ્ઞાનના તીલ બાધ હાવાથી જ, આ શાસ્ત્રયાંગી જ્ઞાની પુરુષ, જ્ઞાના-ચાર વગેરેના પાલનમાં સુક્ષ્મ આત્માપયાગ્રપૂર્વક-સતત આત્મજગૃતિપૂર્વક અવિકલપશ્ચે પ્રવર્ત્તી શકે છે, અને તેથી જ અત્રે આ શાસ્ત્રયાગને અવિકલ-અખાંડ કહ્યો છે.

શાહ-શ્રહાવ'ત — આ શાસ્ત્રયાંગી યુરુષ શ્રાહ એટલે શ્રહાવંત હાય છે. જ્ઞાન હાય પણ શ્રહા ન હાય તો શું કામનું ? પણ આ શાસ્ત્રયાંગી યુરુષ તા તીન પ્રતીતિવાળી શ્રુતભાધવાળા હાઇ, તેને પરમાર્થની–તત્ત્વાર્થની, આપ્તની, આપ્ત આગ-શ્રહા મની ને સદ્દગુરુ સત્યુરુષની શ્રહા× અવશ્ય હાય છે. આમ તે સમ્યગ્ર દર્શની યુરુષ હાય છે એમ સ્પષ્ટ કર્શ્યુ છે.

અને શાસ્ત્રયાંગીની તે શ્રદ્ધા સંપ્રત્યયાત્મક-સમ્યક્ તત્ત્વપ્રતીતિરૂપ અથવા અન્ય પ્રકા-રની-આજ્ઞાપ્રધાન હાય છે. સંપ્રત્યયાત્મક શ્રદ્ધા એટલે તત્ત્વની સમ્યક્ પ્રતીતિથી, ખરેખરી ખાત્રીથી ઉપજેલી શ્રદ્ધા. આવી શ્રદ્ધા તત્ત્વની બરાબર ચકાસણી-પરીક્ષા કરવાથી (Searching investigation), સાનાની જેમ કસોટી કરવાથી ઉપજે છે. ક્ષ્ય-છેદ-

<sup>× &</sup>quot; श्रद्धानं परमार्थानामाप्तागमतपोभृताम् । त्रिमूढापोढमष्टाङ्गं सम्यग्दर्शनमस्मयम् ॥ " —श्री सभ'तसद्यार्थ्णकृत्रं श्री रत्नक्षरं ८ श्रायक्षयार्

તાપથી જનેમ સાનાની ચાકસાઇ કરવામાં આવે છે, તેમ શાસ્તત્ત્વરૂપ સુવર્ણની ચાક્કસ પરીક્ષા વિચક્ષણ પુરુષા કરે છે. અને આ શાસ્ત્રચાેગી તા તીવ્ર કાેંધવાળા પ્રમળ ક્ષચાેપ-શની-પ્રતિભાસંપન્ન પુરુષ હાેઇ, આવી પરીક્ષા કરવાને અત્યંત ચાેગ્ય હાેય છે. તે આ પ્રકાર:- કેષ-છેદ-તાપ પરીક્ષા.

સાનાને જેમ પ્રથમ તો ઉપર ઉપરથી કસોટી પત્થર પર કસી જીએ છે, તેમ કાઇ એક શાસાના વિધિ-નિષેધ એક અધિકારવાળા (એક માક્ષતત્ત્વને ગાયર) છે કે નહિં, તેની તે પરીક્ષા કરે છે,-આ ક્ષ પરીક્ષા છે.

કદાચ સોનું ઉપર ઉપરથી તો ખરાખર હોય, પણ અંદરમાં દગા કે સેળભેળ હાય, ઉપરમાં સોનાના ઢોળ હોય ને અંદર પીત્તળ હાય, તો શું ખબર પહે? એટલા માટે એના છેદ (cross-section) કરવામાં આવે છે, કાપ મૂકવામાં આવે છે, અને એમ કરતાં પાલ હાય તા પકડાઇ જાય છે. તેમ આ પરીક્ષાપ્રધાની પુરુષ ચાકસાઇ કરે છે કે-એમાં જે વિધિ-નિષેધ ખતાવ્યા છે, તેના યાગ-ક્ષેમ કરે એવી કિયા એની અંદર કહી છે કે કેમ? આ છેદપરીક્ષા છે.

કદાચ સાનું ઉપરની અને કસાટીમાંથી પાર ઉતરે, તાપણ તેની પરીક્ષા હતા પૂર્ધ થતી નથી, કારણ કે લેળસેળ કરનારા એટલા ખધા અલાક હાય છે કે સાનાની સાથે અણુએ અણુએ બીજી ધાતુ (Alloy) લેળની દે છે. આની પરીક્ષા તા સાનાને તપાવ-વાથી થાય; અગ્નિતાપથી સાનું ગાળવામાં આવે, તા તેની મેલાશની—અશુદ્ધિની અબર પડે. તેમ પરીક્ષક ચાકસી પણ સર્વ નયનું અવલંબન કરતા વિચારરૂપ પ્રબલ અગ્નિવડે કરીને, શાસની તાવણી કરે છે, શાસને તાવી જાએ છે, અને તેમાં તાત્પર્યની અશુદ્ધિ કે મેલાશ છે કે નહિં તે તપાસે છે. આ તાપપરીક્ષા છે.

મામ કષ-છેદ-તાપવડે શાસ્ત્રરૂપ સાેનાની પરીક્ષા આ વિચક્ષણ પુરુષ કરે છે; અને તે પણ કાેઇ પણ મત-દર્શનના આગ્રહ વિના, અત્યંત મધ્યસ્થતાથી, કેવળ તત્ત્વગવેષક-પણ જ કરે છે. પ્રમાણિક ન્યાયાધીશની જેમ ન્યાયતુલા બરાબર જાળવીને, તે કાેઇ પણ પ્રકારના પક્ષપાત વિના, સ્વચ્છ\* અંત:કરણથી તે પરીક્ષા કરે છે. આવી પરીક્ષા કરતાં

( વિશેષ માટે જુએ: ) — શ્રી અધ્યાતમઉપનિષદ્

x "परीक्षंते कषच्छेदतापैः स्वर्णे यथा जनाः । शास्त्रेऽपि वर्णिकाशुद्धि परीक्षंतां तथा बुघाः ॥ " र्धत्याहि.

<sup>\* &</sup>quot; साक्षाद् वस्तुविचारेषु निकषप्रावसिक्षमाः । विभज्ञन्ति गुणान् दोषान् घन्याः स्वच्छेन चेतसा ॥ " —श्री शानार्ष् व. "पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिळादिषु । युक्तिमद् वचनं यस्य तस्य कार्यः परिष्रद्वः ॥ "-परमन्यायभूति श्री द्विभिद्रसूरि.

તેને તત્ત્વનિર્ણય-તત્ત્વવિનિશ્વય થાય છે, અને તેથી કરીને તેને સમ્યક્ પ્રતીતિવાળી, ખરે-ખરી ખાત્રીવાળી (Real conviction) અંતરાતમામાં હૃદયમાં કસી જાય એવી સચાટ અંતરંગ શ્રહા ઉપજે છે. આનું નામ સંપ્રત્યયાત્મક શ્રહા છે.

અથવા તો આ શ્રહાના બીજો આગ્રામધાન પ્રકાર પણ આ શાસ્ત્રયાંગીને હાય છે. અમુક પુરુષ આપ્ત છે, વિધાસ પાત્ર છે, વિધાસ રાખવા યાગ્ય છે, એવા આગ્રામધાન પુરુષપ્રામાણ્યથી—પુરુષપ્રતીતિથી આ શ્રહા ઉપજે છે. અને તેવા આપ્ત શ્રહ્યા પુરુષ તો રાગ-દ્રેષ-માહ આદિ દાષધી રહિત એવા નિર્દોષ નિર્વિકાર વીતરાગ પુરુષ જ હાઇ શકે, એટલે એવા આપ્ત પુરુષનું વચન પરમ પ્રમાણ છે, પરમ પ્રતીતિ યાગ્ય છે, 'તહૃત્તિ' કરવા યાગ્ય છે, એવા તેને શ્રહા હાય છે. કારણ કે તે એમ લાવે છે કે—'વીતરાગ કહેલું તત્ત્વ+ સ્ક્રમ છે, હેતુઓથી તે હણી શકાતું નથી, અને તે આગ્રાશાદ્યા (આગ્રાથી શ્રહણ કરવા યાગ્ય) છે, કારણ કે વીતરાગ અન્યશ્ર કહે નહિં.' માટે મ્હારે એ વીતરાગ વચનમાં સંશયનું બીજ પણ ઊગવા દેવું યાગ્ય નથી.

"કાળની હીનતાથી, ઉત્તમ જ્ઞાનના વિચ્છેદ જવાથી, બુદ્ધિની મંદતાથી કે એવા કાંઇ અન્ય કારણથી મારા સમજવામાં તે તત્ત્વ આવતું નથી, પરંતુ અહેં ત લગવંતે અંશ-માત્ર પણ માયાયુક્ત કે અસત્ય કહ્યું નથી જ. કારણ એએા નિરાગી, ત્યાગી અને નિસ્પૃહી હતા. મૃષા કહેવાનું કંઇ કારણ એમને હતું નહિં. તેમ એએા સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી હાવાથી અજ્ઞાનથી પણ મૃષા કહે નહિં."

"તે પ્રાપ્ત કરવા વચન કાેનું સત્ય કેવળ માનવું ? નિર્દોષ નરનું કથન માના તેહ જેશે અનુભવ્યું." "સંશય બીજ ઉગે નહિં અંદર, જે જિનના કથના અવધારૂં, રાજ્ય સદા મુજ એ જ મનાેરથ, ધાર થશે અપવર્ગ ઉતારું." —શ્રીમદ્ રાજ્યં 40પ્રણીત શ્રી માેક્ષમાળા.

"તા પણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો;

"પ્રભુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો….અપૂર્વ અવસરo"-શ્રીમદ્ **રાજચંદ્રજી** 

" આજ્ઞા આરાધન વિના, કિમ ગુણસિદ્ધિ થાય!"

"દાન તપ શીલ વર્ત નાથ આણા વિના, થઇ ખાધક કરે સન ઉપાધિ."

" દેવચંદ્ર આણામેં ખેલે, ઉત્તમ શુંહિ પ્રસિદ્ધ રે." — શ્રી દેવચંદ્રછ

<sup>+ &</sup>quot;स्थमं जिनोदितं तस्यं हेतुभिनैंव हन्यते । आक्षाग्राह्यं हि तद् ग्राह्यं नान्यथायादिनो जिनाः ॥" — आक्षापपद्धति. "तमेव सच्यं निःसंकं जं जिणेहिं पवेदशं ।" — श्री आधारांगसूत्र.

આમ પ્રભુની આજ્ઞાને જ પ્રધાન માની, તેને શિરસાવંદા ગણી માથે ચઢાવવી, એ જ યોગ્ય છે, એમ આ આજ્ઞાપ્રધાની પુરુષ માને છે. અને આ આજ્ઞાપ્રધાન શ્રદ્ધા પણ કાંઇ જેવી તેવી વસ્તુ નથી, તે 'સર્વસંપત્કરી '—સર્વ અર્થને સિદ્ધ કરનારી છે. તેમાં સ્વચ્છં દનો નાશ થાય છે, પરમ પુરુષનું પ્રખલ અવલંખન પ્રાપ્ત થાય છે, ઇત્યાદિ અનેક લાભ હોય છે. તેમ જ તેમાં કાંઇ પરીક્ષાના અભાવ હોય છે એમ નથી, ગૌણપણ તે પણ યથા- શક્તિ તેમાં હાય છે. જો કે પરીક્ષાપ્રધાનોની શ્રદ્ધા ખળવત્તર હાય છે, પણ તેવી તથારૂપ પરીક્ષાનું સામર્થ્ય કાંઇ ખધાયનું હોતું નથી. વિરલા સમર્થ ક્ષયાપશ્મવંત પુરુષા જ તે કરી શકે છે, અને તેઓ પણ આજ્ઞાનું અવલંખન છોડી દેતા નથી, ગૌણપણ તે માન્ય રાખી તે પ્રયાગસિદ્ધ કરવા મથે છે એટલું જ.

આ ગમે તે પ્રકારે પણ શાસ્ત્રચાંગોને સમ્યક્ તત્ત્વપ્રતીતિવાળી (સંપ્રત્યચાત્મક) શ્રદ્ધા અવશ્ય હાેય છે જ. અને આ હાેવી પરમ આવશ્યક છે. કારણ કે જ્યાંસુધી તેવી શ્રદ્ધા ચાંટે નહિં, સાચી આસ્થા ઉપજે નહિં, આત્મામાં ન બૂંસાય એવી 'છાપ' પડે નહિં, ત્યાંસુધી બધુંય જાણવું –કરવું 'છાર પર લિંપણા' જેવું થઇ પડે છે.

" દેવ શુરુ ધર્મની શુદ્ધિ કહેા કિમ રહે ! કિમ રહે ! શુદ્ધ શ્રદ્ધા ન આણા; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિશુ જેહ કિરિયા કરી, છાર પર લિંપણા તેહ જાણા. ધાર તરવારની સાહલી, દાહલી ચૌદમા જિનતણી ચરણ સેવા."

—શ્રી આન'દઘનજી

અને આ શ્રહા પ્રાપ્ત થવી પરમ દુર્લભ છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યવન સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-'શ્રહા પરમ દુર્લભ છે. મનુષ્યપહું, શ્રુતિ, શ્રહા અને સંયમમાં વીર્ય-એ ચાર વાનાં પ્રાહ્યીઓને ઉત્તરોત્તર પરમ દુર્લભ છે.

> "सद्धा परमदुल्हा ।" "चत्तारि परमंगाणि दुल्हाणिह जंतुणो । माणुसत्तं सुइ सद्धा संयमंमि अ वीरियं॥" —श्री कत्तराध्ययन सूत्र

આમાં શાસ્ત્રયાેગી પુરુષને હ્યુતિ અને શ્રહા તેા પ્રાપ્ત થઇ ચૂકયા છે, એ અતે 'તીવ્ર શ્રુતએાધવાળા ' અને 'શ્રાહ ' એ બે વિશેષણથી બતાવી દીધું હવે સંયમમાં તેનું વીર્ય – આત્મસામશ્યે કેવું સ્કુરે છે, તે બતાવવા માટે કહ્યું કે—

યથાશકિત અમમાદી—અને એવા શ્રહાળુ હાવાથી જ આ શાસ્ત્રયાં ગો અપ્રમાદી હોય છે. અશ્થિમજળપર્ય ત હાઉાહાડ વ્યાપી ગયેલી સાચી લજીવેપ અપ્રમાદ શ્રહા હાય, તા પછી તે પ્રમાણે અદમ્ય ઉત્સાહથી, પૂર્ણ ઉમંગથી, અપ્રમાદથી એ તથારૂપ ફ્રિયામાં પ્રવર્તે, એમાં શું નવાઇ? કારણ કે—

"શ્રહા જ્ઞાને જે શ્રદ્ધો રે, તેહી જ કાર્ય કરાય રે….દયાલરાય! કાર્યજ્ઞચિ કર્ત્તા થયે રે, કારક સવિ પલટાય રે….દયાલરાય! આતમ ઘર આતમ રમે રે, નિજ ઘર મંગલ થાય રે….દયાલગ્ શ્રી યુગમંધર વિનવું રે" —શ્રી દેવચંદ્રછ

અને ઉપરમાં વ્યાખ્યા કરી હતી તે પ્રમાણે, જેનાવડે કરીને આત્મા સ્વરૂપસ્થિતિથી બ્રષ્ટ-પ્રમત્ત થાય, તેનું નામ 'પ્રમાદ ' છે. તે પ્રમાદ જેને નથી, જે આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે છે, તે અપ્રમત્ત અથવા અપ્રમાદી છે. આવે! અપ્રમત્ત પુરુષ મદ, વિષય, કષાય, વિકથા, રાગ-દ્રેષ વગેરે પ્રમાદ પ્રકારાથી પર હાય છે. કારણ કે પ્રમાદ ન સ્પર્શી શકે એવા ઊચા, નિલે પ, ઉદાસીન, શુદ્ધ આત્મપદમાં તે બિરાજમાન હાય છે; અને એમાં જ તે નિત્ય રત, નિત્ય સંતુષ્ટ ને તુમ હાય છે; એમાં જ તેને પરમ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. આવા આત્મરામી પુરુષને પ્રમાદ ક્યાંથી હાય ?

"સયલ સંસારી ઇંદ્રિયરામી, મુનિગણ આતમરામી રે; મુખ્યપણ જે આતમરામી, તે કહીયે નિષ્કામી રે….શ્રી શ્રેયાંસ૰"–શ્રીઆનંદ્રયનછ

માવા આત્મારામી પુરુષ અત્યંત આત્માપયાગવંત હાઇ, સતત આત્મજાગૃતિમય હાઇ, પંચ મહાવતના શુદ્ધ દ્રવ્ય—ભાવ પાલનમાં કંઇ પણ રખલના આવવા દેતા નથી, પંચ આચારમાં લેશ પણ અતિચાર લાગવા દેતા નથી, પંચ વિષયમાં રાગ—દેષ રહિત વર્તે છે, પંચ સમિતિ—ત્રિગૃપ્તિ આદિ ખરાળર સાચવે છે, ક્રોધાદિ ચાર કષાયના પરાજય કરે છે, સર્વ પ્રમાદ આચરણ દ્રશ્યી વર્જે છે, અને સર્વત્ર સમભાવ ભાવતા રહી યથાસ્ત્ર સર્વ આચરણ કરે છે.

" સૂત્ર અનુસાર જે લવિક કિરિયા કરે, તેહુના શુદ્ધ ચારિત્ર પરિખા....ધાર તરવારની૦" — શ્રી આનંદધનછ

અને આવેા આદર્શ દ્રવ્ય-ભાવ નિર્ગ્ર<sup>ા</sup>થ અપ્રમત્ત યેાગો, **ચારિત્રમાહના** નાશ કરવામાં કેવા શૂરવીરપશે પ્રવર્ત્ત છે, તેનું તાદશ પરમ સુંદર શષ્દચિત્ર રજાૂ કર**તું અપૂર્વ** કાવ્ય અત્રે ટાંકવાની લાલચ રાકો શકાતી નથી:—

"સર્વ ભાવથી ઓદાસીન્ય વૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંચમ હેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહીં, દેહે પણ કિંચિત મૂચ્છો નવ જોય જો....અપૂર્વ અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે ? કયારે થઇશું આહ્યાંતર નિર્થય જો ?

દર્શનમાહ વ્યતીત થઇ ઉપજયા બાધ જે, દેહ ભિન્ન કેવલ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો; તેથી પ્રક્ષીશ્રુ ચારિત્રમાહ વિલાકિયે, વર્ત્ત એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો....અપૂર્વે વ શાસ્ત્રયોગ ( ૨૫ )

આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત ચાગની, મુખ્યપણે તો વર્ત્તે દેહ પર્યાંત જો; થાર પરીષદ કે ઉપસર્ગ લચે કરી, આવી શકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત જો....અપૂર્વ ૦ સંયમના હેતુથી ચાેગ પ્રવર્ત્તના, સ્વરૂપલક્ષે જિન આજ્ઞા આધીન જો; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજ સ્વરૂપમાં લીન જો....અપૂર્વ૦ પંચ વિષયમાં રાગદેષ વિરદ્ધિતતા, પંચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાસ જો: દ્રવ્ય ક્ષેત્ર ને કાળ સાવ પ્રતિખંધ વહા. વિચરવું ઉદયાધીન પશ વીતલાસ જો....અપુર્વ૦ ક્રોધ પ્રત્યે તેા વત્ત ક્રાંધ સ્વભાવતા, માન પ્રત્યે તા દીનપણાનું માન જો; માયા પ્રત્યે માયા સાક્ષી ભાવની, લાભ પ્રત્યે નહીં લાભ સમાન જો....અપૂર્વ ૦ બહું ઉપસર્ગકર્ત્તા પ્રત્યે પણ કોધ નહીં, વંદે ચક્રી તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણ માયા થાય ન રામમાં, લાેભ નહીં છાે પ્રખળ સિદ્ધિ નિદાન જો....અપૂર્વ ૦ નગ્રભાવ મુંડભાવ સહ અસ્નાનતા, અદંતધાવન આદિ પરમ પ્રસિદ્ધ જો: કેશ, રામ, નખ, કે અંગે ગુંગાર નહીં, દ્રવ્ય-સાવ સંચમમય નિર્જ થ સિદ્ધ જો....અપૂર્વિં શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે વતે સમદર્શિતા, માન-અમાને વતે તે જ સ્વભાવ જો; જીવિત કે મરણે નહિં ન્યૂનાધિકતા, ભવ માણે પણ શહ વતે સમભાવ જો....અપર્વ૦ વ્યેકાકી વિચરતા વળી સ્મશાનમાં, વળી પર્વતમાં વાઘ સિંહ સંયોગ જો: અડોલ આસન ને મનમાં નહીં ક્ષાલતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાત્ર જો.... અપૂર્વ o થાર તપશ્ચર્યામાં મનને તાપ નહીં. સરસ અન્ને નહીં મનને પ્રસન્ન ભાવ જો: રજકાયું કે રિહિ વૈમાનિક દેવની, સર્વે માન્યા પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો....અપૂર્વ ૦ એમ પરાજય કરીને ચારિત્રિમાહના, આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો; શ્રેણી ક્ષપકતણી કરીને આરૂઠતા, અનન્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધ સ્વસાવ જો....અપૂર્વ ૦ —શ્રીમદ રાજચંદ્રછ

આમ આવા અપ્રમત્ત ચાગી ચારિત્રમાહના પરાજય કરવાને માટે યથાશક્તિ– પાતાની સમસ્ત શક્તિ પ્રમાણે પ્રવૃત્ત થાય છે, પરમ આત્મપુરુષાર્થપૂર્વક પ્રમાદશત્રુના સંદાર કરવાને કટિબદ્ધ થાય છે; 'લેઠ બાંધીને', 'રઢ લગાડીને' મંડી પડે છે.

અત્રે 'યથાશક્તિ ' શબ્દ કહ્યો છે તે સહેતુક કહ્યો છે. યથાશક્તિ એટલે જેવી શક્તિ હાય તે પ્રમાણે, ન્યૂનાધિક નહિં એમ શક્તિને અનુસરીને. યથાશક્તિ આના બે અર્થ છે: (૧) એક તા પાતાની શક્તિનું ઉદ્ઘંઘન કરીને, એટલે ? શક્તિ ઉપરવટ થઇને, પાતાના ગજા ઉપરાંત ન કરવું તે યથાશક્તિ છે. અશક્ય અનુષ્ઠાન ન કરવું, અને પાતાના મન-વચન-કાયાની શક્તિ લક્ષમાં રાખી શક્ય અનુષ્ઠાન કરવું, એ આ ઉપરથી સ્ચબ્યું છે. (૨) બીજો અર્થ એ છે

४

કૈ-જેટલી પાતાની શક્તિ છે તેટલી સર્વ ખરચી નાંખીને, સર્વાત્માથી કરવું, કંઇ પણ શક્તિ ગાપવ્યા વિના-' अणिमूहिअवलबीरिओ ' પાતાનું ખલ-વીર્ધ ગાપવ્યા વિના-કરવું તે યથાશક્તિ છે.

આમ આ શાસ્ત્રવેદગી પુરુષ-(૧) તીવ્ર શ્રુતિઓધવાળા, (૨) શ્રદ્ધાવંત, (૩) યથાશક્તિ અપ્રમાદી હોય છે. આમાં 'તીવ્ર શ્રુત બાધ ' ઉપરથી સમ્યગ્દ્યાન, 'શ્રદ્ધાવંત' ઉપરથી સમ્યગ્દર્શન, 'અપ્રમાદી ' ઉપરથી સમ્યક્ચારિત્ર સૂચિત થાય છે. આમ આ શાસ્ત્રવેદગી પુરુષ સમ્યગ્દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્રરૂપ માેણમાર્ગના ઉત્તમ આરાધક-સાધક હોય છે. અને તેવા પુરુષના આ શાસ્ત્રવેદગ અવિકલ-અખાંડ હોય છે.

સામર્થ્યચાગનું લક્ષણ કહે છે:—

शास्त्रसंदर्शितोपायस्तदतिकान्तगोचरः । शक्त्युद्रेकाद्विशेषेण सामर्थ्याख्योऽयमुत्तमः ॥ ५ ॥

શાસમાંહિ દર્શાવિયા, જે યાગના ઉપાય; ને તેથી પણ પર વળી, વિષય જેહના જાય; પ્રખળપણાથી શક્તિના, વિશેષે કરી આમ; તે આ ઉત્તમ યાગ છે, સામર્થ્ય જેનું નામ. પ•

અર્થ:—શાસ્ત્રમાં જેના ઉપાય દર્શાવેલા છે, અને તે શાસ્ત્ર કરતાં પણ જેના વિષય, -શક્તિના ઉદ્રેકને લીધે, પ્રગલપણાને લીધે, -પર છે, તે આ 'સામર્થ્ય' નામના ઉત્તમ યાેગ છે.

### વિવેચન

હવે ત્રીજા સામધ્ય ચાગતું સ્વરૂપ અહીં ચાકખેચાકમું કહ્યું છે. સામધ્ય યાત્રા એટલે સામધ્ય પ્રધાન યાત્રા. આત્મસામધ્ય તું -આત્માના સમર્થ પણાનું જેમાં પ્રધાનપણું નમુખ્યપણું

वृत्तिः-शास्त्रसंदर्शितोपाय:--साभान्यया शास्त्रमां केता उपाय दर्शावेत छे, इह्यो छे; आरख् के शास्त्रमां तेतुं अपन सामान्यया छे. तव्तिक्रान्तयोचरः-ते शास्त्रया केता विषय व्यतिक्रांत छे-पर छे. (शास्त्र अरतां पञ्च केता विषय व्यागण वधी क्रय छे). शा आरख्धा ते माटे इह्युं---

शक्तयुद्धेकात्— शक्तिना ६८३४१, शक्तिना प्रायस्थयी-प्रयाक्षपञ्चायी. विशेषण-विशेषयी, निर्दे के सामान्यथी तेना विषय शक्त्रयी पर छे. कारण के शास्त्रनं सामान्यथी इक्षपर्यवसानपञ्च छे. सामध्यिष्योऽयं-णा 'सामध्यीयोग' नामने। येग्य, उत्तमः-६त्तम, सर्वप्रधान छे. कारण के तह्सावना-येग्यभावना होवापण्याने लीधे, ते अक्षेपे करीने-अविकासे ज-शाह्यपञ्चे प्रधानक्तनं-मेक्षतुं कारण है। य छे.

<u>સામ<sup>8</sup>ય'યેાળ</u> ( ૨૭ )

છે, તેનું નામ સામથ્ય યોગ છે. આ યોગ સર્વ યોગમાં ઉત્તમ યોગ છે. આના બે લક્ષણ કહ્યા:—(૧) શાસ્ત્રમાં આના ઉપાય સામાન્યપણે દર્શાવ્યા છે, (૨) વિશેષપણે તા શાસ્ત્ર કરતાં પણ આ યાગના વિષય પર છે, –શક્તિના પ્રબલપણાને લીધે. તે આ પ્રકારે:—

શાસમાં આ સામર્થ્ય યોગના ઉપાય અતાવ્યા તો છે, પણ તે માત્ર સામાન્યપણે અતાવ્યા છે, નિશોષપણે નહિં. આમાં શાસનું પ્રયોજન તો માર્ગદર્શન – દિશાદર્શન પૂરતું છે. જેમ કાઇ વેટમાર્ગ કાઇ જાણકારને રસ્તા પૂછે, તો રસ્તા અતાવ-શાસનું સામાન્ય નાર તેને લાંગેથી આંગળી ચીંધીને તે અતાવે છે, પણ તે કાંઇ તેને ઠેઠ માર્ગદર્શન વળાવવા જતા નથી; તેમ શાસ્ત્ર પણ મુમુસ સામર્થ્ય યોગીને આ યાગમાર્ગમાં ગમન કરવાની સામાન્યથી દિશા સ્ત્રાહે છે કે – જીઓ! આ આ ઉપાય કરશા તો આગળના માર્ગ યામશા. પણ તેની સ્ત્ર્યના પ્રમાણે તે માર્ગ ચાલવાનું – ગમનના પુરુષાર્થ કરવાનું કામ તો તે નિર્મલ મિતવાળા મુમુસુનું છે. અને તે તેમ કરે છે એટલે જ તે યાગમાર્ગમાં આગળ ને આગળ પ્રયાણ કરતા જાય છે, ઉત્તરાત્તર વધતી આત્મદશાને – ગુણસ્થાનને × પામતા જાય છે.

અને એમ કરતાં કરતાં તે શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાને પણ વટાવી જાય છે, અને વિશેષથી શાસ્ત્રને અગાચર-શાસ્ત્રથી પર એવા વિષયને પામતા પામતા આગળ ધપતા જાય છે. કારણ કે શાસ્ત્ર તા અમુક હદ મુધી-સામાન્યપણ માર્ગ બતાવે છે કે-આત્મસામર્થ્યથી 'આ કલાણી દિશાએ ચાલ્યા જાઆ.' પછી વિશેષપણે તેા સામર્થ્ય-પ્રગતિ ચે**ાી**એ પાતાના આત્મસામર્થ્યથી જ માર્ગનું સ્વરૂપ જાણી આગળ વધવાનું રહે છે. અને એવા પ્રકારે આગળ વધવાનું સામર્થ્ય – સમર્થ પણું આ યાગીમાં આવી ગર્યું હોય છે; યાગ-ગગનમાં મુક્તપણે વિહરનારા આ વિહંગમાં એટલું બધું આત્મબલ વૃદ્ધિ પામ્યું હાય છે. કે તે પાતાની મેળે જ યથેચ્છ લાંચ ઊડવાને સમર્થ થાય છે. એટલે તે સડસડાટ યાગમાર્ગે ચાલ્યા જાય છે; અને તે જેમ क्रेम विशेषे हरीने आगण करो। जाय हे, तेम तेम पातानी भेणे क तेने आगणना मार्ग પ્રત્યક્ષ દેખાતા જાય છે; જે માર્ગ લાંગેથી બરાખર ન્હાતા દેખાતા તે નિક્ટ આવતાં સાવ સ્પષ્ટ દેખાવા માંડે છે, અને જે માર્ગ પ્રત્યક્ષ આત્માનુભવગમ્યપણે ચાકખેચાકખા દેખાતા હાય, તેમાં પછી આત્મસામર્થ્ય સિવાય બીજી શી સહાયની તેને અપેક્ષા રહે? આમ આવા સમર્થ ચાંગીને પ્રત્યક્ષ સાચા માર્ગ મળી ગયા છે, ને સંદેહ છટી ગયા છે, એટલે તે નિર્ભયમણે-નિ:શંકપણે -દઢ નિશ્ચયપણે, પાતાના જંઘામલથી જ-પાતાના આત્મ-અલથી જ, યાેગ-પર્વતની એક પછી એક ભૂમિકાએ કદાવતા જાય છે, ને એમ ચઢતા

<sup>× &</sup>quot; दिशा दर्शितया शास्त्रैगेच्छन्नच्छमतिः पथि । जानयोगं प्रयुजीत तद्विशेषोपलब्धये ॥ " — अी अध्यात्मोपनिषद्

ચહતો છેવટે યાેગ-ગિરિના શ્રુંગ પર પહોંચી જાય છે, અને તેના અંતરાતમામાં અનુસવા-દુગારરૂપ ધ્વનિ ઊઠે છે કે:—

> "મારગ સાચા મિલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ; હોતા સા તા જલ ગયા, મિન્ન કિયા નિજ દેહ." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આવા આ સામર્થ્ય ધારીમાં આમ આત્મભલથી જ આગળ વધવાનું સામર્થ્ય હાય છે, તેનું કારણ આત્મશક્તિના ઉદ્દેક-પ્રભલપણું છે. તેનામાં એટલી બધી આત્મશક્તિ આવી ગઇ હાય છે કે તે ઉભરાઇ જાય છે. અને આ ઉભરાઇ જતી સાંયમથી શક્તિનું મૂલ કારણ પણ તેની અત્યાર સુધીની આદર્શ શાસ્ત્રોક્ત રીતિ શક્તિસંચય પ્રમાણેની યાગસાધના છે, આત્મસંયમના યાગે અત્યંત શક્તિસંચય કર્યી છે-શક્તિ જમા કરી છે તે છે.

કારણ કે આ સામર્થ્ય યોગની ભૂમિકાએ પહેંચતા પહેલાં પ્રથમ તા તે સાચા ઇચ્છા-યોગી થયા હતા. ઇચ્છા-શ્રવણાદિ પ્રાપ્ત થયા, સમ્યગ્દર્શન થયું, આત્મન્નાન ઉપજ્યું, પણ તથારૂપ ચારિત્રમાં-સંયમમાં હજી તેના પ્રમાદ હતા, તે પ્રમત્ત યાગી હતા. પછી તે શાસ્ત્રયોગી ખન્યા, શાસ્ત્રના સંપૂર્ણ રહસ્યના જ્ઞાતા થયા, અત્યંત શ્રહાળુ ને અપ્રમાદી થયા, અપ્રમત્ત સંયત યાગી થઇ ગયા. આમ તે ઉત્તરાત્તર સંયમની વૃદ્ધિ કરતા ગયા. મન-વચન-કાયાના પ્રમત્ત યાગથી આત્માની વેડફાઇ જતી-ચારે કાર વેરણછેરણુ થતી શક્તિને તેણે અટકાવી; અને જેમ અને તેમ આત્મસ્વરૂપમાં આત્માનું સંયમન કરી, આત્માને સંયમી રાખી-રાષ્ટ્રી રાખી, તેણે આત્મવીર્યની અત્યંત જમાવટ (Mobilisation) કરી. અને હમણાં પણ આ સામર્થ્ય યોગમાં યાગમાર્ગે પ્રયાણ કરતા તે તીફણ આત્માપ્યાગ-વંત રહી, સમયે સમયે અનંતા સંયમ વર્ષમાન કરતા જઇ, આત્મવીર્યની ઉલ જમાવટ કરી રહ્યો છે. આમ તેના શક્તિઉદ્રેક ઉપજ્યો છે, અને અંગમાં નહિં સમાતી તે શક્તિ જ તેને આગળ વધવાને પ્રેરે છે.

> "સંયમના ચાંગે વીર્ધ તે, તુમે કીધા પાંડિત દક્ષ રે; સાધ્યરસી સાધકપણે, અસિસંધિ રમ્ચાે નિજ લક્ષ રે. મન માેહું અમારું પ્રભુગુણે. અભિસંધિ અખંધક નીપને, અનિભસંધિ અખંધક થાય રે; સ્થિર એક તત્ત્વતા વરતતાે, તે ક્ષાયિક શક્તિ સમાય રે….મન૦" શ્રીદેવચંદ્રજી

" અનુક્રમે સંયમ સ્પર્શ તાેજી, પામ્યા ક્ષાયિક ભાવ; સંયમશ્રેણી ફૂલડેજી, પૂજું પદ નિષ્પાવ."

અને આવા આ સમથે યાગીના આ સામચ્ય યાગ સર્વ યાગામાં ઉત્તમ છે, પ્રધાન

સામધ્ય<sup>ર</sup>યાગ ( ૨૯ )

છે, શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે 'માક્ષની સાથે ચાજે-જો હતે ચાગ, ' એમ ચાગ શબ્દની વ્યાપ્યા છે. એ પ્રમાણે આ સામર્થ્ય ચાગ વગર વિલંખ, કાળક્ષેપ વિના, ઉત્તમ ચાગ માક્ષરૂપ પ્રધાન કલ સાથે ચાજે છે, શીદ્રપણે મુક્તિનું કારણ થાય છે. એટલા માટે આ સામર્થ્ય ચાગ પરમ ચાગ છે, ચાગશિરામણિ છે, યોગપર્વતનું શિખર છે.

આના સમર્થન અર્થે જ કહે છે:---

सिद्ध्याख्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदा न तत्त्वतः । शास्त्रादेवावगम्यन्ते, सर्वथैवेह योगिभिः ॥ ६॥

સિદ્ધિયદ પ્રાપ્તિ હેતુના, ભેંદ તત્ત્વથી આંહિ; માત્ર શાસ્ત્રથી જ સર્વધા, ગમ્ય યોગિન નાંહિ. દ.

અર્થ:—'સિદ્ધિ' નામના પદની સંપ્રાપ્તિના હેતુલોદા અહીં તત્ત્વથી, યાંગીઓને શાસ્ત્રદારા જ, સર્વથા જ જાણવામાં આવતા નથી.

### વિવેચન

ઉપર જે કહ્યું તેના સમર્થન માટે-પુષ્ટિ માટે અત્રે કહે છે કે-માક્ષપદની પ્રાપ્તિના જે સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર વગેરે હેતુઓ છે, કારણવિશેષા છે, તેનું જ્ઞાન યાગીઓને-સાચા સંત સાધુપુરુષાને માત્ર શાસ્ત્રદ્ધારા જ સર્વપ્રકારે થઇ શકે નહિં. શાસ્ત્રની મર્યાદા હા, કેટલાક પ્રકારા શાસ્ત્રથી અવશ્ય જાણી શકાય, પણ બધાય નહિં. કારણ કે તે સમ્યગ્દર્શનાદિ હેતુલેદાના લેદ અનંત છે,— કે જે વાણીને અગાચર છે, 'યતો વાચો નિવર્તતે' જયાંથી વાણી પાછી વળે છે. માટે મુક્તિપ્રાપ્તિ સંબ'ધમાં શાસ્ત્ર સર્વધા સમર્થ નથી, તેમ જ વ્યર્થ પણ નથી.

માક્ષના હેતુર્પ સચ્યગ્દર્શનાદિના કેટલાક પ્રકારા જ શાસ્ત્રથો જાણી શકાય છે,— ખધાય નહિં. આમ શાસ્ત્રનું વ્યર્થપણું પણ નથી, તેમજ સર્વથા સમર્થપણું પણ નથી, અમુક મર્યાદા સુધી તેનું દિગ્દર્શન છે, તેથી આગળ તેા અનુભવ મિત્ર આત્મસામર્થ્યરૂપ સામર્થ્ય**યોગથી** વધવાનું છે, એ તાત્પર્થ છે. શાસ્ત્રમર્યાદા જયાં પૂરી ઘાય છે, ત્યાં સામર્થ્યયાં શરૂ થાય છે. કારણ

वृत्तिः-सिद्धधाख्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदाः—सिद्धि नामना पदनी संप्राप्तिना हेतुलेहा, भेक्षि नामना पदनी संप्राप्तिना हारख्विशेषां-सम्यगृदर्शनाहि. शुं ? ते हे-न तत्त्वतः-नथी तत्त्वकावथी, परमार्थथी. शास्त्रादेवावगम्यन्ते-शास्त्रथशी क लाखवामां आवता. अने योम छतां शास्त्रनुं वैषथ्यं-व्यर्थपछुं-हेशयटपछुं नथी, योटला माटे इह्यं—सर्वध्येवह योगिभिः—सर्वथा क अली येगियोने, योटले सर्वे य प्रधीनेशानी अहीं-तेष्ठमां साध्येवि लाख्यामां आवता नथी; क्षरखु हे ते सम्यगृदर्शनाहि हेतुलेहाना अनंत लेह छे.

કે શાસ્ત્ર તો દિશાદર્શનથી આગળ ડગલુંય ચાલતું નથી,—' ભાઇ! અમુક દિશાએ અમુક રીતે ચાલ્યા જાએ, ' એટલી જ દિશા સામાન્યપણે આ સમર્થ યાગીને સૂગ્રહીને શાસ્ત્ર અટકી જાય છે, વચન અંગાચર વાત તે કહી શકતું નથી. એટલે પછા તા આ સમર્થ યાગીને સામર્થ્યયાગનું—આત્માનુભવરૂપ જ્ઞાનયાગનું જ અવલંખન રહે છે, અને તે યાગ જ તેને ઠેઠ કૈવલ્ય પદ સુધી પહોંચાઢ છે; તે અનુભવ મિત્ર જ તેને સહજ આત્મસ્વરૂપ, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વામી ખનાવે છે.

" पदमात्रं हि नान्वेति शास्त्रं दिग्दर्शनोत्तरम् । ज्ञानयोगो मुनेः पार्श्वमाकैवस्यं न मुंचित ॥ " — श्री अध्यात्मापिनपर्

" અનુસવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો....અપૂર્વ અવસર." — શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી " દિશિ દેખાડી રે શાસ્ત્ર સવિ રહે, ન લહે અગાચર વાત;

કારજ સાધક ળાથક રહિત જે, અનુલવ મિત્ત વિખ્યાત. વીર જિનેશ્વર પરમેશ્વર જયાે.

અહા ચતુરાઇ રે અનુભવ મિત્તની, અહા તસ પ્રીત પ્રતીત,

અંતરજામી સ્વામી સમીય તે, રાખી મિત્રશું રીત....વીર૦

અનુભવ સંગે રે રંગે પ્રભુ મહ્યા, સફળ ફળ્યાં સવિ કાજ;

निक पह संपद्द के ते अनुसर्व रे, आनंद्रधन महाराक....वीर० "

—યાગિરાજ આનં દધનજી

સર્વથા તેના પરિચ્છેદ(પરિજ્ઞાન) શાસ્ત્રથકી જ માનવામાં આવતાં, દેશ કહે છે:-

सर्वथा तत्परिच्छेदात्साक्षात्कारित्वयोगतः । तत्सर्वज्ञत्वसंसिद्धेस्तदा सिद्धिपदाप्तितः ॥ ७॥

સર્વધા જ જો શાસ્ત્રથી, જ્ઞાન તેહનું હાય; તા સાક્ષાત્કારિત્વના, જોગ તેહને રહાય;

वृत्तिः-सर्वथा—सर्था, अक्षेपे-अविक्षंणे इत्तसाधापणा पगरे सर्य प्रधाराथी, तत्परिच्छेदात्शास्त्रथप्रा क ते सिद्धि नामना पदनी संप्राप्तिना हेतुलेद्दाना पिन्छेद्देने लीघे—पिन्नानने लीघे, शुं १
ते। ४—साझात्कारित्वयोगतः-४वल तेथी क साक्षात्धारिपणाओं अरीने थे।गथी-अर्ख्यो, (प्रत्यक्ष्म् पणाना अर्ख्यो). तत्सर्वज्ञत्वसंसिद्धः-ते श्रीता थे।गीना सर्वज्ञपणानी संसिद्धिने लीघे—प्रतृत हेतुन् लेद्देनि आनावडे अरीने सर्वथा परिच्छेद्द्रप थे।ग थशे ओटला माटे-अने तेथी अरीने तद्दा-लारे क, श्रवण्य अले केदिने सर्वथा परिच्छेद्द्रप थे।ग थशे ओटला माटे-अने तेथी अरीने तद्दा-लारे क, श्रवण्य अले अले केदिने सद्दिपदनी-मुस्तिपदनी प्राप्ति थशे तेने लीघे, अर्ख्य अर्थाणि अविष्याने पणाने श्रीति स्रिट्से स्रीति पणाने स्रीति स

તેથી સર્વજ્ઞત્વની, સિદ્ધિ સાંપડતાં ય; પ્રાપ્તિ સિદ્ધિ પદ તહ્યો, ત્યારે જ થઇ જાય ! ૭

અર્થ:— સર્વથા શાસ્ત્રદારા જ તે સમ્યગ્દર્શનાદિનું પરિજ્ઞાન થાય, તા સાક્ષાત્કારિ-પણાના-પ્રત્યક્ષપણાના ચાગ થશે; અને તેમ થતાં તેને સર્વજ્ઞપણાની સંસિદ્ધિને લીધે ત્યારે જ સિદ્ધિપદની પ્રાપ્તિ થઇ જશે! (આમ દોષ આવે છે).

# વિવેચન

હવે જો શાસ્ત્રથકી જ તે સિહિપદની પ્રાપ્તિના કારણવિશેષાનું સર્વથા જ્ઞાન થાય એમ માનવામાં આવે, તા શા વિરાધ આવે છે? તેના અહીં ખુલાસા કર્યો છે:—(૧) જો એમ ઘાય તા સર્વ લાવનું પ્રત્યક્ષપણું થશે, (૨) એટલે ત્યારે જ સર્વજ્ઞપણું સાંપડશે, (૩) અને તેવી જ રીતે ત્યારે શ્રવણ થતાં જ સુક્તિ પણ મળશે!

- (૧) જે શાસથી જ સમ્યગ્દર્શન વગેરેના સર્વ પ્રકારા જાણવામાં આવી જાય, તાે પછી તે સર્વ ભાવાના સાક્ષાત્કાર થાય, તે સર્વ ભાવા પ્રત્યક્ષ દેખાય
- (૨) એટલે પછી શ્રવણ કરતાં જ-સાંભળતાં વેંત જ તે શ્રોતા યાગીને સર્વજ્ઞપણ સાંપડી જાય! શાસ્ત્રથી જાણ્યું-સાંભળ્યું કે તરત કેવલજ્ઞાન! ગીજી અધી પંચાત ને માથાક્ટ મટી જાય!
- (૩) અને તેમ થાય તા ત્યારે જ-સાંભળવી વેળાએ જ તેને સિદ્ધિપદની પ્રાપ્તિ પણ ઘઇ જાય! સાક્ષાત્ માેક્ષ મળી જાય! કારણ કે શાસ્ત્રથી જ અગાેગિકેવલિપણાને પણ જાણવાના પ્રસંગ ખને છે. એટલે ઉક્ત ન્યાયે તેમ જાણતાં જ સિદ્ધિ થઇ જવી જોઇએ!

પણ તેમ બનતું દેખાતું નથી. અને આ બધું પ્રત્યક્ષ વિરુદ્ધ છે, અનિષ્ટ છે, દષ્ટ-ઇષ્ટ બાધિત છે. કારણ કે (૧) શાસ્ત્રદ્ધારા તે સર્વભાવા સાક્ષાત્-પ્રત્યક્ષ એટલે આત્માનુક્ષવ-ગમ્યપણે દેખાતા નથી, પરાક્ષપણે જ દેખાય છે. શ્રુતજ્ઞાનના વિષય પરાક્ષ છે, પ્રત્યક્ષ નથી. (૨) આમ શાસ્ત્રથી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થતું નથી, એટલે તે થકી સર્વજ્ઞપણું પણ ઘટતું નથી. (૩) તેમ જ સિદ્ધિપદની પ્રાપ્તિ પણ થતી દેખાતી નથી.

માટે શાસ્ત્રદ્વારા જ સમ્યગૃદર્શનાદિ માેક્ષહેતુઓ સર્વથા-સર્વપ્રકારે જાણી શકાય નહિં, એ સિદ્ધાન્ત દઢ થયાે.

''શાસ્ત્રાદિકના જ્ઞાનથી નીવેડા નથી, પણ અનુસવજ્ઞાનથી નીવેડા છે.'' —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

એ હશે, એમ પણ લલે હા, એમાં અમને શી બાધા છે? એટલા માટે અત્રે કહે છે....

# न चैतदेवं यत्तस्मात्प्रातिभज्ञानसंगतः । सामध्ययोगोऽचाच्योऽस्ति, सर्वज्ञत्वादिसाधनम् ॥८॥

તે આ એમ ન – તે થકી, સહિત પ્રાતિભ જ્ઞાન; સામચ્ય ધાગ અવાચ્ય છે, સર્વ જ્ઞતાદિ નિદાન. ૮

અર્થ: — અને કારણ કે એ એમ નથી, તેટલા માટે પ્રાતિલ જ્ઞાનથી સંગત એવા સામર્થ્યીંગ અવાચ્ય-ન કહી શકાય એવા છે, કે જે સર્વદ્રાપણા વગેરેના સાધનરૂપ છે.

#### વિવેચન

કાઇ કહેશે કે 'ભલા! શાસાથી જ સિહિપદની પ્રાપ્તિ લહેન થઇ જતી ઢાય! એમાં આપણને શી હરકત છે?' તેના અહીં જવાબ આપ્યા છે કે—લાઇ! એમ નથી. જો શાસાથી જ સિહિ મળી જતી હાત, તા અમને શી હરકત હાય? પ્રત્યક્ષ વિરાધ તા એના જેવું રહેલું બીજું શું? એના જેવું રહું શું? પણ એમ તા થતું દેખાતું નથી, પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના તેમાં વિરાધ આવે છે. કારણ કે અયાગીપણાનું પરાક્ષ જ્ઞાન શાસાથી થાય છે, પણ કાઇ તેથી કરીને સાક્ષાત્ અયાગીપણું-

नृत्तिः न चैतदेवं — અને આ - ६ મણાં જ જે ઉપર કહ્યું તે એમ નથી. કારણ કે શાસ્ત્રથકી અપેતિ કેવલિપણાના બાધ થયે પણ, સિહિની અસિહિ છે. (સિહિ પ્રાપ્ત થતી નથી). અને આમ છે તેટલા માટે - प्रातिसद्धानसंगत: - પ્રાતિલહાનથી સંગત, માર્ગાનુસારી પ્રકૃષ્ટ 'ઊઢ' નામના દ્ધાનથી યુક્ત, શું ? તો કે- सामर्थ्ययोग: - સામર્થ્ય પ્રધાન પાત્ર તે સામર્થ્ય પાત્ર. એટલે પ્રક્રમથી - ચાલુ વિષયમાં સ્પક્રેપ્રોણગત ધર્મ વ્યાપાર જ પ્રશ્નો છે. આ - अवाच्यो ऽस्ति - અવાવ્ય છે, કહી શકાય એવો નથી, તેના યાગીને સંવેદનસિહ અર્થાત્ આત્માનુ મવગમ્ય છે, સર્વજ્ઞત્વા दिसાधनम् - સર્વદ્યા પણા આદિનું સાધન છે, - અક્ષેપે કરીને (વગર વિલંભે) આના થકી સર્વદ્યા સાધની સિહિ હોય છે તેટલા માટે.

કાઇ શંકા કરે-- 'આ પ્રાતિભગાન પણ શ્રુતજ્ઞાન જ છે, નહિં તેા છકા જ્ઞાનના પ્રસંગ આવી પડશે. અને આ કેવલ પણ નથી, કારણ કે એ સામર્થ્યયાગતા કાર્યરૂપ છે. અને આમ સિદ્ધિ નામતા પદની સંપ્રાપ્તિના હેતુબેદા તત્ત્વથી શાસ્ત્રથકી જ જાણવામાં આવે છે.' અત્રે સમાધાન કરવામાં આવે છે:-

આ નથી શ્રુત, નથી કેવલ, કે નથી જ્ઞાનાંતર (ખીજી કાઇ જ્ઞાન), - રાત્રી, દિવસ ને અરુણા-દયની જેમ. કારણ કે અરુણાદય નથી રાત્રિ-દિવસથી જ્દો, તેમ જ નથી તે એમાંથી એક પણ કહી શકાતો. એમ આ પ્રાતિભગ્ગાન પણ નથી તે એથી જૂદું, તેમ જ નથી તે એમાંથી એક પણ કહી શકાતું. કારણ કે તત્કાળે જ તેવા પ્રકારના ઉત્કૃષ્ટ ક્ષ્યાપશ્ચમવાળા ભાવને લીધે, શ્રુતપણે તત્ત્વથી તેનું અસંબ્યવહાર્યપણું છે ( શ્રુતરૂપે તેના વ્યવહાર કરી શકાય એમ નથી), તેથા એ શ્રુત નથી. અતે સાથેપશ્ચમિકપણાને લીધે, અશેષ દ્વય-પર્યાયના અવિષયપણાએ કરીને (સર્વ દ્વય-પર્યાય નથી જણાતા) તે કેવલ પણ નથી, એટલા માટે.

અને આ **તારકજ્ઞાન-નિર્નાક્ષ**ણ જ્ઞાન આદિ શબ્દથી વાચ્ય ( એલળખાતું) એવું પ્રાતિલ જ્ઞાન બીજાઓને ( અન્યદર્શનીઓને ) પણ ક્રષ્ટ છે. એટલા માટે અદેષ છે. સામધ્યવેશા (ા૩૩ )

દેહરહિત મુક્ત અવસ્થા પામી, સિહિપદને પ્રાપ્ત થતા દીઠા કે સાંભાત્યા નથી. અને જો શાસ્ત્રદારા અધાગીપણાનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થતું હોત, તા તા પ્રત્યક્ષપણે તેને સિહિપદની પ્રાપ્તિ થવી જોઇતી હતી. પણ તેમ તા અનતું દેખાતું નથી.

અને આમ છે એટલા માટે જ, સામર્થ્યયાં જે છે તે અવાચ્ય છે, કહ્યો જાય એવા નથી, શાસ્ત્રવાણીને અગાંચર છે. કારણ કે શાસ્ત્રના વિષય પરાક્ષ છે, અને સામર્થ્ય-ચેાના વિષય પ્રત્યક્ષ એટલે કે આત્માનુભવગાંચર છે, સાક્ષાત્કારરૂપ અવાચ્ય છે. એટલે જ આ સામર્થ્યયાંગ તેના યાગીને સ્વસંવેદનસિંહ, આત્માનુ-ભવગમ્ય કહ્યો છે. આ 'યાગ' એટલે ક્ષપક્રોણિગત યાગીના ધર્મ-ગ્યાપાર જ છે; અર્થાત્ ક્ષપક્રોણી જેણે આરંલેલો છે એવા સમર્થ યાગીના આત્મસ્વભાવરૂપ ધર્મમાં વર્ત્તનારૂપ જે ધર્મગ્યાપાર છે, તેનું નામ જ સામર્થ્યયાંગ છે. એમાં આત્માનુભવનું-સ્વસંવેદનજ્ઞાનનું પ્રધાનપશું હોય છે, એટલે જ એને સામર્થ્યયાંગ કહેલ છે.

"પ્રગટે અનુસવ રસ આસ્વાદ." "વાસી અનુસવ નંદનવનના, ભાગી આનંદઘનના." —શ્રી દેવચંદ્રછ

આવા આ સામર્થ્યયાંગ ' પ્રાતિભજ્ઞાન 'થી સંગત-સંયુક્ત હાય છે, અને તે સર્વજ્ઞ-પણા આદિના સાધનરૂપ-કારણરૂપ થાય છે. તે આ પ્રમાણે:—

પ્રાંતિભ જ્ઞાન એટલે પ્રતિભાથી ઉપજતું જ્ઞાન, પ્રતિભાસં પજ્ઞ જ્ઞાન. પ્રતિભા એટલે અસાધારણ પ્રકાશ, ઝળક, ચમકારા. જેમાં અસાધારણ આત્માનુભવના પ્રકાશ ઝળકે છે— ચમકે છે તે પ્રાંતિભજ્ઞાન. જેમાં ચૈતન્યશક્તિના અસાધારણ—અતિશય-પ્રાંતિભ જ્ઞાન વંત ચમત્કાર, અપૂર્વ અનુભવ પ્રકાશ, પ્રતિભાસે છે, પ્રગટ જણાય છે— અનુભવાય છે, તેનું નામ 'પ્રાંતિભ જ્ઞાન 'છે. આવું પ્રાંતિભ જ્ઞાન અત્રે સામર્થ્ય યાગમાં હાય છે. એને માર્ગાનુસારી પ્રકૃષ્ટ 'ઊહ ' (અનન્ય તત્ત્વચિંતન) નામનું જ્ઞાન પણ કહે છે, કારણ કે માર્ગાનુસારી એટલે સાક્ષાત્ માક્ષમાર્ગે ચાલ્યા જતા 'દર્ષા' યોગીનું અત્રે શુદ્ધ માર્ગાને અનુસરતું અનન્ય તત્ત્વચિંતન હાય છે. જેમકે—

"જડ ને ચેતન અને દ્રવ્યના સ્વભાવ ભિન્ન, સુપ્રતીતપણે અને જેને સમજાય છે; સ્વરૂપ ચેતન નિજ જડ તે સંબંધ માત્ર, અથવા તે રોય પણ પર દ્રવ્યમાંય છે; એવા અનુભવના પ્રકાશ ઉદ્ઘાસિત થયા, જડથી ઉદાસી તેને આત્મવૃત્તિ થાય છે; કાયાની વિસારી માયા સ્વરૂપે શમાયા એવા, નિર્જયના પંથ લવ અંતના ઉપાય છે."

—શ્રોમદ્ રાજચંદ્રજી

આ પ્રાતિભજ્ઞાનરૂપ મહાતેજસ્વી પ્રદીપના (Search-Light) પ્રકાશથી આગળના માર્ગ સ્વયં પ્રકાશમાન દેખાય છે-ઝળહળી રહે છે, એટલે સામર્થ્યયાંથી પ્રગટ માર્ગ દેખતા દેખતા આગળ ધપે છે, સ્પક્રિયા પર ચઢતા જાય છે, અને કર્મપ્રકૃતિઓના સ્ય કરતા જાય છે.

"એમ પરાજય કરીને ચારિત્રમાહના, આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ લાવ જો; શ્રણી ક્ષપક તણી કરીને આરૂઢતા, અનન્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધ સ્વલાવ જો.... અપૂર્વ અવસર૦

માહ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિ ત્યાં જયાં ક્ષીણુમાહ ગુણસ્થાન જો; આંતસમય ત્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપ વીતરાગ થઇ, પ્રગટાવું નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન જો.... અપૂર્વ અવસર."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

વળી આ સામર્થ્ય યોગ, સર્વ જ્ઞપાશું-સિદ્ધિપદ વગેરેનું સાધન છે, કારણ છે. કારણ કે એનાવડે કરીને વગર વિલં છે, સર્વ જ્ઞપાશું-કેવલજ્ઞાન વગેરેની સિદ્ધિ થાય છે. પ્રાંતિભ જ્ઞાનથી યુક્ત એવા સામર્થ્ય યોગથી સ્પક્રેશેણી પર ચઢતો ચઢતો આ યાગી, સર્વ જ્ઞતાદિનું તે શ્રેણીના અંતે, કેવલજ્ઞાન પામે છે, ને કેવલજ્ઞાન ભાનુના ઉદય થતાં સાધન તે સર્વ જ્ઞ-સર્વ દર્શી અને છે. અને પછી આ છેલા દેહનું આયુષ્ય પૂર્ણ થયે, તે અચાગી કેવલી-સિન્દ્ થાય છે, 'દૈહિક પાત્ર મડી જાય છે.'

" ચાર કર્મ ઘનઘાતી તે વ્યવચ્છેદ જ્યાં, ભવના બીજ તહેં આત્યં તિક નાશ જો; સર્વભાવ જ્ઞાતા દેષ્ટા સહ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો....અપૂર્વ વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વર્તે જહાં, બળી સોંદરીવત આકૃતિ માત્ર જો; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આયુષ પૂર્ણે મિટિયે દૈહિક પાત્ર જો....અપૂર્વ ૦" —શ્રીમદ રાજ્ય દેજ

અત્રે કદાચ એમ શાંકા થાય કે-આ છકું જ્ઞાન-' પ્રાતિસ જ્ઞાન' કયાંથી કહ્યું? તે તો ઘટે નહિં, કારણ કે જ્ઞાન તો પાંચ પ્રકારના જ છે. અને આ પ્રાતિસ જ્ઞાન કેવળજ્ઞાન પણ નથી, કારણ કે એ કેવલજ્ઞાન તો સામર્થ્યયોગના કાર્ય-સ'ધ્યા જેવું રૂપ-ક્ળપરિણામરૂપ છે, કારણ ને કાર્ય અન્ને એક હોય નહિં. માટે આ પ્રાતિસજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન જ છે. સામર્થ્યવાગ ( ૩૫ )

तेतुं समाधान भेम छे है-आ प्रातिस ज्ञान श्रुतज्ञान नथी, हेवलज्ञान नथी, तेम क लीलुं है। पण् ज्ञान नथी. केम अरुणेहिय रात-हिवसथी जूहे। नथी, तेम क ते भेमांथी भेड पण् नथी; तेम आ प्रातिसज्ञान श्रुत-हेवलनी वच्चेनी संधिनुं ज्ञान छे, ते ते भेथी जूहं पण् नथी, तेम क ते भेमांथी એક पण् नथी. (१) तेने श्रुतज्ञान पण् न डढी शहाय, हारण है तेमां भेवा है। छे छित्हृष्ट, प्रतिसासंपन्न क्षयापशम द्वाय छे, है तेना श्रुतज्ञानपण् व्यवद्वार थर्ध शहे निद्धं. (२) तेम क ते हेवलज्ञान पण् न डढेवाय. हारण है प्रातिस ज्ञान क्षायापशमिड-क्षयापशम सावइप छे, अने हेवलज्ञान ता क्षायिह सावइप छे. तथा प्रातिस ज्ञानमां सर्व द्वाय-पर्याय जाणी शहाता नथी, ने हेवलमां जाणी शहाय छे. आम से अनेना प्रगट चेवहों लेह छे.

'' योगजादृष्टजनितः स तु प्रातिभसंज्ञितः । संध्येव दिनरात्रिभ्यां केवलश्रुतयोः पृथक् ॥ "— श्री व्यध्यात्म ७५निषड्

અને અન્ય દર્શનીએને પણુ આ 'પ્રાતિભજ્ઞાન' સંમત છે. તેઓ તેને 'તારક'-'નિરીક્ષણુ' આદિ નામથી એાળખે છે. તારક એટલે ભવસમુદ્રથી તારનારું. નિરીક્ષણુ એટલે દેશ પુરુષનું સાક્ષાત્ દર્શન. આમ આ પ્રાતિભ જ્ઞાન માનવામાં કાેઇ પણુ દેાષ નથી, એટલે કે તે માનવું યથાર્થ છે, સમ્યક્ છે.

સામર્થ્ય યાગના લેદ કહી બતાવવા માટે કહે છે:—

द्विधायं धर्मसंन्यासयोगसंन्याससंज्ञितः । क्षायोपद्यमिका धर्मा, योगाः कायादिकर्म तु ॥ ९॥

એહ સામધ્યવાના, પ્રકાર બે આ ખાસ; પ્હેલા ધર્મસંન્યાસ તે, બીંજો યાગસંન્યાસ. ક્ષાયાપશમિક હોય જે, ધર્મા તેહ કહાય; કાય આદિનું કર્મ તે, યાગા અત્ર કથાય. ૯.

वृत्ति:--द्विधा-- भे अक्षारने। अयं-आ, सामर्थियोग छे. क्या अक्षरे है ते। के-धर्मसंन्यास-योगसंन्यासंक्षित:-धर्म संन्यास अने ये।गसंन्यास संज्ञाथी (नामथी) युक्त. आनी 'धर्म संन्यास' संज्ञा ७५७ छे, ओटला माटे धर्म संन्याससंज्ञित. अभे 'ये।गसंन्यास ' संज्ञा आनी ७५७ छे, ओटला माटे ये।गसंन्याससंज्ञित. अने अहीं तेवा अक्षरे ते संज्ञात थाय छे-णराणर ओणणाय छे, ओटला माटे ते तत्त्वइये क अहाय छे. आ धर्मी क्या है ते माटे क्लुं के-

सायोपरामिका धर्माः—क्षाये। पशमिक ते धर्मी. क्षये। पशमिया नीपलेका अंता क्षमा आहि ते धर्मी છે. योगाः कायादिकर्म तु-અને યેન્ગા તે કાયઝાદિના વ્યાપારા છે,- કાયોન્સર્ગકરણ આદિ.

અર્થ:—આ સામર્ચ્યવાગ, મર્મસંન્યાસ અને ચાંગસંન્યાસ એવી સંજ્ઞાએ (નામે) કરીને એ પ્રકારના છે. ક્ષાચાપશમિક (ક્ષયાપશમ ભાવથી ઉપજતા) તે 'ધર્મા' છે, અને કાય વગેરેનું કર્મ તે 'ચાંગા' છે.

# વિવેચન

આ સામર્થ્યયાંગના બે લેંદ છે-(૧) 'ધર્મ સાંન્યાસ' એવી સંજ્ઞાવાળા, (૨) 'ચાંગ-સાંન્યાસ' એવી સંજ્ઞાવાળા. અત્રે ધર્મો એટલે ક્ષાયાપશમિક લાવા, અને યાગ એટલે મન-વચન-કાયાનું કર્મ-વ્યાપાર. અત્રે 'સંજ્ઞા' શબ્દ હેતુપૂર્વક કહ્યો છે, કારણ કે જેના વડે કરીને અમુક વસ્તુ તેના સ્વરૂપે સંજ્ઞાત થાય-સમ્યક્ પ્રકારે જાણવામાં આવે, બરાબર એાળખાય તે સંજ્ઞા.

'ધર્મસાંન્યાસચાંગ'—જેમાં ધર્મીના સંન્યાસ એટલે ત્યાગ હાય છે તે ધર્મ-સંન્યાસ અહીં 'ધર્મો' એટલે સર્વ પ્રકારના ક્ષાચાપશિમિક લાવી-ક્ષચાપશમથી ઉપજલા લાવા સમજવા ક્ષચાપશમ લાવથી ક્ષમા વગેરે જે જે લાવા ઉપજે છે, તે તે ધર્મી છે. આ ક્ષચાપશમરૂપ ધર્મીના અહીં સંન્યાસ—ત્યાગ હાય છે, કારણ કે આ મહાતમા સામચ્યેયાગી ક્ષપકશ્રેણી પર આરૂઢ થઇ, કર્મીને ખપાવતા ખપાવતા—ખતમ કરતા કરતા આગળ વધે છે, એટલે તેને કર્મક્ષચથી ઉત્પન્ન થતા ક્ષાયિકલાં ઉપજે છે, ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ—દર્શન—ગ્રાન—ચારિત્ર આદિ શુણા પ્રગટે છે. આમ ક્ષાયિક લાવ ઉપજતાં ક્ષયાપશ્ય લામ લાવા ત્યજાતા જાય છે.

" ક્ષાયિક દરિસન જ્ઞાન, ચરણ ગુણ ઉપન્યા રે; આદિક બહુ ગુણ સસ્ય, આતમઘર નીપન્યા રે…શ્રી નિમ જિનવર સેવ, ઘનાઘન ઉનગ્યા રે." —શ્રી દેવચંદ્રજી

ચાગસંત્યાસ ચાગ-ચાગસંત્યાસ, એટલે જેમાં ચાગાના એટલે કે મન-વચન-કાયાના કર્મીના સંત્યાસ-ત્યાગ હાય છે તે. મન-વચન-કાયાના ચાગના જ્યાં અલાવ છે, એવી 'અચાગી' અવસ્થા જયાં હાય છે, તે ચાગસંત્યાસ છે.

"મન વચન કાયા ને કર્મની વર્ગણા, છુટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંખંધ જો; એવું 'અયાગી' ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્તાતું, મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અળંધ જો....અપૂર્વ." શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આમ આ બન્ને નામ આપ્યા છે તે યથાર્થ છે.

એમ આ સામધ્ય ચાંગ છે પ્રકારના છે. તેમાં જે જ્યારે હાય છે, તે ત્યારે કહી અતાવવા માટે કહે છે:---

# द्वितीयापूर्वकरणे प्रथमस्तात्त्विको भवेत्। आयोज्यकरणादृध्वं, द्वितीय इति तद्विदः॥१०॥

બીજા કરણ અપૂર્વમાં, પહેલા તાત્ત્વિક હાય; આયાજયકરણની પછી, તજરા બીજા જોય. ૧૦

અર્થ:— બીજા અપૂર્વકરાણમાં તાત્ત્વિક એવા પ્રથમ યાગ-ધર્મસંન્યાસયાગ હાય; અને અાયાજ્યકરાણથી આગળમાં બીજો યાગ-યાગસંન્યાસ યાગ હાય, એમ તેના જ્ઞાતાઓ-જાણકારા કહે છે.

वृत्तिः-द्वितीयापूर्वकरणे---थील અપૂર્વ કરણમાં, પ્રથિનેદના કારણરૂપ પહેલા અપૂર્વ કરણના વ્યવચ્છેદ-અપવાદ અર્થ બીજાતું શ્રહણ કર્યું; કારણ કે પહેલા અપૂર્વકરણમાં પ્રસ્તુત સામર્થ્ય યાગના અસિદ્ધિ હોય છે.

' અપૂર્વ કરેલું' એ તો શુભ એવા અપૂર્વ પરિલામ કહેવાય છે,— કે જે અનાદ સંસારમાં પણ તે ધર્મ સ્થાનામાં વર્તાતા જીવને તેવા પ્રકારે પૂર્વ ઉપજ્યા હોતા નથી, અને જેનું ફલ શ્ર શિલેદ આદિ છે.

તેમાં – આ પ્રથમ અપૂર્વ કરણમાં શ્રંથિલેદ તે ફલ છે, અને આ શ્રંથિલેદનું ફલ સમ્યગૃદ્ધાં ન છે. અને સમ્યગૃદ્ધાં છે તે પ્રશ્નમ આદિ લિંગ-ચિન્હવાળા આત્મપરિલામ છે. કહ્યું છે કે – '' प्रदास- संवेगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्यासिव्यक्तिलक्षणं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् । '' – પ્રશામ, સ'વેગ, નિર્વેદ, અનુકંષા અને આરિતકથની અભિગ્યક્તિ (પ્રગટપહ્યું) એ જેનું લક્ષણ છે, એવું તત્ત્વાર્થ- શ્રદ્ધાન તે સમ્યગ્દર્શન છે. યથાપ્રાધાન્ય – પ્રધાનપણા પ્રયાણે આ ઉપન્યાસ (અનુક્રમે ગેઠવણી) છે, અને તે પશ્ચાનુપૂર્વીથી – ઊલટા ક્રમે સુંદર છે, એમ સમયવિદા – શાસ્ત્રનો કહે છે.

અને આ **બીજીં અપૂર્વકર**ણ, -કે જે તેવા પ્રકારની કર્માસ્થતિમાંથી તેવા સંખ્યેય સાગરા-પમ વ્યતીત થયે દ્વાય છે, -તે બીજા અપૂર્વકરણમાં શું ? તા કે—

'प्रथमस्तात्विको मवेत्'—પ્રथમ તાત્વિક હોય છે. પ્રથમ એટલે ધર્મસંત્યાસ નામથી ઓળખાતો યેાગ તાત્વિક—પારમાર્થિક એવો હોય છે. અને એ ક્ષપકશ્રેણીવાળા યાંગીને હોય છે, કારણ કે ક્ષાયોપશમિક એવા ક્ષમા વગેરે ધર્માતા એને નિવૃત્તિ હોય છે. ( ક્ષમા વગેરે ક્ષયોપશમરૂપ ભાવો– ધર્મી દૂર શક ગયા હોય છે.) એટલા માટે આ આમ ઉપન્યાસ–રજૂઆત છે.

અતાત્વિક એવા ધર્મસંન્યાસયાગ તા પ્રવજ્યાકાળે પણ હાય છે, કારણ કે પ્રવૃત્તિલક્ષણ ધર્મોતા જ્યાં સંન્યાસ–ત્યાગ છે, એવા પ્રવજ્યા–દાક્ષા જ્ઞાનચાગની પ્રતિપત્તિરૂપ–અંગીકારરૂપ છે. એટલા માટે જ આ પ્રવજ્યાના **ભવવિરક્તને** જ અધિકારી કહ્યો છે. કહ્યું છે કે:—

" अथ प्रवज्याई आर्यदेशोत्पन्नः, विशिष्टजातिकुळान्वितः, क्षीणप्रायकर्ममळः, अत एव

#### વિવેચન

સામચ્ય યાગના ધર્મ સંન્યાસ ને યાગસંન્યાસ એમ છે વિભાગ પાડ્યા, તે પ્રત્યેક કયારે હાય છે, તે અહીં બતાબ્યું છે:-(૧) પ્રથમ પ્રકારના સામચ્ય યાગ-તાિ વક એવા ધર્મ સંન્યાસ યાગ દિતીય અપૂર્વ કરણમાં હાય છે, (૨) બીજા પ્રકારના સામચ્ય યાગ- યાગસંન્યાસ યાગ આયોજયકરણથી આગળમાં હાય છે.

विमलबुद्धिः, 'दुर्लभं मानुष्यं, जन्म मरणनिमित्तं, संपदश्चपलाः, विषया दुःखहेतवः, संयोगे वियोगः, प्रतिक्षणं मरणं, दारुणो विपाकः, इत्यवगतसंसारनैर्गुण्यः, तत पव तद्धिरक्तः, प्रतनुकषायः, अल्पहास्यादिः, कृतज्ञः, विनीतः, प्रागपि राजामात्यपौरजनवहु-मतः, अद्रोहकारी, कल्याणाङ्गः, श्राद्धः, समुपपन्नश्च । '' (अर्थः माटे लुओः विवेयतः)

કારણુ કે આવા ન હોય તે ત્રાનયાંગ આરાધ નહિં, અને આવા હાય તે ન આરાધ એમ હાય નહિં-- (આરાધે જ ), એમ સર્વદ્વાવચન-આગમ ભાવવા યાગ્ય છે. તેથી આ અનિરૂપિત અર્થ નથી.

आयोज्यकरणादूर्वि—आयोज्यकरख्यी आगणमां देवलंभागयी अधिनसवीर पश्चिम हरीने आयेखिन, तेवा तेवा प्रकार तत्वात अपापी देवाय ओम स्विपेप्यादी कर्मनी तथाप्रकारना अवस्थान भावमां कृति, ते आयोज्य कर्खु छे. (देवलांभागयी आयोजने सवीप्रमादी कर्मनी स्थिति तरत अपापी देवाय ओवी करी देवी ते आयोज्यकर छे). आतुं इस शैंसिशी अवस्था छे. ओटला माटे क क्युं:—

द्वितीय इति तद्विदः—'भीको 'धागसंन्यास' નામના सामर्थायाग होय छे, એम तेना ज्ञाताओन-જાશુકારા કહે છે, કારણ કે **રાલેરી** અવસ્થામાં આના ભાવ–હાેવાપણું છે.

આ સર્વ આગમિક વરતુ છે. અને તેવા પ્રકારે એને સંવાદી (મળતા) અર્થ-આગમવચન છે:---

"करणं अहापवत्तं अपुद्धमिणयिष्टिमेव भव्याणं । इयरेसिं पढमं चिय भण्णह् करणं ति परिणामो ॥ जा गण्ठी ता पढमं गण्ठि समइच्छओ भवे वीयं । अणियद्दीकरणं पुण सम्मत्तपुरक्कडे जीवे ॥ गण्ठित्ति सुदुव्भेओ कक्खडघणक्रढगूढगण्ठिव्य । जीवस्स कम्मजणिओ घणरागदोसपरिणामो ॥ पत्तो विवज्जओ खलु भिण्णे एयिम समणाणं तु । थोवं पि सुपरिसुद्धं सद्यासम्मोहहेउत्ति ॥ सम्मत्तंमि उ लद्धे पिलयपुहृत्तेण सावओ होह । चरणोवसमखयाणं सागरसंखन्तरा होन्ति ॥ "

પ્રસાદિ લેશથી આ પરિભાવિત અર્થવાળું છે. (અર્થ માટે જીઓ ઉપર વિવેચન.)

# —: તાત્ત્વિક ધર્મસંત્યાસ યાગ :—

તેમાં પ્રથમ, ધમે સંન્યાસ અને તે પણ તાત્વિક-પારમાર્થિક કારિના ધર્મ સંન્યાસ, બીજા અપૂર્વ કરણના સમયે પ્રગેટ છે. અહીં 'બીજા' અપૂર્વ કરણમાં એમ જે કહ્યું છે તે સહેતુક છે. કારણ કે પહેલું અપૂર્વ કરણ કે જે શ્રાંથભેદનું કારણ છે, બીજા અપૂર્વ તેમાં આ પ્રસ્તુત ધર્મ સંન્યાસ હાઇ શકે નહિં. એટલા માટે 'બીજા'માં કરણમાં એમ કહી તેના અપવાદ સ્વચવ્યા. આમ આ અપૂર્વ કરણ બે છે:-(૧) શ્રાંથભેદના કારણરૂપ, (૨) ક્ષપકશ્રેણી વેળાતું.

આ અપૂર્વ કરાયુ એટલે શું ? 'અપૂર્વ ' એટલે અનાદિ કાળના લવભ્રમણમાં જે કદી પણ પૂર્વ પ્રાપ્ત થયા નથી, એવા શુલ-પ્રશસ્ત આત્મપરિણામા પ્ર**િયિલેદ વગેરે આ** અપૂર્વ કરાયુનું ફળ છે. તેમાં પહેલા અપૂર્વ કરાયુનું ફળ શ્રંથિલેદ છે, અને તે શ્રંથિલેદનું ફળ સમ્યગ્દર્શન છે.

ગ્રંથિલેદ— ગ્રંથિ એટલે ગાંઠ વાંસની કઠણ ગાંઠ જેવી દુર્લે દ-લેદવી સુર્કેલ, એવી ગાંઠ રાગદ્રેષપરિણામરૂપ કર્મની ગાંઠ જયાં લેદાય છે, તેનું નામ ગ્રંથિલેદ છે. ' અને આ દુર્લે દ કર્મ ગ્રંથિરૂપ મહાળલવાન પર્વત જયારે અપૂર્વ કરણરૂપ તીક્ષ્ણ ગ્રંથિલેદ બાવ-વજથી લેદાઇ જાય છે, ત્યારે આ મહાત્માને અત્યંત તાત્વિક આનંદ ઉપજે છે '- જેવા રાગીને ઉત્તમ ઓષધથી રાગ કાળૂમાં આવતાં ઉપજે છે તેવા અને આ ગ્રંથિના લેદ પણ એવા હાય છે કે તેનું પુનઃ તેવા પ્રકારે હાવાપણું હાતું નથી. તે એક વાર ત્રૂટી એટલે બસ ત્રૂટી! ખલાસ! તે કરીને તેવા સ્વરૂપમાં પાછી ઉભી થવા પામે જ નહિં, સંધાય જ નહિં, તેનું નામ લેદ છે; કારણ કે તેવા ગ્રંથિલેદ \* થયા પછી તીન્ન કષાયાદિના ઉદય હાતા નથી. આવા આ ગ્રંથિલેદ સદાય કદયાણુના-નિર્વાણના હતુ થાય છે. જેમ જન્માંધ પુરુષને શુલ પુષ્યના ઉદય થતાં ચક્ષુના લાભ થયે સદ્દર્શન થાય છે ( બરાબર દેખાય છે ), તેમ જ આને ગ્રંથિના લેદ થતાં સદ્દર્શન-સમ્યગદર્શન થાય છે, એટલે વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ દેખાય છે.'

<sup>\* &</sup>quot;तथा च भिन्ने दुर्भेदे कर्मग्रन्थिमहाबले ।
तीक्ष्णेन भावन्रजेण बहुसंक्चेशकारिणि ॥
आनन्दो जायतेऽत्यन्तं तात्त्विकोऽस्य महात्मनः ।
सद्वषाध्यभिभवे यद्वद् व्याधितस्य महौषधात् ॥
भेदोऽपि चास्य विवेयो न भूयो भवनं तथा ।
तीवसंक्चेशविगमात्सदा निःश्रेयसावहः ॥
जात्यन्थस्य यथा पुंसश्चक्षुक्रीभे शुभोदेये ।
सह्दीनं तथैवास्य ग्रन्थिभेदेऽपरे जगुः ॥ "
—भक्षि ह्रिस्क्रायार्थ्रभृत थे।अभिदे

સમ્યગ્દર્શન — આમ ગ્રંથિલેકના કળ-પરિણામરૂપે સમ્યગ્દર્શન ઉપજે છે. તાત્વા-ર્થનું શ્રદ્ધાન તે સમ્યગ્દર્શન છે. જવ, અજવ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિર્જરા, બંધ અને મોક્ષ એ નવ તત્ત્વ છે. તેના ભૂતાર્થનું –પરમાર્થનું શ્રદ્ધાન સમ્યગ્દર્શન થતું, શ્રદ્ધા ઉપજવી, પ્રતીતિ થવી તે સમ્યગ્દર્શન છે. જ 'આ નવ તત્ત્વ-રૂપ અનેક વર્ણની માળામાં એક આત્મતત્ત્વરૂપ સુવર્ણસ્ત્ર-સાનાનો દોરા પરાવાયેલા છે, ચિરકાળથી છૂપાઇને રહેલા છે, તેને ખાળી કાઢી સમ્યગ્દષ્ટ પુરુષ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું દર્શન કરે છે, અનુભવ કરે છે.' આ જવ, અજવ કર્મથી બંધા-યેલા છે; તેનું કારણ પુષ્ય—પાપ છે; પુષ્ય—પાપના આવવાનું કારણ આસવ છે; આસવ થયે ભંધા થાય છે; આસવને—નવા કર્મના આગમનને સંવરથી રાંકી શકાય છે, જૂના કર્મીને નિજેરાથી ખેરવી શકાય છે; અને એમ નિજેરા કરતાં કરતાં સર્વ કર્મના શ્રય થયે, શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ માણ થાય છે, કેવલ એક શુદ્ધ આત્મા જ મોક્ષરૂપ બને છે;— આવી તાત્વિક પ્રતીતિ તે સમ્યગ્દષ્ટ પુરુષને ઉપજે છે. આમ દેહાદિ સમસ્ત પરવસ્તુર્થા ભિન્ન, ઉપયોગવંત ને અવિનાશી એવા શુદ્ધ આત્માનું ભેદજ્ઞાન થતું, અનુભૂતિ થવી, 'આત્મખ્યાતિ' થવી તે સમ્યગ્દર્શન છે, અને એનું બીજું નામ સમક્તિ છે.

"છે દેઢાદિથી ભિન્ન આતમા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ....

મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે.

એમ જાણે સફ્ગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ....મૂળ જે જ્ઞાને કરીને જાણિશું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત....મૂળ કહ્યું ભગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું ખીજાં નામ સમકિત....મૂળ૦''

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

" न सम्यक्त्वसमं किचित्त्रैकास्ये त्रिजगत्यि । अयोऽश्रेयश्च मिश्यात्वसमं नान्यत्तन्भृताम् ॥ " — श्री सभ'तस्रायार्थः

અર્થાત્—'ત્રણે કાળમાં, ત્રણે લાેકમાં, સમ્યક્ત્વ સમું પ્રાણીઓનું કંઇ શ્રેય નથી, અને મિશ્યાત્વ સમું કંઇ અશ્રેય નથી.'

શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યજીકૃત સમયસારકલશ

<sup>× &</sup>quot; चिरमिति नवतस्वच्छन्नमुत्रीयमानम् ,
कनकमिव निमग्नं वर्णमालाकलापे ।
अथ सततविविक्तं दृश्यतामेकरूपम् ,
प्रतिपदमिदमात्मज्योतिरुद्योतमानम् ॥ "

ધર્મ સં-ચાસયાગ ( ૪૧ )

અને આમ ગ્રંથિલેંદ થઇ, આત્માનુભૂતિરૂપ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિથી જેને પરમ આનંદોદ્વાસ ઉપજ્યો છે, એવા સમ્યગ્દષ્ટિ યાગી પુરુષના આવા સહજ અનુભવ ઉદ્ગાર નીકળી પડે છે:—

" આત્મા જ્ઞાન પામ્યા એ તાે નિઃસંશય છે; ગ્રથિલેદ થયા એ ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે. સર્વ જ્ઞાનીઓએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે."

"અનંત કાળથી જે જ્ઞાન ભવહેલું થતું હતું, તે જ્ઞાનને એક સમય માત્રમાં જાત્યંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું, તે કલ્યાણમૂર્ત્તિ સમ્યગ્દર્શનને નમસ્કાર." —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રછ

આવું કલ્યાણમૂર્તિ સમ્યગ્દર્શન અપૂર્વકરણવડે લંઘિલે થયા પછી પ્રાપ્ત થાય છે. અને આ સમ્યગ્દર્શનના પાંચ લિંગ એટલે પ્રગટ ચિદ્ધ છે:-(૧) પ્રશામ, (૨) સંવેગ, (૩) નિવેદ, (૪) અનુકંપા, (૫) આસ્તિક્ય. પ્રધાનપણા પ્રમાણે સમ્યક્ત્વના આ લક્ષણોના આમ પ્વાનુપૂર્વ અનુક્રમ છે, પણ પશ્ચાનુપૂર્વથી એટલે ચિદ્ધ ઊલટા અનુક્રમે એ સુંદર-રૂડા છે, એમ શાસ્તનું રહસ્ય જાણનારા કહે છે. કારણ કે આસ્તિકય ન હાય તા પ્રશામ આદિ સુંદર-સારા ન લાગે, શાલો નહિં, ઇત્યાદિ ઊલટા ક્રમે સમજવું. અને સુલટા ક્રમે પ્રથમનું લક્ષણ હાય તા પછીનું લક્ષણ આવે એમ સમજવું. તો આ પ્રકાર:—

પ્રથમ તા પ્રશમ એટલે કષાયનું ઉપશાંતપણું થાય, તા વિવેક વિચારના અવકાશ થતાં સંવેગ એટલે માત્ર માક્ષાનિલાષ પામે, તેથા નિવેદ એટલે સંસારથી કંટાળા ઉપજે, અને પછી સ્વદયા–પરદયારૂપ અનુકંપા આવે. આ ચાર ગુણ જ્યારે છવમાં પરિભુમે ત્યારે પાંચમા આસ્તિકય ગુણ પામવાની યાગ્યતા–પાત્રતા તેનામાં પ્રગટે. (આમ સુલટા ક્રમે છે.)

> "કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે ખેદ પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. દશા ન એવી જ્યાંલગી, છવ લહે નહિં જોગ; માેક્ષમાર્ગ પામે નહિં, મટે ન અંતર રાગ."

> > —શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજીપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

અથવા ઊલટા ક્રમે આસ્તિકથ એટલે જવાજવ અહિ તત્ત્વના અસ્તિત્વની-હાવા-પણાની આસ્થા-અંતર પ્રતીતિ ઉપજે, સ્વરૂપ જાણે, તા અનુકંપા ઉપજે; આ જવાદિ જાણી તેને અનુસરતા કંપ આત્મામાં થાય, એટલે સ્વક્રયા-પાતાના આત્માની અનુકંપા ઉપને કે-અરે! હું અત્યાર મુધી આ પરવસ્તુના સંસર્ગથી પરવસ્તુમાં રમ્યા ! તે રમવા યાગ્ય ન્હાતું. એવા ક્ષાબ-કંપ આત્મામાં થાય તે અનુકંપા. જેમકે:—

"હું છોડી નિજરૂપ રમ્યાે પર પુદ્દગલે, ઝીદ્યાે ઊલટ આણી વિષય તૃષ્ણા જલે....વિહરમાન૦" —શ્રીદેવચંદ્રજી

એવી સાચી અનુકંપા ઉપજે, એટલે નિવેદ-સંસારથી અત્યંત કંટાળા આવી જાય. 'આ કાજળની કાેટડી જેવા સંસારમાં મ્હારે હવે એક ક્ષણ પણ આત્મભાવે રહેવું નથી,' એમ સંસારથી તે ઉભગે. અને એવા નિવેદ-કંટાળા ઉપજતાં, સંવેગ એટલે માક્ષના તીવવેગી અભિલાય ઉપજે; આ સંસાર અંધનથી હું કયારે છૂટું એવી શુદ્ધ ભાવના ભાવતા તે ઢઢ સુમુક્ષુ અને. અને તેના પરિણામે પ્રશામ પ્રગટે, વિષય-કષાયતું પ્રશાંત-પાણું થાય, પરભાવથી વિરતિ થાય, વીતરાગતા આવે અને તેના આત્મા સ્વસ્વરૂપમાં શમાઇ જાય.

આવા પાંચ લક્ષણવાળું સમ્યગ્દર્શન જીવને પહેલા અપૂર્વ કરાણુના પ્રતાપે શ્રાંથ-લેદ થયે સાંપડે છે. અને પછી કર્મ સ્થિતિમાંથી સંખ્યાત સાગરાપમ વ્યતીત થયે, આ બીજું અપૂર્વ કરાણુ-અપૂર્વ આત્મપરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે આ તાત્વિક ધર્મા તાત્વિક ધર્મ સંન્યાસચાગ સ્રાપકશ્રેણીમાં ચઢતા સામર્થ્ય યાગીને સંન્યાસ હાય છે, કારણુ કે તે સ્પષ્ઠ ચાંગી ક્ષમા વગેરે ક્ષચાપશમરૂપ ધર્મીથી નિવત્યો છે, અને કોધાદિ ક્ષાયરૂપ સર્વ કર્મ પ્રકૃતિઓને જડમૂળથી ખપાવવારૂપ સાયિકલાલ લાણે પ્રવત્યો છે. અને આવા જે 'ધર્મસંન્યાસ'નામના સામ-થ્યાં ચાંગ છે, તે જ ખરેખરા તાત્વિક, પારમાર્થિક 'ધર્મસંન્યાસ'યાંગ છે.

અતાત્વિક 'ધર્મસંન્યાસ' તો પ્રવ્રત્યાન દીક્ષા અવસરે પણ હોય છે, કારણ કે જેમાં પ્રવૃત્તિરૂપ ધર્મીના સંન્યાસ ત્યાંગ હાય છે, તે નિવૃત્તિરૂપ પ્રવ્રત્યા નદીક્ષા કહેવાય છે. પાપામાંથી પ્રકર્ષ કરીને શુદ્ધ ચરણપામાં વજન-ગમત તે "પ્રવ્રત્યા" અતાત્વિક છે. વિષયકષાયાદિ દુષ્ટ ભાવાનું મુંડન-છાલણક્રિયા તેનું નામ 'દીક્ષા' ધર્મ સ' છે. આ પ્રવર્ત્યા (દીક્ષા-સ'ન્યાસ) જ્ઞાનપામાં અંગીકારરૂપ છે. એટલા માટે જ સંસારથી જે અંતરંગ પરિણામથી ખરેખરા વિરક્ત થયા હાય, ચિત્તમાં અત્યંત વૈરાગ્યવંત થયા હાય, તે જ તેવી જ્ઞાનયાંગની પ્રતિપત્તિરૂપ દીક્ષાના અધિકારી પાત્ર કહ્યો છે. દીક્ષાને પાંગ્ય, મુનિધર્મ ગ્રહણ કરવાને યાંગ્ય પાત્ર છવે કેવા વિશિષ્ઠ ખાસ લક્ષણવાળા હાવા જોઇએ. તે અહીં કહ્યા છે:—

(૧) જે આર્ય દેશમાં ઉત્પન્ન થયા હાય, (૨) વિશિષ્ટ જાતિ-કુલવાળા હાય, (૩) જેના કર્મમલ ક્ષીણુપાય-લગભગ ક્ષીણુ થવા આવ્યા હાય, (૪) એથી કરીને જ જે વિમલ-

છુા હવા છ દીક્ષાના સંપદાએ અધિકારી પ્રતિક્ષણે

ખુદિવાળા હાય, (૫) 'મતુષ્યપણું દુર્કા છે, જન્મ મરણતું કારણ છે, સંપદાઓ ચયલ છે, વિષયા દુ:ખના હતું છે, સંચાગમાં વિચાગ છે, પ્રતિક્ષણું મરણું છે, કમેંના વિષાક દારુણું છે,'- એમ જેશું સંસારતું નિશ્રાયાં નગુણાયાં, નિ:સારપણું, તુચ્છપણું જાર્યું હાય, (૬) તેથી

કરીને જ તે સંસારથી જે વિરક્ત થયા હાય, (૭) જેના કષાય અત્યંત કુશ, પાતળા, દ્રષ્મળા પડી ગયા હાય-જે મંદકષાયી હાય, (૮) જેનામાં હાસ્ય-રિત-અરિત વગેરે અદ્ધ્ય હાય, (૯) જે કૃતજ્ઞ-કરેલા ઉપકારને, ગુણને જાણવાવાળા કદરદાન હાય, (૧૦) વિનીત-વિનયગુષ્યુસંપન્ન હાય, (૧૧) દીક્ષા લેતાં પહેલાં પણ જે રાજા, મંત્રી અને નગરજનાને ખહુમત-માનીતો હાય, જેનું સમાજમાં પણ વજન પડતું હાય એવા પ્રતિષ્ઠિત-માનનીય હાય, (૧૨) અદ્રોહકારી-દેવ, ગુરુ, ધર્મ, રાજ, દેશ, સમાજ વગેરેના જે દ્રોહ કરનાર ન હાય, (૧૩) જે કદયાણ અંગવાળા-સદ્રમૂર્ત્તિ હાય, કે જેને દેખતાં જ છાપ પડે કે આ સદ્દ-સલી-રૂંદા જવ છે, એવા હાય, (૧૪) શ્રાહ, સમ્યક્ શ્રહાવંત, શ્રહાળુ હાય, (૧૫) સ્થિર હાય, ચળવિચળ પરિણામી ન હાય, (૧૬) સમુપપન્ન હાય, એટલે સમ્યક્ પ્રકારે સદ્દારુને શરણે આવેલી-આત્મસમર્પણ કરનારા હાય. જેમકે—

"શું પ્રભુ ચરાષુ કને ધરૂં, આત્માથી સહુ હીન; તે તા પ્રભુએ આપિએા, વર્તું ચરાષુાધીન. આ દેહાદિ આજથી, વસ્તા પ્રભુ આધીન; દાસ દાસ હું દાસ છું, આપ પ્રભુના દીન."

—શ્રીઅહસસિદ્ધિ

આવા લક્ષણુવાળા ન હાય તે જ્ઞાનચાંગ આરાધે નહિં, 'અને આવા લક્ષણુવાળા હાય તે આરાધ્યા વિના રહે નહિં, એમ શ્રી સર્વજ્ઞદેવતું વચન છે. તેથી આ ઉપર જે કહ્યું તે બધુંય યથાર્થ છે. આમ પ્રવજ્યા સમયે અતાત્વિક ધર્મસંન્યાસ, અને ક્ષપકશ્રેણીમાં તાત્વિક ધર્મસંન્યાસ હાય છે, એમ સ્પષ્ટ કર્યું.

અને આમ ક્ષપકશ્રેણીગત યાગીને 'ગીજા ંઅપૂર્વ કરણમાં' આ તાત્ત્વિક ધર્મ સંન્યાસ નામના સામર્થ્ય યાગ હાય છે. આને અપૂર્વ કરણ એટલા બીજાં માટે કહેવામાં આવે છે કે-તેમાં અપૂર્વ એવું આ પાંચ વસ્તુએનું અપૂર્વ કરણ-નિર્વર્તન (કરવાપણું) હાય છે:-(૧) સ્થિતિઘાત, (૨) રસઘાત, (૩) શુણ્ય્રેણી, (૪) શુણસંક્રમ, (૫) સ્થિતિબંધ. તે આ પ્રકારે:—

(૧-૨) માટા પ્રમાણવાળી જ્ઞાનાવરણીય વગેરે કર્મની સ્થિતિનું અહીં અપૂર્વ ખંડન-માત કરવામાં આવે છે,-છેદ ઉડાવવામાં આવે છે; તથા કર્મીના પ્રસુર રસનું અપૂર્વ ખંડન-ઘાત કરી અત્યંત અલ્પપણું કરી દેવામાં આવે છે. આમ વિશુ હિના પ્રદુષ્ટપણાથી આ સ્થિતિઘાત-રસઘાત એ બન્ને આગલા ગુણસ્થાનકાની અપેક્ષાએ અપૂર્વ હાય છે. (3) તેમજ અત્રે અત્યંત વિશુ હિના સામર્ચ્યથી ગુણ શ્રેણીની વિરચના એવી અપૂર્વ કરે છે, કે કર્મના દળીઆ ઝપાટાબંધ ટપાટપ ઉડાવી દેવા માટે એક્લાઇ ગયા હાય છે. (૪) તથા બંધાતી શુલ પ્રકૃતિએકમાં અશુલ દળીઆનું પ્રતિક્ષણે અસંખ્યેય શુણ્વૃ હિથી લઇ જવું-સંક્રમણ કરવું, તે ગુણ સંક્રમ પણ અહીં અપૂર્વ હાય છે. (૫) અને કર્માની સ્થિતિ પૂર્વ અશુદ્ધપણાને લીધે ઘણી લાંબી બાંધતા હતા, તે અહીં અપૂર્વ હાય છે, એટલા માટે 'અપૂર્વ કરણ ' નામ સાર્થક છે.

આ અપૂર્વ કરણુર્પ અપૂર્વ આત્મસામર્થ્ય પામીને જે યાંગી પુરુષ ક્ષપકશ્રેણી પર આરઢ થાય છે, તેને આ તાત્વિક ધર્મા સંન્યાસંયાેગા હાય છે, કારણ કે તે ક્ષયાં શમરૂપ ધર્મીનું ક્ષપણ કરતા કરતા આગળ વધે છે; કર્મપ્રકૃતિઓને ક્ષપકશ્રેણી સર્વથા ખપાવતા ખપાવતા, ખતમ કરતા કરતા, ઊડાવતા ઊડાવતા, ગુણસ્થાનકની શ્રેણી પર ચઢતા જાય છે. અને આમ કર્મશત્રુના ક્ષય કરતા કરતા, આ પરમ સમર્થ વીર પુરુષ ૮-૯-૧૦-૧૨ ગુણસ્થાનને વટાવી જઇ, તેરમા સ્યાંગી કેવલા ગુણસ્થાને પહોંચી 'નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન' પ્રગટાવે છે.

# —: યાગસંત્યાસ યાગ :—

અને બીજો જે 'યાગસંન્યાસ' નામના સામર્થ્યયાં છે, તે આયોજયકરાણની પછી હોય છે. તે આ પ્રકારે:—

અચિંત્ય વીર્ય પણાએ કરીને, અસાધારણ આત્મસામર્થ્યથી કેવલી ભગવાન સસુદ્ધાત કરે છે, તે પહેલાં આયોજયકરણુ કરે છે. આયોજયકરણુ એટલે શું? આયોજને કરવામાં આવતા યોગબ્યાપાર તે આયોજયકરણ, આ=મર્યાદા,- કેવલીએ દીઠેલ આયોજયકરણુ મર્યાદા પ્રમાણે; યોજન=યોજનું તે, શુભ યોગનું બ્યાપારણ-પ્રવર્ત્તન; કરણ=પરિણામવિશેષ, સામર્થ્ય વિશેષ કેવલી ભગવાને દીઠેલી મર્યાદા પ્રમાણે, ઉદીરણાઆવલિમાં ભવાપબાહી કર્મના પ્રક્ષેપ કરવા તે આયોજયકરણુ છે. એટલે કે આ છેલા ભવમાં ભોગવવાના જે બાકી રહેલા વેદનીય વગેરે ચાર કર્મ છે, તેમાં જો વેદનીય વગેરેની સ્થિતિ આયુષ્ય કરતાં વધારે હાય, તો તેને સમ-સરખી કરવા માટે કેવલી ભગવાન ઉદીરણા કરે છે, આયોજયકરણુ કરે છે,- કે જેથી કરીને સસુદ્ધાતવઢે તે તે કર્મીને જલ્દી ખપાવી દઇ સરખી સ્થિતિમાં લાવી મુકાય.

આવું આયોજયકરણ કરીને કેવલી ભગવાન સસુદ્ર**દાત** કરે છે. સર્વ કેવ**લી ભ**ગવાન સમુદ્ધાત કરતા નથી, પણ જેના વેદનીય વગેરે કર્મની સ્થિતિ આયુષ્ય કરતાં વધારે હાય છે, તેઓ જ તે કમેના સમીકરણ માટે સમુક્ કેવલી-ઘાત કરે છે, કે જેથી કરીને તે કર્મીને શીધ્ર ભાગવી લઇ તેના તતકાલ सभुहधात નિકાલ કરી દેવાય. મૂળ\* શરીરને છેાડ્યા વિના, ઉત્તર દેહરૂપ જ્વિયાં ડતું - આત્મપ્રદેશસમૂદનું દેહમાંથી બહાર નીકળતું તેનું નામ સમુદ્રદ્યાત છે. સમુદ્ર-ઘાત એટલે સમ્+ઉદ્ઘાત, સમ્=સમ્યકૃપણે એટલે અપુનર્ભાવપણ, કરી ન હાય એ રીતે: ઉત્=પ્રાખલ્યથી, પ્રખલપણાથી; ઘાત=કર્મનું હત્તન, પ્રલય, ક્ષય, કરી ન ઉપજે એવી રીતે પ્રખલપણે જે પ્રયત્નવિશેષમાં કર્મના પ્રલય થાય-ઘાત થાય, તે સમુદ્રદ્યાત છે. આ કૈવલિસમુદ્ધાતમાં આત્મપ્રદેશના વિસ્તાર કરી-વિરાટ સ્વરૂપ ધારણ કરી, તે આત્મપ્રદેશ-વહે આખા લાક દંડ-કપાટ-પ્રતર આકારે પૂરી દેવામાં આવે છે; અને તે તે કર્મ પ્રદેશાને સ્પર્શી, શીધ્ર ભાગવી લઇ ખેરવી નાંખવામાં આવે છે; અને પછી તે આત્મપ્રદેશાના ઊલટા ક્રમે ઉપસંહાર કરાય છે. આ અધા વિધિ **માત્ર આઠ સમયમાં પ્**રાથાય છે! આતું પરમ અકભત અચિંત્ય સામધ્ય આ પરમ સમર્થયોગી અત્ર વ્યક્ત કરે છે!!

અને આ આયોજ્યકરણ ને સમુદ્ધાતનું ફળ-પરિણામ શૈલેશીકરણ છે, એટલે કે તે પછી તરતમાં શૈલેશીકરણ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં મન-વચન-કાયાના યાળના સર્વથા નિરાધ કરી, આ પરમ સમર્થ યાળી ચાશું શુક્લ યાન ધ્યાવતા સતા, શૈલેશીકરણ શૈલેશ-મેરુપર્વત જેવી નિષ્પ્રકંપ અહાલ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. અથવા સર્વ સંવરરૂપ-સમાધાનરૂપ જે શીલ, તેના ઇશ બને છે. આમ આ સ્વરૂપગુપ્ત પરમ યાગીની શૈલેશ-મેરુ જેવી નિષ્કંપ યાગિનિરાધરૂપ અવસ્થા તે શૈલેશી કરણ, અથવા પરમ સમાધિ પામેલા આ શીલેશ યાગીશ્વરની અવસ્થા તે શૈલેશીકરણ, આ શૈલેશી અવસ્થા, પાંચ હ્રસ્વ અક્ષર (અ, ઇ, ઉ, ઝા, લૂ) ઉચ્ચારાય તેટલા કાળ રહે છે; અને તેના છેલા સમય પછી તરતજ આ પરમ અયોગી યાગી શધ્વંગમન કરી સિદ્ધપદમાં બિરાજે છે.

" ઉત્કૃષ્ટે વીરજ નિવેશે, ચાંગક્રિયા નિવ પેસે રે; ચાંગ તણી ધુવતા શૈલેશે, આતમશક્તિ ન ખેસે રે....વીરજને ચરશે લાગું."

--શ્રી આનંદઘનછ

<sup>\* &</sup>quot;मूलसरीरमच्छंडिय उत्तरदेहस्स जीवपिंडस्स । णिग्ममणं देहादो हवदि समुद्घादयं णाम ॥"

<sup>—</sup>શ્રી નેમિચંદ્ર સિદ્ધાંતચક્રવર્ત્તી કૃત ગામદૃસાર

"વીર્ધ ક્ષાચિક ખલે ચપળતા યોગની, રાષ્ટ્રી ચતન કર્યો શુચિ અલેશી; ભાવ શેલેશીમાં પરમ અફ્રિય થઇ, ક્ષય કરી ચાર તનુ કર્મશેષી."—શ્રી દેવચંદ્રજી "મન-વચન-કાયા ને કર્મની વર્ગણા, છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંબંધ જો; એવું અયાગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્ત્ત તું, મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબંધ જો....અપૂર્વ જ એક પરમાણ માત્રની મળે ન સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલંક રહિત અહેાલ સ્વરૂપ જો; શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્ત્તિ અનન્યમય, અગુરુલઘુ અમૂર્ત્ત સહજ પદરૂપ જો....અપૂર્વ જ" —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજ

આમ આ ' શેાગસ'ન્યાસ ' યાેગ શૈલેશી અવસ્થામાં પ્રાપ્ત થાય છે.

# —: યથાપ્રવૃત્તકરણ આદિ :—

ભાગ્યાને યથામભૂત્તકરાયુ, અપૂર્વ કરાયુ અને અનિવૃત્તિકરાયુ એમ ત્રણેય કરાયુ પ્રાપ્ત થાય છે; અને બીજાઓને એટલે કે અલગ્યાને પહેલું થથામભૂત્તકરાયુ જ હાય છે, બીજા કરાયુ તેને કદી પણ પ્રાપ્ત થઇ શકે નહિં. અત્રે કરાયુ એટલે પરિણામ. (ગાયા ૧).

જેમ ગિરિ—નદીના પત્થર ઘસાતાં પીસાતાં, કૂટાતાં, પીટાતાં, ઘર્ષ શુ-ઘૂર્ણું ન ન્યારે ગાળ દીસા થાય છે; તેમ અનાદિ સંસારમાં રખડતા આથડતા જીવને કવચિત્ કવચિત્ કેમ કરીને ભાવમહાની સીલુતા થતાં તથાલ વ્યતાના પરિપાક થયે યથાપ્રવૃત્તકરાલું એવા કાઇ વિશિષ્ઠ આત્મપરિલામ થઇ આવે છે, એવી કાઇ કર્મ સ્થિતિ રસની મંદતા ઉપજે છે, કે તે ગ્રાંચિની નિકટ આવી પડે છે. 'આશુસે ચઢી આતી હે' એ રીતે અનાદિ કાળપ્રવાહમાં પ્રવર્ત્તાં પ્રવર્ત્તાં જીવને જે કવચિત કિચિત ભાવચમકારા જેવું સામાન્યપણે (Ordinarily) પ્રવર્ત્ત છે એવું પૂર્વાતુ-પૂર્વકરાલું તે યથાપ્રવૃત્તકરાલું છે. આવું યથાપ્રવૃત્તકરાલું તે જીવ અનંતવાર કરે છે, ને અનંતવાર બંધિની નિકટ આવે છે. પણ તે માત્ર સામાન્ય—સાધારાલું પ્રયત્નરૂપ હોઇ આત્મવીર્યની મંદતાને દીધે તે બંધિલેદ કર્યા વિના પાછા વળી જાય છે. આ કરાલું ભાવ—અલબ્ય બહેને પ્રાપ્ત થય છે, પણ બીજા એ કરાલું એકલા લવ્યને જ પ્રાપ્ત થય છે, અલબ્યને નહિં, એટલે જ તે માલમાર્ગમાં પ્રવેશી શકતા નથી.

અને ભાગ્ય પાશુ જ્યાંલગી અપૂર્વ (Unprecedented) આત્મપરિશામરૂપ ભાવને પાત્રી, અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થ રકુરાવી, અનન્ય પ્રયત્નથી-અસાધારણ (Extra ordinary effort) પ્રયાસથી, પાતાના સર્વ સામચ્ચેથી (With all his might) અપૂર્વ પુરુષાર્થ શૂરવીરપણે 'યાહામ કરીને', બ્રાંથરૂપ દુર્લેલ દુર્ગના લેદ કરવા સર્વાત્માથી પ્રવર્ત્તા નથી, ત્યાંલગી તે પણ તે કાર્યમાં સફળ થતા નથી. કારણ કે બ્રાંથલેદરૂપ દુર્લટ કાર્ય માટે અસામાન્ય-અસાધારણ પ્રયત્નની જરૂર છે. તેમાં

યથાપ્રવૃત્તકરેલુઆદિ ( ૪૭ )

પૂર્વાતુપૂર્વ યથાપ્રવૃત્ત જેવા તેવા પ્રયત્ન કામ આવે નહિં. જેમ યુદ્ધમાં મજખૂત કિદ્ધો સર કરવા માટે અળવાન્ શસ્ત્રોથી ભારી હદ્ધો (Mass attack) કરવા પડે છે, તેમ શ્રાંથિર્પ દુર્લે હ દુર્ગને જીતવા માટે અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થરૂપ ભાવ-વજના એરદાર હદ્ધો લઇ જવા જ એઇએ, નહિં તો તેમાં નિષ્ફળતા જ મળે છે, અર્થાત્ શ્રાંથ આગળથી 'પીછેહઠ' (Retreat) કરવી પડે છે.

"શ્રીય પહેલે ગુણુસ્થાનક છે, તેનું લેદન કરી આગળ વધી ચાયા સુધી સંસારી જીવા પહેાંચ્યા નથી. કાઇ જીવ નિર્જરા કરવાથી ઊંચા લાવે આવતાં, પહેલામાંથી નીક-ળવા વિચાર કરી, શ્રીયભેદની નજીક આવે છે, ત્યાં આગળ ગાંઠનું એટલું બધું તેના ઉપર જેર થાય છે કે શ્રીયભેદ કરવામાં શિયિલ થઇ જઇ અટકી પડે છે; અને એ પ્રમાણે મોળા થઇ પાછા વળે છે. આ પ્રમાણે શ્રીયભેદ નજીક અનંતીવાર આવી જીવ પાછા ક્યોં છે. કાઇ જીવ પ્રબલ પુરુષાર્થ કરી નિમિત્ત કારણના જોગ પામી કરેડીઓ કરી શ્રીયભેદ કરી, આગળ વધી આવે છે, અને જ્યારે શ્રીયભેદ કરી આગળ વધ્યા કે ચાયામાં આવે છે, અને જ્યારે શ્રીયભેદ કરી આગળ વધ્યા કે ચાયામાં આવે છે, અને ચાયામાં આવે છે, અને જ્યારે શ્રીયભેદ કરી આગળ વધ્યા કે ચાયામાં આવે છે, અને ચાયામાં આવે છે, અને સ્થારે શ્રીયભેદ કરી આગળ વધ્યા કે ચાયામાં આવે

પણ છવ જ્યારે છેક્ષા પુદ્દગલાવત્ત માં વર્ત તો હોય છે, ને તેમાં પણ ભાવ-મલની અત્યંત ક્ષીણતા થાય છે, ત્યારે લવ્ય છવને છેઠ્ઠાં યથાપ્રભુત્તકરણુ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે શ્રંથિલેદની અત્યંત નિકટ આવે છે. એટલે પછી તેને અપૂર્વકરણુ અપૂર્વ આત્મભાવના ઉદ્ઘાસ થતાં, અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થની સકુરણાથી અનિભૃત્તિકરણુ અપૂર્વકરણું ને અનિભૃત્તિકરણુંની પ્રાપ્તિ થાય છે. અપૂર્વકરણું એટલે અનાદિકાળમાં પૂર્વક કદી પણ પ્રાપ્ત થયા નથી એવા અપૂર્વ આત્મપરિણામ અને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વિના રહે નહિં-નિવર્ત નહિં, તે અનિ-ભૃત્તિકરણું અપૂર્વકરણથી શ્રંથિલેદ થાય છે, અને અનિવૃત્તિકરણથી સમ્યક્ત્વ થાય છે.

તેમાં જ્યાંસુધી ગંથિ છે, ત્યાંસુધી યથાપ્રવૃત્તકરણ છે, શ્રાંથ છેદતાં-ઉફાંલતાં અપૂર્વ કરણ છે, અને ગ્રાંથિલેદ કરીને જીવ સમ્યક્ત્વને સન્મુખ થાય ત્યારે અનિવૃત્તિ કરાણ છે. (ગાથા-૨). આ ગ્રાંથિ એટલે અત્યંત દુર્ભેદા, ભેદવી ઘણી કઠશુ એવી ગાંઠ. કર્કશ, ઘન, રઢ ને ગૂઢ એવી વાંસની ગાંઠ જેમ લેદવી મુશ્કેલ હાય છે, તેમ જીવની આ ગાઢ રાગ-દ્રેષ પરિણામરૂપ ગાંઠ લેદવી ઘણી દુષ્કર છે. (ગાથા-૩). એટલા માટે જ તેને લેદવા માટે જે તેને લેદવા માટે જે આપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થ કરવા આવશ્યક છે. આ સર્વ આ આકૃતિ ઉપરથી સમજાશે:—

અને આમ આ ગાંઠ ભેદાઇ ગયા પછી, આ જીવ ગાઢ રાગ-કેષ પરિણામ છેાડી દો છે, તેના રાગાદિ મંદ પડી જાય છે, દુષ્ટ અનંતાનુખંધી કષાય ચાકડી સમ્યક્ત્વાદિ નષ્ટ થાય છે, દર્શનમાઢ દૂર થાય છે અને સમ્યગ્દર્શન પ્રગટે છે. કારણ કે શાડું પણ સુપરિશુદ્ધ એલું સમ્યગ્જ્ઞાન સાથા અસંમાઢના હેતુ હાય છે. (ગાથા-૪).

સમ્યક્ત પ્રાપ્ત થયા પછી, પદ્યાપમપૃથકત્વમાં એટલે કે ચારિત્રમાહનીય કર્મમાંથી એથી નવ પદ્યાપમ સુધીની સ્થિતિ ક્ષય થયે, દેશવિરતિપહ્યું-સાચું **લાવશ્રાવકપ**હ્યું પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે ચારિત્રમાહમાંથી સંખ્યાતા સાગરાપમ સ્થિતિ ક્ષય થયે, સર્વ-વિરતિપહ્યું-સાચું **ભાવસાધુપ**હ્યું, તથા ઉપશમશ્રેહ્યી-ક્ષપકશ્રેહ્યી અતુક્રમે પ્રાપ્ત થાય છે. (ગાથા-૫). ઇત્યાદિ અત્રે સંક્ષેપથી કહ્યું છે. વિશેષ જિજ્ઞાસુએ કર્મ શ્રંથ આદિ સ્થળા જેવા.

|                         |          | આકૃતિ — ર                |            |            |
|-------------------------|----------|--------------------------|------------|------------|
| પ્રથમ અપૂર્વ કરણ        | <b>→</b> | ગ્ર'થિલોક                | <b>→</b>   | સમ્યક્ત્વ. |
|                         |          | <b>સપકશ્રે</b> ણી        |            |            |
| <b>બી</b> જીં અપૂર્વકરણ | <b>→</b> | ૮ ૯ ૧૦ ૧૨<br>ગુણુ સ્થા ન | <b>→</b>   | કેવલગ્રાન. |
| <b>ચ્પાયાજ્યકર</b> ણ    | <b>→</b> | સમુદ્દધાત →              | રૌ કેશીકરણ | → માક્ષ.   |

અત્રે એટલું લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે કે સમ્યક્ત પ્રાપ્ત થયા પછી છવ જો તીલઃ સંવેગથી અપૂર્વ પુરુષાર્થધારા ચાલુ રાખે ને વધારે, તો ઉપરાક્ત પલ્યાપા-સાગરા-પમાદિ જેટલી કર્મિસ્થતિ પણ શીલ્ર ક્ષય કરી, ઝપાટાખંધ ભાવશાવક, ભાવસાધુ આદિ દશાને પામે, અને ઉપશમ-ક્ષપકશ્રેણી પર આરૂઢ થઇ, અનુપમ કેવલજ્ઞાન પ્રગટાવી, યાવત તે જ ભવે પણ માક્ષ પામે. જો જવના પુરુષાર્થમાં મંદતા હાય તો તે પ્રમાણે માક્ષની પ્રાપ્તિમાં પણ ઢીલ થાય. એટલે માક્ષની પ્રાપ્તિ જવના પુરુષાર્થબલને આધીન છે. જલદી પુરુષાર્થ સકુરાવે તો જલદી માક્ષ પામે, માટે ભવસ્થિત આદિ ખાટા વહાના છાડી દઇ જવે નિરંતર સત્ય પુરુષાર્થશીલ રહેવું જોઇએ એમ જ્ઞાની પુરુષાના ઉપદેશના આશ્રય સમજ્ય છે.

કારણ કે આયોજ્યકરણથી ઊર્લ્લ-આગળમાં બીજો (યાગસંન્યાસ) યાગ હાય છે, એટલા માટે---

# अतस्त्वयोगो योगानां योगः पर उदाहृतः । मोक्षयोजनभावेन सर्वसंन्यासलक्षणः ॥ ११॥

એથી અયાગ યાગમાં, યાગ કહ્યો પરરૂપ; માક્ષ સાથ યાજનથકી, સવ<sup>જ</sup>સન્યાસ સ્વરૂપ. ૧૧.

અર્થ: —એટલા માટે તો જે 'અયોગ' છે, તેને યોગામાં પરમ યાગ કહ્યો છે. (કારણ કે) માક્ષ સાથે તે યાજન-એડાળુ કરે છે; અને તે સર્વ સંન્યાસ લક્ષણવાળા છે.

#### વિવેચન

આમ યાગસંન્યાસ નામના સામર્થ્યયાં શેલિશી અવસ્થામાં હાય છે એમ ઉપરમાં કહ્યું. તેમાં મન-વચન-કાયાના યાગના અભાવ હાય છે, નિરાધ કર-અચાગ વામાં આવે છે, એટલે તે 'અયાગ' કહેવાય છે. અને આ 'અચાગ' પરમ યાગ ચાગ સર્વ યાગામાં પરમ છે, પ્રધાન છે. કારણ કે તે 'યો ત્રનાદ્ યોગા'-માલ સાથે સાક્ષાત્ યાજન કરાવનાર એવા ખરેખરા અર્થમાં 'યાગ' છે. અને તે સર્વસંન્યાસરૂપ લક્ષણવાળા છે, તેમાં ઉત્કૃષ્ટ પરિશુદ્ધિ હાય છે.

અને 'પરમ' યાંગ કહ્યો તે યથાર્થ છે, કારણ કે સર્વ યાંગાનું જે એક માત્ર અંતિમ સાધ્ય-ધ્યેય માક્ષ છે, તેની સાથે આ અચાગ ચાગ જ સાફાત યાજન-જોડાણ કરાવે છે. માક્ષ સાથે યાજે-જોડે તે યાગ કહેવાય, એમ વ્યુત્પત્તિથી આ બરાબર ઘટે છે. તેમ જ અત્રે સર્વાસના હાય છે, અધર્મસંન્યાસ કે ધર્મસંન્યાસ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ પરિશુદિ હોય છે, અને હવે કંઇ પણ ત્યજવાપણું બાકી રહેતું નથી. એટલે આ અયાગ પરમ શ્રેષ્ઠ યોગ છે.

અત્રે એક પરમાણુ માત્રનું પણ સ્પર્શવાપણું રહેતું નથી. સંપૂર્ણ નિષ્કલંક એનું અહેાલ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટે છે. અનન્ય એવી શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્ત્તિ વ્યક્ત થાય છે. અગુરુલઘુ એનું અમૂર્ત્ત સહજાતમસ્વરૂપ પદ સિદ્ધ થાય છે. આ સહજાતમસ્વરૂપ પદને

चृत्तिः-अत एव—એટલા માટે જ, શૈલેશા અવસ્થામાં યાગસંન્યાસરૂપ કારણને લીધે, अयोगो—અયાગ, યાગના અભાવ ( મન–વચન–કાયાના યાગના અભાવ ).

योगानां—भित्रा न्यादि येशमी भध्ये,- शुं ? ते। ३-योगः परः-परभयेश्य, प्रधानयेश्य, उदाहतः-इक्षो छे. ३वी रीते ? ते भाटे इह्यं-

मोक्षजयोनमावेन-भोक्ष साथे योजन-लावश्य हेतुयी, जोशेख् अरवाश्य सावथी.

'**યોजनાद યોग:** '—યે!જનને લીધે યે!ય, એમ સમજને. આતું સ્વરૂપ કહે છે:—

सर्वसंन्यासरुक्षणः— સર્વ સંત્યાસરૂપ લક્ષણુતાળા, કારણ કે અધર્મસંન્યાસ તે ધર્મસંન્યાસ કરતાં પણ અત્રે પરિશુદ્ધિના ભાવ છે, એટલા માટે. શ્રીસર્વજ્ઞ દેવે જ્ઞાનમાં દીઠું છે, પણ તે શ્રી ભગવાન પણ તેનું સ્વરૂપ વર્ણવી શકતા નથી, તે સ્વરૂપનું વર્ણન અન્ય વાણી તો કેમ કરી શકે ? તે જ્ઞાન તા માત્ર જ્ઞાનીને અનુભવગમ્ય છે.

"જે પદ દીઠું શ્રી સર્વર્ત્ત જ્ઞાનમાં, કહી શકયા નહીં પણ તે શ્રી લગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે ? અનુલવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો....અપૂર્વ ૦ " —શ્રીમદ રાજ્ય દ્રજી

આમ ઇચ્છાયાગીએ શરૂ કરેલી માક્ષર્પ ઇષ્ટ સ્થાન ભાણીની મુસાફરી અહીં પ્રી થાય છે. યોગમાર્ગે અખંડ પ્રયાણ કરતાં, ક્વચિત્ મંદ-ક્વચિત્ તીન્ન વેગે ચાલતાં ચાલતાં યાગી, શુલેચ્છાથી માંડી શૈલેશીકરણ પર્યંતની સમસ્ત યોગભૂમિકાઓ વટાવી જઇને, અયાગ એવા શૈલેશીકરણરૂપ માક્ષનગરના ભગ્ય દરવાજે આવી ઊલા છે, અને પછી તત્ક્ષણ માક્ષનગરમાં પ્રવેશ કરે છે.

| ( )   |       |
|-------|-------|
| આકૃતિ | <br>3 |

| કુ <sup>ર</sup>   | <b>છાયાે</b> ગ | શાસ્ત્રધાગ             | ધર્મ સ <i>ન્</i> યાસ સામ <sup>થ્</sup> ય         | <sup>દ્</sup> યાગ    | યાગસંન્યાસંયાગ              |
|-------------------|----------------|------------------------|--------------------------------------------------|----------------------|-----------------------------|
| ત્તીવ             | ધ×છાદિ<br>→    | તીવ શાસ્ત્રણેલ-શ્રદ્ધા | પ્રાતિભજ્ઞાન કેવલ<br>ક્ષ પકિશે હી<br>દ્રિ.અપૂર્વ | त्रज्ञान<br> <br>  → | ન કાવતાગ<br>પ્રકાહેક<br>સાથ |
| ગુણ <b>સ્થા</b> ન | -              | અપ્રમાદ                | हर्स्य<br>↑<br>↑ ↑ ↑                             | <b>^</b>             | भूभ-वज्ञ<br>किंद्रहा        |
| 9                 | ४५             | ŝ                      | ७८ ६ ६० १२                                       | ે રે3                | ૧૪                          |

ઇચ્છાચાગાદિનું કાષ્ટક – ૧

| યાગનું નામ કાેનું કુખ્યપા |                                  | કાનું મુખ્યપણું         | મુખ્ય લક્ષણ                                                                                  | <b>પાત્ર ચે</b> ાગી                                            | ગુણસ્થાન                           |
|---------------------------|----------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------|
|                           | ક્ષ <del>ઽ</del> કાચેત્ <b>ગ</b> | ઇ <sup>ર</sup> ઝાપ્રધાન | સાચી ધર્મ ઇચ્છા, <b>શાસ્ત્ર</b><br>શ્રવણ શ્રુતએાધ-સમ્યગ્<br>દષ્ટિ, છતાં પ્રમાદજન્ય<br>વિકલતા | સાચા ધર્મ ઇચ્છક,<br>આગમ શ્રીતા, સમ્યગ્<br>હાની, પણ પ્રમાદયુક્ત | ૪–૫–૬<br>(ઉપલક્ષણથી<br>ગ્યવહારથી૧) |
|                           | <b>શાસ્ત્ર</b> યે(મ              | શા <b>સ્ત્ર</b> પ્રધાન  | શાસ્ત્રપટુતા, શ્રદ્ધા,<br>અપ્રમાદ                                                            | શાસ્ત્રપટુ, શ્ર <b>દ્રા</b> ણ<br>અપ્રમાદી                      | 4-19                               |
| સામધ્ય યાગ                | ધર્મ સંન્યાસ                     | સામથ્ય પ્રધાન           | શ સ્ત્રથી પર વિષય,<br>પ્રાતિભ-સ્વસ વેદન–<br>અનુભવજ્ઞાન. ક્ષ્મ્રી પશ્ચમ<br>ધર્મીના ત્યાગ.     | ક્ષપકશ્રેણીગત યાગી<br>અને<br>સયાગી કેવલી                       | ८-६-१० <b>-</b><br>१२- <b>१</b> ३  |
| æ  <br>                   | वे।गसं-गास                       | सामर्थं प्रधान          | મન-વચન કાયાના યાેેેગના<br>ત્યાગ-અયાેગ. પરમ યાેેે                                             | અધોગી કેવલી                                                    | ૧૪ શકેશી<br>અત્રસ્થામાં            |

# सारसभुरुयय-( Summary )

આમ અત્રે ઇચ્છાયાેગ, શાસ્ત્રયાેગ, ને સામર્થ્યયાેગ એ ત્રણ યાેગનું સ્વરૂપ કહ્યું. એના સારસમુચ્ચય સમજવા માટે સ્થૃલ રૂપક-ઘટના કરીએ:—

કાઇ ભયંકર અટવીમાં કાઇ મુસાફર ભૂલા પડી ગયા હાય, ને ચારે કારથી મુંઝાઇ ગયા હાય, તેને તેમાંથી છૂટવાના કાઇ રસ્તા બતાવે એવી તેની કેવી તીવ ઇચ્છા હાય? કાઇ રાગી મહારાગના પંજામાં સપડાયા હાય, તે કાઇ કુશળ વૈદ્ય મળી જાય ને આરાગ્ય પ્રાપ્તિ થાય, એમ કેવું ઇચ્છે ? ઉજ્જ અરુભૂમિમાં ભર ઉન્હાળામાં કાઇ તરસ્યા થયા હાય, તે પાણી માટે કેટલું ઝંખે ?

તેમ આ સંસારરૂપ ભયંકર અટવીમાં ભૂલા પહેલા જીવરૂપ મુસાક્ર પ્રથમ તા તેમાંથી જૂટવાની તીવ ઇચ્છા રાખે છે, માેલ મેળવવા ઇચ્છે છે, માેલરૂપ ઇષ્ટ સ્થાને જવા ચાલે છે. એટલે પછી ઢૂંઢતા ઢૂંઢતા તે તેના માર્ગ જાણકાર સફ્યુરુને પૃછે છે. ઈચ્છાચાંગી તેની પાસેથી તે માર્ગની માહિતી મેળવી-સાંભળી, અમુક દિશામાં આ માર્ગ છે, એમ તે જાણીને સફ્લે છે. આમ તે શ્રુતાર્થ ને જ્ઞાની બને છે. પછી તે શ્રહાપૂર્વક તે ઉદ્દિષ્ટ માર્ગે ચાલવા પ્રયાસ કરે છે. પણ માર્ગની કઠિનતાથી તથા પાતાના અનુભવ હત્યુ કાચા હાવાથી તેને ક્વચિત્ પ્રમાદ થઇ આવે છે. એટલે મુસાક્રી ક્વચિત્ અટકી જાય છે કે ધીરી પહે છે, ક્વચિત્ વેગવંતી અને છે. આમ આ ઇચ્છા-યાગી આગળ વધતા જાય છે.

આ મુસાક્રી દરમ્યાન શાસ્ત્રરૂપ લાેનીઓ (Guide) સદા તેની સાથે છે, એટલે તેની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલતાં તેને શાસ્ત્રનું સંપૂર્ણ અવિકલ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, અને તેની સહાયથી માર્ગ દેખતા દેખતા તે શ્રદ્ધાપૂર્વક આગળ ધપે છે. શાસ્ત્રચારી પાતાની શક્તિ પ્રમાણે, પાતાના પગમાં જોર હાય તેટલા વેગથી, તે અપ્રમાદીપણે આગળ પ્રગતિ કરતા જાય છે.

આમ આગળ ને આગળ પ્રયાણ કરતા તે લયાનક અટવી વટાવી જઇને, સુંદર રાજમાર્ગ પર-ધારી રસ્તા પર આવી જાય છે. એટલે આગળના માહ્યસ્થાન લાણીના રસ્તા ચાકખેંચાકખાં દેખાય છે. ત્યાં શાસ્ત્રરૂપ લામીઓ તેને કહી દે છે કે-હે મહાનુલાવ શાસ્ત્રયાંથી! જુઓ, આ માર્ગ સીધા સડસડાટ માહ્યસ્થાન પ્રત્યે જાય છે. તે તરફ સીધા ચાલ્યા જાઓ! તેમાં આ આ સામાન્ય સૂચના આપું છું, તે પ્રમાણે તમે ચાલ્યા જેજો. વધારે વિગતની તમે જેમ જેમ આગળ જશા, તેમ તેમ તમને તમારી મેળે ખબર પડતી જશે. એટલે હવે મ્હારે તમને આગળ વળાવવા આવવાની જરૂર નથી. તમે પાતે 'સમર્થ' છેા. માટે શિવસ્તે પર્યા: !

એટલે તે યાગી વળતું કહે છે-હે પરમ ઉપકારી સત્શાસ્ત્ર! આપના હું કયા શબ્દામાં આલાર માનું શિખપે મ્હારા પર અચિત્ય ઉપકાર કર્યો છે. આટલી ભૂમિકાએ હું પહોંચ્યા છું, તે બધા આપના પ્રતાપ છે. ને આગળ માટેની જે આપે કિંમતી સૂચના અતાવી તે માટે પણ હું આપના ઋણી છું. હું આપની તે આજ્ઞાને અનુસરવા સદા તત્પર રહીશ, અને મને ખાત્રો છે કે આપની કૃપાથી હું મ્હારા ઇષ્ટ સ્થાને—માક્ષનગર હવે થાડા વખતમાં જદદી પહોંચીશ. આપે મ્હારા માટે ઘણા શ્રમ લીધા છે, ને મેં પણ આપની આજ્ઞા ઉઠાવવાના યથાશક્તિ પરિશ્રમ કર્યો છે, છતાં આજ્ઞાલંગ થયા હાય તા ક્ષમા! વારુ, નમસ્કાર!

પછી તે સમર્થ યાંગી આત્મસામર્થ્યથી યાંગમાર્ગે લીવ્ર સંવેગથી-અત્યંત વેગથી ઝપાટાળંધ દેાક્યો જાય છે. આતિલ જ્ઞાન-અનુભવજ્ઞાન દૃષ્ટિથી તેને આગળ આગળના માર્ગ ચાંકખા દીવા જેવા દેખાતા જાય છે, અને જેમ જેમ તે ઇષ્ટ સામર્થ્ય યાંગી ધ્યેય પ્રતિ આગળ ધપતા જાય છે, તેમ તેમ તેના ઉત્સાહ અત્યંત વધતો જાય છે. ક્ષાયાપશમિક ધર્મોને-ક્ષયાપશમ ભાવાને ફગાવી દઇ તે પાતાના માર ઓછા કરતા જાય છે, એટલે તે એક ને એક વેગથી આગળ પ્રગતિ કરે છે. આમ અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યથી ક્ષપક્ષે પ્રાપ્ત હી, ધર્મ સંન્યાસ કરતા કરતા, તે ૮-૯-૧૦-૧૨ ગુલુઠાલા ઝપાટાળંધ વટાવી દીએ છે, ને ૧૩ મા ગુલુઠાલે પહોંચે છે, કેવલજ્ઞાન પામી સર્વ દ્રવ્ય-પર્યાય પ્રત્યક્ષ દેખે છે. ત્યાં તો માક્ષનગર સાક્ષાત્ દેખાય છે. તે જાલે તેના પરામાં આવી પહોંચ્યા છે.

ત્યાં પછી તે થાેડા વખત (આયુષ્ય પ્રમાણે) વિસામા ખાય છે, ને પાતાને થયેલા જ્ઞાનના લાભ બીજાને-જગતને આપી પરમ પરાપકાર કરે છે.

પછી આયુષ્યની મુદત પૂરી થવા આવ્યે, તે મન-વચન-કાયાના ચોગોના નિરોધ કરે છે-ત્યાગ કરે છે, ને આમ ચાગસંન્યાસ કરી, મેરુ જેવી નિષ્કંપ શૈલેશી અવસ્થા રૂપ ભવ્ય દરવાજામાંથી તે માક્ષનગરમાં પ્રવેશ કરે છે, અને સિદ્ધ પુરુષ ખની સાદિ અનંતા કાળ અનંત સમાધિસુખમાં શાધત સ્થિતિ કરે છે.

"પૂર્વ પ્રયોગાદિ કારણના યાગથી, ઊર્ધ્વગમન સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો; સાદિ અનંત અનંત સમાધિ સુખમાં, અનંત દર્શન જ્ઞાન અનંત સિદ્ધિત જો....અપૂર્વ" —શ્રીમદ્ રાજ્યદ્રજી

#### કળરા કાવ્ય\*

#### મ દાજ્ઞાન્તા.

કેંગ્છા પૃુંગ્છા શ્રુતશ્રવણથી દર્શન જ્ઞાન પામે, શ્રુદ્ધા સાથે ગમન કરતાં નિષ્પ્રમાદત્વ જામે; ને સામચ્યે પરમ પ્રતિભા ધર્મસંન્યાસ ધામે, છેાડી યાંગા મન વચ તનું પહેાંચતા પૂર્ણ ઠામે. ૧. કેંગ્છાયાંગે શ્રુતશ્રુત અને જ્ઞાનો તાંયે પ્રમાદી, શાસ્ત્રે હાયે શ્રુતપઢુ અતિ શ્રાદ્ધ ને અપ્રમાદી; સામચ્યે તાં અનુભવ ખલે ધર્મસંન્યાસ સાધે, શૈલેશીમાં પરમ પ્રભુને યાંગસંન્યાસ લાધે. ૨.

#### અનુષ્દુપ

ઇંચ્છતા પ્રીચ્છતા જેગી, જેના સાધક સીઝતા; મનાનંદન શુદ્ધાત્મ, પદને પાર્મી રીઝતા ક. ઇંચ્છારંગી શ્રુતાસંગી, સામચ્ચેયાંગ શૃંગને; પામી શ્રીમદ્દ હરિભદ્ર, પામે માેક્ષ અસંગને. ૪. શુદ્ધ ચૈતન્યના સ્વામી, સહજાત્મસ્વરૂપ તે; સુયશા ભગવાનું પામે, બ્રહ્માનંદ અનૂપ તે. પ



<sup>\*</sup> અત્રે પ્રત્યેક અધિકારના પાંતે ઉક્રત વિષયના સારસંદોઢ તેમજ પુષ્ટિરૂપે આ કલશકાવ્યની નવસ્થના કરવાના મંદ પ્રયત્ન મેં કર્યો છે. — ભગવાનદાસ.

# આઠ યોગદૃષ્ટિનું સામાન્ય કથન

( <sup>શ્</sup>લાે. ૧**૨–**૨૦ )

િ આઠ યાગદષ્ટિના નામ — એલદષ્ટિ ને યાગદષ્ટિ – ઉપમા. આઠ યાગાંગ, આઠ આરાયદેલ, આઠ ગુણ, દેષ્ટિની વ્યાપ્યા. આવરણુ અપાયથી બેદ. — પ્રતિપાતી કે અપ્રતિ-પાતી ! પ્રતિપાતી તે સાપાય, અપ્રતિપાતી તે નિરપાય. – મુક્તિ પ્રતિ અખંડ પ્રયાણ. |

એમ એનું સ્વરૂપ કહી અતાવી, પ્રકૃત–ચાલુ વિષયમાં ઉપયોગી કહે છે:—

एतत्त्रयमनाश्चित्य विशेषेणैतदुद्भवाः । योगदृष्टय उच्यन्त अष्टौ सामान्यतस्तु ताः ॥ १२ ॥

એ ત્રણને આક્રયા વિના, વિશેષથી તજ્જન્ય; યાગદષ્ટિ કહું આઠ તે, સામાન્યથકી મન્ય. ૧૨.

અર્થ:---એ ત્રણ યાગના આશ્રય કર્યા વિના, વિશેષે કરીને એમાંથી જ ઉદ્દેશવ પામેલી (નીકળેલી) એવી યાગદષ્ટિએા કહેવામાં આવે છે. અને તે દર્ષિએા સામાન્યથી આઠ છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે ઈચ્છાયાંગ વગેરે ત્રણ યાગનું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું, તેના સોધેસીધા આશ્રય કર્યા વિના, પણ વિશેષે કરીને એ ત્રણ યાગમાંથી જ નિષ્પન્ન થતી—નીકળતી, એવી યાગદિષ્ટિઓનું અહીં કથન કરવામાં આવે છે; અને સામાન્યથી તે આઠ છે. આ આઠ યાગદિષ્ટિઓ એ ત્રણ યાગમાં અંતર્ભાવ—સમાવેશ પામે છે. આ યાગદિષ્ટિસ્પ નદીઓ તે યાગ–પર્વતમાંથી જ નીકળેલી છે, એટલે તેની સાથે એના ગાઢ સંખંધ છે, અને એટલા

वृत्तिः-एतत्त्रयम्—એ ત્રણને, એટલે ઇચ્છાયાગ, શાસ્ત્રયાગ અને સામધ્યંયાગને, अनाश्चित्य-આશ્રય કર્યા વિના, અંગીકાર કર્યા વિના, विद्योषेण-વિશેષથી, 'આમાંથી આ ' એવા લક્ષણવાળા વિશેષે કરીને. શું ? તા કે-एतदुद्भवाः—એમાંથી ઉદ્દેશવ પામેલી, એ ત્રણ યાગમાંથી જ ઉપજેલી, योगदृष्ट्यः उच्यन्ते-યામદિષ્ટિઓ-મિત્રા આદિ કહેવામાં આવે છે.

अधी सामान्यतस्तु ताः—अने सामान्यथी ते दृष्टिको। आहे छे.

માટે જ આ યાગદદિની આધારરૂપ ભૂમિકા-પીઠિકા બરાબર સમજવા માટે પ્રથમ એ ઉક્ત ઇચ્છાયાગાદિ યાગોનું વર્ણન અત્યંત ઉપયાગી અને આવશ્યક હતું, એમ આ ઉપ-રથી કલિત થયું.

અને તે આ છે:—

# मित्रा तारा बला दीया स्थिरा कांता प्रभा परा । नामानि योगदृष्टीनां लक्षणं च निबोधत ॥ १३॥

મિત્રા તારા ને ખલા, દીપ્રા સ્થિરા તેમ; કાંતા પ્રભા અને પરા, દષ્ટિ આઠ છે એમ. પાગદષ્ટિના નામ એ, અર્થાતણે અનુસાર; લક્ષણ તેનું સાંભળા, હવે અહીં ક્રમવાર. ૧૩.

અર્થ:--મિત્રા, તારા, બલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાંતા, પ્રભા અને પરા - એમ આ યાગદ ષ્ટિઓના નામ છે. અને એએાનું લક્ષણ સાંભળા!

તે આઘદષ્ટ ખતાવવા માટે કહે છે:-

# समेघामेघरात्र्यादौ सग्रहाद्यर्भकादिवत् । ओघद्दष्टिरिह ज्ञेया, मिध्याद्दष्टीतराश्रया ॥ १४ ॥

वृत्ति:-तेमां-भित्रा જેવી ते मित्रा, तास જેવી ते तारा; ઇखादि यथार्थ क नामानि-ताम, योगदृष्टीनाम्-थे।शदृष्टिभे।ता छे. અते अञ्जेतुं लक्षणं-लक्ष्य्-के કહेवामां आवे छे ते, निवोधत- अवश् કरे।, सांक्षणा अम अर्थ छे. अहीं ओधदृष्टिने। व्यवश्छेद (अपवाद) करवा माटे 'योगदृष्टि' अम अहु क्युं' छे.

वृत्ति:-इह — અહીં એાલદર્ષ્ટિ, જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મના ક્ષયોપશ્ચમની વિચિત્રતાને લીધે ચિત્ર-નાના પ્રકારતી હોય છે.

समेघामेघरात्र्यादी -- सभेध-अभेध, भेधवाणा है भेध विनाता, रात्री आहिमां. आहि श्रूण्हथी दिवसतुं अङ्ग् छे; એटर्ड मेधवाणा है भेध वगरता रात है दिवसमां.

सग्रहाद्यर्भकादिवत्—સથઢ આદિ અને અલ'ક આદિની જેમ. પહેલા આદિ શબ્દથી અમહનું પ્ર≰ણ છે, બીજા આદિ શબ્દથી અનર્જાકનું મહણ છે. એટલે મહસહિત કે મહરહિત, એવા બાલ કે અળલાની જેમ. ( પ્રહ≕મૃત, ઝોડ વગેરે ).

ઓઘદશિ:—એાધદૃષ્ટિ, સામાન્ય દર્શન. તે ભવાભિનંદી જીવવિષ્યી છે. એટલે કે ભવાભિનંદી -સંસારથી રાચતારા જીવતે આ હૈાય છે.

मिथ्यादृष्टीतराश्चया—भिथ्यादृष्टि આ ક્રયી કે અभिथ्यादृष्टि આ ક્રયી. કાચ (મોતીओ-પડલ) वगेरेयी જેતી દૃષ્ટિ ઉપહત-બાધિત છે તે મિથ્યાદૃષ્ટિ, તેનાથી ઉપધાત નથી પામેલ તે અમિથ્યાદૃષ્ટિ આમ અક્ષરગમનિકા (શબ્દાર્થની સમજીતી) થઇ. અને ભાવાર્થ તો આ છે:— મેઘમહિત મેધ રહિત. રાત્રિ દિવસમાં તેમ; મહ સહિત મહ રહિત ને, બાલ આદિની જેમ. અહીં જાણવા યાગ્ય છે, એાઘદષ્ટિ તે તેમ; મિથ્યાદષ્ટિ આશ્રયી, ઇતર આશ્રયી એમ. ૧૪.

અર્થ:—મેઘવાળા કે મેઘ વિનાના રાત કે દિવસમાં, શ્રહસહિત કે શ્રહરહિત, એવા બાલક કે અળાલકના જેવી અહીં એાઘદષ્ટ જાણવી; અને તે વળી મિચ્યાદષ્ટ આશ્રયી કે અમિચ્યાદષ્ટિ આશ્રયી પણ હોય.

#### વિવેચન

"સઘત અઘન દિન રયણીમાં, બાલ વિકલ ને અનેરા રે; અરથ જાએ જેમ જાૂજાૂઆ, તિમ એાઘ નજરના ફેરા રે....વીર."

શ્રી યા. દ. સજઝાય ૧-૨

એક તા સમેધ-મેધવાળી મેધલી રાત્રીમાં દર્ષિ, તે કંઇક માત્ર ગ્રહ્ણ કરનારી હોય છે; બીજી તો અમેધ-મેધ વિનાની રાત્રિમાં જરા વધારે અધિક ગ્રહણ કરનારી હોય છે; આદિ શબ્દથી દિવસનું ગ્રહણ છે. એટલે એક સમેધ-મેધલા દિવસમાં, તથા બીજી અમેધ-મેધ વગરના દિવસમાં. અને આ બમાં વિશેષ છે–તફાવત છે.

આ દક્ષિ વળી સગ્રહ-ગ્રહગ્રસ્ત (ભૂત વગેરે ભરાયેલા) દણાની હોય, અને આદિ રાખ્દધી અગ્ર-હતી એટલે ગ્રહગ્રસ્ત નથી એવા દષ્ટાની હોય. આ ખેતા પણ તફાવત હોય છે,– ચિત્ર વિભ્રમ આદિના ભેદતે લીધે.

આ વળી ખાલક દ્રષ્ટાની હેલ્ય, અને આદિ શબ્દથી અખાલકની પણ હોય. આ બન્નેના પણ વિવેક-વિક્રલતા આદિ બેદને લીધે બેદ હોય છે.

આ વળા મિ<sup>શ્</sup>યાદર્શિની એટલે કાચ (પડલ–મેાર્નાએ!–નેત્રરાગ) વગેરેથી જેની દર્શિ ઉષહત– અવરાયેલી–ઢંકાયેલી છે એવાની ઢાેય; અને તેનાથી–કાચ વગેરેથી જેની દર્શિ ઉપહત–અવરાયેલી નથી એવા અમિશ્યાદર્શિની ઢાેય.

જેમ આ દષ્ટિલેદ, - એક જ દશ્યમાં પણ, - ચિત્ર (જૂદા જૂદા પ્રકારના) ઉપાધિલેદને લીધે હોય છે; તેમ પારલોકિક પ્રમેયમાં -પરલેદ સંખંધી તાનવિષયમાં પણ, ક્ષયેદ્રાયશામની વિચિત્રતાને લીધે, ચિત્ર એટલે જૂદા જૂદા પ્રકારના પ્રતિપત્તિલેદ હોય છે. (માન્યતાલેદ -પ્રહ્ર્ણલેદ હોય છે). આ કારણે આ દર્શ્વનેદ એટલે જૂદા જૂદા દર્શનોના લેદ છે, એમ યોગાચાર્યો કહે છે.

ખરખર! આ દશ'નભેદ તો સ્થિમ આદિ હૃષ્ટિવાળા ભિન્નમાંથા યાગીઓને હોતો જ નથી, કારણ કે તેઓને યથાવિષય-પાતપાતાના વિષય પ્રમાણ નવના ભેદોના અવબાધ-સાચી સમજ્ણ હોય છે. એઓની પ્રવૃત્તિ પણ પરાથે હોય છે, – તેમને શુદ્ધ બાંધનું હોવાપણું છે તેથી કરીને, તેઓના આગ્રહ વિ!નવૃત્ત-અત્યંત દૂર થઇ ગયા હોય છે તેથી કરીને, તેઓનું મૈત્રી આદિને પરતંત્રપણું હોય છે તેથી કરીને, અને ચારિચરિક સંજ્વની ચરકચારણ નીતિથી (ચારિ સંજ્વનીચાર ન્યાય પ્રમાણે) તેમના આશ-યનું ગંભીર ઉદારપણું હોય છે તેથી કરીને. અરું પ્રસંગેન.

'એ ઘદિષ્ટ' એટલે સામાન્ય દર્ષિ, સામાન્ય દર્શન. એ લ એટલે પ્રવાહ. પ્રવાહ-પતિત દૃષ્ટિ તે એ લદ્ધિ. આમ અનાદિ સંસારપ્રવાહમાં તહ્યાઇ રહેલા અને તેમાં જ રાચનારા એવા ભવાભિનંદી સામાન્ય કાર્ટિના જીવાની દૃષ્ટિ તે એ લ એ હાદિષ્ટ દૃષ્ટિ છે. લે હાદપ્રવાહને અનુસરતા પ્રાદુત જનાનું જે લોકિક પદાર્થ સંખધી એટલે? સામાન્ય દર્શન, તે એ લદ્ધષ્ટિ છે, (Vision of a layman). અને આ એ લદ્ધિ પણ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય વગેરે દર્મના ભિન્ન ભિન્ન ક્ષયાપશ્મને લીધે-(ન્યૂનાધિકતાને લીધે) જાદા જાદા પ્રકારની, વિચિત્ર પ્રકારની હાય છે. દાખલા તરિકે કાઇ એક દશ્ય હાય તે—

(१) मेवली रात्रे घछुं घछुं अंभुं डंर्घंड हेणाय, (२) तेना डरतां डंर्घंड वधारे मेघ विनानी रात्रे हेणाय, (३) तेना डरतां पछ घछुं वधारे मेघला हिवसे हेणाय, (४) अने तेना डरतां पछ घछुं घछुं वधारे मेघ वगरना हिवसे हेणाय. अने तेमां पछ, (५) द्रष्टा- लेनारा ले सूत वगेरे अद्ध्या अथवा ित्र विश्वस वगेरे अद्ध्या अद्धाये हे। देश ते। तेना हेणवामां, (६) अने तेवा अद्ध रिहत लेनारना हेणवामां पछ शेडिंगों केह-देश पड़ें (७) अथवा हेणनारा आलड हे।य ते। तेना हेणवामां, (८) अने पुष्प छमरना है।य ते। तेना हेणवामां पछ विवेडना ओछावत्ता प्रमाछने हींथे, तक्षावत है।य. अथवा (६) डाय (पडल-मेतिओ) वगेरे आहा है।वाथी हेणनारनी दृष्टि ले अवराध-हंडां है।य ते। तेना हेणवामां, (१०) अने डाय (पडल) आहा है।य, ते। तेना हेणवामां पछ करेर देर पडे.

આમ એક જ દરયમાં - જેવાની વસ્તુમાં પણ વિચિત્ર ઉપાધિલેદને લીધે જાદા જાદા દક્ષિલેદ થાય છે. આ દક્ષાંત પ્રમાણે, લોકિક પદાર્થને, લોકિક દક્ષિએ દેખવાના જે જે લેદ છે, તે તે એાઘદક્ષિના પ્રકાર છે.

ચાગદ છિ— આમ એક જ લોકિક દશ્ય દેખવામાં પણ, જૂદી જૂદી જાતની ખાદ્ય ઉપાધિને લીધે, જેમ એલદ ષ્ટિના લેદ પહે છે, તેમ પરલાક સંબધી રેચમાં-આત્મતત્વ આદિના જ્ઞાનવિષયમાં પણ, ક્ષ્યો પશામની વિચિત્રતાને કારણે જૂદા ચાગદ જિ જૂદા પ્રકારના માન્યતાલેદ-દૃષ્ટિલેદ હાય છે, દર્શન લેદ હાય છે. જેમ કેમરાના પહેદા (Diaphragm) ઓછાવત્તો ખુદ્ધે, તેમ દૃષ્ટિમર્યાદાનું ક્ષેત્ર (Field of vision) વધલટ થાય છે. તે જ પ્રકારે જેવી ક્ષયાપશામની વધલટ-તરત-મતા હાય, જેટલું કર્મનું આવરણ ખરચું હાય-કર્મના પડદા ખૂલ્યા હાય, તેટલું એલ્ફું વત્તું દર્શન ચાગદ શિવાળા સમકિતી પુરુષને થાય છે. આમ 'ચાગદ છિ' એટલે યાગ સંબંધી દૃષ્ટ, ચાગમાર્ગને અનુસરતી એવી દૃષ્ટા ચાગી—સમ્યગૃદૃષ્ટ પુરુષની દૃષ્ટ (Vision of Yogi), ઓલદૃષ્ટ ને ચાગદૃષ્ટિના આમ પ્રગટ લેદ છે:—

" દર્શન જે થયા જાૂજાૂઆ, તે એાલ નજરને ફેર રે; લેંદ થિરાદિક ચારમાં, સમક્તિ દર્ષિને હેરે રે....વીર૦"

શ્રી યા, દ. સજ્ઝાય ૧-૩

એાઘદષ્ટિ અને ચાગદષ્ટિની તુલના: કાષ્ટક-ર

|                             | એાઘદષ્ટ                                               | ચાેગદષ્ટિ                                                                    |  |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--|
| દર્શ પાત્ર                  | સામાન્ય ભવાભિતંદી જીવ                                 | યાગી સમ્યગ્દ્દષ્ટિ મુમુક્ષુ પુરુષ                                            |  |
| <b>दश्य</b> विष्य           | લેઃકિક                                                | પારલાકિક, આત્મતત્ત્વઆદિ                                                      |  |
| દ <b>શ</b> ૈનપ <b>દ્</b> તિ | ક્ષાકિક-વ્યાવહારિક, પ્રવાહપતિત,<br>ગાડરીઆ પ્રવાહ જેવી | અલે કિક, પારમા <b>ર્યિક, યાગમા</b> ર્ગાનુ-<br>સારિણી, તત્ત્વશ્રા <b>હ</b> ણી |  |
| ભેદ કારણ                    | ક્ષયાપશ્ચમના વિચિત્ર તરતમતા                           | ક્ષયાપશમની વિચિત્ર તરતમતા                                                    |  |
| વિશેષતા                     | દર્શ વભેદ બાયત વિવાદના સંભવ                           | દર્શ'વભેક ખાબત વિવાદના અસંભવ                                                 |  |

અને આમ ક્ષરોપશમની વિચિત્ર તરતમતાને લીધે દર્શનભેદ થાય છે, તેથી કરીને જ આ જૂદા જૂદા (વેદાંત-જૈન વગેરે) દર્શનોના લેદ પડ્યો છે, એમ ચાગા-આર્યીનું કથન છે.

પણ સ્થિરા આદિ દકિવાળા બિજ્ઞશ્રાંથ સમ્યગ્રદ યોગીઓને તો આવા દર્શન લેદ મનમાં વસતો જ નથી. તેઓ આવા મત-દર્શનના ભેદને લક્ષમાં લેતા નથી, તેને વજાદ આપતા નથી. પ્રાકૃત જેનાની જેમ તેઓ મત-દર્શનના આશ-માત્ર દિશના હમાં તથાઇ જતા નથી. તેઓ તો એક ચાગમાર્ગને જ દેખે છે, ભેદ યોગદર્શનને જ-આત્મદર્શનને જ દેખે છે. એક જ આત્મતત્વના મૂળમાં એ સર્વ દર્શનો વ્યાપ્ત છે, માત્ર 'દષ્ટિ'નો જ ભેદ છે, - એમ તેઓ ખરા અંત:કરણથી માને છે. તેઓ તો વડ્દર્શનને જિનદર્શનના અથવા શુદ્ધ આત્મદર્શનના અંગરૂપ જાણે છે. એટલે તેના ખંડનમંડનની કડાકૂટમાં ઉતરતા નથી, ઉલટા તે છએ દર્શનને સમ્યગ્રદૃષ્ટિથી આરાધે છે. કારણ કે—

" જે ગાયા તે સઘળે એક, સકળ દર્શને એ જ વિવેક; સમજાવ્યાની શૈલી કરી, સ્યાદ્વાદ સમજણ પણ ખરી. મૂળ સ્થિતિ જો પૂછા મને, તા સાંપી દઉ યાગી કને". "ભિન્ન ભિન્ન મત દેર્બીએ, ભેંદ દર્શિના એહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના તેહ." "છોડી મત દર્શન તથેુા, આગ્રહ તેમ વિકલ્પ; કદ્યો માર્ગ આ સાધશે, જન્મ તેહના અલ્પ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

"ષડ્દરશન જિન અંગ લાણીજે, ન્યાસ લડંગ જો સાધે રે; નિમ જિનવરના અરણ ઉપાસક, લડ દરશન આરાધે રે."

શ્રી આનં દધનછ

આમ તે મહાનુલાવ સમ્યગ્દિષ્ટ મહાત્માઓ વર્તે છે, તેનું કારણ એ છે, કે તેઓને નચાની બરાબર મર્યાદાનું લાન હોય છે. યથાચાગ્ય નયવિલાગ તેઓ કરી જાણે છે. તે આ પ્રકારે:-નય એટલે અપેક્ષાબેદ, તે અનંત છે. અમુક વસ્તુને યથાથે અમુક અપેક્ષાએ-દિષ્ટિબિન્દુથી (Angle of vision) જેવી તેનું નામ નયવિલાગ 'નય' છે. આમ સર્વ નયનું પાતપાતાના વિષય પ્રમાણેનું-મર્યાદાક્ષેત્ર પ્રમાણેનું સ્વરૂપ તેઓ ખરાબર સમજ્યા હાય છે. એટલે તેઓ એમ સમાધાન કરે છે કે--

આ જે જાદા જાદા દર્શનકારાએ જાદા જાદા દર્શન કર્યા છે, તે તે જાદા જાદા નયની અપેક્ષાએ, જાદા જાદા દિષ્ટિબિન્દુથી કર્યો છે. તે તે નયની અપેક્ષાએ તે ખરાખર છે, માટે એમાં ઝઘડા શા? વિવાદ શા? નયોના સંચોગાથી (Permutations & combinations) ઉપજતા વિસ્તાર તા અનંત છે, શબ્દાલ કારરૂપ છે, માત્ર વાગ્જલરૂપ છે. જેટલી વચનની સંખ્યા તેટલા નય છે, માટે આપણું તા બધાય નય પક્ષપાત છેાડી દર્ધ, રાગ-દંધ-માં રહિતપણ, એક શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના સંશાધનમાં 'રઢ લગાડીને મંડી પડલું,' એટલું જ આપણું કામ છે. એમ કરશું એટલે એની મેળે બધી ખબર પડી જશે, માટે આ બધી વામ્જલ શી? એમ તે મહાનુભાવા ભાવે છે.

"વળતું જગગુરુ ઇણી પરે બાલે, પક્ષપાત સખ છંડી; રાગદ્રેષ માહ પખ વર્જિત, આતમ શું રઢ મંડી….મુનિસુવ્રત આતમ ધ્યાન ધરે જો કેલિ, સાં કિર ઇણમેં ના'વે; વાગ્જલ બીજાં સહુ જાણે, એહ તત્ત્વ ચિત લાવે….મુનિસુવ્રતo" શ્રી આનંદધનછ

વળી કાઇ એક નયના જ એકાંત પશ્ચ-આગ્રહ ધરવામાં આવે, તાે તે નય નથી, પશુ નયાભાસ છે, મિશ્યાત્વ છે, એમ તે અનેકાંત દષ્ટિવાળા નિષ્પક્ષપાત સમ્યગ્-

દૃષ્ટિ પુરુષા સારી પેઠે સમજે છે, અને એટલે જ તેઓ 'સ્યાપ્' નિરાગ્રહ પદના ન્યાસ કરીને-આગળ મૂકીને તે તે દર્શનની મધ્યસ્થ પરીક્ષા મધ્યસ્થતા કરે છે. અને એમ મધ્યસ્થ પરીક્ષા કરતાં તે સ્યાદ્વાદી મહાજનાને ચાજીક ભારો છે કે-આ અધા દર્શના એક દર્શનરૂપ જ છે, જિનદર્શન અથવા શુદ્ધ આત્મદર્શનરૂપ પુરુષના અંગરૂપ જ છે. તે આ પ્રકારે:—

કલ્પવૃક્ષ સમા તે જિનદર્શનના છે પગને સ્થાને સાંખ્યદર્શન ને ચાંગદર્શન છે; ભાંદ અને મામાંસક એ છે તેના બળવાન્ હાય છે; લાકાયતિક 'ષદ દરિસણુ મત તેની કુક્ષિને સ્થાને છે; જૈન દર્શન બાહ્યાસ્યંતર પ્રકારે તેના જિનસાંગ મસ્તકને સ્થાને-ઉત્તમાંગરૂપે શાહો છે. આમ 'ધુરિ'-પ્રથમ 'સ્યાત્' લાબુજિ' પદરૂપ ન્યાસ અક્ષર મૂકીને, ષડ્ દર્શનની આરાધના જિન દર્શનના આરાધક પુરુષા કરે છે. તેથી જ તેઓ અત્યંત મધ્યસ્થ હાય છે. તેઓ પાતાના અંગનું ખંડન કેમ કરી શકે?

"જિન સુરપાદપ પાય વખાણું, સાંખ્ય જોગ દોય લેદે રે;

આતમ સત્તા વિવરણ કરતાં, લહા દુ:ખ અંગ અખેદે રે…. લડ૦
લેદ અલેદ સૌગત મામાંસક, જિનવર કર દોય લારી રે;

લેાકાલાક અવલંખન લજએ, ગુરુગમથી અવધારી રે…. લડ૦
લેાકાયતિક કૂખ જિનવરની, અંશ વિચાર જો કીજે રે;

તત્વિવચાર સુધારસ ધારા, ગુરુગમ વિણ કિમ પીજે રે રે…. લડ૦
જૈન જિનેશ્વર વર ઉત્તમ અંગ, અંતરંગ ખહિરંગે રે;

અક્ષર ન્યાસ ધુરિ આરાધક, આરાધ ધરી સંગે રે…. લડ૦ "

ઇત્યાદિ પ્રકારે જેની 'તત્વિવચાર સુધારસધારા' અખંડપણે ચાલ્યા કરે છે, એવા આ મહાત્મા સમ્યગૃદ્ધ 'જોગીજના'ને જૂદા જૂદા મત-દર્શનના આગ્રહ કૈમ હાર્ક શકે?

तेम क आ महाकनानी प्रवृत्ति पणु पराथे - परमार्थ हाय छे. 'परोपकाराय सतां विभूतयः' आ संतपुरुषानी विभूतिको परापकारने अर्थ हाय छे. कनक्ष्याणुना यज्ञनी वेही पर तेओ पाताना सर्व अंग हामी हे छे, मन-वयन-क्षयानी परार्थ प्रवृत्ति समस्त शक्ति अर्थी नांचे छे. पाताने के आत्मार्थना-परमार्थना साम थ्या, ते अन्य छवाने पणु थाय ओवा निर्मेस परमार्थ प्रेमिशी, आ सम्यग्रहे सत्पुरुषा परमार्थ प्रवृत्ति करे छे.

"જન પશુ લાેક કલ્યાથુ ચજ્ઞ પર, હાેમું અંગ સહુ મ્હારાં." —સરસ્વતીચંદ્ર

અને તેઓની આવી પરમાર્થ પ્રવૃત્તિ હેાય છે, તેના કારણ આ પ્રમાણે છે:--

- ૧. શુદ્ધ બાધનું હોવાપાણું તે સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષાના બાધ શુદ્ધ હોય છે, રાગ-દ્રૈષ-માહની ઋશુદ્ધિથી રહિત હાય છે, પરભાવના સ્પર્શ વિનાના નિર્મલ હાય છે.
- ર. આગ્રહરહિતપાશું તેઓના સર્વ પ્રકારના મતાશ્રહા, દર્શનાશ્રહા, અભિનિવેશા સર્વથા દ્વર થઇ ગયા હાય છે, તેઓ અત્યંત મધ્યસ્થ અને નિષ્પક્ષપાત હાય છે.
- 3. મેત્રી આદિને પરતાંત્રપાશું—તેઓ મેત્રી, પ્રમાદ, કારુષ્ય, માધ્યસ્થ્ય—એ આર ભાવનાઓથી અત્યંત ભાવિતાત્માં હોય છે. તેઓ સમસ્ત જગત્ સાથે મેત્રી ધરાવે છે. જ્યાં કયાંય ગુણ દેખે ત્યાં તેઓ પ્રમાદ પામે છે. 'પર ગુણના પરમાણને પણ પર્વત જેવા કરી તે વિરક્ષા સંતપુરુષા પોતાના હૃદયમાં અત્યંત વિકસિત થાય છે.' સંસાર દુ:ખથી દુ:ખી જીવાને જોઇને તેઓના પર તેમને કરુણાસાવ ઉપજે છે. આ જગત- જીવા બિચારા સન્માર્ગને છોડી ઉન્માર્ગ ગમન કરી દુ:ખી થઇ રહ્યા છે, તેઓને હું સન્માર્ગના બાધ કરી તે દુ:ખમાંથી છોડાવું, એવી કરુણા તે પરમ કુપાળને વછ્ટે છે. અને કાઇ વિપરીત વૃત્તિવાળા હાઇ, સમજાવ્યા સમજે એમ ન હાય, તો ત્યાં તેઓ હિપેક્ષા કરે છે, મધ્યસ્થ ભાવ ધારણ કરે છે.
- ૪. ગંભીર ઉદાર આશય—તેઓના આશય-ચિત્તપરિણામ એટલા બધા ગંભીર હાય છે, એટલા બધા લોકા—અગાધ હાય છે, કે તે કળી શકાતા નથી, તેના તાગ પમાતા નથી, સાગરની જેમ તેના લાંડાણની ખબર પડતી નથી. તેમ જ તે આશય એટલા બધા હદાર હાય છે, એટલી બધી હદારતાવાળા વિશાળ હાય છે કે તે સમુદ્ર જેમ સર્વ કાઇને પાતાના વિશાળ પટમાં સમાવી દે છે; તે સમ્યગ્દષ્ટ યાગીએ આવા 'સાગરપેટા' 'સાગરવાંમીરા' હાય છે.
- પ. **ચારિસ છવની ન્યાયનું અનુસરણ**—તેવા ગંભીર-ઉદાર આશયવાળા તે સમ્યગ્દ્રષ્ટિએા 'ચારિસ છવની ન્યાય'ને અનુસરે છે. તે આ પ્રમાણે:—

#### —: ચારિસંજીવનીચાર ન્યાય ઃ<del>—</del>

" चारिसंजीवनीचारन्याय एष सत्तां मतः । नान्यथात्रेष्टसिद्धिः स्याद्विदोषेणादिकर्मणाम् ॥ " — श्री थाश्रीभन्दु, ११८.

આ ગારિસંજીવનીચાર ન્યાય સત્પુરુષોને સંમત છે, નહિં તો વિશેષે કરીને ધર્મ કાર્યની શરૂઆત કરનારાએને ઇષ્ટ સિદ્ધિ થાય નહિં. અત્રે ચારિ=ચરા, સંજીવની=સંજીવન કરે એવા ઔષધિવિશેષ, ચાર=ચરલું તે. ચરામાં સંજીવની માટે ચરલું તે ચારિસંજીવનીચાર ન્યાય–દ્રષ્ટાંત. આના લાવાર્થ આ કથા ઉપરથી સમજી શકાય છે:—

'સ્વસ્તિમતી' નામની નગરજનાથી ભરેલી એવી નગરી હતી. તેમાં ખ્રાક્ષણની કાઇ પુત્રી હતી, તથા તેની એક સખી હતી, અને તે જ તેના નિરવધિ પ્રેમનું પરમ પાત્ર હતી. પછી તે બન્નેના વિવાહ થયા, એટલે બન્ને જાૂદા જાૂદા સ્થાને રહેવા લાગી.

પછી એક દિવસ દિજપુત્રોને 'સખી કેમ હશે ?' એમ ચિંતા ઉપછ. એટલે તે પરાણા દાખલ તેને ત્યાં ગઇ, ને જોયું તો તેને વિષાદમાં-શાકમાં ડૂબી ગયેલી દીડી. એથી તેને પૃછ્યું–'સખી! તહારૂં મુખ આટલું બધું કેમ લેવાઇ ગયું છે?' તેણે કહ્યું–' હું પાપણી પતિની ભાળતમાં દુર્ભાગી–કમનશીબ છું.' સખી દિજપુત્રીએ કહ્યું–' તું વિષાદ મ કર! આ વિષાદમાં ને વિષમાં કાંઇ ફેર નથી, વિષાદ (શાક) વિષ જેવા છે. હું તહારા પતિને મૂળિયાના પ્રભાવથી વૃષભ (ખળદીઓ) અનાવી દઇશ.' એમ કહી તેને મૂળિયું આપી તે પાતાના નિવાસસ્થાને ગઇ.

પછી તે નાખુશ મનવાળી બ્રાહ્મણુપુત્રીએ તે મૂળિશું પાતાના પતિને આપ્યું, કે તરત જ તે લરાવદાર આંધવાળા બળદ બની ગયા. એટલે પછી પશ્ચાત્તાપથી તે હુદયમાં દીલગીર થઇ કે–હવે આ પુન: સર્વ કાર્યોમાં સમર્થ એવા પુરુષ કેમ થાય? પછી તે તેને બળદોના જૂથની સાથે રાજ બ્હાર ચારા ચરાવવા લાગી.

પછી એક દિવસ તે વૃષભ વડના ઝાડ નીચે વિશ્વામ લેતા હતા ત્યાં તેની શાખામાં વિશ્વાતિ લઇ રહેલા વિદ્યાધર યુગલના પરસ્પર વાર્તાલાપ ચાલવા લાગ્યાે. તેમાં વિદ્યાધર ખાલ્યા—'અત્રે આ વૃષભ છે તે સ્વભાવથી નથી, પણ વિપરીત ગુણુથી ઉપજ્યાે છે.' તેની પત્નીએ કહ્યું—'તે પુન: પુરુષ કેમ થાય?' તેણે કહ્યું—'ખીજા મૂળિયાના ઉપયાગથી.' વિદ્યાધરીએ પૂછ્યું—'તે કયાં છે?' તેણે કહ્યું—'તે આ ઝાડની નીચે છે.'

આ સાંભળીને,-જેને મનમાં પશ્ચાત્તાપ ઉપજ્રયો હતો, એવી તે પશુ-પત્નીએ (ખ્રાક્ષણીએ), ભેદને નહિં જાણતા એવા તે વૃષભને તે બધા ચારા ચરાવવા માંડ્યો, તે ચરવા માટે છુટા મૂકી દીધા. એટલે ચરતાં ચરતાં તે મૂળિયું ખાવામાં આવતાં, તે વૃષભ તરત જ પુરુષ થઇ ગયાે.

આમ પરમ નિષ્પક્ષપાતપણું સ્ચવતું આ દર્શાત છે. આમાં કાેઇ પણ દર્શનના-મતના આગ્રહ નથી. પણ ચારેકાેર ચરી-ક્રી સાચા તત્ત્વજિજ્ઞાસુને મધ્યસ્થતાથી 'સંજીવની' તત્ત્વ શાધી કાઢવાના નિર્મલ બાધ છે. 'આદિ કર્મ'વંતાને એટલે ધર્મમાર્ગની શરૂઆત કરનારાને માર્ગે અવતારવા માટે આ નીતિ અતિ ઉત્તમ છે.

આવા 'ચારિસંજીવની ન્યાય,'ના ઉપનય-પરમાર્થ પ્રમાણે આ સમ્યગૃદષ્ટિ સત્પુરુષા તત્ત્વનું પ્રતિપાદન કરનારી ઉત્તમ નિષ્પક્ષ નીતિને અનુસરે છે. આવા તે 'નિષ્પક્ષ વિશ-લાઓા' સર્વ દર્શનના નય-સદંશ શ્રદ્ધે છે; તે સંત અવધૂતા 'આપ નિષ્દેક્ષ વિરલા સ્વભાવમાં સદા મગ્ન' રહે છે, અને લાેકાને હિતકારી-કલ્યાણુકારી એવા 'સંજીવની ન્યાય'ના ચારા ચરાવી, સન્માર્ગે ઉતારવાના નિર્મળ પુરુષાર્થ સેવે છે. આવી પરમ ધન્ય પ્રવૃત્તિ તે સમ્યગ્દૃષ્ટિ મહાત્મા ચાેગીઓ કરે છે.

" દર્શન સકલના નય શહે, આપ રહે નિજ ભાવે રે;

હિતકરી જનને સંજીવની, ચારા તેહ ચરાવે રે....વીર."

શ્રી યા. દે. સજઝાય. ૧-૪

પ્રકુત-પ્રસ્તુત વિષય કહીએ છીએ, અને પ્રકૃત તા સિન્ના આદિ લેદથી લિન્ન એવી ચાગદિષ્ટ છે; અને આ આમ આઠ પ્રકારની છે, એમ ઉદાહરણ માત્ર અંગીકાર કરીને કહે છે:-

# तृणगोमयकाष्टाग्निकणदीपप्रभोपमा । रत्नताराकेचन्द्राभाः सद्दृष्टेदेष्टिरष्टघा ॥ १५॥

चृत्तिः— अर्ढी अधिकृत-प्रस्तुत दृष्टिने। भेषि रुपष्टपञ्जे तेना अर्थं ७ पर्थी ज क्डी देवाय, अ रीते तृष्ट्रना अभिनक्ष्ण आदि उदाहरूण्ना साध्यर्थी निरंपवामां आवे छे:-सामान्यथी सद्दृष्टिवाणा यै। शीती भेषिसक्षणा दृष्टि आठ प्रकारनी है। य छे: तृष्णु अभिनक्षण्नी ७ पसावाणी भिन्नामां, भेषय अभिनक्षण्नी ७ पसावाणी तारामां, क्षष्ट अभिनक्षण्नी ७ पसावाणी भक्षामां, द्वीपप्रकानी ७ पसावाणी दीप्रामां; रत्ननी प्रका केवी स्थिरामां, तारानी प्रभा केवी क्षंतामां, सूर्वनी प्रका केवी प्रसामां, यंद्रनी प्रका केवी परामां, तारानी प्रभा केवी क्षंतामां, तारानी प्रभा केवी क्षंतामां, सूर्वनी प्रका केवी परामां, तारानी प्रभा केवी परामां त्रणगोमयकाष्टाद्विकणदीपप्रमोपमा रत्नताराकिचन्द्राभाः- अवी ७ पमान्वाणी आ आहे दृष्टि छे. तेवा प्रकारना प्रकाश मात्र वगेरेथी अर्ढी साधम्यं समान धर्म पश्चे छे. के के छे-

- ૧. મિત્રામાં બાધ તૃણ અગ્નિકણ સદશ-સરખા હાય છે, તત્ત્વથી ઇષ્ટ કાર્યક્ષમ નથી હોતા-ઇષ્ટ કાર્ય કરવા સમર્થ નથા હોતો. કારણ કે-(૧) સમ્યક્ પ્રયાગકાલ સુધી તેની રિથતિ નહિં હોવાને લીધે, અને તેના અલ્પવીર્યપણાને લીધે, પડુ-દઢ સ્મૃતિ બીજના સંરકારાધાનની ઉપપત્તિ-ઘટના થતી નથી, નિપુણ-કુશલ સ્મૃતિસંસ્કાર રાપાતા નથી, તેથી; (૨) અને વિકલ પ્રયાગના હોવાપણાને લીધે, ભાવથી વદનાદિ ક્રિયાના અયાગ હોય છે, તેથી.
- ર. તારામાં તેા બાધ **ગામય** એટલે છાણાના અગ્નિક્ષ્ણ સરખા હાય છે. આ પણ લગલગ એવા જ હાય છે,– તત્ત્વથી વિશિષ્ટ રિથતિ–વીર્યના વિકલપણાને લાધે, એથી કરીને વળી પ્રયાગકાળે સ્મૃતિપાટવની અસિદ્ધિને લીધે, તેવા અલાવે પ્રયાગની વિકલતાને લાધે, અને તેથી કરીને તથાપ્રકારે તેના કાયના અભાવને લીધે.
- 3. પ્યલામાં પણુ આ બાધ કાષ્ટ્ર આિંગ-કણું જેવા, તે ઉક્ત એ બાધ કરતાં કંઇક વિશિષ્ટ હેાય છે. તેથા અત્રે જરાક સ્થિતિ-વીર્ય હેાય છે; એટલે અહીં પ્રયાગ સમયે પટુ-√તપુણ જેવી સ્પૃતિ હાય છે; અતે તે હોતાં, અર્થપ્રયોગ માત્રતી પ્રીતિથી યત્તલેશના ભાવ હોય છે.
- ૪. દીપ્રામાં તેા આ બાલ દીપપ્રભા તુલ્ય, ને ઉક્રત ત્રણું બાલ કરતાં ઘણા વધારે વિશિષ્ટ હોય છે, એથા કરીને અત્રે ઉદય (ઉમ્ર, આકરા) સ્થિતિ–રીર્ય હોય છે, તેથા પ્રયાગસમયે સ્મૃતિ પણ પડુ–કુશલ દાય છે. એમ ભાવ હોવા છતાં અત્રે વંદનાદિમાં દ્રવ્ય પ્રયાગ હોય છે,– તથાપ્રકારની ભક્તિને લીધે અત્રે ભેદપ્રવૃત્તિ હોય છે તેથા કરીને.

તુણુ ગામય ને કાષ્ટના, અગ્નિકણ સમ માન; દીપપ્રભાતું પણ વળી, જિહાં હોય ઉપમાન; રત્ન તેમ તારા અને, રવિ ને શશિ સમાન; દષ્ટિ એમ સદુદ્દષ્ટિની, અષ્ટ પ્રકારે જાણુ. ૧૫.

આટલા પ્રથમ ગુણસ્થાકના પ્રકૃષ્ટ છે-પરાકાશ, હેલા હૃદ છે, એમ સમયવિદા-શાસ્ત્રના કહે છે. પ. સ્થિરા તા લિજાય થિ-એટલે જેની શ્રીય ભેલાઇ છે એવા સમ્યગૃદષ્ટિને જ-મેદનાનાને જ હાય છે. તેના બાવ-(૧) અપ્રતિપાતા-પડે નહિં એવા, (૨) પ્રવર્ષમાન-વૃદ્ધિ યામતા જતા, (૩) નિરપાય-અપાય રહિત, બાધા રહિત, (૪) બીજાને પરિતાપ નહિં પમાડનારા, (૫) પરિતાષનો હેતુ અને (૧) પરિતાન આદિનું જન્મસ્થાન છે.

- ૬. કાંતામાં આ બાધ તારાની પ્રભા સમાન હાય છે. એટલા માટે એ પ્રકૃતિથી સહજ સ્વ• ભાવથા સ્થિત જ હાય છે. અત્રે અનુષ્ઠાન (૧) નિરતિચાર, (૨) શુદ્ધ ઉપયાગ અનુસારી, (૩) વિશિષ્ટ અપ્રમાદથા સંગત, (૪) વિનિયાગપ્રધાન, (૫) અને ગંભીર ઉદ્દાર આશ્રયવાળું હાય છે.
- ૭. પ્રભામાં સૂર્ય ની પ્રભા સમાન ખાધ હોય છે. (૧) તે સર્વદા ધ્યાન હેતુ જ હોય છે, (૨) અહીં પ્રાયે વિકલ્પના અવસર હોતા નથી, અતે (૩) અહીં પ્રશામસાર (પ્રશામ જેના સાર છે એવું) મુખ હોય છે. અત્રે–(૪) અન્ય શાસ્ત્રો અદિ ચિત્કર હોય છે, –કંઇ નહિં કરી શકે એવા નકામા થઇ પડેછે, (૫) સમાધિનિષ્ઠ અતુદાન હોય છે, (૬) તેની સંનિધિમાં વૈર આદિની નાશ હોય છે, 'तत्संनिधी वैरादिमाद्यः', (૭) પરાનુબ્રહ–કર્તાપણું હોય છે, (૮) વિનેધા–શિષ્યો પ્રત્યે ઓચિત્યયોગ હોય છે, (૯) તથા અવધ્ય એવી સત્કિયા હોય છે.
- ૮. પરામાં તે! ચંદ્રતી ચંદ્રિકાની પ્રભા સમાન બાધ હાય છે. સર્વદા સહચાનરૂપ જ એવા તે વિકલ્પરહિત માનવામાં આવ્યો છે. (૧) તે વિકલ્પના અભાવધા ઉત્તમ સુખ હાય છે, (૨) આરહના આરાહણની જેમ અત્રે પ્રતિક્રમણ આદિ અનુષ્ઠાન નથી હોતું-ચઢેલાને ચઢવાનું શું ! તેની પેઠે. (૩) પરાપકારીપહ્યું-યશભભ્યત્વ પ્રમાણે, (૪) તથા પૂર્વવત્ અવધ્ય સત્રિક્ષ્યા હોય છે.

अम सामान्यथा सद्ह हेर्दि एचा-सद्द िती-यागीनी दिए अष्ट प्रधारती छे. अत्रे--

શાંકા—મંથિલેદ થયે સદ્દર્જિપણું હોય. અતે તે ગ્રાંથિલેદ તા દાર્લ ઉત્તરકાળ-આગળ ઉપર લણા લાંગા વખતે હોય છે. તા પછી સદ્દર્શિની દર્જિ આઠ પ્રકારની શી રીતે?

સમાધાન—સદ્દદિના અવ'ષ્ય-અચૂક હેતુપણાએ કરીને મિત્રા આદિ દષ્ટિઓનું પણ સતીત્વ– સત્પણું છે એટલા માટે. શુદ્ધ ખડી સાકરતી નિષ્યત્તિમાં–ખનાવટમાં શેરડી, રસ, કાવા ને બાળ જેવી આ મિત્રા આદિ છે; અને ખાંડ, સાકર, અશુદ્ધ સાકરના ગઠ્ઠા, ને શુદ્ધ સાકરના ચાસલા બરાબર ખીજી ચાર દષ્ટિઓ છે, એમ આચાર્યો કહે છે. કારણ કે ઇક્ષુ (શેરડી) વગેરેનું જ તથાલવન–તેવા પ્રકારે પરિશ્યુમન થાય છે.

આ મિત્રા આદિ રુચિ આદિ બેચર જ છે,-આ મિત્રા વગેરેમાં રુચિ આદિ હોય જ છે, કારણ કે એએક જ સંવેગ-માધુર્યની ઉપપત્તિ હેક્ય છે,-એમના ઇક્ષુ સમાનપણાને લીધે. અને નલ વગેરે જેવા તથાપ્રકારના અલવ્યો છે,-સંવેગરૂપ માધુર્યના શ્રુપ્યપણાને લીધે.

આ ઉપરથી સર્વથા અપરિણામી અથવા ક્ષણિક આત્મવાદમાં દષ્ટિભેદના અભાવ કહ્યો. કારણ કે તેના તથાભવનની–તેવા પ્રકારે પરિણ્યનની અનુપપત્તિ છે, અધટમાનપણું છે, તેવા પ્રકારે પરિણ્યન ઘટતું નથી, તેથી. અર્થ:—તૃષ્ણના અગ્નિકષ્ણ, ગામય-છાણાના અગ્નિકષ્ણ, કાષ્ઠના અગ્નિકષ્ણ, દીપકની પ્રભા, રતની પ્રભા, તારાની પ્રભા, સૂર્યની પ્રભા અને ચંદ્રની પ્રભાની ઉપમા જયાં ( અનુ- કમે) ઘટે છે,– એવી સદ્દષ્ટિવંતની દૃષ્ટિ આઠ પ્રકારની છે. જેમકે મિત્રામાં તૃષ્ણ અગ્નિકષ્ણ જેવી, તારામાં છાણાના અગ્નિકષ્ણ જેવી, ઇત્યાદિ.

#### વિવેચન

હવે અહીં આ શાસ્ત્રના મૂળ વિષય પર આવે છે. આના મૂળ વિષય યાગદ ષ્ટિનું કથન છે. તે 'ચાગદ ષ્ટિ' આઠ પ્રકારની કહી, તેની બરાબર સમજા પડવા માટે અહીં ઉદાહરણ રૂપે ઉપમા આપેલ છે. અને તે ઉપમા ગ્રંથકાર મહિવ એ એટલી બધી ખૂબીથી— કુશળતાથી યોજ છે, કે તે ઉપમા ઉપરથી જ તે તે દિષ્ટના ઘણાખરા અર્થ સ્હેજે સમજ જવાય, બરાબર ખ્યાલમાં આવી જાય.

આ આઠ દેશિઓને અનુક્રમે (૧) તૃષ્ણુ અગ્નિક્શુની, (૨) છાણાના અગ્નિક્શુની,
(૩) કાષ્ઠ-લાકડાના અગ્નિક્શુની, (૪) દીપકની પ્રશાની, (૫) રત્નપ્રભાની, (૬) તારાપ્રભાની,
(૭) સૂર્યપ્રભાની, (૮) અને ચંદ્રપ્રભાની, – એમ ઉપમા આપી છે.
યાગદક્ષિને તૃશુથી માંડીને ચંદ્રપ્રભા સુધી ઉત્તરાત્તર પ્રકાશની તરતમતા છે, તેમ ઉપમા મિત્રા દક્ષ્યી માંડીને પરા દક્ષ્ય સુધી ઉત્તરાત્તર બાંધરૂપ પ્રકાશની તરતમતા છે. એટલે આ ઉપમા સાંગાપાંગ સંપૂર્ણ છે.

મહા સમર્થ તત્વદ્દા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ આ યાગદિકને ધર્મામીટરનો (Thermo-meter)-ઉષ્ણુતામાપક યંત્રની ઉપમા આપી છે, તે પણ યથાયાગ્યપણે અત્યંત અંધખેસતી છે. જેમ ધર્મામીટરથી શરીરની ઉષ્ણુતાનું-ગરમીનું માપ આત્મદશાનું થઇ શકે છે, તેમ આ યાગદિષ્ટ ઉપરથી આત્માની આધ્યાત્મિક માપક પ્રગતિનું, આત્મદશાનું, આત્માના ગૃણસ્થાનનું માપ નીકળી ધર્મામીટર શકે છે. હું પાતે કથી દિકમાં વર્તું છું? મ્હારામાં તે તે દિકના કહ્યા છે તેવા લક્ષણ છે કે નહિં? ન હાય તો તે પ્રાપ્ત કરવા મહારે કેમ પ્રવર્ત્તનું ઇત્યાદિ પ્રકારે અંતર્મળ નિરીક્ષણ કરી, આત્મગ્રણવૃદ્ધિની પ્રેરણા પામવા માટે આ 'યાગદિષ્ટ' આત્માર્થી મુમુક્ષને પરમ ઉપયોગી છે, પરમ ઉપકારી છે. આમ તેનું સ્વરૂપ સમજવા માટે સ્થૂલ દર્શત કહેલ છે, તેના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે:—

#### ૧. મિત્રા દૃષ્ટિ

જિહાં મિત્રા તિહાં એાધ જે, તૃષ્ણુ અગનિસા લહીયે રે. ''—શ્રી યા. દે સજઝાય. મિત્રા દરિમાં બાધ તૃષ્ણુના અગ્નિકષ્ણુ સરખા હાય છે. જેમ તૃષ્ણુ અગ્નિકષ્ણુના ૯ પરમાર્થથી કેષ્ટ પદાર્થનું દર્શન કરાવવા સમર્થ થતા નથી, તેમ આ દેષ્ટિના બાધ તત્ત્વથી— પરમાર્થથી કેષ્ટ પદાર્થનું દર્શન કરાવી શકતા નથી. કારણ કે—(૧) જેમ તૃણુ અગ્નિ તૃણુ અગ્નિના પ્રકાશ પદાર્થની કંઇક અરાબર સઝ પહે તેટલા લાંબા સમ મિત્રા વખત ટકતા નથી, તેમ આ દિશ્ના બાધ પણ તેના સમ્યક્પણું પ્રયોગ કરી શકાય એટલા વખત સ્થિતિ કરતા નથી—ટકતા નથી. (૨) જેમ તૃણુ અગ્નિના પ્રકાશ અલ્ય—મંદ વીર્યવાળા અત્યંત ઝાંખા હાય છે, તેમ આ દિશ્ના બાધ મંદ્ર વીર્યવાળા હાય છે. (૩) જેમ તૃણુ અગ્નિના પ્રકાશ ક્ષણવારમાં હતા—ન હતા થઇ જાય છે, અને તેથી તેની દઢ—પડુ સ્મૃતિના સંસ્કાર રહેતા નથી, તરત જ ભૂલાઇ જાય છે; તેમ અત્રે પણુ બાધ એવા અલ્યજીવી ને અલ્પથીર્ય હાય છે કે—તેના દઢ સ્મૃતિબીજરૂપ સંસ્કારનું રાપણુ થવું ઘટતું નથી, તેની યાદરૂપ દઢ સંસ્કાર ની પજતા નથી. (૪) અને આમ સ્થિતિ ને વીર્યની મંદતાથી તથાપ્રકાર સ્મૃતિસંસ્કારના અભાવને લીધે, જેમ સર્વથા તૃણુ અગ્નિ પ્રકાશના પ્રયોગ વિકલ—પાંગળા હાઇ તેનાથી કરીને કંઇ ખરૂં કાર્ય અનલું સંસ્મવતું નથી; તેમ આ દિશમાં બાધનું એવું વિકલપાલું—અપૂણ પાશું, પાંગળાપાલું હાય છે કે, તેથી અત્રે ભાવથી વંદન આદિ કાર્યના યોગ બનતા નથી, દ્રગ્યવંદનાદિ હાય છે.

# ર. તારા દષ્ટિ

" દર્શન તારા દુષ્ટિમાં....મનમાહન મેરે, ગામય અગ્તિ સમાન....મન. " --- શ્રી ધા. સજઝાય.

તારા નામની બીજ દેશમાં જે બાધ હાય છે, તેને છાણાના અગ્તિકણ સાથે સરખાવી શકાય છે, કારણ કે તૃણના અગ્તિ કરતાં છાણાના અગ્તિના પ્રકાશ કંઇક વધારે હાય છે, તેમ મિત્રા કરતાં તારા દર્શના બાધ કંઇક વધારે હાય છે, ગામય અગ્તિ પણ તેના સ્વરૂપમાં લેદ ન હાવાથી તે લગલગ તેના જેવા જ હાય છે. સમ તારા કારણ કે-(૧) જેમ છાણાના અગ્તિપ્રકાશ ઝાઝા વખત ટકતા નથી અને મંદ બળવાળા હાય છે, તેમ મિત્રા દર્શની પેઠે અત્રે પણ બાધ તત્ત્વથી ઝાઝી રિથતિવાળા હાતા નથી-લાંબા વખત ટકતા નથી, અને તેનું બળ-વીર્ય પણ મંદ હાય છે. (૨) અને તેથી કરીને જીવનમાં તે બાધના આચરણરૂપ પ્રયાગ વેળાએ સ્મૃતિનું પટુપણું-નિપુણપણું હાતું નથી, દઢ સ્મરણ રહેતું નથી. (૩) અને તેથી કરીને તેવા પ્રકાર લાવથી વંદન આદિ કર્ત્ત ત્યની સિદ્ધિ થતી નથી, દ્રવ્ય વંદનાદિ હાય છે. આમા અત્રે અંશબેદ સિવાય બધુંય મિત્રા દર્શને મળતું આવે છે.

## ૩. અલા દષ્ટિ

"ત્રીજી દર્ષિ ખલા કહી છે, કાઇ અગ્તિ સમ બાધ."—શ્રી યાેગ૦ સજઝાય

ખલા નામની ત્રીજી દક્ષિમાં જે બાેધ છે; તેને કાષ્ટના-લાકડાના અગ્તિકશુની ઉપમા ઘટે છે, કારણ કે મિત્રા ને તારા એ બે દક્ષ કરતાં અત્રે બાેધ જરા વિશિષ્ટ-વધારે બળવાળા હાય છે, તેથી (૧) જેમ કાષ્ટના અગ્તિકશુના પ્રકાશ જરા કાષ્ટ્ર અગ્નિ વધારે વાર ટકે છે, અને જરા વધારે બળ-વીર્યવાળા હાય છે; તેમ સમ બલા આ દક્ષિના બાેધ કંઇક વધારે સ્થિતિવાળા હાઇ વધારે વાર ટકે છે, અને કંઇક વધારે અળ-સામર્થ્યવાળા હાઇ છે. (૨) એટલે અહીં પ્રયાગસમયે પટુ-નિપુશુ જેવી સમૃતિ હાય છે, લગભગ દઢ યાદગીરી હાય છે, (૩) અને તેથી અર્થપ્રયાગ-પ્રયોજનભૂત પ્રયાગના પ્રીતિથી સત્ક્રિયાના કંઇક યતન હાય છે.

### ૪. દીમા દષ્ટિ

"યાગદ્ધ ચાથી કહીછ, દીપ પ્રસા સમ જ્ઞાન."—શ્રીયાગા સજઝાય

ચાથી દીપ્રા નામની દરિમાં જે બાધ હાય છે, તેને દીપ પ્રભાની ઉપમા ઘટે છે. જેમ ઢીપકના પ્રકાશ તૃણ, ગામય (છાણા), ને કાઇના અગ્તિ કરતાં ઘણા વધારે હાય છે, તેમ આ દરિના બાધ પણ ઉપર કહી તે મિત્રા, તારા ને બલા દીપપ્રભા એ ત્રણ દરિ કરતાં વધારે વિશેષતાવાળા હાય છે. એટલે (૧) આ જેવી દીપ્રા બાધ વધારે લાંબી સ્થિતિવાળા હાય છે, હાંબા વખત ટકે છે અને વધારે બળવાન વીર્ષવાળા—સામર્ચ્યવાળા હાય છે. (૨) અને તેથી કરીને તથા-પ્રકારના આચરણરૂપ પ્રયોગ વખતે પટુ-નિપુણ સ્મૃતિ કહે છે. (૩) એમ છતાં હજા અહીં વંદન વગેરે કિયા દ્રવ્યથી હાય છે, ભાવથી નહિં, કારણ કે તેવા પ્રકારના વિભાગથી લવ્ય-ભાવના પ્રગટ લેંદ છે:—

દ્રવ્ય સેવ વંદન નમનાદિક, અર્ચન વળી ગુણુથામાંછ; ભાવ અભેદ થવાની ઇઢા, પરલાવે નિ:કામાજી. "—શ્રી દેવચ'દ્રજી

વળી દીપકના પ્રકાશ જેમ ભાદા કારણ પર અવલંએ છે, તેમાં તેલ હાય ત્યાં સુધી તે પ્રકાશે છે, તેલ ખૂટી જતાં ઓલવાઇ જાય છે; તેમ આ દર્શિના એાધ પણ બાદા પ્રેરક કારણાને અવલં ખતા હાવાયો, તે દ્વર થતાં, તેને અપાય થવાના સંભવ છે. દીપકના પ્રકાશ અસ્થિર હાય છે, એક સરખા પ્રકાશતા નથી, તેમ આ દર્શિના એાધ પણ અસ્થિર હાય છે, ક્ષયાપશમ પ્રમાણે ન્યૂનાધિક થયા કરે છે. દીપકના પ્રકાશ વાયુના સપાટાથી એાલવાઇ જવાના સંભવ છે, તેમ અત્રે પણ વિષમ બાદા કારણાના યાગથી એાધ ચાલ્યા જવાના સંભવ છે. આમ અનેક પ્રકારે દીપપ્રભાની સાથે દીપ્રા દર્શનું સાધમ્પ છે.

મામ આ ચાર દૃષ્ટિ સુધી જ 'પહેલું મિશ્યાત્વ ગુણુસ્થાનક ' ઢાય છે. તેમાં

પણ તે પ્રથમ ગુણસ્થાનકના પ્રકર્ષ-પરાકાશ-છેજ્ઞામાં છેજ્ઞી હદ આ ચાથી દિષ્ટમાં પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે મિત્રા વગેરે ચાર દિષ્ટમાં ઉત્તરાત્તર મિશ્યાત્વનું પ્રમાણ 'મિશ્યાત્વ ઘટતું જાય છે, ને તેથી ઉપજતા ગુણનું પ્રમાણ વધતું જાય છે. આમ ગુણસ્થાનક' ચાથી દિષ્ટમાં મિશ્યાત્વની માત્રા ઓછામાં એછી ને તજ્જન્ય ગુણની માત્રા વધારમાં વધારે હાય છે. એટલે દીપ્રા દિષ્ટમાં એછામાં એછા મિશ્યાત્વવાળું ઊચામાં ઊચું 'મિશ્યાત્વ ગુણસ્થાનક' હાય છે. ત્યાર પછી પાંચમી સ્થિશ દિષ્ટિયો માંડીને મિશ્યાત્વના સર્વથા અસાવ હાય છે.

### પ. સ્થિરા દૃષ્ટિ

"દૃષ્ટિ સ્થિરામાં હિ દર્શન નિત્યે, રત્નપ્રભા સમ જાણા રે."—શ્રી. યાગા સજ્ઝાય પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિ તો જેને બ્ર. થિલેદ ઘયા છે, એટલે કે જેની રાગ-દેષ પરિ- શામની ગાઢ કર્મની ગાંઠ છેદાઇ ગઇ છે, એવા સમ્યગૃદૃષ્ટિવંત પુરુષને જ-લેદજ્ઞાનીને જ હાય છે. દેહાદિ સર્વ પરવસ્તુથી સર્વથા રત્નપ્રભા સમ બિલ એવા શુદ્ધ આત્માના અનુભવરૂપ લેદજ્ઞાન-આત્મજ્ઞાન આ પુરુષને સ્થિરા હાય છે. 'હું એક શુદ્ધ દર્શન-જ્ઞાનમય અને સદા અરૂપી એવા આત્મા છું, અન્ય કંઈ પણ પરમાણ માત્ર પણ મ્હારંનથી '-એવા અખંડ સ્થિર નિશ્ચય આ લેદજ્ઞાની આત્મદ્રષ્ટા પુરુષને હાય છે.

" अहमिक्को खलु सुद्धो दंसणणाणमङ्को सदारूवी । णवि अस्थि मण्झ किंचिवि अण्णं परमाणुमित्तंपि ॥" श्री ५'६५'६।थ।य<sup>8</sup> ४५ श्री सभयसार

અને એટલા માટે જ આ દર્ષિને 'સ્થિરા' કહી છે. તેમાં ઉત્પન્ન થતા બાધને રત્નની પ્રભા સમાન કહ્યો છે, તે પણ યથાયાગ્ય છે; કારણ કે રત્નના પ્રકાશ પણ સ્થિર હાય છે, ડગમગ થતા નથી, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષના બાધ પણ સ્થિર રહે છે, ડગમગતા નથી, ચળતા નથી. 'જ્યારે વજપાત\* થતા હાય ને આખું ત્રૈલાક્ય લયથી ધૂજતું હાય ત્યારે પણ નિસર્ગ-નિર્ભયપણે સર્વ શંકા છાડીને, પાતાને ન હણાય એવા અવધ્ય

<sup>\* &</sup>quot;सम्यग्दष्टय एव साहसमिदं कर्तुं क्षमंते परं, यद्वजेऽपि पतत्यमी भयचलत्त्रेलोक्यमुक्ताध्वनि । सर्वामेव निसर्गनिर्भयतया शङ्कां विहाय स्वयम्, जानंतः स्वमवध्यवोधवपुषं बोधाक्यवंते न हि ॥ " श्री अभूत्य'द्राथार्थ छप्रसीत समयसारक्षश

બાેધ–દેહરૂપ સ્વયં જાણી રહેલા આ સમ્ચગ્રહૃષ્ટિ પુરુષા જ બાેધથી ચ્યુત થતા નથી! આવું પરમ સાહસ તા સમ્યગ્રહૃષ્ટિઓ જ કરી શકે!'

રતના સ્થિર પ્રકાશને જેમ વાયુ સ્પર્શી શકતા નથી કે ઓલવી શકતા નથી, તેમ સમ્યગ્દિષ્ટ આત્મજ્ઞાનીના સ્થિર બાધરતને ઉપસર્ગરૂપ વાયુ સ્પર્શી શકતા નથી કે ઓલવી શકતા નથી. અને એટલા માટે જ આ દૃષ્ટિના બાધ—

૧. અમિતિપાતી—જેમ રતનો પ્રકાશ અપ્રતિપાતી હાય છે–કદી ચાલ્યા જતા નથી, તેમ આ દબ્ટિના બાેધ પણ અપ્રતિપાતી હાય છે, એક વાર આવ્યા પછી પાછા પડી જતા નથી.

> "જેઢ ન મરુતને ગમ્ય, ચંચલતા જે નવિ લંહે હાે લાલ; જેઢ સદા છે રમ્ય, પુષ્ટ ગુણે નવિ કુશ રહે હાે લાલ."—શ્રી યશાવિજયજ

ર. પ્રવધ<sup>િ</sup>માન—પ્રયોગ વગેરેની કસાેટીથી જેમ રતની કાંતિ એાર તે એાર ઝળ-કતી જાય છે, તેમ આ સમ્યગૃદિષ્ટના બાધને આત્માનુભવરૂપ કસાેટીએ ચઢાવી પ્રયોગ-સિદ્ધ કરતાં તે ઉત્તરાત્તર અળવત્તર અનતો જાય છે, વૃદ્ધિ પામતો જાય છે.

> "પાત્ર કરે નહિં હેઠ, સ્રજ તેજે નિવ છિપે હા લાલ; સર્વ તેજનું તેજ, પહેલાંથી વાધે પછે હા લાલ."—શ્રી યશાવિજયછ

3. નિરપાય—તેલ ખૂટી જવાથી દીવા આલવાઇ જાય છે, પણ તેવા તેલ ખૂટી જવારૂપ અપાય (હાનિ) રત્નને નડતા નથી, તેથી તેના પ્રકાશ નિરપાય-નિર્ભાધ હાય છે, કદી આલવાતા નથી; તેમ અત્રે બાધ પરાવલં ખની નહિં હાવાથી નિરપાય હાય છે, તેને કાઇ પણ હાનિ-ખાધા પહોંચતી નથી, તે કદી આલવાતા નથી-બ્ઝાતા નથી; કારણ કે તેને કાઇ પર અવલં ખન નથી કે જે ખસી જતાં તેને હાનિ પહોંચે, તે તા સ્વાવ-લં ખની-આત્માવલં ખની જ છે, એટલે તે સર્વથા ખાધા રહિત છે. આવા રતનદીપક મન-મંદિરમાં પ્રગઠ્યો કે ખસ શત્રુખલ ખલાસ! માહ અંધકારના સર્વનાશ! ને અનુભવ તેજના ઝળહળાટ! તે દીવા જાગ્યા તે જાગ્યા! આલવાય જ નહિં.

"સાહેલાં હે કુંશુ જિનેશ્વર દેવ, રત્નદીપક અતિ દીપતા હાે લાલ૦ સા૦ મુજ મનમંદિરમાંહી, આવે જો અરિખલ જીપતા હાે લાલ૦ સા૦ મિટે તાે માેહ અંધાર, અનુભવ તેએ ઝળહળે હાે લાલ૦ સા૦ ધૂમ કષાય ન રેખ, ચરણ ચિત્રામણ નવિ ચલે હાે લાલ૦ સા૦ પુદ્ગલ તેલ ન ખેપ, જેહ ન શુદ્ધ દશા દહે હાે લાલ૦ સા૦ શ્રી નયવિજય સુશિષ્ય, વાચક યશ ઇણી પરે કહે હાે લાલ૦"

--શ્રી યશાવિજયજ

- ૪. બીજાને પરિતાપ ન પમાહનાર—રત્નના પ્રકાશ જેમ ઠંડા ને નિર્મલ હાઇ, બીજાને પરિતાપ ઉપજાવતા નથી; તેમ આ દિષ્ટિના બાંધ પણ કષાય-વિષય આદિની ઉપશાંતતાના કારણે શીતલ ને નિર્મલ હાઇ, બીજાને પરિતાપ-ક્લેશ પમાડતા નથી. એટલું જ નહિંપણ અન્ય જીવાને પણ અહિંસા આદિવઉ કરીને પરમ શાંતિનું કારણ થાય છે.
- ય. પરિતાપહેતુ—રતના પ્રકાશથી પરિતાષ ઉપજે છે. તેની કાંતિ દેખીને આંખ ઠરે છે, ચિત્ત પ્રસન્ન થાય છે, કાચ જેવી તુમ્છ વસ્તુ વગેરે દેખવાનું મન થતું નથી; તેમ આ દિવા છાષ્યથી આત્મા પરિતાષ પામે છે, ચિત્તપસન્નતા ઉપજે છે, જે દેષ્ટવ્ય હતું—જે દેખવા ચાગ્ય એવું પરમ આત્મદર્શન હતું તે દેખી લીધું, એટલે તુમ્છ ખાદ્ય વસ્તુ દેખવાનું પ્રકૃત્હલ વ્યાવૃત્ત થઇ જાય છે—મટી જાય છે, ને આત્મા આત્મામાં જનિત્ય રત રહી, તુમ્ત થઇ જાય છે, સંતુષ્ટ થાય છે.
- દ. પરિજ્ઞાનાદિનું જન્મસ્થાન—(લ) રતના પોતાના પ્રકાશથી તે રતની સર્વ બાજુ બરાબર દેખાય છે, તેમ જ બીજા પદાર્થીનું પણ પરિજ્ઞાન થાય છે. તેમ આ દિલ્ડિના બાઘરૂપ પ્રકાશથી બાધમૂર્ત્તિ આત્માનું ને અન્ય વસ્તુનું બરાબર જ્ઞાન થાય છે. બાધિર્વતના પ્રકાશથી સમ્યગૃદ્ધિ આત્મજ્ઞાની પુરુષ વસ્તુને વસ્તુગતે દેખે છે.

" वस्तुगते के वस्तु प्रकाशे, आनंदधन भत वासी रे."—श्री आनंदधनछ

- (a) રતન દીઠે જેમ બીજા કાચ વગેરેનું મૂલ્યાંકન થઇ જાય છે, સાચા દ્વીરા દીઠે કાચની કિંમત કેટલી છે તેની બરાબર ખબર પડી જાય છે, તેમ બાધિરતન દીઠે અન્ય તુચ્છ પદાર્થનું મૂલ્યાંકન થઇ જાય છે, અનન્ય ચિંતામણિરતન સમાન આત્માની આગળ પર વસ્તુની કાંઇ કિંમત લાગતી નથી.
- (क) ઉત્તમ જાતિવંત રતનની પ્રાપ્તિ મંગલદાયી ગણાય છે, ઐશ્વર્ય-સુખ-સંપત્તિ આદિની વૃદ્ધિ કરે છે, અનિષ્ટને દ્વર કરે છે. તેમ આ ઉત્તમ બાેધરતનની પ્રાપ્તિ સર્વ મંગલનું મંગલ ને સર્વ કલ્યાણનું કારણ થઇ પડે છે.
  - ' सर्वमङ्गलमाङ्गरुयं सर्वेकरयाणकारणं । ' " अचिन्त्यशक्तिः स्वयमेव देवश्चिन्मात्रचिन्तामणिरेव यस्मात् । सर्वीर्थसिद्धात्मतया विधत्ते, ज्ञानी किमन्यस्य परिशहेण ॥ "— श्री सभयसार्ध्सश
    - अस्त्वात्मरितरेव स्थादात्मत्प्तश्च मानवः ।
       आत्मन्येव च संतुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यते ॥,"—शीतः
       " एदिह्म रदो णिचं संतुष्टो होहि णिचमेदिह्म ।
       एदेण होहि तित्तो होहिद तुह उत्तमं सोक्खं ॥ "—श्री सभयसार

ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે રત્નપ્રભા સાથે આ સ્થિરા દર્શિના બાધનું સમાનધર્મ પર્શું-સરખાપશું છે, તે અત્રે યથામતિ સંક્ષેપમાં વિવેચ્યું છે. તથાપિ કેળના પત્રની અંદર પત્ર હાય છે, તેમ જ્ઞાનીની વાતની અંદર વાત હાય છે, તેના વિસ્તાર કેમ કરી શકાય?

> "જૈસે કેલકે પાતમેં, પાત પાતમેં પાત; તૈસે જ્ઞાનીકી આતમેં, આત આતમેં આત."

## ૬. કાંતા દષ્ટિ

" છઠ્ઠી દીઠ્ઠી રે હવે કાંતા કહું, તિહાં તારાભ પ્રકાશ."—શ્રી યાંગ૦ સજઝાય છઠ્ઠી કાંતા દેષ્ટમાં તારાની પ્રભા જેવા બાધ હાય છે. આ 'કાંતા' દેષ્ટમાં કાંતા એટલે પતિવ્રતા સ્ત્રી જેવા પરમાર્થભાવ હાય છે. જેમ પતિવ્રતા સ્ત્રી ઘરનાં બીજાં સમસ્ત કામ કરતાં પણ પતિનું જ ચિંતન કરે છે, તેમ આ દેષ્ટવાળા કાંતા જેવી સમ્યગ્રદેષ્ટિ પુરુષ લહે બીજાં કામ કરતા હાય તાપણ તેનું ચિત્ત કાંતા સદા શ્રુતઘર્મમાં જ લીન રહે છે. કર્મની પ્રેરણાથી ચિઠ્ઠીના ચાકરની જેમ તેને પરાશે સંસાર સંબંધી કર્મ કરતાં પ્રેરણાથી ચિઠ્ઠીના ચાકરની જેમ તેને પરાશે સંસાર સંબંધી કર્મ કરતાં પ્રેર હાય છે. એનાં તેની અનાસિક્ત જ હાય છે. તેની પરમ આસક્તિ—ભક્તિ, પરમ પ્રેમ તા કેવળ શ્રુતઘર્મમાં જ એટલે 'જ્ઞાની સંબંધી શ્રવણરૂપ જે ઉપદેશાદિ ધર્મ તેની પ્રત્યે' જ હાય છે.

"મન મહિલાનું વહાલા ઉપરે, શ્રીજાં કામ કરંત રે; તેમ શ્રુતઘમે મન દઢ ઘરે, જ્ઞાનાક્ષેપકવંત રે......

ધન ધન શાસન શ્રી જિનવરતણું. "- શ્રી ધાગા સજઝાય

આવી આ કાંતા દેવ્ટિને તારાની પ્રભાની ઉપમા આપી છે, તે પણ અત્યંત સમુ-ચિત છે, કારણ કે રત્નની પ્રભા કરતાં તારાના પ્રકાશ અધિકતર હોય છે, તેમ સ્થિરા દેષ્ટિ કરતાં આ દેવ્ટિના બાધ વધારે પ્રકાશમાન-વધારે ગાઢ હાય છે. તારા પ્રભા તારાના પ્રકાશ ગગનમાં ચમકારા કરતા રહી પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી સમી કાંતા સ્થિત જ હાય છે, ધ્રુવ હાય છે, સદાય અખંડપણે માજાદ જ હાય છે; તેમ આ દેવ્ટિના બાધ પણ સદાય ચિદાકાશમાં ચમકતા રહી, સહજ સ્વભાવે સ્થિત જ હાય છે, ધ્રુવ રહે છે, સદાય અખંડપણે હાજરાહજીર જ હાય છે.

અને એટલા માટે જ અત્રે તથાપકારનું ભાવ અનુષ્ઠાન-સત્ક્રિયા આચરણ હોય છે. જ્ઞાનને અનુસરતી જે સત્ક્રિયા તેનું નામ 'અનુષ્ઠાન' છે. એટલે આ સમ્યગ્રાનીને જે આત્મ- જ્ઞાન થયું છે, તે આત્મજ્ઞાનને અનુરૂપ છાજે એવી આત્માનુચરણરૂપ ભાવ- નિરતિચાર ક્રિયા કરવાના-સચ્ચારિત્ર પાળવાના આ પુરુષ સતત પ્રયત્નપૂર્વક પુરુષાર્થ સદનુષ્ઠાન સેવે છે. આ પુરુષના વંદન-ભક્તિ, પ્રતિક્રમણ, પ્રત્યાખ્યાન, આલાચના આદિ ભાવથી હોય છે. તેના આત્મા પ્રભુ સાથે અલેદ થવાની ઇચ્છા

રાખે છે ને પરભાવમાં નિષ્કામ હાય છે, — આમ તેના આત્મા જ લક્તિલાવમય અની જાય છે. ભૂતકાળના સમસ્ત કમેદાવથી આત્માને પાછા વાળી-નિવર્તાવી, તેના આત્મા પાતે પ્રતિક્રમણરૂપ થાય છે. લિવિષ્યકાળના સમસ્ત કમેદાવથી આત્માને નિવર્તાવી-પાછા વાળી તેના આત્મા પાતે પ્રત્યાખ્યાનસ્વરૂપ અને છે. વર્તમાનકાળના સમસ્ત દાવને દેષ્ટાપણે દેખતા રહી-તેમાં આત્મલાવ છાંડી આલાેચતા રહી, તેના આત્મા સાક્ષાત્ આલાેચનારૂપ અની જાય છે. આમ નિત્ય પ્રત્યાખ્યાન કરતા, નિત્ય પ્રતિક્રમણ કરતા, નિત્ય આલાેચના કરતા, તેના આત્મા પાતે ચારિત્રરૂપ અને છે. \* આમ હાવાથી આ સત્યુરુષનું અનુષ્ઠાન- આચરણ-ચારિત્ર આતું હાય છે:—

- ૧. નિરતિચાર—સમસ્ત પર ભાવના સ્પર્શ વિનાતું હાવાથી, તેમાં કાઇ અતિચાર દેાષ હાતા નથી. પર ભાવમાં ગમનરૂપ અતિચરણ (Transgression) થતું નથી.
- ર. શુદ્ધો પયોગ અનુસારી—શુદ્ધ ઉપયોગને-આત્મસ્વરૂપને અનુસરનારું આ આત્મદર્શી પુરુષનું અનુષ્ઠાન હોય છે. હું જલમાં કમલપત્રની જેમ અબદ્ધસ્પૃષ્ટ× છં-નિલે પ છું, કાઇ પણ અન્ય ભાવના મ્હારામાં પ્રવેશ નહિં હાવાથી હું અનન્ય છું, સમુદ્રની જેમ મ્હારા આત્મસ્વભાવ નિલ્ય વ્યવસ્થિત હાવાથી હું નિયત છું, પર્યાયદિષ્ટ છે હીને દેખતાં હું અવિશેષ છું,- સુવર્ણની જેમ એક અખંડ દ્રવ્ય છું, મ્હારા બાપ બીજ સ્વભાવને અપેક્ષીને જોતાં હું કર્મજન્ય માહાદિથી અસંશુક્ત છું. એમ શુદ્ધ આત્માની ભાવના તે પુરુષ ભાવ્યા કરે છે, ને 'શુદ્ધ નિરંજન એક' આત્માનું ચિંતન કરતાં નિર્વિક્રલ્ય રસનું પાત કર્યા કરે છે.

"પર્યાયદેષ્ટિન દીજિયે, એકજ કતક અભંગ રે," "નિવિ<sup>દ</sup>કલ્પ રસ પીજિયે, શુદ્ધ નિરંજન એક રે."—શ્રી આ**નંદધત**છ "આતમ ભાવના ભાવતાં, છવ લહે કેવલજ્ઞાન રે."

- 3. વિશિષ્ટ અપ્રમાદયુક્ત આવી શુદ્ધ આત્મભાવનાથી ભાવિત હાવાથી, આ સત્યુરુષને સ્વરૂપચ્યુતિરૂપ—સ્વરૂપભ્રષ્ટતારૂપ પ્રમાદ થતા નથી, અને વિષય—કષાય—સગ— દ્વેષાદિની ક્ષીશ્રુતા વર્તે છે.
- ૪. વિનિયાગ પ્રધાન—જે જ્ઞાન-દર્શને કરી જાલ્યું, પ્રતીત્યું, આચર્યું, તેના આ પુરુષ સમ્યક્ વિનિયાગ-યથાસ્થાને નિયાજન કરી, (Practical application) બીજા જીવાને ધર્મમાં જોડે છે, જેથી પાતાની ધર્મપરંપરા ત્રુટતી નથી.
  - \* " णिचं पचक्लाणं कुव्वर णिचं य पिडक्रमिद जो । णिचं आळोचेयर सो हु चरित्तं हवर चेया ॥ "—श्री सभयसार
  - × "जो पस्ति अप्पार्ण अबद्धपुट्ठं अणण्णयं णियदं । अविसेसमसंजुत्तं तं सुद्धणयं वियाणीहि ॥ "—श्री समयसार

પ. **ગાંભીર ઉદાર આશયવાળું**— આ સમ્યગ્રહિટ આત્મજ્ઞાની પુરુષનું આ ધર્માન્ ચરણ પરમ ગંભીર-ઉદાર આશયવાળું હોય છે. આ દિલ્ટિવાળા ચાંગી 'સાગરવરગંભીરા' હોય છે.

"જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાશ્યા સવે થી ભિન્ન અસંગ….મૂળ મારગ સાંસળા જિનના રે; તેવા સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અહ્યુલિંગ….મૂળ૦"—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

#### **૭. ત્રભા દ**ષ્ટિ

"અર્ક પ્રભા સમ બાધ પ્રભામાં, ધ્યાનિષ્રિયા એ દિઠ્ઠી."—શ્રી યાગા સજઝાય સાતમી પ્રભા દિલ્માં સૂર્યની પ્રભા સમા બાધ હાય છે. તારા કરતાં સૂર્યના મકાશ અનેકગણા અધિક હાય છે, તેમ છઠ્ઠી દિલ્દ કરતાં સાતમી દિલ્દિના બાધ અનેકગણા બળવાન હાય છે, પરમ અવગાઢ હાય છે. આને 'પ્રભા'નામ સૂર્ય પ્રભા આપ્યું છે તે પણ બરાબર છે, કારણ કે પ્ર+મા=પ્રકૃષ્ટ પ્રકાશ જેના છે સમ પ્રભા તે પ્રભા જેમ સૂર્યની પ્રભા અતિ ઉચ તેજસ્વી હાય છે, તેમ આ દર્ષિની બાધપ્રભા-પ્રકાશ પણ અતિ ઉચ તેજસ્વી હાય છે. સૂર્ય પ્રકાશથી જેમ સર્વ પદાર્થનું બરાબર દર્શન થાય છે, વિધ પ્રકાશિત થાય છે, તેમ આ દિલ્દિના બાધપ્રકાશથી સર્વ પદાર્થનું યથાર્થ દર્શન થાય છે. આમ આ ઉપમાનું યથાર્થ પણું છે. અને આ દર્ષિના આવેલ લક્ષ્ય છે. એટલે જ અત્રે—

- ૧. **સર્વદા ધ્યાનહેતુ** આ ગાધ નિરંતર ધ્યાનના હેતુ હાય છે. અહીં સ્થિતિ કરતા ચાગા અખંડ આત્મધ્યાન ધ્યાવે છે.
- ર. **પ્રાયે નિવિકિલ્પતા**—તીક્ષ્ણુ આત્માયયાગવાળું આ આત્મધ્યાન દ્વાવાથી, તેમાં પ્રાયે કાઇ પણ વિકલ્પ ઊઠવાના અવસર હાતા નથી.
- 3. પ્રશામસાર મુખ—અને આલું નિર્વિકલ્પ ધ્યાન હેલાથી જ અત્રે પ્રશામ જંના સાર છે એલું પ્રશામસાર, પ્રશામપ્રધાન મુખ હાય છે. પ્રશામથી, પરમ આત્મશાંતિથી, વીત-રાગતાથી અત્રે યાગીને પરમ મુખ ઉપજે છે. કારણ કે આ મુખમાં પરાવલંબન નથી, પરવશપણું નથી, એટલે દુ:ખનું લેશ પણ કારણ નથી; અને કેવલ આત્માવલંબન છે, સ્વાધીનપણું જ છે, એટલે કેવલ મુખના જ અવકાશ છે.

"સલળું પરવશ તે દુ:ખલક્ષણ, નિજવશ તે મુખ લહીએ; એ દુષ્ટે આતમગુણ પ્રગટે, કહાે મુખ તે કુણુ કહીએ રે? લવિકા! વીર વચન ચિત્ત ઘરીએ."— શ્રી યાેગ૦ સજઝાય "એકાંતિક આત્યંતિકા, સહજ અકૃત સ્વાધીન…હા જિન્છ; નિરુપચરિત નિર્દ્ધ સુખ, અન્ય અહેતુક પીન…હા જિન્છ."—શ્રી દેવચંદ્રછ

- ૪. અન્ય શાસ્ત્રો અકિ ચિતકર—નકામા, અભુખપના થઇ પહે છે, કારણ કે અહીં અનુભવજ્ઞાનનું –પ્રાતિભ ગ્રાનનું અત્યંત પ્રખળપશું –સમર્થપશું હાય છે. શાસ્ત્ર તા માત્ર માર્ગના લક્ષ કરાવી શકે છે, પણ અત્રે તા સાક્ષાત માર્ગની પ્રાપ્તિ છે, એટલે શાસ્ત્રોનું પ્રયોજન રહેતું નથી.
- પ. સમાધિનિષ્ઠ અનુષ્ઠાન—અહીં સર્વ અનુષ્ઠાન સમાધિનિષ્ઠ હોય છે, સર્વ શુદ્ધ ભાવક્રિયા આત્મસમાધિમાં પરિણમ છે.
- દ તેની સંનિધિમાં વૈરનાશ—આ દક્ષિમાં વર્ષતા ચાંગિરાજની એવી ચાંગ-સિદ્ધતા થાય છે, એવા ચાંગપ્રભાવ પ્રવર્તે છે, કે તેના સિદ્ધાનમાં–હાજરીમાં કૂર હિંસક પ્રાણીઓના પણ વૈર–વિરોધ વગેરે નાશ પામી જાય છે, જાતિવૈર પણ ભૂલાઇ જાય છે!
- છ. પરાનુગ્રહકત્તાપણું—આ દ્રષ્ટિવાળા ધાગી પરાનુગ્રહ-પરાપકારપરાયણ હાય છે, બીજા જીવા પ્રત્યે તે કલ્યાણ માર્ગના ઉપદેશ કરી ઉપકાર કરે છે. અનુબ્રહ કરે છે.
- ૮. વિનેચા (શિષ્યા) પ્રત્યે ઔચિત્યયાગ- ઉચિતતાવાળા પરમાર્થ સંબંધ હાય છે, કે તેથી તે વિનયવાન્ શિષ્યાતું અગુક આત્મકશ્યાણ ઘાય.
- ૯. આવંધ્ય સત્કિયા—અત્રે ભાવરૂપ, પરમાર્થરૂપ જે શુદ્ધ આત્માનુચરણરૂપ સત્કિયા હાય છે, તે આવંધ્ય-અમાલ હાય છે, કહી ખાલી જતી નથી, અચૂક મુક્તિ-કલ આપે છે.

#### ૮. પરા દૃષ્ટિ

" કૃષ્ટિ આઠમી સાર સમાધિ, નામ પરા તસ જાહું છ. આપ સ્વભાવે પ્રવૃત્તિ પૂરણ, શશિ સમ બાેધ વખાહું છે. "—શ્રી યાેગ૦ સજ્ઝાય

આઠમી પરા દકિમાં બાધ ચંદ્રની પ્રભા સરખા હાય છે. સૂર્યના પ્રકાશ જો કે અધિક તેજસ્વી છે, પરંતુ તાપ પમાઉ છે, ઉંગ્ર લાગે છે; અને ચંદ્રના પ્રકાશ તો કેવલ સૌમ્ય ને શાંત હાઇ શાંતલતા ઉપજાવે છે, પરમ આહ્લાદ આપે છે. ચંદ્રપ્રભા સમ ખન્નેનું વિધાપ્રકાશકપણું તો સમાન છે. એટલે ચંદ્રના પ્રકાશનું સ્થાન પરા સૂર્ય કરતાં અધિક માન્યું છે. આમ આ દકિ સર્વોત્કૃષ્ટ છે, પરમ છે, ઊંચામાં ઊંચી છે, એનાથી પર કાઇ નથી, એટલે જ એને 'પરા' કહી છે.

અંદ્રની જ્યાતિના (ચાંદની) જેમ વિશ્વમાં રેલાઇ રહી તેને પ્રકાશમય કરી મૂકે છે, પ્રકાશમાં ન્હવરાવે છે, તેમ અત્રે પણ બાધ-ચંદ્રની સાળે કળા ખીલી ઊઠતાં જ્ઞાન-ચંદ્રિકા આખા વિશ્વમાં રેલાઇ રહે છે. તથાપિ ચંદ્ર જેમ ગગનમાં જ રહી ભૂમિને પ્રકાશે છે, કાંઇ ભૂમિર્ય થઇ જતા નથી; તેમ ચિદાકાશમાં સ્થિતિ કરતા આ ગાય–ચંદ્ર પણ રોયર્પ વિશ્વને પ્રકાશે છે, પણ વિશ્વરૂપ બની જતા નથી. કારણ કે 'શુદ્ધ દ્રવ્યનું \* સ્વરસભવન–પરિણ્મન થશું તા સ્વભાવનું શું બાકી રહ્યું ! કાંઇ જ નહિં, તે જ પૂર્ણ સ્વભાવ થયા. અને અન્ય દ્રવ્યરૂપ તે જો થઇ જાય, તા તે શું એના સ્વભાવ થયા ! નહિં જ. કારણ કે અન્ય દ્રવ્યરૂપ થતું તે તા સ્વભાવ નહિં, પરભાવ જ છે. દર્શત—ચાંદની ભૂમિને ન્હવરાવે છે, પણ ભૂમિ કાંઇ તેની થઇ જતા નથી. તેમ જ્ઞાન પણ જ્ઞેયને સદા જાણે છે, પણ જ્ઞેય વિશ્વ જ્ઞાનનું—આત્માનું કહી ખની જતું નથી—' આમ જ્ઞાની મહાત્માઓએ કહ્યું છે.

" ચંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે, તેના કિરણની કાંતિના પ્રભાવથી સમસ્ત ભૂમિ શ્વેત થઇ જાય છે, પણ કંઇ ચંદ્ર ભૂમિરૂપ કોઇ કાળે તેમ થતો નથી, એમ સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશક એવા આ આત્મા તે કયારે પણ વિશ્વરૂપ થતો નથી, સદાસર્વદા ચૈતન્યસ્વરૂપ જ રહે છે. વિશ્વમાં જીવ અભેદતા માને છે એ જ બ્રાંતિ છે." —સમર્થ તત્ત્વદેશ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજ અંક-હદ )

આમ આ 'પરા' દરિને ચંદ્રની ઉપમા બરાબર ઘટે છે. કારણ કે ચંદ્રની જેમ સ્વરૂપમાં સ્થિત રહી અંત્રે વિશ્વપ્રકાશકતા હાય છે, વિશ્વબ્યાપકતા હાતી નથી; આપ સ્વભાવમાં જ પરિપૂર્ણ પ્રવૃત્તિ હાય છે, પરભાવના પ્રવેશ પણ થતા નથી; શુદ્ધ 'અદ્ભેત' અવસ્થા હાય છે. અને આમ હાવાથી આ પરા દર્શિના બાધ—

સદા સહ્યાનરૂપ જ—હાય છે. અત્રે નિરંતરપણે પરમ આત્મસમાધિ જ વર્તે છે. આ યાગીશ્વરની સહજાતમસ્વરૂપે અખંડ સ્થિતિ હાય છે, કારણ કે નિર્વિકલ્પ પરભાવનું જે દૈત હતું તે સર્વથા દૂર થયું છે, એટલે પરમ શુદ્ધ ધ્યાનસુખ અદૈતભાવે કેવલ એક આત્મસ્વરૂપમાં જ સહજ નિ:પ્રયાસ રમણતા વર્તે છે.

"શુદ્ધ નિ:પ્રયાસ નિજ ભાવ ભાેગી યદા, આત્મક્ષેત્રે નહિં અન્ય રક્ષણ તદા; એક અસહાય નિ:સંગ નિર્દ્ધ દ્વા, શક્તિ ઉત્સર્ગની હાય સહુ વ્યક્તતા.... ધર્મ ૦" –શ્રી દેવચંદ્રજી

નિવિ કૃદય—આ પરમ બાધ નિવિ કૃદય જ હાય છે. આમાં કયારેય પણ કાઇ પણ વિકૃદય ઊઠવાના અસંભવ છે. આમ અત્રે નિવિ કૃદય આત્મસમાધિ હાય છે. ધ્યાતા,

 <sup>&</sup>quot;शुद्ध द्रव्यस्वरसभवनातिंक स्वभावस्य शेष मन्यद्रव्यं भवति यदि वा तस्य किं स्यात्स्वभावः ।
 ज्योत्स्नारूपं स्नपयति भुवं नैव तस्यास्ति भूमि ज्ञीनं ज्ञेयं कळयति सदा ज्ञेयमस्यास्ति नैव ॥"-श्री अभृतयं द्रायार्थेळहत् सभयसार्थक्षः।

ધ્યાન ને ધ્યેય એ ત્રણુના લેદ પણ મઠી જાય છે; જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર એ ત્રિશુણ પણ એક અલેદ આત્મસ્વરૂપે પરિણુમે છે; સમસ્ત દૈતભાવ અસ્ત પામી જાય છે.

> " ધ્યાતા ધ્યાન ધ્યેય ગુણ એકે, લેંદ છેદ કરશું હવે ટેકે; શ્રીર નીર પેરે તુમશું મળશું, વાચક યશ કહે હેજે હળશું."—યશાવિજયજ "નિવિધ્કલ્પ સુસમાધિમેં હા, ભયે હે ત્રિગુણ અભેદ. લલના૦ જિન સેવનથે પાઇયે હા, શુહાતમ મકરંદ….લલના૦"—ભક્તરાજ દેવચંદ્રજ

આ પરમ ચાર્ગી આવી નિર્વિકલ્પ દશા આવા અખંડ ધ્યાનથી પામ છે-

"સર્વધી સર્વ પ્રકારે હું ભિન્ન છઉં, એક કેવલ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરમાત્કૃષ્ટ, અચિંત્ય સુખસ્વરૂપ માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છઉં. ત્યાં વિક્ષેપ શા ? વિકલ્પ શા ? ભય શા ? ખેદ શા ? બીજી અવસ્થા શી ? શુદ્ધ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ પરમ શાંત ચૈતન્ય હું માત્ર નિવિ'કલ્પ છઉં. નિજ સ્વરૂપમય ઉપયોગ કર્ર છું. તન્મય થાઉ છઉં. શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પત્રાંક, ૭૬૦.

અને આમ વિકલ્પના સર્વથા અસાવ હાય છે, એટલા માટે જ અત્રે—

- પરમસુખ—હોય છે. આ સમાધિનિષ્ઠ-પરંભ્રદ્યાનિષ્ઠ યાગીશ્વર પરમ આત્મન સુખના અનુસવ કરે છે; 'આનંદઘન અવતાર' ખને છે.
- ર. આરૂઢના આરોહણની જેમ અનુષ્ઠાન અલાવ— ભારઢના અરાહણની જેમ અહીં પ્રતિક્રમણાદિ અનુષ્ઠાન હોતું નથી. કારણ કે પર્વતના શિખરે ચઢી ગયેલાને ચઢવાનું શું રહે ! તેમ આ યોગિરાજરાજે ધર યોગ—ગિરિરાજના સર્વોચ્ચ શૃંગ પર ચઢી ગયા, તેને અનુષ્ઠાન વગેરેના અવલં અનની શી જરૂર રહે ! કારણ કે તે તે અનુષ્ઠાન તો આગળ આગળની ભૂમિકા પર ચઢવા માટેનું આલં અન સાધન છે. હવે આ દશામાં તો તે આલં અન સાધન ' વિષકું ભા' સમાન છે, × અપ્રતિક્રમણાદિ જ 'અમૃતકું ભા' સમાન છે. માટે આવા પરમ સત્પુરુષ તે 'આલં અન સાધનને ત્યાંગે છે, પરપરિણતિને ભાંગે છે, કારણ કે અક્ષય દર્શન—ગ્રાન–વૈરાગથી તે આનં દઘન પ્રભુ જાગે છે. '

<sup>× &</sup>quot;पडिकमणं पडिसरणं परिहारो घारणा णियत्ती य । णिदा गरहा सोही अट्टविहो होइ विसर्कुमो ॥ अपडिकमणं अप्पडिसरणं अप्परिहारो अघारणा चेव । अणियत्ती य अणिदा गरहा सोही अमयकुंभो ॥ "—श्री सभयसार गा० ३०६-३०७. " आरुरुक्षोर्मुने योंगं कर्म कारणमुख्यते । योगाकृदस्य तस्यैव द्यामः कारणमुख्यते ॥ "—श्रीता, ६-३.

" આલંખન સાધન જે ત્યાંગે, પરપરિશ્વૃતિને ભાગે <sup>રે</sup>; અક્ષય દર્શન જ્ઞાન વૈરા<mark>ગે, આન</mark>ંદઘન પ્રભુ જાગે રે......વીરજીને ચર**શે** લાગું૦" —ચાગિરાજ આનંદ**ઘનજ** 

3. પરાપકારિપાશું યથાભવ્યત્વ પ્રમાણું—આ પરમ સત્પુરુષ, પરમ સફ્શુરુ, પરમકૃષાળુ દેવ પછી પાતાના કર્મ ઉદય પ્રમાણું, નિષ્કારણ કરુણાથી જગત્∞વાને શુદ્ધ કરયાણુમાર્ગના ઉપદેશ કરી, તેમના પર પરમ અનુલહ–ઉપકાર કરે છે. આ પરમ ચાગી-શ્વરૂપ મહામેઘ પરમાર્થ બાધામૃતની વૃષ્ટિ કરી, જગત્માં પરમાનંદરૂપ સુલિક્ષ–સુકાળ પ્રવર્તાવે છે.

"કર્મ ઉદય જિનરાજના, લવિજન ધર્મ સહાય રે….ખાહુ જિલ્લું દ દયામયી. "પ્રભુ દરિસલ્લુ મહામેહ, તશે, પરવેશમેં રે; પરમાનંદ સુભિક્ષ, થયા મુજ દેશમેં રે….શ્રી નમિ૦"—શ્રી દેવગાંદ્રજી

અત્રે યથાભાગ્યત્વ પ્રમાણે એટલે જેવું જેવું પાતાનું ભગ્યત્વ છે–હાેવા યાગ્યપણું છે, પૂર્વ પ્રારુષ્ધજન્ય શેષ કર્મનું ભાગવવાપણું વગેરે છે, તે યથાયાગ્યપણું ભાગવીને ક્ષીણ કરે છે. જેમકે–શ્રી તીર્થકર ભગવાન, ગણુધર દેવ, મુંડકેવલી ભગવાન વગેરે.

અવ'ધ્ય સત્કિયા—અત્રે પહેલાંની જેમ જ શુદ્ધ આત્માનુચરણરૂપ—આત્મચારિત્ર-રૂપ અવ'ધ્ય ક્રિયા હોય છે, અમાઘ—અચૂક માેક્ષફલદાયી ક્રિયા હોય છે. અને આમ આ યાેગિરાજરાજેશ્વર—-

> ક્ષીણદાષ સર્વત્ત મહાસુનિ સર્વ લબ્ધિ ક્લ ભાગીછ, પર ઉપગાર કરી શિવસુખ તે, પામે યાેગ અયાેગીછ; સર્વ શત્રુક્ષય સર્વ વ્યાધિલય, પુરણ સર્વ સમીહાછ, સર્વ અરથ યાેગે સુખ તેહથી, અનંતગુણ નિરીહાછ.—શ્રો યાેગ૦ સજ્ઝાય

આમ આ આઠ દૃષ્ટિને યથાયાગ્ય ઉપમા આપી, શાસ્ત્રકાર મહર્ષિએ થાડા શબ્દોમાં ઘણું રહસ્ય અમત્કારિક રીતે બતાવી દીધું. અને તે થાડા શબ્દો પણ પરમ અર્થગંભીર હોવાથી, તેની સ્પષ્ટ સમજણ પડવા માટે સંશેપથી આટલું વિવેચન કશુ<sup>દ</sup>. આ ઉપરથી આ દૃષ્ટિઓના સામાન્યપણે કંઇક ખ્યાલ આવી શકશે. વિશેષ વિસ્તારથી તેા પ્રત્યેક દૃષ્ટિનું સ્વરૂપ આગળ ઉપર કહેશે ત્યારે બરાબર સમજવામાં આવી જશે. આમ સામાન્યથી આ આઠ દૃષ્ટિ સદ્દૃષ્ટિવાળા યાગીને હાય છે.

#### શંકા–સમાધાન.

શંકા—સફદ શિષ્ણું—સમ્યગૃદ શિષ્ણું તો ગ્રંથિલેદ થયા પછી હોય છે, અને તે ગ્રંથિલેદ તો હતા આગળ ઉપર ઘણા લાંબા વખત પછી થવાના છે, કારણ કે તે તા પાંચમી દૃષ્ટિમાં થાય છે. એટલે સિત્રા વગેરે ચાર તા મિચ્યાદ છે, તા પછી 'સફદષ્ટિની–સમ્યગૃદષ્ટિની' આઠ દૃષ્ટિ એમ કહેવાનું શું કારણ ?

સમાધાન-જે મિત્રા વગેરે ચાર દૃષ્ટિઓ છે, તે સમ્યગૃદૃષ્ટિના અમાઘ-અચૂક કારણુરૂપ થાય છે, તેટલા માટે કારણુમાં કાર્યના ઉપચારથી તે મિત્રા વગેરેનું પણ સમ્યગૃદૃષ્ટિપણું ઘટે છે, એટલે જ એને સમ્યગૃદ્ષ્ટિની અંદર ગણી છે. આ સમજવા માટે આ દૃષ્ટાંત છે:—

શુદ્ધ સાકરના ચાસલાની-ખડી સાકરની બનાવટમાં તેની આગલી આગલી અવસ્થાઓ પણ કામની છે. કારણ કે તે ખડી સાકર અને છે, તે કાંઇ એમ ને એમ બની જતી નથી. શેરડીથી માંડીને શુદ્ધ સાકર સુધીની સલળી પ્રક્રિયામાંથી તેને પસાર થવું શેરડીમાંથી પડે છે, ત્યારે જ ખડી સાકરની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે આ પ્રકારે:-(૧) પ્રથમ તો સાકર-દષ્ટાંત શેરડી હોય, (૨) પછી તેના રસ કાઢવામાં આવે, (૩) તેને ઉકાળીને કાવા બનાવાય, (૪) તેમાંથી ગાળ બને, (૫) ત્યારપછી તેને શુદ્ધ કરતાં કરતાં તેમાંથી બારીક ખાંડ થાય, (૨) પછી શકેરા-ઝોણી સાકર બને, (૭) અશુદ્ધ સાકરના ગફા-પિંડા થાય, (૮) એને છેવટે શુદ્ધ સાકરના ચાસલા-ખડી સાકર (Refined crystallised sngar) બને. આમ શુદ્ધ સાકરની અવસ્થાએ પ્ઢાંચતાં પ્લેલાં જાદી જાદી પ્રક્રિયામાંથી (Various processes) પસાર થવું જ પડે છે.

તેમાં શેરડીથી માંડીને ગાળ બનવા સુધીની ચાર અવસ્થાએ ખરાબર મિત્રા વગેરે પહેલી ચાર દિવસો છે. અને ખાંડથી ખડી સાકર સુધીની ચાર અવસ્થાઓ બરાબર સ્થિરા વગેરે છેલી ચાર દિવસો છે. એટલે જેમ શુદ્ધ સાકરની ખનાવટમાં શેરડીથી માંડીને બધી અવસ્થાએ ખપની-કામની છે, તેમ શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિને માટે મિત્રા દિવ્ય વગેરે અવસ્થાએ પણ તેવા પ્રકારે ઉપયોગની છે; કારણ કે તે સમ્યગ્દિષ્ટનું કારણ થાય છે. આમ મિત્રા વગેરે દિવ્યને અત્રે યાગદિષ્ટમાં પાતપાતાનું યથાયાગ્ય સ્થાન છે જ.

આ મિલા વગેરે અવસ્થાઓ ખરેખર! ઇક્ષુ-શેરડી વગેરે જેવી છે, કારણ કે તેમાંથી સંવેગરૂપ માધુર્યની-મીઠાશની પ્રાપ્તિ થાય છે. મૂળ શેરડી જ ન હાય તા રસ ક્યાંથી નીકળ ? રસ ન હાય તા બાળ વગેરે કેમ અને ? મીડી સાકર કેમ નીપજે ? પણ આ મિલા વગેરે તા શેરડી વગેરે જેવી હાઇ, તેમાંથી અવશ્ય પરમાઈ પ્રેમરૂપ રસાદિની નિષ્પત્તિ થાય છે, ને મીડી સાકર જેવા-પરમ અમૃત જેવા સંવેગની મધુરતાના અનુભવ થાય છે.

અભાગ્ય હોય જ નહિં.

અાથી ઉલદું, અભાગ્યા તો નલ જેવા-ખરૂ જેવા છે, તેથી કરીને જ તેમને કાઇ કાળે સંવેગરૂપ માધુર્ય નીપજતું નથી. 'નલ '-ખરૂ તો સાવ નીરસ હોય છે. એટલે એને ગમે તેટલા પીલા તોપણુ તેમાંથી રસ નીકળતા નથી, તા પછી તેમાંથી અભાગ્યા મીઠી સાકરની પ્રાપ્તિ તા ક્યાંય દૂર રહી! તેમ આ અભગ્યા પણુ અપાત્ર તેવા જ નીરસ, 'કારાધાકાડ' હાય છે, તેમને ગમે તેટલા બાધથી પણુ પરમાર્થ પ્રેમરૂપ રસ ઉપજતા નથી, તા પછી સંવેગરૂપ મીઠી સાકરની આશા ક્યાંથી હાય ? આવા અભગ્યા ભલે પરમાર્થ પ્રેમ વિનાની નીરસ-સાવ સુક્કી એવી અનંત દ્રગ્ય ક્યાં કરે, અથવા તા 'ખૂબ શાસ્ત્રો\* ભણી માટા પાંડત શ્રુત- ધર બને, પણુ તેઓ પાતાની પ્રકૃતિને કદી છોડતા નથી, -ગાળવાળું દૂધ પીને સાપ નિર્વિષ થાય નહિં તેમ.' કારણુ કે તેઓના હૃદયમાં-અંતરાતમામાં કદી પણુ પરમાર્થ રસના અંકુર કુટતા નથી. આમ હાવાથી તેઓ માક્ષમાર્ગ પામવાને સર્વથા અયાગ્ય છે, એટલા માટે જ તે 'અભાગ્ય' કહેવાય છે. એટલે અર્થાપત્તિન્યાયથી તેવા

# —ઃ પરિણામી આત્મામાં જ યાગદષ્ટિનું ઘટમાનપણું :—

પુરુષા આ મિત્રા વગેરે દબ્ટિ પામવાને પણ યાેગ્ય નથી હાતા, કારણ કે જો તે પામ તાે તે 'અલવ્ય' કયાંથી રહે ? આ મિત્રા વગેરે દબ્ટિ પામે તે લવ્ય જ હાેય.

આમ જાૂરી જાૂરી દિષ્ટિઓનું તેવા તેવા પ્રકારે પરિભુમન થતાં થતાં, અવસ્થાઓ અદલાતાં અદલાતાં, શુદ્ધ આત્મારૂપ વસ્તુના આવિલાવ થાય છે, પ્રગટપણું સિદ્ધ થાય છે. આ ઉપરથી વળી આ ફલિત થાય છે કે—

- (૧) જે સર્વથા અપરિણામી-પરિણામ નહિં પામતા એવા આત્મા માને છે, એવા અપરિણામી આત્મવાદમાં આ કહ્યો તે દૃષ્ટિલેદ ઘટતા નથી. તેમ જ, (૨) જે સર્વથા ક્ષશ્ચિક એવા આત્મા માને છે, એવા ક્ષશ્ચિક આત્મવાદમાં પણ ઉક્ત દૃષ્ટિલેદ ઘટતા નથી. કારણ કે તેમના જ અભિપ્રાય પ્રમાણે, તથાપકારનું ભવન-પરિણમન ઘટતું નથી. તે આ પ્રકારે:-
- ૧ જો સર્વથા અપરિણામી અંટલે એકાંત નિત્ય જ આત્મા માનવામાં આવે, તો ઉત્તરાત્તર દર્ષિના લાભ કયાંથી થશે ? તે તે દર્ષિઓ તથારૂપ પરિણુમન વિના સંભવતી નથી, એટલે અપરિણામી આત્મામાં તથારૂપ પરિણુમન વિના તે તે એકાંત અપરિ- દર્ષિ ક્યાંથી આવે ? માટે કાં તો પરિણામી આત્મા માનવા પડશે, ણામી વાદ ને કાં તો આ યાગદષ્ટિ લાભ છાંડી દેવા પડશે. અને આ લાભ જો અયુક્ત જતો કર્યો, તા પછી આ અપરિણામવાદીનું યાગમાર્ગમાં સ્થાન કર્યા રહેશે ? તેઓએ મુક્તિ અર્થે કરપેલા યાગમાર્ગ પણ 'કલ્પનામાત્ર

<sup>\* &</sup>quot;ण मुयइ पयिडमभन्यो सुद्धुवि अन्झाइऊण सत्थाणि । गुडदुर्द्धापि पिवंता ण पण्णया णिव्विसा हुंति ॥"—श्री कुंद्रकुंदायार्थेळकृत सभयसार

ભદ્રક ' થઇ પડશે! ક્લ્પનામાત્ર રૂડા લાગશે! તેઓને આ યાગમાર્ગમાં ઉભવાનું સ્થાન જ નહિં રહે; કારણું કે આ અપરિણામી વાદમાં ભવ-માક્ષનો મુખ્ય ભેદ પણ ઘટશે નહિં, કાં તો લવ ને કાં તો માક્ષ એ એમાંથી એક જ અવસ્થા રહેશે. જો એક લવ અવસ્થા જ રહે છે એમ માનશા, તો માક્ષસાધક યાગમાર્ગનું પ્રયોજન નિષ્ફળ થશે; ને જો એક માક્ષ અવસ્થા જ રહે છે એમ માનશા તો પછી આ માક્ષસાધક યાગમાર્ગની જરૂર જ ક્યાં રહી? આમ કૃતનારા અને અકૃતાગમ વગેરે અનેક દ્વણુ આવશે. એટલે આ એકાંત અપરિણામવાદ-એકાંત કૂટસ્થ નિત્ય આત્મા માનવા તે અયુક્ત છે.

" एवं च योगमार्गोऽपि मुक्तये यः प्रकल्प्यते । सोऽपि निर्विषयत्वेन कल्पनामात्रभद्रकः ॥"–(लुओ) ये।अध्यिन्दु, १३।० ४७८-४८६.

"એક કહે નિત્ય જ આતમતત્ત્વ, આતમ દરિસણ લીના; કૃતવિનાશ અકૃતાગમ દૂષણ, નવિ દેખે મતિહીશા."—શ્રી આનંદધનજી

ર. સર્વથા ક્ષાિણુકવાદ એટલે આત્માને જો એકાંત અનિત્ય જ માનવામાં આવે, તો અખંડ એક વસ્તુ વિના પરિશુમન કોનું થશે કિશ્ પછી તો આત્મા વિનાશ પામી જશે, એટલે વસ્તુ જ નહિં રહે. તો પછી તથારૂમ પરિશુમન વિના ક્ષાિણુકવાદ આ યોગદિષ્ટ પણ કાેને પ્રાપ્ત થશે કિશ્ પછી ક્ષણુનું× અનુસંધાન– અશુકત અન્વય માનવામાં આવે, તા ક્ષાિણુકવાદ છાડી દેવા પડશે. આમ કાં તા પરિશુમી આત્માને એક નિત્ય અખંડ વસ્તુરૂપ માનવા પડશે, ને કાં તા યોગદિષ્ટના લાભ જતા કરવા પડશે. આ યાગદિષ્ટના લાભ જો જતા કર્યા, તા યાગમાર્ગમાં ક્ષાિણુકવાદને ઉભવાનું સ્થાન જ રહેશે નહિં; બંધ–માક્ષ, સુખ-દુ:ખ આદિ વ્યવસ્થા પણ ઘટશે નહિં.

"સોગત મતિ રાગી કહે વાદી, ક્ષણિક એ આતમ જાણા; ગંધ માક્ષ સુખ દુ:ખ ન ઘટે, એક વિચાર મન આણા."—શ્રી આનંદધનછ

વળી જે ક્ષિણિક છે એમ જાણીને જે કહે છે, તે કહેતારા પાતે ક્ષિણિક નથી, એ અનુલવથી પણ આત્મા નિત્ય છે એમ નિશ્ચય થાય છે. ક્યારેય પણ કાઇ પણ વસ્તુના કેવળ સર્વધા નાશ થતા નથી, માત્ર અવસ્થાંતર થાય છે. અને ચેતનના જો અવસ્થાંતર રૂપ નાશ થતા હાય તા તે કેમાં લળે? તે તપાસી જાઓ.

<sup>× &</sup>quot;श्रणिकत्वं तु नैवास्य श्रणादृश्वं विनाशतः । अन्यस्याभावतोऽसिद्धेरन्यथाऽन्वयभावतः ॥ "-( लुओः ) धागिलन्दु, श्वेति ४५८-४७७.

" અથવા જ્ઞાન ક્ષણિકતું, જે જાણી વદનાર; વદનારા તે ક્ષણિક નહિં, કર અનુભવ નિર્ધાર. કયારે કાઇ વસ્તુના, કેવળ હાય ન નાશ; ચેતન પામે નાશ તા, કેમાં ભળે ? તપાસ."

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી ચ્યાત્મસિક્રિ

# પરિણામીવાદ જ ચુક્ત-

+ આમ એકાંત નિત્ય કે એકાંત અનિત્ય આત્મા માનવામાં આવે, તાે તે પક્ષમાં આ યાેગઢષ્ટિ લાભરૂપ યાેગમાર્ગ ઘટતાે નથી. એટલે અર્થાપત્તિ ન્યાયથી 'નાના પ્રકારના પર્યાય-વાળા **પરિણામી આત્મામાં**\* અવસ્થાભેદની સંગતિવઉ કરીને યાેગમાર્ગના સંભવ છે.'

આતમા દ્રવ્યથી નિત્ય છે, ને પર્યાયથી-અવસ્થાંતરથી પલટાય છે, અનિત્ય છે; તેનું પ્રગટ દર્શત-આલ, યુવાન ને વૃદ્ધ એ ત્રણે અવસ્થાનું જ્ઞાન એક જ પુરુષને થાય છે.

> " આત્મા ૬૦થે નિત્ય છે, પર્ચાયે પલટાય; બાલાદિ વય ત્રષ્ટ્યનું, જ્ઞાન એકને થાય."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

આમ પરિશામી આત્મતત્ત્વ માનવામાં આવે તો જ તેમાં આ તથાર્ય પરિશામન-વાળી યાગદષ્ટ ને યાગમાર્ગની સમસ્ત ઘટના અવિકલપશે ઘટે છે, એમ આ ઉપરથી કલિત થયું. અસ્તુ! એ ગમે તેમ હા! આપશે હવે 'યાગદષ્ટિ'ના 'ઉન્મીલન' સાથે આગળ વધીએ, એટલે એ આત્મતત્ત્વ કેવું છે, તેની આપાઆપ ખબર પડશે. એમાં વાદ-વિવાદના અવકાશ નથી.

અને આ 'દિષ્ટિ' સકલ યાગિદર્શનોને સાધારણ છે, એટલા માટે જેવાઓને જેવા પ્રકારે હાય છે, તેવાઓને તેવા પ્રકારે કહી ખતાવવા માટે કહે છે:—

# यमादियोगयुक्तानां खेदादिपरिहारतः । अद्वेषादिगुणस्थानं क्रमेणेषा सतां मता ॥१६॥

वृत्तिः-यमादियोगयुक्तानां--थम वर्गरे थानथा युक्तने, अही 'यम' वर्गरे, थानना अंगर्मणाने सीधे 'येम' इहेवाय छे. इहीं छे हे:-" यमिनयमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाय्यानसमाध्योऽष्टाबङ्गानि । " (पातंकल था. स. २, २८). 'यम, नियम, आसन, प्राण्यामम, अत्याहार, धारणा, ध्यान अने समाधि के येमना आह अने छे. 'ते केम यम वर्गरे, येमना असनीइ-विरोधी केवा आश्चयोना परिहार ८ (त्याम) वर्डे इरीने होय छे. अने आ आश्चयो प्रश्च आह का छे. अने तेवा प्रहारे इहीं छे हे:--

- + "नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः। उभयोरपि दृष्टोऽन्तस्त्वनयोस्तत्त्वदृश्चिभिः॥ "—शीतः
- \* ''परिणामिन्यतो नीत्या चित्रभावे तथात्मनि । अवस्थाभेदसंगत्या योगमार्गस्य संभवः॥ ''—श्रीयेशिकान्द

૧૧

વર્માદિ યાગયુતને થયે, ખેદાદિ પરિહાર; અદ્વેષાદિ ગુણસ્થાન આ, સંત સંમત ક્રમવાર, ૧૬.

અર્ધ:-- એદ આદિના પરિહારથી-ત્યાળથી ચમ આદિ યાળથી યુક્ત એવા જેનાને અતુક્રમે અદ્ભેષાદિ ગુણતું સ્થાન, એવી આ દર્ષિ સંતાને સંમત છે.

#### વિવેચન

જે આ આઠ દૃષ્ટિ કહી, તે અનુક્રમે યમ-નિયમ વર્ગેર યોગના આઠ અંગથી યુક્ત યોગીઓને હોય છે. એટલે કે-(૧) જ્યાં યોગનું પ્રથમ અંગ યમ હોય, ત્યાં પ્રથમ મિત્રા દૃષ્ટિ હોય છે; જ્યાં યોગનું ળીજીં અંગ નિયમ હોય, ત્યાં બીજી ૮ યોગાંગ તારા દૃષ્ટિ હોય છે. એમ યાવત આઠેના પરસ્પર સંબંધ સમજવા ૮ ચિત્તદોષ તેમ જ-(૨) ખેદ, ઉદ્વેગ વગેરે આઠ પ્રકારના દૃષ્ટ આશય-ચિત્તવૃત્તિ ૮ ગુણુ છે, તેના ત્યાગ કરવામાં આવતાં, અનુક્રમે યોગનાં આઠ અંગની પ્રાપ્તિ શાય છે. એટલે પહેલા ખેદ દોષના ત્યાગ થતાં, યોગનું પહેલું અંગ યમ અને પહેલી મિત્રા દૃષ્ટિ હોય છે; બીજા ઉદ્વેગ દોષના ત્યાગ થતાં, યોગનું બીજાં અંગ નિયમ અને બીજી તારા દૃષ્ટિ હોય છે, ઇત્યાદિ. અને (૩) આ આઠ દૃષ્ટિ અનુ-ક્રમે એદ્રેષ, જિજ્ઞાસા વગેરે ગુણુનું સ્થાન છે. એટલે પહેલા અદ્રેષ ગુણુ પ્રગઢો પહેલી મિત્રા દૃષ્ટિ હાય છે, બીજો જિજ્ઞાસા ગુણુ પ્રગઢો બીજી તારા દૃષ્ટિ હાય છે. આમ યાવત આઠેના સંગંધ જોડવા.

### " खेदोद्वेगक्षेपोत्थानञ्चान्त्यस्यमुद्रुगासङ्गैः । युक्तानि हि विक्तानि प्रपञ्चतो वर्जयेन्मतिमान् ॥ "

ખેદ, ઉદેગ, ક્ષેપ, ઉત્થાન, બ્રાંતિ, અન્યમુદ્દ, રુગૂ (રાગ) ને આસંગથા (આસક્તિ) યુક્ત ચિત્તને મતિમાનુ નિશ્વયે કરીને પ્રપંચથા વર્જે – છેડી દીએ.

તથા એમ, खेदादिपरिहारतः—તે એક આદિતા પરિહારથી—ત્યાગથી પણ ક્રમે કરીને આ દિષ્ટ આદ પ્રકારની છે.

આ દિષ્ટ अद्वेषादिगुणस्थानं —અદેષાદિ મુણતું સ્થાન છે એટલા માટે પણ એમ છે, કારણ કે આ પણ આઠ છે. કહ્યું છે કે:—

#### "अद्वेषो जिज्ञासा छुअूषा अवणवोधमीमांसाः । परिशुद्धा प्रतिपत्तिः प्रवृत्तिरष्टात्मिका तस्ये ॥ "

૧. અદેષ, ૨. જિલાસા, ૩. શુત્રૂષા, ૪. શ્રવલ, ૫. બાધ, ૬. મામાંસા, છ. પરિશુદ્ધ પ્રતિપત્તિ, ૮. પ્રવૃત્તિ-એમ તત્ત્વમાં આદ પ્રદારની પ્રવૃત્તિ છે.

એમ क्रमेण-ક્રમે કરીને एषा-આ સદ્દરિષ્ઠ, सतां-સંતાને, મુનિઓને-ભગવત ધતંજિલ, લદંત ભારકરભાંશુ, ભગવત અંતવ (१) આદિ યાગીઓને, मता-ષ્ઠષ્ટ-સંમત છે. અને એનું સાકલ્ય-સંપૂર્ણ વિસ્તાર પ્રત્યેક દર્શિમાં અમે દર્શાવશું આમ આ આઠ યેાગદેપ્ટિ, આઠ યાેગ અંગ, આઠ દાેષ ત્યાંગ, ને આઠ ગુણુસ્થાનનાે અનુક્રમે પરસ્પર સંબંધ છે. પહેલી દેપ્ટિમાં પહેલું ચાેગઅંગ, પહેલા ચિત્ત દાેષનાે ત્યાંગ, પહેલા ગુણુની પ્રાપ્તિ હાેય છે. એમ યાવત્ આઠેતું સમજતું. આમ આ **ચાેલ'ી** ઘ**ે છે. અહીં ય**મઆદિ યાેગના અંગરૂપ છે તેથી તેને 'યાેગ' કહ્યા છે.

|   | ચાેગદષ્ટિ | યાેગવ્ય ગ     | દેાષત્યાગ        | ગુ <b>ણ<del>ર</del>થાન</b> | <b>એાધની ઉપ</b> મા | વિશેષતા   |  |  |
|---|-----------|---------------|------------------|----------------------------|--------------------|-----------|--|--|
| ૧ | મિત્રા    | યમ            | ખેક              | અદેવ                       | તૃષ્યુ અગિતકશ્     | મિથ્યાત્વ |  |  |
| ર | તારા      | નિયમ          | ઉદ્દેગ           | જિજ્ઞાસા                   | ગામય અગ્નિકણ       | ,,        |  |  |
| 3 | ળલા       | ચ્યાસન        | ક્ષેપ            | શુશ્રૃષા                   | કાઇ અગ્નિકણ        | *,        |  |  |
| ૪ | દીપ્રા    | પ્રાણાયામ     | ઉત્થાન           | શ્રવણ                      | દીપ પ્રભા          | ,,        |  |  |
| ય | સ્થિરા    | પ્રસાદ્વાર    | ભ્રાંતિ          | એાધ                        | २८न प्रका          | सभ्यक्त   |  |  |
| ţ | કાંતા     | ધારણા         | અન્યમુ <b>દ્</b> | મીમાંસા                    | તારા પ્રેસા        | 1,        |  |  |
| છ | પ્રકા     | <b>ધ્</b> યાન | रुगू (रे।ग)      | પ્રતિષત્તિ                 | સૂર્ય પ્રભા        | 5;        |  |  |
| ć | પરા       | સમાધિ         | - અાસંગ          | પ્રવૃત્તિ                  | ચંદ્ર પ્રભા        | <b>59</b> |  |  |

કેાષ્ટક — ૩

### —ઃ યાેગના આઠ અંગનું સ્વરૂપ :—

- ૧. યમ—તેને વત પણ કહે છે. તે પાંચ છે:-અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ. તે પ્રત્યેકના પણ તરતમતાના કારણે ચાર પ્રકાર છે: ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિરયમ, સિસ્ટિયમ.
  - ર. નિયમ-શોચ, સંતાષ, તપ, સ્વાધ્યાય ને ઇશ્વરધ્યાન-એ પાંચ નિયમ છે.
- 3. આસન—દ્રવ્યથી કાયાની ચપળતા રાકી એક સ્થાને સ્થિરતાર્પ પદ્મ, વીર આદિ આસન. ભાવથી તાં પરભાવનું આસન-અધ્યાસ-બેઠક છાંડી, આત્મભાવમાં બેસલું-બેઠક કરવી તે આસન.
- ૪. પ્રાણાયામ—સ્યૂલ શારીરિક પ્રાણાયામ નામની હઠયાેગની કિયા અત્ર ઇષ્ટ નથી. કારણ કે તેમાં વાયુને ગ્હાર કાઢવામાં આવે છે (રેચન), પ્રવામાં આવે છે (પ્ર્ણ) અને કુંભમાં પાણીની જેમ સ્થિર કરવામાં આવે છે (કુંભન); આ આ પ્રક્રિયાએા શરીર-

ને આયાસરૂપ અને મનને ચંત્રલતાકારણરૂપ હાઇ ક્લેશરૂપ થાય છે, માટે આ બાહ્ય પ્રાથાયામ અત્રે વિવક્ષિત નથી. અત્રે તો આધ્યાત્મિક-ભાવ પ્રાણાયામ જ પ્રસ્તુત છે-કે જેમાં બાહ્ય ભાવ-પરવસ્તુ ભણી જતા ભાવને રેચ દેવામાં આવે છે, જૂલાબ દેવાય છે, બ્હાર કઢાય છે તેવી રેચકકિયા હાય છે; જેમાં અંતર્ભાવ પ્રાય છે-અંતરાત્મન ભાવ ભરાય છે, તે-રૂપ પૂરક કિયા અને તે અંતરાત્મભાવની સ્થિરતારૂપ કું સક કિયા હાય છે. આવા આત્મસ્વભાવરૂપ ભાવપાણાયામ જ અત્રે અધ્યાત્મરૂપ યાળમાઈમાં ઇન્ટ છે.

" ખાદ્ધા ભાવ રેચક ઇહાંજી, પૂરક અંતર ભાવ; કુંભક થિરતા ગુણે કરીજી, પ્રાણાયામ સ્વભાવ.... મનમાહન જિન્જી! મીઠી તાહરી વાણ." શ્રીયાગા દ. સજ્ઝાય

પ. **પ્રત્યાહાર**—વિષયવિકારામાંથી ઇદ્રિયાને પાછી ખેંગવી તે પ્રત્યાહાર, પંચ વિષ-યના વિકારામાં ઇદ્રિયાને ન જોડવી તે પ્રત્યાહાર.

" વિષયવિકારે ન ઇંદ્રિય જોડે, તે ઇંહાં પ્રત્યાહારાજી. "—શ્રી યાગ૦ સજ્ઝાય

- ६. धाराणा—' देशबन्धश्चित्तस्य धारणा ।' ( पा. ચા.) ચિત્તના દેશઅંધ તે ધારણા. ચિત્તને અમુક તત્ત્વચિંતનાદિ મર્યાદિત સ્થળે ધારી રાખવું-માંધી રાખવું, રાકી રાખવું તે ધારણા.
- ७. ध्यान—'तत्र प्रत्ययेकतानता ध्यानं ।' તેમાં પ્રત્યયની એકતાનતા તે ધ્યાન. એકાગ્ર ચિત્તવૃત્તિના નિરાધ કરવા તે ધ્યાન. તત્ત્વસ્વરૂપને એકાગ્રપણે ધ્યાવલું તે ધ્યાન.
- ૮. સમાધિ—આત્મતત્ત્વરૂપ જ થઇ જવું, તત્ત્વને પામવું, તત્ત્વમાં લીન થઇ જવું તે સમાધિ. જ્યાં ધ્યાતા, ધ્યાન ને ધ્યેયના લોક રહે નહિં, ત્રણેય એકરૂપ થઇ જાય, તે સમાધિ.

" ધ્યાતા ધ્યાન ધ્યેય ગુણ એકે, લોદ છેદ કરશું હવે ટેકે.... "—શ્રી યશાવિજયજ

#### --: આઠ આશય દાષ :--

આઠ દેષથી યુક્ત આશયને-ચિત્તના દુષ્ટ અધ્યવસાયને જ્યારે છોડી દીએ, ત્યારે અનુક્રમે તે તે દિષ્ટિની પ્રાપ્તિ હોય છે. પહેલા દાષ છેડતાં, પહેલા મિત્રા દિષ્ટ હાય છે, ઇત્યાદિ. મિત્રમનું આત્માર્થી જીવે જેમ અને તેમ સર્વ પ્રયાસથી તે તે દાષા દૂર કરવા આવશ્યક છે, કારણું કે ચાંગની સિદ્ધિમાં મનના જયની જરૂર છે, ને મનાજયમાં આ આઠ દેષ નહે છે. તે દાષ ટળે તા ગુણુ પ્રગટે. તેનું સંક્ષેપ સ્વરૂપ આ પ્રમાણે:—

૧. એદ—થાકી જવું તે. શુભ સન્માર્ગે પ્રવર્ત્તતાં થાકલું તે. તે દેષ દ્વર થતાં મિત્રા દૃષ્ટિ હોય છે. "ખેદ પ્રવૃત્તિ કરતાં થાકીએ રે. "—શ્રી આનંદધનછ

આવા ખેદથી ધર્મક્રિયામાં મનની હઢતા રહેતી નથી, કે જે દઢતા, ખેતીમાં ' પાણીની જેમ, ધર્મના મુખ્ય હેતુ છે.

> "કિરિયામાં ખેદે કરી રે, દઢતા મનની નાંહિ રે; મુખ્ય હેતુ તે ધર્મના રે, જેમ પાણી કૃષિમાંહિ રે….પ્રભુ તુજ વાણી મીઠડો રે." —શ્રી યશાવિજયજીકૃત સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

ર. ઉદ્વેગ—સન્માર્ગ સાધક ક્રિયા પ્રત્યે માનસિક કંટાળા—અભ્યામાં ઉપજવા, સન્માર્ગ-થી ઉદ્દેભગ્ન થતું–ઉભગતું તે. એટલે બેઠા બેઠા પણ ક્રિયામાં ઉદ્દેગ—અભ્યામાં ઉપજે છે. આમ યાગના દ્રેષને લીધે તે ક્રિયા કરે તો પણું રાજવેઠની જેમ અપાટાખંધ અપ્ટાપી લે છે-જેમ તેમ પતાવી દે છે!

> " એઠા પણ જે ઉપજે રે, કિશ્યામાં ઉદ્દેગરે; ચાગદ્રેષથી તે ક્રિયારે, રાજવેઠ સમ વેગ રે....પ્રભુ તુજ."

3. ક્ષેપ—ચિત્તના વિક્ષેપ, અસમાધાન ડામાડાળ વૃત્તિ. અમુક ક્રિયામાંથી વચ્ચે વચ્ચે બીજી ક્રિયામાં મનતું ફેંકાવું–ચાલ્યા જવું, ઝાંવાં–ઉધામા તે ક્ષેપ. જેમ શાલિને ઊખણુતાં-વાર'વાર ઊખેડી ઊખેડીને વાવે તાે ફલ ન થાય, તેમ આવી ક્ષેપવાળી ક્રિયાનું નિર્મલ ફળ મળતું નથી.

> "વિચ વિચ બીજા કાજમાં રે, જાયે મન તે એપ રે; ઊપણાતાં જિમ શાલિનું રે, ફલ નહિં તિહાં નિલે પ રે…. પ્રભુ તુજ. "

૪. ઉત્થાન—ઊઠી જવું તે ઉત્થાન. સન્માર્ગમાંથી એટલે કે માક્ષસાધક યોગમાર્ગ-ક્રિયામાંથી ચિત્તનું ઊઠી જવું તે ઉત્થાન. આમ થવાનું કારણ શાંતવાહિતાના એટલે કે ચિત્તના એક અખંડ શાંત પ્રવાહના અસાવ છે. આવા ઠરેલપણાના અસાવે જ્યાંથી મન ઊઠી ગયું છે એવી તે યાગક્રિયા છાડી દેવા યાગ્ય છે; પણ લાકલજ્જાદિથી છાડી શકાતી નથી. આ ઉત્થાન દેશ છે. મમતથી તે પકડી રાખે, આ ઉત્થાન દેશ છે.

> " શાંતવાહિતા વિણ હોવે રે, જે યાેગે ઉત્થાન રે; ત્યાગયાેગ છે તેહથી રે, અણછંડાતું ધ્યાન રે....પ્રભુ તુજ. "

પ. ભ્રાંતિ—ભમતું તે, ભ્રમ ઉપજવા તે. પ્રસ્તુત યાગિકિયાને છાંડી ચિત્તનું ચારે કાર બ્રમણ-બ્રામક વૃત્તિ, તે બ્રાંતિ. અથવા છીપમાં રૂપાની જેમ બ્રમણા થવી, તત્ત્વને અતત્ત્વ માનવારૂપ વિપર્યાસ થવા તે બ્રાંતિ. અથવા અમુક ક્રિયા કરી કે ન કરી એ બ્રમથી ન સાંભરે, એટલે એવી શુભ કિયાથકી પણ અર્થવિરાષ્ટ્રી એવું અકાજ થાય, ઇષ્ટ ક્લરૂપ પરમાર્થકાર્ય ન થાય. આમ બ્રાંતિનું સ્વરૂપ છે.

"ભ્રમથી જેક ન સાંભરે રે, કાંઇ અટ્ટત કૃત કાજ રે; તેક્ષથી શુભ કિરિયાથકી રે, અર્થવિરાધી અકાજ રે….પ્રભુ તુજ."

દ. અન્યમુદ્દ — બીજે ઠેકાણે આનંદ—માદ પામવા તે. આત્મતત્ત્વ કરતાં અન્ય-દથળા આનંદિત થતું તે અન્યમુદ્દ. અથવા આમ માંડેલી યાેગક્રિયા અવગણીને બીજે ઠામે હવે ઘરવા, તે પરમાર્થરૂપ ઇષ્ટ કાર્યમાં આંગારાના વરસાદ જેવા છે.

"માંડી કિરિયા અવગણી રે, બીજે ઠામે હર્લરે; ઇષ્ટ અર્થમાં જાણીયે રે, અંગારાના વર્ષ રે….પ્રભુ તુજ."

૭. રુગ્—રાગ, રાગ-દ્વેષ-માહ એ ત્રિદેષરૂપ મહારાગ-ભાવરાગ અથવા સાચી સમજણ વિના કિયા કરવામાં આવે, તેા શુદ્ધ ક્રિયાના ઉચ્છેદ થાય, એટલે શુદ્ધ ક્રિયાને પીડારૂપ અથવા ભાંગરૂપ એવા 'રાગ હયે હયે. આવી રાગિષ્ટ અશુદ્ધ ક્રિયાનું ક્લ વાંઝિશું છે.

"રાગ હાયે સમજણ વિના રે, પીડા-ભંગ સુરૂપ રે; શુદ્ધ ક્રિયા ઉચ્છેદથી રે, તેહ વંધ્ય ક્લરૂપ રે….પણ તુજ."

૮. આસંગ — આસંકિત. પરદ્રવ્ય તથા પરભાવના સંગમાં આસકિત ઉપજવી તે. અથવા અમુક એક જ ચાંગકિયાના સ્થાનમાં રંગ લાગવાથી, તે સ્થાનમાં જ-તે જ કિયામાં આસકિત શઇ જવી તે આસંગ છે. જે કિયા કરતા હાય, તેમાં 'ઇદમેવ સુંદર' આજ સુંદર છે—રૂડું છે, એવા જે રંગ લાગવા, તેમાં જ શુંદરીઆ થઇને ચાંટ્યા રહેવું, તે આસંગ દાષ છે, કારણ કે એમ એક જ સ્થળે જીવ જો ચાંટી રહે—મંડ્યો રહે, તા પછા ત્યાં જ શુણકાણે સ્થિતિ રહે, આગળ ન વધે, પ્રગતિ (Progress) ન થાય. તેથા પરમાર્થરૂપ સુંદર ફળ(માથ) ન મળે.

" એક જ ઠામે રંગથી રે, કિરિયામાં આસંગ રે; તેહ જ ગુણુઠાણું થિતિ રે, તેહથી ફલ નહીં ચંગ રે….પ્રભુ તુજ."

આમ સન્માર્ગરૂપ યાગમાર્ગની સાધનામાં ચિત્તને પ્રથમ ખેદ ઉપજે, થાક લાગે, દહતા ન રહે, એટલે તેમાં ઉદ્વેગ ઉપજે-અણુગમાં આવે, વેઠીઆની જેમ પરાશે કરે. એથી કરીને ચિત્તવિક્ષેપ થાય, ડામાડાળ વૃત્તિ ઉપજે, મન બીજે આંઠ દોષની બીજે દોહ્યા કરે. એટલે ચાલુ કામમાંથી મન ઊઠી જાય, ઉત્થાન સંકલના થાય, ને ચારે કાર ભમ્યા કરે, ભાંતિ ઉપજે. એમ ભમતાં ભમતાં કાઇ અન્ય સ્થળે તેને લીજજત આવે-અન્યસમુદ્દ થાય. એટલે શુહ કિયાના ઉચ્છેદ થાય, પીડારૂપ-ભંગરૂપ રાગ લાગુ પડે, ક્રિયા માંદી પડે, ને તે અમુક સ્થળે આસંગ-આસક્તિ ઉપજે, 'અફેહી દારકા' જ થઇ જાય! આમ આ આઠ આશ્યરિષનો પૂર્વાપર સંખંધરૂપ સંકલના લટાવી શકાય છે. તે દોષ જેમ જેમ છાડાય, તેમ તેમ અનુક્રમે આઠ દશરૂપ આત્મગુણના અવિક્રાય છે. તે દોષ જેમ જેમ છાડાય, તેમ તેમ અનુક્રમે આઠ દશરૂપ આત્મગુણના અવિક્રાય થતો જાય છે, પ્રગટપણું થતું જાય છે.

અથવા ળીજી રીતે અધ્યાત્મ પરિભાષામાં આ દોષ ઘટાવીએ તો-(૧) આત્મતત્ત્વની સાધનામાં જીવની હઢતા ન રહે-ખેદ ઉપજે, (૨) તે સાધનામાં ઉદ્દેગ-અહ્યુગમાં આવે, (૩) એટલે ચિત્તવિજ્ઞેષ પામી પરવસ્તુમાં-પરભાવમાં દેાડ્યા કરે, ઉધામા નાખે, (૪) અને આત્મભાવમાંથી ઉઠી જાય (ઉત્થાન), (૫) એટલે પછી બ્રાંતિ-વિષયીસ પામી ચારે કાર પરભાવમાં ભમ્યા કરે, (૬) ને એમ કરતાં તેમાં આનંદ પામે-રમહ્તા અનુભવે (અન્યમુદ્દ), (૭) એટલે રાગ-દેષ-માહરૂપ ત્રિદોષ-સન્નિષાત (રાગ) લાગુપઢ, (૮) અને પરવસ્તુમાં-પરભાવમાં આસંગા-આસક્તિ ઉપજે. ઇત્યાદિ પ્રકારે આની યથામતિ ઘટના કરી શકાય છે. અને આ દોષ દ્વર થવાના કમ પહ્યુ પરસ્પર સંકળાયેલા છે, તે આ પ્રમાણે:—

(૧) ધર્મ કિયામાં પ્રથમ તા મનની દહતા રહે, ખેદ ન થાય, (૨) તા ઉદ્દેગ-અલ્ ગમા ન ઉપજે, વેઠરૂપ ન લાગે; (૩) એટલે વિદ્દેપ ન ઉપજે, (૪) અને ચિત્ત તેમાંથી ઊઠી ન જાય; (૫) એટલે ચારે કેર લમે નહિં, (६) અને અન્ય સ્થળે આનંદના પ્રસંગ ખને નહિં; (૭) એટલે પછી કિયાને રાગ લાગુ પડે નહિં, (૮) અને અમુક સ્થળે આસક્તિ-આસંગા પણ ઉપજે નહિં.

## --: આઠ ગુણનું સ્વરૂષ :--

1. અદ્વેષ—દેષ ન હાવા તે અદ્વેષ. સત્ તત્ત્વ પ્રત્યે દેષ–મત્સરના અભાવ એ પ્રથમ શુર્ણ છે, સન્માર્ગ શ્રેણીનું પ્રથમ પગથિશું છે, પ્રથમ ભૂમિકા છે.

"સેવન કારણ પેંડેલી ભૂમિકા રે, અભય અહેષ અખેદ."

" દ્રેષ અરાચક સાવ. " — અવધૂત શ્રી આનંદઘનછ

આમ 'સત્' પ્રત્યે અરુચિસાવ-અભુગમાં તે દેષ, અને તેવી અરુચિના-અભુગમાના અભાવ તે અદેષ. આ નકારાત્મક (Negative) પણ ગુણ છે. તે ઉપજે તા પછી—

- ર. જિજ્ઞાસા—સત્ તત્ત્વને જાણવાની અંતરંગ ઇચ્છા, ઉત્કંઠા, તાલાવેલી, તમજા ઉપજે. એટલે પછી—
  - 3. શુશ્રુષા—તત્ત્વને સાંભળવાની ઉત્કટ ઇચ્છા પ્રગટે, એટલે પછી---
  - ૪. શ્રવણ-સત્તત્ત્વને સાંભળવાનું ખને. એટલે પછી-
- પ. **બે!ધ** —તત્ત્વના બાધ-જ્ઞાન થાય, ઉપદેશ લાગે-ચાંટે, પ્રતિબાધ પામે-ખૂઝે. એટલે પછી —
- દ. સીમાંસા--થયેલા તત્ત્વભાષનું મીમાંસન-સૂક્ષ્મ વિચારણા-ચિતન-ઊઢાપાઢ થાય. હેય, ઉપાદેય આદિના સૂક્ષ્મ વિવેક પ્રગટે. એટલે પછી—
- ૭. પ્રતિપત્તિ— આદેય તત્ત્વનું અવગાઢ ગ્રહ્યુ-અંગીકરથુ થાય, અંતરાત્માથી તત્ત્વ-વિનિશ્ચયરૂપ માન્યપર્શું થાય, અનુભવન થાય. એટલે પછી—-

૮. પ્રવૃત્તિ—તત્ત્વરૂપ પ્રવૃત્તિ, તદૂપ પ્રવૃત્તિ, આચરણ, અનુષ્ઠાન, ચારિત્ર, રમણ થાય. આત્મા સ્વસ્વરૂપમાં રમણ કરે.

> " આપ સ્વભાવે પ્રવૃત્તિ પૂરણ."—શ્રી ધાગા સજ્ઝાય " તેવા સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણુલિંગ....મૂળ મારગ." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આમ આ આઠ ગુણાના ઉત્તરાત્તર ક્રમ છે, અને તે આઠ દક્ષમાં અનુક્રમે એકેક-પણ પ્રગટે છે.

## સારાંશ-(Summary)

-: દાહરા :-

- (૮ **યોગાંગ**)—યાત્ર અંગ-યમ નિયમ ને, આસન પ્રાણાયામ; પ્રત્યાહાર ને ધારણા, ધ્યાન સમાધિ—આમ.
- (૮ દોષ) દેષ-ખેદ ઉદ્રેગ ને, ક્ષેપ તેમ ઉત્થાન; ભ્રાંતિ અન્યમુદ્દ રેશ ને, આસંગા ઇમ જાણ.
- ( ૮ ગુણુ ) અદ્રેષ જિજ્ઞાસા અને, શુદ્રૂષા શ્રવણુ બાેધ; મીમાંસા પ્રતિપત્તિ ને, પ્રવૃત્તિ ગુણુ શાેધ.
- (૮ દિષ્ટિ) મિત્રા તારા ને ખલા, દીપ્રા સ્થિરા તેમ; કાંતા પ્રભા અને પરા, દિષ્ટ આઠ છે એમ. પ્રથમ દિષ્ટમાં યાગતું, અંગ પ્રથમ યમ હાય; પ્રથમ દેષના ત્યાગ ને, પ્રથમ શુણુ પણ જોય. આઠ દિષ્ટમાં એ ક્રેમે, અંગ યાજવા આઠ; દેષ આઠ પરિવજિવા, ગુણુ જોડવા આઠ,

હવે 'દર્ષ્ટિ' શબ્દના અર્થ ભતાવવા માટે કહે છે:—

## सच्छ्दासंगतो बोघो दृष्टिरित्यभिधीयते । असत्प्रवृत्तिव्याघातात्सत्प्रवृत्तिपदावहः ॥ १७ ॥

वृत्ति:-सच्छुद्धासंगतो बोध:-- કત્યુલાસંયુક્ત બોધ. આ ઉપરથા અકત્ શ્રદ્ધાના વ્યવચ્છેદ-અપવાદ કહ્યો. અને અહીં અસત્ શ્રદ્ધા એટલે શાસ્ત્રભાદ્ય એવી, પોતાના અલિપ્રાયથી તથાપ્રકારના અસદ્ ઉદ્ધ્ય-વિકલ્પર્ય શ્રદ્ધા શ્રદ્ધામાં આવી છે. એવી તે અસત્ શ્રદ્ધાના વિકલપણાથી-રહિતપણાથી 'સત્ શ્રદ્ધાસ'ગત.' એવા પ્રકારના જે બોધ-અત્રગમ (સમજ્જુ) તે શું? તો કે-દિપ્ટિરિયમિ-ધીયતે-'દિષ્ટિ' કહેવાય છે,-દર્શન તે દષ્ટિ એમ જાણીને-નિષ્પ્રત્યપાયપણાએ કરીને, (તેમાં કાઇ આલ અવલ આવતી નથી એથી કરીને). ક્લથી આ જ કહે છે-- સત્ શ્રદ્ધાયુત આપ જે, તે 'દર્ષિ' કહેવાય; અસત્ પ્રવૃત્તિ બાધથી, સત્પ્રવૃત્તિ પદદાય. ૧૭.

અર્થ:—સત્શ્રદ્ધાથી સંગત એવા જે બાધ તે 'દૃષ્ટિ' કહેવાય છે. અને તે અસત્ પ્રવૃત્તિના વ્યાધાતથી (અટકવાથી) સત્પ્રવૃત્તિપદાવહ એટલે સત્પ્રવૃત્તિપદ પમાડનારા એવા હાય છે.

### વિવેચન

અહીં 'દિષ્ટિ' એટલે શું ? તેની સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા કહી છે. સત્શ્રહાથી ચુકત એવા જે બોધ તેનું નામ 'દિષ્ટિ' છે. અહીં 'સત્ શ્રહા' એમ ખાસ કરીને કહ્યું, તે અસત્ શ્રહાના અપવાદ-નિષેધ કરવા માટે છે. સત્શાસના આધાર છાડી સત્શ્રહાચુકત પાતાના અભિપ્રાયે કરીને-પાતાના સ્વચ્છં દે કરીને, પાતાની મતિકલ્પના બોધ તે દિષ્ટ પ્રમાણે જ્યાં અસત્ ખાટા તર્ક વિતર્ક-વિકલ્પ કરવામાં આવે છે, એવી શાસભાદા જે શ્રહા તે અસત્શ્રહા છે. આવી અસત્ શ્રહા આ 'દર્ષિ' માં હોતી નથી. એમાં તા સત્શાસના આધારવાળી, સત્શાસને અનુકૂળ, આપ્ત પુરુષની આગમરૂપ આજ્ઞાને અનુસરનારી, એવી સત્શ્રહા-સાચી શ્રહા જ હોય છે. આવી સત્ શ્રહા હોય તો જ તે બાધને 'દૃષ્ટિ' નામ ઘટે છે.

' દ્રષ્ટિ' એટલે દર્શન – દેખવું તે છે. આમાં નિષ્પ્રત્યપાયપણું હોય છે, કાઇ પણ આડખીલી હોતી નથી, એટલા માટે તે 'દર્શન' અથવા 'દર્ષિ' કહેવાય છે. પછી અલે આ થાડી ઉઘડી હોય કે ઝાઝી ઉઘડી હોય, પણ તે ખૂલતાં જે કાંઇ દર્ષિ એટલે દેખાય છે તે દેખાય છે, દીઠું એટલે બસ દીઠું, તેમાં કાઇ પ્રત્યવાય દર્શન નડતા નથી. આમ 'દર્ષિ' એટલે 'દર્શન' એમ કહ્યું તે યથાર્થ છે. આ બરાબર સમજવા આંખના – ચર્મચક્રુના દાખલા લઇએ: —

આંખ ખંધ હાય તા કાંઇ દેખાતું નથી, પછી આંખ જરાક ઉલડે તા પાસેના પદાર્થ ઝાંખા ઝાંખા દેખાય છે, પછી વધારે ઉલડે તા તેથી વધારે દેખાય છે, એમ જેમ જેમ આંખ ખૂલતી જાય છે, તેમ તેમ વધારે ને વધારે દેખાતું જાય છે, છેવડે સંપૂર્ણ આંખ

असत्प्रवृत्तिच्याघातात्—અસત્ પ્રવૃત્તિના વ્યાધાતથી (અટકી જવાપણાથી). એટલે કે તેવા પ્રકારની શ્રાહ્તાથી-શ્રહાવંતપણાથી શાસ્ત્રવિરુદ પ્રવૃત્તિના વ્યાધાતથી-અટકી જવાપણાને લીધે, શું ! તો કે— सत्प्रवृत्तिपदावहः—સત્પ્રવૃત્તિપદને આણુનારા, લાવનારા. એટલે શાસ્ત્રથી અવિરુદ્ધ એવા પ્રવૃત્તિપદને આણી આપનારા. અવેદાસ વેદાપદના પરિત્યાગવડે કરીને વેદાસ વેદાપદ પમાડનારા એમ અર્થ છે. સ્થિરા આદિ દષ્ટિનું વેદાપદરૂપપણું છતાં આના સામાન્ય લક્ષણપણાને લીધે એમ પણ અદેભ છે. અથવા સત્ પ્રવૃત્તિપદ એટલે પરમાર્થથી શૈલેશીપદ છે. એટલે આ દષ્ટિના તત્પદાન્ વહપણામાં—તે પદ પમાડવાપણામાં કાઇ દેશ નથી.

ખૂલતાં અનંત આકાશ પણ તે નાની સરખી આંખથી દેખાય છે! તેમ આ આંતરચક્ષુ. રૂપ 'રાગદૃષ્ટિ' પણ જેમ જેમ ઉઘડતી જાય છે, ઉન્મીલન પામતી જાય છે, ખૂલતી જાય છે, તેમ તેમ તેમ તેની દૃષ્ટિમર્યાદાનું ક્ષેત્ર વધતું જાય છે, વધારે ને વધારે વિશાળ 'દર્શન' થતું જાય છે, ને છેવટે સંપૂર્ણ 'દૃષ્ટિ' ખૂલતાં અનંત 'દર્શન' યાય છે. પણ આ થાડું કે ઝાઝું જે કાંઇ દેખાય છે, તે બધું ય 'દર્શન' અથવા 'દૃષ્ટિ' કહેવાય છે; એમાં માત્ર માત્રાના—અંશના ભેદ (Difference of degree) છે, દર્શનભેદ નથી. આ દર્શનની જાતિ એક છે. એટલા માટે 'जाती एकचचનં' એ સૂત્ર પ્રમાણે 'દૃષ્ટિ' એમ એકવંચની પ્રયોગ કર્યો છે. આમ યાગદૃષ્ટિ અથવા દર્શન એક છે, છતાં તેના ઉન્મીલન અંશ પ્રમાણે–ઉઘડવા પ્રમાણે તેના વિલાગ પાડ્યા છે. આવું દર્શન કે દૃષ્ટિ ક્યારે ઉઘડી કહેવાય? તેની અત્રે સ્પષ્ટ મર્યાદા ખતાવી છે કે—'જયારે સત્શાસની શ્રદ્ધાન્યોના બાલો બાલે હાય ત્યારે.'

આથી ઊલદું, સત્પ્રહા વિનાના જે બાેધ છે, અથવા સ્વચ્છંદ કલ્પનાર્પ અસત્ પ્રહાવાળા જે બાેધ છે, તે 'દર્ષિ' અથવા 'દર્શન' કહી શકાય નહિં, કારણ કે આંખ ઉઘડી ન હાય ત્યાંસુધી જેમ અંધપશું જ છે, દેખવાપશું નથી, દિષ્ટિઅ'ધપાશું દર્શન નથી, તેમ સત્રાસ્ત્ર શ્રદ્ધાથી જયાં લગી આંતરદૃષ્ટ ઉઘડી નથી, ઉન્મીલન પામી નથી, ત્યાંસુધી દૃષ્ટિઅંધપશું જ છે, દેખવાપશું નથી, દર્શન નથી.

આ જવને નેત્રરાગીની ઉપમા ઘટે છે. નેત્રરાગી એટલે કે જેને આંખના રાગ છે, એવા પુરુષ આંખ ઉઘાડી શકતા નથી, આંખ માંચી જ રાખે છે, તેને ઉજાસ પણ ગમતા નથી. તેની જો કાઇ નિષ્ણાત નેત્રવૈદ્ધ (Eye-specialist) ખરાખર ચિકિત્સા કરી યથા- યાંગ્ય અંજન વગેરે આંજને દવા (Treatment) કરે, તો ધીરે ધીરે નેત્રરાગીનું તેના રાગ મટવાના સંભવ છે. તે સદ્વૈદ્યના ને તેને આધીન ઔષધના દર્શાત જોગ ન ખને ત્યાંસુધી તેના રાગ કેમે કરીને મટે નહિં. તેમ આ જીવને દરિઅંધપણાના-મિચ્યાદરિપણાના ગાઢ રાગ લાગુ પડ્યો છે. તે આંખ મીંચીને જ પડ્યો છે. તેનાથી જ્ઞાન-પ્રકાશ પણ દેખી શકાતો નથી! હવે તેને કાઇ મહાપુષ્યના જોગાનુજોગે કાઇ તેવા સદ્ગુરુર્પ નિષ્ણાત સદ્વૈદ્યના જોગ મળે, ને તે તેના રાગનું બરાબર નિદાન કરી, યાંગ્ય ચિકિત્સા કરે, જ્ઞાનરૂપ આંજન આંજે, તાે ધીરે ધીરે તે દર્શિઅંધની દર્શિ ખૂલતી જાય, ને છેવટે તે નેત્રરાગ સાવ મટી જાય. પણ આમાં માત્ર શરત એટલી જ છે કે-સદ્વૈદ્યુપ સદ્ગુરુને શાધી કાઢી, તેની દવા દઢ શ્રદ્ધાથી, યથાવિધિ પચ્ય અનુપાન સાથે કરવામાં આવે, તાે જ તે આત્મભ્રાંતિરૂપ માટામાં માટા રાગ જાય. તે આ પ્રમાણે—

" આત્મભ્રાંતિ સમ રાગ નહિં, સફશુરુ વૈદ્ય સુજાણ; શુરુઆજ્ઞા સમ પથ્ય નહિં, ઓષધ વિચાર ધ્યાન." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

" अज्ञानितिमिरान्धानां ज्ञानांजनशलाकया । नेत्रमुन्मीलितं थेन तस्मै सद्गुरवे नमः ॥ "

" પ્રવચન અંજન જો સદ્દગુરુ કરે, દેખે પરમ નિધાન; હુદય નયન નિહાળે જગધણી, મહિમા મેરુ સમાન."—શ્રી આનંદઘનજી

અત્રે સત્શાસની શ્રદ્ધા કહી છે, તેમાં તે શાસના મૂળ પ્રદ્યુતા આપ્ત પુરુષની, તેમજ તે શાસનો આશ્રય સમજાવનારા સદ્દગુરુની શ્રદ્ધા પણ ગિલ તેપણે સમાઈ જાય છે. કારણ કે જાગતી જયાત જેવા સદ્દગુરુ વિના તે શાસ્ત્ર સમજાવશે કાેણ ? આપ્તની-સદ્દ- શાસ્ત્ર કાંઇ એની મેળે સમજાઇ જતું નથી! તે તાે જેને જ્ઞાનદૃષ્ટિ ઊઘડી ગુરુની શ્રદ્ધા છે એવા પ્રગટ યાેગિસ્વરૂપ જ્ઞાની સદ્દગુરુમુખેથી સમજવામાં આવે, તેા જ સમજાય; તેવા ગુરુગમ વિના તે આગમ તો અગમ થઇ પડે છે! કારણ કે 'બિના નયનકી બાત', 'બિના નયન'—સદ્દગુરુની દારવણી વિના સમજાય નહિં; ને તે 'દિવ્ય નયન' તાે સદ્દગુરુના ચરણ સેવે તાે સાક્ષાત્ ખૂલે.

"બિના નયન પાવે નહિં, બિના નયનં છી ખાત; સેવે સદ્ગુરુંકે ચરન, સાં પાવે સાક્ષાત. ખું એ ચહત જો પ્યાસંકી, હૈં ખુઝનં કી રીત; પાવે નહિં ગુરુગમ બિના, યેહી અનાદિ સ્થિત."—શ્રોમદ્ રાજચંદ્રજી "ચરમ નયન કરી મારગ જોવતા રે, બૂલ્યા સયલ સંસાર; જિણે નયણે કરી મારગ જોઇએ રે, નયન તે દિવ્ય વિચાર. પંચેડા નિહાળું રે."—શ્રી આનાંદધનજી

આમ અત્રે શાસ્ત્રકાર ભગવંતે અર્થાપત્તિન્યાયથી બાંધ કર્યો કે-આ યાગદિષ્ટમાં પ્રવેશ કરવાનું પ્રથમ દ્રાર સત્રાસ્ત્રિની શ્રદ્ધા છે. શાસ્ત્ર એટલે આમપુરુષનું વચન. તેની આજ્ઞાને શ્રદ્ધાથી અનુસરનું એ જ યાગમાર્ગનું પ્રથમ પગથિયું છે, તા જ 'દૃષ્ટિ' ખૂલશે, નિર્દિ તા અંધપણું જ છે; માટે જીવે સ્વશ્હંદર્પ અસત્શ્રદ્ધાના ત્યાગ કરી, પાતાની સ્વશ્હંદ મતિકલ્પના છાડી દૂઇ, સત્શાસ્ત્રને-સત્પુરુષ સદ્ગુરુની આજ્ઞાને પ્રધાન-પણે અનુસરી, સત્શ્રદ્ધાથી આ યાગમાર્ગની આરાધના કરવી, એમ ઉપદેશના ધ્વનિ છે.

" રાેકે જીવ સ્વછંદ તાે, પામે અવશ્ય માેક્ષ; પામ્યા એમ અનંત છે, ભાષ્યું જિન નિર્દોષ."–શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીકૃત શ્રીઆત્મસિદ્ધિ " દાન તપ શીલ વ્રત નાથ આણા વિના, થઇ બાધક કરે ભવ ઉપાધિ."—શ્રી દેવચંદ્રજી

અને આવા સત્શ્રહાવાળા બાધનું એટલે દર્ષિનું ફલ શું છે ? તે માટે કહ્યું કે—

- (૧) અસત્ પ્રવૃત્તિના વ્યાઘાત, (૨) અને તેથી કરીને સત્પ્રવૃત્તિ પદની પ્રાપ્તિ. તે આ પ્રકાર:—
- 1. અસત્ પ્રવૃત્તિ વ્યાદ્યાત—સત્પ્રદ્ધાવાળા બાધ જે ઉપજ્યા, તા પછી તથા-પ્રકારે પ્રવૃત્તિ થવાના પ્રત્યેક સંભવ છે. એટલે સત્શાસના બાધથી પ્રતિકૂળ-વિરુદ્ધ આચ-રણાના વ્યાદ્યાત થાય છે—અંત આવે છે, અસત્ પ્રવૃત્તિ અટકી પહે છે, અસત્પ્રવૃત્તિ થંભી જાય છે. અસત્પ્રવૃત્તિને એટલા બધા આઘાત લાગે છે કે તે વ્યાદ્યાત બિચારી તમ્મર ખાઇને પડી જાય છે! મૂચ્છાવશ થાય છે! કારણ કે—'આ બ્રદ્ધાધનવાળાં\* આસત્રભવ્ય (નિક્ટ માેક્ષગામી) મતિમાન્ પુરુષ પરલાકિવિધમાં શાસ્ત્ર કરતાં બીજાની પ્રાયે અપેક્ષા રાખતા નથી.' તેને જ પ્રમાણ ગણી અસત્ પ્રવૃત્તિ છાડી દીએ છે, કારણ કે 'આ માહાંધકારમર્યા લાકમાં શાસ્ત્રપ્રકાશ જ સન્માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર છે.' અને આમ અસત્ પ્રવૃત્તિ અટકી પડે છે, એટલા માટે જ આ બાધ—
- ર. સત્મવૃત્તિપદાવહ—હાય છે. સત્મવૃત્તિપદને લાવી આપનારા-પમાડનારા હાય છે. જેમ જેમ અસત્ પ્રવૃત્તિ અટકતી જાય છે, તેમ તેમ સત્પ્રવૃત્તિપદ નિકટ આવતું જાય છે, પાસે ને પાસે ખેંચાતું જાય છે. અહીં 'આવહ' સત્પ્રવૃત્તિપદ એટલે લાવી આપનાર એ શબ્દ યોજ્યા છે તે અત્યંત સ્વ્યક છે. આ પ્રાપ્તિ યોગદિષ્ટનું આકર્ષણ જ એવું પ્રખળ છે કે તે 'પદ' એની મેળે ખેંચાતું ખેંચાતું સમીપ પ્રાપ્ત થાય છે. જાણે નજરળ ધીનું અજબ જાદ્ધ કર્યું હોયની! એમ આ યોગદિષ્ટ તે 'પદ'ને ખેંચી લાવે છે! લાહ્યું ળકની જેમ અદ્ભુત આકર્ષણશક્તિથી આકર્ષે છે! એક વખત આ યોગદિષ્ટરૂપ દિવ્ય નયનના સ્પર્શ કર્યા કે એડા પાર!

અત્રે સત્પ્રવૃત્તિપદ એટલે 'વેદાસ વેદા પદ ' (સમ્યક્ત ) સમજવું. આ દરિના

<sup>\* &</sup>quot;परलोकविधो शास्त्रात् प्रायो नान्यद्पेक्षते । आसन्नभव्यो मितमान् श्रद्धाधनसमन्वितः ॥ तस्मात्सदैव धर्मार्थी शास्त्रयत्नः प्रशस्यते । लोके मोद्दान्धकारेऽस्मिन्शास्त्रालोकः प्रवर्तकः ॥ " —महर्षि हिस्सद्भायार्थे छहत श्रीये।गिष्ट

પ્રતાપે 'અવેદાસંવેદા પદ' (મિશ્યાત્વ) છૂટી જઇ, 'વેદાસંવેદા પદ' પ્રાપ્ત થાય છે. જો કે 'વેદાસંવેદા પદ' પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિથી શરૂ થાય છે, તોપણ અહીં દૃષ્ટિનું-બાંધનું સામાન્યથી કથન હાઇ, આ કહ્યું છે એમાં દૃષ્ત નથો. અથવા તો સત્પવૃત્તિપદ એટલે શૈલેશીપદ ગણીએ તોપણ વિરાધ નથી, કારણ કે પરમાર્થથી તો તેની પ્રાપ્તિ થવી એ જ પરમાર્થ કાર્યરૂપ સત્પ્રવૃત્તિપદ છે. 'પદ' એટલે કદી પણ ન ખસે એવું સ્થિર નિશ્વલ સ્થાન. આમ અવશ્ય કરીને આ 'દૃષ્ટિ'ના પ્રભાવે 'વેદાસંવેદાપદ' કે શૈલેશી-પદરૂપ નિશ્વલ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ દૃષ્ટિરૂપ પારસમિણના જાદ્યઇ સ્પર્થથી આ જવરૂપ લોહ શુદ્ધ સુવર્ણ અની જાય છે!

"નિયમા કાંચનતા લહે રે....મન માહના રે લાલ. લાહ જ્યું પારસ પામ રે....લિ બાહનારે લાલ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

અને આ દષ્ટિ પરિસ્થૂલ ભેદથી આઠ પ્રકારની છે, નહિંતો બહુ ભેદવાળી છે, એમ બતાવવા માટે કહે છે—

## इयं चावरणापायभेदादष्टविघा स्मृता । सामान्येन विद्रोषास्तु भूयांसः सूक्ष्मभेदतः ॥ १८॥

આવરણ અપાય ભેદથી, છે આ આઠ પ્રકાર; સામાન્યથી—વિશેષ તાે, સક્ષ્મ ભેદ બહુ ધાર. ૧૮

અર્થ: — અને આ દૃષ્ટિ, – આવરણ અપાયના એટલે કે આવરણ ટળવાના લેકને લીધે, – સામાન્યથી આઠ પ્રકારની કહી; છે. અને વિશેષ લેકા તા સ્ક્લમલેકથી ઘણા ઘણા છે.

### વિવેચન

ઉપરમાં જે 'દૃષ્ટિ' એમ એકવચની પ્રયાગ કર્યો તે દૃષ્ટિ, આવરણ ટળવાના લેદને

वृत्ति:-इयं च--अने आ अटें ७मणां क डला ते अक्षण्वाणी दृष्टि, आवरणापायमेदतः-आवरण् अपायना सेद्धरी, आवरण् दूर थवाना सेदने लीधे,-परिस्थूल नीतिश्री, अष्टविद्या स्मृता-पूर्वायांथीं अ आठ प्रकारनी डढी छे.

सामान्येन—साभान्यथी,-सक्ष्मेक्षिकानी, सक्ष्मदृष्टिनी अनाहर करीने (आरीडीथी कीया विना). विदेशास्तु-विशेषो तो, सहदृष्टिना विशेष भेटी ती, मृयांसो-अति अष्टु, धणा धणा छ, सृष्ट्ममेदतः- सक्षमभेटने सी थे,-दर्शन आदिना अनंतभेद्वपणाने सीथे, कारण के परस्पर पट्रयानपतितपणाओं करीने तेओनुं कथन छे.

લીધે, આઠ પ્રકારની સામાન્યથી કહી છે; અને તે પણ અત્યંત સ્થૂલ લેદની અપેક્ષાએ કહેલ છે. દાખલા તરીકે—

આંખ આહેના પહેદા જેમ જેમ દૂર થતા જાય, તેમ તેમ વધારે ને વધારે ચાકખું દેખાતું જાય છે, છેવટે સંપૂર્ણ પહેદા ટળી જતાં પ્રેપ્ફં દેખાય છે. આમ પહેદા દૂર થવાની અપેક્ષાએ એક જ દેશના-દર્શનના જાદા જાદા લેદ પહે છે. આવરા આપાય તે જ પ્રકારે કર્મ પ્રકૃતિઓના ઉપશમ, ક્ષયોપશમ, ક્ષય આદિ પ્રમાણે જેમ જેમ કર્મનું આવરા ખસતું જાય છે, પહેદા દૂર થતા જાય છે, તેમ તેમ વધારે ને વધારે સ્પષ્ટ નિર્મલ દર્શન થતું જાય છે, ને છેવટે સંપૂર્ણ આવરા પહેદા ટળી જતાં સંપૂર્ણ દર્શન થાય છે. આમ આવરા ટળવાના સિંદથી, આ દર્શના આઠ સ્થલ લેદ સામાન્યથી પડ્યા છે.

પણ સૂક્ષ્મભેદની અપેક્ષાએ જે બારીકીથી જોઇએ, તો તેના વિશેષ ભેદ ઘણા ઘણા છે, અનંત છે, કે જેના કહેતાં પાર ન આવે. કારણ કે મિન્નાથી માંડી પરાદષ્ટ સુધી, કર્મના ક્ષરોપશમ આદિ પ્રમાણે, દર્શનના પ્રકાર અનંત છે. ષ્ટ્રશ્યાન અનંત ભેદ પતિત-ષર્ગુણવૃદ્ધિના નિયમ અહીં લાગુ પડે છે. જેમકે-(૧) અનંત-ભાગવૃદ્ધિ, (૨) અસંખ્યાતભાગવૃદ્ધિ, (૩) સંખ્યાતભાગવૃદ્ધિ, (૪) સંખ્યાત- ગુણવૃદ્ધિ, (૫) અસંખ્યાતગૃહૃદ્ધિ, (६) અનંતગુણવૃદ્ધિ. આમ મિન્નાના કનિષ્ઠમાં કનિષ્ઠ પ્રકારમાં એાછામાં એાછું (Minimum) એક અંશ (Unit) દર્શન માનીએ, તો પછી તેમાં આ નિયમ પ્રમાણે વૃદ્ધિના અનંત સંધાગા (Permutations & Combinations) થતાં, અનંત ભેદ થાય. આમ યાગના સ્થાન પણ અસંખ્ય છે.

'' અદયવીર્ય ક્ષ્યોપશમ અછે, અવિભાગ વર્ગણાર્પ રે; ષડગુણુ એમ અસંખ્યથી, થાયે યાેગસ્થાન સ્વર્ષ રે…. મન માેંદ્ધું અમારૂં પ્રભુગુણું. સુહૂમ નિગાદી જીવથી, જાવ સન્ની વર પજજત્ત રે; યાેગના ઠાણ અસંખ્ય છે, તરતમ માેંદ્હે પરાયત્તરે. મન૦''—શ્રી દેવચંદ્રજી

આકૃતિ --- ૪



અને અહીં દૃષ્ટિસમુચ્ચયમાં---

## प्रतिपातयुताश्चाचाश्चतस्रो नोत्तरास्तथा । सापाया अपि चैतास्तत्प्रतिपातेन नेतराः ॥ १९॥

પ્રથમ ચાર પ્રતિપાતિ છે, બીજી ચાર ન તેમ; અપાયયુત પ્રતિપાતથી, આ પણ-અન્ય ન એમ. ૧૯

અર્થ:—પહેલી ચાર દરિએા પ્રતિપાતયુક્ત (પડી જાય એવી) છે, પાછલી ચાર દરિએા તેમ નથી; અને તેના પ્રતિપાતે કરીને આ પહેલી ચાર દરિ અપાયવાળી પણ હૈાય છે,-ખીજી તેમ નથી.

### વિવેચન

આ જે આઠ દેષ્ટિ કહી, તેમાંની મિત્રા આદિ પહેલી ચાર પ્રતિપાતી પણ હાયછે, આવીને પાછી પડી જાય એવી 'પણ ' હાય એટલે કે પડી પહેલી ચાર પ્રતિ- જાય જ એમ નહિં, પણ પડે પણ ખરી, એવી હાય છે. અને સ્થિરા પાતી પણ હોય વળેરે જે પાછલી ચાર દૃષ્ટિ છે, તે તે અપ્રતિપાતી જ છે, આવ્યા પછી પડે જ નહિં, બ્રષ્ટ થાય જ નહિં, સ્થિર જ રહે એવી હોય છે.

અને જે પહેલી ચાર કહી, તેમાં જો કદાચ પ્રતિપાત થાય-ભ્રંશ થાય, એટલે કે તે દૃષ્ટિ આવીને જો પાછી ચાલી જાય, તો અપાય એટલે નરકાદિ દુ:ખરૂપ બાધા-હાનિ

बृत्ति:-प्रतिपातयुता--प्रतिपात युक्त, अंश्युक्त (पाछी पडी लग એવी), आद्याश्चतस्त्री-आद्य यार, भित्रा आदि प्हेली यार दृष्टिओं. आ पख्य तथाप्रकारता क्रमेंवैचित्रयने सीधे, प्रतिपातयुक्त पख् हेल्य छे, परंतु प्रतिपातयुक्त क हेल्य सेम नथी. तेओथी-तेना उत्तर क्लावथी-न उत्तरास्तथा-उत्तर એटલे पाळणनी यार दृष्टि तेम नथी. એटले स्थिश आदि यार ते प्रकारे प्रतिपातयुक्त नथी (पडती नथी). क्रारख् के आम छे, तेथी क्रीने-सापाया अवि-अपाययुक्त पख् छे,-दृर्भितना हेतु-पख्यों क्रिकीन, एता:-ते आ क (पहेली यार दृष्टि) छे. क्रिशी रीते है ते। क्रे-प्रतिपात्रिन-प्रतिपातथी, अंश्व क्रिकीन, नेतरा:-क्षतर तेम नथी, स्रिकी स्थिश आदि भीछ दृष्टिओं। अपाययुक्त नथी.

શંકા-શ્રેણિક આદિને આતા અપ્રતિપાત છતાં, અપાય કેમ થયા ?

સમાધાન—આ દરિના અભાવમાં ( પૂર્વ ) ઉપાર્જલા કર્મના સામર્થ્યથી. એટલા માટે જ પ્રતિ-પાતવડે કરીને સંભવમાત્રને અપેક્ષીને ' સાપાય પહ્યું ' એમ કહ્યું, તથાપિ પ્રાયાવદિતના વિષયપણાથા– ઘણું કરીને આમ હેાય છે, એટલા માટે સૂત્રના એમ ઉપન્યાસ–ગાઠવણી છે.

અથવા સદ્દર્શિના અધાત હોતાં અપાય પણ અનપાય જ છે, કારણ કે પાકવડે કરીને વજ-તંદુલની જેમ તેના આશાયને કાયદુઃખના સદ્ભાવમાં પણ, ક્રિયાની ઉપપત્તિ હોતી નથી. એટલા માટે એમ ઉપન્યાસ (રજ્અત) છે. ધોમાચાર્યો જ અત્ર પ્રમાણ છે. (પાકથી વજતંદુલ ન પાક, તેમ તેના ચિત્તને-આશયને દુઃખ ઉપજતું નથી.) એટલે પ્રતિપાતવડે કરીને બીજી ચાર દર્શિ અપાયયુક્ત નથી એમ સ્થિત થયું.

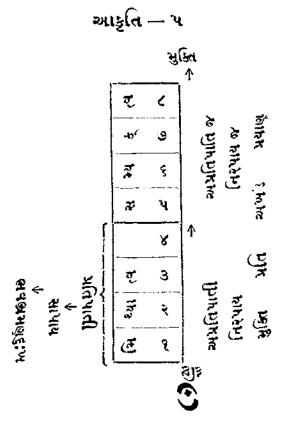
પણ ઉપજે. જો પ્રતિપાત ન થાય, આવ્યા પછી પહે નહિ, તો નરકાદિ પ્રતિપાતી હોય દુ:ખરૂપ અપાય-ખાધા પણ ન હાય. આમ પહેલી ચાર દરિમાં બે તો જ સપાય વિકલ્પ છે-કાં તો તે પ્રતિપાતી હાય, કાં તો અપ્રતિપાતી હાય, અને પ્રતિપાતી હાય, તો જ સાપાય-અપાયવાળી હાય; અપ્રતિપાતી તો નિરપાય જ-અપાય રહિત જ, નરકાદિ બાધા રહિત જ હાય.

અત્રે કાઇ પ્રશ્ન કરે કે-શ્રે શિક મહારાજા ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વના ધણી છતાં, સ્થિરાર્પ અપ્રતિપાતી દરિમાં વર્તાતાં છતાં, નરક વગેરે દુ:ખરૂપ અપાય-બાધા કેમ પામ્યા ! તો તેના ઉત્તર એ છે કે-પ્રસ્તુત દરિના અભાવમાં પૂર્વે તેમણે તેવા પ્રકારે શાંકા-સમાધાન કર્મ ઉપાજ્યાં હતા, તેના વિપાક વશે તેવા તે સમ્યગ્દરિ મહાત્માને તેવી નરકાદિ દુ:ખરૂપ અપાયની પ્રાપ્તિ થઇ. અને આમ સ્થિરાદિ દરિ વાળાને કવચિત તેવા અપાય હોય, તો પણ તે કાંઇ પ્રતિપાતથકી હોતો નથી, પણ અપ્રતિપાત છતાં પૂર્વે બાંધેલા કર્મને લીધે હોય છે. વળી અત્રે જે અપાય ન હોય એમ કહ્યું છે તે પ્રાયે-ઘણું કરીને અપાય ન હોય, એ દરિએ કહ્યું છે; એટલે કવચિત અપવાદ-વિશેષે તેમ હોય પણ ખરૂં. પણ કાઇ પણ સંજોગામાં સ્થિરાદિ દરિના પ્રતિપાત તેના ન જ હોય.

અથવા તો બીજી રીતે જોઇએ તો તેવા શ્રેણુકાદ જેવા મહાનુભાવાને આ અપાય-બાધા તે અનપાય જ છે, અપાય જ નથી, બાધારૂપ જ નથી. કારણુ કે વજાના ચાખાને પકાવવાથી કાંઇ તેના પર પાકરૂપ અસર થાય નહિં, તે પાકે નહિં; અપ્રતિપાતી તેમ શરીરદુ:ખરૂપ પાક હોવા છતાં, તેવા મહાજનાના ચિત્તને– નિરપાય જ આશયને કંઇ પણ દુ:ખરૂપ અસર પહેાંચતી નથી. તે અવધૂતો તો 'સદા મગનમાં' રહે છે! એટલે પરમાર્થથી તેવા સમ્યગ્દષ્ટિ સમતાવંત જોગીજનાને તેવા કાઇ પણ અપાય સ્પર્શતા નથી, જલમાં કમલની જેમ તેઓ નિલે પ જ રહે છે. કારણુ કે તેઓ સર્વ અપાયથી–બાધાથી પર 'ઉદાસીન' એવી આત્મદશાની ઉચ્ચ કક્ષાએ બિરાજમાન હાય છે, કે તેવા અપાયરૂપ દુ:ખભાવ તેમને પહેાંથી શકતા નથી.

> "સુખર્કી સહૈલી હૈ, અકેલી ઉદાસીનતા, અધ્યાત્મકી જનની, અકેલી ઉદાસીનતા."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી "સુખ દુ:ખરૂપ કરમ કેલ જાણે, નિશ્ચય એક આનંદો રે. "—શ્રી આનંદધનજી

આમ જે દ્રષ્ટિ પ્રતિપાતી નથી, આવ્યા પછી પડતી નથી, અપ્રતિપાતી જ રહે છે, તે તા અપાયરહિત, હાનિ-આધારહિત, દુ:ખરહિત જ હાય, એમાં કંઇ પ્રશ્ન જ રહેતા નથી, એમ સાળીત થયું. આ આકૃતિ ઉપરથી સમજાશે.



અહીં પણ---

## प्रयाणभङ्गाभावेन निश्चि स्वापसमः पुनः। विघातो दिव्यभावतश्चरणस्योपजायते॥ २०॥

પ્રયાણ ભંગ અભાવથી, રાત્રે શયન સમાન; વિદ્યાત ઉપજે ચરણના, સુરભવ ભાવ નિદાન. ૨૦

वृत्ति:-प्रयाणभङ्गाभावेन—प्रयाण क्रंगता व्यक्षावधी, इंग्युड्डिक वगेरे प्रत्ये गमनमां व्यत्न-निरंतर प्रयाण्ये (व्यप्तंड-व्यक्षण प्रयाण्यं इरतां), आधी वणी निद्दिा-निशामां, रात्रिने विधे, स्वापसमः-निद्रां, श्रयन समानः शुं ते हे-विधातः-विधात, प्रतिपंध (राहाणु, व्यटहत्यत), दिव्यभावतः-हिव्यक्षाय थडी-प्रनमेने क्षीधे, चरणस्य-व्यर्ल्नोः, व्यत्तिने।, उपजायते-७५के छे,- तथाप्रहारना व्यहिषक क्षावना ये।गथीः तेना व्यक्षावे तो पुनः-इरीधी तेमां क प्रकृति हे।य छे. केम निद्रा दूर थतां, इन्यकुके क्रनारनी निरंतर प्रयाण्यमां गमनप्रवृत्ति हे।य छे तेम, (निद्रा श्रदी कर्ता ते पाछे। व्यापण व्यक्षणा मांडे छे तेम).

અથ:--પ્રયાણભંગના અસાવને લીધ, રાત્રે નિદ્રા જેવા ચરણના વિદ્યાત, દિવ્ય-ભાવથી-દેવજન્મના કારણે, ઉપજે છે.

### વિવેચન

અને અપ્રતિપાતી-નહિં પડતી એવી દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થયે, મુદ્ધિમાર્ગ પ્રત્યેતું પ્રયાણુ-ગમન તો અખંડપણે અસંગપણે ચાલ્યા જ કરે છે, યાવત મુક્તિની પ્રાપ્તિ હોય છે. પણ જો કર્મના ભાગવેટા કંઇ આકી હોય, તો તે ભાગવી ક્ષેવા માટે વચમાં અભ'ગ પ્રયાણ વિસામારૂપ દેવ-મનુષ્યના ભવ કદાચ ધરવા પણ પઢ, આમ ચારિત્રમાં વિદ્યાત-વિદ્યરૂપ પ્રતિઅંધ આવી પઢ; પરંતુ તે તે ભવના તે તે કર્મ-ઉદય વ્યતીત થતાં, પુત: મુદ્ધિમાર્ગે પ્રયાણ આગળ ધપે છે.

જેમ કાઇ એક મનુષ્ય કનાજ જવા નિકળ્યો હાય, તેને લાંબું છેઠું હાઇ વચમાં છે, ચાર કે વધારે વિસામા કરવા પહે, રાત્રિવાસ કરવા પહે, અને તે રાતવાસાથી તેના માર્ગ શ્રમ પણ દ્વર શઇ જાય, પાછું રહ્યારે પ્રયાણ શ્રાહ્ય થાય, અને રાતવાસા એમ અખંડ-અભંગ પ્રયાણ કરતાં કરતાં તે છેવટે કનાજ પ્હાંચે; તેમ જેવા ભવ અપ્રતિપાતી એવી આ સ્થિરા આદિ દૃષ્ટિમાં વર્તા તો ધોગી મુક્તિ નગરે જવા નીકળ્યા છે; તેને કદાચ કર્મના ભાગ અવશેષ-બાકી રહ્યો હાય, તા દેવ-મનુષ્યના બે-ચાર કે વધારે ભવ કરવારૂપ શયનવઢ રાત્રિવાસ કરવા પહે; પાછા તે કર્મના ઉદય દ્વર થતાં, મુક્તિમાંગે પ્રયાણ પુન: ચાલુ થાય, અને એમ અખંડ-અભંગ ગમન કરતાં તે છેવટે મુક્તિપુરે પહાંચે, 'સ્વરૂપ સ્વદેશે જાય જ.'

## " જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે "—મહાતત્ત્વન શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

"એ સારી સમજ (સમ્યક્ત ) ઉપજયા પછી, સ્થિરા દિ પામ્યા પછી છવ ભવ ભલે કરે, પણ તે ભવ તેને મુક્તિ પ્રતિ જતાં ન જ રાકે, તે ભવ બીજા ભાવી ભવની પરિપાટી ન જ ઉપજાવે. સાચી સમજ ન થઇ હોય, સમ્યગ્દિ ન થઇ હોય ત્યાં-સુધી પ્રત્યેક ભવ બીજા નવા ભવ કરવાનાં કારણ થાય જ; અનંત અનુમંઘ થયા જ કરે. પણ સાચી સમજ આવ્યે એ અનંત અનુમંઘ નાશ પામે; અને પૂર્વ ઉપાર્જેલાં કર્મ સમ્યક્ષકારે સાધ્યદેષ્ટિએ, લાગવી લેવા, ખેરવી નાંખવા, આગલું કર્મ પુદ્મલનું લીધેલું પાછું સર્વથા ચુકાવી આપવા, તેના દેણાથી માકળા થવા, એકાદ બે કે વધારમાં વધારે પંદર ભવ કરવા પડે તે ભલે, પણ તેથી મુક્તિની અટકાયત ન જ થાય. મુક્તિના રસ્તે તા તે પડી ચૂક્યા છે. સાચી સમજ આવ્યે, સત્યનું સત્યરૂપે ભાન થયે, અસત્યનું અસત્ય-રૂપે ભાન થયે, તેને લાઇનક્લીઅર (Line-clear) મળી જ ચૂકી છે. "

શ્રા મનઃસુખભાઇ કીરત્ચંદ્રકૃત શાંતસુધારસ વિવેચન

" દૃષ્ટિ ચિરાદિક ચારમાં, મુગતિ પ્રયાણ ન ભાંજે રે; રયણીશયન જિમ શ્રમ હરે, સુરનર સુખ તિમ છાજે રે….વીર૦ " —શ્રી યેાગ૦ સજઝાય, ર-પ

## सारसभुरुयय-( Summary )

પ્રારંભમાં જે ઇચ્છાયાંગ આદિ ત્રણુ યાગ કહ્યા, તેમાં અંતર્ભાવ-સમાવેશ પામલી સામાન્યથી આ અઠ દૃષ્ટિ છે: મિત્રા, તારા, ખલા, દીપ્રા; સ્થિરા, કાંતા, પ્રભા, પરા. તેમાં ઉત્તરાત્તર વધતા જેતા બાધ, –તૃણુ અગિ, ગામયઅગિ, કાષ્ઠઅગિ, દીપક, રતન, તારા, સૂર્ય અને ચંદ્રના પ્રકાશ સાથે, – અનુક્રમે સરખાવી શકાય છે. આ આઠમાં પહેલી ચાર સુધી મિચ્યાત્વ હાય છે, પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિથી સમ્યકૃત્વના પ્રારંભ થાય છે.

મિત્રા આદિ ચારમાં મિશ્યાત્વ હોવા છતાં તેને સદૃદૃષ્ટિમાં ગણી, તેનું કારણ એ છે કે તે સમ્યક્ત્વના કારણરૂપ થાય છે, એટલે કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરવામાં આવ્યો છે. જેમ શુદ્ધ સાકરની ળનાવટમાં શેરડી વગેરે અવસ્થાએ આવશ્યક છે, તેમ શુદ્ધ આત્માની નિષ્પત્તિમાં-સિદ્ધિમાં મિત્રા વગેરે અવસ્થાએ આત્મદશાએ અવશ્ય ઉપયોગી હોય છે. મિત્રા આદિ દેષ્ટિ શેરડી જેવી છે, કારણ કે તેમાંથી સંવેગરૂપ માધુર્યની-મીઠાશની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ આઠ દેષ્ટિમાં, યમ-નિયમ વગેરે યોગના આઠ અંગની અનુક્રમે એકિક એમ પ્રાપ્તિ હોય છે; ખેદ-ઉદ્દેગ વગેરે આઠ પ્રકારના ચિત્ત-આશય દોષના ત્યાગ થતાં, અનુ-ક્રમે આ આઠ દેષ્ટિ સાંપહે છે; અને અદેષ-જિજ્ઞાસા વગેરે આઠ ગુણમાંથી એકિક અનુક્રમે આ આઠ દેષ્ટિમાં આવિલીવ પામે છે-પ્રગઢે છે.

અત્રે 'દક્ષિ' શબ્દના અર્થ સત્શાસ શ્રદ્ધાથી યુક્ત, સદાગમની આજ્ઞાને અનુકૂલ એવા એાધ છે; અને તેના ફળરૂપે અસત્પ્રવૃત્તિ અટકે છે, ને સત્પવૃત્તિપદ પ્રગટે છે.

આ દુષ્ટિ આઠ કહી, તે તા કર્મના આવરેલું ટળવાની અપેક્ષાએ, સ્થૂલ દુષ્ટિ-બિન્દુથી કહી છે. બાકી સૂક્ષ્મ રીતે જોઇએ તા યાગના સ્થાન અસંખ્ય છે.

આ આઠ દૃષ્ટિમાંથી મિત્રા આદિ જે પહેલી ચાર છે, તેના પ્રતિપાત-ભાંશ થાય પણ ખરા; આવીને ચાલી પણ જાય, અને જો તેમ થાય તેા નરકાદિ અપાય પણ ઉપજે. આમ પહેલી ચાર દૃષ્ટિ પ્રતિપાતી-પાછી પડનારી કે અપ્રતિપાતી-પાછી ન પડનારી હાય. એમ વિકલ્પરૂપ લજના છે. પણ છેલી ચાર સ્થિરા આદિ દૃષ્ટિ તા અપ્રતિપાતી જ હાય-આવ્યા પછી પાછી પડે જ નહિં એવી હાય, અને તેથી તેમાં નરકાદિ અપાય પણ હાય નહિં.

અને આવી અપ્રતિપાતી-પાછી નહિં પડતી દૃષ્ટિ સાંપડ્યા પછી, મુક્તિનગર પ્રત્યેતું પ્રયાણ-ગમન અખંડ અલંગપણે ચાલ્યા કરે. વચ્ચમાં કદાચ કર્મના લાગ બાકી હાય તો ઉત્તમ દેવ-મનુષ્યના અલ્પ લવ કરવારૂપ રાતવાસા કરવા પડે તા લહે, પણ છેવટે તા મુક્તિપુરે પહોંચે જ, 'સ્વરૂપ સ્વદેશે' જાય જ.

### કળશકાવ્ય

#### --: મેં દાર્કાલા :--

મિત્રામાંહિ ત્રિભુવનસખા યાગની મેત્રો પાવે, ને તારા તે અલવર્તી કરી દીપતા સ્થિર થાવે; કાંતા જેવી પર પ્રોંતિ ધરી, ભાનુ શું તેજ ધારી, શાભે યાગી શશિ શું શીંતલા સોમ્ય ને શાંતિકારી.

પામી ઇક્ષુ સમ સરસ સફદિષ્ટ મિત્રા અનુપી, ભગ્યા પામે રસ સુમધુરા મિષ્ટ સંવેગરૂપી; શુદ્ધિ તેની થઇ જઇ પરા શકેરા શુદ્ધ પાવે, ને આસ્વાદે અનુભવ સુધા નિત્ય આનંદ ભાવે.

આત્મામાં&ા યમ∽નિયમ આસંન તાે સ્થિર સાધે, પ્રાણાયામે પરરૂપ ત્યજી આત્મના ભાવ વાધે; પ્રત્યાહારે વિષયર્થી હઠી ધારણા ધીર સાધી, આત્મધ્યાને અગલ ભગવાન્ પૂર્ણ પામે સમાધિ.

ખેદ ત્યાગી મન દઢ ધરે, ચાેગ ઉઠેગ ત્યાગે, વિશ્વેપ ના ખળભળી ઉઠે, ભ્રાંતિ તાે દૂર ભાગે; અન્ય સ્થાને મુદ નવ લહે, રાેગનાે અંત આવે, ને આસંગા વિશ્વ પ્રગતિથી માક્ષ નિ:સંગ પાવે.

એંદ્રેષી તા પ્રથમ સુણુવા જાણવા તત્ત્વ ઇંચ્છે, શ્રોતા સાચા શ્રવણુર્થો અુઝી ચિંતને તત્ત્વ પ્રીચ્છે; સર્વાત્માથી શરણ ભજતા તત્ત્વનું પૃષ્ઠું ભાવે, તેમાં નિત્યે પ્રવૃત્તિ કરતાં તત્ત્વ તદ્ર્પ થાવે. ૧૦

યાગદ્રષ્ટિ નયન ખુલતાં ચાગના માર્ગ ભાળે, સત્ત્રશ્રદ્ધાથી યુત થઇ અર્તિ માર્ચ સાચા નિદ્ધાળે; ખાેટી સર્વે પ્રવૃત્તિ અટકી સત્પ્રવૃત્તિ જ થાવે, આકર્ષાતું શિવપદ સ્વયં પાસ ને પાસ આવે. ૧૧

મુક્તિમાર્ગે ગમન કરવા ઇચ્છી યોગી પ્રવાસી, માંડે મિત્રામહિં મજલ તે શુદ્ધ ભાવે ઉલાસી; વચ્ચે વચ્ચે ક્વચિત કરતા દિભ્ય જન્મે વિસામા, પહોંચે છે તે પ્રગતિ કરતા સચ્ચિદાનંદ ધામા. ૧૧

#### અતુષ્ટ્ર**પ્**

દબ્ટિ પામી ગુણે જામી, વામી સ્વદેષ શામને; આત્મારામી મુનિ પામે, મનાનંદન ધામને. ૧૩ બીજના ચંદ્રમા જેવી, ચાગદબ્ટિ ખુલ્ચે ક્રમે; પૂર્ણ ચાગકલા પામી, **ભગવાન્** સ્વરૂપે રમે. **૧**૪



# યોગદૃષ્ટિનું વિશેષ કથન ૧. મિત્રા દૃષ્ટિઃ

६वे प्रत्येक ६ष्टिओ येश्य-येश्यना ७५६र्शित करतां के छे:— मित्रायां दर्शनं मन्दं यम इच्छादिकस्तथा । अखेदो देवकार्यादावद्वेषश्चापरत्र तु ॥ २१॥

> દર્શન મંદ મિત્રામહીં, યમ ઈચ્છાદિક અત્ર; અખેદ કેવકાર્યાદિમાં, ને અદેષ અન્યત્ર. ૨૧

અર્થ:—મિત્રા દિષ્ટિમાં (૧) મંદ્ર દર્શન, (૨) ઇચ્છા આદિક યમ, (૩) દેવકાર્ય વગેરમાં અખેદ, (૪) અને અન્યત્ર—અન્ય સ્થળે અદેષ હોય છે.

### વિવેચન

આ દર્ષિતું મુખ્ય લક્ષણ સકલ જગત પ્રત્યે મિત્રભાવ-નિવે ર બુદ્ધિ હોવાથી, તેને 'મિત્રા' નામ યથાથે પણે ઘટે છે. 'मित्ति मे सन्वभूपसु वेरं मज्झं न केणइ' એવી

वृत्ति:-मित्रायां--भित्रा दृष्टिमां, दर्शनं मन्दं-दर्शन मंद, २वडप भेष,-एणु अञ्निक्णना उद्योत-प्रकाश सरभा हेष छे. यमः-यम, अहिंसा आदि सक्षणवाणा, इच्छादिकस्तथा-तथा धन्छा आदि सेदवाणा हेष छे. क्ष्णुं छे हे-" अहिंसासत्यास्तयब्रह्मचर्यापरिग्रहाः यमाः "-अहिंसा, सत्य, अस्तेय, श्रद्धायर्थं, अपिश्रह से पांच यम (वत) छे. अने आ यमना धन्छा, प्रवृत्ति, स्थैर्थं, सिद्धि- से केद छे, ते आगण अपर कहेशे.

अखेदो देवकार्यादी—દેવકાર્ય વગેરમાં અખેદ, આદિ શબ્દથી ગુરુકાર્યનું શહ્યુ છે. તેવા તેવા પ્રકાર આવી પત્ને, તથાપ્રકારના પરિતાયને લીધે અહીં ખેદ નથી હોતો. પસ્ પ્રવૃત્તિ જ હોય છે;—જેમ શિરાગુરુત્વ—માશું દુ:ખતું વગેરે દોષના સદ્દલાવમાં પશ્ચ લાવાલિનંદીની ભોગકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે તેમ. अद्દેવશ્ય—અને અદ્દેષ, અમત્સર, अपरत्र તુ—અન્યત્ર તા, અ—દેવકાર્ય વગેરે અન્ય સ્થળે અદ્દેષ હોય છે. કારશુ કે તેવા પ્રકારે તત્ત્વના અજાશુપણાએ કરીને માત્સર્ય—વીર્યખીજનું હોવાપણું છતાં, તે માત્સર્ય લાવના અંકુરના અનુદયને લીધે (મત્સરના ઉદય થતા નથી તેથી), તત્ત્વાનુશનને આશ્રીને કમંમાં એના આશ્રય હોય છે. એથી કરીને એને અન્યત્ર ચિંતા હોતી નથી, અને તે ચિંતાના હોવાપણામાં પણ કરણા અંશના ખીજનું જ જરા રકુરણ હોય છે.

ખરેખરી વૃત્તિ અત્ર હાય છે. આ મિત્રા નામની પહેલી દર્શમાં જે મંદ દર્શન દર્શન સત્ય્રદ્ધાવાળા બાધ હાય છે, તે મંદ સ્વલ્પ શક્તિવાળા હાઇ, એને તૃશ્ અિનક્શુના પ્રકાશ ઇંદ પદાર્થનું દર્શન કરાવવા સમર્થ થતા નથી, તેમ આ દર્શના બાધ તત્ત્વથી પરમાર્થથી ઇંદ પદાર્થનું દર્શન કરાવવા સમર્થ થતા નથી, તેમ આ દર્શના બાધ તત્ત્વથી પરમાર્થથી ઇંદ પદાર્થનું દર્શન કરાવી શકતા નથી. કારણ કે જેમ તૃશ્ અિનના પ્રકાશ પદાર્થની કંઇંક ળરાખર સ્ત્રું પહે તેટલા વખત ટકતા નથી, જોતજોતામાં વિલય પામી જાય છે, તેમ આ દર્શના બાધ પણ તેના સમ્યક્ષ્ણ પ્રયોગ કરી શકાય એટલા વખત સ્થિતિ કરતા નથી-ઝાઝીવાર ટકતા નથી. જેમ તૃશ્ અિનના પ્રકાશ અલ્ય-મંદ-ઝાંખા હાય છે, તેમ આ દર્શના બાધ મંદ વીર્યવાળો—અલ્ય સામર્થ્યવાળા હાય છે. જેમ તૃશ્ અિન-પ્રકાશ ચમકીને ચાલ્યા જાય છે, દઢ સ્મૃતિસંસ્કાર રહેતા નથી, તેમ અત્રે પણ બાધ અલ્યજીવી ને અલ્પલીર્ય હાવાયી તેના પટુ સ્મૃતિસંસ્કાર રહેવા પામતા નથી. અને આમ તૃશ્ અિનપ્રકાશ સર્વથા વિકલ-પાંગળા હાય તેનાથી કંઇ ખરૂં કાર્ય અનનું સંભવતું નથી, તેમ આ દર્શમાં બાધનું વિકલપશું—અપૂર્ણપશું હાઇ અત્રે ભાવથી વંદન આદિ કાર્ય અનતા નથી,-દ્રવ્ય વંદનાદિ હાય છે.

"એહ પ્રસંગથી મેં કહ્યું, પ્રથમ દૃષ્ટિ હવે કહીએ રે; જિહાં મિત્રા તિહાં બાધ જે, તૃષ્ણુ અગનિસા લહીએ રે....વીર...."

---શ્રી ચાેગ૦ દ. સજઝાય ૧-૫

અને આ મિત્રા પ્રથમ દૃષ્ટિ છે, એટલે એમાં પૂર્વે કહેલા નિયમ પ્રમાણે (૧) ચાગતું પ્રથમ અંગ-ચમ, (૨) ખેદ નામના પ્રથમ દોષના ત્યાગ-અખેદ, (૩) અને અદ્વેષ નામના પ્રથમ ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. તે આ પ્રકારે:—

### ૧. પહેલું ચાગાંગ : યમ

યમનું બીજું નામ વ્રત છે. તે પાંચ છે-અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય ને અપરિ-લહ; અને તે પ્રત્યેકના વળી તરતમતાના કારણે-વધતા ઓછા દશાલેદને લીધે ચાર ચાર પ્રકાર છે: ઇંચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિરયમ, ને સિન્દ્રિયમ. (આનું સ્વરૂપ આગળ ઉપર લાંધના છેડે મહાત્મા લાંધકાર કહેવાના છે.) પ્રથમ દિલ્લિયો યોગી દેશથી કે સર્વથી આ અહિંસાદિ યમનું અવશ્ય પાલન કરનારા હાય, અણવતો કે મહાવતી હાય. તે ખરે-ખરા અહિંસક, સત્યવાદી, અસ્તેયવંત, બ્રહ્માચર્યધારક અને નિષ્પરિશ્રહી હાય. આ અહિં-સાદિ યમસંપન્ન યાગીના અહિંસાદિ યમ કૈવા હાય, તેનું સ્વરૂપ સમજવા માટે તેનું શાસ્ત્રીય લક્ષણ અવશ્ય જાણુનું જોઇએ. એટલે અત્રે પ્રસંગળી પ્રથમ પાતંજલ યોગસૂત્ર અનુસાર તેની કઇક વ્યાખ્યા કરવામાં આવે છે:— પ્રાણવિધાગના પ્રયોજનરૂપ વ્યાપાર તે હિંસા, તેના અલાવ તે અહિંસા. મન-વચનનું યથાઈ પહું તે સત્યા. પરધનનું અપહરણ તે સ્તેય-ચારી, તેના અલાવ તે અસ્તેય. ઉપસ્થના સંયમ તે છાદ્યાચાર્ય. ભાગસાધનાના અસ્વીકાર-અયહણ તે અપિરિ ગ્રહ-અકિંચનતા. આ પાંચ વત દિશા, કાળ, જાતિ આદિથી અનવચ્છિન-અમર્યાદિત (Undemarcated) ને સાર્વભીમ (Universal & absolute) હાય તા તે મહાવત×કહેવાય છે.

આ યમને યાેગનું અ'ગ શી રીતે કહ્યું ? તાે કે—િક સાદિ જે છે તે યાેગના વિરાધી છે, અને આ હિ સાદિ તેનાથી વિરુદ્ધ પ્રતિપક્ષી એવા અહિ સાદિના ભાવનથી+ બાધા પામે છે, એટલે કે અહિ સાદિ હિ સાદિને ઊઠવા દેતા નથી અથવા ઊઠે યમનું યાેગાંગ – તાે તેના ઉપઘાત કરે છે – નાશ કરે છે. આ પ્રકારે અહિ સાદિવઢ કરીને પાશું શી રીતે ? હિ સાદિનું બાધન થાય છે, તેથી કરીને યાેગસામશ્રીની પ્રાપ્તિનું સુગમપાશું હાેય છે, અર્થાત્ એવી ચિત્તશુદ્ધિરૂપ યાેગ્યતા ઉપજે છે કે જેયા યાેગસામશ્રી પામત્રી સુલમ થાય છે. આમ આડકતરી રીતે (Indirectly) અહિ સાદિનું યાેગાંગપાશું છે, પણ ધારણા આદિની જેમ સાક્ષાત્ ઉપકારકપણાથી તેનું સીધેસીધું (Directly) યાંગાંગપાશું નથી.

આ હિંસાદિ વિતર્કો ૨૭ છે: ક્રોધથી, લાેબથી, માહેથી; કુત, કાસ્તિ, અનુમાદિત-પણાથી; અને મૃદુ, મધ્યમ અને અધિમાત્રપણાથી, એમ પરસ્પર સંયાેગથી હિંસાદિના (3×3×3=૨૭) પ્રકાર થાય છે. એવા આ હિંસાદિ વિતર્કોનું દુ:ખ-અજ્ઞાનરૂપ અનંત ક્લ છે એવું વિસાવન કરતાં, અહિંસાદિ યમા પ્રકર્ષ પામે છે, ઉત્કૃષ્ટ કાેટિના અને છે. અને એવા પ્રકૃષ્ટ અહિંસાદિનું ફલ આ પ્રકારે કહ્યું છે: અહિંસાના અભ્યાસવંતની સિજિધિમાં (હાજરીમાં) વૈરના ત્યાગ હાય છે, સહજ વિરાધી-જન્મવૈરી એવા સાપ-નાળીઆ વળેરના હિંસપણાના ત્યાગ હાય છે. 'अદિંસાપ્રતિષ્ઠાયાં તત્સિજ્ઞિથી વૈરત્યાન: (પાતં, ૨-૩૫ ઇત્યાદિ\*). આમ પાતંજલ ચા. સ્તુ. પ્રમાણે અહિંસાદિના વિચાર કર્યી.

x ' एते तु जातिदेशकाळसमयानविद्यद्याः सार्वभौमा महाव्रतम् । ' — 'पात' ४ स् । पात २ २ - ३१.

<sup>+ &</sup>quot; वितर्कवाधने प्रतिपक्षमावनम् " — पातं. ये। १० स्० २-३३, ४ साहि.

<sup>&</sup>quot; बाधनेन वितर्काणां प्रतिपक्षस्य भावनात् । योगसौकर्यतोऽमीषां योगाङ्गत्वमुदाहृतम् ॥ "—श्रो यशेःविषय्कृत द्वा. द्वा. २२-३.

<sup>\* &</sup>quot; सत्यप्रतिष्ठायां कियाफलाश्रयत्वम् । अस्तेयप्रतिष्ठायां सर्वरत्नोपस्थानम् । ब्रह्मचर्य-प्रतिष्ठायां वीर्यलाभः । अपरिप्रदृस्थैर्ये जन्मकथंतासंबोधः ।"---५। थे।, २-३६-३६.

<sup>&#</sup>x27;'वैरत्यागोऽन्तिके तस्य फर्ल चाकृतकर्मणः । ्रत्नोषस्थानसद्वीर्यलामो जनुरनुस्पृतिः ॥''---६६ ६६ २-२५.

જૈન દર્શનમાં પણ આ અહિંસાદિના ઘણા સૂક્ષ્મ તાત્વિક વિવેક કરવામાં આવ્યા છે, અને તેની આ વ્યાખ્યા કરી છે:-(૧) પ્રમત્ત યાગથી પ્રાણનું વ્યપરાપણ ( હરવું) તે હિંસા. (૨) અસત્ કથન તે અનૃત-અસત્ય. અસત્ એટલે સદુલાવ-જૈન દર્શનાનુ- મતિષેધ, અર્થાન્તર અને ગહી. જા. સદ્ભાવપ્રતિષેધ એટલે સદ્ભૂત સાર વ્યાખ્યા નિહ્નવ, સત્ વસ્ત છુપાવવી-ઓળવવી તે; અથવા અભૂતઉદ્ભાવન, અસદ્ભુત વસ્તુનું ઉદ્દેભાવન કરવું. અર્થાત 'સત્'ને અસત્ કહેલું 'અસત્'ને સત્ કહેલું તે સદ્ભાવપ્રતિષેધ. વ. એકને અદલે બીજી વસ્ત કહેવી તે અર્થીન્તર. क. ગઢા એટલે હિંસા, પારુષ્ય ( કંઠારતા ), પૈશુન્ય આદિથી યુક્ત વચન લલે સત્ય હાય છતાં ગહિંત-નિંદા હાઇ અસત્ય જ છે. (3) અદત્તાદાન તે સ્તેય. અર્થાત ચારીની ખુહિથી પારકી અણદીધેલી તૃણાદિ વસ્તુનું પણ આદાન-ગ્રહ્યું કરતું તે સ્તેય. (૪) મૈશુન તે અષ્ટ્રદાચર્ય. (૫) મૂચ્છા (મમત્વબૃદ્ધિ) તે પરિશ્રહ ચેતન કે અચેતન એવા ભાદા–અલ્યંતર દ્રવ્યામાં મૂચ્છા તે પરિત્રહ, 'મુચ્છા પરિત્રદ: ' આવા આ હિંસા, અનૃત, સ્તેય, અષ્રદ્યા ને પરિગ્રહમાંથી મન-વચન-કાયાથી વિરતિ તે વ્રત. 'हिंसानृतस्तेया-ब्रह्मपरिब्रहेभ्यो विरतिर्वतम्' (त. सू) आ विरति (विश्मवुं ते) देशथी छै।य हे सर्वथी હાય; દેશવિરતિ તે અણુવત અને સર્વવિરતિ તે મહાવત. આ એકેક વતની સ્થિરતા અર્થ પાંચ પાંચ ભાવના કહી છે. આ અહિંસાદિ વ્રત ધરનારા પુરુષ મનથી, વચનથી કે કાયાથી હિંસાદિ કરે નહિં, કરાવે નહિં કે અનુમાદે નહિં: અને તે નિ:શક્ય હાય. 'નિ:શહ્યો ब्रती ' (ત. સૂ.), અર્થાત્ માયાશક્ય, મિશ્યાત્વશક્ય અને નિદાનશક્યથી રહિત હાય; નિર્દ'ભી, નિષ્કામી અને સમકિતી હોય. (અને એટલા માટે જ આ વતાને સમ્યક્ત્વમૂલ કહ્યા છે, એના મૂલ આધારભૂત (Basis) સમ્યકૃત્વ હેલ્ય તા જ એનું ખરેખરૂં વ્રતપા ઘટે છે. ) આ એકેક વ્યાખ્યા કેવી પરમ અર્થગંભીર છે, તેના ઉદાહરણરૂપે અહિંસાની વ્યાખ્યાની મીમાંસા કરીએ:---

## " प्रमत्तयोगात् प्राणव्यवरोवणं हिंसा । "—श्री तत्त्वार्थसूत्र

પ્રમત્ત યોગથી પ્રાણુનું વ્યવસાયણ –હરવું તે હિંસા, એમ તેની સર્વગ્રાહી વિશાલ વ્યાખ્યા છે. પ્રમત્ત=રાગ, દ્રેષ, કષાયાદિ પ્રમાદથી સુક્રત, યાગ=મન, વચન, કાયાના વ્યાન્યાર, પ્રાણુ=દ્રવ્યપ્રાણ કે ભાવપાણ, પોતાના કે પરના. પ ઇંદ્રિય, ધાસા- અહિંસાની વ્ર્ણ્વાસ, મનબલ, વચનબલ, કાયબલ ને આયુ એ દશ દ્રવ્યપ્રાણ છે. મીસાંસા જ્ઞાન, દર્શન આદિ આત્મગુણ તે ભાવપ્રાણ છે. એટલે પ્રમાદ વશે કરીને મન–વચન–કાયાના યાગથી, પાતાના કે પરના, દ્રવ્યપણાનું કે ભાવપ્રાણનું હરવું, તેનું નામ હિંસા છે. દ્રવ્યપાણનું હરવું તે દ્રવ્ય હિંસા ને ભાવપ્રાણનું હરવું તે લાવહિંસા છે. આમાં મુખ્ય ચાવી આત્મપરિણામના હાથમાં છે. એટલે ૧૪

આત્મપરિણામનું જો હિંસન થતું હાય, ઘાત થતી હાય, તો આ સર્વ હિંસા છે. દ્રગ્ય- હિંસા પણ જો ભાવહિંસા થતી હાય તો જ હિંસા છે, નહિં તો નહિં. ભાવહિંસા હાય, તો દ્રગ્યહિંસા હાય કે ન હાય, તો પણ હિંસા જ છે; ભાવહિંસા ન હાય, તો દ્રગ્યહિંસા હાય કે ન હાય, તો પણ અહિંસા જ છે. આત્મપરિણામનું સ્વસ્વરૂપમાં ન હાવું, સ્વસ્વરૂપ- થી ચ્યુત થવું – બ્રષ્ટ થવું, પ્રમત્ત થવું, અથવા રાગ-દ્રેષ-માહ આદિ પ્રમાદથી વિકૃતભાવને પામનું તે આત્મસ્વરૂપની દાત અથવા ભાવહિંસા છે. એટલે અસત્ય, ચારી, અપ્રદ્રાચર્ય, પરિશ્રહ વગેરે પણ આત્માના વિકારભાવના કારણ છે, માટે તે અસત્યાદિ સર્વ પાપસ્થાનક પણ હિંસાના અંગભૂત છે. \* એથી ઊલટું આત્માનું સ્વસ્વભાવમાં વર્તાનું, સ્વસ્વરૂપથી ચ્યુત ન થવું, રાગાદિથી વિકૃત ભાવને ન પામનું તે અહિંસા છે, અને સસ્ય આદિ પણ તેના અંગરૂપ છે. દ્રંકામાં રાગાદિના અપ્રાદુર્ભાવ–ન ઉપજવું તે અહિંસા છે, તેની હત્પત્તિ તે હિંસા છે.

" સત્ય શીલ ને સઘળાં દાન, દયા હાઇને રહ્યા પ્રમાણ; દયા નહિં તા એ નહિ એક, વિના સૂર્ય કિરણ નહિ દેખ."—માક્ષમાળા " આતમસાવ હિંસનથી હિંસા, સઘળાયે પાપસ્થાન; તહે થકી વિપરીત અહિંસા, તાસ વિરહતું ધ્યાન….મન."—સા. ત્ર. ગા૦ સ્ત.

આમ સર્વત્ર આત્મભાવનું પ્રધાનપછું હોવાથી, એ જ હિંસા—અહિંસા નિશ્ચિત કર-વાની મુખ્ય કસાટી છે. અને આ ઉપરથી કેટલાક મુદ્દા નીકળે છે:—' યુક્ત× આચરણવાળા યતનાવંતને રાગાદિ ન હોય, તા પ્રાણના વ્યપરાપણ ( હરવા ) માત્રથી જ હિંસા લાગતી નથી; પણ રાગાદિને વશ એવી પ્રમાદ અવસ્થા હોય, તો જીવ મરે કે ન મરે તાપણ હિંસા ચાક્કસ આગળ દાંડે છે; કારણ કે સક્ષ્યય હાઇ આત્મા પ્રથમ તા આત્માને (પાતાને) આત્માથી હશે છે, પછી લક્ષે બીજા પ્રાણીની હિંસા થતી હાય વા ન થતી

अनुत्वचनादि केवलमुदाहतं शिष्यवोधाय ॥
 अनृत्वचनादि केवलमुदाहतं शिष्यवोधाय ॥
 यत् खलु कषाययोगात् प्राणानां द्रव्यभावरूपाणाम् ।
 व्यपरोपणस्य करणं सुनिश्चिता भवति सा हिंसा ॥ "
 —भ६र्षि श्री अभृत्यद्रायार्थ्छः पुरुषार्थसिद्धि ३५।

भ युक्ताचरणस्य सतो रागाद्यावेद्यमंतरेणापि ।
 न हि भवति हिंसा प्राणव्यपरोपणादेव ॥
 व्युत्थानावस्थायां रागादीनां वद्यप्रमुत्तायाम् ।
 श्रियतां जीवो मा वा धावत्यत्रे ध्रुवं हिंसा ॥
 यस्मात्सकपायः सन्द्दन्त्यात्मा प्रथममात्मनात्मानम् ।
 पश्चाज्ञायेत न वा हिंसा प्राण्यंतराणां तु ॥ "—५२५।थिसिदिष्णाय

હોય.' એટલે કે હિંસા કરનારા સોથી પહેલી પાતાની જ હિંસા કરે છે, પછી બીજાની કરે કે ન કરે. આમ હિંસામાં અવિરમણ કે હિંસામાં પરિણ્યન તે હિંસા છે. તેથી પ્રમત્ત ચાગમાં પ્રાણુવ્યપરાપણ સદા હોય છે.

અને આવું હિંસા-અહિંસાનું તાત્વિક સ્વરૂપ સમજાવવા માટે તેના ત્રણ પ્રકાર કહ્યા છે-હેતુ અહિંસા, સ્વરૂપ અહિંસા, અનુભંધ અહિંસા. જ્વ-યતના-જયણા કરવી, જ્વ બચાવવાની કાળજી રાખવી તે અહિંસાના હેતુ છે, માટે તે હેતુ અહિંસાના અહિંસા છે. જ્વના ઘાત ન કરવા, પ્રાણ ન હરવા તે સ્વરૂપ અહિંસા ત્રણ પ્રકાર છે. અનુબંધથી અહિંસા ફળરૂપે જે પરિણમે તે અનુબંધ અહિંસા છે. તેમાં હેતુ અહિંસા ને સ્વરૂપ અહિંસા અનુબંધ (પરંપરા) વિનાનું શુલ ફળ આપે છે, પણ દઢ અજ્ઞાનને લીધે હિંસાના અનુબંધ કરે છે. અને સ્વરૂપથી જે નિસ્વધ હાય અથવા સાવધ હાય, તે કિયા જ્ઞાનશક્તિવડે કરીને અનુબંધ અહિંસા આપે છે, અર્થાત તેથી અહિંસાની પરંપરા ચાલ્યા કરે છે. એટલા માટે જ કહ્યું છે કે-'વઢમં નાળ તઓ દયા' પહેલું જ્ઞાન ને પછી દયા.

"હેતુ અહિંસા જયણારૂપે, જંતુ અઘાત સ્વરૂપ; ક્લરૂપે જે તેહ પરિશુમે, તે અનુબંધ સ્વરૂપ….

भनभे। हन किन्छ! तुक वया मुक रंग. "

હેતુ-સ્વરૂપ અહિંસા આપે, શુભ ફલ વિણ અનુબંધ; દઢ અજ્ઞાન થકી તે આપે, હિંસાના અનુબંધ....મન૦ સ્વરૂપથી નિરવઘ તથા જે, છે કિરિયા સાવઘ; જ્ઞાનશક્તિથી તેઢ અહિંસા, દિએ અનુબંધે સઘ....મન૦"—સા. ત્ર•ગા. સ્ત•

ઇત્યાદિ પ્રકારે અહિંસા આદિની તલસ્પર્શી મીમાંસા જૈનદર્શનમાં કરવામાં આવી છે. તેમાં **લાવનું મુખ્યપા**શું છે; અને એના ઉપરથી હિંસા–અહિંસાદિ અંગે ઉપજતા અનેક કાૈયડાના સરલતાથી નિકાલ થાય છે. વિશેષ જિજ્ઞાસુએ બ્રીપુરુવાર્થસિદ્ધિઉપાય, સાડા બ્રહ્યુસા ગાથાનું સ્તવન, તત્ત્વાર્થ સૂત્ર, ઉપદેશપદ વગેરે સ્થળા જોવા.

### ર. અખેદ

ખેત નામના પ્રથમ આશયદાય અત્રે ટળે છે, એટલે અખેદ હાય છે. પ્રવૃત્તિ કરતાં ન થાકવું તેનું નામ અખેદ છે. અત્રે આવા અખેદ દેવકાર્ય, ગુરુકાર્ય, ધર્મકાર્ય આદિમાં ઘટે છે. સદ્દેવ, સદ્ગુરુ, કે સહર્મ સંઅધી કંઇ પણ કર્ત્તાવ્ય આવી પહે ત્યારે આ દિશ્વાળા પુરુષ તે તે કર્ત્તાવ્યમાં અદમ્ય ઉત્સાહ્યી, પૂર્ણ ઉદ્ઘાસથી, અત્યંત ઉછરંગથી પ્રવર્ત્તો છે, અને તેમ પ્રવર્ત્તાં થાકતા નથી, દહપણે મંડ્યો જ રહે છે. જેમ સંસારમાં

રાચનારા-રચ્યાપચ્યા રહેનારા બવાબિનંદી જીવ, માશું ભારી હાય-દુ:ખતું હાય તાપણ વિષયભાગ વગેરે સાંસારિક પ્રયાજનમાં પ્રવર્ત્તે જ છે; તેમ આ દર્ષિમાં સ્થિતિ કરતા યાગી ધર્મના દઢ અવિહડ રંગ લાગ્યા હાવાથી, ધર્મકાર્યમાં રચ્યાપચ્યા જ રહે છે.

"સેવન કારણ પહેલી ભૂમિકા રે, અલય અદેષ અખેદ."
"ખેદ પ્રવૃત્તિ કરતાં થાકીએ રે, દેષ અરાચક લાવ "—શ્રી આનંદધનજી
"સાચા રંગ તે ધર્મના…સાહેલહીઆં, બીજો રંગ પતંગ રે….ગુણવેલહિઆં.
ધર્મ રંગ જરણ નહિં—સાહે૦ દેહ તે જરણ થાય રે. ગુણ૦
સોનું તે વિશ્વેસ નહિં….સાહે૦ ઘાટ ઘડામણ જાય રે. ગુણ૦"—શ્રીયશાવિજયજ
"જબ જાગેંગે આતમા, તબ લાગેંગે રંગ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજ

## ૩. અદેષ

દેવકાર્ય વગેરમાં અખેદ છતાં. દેવકાર્ય વગેરે ન હાય તેમાં અહીં અદેષ-અમત્સર હાય છે. એટલે કે બીજો કાઇ દેવ-ગુરુ-ધર્મકાર્યમાં ન પ્રવત્તતા હાય તા તેવા છવ પ્રત્યે અત્રે દેષ-મત્સર હાતા નથી, તિરસ્કાર હાતા નથી. પણ મધ્યસ્ય એવી ઉપેક્ષા વૃત્તિ હાય છે. જો કે હુજુ અહીં તેવા પ્રકારનું તત્ત્વજાણપણું નથી, એટલે માત્સર્ય-દેષનું બીજ નાશ પામ્યું નથી-સત્તામાં છે, તાપણ તે મત્સર-બીજના અંકુરા-કૃણુંગા કૃટતા નથી, ઉદય થતાે નથી, તે દખાઇ રહે છે. કારણ કે અહીં જીવનું ચિત્ત તાે તત્ત્વેઅનુષ્ઠાનનાે આશ્રય કરી સત્કમેમાં લાગ્યું રહે છે, તે પાતે પાતાના કાર્યમાં સાવધાન–મશગૂલ રહે છે. 'સબ સખડી સંભાળિએ, મેં મેરી ફાેડતા હું ' એમ સમછ તે પાતે પાતાની સંભાળે છે, એટલે તેને પારકી પંચાતના-ચિંતાના અવકાશ રહેતા નથી; અને જો રહેતા હાય તા તેને બીજા પ્રત્યે દેવ, મત્સર, અસહિષ્ણતા કે તિરસ્કાર તા ઉપજતા જ નથી, પણ ઊલટા કંઇક કરુણાલાવ સ્કરે છે કે-અરે! આ બિચારા જીવા સન્માર્ગને આદરતા નથી, તેથી અનંત દુ: ખપર પરાને પામશે. એમ તેને 'પરદુ: ખ-છેદન ઇચ્છારૂપ કરુણા ' ઉપજે છે. અથવા દ્રેષ એટલે અરાચક ભાવ-અરુચિ-અણુગમા; સદ્દેવ, સદ્ધમે, સન્માર્ગ આદિ પ્રત્યે તેવા દ્વેષ-અરાચક લાવ-અણુગમા ન હતા તે અદેષ. આવા આ નકારાત્મક (Negative) પ્રકારના પણ 'ગુણુ ' છે. તે કાંઇ નાનીસૂની વાત નથી. આ અદ્રેષ ગુણ અહીં પ્રગટે છે. અને આમ-

" વ્રત પણ ચમ અહીં સંપત્રે, ખેદ નહીં શુભ કાજે રે; દ્રેષ નહિં વળી અવરશું, એહ ગુણુ અંગ વિરાજેરે ….વીર૦ "—શ્રો યાગ૦ સજ્ઝાય, १-૭ આ દ્રષ્ટિમાં વ્યવસ્થિત ચાંગી જે સાથે છે, તે ખતાવવા માટે કહે છે:—

## करोति योगबीजानामुपादानमिहस्थितः । अवन्ध्यमोक्षहेतूनामिति योगविदो विदुः ॥ २२ ॥

એહ દષ્ટિમાં સ્થિત કરે, યોગ બીજ આદાન; માક્ષહેલ અવ'ધ્ય જે, જાણે યોગ સુજાણ, રર

અર્થ: -- અહીં સ્થિતિ કરનારા યાગી યાગના બીજોનું શહે છું કરે છે, -કે જે માક્ષના અવધ્ય-અચૂક હેતુ છે, એમ યાગવેત્તાએ જાણે છે.

### વિવેચન

" ચાગના બીજ ઇંઢાં ગઢ "—શ્રી ચાગ૦ દ. સજઝાય

આ મિત્રા દિશ્માં સ્થિતિ કરતા યાગી, આ નીએ કહ્યા છે તે યાગળી જોનું ગહ્યુ કરે છે. આ યાગ-બી જો માલના અવ ધ્ય-અમાલ કારણ છે. જેમ બીજમાંથો વૃક્ષ નીપજે ને કાળાંતરે એક્કસ ફળની પ્રાપ્તિ થાય, તેમ અહીં એવા યાગળી જો બહળુ કરાય છે, ચિત્તભૂમિમાં રાપાય છે, કે જે માલમાર્ગરૂપ વૃક્ષસ્વરૂપે વિકાસ પામી-ફાલીકૂ લી, માલરૂપ એક્કસ ફલ આપે જ છે. એક નાનું સરખું વડનું બીજ પણ યાગ્ય ભૂમિ-જલ વગેરેને યાગ પામી, કેવા વિશાલ વટવૃશ્રરૂપે ફાલેકૂલે છે? એક નાની સરખી આંબાની ગાટલી વાવી હોય, તે પણ વખત જતાં કેવડા માટા આમ્રવૃક્ષરૂપે પરિશામી મિષ્ટ આમ્રફળ આપે છે? તેમ અહીં પણ એવા યાગબી જો બહાય છે, કે જે યાગ્ય લાવ-જલસિંચન વગેરવડે આગળ જતાં માલતરમાં પરિશામી પરમ અમૃત ફળ એક્કસ આપશે જ. આમ આ યાગ બીજ 'અવ'દ્ય' છે-વાંઝિયા નથી, પણ અવશ્ય માલરૂપ સત્ફળ આપનારા થઇ પડે છે.

" બીજે વૃક્ષ અનંતતા રે લાલ૦, પસરે ભૂ–જલ યાેગ રે; તિમ મુજ આતમસંપદા રે લાલ૦, પ્રગંદે પ્રભુ સંયાેગ૦"—શ્રી દેવચંદ્રછ " વાચક યશ કહે સાંક્શું, ક્લશે એ મુજ સાચું રે."—શ્રી યશાવિજયછ

આવા આ યોગબીજના ઉપાદાનરૂપ-ગ્રહણુરૂપ નિમિત્ત પાસીને, આ યોગીપુરુષનું 'ઉપાદાન'જ સુધરી જાય છે! આત્મભાવ જ પલટી જાય છે! બાધકપણું મટીને સાધક-પણું થાય છે. અત્યાર સુધી જે ભાવ બાધક થતા હતા, તે હવે આ યાગબીજના પ્રતાપે

वृत्तिः-करोति-- ३२ छे, -तत्त्व ३२ छ्व योगबीजानाम्-येशभी कोतुं, - केतुं सक्ष्ण ३६ वामां आवशे ते येशभी कोतुं, उपादानं - अ६ छ्व, इहस्थितो - अ६ों भित्रा ६ष्टिमां स्थित, भेत्र येश्यी, अम अर्थ छे. हेवा विशिष्ट येशभी कोतुं? ते माटे इह्युं हे-अवन्ध्यमोक्षहेतूनाम् - अवंष्य मेशि ६ छेतुं आहित कोतुं हारण् हे येश - श्रीक येश हणवाणुं नथी अम नथी (अपितु येशम्णवाणुं छे क् ). अने के येश छे तेनुं इण मेशि छे. इति योगविदो - अम येशविदो, येशमना का छुहार अवा विशिष्ट क येशयायार्थी, विदुः - का छे छे.

સાધક થઇ જાય છે. કારણ કે આ યાગીને 'દિષ્ટિ' પ્રાપ્ત થઇ છે, અને તે જો કે મંદપણે ઉલડી છે, તાેપણ 'દિષ્ટિ'ના કહેલા લક્ષણ પ્રમાણે તેને 'સત્શ્રહાસંગત બાધા' હાય છે. એટલે તેને સત્પુરુષની, સદ્દશુરુતી, સત્શાસની શ્રહા અવશ્ય હાય છે; તેની આજ્ઞાને પ્રધાન ગણી તેને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ તે કરે છે, અસત્પ્રવૃત્તિ છાડી દીએ છે, કે જેથી સત્ત-પ્રવૃત્તિ દિરુટ ખેંચાતું જાય છે.

"સબળા સાહિબ એાળગે, આતમ સબળા થાય રે; બાધક પરિણૃતિ સવિ ટળે, સાધક સિદ્ધિ કહાય રે….જગતારક પ્રભુ વિનલું." —શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ આ યાગળીજના રાપણથી આ છવના અવતારજ જાણે કરી જાય છે! અવળી પાઠ સવળી ચાય છે! ઊલડું ચક્ક સૂલડું થાય છે. આ બીજથી તે 'દિજ' અને છે! સંસ્કારરૂપ નવા જન્મ ધારણ કરે છે! અને તારક એવા તીર્ધરૂપ યાગળીજના સેવનથી છેવટે આ 'જોગીજન' તરી જાય છે, ને તીર્ધનું સારભૂત તત્ત્વરૂપ ફળ પામે છે.

"ચક્રી ધરમ તીરથ તહેૃા, તીરથ ક્લ તત્ત સાર રે; તીરથ સેવે તે લહે, **આનંદ**ઘન નિરધાર રે….

ધરમ પરમ અરનાથના "-- શ્રી આનંદધનજી

હવે ચારાબીજના ઉપન્યાસ-રજા આત કરતાં કહે છે:--

जिनेषु कुशलं चित्तं तन्नमस्कार एव च । प्रणामादि च संशुद्धं योगबीजमनुत्तमम् ॥ २३ ॥

જિન પ્રતિ ચિત્ત કુશલ અને, તેહને નમસ્કાર; પ્રણામાદિ સંશુદ્ધ-એ, પરમ યાગર્બીજ સાર, રરૂ

અર્થ:--જિના પ્રત્યે કુશલ-શુભભાવવાળું ચિત્ત, તેમના પ્રત્યે તમસ્કાર, અને સંશુદ્ધ એવા પ્રણામઆદિ-એ અનુત્તમ ( પરમ ) યેાગબીજ છે.

वृत्तिः-जिनेषु-- જિના પ્રત્યે, ભગવાન અહેતા પ્રત્યે, कुशालं चित्तं-કુશલ ચિત્ત, દેષ આદિના અભાવથી પ્રીતિ આદિવાળું ચિત્ત. આ ઉપરથી મનાયોગની વૃત્તિ કહી. तन्नमस्कार एव च-અને તે જિના પ્રત્યે નમસ્કાર, તથાપકારના મનાયોગથી પ્રેરિત એવા નમસ્કાર. આ ઉપરથી વચતયાગની વૃત્તિ કહી.

प्रणामादि च-અને પ્રણામ આદિ. પંચાંય પ્રણામ આદિ લક્ષણવાળા. આદિ શબ્દથા મંડલ-પ્રદક્ષિણા આદિતું ગ્રહણ છે. संशुद्धं-સંશુદ્ધ,-આ અસંશુદ્ધના વ્યવચ્છેદ અર્થ કહેલ છે, કારણ કે તે અસંશુદ્ધ તા સામાન્યથા યથા,પ્રછૃત્તિકરણના બેદરૂપ હાંછ, તેના યાયબીજપણાની અનુપપત્તિ-અઘટ-માનપણું છે,-તેનું યાયબીજપણું ઘટતું નથા. (અસંશુદ્ધ પ્રણામાદિ યાયબીજ નથી) આ સર્વજ સમસ્તપણું કે પ્રત્યેક ભાવપણ-योगबीजं-યાયબીજ, માક્ષયાજક અનુષ્ઠાનનું કારણ, अनुत्तमं-અનુત્તમ-સર્વ પ્રધાન છે,-વિષયના પ્રાધાન્યને લીધે. (જેનાથી ઉત્તમ કાઇ નથી તે અનુત્તમ, શ્રેષ્ઠ.)

### વિવેચન

"જિનવર શુદ્ધ પ્રણામા રે"—શ્રી ધાગ૦ સજ્ઝાય

રાગ-દ્રેષ-માંહ વગેરે અંતરંગ વૈરીઓના જેણે સર્વથા જય કર્યો છે, એવા વીતરાગ જિન ભગવંત, સર્વ જગતની પૂજાના પરમપાત્ર-પરમપૂજનીય 'અહેંત' છે. એવા જિન ભગવંત પ્રત્યે કુશલ એટલે શુભભાવસંપન્ન ચિત્ત રાખવું, લેશ પણ દ્રેષ-અરાચક ભાવ રાખ્યા વિના અંતરંગ પ્રીતિ-સક્તિ આદિ ધારણ કરવા, ચિત્તપ્સન્નતાથી તેમની સક્તિ-આરાધના-સેવના-ઉપાસના કરવી, એ ઉત્તમ ચાંગાળીજ છે. જેમકે--

"ઉપાસના જિન ચરણની, અતિશય ભક્તિ સહિત."
"પર પ્રેમ પ્રવાહ અઢે પ્રભુસેં, સબ આગમભેદ સુઉર અસે."—શ્રીમદ રાજચંદ્રજી
"મુક્ષભ જિનેશ્વર પ્રીતમ માહરા રે, એાર ન ચાહું રે કંત;
રીઝચો સાહિબ સંગ ન પરિહરે રે, ભાંગે સાદિ અનંત.
ચિત્ત પ્રસન્ને રે પૂજન કૃદ્ધ કહ્યું રે, પૂજા અખંડિત એહ;
કપટ રહિત થઇ આતમ અરપણા રે, આનંદઘન પદ રેહ."—શ્રીઆનંદઘનજી
"અજિત જિણંદ શું પ્રીતકી, મને ન ગમે હા બીજાના સંગ કે;
માલતી કૂલે માહિઓ, કિમ બેસે હા બાવળ તરુ ભુંગ કે."
"શ્રી શીતલ જિન ભેટિએ, કરી ભક્તે ચાકમું ચિત્ત હા;
તેહશું કહા છાનું કિશ્યું, જેહને સાંખ્યા તન મન વિત્ત હા."—શ્રી યશાવિજયજી
"પ્રીતિ અનંતી પરથકી, જે તાડે તે જોડે એહ;
પરમ પુરુષથી રાગતા, એકત્વતા હા દાખી ગુણુગેહ….
શ્રયભ જિણંદ શું પ્રીતકી."—શ્રી દેવચંદ્રજ

અને તેવા ઉત્તમ બહિતસાવલર્યા મનની પ્રેરણાને હીધે, જિનાને નમસ્કાર હો, સત્પુરુધાને નમસ્કાર હો, 'નમો अरिइंताणं' 'નમો जिणाणं जिद्दमवाणं'-એવા જે સહજ સ્વાલાવિક વચનાફગાર નીકળી પહે તે પણ યાગબીજ સ્વચવે છે અને મન વચન કાયા કાયાએ કરીને પંચાંગ પ્રણિપાત, સાષ્ટાંગ દંડવત, દ્રાદશાવર્ત વંદન શ્રી સંશુદ્ધભક્તિ વગેરે જે બહિતલાવ સ્થવનારા વંદનપ્રકારા છે, તે યાગબીજ છે, કારણ કે તે અંતરંગ બહિતના બાહ્ય આવિષ્કારા-સ્વચના છે. આ પ્રણામ વગેરે 'સંશુદ્ધ' હાય તો જ યોગબીજ છે. અસંશુદ્ધને અહીં સ્થાન નથી, કારણ કે તે તો સામાન્યથી યથાપ્રવૃત્તિકરણના લેદરૂપ હાઇ, તેને યાગબીજપણું ઘટતું નથી. આમ (૧) મનથી જિન પ્રત્યે શુલ બહિતલાવવાળું સંશુદ્ધ ચિત્ત, (૨) વચનથી તેમને નમસ્કાર, (૩) અને કાયાથી શુદ્ધ પ્રણામ વગેરે, —એ અનુત્તમ—સર્વોત્કૃષ્ટ યોગબીજ છે. આને સર્વમાં પ્રધાન—ઉત્કૃષ્ટ કહેવાનું કારણું એ છે કે—જેના પ્રત્યે તે બહિત—નમસ્કાર આદિ

કરાય છે, તે જિન અહ<sup>ુ</sup>ંત સર્વ જગત્માં પરમ પ્રધાન-ઉત્કૃષ્ટ વ્યક્તિ છે, વિશ્વની વિશિષ્ટ શ્રેષ્ઠ વિભૂતિ છે. એટલે ઉત્તમ પુરુષની લક્તિ ઉત્તમ યાગબીજ થઇ પડે છે, કારણ કે તે માક્ષ સાથે યાજનાર-જોડનાર અનુષ્ઠાનનું કારણ થાય છે. કહ્યું છે કે:—

> " ઉત્તમ ગુણુ અનુરાગથી સાહેં૦, લહીએ ઉત્તમ ઠાણુ રે….ગુણ્૦ ઉત્તમ નિજ મહિમા વધે સાહેં૦, દીપે ઉત્તમ ધામ રે….ગુણ્૦"—શ્રો ઘરાાવિજયજી " ઉત્તમ સંગે રે ઉત્તમતા વધે, સધે આનંદ અનંતાજી;" નીરાગીથી રે રાગનું જોડવું, લહીએ લવના પારાજી."— " નિમિત્ત હેતુ જિનરાજ, સમતા અમૃત ખાણી; પ્રભુ અવલંજન સિહિ, નિયમા એહ વખાણી."—શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ અત્રે યાગમાર્ગમાં માલમાર્ગમાં ભગવાન શાસકાર પ્રભુભક્તિને પ્રથમ મ્યાન આપ્યું છે. જેણે પરમ આત્મસ્વરૂપને પ્રગટપશે પ્રાપ્ત કર્યું છે; જેને પરમ પૂજ્ય એવા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ પ્રગઢ્યો છે, એવા ગુણનિધાન વીતરાગ પરમાત્માની યથાશક્તિ લક્તિ કરવી, એ યાગ-પ્રાપ્તાદનું પ્રથમ પગથિયું છે, માલ્લવૃક્ષનું ઉત્તમ બીજ છે. જે શુદ્ધ લાવે પ્રભુલક્તિ કરે છે, તે અવશ્ય માલ્લક્ષ્ળ પામે જ છે.

"જિનપતિ લક્તિ મુક્તિના મારગ, અનુષમ શિવસુખ કંદાે રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી "લક્તિ વિના નવિ મુક્તિ હુવે કાે લક્તને, રૂપી વિના તાે તે ન હુવે કાેઇ વ્યક્તને."—શ્રી રૂપવિજયજ

કારણ કે પ્રભુને લજવાથી, પ્રભુનું નામ જપવાથી, પ્રભુના ગુણનું સ્મરણ કરવાથી, પ્રભુનું સ્તવન કરવાથી, પ્રભુના ચરિત્રનું સંકીર્ત્તન કરવાથી, પ્રભુનું સ્વરૂપ ચિંતવવાથી, પ્રભુનું સ્તવન કરવાથી, પ્રભુનું ધ્યાન ધરવાથી, ને પ્રભુ સાથે અભેદપશું ભાવવાથી, ભજનાર 'જિનપદ નિજ ભદ્ધવનને પોતાના આત્મસ્ત્રરૂપનું ભાન થાય છે. ઘેટાના ટાળામાં પદ એકતા ' રહેલા સિંહશિશુ પોતાનું સ્વરૂપ ભૂલી ગયા હાય છે, પણ જેવા તે સિંહને દેખે છે કે તરત તેને પાતાના સાચા સ્વરૂપનું ભાન થાય છે. તેમ ભદ્ધવનને પ્રભુ સાથે તન્મયતા સાધતાં પાતાનું મૂળ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ સ્મૃતિમાં આવે છે. એટલે ખરી રીતે પરમાર્થથી પ્રભુની ભદ્ધિન-આરાધના તે પાતાના આત્મસ્વરૂપની ભદ્ધિન-આરાધના છે. આ અંગે મહાત્માઓના સુભાષિત છે કે:—

"વ્યવહારસે દેવ જિન, નિહુચેંસે હૈ આપ; યેહી બચનસે સમજ લે, જિન પ્રવચનદી છાપ. "જિનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહિં કાંઇ, લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઇ."—શ્રોમદ્ રાજચંદ્રછ "જિનવર પૂજા રે તે નિજ પૂજના રે." "અજકુલગત કેસરી લહે રે, નિજ પદ સિંહ નિહાળ; તિમ પ્રભુલકતે ભવિ લહે રે, આતમ શક્તિ સંભાળ." "દીઠા સુવિધિ જિણુંદ સમાધિરસે ભર્યો રે, ભારયા આત્મસ્વરૂપ અનાદિના વિસર્યો રે."—શ્રો દેવચંદ્રજી

પ્રભુએ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ વ્યક્તપણ પ્રગટ કર્યું છે, અને અન્ય જ્વાને તે શક્તિ-રૂપે રહ્યું છે. એટલે પ્રગટ વ્યક્ત સ્વરૂપી પરમાતમા પ્રતિજંદ સ્થાને છે, આદર્શરૂપ છે, (Ideal). જેમ કુશલ શિલ્પી પ્રતિછંદ-આદર્શ (Model) દેખી, તે પ્રમાણે પાતાની કલાકૃતિ બનાવે છે; તેમ બક્તિ-કલામાં કુશલ લક્તજન પ્રતિજંદરૂપ પ્રભુના આદર્શ નિરંતર દેષ્ટિ સમક્ષ રાખી, પાતાના શુદ્ધ આત્માની સાંગાપાંગ સકલ કલાપૂર્ણ નિષ્પત્તિ થાય એમ કરવા મથે છે.

> " પ્રતિછંદે પ્રતિછંદે જિનરાજને હાેજી, કરતાં સાધક ભાવ; દેવચંદ્ર દેવચંદ્ર પદ અનુભવે હાેજી, શુદ્ધાતમ પ્રાગ્ભાવ."—શ્રો દેવચંદ્રજી

ભક્તજન પ્રભુની ભક્તિ અનેક પ્રકારે કરે છે. પ્રભુનું શ્રવણ, કીર્ત્તન, સ્મરણ, ચરણ-સેવન, અર્ચન, વંદન, દાસ્ય (દાસપણું), સખ્ય (સખા-મિત્રભાવ), અને આત્મનિવેદન-ઋમ નવધા ભક્તિ અન્ય શાસ્ત્રોમાં કહી છે. જૈનશાસ્ત્રમાં દ્રવ્ય ને ભક્તિ પ્રકાર ભાવ એમ છે મુખ્ય વિશાળ ભેદામાં તેના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. વંદન, નમન, અર્ચન, પૂજન, ગુણ્યામ વગેરે દ્રવ્યભક્તિ છે. પ્રભુ સાથે અભેદ થવાની ઇચ્છા, પરભાવમાં નિષ્કામપણું, પાતાના આત્મામાં તથારૂપ આત્મગુણ-ભાવનું પરિશુમનું-પ્રગટપણું થતું તે ભાવભક્તિનું કારણ થાય છે, માટે અવશ્ય કર્ત્તવ્ય છે. અત્રે મિત્રા દર્શિમાં મુખ્યપણે દ્રવ્યભક્તિ હોય છે.

> " દ્રવ્ય સેવ વંદન નમનાદિક, અર્થન વળી ગુણ ગ્રામાજ; ભાવ અભેદ થવાની ઇહા, પરક્ષાવે નિ:કામાજ–શ્રી ચંદ્રપ્રભ૦"—શ્રી દેવચંદ્રજ

પ્રભુની આરાધનાના શ્રેષ્ઠ ઉપાય તા તેની આજ્ઞાનું આરાધન કરવું એ જ છે, એ જ એની માટામાં માટી પૂજા છે. પ્રભુની આજ્ઞા\* પાળવી એ જ એની ઉત્તમ સેવા છે.

<sup>\* &#</sup>x27;'यस्य चाराधनोपायः सदाज्ञाभ्यास एव हि । यथाशक्ति विधानेन नियमात्स फलप्रदः ॥ अहिंसासत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमसङ्गता । गुरुभक्तिस्तपो ज्ञानं सत्युष्णाणि चचक्षते ॥ ''— श्री छुरिसदस्रिश्त अष्टक

કાઇ નેક્કર હાય તે શેઠની આજ્ઞા ન પાળ, ને કહે કે હું તેના સેવક આજ્ઞારાધન: છું, એ કેમ બને ? આ તો 'ચાકર તેરા, કહ્યા નહિ કરું' એના સેવા દોહલી જેવા ઘાટ થયા! સાચા સેવક હાય, તે તો ખડે પળે શેઠની સેવામાં-પીજમતમાં હાજર રહી, તેની આજ્ઞા કદી ઉત્થાપે નહિં. તેમ સાચા ભક્ત સેવક પણ પ્રભુની આજ્ઞાનું પાલન કરવા સદા તત્પર રહે છે; ને અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રક્ષાચર્ય, અસંગતા, ગુરુલક્તિ, તપ, જ્ઞાન એ સત્પુષ્પાલી પ્રભુની પૂજા કરે છે.

" સારી વિધિ સેવા સારંતાં, આણુ ન કાંઇ ભાંજે; ્રહુકમ હાજર ખીજમતી કરતાં, સહેજે નાથ નિવાજે."--શ્રી દેવચ**ં**દ્રછ

આકી મુગધ ભાળા જન તો એમ માને છે કે પ્રભુની સેવા રહેલી છે, સાંહલી છે, સુગમ છે. 'જે જે, જે જે' કર્યા કે ટીલાં ટપકાં કે ચાંદલા કર્યા, કે નૈવેદા ભાગ ધર્યા એટલે અસ પત્યું! પ્રભુ પ્રસન્ન! પણુ પ્રભુ કાંઇ એવા ભાળા નથી, ને એની સેવા પણુ એવી રહેલી નથી, સાંહલી નથી, પણુ ઘણી જ દાહલી છે. કારણુ કે—

> " મુગધ સુગમ કરી સેવન આદરે, સેવન અગમ અનૂષ; દેજો કદાચિત સેવક યાચના**, આનંદઘન** રસરૂપ….સંભવ.–-શ્રી આનંદધ**ન**જ

"શિવગતિ જિનવર દેવ, સેવ આ દાેહલી હાે લાલ૦, પરપરિશ્વતિ પરિત્યાગ કરે, તમુ સાેહલી હાે લાલ૦ આશ્રવ સર્વ નિવારી, જેહ સંવર ધરે હાે લાલ૦, જે જિન આશા લીન, પીન સેવન કરે હાે લાલ૦"—શ્રી દેવચંદ્રછ

આવી આ ભગવંતની ભક્તિ-ઉપાસના એ સૌથી માટી વસ્તુ છે, એટલા માટે લિક્તિના અપૂર્વ મહિમા સર્વ ધર્મામાં ઘણા ગાવામાં આવ્યા છે. ગીતામાં કહ્યું છે કે-'સર્વ યાગીએમાં× પણ મને પામેલા-મ્હારામાં રહેલા અંતરાત્માથી જે શ્રદ્ધાવાન્ મને ભજે છે, તે મ્હારે મન યુક્તિતમ છે.' અને પરમ ધર્મધુરંધર ન્યાયાચાર્ય શ્રીમાન્ યશાવજયજીએ તાે એટલે સુધી કહ્યું છે કે:-'મેં શાસ્ત્રસમુદ્રનું×× અવગાહન કર્યું, તેમાંથી મને આટલા જ સાર મળ્યો છે કે-ભગવંતની બક્તિ એ જ પરમાનંદ સંપદાઓનું બીજ છે.'

<sup>× &</sup>quot;योगिनामपि सर्वेषां महतेनान्तरात्मना । श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः ॥ "—शीताः

४× " सारमेतन्मया लब्धं श्रुताब्धेरचगाहनात् ।
 भक्तिभौगवती बीजं परमानंदसंपदाम् ॥ "--श्री यशाविकथणकृत ६।० ६।०

क्यारे आ द्वाय छे, तेना समय अथवा माटे अदे छे— चरमे पुद्रलावतें तथाभव्यत्वपाकतः । संशुद्धमेतन्नियमान्नान्यदापीति तद्विदः ॥ २४ ॥

> ચરમાવર્તા વિષે થયે, તથાભવ્યતા પાક; સંશુદ્ધ એહ-ન અન્યદા, તજજ્ઞાની એ વાક. ૨૪

અર્થ: — છેલા પુરૂગલાવર્તમાં, તથાભગ્યત્વના પાકથકી, આ ( કુશલ ચિત્તાદિ ) નિયમ-થી સંશુદ્ધ હાય છે, --નહિં કે અન્ય વખતે પણ, -એમ તેના જાણકારા કહે છે.

### વિવેચન

ઉપરમાં જે જિન પ્રત્યે સંશુદ્ધ કુશલ ચિત્ત વગેરે યાેગળીજ કહ્યું, તે કયારે નીપજે છે, તેના સમય અહીં બતાવ્યા છે. એ સંશુદ્ધ ચિત્ત આદિ ચરમ–છેજ્ઞા પુદ્દગલપરાવર્ષમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તે આ પ્રકારે:—

જયારે જીવથી બ્રહ્મલુ-ત્યાગવડે, લેવા-મૂકવાવડે કરીને, લેાકમાં રહેલા સમસ્ત પુદ્દગલા એક વાર સ્પર્શાઇ ચૂકે છે, ભાગવાઇ જાય છે, ત્યારે એક પુદ્દગલપરાવર્તા થશું કહેવાય છે. પુદ્દગલપરાવર્તા એટલે પુદ્દગલના ફેરા-ચકાવા (Revolution of Pudgals cycle). આમ એક પુદ્દગલપરાવર્તામાં અનંત દુ: ખથી ભરેલા એવા અસંખ્ય જન્મમરણ થઇ ચૂકે છે; અને આ અનાદિ સંસારમાં જાૂદી જાૂદી ગતિમાં પરિભ્રમણ કરતાં, ચક્કબ્રમણ ન્યાયે, આ જવે એવા અનંત પુદ્દગલપરાવર્ત્તા વ્યતિત કર્યા છે. કહ્યું છે કે:—

"જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના, પામ્યા દુ:ખ અનંત; સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્યુરુ લગવંત."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી ચ્યાત્મસિદ્ધિ

वृत्तिः—चरमे पुद्रलावर्ते—अरम ओटले छेला पुर्मलावर्तमां. तेवा अकारे तेना तेना अहल्-त्यागथी पुर्मलावर्ता (पुर्मला हेरा) होय छे. अने "एते चानादी संसारे तथाभन्यत्वाक्षिताः कस्यचित्कियन्तोऽपि "—आ अनाहि संसारमां तथाल्यत्वथी आक्षिप्त थयेला आ पुर्मलावर्ता काधि केटलाइ होय छे,' ओवा वयनना आमाल्यथा. यरम परमां यरमावर्त्त ने नाम थटे छे. अत्रे पख् काश्च क्ष्याभन्यत्वपाकतः—तथाल्यत्वना पाइथा. ओटले तेमांथी मिथ्यत्त्वरूप इटुतानी निवृत्तिथी (कडवाश दूर यतां) जराइ माधुर्यनी सिद्धि थाय छे तेथी क्ष्रीने, संशुद्धमेतत—सशुद्ध ओवं आ,—िलने। प्रत्ये कुश्च यित्त आहि,—होय छे. नियमात्—नियमथी,—तथाप्रकारे क्ष्मीना तथाल्यत्वपाकना लावे क्रीने;—अन्य समये संशुद्धनी क्षेम, अत्रे असंशुद्धनी अनुपपत्तिने लीधे. (ओटले हे जीके वणते केम संशुद्धन व धटे, तेम अहीं यरमावर्त्तमां असंशुद्ध न धटे; संशुद्ध क धटे.) ओटला माटे क क्रीं—नान्यदापि—निद्धि के अन्य काले पख्,—पूर्वे हे पछा पख् निद्धः काल्यको क्ष्रे छे, वेश्वेताओ। क्रीं छे छे.

"તુજ દરિસણ વિણ હું લગ્ધો, કાળ અનંત અપાર રે; સુહુમ નિગાદ લવે વસ્યા, પુદ્દગલ પરિઅક અનંત\* રે; અગ્યવહારપણે લગ્ધા, ક્ષુલક લવ અત્યંત રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી "એમ અનેક થલ જાણીએ….સખી! દેખણ દે! ચતુર ન ચહિયા હાથ રે….સખી."—શ્રી આનંદધનજ

આમ પુદ્દગલાવર્લ કરતાં કરતાં તથાલાવ્યત્વના પાકથી કાઇ જીવને ગણત્રીમાં આવે તેમ કેટલાક ખાકી રહે છે; અને તે કેટલાકમાં પણ જે છેલ્લો પરાવર્લ-ફેરા છે, તે અરમ પુદ્દગલાવર્લ કહેવાય છે. અને આ છેલા પરાવર્લનું કારણ પણ તથાલાવ્યત્વના પરિ પાક, લવપરિણતિના પરિપાક છે; એટલે કે જ્યારે જીવમાં તથાપ્રકારની લવ્યતા પાકે, તેવા પ્રકારની યોગ્યતા-પાત્રતા પરિપક્વ થાય, ત્યારે મિથ્યાત્વરૂપ વિષની કડવાશ દૂર થાય અને કંઇક માધુર્યની-મીઠાશની સિદ્ધિ સાંપદે. કહ્યું છે કે:—

> " योग्यता चेह विज्ञेया बीजसिख्याद्यपेक्षया । आत्मनः सहजा चित्रा तथाभव्यत्वमित्यतः ॥ "—श्री ये।गिलन्दु, २७८

અર્થાત્-બીજસિદ્ધિ વગેરેની અપેક્ષાએ આત્માની જે સહજ એવી નાના પ્રકારની યાગ્યતા, તે તથાભગ્યત્વ કહેવાય છે. જીવાની તેવા તેવા પ્રકારની યાગ્યતા તેનું નામ તથાભગ્યત્વ.

આમ તેવી યાગ્યતાના-તથાલ વ્યતાના પાકથી જયારે છેલી પુદ્દગલ પરાવર્ત વર્ત્ત તો હોય, ત્યારે જિન પ્રત્યે આ સંશુદ્ધ ચિત્ત આદિ પ્રાપ્ત થાય, એવા નિયમ છે. તે સિવાયના બીજા સમયે, તેની પૂર્વે કે તેની પાછળ, આ સંશુદ્ધ ચિત્તાદિ ન હાય. કારણ કે તેની પૂર્વે કિલષ્ટ આશય હાય છે, અને તેની પાછળમાં વધારે વિશુદ્ધ આશય હાય છે, અમે યોગના જાણકારાનું કથન છે. યથાયાગ્ય યોગ્યતા – પાત્રતા વિના કાઇ કાર્ય બનવું સંભવતું નથી. એટલે જયાંલગી જીવમાં તેવા પ્રકારની તથારૂપ યાગ્યતા – પાત્રતા ન આવી હાય, ત્યાંલગી જીવને ગુણની પ્રાપ્તિ થવી શકય નથી. પ્રભુભક્તિ વગેરે ઉત્તમ યાગ બીજની પ્રાપ્તિ થવી, એ કાંઇ જેવી તેવી કે નાની સૂની વાત નથી, પણ જીવના માટા ભાગ્યની વાત છે. એવો લાગ્યોદય તેા જીવના જ્યારે છેલ્લો લવ—ફેરા હાય, ત્યારે સાંપડે છે; કારણ કે ત્યારે જીવની તથાપ્રકારની લગ્યતા—યાગ્યતા પરિપક્વ થાય છે, એટલે મિચ્યાત્વરૂપ ઝેરની કડવાશનું પ્રમાણ એક્ષ્યું થાય છે, અને પરિણામની કંઇક મીઠાશ નીપજે છે, જેથી કરીને પ્રભુ પ્રત્યે અપૂર્વ બક્તિલાવ સ્કુરે છે.

<sup>\* &#</sup>x27;'अनादिरेष संसारो नानागतिसमाश्रयः । पुरुलानां परावत्तां अत्रानन्तास्तथां गताः ॥ "—श्री ये।अभिन्दु, ७४.

" ચરમાવર્ત્ત હોા ચરમ કરશુ તથા રે, લવ પરિશુતિ પરિપાક; દોષ ટળે વળી દૃષ્ટિ ખૂલે લહી રે, પ્રાપતિ પ્રવચન વાક."—શ્રી આનંદધનછ " દેવચંદ્ર પ્રભુની હાે કે, પુરુષે ભક્તિ સધે; આતમ અનુલવનો હાે કે, નિત નિત શક્તિ વધે."—શ્રી દેવચંદ્રછ

એમ આ સમસ્તના સમય કહી દેખાડી, આ કથવાની ઇચ્છાથી કહે છે:—

उपादेयिघयात्यन्तं संज्ञाविष्कम्भणान्वितम् । फलाभिसन्धिरहितं संग्रुद्धं ह्येतदीदृशम् ॥ २५ ॥ ७५१६४ भतिथी व्यति, संज्ञा स्थलन साथ; ५७ अलिसंधि रहित भा, संशुद्ध अर्वु यथार्थः २५

वृत्तिः-उपादेयधिया-- ઉપાદેય સહિયો, શ્રહણ કરવા યાગ્ય-આદરવા યાગ્ય એવી સહિવડે કરીતે, अत्यक्तं-અત્યંતમણે, સર્વંતા અપાહેશી-ત્યાગથી (બીજા બધાને એક કાર મૂકી દઇતે, ગોણ ગણીને) તથાપ્રકારના યરિપાક થકી, સમ્યગ્રાનના પૂર્વરૂપપણાએ કરીતે.

संज्ञाविष्कम्भणान्तितं— સંગ્રાના વિષ્કં લખ્યી યુક્ત, સંગ્રાના રથંલનથી–નિરાધથી યુક્ત, ક્ષયો-પશ્ચમની વિચિત્રતાથી આહારઆદિ સંગ્રાના ઉદય અભાવથી યુક્ત. સંગ્રા આહાર આદિ ભેદથી દશ છે. અને તેવા પ્રકારે આર્થ વચન છે—

"कइविहा णं भंते सन्ना पन्नत्ता। गोयमा दसविहा। आहारसन्ना, भयसन्ना, मेहुण-सन्ना, परिगाहसन्ना, कोहसन्ना, माणसन्ना, मायासन्ना, छोभसन्ना, ओहसन्ना, छोगसन्ना।"

" હે ભગવંત! સંગ્રા કેટલા પ્રકારની કહી છે? ' હે ગાતમ! દશ પ્રકારની: આહારસંગ્રા, ભય-સંગ્રા, મૈથુનસંગ્રા, પરિશ્વહસંગ્રા, કોધસંગ્રા, માનસંગ્રા, માયાસંગ્રા, લેાલસંગ્રા, એાધસંગ્રા, લેાકસંગ્રા.''

આ સંત્રાથી સયુક્ત વ્યાશયવાળું અનુકાન સુંદર છતાં અભ્યુદય (પુરુધાદય) અર્થે થાય, પણ નિઃશ્રિયસ∽માક્ષ પ્રાપ્તિ અર્થે ન થાય,–પરિશુહિના અભાવને લીધે. આ નિઃશ્રેયસ–માક્ષ તેા ભવભાગમાં નિઃસ્પૃદ્ધ આરાય થકી જન્મે છે⊸નીપજે છે, એમ યાેગીઓ કહે છે.

फलाभिसंधिरहितं— इसनी अक्षिसंधियां २७त,-अवान्तर्गत ( सांसारिक) इसनी अक्षिसंधिना-अक्षिप्रायना अक्षावे करीने, इसनी क्षमना विनानुं (निष्काम).

પ્રશ્ન— સંગ્રાતું વિષ્કં ભન-સ્થલન થયે પૂર્વોક્ત ફલની અભિસંધિ અસંભવિત જ છે.

ઉત્તર—તદ્દભવઅંતર્ગત એટલે કે તે ભવસંખંધી ક્લની અપેક્ષાએ આ સસ છે; પણ અહીં તે તેનાથી અન્ય ભવઃન્તર્ગત (બીજા ભવ સંખંધી) એવા સામાનિક દેવ આદિ લક્ષણવાળા ક્ળને પણ અપેક્ષને ત્રહ્યું છે. કારણ કે તેની અભિસાધિના—કામનાના અસુંદરપણાને લીધે, તેનાથી ઉપાર્જન થયેલા આ ક્લનું પણ સ્વત:—આપેશઆપ પ્રતિખંધપ્રધાનપહું છે.

અને એ અભિસંધિથી રહિત એવું આ સંશુદ્ધ કુશલચિત્ત આદિ અપવર્গ-મોક્ષનું સાધન છે; પણ સ્વપ્રતિજધસાર એવું તે તે તથારવસાવપણાએ કરીને તે સ્થાનમાં જ સ્થિતિ કરાવનારૂં દ્વાય છે,--ગોતમરવામીના ભગવાન્ પ્રત્યેના બહુમાનતો જેમ;-એવું દ્વાય તેનું જ યોગનિષ્પાદકપણું છે-યોગ-સાધકપણું છે તેટલા માટે. ખરેખર ! શાલિયીજ ન દ્વાય તેમાંથી કાળે કરીને પણ શાલિતો અંકુર દ્વાય નહિં. અર્થ: -- અત્યંતપણે ઉપાદેય બુદ્ધિવડે કરીને, સંજ્ઞાના વિષ્કંભન-નિરાધ સહિત, અને ફલની અભિસંધિથી-કામનાથી રહિત,-એવું આ સંશુદ્ધ આવું હોય છે.

### વિવેચન

ઉપરમાં જે સાંશુદ્ધ ચિત્ત વખેરેની વાત કહી, તેમાં સંશુદ્ધ કેવું હોવું જોઇએ, તે અહીં સ્પષ્ટ કર્યું છે. સંશુદ્ધ હાેવામાં આ ત્રણ મુખ્ય લક્ષણ છે:-(૧) અત્યંત ઉપાદેશ અહિ, (૨) સંજ્ઞાનિરાધ, (૩) ફલાબિસંધિ રહિતપર્શ્યું-નિષ્કામપશ્ચં.

## ૧. પરમ ઉપાદેય બુહિ

પ્રથમ તો પ્રભુ પ્રત્યે અત્યંત ઉપાદેય ભુદિ હોવી જોઇએ. એટલે કે શ્રી જિનેશ્વર દેવ-વીતરાગ પરમાત્મા આખા જગતમાં બીજા બધાય કરતાં વધારે આદરવા યાગ્ય છે, શ્રદ્ધા કરવા યાગ્ય છે, આરાધવા-ઉપાસવા યાગ્ય છે, -એવી પરમ ઉપાદેય બુદ્ધિ ઉપ-જવી જોઇએ; આખા જગત્ કરતાં પણ જેનું ગુણુગોરવ અનંતગુણ અધિક છે એવા તે પરમ જગદ્દશુરુ પરમષ્ટિ પરમ ઇષ્ટ લાગવા જોઇએ; અને તેમના પ્રત્યે પરમ આદર પ્રગટવા જોઇએ. આવી ઉપાદેયબુદ્ધિ-પરમ આદરભાવવાળી પ્રભુભક્તિ અહીં ચરમાવર્ત્તમાં ઉપજે છે, કારણ કે તેવી ભગ્યતા-યાગ્યતાના પાકને લીધે અહીં સમ્યગ્રાનનું પૂર્વરૂપ-પૂર્વ અવસ્થા હાય છે. અને તેથી કરીને જ આ દિશ્વાળા ભક્ત જોગીજનને ભગવાન આવા પરમિય-પ્રિયતમ, પરમ વહાલા લાગે છે.

"ઋષભ જિને વર પ્રીતમ માહરા રે, એકર ન ચાહું રે કંત." " ખીજો મન મંદિર આહું નહિં, એ અમ કુલવટ રીત."—શ્રી આનંદઘનજી "પરમ ઇષ્ટ વાલ્હા ત્રિભુવન ઘણી રે, વાસુપૃજય સ્વયંબુદ્ધ "—શ્રી દેવચંદ્રજી

"સુખતિનાથ ગુણ શું મિલીજી, વાધે મુજ મન ખેતિ; તંલ બિન્દુ જયમ વિસ્તરેજી, જલમાંહે લલી રીતિ….

માલાગી જિન શું લાગ્યાે અવિહડ રંગ "—શ્રી યશાવિજયજ

પરંતુ આ-અિલમંધ રહિત કુશલચિત્તાદિ તો અિલગ્રાંથિને પણ હારે ચરમ યથાપ્રવૃત્તિકરણુના સામધ્યંથી તથાપ્રકારના ક્ષયાપશ્ચમસારપણાને લીધે, એવું હોય છે;–આ સરાગ એવા અપ્રમત્ત યતિના વીતરાગ ભાવ જેવું છે.–જે પ્રકારે યાેગાચાર્યીએ કહ્યું છે:—

"योगबीजवित्तं भवसमुद्रिनमग्नस्येषदुन्मज्जनाभोगः तत्सत्त्व्यतिशयशैथिव्यकारी प्रद्धतेः प्रथमविश्रियेक्षा तदाकृतकारिणी समुज्जासनागमोपायनं च इतस्तदुचितचिन्तासमा-वेशकृद्धन्थिपर्वतपरमवज्रं नियमात्तद्भेदकारि भावचारकपळायनकाळघण्टा तदपसारकारिणी।" धुक्षां स्थिपेशे छे. (अर्थं भाटे कुले। विवेथत)

એટલા માટે સંશુદ્ધં होतदीदशम्—આ જિત પ્રત્યે કુશલ ચિત્તાદિ સંશુદ્ધ આવું હોય છે. અને આ તેવા પ્રકારના કાલ આદિ ભાવથી તે તે સ્વભાવપણાએ કરીતે, ફલપાકના આરંભ સરખું છે. (કુલ પાકવાની શરૂઆત જેવું છે.)

બીજા મધાં કામ એક કારે મૂકી દર્ધ-પડતા મૂકી, પ્રભુભક્તિને પરમ આદરવા ચાગ્ય માની, શુદ્ધ આશયથી પ્રભુભક્તિમાં લીન થવાની બુદ્ધિ રાખવી, તેનું નામ ઉપાદેય બુદ્ધિ છે. સાચા ભક્તના હુદયમાં ખીજાં બધાં કાર્ય કરતાં પ્રભુભક્તિનું સ્થાન ઊચામાં ઊચું હોઇ, આવી પરમ ઉપાદેય બુદ્ધિ પ્રગટે છે.

> "શુદ્ધાશય થિર પ્રભુ ઉપયોગે, જે સમરે તુમ નામછ; અવ્યાળાધ અનંતું પામે, પરમ અમૃતરસ ધામજી….શીતલવ્"—શ્રી દેવચંદ્રછ

### ર. સંજ્ઞા નિરોધ

સંશુદ્ધનું બીજાં લક્ષણ એ છે કે તેમાં દશ પ્રકારની સંજ્ઞાના નિરાધ-ઉદય અભાવ હોવા જોઇએ દશ સંજ્ઞા આ છે—આહારસંજ્ઞા, લયસંજ્ઞા, મૈશુનસંજ્ઞા, પરિશ્રહસંજ્ઞા, ક્રોધસંજ્ઞા, માયાસંજ્ઞા, લાલસંજ્ઞા, એાલસંજ્ઞા અને લાકસંજ્ઞા આમાંની કાઇ પણ સંજ્ઞાના ઉદય લક્તિ આદિ કાર્યમાં નજ થાય, તા જ તે લક્તિ આદિ સંશુદ્ધ ગણાય છે. તે સંજ્ઞા ટાળવાની ભાવના આ પ્રકાર:—

આહારસંજ્ઞા—લક્તિમાં એવી તહ્યીનતા, તન્મયતા થઇ જાય કે આહાર વગેરે પણ ભૂલાઇ જાય, ખાવા-પીવાનું પણ ભાન ન રહે, એવી પ્રભુલક્તિનો ધૂન આ લક્ત જોગીજનને લાગે છે.

"પિયુ પિયુ કરી તુમને જપું રે, હું ચાતક તુમ મેહ."—શ્રી યશાવિજયજ લાયસંગ્રા—લક્તિમાં તેા લયને જ લય લાગી તે લાગી જાય! દ્વરથી જ પલાયન કરી જાય! તો પછી પરમ સમર્થ પરમાત્મા જેવાતું જેશું પરમ નિર્ભય ચરણ-શરણ શ્રદ્યું છે, એવા લક્તરાજને લય શાના ! કારણ કે—

" દુ:ખ દોહગ દ્વરે ટળ્યા રે, સુખ સંપદ શું લેટ; " ધીંગ ધણી માથે કિયા રે, કુણુ ગંજે નર ખેટ ?….વિમલજિન૦ સાહિળ સમરથ તું ધણી રે, પામ્યાે પરમ ઉદાર:

સાહળ સમરથ તુ ઘણા ર, પામ્યા પરમ ઉદાર; મનવિશરામી વાલહા રે, આતમચા આધાર....વિમલજિન૦"

"સપ્ત મહાભય ટાળતા રે, સપ્તમ જિનવર દેવ."—શ્રી આનંદધનજી

"જસુ લગતે નિરલય પદ લહીએ, તેહની સેવામાં ઘિર રહીએ....દીઠાંo"—શ્રી દેવચ'ડ્છ

" भीताभयप्रदमनिन्दितमङ्किपद्मम् । "- श्री ५६था ७ भ'हि२ २ते।त्र.

" तस्याञ्च नाशमुपयाति भयं भियेव । "- श्री लाउताभर स्तात्र.

મૈથુનસંજ્ઞા—તુ<sup>ર</sup>છ કામવિકારના તો ભક્તિ વેળાએ ઉદ્ભવ ઘટેજ નહિં. કારણ કૈ નિષ્કામ એવા પરમાત્માનું નામસ્મરણ પણ કામના નાશ કરનારૂં છે, એટલે એ ચાેગી પુરુષ તે કામનું સ્મરણ પણ કરે નહિં. "પરમાતમ પદ કામના, કામનાશન એંદ્રે."

" જોતાં પણ જગીજ તુને, ન વધે વિષયવિશામ."—શ્રી દેવચંદ્રજી

"જિંદાં કામ ત્યાં રામ ના, રામ તિહાં નહિં કામ."

પરિગ્રહસંગ્રા—પરિગ્રહની મૂચ્છી, પરવસ્તુને પાતાની માનવારૂપ મમત્વભુદ્ધિ અત્રે દ્વર થઇ જાય, કારણ કે પરવસ્તુ પ્રત્યેની—પુદ્દગલાદિ પ્રત્યેની પ્રીતિ છાડ્યા વિના, પ્રભુ સાથે પ્રીતિ જોડાય નહિં. અને સાચા ભક્તજન તા પ્રભુને નિરંતર પ્રાર્થે છે કે—હે પરમકૂપાળુ દેવ! આપ મને આ પરપરિશ્રુતિરંગમાંથી ઉગારા! આ પરવસ્તુની જાલમાંથી છાડાવા! આવા પુરુષને ભક્તિકાર્યમાં પરિગ્રહ સાંભરે પણ શેના?

"એ પરપરિદ્યુતિ રંગથી રે, મુજને નાથ ઉગાર રે....દયાલરાય!" "પ્રોતિ અનંતી પર થકી, જે તાઉ તે જોઉ એહ....ઋષભ —શ્રી દેવચંદ્રજી

કોધસંગ્રા—ક્રોધના ઉદય અહીં હાય નહિં. કારણ કે ક્રોધ અને પરમ શાંત-સુધારસમાં નિમજજનરૂપ ભક્તિને બને નહિં. પ્રશામરસનિમગ્ન પરમાત્માના દર્શનથી જ ક્રોધ શમી જાય, ને આત્મા શાંત અમૃતરસમાં ઝીલે.

> "અમિયલરી મૂરતિ રચી રે, ઉપમા ન ઘટે કાય; શાંત સુધારસ ઝીલતી રે, નીરખત તૃપતિ ન હાય....વિમલ૦"—શ્રી આનંદઘનછ " ઉપશમરસભરી, સર્વજનશંકરી, મૂર્ત્તિ જિનરાજની આજ ભેટી "—શ્રી દેવચંદ્રજી

માનસંગ્રા—લોકિક માન-માટાઇની કે કીર્ત્તા-પૂજા વગેરેનો સ્પૃહા અહીં સંશુદ્ધ બહિત આદિમાં ઘટે નહિં. જો લાકમાં મનાવા-પૂજાવાની કામનાએ તે કરવામાં આવે, અથવા હું કેવી લકિત કરૂં છું એવું દુષ્ટ અભિમાન ધરવામાં આવે, તા તે ચિંતામણિ-રત્નને\* કાણી કાઢી જેવું કરી મૂકે છે! કારણ કે અમૃદ્ય એવા ઉત્તમ લકિતકર્ત્ત વ્યને ગોણ કરી તે પામર, તુચ્છ નિર્માલય માનની પાછળ દાંડે છે; એટલે કે પરમ મહત્ એવા લકિત આદિ ધર્મકાર્યનું ખુલ્લું અપમાન કરી આશાતના કરે છે. પણ સાચા લક્તજન તા કેવલ એક આત્માર્થ જ-આત્મકશ્યાણને માટે જ પ્રભુલક્તિ આદિ કરે+ છે.

"લહ્યું સ્વરૂપ ન વૃત્તિનું, બ્રહ્યું વ્રત અભિમાન; શ્રહ્યું નહિં પરમાર્થને, લેવા લોકિક માન "—શ્રી આત્મસિદિ

માયાસંગ્રા—શુદ્ધ મહિતમાં માયા-કપટ ન હાય, ખગલા ભગત જેવી કુટિલતા-માયાચાર ન હાય, દંભ ન હાય, પાતાના દાષના આચ્છાદનરૂપે-ઢાંકણરૂપે ધર્મના દાળ-

 <sup># &</sup>quot;साम्यं विना यस्य तपः कियादेनिष्ठा प्रतिष्ठार्जनमात्र एव ।
 स्वर्धेनुर्चितामणिकामकुंभान् करोत्यसौ काणकपर्दीमृत्यान् ॥ "—श्रीअध्यात्भापनिषद्

<sup>+ &</sup>quot;भवाभिनन्दिनो लोकपंत्तया धर्मिकियामपि। महतो हीनदृश्लोचेर्दुरन्तां तद्विदो विदुः॥"—श्री धेशिभिन्दु, ८८.

ઢાંગીપશું ન હાય, દાંભિક, છેતરપીંડીવાળી ઠગભાજી ત હાય, પાતાને ને પરને વંચવાર્ષ આત્મવંચના ન હાય, 'હાથમાં માળા ને મનમાં લાળા ' એવી વંચક વૃત્તિ ન હાય, દીલાં દેપકાં તાણી જગતને છેતરવાની ચાલભાજી ન હાય સાચા ભક્ત જોગીજન તાે ચાકખા ચિત્તે, નિખાલસ સરળ હુદયે, શુદ્ધ અંત:કરણુથી, નિષ્કપટપણે, પ્રભુચરણ પ્રત્યે આત્મા- પૈણ કરવાની ભાવના ભાવે, ને તેમ કરવા પ્રવર્ત્તે.

"અવગુષુ ઢાંકષ્ણ કાજ, કરૂં જિનમત ક્રિયા! છંડું ન અવગુષુ ચાલ, અનાદિની જે પ્રિયા!….વિહરમાન૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી "કપટ રહિત થઇ આતમ અરપણા રે, આનંદઘનપદ રેહ "—શ્રી આનંદઘનજી

"જ્યાં સુધી ચિત્તમાં બીજો લાવ હાય ત્યાં સુધી તમારા સિત્રાય બીજામાં મારે કંઇ પણ લાવ નથી એમ દેખાડીએ તો તે વૃથા જ છે અને કપટ છે; અને જ્યાં સુધી કપટ છે ત્યાં સુધી લગવાનના ચરણમાં આત્માનું અપે શ્રુ ક્યાંથી થાય? જેથી સર્વ જગતના લાવ પ્રત્યે વિરામ પમાડી, વૃત્તિને શુદ્ધ ચૈતન્યવાળી કરવાથી જ તે વૃત્તિમાં અન્યલાવ રહ્યો ન હોવાથી શુદ્ધ કહેવાય અને તે નિષ્કપટ કહેવાય. એવી ચૈતન્યવૃત્તિ લગવાનમાં લીન કરવામાં આવે તે જ આત્મઅપે શ્રુતા કહેવાય. × × જે પાતે બીજે સ્થળે લીન છે, તેના અપે શ્રુ થયેલા બીજા જડ પદાર્થ લગવાનમાં અપે શ્રુ કયાંથી થઇ શકે? માટે લગવાનમાં ચિત્તવૃત્તિની લીનતા એ જ આત્મઅપે શ્રુતા છે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક, ૬૯૨.

" પ્રભુ તને પ્રસન્ન તે કેમ થાય ? ત્હારા દિલનું કપટ નવ જાય."—શ્રી નરસિંહ મહેતા

લાલચ સંશુદ્ધ અનુષ્ઠાનમાં ઘટે નહિં. કારણ કે જો એવા તુચ્છ ક્ષણિક નમાલા ફલની હાલચ સંશુદ્ધ અનુષ્ઠાનમાં ઘટે નહિં. કારણ કે જો એવા તુચ્છ ક્ષણિક નમાલા ફલની ઇચ્છા રાખે, તા તે અનંતગણું માેડું ફલ હારી જાય છે, ચિંતામણિ વેચી કાંકરા ખરીદે છે! તે તા લિક્ત નહિં, પણ લાડાયત જ છે! પણ સાચા લક્તજન તા તેવી કાઇ પણ લાલચ રાખે નહિં, તે તા અનાસક્તપણે કાઇ પણ ફળની× આશા વિના બક્તિ આદિ કર્ત્તવ્ય કર્યા કરે. "લક્તિ નહિં તે તા લાડાયત, જે સેવા ફળ જાયે."—(શ્રી દેવચંદ્રજ)

એાઘસંજ્ઞા—સામાન્ય પ્રાકૃત જનપ્રવાહને અનુસરવારૂપ ગાડરી આ પ્રવાહ જેવી વૃત્તિ અત્ર ન હાય, ગતાનુગતિકપણું ન હાય, આંધળાની પાછળ આંધળા દાક્યો જાય એવું અંધશ્રહાળુપણું ન હાય; પરંતુ સાચી તત્ત્વસમજણ્યૂર્વકની સક્તિ હાય. "નિમેળ તત્ત્વર્સ્ત્ર થઇ રે, કરજે જિનપતિ સક્તિ."—(શ્રી દેવચંદ્રજી)

**લાેકસંજ્ઞા** – લાેકને રીઝવવા માટે, લાેકના રંજન–આરાધન અર્થે ક્રિયા કરવી તે

<sup>× &</sup>quot; कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेपु कदाचन । '—श्री ભगवड्गीता

લાકસંગ્રા છે. તેવા લાકસંગ્રા-લાકેષણા આ શુદ્ધ ભક્તિ આદિમાં ઘટે નહિં. કારણ કે લાકેષણારૂપ લાકપંકિત\* અને લાકાત્તર એવું આત્મકલ્યાણ એ એને કહી મળતી પાણ આવે નહિં. જો આત્માર્થ જોઇતા હાય તા માનાર્થ છાડવા જોઇએ, ને માનાર્થ જોઇતા હાય તા માનાર્થ છાડવા જોઇએ, ને માનાર્થ જોઇતા હાય તા આત્માર્થ છાડવા જોઇએ. એક મ્યાનમાં જેમ છે તલવાર સમાય નહિં, 'ભસલું ને લાટ ફાકવા' એ બન્ને ક્રિયા જેમ સાથે બને નહિં, તેમ આત્માર્થ ને માનાર્થના કહી મેળ ખાય નહિં. અને પરમાર્થ વિચારીએ તા આત્માર્થ પાસે લાકેષણાનું મૃદય એ બદામનું પણ નથી તેમ જ લાક પણ દુરારાધ્ય છે-રીઝવવા સુશ્કેલ છે. જે એક વાર પ્રશંસાના પુષ્ય વેરે છે, તે જ નિંદાના ચાબખા મારે છે! માટે પ્રભુતે રીઝવવા હાય-શુદ્ધ ભક્તિ કરવી હાય તા લાકને રીઝવવાના પ્રયાસ છાડી દેવા જોઇએ, લાકેલર દેવને લોકિક સાવથી ભજવાના ત્યાગ કરવા જોઇએ. આમ સમજીને આ યાગીપુરુષ લાકસંગ્રાના સ્પર્શ પણ કરતા નથી.

"જનમનરંજન ધર્મનું, મૂલ ન એક ખદામ."—શ્રી ચિદાનંદજ "મુલિનાથ તુજ રીઝ, જન રીઝે ન હુએરી." "લાક લાેકાત્તર વાત, રીઝ છે દાય જાઇરી, તાત એક ધુર પૃજ્ય, ચિંતા એહ હુઇરી."—શ્રીયરાેાવિજયજ "જેહ લાેકાત્તર દેવ, નમું લાેકિકથી!"

" આદર્ધી આચરણ લાેક ઉપચારથી, શાસ્ત્રઅભ્યાસ પણ કાંઇ કોધા; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વળી આત્મ અવલંગ વિણુ, તેંદ્ધવા કાર્ય તિણે કાે ન સીધા. "—શ્રીદવચંદ્રછ "લાેકસંદ્રાથી લાેકાએ જવાતું નથી. "

"જગત્ને રૂડું દેખાહવા અનંતવાર પ્રયત્ન ક્યુ<sup>°</sup>; તેથી રૂડું થયું નથી. કેમકે પરિભ્રમણ અને પરિભ્રમણના હેતુએા હજી પ્રત્યક્ષ રહ્યા છે. એક ભવ જો આત્માનું રૂડું થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશે, તેા અનંત ભવનું સાદું વળી રહેશે; એમ હું લઘુત્વભાવે સમજયા છઉં."—મહાતત્ત્વન શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

આમ આ દશ પ્રકારની સંજ્ઞાને થંલાવી દેવામાં આવે, તો જ સંશુદ્ધ લક્ષિત આદિ ગણાય. નહિંતો તે અનુષ્ઠાન સુંદર છતાં લલે પુષ્ય-અભ્યુદયરૂપ દેવાદિ ગતિ આપે, પણ મિક્ષનું કારણ તો ન જ થાય, કારણ કે પરિશુદ્ધિના અલાવ છે. માલની પ્રાપ્તિ તો સાંસારિક ભાગામાં નિ:સ્પૃદ્ધ એવા શુદ્ધ આશયમાંથી ઉપજે છે, એમ યાગીજના કહે છે. અને એટલા માટે જ,-જ્યાં ખાવાપીવાનું પણ લૂલાઇ જાય, લય લાગી જાય, કામ નકામા શઇ પડે, મમતા મરી જાય, ક્રોધ શમી જાય, માનનું માન ન રહે, કપટનું કપટ ચાલે

 <sup>&</sup>quot; छोकाराधनहेतोर्या मिलनेनान्तरात्मना ।
 क्रियते सिक्क्या सात्र छोकपंकिरुदाहता ॥ "—श्रीयाशिभन्द, ८८.

નહિં, લાેભના લાેભ થાય નહિં, અંધશ્રદ્ધા ટળાને સાચી સમજણ હાેય, અને લાેકની વાહવાહની કે લાૈકિક રીતની ખીલકુલ પરવા ન હાેય,—એવી સંશુદ્ધ ભક્તિ જ આ યાેગદષ્ટિવાળા ખરેખરા વૈરાગી જેગીજના કરે છે. 'શ્રી શીતલ જિન લેટિયે, કરી લક્તે ચાેક્યું ચિત્ત હાે. '—(શ્રી યશાેવિજયજ)

# રૂ. નિ<sup>ષ</sup>કામપુષુ

સંશુદ્ધનું ત્રીજાં લક્ષણ ફક્સ અભિસંધિ રહિતપાશું છે. સંશુદ્ધ અનુષ્ઠાન ફ્લની કામના વિનાનું હાય. લક્તિ વગેરે નિદાન રહિત, નિષ્કામ હાય, તા જ સંશુદ્ધ લેખાય. ઉપરમાં સંજ્ઞાનિરાધ કહ્યો, તેમાં લાભસંજ્ઞાના અભાવે ફલકામનાના અભાવ છે, તા પછી આ જાદું ફલબ્રહ્ણ કેમ કર્યું ? તેના ઉત્તર એ છે કે-પહેલાં જે કહ્યું હતું, તે તે ભવસં બંધી ફલની અપેક્ષાએ કહ્યું હતું, અને આ જે કહ્યું તે પરભવ સં બંધી ફલની અપેક્ષાએ કહ્યું છે. એટલે કે-'પરભવમાં મને આ ભક્તિ વગેરેના પ્રભાવે, સામાનિક દેવ વગેરેની ઋદિ સાંપડા '-ઇત્યાદિ પરભવ સં બંધી ફલની કામના, નિદાન, નિયાશું ન હાય, તા જ સંશુદ્ધ ભક્તિ આદિ કહેવાય, ફલની કામના-દાનત હાય, તા સંશુદ્ધ ન કહેવાય. કારણ કે તેવી કામના સારી નથી, તેથી તેનાથી પ્રાપ્ત થતું ફલ પણ સારૂં નથી, અને તે માક્ષ-પ્રાપ્તિમાં આડા પ્રતિબંધર્પ-અટકાયતરૂપ થઇ પહે છે. કાઇ પણ પ્રકારની કામના વિનાનું-ફળની આશા વિનાનું, એવું જે નિષ્કામ ભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાન છે, તે જ માક્ષનું સાધન છે.

પથુ તેમાં જે સ્વયતિષ્યં હોય, એટલે કે પ્રભુભકિતના કુશલ ચિત્ત આદિમાં જ પ્રતિષ્યં કરાય, ત્યાં જ આસંગા– અસક્તિ રખાય, તો તે કુશલચિત્તાદિ પણ તે જ સ્થાને સ્થિતિ કરાવનાર થઇ પહે, ત્યાં જ અટકાવી દે, જીવની આત્મદશા વધવા ન દે. અત્રે શ્રી ગૌતમસ્વામીજનું પ્રસિદ્ધ દષ્ટાંત છે.× તેમને ભગવાન મહાવીર પ્રત્યે અત્યંત કુશલ ચિત્ત, બહુમાન, પ્રશસ્ત રાગ હતા. પણ તે રાગ જ ઉલટા તેમને મુક્તિ પ્રાપ્તિમાં અવર્રાધર્પ-પ્રતિષ્યં ધરૂપ થઇ પડ્યો! જ્યાંલગી તેમના તે રાગ ગયા નહિં, ત્યાંલગી તેમને કેવળજ્ઞાન થયું નહિં. જેવા રાગ ગયા કે તરત કેવળજ્ઞાન થયું. આ ઉપરથી સાર એ સમજવાના છે કે-પ્રભુપ્તયે પણ પ્રશસ્ત રાગ માત્રથી અટકી જવાનું નથી, પણ નીરાગીને સેવી નીરાગિતા પ્રાપ્ત કરવાના સતત લક્ષ રાખી આગળ વધવાનું છે. 'વીતરાગ શું હા જે રાગ વિશુદ્ધ કે, તેહી જ ભવ ભય વારહ્યા.'—(શ્રી કેવચંદ્રજ))

આમ આવું નિષ્કામ લક્તિ આદિ અનુષ્ઠાન જ યાળસિહિનું સાધક થાય છે. કારશ્રુ કૈ જે શાલિનું બીજ ન હાય તેમાંથી કાેર્ક કાળે શાલિના અંકુરા કૃટે નહિ; અને શાલિ–

<sup>× &</sup>quot;प्रतिबन्धेकनिष्ठं तु स्वतः सुन्दरम्पयदः । तत्स्थानस्थितिकार्येव चीरे गीतमरागवत् ॥ "—श्री यशै।विकथ्छकृत क्षा० क्षा०

બીજ હાય તેમાંથી શાલિના અંકૂરા કૂટ્યા વિના રહે નહિં. તેમ ચાગબીજ ન હાય તેમાંથી ચાગના અંકુર કૂટે નહિ; અને ચાગબીજ હાય તેમાંથી ચાગ-અંકુર ફૂટ્યા વિના રહે નહિં.

"ભક્તિપ્રધાન દશાએ વર્ત્તવાથી જીવના સ્વચ્છંદાદિ દોષ સુગમપણે વિલય થાય છે; એવો પ્રધાન આશય જ્ઞાની પુરુષોના છે. તે ભક્તિને વિષે નિષ્કામ એવી અલ્પ પણ ભક્તિ એ જીવને ઉત્પન્ન થઇ હાય છે, તા તે ઘણા દાષધી નિવૃત્ત કરવાને યાગ્ય એવી હાય છે."

"આત્મજ્ઞાલવહે જે પૂર્ણ ભરાયેલા છે, અને જેને કર્મફળના સર્વથા કંટાળા આવી ગયેલા છે, તેને આ જગતમાં ઘેર બેઠાં જ શાંતિ આવીને વરે છે, પરંતુ હે અર્જુન! બીજો જે સંસારી હાય છે, તે કર્મબંધનવહે બંધાઇને અભિલાષાનો ગાંડથી ફળલાગના ખીલા સાથે જકડાઇ જાય છે. + × × તેઓ સ્વર્ગની ઇચ્છા મનમાં રાખે છે, યજ્ઞભાજાતા જે ઇશ્વર તેને વિસરી જાય છે. જેમ કપ્રના ઢગલા કરી તેમાં અશ્વિ લાવી મૂકવા, અથવા મિષ્ટાન્નમાં કાળકૂટના સંચાર કરવા, અથવા દૈવયાળે અમૃતકું અમળે અને તેને લાત મારી લાધા વાળી નાંખવા, તેમ ફળપ્રાપ્તિના હેતુથી પ્રાપ્ત થયેલા ધર્મને લાકા હાથે કરીને નષ્ટ કરી નાંખે છે. "—શ્રો જ્ઞાનેશરી ગીતા.

આમ આ સંશુદ્ધ ભક્તિમાં-(૧) પરમાતમા પ્રત્યે પરમ ઉપાદેય છુદ્ધિ, (૨) સંજ્ઞા અનુદય, (૩) અને નિષ્કામપણું હોય છે. અને આવું સંશુદ્ધ કુશલ ચિત્ત આદિ અહીં છેલા પુદ્દગલાવર્ત્તમાં, પ્રચિલેદ હજી નહિં થયા છતાં, હોય છે. કારણ સંશુદ્ધ લક્તિ કે છેલા યથાપ્રવૃત્તિકરણના સામર્થ્યથી-પ્રભાવથી અહીં તેવા પ્રકારને શ્રુપોપશમ હોય છે. જેમ સરાગ એવા અપ્રમત્ત સંયમીના વીતરાગભાવ ઘટે છે, તેમ અહીં પ્રથિલેદ વિના પણ સંશુદ્ધભાવ ઘટે છે, યાગબીજવાળું કુશલ ચિત્તાદિ ઘટે છે. અને તેથી કરીને જ આ મિત્રા દિષ્ટમાં વર્ત્તતો યાગીપુરુષ અનન્યભાવે, અતિશય બક્તિ સહિત, શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનનો નિષ્કામ ઉપાસના કરે છે. 'ઉપાસના જિન ચરણની, અતિશય બક્તિ સહિત '—(શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી)

# યાેગાબીજ ચિત્ત

યાગળીજવાળું જે ચિત્ત છે તે કેલું છે? તે અંગે યાગાયાયાંએ કહ્યું છે કે:-

(૧) તે સંસારસમુદ્રમાં નિમગ્નના-ડૂબેલાના જરા ઉન્મજ્જન વિલાસ-છે, જરા ઉપર સપાડીએ આવવારૂપ પ્રયાસ છે; અને તે આ ઉન્મજ્જન સંસારની

<sup>+ &</sup>quot;युक्तः कर्मफलं त्यक्तवा शांतिमाप्नोति नैष्टिकीम्। अयुक्तः कामकारेण फले सको निवध्यते ॥"— शीता, अ. ५.

અતિશય× આસક્તિને શિધિલ-ઢીલી કરી નાંખે એવું છે, માળી પાડી નાંખે એવું છે. જેમ કાેઇ દરીઆમાં ડ્રુપ્યા હાય તે જરા ઉપર સપાડીએ આવે, તાે તેને ડ્રુપેલી અવશ્ધા ને ઉપરની અવશ્યા એ ખેજોના સ્પષ્ટ તફાવત જણાય, રાહત અનુભવાય, એટલે ડ્રુપેલી અવશ્યાના તેના માહની પકડ ઢીલી પડે; તેમ સંસાર–સાગરમાં ડ્રુપેલા જીવ જ્યારે ચાંગળીજને પામે છે, ત્યારે તે ઉપર કંઇક ઉચ્ચદશાએ આવવારૂપ રાહત અનુભવે છે, અને તેની સંસાર સંખંધી આસક્તિ મંદ-શિધિલ–ઢીલી બની જાય છે.

- (ર) તે ચાગળીજ ચિત્ત પ્રકૃતિનું પ્રથમ વિપ્રિય દર્શન છે. જયારે ચાગળીજની પ્રાપ્તિ થાય છે ત્યારે પ્રકૃતિનું માયાજલનું નસંસારનું પ્રથમ અપ્રિય દર્શન થાય છે; જે સંસાર પહેલાં મીઠા લાગતા હતા, તે જ હવે કડવા ખારા અકારા લાગવા માંડે છે. જેમ સમુદ્રમાં ડૂબેલા માણસને ડૂબ્યા હાય ત્યાં સુધી આસપાસનું કંઇ પણ ભાન હાય નહિં, પણ ઉન્મજન થતાં જેવા ઉપર સપાટી પર આવે કે તરત તેને આસપાસની પ્રકૃતિનું કંઇ દર્શન થવા લાગે; તેમ અહીં પણ આ જીવ જયાં સુધી સંસારસમુદ્રની અંદર ડૂબેલા હાય, ત્યાં સુધી તો તેને વસ્તુસ્થિતિનું કંઇ પણ ભાન નથી હાતું, પણ ચાગળીજની પ્રાપ્તિ થતાં જેવા તે સંસારસાગરની સપાટી પર જરા ઊંચા આવે કે તરત તેને પ્રકૃતિનું વિષમ કર્મ વિપાકરૂપ સંસારનું અકારૂં દર્શન થવા માંડે છે; અને તે દર્શન થતાં, તે તે સંઅંધી ઊદ્ધોના વિચારમાં પડી જાય છે કે આ અધું ચિત્ર વિચિત્ર સંસારસ્વરૂપ શું હશે? આમ તેની વિચારદશા જાગત થાય છે.
- (3) તે યાગળીજ ચિત્ત પછી તે સંસારના સમુચ્છેદ જાણુવા-પામવાના ઉપા-યના આશ્રય કરે છે. જે સંસારસમુદ્રનું પાણી મીઠું જાણી તેણે અત્યાર સુધી હાંસે હાંસે પીધું હતું, તે હવે ખારૂં ઝેર જેવું લાગતાં, તે સંસારના ઉચ્છેદ કેમ થાય? તેના ઉપાય જાણુવા માટે તે પ્રવર્ત્તે છે, અને તેને યાગ્ય એવા તત્ત્વચિંતનમાં પઢ છે. 'તત્વ-ગ્રાનની ઊંડી ગુફા'ના દર્શન કરવા તે પ્રેરાય છે. જેમકે—

" હું કે હ્યુ છું કથાંથી થયા કું સ્વરૂપ છે મ્હારૂં ખરૂં ? કાના સંખંધી વળગણાં છે કે રાખું કે એ પરિહરૂં ? એના વિચાર વિવેકપૂર્વક શાંત લાવે જો કર્યા, તા સર્વ આત્મિક જ્ઞાનના સિદ્ધાંતતત્ત્વ અનુભવ્યા."

--શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી માણમાળા

(૪) એટલે પછી તે યાગળીજવાળું ચિત્ત રાગ-દેષ-માહની ગાઢ ગ્રાં**શિર્પ પવ<sup>6</sup>ત** પ્રત્યે પરમ વજ જેવું અને છે, અને નિયમથી તે ગ્રાંથિપર્વતને લોકે છે-ચૂરી નાંખે છે. આમ તેને સમ્યગૃદર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે. એટલે—

x પાકાંતર—શક્ત્યતિશય પાઠ દ્વાય, ત્યાં સંસારના શક્તિ અતિશયની શિથિલતા કરે એમ અર્થ' કરવાે. એટલે સંસારના શક્તિ માળા પડી જાય, એનું ઝાઝું જેર ન ચાલે.

"માહાદિની ઘૂમિ અનાદિની ઉતરે હા લાલ૦ અમલ અખંડ અલિપ્ત, સ્વભાવ જ સાંભરે હા લાલ૦ તત્વરમણ શુચિ ધ્યાન, ભણી જે આદરે હા લાલ... તે સમતારસ ધામ, સ્વામી મુદ્રા વરે હા લાલ.... દીઠા મુવિધિ જિણંદ સમાધિરસે બધી હા લાલ૦"—મુનિવર્ય શ્રો દેવચંદ્રજી "દર્શન દીઠે જિનતણા રે, સંશય ન રહે વેધ; દિનકર કરભર પ્રસરતાં રે, અંધકાર પ્રતિષેધ.....વિમલ જિન૦ મુજ મન તુજ પદ પંકજે રે, લીના ગુણુ મકરંદ; રેક ગણું મેદર ધરા રે, ઇંદ્ર ચંદ્ર નાગેંદ્ર....વિમલ જિન૦"–યાગીરાજ આનંદધનજી આવું નિર્મલ આત્મદર્શન અત્ર થાય છે.

(૫) અને પછી તે ચાેગળીજવાળું ચિત્ત **લવરૂપ લાવ કારાગૃહને પલાયનની** કા**લઘંડા** અને છે. સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયું, એટલે પછી લવરૂપ કારાગૃહને–અંદીઆનાને દૂર કરનારી નાશની કાલઘંડા વાગી એમ સમજવું, સંસારનું આવી બન્યું એમ

જાણવું. કારણ કે:—

"તરસ ન આવે હા મરણ જીવન તશે. સીઝે જો દરિશન કાજ; દરિશન દુર્લભ સુલભ કૃપા થકી, આનંદલન મહારાજ." "તુજ સુજ અંતર અંતર ભાંજશે, વાજશે મંગલ તૂર; જીવ સરાવર અતિશય વાધશે, આનંદલન રસપૂર."—શ્રી આનંદલનજ "આતમ ઘર આતમ રમે રે, નિજ ઘર મંગલમાલ રે….દયાલરાય!"—શ્રી દેવચંદ્રજી

આવા સંશુદ્ધ યાગળીજ ચિત્તના અત્રે ચરમાવર્તામાં પ્રારંભ થાય છે. કારણ કૈ તેવા પ્રકારની કાળલિ ધા વગેરેના પરિપાક થયા હાય છે, તેથી તેના તે સ્વભાવપણાએ કરીને આ સંશુદ્ધ ચિત્ત આદિ ફળ પાકવાની શરૂઆત જેવા છે. જેમ આગ્રફળ તેના કાળપરિપાક થતાં પાકવા માંડે છે, તેમ માક્ષરૂપ ફળ અહીં છેલા પુદ્ગલાવર્તમાં પાકવાની શરૂઆત થાય છે.

"કાળલબ્ધિ લહી પંથ નિહાળશું રે, એ આશા અવલંખ; એ જત છવે રે જિન્છ! જાણુંને રે, આનંદઘન મત અંખ….પંથડાં૦" —શ્રી આનંદઘનછ

આવી કાળલિંધના પાક અત્રે પ્રારંભાઇ ચૂકયો છે, એટલે આનંદઘનમતરૂપ આંખાને હવે માેક્ષરૂપ કલ પાકવાની ઝાઝી વાર નથી. એ કાળલિંધનું ગમે તેમ હો, પણ લક્તજન તાે લક્તિના આવેશમાં ગાય છે કે— "કાળલબ્ધિ મુજ મત ગણાં, ભાવલબ્ધિ તુમ ઢાથે રૈ; લડથડતું પણ ગજ બચ્ચું, ગાજે ગજવર સાથે રે. ''—શ્રોયશાવિજયજ અને આ જ કેવલ **ચાેગબી**જ નથી, માટે તેનાથી બીજાં બતાવવાને કહે છે—

> आचार्यादिष्वपि ह्येतद्विशुद्धं भावयोगिषु । वैयावृत्त्यं च विधिवच्छुद्धाद्ययविशेषतः ॥ २६॥

ભાવયાર્ગી આચાર્યજી, આદિ પ્રતિ ય આ શુદ્ધ; શુદ્ધ આશય વિશેષથી, વૈયાવૃત્ત્ય વિધિશુદ્ધ. ૨૬

અર્થ:—અને ભાવયાગી એવા આચાર્ય આદિ પ્રત્યે પણ, વિશુદ્ધ એવું આ જ કુશલચિત્ત આદિ, તે યાગળોજ છે. તેમજ શુદ્ધ આશયવિશેષથી તેમના પ્રત્યે વિધિયુક્ત વૈયાવૃત્ય (વૈયાવચ્ચ–સેવા) તે પણ યાગળીજ છે.

### વિવેચન

" ભાવાચાર જ સેવના "—શ્રી યાેગ૦ દ૦ સજઝાય,

ભાવચાગી એવા ભાવઆચાર્ય, ભાવઉપાધ્યાય, ભાવસાધુ, ભાવતપસ્વી વગેરે પ્રત્યે પણ જે શુલભાવસંપન્ન ભક્તિભાવભર્યું વિશુદ્ધ કુશલ ચિત્ત વગેરે હોતું, તે પણ ચાગબોજ છે. અહીં 'ભાવ' શબ્દ ઉપર ખાસ ભાર મૂકયા છે. ભાવાચાર્ય ભાવથી-પરમાર્થથી જેના આત્મામાં ચાગ પરિભુમ્યા છે, જે સાચા આદિ પ્રત્યે આત્મજ્ઞાની હાઇ સાચા ગુરુ છે, જેનામાં આચાર્ય આદિમાં હાવા યાગ્ય ભક્તિ એવા શાસ્ત્રોક્ત યથાર્થ ભાવ-ગુણ વર્તે છે, એવા ખરેખરા ભાવાચાર્ય, ભાવસાદ્યુ વગેરે જ વંદનના અધિકારી છે,-નહિં કે દ્રવ્યલિંગ ધારણ

मृत्तिः-आचार्यादिष्विप- आयार्थ आहि प्रत्ये पण्, आयार्थ- ७पाध्याय-तपस्वी आहि प्रत्ये पण्; एतद्-आ क, ५शवित आहि, विद्युद्धं-संशुद्ध के होय, स्रेम अर्थ छे. ते आयार्थाहि देवा विशिष्ठ (भास ग्रेणुवाणा) होय, तेना प्रत्ये ! ते। हे-भावयोगिषु-कावयोगीको स्रेवा प्रत्ये,-निह हे अध्यं कन्य क्ष्मण्याणा द्रव्यकायार्थं आहि प्रत्ये; झर्णु हे इटइपमां अहूटलुद्धिनुं पण् भित्रत असुंहरण्य छे, तेटवा माटे. (हूडाने इडुं मानवुं ते इडुं नथी तेटवा माटे). आ क हेवल योगणीक नथी, त्यारे शुं !-वैयावृत्त्यं च-वैयावृत्त्यं कावत्य काव केतुं क्षमण् छे सेवुं वैयावृत्त्यं (वैयावन्य),-आहार आहिवडे हरीने. विधिवत्-विधि प्रमाणे, स्त्रोक्त विधियुक्तपणे,-पुरुष आहिनी अभेक्षाको, स्त्रेम अर्थ छे. क्षुं छे हे:-

"पुरिसं तस्सुवयारं उवयारं चष्पको य णाऊनं ! कुज्ञा वेयावडियं आणं काऊं निरासंसो ॥"—धला६.

અર્થાત્—' પુરુષને, તેના ઉપકારને, અને પાતાના આત્માના ઉપકારને જાણીને, આદા પાળવા ખાતર, નિરાસંશ (કાઇ પણ ફળની આશા રહિત) રહી વૈયાવૃત્ત્ય કરે.' એટલા માટે જ કહ્યું— शुद्धाशयविशेषतः-शुद्ध આશયવિશેષથી, શુદ્ધ ચિત્તપ્રભંધવિશેષથી. કરનારા, વેષધારી—નામધારી એવા દ્રવ્યઆચાર્ય, દ્રવ્યહ્યાધ્યાય, દ્રવ્યસાધુ, દ્રવ્યતપરવી વગેરે. ભાવાચાર્ય વગેરેની ભક્તિ કરવી એ જ ચાગળીજ છે, નહિં કે દ્રવ્યા- ચાર્ય વગેરેની. દ્રવ્યાચાર્ય—દ્રવ્યસાધુ વગેરે તો ખાટા રૂપીઆ જેવા છે, તેને માનવા તે તો કૂડાને રૂડા માનવા જેવું છે, અને તે રૂડું નથી. માટે ભાવાચાર્ય આદિનું જ માન્ય- પછું છે. બાહ્યદિયાળા પ્રાકૃત જેના તો બાહ્ય વેષાદિ દેખીને સાધુપછું કહેપે છે, મુગ્ધ હોઇ ઉપર ઉપરના દેખાવથી લોળવાઇ જાય છે, અને જ્ઞાનરહિત એવા દ્રવ્યલિંગીઓને ગુરુ માની બેસી આરાધે છે! ખાટા રૂપીઆને વટાવવા જતાં કાહીની કિંમત ઉપજતી નથી! કારણ કે—' ભાવ જ પ્રથમ લિંગ છે, દ્રવ્યલિંગ પરમાર્થરૂપ નથી, ગુણ—દોષનું કારણ ભાવ છે એમ જિન ભગવાન કહે છે. ભાવની વિશુદ્ધિ નિમિત્તે બાહ્ય ચંચના ત્યાંગ કરાય છે, પણ અભ્યંતર એવા રાગદેષાદિ ચંથ યુક્તના બાહ્ય ત્યાંગ નિષ્ફલ છે.'

પણ જે યાગદ ષ્ટિવાળા જેગીજના છે તેઓ તા ભાવવિદ્ધાન દ્રવ્યક્ષિંગને કંઇ પણ વજૂદ આપતા નથી, તેઓ તા ભાવ-આત્મપરિણામ પ્રત્યે જ દૃષ્ટિ કરે છે, ભાવિતાતમા એવા \*ભાવિદ્ધાં ગીને જ મહત્વ આપે છે, દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર-તપ ભાવિદ્ધાં ગનું જ આદિ આત્મભાવના પ્રગટપણાના માપ ઉપરથી મૃદ્યાંકન કરે છે, સાચા પ્રધાનપણું નગદ રૂપીઓને જ સ્વીકારે છે કારણ કે તે સારી પેઠે જાણે છે કે-ધાતુ ખાટી અને છાપ પાચી, એ બે પ્રકાર કલઇના રૂપીઓ જેવા બનાવટી (Counterfeit) મૃદ્યહીન દ્રવ્યક્ષિંગી સાધુઓના છે, તે તો સર્વથા અમાન્ય-અસ્વીકાર્ય છે; અને ધાતુ સાચી પણ છાપ ખાટી, અથવા ધાતુ સાચી અને છાપ પણ સાચી, એ બે પ્રકાર ચાંદીના રૂપીઓ જેવા સાચા મૃદ્યવાન્ ભાવિદ્યાં શે, અથવા દ્રવ્યથી નહિ છતાં ભાવથી જે સાધુ છે, અથવા દ્રવ્યથી નહિ છતાં ભાવથી જે સાધુ છે,—એ બન્ને પ્રકારના ભાવસાધુને જ તે માન્ય કરે છે. અમુક પુરુષમાં કેટલા આત્મગુણ પ્રમદ્યો છે? તે યાગમાર્ગ કેટલા આગળ વધ્યા છે? તે કેવી યાગદશામાં વર્તે છે? તેના ગુલ્ફથાન કેવું છે. તેની અંદરની મુંડ (કષાય મુંડન-રૂપ) મુંડાઇ છે કે નિહિ? તેના આત્મા પરમાર્થે સાધુ ' મુનિ' બન્યા છે કે નહિ? ઇત્યાદિ તે તપાસી બામે છે. કારણ કે તેના લક્ષણને તેને અરાખર ભાન છે. તે જાણે છે

<sup>× &</sup>quot;भावो हि पढमिलेंगं ण दब्विलेंगं च जाण परमत्थं। भावो कारणभूदो गुणदोसाणं जिणा विंति॥"

<sup>—-</sup>ઇસાદિશ્રી કું**દકુંદાચાર્ય<sup>ે</sup> છ**કૃત **ભાવપ્રાભૃત** 

<sup>\* &</sup>quot;तत्र बालो रतो लिंगे वृत्तान्वेषी तु मध्यमः । पंडितः सर्वयत्नेन शास्त्रतत्त्वं परीक्षते । गृहत्यागादिकं लिंगं बाह्यं शुद्धिं विना वृथा । न भेषजं विनारोग्यं वैद्यवेषेण रोगिणः ॥ '' श्री यशाविकयण्डन द्रा० द्रा०

કે-જે આત્મસાની સમદર્શી વીતરાગ પુરુષ હોય, જે પૂર્વ પ્રારુષ્ધ પ્રમાણે સર્વથા ઇચ્છા-રહિતપણે અપ્રતિબંધ ભાવથી વિચરતા હોય, અને પરમછત એવા જે પુરુષની વાણી કદી પૂર્વે ન સાંભળી હોય એવી અપૂર્વ હોય, તે જ સાચા સદ્યુરુ છે. ' छत्तीस गुणो गुरु मज्झ।' તે જાણે છે કે-જે આત્મસાની આત્માનુભવી હોય, જે નિરંતર આત્મભાવમાં રમણ કરનારા, આત્મારામી હોય, જે વસ્તુગતે વસ્તુનું સ્વરૂપ પ્રકાશનારા હોય, જ્ઞાની સત્પુરુષોના સનાતન સંપ્રદાયને અનુસરનારા જે સદા અવંચક હોય, અને જે સમકિતી પુરુષ સારભૂત એવી સંવર ક્રિયાના આચરનારા હોય, તે જ સાચા શ્રમણ છે, તે જ સાચા સાધુ છે, તે જ સાચા મુનિx છે, તે જ સાચા નર્શ્વ છે, બાર્ડા બીજા તો ' દ્રવ્યલિંગી' વેષધારીઓ છે. આમ તે જાણતા હોઇ, તેવા સાચા ભાવયાગીઓને જ, ભાવાચાર્ય આદિને જ તે માને છે, તેમના આદર-અદિત કરે છે. તે નથી જોવા ખેસતા કે આણે સફેદ કપડા પહેર્યો છે કે પીળા ' પીતાંબર છે કે શ્વેતાંબર ' લંગોટી છે કે દિગંબર છે ' કારણ કે ધર્મ કાંઇ કપડામાં સંતાઇ ગયા નથી! એટલે તેમાં તે ખાળવા જતા નથી! તેઓ તો ગમે ત્યાં સાચું ભાવ-સાધુપણું દેખે ત્યાં નમી પડે છે અને આવા ભાવયાગીને જ મુખ્યપણે આ ચાંગમાર્ગમાં સ્થાન છે. ભાવયાગીના જ 'ભાવ' અહીં પૃછાય છે; દ્રવ્યાચાર્ય આદિતું કંઇ ' દ્રવ્ય ' મહીં ઉપજતું નથી! કારણ કે—

"આતમજ્ઞાની શ્રમણ કહાવે, ખીજા તો દ્રવ્યક્ષિંગી રે;
વસ્તુગતે જે વસ્તુ પ્રકાશે, આનંદલન મત સંગી રે....વાસુપૂજ્ય."
"સયલ સંસારી ઇંદ્રિયરામી, મુનિ ગુણ આતમરામી રે;
મુખ્યપણે જે આતમરામી, તે કહિયે નિષ્કામી રે.....શ્રી શ્રેયાંસ૦"
"આગમધર શુરુ સમકિતી, કિરિયા સંવર સાર રે;
સંપ્રદાયી અવંચક સદા, શુચિ અનુભવ આધાર રે. શાંતિજિન૦"-શ્રીઆનંદલનજી
"આત્મજ્ઞાન સમદર્શિતા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ;
અપૂર્વવાણી પરમશ્રુત, સદ્દશુરુ લક્ષણ યોગ્ય."
"આત્મજ્ઞાન ત્યાં મુનિપણું, તે સાચા ગુરુ હાય;
આદી કુલગુરુ કલ્પના, આત્માર્થી નહિં જોય."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ " નં સંમંતિ પાસદ્દ, તં મોળંતિ પાસદ્દં !"—શ્રી આચારાંગ સ્વ્ર " કારજ સિદ્ધ લયો તિનકા જિણે, અંતર મુંડ મુંડાય લિયા રે."—શ્રી ચિદાન દજ

\_\_શ્રી વજસ્વામી પ્રશિષ્યકૃત ગુરુગુલ્હછત્તીસી**.** 

 <sup>&</sup>quot;परमहो खलु समओ सुद्धो जो केवली मुणी णाणी ।
 तिल्ल द्विदा सहावे मुणिणो पावंति णिव्वाणं ॥ "—श्री इंडइंडायार्थळकृत समयसार

 "पणिवहसम्मचरणवयववहारायारसिमइसज्झाए ।
 इगसंवेगो अ रओ, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥"

આમ જેનામાં ભાવ-દીવા પ્રગલ્થો છે, એવા જાગલી જયાત જેવા સાક્ષાત્ યાગી-સ્વરૂપ ભાવઆચાર્યાદ પ્રત્યે સંશુદ્ધ એવું કુશલ ચિત્ત રાખવું, તેમને ભાવથી નમન વગેરે કરવું, એ ઉતમ યાગળીજ છે. જેમ જિનલક્તિ ઉત્તમ યાગળીજ સદ્યુરુ ભક્તિ છે, તેમ સદ્યુરુ ભક્તિ પણ ઉત્તમ યાગળીજ છે, એમ મહાતમા બ્રંથ-પરમ યાગળીજ કારના આશય છે. આ સદ્યુરુ ભક્તિના મહિમા શાસકારોએ અત્યંત અત્યંત ગાયા છે, તે એટલે સુધી કે શ્રી સદ્યુરુને જિન તુલ્ય કદ્યા છે– 'તિત્થય સમાં સ્ત્રી સમ્મં જો जिणमयં મળદ' (શ્રી ગચ્છાચાર પયન્ના), ને કાઇ અપે-ક્ષાએ જિનનું સ્વરૂપ સમજાવનાર પણ શ્રી સદ્યુરુ છે, એટલે તેના ઉપકાર અધિક છે એમ સમજીને તેથી પણ અધિક કદ્યા છે. પંચપરમેષ્ઠિમાં અરિહંતપદ સિદ્ધ પહેલાં મૂક્યું, તે પણ પ્રત્યક્ષ સદ્યુરુના મહિમા સ્ત્ર્યવે છે. કારણ કે જીવને આત્મકલ્યાણના મુખ્ય ધારી રાજમાર્ગ એ જ છે, જીવના સ્વવ્છંદ આદિ અનેક મહાદાષ્ઠ સદ્યુરુશરાણમાં જતાં અલ્પ પ્રયાસે જાય છે, માન આદિ જે આત્માના પરમ વૈરી છે તે પણ તેથી સહેજે ટળે છે; સંતચરણના આશ્રય વિના, અનંત સાધન કરતાં છતાં, જે અનંત ભવભ્રમણ અટકતું નથી, તેના સંતચરણ આશ્રયથી અલ્પ સમયમાં અંત આવે છે. આવા દ્વાની પુરુષોના હઢ નિરુધાર હાવાથી, તેઓએ સદ્યુરુલક્તિને પરમ યાગળીજ ગથ્યું છે. કારણ કે—

"સેવે સદ્ધુરુ ચર્લ્યુને, ત્યાગી દર્ષ નિજ પક્ષ; તો પામે પરમાર્થને, નિજ પદના લે લક્ષ. પ્રત્યક્ષ સદ્યુરુ સમ નહિં, પરાક્ષ જિન ઉપકાર; એવા લક્ષ થયા વિના, લગે ન આત્મ વિચાર. સદ્યુરુના ઉપદેશ વિલ્લુ, સમજ્ય ન જિનરપ; સમજ્યા વિલ્લુ ઉપકાર શ્યા ? સમજ્યે જિનસ્વરૂપ. પ્રત્યક્ષ સદ્યુરુ યાગથી, સ્વશ્છંદ તે રાકાય; અન્ય ઉપાય કર્યાથકી, પ્રાયે અમણા થાય. સ્વશ્છંદ મત આશ્રહ તજી, વર્તે સદ્યુરુલક્ષ; સમક્તિ તેને લાખિયું, કારલ્યુ ગણી પ્રત્યક્ષ. માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ છંદે ન મરાય; જાતાં સદ્યુરુ શરલ્યુમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય."

--શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રજપ્રણીત શ્રીચ્યાત્મસિદ્ધિ

અને આવા મહામહિમાવંત પરમ ઉપકારી **ભાવાચાર્ય, ભાવમુનિ** વગેરેનું વૈયા-વૃત્ત્ય કરવું, વૈયાવચ્ચ-સેવાશુશ્રૂષા કરવી, તે પણ ઉત્તમ **ચાેગળીજ** છે, એમ સહેજે સમજ શકાય છે. એવી સેવાના મુખવસર મળવા એ પરમ અહેલાગ્યની વાત વૈયાવચ્ચ પાણુ છે. વ્યાવૃત્ત ભાવ એ વૈયાવૃત્ત્યનું લક્ષણ છે. વ્યાવૃત્તભાવ એટલે જેમાંથી યોગબીજ અહંત્વ–મમત્વ આદિ ભાવા વ્યાવૃત્ત–નિવૃત્ત થયા છે, પાછા હઠી ગયા છે તે. વૈયાવચ્ચ–સેવાધર્મ એવા હાવા જોઇએ કે તેમાં અહંકાર, મમકાર, આશંસા (ક્લ–આશા) વગેરે દુષ્ટ ભાવા દૂર થઇ ગયા હાય. અથવા તો 'તેઓને વ્યાધિ\* વગેરે આવી પડ્યે, તેના પાતાની શક્તિ પ્રમાણે સમ્યક્ પ્રતીકાર કરવા, નિવારણ કરવું, તેનું નામ વૈયાવૃત્ત્ય–વૈયાવચ્ચ છે.' આવું વૈયાવચ્ચ સદ્યુરુ–સત્સાધુ આદિ પ્રત્યે આહાર–ઓષધદાન વગેરેવડે શાસ્ત્રમાં કહેલ વિધિ પ્રમાણે કરવા યાગ્ય છે. આ વિધિમાં ખાસ કરીને નીચેના મુદ્દા વિવેકપૂર્વક લક્ષમાં રાળવા યાગ્ય છે:—

(૧) એક તા પુરુષવિશેષ-જે પુરુષ પ્રત્યે વૈયાવ ચ કરવાનું છે, તેની વય, શરીર-પ્રકૃતિ, અવસ્થા-દશા વગેરે ધ્યાનમાં રાખવા જોઇએ. (ર) બીજીં તેના ઉપકાર કેવા પ્રકારે થઇ શકે ? કેમ કર્યું હોય તો આ સત્પુરુષ આત્મસાધનમાં નિરાળાધપણે પ્રવર્તી શકે ? ઇત્યાદિ અપેક્ષા પણ લક્ષમાં લેવી જોઇએ. (3) તે પ્રકારે પરમ **વિધિ પ્રમા**ણે નિરપેક્ષ, દેહાદિમાં પણ સર્વથા નિ:સ્પૃહ-નિરીઢ મુનિ આદિ પ્રત્યે એડલે શું ? ઉપકાર કરતાં વાસ્તવિક રીતે હું આ મ્હારા પાતાના આત્માના જ ઉપકાર કરૂં છું, હું આ વહે કરીને મ્હારા આત્માના જ આ સંસાર-સમુદ્રમાંથી ઉદ્ધાર કરૂં છું; હું ધન્ય છું કે આજે મને આવા પરમ સુપાત્ર મહાત્મા સત્-પુરુષની સેવા કરવાના પરમ સુવ્યવસર સાંપડ્યો,-ઇત્યાદિ પ્રકારે પાતાના જ આત્માના ઉપકાર ચિંતવવા જોઇએ. (૪) આ જે વૈયાવચ્ચ-સેવા હું કરૂં છું, તે ભગવાનની આત્રાનું પાલન કરૂં છું, એમ ભાવલું જોઇએ. (૫) આ વૈયાવ ચ સર્વધા નિરાશ સપો કાઇ પણ જાતની આ લાક-પરલાકની કામના સિવાય, ફલની અગ્રિસંઘિ વિના, ફલ તાક્યા વગર, કરવું જોઇએ. હું સેવા કરીશ તો આ મુનિ આદિ મને કંઇ લબ્ધિ-સિદ્ધિ ખતાવી આપશે, મને કાઇ જ્યાતિષ્-મંત્ર-તંત્ર વગેરે ચમત્કાર દેખાડશે, મને એવા કાઇ રૂડા આશીર્વાદ આપશે કે-' જ ભચ્સા! તહારે કલ્યાણ થશે, '-કે જેથી કરીને હું ધન-પુત્ર આદિ ઐઢિક સિદ્ધિ પામીશ, અથવા પરલાકમાં મને આથી કરીને આવું આવું કલ પ્રાપ્ત થશે;−ઇત્યાદિ પ્રકારે આ ભવ-પરભવ સંબંધી આશંસા, દુષ્ટ ખાેટી આશા વૈયાવ≈ચમાં– સેવાધર્મમાં ન હોવી ઘટે. અને એટલા માટે જ અહીં કહ્યું કે આમાં ખાસ કરીને

આ સદ્ગુરુના સેવા-લક્તિ અંગે સંત ગ્રાનેશ્વરજી કહે છે કે-"એ ગુરુતેવા તે સર્વ ભાગ્યાની જન્મભૂમિ જ છે. કારણ કે શાકવડે ગ્રસાયેલા જીવને એ પ્રદ્યાસ્વરૂપ

શુદ્ધ આશય હાવા જોઇએ, શુદ્ધ ચિત્તવૃત્તિ જ હાવી જોઇએ.

<sup>\* &</sup>quot;ब्याध्याद्यपनिपातेऽपि तेषां सम्यम् विधीयते । स्वशक्तया यक्ष्रतीकारो वैयावृत्त्यं तदुच्यते ॥ <sup>११</sup> —श्रो २५५७,तथ'द्रस्थार्थ छः<sub>१</sub>त तत्त्वार्थसार.

ખનાવે છે. જેવી રીતે પોતાના સમગ્ર જળરાશને લઇ ગંગા સમુદ્રમાં ગુરુસેવાની મળે છે, કિંવા શ્રુતિ ખ્રદ્યાપદમાં પ્રવિષ્ટ થાય છે, અથવા પતિવ્રતા સ્ત્રી પ્રશાસા પોતાનું જીવિત અને પોતાના ગુણાવગુણ સર્વ પોતાના પ્રિયતમ પતિને સમપી દે છે, તે જ પ્રમાણે પોતાનું અંત:કરણ આંતર્ખાદ્ધા, ગુરુકુળમાં અર્પણ કરી દીધું છે, અને પોતાના શરીરને ગુરુકુળના આગારરૂપ ખનાવ્યું છે.—ગુરુકુળમાં જેની એવી અનન્ય પ્રીતિ રહેલી તારા જેવામાં આવે, તેની આગળ જ્ઞાન તેની સેવા કરતું હલેલું હાય છે. ગુરુકુપા જ અમૃતની વૃષ્ટિ છે, અને આપણે ગુરુસેવા વૃત્તિરૂપ રાષા છીએ. " ઇત્યાદિ.

"આવા પવિત્ર સત્પાત્રની આપશે શોધી શોધી અન્ન-પાન-વસ્ત-પાત્ર-ઓષધ-આવાસ આદિવહે સંભાળ લેવો જોઇએ; તેએકની ભક્તિ-શુશ્ધા કરવી જોઇએ. એવા સુપાત્ર જીવો, જેએક કેવળ પાતાના અને પારકા જીવાના હિતમાં જ પ્રવર્ત્તી રહ્યા છે, અને જેએક પાતાના દેહની પણ અપેક્ષા નથી રાખતા, તેવા મહાપુરુષાને દાન દઇ તેએકની લક્તિ કરી, તેએકના યોગ મેળવી, મારી શક્તિએકના લાભ તેએકને આપી અહાં હું ક્યારે કૃતાર્થ થઇશ કે એવી સદ્ભાવના આપણે સદા ભાવની ઘટે છે."

શ્રી મન:સુખભાઇ કીરત્ચંદ્રકૃત કાનધર્મ-પંચાચાર.

આમ આ શ્રીમદ્ સદ્ગુરુ ભગવાનના અનંત અપાર ઉપકાર જાણી, આ દરિવાળા યાગીપુરુષ તેની અનન્યભાવે સેવા-ભિક્ત કરે છે. તે ચિંતવે છે કે આ પરમ કૃપાળુ-કરુણાસિંધુ સદ્ગુરુ ભગવાને આ હું પામર પર પરમ આશ્ચર્યકારક શું પ્રભુચરણ ઉપકાર કર્યો છે! હું તે ઉપકારના ભદલા વાળવા સર્વયા અસમર્થ છું, કેને ધરૂં? તા પછી હું આ પ્રભુને ચરશે શું ઘરં? કારણ કે આત્માથી બીજી બધી વસ્તુ ઉતરતી છે અને તે આત્મા તા આ પ્રભુએ જ મને આપ્યા છે, માટે એમના ચરણાધીનપણે વર્ત્તું એ જ એક ઉપાય છે. એમ ચિંતવી તે સદ્શુરુ ચરશે આત્માપ્યુ કરે છે આત્મનિવેદન કરે છે, આજ્ઞાધીન થઇ રહે છે, દાસાનુદાસ ચરણુરેશ બની જાય છે.

"અહાં! અહાં! શ્રી સદ્ગુરુ, કરુણાસિધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહાં! અહાં! ઉપકાર. શું પ્રભુ ચરણુ કર્ને ધરૂં? આત્માથી સો હીન; તે તા પ્રભુએ આપિયા, વર્તું ચરણાધીન. આ દેહાદિ આજ્થી, વત્તો પ્રભુ આધીન; દાસ, દાસ, હું દાસ છું, તેહ પ્રભુના દીન."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ અને આ શુદ્ધ આશયવિશેષ તથાપ્રકારના કાલભાવથી હોય છે, એટલા માટે લગ ભગ કહેવાઇ ચૂકેલું ળીજાન્તર કહે છે:—

# भवोद्वेगश्च सहजो द्रव्याभिग्रहपालनम् । तथा सिद्धान्तमाश्चित्य विधिना छेखनादि च ॥ २०॥

ભવઉદ્વેગ સહજ અને, દ્રવ્ય અભિગ્રહ તેમ; સિદ્ધાન્ત આશ્રી વિધિવડે, લેખનાદિ પણ એમ• ૨૭

અર્થ:---અને સહજ એવા ભવઉદ્રેગ (સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય), દ્રવ્ય અભિગ્રહનું પાલન, તથા સિહાન્તને આશ્રોને વિધિથી લેખન આદિ પણ યાગળીજ છે.

### વિવેચન

" લવ ઉદ્દેગ સુઠામારે. "—શ્રી યાગ૦ દ. સજઝાય

ઉપરમાં જે પ્રભુભક્તિ ને સદ્ગુરુભક્તિ એ **રોાગળીજ** અતાવ્યા, તે ઉપરાંત **ખીજા** પણ રોાગળીજ છે: (૧) સહજ ભવઉદ્રેગ, (૨) દ્રવ્ય અભિગ્રહપાલન, (૩) વિધિથી સિદ્ધાંતના લેખનાદિ.

# ૧. સહજ ભવઉદ્વેગ

સંસાર પ્રત્યે ઉદ્દેગ, અત્યંત કંટાળા, અંતરંગ વૈરાગ્ય ઉપજવા એ પણ ઉત્તમ યાગળીજ છે. અને આ વૈરાગ્ય પણ સહજ એટલે કે સ્વાભાવિક હોવા જોઇએ, નહિં કે ઇપ્દિવિયાગ, અનિષ્ટસંયાગ, રાગઆપત્તિ વગેરે દુ:ખના કારણાથી ઉપજતા દુ:ખબર્ભિત વૈરાગ્ય. તે તા એક પ્રકારના દેવ છે. એવા દુ:ખગર્ભિત 'મસાણીઆ ' વૈરાગ્યને 'વેરાગ્ય' નામ જ ઘટતું નથી. કારણ કે તેવા દુ:ખજન્ય વૈરાગ્ય તા આત્તે ધ્યાનના પ્રકાર છે, માટે તેવા કંટાળારૂપ વૈરાગ્યને યાગળીજપણું ઘટતું નથી. પણ જન્મ, જરા, મૃત્યુ, રાગ, શાક

वृत्तिः-भवोद्वेगश्च — संसार प्रत्ये ७६ेग, इंटाला, अलुगमा, =आना (संसारना) ल-माहिइप-पिलाओं इरीने, —हीय छे. सहजो-सहल, निर्दे हे प्रष्टियोग आहि निमित्तवाला, हारला हे तेनुं तो आतंष्यानइपपलां छे. पिष्टिवियोग वगेरे हारलां ७५०तो वैराज्य आर्तंष्यानइप छे). हहां छे हे— "प्रत्युत्पन्नात्तु दुःखान्निवेंदो द्वेष ईटशः । न वैराग्यम् " प्रत्याहि, 'प्रत्युत्पन्न हुःभ थप्टी निर्वे ह, इंटाला ते तो हेष छं, वैराज्य नथी.' सहल किवाहिंग छे थे।ग्रेपील छे, अभ संभंध आल्या आवे छे. तथा द्रव्यामित्रहपालनम्-६०य अक्तिश्च पालन, अल्यांष्य वजेरेना संप्रहानने आश्वीने. विश्विष्ट क्षयापश्चमकावइप काव अक्तिश्च अक्तिश्च असंभव छे, तथा द्रव्य अक्तिश्च हुं अल्यां से अस्ति हुं अल्यां प्रत्याप्य अक्तिश्च हुं अल्यां से अस्ति असंभव छे, तथा द्रव्य अक्तिश्च हुं अल्यां के अस्ति याप्य प्रत्याप्य अस्ति हुं तथा किवाहित्य काविष्ट काविष्ट विश्व काविष्ट काविष

આદિ દુ:ખમય સંસારનું સાચું યથાતથ્ય સ્વરૂપ વિચારતાં, જે સહજ-સ્વાક્ષાવિક ભવેા-દ્રેગ–સંસાર પ્રત્યે અણુગમાં ઉપજે, ખરા વૈરાગ્ય જન્મે, તેને જ યાેગબીજ કહેવા યાેગ્ય છે; અને તે જ અત્રે પ્રસ્તુત છે. કારણ કે આ યાેગદષ્ટિવાળા વિવેકીને મન સંસારનું આવું સ્વરૂપ સ્પષ્ટપણે સંવેદાય છે:—

> "જન્મ જરા મરણે કરી એ, એ સંસાર અસાર તેા; કર્યા કર્મ સહુ અનુભવે એ, કાઇ ન રાખણહાર તાે. " —શ્રી વિનયવિજયજીકૃત પુણ્યપ્રકાશ સ્તવન.

> "પુદ્ધવીને જે છત્ર પરે કરે, મેરુના કરે દંડ રે; તે પણ ગયા હાથ લસંતા, મૂકી સર્વ અખંડ....માયાજાલ રે."-શ્રીપદ્મવિજયજી "શરીરમાં વ્યાધિ પ્રત્યક્ષ થાય, તે કાેઇ અન્યે લઇ ના શકાય; તે ભાગવે એક સ્વ આત્મ પાતે, એક્તવ એથી નય સુદ્ધ ગાતે. વિદ્યુત લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તા જળના તરંગ; પુરદ્દી આપ અનંગ રંગ, શું રાચિયે ત્યાં ક્ષણના પ્રસંગ?"—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આમ સંસાર સ્વરૂપને વેદી રહેલા તે મહાનુભાવ પાતાના આત્માને સંગોધીને ભાવે છે કે-હે જવ! તેં અનંત જન્માની અંદર જૂદી જૂદી જૂની જનનીએાનું એટલું ધાવલુ\* પીધું છે કે તે ભેગું કરીએ તા સમુદ્રના જલ કરતાં પણ વધી જય! તહારું વૈરાગ્ય ભાવના મરણ થતાં જૂદી જૂદી માતાએાની આંખામાંથી એટલું પાણી વછ્ટટયું છે કે તે એકઠું કરીએ તા સાગરજલ કરતાં પણ વધી જાય! આમ હ જવ! તહારા અનંત જન્મ-મરણ થયા છે. તેમાં કાના પુત્ર ને કાના પિતા? કાની

—શ્રી અમૃતચ'દ્રાચાર્ય છકૃત શ્રી તત્ત્વાર્થ સાર

 <sup>&</sup>quot;पीओसि थणच्छीरं अणंतज्ञमंतराइ जणणीणं । अण्णाण्णाण महाजस! सायरसिळ्ळाडु अहिययरं ॥ तुह मरणे दुक्खेण अण्णणणां अणेयजणणीणं । रुण्णाण णयणणीरं सायरसिळ्ळा हु अहिययरं ॥''--श्री इंद्रइंदायार्थे छिठत सायप्रासृत "कस्यापत्यं पिता कस्य कस्याम्बा कस्य गेहिनी । एक एव भवाम्भोधौ जीयो भ्रमति दुस्तरे ॥''

<sup>&</sup>quot;भवान्धिप्रभवाः सर्वे संबंधा विपदास्पदम्।
संभवंति मनुष्याणां तथाऽन्ते सुष्ठु नीरसाः॥
गगननगरकर्ल्य सङ्गमं वह्नभानाम्, जलद्पटलतुर्थं यौवनं वा धनं वा।
स्वजनसुतरारीरादीनि विद्युचलानि, क्षणिकमिति समस्तं विद्यि संसारवृत्तम्॥"
—श्री शुक्तयं द्रश्यार्थे श्रीस्ति श्री शानार्ष्यु प्र

<sup>&</sup>quot; जन्मताल द्वमाज्जन्तुफलानि प्रच्युतान्यघः । अप्राप्य मृत्युभूमागमन्तरे स्युः कियचिरम् ॥ "—श्री व्यात्मानुशासन.

भाता ने डेानी स्वी १ मा हुस्तर संसार-सागरमां मा छव कोड़िता क कमे छे. मा संसारसमुद्रमां ઉपलता सर्व संभि । मनुष्याने विपत्तिना स्थान थर्ड पड़े छे ने मते मत्यंत नीरस निवड छे, क्षेम हे छव ! तुं तहारा रें। जना मनुक्रिता परथी नलरे नथी कोता १ मा कगत्मां के प्रीत-सगार्ड छे ते पण्ड डेटली मधी क्षूडी, माथावी, ने स्वार्थ प्रपंचमय छे, कोना इडवा मनुक्रव शुं तने नथी थ्या १ प्रियमनोना संगम गगननगर केवा छे, योवन ने धन वाहणा केवा छे, स्वमन-पुत्र-शरीर वगेरे विषणी केवा संस्थ छे, भाम आधुं संसारयित क्षिण्ड छे, क्षेम हे छव ! तुं काले छे, छतां मा तहारी तुन्छ वैक्षव ने परिवार हेथीने तुं मनमां शाना मलहाय छे १ डाक्सनी आणी पर रहेला कलिन ह के छुं मा तहारं छवन क्षिण्ड छे. मनभा शाना मलहाय छे १ डाक्सनी आणी पर यर यथेलां मा तहारा छवन-इलने मृत्यु-भूमिणे पहेंच्यतां डेटला वफत लागशे १ मारे हे मूढ छव ! मोह म पाम ! मोह म पाम ! हवे तो मा मनत भेहमय संसारथी विराम पाम ! विराम पाम !

" मृढ मुद्धासि मुधा, मृढ मुद्धासि मुधा, विभवमनुचित्य सपरिवारम् ।
कुरुशिरसि नीरमिव गलदनिस्तकंपितं, विनय जानीहि जीवितमसारम् ॥ मृढ० ॥ "
—श्री शांतसुधारसः,

ઇત્યાદિ પ્રકારે લાવના લાવતાં તેને સહજ વૈરાગ્યની સ્કુરણા થાય છે, તે લવશી ખેદ પામે છે-થાંકી જાય છે, ને આ જનમમરણ પરંપરાની જાળમાંથી છુટવાની તીવ ઇચ્છા કરે છે-મેહ્લની અલિલાયા કરે છે, ને સાચા 'મ્રમુક્ષુ' બને છે. એટલે વેરાગ્યથી પછી તે મેહ્લના ઉપાય જાણવા માટે ઘણા પ્રયાસથી સાચા સદ્દુરુની ચિત્તભૂમિની શોધ કરે છે; અને પરમ દુર્લભ એવા તેની પ્રાપ્તિ થયે, તેના પરમ આદ્રેતા ઉપકાર ગણી મન-વચન-કાયાની એકાચતાથી તેના આદ્રાધીનપણે વર્તે છે. એટલે સદ્દુગરુના બાધ તેવા વૈરાગ્યવાસિત જીવને લાગતાં, તેને સમ્યગ્રાન આદિ કલ્યાણુપરંપરાની પ્રાપ્તિ થાય છે; કારણ કે વૈરાગ્ય-જલથી તેની ચિત્ત-ભૂમિ પાંચી થઇ હાવાથી તેમાં બાધ ઊગી નીકળે છે. આમ સાચા અંતરંગ વૈરાગ્ય તેને ઉત્તમ યાગળીજરૂપ થઇ પડે છે. અને તેવા અંતરંગ વૈરાગ્યના રંગ જ્યાંલગી ચિત્તમાં ન લાગ્યા હાય, ત્યાંલગી જીવમાં જ્ઞાન પામવાની યાગ્યતા પણ આવતી નથી. જ્યાંલગી ચિત્તમાં વિત્ત-ભૂમિ કદણ હાય ત્યાંલગી સિદ્ધાંતજ્ઞાન તેમાં પ્રવેશી શકતું નથી, ઉપરબહું થઇને ચાલ્યું જાય છે. પણ જયારે વૈરાગ્યજલના સિંચનવડે તે ચિત્ત-ભૂમિ આદ્રે થઇ પાંચી બને છે, ત્યારે જ તેમાં સમ્યગ્રાન-ખીજના પ્રદેશ શકે છે. સ્વ. શ્રી મન:સુખલાઇએ (આ વિવેચકના પૂ. પિતાશ્રી) શાંતસુધારસ પ્રસ્તાવનામાં યથાર્થ જ કહ્યું છે કે—

" જયાં સુધી વૈરાગ્યરૂપી રેચક દ્રવ્યથી ચિત્તવૃત્તિના મહિત વાસનાર્પ મળ સાફ થયા નથી, ત્યાં સુધી જીવને સિદ્ધાંત બાેધરૂપ-રસાયણરૂપ પોષ્ટિક ઓષધ શુણ ન કરે, નિષ્ફળ જાય, અથવા ચિત્તચં અળતારૂપ વિકાર ઉપજાવે. જયાં સુધી વૈશાગ્યજળના સિંચનથી ચિત્ત-ભૂમિ યથેચ્છ ભીંજાઇ ન હાય, ત્યાં સુધી તત્ત્વજ્ઞાનરૂપ સિન્દ્રાંત બાંધનું બીજ તેમાં ક્યાંથી વાવી શકાય? ન જ વાવી શકાય; છતાં તે ત્યાં પ્રક્ષેપવામાં આવે તા તે ઠરે નહિં, વ્યર્થ જાય."

> "ત્યાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં, થાય ન તેને જ્ઞાન; અટકે ત્યાગ વિરાગમાં, તેા ભૂલે નિજ ભાન. વૈરાગ્યાદિ સફળ તાે, જો સહ આતમજ્ઞાન; તેમ જ આતમજ્ઞાનની, પ્રાપ્તિ તહ્યું નિદાન."—શ્રી સ્પાત્મસિદ્ધિ

એટલા માટે આ સહજ ભવ ઉદ્દેગને–સાચા અંતરંગ વૈરાગ્યને પણ ઉત્તમ યાેગબીજ કહ્યું તે યથાર્થ છે. અને આમ અત્યારસુધી જે યાેગબીજ કહ્યા તે આ પ્રમાણે—

> " યાેગના આજ ઇઢાં ગ્રહે, જિનવર શુદ્ધ પ્રણામાં રે; ભાવાચારજ સેવના, ભવ ઉદ્દેગ સુઠામાં રે....વીર૦"—શ્રી **યાગ૦** સજઝાય ૧-૮

### ર. દ્રવ્ય અભિગ્રહ પાલન

તથા દ્રવ્ય અભિગ્રહનું પાલન-સેવન એ પણ ઉત્તમ યાગળીજ છે. નિર્દોષ આહાર, મોષધ, શાસ, ઉપકરણ આદિનું મુનિ વગેરે સત્પાત્રને સંપ્રદાન કરવું, સમ્યકૂપ્રકારે વિધિ પ્રમાણું દાન કરવું, ઇત્યાદિ દ્રવ્ય અભિગ્રહ છે, શુભ સંકલ્પ છે. સુપાત્ર-ક્ષેત્રે ભાવ અભિગ્રહ તો ગ્રંથિલેદ થયા પછી વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમવંતને હાય દાન-ખીજ છે, અને આ દૃષ્ટિવાળાને હુલુ ગ્રંથિલેદ થયા નથી, એટલે તેને ભાવ અભિગ્રહ સંભવતા નથી, તેથી અહીં દ્રવ્ય અભિગ્રહનું ગ્રહણ કર્યું છે. આત્મધ્યાનમાં નિમગ્ન, દેહમાં પણ કિચિત મૂચ્છા નહિં ધરાવનારા, અને સંયમના હતુથી જ દેહયાત્રામાત્ર નિર્દોષ વૃત્તિ ધરાવનારા, એવા એકાંત આત્માર્થને જ સાધનારા સાચા સાધુ મુનિવરાને, યથાશક્તિ વિધિપૂર્વક યેાગ્ય દાન વગેરે દેવું, તેના અત્યંત મહિમા શાસમાં વર્ણવવામાં આવ્યા છે. જેમ પૃથ્વીમાં પહેલું નાનું સરખું વડનું ળીજ કાળ કરીને, છાયાથી શાસતું ને ઘણા ફળથી મીઠું એવું માતું ઝાડ ળની જાય છે; તેમ સુપાત્ર સત્પુરુષને યાગ્યકાળે લક્તિથી આપેલું અલ્પ દાનરૂપ ળીજ પણ કાળે કરીને, માટા વેલવરૂપ છાયાથી શાસતા તથા ઘણા ફળથી મીઠા, એવા મહા માક્ષમાર્ગરૂપ વૃક્ષમાં પરિણમી મોક્ષ ફલ આપે છે.×

<sup>× &</sup>quot; क्षितिगतिमेव वटवीजं पात्रगतं दानमन्यमिष काले ।

फलति च्छायाविभवं बहुफलिमेष्टं रारीरभृताम् ॥ "

—श्री सभंतक्षद्राचार्य छहत रत्नहरंदश्रावहाचार

"જેમ સારા ફોત્રમાં વાવેલું એક બીજ લગી નીકળી અસંખ્ય ફળ આપી, અનંતા બીજ પેદા કરી, તે તે બીજોમાં પાછી અનંતા બીજ પેદા કરવાની, એમ પરંપરાએ અનંતાનંત ફળની યોગ્યતા આપે છે, તેમ સુપાત્રને આપેલું દાન અનંત કલ્યાણનું કારણ થાય છે. એક સુપાત્ર મહુર્ષિને ખાનપાનનું લક્તિપૂર્વક દાન દીધું હાય, તો તે સુપાત્રના દેહના યથે જ નિર્વાહ થાય છે; અને તે સુપાત્ર પછી જવાને કલ્યાણમય ઉપદેશ આપી બીજ અનેક સુપાત્રો ખનાવે છે; જે પાછા પ્રત્યેક અનેક અનેક કરી, ઘણા જવાને સુપાત્ર થવાનાં કારણક થાય છે. આમ એક સુપાત્રને દાન આપવાથી પરંપરાએ અનેક સુપાત્રો નીપજે છે,—જે જવાનાં અમાઘ કલ્યાણનાં કારણરૂપ જ છે."

---શ્રી મન:સુખભાઇ કિરત્ચંદ્ર મહેતાકૃત દાનધમ<sup>c</sup>-પંચાચાર

એક રીતે જોઇએ તો માક્ષમાર્ગનું પ્રવર્તન દાનથી જ થાય છે. કારણ કે માક્ષ્માર્ગ સમ્યગ્રાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ છે, તેને ધારણ કરનારા મહામુનીશ્વરા છે, અને દેહવે કરીને તેઓ તે ધર્મમાર્ગને આરાધે છે. દેહ પણ આહાર હાય તો ટકે છે, માટે નિર્દોષ આહાર-પાન-ઔષધ-શાસ્ત્ર આદિનું દાન જે સત્પાત્ર મુનિ આદિને કરે છે, તે માક્ષમાર્ગને ધારી રાખે છે-ટકાવે છે, એમ 'પદ્માનંદિપ' ચાવાં શાતિકામાં દાન અધિકારે મહાનિર્ધ ય મુનીશ્વર પદ્માનંદિજીએ કહ્યું છે. અને આવું સત્પાત્ર પ્રત્યે દેવામાં આવતું દાનાદિ આત્મામાં તેવા પ્રકારની યાગ્યતાનું રાપણ કરે છે, તેથી તેને યાગ્યીજ કહ્યું છે. મુપાત્ર દાનના પ્રભાવે ઘણા જોવા સંસારસાગર તરી ગયા છે, એના પુષ્કળ દર્શાતો શાસ્ત્રમાં મળી આવે છે. જેમકે-શ્રી શ્રેયાંસકુમાર, શ્રી શાલિભદ્રજી મહામુનિ આદિ.

અથવા તો સાર્જનિક ઉપયોગને માટે દાનાદિ કર્મ કરવું, તેના પણ અત્ર સમા-વેશ થાય છે. દીન-દુ:ખી જનતા માટે વિવેકપૂર્વક પાતાના દ્રવ્યના યથાશક્તિ વ્યય કરવા, દાન દેવું, નિર્દોષ ઓષધ આદિના પ્રબંધ કરવા, દેશ-કાલને સાર્વજનિક અનુસરી દવાખાના-ઇસ્પિતાલ વગેરે કરાવવા, આહાર-પાણીની જોગવાઇ દાનાદિ કરી આપવી, દાનશાલા ઉઘાડવી; તેમજ રાગચાળા ફાટી નીકળે ત્યારે અથવા કુદરતી કાપ થાય ત્યારે, સંકટસમયે પાતાના તન-મન-ધનની સર્વ શક્તિ ખર્ચીને જનતાની-દરિદ્રનારાયણની જેટલી અને તેટલી સેવા કરવી;-આ અધું ય પ્રશસ્ત હાઇ પર પરાએ યાગબીજનું કારણ થાય છે. કારણ કે પુષ્ટ આલંબનને આશ્રીને કરવામાં આવેલા તે દાનાદિ કર્મને લીધે પ્રવચનની ઉજ્ઞતિ થાય છે, અને તેથી કરીને લોકોને બીજાધાન આદિ ભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ ઘણા જીવાના ઉપકારથી અનુ-

हंपान निमित्त जने छे. तथी अत्रे मुख्य खेदा शुलाशय३५ हेत हाय छे \* अने आ

<sup>\* &</sup>quot;पुष्टालम्बनमाश्चित्य दानशालादिकर्म यत्। तत्तु प्रवचनोञ्चत्या बीजाधानादिभावतः॥ बहूनामुपकारेण नानुकंपानिमित्तताम्। अतिकामति तेनात्र मुख्यो हेतुः शुभाशयः॥ "
१८ —श्री यशीविषयण्डत ६१० ६१०

દાનનું ધર્માં ગપણું સ્કુટ કરવાને લગવાને પોતે પણ પ્રવજ્યા પૂર્વે સંવત્સર દાન દીધું હતું. અરે! દીક્ષા લીધા પછી પણ તે પરમકૃપાળુ મહાવીર દેવે અનુકંપાવિશેષથી ધ્રાહ્મણને દેવદ્વયા વસ્ત્ર આપી દીધું હતું! ×

# ૩. વિધિથી સિદ્ધાન્ત લેખનાદિ

સિદ્ધાન્ત, સદાગમ, સત્શાસ્ત્રરૂપ વિષયને આશ્રીને લેખન આદિ કરવા, કરાવવા તે પણ ઉત્તમ યોગળીજ છે; પણ કામશાસ્ત્ર, અર્થશાસ્ત્ર વગેરે અસત્શાસ્ત્રને આશ્રીને લખલું - લખાવવું વગેરે તે યાગળીજ નથી, એટલા માટે 'સિદ્ધાન્તને આશ્રી' એમ કહ્યું. 'અસત્શાસ્ત્ર તો મનને વ્યામાહ પમાહી એકદમ માહસાગરમાં ફેંકી દે છે, તે ક્ષણલર કાનને મીઠું લાગે છે, પણ પછી તો અવિદ્યાનું ઝેર ફેલાવી જવને મૂચ્છિત કરે છે; એવા અસત્શાસ્ત્રનું આત્માર્થીને શું પ્રયોજન ? જગત્પૂજ્ય એવું સત્શાસ્ત્ર વિદ્યમાન સતે કયો સુબુદ્ધિ પુરુષ કુશાસ્ત્રીથી પાતાના આત્માની વિડંબના કરે?' એમ શુલચંદ્રાચાયજએ શ્રી જ્ઞાનાર્ણ વમાં કહ્યું છે. એટલા માટે અત્રે તે અસત્શાસ્ત્રના નિષેધ કર્યો. આત્માથી તો સત્શાસ્ત્રના જ લેખનાદિવડે તેના લક્તિ-બહુમાન કરે.

આ સિદ્ધાન્તના લેખનાદિ પણ વિધિથી હાવા જોઇએ. વિધિથી એટલે ન્યાયા-પાર્જિત-ન્યાયથી સાચી પ્રમાણિક નીતિથી કમાયેલા ધનના જ આવા સત્તકાર્યમાં સદુપયાગ થવા જોઇએ. લાકાને લૂટીને, ચુંસીને, છેતરીને, કાળા ખજાર કરીને,

વિધિશી અનેક પ્રકારના કૂટવટાવ-અપ્રમાણિકતા આચરીને કમાયેલા ધનને આવા એટલે? સત્કાર્યમાં સ્થાન જ નથી. કાઇ એમ જાણતા હાય કે હું અનેક પ્રકારે છળપ્રપંચ કરી હમણાં તા પૈસા લેગા કરૂં, અને પછી આવા ધર્મ-

કાર્યમાં વાપરીશ, તો તે ભ્રાંતિમાં જ રમે છે, મૂર્ખના સ્વર્ગમાં જ (Fool's paradise) વસે છે! કારણ કે ન્યાચાપાજિત ધન એ તો સન્માર્ગને અનુસરનાર માર્ગાનુસારીનું પ્રાથમિકમાં પ્રાથમિક લક્ષણ છે, પ્રથમ પગથિશું છે, પ્રથમ ભૂમિકા છે, કક્કાના પહેલા અક્ષર છે. એ જ અત્રે વિધિ કહ્યો છે. અને તે ધનના પણ વિવેકપૂર્વક સત્પ્રચાગ-ઉત્તમ સદુપચાગ થવા જોઇએ. જે જે પ્રકારે તે સિહાંત-શાસ્ત્રનું બહુમાન, ભક્તિ, ગોરવ, માહાત્મ્ય વધે, જે જે પ્રકારે આત્મામાં તેમજ જગતમાં તેની પ્રસાવના થાય, તે તે પ્રકારે તે તે સદ્યાંથાને અનુરૂપ-છાજે એવા ખાદ્ય-અલ્યંતર સર્વાંગસુંદર સાધના, લેખના-દિમાં યાજવાના વિવેક વાપરવા જોઇએ;-એ વિધિ છે. આ અંગે શ્રી મન:સુખભાઇએ બહુ મનનીય શબ્દો કહ્યા છે:—

<sup>× &</sup>quot;धर्माङ्गत्वं स्फुटीकर्तुं दानस्य भगवानिष । अत एव व्रतं ग्रह्णम् ददौ संवत्सरं वसु ॥" —श्री क्षा० क्षा०

<sup>&</sup>quot; ज्ञापकं चात्र भगवात्रिष्कान्तोऽपि द्विजन्मने । देवदृष्यं ददद्धीमाननुकंपाविशेषतः ॥ " —श्री द्विसदस्रिक्त स्थष्टः

"આપણા પુષ્ય મુજળ આપણને પ્રાપ્ત થયેલ શણુગાર, ઘરેલાં, પૈસા, માલુ, માલુ-ક્યાદિ જવાહીર સાચવવા આપણે શાભીતા કબાટ, પેટી, પટારા કે તેન્તુરી વસાવીએ છીએ, તો ચિંતામાણિરતન સમાન શાંભદા જેમાં રહેલા છે, તે લંઘ અર્થને જાળવી રાખવા કેવા સુંદર કાગળ, છાપ, પુંઠા, ખાઇડીંગ આદિ સાધન જોઇએ? અહુ સુંદર, શાંભનીક, ટકાઉ, મનહર, લંથનું ગોરવ જાળવે—વધારે એવાં, જ્ઞાનના બહુમાન—ભક્તિભાવસ્ચક—આવાં કાગળ, છાપ પુંઠાં આદિ જોઇએ. જીવ લંથમાં પ્રવેશ કરી બાધ પામે તે પહેલાં આ બહારના દેખાવથી જ બાધ પામી, ઠરી જાય છે. હાલ પવિત્ર શ્રંથાની ખરાબ કાગળ, ખરાબ શાહી—છાપ, નમાલાં પુંઠાં એ વગેરેથી પરિશામે ઠેર ઠેર આશાતના થતી દેખાય છે. x x x સુવર્ણ અક્ષરે હજારા બહેક લાખા રૂપિઆ ખર્સી સ્ત્રની એક પ્રત પૂર્વના કાઇ લાગ્ય-શાળી પુરુષે (સંગ્રામ સાનીએ) લખાવી આપણે સાંભળીએ છીએ, એ શું સ્ત્રવે છે? જ્ઞાન—બહુમાન. "—શ્રી શાંતસુધારસ પ્રસ્તાવના.

આમ સિદ્ધાંત–શાસનું ગોરવ–ખહુમાન–લક્તિ વધે, પ્રભાવના થાય, એવી સુંદર વિધિથી સિદ્ધાંત લખાવવા વગેરે પણ ઉત્તમ યાેગળીજ છે.

" દ્રગ્ય અભિગ્રહ પાળવા, ઔષધ પ્રમુખને દાને રે; આદર આગમ આસરો, લિખનાદિક બહુમાને રે. વીર૦"-શ્રી ધાગ**ા સજઝાય, १**~૯ 'આદિ' શબ્દના અર્થ કહે છે—

छेखना पूजना दानं श्रवणं वाचनोद्ग्रहः। प्रकाशनाथ स्वाध्यायश्चिन्तना भावनेति च ॥ २८॥

લેખન પૂજન દાન ને, શ્રુતિ વાંચન ઉદ્ઘાહ; પ્રકાશના સ્વાધ્યાય ને, ચિંતન ભાવન ચાહ. સ્૮

અર્થ:—લેખના, પૂજના, દાન, શ્રવણ, વાંચન, ઉદ્દેશહણ, પ્રકાશના, સ્વાધ્યાય, ચિંતના અને ભાવના—એમ લેખનાદિથી સમજવું.

### વિવેચન

સિદ્ધાન્તને આશ્રીને, પરમ શ્રુતજ્ઞાનના વિષયમાં, શું શું કર્યું હાય ? તા ચાળબીજ ગણાય, તે અહીં સ્કુટ કર્યું છે:—

वृत्ति:-लेखना---नेभना, सत् पुस्तकामां सभाववुं ते; पूजना-पुष्प वस्त्राहिथी पूष्टन करवुं ते पूष्टना. दानं-हान-पुस्तक आहितुं. श्रवणं-श्रवख, -व्याप्यानतुं; वाचना-वायना, स्वयमेत वायवुं ते; व्यानी उद्ग्रह:-ज्ञ्यह, विधिया ग्रह्ख, व्यानी क प्रकाशना-प्रशासना, ग्रह्ख करेसा सिद्धांतानुं किथी समक्ष प्रकाशनुं ते. अध स्वाध्याय: अने स्वाध्याय, वायना व्याहि. आनी क चिन्तना-विंतना- ग्रंथना व्याधी; व्यानी क-भावनिति च-कावना, व्याक सिद्धांत संपाधी कावना, व्याधीक छे, व्येम संविध छे.

લેખના—સત્ પુસ્તકામાં, સુંદર લેશામાં તે સત્શાસ્ત્રો લખાવવા તે તે સિદ્ધાન્તાને છાજે એવા અનુરૂપ કાગળ, શાહી, છાપ, પુંઠાં વગેરે, શાસ્ત્રનું ગૌરવ દીપાવે એવા બાદ્ધ આકર્ષણારૂપ યુણાથી; તેમ જ અક્ષર, વર્લ, શળદ, અર્થ આદિની શુદ્ધિ—સુસંકલના વગેરે આલ્યંતર યુણાથી યુક્ત, એવા સર્વાં ગસુંદર સદ્દ્ર શેમમાં સત્શાસ્ત્રોનું લખનું—લખાવનું તે લેખના અને આ ચાગદિષ્ટ પામેલા મુમુક્ષુજન તા સત્શ્રુતના પરમ ઉપકાર ગણી જેમ અને તેમ તેની પ્રભાવના કરવા ઇચ્છે છે, એટલે તે લેખનાદમાં યથાશક્તિ પ્રવર્ત્ત છે. કારણ કે તે સારી પેઠે સમજે છે કે—'પાપ વ્યાધિનું ઓષધ શાસ્ત્ર છે, પુષ્યનું નિળંધન શાસ્ત્ર છે, સર્વં ગર્થનું સાધન શાસ્ત્ર છે.'

" पापामयौषषं शास्त्रं शास्त्रं पुण्यनिवन्धनम् । चक्कः सर्वत्रगं शास्त्रं शास्त्रं सर्वार्थसाधनम् ॥ "— श्री धागिलन्दु, २५५.

પૂજના—પુષ્પ, વસ્ત, ધૂપ, દીપ આદિવહે સત્શાસની-પરમશ્રુતની પૂજ કરવી તે પૂજના. આ બાહ્ય પૂજના અંતરંગ બહુમાન-બક્તિની સ્ચક છે, કારણ કે મુમુક્ષુ જેગી-જનના મનમાં એવા ભાવ ઉપજે છે કે-આ સત્પુરુષના વચનામૃતને માટે હું મ્હાર્ સર્વસ્વ એાવારી નાંખું તાેપણ એાછું છે, આ સત્પુરુષના વચનામૃત મ્હારા હૃદયમાં અખંડ જ્ઞાન-દીપક પ્રગટાવા ! આમ નિર્મલ અંત:કરણુથી સત્શાસના ગુણુયામ કરવા તે પણ પૂજાના પ્રકાર છે. જેમકે—

"અનંત અનંત ભાવ લેદથી ભરેલી લહી, અનંત અનંત નય નિશેષે ગ્યાપ્યાની છે; સકલ જગત હિતકારિણી હારિણી મોહ, તારિણી ભવાબ્ધિ માક્ષચારિણી પ્રમાણી છે; ઉપમા આપ્યાની જેને તમા રાખવી તે વ્યર્ધ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઇ મેં માની છે; અહા રાજસંદ્ર! બાલ પ્યાલ નથી પામતા એ, જિનેશ્વર તણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે.
—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છપ્રણીત શ્રીમાક્ષમાળા.

Eાન—અન્ય આત્માર્થી મુમુક્ષુને અથવા સત્પાત્ર નિર્જાય મુનિશ્વર આદિને સત્શાસ્ત્ર આપનું તે દાન. સત્શાસ્ત્રના નિ:સ્વાર્થપણે પ્રચાર કરવા, પરમાશ્રુતની એકાંત આત્મ-કલ્યાણાર્થ પ્રસાવના કરવી, તે આમાં સમાય છે. આમ જ્ઞાનનું તો દાન કરવાનું છે, તો પછી જ્ઞાન વેચીને દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવાની અધમ વૃત્તિની વાત તો ક્યાંય દૂર રહી!

વાંચના—સત્શાસનું પાતે વાંચન કરવું તે. આ પણ આશાતના ટાળી, વિનય-વિવેકપૂર્વક, દ્રવ્ય–ભાવ શુદ્ધિ જાળવી થવું જોઇએ. સદ્દગુરુના વિરહે સત્શાસના અભ્યાસ સુપાત્ર મુમુક્ષુ જીવને પરમ આલંખનભૂત થાય છે. કારણ કે—

"તે પુરુષનાં વચના આગમસ્વરૂપ છે, તાેપણ વારંવાર પાતાથી વચનચાેગની પ્રવૃત્તિ ન થાય તેથી, તથા નિરંતર સમાગમના યાેગ ન ખને તેથી, તથા તે વચનનું શ્રવણ તાદશ્ય સ્મરણુમાં ન રહે તેથી, તેમ જ કેટલાક ભાવાનું સ્વરૂપ જાણુવામાં પરાવર્ત્તનની જરૂર હાય છે તેથી, અને અનુપ્રેક્ષાનું અળ વૃદ્ધિ પામવાને અર્થે વીતરાગયુત-વીતરાગ શાસ્ત્ર એક અળવાન ઉપકારી સાધન છે."—શ્રોમદ્ રાજચંદ્ર, પર્તાક ૧૯૪.

ઉદ્યહ—विधिपूर्वं शास्त्र-सिद्धांतनुं ઉद्द्यक्षणु. आमां ઉपधान क्रियांना समावेश थाय छे. ते ते शास्त्रना अधिकारी थवा भाटे, आत्मश्चिक्क अर्थे करवामां आवती ते शान्त्रम् क्रिया छे. तेमां सिद्धांतना अदुमानपूर्वं क्र ज्ञानाराधनने। परम उद्दार देतु रहेदी छे. पण् को मात्र आहा आडं अर ने क्रियाक उपण्डामां क तेनी पर्याप्तता मानवामां आवती हाय, ते। तेना भूण छष्ट उद्देश विसराछ क्रिय छे, ने 'साप अया ने दीसीटा रह्या' तेना केवुं थाय छे। 'धामधूमे धमाधम चली, मिक्षमारण रह्यो दूर रे' (श्री यशाविकयण )-तेना केवी करुष्ट स्थिति थ्छ पडे छे!

अકાશના—પોતાને જે સિદ્ધાંતના બાંધ થયા હાય, તે બીજા સુપાત્ર જિજ્ઞાસ, સમુક્ષ, આત્માથી જીવ પાસે પ્રકાશવા, કહી દેખાડવા—પ્રગટ કરવા તે. કાઇ જીવના ક્ષયાપશમ પ્રભળ હાય, સમજણ સારી હાય, તા નિરિલમાનપણે શિરાય માધ્યાય કરતા હાય, સમજણ સારી હાય, તા નિરિલમાનપણે શિરાય માધ્યાય કરતા હાય એવી રીતે તે તેના અર્થનું વિવેચનાદિરૂપે પ્રકાશન કરે, તા વક્તા—શ્રોતા અન્નેને લાભકર્ત્તા થાય છે, સ્વ-પરને ઉપકારી થાય છે. શ્રોતાને લાભ થાય કે ન થાય, પણ વક્તાને તા થાય જ છે; આ શ્રંથના અર્થનું પ્રકાશન એ જ એને પરમાર્થલાલનું કારણ છે.

સ્વાધ્યાય—એટલે સજ્ઝાય તેના વાચના આદિ આ ચાર પ્રકાર છે:—

"(૧) વાંચના—એટલે વિનય સહિત નિજેશ તથા જ્ઞાન પામવાને માટે સૂત્ર સિદ્ધાંતના મર્મના જાણુનાર ગુરુ કે સત્પુરુષ સમીપે સૂત્ર તત્ત્વનું વાંચન લઇએ, તેનું નામ વાંચના આલંખન. (૨) પૃચ્છના—અપૂર્વ જ્ઞાન પામવા માટે, જિનેશ્વર ભગવંતના માર્ગ દીપા-વવાને તથા શંકાશલ્ય નિવારવાને માટે, તેમ જ અન્યના તત્ત્વની મધ્યસ્થ પરીક્ષા માટે, યથાયોગ્ય વિનય સહિત ગુર્વાદિકને પ્રશ્ન પૃછીએ તેને પૃચ્છના કહીએ. (૩) પરાવર્ત્તના—પૂર્વે જિનભાષિત સૂત્રાર્થ જે ભણ્યા હાઇએ તે સ્મરણુમાં રહેવા માટે, નિજેશને અર્થે, શુદ્ધ ઉપયોગ સહિત શુદ્ધ સૂત્રાર્થની વારંવાર સજ્ઝાય કરીએ, તેનું નામ પરાવર્ત્તનાલંખન. (૪) ધર્મ કથા—વીતરાગ ભગવાને જે ભાવ જેવા પ્રણીત કર્યા છે, તે ભાવ તેવા લઇને, ગ્રહીને, વિશેષે કરીને, નિશ્વય કરીને, શંકા, કંખા અને વિતિગિચ્છા રહિતપણે, પોતાની નિજેશને અર્થે સભા મધ્યે તે ભાવ તેવા પ્રણીત કરીએ, કે જેથી સાંભળનાર, સદ્દદનાર બન્ને ભગવંતની આજ્ઞાના આરાધક થાય, એ ધર્મ કથાલંખન કહીએ."—બ્રી માક્સમાળા, પાઠ હપ.

 <sup># &</sup>quot;न भवति धर्मः श्रोतुः सर्वस्यैकान्ततो हितश्रवणात् ।
 व्रवतोऽनुग्रहबुद्ध्या वक्तुस्त्वेकान्ततो भवति ॥ "—श्री ७भास्पाति भक्षासाथ

ચિંતના-જે સિદ્ધાંત વાંચ્યા હાય, શ્રવણ કર્યા હાય, ગ્રહણ કર્યા હાય, તેનું તત્ત્વચિંતન કરતું, સ્ફ્રમ વિચારણા કરવી, ઊઢાપાહ કરવા, હેયાપાદેય વિવેક વિચારવા તે ચિંતના

ભાવના—તે ને તે સિદ્ધાંતનું પુનઃ પુનઃ ભાવન કરવું, રટણ કરવું, ફરી ફરી ફેરવનું, ધૂન લગાવવી, કે જેથી કરીને તેના સંસ્કારની દઢ છાપ આત્મામાં પઢે, તેના દઢ સાવ-અવિદ્વેડ રંગ આત્મામાં લાગી જાય.

"ભાવના એટલે યુટ. જેમ સુવર્ણને સાવ ચાકખું કરવું હાય તો સંયુટમાં, કુલડીમાં મૂકી, ફરી કરી તપાવવારૂપ ભાવના-પુટ દેતાં તે શુદ્ધ થાય છે, અથવા સુંઠ આદિને શુદ્ધ કરવા, કમાવવા, નિમક અને લિંખુના રસના ફરી ફરી પુટ આપી ફરી ફરી સુકવવારૂપ ભાવના દેતાં શુદ્ધ થાય છે; × × × તેમ આ જીવને પણ જૂદી જૂદી રીતે વસ્તુ વિચારતાં જ્ઞાનનિર્મળતા થાય છે, વસ્તુસ્થિતિ યથાર્થ સમજાય છે."

—શ્રી મન:સુખલાઇ કિરત્ચંદ્રકૃત શાંતસુધારસ વિવેચન.

આમ લાવના એ આત્મશુદ્ધિના ઉત્તમ પ્રયાગ છે. તે એટલે સુધી કે તેથી સંપૂર્ણ આત્મસિદ્ધિ સાંપડે છે, આત્મલાવના લાવતાં જીવ કેવલજ્ઞાન પામે છે: તે માટે પરમ અદ્ભુત મંત્રરૂપ સ્ત્રવચન છે—

"આતમ ભાવના ભાવતાં છવ લહે કેવલગ્રાન રે."

આમ સિદ્ધાંતના લેખન, વાંચનાદિ પશુ ઉત્તમ ચેરગળીજ છે. "લેખન પૂજન આપવું, શ્રુત વાચના ઉદયાહા રે; ધ્યાન વિસ્તાર સજઝાયથી, ચિંતન ભાવન ચાહાે રે….વારિજ"—શ્રો ધાગ૦ સજઝાય, ૧–૧૦ તથા—

> बीजश्रुतौ च संवेगात्प्रतिपत्तिः स्थिराशया । तदुपादेयभावश्च परिशुद्धो महोदयः ॥ २९ ॥ ऑक श्रवि संवेगथी, स्थिरभाशय श्रद्धानः, ઉपादेय तस साव के, शुद्ध महोदयवानः २८

वृत्तिः—बीजअतौ च-अने थीकश्रुति थतां, यथाक्त ये।गथीक संवाधि श्रवण थतां, संवेगात्—संवेगथही, श्रद्धाविशेषने सीधे, प्रतिपत्तिः—'आ अभ छे ' अवा ३ घे प्रतिपत्ति—मान्यताः स्थिराद्याया— रिथर आश्यवाणी,—तथाप्रकारना यित्तप्रणंधनी विस्नोतिसिकाना ( ६ ६८। वहेण्ना ) अलावथी करीने. तदुपादेयभावश्य—अने तेने। ६ पादेय साव,—अ श्रीकश्रुतिने। ६ पादेयता साव, (आ श्रीकश्रुति अहण् करवा ये।अ छे अवे। साव), परिशुद्धः—परिशुद्धः—इस औत्सुक्ष्यना, इस्रनी ६ सुक्ष्यना अक्षावथी, महोद्यः—ते क भहा ६ ६ व्यवाणा हे।य छे; आनुषंणिक अव। अक्ष्युद्यध्धी,—निःश्रेयसना (भेक्षना) साधनने सीधे.

અશ: -- અને યાગબીજનું શ્રવણ થતાં, સંયાગથકી સ્થિર આશયવાળી પ્રતિપત્તિ-માન્યતા; અને તેના પરિશુદ્ધ એવા મહાદયવાળા ઉપાદેયભાવ;-( આ પણ યાગબીજ છે.)

### વિવેચન

" બીજકથા **લહી સાંલળી, રામાંચિત હાય દેહ રે**; એહ અવંચક યાેગથી, લહિએ ધરમ સનેહ રે….વીર૦"—શ્રી યાે૦, **ર-૧૧** 

ઉપરમાં જે ચાગળીજ કહ્યા, તે ચાગાં બોજનું શ્રવણ થતાં, તે ચાગ વિષયની કથા વાર્ત્તા સાંભળતાં, સંવેગથી-પરમ ભાવો દ્વાસથી 'આ એમ જ છે' એવી જે માન્યતા થવી, પ્રતિપત્તિ થવી, તે પણ ચાગળીજ છે. તે કથા સાંભળતાં એવા સંવેગ- બીજકથાના પ્રેમ ભાવાવેશરૂપ શ્રદ્ધાવિશેષ ઉપજે, એવા પ્રેમ રકુરે કે-' આ મેં જે શ્રવણ શ્રુદ્ધ શ્રદ્ધા કર્યું તે એમ જ છે, તહત્તિ છે,' એવા સહજ ઉદ્ગાર નીકળી પહે. આવી પ્રતિપત્તિ, માન્યતા, સદ્દહણા, અંતરાત્માથી સ્વોકાર થવા, તે પણ ચાગળીજ છે. અને આ પ્રતિપત્તિ-શ્રદ્ધા પણ સ્થિર આશ્યવાળી હાય. કારણ કે આ ચાગ દિશમાં વર્તનારા મુમુજીના ચિત્તની સ્થિતિ એવી હાય છે કે તેમાં વિસ્તૃતિસિકાના એટલે કે ઉપર કહ્યું તેથી ઊલટા પ્રવાહના અભાવ-અમંભવ હાય છે; તેના ચિત્તનું બ્હેણ એક- ધારૂં પ્રસ્તુત માન્યતા ભણી સ્થિરપણે વહ્યા કરે છે; તેથી ઉલટું-ઊધું બ્હેણ થતું નથી.

અને એટલા માટે જ આ મુમુક્ષુ જેગીજન,—જયારે કયાંય પણ પ્રભુભક્તિની, ગુરુ-ભક્તિની કે યુતભક્તિની વાર્તા ચાલતી હોય, ત્યારે તે પ્રેમમય ભક્તિરસમાં નિમગ્ન થાય છે, પરમ ભાવેદ્વાસમાં આવી જાય છે, તેના શરીરમાં રામાંચ ઉદ્ઘસે છે—રુંવાંડા ખડા થાય છે, અને સંવેગમાં—અત્યંત આવેગમાં આવી જઇને તે બાલી ઊઠે છે—આ જે કહેવામાં આવે છે તે બધું ય એમ જ છે. પ્રભુભક્તિ આદિના ખરેખર! એવા જ અતુલ અચિત્ય પ્રભાવ છે. અને આમ તે સાચા અંત:કરણુથી માને છે, શ્રક્ષે છે. આવી અંતરંગ શ્રદ્ધા—સદ્દહ્ણા અત્યંત આવશ્યક છે. કારણ કે તેવી શ્રદ્ધા વિનાનું યાગબીજનું સેવન શું ફળ આપે? શુદ્ધ શ્રદ્ધા વિનાની જે કંઇ ફિયા કરવામાં આવે છે તે તો 'છાર પણ લિંપણા' જેવું છે, 'એકડા વિનાના મીંડા' જેવું છે. ચાિગરાજ આનંદદાનજએ ગર્જના કરી છે કે—

"દેવ ગુરુ ધર્મનો શુદ્ધિ કહેા કિમ રહે? કિમ રહે? શુદ્ધ શ્રદ્ધાન આણા; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિભુ જેહ કિરિયા કરે, છાર પર લિંપણા તેહ જાણા....ધાર તરવારની "

શ્રંથકાર મહર્ષિ તા હજા એક ડગલું આગળ વધીને કહે છે કે બીજ શ્રુતિમાં શ્રદ્ધાની વાત તા દૂર રહી, પણ તેના પ્રત્યે ઉ**પાદેય ભાવ** થવા–આ ગ્રહણ કરવા ચે!ગ્ય છે એવા આદરભાવ ઉપજવા, એ પણુ ચાંગાળીજ છે, એ પણુ માટી વાત છે. ઉપાદેશ ભાવ એટલે કે ચાંગળીજનું શ્રવણ કરવા ચાંગ્ય છે, ચાંગળીજની કથા—વાર્તા પણુ ચાંગળીજ સાંભળવા ચાંગ્ય છે, એવી પણુ જે આદરભુદ્ધિ ઉપજવી તે પણુ પ્રશસ્ત છે. જિન્નિક્તિની કથા કે સદ્ગુરુ-સત્શાસના મહિમા સાંભળવા પ્રત્યે આદરભાવ પ્રગટવા, તે પણુ ચાંગળીજ છે. કારણુ કે સંવેગરંગથી જ્યારે આવા ઉપાદેય-ભાવ ઉપજે છે, ત્યારે ભાવથી અત્રે સાચી ઇચ્છા ઉત્પન્ન થાય છે, એટલે પછી તે પાતાની શક્તિના દૃઢ વિચાર કરીને તેના શહ્યામાં પ્રવત્તે છે. ×

આ ઉપાદેયભાવ પરિશુદ્ધ-સર્વથા શુદ્ધ હોવો જોઇએ. એટલે કે આ લાક-પરલાક સંખંધી કાઇ પણ પ્રકારના કલની ઉત્સુકતા વિનાના, ઉતાવળે ફળપ્રાપ્તિની આકાંક્ષા-ઇચ્છા વિનાના, નિષ્કામ હોવા જોઇએ. કારણ કે સર્વ કાર્યમાં ધીરજની પ્રથમ જરૂર છે. 'ઉતાવળે આંખા પાકતા નથી.' અને આવા નિરુત્સુક નિષ્કામ શુદ્ધ ઉપાદેયભાવનું ફલ પણ મહેદિય રૂપ અવશ્ય હાય છે, માટા અલ્યુદયનું કારણ હાય છે. કારણ કે તે માક્ષના સાધનરૂપ છે, એટલે આનુષં ગિકપણું-સાથ સાથે પુરુષાપાર્જનના ફળરૂપે ઉત્તમ દેવાદિ અતિરૂપ અલ્યુદયની પ્રાપ્તિ પણ થાય, એ કાંઇ માટી નવાઇની વાત નથી. જેમ જારની પાછળ સાંઠા તો હાય જ, તેમ ઇંદ્રપશું-ચક્કવર્ત્તિ પશું એ વગેરે પુરુષાદય, માક્ષસાધનના આનુષં ગિક ફળરૂપે સાંપડે છે. આમ આ ચાગબીજના શ્રવણ પ્રત્યેના ઉપાદેયભાવ પણ છેવટે પરમ કલ્યાણકારી થાય છે, તા પછી શ્રી સત્યુરુષની, સદ્દગુરુની, તે તેમણે એાધેલા સન્માર્ગની લક્કિત તો કેટલી બધી કલ્યાણકારી થાય ?

" ગુણ અનંત હા પ્રભુ! ગુણ અનંતના વૃંદ, નાથ હા પ્રભુ! નાથ અનંતને આદરે છ; દેવચંદ્ર હા પ્રભુ! દેવચંદ્રને આનંદ, પરમ હા પ્રભુ! પરમ મહાદય તે વરે છ." "નિર્મળ તત્ત્વરુચિ થઇ રે, મનમાહના રે લાલ૦ કરજો જિનપતિ બક્તિ રે ભવિબાહના રે લાલ. દેવચંદ્ર પદ પામશા રે....મન૦ પરમ મહાદય યુક્તિ રે ભવિ૦"—શો દેવચંદ્ર છ

આમ આ મિત્રાદિષ્ટમાં આટલા ઉત્તમ ચાંગળીજની પ્રાપ્તિ થાય છે: (૧) જિનો પ્રત્યે કુશલચિત્ત, નમસ્કાર, સંશુદ્ધ પ્રણામાદિ. (૨) ભાવચાંગી એવા ભાવાચાર્ય-ભાવ-સાધુ આદિ પ્રત્યે કુશલચિત્તાદિ. (૩) ભાવાચાર્ય-ભાવસાધુ આદિની વૈંયાવ²ચ-સેવા. (૪) સહજ એવા ભવઉદ્વેગ-અંતરંગ વૈરાગ્ય. (૫) દ્રવ્ય અભિ હ્યુદ્ધ પાલન. (૬) (૭) સિદ્ધાન્તના લેખનાદિ-લેખન, પૂજન, દાન, શ્રવણ, વાચન', ઉદ્દેશદ્રણ, પ્રકાશના, સ્વાધ્યાય, ચિંતના, ભાવના. (હ) બીજકથાના શ્રવણપ્રતિ સ્થિર માન્યપર્શું. (૪) તેના શુદ્ધ ઉપાદેયભાવ.

આમાનું એકેક **ચાગબીજ** પણ પરમ ઉત્તમ છે, તેર પછી તે સમસ્ત સાથે મજ્યા

<sup>× &</sup>quot;धर्मोपादयतां ज्ञात्वा संजातेच्छोऽत्र भावतः । दृढं स्वशक्तिमाछोच्य ब्रह्मे संप्रवर्तते ॥ " —श्री હिरिसदायार्थे छहत धर्भिभन्दुः

હોય તો પૃછલું જ શું ? અત્રે ભક્તિ ઉપર શાસ્ત્રકાર ભગવાને સૌથી વિશેષ ભાર મૂક્યા છે, કારણ કે પ્રારંભકને-શરૂઆત કરનારને માર્ગસન્મુખ કરવાના એ જ ભક્તિના કેષ્ઠ ઉપાય છે. પ્રભુમક્તિ, સદ્દગુરુલક્તિ, ને શ્રુતલક્તિ એ યાગમાર્ગ મહિમા પામવાના મુખ્ય સાધન છે. કારણ કે પૂર્ણ સિદ્ધસ્વરૂપ પ્રભુ આદર્શ-સ્થાને હાઇ, જ્વને ઇષ્ઠ લક્ષ્યનું નિરંતર ભાન કરાવે છે. સદ્દગુરુ, સન્માર્ગના પરમ સાધક સાધુપુરુષ સાક્ષાત્ જીવંતમૂર્તે પ્રત્યક્ષ જીવતા જાગતા જેગી હાઇ, જીવને પરમ અવલંબનરૂપ થઇ પડી પ્રેરણાબલ આપે છે. અને તેમના વિરહે અથવા તેમની આદ્યાએ સત્શાસ્ત્ર પણ પરમ આલંબનરૂપ બની પરમ ઉપકારી થાય છે.

એમ આ યાગળીજનું ઉપાદાન-ગ્રહણ જેવા પ્રકારે ઉપજે છે, તેવા પ્રકારે કહી અતા-વવા માટે કહે છે:---

> एतङ्गावमले क्षीणे प्रभूते जायते खणाम् । करोत्यव्यक्तचैतन्यो महत्कार्यं न यत्कवचित् । ३०॥

ભાવમલ બહુ ક્ષીણ થયે, નરને આ ઉપજ'ત; કાર્ય મહત્ ન કરે કદી, અવ્યક્ત ચેતનવ'ત. ૩૦

અર્થ:-- મા ચાગળીજ ગ્રહણ, ઘણા ઘણા ભાવમલ ક્ષીણ થઇ ગયે, મનુષ્યાને ઉપજે છે; કારણ કે અવ્યક્ત ચેતનવાળા હાય, તે કદી પણ મહત્ કાર્ય કરે નહિં.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે ચાંગબીજ-શુદ્ધ દેવ-ગુરુની લક્તિ વગેરે કહી દેખાક્યા, તેનું ગ્રહણ કયારે થાય, તે અહીં બતાવ્યું છે:-જ્યારે આત્માના ભાવમલ, અંદરના મેલ ઘણા ઘણા ક્ષોણ ઘયા હાય, ધાલાઇ ગયા હાય ત્યારે આ યાગબીજનું ગ્રહણ-ચિત્ત-બહુ ભાવમલ બૂમિમાં રાપણ થાય છે,-નહિં કે થાડા ક્ષીણ થયા હાય ત્યારે. તે તે પુદ્દગલ સીણતા કર્મ વગેરે સાથે સંબંધની યાગ્યતા તે સહજ એવા 'ભાવમલ' કહેવાય છે. જીવની આ કર્મ સંબંધ-યાગ્યતા અનાદિ ને સ્વાલાવિક જ છે, અને

नृत्ति:-एतद्—आ, ६मखां क इहां ते ये। अशीकनुं अ६ख, भावमले-ते ते पुर्भक्षिता संभंध-ती ये। असताइप क्षक्ष्वाका कावमल, श्लीण-क्षीख थये; ते थे। डे। निर्ध परंतु प्रभूते-पुण्डण, ध्रखा पुर्भक परावर्ति। अस्थिप अये। जायते-७ पक्षे छे, आहुर्काव-अगटपखुं पामे छे, नृणाम्-नरे। ते, पुरुषाते, आये असे। अधिकारी छे, अटिला माटे तरनुं अद्ध छे, निर्ध ते। आ यारे गतिमां हे। य छे. ध्रुषाते, आये असे। अधिकारी छे, अटिला माटे क्षुं-करोत्यव्यक्तचैतन्यः-यैतन्य अन्यक्त छे अवे। क्षिताहित विवेधसून्य आल करे न-निर्दे महत्त् कार्य-महत् अर्थानुकान आहि मे। दुं अभ्य, यत्ववित्त-अरख के अवित्र ( परंतु व्यक्त यैतन्यवाका क करे छे,-के क्यारे आने। (ध्रुषा कावभलते।) क्ष्य अकिमत छे.

તે આ(મસ્વભાવનું મલન-સ્થંભન કરે છે, એટલા માટે તે 'મલ' કહેવાય છે.\* तेमां पशु श्रश्ना पुरूगलपरावर्ती करावे क्षेटला सावमल हर ध्या छाय त्यारे क आ ચાગખીજની પ્રાપ્તિ થાય છે. આવા આ આત્મમલિનતારૂપ લાવમલ જ્યારે ઘણા ઘણા ક્ષીણ થઇ ગયા હાય, ને ચિત્તભૂમિ ચાકખી થઇ હાય, ત્યારે જ પ્રાયે મનુષ્યાને આ ચાગબીજ સાંપકે છે. અહીં 'મનુષ્યાને' એમ કહ્યું, તેનું કારણ-ઘર્ણ કરીને તેએા જ આના મુખ્ય અધિકારી હાય છે,-એ છે. બાકી તા ચારે ગતિમાં આ ભાવમલની ક્ષીણતા સંભવે છે. એટલે અરે ગતિમાં યાગળીજનું ગઢણ હાઇ શકે છે.

અને આમ આત્માના અંદરના મેલ ઘણા ઘણા સાફ થઇ ગયે, ચિત્ત-ભૂમિમાં યાગ-બીજનું વાવેતર થાય છે; એટલા માટે જ અહીં કહ્યું કે-' અવ્યક્ત ચૈતન્ય મહત્ કાર્ય કરે નહિં ': અર્થાત જેનું ચૈતન્ય હુજા અબ્યક્ત છે-પ્રગટ્યું નથી, એવા બાલ જીવ કયારે ય પણ આ યાગબીજ ગહણ કરવા જેવું માટું કાર્ય કરવા સમર્થ થાય નહિં. કારણ કે જેનામાં હજુ ચૈતન્યની સ્પષ્ટ સ્કુરણા-જાગ્રતિ થઇ નથી, જેનામાં હિત-અહિતના વિવેકનું લાન આવ્યું નથી, જેના આત્માં હુજા ગાઢ માહિનિદ્રામાં પડ્યો છે, જેના આત્મા જાગ્યા નથી,-એવા બાલ અજ્ઞાની જીવ ક્યારે ય માહું કામ કેમ કરી શકે? આહાર-નિદ્રા-ભય-મૈશુન આદિ સંજ્ઞાને પરવશ તે બિચારા પાતામાંથી જ પરવારતા ન હાય, તાે બોજું શું કરી શકે? તે આ પ્રકારે---

નિગાદમાં તેમ જ એકે દ્રિયમાં જીવ અત્યંત મૂચ્છિત અવસ્થામાં હાય છે. બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચઉરિદ્રિય એ વિકુલ અવસ્થામાં પણ ચૈતન્યની અબ્યક્ત દશા હાય છે. અસ**ંગી** 

યાેગબીજની દુલ ભતા

પંચે દ્વિયમાં પણ તે જ સંમુન્છિમ જેવી સ્થિતિ હોય છે. સંગ્રી પંચે જિનદર્શનાદિ દ્વિયમાં જલચર, સ્થલચર, ને ખેચર વગેરે તિર્થંચ પર્યાયાંને વિષે પણ હિતાહિતનું ભાન પાયે હાતું નથી, પામર ગમારપણું હાય છે. દેવમાં સુખવિલાસનિમગ્રતા-સુખમાં ગરકાવપણં હાય છે; અને નરકમાં દુ:ખ-નિવાસનિમગ્નતા-દુ:ખમાં ડૂબવાપર્શ્વું હાય છે; એટલે એ આદે બીન્નું

કાંઇ સુઝતું નથી, તેમ જ ધર્મપાપ્તિના ઉત્તમ નિમિત્તો પણ ત્યાં મળવા દુર્લભ છે. મનુષ્યમાં પણ અનાર્યજાતિને વિષે તેની પ્રાપ્તિ અસંભવિત છે. આર્યજાતિમાં પણ ઊંચું ધર્મસાંસ્કારસાંપન્ન કુલ પામલું દુર્લાભ છે. તે મળે તા પણ સત્ય ધર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થતું મહાદુર્લભ છે. શ્રવણ શાય તા પણ તે પ્રત્યે શ્રદ્ધા ચાંટવી ઘણી ઘણી દુર્લભ છે. શ્રદ્ધા ચાંટે તા પણ તે પ્રમાણે સંચમમાં વીર્યની સ્કુરણા થવી પરમ દુર્લ છે. આમ ઉત્તરાે ત્તર દુર્લ ભતા છે. તેમાં ઘણા ભાવમલ ક્ષીણ થયા હાય, પરમ પુર્ધાદય પ્રગટ્યો હાય,

 <sup>&</sup>quot;सहजं तु मलं विद्यात्कर्मसंबन्धयोग्यताम् । आत्मनोऽनादिमस्वेऽपि नायमेनां विना यतः ॥ तस्मादवद्यमेष्टव्या स्वाभाविक्येव योग्यता । तस्यानादिमती सा च मळनान्मळ उच्यते ॥ " --શ્રી યાગિબન્દ, ક્લાક ૧૬૪-૧૭૦.

ત્યારે જ આ ઉત્તમ યાગબીજની પ્રાપ્તિ સંભવે છે; ત્યારે જ પરમ દુર્લ એવું જિન ભગવાનનું દર્શન સાંપડે છે; ત્યારે જ સદ્ગુરુના યાગ વગેરે સામગ્રી મળે છે. આમ સર્વત્ર જિનદર્શન-જિનમક્તિ આદિ યાગબીજની પરમ દુર્લભતા છે, એટલા માટે જ જાગતી જ્યાત જેવા શ્રીમાન્ આનંદઘનજી, શ્રીમાન્ દેવચંદ્રજી, શ્રીમાન્ યશાવિ-જયજી, શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી આદિ પરમ સંતા-પરમ ભક્ત યાગરાં પરમ ભક્તિ ઉદ્યાસથી ગાઇ ગયા છે કે—

"સુહુમ નિગેલ ન દેખિયા…સખી! દેખણુ દે! બાદર અતિહિ વિશેષ…સખી૦ યુદવી આઉ ન લેખિયા…સખી૦ તેઉ વાઉ ન લેશ…સખી૦ વનસપતિ અતિ ઘણુ દિહા…સખી૦ દીઠા નહિં ય દીદાર….સખી૦ બિ તિ ચઉરિંદી જલ લિહા…સખી૦ ગતિ સિન્ન પણુ ધાર…સખી૦ સુર તિરિ નિગ્ય નિગ્સમાં….સખી૦ મતુજ અનારજ સાથ….સખી૦ અપજજતા પ્રતિભાસમાં….સખી૦ ચતુર ન ચિંદયો હાથ….સખી૦ એમ અનેક થલ જાણુયે….સખી૦ દરિસણુ વિણુ જિન દેવ….સખી૦ આગમથી મતિ આણુયે….સખી૦ દરિસણુ વિણુ જિન દેવ….સખી૦

"જગતારક પ્રભુ વિનવું, વિનતડી અવધાર રે; તુજ દરિસણ વિણુ હું ભમ્યાે, કાળ અનંત અપાર રે….જગ૦ આયર ભમ્યાે પ્રભુ નવિ મલ્યા, મિશ્યા અવિરતિ જોડી રે….જગ૦ પરપરિણતિ રાગીપણે, પરસ્સરંગે રક્ત રે; પરગ્રાહક રક્ષકપણે, પરભાેંગે આસક્ત રે….જગ૦"—શ્રીદેવચંદ્રજી

"જિનપે ભાવ વિના કખૂ, છૂટત નહિંદુ:ખદાવ."

"જળ જાગેંગે આતમાં, તેમ લાગેંગે રંગ."—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રજ "દીઠી હા પ્રભુ દીડી જગગુરુ તુજ, મૂરતિ હા પ્રભુ મૂરતિ માહનવેલડી છ; કલિયુગે હા પ્રભુ કલિયુગે દુલહા તુજ, દરિશણ હા પ્રભુ દરિશણ લહ્યું આશા ફ્લીજ."

—શ્રો યશાવિજયજી

# મનુષ્ય જન્મની મહત્વતા-

આમ સર્વત્ર જિનદર્શન-ભક્તિ આદિ ઉત્તમ યાત્રાગીજની અત્યાંત દુર્લ ભતા હાેવા છતાં, તેની પ્રાપ્તિના સંભવ મુખ્ય કરીને મનુષ્ય ગતિમાં હાેય છે. એટલા માટે જ જ્ઞાની-પુરુષાએ મનુષ્ય જન્મને સર્વજોષ્ઠ કહ્યો છે. કારણ કે—

"એ માેક્ષ બીજા કાઇ દેહથી મળતા નથી. દેવ, તિયે ચ, કે નરક એ અક્કે ગતિથી માેક્ષ નથી, માત્ર માનવ દેહથી માેક્ષ છે. × × કાેઇ પણ અન્ય દેહમાં પૂર્ણ સફવિવેકનાે ઉદય થતા નથી, અને માેક્ષના રાજમાર્ગમાં પ્રવેશ થઇ શકતાે નથી, એથી આપણને મળેલા આ બહુ દુર્લભ માનવદેહ સફળ કરી લેવા એ અવશ્યનું છે. કેટલાક મૂર્ખો દુશ-ચારમાં, અજ્ઞાનમાં, વિષયમાં, અને અનેક પ્રકારના મદમાં આવે! માનવદેહ વૃથા ગુમાવે છે; અમૂલ્ય કૌરતુમ હારી બેસે છે. આ નામના માનવ ગણાય, બાદી તો વાનરરૂપ જ છે."

"બહુ પુષ્ય કેરા યુંજથી શુભ દેહ માનવના મળ્યા, તાર્ય અરે! ભવચકના આંટા નહિં એક્કે ટળ્યા; સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે લેશ એ લક્ષે લહેા, ક્ષણ ક્ષણ ભયંકર ભાવમરણે કાં અહેા! રાચી રહેા!"—શ્રી મોદ્મમાળા

અને આમ પરમ દુર્લ ને પરમ અમૃલ્ય એવા મનુષ્ય જન્મમાં જ પાયે યોગ બીજરૂપ સન્માર્ગની પ્રાપ્તિના સુઅવસર સાંપડે છે, એમ જાણી મુમુક્ષુ જીવે પ્રભુભક્તિ— સદ્યુરુસેવા આદિ સાધનાની પરમ ભક્તિથી ઉપાસના કરી, જેમ અને તેમ ઉતાવળ આ માનવદેહની સાર્થકતા કરી લેવી,—એવા ધ્વિનિર્ધ આડકતરા સાર બાહા અત્રે મહાત્મા શાસ્ત્રકારે આપ્યા છે.

તે ઉપદર્શાવતાં કહે છે-

चरमे पुद्गलावर्ते क्षयश्चास्योपपचते । जीवानां लक्षणं तत्र यत एतदुदाहृतम् ॥ ३१ ॥

ચરમ પુદ્દગલાવર્તમાં, ક્ષય તા એના હાય; કારણ જવાનું તિહાં, લક્ષણ આવું જોય:—3૧

અર્થ: — અને છેલા પુદ્દગલાવર્તમાં આ ભાવમલના આવા ક્ષય ઉપજે છે; કારણ કે તેમાં વર્ત્તા જવાતું લક્ષણ આ (નીચે કહેવામાં આવતું) કહ્યું છે: —

જે કહ્યું છે, તે ખતાવવા માટે કહે છે-

दुःखितेषु दयात्यन्तमद्वेषो गुणवत्सु च । औचित्यात्सेवनं चैव सर्वेत्रैवाविशेषतः ॥ ३२॥

वृत्तिः-चरमे पुद्रलावर्ते — थरम पुद्रशक्षावर्तामां, यथाक्रत अक्ष्य्याणा छेखा पुद्रशक्षावर्तामां, क्षयश्चास्योपपद्यते-व्या क्षावभक्षते। क्षय ७५० छे. जीवानां लक्षणं तत्र—त्यां छेखा पुद्रशक्षावर्त्तामां छवानुं अक्ष्यु, यत पतदुदाहृतम्-अव्या के व्या ( क्ष्युनामां व्यावे छे ते ) क्ष्युं छे.

वृत्तिः-दुःस्तितेषु —शरीरव्यादि दुःभधी दुःभीव्याक्षे प्रत्ये, दयात्यस्तं-असंतप्ष्णे द्या. सानु-शयपष्णु, अनुक्षंपालावः अद्वेष:-अदेष, अभत्सर. क्वाना प्रत्ये ? ते। के गुणवत्सु च-विद्या वर्णेरे गुण्लेथी युक्त अवा गुण्यति प्रत्ये. औद्यित्यात्सेवनं चैव-तेमक औविस्थक्षी सेवन, शास्त्र अनुसारे द्वितपण्लाओ क्रिती सेवनः सर्वत्रैव-सर्वत्र क, दीन वर्णेरे प्रत्ये, अविशेषतः-अविशेष्यो, सामान्यथी. દુઃખિઆ પ્રતિ દયા અતિ, ગુણુવત્ પ્રતિ અદેષ; ઉચિતપણે સેવન વળી, સર્વત્રજ અવિશેષ. ૩૨

અર્થ:-- દુખી આવ્યા પ્રત્યે અત્યંત દયા, અને ગુણવંતા પ્રત્યે અદ્રેષ, અને સર્વત્ર જ અવિશેષથી ઓચિત્ય પ્રમાણે સેવન,-આ છેલા પુદ્દગલાવર્તાનું લક્ષણ છે.

### વિવેચન

છેલા પુરૂગલાવર્ત્ત માં-પુરૂગલફેરામાં વર્તતા જીવના મુખ્ય લક્ષણ આ છે:-(૧) દુ:ખી આ પ્રત્યે અત્યંત દયા, (૨) ગુણુવાન્ જેના પ્રત્યે અદ્રેષ, (૩) અને સર્વત્ર ઔચિત્યથી સેવન તે આ પ્રમાણે:--

# ૧. દુઃખીઆ પ્રત્યે અત્યંત દયા

રાગ વગેરે શારીરિક દુ:ખથી, તેમ જ દરિદ્વતા-દૌર્ભાગ્ય વગેરેથો ઉપજતા માનસિક દુ:ખથી,-અધિ-ગ્યાધિ-ઉપાધિથી જે છવા બિચારા દુ:ખીઆ હાય, પરિતાપ પામી આકુલ-ગ્યાકુલ થતા હાય, તેઓ પ્રત્યે અત્યંત દયા-અનુકંપા કરવી, તે અંત્રે પ્રથમ લક્ષણ છે. એટલે કે તે તે દુ:ખથી તે છવને જેવા કંપ-આત્મપ્રદેશપરિસ્પંદ થતા હાય, તેવો તેને અનુસરતા કંપ પાતાના આત્માને વિષે થાય, તેનું નામ 'અનુકંપા' છે. તે દુ:ખ જાશે પાતાનું જ હાય એવી ભાવના ઉપજે, જેમ શરીરના એક ભાગને દુ:ખ થતાં બીજા ભાગમાં પણ અનુકંપ ઊઠે છે, તેમ ખીજાના દુ:ખે પાતે દુ:ખી થતું તે અનુકંપા છે. અને પાતાનું દુ:ખ દ્વર કરવાને જેમ પાતે સદા તત્પર હાય, તેમ પરદુ:ખ અંજન કરવાને સદા તત્પર હાયું, તે જ ખરી અનુકંપા અથવા દયા છે. કારણ કે પરદુ:ખ છેદવાની જે ઇચ્છા તેનું નામ જ કરુણા-દયા છે.

" પરદુ:ખ છેદન ઇચ્છા કરુણા. "—શ્રી ગ્યાનંદઘનજી " વૈષ્ણુવ જન તો તેને કહીએ, પીડ પરાઇ જાણે રે.—શ્રી નરસિંહ મહેતા

આવી ઉત્તમ દયા જે પાળવા ઇ અંદો હાય, તે પર જીવને દુ:ખ કેમ આપી શકે? પીડા કેમ ઉપજાવી શકે? સ્ફરમમાં સ્ફર્મ જીવને પણ જે દ્રસવા ઇ એ નહિં, તે નાના—માટા કાઇ પણ જીવને કેમ હણી શકે? તેની લાગણી પણ કેમ દ્રસવી શકે? તે તેા ક્યારે ય પણ કાઇ પણ જીવનો મન-વચન-કાયાથી હિંસા કરવાથી જેમ અને તેમ દ્રર જ રહે. એટલું જ નહિં પણ જેમ અને તેમ સર્વ પ્રયત્નથી તેની રક્ષામાં જ પ્રવર્તે.

આ દયા ધર્મ વૃક્ષનું મૂળ છે, સર્વ સિદ્ધાન્તના સાર છે, સર્વ દર્શનને સંમત છે, સર્વ દ્રશનને સંમત છે, સર્વ દ્રશનને સંમત છે, સર્વ દ્રશનને સંમત છે. સર્વ દ્રશનો છે. એના જેવા બીજો એક્કે ધર્મ નથી. 'अहिंसा परमो धर्म:'-અહિંસા પરમ ધર્મ છે.

સત્ય, શીલ, દાન વગેરે પણ દયાની રક્ષા કરનારા અંગરક્ષક જેવા છે, દયા વિના એ બધા અપ્રમાણ છે. મહાત્મા સત્પુરુષા કહી ગયા છે કે—

"ધર્મ તત્ત્વ જો પૂછ્યું મને, તા સંભળાલું શ્નેઢ તને, જે સિદ્ધાંત સકળના સાર, સર્વ માન્ય સહુને હિતકાર. ભાખ્યું ભાષણમાં ભગવાન, ધર્મ ન બીજો દયા સમાન, અભયદાન સાથે સંતાષ, દ્યો પ્રાણીને દળવા દાષ. સત્ય શીલ ને સઘળાં દાન, દયા હાઇને રહ્યા પ્રમાણ; દયા નહિં તા એ નહિં એક, વિના સૂર્ય કરિણ નહિં દેખ."-શ્રી માક્ષમાળા જે જિસકે હિરદે હય ભૂતદયા, વાને સાધન એાર કિયા ન કિયા. "—મહાતમા કળીરજી "તુલસી દયા ન છાંકિએ, જબ લગ ઘટમેં પ્રાન "—શ્રી તુલસીદાસજી

# ર. ગુસુવંત પ્રત્યે અદ્વેષ

ગુણવાન જન પ્રત્યે અદેષ-અમત્સર હોવો, ઇંપ્યો રહિતપણું હોલું, તે આ છેલા યુદ્દગલાવર્ત્તનું બોલ્યું લક્ષણ છે. ગુણના દેષ તે મત્સર કહેવાય છે, તે અહીં ન હોય. વિદ્યા, વિનય, વિવેક, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ વગેરે ગુણાથી જો કાઇ પણ પાતાના કરતાં અધિક-અહીયાતા દેખાય, તા તેના પ્રત્યે અદેખાઇ ન કરે, પરંતુ તે તે ગુણું જોઇ ઊલટા મનમાં પ્રસન્ન થાય, રાજી થાય, પ્રમાદભાવ ધરે કે—'ધન્ય છે આને! આનામાં વિદ્યા-વિનય-વિવેકના કેવા વિકાસ છે! આ કેવા જ્ઞાનવાન્, કેવા ચારિત્રવાન્ છે!' આમ પરના પરમાણ જેવડા ગુણને પણ પર્વત જેવા ગણી પાતાના હૃદયમાં સદાય વિકાસ પામ, પ્રકુલ્લ થાય, સાચા સદ્યુણાનુરાગી ખને, તા સમજવું કે આ છેલ્લા પુદ્દગલા-વર્ત્તનું ચિદ્ધ છે.

'' परगुणपरमाणून्पर्वतीकृत्य नित्यं, निजद्वदि विकसंतः संति संतः कियन्तः।"—श्री सर्दि ६२

" ગુણ પ્રમાદ અતિશય રહે, રહે અંતર્મુખ યાગ. "—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રછ

પરગુણ દેખી **પ્રમાદ** પામવા, ખુશી થવું, રાજી થવું એ જ સજજનનું લક્ષણ છે. સજજન તા પ્રમાદભાવથી કેવી ભાવના કરે છે, તેનું સુંદર શબ્દચિત્ર× અત્ર આપ્યું છે—

<sup>× &</sup>quot; जिह्ने प्रह्मीभव त्वं सुकृतिसुचिरतोचारणे सुप्रसन्ना, भूयास्तामन्यकीचिश्चितिरसिकतया मेऽद्य कर्णो सुकर्णो । वीक्ष्यान्यप्रीढळक्ष्मी द्रुतमुपचिनुतां छोचने रोचनत्वं, संसारेऽस्मिनसारे फळमिति भवतां जन्मनो मुख्यमेव ॥ " – श्री शांतसुधारसः

"હે છલ! તું પુર્યશાળી જીવાનાં સુચિન્ત્રિયા ઉચ્ચારી પવિત્ર થા, સુપ્રસન્ન થા! બીજાની કિત્તિ સાંભળવાના રસ પામી મારા બંને કાના આજે સુકર્ણ અર્થાત્ સફળ થાએપ! અહાં! બીજાની ઉત્તમ લક્ષ્મી, બીજાનું ઐશ્વર્ય દેખી મારાં લાંચના ઠરા, દ્રવા, એમાંથી હર્ષાશ્રુ આવા! હે જીલ! હે કાન! હે ચક્ષુ! અસાર સંસારમાં આવી લાવના એ જ તમારા જન્મનું પરમ સાર્થક છે."

—શ્રી મનઃસુખભાઇ કીરત્ચંદ્રકૃત શાંતસુધારસ વિવેચન.

"ધન્ય ધન્ય તે જીવ મસુ પદ સેવી હો, જે દેશના સુણે; ગ્રાન ક્રિયા કરે શુદ્ધ, અનુભવધોએ હો નિજ સાધકપણે, સેવા ઇશ્વર દેવ "—શ્રી દેવચંદ્રજી "મૈત્રી ભૂતામાં, ગુણીમાં પ્રમાદ, દુ:ખી જીવામાં કરુણા પ્રયાગ; માધ્યસ્થ્ય વૃત્તિ વિપરીત પ્રત્યે, હે દેવ! ધારા મુજ આત્મ નિત્યે." —શ્રી અમિતગૃતિ આચાયંકૃત \*સામાયિક પાઠ (ડા ભાગવાનદાસ અનુવાદિત)

# ઔચિત્યથી સર્વત્ર અવિશેષપણે સેવન

શાસામાં જે પ્રમાણે કહીં છે તે પ્રમાણે ઔચિત્યથી, હચિતપણાથી, જયાં જેમ ઘટે તેમ સેવા કરવી તે ત્રીનાં લક્ષણ છે. 'હચિતપણાને અનુસરવાથી અસત્પ્રવૃત્તિ દૂર થાય છે, ને સત્પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તન થાય છે, તેથી કરીને ચાહકસ કર્મક્ષય થાય છે. '× માટે જ આત્માર્થી હોય તે જ્યાં જ્યાં જે જે કરવું ઘટે છે, તે તે કરે, અને જ્યાં જ્યાં જે જે સમજવું ઘટે છે, તે તે કરે,

"જ્યાં જ્યાં જે જે ચાગ્ય છે, તિહાં સમજવું તેહ; ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માર્થી જન એહ."—શ્રા આત્મસિદ્ધિ

અને તેમાં પણ અવિશેષથી-કાઇ પણ જાતના લેદલાવ વિના, સામાન્યપણે દીન-દુ:ખી વગેરે સર્વ કાઇની પણ યથાયાગ્ય સેવા કરવી, એ ઉચિત સેવા છે. અત્રે ઉચિતપણું, યથાયાગ્યપણું આમ સમજવું; સુનિ-સાચા સાધુગુણથી યુક્ત એવા સત્પાત્ર સત્પુરુષ પ્રત્યે જે સેવા કરવામાં આવે, ત્યાં લક્તિલાવનું પ્રધાનપણું ઉચિત છે. દુ:ખી, દીન, અપંત્ર વગેરે પ્રત્યે કંઇ સેવા કરવામાં આવે તેમાં અનુકંપા લાવનું પ્રધાનપણું ઉચિત છે.\* આ

<sup>(</sup> ५० ४३।३)\* "सत्त्वेषु मैत्री गुणिषु प्रमोदं, क्षिष्टेषु जीवेषु क्षपापरत्वं । माध्यस्थ्यवृत्तिं विपरीतवृत्ती, सदा ममात्मा विद्धातु देव ॥"

<sup>× &</sup>quot; अस्यौचित्यानुसारित्वात्प्रवृत्तिर्नासती भवेत् । सत्प्रवृत्तिश्च नियमाद्ध्रव: कर्मक्षयो यतः ॥ "- श्री यात्राभिनदुः

<sup>\* &</sup>quot;अनुकंपाऽनुकंष्ये स्याङ्गक्तिः पात्रे तु सङ्गता । अभ्यथाधीस्तु दातृणामतिचारप्रसञ्जिका ॥ "—श्री यशाविकथळहत क्षा० क्षा०

દીન-દુ:ખી વગેરે ગમે તે હોય, ગમે તે મતસંપ્રદાયના હોય, ગમે તે જિતના હોય, તો પણ અલેદભાવે સાચી અનુક પાથી સેવા કરવા ચાંગ્ય છે. આ અનુક પા દાનના જિનેશ્વર ભગવાને કદી પણ નિષેધ નથી કર્યો. દીન, દુ:ખી, રાગી આદિનો સેવા-શુશ્ર્ષાયે દાનશાલા, ઓષધાલય, ઇસ્પિતાલ વગેરેના પ્રઅંધ કરવા, તે ઘણા જીવાને ઉપકારી થઇ પડી, અનુ કંપાના હેતુ છે, શુભ આશ્યનું કારણ છે. પુષ્ટ આલંબનને આશ્રી આવી દાનાદિ સેવાથી પ્રવચનની ઉન્નતિ થાય છે, અને તે કલ્યાણનું કારણ થઇ પડે છે.

આ દાનાદિ કાર્યમાં પણ ઉચિતપણું જાળવવાની ખહુ ખહુ જરૂર છે. 404, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ વગેરે ખરાખર જોઇ વિચારીને જેમ ઘટે તેમ કરવા ચાગ્ય છે. દાન આપવું તે પણ-' લે રાંકા! લેતા જા!' એવા તુચ્છ ભાવથી, અથવા 'ઉપર ્રહાથ રાખવા<sup>\*</sup>ના ભાવથી આપવું,–એ ઉચિત નથી, પણ અતુચિત છે. **ચથા-**ચાગ્ય પાત્રને ચાગ્ય દાન ચાગ્ય રીતે આદરથી આપલું, તે પાત્રને ઊંચત પાર્થું પાતાનું દીન-લાચારપણું ન લાગે-ન વેદાય, ભાશી આળાપણું ન લાગે, એમ 'જમણા હાથ આપે ને ઠાબા હાથ ન જાણે' એવી રીતે આપવું, તે ઉચિતપણું છે. ઇસ્પિતાલ-મોષધાલય વગેરેમાં પણ દીન-દુ:ખી દરદીએ પ્રત્યે અનાદર ખતાવવામાં આવે, 'આ તા મફતીઆ છે' એમ જાણી તેની ખરાખર કાળજી ન લેવામાં આવે, એ ઓગિત્ય નથી. પણ ગરીબ દરદીઓ પ્રત્યે તેા ખાસ હમદદી ખતાવી, તેની એાર વિશેષ કાળજ લેવી, નિ:સ્વાર્થ સેવા બજાવવી, એ જ ખરૂં ઉચિતપણું છે. આવું ઉચિતપણું જાળવવું એ દાતા સદ્ગૃહસ્થની ક્રજ છે, અને તે જળવારી તેા જ સાચા સેવાધમ ખજાવી શકરો. તેમાં પણ ચાગ્ય 40ય-ઢાંત્ર-ભાવમાં ચાગ્યકાળે કરેલી થાડી દાનાદિ સેવા પણ, જેટલી લાભકારી થાય છે, જેટલી ઉગી નીકળે છે, તેટલી અકાળે કરેલી ઘણી સેવા પણ થતી નથી. વરસાદમાં એક દાણાની પણ અનેકગણી વૃદ્ધિ થાય છે, વરસાદ વગર કરાેડાે દાણા નકામા જાય છે.\* માટે સેવાધર્મમાં પણ યાગ્ય અવસર જાળવવા, એ ઉચિત છે. આ બધા સ્થૂળ દર્શાત છે. આમ સર્વત્ર યથાયાગ્યપણે જેમ ઘટે તેમ સેવાધર્મ આદરવા, યથાશક્તિ જનતાની સેવા કરવી, એ પણ ચરમાવર્તાનું ચિદ્ધ છે.

"દીન કહ્યા વિશુ દાનથી, દાતાની ગાંધે મામ; જલ દીએ ચાતક ખીજવી રે, મેઘ હું એા તિશે ક્યામ…. ચંદ્રપ્રભા"—શ્રીયરાયિજયજ આમ અત્રે ત્રશુ મુખ્ય લક્ષણ કહ્યા, – દુ:ખીઆની દયા, શુણી પ્રત્યે અહેવ, સર્વની અલેદપશે ઉચિત સેવા. આ લક્ષણ જેનામાં વર્તે છે, તે ચરમ આવર્તામાં વર્તે છે, તેને

<sup>\* &</sup>quot;कालेऽस्पमि लामाय नाकाले कर्म बह्वि । नुष्टी नुद्धिः कणस्यापि कणकोटिर्नुधान्यथा ॥ "—श्री यशाविषयशृहत क्षा० क्षा० "धर्माङ्गरूयापनार्थे च दानस्यापि महामितः । अवस्थीचित्ययोगेन सर्वस्यैवानुकम्पया ॥ "—श्री हिरिसदस्रिहत अष्टिः

ભવચક્રના છેલ્લા આંટા છે, એમ જાણવું. આ ખાદા ચિદ્ધો પરથી ભવ-સાર બાંધ ચક્રના છેલ્લા ફેરા ખાકી છે, એવું અનુમાન થઇ શકે છે. ખાકી વિશેષ તો અતીંદ્રિય એવા ચાગીજ્ઞાનને ગમ્ય છે, માટે ચરમાવર્તામાં આવવું હાય, ભવના છેલ્લા ફેરા કરવા હાય, ને ચાગળીજની વાવણી કરવી હાય, તા આ લક્ષણો શુણા આત્મામાં પરિભુમાવવા જોઇએ; દુ:ખીની અત્યંત દયાથી હુદયને કામળ-આદ કરવું જોઇએ; ગુણુ-અદેષથી ચિત્તભૂમિ ચાકખી કરવી જોઇએ, ને સર્વ જીવની યથાચિત સેવા કરી વિશ્વવત્સલ બનવું જોઇએ. એમ આ ઉપરથી મહાત્મા શાસકારે બાધ આપ્યા.

અને આ ઉપરથી એટલું પણ ખાસ લક્ષમાં લેવા યોગ્ય છે કે-કાળસ્થિતિ પાકશે, ભવપરિણતિ પરિપાક થશે, ભવની સુદત પૂરી થશે, ત્યારે આપણે માર્ગ પામશું, માટે આપણે તો તેની રાઢ જોયા કરશું,—એવું ખાયું આલંખન પકડી આળસુ—પ્રમાદી થવા યાગ્ય નથી, પાદપ્રસારિકા અવલંખવા યાગ્ય નથી, ઢાથ જોડી એસી રહી પુરુષાર્થદ્વીન થવા યાગ્ય નથી. જ્ઞાનીપુરુષોએ કાળલિધપરિપાક વગેરે કહ્યા છે, તેના ઊલટા અનર્થકારી અર્થ કરવા યાગ્ય નથી. જ્ઞાની પુરુષના ઉપદેશ કરી પણ પુરુષાર્થદ્વીનતા પ્રેરે જ નહિં; પુરુષાર્થની જાલતિ જ પ્રેરે. માટે જ્ઞાનીના આશ્ય સમજવા જોઇએ.

આપણી પાતાની તથાલબ્યતા કેવી છે, તે આપણે જાણતા નથી. પણ તે લબ્યતાના પરિપાક કરવાના પુરુષાર્થ તા આપણા હાથમાં છે. એટલે કે આપણી ભગ્યતા-ચાગ્યતા કેમ જલદી પકાવવી તેના પ્રયાસ આપણે કરી શકીએ એમ છીએ. પુરુષાર્થ પ્રેરણા આપણી પાત્રતા-ચાેગ્યતા વધારીએ, એટલે એની મુદ્દત એની મેળ યાકરો. આપણે એની ચિંતા કરવાની જરૂર નથી. દાખલા તરીકે-મગમાં પાકવાની ચાગ્યતા છે, પણ તે ચૂલે ચડાવીએ તા પાકે, એની મેળે કાંઇ કાળે પાકે નહિ: तेम क्षत्र सेवा आत्मामां पण क्षव्यता-येश्यता आख्वाना प्रयास न કरीके, ते। स्रोनी મેળ યાગ્યતા આવે નહિં. એટલા માટે જો પરમાર્થની ઇચ્છા હાય, તા કાળસ્થિતિ જેમ પાર્કે. ભવપરિણતિ પરિપાક થાય, આત્મામાં ચાગ્યતા-પાત્રતા જેમ આવે તેવા ઉપાય લેવાના સત્ય પુરુષાર્થ કરવા જોઇએ; અને તેવા ઉપાયામાં પ્રાથમિકમાં પ્રાથમિક જે ઉપાય-દયા વગેરે મહીં સ્પષ્ટ બતાવ્યા છે, તેના આશ્રય કરી આત્માર્થ સાધવા જોઇએ; શુદ્ધ निभित्तकारखना प्रमण અવલંભનથી ઉપાદાન પ્રગટાવલું જોઇએ,-કે જેથી કરીને ભવ-પરિણતિ છેલ્લા પુરૂગલાવર્તામાં આવી ઉભી રહે, ભવના છેલ્લા ફેરા ખાકી રહે, ને તેમાં પણ જેમ અને તેમ એાછા ભવ કરવા પડે. આમ અત્રે ધ્વનિ છે. આની સાથે સંવાદી એવા પરમ પુરુષાર્થ પ્રેરક વીરગર્જનારૂપ સત્ય વચના વર્ત્ત માનસુગના પરમ સંત-લાવયાેગી श्रीसह राજચંદ્રજ જેવા ज्ञानावतार पुरुषे ઉચ્ચાર્યા છે:-

"જો ઇચ્છા પરમાર્થ તા, કરા સત્ય પુરુષાર્થ, ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઇ, છેદા નહિં આત્માર્થ. દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય ત્યાગ વૈરાગ્ય; હાય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય."—શ્રી મ્યાત્મસિહિ અને કારણ કે એમ છે. એથી કરીને—

# एवंविधस्य जीवस्य भद्रमूर्तेर्महात्मनः । द्युभो निमित्तसंयोगो जायतेऽवश्रकोदयात् ॥ ३३ ॥

ભદ્રમૃત્તિં મહાત્મ તે, એવા જીવને જોગ; અવચક ઉદ્દયે ઉપજે, શુભ નિમિત્તસંયોગ. 33

અર્થ:--એવા પ્રકારના ભદ્રમૂર્ત્તિ મહાત્મા જીવને, અવંચકના ઉદય થકી, શુક્ષ નિમિત્ત સંચાગ ઉપજે છે.

### વિવેચન

" ચાહે ચકાર તે ચંદને, મધુકર માલતી ભાગી રે; તિમ લવિ સહજ ગુણે હાવે, ઉત્તમ નિમિત્ત સંયાગી રે. વીર૦"—શ્રી યા. સ૦ ૧-૧૩

ઉપરમાં જે હમણાં જ દયા વગેરે લક્ષણ કદ્યા તે લક્ષણવંતા યાંગી પુરુષ કેવા હાય? તે લદ્રમૂત્તિ – બદ્રમૂર્ત્તિ વાળા હાય, કદયાણ રૂપ લહી આકૃતિવાળા હાય. તેને દેખતાં જ તે લદ્ર, લહા, રહા છવ છે એવી સ્વાભાવિક છાપ પહે. તે પ્રિયદર્શન શુલ નિમિત્ત હાય, તેનું દર્શન પ્રિય-ગ્હાહું લાગે એવું હાય, તેને દેખતાં જ તેના સંયોગ પ્રત્યે કુદરતી પ્રેમ સ્કુરે એવા તે પ્રિયદર્શી 'દેવાનાં પ્રિય' હાય. અને તે 'મહાતમાં' કહેવા યાગ્ય છે, કારણ કે સદ્વીય ના-ઉત્તમ આત્મની તેને યાગ બન્યો છે. આવા લદ્રમૂર્ત્તિ મહાતમાં જવને શુલ નિમિત્તના સંયોગ હપજે છે, તેને સદ્યોગ વગેરેના જોગ બાઝે છે. ઉત્તમને ઉત્તમ નિમિત્ત સહેજે મળી આવે છે, તેવું તેવાને ખેંચ, 'Like attracts like' તે ન્યાયે યાગ્ય સુપાત્ર જવને તેના પુશ્યપ્રાગ્લારથી ખેંચાઇને તથારૂપ યાગ્ય નિમિત્ત સાંપડે છે, અને તે ઉત્તમ નિમિત્તો

वृत्ति:-पवंविधस्य जीवस्य-- अवा प्रकारना छवने, ६भणां क कहेबा सक्षण्वाणा ये।गीने, मद्गमूर्ते:-- अप्रमूर्ति, प्रियदर्शन, केनुं दर्शन प्रिय-व्हालुं सागे अवाने, महात्मनः-- महात्माने-- सद्वीयं- ना ये।गे करीने, शुं ! तो के-ह्युम-शुल, प्रशस्त, शुं ! ते। के-निमित्तसंयोगः-- निभित्त संयोग, सद्योग आहिने। संयोग,-कारणु के सद्योग आहिनुं क निःश्रेयससाधननुं- मे।क्षसाधननुं निभित्तपण्णुं छे, जायते- ७५के छे. क्यांथी ! ते माटे क्युं-अवश्वकोदयात्-अवंयक्ता ७६थवडी कहेवामां आवता समाधिविशयना-योगविशयना ७६थने सीधे, अम अर्थ छे.

માક્ષના અમાઘ સાધનરૂપ થઇ પડે છે. જેમ ચકાર કુદરતી રીતે જ ચંદ્રને ચાહે છે, જેમ લામરા સ્વલાવથી જ માલતીના ભાગી બને છે, તેમ લવ્ય-યાગ્ય સુધાત્ર જીવ પણ સહજ સુષ્ો કરીને ઉત્તમ નિમિત્તના સંચાત્ર પામે છે.

> "વ્યસન ઉદય જે જલધિ અનુહરે, શશિને તેજ સંખધે; અણુસંખધે કુમુદ અનુહરે, શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રખધે….થાશું૦"—શ્રીય**શાવિજય**જ "ઉત્તમ સંગે રે ઉત્તમતા વધે, સધે આનંદ અનંતાજી."—શ્રીદેવચંદ્રજી

અને આ ઉત્તમ નિમિત્તના યોગ પણ શા કારણથી થાય છે ? તે પણ અહીં સ્પષ્ટ કર્યું છે. ત્રણ અવંચકના ઉદયથી આ નિમિત્ત મળી આવે છે આ અવંચક એક પ્રકારના યોગવિશેષ છે. તેનું સ્વરૂપ હવે પછી કહે છે. આ અવંચકરૂપ કારણના યાગ બને તો તેવા નિમિત્તનો યોગ બને છે.

### નિમિત્ત અને ઉપાદાન

"કારણું જોગે હા કારજ નીપજે, એમાં કાઇ ન વાદ; પણુ કારણુ વિશુ કારજ સાધિયે, એ નિજ મત ઉત્તમાદ. સંભવ૦"—શ્રી આનંદધનજી "કારષ્યુંથે કારજ સધે હા, એહ અનાદિકી ચાલ….લલના૦ દેવચંદ્ર પદ પાઇયે હા, કરત નિજ ભાવ સંભાલ…..લલના૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી

કારે શ્રુ વિના કાર્ય ચાય જ નહિં, આ સનાતન નિયમ છે, પશુ એ કારણ વિના કાર્ય સાધવાની જે વાત કરે છે, તે તો કેવળ પોતાના મતના ઉન્માદ જ છે. છતાં કેટલાક લોકા અસમંજસ ભાવે ઉપાદાન અને નિમિત્તના યથાયાગ્ય વિભાગ-સંભંધની મર્યાદાનું ભાન નહિં હાવાયી, અથવા બાંધી લીધેલા બ્રામક ખ્યાલને લીધે ઊધુ વિપર્યસ્ત સમજતા હાવાયો, એકાંતિક પક્ષ શ્રહીને, ઉપાદાનને નિમિત્ત જાણે એક બીજના વિરાધી પ્રતિસ્પર્ધી હાય, એમ અર્થવિહીન શુષ્કન્નાનરૂપ વાતાથી પરમ ઉપકારી નિમિત્તના અપલાપ કરતા રહી, 'ઉપાદાન ઉપાદાન' એમ શબ્દ માત્ર કહેતા કરે છે, તે શ્રી આનંદઘનજના શખ્દામાં 'નિજ મત ઉન્માદ'જ છે. કારણ કે એકલા ઉપાદાનના કે એકલા નિમિત્તના એકાંતિક પક્ષ—આશ્રહ કરવા તે કેવલ વિપર્યાસરૂપ—બ્રાંતિરૂપ પ્રગટ મિશ્યાત્વ જ છે જે એવા એકાંતિક પક્ષ શ્રહે છે, તે ઉપાદાન ને નિમિત્તના પરસ્પર સાપેક્ષ પૂર્ણ અવિરાધ સહકારરૂપ સંબંધ જાણતા જ નથી, અને એકાંતિક મિશ્યા અસત્ ઉત્સૃત્ર પ્રરૂપણા કરી જ્ઞાના સનાતન માર્ગનો લાપ કરે છે–તીર્થના ઉચ્છેદ કરે છે. કારણ કે ઉપાદાનને ભૂલી એકલા નિમિત્તને પકલ્યાથી જેમ કાંઇ વળતું નથી, તેમ નિમિત્તને છાડી એકલા ઉપાદાનથી પણ કાંઇ વળતું નથી.

શાસમાં ઉપાદાનની વાત કહી છે તે વાત ખરી, પણ તે કાંઇ નિમિત્તના નિષેધ કરવા માટે કે એનું એાછું મૂલ્યાંકન કરવા માટે કહી નથી, પણ જીવને પુરુષાર્થજાયતિ અર્થે સાપેક્ષપણે કહી છે, એટલે કે શુદ્ધ નિમિત્તના પ્રળળ અવલં બનપૂર્વક આત્મપુરુષાર્થ જાયત રાખવા માટે કહી છે. તે એટલે સુધી કે શ્રુતજ્ઞાનનું—આજ્ઞાનું અથવા જિન લગવાન્ નું અવલં બન બારમા ગુણુડાણાના છેલ્લા સમય પર્યાત કહ્યું છે, તે પણ શુદ્ધ નિમિત્તના સેવન કેટલું પ્રશસ્ત ને ઉપકારી છે એ સૂચવે છે. માટે યુક્ત પક્ષ એ છે કે શુદ્ધ નિમિત્તના આશ્રયથી ઉપાદાનની શુદ્ધિ પ્રગટ કરતા રહી જીવે આગળ વધવું જોઇએ, આત્મવિકાસ સાધવો જોઇએ. અને એ જ જિન લગવાનના સનાતન રાજમાર્ગ છે. આ અંગે શ્રી વિશેષા-વશ્યકમાં પ્રજ્ઞાનિધિ શ્રી જિનલાદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણજીએ તથા શ્રી અરનાથ—મલ્લિનાય—સુનિસુનત જિન સ્તવનામાં પરમ અધ્યાત્મરસપરિણત મહાતમાં દેવચાંદ્રજી મહાસુનિએ સૂક્ષ્મ મીમાંસા કરી સાંગાપાંગ નિર્ણય બતાવ્યો છે, તે મુમુક્ષુને અત્યંત મનનીય છે. અંત્રે વિસ્તારભયથી તેના પાસંગિક નિર્દેશ માત્ર કરી છે:—

"કર્ત્તા કારણ યાગ કારજ સિદ્ધિ લહેરી, કારણ ચાર અન્ય કાર્યાથી તેહ ગહેરી....પ્રણમા શ્રી અરનાય •"—શ્રી દેવચંદ્રછ

કર્તા કારણના યાગે કાર્યસિદિ પામે છે, માટે કાર્યના અર્થી હોય તે ચાર અનુપમ કારણા શહે છે. તેમાં મુખ્ય બે કારણ છે-ઉપાદાન અને નિમિત્ત. વસ્તુના નિજ સત્તાગત ધર્મ તે ઉપાદાન છે. તે ઉપાદાન પાતે ઉપાદાનકારણપણે ન પ્રગટે ત્યાં મુધી કાર્યસિદિ-રૂપ વસ્તુસ્વરૂપ પ્રગટતું નથી, અને ઉપાદાનકારણ પણ નિમિત્તકારણ વિના પ્રગટતું નથી. અર્થાત કર્ત્તાના પ્રયોગે નિમિત્તકારણના અવલં બન-ઉપકારથી ઉપાદાન ઉપાદાનકારણપણે પરિણુમે છે અને તેથી જ કાર્યસિદિ થાય છે. વળી ઉપાદાનપણું ન થતું હાય તા નિમિત્તનનું નિમિત્તકારણપણું પણ રહેતું નથી, અર્થાત નિમિત્ત નિમિત્તકારણ કહેવાતું નથી. જ્યારે તથારૂપ ઉપાદાનકારણ પ્રગટતું જતું હાય, ત્યારે જ તે ખરેખરૂં નિમિત્તકારણ કહેવાય છે, નહિં તો નહિં. આમ કર્ત્તા પાતે કાર્યરુચિ થઇ કાર્ય કરવા પ્રવર્ત્ત -પુરુષાર્થ કરે અને શુદ્ધ પુષ્ટ નિમિત્ત કારણના વિધિપૂર્વક આશ્રય કરતા રહી, ઉપાદાનને ઉપાદાનકારણ-પણ પ્રગટાવતા જાય તા કાર્યસિદિ થાય; નિમિત્ત અને ઉપાદાનના સહકાર-સહ-યાગથી જ કાર્ય નીપજે.

દાખલા તરીકે— ઘડા બનાવવામાં માટી છે તે ઉપાદાન છે, પણ દંડ-ચક્ર વગેરે નિમિત્ત ન મળે તો તે એની મેળે ઉપાદાનકારણપણ પરિણુમે નહિં, અને માટીમાંથી ઘડા કદી

<sup>&</sup>quot;નિજ સત્તાગત ધર્મ તે ઉપાદાન ગણારી."

<sup>&</sup>quot;ઉપાદાન ઉપાદાન પરિણતિ નિજ વસ્તુનો રે, પણ કારણ નિમિત્ત આધીન; પુષ્ટ અપુષ્ટ દુવિધ તે ઉપદિશ્યા રે, બાહક વિધિ આધીન…એાલગડી૦ સુનિસુવ્રત૦" —શી દેવચંદ્રછ

પણ બને નહિં. તેમ જીવના નિજ સત્તાગત ધર્મ તે ઉપાદાન છે. નિજ સત્તાએ સર્વ જીવ સિદ્ધ સમા છે, પણ તે શક્તિથી છે. તે ઉપાદાનની વ્યક્તિ માટે-પ્રગટપણા માટે અર્થાત્ ઉપાદાન ઉપાદાનકારણપણે પરિણમે તે માટે તા નિમિત્ત કારણની અવશ્ય જરૂર છે. શુદ્ધ એવું પુષ્ટ નિમિત્તકારણ વિધિપૂર્વક ન સેવે તા અનંતકાળ પણ કદી સિદ્ધિ થાય નહિં, ઉપાદાન પ્રગટે નહિં. તેમ જ ઉપાદાનનું દુર્લવ્ય કરી માત્ર નિમિત્ત સેવ્યાથી પણ કાર્યસિદ્ધિ થાય નહિં. અન્નેના સહકારથી જ સિદ્ધિ નીપજે.

"ઉપાદાન આતમ સહી રે, પુષ્ટાલંબન દેવ....જિનવર પૂંજો. ઉપાદાન કારણપણે રે, પ્રગટ કરે પ્રભુ સેવ...જિન૦ શ્રી સંભવ૦" "નિમિત્ત હેતુ જિનરાજ, સમતા અમૃત ખાણી, પ્રભુ અવલંબન સિહિ, નિયમા એક વખાણી....પ્રશ્વમાં૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી

માટે તાતપર્ય કે ઉપાદાનનું નામ લઇ, જે એ નિમિત્ત છોડી દીએ, તેઓ સિદ્ધિ પામતા નથી, ને બ્રાંતિમાં ભૂલા લેમે છે. આ અચલ સિદ્ધાંત જ્ઞાની પુરુષોએ કહ્યો છે. સદ્યુરુની આજ્ઞા, જિનદશા અને પ્રસ્તુતમાં આ અવંચકત્રચ એ નિમિત્તકારણ છે. તે નિમિત્ત-કારણ સેવ્યા વિના-આરાધ્યા વિના આત્મજાથતિ આવે નહિં. આ અંગે પરમ તત્ત્વદેશ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના ટેકારેકીણું વચનામૃત છે કે:—

"સર્વ જીવ છે સિદ્ધ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુ આજ્ઞા જિનદશા, નિમિત્ત કારણમાંય. ઉપાદાનનું નામ લઇ, જે એ ત્યજે નિમિત્ત; પામે નહિં સિદ્ધત્વને, રહે ભ્રાંતિમાં સ્થિત"—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

અર્થાત્—" સદ્ગુરુ આજ્ઞા આદિ તે આત્મસાધનનાં નિમિત્તકારણ છે, અને આત્માનાં જ્ઞાનદર્શનાદિ ઉપાદાન કારણ છે; એમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે; તેથી ઉપાદાનનું નામ લઇ જે કાઇ તે નિમિત્તને તજરો તે સિદ્ધપણાને નહીં પામે, અને બ્રાંતિમાં વર્ત્યા કરશે, કેમકે સાચા નિમિત્તના નિષેધાર્થ તે ઉપાદાનની વ્યાપ્યા શાસ્ત્રમાં કહી નથી, પણ ઉપાદાન અજાબ્રત રાખવાથી તારૂં સાચા નિમિત્ત મહ્યા છતાં કામ નહીં થાય, માટે સાચા નિમિત્ત મહ્યો છે તે નિમિત્તને અવલંબીને ઉપાદાન સન્મુખ કરવું, અને પુરુષાર્થરહિત ન થવું; એવા શાસ્ત્રકારે કહેલી તે વ્યાપ્યાના પરમાર્થ છે."

--શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

' અવંચક ઉદયથી ' એમ કહ્યું, એટલે એનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરવા કહે છે--

# योगिकियाफलार्ख्यं यच्छूयतेऽवश्चकन्नयम् । साधूनाश्चित्य परमिषुलक्ष्यिकयोपमम् ॥ ३४ ॥ अव'यक्त्रय परम के, येश क्षिया ६६ नाम; साधु आश्ची-ते जासूनी, सहय क्षिया सम आम. ३४

અર્થ:-- સાધુઓને-સત્પુરુષોને આશ્રીને, યાેગ ક્રિયા ને ફલ નામનું પરમ અવંચક-ત્રય (ત્રિપુટી) સંભળાય છે; તેને આછુની લક્ષ્યક્રિયાની ઉપમા છે.

### વિવેચન

"નિર્મલ સાધુ ભગતિ લહી....સખીં ચાંગ અવંચક હોય....રે સખીં કિરિયાવંચક તિમ સહો સખીં કલ અવંચક જોય રે સખીં ચંદ્રપ્રભું "-શ્રી આનંદલનજ ચેંગાવંચક, કિયાવંચક અને ક્લાવંચક એ ત્રણ પ્રકારના અવંચકની ત્રિપૃટી શાસમાં કહેલ છે. આ અવંચક એક પ્રકારના અવ્યક્ત સમાધિવિશેષ-ચાંગવિશેષ છે, નાના પ્રકારના ક્ષયોપશમને લીધે ઉપજતો તેવા પ્રકારના આશ્યવિશેષ એનાના પ્રકારના ક્ષયોપશમને લીધે ઉપજતો તેવા પ્રકારના આશ્યવિશેષ ત્રણ અવંચક ચિત્તપરિણામવિશેષ છે. 'અવંચક' એટલે શું ? અવંચક એટલે વંચે નહિં, છેતરે નહિં તે. જે કહી ખાલી ન જાય, ચૂકે નહિં, આઢાઅવળાવાંકા જાય નહિં, એવા અમાલ, અચૂક, અવિસંવાદી, રામબાણ તે અવંચક. યાંગ એવા કે કહી વચે નહિં-વાંકા જાય નહિં તે ચાંગાવંચક. કિયા એવી કે કહી વંચે નહિં-ફાંગટ જાય નહિં-વાંકા જાય નહિં તે કિયાવંચક. કલ એલું કે કહી વંચે નહિં-ખાલી જાય નહિં-વાંકા જાય નહિં તે કિયાવંચક. કલ એલું કે કહી વંચે નહિં-ખાલી જાય નહિં-વાંકા જાય નહિં, તે કલાવંચક.

આ પરમ-ઉત્તમ એવું અવંચકત્રય સાધુઓને એટલે કે સાચા સાધુગુણથી શાલતા સત્યુરુષાને આશ્રીને છે, સાચા 'સુનિ ' એવા જ્ઞાની પુરુષાને અવલંબીને છે, એમ તેના સંબંધ સમજવાના છે. એટલે કે સાચા સાધુશ્વરૂપ સત્યુરુષના-સદ્ગુરુના યાગ, જોગ, તથારૂપ ઓળખાણ તે યાગાવાં શક છે, તે યાગ કહી વંચે નહિં, અમાલ હાય, અવશ્ય

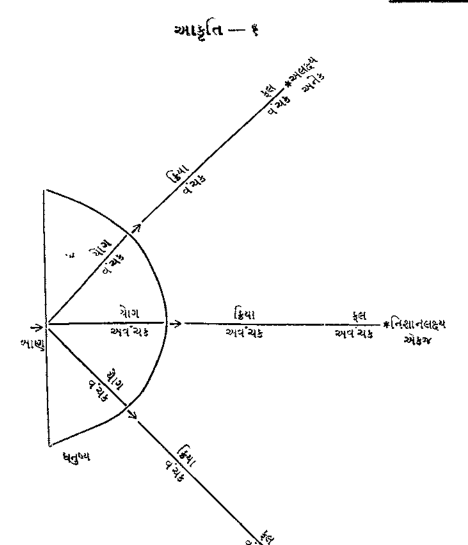
वृत्ति:-योगिकियाफलाख्यं यस्माच्छूयते ऽवञ्चकत्रयम्— कारण के थाने, किया ने इस नाभनुं अव्यक्त आवासका आवासका संक्षणाय छे,-'योगिवञ्चकः कियावञ्चकः फलावञ्चकः' से वयन ઉपरथी. आ अन्यक्त समाधि क छे,-तेना अधिकारमां पाठ छे तथी. आ यित्र (जूका जूका) क्षयोपश्चमथडी तथाप्रकारने आश्चयविशेष छे. अने आ साधूनाश्चित्य-साधुओने आश्चीने, साधुओं ओटने मुनिओ; परमम्-परम ओवुं अवंशकत्रय. स्वरूपथी तो आ इचुलक्ष्यकियोपमम्-पाण्नी बह्यक्षियानी अपान्वाणुं छे. आण्नी बह्यक्षिया, तेनी प्रधानताओं क्षति, तेनाथी अविसंवाहिनी क होय,-निक्षं ते बह्यक्ष्यिपाणुनी अपीत्र होय तेटला माटे. (जाणु अराजर ताके ओ क बह्यक्षिया, निक्षं ते बह्य क्षिया अने साधुओने आश्चीने थानावंशक ते, तेना थे।यने अविसंवाही होय छे; ओम तेनी वंदनाहि क्षिया अने तेना क्षते आश्चीने, आ ओम कर, द्रव्यथी छे.

અવિસંવાદી હોય. અને પછી સત્પુરુષને તેવા સત્પુરુષસ્વરૂપે ઐાળખી, તેના પ્રત્યે જે વંદન, નમસ્કાર, વૈયાવચ્ચ વગેરે કિયા કરવામાં આવે તે ક્રિયાવ'રાક કહેવાય; તે ક્રિયા કદી વંચે નહિં–ફાેગટ જાય નહિં, અચૂકપણું અવશ્ય ધર્મલાલદાયી થાય જ. અને આમ સત્પુરુષ સદ્દગુરુને તથારૂપે એાળખી, તેના પ્રત્યે જે વંદનાદિ ક્રિયા કરવામાં આવી, તેનું ફ્લ પણ કદી વંચે નહિં, અમાઘ હાય, અચૂકપણું પ્રાપ્ત થાય, તે ફ્લાવંચક જાણવું. આ ત્રણ અવંચક અહીં આ દર્શમાં દ્રવ્યથી હાય છે.

" સદ્ગુરુ ચાર્ગ વંદન ક્રિયા, તેહથી કલ હાય જેહા રે; ચાર્ગ ક્રિયા કલ લેદથી, ત્રિવિધે અવંચક એહા રે....વીર૦"—શ્રી યાગ૦ સજઝાય ૧-૧૨

આ અવંચક ત્રિપુરીને બાણુની લક્ષ્યક્રિયાની ઉપમા બરાબર ઘટે છે. જેમ લક્ષ્યને-નિશાનને બરાબર તાકીને છેાડેલું બાણુ લક્ષ્યને અવશ્ય વિધે, ચૂકે નિંહ, ખાલી જાય નહિં—અફળ થાય નિંહે, નિજ ડાર્થની સિદ્ધિ કરે, તેમ શુદ્ધ બાણુની લક્ષ્ય આત્મસિદ્ધિરૂપ લક્ષ્યને અનુલક્ષીને—તાકીને કરવામાં આવેલા યાત્ર, ક્રિયા ક્રિયાની ઉપમા ને ફળ અવંચક હાય, અવશ્ય પાતાના સાધ્યરૂપ લક્ષ્યને સાધે, અમાઘ અચૂક હાય, અવિસંવાદીપણે સ્વકાર્યની ચાક્કસ સિદ્ધિ કરે. આમાં નિશાનને બરાબર તાકીને બાણુના ધનુષ્ય સાથે યાત્ર—જોડાણુ થવું, અનુસંધાન થવું, તેનો બરાબર યાત્રાને છે. આમ બરાબર તાકેલા બાણુની નિશાન પ્રત્યે ગમન કરવાની જે ક્રિયા, તેની બરાબર ક્રિયાવ'ચક છે. અને નિશાનને વિધવારૂપ જે કાર્યસિદ્ધિ થવી, તેની બરાબર ફ્રેલાવ'ચક છે. આ દર્શત ઘણું અર્થરહશ્ય ભરેલું છે, ને તેના પરથી નીચના મુદ્દા તારવી શકાય છે:—

(૧) બાલુના યાગ-અનુસંધાન બરાબર નિશાનને તાકીને ન હાય, તા નિશાન પ્રત્યેની ગમનકિયા પછુ આકીઅવળી-વાંકીચૂકી હાય, ને નિશાન ચૂકી જવાય; તેમ આત્મસિદ્ધિના લક્ષ્ય બરાબર તાક્યા વિના જો યાગ વંચક હાય, તા તેની સાધક કિયા પછુ વંચક હાય અને કલ પણ વંચક હાય. (૨) બાલુના યાગ-જોડાલુ બરાબર નિશાનને તાકીને કરવામાં આવેલ હાય, તા જ નિશાન પ્રત્યેની તેની ગમનકિયા સીધી સડસડાટ હાય, ને નિશાન વિધાય, ચૂકે નહિં; તેમ આત્મસિદ્ધિના લક્ષ્ય બરાબર તાકીને જો યાગ અવંચક કરવામાં આવે, તા પછી તેની સાધક કિયા પણ અવંચક હાય, અને સિદ્ધિરૂપ ફળ પણ અવંચક જ હાય. આમ આ ઉપરથી ચાલાંગી કલિત ઘાય છે:—(૧) યાગ અવંચક હાય, તા ક્રિયા-ફલ અવંચક હાય. (૨) યાગ અવંચક હાય, તો પછીના ક્રિયા-ફલ વંચક ન હાય. (૩) યાગ વંચક હાય, તા ક્રિયા-ફલ અવંચક ન હાય. સવંના નીચેની આકૃતિ પરથી બરાબર ખ્યાલ આવી શકશે:—



આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજારો કે એક યોગ જ જો ખરાબર ન હાય તો ખધી ખાજી બગડી જાય છે. અને આ યોગ સદ્યુરુ સત્પુરુષને આશ્રીને છે; એટલે સાચા સાધુ પુરુષના, સદ્યુરુના જોગ ખરાબર ન ખને, તા ક્રિયા ને ફલના ઘાઘુ પણ બગડી જાય છે. તે આ રીતે-(૧) સદ્યુરુ સત્પુરુષ મળ્યા હાય, પણ તે ઓળખાય નહિં, તા તેના યાગ અયાગરૂપ થઇ પડે છે, નિષ્ફળ જાય છે. (૨) અથવા અસદ્યુરુને સદ્યુરુ માની લીધા હાય, તા પણ યાગ અયાગરૂપ થાય છે, ટેલીફાનમાં ખાટા નંબર જોડાઇ ગયા જેવું થાય

છે! (૩) અથવા સદ્યુરુ મહ્યા હાય, પણ પાતાનામાં તેવી યાગ્યતા ન હાય, તા યાગ ન મહ્યા બરાબર થાય છે. 'લગન વેળા ગઇ ઊઘમાં' તેના જેવું થાય છે!

અને બીજું એ સમજવાનું છે કે બાળુનું નિશાન-લક્ષ્ય એક જ હાય છે. તે નિશાન-થી આડું અવળું -વાકું ચું કું, ઉપર નીચે બાળુ જાય, તો નિશાન વિંધાતું નથી, ખાસી જાય છે, અફળ જાય છે, અથવા આડા—અવળા અલક્ષ્ય વિંધવારૂપ અનેક લક્ષ્ય એક જ ફળ થાય છે, પણ એક ઇષ્ટ લક્ષ્ય પામવારૂપ ફળ મળતું નથી. તેમ પરમાર્થમાં પણ એક જ નિશાન છે, એક જ લક્ષ્ય છે. અને તે શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ અથવા માસ એ જ એક લક્ષ્ય છે. એટલે જે યાગ, જે કિયા તે એક માલ પ્રત્યે લઇ જાય, તે જ સફળ છે, બાદી બીજી બધી અફળ છે. અથવા તા એક માલફ્ય ફળને ચૂકી જઇ, સારે ગતિમાં રખડવારૂપ અનેક ફળ\* આપનારી છે. આમ અવંચક એવા યાગ, કિયા ને ફલની એકતા છે, અને વંચક એવા યાગ, કિયા ને

"એક કહે સાથિયે વિવિધ કિરિયા કરી, ફલ અનેકાંત લાેંગન ન દેખે; ફલ અનેકાંત કિરિયા કરી બાપડા, રડવડે ગાર ગતિમાંહે લેખે....ધાર તરવારની૦'' —શ્રી આનંદ્રધનછ

આમ એક જ લક્ષ્યના અનુસંધાન-જોડા શુર્ય જો યોગ ખને, તેના જ અનુસંધાનર્ય કિયા જો કરવામાં આવે, અને તેના જ સંધાનર્ય એક માેક્ષફળ જો મળે, તેા એ ત્રણે અવંચક છે. પણ એક જ લક્ષ્યના અનુસંધાનર્ય ધાંગ ન હાય, વિવિધલક્ષી અનેકાંત કિયા હાય, અને તેથી કરીને વિવિધ અનેકાંત ફળ-ચારે ગતિમાં રડવડવાર્ય ફળ મળે, તાે એ ત્રણે વાંચક છે. અને આ લક્ષ્યનું ભાન પણ સદ્દગુરુ સત્પુરુષના સમાગમ યાગથી થાય છે, માટે સાચા સદ્દગ્રુનો પાગ-તથાર્ય એકાળખાણું તે કારણનું પણ કારણ હાવાથી યાગાવાંચક છે, તે સત્પુરુષ સદ્દગુરુના સેવા ભક્તિ આદિ કરવા તે કિયાવાંચક છે, અને પરંપરાએ તેના ફલરૂપે માેક્ષની પ્રાપ્તિ થવી તે ફલાવાંચક છે.

" જીવને જ્ઞાની પુરુષનું ઓળખાણ થયે તથાપ્રકારે અનંતાનુખંધી કોધ, માન, માયા, લેાલ માળાં પડવાના પ્રકાર અનવા યાગ્ય છે, કે જેમ અની અનુક્રમે તે પરિક્ષોણપણાને પામે છે. સત્પુરુષનું ઓળખાણ જેમ જેમ જીવને થાય છે, તેમ તેમ મતાલિયઢ, દુરાથઢ- તાદિ લાવ માળા પડવા લાગે છે, અને પાતાના દાષ જોવા લાણી ચિત્ત વળી આવે છે. વિકથાદિ લાવમાં નીરસપણું લાગે છે કે જાગુપ્સા ઉત્પન્ન થાય છે. × × × જીવને

<sup>\* &</sup>quot;जे अबुद्धा महाभागा वीरा असमत्तदंसिणो। असुद्धं तेसि परकंतं सफलं होइ सबसो॥ जे य बुद्धा महाभागा वीरा सम्मत्तदंसिणो। सुद्धं तेसि परकंतं अफलं होइ सबसो "॥ —श्री सूथगक्षंग्र सूत्र (परमार्थ माटे लुओ-श्रीमह राज्यंद्र, पत्रांक, क्ष्यः)

સત્યુરુષના યાંગ થયે તા એવી ભાવના થાય કે અત્યાર સુધી જે મારાં પ્રયતન કદયાણને અર્થ હતાં તે સો નિષ્ફળ હતાં-લક્ષ વગરના આણુની પેઠે હતા. પણ હવે સત્યુરુષના અપૂર્વ યોગ થયા છે, તા મારાં સર્વ સાધન સફળ થવાના હતુ છે." ઇત્યાદિ.

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૪૩૩.

"પરિચય પાતક ઘાતક સાધુ શું, અકુશલ અપચય ચેત; શ્રંથ અધ્યાતમ શ્રવણ મનન કરી, પરિશીલન નય હેત…સંભવ**ં"—શ્રી આનંદધનછ** "સાધ્યરસી સાધકપણે, અભિસંધિ રમ્યાે નિજ લક્ષ રે."—શ્રી દેવચાંદ્રજ

આમ વંચક-અવંચક શબ્દના પ્રયોગમાં ભગવાન શાસ્ત્રકારે ઘણા પરમાર્થ સમ-જાવ્યા છે. વંચક એટલે છેતરનાર, ઠંગનાર, છળનાર, અવંચક એટલે નહિં છેતરનાર, નહિં ઠંગનાર, નહિં છળનાર. ઠંગ જેમ માણસને ભૂલાવામાં નાંખી દર્છ, વંચક ચાંગનું થાપ આપે છે, તેમ આ વંચક ચાંગાદિ જીવને ભૂલાવામાં નાંખી દર્છ, વંચક ચાંગનું થાપ આપે છે, તેમ આ વંચક ચાંગાદિ જીવને ભૂલાવામાં નાંખા દર્ધ, ઠંગે છે, છેતરે છે, છળે છે! કારણ કે મૂળ લક્ષ્યનું ભાન ન હાવા છતાં, જીવ બિચારા બક્ષમમાં ને બક્ષમમાં એમ માને છે કે હું ચાંગ સાધું છું, હું ક્રિયા કરૂં છું, મને ફળ મળશે. પણ તે બિચારા ઠગાય છે! ને અનંત ચાંગ સાધતાં છતાં, અનંત ક્રિયા કરતાં છતાં, તે ઊંચે રવાઢ ચડી ગયા હાવાથી અનંત ફળ પામતા રહી, ચારે ગતિમાં રડવડે છે—રખડે છે! આવી ને આવી ભ્રમણામાં આ જીવે વંચક એવા અનંત ચાંગ—સાધન કરવામાં કાંઇ બાકી રાખી નથી, વંચક એવી અનંત ક્રિયા કરવામાં કાંઇ મણા રાખી નથી, અનંત પરિશ્રમ ઊઠાવવામાં કાંઇ પાછી પાની કરી નથી! પણ તે બાપડાની આ બધી મહેનત પાણીમાં ગઇ છે, 'છાર પર લિંપણા' જેવી નકામી થઇ છે, ને પરમાર્થે તેનું પરિણામ માટું સીંડું આવ્યું છે!!

કારણ કે અનંતકાળના પરિભ્રમણમાં આ જવે અનંતવાર દીક્ષા ગ્રહણ કરી હશે, સાધુ-સંન્યાસી-બાવા બન્યા હશે! મેરુપર્વત જેટલા એઘા-મુહપત્તિ વાપર્યા હશે! યમ, નિયમ, સંયમ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય વગેરે અયાગ આદર્યા હશે; વનવાસ માટું માંડું! લઇને, મોન ધારણ કરી દઢ પદ્માસન લગાવીને બેસી ગયા હશે! પ્રાણાયામ વગેરે હઠયાંગના પ્રયોગા કરી સમાધિ ચઢાવી ગયા હશે! સ્વરાદય વગેરે જાણી અને મંત્ર-તંત્રાદિના ચમતકાર બતાવી મુગ્ધજનાને લાળવ્યા હશે! અનેક પ્રકારના જપ-તપ કર્યા હશે. સર્વ શાસ્ત્રના પારંગત બની આગમધર, શ્રુતધર, શાસ્ત્રમાં અપ્યા હશે! સ્વમતના મંડનમાં ને પરમતના ખંડનમાં પાવરધા બની 'દિચ્-વિજય' કરવા પણ નીકળી પડ્યો હશે! અરે! પાતાનું કાંઇ પણ ઠેકાણું નહિં છતાં, ઊચા વ્યાસપીઠ પરથી માક્ષ સુધીના ઉપદેશરૂપ માટા માટા વ્યાખ્યાના આપી, સાક્ષાત્ વાચ-સ્પતિના જેવી વક્તાબાજી કરી, વ્યાખ્યાનધરાએ ધૂજાવોને સભાઓ ગજાવી હશે!

આટલું બધું એ બિચારાએ અનંતવાર કર્યું હશે! પણ તેના હાથમાં હજા કાંઇ આવ્યું નહિં! તેના હાથ તો ખાલી ને ખાલી! મેાક્ષ તો હતો એટલા જ દ્વર પડ્યો છે! કારણ કે એક મૂળભૂત કારણ જે કરવાનું સૌથી પ્રથમ અગત્યનું હતું, 'તદપિક્છુ હાથ તેના તેને ચાગ ન બન્યા; સાચા સદ્યુરુના તેને ચાગ ન મત્યા, હજા ન પર્ચા' એટલી એક ખામી રહી ગઇ! એટલે એના એ બધાં સાધન સ્વરૂપે સાચા છતાં, તેને તા બંધનરૂપ બની એળ ગયા, શૂન્યમાં પરિભુગ્યા! હજારા કે લાખખા વિજળીની બત્તો ગાઠવી હાય, પણ એક 'મેઇન સ્વીચ' (મુખ્ય ચાવી) ચાલ ન હાય, તા બત્તી પ્રગટે નહિં, અંધારૂં જ રહે; તેમ અનંત સાધના કરે, પણ સદ્યુરુના ચાંગ ન હાય, તા જાન-દીવા પ્રગટે નહિં, અંધારૂં જ રહે. આ અંગે-જાણે સાક્ષાત જેગીંદ ગજના કરતા હાય, એવા પ્રગટ લાસ આપતા પરમ વેધક વચના શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર છે પ્રકારયા છે:—

'યમ નિયમ સંયમ આપ કિયો, પુનિ ત્યાંગ બિરાળ અથાંગ લિયો; વનવાસ લિયો મુખ મોન રિયો, દઢ આસન પદ્મ લગાય દિયો. મન-પોન નિરાધ સ્વર્બોધ કિયો, હઠ જોગ પ્રયોગ સુતાર ભયો; જપલેંદ જપે તપ ત્યોં હિ તપે, ઉરસેં હિ ઉદાસિ લહી સખપેં. સખ શાસ્ત્રન કે નય ધારિ હિયે, મતમંડન ખંડન ભેંદ લિયે; વહ સાધન બાર અનંત કિયો, તદિષ કછ હાથ હજી ન પર્યો. અખ ક્યોં ન બિચારત હે મનસેં, કછ એાર રહા ઉન સાધનસેં; બિન સદ્ગુરુ કાય ન ભેંદ લહે, મુખ આગલ હૈં કહ બાત કહે? કરુના હમ પાવત હે તુમકી, વહ બાત રહી સુગુરુગમકી; પલમેં પ્રગટે મુખ આગલસેં, જબ સદ્ગુરુચને સુપ્રેમ બસે. તનસેં, મનસેં, ધનસેં, સબસેં, ગુરુદેવિક આન સ્વઆત્મ બસે; તબ કારજ સિદ્ધ બને અપના, રસ અમૃત પાવહિ પ્રેમદ્યના."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આમ સંતચરણના આશ્રય વિના સમસ્ત સાધન-ક્રિયાદિ પરમાર્થે નિષ્ફળ ગયા છે, વંચક બન્યા છે, ઠંગનારા બન્યા છે. ભાવચાગી એવા સાચા સત્પુરુષના-ભાવસાધુના આશ્રય કરવામાં આવે, તા જ સત્સવરૂપના લક્ષ થવાથી અવંચક ચાળ, સાંતચરણ અવંચક ક્રિયા ને અવંચક ક્લ થાય. એટલા માટે જ અંત્રે મહાતમા આશ્રય વિના શાસ્ત્રકારે 'સાધુને આશ્રીને'-સંતના આશ્રય કરીને, એ શબ્દા વંચક પર ખાસ ભાર મૂક્યા છે. કારણ કે આ અવંચક ત્રિપુટીની પ્રાપ્તિ થયા પૂર્વે ના જીવને જે જે ચાગ થયા છે, જીવે જે જે ક્રિયા આગ્રરી છે, જીવને જે જે કળ મત્યા છે, તે બધાય ઉપર અતાબ્યા પ્રમાણે વંચક-કેતરનારા થયા છે;

મૂળ આત્મલક્ષ્યથી ચુકાવનારા હાઇ લક્ષ્ય વિનાના આધ્યું જેવા થયા છે! કારણ કે જીવને કદાચ સત્પુરુષ સદ્યુરુના સમાગમ યાંગ થયા હશે, પણ તેને તે સ્વરૂપે નહિં ઓળખવાથી, તે વંચક થયા છે, ફાેગટ ગયા છે. તેમ જ અનંત સાધન ક્રિયા પણ જીવે અનેક વાર કરી હશે, પણ તે તથારૂપ ઓળખાણ વિના અને સાધ્યરૂપ સ્વરૂપલક્ષ્યને જાણ્યા વિના એટલે તે પણ વંચક થઇ છે, ઇષ્ટ કાર્યસાધક થઇ નથી, ઉલટી બાધક થઇ છે! સાધન હતા તે ઉધી સમજણને લીધે, અથવા મમત્વને લીધે, અથવા દુષ્ટ અભિમાનને લીધે બાંધન થઇ પડ્યા છે! અને આમ કલ પણ વંચક થયું છે.

"અનંત કાળથી આયજો, વિના ભાન ભગવાન;
સેવ્યા નહિં ગુરુ સંતને, મૂક્યું નહિં અભિમાન.
સંત ચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક;
પાર ન તેથી પામિયા, ઊચ્યા ન અંશ વિવેક.
સો સાધન બંધન થયા, રહ્યો ન કાઇ ઉપાય;
સત્ સાધન સમજ્યા નહિં, ત્યાં બંધન શું જાય?—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આવા વંચક યાેગ ક્રિયા ને ફલ દ્ભર થઇ, અત્રે આ પ્રથમ મિત્રાદિષ્ટમાં વર્તતા મુમુક્ષુ યાેગીને અવંચક યાેગ-ક્રિયાફલની પ્રાપ્તિ ( દ્રવ્યથી ) થાય છે,-અને તે પણ સંત ચરણના શરણરૂપ આશ્રયને લઇને, એ મુદ્દો ખાસ લક્ષમાં રાખવા યાેગ્ય છે.

આ અવંચકત્રય પણ જેના નિમિત્તે હોય છે, તે કથવા માટે કહે છે:—

एतच सत्प्रणामादिनिमित्तं समये स्थितम् । अस्य हेतुश्च परमस्तथा भावमलाल्पता ॥ ३५॥

સત્પ્રણામાદિ નિમિત્ત આ, સ્થિત સિદ્ધાંતે કલ્પ; ને એના હેતુ પરમ, તથા ભાવમલ અલ્પ. ૩૫

અર્થ:—અને આ અવંચકત્રિપુટી સત્પ્રણામ આદિના નિમિત્તે હોય છે, એમ સમયમાં એટલે સિદ્ધાંતમાં સ્થિત છે; અને આ સત્પ્રણામાદિના પણ પરમ હેતુ તથાપ્રકારે ભાવ-મલની અલ્પતા એ છે.

नृत्ति:-एतच-अने आ अवंयक्ष्तिपुरी, सत्प्रणामादिनिमित्तं-सत् प्रशासि निभित्ते, साधुओ प्रत्ये वन्द्रनाहिना निभित्ते हेाय छे, अम अर्थ छे. समये स्थितं-समयमां श्यित छे, सिद्धा-न्तमां प्रतिष्ठित छे. अस्य-आना, सत् प्रशाम आहिना, हेतुश्च परम:-परम हेतु वणी, क्ष्ये। १ ते माट क्ष्युं-तथा भावमळाच्यता-तथाप्रकारे कावमलनी अश्यता-क्षे छे. क्षेटले क्रमें संअधिनी ये।अतानी अश्यता-क्षे छे. रत्न वभेरेनी मल हुर थये, क्षेत्रना-प्रकाश वभेरेनी प्रवृत्तिनी क्षेम,-क्षेवुं ये।यायार्थी कहे छे.

### વિવેચન

હપરમાં જે ત્રણ અવંચક કદ્યા, તેની પ્રાપ્તિ પણ કયા નિમિત્ત કારણથી થાય? તે અહીં બતાવ્યું છે. સત્પુરુષ, સાચા સાધુ ગુણસંપન્ન સાચા સાધુપુરુષ પ્રત્યે વંદન, નમન, વૈયાવચ્ચ, સેવા-શુશ્રૂષા વગેરે નિમિત્તથી તે અવંચકની પ્રાપ્તિ હાય છે. અવંચકનું પ્રથમ તો સદ્દગુરુ સત્પુરુષના, સાચા સંતના જોગ થતાં, તેના પ્રત્યે નિમિત્ત સંત વંદનાદિ કરવામાં આવે. એમ કરતાં કરતાં પરિચયથી તે સત્પુરુષના ભક્તિ સ્વરૂપની ઓળખાણ થાય, એટલે ચાેગાવંચક નીપજે. પછી તેની તથારૂપ એાળખાણ થયે, જે તેના પ્રત્યે વંદન-નમસ્કાર-વૈયાવચ્ચ વગેર કિયા કરાય, તે કિયાવંચકરૂપ હાય. અને સત્પુરુષ, સાચા ભાવસાધુ પ્રત્યેની તેવી વંદનાદિ કિયાનું ફળ પણ અમાલ-અચૂક હાય, એટલે ફ્લાવંચક હાય. આમ આ બધાનું મૂળ સાચા ભાવાચાય રૂપ સદ્દગુરુ સત્પુરુષની નિર્મળ લક્તિ છે.

આ પ્રકારે જ ઉત્તમ નિમિત્તના સંધાગથી ઉપર કહેલા અવંચકત્રયની પ્રાપ્તિ હાય છે, એમ આપ્તપુરુષપણીત સિદ્ધાંતમાં—આગમમાં દહપણે સ્થાપવામાં આવ્યું છે, એવા સિદ્ધાંત નિશ્ચિતપણે પ્રતિષ્ઠિત છે, એવી શાસ્ત્રમર્યાદા—સમય છે. એ 'બિના નયન સિદ્ધાંત અખંડ નિશ્ચયરૂપ હાઇ, કાઇ કાળે કરે નહિં. સાક્ષાત પાવે નહિં' સત્પુરુષ સદ્દુગુરુના યાંગે જ જવના કલ્યાણમાર્ગમાં—માક્ષમાર્ગમાં પ્રવેશ થાય, એમ ત્રણે કાળમાં સ્થિતિ છે, એમ ત્રણે કાળમાં પરમાર્થ પામવાના માર્ગ એક જ છે. કારણ કે 'વિના નયનની વાત' એટલે કે ચર્મચક્ષુને અગમ્ય ને જ્ઞાનરૂપ દિવ્ય ચક્ષુને ગમ્ય એવી જે વાત છે, તે 'વિના નયન'—સદ્દુગુરુની દારવણી વિના પ્રાપ્ત થાય નહિં; અને જે સદ્દુગુરુના ચરણ સેવે, તા સાક્ષાત પ્રાપ્ત થાય. જો તસ્સ છીપાવવાની ઇચ્છા હાય, તા તે છીપાવવાની રીત પણ છે, અને તે પણ ગુરુગમ વિના કદી પ્રાપ્ત થાય નહિં,—એમ અનાદિ સ્થિતિ છે. અને તેવા પ્રકારે પરમ જ્ઞાની સત્પુરુષોએ ભાળ્યું છે:—

"ભિના નયન પાવે નહિં, બિના નયનકી ખાત; સેવે સદગુરુ કે ચરન, સાં પાવે સાક્ષાત. ખુઝી ચહુત જો પ્યાસકી, હૈ ખુઝનકી રીત; પાવે નહિં ગુરુગમ વિના, એહી અનાદિ સ્થિત."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી "પ્રવચન અંજન જો સદગુરુ કરે, દેખે પરમ નિધાન; હૃદય નયન નિહાળે જગધણી, મહિમા મેરુ સમાન."—શ્રી આનંદઘનજી

અને એવા ઉત્તમ સાચા સાધુ પુરુષની-ભાવયાગીરૂષ સાચા સદ્ગુરુની સંગતિના લાભ પશુ ક્યારે મળે? તેવા ઉત્તમ 'જોગ' કયારે અને? તેનું કારણ પણ અહીં કહ્યું

કે-જ્યારે તેવા પ્રકારની ભાવમલની અલ્પતા થાય, ત્યારે તેવા 'જોગ' ભાલમલ જવને બાઝે, જ્યારે અંદરના મેલ (આત્મમલિનતા) ધાવાઇ જઇને અલ્પતા એક્કો થાય, ત્યારે તેવું નિમિત્ત મળી આવે. આવા 'પુષ્ય પંડૂર જયારે પ્રકેટ', ત્યારે સત્પુરુષના સમાગમયાગ થાય. 'એહવા સાહિળ સેવે તેહ હજૂર, જેહના પ્રગટે રે કીધાં પુષ્ય પંડૂર' (યશોલિજયજી). રતનના મલ જેમ જેમ દ્વર થાય, તેમ તેન તેની કાંતિ-ચળકાટ ઝળહળી ઊઠે છે; તેમ આત્માના સાવમલ-અંદરના મેલ જેમ જેમ ધાવાતા જાય છે, તેમ તેમ તેની ધર્મપ્રાપ્તિની યાગ્યતારૂપ કાંતિ એક ને એક અલિલી જાય છે, આત્મપ્રકાશ એક ને એક ઝળકતા જાય છે.

"કલ્યાણને વિષે પ્રતિબંધરૂપ જે જે કારણો છે, તે જીવે વારંવાર વિચારવા ઘટે છે. તે તે કારણોને વારંવાર વિચારી મટાડવાં ઘટે છે, અને એ માર્ગને અનુસર્યા વિના કલ્યાણની પ્રાપ્તિ ઘટતી નથી. મળ, વિદ્વેપ અને અત્રાન એ અનાદિ જીવના ત્રણ દોષ છે. ગ્રાની પુરુષાનાં વચનની પ્રાપ્તિ થયે તેના યથાયોગ્ય વિચાર થવાથી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ હાય છે. × × સરળપણું, ક્ષમા, પાતાના દોષનું જોવું, અલ્પારંભ, અલ્પપરિગ્રહ એ આદિ મળ મટવાનાં સાધન છે. જ્ઞાની પુરુષનો અત્યંત લક્તિ એ વિદ્યેપ મટવાનું સાધન છે. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

મામ માંહેના મલ ધાવાતાં, જેમ જેમ આત્મા નિર્મલ અને, તેમ તેમ તેનામાં સન્માર્ગ પામવાની પાત્રતા આવતી જાય છે, અને તે પાત્રતારૂપ લાહસું અકથી આકર્ષાઇને તેને સત્યુરુષના જોગરુપ ઉત્તમ નિમિત્ત સાંપડે છે. તાત્પર્થ કે-આત્મમલિનતા દ્વર કરતા રહી છવ જો પાતાની યાગ્યતા-પાત્રતા વધારે, અને સદ્ગુરુ આદિ ઉત્તમ નિમિત્તનું સેવન-ઉપાસન કરતા રહે, તા માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય.

" અશુદ્ધ નિમિત્ત એ સંસરતા, અત્તા કત્તા પરના; શુદ્ધ નિમિત્ત રમે જખ ચિદધન, કર્ત્તા લોક્તા ઘરનાે….શ્રો સીમંધર."—શ્રી દેવચંદ્રછ

પ્રકૃત વસ્તુના સમર્થન અર્થ વ્યતિરેકપ્રધાનપશે કહે છે—

नास्मिन् घने यतः सत्सु तत्प्रतीतिमहोदया । किं सम्यग् रूपमादत्ते कदाचिन्मन्दलोचनः ॥ ३६॥

वृत्तिः-नास्मिन् - न होय, आ-लावभक्ष, घने-धन, धणक्ष होतां, यतः-कारण् के, सत्सु-साधुओ प्रत्ये, तत्प्रतीतिः-तेती प्रतीति. (आ लावभक्ष धन-प्रणव होय त्यारे साधुओ प्रत्ये तेती प्रतीति न होय). ते प्रतीति केवी विशिष्ठ होय? ते भाटे क्ल्युं-महोदया-भहेत्यवाणी, अव्युद्ध आत्नि साधकपण्डों करीने भहां हस्य ग्रूज्यात्ते व्युं आत्र अर्थ क्ल्युं क्ल्युं सम्यग्रूपमाद्ते व्युं सम्यग्रूप अहल् करें!-क्ष्यां , व्यंजन वगेरेना संपूर्ण् प्रणाओं करीते. कदांचिन्मन्दलोचन:-क्ष्ये प्रश्ने संद होयनवाणा-दिश्वाणा,-एदियहांषने क्षिये, न क अहे ओम अर्थ हो.

અન હાતાં સત્ પ્રતિ, પ્રતીત મહાદય ના<sup>7</sup>ય; સમ્યગ્ રૂપ શું શહે કદી, મદલાચના કાય? ૩૬

અર્થ:—કારણ કે આ ભાવમલ ઘન-ગાઢ હાય ત્યારે, સત્પુરુષા પ્રત્યે તેની મહાદય-વંતી એવી પ્રતીતિ હાય નહિં. શું મંદ લાચનવાળા કરી પણ બરાબર રૂપ શ્રહણ કરે ખરા ? વિવેચન

ઉપરમાં જે કહ્યું કે ભાવમલની અલ્પતા થયે તેવા ઉત્તમ નિમિત્તની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે જ વાતને ગ્યતિરેકથી એટલે નિષેધાત્મક ઉક્તિથી (Negative Affirmation) અહીં દેઢ કરી છે:—આ ભાવમલની જયારે ઘનતા હાય, ગાઢપહ્યું—પ્રગલપહ્યું હાય, ત્યારે સત્યું રુષે પ્રત્યે તેવી મહાદયવાળી પ્રતીતિ હાય નહિં, શ્રદ્ધા—ખાસ્થા ઉપજે નહિં. આત્માના અંદરના મેલ જયાં સુધી ગાઢ હાય, ત્યાં સુધી સંતની પ્રત્યે વિશ્વાસ એસે નહિં. જયાં સુધી છવ ગુરુકમીં—ભારેકમીં હાય ત્યાં સુધી સત્યુરુષની તેવી પીછાન, એાળખાણ થાય નહિં. તેવી પ્રતીતિ—અંતર આસ્થા ખરેખર! જવના મહા ઉદય કરનારી છે-ઉત્તરાત્તર ચઢતી કળા કરનારી છે. આ વાતનું તુલ્ય ઉપમા દારા સમર્થન કરે છે કે-જેની આંખનું તેજ એાછું છે. મંદ છે, જે દૃષ્ટિદાષથી આંખું આંખું દેખે છે, એવા પુરુષ શું ખરાબર વસ્તુ સ્વરૂપ દેખી શકે ખરા ? ન જ દેખી શકે. તેમ ભાવમલ ઘણા હાવાથી જેના ભાવચક્ષુ ઉઘડ્યા નથી, તે સત્યુરુષના સ્વરૂપને અરાખર ન ઓળખી શકે, ન પીછાની શકે, ને એાળખે નહિં તો પ્રતીતિ પણ ક્યાંથી કરે? આમ 'સત્યુરુષા પ્રત્યે સત્પણાની બુદ્ધિ તીવ્ર મલ હાય ત્યાં સુધી ઉપજે નહિં કારણ કે ઘણા ઊંચા ઝાડની શાખાને પાંગળા કરી આંગળીથી સ્પર્શી શકે નહિં.'\*

ढ्वे अन्वयप्रधानपण्डे अधिकृत वस्तुना समर्थन अधे ४ केंडे छे:— अल्पव्याधिर्यथा लोके तद्विकारैने बाध्यते । चेष्टते चेष्टसिद्धार्थं वृत्त्यैवायं तथा हिते ॥ ३७॥

वृत्ति:-अस्पन्याचि:-अस्प व्याधिवाला, केना राग क्षीख्रभाय-समभग क्षीख्र केना यह अधा छ अभे के अभे के अधि, यथा छोके-केम देखिमां, तिक्कारे:-तेना विकारियो, हंदू-पळवाण वर्गरेथी, न बाध्यते-व्याधिना अस्पप्रखाओं करीने अधित यता नथी. तेम ळ शुं है ते है-चेन्नते च-अने बेष्टा करे छे, राजसेना आहिमां प्रवृत्ति करेछे, इन्नतिक्वार्थी-छष्ट सिद्धिने अर्थी, हुटुं अ वर्गरेना पासन अर्थी. आहिमां प्रवृत्ति करेथे, इन्नतिक्वार्थी-छष्ट सिद्धिने अर्थी, हुटुं अ वर्गरेना पासन अर्थी. आहिमां छे अटिसा मारे क्षुं--

चृत्येच--वृत्तिथी क, धर्म'योनिइप वृत्तिवडे करीने क. अने आ-" धृतिः श्रद्धा सुविविदिषा विश्वितिति धर्मयोनयः "- अ वयन ७ परथा छे. એट वे वृत्ति, श्रद्धा, सुविविदिषा ( लाखुवाना ७ एक्ट छन्छा-किहासा ), अने विह्यित से धर्म थानिओ। छे (धर्म नी कन्मभूमिओ। छे, धर्म ना छद्द- अवस्थाने। छे). तथा आ हेतुकृत अवी वृत्तिवडे करीने क अयं-आ थायी, तेवा अस्पव्याविवाणा पुरुषती क्रेम, स्थिर अवा अक्षर्य वृत्तिना निरेष्यी, द्विते-हितमां, हान आहि हित विषयमां येष्टा करे छे, (प्रवर्ते छे).

<sup>\* &</sup>quot;सत्सु सस्विधयं हन्त मले तीत्रे लभेत कः । अङ्गुल्या न स्पृशेत् पङ्गुः शाखां सुमहतस्तरोः ॥ "—श्री यशाविकयण्डात क्षा० क्षा०

સાજો રાગવિકારથી, ભાધિત થાય ન જેમ; ઈષ્ટાર્થ પ્રવર્ત્ત-વૃત્તિથી, હિતમાં આ પણ તેમ. ૩૭

અર્થ:-- અલ્પવ્યાધિવાળા યુરુષ જેમ લાકમાં તેના વિકારાથી બાધા પામતા નથી, અને ઇષ્ટ સિદ્ધિને અર્થ પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેમ આ (યાગી) વૃત્તિથી જ હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે.

### વિવેચન

ઉપરમાં જે ઘણા ભાવમલની શીણતા થયે, અવંચક પ્રાપ્તિની વાત કહી, તેનું અહીં અન્વયંથી એટલે કે વિધિરૂપ પ્રતિપાદનપદ્ધતિથી (Positive Affirmation) સમર્થન કર્યું છે. તેમાં પ્રથમ આ દર્શત રજાૂ કર્યું છે:-કાઇ એક મનુષ્ય છે. તે માટી બિમારીન માંથી ઊદ્યો છે. તેના રાગ લગભગ નષ્ટ થયા છે. તે લગભગ સાંજો થઇ ગયા છે. માત્ર ખૂજલી વગેરે નાનાસૂના ક્ષુદ્ધ-નજીવા મામૂલી વિકારા બાકી છે, પણ તે રહ્યાસદ્યા તુચ્છ વિકારા તેને ઝાઝી બાધા કરતા નથી, બહુ હેરાન કરતા નથી, તેમ જ તેના રાજના કામમાં આડબીલી-અટકાયત કરતા નથી. અને આવા અલ્પ વ્યાધિવાળા, લગભગ સાંજો થઇ ગયેલા પુરુષ પાતાના કુટું બના ભરણપાષણ ખાતર રાજસેવા, વેપાર વગેરે ઇષ્ટ કાર્યની સિદ્ધિ અર્થે પ્રવર્તે છે.

તે જ પ્રકારે મા મિત્રા દિષ્ટમાં વર્ત્તો યાંગી વૃત્તિ હાંકી જ ઇષ્ટ સિદ્ધિ મર્થે પ્રવર્ત્તે છે. આ વૃત્તિ ધર્મયોતિ-ધર્મના જન્મસ્થાનરૂપ છે, ધર્મની જન્મદાત્રી જનનીઓ છે. અને તે વૃત્તિ ચાર છે:-(૧) ઘૃતિ, (૨) શ્રદ્ધા, (૩) સુવિવિદિષા, (૪) વિજ્ઞપ્તિ. વૃત્તિ ચાર અહીં ચાર પ્રકારની વૃત્તિના આ મિત્રા દૃષ્ટિવાળા યાંગીને સંભવ હાય છે. એટલે એને પ્રથમ તો ધર્મકાર્યમાં ઘૃતિ હાય છે, ધીરજ હાય છે. પ્રભુના 'ચરણુ શરણું' તે 'મરણુ સુધીની છેક' દૃઢ ધીરજ ધારણું કરે છે; ફળની તાતકાલિક અપ્રાપ્તિથી પણું તે નિરાશ થઇ અધીરજ ધરતા નથી; કારણું કે તેને દૃઢ શ્રદ્ધા છે કે આ પ્રભુભક્તિ આદિ ધર્મકૃત્યનું ફળ અવશ્યમેવ માલ છે, માટે એની સાધનાના પુરુષાર્થ કર્યા કરવા એ જ ઉચત છે. એવી શ્રદ્ધાવાળા હાવાથી તે ધર્મનું વિશેષ ને વિશેષ સત્સ્વરૂપ જાણવાની ઉત્કંઠા ધરાવે છે, વિવિદ્ધા રાખે છે. અને તેવી જિજ્ઞાસાથી પ્રેરિત થઇને તે જાણવા માટે સદ્દશુરુને વિજ્ઞપ્તિ-વિશેષ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થય છે. આમ ધર્મની માતા જેવી ઉત્તરાત્તર શુભ વૃત્તિએ આ મહાતમા સમક્ષ્ઠું જોગીજનને ઉદ્દલવે છે.

આ શુલ વૃત્તિઓના અહીં સંભવ હાવાથી, અલ્પ વ્યાધિવાળા પુરુષની જેમ આ યાગી અકાર્ય વૃત્તિઓના દઢ નિરાધ કરે છે, દુષ્ટ અશુલ વૃત્તિઓને રાકે છે, ને શિષ્ટ વૃત્તિઓના પ્રભાવે કરી સ્વરસથી જ હિતકાર્યમાં પ્રવર્તે છે, આત્માનું શુલા પ્રવૃત્તિ કલ્યાણ થાય એવા શુલ કાર્ય કરે છે. તે યથાશક્તિ દાન દીએ છે, સદાચાર આદિરૂપ શીલ પાળે છે, અને 'સર્વ જગત્નું કલ્યાણ થાએ !x સર્વ પ્રાણીગણા પરહિત નિશ્ત થાએ ! સર્વ દેશો નાશ પામા ! સર્વત્ર લાંકા સુખી થાએ !' ઇત્યાદિ શુલ ભાવના તે ભાવે છે. કારણ કે આ જોગીજનના ભાવરાગરૂપ ભાવ-મલ ઘણાખરા સીણુ થઇ ગયા છે, લગભગ ધાવાઇ જવા આવ્યા છે, તેથી કરીને માંદગીમાંથી ઊઠેલા, લગભગ સાજ થઇ ગયેલા પુરુષને જેમ રહી સહી ઝીણી ઝીણી ફરિયાદા હરકત કરતી નથી, તેના રાજાંદા કામની આહે આવતી નથી; તેમ આ થાડા ભાવમલવાળા જોગીજનને રહ્યા સહ્યા વિકારા ઝાઝી બાધા ઉપજાવતા નથી; ને આત્મહિત-રૂપ કાર્યમાં પ્રવત્તી તાં અટકાવતાં નથી, રાકતા નથી. એટલે તે અવશ્ય અહિત પ્રવૃત્તિ-માંથી નિવત્તે છે, અને હિત પ્રવૃત્તિમાં પ્રવત્તે છે. આમ અન્વય—વ્યતિરેકવડે, હકાર—નકા રાત્મક દલીલથી, ભાવમલની અલ્પતા થયે, અવંચકત્રયની પ્રાપ્તિ હાય છે,—એ સિહાતને અત્યંત દઢ કર્યો.

આ જે હમણાં કહ્યું તે અધું ય જયારે ઉપજે છે, તે દર્શાવવા માટે કહે છે--

यथाप्रवृत्तिकरणे चरमेऽल्पमलत्वतः । आसम्मग्रन्थिमेदस्य समस्तं जायते ह्यदः ॥ ३८॥ यरभ यथाप्रवृत्तिमां, अस्पमलत्य प्रलायः अधिकेदनी निस्टने, ७५०० स्था सह सावः ३८

અર્થ: - છેલા યથાપ્રવૃત્તિ કરણમાં, અલ્પમલપણાને લીધે, જેના બ્રાંથિલેદ નિકટમાં છે, એવા પુરુષને આ સમસ્ત નિશ્ચયે ઉપજે છે.

### વિવેચન

"એહ અવંચક યાેગ તે, પ્રગટે અરમાવત્તે રે;
સાધુને સિદ્ધદશા સમું, બીજનું ચિત્ત પ્રવર્ત રે....વીરિંગ—શ્રી યાેગ૦ સજઝાય १-૧૪
ઉપરમાં જે આ બધું ય કહેવામાં આવ્યું તે કયારે ઉપજે છે? છેલા યથાપ્રવૃત્તિકરાળુમાં ઉપજે છે. કયા કારાળુથી ઉપજે છે? ભાવમલના અલ્પપળાુરૂપ કારાળુથી. કાેને
ઉપજે છે? ગ્રાંથિલેદ નિક્ટ છે-પાસેમાં છે, એવા સંત જોગીજનને. આમ છેલ્લા યથાપ્રવૃત્તિકરાળુમાં, આત્માના મેલ ઘણા ઘણા ધાવાઇ ગયા હાય ત્યારે ગ્રંથિલેદ પાસે આવેલા
જીવને, આ ઉપરમાં કહેલું બધું ય પ્રાપ્ત થય છે. તેના પ્રાપ્તિક્રમ આ પ્રકારે:—

वृत्तिः-यथाप्रवृत्तिकरणे—पूर्वे केनुं स्वर्ष वर्ध्ववामां आव्युं छे स्रेश यथाप्रवृत्तिकर्धमां, सरमे-स्वर्भ, छेद्या, पर्यं तवर्ती स्रेवा, अल्पमलत्वतः-स्वर्ध्यम् अत्युः शरखते वीधे, आसम्मग्रीय-मेदस्य-केने अधिकेह निक्ष्ट छे स्रेवा संतने, समस्तम्-समस्त दमखां क के ब्रह्युं ते, जायते ह्यदः-स्वानिश्य ६५के छे.

२२

<sup>× &</sup>quot; शिवमस्तु सर्वजगतः परहितनिरता भवंतु भूतगणाः । दोषाः प्रयान्तु नाशं सर्वत्र सुखिनो भवंतु लोकाः ॥ "—श्री शृद्धत् शांतिस्तेत्रः

(૧) ભાવમલની લીંહાતા થતાં થતાં, તથાભ વ્યત્વનો- આત્માની યાગ્યતાના પરિપાક થયે, જિવ છેલા પુદ્દ ગલાવર્ત્તામાં આવે, ત્યારે યાગળીજનું ગ્રહા થય છે. (૨) ચરમ છેલ્લા પુદ્દ ગલાવર્ત્તામાં અવેન, તે યાગળીજ પ્રાપ્ત થવાના શુભ નિમિત્તરૂપ ત્રણ અવંચકની પ્રાપ્તિ થાય છે, -યાગાવંચક, ક્રિયાવંચક, ફ્લાવંચક. (૩) તે અવંચકત્રય પણ સત્પુરુષ સદ્દશુરુ પ્રત્યે પ્રણામ આદિથી પ્રાપ્ત થાય છે. (૪) તે પ્રણામાદિના હતુ પણ ભાવમલની લીંહાતા છે. (૫) તે ભાવમલની લીંહાતાથી છેલ્લું યથા પ્રવૃત્તિકરણ પ્રાપ્ત થાય છે. (६) અને છેલ્લું યથા પ્રવૃત્તિકરણ પ્રાપ્ત થયે, જીવ પ્રાંચિલેદની પાસે આવે છે.

આમ જીવના અંદરના મેલ-ભાવમલ ક્ષીણ થતાં થતાં, તથાલબ્યતા પાકે છે, એટલે તે છેટ્ટા લવ-ફેરામાં આવે છે. ત્યારે વળી તેના અંદરના મેલ એક ને એક ધાવાતા જાય છે, અને છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તિકરણ પામી તે લંશિલેંદની પાસે પહોંચે છે; અને આમ મલ દૂર થતાં, સાચા સંતપુરુષના જોગ મળ્યે તે તેના પ્રત્યે પ્રણામાદિ કરે છે. એથી કરીને એને યાગાલંચક, કિયાવંચક, ને ફલાવંચકરૂપ શુભ નિમિત્તના યાગ બને છે. આમ માંહેના મેલ ધાવાતાં ધાવાતાં તેની યાગ્યતા—પાત્રતા વધતી જાય છે, દોષ દૂર થાય છે, તેની ચિત્તભૂમિ ચાકખાં થતી જઇ યાગળીજના શ્રહણ માટે—વાવેતર માટે તૈયાર થાય છે, એટલે તે યાગબીજ શહે છે, ને તેની ભલી એયા 'દાષ્ટ' ખુલ્લે છે, ઉલડે છે. યાગીરાજ આનંદચનજીના અનુભવાદગાર છે કે—

" ચરમાવર્ત હાે ચરમ કરણ તથા રે, ભવષરિણતિ પરિપાક; દોષ ટળે વળી દર્ષિ ખુલે અલી રે, પ્રાપતિ પ્રવચન વાક….સંભવ૦''



અથવા આ ચરમ (છેલ્લું) યથાપ્રવૃત્ત 'અપૂર્વ'જ છે, એટલા માટે કહે છે—

# अपूर्वासन्नभावेन व्यभिचारवियोगतः । तत्त्वतोऽपूर्वमेवेदमिति योगविदो विदुः ॥ ३९॥

અપૂર્વના નિક્ટ ભાવથી, વળી વિના વ્યભિચાર; એહ અપૂર્વ જ તત્ત્વથી, જાણે યાગજ્ઞાતાર. ૩૯

અર્થ:---અપૂર્વકરણના નિકટલાવથી, તથા વ્યલિચારના અલાવને **લીધે, ત**ત્ત્વથી આ-છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તકરણ 'અપૂર્વ 'જ છે, એમ યેાગવેત્તાએા જા**ણે** છે.

### વિવેશન

અને આ જે છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તકરાલું કહ્યું, તે અપૂર્વકરાલુની નિકટમાં-પાસેમાં વર્તે છે તેથી કરીને, તે 'અપૂર્વ'જ છે એમ યોગના જાલુકાર પુરુષા કહે છે. કારણ કે તેમાં કદી વ્યભિચાર થતા નથી, આહા-અવળા ફેરફાર થતા નથી, એટલે કે તે છેલા યથાપ્રવૃત્તકરાલું પછી અપૂર્વકરાલું નિયમથી આવે જ છે, એટલા માટે પરમાર્થથી તે 'અપૂર્વ'જ એટલે કે પૂર્વે કદી પ્રાપ્ત નહિં થયેલું એવું કહેવા યાગ્ય છે. કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરવા એ ન્યાયની રીતિ છે. આવું 'અપૂર્વ' યથાપ્રવૃત્તકરાલું અનાદિ કાળથી આ છવને પૂર્વે કદી પણ પ્રાપ્ત થયું નથી, આવા અપૂર્વ આત્મવીર્યોદ્વાસ પૂર્વે કદી આવ્યા નથી, આવા 'અપૂર્વ' આત્મલીર્યાલાસ પૂર્વે કદી આવ્યા સાંપડ્યો નથી, પણ હમાલું આ દરિમાં આવતાં સાંપડ્યો છે. માટે આ છેલા યથાપ્રવૃત્તકરાલુને 'અપૂર્વ' નામ આપ્યું તે સાર્થક છે.

અહીં જ ગુણસ્થાનનું યેજન કહે છે:-

प्रथमं यहुणस्थानं सामान्येनोपवर्णितम् । अस्यां तु तदवस्थायां मुख्यमन्वर्थयोगतः ॥ ४०॥

સામાન્યથકી વર્જી વ્યું, જેહ પ્રથમ ગુણસ્થાન; અન્વર્થ યાગર્થી મુખ્ય તે, એહ અવસ્થા સ્થાન. ૪૦

वृत्तिः-अपूर्वासन्नभावेन-अपूर्वं करण्ता निकटलावर्ष हेतुवडे, तथा व्यभिचारवियोगतःव्यक्तियारना वियोगर्थ कारण्ते लीधे, (व्यक्तियार न यता हेावाया), तत्त्वतः-तत्त्वया, परमार्थया, अपूर्वमेवेदम्-स्मा छेस्तुः यथाप्रवृत्त स्मपूर्वः क छे, इति योगविदो विद्यः-स्मेम येगिविदो काण् छे, स्मेवे लाव छे.

नृत्तिः-प्रथमं-प्रथम, आद्य, पहेलुं, यद्गुणस्थानं-णे गुष्रुरथान, भिथ्यादिष्ट नामनुं गुष्र्-रथान, सामान्येनोपविणितम्-सामान्यथी आग्रममां वर्ण्ववामां आव्युं छे. "मिच्छिद्दिष्टी सासा-यणाइ"-णे वयन ७५२थी. अस्यां तु तदवस्थायां-ते आ अवश्थामां ण, मुख्यं-मुण्य, निरुप्-यित सेवुं. ३था आरख्यी १ तो १-अन्वर्थयोगतः-अन्वर्थ गेश्यक्षी, अर्थने अनुसरता शण्दना येश्यी, (शण्दना भरेभरा अर्थमां). सेवा गुष्या सावथी-द्वावापक्षाणे अर्थने 'गुष्र्रधान'नी ७५५ति छे सेट्सा माटे, (गुष्र्रधान नाम धटे छे सेट्सा माटे). इति मित्रादृष्टिः॥

અર્થ:--સામાન્યથી જે પ્રથમ અુણસ્થાન વર્ણવવામાં આવ્યું છે, તે આ અવસ્થામાં તા અન્વર્થ યાગથી-શબ્દના બરાબર અર્થ પ્રમાણે, 'મુખ્ય' એવું હાય છે.

### વિવેચન

આ મિત્રા નામની પહેલી દર્શમાં કશું ગુણસ્થાનક હાય, તેનું અહીં સૂચન કર્યું છે. શાસ્ત્રમાં જે 'મિશ્યાદરિ' નામનું પ્રથમ 'ગુણસ્થાન ' કહ્યું છે, તે અહીં સુખ્ય પણું ઘટે છે. એટલે આ મિત્રા દરિની દરામાં સાચેસાચું પ્રથમ 'ગુણસ્થાન ' તે શબ્દના ખરેખરા અર્થમાં—નિરુપચરિતપણું ઘટે છે. કારણ કે ગુણાની ઉત્પત્તિનું—પ્રાપ્તિનું સ્થાનક તે 'ગુણસ્થાનક ' કહેવાય. અને તેમાં પ્રાથમિક અવસ્થાના ગુણાનું જ્યાં રકુરણ હાય તે 'પ્રથમ ગુણસ્થાન ' યથાર્થપણું કહેવાય. આવા તથારૂપ ગુણાની પ્રાપ્તિનું મંડાણ પ્રારંભ પ્રથમ દરિમાં થાય છે, ચાગમાર્ગમાં પ્રવેશનું શુભ મુહૂર્ત આ પ્રથમ દરિ છે, સન્માર્ગપ્રાપ્તિની ચાગ્યતાનું આ મંગલાચરણ છે, માણની નીસરણીનું આ પહેલું પગ- થિયું છે, મહાન્ ચાગ–પ્રાસાદની આ પ્રથમ ભૂમિકા છે, ચાગ–પર્વત પર ચઢવાના આ પ્રથમ પ્રથમ પ્રથમ ગુણસ્થાનક વર્ત્તે છે.

આ દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થયા પૂર્વે પછુ સર્વ મિશ્યાદૃષ્ટિ જીવાની ગળુત્રો પ્રથમ ગુણુસ્થાનકમાં કરાય છે, પણ તે ઉપચરિતપાણે, ત્રોણુપણે,—મુખ્યપણે નહિં. એએક એ 'ગુણુસ્થાનક' નામનું હાય છે, ખરેખરૂં નહિં. કારણ કે તેમાં ગુણુનું પ્રગટપણું નથી, ગુણુનું સ્થાનક નથી, એહેલ શબ્દના ખરા અર્થ મુજબ તે ગુણુસ્થાનક નથી, કહેવા પ્રતું નામ માત્ર ગુણુસ્થાન છે. આમ એ બન્ને પ્રકારમાં પ્રગટ ઘણા કેર છે, આકાશ—પાતાલનું અંતર છે. જેમ કાઇ માણુસ 'રાજા' કહેવાતા હાય, ને કાઇ ખરેખરા રાજસત્તા ધરાવતા રાજા હાય, તે એમાં જેટલા તફાવત છે, તેટલા આગલા ગુણુવગરના પ્રથમ ગુણુસ્થાનમાં ને ગુણુસ્થાન એવા મિત્રાદૃષ્ટિવાળા પ્રથમ ગુણુસ્થાનમાં છે.

અને અત્રે મિત્રાદિષ્ટમાં જો કે હજુ મિશ્યાત્વ ટળ્યું નથી ને સમ્યક્ત મળ્યું નથી, છતાં પણ કેવા અદ્ભુત ઉત્તમ ગુણા અત્રે પ્રગટે છે. તે ઉપરમાં વિસ્તારથી વિવેચવામાં આવ્યું છે. કારણ કે આપણે જોયું કે—આ જોગીજનની આત્મમલિનતા મિત્રામાં ઘણી ઘણી દ્વર થઇ હાય છે. એને સદ્ગુરુના ચાત્ર મળતાં, અવંચક-ગુણપ્રાસિ ત્રયની પ્રાપ્તિ થાય છે. એની ચિત્તભૂમિ ચાકખી ખને છે, વૈરાગ્યજલના સિંચનથી પાસી થાય છે, ને તેમાં ચાંગળીજના નિક્ષેપ થાય છે. પરમાતમા પ્રત્યે તેને શુદ્ધ ભક્તિ પ્રગટે છે, સદ્ગુરુની તે ઉત્તમ ઉપાસના કરે છે, ને સત્શાસની વિવિધ આરાધના કરે છે. દયા, અદ્ભેષ, ગુણાનુરાગ, જનસેવા વગેરે મંગલ ગુણાનું તે ધામ બને છે. અને છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તિકરણ પામી, તે અંથિલેદની નિક્ટ આવીને ઉલાે છે. આમ અનેક ગુણના આવિલાવશી—પ્રગટપણાથી આ જોગીજનને 'સુયશ વિલાસનું ટાણું' મળ્યું છે—ઉત્તમ યશપ્રાપ્તિના 'અપૂર્વ' અવસર ' સાંપડ્યો છે.

<u>મિત્રાદિષ્ટ : સાર</u> (૧૭૩)

આ ગુણા ઉપર પુખ્ત વિચાર કરી, પાતાના આત્મામાં તેવા તેવા ગુણા પ્રગઢ્યા છે કે નહિ, તેનું જો આત્મનિરીક્ષણ કરવામાં આવે, તા પાતાનામાં તેવા ગુણ નહિં પ્રગઢ્યા છતાં, પાતાનું સમકિતીપણું કે છઠ્ઠા ગુણકાણાપણું માની એસનારા લાકાના આત્મનિરીક્ષણ કેટલાક બૂલલરેલા મિચ્યા બ્રાંત ખ્યાલા દ્વર થવાના સંભવ છે. સારએાં સમ્યગ્રદિની મંજલ તા હજ ઘણી લાંબી છે, પણ પ્રવાસની શરૂઆત પણ હજા થઇ છે કે નહિં, 'પાશેરામાં પહેલી પૃણી' પણ કંતાઇ છે કે નહિં, પહેલા ગુણકાણાનું પણ ઠેકાણું છે કે નહિં, તે આ મિત્રા દરિના ગુણા ઉપરથી આત્માથીએ વિચારવાનું છે, અને તે તે ગુણની પ્રાપ્તિ કરી 'સુયશ વિલાસનું ટાણું' જેમ જલ્દી મળે તેમ કરવાનું છે!

" કરણુ અપૂર્વના નિકટથી, જે પહેલું ગુણુઠાણું રે; સુખ્યપણે તે ઇહાં હાયે, સુયશ વિલાસનું ટાણું રે…વીર૦"—શ્રી યાગ૦ સજ્ઝાય ૧–૧૫

# भित्रादृष्टिने। सार-( Summary )

સમસ્ત જગત પ્રત્યે મિત્રભાવ, અદેષભાવ, નિવેંર બુદ્ધિ અહીં પ્રગટે છે, એટલે આને 'મિત્રા' નામ ઘટે છે. અત્રે દર્શન-બાંધ તૃષ્ણ અગ્તિકશુના પ્રકાશ જેવા મંદ હાય છે, ધાંગતું પ્રથમ આંગ-યમ પ્રાપ્ત થાય છે, ખેદ નામના પ્રથમ આશ્યદાષના ત્યાંગ હાય છે, અને અદ્ભેષ નામના પ્રથમ માંગલો પ્રથમ ગુણુ પ્રગટે છે.

અહીં સ્થિતિ કરતો યોગી પુરુષ ઉત્તમ યોગખીજોનું ગ્રહ્યુ કરે છે. મુખ્ય યોગખીજ આ છે:-(૧) વીતરાગ પ્રભુની મન-વચન-કાયાથી શુદ્ધ ભક્તિ, (૨) ભાવયાગી એવા ભાવા- આર્યરૂપ સદ્યુરુ આદિની ઉપાસના, વૈયાવચ્ચ, (૩) સંસાર પ્રત્યે સહજ એવો અંતરંગ વૈરાગ્ય, (૪) દ્રવ્ય અભિગ્રહનું પાલન, (૫) લેખનાદિવહે સત્યાસ્ત્રની આરાધના, (૬) યોગ- ખીજકથાના શ્રવ્યુ પ્રત્યે સ્થિર આશયવાળી માન્યતા, અને તેના શુદ્ધ ઉપાદેય ભાવ.—આ ઉત્તમ યોગખીજોનું ગ્રહ્યુ, આત્માના ઘણા ભાવમલ દ્વર થયે, પ્રાયે મનુષ્યાને હાય છે. અને આવા ભાવમલના સ્થય છેલા પુદ્દગલાવત્તેમાં તથાભવ્યતાના પરિપાકથી ઉપજે છે. આ છેલા પુદ્દગલાવત્તેમાં વર્ત્તા જીવના મુખ્ય લક્ષ્યુ આ છે-(૧) દુ:ખીઆ પ્રત્યે અત્યંત દયા, (૨) ગુણવાન પ્રત્યે અદેષ, (૩) સર્વ કાઇની અલેદભાવે યથાચિત સેવા.

આવા લક્ષણવાળા લદ્ગમૂર્ત્ત મહાતમા જીવને અવંચક્રત્રયના ઉદયરૂપ શુભ નિમિત્ત મળે છે; સદ્ગુરુ સત્પુરુષના યાગથી યાગાવંચક, ક્રિયાવંચક, ને ફ્લાવંચક પ્રાપ્ત થાય છે. આને બાલુની લક્ષ્યક્રિયાની ઉપમા બરાબર ઘટે છે. આ અવંચકની પ્રાપ્તિ પણ સત્પુરુષ સદ્ગુરુ પ્રત્યે પ્રણામ આદિશે થાય છે. અને તે પ્રણામ આદિનું કારણ પણ ભાવમલની અલ્પતાથી સત્પુરુષ પ્રત્યે પ્રણામાદિની પ્રાપ્તિ, તે પ્રણામા-

દિથી અવંચકપ્રાપ્તિ, અવંચકપ્રાપ્તિથી શુભ નિમિત્તના સંયાેગ, અને તેથી કરીને યાેગળીજ વગેરેની પ્રાપ્તિ–એમ અત્ર કારણપરંપરા છે.

અને આ બધુંય છેલા પુદ્દગલાવર્ત્તમાં, 'અપૂર્વ' એવા છેલા યથાપ્રભૃત્ત-કરણમાં ઉપજે છે,–કે જ્યારે ભાવમલની અલ્પતા હાય છે, અને જીવ ગ્રંથિલેદની નજીકમાં આવ્યા હાય છે. આ છેલ્લું યથાપ્રભૃત્તકરણ અપૂર્વકરણના નિકટપણાને લીધે ખરેખર! પરમાર્થથી 'અપૂર્વ'જ છે. આવી આ મિત્રા દર્શમાં 'ગુણસ્થાન' શબ્દના ખરેખરા અર્થ પ્રમાણે, સુખ્ય એલું પહેલું ગુણસ્થાનક વર્ત્ત છે.

## મિત્રાદષ્ટિનું કાેષ્ટક — ૪

| દર્શન                | યાગાંગ | દેાષ<br>ત્યાગ | ગુજ્<br>પ્રાસિ | યાગબીજગ્રહણ                                                                          | પ્રાસિક્રમ                                                                | સમય                        | ગુ <b>ણસ્થાનક</b>                                                       |
|----------------------|--------|---------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| તૃષ્યભિ<br>જેવું મંદ | યમ     | અખેદ          | અદ્વેષ         | (ર) સદ્દ પ્રુરુસેવા,<br>(૩) ભવ ઉદ્દેગ<br>(૪) ૬૦ય અભિ-<br>ગ્રહ પાલન<br>(૫) સિદ્ધાંતના | હારાન ત્રહુાનાત<br>અવ'ચક પ્રાપ્તિ<br>↓<br>શુભા નિમિત્ત<br>↓<br>યાગળીજ આદિ | છેલા<br>યથા પ્ર∘<br>ક. માં | મુખ્ય<br>એવું પહેલું<br>ગુણુસ્થાનક<br>( ખરેખરૂં<br>યથાર્થ<br>ગુણુઠાણું) |

### કળશ કાવ્ય

#### ---: મેંદાકાંતા :--

મિત્રામાંહી તૃષ્ણુ અગનિ શા બાધ તા મંદ દીસે, ઝાંખું ઝાંખું દરશન થતું, માર્ગ ચાકખા ન ભાસે; તાર્ચ શ્રહા શ્રુત પ્રતિ ધરી ચાંગિ આ ભક્તિભાવે, સુક્રિતમાર્ગે ગમન કરવા તીલ ઇચ્છા ધરાવે. ૧૫.

મિત્રામાંહી પ્રથમ કરોંને યોગ સન્મિત્ર મૈત્રી, નિવૈદ્દી આ સકલ જીવની સાથ સાધે સુમૈત્રી; વિના ખેદે મન હઢ ધરે દેવગુર્વાદિ કૃત્યે, ને અદ્રેષી કર્દી પણ કરે દેષ ના કાઇ પ્રત્યે ૧૬. રાગાદિથી જીવ ન હાળુતા આત્મહિંસા કરે ના, સાચું બાલે પર નિજ કહી ખાટું તા ઉચ્ચરે ના; વસ્તું ચારે નહિંપર કદી, બ્રહ્મચર્યે અરે છે, મૂચ્છાલાવે પર પરિગ્રહે ના પ્રસક્તિ ઘરે છે. ૧૭.

મિત્રાયાંગી ચિતલૂંમિ મહીં યાેગના ખીજ વાવે, વૃદ્ધિ પામી ફલ અર્ચૂક જે માેક્ષરૂપી જ લાવે; જેવી રીતે વડ બીંજ વધી વૃક્ષ વિશાલ થાવે, થાયે ભાવી ત્યમ શિવધદા બીજ આવા સ્વભાવે. ૧૮.

અત્રે યાેગા પ્રભુ પ્રતિ પરા પ્રોતિ ભક્તિ ઘરાવે, પૃજે અચે શુણુગણ સ્તવે સ્તાત્ર સંગીત ગાવે; ચાેકખા ચિત્તે પ્રણુમન કરે શુદ્ધ નિષ્કામ ભાવે, સંજ્ઞા સર્વે લૂંલી જઇ પ્રભુ ધ્યાન એકાથ થાવે. ૧૯.

આત્મારામી ગુણુગણુગુર સાવ આચાર્ય સાચા, ને સત્સાદુ અવધૂત મુનિ લાવયાગી જ જાચા; તે સૌ પ્રત્યે તન મન વચે શુદ્ધ ભક્તિ લહે છે, ને સેવામાં વિધિયુતપણે તત્પરા થૈ રહે છે. ૨૦.

જન્મ મૃત્યુ દુ:ખ ત્યમ જરા રાેગ ને શાેક દારા, આ સંસાર સ્વરૂષ સહજે ખૂળ લાગે અકારા; ને તે કારાગૃહ થકોં સદા છૂટવાને ચહે છે, ઉદ્દેજને ભવસય થકી માેક્ષ ઇચ્છા વહે છે. ૨૧.

દાનાદિના અભિગ્રહ ધરી સાધુસેવા કરે છે, ને લાેકાર્થે તન–મન–ધને શક્તિ સર્વે ધરે છે; રાેગી દુ:ખી દીંન પ્રમુખને ઔષધાદિ દીંએ છે, સાચા ભાવે સુકૃત કરતાં પુષ્ટ્ય દહાવા લિએ છે. ૨૨.

સત્શાસ્ત્રોને લર્ખો લખવોંને ભક્તિ ભારી લહે છે, પૂજે અર્ચે શ્રવણ ગ્રહણે અર્થ તેના ગ્રહે છે; ભગ્યા પાસે પ્રગટ કરતા તેહ સજગ્રય દાવે, ગ્રિંતે ભાવે પરમશ્રુતને વિશ્વમાંહી પ્રભાવે. ૨૩. જ્યારે તે તે બીંજ તર્ણો કથા યાંગી આ સાંભળે છે, શ્રદ્ધાવેગે તરત સદહી માન્ય તેને કરે છે; ને તે પ્રત્યે પરમ ધરતા શુદ્ધ આદેય ભાવ, સંચે છે તે મહતઉદયી ભારી પુષ્ય પ્રભાવ. ૨૪.

પાકી જયારે ભવપરિણતિ મંદ મિથ્યાત્વ થાવે, છેલા જયારે પુદગલતથાું અત્ર આવર્ત આવે; ્યારે પ્રાયે મનુજગતિમાં યાગળીજો બ્રહે આ, ળીજા આવું મહત કરવા વ્યક્તિ કયાંથી લહે આ? ૨૫.

દુઃખી દેખી દિલ દ્રવોં દયાભાવ ધારે દયાળુ, તે પાતાનું દુઃખ ગર્ણો અનુકંપ પામ કૃપાળુ; રીઝે જોઇ ગુણ ઉચિત તે સેવ સૌની કરે છે, કેલ્લા કેરા મહિં ભવતણા ભગ્ય આવા ઠરે છે. ૨૬.

ત્યારે તેને શુલ નિમિતના સાંપડે યાેગ સારા, જેથી આશ્રી સદગુરુ લહે યાેગ નિર્વચનારા; તેના ક્રિયા ફલ પણ પછી વંચનારા ન થાવે, લક્ષ્ય પ્રત્યે અચૂક શરતું જેમ સંધાન પાવે. ૨૭.

અંતર મેલ ક્ષીં અહુ થયે સંત સેવા કરંતા, યાગ ક્રિયા કુલ પરમ એ વંચકાના હવંતા; પામે આવા સુગુણ **લાગવાન્** યાર્ગી અત્ર સ્વભાવે, આકર્ષાતું શિવપદ સ્વયં પાસમાં જેમ આવે. ૨૮.

### અતુષ્કુ**ષ્**

વાવી યાગળીએ ચિત્તે, ભાવી માસફલપ્રદા; લાવે સમ્યક્ત્વને પાસે, મનાનંદન સર્વદા. રહ્ યાગ-બીજ કલા પામી, આ યાગીરાજ ચંદ્ર શા; ભગવાનુ પૂર્ણતા પામે, હરિભદ્ર મહાયશા. ૩૦

इति सुमनोनंदनीबृहत्टीकारूपविवेचनेन सप्रपद्धं विवेचिते
 श्रीयोगदृष्टिसमुचयशास्त्रे प्रथमा मित्रादृष्टिः ॥



# ર તારા દૃષ્ટિ

હવે તારા દક્ષિ કહેવામાં આવે છે. તેથી અત્રે કહે છે-

तारायां तु मनाक् स्पष्टं नियमश्च तथाविधः । अनुद्वेगो हितारम्भे जिज्ञासा तत्त्वगोचरा ॥ ४१ ॥

તારા મહિં દર્શન સ્કુટ કંઇ, નિયમ તેહવા ખાસ; અન્રદેગ હિત કાર્યમાં, તત્ત્વવિષય જિજ્ઞાસ. ૪૧.

અર્થ:—તારા દર્શમાં દર્શન જરાક સ્પષ્ટ હોય છે; અને તેવા પ્રકારના નિયમ, હિત પ્રવૃત્તિમાં અનુદ્રેગ, તથા તત્ત્વવિષય સંખંધી જિજ્ઞાસા હોય છે.

### વિવેચન

" દર્શન તારા દષ્ટિમાં....મન૦ ગામય અગ્નિ સમાન.... મન૦"—યા૦ સ૦ ર-૧ આ બીજી તારા નામની દષ્ટિમાં દર્શન–બાેધ પહેલી મિત્રા દષ્ટિ કરતાં કંઇક વધારે સ્પષ્ટ–ચાેકખાે હાેય છે. એને ગામયના એટલે છાણાના અગ્નિકણની ઉપમા ઘટે છે.

वृत्ति:-तारायां तु—तारा दृष्टिमां तो, शुं ? तो के-मनाक् स्पष्टं-इंछेड स्पष्ट सेवुं दृशंन है। ये छे. नियमश्च तथाविधः-अने तथाश्रहारते। नियम, शैर्य आदि; छेन्छा आदि ३५ ल नियम पण् है। ये छे. शैर्य, संतेष, तप, स्वाध्याय अने छश्वरप्रिण्यान के पांच नियम छे. र्योचसंतोषतपःस्वाध्यायेश्वरप्रिण्यानानि नियमाः '-से वसन ७५२थी. तथी अने भील ये। गथशी प्रतिपात्त पण्ड है। य छे; पण्ड भिन्नामां तो आने। सक्षाव क छे,-तथाप्रहारना क्षयापशमना अक्षावने सीधे. तथा अनुद्रेगो हितारम्मे-पारलीडिङ हित आरंक्षमां अनुद्रेग. परेक्षां संभि हित कार्यना आरंक्षमां-प्रवृत्तिमां अनुद्रेग, छद्रेग रहितपण्डं. स्था अभेद सहित है। ये स्थि करीने क तेनी सिदि है। ये छे. तथा जिल्लासा तरवगोचरा-तरवगोचर कितासा. तर्विषय संभि कितासा-काण्यानी धेन्छा,-अदेषथी क तेनी प्रतिपत्तिनुं आनुगुर्य छे. (अदेष गुण्ड पहेलां आव्यो छे, सेटसे तेना अनुगुण्युपण्डे-तेना पछीने। कितासा गुण्ड आवे छे.)

છાણાના અગ્નિ તાલુખલાના અગ્નિ કરતાં કંઇક વધારે પ્રકાશવંત, વધારે સ્થિતિવાળા, વધારે સ્પષ્ટ હોય છે, તેમ આ દિલ્નો ભાષ પણ પ્રથમ કરતાં કંઇક વધારે વિશદ—ચાકંખા હાય છે. તાપણ તે લગલગ મિત્રા દિષ્ટ જેવા જ છે, માત્ર માત્રાના જ ફેર છે. એટલે જેમ છાલાના અગ્નિકલ્યુંના પ્રકાશ કંઇ પદાર્થનું બરાળર દર્શન કરાવી શકતા નથી, તેમ આ દિલ્નો ભાષ તત્ત્વથી—પરમાર્થથી ઇષ્ટ એયા આત્મતત્ત્વાદિનું દર્શન કરાવી શકતા નથી, ગાંખા ખ્યાલ માત્ર આપે છે; કારણ કે છાલાના અગ્નિ લાંબા વખત ટકતા નથી, ચાડીનવારમાં બૂઝાઇ જાય છે, તેમ આ દિલ્નો બાધ પશુ તેના સમ્યક્ષ બરાળર પ્રયાગ કરી શકાય એટલા વખત સ્થિતિ કરતા નથી—ઝાઝીવાર ટકતા નથી. છાલાના અગ્નિના પ્રકાશ મંદ—ઝાંખા હાય છે, તેમ આ દિલ્ના બાધ છે, તેની દઢ સ્થિતિ રહેવા પામતી નથી, તેમ અત્રે પણ અલ્પ વીર્ય—સ્થિતિવાળા બાધના દઢ સ્મૃતિસંસ્કાર રહેતા નથી, એટલે જીવનમાં આચરણુર્પ પ્રયોગ વેળાએ પટુ—નિપુણુ એપી સ્મૃતિ હાતી નથી. અને આમ છાલાના અગ્નિના પ્રકાશ સાવ પાંગળા હાવાથી, તેનાવડે કરીને કંઇ ખરૂં પદાર્થ દર્શન-રૂપ કાર્ય બનતું સંલવતું નથી, તેમ આ દિલ્યાં બાધનું વિકલપણું—હીનપણું હાવાથી, સ્ત્ર બાવથી વંદનાદિ કાર્ય બનતા નથી, દ્રાપ્ય વંદનાદિ હાય છે.

તેમ જ આ બીજી વાગદષ્ટિ છે, એટલે આગળ કહેલા નિયમ પ્રમાણે, તેમાં-(૧) **યાગનું** બીજાં અંગ નિયમ, (૨) તથા બીજા દોષના ત્યાગરૂપ અનુદ્રેગ, (૩) અને બીજા જિજ્ઞાસા નામના ગુણુની પ્રાપ્તિ કાય છે.

# ૧. યાેગનું બીજું અંગઃ નિયમ

"શૌચ સંતાષ ને તપ લહું….મન૦ સજઝાય ઇશ્વર ધ્યાન રે….મન૦ નિયમ પંચ ઇંહાં સંપજે……..મન૦"—ધાગ૦ દ૦ સજઝાય-૨,-૧

ચમ નામનું વાલનું પ્રથમ અંગ પ્રાપ્ત થયા પછી, ક્રમ પ્રમાણે, તેનું બોલું અંગ નિયમ અહીં સાંપઢ છે. અહિંસા વગેરે જે યમ છે, તે યાવજજીવ-જીવે ત્યાંલગી ધારણ કરવાના હાય છે; અને જે નિયમ છે તે પરિમિત-મર્યાદિત કાલ પહેંતના, અમુક મુક્રર નિયત વખત માટેના હાય છે. 'નિયમઃ પરિમિત≉ાઝો યાવજ્રીવં ચમો પ્રિયતે !' ( રતનકરંડ શ્રાવકાચાર). જેમકે-સ્વાધ્યાય, તપ વગેરે અમુક ચાક્કસ અવધારિત સમય માટે હોય છે, યાવજજીવ હોતા નથી, માટે તે નિયમ કહેવાય છે. તે નિયમ મુખ્ય એવા પાંચ છે: (૧) શોચ, (૨) સંતોષ, (૩) તપ, (૪) સ્વાધ્યાય, (૫) ઇશ્વર પ્રણિધાન. અને તેના વળી તરતમતાના કારણે, કક્ષાલેદે કરીને, દચ્છા વગેરે ચાર પ્રકાર છે-ઇચ્છાનિયમ, પ્રવૃત્તિનિયમ, સ્થિદનિયમ.

૧. શૌચ- એટલે શુચિપણં, શુદ્ધિ, પવિત્રવણં, મનના મેલ સાદ્ કરવા-ધાવા,

માંત:શુદ્ધિ કરવી, આત્મમલિનતા દ્વર કરવી, તે જ ખરૂં શોચ છે. કેટલાક લોકો જલથી જ શોચ માને છે, તે યુક્ત નથો. તેથી તો કદાચ શરીરના મેલ સાફ શોચ=અંત:શુદ્ધિ થાય, અને તે પણ ખરેખરી રીતે બનવા યાગ્ય નથી; કારણ કે શરીર પાતે જ અશુચિની ખાણ છે, અશુચિનો ઉકરડા છે. તે હજારા વર્ષ યુધી સાગર જેટલાં જલથી પણ રનાન કરતાં શુદ્ધ ન થાય! એમ તા માછલાં પણ બિચારા ચાવીસે કલાક પાણીમાં પડ્યા રહે છે! તેમ ગમે તેટલા તીર્થરનાન કર્યે પણ શોચ થતું નથી. આ બાદ્ય શોચ અહીં પ્રસ્તુત નથી, પણ અંતરંગ શોચ જ વિવક્ષિત છે. લાવશુદ્ધિરૂપ આધ્યાત્મિક× શોચને છાડી, જે જલ આદિ શોચ છે, તે લક્ષે મૃદ્ધ જનને વિસ્મય પમાડે, પણ બુધ જનને નહિં. કારણ કે—

"અહાં! મૂઢ જવા એક વાર ×તાદાા, બીજ વાર નાદાા, ત્રીજ વાર નાદાા, એમ કરી કરી શુદ્ધ જળવડે નહાય છે; અને મલના સ્થાનરૂપ આ શરીરને ચંદન-સુખડથી ચર્ચે છે; અને હવે અમે પવિત્ર છીએ એમ ત્રણી એના પર ધીતિ-માહ ઘરે છે; પણ વાસ્તવિક રીતે એમ નઘી. એ શરીર કદી શુદ્ધ નથી ઘતું. ઉકરડા કદી શુદ્ધ ઘાય ખરાે? નજ થાય."—શ્રી મન:સુખલાઈ કી. કૃત શાંતસુધારસ વિવેચન

ખુધજના તા આવા બાદ્ય શૌચને તેની કવચિત્ ચાગ્યતા કરતાં ઝાઝું મહત્વ આપતા નથી. તેઓની દૃષ્ટિ તા મુખ્યપણે અંતરંગ શુદ્ધિ ભણી જ હાય છે. તેઓ તા ધ્યાનર્પ જલવંડે, કર્મમલની શુદ્ધિ કરવાર્પ ભાવરનાન કરે છે. 'ધર્મરૂપ+ દ્રહની અંદર ખ્રદ્ધાચર્ય-રૂપ નિર્મલ શાંતિલીર્થમાં તેઓ સ્તાન કરી વિમલ વિશુદ્ધ થાય છે, દાેષના ત્યાગ કરી શીતલ થાય છે.'

"ध्यानांभसा तु जीवस्य सदा यच्छुद्धिकारणम् । मलं कर्म समाश्रित्य भावस्तानं तदुच्यते ॥ "—श्री હरिश्वदश्वरिश्व अष्टिक

" ધર્મ જગનાથના ધર્મ શુચિ ગાઇએ, આપણા આતમા તેહવા ભાવીએ." " પરપરિણતિ રજ ધાય કે, નિર્મલ સિદ્ધિ વરંત."—શ્રી દેવચદ્રજી

x "शौचमाध्यात्मिकं त्यक्तवा भावशुद्धशत्मकं शुभम् । जलादिशौचं यत्रेदं मूढविस्मापनं हि तत् ॥"—वायक्ष्यिशी ઉभारवातिल

- \* " स्नायं स्तायं पुनरिप पुनः स्नांति पुण्याभिरिद्धः, वारंतारं वन मळततुं चंदनैश्चर्ययेते।

  मूढात्मानो वयमपमळा प्रीतिभित्याश्चयंते। नो ग्रुद्धयंते कथमवकरः शक्यते शोध्धुमेवम् ।।"

  —श्री विनयविकयश्चर्यक्षाराकृत शांतसुधारस
- + " घम्मे हरए बंभे संतितित्थे, अणाइळे अत्तपस्त्रक्षेते । जिहिसि ण्हाओ विमलो विसुद्धो, सुसीतिभूओ एजहामि दोसं ॥ "—श्री ઉत्तराध्ययन सूत्र "आत्मा नदी संयमतोयपूर्णा, सत्यावहा शीततटा दयोमिः । तत्रामिषेकं कुरु पाण्डुपुत्र ! न वारिणा शुद्ध्यति ज्यान्तरातमा ॥"—श्री महासारत.

આમ ગૃહસ્થાદિને કારણવિશેષે કંઇક ઉપયોગિતા છતાં બાહ્ય શોચના આશ્રહ સર્વથા મિથ્યા છે. આત્માના પરપરિણતિરૂપ અંદરના મેલ જેમ અને તેમ સાફ કરવા, અને આત્માના શુચિ–નિર્મલ–પવિત્ર શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ સ્વધર્મ પ્રગટ કરવા, અને સાશું ભાવ શોચ સર્વ સંતજનોને સંમત છે.

અથવા શોચ એટલે નિર્લાલતા, નિર્લાલી પણું. આ પણુ અંત:શુદ્ધિરૂપ છે; કારણુ કે લાલ સર્વ પાપનું મૂળ કહેવાય છે. લાલ વધે તેમ લાલ વધે એમ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહ્યું છે. 'जहा लाहो तहा लोहो.' માટે જેમ બને તેમ લાલને મર્યાદિત કરવા, શાચ=નિલેલિતા અમુક ચાક્કસ નિયમમાં આણ્વો તે શોચ છે. પરપદાર્થને ઇચ્છવા, પરપરિશૃતિમાં લાલાવું, પરવસ્તુની લાલચ રાખવી તે લાલના લક્ષણ છે. પરપરિશૃતિના રંગ જેમ જેમ ધાવાતા જાય, તેમ તેમ નિલેલિપણારૂપ શાચ પ્રગટતું જાય છે. આવા પરવસ્તુના લાલ-લાલસા લાવ જેમ જેમ ઘટે તેમ તેમ શાચ એટલે આત્માનું શ્રુચિપણું-પવિત્રપણું પ્રગટે, અંત:શુદ્ધિ વધતી જાય. આમ બન્ને એકાર્યવાચી છે.

અથવા શોચ એટલે પ્રમાણિકતા (Honesty) છે. જે પ્રમાણિક માણુસ હોય, તે પારકી વસ્તુ ગ્રંહે નહિં, સ્પર્શે પણુ નહિં, તો આખાલવૃદ્ધ સર્વ કાઇ સમજ શકે છે, માટે પરપદાર્થને જેમ ખને તેમ હાથ પણુ ન લગાડવા તે શાચ= શોચ છે; પારકી વસ્તુ ભૂલથી પણુ લીધી હાય તા તે પાછી આપી પ્રમાણિકતા દેવી એ પ્રમાણિકપણારૂપ શોચ છે. જેમ જેમ પરવસ્તુના ને પરપરિણતિનો સંસર્ગરંગ છૂટતા જાય, તેમ તેમ શોચ ગુણ સ્કુટ થતા જાય છે. આમ આ ત્રણે વ્યાખ્યાની એકવાકયતા છે.

"હું કરતા હું કરતા પરભાવના હાજ, ભાકતા પુદ્દગલરૂપ; કારક કારક શ્રાહક એહના હાજ, રાચ્યા જડ લવભૂપ….નિષપ્રભ૦—શ્રી દેવચંદ્રજી "ખાણુ મૂત્ર ને મળની, રાગ જરાનું નિવાસનું ધામ; કાયા એવી ગણીને, માન ત્યજીને કર સાર્થક આમ."—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી

આ શોચની ભાવનાથો આટલા ફળ આવે છે:-(૧) \*સ્વાંગજીગુપ્સા-પાતાની કાયાના રૂપના વિચાર કરતાં તેનું અશુચિપણું જણાય છે, એટલે તે મલમૂત્રની ખાણ પ્રતિ જુગુપ્સા-ઘૃણા ઉપજે છે, સૂગ આવે છે, અને આ કાયા અશુચિ છે, માટે એમાં લેશ માત્ર મિશ્યા માહ્ય-માન-આગ્રહ કર્ત્તા વશે. (૨) અન્ય સાથે અસંગમ-ખીજા કાય-

<sup>\* &</sup>quot;शीचात् स्वाङ्गे जुगुप्सा परैरसंसर्गः । सुस्तवशुद्धिसीमनस्यैकाश्येन्द्रियज्ञयात्मद्शनयोग्यत्वानि च ॥ "--४।. थे।. २, ४०-४९. "शीचभावनयं स्वाङ्गजुगुप्साऽन्येरसंगमः । सत्त्वशुद्धिः सीमनस्यैकाम्याक्षज्ञययोग्यता ॥" --श्री यशाविकयश्कृत द्वा. ६।.

વંતા-દેહધારીઓ સાથે અસંગમ એટલે તેના સંપર્કનું પરિવર્જન થાય છે. જે ખરેખર! પોતે જ અશુચિમય પારકી કાયાઓ સાથે સંસર્જ કેમ અનુભવે? (3) સ્ત્વવૃદ્ધિ-પ્રકાશ-સુખાત્મક સુસત્ત્વની શુદ્ધિ થાય છે, એટલે કે રજસ્-તમસ્ રહિતપણું થાય છે. (૪) સોમનસ્ય-ખેદના અનનુભવથી માનસી પ્રીતિ ઉપજે છે, ચિત્તપસન્નતા થાય છે. (૫) એકાક્ય-એકાથપણું, એટલે નિયત વિષયમાં ચિત્તનું સ્થિરપણું થાય છે. (૬) ઇંદ્રિયજય-ઇંદ્રિયોના જય થાય છે. (૭) આત્મદર્શન-પાત્રનું સ્થિરપણું થાય છે. (૬) ઇંદ્રિયજય-ઇંદ્રિયોના જય થાય છે. (૭) આત્મદર્શન-પાત્રને પાત્રના-વિષયપરાહ્મુખનું એટલે જે વિષયથી વિમુખ થયા હાય તેનું સ્વાત્મમાં અવસ્થાન-સ્થિતિ થાય છે; અને વિવેકખ્યાતિરૂપ આત્મદર્શનમાં યોગ્યતા પ્રાપ્ત થાય છે, સમર્થપણું સાંપડે છે.

ર. સંતોષ-પ્રાપ્ત સ્થિતિમાં તુષ્ટ રહેવું, પ્રસન્ન-રાજી રહેવું, સદા ખુશમીજાજમાં રહેવું તે સંતોષ છે. આ સંતોષથી ભાગાપભાગ પદાર્થનો મર્યાદા અંધાય છે, પરિગ્રહ પરિમાણનું નિયમન કરાય છે, આરંભની નિવૃત્તિ થાય છે. આકી 'તૃષ્ણા તો આકાશ જેવી અનંત છે.' 'પ્રત્યેક પ્રાણી દીઠ તૃષ્ણારૂપ ઊંઢા ખાઢા છે, તેમાં આખું વિશ્વ એક અણ જેટલું છે, તો પછી કાના ભાગે કેટલું આવશે !'\* આમ તૃષ્ણાના ખાઢા કદી પ્રાતા નથી. ચક્રવત્તીની ઋદિથી કે મેરુ જેવડા સાનાના ડુંગરથી પણ જે તૃષ્ણા છીપતી નથી, તે પામર મનુષ્યાની પામર સંપત્તિથી શી રીતે છીપવાની હતી ! જેમ જેમ આ જવ તૃષ્ણાતરંગમાં તણાતા જ્યા છે, તેમ તેમ તે વધારે ને વધારે ઊંડા તૃષ્ણાજલમાં હતરતા જય છે! સત્કવીશ્વર શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ સાચું જ કહ્યું છે કે—

"હતી દીનતાઇ ત્યારે તાકી પટેલાઇ અને,
મળી પટેલાઇ ત્યારે તાકી છે શેઠાઇને;
સાંપડી શેઠાઇ ત્યારે તાકી મંત્રિતાઇ અને,
આવી મંત્રિતાઇ ત્યારે તાકી નૃપતાઇને;
મળી નૃપતાઇ ત્યારે તાકી દેવતાઇ અને,
દીઠી દેવતાઇ ત્યારે તાકી શંકરાઇને;
અહા! રાજ્યચંદ્ર માના માના શંકરાઇ મળી,
વધે તૃષ્ણાઇ તાય જાય ન મરાઇને. "—શ્રી માક્ષમાળા

આ વિષયતૃષ્ણાનું નિવારશ્—નિયમન કરનાર સંતાય છે. જેમ જેમ પર વસ્તુની મૃગતૃષ્ણાના- ઝાંઝવાના જળના માહ એકિક થતા જાય છે, તેમ તેમ સંતાય ગુણની

<sup>\* &</sup>quot;तिण्हा हु आगाससमा अणंतिया ॥ " —श्री उत्तराध्ययन सूत्र. " आशामर्तः प्रतिप्राणि यस्मिन् विश्वमण्यमम् । कस्य किं कियदायाति बृधा वो विषयैषिता॥" —श्री गुजुसदस्याभीळकृत श्री स्मानुशासन.

<sup>&</sup>quot; संतोषादनुत्तमः सुखलाभः ॥ "—पातं० थे।० २-४२.

માત્રા વધતી જાય છે. જેમ જેમ પંચ ઇંદ્રિયના વિષયમાંથી વિરામ પામતો જઇ, પર-તૃષ્ણાથી પરિતમ થયેલા આત્મા પરતૃષ્ણા છાડતા જાય છે, તેમ તેમ તે આત્માથી પરિતૃપ્ત થઇ સંતાષજન્ય આત્મશાંતિ અનુભવતા જાય છે. એટલે જ આ દક્ષિવાળા મુમુક્ષુ જોગી-જન જેમ ખને તેમ ઇંદ્રિયાની વિષયતૃષ્ણામાંથી× પાછા હઠી, આત્માધીન એવું સંતાષ-મુખ મેળવવા ઇચ્છે છે.

> "મુજ જ્ઞાયકતા પરરસી રે લાલ૦ પર તૃષ્ણાએ તપ્તરે; તે સમતા રસ અનુભવે રે લાલ૦ સુમતિ સેવન વ્યાપ્તરે."—શ્રીદેવચંદ્રછ

3. તપ—કર્મના ક્ષય અર્થ, નિર્જરા અર્થ જે તપવામાં આવે, તે તપ\* છે. અથવા જે તપ—તેજવે આત્માનું સ્વરૂપમાં પ્રતપનું—અત્યંત પ્રતાપવંત હોલું, નિજ સ્વરૂપતેજે ઝળહળવું, તે 'તપ' કહેવાય છે. જેમ આમ્ર—કૃશ્યુસ વગેરે કૃળ ગરમી વગેરેથી જલ્દી પાકે છે, તેમ કર્મ પશુ તપ-અશ્નિના તાપથી શીક્ષ પાકીને નિર્જરે છે. આ તપના અનેક પ્રકાર છે, પશુ તેમાં મુખ્ય ખાર લેદ છે,—ઉપવાસ, ઊણાદરી વગેરે છ બાહ્ય તપ છે, અને પ્રાયશ્ચિત્ત, સ્વાધ્યાય વગેરે છ અહ્યંતર તપ છે. બાહ્ય તપ, અશ્યંતર તપને ઉપકારા થયે છે, અનુકૃળતા કરી આપે છે, સહાયકારી કારણરૂપ થાય છે. કારણ કે—જયારે ઉપવાસાદ હોય છે, ત્યારે ઘણી બાદ્ય પંચાત મટી જાય છે, મન સ્વચ્છ રહે છે, પ્રમાદ થતો નથી, અને સ્વાધ્યાય—બિક્ત આદિમાં પ્રવર્તવાની અનુકૃળતા—અનુકૃળ તક મળે છે. આ ઉપવાસ વગેરમાં પણ જેમ બને તેમ વિષયકષાયના ત્યાગ કરવા જોઇએ, ઉઘલું—પાના રમવા વગેરે પ્રમાદ ન હોવો જોઇએ, આશ્યંતર તપની વૃદ્ધિ ભણી નિરંતર લક્ષ રાખવા જોઇએ, ને જેમ બને તેમ આત્માની ઉપ–પાસે વાસ કરવાના પ્રયાસ કરવા જોઇએ, તો જ તે ખરેખરા 'ઉપવાસ' કહી શકાય. નહિં તો લાંદાણ જ છે!

" कषायविषयाहारत्यागो यत्र विधीयते । उपवासः स विज्ञेयो शेषं लाङ्गनकं विदुः ॥ "—श्री भेक्षभार्णे प्रकाशः

" यत्रः रोधः कषायाणां ब्रह्मध्यानं जिनस्य च । ज्ञातव्यं तत्तपः शुद्धमवशिष्टं तु ल्रङ्घनम् ॥ "—श्री अध्यात्मसार.

આમ બાદ્યા તપ, આલ્યાંતર તપને પુષ્ટિ આપે છે, તેના સાધનની નિરાકુલતા કરી આપે છે, તેથી તે કર્તાવ્ય છે જ,-પરંતુ ક્રિયાજડપણે નહિં; પણ સમજણપૂર્વક-જ્ઞાન-

<sup>× &</sup>quot; यदा संहरते चायं कूर्मोऽङ्गानीव सर्वशः । इंद्रियाणींद्रियार्थेभ्यस्तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥ " — श्री शीता.

<sup>\* &</sup>quot;परं कर्मक्षयार्थं यत्तप्यते तत् तपः स्मृतम् ॥ '' "स्वरूपे प्रतपनात्तपः ॥ "—श्री अभृतयं अयार्थे छः

પૂર્વ કરવામાં આપે, પાતાનાં શક્તિની મર્યાદા—ગજી ખ્યાલમાં રાખીને જ જ્ઞાનપૂર્વ કે કરવામાં આવે, તો જ તે કલ્યાણકારી થાય છે. બાકી ગજા ઉપરવટ યથાશકિત તપ થઇને મમતની ખાતર અથવા દેખાદેખીથી મહિના મહિનાના ઉપવાસ 'ખેંચવામાં' આવે, અથવા મનમાં માયાના રંગ રાખી અજ્ઞાનપદ્યું માસખમણ વગેરે તપશ્ચર્યા કરવામાં આવે, તાપણ જન્મમરણ દુ:ખ ૮ળતું નથી. એટલે જ શાસામાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે—'અજ્ઞાની× કોડા વર્ષ તપ કરતાં પણ જે કર્મ ક્ષીણ કરી શકતા નથી, તે જ્ઞાની એક શ્વાસાચ્છવાસ માત્રમાં ક્ષીણ કરે છે.' કેવલ કાયકલેશરૂપ તપ તે આલ તપ છે, અજ્ઞાન તપ છે, માટે તપ જ્ઞાનપૂર્વ ક હોય તો જ કલ્યાણ થાય છે.

"કષ્ટ કરા સંયમ ધરા, ગાળા નિજ દેહ; ગ્રાનદશા વિશુ જીવને, નહિં દુ:ખના છેહ."—સવાસા **ગાથાનું સ્તવન** " દુર્ખલ નગ્ન ને માસ ઉપવાસી, પણ જો માયા રંગ **રે**; તોપણ ગર્ભ અતંતા લેશે, બાલે બીજી અંગ રે"—સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

ખરેખરૂં મુખ્ય તપ તો આહ્યાંતર તપ છે. સ્વાધ્યાય, પ્રાયશ્વિત્ત, વૈયાવચ્ચ, વ્યુ-ત્સર્ગ, વિત્તય, ને ધ્યાન એ આંતરંગ તપના છ પ્રકાર છે. તેના વળી અનેક ઉત્તર લેક છે. આ તપથી અંતરાત્માની શુદ્ધિ થતી જાય છે, કર્મમલ ગળાતા જાય છે, નિર્જરતા જાય છે. જેમ અગ્નિમાં તપાવવાથી સાનાના મેલ ગળાઇ જઇ તે ચાકખું થતું જાય છે, તેમ ગ્રાનપૂર્વ ક તપથી આત્માના અંદરના મેલ ગળાતા જઇ આત્મા ચાકખા અને છે. તપથી કલેશાદિ અશુચિના ક્ષયથી કાય-ઇન્દ્રિયની સિદ્ધિ થાય છે. 'कायेन्द्रियसिद्धिर- शुचिक्षयात् तपसः' (પા. યા. ર-૪૩).

અને જેમ જેમ આ જ્ઞાનપૂર્વક તપનું અંતસ્તેજ વધતું જાય છે, તેમ તેમ આત્મા 'રિવિ'ની જેમ પ્રતાપી તેજથી ઝળહળતા જાય છે. તે સાધીને તે 'સામ' (ચંદ્ર જેવા સોમ્ય-શીતલ) ખને છે. એટલે તે મહાન્ 'મંગલ' પંક્તિ પામે છે. ત'પરવીનું એટલે પછી તે 'અધ' જનાના પ્રણામનું પાત્ર-'અર્દ્ધત્' થાય છે, ને વધતું તેજ નિર્ધાય જ્ઞાતા સિહિદાતા 'ગુરુ' અને છે, અથવા તા પરિપૂર્ણ આત્મ- વીર્ધથી વિરાજતા 'શુક્ર' થાય છે, અને ત્યાં ત્રિયાગ-મન વચન કાયાના યાગ કેવળ મંદ (શનિ) થાય છે, ને પછી સ્વરૂપસિહિમાં વિચરી તે વિશમ પામે છે! આવા આ તપના અપૂર્વ મહિમા છે. આ જ આવ શ્રીમદ્ રાજરાંદ્રજએ માલમાળામાં પાતાની અનન્ય લાક્ષણિક શૈલીમાં પ્રદર્શિત કર્યો છે:—

<sup>× &#</sup>x27;' अज्ञानी तपसा जन्मकोटिभिः कर्म यन्नथेत् । अन्तं ज्ञानतपोयुक्तस्तत् क्षणेनैव संहरेत् ॥ "—श्री अध्यात्मसार

"તપોપષ્યાને રવિરૂપ થાય, તે સાર્ધોને સામ રહી સુઢાય; મહાન તે મંગળ પંક્તિ પામે, આવે પછી તે બુધના પ્રછ્યામે. નિર્જાય જ્ઞાતા ગુરુ સિદ્ધ દાતા, કાં તા સ્વયં શુક્ર પ્રપૂર્ણ ખ્યાતા; ત્રિયાગ ત્યાં કેવળ મંદ પામે, સ્વરૂપ સિદ્ધે વિચરી વિરામે."

૪. સ્વાધ્યાય—સજઝાય, પ્રણુવપૂર્વક મંત્રાના જપ; અથવા સત્શાસનું વાંચન, મનન, નિદિધ્યાસન કરવું, પરિશીલન કરવું તે સજઝાય. આત્મતત્ત્વના અભ્યાસ કરવા, ચિંતન કરવું તે સ્વાધ્યાય છે. દેહાદિ સમસ્ત પર વસ્તુથી હું સર્વથા ભિન્ન એવા શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ આત્મા છું, એવી આત્મભાવના ભાવતા રહી, દેહમાં આત્મબુદ્ધિ છોડી દેવી, દેહાધ્યાસ છોડી દેવા, અને આત્મામાં આત્મબુદ્ધિ કરવી, એ ઉત્તમ પ્રકારના સ્વાધ્યાય છે. અથવા તેવી આત્મભાવનાને પુષ્ટ કરે, એવા અધ્યાત્મ બ્રંથા વાંચવા—વિચારવા; વૈરાગ્ય—ભક્તિવાહી પદા, ભજના, સ્તવના બાવા, લલકારવા; શંકાસમાધાન અર્થે પૃચ્છા કરવી; નિરભિમાનપણે જાણે પાતાના આત્માને બાધ દેતા હાય એવી રીતે ધર્મકથા—વ્યાખ્યાત કરવું, વૈરાગ્ય ભાવના ભાવવી,—એ વગેરે સ્વાધ્યાયના પ્રકાર છે. સ્વાધ્યાયથી ઇષ્ટ દેવતાનું દર્શન શાય છે. સ્વાધ્યાયાદિષ્ટવેવતાસંપ્રયોગ: 1' (પા૦ યા૦ ર–૪૪).

" શ્રંથ અધ્યાતમ શ્રવણ મનન કરી રે, પરિશીલન નય હેત."—શ્રી આનંદધનજી " આતમ લાવના લાવતાં, જીવ લહે કેવલજ્ઞાન રે."

પ. **ઇશ્વરપ્રિણિધાન**—એકાગ્ર ચિત્તે પરમાત્મા પરમેશ્વરનું ધ્યાન ધરવું, ચિંતન કરવું તે ઇશ્વરપ્રિણિધાન તેના સ્વરૂપ સાથે ચિત્તનું અનુસંધાન–જોડાણ કરવું, ચિત્તનું હીનપણું કરવું, તન્મયપણું કરવું તે ઇશ્વરપ્રિણિધાન કહેવાય છે. ઇશ્વર એટલે જેનામાં જ્ઞાનાદિ અનંત એશ્વર્ય આવિર્ભૂત થયું છે–પ્રગટ થયું છે, જે અનંત આત્મજ્ઞહિના સ્વામી–પ્રભુ–ઇશ્વર બન્યા છે તે. જેણે પરમ એવા પરમાત્મપદને પ્રાપ્ત કર્યું છે, એવા શુદ્ધ સિદ્ધ આત્મા તે ઇશ્વર.

"સેવા ઇશ્વર દેવ, જેણે ઇ<sup>ર</sup>વરતા હા નિજ અદભુત વરી; તિરાભાવની શક્તિ, આવિર્ભાવે હા સકલ પ્રગટ કરી." "જેહના ધર્મ અનંતા પ્રગટ્યા, જે નિજ પરિણૃતિ વરિયા; પરમાતમ જિનદેવ અમાહી, જ્ઞાનાદિક ગુણ દરિયા રે….સ્વામી! વિનવિયે મનર'ગે." —શ્રીદેવચંદ્રછ

એવા પરમાત્મ-પરમેશ્વર પદને પ્રાપ્ત થયેલ ઇશ્વરનું પ્રશ્વિધાન કરવું, એકાથ ચિત્તે ધ્યાન-ચિંતન કરવું તે ઇશ્વરપ્રશ્ચિધાન છે. પછી તે ઇશ્વરને લલે પ્રભુ, જિન, અર્હુત્, શિવ, શંકર, બુદ્ધ વગેરે અનેક નામે એાળખવામાં આવતા હાય. કારશુ કે નામલેદ છતાં અર્થલેદ નથી. તથારૂપ યથાર્થ ગુણુવાળું ઇશ્વરપશ્ચું હાય એટલે અસ. તે ઇશ્વરપશ્ચું જ પૂજ્ય છે, પછી ગમે તે નામે સ્મરા. જેમકે—

"શિવ શંકર જગદીધરુ, ચિદાનંદ લગવાન; જિન અરિહા તીર્થં કરુ, જ્યાંતિ સ્વરૂપ અસમાન….શ્રો સુપાર્ધ • અલખ નિરંજન વત્છલુ, સકલ જંતુ વિશરામ; અલયદાન દાતા સદા, પુરણુ આતમરામ….શ્રી સુપાર્ધ • વિધિ વિરંચિ વિધાલરુ, હુપીકેશ જગનાથ; અલહર અલમાંચન ઘણી, મુક્તિ પરમપદ સાથ….શ્રો સુપાર્ધ • એમ અનેક અલિધા ધરે, અનુલવગમ્ય વિચાર; જે જાણે તેહને કરે, આનંદલન અવતાર….શ્રી સુપાર્ધ •"—શ્રી આનંદલનજી

એ \*ઇધરને શા માટે આરાધવા જોઇએ જે જેવું તે ઇધરનું સ્વરૂપ છે, તેવું આ આત્માનું સ્વરૂપ છે, તેનું ભાન થવા માટે. પ્રભુ પાતે તે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામેલા હેલ, આદર્શ રૂપ છે. તે આદર્શ દેખીને, જીવને પાતાના સ્વરૂપના લક્ષ આરાધન હેલુ થાય એ જ ભક્તિ-ઉપાસનાના મુખ્ય ઉદેશ-હેલુ છે. જેમ ઘટાના ટાળામાં ઉછરેલા સિંહશિશુને પાતાના સ્વરૂપનું વિસ્મરણ હાય છે, પણ જેવા તે સિંહને દેખે કે તરત તેને સ્વરૂપનું ભાન આવે છે, તેમ પરમાત્માના સ્વરૂપ ચિંતનથી આત્માને નિજ સ્વરૂપનું ભાન થાય છે. એટલે પરમેધરના અવલંખનરૂપ સેતુબંધથી-પૂલથી આ જીવ સહેલાઇથી ભવસાગર તરી જાય છે, દુસ્તર ભવસમુદ્ધ ગોપદ જેવા છની જાય છે! પ્રભુલક્તિના આવે અફ્લુત મહિમા છે, એટલા માટે એનું પરમ પૂજ્યપણું છે, એમ જાણી આ દરિવાળા થેલી પુરુષ જેમ ખને તેમ ભક્તિપરાયણ થાય છે, સાવધાન-એકાલ ચિત્તે તેનું નામસ્મરણ, ભજન, સ્તવન, ચિંતન, ગુણુસંદીર્તન, ધ્યાન વગેરે કરે છે. આ ઇધરપ્રણુધાનથી સમાધિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

"શ્રી સુષાસ જિન વંદિયે, સુખ સંપત્તિના હેતુ; શાંત સુધારસ જલનિધિ, ભવસાગરમાં સેતુ. સાવધાન મનસા કરી, ધારા જિનપદ સેવ."—શ્રી આનંદધનછ

આવા આ પાંચ નિયમના અહીં બીજી દિષ્ટમાં સંભવ હાય છે અત્રે પ્રથમ દિષ્ટનું અંગ જે યમ તે તાે હાય જ, ઉપરાંત આ નિયમ પણ હાેય. પરંતુ પ્રથમ દિષ્ટમાં

<sup>\*</sup> તપ, સ્વાધ્યાય ને ઇશ્વરપ્રિણિધાનથી કલેશ કાર્યના પ્રતિભંધદ્વારા સમાધિનું અનુકૂલપહ્યું થાય છે. કહ્યું છે કે---

<sup>&</sup>quot;तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः। समाधिभावनार्थः क्रेश्चतनुकरणार्थश्च ।"—५१, थे।, २-१, "समाधिसिद्धिरीश्वरप्रणिधानात् ॥"—५१, थे।, २-४५

નિયમ ન હાય, કારણ કે તેવા ક્ષયાપશમના અભાવ છે. એટલે કે પાછલી દષ્ટિમાં આગલી દષ્ટિના ગુણ હાય જ, પણ આગલીમાં પાછલીના ગુણ ન હાય.

### ર. અનુદ્વેગ.

"નહિં કિરિયા ઉદવેગ રે....મનમાહન મેરે૦"—યાગ૦ દ૦ સજ્ઝાય-૨

तेम क अत्रे उद्देश नामने। शिक्को शित्तदीष टणे छे, अनुदेश है।य छे. अटिं आत्मिहितना कार्यमां, परदीक संजिधी हितसाधनना कार्यमां उद्देश, कंटाणा, अणुजमा उपकर्ता नथी. जेठा जेठा पणु किया प्रत्ये के अणुजमा-अलाव थवे। तेनुं नाम उद्देश छे. (अंभा पृ. ८५) अटिंदे उद्देशवाणा पुरुष ते येशकियाधी उल्लेश छे-द्वर लागे छे, अने कहाय पराणे करवी पडे ते। ते किया राकवेठनी केम उतावणे उतावणे आटापी हथे छे, अटपट पतावी हे छे! अधी उद्दुं, आ दिख्वाणा पुरुषने अनुद्वेश है।य छे. धमि किया प्रत्ये उद्देश कोते। नथी, अटिंदे ते धर्मकार्य इद्देश कोते। नथी, शिवासाधन प्रत्ये देश होते। नथी, अटिंदे ते धर्मकार्यमां वेठ कादती नथी, राजना हुकमधी मन न है।य छता पराणे करवें पडतुं होय अचे है। विश्वासाधन प्रत्ये देश होते। नथी! अगवानने छे हाथ केड्या-न केड्या, थाणानी छे-त्रणु दशदी मूर्श-न मूही, ने ते लागती नथी!

પરંતુ એને તો યાગિકિયા-ધર્મ કિયા પ્રત્યે પરમ પ્રેમ હાય છે. તે જાણે છે કે આ હું જે ધર્મ કૃત્ય કરવા ઇચ્છું છું, તે મ્હારા પાતાના જ આત્મકૃત્ય હવા છું. આ યાગ સાધનથી મ્હારે મ્હારે પરિભ્રમણ દુ:ખ ટાળવું છે. આમ હાવાથી યાગિકિયા પ્રીતિ તે આત્માર્થી મુમુશ્રુ પુરુષ પ્રત્યેક ધર્મ કિયા પરમ ઉદ્ઘાસ લાવધી કરે છે, અદમ્ય ઉત્સાહથી ને શાંતિથી કરે છે. તે પ્રભુલિત કરતા હાય તો લક્તિત-મયપણે પરમ પ્રેમથી કરે છે. તે સદ્દશુરુ-સત્પુરુષની સેવા-શુશ્રુષા કરતા હાય, તો પરમ આદરથી વિનયપૂર્વક કરે છે. તે સદ્દશુરુ-સત્પુરુષની સેવા-શુશ્રુષા કરતા હાય, તો પરમ આદરથી વિનયપૂર્વક કરે છે. તે સત્શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરતા હાય તો ધ્યાન દર્ધને કરે છે. તે સામાયિક, પ્રતિક્રમણ આદિ કરતા હાય તો યથાવિધિ શુદ્ધભાવે કરે છે. અને આવા આ મુમુશ્રુ જાગીજનના આ અનુદ્રેગ પણ અખેદ સહિત હાય છે. કારણ કે અખેદ હાય તો જ પછી અનુદ્રેગ આવે. એટલે પ્રથમ દર્શમાં જે ખેદ દાષ દૂર થયા, તે પણ અહીં તેમ જ છે. આમ આ યોગી પુરુષ ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરતાં ખેદ પામતા નથી-થાકતા નથી.

### ૩. તત્ત્વજિજ્ઞાસા

જિજ્ઞાસા નામના ખીજો ગુણ અહીં પ્રગટે છે. જિજ્ઞાસા એટલે તત્ત્વ જાણવાની ઇંચ્છા, ઉત્કંઠા, ઇંતેજારી. તત્ત્વનું સ્વરૂપ જાણવાની તમના ઉપજવી, તાલાવેલી લાગવી તે ખરી જિજ્ઞાસા છે. સાચી જિજ્ઞાસા વિનાનું જે જાણવું છે–જ્ઞાન છે, તે ઉપરછલું હોય છે,

હુદયમાં પ્રવેશતું નથી. આ દૃષ્ટિલાળા મુમુક્ષુને તો સાગી તત્ત્વજિજ્ઞાસા પ્રગટે છે. જેમ ચાતક મેઘની ઉત્કંઠા ઘરાવે, જેમ તૃષાતુર પુરુષ પાણી માટે ચાતરફ ઝાંવાં નાંખે, તેમ આ મુમુક્ષુને તત્ત્વ જાણવાની તરસ લાગે છે, ઉતકંઠા જાગે છે, તાલાવેલી ઉપજે છે. મરુદેશ જેવી બૂમિમાં, ઉન્હાળાના સમયમાં ચાલ્યા જતા વદેમાર્ગુ જેવા તરસ્યા થઇને પાણીને ઇચ્છે, 'પાણી પાણી' કરે, તેવા તરસ્યા આ જીવ તત્ત્વદર્શન પામવા માટે થાય છે. આવી તીવ તત્ત્વપિપાસા આ જિજ્ઞાસુ પુરુષને ઉપજે છે, એટલે એને અનેક સહજ પ્રશ્ન ઊઠે છે. જેમકે—

"હું કે હ્યુ છું? કયાંથી થયા ? શું સ્વરૂપ છે સ્ઢારૂં અરૂં? કે કાના સંબંધી વળગણા છે? રાખું કે એ પરિહરૂં?"—શ્રી માેક્ષમાળા "જેઢને પિયાસા હા અમૃતપાનની, કિમ ભાંજે વિષયાન? અભિનંદન જિન દરિશન તરસિયે."—શ્રી આનંદધનજી

અને આવી જ્યારે તત્ત્વની કે તત્ત્વદર્શનની સાચી તરસ લાગે છે, ત્યારે તે બ્ઝવવાની—છીપવવાની રીત પણ તેને મળી આવે છે. તેવી તરસ ન લાગી હાય, તા તે તરસ બ્ઝવવાને ઇ એ પણ કેમ ? ને તે બ્ઝવવાની રીત પણ કેમ મળે ? પરમ સમર્થ તત્ત્વ-વેત્તા શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રજીએ અત્યંત માર્મિક ભાવવાહી શબ્દા કહ્યા છે—

> " ખૂઝી ચહ્લત જેને પ્યાસ કાે, હૈ ખૂઝનકા રીત; પાવે નહિં ગુરુગમ ખિના, એહી અનાદિ સ્થિત. "

"તુષાતુરને પાયાની મહેનત કરજો, અતુષાતુરને તૃષાતુર થવાની જિજ્ઞાસા પેદા કરજો. જેને તે પેદા ન થાય તેવું હાય, તેને માટે ઉદાસીન રહેજો."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

આ જિજ્ઞાસા ગુલ પલ, પ્રથમ અદ્વેષ ગુલ પ્રગઠ્યો હોય તો જ ઉપજે. એટલે પ્રથમ દિશ્માં જે અદ્વેષ ગુલ પ્રગઠ્યો હતો, તેના અનુગુલ્યુ પ્લે—અનુકૂળપલે આ જિજ્ઞાસા પ્રગટે છે. જિજ્ઞાસા એ અદ્વેષનું ઉત્તર પરિલ્યામ છે. આ જિજ્ઞાસામાં સાચું તત્ત્વસ્વરૂપ જાલ્યુવાની ઇચ્છા હાય છે, પલ્યુ પાતાના કડકો ખરા છે એવા હઠાયહ હોતા નથી. આ દિશ્માં—

"દર્શન તારા દર્ષિમાં….મનમાહન મેરે ગોમય અગ્તિ સમાન રે….મન૦ શોચ સંતોષ ને તપ ભલું….મન૦ સજ્જાય ઇ<sup>8</sup>વર ધ્યાન રે….મન૦ નિયમ પંચ ઇહાં સંપજે….મન૦ નહિં કિરિયા ઉદ્વેગ રે….મન૦ જિજ્ઞાસા શુણુ તત્ત્વની….મન૦ પણુ નહિં નિજ હઠ ટેગ રે….મન૦"-યા૦ સજ્જાય ૨, ૧-૨ આ દર્ષિમાં જે બીજો ગુણસમૃહ હોય છે તે કહે છે—

# भवत्यस्यां तथाच्छिन्ना प्रीतियोंगकथास्वलम् । शुद्धयोगेषु नियमाद्वहुमानश्च योगिषु ॥ ४२ ॥

યાગકથામાં પ્રીત અતિ, અવિચ્છિત્ર આ સ્થાન; શુદ્ધયાગ યાગી પ્રતિ, નિયમથકી ખહુમાન. ૪૨

અર્થ:—આ દક્ષમાં યાગકથાંએ પ્રત્યે તેવા પ્રકારે અવિશ્છિન-અખંડ એવી અત્યંત પ્રીતિ હોય છે; અને શુદ્ધ યાગવાળા યાગીએા પ્રત્યે નિયમથી બહુમાન હોય છે.

### વિવેચન

"એહ દરિ હાય વસ્તતાં....મન૦ ચાગકથા બહુ ય્રેમ રે....મન૦"—યા સજ્ઝાય, ર

ઉપરમાં જે આ દક્ષિના મુખ્ય ગુણ કહ્યા, તે ઉપરાંત બીજા ગુણુના પણ અહીં સદ્ભાવ હાય છે. તે આ છે:~(૧) યાેગકથાએા પ્રત્યે અખંડ–અવિચ્છિક્ષ એવી અત્યંત પ્રીતિ. અને (૨) શુદ્ધ યાેગવાળા યાેગીએા પ્રત્યે બહુમાન. તે આ પ્રમાણે:—

### ૧. ચાેગકથા પ્રત્યે અત્યંત પ્રીતિ–

આ દર્શિમાં વર્તાનાર યાંગી પુરુષને યાંગ સંગંધી કથાએ પ્રત્યે અખંડ એવી અત્યંત પ્રીતિ હાય છે, અવિશ્વિક્ષ એવા પરમ પ્રેમ હાય છે; કારણ કે તેવી કથાએ પ્રત્યે તેને ભાવપ્રતિઅંધ થયા છે, તેના ભાવ-અંતરંગ પ્રેમ ગંધાયા છે, તેનું ચિત્ત આકર્ષાશું છે— ચાટયું છે. તેને અવિહ્ન દૃઢ દૃઢ રંગ લાગ્યા છે. એટલે તેવી કથા-વાર્તામાં તેને રસ પડે છે. આ યાગકથા એટલે શું ? માલની સાથે અથવા પરમ તત્ત્વની સાથે યાંએ-એડે તેનું નામ યાગ છે. એટલે માલના સાધનરૂપ જે જે છે તે યાગ છે. તે યાગ સંગંધી જે કથા તે યાગકથા.

તે યાેગના મુખ્ય કરીને એ પ્રકાર છે–સાધક ચાેગ ને સિન્દ્ર ચાેગ. ઉપશમ, ક્ષયાે-પશમ કે ક્ષાયિક લાવપણે જે નિજ આત્મગુજીનું પ્રગ૮પણું થાય, અને જેનાથી ક્રમે કરીને પૂર્ણ અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થાય, તે બધાય આત્મસ્વલાવરૂપ ધર્મના ચાેગના પ્રકાર સાધનભૂત એવા સાધક ચાેગ છે. પહેલી ચાેગદષ્ટિથી માંડીને છેલ્લી ચાેગદષ્ટિની પ્રાપ્તિ સુધીની જે સાધના છે તે સાધક ચાેગ છે. અથવા સમક્તિથી માંડીને શૈલેશી અવસ્થા પર્યાત આત્મભાવને અનુસરતી જે યાેગભૂમિકાએા છે

वृत्तिः-सवत्यस्यां---आ ६/४मा हे।य छे, तथा-तेवा अक्षरे, अञ्छिन्ना-अविविक्षत्र, (अभंड),-क्षावप्रतिभ्धसारपञ्चि करीने, प्रीतिः-प्रोति, योगकथासु-धे।यकथाओ प्रत्ये, अलम्- अत्यंतपञ्जे, तथा शुद्धयोगेषु-शुद्ध ये।यवाणा प्रत्ये, नियमाद्-नियमथी, वहुमानश्च योगिषु-योगीओ प्रत्ये भद्धमान. તે સાધક યાેગ છે. તે સાધકયાેગની પરાકાષ્ઠા-છેવટની હૃદ તે સિદ્ધ **યાેગ** છે. તે સિદ્ધ યાેગમાં સકલ કર્મના ક્ષય હાેય છે, પૂર્ણાનંદમય સહજાત્મસ્વરૂપ પ્રગટે છે, આત્મગુણની સંપૂર્ણતા નીપજે છે, ને યાેગી આત્મભાેગી થઇ સ્વસ્વરૂપમાં રમણ કરે છે.x

આવા માક્ષસાધક યેત્રા સંગંધી જે કાંઇ કથન હાય, અથવા આવા યાગને સાધ નારા સત્પુરુષાની જ્યાં જ્યાં કથા-વાર્ત્તા ચાલતી હાય, ત્યાં ત્યાં આ દૃષ્ટિવાળા મુમુક્ષુને પરમ પ્રીતિ ઉદ્ઘરો છે, પરમ પ્રેમ પ્રવહે છે. તેમજ સન્માર્ગ પ્રત્યે ચાર પ્રકારની આકર્ષનારી એવી આક્ષેપણી ધર્મકથા તેને અમૃત જેવી મીઠી લાગે છે. અસન્માર્ગ પ્રત્યે વિશેષ ઉપજાવનારી **વિશેષણી** કથા તે રુચિથી સાંભળે છે. કર્મ વિપાકનું વિરસપણું ખતાવી સંવેગ-માક્ષા મિલાય જન્માવ-नारी संविकनी कथा तेने भूल अभे छे. पायक्रभीना करवे। विषाक हेलाडी निवेद-अव-વૈરાગ્ય પેદા કરનારી **નિવે<sup>ર</sup>જની** કથા તેને રુચે છે. દૂંકામાં, જ્યાં ક્યાંય આત્મકલ્યાણુની કથા-વાર્તા ચાલતી હાય, જ્યાં કયાંય નિર્મલ લક્તિ અમૃતરસનું પાન થતું હાય, જ્યાં કયાંય સદ્ગુરુના ગુણગણનું ગોરવ ગાન ગવાતું હાય, ત્યાં આ આત્માર્થી પુરુષ પરમ પ્રેમરસમાં નિમજજન કરે છે. કારણ કે આત્મહિતકર ચાેગકથાને તે પરમ દુલ ભ જાણે છે. તે જાણે છે કે-આ જગતમાં સર્વત્ર અર્થની કથા, કામની કથા અત્યંત સુલસ છે. એક બીજા પ્રત્યે આચાર્ય પહું-ગુરુપહું કરતાં ' છવે કામભાગ-અર્થની કથા અન તવાર સાંભળી છે, અન તવાર પરિચિત કરી છે, અન તવાર અનુભવેલી છે.'\* પણ માક્ષના સાધનરૂપ સત્તકથા, યાેગકથા, ધર્મકથા તેણે કદી સાંભળી નથી, પરિ-ચિત કરી નથી, અનુભવી નથી. આમ તે જાણતા હાઇ, એવી એર જેવી ભાગકથામાં તેને રસ કેમ પડે ? ને પરમ અમૃત જેવી પરમ દુર્લભ યોગકથા પ્રત્યે તેને પરમ પ્રેમ डेभ त कड़रे ?

"જિન ગુણુ અમૃતપાનથી મન૦ અમૃત ફ્રિયા સુપસાય રે…ભવિ૦ અમૃત ક્રિયા અનુષ્ઠાનથી મન૦ આતમ અમૃત થાય રે….ભવિ૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી "ગિરુઆ રે ગુણુ તુમ તણા, શ્રીવર્ધમાન જિન રાયા રે; સુણુતાં શ્રવણું અમી ઝરે, મહારી નિર્મળ થાયે કાયા રે."—શ્રી યશાવિજયજ

<sup>× &</sup>quot;ઉપશ્ચમ ભાવ હૈં। નિશ્વ ક્ષાયિકપણે, જે નિજ ગુણ પ્રાગ્ભાવ; પૂર્ણાવસ્થાને નીપજાવતા, સાધન ધર્મ સ્વભાવ…સ્વામી સ્વયંપ્રભાને જાઉ ભામણે. સમક્તિ ગુણ્યાં હૈં। શૈલેશી લગે, આતમ અનુગત ભાવ; સાંવર નિર્જરા હૈં। ઉપાદાનહેતુતા, સાધ્યાલંખન દાવ…સ્વામી ---- શ્રી દેવચંદ્રજી

 <sup># &</sup>quot;सुद्रपरिचिदाणुभृदा सञ्चस्त वि कामभोगवंधकहा ।
 प्यत्तस्सुवलंभो णवरि ण सुलहो विद्वत्तस्त ॥ "—श्री सभयसार

# ર. શુદ્ધ યાેગીએા પ્રત્યે બહુમાન–

અને યાંગકથા પ્રત્યે પણ જો આવા પરમ પ્રેમ હાય. તાં પછી તે શુદ્ધ યાંગને સાક્ષાત ધારણ કરનારા મૂર્ત્તિ માન્ યાંગસ્વરૂપ એવા યાંગીઓ પ્રત્યે તેને બહુમાન હાય, પરમ આદર હાય, એમાં નવાઇ શું ? માક્ષસાધક યાંગમાર્ગનું નિર્દીષપણે આરાધન કરનારા જે જે સાધકા હાય, સાચા સાધુજના હાય, તેના પ્રત્યે આ મુમુક્ષુ પુરુષ ચાક્કસ અહુમાન ધરાવે જ. યાંગની સંપૂર્ણ સિદ્ધિ કરી જે સિદ્ધ યાંગી બન્યા છે, તેઓ પ્રત્યે તે અત્યંત આદરભાવ રાખે જ. પાતાનાથી અધિક દશાવાળા, ઉચ્ચ મુણ્યસ્થિતિવાળા કાઇ પણ પ્રત્યે તેના આત્મા ભક્તિથી નમી પઉ. કાઇ પણ યાંગદિષ્ટમાં વર્ત્ત તો મુણીજન તે દેખે કે તરત તેના પ્રત્યે તેના હૃદયમાં પરમ પ્રેમપ્રવાદ પ્રવહે.

# સહજ ભક્તિ ઉદ્દગાર:—

મુમુક્ષુ જેગીજન હોય કે માર્ગાનુસારી આત્માર્થી હોય, સમ્યગ્રહિ પુરુષ હોય કે સાચા ભાવશ્રાવક હોય, ભાવસાધુ હોય કે ભાવ ઉપાધ્યાય હોય, ભાવ આચાર્ય હોય કે ભાવ-યાગી હોય, કેવલી ભગવાન હોય કે સિદ્ધ ભગવાન હોય,—તે સર્વ કાઇ પ્રત્યે તેના આત્મા પરમ પુજયભાવ ધરાવે છે, ને તેના આંતરના ઊંડાણુમાંથી સહજ ઉદ્ગાર નીકળી પડે છે કે:—

> " नमो अरिइंताणं । — અરિહંતાને નમસ્કાર હો ! नमो सिद्धाणं । — સિદ્ધોને નમસ્કાર હો ! नमो आयरियाणं । — આચાર્યાને નમસ્કાર હો ! नमो उनज्ज्ञायाणं । —ઉપાધ્યાયાને નમસ્કાર હો ! नमो लोए सबसाहूणं ।"— લોકમાં સર્વ સાધુઓને નમસ્કાર હો !

"શાંતિક સાગર અરૂ, નીતિક નાગર નેક, દયાકે આગર આન, ધ્યાનકે નિધાન હો; શુદ્ધ છુદ્ધિ ખ્રદ્યાચારી, મુખ બાનિ પૂર્ણ પ્યારી, સબનકે હિતકારી, ધર્મ કે ઉદ્યાન હો; રાગ-દ્રેષસે રહિત, પરમ પુનિત નિત, ગુનસે ખચિત ચિત્ત, સજ્જન સમાન હો; રાચચંદ્ર ધૈર્ધપાળ, ધર્મઢાલ કોધકાલ, મુનિ ! તુમ આગે મેરે, પ્રનામ અમાન હેા."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી કેવલ આ બહુમાન જ હેાય છે એમ નહિં, પણ—

# यथादात्तयुपचारश्च योगवृद्धिफलपदः । योगिनां नियमादेव तदनुत्रहधीयुतः ॥ ४३ ॥

યાગવૃદ્ધિ ફલ આષતા, યથાશક્તિ ઉપચાર; યાગીઓને નિયમથી, તસ અહબહ મતિ ધાર. ૪૩

અર્થ: -- અને યથાશક્તિ ઉપચાર, -કે જે યાંગીઓને નિયમથા જ યાંગવૃદ્ધિરૂપ ફલ આપનારા, અને તેની અનુગ્રહ બુદ્ધિથી યુક્ત એવા હાય છે.

### વિવેચન

" વિનય અધિક ગુણીના કરે....મન૦ દેખે નિજ ગુણહાણ રે....મન૦"—યાેા૦ સ૦

ઉપરમાં જે શુદ્ધ યાગવાળા યાગીજના, યાગમાર્ગમાં આગળ વધેલા યાગીપુરુષા કહ્યા, તે પ્રત્યે અંતરંગ બહુમાન હોય એટલું જ નહિં; પણ તે બહુમાનને સાર્થક બનાવે, અચરણમાં મૂકી વ્યવહાર (Practical) બનાવે, એવા પાતાનાથી સંતાની યથા- બની શકે તેટલા ઉપચાર-સેવાલાવ પણ તેમના પ્રત્યે હાય. એટલે આ શક્તિ સેવા મુમુલ પુરુષ તે સાચા સત્પુરુષા પ્રત્યે પાતાનાથી બની શકે તેટલી સેવા વિનયપૂર્વક બજાવે છે; તેઓને યથાવિધિ પરમ આદરથી નિદીષ આહાર-પાન-ઓષધ આદિનું દાન કરે છે; સત્શાસ્ત્ર વગેરે ધર્મ ઉપકરણા તે સત્પાત્રાને આપે છે; રાગ આદિ આપત્તિ આવી પડેય સાચી લક્તિથી તેમની સેવા-શુશ્રુષા, વૈયાવચ્ચ કરે છે; તે મહાત્મા સંતજના નિરાકુલપણ ધર્માશધન કરી શકે, એવી અધી જોગવાઇ કરી આપવા તે સદા તત્પર રહે છે.

કારણ કે તે જાણે છે કે-મા સાચા ભાવસાધુઓ તો પાતાના દેહ પ્રત્યે પણ નિ:સ્પૃહ છે-મમતારહિત છે, મા આવધૂતો તો સર્વ પરભાવને ફગાવી દઇ ઉદાસીન થઇને બેઠા છે, નિજાનંદમાં નિમગ્ન રહેલા મા નિર્ગ્ર થ સંન્યાસીઓ સંયમના હેતુથી જ દેહ ધારણ કરી રહ્યા છે, બીજા કાઇ પણ કારણે બીજી કાઇ પણ ઇચ્છા મા યાગીપુરુષા રાખતા

वृत्ति:-यथाशक्ति -- यथाशक्ति, शक्तिना औयित्यथी,-शक्तिना छियतपण्। प्रभाणे. शुं ? ते। के-उपचारश्च-७पयार, श्रास-आहार आहिना संपाहनवर्डे करीने-यथाक्त ये। गीओ प्रत्ये अभ प्रक्रम छे-याल संज्ञेष छे. तेनुं ज विशेषण् आपे छे-योगवृद्धिफलप्रदः-थे। वृद्धिइप इस आपनारे।,-तेना सम्पन्न परिणामवर्डे करीने; योगिनां नियमादेव-थे। गीओते नियमधी ज. अन्यथा-अन्य प्रकारे तेना विधातहेतु होय निहः (आ शुद्ध थे। गीओ प्रत्येनी सेना, थे। गीजनीने थे। गद्धि इस नियमधी ज आपे छे, -थे। गविधात हेतु होय निहः ) तद्मग्रहचीयुतः-तेनी अनुभ्रह शुद्धिथा युक्त ओवे। छेपयार संपाद्धना अनुभ्रहनी-छपक्षरनी शुद्धिया युक्त ओवे। (जे छप्यार-सेव। करे छे ते ओम भाने हे छं आ महारा पेताना आत्मा पर छपकार करी रखी छुं, आ सहग्रुक्षसाह छे.)

નથી. તેાપણ તેવા સર્વથા નિ:સ્પૃદ મહાજનાના અનતી સેવા કરવી, તે સુમુક્ષુ આત્મા શિના ધર્મ છે, જીવનના અપૂર્વ લ્હાવા છે, તેઓના ચરણે જે કંઇ પણ અપંણ કરીએ તે એાછું છે, કારણ કે તેઓના પરમ ઉપકાર છે, એમ જાણતા હાઇ, તે પાતાથી અનતી સેવારૂપ ફૂલપાંખડી—' पत्રં पुष्णं फलं तोयं '- મહિતથી તેમના ચરણકમલમાં અપંણ કરે છે.

"શું પ્રભુ ચરણ કને ઘરૂં ? આત્માથી સહુ હીન; તે તેા પ્રભુએ આપિએા, વરતું ચરણાધીન. આ દેહાદિ આજથી, વરતા પ્રભુ આધીન; દાસ દાસ હું દાસ છું, તેહ પ્રભુના દીન "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

અને આવા સત્પાત્ર ભાવધાગીઓ પ્રત્યેના આ ઉપચાર-વિનયાન્વિત સેવાધર્મ જોગી-જનાને ચાક્કસ યેગગુણની વૃદ્ધિરૂપ કલ આપે છે. જેમ ઉત્તમ ક્ષેત્રમાં વાવેલું એક પણ બીજ પરંપરાએ અનંતગણું કલ આપનારૂં થઇ પડે છે, તેમ આવા યેાગવૃદ્ધિ કલ સત્પાત્ર સંતજનાની સેવા અનંતગણું કલ આપનારા થઇ પડે છે, આત્માને ઉત્તરાત્તર ધર્મવૃદ્ધિનું -ખરેખરા 'ધર્મ લાભ 'નું કારણ થાય છે. નિષ્કામ સેવાના લાભ આપી પાતે યેાગવૃદ્ધિરૂપ પ્રતિલાભ પામે છે, અને એટલા માટે જ આ આત્મારામી સત્પુરુષાની સેવા-ભક્તિવડે હું પાતાના જ અનુગ્રહ કરૂં છું, સ્દારા પાતાના આત્મા પર જ ઉપકાર કરી રહ્યો છું, એમ સેવા કરનારે ચાક્કસ ભાવલું જોઇએ. આનાથી હું મ્હારા આત્માને જ સસારસમુદ્ધી તારૂં છું, એવી આત્મ અનુગ્રહ બુદ્ધિ ઉપરાંત, યથાશક્તિ-ઉચિતપણે તેમની સેવાભક્તિ કરે, અને તે પણ પોતાના આત્માની અનુગ્રહ બુદ્ધિથી જ.

આ ઉપચારને જ વિશેષણ આપે છે—

लाभान्तरफलश्चास्य श्रद्धायुक्तो हितोदयः। श्लद्धोपद्रवहानिश्च शिष्टसम्मतता तथा ॥ ४४॥

અન્ય લાભ ફલ તસ દીએ, શ્રહાયુત આ એમ; નિરુપદ્દવતા હિત ઉદય, શિષ્ટ સંમતતા તેમ. ૪૪

वृत्तिः-लाभान्तरफलश्चास्य—अने आ ઉपयारक्तिने लालान्तर इलवाणा,-शुद्ध अपयारना पुरुषयशी तथाप्रकारना विषाक्रलावने लीधे. ओटला भाटे ल-श्रद्धायुक्तो-श्रद्धायुक्त ओवो उपयार, ओम यालु संभि छे. हितोद्यः-लेभां हितने। उदय होय छे ओवो, आगणनी लेम. सुद्रोपद्रवहानिश्च-अने क्षुद्र उपद्रवेतनी हानि होय छे. ओथी क्रीने ल व्याधि आदिने। नाश्च होय छे. शिष्टलमातता तथा-तथाप्रकारे शिष्टसम्भतता, शिष्टलनोतुं भान्यपाखं. ओथी क्रीने ल ओनुं अति सुंदर महन्मान होय छे.

અર્થ: — અને એ ઉપચાર એને બીજા લાભરૂપ કલ આપનારા અને શ્રદ્ધાર્યો યુક્ત એવા હિતાદયરૂપ હાય છે. અને તેમાં ક્ષુદ્ર ઉપદ્રવાની હાનિ તથા શિષ્ઠજનાનું સંમતપશું-માન્યપશું હાય છે.

વિવેચન

ઉપરમાં જે ઉપચાર અથવા સેવાધર્મ કહ્યો તે વળી કેવો વિશિષ્ટ હોય છે, કેવા વિશેષ ગુણવાળા હોય છે, તે અહીં કહ્યું છે. તેવા પ્રકારે સત્પુરુષની સાચા ભાવથી સેવા- બહિત કરનારને બીજા લાભરૂપ કળ પણ મળે છે. કારણ કે તેવા સેવા- યાગમહિમા બહિતથી પુષ્પેદિયની પ્રાપ્તિ હોય છે, અને તેના વિપાકથી મુરપતિ—નરપતિ સંપદા વગેરે અન્ય લાભરૂપ કળ સાંપડે છે. જેમ જારની પાછળ સાંઠા તો હોય જ, જેમ કળ પહેલાં ફૂલની પ્રાપ્તિ હોય જ, તેમ સત્તસેવાના યાગવૃહિરૂપ ક્લની સાથે સાથે ઇંદ્ર—ચક્રવર્તીપદ ઓદિ આનુષંચિક કળરૂપ પુષ્પરિપાકની પ્રાપ્તિ હોય છે. કારણ કે 'યાગ\* છે તે ઉત્તમ કલ્પવૃક્ષ છે, પરમ ચિંતામિણિરત્ન છે, સર્વ ધર્મીમાં પ્રધાન છે, સિદ્ધિના સ્વયંગ્રહ છે.' તેનાથી શું શું કલ પ્રાપ્ત ન થાય જે આમ કલ્પવૃક્ષની જેમ વાંચ્છિત લાભ આપનારા આ સંતજન પ્રત્યેના સેવાધર્મ પ્રસ્ફાર્થી યુક્ત હોય છે. કારણ કે શુદ્ધ શ્રદ્ધા વિનાના વિનયાપચાર શા કામના જેમ માટે આ મુમુક્ષુ તા શ્રદ્ધાથી સતપુરુષોની સેવા કરે છે.

અને આવા આ શ્રદ્ધાયુક્ત હાય છે, તેથી કરીને આ મુમુક્ષુ જોગીજનને હિતનો ઉદય થાય છે. એટલે તે આત્મહિતના-આત્મકલ્યાણના કાર્યમાં પ્રવર્તે છે, ને તેમાં તેની અઢતી કળા થતી જાય છે. જેમ ઉદય પામતા સૂર્ય ઉત્તરાત્તર વધારે પ્રકાશમાન થતો જય છે, જેમ શુકલ× પક્ષના ચંદ્ર દિન-પ્રતિદિન ચઢતી કળાને પામતા જાય છે, તેમ આ આત્માર્થી પુરુષને ઉત્તરાત્તર વધારે ને વધારે અળવાન આત્મહિતની પ્રાપ્તિ થતી જાય છે, હિતપરંપરાથી હિતના અનુબંધ થયા કરે છે.

"શુકલ ખીજ શશિ રેહ, તેહ પુરણ હુવે હા લાલ૦''—શ્રી દેવચંદ્રછ

એથી કરીને જ એને સુદ્ર ઉપદ્રવની હાનિ થાય છે. એટલે આધિ, ગ્યાધિ, ઉપાધિ વગેરે નાના નાના તુચ્છ ઉપદ્રવા આ જીવને હેરાન કરતા નથી, કનડતા નથી. માટા સવરૂપ ઉપદ્રવના નાશ થવાની ન્યાં પૂર્વ તૈયારી આલી રહી છે, ત્યાં પછી આ મગતરા

<sup>\* &</sup>quot;योगः कल्पतरुः श्रेष्ठो योगश्चिन्तामणिः परः । योगः प्रधानं धर्माणां योगः सिद्धेः स्वयंत्रहः ॥ "—श्री वे।मिन्हु

x "यमः सद्योगमूलस्तु रुचिवृद्धिनिवन्धनम् । शक्कपक्षद्वितीयाया योगश्चन्द्रमस्रो यथा ॥"—६।० ६।०

જેવા તુચ્છ નમાલા ઉપદ્રવા-કનડગતા એને કેમ ગાધા કરી શકે? જ્યાં નદીના પ્રભળ પ્રવાહપૂરમાં ઢાથીના હાથી તજીક જાય, ત્યાં તુચ્છ તજીખલાના ભાર શા ?

અને આવા આ મુમુક્ષુ પુરુષને શિષ્ટજનાનું સંમતપાશું હોય છે. એટલે કે તે શિષ્ટજનને સદા પરમ પ્રમાણ માને છે, તેમના વચનને-તેમની આજ્ઞાને શિરસાવંદ્ય ગણે છે—માથે ચઢાવે છે. શિષ્ટ એટલે પરમ સંસ્કારી મુશિક્ષિત પંડિતજન, સંસ્કારસ્વામી, સાધુ-જનને સંમત એવા પુરુષો. જેણે શુદ્ધ આત્મધર્મની શિક્ષા સમ્યક્ષણે પ્રાપ્ત કરી છે, જેના દુદયમાં સત્ય ધર્મના શુદ્ધ સંસ્કાર દઢપણે લાગ્યા છે, જે તત્ત્વાતત્ત્વના વિવેકમાં નિપુણ હાઇ 'પંડિત' કહેવાય છે, અને તેથી કરીને જ સંતજનાને સંમત છે—માન્ય છે, એવા સત્યુરુષો 'શિષ્ટ' કહેવાય છે. એવા શિષ્ટજનને આ દૃષ્ટિવાળા યાગી પરમ માનનીય માને છે.

તથા—

भयं नातीय भयजं कृत्यहानिर्न चोचिते । तथानाभोगतोऽप्युचैर्न चाप्यनुचितिकया ॥ ४५ ॥ स्वलय ना अति-इश्वितभां, कृत्यद्वानि पण् नाग्यः, अल्राख्यां पण् द्वाय ना, क्षिया अनुचित क्षेयः ४५

અર્થ:—આ દષ્ટિવાળા પુરુષને સવજન્ય અત્યંત સથ હાય નહિં, ઉચિતમાં કૃત્ય-હાનિ હાય નહિં, તથા અજાણતાં પણ અનુચિત ક્રિયા પણ સર્વથા હાય નહિં.

## વિવેચન

આવા આ દૃષ્ટિવાળા યાંગીને ભવભય અત્યંત હાતા નથી, સંસારના ઝાઝો ડર રહેતા નથી; કારણ કે અશુભ કાર્યમાં તેની પ્રવૃત્તિ હાતી નથી, એટલે તે નિર્ભાય રહે છે. જે ખાંદું કે ખરાભ કામ કરતા હાય, જે અશુભ આચરણ કરતા હાય, જે દૃષ્ટ પાપી હાય, ભાયભય તેને જ ડરવાપણું હાય, એમ બાલક સુદ્ધાં સર્વ કાઇ જાણે છે. વળી આ રહિતપાણું આત્માર્થી પુરુષ તા પ્રભુભક્તિ-ગુરુભક્તિ આદિ શુભ પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તે છે, તેથી કરીને પણ તેને સવિશેષ નિર્ભયતા પ્રાપ્ત થાય છે. કારણ કે તે ભગવાનની ભક્તિમાં શુદ્ધ ભાવથી લીન થાય છે ને પ્રભુનું ચરણ-શરણ ગ્રહી ભાવે છે કે-હે ભગવાન! હે પરમકૃપાળુ દેવ! હું તા અનંત દોષનું ભાજન છું, છતાં પણ આપના અવલંળનથી મેં આ અપાર ભવસાગરને ગાયદ જેવા કરી દીધા છે. જે કે માહાદિ શસ્ત્ર

वृत्ति:-भयं नातीव भवजं--अवलन्य-संसारलन्य अत्यंत अय होता नथा-, तथाप्रधारे अधुक्षमां अप्रवृत्तिने बीधे. (अधुक्ष प्रवृत्ति क्षरे निह्नं, तथा संसारने। दर पण बागे निह्नं) कृत्य- हानिने चोचिते-अने सर्वं ल अवितमां कृत्यकानि न हाय,-धर्म आहरने बीधे. तथानाभोगतो- प्रवृत्तिका-सर्वं पण,-अल्ला पण, अत्यंतपणे, न चाप्यनुचितिकिया-सर्वं प्र अनुधित क्षिया पण, न होय. (अल्ला पण, अनुधित क्षिया करे निह्नंः)

હળુ મને છળી રહ્યા છે, ને હું પરપરિજ્યિતમાં અબ્ઝપશે લળી રહ્યો છું, પણ હવે તમારા જેવા સાહેબ મને મળ્યા છે, એટલે એ મ્હારા ભવલય પણ ટળ્યા છે, એમ હું માનું છું. હે વીતરાગ દેવ! તમારૂં તત્ત્વ-રસાયન મેં પીધું છે, લક્તિથી મેં તમને મ્હારા ચિત્તમાં વસાવ્યા છે, એટલે મ્હારા લવરૂપ લાવરાગ મટી ગયા છે, એમ મને લાગે છે. હે પક્ષ! આપનું દર્શન થતાં મ્હારા દુ:ખ-દૌર્લાચ્ય દૂર થયા છે, અને મને સુખસંપત્તિ મળી છે. તમારા જેવા 'ધીંગા ધાણી' મેં 'માથે ક્યાં' છે, તા પછી મ્હારા વાળ પછા કાણ વાંકા કરી શકે એમ છે?

" દુઃખ દાહગ દ્વરે ટલ્યા રે, સુખ સંપદ શું લેટ; ધીંગ ધણી માથે કિયા રે, કુણુ ગંજે નર ખેટ ?....વિમલજિન !"—શ્રી આનંદધનછ

"જે અતિ દુસ્તર જલધિ સમા સંસાર જો,
તે ગાપદ સમ કીધા પ્રભુ અવલં ખને રે લાેં હો'
"યદ્યપિ હું માહાદિક છિલિયા, પરપરિભૃતિ શું ભળિયા રે….પ્રભુ૦
પણ હવે તુજ સમ સાહિમ મળિયા, તિલે ભવનય સવિ ટળિયા રે….પ્રભુ૦
પણ નવિ ભય જિનરાજ પસાયે, તત્ત્વરસાયન પાયે રે….પ્રભુ૦ અંતરજામી!
પ્રભુ ભગતે નિજ ચિત્ત વસાયે, ભાવરાગ મિટ જાયે રે….પ્રભુ૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી

અમ અશુભમાંથી નિવૃત્તિથી અને શુભમાં પ્રવૃત્તિથી આ મુમુક્ષુ પુરુષ નિર્ભય-નીડર હોય છે.

અને તેને ઉચિત કૂત્યમાં હાનિ હાતી નથી, કરવા યાગ્ય એવા ઉચિત ધર્મકર્ત્તા ગ્યાં તે કાંઇ ખામી આવવા દેતા નથી; કારણ કે તે જિનચરણની ઉપાસના અતિશય ભક્તિ-પૂર્વક કરે છે, મુનિજનની સંગતિ પ્રત્યે અત્યંત પ્રીતિ રાખે છે, યથા- ઉચિત કર્ત્તા દેશ શક્તિ સંયમનું પાલન કરે છે, દાન દે છે, શીલ-સદાચાર સેવે છે, તપ આચરે છે, શુભ ભાવના ભાવે છે, અને તેમાં કંઇ ખામી-ઊશુપ આવવા દેતા નથી. તે સર્વ જગજજંતુને પોતાના મિત્ર માનતા હાઇ, જેમ ખને તેમ મન-વચન-કાયાથી અહિંસક રહેવાના પ્રયત્ન કરે છે; હિત મિત ને પ્રીત એવું સત્ય વચન ખાલે છે; પ્રમાશ્ચિક અને ન્યાયપ્રિય રહી પરદ્રવ્ય હરવાની કે ચારવાની કચ્છાથી પણ દ્વર રહે છે; પરસ્ત્રી પ્રત્યે મા-ગ્હેનની દૃષ્ટિ રાખી સ્વદારાસંતાષી થાય છે, અથવા સર્વથા પ્રદ્યાચર્ય ધારણ કરે છે; જેમ ખને તેમ આરંભ-પરિગ્રહનું સંદ્યપપણ કરે છે, પરિગ્રહનું પરિમાણ-મર્યાદા ઠરાવે છે. તે શુદ્ધ દેવ, શુદ્ધ ગુરુ ને શુદ્ધ ધર્મનું આલંખન લે છે; ખાડી બીજી ખધી જજાલ છોડી દો છે. તે સર્વ તામસી વૃત્તિઓને ત્યજી દૃષ્ટ, સાત્વિક વૃત્તિઓને ભજે છે. દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાંગ, વૈરાગ્ય,—ઇત્યાદિ સાત્વિક વૃત્તિઓને ભજે છે. દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાંગ, વૈરાગ્ય,—ઇત્યાદિ સાત્વિક વૃત્તિઓ આ મુમુક્ષના ઘટમાં સદાય મુજાલત હાય છે.

" ઉપાસના જિન ચરણની, અતિશય ભક્તિ સહિત; મુનિજન સંગતિ રતિ અતિ, સંયમ યાેગ ઘટિત. દયા શાંતિ સમતા ક્ષમા, સત્ય ત્યાગ વૈરાગ્ય; હાય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી "શુદ્ધ આલંખન આદરે, ત્યજી અવર જંજાલ રે; तामसी वृत्ति सवि परिदरी, कारे सान्विष्ठी शाद रै....शांति०"—श्री आनं द्रधन्छ અને આમ આ મુમુક્ષુ પુરુષ જેમ ઉચિત કર્ત્ત બ્ય કરવા ચૂકતા નથી, તેમ તે અનુ-ચિત ક્રિયા પણ કરતા નથી. તે જાણી બૂઝીને સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જીવને પણ હણતા નથી, તા માટા સ્થળ જવને તા કેમ જ હશે ? અજાણતાં પણ કાઇ જવને તે દૂલવવા ઇચ્છતા નથી, તા જાણીને તે કાઇની લાગણી પણ કેમ દૂલવે ? તે સ્વપ્નમાં પણ ખાડું બાલવા ઇચ્છતા નથી, તા જાણી ખૂઝીને પ્રતિજ્ઞાસંગ કેમ કરે? અન્યાયથી અપ્રમાણિકપણે ધન કમાઇને પાપના ગાંસડા ઠાના માટે બાંધી જવા છે, એવા જે વિચાર કરે છે, તેને પરદ્રવ્યની ચારી કરવાની ઇચ્છા પણ કેમ થાય ! વ્યભિચાર આદિથી ઉપજતા ધનહાનિ, માનહાનિ, રાગા-પિત્ત વગેરે દેાષ પ્રત્યક્ષ દેખતાં છતાં, તે પરસ્ત્રો પ્રત્યે આહી આંખે જાુએ પણ કેમ ? આરંભ પરિગ્રહની પ્રપંચજાલમાંથી જેમ અને તેમ જે જલ્દી છુટવા ઇચ્છતા હાય, તે એના લાંબા પથારા શું કામ પાથર ?

આમ જેને સંસારના ઝાઝો ભય હવે રહ્યો નથી, એવા આ સમક્ષ પુરુષ ઉચિત કુત્ય કરે છે, ને અનુચિત કરતા નથી; કારણ કે તે એવા સરળપરિણામી હાય છે, કે તે સાનાની પેઠે જેમ વાળીએ તેમ વળે છે.

" અનુચિત તેહ ન આચરે મન૦ વાહ્યા વળે જિમ હેમ રે મન૦"—શ્રી યાંગ૦ સજ્ઝાય ર-3 એમ—

# कृत्येऽधिकेऽधिकगते जिज्ञासा लालसान्विता । तुल्ये निजे तु विकले संत्रासो द्वेषवर्जितः ॥ ४६॥

वृत्तिः-क्ररये-कृत्यमां, ध्यान आहि कृत्यमां, अधिके-अधिकमां,-धातानी 'लूभिक्षानी अधिक्षाओ अधिक अवा कृत्यमां,-अधिकगते-अधिकगत अटले आयार्थ आहि अधिक-यदीयाता ( गुण्वां तमां ) वर्ताता, अवा कृत्यमां, जिल्लासा-आनी जिल्लासा, आ आम केम अवी ज्ञाल्यानी छव्छा छे।य छे; लालसान्विता-लालसा सदित, अटले के अलिलावना अतिरेक्ष्यी युक्त अवी जिल्लासा. (धातानाथी यदीयाती हिशाताणानी यदीयाती क्रिया हेणी, आ आम केम दशे ते ज्ञाल्यानी तीत्र छव्छा ). तुस्ये-वंदनाहि तुल्य-सरणा कृत्यमां, निजे तु-धाताना ज, विकले-विक्षत क्रियात्तर्भक्त वगेरैवडे विक्षत-णाभीवाणा, संत्रासी-संत्रास आत्मामां छोय छे. छुं छानिने। विरोधक छुं अमे आत्मामां अत्यंत्र त्रास छूट छे. हेषविज्ञतः-देष रहित,-अधिक प्रत्ये देष रहित अवी संत्रास,-प्रस्तुत दृष्टिना सामर्थ्यन लीधे. ( ज्ञेनी अके सरणी क्रिया छतां, धातानी क्रिया णाभीवाणी हेणी, धाताना आत्मामां त्रास छूटे छे, अने तेमां अधिक गुण्वंत प्रत्ये देष होता नथी.)

અધિકના આધક કૃત્યમાં, સલાલસા જિજ્ઞાસ; તુલ્ય વિકલ નિજ કૃત્યમાં, દ્વેષ રહિત સંત્રાસ. ૪૬

અર્થ:—ગુણુથી અધિકના અધિક કૃત્ય પ્રત્યે લાલસાયુક્ત એવી જિજ્ઞાસા હાય, અને તુલ્ય એવા પોતાના વિકલ-ખામીવાળા કૃત્ય પ્રત્યે દ્રેષ વિનાના સંત્રાસ હાય.

### વિવેચન

વળી આ દેશમાં વર્ત્ત સે મુમુક્ષુ પાતાના કરતાં અધિક ગુણવંત, અઢીયાવી આત્મ-દશાવાળા એવા આચાર્યાદિનો પાતાના કરતાં અઢીયાવી ક્રિયા દેખી, એમ ભાવે છે કે— અહા ! આ મહાજનાની આ ક્રિયા આવી ઉત્તમ પ્રકારની, આવી ઉચ્ચ જિજ્ઞાસા: કેાટિની શી રીતે હોતી હશે ? એમ તેનું કારણ જાણવાની તેને તીલ દશાસેદ અસિલાયાવાળી-ઉત્કંઢાવાળી જિજ્ઞાસા ઉપજે છે; કારણ કે યોગના સ્થાન અસંખ્ય છે, અને માહકર્મની તરતમતાના કારણે, ન્યૂનાધિકતાના કારણે, એાછાવત્તાપણાને ઢીધે, જીવની દશાના અસંખ્ય લોદ પડે છે. આમ ક્ષયોપશમનો સિજ્ઞતાના કારણે, કેટલાક જવા પાતાનાથી ઢીન-ઉતરતી પંક્તિના હાય, કેટલાક પાતાની સમાન પંક્તિના હાય, ને કેટલાક પાતાનાથી ચઢીયાવી પંક્તિના હાય. આમ સન્માર્ગ પ્રયાણ કરતા, આગળ વધતા, આત્મવિકાસ સાધતા જીવોની દશાના લોદ હાય છે. એટલે તેઓની ધર્માક્રયા પણ તેવા પ્રકારની તરતમતાવાળી હોય છે, ઊચી-નીચી કક્ષાની હોય છે.

તેમાં આ દિષ્ટમાં સ્થિતિ કરતો યાગી જ્યારે પાતાનાથી અહીયાતી આત્મદશાવાળા મહાનુભાવ મહાત્માઓને દેખે છે, પાતાનાથી ગુણમાં અધિક એવા ભાવસાર્યને, ભાવ ઉપાધ્યાયને, ભાવસાધુને, ભાવશ્રાવકને કે અન્ય કાઇ મુમુક્ષુને ભાળે છે, સાનંદાશ્ચર્ય: ત્યારે તે વિસ્મયમાં પડી જાય છે. જ્યારે તે તેઓનું પાતાના કરતાં ધન્ય! ધન્ય! વધારે વિશુદ્ધિવાળું ધર્મધ્યાન જીએ છે, જ્યારે પાતાના કરતાં વધારે બક્તિ છળવાળા દઢ ધર્મરંગ નીરખે છે, જ્યારે પાતાના કરતાં વધારે બક્તિ ઉદ્ધાસવાળી ભગવંતની ભાવભક્તિ ભાળે છે, જ્યારે પાતાના કરતાં વધારે આત્મવીર્યોદ્ધાસવાળી તપ-સ્વાધ્યાય-પ્રતિક્રમણ-વંદનાદિ સત્કિયા નીઢાળે છે, જ્યારે પાતાના કરતાં અધિક વિકાસ પામેલા તેઓના અઢિંસા-સત્ય આદિ સાક્ષાત દેખે છે, અને જ્યારે પાતાના કરતાં અધિક વિકાસ પામેલા તેઓના અઢિંસા-સત્ય આદિ સાક્ષાત દેખે છે, અને જ્યારે પાતાના કરતાં અધિક આત્મપરિણતિ પામેલા તેઓના સમ્યગ્દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર આદિ ગુણ પ્રત્યક્ષ કરે છે,-ત્યારે આ પાગઢિવાળા પાગી સાનંદાશ્ચર્ય અનુભવી વિચારમાં પડી જાય પ્રત્યક્ષ કરે છે,-ત્યારે આ પાગઢિવાળા પાગી સાનંદાશ્ચર્ય અનુભવી વિચારમાં પડી જાય છે કે-અહેા! આ મહાત્માઓનું ધર્મધ્યાન! અહેા ભાવભક્તિ! અહેા ધર્મરંગ! અહેા તપ-સ્વાધ્યાય! અહેા અઢિંસા-સત્ય! અહેા દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર! અહેા એમની બાલમી સ્થિતિ! અહેા એમની અપૂર્વ આત્મપરિણતિ! આ અદ્ભુત પ્રદ્માનિષ્ઠ મઢાત્માએ આવી અદ્ભુત આત્મદશા કેમ પાગ્યા હશે ? આવી આશ્ચર્યકારક આત્મસાધના એમણે ક્રેમ

સાધી હશે ? આવી અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યવાળી પરમ ધન્ય સત્ક્રિયા તેએ શી રીતે કરી શકતા હશે ?

> "ધન્ય ધન્ય નર તેહ, પ્રભુપદ વંદી હો જે દેશના સુધુ; ગ્રાન ક્રિયા કરે શુક્ક, અનુભવ ચાંગે હો નિજ સાધકપશે."—શ્રી દ્વચંદ્રજી "ધન્ય તે સુનિવરા રે, જે ચાલે સમભાવે; ભવસાયર લીલાએ ઉતરે, સંયમ કિરિયા નાવે....ધન્ય૦ ભાગપંક તજી ઉપર છેઠા, પંકજ પરે જે ન્યારા; સિંહ પરે નિજ વિક્રમ શૂરા, ત્રિભુવન જન આધારા....ધન્ય૦ ગ્રાનવંત ગ્રાની શું મલતા, તન મન વચને સાચા; દ્રવ્ય ભાવ સુધા જે ભાખે, સાચી જિનની વાચા....ધન્ય૦"—સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

ઇત્યાદિ પ્રકારે તે આત્મારામી મહાત્માઓની પરમ ધન્યતા તે લાવે છે, અને ગુણી-જન પ્રત્યેના પ્રશસ્ત રાગથી ચિંતવે છે કે–આ મહાનુલાવાની આવી આશ્ચર્યકારક આત્મ-સ્થિતિ કેમ પ્રગટી હશે? આ જાણવાની તેને તીવ ઇચ્છા–જિજ્ઞાસા ઉપજે છે.

અને આ મુમુક્ષ જેગીજનને આવી સાચી જિજ્ઞાસા ઉપજે છે, એટલું જ નહિં, પછ્ તે મહાત્માઓ જેવી જ પાતાની વંદનાદિ ક્રિયામાં પાતાની હીનતા દેખી, તેને પાતાના પ્રત્યે મનમાં અત્યંત ત્રાસ છૂટે છે, પાતાના આત્મા પ્રત્યે જીગુપ્સા– પાતા પ્રત્યે ઘુણા કૃષ્ણા ઉપજે છે કે-અર! હું તે કૈવા અધન્ય કે આ મહાજના જેવી ઉત્તમ ધર્મકિયા કરા શકતા નથી! ખરેખર! 'હું તો દોષ અનં-તનું ભાજન છું'; અને મ્હારામાં ગુણ તા એક્કે દેખાતા નથી; કારણ કે મ્હારામાં આ મહાત્માંઓ જેવાં નથી શુદ્ધ ભાવ કે નથી પ્રભુ સ્વરૂપભાવ, નથી લઘુતા કે દીનતા, નથી ગુરુ આગ્રા આરાધકતા કે નથી નિશ્ચલતા, નથી પ્રભુના દઢ વિશ્વાસ કે નથી પરમાદર, નથી સત્મંગના જોગ કે નથી સત્સેવા જોગ, નથી કેવળ આત્માપ શુતા કે નથી દઢ આશ્રય. ભાવ, નથી 'હું પામર શું કરી શકું !' એવા વિવેક કે નથી પ્રભુ પ્રત્યે અચળ આસક્તિ, નથી પ્રભુવિરહના તાપ કે નથી પરમ દુર્લ અને પ્રભુકથાના પરિતાપ, નથી અક્તિમાર્ગમાં પ્રવેશ કે નથી લજનનું દઢ ભાન, નથી નિજ ધર્મની સમજણ કે નથી શુભ દેશે સ્થિતિ, નથી સેવાને પ્રતિકૂળ બંધનના ત્યાગ કે નથી દેહદમન-ઇંદ્રિયદમન, નથી પ્રભુવિયાગની સ્કરણા કુ નથી વચન-આગમ જ્ઞાન, નથી દિવ્ય નયનની પ્રાપ્તિ કે નથી યમ-નિયમાદિ, નથી ઉદા-સીનતા કે નથી નિરિભિમાનપાશું, નથી સ્વધર્મસંચય કે નથી પરધર્મનિવૃત્તિ. આમ અનંત પ્રકારથી હું સાધન રહિત છું. મ્હારામાં એક પણ સદ્દશુણ નથી. હું માહું શું બતાવું ? સકળ જગતમાં હું જ અધમાધમ ને અધિકમાં અધિક પતિત છું.

"હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું ? દીનાનાથ દયાળ ! હું તા દાષ અનંતનું, લાજન છું કરુણાળ! શુદ્ધ લાવ સુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજ રૂપ; નથી લઘુતા કે દીનતા, શું કહું પરમ સ્વરૂપ. નથી આજ્ઞા ગુરુદેવની, અચળ કરી ઉરમાંહિ; આપ તહોા વિશ્વાસ દૃદ, ને પરમાદર નાંહિ. જોગ નથી સત્તસંગના, નથી સત્તસેવા જોગ<u>:</u> કેવળ અર્પણતા નથી, નથી આશ્રય અનુધાેગ. હું પામર શું કરી શકું? એવા નથી વિવેક; ચરણ શરણ ધીરજ નથી, મરણ સુધીની છેક. અચિંત્ય તુજ મહાત્મ્યના, નથી પ્રકૃલ્લિત સાવ; અંશ ન એક્કે સ્નેહના, ન મળે પરમ પ્રભાવ. અચળ રૂપ આસકિત નહિં, નહિં વિરહના તાપ; કથા અલભ્ય તુજ પ્રેમની, નહિં તેના પરિતાપ. ભક્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહિં, નહિં ભજન ઠઢ ભાન; સમજ નહિં નિજ ધર્મની, નહિં શુભ દેશે સ્થાન. કાળ દેાષ કળિથી થયા, નહિં મર્યાદા ધર્મ; તાય નહિં વ્યાકુળતા, જુએ પ્રભુ મુજ કર્મ. સેવાને પ્રતિકૂળ જે, તે અંધન નથી ત્યાગ; દેહેંદ્રિય માને નહિં, કરે બાદ્ય પર રાગ. તુજ વિચાગ સ્ક્રુરતા નથી, વચન નયન યમ નાંહિ; નહિં ઉદાસીન અભક્તથી તેમ ગૃહાદિક માંહિ. અહંભાવથી રહિત નહિં, સ્વધર્મ સંચય નાંહિ; નહિં નિવૃત્તિ નિર્મળપણે, અન્ય ધર્મની કાંઇ. એમ અનંત પ્રકારથી, સાધન રહિત હુંય; તહિં એક સદ્ગુણ પણ, મુખ બતાવું શુંચ ? કેવળ કરુણામૂર્ત્ત છેા, દીનબધુ દીનનાથ! પાપી પરમ અનાથ છું, ગહેા પ્રભુછ! હાથ અધમાધમ અધિકા પતિત, સકળ જગતમાં હ્યા; એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંય ? પડી પડી તુજ પદ પંકજે, ફરી ફરી માગું એ જ; सह्युरु संत स्वइप तुं क, को ६६ता हरी हेक."-श्रीमह राज्य द्रष्ट " હું છોડી નિજ રૂપ રમ્યા પર પુક્રગલે; ઝીલ્યા ઊલટ આણી વિષય તૃષણા જલે; આશ્રવ બંધ વિભાવ કરૂં રુચિ આપણી, ભૂલ્યા મિશ્યા વાસ દાષ દઉં પર ભણી....વિહરમાન."—શ્રી દેવચંદ્રછ

ઇત્યાદિ પ્રકારે પાતાના દાષ દેખી, પાતાનો ધર્મ કિયાની વિકલતા—ખામી જોઇ, આ ગ્રાગદિશ્વાળા મુમુલુ યાંગી પુરુષને પાતા પ્રત્યે ખેદ ઉપજે છે, ત્રાસ છૂટે છે કે—આ જવનું આ તે કેવું હીનવીર્ય પશું ? કેવું શિથિલાચારી પશું ? કેવું પ્રમાદી પશું ? કેવું નિર્જુણ ચક્રવત્તી પશું ? પણ આવા સંત્રાસ ઉપજે છે, તેમાં તે ગુણી જના પ્રત્યે અદ્ભેષ જ હાય છે, બીલકુલ ક્રેષ—મત્સર ભાવ તા હાતા જ નથી, એવા ગુણનિધાન પ્રશસ્ત પુરુષા પ્રત્યે ઇંબ્યા—અદેખાઇ આવતી જ નથી, પણ કેવળ પ્રમાદ ભાવ જ ઉદલસે છે. એટલું જ નહિંપણ પાતાની ગુણહીનતાથી નિરાશ થવાને બદલે, તે મહત્ પુરુષાના ઉત્તમ ગુણ દેખી આગળ વધવાની પ્રેરણા મેળવે છે. આમ—

" વિનય અધિક શુણીના કરે....મન૦ દેખે નિજ શુણ ઢાણ રે....મન૦ "–ચા૦ સજ્ઝાય ર-3

# दुःखरूपो भवः सर्वे उच्छेदोऽस्य कुतः कथम् । चित्रा सतां प्रवृत्तिश्च साद्योषा ज्ञायते कथम् ॥ ४७॥

દુઃખરૂપ ભવ સર્વ આ, ક્યાંથી કેમ ઉચ્છેદ ? ચિત્ર પ્રવૃત્તિ સંતની, ક્યમ જણાય સહુ ભેદ ? ૪૭

અર્થ: — સર્વ સંસાર દુ:ખરૂપ છે, આના ઉચ્છેદ કયા કારણથી કેવી રીતે થાય? અને સંતાના ચિત્ર-વિવિધ આશ્ચર્યકારા પ્રવૃત્તિ છે, તે બધીય કેવી રીતે જણાય?

### વિવેચન

"ત્રાસ ધરે ભવભય થકી....મન૦ ભવ માને દુ:ખખાણુ રે....મન૦"–ધા૦ સજઝાય ર–૪

વળી આ દર્શિવાળા ચાંગી પુરુષ સમસ્ત સંસારને દુ:ખરૂપ માને છે; કારણુ કે જન્મ, જરા, મરણુ, રાગ, શાેક વગેરે દુ:ખથી ભરેલા આ સંસાર આધિ–વ્યાધિ-ઉપાધિરૂપ

वृत्ति:-दुःस्वरूपो भवः सर्वै:--अधीय संसार हुः भइप छे, -अन्म-अस आहि इपप्णाने लीधे. उच्छेदोऽस्य-आ संसारने। ७२छह, कुतः-इयांथी १ इया हेतुथी १ क्षांति आहिश्वडी. कथं-डेम १ डेवा अधि १ विज्ञा-िश्वत, (विविध प्रधारनी, अथवा आश्वर्य धारी), सताम्-संतानी, भुनिओती, प्रवृत्तिश्च- प्रवृत्ति, शैत्य इमें आहि प्रधारथी, साहोषा ज्ञायते कथम्-ते अशेष डेम अखाय १ ते अधीय डेम अख्वामां आवे १-तेथी अन्यना अपोह्यी, (तथा जीक्षता त्यांगथी).

ત્રિવિધ તાપથી નિરંતર અળી રહ્યો છે, એમ તે પ્રત્યક્ષ દેખે છે; આ ભયાકુલ સંસાર સંસારમાં સર્વત્ર લય લય ને લય જ વ્યાપી રહેલ છે, એમ તેને જણાય છે. તે જાએ છે તો 'લોગમાં× રાગના લય છે, કુલને પડવાના લય છે, લક્ષ્મીમાં રાજાના લય છે, માનમાં દીનતાના લય છે, અલમાં શત્રુના લય છે, રૂપથી સ્ત્રીને લય છે, શાસ્ત્રમાં વાદના લય છે, ગુલુમાં ખલના લય છે, અને કાયા પર કાળના લય છે. એમ સર્વ વસ્તુ તેને લયવાળી દેખાય છે, માત્ર એક વૈરાગ્ય જ અલય છે,' એવું તેને પ્રતીત થાય છે. આમ આખા સંસાર લયાકુલ હાઇ કેવલ દુ:ખરૂપ જ છે, સંસારમાં જે જે સુખસાધન મનાય છે તે પલ્લ બધાય પરમાર્થથી સુખાલાસરૂપ હાઇ દુ:ખરૂપ જ છે, ઇંદ્ર—ચક્રવર્ત્તી આદિની પદવી પણ દુ:ખરૂપ જ છે, એમ તેના આત્મામાં નિશ્ચય થાય છે. કારણ કે—

"પ્રત્યેક વખત મૃત્યુના ભયવાળા, રાગના ભયવાળા, આજિવકાના ભયવાળા, યશ હશે તો તેની રક્ષાના ભયવાળા, અપયશ હશે તે તેને ટાળવાના ભયવાળા, કોશું હશે તો તેને કોવાના ભયવાળા, દેશું હશે તો તેની હાયવાયના ભયવાળા, સ્ત્રી હશે તો તેની આમ કરવાના ખયાલવાળા, પ્રત્ર—પુત્રાદિક હશે તો તેની કડાકૂટના ભયવાળા, નહિં હાય તો તેને માળવવાના ખયાલવાળા, ઓછી ઝાહિ હશે તો વધારેના ખયાલવાળા, વધારે હશે તો તેને ભાય ભરવાના ખયાલનો, એમ જ પ્રત્યેક સાધના માટે અનુભવ થશે."

એટલે તે મુમ્રુક્ષુ પુરુષ ભાવે છે કે-હે જવ! આ ભયરૂપ સંસારમાં ચારે ગતિમાં ભ્રમણ કરતાં તું અનંત દુ:ખ પારુપા છે. ભીષણ નરક ગતિમાં, તિર્ધ ચ ગતિમાં, કુદેવ ગતિમાં, ને કુમનુષ્ય ગતિમાં તું તીલ દુ:ખને પ્રાપ્ત થયા છે, દારુણ અસદા દુ:ખ વેરાગ્યભાવના તે ચિરકાળ સદા છે, શારીરિક માનસિક દુ:ખ તે વારવાર અનુભવ્યા છે. હે જવ! અશુચિ ખીભત્સ ને મલમલિન એવા અનેક જનનીઓના ગર્ભાવાસમાં તું ચિરકાળ વસ્યા છે. સમુદ્રના પાણી કરતાં પણ વધારે માતાના ધાવણ તું ધાવ્યા છે. તારા મરણસમયે સાગરજલ કરતાં પણ વધારે આંમુડા તારી માતાઓએ સાર્યા છે. મેરુપર્વત કરતાં પણ વધારે તારા કેશ-નખ વગેરે કપાયા છે. હે જવ! આ

<sup>\* &</sup>quot;भोगे रोगभयं कुले च्युतिमयं वित्ते नृपालाद्भयं;
माने दैन्यभयं बले रिपुभयं रूपे तरुण्या भयं।
शास्त्रे वादभयं गुणे खलभयं काये इतान्ताद्भयं,
सर्वे वस्तु भयान्वितं भुवि नृणां वैराग्यमेवाभयम् ॥"—श्री शर्त् ६१त लावनाणेष ).
"पेहिकं यत्सुखं नाम सर्वे वैषयिकं स्मृतम्। न तत्सुखं सुखाभासं किन्तु दुःखमसंशयम् ॥"
—श्री अभृत्यद्रायार्थ छक्त श्री पंचाध्यायी

ત્રિલુવન મધ્યે તે સર્વ સ્થાનમાં વારંવાર ગમનાગમન કર્યું છે, સર્વ જીવા સાથે સર્વ પ્રકારના સંખંધા તે અનેક વાર કર્યા છે, લુવનાદરમાં વર્ત્ત તા સર્વ પુદ્દગલા તે ફરી ફરી શસ્યા છે ને મૃક્યા છે, જગતની એઠ તે વારંવાર હાંસે હાંસે ખાધી છે, તાપણ તું તૃપ્તિ પામ્યા નથી! તૃષ્ણાથી પીડિત થઇને તે ત્રણે લુવનનું પાણી પીધું છે, તાપણ તહારી તૃષ્ણાના છેદ થયા નથી! માટે હે જીવ! હવે તા તું વિરામ પામ! વિરામ પામ!

"જડ ચલ જગની એંઠના, ન ઘટે તુજને લોગ હા મિત્ત."—શ્રી દેવચંદ્રછ

આમ દુ:ખમય સંસારસ્વરૂપ ભાવતાં તેના અંતર્માં વૈરાગ્યના રંગ લાગે છે, એટલે તે ચિંતવે છે કે આ દુ:ખદ સંસારના કયા કારખૂથી, કેવી રીતે ઉચ્છેદ થાય ? હું આ ભવભયથી ઉભગ્યા છું. આ દુ:ખપ્રચુર અધુવ અશાધાત સંસારમાં હું એવી શું કરણી કરૂં? કે જેથી કરીને હું દુર્ગતિ પ્રતિ ન જઉં.\* 'ભવભયથી હું ઉભગ્યા, હવે ભવ પાર ઉતાર હા '—(યશાવિજયજ))

વળી તે મુમુક્ષુ સત્પુરુષાની, સંત મુનિજનાની વિવિધ પ્રકારની સત્પ્રવૃત્તિ નોઇને દિંગ થઇ જાય છે. તેઓની પરમ અદ્ભુત લક્તિ, પરમ અદ્ભુત આત્મશક્તિ, પરમ વિશુદ્ધ નિર્મલ તપશ્ચર્યા, પરમ ઉત્કૃષ્ટ ધર્મધ્યાન, પરમ પ્રશાંત ગંભીર વાગ્ધારા, સંતાનું ચિત્ર પરમ જ્ઞાનસંપન્ન શુદ્ધ ક્રિયાકલાપ, અને મેરુ જેવા મહાન્ સંયમભારનું ચિત્ર! લીલાથી ધારખ્ય,—એ વગેરે તે સાધુપુરુષાની સત્પવૃત્તિ નિહાળી તે તો આશ્ચર્યમાં લીન થઇ જાય છે; અને ચિંતવે છે કે—આ આત્મારામી ખ્રદ્ધાનિષ્ઠ મહાત્માઓનું સમસ્ત ચિત્ર ચરિત્ર કેમ જાણી શકાય ? કારખ્યુ કે આ સત્પુરુષાનું ચરિત્ર ચિંતવવામાં આવે તેા કવચિત્ કરુષા—કામળતા દેખાય છે, કવચિત્ તીક્ષ્ણતા દેખાય છે, કવચિત્ ઉદાસીનતા દેખાય છે! આમ પરસ્પર વિરોધાલાસી ગુણાનું એએામાં દર્શન થાય છે! કારખુ કે આ મહાજના સર્વ જીવાનું હિત કરવાવાળી કરુખા ધરાવે છે, કર્મનું વિદારખ્ય કરવામાં તીક્ષ્ણતા રાખે છે, અને ચહ્યુ—ત્યાગ પરિણામ વિનાની દેષ્ટા—સાક્ષી-ભાવરૂપ ઉદાસીનતા દાખવે છે! વળી એએા યોગી પખ્ય છે ને લોગી પણ છે! વક્તા પણ છે ને મોનધારી પણ છે! ત્રિલ્યનના પ્રભુ પણ છે ને નિર્ધાં પણ છે! આમ વિવિધ

<sup>\* &#</sup>x27;'अधुवे असासयंमि संसारंमि दुःखपउराए ! कि नाम दुध्यंतकम्मयं जेणाहं दुग्गइं न गच्छेध्या ॥"—श्री ઉत्तराध्ययन सूत्र

વિરાધાભાસો તેમની ચિત્ર પ્રવૃત્તિ જહાય છે! એમ પરમ આશ્ચર્ય કારક એવી સત્પુરુષોની સમસ્ત ચિત્ર-વિચિત્ર આત્મચેષ્ટા, ચૈતન્ય ચમત્કારા મ્હારાથી કેમ જાણી શકાય વારુ ?

"કરુષા કામલતા તીક્ષણતા, ઉદાસીનતા સાંહે રે….શીતલ૦ સર્વ જંતુ હિતકરણી કરુણા, કર્મ વિદારણ તીક્ષણ રે; હાનાદાન રહિત પરિણામી, ઉદાસીનતા વીક્ષણ રે….શીતલ૦ શક્તિ ત્રિલુવન પ્રભુતા, નિર્ભ થતા સંયોગે રે; યાંગી લાગી વકતા મૌની, અનુપયાગી ઉપયાગે રે….શીતલ૦ કત્યાદિક અહુમંગ ત્રિલંગી, ચમતકાર ચિત્ત દેતી રે; અચરિજકારી ચિત્ર વિચિત્રા, આનંદલન પદ લેતી રે….શીતલ૦"—શ્રી આનંદલનજ "તાહરી શુરતા ધીરતા તીક્ષ્ણતા, દેખી સેવક તશે! ચિત્ત રાચ્યા; રાગ સુપશસ્તથી ગુણી આશ્ચર્યતા, ગુણી અદ્યુતપણે જીવ માચ્યા."-શ્રી દેવચંદ્રજી

क्षरण् के—

नास्माकं महती प्रज्ञा सुमहान् शास्त्रविस्तरः। शिष्टाः प्रमाणमिह तदित्यस्यां मन्यते सदा ॥ ४८॥

નથી અમારી મતિ મહા, શાસ્ત્રવિસ્તાર મહાન; શિષ્ટો અહીં પ્રમાણ એ, માને નિત આ સ્થાન. ૪૮

અર્થ:--- અમારામાં માટી બુદ્ધિ નથી, અને શાસ્ત્રવિસ્તાર તેર ઘણે, માટે છે; તેથી અહીંઆ તો શિષ્ટ જેના પ્રમાણ છે,--એમ આ દક્ષિમાં સદા માને છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે કહ્યું કે ' આ સાધુજનાની ચિત્ર પ્રવૃત્તિ અધીય ન જાણી શકાય,' તેનું અહીં કારણ અતાવ્યું છે. આ દૃષ્ટિવાળા ચાંગી ભાવે છે કે-મ્હારામાં તા તેવી માટી અહિ નથી કે તે કહી વિસંવાદ ન પામે-ખાટી ન પહે. અને પાતાની અહિએ- ક્યાં મહારી સ્વચ્છંદ મતિકલ્પનાએ કલ્પેલા વિષયમાં તા વિસંવાદ આવ્યા વિના મંદ મતિ? રહેતા નથી. આમ મ્હારી મતિ તા અતિ પામર છે-અલ્પવિષયા છે, અને શાસ્ત્રના વિસ્તાર તા ઘણા ઘણા માટા છે. શ્રુતસાગરના પાર

वृत्तिः-नास्माकं महती प्रज्ञा—अभारी अज्ञा-शुद्धि भारी नथी, संवाहिनी नथी; कारखु के स्वप्रग्राथी विकित्यतमां विसंवाहतुं हर्शन थाय छे, तेटबा भारे. तथा-सुमहान् शास्त्रविस्तरः-शास्त्रविस्तार अत्यंत महान्-भारे। छे,-ते ते प्रवृत्तिना हेतुप्रखाओं करीते. आम-शिष्टाः-साधुक्रते।ने संभत अवा शिष्ट पुरुषे।, प्रमाणिमह-आ व्यतिकरमां-प्रसंजमां प्रमाखुश्रत छे. तदिति-तेटबा मारे आम, अस्यां मन्यते सदा-आदिष्टिमां सहा माते छे.के तेओओ आवर्षुं छे तेक यथाशकित सामान्यथी करतुं बुक्त छे, ओम अर्थ छे.

પામતાં મહામતિવાળા મહાજના પણ શાકી જાય છે; ત્યાં મ્હારા જેવા પામરતું શું ગજું ? મ્હારી ચાંચ તેમાં કેમ ખૂડી શકે ? 'અનંત ગમ, પર્યય, અર્થ, હેતુ, નય, ને શબ્દર્પ રત્નાથી ધનાઢ્ય-સમૃદ્ધ એવા સર્વન્ન શાસન-પુરમાં પ્રવેશલું અળહુષ્ઠુતોને દુષ્કર છે. તો પછી શુત-બુદ્ધિ× વિભવથી પરિદ્ધીન એવા હું કે જે પાતાની અશક્તિ વિચાર્યા વિના તેમાં પ્રવેશ કરવા ઇચ્છું છું, તે તો વેરાઇ ગયેલા દાણાના કહ્યુ વીદ્યુવા ઇચ્છતા રંક લીખારી જેવા છું! ત્રિપદીમાત્રના શહ્યુથી જેને દાદશાંગીનું ન્નાન થતું હતું, એવા પૂર્વ પુરુષસિંહાના અનંત સાગર જેવા, ન્નાનિશય જયારે સાંભળીએ છીએ ત્યારે બિન્દુ જેવા પણ નહિં એવા ન્નાનથી 'આગમધર-શ્રુતઘર' કહેવાતા વર્તમાનકાળના પુરુષોને પહ્યુ મદના અવકાશ નથી, તો મ્હારા જેવા મંદમતિનું તો તેમાં સ્થાન જ ક્યાં છે ?

"સૂત્રા જેમાં અમલ જલ છે અર્થ ગંભીર મીઠાં, સિદ્ધાન્તાના પ્રથળ ઉછળે જ્યાં તરંગા ગરીઠા; યુક્તિરૂપી સરસ સરિતા સંગમસ્થાન યત્ર, ચારૂ એવા શ્રુતજલનિધિ વર્ણવા કાેેેેેેેે શક્ત ? ધીમંતાની પણ મતિગતિ તાંગ જેના ન લાવે, યુદ્ધિ જેમાં યુધ જન તણી ક્યાંય નિરુદ્ધ થાવે; દેખીને જ્યાં ગુણુ ગણુમણુ ચિત્ત થાયે પ્રસક્ત, ચારૂ એવા શ્રુત જલનિધિ વર્ણવા કાેેેશુ શક્ત?"—મનાેનંદન (ડૉ. લગવાનદાસ)

આમ રહારી અલ્પમતિ અપાર શાસ્ત્રસમુદ્રના પાર પામી શકે એમ નથી, માટે અત્રે તો સંતજનાને સંમત એવા શિષ્ટ પુરુષા જ રહારે પ્રમાણ કરવા યાગ્ય છે, તેઓએ જેમ કહ્યું છે તેમ જ તથ્ય હાવા યેવ્ય છે, તેઓએ જે આચર્યું છે તે જ યથાશક્તિ સામાન્ય-પણ રહારે આચરવા યાગ્ય છે, રહારે મન તા તેઓનું વચન જ મનનીય ને માનનીય છે; માટે રહારે રહાર્ય જાતું ડફાણ-દોઢડહાપણ કરવા યાગ્ય નથી. 'महाजनो येन गतः स पन्थाः '-મહાજન જે માર્ગે ગયા તે માર્ગને અનુસરનું એ જ રહારૂં કર્ત્ત થયે, અને એમ સાવથી કરીશ તો સુયશની પ્રાપ્તિ મને અવશ્ય થશે.\*

अत्वाद्यनन्तगमपर्ययार्थहेतुनयशब्दरत्नात्व्यम् ।
सर्वज्ञशासनपुरं प्रवेष्टुमबहुश्रुतैर्दुःखम् ॥
श्रुतवुद्धिविभवपरिहीणकस्तथाप्यहमशक्तिमविचिन्त्य ।
द्रमक इवावयवोञ्छकमन्वेष्टुं तत्प्रवेशेष्युः ॥
पूर्वपुरुषसिंहानां विज्ञानातिशयसागरानन्त्यम् ।
श्रुत्वा सांप्रतपुरुषाः कथं स्वबुद्ध्या मदं यान्ति ॥"—श्री ७भास्यातिषायक्षप्रशीत प्रशमरित

<sup>\* &</sup>quot;तस्मात् शास्त्रं प्रमाणं ते, कार्याकार्यव्यवस्थितौ । ज्ञात्वा शास्त्रविधानोक्तं कर्म कर्तुमिहाईसि ॥ "—शीता-अ. १६

"શાસ્ત્ર ઘણા મિત થાડલી….મન૦ શિષ્ટ કહે તે પ્રમાણ રે….મન૦ સુયશ લહે એ ભાવથી….મન૦ મ કરે જાૂઠ ડકાણ રે….મન૦"—યાગ૦ સજ્જાય-૨-૫ તારાદ્દષ્ટિના સારાંશ

## <mark>આ તારાદ</mark>ષ્ટિમાં—

(૧) દર્શન, છાણાના અગ્નિકલ્યુ જેલું મંદ વીય<sup>8</sup>-સ્થિતિવાળું હાય. (૨) યાગનુ બીજું અંગ નિયમ હાય. (૩) ઉદ્દેગ નામના બીજા ચિત્તદાષના ત્યાગ હાય. (૪) જિજ્ઞાસા નામના બીજો ગુલ્ પ્રગટે.

તે ઉપરાંત આ ગુણસમૃદ્ધ પણ હાય-(૧) યાગકથાઓ પ્રત્યે પરમ પ્રેમ. (૨) શુદ્ધ યાગીઓ પ્રત્યે ખદુમાન, તેઓના યથાશક્તિ ઉપચાર. તેથી હિતાદય, ક્ષુદ્ધ ઉપદ્રવહાનિ અને શિષ્ટસમ્મતતા. (૩) ભવલય પલાયન. (૪) ઉચિત આચરણ, અનુચિત અનાચરણ. (૫) અધિક ગુણવંત પ્રત્યે જિજ્ઞાસા. (૧) નિજ ગુણહીનતાથી ખેદ-ત્રાસ. (૭) ભવવૈરાગ્ય સંસારથી છૂટવાની કામના. સત્પુરુષાની ચિત્ર પ્રવૃત્તિથી આશ્ચર્ય. (૯) 'શિષ્ટ કહે તે પ્રમાણ' એવી ભાવના, સ્વઇંદ ત્યાગ.

તારાદષ્ટિનું કાેષ્ટક — પ

| દર્શન                          | ચાેગાંગ | <b>દાષ</b> ત્યાગ             | ગુણપ્રાપ્તિ | <b>બીજા</b> ' ગુણસ <b>મૃહ</b>                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------|---------|------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| છાચુાના<br>અગ્નિકહ્યુ<br>જેવું | નિયમ    | ઉદ્દેગ ત્યાગ<br>(ચ્યતુદ્દેગ) | िज्ञासा     | ચિંગકથાપ્રીતિ, ચેંગીજન પ્રતિ<br>અહુમાન-ઉપચાર.<br>હિતાદય, ઉપદ્રવનાશ, શિષ્ટ<br>સંમતતા, ભવભય પલાયન.<br>ઉચિત આચરહ્યુ, અનુચિત<br>અનાચરહ્યુ.<br>ચુણવંત પ્રતિ જિજ્ઞાસા, નિજ<br>ચુણહાનિથી ખેદ.<br>બવવૈરાગ્ય, શિષ્ટપ્રમાહ્યુતા. |

#### કળશ કાવ્ય —ઃ મંદાકાંતા :—

તારામાંહી પ્રથમ કરતાં દૃષ્ટિ ખૂલ્યે વધારે, યાગી ઉંચું દરશન કંઇ ગામયાગ્નિ શું ધારે; સત્શ્રહાથી યુત શ્રુતપથે તે સદા સંચરે છે, મુમુક્ષુ તે સિંહિશિશુ સમા માણમાર્ગ ચરે છે.

|                                                                                                                                                                                                    | <u></u>      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| સદ્યોગોના અમલ જલથી ચિત્તના મેલ ધાવે,<br>શૌચાચારે શુચિ રુચિ અતિ યાર્ગો આ શુદ્ધ હાવે;<br>સ્ગાતા તે અશુચિ તનથી, શુદ્ધ નિલેશિ ભાવે,<br>સત્તવવૃદ્ધિ સુમનપણું ને યાેગ્યતા યાેગ પાવે.                     | <b>૩</b> ૨.  |
| સંતાષી આ ક્ષણ પણ તણાચે ન તૃષ્ણા–તરંગે,<br>આત્મામાંહી નિત રત રહે તુષ્ટ સંવેગ રંગે;<br>મર્યાદા તે પરિગ્રહ તણી નિચમે નિત્ય આણે,<br>તૃષ્ણા ખાડા કઠિન પૂરવા જાણી સંતાષ માણે.                            | <b>33</b> .  |
| સમ્યગ્રાને યુત તપ તપે શક્તિ શું આ યશસ્વી,<br>ને આત્મામાં તપર્થી પ્રતપે આ પ્રતાપી તપસ્વી;<br>સત્શાસોનું મનન કરતા એક સ્વાધ્યાય ધ્યાવે,<br>દેકાધ્યાસત્યજી જપ જપે ભાવના આત્મભાવે.                      | 3 <b>%</b> . |
| જેનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટયું, જ્ઞાન ઐશ્વર્ય જેનું,<br>યાગીન્દ્રોયે ધીર મન ધરી ધારતા ધ્યાન જેનું;<br>એવા સાચા ઇશવર ગુણે ચિત્તસંધાન જામે,                                                             |              |
| ગાતાં ધ્યાતાં સજન કરતાં આત્મનું સાન પામે.<br>ચાેગે ધારે નહિં અણુગમાં, વેઠતા ના જ કાઢે,<br>કિંતું તેમાં દિન દિન પ્રતિ સક્તિ ઉદ્ઘાસ વાધે;<br>હું છું કાેશું કે સ્વરૂપ મુજ શું કે જાણુવા તત્ત્વ ઝંખે, | ૩૫.          |
| હિત્કંઠાથી તરસ છુઝવા ચાતકા જેમ કંખે.<br>સદ્યોગાની અમૃત સરખી સત્કથાએ ગમે છે,<br>જાણી તેને દુરલભ અતિ ચિત્ત તેમાં રમે છે;<br>કામાદિની વિષ સમ કથામાંહિ ના ચિત્ત ચોંટે,                                 | <b>3</b> ¢.  |
| સોએ ચાખી કરી કરી કરી એઠને કાેેેે છોટે કે<br>સાચા જેગીજન મહત જે શુદ્ધ સદ્યોગ સાધે,<br>તેના પ્રત્યે નિત નિત બહુ લક્તિ સન્માન વાધે;<br>સેવા તેની વિનયર્થી કરે શક્તિશું લક્તિલાવે,                     | 3.9.         |
| ને આત્માના અનુશ્રહ કરૂં ચિત્તમાં એમ ધ્યાવે.                                                                                                                                                        | <b>3</b> ८.  |

તેથી તેને સુક્ષળ મળતું યાેગવૃદ્ધિ સ્વરૂપી, લાભા બીજા પણ ખહુ મળે આનુષંગી અનૂપી; કલ્યાણાના ઉદય વધતા, હાણુ ઉપદ્રવાની, માની શિષ્ટો શિર પર ધરે આણુ તે સજ્જનાની.

3€.

આ મુસુક્ષુ લવ થકોં અંહુના હવે તો ડરે છે, 'માથે ધીંગા ધર્ણી' પ્રભુ–ન દા વાળ વાંકા કરે છે; તે તે કૃત્યે ઉચિત મહિં તા આવવા છે ન ખામી, ના ક્રિયાયે અનુચિત કરે તે અજાર્યે નકામી.

۲o.

જાચી યાેગસ્થિતિમય દશા ધારતા યાેગિઓનાં, જાચી ક્રિયા નિરખોં તલસે જાણવા તે જાઓની! તે સતાનું ધન ધનપણું ચિંતવે, દ્રેષ ઝૂટે, ને પાેતાની વિકલ કરણી દેખોં સંત્રાસ છૂટે.

૪૧.

ભારી દુ:ખરવર્ષ સઘળા એહ સંસાર ભાસે, કયા હેતુથી ? કર્ષ જ રીંતથી તાસ ઉચ્છેદ થાશે ? આ સંતાની કચમ વિવિધ આ સત્ક્રિયાએ જણાશે ? એવું એવું બહુ તલસતા આ મુમુદ્ધ વિમાસે.

**૪**૨.

મ્હારામાં તા નથીં મતિ મહા, શાસ્ત્ર વિસ્તાર માેટા, તેથી અત્રે મતિકલપનારૂપ સ્વચ્છંદ ખાેટા; શિષ્ટો સાચા સતજનમતા સર્વથા છે પ્રમાણ, એલું માની મન મહિંસદા ડાેળતા ના ડફાણ.

**٤3**.

#### અનુ*ષ્*દુ**પ્**

વાધે ચાંગ કથાપ્રીતિ, સાધે સદ્ધાંગ સાધના; સત્ સેવા સંતની લાધે, બાધે દુષ્ટ કુવાસના. ૪૪. ત્યજંતા ભવભાગોને, સજંતા યાગસાધના; ભજંતા ભગવાન્ યાગી, તે મન:સુખનંદના. ૪૫.

इति सुमनोनंदनीबृहत्टीकारूपविवेचनेन सप्रपद्धं विवेचिते
 श्रीयोगदृष्टिसमुद्धयशास्त्रे द्वितीया तारादृष्टिः ॥



# ૩ બલા દૃષ્ટિ

તારાદષ્ટિ કહી. હવે 'અલા' કહેવામાં આવે છે, તેથી અત્રે કહે છે.

सुखासनसमायुक्तं बलायां दर्शनं दृढम् । परा च तत्त्वशुश्रुषा न क्षेपो योगगोचरः ॥ ४९ ॥

સુખ વ્યાસન સહ દર્શન, દઢ હાય બલામાંહિ; તત્ત્વશુશ્રુષા પરમ ને, ક્ષેપ યાગમાં નાંહિ. ૪૯

અર્થ:—ખલા દરિમાં સુખ આસન સંયુક્ત દહ દર્શન, અને પરમ તત્ત્વશુશ્રૂષા-તત્ત્વ સાંભળવાની ઇચ્છા હાય છે. તથા યાેગ વિષયમાં ક્ષેપ હાતાે નથી.

#### વિવેચન

"ત્રીજી દુષ્ટિ <mark>બલા કહીજી, કાઇ અગ્તિ સમ બાેધ;</mark> ક્રેપ નહિં આસત સધેજી, શ્રવણ સમીહા શાેધ રે…. જિન્જ! ધન ધન તુજ ઉપદેશ."—યાેગ**ં સજ્ઝાય ર-૧** 

ત્રીજી **બલા** નામની દૃષ્ટિમાં આગળ કહેલા અનુક્રમ પ્રમાણે આ પ્રકારે ચાલ**ંગી** હોય છે:-(૧) દર્શન, કાષ્ઠ અગ્નિકણુ સમાન, (૨) ચાગનું ત્રોનું અંગ **આસન**ન, (૩) ક્ષેપ નામના ત્રીજા આશય દેાષના ત્યાગ, (૪) શુશ્રૂષા નામના ત્રીજા ગુણની પ્રાપ્તિ હોય છે.

चृत्ति:-सुखासनसमायुक्तं—सुणासनथी समाधुक्त, स्थिर सुणासनवाणुं, बळायां-अक्षा ६ष्टि-मां, दर्शनं-हर्शन, पूर्वे बढ्ढां ते (सत् श्रद्धावाणा भाष ते हर्शन), टढं-६६,-डाड अभिक्ष्युनी ६५मावाणुं छे એटला माटे. परा च तत्त्वशुश्रूषा-अने परम तत्त्वशुश्रूषा, तत्त्व सांक्षणवानी परम ⊌क्ष्य, ६८इंडा, न क्षेपो योगगोचर:-ये।गिगयर-ये।गिवषयह क्षेप होते। नथी,-ते अनुदेशकन्य हे।य छे, એटला माटे.

## ૧. દર્શન : કાષ્ઠઅગ્નિ સમ બાધ

અલવાળી તે અલા. આ દક્ષિમાં દર્શન એટલે કે સત્ય્રહાવાળા બાધ પણુ આગલી બે દિ કરતાં વધારે બળવાન્ દઢ હોય છે, કંઇક વિશિષ્ટ પ્રકારના હોય છે, અને તેને કાષ્ઠ અગ્નિકણના પ્રકાશની ઉપમા છાજે છે. કાષ્ઠનો-લાકડાના અગ્નિ, તૃણુ ને છાણુના અગ્નિ કરતાં વધારે પ્રકાશવાળા, વધારે સ્થિતિવાળા ને વધારે વીર્યવાળા હાય છે. તેમ આ દક્ષિના બાધ પણુ મિત્રા ને તારા દિષ્ટ કરતાં અધિક દઢતાવાળા, અધિક સ્થિતિવાળા ને અધિક બલ-સામધ્યવાળા હાય છે. એથી કરીને તેના જીવનમાં આચરણુર્પ પ્રયોગ કરતી વેળાએ પડુ-નિપુણુ જેવી સમૃતિ રહે છે, કારણ કે તેના સંસ્કાર લાંબા વખત ટકે છે, અને તેથી કરીને પ્રયોજનભૂત પ્રયોગની એટલે કે અર્થપ્રયોગની માત્ર પ્રોતિથી કંઇક યતના સંભવ હાય છે. આમ અપેક્ષાએ અત્રે દઢ-અળવાન્ દર્શન હાય છે. એટલે આગળ કહેલા દક્ષિ-દર્શન શબ્દના લક્ષણ પ્રમાણે, અહીં સત્યુરુષના વચનામૃતજીની-સત્શાસ્ત્રની અળવત્તર શ્રહા હાય છે, અને એવી સત્ય્રહાથી સંયુર્ક્ત બાધ પણુ વધારે અળવાળા હાય છે. એટલે આ દક્ષિવાળા સમુક્ષ સત્યુરુષ સદ્દગુરુના પરમ લક્ત હાય છે, સત્શાસ્ત્રની આગ્નાના દઢ આરાધક હાય છે. એથી કરીને તે સત્યાસને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ કરે છે, અસત્યવૃત્વિથી વિરામ પાર્મ છે, અને સત્પ્રવૃત્તિપદને પાસે ને પાસે ખેંચતા જય છે.

# ર. ત્રીજું યાેગાંગ : આસન

અત્રે યાગનું ત્રીજાં અંગ આસન પ્રાપ્ત થાય છે; સુખાસન, સ્થિર આસન હાય છે, આસનની હઢતા હાય છે, આગલી બે દિષ્ટમાં યમ, નિયમ એ બે યાગાંગની પ્રાપ્તિ પછી સ્વાભાવિક કમે અહીં હઢ આસનની પ્રાપ્તિ હાય છે. કારણ કે જેમ જેમ યમ-નિયમની હઢતા થતી જાય છે, જેમ જેમ યમ-નિયમ આત્મામાં પરિણામ પામતા જાય છે, તેમ તેમ છવ યાગમાર્ગમાં હઢ સુખાસન જમાવતા જાય છે, દઢ બેઠક કરતા જાય છે, સ્થિર થતા જાય છે.

અહીં પદ્માસન, પર્ય કાસન આદિ બાદ્ધ આસન ઉપરાંત મુખ્યપણે અભ્યંતર આસન ની વાત સમજવાની છે. આ જીવ અનાદિ કાળથી પર વસ્તુમાં અધ્યાસ—આસન કરી બેઠા છે, પરવસ્તુને પાતાની માની તે ઉપર ચઢી બેઠા છે! એવી અનાદિની પરવસ્તુની બેઠક ઉઠાવી લઇ, પાતાના આત્મરવરૂપમાં આસન કરવું—બેઠક લેવી તે પરમાર્થથી સુખાસન છે. તેની સાથે મનની ને શરીરની ચપળતા દૂર કરવા માટે બાદ્ધ દઢ આસનની સાધના પણ સઢકારીપણે—આલંબનપણે ઉપકારી થાય છે, કારણ કે જીવ એક સ્થળે સ્થિર થઇને બેસે તા તેના મનાયા અનુકૂળતા મળે છે. આસત—૨૭

દહતાથી અંતરાયના વિજય યાય છે,× હન્દ્રોના અભિઘાત થતા નથી, અને દષ્ટ દેાષના પ્રશિધાનપૂર્વક પરિત્યાળ થાય છે.

આ 'સુખાસન' શળ્દ સમજવા જેવા છે. 'સ્થિરસુखमासनम्' (પાર્વા ૧-૪૬). સુખાસન એટલે જ્યાં સુખેશી-આરામથી-લહેરથી બેસી શકાય એવું સ્થિર હાય તે આસન. ઉદ્વેગ ન પમાં એવું સ્થિર આસન તે સુખાસન. જે આસન સુખાસન ડગમગતું હાય, અસ્થિર હાય, જ્યાં સુખેશી-આરામથી બેસી શકાય એવું ન હાય, તે સુખાસન ન કહેવાય જેમ ડગમગતા પાયાવાળી કે લાંગી તૃરી કે ખૂંચે એવી ખુરશી સુખાસન ન કહેવાય, પણ સ્થિર પાયાવાળી, અખંડ સુંદર ગાદીવાળી હાય તે સુખાસન કહેવાય; તેમ પરમાર્થમાં, અધ્યાત્મ પરિભાષામાં પણ, પર વસ્તુનું જે આસન તે અસ્થિર, ડગમગતું, બેસતાં ખૂંચે એવું દુ:ખદાયક છે, માટે તે સુખાસન નહિં, પણ દુ:ખાસન છે! સાચું 'સુખાસન' તો એક નિજ સહજ આત્મસ્વર્ય પદ છે. કારણ કે તે જ અત્યંત સ્થિર, નિહેં ડગમગતું, ને બેસતાં સુખદાયક પરમ આનંદ ઉપજાવનારૂં છે, માટે તે જ પારમાર્થિક સુખાસન છે. જેમ જેમ તેવા ભાવ સુખા: સનમાં જીવ બેસે છે, તેમ તેમ તેને સુખની-પરમાનંદની એક લહરીએ છૂટતી જાય છે. આમ જેમ બને તેમ દેહાધ્યાસ છાડતા જઇ, આત્મારામી બનતા જવું, તે આસન નામના ત્રીજ યાંગ અંગની સિદ્ધિ છે.

" છૂટે દેહા ધ્યાસ તો, તું કર્ત્તા નહિં કર્મ; તું ભાજા નહિં તેહના, એજ ધર્મના મર્મ."— શ્રી આત્મસિહિ " આતમભુદ્ધે હા કાયાદિકે શ્રદ્ધો, ખહિરાતમ અઘરૂપ....સુગ્યાની અના દેધનજી

## ૩. અક્ષેપ

ત્રીને જે 'ક્ષેપ' નામના ચિત્તદોષ કહ્યો હતા, તેના અહીં ત્યાગ હાય છે. કારશુ કે આગલી એ દિષ્ટમાં ખેદ અને ઉદ્દેગ નામના એ દોષ દ્વર થયા પછી આ દોષ પણ દ્વર થયા છે. પ્રથમ ખેદ એટલે યાગક્રિયા પ્રત્યે મનનું અઠઢપશું-થાકી જવું તે દ્વર થાય છે. એટલે પછી તે યાગક્રિયા પ્રત્યેના દેષરૂપ-અશુગમારૂપ ઉદ્દેગ દોષ ટળે છે, વેઠિયાપશું દ્વર થાય છે. અને પછી સ્વાસાવિક ક્રમે 'ક્ષેપ' દોષ પશુ ટળે છે. ક્ષેપ એટલે ફેંકાવું તે (ક્ષિપ ધાતુ પરથી). ચિત્તનું જયાં ત્યાં ફેંકાવું નેદોડવું તેનું નામ ક્ષેપ. કાઇ પશુ ક્રિયા કરતાં કરતાં વચ્ચે વચ્ચે ત્યાંથી ઉખડી ઉમડીને ચિત્ત બીજે બીજે સ્થળે આડું-અવળું

अतोऽन्तरायविजयो द्वन्द्वानभिद्वतिस्तथा ।
 रष्टदोषपरित्यागः प्रणिधानपुरःसरः ॥ "—श्री यरो।्रत द्वा० द्वा०
 "ततो द्वन्द्वानभिद्यातः ॥ "—श्री पातं कक्ष थे।, स्व. २-४८

ગયા કરે તે ક્ષેપ. જેમ શાલિને ઉખેડી ઉખેડીને બીજે વાવવાથી તેનું ફળ હાેતું નથી, તેમ ઉખડી ઉખડીને અન્યત્ર દાંડતા–ઝાંવાં નાંખતાં ચિત્તથી થતી ક્રિયાનું શુદ્ધ ફળ હાેતું નથી. (ન્યુએન પૃ. ૮૫).

આવી ચિત્તની ડામાડાળ અવસ્થા તે ક્ષેપ છે. આ ક્ષેપ દેશિના અહીં ત્યાંગ થતાં અક્ષેપ હાય છે. આ વિક્ષેપ વિનાનું એવું અવિક્ષિપ્ત મન તે જ આત્માનું તત્ત્વ છે, વિક્ષિપ્ત મન તે આત્માની બ્રાંતિ છે. એમ જાણીને આ દૃષ્ટિવાળા યાંગી પુરુષ જેમ બને તેમ મનને અવિક્ષેપ રાખે છે, વિક્ષેપ પામવા દેતા નથી. તે પ્રતિક્રમણ કરતા હાય કે સામા- યિક કરતા હાય, તે પ્રભુભક્તિ કરતા હાય કે સદ્ગુરુવંદન કરતા હાય, પણ તેનું મન બીજે આડું અવળું જતું નથી, ડામાડાળ થઇ પર વસ્તુમાં ગમન કરતું નથી. સામાયિક કરતાં હેલ્લા કે ગયેલા શેઠની જેવું તે નથી કરતા:—

એક ગૃહસ્થ હતા. તે સામાયિકમાં એઠેલા. દરમ્યાન વિચારચક્રે ચડી જઇ, ચામ-ડાના વેપારી અમુક ચમારને ત્યાં જવું છે તે એની સાથે આમ આમ વાત કરવી છે એવી તે મનમાં ઘડલાંજ કરવા લાગ્યા! ને તેમ બડળડવા પણ માંક્યા! તે છેાકરાની વિચક્ષણ વહુંએ સાંભળ્યું. તેવામાં કાઇ આવ્યું ને પૂછ્યું કે શેઠ ઘરમાં છે કે ? વહુંએ પાધરા જવાળ આપ્યા-ઘરમાં નથી, ઢેઠવાડે ગયા છે! પછી સામાયિક પૂરી થયે, શેઠે વહુને પૂછ્યું –હું તો ઘરમાં હતો, છતાં તું ખાયું કેમ એાલી? ડાહી વહુંએ જવાળ આપ્યા-સસરાજ! આપનું શરીર ઘરમાં હતું ને સામાયિકમાં એકું હતું, પણ આપનું મન શું ઢેઠવાડે ન્હાતું ગયું? તે સાંભળી શેઠને પાતાની ભૂલનું ભાન આવ્યું ને પાતાના ચિત્તનો ચંચલતા માટે પશ્ચાત્તાપ થયે.

આ મુમુક્ષુ પુરુષ જેમ અને તેમ પરભાવમાંથી મનને પાછું વાળે છે, કારણુ કે તેને અવિદ્યાભ્યાસના સંસ્કાર દૂર થઇ રહ્યા છે, ને જ્ઞાનસંસ્કાર પ્રાપ્ત થઇ રહ્યા છે. એટલે રાગ-દ્રેષ-માહાદિ ભાવા તેને ઝાઝા ક્ષેપ્રભ પમાડી શકતા નથી; તીવ્ર કષાયા તેની ચિત્ત-ભૂમિને ખૂંદી નાંખો ખળભળાટ મચાવતા નથી; વિષયાનું આકર્ષણ તેના મનને ડામાડાળ કરતું નથી; માન-અપમાન, મુખ-દુ:ખ, હર્ષ-શાક વગેરે દ્રન્દ્રો તેના ચિત્તને વિક્ષેપ ઉપ-જાવતા નથી; અર્થકથા, કામકથા કે કાઇ પણ પ્રકારની વિકથા તેના ચિત્તને આકર્ષી નથી.

<sup>\* &</sup>quot;अविक्षिप्तं मनस्तत्त्वं विक्षिप्तं भ्रान्तिरात्मनः । घारयेत्तद्विक्षिप्तं विक्षिप्तं नाश्रयेत्ततः ॥ अविद्याभ्याससंस्कारेरवशं क्षिष्यते मनः । तदेव ज्ञानसंस्कारेः स्वतस्तत्त्वेऽवितिष्ठते ॥ अपमानादयस्तस्य विक्षेपो यस्य चेतसः । नापमानादयस्तस्य न क्षेपो यस्य चेतसः ॥ "—श्री प्रथादस्याभीळकृत सभाविशतकः

કારણ કે આ મહાનુલાવ મુમુક્ષુ આ મન-મર્કટના તરકટને સારી પેઠે જાણે છે. કાેઇ પણ કાર્ય કરતાં આ મનરૂપ વાંદરૂં જ્યાં ત્યાં દાેડ્યા કરે છે-ફેંકાયા કરે છે, વિદ્યાપ પામે છે. માટે તેને છૂટું –રેલું ન મૂકલું જોઇએ, એમ તે સમજે છે. 'મનડું કિમહી કારણ કે તે ચિંતવે છે કે–રાત્રે કે દિવસે, વસતિમાં કે ઉજ્જડ સ્થાનમાં, ન બાઝે' ગમે ત્યારે આ મન ઘડીકમાં આકાશમાં ને ઘડીકમાં પાતાલમાં જાય છે! મુક્તિના અભિલાષી એવા તપસ્વીએ! જ્ઞાન-ધ્યાનના અભ્યાસ કરે છે, ત્યાં તા આ દુશ્મન જેવું મન કંઇક એવું ચિંતવે છે કે જેથી તે અવળે પાસે નાંખી દે છે-ઉધે રવાડે ચઢાવી દો છે! માટા માટા શાસ્ત્રના જાણકાર જે 'આગમધર' કહેવાય છે, તેમના હાથે પણ આ મનડું કેાઇ પણ પ્રકારે અંકાતું નથી-મદ્દોન્મત્ત હાથીની જેમ અંકુ-શમાં આણી શકાતું નથી! અને ક્યાંક જો તેને હઠ કરીને હઠકાવવામાં આવે છે-તિરસ્કાર કરીને કૂતરાની જેમ હડધૂત કરવામાં આવે છે, તાે તે વ્યાલની જેમ વાંકુ થઇને બેસે છે, ઉલદું આડું ફાટે છે! આ મનને જો ડગ કહીએ તેા ઠગતું દેખાતું નથી, ને શાહુકાર પણુ તે છે નહિં! તે બધાયમાં છે ને બધાયથી અલગું છે! એ આશ્ચર્ય મનમાં ઉપજે છે! ને મનમાં સમાય છે! હું જે જે કહું છું તે તે આ દુર્જન કાને ધરતા નથી, ને 'કાલાે' આપમતે રહે છે! ગમે તે સુર, નર કે પંડિતજન સમજાવે તાેપણ આ મ્હારા શાળો-મહા રાશાળો સમજવ્યા સમજે એમ નથી! હું તા જાણતા હતા કે આ મન નપુંસકલિંગી છે, પણ આ તા બધાય 'મરદ'ને ઠેલે મારે છે-ઠેખે ચડાવે છે! બીજી વાતમાં તાે 'પુરુષ' સમર્થ છે, પગુ આ મનડાને કાેઇ જેર કરી શકતું નથી! મન આવું દુરારાષ્ય છે, રીઝવવું-વશ કરવું મુશ્કેલ છે, માટે 'મન સાધ્યું તેણે સવળું સાધ્યું' એ વાત હું ખાેટી માનતા નથી. આવા મનને હું જેમ જેમ જતન કરીને રાખવા જઉં છું, तेम तेम ते अणशुं ने अणशुं सागतुं लाय छे! डेांध रीते आअतुं नथी! ठेंडांधे આવતું નથી!

"મનડું કિમહી ન ખાઝે હા કું શુ જિન! મનડું કિમહી ન ખાઝે; જિમ જિમ જતન કરીને રાખું, તિમ તિમ અળગું ભાજે.... હા કું શું રજની વાસર વસતિ ઉજડ, ગયણ પાયાલે જાય. સાપ ખાય ને મુખડું શેશું, એહ ઉખાણા ન્યાય.... હા કું શું મુક્તિ તણા અભિલાષી તિપિયા, જ્ઞાન ને ધ્યાન અભ્યાસે; વયરીડું કાંઇ એહવું ચિંતે, નાંખે અવળે પાસે.... હા કું શું આગમ આગમધરને હાથ, ના'વે કિણવિધિ આંકું; કિહાં કણે જો હઠ કરી હટકું, તો વ્યાલ તણી પરે વાંકું... હા કું શું ઠગ કહું તો ઠગતું ન દેખું, શાહુકાર પણ નાંહિ; સહુ માંહે ને સહુથી અળગું, એ અચરિજ મનમાંહિ.... હા કું શું હ

જે જે કહું તે કાન ન ધારે, આપ મતે રહે કાલા; સુર નર પંડિત જન સમજાવે, સમજે ન મહારા શાળા....હા કું શુ૦ મેં જાર્યું એ લિંગ નપુંસક, સકલ મરદને ઠેલા; બીજી વાત સમરથ છે, નર, એહને કાઇ ને જેલે....હા કું શુ૦ મન સાધ્યું તેણે સલળું સાધ્યું, એહ વાત નહિં ખાટી; એમ કહે તે નવિ માનું, એ કહી વાત છે માટી....હા કું શુ૦"—શ્રી આનંદધનજી

એમ ચિંતવી તે વિચારે છે કે-આવા અંચલ દુરારાધ્ય મનને સ્ઢારે શી રીતે ઠેકાણે આણુવું ? કારણ કે પાણીમાં પથરા પડતાં પાણી જેમ ઢાળાઇ જાય છે, તેમ આ મેઢારૂં દુષ્ટ મન પણ જયાં ત્યાં ગમનરૂપ વિશ્વેપના પથરા પડતાં હાળાઇ મનમાઈટને કેમ જાય છે. 'આ અંચલ મન તો મથન કરનારૂં ને અત્યંત અળવાન છે. ઠેકાણે આણુવું ? વાયુની જેમ તેના નિશ્વઢ કરવા ઘણા કઠિન છે.' માટે ઢવે સ્ઢારે કેમ કરવું ? વૈરાગ્ય ને અભ્યાસના ઉશ્વ પ્રયાસ નહિં કરવામાં આવે તા આ મન કઢી વશમાં આવવાતું નથી, એ તા એના સ્વભાવ પ્રમાણે ચારે કાર ભટક્યા કરવાતું છે; માટે આ મનરૂપ વાંદરાને કયાંક બાંધી રાખું તા ઠીક! અથવા એના જોયું કાઇ કામ સાંપી દઉં એટલે એ બિચારૂં લહે ચઢ-ઉતર કર્યા કરે! એમ વિચારા તે, જેણે તે મનના જય કર્યો છે, એવા પરમાત્મ પ્રભુના ચરણુરૂપ થાંલલા સાથે આ મનને પ્રેમની સાંકળથી બાંધી રાખે છે! એટલે એ બાપડું આડું અવળું અસી શકતું નથી! અથવા તા એને શ્રુત—સ્દંધમાં\* રમવા માટે છૂડું મૂકા લે છે, એટલે તેમાં તે લહે આરાઢણ—અવરાઢણ કર્યા જ કરે! લહે આત્માર્થરૂપ ફળ ધરાઇ ધરાઇને ખાવા ઢાય તેટલા ખાય! લહે વચનરૂપ પાંદડાને ચૂંટી કાઢ! લહે નચરૂપ શાખાએમાં લટકીને ઢીંચકા ખાય! લહે વચનરૂપ પાંદડાને ચૂંટી કાઢ! લહે નચરૂપ શાખાએમાં લટકીને ઢીંચકા ખાય! લહે વિશાલ મતિરૂપ મૂલ લાગમાં નાવ્યા કરે—કુદા કરે!

"મનડું દુરારાષ્ય તે વશ આષ્ટ્યું, આગમથી મતિ આહું; આનંદલન પ્રભુ રહારું આણે! જો, તે! સાચું કરી જાહું….કા કુંચુ૦"—શ્રી આનંદઘનછ

# ४. तत्त्व-शुश्रूषा

આ દર્શિમાં શુશ્રૂષા નામના ત્રીજો ગુણ પગટે છે, કારણ કે બીજો જિજ્ઞાસા ગુણ

भं चंचलं हि मनः कृष्ण प्रमाथि बलवत् इहम्।
 तस्याइं निग्रहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम्॥
 असंशयं महावाहो मनो दुनिंग्रहं चलम्।
 अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते॥ "—ऽिता.

\* "अनेकान्तात्मार्थप्रसवफलभारातिविनते, वचःपर्णाकीर्णे विपुलनयशास्त्राश्चातयुते । समुद्रंगे सम्यक् प्रततमतिमूले प्रतिदिनं, श्रुतस्कंघे घीमान् रमयतु मनोमर्केटममुम्॥" —श्री शुख्कप्रस्थाभील्युत श्री स्थात्भातुशासन પ્રગઢ્યા પછી સ્વાભાવિક કેમે શુશ્રૂષા એટલે શ્રવણ કરવાની-સાંભળવાની ઇચ્છા ઉપજે છે. અને આ શ્રવણેચ્છા પણ તત્વ સંખંધી જ હાય છે. વસ્તુ તત્ત્વ શું છે? હું કાયું છું? સ્હારૂં સ્વરૂપ શું છે? આ બીજાં બધુંય શું છે? તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ શું છે? તેની સાથે મ્હારે શા સંબંધ છે? આ જગત શું છે? તેની પ્રાપ્તિ કેમ થાય? ઇત્યાદિ તત્ત્વ સંખંધી અનેક પ્રશ્નોના ખુલાસા કરતી તત્ત્વવાર્ત્તા સાંભળવાની આ દરિવાળા મુમુક્ષુ પુરુષને તીવા ઉત્કંઠા ઉપજે છે, અંતરંગ ઇચ્છા પ્રગટે છે. આવી અંતરંગ ઉત્કંટ ઇચ્છા વિનાનું કર્ણેન્દ્રિયદ્ધારા જે શ્રવણ, તે નામ માત્ર શ્રવણ છે, એક કાને સાંભળી બીજે કાનેથી કાઢી નાંખ્યા ખરાબર છે! એમ તો આ જીવે અનંતવાર કથા—વાર્ત્તા સાંભળી છે, ને સાંભળી સાંભળીને તેના કાન પણ ફૂટી ગયા છે! તોપણ હજા તેને ખ્રદ્ધાત્રાન—સાચું તત્ત્વત્રાન થયું નથી! કારણ કે તેણે અંતરાત્માથી,—આંતર શ્રવણેન્દ્રિયથી, ભાવ શ્રોત્રેન્દ્રિયથી શ્રવણ કર્યું નથી. માત્ર દેખાવ પૂરતું જ સાંભળયું છે.

" डथा सुष्टी सुष्टी कूट्या डान, तीय न आव्युं श्रक्षज्ञान."—श्री व्यापासक्त " आत्मा वा अरे श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्यासितव्यो ।"—श्री वेदश्रुति

"કેટલીક વાર એક ભૂલ તેં એ થાય છે કે તે 'શ્રવણું'ના અર્થગ્રહણ સાથેના તાત્વિક સંખંધ વસ્તુત: ધ્યાનમાં લેવાતા જ નથી. 'શ્રવણું' એટલે સાંભળવું અને સાંભળવું એટલે કાનમાં શબ્દો પડવા દેવા; અને આટલું થતાં શ્રવણું થયું એમ ઘણીવાર કૃતકૃત્યતા માની લેવાય છે. × × × શબ્દને કર્ણમાં લઇ તેની સાથે અર્થગ્રહણ પણ કરી લેવું તેતું નામ 'શ્રવણું', એમ શ્રવણુ શબ્દના વાસ્તવિક અને પ્રાચીન શાસ્ત્રસંમત અર્થ છે."—વિદ્દૃૃૃૃવર્ષ શ્રી આનંદશંકર બાયુલાઇ શ્રુવ

અને આ જે શ્રવણે આ છે તેમાં પરની અપેક્ષા રહે છે, કારણ કે સાંભળવાનું બીજાના બાલ્યા કે ઉપદેશ્યા વિના સંભવે નહિં; માટે શ્રવણ અન્ય દ્વારા, અન્ય મુખે હાય છે. એટલે કે મુખ્યપણે તે શ્રવણ પુરુષવિશેષરૂપ શ્રદ્ધાનિષ્ઠ સદ્દગુરુ સદ્દગુરુમુખે મુખે કરવાનું છે; અને તેના જેગ ન હાય તા પૂર્વ કાલીન મહાત્મા- શ્રવણ એના સત્શાસમુખે શ્રવણ કરવાનું છે, કારણ કે મહાયાગખલ સંપન્ન એવા તે તે મહાગુરુઓના ચેતન્યસ્વરૂપ આત્મા 'અક્ષર' સ્વરૂપે અહતા થઇ, તેમની કૃતિઓમાં પ્રગટપણે અક્ષરસ્વરૂપે રહ્યો છે. પ્રત્યક્ષ આત્મજ્ઞાની સદ્દગુરુના અભાવે, આવા પરાક્ષ આત્મારામી સદ્દગુરુઓના વચનનું અવલંબન જ શ્રેયસ્કર થઇ પડે છે, પરમ ઉપકારી આધારભૂત થઇ પડે છે. સદ્દગુરુના અભાવે, અન્ય સામાન્ય કારિના જે તે પ્રાકૃત જનને ગુરુ સ્થાપી–માની બેસી તેના મુખે શ્રવણ કરવા કરતાં, આવા પરાક્ષ સદ્દગુરુઓના સદ્દચંગુરુનો શ્રવણ કરવા કરતાં, આવા પરાક્ષ સદ્દગુરુઓના સદ્દચંગુરુએ શ્રવણ કરતું, તે અનેકગણું વધારે લાલદાયી છે, એમ વિદ્રાનોનું માનવું છે. તથારૂપ ગુરુગુણરહિત ગમે તેને ગુરુ કલ્પવા કરતાં, આમ કરવું તે જ યાગ્ય છે.

" આત્માદિ અસ્તિત્વના, જેહ નિરૂપક શાસ્ત્ર; પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ યેાગ નહિં, ત્યાં આધાર સુપાત્ર. અથવા સદ્ગુરુએ કહ્યા, જે અવગાહન કાજ; તો તે નિત્ય વિચારવા, કરી મતાંતર ત્યાજ."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

"કેવળ સાધારણ વર્ગના પુરુષ પાસેથી પ્રત્યક્ષ ઉપદેશ લેવા એ ઠીક, કે અસા-ધારણ પુરુષ પાસેથી એના ગ્રંથા દ્વારા જે પરાક્ષ ઉપદેશ મળે એ ઠીક? આ પ્રશ્નનો એક જ ઉત્તર ઘટે છે. અસાધારણ પુરુષા પાતાના અનુપમ આત્માને ગ્રંથમાં કેવી સારી રીતે સંક્રાંત કરી શકે છે, એ વાત જો ધ્યાનમાં લેવામાં આવે તા સહજ સમજાય એમ છે કે આ બીજો માર્ગ જ ઉત્તમ છે."—પા. આનંદશંકર ધ્રુવ.

એટલા માટે આ દૃષ્ટિવાળા મુમુક્ષુ ચાંગી પુરુષ તત્ત્વશ્રવણની લીલ ઉત્કંઠા ઉત્પન્ન થતાં, શ્રી સફગુરુના ચાંગ મેળવવા પ્રયાસ કરી તેમના શ્રીમુખે તત્ત્વ સાંભળવા ઇ છે છે. અને તેમના ચાંગ જો અની શકે એમ ન હાય તા સત્શાસ મુખે શું સાભળવાની શ્રવણ કરવા ઇ છે છે. તે કાંઇ પણ પ્રકારે પાતાના હૃદયમાં મંથાઇ રહેલા ઇ આ ! તત્ત્વપ્રશ્નોનું સમાધાન પામવા ઇ છે છે. તે કવચિત શાંતિનું રવરૂપ સાંભળવા ઇ છે છે, તા કવચિત આત્મતત્ત્વ કેવું હશે તે શ્રવણ કરવા ઉત્કંઠિત અને છે. આ જીવે પૂર્વ એવી તે શ્રી વિરાધના કરી હશે ? કે જેથી તેના માહાદિ દેખ હજા ટળતા નથી, એવી શંકાનું સમાધાન પામવા તે કવચિત ઇ છે છે; તા કવચિત ભગવાનને હાજરા—હજાર કલ્પી, સાક્ષાત ખડા કરી, આટલા બધા કારણ પામ્યા છતાં આ જીવ હજા કેમ તરી જતા નથી, તેનું કારણ આપ કહા, એમ જાણે સાક્ષાત ભગવાનને પૂર્ણ, તે સાંભળવા માટે એકતાન થઇ રહે છે. જેમકે—

- "શાંતિ જિન! એક મુજ વિનતિ, સુણા ત્રિભુવન રાય રે! શાંતિ સ્વરૂપ કિમ જાણિયે? કયમ અહેા! મન પરળાય રે?….શાંતિ૦
- " આતમતત્ત્વ કહ્યું જાષ્યું જગત ગુરુ! એહ વિચાર મુજ કહિયા; - આતમતત્ત્વ જાણ્યા વિણુ નિર્મલ,ચિત્ત સમાધિ ન લહિયાે....મુનિસુવ્રત."–શ્રી આ**ન'દંધનછ**
- "પૃછું પૂર્વ વિરાધના, શી કીધી ઇણ જીવ લાલ રે; અવિરતિ માહ ટલે નહીં, કીઠે આગમ દીવ લાલ રે."
- "કારણ જોગે હાં સાધે તત્ત્વને, નિવ સમયાં ઉપાદાન રે....જિલ્ંદજ શ્રીજિનરાજ પ્રકાશા મુજ પ્રતે, તેહના કાલ્યુ નિદાન....જિલ્ંદજી."—શ્રી દેવચંદ્રજ આ જ અર્થ કહે છે—

## नास्यां सत्यामसत्तृष्णा प्रकृत्यैव प्रवर्तते । तदभावाच सर्वत्र स्थितमेव सुखासनम् ॥ ५० ॥

પ્રકૃતિથી જ તૃષ્ણા અસત્, પ્રવર્તની નહિ અત્ર; તાસ અભાવે સ્થિત વળી, સુખાસનજ સવ<sup>૧</sup>ત્ર. ૫૦

અર્થ:—આ દૃષ્ટિ હાતાં, અસત્ તૃષ્ણા પ્રકૃતિથી જ પ્રવર્ત્તતી નથી; અને તેના અભાવને લીધે સર્વત્ર–સર્વેસ્થળે સુખાસન રહે જ છે.

### વિવેચન

પૂર્વે જે સુખાસન કહ્યું, તે કૈવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે, તેનું અહીં વિવરણ કર્યું છે. જ્યારે આ દૃષ્ટિ વર્તાતી હાય છે, ત્યારે જ્યાં સ્થિતિ કરી હાય ત્યાંથી બીજે સ્થળે ચિત્ત દેહતું નથી. એટલે સ્વભાવથી જ અસત તૃષ્ણા પ્રવર્ત્તતી નથી; અને અસત્ તૃષ્ણા તેના અભાવથી સર્વત્ર જ સુખાસન હાય છે. આમ આ દૃષ્ટમાં વર્ત્તતા અભાવ સમુક્ષુ જેગીજનની અસત્ તૃષ્ણા દ્વર થાય છે. મૃગજળ-ઝાંઝવાના પાણી જેવી પરવસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે આવાં નાંખવા જેવી જાૂઠી તૃષ્ણા તેને હવે ઉપજતી નથી. અત્યાર સુધી તેા વિષયરૂપ મૃગતૃષ્ણાની પાછળ ખુવાર થવામાં તેણે બાકી રાખી ન્હાતી, તેની પાછળ તેણે દાડાય એટલું દાક્યા જ કર્યું હતું, 'દાહત દાહત દાહિયા, જેતી મનની રે દાહ', પણ હવે તે કાંઇક થાકથા છે, વિરામ પામ્યા છે.

કારણ કે આ સકલ જીવલાક\* સંસારચક્રને ચાકડે ચડેલ છે. તે અનંત દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભવ ને ભાવના પરાવર્તાથી નિરંતર ભમી રહ્યો છે. વિધનું એકછત્રી સામ્રાજ્ય ધરાવતા મહામાહરૂપ ગ્રહથી અળદીઆની પેઠે તે હંકારાઇ રહ્યો છે. એમ ભમતાં ભમતાં તેને તૃષ્ણાની તીન પીડા ઉપજે છે. એટલે તે તરસ છીપાવવા માટે બળદની પેઠે ઉછળી

वृत्तिः-न नथी, अस्यां, आ अधिकृत-अस्तृत ६ष्टि, सत्यां-होते सते, असत्तृष्णा-असत् तृष्णुः,-रियति कारणुथी अतिरिक्त ग्रेयर-विषय संअधी, प्रकृत्यैव-अकृतिथा क, स्वकावथी क, प्रवर्त्तते-अवर्ताती,-विश्वष्ट शुद्धिनः येशने सीधेः, तदभावाश्च-अने तेना,-असद् तृष्णुःनः असावयक्षी, सर्वत्र-व्याप्तिथी सर्वार्थाने, :स्थितमेव सुखासनम्-सुभासन स्थित क हे।य छे,-तेवः अक्षरना परिश्रम्णुना अक्षावने सीधे.

<sup>\* &</sup>quot;इह सकलस्यापि जीवलोकस्य संसारचक्रकोडाघिरोपितस्याश्रांतमनंतद्रव्यक्षेत्र-कालभवभावपरावर्तेः समुपकांतश्रांतरेकछत्रीकृतविश्वतया महता मोहग्रहेण गोरिव बाह्य-मानस्य प्रसभोज्ञृंभिततृष्णातंकत्वेन व्यकांतराधिष्ठत्तम्योत्तम्य मृगतृष्णायमानं विषयग्राम-मुपरंघानस्य परस्परमाचार्यत्वमाचरतोऽनंतदाः श्रुतपूर्वानंतदाः परिचितपूर्वानंतदाोऽनुभृतपूर्वा चैकत्वविषद्धत्वेनात्यंतविसंवादिन्यपि कामभोगानुबद्धा कथा ॥" —आयार्थश्रुष्ठाभिष् श्री अभृतयः दस्रिश्वत सभयसार दिक्षा.

ઉછળીને તે મૃગજળ જેવા વિષયશામમાં માેહું નાંખે છે! પણ તે ઝાંઝવાના પાણીથી તેની તરસ છીપતી નથી, છતાં તે તેની પાછળ દેશિયા જ કરે છે.

"જેવી રીતે કેાઢિયા માણુસને પાતાના ગળેલા હાથવડે અન્ન ખાવામાં સંકાચ થતો નથી, તેવી રીતે વિષયાને જેના કંટાળા આવવા છતાં વિષયોનો જેને કંટાળા આવતા નથી અને કર્મફળ વિષે નિરિચ્છ થતા નથી. ગધેડા ગધેડીની પાછળ લાગતાં તે ગધેડી લાતા ઉછાળીને તેનું નાક ફાંડી નાંખે છે, તાય તે તા તેની પાછળ નકટા થઇને ચાલ્યા જ જાય છે! તે પ્રમાણે જે વિષયા માટે બળતા અગ્નિની જ્વાળામાં કુદતાં પણ આગળ પાછળ જોતા નથી અને પાતાના વ્યસનને દૂષણ નહિં પણ ભૂષણ માને છે! જેમ મુગજળની લાલસાથી દાંડતાં દાંડતાં મૃગની છાતી તૂટી જાય, તાપણ તેની ઉત્કંઠા એપછી ન થતાં સ્ઢામી વધતી જ જાય છે! પરંતુ એ મૃગજળને તે મિશ્યા માનતા નથી!"

—શ્રી જ્ઞાનેશ્વરી ગીતા

આમ આ તૃષ્ણાથી આ છવ અત્યંત અત્યંત વ્યાકુલ થઇ રહ્યો હતો. જેમ જેમ તે તૃષ્ણાને તૃષ્ત કરવા પ્રયાસ કરતો હતો, તેમ તેમ તે તૃષ્ણા બળવત્તર ખનલી જવી હતી. અગ્નિમાં ઇંધન નાંખતાં તે જેમ પ્રજવલતો જાય, તેમ વિષયરૂપ આહુ વિષયથી તૃષ્ણા–તિથી આ તૃષ્ણા અગ્નિ ઉલટા પ્રજવિત થઇ છવને પરિતાપ પમાક્યા વૃદ્ધિ કરતો હતો. ગમે તેટલા પાણીના પ્રથી સમુદ્ર પ્રાય નહિં, તેમ ગમે તેટલી વિષય નદીઓના પ્રથી આ તૃષ્ણાસમુદ્રના ખાઉા પ્રાતો ન્હોતો. સાગર જેટલા દેવલાકાદિના મહાસુખ આ છવે અનંતવાર ભાગવ્યા, છતાં જે તૃષ્ણા શમાઇ નહિં, તે ગાગર જેટલા મનુષ્યના તૃષ્ણ ભાંગોથી શી રીતે શમાવાની હતી? પણ ગઇ તે ગઇ! હવે તો આ મુમુક્ષુ છવ જાગ્યો છે, ને તેને વરાગ્યના દઢ રંગ લાગ્યો છે. એટલે તે તેવા અસત્ તૃષ્ણારૂપ મૃગજળ પાછળ દાડતો નથી, ને નકામા દુઃખી થતા નથી. તેના તૃષ્ણાથી તમ થતા હતો, તે હવે સ્વ-રસીયા બની સ્વાતમામાં સંતાષ્થી તૃપ્ત થાય છે, આત્મા પૂર્વે જે પર-રસીયા થઇ, પર સદ્દખુહિના–સુમિતિના સેવનથી સમતારસ અનુભવે છે. તેા હવે તે ફરીથી દુ:ખી થવા માટે વિષયરૂપ મૃગજળ પાછળ દાઢ જ કેમ? તે એમેકેલું અન્ન કરી ખાવા ઇશ્છેજ નહિં; છવવા માટે વિષયાન કરે જ નહિં.

અને આમ અસત્તૃષ્ણાના અભાવ થતાં આ મુમુક્ષુ જેગીજનને આત્મસંતાષના અનુભવ થાય છે. એટલે પછી આ મુમુક્ષુ પુરુષ ગમે તે સ્થળે, ગમે તે પરિસ્થિતમાં, ગમે તે વાતાવરણમાં, ગમે તે સંયોગામાં હાય, તાપણ તેને સર્વત્ર સુખઆસનની સ્થિરતા વર્ષે છે. કારણ કે યાગીપુરુષ તે તે પરિસ્થિતિને અનુકૂળ થઈ, પ્રાપ્ત સંજોગામાં સંતુષ્ટ બની, સુખે જ રહે છે, આરામથી—લહેરથી—સુખચેનથી માજમાં જ રહે છે, સદા મસ્તરાજ બનીને જ રહે છે. તેના મનની બધી દાડાદાડ અત્ર લંધ થઇ જાય છે, અને

આસનની દહતા–ચિત્તની સ્થિરતા નીપજે છે. મનની બેઠક જે બાદ્ય વસ્તુમાં હતી, તેમાંથી નિવૃત્ત થઇ આત્મામાં આસન લેવા ભણી પ્રવત્તે છે. આમ આ 'અવધૂત સદા મગનમાં 'રહે છે!

"અબધૂ સદા મગનમેં રહેના, કયા તેરા કયા મેરા શ અબધૂ૦ તેરા હે સાે તેરી પાસે, અવર સબહી અનેરા....અબધૂ૦"—શ્રી આનંદધનજી

"જેને બાેધબીજની ઉત્પત્તિ હાય છે, તેને સ્વરૂપ-સુખથી કરીને પરિતૃપ્તપણું વર્ત્તે અને વિષય પ્રત્યે અપ્રયત્ન દશા વર્ત્તે છે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રીક, રહ્હ.

मे क इंडे छे---

अत्वरापूर्वकं सर्वं गमनं कृत्यमेव वा । प्रणिधानसमायुक्तमपायपरिहारतः ॥ ५१ ॥

ત્વરા વિનાનું ગમન ને, કૃત્ય જ તેમ સમસ્ત; અપાયના પરિહારથી, સહ પ્રણિધાન પ્રશસ્ત• પ૧.

અર્થ:—સર્વ ગમન ત્વરા–ઉતાવળ વિનાનું અને સર્વ કૃત્ય પણ અપાયના પરિદ્વાર થકી પ્રશ્ચિધાન સંયુક્ત એવું હાય છે.

## વિવેચન

ઉપરમાં જે સુખાસન કહ્યું તેનું અત્ર વધારે સ્પષ્ટીકરણુ કર્યું છે. આ દરિયાળા મહાનુભાવને ચિત્તની એટલી બધી સ્વસ્થતા વર્તે છે—એટલી બધી સ્થિરતા રહે છે કૈ—તેની બધી દોડાદોડ મટી જાય છે, સર્વત્ર તેને સુખાસન જ રહે છે, ઉતાવળના તે ગમે ત્યાં નીરાંતે હેઠા મનથી બેસે છે. આનું સીધું પરિણામ એ આવે અલાવ છે કે તે ગમે તે સ્થળે જતા હાય અથવા ગમે તે ક્રિયા કરતા હાય, તાપણ તે તે કર્ત્તા બ્યાં તેને દેશ પણ ઉતાવળ—ત્વરા હાતી નથી, દાડધામ હાતી નથી. તેની સર્વ ક્રિયા મનના પ્રણિધાન સંયુક્ત હાય છે, અને તે દૃષ્ટિ આદિમાં અપાય—ખામી આવવા દેતા નથી. એટલે તે દેવમંદિરે જતા હાય કે ઉપાશ્રયે જતા હાય, સંસાર વ્યવહારના કામ માટે જતા હાય કે પરમાર્થના કામ માટે જતા હાય, દેહચિંતા અથે જતા હાય કે અન્ય કાર્ય અર્થે જતા હાય, તાપણ તે ઉતાવળ ગમન કરતા નથી, અર્થે જતા હાય, તાપણ તે ઉતાવળ ગમન કરતા નથી,

वृत्तिः-अत्वरापूर्वकम्--अत्वरापूर्वक, त्वरा-इतावण वगरतुं, ओटसे अनाकुत्व, सर्व-सर्व-सामान्यथी, ते शुं ? ते। के-गमनं-गमन, ज्युं ते, देवकुत्र आदि प्रत्ये. कृत्यमेव वा-तेम क कृत्य पञ्ज,वंदनादि कृत्य पञ्ज, प्रणिधानसमायुक्तं-भनना प्रश्चिषानपुरःसर, (भननी सावधानता युक्त), अपायपरिद्वारतः-अपायना परिद्वारयक्षी,-दृष्टि आदिमां अपायना परिद्वारवर्डे क्रीने, (दृष्टि आदिमां क्राप्त पश्च द्वानि-भाभी न आवे ओवा प्रकार दोषना त्यागथी). ખાતી ધમાલ કરતા નથી; પણ સર્વત્ર શાંતિથી અનાકુલપણે જાય છે**, યતનાપૂર્વક** જીવિક્રિસા ન થાય, એમ ધીર–ગંભીર ગતિએ ઝાલે છે, તે સર્વ વિષ્ઠિ બરાખર સાચવે છે. જેમકે—

" ક્રુગ્ય ભાવ શુચિ અંગ ધરીને, હુરખે દેહરે જઇએ રે; દહ તિગ્ર પણ અહિગમ સાચવતાં, એકમના ધુરિ થઇએ રે…. મુવિધિંગ"—શ્રી આનંદધનજ " સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉ લામણે, હુરખે વાર હજારું"—શ્રી દેવચંદ્રજ

હાય! ભાગી જશે, પેલાે લૂંટી જશે ને હું રહી જઇશ. અમુક પહેલી પૂજા કરી લેશે ને હું માંડા પડી પાછળ રહી જઇશ, દર્શન ખૂલ્યા છે ને તરત બંધ થઇ જશે, માટે ચાલ દાંડતા જઉં. ચાલ ચાલ! મ્હારે ફલાશે ઠેકાશે જલ્દી જવાનું છે, માટે આ ભગવાનની પૂજા જેમ તેમ પતાવી દઉં, આ ભગવાનને જલ્દી જલ્દી છે ચાર ચાંદલા કરી પૂજાવિધિ ઝટઝેટ આટાપી લઉં, આ ચાંખાની ત્રશે ઢગલી મૂકી 'લે તારાે લાેગ ને મૂક મારાે કેડાં' એમ કરતાેકને એકદમ રવાના થઇ જાઉં! –ઇત્યાદિ પ્રકારે બ્યક્ત થતી ક્ષુદ્ર વિચારશાુવાળી ખાટી ઉતાવળ આ મુમુક્ષુ પુરુષને ઉપજતી નથી. તે તાે સર્વત્ર હેઠા મને, નીરાંતે, નિરાકુલપશે ગમન કરે છે.

અને આમ તેની અત્યંત સ્વસ્થતા હોવાથી, આ મુમુલુ જોગીજન પ્રત્યેક ક્રિયા ચિત્તના પ્રિણુધાનપૂર્વક કરે છે, સાવધાન મનથી કરે છે, એકાલપણે કરે છે. દાખલા તરિકે— તે દેવ-ગુરુ આદિનું વંદન\* કરતા હોય, તા સ્થાન-કાળ વગેરેના પ્રત્યેક ક્રિયામાં ક્રમ બરાબર જાળવે છે, જે ભક્તિસ્ત્ર-સ્તવન વગેરે બાલતા હાય તેના સાવધાનપાણું શબ્દના અર્થમાં સાવધાન ઉપયાબ રાખે છે, ખસૂરા રાગડા તાણી બીજા ભક્તિ કરનારાઓને સંમાહ-વિશ્વેપ ઉપજાવતા નથી, પણ યાગ્ય રાગમાં બીજાઓને પણ કર્ણપ્રિય મીઠું લાગે એમ, શ્રદ્ધા ને સંવેગ-અત્યંત ભક્તિરાગ સ્વ્યવે એવી રીતે, સ્ત્ર-સ્તવનાદિ લલકારે છે. તથા તે ભક્તિકૃત્ય કરતાં તેના ભાવ-રામાંત્ર ઉદ્ધસે છે, ખરેખરા રૂંવાડા ઉભા થાય છે; તેના શાલાય વર્ષમાન થતા જાય છે-તેના ભાવ-પરિણામ ચઢતા જાય છે; પ્રણામ આદિ વિધિ તે બરાબર સાચવે છે. આમ તે ઇટ દેવ- ગુરુ વંદન આદિ ભક્તિ તન્મયપણે કરે છે. જેમકે—

<sup>\* &</sup>quot;स्थानकालक्रमोपेतं राब्दार्थानुगतं तथा । अन्यासंमोद्दजनकं श्रद्धासंवेगसूचकम् ॥ मोल्लसद्भावरोमाञ्चं वर्धमानशुभारायम् । श्रवनामादिसंशुद्धमिष्टं देवादिवंदनम् ॥ प्रतिक्रमणमप्येवं सति दोषे प्रमादतः । दृतीयौषधकरुपत्वाद् द्विसन्ध्यमथवासति ॥ "—श्री थे।गिथे दु, ३६७-६६.

"તે માટે ઉભા કર જોડી, જિનવર આગળ કહીએ રે. સમય ચરણ સેવા શુદ્ધ દેજો, જિમ આનંદઘન લહીએ રે.—શ્રી આનંદધનજી

"પરમ ગુણી સેવન તન્મયતા, નિશ્ચય ધ્યાને ધ્યાવેછ; શુદ્ધાતમ અનુભવ આસ્વાદી, દેવચંદ્ર પદ પાવેછ."

" દાસ વિભાવ અપાય, નાસે પ્રભુ સુપસાય; જે તન્મયતાએ ધ્યાય, સહી તેહને રે દેવચંદ્ર પદ થાય રે.... જિલ્લુંદા! તોરા નામથી મન ભીના."—શ્રી દેવચંદ્રછ

" પ્રભુ પદ વલગ્યા તે રહ્યા તાજા, અલગા અંગ ન સાજા રે; વાચક ચશા કહે અવર ન ધ્યાઉં, એ પ્રભુના ગુણુ ગાઉ રે."—શ્રી યશાવિજયજી

ते प्रतिक्षमण् इरता हाय, ता पृष् कावधी स्थेशश्रित इरे छे. प्रभादना वशे इरी पाताना स्वरूपधी न्युत धर्म, परकावमां गमनर्य के डांर्म पाताना हाथ ध्या हाय, तेना ते पश्चात्ताप इरे छे, अने ते हाथ इरीने न धाय सेवी कावनापूर्व सामा संतः इरख्यी क्षमा माणे छे, 'निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ' इरे छे, स्थारमने निन्दे छे, अहें छे ने वासरावे छे-हाथधी मुक्त इरे छे, अने हाथ को न ध्या हाय तापण् स्था प्रतिक्षमण् त्रोका सौषध केवं हावाधी तेने स्थारमंत्री पृष्टिर्प गुण् क इरे छे, कारण् हे स्थाय ते। इर इरे, न हाथ ते। हिसे हरे, (२) भीलुं राग हाथ ते। हर इरे, न हाथ ते। इर धरे, स्थायनपण् परिण्मे. स्थाम स्था प्रतिक्रमण् त्रीका स्थाय केवं होवाधी तेने बालहारी क धाय छे.

અને આ પ્રતિક્રમણ કિયામાં પણ જે છ આવશ્યક સમાઇ જાય છે, તેમાં પણ તે સાવધાનપણું રાખે છે. સામાચિકની પ્રતિજ્ઞા લઇ તે સમલાવમાં સ્થિતિ કરે છે; પ્રત્યા- ખ્યાન કરતી વેળાએ પરલાવને પચ્ચખે છે-ત્યાંગે છે; સ્વાધ્યાય કરતાં તે આત્મલાવમાં વર્તે છે; સતુવિ રાતિ સ્તવ કરતાં પ્રભુના સહજાતમરવરૂપ લાવ સ્મરી, તેમના ગુણમાં ચિત્તનું અનુસંધાન કરે છે; સદ્દગુરુવંદન કરતાં તેમનું પરમ અદ્ભુત આત્મારામીપણું ચિત્તની, તેમના પરમ ઉપકારનું અનુસ્મરણ કરે છે; કાચાત્સર્ગ કરતી વેળાએ જાણે દેહમાં વર્તતો ન હોય, એવી દેહાતીત શુદ્ધ આત્મદશા અનુભવે છે; આલાચના કરતાં તે પાતાના દેષ નિષ્કપટપણ્-નિર્દ લપણે પ્રકારો છે; સમાપના વેળાએ સર્વ જવની સાચા લાવથી ક્ષમા ઇચ્છી, તે સકલ જગજળંતુ સાથે મેત્રી લાવે છે. જેમકે—

" खामेमि सब्वे जीवा, सब्वे जीवा खमंतु में। मित्ति में सब्वभूएसु, वेरं मर्ज्ञं न केणइ॥ "—श्री प्रतिक्रमणु सूत्र. આમ પ્રત્યેક ક્રિયા તે સાવધાનપણે કરે છે, કારણ કે તે દૃષ્ટિ આદિમાં આપાય-હાનિ આવવા દેતા નથી, ખામી-ઊભુપ સર્વ દ્વર કરી દે છે, તેમ જ આ દૃષ્ટિમાં હોવા યાગ્ય ગુણની તે બરાબર સાધના કરે છે, એટલે તે તે સત્ક્રિયાઓ તે કાઇ પણ જાતની ખાટી ઉતાવળ વિના અત્યંત સ્વસ્થતાથી, એકાગ્ર ચિત્તે, શુદ્ધ પ્રણિધાનથી કરે છે, અને પરમ આનંદમય શાંતિના અનુભવ કરે છે.

"શાંતિ સ્વરૂપ એક ભાવશે, જે ધરી શુદ્ધ પ્રશ્ચિધાન રે; આનંદઘન પદ પામશે, તે લેશે ખડુમાન રે….શાંતિ જિન્જ " "સપ્ત મહાલય ટાળતા રે, સપ્તમ જિન્વર દેવ….લલનાજ સાવધાન મનસા કરી રે, ધારા જિન્પદ સેવ….લલનાજ"—શ્રી આનંદઘનજી

ઉપરમાં આ દૃષ્ટિ આદિને આ મુમુક્ષુ પુરુષ અપાય-હાનિ આવવા દેતો નથી એમ કહ્યું, તે આ પ્રકારે:—અત્યાર સુધીની ભૂમિકાએ પહોંચતાં સુધીમાં આ યાંગી પુરુષે જેટલી યાંગસાધના કરી છે, તેમાં તે કાઇ જાતની ખાડ--ખાંપણ-ઊભુપ આવવા પ્રાપ્ત યાંગનું રતન દેતા નથી, અને તેને કાંઇ નુકશાન ન પહોંચે એનું ખાસ ધ્યાન રાખે જેમ જતન છે. જેમ કાંઇ મહામૂલ્યવાળું રતન મત્યું હાય, તા તેને જીવની જેમ જાળવી રાખે, તેમ આ જેગીજન પાતાને પ્રાપ્ત થયેલ અમૂલ્ય દૃષ્ટિર્પ- સદ્બોધરૂપ ચિંતામિશ્રરતને પ્રાણાધિકપણે જાળવી રાખે છે, તેને હાનિ-નુકશાન પહોંચવા દેતા નથી. જેમ મૂલ્યવાન રતને કાંઇ ડાલ ન લાખે એવી કાળજી રાખે છે, ને તેને મજન્ ખૂન કખાટ કે તેના સાથરી રાખે છે; તેમ આ મુમુક્ષુ પુરુષ બાધરતનને બાધારૂપ ડાલ ન લાખે તેની ખાસ કાળજી રાખે છે, અને બાધ-રતનને પાતાના દૃદ્ધ ચત્તરૂપ કખાટ-માં-તેના સાથવીને સંઘરી રાખે છે. એટલે મિત્રા દૃષ્ટિમાં તેમ જ તારા દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થયેલ યાંગ-ગુણ સમૂહ તે સાચવી રાખે છે, એટલું જ નહિં પણ આ દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થઇ રહેલા ગુણરતનનું પણ ખૂબ જતન કરે છે.

કારણ કૈ-(૧) તે મિત્રા દરિમાં પ્રાપ્ત થયેલ યાગ બીજોને જલસિંચન કરે છે, તેને અંકૂરા ઉગાઉ છે, એટલે કે તે પ્રભુભક્તિમાં વિશેષ દઢ અને છે, સદ્દ્યુરુ સેવામાં સદા તત્પર રહે છે, સત્શાસ્ત્રની અધિક આરાધના કરે છે, વૈરાગ્યતર ગિણીમાં વિશેષ નિમજળન કરતો જાય છે; દાનાદિ અભિગ્રહનું પાલન વિશેષપણે આદરે છે; અને આ યાગ બીજ કથા પ્રત્યે સ્થિર માન્યપણું તથા ઉપાદેય ભાવ રાખે છે; યોગાવાં ચક, ક્રિયાવાં ચક ને ફ્લાવાં ચક એ અવંચક ત્રિપુટીને બળવત્તર બનાવે છે; ભાવમલની એાર ને એાર શ્રીણતા કરી, તથાલ વ્યતાના —યાગ્યતાના વધારે પરિષાક કરે છે; અને આમ મિશ્યાત્વ અંશની આદબાકી કરતો જઇ, સમ્યક્ત્વની વધારે ને વધારે નિકટમાં આવતો જાય છે. વળી તે અહિંસા વગેરે પાંચ યમનું –વતનું દઢ પાલન કરે છે, ધર્મકાર્યમાં ખેદ પામતા નથી,

કે ક્રેષ ધરતા નથી. (ર) અને તારા દિષ્ટમાં ધારણ કરેલ શૌચાદિ પાંચ નિયમ તે ભરાબર પાળે છે, ઉદ્દેગના ત્યાગ કરે છે, ને જિજ્ઞાસા વધારે પ્રદીપ્ત કરે છે. યાંગકથા પ્રત્યેની તેની પ્રોતિ વધતી જાય છે, શુદ્ધ યાંગીઓ પ્રત્યેના બહુમાન-સેવા આદિ વધારે સિક્ય અનતા જાય છે. તે ઉચિત આચરે છે ને અનુચિત આચરતા નથી. અધિક શુભુ-વંત પ્રત્યે તે જિજ્ઞાસા રાખી, પાતાની શુભુદ્ધીનતાથી ત્રાસ પામે છે. તે સંસારથી અત્યંત વૈરાગ્ય ધરી, તેથી છૂટવાની તીન કવ્છા કરે છે. શિષ્ટજનાને પ્રમાણ ગણી તે પાતાનું ડહાપણ ડહાળતા નથી. આમ આ યાંગી પુરુષ આગળની જીની મૂડી સાચવી રાખે છે, ને તેમાં પણ આ દિષ્ટમાં નવી મૂડી ઉમેરે છે. એટલે આ બલા દિષ્ટમાં તેના એધ વધારે અળવાન અનવાથી, તે તે ધર્મ ક્રિયામાં તેનું મન વધારે સાવધાનપણ વર્ત્ત છે, એમ જે કહ્યું હતું તે અરાબર છે.

**માસન કહ્યું. આની જ શુક્ર્યા કહે છે**—

कान्तकान्तासमेतस्य दिन्यगेयश्रुतौ यथा। युनो भवति शुश्रुषा तथास्यां तत्त्वगोचरा॥ ५२॥

રમણી ચુક્ત યુવાનને, સાંભળવા સુર ગાન; જ્યમ ઈચ્છા ત્યમ હોય તે, તત્ત્વવિષય આ સ્થાન. ધર.

અર્થ:---રમણીય રમણીથી યુક્ત એવા તરુણને જેવી દિવ્ય સંગીત સાંભળવાની ઇચ્છા-શુશ્રુષા થાય, તેવી આ દરિમાં તત્ત્વ સંબંધી શુશ્રુષા હાય.

## વિવેચન

"તરુષુ સુખી સ્ત્રી પરિવર્યીજી, જિમ ચાહે સુરગીત; ત્યમ સાંભળવા તત્ત્વનેજી, એહ દર્ષિ સુવિનીત રે....જિનજી!"—યાગo સજ્ઝાય ર-ર

અહીં શુશ્રુષા એટલે સાંભળવાની ઇચ્છા કેવી ઉત્કટ હાવી જોઇએ, તે અતાવવા માટે દર્શાંત આપ્યું છે:-કાઇ એક તરુષ્યુ-ભર યુવાનીમાં આવેલા સુંદર યુવાન પુરુષ છે. તે શરીર નીરાગી, હુષ્ટ-પુષ્ટ, ને સંપૂર્ણ ઇંદ્રિયસંપન્ન છે. મહાસ્વરૂપવાન સુંદર લાવશ્યમથી રમણી તેની બાજીમાં છે. ધન-વૈભવ આદિની તેને કાઇ કમીના નથી. પંચ વિષયના ઉપ-ભાગની સમસ્ત સામથી તેની સેવામાં સદા હાજર છે. આમ સર્વ પ્રકારે સુખી એવા તે

चृत्ति:-कान्तकान्तासमेतस्य--- डांत डांताथी युक्त, डमनीय-सुंहर प्रियतभाषा युक्त खेवाने, विद्यमेयश्चती यथा-क्रेम हिन्य गीतना श्रवल प्रत्ये, क्रेम डिनर वजेरेना गीतना श्रवल प्रत्ये, सूतो-युवानने, वयरथने, भवति-देव छे, शुश्रूषा-शुश्रूषा, श्रवल डरवानी छव्छा,-ते संगीत संभिक्त; तथास्यां-तेम खा दिष्टमां व्यवस्थित देवनारने, तस्वगोचरा-तत्त्वजेव्यर, तत्त्विषयी क, तत्त्वसंभाषी क शुश्रूषा-सांक्षणवानी छव्छा देव छे.

કાઇ નંદનવન જેવા રમ્ય ઉપવનમાં વિલસી રહ્યો છે. અને સુખસમુદ્રમાં નિમજળન કરી રહેલા આવા તરુણને એવા ઇમ્છાતરંગ ઉત્પન્ન થાય કે—આપણું તા હવે દિવ્ય સંગીત સાંભળવું છે. કાઇ કાકિલકંઠી કિન્નર પાતાનું મધુર ગાયન સંભળાવે તા કેવું સારું? ગાંધવીના મધુર આલાપવાળા સંગીતના જોગ અની આવે તા કેવું સારું? વીણા, વેણ્ વગેરે વાદ્યોના રણકારથી ગુંજતું અને દિવ્યાંગનાઓના નૃત્ય ઠણકારથી રુચતું, એલું દિવ્ય સંગીત સાંભળવાનું સૌભાગ્ય જો મને પ્રાપ્ત થાય તા કેવું સારું? આમ તે રંગમાં આવી જઇને ઇચ્છે છે. ત્યાં દેવાનુયાં જો કાઇ કિન્નર કે ગાંધવે આદિ આવી ચઢે, ને હૃદયના તાર હલમલાવી નાંખે એવું દિવ્ય સંગીત છેકે, દિવ્ય સંગીતની રમઝટ બાલાવે, તા તે તરુણ પુરુષ તે દિવ્ય સંગીત કેટલા ઉદ્વાસથી સાંભવવા ઇચ્છે? જાણે ચિત્રમાં આલેખાયેલા હાય એમ કેવી સ્થિર તન્મયતાથી તે હૃદયહારી ગાનનું કર્ણ પુટથી પાન કરે? જાણે થીજી ગયેલું પૂતળું હાય એમ કેવી એકતાનથી તે શ્રવણ કરવાની હાસ ધરાવે?

તેમ આ દ્રષ્ટિમાં સ્થિત કરતો યાગી પુરુષ તત્ત્વ શ્રવણ કરવા માટે તેવી તીવ્ર ઇચ્છા— ઉત્કંઠા ધરાવે છે, તાલાવેલી રાખે છે. જેવા ઉદ્ધાસથી તે ભાગી દિવ્ય સંગીતનું શ્રવણ ઇચ્છે છે, તેવા મહેકે તેથી વધારે ઉદ્ધાસથી આ યાગી દિવ્ય તત્ત્વ શ્રવણેચ્છાના અમૃતનું શ્રવણે દ્રિયદ્વારા પાન કરવા ઇચ્છે છે. તે તરુણ પુરુષ જેમ દાખલા ચિત્રવત્ સ્થિર થઇને સાંભળવા ચાહે છે, તેમ આ શ્રવણપિપાસુ જેગી-જન સ્થિર તન્મયપણે તત્ત્વવાર્તા સાંભળવાની સહજ ઇચ્છા–ઉલ્લટ ધરાવે છે. અને તે સહજ શ્રવણેચ્છા સ્વાભાવિક અંતરાફગારદ્વારા સરી પડે છે. જેમકે—

હે પરમ કૃપાળુ સદ્દગુરુ દેવ! જીવ તો દર્ષિમાં આવતા નથી. તેનું કાઇ રૂપ જણાતું નથી. બીજો પણ કંઇ અનુભવ થતા નથી. માટે જીવનું સ્વરૂપ જ નથી. માટે આતમા છે નહિં. એટલે માેક્ષના ઉપાય મિશ્યા છે. આ મ્હારી અંતર્ શંકાના આપ સદ્દપાય સમજાવા

હે ભગવાન્! માત્મતત્ત્વનું સ્વરૂપ શું છે? આપે તે કેવું જાણ્યું-અનુભવ્યુ છે? તે તત્ત્વસ્વરૂપ સાંભળવા હું ઇચ્છું છું. કારણ કે નિર્મલ આત્મતત્ત્વ જાણ્યા વિના મહારં ચિત્ત કાઇ રીતે સમાધિ પામે એમ નથી. આ ભિન્ન ભિન્ન વાદીએ તેનું સ્વરૂપ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે કહે છે, તે સાંભળીને તો મહારી મતિ મુંઝાઇ ગઇ છે. માટે સમાધાન કરવા આપ જ સમર્થ છો, કૃપા કરા! હે પરમ પ્રભુ! આપના પરમ ધર્મ હું શી રીતે જાણું! સ્વસમય શું? અને પરસમય શું? તે આપના શ્રીમુખે શ્ર્વણ કરવા હું ઇચ્છું છું. હે મહિમાવંત મહત્વ! તે સમજાવવા કૃપા કરા!

હે પુરુષાત્તમ! તે પ્રક્રા શું છે? તે કર્મ શું છે? તે અધ્યાત્મ શું છે? તે અધિ-

ભૂત શું છે? તે અધિદેવ શું છે? આ દેહમાં વહેલા તે અધિયગ્ન કાેણ કેવી રીતે છે? નિયતાત્મા ચાેગીઓથી તમે પ્રયાણકાલે કેવી રીતે જાણી શકાઓ છા? \*

> "નથી દરિમાં આવતા, નથી જણાતું રૂપ;
> બીજો પણ અનુભવ નહિ, તેથી ન જીવ સ્વરૂપ.
> માટે છે નહિં આતમા, મિશ્યા માેક્ષ ઉપાય;
> એ અંતર શંકા તણા, સમજાવા સદુપાય."—શ્રી આત્મસિદિ
> "મુનિસુવ્રત જિનરાજ! મુજ એક વિનતિ નિસુણા! આતમતત્ત્વ કશું જાર્શું જગતશુરુ! એહ વિચાર મુજ કહિયા; આતમતત્ત્વ જાર્યા વિણ નિર્મલ, ચિત્ત સમાધિ નુ લહિયા....મુનિસુવ્રત૦" "ધરમ પરમ અરનાથના, કિમ જાણું ભગવંત રૈ; સ્વપર સમય સમજાવિયે મહિમાવંત મહંતરે-ધરમ૦"—શ્રી આનંદધનજ

ઇત્યાદિ પ્રકારે આ સાચા તત્ત્વપિષાસુ-તત્ત્વરસિક પુરુષ પાતાની શ્રવણેવ્છા વ્યક્ત કરે છે અને આ પરમ અમૃત જેવી તત્ત્વવાર્તાના શ્રવણમાં આ મુમુક્ષુ ચાંગીને જેટલા આનંદ આવે છે, તેના અનંતમાં ભાગ પણ તે ભવાભિનંદી ભાગીને દિવ્ય સંગીત સાંભળવામાં આવતા નથી!

भने आ (शुश्रूषा) आवा प्रधारनी है।य छे, भेटता भारे इहे छे— बोधाम्भःस्रोतसश्चेषा सिरात्त्त्या सतां मता।

वाधामभःस्रातसश्चषा ।सरातुल्या सता मता । अभावेऽस्याः श्रुतं व्यर्थमसिरावनिकूपवत् ॥ ५३ ॥

ં<mark>બાધ સ્રોત સર્રો તુલ્ય આ, એ વિલ્</mark> શ્રવ<mark>ણ વૃથા જ;</mark> સરવા<mark>ણી વિલ્</mark> અવનિમાં, કૂંપ ખાદવા યથા જ. ૫૩.

वृत्ति:-बोधाम्मः स्रोतसो — भेष १५ ० ४ ८ स्रोतनी, भेष १५ पाष्त्रीनः प्रवाहनी, चैधा-भने भा, शुश्रूषा, सिरातुल्या-सिरा तुल्य, सरवाष्ट्री समान, — अवंष्य ने अक्ष्य अवा तेना जीजना तुल्य-पण्डाओ इरीने, सतां मता-संताने, मुनिओने मत छे, छष्ठ छे. अमावेऽस्याः — आना, शुश्रूषाना अलावे, शुं १ ते ३-अनुतं व्यर्थ-सांकणे हुं व्यर्थ छे, अम-इत्तवाणुं छे. हानी जेम १ ते ३-असि-राचिनकूपवत्—सरवाष्ट्री विनानी पृथ्वीमां हूवानी जेम. तेमां हूवी भेहिवा तेन भेहि अराज्य छे. इत्या हे तेतुं इण नथी तेटला माटे.

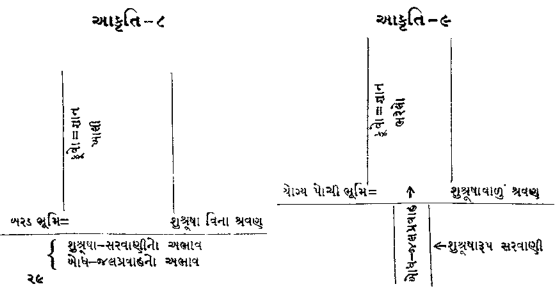
<sup>\* &</sup>quot;किं तद् ब्रह्म किमध्यातमं किं कर्म पुरुषोत्तम । अधिभूतं च किं प्रोक्तमधिदैवं किमुच्यते ॥ अधियज्ञ: कथं कोऽत्र देहेऽस्मिन्मधुसूद्वन । प्रयाणकाले च कथं क्षेयोऽसि नियतात्मभिः॥''—शीता था. ८. क्षेष्ठ १-२

અર્થ:—અને આ શુશ્ર્ધા બાધ જલના પ્રવાહની સરવાણી સમાન સંતાઓ માનેલી છે. એના અલાવે સાંભળેલું વ્યર્થ-ફાેગટ છે,-જેમ સરવાણી વિનાની ભૂમિમાં કૂવા ખાદવા વ્યર્થ છે તેમ.

વ્યર્થ છે તેમ.

"સરી એ બાધપ્રવાહનીજી, એ વિશુ શ્રુત થલ કૂપ;
શ્રવણ સમીહા તે કિસીજી, શયિત સુણે જિમ ભૂપ....ધન૦"—યા૦ સજઝાય, ર-3
મહીં જે આવી શુશ્રૂષા—સાંભળવાની ઇચ્છા હોય છે, તે બાધરૂપ જલપ્રવાહની સરવાણી સમાન છે. જેમ ફૂવામાં સરવાણી હોય, તો તે વાટે પાણો આવ્યા જ કરે, તેમ
આવી ઉત્કટ શ્રવણે અરૂપ સરવાણી જો હાય, તો તે વાટે બાધરૂપ
શુશ્રૂષા=બાધ પાણીના પ્રવાહ એકધારા અશ્રયપણે આવ્યા જ કરે. પણ જેમ કૂવામાં
પ્રવાહની સરવાણી ન હાય, તો પાણી આવે નહિં, તેમ જો આવી શુશ્રુષારૂપ
સરવાણી અવધ્ય—અશ્રય સરવાણી ન હાય, તો બાધરૂપ પાણીના પ્રવાહ આવે જ
નહિં, ને જ્ઞાનરૂપી કૂવા ખાલી જ રહે. આમ શુશ્રુષા વિનાનું બધું
શ્રવણ કર્યું તે ધૂળ થાય છે, સાંભાત્યું ન સાંભત્યા જેવું થાય છે, એક કર્ણ છિદ્રથી પેસી
સાંસરૂ બીજેથી નીકળી જાય છે, હૃદયમાં પ્રવેશતું નથી, ફેાગટ જાય છે. જેમ કાઇ એવી

શ્રવણ કર્યું તે ધૂળ થાય છે, સાંભળશું ન સાંભળયા જેવું થાય છે, એક કર્ણુ છિદ્રથી પેસી સોંસરૂં બીજેથી નીકળી જાય છે, હુદયમાં પ્રવેશતું નથી, ફાંગટ જાય છે. જેમ કાઇ એવી ખરડ ભૂમિ—કે જેમાં પાણીની સરવાણી આવતી ન હોય, તે ભૂમિમાં ગમે તેટલા ઊંડા ક્વા ખાલા કરીએ (Tapping), તા પણ પાણી આવે જ નહિં, કૂવા ખાદવા ન ખાદા બરાખર જ થાય, શ્રમમાત્ર જ ફળ મળે, મહેનત માથે પડે, તેમ સાચી શુશ્રૂષા વિનાનું ખધુંય શ્રવણ નિષ્ફળ જાય છે, બાધરૂપ ફળ આપતું નથી, એળે જાય છે. તેવા શ્રવણમાં તા વાયુના તર ગાંથી (Air—waves) શબ્દા કર્ણપટ પર અથડાઇ પાછા વાયુમાં—હવામાં મળી જાય છે! આના નીચેની આકૃતિ પરથી અરાખર ખ્યાલ આવશે—



જેમ કાઇ એક રાજા રાત્રે શયન કરતી વેળાએ વાર્તા સાંભળતા હાય, ઉઘમાં ને ઉઘમાં તે હાંકારા પણ દેતા જાય, પણ તેનું લક્ષ તેમાં હાય નહિં, શું સાંભળશું તે તેના ખ્યાલમાં રહે નહિં! અને સવારે ઊઠીને બાપુ પૃષ્ઠે કે મદયા! રાત્રે કઇ વાર્તા કરી હતી? તેમ પ્રસ્તુત શુશ્રૂષા વિનાનું શ્રવણ કરતા હાય તે જાણે ઉઘમાં હાય એમ સાંભળ છે! તે માટેથી ઘાંટા પાડી 'છ! મહારાજ!' એમ હાંકારા પણ દીએ છે! પણ શું સાંભળશું તેનું તેને ભાન હાતું નથી! તે ઘર આવીને પૃષ્ઠે છે કે આજ મહારાજ વખાણમાં શી વાત કરતા હતા! આમ સાચી શુશ્રુષા વિનાનું શ્રવણ ફે!ગટ—નકામું છે, હૃદયને સ્પર્શનું નથી, એક કાનથી બીજે કાને કાઢી નાંખ્યા જેવું થાય છે! ખારં શ્રવણ તા ત્યારે થાય કે જ્યારે મન રીઝે-પ્રસન્નતા પામે, તન ઉદ્ધસે-શરીરમાં રામાંચ-રૂંવાડા ઊભા થાય. એવી શ્રવણેચ્છા વિના જે ગુણકથા સાંભળવામાં આવે, તે બહેરા માણસ આગળ સંગીત કરવા બરાબર છે! લેસ આગળ ભાગવત છે! અંગ્રેજી કહેવત પ્રમાણે-ડૂક્કર પાસે માત્રીના ચારા નાંખવા બરાબર છે! 'Casting pearls before swine.'

"મન રીઝે તન ઉદ્ઘસેજી, રીઝે અુઝે એક તાન; એ ઇચ્છા વિણુ ગુણુકથા જી, બહેરા આગળ ગાન રે…. જિનજી! ધન ધન તુજ ઉપદેશ."—યાગ**ા સ**જઝાય **રે-૪** 

અહીં જ વ્યતિરેક કહે છે-

श्रुताभावेऽपि भावेऽस्याः शुभभावप्रवृत्तितः । फलं कर्मक्षयाख्यं स्यात्परबोधनिवन्धनम् ॥ ५४॥

શ્રવણ અભાવે ય આ સતે, શુભભાવે આ સ્થાન; ફલ કર્મક્ષય નામનું, ઉત્તમ બાેધ નિદાન, પ૪

અર્થ:— શ્રવણના અભાવે પણ આ શુશ્રૂષા-સાંભળવાની ઇચ્છા હાતાં, શુભ ભાવની પ્રવૃત્તિને લીધે કર્મક્ષય નામનું ફળ હાય છે,–કે જે પરમ બાધનું નિઅંધન–કારસ્થ્રથાય છે.

## વિવેચન

ઉપરમાં જે શુશ્રૂષાની પ્રશંસા કરી, તે વ્યતિરેકથી એટલે કે નકારાત્મક ઉક્તિથી વિશેષ ૮૮ કરે છે. ધારા કે તેવી શુશ્રૂષા-તત્ત્વ સાંભળવાની તીવ ઇચ્છા છે, પણ શ્રવણના

वृत्ति:-श्रुतासावेऽपि--श्रवलना अलावे पल, सावेऽस्या:-आ शृश्रुषानी लाव-सङ्काव होतां, (आ शृश्रुषा होय तो), शुं? तो हे-हाभमावप्रवृत्तितः-शुल लावनी प्रवृत्तिने लीघे,-ते शुश्रुषा लावना क शुलपलाथडी, फलं कर्मक्ष्याख्यं स्यात्-इभंक्षय नामनुं ६ल होय,-वयनना प्रामास्यथी (आगमवास्तिना प्रमास्यथा). अने आ-परचोद्यनिवन्धनम्-परम शेषतुं नियंधन, प्रधान शेषतुं हारस् होय छे,-वयनप्रामास्यथी क.

જોગ ન હાય તો શું? તેના અહીં ખુલાસા કર્યો છે કે-શુશ્રુષા છતાં શુશ્રુષાથી શ્રવણ ન બને, તાપણ તે શુશ્રુષા થવી એ શુલભાવમાં પ્રવૃત્તિ છે, કમેક્ષય એટલે તેથો કરીને કમેક્ષયરૂપ કળ ઉપજે છે, અને તે કમેક્ષય ઉત્તમ પ્રકારના બાદનું નિઅંધન-કારણ હોય છે. આમ કેવલ શુશ્રુષા-સંભળ-

વાની સાચી અંતરંગ ઇચ્છા થવી તે પણ ઘણી માટી વાત છે, પ્રશસ્ત છે, અને પરંપરાએ તે પણ લાલદાયક થાય છે. કારણ કે તેવા શુલલાવથી આગમના પ્રમાણપણાને લીધે કર્મના ક્ષય થાય છે, અને તેના પરિણામે પરમ બાંધના નિમિત્ત મળી આવે છે. જે સાચા તત્ત્વપિપાસ મુમુક્ષ હાય છે, તેને તેના ભાગ્યાદયથી ખેંચાઇને ઉત્તરાત્તર પ્રધાન બાંધના કારણા પ્રાપ્ત થાય છે; સત્પુરુષ સદ્દગુરુના જોગ અની આવે છે, ને સત્ શ્રુત વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે. લેહિયું બક જેમ લેહિને ખેંચે, તેમ તેવું તેવાને ખેંચે છે (Like attracts like). આ શુશ્રુષામાં પણ એવું કાઇ અજબ આકર્ષણ છે, કે સાચા વક્તા સત્પુરુષના સમાગમ ગમે ત્યાંથી થઇ આવે છે. જો તરસ ખૂઝાવવાની ઇચ્છા છે, તે તે તે લ્યુકાવવાની રીત પણ મળી આવે છે.

આમ શુશ્રુષા વિનાનું શ્રવણ નિષ્ફળ છે, પણ શ્રવણ વિનાની શુશ્રુષા નિષ્ફળ નથી, પરંતુ કર્મક્ષયરૂપ ફળથી સફળ છે. સાચી ભૂખ લાગી હાય ને ખાધું હોય તો જેમ લાવે, રુચે, મીઠું લાગે ને પચે; ખૂબ તરસ લાગી હાય ને પાણી શુશ્રુષાના જેમ મીઠું અમૃત જેવું લાગે, ને તરસ છીપે; તેમ જો તત્ત્વ સાંલળ-મહિમા વાની સાચી ભૂખ લાગી હાય, તત્ત્વસુધારસ-પાનની સાચી તરસ લાગી હાય, તો જ તે શ્રવણ ભાવે છે, રુચે છે, ને જીવને અમૃતરૂપે પરિણમે છે; નહિં તો કાણા માટલાની જેમ બીજા કર્ણુ-છિદ્ર વાટે ખહાર નોકળી જાય છે! દુદયમાં ઠરતું નથી! માટે આ શુશ્રુષા ગુણનું માહાત્મ્ય ઘણું છે. "બૂઝી ચહત જો પ્યાસકી, હૈ ખૂબન કી રીત." (રાજચંદ્રજ)

યાગમાં અક્ષેપ ગુણ કહે છે—

शुभयोगसमारम्भे न क्षेपोऽस्यां कदाचन । उपायकौदालं चापि चारु तद्विषयं भवेत् ॥ ५५ ॥

શુભ યાગ સમારંભમાં, કદી ક્ષેય અહિં ના'ય; ન તે વિષયી ઉપાયનું, કાશલ સુંદર હાય. ૫૫.

वृत्तिः-शुभयोगसमारम्मे--शुभ थेशना समारंभमां, तथाप्रधारना ध्यान आहिमां, न क्षेपो-ऽस्यां कदाचन-आ अधिकृत दृष्टि सते कि पूछ् क्षेप होता नथी. उपायकौदाळं चापि-तेमक उपायनुं क्षेशल-कुशलपूष्टुं पूछ्,-तथाप्रधारना देश आहि, आसन आहि संवाधी, चारू-शालन, सुंहर, तद्विषयं-तेना विषये, शुभ येशगसमारंभ विषयनुं, भवेद्-हे।यः અર્થ:—આ દર્ષિને વિષે, શુભ ચાેગના સમારંભમાં કદી પણ ક્ષેપ હાેતા નથી; અને તેના વિષયનું ઉપાય-કોશલ પણ સુંદર હાેય છે.

#### વિવેચન

અહીં અક્ષેપ ગુણનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. આગલી દ્રષ્ટિમાં ઉદ્દેગ દેશ્વના ત્યાગ કર્યી, એટલે તે પછી અનુક્રમે ક્ષેપ દાષ પણ જાય છે. એથી કરીને આ દરિમાં વર્ત્તા તો ચાંગી પુરુષ જ્યારે ધ્યાન વગેરે શુભ યાગના સમારંભ કરે છે, ત્યારે તેમાં કદી કાઇ પણ વિશેષ આવી પડતા નથી, કાઇ પણ આડખીલી ચાેગમાં કે અંતરાય નડતા નથી, અહીં તહીં ઝાંવાં નાંખી ચિત્ત ડામાડાળ થતું અવિક્ષેપ नथी, संक्षुण्ध थतुं नथी. क्येटबे ते ध्यान करता द्वाय, ता क्येका ચિત્તે શુદ્ધ ભાવે કરે છે, પરીષઢ-ઉપસર્ગથી દ્યાભ પામતા નથી; પ્રભુભક્તિ કરતા હાય તા શુદ્ધ પ્રશ્ચિધાનથી તન્મયલાવે કરે છે,-અહીંતહીં ચિત્તવિક્ષેપથી ડામાડાળ થતા નથી; સામાયિક-સ્વાધ્યાય કરતા હાય તા સમતાભાવે અત્યંત સ્વસ્થતાથી કરે છે,-તેમાં આકાશ પાતાલના લાટ લડતા નથી; પ્રતિક્રમણ આદિ સત્ક્રિયા કરતા હાય, તા ઉપયોગપૂર્વક નિજ દેાય-દર્શનના સાચા પશ્ચાત્તાપ ભાવથી કરે છે,-પણ મનને ખીજે ભમવા દેતા નથી; ખીજો કાઇ પણ માક્ષસાધક યાગ સાધતા હાય. કે ખીજાં કાઇ પણ શુદ્ધ તપશ્ચાદિક ધર્મકૃત્ય કરતા હાય, તા આત્મજાગ્રતિપૂર્વક નિર્મલ લાવે કરે છે, પણ આ લાક-પર-લાકાં કલાકાં શાથી વિક્ષેપ પામતા નથી.

તેમજ તે તે ધ્યાન આદિ શુલ યોગ સંબંધી ઉપાયમાં પણ આ મુમુક્ષુ પુરુષ કોશલ-કુશલતા ધરાવે છે, કલાકારના જેવી નિપુણતા દાખવે છે. તે તે યોગ કેમ ઉત્તમ રીતે સાધી શકાય, તેનું તેને નિપુણ જ્ઞાન હોય છે. અને આમ ઉપાયન ઉપાય કોશલ પહુ હાવાથી તે તે યોગને તે મુંદર રીતે સાધી શકે છે. કારણ કે જે શસ્ત્રવ્યાપારમાં નિષ્ણાત હોય, તે અટાપટાના ખેલ ખેલવામાં પહુ હોય; તેમ જેને તે ધ્યાન આદિની વિધિનું ખરાબર જાણપણું હોય, તે તે ધ્યાનાદિની સાધનામાં કુશલ હોય છે. વ્યાયામમાં જે સારી પેઠે કસાયેલા હાય, તે જેમ કુસ્તી વગેરે પ્રયોગોમાં હાશીયાર હાય છે; તેમ તે તે ધ્યાનાદિના ઉપાય જે ખરાબર જાણતા હોય, તે ધ્યાનાદિ સિદ્ધ કરવામાં નિપુણ હાય છે. દાખલા તરીકે-ધ્યાન કરતું હાય તો તેને યાગ્ય દેશ આદિ જાણવા જોઇએ, આસનાદિ વિધિ જાણવી જોઇએ. તે જાણેલ હાય, તો જ તેના ઉપાયમાં ખરાબર પ્રવર્ત્તી શકાય. કુશલ કારીગર પાતાની કામગીરી ખરાબર ખજાવી શકે છે, પણ અણલડ તેમ કરી શકતા નથી, તેમ ઉપાયપટુ પુરુષ ધ્યાનાદિ કુશલપણ કરી શકે છે, અપટુ તેમ કરી શકતા નથી. ગીતામાં કહ્યું છે કે-' યોગઃ ક્રમેસ ક્રોશન્સમાં શે

"હવે જિનવચન પ્રસંગથી, જાણી સાધક નીતિ....નાથ રે; સાધ્યરસી સાધકપશે, કરીએ સાધન રીતિ....નાથ રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી અને આ દર્શિમાં જ અન્યુચ્ચય કહે છે--

परिष्कारगतः प्रायो विघातोऽपि न विद्यते । अविघातश्च सावद्यपरिहारान्महोदयः ॥ ५६ ॥

ઉપકરણ વિષયમાં વળી, પ્રાયે ના'ય વિધાત; પાયતણા ધરિહારથી, મહાેદયા અવિધાત. પદ્દ.

અર્થ:-- ઉપકરણ વિષયમાં વિદ્યાત પણ પ્રાયે અત્રે હાતા નથી; અને સાવદા પરિ-હારથી એટલે કે પાપકર્મના પરિત્યાગથકી મહાદયવાળા અવિદ્યાત હાય છે.

## વિવેચન

અહીં બીજો જે ગુણુસમૂહ હોય છે, તે અત્રે સમુચ્ચયરૂપે (Generalisation) કહ્યો છે:-(૧) અહીં ઉપકરણ સંબંધી પ્રાયે વિદ્યાત-ઇચ્છાપ્રતિબંધ ઉપજતો નથી, (૨) અને પાપકર્મના પરિહારથી મહાદયવાળા અવિદ્યાત-અપ્રતિબંધ હાય છે. તે આ પ્રકાર:-

આ દરિમાં વર્ત્તતા મુમુક્ષુ યાગીને ઉપકરણ બાબતમાં પ્રાયે કાઇ પણ જાતના વિદ્યાત–ઇચ્છાપ્રતિબંધ ઉપજતાે નથી. ઉપકરણુ એટલે ધર્મસિદ્ધિમાં ઉપકાર કરે એવા

ઉપસાધન. તેવા ઉપકરણ સંબંધી ઇચ્છાના પ્રતિબંધે કરી–આથાં કરી ઉપકરણમાં આ મહાનુભાવ વિઘાત પામતા નથી, વિજ્ઞ પામી અટકી જતા નથી. અપ્રતિબંધ કારણ કે ઉપકરણ એ તાે સાધન માત્ર છે, સાધ્ય નથી, એમ તે જાણે છે. એટલે તે સાધનમાં જ સર્વસ્વ માની બેસી રહેતાે નથી, સાધનના જ કુંડાળામાં રમ્યા કરતાે નથી, પણ તે દ્વારા જે આત્મસિદ્ધિરૂપ સાધ્યની સિદ્ધિ કરવાની છે.

કુંડાળામાં રચ્યા કરતા નથી, પણ તે દ્વારા જે આત્મસિદ્ધિર્ધ સાધ્યની સિદ્ધિ કરવાની છે, તે લક્ષ્મી જ પાતાના સતત લક્ષ રાખે છે, સદાય સાધ્યરુચિ રહી તે સાધન કરે છે. એટલે ઉપકરણ સંબંધી મિચ્યા આથક, ટંટા, સાધન ધર્મના ઝઘડા એને આપાઆપ નિવત્તી જાય છે. સાધનમાં-ઉપકરણમાં તે મૂચ્છી પામતા નથી, કારણ કે શુદ્ધ સાધ્યરુચિપણ સાધન-સેવવાં એ તેણે જિનવચન પ્રસંગથી જાણ્યું છે.

> "પંચ મહાવ્રત ધાન્ય તહ્યા, કર્ષણ વધ્યા રે; સાધ્યભાવ નિજ થાપી, સાધનતાએ સધ્યા રે….શ્રી નમિ૦" "સાધ્યરસી સાધકપણે, અભિસંધિ રમ્યાે નિજ લક્ષ રે."—શ્રી દેવચંદ્રછ

वृत्तिः-परिष्कारगतः--परिष्कार संभंधी, ६पडरण् संभंधी, भेम अर्थं छे, प्रायो-आये, धर्ण् करीते, आहुत्यथी, विद्यातोऽपि-विधात पण्, छेन्छा प्रतिभंध पण्, न विद्यते-नथा है।ते, अस्यां-आ ६ष्टि है।ते सते, अविद्यातश्च-अते अविधात है।य छे. हेवा प्रकारते है।य छे? ते भाटे कह्युं है-साधद्यपरिहारात्-सावधना परिहारथपी, प्रतिषिद्धना परिहारथी-त्यागथी, महोद्यः-महोद्दयः-महोद्दयः अभ्युद्ध-निःश्रेयसने। हेतु अवे।, अभ अर्थं छे.

પણ મૂઢ આગ્રહી જીવા જેમ, ધર્મના ઉપકરણ જે આત્મસાધન માત્ર નિમિત્ત જ છે, તેના લક્ષ્ય ચૂકી જઇ, તે તે સાધનના મિચ્યા આગ્રહામાં, તુચ્છ મતલેદામાં, નાના નાના ઝઘડાઓમાં, નાના નાના વાડાઓમાં રાચી રહી, –તેમાં જ ઇતિકર્ત્ત વ્યતા મૂચ્છીથી માને છે; તેમ આ મહાનુભાવ વિશાલદિષ્ટ્રવાળા ચાંગીપુરુષ માનતા અપકરણ નથી. કારણ કે તે સારી પેઠે સમજે છે કે –જ્ઞાની પુરુષાએ બાદા-અશ્યં-તર જે કાંઇ ઉપકરણ કદ્યા છે, દ્રવ્ય-ભાવ જે કાંઇ સાધન બતાવ્યા છે, તે કેવળ જીવના ઉપકાર થવા માટે કદ્યા છે, અપકાર થવા માટે નહિં. પણ તેમાં પણ જે અમત્વભાવ રાખે, ઇચ્છારૂપ પ્રતિઅંધ કરે, મૂચ્છી ધરાવે, તો તે ઉપકરણો ઉલટા અપકરણોરૂપ થઇ પડે છે! અધિકરણો થઇ પડે છે! સાધન તે અંધન અને છે! જેમકે—

મંદિર, ઉપાશ્રય આદિ ઘણા જીવાને ભક્તિ–સ્વાધ્યાય આદિની સુગમતા–અનુકૂળતા ખાતર કરવામાં આવ્યા છે, પણ તેમાં પણ જો ચડસાચડસી, હાંસાતાંસી કરવામાં આવે, મારા-તારાપણું કરવામાં આવે, નીરાગી નિ:સંગી વીતરાગ પ્રભુ અંગે પણ પરિગ્રહરૂપ મમત્વ છુહિ ધારવામાં આવે, કાેટે ચઢવા જેવા માેટા સાધન તે ઝઘડા કરી રાગદ્રેષની વૃદ્ધિ કરવામાં આવે, તા ઇષ્ટ ઉદ્દેશ માર્ચી જાય **બંધન** ! છે; સાધન તે બાંધન થઇ પડે છે! અને ઉપાશ્રય પણ અમુક વખત માટે, ગૃહસ્થની અનુજ્ઞાથી, પક્ષીની જેમ અપ્રતિઅંધપશે વિચરતા કરતારામ મુનિના કામ-ચલાઉ વપરાશ માટે છે. પણ તેમાં પણ આ ફલાણાના અપાસરા ને આ બીજાના અપા-सरा स्थेम को ममत्वरूप क्षेत्रप्रतिलंघ करवामां आवे, ते। ते ઉपाश्रय पश्च अपाश्रयदूर થઇ પડ! ગચ્છ-ગણ આદિ પણ મૂળ તા વ્યવસ્થા (Organisation) અને સહકાર (Co-ordination) ખાતર કરવામાં આવ્યા છે, પણ તે પણ જો મમત્વનું સ્થાન થઇ પડે. કદાગ્રહાનું નિવાસધામ બને, કલેશ-ઝઘડાનું રશુાંગણ બની જાય, કે વાડારૂપ સંકચિતતાનું પ્રદર્શન અને, તા તે પણ અંધનરૂપ થઇ પઉ છે! આત્માને વિધાતરૂપ શાં પડે છે!

" ગુચ્છના હોદ ખહુ નયન નિહાળતાં, તત્ત્વની વાત કરતાં ન લાજે! ઉદ્દરભરણાદિ નિજ કાજ કરતાં થકા, માહ નહિઆ કલિકાલ રાજે....ધાર. "–શ્રી આનંદધનછ

શાસ તો કેવળ આત્માર્થ પઠન-પાઠન માટે ને સાર્વજનિક ઉપયોગ માટે કહ્યા છે. તેને અદલે કાઇ પાતાના માલીકી હક્ક કરી કંજા્લની જેમ તેના સંગ્રહ-સંગ્રય કરે, ને તેમાં પાતાનું મમત્વ સ્થાપે તા અપકરણરૂપ થઇ પડે છે. અથવા હું કેવા પંડિત છું, હું કેનું સરસ વ્યાખ્યાન કરી શકું છું, હું કેવા વક્તા છું, એમ અભિમાન ધરી શાસ્ત્રના માનાર્થ ઉપયોગ કરવામાં આવે, તા તે જીવને પ્રતિઅંધરૂપ થઇ પડે છે. અથવા શાસ્ત્રના આગ્રહરૂપ અંડન-મંડનાર્થ કે એાટા વાદવિવાદ માટે ઉપયોગ કરવામાં આવે તા તે પણ અંધનને અર્થે થાય છે. મૂદ\* જેનાને જેમ સ્ત્રો-પુત્રાદિ સંસાર હાય છે, તેમ સદ્યોગ રહિત-અધ્યાત્મરહિત વિદ્વાનાને પણ શાસ્ત્ર સંસારરૂપ થઇ પડે છે!!

તે જ પ્રકારે યમ, નિયમ, સંયમ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય વગેરે અભ્યંતર સાધના પણ જો લાકરંજનાથે કરવામાં આવતા હાય, અથવા ઇષ્ટ સાધ્ય લક્ષ્યને ભૂલી જઇ સાધનની ખાતર સાધન કરવામાં આવતા હાય, અથવા સાધનને સાધ્ય માની સેવવામાં આવતા હાય, તા તે પણ બંધનરૂપ બને છે. શ્રી રત્નાકરપચ્ચીશીમાં કહ્યું છે કે:—

"वैराग्यरङ्गः परवक्कनाय, धर्मोपदेशो जनरङ्जनाय । वादाय विद्याध्ययनं च मेऽभूत्, कियद्बुवे हास्यकरं स्वमीश ॥"

આમ જાણતા હાઇ આ મુમુક્ષ પુરુષ તે તે ઉપકરણાને ઉપકરણાર્પે આરાધે છે, તે તે સાધનાને સાધનરૂપે સેવે છે, અને તેમાં મમત્વરૂપ ઇચ્છા-પ્રતિભંધ કરી તેને બંધન બનાવતા નથી; કારણ કે તે યમ, નિયમ, સંયમ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, લક્તિ, આત્માર્થે જ જપ, તપ, વ્રત, શાસ્ત્ર આદિ આભ્યંતર ઉપકારી સાધનાને પણ કેવળ સાધન સેવન આત્માર્થે જ સેવે છે, શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિના સતત નિશ્ચય લક્ષ્ય રાખી આરાધે છે. જેમ રાધાવેધ સાધનારા બાણાવળીના લક્ષ રાધાની (પૂતળીની) કીકી પર જ હાય છે, તેમ આ આત્માર્થી મુમુક્ષુ પુરુષના નિરંતર લક્ષ શુદ્ધ આત્મારૂપ પરમાર્થ પર જ હાય છે; આમ હોવાથી એને ઉપકરણ વિષયમાં કાઇ પણ વિદ્યાત ઉપજતા નથી, ઇચ્છાપ્રતિબંધરૂપ વિદ્ય નડતું નથી.

તેમ જ આ મુમુક્ષુ પુરુષ **સાવધના પરિહાર** કરે છે, સર્વ પાયકર્મના ત્યાગ કરે છે, નિષિદ્ધ આચરણ કરતા નથી. એટલે તે અઢાર પાયસ્થાનક પ્રયત્નપૂર્વક વર્જે છે. આથી કરીને પણ તેને યાગસાધનમાં અવિદ્યાત હાય છે, ઇચ્છાપ્રતિખંધ રહિતપણું હાય છે, કાઇ પણ વિદ્ય નડતું નથી. તે નિવિધ્ય**ાણે**, નિરાકુલપણે યાગસાધના કર્યો કરે છે.

અને આ યાગસાધનના અવિદાત મહે**ાદયરૂપ** ફળવાળા છે. એટલે આ નિર્વિદ્ યાગસાધનથી મુમુક્ષુને માટા અભ્યુદય-પુષ્ટ્યાદય પ્રાપ્ત થાય છે, તેમજ નિ:શ્રેયસ–માક્ષની સિદ્ધિ સાંપકે છે. આવા મહાદયવાળા સુત્રશ તેને મળે છે!

"વિઘન ઇઢાં પ્રાયે નહીં છ, ધર્મ હેતુમાં કાય; અનાચાર પરિહારથી છ, સુયશ મહાદય હાય....રે જિન્છ! ધન૦"–શ્રી યાે૦ દ૦ સ૦ ૨-૫

 <sup>&</sup>quot;पुत्रदारादिसंसारः पुंसां संमूढचेतसाम् ।
 विदुषां शास्त्रसंसारः सद्योगरिहतात्मनाम् ॥ "— थाशिंभेद्व.

## **બલાદ**ષ્ટિના સાર

અહીં દર્શન હલ-કાષ્ઠ અગ્નિકણ જેવું હોય છે, અને યેાગતું ત્રીજાં અંગ આસન પ્રાપ્ત થાય છે. અસત્ તૃષ્ણાના અભાવથી સર્વત્ર સુખાસન જ હોય છે. અત્વરાપૂર્વક સર્વત્ર ગમન હોય છે, અને અપાયપરિહારથી સર્વ કૃત્ય પ્રણિધાનસુક્ત હોય છે.

શુશ્રૂષા નામના ત્રીજે ગુણ અહીં પ્રાપ્ત થાય છે. આ યુવાન મુખી પુરુષની દિવ્ય ગાન શ્રવશ્રે આ જેવી તીવ હાય છે. આ શુશ્રૂષા બાંધ જલપ્રવાહની સરવાણી જેવી છે, એ વિનાનું શ્રવણ સરવાણી વિનાની ભૂમિમાં કૂવા ખાદવા જેવું -ફાેગટ છે. શ્રવણ ન થાય તાેપણ આ શુશ્રૂષાના પ્રભાવે શુભ ભાવથી કર્મક્ષયરૂપ કલ થાય છે, -જે ઉત્તમ બાંધનું કારણ થાય છે.

ક્ષેપ નામના ત્રોજા ચિત્તદેલના અહીં ત્યાગ હાય છે. એટલે યાગ સંબંધી અક્ષેપ હાય છે, અને તે યાગ ઉપાયનું કૌશલ-કુશલપશું હાય છે. તેમજ ઉપકરણ વિષયમાં ઘણું કરી કાૈઇ વિજ્ઞ અહીં નડતું નથી, અને પાપકર્મના પરિત્યાગથી મહાદયવંત અવિજ્ઞ હાય છે.

| <b>બલાદૃષ્ટિનું</b> | કાષ્ટક — | Ę |
|---------------------|----------|---|
|---------------------|----------|---|

| કરા <sup>દ</sup> ન | યાગાંગ                                                                           | દેાષત્યાગ                                                    | ગુણપ્રાપ્તિ                                                                      |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| દહ−કાષ્ઠ<br>અસિ સમ | ચ્યાસન<br>તૃષ્ણુા વ્યલાવે સર્વ ત્ર<br>સુખાસન.<br>અત્વરાપૂર્વક<br>સર્વ ગમન⊷કૃત્ય. | ક્ષેપ દેાષ ત્યાગ.<br>ઉ <b>પકર</b> ણ વિષ <b>યે</b><br>અવિદ્યા | શુશ્રૃષા.<br>ભાધ પ્રવાહ સરવાણી સમી.<br>તરુણ સુખી જેવી તીવ.<br>યાત્ર ઉપાય કૌશ્રલ. |

#### કળશ કાવ્ય

-- 1 ofa, of 1--

બલા દર્ષિમાં કાષ્ઠ અગ્તિ સમાશું, બલી દર્શને યુક્ત બાંધત્વ માતું; પરા શુશ્રૂષા તત્ત્વ કેરી ધરાવે, ન ચાંગે કદી ચાંગોંને ક્ષેપ થાવે. ૪૬. અનાદિ તાલુા દેહ અધ્યાસ છાડી, નિજાધ્યાસમાં તેહ અભ્યાસ જોડી; સુખાસંનમાં સ્થિતિ ચાંગી કરે છે, પરાનંદમાં મગ્નતા તે ધરે છે. ૪૭. ભલાદશિઃ કળશ ( ૨૩૩ )

સ્વસાવે કરીને જ આ દૃષ્ટિમાંહી. ન તૃષ્ણા અસત્ યાર્ગીને હાય ક્યાંહી; સુખાસેનમાં સ્થિત સર્વત્ર તેથી, રમે આત્મ આરામમાં તે સુખેથી. 84. ગમે ત્યાં જતાં કે ગમે તે કરતાં, ત્વરા ના નિરાર્કેલ યાગી ધરતા; પ્રશિધાન ધારી સદા આત્મરામી. ન દો આવવા દક્ષિમાં કાંઇ ખામી. YG. સુખી કાંત કાંતા યુતા કા યુવાન, ચહે સુણવા જેમ ગંધર્વ ગાન; અહીં શુશ્રુષા તત્ત્વની તેમ ધારે, પિપાસુ ચહે પાર્ણીને જે પ્રકારે. 40. હું છું કાેણ ? ક્યાંથી વળી હું થયાે છું ? ખરા ક્યા સ્વરૂપે અહેા ! હું રહ્યોે છું ? મને બાંધતા આ સંબંધા બધા શા મહા સહાવા તત્ત્વ એવા પિયાસા. 41. અહીં બાેધ પાણીની સિરા સમાણી, ખરી શુશ્રુષા તત્ત્વની આ વખાણી; વિના શશ્રુષા સાંભાવ્યું સો વૃથા જ, અસિરા ભૂમાં કુપ ખાદ્યો યથા જ. પર કદી શ્રુતના જોગ ના'યે છતાં યે, ખરા શાશ્રધા ભાવ જો ચિત્તમાંયે; રુડા ભાવથી કર્મ તા ક્ષીણ થાયે, પર બાધના હેતુ જેથી જ પાયે. чз. રુડા યોગ આરંભતા-અત્ર યોગી, કદી ક્ષેપના ભ્રાંગ ના'યે અભાગી; સુયાળા તથા શ્રેષ્ઠ ઉપાયમાં હિ, સુકીશલ્ય તે દાખવે છે જ આંહિ. ૫૪. કદી સાધને મુર્જીના ના ધરાવે, ન તો બંધના સાધનાને બનાવે; સદા પાપથી ભાગતા તે કરે છે, મનાનંદી ભાગ્યાદયાને વરે છે. પય.

#### --: ત્રાહક :--

હઢ દર્શન આસન દિથર વસે, અતિ તત્ત્વ તાણા શ્રવણે તલસે; અવિશેપપણે શુભ યાેગ લસે, મનનદન અભ્યુદયા ઉલસે. પદ

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचिते किरत्चंद्रसूतुमनःसुखनंदनेन भगवानदासेन सुमनोनंदनी
बृहत्टीकारूपविवेचनेन सप्रपञ्चं विवेचिते श्रीयोगदृष्टिसमुचयशास्त्रे तृतीया षळादृष्टिः ॥



# ે ૪ દીપ્રા દૃષ્ટિ

બલા કહી. હવે દીમા કહે છે.

प्राणायामवती दीप्रा न योगोत्थानवत्यलम् । तत्त्वश्रवणसंयुक्ता सुक्ष्मबोधविवर्जिता ॥ ५७॥

માણાયામ દીપ્રામહીં, ન યાગનું ઉત્થાન; શ્રવણ તત્ત્વનું હાય પણ, ન સુક્ષ્મ બાેધ સ્થાન. ૫૭.

અર્થ:—દીપા દરિમાં પ્રાણાયામ હાય છે, યાગનું ઉત્થાન સર્વથા હાતું નથી; અને તે તત્ત્વશ્રવણથી સહિત, પણ સૂક્ષ્મ બાહથી રહિત એવી હાય છે.

## વિવેચન

'' યાેગદષ્ટિ ચાેથી કહીછ, દીમાં તિહાં ન ઉત્થાન; પ્રાણાયામ તે ભાવથીજી, દીપ પ્રભા સમ જ્ઞાન…. મનમાહન જિનજી! મીઠી તાહરી વાણ, "—યાેગ૦ **૬૦ સજ્ઝાય ૪-૧** 

આ દીપ્રા નામની ચાથી યાગદષ્ટ છે. એટલે આગળ કહેલા અનુક્રમે યાગનું ચાથું અંગ-પ્રાણાયામ અહીં હાય છે, ઉત્થાન નામના ચાથા આશયદાષના પરિત્યાગ થાય છે, અને શ્રવણ નામના ચાથા ગુણ પ્રગટે છે; પરંતુ દર્શન તા હન્યુ પણ સૂક્ષ્મ બાધ વિનાનું હાય છે, અને તેને દીપકના પ્રકાશની ઉપમા ઘટે છે. તે આ પ્રકારેઃ—

वृत्तिः-प्राणायामवती— પ્રાણાયામવંતી, પ્રાણાયામવાળી,-ચતુર્ય અંગના ભાવથી,-ભાવ रेચક आદિ ભાવથકો, दीप्रा-દીપ્રા, ચાથા દહિ. न योगोत्धानवती-યાગના ઉત્થાનવાળી નથી હોતી,-તથાપ્રકારના પ્રશાંતવાહિતાના લાભથી, अलम्-અત્યંત. तत्त्वश्रवणसंयुक्ता-तत्त्वश्रवण्यी संयुक्त,-યુશ્ર્યાના ક્લભાવથી. सुक्ष्मवोधविवर्जिता-सक्ष्म शोधथी विवर्णित, सूक्ष्म-निपुल् शोधथी રહિત એવી.

દર્શન - આ દરિમાં દર્શન-બાધ સ્થલ પ્રકારના હાય છે. સફમ-નિયુશ હોતા નથી, જો કે આગલી ત્રણ દૃષ્ટિ કરતાં વધારે સ્થિતિવાળા ને વધારે સામર્થ્યવાળા હાઇ, તેને દીપકના પ્રકાશની ઉપમા આપવામાં આવી છે. તાપણ સ્થિરા આદિ 'દીપપ્રભા દર્ષિની અપેક્ષાએ આ બાધનું હુજુ સ્થ્લપણું છે. કારણ કે દીપકને! સમ જ્ઞાન ' પ્રકાશ તુણ-ગામય-કાષ્ટ્રના અગ્નિ કરતાં અનેકગણા બળવાનું ને વધારે સ્થિતિવાળા હાય છે. પણ રતન-તારા વગેરેની અપેક્ષાએ ઘણા અલ્પ વીર્ય ને મંદ છે: તેમ આ દીપ્રાદૃષ્ટિના બાધ-પ્રકાશ મિત્રા આદિ કરતાં વધારે બળવાન્ ને વધારે સ્થિતિવાળા હાય છે, પણ સ્થિરા આદિ કરતાં મંદ ને અલ્પ સ્થિતિવાળા હાય છે. દીપકના સાન્નિધ્યમાં તેના પ્રકાશ-વર્તુ લમાં આવતા પદાર્થીનું દિગૃદર્શન થાય છે, પણ તેની ખહારમાં દરવર્તી સક્ષ્મ વ્યવહિત પદાર્થીનું દર્શન થતું નથી, તેમ ક્ષરો પશમ-34 તેલના પ્રમાણમાં આ દૃષ્ટિમાં પદાર્શના સ્થલ બાધ થાય છે, પણ દૂરવર્તી સુક્ષ્મ અંતરિત પદાર્થનું દર્શન થતું નથી. દીવા તેલ હાય ત્યાં સુધી પ્રકારો છે, તેલ ખૂડી ગયે એાલવાઇ જાય છે. તેમ આ દૃષ્ટિના લાધ તથારૂપ ક્ષયાપશમ હાય ત્યાંસુધી પ્રકાશે છે, પછી. પ્રકાશતા નથી-ઓલવાઇ જાય છે. દીવા વાયરાના સપાટાથી ઓલવાય છે, અથવા અસ્થિર થાય છે. તેમ આ દૃષ્ટિના બાધ પણ તથાપ્રકારના બાદ્ય નિમિત્તોરૂપ વાસુના સપાટાથી એાલવાઇ જવાના-પડી જવાના ભય રહે છે, અથવા અસ્થિર-અંચલ થવાના સંભવ રહે છે, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે આ દૃષ્ટિના બાધને દીપકની ઉપમા બરાબર ઘંટે છે. અત્રે ' દૃષ્ટિ 'ના અગાઉ કહેલા લક્ષણ પ્રમાણે સત્પ્રહાસંગત બાધ હાય છે, તેથી કરીને असत् प्रवृत्तिने। व्याद्यात थते। लय छे, ने सत्प्रवृत्तिपद निक्ष्ट आवतुं लय छे.

### -: પ્રાણાયામ :-

"બાહ્ય ભાવ રેચક ઇહાંજી, પૂરક અંતર ભાવ; કુંભક થિરતા ગુણે કરીજી, પ્રાણાયામ સ્વભાવ. મન૦"—શ્રી યાં૦ દ૦ સજઝાય પ્ર—રે

અત્રે મુખ્યપણ આધ્યાત્મિક ભાવપાણાયામના જ નિર્દેશ છે. પણ પ્રાણાયામ નામના ધાસના રુંધનરૂપ જે બાદ્ધા એવા હઠયાંગના પ્રકાર છે, તે અત્રે મુખ્યપણે પ્રસ્તુત નથી, કારણ કે તે તા કાયકલેશરૂપ માત્ર હાઇ ચિત્તચંચલતાનું કારણ થવાના દ્રવ્ય પ્રાણાયામ સંભવ છે. આ બાદ્ધા પ્રાણાયામના ત્રણ પ્રકાર છે:-(૧) ધાસને ખહાર કાઢવા, તે રેચક\* પ્રાણાયામ છે. (૨) ધાસને અંદર પ્રવેા, તે પ્રક પ્રાણાયામ છે. (૩) ધાસને કુંભમાં જલની જેમ નિશ્વલપણે થંભી રાખવા, તે કુંભક પ્રાણાયામ છે.

<sup># &</sup>quot;रेचकः स्याद्विर्द्वित्तरन्तर्वृत्तिश्च पूरकः। कुंभकः स्तंभवृत्तिश्च प्राणायामिस्त्रिघेत्ययम् ॥ धारणायोग्यता तस्मात् प्रकाशावरणक्षयः। अन्यैरुक्तः क्रचिचेतच्छुज्यते योग्यतानुगम्॥"
( आधार भार्रे लुओ। ) यशा० १त द्वा० द्वा०

પતંજિલ આદિના અભિપ્રાય છે કૈ-'પ્રાણાયામથી પ્રકાશના આવરહ્યુંના ક્ષય થાય છે, અને ધારણામાં મનની ચાગ્યતા થાય છે.' એટલે કે ચિત્તસત્ત્વગત પ્રકાશનું જે ક્લેશરૂપ આવરહ્યું છે તેના ક્ષય થાય છે, અને પ્રાણાયામથી સ્થિર કરાયેલું ચિત્ત સુખે કરીને નિયત દેશમાં ધારી રખાય છે. અને આ જે પતંજિલ આદિએ કહ્યું છે તે કવચિત્ પુરુષિવશેષમાં ચાગ્યતા પ્રમાણે યુક્ત છે, કારણ કે ચાગીઓનું નાનારુચિપાણું છે. તેથી પ્ર પણ ભગવત્ જિનપ્રવચનમાં તો ધાસોચ્છવાસના રાધ વ્યાકુલતાના હેતુ થઇ પડે છે માટે નિષિદ્ધ જ છે, કારણ કે જેમ ચાગસમાધાન થાય એમ જ પ્રવૃત્તિ કરવી શ્રેયસ્કર છે અને પ્રાણ્રેષક્ય મથામણનું બહુ ઝાઝું પ્રયોજન પણ નથી.

બાકી ભાવથી જોઇએ તો બાહ્ય ભાવાના રેચનથી, અંતર્ભાવના પ્રસ્થાથી, ને નિશ્ચિત અર્થના કુંબનથી પરમાર્થરૂપ ભાવ પ્રાણાયામ+ થાય છે. તે આ પ્રકારે:-(૧) જેમ પ્રાણાયામ યામની બાહ્ય કથ્લ ક્રિયામાં ધાસને બહાર કાઢવારૂપ રેચક ક્રિયા કર- ભાવ પ્રાણાયામ વામાં આવે છે, તેમ આ ભાવ પ્રાણાયામમાં બાદ્યભાવ-પરભાવને બહાર કાઢવારૂપ-રેચ દેવારૂપ રેચક ક્રિયા કરવામાં આવે છે. એટલે સી-ક્રુડુંબ આદિના મમત્વરૂપ બાદ્ય ભાવોને કાઢી નાંખવામાં આવે છે. (૨) જેમ બાદ્ય પ્રાણાયામમાં ધાસ અંદર ભરવારૂપ પૂરક ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તેમ ભાવ પ્રાણાયામમાં અંતરાતમભાવ અંતરમાં ભરવારૂપ પૂરક ક્રિયા કરાય છે. એટલે કે શ્રવણથી ઉપજેલા વિવેકરૂપ અંતર્ભાવ ભરાય છે. (૩) જેમ હઠયોગિક પ્રાણાયામમાં ધાસને અંદર ભર્યા પછી તેને કુંબમાં જલની જેમ સ્થિર કરવારૂપ-થંભાવી રાખવારૂપ કુંભક ક્રિયા કરાય છે, તેમ અત્રે ભાવ પ્રાણાયામમાં અંતર્ભાવની સ્થિરતારૂપ-શ્લંભનરૂપ કુંભક ક્રિયા કરવામાં આવે છે. એટલે નિશ્ચિત અર્થનું કુંબન-સ્થિરીકરણ થાય છે. આમ ભાવ પ્રાણાયામ તે આત્મ-ભાવરૂપ સ્વભાવ છે, અને એ જ અગ્યબિચારથી યોગનું અંગ છે. અર્થાત્ બાદ્ય પ્રાણાયામ યોગનું અંગ થાય કે ન પણ થાય, પણ આ ભાવ પ્રાણાયામ તે ચોક્કસ યોગનું અંગ છે જ. માટે આ આધ્યાત્મક પ્રાણાયામ એ જ ઉત્કૃષ્ટ-શ્રેષ્ઠ પ્રાણાયામ છે.

<sup>&</sup>quot;श्वासप्रश्वासयोगंतिविच्छेदः प्राणायामः । स तु बाह्याभ्यंतरस्तंभवृत्तिर्देशकालः संख्याभिः परिदृष्टो दीर्घस्क्षमसंबः। बाह्याभ्यंतरिवषयापेक्षी चतुर्थः। ततः श्लीयते प्रकाशाः वरणम् । धारणासु च योग्यता मनसः। "—पातं० या० २, ४६-५३.

<sup>× &</sup>quot; उस्सासं ण णिरुंभइ आभिग्गहीओवि किमु अचेट्टा । पसज्ज मरणं णिरोहे मुहुमुस्सासं च जयणाप ॥ "—श्री किनश्रद्रशिख क्षमाश्रमख्छ.

<sup>+ &</sup>quot;रेचनाह्वाह्यभावानामन्तर्भावस्य पूरणात् । कुंभनानिश्चितार्थस्य प्राणायामश्च भावतः ॥ "—श्री यशावि०३त ६१० ६१०

" અહિતરામ તજ અંતર, આતમરૂપ થઇ થિર ભાવ; પરમાતમનું હાે આતમ ભાવવું, આતમ અરપણ દાવ."—શ્રી આનંદધનછ "શુદ્ધ દેવ અવલંબન ભજતાં, પરહરીએ પરભાવ."

" अंतर अंतर आतमता बढ़ी डेह्ण, परपरिष्कृति निरीह."— श्री देवयंद्र अ

યોગનું ઉત્યાન-ઊઠી જવું તે અત્ર થતું નથી, કારણ કે તેવા પ્રકારની પ્રશાંતવાહિતા હોય છે, એટલે કે એવા પ્રકારના પ્રશાંત રસના પ્રવાહ પ્રવહે છે કે યાગમાંથી ચિત્ત ઊઠતું નથી. જેમ શાંત સરિતાના પ્રવાહ અખંડ શાંતપણે વદ્યા કરે, અનુત્થાન તેમાં તરંગ ઊઠે નહિં, તેમ અત્રે યાગસરિતાના શાંત રસના પ્રવાહ અખંડપણે વદ્યા કરે છે, તેમાં ઉત્થાનરૂપ તરંગ ઊઠતા નથી. કારણ કે આગલી દિશ્માં ક્ષેપ નામના દાેષ ટડ્યા, એટલે કાઇ પણ પ્રકારે ચિત્તમાં વિક્ષેપ ઉપ જતા નથી, તેથી ચિત્તમાં શાંતરસ પ્રવહે છે, અને યાગને પાતાના શ્યાનમાંથી ઊઠવાનું અનતું નથી, આરંલેલી યાગકિયામાં જ ચિત્ત ચાટશું રહે છે. આમ અનુત્થાન ઘટે છે. પણ આવી આ શાંતવાહિતા-કરેલપણું ન હાય, તાે યાગમાં ઉત્થાન થાય છે, એટલે કે પ્રારુખ્ય યાગકિયામાંથી મન ઊઠી જાય છે, ઉચક થાય છે, ઉન્મન થાય છે, ચિત્ત ચાંટતું નથી-ઠરતું નથી. છતાં તેવી ઉન્મન સ્થિતિમાં ત્યાગવા યાગ્ય એવી તે યાગકિયા છંડાતી પણ નથી. જેમકે-કાઇએ દીક્ષા લીધી હાય, અને તે પાળવાને સર્વથા અસમર્થ હાઇ તેમાંથી તેનું મન ઊઠી ગયું હાય, તેવાને તે દીક્ષા છોડી શ્રાવકનું લિંગ ધરનું વધારે યાગ્ય છે,\* તથાપિ તે લાકનિંદા આદિ લયથી તે સુનિલિંગ છાંડતા નથી. આ ઉત્થાન દેશનું ઉદ્યાન હોયને હાય છે. આવે હાય છે. આવે હત્યાન દોષનું ઉદાહરણ છે. આવે હત્યાન દોષ અહીં ટળે છે.

"શાંતવાહિતા વિશ્વ હાવે રે, જે યાેગે ઉત્થાન રે; ત્યાગ યાેગ છે તેહથી રે, અણ્છાંડાતું ધ્યાન રે….પ્રભુ૦''--સા૦ ત્ર૦ ગા૦ સ્ત૦હા.-૧૦

આગલી દરિમાં શુશ્રુષા—સાંભળવાની મૃંગ્છાના ગુણુ પ્રગટ્યો છે, એટલે તેના પછી સ્વાભાવિક કમે અતે તત્ત્વનું શ્રવણુ અને છે. આગળમાં કહ્યું હતું તેમ શુશ્રુષા એટલે સાંભળવાની ઉત્કંઠા—અંતરંગ જિજ્ઞાસા વિનાનું શ્રવણ વૃશા છે, એ ખાસ તત્ત્વશ્રવણુ લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે. કદાપિ શ્રવણ વિનાની શુશ્રુષા કદયાણુકારી થાય, પણુ શુશ્રુષા વિનાનું શ્રવણ કદયાણુકારી થતું નથી. માટે શુશ્રુષાના અનુવેધવાળું—અનુસંધાનવા નું શ્રવણ જ ઉપકારી થાય છે. અને આ શ્રવણુ એટલે કર્ણેન્દ્રિય પર શબ્દોનું અથડાવું ને સાંભળવું એમ નથી; પરંતુ અંતરાતમાથી અંતઃકર્ણેન્દ્રિયદારા શબ્દનું અર્થ ગ્રહણુ—ભાવશ્રહણ કરવું, તેનું નામ શ્રવણ છે. એમ તો આ જવે કર્ણપટ

<sup>\* &</sup>quot;जइ न तरिस घारेउं मूलगुणभरं उत्तरगुणभरं च । मोत्तूण तोत्ति भूमिं सुसावगत्तं वरतरागं ॥"—श्री ७५६शभाक्षा.

પર અથડાવારૂપ શખ્દ શ્રવણ તો એટલું બધું કર્યા કર્યું છે કે તેના કાનના પડદા પણ જૂટી ગયા છે! તાપણ તેને ભ્રદ્યાજ્ઞાન થયું નથી! કારણ કે ખરૂં તત્ત્વશ્રવણ થયું જ નથી, અર્થગ્રહણુ-ભાવગ્રહણુર્પ અંતરાત્માથી શ્રવણ થયું જ નથી. શ્રી અખાલકતે માર્મિક વચન કહ્યું છે કે- 'કથા સૂણી સૂણી ફૂટ્યા કાન, તાય ન આવ્યું ભ્રદ્યાજ્ઞાન.'

**ભાવરેચક** આદિ ગુણ કહે છે—

प्राणेभ्योऽपि गुरुर्घर्मः सत्यामस्यामसंशयम् । प्राणांस्त्यज्ञति धर्मार्थं न धर्मं प्राणसंकटे ॥ ५८॥ प्राण्यीय भाटा गर्के, निःसंशय अद्धि धर्भः धर्म अर्थः प्राष्ट्रा त्यके, प्राण्यसंक्ष्टे न धर्भः पटः

અર્થ:—આ દૃષ્ટિ હોતાં, પ્રાણા કરતાં પણ ધર્મને નિઃસંશય ગુરુ-માટા માને; ધર્મને અર્થ પ્રાણ છાંદે, પણ પ્રાણસંક્ટ આવી પડ્યે ધર્મ ન છાંદે.

### વિવેચન

" ધર્મ અર્થ અહીં પ્રાથુને છે, છે કે-પણ નહિં ધર્મ; પ્રાથુ અર્થ સંકટ પડે છે, જુઓ! એ દરિના મર્મ…..મન૦"—યાં દે સજ્ઝાય ક-3 આ દરિમાં વર્તનાર યાંગીને મન નિ:સંશયપણે પ્રાણ કરતાં પણ ધર્મ ઘણા વધાર મોટા લાગે છે, ધર્મનું માહાત્ર્ય પ્રાણ કરતાં પણ અધિક ભાસે છે. આખા જગતમાં વહાલામાં વહાલી વસ્તુ પ્રાણુ અણાય છે, તે પ્રાણુની જાળવણી અર્થ પ્રાણુશીય સમસ્ત જગત્ પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યું છે, ને તેની રક્ષા માટે ગમે તે કરવા ધર્મ પ્રિય તે તૈયાર રહે છે. પણ આ જાગીજનને તા આવા પ્રિયતમ પ્રાણુ કરતાં પણ ધર્મ વધારે પ્રિય ભાશ્યમાન થાય છે. એટલે જ તે ધર્મની ખાતર પ્રાણુ પણ છેલી દેવા પડે-ન્યો છાવર કરવા પડે, તો તે આંચકા ખાતા નથી; અને પ્રાણુ સંકટ આવી પડે, પ્રાણુ જવાના પ્રસંગ આવી પડે, તાપણુ તે પ્રાણુ બચાવવાની ખાતર ધર્મને છેલ્લો નથી. પ્રાણુની કે ધર્મની રક્ષા કરવાની હાય, તો તેની પ્રયમ પસંદગી ધર્મરક્ષા પર ઉતરે છે, પ્રાણુના લોગે પણ તે ધર્મનું પરિપાલન કરે છે. જેમકે—

"રઘુકુલ રીતિ સદા ચલી આઇ, પ્રાન જાય અરુ બચત ન જાઇ."—શ્રી તુલસીદાસજીકૃત રા**માયણ**.

वृत्ति:-प्राणेभ्योऽपि--प्राञ्चाया पञ्, इदिय आहि प्राञ्चा करतां पञ्च गुरुर्धर्मः-धर्म गुरु, महत्तर, वधारे भाटे। होय, सत्यामस्याम्-आ अधिकृत दृष्टि-द्याप्ता होते सते, असंशयम्-असंश्वयण्, आ क्यांथी ? ते भाटे क्ञ-प्राणांस्त्यज्ञति धर्मार्थ-'धर्म अर्थे प्राञ्चा त्यके, तत्त्वित्सर्थ प्रवृत्तिविके करीने, (पञ्) न धर्म प्राणसंकट-प्राञ्चाके धर्म न त्यके,-तत्त्वितसर्थ प्रवृत्तिविके करीने कर

આવા તે દૃઢધર્મી હાય છે, આવા દૃઢ ધર્મરંગ-'ચાળ મજીકના રંગ'-તેને લાગેલા હાય છે. અને આ ધર્મના રંગ જ સાચા રંગ છે, બાકી બીજો બધા રંગ પતાંગ સમાન છે-ચાર દિવસની ચટકી છે. 'સાચા રંગ તે ધર્મના' દેઢ લહે જાલું થાય, સડી જાય, પડી જાય, વિધ્વંસ પામી જાય, પહ્યુ ધર્મરંગ કદી જાલું થતા નથી, સડતા નથી, પડતા નથી, વિધ્વંસ પામતા નથી.

અને આવા સાચા ધમ<sup>6</sup>રંગ-ધમ<sup>6</sup>પ્રેમ લાગવાનું કારણ, તે **ધમ<sup>6</sup>નું પરમ માહાત્મ્ય** તેને મન વસ્યું છે તે છે. જેમકે—

" ચાતુરા ચાંપેથી ચાહી ચિંતામણિ ચિત્ત ગણે, પંડિતા પ્રમાણે છે પારસમણિ પ્રેંમથી; કિવયા કલ્યાણકારી કલ્પતરુ કથે જેને, સુધાના સાગર કથે સાધુ શુભ ક્ષેમથી; આત્મના ઉદ્ધારને ઉમંગથી અનુસરા જો, નિર્મળ થવાને કાજે, નેમા નીતિ નેમથી; વદે રાયચંદ વીર, એનું ધર્મરૂપ જાણી,ધર્મવૃત્તિ ધ્યાન ધરા, વિલખા ન વે'મથી."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

તેમ જ આ મુમુક્ષુ જોગીજન જાણે છે કે-' આ સંસારને વિષે વિશુદ્ધ ધર્મ જ ખુધ-જનાને મુક્તિઅર્થ સદા ઉપાદેય છે-આદરથી શક્ષણ કરવા યાગ્ય છે, કારણ કે બીજું બધુંય દુ:ખનું કારણ છે. આ સંસારમાં બધુંય પ્રકૃતિથી અસુંદર છે, ધર્મજ ઉપાદેય સ્વભાવથી અસુંદર છે. એટલા માટે અત્રે ધર્મ શિવાય બીજે ક્યાંય વિવેકીઓને આશ્યા ધરવી શું યુક્ત છે? તે હે જીવ! તું કહે. અને તે ધર્મ તા જગદ્વંદા છે, નિષ્કલંક છે, સનાતન છે, પરાર્થના સાધક છે, અને શીલવંત ધીરજનાએ તે સેવેલા છે. માટે તે ધર્મ સિવાય અન્યત્ર ક્યાંય આશ્યા કરવી યુક્ત નથી.'×

प्रक्रत्यसुंदरं होवं संसारे धर्म एव सदा बुधैः। विशुद्धो मुक्तये सर्वे यतोऽन्यदुःखकारणम् ॥ प्रक्रत्यसुंदरं होवं संसारे सर्वमेव हि। अतोऽत्र वद किं युक्ता कविदास्था विवेकनाम् ॥ मुक्तवा धर्मे जगद्वंद्यमकलङ्कं सनातनम् । परार्थसाधकं औरैः सेवितं शीलशालिभिः ॥ " भ६षि ७२० ६। अधीत शास्त्रवार्तासभुन्यय

આમ પરમ કલ્યાણકારી, દુ:ખહારક ને મુખકારક, ઐવા નિર્મલ ધર્મનું માહાત્મ્ય તેના હુદયમાં વસ્યું હોવાથી, આ મુમુક્ષુ પુરુષ તે ધર્મની ખાતર પોતાના પ્રાદ્યુંના પદ્યું લોગા આપી દેવા પડે, પોતાના પ્રાદ્યુની પદ્યું કરળાની કરવી પડે, તોપણ પાછું વાળીને જીએ નહિં, એમાં શું નવાઇ કારણ કે તે ધર્મને જ પોતાના બાવ-પ્રાદ્યું જાણે કે, તે ધર્મ જો ગયા તો તે પોતાને મુવેલા જ સમજે છે, તે ધર્મ જો રક્ષાયા તો પોતાના પ્રાદ્યું પદ્યું રક્ષાયા એમ તે ખરા અંત:કરણથી માને છે. એટલે આવા ભાવપાદ્યુર્પ ધર્મના સંચય કરતા રહી, સંરક્ષણ કરતા રહી, તે ભાવ પ્રાદ્યું યામની વૃદ્ધિ કરતા રહે છે; અને તે ધર્મને અર્થ પ્રાદ્યું ત્યાં પ્રાદ્યું તે ભાવ પ્રાદ્યું યામતાના ઉત્સર્ગ થાય, જેમ બને તેમ આત્મતત્ત્વના પ્રગટપણારૂપ કાર્યસિદ્ધિ—તત્ત્વનિષ્પત્તિ થાય એવી સત્પ્રવૃત્તિમાં છવન અર્પણ કરે છે; અને તેમ કરતાં કવચિત પ્રાદ્યું સંકટ આવી પડે, તેાપણ તે તત્ત્વઉત્સર્ગ પ્રવૃત્તિ—કરતા જ રહી—આત્મસિદ્ધિ સાધતા જ રહી કહી ધર્મને છોડતા નથી,—એવા તે દહધર્મા હોય છે.

અત્ર પ્રતિબંધન કહે છે—

# एक एव सुहृद्धमीं मृतमप्यनुयाति यः। शरीरेण समं नाशं सर्वमन्यत्तु गच्छति॥५९॥

એક જ સુહદ્દ ધર્મ જે, મુવા પાછળે જાય; અન્ય સર્વ તાે દેહની, સાથે નાશ જ થાય. પેટ.

અર્થ: — ધર્મ એ એક જ સુદુદ્-મિત્ર છે, કે જે મરેલાની પાછળ પણ જાય છે. આડી બીજાું બધું તો શરીરની સાથે જ નાશ પામી જાય છે.

### વિવેચન

ધર્મ જ એક સાચા-ખરેખરા 'મિત્ર' છે. કારણ કે જે મૈત્રી એટલે કે સહવાસ-સહયોગીપણું ન છો દે તે મિત્ર કહેવાય. સુખમાં કે દુ:ખમાં, સંપત્તિમાં કે વિપત્તિમાં, સારી સ્થિતિમાં કે માઠી સ્થિતિમાં જે સાથ ન છો દે, સદા પોતાના દામે જ એક હૃદયરૂપ રહી 'સુહૃદ્દ ' લાવ ન ત્યજે, તે ખરેખરા મિત્ર અથવા સુહૃદ્દ મિત્ર કહેવાય છે. એવા 'મિત્ર' શબ્દના યથાર્થ અર્થમાં એ કેઇને પણ 'મિત્ર' નામ છાજતું હાય તા તે હર્મને જ છે. કારણ કે મૃત્યુ પામ્યા પછી પણ એક ધર્મ જ તે ધર્મ કરનારને અનુસરે છે, એની પાછળ પાછળ જાય છે, સદા એના સંગાથી રહે છે.

वृत्तिः-एक एव सुहद्धर्मो--अंक क सुढ्द्-भित्र धर्म छे, अन्य नथी,-तेना बक्षण्ना ये।अने बीधे. तेथा क्ष्युं-सृतमप्यनुयाति यः-के भूत-भरेबानी पाछण पछ न्यय छे. शरीरेण समं नाशं-शरीरनी साथे नाश-व्यय, सर्वमन्यन्तु गव्छति--जीलुं जधुंय-१२क्रनाहि ते। पाने छे. ળાકી બીજા બધા કહેવાતા સ્વજન-સંખંધી તો દેહના સંબંધી હોઇ, દેહ નષ્ટ થતાં તેની સાથે જ નષ્ટ થાય છે, દેહપર્યાય છૂટી જતાં તે તે સંબંધ પણ છૂટી જાય છે. સ્વજનાદિ તો મૃતદેહને બાળી-જાળો સ્મશાનમાંથી પાછા વળે છે, સ્નાન-સ્તૃતક કરી, દા'ડા-પવાડા કરી, થોડા વખત સાચા-ખાટા સ્વાર્થમય ખેદ કરી, મરનારના નામની માટી પાક મૂકી પાતાના સ્વાર્થને રડતા રહી, થાડા વખત પછી મરનારના નામને પણ વિસરી જાય છે! અરે! એટલું જ નહિં, પણ કેટલીક વાર તા મરનારના નામને, મરનારની મિલકત માટે અનેક પ્રકારના ઝઘડા કરે છે, કાંટે-કજીઆ ઊલા કરે છે, ને મરનાર પાછળ લાવાડા કરી તેના નામને જગળત્રીશીએ ચઢાવે છે! ક્જેતી કરે છે! સાક્ષરવર્ય શ્રી સ્વબ્ મન:સુખલાઇએ વેધક શબ્દોમાં આ અંગેના આબેલૂળ ચિતાર ખડા કર્યો છે કે—

"ચેતન! તારા જવા પછી એ શું કરે છે? તું જે તેઓને માટે આખો ભવ ધૂળ ઘાલી રજ્યો, ખપ્યો, તેનું તો ગમે તે થાએક; સારી ગિત થાએક કે માઠી ગિત થાએક, તેનો તો તેઓને વિચાર પણ નથી. પણ ઉલટા તારા જવા પછી તારાં દ્રવ્યની લાંગફાડ કરે છે; તે વ્હેંચી લે છે; તે વ્હેંચણીમાં તોકાન કરે છે; કાઇને એક્ષુ મળે છે, કાઇને વધારે મળે છે,—આથી વિરાધ થાય છે. કાઇ તને જશ આપે છે, કાઇ તારાથી ચેડાં કાઢે છે. આમ પછવાડે તારા પ્રતિ વીતક થાય છે, વીતે છે. પોતાનું સુખ ગયું જાણી ઓઓ લાંબા કાળ સુધી રડાપીટ કરે છે, તારા નામના છેડા તાથે છે. પુરુષા પણ તારા સંગંધરૂપ નામ યાદ કરી, કાઇ લાઇ કહી, કાઇ બેટા કહી, તને લાંબા સાદે યાદ કરે છે; પણ કાઇ એમ નથી વિચારતું કે તારી શો ગિત થઇ? તું કઇ ગિતમાં પડ્યો? તારું શું થયું ? તું સુખી છે કે દુ:ખી? એનો ચેતન! કાઇ વિચાર કરતું નથો. " ( ઇત્યાદિ )\*-શાંતસુધારસ વિવેચન, મૃત્યુ સુધારક બાધ, પૃ. ૪૬.

" આપ મુમા પીછે, ડૂબ ગઇ દુનીઆ."—સંત કંભીરછ.

આમ પાતિપાતાના સ્વાર્થને આશ્રીને જગતમાં સર્વ કાઇ પ્રીત-સગાઇ કરે છે, પણ તે બધી પ્રીત-સગાઇ સાચી નથી-ખાટી છે, માયાજાલરૂપ છે, એ સાપાધિક પ્રીતમાં કાંઇ માલ નથી-કાંઇ કિંમત નથી. ખરી પ્રીત-સગાઇ તાે નિરુપાધિક છે, સ્વાર્થ આદિ ઉપાધિથી રહિત છે, કેવળ પરમાર્થ પ્રેમમય છે.

" પ્રીત સગાઇ રે જગમાં સહુ કરે રે, પ્રીત સગાઇ ન કાય, પ્રીત સગાઇ રે નિરુપાધિક કહી રે, સાપાધિક ઘન ખાય -ૠપભ." શ્રી આનંદઘનજી

<sup>\* &</sup>quot; प्रतांपैर्व्यापद्यं गिलतमथ तेजोमिरुदितैर्गतं घैर्योद्योगैः ऋधितमथ पुष्टेन चपुषां। प्रवृत्तं तद्द्व्यप्रहणविषये वांधवजनैर्जने कीनारोन प्रसममुपनीते निजवशम्॥" श्री विनयविषय्थानुत श्री शांतसुधानसः

અને એવી નિરુપાધિક, નિ:સ્વાર્થ, કેવળ પરમાર્થ પ્રેમમય પ્રીત-સગાઇ તો ધર્મની જ છે. 'ધર્મ પ્રેમ એ જ સાચો પ્રેમ છે, 'કારણ કે ધર્મ જ પરમ મિત્ર-સુદુકની જેમ જયાં જ્યાં આ જીવ જાય છે ત્યાં ત્યાં સર્વત્ર તેના અનુ- "ધર્મ પ્રેમ ગામી થઇ, સાચું મિત્રપણું અદા કરે છે; સર્વત્ર હિતસ્વી રહી આત્મ- એજ સાચા કલ્યાણ સાધી, સાચા નિર્વાજ મિત્રભાવ બજાવતા રહે છે. એટલા પ્રેમ છે " માટે આવા પરમાર્થપ્રેમી ધર્મરૂપ પરમ કલ્યાણમિત્રના સંસર્ગ કદી પણ છોડવા યાગ્ય નથી, એમ આ ઉપરથી સાર બાધ કલિત થાય છે. કારણ કે સર્વ શાસ્ત્રો પાકારીને કહે છે કે—'પાપથી દુ:ખ ને ધર્મથી સુખ છે, એટલા માટે પાપ કરવું નહિં, ને ધર્મના સંચય કરવા × '

કારણકે મનુષ્ય ગમે તેટલા છળપ્રપંચા કરી, ગમે તેટલા કાળા ધાળા કરી, ગમે તેટલું ધન સંચય કરે, ગમે તેટલી 'દો-લત' એકડી કરે, ગમે તેટલા વાડીવજી કા ને બાગ-બંગલા બંધાવે, ગમે તેટલી ઋદિ-સમૃદિ મેળવે, અરે! 'જે જયાંની તે સકલ શત્રુદલને પદદલિત કરી વિશ્વનું એકછત્રી સામ્રાજય સાધી ત્યાં રહીજ' ચક્કવર્તી પદવી પણ પ્રાપ્ત કરે, તાપણ જયારે મૃત્યુવેળા આવી પહોંચે છે, ત્યારે તે બધુંય એમને એમ ધર્યું રહે છે, જે જયાંનું છે તે ત્યાંનું ત્યાં જ પડ્યું રહે છે, ને યમરાજની આજ્ઞાથી આ કાયારૂપ કાટડી એક ક્ષણની પણ નાટીસ વિના તાબડતાળ ખાલી કરો, એ બધાય પરિગ્રહ પરાશે મૂકીને જેવા આવ્યા તેવા ખાલી હાથે પાછા ચાદયા જનું પડે છે. મહાપરાક્રમી વિજેતા ઑક્રેકઝાંડર (સીકંદર) આંગે કહેવાય છે કે–તે જયારે મૃત્યુશય્યા પર હતો, ત્યારે તેણે એવા આદેશ કર્યો હતો કે મ્હારી ઠાઠડી જ્યારે લઇ જવામાં આવે ત્યારે મ્હારી મુઠ્ઠી ખુલ્લી રાખજો, ને જગતને ખતાવજો કે આ સીકંદર ખાલી હાથે આવ્યો હતો ને ખાલી હાથે જાય છે.

" પરિગ્રહની મમતા કરીજી, લવલવ મેલી રે આય; જે જ્યાંની તે ત્યાં રહીજી, કાઇ ન આવી સાથ રે....જિનજી! મિચ્છા દુક્કડ આજ. " શ્રી વિનયવિજયજીકૃત શ્રી પુષ્યપ્રકાશસ્તવન

" પુઢ્વીને જે છત્ર પર કરે, મેરુના કરે દંડરે; તે પણ ગયા ઢાથ ઘસાંતા, મૂકી સર્વ અખાંડ માયાજાલરે."—શ્રી રૂપવિજયજી.

<sup>× &</sup>quot; दुःखं पापात् सुसं धर्मात्सर्वशास्त्रेषु संस्थितिः। न कर्षस्यमतः पापं कर्त्तस्यो धर्मसंचयः॥ '— शास्त्रपार्तासभुव्यय

<sup>&</sup>quot; पापाहुःखं धर्मात्सुलमिति सर्वजनसुप्रसिद्धमिदम्। तस्माद्विद्वाय पापं चरतु सुखार्थी सदा धर्मम्॥ ''—आत्भानुशासनः

સાથે આવે છે માત્ર એક ધર્મા મિત્ર જ, એટલે 'હાંચે તે સાથે ' એમ સમછ આત્માર્થી વિવેકી પુરુષ પાતાના હાથે જેટલું બને તેટલું ધર્મનું આરાધન કરે છે.

> इत्थं सदाशयोपेतस्तत्त्वश्रवणतत्परः । प्राणेभ्यः परमं धर्मं बलादेव प्रपद्यते ॥ ६० ॥

આમ સદાશય યુક્ત તે, તત્ત્વ શ્રવણ તૈયાર; પ્રાણાર્થી પરમ ધર્મને, કરે ખળે જ સ્વીકાર. ૬૦

અર્થ: — આમ સફ આશયથી યુક્ત એવા તે, તત્વ શ્રવણમાં તત્પર રહી, પ્રાણા કરતાં પરમ એવા ધર્મને અળથી જ અંગીકાર કરે છે, માન્ય કરે છે.

## વિવેચન

આમ ઉપરમાં કહ્યું તેમ આ દૃષ્ટિવાળા યાંગી પુરુષ ધર્મને પરમ મિત્ર-સુદુદ્દ જાણે છે, એટલે તેને ધર્મની ગાઢ મૈત્રી જામે છે, દઢ ધર્મરંગ લાગે છે, અને 'જેને જેવા સંગ, તેને તેવા ર'ગ' એ ઉદ્ધિત પ્રમાણે તે ધર્મની સંગતિના પ્રભાવથી તે પાતે સાથા ધર્માત્મા-ધર્મ મૂર્ત્તિ અની જાય છે, તે ધર્મના સંસ્કાર તેને અસ્થિમજજ પર્યં ત હાંડાહાડ ત્યાપી જાય છે. કારણ કે—

" ઉત્તમ ગુણુ અનુરાગથી....સાહે૦ લહીએ ઉત્તમ ઠામરે....ગુણુ. ઉત્તમ નિજ મહિમા વધે....સાહે૦ દીપે ઉત્તમ ધામ રે....ગુણુ." શ્રો યશાવિજયજી.

" ઉત્તમ સંગે રે ઉત્તમતા વધે, સધે આનંદ અનંતાજ."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને તેથી કરીને તેના ચિત્ત આશય સ્ડ્રીત-ઉજ્જવલ થાય છે. સદ્-શુલ પરિણામવાળા થાય છે, તેની ચિત્તભૂમિકા સ્ક્ટિકના જેવી સ્વચ્છ ને ચાકખી થાય છે, કે જેથી તે તત્ત્વરૂપ નિર્મલ જલને ઝીલવા માટે યાગ્ય પાત્ર (Receptacle)

સદાશય: ખને છે. સારા મિત્રની સાંભતથી અવગુલ્યુ-દાષ દૂર થાય છે ને સદ્યુલ્યુ તત્ત્વશ્રવિલ્યુ આવે છે, તેમ આ ધર્મ સન્મિત્રની સંગતિથી અશુલ આચરલ્યુર્પ દાષ ૮ળે છે ને શુલ આચરલ્યુર્પ સદ્યુલ્યુની પ્રાપ્તિ થાય છે, ચિત્ત ચાકપ્યું નિર્મળ ને નિર્વિકાર અને છે. અને આમ ચિત્ત ચાકપ્યું થાય ત્યારે જ તેમાં લક્તિ પ્રમુખ ગુલ્યુ પરિલ્યુમે છે—કરે છે.

वृत्ति:-इस्थं--अभ, सदाशयोपेतः-सद् आशयथी संयुक्त हे। ह, तस्वश्रवणतत्परः-तत्त्व-श्रवशुभां तत्पर, आ तत्त्वश्रवश्-प्रधान अवे। ते, प्राणेभ्यो परमं धर्म बलादेव प्रपद्यते-प्राश्चे। अरतां परम अत्रा धर्भने अलयां क भान्य करे छे,-तेना स्वलावपश्चाने लीधे. स्वत अव (पेतानी भेषे क ) ये। अर्तु हिधान आने हे। हुं नथी. " શ્રી શીતલ જિન લેટિયે, કરી બક્તે ચાકખું ચિત્ત હાે."—શ્રી યશાવિજયજીન "શુદ્ધાશય પ્રભુ થિર ઉપયોગે, જે સમરે તુજ નામજી; અબ્યાખાધ અનંતું પામે, પરમ અમૃત રસ ધામજી."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને આમ જ્યારે ચિત્તની પાટી ચાકખી (Clean Slate) થાય છે, ત્યારે જ તેમાં તત્ત્વશ્રવણરૂપ અક્ષર લખાય છે, ત્યારે જ જીવ તત્ત્વશ્રવણનું ચાગ્ય પાત્ર બને છે. એટલે તે મુમુક્ષુ જેગીજન તત્ત્વશ્રવણમાં તત્પર-ઉદ્યુક્ત થાય છે, ધર્મતત્ત્વ સાંલળવાના રસીએ! થાય છે. આ આખું જગત 'ધર્મ ધર્મ' એમ કહેતું કરે છે, પણ આ ધર્મના મર્મ કોઇ જાણતું નથી, માટે આ ધર્મ એટલે શું ! ધર્મનું વાસ્તવિક તત્ત્વસ્વરૂપ શું ! ઇત્યાદિ તત્ત્વવાર્ત્તા સદ્દગુરુમુખે શ્રવણ કરવામાં એ સદા ઉત્કંહિત રહે છે.

એટલે श्री सङ्गुरु कगवान् प्रकाशे छे हे—' वत्थुसहावो धम्मो '—' वस्तुनी સ્વભાવ તે ધર્મ. ' આત્મવસ્તુના સ્વભાવ તે આત્મધર્મ, એટલે કે આત્માનું સ્વન સ્વભાવમાં વર્તાલું તેનું નામ ધર્મ. જે જે પ્રકારે આત્મા સ્વ-શાવમાં-આત્મભાવમાં આવે તે ધર્મનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે. ઉપશામ, ક્ષયાપશમ કે ક્ષાયિક ભાવરૂપે જે નિજ ગુણનું પ્રગટપણું છેવટે પૂર્ણ અવસ્થા નીપજાવે છે, તે સ્વભાવરૂપ આત્મધર્મના સાધન છે, માટે તે પેથા સાધનરૂપ ધર્મ છે. સમક્તિ ગુણુથી માંડીને શૈલેશી અવસ્થા સુધી જે આત્માને અનુગત-અનુસરતા ભાવ છે, તે આત્મધર્મ રૂપ સાધ્યને અવલંબતા હોઇ, સંવર-નિર્જરાના હેતુ થઇ પડી ઉપાદાન કારણને પ્રગટ કરે છે, માટે તે બધાય ધર્મના પ્રકાર છે. અને પછી સર્વ પ્રદેશે કર્મના અભાવ થઇ, પૂર્ણાનંદસ્વરૂપ જે આત્મગુણની સંપૂર્ણતા થવી, સહજાત્મસ્વરૂપની પૂર્ણ પ્રગટતા થવી, તે અનુષમ એવા સિદ્ધ સ્વભાવરૂપ ધર્મ છે. આમ સાધ્ય એવા વસ્તુ ધર્મનું સાધન કે સિંદ્ધિ તે જ ખરા ભાવધર્મ છે. બાકી નામધર્મ, સ્થાપનાધર્મ, દ્રવ્યધર્મ, શેત્રધર્મ, કાલધર્મ, વગેરે જે ધર્મના પ્રકાર છે, તે તા જો ભાવધર્મના હતુરૂપ થતા હાય તા સલા છે-3ડા છે. નહિંતા ભાવ વિના એ બધાય ' આલ' છે, મિશ્યા છે, વ્યર્થ છે. આવા શુદ્ધ વસ્તુધર્મને-આત્મધર્મને અથવા તે શુદ્ધ ધર્મ જેને પ્રગટ્યો છે એવા ધર્મમૂર્ત્તિ પ્રભુને જે જાણી, સદ્દહીને આરાધે છે, તે પછી કર્મ બાંધતા નથી, ને તેને વસ્ત સ્વભાવરૂપ ધર્મ પ્રગટે છે.

> " સ્વામી સ્વયંપ્રભને હા જાઉ ભામણે, હરખે વાર હજાર; વસ્તુધર્મ પૂરણ જસુ નીપના, ભાવ કુપા કિરતાર…સ્વામી. નામ ધર્મ હા ઠવણ ધર્મ તથા, ૬૦૫ ક્ષેત્ર તિમ કાલ; ભાવ ધર્મના હા હતુપણે ભલા, ભાવ વિના સહુ આલ…સ્વામી.

ે શ્રદ્ધા ભાસન હાે તત્ત્વ રમણપણે, કરતાં તન્મય ભાવ; દેવચંદ્ર હાે જિનવર પદ સેવતાં, પ્રગટે વસ્તુ સ્વભાવ....સ્વામી –શ્રી **દેવચંદ્રછ**ે.

" ધરમ ધરમ કરતે! જગ સહુ કિરે, ધર્મ ન જાણે હા મર્મ….જિનેસર! દામે જિનેસર ચરણ ચદ્યા પછી, કાેંઇ ન ખાંધે હાં કર્મ….જિનેસર! ધર્મ જિનેસર ગાઉ ર'ગશું."—શ્રી આન દધનછ.

रियाहि प्रकार क्यारे सह्युरु धर्मनी व्याण्या करे छे, धर्मनुं तत्त्रस्वरूप प्रगट करे छे, त्यारे आ मुमुक्षु श्रोता पुरुष तन्मयपण्ने—तत्परपण्ने ते श्रवण्च करे छे, अने प्राण्यी पण्च परम क्षेता ते धर्मने अवधी क मान्य करे छे, ते धर्म प्रत्ये क्षेते क्षेत्री प्रेमप्रवाह व्यूटे छे के तेना स्वीक्षर विना तेने यावतुं नथी. क्षरण्च के तेवा तेना स्वलाव छे, क्षेट्रेसे ते अनायासे क—सहक स्वलावे क प्राण्याधिक धर्मनुं शरण् अहे छे, अने लावे छे के शाधि मां त्वां प्रपन्नं १ हे धर्म! हुं तहारे शरण् आव्यो छुं, तुं म्हारुं रक्षण् करे अने आम के धर्मनी रक्षा करे छे, तेने धर्म रहे छे प्रमा रक्षाति रक्षितः '

" સર્વજ્ઞના ધર્મ સુશર્જુ જાણી, આરાધ્ય! અરાધ્ય! પ્રભાવ આણી; અનાથ એકાંત સતાઘ થાશે, એના વિના કાઇ ત ખાંદ્ય રહાશે "—શ્રીમદ્ રાજ્યદ્રજી.

ते अवस् अस् ३६ छे--

क्षाराम्भस्त्यागतो यद्वन्मधुरोदकयोगतः । बीजं प्ररोहमाधत्ते तद्वत्तत्त्वश्रुतेर्नरः ॥ ६१ ॥

> ખારા જલના ત્યાગથી, મધુરાં યેાગે જેમ; પામ ભીજ પ્રરાહને, તત્ત્વશ્રવણથી તેમ. કા

वृत्ति:—साराम्मस्त्यागतो यद्वत् मधुरोदकयोगतः-भारा पाष्ट्रीता त्यागथी, मधुर-भाक्षं पाष्ट्रीता थे।मथी क्रेम,-तेता भाधुर्यंतुं २५७ संचितियी-संवेदनाथी व्यालखपखुं छतां, बीजं प्ररोह-माध्यत्ते-भीक प्ररोह धारे छे-पाने छे, (भीक भी तीक्षण छे), तद्वत् तस्वश्चतेर्नरः-तेनी क्रेम तत्त्वश्चतिथी तर (प्ररोह पाने छे),-तत्त्वश्चतिना व्ययिन्त्य सामर्थ्यथा महाप्रकावपद्याने क्षीचे,

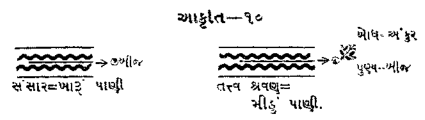
અર્થ:-- ખારા પાણીના ત્યાગથી અને મીઠા પાણીના યાગથી જેમ બીજ પ્રરાહ પામે છે-ઊગી નીકળે છે, તેમ તત્વશ્રવણથકી તર પ્રરાહને પામે છે.

### વિવેચન.

" તત્ત્વશ્રવણ મધુરાદકેજ, ઇઢાં હાય બીજ પ્રરાહ; ખાર ઉદક સમ ભવ ત્યજેજી, ગુરુ લક્તિ અદ્રોહ....મન."—શ્રી. યા. દ. સજ્ઝાય ૪-૪

તત્ત્વશ્રવણના મહિમા અહીં બલાવ્યા છે. આ 'તત્વશ્રવણ મધુરાદકેછ'-તત્ત્વશ્રવણરૂપ મીઠા પાણીના જેગથી, અહીં બીજના પ્રરાહ થાય છે, અંકુર ફૂટે છે. ખારું પાણી હાય તા બીજ લગે નહિં; પણ જો ખારું પાણી છાડી, મીઠા પાણીના જોગ ખને તા બીજ લગી નીકળે,-લહે તેની મીઠાશનું સ્પષ્ટ સંચેતન વહે લાન-જાલુપણું ન હાય, તા પણ અંકુરા ફૂટી નીકળે. તે જ પ્રકારે સંસાર સમુદ્રના ખારા પાણીના જોગ જ્યાંસુધી હાય, ત્યાંસુધી બાયનું બીજ લગે નહિં; પણ તે ખારૂં પાણી છાડી, તત્વશ્રવણ-રૂપ મધુર જહાના જોગ જો બની આવે તા બાધરૂપ બીજ લગી નીકળે-'પ્રરાહ પામે.' બહે તે તત્ત્વશ્રુતિના માધુર્યનું સ્પષ્ટ સંચેતન-સંવેદન હજી ન હાય, તા પણ તેને અંકુરા તા જરૂર આવે.

અતે ' પ્રરાહ ' શબ્દ અન્ને અર્થમાં ઘટે છે ( શ્લેષ ). પ્રરાહ એટલે ઊગી નીકળતું તે, અથવા ઉત્તરાત્તર ચઢતી પદવી પામવી તે. તત્ત્વશ્રવણના અચિંત્ય મહાપ્રભાવથી નર ઉત્તરાત્તર પ્રરાહ-ચઢતી કળા પર આરૂઢ થતા જાય છે, તે વાર્ત્તા સ્પષ્ટ છે. અઢાં 'નર' શબ્દનું શ્રહણ કર્સું છે, તે સુખ્યપણે મનુષ્ય જ તત્ત્વશ્રવણનું પાત્ર અને છે, એ સૂચવવા માટે છે, કારણ કે મનુષ્ય પર્યાયમાં જ પૃષ્ઠુ સફવિવેકના ઉદય થઇ, યાવત્ માક્ષની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે. આવું તત્ત્વશ્રવણનું અચિન્ત્ય સામચ્યે હાય છે, આવે: માટા પ્રભાવ હાય છે.



"જિનવર વચન અમૃત અનુસરિયે, તત્ત્વરમણ આદરિયે રે; દ્રવ્ય-ભાવ આશ્રવ પરહરિએ, દેવઅંદ્રપદ વરીએ રે"—શ્રી દેવઅંદ્રજી

"વચનામૃત વીતરાગના, પરમ શાંતરસ મૂળ; ઓષધ જે લવરાગના, કાયરને પ્રતિકૂળ." "તેઢ તત્ત્વરૂપ વૃક્ષતું, આત્મધર્મ છે મૂળ; સ્વલાવની સિદ્ધિ કરે, તે જ ધર્મ અનુકૂળ." —-શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી. આમ આગલી મિત્રા આદિ દિષ્ટિઓમાં જે ચાંગ- બીજોનું ચિત્તભૂમિમાં રાપણ થયું હતું, તેને અત્રે અંકુરા કુટે છે, અર્થાત તે પરિપાષણથી વૃદ્ધિ પામે છે. એટલે— પ્રભુભાજિત—પરમાતમાં અર્હેત ભગવંત પ્રત્યેની ભજિત 'ઉત્તરોત્તર ચાંગબીજ અધિક માત્રા પામતી જાય છે. આ ભજિત પ્રભુ પ્રત્યે પરમ ઉપાદેય અંકુર ભાવવાળી, આહારાદિ દશ સંજ્ઞાથી રહિત, અને ફલકામના વિનાની— નિષ્કામ એવી હોય છે. અને તે ભજિત કરનાર ભજત જેગીજનનું ચિત્ત અત્યંત ચાંકખું હાય છે, સંશુદ્ધ—નિર્મલ હાય છે. આવી અંકુઠિત ભજિતથી મન એ જ વૈકુંઠ—સ્વર્ગ થઇ પડે છે, એમ ચાંગી જનોના અનુભવ કહે છે, અને એવા શુદ્ધચિત્ત ચાંગજિના પરમ પ્રેમાવેશમાં પ્રભુને કહે છે કે—હે પ્રભુ! અમે તમને અમારા મન–ઘરમાં પધરાવશું એટલે તેની શાલા દેખીને તમે ત્યાં જ સ્થિર થઇ જશા !

"મન ઘરમાં ધરિયા ઘર શાલા, દેખત નિત્ય રહેશા થિર થાલા; સાહેળા વાસુ.;" "મન વૈકુંઠ અકુંદિત લકતે, યાેગી લાખે અનુલવ યુકતે. સાહેળા વાસુ૦"—શ્રી યરાે**ાવિજયછ**.

સદ્દગુરુલા કિલ — સન્માર્ગે ચઢાવનાર શ્રીમદ્ સદ્દગુરુ લગવાન્ પ્રત્યે અતે અત્યંત લિક્તિ ઉદલસે છે; લાવયાગી એવા લાવા ચાર્યાદિ પ્રત્યે પરમાદર યુક્ત વિનય – બહુમાન હાય છે. અને તે પરમ ઉપકારી પ્રત્યે નિષ્કામ એવા શુદ્ધ આશયથી લક્તજન વિધિ પ્રમાદ્યે યથાશક્તિ વૈયાવ અન્સે કરે છે, તન — મન – ધનથી તેનો ઉપાસનામાં તત્પર રહે છે. સત્ રાસ્ત્રિલ પરમ ઉપકારી એવા સન્માર્ગદર્શક સદાગમ પ્રત્યે અધિકાધિક લક્તિ સકુરતી જાય છે. સત્ શ્રુતના લેખન – પૂર્ગન – દાન – ચિંતન – ભાવન – સ્વાધ્યાય આદિ પરમ ગોરવ – બહુમાન યુક્તપણે અત્ર કરાય છે. જિનલક્તિ આદિ પરમ યાગબીજ પ્રત્યે અત્રે પરમ ઉપાય અહિ પાય છે. જેનલક્તિ આદિ પરમ યાગબીજ પ્રત્યે અત્રે પરમ ઉપાય એવા સંસાર બાવ પ્રગઢે છે. તેમજ લાવ વૈરાગ્ય — સંસાર પ્રત્યે તેના સ્વરૂપદર્શનથી ઉપજિ જેતા સહજ વૈરાગ્ય અત્ર બળવત્તર ખને છે, જન્મ – મરણાદિ દુ: ખથી દુ: ખમય એવા સંસાર પ્રત્યે અત્યંત ઉદેગ ઉપજે છે. ઇત્યાદિ ચાગબીજ અત્રે પરિપાયણ પામી યાગ – આંધુરપણાને પામે છે.

માનોજ ભાવા<sup>હ</sup> કહે છે—

# क्षाराम्भस्तुत्य इह च भवयोगोऽखिलो मतः। मधुरोदकयोगेन समा तत्त्वश्रुतिस्तथा॥ ६२॥

वृत्ति:—क्षाराम्भस्तुल्य इह च भवयोगोऽखिलो मतः-अने अહीं सभरत संसार्थाय भारा भाषी अराधर मानवामां आव्धा छे,-अतत्त्वश्रवावृत्य पथु (तेमक छे). मधुरोदकयोगेन समा तत्त्वश्रुतिस्तथा-तथा भधुर कथना येग्य समान तत्त्वश्रुति (तत्त्वश्रवायु) मानेश छे. तेना आंश्र-पञ्जाथा तत्त्वश्रुति पथु (तेमक छे). ખારા પાણી સમ પ્યધા, ભવષાગ અહીં જાણ; તત્ત્વશ્રુતિ તે તાે મોંઠા, જલના જોગ સમાન. દર

સાથ :-- અને અહીં ખારા પાણી સરખાે સકલ સંસાર યાળ માન્યા છે, તથા તરવશ્રુતિને મધુર જલના યાળ સમાન માની છે.

## વિવેચન.

' ખાર ઉઠક સમ લવ ત્યજેજી '— શ્રી ચાે. દ. સ.

ઉપરમાં જે ખારૂં પાણી-મીઠું પાણી વગેરે કહ્યું, તે શું? તેનું અત્ર સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. સમસ્ત સંસાર ચાંગ-સકલ સંસારપ્રસંગ છે, તે ખારા પાણી ખરાખર છે. અતત્વશ્રવણરૂપ સંસારપ્રસંગ પણ તેમજ ખારા પાણી જેવા છે. ખારા સંસાર: પાણીના ચાંગે બાજ ઊંગે નિર્દા, ખળી જાય, તેમ સંસારપ્રસંગ અથવા ખારૂં પાણી અતત્ત્વશ્રવણરૂપ ખારા પાણીના ચાંગથી પુષ્યબીજ વા બાંધખીજ ઊંગે નિર્દા, પણ બળી જાય. જ્યાંલગી આ સંસાર સમુદ્રનું ખારૂં પાણી પીવાની હોસ મનુષ્ય ધરાવે, ત્યાં લગી બાંધબીજ પામવાની આશા રાખવી તે આકાશક્રમુમવત છે. જયાં લગી આ ખારૂં પાણી પીવાનું છાંડી દઇ, ચિત્તમાં દહે વરાગ્યરંગ ન લાગે, લવોદેગ ન ઉપજે, ત્યાંલગી જ્ઞાનના ઉદ્ભવ થવા સંભવતા નથી.

" ત્યાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં, થાય ન તેને જ્ઞાત; અટકે ત્યાગ વિરાગમાં, તા ભૂયે નિજ ભાન. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

અને વિવેકીને મન તા આ સંસારસાગર ખરેખર ખારાજ લાગે છે, પ્રતિક્ષણે તેને તેના તેવા કડવા અનુભવ થાય છે, એટલે તે ક્ષણભર પણ તે સંસારમાં રહેવાને ઇચ્છતા નથી. કારણકે તે વેરાગ્યક્ષાવના ભાવે છે કે—

આ સંસાર સમુદ્રમાં \* ઉપજતા સર્વ સંબંધા મનુષ્યાને વિષદાના સ્થાન થઇ પડે

આ ભાવનાએ તું પરમ સુંદર હૃદયંગમ સ્વરૂપ શુભચંદાચાર્યજીકૃત શ્રો જ્ઞાનાર્જુવમાં, શ્રીમદ્ સજચંદ્રજીકૃત ભાવનાવધાધમાં, અને શ્રી વિતયવિજયજી ઉપાધ્યાયજીકૃત શ્રી સાંત-સુધારસમાં અસંત વિસ્તારથા વર્જું ગ્રું છે. વિશેષ જિજ્ઞાસુએ તે તે સ્થળ જેવું. અત્રે તેના આધારે સક્ષેપમાં કહ્યું છે

<sup>\* &</sup>quot;भवाब्धिप्रभवाः सर्वे संबंधा विषद्यस्पदम् । संभवन्ति मनुष्याणां तथान्ते सुष्ठु नीरसाः ॥ वस्तुजातमिदं मूढ प्रतिक्षणविनश्वरम् । जानन्निष न जानासि प्रदः कोऽयमनीषधः ॥ यद्वदेशान्तरादेत्य वसन्ति विद्वमा नगे । तथा जन्मान्तरान्मूढ प्राणिनः कुलपादेषे ॥ प्रातस्तं एरित्यज्य यथैते यान्ति पत्रिणः । स्वकमवश्याः शश्वत्यथेते क्वापि देहिनः ॥ शरीरं शीर्यते नाशा गलत्यायुर्न पापधीः । मोद्दः स्फुरति नात्मार्थः पद्य वृत्तं शरीरिणाम् ॥ " श्री शक्षये अरार्थि छुत ज्ञानाष्ट्रीय.

છે. અને અંતે અત્યંત નીરસ નીવડે છે. આ શરીર રાગથી આક્રાંત ઘયેલું છે. ચોવન જરાથી આક્રાંત છે. ઐશ્વર્થ અંતે વિનાશ છે. અને જીવનના અંતે મરણ છે. ઇંદ્રિય વિષયથી ઉપજતા એવા ક્ષણભાંગુર સુખમાં રતિ કરીને ત્રિભુવન નષ્ટ થયું છે. આ વસ્તુ~ માત્ર પ્રતિક્ષણે વિનશ્વર છે, તે જાણતાં છતાં તું જાણતા નથી! તે હે મૂઢ! ત્હારા કેવા થહ છે કે જેનું એાસડ નથી! જે પૂર્વે ત્હારા શત્રુએન હતા તે આ જન્મમાં કર્મવશે ત્હારા બંધુઓ બન્યા છે! અને પૂર્વ જન્મમાં જે ત્હારા બંધુઓ હતા, તે આ જન્મમાં ત્હારા શત્રુપણે ઉપજ્યા છે! જેમ દેશાંતરથી આવીને પક્ષીએા વૃક્ષમાં વાસ કરે છે. તેમ પ્રાણીઓ જન્માંતરથી આવીને કુલરૂપ વૃક્ષમાં વસે છે. પછી પ્રસાત થતાં આ પંખીઓ! જેમ ઝાડને છાડીને પાતપાતાનો દિશામાં ચાલ્યા જાય છે, તેમ આ પ્રાણીઓ પણ આયુ-પૂર્ણ તારૂપ પ્રાત:કાળ થતાં પાતપાતાના કર્મ પ્રમાણે જારી જારી ગતિમાં ક્યાંય ચાલ્યા જાય છે! આમ આ બધાય પ'ખીમેળા છે. છતાં પ્રાણીઓનું આ વિચિત્ર ચરિત્ર તો જુઓ ! શરીર શીર્જ ( છર્જ ) થાય છે, પણ આશા શીર્જ થતી નથી ! આયુષ્ય ગળે છે, પછ્યુ યાપણ હિ ગળતી નથી! માહ સ્કૂરે છે, પણ આતમાર્થ સ્કૂરતા નથી! ખરેખર! આયુ+ તા વાયુના તરંગ જેવું તરલ-ચંચલ છે, સંપદાએ આપદાએ સાથે જોડાયેલી છે, સર્વ ઇંદ્રિય વિષયા સંધ્યાસમયના વાદળાના રંગ જેવા છે. મિત્ર-સ્ત્રી-સ્વજનાદિના સંગમનું સુખ સ્વય્ત-ઇંદ્રજાલ સમાન છે. તેથો આ સંસારમાં એવી તે કર્મ વસ્તુ છે કે જે સંતજનાને આનંદનું કારણ થાય ?

આ ત્રિભુવનમાં એવા કાઇ પણ શરીરધારી નથી કે જેના કંઠમાં કૃતાન્તના પાશ નહિં આવી પડે. યમ–કેસરીના પાછા ન ઠેલાય એવા પગલાં જ્યારે પઠે છે, ત્યારે મહામહેનત કરતાં દેવાથી પસુ પ્રાણી રક્ષી શકાતા નથી, તા પછી માનવ–કીઠાનું શું ગર્જી?'

> "જન્મ જરા મરશે કરી એ, આ સંસાર અસાર તે!; કર્યા કર્મ સહુ અનુભવે એ, કાેં ન રાખણહાર તે!. શરણ એક અરિહાંતનું એ, શરણ સિદ્ધ ભગવાંત તે!; શરણ ધર્મ શ્રી જૈનનાે એ, સાધુ શરણ શુણવાંત તે!."

> > શ્રી વિનયવિજયજીકૃત શ્રી પુષ્ટ્યપ્રકાશ સ્તવન

ד आयुर्वायुतरत्तरंगतरलं लग्नापदः संपदः, सर्वेऽपीन्द्रियगोचराश्च चटुलाः सन्ध्याभ्ररागादिवत् । मित्रस्त्रीस्वजनादिसङ्गमसुखं स्वष्तेद्रजालोपमम्, तिकं वस्तु भेव भेवदिह मुदामालम्बनं यत् सताम् ॥ " शांतसुधारस ( लुक्ना श्री भन:सुणकार्ध दीरत्य ४५त विवेचन. )

"છ ખાંડના અધિરાજ જે ચંડે કરીને નીપજવા, ખાંદમાં અળવાત થઇને ભૂપ ભારે ઉપજયા; એ ચતુર ચક્કી આલિયા હોતા ન હોતા હોઇને, જન જાણીએ મન માનીએ તવ કાળ મૂકે કાંઇને. મણુમય મુખટ માથે ધરીને કર્ણુ કુંડલ નાંખતા, કાંચન કડા કરમાં ધરી કશીએ કચાશ ન રાખતા; પળમાં પડ્યા પૃથ્વીપતિ એ ભાન ભૂતળ ખાઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાંઇને."

"વિદ્યુત લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તેા જળના તરંગ;
પુરંદરી ચાપ અનંગ રંગ, શું રાચિએ ત્યાં ક્ષણના પ્રસંગી"
ના મારાં તન રૂપ કાંતિ યુવતી ના પુત્ર કે ભ્રાત ના,
ના મારાં ભૃત સ્નેહીએા સ્વજન કે ના ગાત્ર કે જ્ઞાત ના;
ના મારાં ધન ધામ યોવન ધરા એ માહ અજ્ઞાત્વના,
રે રે જીવ! વિચાર એમજ સદા અન્યત્વદા ભાવના."

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

વળી તે મુમુશુ જોગીજન સાવે છે કે-

"આ સંસાર પ્રતિ જવે લેશમાત્ર માંહ કરવા જેવું નથી. જ્ઞાનીઓએ આ સંસારને અનંત ખેદમય, અનંત દુ:ખમય, અવ્યવસ્થિત, ચળ-વિગ્રળ અને અનિત્ય કહ્યો છે. અનંત તાપ, અનંત શોક, અનંત દુ:ખ જોઇને એઓએ આ સંસારને પુંઠ દીધી છે, દુ:ખમય, તે સત્યજ છે. એ બાબી પાધું વાળી જોવા જેવું નથી. ત્યાં દુ:ખ, દુ:ખ સંસાર ને દુ:ખજ છે. દુ:ખના એ સમુદ્ર છે. કારણ કે જવ પ્રથમ તા માતાની કૂખમાં-ગર્ભમાંજ અનેક સંતાપ સહન કરે છે. પછી જન્મ પામી અનેક પ્રકારના મહાકશો પામી માટે થઇ, હાશ, હવે દુ:ખના અંત આવ્યો, હવે નિરાંત થઇ, એમ જ્યાં દેખીતાં સુખ, કાલ્પનિક સુખના સ્પર્શ કરે છે, ત્યાંજ મૃત્યુની ખેનપણી જરા અવસ્થા કાયાના કોળિયા કરી જાય છે; અર્થાત્ ઘડપણ આવે છે, દેહ જર્જરિત થવા માંડે છે, અને કાળ આવી એચિંતો પ્રાણ હરી લે છે આવે દુ:ખરૂપ આ સંસાર છે. ગર્ભના દુ:ખર્શ માંડો મેરેણ પર્યંત જવ દુ:ખીજ છે."×— શ્રી મન:સખભાઇ કિ. કત શાંતસ વિવેચન

<sup>× &</sup>quot;गलत्येका चिंता भवति पुनरन्या तद्धिका, मनोवाकाये हा विकृतिरतिरोषात्तरज्ञसः। विपद्गतीवर्त्ते झिटिति पत्यालोः प्रतिपदं, न जंतोः संसारे भवति कथमण्यार्त्तिविरतिः ॥ सिहत्वा संतापानशुचिजननीकुक्षिकुहरे, ततो जन्म प्राप्य प्रचुरतरकष्टकमहतः। सुखाभासेर्यावत्सपृश्चति कथमण्यतिविरतिं, जरा तावत्कायं कवलयति मृत्योः सहचरी॥ "—शांतसुधारसः.

' ચાર ગતિરૂપ જયાં માટા આવર્તી છે અને દુ:ખરૂપ દાવાનલ જયાં પ્રજ્વલી રહ્યો છે, એવા આ બવસાગરમાં પ્રાણીઓ બિચારા નિરંતર ભ્રમી રહ્યા છે. એક રૂપ છોડીને બીજા ચહ્યુ કરતા આ યંત્રવાહક જીવ, રંગભૂમિ પર નાટકીઆની જેમ નિરંતર નવનવા વેષ ધારણ કરી, આ ભવમંદપમાં નાટક નાચી રહ્યો છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભવ ને ભાવ એમ પાંચ પ્રકારના પરાવર્ત્ત નાવે આ સંસાર દુ:ખથી ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલા છે. અનાદિ કાળથી ભ્રમણ કરતા આ જીવે ત્રસ-સ્થાવર ચાનિઓમાં સર્વની સાથે સર્વ સંખંધા પ્રાપ્ત કર્યા છે. દેવલાકમાં કે મનુષ્ય લાકમાં, તિર્થ ચમાં કે નરકમાં એવી એક પણ ચાનિ નથી, એવું એક પણ રૂપ નથી, એવા એક પણ દેશ નથી, એવું એક પણ કુલ નથી, એવું એક પણ દુ:ખ નથી, એવું એક પણ પૂર્યા નથી કે જયાં નિરંતર ગમનાગમન કરી આ જીવ ખંદિત ન થયા હાય. '\*

'આ વિચિત્ર સંસારમાં દેવ આકંદ કરતો નીચે પહે છે ને ધાન સ્વળે ચડે છે! શ્રોત્રિય પ્રાથમણ કૂતરા બને છે, વા કૃમિ કે ધાષક ચાંડાલ ઇંદ્ર બને છે! રાજા કીડા થાય છે ને કીડા ઇંદ્ર અને છે! આમ કર્મથી અલાત્કારે પ્રાણીના પરાવર્તન થાય છે! એરે! આ વિષમ સંસારમાં માતા હાય તે મૃત્યુ પામીને પુત્રી બને છે! બ્હેન હાય તે સ્ત્રી થાય છે! તે સ્ત્રી વળી પુત્રી તરીકે અવતરે છે! પિતા હાય તે પુત્રરૂપે જન્મે છે! તે પુત્ર વળી મરીને પોત્ર પણ અને છે!' આમ આ સંસાર ખરેખર! સાવ અસાર છે. આવા અનિત્ય, અશરણ, દુ:ખમય, વિચિત્ર ને વિષમ સંસારને ધિક્કાર હા! ધિક્કાર હા!

ઇત્યાદિ પ્રકારે આ વિવેધી વૈરાગ્યવંત પુરુષ ભાવે છે. એટલે તેને સમસ્ત સંસાર સંખંધ ખારા લાગે એમાં શું નવાઇ ? અને તેથી ઉભગીને, વિરક્ત થઇ, તે આ સંસાર-સમુદ્રના ખારા પાણીના ત્યાંગ કરવાને પ્રવર્ત્તો એમાં શું આશ્ચર્ય ?

વળો જે અતત્ત્વશ્રવાયું છે તે પણ ખારા પાણી સમાન છે. અનાદિ કાળથી આ જવે અતત્ત્વશ્રવાયુર્પ ખારૂં પાણી પીધા કર્યું છે, તેથી જ તેના અંતર્માં સદ્યોગનું ગીજ રાપાયું નથી, કારણ કે મિશ્યાત્વવાસનાથી વાસિત એવું અતત્ત્વ અતત્વશ્રવાયુ- જયાં સુધી જવ સાંભળ્યા કરે, ત્યાં સુધી જવને સત્સંશ્કાર ઊંગે જ કેમ ? ખારૂં જલ આ જવે શ્રવણ કરવામાં તેા કાંઇ બાકી રાખ્યું નથી, પણ તે તેા તેણે

<sup>\* &</sup>quot; चतुर्गतिमहावर्ते दुःखवाडवदीपिते । भ्रमन्ति भविनोऽज्ञस्नं वराका जन्मसागरे ॥
स्रूपाण्येकानि गृह्वाति स्यजस्यन्यानि सन्ततम् । यथा रङ्गेऽत्र शैलूषस्तथायं यन्त्रवाहकः ॥
सर्वैः सर्वेऽपि सम्बन्धाः संप्राप्ता देहधारिभिः । अनादिकालसंभ्रान्तैस्रसस्थावरयोनिषु ॥
भूपः क्रमिर्भवत्यत्र क्रमिश्चामरनायकः । शरीरी परिवर्तेत कर्मणा विश्वतो बलात् ॥
माता पुत्री स्वस्ता भार्या स्तैव संपद्यतेऽङ्गजा । पिता पुत्रः पुनः सोऽपि लभते पौत्रिकं पदं ॥ '
—-श्री श्रानार्धः व.

કામલાગમનુખહ-વિષય સંબંધી અસત્કથા જ શ્રવણ કરી છે, પણ તેણે કહી 'સત્ ' સુષ્યું નથી. તેથી જ તેનું અત્યારસુધી અકલ્યાણ થયું છે. પણ હવે અત્રે આ દૃષ્ટિને પામતાં જીવ આ અતત્ત્વશ્રવણરૂપ ખારા જલને તિલાંજલિ આપે છે.

અને જેવા આ ખારા પાણીના ત્યાગ થાય છે, તેની સાથે સાથે તત્વશ્રુતિન તત્વશ્રવણરૂપ મીઠા પાણીના જેગ પણ ખને છે, એટલે અહીં બોધ-બીજ લગી નીકળે છે. અત્રે તત્ત્વશ્રુતિ એટલે તત્ત્વના પ્રતિપાદક એવા તત્ત્વશ્રુતિ તત્ત્વશાસ્ત્ર-પરમાર્થશાસ્ત્ર તે મધુરાં-મીઠા જલના જેગ સમાન છે; અને મધુર જલ તેના બીજા અર્થમાં લઇએ તો તત્ત્વશ્રુતિ (= તત્ત્વશ્ર્વણ) તે પણ તત્ત્વશ્રુતિના-તત્ત્વશાસ્ત્રના અંગરૂપ હોઇ, મધુર જલના જોગ ખરાબર છે. આમ તત્ત્વશાસ્ત્ર તથા તત્ત્વશાસ્ત્રદારા થતું તત્ત્વશ્ર્વણ તે બજ્ઞે મીઠા પાણી જેવા છે. અને તત્ત્વશ્રુતિદારા જે તત્ત્વશ્રવણ કહ્યું, તેમાં સદ્દશુરુનું ચહ્લ અંતર્ભાવ પામે છે. કારણ કે સાંભળવાની ક્રિયા તો કાઇ બોલે ત્યારે થાય, એટલે તત્ત્વશ્રુતિના-પરમાર્થશાસ્ત્રના આશ્રયના યથાર્થ વક્તા તો શ્રીમદ્દ સદ્દશુરુ જ હાઇ, તેના શ્રીમુખેજ મુખ્ય કરીને તત્ત્વશ્રવણના જોગ ખની શકે છે. અથવા સદ્દશુરુ વિરહે અર્થગ્રહણરૂપ શ્રવણ પરાક્ષ સદ્દશુરુ સત્પુરુષે પ્રણીત કરેલા વચનામૃત-પરમશ્રુત દારા પણ થાય છે.

" તત્ત્વ વિચાર સુધારસ ધારા, ગુરુગમ વિશુ કિમ પીજે રે ? "—-શ્રી આનંદધનજી.

" આત્મારિ અસ્તિત્વના, જેઢ નિરૂપક શાસ્ત્ર; પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ યેગ નહિં, ત્યાં આધાર સુપાત્ર. અથવા સદ્ગુરુએ કહ્યાં, જે અવગાહન કાજ; તે તે નિત્ય વિચારવાં, કરી મતાંતર ત્યાજ."

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજપણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

માના (તત્ત્વશ્રુતિના) જ ગુણ કહે છે-

# अतस्तु नियमादेव कल्याणमिखलं चणाम् । गुरुभक्तिसुखोपेतं लोकद्वयहितावहम्॥६३॥

वृत्तिः— अतस्तु— अने आधी करीने क, એटले के तत्त्वश्रुति यक्षी क, शुं? ते। के—नियमा- देस कल्याणं-नियमधी क कल्याणं, परापक्षार आहि, अखिळं नृणां-अधुंय नराने-मनुष्याने हाय छ,-तत्त्वश्रुति यक्षी तथाप्रकारना आशयकावने लीधे. तेनुं क विशेषण् करे छः-गुरुभक्तिसुखोपेतं- गुरुभकितना सुभधी युक्त छेतुं क्रयाण्, तेनी आज्ञाधी तेना करण्नुं-करवानुं तत्त्वथी क्रयाण्याण् छे तेटला भाटे. ओटला माटे क क्ष्युं:—लोकह्यहितावहम्-अलय लेक्षां क्रितवढ-दित आण्नाः -अनु- अधुं गुरुभितदारा साध्याण्यां छे, तेने लीधे.

નિયમથીજ એથી કરી, નરતે સકલ કલ્યાણ; ગુરુભક્તિ સુખ યુક્ત જે, ઉભય લાક હિત સ્થાન. દઉ

અર્થ :—અને એ-તત્ત્વશ્રુતિ ઘઠીજ મનુષ્યાને નિયમથીજ સકલ કદયાણ હોય છે,–કે જે ગુરુભક્તિના સુખયો યુક્ત અને ખન્ને લોકમાં હિતાવઢ–હિત કરનાર એવું હોય છે.

### વિવેચન

"તનસે મનસે ધનસે સબસે, ગુરુદેવડી અન સ્વ આત્મ બસે; તબ કારજ સિદ્ધ બને અપના, રસ અમૃત પાવહિ પ્રેમધના "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અને એ તત્ત્વશ્રુતિ-તત્ત્વશ્રવણ થકી જ નિયમથી જ મનુષ્યાને પરાપકાર વગેરે સકલ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે. કારણ કે સત્શાસના સદુપદેશશ્રવણથી જ પરાપકાર, દયા, દાન, શીલ આદિના કલ્યાણકારો સંસ્કાર બીજ આત્મામાં રાપાય છે; તત્ત્વશ્રવાણથી અને તેથી કરીને જ તેવા પ્રકારના નિર્મલ ચિત્ત-આશય પ્રગટે છે, સકલ કલ્યાણ મન:શુદ્ધિ થાય છે, અને તેના પરિણામે પરાપકાર આદિ કલ્યાણપદ પ્રવૃત્તિ સંભવે છે. અર્થ-કામની× બાબતમાં તા લાકા વિના ઉપદેશે પણ પડ્-હાશિયાર હાય છે, પણ ધર્મ તા શાસ્ત્ર-શ્રુતિ વિના થઇ શકતા નથી, એટલે તેમાં-તે કલ્યાણકર શાસમાં-આપ સત્પુરુષના વચનમાં આદર કરવા તે હિતકારક છે, પરમ કલ્યાણકારો છે. પરમ ભાવિતાતમા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનું વચનામૃત છે કે—

"અહા! સત્યુરુષના વચનામૃત, સુદ્રા અને સત્સમાગમ. સુષ્રુપ્ત ચેતનને જાગ્રત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શન માત્રથી નિર્દોષ, અપૂર્વ સ્વસાવને પ્રેરક, સ્વરૂપપ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ, અને પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વસાવના કારણભૂત,— છેલ્લે અયાગી સ્વસાવ પ્રગઢ કરી, અનંત અગ્યાખાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર, ત્રિકાળ જયવંત વત્તી ! ૐ શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ: "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

અને તે કલ્યાણ પણ ગુરુભક્તિના સુખર્થી યુક્ત એવું હોય છે. કારણ કે શ્રી સદ્ગુરુનો આજ્ઞાયીજ કલ્યાણ હાય છે. પરાપકારાદિ કલ્યાણકાર્ય પણ શ્રીમદ્ સદ્ગુરુ ભગવાનની આજ્ઞાપૂર્વક કરવામાં આવે તેમજ તત્ત્વથી-પરમાર્થથી વાસ્તવિક કલ્યાણરૂપ થાય છે; સ્વઇ દે કરવામાં આવે તે વાસ્તવિક કલ્યાણરૂપ થતું નથી. એમ ભગવાન શાસ્ત્રકારના

ד उपदेशं विनाप्यर्थकामी प्रति पदुर्जनः । धर्मस्तु न विना शास्त्रादिति तत्रादरी द्वितः॥"—श्री ये।गणिन्दु.

અભિપ્રાય છે. કારણુકૈ-' ગુરુઆજ્ઞાના ત્યાગ કર્યો એટલે ભગવાનની આજ્ઞાના \* ત્યાગ કર્યો, અને ભગવાનની આજ્ઞાના ત્યાગ કર્યો એટલે ઉભય લાકના ત્યાગ કર્યો. '

"દાન તપ શીલ વ્રત, નાથ આણા વિના, થઇ આધક કરે ભવ ઉપાધિ…. ધન્ય તું! ધન્ય તું! ધન્ય જિનરાજ તું!" " આણાર'ો ચિત્ત ધરીજે, દેવચંદ્ર પદ શીલ્ર વરીજે."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આવું જે ગુરુઆજ્ઞાપૂર્વક કલ્યાણ કાર્ય હોય છે, તે અનુબંધવાળું હોય છે. એટલે કે તેથી ઉત્તરાત્તર વિશિષ્ટતર કલ્યાણની પરંપરા પ્રાપ્ત થયાજ કરે છે, પુણ્યાનુખંધી પુણ્યની ઉત્તરાત્તર ચઢલી કળા-અભ્યુદય થયા જ કરે છે. આમ આ કલ્યાણકાર્ય આ લાક-પરલાકમાં હિતનું કારણ થાય છે, 'લાક્દ્રયહિતાવહ'— ઉલય લાકમાં હિતને ખેંચી લાવનારું અને છે.

" आणाए धम्मो, आणाए तवो "—श्री जिनभवयन.

આનું ( ગુરુસિક્તિનું ) જ વિશેષથી પરમ કલ કહે છે-

## गुरुभक्तिप्रभावेन तीर्थकुर्द्शनं मतम्। समाप्रयादिभेदेन निर्वाणैकनिवन्धनम्॥ ६४॥

પ્રભાવથી ગુરુભક્તિના, તીર્થ કર દર્શન માન; સમાપત્તિ આદિ ભેદથી, માક્ષતું એક નિદાન, દ્દય

અર્થ:--ગુરુલક્તિના પ્રભાવથી સમાપત્તિ આદિ લેદે કરીને તીર્થ'કર દર્શન માન્યું છે,-કે જે માક્ષનું એક નિખંધન-કારણ છે.

मृति:— गुरुमिक प्रभावन- ગુરુલિક તા પ્રભાવથી, સામર્થ્યંથી, તેનાથી ઉપાજે લા કર્મ વિપાકથી, શું ! તે કે-ती श्रक्त हर्शनं मतं-तीर्थ કરતું દર્શન, ભગવંતતું દર્શન માન્યું છે - ઇષ્ટ ગણ્યું છે. કેવી રીતે ! તે કે-समापत्त्वादिमेदेन- સમાપત્તિ આદિ ભેદથી. સમાપત્તિ એટલે ધ્યાનથકી રપર્શના, તે વહે કરીને. આદિ શબ્દથી તે નામકર્મના બંધ, વિપાક અને તદ્દભાવ આપત્તિની ઉપપત્તિનું પ્રદુલ્લું છે. (એટલે કે તીર્થ કરનામકર્મના બંધ, ઉદય અને તીર્થ કરલાવની પ્રાપ્તિની યુક્તિયુક્તતાનું -યેરગતાનું પ્રદુલ્લું છે.) તે તીર્થ કર દર્શન આવું વિશિષ્ટ છે- निर्वाणिक निब स्थनम् - નિર્વાલુનું એક નિબ ધન- કારલું છે, અશાધારલું એવું અવંધ્ય (અચૂક) મેદલ કારલું છે.

\*'' गुरु आणाप चाप जिणवर आणा न होह णियमेण। सच्छंदविहाराणं हरिभेद्देण जओ भणिअं॥ एअम्मि परिचत्ते आणा खलु भगवओ परिश्वता। तीप अ परिद्याप दुण्ह वि लोगाण चाओत्ति॥'' श्री यशाविकयळहुत श्री यतिक्षक्षुक्षभुरुथय.

## વિવેચન

" પ્રભુ ભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરુ લગવાન; ગુરુ એાળખવા ઘટ વૈરાગ્ય, તેહ ઉપજવા પૂર્વિત ભાગ્ય."—-શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

ઉપરમાં જે ગુરુલક્તિ કહી તેના મહાપ્રભાવ-માહાત્મ્ય-સામર્થ્ય અત્ર ખતાવ્યું છે. ગુરુલક્તિના પ્રભાવથી શ્રો તીર્થ કરતું દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે, એમ સત્પુરુષાનું માનવું છે. તે કેવી રીતે? તેને માટે કહ્યું કે સમાપત્તિ વગેરે ભેદથી તે દર્શન સાંપદે છે. સમાપત્તિ એટલે ધ્યાનથી સ્પર્શના, પ્રભુના સ્વરૂપની અર્થાત શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની ધ્યાનથી જે કરસના થવી, તેથી કરીને તીર્થકર 'દર્શન' સાંપદે છે, અથવા તા તીર્થકરનામકર્મ બંધાય છે, અને તેના વિપાક થયે તીર્થકર ભાવનો પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ પણ તીર્થકર દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે. અને આવું જે ભગવાન્ તીર્થકરનું-ધર્મ તીર્થસંશ્યાપકનું દર્શન છે, તે માહ્મનું એક અદ્વિતીય કારણ છે, અમાલ-અચૂક એવું અસાધારણ અનન્ય કારણ છે.

આમ ગુરુલા કિતના મહિમા અપૂર્વ છે. સદ્ગુરુની લાજીની સેવાથી - ઉપાસનાથી શ્રી જિનેશ્વર લગવંતનું સ્વરૂપ સમજાય છે, તેમનું સ્વરૂપદર્શન થાય છે, જેથી અમાલ માલકાળ અવશ્ય મળે છે; અને જે 'દર્શન ' છે તે 'દૃષ્ટિ' 'ખિના નયન વિના-નયત વિના થતું નથી, 'બિના નયન પાવે નહિં;' વિના નયનની પાવે નહિં,' જે વાત છે, અર્થાત્ ચર્મચક્ષુને અગાચર એવી જે વાત છે, તે 'નયન ' વિના અર્થાત્ સદ્ગુરુનો દારવણી વિના અથવા સદ્ગુરુએ અર્પલા દિબ્ય આંતર ચક્ષુ વિના પ્રાપ્ત થતી નથી. પણ જે સદ્ગુરુના ચરણ સેવે છે, તે તો તે 'બિના નયનદી બાત ' સાક્ષાત્ પામે છે. વિનયવંત વિનેય-શિષ્ય સદ્ગુરુના નયનથી દિબ્ય નયન પામી જિનસ્વરૂપના સાક્ષાત્ દાર કરે છે. આમ અતોંદિય એવા પ્રભુના શુદ્ધ સદ્ભુનાં દરવા મયનદ્વારા થાય છે, -એ શ્રીમદ્ સદ્ગુરુ ભગવાનના પરમ ઉપકાર છે.

" મૂળ સ્થિતિ જો પૃષ્ઠા મને, તાે સાંપી દઉ યાગી કને. "—શ્રોમદ્ રાજચંદ્રજી

# —ः सभापत्तिनुं स्वरूपः—

ઉપરમાં જે સમાપત્તિ કહી તેનું સ્વરૂપ રસપ્રદ-બાદ્યપ્રદ હાઇ ખાસ સમજવા જેનું છે. સમાપત્તિ એટલે ધ્યાનદ્વારા સ્પર્ધાના, જેનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે તેના સ્વરૂપનું ધ્યાનથી સ્પર્ધન-અનુભવન થવું, તદ્રૂપતાની સમ્યક્ આપત્તિ-પ્રાપ્તિ થવી, તદ્રૂપપણું પામનું તે સમાપત્તિ. અથવા જેનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે તેના સ્વરૂપની સમ-તુલ્ય આપત્તિ-પ્રાપ્તિ થવી, તેની સમાન તદ્રૂપ આત્માનુભવ થવા તે સમાપત્તિ આ સમજવા માટે સ્ફ્રેડિક રત્નનું દર્શત છે: જાતવંત એવું નિર્મલ સ્ક્રેડિક રત્ન રાતા કે કાળા ફૂલની

ઉપરમાં રાખ્યું હાય, તાં તેમાં તેની તેવી ઝાંઇ-છાયા પહે છે, તેવી રંગછાયાથી તડૂપા પત્તિ-તડૂપપણાની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમ નિર્મલ ચિત્ત-રત્ન જેનું ધ્યાન કરે છે, તેની તેવી છાયા તેમાં પહે છે, તે તે ભાવવામાં આવતી વસ્તુના ઉપરાગથી તેને તડૂપાપત્તિ-તડૂપ-પણું પ્રાપ્ત થાય છે. આમ જાતિવંત નિર્મલ સ્કૃટિક રત્નની જેમ ક્ષીણવૃત્તિવાળાને (૧) 'તાત્સ્થ્યથી 'અર્થાત તેમાં સ્થિતિરૂપ એકાચપણાથી અને (૨) 'તદંજનપણાથી 'અર્થાત્ તેનું અંજન-રંગ લાગવારૂપ તન્મયપણાથી સમાપત્તિ હોય છે.

આ સમાપત્તિ× થવામાં ત્રણ મુખ્ય આવશ્યક શરત છે-(૧) પ્રથમ તો સ્ફરિક રત્નની જેમ ચિત્ત ક્ષીણવૃત્તિવાળું નિર્મલ હાેવું જોઇએ. એમ હાેય તાે જ સમાપત્તિ થવાની યાેગ્યતા પ્રાપ્ત થાય. (૨) એક ફૂલની પાસે મૂકેલા સ્ફરિકની

સમાપત્તિ જેમ, ભાવવામાં આવતા વિષય પ્રત્યે ચિત્તનું સ્થિર એકાશ્રપણ કેમ થાય? થવું જોઇએ. આ ન હાય તા સમાપત્તિ થાય જ કેમ? (૩) અને પછી ફ્લની રંગ-છાયા સ્ફટિકમાં પડે, તેમ તન્મચપણું થવું જોઇએ,

ધ્યાન વિષયના દેઠ ભાવરેંગ લાગી જવા જોઇએ. આમ શાય ત્યારે જ સંમાપત્તિ શાય. તેમજ આ સમાપત્તિ થવામાં આવશ્યક એવી જે આ ત્રણ શરત (Essential conditions) કહી, તેમાં આગલી હાય તે પાછલીનું કારણ થાય છે. કારણ કે સૌથી પ્રથમ તો ચિત્ત-સત્ત્વ સ્કૃટિક જેવું અત્યંત નિર્મલ-શુદ્ધ થવું જોઇએ, અર્થાત્ ચિત્ત અત્યંત સાત્વિક પરિણામી થઇ જવું જોઇએ. આમ જો ન થાય તો પત્થરમાં જેમ કૂલની છાયા ન પડે, તેમ મલિન ચિત્તમાં પણ ભાવવા યાગ્ય વસ્તુની છાયા ન પડે, સમાપત્તિ ન થાય. પણ જ્યારે ચિત્ત નિર્મલ-ક્ષોલુવૃત્તિવા 9, સ્કૃટિક જેવું પારદર્શક સ્વચ્છ (Crystal-clear) થઇ જાય, ત્યારે તે અન્ય વૃત્તિ પ્રત્યે દોડતું નિર્દા હોવાથી સ્થિર થઇ એકાગ્રપણ પામે; અને આમ જ્યારે તે એકાગ્રપણ પામે ત્યારે જ તે તન્મય ભાવને પામે તાત્પર્થ કે ચિત્ત નિર્મલ થાય તો સ્થિર થાય તે સ્થિર થાય તે સ્થિર થાય તો તન્મય થાય. આમ સમાપત્તિના ઉપક્રમ

# × " मणेरिवाभिजातस्य श्रीणवृत्तेरसंशयम्।

तात्स्थ्यात्तद्ञनत्वाच समापत्तिः प्रकीित्तता ॥ "-श्री यशाः इत द्वा० द्वा० २, १०
\* भातं जल येश्यशास्त्रती परिकाण प्रभाखे बाख, अढख अने मृद्धीत स्थेम त्रख प्रधारनी समापत्ति छे. तेमां बाद्ध समापत्ति निर्वियार समाधि पर्यं ते विश्वाम पामे छे. वणी तेना व्यार प्रधार छेः (१)
स्रवितर्ध, (२) निर्वितर्ध, (३) स्रवियार, (४) निर्विचार. आ समापत्तिओं स प्रज्ञात समाधि
(स्रविद्धप) छे, अने ते ज 'सणीज' समाधि इद्धेवाय छे. तेमां छेश्वी निर्विचार समापत्तिनुं
निर्मक्षपद्ध यथे अभ्यात्मप्रसाद थाय छे, तेथी अद्यांकरा प्रज्ञा छपले छे, हे के श्रुत-अनुमान
हरतां अधिक द्वाय छे. ते अद्रतं करा प्रज्ञाथी संरक्षारांतरनी आधिक क्षेत्रो तत्त्वसंरक्षर छपले छे,
क्षेत्र तेना निरोधथी अपसंप्रज्ञात (निर्विक्षण) नामे समाधि छपले छे. विराम प्रस्थाना अव्यासथी
अने 'नेति नेति' श्रेवा संरक्षरशेषथी ते असंप्रज्ञात समाधिधी हैवश्य प्रभ2 छे-आत्मानुं हेवश रवइपप्रतिष्ठत्व थाय छे. आम निर्विधार समापत्ति अध्यात्मप्रसाद अध्यात्मप्रसाद अद्वालरा प्रज्ञा तत्त्वसंरक्षर अ

છે. આમાં ચિત્તસ્થિરતા એ મધ્યવર્તા ગુણ છે, તેની કેટલી બધી મહત્વતા છે એ સ્ચવતું શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીતું પરમ તત્ત્વગંભીર વચન છે કે---

" બીજી સમજણ પછી કહીશ, જ્યારે ચિત્તે સ્થિર થઇશ."

હવે સમાપત્તિ કાની? કયા ધ્યાનિષયની? તેના વિચાર કરવા યાગ્ય છે. ધ્યાન-વિષય જો જ હોય ને ધ્યાતા ચેતન હાય તા એના એકત્વપશ્ણામરૂપ મેળ કેમ ખને? માટે જ વસ્તુના ધ્યાનથી તાત્તિક સમાપત્તિ થાય નહિં તાત્તિક તાત્તિકી સમાપત્તિ તો આત્મા જો ભાવનાવિષય હાય તો જ થાય. અને પરમાત્મા પરમાત્મ એ શુદ્ધ આત્મા જ છે, એટલે પરમાત્માના સમાપત્તિ જીવાત્મામાં સમાપત્તિ યુક્ત છે. હું છું તે પરમાત્મા છું, પરમાત્મા છે તે હું છું, 'પરમાત્મનું હો આતમ ભાવસું'-એલું અભેદ ધ્યાન ધરવાથી જીવાત્માને પર-માત્માની સમાપત્તિ થાય છે, કારણ કે દ્રવ્યથી આત્માની ને પરમાત્માની તાત્તિક એકતા છે, એક ચેતન સ્વરૂપપણાથી સમાનતા છે, એટલે તેની સમરસીભાવરૂપ સમાપત્તિ-અભેદ એકતા થવા યાગ્ય છે. એટલા માટે જ 'જે અર્ફે'તને (શુદ્ધ આત્માને) સ્વદ્રવ્ય-શુણ-પર્યથથી જાણે છે, તે જ સ્વ આત્માને જાણે છે, અને તેના માહ નિશ્ચય લય પામે છે,' એમ મહિષ્ક કૃંદ કૃંદાસાર્ય જીએ કહ્યું છે.

> " जो जाणइ अरहंते, दन्वत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं। सो जाणइ अप्पाणं, मोहो खलु जाइ तस्स लयं॥ " — श्री प्रवयनसारः

" જે ઉપાય બહુવિધની રચના, યાેગમાયા તે જાણા રે; શુદ્ધ દ્રવ્ય ગુણ પર્ધય ધ્યાને, શિવ દિયે પ્રભુ સપરાણા રે….શ્રીઅર૦ "—યશાવિજયછ.

" प्रगट तत्त्वता ध्यावतां, निक तत्त्वना ध्याता थाय रे. "-श्री द्ववयद्रल.

આમ પરમાત્માની સમાપત્તિ થાય છે તેનું કારણ એમ છે કે જીવમાં પાતાની અંતરંગ ઉપાદાનભૂત તેવી પરમાત્મ શક્તિ રહેલી છે. તેની વ્યક્તિ અર્થાત્ પ્રગટપણું વ્યક્ત-પ્રગટ પરમાત્માના તેવા પ્રકારે ધ્યાનરૂપ સામગ્રીસ રોગથી હોય છે, પ્રગટ પરમાત્માનું ધ્યાનાલ બનરૂપ ઉત્તમ નિમિત્ત પામી જીવની તે ઉપાદાનશક્તિ પ્રગટ પરમાત્મપણું પરિણુમે છે.

<sup>+&</sup>quot; संप्रज्ञातोऽवतरति ध्यानभेदेऽत्र तत्त्वतः । तात्त्विकी च समापत्तिर्नातमनो भाव्यतां विना॥"—६६. ६६. २०-१५

<sup>\*&#</sup>x27;' परमात्मसमापत्तिजीवात्मनि हि युज्यते । अभेदेन तथाध्यानादन्तरङ्गस्यशक्तितः ॥ ''—क्षाः क्षाः २०

અને જીવાત્મામાં તેવા પ્રકારે પરમાત્માનું સત્ત્વ-શક્તિ છે, તેની ઉપપત્તિ માટે ત્રણ પ્રકારના આત્મા યાગવાહુમયમાં પ્રસિદ્ધ છે:x બહિરાત્મા, અંતરાત્મા અને પરમાત્મા. તેમાં (૧) કાયામાં જેને આત્મણ હિ છે અને તેથી 'હું સ્થૂલ, હું કુશ ' ત્રિવિધ આતમા ઇત્યાદિ પ્રકારે જે પ્રતીત થાય છે, તે કાય અથવા **બહિરાત્મા** છે. (૨) કાયાદિકમાં જેને આત્મણ દિ નથી પણ આત્મામાં જ આત્મણ દિ છે, એટલે કાયાદિકમાં જે સાઢ્યીરૂપ રહી તેના અધિષ્ઠાતા થઇને રહે છે, તે અધિષ્ઠાયક અથવા અંતરાત્મા છે. (૩) જ્ઞાનાનંદે જે પૂર્ણ પાવન અને સર્વ ઉપાધિથી રહિત છે, અને જે અતીંદ્રિય ગુણરતના આકર છે, તે પરમાત્મા છે. આ ત્રણ પ્રકારના આત્મામાં ખહિરાત્મા ધ્યાનના અનધિકારી હાઇ ધ્યાલા થઇ શકતા નથી, અંતરાત્મા અધિકારી હાઇ ધ્યાતા હાય છે, અને પરમાત્મા તાે ધ્યાનમાં ભાવવા ચાગ્ય એવા ધ્યેય છે. આમ ધ્યાનના ઉપયોગ હાય છે. અથવા બીજા શબ્દાેમાં કહીએ તાે ખહિરાત્મભાવ ત્યજી, અંત-રાત્મરૂપ થઇ, સ્થિર ભાવે પરમાત્માનું જે આત્મારૂપ ભાવલું, તે જ સમાપત્તિના વિધિ છે, આતમ અપે હ્યુના દાવ છે, 'આતમ અરપણ દાવ.' જેમ અવિકાર એવા નિર્મલ દર્પાણુમાં પુરુષના સ્વરૂપનું અર્પણ થાય છે, તેમ નિવિધાર એવા નિર્મલ અંતરાત્મામાં પરમયુરુષ પરમાત્માના સ્વરૂપતું અર્પણ થાય છે, અર્થાત્ તે પરમાત્મસ્વરૂપ તેમાં પ્રગટ અનુસવરૂપે દેખાય છે. આ જ સમાપત્તિ છે.

" કાયાદિક હા આતમ ખુંદે પદ્યો, અહિરાતમ અધરૂપ….સુગ્યાની; કાયાદિક હા સાખીધર થઇ રહ્યો, અંતર આતમરૂપ….સુગ્યાની. જ્ઞાનાન દે હા પૂર્ણુ પાવના, લર્જિત સકલ ઉપાધિ….સુગ્યાની; અતીંદ્રિય ગુણુગણુમણિ આગરુ, ઇમ પરમાતમ સાધ….સુગ્યાની. અહિરાતમ તજ અંતર, આતમરૂપ થઇ થિર લાવ….સુગ્યાની; પરમાતમનું હા આતમ ભાવવું, આતમ અરપણ દાવ….સુગ્યાની. સુમતિ ચરણુકજ આતમ અરપણા, દરપણ જિમ અવિકાર….સુગ્યાની "-શ્રી આનંદધનછ

આ સર્વ પરથી ફિલિત થાય છે કે ળહિરાતમા-અંતરાતમામાં શકિતથી પરમાતમપાશું છે, તેથી યથાયોગ્ય કારણુયાગે તેની દયકિતાના-આવિર્ભાવના સંભવ છે. એટલે કે બહિરાતમાના ત્યજી દઇ, નિર્મલ ને સ્થિર થયેલા અંતરાતમાં જો પરમેશ્વર-પરમાતમાનું એકાબ્ર ધ્યાન કરે, તા તેના અવલંબને ધ્યાતા ને ધ્યેયના અલેદ થાય, અર્થાત ધ્યાન

x " बाह्यात्मा चान्तरात्मा च परमात्मेति च त्रयः। कार्याधिष्ठायकथ्येयाः प्रसिद्धा योगवाङ्मये॥ "—६७ ६०

<sup>&</sup>quot; बहिरत्नः परश्चेति त्रिघारमा सर्वदेहिषु । उपेयासत्र परमं मध्योपायाद्वहिस्त्यजेत् ॥ "— सभाधिशतः.

કરનાર પાતે જ ધ્યેય એવા પરમાત્મસ્વરૂપ થઇ જાય, ધ્યેયની સમાપત્તિ થાય અને સાધ્યની અખંડ સિદ્ધિ સાંપડે.

" પરમેશ્વર અવલંબને રે....મન૦ ધ્યાતા ધ્યેય અભેદ રે.... મવિ૦ ધ્યેય સમાપત્તિ હુવે રે....મન૦ સાધ્ય સિદ્ધિ અવિચ્છેદ રે.... મવિ૦ "—શ્રી દેવચાંદ્રજી

" તારું ધ્યાન તે સમકિતરૂપ, તેહી જ જ્ઞાન ને ચારિત્ર તે જ છેછ, તેથી જાયે સઘળા હા પાપ, ધ્યાતા ધ્યેય સ્વરૂપ હાયે પછેછા."–શ્રી યશાવિજયછ

આમ દ્રવ્યના-તત્ત્વના સાધમ્પંથી અંતરાતમાને પરમાત્માની સમાપત્તિ થાય છે, અર્થાત્ સમ્યક્ષ્મકારે તદૂપતાપત્તિ, તદૂપપહ્યું, તન્મયપહ્યું થાય છે, કારણ કે જે જેને ધ્યાવે તે તેવા થાય, એવા નિયમ છે. અત્રે લમરી ને ઇયળનું દર્શત પ્રસિદ્ધ છે. ઇયળ લમરીનું ધ્યાન ઘરે છે, તે ઇયળ લમરી અને છે. શ્રી આનંદઘના એ પરમ ભાવાલ્લા-સથી લલકાયું છે કે:—

"જિન થઇ જિનને જે આરાધે, તે સહી જિનવર હાવે રે; ભુંગી ઇલિકાને ચટકાવે, તે ભુંગી જગ જોવે રે… ષડ્દરિશણ જિન અંગ મણીજે."

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી આ વચનાના ઉત્તમ પરમાર્થ સમજાવતાં કહે છે કે—"જિત થઇને એટલે સાંસારિક ભાવને વિષેથી આત્મભાવ ત્યાગીને, જે કાઇ જિનને એટલે કૈવલ્ય જ્ઞાનીને, વીતરાગને આરાધે છે, તે નિશ્ચયે જિનવર એટલે કૈવલ્યપદે યુક્ત હાય છે. તેને ભમરી અને ઇયળનું પ્રત્યક્ષ સમજાય એવું દર્શત આપ્યું છે."

"દાસ વિભાવ અપાય, નાસે પ્રભુ સુપસાય; જે તન્મયતાએ ધ્યાય, તેહને સહી દેવચંદ્ર પદ શાય રે....જિણંદા તારા નામથી મન ભીના." "પરમગુણી સેવન તન્મયતા, નિશ્ચય ધ્યાને ધ્યાવેજી; શુદ્ધાતમ અનુભવ આસ્વાદી, દેવચંદ્ર પદ પાવેજી."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આમ સમાપત્તિ આદિ લેદથી આ તીર્થ કરદર્શન-પરમાત્મદર્શન ગુરુભક્તિના પ્રભાવથી સાંપડે છે એમ કહ્યું છે. અર્થાત્ ગુરુબક્તિના પ્રભાવથી ઉપાર્જેલા પુષ્યપરિપાકથી ઉપરમાં વિવર્ધું તેમ સમાપત્તિથી પરમાત્મદર્શન થાય છે; અથવા ગુરુબક્તિથી તીર્થ કર નામકર્મ બંધાય છે, તેના ઉદય થાય છે, અને તીર્થ કર-તીર્થ કર દર્શન ભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને અત્મ પણ તીર્થ કરદર્શન-પરમાત્મદર્શન જ નિર્વાણનું એક નિર્ભધન અર્થાત્ માક્ષનું અદિતીય કારણ છે. તે પ્રાપ્ત થયા વિના કદી પણ

નિર્વાણ થતું નથી. જેની પ્રાપ્તિ પરમ દુર્લંભ છે, એવું આ પરમાત્મદર્શન પરમ દુર્લંભ છે. આ પરમાત્મદર્શનની પ્રાપ્તિથી પરમ ભાવાવેશમાં આવી જઇ શ્રી આનંદઘનજીએ ગાયું છે કે—

> " ચંદ્રપ્રભુ મુખ ચંદ રે….સખી! દેખણ દે! ઉપશમ રસના કંદ….સખી. સેવે સુર નર ઇંદ….સખી. ગતકલિમલ દુ:ખ દ્રંદ્ર…..રે સખિ. સુહુમ નિગાદ ન દેખિયા….સખિ. બાદર અતિહિ વિશેષ….રે સખી. પુઢવી આઉ ન પેખિયા….સખિ. તેઉ વાઉ ન લેશ રે….સખી." કૃત્યાદિ, (જીઓ. પૃ. ૧૪૭).

આ તીર્ધ કરદર્શનની પ્રાપ્તિ વિનાજ આ જીવ અનાદિ કાળથી આ સંસારમાં રખડ્યો છે, અને તેની પ્રાપ્તિ થયે જ આ જીવના સંસારથી નિસ્તાર થાય છે. અને તેની પ્રાપ્તિ પણ નિર્મલ સાધુલક્તિ વિના–સંત સદ્યુરુની લક્તિ વિના થતી નથી.

> "જગતારક પ્રભુ વિનવું, વિનતડી અવધાર રે; તુજ દરિશણ વિશુ હું લમ્ચા, કાળ અનંત અપાર રે."—શ્રી દ્વચંદ્રછ

"નિર્જાય ભગવાને પ્રણીતેલા પવિત્ર ધર્મ માટે જે જે ઉપમા આપીએ તે તે ન્યૂન જ છે. આત્મા અનંત કાળ રખક્યો તે માત્ર એના નિરુપમ ધર્મના અભાવે. xxx શો એની શૈલી!" —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૩૧.

આવું પરમ અફલુત ને પરમ દુર્લ લ તીર્ધ કરદર્શન એટલે શું? તેના અનેક અર્ધ ઘટે છે. જેમકે-(૧) પ્રભુની મુદ્રાનું-વીતરાગભાવસ્ત્ર્યક તદાકાર સ્થાપનારૂપ પ્રતિમાનું દર્શન, (૨) તીર્ધ કરના શુણુસ્વરૂપનું સામાન્યપણે સ્થૂલ દર્શન, (૩) તીર્ધ કર દર્શ- તત્ત્વનું યથાર્ધ દર્શન કરી તત્ત્વદ્રષ્ટા તીર્ધ કરે યથાવત પ્રરૂપેલ તત્ત્વ- નના વિવિધ દર્શન, (૪) તેમના પરમાત્મ સ્વરૂપનું સાફ્ષાત્ દર્શન-સાદ્ષાત્કાર. અર્ધ ઇત્યાદિ પ્રકારે આ દર્શનના પ્રત્યેક પ્રકાર અનંતર કે પરંપર રીતે પરમ ઉપકારી છે. તેમાં પ્રથમના ત્રણ પ્રકાર પણ અનુક્રમે ચાથા પ્રકારના કારણુર્પ થવાયી ઉપકારી થાય છે. અને આવું આ પરમ ઉપકારી તીર્ધ કરદર્શન પણ પરમ પરમ ઉપકારી શીર્ધ કરદર્શન પણ પરમ ઉપકારી સ્થાપના મોટા ઉપકાર શ્રીમદ્ સદ્દગુરુષી જ સમજાય છે, માટે માટામાં માટા ઉપકાર શ્રીમદ્ સદ્દગુરુષી જ સમજાય છે, માટે માટામાં માટા

" સદ્ગુરુતા ઉપદેશ વધા, સમજાય ન જિનરૂપ; સમજયા વિછ્ ઉપકાર રથેત? સમજયે જિતરવરૂપ."— શ્રીમદ્દરાજ્યાં દ્રજીપ્રણીત શ્રી ચ્યાત્મસિદ્ધિ. અહીં પ્રતિષેધ કરેલા સૂક્ષ્મ બાધનું લક્ષણ બતાવવા માટે કહે છે--

सम्यग्घेत्वादिभेदेन लोके यस्तन्वनिर्णयः। वैद्यसंवेद्यपदतः सूक्ष्मबोधः स उच्यते॥६५॥

સમ્યગ્ હેતુ આદિથી જે, તત્ત્વનિહૃધ જનમાંય; વેઘસવેઘ પદથીં–તે, સક્ષ્મ ભાષ કહેવાય. ૬૫

અર્થ:—સમ્યક હેતુ વગેરે લોદે કરીને, લાકમાં જે વેદાસ વેદા પદ થકી તત્ત્વ-નિર્ણય થાય છે, તે સૂક્ષ્મ બાદ્ય કહેવાય છે.

## વિવેચન

" સફમમાં વિષ્ણ ઇઢાંજી, સમક્તિ વિણ ન હાય; વૈદ્યસ વૈદ્ય પદે કહ્યોજી, તે ન અવેદો જોય....મનમાહન, "-શ્રી યા. દ. સજ્ઝાય. ૪-૫

ઉપરમાં સ્ફમળાંધ હજી આ દિષ્ટમાં ન હોય એમ કહ્યું હતું, તેના ખુલાસા કરવા માટે 'સ્ફમળાંધ ' એટલે શું ' તેનું અત્ર કથન છે. હેતુ સ્વરૂપ અને ફલથી કરીને વિદ્વત્સમાજરૂપ લાેકમાં, પંડિત જેનાના સમુદાચમાં, વેદાસ વેદાપદથકી જે સમ્યક્ષ્પ્રકારે તત્ત્વનિર્ણય કરવામાં આવે, એટલે કે પરમાર્થના પરિશ્કેદ કરાય, પરમાર્થનું પરિજ્ઞાન થાય, તેને 'સ્ફમ બાેધ ' કહ્યો છે.

# तत्त्वनिर्ध्ययेनी न्यायपद्धति

डें। अप तत्वने। निर्ध्य करवे। हि। तो तो काम साम्या पंडित कनीनं - भरेभरा विद्वानीनं छे, कारण है तेमे। क हेतुथी, स्वइपथी मने इणथी तत्त्वनी सम्यक् परीक्षा करी, कप-छेद-ताप महि प्रकारथी सम्यक्ष क्सेशि करी, तत्त्वने। - परमार्थने। निर्ध्य करवाने समर्थ है। ये छे. तेमे। सर्व आश्रह्यी पर है। ही, तत्त्वनी मध्यस्थपण्णे न्यायप्रकितिथी मध्यस्थपण्णे क्यायप्रकितिथी मध्यस्थपण्णे क्यायप्रकितिथी मध्यस्थपि करे छे केम दुशस न्यायप्रकित न्यायनुसा पर्ध्य निष्यक्षपातपण्णे तत्त्वनी तुसना करे छे, कारण है तेमे। न्यायप्रकृतिमां निष्ण्यत है। ये छे. ते आ प्रकारे: —

वृत्तिः सम्यग्-सम्बर्भजे, अविषरीत विधिशी, हेत्वादिभेदेन-हेतु आहि भेह्या; हेतु, स्वरूप ने इतना भेहथा, छोके-दी। इमां, ओरेंदे हे विद्वत् समाक्षमां यस्तस्वनिर्णयः - के तत्त्वनिर्ध्यं, परमार्थं परिष्केंद्रः इया कारण्या ! ते। हे-वेद्यसंवेद्यपदतः - वेद्यसंवेद्यपदतः - वेद्यसंवेद्यपदतः - वेद्यसंवेद्यपदतः - वेद्यसंवेद्यपद्दाः के अवा वेद्यसंविद्यपद्दाः स्व उच्यने - ते सुद्धमभाव, निष्ण भाव अहेवाय छे, अम अर्थं छे.

૧. તત્ત્વના નિર્ણય કરવામાં ન્યાયવેત્તાઓ પ્રથમ તા ( अ ) સાધ્ય નક્કી કરે છે,\* સાધ્યના સ્વીકારરૂપ અમુક પક્ષ સ્થાપે છે, અને તે પ્રત્યક્ષ આદિથી અભાધિત એવા હાય છે. તે હતુના વિષય પ્રકાશે છે, માટે તેના પ્રયાગ કરવા જોઈએ, નહિં તાે લક્ષ્ય વિનાના બાણ જેવી સ્થિતિ થઇ પડે, એમ તેએ! સાધ્ય, હેત અને દર્શાત આહ્યો છે. (ब) આમ સાધ્ય નિશ્ચિત કરી તેએ। તેના હેતા વિચારે છે. સાધ્યના અવિનાભાવી, એટલે સાધ્યને સાધ્યા વિના ન રહે-અવશ્ય સાધે જ, તે હેતુ કહેવાય છે. સાધ્ય અને હેતુના સંખંધ અવિનાભાવી એટલે કે એક બીજા विना न याली खेती छे. तथाप्रकारे ઉपयत्तिथी अने अन्यथा प्रकारे अनुपपत्तिथी, खेम એ પ્રકારે હેતુના પ્રયોગવડે કરીને સાધ્યની સિદ્ધિ થાય છે. આમ **અન્યથા અન્યપત્ર**ન પાણું એટલે કે આ જ પ્રકારે ઘટે, બીજા પ્રકારે ન ઘટે, એ હેતનું લક્ષણ છે. તેની અપ-તીતિ, સંદેહ કે વિપર્યાસ હાય, તા હત્વાભાસ કહેવાય છે. તે હત્વાભાસને આ વિચક્ષણ પુરુષા પ્રયત્નથી વર્જ છે. (क) आम હેતુવડે सાધ્યની સિદ્ધિ કરી, તેઓ तेनी दर्शांतथी પુષ્ટિ કરે છે. જેમાં સાધન – સાધ્યની ત્રાપ્તિ વિશેષે કરીને સંબંધ મરણથી વિનિશ્ચિત કરવામાં આવે તે. સાધ+ર્થથી દર્શત છે; અને જ્યાં સાધ્ય નિવૃત્ત થતાં સાધનના પણ અસંભવ કહેવામાં આવે, તે વૈધમ્ય થી દર્શાંત છે. અંતર વ્યામિથી જ સાધ્યની સિદ્ધિ હાય, તા ખાહ્ય ઉદાહરણ સાર્થક છે, નહિં તા તેના અસાવે વ્યર્થ છે. (3) આવા દર્શાતથી પૃષ્ટિ કરતાં આ ન્યાયવિશારદા અસિહ, અપતીત, અન્યથાયપન્ન, વિરુહ, ને અનૈકાંતિક એવા સાધર્મ્યથી ઉપજતા દર્શત દેશ્યા આવવા દેતા નથી. તેમજ અપલક્ષણ હેત્રથી ઉપજતા સાધ્યવિકલ વગેરે દાેષા પણ આવવા દેતા નથી, અને વૈધમ્યથી ઉપજતા દર્શતદાેષા દ્રરથી પરિદ્વેર છે. આમ આ વિચક્ષણ જેના અનુમાન+ પ્રમાણથી નિર્દૂ વસ એવા સમ્યક हेतुवडे साध्यनी सिद्धि डरी, ने निर्देश दशांतथी तेनी पुष्टि डरी, तत्त्वन अस्तित्व स्थापे छे.

ર. તત્ત્વનિર્ણયમાં બીજી વસ્તુ તત્ત્વનું સ્વરૂપ વિચારવાની છે. એટલે તત્ત્વનું સ્વ-રૂપ-સ્વલક્ષણ શું છે? તેના સામાન્ય-વિશેષ ગુણ શું છે? એના તેએ વિચાર કરે છે. પ્રત્યેક વસ્તુ અનેકાંતસ્ત્રરૂપ છે. તેના એક દેશને-અંશને ગ્રહણ કરે તે નય કહેવાય છે. 'તે એકનિષ્ઠ× નયાની શ્રુતમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થકી, સંપૂર્ણ અર્થના વિનિશ્ચય કરાવનારૂં

(વિશેષ માટે જુઓ) શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરકૃત શ્રી ન્યાયાવતાર.

+"साध्याविनाभुवो लिङ्गात्साध्यनिश्चायकं स्मृतम्। अनुमानं तद्भानतं प्रमाणत्वात् समझवत् ॥" — न्यायावतारः

<sup>\*&#</sup>x27;'साध्याविनाभुवो हेतोर्वचो यत् प्रतिपादकम्। परार्थमनुमानं तत् पक्षादिवचनात्मकम् ॥ अन्यथानुपपन्नत्वं हेतोर्रुक्षणमीरितम्। तदप्रतीतिसन्देहविपर्यासैस्तदाभता ॥ ''
धत्यादिः

સ્યાદ્વાદશ્રુત કહેવાય છે. ' એવા પ્રમાણુભૂત સ્યાદ્વાદ શ્રુતના તેઓ વસ્તુ સ્ત્રરૂપ સમજવા માટે આશ્રય કરે છે.

" શ્રુતજ્ઞાને નયપથ લીજે, અનુભવ આસ્વાદન કીજે. " — શ્રી દેવચાંદ્રજી.

3. તત્ત્વનિર્ણયમાં ત્રીજી વસ્તુ ફળ શું તે નિર્ધારવાનું છે. એટલે અમુક તત્ત્વનું સ્વરૂપ નાકો કર્યું, નિશ્ચિત કર્યું, તેનું ફળ શું, પરિણામ શું, અને પ્રસ્તુત તત્ત્વની ફળરૂપ પ્રાપ્તિ કેવા પ્રકારે થાય, પ્રસ્તુત તત્ત્વ કેમ નિષ્પન્ન-સિદ્ધ થાય, તેની ફલ વિચારણા તેઓ કરે છે. પ્રમાણભૂત એવા સર્વજ્ઞાતનું \* ફલ સાક્ષાત અજ્ઞાનનું ફર થવું તે છે, કેવલ- જ્ઞાનનું ફલ સુખ ને ઉપેક્ષા છે, અને ખાકીના જ્ઞાનનું ફલ સુદ્ધુ-ત્યાગ બુદ્ધિ ઉપજવી તે છે, એટલે કે સત્તના શ્રદ્ધુ અને અસત્ના ત્યાગરૂપ વિવેક્બુદ્ધિ ઉપજવી તે છે.

" અંધકાર અજ્ઞાન સમ, નાશે જ્ઞાન પ્રકાશ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ.

આમ વિદ્વજર્મા હેતુથી સ્વરૂપથી અને ક્લથી તત્ત્વના સમ્યક્, યથાસ્થિત, અવિ-સંવાદી એવા નિર્ણય કરે છે, પરમાર્થના સુવિનિશ્ચય કરે છે; અને તે કરી શકે છે તેનું કારણ વેદ્યસંવેદ્ય પદની પ્રાપ્તિ છે. વેદ્ય એટલે જાણવા યાગ્ય જ્યાં સંવેદાય છે, સમ્યક્ પ્રકારે જણાય છે, અનુભવાય છે, તે વેદ્યસવેદા પદ કહેવાય છે. આનું સ્વરૂપ હવે પછી ગ્રંથકાર મહર્ષિ કહેશે. આવા જે અવિસંવાદી તત્ત્વનિર્ણય વેદ્યસંવેદા પદથી થાય છે, તેને જ 'સૂક્ષ્મ બાધ ' એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે.

अहींक विशेषथी प्रवृत्तिनुं निमित्त हहे छे-

# भवाम्भोधिसमुत्तारात्कर्भवज्रविभेदतः। ज्ञेयव्याप्तेश्च कात्स्न्येन सूक्ष्मत्वं नायमञ्जतु ॥ ६६ ॥

वृत्तिः — मवाम्मोधिसमुत्तारात्-लवसमुद्रमांथा समुत्तारख्या, संसारसागरमांथा पार खतारवा वर्डे डरीने,-क्षेष्ठितर प्रवृत्तिना हेतुपखाने क्षींय तथा कर्मवज्ञविमेदतः = कर्षश्य वळता विभेदयी, = अपुनर्मकख्या विभेदवर्डे डरीने. क्षेयव्यासेश्च कात्रस्त्र्येन = अने जेयव्याप्तिना कात्रन्यंथा = संपूर्ण् पखायी; = अनंत धर्मात्मक तत्त्वती प्रतिपत्ति वर्डे डरीने, स्कूमत्वं = स्कूमत्वं - स्कूमपखुं, ओधनुं निपुख्पखुं, नायमत्र तु-पखुं (आवे।) आ सूक्ष्म ओध अने नथी होता. अने એटबे दीप्रा दृष्टिमां अने तेनी नीचेनी दृष्टिओमां नथी होता, = तत्त्वथी अधिकेदनी असिद्धिने क्षींथे.

<sup>× &</sup>quot; नयानामेकनिष्ठानां प्रवृत्तेः श्रुतवर्त्मनि । सम्पूणार्थविनिश्चायि स्याद्वादश्रुतमुच्यते ॥—न्यायावतार.

<sup>\* &</sup>quot; प्रमाणस्य फलं साक्षादज्ञानविनिवर्त्तनम् । केवलस्य सुखोपेक्षे रोपस्यादानद्वानधीः ॥ ''—न्यायावतार.

. ભવસાગર નિસ્તારથી, કર્મ વજા ભેદે જ; રોય સકલ વ્યાસિ થકી, સ્ફ્ષ્મતા,–અહિં ન એ જ. ૬૬

અર્થ:— ભવસમુદ્રના સમુત્તારણ થકી, કમેરૂપ વજાના વિલેદ થકી, અને રોય-વ્યાપ્તિના સંપૂર્ણપણા થકી સ્ક્રમપણ હાય છે. પણ ( આવા ) આ સ્ક્રમ બાંધ અત્રે-આ દર્શિમાં હાતા નથી.

### વિવેચન

ઉપરમાં એ એાધનું સુદ્દમયાશું કહ્યું, તે શા કારણથી હોય છે, તે અત્ર વિવર્ધું છે: (૧) સંસારસાગરના નિસ્તારને લીધે, (૨) તથા કર્મરૂપ વજના વિભેદને લીધે, (૩) તથા અનંત ધર્માત્મક એવું એ રોય વસ્તુતત્ત્વ તેના સંપૂર્ણ પણાને લીધે-સમગ્રપણાને લીધે, આ સુદ્દમપશું કહ્યું છે. તે આ પ્રકારેઃ—

## બાધનું સુક્ષ્મપણું શા રીતે ?

- (૧) જ્યારે આવા સૂક્ષ્મ બાધ ઉપજે છે, ત્યારે જીવ અનંત અપાર એવા ભવ-સાગર તરી જાય છે, તેના ભવનિસ્તાર થાય છે, સંસારસમુદ્ર ગાંગ્પદ જેવા સુખેશી લીલામાં આળંગી જવાય એવા બની જાય છે. આમ આ સૃક્ષ્મબાધ ભવસાગર ભવનિસ્તાર કરે છે, કારણ ે તે લાકાત્તર પ્રવૃત્તિના હેતુ થઇ પડે નિસ્તારથી છે. અથવા તા જ્યારે જીવના ભવનિસ્તાર થવાના હાય છે, જીવ જયારે ભવસમુદ્રના કાંઠા પાસે આવી પ્હોંચે છે, ત્યારે લાકાત્તર પ્રવૃત્તિના હેતુભૂત એવા આ સૃક્ષ્મબાધ પ્રાપ્ત થાય છે. અને આમ એના શીઘ તારકપણાને લીધે એનું સક્ષમપણ ઘટે છે.
- (૨) તથા કર્મ રૂપ વજાના વિભેઢ થાય છે, તથી પણ આ બાધનું સૂક્ષ્મપણું છે. વજા (હીરા) જેમ ભેદવા-ચૂરવા મુશ્કેલ છે, તેમ કર્મતી મહામાહરૂપ શ્રાંથ દુલિ લ- ભેદવી દુષ્કર છે, તેના અત્ર વિભેદ થાય છે. વિભેદ એવા કે જેથી કર્મવજ અપુનર્શ્વ હાય છે, એટલે કે એવા પ્રકારે ભેદ થાય કે ફરીને વિભેદથી તેનું તેવા પ્રકારે ચહ્યુ કરવાપણું હાય નહિં. આવા કર્મવજાના વિભે-દથી 'તીન સ'ક્લેશ-દઢ કષાચાદય થતા નથી, તેથી કરીને તે સદા નિ:શ્રેયસાવઢ'—નિર્વાણું હાય છે. અને આમ તે સૂક્ષ્મ બાધનું કારણુ થઇ પડે છે.

<sup>+ &</sup>quot;भेदोऽिष चास्य विशेषो न भूयो भवनं तथा । तीवसंहोद्यामान् सदा नि.बेबसावहः ॥ "—श्री ने।असिंह-

(3) તેમજ અનંતધર્માત્મક એવા અખંડ વસ્તુ-તત્ત્વનું અત્ર સમગ્રપણે (Comprehensive & Collective ) શહુજી થાય છે, તેથી કરીને પણ આ બાધનું સૂક્ષ્મપણું નીપજે છે. કારણ કે \*\*સ્યાદવાદ જ એ સમસ્ત વસ્તૃતત્ત્વનું સાધક અનેકાંત એવું એક અસ્પલિત અર્હત સર્વજ્ઞનું શાસન છે. અને તે સર્વ અને-કાંતાત્મક છે એમ અનુશાસન કરે છે, કારણ કે સર્વ વસ્તુના અને કાંત વસ્તુના સમગ્ર ગ્રહણથી સ્વભાવ છે. તેમાં જે તત્ છે, તે જ અતત્ છે; જે એક છે તે જ અનેક છે; જે સત્ છે, તે જ અસત્ છે; જે નિત્ય છે, તે જ અનિત્ય છે,-એમ એક વસ્તુના વસ્તુત્વનું સાધનાર એવું જે પરસ્પર વિરુદ્ધ છે શક્તિનું પ્રકાશન તે અનેકાંત છે. એમ તત્ત્વવ્યવસ્થિતિથી પાતે પાતાને વ્યવસ્થાપિત કરતા અનેકાંત જૈન શાસનને અવલંબી વ્યવસ્થિત છે. આ '**અનેકાંત** તો **પરમાગમનો× જીવ**-પ્રાણ છે. અને જન્માં ધ પુરુષાના હાથીના સ્વરૂપ વિષેના ઝલડાને શમાવનારા, તથા સકલ નયવિલસિતાના વિરાધને મથી નાંખનારા, 'એવા પરમ ઉદાર ગંભીર ને સર્વગ્રાહી છે. કારણ કે તે બિલ ભિન્ન નય–અપેક્ષા લક્ષમાં રાખી જાદા જાદા દષ્ટિકાેણથી સમગ્ર–સંપૂર્ણ વસ્તુનું સ્વરૂપ તપાસે છે, તેથી પરસ્પર કલહ કરતા નેયાની તકરારના અંત આવે છે, અને કાઇ પણ પ્રકારના મતાશ્રહને ઉભવાનું સ્થાન રહેતું નથી. તત્ત્વના જીવનરૂપ મા અનેકાંતના આવા પરમ અદ્ભુત ચમત્કારિક સર્વસમાધાનકારી સ્વરૂપથી મુગ્ધ થઇને, પરમ તત્ત્વરો એ ઉદાર-ઘાષા+ ઉદ્દ્ધાષણા કરી છે કે-" અ**નેકાંત શિવાય ત⊤વવ્યવસ્થા નથી.** " તે અત્યાંત સત્ય છે.

શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યેજ કૃત સમયસારઠીકા-પરિશિષ્ટ.

<sup>\* &</sup>quot;स्याद्वादो हि समस्तवस्तुतस्वसाधकमेवमेकमस्खिलतं शासनमईत्सर्वज्ञस्य। स तु सर्वमनेकांतात्मकमित्यनुशास्ति सर्वस्यापि वस्तुनोऽनेकांतस्वभावत्वात् । + + तत्र यदेव तत्त्वदेवातत्, यदेवैकं तदेवानेकं, यदेव सत्तदेवासत्, यदेव नित्यं तदेवानित्यमित्येकवस्तुवस्तुः त्वनिष्पादकं परस्परविरुद्धशक्तिद्वयप्रकाशन मनेकांतः।" ( अत्यादि, अनेक्षतिना परम विशद ६६४'गम विवेथना भारे खुओ।)—श्री अभृतयद्वायार्थे विवियत समयसार टीका परिशिष्ट.

<sup>× &</sup>quot; परमागमस्य जीवं निषिद्धजात्यंधिसंधुरिवधानम् । सक्छनयविस्रसितानां विरोधमधनं नमाम्यनेकांतम् ॥ " —श्री अभृतयंद्रायार्थेळअणीत श्री पुरुषार्थसिद्धिष्टिपाय.

<sup>&</sup>quot; पर्व तस्वव्यवस्थित्या स्वं व्यवस्थापयन्स्वयम् । आरुव्य शासनं जैनमनेकांतो व्यवस्थितः॥ "

<sup>+ &</sup>quot; इमां समक्षं प्रतिपक्षसाक्षिणा मुदारघोषामुद्दघोषणां बुत्रे । न वीतरामात्परमस्ति दैवतं न चाप्येनकान्तमृते नयस्थितिः ॥ "

<sup>—</sup>કલિકાલસર્વન શ્રી હિમચંદ્રાચાર્ય જીકૃત અન્યવેાગવ્યવ, દ્રા.

આમ અનંત ધર્માત્મક અખંડ વસ્તુતત્ત્વનું સંપૂર્ણ પશું –સમગ્રપણે (as a whole) અત્ર શહે થાય છે. એટલે કે પ્રત્યેક વસ્તુમાં –ધર્મીમાં અનંત ધર્મ રહ્યા છે, વસ્તુતત્ત્વ અનેકાંત છે, છતાં વસ્તુ એક અખંડ ને અલેદ છે, –એમ સમગ્રપશું –સંપૂર્ણ પશું અહીં વસ્તુતત્ત્વ સમજાય છે. તથી પણ આ બાધનું સૂક્ષ્મપશું હાય છે.

" સ્યાદાદી વસ્તુ કહીજે, તસુ ધર્મ અનંત લહીજે; સામાન્ય વિશેષનું ધામ, તે ૬૦યાસ્તિક પરિણામ….સ્વામી સુજાત."—શ્રી દેવચંદ્રછ

" અનંત ધર્માત્મક વસ્તુ અલ, સ્યાદાદનું શાસન એક છત્ર; સ્યાદાદ મુદ્રા જન જેહ લાપે, સર્વસ્વ તેનું નૃપ લેજ કાેપે. "—(ડા. ભાગવાનદાસ)

આમ ભવસમુદ્રના નિસ્તારને લીધે, કર્મ વજના વિભેદને લીધે, તથા રોય વસ્તુ-તત્ત્વના સમગ્રપણે ગઢણને લીધે,-આ બાધનું સૂક્ષ્મપણું કહ્યું છે, પરંતુ આવા સૂક્ષ્મપણા-વાળા બાધ હજા આ દરિમાં પ્રગટતા નથી, તમજ તેની નીચેની દરિઓમાં પણ હોતા નથી, કારણ કે તેમાં તત્ત્વથી ગ્રંથિલેદના અલાવ હાય છે.

## अवेद्यसंवेद्यपदं यस्मादासु तथोल्यणम् । पक्षिच्छायाजलचरप्रवृत्त्याभमतः परम् ॥६७॥

પદ અવેલસંવેલ તાં, તેલું પ્રખલ આ સ્થાન; બીજું પક્ષિષ્ઠાયા વિષે, જલચર પ્રવૃત્તિ સમાન, ૬૭.

અર્થ:—કારણ કે આ પહેલી ચાર દૃષ્ટિએામાં અવેદાસંવેદા પદ તથાપ્રકારે ઉલ્બણ-પ્રમળ હાય છે; અને આનાથી બીજાું એવું જે વેદાસંવેદા પદ છે, તે તો અહીં પંખીના પડછાયામાં જલચરની પ્રવૃત્તિ જેવું હાય છે.

#### વિવેચન

સૂક્ષ્મ બાધ આ મિત્રા વગેરે ચાર દર્શિઓમાં નથી હોતા એમ ઉપરમાં કહ્યું, તેનું કારણ એમ છે કે-અત્રે અવેદાસંવેદા પદ ઉદ્લબણ-પ્રમલ હોય છે. અને આનાથી

वृत्ति:—अवेद्यसंवेद्यपदं — अवेद्यसंवेद्यपदं —अवेद्यसंविद्यह, - लेनुं बक्षण् अहेतामां आवनार छे ते, यस्मादासु अरुण के आगां-भित्रा आहि यार दृष्टिओमां, तथोरवणं-तेनुं उरुण्य, ते निष्टृत्तिआहि पदना प्रश्नाया प्रयत्न अविद्या प्रयत्न अविद्या अवद्या अविद्या अवद्या अवद्

બીજાં-ઉલદું એવું જે વેદાસ વેદા પદ તે અત્રે તાત્વિક હાતું નથી, પરંતુ પક્ષીની છાયા પ્રત્યે જલચરની પ્રવૃત્તિ જેવું મિથ્યા-અતાત્ત્વિક હાય છે.

જેમ આકાશમાં પંખી ઉડતું હોય, તેના પડછાયા યાણીમાં પડે, અને તે પડછાયાને પંખી જાણી કાઇ જલચર તેને પકડવાની ચેષ્ટા કરે-તેની પાછળ દાંડે, પણ તેના હાથમાં કાંઇ આવતું નહિં હાવાથી તે ચેષ્ટા જેમ નિષ્ફળ-મિશ્યા જાય; વે. સં. પદ તેમ આ ચાર દષ્ટિઓમાં પણ વેદ્યસંવંદ્ય પદ તે જલચરની પડછાયા પડછાયારૂપ પાછળ દાડવારૂપ ખાડી નિષ્ફળ પ્રવૃત્તિ જેવું હાઇ, યથાર્થ, તાત્તિક (Real, Genuine) હાતું નથી, મિશ્યા પડછાયારૂપ (shadow-like) હાય છે, માત્ર તદાભાસરૂપ હાય છે. કારણ કે હન્મુસુધી અત્ર શ્રંથભેદ થયા નથી, એટલે તાત્વિક વેદ્યસંવદ્યપદનો પ્રાપ્તિ હાતી નથી, પણ અતાત્વિક એવું વેદ્યસંવદ્યપદ અત્રે આ મિત્રાદિ પહેલી ચાર દષ્ટિમાં હાય છે, અને તે પણ છેલ્લા યથાપ્રવૃત્તકરણવડે કરીને જ સાંપડે છે, એમ આચાર્ય ભગવંતાનું કથન છે, કારણ કે કર્મવિવરરૂપ પોળિયા-દ્વારપાલ જયારે પોળ અર્થાત્ તત્ત્વમંદિરનું મુખદ્વાર ઉદ્યારે જ ખરેખરૂં તત્ત્વદર્શન થાય છે.

" ભવ અનંતમાં દર્શન દીડું, પ્રભુ એહવા દેખાડેજી; વિક્ટ શ્રંથ જે પાેળ પાેળિયા, કર્માવવર ઉઘાડેજી.... સેવા ભવિયાં વિમહ જિલ્લાસર "—શ્રી યરાાવિજયજી.

આ યથાપ્રવૃત્તકરાશુ આદિનું સ્વરૂપ આગળ પહેલી દર્ષિના વર્ણુનમાં કહેવાઇ ચૂક્યું છે. છવના ભાવમલ જયારે ઘણા શ્રીણ થાય છે, ત્યારે છેલ્લા પુદ્દગલાવર્ત્ત માં વર્ત્ત તા જવને આ છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તકરાશુ—આત્મપરિણામ વિશેષ સાંપડે છે. યથાપ્રવૃત્ત તેથી કરીને અપૂર્વ આત્મવીર્યના ઉલ્લાસ થઇ 'અપૂર્વ કરાશું 'કરાણાદિ શાય છે. અને તે પછી સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વિના રહેજ નહિં— નિવર્તેજ નહિં, એવું 'અનિવૃત્તિકરાશું 'હાય છે. તેમાં જીવ શ્રાથિ સુધી આવે ત્યાં સુધી યથાપ્રવૃત્તકરાશું, શ્રાથિલેદ કરતાં અપૂર્વ કરાશું, અને શ્રાથિલેદ કરી જવ સમ્યકૃત્વાલિમુખ થાય ત્યારે અનિવૃત્તિકરાશું હાય છે. આમાં આ ચરમ યથાપ્રવૃત્ત કરાશું પહેલી ચાર દર્શિઓમાં સાંપડે છે. પણ સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ તા પાંચમી દર્શિયી જ હાય છે, ત્યાર પહેલાંની ચાર દર્શિ સુધી તો નિશ્યાત્વજ હાય છે. ( જાંએા પૃ. ૪૬, ૧૭૦ ).

અમ પહેલી ચાર દશિઓમાં મિશ્યાત્વના સદ્દભાવ હાવાથી 'અવેદાસ વેદા પદ ' ઉલ્પ્રણ-ઉત્કટ પ્રકારનું હાય છે, મહુ અળવાન હાય છે,-જેથી દર્શનમાહને લીધે જીવની માહદશા હજુ હાય છે. અને અત્રે વેદાસ વેદાપદ જે હાય છે તે સ્થૂલ બાંધ તાત્વિક-વાસ્તવિક હાતું નથી, પણ તદાભાસરૂપ-પડ્છાયારૂપ અતા- ત્વિક એવું હાય છે, એટલે જીવની જ્ઞાનદશા હાતી નથી. એટલા માટે જ આ પહેલી ચાર દૃષ્ટિએામાં જીવને જે કાંઇ તત્ત્રજ્ઞાનના બાધ થતા દેખાય છે, તે માત્ર ઉપરછલા ને ઉપરટપકાના હાય છે, સ્થૂલ પ્રકારના હાય છે, પણ લાંડા ને તત્ત્વરહસ્યગામી એવા સફમ હાતા નથી.

આ ઉપરથી—પુસ્તકા વાંચીને કે અહીંથી તહીંથી કંઇક જાણીને ઉપરછલા તત્વ-ગાંધથી પાતાનું જ્ઞાનીપણું માનો બેસનારા પંડિતમન્યોએ કે જ્ઞાનીઓના અનુભવની મલા-ઇર્ગ 'તૈયાર માલ' પર બેસી ગયેલા શુષ્ક અધ્યાત્મીઓએ ઘણા આ ઉપરથી ઘઢા લેવા જેવું છે, ઘણા બાધ લેવા જેવું છે. કારણ કે સમ્યક્ત્વની લેવા યોગ્યધાંડા પ્રાપ્તિ તો ઉપર કહ્યું તેમ પાંચમી દિષ્ટમાં ઘણી ઊંચી દશા પ્રાપ્ત થયે હાય છે, અને તેની પ્રાપ્તિ પૂર્વે પ્રથમ ચાર દિષ્ટમાં કેવા અપૂર્વ શુણ-ગણ પ્રાપ્ત કરવા પહે છે, તે તે પ્રત્યેક દિષ્ટમાં વિસ્તારથી વર્ણ-ગયું છે. તે યથાકત 'ગુણસ્થાન' પ્રાપ્ત કર્યા વિના સમ્યક્ત્વની યાગ્યતા પણ પ્રાપ્ત થતી નથી. છતાં તથાર્ય આત્મભાવની પ્રાપ્તિ વિના, માહભાવ રહિત એવી તથાર્ય જ્ઞાનદશા વિના, પાતાને 'જ્ઞાની' માની બેસવાની 'કલ્પના' કરવી તે 'કલ્પના' જ છે, અને તે પાતાના આત્માને વંચવા— છેતરવા બરાબર છે. કારણ કે 'દશાનું ફળ છે, માન્યાનું ફળ નથી'—એ પરમ તત્ત્વદષ્ટા શ્રીમદ્દ રાજસંદ્રજનું ટેકાત્કીર્ણ વચનામૃત અત્ર બરાબર લાભુ પહે છે.

"માહભાવ ક્ષય હાય જ્યાં, અથવા હાય પ્રશાંત; તે કહિયે જ્ઞાની દશા, ખાકી બીજી ભ્રાંત. સકળ જગત તે એઠવત્, અથવા સ્વપ્ત સમાન; તે કહિયે જ્ઞાની દશા, ખાકી વાચાજ્ઞાન." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત આત્મસિદ્ધિ.

આ એમ કેમ છે? તે માટે કહે છે---

# अपायशक्तिमालिन्यं सुक्ष्मबोधविबंधकृत्। नैतद्वतोऽयं तत्तत्त्वे कदाचिद्वपजायते॥ ६८॥

અપાયશક્તિ માલિન્ય કરે, સફમ બાેધ પ્રતિભવ; એહ–વંતને તત્ત્વમાં, કદી ન આ ઉપજંત, ૬૮.

અર્થ:—અપાય શક્તિનું મલિનપણું સૂક્ષ્મણાંધને પ્રતિબંધ કરનારું છે, તેથી કરીને આ અપાયશક્તિના મલિનપણાવાળાને :તત્ત્વવિષયમાં આ સૃક્ષ્મ ણાંધ કઠી ઉપજતા નથી.

वृत्तिः—अपायशक्तिमालिन्यं-अपायशिक्तनुं मालिन्य, नरहादि अपायशिक्तनुं मिलिन्पछुं. शुं ! ते। के-सूक्ष्मबोधिववंधकृत्-सूक्ष्म कोधने। विजंध-प्रतिलंध करनारुं छे, कारखु के अपायशिक्तन् आना आसेवनश्य क्लिष्ट जीकने। लाव-होवापखुं छे, तेथा क्रीने, नैतहतोऽयं-के अपायशिक्तना मिलिन्पखावाणाने आ-सूक्ष्म केषि नथी होतो, तत्न्नतेथी क्रीने, तत्त्वे-तत्त्व विषयमां, कदाचिदु-पजायते-क्कि उपकरो,-अवंध्य केवा स्थूल कोधणीकना लावयी-होवापखायी.

## વિવેચન

ઉપરમાં એમ જે કહ્યું કે આ મિત્રા આદિ ચાર દર્શમાં અવેદ્યસંવેદ પદ પ્રભળ હોય છે, પણ તાત્વિક એવું વેદ્યસંવેદા પદ હોતું નથી, અને તેથી કરીને સફમ બાંધ અત્ર હોતા નથી, તે શા કારણથી એમ હાય છે, તેના અહીં સ્પષ્ટ અપાય શક્તિ ખુલાસા કર્યો છે. નરક વગેરે અપાયનું જે શક્તિરૂપ મલિનપણું છે, તે માલિન્ય સૂક્ષ્મ બાંધના વિખંધ-પ્રતિબંધ કરનારું, રાધનારું-અટકાવનારું છે. કારણુ કે નરક વગેરે આપે એવા અપાયહેતુઓનું-ક્લિષ્ટ કર્મના કારણુનું આસેવનરૂપ ક્લિષ્ટ બીજ હજુ અહીં સત્તામાં છે, શક્તિરૂપે રહ્યું છે. આ અપાય એટલે શું? 'નિરુપક્રમ નામથી એાળખાતું એવું પૂર્વ કર્મજ અપાય છે, એમ નિરપાય પુરુષા કહે છે; આ અપાયરૂપ વિચિત્ર કર્મ પાપ આશય ઉપજાવે છે.

અને પાપ આશય ઉપજાવનારું આ અપાયરૂપ ક્લિષ્ટ કર્મનું બીજ જ્યાં સુધી શક્તિરૂપે પણ હોય છે, ત્યાં સુધી તે સૂક્ષ્મ એાધ ઉપજવા દેતું નથી, કારણ કે તે ચિત્તનું એવું મિલનપણં ઉપજાવે છે કે તેમાં સૂક્ષ્મ એાધના અંત: પ્રવેશ થઇ સૂક્ષ્મએાધ શકતા નથી. મેલી પાડી પર જેમ ચાકખા અક્ષર લખી શકાતા નથી, રેાધક તેમ ચિત્તની પાડી જ્યાં સુધી મિલન હોય ત્યાં સુધી તેમાં સૂક્ષ્મ એાધરૂપ ચાકખા અક્ષર લખી શકાતા નથી. જેમ ચીકાશવાળી સપાડી (Greasy surface) પર પાણી ઠરતું નથી, તેમ ક્લિષ્ટ કર્મમલથી ચીકણી ચિત્તભૂમિ પર સૂક્ષ્મ એાધરૂપ નિર્મલ જલ ઠરતું નથી–પ્રવેશતું નથી. આ અપાયળીજરૂપ કીડા અંદરથી જ્યાં સુધી અંતર્ને કોરી ખાતા હોય, ત્યાં સુધી તત્ત્વસં બંધી સૂક્ષ્મએાધ ઉત્પત્તિની આશા રાખવી આકાશકુસુમલત્ ફેરગડ છે, ત્યાં સુધી જે એાધ થાય તે પોલા જ-પાકળ જ રહેવાના.

કારણ કે તે શક્તિરૂપે રહેલું અપાય-બીજ પણ જ્યાં સુધી હોય, ત્યાં સુધી તે સૂક્ષ્મ બાંધને આડા અંતરાયરૂપ થઇ પડે છે, એટલું જ નહિં, પણ તથારૂપ નિમિત્ત પામી તેમાંથી વૃક્ષ થઇ તેવા વ્યક્ત ફલપરિણામની પણ સંભાવના રહે છે. બીજમાંથી જ્યાં સુધી રાગતું બીજ ન ગયું હોય, રાગ નિર્મૂળ ન થયા હાય, વૃક્ષ ત્યાં સુધી રાગતું બીજ ન ગયું હોય, રાગ નિર્મૂળ ન થયા હાય, વૃક્ષ ત્યાં સુધી રાગ ક્યારે ઉભરી નીકળશે, ક્યારે ઉથલા મારશે, તે કહી શકાતું નથી; તેમ અપાયબીજ પણ જ્યાં સુધી હોય, ત્યાં સુધી તે ક્યારે ઉભરી આવી-વ્યક્ત સ્વરૂપે ફૂલીફાલી આત્માના સ્વાસ્થ્યને બગાડી નાંખશે, તે કળી શકાતું નથી. આમ આ અપાયશક્તિનું મલિનપણું ખરેખર! અપાયરૂપ જ થઇ પડે છે, કારણ કે તેના થકી અપાય (અપ+આય) થાય છે, આવેલા લાભ હાથમાંથી ચાલ્યા

<sup>× &</sup>quot;अषायमाहुः कमैंव निरपायाः पुरातनम् । पापाशयकरं चित्रं निरुपक्रमसंक्षकम् ॥ "—थे।अश्रिन्हु.

જાય છે, એટલે કે જે કાંઇ બાધના લાભ થાય, તે સૂક્ષ્મબાધરૂપ ઇષ્ટ પરિણામ આપ્યા વિના ચાલ્યા જાય છે.

અને આમ આવા અપાયનું-હિલા કમે દોષનું બીજરૂપ-શક્તિરૂપ મલિનપણું જેનામાં હોય, તેને સૂક્ષ્મણાંધની પ્રાપ્તિ હોતી નથી, એટલે કે તત્વિષયનું અંતર્ગત રહસ્યભૂત જ્ઞાન હોતું નથી, તત્વની ઊંડી યથાર્થ સાંગાપાંગ સમજણ હોતી સ્થૂલોમાં તો નથી. તાપણ આ મિત્રાદિ ચાર દેષ્ટિમાં તત્ત્વસંખંધી સ્થૂલ બાધ તો હોય જ અવશ્ય હોય છે, કારણ કે અવંધ્ય-અમાલ-અચ્ક એવા સ્થૂલ બાધ- બીજનું અત્ર હોવાપણું છે; અને તે અવંધ્ય હોઇ, આગળ ઉપર ભાવી શુભ કૃળ પરિણામનું એટલે કે ભાવી સૂક્ષ્મ બાધનું કારણ થઇ પડે છે.

" સૂક્ષ્મ એાધ તાપણ ઇઢાંજી, સમકિત વિણ ન હાય "—યા સજઝાય.

આમ છે તેથી કરીને—

# अपायदर्शनं तस्माच्छुतदीपात्र तास्विकम्। तदाभालंबनं स्वस्य तथा पापे प्रवृत्तितः॥६९॥

શ્રુતદીપથી તાત્વિક ના, અપાય દર્શન તાસ; તેવી પાપ પ્રવૃત્તિ થી, તે હોય તદાભાસ કહ

આશ:—તેથી કરીને ુતર્પ દીપકથી એનું અપાય દર્શન તાત્વિક હાતું નથી, પણુ એને તેની આભાનું-તદાભાસનું અવલંબન હાય છે, કારણ કે તેવા પ્રકારે પાપમાં એની પ્રવૃત્તિ હાય છે.

## વિવેચન

આમ અપાયશક્તિના મલિનપણાને લીધે સ્થૂલ એાધ અત્રે હાય છે, પણ સ્ફમબાેધ નથી હાતા, તેથી કરીને આગમરૂપ દીપકવડે કરીને આ દર્ષિવાળાને અપાયદર્શન એટલે

वृत्ति: अपायदर्शनम् — अपायहर्शन, अपायतुं – होपतुं दशेंन, तस्मात् – तेषा करीने, श्रुतदी-पात्-श्रुतइप दीपथी, आगमथी, न तास्विकम् – तात्विक नथी होतुं, पारमार्थिक नथी होतुं, अस्य-आनुं – अभ संभिष्ठं तदाभाळंबनं तु — पण् तेनी आलाना अवलं अनवाणुं तो, परमार्थि आलानिषयी ता श्रांतिथी होय छे. ( अटले के तत्त्वालास, परमार्थालासइप अपायदर्शन होय छे, तत्त्वदर्शन नहिं). शा क्षारल्यी? ते। के — तथा पापे + प्रवृत्तितः — तेवा प्रकारे पापमां प्रवृत्तिया अकारे पापमां प्रवृत्तिथी, तेवा प्रकारे विश्वित्र अनाले। भ अभ्याला प्रकारथी पापमां प्रवृत्ति होय छे तेटला माटे.

<sup>+</sup>પાડાંતર-સવાયે-અર્થાત અપાયમાં, પાપર્પ દાષમાં.

કે ક્લિષ્ટ કર્મ દાેષનું જે દર્શન થાય છે, તે તાત્ત્વિક-પારમાર્થિક હાેતું નથી, પરંતુ તત્ત્વના-પરમાર્થના આભાસરૂપ, તત્ત્વાભાસરૂપ, પરમાર્થીભાસરૂપ હાેય છે, તદાભાસરૂપ હાેય છે.

આગમરૂપ દીવા માેહાંધકાર ભર્યો આ લાકમાં સર્વ પદાર્થનું યથાર્થ દર્શન કરાવે છે, અને આત્મસ્વરૂપને અપાય-હાનિ પહોંચાડનાર એવા ક્લિષ્ટ કર્મરૂપ અપાયનું સમ્યગ્ર સ્વરૂપ દેખાડી તે કર્મદાંધને કેમ દ્વર કરવા તેના સાચા રસ્તા બતાવે છે. આગમ-દીપક જેમકે-આ આત્મા સ્વરૂપથી શુદ્ધ, છુદ્ધ, ચૈતન્યઘન સ્વયં જ્યાતિ ને સુખધામ છે. પણ અજીવરૂપ જડ કર્મના દાષથી તેનું તે શુદ્ધ સ્વરૂપ અવરાયું-ઢંકાઇ ગયું છે. તેના સહજાતમસ્ત્રરૂપને અપાય-હાનિ પહોંચેલ છે, અને આ પુષ્ય-પાપરૂપ કર્મ અપાયથી તે નરકાદિ ચાર ગતિરૂપ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. અવત-વિષય-કષાય આદિથી તે કર્મના આશ્રવ થાય છે ને પછી બાંધ થાય છે. દશવિધ ધર્મ આદિ સંવસ્થી નવાં કર્મા આવતા અટકી જાય છે, ને તપથી જૂના કર્મોની નિજેશ થય છે-ખરી જાય છે. અને આમ સર્વ કર્મીના ક્ષય થયે, આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવના પ્રગટપદ્મારૂપ માક્ષ થય છે.

" કર્મ ભાવ અજ્ઞાન છે, માેક્ષ ભાવ નિજ વાસ; અંધકાર અજ્ઞાન સમ, નારો જ્ઞાન પ્રકાશ.

આત્મા સત્ ચૈતન્યમય, સર્વાભાસ રહિત; જેથી કેવળ પામિયે, માક્ષપંધ તે રીત.

જે જે કારણુ બંધના, તેહ બંધના પાંઘ; તે કારણ છેદક દશા, માક્ષપંથ લગ અંત.

માેક્ષ કહ્યો નિજ શુદ્ધતા, તે પામે તે પંથ; સમજાવ્યા સંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્ગ'થ.

શુદ્ધ છુદ્ધ ચૈતન્યલન, સ્વયંજયોતિ સુખધામ; બીજીં કહિયે કેટલું, કર વિચાર તા પામ. "

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

ઇત્યાદિ પ્રકારે સદાગમરૂપ દીપક તત્ત્વનું સમ્યક્ સ્વરૂપ પ્રકાશે છે, કમે-આત્માના સંબંધ દર્શાવી તે કર્મ-અપાય દ્વર કરવાના શુદ્ધ માર્ગ સ્પષ્ટપણે દેખાં છે. તથાપિ આ જીવની તેવા સ્કૂલ્મ એાધની ઊણુપને લીધે તેને યથાર્થ તત્ત્વદર્શન થતું નથી. આગમ-રૂપ દીપકના પ્રકાશથી જો કે આ જીવને કર્મરૂપ અપાય દાષનું સ્થૂલ સ્વરૂપ ભાસ્યમાન થાય છે, તા પણ બાધની દ્રષ્ટિમંદતાને લીધે તેને તેનું તાત્ત્વિક સ્વરૂપ-પરમાર્થ સ્વરૂપ હળુ સમજાતું નથી, બરાબર લક્ષમાં આવતું નથી.

એટલે તેના આ સ્યુલ બાધ તત્વાલાસરૂપ, પરમાર્થાલાસરૂપ હાય છે, ઉપર- છેલા ને પડછાયા જેવા (Shadow-like) હાય છે. આમ આ સ્યુલ બાધ તત્વના- પરમાર્થના આલાસ આપે એવા હાય છે, પણ તત્વથી ચિત્તમાં અંતઃ તત્વાલાસરૂપ પ્રવેશરૂપ-સજ્જડ છાપ લાગી જાય એવા હાતા નથી. એથી કરીને સ્થૂલ બાધ ઉપર ઉપરથી તા આ જીવને આત્મા-કર્મ અપાય આદિના બાધ હાય એવું દેખાય છે, એવા આલાસ ઉપજે છે. કારણ કે પ્રુત પ્રવણાદિકારા તેવા સ્યૂલ પ્રકારે જાણી તેવા વાતા પણ કરે છે; પરંતુ તેના તે બાધ તત્વથી નહિં હાઇ, બ્રાંતિરૂપ હાય છે, ખરેખરી અંતઃ પ્રતીતિરૂપ હાતા નથી. કારણ કે આ દિશ્માં વર્ત્ત તે જીવ હજી અજાણતાં પણ તેવા પ્રકારના નાનાવિધ પાપમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેથી કરીને એમ જણાય છે કે હજી તેને નરકાદ અપાયનું તત્ત્વથી દર્શન થયું નથી, જો થયું હાત તેને તે લીષણ નરકાદ ગતિના અનંત દુ:ખથી લય પામીને તે તે પાપથી ડરતા રહી-પાપભીરુ રહી, તથાપ્રકારનો પાપપ્રવૃત્તિમાં અજાણ્યે પણ પ્રવર્ત્ત નહિં, તેથી દ્રશ્યીજ લાગત.

# अतोऽन्यदुत्तरास्वस्मात्पापे कर्मागसोऽपि हि । तप्तलोहपदन्यासतुल्या वृत्तिः क्वचिचदि ॥ ७०॥

પદ અવેદા સંવેદાથી, અન્ય વેદાસવેદા; તે તો છેલ્લી ચાર તે, દષ્ટિમાંજ સંવેદા.

સ્માર્થી કર્મ અપરાધથી, પાયકર્મમાં કાેય; તપ્ત લાહપદ ન્યાસ સમ, વૃત્તિ કવચિત જાે હાેય. ૭૦

અર્થ:—આ અવેદાસંવેદા પદથી અન્ય એવું જે વેદાસંવેદા પદ છે, તે પાછલી ચાર દક્ષિઓમાં હાય છે. અને આ વેદાસંવેદા પદને લીધે, કર્મના અપરાધથી પણ પાપમાં જો કવચિત્ પ્રવૃત્તિ હાય, તાે તે પણ તપેલા લાેદા પર પગ મૂકવા જેવી હાય છે.

#### વિવેચન

"એ પદ મંથિ વિભેદથીજી, છેલ્લી પાપ પ્રવૃત્તિ; તમ લાહુપદ ધૃતિ સમીજી, અંતસમય નિવૃત્તિ. મનમાહુન૦—યા, સજ્ઝા. ૯-૭

वृत्तिः-अतोऽन्यद् उत्तरासु--आनाधी એटले प्रस्तुत अवेधसंवेध पहिथी अन्य ते वेध-संवेद्य पह, इत्तर એटले स्थिश आहि पाछली यार दृष्टिओमां छे।य छे. अस्मात्-आना थड़ी, आ वेधसंवेध पह थड़ी, पापे पापवर्ममां, दिसा आहिमां, कर्मामसोऽपि हि-डमंना अपराध्यी पछ, ( कर्मना होषे क्रीने पछ्), शुं? ते। क्रे-तप्तलोहपदन्यासतुत्यादृत्यादृत्याद्वत्तः--तप्तशेष पर-सास तुल्य दृत्ति, એटले तपेला लोढा पर पम मुक्त्रा केवी दृत्ति,-अपायमां-अपाय थाय लारे संवेगसार-संवेगप्रधान ओवी, क्विचिद्यदि-क्वियत् होय ते। होय, पछ प्राये ते। होती क नथी. હપરમાં જે અવેદાસંવેદા પદ કહ્યું, તેનાથી ઇતર-ખીજાં એવું જે વેદાસંવેદા પદ છે, તે સ્થિરા વગેરે પાછલી ચાર દિશ્યોમાં હોય છે. અને આ વેદાસંવેદા પદના પરમ પ્રભાવથી આ દિશ્વાળા જોગીજન અપાયમાં અથવા પાપમાં તમલાહપદ પ્રાયે પ્રવૃત્તિ કરતા જ નથી; અને પૂર્વ કર્મના દોષે કરીને પણ જો ન્યાસવૃત્તિ કવચિત્ કરે, તો તેની તે પાપ પ્રવૃત્તિ, તમલાહપદન્યાસ જેવી, એટલે કે તપેલા લોહા પર મૂકવા જેવી હોય છે. જેમ તપેલા લોહા પર પગ મૂકતાં તરત જ આંચકા અનુભવાય છે, પગ ત્યાં અંજે વખત સ્થિતિ કરતા નથી, તરત જ આપાઆપ પાછા ખેંચી લેવાય છે; તેમ આ દિશ્વાળા મહાત્મા સમ્યગ્દિષ્ટ પુરુષ એટલા બધા પાપભીરુ હાય છે, એટલા બધા પાપથી ડરતા રહે છે, કે કવચિત કર્મના અપરાધને લીધે પણ જો જાણતાં-અજાણતાં પણ તેની હિંસાદિ પાપમાં કંઇ પ્રવૃત્તિ થઇ જાય, તા તે તરત એકદમ આંચકા અનુભવે છે, પાપમાં તે અંજો વખત ટકતા નથી, તાંથી તે તત્સણ જ પાછા વળી જાય છે–પ્રતિક્રમી જાય છે.

અને તે પ્રવૃત્તિ પહ્યું તે અત્યંત નીરસપશું-અંતરંગ ખેદપશું કરે છે, આત્મલા વથી તેા કરતા જ નથી; નિધ્વેંસ પરિદ્યુાનથી કરતા નથી, પૂર્વ કમેથી પ્રેરાઇને પરાશું- ન છૂટકે કરવી પડે તા કરે છે. આ સમ્યગૃદષ્ટ જીવ કાયપાતી જ+ કાયપાતી, પણ હાય છે, કાયાથી જ એનું પતન થાય છે, એટલે કે કાયા માત્રથી જ ચિત્તપાતી નહિં તે કવચિત્ પાપમાં પડે-પાયક્રિયા કરે; પણ તે ચિત્તપાતી તો હાતા જ નથી, ચિત્તથી તા તેનું કદી પાપમાં પતન થતું જ નથી. કારણ કે તે સિદ્મ શ્રંથિ સમ્યગૃદષ્ટ પુરુષનું ચિત્ત માક્ષમાં હાય છે ને શરીર સંસારમાં હાય છે. 'મોક્ષે चિત્તં મેવે તનું..' એટલે તેના સર્વ જ ચાગ-ધર્મ અર્થોદ સંબંધી બ્યાપાર ચાગરૂપ જ હાય છે.

"શ્રી કૃષ્ણાદિકની ક્રિયા ઉદાસીન જેવી હતી. જે જીવને સમ્યક્ત ઉત્પન્ન થાય, તેને સર્વ પ્રકારની સંસારી ક્રિયા રસરહિતપણે થવી સંસાવે છે. ઘણું કરી એવી કાઇ પણ ક્રિયા તે જીવની હાતી નથી કે જેથી પરમાર્થને વિષે ભાંતિ થાય; સંસારક્રિયામાં અને જ્યાંસુધી પરમાર્થને વિષે ભ્રાંતિ શાય નહીં ત્યાંસુધી નીરસપાશું બીજ ક્રિયાથી સમ્યક્ત્વને ખાધ થાય નહીં. × × \* સમ્યગ્દિષ્ટ જીવ તે સંસારને સજતા દેખાય છે, તે પૂર્વ નિઅંધન કરેલાં

<sup>+ &</sup>quot;कायपातिन प्रवेह बोधिसस्वाः परोदितम् । न चित्तपातिनस्तावदेतदत्रापि युक्तिमत् ॥ भिन्नग्रन्थेस्तु यत्प्रायो मोक्षे चित्तं भवे ततुः । तस्य तत्सर्व प्रवेह योगो योगो हि भावतः ॥''—श्री यागिशंह.

એવાં પ્રારુષ્ધ કર્મથી દેખાય છે. વાસ્તવ્યપણે ભાવથી તે સંસારમાં તેના પ્રતિબંધ થટે નહિં. પૂર્વ કર્મના ઉદયરૂપ ભયથી ઘટે છે. જેટલે અંશે ભાવપ્રતિબંધ ન હાય તેટલે અંશે જ સમ્યક્દષ્ટિપણું તે જીવને હાય છે.

"અનંતાનુખંધી ક્રોધ, માન, માયા અને લાલ સમ્યક્ત સિવાય ગયાં સંભવે નહિં, એમ જે કહેવાય છે તે યથાર્થ છે. × × × પરમાર્થ માર્ગ નું લક્ષણ એ છે કે અપરમાર્થ ને લજતાં જીવ બધા પ્રકારે કાયર થયા કરે, સુખે અથવા દુઃખે. દુઃખમાં કાયરપણ કદાપિ ખીજા જવાનું પણ સંભવે છે. પણ સંસારસુખની પ્રાપ્તિમાં પણ કાયરપણ, તે સુખનું અણગમવાપણ, નીરસપણ પરમાર્થમાર્ગી પ્રસ્તું હાય છે."

(વિશેષ માટે જુએા)—શ્રીમદ્ રાજસંદ્ર, પત્રાંક ૩૭૫.

આમ સમ્યગૃદ્ધિ પુરુષની સમસ્ત સંસાર ચેષ્ટા, **ભાવપ્રતિળધ વિનાની હાય છે**, અનાસક્ત ભાવવાળી હાય છે. આનું ઉત્તમ દર્શાત શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનું છે. તેઓ ગૃહસ્થાવાસમાં હતા ત્યારે પણ પરમ વૈરાગ્યથી વાસિત હતા. ભાગી છતાં ચાગી હતા, સંસારમાં અનાસક્તભાવે જલકમલવત્ નિલે પ રદ્યા હતા. આવું તેમનું લોકોત્તર ચિત્ર ચરિત્ર આચાર્યીના આચાર્ય જેવા સમર્થ કવિવર શ્રશા વિજયજ ઉપાધ્યાયજ એ સુંદર ભાવવાહી શબ્દોમાં આલેપ્યું છે કે—

" રાગ ભરે જન મન રહાે, પણ તિહું કાળ વૈરાગ; ચિત્ત તમારા રે સમુદ્રનાે, કાેઇ ન પામે હાે તાગ….શ્રીશ્રેયાંસ કૃપા કરાે " શ્રીયરાેાવિજયછઃ

" यदा मरुत्ररेंद्रश्रीस्त्वया नाथोपभुज्यते । यत्र तत्र रतिनीम विरक्तत्वं तदापि ते ॥ " श्री हिभयंद्रस्थार्थछः।त श्री पीतरागस्तपः

અને એવું જ ઉજ્જવલ જીવતું જાગતું જ્વલાંત દર્શાંત વર્ત્ત માનયુગમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી જેવા પરમ અધ્યાત્મયાગી સમ્યગૃદષ્ટિ વીતરાગ પુરુષે પાતાના ઉત્તમ અધ્યાત્મચરિત્રથી પૂર્ં પાડયું છે. તે તેમનું અધ્યાત્મ જીવન જેમાં ઓતપ્રાંત શુંથાયેલું છે એવા તેમના વચનામૃતને મધ્યસ્થ ભાવથી સાદાંત અવલાકનારને સહજે પ્રતીત થાય છે. દાખલા તરિકે—

"રાત્રિ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયતું જ મનન રહે છે. આહાર પણ એ જ છે, નિદ્રા પણ એ જ છે, શયન પણ એ જ છે, સ્વપ્ત પણ એ જ છે, ભય પણ એ જ છે, ભાગિ પણ એ જ છે, પરિશ્રહ પણ એ જ છે, ચલન પણ એ જ છે, આસન પણ એ જ છે. અધિક શું કહેવું? હાડ, માંસ અને તેની મિંજાને એક જ એ જ રંગનું રંગન છે. એક રામ પણ એના જ જાણે વિચાર કરે છે.

" ગિત્તની દશા ચૈતન્યમય રહ્યા કરે છે, જેથી વ્યવહારના બધાં કાર્ય ઘણું કરીને અવ્યવસ્થાથી કરીએ છીએ. "

"અમને તે৷ એવી જંજળ વિષે ઉદાસીતપહું વર્ત છે. અમારે વિષે વર્તતો પરમ વૈરાગ્ય વ્યવહારને વિષે ક્યારે ય મન મળવા દેતો નથી.

" જો કે અમારું ગિત્ત નેત્ર જેવું છે. નેત્રને વિષે ખીજા અવયવની પેઠે એક રજક્યુ પણ સહન થઇ શકે નહીં. બીજા અવયવારૂપ અન્ય ગિત્ત છે. અમને વર્લ છે એવું ચિત્ત તે નેત્રરૂપ છે. ××× આવી સ્થિતિ છતાં ઉપાધિજોગ તો ખળવાનપણે આરાધિયે છૈયે. એ વેઠવું વિક્ટ એાછું લાગતું નથી, કારણ કે આંખની પાસે જમીનની રેલી ઉપડાવવાનું કાર્ય થવારૂપ થાય છે; તે જેમ દુ:ખે, અત્યંત દુ:ખે થવું વિક્ટ છે, તેમ ચિત્તને ઉપાધિ તે પરિણામરૂપ થવા ખરાખર છે. સુગમપણાએ સ્થિત ચિત્ત હાવાથી વેઠનાને સમ્યક્ષ્પકારે વેદે છે, અખંડ સમાધિષણે વેદે છે. " ઇત્યાદિ. (વિશેષ માટે જીઓ ) શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર.

આ ઉપરથી સમજી શકાશે કે સમ્યગ્દાષ્ટ જિવ પ્રાયે પાપ આચરે જ નહિં, અને કદાચને પૂર્વ કર્મની પ્રેરણાથી-પ્રારબ્ધ ઉદયથી તે કિંચિત્માત્ર પણ કવચિત આચરે, તો તે નિષ્વેંસ પરિણામથી તો તેમ કરે જ નહિં, તેથી કરીને તેને બંધ× સમ્યગ્દાષ્ટિને પણ અલ્પ હાય છે. તે પાપકર્મ આચરતાં પણ તેને તપાવેલા લાઢા પર અલ્પ બંધ પગ મૂકવાની જેમ એકદમ આંચકા લાગે છે, અરેરાટી ઉપજે છે, ને હુદયના ઊડાણમાંથી ચિત્તના સાચા ભાવથી અત્યંત અત્યંત એદ થાય છે. કારણ કે જેણે સમકિત અમૃત રસના લેશ પણ સ્વાદ ચાખ્યા, તેને બાકસબુકસ જેવા બીજા રસ કેમ ગમે ?

"તુજ સમક્તિ રસ સ્વાદના જાણ, પાપ કુલકતે હા અહુ દિન સેવિયું છ; સેવે જો કરમને જેમે તાહિ, વાંછે તે સમક્તિ અમૃત ધુરે લખ્યું છ. જાણ્યા રે જેણે તુજ ગુણુ લેશ, બીજા રે રસ તેહને મન નવિ ગમેછ. ચાખ્યા રે જેણે અમી લવ લેશ, બાકસબુકસ તસ ન રુચે કિમેજા."-શ્રી યશાવિજયછ

આ મોવા પ્રકારની કેમ હાય છે? તે માટે કહે છે:-

<sup>× &</sup>quot; सम्मदिष्ठी जीवो जद्दवि हु पार्व समायरे किंचि । अप्पोसि होद्द बंघो जेण न निद्धंघसं कुणद् ॥ "-श्रा प्रतिक्ष्मश्रस्त्र-वंदिता सूत्र

वेद्यसंवेद्यपदतः संवेगातिद्यायादिति । चरमैव भवत्येषा पुनर्दुर्गत्ययोगतः ॥ ७१ ॥

સંવેગાતિશયે કરી, વેઘસંવેઘ પ્રભાવ; યુનઃ દુર્ગતિ અયાગથી, છેલ્લી હોય આ સાવ. ૭૧

અર્થ:—વેદ્યસ'વેદ્ય પદથકી સંવેગાતિશયને લીધે, આ પાપપ્રવૃત્તિ છેલ્લી જ હાય છે, કારણકે (તેને) ક્રરીને દુર્ગતિના યાેગ હાતા નથી.

## વિવેચન

ઉપરતા શ્લોકમાં એમ કહ્યું કે વેદ્યસં વેદ્ય પદવાળાને કદાચ પાપપ્રવૃત્તિ જો થાય, તો તે તપેલા લોહા પર પગ મૂકવા જેવી હાય છે, એટલે કર્મ દોષ વશે તે કરતાં તેને અંતરંગ એદ-પશ્ચાત્તાપરૂપ તીવ બળતરા થાય છે. આવી વિલક્ષણ પ્રકારની મંદતમ રસવાળી આ પ્રવૃત્તિ કેમ હાય છે? તેના અહીં ખુલાસા હાય છે. પ્રથમ તા વેદ્ય-સંવેદ્યપદની પ્રાપ્તિ થઇ હાવાને લીધે જ આવી પ્રવૃત્તિ હાય છે. આ વેદ્યસંવેદ્યપદ (સમ્યગ્દર્શન) ગ્રાંચિલેદથી પ્રાપ્ત થાય છે, તેનું સ્વરૂપ નીચે કહેવામાં આવશે. 'અત્યંત દારુણ એવી કર્મ પ્રાંચને શુભ ભાવવડે ભેદી નાંખીને કદાચિત કાઇક જ તે દર્શનને પામ છે. '

वृत्तिः—वेद्यसंवेद्यपद्तो — वेद्यसंवेद्य ५६ थडी, कोतुं बक्षण ४६वामां आवशे ते वेद्यसंवेद्य ५६ने बीधे, संवेगातिद्यायात्—संवेग अतिशयथी, अतिशय संवेगने बीधे, सरमैव भवत्येषा— आ (५१५५वित) छेदबी क होय छे. शा कारण्यी १ ते। हे पुनर्दुर्गत्ययोगतः—पुनः-६१ने हुर्गतिना अग्रेगथी, ६१ने हुर्गतिना ग्रेग थता नथा तेटबा माटे श्रेष्णिक आहिना ७ द्राहरण् ७ ५२थी.

રાંકા—જેનું સદ્દર્શન પ્રતિપતિત (આવીતે પાઇ પડી ગયું છે) થયું છે, એવા અનંત સંસારીઓને અનેકવાર દુર્ગંતિ હોય છે. સમાધાન—એમ કહેવું તે વાતમાં કોઇ સાર નથી—માલ નથી. કારણકે અમારા અભિપ્રાયનું પરિત્રાન નથી—અમારા અભિપ્રાય બરાબર સમજાયા નથા. ક્ષાયિક સમ્યગદ્ધિત જ નૈશ્ચિયિક વેદ્યસંવેદ્ય પદના ભાવ હાય છે, એવા અભિપ્રાયથી એ ( સમ્યગદર્શન ) વ્યાવહારિક છે. તેમજ—

આ જ (નિશ્વય વેદાસ વેદા પદ) ચારુ-સંદર છે, કારણ કે એ હોતાં, પ્રાચે દુર્ગતિમાં પણ માનસદુ:ખના અભાવ હાય છે,—વજ તંદુલની જેમ (વજાના ચોખાની જેમ) આને ભાવ પાકનો અયોગ હોય છે તેને લીધે, પણ આનાથી બીજું એવું લ્યાવહારિક વેદાસ વેદા પદ તો એકાંતથી જ અચાર-અસુંદર છે.

\* " तद्दर्शनमवाप्नोति कर्मग्रंथि सुदारुणम् । निर्मिय शुमभावेन कदाचित्कश्चिदेव हि ॥ स्ति चास्मिन्नसौ धन्यः सम्यग्दर्शनसंयुतः। तस्वश्रद्धानपृतातमा न रमते भवोदथौ ॥ "

—મહર્ષિ હરિભક્ષચાર્ય છક્ત શાસ્ત્રવાર્તાસ**મુ**ચ્ચ**ય**,

ખીજાં તો સંવેગાતિશય-અતિશય સંવેગને લીધે આવી પ્રવૃત્તિ હોય છે. અને આ સંવેગાતિશય પણ વેદ્યસંવેદાપદની પ્રાપ્તિનું ફળ પરિણામ છે. કારણ કે સમ્યગ્દાને થતાં, ભવસાગરનું સાચેસાચું સ્વરૂપ પ્રતીત થાય છે, સંસારનું સંવેગ=અત્યંત દારુણ અનંત દુ:ખમય સ્વરૂપ સાક્ષાત્ જણાય છે; અને આત્માનું વેગ અનંત મુખમય સ્વરૂપ પ્રત્યક્ષ પ્રગ૮ અનુભવગાચર થાય છે. એટલે તે જવ આવા દુ:ખમય ભયરૂપ સંસારમાં રમતા નથી, પણ જેમ ભયસ્થાનથી કાઇ મૂઠીઓ વાળીને વેગે દૂર ભાગી જાય, તેમ આ સમ્યગ્દ ષ્ટિ મુમુક્ષુ છવ પણ સંવેગથી-અત્યંત વેગથી તે સંસારથી ભડદીને ભાગે છે. ક્ષણભર તેને સંસારની મોહિની રુચિકર લાગતી નથી. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજનું પરમ સંવેગભાવમય વચનામત છે કે—

" હે નાથ! સાંતમી તમતમપ્રભા નક ની વેઠના મળી હોય તો વખતે સમ્મત કરત. પણ જગતની માહિની સમ્મત થતી નથી."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અથવા સંવેગ એટલે અત્યંત માક્ષામિલાય, તીવ મુમુક્ષુપશું. સમ્યગ્દ ષ્ટિ પુરુષે સહજ આત્મરવરૂપના પરમાનં દમય રસારવાદ કર્યો છે, અદ્ભુત સમક્તિ અમૃતરસ ચાપ્યા છે, એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ તેની સહજ આત્મપરિશૃતિ અત્યંત સંવેગ=માક્ષા સંવેગથી—અત્યંત અત્યંત વેગથી સહજાતમસ્વરૂપે સ્થિતિરૂપ માક્ષ મિલાય ભણી દાંડે છે. એટલે કે જેમ અને તેમ ત્વરાથી સમસ્ત સંસારબંધ નથી છૂડી, સકલ કમે જાલમાંથી મુક્ત થઇ, આત્મસ્વભાવરૂપ માક્ષ પામવાની તેને ઉત્કટ—અતિશય ઇ છા હાય છે. કારણ કે તે ભાવે છે કે—'જન્મ, મૃત્યુ, જરા, વ્યાધિ, રાગ, શાક વગેરેથી ઉપદ્રવ પામી રહેલા આ ભયં કર ભવસાગર પુરુષાને કેવળ કલેશનું જ કારણ થાય છે, અને સુખનું કારણ તેા માત્ર માક્ષ જ છે, કે જે માક્ષ જન્મ વગેરે કલેશથી રહિત, ભયશક્તિથી વિમુક્ત અને સદા વ્યાખાધારી વર્જિત છે. '+

અને આવા તીવ માક્ષાબિલાષર્પ સંવેગ હાવાથી, ઉપલક્ષણથી તે માક્ષના સાધન-રૂપ-કારણરૂપ અહિદ્ભક્તિ-વાત્સહય વગેરે સત્સાધન પ્રત્યે પણ સંવેગ-પરમ રુચિ-ભાવ ધરાવે છે. કારણ કે કારણથી જ કાર્યનિષ્પત્તિ-કાર્યસિદ્ધિ સંવેગ-પરમ થાય છે, એવા અખડ સનાતન સિદ્ધાંત, ત્રિકાલાબાધિત નિશ્વલ નિશ્વય ભક્તિરાગ તે હૃદયમાં અવધારે છે. એટલે તે ભગવાન્ અહિ તેની ભક્તિ-વાત્સદય આદિ પ્રત્યે સંવેગથી-અત્યંત વેગથી, પૂર્ણ ઉત્સાહથી, પરમ આત્માહલા-

<sup>+ &</sup>quot;जन्मसृत्युजराज्याधिरोगशोकाद्युपद्भृतः । क्रेशाय केवछं पुंसामहो भीमो भवोदधिः ॥ सुस्राय तु परं मोक्षो जन्मादिक्केशवर्जितः । भयशक्त्या विनिर्मुको ज्याबाधावर्जितः सदा॥"—शास्त्रवार्तासभुन्थय,

સથી, અત્યાંત ચિત્તાપ્રસન્નતાથી પ્રવર્ત્ત છે. અને જેમ પાણીનું પૂર રાકશું રાકાનું નથી, તેમ સમ્યગૃદ્દષ્ટિના આ સત્સાધન પ્રત્યેના અત્યાંત વેગ-સંવેગ-અદમ્ય ઉત્સાહ રાકયા રાકાતા નથી.

> " यथा सम्यक्त्वभावस्य संनेगो रुक्षणं गुणः । स चोपरुक्ष्यते भक्तिवारसस्येनाऽथवाईताम् ॥

> > —મહિષ અમૃતચંદ્રાચાર્ય જકૃત પંચાધ્યાયી.

"કારણુથી કારજ હુવે, એ શ્રી જિત મુખ વાણ....જિતવર! પુષ્ટ હેતુ મુજ સિદ્ધિના, જાણી કીધ પ્રમાણ....જિતવર!"—શ્રી દેવચંદ્રછ.

"જિનસે ભાવ વિના કર્ષુ, નહિં છ્ટત દુ:ખદાવ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

આમ વેદાસ વેદા પદના પ્રતાપે, ઉપરાક્ત ત્રાણે અર્થમાં સંવેગની પ્રાપ્તિ હોય છે. એટલે આ સમ્યગ્દ મિમુસ આત્માર્થી જીવ અત્યંત સંવેગથી—અત્યંત અત્યંત વેગથી સંસારથી દૂર ભાગે છે, અત્યંત સંવેગથી માક્ષ પ્રત્યે દોડે છે, અત્યંત સંવેગથી—પરમાં લિક્સ માર્ચ જેના આદિ માક્ષસાધનને આરાધે છે. અને અત્મ વેદાસ વેદાપદની પ્રાપ્તિ થઇ હોવાથી, તથા સંવેગાતિશય ઉપજ્યા હોવાથી, ઉપરમાં કહી તે તમલાહ પદન્યાસ જેવી પાપપ્રવૃત્તિ કદાચ હોય તો હોય; અને તે પણ સરમ—એટલે છેલ્લી જ, છેવટની જ હોય છે, હવે પછી લવિષ્યમાં કાઇ કાળે તેનાથી તેવી પાપપ્રવૃત્તિ કરીથી થવી સંભવતી નથી.

આ પાપ પ્રવૃત્તિ છેહ્લી જ કહી, તેનું કારણ એ છે કે ત્યાર પછી પુન: કહી પણ દુર્ગતિના-માઠી ગતિના તે સમ્યગૃદિ પુરુષને યાગ થવાના નથી. અત્રે શ્રીમાન્ શ્રેણિક રાજનું ઉદાહરણ સુપ્રસિદ્ધ છે. તે મહાનુભાવ મહાતમાને શ્રાયિક પુન: દુર્ગતિ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું હતું, છતાં પૂર્વ કર્મ પ્રયોગથી-પ્રારબ્ધવશે કરીને અચેદા તેમની છેહ્લી પાપપ્રવૃત્તિ હતી, વ્રત-પચ્ચખાણુ આદિ તે ગ્રહી શકતા નહાતા, અવિરતિ સમ્યગૃદિ હતા. અને જો કે સમ્યગૃદર્શન પૂર્વ બાંધેલા આયુકર્મના પ્રસાવે તેમને નરકગતિની પ્રાપ્તિ થઇ છે, તો પણ તે છેવટની જ છે. તે પછી તો તે આગામી ચાવીશીમાં મહાપદ્મ નામના તીર્થ કર થવાના છે. આવા અપૂર્વ મહિમા વેદ્યસંવેદ પદર્ય-સ્વસંવેદનરૂપ સમ્યગૃદર્શનના છે. પરમ સત્કવિવર શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજીએ ગાયું છે કે:—

" વ્રત નહીં પચખાશુ નહીં, નહીં ત્યાગ વસ્તુ કાેર્કનાે; મહાપદ્મ તીર્થ કર થશે, શ્રેણિક ઢાણુંગ જોઇ લ્યાે. જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ લચ્ચાે સાંભળાે." આ વચન કાંઇ અવિરતિષહ્યાની પ્રશંસારૂપ નથી, પરંતુ આદ્ય-દ્રવ્ય અવિરતિ છતાં પણ સમ્યગ્દર્શનના, આત્મજ્ઞાનના, આત્માનુભૂતિના કેટલા બધા અચિન્ત્ય અપૂર્વ મહિમા છે, તે સ્ચવવા માટે જ છે. વળી ભાવથી એઇએ તા તેવા સાચા સમ્યગ્દર્શનના સમ્યગ્દષ્ટ પુરુષા અંતરાતમાથી પરભાવથી વિરામ-વિરતિ પામ્યા જ અપૂર્વ મહિમા હાય છે. બાદી સમ્યગ્દર્શન ને બાદ્ય વિરતિના સુમેળ તે તા સાનામાં સુગંધ ભાવ્યા બરાબર છે. પણ સમ્યગ્દર્શન વિનાનું જે જ્ઞાન ભાષ્યું તે ન ભાષ્યા બરાબર છે; માટા મીંડારૂપ-શૂન્યરૂપ છે; તેમજ સમ્યગ્દર્શન વિનાનું જે ચારિત્ર-વિરતિ-વૃત્તપશ્ચપાણુ તે પણ માક્ષપ્રાપ્તિ અર્થ શૂન્યરૂપ-માટા મીંડા જેવું છે-એમ શ્રી ભાગવતી સૂત્રમાં ભાષ્યું છે. એના જ ભાવ સૂચવતા પરમ રહસ્યપૂર્ણ પરમાર્થ-ગંભીર શબ્દોમાં એ જ સ્થળે કવિરાજ શ્રીમદ્દ રાજસાંદ્રજી વદે છે કે—

" જો હોય પૂર્વ મણેલ નવ પણ જીવને જાણ્યા નિર્દા, તો સર્વ તે અજ્ઞાન ભાખ્યું સાક્ષી છે આગમ અહીં; એ પૂર્વ સર્વ કહ્યા વિશેષે જીવ કરવા નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા. નહીં મંત્ર તંત્રા જ્ઞાન નિર્દા કવિ ચાતુરી, નહીં મંત્ર તંત્રા જ્ઞાન દાખ્યાં, જ્ઞાન નિર્દા ભાષા ઠરી, નહીં અન્ય સ્થાને જ્ઞાન ભાખ્યું, જ્ઞાન જ્ઞાનીમાં કળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા. આ જીવ ને આ દેહ એવા લેદ જો ભારયા નહીં, પશ્ચમાણ કીધાં ત્યાં સુધી માહ્યાર્થ તે ભાખ્યાં નહીં, એ પાંચમ અંગે કહ્યો ઉપદેશ કેવળ નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા. શાસ્ત્રો વિશેષ સહિત પણ જો જાણ્યું નિજ રૂપને, કાં તેહવા આશ્રય કરજો ભાવથી સાચા મને:

આતમાનુભૂતિથી અવિનાભાવી એટલે કે નિશ્ચયથી જેમાં આતમાનુભવ દ્વાય જ એવા સમ્યગ્દર્શનના આવા પરમ પ્રભાવ છે. એટલે તે પ્રાપ્ત થયા પછી કરીને દુર્ગતિના યાગ થતા નથી અત્રે કાઇને શાંકા ઉદ્દસવવાના સંભવ છે કે-જેનું સમ્યગ્દર્શન આવીને ચાલી ગયું છે, પ્રતિપાતી થયું છે, પડી ગયું છે, એવા અનંત સંસારીઓને અનેકવાર દુર્ગતિના યાંગ દ્વાય છે, તેનું કેમ?

જિતવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા "શ્રીમદ રાજચાંદ્રછ

તા જ્ઞાન તેને ભાખિયું, જો સમ્મતિ આદિ સ્થળા,

એનું સમાધાન એમ છે કે એવી શાંકા કરનાર અભિપાય-ખાશય સમજ્યા નથી, કારણું ક્યાયિક સમ્યગૃદ્ધિને જ નિશ્ચયથી વેંચસંવેદ પદ હોય છે, તેને અપેક્ષીને અત્ર કથન છે, તેણે માનેલા વ્યાવહારિક વેદસંવેદ પદની-વ્યવહાર નિશ્ચય વેદા- સમ્યગૃદર્શનની વાત અહીં છે નહિં. તે વ્યવહારિક સમ્યગૃદર્શન સુંદર સંવેદા પદ નથી, કારણકે તેથી ભવભ્રમણના અંત આવતા નથી. ભવભ્રમણના અંત તા નિશ્ચય વેદ્યસંવેદા પદની પ્રાપ્તિ પછી જ આવે છે. માટે આ નિશ્ચય વેદ્યસંવેદા પદ જે છે, તે જ સુંદર છે, રૂડું છે, ભલું છે, નિવ્યાજ સાચેસાચું કલ્યાણકર છે, તે જ શીદ્ય માશ્યતિ પ્રાપ્ત કરાવનાર છે. અને એ પ્રાપ્ત થયે, પ્રાયે દુર્જાતમાં જવું જ પડતું નથી, પણ કવચિત કર્મવશે કરીને છેવટને માટે એકાદવાર જ જો જવું પડયું (મહાનુસાવ મહાતમા શ્રોણુક મહારાજની જેમ ), તાપણ ત્યાં નરકમાં પણ તેવા ક્ષાયિક સમ્યગૃદ્ધિ પુરુષને માનસિક દુ:ખના આવતા હાય છે; વજના ચોખા જેમ પાકે નહિં, તેમ માનસિક દુ:ખના તાપથી તેના સાવના પાક થતા નથી, તેના ભાવ તપતા નથી, તેને ઉન્હી આંગ પણ આવતી નથી, તે તો નિરાક્રદ્રપણે સ્વસ્વભાવમાં જ સમવસ્થિત રહી સમતાલાવે સર્લ સુખ-દુ:ખ વેદે છે.

" જ્ઞાની કે અજ્ઞાની જન, સુખ દુ:ખ રહિત ન કાય; જ્ઞાની વેદે ધૈર્યથી, અજ્ઞાની વેદે રાય. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

કારણુંકે તે આત્માનુલવી નિશ્ચય સમ્યગ્દષ્ટિ સંતજન જાણે છે, વેદે છે, અનુલવે છે, ને આત્મ ભાવના ભાવે છે કે—

> " અબધૂ! કયા તેરા ? કયા મેરા ? તેરા & સા તેરી પાસે, અવર સળ અનેરા....અબધૂ૦"—શ્રી આનંદઘનછ

" હું નિશ્ચય એક, શુદ્ધ, દર્શનજ્ઞાનમય, સદા અરૂપી એવા આત્મા છું. બીજાં કંઇ પણ, પરમાણ માત્ર પણ, મ્હારું નથી. હું અબદ્ધસ્પૃષ્ટ, અનન્ય, નિયત, અવિશેષ, ને અસંયુક્ત એવા શુદ્ધ આત્મા છું."

" સર્વ તરફથી સ્વરસથી નિર્ભર ભાવવાળા એક એવા સ્વને-આત્માને હું અહીં સ્વયં અનુભવી રહ્યો છું. મ્હારે કાઇ માહ છે નહિં-ઇ નહિં. હું શુદ્ધ ચિદ્ધન તેએનિધિ છું."

" सर्वतः स्वरसनिर्भरभावं, चेतये स्वयमहं स्विमहैकम् । नास्ति नास्ति सम कश्चन मोहः, शुद्धचिद्घनमहोतिधिरस्मि ॥"— सभयसारक्ष्णश

> " પર્યાયદ્ધ ન દીજએ, એક જ કનક અભંગ રે. " નિવિંકલ્પ રસ પીજએ, શુદ્ધ નિરંજન એક રે. "—શ્રી આનંદ્ધનજી.

ઇત્યાદિ પ્રકારે આત્મભાવના ભાવતા આ પ્રસ્તુત પરમ ભાવિતાતમાં નિશ્વય સમ્યગ્દિષ્ટ જીવ કયારેય પણ કાઇ પણ પ્રકારની આકુલતા પામતા નથી, સદાય ઉદાસીન ભાવથી સ્વસ્થ રહે છે, નિરંતર આત્માના નિજાન દમાં નિમગ્ન રહે છે.

પણ આવા આ નિશ્ચય વેઘસંવેઘપદથી અન્ય એવું જે વ્યાવહારિક વેઘસંવેઘ-પદ છે, તે તો એકાંતેજ અસુંદર છે, લહું નથી, રૂડું નથી. કારણકે ઉપર કહ્યું તેમ તેનાથી ભવભ્રમણની રખડપટ્ટી બંધ થતી નથી, સંસાર પરિભ્રમણ ચાલુ જ રહે છે. હા, પુષ્યબંધ થાય છે, પણ ભવવિચ્છેદ થતા નથી, માટે તેના અવલંબને પણ પરમ સુંદર નિશ્ચય વેઘસંવેઘપદ પામવાના નિરંતર લક્ષ આત્માર્થીએ રાખવા જોઇએ.

के हें छे-

# अवेद्यसंवेद्यपदमपदं परमार्थतः । पदं तु वेद्यसंवेद्यपदमेव हि योगिनाम्॥७२॥

અપદ જ છે પરમાર્થથી, પદ અવેઘસ વેઘ; પદ તા નિશ્ચય યાગિનું, પદ જ વેઘસ વેઘ છર

અર્થ: – અવેદાસ વેદા પદ એ પરમાર્થથી અપદ જ છે. નિશ્ચે ચાંગીઓનું પદ તા વેદાસ વેદા પદ જ છે.

## વિવેચન

અવેદાસ વેદા પદ જે ઉપરમાં એકાંતે જ અસુંદર કહ્યું, સારૂં રૂડું નથી એમ કહ્યું, તે શા કારભુથી એમ છે, તેનું અહીં સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. અવેદાસ વેદા પદ જો પરમાર્થથી

वृत्तिः—अवेद्यसंवेद्यपदम्-अवेद्यसंवेद्य पह, भिश्यादिष्ट आश्यरथान. ओटला भाटे क इत्तुं हे-अपदं परमार्थतः-परभार्थथा अपह छे.-यथाविश्यत वस्तु तत्त्वना अपहनधी-अक्रालुमछायी. पदं तु-पण् पह तो, वेद्यसंवेद्यपदमेच-वेद्यसंवेद्य पह क,-केनुं लक्षण् इद्देवामां आवे छे ते,-अन्वर्थ थाग्या, (शल्हना यथार्थ अर्थ प्रमाण् अक् पद १छ), हि-निश्चय, योगिनाम्-यागीओनुं. इह વિચારીએ તો 'અપદ' જ છે, એને 'પદ' નામ જ ઘટતું નથી. વેદાસ'વેદાજ કારણુંકે તે મિશ્લાદ ષ્ટિવાળું આશયસ્થાન છે, એટલે સમ્યગ્દ ષ્ટિ એવા 'પદ' યાગીજનાને તે પદ (પગ) મૂકવાનું ઠેકાણું જ નથી, સ્થાન જ નથી. ત્યાં તો શ્રીમાન્ આનંદ ઘન છા વચન પ્રમાણે 'ચરણ ધરણ નહિં કાય' એવી સ્થિતિ છે. પણ યાગીએ નું ખરૂં પદ તો, પગ મૂકવાનું સ્થાન તો, વેદાસ'વેદા પદ જ છે; કારણુંકે તે જ 'પદ' શબ્દના યથાર્થ અર્થ પ્રમાણે 'પદ' કહેવાને યાગ્ય છે, તેને જ 'પદ' નામ ઘટે છે.

અવેદ્યસંવેદા પદ અથવા વ્યાવહારિક વેદ્યસંવેદા પદ જે છે તે સ્થિર નથી, અસ્થિર છે, તેને પતાનો ભય છે, અને તે પાતે ભવબ્રમણના અંત કરી શકતું નથી. પણ જો તે પરંપરાએ નિશ્ચય વેદ્યસંવેદા પદનું કારણ થાય, એટલે કે તેના ' ઇચ્છે છે જે દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલી યાંગ્યતાથી—પાત્રતાથી જીવને જો નિશ્ચય વેદ્યસંવેદા જોગીજન ' પદ પ્રાપ્ત થાય, તો જ અને ત્યારે જ જીવને ભવબ્રમણના અંત આવે છે, અને માક્ષના યાંગ થાય છે. આ નિશ્ચય વેદ્યસ વેદ્ય પદ અસ્થિર નઘી, સ્થિર જ હાય છે, તેને પતાનના ભય હોતા નથી, અને તેથી શીધ્ર ભવબ્રમણ અટકી પડી મુક્તિ સાંપડે છે. આમ નિશ્ચય વેદ્યસં વેદ્ય પદ જ માક્ષના અવિલંધ યાંગ કરાવે છે, એટલે માક્ષના અથી યાંગીજના સદાય આ નિશ્ચય વેદ્યસં વેદ્ય પદને જ ઇચ્છે છે, પરમાર્થથી તેને જ પરમ ઇષ્ટ ગણે છે; અને આકી બીજા અધા પદને અપદ ભણી, એક નિશ્ચય વેદ્યસં વેદ્ય પદને જ પોતાનું પદ માને છે; તેને જ પરમ પૂજ્ય-આરાધ્ય-ઉપાસ્ય સમજી આરાધે છે—ઉપાસે છે.

भने तेवा प्रधारे ४६ छे-

# वेद्यं संवेद्यते यस्मिन्नपायादिनिबन्धनम् । तथाप्रवृत्तिबुद्ध्यापि स्त्र्याचागमविद्युद्धया ॥७३॥

वृत्तिः-वेद्यं—वेद्यं, वेदनीय, वेदवा येद्यं वस्तु. वस्तुस्थितयी तथाप्रकारना सावधारी सामान्यथी अविक्रंपक्र ज्ञान वहे ग्राह्य अेवी वस्तु, अेम अर्थ छे. संवेद्यते—संवेद्यं छे, क्ष्येपशमने अनुइष्पे निश्चय सुद्धिया प्रक् कर्ष्याय छे, द्यस्मिन्-केमां, के पदमां—आशयस्थानमां. ते देवुं विश्विष्ठ ? ते भाटे इह्यं — अपायादिनिद्यस्थानम् — अपाय आदिनुं निष्यं भन-कारक्, नरक-स्वर्भ वगेरेतुं कारक्ष, स्ट्यादि-स्रीआदि, तथा-तेवा प्रकारे, कथी सामान्यथी अनुविद्ध (सामान्य साथे संक्ष्या-थेद्यं), अप्रवृत्तिद्युद्ध्या — अप्रवृत्तिस्वद्ध्या पर्कु, अटेदे के तेना हिपादान-साम आश्वयात्मक सुद्धियी, तेना हिपादान-साम (अद्ध्यु-साम) आश्वयवाणी सुद्धिवहे करीने, संवेद्यते—संवेद्यं से, (स्रीआदि वेद्य), आगमिविद्युद्ध्या—आगम्या विशुद्ध स्रेपी, स्रेटेदे श्रुतथी केना विपर्ययम्ब दूर कराया छेना सुद्धियी. प्रेक्षावंताने-वियास्वान् क्रवाने पर्कु आ क्र प्रधान मान्यत्रस्त छे, क्रेटेसा अक्षियां सुद्धियी. प्रेक्षावंताने-वियास्वान् क्रवाने पर्कु आ क्र प्रधान मान्यत्रस्त छे, क्रेटेसा माटे स्रीआदि अद्ध्य क्रेटेसे

અપાય આદિ નિદાન જ્યાં, સ્ત્રી આદિ વેદ્ય વેદાય; આગમવિશદ્ધ તેહવી, અપ્રવૃત્તિ મતિ છતાંય; ૭૩.

અથ<sup>િ</sup>—જેમાં,-અપાય આદિના કારણરૂપ સ્ત્રી આદિ વેદ્ય-વેદના યાગ્ય વસ્તુ, આગ-મથી વિશુદ્ધ એવી તેવા પ્રકારે અપ્રવૃત્તિ બુદ્ધિથી પણ, સંવેદાય છે,—(આ <sup>શ</sup>્લાકના ઉત્તર સંબંધ નીચેના <sup>શ</sup>્લાકમાં છે.)

## વિવેચન

નરક-સ્વર્ગ વગેરે અપાયના નિઅંધનરૂપ-કારણરૂપ સ્ત્રી વગેરે વેદા જ્યાં આગમથી વિશુદ્ધ એવી તેવા પ્રકારની અપ્રવૃત્તિ બુદ્ધિથી પણ સંવેદાય છે-સમ્યક્ પ્રકારે વેદાય છે- અનુભવાય છે, (તેનું નામ વેદાસ વેદા પદ છે, એમ પછીના શ્લાકમાં સંબંધ છે.) તે આ પ્રકારે:—

વેદ્ય એટલે વેદનીય, વેદવા યાગ્ય, અનુભવવા યાગ્ય. એટલે કે વસ્તુસ્થિતિથી તથા-પ્રકારના ભાવચાગી સામાન્યથી અવિકલ્પક જ્ઞાનવહે બ્રાહ્મ-બ્રહ્મ થાય એવું વેદવા યાગ્ય વસ્તુસ્વરૂપ. ભાવચાગીને સામાન્યપણે વસ્તુસ્વરૂપનું જે દર્શન-જયાં સ્ત્રી આદિ અનુભવન-વેદન થવા યાગ્ય છે, તેનું નામ વેદ્ય છે. અત્રે વેદ્ય એટલે વેદ્ય સંવેદાય અને વગેરે પદાર્થ, – કે જે નરક-સ્વર્ગ વગેરેના કારણ થાય છે. આ અને તે વે. સં. આદિ પદાર્થનું, તેના તેના તેવા તેવા યથાવસ્થિત સ્વરૂપ, વસ્તુસ્થિતિ પ્રમાણે જેમ છે તેમ, ભાવયાગીને સામાન્યપણે વેદન અનુભવન થવું, તે વેદ્ય છે. આ સ્ત્રી આદિ વેદ્ય-અનુભવ યાગ્ય વસ્તુ જ્યાં પાતપાતાના ક્ષયાપશ્મને અનુરૂપપણે, નિશ્ચયબુદ્ધિયા સંવેદાય છે, સમ્યક્ પ્રકારે જેમ છે તેમ વેદાય છે, અનુભવાય છે, જાણવામાં આવે છે, તે (વેદ્યસંવેદ્ય પદ કહેવાય છે, એમ નીચેના શ્લાકમાં સંબંધ છે.) એટલે કે નરકાદિ અપાયના કારણુરૂપ સ્ત્રી આદિનું જેવું વાસ્તવિક સાચું સ્વરૂપ છે, તેનું તેવા યથાર્થ સ્વરૂપમાં, ત્રિકાળમાં ન કરે એવી નિશ્ચય બુદ્ધિથી સંવેદન થવું, ભાન થવું, દર્શન થવું, અનુભવન થવું તે વેદ્યસંવેદ્ય પદ છે.

આ નિશ્ચયબુદ્ધિ આગમથી-સત્શાસથી વિશુદ્ધ થયેલી એવી હોય છે, તેના વિષયંય મલ-વિષયાંસ મલ આગમરૂપ નિર્મલ જલથી ધાવાઇ ગયા હોય છે. અને આ નિશ્ચયબુદ્ધિમાં સ્ત્રીઆદિ પદાર્થ પ્રત્યે તથાપ્રકારની અપ્રવૃત્તિબુદ્ધિ આગમવિશુદ્ધ હાય છે, એટલે કે વેદ્યસંવેદ્યપદ-સમ્યગદર્શન પ્રાપ્ત થયા પછી, આ અપ્રવૃત્તિબુદ્ધિ સ્ત્રીઆદિ પદાર્થ હેય છે, ત્યાગવા યાગ્ય છે, છાડી દેવા યાગ્ય છે, અનાદેય છે-શહ્યુ કરવા યાગ્ય નથી, એવા દઢ નિશ્ચય-ત્રણે કાળમાં કદી ન કરે એવા નિર્ધાય અંતરાત્મામાં સ્થિર થાય છે. અને એવા નિશ્ચયને લીધે સમ્ય-

ગ્દિષ્ટિ યુરુષને, પૂર્વ કર્મથી કદાચ ત્યાગ ન કરી શકાય તાેપણ, સ્ત્રીઆદિ અપાયહેતુ પ્રત્યે અંતરાત્માથી સદાય અપ્રવૃત્તિણ દ્ધિ જ હાય. તે તે પદાર્થ પ્રત્યે તે કદી પણ આત્મલાને પ્રવર્ત નહિં જ. કારણ કે—

"સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇંચ્છા થતી હોય, તો તે પુરુષે જ્ઞાનીનાં વચન સાંલળ્યા નથી, અથવા જ્ઞાની પુરુષના દર્શન પણ તેણે કર્યા નથી, એમ તીર્થ કર કહે છે. જ્ઞાની પુરુષને જોયા પછી સ્ત્રોને જોઇ જો રાગ ઉત્પન્ન થતો હોય તો જ્ઞાની પુરુષને જોયા નથી, એમ તમે જાણા. જ્ઞાની પુરુષનાં વચનને સાંલત્યા પછી સ્ત્રીનું સજીવન શરીર અજીવનપણે લાસ્યા વિના રહે નહીં. ખરેખર પૃચ્વીના વિકાર ધનાદિ સંપત્તિ લાસ્યા વિના રહે નહીં. જ્ઞાની પુરુષ શિવાય તેના આત્મા બીજે ક્યાંય ક્ષણવાર સ્થાયી થવાને વિષે ઇચ્છે નહીં. " (વિશેષ માટે જાએા) શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૩૭૧.

અત્રે સ્ત્રીનું મુખ્યપાશું કહ્યું, તેનું કારણ એ છે કે બલલલા માટા વિચારશીલ જીવાને પણ સ્ત્રી એ માટામાં માટા પ્રતિભંધાનું કારણ થઇ પડે છે. દુજ્ય કામ-ચાંડાલ પંડિતાને પણ પીડે છે. 'સ્ત્રી વગેરે માટા ફાંસાથી ખૂબ જકડાયેલા સંસારી મુસા-ક્રેરા 'લવ' નામના માટા અંધારા કૂવામાં પડે છે. ' માટે મુખ્ય એવા આ સ્ત્રી-પ્રતિ-બંધ ટળતાં, બીજા પ્રતિબંધા પણ સહેજે ત્રૂટવાના અવકાશ મળે છે.×

> " આ સઘળા સંસારની, રમણી નાયકરૂપ; એ ત્યાગી ત્યાગ્યું બધું, કેવળ શાક સ્વરૂપ. એક વિષયને જીતતાં, જીતિએ સો સંસાર; નૃપતિ જીતતાં જીતિએ, દળ પુર ને અધિકાર."

> > —શ્રોમદ્ રાજ્યંદ્રજી પ્રણીત શ્રી માક્ષમાળા.

જીવને આ જગતમાં જો માેટામાં માેટું અપાયનું - આત્મહાનિનું કાેઇ પણ કારણ હાેય, કલ્યાણનું માેટામાં માેટું પ્રતિબંધક કાેઇ પણ કારણ હાેય, તાે તે સ્ત્રી જ છે. એટલા માટે જ જ્ઞાની પુરુષાએ આ સ્ત્રીની નિંદા કરવામાં કાંઇ ખાંકી રાખી નથી. નારી નિંદા જેમ કે-' વાણીમાં\* જે અમૃત અને હૃદયમાં હાલાહલ વિષ ધારે છે એવી આ નિસર્ગ - કૃટિલ સ્ત્રી કાેશું નિર્માણ કરી છે તે અમે જાણતા નથી!

भ निर्दयः कामचंडालः पंडितानिष पीडयेत्।
 यदि नाष्यास्मशास्त्रार्थवोधयोधकृषा भवेत्॥ "—श्री अध्यात्मसारः
 "अङ्गनादिमहापाशैरतिगाढं नियंत्रिताः।
 पतत्यंधमहाकृष भवाष्ये भविनोऽध्यगाः॥ "

<sup>—</sup>श्री शुक्षचंद्रायार्थ अधीत श्री ज्ञानार्ध्य \* " घारयन्त्यमृतं वाचि हृदि हालाहुलं विषम् । निसर्गकुटिला नार्यो न विद्यः केन निर्मिताः ॥ वज्रज्वलनलेखेय भोगिदंष्ट्रेव केवलम् । विनितेयं मनुष्याणां संतापभयदायिनी ॥

વજાિમની લેખાની જેમ અને સાપની દાઢની જેમ આ વનિતા મનુષ્યાને કૈવળ સંતાપ અને લય આપનારી છે. સંતાના પણ ચિત્તમાં વસતિ ખાંધતી એવી આ નિ:શંક સ્ત્રી જગત્પૂજ્ય એવા ગુણુસમૂઢને ઉદ્દવાસિત કરે છે–દેશવટા દો છે. ક્રોધ પામેલી કુંફાડા મારતી નાગણુને આલિંગન કરવું સારું, પણ નરકપદ્ધતિરૂપ નારીને કૌતુકથી પણ આલિંગવું સારું નહિં. ઇંદ્રિયાર્થીના પ્રકાપ કરનારી સ્ત્રી પુરુષાના હૃદયમાં એવા દાઢ ઉપજાવે છે કે જેવા સ્પર્શવામાં આવેલી અગ્નિશિખા ઉપજાવતી નથી. સ્ત્રી સંધ્યાની પેઠે ક્ષણુરાગવંતી છે, નિસ્તૃગા (નદી) જેમ નીચ–પ્રિયા છે, તથા ખીજના ચંદ્રમાની પેઠે વક-વાંદી હાય છે. 'ઇત્યાદિ.

અને આમ સ્ત્રીનું સ્વરૂપ જેમ અત્યંત હેયળુદ્ધિથી સંવેદાય છે, તેમ 'આદિ' શબ્દથી અન્ય સર્વ વસ્તુસ્વરૂપ પણ તેના યથાર્થ સ્વરૂપે અત્ર સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષને સંવે-દાય છે. તેથી તે સર્વ હૈય-ઉપાદેય વિવેક ખરાખર જાશે છે. આ વસ્ત ત્યાગવા ચાગ્ય છે, અને આ વસ્તુ આકરવા યાગ્ય-શ્રહણ કરવા યાગ્ય હૈય–ઉપાદેય विवेक છે, એવા સ્પષ્ટ વિવેક, નિર્ધાર, નિશ્ચય અહિ. સંવેદન તેના આત્મામાં દેહ છાયપણે અંકિત થઇ ગયેલ હાય છે. એટલે લલે કદાચ તે તે પ્રમાણે આચરણ ન પણ કરી શકે, અર્થાત્ સ્ત્રીઆદિ હેય છે, તેના તે ત્યાગ ન કરી શકતા હાય, અથવા વિરતિ-પ્રત્યાખ્યાન આદિ આદેય છે, તેનું તે ઉપાદાન-ગ્રહ્ય ન કરી શકતો હાય, તાપણ આ વસ્તુ ચાક્કસ છાડી દેવા યાગ્ય છે, અને આ વસ્તુ ચાક્કસ आहरवा યાગ્ય છે. એવી જે તેની અંતરંગ લાગણી, સંવેદના, પ્રતીતિ, અખંડ નિશ્ચયતા તેમાં કંઇ પણ કેર પડતા નથી, કર્મદ્રોષ વશે તેમ કરવાની કદાચ પાતાની અશક્તિ-निर्भाणता है।य. ते। तेने भाटे पछ तेने निरंतर भरेभरे। आत्मसंवेहनभय भेह रहे છે કે અરે! હું આ હેય વસ્તુ ત્યાંગી શકતા નથી, આ વિરતિ આદિ હું આદરી શકતા નથી, આમ તે જ્ઞાનીના અંતરમાં લેદ પડી જાય છે. અજ્ઞાનીને તેવા સંવેદન 3પ અંતર-ભેદ હોતા નથી. આમ જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિમાં, વૃત્તિમાં અને પ્રવૃત્તિમાં આકાશ-પાતાલનું અંતર હાય છે.

કારણ કે સમ્યગૃદષ્ટ જ્ઞાનીને લેદિવિજ્ઞાન થયું છે. સ્વ-પર વસ્તુના લેદ તેશે જાર્યો છે. સર્વ અન્ય દ્રવ્યથી ભિન્ન એવા હું શુદ્ધ આત્મા છું, એવા બીજભૂત-મૂળભૂત જ્ઞાનનું અંત:પ્રતીતિમય અખંડ સંવેદન-અનુભવન તેને વર્તે છે. સ્વપરના લેદવિજ્ઞાનરૂપ

उद्वासयित निःशङ्का जगत्पूज्यं गुणवजम् । वध्नती वसति चित्ते सतामिप नितम्बिनी ॥ वरमालिङ्गिता कुद्धा चललोलाऽत्र सिपणी । न पुनः कौतुकेनापि नारी नरकपद्धतिः ॥ हृदि दत्ते तथा दाहं न स्पृष्टा हुतभुक्शिखा। वनितयं यथा पुंसामिन्द्रियार्थप्रकोपिनी ॥ सन्ध्येव क्षणरागाद्ध्या निम्ननेवाधरप्रिया। वका बालेन्दुलेखेव मवन्ति नियतं ख्रियः ॥ "

<sup>—</sup>ફ્રાનાણુ°વ,

આ આત્મસંવેદન સર્વ લાવચાગીને સામાન્ય (Common) છે. એટલે કે અવિકલ્પક જ્ઞાનવેડ (દર્શનવેડ) લાદ્ય એવી વેદ્ય વસ્તુનું આ સામાન્ય દર્શન સર્વ લાવયાગીને હોય છે, અને તેઓને આ વેદ્ય વસ્તુ પાતપાતાના ક્ષરોપશમ પ્રમાણે નિશ્ચયણહિથી સંવેદાય છે. પણ સામાન્ય દર્શન જે થયું તેનું સમ્યગ્ દર્શન-શ્રહાન-આત્મસંવેદન-અનુભવન-સંપ્રતીતિ તા તે સર્વને સામાન્ય છે. અર્થાત્ જે કાઇ ભાવયાગી છે, તેને આ સમ્યગ્દર્શનર્ય વેદ્યસંવેદ્ય પદ હાય છે; અને જેને આ સમ્યગ્દર્શનર્ય વેદ્યસંવેદ્ય પદ છે, તે જ ભાવયાગી છે. સમ્યગ્દર્શ પદ છે,

આ ઉપરથી પરમ પરમાર્થ ભૂત તાત્પર્ય એ નીકળે છે કે-બાંધળીજ ભૂત-મૂળ ભૂત આત્મસંવેદનવાળું, આત્માનુભૂતિવાળું જઘન્ય જ્ઞાન પણ હાય, તા ત્યાં વેદાસંવેદા પદ છે. પણ તે ખીજભૂત જ્ઞાન વિનાનું-આત્મસંવેદન વિનાનું-ખીજાં અધુંય ગમે તેટલું ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન હાય, તા ત્યાં વેદ્યસંવેદ્ય પદ નથી. એટલા મૂળ વસ્તુનું थीक स्मृत ज्ञान भाटे क स्व-पर खेदविज्ञान ३५ मूण श्रीक सूत आवश्यक तत्त्वभय ज्ञान જેને હતું, પણ બીજું કાંઇ પણ જ્ઞાન જેને ન્હેાતું, એવા 'તુષમાય' જેવા અતિ મંદ ક્ષરોાપશમી પણ તરી ગયા છે; અને ઐદ પૂર્વ કંઇક ઊચા જાણનારા અતિમહા ક્ષયાપશમી શાસ્ત્રપાર ગતા પણ રખક્યા છે, તેનું કારણ આ બીજબૂત સંવેદન જ્ઞાન •હાતું એ છે. તેમણે સર્વ શાસ્ત્રો જાણ્યા, પણ મૂળ ખીજભૂત જે આ વેદાસ વેદા પદ તે કરસ્યું નહિં, આ જીવ અને આ દેહ એવા સ્પષ્ટ આત્મસં વેદનરૂપ નિશ્ચય તેમણે કર્યો નહિં, તેથી તેમ થયું. આમ મૂળ બીજભૂત જ્ઞાન જ્યાં અવશ્ય છે એવા વેદાસંવેદા પદના સદ્દસાવે થાડું જલન્ય જ્ઞાન પણ શીઘ્ર મહાકદયાણકારી થાય છે, અને તેના અભાવે ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન પણ તેવું કલ્યાણકારી થતું નથી. આ વેદ્યસંવેદ પદના-સમ્યગ્ દર્શનના અતિ અતિ અદ્ભુત મહિમા બતાવે છે. આ અંગે અતિ અદ્ભુત ચમત્કારિક રહસ્યમય સમાધાન શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ પ્રકાશિત કર્યું છે:--

" બીજું પ્રશ્ન એ દ પૂર્વ ધારી કંઇ જ્ઞાને ઊણા એવા અનંત નિગેદમાં લાલે અને જલન્ય જ્ઞાનવાળા પણ અધિકમાં અધિક પંદર ભવે મારે જય એ વાતનું સમાધાન કેમ?—એના ઉત્તર જે મારા હૃદયમાં છે તે જ જણાવી દઉ છઉં કે એ જલન્ય જ્ઞાન બીજું અને એ પ્રસંગ પણ બીજો છે. જલન્ય જ્ઞાન એટલે સામાન્યપણે પણ મૂળ વસ્તુનું જ્ઞાન, અતિશય સંક્ષેપમાં છતાં માક્ષના બીજરૂપ છે. એટલા માટે એમ કહ્યું. અને એક દેશે ઊણું એવું ચોદ પૂર્વ ધારીનું જ્ઞાન તે એક મૂળ વસ્તુનાં જ્ઞાન શિવાય બીજું બધું જાણનાર થયું; પણ દેહ દેવળમાં રહેલા શાધ્વત પદાર્થ જાણનાર ન થયું. અને એ ન થયું તા પછી લક્ષ વગરનું ફેંકેલું તીર લફ્યાર્થનું કારણ નથી તેમ આ પણ થયું. જે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા ચોદ પૂર્વનું જ્ઞાન જિને બાધ્યું છે તે વસ્તુ ન મળી તા પછી ચોદ પૂર્વનું જ્ઞાન અજ્ઞાનરૂપ જ થયું. અહીં દેશે ઊણું ચોદ પૂર્વનું જ્ઞાન સમજવું. દેશે ઊણું કહેવાથી

આપણી સાધારણ મતિથી એમ સમજાય કે ચોદપૂર્વને છેડે મણી લણી આવી પહોંચતાં એકાદ અધ્યયન કે તેવું રહી ગયું અને તેથી રખક્યા, પરંતુ એમ તા નહીં. એટલા ખધા જ્ઞાનના અભ્યાસી એક અલ્પ ભાગ માટે અભ્યાસમાં પરાલવ પામે એ માનવા જેવું નથી. અર્થાત્ કંઇ ભાષા અઘરી, અથવા અર્થ અઘરા નથી કે દમરણમાં રાખવું તેમને દુદ્ધલ પડે. માત્ર મૂળ વસ્તુનું જ્ઞાન ન મત્યું એટલી જ ઉણાઇ, તેણે ચોદ પૂર્વનું બાકીનું જ્ઞાન નિષ્ફળ કર્યું. એક નથથી એવી વિચારણા પણ થઇ શકે છે કે શાસ્ત્રો (લખેલાંનાં પાના) ઉપાડવાં અને લણુનાં એમાં કંઇ અંતર નથી, જો તત્વ ન મત્યું તો. કારણ બેચે બાજો જ ઉપાડ્યો. પાનાં ઉપાડ્યાં તેણે કાયાએ બાજો ઉપાડ્યો, લણી ગયા તેણે મને બાજો ઉપાડ્યો, પરંતુ વાસ્તિવક લક્ષાર્થ વિના તેનું નિરુપયાંગીપણું થાય એમ સમજણ છે. જેને ઘેર આખા લવણ સમુદ્ર છે તે તૃષાતુરની તૃષા મટાડવા સમર્થ નથી; પણ જેને ઘેર એક મીઠા પાણીની વીરડી છે, તે પાતાની અને બીજા કેટલાકની તૃષા મટાડવા સમર્થ છે. અને જ્ઞાન દર્શિએ જોતાં મહત્વનું તે જ છે.

તો પણ હવે બીજા નય પર હવે દૃષ્ટિ કરવી પહે છે. અને તે એ કે કાઇ રીતે પણ શાસ્ત્રાભ્યાસ હશે તો કંઇ પાત્ર થવાની જિજ્ઞાસા થશે, અને કાળે કરીને પાત્રતા પણ પામશે, અને પાત્રતા બીજાને પણ આપશે. એટલે શાસ્ત્રાભ્યાસના નિષેધ અહીં કરવાના હેતુ નથી. પણ મૂળ વસ્તુથી દૂર જવાય એવા શાસ્ત્રાભ્યાસના તા નિષેધ કરીએ તો એકાંતવાદી નહીં કહેવાઇએ. " ઇત્યાદિ.—( જુએા ) શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૧૨૫.

# तत्पदं साध्ववस्थानाद्भिन्नग्रन्थ्यादिलक्षणम् । अन्वर्थयोगतस्तन्त्रे वेद्यसंवेद्यमुच्यते ॥ ७४ ॥

તે પદ સમ્યક્ સ્થિતિ થકી, ભિન્ન મ<sup>દ</sup>યાદિરૂપ; 'વેદ્યસ'વેદ્ય 'શાસ્ત્રમાં, કહ્યું અર્થ અતરૂપ હજ

અર્થ: -- તે બિન્ન ગંઘિ વગેરે લક્ષણવાળું પદ, સમ્યક અવસ્થાનને - સ્થિતિને લીધે, શબ્દના યથાર્થ અર્થ પ્રમાણે, શાસ્ત્રમાં 'વેદાસંવેદા ' કહેવાય છે.

## વિવેચન

ઉપરમાં કહ્યા પ્રમાણે, જ્યાં સ્ત્રી આદિ વેદ્ય યથાવસ્થિતપણે, જેમ છે તેમ, સંવેદાય

वृत्ति:—तत्पदम्-ते ५६. ५६न थडा, ५६३५ थवाथडी ५६, ऄटबे आशमस्थान, साध्ववस्थानात् साधु अवस्थानने बीधे, ५२२ छे६थी सम्यक् अवस्थानने बीधे, सम्यक्ष स्थितिथी. भिन्नग्रम्थ्यादिलक्षणम्- लिलग्रंथिआहि सक्षण्याणुं, लिलग्रंथि-देशिविस्तिइ५. शुं? ते। के-अन्वर्थयोगतः-अन्वर्थ येश्यी, तंत्रे-तंत्रमां, सिद्धांतमां, वेद्यसंवेद्यमुच्यते-वेद्यसंवेद्य कदंवाय छे,-आना वर्ड इरीने वेद्य संवेद्यय छे, अटबा माटे.

છે, આત્માનુભવગાચર થાય છે, તે પદ 'વેદ્યસં વેદ્ય પદ' નામથી શાસમાં ઓળખાય છે. સમ્યક્ પ્રકારે અવસ્થાનવાળું, સ્થિતિવાળું, સ્થિરતાવાળું હોવાથી તેને વેદ્યસં વેદ્ય તેજ 'પદ' નામ ખરાખર ઘટે છે, કારણ કે 'પદ' એટલે પદ-પગ મૂકવાનું યથાથે 'પદ' સ્થાન; અને તે સ્થિરતાવાળું હોય, ડગમગતું ન હોય, તેા જ ત્યાં પદ (પગ) મૂકી શકાય; નહિં તો ત્યાં 'ચરણુ ધરણુ નહિં ઠાય,'- ત્યાં પગ મૂકી શકાય જ નહિં. પણુ અંત્રે તો ભાવથી તેવી સ્થિરતા હાય જ છે, એટલે આ પદને 'વેદ્યસં વેદ્ય પદ' નામ આપ્યું, તે તે શબ્દના યથાઈ અર્થમાં ખરાખર ઘટે છે, પરમાઈથી તેમ જ છે.

કારણું કે આ વેદાસંવેદા પદ સ્વસંવેદનરૂપ-આત્માનુભવપ્રધાન છે. અને આ આતમ પદ જ વાસ્તવિક પદ છે, બાકી બીજા બધા અપદ છે. કારણું કે જે સહજ આત્મસ્વસ્પ છે, સહજ આત્મસ્વભાવ છે, તેજ ત્રિકાલાબાધિતપણું સ્થિર આત્મસ્વભાવ હાય છે, એટલે તે સહજાતમસ્ત્રરૂપ પદનું - શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું જે 'પદ' નિશ્ચયરૂપ ભાન થવું, અનુભવન થવું, સંવેદન થવું, તે પણુ ત્રણું કાળમાં કરે નહિં એવું સ્થિર નિશ્વલ હાઇ 'પદ' નામને યાગ્ય છે. તે શિવાયના-આત્મસ્વભાવ પદથી અતિરિક્ત એવા બીજા બધાય કહેવાતા પદ તે પદ નથી, પણુ અપદ છે, કારણું કે તે સ્વભાવરૂપ ન હાવાથી, અસ્થિર છે, અનિયત છે. એટલે આ અસ્થિરરૂપ દ્રગ્ય-ભાવ અપદાને મૂકી દઇ, નિશ્ચય સમ્યગ્દૃષ્ટ પુરુષ આ એક, નિયત, સ્થિર, એવા સ્વભાવથી પ્રાપ્ત થતા ભાવ (પદ) બહુલા કરે છે.

" आदिम्ह दन्त्रभावे अपदे मोत्तूण गिण्ह तह णियदं । थिरमेगिममं भावं उवछन्भंतं सहावेण ॥ " — श्री सभयसार, गा. २०३

કારણ કે \* મા ભગવાન આત્મામાં બહુ દ્રવ્ય-ભાવાની મધ્યે જે અતત્ સ્વભાવથી ઉપલગ્ધ થતા-અનુભવાતા, અનિયતપણાની અવસ્થાવાળા, અનેક, ક્ષણિક, એવા વ્યભિ-ચારી ભાવા છે, -તે સવે ય પાતે અસ્થાયીપણાને લીધે સ્થિતિ કરનારનું સ્થાન થવાને અશક્ય હોવાથી અપદરૂપ છે. અને જે તત્ સ્વભાવથી-આત્મસ્વભાવથી ઉપલગ્ધ અપદ અનેક, થતા-અનુભવાતા, નિયતપણાની અવસ્થાવાળા, એક, નિત્ય, એવા પદ એક જ અવ્યભિચારી ભાવ છે, -તે એક જ, પાતે સ્થાયીપણાને લીધે સ્થિતિ

<sup>\* &</sup>quot;इह खलु भगवत्यात्मिन बहुनां द्रव्यभावानां मध्ये ये किल अतत्स्वभावेनोपलभ्य-मानाः, अनियतत्वावस्थाः, अनेके, क्षणिकाः, व्यभिचारिणो भावाः ते सर्वेऽपि स्वयमस्थायि-त्वेन स्थातुः स्थानं भवितुमशक्यत्वात् अपदभूताः । यस्तु तत्स्वभावेनोपलभ्यमानः, नियतत्थावस्थः, एकः, नित्यः, अव्यभिचारीभावः, स एक एव स्वयं स्थायित्वेन स्थातुः स्थानं भवितुं शक्यत्वात् पदभूतः । ततः सर्वानेवास्थायिभावान् मुक्तवा स्थायिभावभूतं, परमार्थरसत्या स्वदमानं ज्ञानमेकमेवेदं स्वाद्यं॥" व्यभृतयद्वायार्थभृती सभयसार्थीः। ॥. २०३

કરનારનું સ્થાન થવાને શક્ય હાવાથી, **પદ**રૂપ છે. તેથી કરીને સર્વેય અસ્થાયી ભાવાને મૂકીને, સ્થાયી ભાવરૂપ, પરમાર્થ રસપણે સ્ત્રાદમાં આવતું, એવું આ જ્ઞાન એક જ સ્વાદ્ય-સ્વાદ લેવા યાગ્ય છે'-( સંવેદા છે).

તાત્પર્ય કે સહજ સ્વભાવરૂપ જ્ઞાયક એવા એક આત્મભાવ જ—આત્મપદ જ સ્થાયી છે, સ્થિર છે, એટલે ત્યાં જ સ્થિતિ-સ્થિરતા થઇ શકે, માટે તે જ પરમાર્થથી ખરેખરં પદ છે. બાકી એ આત્મભાવ સિવાયના બીજા બધાય લાવા પાતે જ અસ્થાયી છે, અસ્થિર છે, ડગમગતા છે, એટલે ત્યાં સ્થિતિ-સ્થિરતા થઇ શક્રવી સંભવતી નથી, માટે તે બધાય અપદ છે.

અને આ આત્મપદરૂપ પારમાર્થિક પદ તો સ્વસંવેદનજ્ઞાની સમ્યગ્દિષ્ટિને સાક્ષાત્ અનુભવગાંચર દ્વાય જ છે, એટલે તે સ્થિર પદમાં તેની સ્થિતિ દ્વાવાયી, એના એ વેદાસંવેદા પદને 'પદ' કહ્યું તે સર્વથા યથાર્થ છે. આ શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ પદની પરમ સમ્યગ્દિષ્ટ આત્મજ્ઞાની સત્પુરુષોએ ઠેર ઠેર મુક્તકંઠે સ્તુતિ કરી, તે સ્વરૂપ પદના ખૂખ મહિમા ગાયા છે. જેમકે—

- "જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના પામ્યા દુ:ખ અનંત, સમજાવ્યું તે 'પદ નમું, શ્રી સદ્દશુરુ ભગવંત. ઇચ્છે છે જે જોગીજન, અનંત સુખ સ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સયાગી જિન સ્વરૂપ."—શ્રીમદ્ રાજચ'ડ્છ.
- " ચરાલુ કમલ કમલા વસે રે, નિર્મલ થિર પદ દેખ;
  સમલ અથિર પદ પરિહરી રે, પંકજ પામર દેખ…..વિમલજિન દીઠા લાયા આજ.
  મુજ મન તુજ પદ પંકજે રે, લીના ગુલ્ મકરંદ;
  રંક ગણે મંદર ધરા રે, ઇંદ્ર ચંદ્ર નાગેંદ્ર….વિમલ૦
  અમિય ભરી મૂરતિ રચી રે, ઉપમા ન ઘંટે કાય
  શાંત સુધારસ ઝીલતી રે, નીરખત તૃપતિ ન હાય…..વિમલ૦ "-પાગિરાજ આનંદઘનજ.
- " શ્રી ચંદ્રપ્રભ જિન 'પદ સેવા, હેવાએ જે હળિયાજી; આતમ અનુભવ ગુણુથી મળિયા, તે ભવભયથી ટળિયાજી. "-તત્ત્વરંગી મુનિવર્ય શ્રી દ્વચંદ્રજી.

આમ આ સ્વસંવેદનરૂપ-આત્માનુભવરૂપ વેદ્યસંવેદા પદ સમ્યક્ષ સ્થિતિવાળું હાય છે; અને ગ્રંથિભેદ, દેશવિરતિ આદિ લક્ષણાથી તે સ્ચિત થાય છે. 'આ કર્મ-ગ્રંથિ જે અત્યંત કલેશ ઉપજાવનારી અને પર્વત જેવી મહાબલવાળી હાઇ લેદવી દુષ્કર છે, તે જ્યારે લીક્ષ્ણ ભાવ વજાથી લોકાઇ જાય છે, ત્યારે આ સમ્યગ્દષ્ટિ મહાત્માને અત્યંત લાત્વિક આનંદ ઉપજે છે,-જેમ રાગીને ઔષધવડે કરીને રાગ દ્વર થતાં ઉપજે છે તેમ.' (યાગબિન્દુ)

દેશિવિરતિ, -સમ્યગ્દર્શન જેનું મૂલ છે એવી ભાવ દેશિવિરતિ, ભાવ સર્વ-વિરતિ આદિ પણ આ વેદાસંવેદા પદનું લક્ષણ છે, કારણ કે વસ્તુસ્વરૂપનું યથાર્થ ભાન થયા પછી જીવ સ્વયમેવ સ્વાભાવિક રીતે જ પરપરિણૃતિથી-પરભાવથી ભાવ દેશિવિરતિ એાસરતા જાય છે, અને સ્વભાવપરિણૃતિ ભણી ઢળતા જાય છે-સંચરતા આદિ જાય છે. સમાધિરસ ભર્યા શુદ્ધ નિજ સહજ આત્મસ્વરૂપનું અથવા જિનસ્વરૂપનું દર્શન થયા પછી, અનાદિકાળથી વિસરાઇ ગયેલા આત્મ-સ્વરૂપનું ભાન આવ્યા પછી, જીવ અવશ્યમેવ સકલ વિભાવ ઉપાધિથી ભાવથી પાછા હઠે છે, એાસરે છે, પ્રતિક્રમે છે; અને શુદ્ધ આત્મસત્તાની સાધના પ્રત્યે પ્રવર્તે છે.

અને આમ અનાદિની માહાદિની ઘૂમિ (ઘૂમાવા-ભ્રમણા) ઉતરી જતાં ને અમલ અખંડ અલિમ એવા આત્મસ્વભાવ સાંભરી આવતાં, તત્ત્વરમણરૂપ શુચિ-પવિત્ર-શુકલ-શુદ્ધ ધ્યાનને જવ આદરે જ છે, અને સમતારસના ધામરૂપ જિનમુદ્રાને—સમ્યગ્દ્ધિની શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને વરે છે, પ્રાપ્ત કરે છે. જિનદર્શન આદિ શુદ્ધ ઉત્તમ ચરાશુધારા નિમિત્તની પ્રાપ્તિ થકી, વસ્તુના સાધમ્પંથી આત્મસ્વરૂપની થથાર્થ એાળખાણ થતાં, તે પ્રત્યે બહુમાનયુક્ત રુચિ ઉપન્ને છે, એટલે પછી તે રુચિને અનુસરતું વાર્ય-આત્મસામર્થ્ય પ્રવતે છે, અને તે 'ચરણુધારા' આત્મચારિત્રની અખંડ પરંપરા સાધે છે. આમાં દેશવિરતિ-સર્વવરિતિ આદિના ભાવથી સમાવેશ થઇ જાય છે. મહાન્ તત્ત્વદૃષ્ટા શ્રીમાન્ દેવચંદ્રજ્એ સાક્ષાત્ ×િનદર્શનના અનુસવ થતાં પરમ ભાવાવેશથી લલકાર્યું છે કે—

```
" દીઠા સુવિધિ જિછુંદ સમાધિરસે ભર્યો….હા લાલ૦
ભારચા આત્મસ્વરૂપ અનાદિના વિસર્યા…, ,,
સકલ વિભાવ ઉપાધિ થકી મન એાસર્યા…, ,,
સત્તા સાધન માર્ગ ભણી એ સંચર્યા…, ,, દીઠાં૦
માહાદિની ઘૂમિ અનાદિની ઉતરે…, ,,
અમલ અખંડ અલિમ સ્વભાવ જ સાંભરે…, ,,
તત્ત્વરમણ શુચિ ધ્યાન ભણી જે આદરે…, ,,
તે સમતારસ ધામ સ્વામી મુદ્રા વરે…, ,, દીઠાં૦
```

<sup>×</sup> जह मूलाओ खंघो साहापरिवारबहुगुणो होइ। तह जिणदंसणमूलो णिदिहो मोक्खमगगस्स ॥-श्री क्वंदक्वंदायायीळ वृत श्री अष्ट्रप्रास्तृत.

પ્રભુ સુદ્રાને યાંગ પ્રભુ પ્રભુતા લખે....કા લાલ. દ્રવ્ય તશે સાધર્મ્ય સ્વ સંપત્તિ એાળખે...., ,, એાળખતાં અહુમાન સહિત રુચિ વધે...., ,, રુચિ અનુયાયી વીર્ય ચરશુધારા સધે....કા લાલ૦ દીઠા૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આમ આત્મસ્વરૂપનું ભાન થતાં પરભાવ પ્રવૃત્તિ ઘટે છે, ને સ્વભાવ પ્રવૃત્તિ વધે છે, એટલે સ્ત્રી આદિ સમસ્ત પરભાવ હેય છે—ત્યાગવા યાગ્ય છે, અને એક શુદ્ધ આત્મભાવ જ આદેય છે—ગઢણ કરવા યાગ્ય છે, એવા નિશ્વલ નિશ્વયરૂપ વિવેક 'આત્મગ્રાહક આત્મામાં થાય છે. તેથી કરીને ખરેખરા ભાવથી આ જવના દેશ થયે હળે પર- વિરતિ, સર્વવિરતિ આદિ પરિણામ અવશ્ય ઉપજે છે. અને આ ગ્રહણતા' સમસ્તની પરમ રહસ્યભૂત મુખ્ય ચાવી (Master-Key) આ છે કે— આત્માના ગ્રાહક થાય એટલે પરનું ગ્રહણુપણું એની મેળે છૂદી જાય છે, તત્વના લાગી થાય એટલે પરનું લાગ્યપણું આપાસાપ હળે છે.

" આત્મશ્રાહક થયે ટળે પરગ્રહણતા, તત્ત્વભાગી થયે ટળે પરભાગ્યતા." ધર્મે શ્રી દેવચાંદ્રજી.

આ ઉપરથી તાત્પર્ય એ છે કે-ક્ષાયિક સમ્યગૃદ્ધિષ્ણું એ જ નિશ્ચય વેદ્યસંવેદ્ય પદ છે, એ જ સાચું સમકિત, પારમાર્થિક સમ્યગૃદર્શન છે. એ 'પદ'ની પ્રાપ્તિ વિના વ્યવહાર સમ્યગૃદર્શન માત્રથી પોતાનું સમકિતીષણું માની એસનારા ભ્રાંતિમાં રમે છે, અને તેવી ભ્રાંતિથી આગળ આધ્યાત્મિક પ્રગતિ કરતાં અટકે છે. પણુ જે બ્યવહાર સમ્યગૃદર્શન માત્રથી સંતોષ ન માનતાં, નિશ્ચય સમ્યગૃદર્શનના નિરંતર લક્ષ રાખી-વેદ્યસંવેદ્ય પદને ઝંખતા રહી તેની પ્રાપ્તિ વિના જંપતા નથી, તે અવશ્ય આધ્યાત્મિક પ્રગતિ કરતા રહે છે. એ આ ઉપરથી સહેજે સમજાય છે.

। इति वेद्यसंवेद्यपदाधिकारः ।

## અવેધસંવેધ પદ અધિકાર

તેનાથી અન્ય કહે છે-

# अवेद्यसंवेद्यपदं विपरीतमतो मतम्। भवाभिनन्दिविषयं समारोपसमाकुलम्॥ ७५॥

वृत्तिः—अवेद्यसंवेद्यपदं विपरीतम्-अवेद्यसंवेद्य प६ विपरीत, अतो-आनाथी, आ वेद्य-संवेद्य पद्धी, मतम्-भत छे, ४४ छे, भानेक्षुं छे.

તે આ પ્રકારે—'અવેદ્ય' એટલે અવેદનીય-ન વેદી શકાય તે, વસ્તુરિયતિથી તથાપ્રકારના ભાવયાગી સામાત્યથો પણ અવિકલ્પક જ્ઞાનવડે ત્રાજ્ઞ નહિંતે-પ્રહણ ન કરી શકાય એવું,-તથાપ્રકારના પદ અવેઘસ વેઘ તાે, એહ થકી વિપરીત; ભવાભિનદી વિષયી તે, સમારાપણ સહિત. હપ.

અર્થ: - એનાથી વિપરીત તે અવેદાસ વેદા પદ કહ્યું છે. તેના વિષય ભવાબિનંદી છે, - ( ભવાબિનંદી જીવને તે હાય છે ), અને તે સમારાપથી સમાકુલ એવું હાય છે.

## વિવેચન

" એહ થકી વિપરીત છેજી, પદ તે અવેદ્યસંવેદ્ય; ભવાસિનંદી જીવનેજી, હેાય તે વજા અલેદ્ય…મન૦—શ્રી યાે. દે. સજઝાય છ-૮

ઉપરમાં જે વેદ્યસ'વેદ્ય પદનું લક્ષણ કહ્યું, તેનાથી વિપરીત-ઉલટા પ્રકારનું જે છે, તે 'અવેદ્યસ'વેદ્ય પદ ' કહ્યું છે. તેનું કારણ આ પ્રમાણે છે:—

'અવેદા' એટલે અવેદનીય, – વેદાય, ન અનુભવાય એવું. વસ્તુસ્થિતિ પ્રમાણે તથાપ્રકારના ભાવચાગી સામાન્યથી પણ અવિકલ્પક જ્ઞાનવે જે બાજા- બહેણ કરી શકાય એવું નથી, તે અવેદા છે. કારણ કે તેવા પ્રકારના સમાન પરિ-'અવેદા' ણામનું અત્ર ઉપજવું થતું નથી. એટલા માટે જ આ 'અવેદા' કહ્યું છે. એટલે શું? ભાવચાગીઓને સામાન્યપણે વસ્તુસ્થિતિનું અમુક પ્રકારનું સામાન્ય—સમાન ભાવવાળું સંવેદન, અનુભવન, સમ્યગ્દર્શન હાય છે. જેથી તેઓને સમાન પરિણામરૂપ સ્વસંવેદન, સમ્યગ્દર્શન, અનુભૂતિ હાય છે. જેમકે-' છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા રે'-એવા ભેદજ્ઞાનરૂપ સમાન અનુભવના નિશ્લય સામાન્યપણે સર્વ ભાવચાગીઓને હાયજ છે. એવા અનુભવ અવિકલ્પરૂપ-નિર્વિકલ્પ બાધરૂપ હાય છે, એમાં કાઇ પણ વિકલ્પ હાતો નથી, એટલે તત્ત્વવિનિશ્લયરૂપ આ નિર્વિકલ્પ અનુભવ સમ્યગ્દર્શનસ્વરૂપ છે. કારણ કે 'દર્શન' અવિકલ્પરૂપ કહ્યું છે, ને જ્ઞાન

સમાન પરિષ્ણામની અનુપપત્તિને લીધે. (તેવું સમાન પરિષ્ણામ ઘટતું નથી તેથી).

આવું જે 'અવેદા' તે સંવેદાય છે, એટલે કે અજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશ્ચમને અનુરૂપપણે ઉપય્લવ-સાર–વિપર્યાસરૂપ (ગાટાળાવાળી) એવી નિશ્વયભુદ્ધિ વકે કરીને મગતુષ્ણા જલતા જેમ જે પદમાં જણાય છે, તે તથાપ્રકારનું અવેદાસ વેદા છે. એટલા માટે જ કહ્યું—

सवाभिनन्दिविषयं — ભવાબિનંદી જેના વિષય છે એવું, ભવાબિનંદીરૂપ વિષયવાળું. એતું લક્ષણ કહેવામાં આવશે. (ભવાબિનંદી એટલે ભવને–સંસારને અભિનંદનારા, વખાણનારા, સંસારમાં રાચનારા).

समारोपसमाकुलम्—सभारे। पथी सभादुध-અહાંત આકુલ મિશ્વાત્વના દે! पथी અપાય પ્રત્યે ગમનાભિમુખ એવા સમારે (પથી તેવા પ્રકારે પણ તે ગલિત છે, એમ અર્થ છે.

વિકલ્પરૂપ છે. પહ્યુ 'અવેદા 'માં તા તેવા પ્રકારનું ભાવચાગીગમ્ય એવું કાઇ પણ સામાન્ય સંવેદન-દર્શન હાતું નથી. તેથી જ તેને 'અવેદા ' નામ આપ્યું છે.

અથવા બીજી રીતે ઘટાવીએ તેા ભાવચાગીઓની સામાન્યપણે પાતપાતાની આત્મદશા અનુસાર જૂદી જૂદી સમાત કક્ષાએ હોય છે, કે જેમાં સામાન્યપણે વસ્તુ- સ્થિતિ પ્રમાણે અમુક વસ્તુનું અમુક પ્રકારનું સમાત સંવેદન, દર્શન, અનુસવન હાય છે. પણ આ 'અવેદા'માં તાે એવી કાઇ સમ્યગ્દૃષ્ટિની કક્ષાના સમાન સંવેદન પરિણામની ઉપપત્તિ થતી નથી, 'અવેદા' એવી કાઇ જઘન્ય યાગકાટિમાં પણ આવતું નથી-પ્રાપ્ત થતું નથી, એટલે જ એને 'અવેદા' કહ્યું છે.

સંવેદ એટલે એવું અવેદ જ્યાં સંવેદાય છે, જણાય છે, અનુભવાય છે તે. અત્રે મિશ્યાત્વના સદ્ભાવ હાવાથી જ્ઞાન અજ્ઞાનરૂપ જ હાય છે. એટલે તે અજ્ઞાનનું આવરણ જેટલું ખરસું હાય, તેટલા ક્ષયાપશમ પ્રમાણે ઉપપલવરૂપ-વિપર્યાસરૂપ-અજ્ઞાનરૂપ અડબડોાટાળારૂપ નિશ્ચયબુદ્ધિથી જે અજ્ઞાનરૂપ જ્ઞાન-જાણપણું મિશ્યા સંવેદન અત્રે થાય છે, તે મૃત્રતૃષ્ણા જેવું ખાટું હાય છે. મૃત્રતૃષ્ણા ( અંત્રવાનું જલ ) જેમ જાૂઠી હાય છે, મિશ્યા હાય છે, તેમ આ અવેદ્યસંવેદન પણ જાૂઠું છે, મિશ્યા છે; કારણ કે મિશ્યાભાસરૂપ ખાટા અંત્રવાના પાણીને સાથા માનવારૂપ મિશ્યા બ્રાંત-બ્રમણા અહીં હાય છે. પરમ\* તાત્વિકરોખર શ્રીમાન્ અમૃત- ચંદ્રાચાર્ય છે કહે છે કે—

'અજ્ઞાનથી મૃગતૃષ્ણાને–ઝાંઝવાના જલને જલભુદ્ધિથી પીવાને મૃગલાએ દાંડે છે, અજ્ઞાનથી અંધકારમાં રજ્જુને વિષે સર્પની ભ્રાંતિથી લોકા લાગે છે અને અજ્ઞાનથી વિકલ્પચક્રના કરવાવડે કરીને આ (આત્માએક), પોતે શુદ્ધ જ્ઞાનમય છતાં, વાયુથી જેમાં તરંગ ઊઠે છે એવા સમુદ્રની પેઠે, કર્ત્તા થઇ આકુલ અને છે'.

આવા અજ્ઞાનથી ંુઝાંઝવાના જલ જેવું મિશ્યાભાસરૂપ સંવેદન જયાં થાય છે, તે અવેદાસ વેદા પદ છે, અને વાસ્તવિક રીતે તો તે ઉપર કહ્યું તેમ 'પદ' નામને પણ યાગ્ય નથી. આવું આ અવેદાસ વેદા પદ ભવાભિનંદી જીવને હાય છે. ભવાભિનંદી એટલે ભવને—સંસારને અભિનંદનારા, સંસારને પ્રશંસનારા—વખાણનારા, સંસારથી રાચનારા, સંસારમાં રચ્યાપચ્યા રહેનારા, સંસાર જેને મીઠા લાગે છે (Hails) એવા વિષયક્ષાયના કીડા, શુદ્ર જંતુ. આનું લક્ષણ હવે પછી કહેશે.

<sup>\* &</sup>quot;अञ्चानान्मगृतिष्णकां जलिया घावति पातुं मृगाः । अञ्चानात्त्रमिल द्रवंति भुजगाध्यासेन रज्जौ जनाः ॥ अञ्चानाच्च विकल्पचक्रकरणाद्धातोत्तरङ्गाब्धिवत् । गुद्धज्ञानमया अपि स्वयममी कत्रीभवंत्याकुलाः ॥ " श्री सभयसारक्षसा, ५८

વળી આ અવેલ મંવેલ પદ સમારા પથી સમા કુલ હાય છે, એટલે કે આમાં એક વસ્તુનું બીજ પર આરાપણ હાય છે, ઉપચાર હાય છે, એકની ટાપલી બીજાને માથે એકાં હાઢવામાં આવે છે, પરવસ્તુમાં સ્વનું-પાતાનું આરાપણ કરાય છે, સમારાપ સ્વવસ્તુમાં પરનું આરાપણ કરાય છે. એટલે અવેલ સંવેલ પદમાં સ્થિતિ સમાકુલ કરતા લવાલાનં દી જવ પરવસ્તુને પાતાની માની બેસે છે, દેહાદિમાં આત્માના અધ્યાસ-આત્મણ દિ કરે છે, બીજાની બેઠક ઉપર પાતે ચઢી બેસે છે, પારકી ગાદી પાતે પચાવી પાડે છે! આત્મા પાતે જ સુખસ્વરૂપ છતાં તે સુખના આરાપ પુદ્દગલ-વિષયમાં કરે છે! અને તે સમારાપની આકુલતાનું ફલ પણ પાતે આકુલતામય દુ:ખસ્વરૂપે ભાગવે છે!! કારણ કે આ સમારાપણ મિશ્યાત્વદાષથી અપાય-ગમના ભામુખ-નરકાદિ અપાય પ્રત્યે જનારા જીવને હાય છે; તેથી આત્મસ્વરૂપની હાનિરૂપ અપાય થાય છે. અને તરકાદિ અપાયની પ્રાપ્તિથી આકલતારૂપ દ્ર:ખ ઉપજે છે.

આ જે સમારાયણ ઉપચાર છે તે વ્યવહાર નયના વિષય છે. એટલે અવેદાસંવેદા પદવાળા જીવ વ્યવહારપ્રધાન દિષ્ટવાળા હાય છે. અને વ્યવહારમાં જ જેની દૃષ્ટિ રહ્યા કરે છે, તેને નિશ્ચયરૂપ પરમાર્થના લક્ષ થતા નથી, તે તો વ્યવહારના વ્યવહારે 'કાંઇ' અનંત લેદરૂપ કુંડાળામાં જ રમ્યા કરે છે, ચકાવામાં જ લમ્યા કરે છે, ન આવે પણ તેને એક નિશ્ચયરૂપ અખંડ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થતી નથી; કારણ કે હાથ રે' ઉપચારરૂપ-સમારાપરૂપ વ્યવહારના જ લક્ષ રાખ્યા કરે, તેના હાથમાં કાંઇ વસ્તુ આવતી નથી; એક પરમાર્થના જ લક્ષ રાખી જે પ્રવર્તે, તેને જ વસ્તુગતે વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય છે, નજેમ વેદાસ'વેદા પદવંતને થાય છે તેમ.

"પરમારથ પંથ જે વહે, તે રંજે એક તંત રે; ગ્યવહારે લખ જે રહે, તેહના લેદ અનંત રે.-ધરમ પરમ અરનાથનાં ગ્યવહારે લખ દાહિલા, કાંઇ ન આવે હાથ રે; શુદ્ધ નય થાપના સેવતાં, રહે ન દુવિધા સાથ રે.-ધરમ૦" શ્રી આનંદધનછ.

આવું સમારાયવાળું અવેદાસંવેદા પદ મિશ્યાત્વદાષથી ઉજયતું હાઇ ગલત છે, મિશ્યા છે, મિશ્યાભાસરૂપ છે, અને તેનું પાત્ર ભવાભિનંદી છવ છે.

ભવાભિનંદીતું લક્ષણ કહે છે:—

क्षुद्रो लाभरतिर्दीनो मत्सरी भयवान् दाठः। अज्ञो भवाभिनन्दी स्यान्निष्फलारम्भसंगतः॥ ७६॥

वृत्तिः—शुद्रः-शुद्र, કૃપણ, लामरितः-લાભરતિ, લાભમાં રતિ-પ્રોતિવાળા, લાભી, યાંચાશીલ ( भાગશુ રવભાવવાળા ), दीनः-દીત, સદાય અકલ્યાભુદર્શી, मत्सरी-મત્સરવંત, પર કલ્યાભુમાં દુઃરિયત- ક્ષુદ્ર લાભી દીંન મત્સરી, રાઠ તેમજ ભયવાંત, ભવાભિન'દી અજ્ઞ ને, આરંભ અફળવાંત. ૭૬.

અર્થ:—ક્ષુદ્ર, લાેભા, દીન, મત્સરવંત, ભયવાળા, શઠ, અજ્ઞાની એવા ભવાભિનંદી નિષ્ફલ આરંભથી સંયુક્ત હાય છે.

## વિવેચન

સંસારમાં રાચનારા-રચ્યાપચ્યા રહેનારા **ભવાભિન'દી** છવ કેવા હાય? તેના મુખ્ય લક્ષણ મહીં સૂચવ્યા છે:---

તે ક્ષુદ્ર એટલે કે કૃપણ, પામર, તુચ્છ હોય છે; કારણ કે તુચ્છ-પામર સાંસારિક વિષયને તે બહુમાનનારા હાઇ, તેના માદશી ને વિચારણાએ પણ તુચ્છ, પામર, કંજાૂસ જેવા અનુદાર ને છીંછરા હાય છે; એટલે તે પાતે પણ તેવા પામર, ક્ષુદ્ર-લાભી તુચ્છ, ક્ષુદ્રવૃત્તિવાળા હાય છે. તુચ્છ, ક્ષુદ્ર, ક્ષણિક સાંસારિક લાભથી તે મલકાઇ જાય છે, હર્ષાવેશમાં આવી કાંકોડાની જેમ નાચવા કૂદવા મંડી જઇ પાતાની પામરતાનું પ્રદર્શન (Vanity fair) કરે છે! અને રખેને તે ચાલ્યા જશે એમ જાણી તેને કૃપણાની જેમ સાચવી રાખવા મથે છે! પણ આત્માની અનંત ગુણુ-સંપત્તિનું તેને લાન પણ નથી!

તે લાભરતિ-લાલી હાય છે. તે સદાય લામમાં રતિ-પ્રીતિવાળા હાય છે, એટલે કે મને લાભ સદાય મળ્યા કરા એવા તે લાભી-લાલચુ હાય છે. પાંચ મળે તા પચીશ, પચીશ મળે તા સા, સા મળે તા હજાર, હજાર મળે તા લાખ, લાખ મળે તા ક્રોડ, ક્રોડ મળે તા અખજ,-એમ ઉત્તરાત્તર તેના લાભનું પ્રમાણ વધતું જાય છે. 'દીનતાઇ હાય ત્યારે તે પટેલાઇ ઇચ્છે છે, પટેલાઇ મળે એટલે તે શેઠાઇ ઇચ્છે છે, શેઠાઇ મળે એટલે મંત્રિતાઇ ઇચ્છે છે, મંત્રિતાઇ મળે એટલે નૃપતાઇ (રાજ્યપણું) ઇચ્છે છે, નૃપતાઇ મળે એટલે દેવતાઇ ઇચ્છે છે. 'એમ તેના લાભને શેલ નથી. જેમ લાભ વધે તેમ લાભ વધતા જાય છે.

અને આવે લાભી-લાલચુ હાવાથા તે યાંચારીલિ એટલે કે યાચના કરવાના કવલાવવાળા, માગણવૃત્તિવાળા ભીખારી હાય છે, કારણ કે સાંસારિક વિષયની ભૂખથી પીડાતા હાઇ, તે ભૂખ ભાંગવાને માટે-વિષય છુલુક્ષાને ટાળવાને માટે તે 'નિષ્યુષ્યક ર'ક'

દુ:ખીઓ, (એટલે કે બીજાનું લલું દેખીને દુ:ખી યનારા). મયવાન્-લયવાન્, નિસ બીત, સદા ડર-નારા, શ્રાદ:-શ્રદ, માયાવી, કપટી, अज्ञ:-અદ્યાની, મૂર્ખ, મવામિનન્દી-મવાલિનંદી, સંસાર બહુ-માની, સંસારને બહુ માનનારા, સ્યાદ્-એવા હેલ્ય તે, નિષ્फळारमसंगत:-નિષ્ફલ આરંભથી સંગત-સંયુક્ત હોય,---સર્વત્ર અતત્ત્વાલિનિવેશને લીધે.

કરમાં ઘટપાત્ર લઇને ભીખ માંગતા ફરે છે! વિષયતૃષ્ણા છીપાવવા માટે મૃગતૃષ્ણા પાછળ દાેડે છે! પણ પાતામાં જ રહેલી આત્માની અનંત ઋહિને તે ઉલ્લંઘી જાય છે!

" લવનગરીમાં જીવ લિખારી, કરમાં લઇ ઘટપાત્ર; વિષયભુલુકુ ભીખ માંગતા, લમે દિવસ ને રાત્ર."—મનાનંદન ( ડૉ. લગવાનદાસ )

તે દીન હોય છે. તે સદાય અકલ્યાણદર્શી, હંમેશાં ભૂડું જ દેખનારા (Pessimistic) હોય છે. તે દીન, ગરીળહા, રાંક જેવા થઇ સદા અકલ્યાણ દેખે છે, બૂરું જ જાએ છે, નિરાશાવાદી જ હાય છે. હાય! આ મ્હારા આ દીન-મત્સરવંત દીળહામાં રહેલું વિષય કદન્ન ચાલ્યું જશે તો ? કાઇ ઉપાડી જશે તો ? કાઇ પડાવી લેશે તો ? એમ ઇંદ્ર જેવા પુરુષ પ્રત્યે પણ સદા આશંકા રાખતા હાઇ તે બાપડા-બિચારા સર્વત્ર અકલ્યાણ-અમંગલ દેખતા કરે છે; સર્વત્ર ભય-દર્શી હાઇ, ભયાકુલ રહી, નિરંતર ક્કડાટમાં રહ્યા કરે છે; અને હાથે કરીને દીન, લાચાર બિચારા, બાપડા, રાંકા થઇને કરે છે! કારણ કે કલ્યાણુમૂર્ત્તા એવા સહજાતમસ્વરૂપના તેને લક્ષ નથી.

વળી આ ભવાભિનંદી છવ મત્સરવાંત-અદેખો હોય છે. એટલે તે પરની ગુલુ-સંપત્તિ પ્રત્યે દેષવાળા હાય છે. પારકાનું લહું દેખી કે પારકાના ગુલુ દેખી તેને મનમાં બળતરા થાય છે, આગ ઊઠે છે, પરસુખે તે દુ:ખી થાય છે. કારલુ કે તેને મન તુચ્છ સાંસારિક વિષયનું માહાત્મ્ય ભાસ્યું છે, તે સાંસારિક વિષયથી રીઝે છે; ને પાતાને પ્રાપ્ત ન થયેલા, પણ ખીજાને પ્રાપ્ત એવા વિષયાદિ સુખ દેખી, અથવા પરના પ્રશસ્ત શુભ ગુલ્ દેખી, તેને મનમાં ઇપ્યા ઉપજે છે કે—આ લઇ ગયા ને હું રહી ગયા. આવા પુરુષદેષી ને ગુણદેષી તે હાય છે.

તે ભાગવાન્ હાય છે. તે સદા ભયાકુલ રહ્યા કરે છે. આ લાક પરલાક સંગંધી ભય, વેદના ભય, અશરણભય, અગુમિલય, મૃત્યુમય, આદિ ભય તેને નિરંતર સતાવ્યા કરે છે, ડરાવ્યા કરે છે. હાય! આ મ્હારું લૂંટાઇ જશે તાે! હાય! ભાગવાન્ મને વેદના આવી પડશે તાે! હાય! મ્હારું મૃત્યુ આવી પડશે તાે! શકે-અજ્ઞ ઇત્યાદિ પ્રકારે તે સદાય ભાયથી ક્ફડતા રહે છે; કારણ કે પરમ નિર્ભય એવા શાધ્યત આત્મસ્વરૂપનું તેને ભાન નથી.

તે શાંઠ એટલે માયાવી, કપટી હોય છે. જગત્ને છેતરવાના, જગત્ની આંખમાં ધૂળ નાંખવાના તે પ્રયાસ કરે છે. તેની મન-વચન-કાયાની એકતા હોલી નથી, મનમાં કાંઇ, વચનમાં કાંઇ અને વર્ત્તનમાં કાંઇ-એમ તેના ત્રણે યાગની વંચકતા હાય છે. તે પાતે દુર્ગુણી છતાં સદ્યુણી દેખાવાના ડાળ કરે છે, દંસ કરે છે! તેની ચેષ્ટા દાંસિક હોય છે, ને જગતને હું કેવા વંચું છું-છેતરું છું, એમ માની તે મનમાં મલકાય છે. પછ્ય ખરી રીતે તા તે પાતે જ છેતરાય છે, આત્મવંચના જ કરે છે, તે તે મૂર્ખ જાણતા નથી.

" અવગુણુ ઢાંકણુ કાજ, કરું જિનમત ક્રિયા, છંડું ન અવગુણચાલ, અનાદિની જે પ્રિયા….વિદ્વરમાન ભગવાન૦"—શ્રી દ્વચંદ્રજી

તે આજ્ઞ એટલે અજ્ઞાની, મૂર્ખ હાય છે, સારાસારના લાન વિનાના, અખ્ઝ, અક્કલ વગરના હાય છે.

અને આવા લક્ષણવાળા હાઇ, તે નિષ્ફળ આરંભી હાય છે, એટલે કે તેના સર્વ આરંભ નિષ્ફળ-અફળ જાય છે, કારણ કે તેની સમસ્ત પ્રવૃત્તિ અતત્વાભિનિવેશવાળી હાય છે, એટલે અતત્વમાં તત્વબુહિરૂપ મિચ્યા અભિનિવેશને લીધે નિષ્ફળ તેની સમસ્ત ક્રિયા આદિ કાર્યકારી થવી નથી, કારગત થવી નથી, આરંભી ફાગટ જાય છે, એળે જાય છે. એનું બધુંય કર્યું –કારવ્યું ધૂળ થાય છે, પાણીમાં જાય છે. 'આંધળા વર્ણ ને પાઢા ચાવે' એના જેવું થાય છે. આમ તેના બધા આરંભ-મંડાણ નિષ્ફળ જતા હાઇ, તે તો કેવળ નિષ્ફળ ખેદ ને મિશ્યા શ્રમ જ વહારે છે. શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિનાની તેની સકલ ક્રિયા 'છાર પર લિંપણા' જેવી થાય છે.

"શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિશુ જેઠ કિરિયા કરી, છાર પર લિ પશેૃા તેઠ જાશેૃા. "—શ્રા આનંદધનછ "આગેકા હુંકત ધાય, પાછે બછરા ચરાય, જૈસે દગદ્ધીન નર જેવરી વટતું હૈ; તૈસે મૃદ ચેતન સુકૃત કરતૃતિ કરી, શેવત હસત કલ ખાવત ખટતું હૈ "-શ્રીબનારસીદાસછ.

અામ તેની સમસ્ત પ્રવૃત્તિ-સમસ્ત આરંભ નિષ્ફળ શાય છે, એટલું જ નહિં પણ તેની યોગપ્રવૃત્તિ+ પણ પરમાર્થથી તેવી જ નિષ્ફળ હોય છે. કારણ કે તે ધર્મ વ્યાપારરૂપ યોગપ્રવૃત્તિ માહગભ વૈરાગ્યથી ઉપજતી હોઇ, અપાયજનની મોહ- ભવાભિનંદીની વાસના ઉત્પન્ન કરે છે. અને તેનાથી જે પુષ્ર્યભંધ થાય છે તે પણ યોગક્રિયા પણ પાછળથી અપાયવાળા હોય છે, એટલે કે તે પુષ્ર્ય પાપાનુભંધી પુષ્ય અફળ હોય છે. અને આમ 'અવેદાસ'વેદા પદમાં સ્થિતિ કરતા ભવાભિનંદી જંતુઓને પુષ્ર્ય જે હોય છે, તે નિરનુભંધા હોય છે, અને પાપ જે હોય છે તે સાનુભંધા હોય છે.' એટલે પુષ્યની પરંપરા ચાલુ રહેતી નથી, પાપની

<sup>× &</sup>quot; ब्रहृत्तिरिप योगस्य वैराग्यानमोहगर्भतः । प्रस्तेऽपायज्ञननीमुत्तरां मोहवासनाम् ॥ अवेद्यसंवेद्यपदे पुण्यं निरनुवन्धकम् । भवाभिनदिज्ञन्त्त्नां पापं स्यात्सानुवन्धकम् ॥ " —श्री यशाधिभयळ १त ६१० ६१०

પરંપરા ચાલુ રહે છે, કારણુ કે રાગદેષાદિનું આ ભવાભિનંદીને પ્રખલપણું હાય છે. આમ ભવાભિનંદી બિચારા જે કાંઇ ધમે કરણી કરવા જાય છે, તે પણુ તેને નિષ્ફળ થઇ પડે છે!—આવા આ ભવાભિનંદી જીવ, સંસારને અભિનંદનારા-બહુ માનનારા, સંસારમાં રાચનારા, સંસારમાં રચ્યાપચ્યા મશગૂલ-તન્મય રહેનારા, સંસારના કીડા હાય છે.

" ક્ષેણી કૃપણ દયામણે.છ, માયી મચ્છર ઠાણ; ભવાભિનંદી ભય ભયેશિ, અફલ આરંભ અયાણ….મન. "—યા. દ. સજઝાય ૪-૯

જે ખરેખર એમ છે, તેથી શું? તે માટે કહે છે—

# इत्यसत्परिणामानुविद्धो बोधो न सुंदरः। तत्संगादेव नियमाद्विषसंपृक्तकान्नवत्॥ ७७॥

યુક્ત અસત્ પરિણામથી, <mark>બાેધ ન સુંદર એમ;</mark> તાસ સંગર્થી જ નિયમથી, વિષસપૃષ્ટ અજ જેમ. હ્હ

અર્થ:-- એમ અસત્ પરિણામથી અનુવિદ્ધ-(સંકળાયેલા) બાય, તેના સંગથકી જ, નિયમથી સુંદર નથી,-વિષમિશ્રિત-વિષથી ખરડાયેલા અનની જેમ.

## વિવેચન

ઉપરમાં જે ભવાભિનંદીના લક્ષણ ખતાવ્યા, તે ઉપરથી શું ફલિત થાય છે, તે મહીં રૃપષ્ટ કર્યું છે. ભવાભિનંદીના-સંસારથી રાચનારા જીવના જે જે પરિણામ હાય છે, તે પણ મસત હાય છે. એટલે તેને જે કાંઇ સ્થલ બાલ હાય છે, તે પણ અસત પરિણામ અસત પરિણામથી અનુવિદ્ધ-સંકળાયેલા-એડાયેલા હાય છે. યુક્ત બાધ સાયમાં પરાવાયેલા દારાની જેમ, તેના બાધ પણ અસત પરિણામમાં અસત પરિણામમાં પરાવાયેલા છે, એટલે અસત પરિણામના સંગથકી જ તેના તે બાધ પણ નિયમથી અસત્ હાય છે, સુંદર-સારા નથી હાતો, રૂડા-મલા નથી હાતો. કારણ કે જેવા સંગ તેવા રંગ લાગે છે. આમ અસત્ પરિણામને લીધે તેના બાધના અધા ઘાણ ખગડી જાય છે. અત્રે વિષથી ખરડાયેલા, સ્પર્શાયેલા, લેળ-

वृत्तिः —इति-अभ क्षवाक्षिनं धीरिक्षाम सते-आना असत् परिकामपक्षाने बीधे, असत्परिणामानुविद्धः-असत् परिकामधी अनुविद्ध, परेवायेक्षेत्, कोडायेक्षेत्, संडणायेक्षेत्, खोद्धः-भाधः,-सामान्ययी, न सुंद्रः-सुंदर नथी. शा कारख्यो १ तो के-तत्सङ्गादेव-तेना संभयक्षी क, विवक्षित असत् परिकामना संभाधधी क, नियमात्-नियमयी, क्षेत्री केम १ ते। के-विषसंपृक्तका-जवत्-विषसंपृक्त अभनी केम, विषयी रपर्शियेक्षा-भरडायेक्षा अन्ननी केम. अम निदर्शन मात्र-दष्टांत भात्र छे.

वायेला विषिभिश्चित अन्न देष्टांत घटे छे. सुंहर पहवान है। य, पण् ते को विषधी द्रिवित है। य, तेने विषने। संग क्षांग्ये। है। य, ते। ते आणुं क्षांक्रन विषइप थवाथी असुंहर अर्ध पडे छे, कक्ष्म हरवा ये। ग्य रहेतुं नथी. तेम लवाकिनंही छवने पण् स्वकावथी सुंहर अवा शास्त्र आहिने। के इंग्रें छे। घ है। य छे, ते पण् तेना असत्-भिश्या आत्म-परिधामधी द्रिवित है।वाथी, वासित है।वाथी, अप्रशस्त थर्ध काय छे, असुंहर थर्ध काय छे; असत् परिधामइप विषयी अधी आछ अगडी काय छे. ते परम अमृतइप आगम-छे। घ पण् ते असत् परिधामवंत अनिधासी छवने अकिमानाहि विदार इपकावी विष-इप परिखाम छे.

એટલે આ ઉપરથી એ સ્પષ્ટ કૃલિત થાય છે કે-લાના લિનંદી જીવ લલે ગમે તેટલા પંડિત હાય, ગમે તેટલા દ્રવ્ય શ્રુતજ્ઞાની હાય, ગમે તેવા આગમવેત્તા-આગમધર-શાસ્ત્રવિશારદ કહેવાતા હાય, ગમે તેવા વાક્પટ્ટ હાઇ વાચસ્પતિ બાધ પાણુ કહેવાતા હાય, ગમે તેવા શાસ્ત્રબાધ ધરાવતા હાય, તાપણ તેના અબોધ પરિણામ અસત્ હાવાથી, મિચ્યા વાસનાથી વાસિત હાવાથી, તે અમાની જ છે, તેના તે સર્વ બાધ અબાધરૂપ જ છે. ક્ષયાપશમની તરતમતા પ્રમાણે લહે તેનામાં તરતમ ક્ષયાપશમ હાય, તાપણ તેના આધાર વાસનામય બાધ હાવાથી, 'વાસિત બાધ આધાર' હાવાથી, તેના તે બાધ વાસ્તવિક રીતે અબાધ જ છે. કારણ કે—

" વસ્તુ વિચાર રે! દિવ્ય નયન તથા રે, વિરહ પડયા નિરધાર; તરતમ યાંગે રે તરતમ વાસના રે, વાસિત બાધ આધાર, પંચડાન "-શ્રી સ્થાન દેધનજી

વળી આ ઉપરથી એ પણ સ્પષ્ટ થાય છે કે જ્યાંલગી અસત્ પરિણામની વાસના ક્રોય છે, ત્યાંલગી ગમે તેટલું શાસાજ્ઞાન પણ અજ્ઞાનરૂપ જ હોય છે, ગમે તેટલો દ્રવ્ય યુતબોધ પણ અબાધરૂપ જ હોય છે. શાસામાં કહ્યું છે કે-' અલબ્ય સારી લવાલિનંદીના પેઠે શાસો અભ્યાસીને પણ પ્રકૃતિ છોડતા નથી,-સાકરવાળું દ્રધ પીને જ્ઞાન-ક્રિયા પણ પદ્મગા (વિષધર-સાપ) નિવિધ્ય-ઝેર વગરના નથી હોતા તેમ. ' નિષ્ફળ ( જાઓ પૃ. ૭૯). આ અભ્રત્યના દ્રષ્ટાંત ઉપરથી એ સ્ચિત થાય છે કે અલબ્ય તો કદી પણ અનાદિ અસત્ વાસના છોડતા નથી, સ્વ-પરના લેદ જાણવારૂપ લેદજ્ઞાન પામી આત્મજ્ઞાન કદી પામતા નથી, તેથી તેના કદી માસ થતા નથી. તેમ અન્ય જીવ પણ-લબ્ય પણ-જ્યાંલગી અનાદિ કુવાસના-અસત્ વાસના છોડતા નથી, જ્યાંલગી સ્વ-પરના લેદ જાણવારૂપ લેદ જ્ઞાન પામી આત્મજ્ઞાનને પામતા નથી, ત્યાંલગી તે પણ અજ્ઞાની હાઇ સંસારમાં રખક્યા કરે છે. અર્થાત્ જયાંલગી જવનું લયાલિનંદીપણ' ટળે નહિં ત્યાંલગી ભવભ્રમણ પણ ટળે નહિં; કારણ કે

જ્યાંલગી પર વસ્તુમાં આત્મબુદ્ધિ ટળતી નથી, પરભાવ-વિભાવ પ્રત્યેની અંતરંગ રમણતા-રૂપ દુષ્ટ દુર્વાસના જ્યાંલગી દૂર થતી નથી, જીવની પરિભુતિ અને વૃત્તિ જ્યાંલગી પરભાવ-વિભાવમાં રાચી રહી છે, ત્યાંલગી તેનું સમસ્ત જ્ઞાન પણ અજ્ઞાન છે, અને તેની અનંત દ્રવ્ય ક્રિયા પણ નિષ્ફળ-નકામી છે.

" દ્રવ્ય ક્રિયા સાધન વિધિ યાંચી, જે જિન આગમ વાંચી; પરિજીતિ વૃત્તિ વિભાવે રાચી, તિથે નિવ થાયે સાચી....રે મનમાહના૦"-શ્રી દેવચ દ્રજી

ક્લ થકી આ જ કહે છે—

# एतद्रन्तोऽत एवेह विपर्यासपरा नराः। हिताहितविवेकान्धा खिद्यन्ते सांप्रतेक्षिणः॥७८॥

એહીંજ કારણથી અહીં, અવેઘસ વેઘવત; વિપર્યાસમાં તત્પરાં, એવા નરા હવંત. વળી તે હિત-અહિતના, વિવેકમાંહિ અંધ; એક પ્રાપ્ત કરતા રહે, વર્તામાન દેખતે. ૭૮

અર્થ:—એટલા માટે જ અહીં આ અવેલપદવાળા મનુષ્યા વિષયસિષરાયણ હાય છે; એટલે હિત-અહિતના વિવેકમાં અંધ એવા તેઓ વર્તમાનને જ દેખનારા હાઇ, ખેદ પામે છે.

#### વિવેચન

એટલા માટે જ, ઉપરમાં જે કહ્યું તે કારણને લીધે, આ અવેદાસ વેદા પદમાં જે વર્તે છે, એવા મનુષ્યા આ લાકમાં વિપર્યાસ પરાયણ હાય છે, એટલે કે વસ્તુસ્થિતિથી વિપરીત-ઉલટી ખુદ્ધિ ધરાવે છે. તેઓ સતને અસત જાણે છે, અસતને વિપર્યાસ સત જાણે છે; તત્વને અતત્વ જાણે છે, અતત્વને તત્ત્વ જાણે છે; નિત્યને અતિત્ય જાણે છે, અતિત્યને નિત્ય જાણે છે; ધર્મને અધર્મ જાણે છે, અધર્મને ધર્મ જાણે છે; હિતને અહિત જાણે છે, અહિતને હિત જાણે છે; હેયને આદેય જાણે છે, આદેવને હેય જાણે છે; રોયને જ્ઞાન જાણે છે, જ્ઞાનને રોય જાણે છે; આત્માને અનાત્મા જાણે છે, અનાત્માને આત્મા જાણે છે. ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે તે વિપર્યાસના-લાધી ખુદ્ધિના આવિષ્કાર થાય છે, પ્રગટ ભાવ દેખાય છે. તાત્પર્ય કે વસ્તુ-સ્થિતિથી વિપરીત-ઉલટી માન્યતા તેને નામ વિપર્યાસ છે.

वृत्ति:—पतद्वन्तो-आ अवेद्यपदवाणा, अत एव-आल क्षरश्यी, इह-अहीं, क्षेष्ठमां, विप-यासपरा—विपर्यासप्रधान, नराः-नराः, मनुष्याः, शुं ? ता हे-हिताहितविवेकान्धाः-हिताहित विवेक्षमां अध्यः आधी रहित अभ अर्थ छे. એटबा माटेल क्ष्युं हेः—खिद्यन्ते सांप्रतेक्षिणः— सांप्रतेक्षीओ भेद पामे छे, वर्तभानदशीं होई भेद पामे छे.

"પણ પદાર્થના નિર્ણયને પામવા જીવને અંતરાયરૂપ તેની અનાદિ વિપર્યાસભાવને પામેલી એવી બુદ્ધિ છે, કે જે વ્યક્તપણે કે અવ્યક્તપણે વિપર્યાસપણે પદાર્થ સ્વરૂપને નિરધારી લે છે. જેને વૈરાગ્ય ઉપશમ સંબંધી ઉપદેશ બાધ થયા નથી, તેને બુદ્ધિનું વિપર્યાસપણું હાય ત્યાં સુધી સિદ્ધાંતનું વિપર્યાસપણું હાય ત્યાં સુધી સિદ્ધાંતનું વિચારવું પણ વિપર્યાસપણે થયું જ સંભવે છે ગૃહ-કુટું બ પરિગ્રહાદિ ભાવને વિષે જે અહંતા મમતા છે, અને તેની પ્રાપ્તિ અપ્રાપ્તિ પ્રસંગમાં જે રાગદેષ કવાય છે, તે જ વિપર્યાસબુદ્ધિ છે." — શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૪૧૮.

અને આવી વિષયાંસખુદ્ધિ-ઉલટી મૃતિ હોવાથી, તે જીવ હિત-અહિત વિવેકમાં અધ્ય-આંધળા હોય છે, હિત-અહિતનું તેને ભાન હોતું નથી, એટલે તે હિત છોડી અહિતમાં પ્રવૃત્તિ કરી હાથે કરીને દુ:ખી થાય છે.

" हितं हित्वाहिते स्थित्वा दुर्घोद्धेः खायसे भृशम् । विपर्यये तयोरेधि त्वं सुखायिष्यसे सुधीः ॥ ''

—શ્રી ગુણભદ્રસ્વામીજીકૃત શ્રી આત્માનુશાસન.

અર્થાત હિતને છોડી, અહિતમાં સ્થિતિ કરી તું દુર્જી હિ અત્યંત દુ:ખી થાય છે. અને તે બન્નેના વિપર્યયને તું પામ, એટલે કે અહિતને છોડી હિતમાં સ્થિતિ કર, એટલે સુખુ હિ એવા તું સુખી ઘશે.

"જે વાટે સુખ મળે છે તે વાટે સુખ નિર્દા મળે, એવી ખાટી મતિ જીવને થાય તો તે સાચી વાટે પ્રયત્ન કરતા તે અટકે છે. મને આ વાટે સુખ નિર્દા મળે, સુખ તા બીજી વાટે મળશે, આથી તે ખરી વાટે પ્રયત્ન કરતા અટકે છે. અને સત્ય સુખના અંતરાય પામે છે....આ ખાટી મિતને જ્ઞાનીએ મિશ્યાત્વ કહે છે."

—શ્રી મન:સુખભાઇ કિ. કૃત શાંતસુધારસ વિવેચન.

એથી કરીને જ તેઓ માત્ર સાંગતેલી હોય છે, વર્ત્ત માનદર્શી જ હોય છે, માત્ર વર્ત્ત માનકાળને જ દેખે છે, આગળ પાછળના વિચાર કરતા નથી. તે તો ' આ લવ મીઠા, પરલવ કાંણુ દીઠા ' એમ માની માત્ર વર્ત માનને જ વિચાર છે. એટલે વર્ત્ત માનદર્શી પરલાકને ભૂલી જઇ, વિસારી મૂકી, આ લવાલિન કી છવા આ દેહાશ્રિત સમસ્ત કર્ત્ત વ્યમાં જ ઇતિકર્ત્ત વ્યતા માની, સર્વસ્વ માની, તેની પ્રવૃત્તિમાં જ આંખો મીંચીને રચ્યા—પચ્યા રહે છે. અને તેમ કરતાં તે હિતાહિત—અંધ જના કૃત્યા-કૃત્યનું, ગમ્યાગમ્યનું, ખાલાખાદાનું, પેયાપેયનું ભાન ભૂલી જાય છે. તથા જડ દેહથી સર્વથા જાદા શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ આત્માના અભાનપણાથી, દેહ—આત્માના એકત્વ અધ્યાસ રાખી તે એલાનપણ—માહમુચ્છિતપણ દેહની વેઠ કર્યા જ કરે છે.

અને જે જડ દેહના સંબંધની ખાતર આ બિચારા આટલી અધી વેઠ ઊઠાવે છે, આટલી બધી જહેમત કરે છે, તે દેહના સંબંધ તા ઉલટા તેને બંધરૂપ નીવડે છે! કારણ કે જે દેહના તેણે આટલા બધા ગાઢ સંબંધ રાખ્યા, તે દેહ વેઠની પાઠ પણ બદલામાં બંધરૂપ સંબંધ કેમ ન રાખે? શું તે કાંઇ અકૃતર છે—શું કૃતક છે વારુ ? એટલે દેહમાં આત્મણ દિશી તેને દેહના બંધ—સંબંધ છૂટતા નથી; તે બંધ છે ત્યાં સુધી જન્મ—મરણ છૂટતા નથી; જન્મ મરણ છૂટતા નથી, ત્યાં સુધી સંસાર પરિશ્નમણ છૂટતું નથી, આમ પાતાના માનેલા સંબંધી એવા દેહના સંબંધ આળવવા ખાતર (!) પાતે પાતાને બાંધી પાપના પાટલા માથે ચઢાવી, વેઠની પાઠ ઊઠાવી, આ વેઠીઆ બળદ જેવા લવા લિનંદી જીવ સંસારમાર્ગમાં નિરંતર પરિશ્નમણના ખેદ પામ્યા કરે છે! શ્રીમાન્ પૂજ્યપાદ સ્વામી છે એ પ્રકારયું છે કે—

'દેહમાં ×આત્મભુદિ આત્માને એ દેહ સાથે નિશ્વયે યોજે છે; અને સ્વ આત્મામાં જ આત્મભુદિ તે દેહથી આત્માને વિયોજે છે-વિખૂટા પાઉ છે. દેહમાં આત્મભુદિથી પુત્ર— સ્ત્રી વગેર કલ્પનાઓ (Unrealities, Imaginations, Illusions) દેહમાં આત્મ- ઉપજ છે. અને તે કલ્પનાએવિક આત્માની-પાતાની સંપત્તિ માનતું ખુદિથી જ આ અભાગીયું જગત અરેર! હણાઇ ગયું છે! આ સંસાર દુ:ખનું સંસાર મૂલ દેહમાં આત્મભુદિ એ જ છે, તેથી આ દેહાત્મભુદિ છોડીને, બહારમાં ઇદિયને પ્રવૃત્ત નહિં કરતાં, અંતર્માં પ્રવેશ કરવા.'

પણ ભવાભિતંદી જીવને તેા દેહમાં આત્મળુદિ દાય છે. અને આવી વિપર્યાસર્પ ઉલટી બુદ્ધિથી તે દેહ સાથે બંધાઇને સંસાર પરિભ્રમણ દુ:ખ પામે છે. આમ વિપર્યાસથી અવિવેક, અવિવેકથી વર્તામાનને જ દેખનારી મિચ્યા પ્રવૃત્તિ, અને મિચ્યા પ્રવૃત્તિથી સંસારખેદ ઉપજે છે, એમ સ્પષ્ટ થયું.

## जन्ममृत्युजराव्याधिरोगशोकाचुपद्रुतम् । वीक्षमाणा अपि भवं नोद्विजन्तेऽतिमोहतः॥ ७९॥

× "देहे स्वबुद्धिरात्मानं युनक्तयेतेन निश्चयात्। स्वात्मन्येवात्मधीस्तस्माद्वियोजयित देहिनम् ॥ देहेष्वात्मधिया जाताः पुत्रभार्यादिकस्पनाः। सम्पत्तिमात्मनस्ताभिमेन्यते हा हतं जगत्॥ मूळं संसारदुःसस्य देह एव आत्मधीस्ततः। त्यक्तवैनां प्रविशेदन्तर्वहिर्व्यापृतेन्द्रियः॥ "
—श्री सभाधिशतः

જન્મ મરણ વ્યાધિ જરા, રાગ શાક દુ:ખવંત; ભવ જોતાંય ઉદ્દેગ ના, અતિ માહથી લહાંત. ૭૯

અર્થ:-- જન્મ, મરણ, જરા, વ્યાધિ, રાગ, શાક વગેરેથી ઉપદ્રવ પામતા સંસારને કેમતાં છતાં, તેઓ અતિ માહને લીધે ઉદ્દેગ પામતા નથી!

#### વિવેચન

" જન્મ જરા ને મૃત્યુ, મુખ્ય દુ:ખના હેતુ; કારણ તેના બે કહ્યા, રાગ દેષ અણહેતુ.''—શ્રીમદ્ રાજ્યદ્રજી

ઉપરમાં ભવાભિનંદી જીવ વિપરીત મતિવાળા, ઊધી બુદ્ધિવાળા હાઇ, હિત-અહિતના વિવેકમાં અંધ હાય છે, અને માત્ર-વર્ત માનને જ જોનારા હાય છે, —એમ કહ્યું. આમ અવિવેકી ને વર્ત માનદર્શી હાવાયી જ, સંસારનું પ્રગટ દુ: ખદ સ્વરૂપ મહામાહનું પ્રત્યક્ષ દેખતાં છતાં, તેઓ તેથી ઉદ્વેગ પામતા નથી, કંટાળતા નથી, વિદ્ધસ્તિત ઉદ્ધટા તેમાં જ ગાઢ માહ પામે છે! પુન: પુન: જન્મવું, પુન: પુન: મરવું, પુન: પુન: અને નીના જઠરમાં ગર્ભવાસ કરવા, પુન: પુન: ચારે ગતિમાં રખડવું, એવી અત્યંત પ્રગટ દુ: ખમય અવસ્થાઓ પુન: પુન: આ સંસારમાં પ્રત્યક્ષ અનુભવી પડે છે. છતાં આ સંસારથી આ જીવ ઉદ્ધેગ પામતા નથી, તેમાંથી ઉદ્દ એટલે અત્યંત વેગથી ભાગી જૂટવાના વિચાર કરતા નથી, એટલું જ નહિ પણ તેને ઉદ્યટા દઢ આસર્જિતથી વળગી રહે છે, એ કાંઇ જેવું તેવું આશ્વર્ય નથી. ખરેખર આ બધું મહામાહનું વિદ્યસ્તિ છે. કારણ કે—

અશુચિમય માતાના ઉદરમાં જાણે તપશ્ચર્યા કરતા હાય એમ નવ માસ પર્યાંત ઉધે માથે લટકતા રહી, આ જીવ જ્યારે જન્મ પામે છે, તે સમયે જે વેદના થાય છે, તે અતિ અતિ તીન, અતિ અતિ અતિ અતિ અતિ અતિ અતિ અતિ અતિ અસહા, અકલ્પ્ય ને અવર્ષ્ય હાય છે. એવી જન્મ દુ:ખ વેદના પ્રત્યેક જન્મમાં—ભવમાં વેદવી પડે છે. કહ્યું છે કે—' જેના ભન્ને છેઠે અગ્નિ સળગાવેલા છે એવા લાકડાની અંદરમાં રહેલા કીડાની જેમ, હે જીવ! તું જન્મ-મૃત્યુથી ભેટાયેલા શરીરમાં અરેરે! સીદાય છે! '\* શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્રજીનું પરમ સંવેગરંગી વચનામૃત છે કે—

કદર્યના-હેરાનગતી અનુભવતા, वीक्षमाणा अपि-हेणतां छतांय अवं-संसारने, नोद्विजन्ते-३६ेन पामता नथी,-आना थंडी ६६ेग पामता नथी अम अक्ष्म छे-यालु संपंच छे, अतिमोहतो-र्जात भे।६३५ हेतुने लीधे.

जन्ममृत्युसमान्छिष्टे शरीरे बत सीदस्ति॥ "-श्री अञ्जलदश्याभीकृत व्यात्भातुशासन " पुनरपि जननं पुनरिप मरणं, पुनरिप जननीजठरे शयनं।"-श्री शक्तवायि

<sup>\*&</sup>lt;sup>°</sup>" दीप्तोभयात्रवातारिदा**रु**दरगकीटवत् ।

" અંતર્જ્ઞાનથી સ્મરણ કરતાં એવા કાઇ કાળ જણાતા નથી વા સાંભરતા નથી કે જે કાળમાં, જે સમયમાં આ જીવે પરિભ્રમણ ન કર્યું હોય, અને એ વડે સમાધિ ન ભૂલ્યા હોય, નિરંતર એ સ્મરણ રહ્યા કરે છે, અને એ મહા-વૈરાગ્યને આપે છે.

"વળી જેનું મુખ કાઇ કાળે પણ નહિં એઉં; જેને કાઇ કાળે હું ગ્રહણ નહીં જ કરૂં; તેને ધેર પુત્રપણે, સ્ત્રીપણે, દાસપણે, દાસીપણે, નાના જંતુપણે શા માટે જન્મ્યા ? અર્થાત્ એવા દેષથી એવારૂપે જન્મલું પડ્યું! અને તેમ કરવાની તો ઇચ્છા નહોતી! કહો, એ સ્મરણ થતાં આ કલેશિત આત્મા પરત્વે જીગુપ્સા નહીં આવતી હોય? અર્થાત્ આવે છે."

—( જુઓ ) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર. પત્રાંક ૧૧૫.

વળી જ્યારે મૃત્યુ આવે છે ત્યારે પણ આ જીવને તેવીજ અસદ્ધા તીવ્ર વેઠના થાય છે. તેમજ જે દેહમાં આયુષ્ય પર્યાંત આખા લવ સ્થિતિ કરી તે દેહના અને તે દેહને-આશ્રિત એવી અન્ય વળગણાઓના સંબંધ વગર નાંટિસે તાળડ- મરાશુ દુ:ખ તાબ છાડતી વેળાએ, આ જીવ અત્યંત આંતરિક-માનસિક વ્યથા અનુભવે છે. પ્રત્યેક દેહ છાડતી વેળાએ તે તે દેહના મમત્વથી આવી અસદ્ધા આંતર વેદના ભાગવવી પડે છે. અને તે તે લવના પરિચહ તે છાડવા ઇ છતો નથી, છતાં તેને પરાશે છાડવા પડે છે. તથી તેનું અંતર કપાઇ જાય છે. પણ તે તેણે પેતાની માનેલી બધી સંપત્તિ ત્યાંની ત્યાં જ પડી રહે છે, કાઇ સાથે આવતી નથી.

" વળી સ્મરણ થાય છે કે જેના વિના એક પળ પણ હું જીવી નહીં શકું એવા કેટલાક પદાર્થો (સ્ત્રિયાદિક) તે અનંતવાર છોડતાં તેના વિયાગ થયાં અનંત કાળ પણ થઇ ગયા; તથાપિ તેના વિના જીવાયું એ કંઇ થાડું આશ્ચર્ય કારક નથી. અર્થાત જે જે વેળા તેવા પ્રીતિભાવ કર્યો હતા તે તે વેળા તે કલ્પિત હતા. એવા પ્રીતિભાવ કાં થયા ? એ ફરી ફરી વૈરાગ્ય આપે છે. "—શ્રીમદ રાજ્ય દ્વ. પત્રાંક ૧૧૫

આવા દોર મૃત્યુ-ત્રાદ્યથી× સુંઘાયેલા પ્રાણીને દેવા પણ શરસૂર્ય થતા નથી, તા

<sup>× &</sup>quot; उपन्नातस्य घोरेण मृत्युव्यान्नेण देहिनः। देना अपि न जायन्ते शरणं किमु मानवाः॥"-श्री अभृतयंद्रायार्थे ७ ५त श्री तत्त्वार्थे सार.

<sup>&#</sup>x27;' जन्मतालद्वमाजन्तुफलानि प्रच्युतान्यचः । अप्राप्य सृत्युभूभागमन्तरे स्युः कियचिरम् ॥'—श्री स्थात्मानुशासनः

પછી માનવાનું શું ગજાં ? જન્મરૂપ તાડવૃક્ષમાંથી નીચે ભ્રષ્ટ થયેલા જંતુરૂપ કૃષ્મા મૃત્યુ-રૂપ ભૂમિલાએ પહેંચતાં પહેલાં વચ્ચમાં કેટલીકવાર રહેશે ? તાડના ઝાડમાંથી છૂટા પહેલા કૃળને ભૂમિ પર પહેંચતાં વાર લાગતી નથી, તેમ જન્મમાંથી જીવને મૃત્યુ પામતા વાર લાગતી નથી.

"નગુણી કાયા તેરા કયા ગુણુ ગાવું ? મહેલ રચ્યાે તિમેં રહેન ન પાવું; જ મુખ ચાવત પાનકી બીરી, તા મુખ તેરે સંગત કીરી."—સંત કબીરજી

આમ જન્મ મૃત્યુ પર પરા-શુંખલા ચાલ્યા જ કરે છે. જન્મ પછી મરણ, ને મરણુ પછી જન્મ,⇒એમ અનંત અનુખંઘ-પર પરા ચાલ્યા જ કરે છે. અને તેથી આ છવ અરઘદુઘટી ન્યાયે, કૂવાના રેંટ જેવી આ સંસારની રખડપટ્ટીમાં, અનંત દુ:ખપર પરા અનુભવ્યા કરે છે. વળી પ્રત્યેક જન્મમાં પણુ ળીજા શા શા મુખ્ય દુ:ખ ભાગવવા પડે છે, તેના પણુ અહીં નિદે શ કર્યો છે. તે આ પ્રમાણે—

જ્યારે જરા—ઘડપણ આવે છે ત્યારે પણ આ જીવના હાલ હવાલ થવામાં કાંઇ બાકી રહેતી નથી. જ્યારે પાંચે ઇંદ્રિયોની શક્તિ શિધિલ—દીલી થઇ જાય છે, વિકલ—પાંગળી બની જાય છે, ઊઠવાની શક્તિ અંગમાં રહેતી નથી, હાથમાં લાક ડીને ઘઢપણનું ટેકે આલવું પડે છે, કેડ વાંકી વળી જાય છે, શરીરમાં કરાચલી પડે છે, દુ:ખ વળીઆ—પળીઆ આવે છે, અને જ્યારે પરાધીન—પરવશ થઇને રહેવું પડે છે, બીજાના મેણા—ટાણા સહન કરવા પડે છે, ને આ ડાકરા 'મરતા નથી ને માંચા મૂકતા નથી 'એવા કડવા વચન સાંભળવા પડે છે,—એવી વૃદ્ધાવસ્થા પણ કાંઇ એાછી દુ:ખદાયક નથી. વળી આ 'વૃદ્ધાવસ્થામાં+ બીજાઓના તિરસ્કાર વેશુ જાણે સાંભળવાને ઇચ્છતા ન હાય એમ કાન બ્હેરા થઇ જાય છે! પાતાની દુષ્ટ લાચાર દશા દેખવાને જાણે અસમર્થ હાય એમ આંખ અંધપણાને પામે છે! સામે આવેલા યમરાજની ભીતિથી જાણે આ કાયા પણ ખૂળ કંપે છે! તાપણ જરાથી ખખડી ગયેલ આ પ્રદીપ્ત ભવનમાં પણ અહા! આ જીવ નિબ્કંપ રહે છે!' સત્ ક્વીશ્વર શ્રીમદ્

" કરાચલી પડી દાઢી ડાચા તથેલ ડાટ વળ્યો, કાળી કેશપટી વિષે શ્વેતતા છવાઇ ગઇ; સુંઘલું સાંભળતું ને દેખલું તે માંડી વળ્યું, વળી દંત આવલિ તે ખરી કે ખવાઇ ગઇ;

+ " अश्रोत्रीव तिरस्कृता परितरस्कारश्रुतीनां श्रुतिः चश्रुवीक्षितुमक्षमं तव दशां दृष्यामियान्ध्यं गतम् । भीत्येवाभिमुखान्तकादतितरां कायोऽप्ययं कम्पते, निष्कमपस्त्वमहो प्रदीप्तभवनेऽप्यासे जराजर्जरे ॥ "—श्री स्थात्भानुशासन

યાગદષ્ટિસમુશ્ચય

વળી કેડ વાંકી હાડ ગયા મંગ રંગ ગયા, ઊઠવાની આય જતાં લાકડી લેવાઇ ગઇ, અહા રાજ્યચંદ્ર! એમ યુવાની હરાઇ પણ, મનથી ન તાય રાંડ મમતા મરાઇ ગઇ."

તેમજ કાઢ વગેરે અનેક જાતના દુ:સાધ્ય અસાધ્ય ટયાધિઓ (Chronic diseases) અથવા વિસ્તૃચિકા (Cholera) વગેરે અનેક તીલ આત્યં તિક પીડા ઉપજાવનારા-વેદનામય રાગો (Acuto Ailments) જ્યારે આ શરીર પર આક્રમણ કરે છે, જ્યારે આ શરીર પર જોરથી હલ્લા લાવી તેને ચાતરફથી ઘેરી વળે છે, ત્યારે આ પાતાના ગ્હાલા દેઢ પણ અત્યંત અકારા થઇ પડે છે, અને તે છેાડવાનું મન પણ ક્યારેક થઇ આવે, એવું અસદા દુ:ખ અત્ર વેદાય છે.

" જ્યારે એ રાગી જણાશે, મૂકવાનું મન થાશે, તન તું ગણ છે લારું રે, તે નથી તારું. "—કવિ શ્રી દસપતરામ.

તથા ઇષ્ટ વસ્તુના વિયાગ થતાં કે અનિષ્ટના સંયાગ થતાં, તેના શાંક કરવાર્ય આંતર દુ: ખ અત્રે હુદયને અત્યંત સંતાય આપે છે. કાઇ ઇષ્ટ—મનાવાં છિત વસ્તુ ન મળી, તેન મરે ! આ મને ન મળી, આવા લાગ આવ્યા હતો તે મારા શાંક હાથમાંથી હાથતાળી દઇને ચાલ્યા ગયા, એમ અંતસ્તાય થાય છે. અથવા સ્વજનાદિ કાઇ ઇષ્ટ—પ્રિય જનના મૃત્યુ આદિ કારે શું વિયાગ થાય તો તેના શાંચ થયા કરે છે કે—અરે! આ તો ગયા, એના વિના હું કેમ જીવીશ ? અથવા રાગાપત્તિ, ધનહાનિ, કે માનહાનિ આદિ કાઇ અનિષ્ટ પ્રસંગ આવી પહે, ત્યારે પણ એ અર્થા કરે છે કે—અરે! આ અનિષ્ટ પ્રસંગ કેમ દૂર થશે ? આ મુશ્કેલીમાંથી ક્યારે આરો કરે છે કે—અરે! આ અનિષ્ટ પ્રસંગ કેમ દૂર થશે ? આ મુશ્કેલીમાંથી ક્યારે આરો અર્થા અનિષ્ટના સાથેગથી કે વિયાગ-થી, અથવા અનિષ્ટના સંયોગથી કે અવિયાગથી આત્રે આત્રે શાંકથી ઉપજતું આંતર દુ: ખ જીવના હુદયને કીડાની જેમ કારી ખાય છે. આ બધાના સારસમુચ્ચયરૂપ જીવંત શાબદ ચિત્ર આ છે:—

"એક તરુણ સુકુમારને રામે રામે લાલચાળ સુયા શાંચવાથી જે અસદા વેદના ઉપજે છે, તે કરતાં આઠગુણી વેદના ગર્મ સ્થાનમાં જીવ જયારે રહે છે ત્યારે પામે છે. લગભગ નવ મહિના મળ, મૂત્ર, લાહી, પરુ આદિમાં અહેારાત્ર મૂચ્છોગત સ્થિતિમાં વેદના દુ: ખ દુ: ખ ભાગવી ભાગવીને જન્મ પામે છે. ગર્મ સ્થાનની વેદનાથી અનંતગુણી વેદના ને દુ: ખ જન્મસમયે ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારપછી બાળાવસ્થા પમાય છે. મળ, મૂત્ર, ધૂળ, અને નગ્નાવસ્થામાં અણુસમજથી રઝળી રડીને તે બાળાવસ્થા પૃશ્વ થાય છે; અને યુવાવસ્થા આવે છે. ધન ઉપાર્જન કરવા માટે નાના પ્રકારના પાપમાં પડવું પડે છે. જ્યાંથી ઉત્પન્ન થયો છે ત્યાં એટલે વિષય વિકારમાં વૃત્તિ જાય છે. ઉન્માદ, આળસ, અભિમાન, નિંદ્ય દૃષ્ટિ, સંયોગ, વિયોગ, એમ ઘટમાળમાં યુવાવય ચાદયું જાય છે.

ત્યાં વૃદ્ધાવસ્થા આવે છે. શરીર કેપે છે, મુખે લાળ ઝરે છે; ત્વચા પર કરાચલી પડી જાય છે; સુંઘવું, સાંમળવું અને દેખવું એ શક્તિઓ કેવળ મંદ ઘઇ જાય છે, કેશ ધવળ થઇ ખરવા માંડે છે; ચાલવાની આય નહેતી નથી, હાથમાં લાકડી લર્ધ લડથડીમાં ખાતાં ચાલવું પડે છે; કાં તા જીવન પર્યં ત ખાટલે પડ્યા રહેવું પડે છે; ધાસ, ખાંસી ઇત્યાદિક રાગ આવીને વળગે છે, અને થાડા કાળમાં કાળ આવીને કાળીઓ કરી જાય છે. આ દેહમાંથી જીવ ચાલી નીકળે છે. કાયા હતી ન હતી થઇ જાય છે. મરણ સમયે પણ કેટલાં અધી વેદના છે? ચતુર્ગતિના દુ:ખમાં જે મનુષ્ય દેહ શ્રેષ્ઠ તેમાં પણ કેટલાં અધા દુ:ખ રદ્યા છે! તેમ છતાં ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અનુક્રમે કાળ આવે છે, એમ પણ નથી. ગમે તે વખતે તે આવીને લઇ જાય છે, માટે જ વિચક્ષણ પુરુષા પ્રમાદ વિના આત્મ-કલ્યાણને આરાધે છે." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજપ્રણીત માક્ષમાળા પાઠ ૧૮.

મા સર્વાંગસુંદર શખ્દચિત્રમાં સંસારદુ:ખતું તાદશ્ય આંગેહુખ ચિત્ર દોર્યું છે. મને આમ પ્રગટપણે જન્મ-મરણાદિ દુ:ખના ઉપદ્રવાથી હેરાન હેરાન એવું સંસાર સ્વચ્ય પ્રત્યક્ષ દેખતાં છતાં, આ જીવો તેનાથી કેમ ઉદ્દેગ નહિં પામતા છતાં ઉદ્દેગ હાય તેમાંથી અત્યંત વેગથી કેમ નાશી છૂટતા નહિં હાય ? આ નહિં! ખળતા ઘરમાં રહેવાને કેમ પ્રચ્છતા હશે ? એવો સ્વાસાવિક પ્રશ્ન ઉદ્દસંવે છે. તેનું સમાધાન મહાત્મા શ્રંથકારજ સ્વયં કહે છે કે—'આતિમા-હથી', માહના અતિશય પ્રખળપણારૂપ હેતુથી, આ મહા માહમૂહ જીવો તે સંસારથી ઉદ્દેગ-કંટાળા પામતા નથી, સૂગ પામતા નથી, તેથી ત્રાસી જઇ તેના અંત લાવવાને ઇચ્છતા નથી! ઉલટા માહથી મુંઝાઇ જઇને તેને જ હઢ આસક્તિથી વળગી રહે છે! તેમાં જ રાચે છે! સંસારસમુદ્ધનું ખારું પાણી હાંસથી મીડું માનીને પીએ છે! ને પાતાના 'લાવાલિન'દી' નામને સાર્થક કરે છે!!

हाणता तरीहै, अभाने शुं हाथ छे ते हहे छे-

## कुकृत्यं कृत्यमाभाति कृत्यं चाकृत्यवत्सदा । दुःखे सुखधियाकृष्टा कच्छूकण्डूयकादिवत् ॥ ८० ॥

वृक्ति:-कुक्तरं-कुकृत्यं —कुकृत्यं, प्राष्णुतिपात-आरंक आदि कुत्य, कृत्यमाभाति—कृत्य कासे छे,— भेदिने वीधे, कृत्यं च—अने कृत्य, अदिंसा-अनारंक आदि कृत्य, अकृत्यवत् सदा—अकृत्य केषुं सदा कासे छे,—मेदियी क. दुःखे—दुः भभां, सभारंक आदिमां, सुखिद्या—सुभ सुद्धि आकृष्टा—आक्ष्यिया, केनी केम हे ते। के—कच्छूकण्ड्रयकादिवत्—के हं ईत्यक आदिनी केम, भसने पश्चारा वजेरेनी केम. केक्ट्र-पामा, भस तेना कं क्ष्ये, कंद्र-भक्ष्याण करे ते कंद्र्यक, भक्ष्याणनारा, स्थानारा, तेनी केम. आदि शक्ष्यो कृषियी हेरान थ⊌ रहेल स्थान अभिसेवक-अभिसेवनारा क्रेडिआनं महल् छे. કુકૃત્ય કૃત્ય ભાસે સદા, કૃત્ય અકૃત્ય જ તેમ; દુ:ખમાં સુખણુદ્ધિ ધરે, ખસ ખલુનારા જેમ. ૮૦

અર્થ:—એઓને કુકૃત્ય સદા કૃત્ય લાસે છે, તેમજ કૃત્ય અકૃત્ય જેવું લાસે છે; અને ખસને પ્રશ્નારા વગેરેની જેમ તેઓ દુઃખમાં સુખબુદ્ધિથી આકર્ષાયેલા હોય છે.

#### વિવેચન

અતિ માહેમૂઢ એવા લવાલિનંદી છવાની વિપર્યાસ મતિ ઉલદી બુદ્ધિ કેવા કેવા પ્રકારે વ્યક્ત થાય છે, તે અહીં બતાવ્યું છે:—િહંસા, આરંભ વગેરે જે દુષ્ટ કૃત્યા છે, કુકૃત્યા છે, અકૃત્યો છે, તે તેઓને મન સદા કૃત્યરૂપ, કરવા યાગ્ય કૃત્યાકૃત્ય લાગે છે! અને અહિંસા, અનારંભ વગેરે જે શિષ્ટ કૃત્યા છે, સુકૃત્યા વિમૃદ્ધતા છે, તે તેઓને અકૃત્યરૂપ, નહિં કરવા યાગ્ય લાગે છે! આમ હાવાથી તેઓ દુઃખને સુખ માની છેસે છે, અને તેવી મિથ્યા સુખબુદ્ધિથી આકર્ષાઇને તેઓ તે દુઃખમાં જ પ્રવૃત્તિ કરે છે, રાચે છે, તન્મય થાય છે! જેમ ખસવાળા મનુષ્ય ખસને ખાલવાથી સુખ માને છે, અને તેથી ખાલવાની પ્રવૃત્તિ કર્યા કરે છે; તથા જેને કીડા પડ્યા હાય એવા કાઢીયા અગ્નિના સેવનથી સુખ માની તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે; તેમ આ વિપરીત મતિવાળા ભવાભિનાદી પણ દુઃખમય સંસારમાં કૃત્યાકૃત્યનું ભાન બૂલી જઇ દુઃખદાયક એવા હિંસાદિ કુકૃત્યમાં પ્રવત્તે છે, અને સુખકારક એવા અહિંસાદિ સુકૃત્યથી નિવતે છે! એ અતિ આશ્ચર્યકારક વિષમ ઘટના છે!

અને આ આશ્ચર્ય કારક વિષમ ઘટનાનું કારઘુ પછુ આ છે, કે આ જીવને સુખના સાચા વાસ્તવિક સ્વરૂપનું ભાન નથી. સર્વ જીવને સુખ પ્રિય છે અને દુ:ખ અપ્રિય છે, પછુ તેઓ સુખના સાચા માર્ગ જાણતા નથી, ને દુ:ખના માર્ગને દુ:ખમાં સુખ- સુખના માર્ગ માની બેસી-કલ્પી બેસી તેને પકંઢે છે. અનાકુલતા એ ખુદ્ધિ! સુખનું લક્ષણ છે, આકુલતા એ દુ:ખનું લક્ષણ છે. પ્રાણાતિપાત-હિંસા, અસત્ય, ચારી આદિ અનાર્ચ કાર્યી આકુલતાના કારઘુરૂપ હાઇ દુ:ખના કારઘુ છે. કારઘુ કે જે હિંસા કરે છે, અસત્ય બાલે છે, ચારી કરે છે, અધ્રહ્મચર્યરૂપ દુ:શીલ સેવે છે, પરદ્મવ્ય શહ્યુ કરે છે—હરે છે, તે સ્થૂલ દૃષ્ટિએ ઉપલક રીતે જોતાં પઘુ પાતે અપરાધી હાઇ, નિરંતર આકુલ રહ્યા કરે છે, ને તેથી અત્યંત દુ:ખી થયા કરે છે—એ સર્વ કાઇના સતત પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. તે હિંસા-ચારી આદિ કરનારને અંતર્માં કદી પણ શાંતિ હોતી નથી, હાય! કદાચ પકડાઇ જઇશ તા!—એમ સદાય ક્રફડાટ રહ્યા કરે છે. તેથી ઉલટું જે પ્રાણાતિપાત નથી કરતા, અસત્ય નથી બાલેતા, ચારી નથી કરતા, દુ:શીલ નથી સેવતા, પરદ્મવ્ય નથી શહતા, તે પાતે નિરપરાધી હાઇ, નિરંતર નિરાકુલ રહ્યા કરે છે, ને તેથી અત્યંત સુખી વર્ત્યા કરે છે. અહિંસક, સત્ય વકતા, નિરાકુલ રહ્યા કરે છે, ને તેથી અત્યંત સુખી વર્ત્યા કરે છે. અહિંસક, સત્ય વકતા,

સુરીલ પુરુષને અંતર્માં સદાય શાંતિ હોય છે.—નિરાંત હોય છે,—આ સર્વ કાઇના પ્રત્યક્ષ સ્વાનુલ છે. પણ આ જવે તે! વિપર્યાસને લીધે ઉલટી ખુદ્ધિ ઘરી છે, ને તેથી તે ઉલટા માર્ગ પકહે છે. તે હિંસા આદિ કરીને સુખ પામવાની ઇ છા રાખે છે! તેથી સુખને માટે ઝાંવા નાંખતા તે બિચારા દુ:ખી થાય છે! અને અહિંસાદિ સુખના માર્ગ છોડીને હિંસાદિ દુ:ખના માર્ગ પકડી સુખ પામવાને ફાંફાં મારે છે, પણ સુખથી બ્રષ્ટ થઇ દુ:ખ અનુલવે છે! આ જવને જવું છે ઉત્તર લાણી, ને પકડે છે દક્ષિણના માર્ગ ! આ જવને જોઇએ છે સુખઅમૃત, પણ પીએ છે દુ:ખવિષ!

તેમજ આરંભ એ પ્રગટ આકુલતાનું કારણ છે અને નિરારંભ પ્રગટ નિરાકુલતાનું કારણ છે. જેટલી અરંભ ઉપાધિ, તેટલી આકુલતા ને દુ:ખ; જેટલી નિરારંભ નિરુપાધિ, તેટલી નિરાકુલતા ને સુખ, એ પ્રત્યક્ષસિદ્ધ એવી નિર્વિવાદ વાત છે. છતાં વિપર્ધાસ આરંભ એ બુદ્ધિવાળા છવ એથી જ ઉધું કલ્પી ઉધું જ પ્રવર્તન કરે છે, ઉલદું જ દુ:ખ આચરણ કરે છે. તે તો એમ જ સમજે છે કે આરંભ સમારંભ કરવાથી મને સુખ સાંપડશે. એટલે તે હિંસાપ્રધાન કૃત્યા–આરંભા આદરી, પાપા-ચરણ આચરી, પાપાપાર્જન કરે છે, પાપની કમાણી કરે છે. દાખલા તરીકે–તેણે ધનમાં સુખ માન્યું છે, એટલે વેમ જેન પ્રकाરેળ ગમે તે પ્રકારે તે ધન મેળવવા માટે તે નાના પ્રકારના મહાપાપી કર્માદાની ધંધા–આરંભ આદરે છે. જેમકે–અગ્નિકર્મ, વનકર્મ, શકટકર્મ, ભાટક કર્મ, દંત વાણ્યિય, લાખ વાણ્યિમ, રસ વાણ્યિય, કેશ વાણ્યિય, વિષ વાણ્યિય ઇત્યાદિ.×

અને જેમ જેમ આરંભ વધે છે, તેમ તેમ આરંભના મિત્ર પરિશ્રહ પણ સાથાસાથ વૃદ્ધિ પામે છે. આ નામચીન 'પરિગ્રહ' પણ પાતાના નામ પ્રમાણે, જીવને 'પરિ' એટલે ચાતરફથી શ્રહે છે, પકડી લે છે, જકડી લે છે. પછી તા આ પરિગ્રહની 'ગ્રહ' (ભૂત અથવા દુષ્ટ શ્રહ અથવા મગર) જેવા પરિગ્રહની જીવ બલા પર જકડ-પકડ એવી તા મજબૂત હાય છે, કે તેમાંથી જીવને છૂટવા ધારે તા પણ છૂટવું લારે પડે છે. તે પરિશ્રહ-ખલા વળગી તે વળગી, કાઢવી મુશ્કેલ પડે છે. માટા વ્યવસાયા આરંભનારા અથવા માટી માટી રાજ્યાદિ ઉપાધિ ધારણ કરનારા જેનાના આ રાજના જાતિઅનુભવ છે. પરિશ્રહની જં જલમાં કસેલા તે બાપડાઓને રાતે નીરાંતે ઊંઘ પણ આવતી નથી. આમ જીવે હાથે કરીને વ્હારેલી આરંભ ઉપાધિ જીવને પાતાને જ પરિશ્રહર્ય આકુલતા ઉપજાવી દુ:ખનું કારણ થઇ પડે છે! હાથના કર્યાં હૈયે વાળે છે! લેસના શીંગડા લેસને જ ભારી પડે છે!

આમ દુ:ખમાં સુખબુદ્ધિથી ખેંચાઇને આ છવા દુ:ખદાયક એવા હિંસાદિ કુકૃત્યમાં

<sup>× &</sup>quot; इंगाली वण साडी भाडी फोडी सुवज्जप कम्मं । वाणिज्ञं चेव दंतलक्खरसकेसविसविसयं ॥ ''—श्री प्रतिक्रमण् सूत्र.

તથા આરંબ-પરિશ્રહમાં પ્રવર્ત છે; પણ સુખદાયક એવા અહિંસાદિ સુકૃત્યમાં તથા નિરારંભમાં પ્રવર્તાના નથી. તે માટે અહીં બે પ્રસિદ્ધ દર્શાંત રજાૂ કર્યા છે:- ખસ ખાણનારા (૧) કેક્કને ખસતું દરદ હોય તેને મીડી ખૂજલી આવે, એટલે તે જેમ ખસને ખર્ચા કરે છે, પણ પરિણામે તેને બળતરા જ ઊઠે છે, લાદ્ય બળે છે. (૨) કાઢીયાને કીડા પડ્યા હાય તે અગ્નિસેવનથી-શેક વગેરથી દ્વર થશે એમ માને છે, પણ તેમ કરતાં તેના વ્યાધિ ઉલટા વધી પડે છે.

"શારીરિક, માનસિક અનંત પ્રકારના દુ:ખાએ આકુલવ્યાકુલ જીવાને તે દુ:ખાંથી છૂટવાને ખહુ બહુ પ્રકારે ઇ છા છતાં, તેમાંથી તે મુક્ત થઇ શકતા નથી તેનું શું કારણ ? એવા પ્રજા અનેક જીવાને ઉત્પન્ન થયા કરે; પણ તેનું યથાર્થ સમાધાન કાઇ વિરલ જીવને જ પ્રાપ્ત થય છે. જ્યાં સુધી દુ:ખનું મૂળ કારણ યથાર્થ પણે જાણવામાં ન આવ્યું હાય ત્યાં સુધી તે ટાળવાને માટે ગમે તેવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા પણ દુ:ખના ક્ષય થઇ શકે નહીં. અને ગમે તેટલી અરુચિ, અપ્રિયતા અને અભાવ તે દુ:ખ પ્રત્યે હાય છતાં તેને અનુભવ્યા જ કરવું પડે.

"અત્યંત સુપ્રસિદ્ધ છે કે પ્રાણી માત્રને દુઃખ પ્રતિકૂળ, અપ્રિય અને સુખ અનુકૂળ તથા પ્રિય છે. તે દુઃખથી રહિત થવા માટે અને સુખની પ્રાપ્તિ માટે પ્રાણી માત્રનું પ્રયત્ન છે. પ્રાણી માત્રનું એવું પ્રયત્ન છતાં તેઓ દુઃખના અનુભવ જ કરતાં દર્શિગાચર થાય છે. કવચિત્ કંઇક સુખના અંશ કાઇક પ્રાણીને પ્રાપ્ત થયા દેખાય છે, તા પણ દુઃખની આહુલ્યતાથી કરીને જોવામાં આવે છે." ઇત્યાદિ — શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર, પત્રાંક ૧૯૪

આમ વિષયસિથી સુખદુ:ખના સાચા સ્વરૂપનું ભાન નહિ હોવાથી ભવાભિનંદી જીવની ઉલડી પ્રવૃત્તિ હોય છે. અસત્ આચરણ હોય છે. આજ અર્થને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે—

## यथा कण्डूयनेष्वेषां धीर्न कच्छूनिवर्तने । भोगाङ्गेषु तथैतेषां न तदिच्छापरिक्षये ॥८१॥

त्रृत्तिः—६ष्टांत—કામ એક ખસને ખબ્નારા દરદી હતો. ખજવાળના અતિરેકથી એના નખ ધમામ ગયા. પછી રેતાળ ભૂમમાં નિવાસને લીધે, તેને ખજવાળ દૂર કરવા માટે કેમે કરીને તબુખલું મન્યું નહિં. ત્યાં ભિક્ષાપુટિકા (ઝાળી) વગેરે સાથે જેબે તૃષ્ણના પૂળા લીધા હતો એવા વૈદ્ય પશિકનું તેને દર્શન થયું. તેની પાસે તેબે એક તૃષ્ણ માંચ્યું ને એબે તેને તે દીધું. એટલે તે હૃદયમાં પરિતૃષ્ટ થયા અને તામ પામી ચિંતવવા લાગ્યા—અહેા! આ ખરેખર ધન્ય છે! કે જેની પાસે આટલા બધા ખજવાળવાના કંડ્યના (સાધના) છે! પછી તેબે તેને પૂછ્યું—વારુ, આ આમ આટલા બધા મળે છે? તેબે કહ્યું—લાટ દેશ આદિમાં. તબરે એનું શું પ્રયોજન છે? તેબે કહ્યું—ખમની ખજવાળ દૂર કરવાનું (કલ્ફ્રકંડ્વનાદ) પશિક—જો એમ છે તો આનું શું કામ છે? હું ત્બરી ખમને જ સાત

મતિ એની ખજવાળમાં, ખસ મઠાડવા નાંહિ; ત્યમ તસ મતિ ભાેગાંગમાં, ન તદિચ્છા ક્ષયમાંહિ!

અર્થ:—આ ખરાને ખણુનારાએાની ખુદ્ધિ જેમ ખજવાળમાં જ હાય છે, પણ ખરાના મટાડવામાં હાતી નથો; તેમ આ ભવામિનંદી જીવાની મતિ પણ ભાગના અંગરૂપ વિષયામાં જ હાય છે, પણ તે ભાગાંગની(વિષયની) ઇચ્છાના નાશમાં હાતી નથી.

#### વિવેચન

અત્રે જે સુંદર આળેહૂબ દર્શાંત આપ્યું છે, ( જુઓ વૃત્તિ ) તે બહુ મનન કરવા જેવું છે, ને તેના ઉપનયયુક્ત આ સાર શ્રદ્ધણ કરવા યાગ્ય છે:—

ખસના દરદીને ખજવાળ-ચળ ઘણી જ મીઠી લાગે છે, અને તેથી તે ખણવામાં-ખાદી નાંખવામાં તેને એટલા બધા આનંદ આવે છે કે ખજવાળતાં ખજવાળતાં તેના નખ ઘસાઇ જાય, તેા પણ તેની ખજવાળ ખટતી નથી! પછી તે ખજવા-

દર્શત: ળવા માટે તૃથ વિગેરે બીજા સાધન પહ્યુ શાધે છે. હવે તેને જો કાઇ ઉપનય વૈદ્યરાજ મળી આવે અને તેને કહે કે-લાઇ! તહારા સમૂળગા અસ-

રાગ જ હું કાહી નાંખું, મને ત્રિફળાના પ્રયાગ કરવા દે, પછી તહારે ખજવાળવાની પણ પંચાત નહિં રહે. તો એ સામું કહેશે—મ્હારે તો આ મહારી ખજવાળજ લહી છે, તે જ મને મીઠી લાગે છે, માટે બરાબર ખજવાળાય તેવા તેના ઉપાય હાય તો કરા. જો કે આ ખજવાળથી તાતકાલિક કદિપત મીઠાશ લાગતાં છતાં પરિણામે તો અળતરાજ ઊઠે છે, ખજવાળ ઉલદી વધે જ છે, ને રાગ ઉદ્ધા મૂળ નાખે છે. પણ પશુ જેવા મૂર્ખ તે ગામદીઓ ગમાર તેમ સમજતા નથી. તે જ પ્રકારે લવાબાનંદીરૂપ રાગીને લવરૂપ ખસના મહારાગ લાગુ પડ્યો છે. તેથી આ સંસારના દીડાને વિષયેન્છા-રૂપ મીઠી ખુજલી—ખજવાળ આવે છે, અને વિષયસેવનથી તે ખજવાળ દ્વર કરવા મથે

રાતમાં દૂર કરી દઉં. તું ત્રિક્લાના ચાગ કર. તેણે કહ્યું—ખસ મટી ગયે, કંડ્વિનાદના અભાવે (ખજવાળના અભાવે) જીવવાતું ફળ શું ? તેથી ત્રિક્લાથી સર્યું ! આ કર્યા મળે છે એ જ કહાં!

છે, પશુ ગમે તેટલા વિષયભાગથી તે મટતી નથી, અગ્નિમાં આહુતિની જેમ ઉલટી વધતી જાય છે, ને અંતસ્તાપરૂપ અળતરા ઊઠે છે. વિષય ભાગથી સંસાર રાગ ઊઠા મળ

એમ શ્લોકના ગર્ભાર્થ છે. અલરગમનિકા (શબ્દાર્થ) તા-યશા कण्डूयनेष्वेषां धीर्न कच्छूनि-वर्तने तथैतेषां मोगांगेषु न तदिच्छापरिक्ष्यं-लेभ એઓની મૃતિ કંડૂયનામાં (ખજવાળના સાધનામાં) દ્વાય છે, પણ તે ખસના નિવર્તનમાં-મટાડવામાં દ્વાતી નથી; તેમ આ ભવાભિન દાઓની મૃતિ ભાગાંગામાં દ્વાય છે, પણ તેની ઇચ્છાના પરિક્ષયમાં-ભાગેચ્છાની નિવૃત્તિમાં નથી હોતી; તત્ત્વના અનિલાપણાયી જ (અજાણપણાયી) વયતા પરિપાક થયે પણ, માજીકરણમાં આદર દ્વાવાથી. અહીં ઇચ્છાનું મૃદ્ધણ બાગકિયાના ઉપલક્ષસાવાનું છે. નાંખતા જાય છે. વિષયથી તૃપ્તિ થવાને ગદલે વિષયતૃષ્ણા વધતી જાય છે. 'ઇંધનથી-મળ-તાલુથી અગ્નિ જેમ ક્ષીણુ થતા નથી, તેમ વિષયાથી કામ ક્ષીણુ થતા નથી, ઉલટા વિશેષ અળવાન અની વૃદ્ધિ પામે છે. કારણુ કે અનંત વાર પ્રાપ્ત થયા છતાં જાણે કદી પ્રાપ્ત ન થયા હાય એવા ભ્રમને લીધે કામભાગાને વિષે મૃદ જનની ઇચ્છા ઉપશમતી નથી!+'

પછી તેને દૈવાનુયાએ—સફ્લાગ્યના ઉદયથી કાઇ સદ્ગુરુર્પ સદ્વૈદાના આકરિમક લેટા થઇ જાય, તો તે વિષયે છારૂપ ખજવાળ—અળના સાધન—ઉપાય ( પુષ્યરૂપ ) પૂછે છે. અને તે પણ વિષયસાધનથી જ થાય એમ ઇચ્છે છે. એટલે શ્રો સદ્ગુરુ તેને કહે છે-હે લદ્ર! આ ખજવાળ ખજવાળ શું કરે છે? ચાલ, હું તહારા આ ખજવાળના મૂળરૂપ લવરાગ જ અદ્ધ સમયમાં મટાડી દઉં, આ સમ્યગ્ દર્શન—ગ્રાન—ચારિત્રરૂપ ત્રિફ્લાનું તું સેવન કર, એટલે આપાઆપ તે ખજવાળ પણ એનું મૂળ કારણ દ્રર થતાં મટી જશે.

પહ્યું તે માહમૂઢ જીવ વળતું એમ ખાલે છે-હે મહાનુસાવ! મ્હારા એ રાગ છા રહા! મ્હાર તો આ મારી વિષયેમ્છાની અજવાળ-ચળનું સાધન જોઇએ છે, તે ખહ્યુવામાંજ —તેને ખાદી નાંખવામાંજ મને તો મીઠાશ લાગે છે, માટે તેને બાધ વિષય સાધન ન આવે એવું સાધન હાય તા કહા. આમ તે વસ્તુતત્ત્રથી અનિક્રા-ઇચ્છા અજાહ્યું હાઇ, લાગસાધનામાં આસંકત રહી, ભવરાગનું નિવારહ્યું ઇચ્છતા નથી, અને વિષયને જ ઇષ્ટ માની તેમાં જ રચ્યાપચ્યા રહે છે, તેમાંજ નિમગન થાય છે, તેમાં જ ડૂબી જાય છે! અને આમ તેની લાગેચ્છાની નિવૃત્તિ થતી નથી, તે એટલે સુધી કે ઉમર પાંકા ગઇ હાય, પાતે ઘરડાખખ ખૂડા એલ જેવા થઇ ગયા હાય, છતાં વિષયાલિલાયના અતિરક્ષ્યી પુન: જુવાનીનું જેમ પ્રાપ્ત કરવાને તે 'વાજકરાયું' પ્રયાગ,-ધાતુપૃષ્ટિના વેંઘક પ્રયાગ કરે છે, રસાયન સેવે છે, ને ઘાડા જેવી તાકાત મેળવવા ઇચ્છતાં તે વિષયોના ગાંધેડા અને છે! આશા જીહું થતી નથી, તે જ જાહું થાય છે! વય જાય છે, પહ્યુ વિષયામિલાય જતા નથી!!

'आज्ञा न जीणी वयमेव जीणी '—श्री ભઈ હिरे.

ं गतं वयो नो विषयाभिलाषः । '—श्री रतनाऽर पञ्चीशीः

<sup>+ &</sup>quot;विषयैः श्रीयते कामो नैंघनैरिव पावकः। प्रत्युत प्रोह्नसच्छक्तिर्भृय एवो पवर्द्धते ॥ अप्राप्तत्वश्रमादुचैरवाप्तेष्वप्यनंतशः । कामभोगेषु मूढानां समीदा नोपशाम्यति॥" श्री यशाविषय्यश्रमृत अध्यात्मसारः

<sup>&</sup>quot; न हि केनाष्युपायेन जन्मजातङ्कसंभवा। विषयेषु महातृष्णा पर्य पुंसां प्रशाम्यति "॥ श्री शुक्षयं द्रायार्थे छहत श्री शानार्षु व

અત્રે ભાગસાધનના ઇચ્છાપરિક્ષય નથી એમ કહ્યું, તે ઉપરથી ભાગ ક્રિયાના પરિક્ષય પછુ નથી ઘતા એમ ઉપલક્ષણથી સમજવાનું છે, કારણ કે ભાગક્રિયા પણ ભાગ-ઇચ્છા વિના ઉપજત્તી નથી, એટલે ભાગઇચ્છાના પરિક્ષય–નાશ ન હાય તા ભાગક્રિયાના પણ પરિક્ષય નથી થતા. ઇચ્છા–વાસના ટળે નહિંત્યાં સુધી ભાગપ્રવૃત્તિ પણ ટળે નહિં.

" જબ ઇચ્છાકા નાશ તબ, મિટે અનાદિ ભૂલ "—શ્રીમદ્ સજચંદ્રજી.

અને કારણ એમ છે તેથી—

आत्मानं पाद्मायन्त्येते सदासचेष्टया भृदाम्। पापधृल्या जडाः कार्यमविचार्येव तस्वतः॥८२॥

કુચેષ્ટાથી જડ એ સદ્દા, નાંખે જીવને પાશ; પાપ ધૃળથી–તત્ત્વથી, વિના કાર્ય વિમાસ. ૮૨.

અર્થ:—આ જડ છવા, તત્ત્વથી કાર્ય વિત્રાર્યા વિના જ, અત્યંતપણ અસત્ ચેષ્ટાથી આત્માને પાષધ્ લિવડે સદા પાશ નાંખે છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં કહ્યું તેમ સ્થિતિ હોવાથી, આ ભવાબિનંદી છવ શ્રિશિક વિષયરૂપ કુસુખમાં-ખાટા માની લીધેલા કરિયત સુખમાં માસકત હોઇ, તે વિષયની પ્રાપ્તિ અર્થ હિંસા કરે છે, અસત્ય બાલે છે, ચારી કરે છે, કુશીલ સેવે છે, પરિગ્રહ વધારે પોતાના હાથે છે, આરંભ આદિ કરે છે, અને તે તે પાપસ્થાનકાના સેવનથી તે ફાંસા! ગ્રાનાવરણાદિ પાપકર્મરૂપ ધૂલિ-રજ આત્મામાં નાંખી પાતાના આત્માને મલિન કરે છે! તે પાપધ્લિથી આત્માને પાશ નાંખે છે, પોતે પોતાને બાંધે છે, પોતે પોતાનો વેરી થઇ આત્મઘાતી બને છે! અને આમ જે પોતાના હાથે ગળે ફાંસા નાંખે છે, આત્મામાં ધૂળ નાંખે છે, તે મૂર્ખ, જડ, મંદછુહિ કહેવા યાગ્ય છે. કારણ કે કાઇ માણસ પાતાના હાથે માથામાં ધૂળ નાંખતા હાય, તો આપણે તેને મૂર્ખ દિવાના માનીએ છીએ, ગાંડાની ઇસ્પીતાલને લાયક ગાંડા પાગલ

वृत्तिः—आत्मानं-आत्मानं, છવતે, पाशयंति-પાશ બાંધે છે, જકડી દર્ય છે, ગંડી દર્ય છે, पते-આ અધિકૃત-પ્રસ્તુત પ્રાણીઓ, सदा सहा-सर्व કાલ असचेष्ट्या-અસત્ ચેણાથી, પ્રાણાતિપાત-આરંભરૂપ એવી હેતુભૂત અસત્ ચેષ્ટાવડે કરીતે, मृशम्-અત્યંત. કાનાવડે પાશ બાંધે છે ! ते माटे કહ્યું કે-पापणूट्या-पापधूलियडे, छानावरेख आहि सक्षणुरूप पापधूलियडे, ज्ञाडाः कडे, महि, कार्य-मिचचार्यच-कार्थ विवासी विना क, तस्वतः-। त्यी, परमार्थथी. क्षणिक कुसुभमां सक्तपणुष्या तेओ। आत्माने पाश नांभे છે.

ગણીએ છીએ, ને તેની મૂર્ખતાપર હસીએ છીએ. તેા પછી આ તેા અમૃલ્ય ચિન્તામણિ રત્ન કરતાં પણ અધિક એવા આત્મામાં પાપધૂલ નાંખી તેને મલિન કરવા, તે તાે કેટલી બધી મૂર્ખતાનું કામ ગણવું જોઇએ ? ખરેખર! વિષયાસક્તિથી પાપધૂલિ આત્મામાં નાંખનારા માહમૂઢ લવાલિનંદી જીવા મૂર્ખ, દિવાના, પાગલ જ છે, ગાંડાની કરિપતાલને લાયક મનુષ્યા જ છે. કારણ કે તેઓ માહમદિરાથી મસ્ત થઇ ઉન્મત્ત અન્યા છે!

"पीत्वा मोहमयीमिमां च मदिरामुन्मत्तीभूत्तं जगत्।"—अर्द्धरिः

દાખલા તરીકે---

धर्मबीजं परं प्राप्य मानुष्यं कर्मभूमिषु। न सत्कर्मकृषावस्य प्रयतन्तेऽरूपमेधसः॥८३॥

કર્મ ભૂમિમાં લહીં પરમ, ધર્મ<mark>ળીજ તર જન્મ;</mark> તસ સત્ કર્મ કૃષિ વિષે, મંદ્ર કરે ત પ્રયત્ન. ૮૩.

અર્થ:--કર્મભૂમિમાં પરમ ધર્મબીજરૂપ મનુષ્યપણું પામીને, એની સત્કર્મરૂપ કૃષિમાં (ખેતીમાં) અલ્પ મતિવાળાએ પ્રયત્ન કરતા નથી.

#### વિવેચન

" મહુ પુષ્ય કેરા પુંજથી શુભ દેહ માનવના મળ્યા, તાર્ય અરે! ભવચકના આંટા નહિં એક ટળ્યા."—શ્રી માક્ષમાળા.

# કર્મભૂમિમાં ધર્મળીજની સત્ર કર્મખેતી.

ધર્મની પ્રાપ્તિમાં બીજરૂપ પ્રધાન કારલુ-પરમ ધર્મ બીજ મનુષ્યપાસું છે. બીજ હાય તો જ અંકુર ફૂટલાના સંભવ છે, કારલુ કે મનુષ્યપાસું હાય તો જ બીજા આનુ- ધંગિક કારહોનો જોગ બની શકે છે, અને મનુષ્યપાસામાં જ પૂર્ણ સફવિવેકના ઉત્તય થઇ મોક્ષના રાજમાર્ગમાં પ્રવેશ થઇ શકે છે, –બીજા કાઇ દેહથી માક્ષની પ્રાપ્તિ થઇ શકતી નથી. એટલા માટે આ માનવ દેહ સર્વથી ઉત્તમ છે. જ્ઞાનીઓ કહે છે કે ઘણા ઘણા પુષ્યના પુંજ લેગા થાય–માટા પુષ્યરાશ એકઠા થાય, ત્યારે આ મનખા અવતાર મળે છે, આ માનવદેહ પરમ દુલ લ છે. આવું મનુષ્યપાસું પણ પુષ્યજોગે મત્યું હાય, પણ

वृत्तिः—धर्मबीजं-धर्म शील, धर्म अरख, परं-५२, प्रधान, प्राप्य-प्राप्त करी; ते अयु ? ते। हे—मानुष्यं-भतुष्यपाषुं, क्यां? ते। हे-कर्मभूमिषु-भरत आहि कर्म श्रीमंग्रीमां, श्रुं? ते। हे-सत्यर्मकृषी-सत् कर्म कृतिमां, धर्म श्रीलाधान आहिक्ष्प सत्कर्मनी शिलीमां, अस्य-आनी, आ धर्मशीलनी, न प्रयतन्तेऽल्पमेधसः-अस्पभितवाणा प्रयत्न करता नथी.

જો અનાર્ય ક્ષેત્રભૂમિમાં જન્મવું થયું હોય, તો તે મનુષ્યપણું પણ અફળ જાય છે; કારણ કે એવી અનાર્ય ભૂમિમાં ધર્મસંસકારનું દુર્લભપણું છે, ઉલતું ત્યાં તો ધર્મ-સંસ્કાર હોય તો પણ ચાલ્યા જવાના સંભવ છે, માટે ધર્મની પ્રાપ્તિમાં આર્યક્ષેત્રની પણ તેટલી જ આવશ્યકતા છે. 'આદ્યે' એટલે ×સર્લ હેય-ત્યાગવા ધાગ્ય ધર્મોથી જે જલ્દી ચાલ્યા ગયેલા છે, તે માનનીય જન. હિંસા-ચારી-પરદારાગમન વગેરે અનાર્ય કાર્ય જે આચરતા નથી, અને ખાદ્યાખાદ, પૈયાપેય, ગમ્યાગમ્ય વગેરે વિવેક જે કરે છે, એવા સંસ્કારી આર્ય સજ્જન જયાં વસે છે તે આર્યક્ષેત્ર છે. આર્ય છ પ્રકારના છે-ક્ષેત્ર આર્ય, જાતિ આર્ય, કલ આર્ય, કર્મ આર્ય, શિલ્પ આર્ય અને લાધા આર્ય. પંદર કર્મભૂમિઓમાં જન્મેલા તેક્ષેત્ર આર્ય છે, કંતાદિ.

દેવકુરુ\*, ઉત્તરકુરુને આદ કરી, પાંચ ભારત, પાંચ ઐરવત ને પાંચ વિદેહ-એ પંદર કેમ ભૂમિઓ કહેવાય છે, કારણ કે સંસાર દુર્ગના અંત કરનારા સમ્યગ્રદર્શન- ગ્રાન-ચારિત્રરૂપ માક્ષમાર્ગના જ્ઞાતા, કત્તાં ને ઉપદેષ્ટા એવા લગવાન પરમર્ષિ તીર્થ કરેા અત્રે ઉપજે છે. અત્રે જ જન્મેલા સિદ્ધ થાય છે, અન્યત્ર નહિં. એટલા માટે માક્ષાર્થ કર્મની જે સિદ્ધિભૂમિએ છે, તે કર્મભૂમિએ છે. જ્યાં માશ માટેના પુરુષાર્થ કર્મ યાય છે-સિદ્ધ થાય છે, તેને 'કર્મભૂમિ' નામ અરાબર ઘટે છે.

પણ માલું પ્રધાન ધામ બીજરૂપ ઉત્તમ મનુષ્યપાસું મત્યું હોય, અને ભરત-ક્ષેત્રાદિ કર્મભૂમિરૂપ આર્યક્ષેત્ર પણ સાંપડ્યું હોય, છતાં એ ધર્મ બીજને વાવી, ઊગાડી, તેમાંથી સત્ત્કર્મારૂપ ખેતી ન કરે, તેને ખેડવાના પ્રયત્ન ન કરે, તો શું કામનું ! તેવા મનુષ્યા તા અચિત અલ્પમિત્વાળા કહેવા યાગ્ય છે, કારણ કે તે તેવું ઉત્તમ મનુષ્યપાશું હારી જાય છે, તેના યાગ પામી આત્માર્થ-આત્મકલ્યાણ સાધતા નથી, પાતાનું કામ કાઢી દીતા નથી.

કાઇ જીજ હાય, તેને યાગ્ય ભૂમિમાં જો વાવવામાં ન આવે, ઊગાડવામાં ન આવે, ને તેને નકામું પડ્યું રહેવા દેવામાં આવે, તા તે પડ્યું પડ્યું સડી જાય ને નાશ પામે. પછ્યું જે તેને સુયાગ્ય ભૂમિમાં વાવ્યું હાય, તા તે એક બીજમાંથી બીજમાંથી લાખા, કરાહા, અબજે, અસંખ્ય, અનંત બીજ ઊગી નીકળે. દાખલા વૃક્ષ તરીકે-વડનું એક નાનું સરખું બીજ વાવ્યું હાય, તેમાંથી માડું વટવૃક્ષ ફાલીફૂલી નીકળે છે. તે વટવૃક્ષમાં અનંત બીજ હાય છે, તે પ્રત્યેકમાંથી પાછા અનંત બીજ નીપજે છે. એમ અનંત પર પરા ચાલ્યા જ કરે છે. તેમ

<sup>× &#</sup>x27;आराध्यातः सर्वहेयधर्मभ्यो इति आर्यः '-श्री शीक्षांक्षायार्वकृत स्थानां शिक्षः \* "भरतेरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्त्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः।" श्री तत्त्रार्थस्त्र.

ધર્મળીજરૂપ મનુષ્યપણું સાંપડ્યું હાય, તેને સત્કર્મયાંગ વડે કરીને કર્મણેત્રરૂપ યાગ્ય ભૂમિમાં વાવ્યું હોય, તા તેમાંથી અનંત કલ્યાણપરંપરાના અનુલંધ થયા જ કરે છે. આ **ધર્મ ક્ષેત્રરૂપ**+ કુરુક્ષેત્રમાં-કમ<sup>8</sup>ક્ષેત્રમાં શુલવૃત્તિરૂપ પાંડવા અને અશુલ વૃતિ-રૂપ કૌરવાનું સનાતન યુદ્ધ ચાલ્યા કરે છે. તેમાં સત્કમેં યાગરૂપ સત્ય પુરુષાર્થથી-આત્મપરાક્રમથી જ્યારે અસદ વૃત્તિઓને દળાવી દઇ સદ્દવૃત્તિએક વિજયી અને છે, ત્યારે પરમાર્થથી ધર્મળીજની ખેતી શરૂ થાય છે એમ સમજવું, અને યુક્રી ઉત્તરાત્તર કરયાણ-ની શ્રેણી પ્રાપ્ત થયા કરે છે.

અત્રે 'કુમું ભામિ ' એમ જે શબ્દ ભરતાદિ ક્ષેત્રને માટે યાજયાં છે, તે ઘણા અર્થસ્વક છે, અને તે એમ સ્વવે છે કે-જેમ કર્મભૂમિમાં ધાન્ય આદિની ખેતી કરવી પહે છે, બીજને વાવી તેનું પરિપાષણ કરી તેની વૃદ્ધિ કરવી પહે છે, કમ ભૂમિ પામી તેમ હે મનુષ્યા! તમે પણ આ કર્મ ભૂમિમાં જન્મ્યા છા, તા સત્કર્મ-કેમ રાગી રૂપ પુરુષાર્થમાં પ્રયતન કરા! પ્રયતન કરા! સત્તકમેં યાગ સાધી સાચા શાસો! કુમાં ચાંગી અના! આ ઉત્તમ ધર્મ બીજરૂપ મનુષ્યપણાને વાવી સત્ કમેં રૂપ ખેતી કરા, સહર્મ આરાધનારૂપ જલસિંચનવડે તેનું પરિપાષણ કરી વૃદ્ધિ પમાઉા,-જેથી કરીને તે ધર્મ બીજ ઊગી નીકળી, ફાલીફ્લી અનંતગણા ફૂળ પરિપાક આપશે.

> " જો ઇલ્છે! પરમાર્થ તો, કરા સત્ય પુરુષાર્થ; ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઇ, છેદા નહિ આત્માર્થ. "

-- શ્રીમદ રાજચંદ્રજી પ્રશીત શ્રી અપત્મસિદ્ધિ.

અહા મનુષ્યા નિજ સ્વરૂપનું સાધ્યપણ લક્ષમાં રાખી જો તમે પંચ-મહાવતરૂપ ધાન્યની ખેતી કરશા, તા ક્ષાયિક દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર વગેરે ગુણરૂપ ધાન્ય નિષ્પન્ન થઇ આત્માના ઘરને ભરી દેશે, અને પછી તમારા આત્મપ્રદેશમાં પરમાનંદ રૂપ સુબિક્ષ-સુકાળ વર્તશે, એટલે તમે સાદિ અનંતકાલ આત્મસુખ લાેેેગવશાે.-આમ આ કર્મભૂમિ જાણે આ કર્મભૂમિના મનુષ્યાને સંદેશા આપી રહી છે!

" પંચ મહાવત ધાન્ય તણાં કર્ષણ વધ્યા રે, સાધ્યભાવ નિજ થાપી, સાધનતાએ સધ્યા રે; ક્ષાયિક દરિસન જ્ઞાન, ચરણુ ગુણુ ઉપન્યા રે, આદિક ગહુ ગુણુ સસ્ય, આતમ ઘર નીપન્યા રે. પ્રભદરિસા મહામેહ તહી પરવેશમેં રે પરમાનંદ મુભિક્ષ થયા મુજ દેશમેં રે; દેવચાંદ્ર જિન્ચાંદ્ર તાંણા અનુસવ કરા રે, સાદિ અને તાં કાળ આતમ સુખ અનુસરા રે. ....શ્રી નિમ જિનવર સેવ ઘનાઘન ઉન્નમ્યા રે "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

<sup>+ &</sup>quot; धर्मक्षेत्रे कुरुक्षेत्रे समवेता युयुत्सवः । मामकाः पाण्डवाश्चैव किमकुवैत संजय ॥ " શ્રી ભગવદ્ ગીતા, ર–૧

ખરેખર! મનુષ્યપણ એ ધર્મ પ્રાપ્તિમાં-આત્મસિદ્ધિમાં અપેક્ષા કારણ છે. પ્રભુદર્શન આદિ નિમિત્ત કારણ પામી, આત્મ પરિણામરૂપ ઉપાદાન કારણ એ પ્રગટે તો જ તે અપેક્ષા કારણનું સફળપણું છે, તો જ તે લેખે છે. નહિં તો સંમૂર્ર્ગ્જિમ જેમ જન્મ્યા તાથે શું? તેના કાંઇ હિસાબ નધી. માટે સદ્ધમેરૂપ નિમિત્ત પામી આત્મારૂપ ઉપાદાનને પ્રગઢાવેદા. એજ આ ધર્મળીજરૂપ મનુષ્યપણાની ખેતી છે.

" નર ગતિ પઢમ સંધયભું તે અપેક્ષા જાણા; નિમિત્તાશ્રિત ઉપાદાન, તેહને લેખે આણા….પ્રભુમા શ્રી અરતાય. નિમિત્ત હેતુ જિતરાજ, સમતા અમૃત ખાણી; પ્રભુ અવલંખન સિદ્ધિ, નિયમા એહ વખાણી….પ્રભુમા.

"જન્મ કુતાર્થ તેહના રે, દિવસ સફલ પણ તાસ; જગત શરણ જિન ચરણને રે, વંદે ધરિય ઉદ્ઘાસ."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

" દશ દર્શને દુર્લં માનવદેહ આ, પ્રાપ્ત થાય છે મહા પુષ્ટ્ય સંયોગ જો; ઉતાવળે કરવું તા સાર્થક એહનું, ફરી ફરી બાઝે નહિં એવા જોગ જો."-(ડાં. ભગવાનદાસ.)

પણ મૂર્ખ શિરામિણ એવા મંદબુદ્ધિ ભવાભિનંદી જીવા આમ ધર્મ બીજરૂપ મતુ-ષ્યપણાતું સાર્થક્ય કરવાને ખદલે તે બીજને વેડપ્રી નાંખે છે! અનેક પ્રકારના દુશ-ચારમાં, મિશ્યાભિમાનમાં, પ્રમાદમાં, વિષયમાં ને કષાયમાં તેઓ અમૃદ્ય ચિન્તામિણ રત્ન સમાન મતુષ્ય જીવન ગુમાવી ઘે છે! ને કાગડાને ઉડાડવા માટે ચિંતામિણ રત્ન ક્રુગાવી દેનાર મૂર્ખ જેવું કાર્ય કરે છે! તેથી તેમના 'એવો ગયા અવતાર' થાય છે.

> " લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં શું વધ્યું ? તે તો કહા, શું કુટું ખ કે પરિવારથી વધવાપણું ? એ નય શ્રહા; વધવાપણું સંસારનું નરદેઢ ને હારી જવા, એના વિચાર નહિં અહાહા ! એક પળ તમને હવા ! "-શ્રી માલમાળા

ત્યારે શું?

### बिडशामिषवत्तुच्छे कुसुखे दारुणोदये। सक्तास्त्यजन्ति सबेष्ठां धिगहो दारुणं तमः॥ ८४॥

वृत्ति:- बिहरामिषवत्-- लिंशाभिष केवा, स्रे निहर्शन- किहाहरण छे; स्रेटले हे माळवाना गणाना मांसे केवा, तुच्छे - तुच्छ, स्वरंप, कुसुखे - हुसुणमां, हुष्ट भागधी अपलता हुसुणमां, दारुणो- द्शे-हारुषु कहमवाणा, रोद्र विभाइपाणा,-स्रा समय (स्थागम) परिकाषा छे, सक्ताः- सक्त, शृंभ, क्षेश्विष्टी, शुं है ते। है-त्यजनित सब्बेष्टां- सत्वेष्टा त्यक्रे छे, धर्मसाधन त्यक्रे छे. स्था हमेंना होष छे, ते

દારુણ ઉદયી ગલ સમા, તુચ્છ કુસુખે સક્ત; ત્યજે સુચેષ્ટા–ધિક્ર અહો, દારુણ તમને અત્ર! ૮૪

અર્થ:--અડિશામિલ એટલે માછલાના ગળાના માંસ જેવા તુવ્છ, તથા દારુષ્યું ઉદય-વિપાકવાળા કુસુખમાં સક્ત થયેલા તેઓ સત્વાદા ત્મજે છે! અહે! દારુષ્યું તમસ્તે- મજ્ઞાન અંધકારને ધિક્કાર હે!!

#### વિવેચન

તે ભવાબિનંદી જીવા મનુષ્ય જન્મનું સાર્થક તા કરતા નથી, પણ ઉલદું તેને વેડપ્રી નાંખે છે; મનુષ્ય અવતારરૂપ ધર્મળીજની ખેતી કરવી તેા દ્વર રહી, પણ તે બીજને જ સડાવી નાંખે છે! કમાણી કરવી તેા દૂર રહી, ઉલટી મૂકી શુમાવી ગલની લાલચે નુકશાની જ કરે છે! નફાના બદલે ખાટના વ્યાપાર કરે છે! કારણ કે તેઓ માછલાના ગળાના માંસ જેવા તુ<sup>ર</sup>છ અને દા**રુગ્-ભયં**કર બુરા હાલ વિપાકવાળા દ્રષ્ટ લાગજન્ય વિષયમુખમાં સક્ત થાય છે. માછલાને લલ-ચાવવા માટે મચ્છીમારા માછલાના ગળાનું માંસ–ગલ આરમાં બરાવીને મૂકે છે. માછલું તે તુવ્છ માંસ ખાવાની લાલચે, તેની પાછળ દેાડી, તે આરમાં સપડાઇ જાય છે, અને પછી તેના ભૂંડા હાલહવાલ થાય છે, પ્રાણાંત દારુણ દુ:ખ તે અનુભવે છે. તેમ સાહરૂપ મચ્છીમાર જીવરૂપ માછલાને લલચાવવા માટે દુષ્ટ વિષયસુખરૂપ ગલ મૂકે છે, તે તુચ્છ અસત્ સુખની આશાએ તે તેની પાછળ દોડી તેમાં સપડાઇ જાય છે, આસકત થાય છે, અને પછી તેના ખુરા હાલહવાલ થાય છે, તરકાદિના દારુણ દુ:ખ વિપાક તેને વેદવા પડે છે. આમ રસને દ્રિયની લાલુપતાથી જેમ માછલું સપડાઇને દુ:ખી થાય છે તેમ સ્પર્શેન્દ્રિયને વશ થવાથી મદાન્મત્ત હાથી પણ ખંધન પામે છે, ચક્ષુઇન્દ્રિયને વશ થવાથી પતંગીઓ દીપકમાં ઝંપલાવી અળી મરે છે, બ્રાણે દ્રિયને વશ થવાથી સમરા કમ-ળમાં પુરાઇ જઇ પ્રાણાંત દુ:ખ પામે છે, શ્રીત્રે દ્રિયને વશ થવાથી મૃગલાં પારધિની જાલમાં સપડાઇ જાય છે. આમ એકેક ઇંદ્રિય વિષયના પરવશપણાથી પ્રાણી દારુણ વિપાક પામ છે, તો પછી પાંચ ઇંદ્રિય જ્યાં માકળી હાય, એવા લવાલિન કી જીવ તા કેટલું દુ:ખ યામ એમાં પૂછલું જ શું ?

> " करिझवमधुपा रे शलभमृगादयो, विषयविनोदरसेन । हंत लमंते रे विविधा वेदना, बत परिणतिविरसेन ॥

> > परिहरणीया रे सुक्रतिभिराश्रवा । "-शांतसुधारस.

भारे કહ્યું — चिगहो दारुणं तमः – અહે! દારુણ તમસતે વિકાર है।! આ દારુણ અનાન અધકારને ધિકાર है।! આ કષ્ટરૂપ અનાન છે, એમ અર્થ છે.

" મનમથ વશ માતંત્ર જગતમેં, પરવશતા દુ:ખ પાવે રે; રસતા હુષ્ધ હાય ઝખ મૂરખ, જાળ પડયાે પછતાવે રે.... વિષય વાસના ત્યાંગા ચેતન, સાચે મારળ ક્ષાંગાે રે.

લાણુ સુવાસ કાજ સુન ભમરા, સંપુટમાં હે ખંધાવે રે; તે સરાજ સંપુટ સંયુત કુન, કર્સાકે મુખ જાવે રે....વિષય૦ રૂપ મનાહર દેખ પતંગા, પડત દીપમાં જાઇ રે; દેખા થાકું દુ:ખ કારનમેં, નયન ભયે હૈ સહાઇ રે....વિષય૦

શ્રોત્રેદ્રિય આસકત મિરગલા, છિનમેં શિશ કટાવે રે; એક એક આસકત જીવ એમ, નાનાવિધ દુ:ખ પાવે રે....વિષય૦

પંચ પ્રગળ વર્તે નિત્ય જાકું, તાકું કહા જ્યું કહીએ રે; ચિદાન'દ એ વચન સુણીને, નિજ સ્વભાવમેં રહીએ રે....વિષય૦ "

ચિકાન ક્છ

આમ હેાવાથી જ્ઞાની પુરુષાએ આ વિષય સુખને નાગની ફેશ્યુની× અથવા કિંપાક-ફ્લની ઉપમા આપી છે, અને તેને કુસુખ-અસત સુખ કહ્યું તે યથાથે છે,-અથવા તાં જેના પરિશુામે દુ:ખ છે તે વાસ્તવિક રીતે સુખ જ નથી, દુ:ખ જ છે. 'એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત દુ:ખ તે સુખ નિર્દિ' (શ્રીમદ્ રાજઅંદ્રજ).

આને અત્રે તુચ્છ ને દારુણ કહ્યું તે યથાયાં છે. કારલું કે તે તુચ્છ, સાર વિનાનું ને જગતની એઠ જેવું છે. જે પુદ્દગલા અનંત જીવાએ વારંવાર લાગત્યા છે, તેના ઉચ્છિષ્ટ—એઠા એવા પુદ્દગલ પરમાણુઓના લાગથી વિષયા-'ધિમદો શરળં સક્ત-ભવાલિનંદી જીવ આનંદ માને છે! ને તેવા ઝાંઝવાના જલ જેવા તમ:' તુચ્છ કુસુખ પાછળ દાડી સન્માર્ગથી શ્રષ્ટ થાય છે, ધર્મ કર્માવ્યરૂપ સત્પ્રવૃત્તિ છાંડી ઘે છે! એ માટે શાસ્ત્રકાર મહર્ષિ આચાર્ય જે એઠ વ્યક્ત કરે છે—અરે! આ તમસ્ને, અગ્રાન અંધકારને ધિક્કાર હાં! કે જેને લઇને આ જીવ પાતાનું લાન ભૂલી જઇને આમ વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરે છે, ખાડું આચરણ કરે છે. આમાં એ બિચારાના દોષ નથી, પણ તેના માહનીય કર્મના દોષ છે. તે જ અંધકાર-રૂપ હાવાથી, તેને સાચી દિશા સ્ત્રુતી નથી, સાચા માર્ગ લાસતા નથી, એટલે સુંઝાઇ જઇ તે સન્માર્ગ છાંડી ઉન્માર્ગ જાય છે.

<sup>× &</sup>quot;भोगा भुजङ्गभोगाभाः सद्यः प्राणापद्वारिषः। सेन्यमानाः प्रजायन्ते संसारे त्रिदशैरपि॥"—श्री भागार्ज्यः

" ઇંદ્રિયના વિષયરૂપી ક્ષેત્રની જમીન જીતવાને આતમા અસમર્થપાણું અતાવે છે, અને આખી પૃથ્વી જીતવામાં સમર્થપાણું ધારે છે, એ કેવું આશ્વર્યરૂપ છે?"

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

ઉપસંહાર કરતાં કહે છે.--

## अवेद्यसंवेद्यपदमान्ध्यं दुर्गतिपातकृत्। सत्संगागमयोगेन जेत्रमेतन्महात्मभिः॥ ८५॥

પદ અવેદા એ આંધ્યરૂપ, કરતું દુર્ગીત પાત; સત્સંગાગમ ચાગથી, જેય મહાત્મથી માત્ર ૮૫.

અર્થ:--એ અવેદાસ વેદા પઠ આધ્યરૂપ-અંધપણારૂપ હાઇ, દુર્ગતિમાં પાત કરનારું-પાડનારુ છે; એ સત્સંગ-આગમના યાગથી મહાત્માંઓથી છતી શકાય એવું છે.

#### વિવેચન

આમ ઉપરમાં જેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહેવામાં આવ્યું, તે અવેદાસ વેદા પદ આંધ્યરૂપ એટલે કે-અંધ્રપણારૂપ છે, અને તે દુર્ગતિમાં પાત કરનારું-પાઠનારું છે. આવું આ અવેદાસ વેદા પદ આ જ ભૂમિકામાં મહાત્મા જોગીજનાથી જ અ. વે. સં. ના સત્સંગ-આગમના ચાંગે કરીને છતાય એવું છે. તે આ પ્રકારે:-જેમ સત્સંગ-આગ કાંઇ આંધળા અંધપણાને લીધે માર્ગ ન દેખતા હાંઇ ઊંડા ખાડામાં મથી જય પડી જાય, તેમ અવેદાસ વેદારૂપ અંધપણાને લીધે આ છવને સન્માર્ગ ન સુઝતા હાઇ તે નરકાદિ દુર્ગતિરૂપ ગર્તામાં-ખાડામાં પડી જાય છે. પણ તે આંધળાને જો સાચા માર્ગદર્શક દોરનારા મળી આવે, તા તે ખાડામાં ન પડતાં સીધે માર્ગ ચાલ્યો જાય છે; તેમ આ છવને પણ સાચે રસ્તે દોરનાર સત્સંગ-સત્પુરુષના અને આગમના-સત્શાસ્ત્રના યેાગ બાઝે, તા તેવા માર્ગદર્શકના પ્રભાવે તેને સન્માર્ગનું ભાન થાય, અને દુર્ગતિના ખાડામાં ન પડતાં તે સન્માર્ગને ચાલ્યો જાય.

"પરિચય પાતકઘાતક સાધુ શું, અકુશલ અપચય ચેત; શ્રંથ અધ્યાતમ શ્રવણ મનન કરી, પરિશીલન નય હેત…સંભવ." "દુષ્ટજન સંગતિ પરિહરી, ભજે મુગુરુ સંતાન રે."—શ્રી આનદઘનછ.

અત્રે સત્સંગ-આગમ યાગથી એમ એકવચનર્પ પ્રયોગ કરી એકલાવ કહ્યો છે, તે સહિતુક છે, કારલુ કે માર્ગના દર્શનમાં સત્ પુરુષનું જ પ્રાધાન્ય-પ્રધાનપણું છે. માર્ગ- દ્રષ્ટા સત્પુરુષ સદ્ગુરુ જ માર્ગ દેખાહી શકે, તે જ અજ્ઞાનાંધ જીવનું 'નયન ' એટલે કે સન્માર્ગ દેશવણી કરી શકે. અને તે સત્પુરુષના સમાગમ જોગ ખને તા તેના અનુ- સંધાનમાં જ સત્યુતના શ્રવલુના જોગ પણ ખની આવે છે. અથવા તેમની આજ્ઞા પ્રમાણે અધ્યાત્મશાસ્ત્ર વાંચવા-વિચારવાની-અવગાહવાની પ્રેરણા મળે છે. આમ અગમ એવું આગમજ્ઞાન પણ ગુરુગમને આધીન છે, માટે ખન્ને કારણની એકતા કહી.

જ્ઞાની સત્પુરુષોએ આ સત્સંગના મહિમા ઠેર ઠેર ખૂબ ગાયા છે. સત્સંગ એ જીવને તરવાનું ઉત્તમ સાધન છે. 'ક્ષણ પણ સજજનની સંગતિ× થઇ તા તે ભવસમુદ્ર તરવામાં નોકા સમાન થઇ પડે છે, ' એમ મહાજના કહે છે. કારણ કે સત્સંગથી જીવના સ્વચ્છદાદિ દોષ સહેજે દૂર થાય છે. ને આત્મગુણની વૃદ્ધિ થાય છે. આમ સત્સંગના આશ્રય જીવને પરમ આધારરૂપ, અવદંભરૂપ, એાથરૂપ થઇ પડે છે, ને તેના અવલંબને સંસારસાગર ખાળાચીઆ જેવા થઇ જઇ લીલાથી પાર ઉતરાય છે. જીવના પરમ ખાંધવરૂપ આ સત્સંગની જેટલી પ્રશંસા કરીએ તેટલી એાછી છે, માટે તેમાં સર્વાત્માથી આત્માર્પણ કરવું યાંગ્ય છે એમ સત્પુરુષા ઉપદેશે છે.

"માટે જેની પ્રાપ્ત કરવાની દઢ મતિ થઇ છે, તે હો પોતે કંઇ જ જાહાતો નથી એવા દઢ નિશ્ચયવાળા પ્રથમ વિચાર કરવા. અને પછી 'સત્'ની પ્રાપ્તિ માટે જ્ઞાનીને શરહો જવું. તો જરૂર માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય. આ જે વચના લખ્યા છે, તે સર્વ મુમુક્ષુને પરમ અંધવરૂપ છે, પરમ રક્ષકરૂપ છે. અને એને સમ્યક્ પ્રકારે વિચાર્યે થી પરમપદને આપે એવાં છે, એમાં નિર્બે થ પ્રવચનની સમસ્ત દ્વાદશાંગી, ષદ્ દર્શનનું સર્વોત્તમ તત્ત્વ અને જ્ઞાનીના એાધનું બીજ સદ્દેપે કહ્યું છે.

" સર્વ પરમાર્થના સાધનમાં પરમસાધન તે સત્સંગ છે. સત્પુરુષના ચરણ સમીપના નિવાસ છે. ખધા કાળમાં તેનું દુદ્ધભપણું છે, અને આવા વિષમ કાળમાં તેનું અત્યંત દુદ્ધભપણું જ્ઞાની પુરુષોએ જાર્યું છે. જે પુરુષ સદ્યુરુની ઉપાસના વિના નિજ કલ્પનાએ આત્મસ્વરૂપના નિર્ધાર કરે તે માત્ર પાતાના સ્વચ્છ દના ઉદયને વેદે છે, એમ વિચારવું ઘટે છે. અવશ્ય આ છવે પ્રથમ સર્વ સાધનને ગોણ ગણી, નિર્વાણના મુખ્ય હેતુ એવા

<sup>× &</sup>quot; क्षणमि सज्जनसंगतिरेका, भवति भवार्णवतरणे नौका।"—श्री श કरायार्थ. " पातयन्ति भवावर्ते ये त्वां ते नैव गांधवाः।

४१ "बंधुतां ते करिष्यन्ति हितमुद्दिश्य योगिनः॥"—श्री झानार्ख्य.

સત્સંગ જ સર્વાર્પણ પણે ઉપાસવા ચાગ્ય છે; કે જેથી સર્વ સાધન સુલમ થાય છે, એવા અનારા આત્મસાહ્યાત્કાર છે. "-( જીએા ) શ્રીબદ્દ રાજચંદ્ર પર્વાંક ૧૮૧-૪૨૮-૫૧૮ ઇ૦

આવા ઉત્તમ સત્સંગ આગમના યાંગથી આ અવેદ્યસંવેદા પદ આ ચાથી દરિવાળા મહાતમા પુરુષાથી જ જીતી શકાય છે, કારણ કે આ જ ભૂમિકામાં તેના જય કરી શકાય એમ છે. અન્યત્ર તેમ ખની શકવું સંભવતું નથી, કારણ કે તથાપ્રકારની યાંગ્યતાના-પાત્રતાના અભાવ હાય છે. પૂર્વે તે જીતવા જેટલું આત્મળલ હાતું નથી, અને પછી તેના ઉદય હાતો નથી, તે જીતાઇ ગયું હાય છે. આગમમાં પણ આનું સમર્થન છે કે 'અયાંગ્યને નિયાગની અસિદ્ધિ છે. 'માટે આ દરિમાં જ અવેદ્યસં વેદા પદને જીતવાની યાંગ્યતા આ મહાત્માં જોગી જનને સાંપડે છે. અને એટલા માટે જ કહ્યું કે—

" એવા અવગુણવંતનું છ, પદ એ અવેલ કઠાર; સાધુ સંગ આગમતણે છ, તે જત્યા ધુરધાર….મનમાહન "–શ્રી ચા. દ. સ. ક-૧૦ અવેદ્યસ વેદ્ય અને વેદ્યસ વેદ્ય પદની તુલનાઃ કાષ્ટક છ.

| નામ                | અવેદસ વેદ્ય પદ                                              | વેદાસંવેદા પદ                                                           |
|--------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ક્રેઇ દિષ્ટિમાં    | પહેલી ચારમાં અ. સં. પદ<br>પ્રજલ; વેદ્યસંવેદ્ય અતાત્ત્વિક    | છેલી ચારમાં–અવેદ્ય સં. ત <b>હોય,</b><br>વેદ્યસંવેદ્ય પદ તાત્વિક         |
| કારણ               | ગ્રંથિ અનેદ                                                 | ય ચિબેદ                                                                 |
| <b>લ્યા</b> ખ્યા   | વેદાન સાવેદાય, પરમાર્થથી અયદ                                | વેદા સંવેદાય. પરમાર્થથી પદ                                              |
| યાત્ર              | ભવાબિન દી, સાંપ્રતદર્શી મિથ્યાદિષ્ટ                         | મુમુક્ષુ, નિશ્વય સમ્યગ્દષ્ટિ                                            |
| એાધ                | रथूस-असत्. धरेख् अपाय शक्ति<br>माझिन्य, अपाय दर्शन अतास्तिक | स्द्रम सत्. कारण व्यपाय शक्ति मालिन्य<br>न हेत्य, व्यपायदर्शन तास्त्रिक |
| પાપ પ્રવૃત્તિ      | भाभ अवृत्ति है। य                                           | હાય નહિ. કવચિત હાય તા છેલી ને<br>તપ્તલાહપદન્યાસ જેવી                    |
| લક્ષહ્યુ           | વિષયીસ, વિવેકાંધતા, સ્પતિમાહ,<br>વિષમ કુતર્ક ગ્રહ           | અવિષર્યાસ, સદ્વિવેક, અમાહ,<br>મહરહિતપ <b>ણ</b>                          |
| પરિહ્યુામ          | સંસાર પ્રતિ વ્યનુદ્દેગ, ભાગાસકિત,<br>કૃત્યાકૃત્યબ્રાંતિ     | સંવેગાતિશય-પરમ વૈરાગ્ય, અનાસક્તિ,<br>અભ્રાંતિ                           |
| પ્રવૃત્તિ–નિવૃત્તિ | અસત્ ચેષ્ટાપ્રવૃત્તિ, સત્ ચેષ્ટાનિવૃત્તિ                    | सद् येष्टाप्रवृत्ति, असत् येष्टानिवृत्ति                                |
| સ્વરૂષ             | અ ધ <b>પ</b> ણારૂપ                                          | સ <b>મ્યગ્દર્શ</b> તે <b>ફપ</b>                                         |
| <b>ક્</b> લ        | ચ્યાત્મન ધન, દુર્ગતિયાત                                     | અ.મ.ધ, સુગતિ પ્રાપ્તિ                                                   |
| ગુણસ્થાન           | પ્રથમ                                                       | ચતુર્થ-દેશવિરતિ આદિ                                                     |

#### [ । इति अवेद्यसंवेद्यपदाधिकारः । ]

विषम कुतर्कभ्रेष निन्हा अधिकार

એટલા માટે જયલિંગા (જયના ચિह्नो) કહે છે-

जीयमाने च नियमादेतस्मिंस्तत्त्वतो नृणाम् । निवर्तते स्वतोऽत्यन्तं कुतर्कविषमग्रहः ॥ ८६॥

એહ જીતાતાં નિયમથી, તત્વ-થી નરના સાવ; સ્વયં નિવર્ત્તે ગ્રહ સમા, વિષમ કુતર્ક ભાવ. ૮૬.

અર્થ: -- અને આ અવેદાસંવેદાયદના જય કરાતાં નિયમથી મનુષ્યોના કુતર્ક વિષમ શ્રહ તત્ત્વથી અત્યંત્રપણે આપાઆય નિવૃત્ત થાય છે - ટળે છે.

#### વિવેચન

"તે છતે સહેજે ટળેછ, વિષમ કુતર્ક પ્રકાર; દૂર નિકટ હાથી હણેછ, કરે એ બઠર વિચાર….મનમાહન૦"—શ્રી. ચા. દ. સ. ૯-૧૧

અને આ અવેદાસંવેદાપદ કે જે મહામિશ્યાત્વનું કારણ છે, અને પશુપણા આદિ શબ્દથી વાચ્ય-એાળખાવા યાગ્ય છે, તે જ્યારે જીતાતું જાય છે ત્યારે પરમાર્થથી પુરુષના વિષમ કુતકે રૂપ ગ્રહ પોતાની મેળેજ ચાકકસ નિવર્તી જાય છે. ઉપ-મહામિશ્યાત્વ રમાં અત્યંત વિસ્તારથી અવેદાસ વેદાપદનું વર્ણન કર્યું, તે ઉપરથી નિબંધન સ્પષ્ટ છે કે મહામિશ્યાત્વનું કારણ જે કાઇ હાય, તા તે અવેદાસ વેદાપદ જ છે. તેના પ્રભાવથી જ જીવ અનાત્મન્ન હાય છે, અનાત્મામાં આત્મણ હિ ધરે છે, સ્વ-પરના એકત્વ અધ્યાસ કરે છે, દેહને જ આત્મા માની આત્માનું ભાન ભૂલી જાય છે, સત્ને અસત્ અને અસત્ને સત્ ચિંતવે છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે ગાઢ મિશ્યાપણાનું અસત્પણાનું કારણ આ અવેદાસ વેદા પદ છે. અને આવા અભૂઝપણાને લીધે જ એને પશુપાણું, ગમારપણું, અખૂઝપણું, મૂઢપણું ઇત્યાદિ નામ છાજે છે. કારણ કે 'પશુ જેવા અખૂઝનું જ્ઞાન બાદા પદાર્થથી સર્વથા પીવાઇ જાય છે ને નિજ પ્રવ્યક્તિ અર્થાત્ સ્વસ્વરૂપનું યુગ્રપણું છેડી દીધાથી ખાલી થતું જાય છે. આમ પરરૂપમાં જ

वृत्ति:-जीयमाने च नियमादेतस्मिन्—अने आ अवेद्यसंवेद्य पह नियमथी छतातां; अटेसे के आ महाभिष्यात्वना निर्णंधनर्भ, पशुत्व आहि शल्ह्यो वान्य अेदुं अवेद्य पह छताती वेणाओ, तस्वतः-तत्त्वयी, परमार्थयी, नृणां-नरानी, पुरुषोनी, निवर्तते स्वतः-स्वतः निवर्ते छे; आत्मायी क, पेतानी भेणे क, परना अपंदेश विना निवर्ते छे, टगी काय छे,-निभित्तना अकावे नैभित्तिका अकावने सीधे. अत्यंतं-असंतप्यो,-सम्प्र्तान्येगिने सीधे, आगम प्रामाएयना काख्प्या युडी. कुतर्के विषमग्रहः-कुतर्के प्रवत्न अह,-दृष्ट अवा अपाय हेतुप्यायुडी. (अपाय हेतुप्यां प्रयत्न अवर हीहामां आवतुं होत्यायी.) प्रह क्रेवे। प्रह (अद=सूर्य अद्राहि, अपया सूत-पिशाय, अथवा मगरः)

વિશ્વાંત થયેલું પશુનું જ્ઞાન ચાતરક્યો સીદાય છે. પણ જે તત—તે છે, તે તત્ અહીં સ્વરૂપથી છે, એવું સ્યાદ્વાદીનું જ્ઞાન તા અત્યાંત ઉન્મગ્ન-ઉપર તરી આવતા ઘન સ્વભાવ— ભરથી પૂર્ણ થઇ સમુન્મર્ભન પામે છે, ઉદલસી આવી ઉપર તરતું રહે છે.'×

આવું અખૂઝ-ગમાર પશુપાણા જેવું મિશ્યાત્વકારણ અવેદ્યસંવેદાપદ જેમ જેમ જાતાય છે, તેમ તેમ તે મિશ્યાત્વને આધીન-તે મિશ્યાત્વથી જ ઉદ્દભવતા એવા વિષમ કુતાર્ક રૂપ શહેા પોતાની મેળ જ નિવર્તી જાય છે, દૂર થાય છે; કારણ મિશ્યાત્વજયે કે નિમિત્તનો અભાવ થાય એટલે નૈમિત્તિકના અભાવ થાય જ એવા નિયમ કુતાર્ક શહ્- છે. કુતાર્કોનું જન્મસ્થાન મિશ્યાત્વ છે. એટલે જેવું મિશ્યાત્વ દૂર થાય, નિવૃત્તિ કે તેની સાથાસાથ જ કુતાર્ક પણ ચાલ્યા જય છે, કારણ કે મૂળ કારણ નિર્મૂલ થતાં ઉત્તર કારણ નિર્મૂલ નિરાધાર થાય છે. મુખ્ય આધારસ્થં જ રૂટી પડતાં જેમ મકાન જમીનદાસ્ત થાય છે, તેમ મિશ્યાત્વના આધાર ત્રૃટી પડતાં કુતાર્કની ઇમારત એકદમ ત્રૃટી પડે છે. કુતાર્કના હવાઇ કિલ્લા (Castles in the air) ઝપાટાઅંધ ઊડી જાય છે. જેમ રાજા જીતાઇ જતાં આખી સેના જીતાઇ જાય છે, તેમ મિશ્યાત્વના જય થતાં તેના પરિવારરૂપ કુતાર્ક—સેના પણ જીતાઇ જાય છે. અને આમ આ કુતાર્ક નષ્ટ થાય છે તે આપાઆપ જ, પાતાની મેળે જ; એમાં પછી બીજાના ઉપદેશની પણ જરૂર રહેતી નથી.

કુતર્ક એટલે કુત્સિત તર્ક, અસત્-ખાટા તર્ક. જે સ્વરૂપથી પાતે જ દુષ્ટ છે, ખાટા છે, અસત્ છે, મિચ્યા છે તે કુતર્ક. આ કુતર્કના ગ્રહ એટલે કુટિલ આવેશરૂપ પકડ, અભિનિવેશ 'વિષમ' કહોો તે ચથાર્થ છે. કારણ કે તે ખરેખર વસમાં છે, જીવને હેરાન હેરાન કરી મૂકે છે; વળી તે કુતર્કનું કાઇ જાતનું ઠેકાણું નથી, ઢંગધડા નથી, આમ પણ ફૂદે ને તેમ પણ ફૂદે, વાણીઆની પાઘડી જેમ ગમે તેમ ફેરવાય! ખાટાનું સાચું ને સાચાનું ખાટું કરવું એ એનું કામ છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે કુતર્કનું વિષમપણું પ્રગટ છે.

આવા કુતર્કને વિષમ 'શહ'ની ઉપમા અનેક પ્રકારે ઘટે છે:—(૧) ગ્રહ એટલે સ્પૂર્ય, ચંદ્ર, સહુ આદિ શહે. તેમાં દુષ્ટ શહે—અનિષ્ટ શહે જેમ મનુષ્યને પીડાકારી વસમા થઇ પડે છે, તે કુતર્ક રૂપ દુષ્ટ શહે મનુષ્યને હેરાન વિષમ 'શહે' હેરાન કરી નાંખી વસમા પીડાકારી થઇ પડે છે, કનડે છે. અથવા જેવા કુતર્ક સહુ જેવા પાપશહે જેમ શંદ્રને શસી તેને ઉત્તાપકારી થાય છે, તેમ આ કુતર્કે રાહુ જેવા પાપશહે જેમ શંદ્રને શસી તેને ઉત્તાપકારી થાય છે, તેમ આ કુતર્કે રાહુ જેવા પાપશહે જોમ શંદ્રને શસી તેને શહી હઇ તેને અત્યાંત

<sup>+ &</sup>quot;बाह्यार्थैं: परिपीतमुज्झितनिज्ञप्रव्यक्तिरिक्तीभव— द्विश्रांतं पररूप एव परितो ज्ञानं पशोः सीदित । यत्तत्त्वतिद्व स्वरूपत इति स्याद्वादिनस्तत्पुन— दूरोन्मग्नघनस्वभावभरतः पूर्णं समुन्मज्जति ॥ "— सभयसारऽक्षशः,

તાપ પમાં છે. આમ તે ભારે 'વસમાં' થહ છે. (૨) અથવા 'શહ' એટલે ભૂત-પિશાય-ઝાંડ. જેમ કાઇને વસમું ભૂત, પિશાય કે ઝાંડ વળગ્યું હાય, તે તેના કેંડા ન મૂકે, તેને થહી રાખે, પકડી-જકડી રાખે, અને તેને હેરાનપરેશાન કરી નાંખે, તેમ આ કુતર્કરૂપ ભૂત, પિશાય કે ઝાંડ જીવને જો વળગ્યું હાય, તા તે તેના કેંડા મૂકતું નથી, તેને થહી-પકડી-જકડી રાખે છે, કાઢલું મુશ્કેલ થઇ પડી તેને ખૂબ કનડે છે. જેના મનમાં કુતર્કરૂપ ભૂત (Obsession, Delusion) ભરાઇ ગયું હાય, તેને તે કાઢલું ભારી વસમું થઇ પડે છે, એ ખલાને કાઢવી ભારી વિકટ થઇ પડે છે! આમ પણ કુતર્ક 'વિષમ થઢ' છે. (૩) અથવા 'ગ્રહ' એટલે મગર. મગર જો કાઇને થહે, પકડે, તા તેની પકડમાંથી છૂટલું બહુ મુશ્કેલ-વસમું છે, તેમ કુતર્કરૂપ થહના-મગરના પંજામાં જે સપડાયા, તેની દાઢમાં જે ભીડાયા, તેને પણ તેના સકંજામાંથી છૂટલું ભારી વસમું થઇ પડે છે. આ રીતે પણ કુતર્ક ખરેખર! વિષમ થઢ છે.-આમ દુષ્ટ થઢ, ભૂત, કે મગર-એમ થઢના કાઇ પણ અર્થમાં કુતર્કને 'ગ્રહ' નામ આપ્યું તે યથાર્થ છે, અને તે પણ 'વિષમ' થઢ છે, વસમા-શમાવવા વિકટ, સમ કરવા-સીધા પાંસરા કરવા દુષ્ટ એવા છે.

આવા જીવને શ્રદ્ધી રાખનારા, પકડી—જકડી રાખનારા કુતાકે રૂપ પાપશ્રહ, અથવા ભૂત, અથવા મગરમ≈છ, અવેદ્યસંવેદ્યપદના× જય થતાં, આપાઓપ પાતાની પકડ મૂકી દે છે. જેમ શ્રદ્ધશાંતિના પાઠથી પાપશ્રહના ઉપદ્રવ વિરામ પામે છે, જેમ ભુવાના મંત્ર-પાઠથી ભૂતના આવેશ-ઝાડ ઉતરી જાય છે, જેમ મમે સ્થળમાં પ્રહાર આદિથી મગરની પકડ છટી જાય છે; તેમ અવેદ્યસંવેદાપદના જયરૂપ શ્રદ્ધશાંતિથી, મંત્રપાઠથી, શસ્ત્ર-પ્રદારથી કુતકેરૂપ વિષમ શ્રહ (યથાસંસવ ત્રેલે અર્થમાં) પાતાના શ્રહ-પકડ આપાઆપ છાડી એ છે.

આ કતર્ક કેવા વિશિષ્ટ છે? તે માટે કહે છે-

बोधरोगः शमापायः श्रद्धाभङ्गोऽभिमानकृत्। कुतर्कश्चेतसो व्यक्तं भावशत्रुरनेकथा॥८७॥

वृत्तिः - बोधरोगः - भे। धते रे। गर्भ, -ते यथाविश्वितना ઉપधात कावने थीथे, शमापायः - अभे अपायर्भ-कानि करनार, - असह अकिनिवेशना कनकपणा थडी. श्रद्धामङ्गः - अद्धाक्षं गर्भ, - आगम अर्थती अप्रतिपत्तिने थीथे, असिमानकृत्-अकिमान करनार, - भिथ्याकिमानना कनकपणाथी. अमे

<sup>× &</sup>quot; जीयमानेऽत्र राज्ञीव चमुचरपरिच्छदः । निवर्तते स्वतः शीव्रं कुतर्कविषमग्रदः॥"—श्री यशाः हत झाः झाः " तृपति छततां छितिसे हण पुर ने स्थिकार, "—श्री भाक्षभाणाः

બાધરાગ શમહાણ ને, શ્રદ્ધાભ'ગ મદકાર; કુતકે ભાવરિપુ ચિત્તના, પ્રગઢ અનેક પ્રકાર ૮૭

અર્થ:-- બાધને રાગરૂપ, શમને અપાયરૂપ, શ્રદ્ધાને લંગરૂપ, અને અલિમાન કરનારા એવા કુતર્ક વ્યક્તપણે ચિત્તના અનેક પ્રકારે લાવશત્ર છે.

#### વિવેચન

આ વિષમ કુતર્ક ગઢ જે કહ્યો, તે કેવા અનિષ્ટ ને દુષ્ટ છે, તેનું વિશેષ સ્વરૂપ અહીં કહ્યું છે. આ કુતર્ક (૧) બાધ પ્રત્યે રાગ જેવા છે, (૨) શમને અપાયરૂપ-હાનિરૂપ છે, (૩) શ્રદ્ધાના ભંગ કરનારા છે, (૪) અને અભિમાનને ઉપજાવનારા છે. આમ તે અનેક પ્રકારે ચિત્તના ભાવશત્રુ-પરમાર્થિસ્યુ છે.

# ચિત્તના ભાવશત્રુ કુતક

9. બાંધરાંગ—આ કુતર્ક ગ્રહ બાધ પ્રત્યે—સમ્યગ્ જ્ઞાન પ્રત્યે રાગરૂપ છે, કારણ કે યથાવસ્થિત બાંધના—સાચી સમજણના તે ઉપઘાત કરે છે. રાગ જેમ શરીરને હાનિ પહોંચાં છે, નિર્ભલ કરે છે, તેમ કુતર્ક પણ યથાર્થ બાંધને નુકશાન પહોંચાં નિર્ભળા બનાવે છે. જેમ રાગથી શરીરની શક્તિ લીણ ઘાય છે, અંગાપાંગ ઢીલા પડી જાય છે, ને શરીર કૃશ થઇ જાય છે, તેમ કુતર્કથી મનની ચિંતનશક્તિ કું ઠિત થવાથી બાંધની શક્તિ શીણુ થાય છે, બાંધ શિથલ-ઢીલા-પાંચા બને છે, ને કૃશ થાય છે-ઢ્ળળા પડી જાય છે. આમ કુતર્કથી બાંધ 'માંદા' પડે છે.

એટલે માંદા માળુસ જેમ લારી ખારાક પચાવી શકતા નથી-જરવી શકતા નથી, તેમ કુતકે શહરૂપ રાગ જેને લાગુ પછ્યો છે એવા કુતકી જીવ ઉત્તમ શ્રુતજ્ઞાનરૂપ પરમાન પચાવી શકતા નથી-જરવી શકતા નથી, ઊલડું તેનાથી તા તેને અપચા- કુગ્રહવંત અજબ્ શાય છે! એટલા માટે જ્ઞાની સત્પુરુષા કહે છે કે-' જેના ખાય અસદ્ શહ નાશ પામ્યા નથી, એવાને શ્રુતજ્ઞાન આપવું વખાલુવા લાયક નથી, જેમ ખાડખાંપજુવાળાને માટી રાજ્યલક્ષ્મી આપવી યાગ્ય નથી તેમ. કાચા ઘડામાં રાખેલું પાણી જેમ પાતાના અને ઘડાના તરત નાશ કરે છે, તેમ

તમ. કાચા વહાના તાંગલું મહા પ્રત માંતા માર્ગ કરે છે. અસદ્યહથી ચસા-અસદ્યહવંતને આપવામાં આવેલું શ્રુત તે અન્નેના નાશ કરે છે. અસદ્યહથી ચસા-ચેલને જે વિમૃદ્ધ હિતાપદેશ આપવા જાય છે, તે મહાઉપકારી (!) ક્તરીના શરીર પર કસ્ત્રીના લેપ કરે છે! કષ્ટથી પ્રાપ્ત થયેલ આગમ અર્થ જે અસદ્યહથી દ્વિતને

कुतर्कः कुतर्कः,-आगमनिरपेक्ष अस अर्थ छ ते शुं १ ते हे-चेतसः-यितना, अंतःक्रश्लो, व्यक्तं-व्यक्तपञ्जे, भावशात्रुः-कारशत्रु, परमार्थरिषु, अनेकधा-अनेक प्रकारे,-आर्थना अपवाद आदि कारश्चिके करीते.

આપે છે, તે સેંકડા યત્નથી મેળવેલું બીજ ઊખર ભૂમિમાં વાવતાં ખેદ પામે છે! કારણ કે અસદ્બહવાન્ ગુરુ પાસેથી શાસ્ત્રો સાંભળે છે, પણ તેમની આજ્ઞા કરી પાળતા નથી, અને તે અસારબાહી ચાલણીની જેમ પોતાનું વિવેચકપશું માને છે!' જેમ ચાલણી અસાર એવા કાંકરા પકડી રાખે છે, તેમ આ અસદ્બહવાન્ કાંકરા જેવા અસાર દોષ પકડી રાખે છે! તેનું અભિમાન રાખે છે કે હું કેવા વિવેચક છું! 'આમ તેની ચતુરાઇ પણ દંગને માટે હાય છે, શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ પાપને માટે હાય છે, પ્રતિભાસંપન્નપશું પણ પ્રતારણા માટે—છેતરપીંડીને માટે હાય છે, ધીરપશું પણ ગર્વને માટે હાય છે! અહા! અસદ્બહવંતના ગુણાની વિપર્રાત સૃષ્ટિ હાય છે!' એટલા માટે જ અસદ્બહવંત રાગી બાધર્ય દ્ધાયાક પચાવવાને યાગ્ય નથી.\*

ર. શમાપાય—કૃતર્ક શમને એટલે આત્મશાંતિને અપાયરૂપ-ઢાનિરૂપ થાય છે, ખલેલ પહોંચાંડે છે, કારણ કે તે અસત્ અભિનિવેશ—કદાગ્રહ જન્માવે છે, ખાટા ખાટા મનના તરંગો કે તુરંગો ઉપજાવે છે, તેથી તે ચિત્તની શાંતિને ડાળી નાંખે છે, ખળ-ભળાવા મૂકે છે, ને જીવને વિભ્રમ દશામાં પાડી નાંખે છે, હાવરા—ખ્હાવરા ખનાવી દો છે. 'શમરૂપ મુંદર ને શીતદા બાગને આ કૃતર્કરૂપ આગની જવાલા બાળી નાંખે છે, ને ઉજ્જડ વેરાન કરી મૂકે છે. આવા અસદ્યહરૂપ× અગ્નિથી જેનું અંતર્ મળી ગયું છે, ત્યાં તત્ત્વનિશ્વયરૂપ વેલી ક્યાંથી ઊગે? તો પછી પ્રશાંતિ—પુષ્પા અને હિતોપદેશ—ક્લા તો ખીજે જ શાધી લેવા! આ અસદ્યહથી જેની મતિ છવાઇ ગઇ છે એવા મનુષ્ય કૃતર્કરૂપ દાતરડાવડે તત્ત્વ—વલ્લીને કાપી નાંખે છે, રસથી દોષવૃક્ષને સિંચે છે, ને શમરૂપ સ્વાદિષ્ટ ક્લને નીચે ફેંડી વે છે!'

3. શ્રદ્ધાભાગ—કુતર્જ શ્રદ્ધાના ભંગ કરે છે, કારણ કે તેથી આગમ અર્થની અપ્રતિયત્તિ-અસ્વીકાર થાય છે, સત્શાસ્ત્રની આસ્થામાં ભંગાણ પડે છે, આસ્થા ત્રૃટે છે. કુતકે રૂપ શલ્ય હાય છે, ત્યાંલગી હુદયમાં શ્રદ્ધા ચોંટતી નથી. જેમ પત્થરવાળી ભૂમિમાં પાણી પ્રવેશતું નથી ને અંકુરા કૂટતા નથી, તેમ અસદ્શ્રહરૂપ પત્થરમય ચિત્તમાં સદ્

( વિશેષ આધાર માટે જીઓ )—શ્રી યશા૦ કૃત. શ્રી અધ્યાત્મસાર.

+ '' असद्ग्रहाग्निज्विति यदंतः, क्व तत्र तत्त्वव्यवसायविद्धः । प्रशांतिपुष्पाणि हितोपदेशफलानि चान्यत्र गवेषयन्तु ॥ कुतर्कदात्रेण छुनाति तत्त्ववर्ली रसार्तिसचित दोषवृक्षम् । क्षिपत्यधः स्वादुफलं शमाख्यमसद्ग्रहछन्नमतिर्मेनुष्यः ॥ ''-श्री अध्यात्भसारः

<sup>\* &</sup>quot; असद्ग्रहो यस्य गतो न नारां, न दीयमानं श्रुतमस्य रास्यम् । न नाम वैकल्यकलंकितस्य, प्रौढा प्रदातुं घटते नृपश्रीः ॥ आमे घटे वारि धृतं यथा सिद्धनारायेत् स्वं च घटं च सद्यः। असद्ग्रहमस्तमतेस्तथैव, श्रुतात्प्रदत्तादुभयोविनाराः ॥ " धत्यादिः

ભાવ રસના પ્રવેશ થતા નથી, ને વિશુદ્ધ બાધરૂપ અંકુરા ઉગતા નથી, એમાં સિદ્ધાંત વાણીના શા અપરાધ વારુ? વાત આચરે, તપ પણ તપે, અને પ્રયત્નથી પિંડશુદ્ધિ કરે, તાપણ નિદ્ધવાને ફળ નથી મળતું, તે અસદ્દથકના જ અપરાધ છે, કારણ કે તેઓને શ્રદ્ધા નથી. ' શાળીમાં લાડવા પીરસ્યા હાય, પણ કાઇ ગળું દખાવે તા કેમ ખાઇ શકાય? તેમ 'સ્વબુદ્ધિરૂપ થાળી છે, તેમાં સદ્દગુરુરૂપ પીરસનારે કાઇ બાધરૂપ માદક પીરસ્યા છે, પણ અસદ્દથક્ર્ય કાઇ એવા દુષ્ટ ગળચી દખાવનાર છે કે તે ગળે ઉતરવા દેતા જ નથી!' એટલે કે શ્રદ્ધા ઉપજવા દેતા જ નથી!

૪. અિલમાન કાર— કુતર્ક અિલમાન કરનાર છે, મિધ્યાલિમાન ઉપજાવે છે. તે આગમથી નિરપેક્ષ હોય છે. કુતર્ક કરનારને પાતાની કુતર્કશક્તિનું અલિમાન ઉપજે છે કે હું કેવા ખડા હાશિયાર છું, કેવા ડાહ્યો (દોહ) છું, આગમમાં કહેલી વાતને પણ હું મ્હારા તર્ક અળથી કેવી ખાટી પાડું છું! ઇત્યાદિ પ્રકારે તે ખાટા ફાંકા રાખી આગમ-શાસ્ત્રની પણ પરવા કરતા નથી! પણ આ બધું તેનું મિચ્યા-ખાટું અલિમાન છે. કારણ કે× 'કાંઇક લાહ્યીને ને કાંઇક સાંભળીને અસદ્યહથી જે પંડિતમાની-પાતાને પંડિત માને છે, તે લલે વાણીનું મુખ ચુંબે, પણ તેનું લીલારહસ્ય તે અવગાહતા નથી.'

આમ આ **વિષમ કુતક**ે–ગ્રહ બાધને રાગ ઉપજાવનારા, આત્મશાંતિમાં ખલેલ પહોંચાડનારા, શ્રદ્ધાને ભાંગનારા, અને મિથ્યાભિમાનને જન્માવનારા હાય છે. અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કેઃ—

> " शमारामानलज्वाला हिमानी ज्ञानपङ्कते । श्रद्धाशस्यं स्मयोहासः कुतकैः सुनयामेला॥" श्री यशाविकयश्रुत, द्वा. दः २३

અર્થાત્—કુતર્ક શમરૂપ બગીયા પ્રત્યે અગ્નિજવાલા છે, જ્ઞાનરૂપ કમળને કરમાવ-વામાં હિમ જેવા છે, શ્રહાને શૂળરૂપ છે, ગર્વના ઉલ્લાસરૂપ છે, ને સુતય પ્રત્યે આગળીઆરૂપ છે.

અને આમ છે એટલા માટે જ આ કુતર્ક ચિત્તના-અંત:કરણના અનેક પ્રકારે

<sup>\* &</sup>quot; असद्ग्रह्मावमये हि चित्ते, न क्वापि सद्भावरसम्बेशः। इहांकुरिश्चत्तविशुद्धबोधः, सिद्धांतवाचां वत कोऽपराधः॥ स्थालं स्वबुद्धिः सुगुरोश्च दातुरुपस्थिता काचन मोदकाली। असद्ग्रहः कोऽपि गलेग्रहीता, तथापि मोक्तं न ददाति दुष्टः॥"-श्री अध्यात्मसार

<sup>× &</sup>quot; अधीत्य किंचिच निशम्य किंचिदसद्ब्रहात्पंडितमानिनो ये । मुखं सुखं चुंचितमस्तु वाचो लीलारहस्यं तु न तैर्जगाहे ॥ ''—श्री अध्यात्मसार.

ભાવશાયુ છે, પરમાર્થિ રેપુ છે. બાહ્ય શાયુ જેમ ભૂંડું કરે છે, અહિત કરે છે, તેમ આ ભાવશાયુ જીવનું અકલ્યાણ કરવામાં કાં બાકી રાખતા નથી, કારણ કુતકે ચિત્તના કે એના કારણે આર્થ પરમપૂજ્ય એવા સત્પુરુષ-સદાગમ આદિના પ્રગટભાવશાયુ અનાદર થાય છે, આશાતના-અવિનય-અપવાદ વગેરે નીપજે છે, અને તેથી જીવનું ભારી અકલ્યાણ થાય છે. શાયુ જેમ સર્વનાશ કરવામાં સદા તત્પર હાય છે, તેમ જીવના આ ભાવશાયુરૂપ કુતકે સદાય ચિત્તશક્તિના હાસ કરતા રહી, સર્વનાશ કરવા સદાય તત્પર રહ્યા કરે છે. એટલે જે કુતકે કરે છે, તે પાતે પાતાના દુશ્મનનું કામ કરે છે! પાતે પાતાના વૈરી બને છે!

અને કારણ કે એમ છે, તેથી શું? તે માટે કહે છે---

कुतर्केऽभिनिवेशस्तन्न युक्तो मुक्तिवादिनाम्। युक्तः पुनः श्रुते शीछे समाधौ च महात्मनाम् ॥८८॥

કુતકે<sup>લ</sup> અભિનિવેશ ના, મુક્તિવાદીને સુકત; પણ શ્રુત શીલ સમાવિમાં, મહાત્મને એ સુક્ત. ૮૮

અર્થ:—તેથી કરીને મુક્તિવાદીઓને-મુમુજુઓને કુતર્કમાં અભિનિવેશ કરવે! સુક્ત નથી; પણ શ્રુતમાં, શીલમાં અને સમાધિમાં અભિનિવેશ કરવે! એ મહાત્માઓને સુક્ત છે.

#### વિવેચન

આવા જે ઉપરમાં કહ્યા તે લક્ષણવાળા કુતર્કમાં અભિનિવેશ કરવા તે મુક્તિવાઢી-ઓને-સંન્યાસીઓને-મુમુક્ષુએને કાઇ પણ રીતે યુક્ત નથી, કારણ કે યુક્તિમાં મિતને ન જોડવી× અને મિતમાં યુક્તિને પરાણે જોડવી એ અસદ્યહરૂપ અભિ-

मृत्ति:-कुतर्के-- ७४त क्षर्राष्ट्रवाणा कुतर्कभां, अभिनिवेश:-अिशनिवेश, तेवा अक्षरे तेता अद्धरा. शुं ? ते। के-न युक्त:-युक्त नथां. केते ? ते। के-मुक्तिवादीनाम्-पुक्तिवादीओते, संन्यासीओते. युक्त: पुनः-पण् युक्त छे, श्रुते-श्रुतभां, आग्रभभां, शीळे-शीदाभां, परब्रोद्धथी निर्रति बक्षण्याणा शीवभां, समाधी च-अने समाधिमां, धातना इद्धभून समाधिमां, महातमनाम्-महात्माओने, मुक्ति-वादीओने अकिनिवेश युक्त छे.

x "नियोज्ञयत्येव मति न युक्तौ युक्ति मतौ यः प्रसमं निर्युक्ते । असद्ग्रहोदेव न कस्य द्वास्योऽजले घटारोपणमाद्घानः ॥—श्री व्यध्यात्मसार.

<sup>&</sup>quot;आग्रद्दी बत निनीपति युक्तिं, तत्र यत्र मतिरस्य निविष्टा। पञ्चपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र मतिरेति निवेशं ॥"—श्री હश्लिदायार्थे છ

<sup>&</sup>quot;मनोवत्सो युक्तिगर्वी मध्यस्थस्यानुघावति । तामाक्षति पुच्छत तुच्छाग्रहमनःकषिः॥ "—श्री यशाविषयशक्त अध्यात्मापनिषद्• ४२

સુસુને કુતાર્ક નિવેશનું લક્ષણ છે, અને તે પાણી ન હાય ત્યાં ઘડા નાંખવા જેવું અસુકૃત હારયાસ્પદ છે! 'મધ્યસ્ય પુરુષનું મનરૂપી વાછડું યુક્તિરૂપી ગાયની પાછળ દાેડ છે-યુક્તિને અનુસરે છે, પણ તુચ્છ આયઢીનું મનરૂપી વાંદર, તે યુક્તિરૂપી ગાયને પુંછડાથી ખેંચે છે!'—યુક્તિની ખેંચતાલ કરે છે! આવા તુચ્છ આશ્રહરૂપ અભિનિવેશ સુમુક્ષ જીવે કરવા યાગ્ય નથી, કારણ કે મુમુક્ષ તા માત્ર માલ્લના જ અભિલાષી હાય છે, આત્માર્થ શિવાય બીજી કાે ઇચ્છા કે મનરાગ તેને હાેતા નથી.

'કામ એક આત્માર્થનું, બીજો નહિં મનરાગ.' શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

અને આ કુતર્કના અભિનિવેશ તો માક્ષના પ્રતિપક્ષી ને આત્માર્થના વિરાધી છે— ભાષક છે, કારણ કે મુમુક્ષુ જીવ સદ્ધાધને ઇવ્છે છે, ને કુતર્ક તો ભાષને રાગરૂપ થઇ પડી તેના દ્વાસ અથવા ધ્વાસ કરે છે. મુમુક્ષુ શમને—આત્મશાંતિને કુતર્ક સંતિમગાને ઝંખે છે, ને કુતર્ક તો શમને અપાયરૂપ હાઇ હાનિ મુક્તિવિરાધી પહોંચાઢે છે. મુમુક્ષુ જીવ શ્રહ્યાને સન્માર્ગનું પ્રથમ પગથીયું માની તેમાં સ્થિર થવાના પ્રયત્ન કરે છે, ને કુતર્ક તો શ્રદ્ધા ભાંગ કરાવી તેને ડગમગાવી મૂકે છે. મુમુક્ષુ તો ' झાળાપ ધ્યમો આળાપ તથો ' ' આજ્ઞાએ ધર્મ ને આજ્ઞાએ તપ ' એમ બાબી અત્યંત નમ્મપણે સદા આજ્ઞાપ્રધાન રહેવા મથે છે; ને કુતર્ક તો સ્વ-ચ્છંદપ્રધાન હાઇ જીવને મિશ્યાબિમાન ઉપજાવે છે. આમ કુતર્ક અનેક પ્રકારે જીવના ભાવશત્રુ છે. એટલે મુમુક્ષુપણાને ને કુતર્કને ક્યારેય પણ કાઇ પણ પ્રકારની કંઇ પણ મળતી પાણ આવતી નથી, બન્નેમાં આકાશ-પાતાલનું અંતર છે, પ્રકાશ-અંધકાર જેવા પ્રગટ લેદ છે, એ બન્નેનો કાઇ કાળે મેળ ખાય એમ નથી.

માટે સાચા મુમુક્ષુ હાય તે પાતાના ઇક પ્રયાજનમાં વિષ્નકર્તા એવા કુતકને કેમ ગ્રહ્યુ કરે વારુ! અને ગ્રહ્યુ ન કરે-દૂરથી પણ ન સ્પર્શે, તો પછી તેમાં અભિનિવેશ-આગ્રહરૂપ પકડ તા કેમ જ કરે! ખરેખર! સાચા માક્ષાભિલાષી હાય, તે તા કુતકરૂપ અસફગ્રહને આત્મચંદ્ર પ્રત્યે રાહુરૂપ જાણતા હાઇ, તે કુતક-ગ્રહ્યુને ગ્રહ્યા ઇચ્છે જ નહિં; કુતક ગ્રહ્યુને બૂત પિશાગ્રરૂપ ખલાના વળગાડ જાણતા હાઇ, તે ખલાને વળગવા ઇચ્છે જ નહિં, કુતક ગ્રહને ગ્રાહરૂપ-મગરરૂપ જાણતા હાઇ, તેનાથી ગ્રહ્યા-તેના સકં-જામાં આવવા ઇચ્છે જ નહિં. તે તો તે કુતક ખલાથી સદા દૂર જ ભાગે, કદી પણ તેમાં અભિનિવેશ કરે જ નહિં. અને એમ જ કરવું મુમુક્ષુને યુકત છે, કારણ કે યાગમાર્ગના જ્ઞાતાપુરુષાએ ભાવકાળના યાગીજનાના હિત અર્થે માહાંધકાર પ્રત્યે આ લાલળત્તીરૂપ વચન કહ્યું છે કે-' તેવા તેવા પ્રકારે વાદા× અને પ્રતિવાદા કરતાં તત્ત્વના અંત પમાતા

<sup>× &</sup>quot; वादांश्च प्रतिवादांश्च वदन्तो निश्चितांस्तथा । तस्वान्तं नेव गच्छन्ति तिलपीलकवद्गतो ॥ " श्री धेागिणं हुः

નથી,-લાણીના બેલની જેમ. ' આંખે પાટા બાંધેલા ઘાણીના બેલ આખા વખત લગ્યા કરે, પણ કેટલું ચાલ્યા તેનું તેને સાન નથી હાતું; તેમ પાતપાતાના પક્ષના અસિનિ-વેશથી અંધ થયેલા વાદીઓ વિચિત્ર પ્રકારે વાદ વદે છે, છતાં બાલાઇ રહેલા તત્ત્વને તા તેઓ પામતા નથી!

"તર્ક વિચાર રે વાદપરંપરા રે, પાર ન પ્હેંચિ કાય; અભિમત વસ્તુ વસ્તુગતે કહે રે, તે વિરક્ષા જગ જોય. ....પંથંડા નિહાળું રે બીજા જિનતહોા."—શ્રી આનંદધનછ

એટલા માટે મુમુક્ષુ જવે કુતકેમાં બીલકુલ અભિનિવેશ કરવાે યાગ્ય નથી. પણ આ મહાત્મા મુમુક્ષુએાને જો કયાંય પણ અભિનિવેશ કરવાે યાગ્ય હાય, તાે તે શ્રુતમાં-સદાગમમાં કરવાે યાગ્ય છે, પરદ્રોહથી વિરતિ લક્ષણવાળા શીલમાં-

રીલિકમાં શુદ્ધ ચારિત્રમાં કરવા યાગ્ય છે, અને ધ્યાનના ફલરૂપ સમાધિમાં કરવા અભિનિવેશ યાગ્ય છે. કારણ કે શ્રુત, રીલિ ને સમાધિ જ એવા શુભ સ્થાનક યુક્ત છે, કે જ્યાં અભિનિવેશ કરવા એટલે કે અંત:પ્રવેશ કરવા, દઢ આલદ ધરવા, દઢતાથી વળગી રહેવું, મજળૂત પકડ કરવા,∽એ આત્માર્થી

મુમુલુને હિતાવહ હાઇ યુક્ત છે, પરમ પ્રશસ્ત છે. જો કે આગ્રહરૂપ-કદાગ્રહરૂપ, મતાગ્રહરૂપ અભિનિવેશ તો સર્વથા અનિષ્ટ હાઇ સર્વત્ર વજર્ય જ—ત્યાગવા યોગ્ય જ છે; તો પણ અત્રે જે શ્રુત આદિમાં અભિનિવેશ કહ્યો, તે કદાગ્રહના અર્થમાં નથી, પણ સદાગ્રહરૂપ—સત્યાગ્રહરૂપ પ્રશસ્ત અર્થમાં છે; અત્રે અભિનિવેશ એટલે અત્યંત્ત અંતા: પ્રવેશ એમ અર્થ ઘટે છે. આમ શ્રુતમાં અભિનિવેશ કરવા એટલે શ્રુતને દઢ લક્તિથી આરાધવું, શ્રુત સાગરમાં ઊંડા પ્રવેશ કરી તેના અર્થનું અવગાહન કરવું. શીલમાં અભિનિવેશ કરવા એટલે શિલને—શુદ્ધ ચારિત્રને દઢપણે, સુસ્તપણે, મહ્યમપણે વળગી રહેવું, ચીટકી રહેવું, શીલને અખંડ અભંગપણે સેવવું. સમાધિમાં અભિનિવેશ કરવા એટલે દઢતાથી સમાધિમાં પ્રવેશી અક્ષાલ રહેવું, ' દેશર પરીષઢ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવી શકે નહિં તે સ્થિરતાના અંત જો.'—એવી અખંડ આત્મસમાધિ પ્રાપ્ત કરવી.

આમ પ્રશસ્ત અર્થમાં-ધ્રુત, શોલ ને સમાધિની દઢ આરાધનાના સમર્થ અર્થમાં, શ્રુત-શીલ-સમાધિ પ્રત્યે અભિનિવેશ કરવા તે મુમુક્ષુને સર્વથા યાગ્ય છે; કારજી કે તે શ્રુત-શીલ-સમાધિ મુમુક્ષુ જેગીજનના માહ્યરૂપ ઇષ્ટ પ્રયાજનની સિહિના ઉત્તમ સાધન છે, માટે તેની દઢ લગનીરૂપ આરાધના કરવી, રઢ લગાડીને તેની પાછળ મંડી પડલું, તેમાં અભિનિવેશ-અત્યંત તન્મયતારૂપ પ્રવેશ કરવા તે મુમુક્ષુને અત્યંત યાગ્ય છે.

<sup>×</sup> જુએ શ્રીમદ્ રાજચાં 4જીકૃત અપૂર્વ અવસરવાળું અત્યંત સુપ્રસિદ્ધ અમર કાવ્ય.

## बीजं चास्य परं सिद्धमवन्ध्यं सर्वयोगिनाम्। परार्थकरणं येन परिद्युद्धमतोऽत्र च ॥८९॥

વ્યાનું **ઝીજ સહુ યેઃિંગને, સિદ્ધ અવધ્ય પ્રધાન;** પરાપકાર પરિશદ્ધ જે, એથી એહ વ્યા સ્થાન ૮૯

અર્થ:—અને આ શુત આદિતું પરમ બીજ, સર્વ યાેગીઓને સિદ્ધ એવું અવધ્ય-અર્ધ્ય કલ દેનારું પરિશુદ્ધ પરાર્થકરણ( પરાપકાર) છે; એટલા માટે અત્રે પણ અભિ-નિવેશ કરવાે સુક્રત છે.

#### વિવેચન

" પ્રભુ લેજો, નીતિ સમનો, પરદા પરાપકાર."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

અને આ ઉપરમાં જે અભિનિવેશ કરવા યેાગ્ય-લગની લગાડવા યાગ્ય, એવા શ્રત, શીલ ને સમાધિ કહ્યા, તેનું પણ સર્વ ચાેગીઓને સિદ્ધ થયેલું -પ્રતિષ્ટિત થયેલું પરમ કારણ શું છે? તે અહીં પ્રગટ કર્સું છે:-એ શ્રુતાદિનું પશુ પરમ ખીજરૂપ પ્રધાન કારણ પરાર્થકરણ છે. એટલે કે પર પ્રયોજનના શહ **પરાેપકારમાં** નિષ્પાદનરૂપ પરાપકાર છે. એમ કુલયાગી વગેરે સર્વ યાંગીઓએ અભિનિવેશ સંમત કરેલું છે. પ્રતિષ્ઠિત કરેલું છે. અને આ પરાપકારરૂપ બીજ શ્રુતાદિની પ્રાપ્તિરૂપ અમાલ-અગ્રુક ફુલ આપનારું છે. આ પરાપકાર સુકત કાર્યમાં અન્ય કાઇના ઉપદાત ન થવા જોઇએ, બીજા કાઇને બાધા ન ઉપજવી જોઇએ, એવું તે સર્વથા પરિશુદ્ધ હોવું જોઇએ. આવા પરિશુદ્ધ પરાપકારમાં અભિનિવેશ કરવા, લગની લગાડવી, તે મુમુક્ષુ મહાત્માઓને યુક્ત છે, કારણ કે આ પરાપકાર શતાદિ કારણનું પણ કારણ છે. એટલા માટે મુમુક્ષુએ પરાપકારી થવું, પરા-પકાર કાર્યના વ્યસની થવું, એમ સત્ પુરુષોના ઉપદેશ છે. શ્રી વ્યાસછએ ભાગવતમાં ऽह्यं छे हे—'परोपकारः पुण्याय पापाय परपीडनम् ।'

એટલે માક્ષા લિલાપી મુમુક્ષુ છવે પાતાના તન, મન, ધન ને વચનની સમસ્ત શક્તિ

सृत्तः-बीजं सास्य—अने आनुं-श्रुताहिनुं श्रीक, परं सिद्धं-परभ सिद्ध, प्रधान प्रतिष्ठित, अवन्ध्यं-अनंध्य, नियत इत्तहायी, चे। छस इत आपनाइं, सर्वचोगिनाम्-धर्पथाभिने, दुस्याणी प्रभुण सर्व थे। गीओने. ते शुं? ते माटे इत्युं-परार्थकरणं-परार्थहरू, परप्रयोजनतुं निष्पाहन, (पराप्रकर) चेन-कथी, के हारख्यी, परिद्युद्धं-परिशुद्ध, अन्यता अनुप्रधातथी, श्रीणने। अप्रधात निद्धं हरवा यही, अतो-आधी, आ हारख्य यही, अत्र च-अत्रे प्रख्, आ परार्थहरूख्मां (पराप्रकर्मां) प्रख्न अलिनिवेश युक्त छे.

અન્ય છવોના ઉપકારને અર્થ ખર્ચવી એજ ઉચિત છે. પાતાના શરીરને તે પાતાનાથી અને તેટલી પર સેવા કાર્યમાં અર્પણ કરે, પાતાના મનને તે પરહિત તન,મન,ધનથી ચિંતાના કાર્યમાં વ્યાપૃત કરે, પાતાના વચનને તે પરનું ભલું થાય પરાપકાર એવા સત પ્રયોજનમાં પ્રયુક્ત કરે, પાતાના ધનને તે દીન–દુ:ખીના દુ:ખદલનમાં વિનિયોજિત કરે, અને જનકલ્યાણના ઉત્કર્ષરૂપ સેવા કાર્યમાં પાતાના ખનતા ફાળા આપે, કારણ કે સંતજનાની વિભૂતિએ પરાપકારાર્થ હાય છે. 'પરાપકારાય સતાં વિમૂત્ય: !' અને આલું જે પરાપકાર કૃત્ય છે તે 'પરિશુદ્ધ' અર્થાત સર્વથા શુદ્ધ હાલું જોઇએ. એટલે આમાં બીજા છવના ઉપઘાત ન થાય, એકના લોગે બીજાના ઉપકાર ન થાય, એ ખાસ જોલું જોઇએ. કાઇ પણ છવને કંઇપણ દુ:ખ– કિલામણા ઉપજાવ્યા વિના જે કરવામાં આવે તે જ પરિશુદ્ધ પરાપકાર છે. તેમજ આ પરાપકાર કૃત્યમાં આ લાક–પરલાક સંબંધી કંઇ પણ ફલ અપેક્ષા નજ હાવી જોઇએ, પરાપકાર કૃત્યમાં આ લાક–પરલાક સંબંધી કંઇ પણ ફલ અપેક્ષા નજ હાવી જોઇએ, પરાપકાર કૃત્ય સર્વથા નિષ્કામ જ હાલું જોઇએ, અને તા જ તે 'પરિશુદ્ધ' ગણાય

કુતકેની અસારતા જ અતાવવા માટે કહે છે---

अविद्यासंगताः प्रायो विकल्पाः सर्वे एव यत्। तद्योजनात्मकश्चेष कुतर्कः किमनेन तत्॥ ९०॥

અવિદ્યાસગત પ્રાય તા, હાય વિકલ્પ તમામ; તસ યોજકજ કુતર્ક આ, તેથી એનું શું કામ? ૯૦

અર્થ:—ઘણું કરીને સર્વે વિકલ્પા અવિદાસં ચુક્ત હોય છે, અને તે વિકલ્પના યાજન્રુપ આ કુતર્ક છે. તેથી કરીને આ કુતકથી શું ?

#### વિવેચન

"જહાં કલપના જલપના, તહાં માને! દુઃખ છાંઇ; મિટે કલપના જલપના, તખ વસ્તુ તિન પાઇ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

सवे व विकट्या-शण्डविष्ट्या ने अर्थविष्ट्या प्राये धरीने अविधास गत हाय

वृत्ति:-अविद्यासंगताः —अविद्यासंगत, ज्ञानावरल्या आहिथा संपृक्षत-संयुक्त, प्रायो-प्राये, आहुश्यथी, विकल्पाः सर्व एव-विक्रियो सर्वेष, न्याण्ड विक्रियो, अने अर्थ विक्रियो, यत्-कारल्य के, तद्योजनात्मकश्य-अने तेनी थे।अनात्मक, ते विक्रियोगे थे।अनात्मक, एषः-आ,-श्रीमथ-पायस आहि विक्रिय करवावडे करीने, कुतर्कः-कुतर्कः-कुतर्कः अक्षिल्याले। छे. किमनेन तत्-नेथा करीने अनाया शुंश अनुं शुंका छे किमनेन तत्-नेथा करीने अनाया शुंश अनुं शुंका छे किमनेन तत्-नेथा करीने अनाया

છે, એટલે કે જ્ઞાનાવરણીય આદિથી સંયુક્ત હોય છે. જયાં જયાં વિકલ્પ છે ત્યાં ત્યાં સાથે અવિદ્યા અવશ્ય જાય જ છે, ને ત્યાં ત્યાં અવશ્ય જ્ઞાનાવરણીય વિકલ્પના આદિના ઉદય હાય જ છે. અને તે અવિદ્યાસંગત વિકલ્પાનો યોજક કુતર્ક યોજક-યોજનારા-ગાઠવનારા આ કુતર્ક છે. આ છાણું છે તે દ્રષ્ય કેમ નહિં? આ દ્રષ્ય છે તે છાણું કેમ નહિં? ઇત્યાદિ પ્રકારના અસમ્મંજસ વિકલ્પના ઉત્પાદક કુતર્ક જ છે. અવિદ્યારૂપ× શિલ્પી-કડીઓ વિકલ્પરૂપ કલ્પનાની શિલા ઘડે છે! અને કુતર્ક તે કલ્પનાની શિલાની યોજના કરે છે, ગાઠવે છે, એક બીજ સાથે સલાડે છે! એટલે મૂળ શિલ્પકાર જ ખાટા! તેનું શિલ્પ-ઘડતર પણુ કલ્પનારૂપ, અધુંય હવામાં! હવાઇ કિલ્લા જેવું! Castles in the air! ને તે હવાઇ કિલ્લાની શિલાને સલાડનારા પાછા કુતર્ક! એટલે પછી અધુંય ચણતર ખાટામાં ખાટું કલ્પિત ને હવાઇ જ હાય ને! અને તે ખાંધવા જાય તેના પણુ ભાંગીને ભુક્કા જ થાય કે બીજાં કાંઇ?

"મૂરખ જીવ ધરે ચિત્તમેં કહા, જલ્પ વિકલ્પ સદા દુ:ખદાયી; ધ્યાવહુ છાલા સદા અતિ ઉજજવલ, દૂર તેની સળ સાજ પરાઇ." શ્રી દ્વાર્યદ્રજીકૃત દ્રવ્યપ્રકાશ

તા પછી આવા અવિદ્યાપ્રેરિત વિકલ્પને ગાઠવનારા કુતકેનું શું કામ છે? શું પ્રયોજન છે? કંઇ જ નહિં. વિકલ્પનું મૂળ અવિદ્યા છે ને તેને પાષનારા કુતકે છે, તા પછી આવા દુષ્ટ અનિષ્ટ અનર્થકારક ને હળાહળ ખાટા કુતર્કને કરી વિભુધ ભજે વારુ? અવિદ્યાજન્ય વિકલ્પથી જ આ સંસારની ઉત્પત્તિ થાય છે, તા પછી સંસારના અંત ઇચ્છનારા મુમુશ્રુ વિકલ્પના આશ્રય કેમ કરે? સમસ્ત તત્ત્વજ્ઞાનના ઉત્તમ નિષ્કર્ષર્ય-નિચાડર્ય અત્યંત સમર્થ અનુભવવચન તાત્વિકશેખર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજએ ઉચ્ચાર્યા છે કે-

" ઉપજે માેહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; આંતર્મુખ અવલાકતાં, વિલય થતાં નહિં વાર."

तेभक-

## जातिप्रायश्च सर्वोऽयं प्रतीतिफलबाधितः। इस्ती व्यापादयत्युक्तौ प्राप्ताप्राप्तविकलपवत्॥ ९१॥

वृत्तिः— जातिप्रायश्च-अने अतिप्राय, इष्णाकासप्रधान, सर्वोऽयं-आ सर्व क्रिक्ड, प्रती-तिफलवाधित:-प्रतीति-इवथा आधित छे ओटका माटे. ओ क क्रिक्डे छे-हस्ती व्यापाद्यत्युक्ती-क्षाया मारी नांभशे ओवुं वयन म्हावते ठक्के,-क्षानी केम १ ते माटे क्रिक्डं-प्राप्ताप्राप्तविकल्पवत्-प्राप्त-अप्राप्तना विकल्पनी केम.

× "विकल्पकल्पनाशिल्पं प्रायोऽविद्याविनिर्मितम्। तद्योजनामयश्चात्र कुतर्कः किमनेन तत् ॥—६। ६। મતીતિ-ફલ ભાધિત આ, જાતિપ્રાય સહુ જલ્પ; જ્યમ 'હાથી હણશે ' કહો, પ્રાપ્ત-અપ્રાપ્ત વિકલ્પ. ૯૧.

અર્થ:—અને પ્રતીતિકલથી બાધિત એવા આ સર્વ કુતર્ક જાતિપ્રાય છે-દૂષણાસાસ-પ્રધાન છે. 'હાથી મારી નાંખશે 'એવું કહો, હાથી પામેલાને-પાસે રહેલાને હણશે ? કે નહિં પામેલાને-દૂર રહેલાને હણશે ?–એવા વિકલ્પની જેમ.

#### વિવેચન

અને જે આ સર્વ કુત કે છે તે સર્વ જાતિ પ્રાય છે, દૂપણાભાસપ્રધાન છે. જ્યાં હૈાય ત્યાં દૂપણાભાસ શોધી કાઢવું એ એનું કામ છે! દ્વષણ નહિં-પણ દ્વષણ જેવા આભાસ આપતું, દ્વષ્ણ જેવું દેખાતું કંઇ પણ છિદ્ર શોધી કાઢવું એ કુતર્કનું કામ છે! 'દ્વમાંથી પારા કાઢવા' જેવું છલ નિર્દોષ નિરવદ્ય વસ્તુમાં પણ શોધી કાઢવું એ ખલ કુતર્કનું કુશલપણું છે!

" वासुक्ते साधने प्रोक्तदोषाणामुद्भावनम् । दूषणं निरवसे तु दूषणाभासनामकम् ॥ " श्री सिद्धसेनदिवाऽरहत न्यायानतार

આવા આ કુતર્ક પ્રતીતિથી અને ફ્લથી ગાધિત છે, એટલે કે ગમે તેવા કુતર્કથી પણ પ્રતીતિ ઉપજવી નથી, અને તે માન્યામાં આવતા નથી, સર્વદા સંશયાત્મકતા જ રહે છે. ને 'સંશયાત્મા વિનશ્યતિ' સંશયી જિન વિનાશ પામે છે. કુતર્ક પ્રતીતિ- તેમજ તેથી કાંઇ ફલ પ્રયોજન સિંહ થતું નથી. ખાલી નકામી માથા- ફેલ બાધિત કાંડ થાય છે. એ માટે અત્રે રમૂજ દર્શાંત રજ્યુ કર્યું છે કે—હાથી મારી નાંખશે એમ મહાવતે કહો, હાથી પાસે રહેલાને હણે? કે દૂર રહેલાને હણે? એવા વિકલપ જેમ કાઇ બઠર-જડ કરે, તેની જેમ અત્રે સમજવાનું છે. 'દ્ર નિકટ હાથી હણેજી, જયમ એ બઠર વિશાર.' આ દર્શતાના સાર આ પ્રમાણે:-

કાઇ નૈયાયિક છાત્ર ( વિદ્યાર્થી ) કયાંકથી આવ્યો. અવશ-નિરંકુશ થઇ ગયેલા ગાંડા હાથી પર ચહેલા કાઇએ ખૂમ મારી 'અરે! અરે! જરદી દૂર ખસી જા! (નહિં તો) હાથી મારી નાંખશે. ' એટલે તેવા પ્રકારે જેને ન્યાયશાસ્ત્ર પરિસ્ત ન્હોતું –જે ભર્યો પણ ગર્યો ન્હોતો એવા તેણે કહ્યું – 'રેરે! વ્યક્રેર! આમ યુક્તિવાલ કેમ પ્રલપે છે? કારણ કે, શું આ પ્રાપ્તને હશે છે? કે અપ્રાપ્તને? આદ્ય પક્ષમાં ત્હારી જ વ્યાપત્તિના ( મરસ્તુના ) પ્રસંગ છે, – પ્રાપ્તિસાવને સીધે. એમ જ્યાં તે કહે છે, ત્યાં તો તેને હાથીએ ઘલો-પકલો. તેને માંદ મહાવતે મુકાવ્યો.

જાતિપ્રાયતા તે! સર્વત્ર સિન્ન અર્થ ગ્રહણ સ્વસાવવાળા સંવેદનના વેદનમાં દ્વાય છે;–તદ્દ્વગત (તેમાં પ્રાપ્ત થતા ) આકારરૂપ વિકશ્યનના એવ'પ્રાયપણાને લીધે, એમ અન્યત્ર ચર્ચવામાં આવ્યું છે. કાઇ એક નૈયાયિક—ન્યાયશાસ્ત્રના વિદ્યાર્થી ક્યાંકથી આવી ચઢ્યો. ત્યાં રસ્તામાં નિરંકુશ ગાંડા થયેલા હાથી પર ચહેલા મહાવતે ખૂમ મારી—અરે અરે! જલદી દ્વર હઠી જા! દ્વર હઠી જા! દ્વર હઠી જા! નહિં તો હાથી મારી નાંખશે. એટલે લહ્યા પણ ગહ્યા નિહં એવા તે વેદીઓ દોઢચતુર દાઢડહાપણ કરી, પાતે લશેલા ન્યાયશાસ્ત્રની પહિતાએ ન્યાયના પ્રયાગ કરવા લાગ્યા કે—રે રે મૂર્ખ! આમ તું યુક્તિબાદા—યુક્તિ વગરનું શું બકે છે? કારણ કે આ હાથી શું પામેલાને—પાસે આવેલાને હશે ? કે નહિં પામેલાને હશે ? પામેલાને હશે એમ કહે તો તને જ હશે,—એમ જયાં તે હજી પાતાનું સંભાષણ આગળ ચલાવે છે, ત્યાં તા હાથી પાસે આવી પહોંચ્યા, ને તેને પકલ્યો. પછી મહાવતે તેને માંડમાંડ છાડાબ્યા. તેમ તેવા પકારે વિકલ્પ કરનારા એવા તે તે દર્શનમાં સ્થિત જીવ પણ કુતર્ક—હસ્તીથી ગ્રહાયેલો હાય છે, તે સદ્ગુરુ—મહાવતથી જ મૂકાવાય છે. આના જેવું બીજાં રમૂજી દર્શત—દ્વાદ્યારે પાત્ર લિંદા પાત્રાધારે દ્વતમ્ ! દીના આધારે પાત્ર છે? કે પાત્રના આધારે દ્યો છે? એ પ્રયોગસિહ કરવા માટે વેદીઆ પંડિતે પાત્ર ઊંધું વાળ્યું એટલે ઘી ઢાળાઇ ગયું!

આમ સર્વત્ર જૂદો જ અર્થ ગ્રહ્યું કરવાના સ્વમાવવાળું સંવેદન જ્યાં જ્યાં હોય છે, ત્યાં ત્યાં જાતિપ્રાયતા હોય છે. એટલે કે કહેવાના આશ્ચથી—મતલઅથી જૂદો જ અવળા જ આશ્ય શ્રદ્યું કરવા, 'એહતું ચાડ વેતરવું' તે જાતિપ્રાયતા છે, દૂપણા- ભાસપ્રધાનતા છે. અને તે સંખંધી વિકલ્પ કરવા તે પણ તહૂપ હોવાથી તેવા પ્રકારના જાતિપ્રાય—દ્વાણાભાસપ્રધાન હોય છે. 'जातयो दूपणामासाः पक्षादिदृष्ट्यते न यः।' તાત્પર્ય કે જે વાત કહેવા માગતા હાય, તેનાથી ઊલટા જ—લાધા જ અર્થ પકડવા અને તેવા વિકલ્પ કરવા તે જાતિ અથવા દ્વાણાભાસ કહેવાય છે. અંગ્રેજ કહેવત પ્રમાણે Chalk ને બદલે Cheese સમજવી, તેની જેમ.

" હું પામ્યાે સંશય નહીં છ, મૂરખ કરે એ વિચાર; આળસુઆ ગુરુ શિષ્યના છ, એ તાે વચત પ્રકાર….મત."—શ્રો યાે. દ. સજ્ઝાય ક-૧૨

તેમજ વળી--

# स्वभावोत्तरपर्यन्त एषोऽसावपि तत्त्वतः। नार्वाग्हरगोचरो न्यायादन्यथान्येन कल्पितः॥ ९२॥

मृत्तिः—स्वभावोत्तरपर्यन्त एष:-आ कृतके पर्यं ते स्वभाव उत्तरताणा होष छे, छेवटे 'स्वभाव ' अ क कृतकि ते। उत्तर होष छे, अने अने अने 'वस्तुस्वभानेकत्तरं चाच्यं ' वस्तुरवभावे। वडे करीने उत्तर कहेवा थे। अ छे, ओ वसन उपरथी. आम अजिन हहे छे, पाण्डी स्रोक्षे छे, ओवे। ओओने। स्वभाव छे. असाविष-आ स्वभाव पथ्डा, तत्त्वतः-तत्त्वथी, परमार्थथी, नार्वाग्गोचरः-अर्वाण्गे। अर्था, क्यास्थने। विषय नथी; न्यायात्-न्यायथी, परप्रसिद्ध ओवा न्यायथी. केवा प्रकारने। हे। छोने हैं

સ્વભાવ આવીં ઉભાે રહે, છેવઠના જ જવાખ; કુતકે એવા હાય એ, એવી એહની છાપ. એ સ્વભાવ પહ્યુ તત્ત્વથી, છદ્મસ્થગાચર ના'ય; કારણ ત્યાયથી અન્યથા, અન્યથી કહિપત હાય. ૯૨.

અર્થ:—સ્વભાવ જ જ્યાં છેવટના જવાબ છે એવા આ કુતર્ક છે; અને આ સ્વભાવ પણ તત્ત્વથી અર્વાગ્રદ્ધિવાળાને-છદ્મસ્થને ગાચર હાતા નથી, કારણ કે ન્યાયથી એ બીજાથી બીજા પ્રકારે કદયવામાં આવે છે.

#### વિવેચન

આ જે કુતર્ક કહ્યો, તેનું વિશેષ સ્વરૂપ અહીં કહ્યું છે: —આ કુતર્ક એવા હાય છે કે તેમાં છેવડના જવાબ 'સ્વભાવ' હાય છે. જ્યારે બીજી કાઇ પણ દલીલ કે યુક્તિ ન ચાલે, ત્યારે છેલ્લે એમ કહેવાય કે આ તા આ વસ્તુના સ્વભાવ છે. કહ્યું છે કે-' वस्तुस्वभाषेरुत्तरं वाच्यं' 'વસ્તુસ્વભાવથી ઉત્તર કહેવા.' આમ અગ્નિ બાળે છે-દઝાડે છે, પાણી ભીંજાવે છે, કારણ કે એવા એના સ્વભાવ છે.

અને તે સ્વભાવ પણ તત્ત્વથી-પરમાર્થથી અર્વાગૃદક્ષિને એટલે કે છક્કાસ્થને ગાંચર નથી. અમુક વસ્તુના સ્વભાવ શા છે? તે તત્ત્વથી જાણવું એ છક્કાસ્થના એટલે કે જ્ઞાના-વરણવંતના વિષય નથી. જેને સંપૂર્ણ છક્કા-જ્ઞાનાવરણ ટાવ્યું નથી, તે છક્કાસ્થની તે જાણી શકવાને સમર્થ નથી. શાથી? પર દર્શનીઓને પ્રસિદ્ધ એવા અન્યથા કેલ્પના ન્યાયથી. કેવા પ્રકારે? તો કે-અન્યવાદીથી તે અન્યથા-ખીજા જ પ્રકારે કલ્પવામાં આવે છે. કાઇ અમુક પ્રકારે વસ્તુસ્વભાવની કલ્પના કરે, તો

તે માટે કહ્યું-अन्यथा-અન્યથા, પ્રકારાન્તરથી, જૂદા જ પ્રકારે, अन्येन-અન્યથી, બીજા વાદીથી, किल्पत:-કિલ્પત હાઇ, કલ્પવામાં આવેલા હાઇ, દાખલા તરીકે-' वस्तुस्वभावेरुत्तरं वास्त्यं ? વરતુ સ્વભાવા પરથી ઉત્તર કહેવા, એમ સર્વત્ર જ તથાપ્રકારે તેની તેની સિદ્ધિમાં કહી શકાય છે. કેવા પ્રકારે ?-જેનાવડે તેના અર્થક્રિયા કરવાના સ્વભાવ છે, તેના વડે તે અર્થક્રિયા કરે છે,-નહિં કે ક્ષ્યિંકતાથી. કારણ કે તેના ( અર્થક્રિયાના ) સર્વ ભાવામાં જ સ્વીકાર છે તેટલા માટે. કારણ કે મમે ત્યાંથી તેના અર્થક્રિયાભાવના પ્રસંગથી તેના કારણના અવિશેષ હોય છે,-તફાવત હોતા નથી, તેથા.

આમ અગ્તિ, જલની સંનિધિમાં (નિકટ હાજરીમાં) ભોંજને છે,-તથાપ્રકારના સ્વભાવપશુને લીધે. તથા જલ અગ્તિની સંનિધિમાં દહે છે,-તથાપ્રકારના સ્વભાવપશુને લીધે જ,-સ્વભાવના વૈચિત્રયથા– વિચિત્રપશુને લીધે. તેમાં પણ લાકભાધા શિવાય વળા બીજો સ્વભાવ હાય છે, દર્શતમાત્રનું સર્જત્ર સુલભપશું હોય છે. તેથી આમ કુતક અસમંજસકારી (અયુક્ત) છે, એમ ઐદંપર્ય છે, આ કહેવાનું તાત્પર્ય છે.

વળી બીજો વાદી પ્રકારાંતરથી-જૂદા જ પ્રકારથી તેની કલ્પના કરે છે. આમ જેનું જ્ઞાના-વરણ ૮૦૨ નથી એવા છલ્લસ્થાનું જ્ઞાન કલ્પનાર્પ (Imaginary) હોવાથી, છલ્લસ્થાની ચિત્રવિચિત્ર કલ્પનાના મેળ ખાતા નથી! ને 'મુંદ્રે મુંદ્રે મિતિમિજ્ઞા' 'મગજે મગજે જૂદી મિતિ' જેવું થાય છે! એક કલ્પના કરશે ઉત્તરની, તા બીજો કરશે દક્ષિણની! Diametrically Opposite! છલ્લસ્થને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન તા છે નહિં, એટલે તેને બધા આધાર વિકલ્પર્પ કલ્પના ઉપર રાખવા પડે છે, અને કલ્પિત જ્ઞાનથી અનેક કલ્પિત કલ્પનાતરંગા ઊઠયા કરે છે; કારણ કે 'વસ્તુસ્વભાવા ઉપરથી ઉત્તર કહેવા,' એ સ્તૃત્ર પ્રમાણે સર્વત્ર જ તેવા પ્રકારે તેની સિદ્ધિ કહી શકાય છે. તે આ પ્રકારે—જેના વડે કરીને તેના અર્ધક્રિયા કરવાના સ્વભાવ છે, તેના વડે તે અર્ધક્રિયા કરે છે,—નહિં કે ક્ષણિક્તાથી. અને કાર્ધ પણ અર્ધક્રિયા તેવા પ્રકારના તે વસ્તુના સ્વભાવથી થાય છે. આ અર્ધક્રિયાના સર્વ ભાવામાં જ સ્વીકાર કરાય છે, અને ગમે ત્યાંથી તેવી અર્ધક્રિયાના પ્રસંગ ઉલા કરી શકાય છે, કારણ કે તેના કારણમાં કાર્ધ તફાવત નથી.

આમ કાઇ કહેશે કે અગ્નિ, પાણીની નિક્ટ હાજરીમાં, ભીંજાવે છે; કારણ કે તેના તેવા પ્રકારના સ્વભાવ છે! તથા પાણી, અગ્નિની નિક્ટ હાજરીમાં, ખાળે છે-દઝાઢે છે, કારણ કે તેના તેવા પ્રકારના સ્વભાવ છે! અથવા તા સ્વભાવનું વિચિત્રપણું હાવાથી, લાેક- ખાધા ન ઉપજે એવા બીજા પ્રકારના પણ તથાસ્વભાવપણાની વિચિત્ર કલ્પના કરી શકાય છે! કારણ કે તેવા તેવા સ્વભાવને પુષ્ટ કરે એવા દર્શત માત્રનું સર્વત્ર સુલભ• પણું હાય છે! ગમે ત્યાંથી તેવું અનુકૂળ દર્શત મેળવવું સ્હેલું છે!

આવા પ્રકારે કુતક કરનાર પાતાના મંત્રવ્યની-પાતાની કલ્પનાની સિદ્ધિ માટે હું મેશાં વસ્તુસ્વભાવના આશ્રય લે છે, અને આ વસ્તુસ્વભાવ છે એમ છેવટના જવાબ આપી સામા માણુસને નિરુત્તર કરવાના-મુખ ખંધ કરવાના પ્રયાસ કરે છે! અને येन केन प्रकारेण-ગમે તે પ્રકારથી ક્યાંયથી પણ તેને દર્શતના પાતાની કરપનાને અનુકૂળ એવા સ્વભાવ મળી પણ આવે છે! કારણ તાેટા નથી કે સ્વભાવનું વિચિત્રપણું હાય છે, અને તેને બંધબેસ્તું દર્શત મેળવવું પણ અધેય સુલભ હાય છે! તે મેળવતાં ઝાઝી તકલીફ પડતી નથી! દાખલા તરીકે-અગ્નિ તા મૂળ ઉષ્ણસ્વભાવી હાેઇ દઝાડનાર છે એમ સર્વ કાેઇ જાણે છે, છતાં કુતક કરનારા એમ સાબિત કરવાના પ્રયાસ કરશે કે જીએના અગ્રિના સ્વભાવ પાણીની હાજરીમાં ભોંજાવવાના છે, કારણ કે ઉન્હું પાણી ભોંજાવે પણ છે! તેમજ પાણીના મૂળ સ્વભાવ શીતલ હાઇ બીજાવવાના છે, છતાં કુતર્ક કરનાર એવી દલીલ કરશે કે-પાણીના સ્વભાવ, અગ્તિની હાજરીમાં દઝાડવાના છે, કારણ કે ઉન્હું પાણી દઝાડે છે! એ પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. કારણ કે તે તેના સ્વભાવ છે. આ રીતે વસ્તુસ્વલાવના ઓઠા હેઠળ કુતકે કરનાર મારી મચડીને પાતાને મનફાવતા અર્થ ળંધ બેસાઉ છે! આમ દરાંતના તાટા નથી ને

કુતકેના આરા નથી! માટે આવા કુતકે સર્વથા અસમંજસ, અયાગ્ય, અનુચિત છે, ઢંગથડા વિનાના-ઢામઢેકાણા વિનાના છે, એમ તાત્પર્ય છે. અને એટલા માટે જ આત્માર્થી મુમુક્ષુ જેગીજને તેના સવધા દૂરથી પરિત્યાળ કરવા યાગ્ય છે.

આ જ અર્થને વિશેષથી કહી દેખાડવા કહે છે--

अतोऽग्निः क्लेदयत्यम्बुसन्निधौ दहतीति च। अम्ब्विग्निसन्निधौ तत्स्वाभाव्यादित्युदिते तयोः॥ ९३॥

એર્થી જલ સિત્રિધાનમાં, અનલ ભીંજવે વાહ! સિત્રિધાનમાં અનલના, જલ ઉપજાવે દાહ; એમ તેહ ખેત્રે તહા, તથા સ્વભાષે થાય; એમ કાેઇ વાદિ થકી, જ્યારે કથન કરાય; ૯૩.

અથ<sup>િ</sup>:—એટલા માટે પાણીની હાજરીમાં અગ્નિ ભીંજવે છે, ને અગ્નિની હાજરીમાં પાણી દઝાડે છે,–એમ તે બન્નેના તેવા સ્વસાવપણાને લીધે થાય છે, એવું કાેઇથી જયારે કથવામાં આવે ત્યારે—

#### વિવેચન

ઉપરમાં કહેલી વાતને વિશેષથી કહી દેખાં છે: પ્રસ્તુત વસ્તુસ્વભાવ અવીગ્રહ્યા છકાસ્થને ગાંચર નથી, છકાસ્થા તે સ્વભાવને યથાર્થ જાણી શકતા નથી. એટલા માટે જ અગ્નિ, પાણીની સંનિધિમાં-નિકટ હાજરીમાં, ભીંજવે છે; અથવા પાણી, અગ્નિની સંનિધિમાં-નિકટ હાજરીમાં, ભીંજવે છે; અથવા પાણી, અગ્નિની સંનિધિમાં-નિકટ હાજરીમાં દઝાઉ છે; કારણ કે અગ્નિના ને પાણીના તેવા તેવા સ્વભાવ છે, એમ કાઇ વાદી જ્યારે દલીલ કરે છે. ત્યારે શું ? તેનું અનુસંધાન નીચેના શ્લાકમાં કહ્યું છે.

અગ્નિના અસલ સ્વભાવ ઉષ્ણુ છે, અને તેથી દઝાય છે એમ આબાલવૃદ્ધ સર્વ કાંઇ જાણું છે, છતાં કુતર્ક કરનારા કહેશે કે—અગ્નિના સ્વભાવ ભીંજવવાના છે, કારણુ કે અગ્નિ પાણીની હાજરીમાં ભીંજવે છે, ઉષ્ણુ જલ ભીંજવે છે, એ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે.

चृत्तिः — कारण् के अधिकृत-अरतुत स्वलाव अवीगृहण्गायर- कद्मस्यनी दृष्टिने गायर नथी, अती-अथी करीने, अ कारण्यी, अग्निः क्लेंद्रयति-अग्नि लीजने छे; अत्यक्ष विरोधना परिद्वार अथैं क्ष्णुं के-अम्बुसन्धियी-जलनी संनिधिमां, निक्ष्ट द्वाजरीमां. द्हति वाम्बु-अथवा पाण्णी हजाडे छे. अतीति लाधा नथी अरेका मार्टे क्ष्णुं के-अग्निसंनिधी-अग्निनी संनिधिमां (अग्निनी निक्ष्ट द्वाजरीमां). आ अभे क्ष्म छे १ ते मार्टे क्ष्णुं-तत्स्वामाव्यात्त्रयोः-ते लन्तेना ते स्वलावपञ्जने क्षीधे. अग्निनी ने पाण्णीने तेवा स्वकाव छे तथो करीने, उदिते-परवादधी क्रहेवामां आव्ये, अभेम ज्यारे हाई पर वादी कर्षे छे त्यारे-

તેમજ જલ મૂળ શીતલ સ્વભાવી છે, અને તેથી ભીંજાવાય છે, છતાં કુતર્ક કરનાર એમ સાબિત કરવા પ્રયત્ન કરશે કે—પાણીના સ્વભાવ દઝાડવાના છે, કારણ કે પાણી અગ્તિની હાજરીમાં દઝાડે છે, ઉગ્ણુ જલ દઝાડે છે, એ પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. આમ વસ્તુસ્વભાવના એાઠા નીચે કુતર્ક કરનાર પાતાને મનકાવતા અર્થ એક જ વાતમાંથી ઉતારી શકે છે!

શું? તે કહે છે—

### कोशपानाहते ज्ञानोपायो नास्त्यत्र युक्तितः। विप्रकृष्टोऽप्यस्कान्तः स्वार्थकृदश्यते यतः॥ ९४॥

કાશપાન વિના બીંજો, હાય ન જ્ઞાન ઉપાય; એવું પણ ઘુક્તિ થકી, અત્રે સ્થાપિત થાય! કારણ દૂર રહ્યો છતાં, લાહચુંખ પાષાણ; સ્વાર્થ કાર્ય કરતા સદા, દેખાયે આ ઠાણ. ૯૪

અર્થ:-- અત્રે યુક્તિથી કેાશપાન શિવાય જ્ઞાન ઉપાય છે નહિ; કારણ કે વિપ્રકૃષ્ટ (ફર રહેલા) લાહેસું ગક પણ સ્વાર્થ કરનારા (પાતાનું કાર્ય કરનારા) દેખાય છે.

#### વિવેચન

ત્યારે કાઇ વળા એમ કહેશે કે કાશપાન (શબ્દકાષ પી જવા-ગાખી જવા તે) સિવાય જ્ઞાનના બીજો ઉપાય નથી! એમ અત્રે સ્વભાવના પ્રસંગમાં શુષ્ક તર્કની યુક્તિથી સ્થાપિત થઇ શકશે. જો સ્વભાવની જ વાત કર્યા કરશા, તો કાઇ વળી એ જ સ્વભાવની શુક્તિ આગળ ધરીને ઉપર પ્રમાણે દ્વીલ કરશે. તેમાં વળી કાઇ વિપ્રકર્ષના (Far-fet-ched argument) એટલે દ્રપણાના-છેટાપણાના વાંધા લેશે, તો તે પણ આ લાહ્યું ખક દર્શાતથી દ્રર કરી શકાશે:-દ્રર રહેલા અયરકાંત-લાહ્યું બક પત્થર પણ સ્વાર્થ સાધે છે, અર્થાત્ લાહાનું આકર્ષણ વગેરે પાતાનું કાર્ય કરવાના સ્વભાવ ધરાવતા દેખાય છે.

वृत्तिः-कोशपानाद्यते—केश्वभान शिवाय, झानोपायो नास्त्यत्र-ज्ञानिष्ठभाय अत्रे-स्वलाय व्यन्तिक्षमां (असंगमां) छ निर्द्धं, युक्तितः-युक्तियी, शुष्ठ तर्धंयुक्तियी, क्षेष्ठ थीलुं दशंत पण् आ अर्थनुं समर्थंक अर्वुं विद्यमान छ ल, ओटला माटे ब्रह्मं-विप्रकृष्टोऽप्ययस्कान्तः-विप्रकृष्ट-दूर रहेले। अने। अयरकांत-लेलिक्षंक पत्थरिवशेष, स्वार्थकृत्-स्वार्थं करनारा, लेलिक्षं आदि स्वकार्थं करणाव ३५ स्वलाववाला, दश्यते यत:-कारणु के देणाय छे.

તે જ વિપ્રકૃષ્ટ-દૂર રહેલા જ એવા તે સાંનિકૃષ્ટ લાહને જ, નહિં કે તાઝાદિને, આકર્ષે જ છે, નહિં કે કાપે છે. તેથા આમ આતી જેમ આગ્ર આદિનું તથાસ્વજ્ઞાવ કલ્પન કાનાથી બાધિત થાય વારુ ? કાઇથી નહિં, એમ ભાવવા યાગ્ય છે. કારાષ્ટ્ર કે તે દૂર રહ્યો રહ્યો જ લાહાને ખેંચે છે, નજીક હાય તા નહિં; લાહાને જ ખેંચે છે, તાંબા વગેરેને નહિં; લાહાને ખેંચે જ છે, કાપતા નથી. કારણ કે લાહચું ખકના તેવા જ સ્વભાવ છે.

તેથી આમ આની પેઠે અગ્નિ વગેરેના **તથાસ્વભાવનું કેલ્પન** કાનાથી બાધી શકાય વારું? કાંઇથી નહિં, એમ ભાવવા યાગ્ય છે. ગમે તેવા સ્વભાવ કુયુક્તિથી ને દેશંતખલથી સ્થાપિત કરી શકાય એમ છે, માટે એવા કુતકેના ચું**ચણા** કરવામાં કાંઇ સાર નથી, કંઇ માલ નથી. તત્ત્વગવેષક સુસુક્ષુએ તેા આ દુષ્ટ કુતર્કને નવ ગજના નમસ્કાર જ કરવા યાગ્ય છે.!

ઉપસંહાર કરતાં કહે છે-

## दृष्टान्तमात्रं सर्वत्र यदेवं सुरुभं क्षितौ । एतत्प्रधानस्तत्केन स्वनीत्यापोचते ह्ययम् ॥९५॥

એમ દષ્ટાંતમાત્ર અહીં, સવ<sup>િ</sup>ત્ર સુલભ જોય; તત્પ્રધાન આ કોણથી, સ્વનીતિથી આધિત હોય? ૯૫

અર્થ:---આમ પૃથ્વીમાં સર્વત્ર દર્શાતમાત્ર સુલભ છે. તેટલા માટે એ દર્શાતપ્રધાન એવા આ કુતર્ક કાનાથી પાતાની નીતિ વડે કરીને બાધિત થર્ધ શકે વારુ?

#### વિવેચન

આમ ઉપરમાં જે કહ્યું તે પ્રમાણે આ પૃથ્વીમાં સવિશેષપણે સર્વ કાઇ સ્થળે સવેલ દ્રષ્ટાંતમાત્ર સુલલ છે; કાઇ પણ સાધ્ય વસ્તુ વિષે, લાેકપ્રતીતિથી બાધિત એવું, દ્રષ્ટાંત મેળવવું રહેલું છે. પાતાના સાધ્યને અનુકૂળ-અંધબેસ્તું એવું દ્રષ્ટાંત દ્રષ્ટાંતપ્રધાન મળી આવવું સુશ્કેલ નથી. પછી અલેને તે લાેકને પ્રતીત ન થાય એવું, કુતકે માન્યામાં ન આવી શકે એવું હાય! ગમે તેમ મારી મચરડીને, તાણી ખેંચીને, પાતાની માન્યતાના ડાઅલી અંધ બેસાડવા ખાતર ઊલું કરેલું હાય! માટે આવું દ્રષ્ટાંત જયાં પ્રધાન છે, આવા દ્રષ્ટાંત પર જ જેના અધા મદાર છે, આવા દ્રષ્ટાંતના પાલા થાંસલા પર જ જેની હવાઇ ઇમારત અહર ઉભી છે, એવા આ કુતર્કને કાલ્યુ પાતાની નીતિથી વારી શકે ! કાલ્યુ અધિત કરી શકે વારુ ! કાઇ નહિં:

वृत्तिः-दृष्टांतमात्रं-दृष्टांतमात्रं, साध्य वस्तुमां, क्षेत्र-प्रतीतियी लाधित सेवुं, सर्धत्र-सर्वत्र सिविशेषयी, यदेवम्-इशस्थ के स्रेम, उत्त नीतियी, सुलमं-सुझक, क्षितौ-पृथ्वीमां छे. प्तत्प्रधान नोऽयं-से दृष्टांतप्रधान सा कृतकं, केनापोद्यते-केनायी लाधित याय है क्षेत्रमायी स्वनीतिना विरोधने क्षी थे, स्रेम स्वर्थ छे.

કદાચ કાઇ એમ કહેશે કે કલ્પનાગોરવ આદિથી આ કુતર્કને બાધા પ્હોંચે છે. જેમકે અગ્નિસંનિધમાં પાણીના દાઢ સ્વભાવ કલ્પવા તેમાં કલ્પનાગોરવ (Monstrous imagination) છે, ઘણી ભારી કલ્પના છે, તે ગળે ઉતર એમ નથી; કલ્પના— માટે તે બાધક છે. એમ કાઇ કહેશે તો તેના ઉત્તર એ છે કે યુક્તિથી ગારવાદિ સિદ્ધ સ્વભાવના બાધનમાં કલ્પનાગોરવાદિક સમર્થ નથી, કારણ કે બાધક નથી હજારા કલ્પનાએથી પણ સ્વભાવનું અન્યથા કલ્પનું શક્ય નથી. એટલા માટે જ કલ્પનાસાઘવયી—નાનીસ્ની કલ્પનાથી પણ સ્વભાવાંતર કલ્પવા શક્ય નથી, એમ સમજી લેવું ગોરવ છતાં અપ્રામાણિક હાય તો તેનું દુર્બદ્ધપણું છે; અને પ્રામાણિક હાય તો ગોરવાદિ થકી પણ અદાષપણું છે. તાત્પર્ય કે કલ્પનાગોરવ હાય કે કલ્પનાલાથવ હાય, તેથી કાંઇ કુતર્કને બાધા પ્હોંચતી નથી; માટે આવા આ દર્શત પ્રધાન× કતર્ક સર્વથા પરિત્યાગ કરવા યાગ્ય જ છે એમ નિશ્ચિત થયું.

અહીં જ દર્શાત કહે છે-

### द्विचन्द्रस्वप्नविज्ञाननिदर्शनवलोतिथतः। निरालम्बनतां सर्वज्ञानानां साधयन्यथा॥९६॥

ક્રિચાંદ્ર સ્વષ્નવિજ્ઞાનના, ઉદાહરણ ખલ દાવ: જ્યમ સહુ જ્ઞાનની સાધતા, નિરાલંખતા સાવ. ૯૬

અર્થ: — જેમ બે ચંદ્રના અને સ્વધ્નવિજ્ઞાનના ઉદાહરણ બલથી ઊઠતા એવા આ કુતર્ક, સર્વ જ્ઞાનાની નિરાલંગનતા સાધતા સતા, કાતાથી બાધિત થાય વારુ ?

#### વિવેચન

હપરમાં કુતર્કનો દર્શાતપ્રધાનતા કહી, ને આવા દરાંતપ્રધાન કુતર્કને કાેેે આ બાધિત કરી શકે એમ કહ્યું. તે સ્પષ્ટ ખતાવવા માટે અહીં દર્શાત રજા કર્યું છે:-ચંદ્ર એક છે, છતાં ત્રાંસી આંખે બે દેખાય છે. સ્વય્ન મિશ્યા છે-ખાટું છે, છતાં તેનું વિજ્ઞાન-જાણુપણું થાય છે. આમ બે ચંદ્રનું જ્ઞાન, તેમ જ સ્વય્નવિજ્ઞાન વાસ્તવિક રીતે મિશ્યા છે, ખાટા

वृत्तिः-द्विचम्द्रस्वष्निवज्ञाननिदर्शनवलोतिथतः-- थे यदंता अने स्वध्निविद्यानना निदर्शनना-उद्यक्षरख्ना अवधी-सामर्थ्यंथी अदेक्षे-अपोक्षो अवा कुतकं, निरालम्बनताम्-निरालंभनता, आलंभनश्चन्यता, सर्वज्ञानानाम्-सर्व द्यानानी, भृगतृष्या आदि भेश्यर सर्व द्यानानी,-अविशेष्यी, सामान्ये करीने, साध्यम्यधा-सामता सता क्षेम,-आवा कुतकं कानायी आधी शक्षय वारु ?

<sup>× &</sup>quot; द्रष्टान्तमात्रसौलभ्यात्तद्यं केन बाध्यताम् । स्वभावबाधने नालं कल्पनागौरवादिकम् ॥ '' द्राः ६३. २३-१०

છે, આલંખન વિનાના, આધાર વિનાના, નિર્મૂળ છે. આ દર્શાતના સામચ્યેથી, આ દર્શાત આગળ ધરીને કાઇ એમ કુલર્ક કરે કે જેમ આ ગ્રાન નિરાલંખન હાઇ મિચ્યા-ખાટા છે, તેમ મૃગતૃષ્ણાદિ ગાંચર બીજા બધા જ્ઞાન નિરાલંખન હાઇ મિચ્યા-ખાટા છે. ઝાંઝ-વાના જલ નિરાલંખન છે, વાસ્તવિક છે નહિં, પણ મિચ્યા આબાસર્પ દેખાય છે, તેમ સર્વ જ્ઞાના નિરાલંખન હાઇ મિચ્યા છે. આમ કુલર્ક કરો દર્શાતના બલે કરીને સર્વ જ્ઞાના નિરાલંખનપણું, નિરાધારપણું, નિર્મૂળપણું કાઇ સાખિત કરવા જાય, તા તેને કાણ બાધિત કરી શકે વારુ કોઇ નહિં. કુલર્ક કાઇ રીતે બાધિત કરવા શક્ય નથી, એનું આ ઉદાહરણુ માત્ર રજાૂ કર્યું; માટે આવા ઉધા રવાડે ચડાવી દેનાર, ઉન્માર્ગ લઇ જનાર, ઉત્પથે દારો જનાર કુલર્કના કરા વિવેદી પુરુષ આશ્રય કરે?

અને એમ તત્ત્વસિદ્ધિ નથી એટલા માટે કહે છે-

## सर्वं सर्वत्र चाप्नोति यदस्मादसमञ्जसम्। प्रतीतिबाधितं लोके तदनेन न किंचन॥९७॥

એથા અસમ'જસ બધું, પ્રાપ્ત થાય સર્વત્ર; પ્રતીતિ બાધિત લાકમાં, એથી કાંઈ ન અત્ર. ૯૭

અર્થ:—કારણ કે આ કુતર્કથકી સર્વ સર્વત્ર પ્રાપ્ત થાય છે, કે જે અસમંજસ (અયથાર્થ) અને લાેકમાં પ્રતીતિથી ખાધિત એવું હાેય છે. તેટલા માટે આ કુતકેથી કાંઇ નથી, એતું કાંઇ પ્રયાજન નથી.

#### વિવેચન

અને આમ કુતર્ક કરવાથકી કાઇ પ્રકારે તત્ત્વસિદ્ધિ થતી નથી, કારણ કે આ કુતર્કથી તો સર્વ સર્વત્ર પ્રાપ્ત થાય છે, ગમે ત્યાં ગમે તે કાંઇ સાધ્ય થઇ શકે છે. કાઇ એક અમુક દર્શાંતના ખલથી અમુક વાત સિદ્ધ કરી, કુતર્કથી તે દર્શાંત દુષ્ટ સર્વત્ર લાગુ પાડવામાં આવે છે! એક લાકડીએ ખધાયને હાંકવામાં કુતર્કથી સર્યું આવે છે! આ અતિપ્રસંગરૂપ હાઇ અસમંજસ છે, અયથાર્થ છે, અયાગ્ય છે. વળી આ કુતર્ક તો લાકમાં પણ પ્રતીતિથી બાધિત

चृत्तिः—सर्व-सर्व, निरवशेष साध्य अभ प्रक्षम छे, सर्वत्र च-सर्वत्र वणी, सर्वत्र क वस्तुभां प्राप्नोति-प्राप्त थाय छे, यद्यस्मात्-को आ कुतर्वथंडी, असमंजसम्-असभंकस, (अपयार्थ),-अतिप्रसंगने सीधे प्रतीतिवाधितं लोके-सेरक्षां प्रतीतिथी आधित थतुं अवुं,-तेवा प्रक्षारना देशांतमात्र सारवंतपणायी, तदनने न किंचन-तेथी आधी-आ कुतर्वथी कांछ नथी, (अनुं कांछ काम नथी.)

થાય છે, એટલે કે લાેકમાં પણ તે માટે પ્રતીતિ ઉપજતી નથી, ખાત્રી થતી નથી. કુતર્કથી સિદ્ધ કરાતી વાત લાેકાને પણ માન્યામાં આવતી નથી કારણ કે તેમાં માત્ર દર્શાંત શિવાય બીજો કાંઇ સાર હાેતા નથી. આમ સર્વથા આવા નિ:સાર તુચ્છ કુતર્કથી કાંઇ નથી, એમાં કાંઇ માલ નથી. એટલે આવા અસમંજસકારી લાેકપ્રતીતિથી આધિત કુતર્કથી સર્યું!

" तत्कुतर्केण पर्याप्तमसञ्जसकारिणा । अतीन्द्रियार्थेसिद्धार्थं नावकाशोऽस्य कुत्रचित् ॥ क्षा. क्षा. २३-१२

માટે જે સત્યતત્ત્વના જિજ્ઞાસુ છે એવા તત્ત્વગવેષક આત્માર્થીએ તો ક્યારેય પછુ, કાઇ પણ પ્રકારના કંઇ પણ કુતર્કને બીલકુલ કાંઠું આપવા યાગ્ય નથી જ, એમ તાત્પર્ય છે. આ અંગે પ્રત્યેક મુસુક્ષુએ પરમ આત્માનુસવી શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીના આ ડેકાત્કીર્ણ વચન હૃદયમાં સદા કાતરી રાખવા યાગ્ય છે—

" છોડી મત દર્શન તણે, આગ્રહ તેમ વિકલ્પ; કદ્યો માર્ગ આ સાધશે, જન્મ તેહના અલ્પ "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

# કુતર્ક નિંદાના સારાંશ

અને આ વચનના જાણે પ્રતિધ્વનિ કરતા હાય-પડદા પાડતા હાય, એમ લગવાન્ શાસકાર મહર્ષિ હરિભદ્રસ્ટિજીએ આ કુતર્કરૂપ વિષમ ગહના ત્યાગ પર આટલા ભધા ભાર મૂકયા છે, સર્વ પ્રકારના અ.ગ્રહ-અભિનિવેશના અત્યંત નિષેધ કર્યો છે. કારણ કે આ કુતક વિષમ ગ્રહની ખૂબ નિંદા કરતાં, તેઓ શ્રીએ સ્પષ્ટ દર્શાવ્યું કૈ-આ કુતર્ક, (૧) બાધ પ્રત્યે રાગરૂપ છે, (૨) શમને-આત્મશાંતિને અપાયરૂપ છે, (૩) શ્રદ્ધાના ભાંગ કરનાર છે, (૪) મિચ્યા અભિમાન ઉપજાવનાર છે, અને (૫) આમ તે ચિત્તના અનેક પ્રકારે ભાવશત્રુ-પરમાર્થરિયુ છે, માટે તેમાં અભિનિવેશ કરવા સુમુક્ષુને ચાગ્ય નથી. ( દ ) સર્વ વિકલ્પા અવિદ્યાસંગત છે, અને તેની યાજના-ગાઠવણી કરનાર આ કુતર્ક છે, માટે તેથી શું કામ છે? (૭) આ સર્જ કુતર્ક જાતિપાય એટલે દ્વાણા-ભાસપ્રધાન છે, પ્રતીતિથી અને ફ્લથી ખાધિત છે દ્વર રહેલાને હાથી હશે? કે નિકટ રહેલાને ? તેના જેવા વેદિયાવેડાની જેમ. (૮) વળી આ કુતર્કમાં છેવટના જવાબ 'સ્વભાવ' છે. અને આ સ્વભાવ તાે તત્ત્વથી છજ્ઞસ્થાને ગાેચર નથી, કારણુ કે અન્યથી તે અન્ય પ્રકાર કલ્પવામાં આવે છે. જેમકે અગ્તિ ભીંજવે છે, પાણી ભાળે છે, ઇત્યાદિ. (૯) આમ સર્વત્ર લાેકપ્રતીતિથી ગાધિત એવું દર્શત સુલભ છે, તેા પછી આવા દર્શતપ્રધાન કુતર્કને કાેણુ વારી શકે? જેમકે-એ ચંદ્ર ને સ્વધ્નવિજ્ઞાનના ઉદાહરણુના ખલ ઉપરથી ઊઠતા કુતર્ક સર્વ ज्ञानानुं निराबंधनपशुं साधे छे! (१०) आम द्वांकप्रतीतिथी आधित એવું સર્વ કાંઇ પણ અસમંજસ કુતકથી સર્વત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. કુતકથી ગમે તેવું અગડે-ખગઢ ગમે ત્યાં સાખીત થઇ શકે છે! તા પછી આવા અનિષ્ટ દુષ્ટ કુતકે તું શું પ્રયોજન છે? માટે આવા કુતકે ગહેના –કદાગઢના તૃાખુની જેમ ત્યાગ કરવા એ જ ઉદારખુદિ સુમુક્ષુજનને ઉચિત છે, અને એમ જે કરે છે, 'તેને પતિવતા કુલીન સ્ત્રીની જેમ ગુણા-નુરક્ત યશલફમી+ કદી છોડતી નથી. ' અને આવા નિંદા આ દુષ્ટ, અનિષ્ટ, અસત્ એવા કુતકે વિષમ ગ્રહ, અત્રે આ દર્શિમાં અવેદાસ વેદાપદના જય થતાં આપાઆપ ટળે છે.

### । इति कुतर्कविषमग्रहनिन्दाधिकारः।

### અતીંદ્રિય અર્થાસિદ્ધિઉપાય

અને અહીં આ એમ છે, એટલા માટે કહે છે—

अतीन्द्रियार्थसिद्ध्यर्थं यथालोचितकारिणाम्। प्रयासः शुष्कतकस्य न चासौ गोचरः क्वचित्॥ ९८॥

સિદ્ધચર્થ અતીન્દ્રિયાર્થની, પ્રેક્ષાવંત પ્રયાસ; ને તે ગાચર કર્યાય ના, શુષ્ક તકેને ખાસ ૯૮

અર્થ:—જોઇ વિચારીને વર્તનારા પ્રેક્ષાવંત જનાના પ્રયાસ અતીન્દ્રિય અર્થની સિક્રિને અર્થ હાય છે; અને તે અતીન્દ્રિય અર્થ તો કવચિત્ પણ શુષ્ક તકના ગાચર (વિષય) હાતો નથી.

વિવેચન

જે પ્રેક્ષાવંત વિચારવાન જીવા છે, તે વિવેકીઓના પ્રયાસ અતીન્દ્રિય અર્થની સિક્કિ અર્થે હાય છે. ધર્મ, આત્મા આદિ અતીન્દ્રિય અર્થ છે, એટલે કે ઇંદ્રિયને અગાચર છે, ઇંદ્રિયત્તાનવે જાણી શકાતા નથી. ત્યાં ગા-ચર નથી, અર્ધાત્ ગા એટલે ઇંદ્રિય, તેના ચર-સંચાર નથી, ગતિ-પ્રસર નથી. આવા અતીન્દ્રિય, ઇંદ્રિયત્તાનથી પર એવા ધર્મ-આત્મા આદિ અર્ધનું સ્વરૂપ વાસ્તવિક રીતે કેવું છે? તે જાણવા માટે, સમજવા માટે ને સિદ્ધ કરવા માટે વિચારવંત વિવેકી પુરુષા સતત પ્રયત્નશીલ રહે છે,

वृत्ति: - अतीन्द्रियार्थिसद्ध्यर्थं - अतीन्द्रिय अर्थं नी सिद्धिने अर्थं, धर्मं आदिनी सिद्धि अर्थं असे अर्थं छे, यथालोचितकारिणाम् - यथाकीयितकारिणोम् - यथाकीति क्षाप्ति अर्थं छे, यथालोचितकारिणाम् - यथाकीयितकारीओनि, प्रेक्षायं तेनि, प्रयासः - प्रय

<sup>+ &</sup>quot; इदं विदंस्तत्त्वमुदारबुद्धि रसद्ग्रहं यस्तृणवज्जद्दाति । जद्दाति नैनं कुळजेव योषिद् गुणानुरक्ता दयितं यशःश्रीः ॥ "—श्री अध्यात्मसार. ४४

મથે છે. અને એમ કરતાં તેઓને આત્મા-ધર્મ આદિ પદાર્થના અતીન્દ્રિયપણાની વિશેષ પ્રતીતિ થાય છે. તે આ પ્રકારે:—

'ઇંદ્રિય' એટલે ઇંદ્ર સંબંધિની. ઇંદ્ર એટલે આત્મા જેના સ્વામી છે તે ઇંદ્રિય. અથવા જે પાતપાતાના નિયત ક્ષેત્રમાં અહમિન્દ્રની જેમ સર્વસત્તાધીશ થઇને વર્તે છે તે ઇંદ્રિય. તેના ક્ષેત્રમાં બીજાનું કંઇ ચાલતું નથી ને ળીજાના ક્ષેત્રમાં ઇંદ્રિયોના ઇંદ્ર તેનું કંઇ ચાલતું નથી. પાતપાતાની ક્ષેત્રમર્યાદાની બહાર કાઇ ઇંદ્રિયની આત્મા સત્તા ચાલતી નથી. જેમકે-આંખ દેખવાનું જ કામ કરી શકે છે, કાન સાંભળવાનું જ કામ કરી શકે છે. આંખથી સંભળાતું નથી, કે કાનથી દેખાતું નથી. આમ પ્રત્યેક ઇંદ્રિયની સત્તા નાના ઠાકરડાની પેઠે પાતાના નાનકડા સ્વક્ષેત્ર પૂરતી જ મર્યાદિત છે. આવી સર્વ ઇંદ્રિયોની સત્તાથી જે પર છે, તે ઇંદ્રિયોના પણ જે ઇંદ્ર-અધિષ્ઠાતા સ્વામી છે, તે 'આત્મા' નામથી એલ્લખાતી વસ્તુ છે.

અત્રે કાઇ એમ શંકા કરે કે-આત્મા જેવી કાઇ વસ્તુ જ નથી, કારણ કે તે દરિમાં આવતા નથી-નજરે ચડતા નથી, તેનું કાઇપણ રૂપ જણાતું નથી, તેમજ તેના બોજો કાઇ પણ અનુભવ થતા નથી. માટે જીવનું સ્વરૂપ છે જ નહિં. અથવા 'નથી દરિમાં દેહ જ આત્મા છે, અથવા ઇંદ્રિય-પ્રાણ એ આત્મા છે, આત્મા જાૂદા આવતા' માનવા એ મિચ્યા છે, કારણ કે તેનું જાૂદું એ ધાણ નથી. વળી જો તે આત્મા હાય તાં તે કેમ જણાતા નથી? જો તે હાય તા ઘટ-પટ વગેરેની જેમ જણાવા જોઇએ, માટે આત્મા જેવા કાઇ પદાર્થ નથી. અને તા પછી માક્ષના ઉપાય પણ મિચ્યા છે-ફાેગટ છે.

"નથી દેષ્ટમાં આવતા, નથી જણાતું રૂપ; ગીજો પણ અનુભવ નહિં, તેથી ન જીવસ્વરૂપ. અથવા દેહ જ આતમા, અથવા ઇદ્રિય પાણ; મિશ્યા જાૂદા માનવા, નહિં જાૂદું એ ધાણ. વળી જો આત્મા હાય તા, જણાય તે નહિં કેમ? જણાય જો તે હાય તા, ઘટ પટ આદિ જેમ. માટે છે નહિં આતમા, મિશ્યા માંક્ષ ઉપાય; એ અંતર શંકાતણા, સમજાવા સદુપાય."

શ્રી મદ્ રાજચંદ્રજી પ્રણીત શ્રી અપત્મસિદ્ધિ.

આમ કાઇ દેહાત્મવાદી કે જરવાદી દહીલ કરે તે કેટલી બધી પાકળ છે, એ ઉપર કહેલા ઇંદ્રિયના સ્વરૂપ પરથી રહેજે સમજી શકાય છે. કારણ કે જે દ્રષ્ટિના પણ દ્રષ્ટા છે, જે રૂપને જાણુનારા છે, તેને દૃષ્ટિ કેમ દેખી શકશે વારુ? સર્વ 'જે દ્રષ્ટા છે ઇંદ્રિયોઘી પર એવા અખાધ્ય અનુસવ જે બાકી રહે છે, તે જ જીવનું દ્રષ્ટિના ' સ્વરૂપ છે. પ્રત્યેક ઇંદ્રિયને તા પાતપાતાના વિષય પૂરતું જ જ્ઞાન હાય છે, પણ આત્માને તા પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયનું સાન હાય છે. દેહ તે આત્માને જાણુતા નથી, ઇંદ્રિય કે પ્રાણુ તેને જાણુતા નથી, પણ ખુદ આત્માની સત્તા વહે કરીને જ તે દેહ ઇંદ્રિય ને પ્રાણુ પાતપાતાના નિયત કાર્યમાં પ્રવર્ત્ત છે. આત્મા એ અધા યંત્રના ચલાવનારા યાં વલાહક છે. આમ સર્વ અવસ્થામાં જે સદાય ન્યારા-જાદા જ જાણાય છે, જાદો જ તરી આવે છે, જે પ્રગટરૂપ શેતન્યમય છે, તે આત્મા છે; અને એ જ એનું સદાય એ ધાણુ છે-એ છે ખાત વિશાની છે. બાકી દેહા ધ્યાસને લીધે આત્મા દેહ સમાન સાસે છે, પણુ તે બન્ને પ્રગટ લક્ષણુ ઉપરથી સિન્ન છે, –'જેમ અસિ ને મ્યાન' સિન્ન છે-જાદા છે તેમ.

"જે દ્રષ્ટા છે દક્ષિના, જે જાણું છે રૂપ; અબાધ્ય અનુભવ જે રહે, તે છે છવસ્વરૂપ.

છે ઇંદ્રિય પ્રત્યેકને, નિજ નિજ વિષયનું જ્ઞાન; પંચ ઇંદ્રિના વિષયનું, પણ આત્માને ભાન.

દેહ ન જાણે તેહને, જાણે ન ઇંદ્રિય પ્રાણ; આત્માની સત્તા વહે, તેહ પ્રવત્તે જાણ.

સર્વ અવસ્થાને વિષે, ન્યારા સદા જણાય; પ્રગટરૂપ ચૈતન્યમય, એ એ ધાણ સદાય.

ભારયા દેહાધ્યાસથી, આત્મા દેહ સમાન, પણ તે ખન્ને બિન્ન છે, પ્રગટ લક્ષણે ભાન.

ભારેયા દેહાધ્યાસથી, આત્મા દેહ સમાન; પણ તે બન્ને ભિન્ન છે, જેમ અસિ ને મ્યાન. "

( લુએ) શ્રોમદ્ રાજચંદ્રજીકૃત શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

આમ આત્માદિ અર્થનું અતીન્દ્રિયપણું સાબિત થાય છે. અને તે અતીન્દ્રિય પદાર્થ તો કવચિત પણ પ્રસ્તુત શુષ્ક તાર્કના વિષય નથી હાતા. સુક્ષા, નીરસ, વિતંડાવાદ જેવા કારાધાકાંડ તાર્કથી કદી પણ અતીન્દ્રિય અર્થની સિદ્ધિ થતી નથી. માટે એવા અપ્રયાજનભૂત, ઇષ્ટ સિદ્ધિને નહિં સાધનારા, અને ઉલટા આત્માર્થને હાનિર્ય- બાધાર્ય થઇ વ્યામાહ ઉપજાવનારા શુષ્ક તાર્કને કથા વિચારવંત આત્માર્થી પુરુષ સેવે? આદરે? કાઇ વિચારવાન વિવેશી જીવ તો તેને દ્રશ્યી પણ સ્પર્શ જ નહિં.

## गोचरस्त्वागमस्यैव ततस्तदुपलब्धितः। चन्द्रसुर्योपरागादिसंवाद्यागमदर्शनात्॥ ९९॥

પણ અતીન્દ્રિય અર્થ તે, આગમ ગાયર હાય; તહ થકી તે અર્થની, ઉપલબ્ધિ અહિં જોય; ચંદ્ર–સૂર્ય પ્રહણાદિને, મળતું આવે જેહ; એવા આગમદર્શને, હાય નહિં સંદેહ ૯૯

અર્થ:--પરંતુ તે અતીન્દ્રિય અર્થ આગમને જ ગાંચર હાય છે,-તેના થકી તે અતીન્દ્રિય અર્થની ઉપલબ્ધિ (જાણપણું) થાય છે તેટલા માટે. કારણ કે ચંદ્ર-સૂર્યના ગ્રહ્યુ વગેરેને સંવાદી-મળતા આવતા આગમનું દર્શન થાય છે.

#### વિવેચન

ઉક્ત અતીન્દ્રિય અર્થ જો કાઇને પણ ગાંચર હાય તા તે આગમને જ છે. કારણ કે અતીન્દ્રિય એટલે કે ઇંદ્રિયાને અગમ્ય એવા વિષયનું જાણપણું આગમથી થાય છે. જેમકે આગમદારા એમ જાણવામાં આવે છે કે અમુક દિવસે, અમુક વખતે અતીન્દ્રિય અર્થ અંદ્રગ્રહણ થશે, સ્વ્યંગ્રહણ થશે, ઇત્યાદિ. અને તે જ આગમવાણી આમમગાંચર પ્રમાણે તેને મળતા આવતા જ સમયે ચંદ્રગ્રહણ સ્વ્યંગ્રહણ (Eclipse) આદિ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. આમ આગમકથનના પ્રત્યક્ષ સાથે સંવાદ આવે છે, મેળ ખાય છે. એટલે આ સ્થ્લ દુષ્ટાંત ઉપરથી અતીન્દ્રિય અર્થની વાત એ આગમના વિષય છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. જો કે આ ચંદ્રગ્રહણદિ લોકિક અર્થ છે, એમ ભાવના યાગ્ય છે; છતાં અતીન્દ્રિય હાઇ દુષ્ટાંતરૂપે અત્રે રજા કરેલ છે.

જે જે વિષયમાં નિષ્ણાત હાય તે વિષયમાં તેનું વચન જ પ્રમાણભૂત ગણાય, તે સામાન્ય નિયમ પ્રમાણે અતીન્દ્રિય વિષયમાં અતીન્દ્રિય જ્ઞાની એવા આસ પુરુષ પ્રમાણુ- ભૂત હાઇ, તેનું જ વચન પ્રમાણ છે. અને આસ પુરુષનું વચન તેનું નામ જ 'આગમ' છે. તેની પ્રત્યક્ષ પ્રતીતિ આપે એવું ગ્રહ્મણનું દૃષ્ટાંત અત્ર આપ્યું છે. પણ આ તો લોકિક પદાર્થ છે. પણ અલોકિક એવા અતીન્દ્રિય આત્મપદાર્થના સંબંધમાં પણ આ આમ જ પ્રમાણભૂત છે. કારણ કે તે યાગીશ્વરે આત્મસ્વરૂપનું સાક્ષાત્ દૃષ્ટન કરી તેની પ્રાપ્તિ કરી

वृत्ति: — गोचरस्तु-पण् गायर ते।, आगमस्यैव-आगमने क, अतीन्द्रिय अर्थ ते। आगमने क गायर है।य छे, अर्था है ते माटे इक्षुं-ततस्तदुपलिध्यतः—तेना थड़ी-आगम यड़ी ते अतीन्द्रिय अर्थनी अप्रति सीधे, ओ क इद्धे छे-चन्द्रस्यूर्गेपरागादिसंवाद्यागमदर्शनात्-अंद-स्थंना अपराग ( यहण् ) आहिने संवादी-अराधर मजता आवता ओवा आगमना दर्शन अपरिशे आहिं अभे अस्ति हैं। अस्ति अर्थ छे अमे अस्ववं

છે, અને તથારૂપ અનુલવ કરી પાતે સહજ આત્મસ્વરૂપ એવા સાક્ષાત્ 'પ્રભુ' બન્યા છે. અને જેવું આત્મસ્વરૂપ તેમણે દીઠું તેવું યથાર્થપણે તેમણે કહી દેખાડ્યું છે. એટલે આવા આ આત્મદ્રષ્ટા નિદીષ આત્માનુલવી પ્રાપ્ત પુરુષ આ બાળતમાં પ્રમાણભૂત છે, આમ છે, પરમ વિધાસ કરવા યાગ્ય છે. લાેક ગ્યવહારમાં પણ જેમ કાેઇ સાચા પ્રમાણિક મનુષ્યના લાેકા વગર વિચાયે પણ વિધાસ રાખે, તેમ પરમાર્થમાં પણ આ સાચા પ્રમાણિક સત્પુરુષ વગર વિચાયે પણ વિધાસ રાખવા યાગ્ય છે, 'તહત્તિ' કરવા યાગ્ય છે. પરમ તત્વદશ શ્રીમદ્દ રાજ્યાં દ્રજીએ ભાષ્યું છે કે—

" તે પ્રાપ્ત કરવા વચન કોનું સંત્ય કેવળ માનવું ? નિર્દીષ નરનું કથન માના તેહ જેશે અનુભવ્યું."—માક્ષમાળા પાઠ ૬૭

અને આસ પણ તે જ કે જેના દોષ મને આવરણ ટબ્યા હાય. જેના રાગ-દેષ-મોહાદિ દોષ અને જ્ઞાન-દર્શન આવરણ ટબ્યા છે, તે જ પુરુષ 'આમ ' હોવા યેમ્ય છે. કારણ કે જ્ઞાનને આવરણ હાય તો અપૃષ્ઠું જ્ઞાનને લીધે તેનું વચન 'આસ કોણ ?' અસત્ય પણ હાય, ને તેના પર વિધાસ મૂકી શકાય નિંદું. અને રાગ-દેષ-માહાદિ હાય તો તેથી પણ અસત્ય વદવાના પ્રસંગ આવે, એટલે પણ વિધાસ રાખી શકાય નહિં. પણ નિરાવરણ જ્ઞાન હાય અને રાગદેષરહિતપણું-નિર્દી-ષપણું હાય, તા જ તેનું વચન સંપૂર્ણ સત્ય હાઇ વિધાસપાત્ર હાય-આમ હાય. એટલે જે કાઇ સર્વજ્ઞ વીતરાગ હાય તે જ આમ છે, ને તેનું વચન જ આમ છે, અર્થાત્ પરમ પ્રમાણભૂત હાઇ પરમ વિધાસપાત્ર છે. અને આવું જે આમવચન તે જ આગમ અથવા વિધાસપાત્ર એવું શાસ્ત્ર છે.

ઉપસંહાર કરતાં કહે છે---

एतत्प्रधानः सच्छाद्धः शीलवान् योगतत्परः। जानात्यतीन्द्रियानर्थास्तथा चाह महामतिः॥१००॥

वृत्तिः—पतत्प्रधानः-आ आगमप्रधान, सच्छ्राद्धः-सत्त्राह्य, सत्त्रहावंत प्राम, शीलवान्-शीलवान्, परद्रोह्यी विरितिमान्, योगतत्परः-थागतत्परः सहा तेमां अलिशुक्त-तत्पर, श्रेषा प्रकारने। हे। ज्ञानात्यतीन्द्रियानर्थान्-अतीन्द्रिय अर्थाने, धर्माहिने अर्थे छे, तथा चाह महामतिः-अने तेवा प्रकारे महाभतिशे-पतं क्रिक्षि क्ष्युं छः—

<sup>\* &</sup>quot; दोषावरणयोद्घीनिर्निःशेषास्त्यतिशायनात् । क्विचयथा स्वहेत्रभ्यो बहिरन्तर्मेळक्षयः॥"

<sup>—</sup>સમંતભદ્રાચાર્યજીકૃત આપ્તમીમાંસા.

શ્રુતપ્રધાન સત્શ્રાહ ને, યાગપર શીલવાન; અર્થ અતીન્દ્રિય જાણતા,-કહે મહામતિમાન:- ૧૦૦

અર્થ:—આ આગમપ્રધાન, સત્ત્રાહ (સત્ત્રહાવંત), શીલવાન્ એવા યાગ-તત્પર પુરુષ, અતીન્દ્રિય અર્થીને જાણે છે. અને તેવા પ્રકારે મહામતિએ (પતંજિલએ) કહ્યું છે:—

#### વિવેચન

આ આગમપ્રધાન એટલે કે આગમ જેને મન પ્રધાન-મુખ્ય છે, એવા સત્શ્રાહ શીલવાનું ને ચાગતત્પર થઇ અતીન્દ્રિય અર્થીને જાણે છે. અને તેવા પ્રકારે મહામતિ પત જિલ્લાએ પણ કહ્યું છે. ઉપરમાં અતીન્દ્રિય વિષયમાં પ્રમાણભૂત અતીંદ્રિય અંધે એવું જે આગમ અર્થાત્ આમવચન કહ્યું, તે જેને મન પ્રધાન છે, મુખ્ય કાણ જાણે ? છે, સર્વીપરિ છે, એવા પુરુષ સત્પ્રાહ અથવા સત્પ્રહાવંત કહેવાય છે. એવા સત્શ્રાદ્ધ શીલવાન્ થાય છે એટલે કે પરદ્રોહથી વિરામ પામ છે, અને યાગસાધનમાં તતપર રહી ધમ – આત્મા આદિ અતીન્દ્રિય અર્થીને જાણે છે. આગલા <sup>શ</sup>ેલાકમાં અલીન્દ્રિય વિષયની બાબતમાં બ્રહ્મણના દર્શાંત ઉપરથી આગમનું – આપ્ત વચનનું પ્રમાણભૂતપણું ખતાવ્યું. આવું આગમવચન જેને મન પ્રધાત છે, તે આજ્ઞા-પ્રધાન પુરુષ સત્ શ્રાહ્ય કહેળય છે કારણ કે તે સત્ વચન પ્રત્યે સત્ શ્રદ્ધા-દઢ વિશ્વાસ-સ્થિર આસ્થા ધરાવે છે, અને સર્વત્ર સત્-આજ્ઞાપ્રધાન પુરુષના વચનને આગળ કરી પ્રવર્ત્તવાની ઉત્કટ ઇ<sup>ચ્</sup>છા ધરાવે છે. આમ સત્શ્રાદ્ધ આત્મકલ્યાણના ઇ<sup>2</sup>છનાર મુમુક્ષુએ સૌથી પ્રથમ 'આ**ગ્રાપ્રધાન**' થવું જોઇએ, કારણ કે ' આજ્ઞાથી ધર્મ અને આજ્ઞાથી તપ '-એમ શાસ્ત્રવચન છે. સત્પુરુષની આજ્ઞા વિનાની આ જીવની દાન-તપ-શીલ આદિ ક્રિયા પણ જીવને બાધક થઇ ઉલડી લવઉપાધિ કરે છે, માટે અત્રે શાસ્ત્રકાર મહર્ષિએ આજ્ઞાપ્રધાનપણા ગુણને સોથી પ્રથમ મૂકયા છે. આવા આજ્ઞાપ્રધાન હાય તે જ ' સત્ શ્રાહ '-સત્ શ્રહાળુ થઇ શકે છે.

"પ્રભુ આણા ભકતે લીન, તિણે દેવચંદ્ર કીન." "આણા રંગે ચિત્ત ધરીજે, દેવચંદ્ર પદ શીઘ્ર વરીજે."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આવા જે સત્શ્રાહ હોય છે તે પછી યથાશક્તિ આગમની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલવા તત્પર અને છે. અને આગમની મુખ્ય આજ્ઞા તો 'શીલ' સેવવાની છે. 'શીલ' એટલે આત્મસ્વભાવ; પરભાવ-વિભાવ પ્રત્યે ગમન કરવાથી-વ્યભિચાર કરવાથી શીલસોવન તે શીલના ભંગ થાય છે, માટે પરભાવ-વિભાવ પ્રત્યે વ્યભિચારથી શીલ ભંગ ન કરતાં, આત્મસ્વભાવમાં રહી 'શીલ' પાળવું એવી મુખ્ય શાસ આજ્ઞા છે. અને તેવા શીલના પાલન માટે અહિંસા સત્ય આદિ પંચ શીલ પરમ

ઉપકારી છે, માટે તેનું પાલન કરવું એવી શાસ્ત્રઆજ્ઞા છે. આ આજ્ઞાને અનુસરીને સત્શ્રાહ મુમુક્ષુ પુરુષ યથાશક્તિ અહિંસા∽સત્યાદિ શીલના પાલનમાં તત્પર અને છે, અને જેમ અને તેમ પરલાવ−વિસાવના ત્યાગ કરી આત્મસ્વલાવમાં રહેવા પ્રયત્નશીલ અને છે. આમ તે 'શીલવાન' હાય છે.

અને આમ જે સત્શ્રાહ શીલવાન્-સંયમી હાય છે, તે પછી ચાંગના અધિકારી અની ચાંગતત્પર હોય છે, આત્મસ્વભાવ સાથે યુંજનરૂપ ચાંગને સાધવા પ્રવર્ત છે. અને તેમ ચાંગતત્પર થતાં તેને દિવ્ય ચાંગીજ્ઞાનની પ્રાપ્તિથી અતીન્દ્રિય અર્થોનું જ્ઞાન થાય છે, સાક્ષાત્કાર થાય છે.

શું ? તેા ક્રે—

## आगमेनानुमानेन योगाभ्यासरसेन च। त्रिधा प्रकल्पयन्प्रज्ञां लभते तत्त्वसुत्तमम्॥१०१॥

આગમથી અનુમાનથી, ગાળવાસ રસે ય; પ્રજ્ઞા ત્રિવિધે યાજતાં, ઉત્તમ તત્ત્વ લહે ય. ૧૦૧.

અર્થ:---ભાગમથી, અનુમાનથી અને યોગાલ્યાસના રસથી,-એમ ત્રણ પ્રકારે પ્રજ્ઞાને પ્રકલ્પતાં-પ્રયેજતાં ઉત્તમ તત્ત્વને પામે છે.

#### વિવેચન

સુનિ પતંજિલ કહે છે કૈ-' ઉત્તમ તત્ત્વનો પ્રાપ્તિ ત્રણ પ્રકારે પ્રજ્ઞાને પ્રયોજતાં થાય છે: (૧) આગમથી, (૨) અનુમાનથી, અને (૩) યોગાલ્યાસના રસથી. 'પ્રજ્ઞાને— ખુહિને આગમમાં યોજવાથી, આપ્ત પુરુષના વચનમાં જોડવાથી ઉત્તમ ઉત્તમ તત્ત્વ- તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. અનુમાન એટલે લિંગ ઉપરથી લિંગીનું પ્રાપ્તિ ત્રણ જ્ઞાન, તેમાં પણ પ્રજ્ઞાને પ્રયોજતાં ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને પ્રકારે યોગાલ્યાસ એટલે વિહિત અનુષ્ઠાનના અભ્યાસરસમાં પણ પ્રજ્ઞાને પ્રયોજિત કરતાં ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ ત્રણ પ્રકારે આગમથી, અનુમાનથી અને યોગાલ્યાસરસથી,—એ ઉક્ત અનુક્રમો જ પ્રજ્ઞાને પ્રયોજતાં

वृत्तिः—आगमेन-आगमथी, आसत्रअत् १ ब्रह्मखुवाणा आगमथी, अनुमानेन-अनुभानथी, विशेष ६५२थी विशीता ज्ञान३५ अनुमानथी, योगाभ्यासरसेन च-अने थे। शाल्यासना रसथी, विश्वित अनुशन३५ थे। शाल्यासना रसथी, त्रिधा प्रकल्पयन्प्रज्ञां-त्रक्ष प्रकारे प्रज्ञाने प्रकल्पते, - ६६० के भे भ, कारक्ष के अन्यथा ते। प्रवृत्तिनी असिश्चि हे, तेथी क्ष्रीने. ते। शुं १ ते। के - स्रभाते तत्त्वमुत्तमम् - ६तम तत्त्व भाभे छे, - भाष-संभोदनी निवृत्तिने बीधे, श्रुताहि सेहे क्ष्रीने.

ઉત્તમ તત્ત્વને પામે છે, એટલે કે પાપ-સંમાહની નિવૃત્તિ થકી ક્ષતાદિના લેદે કરીને ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. બીજી રીતે પ્રવૃત્તિ કરતાં તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થલી નથી.

- ૧. અત્રે તત્ત્વપ્રાપ્તિના સોથી પ્રથમ ઉપાય આગમ છે, કારણ કે આગમ એ તત્ત્રનું સાક્ષાત્ દર્શન જેણે કર્યું છે એવા આત્માનુલવી સત્પુરુષનું વચન છે. તેવા પરમ પ્રજ્ઞાવંત તત્ત્વદ્રષ્ટાતા વચનામૃતમાં ખુદ્ધિને યાજવાથી અર્થાત સત્પુરુષના વચનની ખુદ્ધિન્ પૂર્વક-સમજણ્પૂર્વક આરાધનાથી ઉત્તમ તત્ત્રની પ્રાપ્તિ જરૂર થાય.
- ર. તત્ત્વપ્રાપ્તિના બીજો ઉપાય અનુમાન અર્થાત સન્ન્યાયસંપન્ન સુક્તિવાદ છે. આ યુક્તિવાદમાં પ્રજ્ઞાના પ્રયોગ કરવાથી અર્થાત્ સન્મતિયુક્ત તર્ક કરવાથી તત્ત્વનો વિશેષ પરીક્ષા થાય છે, વિશેષ ચકાસણી થાય છે, અને યુક્તિની કસાડીમાંથી પાર ઉતરતાં તત્ત્વની અત્યંત દહતા થાય છે, સન્મતિતર્કનું યથાયાગ્ય સમાધાન થતાં તત્ત્વવિનિશ્ચય થાય છે. પણ આ યુક્તિવાદ સન્ન્યાયસંપન્ન હોવો જોઈએ. જેમ ન્યાયમૃત્તિ નિષ્પક્ષપાતપણ,—નિરાગ્રહપણ,—મધ્યસ્થતાથી સત્ય ન્યાય તાલે, તેમ સન્મતિ પરીક્ષકે નિષ્પક્ષપાતપણ, નિરાગ્રહપણ, મધ્યસ્થતાથી તત્ત્વના તાલ કરી, સન્ન્યાયમંપન્ન યુક્તિયુક્ત પક્ષના જ મુક્ત કંઠે સ્વીકાર કરવા જોઈએ,—જેમ આ યાગદિષ્ટસમુચ્ચય શાસ્ત્રના કર્તા મહર્ષિ હરિ-ભદ્રસ્યુરિજીએ કહી દેખાડયું છે તે કરી દેખાડયું છે તેમ; અથવા માક્ષમાળા નામક દર્શનપ્રભાવક શ્રંથમાં શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજીએ પ્રદર્શિત કર્યું છે તેમ.

" पक्षपातो न में वीरे न द्वेषः किपलादिषु ।

युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिश्रहः ॥ " — श्री હिरिसदायार्थे छ।

તેમજ આ યુક્તિવાદ આગમથી વિરુદ્ધ ન હોવો જોઇએ, પણ અવિરુદ્ધ હોવો જોઇએ, આગમને અનુકૂળ હોવો જોઇએ. કારણ આગમ એ સાક્ષાત્ તત્ત્વદ્ધા પુરુષનું વચન હોઇ, તેનું સ્થાન યુક્તિ કરતાં ઘણું ઉચું છે. એટલે આગમાક્ત તત્ત્વનું સુયુક્તિથી પ્રતિષ્ઠાપન કરવામાં જરૂર બાધ છે. અને એટલા માટે જ અત્રે આગમનું સ્થાન પ્રથમ મૂક્યું છે.

3. તથા તત્ત્વપ્રાપ્તિના ત્રોજો ઉપાય ચાગાલ્યાસ રસ છે. સત્રશાસામાં જે ચાગ-અનુષ્ઠાન વિહિત છે, તેના રસપૂર્વક અલ્યાસથી ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. શાસામાં જે ચાગસાધન અર્થાત ધર્મવ્યાપાર વિધાન ખતાવ્યા છે, તેના પુન: ખાસેવનર્પ અલ્યાસમાં રસ લઇ મતિ જોડવાથી આત્માની પરિશ્વિતિ વિશુદ્ધ થાય છે, અને પ્રજ્ઞા નિર્મલ ખને છે, તેથી તત્ત્વના ચમત્કારા તેમાં લાસ્યમાન થાય છે. અત્રે 'રસ 'શબ્દથી ચાળાલ્યાસમાં એક્રસતાર્પ-તન્મયતાર્પ ભાવ સ્થાવ્યા છે. આ યાગાલ્યાસનું સ્થાન અત્રે ત્રીજાં મૂકશું છે, તેનું કારણ આ યાગાલ્યાસ શાસ્ત્રઆજ્ઞા પ્રમાણે તેમાં બતાવેલ વિધિ અનુસાર હાવા જોઇએ; તેમજ આગમને અનુકૂળ યુક્તિથી યુક્ત એવા હાવા જોઇએ, સ્વચ્છંદ પ્રમાણે ન હાવા જોઇએ.

આમ તત્ત્વપ્રાપ્તિમાં આ ત્રણ ઉપાયનું ઉક્ત અનુક્રમે પૂર્વાપર પ્રધાનપણું છે: પ્રથમ સ્થાન આગમનું, પછી અનુમાનનું, અને પછી યોગાલ્યાસરસનું છે, કારણુ કે આગળ આગળનું સ્થાન હોય તો જ પાછલું શાલે છે. માટે મુમુક્ષુ આગમવચનને હઢ શ્રદ્ધાથી માન્ય કરી, યુક્તિથી તેની ચકાસણી કરી બુદ્ધિપૂર્વક બરાબર સમજીને, તદનુસાર જે રસપૂર્વક યોગાલ્યાસ કરે તો તેને અવશ્ય ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય, એમ તાત્પર્ય છે. પહેલાં શ્રદ્ધા, પછી બુદ્ધિ, અને પછી રસપૂર્વક પ્રવૃત્તિ,-આ અનુક્રમે ત્રણે મળે, તો તત્ત્વકાર્યની સિદ્ધિ સોપડે

### । इति अतीद्रियार्थसिद्धयुपायाधिकारः ।



સર્વજ્ઞ તત્ત્વ અભેદઃ સર્વજ્ઞવાદી અભેદ અધિકાર\*

**મા**જ અર્થક કે કે—

न तस्वतो भिन्नमताः सर्वज्ञा बहवो यतः। मोहस्तद्धिमुक्तीनां तक्केदाश्रयणं ततः॥१०२॥

સર્વગ્રા અહુ તત્ત્વથી, નથી ભિન્ન મતવાસ; ભેદ માનવા માહ છે, અતિભક્તોના તાસ ૧૦૨

અર્થ:--કારણ કે ઘણા સર્વજ્ઞા તત્ત્વથી બિન્ન મતવાળા નથી; તેથી કરીને તેના લેદના આશ્રય કરવા તે તેના અતિબક્તોને (-દાસોના માહ છે.

वृत्ति:—म तत्त्वतः-न तत्त्वथी, परमार्थथी, भिन्नमता:-भिन्न भतवाणा, भिन्न अलिप्रायवाणा, सर्वज्ञा बहवो यतः-अरख हे लड्ड सर्वज्ञा, मोहस्तद्धिमुक्तीनां-भेडि छे तेना अतिकक्षतोना, सर्वातिशय श्राद्धने, तद्भेदाश्रयणं-तेना भेडिना आश्रय करवे। ते, सर्वज्ञा भेडिनां अंभिक्षरख्, ततः-तथी क्रीने.

<sup>\*</sup> આ દીપ્રાદર્શિતું વર્જુન અનેક હૃદયંગમ શાસ્ત્ર!ય ચર્ચાવાળું ઘણું લાંમું હેાઇ, વિષયની વિશાદતા અને વાંચકની સુગમતા અર્થે અત્રે આ મુખ્ય અધિકારા અને તેના અંતરાધિકારાના વિભાગની યાજના મેં પ્રયોજ છે.
— ભગવાનદાસ.

#### વિવેચન

" નહિં સર્વરો જૂજૂ આજી, તેહના વળી દાસ. "—ધા. દે. સજ્ઝા. ૪-૧૪.

ઉપરમાં આગમની અથવા શાસ્ત્રની પ્રધાનતા અને તેની શ્રદ્ધા પર ખાસ ભાર મૂકયા, તા પછી કયા શાસ્ત્રની શ્રદ્ધા કરવી ? કારણ કે શાસ્ત્રોનું પણ ભિન્નપણું છે, એમ સ્વાભાવિક પ્રશ્ન ઊઠવાના સંભવ છે. તેના અત્ર ઉત્તર આપ્યા છે કે તત્ત્વથી ધર્મવાદની અપેક્ષાએ નેઇએ તા શાસ્ત્રના લેદ પણ નથી, કારણ કે તેના શાસ્તાએ માં લેદ નથી. પણ સ્થૂલખુદિ જેનાને તેના લેદનું અભિમાન થાય છે, તે તો તે નયની અપેક્ષાએ દેશનાલેકને લીધે જ છે. આમ તે તે ધર્મ-શાસના પ્રશેતા જે સવૈત્ર ભેદ અનેક સર્વજ્ઞો છે. તે તત્ત્વથી-પરમાર્થથી વિચારતાં કાંઇ ભિન્ન મતવાળા, કુલ્પના આતિ ભિન્ન અભિપ્રાયવાળા નથી; તેઓમાં કાઇ પણ જાતના મતલેક કિવા ભક્તાના માહ અભિપ્રાયભેદ નથી. તેટલા માટે તે તે સર્વજ્ઞાને ભજનારા જે સર્વજ્ઞ-લકતા છે. શ્રહાળ શ્રાહ્વજના છે. તે સર્વમાં કાઇ પણ પ્રકારના મતલેદના અવકાશ રહેતા નથી. છતાં પણ તે તે સર્વજ્ઞના કાઇ અતિસકતા-અતિશ્રહાળુઓ જો તે સર્વ જ્ઞામાં લેકની કલ્પના કરે, ભિન્નતા-જાદાઇ માને, તા તે કેવલ તે અતિભાકતાના માહ જ-અજ્ઞાન જ છે, એમ કહેવું પડશે. કારણ કે તેઓ લક્તિના અતિરેકમાં ને શ્રહાની અંધતામાં ધર્મ ઝનૂનના આવેશથી વિવેક ભૂતી જઇ તેવા પ્રકારે મિથ્યા કલ્પના કરે છે. પણ વાસ્તવિક રાતે જોઇએ તાે અનંત સર્વ જ્ઞાે પણ એક અભિન્ન સ્વરૂપ છે. માટે તેમાં લિજ્ઞતા\* કરપવી તે માત્ર માહના વિલાસ છે, કેવલ ભ્રાંતિ જ છે. માટે જે આરાધ્ય-ઉપાસ્ય એવા સર્વજ્ઞમાં ભેદ નથી. તો પછી આરાધક એવા સર્વજ્ઞ ભક્તોમાં પણ કામ ભેદ હાવા ઘટતા નથી.

પાતાના આરાધ્ય-પૂજ્ય પુરુષને સર્વજ્ઞ ને સર્વોત્કૃષ્ટ માનવાના માનવસ્વભાવ છે, માનવસુલલ નળળાઇ છે. એટલે પાતે માનેલા સર્વજ્ઞનું સ્થાન બીજા બધાથી ચઢી યાતું છે એમ સાબિત કરવા ઇચ્છતા તે તેનું ભિન્નપણું કલ્પવાને સહેજે લલચાય છે, અને પાતાના ઇષ્ટ દેવ પ્રત્યેના દૃષ્ટિરાગથી અધ થઇ તથાપકારે ભિન્ન કલ્પનાના આચઢ કરે છે. આ દૃષ્ટિરાગમાંથી શ્રદ્ધા-ભક્તિના અતિરેકને લીધે વધારે પડતા ઉત્સાહી અતિ-ભક્તોને આંધળું ધાર્મિક ઝન્ન પ્રગટે છે; અને તેથી ધર્મને નામે નાના પ્રકારના ઝઘડા ઉત્પન્ન થાય છે. આમ આ લેદકલ્પના અનિષ્ટપરંપરાનું મૂલ થઇ પડે છે.

" અભિનંદન જિન દરિશણ તરસિયે, દરિશણ દુર્લલ દેવ; મત મત ભેંદે રે જો જઇ પૂછિયે, સો થાપે અદુમેવ."—શ્રો આનંદધનજી.

<sup>\*&</sup>quot; तत्त्वतः शास्त्रभेदश्च न शास्तृणामभेदतः। मोहस्तद्धिमुक्तीनां तद्भेदाश्रयणं ततः॥ " द्वा. द्वा. २३-१४

કેવી રીતે ? તે માટે કહે છે—

सर्वज्ञो नाम यः कश्चित्पारमार्थिक एव हि । स एक एव सर्वज्ञ व्यक्तिभेदेऽपि तत्त्वतः॥ १०३॥

સર્વજ્ઞ નામે જેહ કાે, પારમાર્થિક જ અત્ર; વ્યક્તિ લેદે પણ તત્ત્વથી, તે એકજ સર્વત્ર. ૧૦૩

અર્થ:-- 'સર્વજ્ઞ' નામના જે કાઇ પારમાર્થિક જ એવા છે, તે વ્યક્તિલેક છતાં, તત્ત્વથી સર્વત્ર એક જ છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં કહ્યું કે સર્વજ્ઞોમાં લોદ નથી, તે કેવી રીતે? તેનું અહીં સ્પષ્ટીકરસ્યુ કર્યું છે:—' સર્વજ્ઞ' નામથી ઓળખતા જે કેાઇ પસ્ પારમાથિક જ, સાચેસાચા, નિરુપચરિત સર્વજ્ઞ હોય, તે વ્યક્તિલેદ છતાં તત્ત્વથી સર્વજ્ઞ એક જ છે. વ્યક્તિલેદ છતાં તે સાચા પારમાર્થિક સર્વજ્ઞાને ભલે પછી અહિત, જિન, છુહ, શિવ, સર્વજ્ઞ અભેદ શંકર વગેરે ગમે તે નામ આપવામાં આવ્યું હોય, છતાં તત્ત્વથી સર્વજ્ઞપસ્થાએ કરીને તે સર્વજ્ઞ એક જ છે. તે સદપક્ષ જિન આદિ વ્યક્તિલેદની અપેક્ષાએ ભલે નિજ્ઞ હોય, તેાપસ્થુ પારમાર્થિક સર્વજ્ઞપસ્થારૂપ એક સામાન્ય લક્ષસ્થ્યો જોઇએ તેા તે તત્ત્વથી જાતિની અપેક્ષાએ સર્વ સ્થળે એક જ છે, તેમાં લેદના અવકાશ છેજ નહિં.

" मुक्तो बुद्धोऽर्हन्वापि यदैश्वर्येण समन्वितः । तदीश्वरः स एव स्यारसंज्ञाभेदोऽत्र केवछम् ॥ " — श्री ये।गणिन्हः

" શિવ શંકર જગદીશ્વરૂ, ચિદાનંદ ભગવાન…લલના, જિન અરિહા લીર્થ કરૂ, જ્યાતિસરૂપ અસમાન…વલના શ્રી સુપાસજિન વંદીએ. " —શ્રી અનનંદધનછ.

નામ ગમે તે હાય કે વ્યક્તિ ગમે તે હાય, પણ સાચું પરમાર્થસત્ સર્વદ્મપાણું હાય, તા અનંત કેવલજ્ઞાનીના પણ

वृत्ति —सर्वेशो नाम यः कश्चित्-सर्वज्ञ नामे के डेग्ड अर्डत् आहि, पारमार्थिक पव हि—पारमार्थिङ क छे, निरुपयरितक छे, स एक एव सर्वत्र-ते सर्वत्र ओडक छे,-सर्वज्ञपञ्चा यडी, व्यक्तिमेदेऽपि तत्त्वतः अडितभेः छतां,-तत्त्रथीः अडपसाहिश्य व्यक्तिभेद छतां.

કૈવલજ્ઞાનસ્વરૂપમાં ભેંદ નથી, કારણું કેવલજ્ઞાની સર્વજ્ઞ સર્વ કાંઇ જાણું છે. તેના અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક આત્મણેત્રમાં અનંત પર્યાયનું સ્થાન છે, અને તેની અશેષ-સંપૂર્ણ જ્ઞાયક શક્તિ પૂર્ણ કલાએ પ્રગટી છે, તેથી તે સર્વ કાંઇ વિશેષ જાણે છે, સર્વ પ્રમેય-પ્રમાણ તેનું કેવલજ્ઞાન હાય છે.

" ક્ષેત્ર અસંખ્ય પ્રદેશ, અનંત પર્યાય નિવેશ; જાણુગ શક્તિ અશેષ, તેહથી જાણેરે કાંઇ સકલ વિશેષ રે…. જિણંદા તારા નામથી મન ભીના.

સર્વ પ્રમેય પ્રમાણ, જસ કેવલનાણ પહાણ; તિણે કેવલનાણી અભિહાણ, જસ ધ્યાવે રે કાંઇ મુનિવર ઝાણ રે....જિશુંદા. " —શ્રી ફેવચંદ્રજી

### प्रतिपत्तिस्ततस्तस्य सामान्येनैव यावतां। ते सर्वेऽपि तमापन्ना इति न्यायगतिः परा ॥ १०४ ॥

તેથી પ્રતિપત્તિ તેહની, જેહની સામાન્યે જ; તે સવ° આશ્રિત તેહને, પરા ન્યાયગતિ એજ. ૧૦૪

અર્થ:—તેથી કરીને તે મુખ્ય સર્વજ્ઞની જેટલાઓને સામાન્યથીજ પ્રતિપત્તિ (માન્યતા) છે, તે સર્વે ય તેને આશ્રિત છે, એમ પરા ન્યાયગતિ છે.

#### વિવેચન

આમ વ્યક્તિલેદ છતાં સર્વજ્ઞ એક જ છે, તેથી કરીને આ સર્વજ્ઞના સામાન્યથી જ જેટલાએ સ્વીકાર કરતા હાય, તે સર્વ તે સર્વજ્ઞને જ આપજા છે, આશ્રિત છે, એવી ન્યાયની પરા ગતિ છે. કારણ કે જેમ મનુષ્ય લક્ષણ જેના જેનામાં હાય, સુખ્ય સર્વજ્ઞના તેના તેના સામાન્યથી જ 'મનુષ્ય' તરીકે સ્વીકાર કરવા એ ન્યાયની ભક્ત અભેદ પદ્ધતિ છે; તેમ સર્વજ્ઞનું લક્ષણ જેના જેનામાં હાય, તેના તેના સામાન્યથી 'સર્વજ્ઞ' તરીકે સ્વીકાર કરવા એ ન્યાયની રીતિ છે. અને આમ જેટલા જેટલા ભિન્ન ભિન્ન મતવાદીઓ-દાર્શનિકા સામાન્યપણાથી જ તે સર્વજ્ઞના સ્વીકાર કરતા હાય, માન્યતા ઘરાવતા હાય, તે સર્વય મુખ્યજ-પારમાર્થિક જ એવા તે

वृत्तिः—प्रतिपत्तिः ततः-तेथा इरीने प्रतिपत्ति, तस्य-तेनी, सर्वद्यनी, सामान्येनैव सामान्येमैव सामान्येमेव सामान्येमेव सर्वेद्याने के स्थापन्न-आधित छे, इति न्यायगितः परा स्थापाने छे,-ते शिवाय तेनी प्रतिपत्तिनी असिद्धि छे माटे.

એક સર્વજ્ઞને જ માન્ય કરે છે, માને છે, એમ ન્યાયથી સાબિત થાય છે. માટે સર્વજ્ઞને માનનારા જાૂદા જાૂદા દર્શનવાદીઓ પણ સર્વ કેઇ એક સ્વરૂપ જ છે, અલેદ સ્વરૂપ જ છે. આમ સર્વજ્ઞને ભજનારા ભક્ષ્તોમાં પણ ભેદ હોવા સંભવતા જ નથી.

### विशेषस्तु पुनस्तस्य कात्स्न्यंनासर्वदिशिभिः। सर्वेने ज्ञायते तेन तमापन्नो न कश्चन ॥ १०५॥

અસર્વદર્શી સર્વને, વિશેષ પણ તેના ય; પૂર્ણ જણાય ન–તે થકી, તેને પ્રાપ્ત ન કાય. ૧૦૫

અર્થ: — અને તે સર્વજ્ઞના વિશેષ-લેંદ તા સંપૂર્ણ પણ સર્વ અસર્વદર્શીઓને જાણ-વામાં આવતા નથી; તેથી કરીને તે સર્વજ્ઞને પ્રાપ્ત થયેલા એવા કાઇ (અસર્વદર્શી) છે નહિ.

#### વિવેચન

હયરમાં સામાન્યથી સર્વજ્ઞનું એકપણું કહ્યું, હવે કાઇ કહેશે કે વિશેષથી તેમાં ભેઠ હશે. તેના ઉત્તર અત્રે કહે છે:—તે સર્વજ્ઞાના વિશેષ-ભેઠ તે અસર્વદર્શી એવા સર્વ પ્રમાતૃઓના જાણવામાં સંપૃષ્ઠ્વિણે આવી શકતા નથી. કારણ કે તે પાતે અસર્વદર્શી અસર્વદર્શી અસર્વજ્ઞ હાવાથી, તેનું સર્વ દર્શન તેઓને થતું નથી, વિશેષ સંપૃષ્ઠ્િ એટલે તે સર્વજ્ઞના વિશેષનું-ભેઠનું જ્ઞાન તેઓને કેમ થઇ શકે ? અને કેમ જાણે ? સામાન્ય એવું દર્શન થતું હાય તાપણ વિશેષ એવા તેના જ્ઞાનમાં તેઓની ગતિ હોલી નથી. આમ સર્વજ્ઞનું સ્વરૂપ ચિંતવનારા સર્વ અસર્વદર્શીઓને તેના સંપૃષ્ઠ્િ વિશેષ સ્વરૂપનું ભાન થવું સંભવતું નથી. કારણ કે સંપૃષ્ઠિને સંપૃષ્ઠિનો ખ્યાલ આવી શકે, પણ અપૃષ્ઠિને સંપૃષ્ઠિનો ખ્યાલ કેમ આવી શકે ?

એટલે તે તે દર્શન પ્રમાણે આ સર્વજ્ઞ સંબંધી જે ભેદ કલ્પના કરવામાં આવે છે, તે પણ નિર્શ્યક છે. જેમકે-શેવ લોકો તેને અનાદિશુદ્ધ ને સર્વગત કહે છે; જૈના સાદિ ને અસર્વગત કહે છે; બોહો પ્રતિક્ષણ લાંગુર કહે છે, ઇત્યાદિ જે લોદ કલ્પાય છે તે નકામા છે. કારણ કે-(૧) તેના વિશેષનું પરિજ્ઞાન એટલે કે સર્વથા સર્વ પ્રકારે જ્ઞાન છલસ્થને થઇ શકતું નથી. (૨) યુક્તિઓના જાતિવાદને લીધે પ્રાયે વિરાધ હોય છે,

मृत्ति:—विशेषस्तु-विशेष ते।, भेट ते। पुनः-नणी, तस्य-ते सर्वमित, कारस्न्येन-अत्र-वंथी, संपूर्ण पञ्जे, असर्वद्शिभि:-असर्वं हशीं प्रभात ओशी, सर्वै:-सर्वे, न झायते-नथी अञ्चामां आवते।,-तेना अहर्बनिते लीधे: हर्शन सते पञ्ज तेना माननी अगतिने लीधे, हर्शन हो। पञ्ज तेना माननी अगतिने लीधे, हर्शन हो। पश्च तेना मान प्रत्ये गति होती नथी तथी अरीने, तेन-ते अरुष्यी, तं-ते सर्वं मने, आपन्न:-प्रतिपन्न, प्राप्त थयेक्षे, न कश्चन-हे। असर्वं हशीं नथी.

એટલે અનુમાનરૂપ યુક્તિઓના પરસ્પર વિરુદ્ધપણાથી એક બીજાનું ખંડન કરે છે. સાંખ્ય ને શૈવ બીદ્ધનું ખંડન કરે છે, તો બોદ્ધ સાંખ્ય ને શૈવનું પ્રતિખંડન કરે છે. આમ ખંડનમંડન પરંપરા ચાલ્યા કરે છે, તે આ પ્રશ્નનો નિવેડા કાઇ રીતે આવતા નથી, અને લાણીના બેલ જ્યાંના ત્યાં પડ્યો રહે છે! (3) અને બાવથી કલના અલેદ છે. એટલે કે પરમાર્થથી ફળમાં લેદ પડતા નથી.× કારણ કે સર્વજ્ઞનું વિશેષ સ્વરૂપ ગમે તે હો, પણ તે ગુણપ્રકર્ષરૂપ સર્વજ્ઞની આરાધનાનું સાધ્ય ફળ તા એક જ છે, અને તે ક્લેશક્ષયરૂપ મોક્ષફલ છે. એટલે તે સર્વજ્ઞની આગામનું પ્રત્યેના ખહુમાનનું જ ફલદાયકપણું હોવાથી જે કાઇ પણ તે સર્વજ્ઞની સાચા લાવથી લાકત કરશે તેને જ તે ફલ મળશે, માટે તે સર્વજ્ઞના વિશેષ સ્વરૂપ સંબંધી મિચ્યા વાદવિવાદ શા ? નકામા અલડા શા ?

આમ વિશેષથી તે સર્વજ્ઞને પ્રતિપન્ન થયેલા-પામેલા એવા કાઇ પણ અસર્વદર્શી છે નહિં, તા પછી સર્વજ્ઞમાં લોદ છે એમ કાેે દેખી-જાણી શકે વારુ ? માટે તેની એકતા જે સિદ્ધ છે તે માન્ય કરી, વિશેષની વાત હાલ જતી કરવી, એ જ સર્વ અસર્વદર્શી છવાસ્થાને સાંપ્રત ને શ્રેયસ્કર છે, અને પરમાર્થથી આત્માર્થી મુમુલુ જોગીજનને તેમજ કરવું ઉચિત છે.

### तस्मात्सामान्यतोऽप्येनमभ्युपैति य एव हि। निर्व्याजं तुल्य एवासौ तेनांद्रोनैव धीमताम् ॥१०६॥

( તેથા ) સામાન્યર્થી પણ એહને, માને અકંભ જેહ; તે અરાજ ધીમ તેને, તુલ્ય જ હાેયે તેહ. ૧૦૬

અર્થ:—તેટલા માટે સામાન્યથી પણ આ સર્વજ્ઞને જે નિર્બાજપશ્ચેનસાચેસાચી રીતે માન્ય કરે છે, તે તેટલા અંશે કરીને જ મિતમિતાને મન તુલ્ય જ-સરખા જ છે.

#### વિવેચન

તેટલા માટે સામાન્યથી પણ આ સર્વજ્ઞને જે કાે પણ માને છે, સ્વીકારે છે, તે તે

वृत्तिः—तस्मात्सामान्यतोऽण्येनम्—तथी ४रीने सामान्ययी पण् आ सर्व ग्रने, अभ्युपैति य एव हि-के अर्थ असर्व हशीं भान्य ४रे छे, निव्याजम्-निर्धाकपण्डे (सायेसायी रीते), व्यायिस येश्वयी तेणे अहेसना पासनमां तत्पर धर्धने, तुल्य एवासी-ते तुश्यक छे, तेनांशेन-ते सर्व ग्रप्तिपत्ति सक्षण अंश्वयी, चीमताम्-धीमतीने, अनुपद्धत छुद्धिन तेने, अम अर्थ छे.

अनादिशुद्ध इत्यादिर्यश्च भेदोऽस्य कल्पते । तत्तत्त्वन्त्रानुसारेण मन्ये सोऽपि निरर्थकः ॥ विशेषस्यापरिज्ञानाद्यक्तीनां जातिवादतः । प्रायो विरोधतश्चैव फलाभेदाच भावतः ॥ ११—श्री थे।गिभन्दुः

માન્યતા પુરતા અંશથી ધીમંતાને મન સરખા જ છે. એટલે કે નિર્જાજપણે, નિર્દે લપણે, નિષ્કાપટપણે, સાચેસાચી રીતે તે સર્વજ્ઞની આજ્ઞાના પાલનમાં યથાયિતપણે તત્પર થઇ, તેને જે કાઇ માન્ય કરે છે, તે સર્વજ્ઞ માન્યતારૂપ સામાન્ય અંશે કરીને બુદ્ધિમાન્ પ્રાજ્ઞજનાને મન તુલ્ય જ છે, સમાન જ છે, પછી તે લલે ગમે તે મતના, સંપ્રદાયના કે દર્શનના અનુયાયી હાય. અત્રે સર્વજ્ઞને માનનું, એટલે નિષ્કપટ, નિર્દે લપણે તેની લાખેલી આજ્ઞાનું પાલન કરવામાં તત્પર રહેલું, એમ અર્થ સ્પષ્ટ કર્યો છે. કારણ કે મુખેથી માન્યપણું કહીએ, પણ આજ્ઞા આરાધન ન કરીએ, તા તે માન્યપણુંની મશ્કરી વા વિદંખના કરવા બરાબર છે! એ તો ' ચાકર તેરા, કહ્યા નહિં કરૂં!'-એના જેવા ધાટ થયા! માટે અહિંસા, સત્ય આદિના પાલન સંબંધી એની આજ્ઞાના પાલનમાં સદા ઉદ્યુક્ત રહેલું, એજ એ સર્વજ્ઞ લગવાનની આરાધનાના શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે. અને તેવા પ્રકાર શ્રી હરિલદ્રસ્ત્રિજીએ અષ્ટકમાં કહ્યું છે.+

" સારી વિધિ સેવા સાર'તાં, આણુ ત કાંઇ ભાંજે; હુકમ ઢાજર ખીજમતિ કરતાં, સહેજે નાથ નિવાજે. સેવા સારજ્યા રે જિનની મત સાથે "—શ્રી દેવચ'દ્રજી.

તાતપર્ય કે-જે કાઇપણ સર્વજ્ઞ તત્ત્વને સ્વીકારી, નિર્દ ભપણે-નિષ્કપટપણે, સાચા ભાવથી તેની આજ્ઞાના આરાધનમાં તત્પર હોય છે, તે સર્વ તેટલી માન્યતા પ્રતા સમાન અંશથી× તુલ્ય જ છે, સમાન જ છે. ચાહે તેં જૈન હોય કે અજૈન સર્વજ્ઞ ભક્તોનો હોય, બોહ હોય કે બ્રાહ્મણ હોય, શૈત્ર હોય કે વૈષ્ણવ હોય, સાંખ્ય અભેદ હોય કે નૈયાયિક હોય, વેદાંતી હોય કે સિહાંતી હોય, ઇસ્લામી હોય કે ઇસાઇ હોય, ગમે તે મત સંપ્રદાયના અનુસત્તાં હોય, પણ જો તે સર્વજ્ઞને (omniscient) માનતા હોય તો તે એકરૂપ-અલેદરૂપ જ છે. આમ સર્વને સામાન્ય એવી સર્વજ્ઞ માન્યતા જગતના સમસ્ત સંપ્રદાયોનું એક અનુપમ મિલનસ્થાન છે, માટે એક અલેદરવરૂપ સર્વજ્ઞને માનનારા સેવક સહતજનામાં કાઇ પણ ભેદ ઘટતા નથી, એમ સિદ્ધ થયું.

આ જ અર્થ નિદર્શન ગર્ભપણે કહે છે —

<sup>+ &</sup>quot; यस्य चाराधनोपायः सदाज्ञाभ्यास एव हि । यथाशक्ति विधानेन नियमात्स फलप्रदः॥"

<sup>× &</sup>quot; सर्वक्रप्रतिपत्त्यंशमाश्रित्यामलया घिया। निर्व्याजं तुल्यता भाव्या सर्वतंत्रेषु योगिनाम् ॥ '' क्षः क्षाः २३-१७

# यथैवैकस्य चपतेर्बहवोऽपि समाश्रिताः। दूरासन्नादिभेदेऽपि तद्भृत्याः सर्व एव ते॥१०७॥

જેમ એક રાજા તહ્યા, આશ્રિત હોય ઘણાય; દૂર-નિક્ટ ભેદેય તે, તસ સેવક સઘળાય, ૧૦૭

અર્થ:--જેમ કાઇ એક રાજાના ઘણાય આશ્રિતા હાય, પણ દ્રર-નિકટ આદિના લોદ છતાં, તેઓ સવેલ્ય તેના ભૃત્યા-સેવકા છે;

#### વિવેચન

ઉપરમાં સુયુક્તિથી જે સર્વ જ્ઞલકતોનું અલેદપાશું ઘટાવ્યું, તેનું અહીં લાક-પ્રસિદ દર્શાતવહે સમર્થન કર્યું છે:—જેમ કાઇ એક અમુક રાજા હાય, અને તેના આશ્રિત એવા સેવા કરનારા અનેક પુરુષા હાય. તે આશ્રિતમાં કાઇ રાજાની નિક્ટના સેવક હાય, કાઇ દ્વારા હાય. કાઇ પ્રધાન હાય, તા કાઇ મંત્રી હાય; કાઇ સરદાર હાય તા કાઇ સીપાઇ હાય; કાઇ કારકન હાય, તા કાઇ પટાવાળા હાય. ઇત્યાદિ પ્રકારે તે તે પુરુષની નિમાશુક પ્રમાશે દરજ્જાના લેદ હાય છે. પહ્યુ રાજાના આશ્રિત એવા તે બધાય પુરુષા તે એક જ રાજાના ભૃત્યો તા છે જ, દાલા—સેવકા તા છે જ. તેઓના ભૃત્યપશ્ચામાં—સેવક-પશ્ચામાં કાઇ લેદ પડતા નથી. કાઇના હાદો લાંચા તો કાઇના નીચા, પણ તે બધાયની ગણત્રી ભૃત્યવર્ગમાં જ—દાસવર્ગમાં જ થાય છે. તે સર્વ એક વર્ગ તરીકે રાજસેવક (Government Servant) કહેવાય છે.

દાર્છી તિક યેલ્જન કહે છે-

### सर्वज्ञतत्त्वाभेदेन तथा सर्वज्ञवादिनः। सर्वे तत्तत्त्वगा ज्ञेया भिन्नाचारस्थिता अपि॥ १०८॥

वृत्ति:-यथैयैकस्य नृपते:-केम क्षेष्ठं क्षेष्ठ विविश्वत राज्यता, वहवोऽपि समाश्चिता:-धणाय समाश्चित पुरुषो, दूरासचादिभेदेऽपि-हर-आसत्र आहि लेह होतां छतां, तेता अक्षरे निधाय लेह (नीभणुंक्तो लेह) करवामां आव्ये पणु, तद्भृत्याः-ते विविश्वत राज्यता कृत्ये।-सेवेहा, सर्व एव ते-ते समाश्चित सर्वेष्व होष छे.

वृत्तिः —सर्वज्ञतस्वाभेदंन-पथे। अत नीतिथी हेतुकृत अता सर्वज्ञतत्त्वना अलेह्यी, तथा-तेता प्रकारे, राजना समाश्रित पहु पुरुषे। निभ, सर्वज्ञवादिनः सर्वे-सर्वे सर्वज्ञवाहिना, िकन आहि भत्नेह अवहां भी को, तत्त्वगाः ते सर्वज्ञतत्त्वभाभी, ज्ञेयाः-ज्ञाख्या, भिज्ञाचारस्थिता अपि-लिल आवारमां श्थित छतां, तेवा प्रकारना अधिकारलेह्या.

સર્વ જ્ઞતત્ત્વ અભેદથી, સર્વેજ્ઞવાદી ખધાય; સર્વજ્ઞતત્ત્વગ જાણવા, ભિન્નાચાર છતાંય. ૧૦૮

અર્થ:—તેમ સર્વજ્ઞ તત્ત્વના અલેકથી, સર્વજ્ઞવાદીઓ સર્વે, ભિન્ન આચારમાં સ્થિત છતાં, તે સર્વજ્ઞ તત્ત્વગામી જાણવા.

#### વિવેચન

ઉપરમાં કહી તે નીતિ પ્રમાણે, એટલે કે ઉક્ત દર્શત અનુસાર એક રાજાના આશ્રયે रहेबा घणा पुरुषानी केम, सर्वेष सर्वज्ञवाहीका ते सर्वज्ञतत्त्व प्रत्ये कनारा-गमन કરનારા છે; કારણકે સર્વજ્ઞ તત્ત્વના ઉપરમાં કહ્યા પ્રમાણે અલેદ છે. तेम सर्व सर्व ज- पछी सदी ते सर्व ज्ञवाही थे। तेवा तेवा प्रधारना आधि अरसे है सिन्न વાદી અલેદ લિભ આચારમાં સ્થિત હાય. તાત્પર્ય કે-જેમ એક રાજાના આશ્ચિત क्षेत्रा श्रामा पुरुषे। द्वाय, तेक्षा पातपातानी येक्यता अनुसार नाना માટા ભિન્ન ભિન્ન અધિકાર ધરાવતા હાય, ઊંચા નીચા હાદ્દા સંભાળતા હાય, પણ તે એકજ રાજ્યના આશ્રિત રાજસેવક ગણાય છે, તેઓતા દાસભાવમાં ભેદ પડતા નથી; તેમ क्षणवान् सर्वज्ञदेवने। आश्रय करनारा, सर्वज्ञने भाननारा-क्षणनारा कीन के कीनेतर अधाय સર્વજ્ઞવાદીએ! તે એક સર્વજ્ઞતત્ત્વ પ્રત્યે ગમન કરનારા હાઇ, સર્વજ્ઞના આશ્રિત સેવક ભક્ત છે. પછી તે સર્વજ્ઞ તત્ત્વના સ્વીકાર કરનારા ભલે જૈત હાય કે ખોહ હાય, શૈવ હાય કે વૈષ્ણવ હાય, પારસી હાય કે ખ્રોસ્તી હાય, અને ભક્ષે તે પાતપાતાની ચાગ્યતા પ્રમાણે અધિકારલેદથી ભિન્ન ભિન્ન આગારમાં વર્ત્ત તો હાય, ઉંચી દશાવાળા હાય કે નીચી દશાવાળા હાય, ઉત્તમ કારિના હાય કે અધમ કારિના હાય, ગમે તેમ હાય, પણ તે સવેંય એક્જ આરાધ્ય સર્વજ્ઞને ભજનારા આરાધકા-ભક્તા છે, સર્વજ્ઞસેવકા જ છે. મોના દાસભાવમાં કાઇ જાવના લેદ નથી. તે ખધાય સર્વજ્ઞ ભગવાન-દાસ છે.

આ સર્વજ્ઞના સાચા સેવક ભક્ત પણ કેા કહેવાય? તે ઉપર સ્પષ્ટ કર્યું છે, તે અહીં નૃપસેવકના દર્શાંતથી વિશેષ દઢ કર્યું છે. સામાન્ય લાક વ્યવહારમાં પણ રાજસેવક હાય તેણે રાજાની આગ્ના ઊઠાવવામાં સદા તત્પર રહેવું જોઇએ, એવી સેવક ભક્ત રીતિ છે, તા પછી આ તા લાકાત્ર દેવ સર્વજ્ઞ મહારાજની આગ્નાના આગ્ના પાલક પાલનમાં સાચા સેવકને કેટલા તત્પર રહેવું જોઇએ, તે સહેજે સમજ શકાય એમ છે. અને તેની સેવાઅક્તિ કરતાં સાચા સેવક ભક્તજને સેવાફળની આશા પણ ન રાખવી જોઇએ, ને તા જ તે સાચી ભક્તિ કહી શકાય; નહિં તો તેની જો આશા રાખવામાં આવે તો તે ભક્તિ નહિં, પણ લાહુતી કામ જેવું થયું!

" સેવા સારજ્યા રે જિનની મન સાચે, પણ મત માગા લાઇ! મહિનતના ફળ માગી લેતાં, દાસભાવ સવિ જાઇ….સેવા૦ સપ્તિ નહિંતો તા લાડાયત, જે સેવા ફળ જાચે; દાસ તિકે જે ઘન ભરિ નિરખી, કેકીની પરે નાચે….સેવા૦"-શ્રી દેવચંદ્રજી•

અને આ સર્વન્ન દેવના આવા જે સાચા સેવક ભક્તજના હાય, તેઓ સમાનધર્મી હાવાથી, સર્વેય સાધમિક છે. એટલે તેઓને એક બીજા પ્રત્યે પરમ વાત્સલ્ય હાવું નેઇએ, પરમ પ્રેમ સ્કુરવા નેઇએ, વિશ્વાબ ધુત્વની (Universal Brotherhood) ભાવના દૃઢપણે વિકસવી નેઇએ, એમ આ ઉપરથી સહેજે ક્લિત થાય છે. અને આમ છે તેા પછી એક બીજા પ્રત્યે કાઇ પણ પ્રકારના દ્રેષને, મત્સરને કે અસહિષ્ણતાને ઉસવાનું સ્થાન પણ ક્યાં રહે છે?

ઉપસંદ્વાર કરતાં કહે છે-

न भेद एव तत्त्वेन सर्वज्ञानां महात्मनाम्। तथा नामादिभेदेऽपि भाव्यभेतन्महात्मभिः॥१०९॥

મહાત્મા સર્વ ફોા તણા, તત્ત્વથી ભેક જ ના'ય; નામાદિ ભેદેય ચ્યા, ભાવ્ય સુજ્ઞને હોય. ૧૦૯

અર્થ:--મહાત્મા સર્વગ્રોના તત્ત્વથી લેંદ જ નથી,-તેવા પ્રકાર નામ વગેરેના લેંદ છતાં પશુ,-આ મહાત્માઓએ ભાવવા યાગ્ય છે.

#### વિવેચન

" રામ કહા રહેમાન કહા કાેલ, કાન કહા કાેલ કુષ્ણ કહાેરી."—શ્રી વ્યાનંદધનછ.

" ઇશ્વર અલ્લા તેરે નામ, સખકા સન્મતિ દે ભગવાન!"

ઉપરમાં જે સર્વજ્ઞ સંબંધી વિવરણ કર્યું, તેના ઉપસંહાર કરતાં મહાનુભાવ મહાત્મા શાસ્ત્રકાર મહર્ષિ કહે છે કે તત્ત્વથી-પરમાર્થથી જોઇએ તેા મહાત્મા સર્વજ્ઞામાં એટલે કે ખરેખરા ભાવ સર્વજ્ઞામાં ભેદ જ નથી. ભલે તેવા તેવા પ્રકારે ઇષ્ટ-અનિષ્ટ

चुत्तिः— न मेद एव-भेट ॰ नथी, तस्वेन-तत्त्त्रथी, परमार्थथी, सर्वज्ञानां महातमनाम्-सर्वात मढात्माओती, **लाव सर्विज्ञानी** ओम अर्थं छे, तथा-तेवा प्रक्रारे, नामादिमेदेऽपि-४९-अनिष्ठ नाम आदिनी लेट छतां, भाव्यमेतन्महात्मिमः-आ मढात्माओ लाववा थे। अ छे,-श्रुत -भेधा-असंभोढसार प्रतावडे ४रीने.

નામ વગેરેના લોઠ હાય, તાપણ તત્વથી તા તેમાં કંઇ પણ લેદના અલાવ છે. આમ મહાત્મા જનાએ શ્રુતથી, મેધાથી ને અસંમાહથી સાર-પ્રધાન એવી પ્રજ્ઞાવડે ભાવવા યાગ્ય છે.

કારણકે પરમાર્થ દૃષ્ટિથી વિચારતાં, સાચા ખરેખરા ભાવ–સર્વગ્રામાં કાેઇપણ જાતના લોદ સંભવતા નથી, એમ બુધજનાને સ્પષ્ટ જણાય છે. 'સર્વ જાણે તે સર્વફા' એમ તેની વ્યાખ્યા પરથી આ યુક્તિસિદ્ધપણે પ્રતીત થાય છે. લહી પછી નામલેદ લલે હો એ સર્વ રાને મત-સંપ્રદાય આદિના લેદે કરીને પાતપાતાના ઇષ્ટ એવા ભિન્ન ભિન્ન નામ આપવામાં આવતા હાય, ભિન્ન ભિન્નપણે તેનું સ્વરૂપ वर्ष्युववामां आवतुं डाय, लिन्न लिन्नपण्चे तेने। महिमा गवाता डाय, लिन्न लिन्नपण्चे तेनुं ચરિત્ર સંકીર્ત્તન કરાતું હાય, પણ તેના સર્વ જ્ઞપણારૂપ લક્ષણમાં લેદ પડતા નથી. કાઇ તેને જિન કહે કે શિવ કહે, કાેઇ છુદ્ધ કહે કે અહેત કહે, કાેઇ વિષ્ણુ કહે કે બ્રહ્મા કહે, કાઇ ઇશ્વર કહે કે ખુદા કહે, કાઇ રામ રહે કે રહેમાન કહે, કાઇ પરમાત્મા કહે કે સર્વશક્તિમાન્ 'ગાંડ' (God Almighty) કહે, ઇત્યાદિ ગમે તે ઇષ્ટ દેવના નામે તેને સર્વ કાઇ લજતા હાય, પણ તેમાં નામલેદથી અર્થ લેદ નથી. જેમ ગંગાનદીને કાઇ સુરનદી કહે, કાઇ ભાગીરથી રહે, કાઇ ત્રિપથગા કહે, કાઇ મંદ્રાકિની કહે, પણ ગંગા નદી તો એકજ છે, તેમાં ફેર પડતા નથી; તેમ એકસ્વરૂપ સર્વજ્ઞના અપેક્ષાભેદે લહી જાદા જાદા નામ આપવામાં આવે, પણ તેના તાત્ત્વિક સ્વરૂપની એકતામાં ફેર પડતા નથી. સર્વજ્ઞત જ્વ તા પરમાર્થથી એક ને અભિન જ છે, એવું ખુધજનાએ મેધાથી, શ્રુતથી ને અસંમાહથી પાવન એવી પ્રજ્ઞાવઉ ભાવન કરવા યાગ્ય છે, પુન: પુન: ચિંતન કરવા ચાેગ્ય છે.

અને આવા આ એક સ્વરૂપ સર્વરાને જે વિવિધ નામ આપવામાં આવ્યા છે, તે પણ તેના વિવિધ ગુણના વાચક છે, અને જૂદી જૂદી અપેક્ષાએ તેના અપૂર્વ અચિત્ય મહિમાને વર્ણવતા હાઇ સાર્થક છે. જેમકે-તે 'અહેત્' એટલે પુજાઈ-પૂજાને ચાગ્ય, જગત્પુજ્ય, વિશ્વવંદા છે. કમેશત્રુના નાશ ગુણનિષ્પન્ન કરવાથી તે 'જિન '-વીતરાગ છે. અધિદેવપણાથી તે ' **મહાદેવ** ' છે. નામની સુખાવઢપણાથી એટલે કે ત્રણે ભુવનના શંકરપણાથી તે ' **શંકર** ' છે. અવિરુદ્ધતા પ્રક્ષાત્રપણાથી-આત્મરૂપણાથી તે 'પ્રક્રા ' છે. દુ:ખ હરવાથી તે 'હિર ' છે. વિબુધાથી તેના ખુદ્ધિ-બાધ અર્ચાય છે, માટે તે ' ખુદ્ધ ' છે. શિવમાર્ગની विधिनुं विधान करवाथी ते 'विधाता' छे. आवा छावाथी ते व्यक्तपछे प्रगट ' પુરુષાત્તમ ' છે. ઇત્યાદિ અનેક નામ ધરાવતાં છતાં તે સ્વલક્ષણથી અનેક નથી, કારણકે અનંત ગુણાત્મક એક આત્મદ્રવ્ય પ્રસિદ્ધ છે. એટલે વિવિધ ગુણ અપેક્ષાએ વિવિધ નામ પરસ્પર વિરુદ્ધ નથી, પણ એકજ અર્ધના-સ્વરૂપના દોતક હાઇ, એકબીજાના પૂરક-પાષક છે, અને એકજ તત્ત્વસ્વરૂપની પૃષ્ટિ કરે છે.

- " શિવ શંકર જગદીશ્વરૂ, ચિદાનંદ ભગવાન…લલના૦ જિન અરિહા તીર્થંકરૂ, જ્યોતિસરૂપ અસમાન…લલના૦ શ્રી સુપાસ૦" ઇત્યાદિ:
- " એમ અનેક અભિધા× ધરે રે, અનુલવગમ્ય વિચાર….લલના૦ જે જાણું તેહને કરે રે…., આનંદઘન અવતાર રે લલના. શ્રી સુપાસ. " શ્રી આનંદઘનછ.

આમ સર્વજ્ઞ પરમાત્માના અનેક અભિધાન છે, અને તેના વિચાર અનુભવગમ્ય છે. જે તેને પરમાર્થથી જાણે છે, તેનું યથાર્થ સ્વરૂપ એાળખે છે, તેને તે ' આનંદઘન અવતાર' કરે છે, તદ્રૂપ સર્વજ્ઞપદની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. અને આ એક ઇષ્ટ પરમાર્થ હેતુની સિદ્ધિને અર્થે, આ સર્વજ્ઞ ભગવાનને ગમે તે નામે ભજવામાં આવે, તેમાં વિરાધ શા ? જો પરમાર્થ એક છે, તા શબ્દલેદના ઝઘડા શા ?

" શબ્દલેદ ઝઘડા કિશ્યોજ, જો પરમારથ એક; કહા ગંગા કહેા સુરનદીજ, વસ્તુ કરે નહિં છેક. મનમાહન૦ " યા**૦ સજઝાય**• ૪–૨૧.

અને આવા આ સર્વજ્ઞને ભજનારા ભક્ત જેગીજના તે પ્રભુથી દૂર\* હાય કે નિકટ હાય, તાપણ તે સર્વવ તે સર્વજ્ઞના સેવક-ઉપાસક જ છે. પછી ભલે તે ઉપાસકા પાત-

x'' अर्हिन्निति जगत्पूज्यो जिनः कर्मारिशातनात्।

महादेवोधिदेवत्वाच्छङ्करोऽपि सुखावहात्॥
विष्णुर्ज्ञानेन सर्वार्थविस्तृतत्वात् कथंवन।

ब्रह्म ब्रह्मक्रपत्वाद्धरिर्दुःखापनोदनात्॥

इत्याद्यनेकनामापि नानेकोऽस्ति स्रव्यक्षणात्।

यतोऽनन्तगुणात्मैकद्रस्यं स्यात् सिद्धसाधनात्॥"

श्री अभृत्यंद्रायार्थ्छ (१) प्रशीत पंचाध्यायी.

- " बुद्धस्त्वमेव विवुधार्चितवुद्धिबोधात् । त्वं शङ्करोऽसि भुवनत्रयशङ्करत्वात् । धातासि धीर शिवमार्गविधेर्विधानात् । व्यक्तं त्वमेव भगवन्युरुयोत्तमोऽसि ॥ '' शक्ताभरस्ते।त्र.
- " निर्मेलः शाश्वतो शुद्धः निर्विकस्पो निरामयः । निःशरीरो निरातंको सिद्धः स्थमो निरंजनः ॥ महादेवो महावीरो महामोहविनाशकः । महाभावो महादर्शः महामुक्तिप्रदायकः ॥ " श्री सद्भाक्षुस्यामीकृत किनसधुसहस्रनामः
- \* दूरासम्बादिभेदोऽपि तद्भृत्यत्वं निद्धन्ति न। एको नामादिभेदेन भिन्नाचारेष्वपि प्रभुः॥ " द्वाः स्वान्यत्वं निद्धन्ति । एको नामादिभेदेन भिन्नाचारेष्वपि प्रभुः॥ "

પાતાના અધિકારભેદથી ભિન્ન ભિન્ન આચાર પાળતા હોય, નાના પ્રકારના અનુષ્ઠાન આદરતા હોય, પાતાની ઉંચી નીચી આત્મદશા અનુસાર વિવિધ રીતે તે પ્રભુને ભજતા હોય, પણ તે ઉપાસ્ય-આરાધ્ય પ્રભુ એ એક જ છે તેા તેના ઉપાસકો—આરાધકા પણ એક રૂપ જ છે.

## ચિત્ર અચિત્ર દેવભક્તિ વિભાગ

શાસ્ત્રગર્ભ જ (શાસ્ત્રમાં કહેલ) થીજી ઉપયત્તિ-યુક્તિ કહે છે:—

चित्राचित्रविभागेन यच देवेषु वर्णिता। भक्तिः सद्योगशास्त्रेषु ततोऽप्येवमिदं स्थितम्॥११०॥

ચિત્ર અચિત્ર વિભાગથી, ભક્તિ દેવની જેહ; સદ્દયોગ શાસ્ત્રે વર્ણવી, તેથી પણ સ્થિત એહ. ૧૧૦.

અર્થ:—અને દેવા પ્રત્યેની ભક્તિ, ચિત્ર અને અચિત્ર એ બે વિભાગથી સદ્યોગ-શાસ્ત્રોમાં વર્ણવવામાં આવી છે,–તે ઉપરથી પણ આ (જે કહ્યું તે) એમ જ સ્થિત છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે કહ્યું કે સર્વજ્ઞનું એકપણું છે, તેનું સમર્થન કરવા માટે શાસ્ત્રોકત બીજી યુક્તિ અહીં કહી છે:—અધ્યાત્મ વિષયનું ચિંતન કરનારા સદ્યોગશાસ્ત્રોમાં વર્ણવવામાં આવ્યું છે કે-લાકપાલ, મુક્ત વગેરે દેવાની ભક્તિના એ સ્પષ્ટ વિભાગ પહે છે:—(૧) ચિત્ર એટલે બિજા, જાૂદા જાૂદા પ્રકારની, (૨) અચિત્ર એટલે અભિજ્ઞ અથવા જાૂદા જાૂદા પ્રકારની, (૨) અચિત્ર એટલે અભિજ્ઞ અથવા જાૂદા જાૂદા પ્રકારની નહિં તે. આ સત્શાસ્ત્રની પુષ્ટિ ઉપરથી પણ, પ્રસ્તુત સર્વજ્ઞ ને તેના ભક્તોની એકતા છે, તે એમ જ સ્થિત છે, એમ જ સંસિદ્ધ થાય છે.

"નહિં સર્વત્રા જાજૂઆછ, તેહના વળી દાસ; ભક્તિ દેવની પણ કહીછ, ચિત્ર અચિત્ર પ્રકાશ…..મન૦"—યા. સજઝાય ૯-૧૪

આજ અર્થને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે:---

बृत्तिः — चित्राचित्रविभागेन-थित्र-अथित्र विकागधी,-केतुं क्षक्ष्णु इहेवामां आवशे, यच-अते के, देवेषु वर्णिता-देवेः प्रत्ये, क्षेष्ठिमां आदि देवे। प्रत्ये वर्णुववामां आवी छे, मक्तिः-क्षित, सद्योगशास्त्रेषु-सद्द्ये।त्रशास्त्रीमां, सर्व अध्यात्मियंता शास्त्रीमां, ततोऽपि ते क्षारण् थप्रा पश्च, पविमदं स्थितम्-आ प्रस्तुत अमे स्थित छे

## संसारिषु हि देवेषु भक्तिस्तत्कायगामिनाम् । तदतीते पुनस्तत्त्वे तदतीतार्थयायिनाम् ॥ १११ ॥

સંસારી દેવા પ્રતિ, ભક્તિ નિશ્ચય જોય; તે સંસારી દેવના, કાયગામિની હાેય. સંસારાતીત તત્ત્વમાં, ભક્તિ પરંતુ સાેય; સંસારાતીત અર્થમાં, ગમનકારીની હાેય. ૧૧૧

અર્થ:—કારણુંકે સંસારી દેવા પ્રત્યે, તે કાયમાં જનારાઓની લક્તિ હાય છે; પણ તે સંસારથી અતીત-પર એવા તત્ત્વ પ્રત્યે, સંસારાતીત અર્થ પ્રત્યે જનારાઓની બક્તિ હાય છે.

#### વિવેચન

કેની કેની લક્તિ કેવા કેવા દેવ પ્રત્યે હોય છે, તેના સ્પષ્ટ વિભાગ અત્રે કર્યો છે: લેકિયાલ વગેરે જે સંસારી દેવો છે, તેના પ્રત્યેની ભક્તિ તે સંસારી દેવની કાયમાં જનારાઓને હોય છે; તે તે સંસારી દેવની ગતિમાં જે ગમન મુક્તના ભક્ત કરનારા છે-જવાવાળા છે, તેવાઓ તે સંસારી દેવોના ભક્ત-સેવક મુમુલુ હાય છે; તેઓ જ તેને ભજે છે.\* (૨) પરંતુ તે સંસારથી અતીત-પર તત્ત્વ પ્રત્યેની ભક્તિ તો સંસારાતીત અર્ધ પ્રત્યે જનારાઓને હાય છે. સંસારથી અતીત-પર એવા યાગમાર્ગે જે ગમન કરનારા છે, એવા યાગીજનાની ભક્તિ તો સંસારથી અતીત-પર એવા યાગમાર્ગે જે ગમન કરનારા છે, એવા યાગીજનાની ભક્તિ તો સંસારથી અતીત, સંસારના પાર પામેલા, એવા પર તત્ત્વમાં જ હાય છે. આમ સંસારથી અતીત, સંસારના પાર પામેલા, એવા પર તત્ત્વમાં જ હાય છે. આમ સંસારી દેવાના ભક્ત, સંસારગામી સંસારી જવ હાય છે; અને મુક્ત સર્વજ્ઞ દેવના ભક્ત મુક્તિગામી મુમુલુ જેગીજના હાય છે. કારણકે ' યાદશી માવના તાદશી સિહ્દિ: ' જેવી ભાવના તેવી સિદ્ધિ, અથવા યથા મતિઃ તથા ગતિઃ જેવી મતિ

मृत्तिः—संसारिषु हि देवेषु-अरख्डे संसारी देवेामां, क्षेडिपाल आदि देवे। प्रत्ये, मिक्तः-लाक्त, सेवा, तत्कायगामिनाम्-ते अवगानीकोती, क्षेटके हे ते संसारी देवती अवभां कवाराकोती, ( हेव छे ), तदतीते पुनः-पद्ध तेथी व्यतीत, संसारधी व्यतीत-पर, तस्वे तत्त्वमां, तत्त्व प्रत्ये, तदतीतार्थयायिनां-तेनाथी व्यतीत व्यर्थगानीकोती, तेनाथी व्यतीत-पर व्यर्थ प्रत्ये कनाराकोती, क्षेटके हे संसारातीत मार्गे कनारा ये। शिक्षोती ककित होव छे.

<sup>\* &#</sup>x27;'बहूनां जन्मनामन्ते शानवान्मां प्रपद्यते। वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्छभः॥ कामैस्तैस्तैर्द्धतशानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः। तं तं नियममास्थाय प्रकृत्या नियताः स्वया॥ ''—ःशीतः।

તેવી ગાંત. જે જેને ભજે તે તેવા થાય. સંસારીને ભજે તે સંસારી થાય, મુક્તને ભજે તે મુક્ત થાય. આ પરિણામી આત્મા જેવા જેવા ભાવે પરિણુમવા ઇચ્છે, તેવા તેવા ભાવે તે પરિણુમી શકે છે. ઇચલ ભયરીનું ધ્યાન ધરતાં, પાતે ભમરી બને છે.

" જિનસ્વરૂપ થઇ જિન આરાધે, તે સહી જિનવર હાવે રે; ભૂંગી ઇલિકાને ચટકાવે, તે ભૂંગી જગ જોવે રે….ષડ્દર્શન "—શ્રી આનંદધનછ. આ બેના વિશેષ કહે છે—

### चित्रा चाचेषु तद्रागतदन्यद्वेषसङ्गता। अचित्रा चरमे त्वेषा शमसाराखिलव हि॥११२॥

તસ રાગ પર દ્વેષથી, ભક્તિ આઘમાં ચિત્ર; શમસારા એ ચરમમાં, હોય સમસ્ત અચિત્ર. ૧૧૨

અર્થ:—અને તેમાં પહેલા–તે સંસારી દેવા પ્રત્યેની બક્તિ, તેના પ્રત્યેના સગથી ને તેનાથી અન્ય પ્રત્યેના દ્રેષથી સંગત હાઇ, ચિત્ર (બિન્ન) હાય છે. અને છેલ્લા–તે સંસારાતીત તત્ત્વ પ્રત્યેની જે બક્તિ તે અધીય શખસાર (શમપ્રધાન) હાઇ, અચિત્ર (અબિન્ન) હાય છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે એ પ્રકારના દેવના ભક્તના એ વિભાગ પાડ્યા, તેની ભક્તિમાં પણ તેવા એ લેદ પડે છે, તે અહીં ખતાવ્યું છે:—તેમાં પ્રથમ જે લેદિપાલ વિગેરે સાંસારિક દેવો છે, તેઓ પ્રત્યેની ભક્તિ ચિત્ર એટલે નાના પ્રકારની હાય છે; અને સંસારી દેવની માહગભ પણાને લીધે તે પાતાના ઇષ્ટ દેવ પ્રત્યે રાગવાળી ને અનિષ્ટ લક્તિ ચિત્ર દેવ પ્રત્યે દેવવાળી હાય છે. જેમકે કાઇ હનુમાનના, કે શાંકરના, કે વિષ્ણુના, કે સ્પૂર્યના, કે વરુણના, કે અન્યના ભક્ત હાય, તે તેવા પ્રકારના માહભાવને લીધે પાતાના ઇષ્ટ દેવ પ્રત્યે રાગ રાખી, ઇતર પ્રત્યે દેવ રાખે છે. આમ તે ભક્તિ જાદા જાદા દેવને અપેક્ષીને જાદા જાદા પ્રકારની ને રાગ-દેવવાળી હાય છે. એમાં સહિષ્ણુતાના પ્રાય: અભાવ હાય છે, અને હું માનું છું તે જ દેવ સાચા ને બાકી બીજ બધા ખાટા, એવી માન્યતા મુખ્યપણે હાય છે.

वृत्तिः—चित्रा च-अने थित्र, नाना अधारती, आद्येषु-अविभां, सांसारिक देवे। प्रत्ये, तद्भागतद्ग्यद्वेषसङ्गता—पेताना अभीष्ठ देवताना रागधी अने अनभीष्ठना देवथी संयुक्त अवी हाय छे,—मेहिगर्भ पछाने सीधे अचित्रा—अथित, अधाधर, अध प्रधारती, चरमे तु-पछ यरमभां अटेले के तद्भति—संसारातीत तत्त्वभां, एषा-आ अधित; अने ते, रामसारा-शभसार-शभप्रधान, अखिलेख दि अभिस क होय छे,—तेवा प्रधारना संभोदना अभावने सीधे.

અને ખીજાં જે સંસારાતીત-સંસારથી પર એવું મુક્ત તત્વ કહ્યું, તેના પ્રત્યેની જે લક્તિ તે તો અચિત્ર એટલે કે એકાકાર જ હાય છે, એક જ પ્રકારની હાય છે; કારણ કે તે પરતત્ત્વનું એકપણું -અલેદપણું ઉપરમાં સિદ્ધ કરાઇ ચૂક્યું છે. મુક્ત તત્ત્વની અને આ એકસ્વરૂપ પરતત્ત્વની લક્તિ શમસાર-શમપધાન હાય છે. લક્તિ અચિત્ર તેમાં એક પ્રત્યે રાગ ને બીજા પ્રત્યે દેષ, એમ હાતું નથી; પણ સર્વત્ર રાગદ્રેષરહિત એવા સમલાવ હાય છે, અને અખંડ શાંતરસના પ્રવાહ વહે છે, એટલે દ્રેષ-અસહિષ્ણતા આદિ દુષ્ટ લાવાના ઉદ્દલવના અસંલવ છે, કારણ કે સંમાહના અત્ર અલાવ હાય છે. આમ અનેક એવા સંસારી દેવાની લક્તિ વિચિત્ર અને એક એવા સંસારાતીત પર તત્ત્વની લક્તિ અચિત્ર હાય છે.

" દેવ સંસારી અનેક છે છ, તેહની ભક્તિ વિચિત્ર; એક રાગ પર દેષથી છ, એક મુક્તિની અચિત્ર….મન૦''—યા. દે. સજઝાય છ-૧પ અત્રે જ હેતુ કહે છે—

## संसारिणां हि देवानां यसाचित्राण्यनेकथा। स्थित्यैश्वर्यप्रभावाद्यैः स्थानानि प्रतिज्ञासनम्॥ ११३॥

સ્થાન સંસારિ દેવના, ચિ∽ત્ર અનેક પ્રકાર; સ્થિતિ ઐર્ધ્વયાદિકથી, પ્રતિશાસને ધાર. ૧૧૭

અર્થ:--કારણ કે સંસારી દેવાના સ્થાના સ્થિતિ-ઐશ્વર્ય-પ્રસાવ વગેરે વહે કરીને, પ્રત્યેક શાસનમાં, અનેક પ્રકારે ચિત્ર (જાૂદા જાૂદા) હાય છે.

#### વિવેચન

સંસારી દેવા ચિત્ર-જાતજાતના અને તેની અંક્તિ પણ ચિત્ર હોય છે એમ કહ્યું, તેનું કારણ આ પ્રમાણે:— ઊર્ધ્વ, મધ્ય ને અધાલોકરૂપ આ ત્રિવિધ ખ્રક્ષાંડમાં જે સંસારી દેવો છે, તેઓના સ્થાના પ્રત્યેક શાસનમાં અનેક પ્રકારે ચિત્ર એટલે સંસારી દેવોના નાના પ્રકારના-જાત જાતના કહ્યા છે કારણ કે તેઓની સ્થિતિ, ઐશ્વર્ધ, ચિત્ર સ્થાન પ્રભાવ, સહજ રૂપ વગેરેથી તેઓના વિમાન આદિ સ્થાનામાં જાત જાતના તફાવત-લેદ હોય છે. જેમકે (૧) હિંદુ ધર્મમાં બ્રહ્મા, વિષ્ણ,

वृत्तिः—संसारिणां हि देवानां-अरख के संसारी देवाना-क्षेष्ठपाक्ष आहिना, यस्माचित्राणि-अरख के श्वित्र-अनेक आकारवाणा, अनेकधा-अनेक प्रकार,-क्षेत्रा वर्ड १ क्या १ ते माटे क्खुं-स्थित्येश्वर्यप्रभावाद्यैः-स्थिति, अर्थिक, प्रकाव आहि वर्ड क्रीने, आहि शक्दपी सद्ध ३५ आहिनुं अद्ध छे, स्थानानि-स्थाने।, विभान आहि, प्रतिशासनं-प्रतिशासने, प्रत्येक शासनमां,-श्रद्धाएक्ष्ता त्रैविष्यना अनुकेदधी. મહેશ, ઇંદ્ર, સૂર્ય, ચંદ્ર, પવન, અગ્નિ, વરુષ્યુ વગેરે દેવા ગણાય છે. તેઓના સ્વાભાવિક સ્વરૂપ, સ્થિતિ, એંધર્ય, પ્રભાવ, સામર્થ્ય વગેરેમાં તેવા તેવા યથાકત વર્ષુન પ્રમાણે લેદ હાય છે. (૨) જૈન ધર્મમાં ચાર પ્રકારના સંસારી દેવનિકાય કદ્યા છે: ભુવનપતિ, અંતર, જ્યાતિષી ને વૈમાનિક. તેઓના વળી અનેક પ્રતિલેદ વિસ્તારથી વર્ષ્યું છે. તેમાં કાઇની સ્થિતિ ઓછી હાય છે, કાઇની વધારે હાય છે. કાઇનું એંધર્ય અધિક હાય છે, કાઇનું ન્યૂન હાય છે. કાઇના પ્રભાવ મંદ હાય છે, કાઇના ઉશ્વ-તેજસ્વી હાય છે. કાઇનું સહજ રૂપ આકર્ષક હાય છે, કાઇનું અનાકર્ષક હાય છે. આમ રૂપ, રસ, ગંધ, વર્ષ્યુના વિભિન્ન લેદે કરીને તરતમતાના અનેક પ્રકાર હાય છે. (૩) બોહ ધર્મમાં, ખિસ્તી ધર્મમાં, અને બીજા ધર્મમાં પણ પાતપાતાની માન્યતા અનુસાર સંસારી દેવાનું વર્ષુન કર્યું છે. આમ પ્રત્યેક શાસતની અપેક્ષાએ સંસારી દેવાના સ્થાના-વિમાન આદિ પણ ચિત્ર પ્રકારના હાય છે.

કારણ કે એમ છે---

### तस्मात्तत्साधनोपायो नियमाचित्र एव हि। न भिन्ननगराणां स्यादेकं वर्तम कदाचन ॥ ११४ ॥

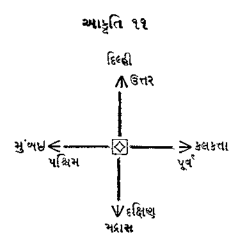
( તેથી ) સાધન ઉષાય તેહના, નિયમથી ચિત્રજ હાય; કદી સિન્ન નગરા તહ્યા, મારગ એકજ ના'ય. ૧૧૪

અર્થ:-- તેથી કરીને તે દેવાના સ્થાનાની સાધનાના ઉપાય. નિયમથીજ, ચિત્ર-જાદા જાદા પ્રકારના હાય છે; કારણકે બિન્ન નગરાના માર્ગ કહી પણ એક હાય નહિં.

#### વિવેચન

અને આમ તે તે સંસારી દેવાના સ્થાના લિજ્ન લિજ્ન છે, જાદા જાદા છે, એટલા માટે તે તે દેવસ્થાનાની સાધનાના જે ઉપાય છે, તે પણ નિયમથી ચિત્ર હોય છે, લિજ્ઞ-જાદા જાદા પ્રકારના હાય છે. આ માટે અત્રે લાકમાં જાણીતું હૃદાંત આપ્યું છે કે જાદા જાદા નગરા પ્રત્યે જવાના માર્ગ કદી પણ એક હાય નહિં. મુંબઇ, કલકત્તા, મદાસ, દિલ્હી વગેરે જાદી જાદી દિશામાં આવેલા શહેરા લહ્યા જતું હાય, તો તેના રસ્તા પણ જાદી જાદી દિશામાં જતા હાય, એક ન હાય નહિં તા તે તે નગરાનું લિજ્ઞપણું ઘટે

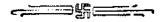
वृत्तिः—तस्मात्—ते क्षारण् थक्षी, तत्साधनोपायः—तेना साधनने। ७५।य, ते सांसारी देवेाना स्थानना साधनने। ७५।य, नियमाचित्र एव हि-नियमथी स्थित्रल हो।य छे. त्या क परतु झेक्षिप्रसिद्ध छहादरख द्वारा कहे छे-न भिन्ननगराणां स्थाद्-सिन्न नगरोने। न हे।य, एकं वर्त्म कदाचन-क्षेत्र भागं करी पख, -तेवा प्रकार तेना लेक्नी अनुषपित्तने सीधे. નહિં. આમ સાદી સમજથી **લિજા નગરોના માર્ગ** પણ **લિજા** છે, તેમ ભિજા સંસારી દેવસ્થાનાના સાધનાપાય પણ ભિજા છે. એટલે ચિત્ર દેવાની લક્તિ ચિત્ર પ્રકારની છે એમ સાબિત થયું.



ચિત્રાચિત્ર ભક્તિનું કાષ્ટકઃ ૮.

|                     | ચિત્ર ભક્તિ                                         | અચિત્ર ભક્તિ                                                                             |
|---------------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| દેવ                 | <b>क्षेत्रभावादि संसारी दे</b> व                    | મુક્ત પરમાત્મા                                                                           |
| ભક્ત                | સંસારી દેવ કાયગામી, ભવાભિનંદી<br>સંસારાસક્ત         | સંસારાતીત અર્થગામી, ભવભાગ-<br>વિરક્ત મુસુક્ષુ                                            |
| લક્ષણ               | માહગર્ભ પણાને લીધે ઇષ્ટદેવમાં રાગ,<br>અનિષ્ટમાં દેષ | અસંમાહભાવને લીધે શમસારપર્ણું –<br>સમભાવ                                                  |
| ચિત્રાચિત્રતા કારસ્ | (૧) સંસારિ દેવના ચિત્રસ્થાનના સાધન<br>ઉપાય ચિત્ર    | સદાશિવ, પર પ્યજ્ઞ, સિદ્ધાતમા આદિ<br>નામભેદ છતાં નિર્વાણતત્ત્વનું –પર'-<br>પદનું અભેદપર્ણ |
|                     | (૨) ચિત્રઆશયથી ચિત્રફલબેદ                           |                                                                                          |
| <br>  ક્લ           | સંસાર                                               | મેહ્ય                                                                                    |

### [ । इति चित्राचित्रदेवभक्तयंतराधिकारः । ]



# ઇષ્ટાપૂર્ત કર્મા અને આશયબેદે ફ્લબેદ.

તથા---

## इष्टापूर्तानि कर्माणि लोके चित्राभिसंधितः। नानाफलानि सर्वाणि दष्टव्यानि विचक्षणैः॥११५॥

લાેકે ચિત્ર અભિસ ધિથી, કર્મા ઇષ્ટાપૂત°; વિચક્ષણે સહુ દેખવા, નાના ફ્લથી યુક્ત. ૧૧૫

અર્થ: —જે ઇંદાપૂર્લ કર્મા છે, તે સર્વે ય લાકમાં ચિત્ર (જૂદા જૂદા) અભિસંધિને લીધે-અભિપ્રાયને લીધે, નાના પ્રકારના ક્લવાળા છે, એમ વિચક્ષણોએ દેખવા ચાેગ્ય છે.

### વિવેચન

હપરમાં તે તે દેવાના સ્થાનનું ચિત્રપણું અને તેના સાધનાપાયનું પણ ચિત્રપણું કહ્યું, તેનું વળી પ્રકારાંતરથી સમર્થન કરવા માટે અહીં બીજી યુક્તિ રજૂ કરી છે:— ઇપ્ટાપૂર્ત વગેરે કર્મા જે લાકમાં કરવામાં આવે છે, તેમાં પણ જાદા અભિમાયભેદે જાદા પ્રાણીઓના જાદો જાદો અભિમાયભેદ અભિપ્રાય હાય છે, આશ્યન્ ફેલભેદ વિશેષ હાય છે. અને તેથી તે સર્વના ફલ પણ જાદા જાદા હાય છે, એમ વિચલણ પુરુષાએ—ઢાદ્યા વિદ્વાર્ભનાએ જાણવું યાગ્ય છે. જેનું સ્વરૂપ નીચે કહેવામાં આવશે એવા ઇપ્ટાપૂર્ત વિગેરે કર્મા કરવામાં જેવા જેવા અભિપ્રાયભેદ હાય છે, તેવા તેવા તેના ફલભેદ પણ પ્રાપ્ત થાય છે, એ વાત અધજનાને સાવ સ્પષ્ટ ભાસે છે. જેવી મતલળ—ઇરાદા (Intention) તેવું ફલ, 'જેવી ભાવના તેવી સિદ્ધિ'.

ઇષ્ટાપૂર્તાનું સ્વરૂપ કહે છે—

# ऋत्विरिभमंत्र संस्कारैक्रीह्मणानां समक्षतः। अन्तर्वेद्यां हि यदत्तमिष्ठं तदभिधीयते॥११६॥

मितः—इष्टापूर्तानि कर्माणि-४८। पूर्व डमी, -केतुं लक्षण् डहेवामां आवशे, ते ४८। पूर्व डमी, लोके-ले। डमां, प्राण्यिक्यां, सिवामिसंधितः-यित्र अक्षिसंधिया-अक्षिप्रायइप अरुक्यां. शुं हे ते। डे-नानाफलानि-नाना प्रकारना इसवाणा, यित्र इसवाणा हे अम, सर्वाणि-सर्व, दृष्ट्व्यानि-देणवा ये। अ डे, -हेतुभेदने सीधे. डानाथा हे ते माटे डहुं-चित्रक्षणे:-विश्वक्षणेथी, विद्वानीथी.

वृत्तिः—ऋत्विग्भिः-यग्नमां अधिकृत येवा ऋत्विशेषी, मंत्रसंस्कारैः-करण्कृत येवा मंत्र-संरक्षरे। वर्डे करीने, ब्राह्मणानां समक्षतः-धाक्षण्णेनी समक्षमां, तेनाथी अन्यने, अन्तर्वेद्यां-वेदीनी अंदर, हि-रपष्टपण्, निश्चये, यद्दत्तं-के ढिरण्य (सुवर्ण्) आदि देवामां आवे छे, इष्टं तदिमधीयते-ते विष्ठुं के क्षेत्राय छे,-विशेष क्षकृता येवने क्षीधे. શ્રાહ્મણ સમક્ષ ઋત્વિગે, કરી મંત્ર સંસ્કાર; વેદીમાંહિ દેવાય જે, ઇષ્ટ તેહ અવધાર ૧૧૬.

અર્થ:—ઋત્વિગા દ્વારા, મંત્ર સંસ્કારા વહે કરીને, બ્રાક્ષણોની સમક્ષમાં, વેદીની અંદર, જે આપી દેવામાં આવે, તે ' ઇંષ્ટ ' કહેવાય છે.

### વિવેચન

ઇષ્ટાપૂર્તમાં 'દાષ્ટ્ર' એટલે શું ? તેનું સ્વરૂપ અહીં કહ્યું છે:—યજ્ઞમાં જે અધિકૃત —અધિકારી બ્રાહ્મણા હાય, તે 'ઝિત્વિગા' કહેવાય છે. એવા ઝિત્વિગા દારા, બીજા બ્રાહ્મણાની હાજરીમાં, વેદીની અંદર મંત્રસંસ્કારા વડે વિધિપૂર્વક જે સુવર્ણ વગેરેનું દાન આપવામાં આવે, તે 'દાષ્ટ્ર' કહેવાય છે. કારણ કે તેમાં 'દાષ્ટ્ર' શબ્દના અર્થ બરાબર ઘટે છે. 'હું અમુક દાન દેવા ઇચ્છું છું ' એવા ઇષ્ટ સંકલ્પપૂર્વક યજ્ઞમાં દાન દેવાના વિધિ હોવાથી, તેને 'દાષ્ટ્ર' નામ આપવામાં આવ્યું છે. આમાં મહાજનની સમક્ષ ઇષ્ટ દાનની ગંભીર પ્રતિજ્ઞા લેવામાં આવે છે, માટે આ 'ઇષ્ટ' છે.

અત્રે આદ્ય યજ્ઞમાં જે વિધિ પ્રચલિત છે તેને અનુસરીને કહ્યું છે. યજ્ઞ શબ્દ 'યજ્' ધાત પરથી નીક્ત્યો છે. એના મૂળ અર્થ 'યજ ' એટલે યજવું -પૂજવું, એ ઉપરથી યજ્ઞ એટલે ઇષ્ટ દેવતું યજન, પૂજન કરવું તે છે; અને તે પૂજનમાં અર્પણ યાની ભાવના: કરવાની-હામી દેવાની ભાવના હાય છે. એટલે હામી દેવું, અર્ધણ કરવું એવા ખીજો અર્થ પણ શાય છે. અર્થાત સ્વાપ ણ ખુદ્ધિથી દાનાદિ <u> પ્રહાયત્ર</u> सहनुष्ठान करवं ते यज्ञ. पातापणानी-भभत्वनी शुद्धि हाभी हर्ध, આત્માર્પણ ભાવથી કેવળ નિ:સ્વાર્થપણે-નિષ્કામપણ જે કંઇ આત્મભાગ (Self-sacrifice) આપવામાં આવે, જે કાંઇ ઇષ્ટ સંકલ્પિલ દાનાદિ દેવામાં આવે, તે યજ્ઞ ને તે જ ઇષ્ટ;-નહિં કે અન્ય પશુ આદિના લાગ આપવામાં આવે તે યજ્ઞ, તે તા યજ્ઞની વિકૃતિ ને વિડંબના છે. પાતાના ને પાતાની વસ્તુના ભાગ-અલિદાન આપવાની વાત જ અત્ર મુખ્ય છે. મમત્વ વિસર્જનરૂપ-આત્માં પંણ ભાવરૂપ સાચા સ્વાર્થસાગ એજ યજ્ઞની પાછળની પ્રશસ્ત ભાવના છે. વર્ત્ત માનમાં પણ અપેક્ષાએ કંઇક ઉપમારૂપ તુલના કરીએ તો શિષ્ટ જનાની ( બ્રાહ્મણા ) સભા સમક્ષ, દાતા સદ્ગૃહસ્થા ( ઋત્વિગા ), વ્યાસપીઠ ( વેદી ) પરથી, ગંભીર પ્રતિજ્ઞાવિધિરૂપ જાહેરાવથી (મંત્રસંસ્કારાથી) જે પાતાના ઇષ્ટ દાનના સંકલ્પ જાહેર કરે છે (announcement), ते समस्त विधि पण એક પ્રકારે ઉક્રત યજ્ઞવિધિને કંઇક અંશે મળતા આવે છે. તે જાણે તેની ન્હાનકડી આવૃત્તિ સમા લાગે છે! અસ્તુ! આ તો ખાદ્યા યજ્ઞની વાત થઇ. બાકી ખરા ધારમાર્થિક ચર્જા તો આંતરિક છે, **અધ્યાત્મ યજ્ઞ** છે, **બ્રહ્મ× યજ્ઞ** છે, અને તેજ પ્રશસ્ત હાઇ સર્વ સત્પુરુષાને સંમત છે. મહાત્મા જ્ઞાનેશ્વર મહારાજ કહે છે કે—-

"હે પાર્થ! એવી રીતે કાઇ પાતાના સર્વ દાષાનું ક્ષાલન કરી નાંખે છે; કાઇ દુદયરૂપી અરહ્યીમાં વિચારરૂપ મંથન કરીને, અને તેને ધર્યરૂપ ભારથો દાળીને, તથા શાંતિરૂપ દારીથી હચમચાવીને ગુરુવાકચરૂપ મંત્રવહે મંથન કરે છે. એવી રીતે સર્વ વૃત્તિઓનું એકય કરીને મંથન કરવાથી ત્યાં તત્કાળ કાર્યક્ષિદ્ધિ થાય છે. તે કાર્યક્ષિદ્ધિ એ કે, ત્યાં તસ્ત જ્ઞાનરૂપ અગ્નિ પ્રજ્વલિત થાય છે. અર્થાત્ પ્રથમ ઋદિસિદ્ધિના માહરૂપ ઉત્પન્ન થયેલા ધૂમાડાના લાપ થતાં અગ્નિની સ્કૃષ્મ ચિનગારી ઉત્પન્ન થાય છે. એ પછી યમ-નિયમના યાંગે સહજ તૈયાર થયેલા મનરૂપ કાયલાની સહાયતાથી તે અગ્નિને સળગાવવામાં આવે છે. એની સાદ્યથી માટી જવાળા ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારપછી વાસનારૂપ સમિધાને અનેક પ્રકારના માહરૂપ ઘૃતનું લેપન કરીને તેમને બાળી નાંખવામાં આવે છે. ત્યારપછી છવરૂપ દીક્ષિત, પ્રદીપ્ત કરેલા જ્ઞાનરૂપ અગ્નિમાં ઇદ્રિય–કર્મોની આહુતિ આપી દે છે. અંતે પ્રાણુકર્મના 'સુવા' નામક યજ્ઞપાત્રની સહાયથી અગ્નિમાં પૃષ્ઠું આહુતિ કર્યા પછી એક્યબેલરૂપ અવભૂથ સ્નાનના લાભ પ્રાપ્ત થાય છે; અને સંયમાગ્નિમાં ઇદ્રિય આદિક હામદ્રવ્યોનું હવન કરી દીધા પછી બાદી રહેલા આત્મસૂખના પુરાહ્ય તરીકે સ્વીકાર કરવામાં આવે છે."

"પ્રથમ વૈરાગ્યરૂપ ઇંધનની પૃષ્ધું તાથી ઇંદ્રિયરૂપ અગ્નિને પ્રજ્વલિત કરીને તેમાં વિષયરૂપ દ્રગ્યની આહુતિ આપવામાં આવે છે; ત્યાર પછી વજાસનરૂપ ભૂમિકાને શુદ્ધ કરીને તેની ઉપર મૂળબંધ સુદ્રાનો એાટલા બાંધવામાં આવે છે, અને તેની ઉપર શરીર-રૂપ મંડપ ઉલા કરાય છે. તે સ્થાને ઇંદ્રિયનિગ્રહરૂપ અગ્નિના કુંડમાં ઇંદ્રિયરૂપ હામદ્રવ્યા અપીંને યાગમંત્રવર્ડ હવન કરાય છે. એ પછી મન અને પ્રાથ્યુના નિગ્રહરૂપ હામદ્રવ્યાની તૈયારીથી ધૂમાડા વિના જ નિદોષ જ્ઞાનાશ્ચિને સંતુષ્ટ કરવામાં આવે છે. એવા રાતે એ સાહિત્યાને જ્ઞાનમાં અપળ કરીને, પછી તે જ્ઞાન પાતે પ્રક્રમાં લય પામે છે, અર્થાત્

<sup>× &</sup>quot; ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हविर्ब्रह्माग्नी ब्रह्मणा हुतम्। ब्रह्मैव तेन गन्तन्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥ सर्वाणींद्रियकर्माणि प्राणकर्माणि चापरे। आत्मसंयमयोगाग्नी जुह्मति ज्ञानदीपिते॥ अयान्द्रन्यमयाद्यज्ञानयज्ञः परंतप। सर्वे कर्माखिलं पार्थ ज्ञाने परिसमाप्यते॥ "—शीता.

અર્યાત—(૧) જે બ્રહ્મને અર્પણ કરવામાં આવે છે, તે બ્રહ્મરૂપ હૃિવ ( હેામ દ્રવ્ય ), બ્રહ્મ અિંગનમાં, બ્રહ્મયી હામવામાં આવે છે; અને બ્રહ્મ કર્મ સમાધિયા તેને બ્રહ્મ પ્રત્યેજ જવાનું છે,— બ્રહ્મનેજ પામવાનું છે. (૨) બીજાઓ વળી સર્વ ઇંદ્રિય કર્મીને અને પ્રાપ્યુકર્મિત જ્ઞાનથી ત્રદીપ્ત થયેલા આત્મસંયમરૂપ યામ-અિંગમાં હાંમી દો છે. (૩) હે પરંતપ! દ્રવ્યમય યદા કરતાં જ્ઞાનયજ્ઞ શ્રેયરકર છે. હે પાર્થ! સલ્લુપ સર્વ કર્મ જ્ઞાનમાં પરિસમાપ્ત થાય છે.

એમ થતાં અંતે કેવલ એકલું બ્રહ્મ અને બ્રહ્મ જ અવશિષ્ટ રહે છે. એને જ અધિયજ્ઞ એટલે બ્રહ્મ માનવામાં આવે છે. "— જ્ઞાને ધરી ગીતા.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના ૧૨ મા અધ્યયનમાં પણ સંક્ષેપથી આવા જ શ્રી જ્ઞાને
૧૧૨૭ને મળતા ભાવ બતાવ્યા છે:-બ્રાહ્મણા જન્મથી ચંડાલ એવા હરિકેશિયલ 
મુનિને પૃછે છે\*—' હે મુનિ! તમારી જયાતિ (અગ્નિ) શું છે! તમારા 
આધ્યાત્મિક- જ્યાતિસ્થાન-અગ્નિસ્થાન શું છે! તમારી સુવા (કડછી) કઇ છે! તમારા 
ભાવયજ્ઞ ઇંધન (છાલાં-લાકડાં) કયા છે! તમારા સમિધા કયા છે! કયા હામથી 
તમે જયાતિને હામા છા!' મુનિ જવાબ આપે છે—' તપ મારી જ્યાતિ 
(અગ્નિ) છે, જીવ મહારું જયાતિસ્થાન છે, યાંગા મહારી સુવા (કડછી) છે, શરીર 
મહારું ઇંધન (છાલાં-લાકડાં) છે. કમે મહારા સમિધ છે, સંજમ જાગ શાંતિ છે, ઋષિ 
સંબંધી એવા પ્રશસ્ત હામ હું હામું છું.' મહર્ષિ હરિભદ્રાચાર્ય જ પણ 'અગ્નિકારિકા' 
અષ્ટકમાં વદે છે કે—' કમેઇન્ધનના આશ્રય કરીને જેમાં સદ્દભાવનાની આહૃતિ આપવામાં 
આવે છે. એવી દઢ અગ્નિકારિકા ધમેધ્યાનરૂપ અગ્નિવઢ દીક્ષિતે કરવી.'

" कर्मैन्धनं समाश्रित्य दृढा सङ्गावनाहुतिः। धर्मेध्याग्निना कार्या दीक्षितेनाग्निकारिका॥"

આમ સાચા પ્રશસ્ત યજ્ઞ તો ભાવયજ્ઞજ છે, અધ્યાત્મ યજ્ઞ જ છે, બ્રહ્મયજ્ઞ જ છે. આદી જે બાહ્ય યજ્ઞ—ઇષ્ટ છે, તે તો સકામને હોય છે, તે માક્ષના અંગરૂપ નથી. અકામ મુમ્રક્ષુને તો ઉપરમાં કહેલી ×અગ્નિકારિકા જ ન્યાચ્ય છે, એને તો એવી જ 'ધૂણી' સદાય ધખાવવી ઘટે છે.

તથા—

# वापीक्पतडागानि देवतायतनानि च । अन्नप्रदानमेतत्तु पूर्त तत्त्वविदो विदुः ॥ ११७ ॥

वृत्ति:—वापीकूपतडागानि-वाप, इवा, तणावा ने।अभिसद्धण छे, देवतायतनानि च-अने देवतायतनि च-अने देवतायति च-अने देवति च-अने देवति

- \* "के ते जोइ किंव ते जोइठाणं? का ते सुआ किंव ते कारिसंगं?
  पहाय ते कयरा संति भिक्ख् ! कयरेण होमेण हुणासि जोहं?"
  भुति ઉत्तर आपे छे---
  - " तवो जोई जीवो जोइठाणं, जोगा सुआ सरीरं कारिसंगं। कम्मे पदा संजमजोग संती, होनं हुणामि इसिणं पसत्यं॥ "
  - 🗴 " ईष्टापूर्त न मोक्षाङ्गं सकामस्योपवर्णितम् । अकामस्य पुनर्योक्ता सैव न्याच्याग्निकारिका ॥ "-श्री હरिसदस्रिक्त अष्टऽछ.

વાવ તળાવ ફૂંવા અને, દેવસ્થાન અન્નદાન; એહ સર્વન પૂર્તા તો, જાણે તત્ત્વ સુજાણ. ૧૧૭

અર્થ:—વાવ, કૂવા, તળાવ અને દેવતાયતના-દેવમંદિરા, તથા અન્નપ્રદાન-આને તત્ત્વવિદા 'પૂત્તે' કહે છે.

વિવેચન

વાલા કરાવવી, કુવા ખાદાવવા, તળાવ અંધાવવા, દેવમંદિરા ચણાવવા, અન્નદાન આપતું, એ ગધા પૂત્ત કેમ છે,-એમ પૂર્તાની પરિભાષા ઉપરથી તત્ત્વવેતાએા જાણે છે. (૧) વાવ વગેરે જલાશય કરાવવા, એ સાર્વજિતિક લાેકકલ્યાણના કાેઇ અપેક્ષાએ ઉપયોગી સુકૂત્યા છે. કાઇપણ તરસ્યા ત્યાં આવીને પાતાની તરસ બુઝાવે ને પાતાની આંતરડી ઠરતાં જલાશય કરાવનારને અંતર્ના આશીર્વોદ આપે, તેથી કેાઇ રીતે કંઇ પુષ્યઅંધ સંસવે છે. જો કે તેમાં હિંસા આદિ દેાષ પણ છે, તથાપિ જલ વિના જીવન ટકતું નથી, એટલે તેની જ્યાં ખાટ હાય ત્યાં તે પૂરી પાડવી, તે લોકાપયાળી 'પૂર્ત કર્મ' છે. (૨) તેમજ ભૂખ્યાને અન્નદાન દેવું, તે માટે જ્યાં જરૂર હાય ત્યાં દાનશાલાએા કરાવવી, સદાવતા ખાલવા,–ઇત્યાદિ સુકૃત પણ જનસેવાના પ્રકારા છે. અન્ન વિના જીવી શકાતું નથી, તેથી દીન-દુ:ખી-દરિદ્રીને પેટના ખાઉા પૂરવા માટે અન્નપ્રદાનના પ્રબંધ કરવા તે યુશ્ય એવું 'પૂર્તા' કર્મ છે. દુષ્કાળ, અતિવૃષ્ટિ, અતાવૃષ્ટિ વગેરે લયંકર પ્રસંગામાં જનતાની રાહત માટે યથાશક્તિ રાહતકેન્દ્રો ખાેલી અજની ત્રૃટિનો 'પૂર્ત્તિ' કરવી તે પણ પૂર્ત કર્મના પ્રકાર છે. (૩) તેજ પ્રકારે ઉપલક્ષણથી ઓવધદાન દેવું, રાગીઓનો સારામાં સારી માવજત માટે જ્યાં જ્યાં જરૂર હાય ત્યાં ઇસ્પિતાલા ખંધાવવી, ઔષધાલયા-દવાખાનાં ખાલવાં, અનાથાલયા-અપંગાલયાં ખાલવાં, તે પણ પૂર્ત કર્મના પ્રકાર છે, આમ જનતાના ઇહલોકિક કલ્યાણ માટેના સાધનાની જ્યાં ઊલુપ હાય, ત્યાં તેની પૂર્ત્તિ કરવી તે 'પૂર્ત્ત' કર્મ છે. (૪) તેમજ લાકના પારલાકિક કલ્યાણ માટેના સાધનાની પણ જ્યાં જ્યાં ઊણપ હાય, ત્યાં ત્યાં તેની પૂર્ત્તિ કરવી, તે પૂરા પાડવા, તે પશુ પૂર્તા કર્મા. જેમકે-દેવમાં દિરા કરાવવા, ધર્માશાળાઓ કરાવવી, સ્વાધ્યાયગૃહા-પૌષધા-લયા-ઉપાશ્રયા કરાવવા વગેરે.

આન્તરહેતુને અધિકૃત કરી (મુખ્ય કરીને) કહે છે—

अभिसंधेः फलं भिन्नमनुष्ठाने समेऽपि हि। परमोतः स एवेह वारीव कृषिकर्मणि॥११८॥

वृत्तिः—अभिसंधे:-तथाप्रकारना आश्यव्य सक्ष्ण्वाणा अभिसंधि धरी-अक्षिप्राय थरी. शुं ? तो हे-फलं भिन्नं-इस भिन्न छे, संसारी देवना स्थानादिश्प इण भिन्न छे, अनुष्ठाने समेऽपि दि- छष्ट आदि अनुष्ठान सम (सरणुं) छतां, परमः-परम, प्रधान, अतः-आ कारज्यी, स एव-ते क, अक्षिसंधि क, इह-अर्डो, इसिद्धिमां, केती केम ? ते माटे क्छ्रे हे-वारीव क्रविकर्मणि-कृषि-क्रभंमां-भेतीमां कसनी केम. श्रेम सेविक्ष्रिदेशी परम दर्शांत छे.

ફલ ભિન્ન અભિસ'ધિથી, સમ અનુષ્ઠાન છતાંય; એથી તે જ પરમ અહીં, જલ જેમ કૃષિમાંય. ૧૧૮.

અર્થ:—અનુષ્ઠાન સમાન છતાં, અભિસંધિને (આશયને) લીધે કળ ભિન્ન હોય છે. તેથી કરીને તે અભિસંધિ જ અહીં કલસિદ્ધિમાં પરમ (કારણુ ) છે, જેમ કૃષિકર્મમાં જલ છે તેમ.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે ઇષ્ટાપૂર્તનું સ્વરૂપ કહ્યું, તે અનુષ્ઠાન સમાન-એકસરખું હોવા છતાં, અસિસંધિ પ્રમાણે આશ્ય અનુસાર તેનું ફ્લ ભિન્ન હોય છે. જાદું જાદું હોય છે. દાખલા તરીકે-કાઇ પાંચ મનુષ્ય એકસરખી યજ્ઞ-દાનાદિ ફિયા કરે, અભિસંધિ અથવા વાવ-કૂવા વગેરે કરાવે, પણ તે પ્રત્યેકના જેવા જેવા જાશય-પ્રમાણે ફ્લભેદ વિશેષ હોય છે, જેવા જેવા જોવા અંતર પરિણામ હાય છે, તેવા તેવા ક્લમાં પણ ભેદ પડે છે, આમ અભિસંધિ-આશયવિશેષ પ્રમાણે ક્લભેદ હાય છે, એટલા માટે આ અભિસંધિ જ અહીં ક્લસિહિ આખતમાં પરમ છે. પ્રધાન છે, સુખ્ય છે. અત્રે લાકરૂદિથી પ્રસિદ્ધ દર્શાંત આપ્યું છે કે-જેમ કૃષિકર્મમાં, ખેતીવાહીમાં પાણી જ મુખ્ય કારણ છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ સમજવું. યાગ્ય જમીન હાય, સારા બીજ વાગ્યા હાય, સારી પેઠે ખેડવામાં આવેલ હાય, પણ પાણી જ ન હાય, તો એ બધા ફાગટ છે; પાણીના જોગ હાય તો જ એ બધા સફળ છે. તે જ પ્રકારે યજ્ઞ-દાનાદિ સમાન અનુષ્ઠાનમાં-ક્રિયામાં પણ સર્વત્ર અભિસંધિનું-આશ્રયનું પ્રધાનપણું છે.

અભિસંધિના આશયના લેદના કારણા કહે છે—

रागादिभिरयं चेह भिचतेऽनेकघा तृणाम् । नानाफलोपभोकृणां तथा बुद्ध्यादिभेदतः ॥११९॥

> ચિત્ર ફ્લભાગી લાકના, રાગાદિથી આ એમ; બહુ પ્રકારે ભિત્ર અહિં, સુદ્ધચાદિ ભેદે તેમ. ૧૧૯.

અર્થ: — અને રાગ આદિ વડે કરીને આ અભિસંધિ (આશય) નાના પ્રકારના કુલના ઉપલોકતા નરાને તથાપ્રકારે બુદ્ધિ આદિના લેદથી ભિન્ન હોય છે.

बृत्ति:—रागादिभिः-रागाि देषिश्या, अयं च-था अक्षिसंधि वणी, इह-था बाइमां, भिद्यतेऽ-नेकधा नृणाम्-भनुष्याेना-अनेक प्रकार लेह पामे छे,-तेता शृहु, मध्य, आध्यात्र लेहे करीते. देवा विशिष्ट भनुष्याेना ? ते भाटे क्छुं-नानाफलोपभोक्षणां-नाना प्रकारना क्ष्वना अपलेक्षा खेवा भनुष्याेना, तथा बुध्यादिभेदतः-तेवा प्रकारे शृद्धि आदिना लेहथी (क्ष्ट्रेवामां व्यावनारा) अक्षिसंधि लेह पामे छे.

#### વિવેચન

અને આ આશયમાં પણ લેંદ પડે છે, તેનું કારણ શું? તેના અહીં ખુલાસા કર્યો છે કે-રાગાદિ પ્રમાણે તેવા લેંદ પડે છે. જેવા જેવા રાગ, હેષ, માંહ આદિ પરિણામ હાય છે, તેવા તેવા આશયવિશેષ-અભિસંધિ નીષજે છે. એટલે કાઇના રાગાદિથી રાગાદિ પરિણામ મંદ-માળા હાય, કાઇના મધ્યમ પ્રકારના હાય, આશ્યભેદ કાઇના વધારે પડતી માત્રાવાળા-અધિમાત્ર તીત્ર હાય. આમ એક સરખી ક્રિયા કરવામાં પણ રાગાદિની તરતમતા પ્રમાણે આશયના લેંદ પડે છે, અને આશય પ્રમાણે કળમાં પણ લેંદ પડે છે, જેવા આશય તેવું ફળ મળે છે.

દાખલા તરીકે—કાઇ ત્રણ ગૃહસ્થા છે, ને તે દરેક એકસરખી રકમનું ધર્માદા દાન કરે છે, અધવા ધર્મસ્થાનક કે હાસ્પીટલ બંધાવે છે; પણ તેમાંના એક કીર્ત્તિના લાલસુ છે, નામના ભૂખ્યા છે, ને લેહિ મ્હારી વાહવાહ કરશે, મ્હારા નામની તખ્તી ચાંકશે, મ્હારા પૂતળું બેસાડશે, એમ સમજીને દાનાદિ કરે છે. બીજો કંઇક કીર્ત્તિલાભી છે, પણ સાથે સાથે સેવાલાવનાથી પ્રેરાઇને તેમ કરે છે. ત્રીજો એકાંત પરાપકાર અર્થ કેવળ પરમાર્થપ્રેમથી પ્રેરિત થઇને તે જ કાર્ય કરે છે. આમ એક જ કાર્યમાં ત્રણેના રાગાદિ પરિણામ જાદા છે, તેથી આશય જાદા છે, અને તેથી ફળ પણ જાદા છે. પહેલાને કીર્ત્તિ તા મળે છે, પણ ફળ તેથી આગળ વધતું નથી; બીજાને કીર્ત્તિ સાથે કંઇ વિશેષ પુષ્ય ફળ પણ મળે છે; ત્રીજાને પરમ પુષ્યરાશિના સંચય થાય છે, અને જરની પાછળ સાંદા તો હાય જ, તેમ આનુષિ ગિક કીર્ત્તિ આદિ પણ મળે છે, પણ તેની તેવા મહાનુલાવ શુદ્ધ સેવાલીને પરવા પણ હોતી નથી.

તેમજ બુદ્ધિ વગેરેના ભેદથી આશયમાં ભેદ પડે છે. જેવા જેવા જેના બાધ હાય છે, તેવા તેવા તેના આશય હાય છે. તે બુદ્ધિ આદિ લેદનું સ્વરૂપ નીચે કહ્યું છે.

# આકૃતિઃ ૧૨

મંદ સંગાદિ 
$$€$$
મધ્યમ તીલ  $\end{Bmatrix}$   $\longrightarrow$  આશયએદ  $€$   $\longleftrightarrow$  તાન $\Longrightarrow$  એત્ધ સમેં માહ

[। इति इष्टापूर्तान्तर्गत आशयभेदे फलभेदान्तराधिकारः।]

86

બુહિ, જ્ઞાન અને અસંમાહ કમ<sup>°</sup> અધિકાર. આજ કહે છે—

## वुद्धिर्ज्ञानमसंमोहस्त्रिविधो बोध इष्यते। तद्भेदात्सर्वकर्माणि भिचन्ते सर्वदेहिनाम्॥१२०॥

ભુદ્ધિ જ્ઞાન અસ`માહ એ, બાધ ત્રિવિધ કથાય; સર્વ દેહિના કર્મ સહુ, તસ ભેદે ભેદાય. ૧૨૦.

અર્થ:— અહિ, જ્ઞાન ને અસંમાહ, એમ ત્રણ પ્રકારના બાધ કહ્યો છે; અને તેના લોદથકી સર્વ પ્રાણીઓના સર્વ કર્મા લોદ પામે છે.

#### વિવેચન

શાસમાં **બાંધ ત્રણ પ્રકારના** કહ્યો છે:—(૧) બુદ્ધિરૂપ બાંધ, (૨) જ્ઞાનરૂપ બાંધ, (૩) અસંમાહરૂપ બાંધ આ ત્રહ્યુંનું લક્ષ્મણ હવે પછી કહેવામાં આવશે. આ બુદ્ધિ આદિરૂપ બાંધના લેદને લાંધે સર્વ દેહધારા પ્રાણીઓના ઇષ્ટ આદિ સર્વ કર્મામાં પણ ભેદ પડે છે. જેવા જેવા જેવા એતા બાંધ, જેત્રા જેવા જેવા સમજણ, તેવા તેવા તેના કર્મમાં ભેદ હાય છે; કારણ કે હતુંલેદ હાય તા કલલેદ પણ હાય, એ ન્યાયની રીતિ છે. કારણ જૂદું, તા કાર્ય પણ જૂદું હાય જ, એ ન્યાય પ્રસિદ્ધ છે. આમ એક જ કર્મમાં, બાંધની તરતમતા પ્રમાણે, કર્મની તરતમતાના ભેદ પડે છે.

તેમાં—

# इन्द्रियार्थाश्रया बुद्धिर्ज्ञानं त्वागमपूर्वेकम् । सद्गुष्टानवचैतदसंमोहोऽभिधीयते ॥ १२१ ॥

છુહિ ઇંદ્રિયાથોશ્રયી, આગમપૂર્વક જ્ઞાન; સદત્તુષ્ઠાનવત્ જ્ઞાનનું, અસંમાહ અભિધાન ૧રા

वृत्तिः—वृद्धिः-भृद्धि, केनुं बक्षण् ४हेवामां आवशे, ज्ञातम्-ज्ञान ५ण अम क, असंमोहः-असंभेह ५ण अम, त्रिविधो वोध:-२ण प्रधारते। भेषि, इन्यते-शक्षीमां ४क्षो छे, तद्भेदात्-ते शुद्धि आदिना भेद ७५२४१, सर्वेकर्माणि-४४ आदि सर्वे ४भे, भिद्यन्ते भेद पामे छे, सर्वदेहिनाम्-सर्वे देदधारीओना, प्राण्योगिना,-तेना हेतुभेद थर्षा ६वभेद है। य छे ओटबा माटे.

वृत्तिः—इंद्रियार्थाश्रया वृद्धिः-इदिष अर्थने। आश्रय करे ते सुद्धि छे,-तीर्थपात्राणुतुं दर्शन यतां क्रेम त्यां करानी सुद्धि थाय तेम; ज्ञानं स्वागमपूर्वक्रम्-अने द्यान आगमपूर्वक देख छे,-तीर्थपात्रानी विधिना विद्याननी क्रेम; सदनुष्ठानवज्ञैतत्-अने सदनुष्ठानवाणुं आ द्यान, शुं ! तो हे- असंमोहोऽभिधीयते-असंभेष कहेवाय छे, भेषिराक छे.

અર્થ: — ઇંદ્રિય અર્થના આશ્રય કરે તે 'બુદ્ધિ ' છે, આગમપૂર્વક (શ્રુતપૂર્વક) હાય તે 'જ્ઞાન ' છે, અને સદનુષ્ઠાનવાળું આ જ્ઞાન તે 'અસંમાહ્યું કહેવાય છે.

#### વિવેચન

તેમાં (૧) જે અહિંદ છે તે ઇંદ્રિય અર્થના આશ્રય કરનારી છે. ઇંદ્રિયદારા જણાતા પદાર્થતે ભુદ્ધિના વિષય છે. ઇદ્રિય ઘડી જે જાણપણું થાય છે, તે બુદ્ધિરૂપ આપ છે. જેમકે-કાઇ તીર્થયાત્રાળુંને દેખીને તીર્થગમનની ખુદ્ધિ ઉપજે, તે ખુદ્ધિજન્ય એાધ છે. આમાં તીર્થના સ્વરૂપની ગતાગમ નથી, માત્ર અન્યને તીર્થ જતા દેખી, ત્યાં તીર્થ જઇએ તા કેવું સારું ? એવી પાતાને બુદ્ધિ ઉપજે છે. (૨) **ત્રાન** જે છે તે આગમપૂર્વક છે. શાસ્ત્ર અથવા શ્રુતદ્વારા જે બાેધ ઉપજે છે, જે જાણપણું થાય છે, જે સમજણ આવે છે, તે જ્ઞાનરૂપ બાધ છે. જેમકે-તીર્થયાત્રાની વિધિનું વિજ્ઞાન આગમદ્વારા થાય છે. તીર્થ એટલે શું ? તીર્થનું સ્વરૂપ શું ? તીર્થયાત્રા કેમ કરવી ? એ વગેરે વિધિ બાબત શાસ્ત્ર-થકી જણાય છે. ભવસાગરથી તારે તે તીર્થ. તેના વળી દ્રવ્યતીર્થ, ક્ષેત્રતીર્થ, કાળતીર્થ ને ભાવતીર્થ એવા લેઠ છે. તે પ્રત્યે કૈવા વિનય, વિવેક, ભક્તિ, આદર, બહુમાન આદિ દાખવવા જોઇએ, એ અધી વિધિ શાસ્ત્ર વિસ્તારથી અતાવે છે. (3) અને સદનુષ્ઠાનવાળું આ જે જ્ઞાન તે આસંમાહ અથવા 'બાધરાજ' કહેવાય છે. આગમદ્રારા જે જાણ્યું-સમજાયું તે જ્ઞાન થયું. તદનુસાર તે જ્ઞાનસહિતપણે તથારૂપ સત્ પ્રવૃત્તિ-આચરણ કરનું તે, બાંધમાં શિરામણિ, બાંધરાજ, એવા અસંમાહરૂપ બાંધ છે. આમ બુદ્ધિમાં ઇંદ્રિયદ્રારા **બાર્થપાર્** છે, જ્ઞાનમાં શાસ્ત્રથકી જાજ્યાનું છે, અને અસમાહમાં જ્ઞાન સહિત સદ્યાચરણ-પણું છે. અને તેથી કરીને તેના કુલમાં પણ ભેદપણું છે.

" ઇંદ્રિયાર્થ ગત બુદ્ધિ છેજી, જ્ઞાન તે આગમ હેત; અસંમાહ શુલ કૃતિ ગુણેજી, તિણે ક્લભેદ સંકેત. મન૦ "—શ્રી યા. દ. સ. ૪–૧૬.

એમ એએાનું લક્ષણ વ્યાસ્થિત સતે, લાકસિદ્ધ ઉદાહરણ કહે છે-

रत्नोपलम्भतज्ज्ञानतत्प्रात्यादि यथाक्रमम्। इहोदाहरणं साधु ज्ञेयं बुद्ध्यादिसिद्धये॥१२२॥

वृत्तिः—रत्नोपलम्मः-रत्नतुं सामान्यथी काष्पुष्णुं ते छिद्रिय अर्थता आश्रयवाणी शुद्धि छे, तज्ञानं-अर्थभपूर्वं ते रत्नतुं तान ते रत्नतान छे, तत्प्राप्त्यादि-तेनी प्राप्ति आहि ते असंभेदि छे-अना केषिशक्षंपणाने दीघे, यधाक्रमम्-आभ यथाक्ष्मे, उद्ग अनुक्ष्मे, इद्ग-अद्धी, शुद्धि विषयमां, उदाहरणं-उद्दाहरणं-उद्दाहरणं, साधु-साधु छे, ( सभ्यक्ष् छे ),-छष्ट अर्थना साधक्ष प्रणाने दीघे. ओटसा भाटे क उद्दाहरणं चुद्ध्यादिसिद्धये-शुद्धि, ज्ञान, ने असंभोद्धनी सिद्धि अर्थे काष्णुवुं.

રત્ત તહ્યું ઉપલંભ ને, તેહ તહું વળી જ્ઞાન; પ્રાપ્તિ આદિ પણ એહના, જેમ હેાય આ સ્થાન; એહ ક્રમ અનુસાસ્થી, ઉદાહરણ અહીં જાણ; અહિ આદિની સિહિત, કાંજે સાધુ પ્રમાણ, ૧૨૨.

અર્થ: -- રત્નની જાણ (ખબર) થવી, તેનું જ્ઞાન થવું, અને તેની પ્રાપ્તિ વગેરે થવી,-એમ અનુક્રમે અહીં બુદ્ધિ વગેરેની સિદ્ધિ અર્થે સાધુ (સમ્યક્-સાધક) ઉઠાહરણ જાણવું.

#### વિવેચન

રતનો ઉપલંભ એટલે કે આંખથી દેખીને આ રત્ન છે એવી સામાન્યથી ખખર પડવી, તે ઇંદ્રિય અર્થના આશ્રય કરતી છુક્કિ છે. તેનું જ્ઞાન એટલે કે આગમપૂર્વ તે રત્નનું જાણપણું થવું તે જ્ઞાન છે. અને તે રત્નની પ્રાપ્તિ આદિ તે રત્નનું દર્શાંત બાધગર્ભપણાને લીધે અસંમાહ છે. આમ અનુક્રમે અહીં ખુકિ આદિ પરત્વે સાધુ-સમ્યક્ ઉદાહરણું છે; કારણું કે તે અભિપ્રેત-ઇંદ્ર અર્થનું બરાબર સાધક છે. એટલા માટે જ બુક્તિ, જ્ઞાન, અસંમાહનું બરાબર સચાટ સ્વરૂપ સમજવા માટે અત્રે આ લીકિક રત્નનું દર્શાંત રજા કર્યું છે: (૧) જેમ કાઇ એક રત્ન હાય, તેને દેખી સામાન્યથી ચક્ષુઇંદ્રિયના વિષયથી 'આ રત્ન છે' એવું જે જાણપણું, તે બુક્તિરૂપ બાધ છે. (૨) અને રત્નના લક્ષણ દર્શાવનારા પ્રતિપાદક શાસ્ત્ર દ્રારા, તેના આધારે, તે રત્ન સંબંધી લક્ષ્મણનું વિશેષ જાણપણું, તે જ્ઞાનરૂપ બાધ છે. (૩) અને તે રત્નનું નિશ્ચિત સ્વરૂપ જાણી, તેને તથાસ્વરૂપે ઓળખી, તે રત્નની પ્રાપ્તિ વગેરે થવી, તે અસંમાહરૂપ બાધ છે. અમંમાહમાં તથારૂપ જ્ઞાન તે અંતર્ભૂત હાય જ છે, કારણપણું તથારૂપ યથાર્થ જ્ઞાન ન હાય તો અસંમાહ કેમ ઉપજે કે ઓળખ્યા વિના, સ્વરૂપ સમજ્યા વિના શ્રહણું કેમ કરે કે એટલે સમ્યક્ષણું ઓળખી, સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ આદિ જયાં હાય, ત્યાં સંમાહ ક્યાંથી હાય કે અસંમાહ જ હાય.

સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ કહે છે—

आदरः करणे प्रीतिरविद्यः संपदागमः। जिज्ञासा तज्ज्ञसेवा च सदनुष्टानलक्षणम्॥१२३॥

वृत्तिः—आदर:-आहर, यत्नातिश्वय (अतिशय यत्न), करणे-४४ आहि करण्मां-क्षियामां, प्रीति:-प्रीति, अलिष्यंगर्भ प्रीति (प्रेम, गढ रतेक), अविद्यः-अविध्न,-तेना करण्मां क, ते ४४ आहि करवामां अविध्न-अहप्रना सामर्थने क्षीधे, संपदागमः-संपद्द आगम, संपतिनी प्राप्ति,-तेथी करीने क शुक्तकावर्भ पुष्यसिद्धिते क्षीधे, जिज्ञासा-किग्रासा, कण्णवानी ४२७१, ४४ आहि विषयनी क किग्रासा, तज्ज्ञसेवा च-अने तक्शती-तेना कण्णुक्षर ज्ञाता पुरुषनी सेवा, ४४ अवित सेवा, च-शब्द अपद्री अनुभक्षतुं अद्युष्ठ के, सद्नुष्टानलक्षणम्-आ सद्नुष्ठानतुं बक्षणु छे. क्षरणु हे अनुं अनुभक्षत्रार्थ हे,-(अनुभंधप्रधानपृष्ठ) छे, परंपराभे अने। उत्तरार शुक्त अनुभंध थया करे छे)

અહર પ્રીતિ અવિધ ને, સંપદ પ્રાપ્તિ તેમ; જિજ્ઞાસા તજ્જ્ઞ સેવના, સત્ કૃતિ ક્ષક્ષણ એમ. ૧૨૩

અર્થ:—ક્રિયાને વિષે આદર, પ્રીતિ, અવિધ્ન, સંપત્તિની પ્રાપ્તિ, જિજ્ઞાસા અને તજ્જ્ઞની-તેના જ્ઞાતા પુરુષની સેવના,-આ સત્ અનુષ્ઠાનનું (ક્રિયાનું) લક્ષણ છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં જે સદનુષ્ટાન કહ્યું, તેનું લક્ષણ અહીં અતાવ્યું છે: (૧) ક્રિયામાં આદર, (૨) પ્રીતિ, (૩) અવિકા, (૪) સંપત્તિ પ્રાપ્તિ, (૫) જિજ્ઞાસા, (૬) તજ્રાસેવા, (૭) તેના અનુગ્રહ.

## સદનુષ્ટાનનું લક્ષણ

- ૧. કિયા આદર—ઇષ્ટ આદિ કરવામાં આદર એટલે કે યત્નાતિશય હાય. જે ઇષ્ટ વગેરે કિયા કરવામાં આવે તે અહુમાનપૂર્વક, અત્યંત આદરથી, અતિશય યત્નથી કરવામાં આવે, તે સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે. કિયામાં વેઠ નહિં કાઢતાં ખૂબ જાળવીને, ઉપયોગ—જાબતિપૂર્વક કિયા કરવી, તે સદનુષ્ઠાન સૂચવે છે. દાખલા તરિકે **લક્તિ** કાર્યમાં—
- " સુવિધિ જિનેશ્વર પાય નમીને, શુલ કરણી એમ કીજે રે; અતિ ઘણા ઉલટ અંગ ઘરીને, પ્રહ ઊઠી પૂજજે રે….સુવિધિ૦ ૬૦૫ લાવ શુચિ અંગ ઘરીને, હરખે દેહરે જઇએ રે; દહ તિગ પણ અહિંગમ સાચવતાં, ઇકમના ધુરિ થઇએ રે….સુવિધિ૦"-શ્રી આનંદ્રઘનજી
- ર. પ્રીતિ—તે કિયા-અનુષ્ટાન પ્રત્યે પ્રીતિ, અંતરંગ પ્રેમ, અભિષ્વંગ-સનેહરૂપ પ્રોતિ હોવી તે સદનુષ્ટાનનું લક્ષણ છે. કાઇ પણ કિયામાં અંતરની પ્રીતિ—પ્રેમ-ઉમળકા જયાંલગી ન હાય, ત્યાંલગી તે કિયા નીરસ, પ્રીક્કી, ને લૂખી લાગે છે, વેઠ કાઢવારૂપ થઇ પડે છે. જયારે તેના પ્રત્યે આંતરના પ્રેમ-ઉદ્ધાસ પ્રગટે છે, ત્યારે તે જ કિયા અત્યંત સરસ, આહ્લાદક ને રામાંચક નિવડે છે, ત્યારે આત્મા તેમાં તન્મય થઇ એકરસ અને છે. દાખલા તરિકે-પ્રભુમજ્તિ કરવામાં આવે, તેમાં પ્રીતિની પ્રથમ આવશ્યકતા છે. પ્રભુ પ્રત્યે પર પ્રેમ પ્રવાહ પ્રગટે, અનન્ય પ્રીતિ જાગે, ત્યારે જ પ્રભુ મજ્તિની એાર મજાહ-લીજજત અનુભવાય છે, ત્યારે જ જીવ પ્રભુમજ્તિમાં તન્મય થઇ એકરસપણ —એકતાનપણ અનુભવે છે.
- " અજિત જિણુંદ શું પ્રીતહી, મને ન ગમે હેં બીજાના સંગ કે; માલવી ફૂલે માહિયા, કિમ બેસે હેા આવળ તરુ ભૂંગ કે....અજિત૦

કાંકિલ કલ કૂજિત કરે, પામી મંજરી હાે પંજરી સહકાર કે; જીછા તરુવર નિવ ગમે, ગિરુષ્યા શું હાયે ગુણુના પ્યાર કે....મજિત કમલિની દિનકર કર શ્રહે, વળી કુમુદિની હાે ઘરે ચંદ શું પ્રીત કે; ગોરી ગિરીશ ગિરિઘર વિના, નિવ ચાહે હાે કમલા નિજ ચિત્ત કે.....મજિત તિમ પ્રભુ શું મુજ મન રમ્યું, બીજા શું હાે નિવ આવે દાય કે; શ્રી નયવિજય વિબુધ તહ્યું, વાચક જસ હાે નિત નિત ગુલુ ગાય કે.....અજિત "

- " સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉં ભામણે, હરખે વાર હજાર; વસ્તુ ધર્મ પૂરણ જસુ નીપના, ભાવ કૃષા કિરતાર —સ્વામી૦ "—શ્રી દેવચંદ્રછ
- 3. અવિશ--ક્રિયામાં અવિશ-નિર્વિશ્વપણું એ સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે. આ નિર્વિશપણું અદ્દષ્ટ એવા પૂર્વીપાજિત શુભ કર્મના સામર્થ્યથી ઉપજે છે. નિર્વિધ્ને સદનુષ્ઠાન થાય તે પૂર્વ પુરુષના પસાય છે. જેમકે-પ્રભુભક્તિથી સર્વ વિશ્વ દ્વર નાસે છે.
- " શ્રી નિમ જિનની સેવા કરતાં, અલિય વિઘન ક્ષવિ દૂર નાસે છ; અષ્ટ મહાસિહિ નવિનિધિ લીલા, આવે ખહુ મહમૂર પાસે છ."—શ્રી યશાવિજયછ
- ૪. સંપદાગમ—સંપદ્નું આવવું, સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થવી એ પણ સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે. સંપત્તિ પણ શુભભાવથી ઉપાજેલા પુષ્યકર્મથી આવી મળે છે. કાઇ ક્રિયા ફલ વિનાની હાતી નથી, તેમ સત્કિયા પણ સતકલ વિનાની હાતી નથી. એટલે સત્ક્રિયાના ફલ પરિણામે ૬૦૫—ભાવ સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થાય એમાં કાંઇ નવાઇ નથી. દ્રવ્યસંપત્તિ એટલે અર્થ-વૈનવ વળેરે લોકિક સંપત્તિ, અને ભાવસંપત્તિ એટલે વિદ્યા-વિનય-વિવેક-વૈરાગ્ય-વિદ્યાત વળેરે સદ્દશુણાની આધ્યાત્મિક સંપત્તિ. આવી સંપત્તિની પ્રાપ્તિ દેખાય, તેન આ સદનુષ્ઠાનનું ફલ છે એમ સમજવું. દાખલા તરીકે-પ્રભુભક્તિ અંગે કવિવર પ્રશાનિજયજ કહે છે—
  - " અંદ્ર કિરણ ઉજવલ યશ ઉલસે, સ્રજ તુલ્ય પ્રતાપી દીપે છ; જે પ્રભુષક્તિ કરે નિત વિનયે, તે અરિયણ બહુ પ્રતાપી ઝીપે છે. શ્રી નમિંગ મંગલ માલા લચ્છી વિશાસા, ખાલા બહુલે પ્રેમ રંગે છ; શ્રી નયવિજય વિછાધ પયસેવક, કહે લહીએ સુખ પ્રેમ અંગે છે. શ્રી નમિંગ "
- ય. જિજ્ઞાસા—તે તે ક્રિયા સંખંધી જાણવાની તીવ્ર મૃશ્છા, ઉત્કંઠા, ઉત્સકતા થવી, ભક્તિ આદિ સદનુષ્ઠાનનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવાની તાલાવેલી લાગવી, તમન્ના ઉપજવી, તે સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે.

5. तिळ्ज्ञ सेवा—तळ्ज ओटबे तेना ज्ञाता युरुषनी-लाखुडारनी सेवा ते पखु सहनुष्ठाननुं बक्षाखु छे. जे साथा जिज्ञासु-तत्त्विषपासु डिाय छे, जेने तत्त्व जाखुवानी तरस बाशी छे, ने ते तरस अञाववाने जे धे छे छे, ते तेना जाखुडार ज्ञाता युरुषने शेषि छे, ने निणाबसपछे निर्भानीपछे तेनी पासेथी पातानी जिज्ञासा संतीषवा छ छे, अधेटबे ते तळ्ज्ञानी सेवा-डिपासना डरे छे, तेमना अरखुडभद प्रत्ये 'डिपनिषद्' (सभीप-पासे छेसवुं ते) डरे छे, जेथी तेने 'डिपनिषद्'-रहर्यभूत ज्ञान प्राप्त थाय छे, भाटे ज्ञानी सत्युरुषनी सेवा-पर्श्वपासना डरवी ते सहनुष्ठाननुं सूथड बक्ष्य छे.

" સેવે સદ્શુરુ ચરણુને, ત્યાગી દર્ધ નિજ પક્ષ; પામે તે પરમાર્થને, નિજ પદના લે લક્ષ."—શ્રીમદ રાજચંદ્રજી

૭. તજરૂ અનુગ્રહ—તેના જ્ઞાતા પુરુષના અનુગ્રહ-કૃપાપ્રસાદ પણ સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે. તજરૂનો સેવા કરતાં, તે પ્રસન્ન થાય છે, અને તેથી તેના અનુગ્રહ ઉપજે છે. જો કે જ્ઞાની પુરુષ તેવી સેવાના બીલકુલ અભિલાષી હોતા જ નથી, પણ જિજ્ઞાસને તેથી આત્મલાભ થાય છે, તેથી તેવી યથાચિત સેવા કરવી એ તેના પોતાના જ હિતની વાત છે. એટલે જ્ઞાનીની સેવાથી જિજ્ઞાસા સંતાષાવારૂપ અનુગ્રહ હાય છે, અને આમ જ્ઞાનીની કૃપાદષ્ટિની વૃષ્ટિથી જીવના સર્વ અર્થની સિદ્ધિ થાય છે. આમ સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે.

" આદર કિરિયા રતિ ઘણી છ, વિઘન ટળે નિલે લચ્છી; જિજ્ઞાસા બુધ સેવના છ, શુભ કૃતિ ચિદ્ધ પ્રત્યચ્છી." મન૦—યેા• દ. સ. ૪-૧૭

આને 'સદનુષ્ઠાન ' કહેવાનું કારણ એ કે તેનું અનુખધસારપાણું છે, અનુખધ-પ્રધાનપણું છે. તેથી ઉત્તરાત્તર શુભ અનુખંધપરંપરા થયા કરે છે, અને ઉત્તરાત્તર પુરુષાનુખંધ પુરુષની માત્રા વધતી જાય છે.

અત્રે સદનુષ્ઠાનનું સ્વરૂપ સમજવા માટે અનુષ્ઠાનના પ્રકાર સમજવા ચાગ્ય છે, કારણ કે એક જ અનુષ્ઠાનમાં કર્તાતા લેદથી લેદ પડે છે, –જેમ રાગી અને નીરાગી ભાજાના લેદથી લોજનાદિ બાળતમાં લેદ પડે છે તેમ; રાગીને અમુક લોજન પાંચ પ્રકારનું વગેરે રાગવૃદ્ધિના હેતુ થાય છે, અને નીરાગીને તે જ લોજનાદિ અનુષ્ઠાન બલાપચયનું-પૃષ્ટિનું કારણ થાય છે તેમ. આમ આ અનુષ્ઠાન સામાન્યથી પાંચ પ્રકારનું કહ્યું છે:–(૧) વિષ, (૨) ગર, (૩) અનનુષ્ઠાન, (૪) તહેતુ, (૫) અમૃત –ગુરુ આદેના પૂજાનુષ્ઠાનમાં અપેક્ષાદિ વિધાનથી આમ લેદ પડે છે. તેમાં (૧) આ લેદમાં લબ્ય-કીર્ત્તિ આદિનો અપેક્ષાથી જે કરવામાં આવે છે તે વિષ અનુષ્ઠાન છે. કારણ કે આ સચ્ચિત્તને મારી નાખે છે અને મહત્ એવા અનુષ્ઠાનનું અલ્ય સ્પૃહ્યાથી લઘત્વ સંપાદન કરે છે. તેથી આ ખરેખર વિષ છે. (૨) દિબ્ય લોગના અલિ-

લાષથી જે કરવામાં આવે છે તે 'ગર' અનુષ્ઠાત છે. કારણ ઉપરમાં કહી તે જ નીતિથી આ કાલાંતરે નિષાતત કરે છે, હણી નાંખે છે, ભવાન્તરમાં અનર્થ સંપાદન કરે છે, અને આમ ગરની જેમ ધીરે ધીરે મારે છે, તેથી આ ખરેખર 'ગર' અનુષ્ઠાન× છે. (3) અનાભાગવંતનું – છે ખબરનું જે સંમૂચ્કંતજ તુલ્ય પ્રવૃત્તિથી અનુષ્ઠાન\* છે, તે અનનુષ્ઠાન છે, કર્યું ન કર્યા ખરાખર છે. કારણ કે આનું મન અત્યંત મુગ્ય છે, એટલા માટે આ આવું કહ્યું છે. (૪) સદનુષ્ઠાન પ્રત્યેના રાગથી — ખહુમાનથી જે કરવામાં આવે છે, તે સદનુષ્ઠાન ભાવના શ્રેષ્ઠ હેતુ હાવાથી 'તહેતુ' અનુષ્ઠાન છે, કારણ કે આમાં શુમ ભાવાંશના યાગ છે. (૫) આ જિનાક્ત છે એમ જાણી કરવામાં આવતું એવું ભાવસાર જે અત્યંત સંવેગેગભે અનુષ્ઠાન છે, તેને મુનિયુંગવા 'અમૃત' અનુષ્ઠાન કહે છે.

" जिनोदितमिति त्वाहुभीवसारमदः पुनः ।
संवेगगर्भमत्यन्तममृतं मुनिपुङ्गवाः ॥ " — ॥ ये।गणिन्द

"જિનગુણુ અમૃતપાનથી રે….મન૦ અમૃત ક્રિયાને ઘસાય. રે ભવિ૦ અમૃત ક્રિયા અનુષ્ઠાનથી રે….મન૦ આતમ અમૃત થાય રે ભવિ૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ આ પાંચ પ્રકારના અનુષ્ઠાનમાંથી પ્રથમના ત્રણ તો અપ્રશસ્ત છે,-અસત્ છે, હૈય છે; ચાશું કંઇક અંશે પ્રશસ્ત-સત્ છે; અને છેક્લું અમૃત અનુષ્ઠાન તો પરમ પ્રશસ્ત છે, પરમ સત્ છે, એટલે તે જ મુખ્યપશે સદનુષ્ઠાન છે, એ જ મુમુક્ષુને પરમ આદેય છે, અને એ જ અત્ર વિવક્ષિત છે.

તેમાં—

बुद्धिपूर्वाणि कर्माणि सर्वाण्येवेह देहिनाम्। संसारफलदान्येव विपाकविरसत्वतः॥ १२४॥

त्रृत्तिः—बुद्धिपूर्वाणि कर्माणि सर्वाण्येव-सामान्यथा सर्वेष शुद्धिपूर्वे इर्मी, इह-अदी क्षेष्ठमां, देहिनाम्-देखधारीकीना, प्राश्चितिता, शुं ते उ-संसारफळद्दान्येव-संसार६सदाय क छे, अरख के तेकीनुं शास्त्रपूर्वेषण्यं नथी, (क्रेटले के शास्त्रने प्रथम स्थागण इरी ते इरवामां स्थावता नथी). स्रते तेमक इद्धे छे-विपाकविरसम्बतः-तेकीनुं नियागथी क-नियमथी क विपाइविरसपर्खं छे तथी इरीने, विपाइमां-परिष्कांने तेकीनुं विरसपर्खं छे तेटला माटे.

× " विषं लब्ध्याद्यपेक्षातः इदं सिचित्तमारणात् । महतोऽल्पार्थनाज्ज्ञेयं लघुत्वापादनात्त्रद्या ॥ दिव्यभोगाभिलाषेण गरमाहुर्मनीषिणः । पतद्विहितनीरयैव कालान्तरनिपातनात् ॥ "—श्री ये।अभिन्दु

\* " अनामोगवतश्चैतदननुष्ठानमुच्यते । संप्रमुग्धं मनोऽस्येति ततश्चैतद्यथोदितम् ॥

एतद्रागादिदं हेतुः श्रेष्ठो योगविदो विदुः । सद्नुष्ठानभावस्य ग्रुमभावांत्रायोगतः॥"

—श्री ये।गणिन्द

ભુદ્ધિપૂર્વક કર્મ સહુ, દેહધારીના આંહિ; વિષાક વિરસપણા થકી, સંસારફલદાવિ. ૧૨૪.

અર્થ:—અહીં પ્રાણીઓના જે બુહિપૂર્વક કર્મી છે તે સર્વે ય, વિષાક વિરસપણાને લીધે, સંસારફલ જ દેનારા છે.

#### વિવેચન

આ લાકમાં દેહધારી પ્રાણીઓના સામાન્યથી સર્વે ય કેમે બુદ્ધિપૂર્વ ક હાય છે, અને વિપાકવિરસપણાએ કરીને તે સંસારફલ જ આપનારા હાય છે.

અત્રે સામાન્યથી જોઇએ તા પ્રાણીઓ સવેલ કર્મી ખુદ્ધિપૂર્વક એટલે કે ઇંદ્રિયજન્ય બાયદારા કરે છે; આંખથી, કાનથી, નાકથી, જીલથી કે ત્વચાથી જે કાંઇ જાણવામાં आवे छे. तेनाथी प्रेराधने तेओ समस्त प्रवृत्ति हरे छे. हाणका तरिहे-ઇદ્રિયપ્રવૃત્તિ આંખથી કાઇ પદાર્થ દેખવામાં આવ્યા, જાણવામાં આવ્યા, તે પદાર્થ અને સ્મૃતિ ઇષ્ટ લાગતાં તે શહુણ કરવાનું મન થાય છે. અનિષ્ટ લાગતાં ત્યજવાનું મન શાય છે અને પછી તેવા પકારે પ્રવૃત્તિ થાય છે. આંખના સંદેશા સંસ્કાર મગજને પહોંચ્યા. મગજે બુદ્ધિને પહોંચાડ્યો, અને બુદ્ધિએ પગને હુકમ કર્યો કે 'આ લોવા તું જા', તથા હાથને આદેશ દીધા કે 'આ તું લો'. આ ખધી સક્ષ્મ પ્રક્રિયા આંખના પલકારામાં બની જાય છે. વળી તે ઇષ્ટાનિષ્ટ પદાર્થ સંબંધી સ્મૃતિસંશ્કાર-ધારણા પણ રહી જાય છે, જેથી આગામી કાળે તેની ગ્રહણ-ત્યાગરૂપ પ્રવૃત્તિના નિર્ણય થાય છે. તે જ પ્રકારે કાન વગેરે બીજી ઇંદ્રિયા દ્વારા ઉપજતા ખુદ્ધિરૂપ બાંધથી તે તે પ્રકારનું ઇષ્ટ-અનિષ્ટપણું જણાય છે, અને પછી મનથી તેનું મનન થતાં તેના શહ્ય-ત્યાગ કરાય છે, તથા ભાવિકાળે પણ તેના રહી ગયેલા સમૃતિસંસ્કારની વાસનાથી તથાપ્રકારે પ્રવૃત્તિ થાય છે. આમ ઇંદ્રિયજન્ય બાધથી પ્રાણીઓના સામાન્યપણે સર્વ કર્મીની ઘટમાળ ચાલ્યા કરે છે. ખાવું, પીવું, દેખવું, સાંભળવું, સુંઘવું, ચાખવુ, સ્પર્શાવું, લેવું, મૂકવું એ વગેરે વિષયભાગ પ્રવૃત્તિ, વગર શિખબ્યે પણ, પ્રાણીઓ કર્યા કરે છે. એમાં કાંઇ નવી નવાઇ નથી.

અને આ વિષયભાગ પ્રવૃત્તિરૂપ જે બુહિજન્ય કર્મા છે, તેતું વિપાક વિરસપાશું છે, વિષાક-પરિણામે તે અવશ્ય વિરસ નીવઢ છે. જે વિષયા પ્રથમ સરસ લાગે છે, તે જ પરિણામે વિરસ-રસહીન-લૂખા લાગે છે. જે વિષયા પ્રારંભમાં મીઠા તે વિષયતું વિપાક આકર્ષક લાસે છે, તે જ પ્રાંતે તેના માહ ઉતરી જતાં કડવા ને વિરસપાશું અનાકર્ષક જણાય છે. જે પુદ્દગલાના રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ પ્રથમ સરસ ને મનાજ્ઞ હતા, તે જ પુદ્દગલના સ્વલાવ પ્રમાશે વિપરિણામ પામતાં-

વિરસ થઇ જતાં અમનાજ્ઞ-અકારા લાગે છે. કારણુ કે પૂરાવું ને ગળવું જયાં નિરંતર થયા કરે છે તે પુદ્દગલ છે, અને સહવાના-વિધ્વંસ પામવાના તેના સ્વભાવ છે. આવા પુદ્દગલરૂપ વિષયા ભાગવતાં તા પ્રારંભે મીઠાં લાગે છે, પણુ પરિણામે માઠા દુર્ગતિકારણુ થાય છે, એટલે તેનું વિપાક વિરસપણું છે. કિંપાકફલ-ઇંદ્રવારણાના ફળ દેખાવે સુંદર જણાય છે, પણુ ખાધા પછી શીધ્ર પ્રાણુહારી થાય છે, તેમ આ વિષયો ભાગવતાં સરસ લાગે છે, પણુ પરિણામે વિરસ થઇ પહે છે. જ્ઞાનીઓએ આ 'ભાગોને ભુજંગના ભાગ જેવા-સાપની કૃષ્ણા જેવા કદ્યા છે, તે શીધ્ર પ્રાણુ હરે છે, ને તે ભાગવતાં દેવાને પણુ સંસારમાં રખહવું પહે છે.' આમ આ વિષયસેવનરૂપ બુદ્ધિપૂર્વક કમીનું વિપાકવિરસપણું છે.

" हषीकार्थसमुत्पन्ने प्रतिक्षणविनश्वरे । सुखे इत्वा रितं मूढ विनष्टं भुवनत्रयम् ॥ भोगा भुजङ्गभोगाभा: सद्यः प्राणापद्दारिणः । सेव्यमाना प्रजायन्ते संसारे त्रिदशैरिप ॥ " ——ज्ञानार्ष् व.

અને આવા આ વિપાકવિરસ છુદ્ધિપૂર્વક કર્મી સંસારફ્રેલ જ આપે છે, કારણ કે તે કર્મી શાસ્ત્રપૂર્વક નથી, શાસ્ત્રને-આમવગ્રનને આગળ કરી તે કરવામાં આવતા નથી, શાસ્ત્રાજ્ઞાને અનુસરી કરાતા નથી, એટલે તેનું ફલ-પરિણામ એકાંત લવભ્રમણુ-રૂપ સંસાર જ છે.

" સયલ સંસારી ઇંદ્રિયરામી, મુનિ ગુણુ આતમરામી રે ".—શ્રી આનંદઘનછ.

# ज्ञानपूर्वाणि तान्येव मुक्तयङ्गं कुलयोगिनाम् । श्रुतशक्तिसमावेशादनुवंधफलत्वतः ॥ १२५ ॥

મુક્તિ અંગ કુલયોગિને, જ્ઞાનપૂર્વ તે કર્મઃ શ્રુતશક્તિ સમાવેશથી, અનુખધે શિવ શર્મ ૧૨૫.

અર્થ:--- જ્ઞાનપૂર્વક એવા તે જ કર્મો કુલચાેગીઓને મુક્તિના અંગરૂપ હાય છે; કારણ કે એમાં શ્રુતશક્તિના સમાવેશને લીધે અનુબંધક્લપર્ણ હેાય છે.

वृत्तिः—ज्ञानपूर्वाणि-द्यानपूर्व ६, यथे १त द्यान-निलंबनवाणा, (६४२ ६६। ४४६६) त्यान३५ ६१२६० । तान्येव-ते ४ ६भी. शुं १ ते १ -मुक्तयङ्गं-भुक्तिनं अंग है। थे, कुलयोगिनाम्- १६४० । तान्येव-ते ४ ६भी. शुं १ ते १ -मुक्तयङ्गं-भुक्तिनं अंग है। थे, कुलयोगिनाम्- १६४० । शिक्ता केने १ ते १ -श्रुतद्यक्तिस्मावेद्यात्-श्रुतशक्तिना समावेश३५ हेतुथी. आ (श्रुतशक्ति) अभृत शक्ति केनी थे. अनेन असावे भुण्य अदुं १६४०। भएषुं होतुं नथी. अटेबा माटे ४ ६६६ं १ - अनुवन्यफलत्वतः-अनुलंध१६५५७। यथी, -मुक्ति अंगनी सिद्धिमां तात्त्विक अनुलंधना अवंभूतप्रधाने सीधे. (मुक्तिना अंग३५ थाय ते ४ तात्विक अनुलंधनुं स्व३५ थे अटेबा माटे).

#### વિવેચન

જે જ્ઞાનપૂર્વંક કર્મા છે, તે મુક્તિ અંગરૂપ છે, અને તે કુલચાેગીઓને જ હાય છે; કારણ કે શ્રુતશક્તિના સમાવેશથી તેઓને અનુબંધફલપણું હાય છે.

ગ્રાનપૂર્વક કર્મા એટલે આગમપૂર્વક જે કર્મા કરવામાં આવે છે, શાસ્ત્ર આગ્રાને આગળ કરી-અનુસરી જે કર્મા કરવામાં આવે છે, તે મુક્તિના અંગરૂપ છે, માેક્ષના કારણુરૂપ થઇ પડે છે. કારણુ કે આમ અર્થાત્ પ્રમાણુનૂત પુરુષની આગ્રાને અનુસરવું તે માેક્ષના પ્રધાન હેતું છે, માેક્ષના ધારી રસ્તાે—રાજમાર્ગ છે. એટલે તથારૂપ આમ પુરુષથી પ્રણીત શાસ્ત્ર—આગ્રાને પ્રમાણુ માની, શિરસાવંદા ગણી, માથે ચઢાવી, જે કાેઇ સતકર્મ કરે છે, તે માેક્ષમાર્ગ સાધે છે.

"તુમ આણા હાે આરાધન શુદ્ધ કે, સાધું હું સાધકપણાે." "આણા રંગે ચિત્ત ધરીજે, દેવચંદ્ર પદ શીઘ્ર વરીજે."—શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ જેમાં આપ આજ્ઞાનું અનુસરણ મુખ્ય છે એવા આ મુક્તિઆંગર્ય જ્ઞાનપૂર્વ કર્મી મુલ્યોગીઓને જ હાય છે,—ખીજાને નહિં. આ કુલયોગીનું લક્ષણ આગળ ઉપર કહેવામાં આવશે. આ કુલયોગીઓને જ આ જ્ઞાનપૂર્વ કર્મીના સંભવ અમૃત સમી કહ્યો, તેનું કારણ એ છે કે તેથી હેઠલી અવસ્થામાં છુહિપૂર્વ કર્મી શ્રુતશક્તિ હાય છે, ને ઉપલી અવસ્થામાં અસંમાહર્ય કર્મી હાય છે. એટલે કુલચોગી શિવાય અન્યને આ જ્ઞાનપૂર્વ કર્મીના અસંભવ કહ્યો. અને કુલયોગીઓને આના સંભવ કહ્યો, તેનું કારણ પણ તેઓને શુતશક્તિના સમાવેશ હાય છે, અને તેથી કરીને અનુબંધફલપહું હાય છે, તે છે. આ શ્રુતશક્તિના સમાવેશ હાય છે, એ ન હાય તેા મુખ્ય એવું કુલયોગીપહ્યું હાતું નથી. અમૃત જેમ મરેલાને કે મૂચ્છિતને છવાડે છે, સજવન કરે છે, અમર કરે છે, તેમ અમૃત સમી આ શ્રુતશક્તિ પણ મહામાહથી મૃતમાય અથવા મૂચ્છિત બનેલા છવને છવાડે છે, સજવન કરે છે, પરમાર્થમય ભાવ-જીવન બધ્ધે છે, અને ક્ષણ ક્ષણ ક્ષય કરે ભાવ-મરણમાંથી ઉગારી અમૃતત્વ આપે છે. આ સંજીવની જેવી પરમ અમૃતસ્વરૂપ શ્રતશક્તિના સમાવેશથી અર્થાત સમ્યક્ર અંત:પ્રવેશથી, હઠ ક્ષાવરંગથી મુખ્ય એવું કુલયોગીપણું પ્રાપ્ત થાય છે.

<sup>&</sup>quot; જિતવર વચત અમૃત અનુસસ્થિ, તત્ત્વરમણ આદરિયે રે; દ્રવ્ય ભાવ આશ્રવ પરહસ્થિ, દેવસાંદ્ર પદ વસ્થિ રે…..પસુ અંતરજાપી. ''–શ્રી દેવચાંદ્રછ

<sup>&</sup>quot; વચનામૃત વીતરાગના, પરમ શાંતરસ મૂળ; • ઓષધ જે ભવરાગના, કાયરને પ્રતિકૃળ "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

અને આવી આ અમૃત સમાણી શ્રુતશક્તિના મહાપ્રભાવથી અનુળ'લ ફેલ પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે કે ઉત્તરાત્તર અધિકાધિક શુભ ફલપર'પરા સાંપડે છે; એક શુભ ફલ બીજા વધારે શુભ ફલનું કારણ થાય છે, એમ ને એમ શુભ ફલની સંકલના અત્રૂટપણું-અખંડપણું ચાલ્યા કરે છે, યાવત્ પરમ માેક્ષફળ પ્રાપ્ત થાય છે. આમ શ્રુતશક્તિના પ્રભાવે કુલયાં બીએમને તાત્વિક અનુબંધ થયા કરે છે, તેથી જ આ જ્ઞાનપૂર્વક કમી તેઓને સુક્તિઅંગરૂપ થઇ પડે છે.

આમ કુલયાગાઓનું અનુષ્ટાન અનુબંધ કુલવાળું હાય છે, કારણ કે તે અનુખંધ-શુદ્ધ હોય છે. આ ખરાખર સમજવા માટે ત્રણ પ્રકારના અનુષ્ઠાનનું સ્વરૂપ સમજવા ચાગ્ય છે. અતુષ્ઠાન ત્રણ પ્રકારનું કહ્યું છે: (૧) **વિષયશુદ્ધ,** (૨) ત્રિવિધ અનુષ્ઠાન સ્વરૂપશુદ્ધ. (૩) અનુબંધશુદ્ધ. આ ત્રણ અનુષ્ઠાનનું ઉત્તરાત્તર અને તેનું ફક્ષ પ્રધાનપણું છે. (૧) તેમાં મુક્તિને અર્થે મને મુક્તિ મળશે એમ મુગ્ધપશ્ચુ-ભાેળા ભાવે માનીને જે ભૂગુપાત આદિ પશ્ચ કરવામાં આવે છે, તે વિષયશુદ્ધ અનુષ્ઠાન છે. અને તે મુક્તિના લેશ ઉપાદેયભાવથી શુભ કહ્યું છે, પહ્યુ અત્યંત સાવઘરૂપપણાને (પાપરૂપપણાને) લીધે તે સ્વરૂપથી શુદ્ધ નથી. (૨) સ્વરૂપ-શુદ્ધ અનુષ્ઠાન તો લાેકદૃષ્ટિથી વ્યવસ્થિત એવા યમાદિ જ છે, અર્થાત્ તાત્વિક સ્વરૂપ સમજયા વિના જે અહિંસા-સત્ય વિગેર યમ આદિ લોકિક રીતે-સ્થ્લ લાકરહિ પ્રમાણ કરવામાં આવે છે, તે સ્વરૂપશુદ્ધ અનુષ્ઠાન છે. પણ તે યથાશાસ્ત્ર નથી, શાસ્ત્ર અનુસાર નથી, કારણ કે સચ્યગ્ જ્ઞાન–શ્રદ્ધાન આદિના અભાવ છે. આ અનુષ્ઠાન સ્વરૂપથી તાે શુદ્ધ છે, પણ વિધિથી શુદ્ધ નથી. (૩) જે અનુખધશુદ્ધ અનુષ્ઠાન છે તે આ યમાદિ જ છે, पण ते तत्वसंविद्दनथी अनुभत है।य छे, सम्यक्ष तत्त्वपरिज्ञानथी सुक्त है।य छे, तत्त्वनी अराजर समक्र खुवाणुं छे।य छे; तथा प्रशांत-निष्डषाय वृत्तिवठे डरीने ते सर्वत्र અત્યંતપણે ઉત્સકતા રહિત હાય છે. આ અનુબંધશુદ્ધ અનુષ્ઠાન સ્વરૂપથી અને વિધિથી પણ શુદ્ધ હેાય છે.

> " ततीयमध्यदः किन्तु तत्त्वसंवेदनानुगम् । प्रशांतवृत्त्या सर्वत्र दृढमौत्सुक्यवर्जितम् ॥ "—श्री ये।गणिन्द्

આ ત્રણેનું ફળ અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે:-(૧) વિષયશુદ્ધ અનુષ્ઠાનથી દાષિવિગમ થતો નથી, અર્થાત્ માેક્ષલાલને બાધક એવા દાષ દ્વર થતો નથી. કારણ કે તમસ્તું- અજ્ઞાન અંધકારનું બાહુલ્ય-પબલપણું છે, તેથી જ આવી આત્મઘાતરૂપ કુમતિ સૂઝે છે. (૨) સ્વરૂપશુદ્ધ અનુષ્ઠાનથી દાષ દ્વર તા થાય છે, પણ એકાંત અનુબંધથી દ્વર થતા નથી. લસ્મ કરાયેલા દેડકાના ચૂર્ણના જો નાશ કરવામાં આવ્યો હેય તો તેમાંથી દેડકાની ઉત્પત્તિ ન થાય, પણ અત્રે તો તેની જેમ દાષના સાનુબંધ નાશ થતા નથી કે જેથી બીજા લાવિ

દાેષ ન ઉપજે. દેાષ દૂર તાે શાય છે, પણ તે દૂર થવાની પરંપરા ચાલુ રહેલી નથી. એક દ્રોષ દૂર થાય, ત્યાં બીજા ઉભાજ છે. 'આંધળા વણે ને પાડા ચાવે' એના જેવી પરિસ્થિતિ થાય છે! કારણ કે તેમાં ગુરુલાલન-ચિંતાદિ નિયમથી હાતા નથી; અર્થાત ગુણ-દોષના ગુરુ-લઘુલાવના પ્રમાણનું ભાન અત્ર હોતું નથી. એટલે આર્યજના એને આ**દ્યા–અપ્રધાન માને** છે, કારણ કે તે અંદરખાનેથી મેલું છે, મલિન છે; અને દૂષ્ટ રાજાના પુરને સુંદર કિક્ષાના યત્ન જેવું તે છે. કિક્ષાથી અહારના આક્રમણ સામે રક્ષણ મળે છે, પણ અંદરખાનેથી રાજા જ પાતે પ્રજાને લૂંટીને પીડે છે! ત્યાંની પ્રજાની આખાદી કેમ થાય ? તેમ આ સ્વરૂપશુદ્ધ અનુષ્ટાનમાં ખાદ્ય દેાષના અલાવ છતાં, અંદરખાનેથી આ કુરાજા જેવા તત્ત્વજ્ઞાનરહિત પુરુષના અજ્ઞાન દેશ્વને લીધે શુભુવૃદ્ધિ થતી નથી. (3) ત્રીજાથી દેષ્યવિગમ× થાય છે, દેષ્ય દૂર થાય છે, અને નિયમથી તે સાનુબાંધ હાય છે, અર્થાત્ દેાષ દ્વર થવાની પરંપરા ચાલ્યા કરે છે, એક પછી એક દેાષ દ્વર ઘવાનું અનુસંધાન ચાલુ રહે છે. આ દેાષ-વિગમને ઘરની આદ્ય ભૂમિકાના આરંભ સાથે સરખાવવામાં આવ્યો છે. ઘરના પાચા મજ ખૂત હાય, તાે તેના ઉપર માળના માળ ઉપરાઉપરિ ચણી શકાય છે, તેમ આ અનુષ્ઠાનમાં ઉત્તરાત્તર દેાષ દૂર થવાના અનુખંધ થયા જ કરે છે. આવું આ અનુષ્ઠાન ગુરુલાઘવ ચિંતાથી યુક્ત હાઇ, ગુણદેશવના પ્રમાણના ખરાભર લાનવાળું હાઇ, તેવું અનુષ ધવાળું ઉદાર ફલ આપે છે. એથી કરીને અત્રે સવે<sup>ડ</sup>ય પ્રવૃત્તિ સદેવ મહાદયવાળી **હોય છે**. આવું આ અનુબંધશુદ્ધ અનુષ્ટાન કુલયાેગીએાને હાેલાથી તેઓ**ને સાનુબંધ** કલ પ્રાપ્તિ હાય છે.

> असंमोहसमुत्थानि त्वेकान्तपरिशुद्धितः। निर्वाणफलदान्याशु भवातीतार्थयायिनाम्॥ १२६॥

> > એકાંતે પરિશુદ્ધિથી, અસ'માહરૂપ કર્મ; ભવાતીત અથેગામિત, શીધ્ર દીએ શિવશર્મ. ૧૨૬.

वृत्ति: असंमोहसमुत्थानि-असंभेष्धि ६६ भवेदा, यथाकत असंभेष्ड्य निलंधन-कारख्-वाला, ते क क्षेत्रं तु-ते, वला, एकान्तपरिशुद्धितः ओक्षंत परिशुद्धिर्य कारख्धी,-परिषाक वशे करीते; शुं? ते। के-निर्वाणफलदान्याशु-शीध निर्माण इस देनारा छे. क्षेत्रं ते भाटे क्ष्युं-भवा-तीतार्थयायिनाम्-संसारातीत अर्थ प्रत्ये गमन करनाराओते, ओटसे सम्बक् परतत्त्वविधिमोने-पर तत्त्व काशुनाराओते, ओम अर्थ छे.

x ''तृतीयाद्दोषविगमः सानुवंघो नियोगतः। गृहाद्यभूमिकापाततुल्यः कैश्चिदुदाहतः॥ पतश्च्युद्यफलदं गुरुलाधविंतया। अतः प्रवृत्तिः सर्वेव सदैव हि महोदया''॥ —( आधार भारे लुखेः) धेाशिलन्दुः

અર્થ: — અને અસમાહથી ઉપજતા એવા તેજ કર્મી, એકાંત પરિશાહિને લીધે, સાંસારાલીલ-પર અર્થ પ્રત્યે ગમન કરનારાઓને (પરતત્ત્વવેદીઓને) શીધ્ર નિર્વાયુ કલ દેનારા હાય છે.

#### વિવેચન

અસ માહિયા ઉપજેલા એવા કર્મો, એકાંત પરિશુદ્ધિને લીધે, ભવાતીત-સંસારાતીત અર્થગામીઓને શીધ્ર નિર્વાણ ફલ આપનારા એવા હાય છે.

ઉપરમાં કહ્યા પ્રમાણે સદૃષ્યતૃષ્ઠાન સહિત જે જ્ઞાન તે અસંમાહ કહેવાય છે. એવા અસંમાહથી એટલે કે સદ્દઅનુષ્ઠાનયુક્ત જ્ઞાનથી જે કર્મી કરવામાં આવે છે, તે શીદ્ધ નિર્વાણકલ આપે છે: એમાં કાળક્ષેપ કે વિલંબ થતા નથી, કારણ અસંમાહ કર્મ કે અત્રે એકાંત પરિશહિ હોય છે, પરિપાકવશે કરીને સર્વથા શુહિ શીલ માસદાયી હાય છે. જેમ સુવર્ણને અગ્નિથી તપાવતાં તપાવતાં મેલરૂપ અશુદ્ધિ કર થતી જાય છે ને છેલ્ટે પરિષાક થતાં શુદ્ધ સુવર્ણ ઉત્તીર્ણ થાય છે; તેમ અત્રે પણ ચાગાનલથી તપાવતાં તપાવતાં આત્માની કર્મમલરૂપ અશુદ્ધિ દ્વર થતી જાય છે, અને છેવટે શુદ્ધિના પરિપાક થતાં શુદ્ધ આત્માર્પ સુવર્ણ જ નિષ્પન્ન થાય છે. અને આમ જ્યારે આત્માની એકાંલ પરિશુદ્ધિ થઇ, એટલે પછી માક્ષકલને આવતાં વાર શી ? આત્મા શુદ્ધોપયાગવંત થયા એટલે માક્ષ હથળીમાં જ છે, કારણ કે 'જે ×શાદ્ધો-પંચાયના છે, તેના આવરણ-અંતરાય ને માહરજ દૂર થઇ જતાં, તે સ્વયમિવ પ્રગટ આત્મારૂપ-સ્વયંભૂ થઇ, જ્ઞેયમાત્રના પારને પામે છે, અર્થાત્ કેવલજ્ઞાન પામે છે. ' તે આ પ્રકારા-' જે ચૈતન્યપરિણામરૂપ લક્ષણવાળા ઉપયોગવડે કરીને યથાશક્તિ વિશુદ્ધ થઇને વર્ત્ત છે. તેની વિશિષ્ટ વિશુદ્ધિ શક્તિ પદે પદે ઉદ્ભેદ પામલી જાય છે-ખુલલી જાય છે. એટલે તેની અનાદિનો ખધાયેલી અતિ દઢ માહ્યથિ ઉદ્દર્થયિત થાય છે-ઉદેલાઇ જાય છે, अने ते अत्यंत निर्विधार यैतन्यइप थाय छे. मेटले पछी तेना समस्त ज्ञानावरण, દર્શનાવરણ ને અંતરાય સર્વથા દૂર થાય છે. અને આમ નિષ્પ્રતિઘ-અપ્રતિહત આત્મ-શક્તિ ઉદ્ઘસિત થતાં, સ્વયમેવ પ્રગઢ આત્મારૂપ થઇ જ્ઞેયમાત્રના અંતને પામે છે, '\* કેવલગ્રાન પામે છે. આમ ઉપયોગની એકાંત પરિશુદ્ધિ થકી યાવત માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

x " उवओगबिसुद्धो जो विगदावरणंतरायमोहरको । भूदो सयमेवादा जादि परं णेयभूदाणं त "--श्री बुंद्धंदायार्थश्रृत प्रययनसार.

<sup>\* &</sup>quot;यो हि नाम चैतन्यपरिणामलक्षणेनोपयोगेन यथाशक्ति विशुद्धो भूखा वर्तते स खलु प्रतिपदमुद्भिद्यमानविशिष्टविशुद्धिशक्तिरुद्धन्धितासंसारबद्ध्हृहृतरमोहप्रन्थितयात्यम्तः निर्विकारचतन्यो निरस्तसमस्तज्ञानदर्शनायरणान्तरायो निःप्रतिघविष्टुम्भितात्मशक्तिश्च स्वयमेव भूतो ब्रेयत्वमापन्नानामन्तमवाप्नोति । "-श्री अभृतयंद्रायार्थे १० १० प्रयथनसारपृति.

આવા શીધ મેાક્ષફલ આપનારા અસંમાહ કર્મા કાને હાય છે? તે માટે અત્ર કહ્યું કે-'ભવાતીત અર્થ ગામીઓને,' એટલે સંસારથી અહીત—પર એવા અર્થ પત્યે ગમન કરનારાઓને, સમ્યક્ પર તત્ત્વને જાણનારા પર તત્ત્વવેદીઓને આ અસંમાહ કર્મી હાય છે એમ તાત્પર્થ છે. જેને આ પર તત્ત્વની ગમ-સમજણ પડે છે, તેઓ જ આ પર તત્ત્વ પત્યે ગમન કરનારા હોય છે.

આમ અનુક્રમે બુહિકિયાનું ફલ સંસાર છે; જ્ઞાતક્રિયાનું ફલ મુક્તિના અંગરૂપ છે— પરંપરાએ મુક્તિ છે; અને અસંમાહ ક્રિયાનું ફલ શીવ્ર અવિલંબપણે માેલ છે, અનંતર મુક્તિ છે.

" બુહિકિયા ભવકલ દીએજી, જ્ઞાનક્રિયા શિવઅંગ; અસંમાહ કિરિયા દીએજી, શીધ્ર મુગતિફલ ચંગ મન૦"—શ્રી યા. દે. સ. ૪-૧૮

## ત્રિવિધ બાેધના સાર સંક્ષેપ

આશ્યના-અભિપ્રાયના લે દે કરીને ફલમાં લે દ પડે છે. અને આશ્યના લે દ રાગાદિની તરતમતાથી, તેમજ છુ હિ-જ્ઞાન-અસંમાહરૂપ એાધના કારણ લેદથી પડે છે. એાધ ત્રણ પ્રકારના હાય છે-છુ હિરૂપ, જ્ઞાનરૂપ અને અસંમાહરૂપ. આ બાધના લેદથી સર્વ જીવાના સર્વ કર્મીના પ્રકારમાં લેદ પડે છે. (૧) ઇંદ્રિયના આલંબને ઉપજતો બાધ તે 'છુ હિ.' કહેવાય છે. (૨) શ્રુતના-શાસ્ત્રતા આધારે ઉપજતો બાધ તે 'જ્ઞાન' કહેવાય છે. (૩) અને સદનુષ્ઠાન શુક્રત જ્ઞાન તે 'અસ'માહ રેપ બાધ કહેવાય છે; તે બાધ જ સર્વીલ્ફુષ્ટ હેઇ 'બાધ રાજ' કહેવાય છે. જેમકે-યાત્રાળુને દેખી તીર્થે જવાની છુ હિ. થાય, તે છુ હિ. છે; તીર્થયાત્રાની વિધિના વિજ્ઞાન પ્રમાણે તીર્થયાત્રાની વિધિના વિજ્ઞાન પ્રમાણે તીર્થયાત્રાની વિધિના વિજ્ઞાન પ્રમાણે તીર્થયાત્રાની વિધિના વિજ્ઞાન પ્રમાણે તીર્થયાત્રાની ઉદાહરણ છે; આગમ આધારે આ રતન છે' એલું રતનનું સામાન્ય જાણ પશું તે છુ હિનું ઉદાહરણ છે; આગમ આધારે આ રતનનું આ સ્વરૂપ છે એમ જાણ તું તે જ્ઞાનનું ઉદાહરણ છે; અને તે જ્ઞાનબિતપણે જ્ઞાનથી તે રતનનું સ્વરૂપ એાળખી તે રતનની પ્રાપ્તિ આદિ થવી તે અસંમાહનું સમ્યક્ર સાધક ઉદાહરણ છે. કિયામાં આદર, પ્રીતિ, અવિદન, સંપત્તિપ્રાપ્તિ, જિજ્ઞાસા, અને તજ્જ્ઞાસેવા એ સદનુષ્ઠાનના લક્ષણ છે.

તેમાં (૧) પ્રાણીઓના સર્વેય કર્મી સામાન્યપથે છું હિપૂર્વક હાય છે, -ઇંદ્રિયજન્ય બાંધવાળા હાય છે; અને તે વિષાકવિશ્સ હાઇ, તેનું કલ પરિણામ સંસાર છે. (૨) કુલયાગીઓના સર્વ કર્મી જ્ઞાનપૂર્વક એટલે કે શ્રુત-શાસને અનુસરનારા હાય છે, અને શાસનું સામર્થ્ય અમૃત જેવું છે, તેથી ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ક્લપરંપરા સાંપડે છે. માટે શાસાનુગામી એવા કુલયાગીઓના કર્મ મુક્તિના અંગરૂપ છે, પરંપરાએ મુક્તિના કારણરૂપ થઇ પડે છે. (૩) અને સંસારાતીત-સંસારથી પર એવા પર તત્ત્ર પ્રત્યે ગમન

કરનારા પરમાર્થ વેત્તાઓના જે કર્મો છે તે અસં માહજન્ય હેલ્ય છે. એટલે એકાંતે-નિલેળ-પણ પરિશુદ્ધિવાળા હાઇ, તેઓનું ફલ શોઘ્ર—અવિલંબે મુક્તિ છે, અનંતર મુક્તિ છે.

त्रिविध थे।धनु हे। १३: ६

|                            | <b>છુ</b> હિ                           | ग्रान                                | અસંમાહ                                                                                                |
|----------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| લક્ષગ્                     | ઇદિયાર્થ ચ્યાશ્રયી                     | <b>ચ્ય</b> ાગમ <b>પૂર્વ</b> ક        | सहनुष्ठान युक्त ज्ञान.<br>{ हिया आहर, प्रीति, व्यविष्त,<br>संपत्ति प्राप्ति, लिज्ञासा,<br>तल्का सेवा. |
| ઉદા <b>હ</b> રણ            | રત્નનું સામાન્ય<br>જા <b>છુ</b> પણું   | આગમથી રત્નનું જ્ઞાન.                 | રતનની પ્રાપ્તિ આદિ.                                                                                   |
| પાત્ર                      | સામાન્યથી સર્વ<br>પ્રા <del>ણ</del> ી. | કુલ <b>યાગી</b> એા                   | લવાતીત અર્થગામી.                                                                                      |
| વિશિષ્ટ<br>પરિ <b>શા</b> મ | વિપાક <b>વિરસપ</b> સું                 | અમૃતસમી ઝુતરાક્તિથી<br>સાનુગધ ફલપણું | એકાંત પરિશુદ્ધિ.                                                                                      |
| ફ્લ                        | <b>સ</b> ંસાર                          | મુક્તિ અંગ-પરંધરાએ<br>માહ્ય          | શીઘ મુક્તિ-અન'તર માક્ષ.                                                                               |

## [ । इति बुद्धिज्ञानासंमोहकर्मान्तराधिकारः । ]



પર તત્ત્વગામીના એક જ શમપરાયણ માર્ગ

એએાનું જ (ભવાવીત અર્થગામીનું) લક્ષણ કહે છે—

प्राकृतेष्विह भावेषु येषां चेतो निरुत्सुकम्। भवभोगविरक्तास्ते भवातीतार्थयायिनः॥ १२७॥

वृत्ति:—प्राकृतेष्विद्व भावेषु-अहीं आकृतलावा प्रत्ये, छुद्धिमां केनुं पर्यवसान छे अवा शक्दाि लावेगां, (आ शक्दाि लावेग छेवरे छुद्धिमां समाय छे,-छुद्धिकन्य लावेग छे तेमां), देवां चेतो निरुत्सुकम्-केंआनुं यित्त निरुत्सुक छे,-निःसंगताना समावेशने सीधे, भवभोगविरक्तास्ते- सवलोगथी विरक्त अवा तेओ, संसारना लोगथी विरक्त अवा स्वत्रपवाणा (अवं भूत) ते ल्वा सुक्त केवा, भवातीतार्थयायिन:-' सवातीतअवर्थं गामी ' इहेवाय छे,-अवमां यित्तना असंस्पर्शने सीधे. (संसारमां तेओनुं यित्त स्पर्शानुं नथी, तेथी करीते).

પ્રાકૃત ભાવામાં અહીં, નિસ્તિસુક જસ ચિત્ત; ભાવાતીત અર્થગામિ તે, ભાવસાગમાં વિરક્ત. ૧૨૯

અર્થ:—અહીં પ્રાકૃત લાવા પ્રત્યે જેઓનું ચિત્ત નિરુત્મુક (ઉત્સુકતા રહિત) હાય છે, તે લવલાગથી વિરક્ત થયેલાએા, લવાતીત અર્થગામી છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં **લવાતીતઅર્ઘાગામી** એવા મહામુમુદ્ધ કહ્યા, તે કેાણુ ને કેવા હાય? તેનું લક્ષણ અહીં સ્પષ્ટ કહ્યું છે. અહીં શબ્દાદિ વિષયોણ પ્રાકૃત ભાવામાં જેઓનું ચિત્ત ઉત્સુકતા રહિત હાય છે, તે સાંસારિક ભાગથી વિરક્ત જેના ભવાતીતઅર્થગામી છે.

માકૃત ભાવા એટલે ખુદ્ધિમાં જેનું પર્યવસાન છે એવા શખ્દાદિ ભાવા. પ્રાકૃત એટલે પ્રકૃતિના વિકાર, પુદ્દગલના વિકાર. શખ્દાદિ વિષયા પ્રાકૃત ભાવ છે અર્થાત્ જડ પ્રકૃતિના વિકારરૂપ છે, પુદ્દગલના વિકારરૂપ છે; અને તે ભુહિમાં પર્ય-મુમુક્ષ લવલાગ વસાન પામે છે, છેવટે બુદ્ધિમાં સમાય છે, અર્થાત્ બુદ્ધિગમ્ય ભાવા છે. આવા આ શબ્દાદિ વિષયોરૂપ પ્રાકૃત ભાવામાં જેઓનું ચિત્ત અના-સક્તપણાને લીધે ઉત્સુકતા વિનાનું હાય છે, તે ભવલાગથી વિરક્ત થયેલા જના ' લવાતીત અર્થ ગામી ' કહેવાય છે. શબ્દાદિ વિષયામાં તેએ રાચતા નથી, આસકત થતા નથી, વિષયામાંથી તેએાનું ચિત્ત ઊઠી ગયું છે, સાંસારિક લાેગ તેઓને દીઠા ગમતા નથી; એટલે ભવભામથી વિરક્ત-સાચા અંતરંગ વૈરાગ્ય પામેલા આ જવા ખરેખરા 'લવાતીત અર્ધગામી ' છે. કારણ કે તે મહાનુસાવ મહાત્માંઓનું ચિત્ત ભવમાં-મ્રંસારમાં સ્પર્શતું નથી, લેપાતું નથી, અસ્પૃષ્ટ રહે છે, જળ-કેમળવત્ આલિમ રહે છે. વિવિધ સ્વષ્ત-ઇંદ્રજાલ જેવી પુદ્દગલરચના તેઓને કારમી-અકારી લાગે છે, અને જગત્ની એઠરૂપ તે પુદ્દગલ વિષયનું સેવન કરલું તે તેવા પરમ વૈરાગ્યવંત સાચા સંવેગરંગી મહાત્માએ ને આંખ પાસે રેતી ઉપડાવવા જેવું અત્યંત, અસદા લાગે છે. દાખલા તરીકે-પરમતત્ત્વન શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પાતાના સ્વાનુલવાદ્ગાર કાલથા છે કે---

" જોકે અમારૂં ચિત્ત નેત્ર જેવું છે; નેત્રને વિષે બીજા અવયવની પેઠે એક રજકણ પણ સહન થઇ શકે નહીં. બીજા અવયવે રૂપ અન્ય ચિત્ત છે. અમને વર્તે છે એવું જે ચિત્ત તે નેત્રરૂપ છે. તેને વિષે વાણીનું ઉઠવું, સમજાવલું, આ કરવું અથવા આ ન કરવું, એવી વિચારણા કરવી તે માંડમાંડ અને છે x x x કારણ કે આંખની પાસે જમીનની રેતી ઉપડાવવાનું કાર્ય થવારૂપ થાય છે. " — શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

આવા પરમ ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગ્યવંત સંવેગરંગી સાચા પરિણત-ભાવિતાતમાં ખુહિફળરૂપ શબ્દાદિ વિષયોમાં-પ્રાકૃત ભાવામાં કેમ રાચે ? આ પ્રાકૃત ભાવામાં તો સામાન્ય પ્રાકૃત જના જ રાચે, પુદ્દગલાનંદી ભવાબિનંદી જીવાજ આસકત થાય; પણ સાચા અંતરંગ વૈરાગ્યવાન મુમુક્ષુ જીવા કહી પણ ઉત્કંઠા ધરાવે નહિં, આસકત થાય નહિં. આવા વૈરાગ્યવાસિત આત્મા, સાચા 'વૈરાગીઓ 'જ સંસારથી પર એવા અર્થ-તત્ત્વ પ્રત્યે ગમન કરનારા છે, પર તત્ત્વને જાણુનારા ને પામનારા હાય છે. કારણકે સંસારમાં રહ્યા છતાં, તે મહાનુભાવ મહાત્માઓનું ચિત્ત સંસારી ભાવોને-વાસનાને લેશમાત્ર સ્પર્શનું નથી. તેથી તેઓ મુક્ત જેવા છે, દેહ છતાં નિર્વાણ પામેલા છે, જીવનમુકત છે.

"માહભાવ ક્ષય હાય જ્યાં, અથવા હાય પ્રશાંત; તે કહિયે જ્ઞાની દશા, બાકી બીજી ભાંત. સકલ જગત્ તે એઠવત્, અથવા સ્વય્ન સમાન; તે કહિયે જ્ઞાનિદશા, બાકી વાચાજ્ઞાન."

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

एक एव तु मार्गोऽपि तेषां शमपरायणः। अवस्थाभेदभेदेऽपि जलधौ तीरमार्गवत्॥ १२८॥

એકજ હાયે તેહના, પ્રશમપરાયણ માર્ગ; અવસ્થાસેક છતાં યથા, સાગરમાં તીરમાર્ગ, ૧૨૮

અર્થ: -- અને તેઓના શમયસયલુ માર્ગ પહ્યુ, અવસ્થાલેદના લેદ છતાં, એકજ છે, સમુદ્રમાં તીરમાર્ગની-કાંદાતા માર્ગની જેમ.

#### વિવેચન

અને એવા તે લવાતીતઅર્થગામીઓના એટલે કે પરમતત્ત્વવેદીઓના માર્ગ પણ, અવસ્થાલેદના લેદ છતાં, એક જ છે,—સાગરમાં તીરમાર્ગની—કાંઠાના માર્ગની પેઠે ઉપરમાં જેતું સ્પષ્ટ લક્ષણ કહ્યું, એવા સાચા લવવિરક્ત વૈરાગ્યવાસિત સંવેગી

वृत्तिः एक एव तु मार्गोऽपि ने भार्भ पण अडल, वित्तविशृद्धिः बक्षणुवाणा भार्भ पण अडल छे, तेषां नते स्थाने अटते हे अवातीत व्यर्थणामी से भार्म, शमपरायणः नशमपरायणः नशमपरायणः क्षमपरायणः नशमपरायणः नशमपर्यणः नशमपरायणः नशमपरायणः नशमपर्यणः नशमपर्यणः नशमपर्यणः नशमप्यणः नशमप्य

સુમુક્ષુના મુમુક્ષુ આત્માએ ભવાતીત અર્ધગામી અથવા પરતત્ત્વવેદી કહેવાય છે. માર્ગ એકજ અને તેઓના ચિત્તવિશુદ્ધિરૂપ લક્ષણવાળા માર્ગ પણ એક જ છે. કાઇપણ પ્રકારે ચિત્તવિશુદ્ધિ કરી, આત્માને શુદ્ધ કરવા, એજ માર્ગ છે, અને તે એક જ છે, તેમાં કાઇ પણ લોદ નથી. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનું ટેકાર્રીણું વચનામૃત છે કે—

> " માક્ષ કહ્યો નિજ શુદ્ધતા, તે પામે તે પંચ; સમજાગ્યા સંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્જ થ "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

# માક્ષના એક જ શમપરાયણ માર્ગ-શાંતિમાર્ગ

અને આ માર્ગ શમપરાયણ છે-શમનિષ્ઠ છે: (૧) શમ એટલે નિષ્કલાય આત્માન્ય પરિણતિ, રાગદેષ રહિતપણં, સમલાવ. 'મોહ-ફ્રોલરહિત જે આત્માના પરિણામ તે સમ× કહેવાય છે. 'આ માર્ગમાં શમની પ્રાપ્તિ કરવી, શમપરાયણ થવું, એજ એક નિષ્ઠા છે-છેવટની નિતાંત સ્થિતિ છે, એજ અંતિમ સાધ્ય છે. (૨) અથવા શમ એટલે સાચ્ય; યથાવસ્થિત આત્મગુણને પામવું-જેમ છે તેમ આત્મગુણની સમાન થવું તે સાચ્ય છે. જે સાચ્ય છે તે ધર્મ છે, અને 'વર્શ્યુसहावો घમમો ' એ લક્ષણ પ્રમાણે વસ્તુના સ્વભાવ તે ધર્મ છે. આ ધર્મ છે તે ચારિત્ર છે, અને ચારિત્ર એટલે 'સ્વરૂપે વરળં चારિત્રં' એ લક્ષણ પ્રમાણે સ્વરૂપમાં ચરવું, આત્મસ્વરૂપમાં વર્ત્તવું, તે ચારિત્ર છે. આમ ચારિત્ર, ધર્મ, સામ્ય, શમ એ શખ્દો સમાનાર્થવાચક છે. તાત્પર્ય કે સામ્યમાં અર્થાત્ સહજ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા તત્પર થવું એજ શમનિષ્ઠ માર્ગ છે. (૩) અથવા શમ એટલે શાંતિ કોધ, માન, માયા, લાલ, રાગ, દેષ, માહ આદિની શાંતિ થવી તે શમ છે. પરભાવથી વિરામ પામી આત્મભાવમાં આવવું તેનું નામ શાંતિ છે,

અને તેજ શમનિષ્ઠ માર્ગ અથવા શાંતિ માર્ગ છે. આ શાંતિમાર્ગનું શાંતિમાર્ગનું સાંતિમાર્ગ અત્યંત હુદયંગમ સ્વરૂપ મહાજ્ઞાની યાંગીશ્વર શ્રીમાન્ આનંદઘનજીએ શ્રી શાંતિનાથજીના સ્તવનમાં સંશ્રેપમાં પ્રદર્શિત કર્યું છે. તેમાં શ્રી આનંદઘનજી ભગવાન્ને સાક્ષાત્ હાજરાહજાર દેખતા હાય એમ તેમની સાથે ગાંબ્ઠિ- વાર્ત્તાલાપ કરતાં પૃષ્ઠે છે—

" શાંતિજિન! એક મુજ વિનિત્ત, મુણા ત્રિલુવન રાય રે; શાંતિ સ્વરૂપ કિમ જાણીએ ? કહાે કિમ મન પરખાય રે ?....શાંતિ૦ "

<sup>× &#</sup>x27;' चारित्तं खलु घम्मो घम्मो जो सो समोत्ति णिदिहो। मोहक्खोहविद्दीणो परिणामो अप्पणो हु समो॥ ''

<sup>—</sup>શ્રી કુંદકું દાચાર્યજીપ્રણીત શ્રી પ્રવચનસાર.

ત્યારે ભગવાન્ તેના જવાબ આપે છે કે-જેને આવા પ્રશ્નના અવકાશ છે એવા હે આનાંદઘન! ત્હારા આત્માને ધન્ય છે! તું મનમાં ધીરજ ધરીને સાંભળ! હું તને શાંતિસ્વરૂપ જેમ પ્રતિભાસ્યું છે તેમ કહું છું:

- "ધન્ય તું આતમ જેહને, એહવા પ્રશ્ન અવકાશ રે; ધીરજ મન ધરી સાંભળા, કહું શાંતિ પ્રતિભાસ રે....શાંતિ૦"
- ૧. અવિશુદ્ધ ને સુવિશુદ્ધ જે જે ભાવા ભગવાન જિનવરે-પરમ વીતરાગદેવે કહ્યા છે, તે તેમજ અવિતચ્ય અર્થાત્ અત્યંત સાચા જાણીને સદ્દે, શ્રદે, દઢ આત્મપ્રતીતિથી માન્ય કરે, તે શાંતિપદની પ્રથમ સેવા છે, શાંતિમાર્ગનું પ્રથમ પદ-પગથિશું છે.
- ર. અને આગમના પરમાર્થ રહસ્યને ધારણ કરનારા, સમ્યક્તવવંત અર્થાત આત્મ જ્ઞાની, સારભૂત એવી સંવર કિયા કરનારા, જ્ઞાનીઓના સનાતન માક્ષમાર્ગના સંપ્રદાયને અનુસરનારા, સદાય અવંચક, સર્વથા ઋજી-સરલ, અને શુદ્ધ આત્માનુભવના આધારરૂપ, એવા સદ્દશુરુનું જે સેવન તે શાંતિપદની સેવાનું પરમ અવલંબન છે. તેમજ અન્ય પણ શુદ્ધ આલંબન આદરવા ને બીજી બધી જંજાલ છેાડી દેવી, તથા સર્વ તામસી વૃત્તિએ! પરિહરી સુંદર સાસ્વિકી વૃત્તિએ! ભજવી,-એ શાંતિ સ્વરૂપને પામવાના માર્ગ છે.
  - " ભાવ અવિશુદ્ધ સુવિશુદ્ધ જે, કદ્યા જિનવર દેવ રે; તે તેમ અવિતચ્ય સદ્દે, પ્રથમ એ શાંતિષદ સેવ રે….શાંતિ૦ આગમધર ગુરુ સમક્તિી, કિરિયા સંવર સાર રે; સંપ્રદાયી અવંચક સદા, શુચિ અનુભવ આધાર રે….શાંતિ૦ શુદ્ધ આલંગન આદરે, તજી અવર જંજાલ રે; તામસી વૃત્તિ સવિ પરિહરી, ભજે સાત્વિકી શાલ રે….શાંતિ૦"
- 3. તેમજ-જેમાં ફલના વિસંવાદ છે નહિં, અચૂકપણે જે ઇષ્ટ માેક્ષફલ આપે જ છે; જેમાં શબ્દ છે તે બરાબર અર્થ સાથે સંબંધ-સુમેળ ધરાવે છે, અર્થાત્ શબ્દનયે ખરેખરા પરમાર્થ અર્થમાં તે તે સત્ સાધન સેવાય છે-પ્રયોજાય છે; અને જેમાં સકલ નયવાદ ત્યાપી રહે છે, અર્થાત્ સર્વ નય જેમાં અવિરાધી-ખિવસંવાદીપણે એક પરમાર્થ સાધકપણે પ્રવત્તે છે; એવા શિવસાધનની-સમ્યગૃદર્શનાદિ માેક્ષસાધનની સંધિ કરવી, એવા સમ્યક્ર માેક્ષસાધન જોડવા-પ્રયોજવા, તે શિવસ્વરૂપ-માેક્ષસવરૂપ પરમ શાંતિમાર્ગના શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે.
  - " કલ વિસંવાદ જેહમાં નહિં, શળ્દ તે અર્થ સંખંધી રે; સકલ નયવાદ વ્યાપી રહ્યો, તે શિવસાધન સંધિ રે….શાંતિ "
- ૪. આત્મપદાર્થને વિરાધ ન આવે એવા વિધિ-પ્રતિષેધ કરી, મહાજને બ્રહેલા એવા આત્માના બ્રહ્મ વિધિ આદરવા,-એ આગમમાં કહેલા શાંતિમાર્ગના બાધ-ઉપદેશ છે.

પ. દુષ્ટ જનની સંગતિ છેાડી દર્ધ, સુગુરુના સંતાનની સંગત કરવી, અને મુક્તિના હેતુરૂપ યાેગ–સમાધિમય ચિત્તભાવને ભજવું, એ શાંતિના સન્માર્ગ છે.

- " વિધિ પ્રતિષેધ કરી આતમા, પદારથ અવિરાધ રે; ગ્રહ્યુ વિધિ મહાજને પરિગ્રહ્યો, ઇશ્યા આગમે બાધ રે….શાંતિ દુષ્ટ જન સંગતિ પરિહરી, ભજે સુગુરુ સંતાન રે; યાગ સમાધિ ચિત્ત ભાવ જે, ભજે સુગતિનિદાન રે….શાંતિ "
- ફ. માન-અપમાનને સમાન જાણે, વંદક-નિંદકને સમ ગણે, કનક-પાષાણને સરખા માને, સર્વ જગત્જં તુને સમ ગણે, તૃષ્ય-મિષ્યિને તુલ્ય જાણે, મુક્તિ-સંસારને સમ ગણે, અમા ભવસાગર તરવા માટે નોકા સમાન શાંતિમાર્ગ છે.
  - " માન-અપમાન ચિત્ત સમ ગણે, સમ ગણે કનક પાષાણ રે; વંદક નિંદક સમ ગણે, ઇશ્યાે હાય તું જાણ રે….શાંતિ૦ સર્વ જગજંતુને સમ ગણે, સમ ગણે તૃણ મણે લાવ રે; મુક્તિ સંસાર બેહુ સમ ગણે, મુને ભવજલનિધિ નાવ રે….શાંતિ૦"
- ૭. તેમજ-આપશે, આત્મભાવ જે શુદ્ધ ચેતનાધાર છે, તે જ નિજ પરિકર (પરિવાર) બીજા બધા સાથસંચાગ કરતાં સાર છે, માટે તે શુદ્ધ આત્મભાવમાં આવી તેમાં શમાઇ જવું, એ જ શાંતિસ્વરૂપ પામવાના શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે.
  - " આપણા આતમ ભાવ જે, શુદ્ધ ચેતનાધાર <sup>રે</sup>; અવર સવિ સાથ સંયોગથી, એ નિજ પરિકર સાર રે….શાંતિ૦"

ઇત્યાદિ પ્રકારે આ શમપરાયણ માર્ગનું -શાંતિ માર્ગનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રમાં વર્ણુ ૦યું છે.

" ક્રોધાદિક કષાયાનું શમાઇ જવું, ઉદય આવેલા કષાયામાં મંદતા થવી, વાળી લેવાય તેવી આત્મદશા થવી અથવા અનાદિ કાળની વૃત્તિએ શમાઇ જવી તે શમ."

## —શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૧૨૨

સર્વ મુમુક્ષુઓ તે જ એક શાંતિમાર્ગ ને પામવાને ઇ એ છે, એટલે તે સર્વના માર્ગ એક જ છે. જેમ સાગરકાંઠાના સર્વ માર્ગ 'તીરમાર્ગ ' છે, માટે તે એક જ સ્વરૂપ છે, તેમ આ સર્વ મુમુક્ષુઓના માર્ગ પણ 'લવ-તીરમાર્ગ '-માક્ષમાર્ગ માર્શના શાંતિ- છે, માટે તે એક જ છે. પછી લક્ષે અવસ્થાલેદના લેદને લીધે કાઇ તે માર્ગ એક જ માર્ગની નિક્ટ હાય ને કાઇ દૂર હાય. જેમ સાગરમાં કાઇ તીરમાર્ગ કાંઠાની નિક્ટ હાય, ને કાઇ દૂર હાય, પણ તે 'તીરમાર્ગ ' જ છે;

તેમ કાઇ મુમુક્ષુ લવસમુદ્રના તીરની-લવપારની-મેક્ષની અત્યંત નિકટ હોય, ને કાઇ દૂર હોય, પણ તે સર્વના માર્ગ તા એક જ 'મેક્ષમાર્ગ' છે. આમ ગુશ્રુસ્થાનકની અપેક્ષાએ દશાવિશેષ પ્રમાણે લક્ષે તેઓમાં દ્રર-નિકટપણાના લેદ હાય, તા પણ મેક્ષમાર્ગના તા અલેદ જ છે. અર્થાત્ તે સર્વ એક અખંડ અલેદ પરમ અમૃતરસસાગરસ્વરૂપ માક્ષમાર્ગના લક્લો-આરાધકા-ઉપાસકા છે, સાધર્મિક અંધુઓ છે.

"મેક્ષના માર્ગ એ નથી. જે જે યુરુષા માક્ષર્પ પરમ શાંતિને ભૂતકાળે પામ્યા, તે તે સલળા એક જ માર્ગથી પામ્યા છે; વર્ત્ત માન કાળે પણ તેથી જ પામે છે; ભવિષ્ય-કાળે પણ તેથી જ પામેશે. તે માર્ગમાં મતલોદ નથી, અસરળતા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, લેદાલોદ નથી, માન્યામાન્ય નથી. તે સરળ માર્ગ છે, તે સમાધિ માર્ગ છે, તથા તે સ્થિર માર્ગ છે. અને સ્વાભાવિક શાંતિસ્વરૂપ છે. સર્વ કાળે તે માર્ગનું હોવાપણું છે. એ માર્ગના મમેને પામ્યા વિના કાઇ ભૂતકાળે માક્ષ પામ્યા નથી, વર્ત્ત માનકાળે પામતા નથી, અને ભવિષ્યકાળે પામશે નહીં.

"શ્રી જિને સહસાગમે કિયાએ અને સહસાગમે ઉપદેશા એ એક જ માર્ગ આપવા માટે કહ્યાં છે. અને તે માર્ગને અર્થ તે કિયાએ અને ઉપદેશા શ્રહણ થાય તા સફળ છે, અને એ માર્ગને ભૂલી જઇ તે કિયાએ અને તે ઉપદેશા શ્રહણ થાય તા તે સો નિષ્ફળ છે.

" શ્રી મહાવીર જે વાટેથી તથી તે વાટેથી શ્રી કૃષ્ણ તરશે. જે વાટેથી શ્રી કૃષ્ણ તરશે. જે વાટેથી શ્રી કૃષ્ણ તરશે તે વાટેથી શ્રી મહાવીર તર્યા છે. એ વાટ ગમે ત્યાં છેઠાં, ગમે તે કાળે, ગમે તે શ્રેણીમાં, ગમે તે યાગમાં જ્યારે પામશે, ત્યારે તે પવિત્ર, શાશ્વત, સત્પદના અનંત અતીંદ્રિય સુખના અનુભવ થશે. તે વાટ સર્વ સ્થળે સંભવિત છે." ઇત્યાદિ.

--શ્રીમદુ રાજચંદ્ર, પત્રાંક કર

પર તત્ત્વના કથનની ઇચ્છાથી કહે છે-

संसारातीततत्त्वं तु परं निर्वाणसंज्ञितम्। तद्धथेकमेव नियमाच्छब्दभेदेऽपि तत्त्वतः॥ १२९॥

ભવાતીત પર તત્ત્વ તા, નિર્વાણ કહેવાય; તત્ત્વથી એકજ તેહ છે, શબ્દે ભેદ છતાંય. ૧૨૯

चृत्ति:—संसारातीततस्वं तु-अने संसारातीत तत्त्व तो, शुं ! ते। १-परं-पर, प्रधान, निर्वाणसंक्षितम्-िर्नाणु नामतुं छे, निर्वाण संग्रा अनी ७५७ छे अटला माटे, तद्धयेकमेव-ते निश्चये अं अ सामान्यथी छे, नियमात्-िन्यभयी, नियमे करीते, शब्दमेदेऽपि-शक्तिः ( केतुं सक्षणु क्षेत्रामां आवे छे) छनां, तत्त्वतः-तत्त्वथी, परमार्थथी.

અર્થ: — અને સંસારાતીત તત્ત્વ તો 'નિર્વાણ ' સંજ્ઞાથી આળખાતું એવું પર તત્ત્વ છે; અને તે તો શબ્દભેદ છતાં તત્ત્વથી નિયમે કરીને એકજ છે.

#### વિવેચન

હપરમાં જે સંસારાતીત-સંસારથી પર એવું પર તત્ત્વ કહ્યું, તે શું? તેનું અહીં સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે:-તે પર તત્ત્વ 'નિર્વાણું' એવી સંજ્ઞાથી એાળખાય છે. અને તે તે સામાન્યથી નિયમે કરીને એક જ છે. નીએ કહેવામાં આવે છે એવા શખ્દભેદ છતાં તત્ત્વથી-પરમાર્થથી તે નિર્વાણુ તત્ત્વ એક જ છે. ગમે તે નામે એાળખવામાં આવે, પણ પરમ એવા તે નિર્વાણુ તત્ત્વમાં કાઇ ભેદ છે જ નહિં. તે તત્ત્વથી પર કાઇ છે નહિં ને સર્વથી પર તે છે, તેટલા માટે તે 'પર' તત્ત્વ' છે. કર્મરૂપ તેલ ખૂટી જવાથી સંસારરૂપ દીવા ત્યાં ખૂઝાઇ જાય છે-નિર્વાણુ પામે છે, તેટલા માટે તે તત્ત્વને 'નિર્વાણુ' નામ ઘટે છે.

એજ કહે છે-

सदाशिवः परं ब्रह्म सिद्धातमा तथातेति च। शब्दैस्तदुच्यतेऽन्वर्थादेकमेवैवमादिभिः॥ १३०॥

સદાશિવ પર બ્રહ્મ તે, સિદ્ધાત્મ તથાતા ય; આદિ શબ્દે અન્વર્થથી, એકજ તેહ કથાય. ૧૩૦

અર્થ:—સદાશિવ, પરંબ્રક્ષ, સિદ્ધાતમાં, તથાતા, ઇત્યાદિ શખ્દાંથી તે એાળખાય છે; તે અન્વર્થથી (શખ્દના ખરાખર અર્થ પ્રમાણે) એકજ છે.

वृत्ति:-सदाशिव:—सहाशिव, એટલે સર્વ કાળ શિવ, કરી પણ અશિવ નહિં તે,-ત્રિકાલ પરિશુહિ થકી સર્વ અશિવના અભાવને લીધે, परं-પરમ, પ્રધાન, ब्रह्म-ध्यक्ष,-तथाप्रकारे બૃહત્ત અને બૃંહકત્વવદે કરીને સદ્ભાવનું અવલંખનપણું હોવાથી, सिद्धारमा-सिद्ध આતમા, કૃતકૃત્ય આત્મા, નિષ્ઠિતાર્થ એમ અર્થ છે, तथातिति च-અને તથાતા, આકાલ એટલે સર્પકાલ તથાલાવથી, સદાકાલ તેવા પ્રકારના ભાવ હોવાને લીધે, 'તથાતા ' કહેવાય છે. કહ્યું છે કે—

" उपादाननिमित्ताभ्यामधिकारित्वता भ्रुवा । सर्वकालं तथाभाव।त्तथानेत्यभिधीयते ॥ विसंयोगात्मिका चेयं त्रिदुःखपरिवर्जिता । भूतकोटिः परात्यन्तं भूतार्थफलंदेति च ॥ "

અર્થાત્—ઉપાદાન ને નિમિત્તથી તેની અલિકારિત્વતા ધુર છે, અને સર્વકાલ તથાલાવને લીધે તે 'તથાતા ' કહેવાય છે અને આ અધિકારિત્વતા—તથાતા ત્રિસંધાયરવર્ષ ને ત્રણ પ્રકારના દુઃખર્યા પરિવર્ભિત—સર્વથા રહિત એવા છે; તે પરા ભૂતકારિ છે, અને અસ્તંત ભૂતાર્થ કલ દેનારી છે. ઇસાદિ શાહ્યું:–શખ્દાથી, તત્ત–તે નિર્વાણ, उच्चयते–કહેવાય છે, એાળખાય છે, અચ્ચર્થાત્—અન્વર્થથી, અર્થને અનુસરતા, શખ્દના યથાર્થ અર્થ પ્રમાણે, ઉક્રત નીતિથી, एकमेव–તે એકજ હોઇ, एचमादिभिः એ આદિ શખ્દાથી.

#### વિવેચન

" શબ્દ ભેદ ઝઘડા કિશ્યાેજી, જો પરમારથ એક; કહા ગંગા કહા સુરતદીજી, વસ્તુ ફિરે તહિં છેક….મનમાહેન૦ "-શ્રોયા **દ સ. ઇ-ર૧** 

તે પરમ 'નિર્વાશુ' નામના તત્ત્વને જે જાદે જાદે નામે ઓળખવામાં આવે છે, તેના પરમાર્થ જોતાં કાંઇ અર્થભેદ નથી. તે ભિન્ન ભિન્ન નામામાંથી કેટલાક અત્ર બતાવ્યા છે: (૧) સદાશિવ, (૨) પરંભ્રદ્યા, (૩) સિદ્ધાત્મા, (૪) તથાતા. પરમાર્થથી તે નામાનું એકપર્શું આ પ્રકારે—

સદાશિવ—કાઇ તેને 'સદાશિવ' કહે છે. આ 'સદાશિવ' એટલે સદાય શિવ, સર્વકાળ શિવ, કહી પણ અશિવ નહિં તે. ત્રણે કાળને વિષે સર્વથા પરિશુહિ વહે કરીને સર્વ અશિવના—અકદયાણના અભાવને લીધે આને 'સદાશિવ' નામ ભરાભર ઘટે છે. કારણ કે શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ હાવાથી, આ 'નિર્વાણ 'સદા શિવસ્વરૂપ—કદયાણસ્વરૂપ—મંગલસ્વરૂપ છે, સર્વ કદયાણનું—મંગલનું ધામ છે, શંકર સ્વરૂપ અર્થત્ શમ—આત્મ-સુખકર સ્વરૂપ છે.

" શિવશંકર જગદીશ્વરૂ રે, ચિદાનંદ ભગવાન….લલના૦ "—-શ્રી આનંદધનજી

પરં છાદ્રા—વળી એ 'પરં લાદા' નામથી ઓળખાય છે. પરં એટલે પરમ, પ્રધાન. અને તથા પ્રકારે ગૃહત્ત્વ—બૃંહકત્વથી સફભાવ અવલં બનપણાને લીધે તે 'લાદા' છે. બૃહત્ત્વ એટલે જગત્માં અન્ય કાઇ પણ વસ્તુ કરતાં જેનું બૃહત્પણું-મહત્પણું છે તે લાદ્યા. અથવા બૃંહકત્વ એટલે આત્મગુણનું અત્યંત વૃદ્ધિંગતપણું-અત્યંત પુષ્ટપણું જયાં વર્તે છે તે લાદ્યા. આવા બૃહત્ત્વ—બૃંહકત્વ વેડ કરીને જયાં આત્મસ્વરૂપના સફભાવનું અવલં બન છે, અર્થાત્ જયાં શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપનું વિદ્યમાનપણું વર્તે છે, જે સહજાત્મસ્વરૂપ છે, તે 'પરં લાદા' છે.

" બ્રહ્મ શખ્દ વૃદ્ધ-વૃદ્ધો (વધવું, to grow) એ ઉપરથી થયા છે, એમ મનાય છે. અને એ રીતે જોતાં વિશ્વની વૃદ્ધિના, વિશ્વના વિકાસના જેથી ખુલાસા થઇ શકે છે, રહસ્ય સમજાય છે, એ આન્તર તત્વનું નામ 'બ્રહ્મા' છે. × × પણ બ્રદ્ધા શખ્દની એક બીજી વ્યુત્પત્તિ-જે પૂર્વના જેટલી જ પ્રાચીન છે—તે વિચારતાં નિર્વિશોષ સ્વરૂપ પણ ક્લિત થઇ શકે છે. અતિ પ્રાચીન સમયથી—ઋફ સંદિતાના સમયથી-वृદ્ધ શખ્દ વિશાળ, મેહાદું, અનવચ્છિન એ અર્થમાં વપરાય છે, અને એ શખ્દ ब्रह्म શખ્દના સહાદર છે, તેથી બ્રદ્ધો અનવચ્છિન વસ્તુતત્ત્વ એમ અર્થ પણ નીકળે છે. "

—પ્રા. આનંદરાંકર ખાપુભાઇ ધ્રુવ.

સિદ્ધાત્મા—તેને સિદ્ધાત્મા નામ પણ આપવામાં આવ્યું છે. જેના આત્મા સિદ્ધ છે, જેણે શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી છે તે સિદ્ધાત્મા. જેના આત્મા કુતકૃત્ય છે, જેને કાંઇ કર્ત્તવ્ય અવશેષ રહ્યું નથી તે સિદ્ધાત્મા. જે નિષ્ઠિતાર્થ છે અર્થાત્ જેના સર્વ અર્થની નિષ્ઠા-છેવટની હદ પ્રાપ્ત થઇ છે, એટલે કે જેના સર્વ અર્થ-પ્રયોજન સિદ્ધ થયા છે, તે સિદ્ધાત્મા. આમ જેણે શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપ સિદ્ધ કર્યું છે, નિષ્પન્ન કર્યું છે, એવા સદ્ધાત્માસ્વરૂપ સ્વામી શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ તે સિદ્ધાત્મા છે.

" येनात्माबुघ्यतात्मेव परत्वेनैव चापरम् । अक्षयानन्तवोधाय तस्मै सिद्धात्मने नमः ॥"

—શ્રી પૂજ્યપાદસ્વામીજીકૃત સમાધિશતક.

"સકળ પ્રદેશે હો કર્મ અભાવતા, પૃર્જાનંદ સ્વરૂપ; આતમગુજીની હો જે સંપૂર્જીતા, સિદ્ધ સ્વભાવ અન્ય. ....સ્વામી સ્વયંપ્રભાને જાઉં ભામણે અગળ અબાધિત હો જે નિ:સંગતા, પરમાતમ ચિદ્રૂપ; આતમભાગી હો સ્મતા નિજ પદે, સિદ્ધ રમણ એ રૂપ....સ્વામી — શ્રી દ્વચંદ્રજી.

તથાતા—વળી કાઇ તેને 'તથાતા 'નામથી એલાખે છે. આકાલ એટલે કે સર્વકાલ તથાલાવ વહે કરીને તે તથાતા કહેવાય છે; સદાકાળ તથાપકારના લાવ હાવાને લીધે તે 'તથાતા ' છે. જેનું શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ જેમ છે તેમ શાધાત વર્તે છે, તે તથાતા છે. તે માટે કહ્યું છે કે—

ઉપાદાન ને નિમિત્તથી તેની અધિકાસ્તિતા ધ્રુવ છે-નિશ્વલ છે. ઉપાદાન અને નિમિત્ત બન્ને તેના હાથમાં છે, તેને આધીન છે. ઉપાદાન આત્મા છે અને તેને પ્રગટ કરનાર નિમિત્ત પણ શુદ્ધ આત્માજ છે. એટલે તેનું સ્વસ્વરૂપનું અધિકારીપણું, સ્વામીપણું, ઇશ્વરપણું, સત્તાધીશપણું ધ્રુવ છે, અચલ છે, કઠી ન કરે એલું છે. શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપનું ઉપાદાન પણ તે જ છે, ને નિમિત્ત પણ તે જ છે.

આ 'તથાતા ' વિસંધાગાતિમકા છે, અને ત્રલ્ પ્રકારતા દુ:ખગી પરિવર્જિત છે. સર્જ અન્ય ભાવના જ્યાં વિસંધાગ છે, અર્થાત્ સમસ્ત પર ભાવના જ્યાં વિધાગ ઘયા છે, વિશ્લેષ થયા છે, પરમાણુ માત્ર પણ કર્મના જ્યાં સ્પર્શ રહ્યો નથી, કેવલ શુદ્ધ આતમાજ જ્યાં વર્ત્તે છે, એવી આ તથાતા વિસંધાગાતિમકા છે-વિસંધાગશ્વરૂપ છે. અને એટલા માટેજ શારીરિક, માનસિક ને વાચિક દુ:ખથી, અથવા આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિરૂપ ત્રિવિધ પર તાપથી, અથવા આધ્યાત્મિક, આધિદૈવિક ને આધિભૌતિક એ ત્રિવિધ દુ:ખથી તે પરિ-વર્જિત છે, સર્વથા રહિત છે.

" સંગ પરિહારથી સ્વામી નિજ પદ લહ્યું, શુદ્ધ આત્મિક આનંદપદ સંગ્રહ્યું.... ધર્મ જગનાથના ધર્મ શુચિ ગાઇએ."—શ્રી દેવચંદ્રછ

વળી આ તથાતા પરા ભૂતકારિ છે, અને અત્યંત પણે ભૂતાર્થ ફલ દેનારી છે. પ્રાણી-ઓની-ભૂતોની પરમ કારિફપ-ઉચ્ચતમ વર્ગફપ જે છે તે પરા ભૂતકારિ છે, અર્થાત જે પરમાત્મસ્વરૂપ છે, શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપ છે, ઉત્કૃષ્ટ કારિના આત્મા છે, તે તથાતા છે.

> " જ્ઞાનાનંદે હાે 'વૂરણ પાવના, વરજિત સકલ ઉપાધિ; અતીંદ્રિય શુભુગણુમણિ આગરુ, ઇમ પરમાતમ સાધ. સુગ્યાની! સુમતિ ચરણુકજ આતમ અરપણાં,"—શ્રી ગ્યાનંદધનજી

અને તે ભૂતાર્થ ફલ-પરમાર્થ ફલ આપનાર છે; અર્થાત ખરેખરૂં સત્ય ફલ, માેક્ષરૂપ પરમાર્થસત્ ફલ આપે છે. તથાતાની અર્થાત્ શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ પરમ પ્રલુજની—પરમાતમાની સેવા—ભક્તિ તથાતારૂપ નિર્વાણ ફલ અપશ્ય આપનારી છે. આમ તથાતાનું સ્વરૂપ અન્યત્ર કહ્યું છે, તે શ્લાક શ્રો હિસ્લાદ્રસ્તૃરિજીએ સ્વાપન્ન વૃત્તિમાં ટાંકેલ છે, તેના બાવાર્થ અત્ર કંઇક વિચાર્યો છે.

ઇત્યાદિ શબ્દોથી તે નિર્વાણને અન્વર્વર્થી એટલે કે શબ્દને બરાબર અનુસરતા અર્ધ પ્રમાણે તે તે નામ આપેલ છે. એ આદિ શબ્દોથી એલળખાતું તે નિર્વાણ તત્વ એક જ છે, નામભેદ માત્ર છે, અર્ધ ભેદ નથી. કારણ કે શુદ્ધ સહજાતમુ- નિર્વાણતત્ત્વ સ્વરૂપ એવું તે નિર્વાણ, આપણે જોયું તેમ, સદા શિવસ્વરૂપ હાવાથી એક જ સદાશિવ છે. પરમ આત્મસ્વરૂપ હાવાથી પરંખ્રદ્મ છે, શુદ્ધ આત્મ- સિદ્ધિના નિષ્પન્નપણાથી સિદ્ધાતમાં છે, સહજાતમસ્વરૂપપણે શાધ્વત સ્થિતિથી તથાતા છે. ઇત્યાદિ અર્ધને અનુસરતા અન્ય અન્ય નામાથી પણ તેનું અભેદ સ્વરૂપ જ પ્રગટ થાય છે, વ્યક્ત થાય છે; તેના પરમાર્ધ જે સમજે, તે આનંદઘન અવતારને પામે છે.

"એમ અનેક અભિધા ધરે રે, અનુભવગમ્ય વિચાર….લલના૦ જે જાણે તેહને કરે રે, આનંદઘન અવતાર….લલના૦"—શ્રી આનંદઘનજી તે કેવું છે? તે કહે છે—

# तिष्ठक्षणाविसंवादान्निरावाधमनामयम्। निष्कियं च परं तत्त्वं यतो जन्माद्ययोगतः॥ १३१॥

લક્ષણ અવિસંવાદથી, નિરાખાધ નીરાગ; ને નિષ્ક્રિય પર તત્ત્વ તે, જન્માદિને અયોગ. ૧૩૧

અર્થ:—તે નિર્વાણના લક્ષણના અવિસંવાદને લીધે, તે પરમ તત્ત્વ નિરાબાધ, નિરામય અને નિષ્ક્રિય એવું છે; કારણ કે જન્મ આદિના અયાગ છે.

#### વિવેચન

" અવ્યાખાધ અગાધ, આતમમુખ સંગ્રહા હા લાલ. "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

ઉપરમાં જે નિર્વાણ તત્ત્વ કહ્યું, અને તેના વાચક જે વિવિધ નામ કહ્યા, તેના લક્ષણમાં અવિસંવાદ છે, સંવાદ-મળતાપણું છે, તેમાં વિસંવાદ-બસુરાપણું નથી, તેથી કરીને તે એકરવરૂપ છે. કારણ કે-'નિર્વાણ' એટલે શું? (૧) નિવૃદ્ધિ स्व३५ निर्वाख એટલે ખુત્રાઇ જતું, શાંત થઇ જતું, નિર્વૃત્તિ પામવી તે. જેમ તેલ હાય ત્યાં સુધી દીવા અળે છે, તેલ ખૂટી જાય એટલે તે તરત ખઝાઇ જાય છે-નિર્વાણ પામે છે; તેમ જ્યાંસુધી કર્મરૂપ તેલ હાય ત્યાંસુધી સંસારના દીવા બબ્ધા કરે છે, પણ જેવું કર્મરૂપ તંલ ખૂટ્યું કે તરત તે સંસાર-દીપક અઝાઇ જાય છે, હાલવાઇ જાય છે, નિર્વાણ પામે છે. આમ જયાં સંસાર-ઢીપક ખુઝાઇ જાય છે-નિર્વાણ પામ છે, તે પદ નિર્વાણપદ છે. (૨) અથવા નિર્વાણ એટલે શાંતિ, શાંત થઇ જવું તે. જ્યાં સર્વ સંસારભાવ શાંત થઇ જાય છે, સર્વ પરભાવ-વિભાવ વિરામ પામે છે, તે નિર્વાણ છે. આત્મા જ્યાં સ્વ સ્વભાવમાં વિશ્વાંત થાય છે, નિસ્તરંગ સમુદ્રની જેમ પરમ શાંત થઇ સ્વ સાહજાત્મસ્વ3 પમાં શમાઇ જાય છે, તે પરમ શાંતિસ્વરૂપ એવું પદ તે નિર્વાણ છે. (૩) અથવા જ્યાં સર્વે વૃત્તિઓના સંક્ષય થયા છે, અર્થાત્ સર્વ સંસાર-વૃત્તિએ। જ્યાં નિવૃત્ત થઇ છે, નિર્જુત્તિ પાસી ગઇ છે, અને કેવલ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં જ વર્તા નારૂપ વૃત્તિ જ્યાં વર્તો છે. અર્થાત્ શુદ્ધ આતમ પદરૂપ સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રમાં નિરંતર રમણતા છે,-તે નિર્જુતિપદ અથવા નિર્વાણ છે. અને ઉપરમાં જે સદાશિય વર્ષેરે શબ્દના પર-માર્થ દર્શાવવામાં આવ્યા. તે તત્ત્વથી વિચારતાં, જેવા નિર્વાણના અર્થ છે, તેવાજ તે તે શખ્દના

सुसि:—तह्यसणाविसंवादात्-तेना-निर्वाख्ना क्ष्प्युता अविसंवाहते क्षीवे. એ જ કહે છે-निराबार्ध-निरायाध, 'निर्गतं आवाधाभ्यः'- આ બાધાઓથી નિર્ગત-ખ્ડાર નીકળી ગયેલ (લેશ પણ બાધા જ્યાં નથી એવું) अनामयं-અનામય, જ્યાં દ્રગ્ય-સાવ રાય અવિદ્યમાન છે એવું, निष्क्रियं च-અને નિષ્ક્રિય છે, નિબધનન-કારણના અસાવે કર્તવ્યતા અસાવથકા નિષ્ક્રિય છે. परं तस्वं-એવંસ્ત તે પરં તત્ત્વ, यतो-જે કારહ્યુ થકી, जन्माद्ययोगत:-જન્મ, જરા, મરહ્યુના અમાગ થકી. અર્થ છે, માટે નિર્વાભુના લક્ષણમાં અને સદાશિવ આદિના લક્ષણમાં વિસંવાદ નથી, અવિસંવાદરૂપ એકતા છે. અર્થાત્ નિર્વાણ, સદાશિવ આદિ એક્ષ્વરૂપ છે, એક જ છે, એમ અત્યંત પ્રસિદ્ધ થયું.

અને આમ એક એવું આ નિર્વાણતત્ત્વ કેવું છે? તો કે નિરાભાધ, નિરામય અને નિષ્ક્રિય એવું તે પરમ તત્ત્વ છે. તે આ પ્રકારે-(૧) નિરાભાધ— સર્વ અભાધાઓમાંથી તે ગઢાર નીકળી ગયેલું છે; આગાધા અર્થાત લેશમાત્ર ભાધાથી પછુ તે રહિત છે, અન્યાભાધ સ્વરૂપ તે પદ હાવાથી, ત્યાં એકાંતિક, આત્યંતિક, સહજ, સ્વાધીન એવું અનુપમ અગ્યાભાધ આત્મસુખ નિરંતર અનુભવાય છે. (૨) નિરામય-આમય એટલે કાઇપછુ જાતના દ્રવ્ય-ભાવરાગના ત્યાં અભાવ છે. દેહના અભાવ છે, એટલે શરીર સંબંધી કાઇપછુ દ્રવ્ય રાગના ત્યાં સંભવ જ નથી. અને આત્માની અત્યંત પરિશુદ્ધિ વર્ષો છે, એટલે રાગ-દ્રેષ-માહ આદિ ભાવરાગના પણ બીલકુલ અભાવ છે. આમ દ્રવ્યથી ને ભાવથી આ પદ નિરામય, નીરાગી છે, અને અત્ર આત્માનું પરમ ભાવ આરાગ્ય, સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ પરમ સ્વાસ્થ્ય વર્ષે છે. (૩) નિષ્ફ્રિય છે. નિર્ભાધનના કારણના અભાવ છે, એટલે કારણ નથી, એટલે કાંઇ કર્ષાવ્ય પણ રહ્યું નથી. કારણ હોય તો કાર્ય હોય, કારણ ન હોય તો કાર્ય પણ ન હોય, એ સનાતન સામાન્ય નિયમ છે. આમ તે નિષ્ક્રિય છે.

" એકાંતિક આત્યંતિકાે સહજ અકૃત સ્વાધીન હાે જિન્છ! નિરુપચરિત નિર્દ્ધ સુખ, અન્ય અહેતુક પીન હાે જિન્છ! " શુદ્ધ પરિણામતા, વીર્ધ કત્તો થઇ, પરમ અક્રિયતા અમૃત પીધા."—શ્રી દેવચંદ્રછ

" દેહાદિક સંધાગના, આત્યાંતિક વિધામ; સિદ્ધ માક્ષ શાધાત પદે, નિજ અતંત સુખ ભાગ "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આવું નિરાબાધ, તિરામય, ને નિષ્ક્રિય એવું તે પરમ તત્ત્વ છે, કારણ કે જન્મ જરા–મરણના ત્યાં અવાગ છે, સર્વથા અલાવ છે. એટલે સર્વ દુ:ખોના ત્યાં આત્યંતિક અલાવ છે, કારણ કે 'જન્મ–જરા ને મૃત્યું' એ જ 'મુખ્ય દુ:ખના હેતું' છે. અને 'કારણ તેના એ કહ્યા,''રાગ દ્રેષ આણહેતુ.' પણ અત્રે તો મુખ્ય દુ:ખહેતુ આ જન્માદિ નથી, અને તેના કારણ રાગદ્રેષના પણ સર્વથા અલાવ છે. એટલે જ આ નિર્વાણરૂપ પરમ પદમાં કાઇ પણ પ્રકારની બાધાના, રાગના અને સંસરણરૂપ કિયાના–સંસારના સર્વથા અસંસવજ છે.

એક પર્ય (તાત્પર્ય) કહે છે-

## ज्ञाते निर्वाणतत्त्वेऽस्मिन्नसंमोहेन तत्त्वतः प्रेक्षावतां न तज्जक्तौ विवाद उपपद्यते ॥ १३२ ॥

અસ'માહથી તત્ત્વથી, જાણ્યે તત્ત્વ આ ઉક્ત; તસ ભક્તિમાં વિવાદ ના, છુદ્ધિવંતને યુક્ત ૧૩૨

અર્થ: — આ નિર્વાણ તત્ત્વ અસંમોહે કરીને તત્ત્વથી જાણવામાં આવ્યે, પ્રેક્ષાવંતાને (વિચારવંતાને ) તેની ભક્તિ આખતમાં વિવાદ ઘટતા નથી.

#### વિવેચન

આવું જે નિરાળાધ, નિરામય અને નિષ્ક્રિય એવું પરમ નિર્વાણતત્ત્વ ઉપરમાં વર્ષ લ્યું, તેનું સ્વરૂપ અસંમાહ બાધવંડ તત્ત્વથી-પરમાથ થી જાણવામાં આવ્યે, સમ્યક પરિચ્છેદ કરવામાં આવ્યે. વિચારવાન જીવાને તેની લક્તિના तत्त्वहिने विषयमां विवाह घटते। नथी, कारण के तत्त्वज्ञानमां लेहने। अलाव छे. विवाह न घटे निक्षे ते। की विवाह अरवामां आवे ता प्रेक्षावंतपश्चाने-विचारवंतपश्चाने विरोध आवे. के सूज्ञ वियारिक कना छे, ते ते। निरंतर तत्व काणी क કૃષ્ટિ રાખે છે. તત્ત્વ જો અલોદ હાય તા પછી તેની અક્તિ-આરાધના વિધિમાં ગમે તેટલા ભોદ હોય, તેા પણ તેની તેએા બીલકુલ પરવા કરતા નથી. સાધ્ય જો એક છે. તેા તેના સાધક સાધન ગમે તે હાય, તેના પ્રત્યે તેઓ દુર્લક્ય કરે છે, અર્થાત ઇષ્ટ સાધ્યરૂપ મધ્યભિંદ પ્રત્યે જ દારી જતા વિવિધ સાધનમાર્ગી પ્રત્યે તેઓ કટાક્ષદૃષ્ટિએ જોતા નથી. દાખલા તરીકે-નાગપુર જવું હાય, તા જાદી જાદી દિશામાં આવેલા મું ખર્ધ, દિલ્હી, મદ્રાસ વગેરે શહેરાથી ભિન્ન ભિન્ન માર્ગે ત્યાં પહેંચી શકાય, પણ ઇષ્ટ મધ્યખિંદુ એક જ છે. તેમ ભિન્ન ભિન્ન दर्शन संप्रदायवाणाच्या निर्वाख तत्त्वने भान्य इरी लखे तेने लिन्न भिन्न प्रकारे આરાધતા હાય, પણ તેઓનું ઇષ્ટ લક્ષ્ય સ્થાન જો એક જ છે, તા પછી તેની સક્તિ ખાખતમાં કાઇ વિવાદના અવકાશ રહેતા નથી. એટલે તત્ત્વગ્રાહી દૃષ્ટિવાળા સુજ્ઞજના તે તે સાધનધર્મના મિથ્યા ઝલડામાં પડતા નઘી. કારણ કે સાચા તત્ત્વજ્ઞાનીએ! કે જેઓને નિર્વાણ તત્ત્વનું પૂરેપુરૂં ભાગ છે, તેઓ તા કદી પરસ્પર ઝલડેજ નહિ; એટલું જ નહિં, પણ પાતાના પરમ આરાધ્ય એવા તે ઇષ્ટ નિર્વાણ પદને જે અન્ય કાઇ સક્તિથી આરાધતા હાય, તે સર્વને પાતાના સાધમિક જ માને, સ્વધર્મળંધુ જ ગણો. પણ નિર્વાણતત્ત્વનું જેને લાન નથી, એવા અજ્ઞાનીએ પોતે તેથી અત્યંત ફર છતાં, તે

वृत्ति:—ज्ञाते-परिन्छित थर्थ, निर्वाणतस्विऽस्मिन्-आ अवंभूत निर्वाध तत्त्व, असंमोहेन-असंभोद्धप भेषध्य, तत्त्वत:-परमार्थ्या. शुं १ ते। ४-प्रेक्षावतां-श्विकांतीने, न तद्भक्ती-तथा तेनी भिक्तमां, निर्वाध तत्त्वनी सेवा लालतमां, शुं १ ते। ४ विवाद उपपद्यते-विवाह धटती-तत्त्वज्ञानमां भेदना अकावने क्षीधे,-निर्दे ते। प्रेक्षावंतपश्चाने विशेष आवे, अटका माटे. નિર્વાણ તત્ત્વની આરાધના બાખત પરશ્પર ઝઘડે છે, એ મહાઆશ્ચર્ય છે! એમાં તત્ત્વજ્ઞાનની શુન્યતાના જ દેવ છે. મહાસમર્થ તત્ત્વજ્ઞાની શ્રીમદ્ રાજસંદ્રજીએ દર્શન-પ્રભાવક શ્રી માણમાળા ગ્રંથમાં અત્યંત મનનીય એવું પરમ સત્ય જ ભાષ્યું છે કે—

"મહાવીર લગવંતના શાસનમાં બહુ મતમતાંતર પડી ગયા છે, તેનું મુખ્ય આ એક કારણ પણ છે કે તત્વજ્ઞાન લાણીથી ઉપાસક વર્ષનું લક્ષ ગયું. માત્ર ક્રિયાલાવ પર રાચતા રહ્યા; જેનું પરિણામ દૃષ્ટિગાંચર છે. વર્ત્ત માન શાધમાં આવેલી પૃથ્વીની વસતિ લગલગ દોઢ અળજની ગણાઇ છે; તેમાં સર્વ ગ²છની મળીને જૈન પ્રજા માત્ર વીશ લાખ છે. એ પ્રજા તે શ્રમણાપાસક છે. એમાંથી હું ધારું છું કે નવતત્વને પઠનરૂપે બે હજાર પુરુષા પણ માંડ જાણતા હશે; મનન અને વિચારપૂર્વક તા આંગળીને ટેરવે ગણી શકીએ તેટલા પુરુષા પણ નહીં હશે. જયારે આવી પતિત સ્થિતિ તત્વજ્ઞાન સંબંધી થઇ ગઇ છે, ત્યારે જ મતમતાંતર વધી પડ્યાં છે. એક લોકિક કથન છે કે 'સા શાણે એક મત,' તેમ અનેક તત્ત્વિચારક પુરુષાના મતમાં લિજ્ઞતા બહુધા આવતી નથી, માટે તત્ત્વાવેગાધ પરમ આવશ્યક છે. "—શ્રી સાક્ષમાળા.

ઉપરમાં જે વિવધું, તે ઉપરથી આટલું તાત્પર્યો ફલિત થાય છે કે-તે નિર્વાણ-તજ્યને સમ્યક્ષ્પણે જાણનારા વિવેકી વિવાદ કરે નહિ, અને વિવાદ કરે તે વિવેકી નહિં. સુરોષુ કિં અહુના?

#### । इति परंतस्याभेदमागन्तिराधिकारः ।

#### -6:0-

सर्वज्ञपूर्वकं चैतन्नियमादेव यत्स्थितम् । आसन्नोऽयमुजुर्मार्गस्तद्भेदस्तत्कथं भवेत् ॥ १३३ ॥

સર્વજ્ઞપૂર્વેક આ વળી, નિયમથી જ છે સ્થિત; નિક્ટ આ ઋજી માર્ગે તો, તેના ભેદ શી રીત ? ૧૩૩

અર્થ: — અને કારણ કે આ નિર્વાણ તત્ત્વ સર્વજ્ઞપૂર્વક નિયમથી જ સ્થિત છે. અને નિર્વાણને સમીપ એવા આ સર્વજ્ઞરૂપ માર્ગ ઋજી-સરલ છે, તો પછી તેના બેઠ કેમ હાય?

बुक्तिः— सर्वज्ञपूर्वकं चैतद्-शने सर्वग्नपूर्वकं श्रा-निर्वाल् नामनुं श्रिष्ठत तत्त्व, नियमादेव यत्स्थितम्-कारल् के नियमधी क स्थित छे,-श्रम्यं ग्रने निर्वाल्ती श्रनुप्यत्तिने लीधे. आसन्नोऽयम्-निर्वाल्यने श्रासक-सभीपना, श्रा सर्वं ग्र अक्ष्ण्याणा, ऋजुर्मार्गः-ऋशु-श्र्यक, भार्ण-पंथ, तन्नेदः- सर्वं ग्र केह,-भत्नेहरूप अक्षल्याणा, तत्त् तेथा, कथं मचेत्-१म है।या न क है;या

#### **વિવેચન**

" ભિન્ન ભિન્ન મત દેખીંયે, ભેદ દર્ષિના એહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના તેહ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અને આ પ્રસ્તુત નિર્વાણ તત્ત્વ નિયમથી જ સર્વ જ્ઞપૂર્વ કે હોય, એમ સ્થિતિ છે, કારણ કે અસર્વજ્ઞને કહી નિર્વાણ ઘટે જ નહિં, અર્ઘાત સર્વજ્ઞ થયા વિના નિર્વાણ પામે જ નહિં એવા નિયમ છે. એટલે સર્વજ્ઞપણું એ નિર્વાણ પૂર્વે ની અવિના સ્વર્વજ્ઞપૂર્વ કે ભાવી આવશ્યક સ્થિત છે, સર્વજ્ઞ થયા પછા જ નિર્વાણ પામે, એ નિર્વાણ નિયમમાં ત્રણે કાળમાં ફેરફાર થાય એમ નથી, એવા નિશ્ચલ નિશ્ચય– સિહાંત સ્થિત છે. આમ આ સર્વજ્ઞપણું નિર્વાણને અત્યંત નિક્ટની સ્થિતિરૂપ માર્ગ છે, અને તે માર્ગ સ્ડજી છે, સરલ-સીધા છે, વક-વાંકાયૂકા નથી, એટલે તે એક્ટ્રપ જ છે. આવા અસેદરૂપ સર્વજ્ઞ માર્ગમાં મતસેદરૂપ સર્વજ્ઞસેદ કેમ હાય ફારુ ! ન જ હાય, એ આ ઉપરથી વિશેષ કરીને પ્રવાર થયું, સંસિદ્ધ થયું.

તાતપર્ય કે સર્વજ્ઞ થયા પછી જ નિર્વાણપદની પ્રાપ્તિ થાય, એમ નિયમથી સિદ્ધ છે. એટલે નિર્વાણને નિકટમાં નિકટ જો કેંઇ હોય તો તે સર્વજ્ઞ છે, અને માર્શ્વના નિકટમાં નિકટ જો કેંઇ માર્ગ હોય તો તે સર્વજ્ઞદશા છે. આ માર્ગ ઋજુને તો સર્વજ્ઞ- સરલ છે, સીધા છે, વાંકાચૂકા નથી; અને જે સીધા સરલ માર્ગ હોય લક્તમાં લેદ તે એક જ હોય; કારણ કે કેંઇ અમુક સ્થળે જવાના સીધા-સીધી કેમ? લીટીએ જતા (Straight-line) માર્ગ એક જ હોય, વાંકાચૂકા-આડા- અવળા માર્ગ અનેક હોય, એ પ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે; તેમ માક્ષ પ્રત્યે સીધા લઇ જતા આ સર્વજ્ઞતારૂપ ઋજુનુ માર્ગ એક જ છે. આવા નિર્વાણને નિકટમાં નિકટના સરલ સર્વજ્ઞમાર્ગને લજવું, તે નિર્વાણના નિકટતમ માર્ગ છે, અને તેમાં કાઇ પણ લેદ નથી, તો પછી તેને લજનારા સાચા અરાધક લક્ત જનામાં કેમ લેદ હોઇ શકે વારુ?

" આગળ જ્ઞાની થઇ ગયા, વર્ત્તમાનમાં હાય; થાશે કાળ ભવિષ્યમાં, માર્ગભેંદ નહિં કાય. "

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજકૃત શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

### સર્વજ્ઞ અને સર્વજ્ઞભક્તાની એકતા-સારાંશ.

સર્વજ્ઞ અને સર્વજ્ઞભકતાની એકતા બાગત અત્રે જે યુક્તિઓ-દલીલા બતાવી, તેના સાર આ પ્રમાણે-(૧) પારમાર્થિક સર્વજ્ઞ વ્યક્તિભેદ છતાં સામાન્યથી સર્વત્ર તત્ત્વથી એક છે; અને તેના વિશેષ સંપૂર્ણ પણ અસર્જદર્શીને ગમ્ય નથી. એટલે સામાન્યથી તે સર્વજ્ઞને નિર્દ ભપણે યથાશક્તિ તેના આગ્રાપાલનપૂર્વક જે કેઇ માનતા હાય તે સર્વ તુલ્ય જ છે, અર્થાત્ સર્વજ્ઞભકતા એક જ છે. —જેમ એક રાજાના અનેક સેવકા તેના એક ભૃત્યવર્ગમાં જ ગણાય છે. તેમ (૨) દેવાની લક્તિ ચિત્ર-અચિત્ર બે પ્રકારની છે. તેમાં સંસારી દેવ પ્રત્યેની બક્તિ ચિત્ર, અને સંસારાતીત અર્ધ –પર તત્ત્વ–મુક્ત દેવની બક્તિ અચિત્ર છે. એટલે તે એક મુક્ત તત્ત્વ પ્રત્યે ગમન ઇ<sup>૦</sup>છનારા મુમુક્ષુ <mark>જોગીજનાના</mark> માર્ગ એકજ છે. (૩) તે મુમુક્ષુઓના માર્ગ એક જ-શમપરાયણ એવા છે, અને તે સાગરમાં કાંઠાના માર્ગની પેઠે અવસ્થાભેદના ભેદ છતાં એક જ છે. (૪) નિર્વાણ નામનું પરં તત્ત્વ નામલેદ છતાં એકજ છે. સદાશિવ, પરંખ્રદ્મ, સિહાત્મા, તથાતા આદિ યથાર્થ નામાથી એકાળખાતું તે નિર્વાણ તત્ત્વ સ્વરૂપથી એકજ છે. આવું નિર્વાણ તત્ત્વ નિરાળાધ, નિરામય, નિષ્ક્રિય ને જન્મમરણાદિ રહિત એવું એક્સ્વરૂપ છે. આ નિર્વાણતત્ત્વને જાણનારા ને માનનારા મુમુક્ષુ યાેગીએા વિવાદ કેમ કરે ? (૫) આ નિર્વાણતત્ત્ર સર્વજ્ઞપૂર્વક છે. સર્વ જ્ઞત્વ જ એને પામવાના ઋજુ અને નિકટ એવા એકજ માર્ગ છે, તેના વિના તેની, પ્રાપ્તિ નથી થતી. આમ એક્સ્વરૂપ નિર્વાણના સર્વ જ્ઞત્વરૂપ માર્ગ પણ એકજ છે, તાે પછી સર્વગ્રમાં ભીદ કેમ હાય ? અને તેમાં ભીદ ન હાય તાે તે સર્વગ્રના સાચા ભાજા એવા મુમુક્ષ જોગીજનામાં પણ લોદ કેમ હાય ?

। इति सर्वज्ञतस्वाभेदप्रतिष्ठापको महाधिकारः ।

## ભિન્ન સર્વજ્ઞદેશના અભેદ અધિકાર

દેશનાભેંદ કેમ છે ? એમ આશંકીને કહે છે—

चित्रा तु देशनैतेषां स्याद्विनेयानुगुण्यतः। यस्मादेते महात्मानो भवव्याधिभिषम्बराः॥ १३४॥

वृत्तिः—चित्रा तु-वणी वित्र नाना प्रकारनी, देशना-देशना, 'आत्मा नित्य छे,' अने 'अनित्य छे,' धत्यादिन्थे, एतेषां-ॐओनी,-इिपक्ष, सुगत आदि सर्वजीनी, स्याद्-होय, विनेयानु गुण्यतः-तथाप्रकारना विनेयान-शिष्योना आनुगुष्यथी-अनुकृष्यभूने क्षीधे. क्षावान्तर अपायथी भीरु ॐवा शिष्यने आश्राने पर्वावने अपसर्य न-गोलु करती ॐदी द्रव्यप्रधान नित्य देशना; अने भागआस्थावंतने आश्राने द्रव्यने अपसर्य न करती ॐवी पर्यायप्रधान अनित्य देशना. अने तेॐ। अन्वय-व्यतिरेक्षवाणी वस्तुना अल्बारा न होत ॐम नथी, कारणु हे ते। ते। सर्वज्ञपञ्चानी अनुपपित होय, (सर्वज्ञपञ्च वेटे निहां अने प्रकार देशना ते। तथाप्रकार गुण्दक्षं नथी अदृष्ट क छे-निहांष क छे. ते भारे इश्चं-यस्मादेते महात्मानः-कारलु हे अन महात्माओं, सर्वजीन शुंह ते। है-मवव्याधि भिष्यव्याः-क्षव्याधिना क्षिप्रवरी छे. संसारव्याधिना वेद्योमां प्रधान छे.

ચિત્ર દેશના એહની, શિષ્ય આનુગહ્ય કાજ; કારણ એહ મહાત્મ તા, ભવવ્યાધિ વૈદ્યરાજ. ૧૩૪

અર્થ:—પરંતુ એએાની ચિત્ર-જાૂદા જાૂદા પ્રકારની દેશના તા શિષ્યાના આનુગુર્યથી— અનુકૂળપણાથી હાય; કારણ કે આ મહાત્માએા ભવવ્યાધિના ભિષગ્વરા છે.

#### વિવેચન

" જે ગાયા તે સલળે એક, સકલ દર્શને એજ વિવેક; સમજાગ્યાની શૈલી કરી, સ્યાદ્વાદ સમજણ પણ ખરી. "— શ્રીમદ રાજચંદ્રજી

ત્યારે હવે પ્રશ્ન ઊઠે છે કે જો ઉપરમાં પ્રતિપાદન કર્યું તેમ સર્વ રાંના અલેદ છે, તો પછી એએાની દેશના ચિત્ર-વિચિત્ર કેમ છે ? જાદા જાદા પ્રકારની કેમ છે ? તેના અહીં જવાબ આપ્યો છે કે આ કપિલ, બુદ્ધ આદિ સર્વ રાંની દેશના 'જે ગાયો તે તથાપ્રકારના શિષ્યોના આનુગુર્યથકી-અનુકૂળપણાથકી ચિત્ર એટલે સઘળે એક' કે જાદા જાદા પ્રકારની હોવી સંભવે છે; કારણ કે આ મહાત્માએ લવવયાયના સિષ્યુવરા છે, સંસાર રાંગના વૈદ્યરાજો છે.

કપિલ, સુગત-ભુદ્ધ આદિને તે તે દર્શનવાદીઓ સર્જન્ન માને છે, પણ તેઓની દેશનામાં-ઉપદેશપદ્ધતિમાં ભેદ પડે છે, તેનું શું કારણું? તેનું શુક્તિસંગત સમાધાન અત્ર મહાનુભાવ શાસકાર મહર્ષિએ આપ્યું છે. અને તે એ છે કે-એવો 'સમજાવ્યાની એવો શિષ્યરૂપપાત્ર વિશેષ હોય, તેવો તેવો તેને અનુકૂળ પડે-રાેલી કરી' માફક આવે, તેના આત્માને ગુણુ કરે, એવો બાધ કરવા, ઉપદેશ કરવા યાગ્ય જાણી, તે તે સર્વજ્ઞોએ તેમ કર્યું છે. એટલે કે તથાવિધ શિષ્ય-વિશેષના આનુગુર્યથી, તેને જેમ ગુણુ ઉપએ તેમ, તેના આત્માનું એ રીતે કલ્યાણુ થાય તે રીતે, તેઓએ તેને વિવિધ પ્રકારે 'સમજાવ્યાની શૈલી કરી' છે. પાત્રવિશેષને લક્ષમાં લઇ કાઇ પણ પ્રકારે શિષ્યને ઠેકાણું આણ્વા-સ્વસ્થાને લાવવા-'સમજાવવા,' એ જ તેઓના એકાંત હિત હેતુ હાઇ, તેઓની દેશના શૈલી જૂરી પડે છે. દાખલા તરિકે-

કાઇ અનિત્યવાદી શિષ્ય એમ કહે કે-આ દેહાદિ અનિત્ય છે, જગત્માં વસ્તુમાત્ર ક્ષચ્છિક છે, ક્ષણબંગુર છે, તેમ આ આત્મા પણ અનિત્ય છે, તેમ પછી આ ધર્મ-માક્ષ આદિ કાના માટે? ને શા માટે કરવા? એમ અનિત્યપણાથી ભીરુ દ્રવ્યપ્રધાન હોય, ડરતો હોય, તેવા શિષ્યને છોધ કરવાના હોય-સમજાવવાના દેશના હોય, ત્યારે તેઓએ પર્યાયને ગોણ કરી, દ્રવ્યપ્રધાન દેશના દીધી કે-અહા લગ્યાં પ્રત્યેક વસ્તુ દ્રવ્યથી નિત્ય છે, તેમ આ આત્મા પણ

પર

દ્રવ્યથી નિત્ય છે, પર્યાયથી પલટાય છે. 'કંઇ સમુદ્ર પલટાતો નથી, માત્ર માેજાં પલટાય છે, તેની પેઠે.' બાલ, વૃદ્ધ ને સુવાન એ ત્રણે અવસ્થાનું સ્મરણ-જ્ઞાન એક જ આત્માને થાય છે, એ પ્રગટ સૂચવે છે કે આત્મા નિત્ય છે. જેમ જાતના વસ્ત્રો બદલીને મનુષ્ય નવાં પહેરે છે, તેમ જાણું ઘયેલા દેહને છેાડી આત્મા નવા દેહને એહે છે, ખાેળીયું બદલાય છે, આત્મા બદલાતા નથી, માટે આત્મા અજર, અમર ને અવિનાશી છે એમ જાણી તું ભય મ પામ.×

" આત્મા દ્રવ્યે નિત્ય છે, પર્યાયે પલટાય;
બાલાદિ વય ત્રષ્ટ્યનું, જ્ઞાન એકને થાય.
અથવા જ્ઞાન ક્ષણિકનું, જે જાણી વદનાર;
વદનારા તે ક્ષણિક નહિં, કર અનુભવ નિરધાર.
કચારે કાેં ધરતુના, કેવળ હાેંચ ન નાશ;
ચેતન પામે નાશ તાે, કેમાં ભળે? તપાસ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

વળી ભોગ પ્રત્યે આસ્થાવંત-આસક્તિ ધરાવતો કાંઇ શિષ્ય હાય, તેને ગાંધ કરવાના પ્રસંગે, તેઓએ દ્રવ્યને ગૌણ કરી, પર્યાયપ્રધાન એવી અનિત્યદેશના દીધી કે\*-' અહાં! આ અનિત્ય ભોગામાં તહારે આસ્થા કરવી યાય પર્યાયપ્રધાન નથી. આ બધુંય જગત ક્ષણભંગુર છે. પ્રતિક્ષણે વિનશ્વર છે. ઇષ્યાં ને દેશના શાકથી ભરેલા એવા પ્રિયસંયાગ અનિત્ય છે. કુત્સિત આચરણનું સ્થાનક એવું યોવન અનિત્ય છે. તીવ્ર કલેશ-સમૃહથી ઉપજેલી એવી સંપદાએ અનિત્ય છે. અને સર્વભાવના નિબંધનરૂપ-કારણરૂપ એવું જીવન પણ અનિત્ય છે. પુન: પુન: જન્મ, પુન: પુન: મૃત્યુ, અને પુન: પુન: ઉચ્ચ-નીચ આદિ સ્થાનના આશ્રય કરવા પડે છે, એટલે અત્રે સુખ છે નહિં. આમ આ સંસારમાં બધુંય પ્રકૃતિથી

<sup>× &</sup>quot;वासांसि जीर्णानि यथा विद्वाय, नवानि गृह्णाति नरोऽपराणि। तथा शरीराणि विद्वाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवानि देही॥"—श्री क्षायद्गीता

<sup>&</sup>quot; नष्ठे वस्त्रे यथात्मानं न नष्टं मन्यते तथा। नष्टे स्वदेहेऽप्यात्मानं न नष्टे मन्यते बुधः॥"—श्री पूक्यपादस्यामीळकृत श्री समाधिशतक

अनित्यः प्रियसंयोग इहेर्ष्याशोकसंकुलः । अनित्यं यौवनं चापि कृत्सिताचरणास्पदम् ॥ अनित्याः संपद्स्तीवक्रेशवर्गसमुद्भवाः । अनित्यं जीवितं चेह सर्वभावनिबन्धनम् ॥ पुनर्जन्म पुनर्मृत्युर्हीनादिस्थानसंश्रयः । पुनः पुनश्च यदतः सुखमत्र न विद्यते ॥ प्रकृत्यसुंदरं होवं संसारे सर्वमेव यत् । अतोऽत्र वद किं युक्ता क्वचिदास्था विवेकिनाम् ॥ सुक्त्वा धर्म जगद्वंद्यमकलक्कं सनातनम् । परार्थसाधकं धीरैः सेवितं शीलशालिभिः ॥ —श्री दिश्यक्षश्चार्थि छत्रत श्री शास्त्रवार्त्तासभुव्ययः स्तणकः १.

અસુંદર છે. એટલા માટે, કહે, એક જગદ્વંઘ સનાતન શુદ્ધ ધર્મ શિવાય અત્રે કયાંય વિવેકીએ!એ આસ્થા કરવી યુક્ત છે?' આમ પાત્રલેટે તે તે શિષ્યના ઉપકાર હેતુએ તે સર્વજ્ઞોની દેશનાના લેદ પડ્યો હાય એમ સંભવે છે.

વળી તે સર્વરો કાંઇ અન્વય-વ્યતિરેકવાળી વસ્તુને જાણનારા ન હાય એમ નથી, જાણનારા હાય જ એ નિશ્ચય છે, નહિં તો તેમનું સર્વજ્ઞપણં ઘટે નહિ. કારણ કે અન્વયરૂપ દ્રવ્ય અને વ્યતિરેકરૂપ પર્યાય, એ બન્નેથી યુક્ત એવું वस्तुस्व३५ तेंग्रे। न ब्बाबता हे।य, ते। तेग्रे।नुं सर्व इपार्ध शी रीते ? અન્વય– વ્યતિરેકરૂ**પ** અને અન્યાન્ય વ્યામિથી તે અન્વય-વ્યતિરેક અર્થાત દ્રત્ય-પર્યાય એ अन्ने भणीने खेहालेह वृत्तिवाणी क वस्तु छे. से युक्ति-सुभंगत वात વસ્તુ તો સામાન્ય ખુદિવાળા ખુધજન પણ સમજી શકે છે, તાે પછી આ સર્વરો ન જાણતા હોય, એમ કેમ અને ? કારણ કે 'દ્રવ્ય વિનાના પર્યાય નથી અને પર્યાય વિનાનું 40ય નથી, '-એમ અન્યોન્ય ગ્યાપ્તિ પ્રસિદ્ધ છે. આ 40ય-પર્યાયની अन्ये।न्य व्याप्ति पण तेने। मेडांत खेड है अलेड मानवामां आवतां घटती नथी. डारख કૈ 4્રુપ્ય-પર્યાયના એકાંત ભેદ માનવામાં આવે. તેા અતિપ્રસંગની પ્રાપ્તિ થશે; એકાંત અલેદ માનવામાં આવે, તો તે અન્તેનું એકચ-એકપણું થશે. તો પછી દ્રવ્ય-પર્યાય જાદા માનવાની શી જરૂર પહી? અને આમ એકાંત લેક કે અલેક માનવામાં ' સ્યાદવાદ આવશે, તા શબ્દાર્થ પણ ઘટશે નહિં; કારણ કે સર્વત્ર અનુવર્ત્ત-સમજણ પણ ચાલ્યા આવે તે અન્વય નામે એલબપાય છે, અને એકત્ર વર્ત્તી જુદો તરી અત્વે તે વ્યતિરેક કહેવાય છે. આમ શબ્દાર્થ પણ એકાંત પક્ષમાં ઘટશે નહિં. વળી ' અન્યોન્ય દ્યાપિ ' એમાં 'અન્યોન્ય ' એ શખ્દા લોદ સુચવે છે. અને 'વ્યાપ્તિ' એ અલોદ અતાવે છે. માટે એ બન્નેના **લોદાલોદ** भानवामां आवे ते। क अन्धेान्य ज्याप्तिने। संक्षव थाय. तात्पर्य है-अन्वय-ज्यतिरेहनी\* અન્યાન્ય વ્યાસિથી વસ્તુ લેદાલેદરૂપ જ છે, અર્થાત્ દ્રવ્ય-પર્યાયની અન્યાન્ય વ્યાસિથી લેકાલેક વૃત્તિવાળી વસ્તુ છે, વસ્તુ દ્રવ્ય-પર્યાયમય છે. એમ ન્યાયથી અવિરુદ્ધપણે સિદ્ધ છે.

" णित्थ विणा परिणामं अत्थो अत्थं विणेह परिणामो। दवगुणपज्जयत्थो अत्थो अत्थित्तिणव्यत्तो॥"

—શ્રી કુંદકું દાચાર્ય છપ્રણીત પ્રવચનસાર.

અર્થાત્—પરિણામ નિતાના અર્થ નથી, અને અર્થ વિનાના પરિણામ નથી. દ્રબ્ય-ગુષ્યુ-પર્યાય-સ્થિત અર્થ અસ્તિત્ત્રથી સિદ્ધ થાય છે.

<sup>\* &</sup>quot; अन्वयो व्यतिरेकश्च द्रव्यपर्यायसंज्ञिती । अन्योन्यव्याप्तितो मेदाभेदवृत्येव वस्तु ती ॥ नान्योऽन्यव्याप्तिरेकांतभेदेऽभेदे च युज्यते । अतिप्रसंगादैक्याच शब्दार्थानुपपत्तितः ॥ अन्योऽन्यमिति यञ्जदं व्याप्तिश्चाह विपर्ययम् । भेदाभेदे द्वयोस्तस्मादन्योन्यव्याप्तिसंभवः॥ एवं न्यायाविरुद्धेऽस्मिन् विरोधोद्भावनं नृणाम्। व्यसनं वा जडत्वं वा प्रकाशयति केवलम्॥" ४४॥हि. (विशेष भाटे खुओः) श्री हिस्कद्रसूरिकृत शास्त्रवार्त्तासभुव्यय, स्तणक एक

આવું સદ્દ્યુ હિગમ્ય ન્યાયપ્રસિદ્ધ વશ્તુશ્વરૂપ જ્ઞાની એવા સર્વજ્ઞાની જાણ જ્હાર હાય, એમ કેમ ખને? ન જ અને. તેવું યથાર્થ વશ્તુશ્વરૂપ તેઓ અવશ્ય જાણતા જ હાવા જોઇએ, પરંતુ શિષ્યના હિતહેતુએ તેઓએ તેવા તેવા પ્રકારે ગાણ-પ્રધાન લાવથી જૂદી જાદી દેશના કરી છે, માટે તે અદુષ્ટ જ છે, નિર્દોષ જ છે; કારણ કે નિત્ય દેશના કરતાં પર્યાયના ગોણભાવ, અને અનિત્ય દેશના કરતાં દ્રવ્યના ગોણભાવ, તે મહાનુલાવાના હૃદયમાં હાવા જ જોઇએ. કાઇ પણ દેશના અમુક નય-અપેક્ષાના પ્રધાનપણાથી ને અન્ય અપેક્ષાના ગોણપણાથી જ થઇ શકે; કારણ કે વચનમાં એક વખતે એક અપેક્ષા જ આવી શકે, અને જ્ઞાનમાં તેા સર્વ અપેક્ષા એકી સાથે ભાસ્યમાન થાય, છતાં વચનથી તેા અનુકમેં એક એક અપેક્ષાજ ગોણ-મુખ્યભાવે કહી શકાય. એટલે તે મહાનુલાવાનું કથન એકાંતિક નથી, એમ આશ્ય સમજાય છે.

" કુંશુનાથ પ્રભુ દેશનારે, સાધક સાધન સિહિ; ગોણ મુખ્યતા વચનમાં રે, જ્ઞાન તે સકલ સમૃહિરે. કુંશુ જિનેસરૂ! વસ્તુ અનંત સ્વભાવ છે રે, અનંત કથક તમુ નામા; શ્રાહક અવસર બાેધથી રે, કહેવે અર્પિત કામા રે. કુંશુ૦ "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

અને તેવા પરમ ઉપકારી મહાત્મા મહાયુરુષા આમ કરે એમાં આશ્ચર્ય નથી, કારણ કે કાઇ પણ પ્રકારે આ જવના સંસારરૂપ મહારાગ મટે એ જ તેમના મુખ્ય ઉદ્દેશ હતા. એટલે ભવન્યાધિના ભિષ્યગ્વરા-વૈદ્યરાં જેવા આ સર્વસાએ ભવન્યાધિના તે તે જીવની પ્રકૃતિ એાળખી, તેને માક્ક આવે, અનુકૂળ પડે, શુણ ભિષ્યગવરા કરે, એવી દેશના આષ્ધિ તેઓને આપી. વ્યવહારમાં પણ કુશળ વૈદ્યરાજ હાય તે રાગીની પ્રકૃતિ એાળખી, રાગનું નિદાન પારખી, ખરાબર ચિકિત્સા કરી, તેને યાગ્ય અનુપાનયુક્ત એષધાદિ આપે છે. તેમાં પિત્ત પ્રકૃતિવાળાને જે ઔષધ માક્ક આવે, તે કફવાળાને ન આવે; કફવાળાને સદ્દે, તે પિત્ત પ્રકૃતિને ન ફાવે; વાત પ્રકૃતિને ગુણ કરે, તે કફપ્રકૃતિને અવગુણ કરે; ઇત્યાદિ અપેક્ષા લક્ષમાં રાખી તે ઓષધપ્રયાગ કરે છે. તેમ આ ભવરાગના વૈદ્યરાજ મહાત્મા સર્વસાએ પણ તેવા તેવા પ્રકારે જીવની પ્રકૃતિ પ્રમાણે વિવેક કરીને તેવી ભિન્ન ભિન્ન દેશના–ઓષધિનો\* પ્રયોગ કર્યો છે. એમ સમજાય છે.

આ ઉપસ્થી શું? તે કહે છે—

<sup>\* &</sup>quot; विज्ञानमात्रमप्येवं बाह्यसंगनिवृत्तिये । विनेयान् कांश्चिराश्चित्य यद्वा तदेशनाईतः ॥ न चैतद्वि न न्याय्यं यतो बुद्धो महामुनिः । सुवैद्यवद्विना कार्यं द्रव्यासत्यं न भाषते ॥" " अन्ये त्वभिद्धत्येवमेतद्रस्थानिवृत्तये । क्षणिकं सर्वभेवेति बुद्धेनोक्तं महात्मना ॥" — शास्त्रवार्त्तासभुन्यय.

# यस्य येन प्रकारेण बीजाधानादिसंभवः। सानुबन्धो भवत्येते तथा तस्य जगुस्ततः ॥ १३५॥

સાતુળ'લ બીંજ આદિતા, સંભવ જેને જેમ; તેને એએાએ અહીં, બાલ કર્યો છે તેમ. ૧૩૫

અર્થ:--જેને જે પ્રકારે સાનુઅંધ ખીજાધાન આદિના સંભવ થાય, તેના પ્રત્યે તેવા પ્રકારે તેઓએ તેટલા માટે કહ્યું છે.

## વિવેચન

" ક્ષવરાગના વૈદ્ય જિનેશ્વરૂ, ભાવોષધ તુજ મક્તિ; દેવચંદ્રને શ્રી અરિહુંતના, છે આધાર એ વ્યક્તિ. "—શ્રી દેવચંદ્રજ

અને આમ ઉપરમાં કહ્યું તેમ આ મહાતમા સર્વસા લાવ ગાયિના લાવગ્વરા છે—સંસારરાગના વૈદ્યાનો છે, એટલા માટે જ જે પ્રાણીને જે પ્રકારે સાનુભંધ બીજાધાન આદિના સંભવ થાય, તેવા પ્રકારે તેઓએ, કુશલ બીજાધાનાદિ માલીની પેઠે, તેના પ્રત્યે ઉપદેશકાર્ય કર્યું. તે આ પ્રકારે:—વનસ્પતિ- થાય તેવા બાધ શાસાના નિયમ પ્રમાણે કાઇ છાઠને ઊગવા માટે અમુક જાતનું ખાતર બેઇએ છે. કાઇ બીજા છાઠને માટે બીજી જાતનું ખાતર ખપે છે. આમ જૂદા જૂદા છાઠને માટે જૂદી જૂદી જાતનું ખાતર નાંખવું પહે છે. આ મુદ્દો લક્ષમાં રાખીને કુશલ માલી યાગ્ય ભૂમિમાં બીજાધાન થાય, બીજ રાષાય, ઊગી નીકળે, એવું ખાતર નાંખે છે. તેમ આ કુશલ લિયગ્વરા પણ યાગ્ય પાત્રવિશેષરૂપ શિષ્યની ચિત્તભૂમિમાં સમ્યગ્ બાધ-બીજનું આધાન થાય, રાપણ થાય, તેવું લવોદેગ ઉપલે એવું ઉપદેશરૂપ ખાતર નાંખે છે.

માળી જેમ બીજાધાન થયા પછી પણ, બીજ રાપાયા પછી પણ, તેમાંથી અંકુર-ક્ષ્ણુંગા ફૂટે તેમ જલાસિંચાન કરે છે; તેમ આ નિપુણ વૈદ્યરાંજો પણ તે તે શિષ્યને તે ગાંધબીજ ઊગી નીકળી તેમાંથી અંકુર ફૂટે એવું સદુપદેશજલ સિંચ છે. પછી માળી જેમ તે કુમળા છાંકને રક્ષવા માટે તેની આસપાસ વૃત્તિ-વાડ કરે છે, ક્યારા બાંધે છે, અને તેને પાણી પાયા કરે છે; તેમ આ નિષ્ણાત વૈદ્યવરા શિષ્યના ઊગતા બાંધર્પ

वृत्तिः-यस्य— के प्राष्ट्रीने, येन प्रकारेण-नित्यहेशना आहि सक्ष्याणा के प्रधारे, बीजाधानादि-संभय:-शीलधान आहिने। संभय,-तयाप्रधारे स्रवेदेग आहि सावे धरीने, सानुबन्धो भवित-सानुष्यं धाय,-तेवा प्रधारे कत्तर गुख्युविद वडे धरीने, एते-आ सर्वज्ञोओ तथा-तेवा प्रधारे, तस्य-तेने, तेना प्रत्ये, जगु:-ध्युं छे, यायुं छे, ततः-तेदसा भाटे.

છોડને રક્ષવા માટે વાત-વૃત્તિરૂપ વાડના પ્રળંધ કરી આપી, તેને તેવા પ્રકારનું સદ્ધાધ-જલ પાયા કરી પરિવૃદ્ધિ પમાઉ છે.

અને પછી ખૂબ કાળજથી-માવજતથી છેાડને ઉછેરીને જેમ માલી તે છેાડ ફેલ-ફૂલથી શાબતું વૃક્ષ થાય તેવું કરે છે; તેમ આ નિષગ્વરા પણ શિષ્યના બાેધરૂપ છેાડ માક્ષવૃક્ષરૂપ બને એમ કરે છે. આમ જેમ કુશલ માલી બીજાધાનથી

વૃક્ષ માંડીને ફલભારથી નમ્ર વૃક્ષ થવા પર્ય તે છેાડની કાળજીભરી સંભાળ લે છે; તેમ આ મહાનિયુણ વૈદ્યરાં શિષ્યને સાનુબધ બીજા ધાનાદિ થાય, અર્થાત્ સમ્યત્ર બાલબીજ ઊગી નીકળી, ઉત્તરાત્તર શુણુવૃદ્ધિ પામી, યાવત્ માક્ષફળ પ્રાપ્ત થાય, તેમ ઉપદેશામૃત જલધારા વહાવી નિષ્કારણ કરુણાથી

કાળજીલરી સંસાળ લે છે.

કારણ કે આવા પરમ વિવેધી, પરમ કૃપાળી, પરમ કૃપાનિધાન આ ભાવ-વૈદ્યરાં તેની એકાંત હેતુ ગમે તેમ કરીને શિષ્યનું કહ્યાણ કરવાના છે. જેમ સદ્વૈદ્યના હેતુ રાગીને જેમ અને તેમ જહદી રાગમુદ્રત કરવાના-સાં કરવાના જ હાય છે; એકાંત શિષ્ય પછી ગમે તે એાસડથી સારા થતા હાય, તા તે એાસડ તે નિ:સંકાચ-કહ્યાણ હેતુ પણે અજમાવે છે. તેમ આ ભાવરાગના ભિષ્ણવરા પણ જે ઉપદેશ ઓધધિયા આ જવના ભવરાગ મટે, તેની આત્મભ્રાંતિ ટળા, તે ઓધધિના નિ:શંક પ્રયોગ કરતાં અચકાતા નથી, કારણ કે તેઓના એકાંત હેતું જેમ અને તેમ જલદી જવના ભવરૂપ ભાવરાગ મટાડવાના છે, જીવની આત્મભ્રાંતિ ને તેથી થતી ભવ્યાંતિ દ્રર કરવાના છે; એટલે નિત્યપ્રધાન દેશનાથી શિષ્યને ગુણ થાય એમ છે એવું લાગ્યું, તા તેઓએ નિત્યદેશના ઉપર ભાર મૂકચો, અને અનિત્યપ્રધાન દેશનાથી લાભ થાય એમ છે એવું દેખ્યું તા અનિત્યદેશના પર ભાર મૂકચો, જ્યાં જેમ ઘટે તેમ વિવેક વાપરી તેઓએ યથાયાંગ્ય ઉપદેશ દીધા. આમ પરમાર્થ હેતુએ કરીને સર્વ જ્ઞાની દેશનામાં ભેદ પડ્યો હશે, એમ આશય સમળય છે.

" આત્મભ્રાંતિ સમ રાગ નહિં, સદ્ગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુ આજ્ઞા સમ પચ્ચ નહિં, ઔષધ વિચાર ધ્યાન "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ પરિદ્વારાન્તર-બીજા પ્રકારના શંકાના પરિદ્વાર (સમાધાન) કહે છે—

एकापि देशनैतेषां यद्वा श्रोतृविभेदतः। अचिन्त्यपुण्यसामध्यात्तथा चित्रावभासते॥ १३६॥

वृत्ति:-एकापि देशना—हैशना એક છતાં, तेओना मुणमांथी विनिर्णमने-नीक्षणवाने आश्रीने छेड छतां, एतेषां-आ सर्व होती, यद्धा-अथवा ते। श्रोत्तिविभेदतः-श्रीताओना विभेदशी, तथा- अव्यताना भेदे क्रीने, अविन्त्यपुष्यसामध्यांत्-अविन्य पुष्यता सामध्येथडी, ओटले के पर भाषना आश्रयथडी ઉपार्के ला कर्मना विपादने लीधे, ओम अर्थ छे, तथा-तेवा निस आहि प्रवारे, विश्वावभासते-थित्र अवकासे छे.

એક છતાં તસ દેશના, શ્રાતભેદથી તેમ; અચિન્ત્ય પુણ્ય સામધ્ય થી, ચિત્ર ભાસતી એમ. ૧૩૬

અથ: — અથવા તા એઓની (સર્વગ્રાની) દેશના એક છતાં, શ્રોતાઓના વિલેદે કરીને, અચિન્ત્ય પુરુષ સામર્થ્યને લીધે, તથાપકારે ચિત્ર–જાૂદી જાૂદી અવલાસે છે.

# વિવેચન

અથવા તો સર્વજ્ઞોની વાણીમાં ભેદ કેમ પહે છે? એ વિરાધના પરિહાર કરવા માટે બીજો સુક્તિસંગત ખુલાસા અહીં કર્યો છે:-એએાની દેશના એક છતાં, શ્રોતાએાના વિલોકે કરાને, અચિન્ત્ય પુષ્ટ્ય સામધ્ય ના પ્રભાવને લીધે, તેવા સર્વજ્ઞ દેશના પ્રકારે ચિત્ર લાસે છે! અર્થાત એ સર્વજ્ઞોના મુખવિનિર્ગમને અપેક્ષોને એક છતાં ચિત્ર એટલે કે એએાના મુખમાંથી નીકળી તે અપેક્ષાએ તા તેઓની દેશના એક છે. છતાં तथासन्यत्वना सेहथी श्रोतान्धाना सेहने सीधे ते चित्र ભાસે ! ભાસે છે! આમ તે સર્વજ્ઞોના મુખમાંથી ઝરેલી વાણી તો એક જ પ્રકારની છે, પરંતુ શ્રોતાઓમાં તથાભગ્યત્વના લોક હાય છે, જાદી જાદી લગ્યતા-યાગ્યતા હાય છે, એટલે શ્રોતાઓના લેદ પડે છે, તેથી કરીને તે સર્વ દ્વાણી એઓના અચિન્ત્ય પુષ્ય પ્રભાવથી તે તે શ્રોતાને ચિત્ર-જૂદી જૂદી પ્રતિભાસે છે! એટલે પાતપાતાની ભવ્યતા પ્રમાણે પ્રત્યેક શ્રોતા સર્વ સવાણીને પાતપાતાને ઉપકારી એવી અનુકૂળ અપેક્ષામાં સમજી જાય છે, પાતપાતાને કલ્યાણકારી અનુકૂળ અર્થમાં શક્ છું કરી લ્યે છે, એટલે પ્રત્યેક સાંભળનાર જાણે એમજ સમજે કે લગવાન આ જાણે મનેજ ઉદ્દેશીને કહી રહ્યા છે! એમ× કહેવાય છે કે સમવસરણમાં બિરાજી લગવાત તીર્થ કર સર્વજ્ઞદેવ દેશના આપે છે. ત્યારે પશુ-પક્ષી, મનુષ્યાદ સર્વ કાઇ પાતપાતાની ભાષામાં તેના ભાવ સમજ જાય છે. તેના અર્થ ગ્રહ્ણ કરી લે છે! આવેા અકુભુત સર્વજ્ઞના વચનાતિશય હાય છે, તે એ જ પરમાર્ધ સચવે છે.

અને આમ એક વાણી પણ અનેકર્યે-ચિત્રર્યે ભારયમાન થાય છે, તે ભગવાન સર્વજ્ઞના અચિન્તય પુશ્ય \*સામર્થ્યનો જ પ્રભાવ છે. કારણ કે 'સિવિ જીવ કર્ર શાસન-રસી ' એવી પરમ ઉદાત્ત પરાપકાર ભાવનાના અલઘી, પરાપદેશના કારણે કરી, તેઓએ મહાપુષ્ટ્યસંભાર સંચિત કર્યો હતો. તે પુષ્ટ્યના પરિપાકવશે કરીને આવે ચમત્કારકારી અતિશયવંત મહાપ્રભાવ તેઓના વર્ત્તે છે! જેમ મેઘવૃષ્ટિ તો એક જ હાય છે, પણ ભૂમિ પર પડતાં, તે તે ભૂમિના આકાર પ્રમાણે જાદા જાદ્રા વહેળા વહે છે, તેમ આ સર્વર્સાએ વર્ષાવેલ બાંધધારામય ઉપદેશવૃષ્ટિ એક જ પ્રકારની છે, છતાં બિન્ન બિન્ન શ્રોતા પાત્રની

<sup>× &</sup>quot; तेषामेव स्वस्वभाषापरिणाममनोहरम् । अप्येकरूपं वचनं यत्ते धर्माववोधकत् ॥ "—श्री हिभथंद्राथार्थेळहत पीतरागस्तव.

ચિત્તભૂમિમાં પડતાં તે ભિન્ન ભિન્ન અર્ધ પ્રવાહ ધારણ કરે છે! આ તેમના અપૂર્વ વચનાતિશય સૂચવે છે!

" વાણી શુણુ પાંત્રીશ અને ૧૫મ, અવિસંવાદ સરૂપે રે; ભવ દુ:ખવારણુ શિવસુખ કારણુ, સૂધા ધર્મ પ્રરૂપે રે. "—શ્રી દેવચંદ્રછ

અને એમ પણ ગુણ નથી એમ નથી, તે કહે છે--

यथाभव्यं च सर्वेषामुपकारोऽपि तत्कृतः। जायतेऽचन्ध्यताप्येवमस्याः सर्वत्र सुस्थिता॥१३७॥

એથી ઉપજે સર્વ ના, યથાભવ્ય ઉપકાર; અવ ધ્યતા સ્થિત એહની, સર્વત્ર એહ પ્રકાર. ૧૩૭

અશ: — અને યથાભવ્ય (ભવ્ય પ્રમાણે) સવે<sup>લ</sup>ના તેનાથી કરાયેલા ઉપકાર ઉપજે છે; આમ આ દેશનાની આ અવન્ધ્યતા (સફળતા) પણ સવ<sup>6</sup>ત્ર સુસ્થિત એવી છે.

## વિવેચન

" વચતામૃત વીતરાગના, પરમ શાંત રસમૂળ; ઓષધ જે ભવરાગના, કાયરને પ્રતિકૂળ."—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજ

અને આમ સર્વજ્ઞદેશના એક છતાં ભિન્ન ભિન્ન શ્રીતાને ભિન્ન ભિન્ન ભાસે છે, તાપણ વિશેષ આશ્ચર્યકારી તા એ છે કે તેનાથી તે સર્વના યથાલાવ્યત્વ મમાણે ઉપકાર પણ થાય છે. આમ સર્વજ્ઞ વાણીની સર્વત્ર સુસ્થિત એવી અવંધ્યતા—અનિષ્કળતા ઉપજે છે.

શ્રી સર્વજ્ઞવાણી એકરૂપ છતાં ચિત્રરૂપે ભાસે છે, એટલું જ નહિં પણ, તે પાવન અમૃતવાણી જે સાંભળ છે, તે સર્વ સાંભળનાર શ્રોતાના તેના થકી ઉપકાર પણ થાય છે;

वृत्ति:—यथामव्यं च-अने यथालव्य, लव्यने सदश, सर्वेषां-सर्वेनो, उपकारोऽपि-७५अर पश्च, गुजु पश्च, तत्कृतः-तेनाथी करायेती, देशनाथी निष्पत्त-तीपलेती, जायते-७५ले छे, प्रादुलं वे छे, प्रगटे छे, अवन्ध्यताऽपि-अवंध्यता पश्च, अनिष्ध्वता पश्च, एवम्-अभ, ७६त नीतिथी अस्याः-आनी आ देशनानी, सर्वत्र सुस्थिता नसर्वत्र सुस्थित अनी.

<sup>\* &</sup>quot; प्रकृष्टपुण्यसामध्यास्त्रातिहार्यसमन्वितः । अवन्ध्यदेशनः श्रीमान्यथाभव्यंनि योगतः ॥ " — ये। अभिन्हः.

અને તે ઉપકાર, સાંભળતારનું જેવું જેવું ભગ્યત્વ-યાગ્યપણું હાય તે સર્વજ્ઞની પ્રમાણે થાય છે. જેવી જેવી જેની જેની યાગ્યતા-પાત્રતા છે, તેવા અવ'ધ્ય દેશના તેવા તેને તેને ઉપકાર થાય છે, ગુણ ઉપજે છે, આત્મલાભ થાય છે. જેવી જેવી જેવી જેવી જીતાની શક્તિ, જેવા જેવા જેવા જેના ક્રાયપશ્ચનિશેષ, તેવા તેવા બાલ તે ઝીલે છે જેમ કાઈ અમૃતસરાવર ભર્યું હાય, તેમાંથી જેવડું પાત્ર હેય, તેવડું પાત્રપમાણુ શક્ષ્ણ થાય છે. તેમ આ સર્વજ્ઞ વચનામૃત સાગરમાંથી તયાવિધ પાત્રપ્રમાણુ શક્ષણ થાય છે. તે અમૃતસિધુમાંથી જેનાથી જેટલું અને તેટલું યથાશક્તિ અમૃતપાન યથેચ્છપણે સર્વ કાઇ શ્રોતા કરે છે, અને તેથી તેને તથાપ્રકારના આત્મણુ શાય છે, તે ચાક્કસ.

" ભાવ ઉપાધિ ગદ ટાળવા, પ્રભુજી છેં વૈદ્ય અમાલ રે; રત્નત્રથી ઓષધ કરી, તમાં તાર્યા ભવિજન એદ્ય રે. દેવ વિશાસ જિલ્હુંદની, તુમે ધ્યાવા તત્ત્વસમાધિ રે. "—શ્રી દેવચંદ્રજી

કારણ કે રાગીને સાચા વૈદ્ય મળ્યા છે, અને અમાદ્ય અમૃત ઔષધિના જોગ બન્યા છે, તો તેના રાગ દ્વર કેમ ન થાય ? તેમ આત્મભ્રાંતિથી ઉપજેલા આ ભવરૂપ મહારાગ જેને લાગુ પછ્યો છે. એવા આ લત્ય શ્રોતાજનાને શ્રી સર્વજ્ઞરૂપ પરમ **ઔષધના ગુણ:** સદ્વૈદ્યના જોગ લાધ્યા છે, તે તેઓએ પ્રયોજેક્રી પરમ ઔષધિરૂપ ત્રિ**દોષના નાશ** અમૃતવાણી કાને પડી છે. તેા પછી તેએાના તે રાગ કેમ ન મટે ? કેમ ન હઠે ? રાગીના રાગ હઠે છે કે નહિં, તેને ગુણ થાય છે કે નહિં, તે તેના દોષ દ્વર થવારૂપ ચિદ્ધથી પરખાય છે. જેમ વાત, પિત્ત ને કફની વિષમતાથી ઉપજેલા ત્રિદેશથથી ક્રાઇ પીડાતા હાય, તેને ઓવધ આપવામાં આવતાં જો તેના ત્રિદેશ દ્ભર થતા દેખાય તા સમજવું કે આ ઔષધથી તેને ગુરૂ થયા; તેમ આ સવરાગી રાગ, દ્રેષ ને માહરૂપ ત્રિદાષ સભિપાતથી પીડાઇ રહ્યો છે. તેના આ રાગ-દ્રેષ માહરૂપ ત્રિદેષ જો 'પરમ શાંત રસમૂળ સર્વજ્ઞ વચનામૃત 'યી દ્વર થયો, વા એ છેર થયો, તો જાણવું કે આ ઓષધના આ ગુણ છે. અને આ સર્વન્ન વચનામૃત શ્રવણથી તે ત શ્રીતાના રાગ-દેવ-માહરૂપ ત્રિકાષ અવશ્ય કર થાય છે, કર હઠે છે, માળા પડે છે, એ નિશ્ચિત છે. એમ કહેવાય છે કે, સર્વદાદેશના સાંભળી માહપટલ દ્વર થતાં કાંમેક જીવાને સર્વવિસ્તિ પરિષ્ણામ-ભાવ ઉપજે છે, કંઇક છવા દેશવિસ્તિભાવને પામે છે, કંઇક છવાને સમ્યગૃદર્શન સાંપડે છે, અને કંઇક જીવા શાસસાવમાં સ્થિતિ કરે છે.

" માહી છવ લાહકા કાંચન, કરવે પાર**સ ભા**રી હૈા; સમક્તિ સુરત**રુ** વન સેચનમેં, વર પુષ્કર જલધારી હેા "—શ્રી **દેવચં**દ્રછ કારણ કે અનંત અનંત આવલેદથી ભરેલી, તથા અનંત અનંત નયનિક્ષેપે બ્યાન કરેલી, એવી સર્વજ્ઞવાણી સકલ જગત્ની હિતકારિણી છે, માહેની હારિણી છે, ભવસાગરની તારિણી છે, અને માલની અરિણી છે. એવી સર્વજ્ઞવાણીને 'જિનેશ્વરતાણી ઉપમા આપવાની તમા રાખવી તે ફેલ્પટ છે, અને ઉપમા આપવાની વાણી, જાણી કાંઇ ધૃષ્ટતા કરે તે તેના ઉપરથી તેની પાતાની મતિતું માપ નીકળી તેણે જાણી છે' જાય છે! આવી પરમ ગુણુકારિણી સર્વજ્ઞવાણીના આલ જવા ખ્યાલ નથી પામતા, તે ગુણુખાણી વાણી તો જેણે જાણી તેણે જ જાણી છે. અને તેવા પ્રકારે શ્રી 'જિનેશ્વરની વાણી'ની અનન્ય સાવથી પરમ પ્રશંસા કરતા અમર કાલ્યમાં શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ લલકાર્યું છે:—

" અનંત અનંત ભાવલેદથી ભરેલી ભલી, અનંત અતંત તથ નિક્ષેપે વ્યાખ્યાની છે; સકળ જગતહિતકારિણી હારિણી માહ, તારિણી ભવાવિધ માક્ષ આરિણી પ્રમાણી છે; ઉપમા આપ્યાની જેને, તમા રાખવી તે વ્યર્થ, આપવાથી નિજ મતિ, મપાઇ મેં માની છે; અહા રાજ્યચંદ્ર! બાલ, ખ્યાલ નથી પામના એ, જિનેશ્વર તણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે." — માક્ષમાળા.

આમ સર્વ જ્ઞવાણી શ્રોતાઓને યથાયાં વધા ઉપકારરૂપ ગુગુ અવશ્ય કરે છે, એટલા માટે એતું સર્વત્ર અવંધ્યપણું છે, અનિષ્ફળપણું છે. અમાલપણું છે, અર્થાત્ સર્વદા સર્વથા સર્વત્ર સફળપણું છે, એ નિશ્ચિત સ્થિતિ છે. સર્વદ્ભાણી રામબાણ જેવી અમાલ છે, કદી પણ ખાલી જતી નથી.

પ્રકારાન્તર ( ળીજો સમાધાન પ્રકાર ) કહે છે:—

यद्वा तत्तन्नयापेक्षा तत्कालादिनियोगतः। ऋषिभ्यो देशना चित्रा तन्मृलैषापि तत्त्वतः॥ १३८॥

તત્કાલાદિ નિયાગથી, તે તે નયસાપેક્ષ; ચિત્ર દેશના ઋવિથકી, તન્મૂલ આ પણ પેખ. ૧૩૮

અર્થ:—અથવા તો તે તે નયની અપેક્ષાત્રાળી ચિત્ર દેશના તે કાલ આદિ નિયાગથી ઋષિએ થકી પ્રવત્તી છે; આ પણ તત્ત્રથી તે! સર્વજ્ઞમૂલવાળી છે.

वृत्तिः—यद्वा-अधवा ते।, तत्तन्नयापेक्षा-ते ते नयनी अभेक्षावाणी, द्रव्यस्तिकाय आहिने अभिकृत करी-अश्वीने, तत्कालादिनियोगतः-ते शक्ष आहिना नियेत्रधी, द्वापम आहिना थेरमधी, व्रद्धावानियान्त्रधीयाः-ऋषियाः-ऋषियो। धरी, क्रिपेक्ष आहि यही कर, देशाला लिक्षा-देशना थित्र छे. अने आ पश्च निर्मुख नथी, अटबा भाटे क्ष्युं-तन्मुलियापि-ते सर्वजदेशनामूल आ पश्च, तस्यतः तत्त्वसा, परभार्यभी,- तेना प्रत्यनना अनुसार धरी तथापकारे प्रकृतिने बीधे.

## વિવેચન

" રચના જિન ઉપદેશકી, પરમાત્તમ તિતુ કાલ; ઇનમેં સબ મત રહત હૈ, કરતેં નિજ સંભાલ."—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રછ.

મહીં વળી પ્રસ્તુત વાતના બીજા પ્રકારે ખુલાસા કર્યો છે. તે કાળ આદિના નિયાગથી તે તે નયની અપેક્ષાવાળી આ ચિત્ર દેશના કપિલ આદિ ઋષિઓ થકીજ પ્રવર્તી છે; અને આ ઋષિદેશનાનું મૂલ પણ તત્ત્વથી સર્વગ્રદેશના જ છે; કાલાદિ સાપેક્ષ કારણ કે સર્વગ્રધવાચનના અનુસારે જ તેની તથાપકારે પ્રવૃત્તિ છે. આમ ચિત્ર ઋષિદેશના તે તે દેશના ચિત્ર-જૂરી જુર્દી બારો છે, તેનું પ્રકારાંતરે આ યુક્તિયુક્ત કારણ પણ સંસવે છે કે-તેવી જૂર્દી હેશના સ્વયં ઋષિઓ થકી જ ચાલી આવી છે, અર્થાત્ કેવિલ આદિ ઋષિઓ એ જ તેવી બિજા મિજા દેશના પ્રવૃત્તિ કરી છે. અને તેમ કરવામાં તેઓ દેશ-કાલ આદિ જોઇ વિચારીને પ્રવર્ત્યા છે. સર્વબ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ આદિ જોઇને પ્રવર્તાલું એ વિચક્ષણનું કર્તાવ્ય છે એવો નિયમ છે. એટલે એ મહાનુભાવોએ દુ:લમ કાળ-કરાલ કલિકાલ વગેરે પરિસ્થિતિ લક્ષમાં લઇને, અને જીવાના સત્ત્વ-સંવેગ ને વિજ્ઞાનવિશેષ ખ્યાલમાં રાખીને અનુશાસન કર્યું છે, દ્રવ્યાસ્તિક આદિ નયની અપેક્ષાએ જાતજાતની દેશના કરી છે. શ્રો સિદ્ધારીન દિવાકર સ્ત્રીશ્વરે કહ્યું છે કે—

" देशकाळान्वयाचारवयः प्रकृतिमात्मनाम् । सत्त्वसंवेगविज्ञानविशेषाळानुशासनम् ॥ "—क्षत्रि'शत् क्षत्रिंशिः

દેશકાલાદિ જોતાં જો નિત્યદેશના ઉપકારી લાગી, તેા તેઓએ દ્રવ્યાસ્તિક નયના પ્રધાનપણે ઉપદેશ કર્યો; જો ખનિલા દેશના ઉપયોગી લાગી, તેા પર્યાયાસ્તિક નયની મુખ્યતાથી ઉપદેશ કર્યો; અથવા અન્ય કાર્મ અપેક્ષા કાર્યકારી લાગી, તેા તેને પ્રધાનપદ આપી ઉપદેશ કર્યો. આમ તે તે નયને-અપેક્ષાનિશેષને આશ્રીને તેઓએ સર્વત્ર તેવી તેવી ઉપદેશ પદ્ધતિ અંગીકાર કરી છે; કારણ કે ગમે તેમ કરી છવની આત્મભાંતિ દૂર કરી, તેને નિજ આત્મસ્વરૂપના લક્ષ કરાવી 'ઠેકાણે આાણવા, 'એ જ એક એમના મુખ્ય ઉદ્દેશ હતા. એટલે એ જ એક વિવેક તેઓએ સર્વત્ર નિજ નિજ દર્શનમાં ગાયા છે, અને તે સમજાવવા માટેની જાદી જાદી શૈલી-કથનરીતિ અખત્યાર કરી છે.

"જે ગાયા તે સઘળે એક, સકળ દર્શને એજ વિવેક; સમજાવ્યાની રાેેેેેલી કરી, સ્યાદ્વાદ સમજણ પણ ખરી."

—પરમ તત્ત્વદુષ્ટા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અને 'નય ' શબ્દના પરમાર્થ પછુ એ જ સ્વાવે છે, કારણુ કે 'ની ' ધાતુ ઉપરથી નય એટલે વસ્તુસ્વરૂપ અંશ પ્રત્યે દેારી જાય તે. અથવા ' તાના સ્વલાવામાંથી બ્યાવૃત્ત કરી એક સ્વભાવમાં વસ્તુને દેારી જાય-પહોંચાંઢ તે નય. ' અથવા ' પ્રકૃત વસ્તુના અંશનું થડ્યુ કરતા પણ તેના ઇતર-ખીજા અંશના પ્રતિક્ષેપ-વિરાધ નહિં કરતા અધ્યવસાય-વિશેષ તે નય. '\* જો ઇતર અંશના અપલાપ કરે-પ્રતિક્ષેપ કરે, તા તે નય નહિં, પણ દુર્નય+ અથવા નયાલાસ અને છે. અથવા નય એટલે ન્યાય. નયરૂપ ન્યાય-પહિતિથી નિષ્પક્ષપાતપણે અનંતધર્માત્મક વસ્તુસ્વરૂપના અંશાનું અનુક્રમે પરીક્ષય, તેલન થઇ શકે છે. અને 'ઉપદેશ છે તે નય છે, ' ' उच्च सो सो पाओ णाम ', અર્થાત નયજન્ય ઉપદેશમાં નય પદના ઉપચાર થાય છે. કારણ કે ઉપદેશ પણ અમુક અપેક્ષાવિશેષના પ્રધાનપણાથી થઇ શકે છે. એટલે ઉપદેશ છે તે પણ નય છે, અપેક્ષાવિશેષની છવને સન્માર્ગે દારવણીરૂપ છે, ' સમજાવવાની શૈકી'રૂપ છે, માટે તે તે ઋષિ-દેશનાને પણ નયસાપેક્ષ કહી તે યથાર્થ છે.

આવી સાપેક્ષ ઋષિદેશનાનું મૂલ પણ તત્વથી-પરમાર્થથી સર્વ દ્રદેશના જ છે, કારણ કે પરમ પ્રમાણભૂત સર્વ જ્ઞવાણી જ પ્રત્યેક વસ્તુને-કાંઇ નય ન દ્રભાય એમ-અનંત નય અપેક્ષાએ પરીક્ષે છે. સર્વ જ્ઞવાણીમાં નયવિદ્ધીન એવું કાંઇ સૂત્ર સ્દ્રષ્ટિશનાનું કે અર્ધ નથી, × પણ શ્રોતાને આશ્રીને નયવિશાસ્દ્ર નય કહે-પ્રકાશે. મૂલ સર્વજ્ઞદેશના એટલે પરમાર્થથી તે તે નય અપેક્ષાએ શ્રોતાવિશેષને આશ્રીને કરવામાં આવેલી સર્વ ઋષિદેશનાઓનું મૂલ ઉદ્દેશનસ્થાન સર્વજ્ઞનાણી જ છે, એમ સ્વયંસિદ્ધ થાય છે. જેમ અનેક નહીંઓનું મૂલ પ્રસવસ્થાન પર્વત છે, તેમ વિવિધ દેશના-સરિતાઓનું મૂલ જન્મસ્થાન સર્વજ્ઞવચન છે. પરમ ભાવિતાત્મા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીતું આ સર્વજ્ઞવાણીને પરમ ભક્તિભાવાંજિલ અર્પતું ટેકારિકીર્ધ્યુ વચનામૃત છે કે—

" અહેા! તે સર્વેાત્કૃષ્ટ શાંતરસમય સન્માર્ગ! અહેા! તે સર્વેાત્કૃષ્ટ શાંતરસપ્રધાન માર્ગના મૂળ સર્વજ્ઞ દેવ!

—શ્રી યરોાવિજયજીકૃત **નયરહસ્ય**.

<sup>\* &</sup>quot;नानार्शभावेश्यो व्यात्रुत्यैकस्मिन्स्यभावे वस्तु नयति प्राप्नोतीति नयः।"
" प्रकृतवस्त्वंशप्राद्वी तदितरांशाप्रतिक्षपी अध्ययसायविशेषो नयः।"

<sup>+ &</sup>quot;चेद्रकान्तकलंकपंककलुपास्ते स्युस्तदा दुर्नयाः।"—श्री हिसिक्षद्रस्थित पंचाशत्.

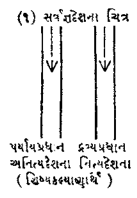
<sup>× &</sup>quot; निरंध नविं विद्वुणं सुत्तं अत्थो अ जिणमय किंचि। आसज्ज उ सोयारं नय नयविसारओ वृया॥ "—श्री जिनसद्गणि क्षमाश्रमण्ड्रत विशेषावश्यक्ष स्त्रम

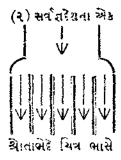
અહાૈ ! તે સર્વેોત્કૃષ્ટ શાંતરસ સુપ્રતીત કરાવ્યાે એવા પરમ કૃપાળુ સદ્દગુરુ દેવ! તમે આ વિશ્વમાં સર્વકાળ જયવંત વત્તો ! જથવંત વત્તો ! "—શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્રછ

આમ સર્વજ્ઞ પ્રવચન× અનુસારેજ પ્રવતેલી તે તે ઋષિદેશનાએ એકજ વત્સલ માતાની સંપીલી પુત્રોએ જેવી છે, વિવિધ છતાં મૂલ તેા એકજ આશ્રયવાળી છે. એટલે પરમાર્થથી તે પણ અભિન્ન છે.

" શિષ્ય લાણી જિન દેશનાજી, કહે જન પરિણૃતિ સિન્ન; કહે મુનિની નય દેશનાજી, પરમાર્થથી અસિન્ન…મન૦"—શ્રો **યા. સ.૪-૨૦**.









। इति चित्रसर्वश्चदेशनाऽभेदाधिकारः ।

સર્વજ્ઞ પ્રતિક્ષેપ નિષેધ અધિકાર.

પ્રકૃત ઋષિએહ્યકી યોજન કહે છે—

तदभित्रायमज्ञात्वा न ततोऽर्वाग्दशां सताम्। युज्यते तत्प्रतिक्षेपो महानर्थकरः परः॥ १३९॥

वृत्ति:-तद्भिप्रायम्-तेथिति। अकिप्राय, सर्वज्ञिति। अकिप्राय, अज्ञात्वा-अप्या विना, न-न्यी, ततः-ते अरुष्यी, अविष्ट्शां ससां-अविष्टि ( ७६२४ ) संतिते, प्रभातुभाते. शुं ! ते। के-युज्यते तत् प्रतिक्षेपः-तेथिति। प्रतिक्षेप अन्त, केवे। विशिष्ट ! ते भाटे क्छूं-महानर्थकरः-भक्षा अनर्थकरुष्शीक्ष, भक्षा अनर्थं करवाना स्वकाववाला, परः-पर, प्रधान.

<sup>× &</sup>quot; सुनिश्चितं नः परतंत्रयुक्तिषु, स्कुरंति याः काश्चन स्कसंपदः। तवैच ते पूर्वमहाणेवोत्थिताः, जगव्यमाणं जिनवाक्यविषुषः॥ " श्री सिद्धसेन हिवाकरूष्ट्रत हा. हा.

તસ અભિપ્રાય લહ્યા વિના, છકારથને લગાર; પ્રતિક્ષેપ તસ યુક્ત ના, પર મહાનથીકાર, ૧૩૯

અર્થ:—તેથી કરીને તેના-સર્વજ્ઞના અભિષ્રાય જાણ્યા શિવાય, અર્વોગ્દૃષ્ટિ છવસ્થ સંતાને તેના પ્રતિક્ષેપ (વિરાધ) યુક્ત નથી,-કે જે પરમ મહાઅનથે કરનાર છે.

## વિવેચન

" સબ શાસ્ત્રન કે નય ધારિ હિયે, મત મંડન ખંડન લેદ લિયે; વહ સાધન બાર અનંત કિયા, તદપિ કછુ હાથ હજી ન પર્યો "-શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રજી.

ઉપરમાં કહેવામાં આવ્યા તે તે કારણાને લીધે તે સર્વ જ્ઞાના અભિષાય જાણ્યા વિના આર્વા ગૃદિવાળા છદ્મસ્ય સંતર્જનાએ તેઓના પ્રતિક્ષેપ કરવા-વિરાધ કરવા યુક્ત નથી. તે પ્રતિક્ષેપ કેવા છે? તેા કે માટામાં માટા અનર્થ કરનાર એવા છે. સર્વ જ્ઞાપ્તિક્ષેપ સર્વ જ્ઞદેશનાના ભેદના સમાધાન અંગે જે જે ઉપરમાં કહેવામાં આવ્યું, મહાઅનર્થ કર તે સર્વ લક્ષમાં લઇને વિચારીએ તો-તે સર્વ જ્ઞના આશ્ય શા છે? તેની સમજણ વિના અર્વાગૃદૃષ્ટ પ્રમાતૃઓએ અર્થાત તત્ત્વગવેષક છદ્મશ્ય સજ નેઓ તેના પ્રતિક્ષેપ કરવા-વિરાધ કરવા ઘટતા નથી. કારણ કે છદ્મસ્થનું જ્ઞાન આવરણવાળું હાઇ ઘણું જ મર્યાદિત છે, અત્યંત પરિમિત છે. કેવલજ્ઞાન વિનાના પ્રછદ્મસ્થા અરેખર! અચલુ-ચલુ વિનાના છે, એટલે આધળાની લાકડી જેવા પરાક્ષ શાસજ્ઞાનવઢ તેઓના વ્યવહાર ચાલે છે. આંધળા જેમ હાથ લગાડીને વસ્તુ પારખે, તેમ આ શાસ્ત્ર જ્ઞાન ચલુઆંધના હસ્તસ્પર્થ સમું છે. તેના વડે છદ્મસ્થા યથાવત્ કેમ દેખી-જાણી શકે? માટે સર્વજ્ઞના વિષયમાં સંસ્થિત અર્થીને છદ્મસ્થા પ્રકાશી શકતા નથી, એમાં આશ્ચર્ય નથી, પણ તે કંઇ પણ જાણે છે તે જ અતિ અદ્ભુત—આશ્ચર્ય છે!

" सर्वज्ञविषयसंस्थां श्रुद्धास्थो प्रकाशयत्यर्थान् । नाश्चर्यमेतदत्यद्भुतं तु चर्तिकचिदपि चेत्ति ॥ "

—શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરજી કૃત હા. દ્વા. ૮-૨૧

વળી ઉપલક્ષણથી તે તે દર્શનલેદવાળી દેશનાઓ પણ સર્વ જ્ઞમૂલક છે, મૂલ તેમાંથી ઉદ્દલવેલી છે, એટલે તે પણ સર્વ જ્ઞવાણીના અંગરૂપ છે. આમ મુખ્ય એવા ષડ્દર્શન પણ સર્વ જ્ઞાયવચનના અંગલન હોઇ, તેના પ્રતિક્ષેપ કરવા તે પણ સર્વ જ્ઞવાણીના છેદ કરવા બરાબર છે. શ્રી આનંદઘનજીની અમૃત વાણી છે કે—

<sup>🗴 &#</sup>x27;'अंतरा केवलवानं खवास्था खब्बचक्षुषः । हस्तस्पर्शसमं शास्त्रवानं तद्व्यवहारकृत् ॥ '' —श्री यशाविषयळ ३त व्यक्षात्मापनिषद्

"ષદ્ દરિસંણ જિન અંગ લહ્યું છે, ન્યાસ ષડંગ જો સાધે રે;
નિમિ જિનવરના ચરેલું ઉપાસક, ષદ્ દરિસંલું આરાધે રે…ષદ્ દરિસંલું.
જિન સુરપાદય પાય વખાણું, સાંખ્ય જોગ દોય લેદે રે;
આતમ સત્તા વિવરેલું કરતાં, લેહા દુ:ખ અંગ અખેદે રે…ષદ્૦ લેદ અલેદ સાગત સીમાંસક, જિનવર કર દોય લારી રે;
લેાકાલાક અવલંગન લજીએ, ગુરુગમથી અવધારી રે….ષદ્૦ લાકાયતિક કુખ જિનવરની, અંશ વિચાર જો કોજે રે;
તત્ત્વ વિચાર સુધારસ ધારા, ગુરુગમ વિલ્લું કિમ પીજે રે ? ષદ્૦ જૈન જિનેશ્વર વર ઉત્તમ અંગ, અંતરંગ ખહિરંગ રે;
અક્ષર ન્યાસ ધુરિ આરાધક, આરાધે ધરી સંગે રે….ષદ્૦ જિનવરમાં સઘળાં દરિસંલું છે, દર્શન જિનવર લજનારે, ષદ્૦ " સાગરમાં સઘળી તિદની સહી, તિદની સાગર લજનારે. ષદ્૦ "

માટે તે તે દર્શના વિચારતાં, 'સ્યાત્ ' પદાંકિત અપેક્ષાવિશેષના ' ધ્રસિ '-પ્રથમ ન્યાસ કરી, સર્વજ્ઞના આરાધક સંતજનાએ તેના પણ પ્રતિક્ષેય-વિરાધ કરવા યાગ્ય નથી; એટલું જ નહિં પણ, સ્થાત પદના ન્યાસપૂર્વ ક-સ્યાત પદ આગળ જોડીને **ંષદ દરિશન** કલ્પવૃક્ષ સમા જિતદર્શનના અંગભૂત ષડ્દર્શન પણ આરાધવા ચાેેેગ્ય છે. અને આ ષડદર્શનનું જ્ઞાન પગ કાંઇ ખંડનમાં કતરવા માટે નથી. જિન અંગ પણ તત્વના વિનિશ્વય કરવા માટે છે. પર સિદ્ધાંત જાણીને સ્વ સિદ્ધાંતના લણીજે ' ખલના× નિશ્ચય જાણવા માટે છે, સ્વપક્ષનું ખલ ચકાસવા માટે છે. અને એમ કરીને પણ કેવલ આત્માર્થ સાધવા માટે છે. વળી સવેશાસ્ત્રના નય હુદયમાં ધારણ કરી. આ જીવે અનંતવાર મત ખંડનમાંડનના લીદ જાણ્યા, તાપણ તેનું કશ્યાલ થયું નથી ! એ સાધના અનંતવાર કર્યા છતાં, હજી કાંઇ તત્ત્ર હાથમાં આવ્યું નથી ! હાથ હુજા ખાલી ને ખાલો છે! માટે આત્માર્થી સંતજનાએ કાઇપણ પ્રકારે પ્રતિક્ષેપમાં ખાંડનમાં ઉતરલું ચેત્ર્ય નથી. અને તેમાં પણ સર્વજ્ઞના કે સર્વજ્ઞ વાણીના પ્રતિ-**ક્ષેપ** કરવા તે તા અત્યંત દુષ્ટ છે, મહા અનર્થ કર છે, માટામાં માટા અનર્થ કરનાર છે. કારણ કે પરમ પુજ્ય આરાધ્ય સર્વજ્ઞની આશાતના જીવને સન્માર્ગપ્રાપ્તિમાં મહા અંતરાયરૂપ થઇ પડી, પરમ અકલ્યાણના હેતુ થાય છે. પ્રત્યેક મુમુદ્ધુએ આ તિરંતર લક્ષમાં \*રાખવા

<sup>× &</sup>quot; क्षेत्रः परसिद्धान्तः स्वपक्षबल्जनिश्चयोपलब्ध्यर्थम् । परपक्षक्षोभणमभ्युपेत्य तु सतामनाचारः॥ "—श्री सिद्धसेन दिवाधरेशकृत द्वा. द्वा. ८-३८

<sup>\* &</sup>quot; एकस्याशातनाष्यत्र सर्वेषामेव तस्त्रतः। अन्योन्यमनुविद्धा हि तेषु ज्ञानादयो गुणाः "—श्री यशेर हत द्वर द्वर २९-५ ः

ચાેગ્ય છે કે એક સંતની આશાતનામાં સર્વ સંતની આશાતના છે, ને એક સંતની પૂજનામાં સર્વ સંતની પૂજના છે.

અહીં જ નિદર્શન ( દષ્ટાંત ) કહે છે—

निशानाथप्रतिक्षेपो यथान्धानामसंगतः। तद्भेदपरिकल्पश्च तथैवार्वाग्दशामयम्॥१४०॥

ચંદ્ર તેણા પ્રતિક્ષેષ ને, ભેદ કલ્પના જેમ; દ્વાય અસંગત અધના, છદ્મસ્થના આ તેમ. ૧૪૦

અર્થ:-- જેમ ચંદ્રના પ્રતિશ્વેષ અને તેના ભેકના પરિકલ્પ (કલ્પના ) આંધળાઓને અસંગત-અયુક્ત છે, તેમજ અર્વાગૃદશાને-છજ્ઞસ્થાને આ સર્વગ્રપ્તિશ્વેષ અને તેના સેક્ના પરિકલ્પ અસંગત-અસંયુક્ત છે.

#### વિવેચન

જેમ ચક્કુવિકલ એવા આંધળાઓને અંદ્રના ધિરુફ્રેય કરવા, નિષેધ કરવા, તે નીતિથી અસંગત છે-અયુક્ત છે, અને ચંદ્રના લોકની પરિકર્લ્યના કરતી તે પછુ અયુક્ત છે, તેમજ છદ્મારથાને સર્વજ્ઞના પ્રતિક્ષેપ કરવા કે તેના લોકની પરિકર્લ્યના સર્વજ્ઞપ્રતિક્ષેપ કરવી અસંગત છે-અયુક્ત છે. અધકારને દ્વર કરનારા નિશાનાથ-ચંદ્ર અયુક્ત: અંધનું દ્વર આકાશમાં રહ્યો સતો ચાંદની રૈલાવી સમસત જગતમાં પ્રકાશ દર્શાત રૈલાવે છે; છતાં ચક્કુવિકલ આંધળા તેને દેખી શકતા નથી. ચંદ્ર પ્રગટ છે, છતાં જો આ અંધજના 'ચંદ્ર છેજ નહિં' એમ કહી વાંધા ઉઠાવે, તેના પ્રતિક્ષેપ કરે, તો તે શીલકુલ બેહૂદું છે, અણ્વટતું છે, નીતિથી અસંગત છે. કારણ કે તેઓ પોતે જ દેખતા નથી, તે આ નથી એમ કેમ કહી શકે ? તેમ મોહાંધકારને હરનારા સર્વજ્ઞ-ચંદ્ર જ્ઞાન-જપોત્સ્તા વિસ્તારી સમસ્ત વિધ વસ્તુને પ્રકાશિત કરે છે, છતાં દિશ્વિકલ છદ્મસ્થા તેને દેખી શકતા નથી, સર્વજ્ઞ પ્રગટ છે, છતાં જો આ અર્વજ્ઞ હતા દિશ્વિકલ છદ્મસ્થા તેને દેખી શકતા નથી, સર્વજ્ઞ પ્રગટ છે, છતાં જો આ અર્વજ્ઞ દૃષ્ટ છદ્મસ્થા, 'સર્વજ્ઞ જ નથી' એમ કઠી પ્રતિવાદ કરે-પ્રતિફ્રેય કરે, તો તે સર્વથા અયુક્ત છે, સન્ન્યાયથી અસંગત છે, કારણ કે પોતે જ જે દેખતા નથી, તે આ નથી એમ કહેવાની ધૃષ્ટતા કેમ કરી શકે વારુ ?

वृत्तिः-निशानाध्यतिक्षेपः---अंद्रते। प्रतिक्षेष, यथान्यानाम्-क्षेष अधिते। अक्षुतिक्ष्षेति।, अस्तिक्षेति।, अस्तिक्षेत्रेष, अस्तिक्षेत्रेष्ठान्यः-अस्ति केति। परिक्ष्प, अद्रित्ता केति। परिक्ष्प, अद्रित्ता केति। परिक्ष्प, अद्रित्ता केति। परिक्ष्प, अद्रित्ता केति। परिक्ष्प, अर्थेक्ष केति। परिक्ष्प, अर्थेक्ष केति। परिक्ष्प अस्ति।, अर्थे-आ, सर्वक्ष प्रतिक्षेष, अति तेता केति। परिक्ष्प अस्यान-असुक्त केति।

વળી આ અંધજનામાં કાઇ ચંદ્ર વાંકા છે, કાઇ ત્રાંસા છે, કાઇ ચારસ છે, એમ કહી તેના ભેદની પરિકલ્પના કરે, તા તે પણ અયુક્ત છે, નીતિથી વિરુદ્ધ છે. કારણ કે જે ચંદ્રને દીઠા જ નથી, તેના સ્વરૂપ સંઅંધી ગમે તે કલ્પના કરવી ભેદ કલ્પના તે કલ્પના જ છે, સત્ય નથી. તેમ છદ્મસ્ય જના, સર્વન્ન આવા છે કે અયુક્ત તેવા છે વગેરે તેના ભેદ સંઅંધી પરિકલ્પના કરે, તા તે પણ અયુક્ત છે, એહૂદું છે; કારણ કે જે સર્વન્નને પાતે દીઠા જ નથી, તેના સંબંધી ગમે તે કલ્પનાના ઘાડા દાડાવવા તે મિચ્યા કલ્પનારૂપ જ છે, સત્ય નથી. અને જે ચંદ્ર પાતાને દેખાતા નથી, તે ચંદ્રના વિવિધ ભેદ કલ્પી, આંધળાઓ તે સંબંધી ગ્રવડા કરે, તો તે તો કેટલું બધું બેહૂદું કહેવાય કે તેમ જે સર્વન્ન પાતે દીઠા નથી, તે સર્વન્નના ભૂદા જાદા ભેદ કલ્પી, છદ્મસ્થા તે ભેદ સંબંધી મિચ્યા વાદવિવાદ કરે, સામસામા પ્રતિક્ષેપ કરે, પરસ્પર ખંડન–મંડનમાં ઉતરી પડે, તે તા અત્યંત અયુક્ત છે જ, એ આ ઉપરથી ફલિત થાય છે. અત્રે જન્માંધ મનુષ્યા ને ઢાથીનું ઢાંત ઘણું બંધબેસ્તું છે. તે આ પ્રકારે:—

# જન્માંધ મનુષ્યા ને હાથી

કાઇ એક સ્થળે એક હાથી આવ્યા. એને જેવા માટે છ જન્માંથ પુરુષા ગયા. તે માંથળાઓએ હાથીને હાથ લગાડીને તપાસી જેવા. એકના હાથમાં હાથીની સૂંઢ આવી એટલે તેને હાથી સાંખેલા જેવા લાગ્યા. બીજાના હાથમાં દંત્રાળ આવ્યું એટલે તેને તે ભૂંગળા જેવા લાગ્યા. ત્રીજાના હાથમાં કાન આવ્યા, એટલે તેને તે સૂપડા જેવા લાગ્યા. ચાથાના હાથમાં પગ આવ્યા, એટલે તેને હાથી થાંલલા જેવા જણાયા. પાંચમાના હાથમાં ઉદર આવ્યું, એટલે તેને તે મથક જેવા જણાયા. છઠ્ઠાના હાથમાં પૂંછડું આવ્યું, એટલે તેને તે સાવરણી જેવા જણાયા. આ ઉપરથી તેઓએ પાતપાતાના અલિપાય બાંધ્યા અને પછી એક બીજાને જણાવ્યા. પછી દરેક પાતપાતાના અલિપાયમાં મક્કમ હાઇ, પાત જ સાચા છે ને બાદીના બીજા બધા ખાટા છે, એમ આગ્રહ કરી પરસ્પર ઝઘડા કરવા લાગ્યા, મિચ્યા ચર્ચામાં ઉતરી પડયા, ને તકરાર વધી પડી!

ત્યાં કાઇ એક દેખતા દરિવાળા મનુષ્ય આવી ચઢ્યો, અને તે તેઓને નિવારીને એહિયા કે-અરે! ભલા માણુસા! આ તમે ફેરગટ ઝઘડા શા માટે કરા છા ! તમે બધાય ખાટા છા ને તમે બધાય સાચા છા! કારણું કે હાથી આવા જ છે એવા તમારા આશ્રહથી તમે ખાટા છા, અને અમુક અંગની અપેક્ષાએ હાથી આવા છે એ રીતે તમે સાચા છા. જુઓ! હાથીની સૂંહના આકાર સાંબેલા જેવા છે, દંત્ શળના આકાર ભૂંગળા જેવા છે, કાન સૂપડા જેવા છે, પગ શાંભલા જેવા છે, પેટ મલક જેવું જણાય છે, અને પૂંછડું પર

સાવરણી જેવું દેખાય છે. એક એક અંગને સ્પર્શ વાથી તમને હાથી તેવા તેવા લાગ્યા, તે તે તે અંગની અપેક્ષાએ ખરાબર છે, પણ તે ઉપરથી કાંઇ આખા હાથીના ખ્યાલ એાછા આવે છે! સમગ્ર અંગ મળીને જ હાથી બને છે. માટે તેનું સાંગાપાંગ સ્વરૂપ બરાબર સમજવું હાય તા તેના સમગ્રપણ જ વિચાર કરવા જોઇએ, તમારા આશ્રહરૂપ 'જ'કાર—એકાંતવાદ છાડી દેવા જોઇએ. એમ સમજી હવે તમારા ઝઘડા બંધ કરા! અંધ કરા! એમ તે ડાહ્યા દેખતા દેષા પુરુષે સમજાવ્યા, એટલે તે વાદીઓ ટાઢા પછ્યા, ને મિશ્યા ચર્ચા છાડી દઇ સમજીને શાંત થયા.\*

આ દર્શાત ઉપરથી એટલું ફિલિત થાય છે કે આ આમ 'જ' છે એમ વકનારા એકાંતવાઢી આશ્રહી હોય, પણ સર્વસમન્વયકારી અનેકાંતવાઢી તો સર્વથા સર્વત્ર નિરાગ્રહી જ હાય. શાહા પણ મહાગ્રંથગંભીર શબ્દમાં સમસ્ત એકાંતવાઢીનું પરમ સમર્થ નિરસન કરતું શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું ચમતકારિક સુભાષિત છે કે—

" એકાંતવાદ એ જ જ્ઞાનની અપૂર્ણેતાની નિશાની કે વાદીઓ! મને તમારે માટે દર્શાવે છે. કાત્ત્ણ શિખાઉ કવિએા કાવ્યમાં જેમ તેમ ખામી દાબવા 'જ' શખ્દના ઉપયોગ કરે છે, તેમ તમે પણ 'જ' એટલે નિશ્ચયતા શિખાઉ જ્ઞાનવઢ કહા છા. મહારા મહાવીર એમ કાઇ કાળે કહે નહિં; એ જ એની સતકવિની પેઠે ચમતકૃતિ છે."

—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર, પત્રાંક ક

તેમજ---

न युज्यते प्रतिक्षेपः सामान्यस्यापि तत्सताम् । आर्यापवादस्तु पुनर्जिह्वाछेदाधिको मतः ॥ १४१ ॥

પ્રતિક્ષેષ સામાન્યના, પણ સંતને ન યુક્ત; આધિકા જિહ્નાહેદથી, આર્ય અપવાદ ઉક્ત. ૧૪૧

અર્થ:—સામાન્ય જનના પણ પ્રતિક્ષેપ ચુક્ત નઘી. તેથી કરીને આર્થ સર્વજ્ઞના અપવાદ તા સંતાને મન જિહ્લાઇંદ કરતાં અધિક છે.

वृत्तिः—न युज्यते—नथी क्षुक्त, प्रतिक्षेपः-निराक्ष्यकृष प्रतिद्धेष सामान्यस्यापि-क्षेष्ठ सामान्य पुरुष आदिने पणु, तत्त्-तेथी करीने, सताम्-संताने, सुनिओने, आर्यापवादस्तु पुनः-आयंने। अपवाद ते। वणी, सर्वजने। परिभव ते। अभ अर्थ छे. शुं १ ते। क्रे-जिह्नाछेदाधिको मतः- किह्नाछेद करता ( क्रिस क्ष्माच कवा करतां ) अधिक भत छे,-तथाविध प्रत्यपायना क्षावे करीने.

<sup>\* &</sup>quot; परमागमस्य जीवं, निषिद्धजात्यंधिसन्धुरियधानम् । सक्छनयविळिसितानाम् , विरोधमधनं नमाम्यनेकांतम् ॥ " —श्री अभृतयंद्रायार्थे छकृत पुरुषार्थसिद्धिष्ठिपायः

# વિવેચન

કાઇ સામાન્ય પુરુષના પણ પ્રતિક્ષેપ-વિરાધ કરવા યુક્ત નથી; તેટલા માટે આર્ય એવા સર્વજ્ઞના વિરાધ કરવા તે તા સંતજનાને મન જીય કપાઇ જવા કરતાં પણ અધિક છે.

કાઇ સામાન્ય-સાધારણ મનુષ્ય હાય, તેના પણ નિરાકરણરૂપ પ્રતિક્ષેપ કરવા, પ્રતિવાદ કરવા, વિરાધ કરવા, તે સજ્જનાને ઘટતા નથી. કારણ કે આપણા મનમાં કાંઇ હાય ને એના મનમાં કાંઇ હાય. 'અપને મન કછુ એાર હે, ઉતકે સામાન્યના મન કછુ એાર.' આપણે એના આશય-અભિપ્રાય જાણી શકતા નથી, પ્રતિક્ષેપ પણ એટલે તે જાણ્યા વિના તેના ખંડનમાં ઉતરી પડવું, તેને તાંડી પાડવાના યુક્ત નથી વિકલ્પ સુદ્ધાં કરવા, તે સાવ એહૂદું છે. તે પ્રતિક્ષેપ કરતાં પણ, સામા માણસ કાંઇ પાતાના અભિપ્રાય છાડી દેતા નથી, ઊલટા ઘણીવાર તેને બેવડા જેરથી વળગી રહે છે! વળી તેવા પ્રતિક્ષેપથી વિરાધની વૃદ્ધિ થાય છે, સામા માણસનું મન દ્રભાય છે, વૈમનસ્ય ખંધાય છે, રાગદેષની ગાંઠ પડે છે, મળાર્ત-રોદધ્યાન થાય છે, પાતાને પણ અશાંતિ રહે છે. આમ અનેક અનર્થ નીપજે છે, માટે સંતા-મુનિએા તેવા વિરાધ કરે જ નહિં.

તો પછી અસામાન્ય, અસાધારણ વિબૂતિરૂપ, મહાઅતિશયવંત એવા આય સર્વ-મના અપવાદ કરવા-અવર્ણવાદ બાલવા તે તો અત્યંત અત્યંત અયુક્ત જ હાય, એમાં પૂછવું શું? એટલા માટે એવા પરમ પૂત્ય આર્ય સર્વકાના અપવાદ આર્ય અપવાદ કરવા, પરિબવરૂપ વિરાધ કરવા, તેને સંત સુનિજના તો જિહ્વાછેદ જહ્વાછેદથી કરતાં અધિક માને છે. એટલે કે પરમ અહિત્ સર્વદ્રા માટે એક અધિક પણ અપવાદ વચન બાલતાં, તેમને જીમ કપાઇ જવા કરતાં વધાર દુ:ખ થાય છે. અને જીમ કપાઇ જતાં બાલાય જ કેમ? અને પાતાની જીમ કપાય તેવું બાલવા ઇચ્છે પણ કાેશુ? તાત્પર્ય કે સંતજના કદી પણ આર્ય સર્વકાનું અપવાદ વચન ઉચ્ચારવાના પ્રારંભ પણ કરે નહિં, તેવું વચન ઉચ્ચારતાં તેમની જીમ ઉપડેજ નહિં; કારણ કે પરમ સત્પુરુષ એવા આર્ય સર્વદ્રાના અવર્ણવાદથી મહા અનર્થ-પરંપરા નિયજે છે, જીવ અનંત સંસારી થાય છે.

तेभ~--

<sup>+ &</sup>quot; आर्त्तथ्यानोपगतो वादी प्रतिवादिनस्तथा स्वस्य । चिन्तयति पक्षनयदेतुशास्त्रवाम्बाणसामर्थ्यम्॥"—श्री सिद्धसेनिहिवाङस्ळकृतद्वाःद्वाः ८-९०

# कुट्टियादिवन्नो सन्तो भाषन्ते प्रायशः कचित्। निश्चितं सारवचैव किंतु सत्त्वार्थकृत् सदा॥ १४२॥

કુદ-ષ્ટિયાળું વેણ તેા, ભાખે કદી ન સંત; નિશ્ચિત પરહિતકર સદા, સારવંત જ વદંત. ૧૪૨

અર્થ:—કુદષ્ટિ આદિવાળું કુત્સ્ય વચન સંતો ક્વચિત્ બાલતા નથી; પરંતુ સદાય નિશ્ચિત, સારવાળું અને સત્ત્વાર્થ કરનાર્-પ્રાથ્થીઓનું હિત કરનાર્ એવું વચન બાલે છે.

# વિવેચન

સંતજના કુદ છે આદિની પેઠે કદી કુદ ષ્ટિવાળું -કુત્સિત-નિંદા વચન બાલતા નથી, અને બાલે છે તા નિશ્ચિત, સારવાળું અને પરતું હિત કરનારૂં એવું જ વચન સદા બાલે છે.

કુદ્દિવંત અજ્ઞાની અવિવેકી જેના હાય તે કુત્સિત-નિંઘ ભાષણ કરે છે, ફાવે તેમ ઠેકાણા વિનાનું બાલે છે, યદ્ધાતદ્વા ઢંગઘડા વિનાના અસંબદ્ધ પ્રલાપ કરે છે, સાર વગરનું નમાલું બકે છે. અને બીજા જીવાને દુ:ખ થાય, અનર્થ થાય, અહિત

સંત કેવું થાય એવું સાવઘ વચન ઉચ્ચારે છે. પણ જે સાચા સંત-મુનિજના ઓલે ? નેગીજના છે, તેઓ તેમ કરી કરતા નથી, તેવું સાવઘ વચન કરી ઉચ્ચારતા નથી. તેઓ એાલે છે તો વિવેકપૂર્વક ભાષાસમિતિ સાચવીને,

ભાષાના વિવેક આચાર અરાખર જાળવીને જ સદા બાલે છે. એટલે જ તેઓનું વચન સદા નિશ્ચિત-અસંદિગ્ધ-સુસંખદ્ધ હાય છે,-સંદેહવાળું, ઠેકાણા વિનાનું, અસંબદ્ધ પ્રલાપ જેવું હોતું નથી; સારપૂર્ણ હાય છે,-નિ:સાર નિષ્મયોજન કે નિર્માદય હોતું નથી; અને સત્વાર્થ કરનારૂં હાય છે, અન્ય જીવાનું હિત કરવાના સ્વસાવવાળું જ હાય છે,-બીજા જીવાને દુ:ખ થાય, અનર્થ થાય, અહિત થાય, એવું સાવદા કદી પણ હાતું નથી. આમ સંત જનાને સદા નિશ્ચિત, સારભૂત, ને પરાપકારી એવું નિરવદા-નિર્દોષ વચન ઉચ્ચારવાની ટેવ પડી હોય છે.

" સાધુજી સમિતિ બીજી આદરા, વચન નિર્દોષ પરકાશ રે; ગુપ્તિ ઉત્સર્ગના સમિતિ તે, માર્ગ અપવાદ સુવિલાસ રે. "

—શ્રી દેવચંદ્રજીકૃત અષ્ટપ્રવચનમાતાની સજ્ઝાય.

# । इति सर्वज्ञप्रतिश्लेपनिषेधाधिकारः।

वृतिः—कुद्दश्यादिवत् १६७ आदिवाणुं, १८२४ ४८यदि, नो सन्तो-न संता, भुनिका, भाषन्ते कविचत्-काणे ४विथत्, त्यारे ४वुं काणे ?, ते माटे ४वुं—निश्चितम्-निश्चित, असदिश्व, सारकचैव-अने सारवाणुं क, न अपार्थं ४-०यर्थं निर्धं अपुं, किंतु सत्वार्थकुत्-परंतु सत्वार्थं ४२, परार्थं ४२, स्वार्थं अपुं, सदा-सदा काणे छे.

સર્વજ્ઞાદિ અતીંદ્રિય અર્થ અનુમાન અગાચરત્વ અધિકાર હપસંદરતાં કહે છે—

निश्चयोऽतीन्द्रियार्थस्य योगिज्ञानाहते न च। अतोऽप्यत्रान्धकल्पानां विवादेन न किंचन॥१४३॥

નિશ્ચય અતીન્દ્રિયાર્થના, ન યોગિજ્ઞાન શિવાય; એર્થીય અધ સમાનના, વિવાદથી નહિં કાંય. ૧૪૩

અર્થ:—અને અલીન્દ્રિય અર્થના નિશ્ચય યાંગિજ્ઞાન શિવાય થતા નથી; એથી ક્રેનીને પણ અત્રે સર્વજ્ઞની આબતમાં અંધ જેવાઓના વિવાદથી કાંઇ નથી.

# વિવેશન

અને સર્વજ્ઞ આદિ અલીન્દ્રિય અર્થના નિશ્ચય ચાેગિજ્ઞાન સિવાય થતા નથો, કારણુંકે તેના થકી જ તેની સિદ્ધિ થાય છે, એટલા માટે અત્રે સર્વજ્ઞ અધિકારમાં અંધ જેવા છદ્મસ્થાના વિવાદથી શું ?

સર્વજ્ઞ આદિ વિષય અતીન્દ્રિય છે, ઇંદ્રિય અને મનને અગાગર છે, અને માત્ર યાંગીઓને જ જ્ઞાનગમ્ય થઇ શકે એવા છે. એ સંબંધી યથાર્થ નિશ્ચયની બાબતમાં છદ્મસ્થાના અધિકાર નથી, કારણ કે વિશેષથી તત્ત્વને નહિંદેખનારા એવા અંધ સમા તે છદ્મસ્થા અંધ જેના જેવા છે. માટે એ એમના અધિકાર બહારના છદ્મસ્થાના વિષયમાં—તત્ત્વનિશ્ચય બાબતમાં તેઓના વિવાદ નકામાં છે, તેઓની વિવાદથી શું? ચર્ચાની અર્ચા અકિંચિત્કર છે. કારણ કે જે વસ્તુ આપણે દેખતા નથી— જાણતા નથી, તેના સ્વરૂપ બાબતમાં સ્વછંદે કલ્પના કરી, મિશ્યા અઘડા કરવા, નિ:સાર વાગ્યુદ્ધ કરવું, વાદ-પ્રતિવાદ કરી શુંક વલાવવું, ખંડનમંડનમાં પડી વેમનસ્ય વધારવું, તે મૂર્ખતાની નિશાની છે; ચંદ્રના આકાર વિષે અંધજનાની કલ્પના જેવું હાસ્યાસ્પદ છે; પેલા આંધળાએ જેમ હાથીના સ્વરૂપ બાબત ખાટે ઉલ્લી હાનિ થાય છે. કારણ કે તેથી પાતાના સત્ ચિત્રનો નાશ થવારૂપ અનિષ્ટ કલ નીપજે છે. અર્થાત

वृत्ति: — निश्चयो ऽतीन्द्रियार्थस्य-सर्वं इ आहि अतीन्द्रिय अर्थने। निश्चय, योगिङ्गानाहते न च-थे। शिज्ञान शिवाय नथे। हे।ते। -कारण के तेना यक्षी क तेनी सिद्धि थाय छे. अतोऽपि-आ कारण यक्षी पण, अन्न-अन्ने, सर्वं इ अधिकारमां, अन्यक्तरुपानां-अधि केवास्थाना, -विशेष्धी तेना तत्त्वने निर्दे हेअनारास्थाना, विद्यादेन न किंचन-विवाहया क्षेत्र नथी, -सन्धितनाशह्य इसवाण। विवाहयी कांस्र नथी.

સફભાવવાળા ચિત્ત આશય નષ્ટ થઇ દુષ્ટ આશય જન્મે છે, રાગદ્રેષાદિ દોષની વૃદ્ધિ થાય છે, ચિત્તને અશાંતિ ને સંક્ષાભ ઉપજે છે. આવા સત્ચિત્તના નાશ કરનારા વિવાદનું સંતજનાને શું પ્રયોજન છે કે કંઇ જ નહિં, કંઇ જ નહિં.

> न चानुमानविषय एषोऽर्थस्तस्वतो मतः। न चातो निश्चयः सम्यगन्यत्राप्याह धीधनः॥ १४४॥

યુક્તિ વિષય આ તત્ત્વથી, નહિં-એથી અન્યત્ર; સમ્યક્ નિશ્ચય થાય ના, ક<sup>શ્</sup>યું છુદ્ધિયન અત્ર;-૧૪૪

અર્થ:-અને આ સર્વજ્ઞરૂપ અર્થ તત્ત્વથી અનુમાનના વિષય નથી માનવામાં આવ્યા. અને આ અનુમાનથકી અન્યત્ર પણ સમ્યક્પણે નિશ્ચય થતા નથી. બુદ્ધિયન **ભર્નુ હરિએ** કહ્યું છે:—

## વિવેચન

હપરમાં એમ કહ્યું કે સર્વજ્ઞાદિ અતીન્દ્રિય અર્થ યોગિજ્ઞાન વિના જણાતો નથી, એટલે આ વિષયે અંધ સમા છવાસ્થાના નિવાદથી કંઇ પ્રયોજન સિદ્ધ નથી થતું. ત્યારે કાઇ એમ કહે કે આપ એવું કેમ કહા છો? અનુમાનથી-યુક્તિથી પણ અતીદ્રિય તે કેમ ન જાણી શકાય? તેના અહીં જવાબ આપ્યો છે કે—આ અર્થ યુક્તિના સર્વજ્ઞરૂપ અતીન્દ્રિય અર્થ તત્ત્વથી અનુમાનના-યુક્તિના વિષય નથી. અવિષય અમે તેવા મહામતિમાન્ તાર્કિકની યુક્તિનો ત્યાં ગતિ નથી; અમે તેટલા યુક્તિવાદથી સાક્ષાત સર્વજ્ઞ તત્ત્વ ગમ્ય થઇ શકતું નથી. કારણ કે તે તત્ત્વ અતીન્દ્રિય એટલે મન ને ઇદ્રિયથી પર છે—અગમ્ય છે, અને તર્કવાદ છુદ્ધિના વિષય હાઇ છુદ્ધિગમ્ય છે. એટલે તે અતીન્દ્રિય વિષયમાં મતિની ગતિ કુંકિત થતાં યુક્તિવાદ ભેંદા પહે છે. વળો આ અતીન્દ્રિય વિષયની વાત જવા દઇએ, તા પણ અન્ય સામાન્ય અર્થના પણ અનુમાન થકી સમ્યક્પણે નિશ્ચય થતા નથી; યુક્તિવાદથી સામાન્ય—સાધારણ ળાબતના પણ બરાબર નિર્ણય પ્રાપ્ત થતા નથી, તો પછી અતીન્દ્રિય અર્થનું તા પૂછવું જ શું? આના સમર્થતમાં અહીં મહામતિ ભર્ત્યુ હરિતું વચન ટાંક્યું છે.

શું કહ્યું છે ? તે કહે છે: —

वृत्तिः—न चानुमानविषयो-अने अनुभानने। विषय नथी, युक्तिने।यर नथी, एषोऽर्थः-आ सर्वातिशेष बक्षावाणा अर्थः, तत्त्वतो मतः-तत्त्रथी भानवामां आवेब, परभार्थथी ६ष्ट, न चातो-अने आ अनुभानवधी नथी होतो, निश्चयः सम्यक्-निश्चय सम्यक्ष्णे, अन्यत्रापि-अन्यत्र पश्, सामान्य अर्थमां पश्-आह घीघनः-ने शुद्धिन सर्तिहिन्से बहुं छेः—

# यत्नेनानुमितोऽप्यर्थः कुश्लैरनुमातृभिः। अभियुक्ततरैरन्यैरन्यथैवोपपायते॥ १४५॥

યત્નર્થી પડુ અનુમાતૃથી, અર્થ અનુમિત થાય, તેય યુક્તતર અન્યથી, અન્યથા સમર્થાય ૧૪૫

અર્થ:—કુશલ અનુમાનકારાથી યત્નથી અનુમાનવામાં આવેલા અર્થ પણ, વધારે યુક્તિયુક્ત એવા બીજાઓથી બીજી જ રીતે સાબિત કરાય છે.

#### વિવેચન

તે ખુદ્ધિમનવાળા શ્રી ભાતૃ હિરિએ શું કહ્યું છે? તે કહે છે-' કુશળ અનુમાનકારાએ યત્નથી અનુમાનેલા અર્થ પણ વધારે સળળ શુક્તિત્રાળા બીજાઓથી બીજી જ રીતે ઉપ-પાદન કરાય છે.'-સાબિત કરાય છે.

અન્વય-વ્યતિરેક વગેરે ન્યાયપદ્ધતિમાં પારંગત એવા નિષુણુ યુક્તિવાદીઓ અન્વય-વ્યતિરેક આદિ અનુસારે તત્ત્વપરીક્ષા કરે છે. તેમાં અન્વય એટલે આ આમ હાય તો આ આમ હાય એવી વિધાનરૂપ હકારાત્મક ઉક્તિ; અને વ્યતિરેક એટલે યુક્તિથી મંડન: આ આમ ન હાય તો આ આમ ન હાય, એવી નિષેધરૂપ નકારાત્મક યુક્તિથી ખંડન. ઉક્તિ (૧) આ અન્વય-વ્યતિરેક પ્રમાણે કાઇ કુશલ યુક્તિવાદીઓ પ્રયત્તપૂર્વક અનુમાનથી-યુક્તિથી અમુક અર્થ સ્થાપિત કરે. અને કહે કે જુઓ! આ અર્થ આ હેતુથી આ રીતે જ ઘટે છે, આમ એની તથાપિપિત્ત છે; આ અર્થ આથી અન્ય રીતે ઘટતા નધી-આમ એની અન્યથાનુપપત્ત છે. (૨) તા ત્યાં તેનાથી ચઢીયાતા એવા ખીજા પ્રખર તાર્કિકા-યુક્તિવાદીઓ, વળી એ જ અન્વય-વ્યતિરેક આદિના આશ્ય કરી, તે જ અર્થને અન્યથા પ્રકારે ઉપપાદિત કરે છે, સાબિત કરી બતાવે છે, અને કહે છે કે જુઓ! તમે કહેા છેલ તે પ્રકારે આ અર્થ ઘટતા નથી-એની અત્ત-થાપપત્તિ છે; અને આ અમે કહીએ છીએ તે બીજા પ્રકારે જ એ ઘટમાન થાય છે-એની અન્યથાપત્તિ છે આમ એક જ અર્થને અમુક વાદી સ્થાપે છે, તો ખીજો ઉત્થાપે છે! એક જ અર્થને સમર્થ તાર્કિકા પાતપાતાના મતિબલથી જાદ્ધા જાદ્ધા પ્રકારે પૂરવાર કરી આપે છે!

वृत्तिः स्वरतेनानुमितोऽप्यर्थो-अन्वय आहि अनुसारे यत्नथी अनुमानवामां आवेक्षे। अर्थ पण्, कुश्छेरनुमानुमिः-अन्वय आहिना जाल्यासा ५शस अनुमानकारेथी-युक्तिवादीक्षेथी, अमि-युक्तिवरिर्मान्थः-अन्वय आहिना द्याता ज केवा अलियुक्तत्वर-वधारे युक्तिवाणा भीजकेथी, अन्यर्थेबो-पपाद्यते-अन्यथा ज ६५पाइन क्राय छे. अत्यासिद्धि आहि प्रकारे भीळ रीते ज पूरवार क्राय छे.

આમ આ તકવાદ તો ખુબ્રિના અખાઉા છે! અખાડામાં જેમ શરીરના વ્યાયામ થાય છે, કસરત કરાય છે. અટાપટા ખેલાય છે, દાવપેચ રમાય છે, તક વાદ ભુદ્ધિના તેમ આ યુક્તિવાદરૂપ વ્યાયામશાળામાં ભુદ્ધિના વ્યાયામ શાય છે, યુક્તિની કસરત કરાય છે, તર્કના અટાપટા ખેલાય છે. છલ∽જાતિના અખાડા हावपेथ रभाय छे। 'साक्षरा विपरीता राक्षसा भवन्ति!' अणाडामां જેમ વધારે ગળવાનું મદ્મ અલ્પ અળવાળા પ્રતિમદ્યને મહાત કરે છે. શિકસ્ત આપે છે. તેમ આ ગુક્તિવાદની કસરતશાળામાં વધારે પ્રખર બુદ્ધિમાન્ વાદી અલ્પ બુદ્ધિવાળા પ્રતિવાદીને પરાજિત કરે છે, હાર આપે છે! વળી 'શેરને માથે સવાશેર' એ ન્યાયે તે વિજેતા મદ્ધને પણ જેમ વધારે અળવાનુ મદ્ય છતે છે, તેમ વિજયથી મલકાતા ને ફુલાતા તે વાદીને પણ બીજો અધિક તર્કપટુ પ્રતિવાદી હરાવે છે! આમ જેમ કુસ્તીની પરંપરા ચાલ્યા કરે છે, મહ્યુદ્ધના છેડા આવતા નથી, તેમ તર્કવાદની પરંપરા ચાલ્યા કરે છે ને ખુહિયુદ્ધના આરા આવતા નથી! પણ આમ અનંત તર્કવાદ કરતાં પણ કાઇ અભિમત વસ્તુ વસ્તુગતે કહી શકવા સમર્થ થતા નથી! ઉલટે 'પાંડે પાડા લંડે તેમાં ઝાડના ખા નીકળી જાય, ' એ ન્યાયે આ તાર્કિકાની સાઠમારીમાં તત્ત્વવૃક્ષ બાપડું ક્યાંય છુંદાઇ વ્યય છે! તત્ત્વ વસ્તુ કયાંય હાથ લાગતી નથી. મહાતમા આનંદઘનજીનું માર્મિક વચનામત છે કેઃ--

" તર્ક વિચારે રે વાદ પરંપરા રે, પાર ન પ્હેાંચે કાય; અભિમત વસ્તુ વસ્તુગતે કહે રે, તે વિરલા જગ જોય.

....પંથડા નિહાળું રે ખીજા જિન તશે! રે, '-- શ્રી આનંદધનજ.

અભ્યુચ્ચય કહે છે—

ज्ञायेरन्हेतुवादेन पदार्था यद्यतीन्द्रियाः। कालेनेतावता प्राज्ञैः कृतः स्यात्तेषु निश्चयः॥ १४६॥

પદાર્થો અતીન્દ્રિય જો, હેતુવાદર્થી જણાત; આટલા કાળે પ્રાજ્ઞથી, નિશ્ચય તિહાં કરાત. ૧૪૬

અર્થ:—એ હેતુવાદથી અતીન્દ્રિય પદાર્થી જણાતા હાત, તો આટલા કાળે પ્રાંગ્રાથી તે વિષયમાં નિશ્વય કરવામાં આવ્યા હાત.

वृत्ति:--क्षायेरन् हेनुवादेन-हेतुवादधी-अनुभानवादथी अध्यक्षां आवता हेत, पदार्था यद्यतीन्द्रियाः-ले सर्वं त आदि अतीन्द्रिय पदार्थी, कालेनैतावता-अत्या काण करीने, ब्राह्मै:-प्राचीधी, तार्कि क्षां, कतः स्यात-कराथे होत, तेषु-ते विषयेभां,-निश्चय:-निश्चय, अवत्रभ.

# વિવેચન

" હેતુ વિવાદે હાે ચિત્ત ધરી જોઇએ, અતિ દુર્ગમ નયવાદ; આગમવાદે હાે ગુરુગમ કાે નહીં, એ સખલાે વિખવાદ. અભિનંદન જિન દરિશણ તરસિયે."—શ્રી આનંદધનછ.

જે યુક્તિવાદથી અતીન્દ્રિય પદાર્થીનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થઇ શકતું હાત, તા આટલા કાળે પ્રાજ્ઞ જનાએ તે સંબંધી નિશ્ચય કરી નાંખ્યા હાત. જો સુક્તિ વહે કરીને ઇંદ્રિયાને અગમ્ય એવા અતીન્દ્રિય પદાર્થી જાણવામાં આવતા હોત, તો ઘણા હેતુવાદથી લાંબા કાળથી આ મહાબુદ્ધિશાળી પ્રાજ્ઞજના-મહાતાર્કિકા જે તેવી તત્ત્વનિશ્ચય સુક્તિ લડાવતા આવ્યા છે, તેઓને આટલા ગધા કાળે તે અલીન્દ્રિય પદાર્થના નિશ્વય થઇ જવા જોઇતા હતા. પણ તેવું તા થયું દેખાતું ન ચાય નથી, હુજુ તેના કાંઇ નીવેડા આવ્યા જણાતા નથી. કારણ કે આ वाही-प्रतिवाहीका हुन्तु तेवा ने तेवा जीरशार्थी ते क वाहविवाह बक्षावी रह्या छे! हुन्तु પણ તે ખાખતમાં નવા નિશાળી આવી જેમ તેવા ને તેવા કારાધાકાડ રહેલા જણાય છે! તેઓની વાદ-કંડ હુજુ તેવી ને તેવી છે! આટલા બધા મહાસમર્થ વાદી મહારથીઓએ આટલા અધા કાળ પ્રખર યુક્તિમલ અજમાન્યું, પણ તે મહાનુલાવાના આ મહા પ્રયાસ પાણીમાં ગયા હાય એમ જણાય છે! કારણ કે ચાગા બિંદુમાં કહ્યા પ્રમાણે 'નિશ્ચિત એવા વાદો ને પ્રતિવાદો કરતાં છતાં તેએ ગતિમાં ધાણીના બેલની પેઠે, હજુ તત્ત્વના અંતને પામ્યા નથી!

# न चैतदेवं यत्तस्मात्शुष्कतर्कग्रहो महान्। मिथ्याभिमानहेतुत्वात्त्याज्य एव मुमुक्षुभिः॥१४७॥

ને આ એમ ન તે થકી, શુષ્ક કુમહ મહાન; ત્યાજ્યજ હોય મુમુસુને, મિચ્યા માન નિદાન. ૧૪૭

અર્થ: — અને કારણ કે આ એમ નથી, તેટલા માટે મહાન્ એવા શુધ્ક તર્ક શ્રદ્ધ મિથ્યાશ્વિમાનના હેતુપણાને લીધે, મુમુક્ષુએને ત્યાજય જ છે-છાંડી જ દેવા યાગ્ય છે.

वृत्ति: — चैतदेवं-अने आ अभ नथी, यद्-के अरख्यी, तस्मात्-ते अरख्यी, द्युष्कतक्ष्रहो-शुष्कतक्ष्रक, महान्-भक्षान्, अतिरोद, मिध्याभिमानहेतुत्वात्-भिष्याक्षिमानहेतुप्खाइप अरख्यी, त्याज्य एव-त्याज्य क छे, मुमुक्कभिः-मुमुक्क्ष्रोओ, भूक्षाचा र्घश्यनाराक्षेत्रोओ.

## વિવેચન

અને આ એમ તા છે નહિં અર્થાત ઘણા ઘણા કાળે પણ હેતુવાદથી અર્તીદિય तत्त्वने। निश्चय हुन्तु प्राज्ञक्रनाथी पणु थर्ध शहये। नथी; तेथी हरीने मिथ्यासिमानना હેતુરૂપ આ શુષ્ક તર્કના મહા રોદ્ર-લયંકર ગ્રહ, ભવળંધનથી શુષ્ક તકે ગ્રહ ખરેખર છૂટવા ઇચ્છનારા મુમુક્ષુજનાએ છાહી જ દેવા જોઇએ, કારણ કે આ શુષ્ક તકવાદ ખરેખર! 'શુષ્ક જ ' છે. એમાં કાંઇ રસ–આર્ડ્ર તા સુસુક્ષુએ નથી. સુક્કો, હુદય સ્પર્શ વિનાની યુક્તિઓની વાગ્જલમય લડાઇ જ ત્યાજય જ એમાં છે. વેળુને ગમે તેટલું પીલતાં પણ જેમ તેમાંથી તેલરૂપ સાર નીકળ નહિં, તેમ ગમે તેટલું પીલતાં પણ-પિષ્ટપેષણ કરતાં પણ શુષ્ક તકવાદમાંથી તત્ત્વરૂપ સાર નીકળે નહિં અને મુમુક્ષુ તા તત્ત્વનાજ ખપી છે, તે આવા નિ: સાર નીરસ શુષ્ક તકેને કેમ શ્રહે વારુ ! વળી આ શુષ્ક તકે શ્રહ ખરેખર! ગ્રહ જેવા જ છે. પૂર્વે કહ્યું હતું તેમ ગ્રહ એટલે બૂતપિશાચ, અથવા અનિષ્ટ ગ્રહ, અથવા મગરમ<sup>2</sup>છ. (૧) ભૂતપિશાચરૂપ શહ્યી જે ગ્રસ્ત હાય, જેને ઝાડ વળગ્યું હાય, તેના ભુંડા હાલહવાલ થાય છે ને તેને તે શહમાંથી છૂટલું મુશ્કેલ થઇ પડે છે; તેમ આ શુષ્ક તકવાદરૂપ શ્રહથી-ભૂતથી જે આવિષ્ટ થયા હાય, એ ભૂત જેને ભરાયું હાય, તેની ભારે ખૂરી દશા થાય છે, ને તેના શ્રહમાંથી-પકડમાંથી છૂટલું સારી થઇ પડે છે. (૨) અથવા અનિષ્ટ પાપ થહ જેને નડતા હાય, તેને ભારી વસમી પીડા સહવી પડે છે; તેમ આ તકવાદરૂપ અનિષ્ટ શહ્યા જે પીડાતા હાય, તેને પાતાને હાથે વહારેલી ભારી કનડગત ભાગવવી પડે છે, અને તેની અસરમાંથી તે રહેલાઇથી છૂટી શક્તા નથી. (3) અથવા જે મગરથી ગ્રસાયા હાય, તેને તેના જડભામાંથી છટકલું ભારી કઠિન થઇ પડે છે; તેમ શુષ્ક તક રૂપ મગરના ગઢથી જે ગઢાયા હાય, તેને તેની ચુંગાલમાંથી છૂટવું અતિ દુષ્કર થઇ પડે છે. આમ ત્રણે અર્થમાં પાતે ગહેલા શુલ્ક તર્કરૂપ ગહુથી શુલ્કતર્કે ગાહી પાતાની મેળ જ દુ:ખી થાય છે. આવા અનિષ્ટ દ્રષ્ટ શુષ્કતર્ક બ્રહને આત્માર્થગાહી મુમુક્ષુ કેમ બ્રહે ?

તેમજ આ શુષ્ક તારું ગ્રહ મહાન્ છે, અતિ રાદ્ર છે, મહા લાયકર છે. એનું પરિણામ પાતાને માટે ને પરને માટે મહા રોદ્ર છે-દારુણ છે. કારણ કે આત્તં-રોદ્ર ધ્યાનથી વાદી-પ્રતિવાદી બન્નેને હાનિ થાય છે. મહા તાર્કિકશિરામણિ શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરજીએ પાતાની લાક્ષણિક શિલીમાં વર્ણવ્યું છે તેમ-' એ કાઇ પ્રકારે પાતાના વિજય થાય છે તા તે એટલા બધા પરિતાષ પામે છે કે મર્યાદાના લાંગ કરી એ પાતાની અડાઇ હાંકી ત્રણે લાકોને અલ બનાવે છે! અને પાતે એ કાઇ પ્રકારે બીજાથી જીતાઇ જાય તા તે કાપાંધ થઇ જઇ, પ્રતિવાદી પ્રત્યે ઘાંટા પાડી-અરાડા પાડી, આક્રમણ કરતા સતા પાતાનું

વિલખાપણું દ્વર કરે છે.\* તે વાદ કથા ખમી શક્તો નથી, અને માનભંગથી ઉચ્છુ એવા લાંબા નિસાસા નાખે છે! રમ્ય વસ્તુમાં પણ તેને અરતિ-જ્વર લાગુ પહે છે-રમ્ય વસ્તુ પણ તેને ગમતી નથી, અને સુદ્ધા પ્રત્યે પણ તેના વચન વજ જેવા કઠાર નીકળે છે! અને દુ:ખ અહંકારમાંથી ઉપજે છે, એવા આ સર્વ તંત્રના સિદ્ધાંત છે, તેના પર જાણે આરઢ થઇને તે ખરેખર! તત્ત્વપરીક્ષા કરે છે! અર્થાત્ અહંકારજન્ય દુ:ખના સાક્ષાત્ અનુભવ કરે છે!' ઇત્યાદિ પ્રકારે શુષ્ક તર્કવાદ રીદ્ર પરિણામનું કારણ થાય છે. વળી શુષ્ક તર્કવાદ મિથ્યાભિમાનના હેતુ થાય છે. શુષ્ક તર્કવાદી પાતાને બહા હાશિયાર માને છે! તેને પાતાની પ્રબુદ્ધિનું-તર્કશક્તિનું ઘણું અભિમાન હાય છે. મેં કેવી ક્રક્કડ શુક્તિ લડાવી ક્લાણાને છક્કડ મારી તાહી પાડયા-હરાબ્યા, એવા કાંકા રાખી તે અકકડ રહે છે!

આમ મહારોદ્ર પરિણામવાળા શુષ્ક તર્ક ગ્રહ મિશ્યાલિમાનના હેતુ હાવાથી, આત્મહિતેષી મુમુક્ષુઓને સર્વથા ત્યાન્ય જ છે. કારણુંકે સાચા મુમુક્ષુઓના મુખ્ય ને એક જ હેતુ ગમે તેમ કરીને લવળ ધનથી છૂટવાના છે. તેઓને કેવળા એક આતમાર્થનું જ કામ છે, માન-પૂજા-લિધ-સત્કાર આદિ બીજો મન-રાગ તેઓને હાતા નથી, અને ઉપરમાં જોયું તેમ શુષ્ક તર્કથી કાઇપણ પ્રકારના આત્માર્થ સિદ્ધ થતા નથી, ઊલટા માનાર્થને લીધે અત્યંત હાનિ પામે છે. કયાં સાચા મુમુક્ષુ જોગીજનનું એકાંત આત્માર્થી પણું? અને કયાં શુષ્ક તર્કવાદીનું મતાર્થી પણું-માનાર્થી પણું? 'શ્રેય તા એક બાજુએ રહ્યા છે, ને વાદિશ્રેષ્ઠો અથવા વાદીરૂપ બળદીઆ બીજી બાજુએ વિચરી રહ્યા છે! મુનિએ વાદવિવાદને કયાંય પણ માક્ષ-ઉપાય કહ્યો નથી.' આમ વાદને અને માક્ષને લાખા ગાઉનું અંતર છે, માટે માત્ર માક્ષના અર્થી એવા મુમુક્ષુ જોગીજન વાદવિવાદમાં કેમ પહે? શુષ્ક તર્ક શહને કેમ ગ્રહે?

\* "यदि विजयते कथंचित्ततोऽपि परितोषभग्नमर्यादः। स्वगुणविकत्थनदृषिकस्त्रीनपि लोकान् खलीकुरुते॥ उत जीयते कथंचित् परिपत्परिवादिनं स कोपान्धः। गलगर्जेनाक्तामन् वैलक्ष्यविनोदनं कुरुते॥ वादकथां न क्षमते दीर्धं निःश्वसिति मानंभक्कोष्णम्। रम्येऽप्यरितज्वरितः सुहृत्स्वपि वज्रीकरणयाक्यः॥ दुःसमहंकारप्रभवमित्ययं सर्वतंत्रसिद्धांतः। अथ च तमेबारूढस्तत्वपरीक्षां किल करोति॥"

श्री सिद्धसेनिद्धवाडरळ इत द्वा. द्वा. ८ १५-१८

x " अन्यत एव श्रेयांस्यन्यत एव विचरन्ति वादिवृषाः । वाक्संरंभः क्वचिद्पि न जगाद मुनि: शिवोपायः " ॥ श्री सिद्धसेन हिवाक्स्थ कृत द्वा.-द्वा. ८-७ તેમજ---

ग्रहः सर्वत्र तत्त्वेन सुसुक्षणामसंगतः। मुक्तौ धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः किमनेन तत्॥ १४८॥

મુમુસુએાને તત્ત્વથી, ત્રહ અયુક્ત સર્વત્ર; ધર્માય પ્રાયે મુક્તિમાં, ત્યાજ્ય–એથી શું અત્ર ? ૧૪૮

અર્થ:—સર્વત્ર શ્રહ તત્ત્વથી મુમુક્ષુઓને અસંગત-અયુક્ત છે. મુક્તિને વિષે ધર્મી પણ પ્રાર્થે ત્યજવાના હાય છે, તાે પછી આ ગ્રહથી શું ?

#### વિવેચન

" છોડી મત દર્શન તહ્યુા, આગ્રહ તેમ વિકલ્પ; કહ્યો માર્ગ આ સાધશે, જન્મ તેહના અલ્પ. "—શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજી પ્રણીત આત્મસિદ્ધિ.

મુમુક્ષુએ તત્ત્વથી ક્યાંય પશુ શહ રાખવા યુક્ત નથી. કારણ કે મુક્તિમાં ધર્મી પણ પ્રાયે છાડી દેવા પડે છે. તા પછી આ શહ્યી શું?

મોક્ષાલિલાયી આત્માર્થી છવે શુષ્ક તક ચહ છોડી દેવા યાગ્ય છે, એટલું જ નહિં, પણ કયાંય પણ કાઇ પણ વસ્તુના શહ પણ ત્ય છે દેવા જોઇએ. માટે સર્વ મત— દર્શનના આશ્રહ તેમ વિકલ્પ છોડી દઇ, તેમ જ અન્ય સર્વ પ્રકારના ક્યાંય પણ શહ શહ પણ વિસર્જન કરી મુમુક્ષુએ યથાકત માક્ષમાર્ગ જ આરાધવા યુક્ત નથી યાગ્ય છે, કારણ કે મુમુક્ષુના એકાંત હેતુ કાઇ પણ પ્રકારે માક્ષની પ્રાપ્તિ કરવી તે જ છે. અને માક્ષમાં તા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ ક્ષાયિક ધર્મા સિવાય બધુંય છાડ્યે જ છૂટકા છે. અરે! ક્ષમાદિક ક્ષાયાપશિમક ધર્મા પણ માક્ષમાં છાડી દેવા પહે છે, ત્યાં આ તુચ્છ અનિષ્ઠ શહાની તા શી વાત કરવી? સર્વ શહ્યો મુક્ત થયા વિના માર્ગસન્મુખ પણ ન થવાય, તા મુક્ત તા કેમ જ થવાય? તા પછી આ 'રાખના પડીકા' જેવા દૃષ્ટ શહાને મુમુક્ષુ શા હેતુએ ગાંઠે બાંધે? ને એ ગ્રહ જેવા શહાને ગ્રહીને હાથે કરીને શું કામ નિષ્કારણે દૃ:ખથી ગૃહીત થાય?

"धर्भ क्षमाहिक पणु भिटेल, प्रश्ने धर्म संन्यास; तो अवडा अंआ तथे।ल, भुनिने अवणु अक्यासः" ....भनभाडन किन्ला भीडी ताड्री वाणु, "—थे। ट्रंसक्या, ४-२२ ।इति सर्वज्ञादि अतींद्रियार्थानुमानागोचरत्वाधिकारः।

वृत्तिः -- ग्रहः -अ६, सर्वत्र-सर्वत्र, सर्व वस्तुमां, तत्त्वेत-तत्त्रथी, परमार्थथी, मुमुक्षूणाम-संगतः -- मुभुक्षुओने असंगत छे-अधुका छे क्या कारण्यी ? तो के-मुक्तौ धर्मा अपि प्रायस्यकः व्याः - मुक्तिने विषे धर्भी पणु प्राये स्थलना पडे छे, - प्रायः नुं अ६ण् क्षायिक धर्मीना व्यवच्छेद्द (अपवाद) अर्थे छे, किमनेन तत्नो पछी आ अ६थी शुं ? कंछ निक्कि, अभ अर्थे छे.

# મહત્પુરુષ માર્ગ અધિકાર.

કારણ કે એમ છે તેથી—

तदत्र महतां वर्त्म समाश्चित्य विचक्षणैः। वर्तितव्यं यथान्यायं तदतिक्रमवर्जितैः॥ १४९॥

પ્રાજ્ઞે અત્ર મહંતના, માર્ગ આશ્રીને સાર; તસ અતિક્રમ વિણ વર્ત્તેવું, ન્યાય તણે અનુસાર. ૧૪૯

અર્થ:—તેથી કરીને અત્રે મહત્ પુરુષાના માર્ગના સમ્યક આશ્રય કરી, વિચક્ષણાએ તેના અતિક્રમ વર્જીને, યથાન્યાય વર્ત્તવું ચાગ્ય છે.

## વિવેચન

" મેક્ષ કહ્યો નિજ શુદ્ધતા, તે પામે તે પંથ; સમજાવ્યા સંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્ધ'થ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

તેની અત્રે આ બાબતમાં મહાપુરુષાના માર્ગના સમ્યક્ આશ્રય કરી, નિરીક્ષણ કરી સુમુક્ષુજનાએ તે ધર્મના અતિક્રમ ન થાય એ રીતે, યથાન્યાયે વર્ત્તવું યાેગ્ય છે.

તો પછી મુમુલુ આત્માર્થી છવે શું કરવું યોગ્ય છે તે અહીં સ્પષ્ટ કર્યું છે. વિચલ્લા મુમુલુએ તો બીજી બધી માથાફાર છાંડી દર્ઇને, બીજી બધી મહાજનના ભંગળલ ફગાવી દર્ઇને, મત-દર્શન આગ્રહના સમસ્ત પ્રપંચ વિસર્જન માર્ગને કરી, સર્વ બહની ચુંગાલમાંથી મુક્ત થઇ, મહત પુરુષાના માર્ગનું અનુસરવું સમ્યક અવલં બન કરવું યોગ્ય છે. 'महाजनो येन गतः स पन्धाः' મહાજન જે માર્ગ ગયા તે માર્ગ છે. અને મહાજનાના માર્ગ તો કેવળ આત્મવિશુન્દિરૂપ માલ્યમાર્ગ છે. એટલે મહાજનાના નિર્દિષ્ટ માર્ગ તેમના પગલે ચાલવું એ જ મુમુલુનું કર્ત્ત વ્ય છે. અને તે માર્ગ ચાલતાં, મહત્ પુરુષોએ પ્રણીત કરેલા નિર્દીષ ધર્મમાર્ગના જેમ અતિક્રમ ન થાય અતિઆર ન થાય, ઉદલંઘન નથાય, ભંગ ન થાય, તેમ ઉપયોગપૂર્વક સન્નોતિ પ્રમાણે ચાલવું યોગ્ય છે. આમ મહાજનના માર્ગ નિરતિઆરપણે યથાન્યાય પ્રવર્ત્ત વું-ગમન કરવું એ જ મુમુલુ જોગીજનનું કર્ત્ત વ્ય છે.

वृतिः-तदत्र-तेथी अत्र व्यतिक्षरभां, आ प्रसंशभां, महतां वर्त्म-भदत्पुरुषीना भागिने, समाश्चित्य-सभाश्रय करी, अशीक्षर करी, विचक्षणैः-नियक्षणे। ये, पंडिताओ, वर्तितव्यं यथान्यायं-यथान्याय-न्याय प्रभाणे वर्ता वुं ये। ये छे तद्तिक्रमवर्जितैः -ते भद्धत् धर्भना अतिक्षमधी-अतियारथी रिद्धतः ओवाओओ. એજ કહે છે—

# परपीडेह सूक्ष्मापि वर्जनीया प्रयत्नतः। तद्वसदुपकारेऽपि यतितव्यं सदैव हि ॥ १५०॥

પરપીડા અહિં સૂક્ષ્મ પણ, વર્જવીજ સપ્રયત્ન; તેમજ તસ ઉપકારમાં, કરવાે સદૈવ યત્ન. ૧૫૦

આશે:--અહીં સૂક્ષ્મ પણ પરપીડા પ્રયત્નથી વર્જવી; તેમજ તેના ઉપકારમાં પણ સહૈવજ યત્ન કરવા.

#### વિવેચન

" परोपकारः पुण्याय, पापाय परपीडनम् "-- व्यासल.

તે મહત્ પુરુષોએ આચરેલા માર્ગ કરાે છે? તે અહીં કહ્યો છે: આ લાેકમાં સૂક્ષ્મ પણ પરપીડા વર્જવી, તેમજ પર ઉપકારમાં પણ નિરંતર ચત્ન કરવાે.

આ જગતમાં પાતાનાથી બીજા જીવને સૂક્ષ્મ પીડા પણ ન થાય, સૂક્ષ્મ ભાષા પણ ન ઉપજે, એમ પ્રયત્નથી-યતનાથી વર્ત લું, એ સુમુક્ષુ આત્માર્થીનું કર્ત્ત વ્ય છે. સુમુક્ષુ બીજા જેવાને સૂક્ષ્મ પીડા પણ વર્જે, તા પછી માટી પીડાની વાત તા કચાંય દૂર રહી! મનથી, વચનથી કે કાયથી કાઇપણ પ્રકારે કાઇપણ જીવને પાતાનાથી કંઇપણ પીડા-બાધા ન ઉપજે, એવી સતત જાગ્રતિ આત્માર્થી જીવ રાખે.

" અનુબંધે આત્મા દ્રભાય, જિનવરની ત્યાં નહિ આજ્ઞાય; સર્વ જીવનું ઇચ્છા સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય. સર્વ દર્શને એ ઉપદેશ, એ એકાંતે નહિં વિશેષ; સર્વ પ્રકારે જિનના બાધ, દયા દયા નિર્મળ અવિરાધ. એ ભવતારક સુંદર રાહ, ધરિયે તરિયે કરી ઉત્સાહ; ધર્મ સકળનું એ શુભ મૂળ, એ વિશ્રુ ધર્મ સદા પ્રતિકૂળ. તત્ત્વરૂપથી એ એાળખે, તે જન પહાંચે શાધ્યત સુખે; શાંતિનાથ ભગવાન પ્રસિદ્ધ, રાજચાંદ્ર કરુણાએ સિદ્ધ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીષ્રશીત માક્ષમાળા

बृक्तिः-परपीडा -- पर पीडा, पर लाधा, इह-अहीं, देविमां, सूक्ष्मापि-सद्वम पण्, भोडी ते। दूर रहे। शुं ? ते। के वर्जनीया-पर्णवा थे। अ छे, परित्यक्ष्या थे। अ छे, प्रयत्नतः प्रयत्नथीं, सूक्ष्म आसीअधी, तद्वत्-तेनी केमक, प्रयत्नथीक, तद्वपकारेऽपि-तेना ७ पशरमां पण्, यतित्वयं-यत्न करेने थे। अ छे, अनुष्ठान द्वाराके (आयरण्यके करीते), सदैष हि-सदैवक.

અને બીજા છવાના ઉપકારમાં પણ મુમુક્ષુ છવ સદૈલ યત કરે. અન્ય છવાનું આ લોકમાં ને પરલાકમાં જે રીતે હિત થાય એવા પ્રકારે તન-મન-ધનથી પાતાથી અનતું અધુંય મુમુક્ષુ છવ સદાય સક્રિય આચરજ્ઞ દ્વારા કરી ચૂકે. આમ મુમુક્ષુ જોગોજન પરમદયાળુ ને પરાપકારના વ્યસની-બંધાણી હાય.

તથા—

गुरवो देवता विष्रा यतयश्च तपोधनाः। पूजनीया महात्मानः सुप्रयत्नेन चेतसा ॥ १५१ ॥

ગુરુ દેવતા વિપ્ર ને, તપાલન યતિરાજ; પૂજ્ય સુપ્રયત્ન ચિત્તથી, મહાત્માએન સહુ આજ. ૧૫૧

અર્થ:—ગુરુઓ, દેવતાઓ, વિપ્રા અને તપાંધન યતિઓ-એ સર્વ મહાત્માઓ સુપ્રયત્નવાળા ચિત્તથી પૂજનીય છે-પૂજવા યોગ્ય છે.

## વિવેચન

તેમજ-ગુરુઓ, દેવતા, હિંજો અને તપાંધન યતિઓ, -એ સર્વ મહાત્માઓ સુપ્રયત્નવંત ચિત્તે યથાયાગ્યપણે પૂજનીય છે, પૂજવા યાગ્ય છે:-ગુરુઓા એટલે માતા, પિતા, કલાચાર્ય, એઓના જ્ઞાતિઓ-બાઇ બ્હેન વગેરે, તથા ધર્મના ગુરુ-દેવાદિ ઉપદેશ કરનારા વૃદ્ધો-જ્ઞાનવૃદ્ધ અને વયાવૃદ્ધ જના. આ શિષ્ઠ જનાને પૂજન ઇષ્ટ એવા ગુરુવર્ગ છે. તેનું પૂજન આ આ પ્રકારે થાય:-(૧) ત્રણ સંધ્યા સમયે તેને તમનક્રિયા કરવી, અને તેવા અવસરજોગ ન હાય તેા ચિત્તમાં તેને અત્યંતપણે આરાપીને નમનક્રિયા કરવી. (૨) તે આવે ત્યારે અલ્યુત્થાનાદિ કરવું, અર્થાત ઊઠીને સામા જવું, આસન દેવું તે એસે એટલે પર્યુપાસના કરવી, ઇત્યાદિ વિનય આચરણ કરવું; તેની સમીપમાં અપ્રગલભપણે-અનુદ્ધતપણે બેસવું; અસ્થાને તેનું નામ ન લેવું; કવચિત્ પણ તેના અવર્ણવાદ ન સાંભળવા. (૩) સારામાં સારા વસ્તાદિનું તેને યથાશક્રિત નિવેદન-સમર્પણ કરવું, અને તેના હાથે સદા પરલાક ક્રિયાઓનું કરાવવું. (૪) તેને અનિષ્ટ એવા બ્યવહારાનો ત્યાં કરવા, અને ઇષ્ટ એવા બ્યવહારામાં પ્રવર્ત્તન કરવું, અને આ ધર્માદિને પીડા× ન ઉપજે એમ એચિત્યથી-ઉચિતપણે કરવું, અર્થાત

वृत्तिः-गुरवो-गुरुओ, भाता-पिता प्रभुभ, देवता-देवता, सामान्यथा क, विप्राः-विप्रेः, दिको, यतयश्च-अने यतिओ, प्रविक्रते, तपोधनाः-तपेत्वन, तपइप धनवाणा, पूजनीयाः-पूक्रनीय छे, पूक्रवा थे। य छे, महास्मानः-भदात्माओ, अ सर्वे थ, यथार्द्ध पछी-यथाये। व्यव्हे हेवी रीते ते। हे-सुप्रयत्नेन चेतसा-सुप्रयत्नवंत थित्तथी, आग्राप्रधान थित्तथी, अम अर्थ छे.

<sup>× &</sup>quot;त्यागश्च तदनिष्टानां तिदेष्ठेषु प्रवर्त्तनम् । औचित्येन त्विदं क्षेयं प्राहुर्वमीद्यपीडया ॥ " (आधार माटे लुओः) श्री थे।गिलन्दु, श्रीः, १९०-१९५.

તેને અનિષ્ટથી નિવર્તાતાં અને ઇષ્ટમાં પ્રવર્તાતાં જો ધર્માદ પુરુષાર્થને ખાધા ઉપજતી હાય, તા તેમ ન કરતાં પુરુષાર્થ—આરાધનપરાયણ રહેવું. (૫) તેના આસનાદિના અલોગ કરવા, અર્થાત્ ગુરુના આસનાદિ વાપરવા નહિં. અને તેના દ્રવ્યનું તીથમાં નિચાજન કરવું, અર્થાત્ તીર્થક્ષેત્રમાં વાપરી નાંખવું, નહિં તો તે પાતે ગઢણ કરે તો તેના મરણા- દિમાં અનુમતિના પ્રસંગ આવે. (६) તેમજ તેના પ્રતિબિમ્બની\* સ્થાપનાના ધૂપ-પુષ્પાદિ પૂજારૂપ સંસ્કાર કરવા. અને તેની પરમ-ઉત્કૃષ્ટ એવી ઊર્ધ્વ દેઢક્રિયા કરવી, મૃતકાર્ય કરવું.

પુષ્પાથી, અલિથી, વસ્ત્રોથી, અને શાભન સ્તાત્રાથી શોચ-શ્રદ્ધા સમન્વિત એવું દેવાનું પૂજન કરવું. ઇત્યાદિ પ્રકારે યથાયાગ્યપણે ગુરુ-દેવની પૂજા કરવી.

વિધા એટલે હિં જો-બ્રાહ્મણા. વિદ્યા વહે જે પ્રકૃષ્ટ છે, અર્થાત્ જે વિદ્યાના પ્રકર્ષને પામેલા છે તે વિધા. એ વાર જેના જન્મ થયા છે, અર્થાત્ એક તો સ્થૂલ દેહજન્મની અપેક્ષાએ અને બીજો સંસ્કારતી અપેક્ષાએ એમ એ જન્મ જેના થયા છે તે દિજ. બ્રહ્મને આત્મસ્વરૂપને જે જાણે છે, તે બ્રાહ્મણા. આવા વિદ્યાવંત, સંસ્કારસ્વામી, બ્રહ્મવેત્તા વિદ્યાજનારૂપ દિજો યથાયાગ્યપણે પૂજવા યાગ્ય છે, સન્માનવા યાગ્ય છે,

तेमक तपेषिन खेना यतिका पश पूक्तीय छे. यति केटले संयभी पुरुष, साधु-कन. केश्चे मनना ने छिद्रियोने। संयम डियो छे ते 'यति ' अथवा 'कित ' के छव-रक्षामां ने छिद्रियनिष्यक्षमां यत्नवंत छे ते यति. तप केनुं धन छे ते तपेषिन. अनशनाहि आह्य तप, अने प्रायिक्षत्त स्वाध्यायाहि आक्यंतर तप निरंतर तपता रही तप३प धननी केश्चे वृद्धि डरी छे, खेना तपेषिन यतिका निरंतर परमाहरथी पूक्तवा येक्य छे.

અમ ગુરુઓ, દેવતાઓ, વિધ્રો, અને તપાંધન યતિએ — આ સર્વ મહાતમાં જેમ ઉચિત હાય તેમ યથાયાગ્યપણે પૃષ્ટલા યાંગ્ય છે. અને તે પૃષ્ટના પણ સુપ્રયત્નવંત ચિત્તથી હાવી જોઇએ. અર્થાત્ તેના આજ્ઞાપાલનમાં તત્પર એવા આજ્ઞાપધાન ચિત્તથી કરવી જોઇએ.

पापवत्स्विप चात्यन्तं स्वकर्मनिहतेष्वलम् । अनुकम्पैव सत्त्वेषु न्याय्या धर्मोऽयमुत्तमः ॥१५२ ॥ स्वडमीथी ज ढ्रायक्षा, पापी प्रति अत्यतः, न्याय्य अनुडापा ज-आ, एतम धर्म महातः १५२

वृतिः—पापवत्स्विप चात्यन्तं-अने अत्यंत पापवंता प्रत्ये ५७,-अन्धन-शिक्षरी आहि प्रत्ये पण्, स्वकर्मनिहतेष्यलम्-अत्यंतपणे स्वकर्म्या ६७,वि अत्ये अतुक्रमेव सत्वेषु-सत्त्वो प्रत्ये अतुक्रपाल, न्याय्या-त्याय छ,-ति के भतसर, धर्मोऽयमुत्तमः-आ धर्म उत्तम छ,-कारण्मां कार्यना उपयारया.

<sup>\* &</sup>quot;तदासनाद्यभोगश्च तीर्थे तद्वित्तयोजनम् । तद्विम्बन्याससंस्कार अर्ध्वदेहिकया परा॥" — श्री येशिशिंड

અર્થ: — અને સ્વકર્મથી અત્યંત હણાયેલા એવા અત્યંત પાપવંત જીવા પ્રત્યે પણ અતુકપાજ ન્યાય્ય છે, – આ ધર્મ ઉત્તમ છે.

# વિવેચન

" શાંતિનાથ ભગવાન પ્રસિદ્ધ, રાજચંદ્ર કરુણાએ સિદ્ધ "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજ

અને પોતાના જ કર્મીથી અત્યાંત હણાયેલા એવા મહાપાયી છવે! પ્રત્યે પણ અતુકંપા જ ન્યાચ્ય છે–આ **ધર્મા** ઉત્તમ છે.

મુસ્કુ જીવને સર્વ જીવ પ્રત્યે દયાન્-અનુકંપા હાય એમાં તા પૃછલું જ શું ? પણ શિકાર્રા, મચ્છીમાર વગેરે જેવા મહાપાપી જીવા પ્રત્યે પણ તે મહાપાપી પ્રત્યે અનુકંપા જ રાખે અને એ જ ન્યાય્ય છે-ન્યાયયુક્ત છે. તેઓના પણ દયા, પ્રત્યે ઘુણા રાખવી કે તિરસ્કારની દૃષ્ટિથી જોતું એ યાગ્ય નથી, કારણ કે એ બિચારા પામર જીવા અજ્ઞાનના વશે કરીને મહા કુકમામાં પડી ગયા છે, પતિત થયા છે, અને પૈતાના દુષ્ટ કર્મીથી જ અત્યંત હણાઇ ગયેલા છે. એવા મરેલાને મારતું શું ? 'પડતા ઉપર પાડુ 'શી ? એ બિચારા પાપી જીવા તો અત્યંત દયાનું, અનુકંપાનું જ સ્થાન છે. આ કુકમાંથી આ જીવા બાપડા કેવી દુર્ગતિ પામશે ? એ વિચારતાં મુમુશુને તેના પ્રત્યે અનુકંપા જ છૂટે. અને તેથી પ્રારત થઇ પાતાનાથી બને તો તેમાંથી તેને નિવારવાના પ્રયત્ન પણ કરે. આ જ ધર્મ ઉત્તમ છે.

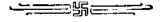
" તુલસી દયા ન છાંડીએ, જબ લગ ઘટમે પ્રાન. "—તુલસીદાસછ

" પરહિત એ જ નિજ હિત સમજવું, અને પરદુઃખ એ પાતાનું દુઃખ સમજવું. "

" પ્રભુ ભળે, નીતિ સંજો, પરદા પરાપકાર."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ

આમ (૧) પરપીડાવજેન, (૨) પરાપકાર વ્યસન, (૩) ગુરુદેવાદિપૂજન, (૪) પાપીની પણ અનુકંપા,-આ ધર્મા ઉત્તમ છે, આ મહત્ પુરુષાના માર્ગ છે. આ ઉત્તમ ધર્મ મહાજનાએ આચધી છે, ને દર્શાવ્યા છે, તેને જ અનુસરલું એ જ યથાન્યાય વર્ત્તન છે.

#### । इति महत्युरुषमार्गाऽधिकारः।



ઉપસંહાર કરતાં કહે છે:--

कृतमत्र प्रसंगेन प्रकृतं प्रस्तुमोऽधुना । तत्पुनः पश्चमी तावद्योगदृष्टिर्महोदया ॥ १५३ ॥

સર્યું અત્ર પ્રસંગથી, હવે કહીંએ પ્રસ્તુતિ; તે તા પંચમી યેગની, દષ્ટિ મહાદય યુકા. ૧૫૩

અર્શ:--અત્રે પ્રસંગથી ખસ થયું. હવે અમે પ્રકૃત વાત પ્રસ્તુત કરીએ છીએ; અને તે પ્રકૃત તાે પાંચમી મહાદયવંતી યાેગદિષ્ટ છે.

## વિવેચન

ઉપરમાં આ જે બધું ય કહ્યું તે પ્રસંગવશાત કહ્યું છે. તે માટે આટલું બસ છે! વધારે કહેવાની જરૂર નથી. શાણા તો સાનમાં સમજી જાય. એટલે સાચા મુમુલ્લુ વિચ- ક્ષણ જેના આટલામાંથી બધું સમજી જશે, 'શાડું કહ્યું ઝાડું કરી જાણેશા.' એટલે હવે અમે પ્રકૃત-ચાલુ વાતના પ્રસ્તાવ રજાૂ કરીએ છીએ. અને તે પ્રસ્તુત વાત તો પાંચમી 'સ્થિરા' નામની યાગદેષ્ટ છે. અને તે કેવી વિશિષ્ટ છે? તો કે મહાદયવાળી છે. માટે અહા મુમુલ્લુ જોગીજના! સર્જ અક્ષિતિવેશ છાડી દઇને ચાર દેષ્ટની મર્યાદા વટાવી જઇને, તમે હવે આ 'સુયશ' અમૃત ઘનવૃષ્ટ કરનારી પાંચમી 'સ્થિરા' દેષ્ટ સંબંધી યાગ કથા બાવથી એકચત્તે શ્રવણ કરા!

" અભિનિવેશ સઘળા ત્યજી, ચાર લહી જેશે દિષ્ટ; તે લેશે હવે પાંચમીજી, સુથશ અમૃત ઘન વૃષ્ટિ…. મનમાહન જિન્છ! મીઠી તાહરી વાલ્-"શ્રી ચા•દ સજ્ઝા ૪–૨૩

वृत्तिः-स्तं-पर्याप्त थयुं, लस थयुं, अत्र-अत्र व्यतिक्रमां, प्रसंगेन-प्रसंगथी, प्रश्तं प्रस्तुमोऽघुना-६वे अभे प्रकृत ( यालु वात ) क्कीं छीं छीं तत्पुनः-पुनः ते प्रकृत ते।, पञ्चमी तावद्योगदिष्टः-पांथभी यात्रदिष्ट-स्थिरा नामनी छे. ते क्वी विशिष्ट छे हे ते भाटे क्कुं-महोदया-भक्षेदियवाणी छे, निर्वाण्ड्रप परम इलवाणी छे, अभ अर्थ छे.

# દીપ્રાદ્ધિનું કાષ્ટક : ૧૦

| નામ               | ચાેથી દષ્ટિમાં                  | નાંધ.                                                                 |
|-------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| દર્શાન            | દીપપ્રભા સમળાધ                  | અવેલસ'વેદા પદતે લીધે<br>બાેધ રથૂલ−સદ્ધમ નહિ.                          |
| યામાંગ            | ભાવ<br>પ્રાણાયામ પૂરક<br>કું સક | પરલાવતે રેચ, આત્મલાવની<br>પૂર્ત્તિ તે સ્થિરતા.                        |
| દેાષત્યાગ         | ઉત્થાન દેાષત્યાગ                | પ્રશાંતવાહિતાને લીધે યાગમાં<br>ઉત્થાનકાષ ન હાય.                       |
| ગુષ્યુપ્રાપ્તિ    | तत्त्वश्रवश्                    | ⇒ધર્મ શ્રુરણ્>ળીજપ્રરેહ્ક> યુરુભક્તિ><br>તીર્થ કરદર્શન> નિર્વાણ.      |
| વિશિષ્ટતા         | અવેદાસ વેદા પદ જય               | →विषभ <b>કुतर्कश्रह निवृत्ति.</b>                                     |
| ગુપ્ <b>રથ</b> ાન | પહેલું ગુલુસ્થાન                | પહેલા 'ગુણસ્થાન' ના પ્રકર્ષ'–છેલ્લામાં<br>છેલ્લી હદ અહીં પ્રાપ્ત થાય. |

# દીપા દષ્ટિના સાર.

ચાથી દીપ્રા દરિમાં તેના નામ પ્રમાણે દીપક સમાન બાધ પ્રકાશ હાય છે, અને યાગતું ચે શું અંગ પ્રાણાયામ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ અત્રે ઉત્થાન નામના ચાથા ચિત્ત- દોષના નાશ તથા તત્ત્વશ્રવણુ નામના ચાથા ગુલુની પ્રાપ્તિ હોય છે, -છતાં અત્રે હજા સ્ક્ષ્મ બાધ હોતો નથી.

અત્રે આ પ્રાણાયામ જે હાય છે, તે લાવશી હાય છે. એટલે ળાદા લાવને રેચ દેવારૂપ રેચક પ્રાણાયામ, અંતર્લાવને પ્રવારૂપ પ્રક પ્રાણાયામ, અને તેને સ્થિરતા ગુલુથી સ્થિર કરવારૂપ કુંલક પ્રાણાયામ,—એમ સ્વભાવરૂપ લાલ પ્રાણાયામ હાય છે. આ દૃષ્ટિવાળા ચાંગી પુરુષ પ્રાણ કરતાં પણ ધર્મને નિ:સંશય ગુરુ—માટા ગણે છે, એટલે તે ધર્મની ખાતર પ્રાણ છાંદે, પણ પ્રાણસ કટ આવી પડયે પણ પ્રાણની ખાતર ધર્મ છોડતા નથી, એવા તે દઢધમાં હાય છે.

આમ સદાશયવાળા તે મુમુક્ષુ તત્ત્વશ્રવાણુમાં તત્પર ખની પ્રાણા કરતાં પણ પરમ એવા ધર્મને ખલાત્કારે જ ભજે છે. જેમ ખારૂં પાણી છાડી મીઠા પાણીના યાગથી ખીજ ઊગી નીકળે છે-પ્રરાહ પામે છે; અહીં સર્વ સંસારયાગ છે તે ખારા પાણી ખરાખર છે, અને તત્ત્વશ્રુતિ તે મધુર જલના જેગ સમાન છે. એથી કરીને આ તત્ત્વશ્રુતિથી મનુષ્યને સર્વ કલ્યાણ સાંપડે છે, કે જે ગુરુમક્તિના સુખયો યુક્ત અને બન્ને લાકમાં હિતાવહ એવું હાય છે. આ ગુરુમક્તિના પ્રભાવથી તીર્થકરદર્શન કહ્યું છે, કે જે સમાપત્તિ આદિ લેલથી નિર્વાણનું એક કારણ છે.

" તત્ત્વશ્રવશ્ મધુરાદકેજી, ઇઢાં હાય ખીજ પ્રરાહ; ખાર ઉદક સમ ભવ ત્યજેજી, ગુરુ ભક્તિ અદ્રોઢ....મનમાઢન૦"

છતાં અત્રે સૂક્ષ્મ એાધના નિષેધ કહ્યો તેનું કારગ આ છે કે-સમક્તિ વિના તેવા બાધ હાતા નથી, તેવા બાધ વેદાસ વેદા પદ થકી હાય છે. તે અવેદાસ વેદા પદમાં જોવામાં આવતા નથી. વેદા એટલે બંધ-માશહેતરૂપ વેદનીય વસ્તુ, તે **વેદાસ વેદા પદ** જ્યાં સંવેદાય છે તે વેદાસ વેદા પદ છે: તેથી કરીને સમ્યક હેતુ આદિ લોદથી વિદ્વત્ સમાજમાં જે તત્ત્વનિર્ણય થાય છે તે સુક્ષ્મણોધ કહેવાય છે. તેવા સુક્ષ્મણાં હુલુ આ દૃષ્ટિમાં હાતા નથી, કારણ કે અહીં પહેલી આર દૃષ્ટિમાં અવેદાસ વેદા પદ પ્રભળ હાય છે ને વેદાસ વેદા પદ પંખીની છાયામાં જલગરની પ્રવૃત્તિ જેવું પડછાયારૂપ-તદાભાસરૂપ અતાત્વિક હાય છે. અને અવેદાસંવેદા પદ જે છે તે તા પરમાર્થથી અપદ જ છે, યાંગીઓનું પદ તા વૈદ્યાસ વૈદ્ય પદ જ છે. કારણ કે સ્ત્રી આદિ વેદાતું જ્યાં સમ્યક સંવેદન તથાપ્રકારની નિર્માલ અપ્રવૃત્તિ ખુદ્ધિથી થાય છે, એલું તે પદ સમ્યક્ સ્થિતિવાળું હાઇ તે 'પદ ' નામને બરાબર ચેલ્ય છે. આવું આ વેદ-સંવેદ્ય પદ ભિન્ન થાંથે, દેશવિરતિ આદિ લક્ષણવાળું છે. આ નૈશ્ચયિક વેદ્યસંવેદ્ય પદ સાયિક સમ્યગૃદષ્ટિને જ હાય છે. અને તેના મહાપ્રભાવને લીધે કર્મના અપરાધવશે કરીને પણ જો કવચિત પાપમાં મવૃત્તિ થઇ જાય તા તે તસલાહપદન્યાસ જેવી હાય, અર્થાત્ તપેલા લાહા પર પગ મુકતાં જેમ તરત પાછા ખેંચાઇ જાય છે. તેમ આ સમ્યગ્-ક્રષ્ટિને પણ પાપ કરતાં તરત આંચકાે લાગે છે, તેમાં ઝાઝી સ્થિતિ થતી નથી, અને આ પાપ પ્રવૃત્તિ પણ છેલ્લી જ હાય છે. કારણ કે નિશ્વય સમ્યગુકષ્ટિ પુરુષને શ્રેણિક મહારાજની જેમ પુન: દુર્ગતિના યાગ હાતા નથી.

> " તે પદ શ્રંથિ વિલેદથીજી, છેલ્લી પાય પ્રવૃત્તિ; ત્રિક લાહપદ ધૃતિ સમીજી, તિહાં હાય અંત નિવૃત્તિ....મનમાહન૦ "

તેનાથી વિષરીત તે અવેદાસ વેદા પદ છે. અને વજ જેવું અલેદા તે પદ ભવા-ભિનંદી જીવને હાય છે. આ ભવાભિનંદી ક્ષુદ્ર, લાેભી, દીન, મત્સરવંત, ભયાકુલ, શક, અજ્ઞાની અને નિષ્ફલ આરંભથી સંગત એવા હાય છે. એવા અવશુદ્ધુઅવેદાસંવેદા વંતના બાધ અસત્ પરિદ્યામથી અનુવિદ્ધ-પરાવાયેલા હાઇ વિષમિશ્રિત
પદ અન્ન જેમ સુંદર નથી હાતા. એટલે આ અવેદાસંવેદા પદવાળા મનુષ્યાે
વિષયાંસપરાયદ્યું ને વર્તમાનદર્શી હાઇ હિતાહિતના વિવેકમાં અંધ
હાય છે; એટલે સંસારનું પ્રગટ દુ:ખમય સ્વરૂપ દેખતાં છતાં તેઓ અતિમાહને લીધે
તેથી ઉદ્યેગ-કંટાળા પામતા નથી; અને ભાગમાં આસકત રહી આ જડ જના પાપધ્લિથી
આતમાને પાશ નાંએ છે-બાંધે છે. કર્મભૂમિને વિષે મનુષ્યપણારૂપ પરમ ધર્મળીજ પામીને
પદ્યું આ અલ્પમતિ જના આ બીજની સત્કર્મરૂપ ખેતીમાં પ્રયત્ન કરતા નથી, પદ્યું ગલ જેવા તુવ્છ ને દારુદ્યું ઉદયવાળા કુસુખમાં સક્ત થઇ સત્ચેષ્ટા-સત્આચરદ્યું છાડી દે છે! અહા! આવા આ દારુદ્યું તમસ્તે ધિક્કાર છે! આવું આ અવેદાસંવેદા પદ અંધપણારૂપ હોઇ દુર્જતિમાં પાત કરનારું-પાડનારું છે, અને તે સત્સંગ-આગમ ચાગવડે ધુરંધર મહાતમાંઓથી જ આ જ ભૂમિકામાં જીતાવા ચાગ્ય છે,-અન્ય સમયે જીતાવું અશક્ય છે.

> " એવા અવગુણવંતનું છ, પદ જે અવેદા કઠાર, સાધુસંગ આગમ તણાછ, તે જિત્યા ધુરધાર….મનમાહન૰"

અને આ અવેદ્યસંવેદ પદ જીતાયું હોય છે ત્યારે મનુષ્યના વિષમ કુત કે ગ્રહ આપોઆપ નિયમથી ટળે છે. આ કુત કે બાલને રાગરૂપ છે, શમને અપાયરૂપ છે, શ્રહાના લંગ કરનાર અને અભિમાન ઉપજાવનાર છે. આમ આ કુર્ત કે પ્રગટપણે વિષમ કુત કે ગ્રહ ચિત્તના અને ક પ્રકારે ભાવશ તુ છે. એટલા માટે મુમુક્ષુઓને આવા નિવૃત્તિ દુષ્ટ કુત કેમાં અભિનિવેશ-આગ્રહ કરવા યુક્ત નથી; પણ શ્રુતમાં, શ્રીલમાં, સમાધિમાં અને પરાપકારમાં તે કરવા યુક્ત છે. તેમજ-સવેં ય વિકલ્પા અવિદ્યાસંગત છે. અને તેઓની યાજનારૂપ આ કુત કે છે, તો એથી શું પ્રયોજન છે? વળી આ સર્વ કુત કે જાતિપ્રાય છે-દ્રષણા સપ્રધાન છે, અને પ્રતીવિધી-ક્લથી બાધિત છે. હાથી મારવા દાહતો હાય ત્યારે આ હાથી દ્વર રહેલાને હણશે કે નિકટ રહેલાને હણશે? એવા મૂર્ખ વિકલ્પ જેવા આ કુત કે છે. ઇત્યાદિ અને ક પ્રકારના દાષ આ કુત કેથી ઉપજે છે. તેથી આવા દ્વષ્ટ અનિષ્ટ કુત કેનું શું કામ છે?

અને વિચારવંત જીવાના પ્રયાસ તા અતીન્દ્રિય અર્થની સિદ્ધિ અર્થ હાય છે, અને તે અતીન્દ્રિય અર્થ કહી શું કતકને ગાંચર હાતો નથી, પણ આગમને જ ગાંચર હાય છે. એટલે આ આગમપ્રધાન, સત્ય્રાહ, શીલવાન એવા યાગતત્પર પુરુષ અતીન્દ્રિય અર્થીને નણે છે, અને તેવા પ્રકારે મહામતિ પતંજલિએ પણ કહ્યું છે-' આગમથી, અનુમાનથી અને યાગાન્યાસરસથી એમ પ્રજ્ઞાને ત્રણ પ્રકારે પ્રયોજતાં પુરુષ ઉત્તમ તત્ત્વને પામે છે.'

अने तत्त्वधी बिष्णा सर्वजी किन्न भतवाणा नथी, तेथी तेने। खेह भानवे। ते तेना

અતિભક્તોના માહ છે. કારખુકે સર્વજ્ઞ નામના જે કાે પારમાર્થિક જ છે, તે વ્યક્તિ લેદ છતાં તત્ત્વથી સર્વજ્ર એક જ છે. તેથી તેની સામાન્યથી જ જેટલાઓની સર્વજ્ઞ તત્ત્વ પ્રતિપ્રત્તિ—માન્યતા છે, તે સર્વપ તેને પામેલા છે એવી પરા ન્યાયગતિ અભેદ છે. અને તેના વિશેષ તા સંપૂર્ખું પણે સર્વ અસર્વદર્શીઓથી જણાતા નથી, તેથી સામાન્યથી પણ એ સર્વજ્ઞને જે નિવ્યાજપણે—નિષ્કપટપણે તેના આજ્ઞાપાલનમાં તત્પર થઇ માનતા હાય, તે તેટલા અંશથી જ ધીમંતાને મન તૃલ્ય જ છે,—એક રાજાના ઘણા સેવકાની જેમ. અત્રે બીજી યુક્તિ પણ છે:—દેવાની ભક્તિ એ પ્રકારની છે—ચિત્ર અને અચિત્ર તેમાં જે સંસારી દેવા છે તેની ભક્તિ વિચિત્ર પ્રકારની છે, કારણ કે તેઓનું સ્વરૂપ વિચિત્ર પ્રકારનું છે, અને તે ભક્તિમાં માહગભેપણાને લીધે પાતાના ઇષ્ટ દેવ પ્રત્યે રાગ અને અનિષ્ટ દેવ પ્રત્યે દેષ હોય છે. પણ સંસારાતીત એવા પર મુક્ત તત્ત્વની જે ભક્તિ છે, તે અચિત્ર છે, અને તે સંમાહના અભાવને લીધે શમસારા જ–શમપ્રધાન જ હાય છે.

" નહિં સર્વત્રા જાૂજાયાછ, તેહના વળી દાસ; લક્તિ દેવની પણ કહીછ, ચિત્ર અચિત્ર પ્રકાશ….મનમાહન૦"

તેમજ-સમાન અનુષ્ઠાનમાં પળુ અલિસંઘિ-આશય પ્રમાણે લિન્ન ફળ હાય છે, અને તે જ આશય અહીં કૃષિ કર્મમાં પાણીની પેઠે પરમ છે-પ્રધાન છે. આ આશય પણ શગાદિની તરતમતા પ્રમાણે તથા ખુદિ આદિ છે આદિ છે પ્રકારનો હોય છે: અસંમાહ બાદ ક્રિકારનો હોય છે: અસંમાહ (૧) ખુદિ, (૨) જ્ઞાન, (૩) અસંમાહ તે બાધવકી સર્વ કર્મમાં લેદ પહે છે. તેમાં ઇદિયાર્થના આશ્રય કરે તે બુદ્ધિ છે, આગમપૂર્વ કહાય તે જ્ઞાન છે, અને સદનુષ્ઠાન યુક્ત જે જ્ઞાન તે અસંમાહ છે. ક્રિયામાં આદર, પ્રીતિ, અવિદ્ય, સંપત્તિપ્રાપ્તિ, જિજ્ઞાસા, તજ્જ્ઞ ખુધજનની સેવા, અને તેમના અનુલલ-એ આ સદનુષ્ઠાનનું હક્ષણ છે. પ્રાણીએના સર્વ કર્મી સામાન્યથી ખુદ્ધિપૂર્વ કહાય છે, અને વિપાકવિરસપણાને લીધે તે સંસારફલ આપનારા છે. કુલયાંગીએના જે કર્મ છે તે જ્ઞાનપૂર્વ કહાય છે, અને તે અમૃત સમી શ્રુનશક્તિના સમાવેશથી અનુબંધફલપણા- થકી મુક્તિના અંગરૂપ હાય છે. અને અસંમાહથી ઉપજતા કર્મી એકાંત પરિશુદ્ધિથકી શ્રીદ્ય મેક્તિના આંગરૂપ હાય છે. અને અસંમાહથી ઉપજતા કર્મી એકાંત પરિશુદ્ધિથકી શ્રીદ્ય મેક્તિના આંગરૂપ હાય છે. અને અસંમાહથી ઉપજતા કર્મી એકાંત પરિશુદ્ધિથકી શ્રીદ્ય મેક્તિના આંગરૂપ હોય છે. અને અસંમાહથી ઉપજતા કર્મી એકાંત પરિશુદ્ધિથકી શ્રીદ્ય મેક્તિના અંગરૂપ હોય છે.

" બુદ્ધિ કિયા લવકલ દીએજી, જ્ઞાનકિયા શિવ અંગ; અસંમાહ કિરિયા દીએજી, શીધ્ર મુગતિફલ ચંગ….મનમાહન૦"

અહીં પ્રાકૃત ભાવામાં-કારમી પુદ્દગલ રચનામાં જેનું ચિત્ત નિરુત્સુક છે, તે ભવ-

ભાગિવરકત જેના ભવાતીત અર્થ ગામી છે. તેઓના માર્ગ એક જ શમપરાયણુ એવા છે, અને અવસ્થાલેદના લેદ છતાં તે સાગર પરના તીરમાર્ગની જેમ મુમુક્ષુના એક જ એક જ છે, કારણુ કે સંસારાતીત પર તત્ત્વ 'નિર્વાણુ 'નામનું છે, તે શમમાર્ગ શબ્દલેદ છતાં તત્ત્વથી નિયમથી એક જ છે. સદાશિવ, પરંબ્રદ્ધા, સિદ્ધાતમા, તથાતા આદિ શબ્દોથી અન્વર્થથી એાળખાતું તે એક જ છે. કારણું તેના લક્ષણુના અવિસંવાદથી નિરાબાધ, નિરામય અને નિષ્ક્રિય એવું આ પરં તત્ત્વ જન્માદિના અયાગથી હોય છે. એટલે અસંમાહથી તત્ત્વથી આ નિર્વાણતત્ત્વ જાણવામાં આવ્યે, પ્રેક્ષાવતાને તેની લક્ષિતની બાબતમાં વિવાદ ઘટતા જ નથી. નિર્વાણ અને આ નિર્વાણ તત્ત્વ નિયમથી જ સાર્વ સ્પૂર્વ કે સ્થિત છે. આ તત્ત્વ એક જ સર્વ જ્ઞરૂપ ઝજ્યુ માર્ગ નિર્વાણને નિકટમાં નિકટ માર્ગ છે, તો તે સર્વજ્ઞના લેદ કેમ હોય શ અને તે ન હાય તો તેના લક્ષોનો લેદ કેમ હોય શ અને તે ન હાય તો તેના લક્ષોનો લેદ કેમ હોય શ

" પુદ્દગલ રચના કારમીજી, તિહાં જસ ચિત્ત ન લીન; એક માર્ગ તે શિવ તહેાજી, ભેદ લહે જગ દીન....મનળ"

ત્યારે મહેજે શંકા થશે કે તા પછી તે સર્વ જ્ઞાની દેશનાના ભેંક કેમ છે? તેને સમાધાન એમ છે કે શિષ્યના આનુગુષ્યથી-ગુગ થાય એવા અનુકૃષપણાથી તે ચિત્ર-નાના પ્રકારની છે. કારણ કે ભવરાબના આ બિલગુવરાએ જેને જે પ્રકારે हेशना शिक्ष- शीक्षधान आहिना संभव थाय तेने तेवा प्रधारे उपहेश हीधा छे. તાના ખુલાસા અથવા તા બીજું કારણ એમ છે કે એએાની દેશના એક છતાં શ્રીતાએકના વિલેદથી તેએકના અચિન્ત્ય પુષ્યસામર્થ્યને લીધે ચિત્ર **લાસે છે. અને** તેનાથી તે સર્વના યથાલ∘ય–ધાેગ્યતા પ્રમાણે ઉપકાર પણ થાય છે. અથવા તો તે તે દેશ-કાલાદિના નિયાગથી તે તે નયઅપેક્ષાવાળી ચિત્ર દેશના ઋષિઓ થકી જ પ્રવત્તી છે. અને આ ઋષિદેશનાનું મૂલ પણ તત્ત્વથી સર્વજ્ઞ જ છે. એટલા માટે તે સર્વજ્ઞના અભિષાય જાણ્યા વિના તેના પ્રતિશિષ-કુતક<sup>્</sup>ગ્રહ વિરાધ કરવા સુકત નથી, કારણ કે તે પ્રતિક્ષેપ પરમ મહા અનર્થકર त्याक्रय છે. એટલે આ સર્વજ્ઞ વિષયમાં અંધ જેવા છદ્મસ્થાએ વાદવિવાદ કરવા યુક્ત નથી. માટે મિશ્યાભિમાનના હેતપણાને લીધે શુજ્ક તર્ક ગઢ મુમુક્ષુએ સર્વથા છાડી દેવા યાગ્ય જ છે. સુમુક્ષને તા તત્ત્વથી સર્વત્ર ગ્રહ અયુક્ત છે. કારણ કે મુક્તિમાં પ્રાયે ધર્મી પણ છેાડી દેવા પડે છે. તો પછી આ તુચ્છ શુષ્ક કુતકે ગઢથી શું?

> " ધર્મ ક્ષમાદિક પણ મટેજી, પ્રગટે ધર્મ સંન્યાસ; તો ઝઘડા ઝંઝા તણાજી, મુનિને કવણ અભ્યાસ રે....મન૦ "

તેથી મહત્ પુરુષોના માર્ગને સમ્યક્ષણે આશ્રી વિચલણોએ તેના અતિક્રમ રહિતપણે યથાન્યાય વર્ત્તવા યાગ્ય છે. તે મહત્ પુરુષોના માર્ગ સામાન્યથી સંક્ષેપમાં આ છે:— (૧) અહીં સુક્ષ્મ પણ પરપીડા પ્રયત્નથી વર્જવી, (૨) પરાપકારમાં સદૈવ ચત્ન કરવા, ગુરુઓ, દેવતા, વિત્રા, અને તપાયન યતિએ!—એ મહાત્માઓને સુપ્રયત્ન ચિત્તથી યથા-યાગ્યપણે પૂજવા, (૪) પાતાના કર્માથી જ અત્યંત હણાયેલા એવા મહાપાપી પ્રાણીએ! પ્રત્યે પણ અત્યંત અનુકંપા રાખવી,—નહિં કે મત્સર. આ ધર્મ ઉત્તમ છે.

ઇત્યાદિ શુભુગભુ પ્રાપ્ત કરી, જે સર્વ કુતર્ક—અભિનિવેશ ત્યજી ચાર દર્ષિ પામ્યો છે, તે હવે અમૃત ઘનવૃષ્ટિ સમી પાંચમી સ્થિરા દષ્ટિ પામશે.

> " અભિનિવેશ સઘળા ત્યછછ, ચાર લહી જેણે દક્ષિ; તે લેશે હવે પાંચમીછ, મુયશ અમૃત ઘન વૃષ્ટિ. ….મનમાહિન જિનછ! મીઠી તાહરી વાણ. "—યો. દ. સજઝાય

#### 

#### ઃ શાલિની ઃ

દ્વીયામાં ક્રી દ્વીપ શા એાધ દીપે, દ્વીપેતા તે ચિત્ત ઉત્થાન ઝીપે; પ્રાણાયામે આત્માને તે ભરે છે, ને પ્રોતેથી તત્ત્વર્શ્યુંતિ કરે છે. ખાહિરુલાવા રેચકે ખ્હાર કાઢે, અંતર્લાવા પૂરકે ગાઢ વાધે; तेने ये। श्री इंसर्ड स्थिर धारे, साव प्राण्याम ते आम त्यारे. 46 પ્રાણાયામે પૂર્ણ તે એક સ્થાને, પ્રાણાશ્વીયે ધર્મ માટા જ માને; પ્રાણીને તે ધર્મ અર્થ ત્યજે છે. ના પ્રાણાર્થ ધર્મને તે ત્યજે છે. 46 મુદ્ધકુ સાચા એકલા ધર્મ થાયે, મૂઆનીયે પાછળે જેઢ જાયે; બાકી બીજા તા બધું યે ખળે છે, કાયા સાથે ખાખમાંહી લળે છે. આવી રૂડી ધર્મની ભાવનાથી, તત્ત્રશ્રતિ તત્પરા થાય આથી; પ્રાણાથીયે ધર્મ માટા લહે છે. રાર્જી તેનું ભક્તિભાવે ગહે 69 ખારૂં પાણી છાડી મીઠા જલેથી, આવે ખીજે અંકુરા જે રીતેથી; તેવી રીતે તત્ત્વર્દ્ધતિ પ્રભાવે, અંકુરા તેા યાગના બીજ પાવે. ६२ ખારા પાણી તુલ્ય સંસાર પાણી, તત્ત્વસ્ત્રુતિ મિષ્ટ વારિ સમાણી; કલ્યાણા સૌ એ થકી સાંપડે છે, ગુરુસક્તિ સૌખ્ય લ્હાવા મળે છે. **£**3 શ્રી સદ્ગુરુ લક્તિ કેરા પ્રભાવે, તીર્થસ્વામી દર્શન પ્રાપ્ત થાવે; ધ્યાને સ્પર્શી તે સમાપત્તિ ભાવે,-નિર્વાણ જે એક હેતુ ધરાવે.

#### ઉપજાતિ

તાેથે ન હાેથે અહિં સૂક્ષ્મ બાેધ, તે વેદ્યસંવેદ્ય પદે સુબાેધ; वेद्यसंवेद न अत्र द्वाय, अवेद्यसंवेद क उत्र જે વેદ્યસંવેદ પદ્દે ઠરે છે, ભવાંબુર્ધિ શીલ જ તે તરે વજા તે કર્મરૂપી વિલેકે, સત્તત્ત્વથી રોય સમગ્ર વેદે. ૬૬ આ વેલસંવેલ પદ પ્રભાવે. યાપે પ્રવૃત્તિ કરીયે ન થાવે: ને કમેંદાયે યદિ તે પ્રવૃત્તિ, તેા તપ્તલાહપદન્યાસ વૃત્તિ. ६७ જે વેદ્યસંવેદ પદે વસે છે, સંવેગરંગે અતિ તે લસે તેથી જ છેક્લી તસ પાયવૃત્તિ, ના દુર્ગાતની ફર્સને પ્રવૃત્તિ. ૬૮ આ વેદાસ વેદા તાણા અભાવે, અવેદાસ વેદા તાણા જ ભાવે; ના અત્ર તત્ત્વે કહી સૂક્ષ્મ બાધ, પરંતુ હાથે કંઇ સ્યુલ બાધ. દલ ના તત્ત્વથી તા 'પદ' છે અવેદા, છે ચાગીઓનું પદ એક વેદા; સમ્યક્ સ્થિતિથી 'પદ' તે જ સાચું, ને ગ્રંથિલેકાદિ સ્વરૂપ જાચું. અવેદા તા છે વિપરાત તેથી, ભવાસિનંદી તસ પાત્ર એથી; અસત પરિણાર્મી ન બાધ ચારુ, જ્યું વિષસ પૃક્ત ન અન્ન સારૂં. એથી વિષયોર્લી અવેદાવ'તા, હિતાહિતે હાય વિવેક આ લાક મીઠા પર કાલ્યુ દીઠા? એવું વિચારે જન માહ મૂઠા. હર સંસાર જ-માદિથી દુ:ખી દેખે, ઉદેજતા તાય ન માઢ લેખે! કુકુત્ય તો કૃત્ય અકૃત્ય કુત્ય, લાસે–સ્વ પાશે કરી તે કુકૂત્ય. લૈં કર્મભ્રોમ નર ધર્મળીજ, સત્ કર્મ ખેતી મૂઢ ના કરે જ; દારુંગ કુડા કુમુખે જ રાચી, ચેષ્ટા ત્યજે તે જડ સર્વ સાચી. અવેદ્ય આ અંધપણું નઠારું, છે દુર્ગતિમાં હિ જ પાડનારૂં; તે તા જતે આ જ સુદષ્ટિ યાગે, સત્સંગ સત્ આગમના સુયાગે. ને આ જીતાતાં નિયમે નકી જ, સ્વત: નરાના અતિ તત્ત્વથી જ; કુતક શ્રાહા વસમા ૮ળે છે, જે જીવને તાે ગ્રહ શા નહે છે. આ રાગ બાધે, શમહાણુકારી, શ્રદ્ધાપહારી અભિમાનકારી; કુતર્ક પ્રત્યક્ષ અનેક રીતે, છે ચિત્તના બાવરિયું જ નિત્યે. તેથી કુતકે ગઢ ના જ યુક્ત, સમાધિ ને શીલ શ્રુતે સુયુક્ત; પરાપકારે પણ સુવિશુદ્ધ,-જે ચાગીને બીજ અવધ્ય સિદ્ધ મુમુક્ષુ તા શ્રાહ શ્રુતપ્રધાન, થૈ યાગમાં તત્પર શીલવાન; પદાર્થ અતીન્દ્રિય અત્ર જાશે, પ્રજ્ઞાભલે ઉત્તમ તત્ત્વ પામે. ૭૯

### દંદિવંશા ( વંશસ્થ )

સર્વજ્ઞ ઝાઝા નથીં ભિન્ન તત્ત્વથી, તક્લેંદ માને અતિભક્ત માહ્યી; સર્વજ્ઞ જે કાંઇ ખરેખરા જ છે, તે વ્યક્તિ લેંદ્રે પણ એક સર્વ છે. ૮૦ તેને જ સામાન્યથી જેઢ માનતા, ધીમંતને તે સહુની સમાનતા; જયું એક રાજાિશ્રત સેવકા બહુ, નિયુક્તિ લેંદ્રે પણ ભૃત્ય તે સહુ. ૮૧ સર્વજ્ઞ સત્ તત્ત્વ તાલા અલેદથી, સર્વજ્ઞવાદીમહિં લેંદ તા નથી; ઉપાસ્ય જો એક ઉપાસંકા મહીં, આચાર લેંદ્રે પણ ભિન્નતા નહિં. ૮૨ સર્વેપ સર્વજ્ઞ મહાત્મના ખરે! તેથી નથી તત્ત્વર્ધી લેંદ આખરે; નામાદિનું ભિન્નપણું ભલે હવું, સમ્યક્ મહાત્મા જન એઢ ભાવવું. ૮૩

#### શાલિની

ચિત્રાચિત્રા ભક્તિ જે દેવ કેરી, સત્શાસ્ત્રોમાં યાગના વર્ણવેલી; તેથીયે આ વસ્તુ તેા પુષ્ટિ પાવે, સર્વજ્ઞાની એકતા સિદ્ધ થાવે. ૮૪ જે સંસારી દેવકાર્ય જનારા, તે સંસારી દેવમાં લક્તિ ધારા; જે સંસારાવીત અર્થે જનારા, તે તેા તેહી તત્ત્વમાં ભક્તિકારા. તે સંસારી દેવની અક્તિ ચિત્ર, તેના રાગે અન્ય દેષે સર્કિત; ને સંસારાતીત તત્ત્વે અચિત્ર, સક્તિ સર્વે શંમસારા પવિત્ર. ८६ તે સંસારી દેવના સ્થાન ચિત્ર, સ્થિતિ આદિ સૌ પ્રકારે વિચિત્ર; તેથો તેના સાધનાપાય ચિત્ર, વસ્તા જાૂદા પુરના ના અચિત્ર. કાર્યે એક આશ્રયોના વિલેક, તેથી તેવા તત ક્લાનાય લેક; કાર્યે હેતુ આશ્યો મુખ્ય આંહી, જેવી દીતે પાણી તેા ખેતીમાંહિ. ભાકતા નાના તત્ કલા એક ઠામે, તે લાકાના આશયા લોદ પામે; રાગાદિના તારતમ્ય પ્રમાણે, ને બુદ્ધચાદિ બાધલેટ પ્રમાણે. ભુદ્ધિ જ્ઞાને ને અસંમાહદ્વારા, ભાષ્યા શાસ્ત્રે બાધના ત્રિપ્રકારા; તેના લોદે સર્વ પ્રાણીગણાના, કર્મી સર્વે પામતા લોદ નાના ઇંદ્રિયાર્થી ખુદ્ધિ તા આશ્રનારી, હાેયે અત્રે જ્ઞાન શાસ્ત્રાનુસારી; ને સત કિયા સુકત જે જ્ઞાન આમ, તેને આપ્સું છે 'અસંમાહ' નામ. G? ર્ક્કિયા પ્રત્યે આદર પ્રોતિ લારી, નિર્વિદ્ય શ્રી સંપદાલબ્ધિ સારી<u>:</u> शिक्षासा ने तक्क सेवा सुल्हा। सर्वाष्ट्रियाना दक्षहा मेढ लहा. છ્યુહિપૂર્વ પ્રાર્થીના કર્મ સર્વ, તે તેા સંસારી ફ્લા દો જ સર્વ; શાસાનુસારીપણ ના'ય જ્યાંહિ, વિપાક તે વિરસા હાય માંહિ. હર

ને કર્મી જે જ્ઞાનપૂર્વ જીઓને! તે મુકત્યંગા ફુલચાગી જનાને; સુંધા જેવી યુતશક્તિ પ્રભાવે, સાનુમંધી સત્કલા તે જ પાવે. ૯૪ કર્મી હાયે જે અસંમાહજન્ય, તે તા આપે શીધ્ર નિર્વાણ ધન્ય; જે સંસારાવીત તત્ તત્ત્વગામી, તે એકાંતે શુદ્ધિથી સિદ્ધિ સ્વામી. હપ જેનું ચિત્ત પ્રાકૃતાર્થે ન સક્રત, જે સંસારી ભાગ પ્રત્યે વિરક્રત; भेवा छवन्मुक्त के आत्मराभी, ते संसारातीत तत् तत्वमाभी. ६६ એવા તે સંતા તહ્યા માર્ગ એક, 'संतिमग्गो' શંમનિષ્ઠો જ છેક; હાયે ઝાઝા તર દશા લેક તાયે, અબ્ધિમાં જયું તીરના માર્ગ હાયે. ૯૭ તે સંસારાતીત તત્ત્વં પરં તે, છે નિર્વાણું નામ સંજ્ઞાધરં તે; તે તા નિશ્લે તત્ત્વથી એક હાયે, સિહાતમાં દિ શખ્દભેદા છતાંથે. ૯૮ આ નિર્વોલ તત્ત્રને તત્ત્વથી જ, સમ્યક્ જારૂયે એ અસંમાહ થી જ; તેની ભાષ્ટિમાં વિવેકી જનાને, વિવાદો તા ના ઘટે રા જાઓને! ૯૯ ને નિર્વાણ હાય સર્વજ્ઞપૂર્વ, મુક્લો પૂર્વે હાય સર્વજ્ઞ સર્વ; આ સર્વજ્ઞ ઋજા નિર્વાણમાર્ગ, તેથી તેના કેમ રે! હાય લોદ? ૧૦૦ સર્વસોની દેશના ચિત્ર જેઢ, કલ્યાણાથે શિષ્યના ઉક્ત તેઢ; જેને ઊગે બાધમીજાદિ જેમ, તેને બાધ્યું જન્મવૈદ્યે જ તેમ. શ્રીતાએકે દેશના એક તાેચે, ચિત્રા બાસે! પુષ્ય સામર્થ્ય જો એ! સો લગ્યોના તેથી ઉપકાર હાયે, ને આ રીતે તદ અવધ્યત્વ રહાયે. વા ઋષિની દેશના ચિત્ર હાેયે. તે તેા કાલાંદ અપેક્ષાજ જોયે; ને તેતુંથે મૂલ સર્વત્ર જાણા, સર્વજ્ઞવાક સિંધુ બિન્દ્ર પ્રમાણા. વિના જાષ્ટ્રયે આશ્રયા તાસ આંહિ. તેના પ્રત્યાક્ષેય તા ગુક્ત નાંહિ: આર્યીના દુર્વાદ ભાખે કહી કાે, તે તા જિલ્<u>લા</u> છે અવિકાે. सर्वज्ञाहि आ अतींद्रिय द्वाधे, विना याणीज्ञान निश्चीत ना'ये; એથી અત્રે અંધ જેવા જનાના, વિવાદાતું કામ કાંઇ જ છે ના. ૧૦૫

# અનુષ્ટુપ્

શુષ્ક તર્ક તહેા તેથી, ગ્રહ રોદ્ર મહા અતિ; મિચ્યાલિમાનના હેતુ, ત્યજે મુમુક્ષુ સન્મતિ. ૧૦૬ તત્ત્વથી બ્રહ સર્વત્ર, મુમુક્ષુને ઘટે નહિં; ધર્મીય મુક્તિમાં ત્યાજય, તેા આ બ્રહ્યી શું અહિં? ૧૦૭

#### વૈતાલીય-

અહિં આત્મ જ એક શાધતો, તસ છે ધર્મ જ એક શાધતો; ભજી ધર્મ જ તે સનાતના, જન યાગી પદ લે સનાતના. ૧૦૮ મત દર્શન આથેહા ત્યજી, પથ સત્ સંત મહંતના ભજી; સત ભક્તિપરાયણા થવું, અનુકંપામય ચિત્ત ધારવું. ૧૦૯ પરપીડન સ્ફ્રમ વર્જવું, ઉપકારે નિત ચિત્ત અપેવું; પૂજવા શુરુ આદિ સાદરા, થવું પાપી પ્રતિયે દયાપરા. ૧૧૦ વિષ આથહનું જ વામરા, સમક્તિામૃત તેહ પામશે; મનનંદન ધામ જામશે, ભાગનાન્દાસ્ અમૃતત્વ પામશે. ૧૧૧

॥ इति महिषश्रीहिरिभद्राचार्यविरचिते किरत्चंद्रस्तुमनःसुखनंदनेन भगवानदासेन \*सुमनोनंदनीवृहत्वीकाल्यविवेचनेन सप्रपञ्चं विवेचिते श्रीयोगदृष्टिसमुचयशास्त्रे चतुर्थी दीप्रादृष्टिः॥



<sup>\*</sup> આ મતકૃત વિવેચનતું આ 'સુમનેઃનંદની બૃહત્ ટીકા ' નામ રાખ્યું છે.— ભાગવાનદાસ ('મનાનંદન ')

# ્ય સ્થિરા દષ્ટિ

એમ સપ્રયાંચ ચાથી દક્ષિ કહી, પાંચમી કહી દેખાડવા માટે કહે છે-

स्थिरायां दर्शनं नित्यं प्रत्याहारवदेव च। क्रत्यमभ्रान्तमनघं सुक्ष्मबोधसमन्वितम् ॥ १५४ ॥

> દર્શન નિત્ય સ્થિરામહીં, પ્રત્યાહારથી ગ્રુક્ત: કત્ય અભ્રાંત અદાપ ને, સક્ષ્મ બાધ સંયુક્ત, ૧૫૪.

અર્થ:- સ્થિરા દર્શમાં દર્શન નિત્ય અને પ્રત્યાહારવાળું જ હોય છે; તથા કૃત્ય અભ્રાંત, અનઘ (નિર્દીવ), ને સૃક્ષ્મળાય સંયુક્ત એવું હાય છે.

#### વિવેચન

" દ્રષ્ટિ થિરામાં હિ દર્શન નિત્યે, રત્નપ્રભા સમ જાશે ! રે; ભ્રાંતિ નહિં વળી બાધ તે સક્ષમ, પ્રત્યાહાર વખાણા રે. તે ગુણ વીર તણા ન વિસારું. '' શ્રી યા. દ. સજઝાય. ૬-૧.

રિશરા નામની પાંચમી યાગદષ્ટમાં-નિરતિયારમાં દર્શન નિત્ય-અપ્રતિપાતી હોય છે. અને સાતિચારમાં અનિત્ય પણ હાય છે; અને તે દર્શન પ્રત્યાહારથી સુક્ત એવું

स्वि:--स्थिरायां-रिथरा दृष्टिमां, दर्शनं-दर्शन्-भे।धशक्षश्वाणुं, नित्यं-नित्य, अप्रतिपाती,-નિરતિયાર એવી દર્શિમાં; અને સાર્તિયારમાં તા,-જેના નયનપટલના (આંખના પડદાના) ઉપદ્રવ પ્રશ્નીણ છે તેને તેના ઉત્કાપાદિના અનવખાધ જેવું,-અનિત્ય પણ દ્વાય છે,-તેવા પ્રકારના અતિચારના भावते सीधे. २८नप्रकामां पूर्ण धूलि आहिते। ઉपद्रव है।य છે. प्रत्याहारवदेव च-अने प्रत्याहारवाण જ. સ્વવિષયના અસંપ્રયાગે સ્વચિત્તસ્વરૂપના અનુકારી એવા ઇંદ્રિયાના પ્રત્યાહાર, તેનાથી યુક્ત એવું मा દર્શન છે. कृत्यम्-કृत्य, વંદનાદિ ક्रिया, अभ्यान्तं-अश्रांत,-ક્રમતે અધિકૃત કરીને-આશ્રીને, એટલા भा2े क सन्ध-अन्ध, निष्पाप-निर्धाष -अनितयार प्रशाने शीर्घ अने क विशेषश् आपे છे. सहम-बोचलमन्वितम्-सक्ष्मभेशवं संयुक्त,-अधिनेत् धरी वेधसं वेधपद्वती अपपत्तिने सीधे.

હાય છે. તથા અત્રે વંદનાદિ કિયા કમની અપેક્ષાએ અભાંત, નિર્દોષ-નિરિતિચાર હાય છે; અને એટલે જ તે સૂક્ષ્મણાંધ સહિત એવી હાય છે. કારણ કે ગંધિલેદથી અહીં વેદા-સંવેદાપદની પ્રાપ્તિ હાય છે. આમ આગળ કહેલા ક્રમ પ્રમાણે અહીં પાંચમી દિષ્ટમાં-(૧) દર્શન રત્નપ્રભા સમાન હાય છે, (૨) યાંગનું પાંચમું અંગ પ્રત્યાહાર સાંપડે છે, (૩) ભાંતિ નામના પાંચમા ચિત્તદાષ નષ્ટ થાય છે, (૪) એદા નામના પાંચમા શુધ્ધ પ્રગટે છે.

# नित्य हर्शनः २त्नप्रसा सभ

સ્થિરા દૃષ્ટિ એ પ્રકારે છે-(૧) નિરતિ ચાર, (૨) સાતિ ચાર. નિરતિ ચાર દૃષ્ટિમાં જે દર્શન થાય છે તે નિત્ય-અપ્રતિપાતી હાય છે, જેમ છે તેમ અવસ્થિત રહે છે; અને સાતિ ચારમાં જે દર્શન થાય છે, તે અનિત્ય પણ હાય છે, -ન્યૂના થિક થયા કરે છે, જેમ છે તેમ અવસ્થિત રહેતું નથી.

આ દરિના દર્શન-બાધને રત્નપ્રસાની ઉપમા છાજે છે, કારણ કે રત્નની પ્રસા દીપપ્રસા કરતાં અધિક હાય, તેમ આ દરિના બાધ ચાથી દીપ્રા દરિ કરતાં ઘણા વધારે હાય છે. દીપકની પ્રસા તેલ વગેરે બાહ્ય કારણાને અવલંબીને હાય છે,

'રત્નપ્રભા જ્યાંલગી તેલ હાય ત્યાંસુધી દીપક પ્રકાશે છે, એટલે તે અસ્થિર હાય સમ જાણા રે' છે, પણ રત્નની પ્રભા તેવા ખાદ્ય કારણાને અવલંબતી નથી, તે તો સ્વાવલંબી છે, એટલે તે સ્થિર રહે છે-કદી નાશ પામતી નથી. તેમ

આ દરિના બાંધ આત્માવલં બી છે, પર કારણને અપેક્ષતા નથી-પરાવલં બી નથી, અપરાક્ષ છે, અને આમ આ બાંધ આત્માલં બી પ્રત્યક્ષ આતમાનુ લાવરૂપ હેાવાથી સ્થિર રહે છે, કરી નાશ પામતા નથી. તેમાં-(૧) નિરતિ ચાર સ્થિરા દરિના બાંધ નિર્મલ રત્મપ્રલા જેવા હાઇ, નિર્મલ પણાએ કરીને નિત્ય-સદા સ્થિર એકરૂપ હાય છે, અપ્રતિપાતી હાય છે, જેવા છે તેવા અવસ્થિત રહે છે. અને (૨) સાતિ ચાર સ્થિરા દરિના બાંધ સમલ રત્નપ્રલા જેવા હાઇ, અતિ ચારરૂપ સમલપણાને લીધે અનિત્ય-અસ્થિર હાય છે, સદા એકરૂપ રહેતા નથી, મલાપગમ પ્રમાણે ન્યૂનાધિક થયા કરે છે. રત્ન ઉપર જેમ ધૂલ વગેરે ઉપદ્રવ સંભવે છે, અને તે ધૂલ વગેરેને લીધે તેની પ્રલા પણ અસ્થિર આંદોલનવાળી હાય છે—ન્યૂનાધિક ઝાંખી વધારે થાય છે, પણ મૂલથી નષ્ટ થતી નથી એટલે સ્થિર રહે છે; તેમ આ દરિના બાંધ અતિચારરૂપ મલને લીધે અસ્થિર આંદોલનવાળી—અનિત્ય હાય છે, ક્ષ્યોપશમ પ્રમાણે ન્યૂનાધિક થયા કરે છે, પણ મૂલથી નષ્ટ થતો નથી, એટલે સ્થિર રહે છે.

જેમ દાઇની આંખ ઊડી હાય ને તે મટલા આવી હાય, તેને તેના ઉત્કાપ આદિની અસર માલ્મ પડતી નથી, તેની આંખ હવે ખ્લ લાલઘૂમ દેખાતી નથી, તેને પીડા પછ્

થતી નથી, છતાં હત્તુ કંઇક વિકારની અસરથી તે આંખ મટમટાવ્યા કરે છે, ને વચ્ચે વચ્ચે ગાંખું કેખે છે; તેમ સાતિચાર દિશ્વાળાના દિશ્વાંગ મટલા આવ્યા છે, એટલે તેને તેના ઉત્કાપ આદિની અસર માલૂમ પડતી નથી, દિશ્વાગ પણ દેખાતા નથી, અને તજ્જન્ય પીડા પણ થતી નથી, છતાં હતા કંઇ અતિચારરૂપ વિકારને લીધે દર્શનમાં ક્ષયોપશમ થયા કરે છે, વધઘટ થયા કરે છે. આમ સાતિચાર સ્થિરા દર્શમાં દર્શનની ન્યૂનાધિકતારૂપ અસ્થિરતા,—અનિત્યતા નીપજે છે.—છતાં આ 'સ્થિરા 'દર્શ તો એના નામ પ્રમાણે સ્થિર જ રહે છે, અમ્મતિપાતિ જ હાય છે, આવ્યા પછી કહી પડતી નથી, એ પૂર્વોક્રત નિયમ તો કાયમ રહે છે. કારણ કે પ્રારંભમાં કહેવામાં આવ્યું હતું કે સ્થિરા આદિ છેલ્લી ચાર દેષ્ટ્રે અપ્રતિપાતી છે. આમ આ સ્થિરા દર્શ અપ્રતિપાતી છે, છતાં તેમાં—નિરતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે નિત્ય—અપ્રતિપાતી છે અને સાતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે નિત્ય—અપ્રતિપાતી છે અને સાતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે નિત્ય—અપ્રતિપાતી છે અને સાતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે નિત્ય—અપ્રતિપાતી છે અને સાતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે નિત્ય—અપ્રતિપાતી છે અને સાતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે નિત્ય—અપ્રતિપાતી છે અને સાતિચારમાં પ્રાપ્ત થતું દર્શન કઇ રીતે અનિત્ય—પ્રતિપાતી પણ છે, એના આશય ઉપરમાં વિવરવામાં આવ્યું છે તે ઉપરથી સ્પષ્ટ થઇ જશે.

આ દિશ્માં થતું દર્શન, નંત્રરાગ દૂર થતાં ઉપજતા દર્શન જેવું છે. જેમ આંખના રાગ મડી જતાં-આંખનું પડળ ખસી જતાં, તતકાળ પદાર્થનું યથાર્થ દર્શન થાય છે; તેમ અત્રે આ દૃષ્ટિમાં અનાદિ માહસંતાનથી ઉપજેલા દેહ-આત્માની દૃષ્ટિરાગ નષ્ટ એકયબુદ્ધિરૂપ દૃષ્ટિરાગ દૂર થતાં ને દર્શનમાહના પડદા હઠી જતાં, તત્લાણ જ પ્રતિબુદ્ધ થયેલા છવને પદાર્થનું સમ્યગ્ દર્શન થાય છે. એટલે આ સાક્ષાત દૃષ્ટા એવા સમ્યગ્દૃષ્ટિ પુરુષને સ્વપર પદાર્થના વિવેકરૂપ લેદજ્ઞાન પ્રાટે છે, અને તે સમજે છે કે-' હું એક શુદ્ધ દર્શન–જ્ઞાનમય અને સદા અરૂપી એવા આતમા છું. અન્ય કંઇ પણ પરમાણ માત્ર પણ મ્હારું નથી. ' ( જાઓ પૃ. ૧૮ )

આ દર્શન-બાંધને રત્નદીપકની ઉપમા બરાબર બંધ બેસે છે. કારણ કે (૧) રત્નપ્રદીપથી જેમ શાંત પ્રકાશ પથરાય છે ને અંધકાર વિખરાય છે, તેમ અત્રે સમ્યગ્દ્ર દર્શનરૂપ રત્નપ્રદીપ મનમંદિરમાં પ્રગટતાં પરમ શાંતિમય અનુભવ 'રત્નદીપક પ્રકાશ પ્રકાશ છે, માઢ અંધકાર વિલય પામે છે, 'મિટે તો માઢ અતિ દીપતા અંધાર.' (૨) રત્નપ્રદીપમાં જેમ ધૂમાડાની રેખા હોતી નથી ને હો લાલ' ચિત્રામણ ચળતું નથી, તેમ સમ્યગ્દર્શન રત્ન જ્યારે 'અનુભવ નતેજે ઝળહળે ' છે, ત્યારે ક્યાયરૂપ ધૂમાડાની રેખા પણ દેખાતી નથી, 'ધૂમ ક્પાય ન રેખ' અને ચારિત્રરૂપ ચિત્રામણ ચળતું નથી. 'ચરણ ચિત્રામણ નવિ ચળે હો લાલ.' (૩) રત્નદીપ બીજા દીવાની પેઠે પાત્ર નીચે કરતું નથી, 'પાત્ર કરે નહિં હેઠ, 'તેમ આ સમ્યગ્દર્શન રત્ન તેના પાત્રને અધ:–નીચે કરતું નથી, અર્થાત્ તેનું પાત્ર અધાગતિને પામતું નથી. (૪) રત્નદીપ તો કદાચ સૂર્યના તેજમાં છુપાઇ જાય, પણ સમ્યગ્દર્શન રત્નનું તેજ તો સૂર્યત્રેજથી છૂપાતું નથી. (૫) રત્નદીપનું

તેજ તો સ્થિર-જેમ છે તેમ અવસ્થિત રહે છે, પણ 'સર્બ તેજનું તેજ' એલું આ સમ્યગ્દર્શનરતનું તેજ તો અનુસવપ્રયાગની ખળવત્તરતાથી પહેલાં કરતાં પાછળથી વધતું જાય છે. ( દ ) રત્નદીપક જેમ પવનથી એલવાતા નથી અને ચંચલતા-અસ્થિરતા પામતા નથી, તેમ આ સમ્યગ્દર્શનરૂપ રત્નદીપ માહરૂપ વાયુને ગમ્ય નથી કે તેથી ચંચલતા-અસ્થિરતા પામતા નથી. ' દોર પરીષહ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવી શકે નહિં તે સ્થિરતાના મંત જો.' ( જુઓ ફૂટનાટ પૃ. દ૮). ( છ ) રત્નદીપક સદા રમ્ય-સુંદર દેખાય છે અને દ્વીણ-કૃશ થતા નથી, તેમ આ સમ્યગ્દર્શનરૂપ રત્નદીપ સદા રમણીય-સુંદર દેખાય છે, તથા ' પૃષ્ટ ગુણે નિવ કૃશ રહે હો લાલ '-પૃષ્ટ ગુણે કરીને કહી પણ કૃશ-દ્વીણ થતા નથી, દ્વાપા પડતા નથી, પણ આત્મધર્મની ઉત્તરાત્તર પૃષ્ટિથી નિરંતર પૃષ્ટ જ થયા કરે છે. ( ૮ ) રત્નદીપકમાં જેમ તંલ નાંખલું પડતું નથી તથા ' દશા ' અર્થાત્ વાટ બળતી નથી, તેમ આ સમ્યગ્દર્શનરૂપ રત્નદીવામાં પૃદ્દમલરૂપ તેલ નાંખલું પડતું નથી અર્થાત્ પરમાવનું આલંખન હોતું નથી, તથા શુદ્ધ આત્મદ્વા ખળતી નથી, ' જે હ ન શુદ્ધ દરા દહે હો લાલ,' અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મસાવમાં સ્થિતિ રહે છે. —રત્નદીપકના રૂપક પરથી ફલિત થતા આ સર્વ ચમત્કારિક સાવ કવિવર ચરાવિજયાજીએ પાતાના આ અમર કાવ્યમાં અદ્ભુત રીતે સંગીત કર્યા છે:—

" સાહેલાં હે કુંશુ જિનેશ્વર દેવ! રત્નદીપક અતિ દીપતા હા લાલ; સા૦ મુજ મનમંદિરમાંહી, આવે જો અરિબલ ઝીપતા હા લાલ "ઇ ( જીએા પૃ. દ્ ૯ )

તેમજ-રતના પ્રકાશની જેમ આ દરિનો બાય પણ (૧) અપ્રતિપાતી, (૨) પ્રવ-હીમાન, (૩) નિરપાય, (૪) અન્યને અપરિતાપહેતુ, (૫) પરિતાપહેતુ, (६) પરિ-જ્ઞાન આદિનું જન્મસ્થાન, (૭) પરમ મંગલરૂપ હાય છે. (સ્પષ્ટીકરણુ માટે જુઓ પૃ. ૧૯-૭૦). ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે રત્નપ્રભા સાથે આ સ્થિરા દર્શનનું-બાયનું સમાનધર્મપણું છે, સરખાપણું ઘટાવી શકાય છે. આ ઉપમાને જેમ જેમ વિશેષ વિચારીએ, તેમ તેમ તેમાંથી એાર ને એાર ચમત્કૃતિ ભાસે છે, ને જ્ઞાનીની વાણીની પરમ અદ્ભુતતાની પ્રતીતિ કરાવી બહુમાન ઉપજાવે છે. અત્રે સંદ્રોપમાં તેનું દિગ્દર્શન કર્યું છે. સ્વમતિથી વિશેષ વિચારવું.

# યાગનું પાંચમું અંગ–પ્રત્યાહાર

" विषय विधरे न ઇद्रिय कोउ, ते छढां प्रत्याद्धारे। रे. "--था. सक्छाय, ६-४.

ચાેગતું ચાેશું અંગ પ્રાહ્યાયાં ચાંથી દર્ષિમાં પ્રાપ્ત થયા પછી, સ્વાલાવિક **ક્રમે** પ્રત્યાહાર નામતું પાંચમું ચાેગાંગ અત્ર સાંપડે છે. પ્રત્યાહાર (પ્રતિ+આહાર) એટક્રે ઇંદ્રિયાનું વિષયામાંથી પ્રત્યાહુત થવું-પાછું ખેંચાવું તે. 'વિષયાના અસંપ્રયાગ થતાં સ્વચિત્તસ્વરૂપના અનુકારી તે પ્રત્યાહાર છે. ' અર્થાત્ ચક્ષુ આદિ ઇંદ્રિયને થાદ્ય એવા રૂપ આદિ વિષયોના અસંપ્રયાગ થતાં, એટલે કે વિષયા સાથે જોડાળુ નહિં થતાં તેનું ચહુળાં મિમુખપણું છાડી દીધાથી સ્વરૂપમાત્ર અવસ્થાન થાય. ઇંદ્રિયા પાતાના વિષયામાંથી પાછી કરે, એટલે જેમ છે તેમ છાનીમાની બેસી જાય, અને એમ થાય એટલે અંતઃ-સ્વરૂપનું અનુકરળુ થાય, અર્થાત્ ચિત્તનિરાધ કરવા માટેની સામગ્રી સાંપડે. આનું નામ ચક્ષુ આદિ ઇંદ્રિયાના પ્રત્યાહાર છે. આ પ્રત્યાહાર કેવા છે? તા કે ઇંદ્રિયાના વશીકરણુરૂપ એક કલવાળા છે. પ્રત્યાહારના અલ્યાસ થતાં, ઇંદ્રિયા એવી આયત્ત—આધીન—તાબેદાર થઇ જાય છે, કે બાદ્ય વિષયા પ્રત્યે લઇ જવામાં આવતાં પણ તે જતી નથી.\*

ચાથી દર્શમાં પ્રાણાયામ વહે કરીને ખાદ્ય ભાવને રેચ દીધા, અંતરભાવનું પૂરણ કર્યું, અને તેનું કુંલન-સ્થિરીકરણ કર્યું; આમ યાગમાર્ગે આગળ વધતા મુમુક્ષુ જોગી-જનની વૃત્તિ ખાદ્ય ભાવમાં રમતી નથી, અને અન્તર ભાવમાં પરિશ્રુમે છે. એટલે હવે આ પાંચમી દર્શિ પ્રાપ્ત થતાં, આ યાગાલ્યાસી મુમુક્ષુ જનની ઇંદ્રિયા પાતપાતાના વિષયા પ્રત્યે પ્રવર્ત્ત તો નથી, અને તેના તેના વિષયામાંથી વ્યાવૃત્ત થઇ પાછી ખેંચાઇ આવે છે-પ્રત્યાહૃત થાય છે, અને અંત: આપરમાં આપૃત-પ્રવૃત્ત થઇ ચિત્તનિરાધમાં ખપ લાગે છે, અને ચિત્તસ્વરૂપનું અનુકરણ કરે છે.

જે ઇંદ્રિયા પૂર્વે હરાયા ઢારની જેમ છૂટી ફરતી હતી ને રઘવાઇ થઇને સ્વચ્છં દે વિચરતી હતી, તે હવે નિયમમાં આવી જઇ, પાછી ખેંચાઇને, પાતાના ચિત્ત-ઘરના ખીલે બંધાય છે. વિષય થહેલું માટે જયાં ત્યાં મુખ નાંખવારૂપ ખહિ-'વિષય વિકારે મુંખ વૃત્તિ છેં કી દઇ, તે હવે ડાહીડમરી બની અંતર અભિમુખ થાય છે. ન ઇંદ્રિય જો કે' એટલે જેની આંખો બાહ્ય રૂપને દેખતી હતી તે ચાગી હવે ભાવથી અંત:- સ્વરૂપને દેખે છે. જે કાન બાહ્ય શબ્દો સુણતા હતા તે હવે અંતઃનાદ સાંભળે છે. જેનું નાક બાહ્ય સુગંધથી લાભાતું હતું, તે હવે ભાવ-સોરભથી સંતાષાય છે. જેની રસના બાહ્ય રસથી રીઝતી હતી, તે હવે અંતઃચૈતન્યરસના પાનથી પ્રસન્ન થાય છે. જેને સ્પર્શ બાહ્ય રપર્શથી સુખ માનતા હતા, તે હવે ચૈતન્ય સ્વરૂપની સ્પર્શનાથી આનંદ અનુસવે છે. આમ ઇંદ્રિયાના બાહ્ય વૃત્તિ વિરામ પામી ભાવરૂપ આભ્યંતર વૃત્તિ વર્તો છે, કારણ કે પાંચે ઇંદ્રિયારૂપ તાેરૂાની ઘાડાની લગામ હવે જાગ્રત આત્માના

<sup>\* &</sup>quot; विषयासंप्रयोगेऽन्तःस्वरूपानुरुतिः किल । प्रत्याहारः हृषीकाणामेतदायत्तताफलः॥ " —-श्री यशा० १त द्वा० २४-२.

<sup>&</sup>quot; स्वविषय।संप्रयोगे चित्तस्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः। ततः परमा वश्यतेन्द्रियाणाम्॥" —श्री पातंत्रक्ष थे। सः २-५४-५५.

એક ચિત્ત-સારશિના હાથમાં આવી છે, અને આમ લાવથી અનુપમ ચૈતન્યરસને અનુલવ આસ્વાદ થાય છે, એટલે પછી ઇંદ્રિયા એવી તા વશ થઇ જાય છે, એવી તા ગરીબડી ગાંય જેવી આધીન થઇ જાય છે, કે તેને પછી બાદ્ય વિષયામાં રસ પડતા નથી, ને તે પ્રત્યે પરાશે લઇ જવામાં આવતાં પણ તે જતી નથી! એવું તા તેને આ ચિત્ત-ઘર ગાંડી જાય છે! એટલે આ ચૈતન્ય અમૃતરસના આસ્વાદ છાંડીને યાંગી તે 'બાકસબુકસ 'રૂપ પુરૂગલભાગને ઇચ્છતા નથી!—આમ આ દર્શમાં સ્થિતિ કરતા સમ્યગ્દરિ યોગીપુરુષનું દર્શન અવશ્ય પ્રત્યાહારવાળું જ હાય છે, કારશ્રુ કે પ્રત્યાહાર—ખરેખરા અંતરંગ વિષયવૈરાગ્ય ન હાય તા સમ્યગ્દરિપણું પણ ઘટે નહિં, માટે સમ્યગ્દરિ પુરુષને વિષયા પ્રત્યે અત્યંત અનાસક્તિ જ હાય, પરમ વૈરાગ્ય જ વર્ષો.

# **બ્રાં**તિ દેાષ ત્યાગ.

" બીજી સમજણ પછી કહીશ, જયારે ચિત્તે સ્થિર થઇશ. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

ચાથા ઉત્થાન નામના ચિત્તદાષ ચાથી દુષ્ટિમાં નાશ પામ્યા પછી, સ્વાભાવિક ક્રમે ભ્રાંતિ નામના પાંચમા દાષ અત્રે ૮ળે છે. કારણ કે (૧) અત્રે એવી પ્રશાંત-વાહિતા હાય છે. ત્રિત્તના એવા અખંડ એકધારા શાંત પ્રવાહ પ્રવહે છે. ચિત્તનું એવું કરેલપા ું હાય છે કે માહ્યલાધક યાગમાર્ગ-ક્રિયામાંથી ચિત્ત ઊઠતું નથી. અને જો ચિત્ત સ્વસ્થાનમાંથી ઊઠે જ નહિં, તા તેની ભ્રાંતિ પણ કેમ થાય ? તે આડું અવળું કેમ ભર્મ ? એટલે અત્રે ચિત્ત અભ્રાંત હાય છે-સ્થિર હાય છે. (૨) અથવા પ્રસ્તુત યાગિક્રિયાને छाडी चित्तन यारेडार अभण-आभड वृत्ति ते आंति. पण अत्रे ते शांतपणाने सीधे ચિત્તસ્થિરતા વર્ત્ત છે, એટલે તેવી બ્રાંતિ હાતી નથી, અબ્રાંતિ જ હાય છે. (3) અથવા છીપમાં રૂપાની જેમ ભ્રમણા થવી, તત્વને અતત્ત્વ માનવારૂપ વિપર્શાસ થવા તે ભ્રાંતિ. પણ અત્રે તા તત્ત્વના યથાર્થ નિશ્ચયને લીધે તેવી વિપર્યાસરૂપ ભ્રાંતિ હાતી નથી, અભ્રાંતિ જ વર્ત્ત છે. (૪) અમુક ક્રિયા કરી કે ન કરી, એ ભ્રમથી ન સાંભરે, એટલે એવી શુભ ક્રિયાથકી પણ અર્થવિરાધી એવું અકાજ થાય, ઇન્ટકુલરૂપ પરમાર્થ કાર્ય ન થાય. (જુઓ પૂ. ૮૬) આ પણ ભ્રાંતિ છે. પણ અત્રે આ દૃષ્ટિમાં તા સમ્યગ્ર ઉપયોગવંતપણાને લીધે જાગ્રતિવાળા સમ્યગૃદ્ધિ પુરુષને તેવી ભ્રાંતિ પણ ઉપજતી નથી. આમ શાંતપણાને લીધે, વિપર્યાસરહિતપણાને લીધે, અને ઉપયોગવંતપણાને લીધે અત્રે ચિત્ત સર્વ પ્રકારે અભ્રાંત હાય છે-સ્થિર હાય છે. એટલે સમ્યગૃદ્ધિ પુરુષ જે વંદનાદિ ક્રિયા કરે છે તે પણ **અભાંત** હોય છે. અર્થાત યથાક્ત ક્રમને બરાબર સાચવીને તે તે ક્રિયા ભાંતિરહિતપણે કરે છે; પૂર્લ ભાવપૂર્વક પરમ શાંતિથી, તાત્ત્વિક લક્ષથી, ને તન્મય સ્થિર ઉપયોગથી કરે છે. જેમ કે-

" શુદ્ધાશય યિર પ્રભુ ઉપયોગે, જે સમરે તુમ નામછ; અભ્યામાધ અનંતું પામે, પરમ અમૃતરસ ધામછ. શીતલ૦"—શ્રી દેવચંદ્રછ.

તે વંદનાદિ કરે છે તા સ્થાન, કાળ ને ક્રમ ખરાખર સાચવે છે, સૂત્ર શભ્દના અર્થમાં ઉપયોગ રાખે છે. બીજાને સંમાહ ન ઉપજે-વિદેષ ન થાય તથા શ્રહા-સંવેગ સુચવે એવા યુક્ત સ્વરે સૂત્રાચ્ચાર કરે છે; અને તે વંદનાદિ કરતાં તેના ભાવ-રામાંચ ' શુદ્ધારાય થિર ઉદલસે છે, શુભાશય વર્ષ માન થાય છે, ને પ્રણામાદિની સંશુદ્ધિ અરાળર પ્રભુ ઉપયોગ ' જળવાય છે. આમ તેની વંદનાદિ ક્રિયા નિસ્તિચારપણાને લીધે અનઘ-નિર્દોષ-નિષ્ધા પહેાય છે. ( જુઓ પૃ. ૨૧૯-૨૨૦ ). તેમજ આ વંદન-अतिक्वमण्डाहिकिया सुक्ष्म छे।ध्रथी संधुक्त केवी द्वाय છે. सम्यण्हिष्ट पुरुष के देश किया કરે છે, તે તેની તાત્વિક સમજણપૂર્વક સમ્યક્ષ્પણે કરે છે; કારણ કે તેને તત્ત્વનું સમ્યક્ સંવેદન હાય છે, એટલે તેને અનુસરીને સર્વ ક્રિયા પ્રશાંત વૃત્તિથી, સર્વત્ર અત્યંત ઓત્સકય-રિક્રિતપણે, ત્વરા રિક્રિતપણે કરે છે. આમ સમ્યગ્રદિવનું અનુષ્ઠાન અનુખંધશુદ્ધ હાય છે. કાખલા તરિકે-સમ્યગૃદ્ધિ પ્રભુભક્તિ કરે છે તે તાનિવક લક્તિનું સ્વરૂપ સમજીને કરે છે. તે એમ જાણે છે કે આ પ્રભુ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામ્યા છે, માટે મ્હારા પરમ પૂજ્ય છે. જે આ પરમાતમાનું સ્વરૂપ છે તે મ્હારા આત્માનું સ્વરૂપ છે. એટલે મ્હારી શુદ્ધ આત્મસત્તાની પૂર્ણતા પામવા માટે, શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિ કરવા માટે, આ પ્રતિચ્છંદ-સ્થાનીય-શુદ્ધ આદર્શરૂપ પ્રભુ પરમ હેતુ હાઇ, મ્હારે તેનું પરમ પ્રબળ અવલંબન લેવા યાગ્ય છે.

" પામ્યા શુદ્ધ સ્વભાવને, છે જિન તેથી પૂજ્ય; સમજો જિન સ્વભાવ તેા, આત્મભાનના ગુંજય."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

" માહરી શુદ્ધ સત્તા તથી પૃષ્ક તા, તે તથે! હેતુ પ્રભુ તુંહી સાચા; દેવચંદ્ર સ્તવ્યા મુનિગણે અનુભવ્યા, તત્ત્વભક્તે ભવિક સકલ રાચા. "-શ્રી દેવચંદ્રછ

# સુક્ષ્મ બાેધ ગુણની પ્રાપ્તિ

અત્રે બોધ નામના પાંચમા ગુલુ પ્રગટે છે, કારલુ કે ચાથી દર્શમાં તત્ત્વશ્રવલુના ગુલુ પ્રગટ્યો, એટલે તેના ફલ પરિપાકરૂપે આ પાંચમી દર્શમાં બાધ ગુલુ સ્વાલાવિક ક્રમે પ્રગટના જોઇએ. અને તે બાધ પલુ અત્રે સૃક્ષ્મતાવાળા હાય છે. કારલુ કે અત્રે અંધિક્રારને લીધે વેદ્યસંવદાપદની પ્રાપ્તિ હાય છે અને આ વેદ્યસંવદાપદમાં જ સૃક્ષ્મ- બાધ ઘટે છે, એમ આગળ ચાથી દર્શના વેદ્યસંવદાપદ અધિકારમાં વિસ્તારથી કહેવાઇ ચૂક્યું છે, તાપલુ સંક્ષેપમાં લાવનાર્થ તેની પુનરાવૃત્તિ કરી જઇએ, તો તેનું લક્ષ્ય આ પ્રમાણે કહું હતું:—સમ્યક્ષ્યો હતુ સ્વરૂપ ને ફલના લેદે કરીને વિદ્રત્

સમાજમાં જે વેદ્યસંવેદ્યપદ થકી તત્ત્વના નિર્ણય થાય, પરમાર્થ પરિચ્છેદ કરાય, તે 'સૃક્ષ્મ બોધા' કહેવાય છે. અને ભવસમુદ્રમાંથી પાર ઉતારવામાં આ બાંધનું કુશલપણું છે એ જ એનું સૃક્ષ્મપણું છે; અથવા કર્મ વજાના વિભેદ કરવામાં એનું તીક્ષ્ણપણું છે એ જ એનું સૃક્ષ્મપણું છે; અથવા અનંત ધર્માત્મક સમગ્ર વસ્તુતત્ત્વનું વ્યાપકપણું નિપુણ માન્યપણું એ જ એનું સ્ક્ષમપણું છે. આમ અનેક પ્રકારે આ બાધનું સ્ક્ષમપણું ઘટે છે. ( જુઓ શ્લા. ૬૫–૬૬, વિવેચન પૃ. ૨૬૧–૨૬૬).

અત્રે વેદ્યસં વેદાયદની પ્રાપ્તિ હાય છે. અર્થાત જ્યાં વેદા-સંવેદનીય વસ્તુ વસ્તુ- સ્થિતિ પ્રમાણે સંવેદાય છે તે વેદાસં વેદાયદ છે. એટલે સ્ત્રી આદિ પદાર્થ જે અપાય આદિના કારણરૂપ છે, તે તેના યથાર્થ સ્વરૂપમાં અત્રે આગમથી વિશુદ્ધ 'શુદ્ધાતમ એવી તથાપ્રકારે અપ્રવૃત્તિ બુદ્ધિથી સંવેદાય છે. અર્ધાત્ સ્ત્રી આદિ અનુભવસદા' પદાર્થ ભવહેતુ છે, માટે હૈય જ છે, ત્યાજય જ છે, એવી નિશ્ચયબુદ્ધિ—પ્રતીતિ—સમજણ—છાપ ઓત્માને વિષે ઉપજે છે. (જોએા—રિલા. ૭૦૦-૭૫, વિવેચન પૃ. ૨૭૨-૨૯૧) તથા જ્ઞાન-દર્શન—ચારિત્રરૂપ લક્ષણવાળા એક શુદ્ધ જ્ઞાયકસ્વભાવી આત્મા જ માત્ર આદેય છે—થઢણ કરવા યોગ્ય છે, બાકી બીજાં બધું ય હૈય છે—ત્યજવા યોગ્ય છે, એવા અખંડ નિક્ષય આત્મામાં પ્રગટે છે. શુદ્ધ આત્માના જે અનુભવ છે તે સ્વસમયના વિલાસ છે, અને જ્યાં પુદ્દગલ કર્મ પ્રદેશમાં સ્થિતિરૂપ પરભાવની છાંયડી પહે છે, તે પરસમય નિવાસ છે, એમ વસ્તુગતે વસ્તુ અત્રે પ્રકાશે છે.

" શુદ્ધાતમ અનુભવ સદા, તે સ્વસમય વિલાસ રે; પરવડી છાંહડી જે પડે, તે પરસમય નિવાસ રે.... ધરમ પરમ અરનાથના. "—શ્રી આનંદઘનછ.

મ્યાનથી તરવારની જેમ, દેહાદિથી આત્મા ભિન્ન છે, સદા ઉપયોગવંત અને અવિનાશી છે, એમ સદ્ગુરુ ઉપદેશથી જાણીને અત્રે તેની સમ્યક્ પ્રતીતિ ઉપજે છે, આત્મસ્વરૂપનું સંવેદન થાય છે. આવું જે સહજ આત્મસ્વરૂપપદ સમજ્યા વિના અર્થાત્ જાણીને પ્રતીત્યા વિના પૂર્વે અનંત દુ:ખ પામ્યો હતો, તે આત્મસ્વરૂપ 'પદ' શ્રી સદ્ગુરુ ભગવાને સમજાવ્યાથી હવે આ જીવને અનુસ્વગાંચર થાય છે, સ્વસંવેદનથી પ્રત્યક્ષ જણાય છે, અને તે જ વેદાસ વેદાપદ છે.

" સદ્**ગુરુ**ના ઉપદેશથી, આવ્યું અપૂર્વ ભાન; નિજ **પદ** નિજમાંહિ લહ્યું, દૂર થયું અજ્ઞાન, "-- શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

અને આ જે **આત્મસ્વરૂપ અનુભવ પદ** અથવા **વેદાસ વેદા પદ** છે તે જ શબ્દના ખરેખરા અર્થ પ્રમા**ણે 'પદ** ' છે, કારણ કે જ્યાં સ્થિરપણે પદ માંડી શકાય એવું સ્થિર સમ્યક્ સ્થિતિવાળું જે હોય તેને જ 'પદ 'નામ ઘટી શકે. અને આ આત્મસ્વરૂપ અનુભવ પદ-**વેદાસંવેદા પદ** સ્વભાવ**ભૂ**ત હાઇ તેવું સમ્યકૂ સ્થિતિવાળું છે, એટલે તેને જ 'પદ 'નામ બરાબર ઘટે છે. ( જીએા વિવેચન પૃ. ૨૮૮ થી ૨૯૧).

આવું સ્થિર આત્મસ્વભાવ અનુભવરૂપ વેદ્યસંવેદા પદ શ્રંથિલેદથી આ સ્થિરા દિષ્ટમાં પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી કરીને અત્રે સૂક્ષ્મ એાધની સંપ્રાપ્તિ હોય છે. અને એવા સૂક્ષ્મએાધસંપન્ન સમ્યગ્દિષ્ટ યુરુષના આવા સહજ ઉદ્ગાર નીકળી પહે છે કે—આમ નિર્મલ સમ્યગ્દર્શનના પ્રતાપે કરીને જેશે મ્હારું પશુરૂપપશું ટાળીને દેવરૂપપશું કર્યું, દિવ્ય સહજ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું, તે લગવાન્ વીરને: અમાપ ઉપકાર હું કદી વિસરું નહિં, રાત દિવસ સંભારું છું.

"એ ગુણ વીર તહ્યું ન વિસારું, સંભારું દિન રાત રે; પશુ ટાળી સુરરૂપ કરે જે, સમક્તિને અવદાત રે."-શ્રી યા. દ. સજ્ઝાય. ५-૨.

"અનંતકાળથી જે જ્ઞાન લવહેતુ થતું હતું, તે જ્ઞાનને એક સમય માત્રમાં જાત્યંતર કરી, જેણે લવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું, તે કલ્યાણુમૂર્ત્તિ સમ્યગ્દર્શનને નમસ્કાર."—શ્રીમદ્ રાજ્યંક્જી.

# बालध्लीगृहकीडातुल्यास्यां भाति धीमताम्। तमोग्रंथिविभेदेन भवचेष्टाखिलैव हि॥१५५॥

ખાલ ધૂલિયુહ રમત શી, ભવચેષ્ટા જ સમસ્ત; તમાર્થાયભેક દીસે, ઝુદ્ધિમ'તને અત્ર. ૧૫૫

અર્થ:— આ દૃષ્ટિમાં તમાલ થિના વિલેદને લીધે ખુદ્ધિમાં તાને અખિલ જ ભવ-ચેષ્ટા ખાલકાની ધૂલિગૃહકોડા તુલ્ય ભાસે છે.

### વિવેચન

" ખાલધૂલિ ગૃહ ક્રીડા સરખી, ભવ ચેષ્ટા ઇઢાં ભાસે રે; ઋહિ સિહિ સિવ ઘટમાં પેસે, અષ્ટ મહાસિહિ પાસે રે….તે ગુણ વીર૦ "

—શ્રી ચા. દ. સજ્ઝાય. પ-૩

वृत्तिः—वाळघूळीगृहकीडातुल्या-णाबक्ती धूबि गृहक्षेक्ष सरणी,-प्रकृति असुंदरपणायी ते अश्विरपणायी, अस्यां-णामां, आ रियरा दृष्टिमां, भाति-लासे छे, घीमतां-धीमांत-कुहिमांत पुरुषाने, तमोग्रंथिविभेदेन-तभाभंथिता विलेदर्ग हेतुथी, भवचेष्टाखिळेच हि-अण्यिक अस्ववेष्टा तिश्ववे -यक्ष्वर्ती आहि वेष्टारूप पण्,-प्रकृतिअसुंदरपणायी ते अश्विरपणायी.

આ દબ્ટિમાં વર્ત્ત વાંચાગીને તમાશ્રાંથિના વિલેદ થયા હાય છે. એટલે તેને સમસ્ત સંસારચેવ્ટા ખાલકની ધૂલિગૃહ કીડા જેવી લાસે છે, કારણ કે પ્રકૃતિથી અસુંદરપણાથી ને અસ્થિરપણાથી તે બન્નેનું સમાનપણું છે. બાલક ધૂળના કુબા (ઘર) **બાલ ધૂલિ ઘર** બનાવવાની રમત રમે છે. તે કૂળા પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી અમુદર અને કીડા સમી હાથ લગાડતાં કે ઠેસ મારતાં પડી જાય એવા અસ્થિર દ્વાય છે. તેમ સર્વ ભવચેષ્ટા આ સર્વ સંસારચેષ્ટા પણ પ્રકૃતિથી અસુંદર-અરમણીય અને અશ્થિર છે, ક્ષણમાત્રમાં સીર્ણવિશીર્ણ થઇ જાય એવી ક્ષણલંગુર છે. આમ એ બન્નેનું તુલ્યપણું છે. અરે! અકવર્ત્તી આદિની ઋહિ કે જે સંસારમાં સર્વોત્કૃષ્ટ ગણાય છે, તે પણ તત્ત્વથી જોતાં વિષમિશ્રિત અજ્ઞ જેવી અસંદર અને અસ્થાયી છે. જે પ્રચંડ પ્રતાપે કરીને છ ખંડના અધિરાજ બન્યા હતા, ને ખ્રદ્યાંડમાં બળવાન્, શર્ધને ' લારી ભૂપ' ઉપજયા હતા, 'એ ચતુર ચક્કી ચાલિયા હોતા ન હોતા હોઇને, હાય ખંખેરીને આવ્યા હતા તેવા ખાલી હાથે ચાલી નીકત્યા છે. આ જગતમાં એટલા બધા ચક્રવત્તીઓ થઇ ગયા છે, કે જ્યારે કાઇ નવા ચક્રવત્તી થાય છે, ત્યારે કિકિશીરતનથી સક્ષભકૂટ પર્વત પર પાતાનું નામ ઉત્કીર્ણ કરતી વેળાએ તેને એક નામ ભૂંસી નાંખવું પઢે છે, ત્યારે તા તેના નામ માટે જગ્યા થાય છે! આમ આ પૃથ્વીના અનંત સ્વામી થઇ ગયા છે, ને આ પૃથ્વી કાઇ સાથે ગઇ નથી કે જવાની નથી. આમ આ જગત્ની સર્વોચ્ચ પદવીની પણ આ દશા 🕽, તેા પછી એનાથી ઉતરતી એવી અન્ય કક્ષાએાની શી વાત કરવી ! (જુએ) પુ. ૨૪૯–૨૫૦).

અામ ભાલકના કૂળા જેમ સાવ તકલાદી ને ક્ષણવારમાં હતા ન હતા થઇ જાય છે, તેમ આ સર્વ સંસારના ખેલ પણ ક્ષણવારમાં ખતમ થઇ જાય છે, હતા ન હતા થઇ જાય છે. આ સંસારમાં જ્યાં જીએ ત્યાં સર્વત્ર ક્ષણબંગુરતા ને અરમ્યતા જ બરી છે. તે તો બાલકના કૂળાની જેમ બાલજીવોને જ રુચે છે—ગમે છે, પણ તેવી બાલકની રમત રમવી જેમ માટા માણસને ન રુચે—ન ગમે, મ્થવા શરમાવા જેવી લાગે, તેમ આ ભવચેષ્ટારૂપ ધૂલિગૃહકીડા પણ પંડિત જનને—જ્ઞાની સમ્યગૃદષ્ટ પુરુષને રુચતી નથી, અને બૂલેચૂંકે તેમાં રમલું—આનંદ માનવા તે શજ્જાનું કારણ લાગે છે! શરમાવા જેવું લાગે છે. અને આ સકલ ભવચેષ્ટા તેને બાલધૂલિગૃહકીડા જેવી લાગે છે, તેનું કારણ તેને તમાશ્રાંથના વિલેદથી તેને વેદાસ વેદાપદ-રૂપ સમ્યગ્દર્શન પ્રગટલુ છે, તેથી તેને સંસારનું યથાર્થ દુ:ખદ સ્વરૂપ સંવેદાય છે, માટે આ શ્રાંથિલેદનું તથા તેના કલરૂપે પ્રાપ્ત થતા સમ્યગ્દર્શનનું સ્વરૂપ સંધેપમાં જાણવું અત્ર પ્રસંગથી પ્રાપ્ત થાય છે:—

# ગ્રંથિભેદ

આ પાંચમી સ્થિરા દર્ષિને પામેલા સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષને તમાલાંથના એટલે

અજ્ઞાન અંધકારરૂપ શ્રંથિના વિભેદ થયા હાય છે, અજ્ઞાનમય માહાંધકારના પડદો ચીરાઇ ગયા છે. આ અજ્ઞાન ખરેખર! તમસ્ર્પ—અંધકારરૂપ જ છે, કારણ કે અંધકારમાં જેમ પદાર્થનું દર્શન થઇ શકતું નથી, તેમ અજ્ઞાન અંધકારમાં પદાર્થનું દર્શન થઇ શકતું નથી. આ અંધકાર સમું અજ્ઞાન જ્ઞાનરૂપ પ્રકાશ થતાં શીલ નાશી જાય છે—એકદમ પલાયન કરી જાય છે. લાંબા વખતનું અંધારૂં પણ દીવા પેટાવતાં તરત જ દ્રર થાય છે, તેમ અનાદિના માહાંધકાર પણ જ્ઞાન—પ્રદીપ પ્રગટતાં તત્ક્ષણ જ નાશ પામે છે. એટલે સમસ્ત વસ્તુસ્વરૂપ જેમ છે તેમ યથાસ્થિત સ્વરૂપે આ યાગ્રીને દેખાય છે. આમ આ યાગ્રી સમ્યગૃદર્શની, સમ્યગૃદ્ધ જ્ઞાની હાય છે.

" કર્મ ભાવ અજ્ઞાન છે, માેક્ષભાવ નિજ વાસ; અંધકાર અજ્ઞાન સમ, નાશે જ્ઞાન પ્રકાશ. રાગ દેષ અજ્ઞાન એ, મુખ્ય કર્મની બંધ, યાય નિવૃત્તિ જેહ્યી, તે જ માેક્ષના પંચ. "—આત્મસિદ્ધિ.

આ તમાશ્રિથિ છવના કર્મજનિત ઘન-ગાઢ રાગદેષ પરિદ્યામ છે; અને તે વાંસની કર્કશ, ઘન, રઢ ને ગૂઢ ગાંઠ જેવા અત્યંત દુલે ઘ છે. એટલા માટે જ એને 'બ્રાંચ'-ગાંઠ કહેલ છે. તે કઠણ અટપટી (Complex) પર્વત જેવી મહાબલવાન તમાં પ્રથિ અતે અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થની સકુરણાથી અપૂર્વ કરણરૂપ તીક્ષ્ણ ભાવવજન્વ લે લેદાઇ જાય છે. એટલે પછી સમ્યક્તની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વિના રહે નહિં-નિવર્તો નહિં એવા અનિવૃત્તિકરણુવડે કરીને સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે, જેથો વસ્તુનું યથાઇ-સમ્યક્ સ્વરૂપ દેખાય છે. (વિશેષ માટે જીઓ-પૃ. ૩૯ અને ૪૬-૪૭).

# સમ્યગ્દર્શન

" છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ;.... મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે!

એમ જાણે સફ્શુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ....મૂળo જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત;....મૂળo કહ્યું લગવંત દર્શન તેહને રે, જેનું બીજીં નામ સમક્તિ.....મૂળo"

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછા

આમ ઉક્ત લે વિલેદના ફલ-પરિણામરૂપે સમ્યગ્દર્શન ઉપજે છે. આ સમ્યક્તવ અથવા સમ્યગ્દર્શન આત્માના ગુણુ છે, અને તે નિર્વિક્લ્પ છે. આ સ્ક્ષ્મ ગુણુ કૈવલજ્ઞાનગાચર છે તથા પરમાવધિ અને મન:પર્યય જ્ઞાનના વિલય છે, મતિજ્ઞાનના કે શુતજ્ઞાનના કે દેશાવધિના વિલય નથી. એટલે આ ગુણુ પ્રગઠ્યો છે કે નહિં તે તેવા વિશિષ્ટ જ્ઞાની જ જાણે છે. આ ગુણ અનાદિયો દર્શાનમાહના ઉદયથી મિશ્યા સ્વાદરૂપ થઇ પડ્યો છે, -કડવી તું બહીમાં નાંખેલા દૂધની જેમ. દૈવયાં ગે કાલાદિ લબ્ધિ સંપ્રાપ્ત થયે ભવસમુદ્રના છેડા નજીકમાં હાય ત્યારે ભવ્યભાવના વિપાકથી-જીવની યથાયાંગ્યતાથી જીવ સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિમાં આ 'પાંચ લબ્ધિ કારણભૂત છે:—

(૧) ક્ષાચાપશામક લિબ્ધ-કર્માના ક્ષચાપશમની પાપ્તિ.(૨) વિશુ હિ લિબ્ધ-કર્મીના ક્ષચાપશમથી આત્માની જે વિશુ હતા ઉપજે તે. (૩) દેશના લિબ્ધ-સદ્ગુરુ આદિના ઉપદેશના યોગ. (૪) પ્રાચાગિકી લિબ્ધ-કે જેથી કરીને પાંચ લિબ્ધ: કર્મીની સ્થિતિ ઘટીને અંત:કાટાકાટિમાત્ર રહી જાય. (૫) કરણ દર્શનમાહ લિબ્ધ-આત્મસામર્થ્યવિશેષ કે જેથી કરીને કર્મીની સ્થિતિનું ને રસનું ઉપશમ ખંડન કરવાની શક્તિ ઉપજે છે. કરણ લિબ્ધ ત્રણ પ્રકારની છે—અધઃ-કરણ, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિકરણ. આ કરણનું સ્વરૂપ પૂર્વ કહેવાઇ સર્થા હા કરણને આ કરણના પછી અંતર્સ કર્યો હશે કર્યા હપશ્મમથી અવશ્ય સર્યા પ્રાપ્ત છે.

ચૂક્યું છે. આ કરણલિંગ પછી અંતમું હૂર્ત્ત માં દર્શ નેમાહના ઉપશામથી અવશ્ય સમ્યગ્દર્શન ઉપજે છે, અર્થાત્ દર્શનની મિથ્યા અવસ્થા સમ્યક્ અવસ્થાર્ય થાય છે. પણ જ્યાં મુધી આનંતાનું પંધી કથાયના ઉદય હોય ત્યાં સુધી આ સમ્યગ્દર્શનના લાભ થતા નથી. કારણ કે તીવ્ર કોધ-માન-માયા-લાભરૂપ આ દૃષ્ટ અનંતાનું પંધી કથાય-ચાંકડી જ સમ્યક્તનો લાત કરનાર છે, અવરાધનાર છે. તે અનંત સંસારના મૂળ કારણ-રૂપ મિથ્યાત્વને દર્શનમાં હને ઉદયમાં આણે છે, એટલા અંદે એને 'અનંતાનું ખંધી 'એવી યથાર્થ સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. આમ અનંત સંસારના અનુમંધ કરનાર આ મહા રોદ ને દારુણ પરિણામી અનુંતાનું પંધી કથાય ટળ્યે જ દર્શનમાં હ છે, એટલા માટે અનંતાનું પંચિત્ર છો છે, એટલા માટે અનંતાનું પરિણામી અનુંતાનું પંચાય કથાય ક્લો જે દર્શન માટે અનંતાનું પરિણામી અનુંતાનું સમજી આત્માર્થીએ તેને ટાળવાના પ્રત્યેક પ્રયત્ન કરવા જોઈએ:

"જે સંસાર અર્થે અનુલંધ કરે છે, તે કરતાં પરમાર્થને નામે, ભ્રાંતિયત પરિલામે અસફગુરુ, દેવ, ધર્મને લજે છે તે જીવને ઘણું કરી અનંતાનુલંધી ક્રોધ, માન, માયા, ક્ષાલ થાય છે; કારણ કે ખીજી સંસારની ક્રિયાઓ ઘણું કરી અનંત અનુલંધ કરવાવાળી નથી. માત્ર અપરમાર્થને પરમાર્થ જાણી આવહે જીવ લજ્યા કરે, તે પરમાર્થ જાણી ઓવા પુરુષ પ્રત્યે, દેવ પ્રત્યે, ધર્મ પ્રત્યે નિરાદર છે એમ કહેવામાં ઘણું કરી યથાર્થ છે. તે સફગુરુ, દેવ, ધર્મ પ્રત્યે અસત્ગુરુવાદિકના આગ્રહ્યી, માઠા બાયથી, આસાતનાએ, ઉપેક્ષાએ પ્રવર્તે એવા સંભવ છે. તેમજ તે માઠા સંગથી તેની સંસારવાસના પરિષ્ઠેદ નહીં થતી

<sup>\* &</sup>quot; खयुवसम विसोही देसणा पाउग्ग करणळद्वीप । चत्तारिवि सामण्णा करणं पुण होदि सम्मत्ते ॥ '' श्री निभियंद्र सिद्धांत यक्ष्यत्तीवृत श्री गान्सस्सार.

હોતાં છતાં તે પશ્ચ્છિક માની પરમાર્થ પ્રત્યે ઉપેક્ષક રહે છે. એ જ અનંત ક્રોધ, માન, માયા, લાભના આકાર છે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૩૭૫, પર૩.

વળી આ ઉક્ત પાંચ લિંગ્ધના સ્વરૂપ પરથી એ સ્પષ્ટ સમજાય છે કે આમાં મધ્યવર્તિની દેશના લિંગ્ધા સમ્યકૃત્વપ્રાપ્તિની રહસ્ય ચાવી (Master-key) છે. કારણ કે કર્મના ક્ષયોપશમથી જીવની વિશુદ્ધતા થાય અને તેને સદ્દગુરુના ઉપદેશની પ્રાપ્તિના જોગ અને, તો પછી તેને અનુક્રમે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય. એટલે પ્રથમ તો જીવની વિશુદ્ધતા થવી જોઇએ. અને તે કેમ થાય ! સત્ય પુરુષાર્થથી પ્રશમાદિ ગુણુની પ્રાપ્તિથી. જ્યારે કષાયનું ઉપશાંતપાણું થાય, માત્ર માક્ષ શિવાય બીજ અભિલાષા હોય નહિં, સંસાર પ્રત્યે ખેદ હોય અને અંતર્માં દયા વર્તે, ત્યારે આ જીવ વિશુદ્ધિને પામે, અને તે જ ખરેખરા માક્ષમાર્ગના 'જિજ્ઞાસુ' કહેવાય. આવા વિશુદ્ધિપ્રાપ્ત સુપાત્ર જિજ્ઞાસુ જીવને જે સદ્દગુરુના બેધા થાય તો તે સમક્તિ પામે અને અંતર્ની શોધમાં વર્તે; એટલે પછી સદ્દેવ-ગુરુ-ધર્મની સમ્યક્ પ્રતીતિરૂપ વ્યવહાર સમક્તિ, અને તેના ફ્લરૂપે શુદ્ધ આત્માનુભવરૂપ પરમાર્થ સમક્તિ-એમ સાનુખંધપણે ઉત્તરાત્તર વધતી જતી સમ્યક્ત્વની કક્ષાઓને તે સ્પર્શતો જાય.

" આત્મસિદ્ધિમાં ત્રણ પ્રકારનાં સમકિત ઉપદેશ્યાં છે:-(૧) આપ પુરુષનાં વચનનો પ્રતીતિરૂપ, આજ્ઞાનો અપૂર્વ રુચિરૂપ, સ્વછંદનિરાધપણે આપ પુરુષની લક્તિરૂપ એ પ્રથમ સમકિત કહ્યું છે. (૨) પરમાર્થની સ્પષ્ટ અનુભવાંશે પ્રતીતિ તે સમકિતના બીજો પ્રકાર કહ્યો છે. પહેલું કહ્યો છે. (૩) નિર્વિકહપ પરસાર્થ અનુભવ તે સમકિતના ત્રીજો પ્રકાર કહ્યો છે. પહેલું સમકિત બીજા સમકિતનું કારણ છે. બોજું સમકિત ત્રીજા સમકિતનું કારણ છે. ત્રણે સમકિત બીતરાગ પુરુષે માન્ય કર્યાં છે. ત્રણે સમકિત ઉપાસવા ચાગ્ય છે, સતકાર કરવા ચાગ્ય છે, બક્તિ કરવા ચાગ્ય છે. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૧૮૯

આ સર્વ પરથી ફિલિત થાય છે કે-સ્વર્જંદના ત્યાગ કરી શ્રી સદ્દગુરુના ચરણતું સમુપાસન કરતાં આત્માર્થી મુમુદ્ધ જીવને અનંતાનુઅંધી દુષ્ટ કષાય—ચાંકડી નષ્ટ થયે દર્શનમાં હેપશમ થાય છે; અને ત્યારે-જેમ સ્પ્ર્ધકિરણાયો× અંધકારના નાશ થયે દિશાઓ પ્રસન્નતા પામે છે અને ચાંતરફ નિર્મલ થઇ જાય છે, તેમ સર્વ આત્મન પ્રદેશમાં શુદ્ધપણું હોય છે, ચિત્તપસન્નતા-નિર્મલતા ઉપજે છે, કે જેથી ત્રણ પ્રકારના અંધ દૂર થાય છે. અથવા જેમ કાઇએ મદિરા કે ધત્રા પીધા હોય તેને મૂચ્છા આવે છે, પણ થાડા વખત પછી તેના નશા ઉત્તરી જતાં તે મૂચ્છારહિત નીરાગી થઇ જાય છે; તેમ દર્શનમાહના ઉદયથી જીવને મૂચ્છા ઉપજે છે, વચિત્ય હાય છે-ચિતનું ઠેકાશું હોતું નથી, બેલાનપણું હોય છે, તથા ભ્રમ હાય છે, પણ તે દર્શનમાહ શાંત થયે મૂચ્છાના નાશ થતાં જીવ નીરાગી ખને છે.

" દર્શન માહ વ્યવીત થઇ ઉપજયા બાધ જે, દેહ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો....( અપૂર્વ અવસર )—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

તે સમ્યગ્દર્શનનું લક્ષણ શું ! શ્રદ્ધાનાદિ\* ગુણ સમ્યગ્દર્શનું બાહ્ય લક્ષણ છે. તે શ્રદ્ધાનાદિ સમ્યક્ત્વરૂપ નથી, પણ જ્ઞાનના પર્યાયો છે. વળી આત્માનુભૂતિ— આત્માનુભવ પણ જ્ઞાન છે, કારણ કે તે જ્ઞાનના પર્યાય છે. માટે તે શ્રદ્ધાન-જ્ઞાનાદિ પણ સમ્યક્ત્વનું લક્ષણ નથી. અર્થાત જ્ઞાન છે તે સમ્યક્ત્વ નથી અને બાહ્ય લક્ષણ એ છે એમ કહ્કા તો તે બાદ્ય લક્ષણ કહી શકાય. કારણ કે જેમ નીરાગતા દુર્લક્ષ્ય છે, પણ મન-વચન-કાયાના ઉત્સાહાદિક ગુણરૂપ સ્થલ લક્ષણોથી જાણી શકાય છે; તેમ સમ્યગ્દર્શન દુર્લક્ષ્ય છે, પણ તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાન, આત્માનુભૂતિ આદિ બાદ્ય લક્ષણથી લિક્ષિત થાય છે, જાણી શકાય છે. નિર્વિકેદપ વસ્તુ કહી શકાય એમ નહિં હાવાયો તેના ઉદ્લેખ જ્ઞાનદારા કરાય છે, કારણ કે જ્ઞાન જ એક એવા ગુણ છે કે જે સ્વિકેદપ-સાકાર હોઇ દીપકની જેમ સ્ત્ર-પરના શ્રાહક છે, સ્વ-પરના નિક્ષાયક-નિશ્ચય કરાવનાર છે. બીજા બધા ગુણ નિર્વિકેદપ હોઇ સ્વ-પર અવેદક છે. એટલે સમ્યક્ત્વ પણ નિવિકેદપ-નિરાકાર હોઇ વસ્તુત: વચનને અગાચર એવા સ્તરમ ગુણ છે. તેથી વિધિ-ક્રમે કાઇથી કહી કે સાંભળી શકાય તેમ નથી, માટે આત્માની સાધનાદિ વિધિમાં જ્ઞાન જ એક પ્રસિદ્ધ છે, અને તે સ્વાનુ-

<sup>× &</sup>quot; तत्रोहिषस्तमोनारे तमोऽरेरिव रहिमभिः। दिशः प्रसत्तिमासेदुः सर्वतो विमलाशयाः॥
दङ्मोद्दोपशमे सम्यग्टप्रेरुहेख एव सः। शुद्धत्वं सर्वदेशेषु त्रिधा वन्वापहारि यत्॥"
( आधार माटे लुओ ) श्री अभृतयंद्रासार्थे छ (?) कृत श्री पंचाध्यायी.

<sup>\* &#</sup>x27;'श्रद्धानादि गुणा बाह्यं लक्ष्म सम्यग्दगात्मनः। न सम्यक्त्वं तदेवेति संति ज्ञानस्य पर्ययाः॥ ''—श्री पंचाध्यायीः

ભૂતિના એક હેતુ હાેઇ તે જ પરમ પદ છે-પરમ આશ્રયસ્થાન છે. જ્ઞાન જ અન્ય ગુણેના લક્ષ્ય કરાવનાર છે.

" નિરાકાર અલેક સંગ્રાહક, સેદ ગ્રાહક સાકારા રે; દર્શન જ્ઞાન દુલેદ ચેતના, વસ્તુગ્રહણ વ્યાપારા રે....વાસુપૂજ્યવ "—શ્રી આનંદધનછ

અને જે આત્માનુભૂતિ-આત્માનુભવ છે તે આત્માના જ્ઞાનવિશેષ છે. આ આત્માનુ ભૂતિના સમ્યક્તવની સાથે અન્વય-વ્યતિરેકથી અવિનાભાવી સાંબંધ છે, એક બીજા વિના ન ચાલે એવા સંબંધ છે. અર્થાત્ સમ્યક્તવ હાય તા આત્માનુભૂતિ આત્માનુભૂતિ હાય, આત્માનુભૂતિ હાય, આત્માનુભૂતિ હાય, આત્માનુભૂતિ ન હાય, આત્માનુભૂતિ ન હાય તા સમ્યક્તવ ન હાય. ક્તવની વ્યાસિ આમ બન્નેની પરસ્પર વ્યાસિના સફલાવથી કહી શકાય છે કે સમ્યક્તવ તે સ્વાનુભૂતિ છે,—તે સ્વાનુભૂતિ જો શુદ્ધ નયાત્મક હાય તા. અર્થાત્ શુદ્ધ આત્માના અનુભવ જ્યાં વર્તે છે ત્યાં સમ્યક્ત્વ છે એમ સમજવું. આમ શુદ્ધ આત્માનુભૂતિ એ સમ્યક્ત્વનું અવિસંવાદી મુખ્ય લક્ષણ છે.

વળી સમ્યક્શ્રદ્ધાન આદિ ગુણ પણ સમ્યગ્દર્શનના લક્ષણ કેવી રીતે છે તે तपासीओ:-- तत्त्वार्धश्रद्धानं सम्यग्दर्शनं ?-तत्त्वार्धश्रद्धान ते सम्यग्दर्शन छे सेवुं बक्षण् શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં કહ્યું છે. આ યથામ્તાય તત્ત્વાર્થગાયર શ્રદ્ધાનના मात्मात् भूति चार प्रधार छे--(१) श्रद्धा-तत्त्वार्थ मिसमुणी णुद्धि ते. (२) સહિત શ્રદ્ધા રુચિ-સાલ્મ્ય, આલ્મભાવ, (૩) પ્રતીતિ-'તથા' 'તહૃત્તિ' એમ સમ્યક્ત્વલક્ષણ સ્ત્રીકાર તે, (૪) અરણ-તેને અનુકૂલ આગરણ-ક્રિયા. આમ ઉત્તરા-त्तर अनुरुप छे. आभां प्रथम त्रण ते। ज्ञानस्वइप छे, ज्ञानना क પર્યાય છે; અને આચરણ મન-વચન-કાયાના શુભ કર્મમાં વ્યાપાર છે. આ ચારે સમસ્ત કે વ્યસ્ત-છ્ટા છ્ટા સમ્યગૃદર્શનના લક્ષણ હોય કે ન પણ હાય, તે સમ્યકૃત્વ સાથે પણ હાય ને મિશ્યાત્વ સાથે પણ હાય, અથવા આ શ્રદ્ધાદિક સાથે સમ્યગૃદર્શન હાય કે ન પણ હાય, એટલે આ શ્રદ્ધાદિ પાતે કાંઇ સમ્યગદર્શનના લક્ષણ નથી, પણ જો તે સ્વાનુભૂતિ સહિત હાય તે! જ ગુણ છે-સચ્યગદર્શનના લક્ષણ છે, સ્વાનુભૂતિ વિના ગુણાસાસ છે અર્થાત્ ગુણે! જ નથી. આમ શ્રદ્ધાદિ સવે<sup>લ</sup> સ્વાનુભૃતિ સહિત હાય તે**! સમ્ય**ક્ષ્ત્વ છે, પણ શ્રહાભાસ આદિ મિચ્યા શ્રહાદિની જેમ સમ્યકૃત્વ નથી. તાત્પર્ય કે શ્રહા આદિ હાય પણ શુદ્ધ આત્માનુભૂતિ ન હાય, તેા સમ્યકૃત્વ નથી; શ્રદ્ધા આદિ હાય અને શુદ્ધ આત્માનુભૂતિ હાય તા સમ્યક્ત છે.

આ શ્રહાદિના બે પ્રકાર છે-સમ્યક્ અને મિથ્યા. (૧) આત્માનુભૂતિ સહિત હેાય તે સમ્યક્ શ્રહાદિ છે, અને તે જ વાસ્તવિક શ્રહાદિ કહેવા યાગ્ય છે. (૨) આત્માનુ- ભૂતિ રહિત હાય તે મિશ્યા શ્રહ્માદ છે, અર્થાત તે શ્રહ્માદ નથી.— શ્રદ્ધા—આત્મા- આમ બેદ પાડવાનું કારણ એ છે કે શ્રદ્ધા અને સ્વાનુભવની સમ નુભૂતિ ગ્યાસિ ગ્યાસ છે, કારણ કે અનુપલગ્ધ અર્થમાં એટલે કે જેના અનુભવ નથી થયા એવા એવા અનનુભૂત અર્થમાં શ્રદ્ધા હાવી તે ખરવિષાણુ જેવી—ગેધેડાના શિંગડા જેવી છે, અર્થાત્ નહિં અનુભવેલા પદાર્થમાં નિશ્ચયથી શ્રદ્ધા સંભવતી નથી. વળી આત્માનુભૂતિ વિના જે શ્રદ્ધા શ્રુતમાત્રથી—શાસ્ત્રમાત્રથી છે, તે પણ તત્ત્વાર્થને અનુસરતી છતાં અર્થથી શ્રદ્ધા નથી, કારણ કે અનુપલગ્ધિ છે—આત્માનુભવ નથી. તાત્પર્ય કે જ્યાં ખરેખરી નિશ્ચયાત્મક શ્રદ્ધા છે ત્યાં આત્માનુભવ છે; અને જયાં આત્માનુભવ છે ત્યાં ખરેખરી નિશ્ચયાત્મક શ્રદ્ધા છે. આમ બન્નેની ગ્યાપ્તિ છે—અવિનાભાવી સંબંધ છે. એટલા માટે જ શ્રદ્ધાને સમ્યક્ત્વનું લક્ષણ કહેવાની યોગિકી રૃદિ પડી છે. તેમાં પણ સ્વાત્માનુભૂતિ સહિત હોય તે જ વાસ્તવિક શ્રદ્ધા છે, એમ આશય સમજવા. અને આ જ 'તત્ત્વાર્થશ્રદ્ધાનં સમ્યમ્વર્શન 'તત્ત્વાર્થનું શ્રદ્ધાન એ સમ્યગ્દર્શન છે' એ મહાસ્ત્રનું રહસ્ય છે. કારણ કે આત્માનુભૂતિ—આત્માનુભવ એ જ શ્રદ્ધાનનું અંતસ્તત્વ છે, આત્માનુભૂતિ વિનાની શ્રદ્ધા એ ખરી શ્રદ્ધા જ નથી.

આમ શુદ્ધ આત્માનુભૂતિ વિના સમ્યગ્દર્શન હાય નહિં, અને આત્માનુભૂતિ વિના સાચી શ્રદ્ધા હાય નહિં, એટલે (૧) આત્માનુભૂતિ એ જ સમ્યગ્દર્શનનું સુખ્ય લક્ષણ છે, (૨) અથવા આત્માનુભૂતિજન્ય સમ્યક્ શ્રદ્ધા જ સમ્યગ્દર્શનનું લક્ષણ છે, એમ ક્લિત થાય છે. અત્રે આત્માનુભૂતિ એટલે શુદ્ધન્યયી\*-ભૂતાર્થથી ઉપજતી શુદ્ધ આત્માનુભૂતિ સમજવી. એટલા માટે જ શ્રી સમયસારજમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે-' ભૂતાર્થથી+ જાણેલા અનુ- ભવેલા જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા, અંધ ને માક્ષ એ સમ્યક્ત છે. '

" જીવ અજીવ પદાર્થી, પુષ્ય, પાપ, આસવ તથા ભંધ; સંવર નિર્જરા, માક્ષ, તત્ત્વ કહ્યાં, નવ પદાર્થ સંબંધ. જીવ, અજીવ વિધે તે, નવે તત્ત્વના સમાવેશ થાય; વસ્તુ વિચાર વિશેષે, ભિન્ન પ્રખાધ્યા મહાન્ સુનિરાય."—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રજી.

" કારણ જોગે હા ખાંધે બંધને, કારણ મુગતિ મૂકાય; આશ્રવ-સંવર નામ અનુક્રમે, હેયાપાદેય સુણાય....પદ્મપ્રસુ૦ "—શ્રી સ્પાનંદધનછ.

આમાં (૧) જીવ તત્ત્વ ઉપાદેય છે-શહ્યુ કરવા યાગ્ય છે, (૨-૩-૪) અજવ

<sup>\* &</sup>quot; ववहारोऽभ्यत्थो भ्यत्थो देसिदो दु सुद्धणओ। भ्यत्थमस्सिदो खलु सम्माइट्टी हवइ जीवो ॥ "→श्री समयसार.

<sup>+ &</sup>quot; भूयत्थेणाभिगदा जीवाजीवा य पुण्णपावं च । आसवसंवरणिजारवंधो मोक्खो य सम्मत्त ॥ "— श्री सभयसार.

અને તેના અંગસ્ત પુર્વ-પાપ હેય છે-ત્યાંગ કરવા યાગ્ય છે. (૫-६) હેય એવા અજીવ તત્વના ઉપાદાનહેતુ આસવ છે, અને તેના આદાનરૂપ-ગ્રહ્મારૂપ ખંધ નવતત્ત્વ વિવે- છે, એટલે એ બન્ને ય હેય-ત્યજવા યાગ્ય છે. (૭-૮-૯) સાંવર અને કથી લેદજ્ઞાન નિર્જરા એ હેય એવા અજીવ તત્ત્વના હાનના-ક્ષીણપણાના હેતુ છે, અને તે હેયના પ્રહાણરૂપ-આત્યં તિક ક્ષીશ્રતારૂપ જીવના માક્ષ છે, એટલે આ ત્રણેય તત્ત્વ ઉપાદેય છે.-આવા હેયાપાદેય વિવેક સમ્યગ્દિષ્ટ પુરુષ કરે છે (બ્લુઓ-શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ય જીકૃત તત્ત્વાર્થ સાર). આમ ભૂતાર્થથી-પરમાર્થથી દેહાદિ સમસ્ત પર વસ્તુથી ભિન્ન એવી પ્રત્યગ્ જ્યોતિ પ્રકાશે છે કે જે 'અનેક વર્ણ માળામાં સુવર્ણ સ્ત્રની જેમ નવતત્ત્વગત છતાં એકત્વ છાડતી નથી!' આ ભિન્ન જ્યોતિરૂપ શુદ્ધ આત્માનું લેદજ્ઞાન ઉપજવું, અનુભૂતિ થવી, આત્મખ્યાતિ પ્રગટવી તે સમ્યગદર્શન છે, સમ્યક્ત અથવા સમક્ત છે. (બ્લુએ! પૃ. ૪૦)

" उदयित न नयश्रीरस्तमेति प्रमाणं, कचिद्पि च न विद्यो याति निक्षेपचकं । किमपरमभिद्ध्मो धाम्नि सर्वेकषेऽस्मिन्नतुभवमुपयाते भाति न द्वैतमेष ॥ " श्री सभयसारऽक्षश

"નય નિક્ષેપે રે જેહ ન જાણિયે, નિવ જિહાં પ્રસરે પ્રમાણ; શુદ્ધ સ્વરૂપે રે તે બ્રહ્મ દાખવે, કેવળ અનુભવ ભાશુ..વીર જિનેશ્વર પરમેશ્વર જયો. અલખ અગાચર અનુપમ અર્થના, કેાણુ કહી જાણે રે ભેદ? સહજ વિશુદ્ધ રે અનુભવ વયલું જે, શાસ્ત્ર તે સઘળા રે ખેદ….વીર."—શ્રી આનંદધનછ

આવા આત્માનુભવરૂપ સમ્યગ્દર્શનના બીજા બાદ્ય લિંગા-પ્રગટ ચિદ્ધી પણ છે; અને તે પ્રશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા ને અસ્તિકય એ પાંચ છે (જાઓ-પૃ. ૪૧-૪૨). આ પ્રશમાદિ ગુણ પણ બહિર દેષ્ટિથી સમ્યગદર્શના લક્ષણ પ્રશમાદિ છે; આત્માનુભૂતિ અથવા સમ્યક્ત સાથે જો તે હાય તે. તે ગુણુ છે, બાદ્ય લક્ષણ નિર્દે તો ગુણાભાસ છે. અર્થાત આત્માનુભૂતિ ન હાય તા પ્રશમાદિ સમ્યગ્દર્શનના લક્ષણ નથી. તેનું સંદેષ સ્વરૂપ આ પ્રકારે: (૧) પ્રશમ—વિષય કષાયમાં શિથિલ મન તે, અર્થાત્ વિષય કષાયનું ઉપશાંતપાં તે પ્રશમ છે. અથવા કૃતાપરાધી જીવા પ્રત્યે તેને બાધા ઉપજાવવાની બુદ્ધિ ન થવી, ક્રોધનું ઉપશ્ચમ કરી ક્ષમા ધરવી તે પ્રશમ છે.

(२) सं वेग — ( अ ) આત્મધર્મમાં અને ધર્મ ફલમાં પરમ ઉત્સાહ, ( ब ) સાધર્મિકામાં અનુરાગ, (क) પરમેષ્ઠીએ પ્રત્યે પ્રોતિ, તે સંવેગ છે. જેમકે—( अ ) સમ્યકૃત્વમાત્ર આત્મા એ જ ધર્મ છે, અવા શુદ્ધ આત્માના અનુભવ તે જ ધર્મ છે, અને તેનું ફળ

અતીન્દ્રિય અક્ષય ને ક્ષાયિક એવું માક્ષપદ છે. આવા આ આત્મધર્મ અને આત્મધર્મના ક્લરૂપ માેક્ષ પ્રત્યે સાંવેગ (સં+વેગ)–અત્યાંત વેગ ધરવા, અદસ્ય પરમ ઉત્સાહ धराववी, परम ઉછरंग धराववी ते संविग छे. (ब) आवा आत्मधर्मने साधनारा-આરાધનારા જે સાધર્મિકા છે, તેના પ્રત્યે કેવળ ગુણાના અનુરાગથી પરમ પ્રેમ ધરાવવા તે સંવેગ છે. પણ તેવા મુણ ન હાય એવા નામમાત્ર સાંઘર્મિકા પ્રત્યે અનુરાગ હોવા તે સંવેગ નથી, પણ માહ છે. કારણ કે અત્રે અનુરાગ એટલે અભિલાષ એવા અર્થ નથી, પણ ગુણાંમા અર્થ છે. અથવા અધર્મથી કે અધર્મ ફલથી નિવૃત્તિ થવી તે અનુરાગ છે. (क) અથવા આવા આત્મધર્મને ને તેના ફળલાભને જેશે સિદ્ધ કર્યો છે, અથવા તેની સાધનાની ઉચ્ચ દશા જેણે સાધી છે. એવા પંચ પરમેષ્ઠી ભગવંતા પ્રત્યે પરમ પ્રીતિ હાેવી, પરમ ભક્તિ હાેવી તે સંવેગ છે. અર્થાત્ સંવેગથી–અતાંત વેગથી, પરમ ઉદ્ઘાસથી અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય ને સાધુની આરાધના-ઉપાસના કરવી તે સંવેગ છે.–આમ આત્મધર્મ ને આત્મધર્મના ક્લરૂપ માેક્ષપદની સાધના સિવાય બીજી કાઇ જ્યાં અભિલાષા નથી, તે સંવેગ છે. 'માત્ર માક્ષ અભિલાષ ' તે વિધિરૂપ સંવેગ છે, અને સર્વ અભિલાષના ત્યાગ તે નિષેધરૂપ સંવેગ અથવા નિર્વેદ\* છે, એમ પરમ તત્ત્વદુષ્ટા શ્રી **પંચાધ્યાયીકાર** વિભાગ પાંડે છે. આ સંવેગ છે તે જ ધર્મ છે, કારણ કે માેકા સિવાય બીજા અભિલાષ્યુક્ત-ઇચ્છાયુક્ત હાય તે ધર્મવાન નથી. અને ક્રિયા માત્ર છે તે ધર્મ નથી. સિચ્યાદૃષ્ટિ પણ ક્રિયા કરે છે, પણ તેની ક્રિયા નિત્ય રાગાદિના સદ્ભાવથી ઉલટી અધર્મ રૂપ જ છે, કારણ કે મિથ્યાદષ્ટિ સદા રાગી જ હાય છે, સમ્યગ્રદ્ધ સદા વૈરાગી જ હાય છે, સદા સંવેગી જ હે.ય છે. ( જીઓ પૃ. ૨૭૭ ).

" संवेगः परमोत्साहो धर्मे धर्मफले चितः ।
सधर्मेष्वनुरागो वा प्रीतिर्वा परमेष्टिषु ॥
धर्मः सम्यक्तमात्रात्मा शुद्धस्यानुभवोऽश्रवा ।
तत्फल्लं सुस्त्मत्यक्षमक्षयं क्षायिकं च यत् ॥ " — श्री पंचाध्यात्री.

(૩) નિવે દ- એટલે સંસાર સંગંધી સર્વ અભિલાષના-ઇ છાના ત્યાગ, વૈરાગ્ય, સંસારથી થાકી જવું-કંટાળવું તે, સંસારથી એદ પામવા તે. (૪) અનુકં પા-એટલે સર્વ પ્રાણી પ્રત્યે અનુશ્રહ બુદ્ધિ-ઉપકાર બુદ્ધિ, અથવા મૈત્રીભાવ, અથવા માધ્યસ્થ્ય, અથવા વૈરત્યાગથી નિ:શલ્યપાલું. સર્વ પ્રાણી પ્રત્યે જે સમતા છે તે પર અનુકંપા છે, અને અર્થથી તે સ્વાનુકંપા છે,-શલ્યવર્જનથી શલ્યની જેમ. આ સ્વાનુકંપા જ પ્રધાન છે.

<sup>\* &</sup>quot;त्यागः सर्वाभिलाषस्य निर्वेदो लक्षणात्तथा । स संवेगोऽथवा धर्मः साभिलाषो न धर्मवान् ॥ '' ( ઇत्याहि आधार भाटे जुन्मे )—**પ'ચાધ્યાયી.** 

રાગાદિ અશુદ્ધ ભાવાના સદ્દભાવે બંધ થાય છે, તેના અસદ્દભાવે બંધ નથી થતો, એમ જાણી રાગાદિ ત્યછ આત્મા ન બંધાય એમ કરવું તે સ્વાનુકંપા—પાતાના આત્માની દયા છે. (પ) આસ્તિક્ય—સ્વત:સિદ્ધ એવા તત્ત્વના સદ્દભાવમાં—હાવાપણામાં, ધર્મમાં, ધર્મના હેતુમાં અને ધર્મના ફળમાં,—આત્મા આદિના જેવા ધર્મ છે તેવા યથાવત વિનિશ્ચય કરવા તે આસ્તિકય છે. આ આસ્તિકય જો આત્માનુભૂતિ સહિત હાય તા જ સમ્યક્તવ છે, નહિં તા મિચ્યા આસ્તિકય છે.

" આત્મા છે તે નિત્ય છે, છે કત્તી નિજ કર્મ; છે ભાજા વળી માક્ષ છે, માક્ષ ઉપાય સુધર્મ."—શ્રી આત્મસિહિ.

" ક્રોધાદિક કષાચાનું શમાઇ જવું, ઉદય આવેલા કષાચામાં મંદતા થવી, વાળી લેવાય એવી આત્મદશા થવી, અથવા અનાદિ કાળની વૃત્તિએ શમાઇ જવી તે શમ. મુક્ત થવા શિવાય બીજી કાઇ પણ પ્રકારની ઇંચ્છા નહીં, અભિલાષા નહિ તે સંવેગ જ્યારથી એમ સમજાયું કે બ્રાંતિમાં જ પરિબ્રમણ કર્યું ત્યારથી હવે ઘણી થઇ! અરે જવ! હવે શાભ, એ નિવેદ મહાત્મ્ય જેનું પરમ છે એવા નિ:સ્પૃદ્ધ પુરુષાનાં વચનમાં જ તિલીનતા તે શ્રહા-આસ્થા. એ સઘળાંવડે જીવમાં સ્વાત્મતુલ્ય ખુદિ તે અનુકંપા. આ લક્ષણા અવશ્ય મનન કરવાં યાગ્ય છે, સ્મરવાં યાગ્ય છે, ઇચ્છવાં યાગ્ય છે, અનુભવવાં યાગ્ય છે."

--શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૧૨૨.

આવા આ પ્રશમાદિ ગુણ પણ જે આત્માનુભૂતિ-આત્માનુભવ સહિત હોય તો સમ્યગ્દર્શનના બાહ્ય લક્ષણ છે; આત્માનુભૂતિ સહિત ન હોય તો સમ્યગ્દર્શનના લક્ષણ નથી. આમ સર્જત્ર શુદ્ધ આત્માનુભૂતિનું જ પ્રાધાન્ય છે, શુદ્ધ આત્માનુ-પ્રશમાદિ ગુણ ભવનું મુખ્યપણું છે. તથાપિ આ પ્રશમાદિ ગુણ સમ્યગ્દર્શનની આવશ્યક પ્રાપ્તિમાં કારણરૂપ છે, કારણ કે જીવમાં જેમ જેમ પ્રશમાદિ ગુણની વૃદ્ધિ થાય છે, તેમ તેમ તેનામાં સમ્યગ્દર્શન પામવાની ચાંગ્યતા-પાત્રતા વધતી જાય છે. જ્યારે વિષયકથાયનું ઉપશાંતપણું થાય, માત્ર મેાક્ષ શિવાય બીજો અભિલાય ન હોય, સંસાર પ્રત્યે તીવ વૈરાગ્ય વર્ષો, તથા સર્વ પાણીઓ પ્રત્યે ને પોતાના આત્મા પ્રત્યે અનુકંપા ભાવ હોય, ત્યારે તેવી વિશુદ્ધ દશા પામેલા જીવ સદ્દશુરુના ઉપદેશને પાત્ર બને છે; અને તે ઉપદેશ બાધથી સદ્દવિચારણાની સ્કુરણા થાય છે, એટલે આત્માના અસ્તિત્વથી માંહીને માણપદ સુધીના છ અસ્તિપદ સમજાય છે—આસ્તિકય ઉપજે છે, અને આત્માનુભૂતિ—આત્મજ્ઞાન પ્રગઢી સમ્યગ્દર્શન સાંપદે છે, અને તેથી માહ શ્રુય થઇ નિર્વાણપદ પામે છે. માર્ગપ્રાપ્તિના આ અવિકલ ક્રમ મહાસમર્થ તત્વવેત્તા શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્રજીએ શ્રી આત્મસિહિમાં અત્યંત મનનીય સભાષિતમાં સ્પષ્ટ પ્રકાશયો છે—

" કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે એદ પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ દશા ન એવી જ્યાં લગી, જીવ લહે નહિં જોગ; માેક્ષમાર્થ પામે નહિં, મટે ન આંતર રાેગ. જ્યાં આવે એવી દશા, સદ્ગુરુ બાેધ સુઢાય; તે બાેધે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે સુખદાય. જ્યાં પ્રગટે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજજ્ઞાન; જે જ્ઞાને ક્ષય માઢ થઇ, પામે પદ નિવીણુ "—શ્રી આત્મસિદ્ભિજી.

આમ પ્રશમ-ત્યાગ-વૈરાગ્યાદિ આત્મજ્ઞાન હોય તો સફળ છે, અને આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના ઉત્તમ હેતુ પણ છે. કારણુંકે ત્યાગ-વૈરાગ્ય જેના ચિત્તમાં-અંતરંગમાં નથી, અસ્થિમજ્જાપર્યંત હાંડોહાંડ વ્યાપ્યા નથી, તેને આત્મજ્ઞાન થાય નહિં; અને ત્યાગ-વૈરાગ્યમાંજ જો જીવ અટકી પહે-આત્મજ્ઞાનના ઇષ્ટ લક્ષ્ય મણી આગળ વધે નહિં, તો તે પોતાનું ભાન ભૂલી જાય, અર્થાત્ જે આત્મજ્ઞાન પામવાના મૂળ હેતુ અર્થે ત્યાગ-વૈરાગ્યાદિ અત્યંત આવશ્યક છે, તે મૂળ હેતુ જ તે ચૂકી જાય છે.

" વૈરાગ્યાદિ સફળ તાે, જો સહ આતમ જ્ઞાન; તેમજ આતમજ્ઞાનની, પ્રાપ્તિ તણા નિદાન. ત્યાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં, થાય ન તેને જ્ઞાન; અટકે ત્યાગ વિરાગમાં, તાે ભૂલે નિજ ભાન."—શ્રી આતમસિદ્ધિ.

આ પરમ ઉપકારી પ્રશમાદિ ગુણુ જ્યાં પ્રગદ્યા છે, પરમાર્થથી-તત્ત્વાર્થનું સમ્યક્ શ્રદ્ધાન જ્યાં ઉપજ્યું છે, અને જ્યાં પ્રગટ આત્મજ્ઞાન-શુદ્ધ આત્માનુમવ થયા છે, એવું આ પરમ ધન્ય, પરમ વંદા, પરમ દુર્લભ એવું કલ્યાણુમૂર્ત્તિ સમ્યગ્દર્શન આ પાંચમી સ્થિરા દિષ્ટમાં સ્થિતિ કરતા યાગીને તમાંગ્રંથિના વિભેદથી સાંપડે છે. અને આમ જેના દર્શનમાંહ નષ્ટ થયા છે, ને સ્પષ્ટ આત્મજ્ઞાન પ્રકાશ સાંપડ્યો છે, એવા આ મહાબુદ્ધિમાન્ વિવેકી સમ્યગ્રદ્ધિ દૃષ્ટા યાગીને આ સંસારનું મહાલયંકર દુઃખદ અસ્થિર સ્વરૂપ સંવેદાય છે, સાક્ષાત અનુભવાય છે. એટલે જ આ પરમ ધન્ય સમ્યગ્રદ્ધિ પુરુષને સમસ્ત સંસારચેષ્ટા બાલધ્લિગ્રદ્ધોડા જેવી લાસે એમાં કાંઇ આશ્રદ્ધ નથી. કારણ કે—

" એનું સ્વપ્ને જો દર્શન પામે રે, તેનું મન ન ચહે બીજે લામે રે; શાય કૃષ્ણના લેશ પ્રસંગ રે, તેને ન ગમે સંસારના સંગ રે. હસતાં રમતાં પ્રગટ હરિ દેખું રે, મારું જીવ્યું સફળ તવ લેખું રે, સુક્તાનંદના નાથ વિહારી રે, એાધા જીવનદોરી અમારી રે."—શ્રી મુક્તાનંદજી. આમ સંતજનાએ આત્મજ્ઞાનના—સમ્યગ્ દર્શનના ખૂબ મહિમા ગાયા છે. શ્રીમાન્ યરાવિજયજી કહે છે કૈ-' આત્મજ્ઞાનનું કલ ધ્યાન છે, અને આત્મજ્ઞાન મુક્તિ આપનારૂં છે, માટે મહાત્મા આત્માર્થીએ આત્મજ્ઞાનને અર્થે નિત્ય યત્ન કરવા યાગ્ય છે, કારણ કૈ આત્માને× જાણ્યે, પછી જાણવાનું, બાકી રહેતું નથી; અને આ આત્મા ન જાણ્યો, તા પછી બીજું જ્ઞાન ફાગટ છે. ' પરમ આત્મજ્ઞાની શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી આના પડેશા પાડે છે:—

"જબ જાન્યા નિજ રૂપકાે, તખ જાન્યાે સખ લાેક; નહિં જાન્યાે નિજ રૂપકાે, સખ જાન્યાે સા કાેક."—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર

# मायामरीचिगन्धर्वनगरस्वप्नसंनिभान्। बाह्यान् पञ्चति तत्त्वेन भावान् श्रुतविवेकतः॥ १५६॥

મુગજલ ગ'ધર્ય નગર તે, તેમજ સ્વય્ન સમાન; ખાહ્ય ભાવ તત્ત્વથી જીએ, શ્રુતવિવેકથી સુજાણ. ૧૫૬.

**અર્થ:--- આ દ**ષ્ટિવાળા યાગી શ્રુતવિવેક થકી બા**દા સાવાને તત્ત્વથી માયાજલ,** ગંધર્વનગર ને સ્વય્ન જેવા દેખે છે.

#### વિવેચન

" જેના કાળ તે કિંકર થઇ રહ્યો, મૃત્રતૃષ્ણા જલ ત્રૈલાક....જીવ્યું ધન્ય તેહતું! દાસી આશા પિશાચી થઇ રહી, કામ ક્રોધ તે કેદી લાેક....જીવ્યું ધન્ય તેહતું!"

આ દક્ષિવાળા યાગીને શ્રુતિવિવેક પરિષ્યુત હાય છે, એથી તે દેહ-ગૃહાદિ ભાદા બાવાને પરમાર્થથી મૃગતૃષ્ણા જેવા, ગાંધર્વનગર જેવા, સ્વધ્ન જેવા દેખે છે.

આ સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષ ભાવે છે કે–આ સર્વ જગજળલ મૃગતૃષ્ણા જેવી છે, મૃગજલ જેવી–ઝાંઝવાના પાણી જેવી મિથ્યા છે (જીઓ પૃ. ૨૧૬). ભર ઉન્હાળામાં જંગલને

वृत्तिः—मायामरीचयो-भगतृष्णिः, गम्धर्वनगरं-गन्धवंनगर, ६रिश्चंद्रपुर आहि, स्वण्नः-स्वप्न, अतीत क छे, संनिभान्-तेना आंधारवाणा, बाह्यान्-शाख, देव-गृढ आहि, पद्यति-देणे छे, तस्वेन-तत्त्वयी, परभार्थयी, भावान्-आवेति, पहार्थिति, श्वा धारख्यी ? तो हे-श्रुतविवेकतः-श्रुत विवेष यशी, सम्बद्द स्वेवा श्रुतदानि देशीते.

<sup>× &</sup>quot; इति ह्यात्मनि नो भूयो ज्ञातव्यमवशिष्यते । अज्ञाते पुनरेतस्मिन् ज्ञानमन्यन्तिरथैकम् ॥ " श्री व्यक्तिसार, व्यात्मनिश्चयाधिशरः

વિષે તરસ્યા થયેલા મૃગને દૂર દ્વર પાણીના આભાસ થાય છે. ને તે ' મૃગતૃષ્ણા પાણી પીવાની આશાએ પૂરપાટ દેડથી જાય છે! પણ તે મૃગજલ તા જલ ત્રેલાક ' વસ્તુત: નહિં હાવાથી, ખાલી આભાસમાત્ર હાવાથી, હાથતાલી દર્ધને આઘું ને આઘું ભાગતું જાય છે! ને તે મૂગ ખિચારા તેની ખાટી ને ખાટી આશામાં દાેડીદાેડીને નાહકના લાેથપાય થાય છે! અથવા મધ્યાહ્ને રાષ્ટ્રભૂમિમાં પસાર થતા મુસાકરને દૂર દૂર ક્ષિતિજમાં પાણીના આભાસ (Mirage) થાય છે. એટલે તરસ્યા થયેલા તે તે મેળવવાની આશાએ દાઉ છે. પણ તે પાણી તા હતું તેટલું જ દૂર રહે છે! કારણ કે તે જલ ખાડું છે, મિશ્યા કલ્પનારૂપ છે, સ્ત્રાં કિરણાથી ઉપજતા મિશ્યાભાસરૂપ દશ્યવિભ્રમ (Illusion of vision) છે. એટલે તે બિચારાને નિરાશ થવું પડે છે! તેમ આ દેહ-ગૃહાદિ સાવા મુગજળ જેવા છે. તે પાતાના નથી, છતાં અવિવેકરૂપ દેહાધ્યાસથી-મિશ્યાભાસથી-અસત્ કલ્પનાથી પાતાના ભાસે છે! એટલે મૃગ-પશ જેવા મૃઢ જીવ તેને પાતાના ગણી. તે મેળવવાની દુરાશાથી. તેની પાછળ 'જેવી મનની રે દેાડ '-જેટલું દાડાય તેટલું દાંડે છે! પણ જે વસ્ત વસ્તૃત: પાતાની છે જ નહિં, તે કેમ હાથમાં આવે ? જેમ જેમ આ છવ તેની પાછળ દાંડે છે. તેમ તેમ તે ઢાથતાલી દર્ધને ફર ને ફર ભાગતી જાય છે! ને આ છવની જાણે કર મશ્કરીરૂપ વિડંખના કરે છે, ઠેકડી કરે છે!

કારણ કે આ અનાદિ સંસારમાં આ જવે અનંત દેહપર્યાય ધારણ કર્યા, તેમાં કરી દેહ આ જવના ગણવા ! જે દેહપર્યાયને આ જવ મિચ્યા દેહાધ્યાસથી પાતાના માનવા જાય છે, તે દેહ તા ખલજનની માફક તેના ત્યાગ કરીને-દગા દર્ઘને ચાદયા જય છે! ને આ જવ મેંઠાની જેમ 'મે મે ' (મ્હારૂં મ્હારૂં) કરતા હાથ ઘસતા રહે છે! આ વ્હાલામાં વ્હાલા દેહ પણ જ્યાં જવના થતા નથી, તા પછી તે દેહને આશ્રયે રહેલી-દેહ હાઇને રહેલી એવી ઘરખાર વગેરે પરિશ્રહરૂપ વળગણા તા તેની કયાંથી થાય! જે દેહમાં દ્રધ ને પાણીની જેમ એક ફોત્રાવગાહપણે આ આત્મા રહ્યો છે, તે દેહ પણ જો આ આત્માના નથી થતા, તા પછી પ્રગટપણે અત્યંત અત્યંત ભિન્ન એવા અન્ય પદાર્થ તા આ આત્માના ક્યાંથી અને ! માટે આ દેહાદિ ખાદ્યા ભાવા તત્ત્વથી મિચ્યાસાસરૂપ છે, મૃત્રભૂણા જેવા જ છે, એમ આ સમ્યગ્રહૃષ્ટ પુરુષ પ્રત્યક્ષ દેખે છે.

"મહાત્મા પુરુષા-દેહધારીરૂપે વિચરતા મહાત્મા પુરુષાના લક્ષ સદૈય દેહને વિષે અધિષ્ઠિત અજર અમર અનંત એવો જે દેહી-આત્મા તે પ્રતિ હાય છે. એ દેહીએ દેહ તો અનેક ધર્યા હાય, ત્યાં કયા દેહને પાતાના ગણે?"

શ્રી મન:સુખભાઇ કિરત્ચંદ કૃત શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જીવનરેખા. અથવા તાે આ દેહ-ગૃહ આદિ ભાવા ગગનનગર જેવા છે, આકાશમાં રચાયેલા રાહેર જેવા છે! ઇંદ્રજાલીયા આકાશમાં નગરરચનાના ખાટા ભાસ ઉભા કરાવે છે, પશુ તે મિશ્યાભાસરૂપ નગર તા ક્ષણવારમાં કયાંય 'છુ' થઇ જાય છે! ગગનનગર કયાંનું કયાંય અલાપ થઇ જાય છે! અથવા તા આકાશમાં અદ્ભર જેવા સંસાર નિરાધારપણે એવું નગર રચવું અશકય છે! હવામાં કિશા બાંધવા (Castles in air) અસંભવિત છે, શેખચલ્લીના વિચાર જેવા મિશ્યા કલ્પનાના ઘાડા છે! તેની જેમ આ દેહ-ગૃહ આદિ બાહ્ય પદાર્થો ક્ષણભંગુર ને મિશ્યાનાસરૂપ છે, ક્ષણવારમાં હતા ન હતા થઇ જાય છે. આ દેહાદિ ખરેખર! આત્માથી બાદ્ય છે, પરભાવ છે, તેની સાથે પરમાર્થથી આ આત્માને કાંઇ લેવાદેવા નથી. શ્રી દેવાચંદ્રજીના શબ્દોમાં 'દ્રવ્યે દ્રવ્ય મિલે નહિં, ભાવ તે અન્ય વ્યાપ્ત હો મિત્ત.' જ તે તે જ તે ને ચેતન તે ચેતન એમ ત્રણે કાળમાં અખંડ સ્થિતિ છે. એટલે દેહાદિ સાથે કંઇ પણ સંબંધની કલ્પના તે આકાશમાં નગરરચના જેવી મિશ્યા કલ્પનામાત્ર છે. શ્રી પૂજ્યપાદ સ્વામીજીએ કહ્યું છે તેમ 'દેહામાં આત્મબુદ્ધિયા પુત્ર, સ્ત્રો આદિ કલ્પનાઓ ઉપજ છે અને તેનાવડે આત્માની સંપત્તિ માનતું જગત અરે હણાઇ ગયું છે!'

" વિદ્યુત લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તેા જળના તરંગ; પુરદેશ આપ અનંગ રંગ, શું રાચિયે ત્યાં ક્ષ્મુના પ્રસંગ ?"—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ.

અથવા આ દેહ-ગૃહ આદિ આત્મ-બાહ્ય પદાર્થી સ્વપ્ન સમાન છે. સ્વય્નમાં हीहैसी वस्त क्रेम अव्यत अवस्थामां हेणाती नथी, मिथ्या क्याय छे, तेम अज्ञान३५ स्वप्न दशामां देणाती आ देखादि अस्पना आत्मलाश्रतिइप ज्ञानदशामां 'આ તો સ્વપનું વાસ્તવિક દેખાતી નથી, મિશ્યાભાસરૂપ જણાય છે. અથવા ગમે તેવું છે સંસાર ' સંદર સ્વધ્ન આવ્યું હોય અને તેમાં ગમે તેવા ઉત્તમ લોગ લોગવ્યા हाय, छतां तेने क्षणवारमां विक्षय धतां वार क्षाणती नथी; अने हाथ! તે લોગ ચાલ્યા ગયા ને અમારા લોગ મર્યા!-એવા મિથ્યા ખેદ મનમાં બાકી રહે છે! તેમ આ દેહ-ગૃહાદિના સંદર યાગ થયા હાય અને ચકવત્તી આદિની ઋદિ પ્રાપ્ત થઇ ઉત્તમ ભાગાની વિપુલતા સાંપડી હાય. તા પણ તે સર્વ ક્ષણવારમાં સ્વધ્નાની જેમ ने ने हाय! आ क्वारा से। अवश्या मा क्वारा से। अवश्या भया, अवश्या प्रसाम મનમાં રહી જાય છે! ' ભીખારીના ખેદ ' એ મનનીય દરાંત શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ **માસમાળામાં** તા**દશ્ય રી**તે વર્જીવ્યું છે, તે અત્રે ખરાખર બરાબર **લાગુ** પ**ે** છે. કાેઇ એક ભીખારીને સ્વષ્તમાં ઉત્તમ રાજવૈલવ સાંપડ્યો છે, ને પછી તે સ્વષ્તમાં ને સ્વષ્તમાં રામાંચ અનુભવે છે, ત્યાં અક્સાસ ! વચ્ચમાં વિદ્ય આવે છે-ગાજવીજના ગડગડાટ થાય છે, ને તેનું ક્વય્ન અધ્રુરં રહે છે, તેના ખેદ માત્ર અવશેષ રહે છે! આમ આ સંસાર ખરેખર! સ્વપ્તા જેવા છે, માટે જ સાદા વેધક શબ્દામાં આપ્રખા મારનારા ભાજા ભાગતે લાેળા લાવે સાચું જ ગાયું છે કે—' પ્રાણીઆ! લજી લેને કિરતાર, આ તા

સ્વપનું છે સંસાર. '—ઇત્યાદિ પ્રકારે નિરંતર ભાવતા આ સમ્યગ્રદિષ્ટ જ્ઞાની પુરુષને આ સમસ્ત સંસાર સ્વપ્ન જેવો, મૃગજળ જેવો, ગગનનગર જેવો, ને ઉપલક્ષણથી એઠ જેવો, ધૂળ-રાખ જેવો, કાજળની કાટડી જેવો ભાસે છે. કારણકે સ્વપ્તરૂપ અજ્ઞાન દશા વ્યતીત થઇ, તેને જ્ઞાનરૂપ જાલત દશા પ્રાપ્ત થઇ છે.

" જગીને જેઉ તેા જગત દીસે નહિં, ઊંઘમાં અટપટા ભાગ લાસે; ચિત્ત ચૈતન્ય વિલાસ તદૂપ છે, ખ્રદ્યા લટકાં કરે ખ્રદ્યા પાસે. "—શ્રી નરસિંહ મહેતા.

> "સકળ જગત્ તે એઠવત્, અથવા સ્વષ્ન સમાન; તે કહીયે જ્ઞાનિદશા, બાકી વાચા જ્ઞાન."—શ્રી આત્મસિદિ.

" આ લાક ત્રિવિધ તાપથી આકુળવ્યાકુળ છે. ઝાંઝવાના પાણીને લેવા દાડી તૃષા છીપાવવા ઇ છે છે, એવા દીન છે. અજ્ઞાનને લીધે સ્વરૂપનું વિસ્મરણ થઇ જવાથી ભયંકર પરિભ્રમણ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. સમયે સમયે અતુળ ખેદ, જવરાદિ રાગ, મરણાદિક ભય, વિયાગાદિક દુ:ખને અનુભવે છે; એવી અશરણતાવાળા આ જગતને એક સત્પુરુષ જ શરણ છે; સત્પુરુષની વાણી વિના કાઇ એ તાપ અને તૃષા છેદી શકે નહીં એમ નિશ્ચ છે. માટે કરી કરી તે સત્પુરુષના ચરણનું અમે ધ્યાન કરીએ છીએ."—શ્રીમદ્

અમ આ સંસાર પ્રત્યે આ સમ્યગદૃષ્ટિ યાંગી પુરુષને અત્યંત તીવ અંતરંગ વૈરાગ્ય વર્તે છે. આવા ગાઢ સંવેગરંગથી જ્ઞાની પુરુષ રંગાયેલા હૈાય છે, તેનું કારણ એમને શ્રુતિવિદેક ઉપજ્યો છે તે છે, સમ્યક્પણે શ્રુતજ્ઞાન પરિણુત થયું છે તે છે ( નુએક શ્રુતિવિદેક પૃ. ૧૯–૨૦). અર્થાત આ સમ્યગ્દૃષ્ટિ દૃષ્ટા પુરુષને સત્પુરુષ સદ્દૃષ્ટુરુ સમીપે શ્રવણ કરેલા 'શ્રુત ' જ્ઞાનથી વિવેક ઉપજ્યો છે, શ્રુતજ્ઞાન સમ્યક્ષ્પણે પરિણુમ્યાથી સદ્-અસદ્દૃષ્ટું ભાન થયું છે, વસ્તુ સ્વરૂપ જેવું છે તેવું સમજવામાં આવ્યું છે, સ્વ-પરનું ભેદજ્ઞાન પ્રગટ્યું છે, આત્મા-અનાત્માના પ્રગટ ભેદ અનુ-ભવવામાં આવ્યો છે, કેવલ શુદ્ધ આત્માની અનુભૂતિરૂપ વિવેકખ્યાતિ ઉપજ છે, શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન થયું છે.

જેમકેં-હું આ દેઢાદિ પરવસ્તુથી બિજા એવા શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અવિનાશી અજર અમર આત્મા છું. આ નાશવંત દેઢાદિ પરભાવ તે હું નથી. એક શુદ્ધ સાહજાત્મન્ સ્વરૂપજ મ્ઢારૂં છે, બીજાં કંઇ પજ્ મ્ઢાર્ં નથી. હું આ દેઢાદિ ભાવના નથી, ને આ દેઢાદિ ભાવ મ્ઢારા નથી,-એવા વિવેકરૂપ નિશ્ચય તેના આત્મામાં દઢ થયા છે.

> " ભાસ્યું નિજ સ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; અજર અમર અવિનાશી ને, દેહાતીત સ્વરૂપ."—શ્રી આત્મ**સિદ્ધિ.**

"શ્રી સદ્યુરુએ કહ્યાં છે એવા નિર્જય માર્જના સદાય આશ્રય રહેા. હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ કાઇપણ મ્હારાં નથી. શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છઉં. એમ આત્મલાવના કરતાં રાગદેષના ક્ષય થાય."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

માટે મ્હારે આ મ્હારા એક શુદ્ધ આત્મભાવ જ આદેય છે-શ્રદ્ધણ કરવા યાગ્ય છે, બાકી આ બીજા બધા ભાવ હૈય છે, ત્યજવા યાગ્ય છે; માટે હું મ્હારા આત્મભાવને જ ભાજું ને સમસ્ત પરભાવપ્રપંચને ત્યાજું એ જ યાગ્ય છે. આપણા આત્મભાવ જે એક યતનાધાર છે, તે નિજ પરિકર-પરિવારરૂપ ભાવ જ આ બીજા બધા સાથ સંયાગ કરતાં સાર છે. 'એ નિજ પરિકર સાર રે,' માટે હે યેતન! તું શાંત થઇ આ સર્વ પરભાવથી વિરામ પામ! વિરામ પામ! હે આનંદઘન! એ જ આ પરમ શાંતિમાર્ગ પામવાના પરમ ઉપાય છે. એના આશ્રય કર! આશ્રય કર!

" આપણા આતમ લાવ જે, શુદ્ધ ચેતનાધાર રે; અવર સવિ સાથ સંયોગથી, એ નિજ પરિકર સાર રે....શાંતિજિન્ "-શ્રી આનંદધનછ.

આમ જ્ઞાની સમ્યગૃદ્ધ પુરુષ સ્વભાવના આશ્રય કરવાના ને પરભાવના ત્યાગ કરવાના વિવેકજન્ય નિશ્ચય કરે છે, તેમાં ધાંખીના ઘેરથી આંઘુલા બદલાઇ ગયેલ વસતું આ દૃષ્ટાંત બરાબર ઘટે છે:—જેમ કાઇ એક પુરુષ બ્રાંતિથી ધાંખીના 'તેલ પરભાવને ઘેરથી વસ્ત લઇ આવી, પાતાનું માની પ્હેરીને સૂર્ધ ગયા. તે પાતે કેમ ચાંખે?' અજ્ઞાની હાઇ, બીજાએ તેના છેડા પકડી તેને બળથી નગ્ન કરવા માંડયા અને કહ્યું કે 'અલ્યા! જલ્દી ઊઠ! આ મ્હારૂં બદલાઇ ગયેલું વસ્ત્ર આપી દે!' એમ વાર્ગવાર વચન સાંભળીને તેથે બધા ચિદ્ધોથી સારી પેઠે પરીક્ષા કરી, ચાંક્કસ આ તા પારકું છે એમ જાથ્યું, એટલે જ્ઞાની થઇ તેથે તે વસ્ત્ર એકદમ મૂડી દીધું. તેમ જ્ઞાતા પણ સંબ્રાંતિથી પારકા ભાવા શહ્યુ કરીને આત્મીય પ્રતિપત્તિથી—પાતાના માની એસી પરમાં અધ્યાસ કરીને સૂતા હતા. તે સ્વયં અજ્ઞાની હાઇ, ગુરુ પર ભાવવિવેક કરી તેને 'એક' કરવા માંડે છે ને ઉપદેશે છે કે—' અરે! પ્રતિબ્રાંધ પામ! જાગ! આ આતમા નિશ્ચયથી એક છે.' એમ વારંવાર શ્રોત—શ્રત સંગંધી વચન સાંભળી તે સર્વ ચિદ્ધોથી સારી પેઠે પરીક્ષા કરી, નિશ્ચિત આ પરભાવો છે એમ જાશે છે, એટલે જ્ઞાની થઇ તે સર્વ' અલ્વોને શીદ્ય મૂકી દે છે. કારણ કે—

<sup>× &</sup>quot; जह णाम कोवि पुरिसो परद्यमिणंति जाणिदुं चयदि । तह सब्चे परभावे णाऊण विमुंचदे णाणी ॥ " ( आधार माटे लुओ )—श्री सभयसार अने अभृतयंद्रायार्थनी टीहा

" જીવ નિવ પુગ્ગલી નૈવ પુગ્ગલ કદા, પુગ્ગલાધાર નિવ તાસ રંગી; પરતાણા ઇશ નહિં અપર ઐશ્વર્યતા, વસ્તુધર્મે કદા ન પર સંગી....

અહે!! શ્રી સુમતિ જિન શુદ્ધતા તાહરી

સંશકે નહિં માપે નહિં પર લાણી, નિવ કરે આદરે પર ન રાખે; શુદ્ધ સ્યાદ્વાદ નિજ ભાવ ભાગી જિકે, તેહ પરસાવને કેમ ચાખે ?.... મહા શ્રી સુમતિં તાહરી શુદ્ધતા ભાસ આશ્ચર્યથી, ઉપજે રુચિ તિણે તત્ત્વ ઇહે; તત્ત્વરંગી થયા દેવથી ઉભાગ્યા, દાષ ત્યાંગે ઢળે તત્ત્વ લીહે.... મહાં! શ્રી સુમતિં શ્રી દ્વારાંદ્ર છે.

આમ શ્રુતજ્ઞાન પરિભુત થવાથી, તત્વિવિક ઉપજ્યો હાવાથી, સ્વ-પરનું લેદજ્ઞાન પ્રગટયું હોવાથી, આત્મસ્વરૂપપદ સમજાયું હોવાથી, ને શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન સાંપડયું હોવાથી, આ સમ્યગ્દષ્ટિ યોગી પુરુષને દેહ—ગૃહાદિ બાદ્ય ભાવા-પરપદાર્થી મૃગતૃષ્ણાદિ જેવા ભાસે એ અત્યંત સ્વાભાવિક છે, કારભુ કે જ્ઞાની સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષની આત્મદશા ઉત્કટ વૈરાગ્યમય ને પરમ સંવેગરંગથી રંગાયેલી હોય છે. ખરેખર! આત્મારામી સમ્યગ્દષ્ટિ મહાન્માની દશા પરમ અદ્ભુત હોય છે. જેમકે—

'કર્મભંધની શાંકા ઉપજાવનારા મિશ્યાત્વાદિ સાર પાદને છેદે છે, તે નિશંક \*આત્મા સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. જે કર્મ ક્લામાં તથા સર્વ ધર્મીમાં કાંક્ષા કરતા નથા, તે નિષ્કાંક્ષ આત્મા સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. જે સર્વે ય ધર્મીમાં જાગુપ્સા કરતા નથી, નિ:શાંક સમ્યગ્ તે નિર્ભિ ચિકિત્સ આત્મા સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. જે સર્વ સાવામાં દિષ્ટ કેવા હાય? અસંમૃદ હાઇ સદ્દ શિવાન છે, તે અમૂદ શિ સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. સિહ લક્તિ યુક્ત એવા જે સર્વ પરવસ્તુના ધર્મીનું ઉપગૃહન-ગાપન કરે છે, સ્વ આવા સર્વ આત્મધર્મીનું આત્મશક્તિ એવું ઉપગૃહ કરે છે-વૃદ્ધિ કરે છે, તે ઉપગૃહન કારી - ઉપગૃહન કારી સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. ઉન્માર્ગ જતા પાતાના આત્માને જે માર્ગ સ્થાપે છે તે સ્થિતિ કરળુ યુક્ત આત્મા સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. માક્ષમાર્ગને વિધે ત્રણ સાધુ એવું અર્ધાત્ સમ્યગ્દ શેન - જ્ઞાન - ચારિત્રનું જે પાતાનાથી અલેદ બુદિશી વાત્સલ્ય કરે છે, તે વત્સલ સાવ્ય પશ્ચામાં અમે છે, તે ચેતિયતા – આત્મા જિનજ્ઞાનની પ્રભાવના કરનાર સમ્યગ્દ શિ જાળુવા. '×

<sup>\* &</sup>quot;जो चत्तारिवि पाए छिंददि ते कम्मबंधमोहकरे। सो णिस्संको चेदा सम्मदिष्ठी मुजेयद्यो॥" —(બुએા) श्री सभयसार, जा. २२५-२३६.

<sup>× &</sup>quot;विज्ञारहमारूढो मणोरहपएस भमइ जो चेदा। सो जिणणाणपद्दावी सम्मादिही मुणेयद्यो ॥ "—श्री सभयसार.

# अवाद्यं केवलं ज्योतिर्निराबाधमनामयम्। यदत्र तत्परं तत्त्वं द्योषः पुनरूपप्लवः॥१५७॥

અબાહ્ય કેવલ જ્યાતિ જે, નિરામય નિરાબાધ; પરમ તત્ત્વ તેહીં જ અહીં, શેષ ઉપપલવ બાધ. ૧૫૭

અર્થ:-- અબાદ્ધ એવી કેવલ, નિરાબાધ, નિરામય જયોતિ જે અત્રે છે તે પરમ તત્ત્વ છે; બાદી શેષ તાે ઉપય્લવ છે.

#### વિવેચન

" કેવલ જ્યાતિ તે તત્ત્વ પ્રકાશે, શેષ ઉપાય અસારા રે. "—શ્રી થા. દ. સજઝા પ-ઇ

અત્રે અબાદા એવી જે નિરાબાધ ને નિરામય કેવલ જ્ઞાનજયાતિ છે, તે જ પરમ તત્ત્વ છે. તે જ અમૂત્તંપણાને લીધે નિરાબાધ અને અનામય છે. એટલા માટે જ તે પરમ તત્ત્વ છે. એ શિવાયનું બાકી બીનું બધુંય ઉપયલવરૂપ છે.

આ જગતમાં જો કાઇ પરમ, સવીંત્કૃષ્ટ, પરમાત્તમ તત્ત્વ હાય તો તે અંતર્માં ઝળહળી રહેલી કેવળ એક જ્ઞાન જયોતિ જ છે. એ તત્ત્વ અખાદ્ય છે, અંતર્માં ઝળહળી રહ્યું છે. તે નિરાબાધ્ય છે, કાઇ પણ પ્રકારની બાધાથી-પીડાથી રહિત અળાદ્ય કેવલ છે, કારણ કે તે અમૂર્ત્ત-અરૂપી છે, એટલે તેને કાઇ બાધા સ્પર્શી જયોતિ પરં શકતી નથી. વળી તે નિરામય-આમય-રાગ રહિત, અરાગી છે, તત્ત્વ બાવઆરાગ્યસંપન્ન છે. કારણ કે તે અરૂપી-અમૂર્ત છે. આમ નિરામય બાધ ને નિરામય હાવાથી તે પરમ સુખમય, પરમ આનંદમય છે. કાંઇ પણ બાધા-પીડા વિનાના અને રાગ વિનાના સ્વસ્થ મનુષ્ય જેમ પાતાના સહજ (Normal & Natural) કુદરતી સંપૂર્ણ આરાગ્યમય સ્વરૂપમાં દીપી નીકળી પૂર્ણ ખુશ-મીજાજમાં-આનંદોદ્યાસમાં દેખાય છે, તેમ કાંઇ પણ પ્રકારની બાધાથી ને રાગથી રહિત, એવી આ કેવલ જ્ઞાનજ્યોતિ પાતાના સહજ સંપૂર્ણ અભ્યાબાધ્ય આરાગ્યમય-સ્વાસ્થ્યમય સ્વરૂપમાં પ્રકાશી નીકળી પરમ નિર્ભય સુખમય-પરમ આનંદમય દીસે છે. આ અગ્યાબાધ આરાગ્યમય એવા સહજાતમસ્વરૂપે સ્થિત કેવલ એક જ્ઞાનજ્યોતિજ પરમ તત્ત્વ છે. 'નેતિ નેતિ' એમ બીજાં બધુંય બાધ્ય બાધ્ય બાધ કરતાં, તે છેવટ-પરમ અબાધ્ય અનુલવરૂપ રહે છે,

मृत्ति:—अवाह्यं-अलाह्य, आनतर, केवलं-६वद्य, એક, ज्योति:-ज्योति, तान, अनावाधं-अनालाध-अभूर्तताथी, पीडारहित, अनामयं-अनामय, अराजी,-એटद्या माटे क, यदत्र-के अत्रे-देशिक्मां, तत्परं तस्वं-ते घरं तत्त्व वर्षो छे,-सद्य तथाकावते दीधे, रोषः पुनः-शेष-आष्ठीते। पुनः, उपस्कवः-७५६व छे,-तथारवर्षे कावधी.

તેટલા માટે તે પરમ છે; અધવા એનાથી પર-માટું કાઇ નથી. એ જ સર્વોત્કૃષ્ટ છે, એ જ સર્વોત્તમ છે, તેટલા માટે તે પરમ છે.

અને ત્યાં કેવલ માત્ર, એક, શુદ્ધ, અદૈત એવી તે જ્ઞાન એવિ જ છે, એક ચૈતન્ય ચમત્કાર શિવાય બીજું કાંઇ નથી. 'અખંડ અનાકુલ ને અનંત એવી તે પરમ જ્યાતિ અંદરમાં ને જ્હારમાં સદા સહજ વિલસી રહી છે; ચૈતન્યના ઉછાળાથી તે નિર્ભર હાઇ, મીઠાના ગાંગડાની પેઠે સદાકાલ એકરસને આલંબે છે. '×મીઠાના ગાંગડા ગમે ત્યાંથી ચાંખા પણ સદા એક લવણ રસરૂપ જ લાગે છે, તેમ આ ચૈતન્ય ઘન જ્ઞાનજ્યાતિ સદા એક ચૈતન્ય રસરૂપજ અનુભવાય છે.

" શુદ્ધ અુદ્ધ ચૈતન્યલન, સ્વયંજ્યોતિ સુખધામ; બીજી કહિયે કૈટલું ? કર વિચાર તા પામ. "—શ્રી આત્મસિદ્ધિજી.

અને આવું આ પરમ જ્યાતિર્મય તત્ત્વ આબાહ્ય છે. આંતરમાં જ વર્તે છે. આત્મામાં જ સ્થિત છે, પાતામાંજ રહેલ છે, આત્માથી બાહ્ય-ખ્ઢાર નથી. એ આત્માનું અંતસ્તત્વ છે. અને તે જ પાતાનું છે. તે કાંઇ ખ્હાર ખાળવા જવાની **ં પરમ નિધાન** જરૂર નથી. તે તેા આત્મામાંજ રહેલું હાેઇ, આત્મામાંથી જ ઓળખીને ગ્રગઢ મુખ ખાળી કાઢવાનું છે. પરંતુ કસ્તૂરી જેમ મૃગની નાલિમાં જ છે. પણ આગળો ' અજ્ઞાન મુગને તેનું ભાન નહિં હાવાથી તે હંઢવા માટે બીજે દાંડે છે! તેમ અજ્ઞાની જીવને આ પરમ તત્ત્વ જે પાતાના આત્માની અંદરમાં જ રહેલું છે, જે આત્મા પાત જ છે, તેનું ભાન નહિં હાવાથી, તે તેની શાધમાં પહાર ભમ્યા કરે છે! પણ અંતર્મું ખ થઇ પાતાની અંદર અવલાકતા નથી! આમ પરસ નિધાન જે મગઢ મુખ આગળ રહ્યો છે, તેને આ અજ્ઞાની જગત ઉદલંથી જાય છે! ને તેની શાધમાં વ્હાર નીકળી પઉ છે! 'કેંડે છાકરું ને શાધવા ચાલી ' એના જેવા ઘાટ થાય છે! ખુલ્લા ખુજાના આવે છે, ત્યાં આંખા મીંચીને ચાલતા, છત્તી આંખે આંધળા ખનેલા મૂર્ખ જનાના જેવી આ વાત અને છે! તેઓ નિકળ્યા'તા તેા ખજાના શાધવા, પણ જ્યાં ખજાના આવે છે, ત્યાં 'આંધળા શી રીતે ચાલતા હશે તે જોઇએ તા ખરા!' એમ તુક્કો ઊઠતાં તેમ્યા આંખા મીંચીને ચાલવાના અખતરા કરે છે! એમ કરતાં તેઓ ખજાના ઉદ્ઘાંથી જાય છે-૮પી જાય છે! અને તે શાધવા માટે આગળ દેશ્યા જાય છે! પણ પ્રગટ માહા આગળ ઉઘાડા પહેલા ખજાના દેખતા નથી! તેમ અનંત જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-વીર્ય-- આનંદ આદિ ગુણરાનોના પરમ નિધાન, સૌથી માટામાં માટા ને કિમતીમાં

<sup>×</sup> अखिष्डतमनाकुळं उबळदनन्तमन्तर्वहि-मैद्दः परममस्तु नः सहजमुद्धिळासं सदा। चिदुच्छळनिर्मरं सकळकाळमाळम्बते, यदैकरससमुळसळवणिखस्यळीळायितं॥" —श्री અभृतथंद्रायार्थळकृत समयसार्डस्था.

કિંમતી ખજાના, એવા આ આત્મા મુખ આગળ પ્રગટ ઉઘાડા પડ્યો છે-સાવ ખુલ્લા પડ્યો છે, છતાં આ અજ્ઞાની જગત અંધની જેમ તેને ઉલ્લંઘી જાય છે! તે આમ કરે છે તેનું કારણ તેને આ પરમ જ્ઞાનજ્યાતિના પ્રકાશ સાંપડ્યા નથી તે છે, એટલે અજ્ઞાનર્પ અંધકાર વ્યાપી રહ્યો હાઇ, તે બિચાર્ આ પરમ નિધાન દેખતું નથી, અને 'અધા અંધ પક્ષાય' આંધળાની પાછળ આંધળા દાહતા હાય એવી ચેલ્ટા કરે છે!

" પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળે, જગત ઉદ્ઘંધી હાે જાય....જિનેસર! જ્યાતિ વિના જાઓ! જગઢીશની, અંધા અંધ પલાય....જિનેસર!ધર્મ૦"

—શ્રી આનંદધનછ.

પણ આ યોગદિષ્ટવાળા સસ્યગૃદિષ્ટ પુરુષને તો અબાદ્ય એવી આંતર જ્યોતિનું પ્રગટ દર્શન થયું છે, જગદીશનો જ્યોતિના પ્રકાશ સાંપડ્યો છે, એટલે તેણે તો આ 'પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળો ' દીઠા છે. એવા સમ્યગૃદિષ્ટ પુરુષને તો પાતાની પૂર્વ અન્નાન અવસ્થાનું સ્મરણ થતાં પાતાના પ્રત્યે હસલું આવે છે! તે વિચાર છે કે 'આપ આપકું ભૂલ ગયા!' પાતે પાતાને ભૂલી ગયા એનાથી તે બીજાં માહું અધેર કશું? એ કરા કરી યાદ કરતાં કરતાં અમને હસલું આવે છે! પણ હવે તો અમે કરીથી નહિં ભૂલીએ! પરમ ભાવયાં શે શિમદ્ રાજ્યાં દ્રજીએ અત્યંત માર્મિક વચના કદ્યા છે છે:—

" આપ આપકું ભૂલ ગયા, ઇતસે કથા અધિર ? સુમર સુમર અબ હસત હૈ, નહિં ભૂકે ગે ફેર. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

આ કેરલ જ્ઞાનજયાતિ જ અભાદ્ય છે, બાકી બીજાં બધુંય બાદ્ય છે; અર્ધાત્ કર્મ, નાકર્મ આદિ આત્માથી બાદ્યાછે, તેના આત્મામાં અંત:પ્રવેશ નથી. કારણુ કે x' યગટપણે અનંત શક્તિવાળી વસ્તુ પણુ બલે બહાર આળે.ટ્યા કરે, પણુ વસ્ત્વં-

કર્મ આદિ તરની-બીજી વસ્તુની અંદર પ્રવેશી શકતી નથી, કારણ કે સકલ જ આત્માથી બાહ્ય વસ્તુ સ્વભાવનિયત કહી છે, પોતાના સ્વભાવથી મર્યાદિત કહી છે, તો પછી માહ પામી તે સ્વભાવ ફેરવવા માટે આકુલ થઇ શાને કલેશ પામવામાં આવે છે? કારણ કે અહીં કોઇ વસ્તુ અન્ય વસ્તુની નથી, તેથી વસ્તુ તે વસ્તુ જ છે, આ નિશ્ચય છે. ખ્હાર લાેટતાં છતાં અન્ય અન્યનું શું કરે છે? અને સ્વયં પરિણામી એવી અન્ય વસ્તુનું અન્ય વસ્તુ કંઇ પણ કરે છે, તે તા વ્યવહાર દેવ્ટિથી માન્યું છે, નિશ્ચયથી તા અહીં બીજાં કંઇ પણ નથી. ' આમ કર્મ આદિ આત્માથી ખાદ્ય છે, તા પછી આત્માના અને જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના, શરીરાદિના તથા રાગ-દેષાદિ ભાવકર્મના પરસ્પર શા સંબંધ છે? તે પ્રસંગથી અત્ર સમજવા માટે સંદ્રોપ વિચાર કર્ત્ત વ્ય છે.

અત્રે શિલ્પીનું\*-કાર્ડાગરનું દર્શાંત ઘટે છે:-જેમ કાઇ સાની વગેરે કારીગર કુંડલાદિ પરદ્રવ્ય પરિણામરૂપ કર્મ કરે છે, હથાડી વગેરે પરદ્રવ્ય પરિણામરૂપ કરશો શહે છે, અને કુંડલાદિ નિમિત્ત નૈમિ કર્મના ફળરૂપે પરદ્રવ્ય પરિણામરૂપ શરાહિ ભાગવે છે, પણ અનેક ત્રિક વ્યવહાર દ્રવ્યપશ્રાને લોધે તેનાથો અન્યપણં-જાદ્રાપણું હાઇ તન્મય થતા નથી. તેથી નિમિત્ત-નૈમિત્તિક ભાવ માત્રથી જ તેમાં કર્ત્યુ-કર્મત્વના ને ભાકત્રુ-ભાગ્યત્વના વ્યવહાર છે. તેમ આત્મા પણ પુષ્ય-પાપાદિ પુદ્દગલ પરિણામરૂપ કર્મ કરે છે, પુદ્દગલ દ્રવ્ય પરિણામરૂપ મન-વચન-કાય કરશોવાડે કરે છે, પુદ્દગલ દ્રવ્ય પરિણામરૂપ મન-વચન-કાય કરશોવાડે કરે છે, પુદ્દગલ દ્રવ્ય પરિણામરૂપ મન-વચન-કાય કરશોવાડે કરે છે, પુદ્દગલ દ્રવ્ય પરિણામાત્મક સુખ દુ:ખાદિ ભાગવે છે, પણ અનેક દ્રવ્યપણાએ કરીને તેનાથી અન્યપણું-ભિન્નપણું હાઇ તન્મય થતા નથી. તેથી નિમિત્ત નૈમિત્તિક ભાવ માત્રથી જ તેમાં કર્ત્યુ-કર્મત્વના ને ભાગવા શતા વારા શતા વારા શ્રામ લગ્ન વચાન છે.

અને જેમ તે જ કારીગર કામ કરવાને ઇચ્છતા સતો, ચેપ્ટાને અનુરૂપ આત્મ-પરિણામરૂપ કર્મ કરે છે, અને ચેપ્ટાને અનુરૂપ દુ:ખલક્ષણવાળું આત્મપરિણામરૂપ કર્મકૃળ ભાગવે છે, અને એક દ્રવ્યપણાએ કરીને તેનાથી અનન્યપણં– પરિણામ–પરિ- અભિન્નપણું હાઇ તન્મય થાય છે, તેથી પરિણામ–પરિણામી ભાવથી ણામી નિશ્ચય તેમાં જ કર્તુ-કર્મત્વના ને લોકતુ લોગ્યત્વના નિશ્ચય છે. તેમ આત્મા પણ કરવા ઇચ્છતા સતા, ચેપ્ટારૂપ આત્મપરિણામરૂપ કર્મ કરે છે,

(આધાર માટે જુએ)---श्री समयसार ગા. ઢ૪૯-ઢ૫૫ અને શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યની દીકા.

<sup>\* &</sup>quot; जह सिव्पिओ उक्रमं कुब्बहण य सो उतम्मओ होह। तह जीबोबिय क्रमं कुब्बिदण य तम्मओ होह॥"

ચેલ્ટાર્પ દુ: ખલક્ષણવાળું આત્મપરિણામરૂપ કર્મકૃળ ભાગવે છે, અને એક દ્રવ્યપણાએ કરીને તેનાથી અનન્યપણં અભિન્નપણં હાઇ તન્મય થાય છે. તેથી પરિણામ-પરિણામી ભાવથી તેમાં જ કર્ત્યું – કર્મત્વના ને ભાકતુ – ભાગ્યત્વના નિશ્ચય છે. આમ દ્રવ્ય કર્મ સાથે છવેના વ્યવહારથી નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ છે, અને અશુદ્ધ નિશ્ચયથી ભાવકર્મ સાથે પરિણામ – પરિણામી સંખંધ છે. પણ શુદ્ધ નિશ્ચય નયથી તા આત્મા સર્વ કર્મક્લાંક – પંકથી રહિત એવા શુદ્ધ સ્વભાવી 'દેવ સ્વયં શાશ્વત 'છે.

વળી જેમ સીંત પર બ્હાર લગાડેલી ખડી સીંતરૂપ નથી, સીંતથી માદ્ય છે, સીંતથી જૂરી છે, એટલે ખડી સીંતની નથી, ખડી તે ખડી જ છે; તેમ જ્ઞાયક એવા આત્માનું વ્યવહારથી પુદ્દગલાદિ દ્રત્ય જ્ઞેય છે, પણ તે જ્ઞાયક જ્ઞેયથી ખાદ્ય છે, ખડી અને જ્ઞેયથો જૂદો છે, એટલે તે જ્ઞાયક જ્ઞેય એવા પરદ્રવ્યના નથી, જ્ઞાયક સીંતનું દર્શાંત તે જ્ઞાયક જ છે, એમ નિક્ષય છે. જેમ શ્વેત ગુણવાળી ખડીના સ્વસાવ સીંતને શ્વેત કરવાના છે, તેમ જ્ઞાનગુણવાળા આત્માના સ્વસાવ જ્ઞેયને જાણવાના છે. ખડી જેમ વ્યવહારથી સીંતરૂપ પરદ્રવ્યને શ્વેત કરે છે, તેથી તે કાંઇ સીંતની થઇ જતી નથી, અર્થાત સીંતરૂપ ખની જતી નથી, પણ નિશ્ચયથી ખડીની ખડી જ રહે છે; તેમ આત્મા પણ વ્યવહારથી જ્ઞેય એવા પરદ્રવ્યને જાણે છે, તેથી તે કાંઇ પરદ્રવ્યના થઇ જતો નથી, અર્થાત્ પરદ્રવ્યરૂપ બની જતો નથી, પણ નિશ્ચયથી જ્ઞાયકના જ્ઞાયક જ રહે છે. કારણકે એજ એના સ્વસાવ છે. (આધાર માટે જોઓ સમયસાર ગા. ૩૫૬–૩૬૫ અને શ્રી અમૃતરાંદ્રાચાર્જીની ટીકા).

" जह सेडिया दुण परस्स सेडिया सेडिया य सा होइ। तह जाणओ दुण परस्स जाणओ जाणओ सो दु॥—श्री सभयसार

" ભાવ સંચાગજા કર્મ ઉદયાગતા, કરમ નવિ જીવ નવિ મૂલ તે નવિ છતા; ખડીયથી ભીતિમાં જેમ હાેએ શ્વેતતા, ભીતિ નવિ ખડીય નવિ તેઢ ભ્રમસંગતા; દેઢ નિવ વચન નવિ જીવ નવિ ચિત્ત છે, કર્મ નવિ રાગ નવિ ઢેષ ન વિચિત્ત છે; પુદ્રલિ ભાવ પુદ્દગલપણે પરિશુમે, દ્રવ્ય નવિ જાૂઓ જાૂઓ એક હાેવે કિમે. " —શ્રી યશાવિજયજી કૃત સાંડા ત્ર૦ ગા. સ્ત.

અને જ્ઞાયકપણું આત્માના સ્વભાવ હાઇ તે વિધાને પ્રકાશે છે, તેથી તે કાંઇ વિધાર્ષ થઇ જતા નથી,-વિધાપકાશક ' ચાંદ્ર ભૂમિરુ'ય ચતા નથી ' તેમ ( જાએ પૃ. ૭૫ ). જ્ઞાન રોયને સદા જાણે છે, પણ રોય કદી તેનું થતું નથો. આમ રોય-જ્ઞાયક સંબંધની વ્યવસ્થા છે. જ્ઞાન સ્વભાવી આત્મા સ્વરૂપસ્થિત રહી વિધાર્ષ રોયને જાણે છે.—આમ જીવ દેહ નથી, વચન નથી, મન નથો, કર્મ નથી, રાગ નથી, દેષ નથી, પુદ્રગલ નથી, કે અન્ય દ્રવ્યાર્ષ નથી. જીવ આ સર્વથી જાદા છે-ભિન્ન છે. આ સર્વ તો બાહ્ય ભાવો છે, એક કેવલજ્ઞાનજયોતિ જ આત્માના અબાહા ભાવ છે; કારણ કે નિશ્ચયથી-શુદ્ધનયથી આ આત્મા અબદ્ધસ્પૃષ્ટ, અનન્ય, નિયત, અવિશેષ ને અસંયુક્ત છે. ( જીએા ગાયા, કુટનાટ પૃ. ૭૨)

" દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંબંધ છે તેવા આત્મા પ્રત્યે જેશું દેહના સંબંધ યથાતશ્ય દીઠા છે, મ્યાન પ્રત્યે તરવારના જેવા સંબંધ છે તેવા દેહ પ્રત્યે જેશું આત્માના સંબંધ દીઠા છે, અબહારપૃષ્ટ આત્મા જેશું અનુભવ્યા છે, તે મહત્ પુરુષાને જીવન અને મરશુ બન્ને સમાન છે. "—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી.

(૧) અનાદિ ખંધ પર્યાયની અપેક્ષાએ આત્મા બહ્રસ્પૃષ્ટ છે, છતાં એકાંતે પુદ્દગલથી અસ્પૃષ્ટ એવા આત્મસ્વભાવને અપેક્ષીને આત્મા જલમાં કમલની જેમ આબ**દ્ધસ્પૃષ્ટ** છે.

(૨) નરનરકાદિ અન્યાન્ય પર્યાય ધારણ કર્યાથી અન્યરૂપ છતાં સર્વત્ર આતમાનું શુદ્ધ અખેડ એવા આત્મસ્વભાવની અપેક્ષાએ, ઘટ આદિ સર્વ પર્યાયમાં સ્વરૂપ વર્ત્તતા અખેડિત મૃત્તિકા સ્વભાવની જેમ, આત્મા અનન્ય છે. (૩)

સમુદ્રની જેમ આત્માના વૃદ્ધિ-ઢાનિ પર્યાયથી અનિયત છતાં, સમુદ્ર-સ્વભાવ જેવા નિત્ય વ્યવસ્થિત આત્મરમભાવની અપેક્ષાએ આત્મા નિયત છે. (૪) ભારી, પીળું, ચીકણું એમ સોનું અનેક પર્યાયરૂપ દીમે છે, પણ પર્યાયદિષ્ટ ન દઇએ ને દ્રવ્ય-દિષ્ટ્રથી જોઇએ તો એક અભંગ સેનું જ દેખાય છે. તેમ પર્યાય દિષ્ટ્રથી આત્મા જ્ઞાન-દર્શનાદિ અનેક પર્યાયવિશેષરૂપ દીસે છે, પણ અવિશેષ એવા આત્મસ્વભાવને અપેક્ષીને જોઇએ ને નિર્વિક્ટ્ય રસનું પાન કરીએ તો શુદ્ધ નિરંજન એક આત્મા જ ભારયમાન થાય છે. (૫) જેમ અગ્નિસંયોગે પ્રાપ્ત ઉપ્લત્ન પર્યાયની અપેક્ષાએ જવમાં ઉપ્લપ્યાનું સંયુક્તપણું છે છતાં, એકાંતે જલના શીત સ્વભાવનો અપેક્ષાએ તેવું સંયુક્તપણું નથી, તેમ કર્મસંયોગે પ્રાપ્ત માહ્યાયની અપેક્ષાએ આત્માનું માહસંયુક્તપણું નથી, તેમ કર્મસ્યોગે પ્રાપ્ત માહ્યાયાની અપેક્ષાએ આત્માનું માહસંયુક્તપણું નથી, અર્ધાત્ આત્માના સ્વયં બાદબીજ સ્વભાવની અપેક્ષાએ તેવું સંયુક્તપણું નથી, અર્ધાત્ આત્મા અસંયુક્ત છે. આમ પર્યાયદિષ્ટ છાંડી દઇ, શુદ્ધ દ્રવ્ય દિષ્ટયી જોતાં આત્મા અળદ્ધસ્પૃષ્ટ, અનન્ય, નિયત, અવિશેષ ને અસંયુક્ત છે.

( આધાર માટે જુઓ સમયસારડીકા ગા. ૧૪-૧૫)

" ભારી પીળા ચીકણા, કનક અનેક તરંગ રે; પર્યાયદેષ્ટિ ન દીજીએ, એકજ કનક અભંગ રે….ધરમ પરમ અરનાથનાેં દરશન જ્ઞાન ચરણથકી, અલખ સ્વરૂપ અનેક રે; નિવિંકલ્પ રસ પીજીએ, શુદ્ધ નિરંજન એક રે….ધરમ૦"—શ્રી આનંદ્રશનજી

આવી શુદ્ધ, નિરંજન, એક, અહૈત એકી કેવલ જ્ઞાનજયાતિ જ અબાહ્ય છે, આત્માનું પરમ એવું અંતસ્તત્વ છે. એ શિવાયના શેષ ભાવા તા બાહ્ય છે, આત્માથી પર છે, ને તે ઉપખ્લવરૂપ છે. ઉપખ્લવ એટલે અંધાધુંધી, આક્ત, ભાકી બધા આપત્તિ, દુર્ભાગ્ય, વિજ્ઞ, ભય, ક્ષેલ—અળભળાટ, અરિષ્ઠ, બહ ઇત્યાદિ. ઉપખ્લવ કેવલ જ્ઞાનજયાતિ શિવાયના જે જે ભાવા છે—પરભાવા છે, તે તે ખરેખર! ઉપખ્લવરૂપ જ છે. જેમ કાઇ પરચક્રના આક્રમણુથી નગરમાં ઉપખ્લવ મચી રહે, અંધાધુંધી ફેલાઇ જાય, અળભળાટ વ્યાપી જાય, નાશભાગ થઇ રહે, સંપત્તિ લૂંટાઇ જાય, ને લિપત્તિના પાર રહે નહિં; તેમ પરવસ્તુના આક્રમણુથી આ ચૈતન્યમય પુરુષના ચૈતન્યપુરમાં ઉપખ્લવ મચે છે, આત્મપ્રદેશપરિસ્પંદરૂપ સંધાલ ઉપજે છે, અજ્ઞાનની અંધાધુંધી વ્યાપે છે, આત્માના જ્ઞાન–દર્શનાદિ ગુણરત્નોના ખજાના લૂંટાય છે, અને અનંત ભવપરિભ્રમણુર્પ આપત્તિના પાર રહેતા નથી. 'પારકા પેઠા વિનાશ કરે' તે કહેવત અત્ર સાચી પડે છે!

" परः प्रविष्टः कुरुते विनाशम्, छोकोक्तिरेषा न मृषेति मन्ये । निर्विदय कर्माणुभिरस्य कि किं, ज्ञानात्मनो नो समपादि कष्टम् ॥ "—शांतसुधारसः

આ કર્માદિ પરભાવા તો **બાહ્ય** ભાવા છે, ખરેખર! પર છે-અર્થાત શત્રુનું કામ કરતા હોવાથી 'પર' છે, આત્માના ભાવશત્રુ છે. પરમાર્થથી આત્માને એની સાથે કાંઇ લેવાદેવા નથી. પણ અનાદિ અધ્યાસની કુવાસનાથી તેમાં અહંત્વ-મમત્વ કરીને તે અંધાય છે. તે એટલે સુધી કે પરપરિણતિના રાગીપણે, તે પરરસના રંગથી રક્ત થાય છે, પરસ્સરંગે રંગાઇ જાય છે, અને પરના શાહક તથા રક્ષક બની પરલોગમાં આસક્ત અને છે! આ પરપરિણતિના રંગથી જ આ જીવ અનંત દુ:ખ પામે છે. એટલે આ પરસાવરૂપ પરચક્રનું આક્રમણ ખરેખર! ઉપપ્લવરૂપ છે, આક્રત છે, આપત્તિ છે, દુર્સાગ્યરૂપ છે, વિદ્યરૂપ-આધારૂપ છે, અરિષ્ટ-અનિષ્ટરૂપ છે, શહરૂપ છે, અંધાધું ધીરૂપ છે.

"પર પરિશ્વિતિ રાગીપણે, પર રક્ષ રંગે રક્ત રે; પર શાહક રક્ષકપણે, પરભાગે આસક્ત રે....જગતારક પ્રભુ વિનવું." શ્રી દેવચંદ્રજી.

" एगो में सासओ अप्पा ज्ञानदंशणहरू खणी। सेसा में बाहिरा भावा सब्वे संजीगहरू खणा। "-श्री आप प्रान.

पण केने देवल ज्ञानक्योतिना प्रदाश सांपड्यो छे, खेवा सम्यग्रिष्ट छव तो क्षेम सावे छे है-ज्ञानहर्शन लक्ष्णवाणा खेंड शाश्वत आत्मा क रहारा छे, आडीना संक्षेणलक्षण सावे तो लाह्य छे-आत्मलाह्य छे, रहारा आत्माने तेनी 'एगो मे सासको साथ इंछ लेवाहेवा नथी-इंछ निरुषत नथी. खेम समछ ते परपरिण्वि अप्या' त्यके छे, ने आत्मपरिज्तिने सके छे; परमात्मस्वरूप शुद्ध स्वकाति तत्वना लहुमानमां तहीन जनी, विरस खेवा विकाति परसाव रसने छेडी हे छे, ने सरस खेवा स्वस्वरूप रसना पानथी पीन-पुष्ट थाय छे, धींगाध्यको लने छेड़

" શુદ્ધ સ્વજાતિ તત્ત્વને, અહુમાને તદ્ધોન રે; તે વિજાતિ રસતા તજી, સ્વસ્વરૂપ રસ પીન રે….જગતારક૦ "—શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને આવા કેવલજ્ઞાન-જ્યાતિર્મય પરમ આત્મતત્ત્વનું જેને દર્શન સાંપહેયું છે, આત્મસાક્ષાત્કાર થયા છે, એવા સમ્યગૃદ્ધ પુરુષને પછી કાઇ પણ પ્રકારના સંશયના અંશ પણ રહેતા નથી. 'જ્ઞાન તિહાં શાંકા નહિં થાપ.' જેમ સૂર્યના કિરણસમૂહ પ્રસરતાં અંધકાર રહેતા નથી, તેમ પરમાત્મદર્શન થયે લેશ પણ સંશય રહેતા નથી, સર્વથા પરમ નિ:શંકતા-નિર્ભયતા વર્ત્ત છે, અને 'દુ:ખ દાહળ દૂરે ડળાં' છે. કારણ કે જયાં શંકા છે ત્યાં જ સંતાપ છે, અને જયાં જ્ઞાન છે ત્યાં શંકા નથી.

"જ્યાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ, જ્ઞાન તિહાં શંકા નહિં થાય. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

" દરશન દીઠે જિનતણા રે, સંશય ન રહે વેધ; દિનકર કરભર પ્રસરતાં રે, અંધકાર પ્રતિષેધ....વિમલ**ં** "—શ્રી આ**નંદધનછ.** 

એલું નિ:શંક સહજાત્મસ્વરૂપનું દર્શન થતાં પરમ નિર્ભયપણાને પ્રાપ્ત થયેલા મહાત્મા અનુભવજ્ઞાની સમ્યગ્દષ્ટિએાના આવા પરમ ધન્ય ઉદ્દગાર નીકળી પડે છે:-

- " મારગ સાચા મિલ ગયા છૂટ ગયે સંદેઢ; હોતા સા તા જલ ગયા, ભિન્ન કયા નિજ દેઢ. "
- " એાગણીસસે' ને સુડતાલીસેં, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યું રે. ધન્ય દિવસ આ અહેા! જાગી જે રે શાંતિ અપૂર્વ રે. "—શામદ્ રાજ્યદ્રછ.
- " દુ:ખ દોહગ દ્રરે ટન્યા રે, સુખ સંપદશું લેટ; ધીંગ ધણી માથે કિયા રે, કુણ ગંજે નર ખેટ ? વિમલ જિન દીઠા લાયણ આજ, રહારા સિજ્ઝયાં વસ્થિત કાજ.

અમિય ભરી મૂરતિ રચો રે, ઉપમા ન ઘટે કાય; શાંતસુધારસ ઝીલતી રે, નિરખત તૃપતિ ન હાય.... વિમલ "-શ્રી આન' દયનછ.

एवं विवेकिनो धीराः प्रत्याहारपरायणाः। धर्मबाधापरित्यागयत्नवन्तश्च तत्त्वतः॥१५८॥

वृत्ति:- प्यम् — એમ, ઉક્ત नीति प्रमाखे, विवेकिन:- आ विवेधीओ, घीरा:- धीर, अश्यास, प्रत्याहारपर:- अति अस्याद्धारप्रधान अत्याद्धारपर:- अति अस्याद्धारपर:- अति अस्याद्धारपर:- अति अस्याद्धारपर:- अस्याद्धारप

એમ વિવેકી ધીર આ, પ્રત્યાહાર કર'ત; તત્ત્વથી ધર્મખાવના, ત્યાંગે પ્રયત્નવ'ત. ૧૫૮

અર્થ:--એમ વિવેકી એવા એ ધીરજના તેવા પ્રકારે પ્રત્યાહારપરાયણ હાય છે, અને તત્ત્વથી ધર્મળાધાના પરિત્યાગમાં યત્નવંત હાય છે.

#### વિવેચન

ઉપરમાં કહી તે નીતિ પ્રમાણે વિવેધી એવા આ ધીર-અગ્રપલ જેના ઉક્ત લક્ષણવાળા પત્યાહારમાં તત્પર હાય છે; અને તે વિવેકથી ઉપજેલી પરિશુદ્ધિને લીધે તેઓ તત્ત્વથી– પરમાર્થથી ધર્મની આધાના પરિત્યાગમાં ચત્નવંત હોય છે. તે આ પ્રકાર:---

## विवेडण्याति

ઉપરમાં સ્વ-પર ભાવના સ્પષ્ટ વિવેક અતાવ્યા કે: દેહ-ગૃહાદિ ભાવ બાદ્ય છે; મુગજલાદિ જેવા અનિત્ય, અશરણ ને અશુચિ છે; પર છે-પારકા છે, પાતાના નથી. અને નિરાબાધ નિરામય એવી કેવલ એક જ્ઞાનજયાતિ જ અબાદ્ય છે; શાધત, શરણરૂપ ને શુચિ ભાવ છે; આત્મીય-પાતાના છે, પારકા નથી; અને એ જ પરમ તત્ત્વ છે, બાકી બીજાં બધુંય ઉપપ્લવરૂપ-આફતરૂપ-અંધાધુંધીરૂપ છે. માટે એક આ કેવલજ્ઞાનજયાતિ જ આદેય છે, શહણ કરવા યાત્ર્ય છે, બાકી બીજાં બધુંય હૈય છે-ત્યાગ કરવા યાત્ર્ય છે. ભૂલથી ધાર્યોને ઘેરથી પારકું વસ્ત્ર આવી ગયું હાય તા તેના મૂળ ધણીને પાછું આપી દેવું જોઇએ, એ ન્યાયે પ્રમાણિક વિવેકી સમ્યગૃદ્ધ પુરુષ એમ જાણે છે કે આ સર્વ પરભાવના-પરવસ્તુના મ્હારે ત્યાંગ કરી દેવા જોઇએ; તેમાં સ્નેહરૂપ ' આસક્તિથી હું બંધાયો છું, માટે મ્હારે તે આસક્તિ છાડી દેવી જોઇએ. કારણ કે દેહમાં સ્વબુહિ આત્માને એ દેહ સાથે નિશ્ચય જોડે છે, સ્વાત્મામાં આત્મબુહિ એ દેહથી આત્માને વિયોજે છે-વિખૂટા પાડે છે. દેહમાં આત્મબુહિ એ જ સંસાર દુઃખતું મૂળ છે', માટે હું દેહાદિમાં આત્મબુહિ કર્ય દેહાધ્યાસ છાડી દર્ધ આત્મામાં જ આત્મબુહિ કર્ય. (જીએા પૃ. ૩૦૨).

આમ સ્વ-પરભાવના વિવેક ઉપજયા હાવાથી, ભેદજ્ઞાન પ્રગટશું હાવાથી, શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન થયું હાવાથી, તેને નિર્મલ આત્માનુલવ સાંપડે છે. એટલે-'ભૂત×, વર્ત્તમાન

भ भूतं भान्तमभूतमेव रभसा निर्भिद्य बंधं सुधी-र्यद्यन्तः किल कोऽण्यहो कलयित व्याहत्य मोहं हठात्। आत्मात्मानुभवैकगम्यमहिमा व्यक्तोऽयमास्ते ध्रुवं, नित्यं कर्मकलङ्कपङ्कविकलो देवः स्वयं शाश्वतः॥"

<sup>—</sup>શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યે જીકૃત સમયસાર ક્લશ.

ને સાવી બંધને એકદમ નિર્ભે કીને આ મુખુ દિવંત માહેને હઠથી 'અનુસવ હંસ હઠાવી અંતર્માં નિહાળે છે, તો એક આત્માનુસવથી જ જેના મહિમા શું પેખરે' ગમ્ય છે એવા આ પ્રગટ આત્મા ધ્રુવપણે 'સ્થિત' છે, અને તે નિત્ય કમેં કલંક પંકથી રહિત એવા સ્વયં શાધત દેવ છે '. આમ હંસ જેમ સીર-નીરના વિવેક કરે છે, દ્રુધ ને પાણી જૂદા કરે છે, તેમ આ આત્માનુસવી સમ્યગ્દિષ્ટ પુરુષ આત્મા-અનાત્માના વિવેક કરે છે, સ્વ-પરને જૂદા પાડે છે. દેહથી જેમ વસ્ત જૂદા છે, મ્યાનથી જેમ તલવાર જૂદી છે, તેમ જડથી ચેતનસ્વરૂપ આત્મા પ્રગટ લક્ષ્મણે જૂદા છે, એમ તે અનુસવે છે; સર્વ અવસ્થામાં જે સદાય ન્યારા-જૂદા ને જૂદા જણાય છે અને જે પ્રગટ ચેતન્યમય સ્વરૂપ છે, એવા આત્મા તે સાક્ષાત્ સંવેદે છે. ચિત્રશાળા ન્યારી-જૂદી છે, તેમાં પલંગ ન્યારા જૂદો છે, તેમાં સેજ-પયારી ન્યારી છે, તેની ચાદર પશુ ન્યારી છે, આવા પરવસ્તુ સાથેના મ્હારા સંબંધ છે, એમાં મ્હારી સ્થાપના કરવી-આત્મબુદ્ધિ કરવી જૂડી છે, -એમ સમજી સમ્યગ્દિષ્ટ લેદગ્નાની પુરુષ અચેતનતાસાવ ત્યાગીને, ત્યાગો ચંતન ખતી. દિષ્ટ ખાલીને દેખે છે. તો પાતાનું-આત્માનું સ્વરૂપ દેખે છે.

-- હોલર ખનારસીદાસછ.

અને તે દેખે છે તે સ્વરૂપ દેવું છે? આત્માથી જ, આત્મામાં, આત્માને હું જે અતુભવું છું તે હું છું, 'સોંડદં' તે નથી નપુંસક, નથી નર, નથી નારી, નથી એક, નથી એ, નથી બહુ, નેતિ નેતિ. જેના અભાવે હું સુષ્ઠમ-સૂતો હતો, અને જેના સદ્ભાવે હું જાગત થયો-ઊઠ્યો, તે અતીન્દ્રિય અનિદેશ્ય એવા સ્વસંવેદા હું છું. (જાઓ પૃ. ૨૮૦-૮૧) આમ સમ્યગ્દિ પુરુષને નિજ સ્વરૂપનું ભાન પ્રગટતાં અનાદિની પ્રમાદ નિદ્રા ટળી છે, અને સમ્યગ્દા જ્ઞાનસુધારસધામ એવા આત્મા જાગ્યો છે ને બાલી

<sup>&</sup>quot; નિજ ગુણુ સળ નિજમાં લખે, ન ચખે પરગુણુની રેખ રે; ખીર નીર વિવરા કરે, અનુસવ હુંસ શું પેબ રે….પશુમું પદપંકજ પાર્ધાના." —શ્રી અપનંદધનજી.

<sup>&</sup>quot; ચિત્રસારી ન્યારી, પરજંક ન્યારા, સેંજ ન્યારી, ચાદર લી ન્યારી, ઇંઢાં જાૃડી મેરી થપના; અતીત અવસ્થા સૈન, નિદ્રા વહી કાંઉ પૈન, વિદ્યમાન પલક ન, યામેં અબ છપના; ધાસ ઓ સુપન દોઉ, નિદ્રાંદી અલંગ અુંઝે, સ્ટૂંઝે સબ અંગ લખી, આતમ દરપના; ત્યાંગી ભયા ચેતન, અચેતનતાભાવ ત્યાંગી, ભાલ દષ્ટિ ખાલિક, સંસાલે રૂપ અપના."

<sup>\*&</sup>quot;येनात्मनाऽनुभूयेऽहमात्मनैवात्मनात्मिन । सोऽहं न तन्न सा नासी नैको न हो न वा बहुः ॥ यदभोव सुषुप्तोऽहं यद्भावे व्युत्थितः पुनः । अतीन्द्रियमनिर्देश्यं तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहं ॥ " —श्री सभाविशतः

" જગત દિવાકર શ્રી નામીશ્વર સ્વામ જો, તુજ મુખ દીઠે નાઠી ભૂર અનાદિની રે લાે. જાગ્યા સમ્યગ્ જ્ઞાન મુધારસ ધામ જો, છાંડી દુર્જય મિચ્યા નિંદ પ્રમાદની રે લાે. સહજે પ્રગટયા નિજ પરભાવ વિવેક જો, અંતર આતમ ઠહ્યા સાધન સાધવે રે લાે. સાધ્યાલંખી થઇ જ્ઞાયકતા છેક જો, નિજપરિશ્વૃતિ થિર નિજ ધર્મરસ ઠવે રે લાે. " —શ્રી દ્વયાં દ્રછ

## ધીરતા-નિર્ભયતા.

" ધીંગ ધણી માથે કિયા રે, કુણ ગંજે નર ખેટ ? વિમલ "— શ્રી આનંદલનજી. આ સમ્યગ્દિષ્ટ મહાત્માઓ આવા વિવેકી હોય છે, એટલા માટે જ ધીર હોય છે, અચપલ—અચંચલ હોય છે, પરમ નિર્ભાય હાય છે, કારણ કે ભય—અંચલતાનું કારણ આત્મસ્વરૂપનું અજ્ઞાન છે, પણ જેને પોતાના સ્વરૂપનું ભાન પ્રગટ્યું છે, એવા સમ્યગ્દિષ્ટ પુરુષા તેા દઢ નિશ્ચયપણ જાણે છે કે મ્હારું કાંઇ આલ્યું જવાનું નથી, મ્હારું છે તે તા મ્હારી પાસે જ છે, બાકી બીજાં બધુંય અને રું છે. 'અવધૂ કયા તેરા? કયા મેરા? તેરા હે સા તેરી પાસે, અવર સબહી અનેરા' માટે મ્હારે ભય શા ? ચિંતા શી ? વિકલ્ય શા?

" સર્વથી સર્વ પ્રકારે હું ભિન્ન છઉં, એક કેવલ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરમાત્કૃષ્ટ, અચિત્ય સુખસ્વરૂપ માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છઉં. ત્યાં વિક્ષેપ શાે ? વિકલ્પ શાે ? ભય શાે ? ખેદ શાે ? બીજ અવસ્થા શી ? શુદ્ધ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ પરમ શાંત ચૈતન્ય હું માત્ર નિર્વિકલ્પ છઉં. નિજ સ્વરૂપ-'મય ઉપયાગ કરૂં છઉં. તન્મય થાઉં છું. શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ "

-- શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૭૬૦

આવા સન્યગૂદિષ્ટિઓ જ આ પરમ સાહસ કરવાને સમર્થ થાય છે કે—' જયારે વજુ પડતું હોય ને ભયથી કંપાયમાન થતું ત્રેલાકય તેના માર્ગ છાડતું હાય, ત્યારે નિસર્ગ-નિર્ભયતાથી સર્વ જ શંકા છાડી દર્છ, તેઓ સ્વયં પાતાને ન હણી સપ્ત લાયરહિત શકાય એવા અવધ્ય જ્ઞાનદેહરૂપ જાણતા હાઇ બાધથી વ્યુત થતા જ્ઞાનીનું પરમ નથી.' (જાઓ પૃ. ૬૮, કુટનાટ) અને આમ જેને જ્ઞાનદેહમય નિજ નિ:શંકપાશું સહજાત્મસ્વરૂપના પરમ અખંડ નિશ્ચય ઉપજ્યા છે એવા ધીર સમ્યગ્દદિને સાત લાયમાંથી કાઇ પણ પ્રકારના કંઇ પણ લાય રહેતા

નથી. એવા તે પરમ નિ:શંક હોય છે, કારણ કે (૧–૨) સર્વથી\* જાૂદા એવા આ

" लोकः शाश्वत एष एक सकलत्यको विविकात्मन-श्चिल्लोकं स्वयमेव केवलमयं यल्लोकयत्येककः। लोको यन्न तवापरस्तव परस्तस्यास्ति तद्धीः कृतो, निःशङ्कः सततं स्वयं स सहजं ज्ञानं सदा विन्दृति ॥ " धत्याहि

۶ą

<sup>\*</sup> આ સાત ભયતું વિસ્તારથી પરમ મના દા વર્જીન શ્રીઅમૃતચંદ્રાચાર જ(?) કૃત પંચાધ્યાચીમાં આપ્યું છે. ત્યાં જિજ્ઞાસએ જોવું. તેનું સારભૂત સંક્ષેષ પણ સંપૂર્જી વર્જીત શ્રી અમૃતઅંદ્રાચાર્ય જીએ પરમ સુંદર રીતે અત્રે આધારરૂપ લીધેલા સમયસારક લશમાં લલકાર્યું છે. જેમકે—

વિવિકૃત આત્માના તા સર્વથી રહિત એવા આ એક શાધત લાક છે. એવા આ કેવલ ચૈતન્ય લોકને એકાકી સ્વયમેવ જે અનુભવે છે, અને આ અપર લાક કે પર લાક લાકા નથી એમ જે ચિંતવે છે. તેને તે ઇહલાકભીતિ કે પરલાકભીતિ ક્યાંથી હાય ? આમ સતત नि:शं 8 એવે। ज्ञानी ते। સ્વયં સહજ ज्ञान सहा અનુભવે છે. ( 3 ) निલે દેપણે ઉદિત-ઉદય પામેલા એવા વેદ્ય-વેદકના ખલશી એક અચલ એવું જ્ઞાન સદા અનાકુલ જનાથી જે સ્વયં વેદાય છે. તે આ એકજ વેદના છે, બીજી આવી પહેલી વેદના હાયજ નહિં, તેથી જ્ઞાનીને તે વેદનાભીતિ ક્યાંથી હાય? (૪) જે 'સત્ ' છે તે નિશ્ચય નાશ પામતું નથી, એવી પ્રગટ વસ્તુ-સ્થિતિ છે અને જ્ઞાન સ્વયમેવ સત્ છે, તેા પછી એતું બીજાએાથી શું ત્રાણ કરાયું છે? એટલા માટે એનું અત્રાણ એવું કંઇ નથી, તા પછી તે આત્રાણ ભીતિ જ્ઞાનીને ક્યાંથી હાય? (પ) 'સ્વ રૂપ' એજ ખરેખર! વસ્તુની પરમ શુપ્તિ છે, કારણ કે સ્વરૂપમાં કાઇ પણ णीली प्रवेशवा शक्त नथी, અને અકૃત-અકૃત્રિમ એવું સહજ ज्ञानक स्व३५ छे. એટલે પછી એની અગુપ્તિ કાઇ હાય નહિં. તેથી અગુપ્તિ ભીતિ જ્ઞાનીને ક્યાંથી હાય? ( ૬ ) પ્રાણના ઉચ્છેદને મરણ કહે છે, અને આ આત્માના પ્રાણ તેા નિશ્ચયથી જ્ઞાન છે. તે સ્વયમિવ શાશ્વતતાએ કરીને કહી પણ ઉચ્છેદાતું નથી, એથી કરીને તેનું મરણ કંઇ હાય નહિં, તા પછી જ્ઞાનીને મૃત્યુભીતિ કયાંથી હાય ? (૭) એક એવું જ્ઞાન અનાદિ-અનંત ને અચલ છે, અને એ ખરેખર! સ્વત:સિદ્ધ છે. ગમે ત્યાં આ સદૈવ જ છે, અત્રે ખીજાના-દ્વિતીયના ઉદય નથી. તેથી આકસ્મિક એવું કાંઇ અત્રે હાય નહિં. તેા आडिस्सिड सीति ज्ञानीने डवांधी डीय ? सतत नि:शंड केवे। ज्ञानी ते। स्वयं सहक જ્ઞાન સદા અનુભવે છે. — ખામ ઇહલાકાદિ સાત લય જેને ટ્રાયા છે, એવા સમ્યગ્દિષ્ટ ज्ञानी ते। सहा परम निर्भय, परम निःशंडिक द्वाय छे. अयनेक अय काणी तेमनाथी દ્વર સાગી જાય છે!\*

#### પ્રત્યાહાર.

" પરપરિણામિકતા અછે, જે તુજ પુદ્દગલ ભાગ હા મિત્ત! જ ક ચલ જગની એઠના, ન ઘટે તુજને ભાગ હા મિત્ત!"—શ્રી દેવચંદ્રજી.

સમ્યગ્દેષ્ટિ પુરુષ આવા વિવેકી ને ધીર હોય છે, તેટલા માટેજ તેઓ પ્રત્યાહારમાં તત્પર અને છે, અર્થાત્ વિષયવિકારમાં ઇંદ્રિય જોડતા નથો, વિષયવિકારમાંથી ઇંદ્રિયોને પ્રત્યાહુત કરે છે-પાછી ખેંચી લે છે, પરબાવમાંથી આત્માને પાછે 'સફળ જગત્ વાળી સ્વચિત્તસ્વરૂપને અનુકારી કરે છે, પરપરિભૃતિને વધી આત્મ-તે એકવત્' પરિભૃતિમાં રમે છે. તેઓ પાતાના આત્માને સંધાધીને કહે છે કે-હે આત્મન્! હે મિત્ર! જે તું પુદ્દબલસાંગ કરે છે, તે પરપરિભૃતિપાસું છે,

 <sup># &</sup>quot;सम्मिद्देशी जीवा णिस्संका होति निष्मया तेण।
 सत्तमयविष्यमुका जम्हा तम्हा दु णिस्संका॥"—श्री समयसारः

મરપરિષ્યુતિભાવ છે. આ જ કેને ચલ જ અત્ની એકના હે મિત્ર! તને ભાગ ઘટતા નથી. આ પુક્રગલા સર્વ જીવાએ અનંત વાર લાગવીને મૂકી દીધેલા છે, તે તેઓના ઉચ્છિષ્ઠ ભાજન જેવા છે, એક જેવા છે. આવી પ્રગટ અશુચિરૂપ એક કાષ્યું ખાય? ને પાતાના પરમ શુચિ આત્મસ્વરૂપને કાષ્યું બ્રષ્ટ કરે? વળી હે ચેતન! આ પુક્રગલભાગ અનિત્ય છે, ક્ષણ્યવિષ્વં સી છે. જે પોક્રગલિક વિષયભાગ સરસ ને પ્રિય લાગતા હતા, તે ક્ષણ્યારમાં વિરસ અને અપ્રિય થઇ પડે છે, કારણુ કે રૂપ-રસ-ગંધ-વર્જીના વિપરિષ્ટામથી પુક્રગલમાં તેવા તેવા વિકાર-ફેરફાર થયા જ કરે છે. રાજસંપદાથી કે સ્વર્ગસંપદાથી પ્રાપ્ત થતા ભાગ પણ દુર્ગ ધી કદભ જેવા છે, માટે નિત્ય સરસ એવા ચેત-યરસમય નિજાત્મસ્વરૂપના આસ્વાદ છાંડીને તેવા અનિત્ય વિરસ પુક્રગલ કદભને કાષ્યું ચાખે?

" કરા સાચા રંગ જિનેશ્વરુ, સંસાર વિરંગ સહ અન્ય રે; સુરપતિ નરપતિ સંપદા, તે તો દુરગંધિ કદન્ન રે....કરા સાચા૦ આસ્તાગ જિન ગુણરસ રસી. વિષય વિકાર વિરૂપ રે; વિશ્વ સમક્તિ મત અભિલયે, જિશે ચાખ્યા શુદ્ધ સ્વરૂપ રે....કરા સાચાર "—શ્રી દેવચંદ્રજી પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયભ્રાંગ પરિણામે અત્યંત દુ:ખદાયી છે. 'જે આપાતઆત્રે–આરંભ માત્રે સુખદાયક લાગે છે. તે વિષયભાગ વિષાકે કિંપાક કલ જેવા દારુણ પરિણામી છે. આ ભાગ ખરેખર! સાપની ફેશ જેવા આત્મઘાતી છે. વિષયમાં ને 'વિષયવાસના કાલકટ વિષમાં મેરુ ને સર્ષવ જેટલું અંતર છે. ' એકેક ઇંદ્રિયને ત્યાગા ચેતન!' પરવશપણાથી હાથી આદિને પ્રાપ્ત થતા આ પ્રત્યક્ષ ભયંકર પરિણામ તું જો! ( જારોમાં, પુ. ૩૧૮-૩૧૯ ) તા પછી પાંચે ઇદ્રિયના પ્રગળપણાથી તાે કેટલું ખધું દુ:ખ થાય ! માટે હે સચ્ચિદાનંદ આત્મન્! તું વિષયવાસના છાેડીને નિજસ્વભાવમાં સ્થિતિ કર! વળી & ચેતન! આ અનાદિ સંસારમાં તેં અનેક વાર દેવ-લાકાદિના અનંત મુખ ભાગવ્યા, છતાં તને તૃપ્તિ ઉપછ નથી, અને હજા ભુખાળવાની જેમ જાણે કાેઇ દિવસ દીઠા ન હાેય એમ તું આ મનુષ્યલાેકના તુચ્છ કામલાેગની વાંચ્છા કરે છે! તા તેથી તને શી રીતે તમ ઉપજશે! સાગરજલથી જે તુષા નથી છીપી, તે ગાગરજલથી કેમ છીપશે ? પાણીના પૂરથી સમુદ્ર કાેઇ રીતે તૃપ્તિ પામે, ઇંધનાેથી અગ્નિ તૃપ્તિ પામે, પણ અતિ ચિરકાળ લાેગવેલ અનંત કામલાેગથી પણ પાણી તૃપ્તિ પામતા નથી, માટે આવા **તૃષ્ણા–તાપ** ઉપજાવનારા દારુણ વિષયસુખથી સર્યું ×-મામ આ પુદ્દગલભાગ સર્વથા અશુચિ, અનિત્ય, દુ:ખમય અને તૃષ્ણાતાપ ઉપજાવનાર છે. અને ત્હારું સ્વરૂપ તા હે ચેતન! પરમ શુચિ, નિત્ય, પરમ સુખમય, ને આત્મતૃક્તિજન્ય પરમ શાંતિ ઉપજાવનારું છે, માટે હવે તું પરપરિશ્વૃતિરસરૂપ પુદ્દગલ ભાગની આસક્તિ છાંડી દે, ને સ્વસ્વરૂપરસના ભાગના આસ્વાદ લે!

<sup>×</sup> વિશેષ અધાર માટે જુએા જ્ઞાનાર્જુવ, અધ્યાત્મસાર આદિ પ્રથરત્ના.

"ત્યાગીને સહુ પરપરિજ્વિતિરસ રીઝ જો, જાગી છે નિજ આતમ અનુભવ કંપ્રતા રે લાેં અ સહિજે છૂટી આશ્રવ ભાવની ચાલ જો, જાલિમ એ પ્રગટી છે સંવર શિષ્ટતા રે લાેં હૈ —શ્રી દેવચંદ્રછ

ઇત્યાદિ પ્રકારે વિષયામાંથી ઇંદ્રિયાને પાછી ખેંચનારા આ સમ્યગૃદષ્ટિ જેગીજનને ભોગ પ્રત્યે અત્યંત અનાસક્તિ જ હાય છે, પરમ વૈરાગ્ય જ વતે છે; કારણ કે—(૧) જેનું મન મૂંગા અનાહત નાદ સાંલળી રહ્યું છે, એવા આ જેગીજનને આવા જોગીને કાકિલના કલ સ્વર કેમ આનંદ આપે? અનુભૂતિ નદીએ લલકારેલા ભાગ કેમ ગમે? પ્રિય સંગીતમાં જે રત થયા છે. તે કામિનીના કામલ કરકંકણના અવાજથી કેમ ઘૂર્ણાયમાન થાય ? (૨) અવિનાશી ને નિસર્ગ-નિર્મલ એવા સ્વરૂપને જે દેખે છે, તે ચાર્ગાપુરુષને નાશવંત ને શુક-શાિશ્વિતથી ઉપજેલું રૂપ કેમ ગમે ? (૩) શીલ સોરલથી જે પ્રસન્ન થાય છે, તેને કસ્ત્રી–ચંદનાદિ સુગંધી દ્રવ્યાથી કેમ આનંદ ઉપજે ? કારણ કે બીજી સુગંધી તા ઝાઝીવાર ટકતી નથી, વાસુથી શીદ્ર ઊડી જાય છે, પણ શીલસોરમ તા લાંબા વખત ઉપયાગમાં આવે છે અને તેને विभाव३५ वायरे। इरी शहता नधी. (४) केनुं भन सतत अविहारी खेवा नवभा शांत રસમાં મગ્ર થયું છે, તે ચાેગીજન આરંભે સુખરૂપ પણ પરિણામે વસમા એવા રસાેથી કેમ રીઝે કે જે મધુર રસને ચાખતાં રસલાેલપીની રસનામાંથી રસ પડે છે-છલમાં પાણી છૂટે છે, તે રસના લાયંકર વિપાક ચિંતવતાં આ વિરક્તજનાની આંખમાંથી પાણી પડે છે - માં સુ આવે છે. (૫) જ્યાં ગુણપૃષ્પાx બીછાવેલા છે એવી નિર્મલ સુવિકદયરૂપ તળાઇમાં જે ધૃતિ-પરનીને આલિંગીને સૂતા છે. તે સમ્યગુદ્દષ્ટિજના બાદ્ય સ્પર્શમાં કેમ રત થાય ? આમ આ લાકના વિષયા આ વિરક્તચિત્ત સમ્યગૃદષ્ટિ જેનાને આનંદદાયી થતા નથી, અરે ! આ મહાનુભાવા પરમાનંદરસનું પાન કરીને ધીંગાધડત્રા અની એટલા બધા આળસુ ખની ગયા છે, કે તેઓ પરલાક સુખમાં પણ નિ:સ્પૃદ હાય છે!

## ધર્મયતના

આવા વિવેકી ધીર ને વિષયવિરક્ષ્ત સમ્યગૃદષ્ટિ મહાજના ધર્મ બાધાના પરિત્યાગમાં યત્નવંત હાય છે. આત્મધર્મમાં જેમ બાધા ન ઉપજે તેમ પ્રવર્ત્તવા તેઓ સતત યત્નશીલ રહે છે, અર્થાત્ જેમ બને તેમ આત્મપરિણતિમાં વર્ત્તવા પ્રયાસ કરે છે; પરભાવમાંથી

<sup>× &</sup>quot; इह ये गुणपुष्पप्रिते, घृतिपत्नीमुपगुद्धा शेरते । विमले सुविकस्पतस्पके, क बहिः स्पर्शरता भवंतु ते ॥ तदिमे विषयाः किलैहिका, न मुदे केऽपि विरक्तचेतसाम् । परलोकसुखेऽपि निःस्पृद्धाः परमानंदरसालसा समी ॥ " ( ध्रत्यादि आधारस्य इदयंगम वर्षुन भाटे खुओ। ) अध्यात्मसार वैराज्यअधिकारः

માતમાને પ્રત્યાહુત કરી-પાછા ખેંચી લઇ, તે સ્વભાવરૂપ ધર્મમાં રિથતિ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે, ને તેમાં બાધા-હાનિ આવવા દેતા નથી. પરમ ધર્મમૂર્ત્તિ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પાતાના તાદશ્ય આત્માનુભવ આલેખ્યા છે કે:—

"એક આત્મપરિદ્યુતિ શિવાયના ખીજા જે વિષયા તેને વિષે ચિત્ત અવ્યવસ્થિતપદ્યું વર્તે છે. × × અચલિત આત્મરૂપે રહેવાની સ્થિતિમાં જ ચિત્તે આ રહે છે. × × × એક આત્મપરિદ્યામ શિવાય સર્વ બીજાં પરિદ્યામને વિષે ઉદાસીનપદ્યું વર્તે છે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પર્તાક ૪૯૨.

ધર્મ એટલે વસ્તુના સ્વભાવ-' चरथुसहाबो घरमो।' વસ્તુના સ્વભાવ તે ધર્મ. આત્મવસ્તુના સ્વભાવ તે આત્મધર્મ. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર અથવા ટંકારકીર્ણ એક શુદ્ધ જ્ઞાયક ભાવ એ આત્માના સ્વભાવ છે, માટે તેમાં વર્તાવું તે જ 'ધર્મ' એટલે? વાસ્તવિક ખરેખરા ધર્મ છે. અથવા શ્રી પ્રવચનસારમાં કહ્યું છે તેમ 'ચારિત્ર એ જ ધર્મ છે, જે ધર્મ છે તે સામ્ય છે, અને જે સામ્ય છે તે મોહ-ક્ષાલ વિનાના આત્માના પરિણામ છે.' આમાં 'સ્વરૂપમાં ×ચરણ તે ચારિત્ર છે, અર્થત્ સ્વસમયપ્રવૃત્તિ તે ચારિત્ર છે. તે જ વસ્તુસ્વસાવપણાથી ધર્મ છે. અર્થત્ શુદ્ધ ચૈતન્ય પ્રકાશન તે ધર્મ છે. અને તે જ યથાવસ્થિત આત્મશુણપણાથી સામ્ય છે. અને સામ્ય તા દર્શનમાહનીય ને ચારિત્રમાહનીયના ઉદયથી ઉપજતા સમસ્ત માહ-ક્ષાલના અલાવથી અત્યંત નિવિધાર એવા જીવના પરિણામ છે.' આમ ચારિત્ર, ધર્મ ને સામ્ય એ ત્રણે એકાર્થવાચક છે.

આમ આત્માનું જ્ઞાન, આત્માનું દર્શન, ને આત્માનું ચારિત્ર—એ રતનત્રથીરૂપ શુદ્ધ આત્મધર્મમાં જેમ બાધા ન પહેંચે, તેમ વર્ત્તવાના સમ્યગ્દ ષ્ટ જીવ સતત ઉપયોગ રાખે છે. તાત્પર્ય કે જેમ બને તેમ આત્મા શુદ્ધ ઉપયોગમાં સ્થિતિ કરે તેમ કરવા મથે છે. ધર્મનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ એ જ છે. બાકી વ્યવહારધર્મના પ્રકારા પણ જો ઉપરાક્ત નિશ્ચ રૂપ સાવધર્મના સાધક થતા હોય તા જ સલા છે, રૂડા છે,—સાવ વિના તા એ બધાય ફાેગટ છે. (જીએ: પૃ. ૨૪૪-૨૪૫) સકલ જગત 'ધરમ ધરમ' કરતું ફરે છે, પણ તે ધર્મના મર્મ જાણતું નથી. તે તા કાેઇ વિરલા જ જાણે છે. ધર્મના મર્મ તા ઉપર કહ્યો તે—આત્મસ્વભાવમાં વર્ત્તવું તે છે. જો દેહાધ્યાસ છૂટે, દેહમાંથી આત્મખુદિ

<sup>× &</sup>quot;स्वरूपे चरणं चारित्रं स्वसमयप्रवृत्तिरित्यर्थः । तदेव वस्तुस्वभावत्वाद्धर्मः । शुद्ध चैतन्यप्रकाशनमित्यर्थः । तदेव च यथावस्थितात्मगुणत्वात्साम्यम् । साम्यं तु द्र्शन-चारित्रमोद्दनीयोदयापादितसमस्तमोहश्लोमाभावादत्यस्तिनिर्विकारो जीवस्य परिणामः । " —श्री अभृतयंद्रायार्थे १८० प्रवयनसार टीका.

જાય ને આત્મામાં જ આત્મણ દિ થાય, તો તું કર્મના કર્ત્તા અને ભાષ્ટ્રતા પશુ નથી---એ જ ધર્મના મર્મ છે.

> " છૂટે દેહાધ્યાસ તો, તું કર્ત્તા નહિં કર્મ; તું લોકતા નહિં તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ. ''—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

આમ આત્માનું સ્વસ્વભાવમાં વર્ત્તવું તે ધામ છે, અને વિભાવમાં વર્ત્તવું તે આધામ છે. જે વિભાવ છે તે નૈમિત્તિક છે—નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે નિમિત્ત વિષયસંગાદિક છે. આ અશુદ્ધ નિમિત્તથી આત્મા સંસારમાં સંસરે છે—રઝળ છે, અને પરભાવના કર્ત્તા થાય છે. પણ જ્યારે આ શુદ્ધ ખુદ્ધ ચૈતન્યઘન આત્મા શુદ્ધ નિમિત્તમાં રમે છે, ત્યારે તે નિજ ભાવના કર્ત્તા થાય છે.

" પારિણામિક જે ધર્મ તમારા, તેવા અમચા ધર્મ; શ્રદ્ધા ભાસન રમણુ વિયાગે, વળગ્યા વિભાવ અધર્મ.-….રે સ્વામી! વિનવિયે મન રંગે.

જેહ વિભાવ તેહ નૈમિત્તિક, સંતતિ ભાવ અનાદિ; પરનિમિત્ત વિષયસંગાદિક, હાય સંયોગે સાદિ....રે સ્વામી !o— અશુદ્ધ નિમિત્તે એ સંસરતા, અત્તા કત્તા પરના; શુદ્ધ નિમિત્ત રમે જબ ચિદ્દ્ધન, કર્ત્તા લોક્તા ઘરનાે....રે. "—શ્રી દેવચંદ્રછ

આવું ધર્મ-અધર્મનું પરમ સારભૂત પરમાર્થસ્વરૂપ જાણી સમ્યગૃદ્ધ પુરુષ વિભાવરૂપ અધર્મના નિમિત્તોના ત્યાગ કરે છે, અને સ્વભાવરૂપ ધર્મના સાધક કારણોના— સત્ સાધનોના આશ્રય કરે છે. અર્થાત્ સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની 'પ્રગટા તેલ વૃદ્ધિના ઉપાયાનું અવલંખત લે છે; આત્મસ્વરૂપના બાધક કારણોને અમારા રે!' ત્યજે છે ને સાધક કારણોને ભજે છે, અને તેમાં પણ જેને એવા શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ વસ્તુ ધર્મ પ્રગટયા છે, એવા પરમાત્મા પ્રભુની દદ આશ્રયભક્તિ પરમ અવલંખનભૂત-આધારભૂત ગણીને તે પરમંત્રમે ભજે છે. અને તે પ્રભુને ભજતાં તે, 'હે પ્રભુ! હે સહજાત્મસ્વરૂપ સ્વામી! આપને જેવા શુદ્ધ ધર્મ પ્રગદ્યો છે, તેવા શુદ્ધ ધર્મ પ્રગદ્યો છે, તેવા શુદ્ધ ધર્મ અમને પ્રગટા!' એમ નિરંતર અજંપા જાપ જપે છે. તે પ્રભુને અવલંખતાં પરભાવ પરિહરે છે, અને આત્મધર્મમાં રમણતા અનુભવતાં તેના આત્મભાવ પ્રગટે છે.

" શ્રી સીમ ધર જિનવર સ્વામી, વિનતડી અવધારા; શુદ્ધ ધર્મ જે પ્રગટ્યો તુમચા, પ્રગટા તેહ અમારા રે....સ્વામી !૦ શુદ્ધ દેવ અવલંબન ભજતાં, પરહિરિયે પરભાવ; આતમધર્મરમણ અનુભવતાં, પ્રગટે આતમભાવ રે....સ્વામી !૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી• અને સમ્યગ્દિશની આવી પ્રવૃત્તિ તત્ત્વથી-પરમાર્થથી હોય છે, કારણ કે તેને નિશ્વય-પણ ગ્રાંશિલેદ થયા છે. એટલે વિવેકની પરિશુદ્ધિને લીધે તે ઉત્તમ ક્ષુતપ્રધાન હોઇ એમ વિચાર છે.

## न ह्यलक्ष्मीसखी लक्ष्मीर्यथानन्दाय घीमताम् । तथा पापसखा लोके देहिनां भोगविस्तरः ॥ १५९॥

અલક્ષ્મીંસખી લક્ષ્મી ન દે, ધીમતિ આનંદ; પાપસખા ત્યમ પ્રાહ્યિને, અહીં ભાગના છુંદ ૧૫૯.

અર્થ: — ખરેખર અલક્ષ્મીની સખી એવી લક્ષ્મી ખુદ્ધિમંતાને આનંદ માટે થાય જ નહિ; તેમ લાકમાં પાપના સખા એવા લાગવિસ્તર પ્રાણીઓને આનંદ માટે થતા નથી.

#### વિવેચન

અલફમી જેની સખી છે, એવી લફમી બુદ્ધિમતાને આનંદદાયક થતી નથી; તેમ પાપ જેના સખા છે એવા ભાગવિસ્તર પ્રાણીઓને આનંદદાયી થતા નથી.

સામાન્ય લાેકવ્યવદારમાં પણ મનાય છે કે અલદમી જેની ખ્હેનપણી છે અર્થાત્ જે લદ્દમીની સાથે અલદ્દમી સહચરીરૂપે જોડાયેલી છે, જે લદ્દમીના પરિણામે અલદ્દમી પ્રાપ્ત થાય છે. તેવી લક્દમી ડાજ્ઞા માણસોને આનંદનું કારણ થતી નથી.

પાપસખા કારણ કે જે લક્ષ્મી અનુખંધે અલક્ષ્મી આપે, જે કરેલી કમાણી લોગ ધૂળધાણી ઘઇ નિર્ધ તપણું આપે, ને અંતર્માં દાઢ દઇને ચાલી જાય, તેવી લક્ષ્મીથી બુધજન કેમ રાચે? તેમ સમસ્ત પ્રકારના જે લોગ-વિસ્તાર છે તેના સખા–મિત્ર પાપ છે. ભાગની અને પાપની એવી ગાઢ મૈત્રી છે, એવી દિલીજાન દાસ્તી છે કે, જ્યાં જ્યાં ભાગવૃત્તિ છે, ત્યાં ત્યાં તેના સઢચર દિલીજાન

દોસ્ત પાય અવશ્ય હાજર હાય જ છે. અર્થાત્ ભાગપ્રવૃત્તિ પાપ વિના થઇ શકતી નથી, એવા એ બન્નેના એક બીજા વિના ન ચાલે એવા-ચેન ન પડે એવા અવિનાભાવી સંબંધ છે. આવા પાપરૂપ મિત્રવાળા અથવા પાપના મિત્ર-ગાઠીએ ભાગવિસ્તર પ્રાણીઓને આનંદદાયી થતા નથી, અને ભૂતાપઘાતથી પાપ છે, એમ ભાવના છે. અને પાપથી તા

वृत्तिः—नहि-निर्धं क, अलक्ष्मीसर्खी लक्ष्मीः-अलक्ष्मीनी सभी अेवी लक्ष्मी, अथवा अलक्ष्मी केनी सभी छे अेवी लक्ष्मी,-तथाअहारे उत्तरना परिकाशयी, यथानन्दाय घीमताम्-केवा प्रहारे धीमताना आनंदायें,-तथा-तेवा प्रहारे, पापस्खा-पापना सभा, अथवा पाप केनी सभा छे अेवे।, लोके-लेडमां,-तेना अविनाकावथी, देहिनां भोगविस्तरः-प्राणीओना लेशिवस्तर, आनंदायें थता नथी,-भूताने। उपधात हर्षा विना कोश संअवता नथी, अने भूतोपधातथी पाप छे अभ कावना छे.

દુ:ખજ છે, તેા પછી જેનાથી પાછળ દુ:ખ છે એવા પાપસખા ભાેગથી સુખ કેમ થાય ? શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનું ટેકાત્કીર્ણ અમૃત વચન છે કે:—

" પરવસ્તુમાં નહિં મુંઝવા, એની દયા મુજને રહી; એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત દુઃખ તે સુખ નહિં. "—શ્રી માક્ષમાળા

સવ પ્રકારના ભાગવિસ્તર પાપમય જ છે. કારણ કે તેના ઉત્પત્તિમાં, તેની પ્રાપ્તિમાં, અને તેના ઉપલોગમાં સર્વત્ર પાપ, પાપ ને પાપ જ છે: (૧) સર્વ પ્રકારના વિષયભાગની ઉત્પત્તિ છવાના ઉપયાત-હિંસા વિના થઇ શકતી નથી. હિસાદિ પાપ- કામલાગની ઉત્પત્તિ માટે આર'લ-પરિગ્રહ સેવવા પહે છે, કારણ કે પંચ વિષયની કેાઇ પણ સામગ્રી આરંભ-પરિગ્રહ વિના ઉપજતી નથી. મય ભાેગ સ્પરો દ્વિયાના વિષય લ્યા કે રસને દ્વિયાના વિષય લ્યા, ઘાણે દ્વિયાના વિષય લ્યા કે ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષય લ્યા, શ્રોત્રે દ્વિયના વિષય લ્યા કે અન્ય કાઇ વિષય હયા, પણ કાઇ પણ ભાગ્ય વસ્તુ પ્રાણીઓના ઉપમદે-ઉપદ્યાત વિના ઉપજતી નથી. આ માટે ખાનપાનના એક દાખલા જ બસ છે. આ બે ઇંચની જીલડીને રાજી રાખવા ખાતર જગતમાં કેટલી અધી હિંસા થાય છે? રસને દ્રિયના રસને સંતોષવા માટે કેટલા અધા મુંગા નિર્દીષ જવાના ઘાત કરાય છે ? માંસાહારીઓના ક્ષશ્ચિક સ્વાદની ખાતર રાજ લાખા-કરાઉા પ્રાણીઓની કતલ આ સુધરેલું કહેવાતું જગત કરી રહ્યું છે! મદિરા આદિની બનાવટમાં પણ તેવી જ લાય કર હિંસા થાય છે, છતાં તેનું હાંસે હાંસે પાન કરી ઉન્મત્ત લાક માહમદિરામાં મસ્ત ખની પાતાને સંસ્કારી (Civilised) માનતાં શરમાતા નથી! તેજ પ્રકારે રેશમી વગેરે મુલાયમ વસ્ત્રો માટે, કેાશેટાના કીડાની કેટલી કારમી હિંસા કરવામાં આવે છે, તે તા તેની વિધિ જાણનારા સહુ કાેઇ જાણે છે. ઊન-ચામડા વગેરેની વસ્તુઓ માટે, પીંછાવાળી-રૂંછાવાળી દાપીઓ માટે, ફેલ્ટ હૅટ ( મર્કેટ-સુકુટ!) સાહિખ ટાપી વગેરે માટે હજારા-ખરકે લાખા પ્રાણીઓના ઘાતકી પણે ખલિદાન લેવાય છે, ત્યારે અંગપરિધાન કરી આ બેશરમ માનવ-પશુ પાતાની વિકૃત વિરૂપતા-બેડાળપણું ઢાંકે છે, અને તેમ કરી પાતે કેવું રૂડું રૂપાળું દીસે છે એમ અરિસામાં માહું જોઇ મલકાય

"મુખડા કયા દેખે દરપતમેં, દયા ધરમ તહિં દિલમેં....મુખડા૦ "—શ્રી કબીરજી.

વળી પાતે રાગના ભાગ ન અને તેટલા ખાતર લાખા નિર્દોષ પ્રાણીઓના ભાગ લઇ અનાવવામાં આવતી કાંડલિવર, ચીકન ઇસેન્સ વગેરે હિંસાદ્ધિત દવાઓના આ લાેક હાંસથી ઉપલાેગ કરે છે! ને આથી જાણે અમરપણું પામી જવાના હાેય, એમ આંખા મીંચીને બાટલાના બાટલા પેટની ગટરમાં ગટગટાવતાં છતાં માનવમકેટા ગમે તેટલા ઉપાય કર્યે પણ છેવટે મરણશરણ થાય છે!—આ બધા સ્થૂલ દર્શાતા છે, પણ કાેઇ પણ

છે! પણ તે બાપડાને ખબર નથી કે-

ન્હાનામાં ન્હાની ભાગસામથી એવી નથી કે જેની ઉત્પત્તિમાં હિંસા ન હાય. સ્પામ ભાગસામથીમાં સર્વત્ર હિંસા વ્યાપ્ત છે; અને હિંસા એ માટામાં માટું પાપ છે. એટલે સમસ્ત ભાગાત્પત્તિ સાથે પાપ સદા સંકળાયેલું હાય છે.

(૨) વળી આ પાપ-સખાવાળી ભાગસામથીની-વિષયસાધનની પ્રાપ્તિ કરવા માટે મનુષ્યોને પ્રાયે પાપાપાર્જનથી ધનપ્રાપ્તિ કરવી પહે છે, આરં લપરિગ્રહ સેવવા પહે છે, અને તેથી પણુ મહાપાપ થાય છે. પૈસાની કમાણી માટે લાગ્યે જ કાઇ એવા ધંધા હશે કે જે સર્વથા પાપમુક્ત ને અનવદા હાય. તેમાં પણુ અગ્નિકર્મ-નનકર્મ વગેરે પંદર કર્માદાની ધંધા તા વિશેષ વિશેષ પાપના કારણુ હાઇ અત્યંત નિંદા છે, અને આત્માર્થીને સર્વથા વજ્ય છે— દૂરથી ત્યજવા યાગ્ય છે. આમ ભાગસાધન એવા ધનના ઉપાર્જનમાં પણુ મહાપાપ છે. (૩) તેમજ ભાગના ઉપભાગમાં પણુ મહાપાપ છે, કારણુ કે તે તે લેાગસામગ્રી ભાગવતી વેળાએ રૂપ-રસાદિ વિષયાના અભિલાષથી જીવના રાગ-હેષ-માહ આદિ વિકારની વૃદ્ધિ થાય છે. તેથી નિજ આત્માના ગુણુના ઘાત થવાથી આત્મદાતરૂપ ભાવહિંસા થાય છે, આત્માનું કાણુ કાણુ લશે કરે સાવમરણુ થાય છે. આ પ્રગટ પાપ છે.

" સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે, હેશ એ લક્ષે લહેા; ક્ષણ ક્ષણ ભયંકર ભાવમરણે, કાં અહેા રાચી રહેા ?"—શ્રી માક્ષમાળા.

આમ લોગની ઉત્પત્તિમાં પાપ છે, લોગની પ્રાપ્તિમાં પાપ છે અને લોગના ઉપ-લોગમાં પણ પાપ છે. એટલે લોગના સખા પાપ છે એમ કહ્યું તે સર્વથા યથાર્થ છે, અને એટલા માટે જ આત્માર્થી મુમુક્ષુને સમસ્ત લોગપ્રવૃત્તિ વજર્ય છે, તેમજ લોગ-સાધનરૂપ આરંભ-પરિગ્રહ પણ ત્યાજ્ય છે, એમ જાણી સંવેગરંગી સમ્યગૃદ્ધ પુરુષા સમસ્ત વિષયભાગ પ્રવૃત્તિથી સતત દૂર રહેવા પ્રયત્નશીલ રહે છે, અને જેમ ખને તેમ આરંભપરિગ્રહના સંક્ષેપ કરે છે.

धर्भ से । अंदर छे अवी पणु आशंध द्वर धरवा भाटे अंदे छे— धर्मादपि भवन् भोगः प्रायोऽनर्थाय देहिनाम् । चन्दनादपि संभृतो दहत्येव हुताद्यनः ॥१६०॥

वृत्ति:—धर्मादिप सवन् भोगः—धर्भथि। पण ६५०ता लाग,—देवलां हिमां, प्रायो-प्राये, णाहुरथ्यी, अनर्थाय देहिनाम्—प्राणीओने अनर्थ अर्थ थाय छे,—तथाप्रधारे प्रमादिधानथी. प्रायःनुं प्रहण् शुद्ध धर्माक्षेपी (शुद्ध धर्माने आडण्नारा-भेपी लावनारा) लेगिना निरास अर्थ छे,—तेना प्रमाद्यावत्वना अर्थाणने लीधे, अत्यंत अनव्य तीर्थं धरादि इल्लाहिने लीधे, तथा पुष्यशुद्धि आदिमां आगमालिनिवेश यशी धर्मं सार यित्तनी ६५५तिने लीधे. सामान्यथी द्रष्टांत अर्धे —चन्दनादिप संभूतः—तथाप्रधारे शैत्य प्रकृतिवाणा शातल यदन्यशी पण ६५०लेला, शुं १ तो १-दहत्येच हुताशन:-छुताशन- अभिन दहे ज छे, दआडे ज छे,—तथारवक्षावपञ्चाने लीधे. प्रायः आ आम ज छे, (तथापि) डेार्ध नथी पण ६६तो,—सत्य मंत्रथी अलिसंस्कृत अभिनयशी दाहनी अतिद्धिते लीधे. आ सडल ले।इसिद्ध छे. ६३

લર્મથકી પણ ભાેગ તે, અનર્થકર પ્રાયેજ; ચંદ્રનથી પણ ઉપજતા, અગ્નિ અહીં ખાળેજ. ૧૬૦

અર્થ:-- ધર્મ થકી પણ ઉપજેલા ભાગ પ્રાણીઓને પ્રાયે અનર્થ અર્થે થાય છે. ચંદનથકી પણ ઉપજેલા અગ્નિ દઝાડે જ છે.

#### વિવેચન

" શીતલ ચંદ્રનથી પણુ ઉપના, અગ્નિ દહે જિમ વનને રે; ધર્મજનિત પણુ લાગ ઇઢાં તિમ, લાગે અનિષ્ટ તે મનને રે….તે ગુણુ૦" શ્રી ચા૦ સજઝા૦ ૬–૫.

ઉપરમાં ભાગમાત્રને પાપસખા કહ્યો ને તેથી ગર્ભિતપણ મુમુક્ષુને તેના નિષેધ કર્યો, પણ ધર્મથી-પુષ્યથી પ્રાપ્ત થતા ભાગનું શું? એ પ્રશ્નનું અત્ર સમાધાન કર્યું છે કૈ- ધર્મથા એટલે શુલકર્મરૂપ ધર્મકૃત્યથી ઉપાર્જન કરેલ પુશ્યના ઉદયથી ધર્મજન્ય ભાગ પણ દેવલાક-મનુષ્યલાક આદિમાં જે ભાગવિદતરની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે પણ અનર્થ હેતુ પણ ઘણું કરીને પ્રાણીઓને અનર્ધરૂપ થઇ પડે છે, કારણ કે તે તેવા પ્રકારે પ્રમાદ ઉપજાવે છે. અહીં 'ઘણું કરીને' એમ કહ્યું તે શુહ ધર્મને આફ્રોપનારા-ખેંચી આણુતારા ભાગના અપવાદ સૂચવવા માટે છે, કારણ કે તેવા ભાગ પ્રમાદજીવી નથી, અને તેમાં અત્યંત નિર્દોષ એવા તીર્થકરાદ ફલની શુહિ હોય છે, તેમજ આગમાબિનિવેશ વડે કરીને ધર્મસાર-ધર્મપ્રધાન ચિત્તનું હોવાપણું છે. અત્રે લાકપ્રસિદ્ધ દર્શાત આપ્યું કે, ચંદન શીતલ પ્રકૃતિવાળું છે, છતાં તેથી પ્રગટેલા અપ્રિ જરૂર ખાળે જ છે-દઝાડે જ છે. કદાપિ કાઇ સાચા મંત્રથી સંસ્કારેલ ચંદનના અપ્રિ નથી પણ બાળતો,-આ લાકમાં પ્રતીત છે.

તેમાં પ્રથમ દેવલાકમાં કેવી રીતે પ્રમાદાચરણ થાય છે તે તપાસીએ:—'×દેવલાકમાં જીવ શુલ ધમેં કરણીના પુષ્યાદયથી ઉપજે છે. ત્યાં અતિ લગ્ય વિમાનને વિષે કુંદ જેવા કામલ ઉપપાદ શિલા–ગર્ભમાં દેવા સ્વયં ઉત્પન્ન થાય છે. તે સ્થાન દેવલાકના સર્વ ઇંદ્રિયાને સુખ આપનારૂં એવું રમ્ય છે, નિત્ય ઉત્સવથી વિરાજ-સુખ માન છે, ગીત-વાજિંત્રની લીલાથી લરચક છે, 'જય' 'જીવ' શબ્દથી ગાજતું છે. ત્યાં દિગ્ય આકૃતિ–રૂપ સુસંસ્થાનવાળા, સાત ધાતુથી રહિત, અને દેહકાંતિજલના પૂરાથી દિગંતરાને પ્રસાદિત કરતા એવા વજકાય ને મહાબલવાન્ સર્વાંગસુંદર દેવા અચિન્તય પુષ્યયાગથી ઉત્તમ દિગ્ય શરીર ધારણ કરે છે. જાણે સુખા-

<sup>× &</sup>quot; तत्रातिभव्यताधारे विमाने कुन्दकोमले । उपपादिशिलागर्भे संभवन्ति स्वयं सुराः ॥ " ( हासादि आधार भारे कुले। ) श्री शुक्षयंद्रायार्थहत श्री ज्ञानार्श्व, प्र० ३५.

મૃતના મહાસાગરની મધ્યેથી જહાર નિકલ્લા હાય એમ તે દેવા તરત જ ક્ષણુમાં નવયોવનવાળા થાય છે. જેમ કાઇ સુખનિદ્રામાંથી આળસ મરડીને ઊઠે, તેમ આ દેવા ઉપપાદશચ્યામાંથી ઊઠી આંખ ઉઘાડીને જાએ છે તો પરમ રમણીય સ્વર્ગ મિન તેની વિપુલ લોગસામથી નજરે પડે છે. એટલે તે આશ્ચર્ય અકિત થઇ ચિંતવે છે, અહા! મેં પૂર્વે અન્ય જનાને દુશ્વર એવું તપ આચર્યું હતું, અને જીવતાર્થી પ્રાણીઓને અલયદાન દીધું હતું; મનઃ- શુદ્ધિથી દર્શન-જ્ઞાનાદિ ચતુષ્ટય આરાધ્યું હતું, અને જગત્ના નાથ સર્વજ્ઞ પરમેશ્વરને આરાધ્યા હતા; વિષય અરષ્યને મેં આળી નાંખ્યું હતું, કામ વૈરીને હષ્યો હતો, કથાય તરુઓને છેદી નાંખ્યા હતા, ને રાગશત્રુને નિયંત્રિત કર્યો હતો. આ અધા તરુઓને છેદી નાંખ્યા હતા, ને રાગશત્રુને નિયંત્રિત કર્યો હતો. આ અધા તરુઓને છેદી નાંખ્યા હતા, કર્યા ઉદ્ધરીને મને દેવવંદિત સ્વર્ગરાજ્યમાં સ્થાપવામાં આવ્યો છે. '

" નિત નિત નવ નવ રંગ, ગીત જય જય સદા હા લાલ૦ ગીત૦ સાત થાતુ વિશુ દેહ, રૂપ સુખકર સુદા હા લાલ૦ રૂપ૦ અતિ સુકુમાલ શરીર, ચતુર પંડિત વરુ હા લાલ૦ ચતુર૦ દેષ કલેશ ભયહીન, શાંત જિમ નિશકરુ હા લાલ૦ શાંત૦ પુષ્ય ઉદે લહે સુખ, સદા મન શમહે હા લાલ૦ સદા૦ દેવલાકના ભૂમિ સદા, સુખ શુશ્ ગ છે હા લાલ૦ સદા૦ સુરપતિ ચેતન તામ, કામ એ પુષ્યના હા લાલ૦ કામ૦ પુરવકૃત તપ શીલ, ચરશુ વર દાનના હા લાલ૦ ચરશુ૦ પિશુ શિવસાથક માગ, એશુ ગમે નહીં હા લાલ૦ એશુ૦ એહ વનાશી સુખ, દુ:ખ ગિણુજે સહી હા લાલ૦ દુ:ખ૦"

--શ્રો દેવચંદ્રજીકૃત શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ અનુવાદ.

અને પછી આમ શુલકરણીજન્ય પુષ્યોદયથી સાંપહેલી સ્વર્ગ સંપત્તિના ઉપલોગ દેવા કરે છે. ત્યાં પંચવિષયના સુખાપસાળ સાધનાની એટલી બધી વિપુલતા હોય છે, અને દેવા લાગસાગરમાં એટલા બધા નિમગ્ન થઇ જાય છે—મશાગુલ બની પ્રમાદમાં જાય છે, કે તે આદે તેઓને બીજાં કાંઇ સ્ત્રતું નથી. રાતદિવસ જવનવ્યય! ક્યાં જાય છે તેની પણ તેમને ખબર પડતી નથી! અરે! અનેક સાગરાપમ જેટલું તેમનું દીર્ઘ આયુષ્ય પણ એમ ને એમ પાણીના રેલાની માફક ક્યાં ચાલ્યું જાય છે તેનું પણ તેમને લાન રહેતું નથી! આયુષ્યના માત્ર છેલ્લા છ માસ બાકી રહે છે ત્યારે એમની ફૂલની માળા કરમાવા લાગે છે, નેત્રાનું અનિમેષપણું ટળે છે—ચક્ષુ મટમટે છે, ત્યારે તેમની આંખ ઉઘઢે છે કે—અરે! મ્હારા અંતકાળ હવે નજીકમાં છે. અરે રે! આ મ્હારાં આયુષ્ય મેં વિષયતલ્લીન બની પ્રમાદમાં ગુમાવ્યું! 'આ સરમ્ય સ્વર્ગ અનિ! આ સર્વા ગસુંદર દેવાંગનાઓ! આ પરમ પ્રણ્યી મિત્ર

દેવા! આ સ્વામીભકત સેવકા ! આ નંદનવન! આ કલ્પવૃક્ષા! આ પંચ વિષયની સંપૂર્ણ સામગ્રી! અરે રે! આ બધું ય છાડીને મ્હારે હવે ચાલ્યા જવું પડશે. આના મને પુન: ક્યારે દર્શન થશે?' ઇત્યાદિ આંતરતાપપૂર્વક ચિંતવતા તે ચિંતાસાગરમાં નિમગ્ન થઇને છેલ્લા છ માસ યુગાની જેમ અફસાસમાં ને અફસાસમાં કેમે કરીને વિતાવે છે. આમ દેવલાકમાં પ્રાય: ધર્મથી પ્રાપ્ત થયેલ લાગ લાગવતાં પ્રમાદમાં જીવન વ્યતીત થાય છે, અને સ્વરૂપબ્રષ્ટતાથી તે આત્માને અનર્થના હતુ થઇ પડે છે.

આ સ્વર્ગ લાંકની વાત જવા દઇએ, અને પ્રત્યક્ષ દશ્યમાન એવા મનુષ્યાદિની સ્થિતિના વિચાર કરીએ, તા પણ તેમજ પ્રતીત થાય છે. પ્રભળ પુષ્યાદયથી ઉત્તમ રાજયલક્ષ્મીને પામેલ એવા રાજદિનું આંતર જીવન જો તપાસીએ, તા રાજદિનું તે ભાગવિલાસાદિમાં કે રાજયિં તાદિમાં એટલા બધા વ્યથ થઇ પ્રમાદ જીવન ગયેલા દેખાય છે, એટલા બધા પ્રમાદમાં પતિત—'પડી ગયેલા' જણાય છે, કે તેઓને 'ધર્મકાર્ય' માટે 'કુરસદ' મળતી નથી! નવરાશ જડતી નથી! એટલું જ નહિં પણ રાજયભારરૂપ પુષ્પશય્યામાં નહિં—પણ કંટકશય્યામાં પોઢી ગયેલા તે મહાનુભાવાને 'ધર્મ' જેવી કાઇ વસ્તુ જગતમાં છે કે નહિં તેની પણ ભાગ્યે જ ખબર પડે છે! જે ધર્મના જ પ્રસાદથી આ પુષ્યવૈભવ સાંપલ્યો છે, તે ઉપકારી મૂળ ધર્મનું જ વિસ્તરણ કરી આ બાપડા દુ: પીઆ જીવા કુતલપણં આચરે છે! ને પ્રમાદમાં અવતાર એળે ગુમાવે છે! 'Unhappy lies the head, that wears the crown.'

અથવા તા મહાઐશ્વર્ધસંપન્ન એવા કાઇ શ્રીમંત ધનાહ્ય હાય, તા તેની પણ એજ ખુરી દશા છે. કારણ કે લાડી, વાડી ને ગાડીનું સુખ જેને ઘેર હાય છે. ળાગ, બંગલા ને બગી સદા જેની તહેનાતમાં હાય છે, પાણી માગતાં દૂધ જેની પાસે હાજર થાય છે. એવા શ્રીમાંત ધનાહ્ય જનાની જીવનચર્યાનીરખીએ શ્રીમ તાેના ती ते पण मेवी क प्रभादायरण्यी अरेसी देश छे. अरण हे अरिह-પણ એ જ ગારવ. રસગારવ ને શાતાગારવના બારામાં ગુંચીને ગરકાવ થઇ હાલ! ગયેલા હાઇ, તેઓ કાં તા એશઆરામમાં ને વૈભવવિલાસમાં એટલા ખધા 'પડી ગયા ' હાય છે. ચાર દિવસની ચાંદની જેવા જીવનની 'બે ઘડી માજ ' માણવામાં એટલા બધા અપ્રમાદી ખની ગયા હાય છે, હાય! રહી જશે એમ જાણી જીવનના રહાવા લંટવાની તાલાવેલીમાં એટલા બધા લદ બની ગયા હાય છે. કે ધર્મ જેવી કાઇ ચીજ જગતમાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે કે કેમ, તેનું પણ તેમને ભાન રહેતું નથી! કાં તો તેઓ ધનના મદમાં એટલા અધા છાકી ગયા હાય છે. દોલતની દો-લત એમની छातीमां भेटबा जधा लेखी बागी है।य छे, 'शित्तस्तक्धता' नामनुं विदेशन छाती પર લગાવી તેઓ જાણે આકાશના તારા નિહાળતા હાય એમ એટલા બધા અક્કડ ને

કુક્કડ અનીને ચાલે છે, કે તેઓ સમસ્ત જગતુને પાતાની પાસે તુણવત તુ<sup>ર</sup>છ ગ**ો** છે! અર! પાતે મૂર્ખાશરામણિ છતાં સાચા પંડિત સમર્થ વિદ્વનજનાને પણ હસે છે-અપમાને છે! અને કાં તા આ ખિચારા શ્રીમંત જને પાતે પાયરેલી પરિગ્રહની જાલમાં એટલા બધા શુંથાઇ ગયા હાય છે. મિલ-કારખાના વગેરે પાપાપાદાનરૂપ કર્માદાની ધંધાએાની ધાંધલમાં ને પરાજ્ણમાં એટલા બધા પરાવાઇ ગયા હાય છે, પારકે પરસેવે સંચય કરેલા ધનરાશિ કઇ ગાંઠે આંધવા ને ક્યાં રાકવા તેના પ્રપંચની વિમાસણમાં એટલા ખધા એાતપ્રાત થઇ ગયા હાય છે, શેરસદાની ઉથલપાયલની ગડમથલમાં અહીંના અહીં જ પાછળ મુકી જવા માટેના ધનના ઢગલા શીધ્ર ભેગા કરવાની વેતરણમાં એટલા ખધા વ્યા અની ગયા હાય છે.-કે આ બાપડા ગહાવૈતા કરનારા શ્રીમ તા શાંતિથી ભ્રાજન પણ લેતા નથી! ચિંતામગ્ન થઇ રાતે નિરાંતે ઊંઘતા પણ નથી! અને આવી આ ધન-મધની મધમા ખીંઓા જે ધન-મધના પાતે સંચય કરે છે, તેના આસ્વાદ લેવાથી પાતે જ વંચિત રહે છે! જે ધનના મધ્યુડા પાતે અંધે છે, તે જાણે પારકા માટે 'મૂકી જવાને 'જ હાયની એમ પરગજી-પરાપકારી અને છે! વેઠીઆ પાેઠીઆ અની પારકી વેઠ કરે છે! પણ પ્રમાદ છાડી, જે ધર્મથી આ ઐશ્વર્યની પ્રાપ્તિ થઇ છે, થાય છે. ને ચવાની છે, તેને સંભારતા પણ નથી! ખરેખર! શ્રીમંત ધનવાન જેવું બીજું કાઇ વધારે દયાપાત્ર પ્રાણી દુનિયામાં જડવું સુશ્કેલ છે. સાયના નાકામાંથી ઊંટ નીકળી જાય એ ખનવાજી છે, પણ શ્રીમંતના પ્રભુના ધામમાં પ્રવેશ થવા સંભવતા નથી, એવા આશયનું મહાત્મા ઈસુ ખ્રીસ્તનું વચન ભાઈબલમાં છે, તે અત્રે બરાબર લાગુ પડે છે:-'It is easier for a camel to pass through the eye of a needle than for a rich man to enter the kingdom of heaven.'

" સાહ્યાઓ મુખદ હાય, માન તાણા મદ હાય, ખમા ખમા ખુદ હાય, તે તે કશા કામનું? જીવાનીનું જોર હાય, એશના અ કાર હાય, દોલતના દાર હાય, એ તે મુખ નામનું; વનિતા વિલાસ હાય, પોઢતા પ્રકાશ હાય, દક્ષ જેવા દાસ હાય, હાય સુખ ધામનું, વદે સ્યચ્ચંદ એમ, સહર્મને ધાર્યા વિના, જાણી લેજે મુખ, એ તા બેએ જ બદામનું."

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

આમ સ્વર્જમાં કે મનુષ્યમાં જ્યાં ધર્મ પસાયે યુષ્ટ્યાદયથી ભાગસંપત્તિ સાંપડે છે, ત્યાં જીવન પ્રાયે વિશિષ્ટ ધર્મસાધન વિના પ્રમાદમાં વ્યતીત થાય છે, ને આત્મસ્વરૂપ ભૂલાઇ જાય છે. એટલે પરિણામે આ ધર્મજનિત ભાગસંપત્તિ પણ પરમાર્થથી આત્માને અનર્થકારક થઇ પડે છે, અહિતરૂપ અને છે, આત્માર્થથી ચુકાવી દેનાર-વંચિત કરનાર નીવડે છે; માટે આ ધર્મજનિત ભાગ પણ પ્રાયે અનિષ્ટ છે, પરમાર્થથી દુ:ખરૂપ જ છે.

અત્રે પ્રાયે—ઘણું કરીને એમ કહ્યું છે તે શુદ્ધ ધર્મને આક્ષેપનારા-આકર્ષનારા

એવા પુષ્ટ્યાતુખંધી પુષ્ટ્ય કલના લાેગના અપવાદ સ્ચવવા માટે છે, કારશ કે તેમાં પ્રમાદના અચાગ હાય છે, આત્મસ્વરૂપના ભાનથી બ્રષ્ટપણું હેલ્તું નથી. તીશ' કર આદિ ઉત્તમ સમ્યગૃદષ્ટિ પુરુષવિશેષની વાત ન્યારી છે અપવાદરૂપ તેઓને અચિંત્ય પુષ્યમંભારથી તીર્થ કર પદવી આદિ પુષ્યક્લ પ્રાપ્ત સત્પુરુષા શાય છે. અને ગૃહસ્થાવાસમાં પણ તેઓ પુરુયાનુખંધી પુરુષથી પ્રાપ્ત થયેલ લાગસામગ્રીના ઉપલાગ લે છે, તાે પણ તેઓના તે ઉપલાગ અત્યંત અનાસકત ભાવે હાવાથી તેઓ ખંધાતા નથી. જેમ સુક્કી ભીંત પર માટીના ગાળા ચાંટતા નથી, તેમ નિ:સ્નેહ-અનાસકત એવા તેઓને કર્મભંધ થતા નથી, પણ નિર્જરા જ થાય છે, ને ભાગકમંથી તે છૂટે છે. કારણ કે ભાગ-પંકની મધ્યે રહ્યા છતાં તેઓ જલમાં કમલની જેમ સર્વથા અલિપ્ત જે રહે છે, એ એમનું આશ્ચર્યકારક ચિત્ર ચરિત્ર છે! બોજા પ્રાકૃત સામાન્ય જેનાને જે ભાગ બંધનું કારણ થાય છે, તે આ અસામાન્ય-અસાધારણ અતિ-શયવ'ત તીથ કરાદિ સમ્યગ્રહૃષ્ટિ પુરુષિવશિષને નિજ રાતું કારણ થાય છે! એટલે સામાન્ય પ્રાકૃત કાેટિના જનાેના નિયમ આવા અસામાન્ય પુરુષાત્તમાેને લાગુ પડતા નથી. તેઓ तेमां अपवाहरूप छे. 'Exception proves the rule'-अपवाह नियमने सिद्ध धरे છે, એ અંગ્રેષ્ટ કહેવત અત્ર ઘટે છે. રાજમાર્ગે – ધારીમાર્ગે તા સહ કાઇ ચાલી શકે છે, પણુ સાંકડી કેડી–એકપદી પર ચાલલું તે કાેઇ વિરલાએાનું જ કામ છે. માટે આજન્મ પરમ વૈરાગી એવા તીથ કરાદિ સમ્યગ્દેષ્ટ પુરુષા લાગ લાગવતાં છતાં, તેમનું ચિત્ત તા ધર્મસાર જ હોય છે-ધર્મ પ્રધાન જ હોય છે, આત્મધર્મની ભાવનાથી જ ભાવિત ને વાસિત હાય છે.x ( ભુઓ પૂ. ૨૭૪-૨૭૫ ).

" રાગ ભરે જન મન રહાે, પણ તિહું કાળ વૈરાગ; ચિત્ત તુમારા રે સમુદ્રનાે, કાેઇ ન પામે હાે તાગ….શ્રી શ્રેયાંસ કૃપા કરાે!" શ્રી યશાવિજયજ

આ ઉપરથી એ ફલિત થાય છે કે વિષયનું સેવન-અસેવન એ વૈરાગ્યનું મુખ્ય લક્ષણ નથી, પણ અનાસક્ત ભાવ એ જ મુખ્ય લક્ષણ છે; કારણ કે વિષયનું સેવન ન કરે, પણ અનાસક્ત ભાવ ન હાય ને અંતરમાં ભાગાદિની કામના-અગ્રાનીને વાસના હાય તા વૈરાગ્ય નથી; અને વિષયનું સેવન કરે, પણ અના-અપાની અંતાની સક્તભાવ હાય તે અંતરમાં ભાગાદિની કામના-વાસના ન હાય તા અખ'ધ વૈરાગ્ય છે. તેમાં પણ વિષયના અસેવન સાથે અનાસક્ત ભાવ હાય તા તે સવેત્તિમ છે, તથાપિ કાઇ અપવાદરૂપ વિશિષ્ટ સમ્યગ્દષ્ટિ સમર્થ ગાની પુરુષને અનાસક્તભાવ છતાં પૂર્વ પ્રારુષ્ધાદયથી વિષયસેવન હાય, તાપણ તેના

ד अत एव महापुण्यविपाकोपहितश्रियाम्। गर्भादारभ्य वैराग्यं नोत्तमानां विह्नयते॥" श्री व्यध्यात्मसार

વૈરાગ્યને આધ આવતા નથી; એટલે 'વિષયાના ખંધ ઉત્પાદનમાં નિયમ છે નહિં. અજ્ઞા-નીઓને તેનાથી બંધ છે, જ્ઞાનીઓને કરી બંધ નથી-નિજ રાજ છે; કારણ કે જ્ઞાની સેવતાં છતાં સેવતા નથી '- લેાગવતાં છતાં લેાગવતા નથી! અને 'અજ્ઞાની નહિં સેવતાં છતાં સેવે છે '-નહિં લેાગવતાં છતાં લેાગવે છે! આ આશ્ચર્ય કારક પણ સત્ય ઘટના છે. કારણ કે જેમ કાઇ વાણાતર શેઠની વતી વ્યાપાર કરે-લેવડદેવડ કરે, પણ તે કાંઇ લાલહાનિના સ્વામી થતા નથી, તેના નફા-ટાટામાં તેને કાંઇ લેવાદેવા નથી, તે તા માત્ર ચીફોના ચાકર છે; અને શેઠ પાતે બેસી રહે છે, ને કાંઇ કરતા નથી, છતાં તે નફા-ટાટાના માલીક છે, લાલ-ઢાનિના સ્વામી છે; તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ જ્ઞાની પુરુષ પૂર્વ કર્મોદયથી સાંપડેલા વિષયા સેવતાં છતાં, રાગાદિ ભાવાના અભાવે વિષયસેવનફલના સ્વામિત્વના અભાવથી અસેવક જ-નહિં સેવતારા છે; અને મિશ્યાદષ્ટિ તા વિષયો નહિં સેવતાં છતાં રાગાદિ ભાવાના સદ્દભાવે વિષયસેવનફલના સ્વામિત્વને લીધે સેવક-સેવનારા છે.

આમ સમ્યગૃદ શિ જ્ઞાની પુરુષ ભોગ ભોગવે છે છતાં ખંધાતા નથી ને કર્મ નિર્જર જે છે! ને અજ્ઞાની ભોગવતાં ખંધાય છે! કારણ કે 'પરદ્રવ્ય ઉપલોગવતાં સતાં તેના નિર્મત્તે સાત-અસાત વેદનાના ઉદયથી જીવના સુખરૂપ વા દુ:ખરૂપ જ્ઞાન-વૈરાગ્યનું ભાવ નિયમથી ઉદયમાં આવે છે. પણ તે જયારે વેદાય છે ત્યારે સામર્થ્ય મિશ્યાદ છેને રાગાદિ ભાવાના સદ્દભાવથી ખંધનિમત્ત થઇને નિર્જરાતો છતાં અજાર્લું હાઇ બંધ જ થાય છે; પણ સમ્યગ્દ છિને રાગાદિ ભાવના અભાવથી બંધનિમત્ત થયા વિના કેવળ નિર્જરાતો સતો જાર્લું થઇને નિર્જરા જ થાય છે. આમ કાઇ કર્મ ભાગવતાં છતાં કર્માથી અંધાતા નથી! તે જ્ઞાનનું જ સામર્થ્ય છે કે વિરાગનું જ સામર્થ્ય છે: (૧) જેમ વિષ ખાતાં વૈદ્ય પુરુષ મરહ્યુ નથી પામતો, તેમ પુદ્દગલ કર્મના ઉદય જ્ઞાની ભાગવે છે પણ બંધાતા નથી. કાઇ વિષ વૈદ્ય, ખીજાને મરહ્યુનું કારણ એવું વિષ ખાતાં છતાં, અમાદ્ય વિદ્યાના સામર્થ્ય છે તેની

<sup>\* &</sup>quot;विषयाणां ततो वंधजनने नियमोऽस्ति न । अज्ञानिनां ततो वंधो ज्ञानिनां तु न किहिचित् ॥ सेवतेऽसेवमानोऽपि सेवमानो न सेवते । कोऽपि पारजनो न स्याच्छ्रयन् परजनानिष ॥ '' श्री अध्यात्मसार

<sup>&</sup>quot; सेवंतोवि ण सेवइ असेवमाणीवि सेवगो कोई। पगरणचेट्टा कस्सवि ण य पायरणोत्ति होई॥"-श्री सभयसार

<sup>\*</sup> આ વિષય વિસ્તારથી સમજવા માટે અત્રે આધારરૂપ લીધેલ શ્રી સમયસારની ગા૦ ૧૯૪– ૧૯૮ તથા તે પરની શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર જિની પરમમું દર દીકા અવગાહવી,—તેમજ શ્રી અધ્યાત્મ-સારના વૈરાગ્ય અધિકાર અવલાકવા.

<sup>† &</sup>quot;तद् ज्ञानस्यैव सामर्थ्यं विरागस्य च वा किछ । यत्कोऽपि कर्मभिः कर्म मुञ्जानोऽपि न बध्यते ॥ " - श्री समयसार ५ अश.

શક્તિની નિરુદ્ધતાથી મરતા નથી; તેમ અજ્ઞાનીઓને રાગાદિ ભાવાના સદ્દભાવથી બંધ-કારણ એવા પૂર્વ કર્મના ઉદય ઉપલાગવતાં છતાં, અમાઘ જ્ઞાનસામચ્યેવ કે કરીને રાગાદિ ભાવાના અભાવ સતે તેની શક્તિની નિરુદ્ધતાથી જ્ઞાની અંધાતા નથી—આમ જ્ઞાનનું સામચ્યે છે.\* (૨) જેમ મદ્ય પીતા પુરુષ અરતિભાવે કરીને મદવાળા થતા નથી, તેમ દ્રવ્યના ઉપલાગમાં અરત એવા જ્ઞાનો અંધાતા નથી. કાઇ પુરુષ મદ્ય પ્રતિ તીલ અરતિભાવ પ્રવર્ત્તતા હાઇ મદ્ય પીતાં છતાં તીલ અરતિના સામચ્યેથી મદવાળા થતા નથી, તેમ રાગાદિ ભાવાના અભાવે સર્વ દ્રવ્યાપેલાગ પ્રતિ તીલ વિરાગભાવ પ્રવર્ત્તતા હોઇ, વિષયા ઉપલાગવતાં છતાં, જ્ઞાની તીલ વિરાગભાવના સામચ્યેથકી, અંધાતા નથી.—આ વૈરાગ્યનું સામચ્યે છે. '

भाभ तीर्थं 'डराहि सम्यग्रुष्टि समर्थ ज्ञानी पुरुषानी वात न्यारी छे. तें भा पूर्व इमें थी प्रेराइने प्रारण्धेहियथी संसारमां रह्या द्वाय तो पण्च ते संसारथी पर-असंसारी छे, ने लेग लेगवतां छतां नथी लेगवता, - अवे। परम अहसुत 'मोक्षे चित्तं वराज्य तेमने। द्वाय छे! डारणु हे तेमनुं शरीर- णेणिशुं संसारमां छे, भवे तनुः ' पण्च श्रित ते। मेशक्षमां क छे. श्रीमान् द्विस्ट्रसूरिक अ इश्चं छे तेम 'मोक्षे चित्तं मवे तनुः ' 'द्वाडमां वर्त्तता ज्ञानी येग्गीनी प्रवृत्ति शे। डाइयंत्रनी पूतणोक्षीना नृत्य केवी द्वाइ तेमने णाधार्थे थती नथी; अने द्वाइनुश्रुक्ता द्विप्रणुश्ची आ 'येग्गमाया' छे, सेम अन्य दर्शनी श्री पण्च इद्घे छे, अने सेमां पण्च द्वा नथी.'

" दाह्यंत्रस्थपांचालीनृत्यतुरुयाः प्रवृत्तयः । योगिनो नैव वाधायै ज्ञानिनो लोकवर्तिनः ॥ "—श्री व्यव्यात्मसारः

અને આવા અપવાદરૂપ પરમ સમર્થ જ્ઞાની સમ્યગ્દિષ્ટ આત્માનું દર્શાંત શાધવાને આપણે વધારે દ્વર જવાની જરૂર નથી. હજી હમણાં જ વર્તામાન યુગમાં થર્ષ અયેલા પરમ તત્ત્વદ્રષ્ટા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીના પરમ અધ્યાત્મમય જીવનવૃત્તમાંથી આનું જવલંત ઉદાહરણ મળી આવે છે. એ પરમ સમ્યગ્દિષ્ટ જ્ઞાની પુરુષને પૂર્વ પારળ્ધાદયથી અનિચ્છતાં છતાં સંસારપ્રસંગમાં રહેલું પડશું હતું, છતાં પ્રતિક્ષણે તેમને તેના અત્યંત

<sup>\* &</sup>quot;जह विसमुवभुक्तंतो वेक्को पुरिसो ण मरणमुवयादि । पोग्गलकम्मस्सुद्यं तह भुंजदि णेव बज्झए णाणी ॥ जह मक्कं पिवमाणो अरदिभावेण मक्कदि ण पुरिसो । दब्बुवभोगे अरदो णाणी वि ण वज्झदि तहेव ॥ "—श्री सभयसार. "जहा विसं कुटुगयं, मंतमूल्यविसारया । विक्वा हणंति मंतेहिं, तो तं हवइ निव्वसं ॥—श्री वंहितासूत्र.

અત્યંત ખેદ વર્તાતા હતા, અને મહામુનિવરાને પણ દુર્જમ એવા પરમ ઉદાસીન અદ્દલત વૈરાગ્યમય લાવનિર્જ યદશા ને ઉત્કટ આત્મસ્થિતિ તેમને વર્તાતા હતી, અખે દે આત્મસમાધિ અનુલવાતી હતી,-એ એમના આત્માનુલવમય વચનામૃત પરથી નિષ્પક્ષ-પાત અવશ્રાકનારને પદે પદે સુપ્રતીત થાય છે. પણ આવા અપવાદરૂપ (Exceptional -Extraordinary) જલકમલવત નિર્જેપ મહાનુલાવ સમ્યગૃદૃષ્ટિ મહાતમાં વિરત જ હાય છે, અતિ અતિ અલ્પ હાય છે. ત્રિકાળ વૈરાગ્યવંત તેમના ચિત્તસમુદ્દના તામ હોય છે આવા કે અનુકરણ કરવાનું બીજાનું ગળાં નથી; તેમ કરવા જતાં બીજા પ્રાકૃત જના તેમ ખતા જ ખાય! આ અંગે શ્રીમદ્દ રાજ્યાં દ્રજનાં જ મનનીય વચનામૃત છે કે:—

"વિષયાદ ઇ મ્છિત પદાર્ધ લાગવી તેથી નિવૃત્ત થવાની ઇચ્છા રાખવી અને તે ક્રમે પ્રવર્ત્તવાથી આગળ પર તે વિષયમૂચ્છા ઉત્પન્ન થવી ન સંભવે એમ થવું કઠેલું છે, કેમકે જ્ઞાનદશા વિના વિષયનું નિર્મૂળપાલું થવું સંભવતું નથી. માત્ર ઉદય વિષયો લાગવ્યાથા નાશ થાય; પણ જો જ્ઞાનદશા ન હાય તા વિષય આશધતાં ઉત્સુક પરિણામ થયા વિના ન રહે; અને તેથી પરાજિત થવાને અદલે વિષય વર્ષમાન થાય. જેને જ્ઞાનદશા છે તેવા પુરુષા વિષયાકાંક્ષાથી અથવા વિષયના અતુસવ કરી તેથી વિરક્ત થવાની ઇચ્છાથી તેમાં પ્રવર્ત્તા નથી, અને એમ જો પ્રવર્ત્તવા જાય તા જ્ઞાનને પણ આવરણ આવવા યાગ્ય છે. માત્ર પ્રારખ્ધ સંખંધી ઉદય હાય એટલે છૂટી ન શકાય તેથી જ જ્ઞાની પુરુષની લાગપવૃત્તિ છે. તે પણ પૂર્વપશ્ચાત્ પશ્ચત્તાપવાળી અને મંદમાં મંદ પરિણામ સંયુક્ત હાય છે. સામાન્ય મુમુસ જ વૈરાગ્યના ઉદ્દસવને અર્થ વિષય આરાધવા જતાં તા ઘણું કરી બંધાવા સંભવ છે, કેમકે જ્ઞાની પુરુષ તે પ્રસંગને માંડ માંડ જીતી શકયા છે, તો જેની માત્ર વિચારદશા છે એવા પુરુષના લાર નથી કે તે વિષયને એવા પ્રકાર જિલી શકે.—શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૪૯૯

આમ સામાન્યપણે ધર્મજનિત લોગ પણ અનર્થરૂપ થઇ પડે છે એ નિયમ છે, છતાં સમ્યગ્રદૃષ્ટિ જ્ઞાનો પુરુષવિશેષને તેમ નથી પણ થતો એ અપવાદ છે. અતે ચંદનનું દર્શત ઘટે છે. ચંદન જો કે સ્વભાવયી શીતલ જ છે, છતાં ચંદનનો સંદનનો અગિ અગ્ને વનને ખાળે જ છે, કારણ કે તેવા તેના સ્વમાવ છે. તેમ ધર્મ પણ બાળો પણ સ્વભાવે શીતલ-શાંતિષદ છતાં, ધર્મજનિત લાગ પણ અંતરૃદાઢ ઉપજાવે જ છે. કવચિત અપવાદ ચંદનના અગ્નિ મંત્રથી સંસ્કારવામાં આવતાં મંત્રસિદ્ધ વિદ્યાધર પુરુષને નથી પણ દઝાડતા. તેમ કાર્ધ અપવાદરૂપ તી ર્થ કરાદિ સમ્યગ્રદૃષ્ટિ જેવા ઉત્તમ પુરુષવિશેષને ધર્મ જનિત લાગ અનર્થ હતુ નથી પણ થતા. કારણ કે તેવા ભાવિતાતમા તે આત્મ-વિદ્યાધર પુરુષોએ અનાસક્રત ભાવથી વાસનાનું વિષ કાઢી નાંષ્યું હાય છે, એટલે તેમને લાગનું કરે ચડતું નથી! બીજા અજ્ઞાની જનાને

એ આશ્રવનું - કર્મ આગમનનું કારણ થાય છે, તે જ તેઓને પરિશ્રવનું - કર્મનિર્ગ મનનું કારણ થાય છે!

- " जे आसवा से परिसवा, परिसवा से आसवा ॥ "—श्री आयारांग सूत्र
- " હોત આસવા પરિસવા, નહિં ઇનમેં સંદેહ; માત્ર દૃષ્ટિ કી ભૂલ હૈ, ભૂલ ગયે ગત એહ. "—શ્રીમદ્ રાજ્યદ્રછ

આ ઉપરથી ફિલિતાર્થ એ છે કે સમ્યગ્દિષ્ટિ પુરુષને ધર્મજનિત ભોગ પણ મનને અનિષ્ટ લાગે છે, પુરુષાદયથી સાંપહેલ ભાગ પણ અકારા લાગે છે, કારણ કે તે સારી પેઠે સમજે છે કે—આ વિષયભાગ આત્માને પ્રમાદના—સ્વરૂપભ્રષ્ટ કરવાના ધર્મજન્ય ભાગ કારણ છે, માટે એની અંડાસે પણ ઉતરવા યાગ્ય નથી. એમ સમજ પણ અનિષ્ટ તે વિષયભાગ ઇચ્છતા જ નથી અને તેથી ભાગતા જ ફરે છે. પણ પૂર્વ પ્રારુષ્ધાદયથી કવચિત્ તેમ ન અની શકે, તા સતત ચેતતા રહી અનાસક્તભાવે—અનાત્મભાવે ભાગતી તે કર્મને ખેરવી નાંખે છે, પણ અંધાતા નથી! તે અવિનાશી જાણે પુદ્દગલજાલના તમાસા જોઇ રહ્યો હાય એમ કેવળ દષ્ટામાવે—સાક્ષીભાવે વર્ત્ત છે.

તથા—

## भोगात्तदिच्छाविरतिः स्कंधभारापनुपत्तये। स्कंधान्तरसमारोपस्तत्संस्कारविधानतः ॥ १६१॥

वृत्ति:—भोगात्-भोगथंश, तदिच्छाविरतिः-तेनी-भोगनी धन्छानी विरति,-तात्कां क्षिणे, शुं ? ते। के-स्कंधभारापनुपत्तये-रक्षं क्षार दूर करवा भाटे, स्कंधान्तरसमारोपः-रक्षं वित्त समारोप वर्ते छे, भीळ भांध पर साहवा भराभर छे,-शा कार्ण्यो ? ते। के-तत्संस्कारविधानतः-तेना संरक्षर-विधानधी. तथाप्रकारे कर्म भंध्यो अनिष्ट भेवा भोगसंरक्षरना विधानधंश, तत्त्वयी तेनी धन्छानी अनिवृत्तिने सीधे.

એમ પાંચમી દષ્ટિ કહી. આ દષ્ટિ સતે, બીજા યેાગાચાર્યોએ પણ અલાલ્ય—અલાલુપતા આદિ ગુણા કહ્યા છે. કહ્યું છે કે—

"अलीस्यमारोग्यमिनिष्दुरत्वम्, गन्धः शुभो मूत्रपुरीषमस्पम्।
कान्तिः प्रसादः स्वरसीम्यता च, योगप्रवृत्तेः प्रथमं द्वि विद्वम् ॥
मैड्यादियुक्तं विषयेष्वचेतः, प्रभाववद्धैर्यसमन्वितं च ।
द्वश्वद्यसभीष्टलाभः, जनप्रियत्वं च तथा परं स्यात् ॥
दोषस्यपायः परमा च तृति-रौचित्ययोगः समता च गुर्वी ।
वैरादिनाद्द्योऽध ऋतंभरा धी-र्निष्पन्नयोगस्य तु चिद्वमेतत् ॥ " ध्रयादिः
अर्थात—(१) अवीस्य-अक्षेत्रपृष्ट्, (२) आरेग्य, (३) अनिष्ठुरपृष्ट्-अक्षेरपृष्ट्,

ભાગથકી ઇચ્છા-વિરતિ તે, તસ સંસ્કાર પ્રશેષ; સ્કંધભાર ઉતારવા, સ્કંધાન્તર આશેષ. ૧૬૧.

અર્થ:— લાેગથકી તેની ઇચ્છાવિરતિ તે ખાંધ પરના ભાર દ્વર કરવા માટે બીજી ખાંધ પર લાદવા બરાબર છે,–તેના સંસ્કાર વિધાનને લીધે.

#### વિવેચન

ત્યારે કાઇ કહેશે કે-વિષયભાગથી તેની ઇચ્છાની નિવૃત્તિ ઘશે, ભાગ ભાગવ્યાયો એના પ્રત્યે કંટાળા-વૈરાગ્ય આવશે, તો તે માનલું પણુ ખાદું છે. કારણુ કે ભાગથી તેની ઇચ્છાવિરતિ થવી, તે તો એક ખાંધેથી ભાર ઉતારી ખીજી ખાંધે ભાગથી ભાર આરોપવા ખરાખર છે, કારણુ કે તેના સંસ્કાર તો ચાલુ જ છે. ઇચ્છાનિવૃત્તિ જેમ કાઇ ભારવાહક એક ખાંધે ભાર ઉપાડતાં થાકી ન્યાય, એટલે ન થાય બીજી ખાંધે ભાર આરોપે છે, પણુ ભાર મૂકી દેતા નથી; તેમ ભાગવાં છેક એક વિષયથી થાકે-કંટાળે એટલે તેની ઇચ્છાથી વિરામ પામી બીજો વિષય પકડે છે, પણુ મૂળભૂત વિષયવાસનાને મૂકી દેતા નથી, માટે ભાગથી તેની ઇચ્છાવિરતિ થવી શકય નથી. કારણુ કે ભાગસંસ્કાર છુટ્યો નથી-વાસના ટળી નથી, એટલે વિષયમાંથી વિષયાંતર થયા જ કરે છે. આમ ભાગ થકી જે ઇચ્છાવિરતિ થવી તે તેના તત્ત્રથી ઇચ્છા અનિવૃત્તિરૂપ જ છે, કારણ કે વાસનાના અનુબંધ ચાલુ જ છે ix

આમ જાણી આ સમ્યગ્દ ષ્ટિ પુરુષ લોગે જાથી દ્વર રહે છે, વિષયવાં જા ત્યજે છે, વિષયવાં માને ત્યાગ કરે છે; અને કદાચિત્ પૂર્વ કર્મ યેંગો પુષ્ટ્યાનુષાંથી પુષ્ટયના પ્રભાવે પ્રાપ્ત લોગસંપત્તિના ઉપલોગ કરે છે, તો પણ અનાસકતભાવે - અનાત્મ- 'પુદ્દગલ જાલ ભાવે જલકમલવત્ નિલે પ રહીને જ કરે છે; એટલે તે તેમાં ખંધાતા તમાસી રે' નથી અને કર્મ લોગવીને છૂટી જાય છે. આ સમ્યગ્દ ષ્ટિ પુરુષની

<sup>(</sup>૪) શુન ગંધ, (૫) અલ્પ મૂત્ર-પુરીય, - આ યેલ્યકૃતિનું પ્રથમ ચિદ્ધ છે. (६) મૈત્રો આદિથી યુક્ત ચિત્ત, (૭) વિષયામાં અચેત એવું ચિત્ત, (૮) પ્રભાવવંત ચિત્ત, (૯) અને ધૈયંથી યુક્ત એવું ચિત્ત, (૧૦) દ્વન્દોયા અધૃષ્યત્વ, - અષ્ટ અનિષ્ઠ, લાલ - અલાલ આદિ દ્વન્દોયા નહિં ગલરાવાયા છું, (૧૧) અને જનપ્રિયપણં, - આ બીજીં ચિદ્ધ છે. (૧૨) દેલના વ્યપાય - દ્વર થવું તે, (૧૩) અને પરમ તૃપ્તિ, (૧૪) ઔચિત્ય ચાય, (૧૫) અને લારી સમના, (૧૬) વૈરાદિના નાશ, (૧૭) અને બાર્સ લાલ - અહીં પણ આ અકૃત્રિમ ચાયુસમૂદ અહીંયા જ (આ દર્શિયા જ) આરંભીને જોડવા.

अध्या विषयसीख्यस्य वैराग्यं वर्णयंति थे। मतं न युज्यते तेषां यावदर्धप्रसिद्धितः। अप्राप्तत्वभ्रमादुचैरवात्तष्वप्यनंतदाः। कामभोगेषु मूढानां समीदा नोपदाम्यति॥ विषयैः श्रीयते कामो नेथनैरिव पावकः। प्रत्युत मोल्लसङ्खिकभूय प्रवोपवर्धते॥" —श्री व्यक्ष्यात्मसारः

આશ્ચર્ય ઘટના છે. કારણ કે તે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના દેશ-જ્ઞાતા હાઇ, પુદ્દગલની બાજમાં સપડાતા નથી, અને આ બધા રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ-શબ્દમય પુદ્દગલના તમાસા છે, 'અવધુ! નટ નાગરની બાજ ' છે એમ જાણી, માત્ર દેશરૂપે-સાલીલાવે તે તમાસા જોયા કરે છે, અને મફતમાં આનંદ માણે છે! કારણ કે જે ચિદાનંદઘનના સુયશના વિલાસી છે, તે પર વસ્તુની આશા કેમ રાખે?

" અંશે હાય ઇંઢાં અવિનાશી, પુદ્દગલ જાલ તમાસી રે; ચિદાનંદલન સુયશ વિલાસી, તે કિમ પરના આશો રે ! તે ગુણુ "-ધા. દ સજ્ઝા પ-દ " જગતને, જગતની લીલાને ખેઠા ખેઠા મક્તમાં જોઇએ છીએ. "--શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રછ.

## યાગ સાધનાથી પ્રાપ્ત ગુણગણ

આ પાંચમી દક્ષિમાં વળી અલોલ્યાદિ બીજા ગુણા જે અન્ય યાગાચાર્યીએ પણ કહ્યા છે, તે પણ ઘટે છે, તે આ પ્રકારે:--(૧) અલાલ પતા-સમ્યગૃદષ્ટિ પુરુષને વિષય-વાસના નષ્ટ હાય છે, અથવા અતિ અતિ મંદ હાય છે, માળી પડી ચાગપ્રવૃત્તિના ગયેલી હાય છે. એટલે તેને વિષયલાહ્યપતા સંભવતી નથી. સમ્યગ્ પ્રથમ ચિદ્ધ કૃષ્ટિ જીવ વિષય માટે ઝાંવાં નાંખતા નથી કે તે માટે તલપાપડ થતા નથી. પૂર્વ પ્રારુપ્યાદયથી પ્રાપ્ત લોગ પણ તે અનાસકતપશ્ચે-અમૃ વિછત-પણ લાગવે છે. (૨) આરોગ્ય-યાંગસાધનના પ્રભાવથી સમ્યગૃદ્ધિને આરાગ્ય વર્ત્તે છે. મન-વચન-કાયાના ચાેગની શુદ્ધિથી તથા વિષય અક્ષાહ્મપતાથી રાગ હાય તાે નાખુદ થાય છે ने नवा थता नथी, આરાગ્ય સાંપડે છે. (3) અનિ 0 કુરપાશું - સમ્યગ્દ ષ્ટિના મત:-પરિણામ અત્યંત કામળ થઇ જાય છે, દયા-અનુક પાયો આદ્ર-લીના અને છે એટલે તેનામાં કાેઇ પણ પ્રકારનું નિષ્ઠુ ૧૫શું – કઠારપણું હાતું નથી; પણ કુસુમ સમું કાેમળપણું, મુદુષ્યું ને દયાદ પાયું જ હાય છે. શ્રા દેવચા દ્રજીએ ગાયું છે તેમ ' ભાવ દયા પરિણામના એ હ જ છે વ્યવહાર. ' (૪) શુભાગ ધ-યોગી પુરુષને યાંગસિહિના પ્રસાવથી શરીરના પરિમલ પણ સુગંધી-સુવાસિત બની જાય છે, કાંતિ-પ્રસન્નતા આદિ પણ વધે છે. (૫) **અલ્પ મૂત્ર-પુરીષ**—યેત્રસાધનાથી શરીરમાં કેતઇ એવી પ્રક્રિયા થાય છે કે જેથી શરીરના મલ સુકાઇ જઇ મલ–મૂત્ર પણ થેહા થાય છે, લઘુ ‼તિ–વડી નીતિ અદય અને છે. ઇત્યાદિ યાગમજૂત્તિના પ્રથમ ચિદ્ધ છે, પ્રથમ વાનકીરૂપ છે. આ બધા લક્ષ્ણો યાગસાધનાના પ્રારંભમાં જણાય છે.

<sup>&</sup>quot; અચપલ રાેગ રહિત નિષ્ફુર નહિં, અલ્પ હાેચ દાેચ નીતિ; ગંધ તે સારા રે કાંતિ પ્રસન્નતા, સુસ્તર પ્રથમ પ્રવૃત્તિ…. ધન ધન શાસન શ્રી જિનવરતણું!"–શ્રી ચાે. સ. ૬–૧.

(६) મેત્રી આદિ યુક્ત ચિત્ત—આગલી દર્ષિઓમાં કરેલી યાંગસાધનાથી ચિત્ત મેત્રી આદિ ભાવથી ભાવત હાય છે. (૭) વિષયા પ્રત્યે અચેત—વિષયા પ્રત્યે ચિત્ત અચેત હાય છે. (૮) પ્રભાવયંત પાશું—યાંગ પ્રભાવથી યાંગી પુરુષના એત હાય છે. (૮) પ્રભાવયંત પાશું—યાંગ પ્રભાવથી યાંગી પુરુષને એતાં જ તેના પર ચમતકારની સ્વાભાવિક છાપ પડે છે. યાંગી પુરુષને જોતાં જ આ કાઇ પ્રભાવક પુરુષ છે એવી સ્વયંભૂ સહજ અસર ઉપજે છે. (૯) ઘુર્ય લંતપાશું—પરમ આત્મનિર્ભયતાથી યાંગી સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષનું થયે અસાધારશુ—અલોકિક હાય છે. (૧૦) દ્વન્દ્ર અધ્વૃષ્યત્વ—સુખ દુ:ખ, રાગ—દ્રેષ, લાભ—હાનિ, માન—અપમાન, હર્ષ—શાક, જન્મ—મૃત્યુ આદિ દ્વન્દ્રોથી યાંગીનું અધૃષ્યપાશું હાય છે. અર્થાત્ તે તે દ્વન્દ્રોથી સમ્યગ્ધ્ર પુરુષ ક્ષાલ પામતા નથી, ચલાયમાન થતા નથી, ગાંજ્યા જતા નથી, ડરતા નથી, ગલરાતા નથી. તે તે દ્વન્દ્રોનો સાર નથી કે ચાંગી પુરુષના વાળ વાંકા કરી શકે. (૧૧) જનપ્રિયત્વ—આવા સમ્યગ્દષ્ટ પુરુષ લાકપ્રિય હાય છે. એમનું દર્શન થતાં લાકાને આનંદ ઉપજે છે, અને કુદરતી પ્રેમ સફુરે છે, એવા તે પ્રિયદર્શન હાય છે.—આ બધા યાના બીજા ચિદ્ધ છે.

" ધીર પ્રભાવી રે આગલે યોગથી, મિત્રાદિક યુત ચિત્ત; લાભ ઇષ્ટના રે દ્વંદ્ર અધૃષ્યતા, જનપ્રિયતા હાય નિત્ય…..ધન ધન૦ "-શ્રી યા. સ. ૬-૨.

(૧૨) દોષ વ્યપાય—રાગ, દેષ-મોહ આદિ દોષ દૂર થાય છે, અથવા અત્યંત્ર મંદ થાય છે, માળા પડે છે. જેમ જેમ સમ્યગ્દર્શનની દહતા થાય છે, તેમ તેમ રાગ— હેષ-મોહ એ ત્રિદોષનું જોર એક્ષ્યું થતું જાય છે. (૧૩) પરમન્મિ-નિગ્પન્ન યોગના આત્માધીન એવા આત્માનુભવથી ઉપજતા સુખથી સમ્યગ્દર્શને પરમ ચિહ્ન તૃતિ ઉપજે છે. શુદ્ધ ચૈતન્યરસના આશ્વાદથી તે એટલા બધા આત્મતૃત્ત થઇ ગયેલ હાય છે,—એટલા બધા ધરાઇ ગયેલ હાય છે, કે તેને પછી બાકસબુકસ જેવા બીજા રસ ગમતા નથી. (૧૪) ઔચિત્ય યોગ—સમ્યગ્દરિ સર્વત્ર ઓચિત્યથી—કચિતપણે, ઘરિતપણે પ્રવર્તે છે. જયાં જયાં જે જે યોગ્ય છે ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે છે. (૧૫) ભારી સમતા—સમ્યગ્દરિને સર્વત્ર કેઇ અપૂર્વ સમતા વર્તે છે. (૧૬) વેરાદિ નાશ—સમ્યગ્દરિને વેર-વિરોધ, કેલેશ આદિનો નાશ સહજમાં થઇ જાય છે, કારણ કે વૈર-વિરોધ, કેલેશ આદિનો નાશ સહજમાં થઇ જાય છે, કારણ કે વૈર-વિરોધ, કેલેશ આદિનો નાશ સહજમાં થઇ જાય છે, કારણ કે વૈર-વિરોધ, કેલેશ આદિનો નાશ સહજમાં થઇ જાય છે, કારણ કે વૈર-વિરોધન કરીને કઇ ગાંઠે બાંધવા છે? એમ સમ્યગ્દરિ વિચારે છે. તેમજ અહિંસક સમ્યગ્દરિના સન્નિધાનમાં વૈરાદિનો નાશ થાય છે, એવો તેમના ઉથ મહાપ્રભાવ વર્તે છે. યોગી પુરુષાની હાજરીમાં હિંસક પ્રાણીએમ પણ પોતાના જાતવૈર ભૂલી શાંત થઇ જાય છે. (૧૭) સદતં ભરા છાદિ—'જ્રદતં વિમર્તીતિ જ્રદતંમરા' અર્થાત્ જાત એટલે સહાને જ જે ધારણ કરે છે, કઢી પણ વિપર્થયથી આવ્હાદિત થતી નથી તે જાતં એટલે

ખુદિ સમ્યગ્દ પ્રિને પ્રગટે છે. આ ઝાત લગ પ્ર ખુદિને પ્રાતિભ જ્ઞાન પણ કહે છે. તે બૂતજ્ઞાન ને અનુમાન કરતાં અધિક છે, કારણ કે શ્રુત ને અનુમાનના વિષય સામાન્ય છે, ઝાત લગાના વિષય વિશેષ છે. આ ઝાત લગા ખુદિ અધ્યાતમની પ્રસન્નતાથી ઉપજે છે—અત્યંત આત્મશુદ્ધિથી પ્રગટે છે.—આ બધા નિષ્પન્ન—સિદ્ધ યાગના લક્ષણ છે. અને તે પાંચમી દૃષ્ટિથી માંડીને પ્રગટતા પામે છે.

"નાશ દેષના ર તૃપ્તિ પરમ લહે, સમતા ઉચિત સંયોગ; નાશ વૈરના રે ખુદ્ધિ ઝાતંભરા, એ નિષ્પન્નહ યોગ….ધન ધનવ ચિદ્ધ યોગના રે જે પરગ્રંથમાં, યોગાચાર જ દીઠ; પાંચમી દ્રષ્ટિથદી સવિ જોડીએ, એહવા તેહ ગરીઠ….ધન ધનવ "

શ્રી યાે૦ સજ્ઝા૦ ६~3-૪

## પાંચમી સ્થિરા દર્શિના સાર.

આ સ્થિસ દૃષ્ટિમાં—(૧) દર્શન સ્ત્નધભા સમાન, નિત્ય-અપ્રતિપાતી એવું હાય છે, (૨) પ્રત્યાહાર નામનું પાંચમું યાેગાંગ પ્રાપ્ત થાય છે, (૩) ભ્રાંતિ નામના પાંચમા ચિત્તદાષ ટળે છે, અને (૪) સૂક્ષ્મબાધ નામના પાંચમા શુધુ સાંપડે છે.

આ દૃષ્ટિવાળા સમ્યગ્દર્શનો જ્ઞાની પુરુષને અજ્ઞાનાંધકારરૂપ તમાલાંથિના વિલેદ થયા હોય છે, એટલે તેને સમસ્ત સંસારસ્વરૂપ તેના ખરા સ્વરૂપમાં દેખાય છે. આ સર્વ બવચેષ્ટા તે બુદ્ધિમંતને મન બાલકની ધૃલિગૃહકીડા જેવી અસાર અને અસ્થિર બાસે છે. સમ્યક્ પરિણત શ્રુતજ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થયેલા વિવેકને લીધે તે સર્વ બાદ્ધા ભાવાને મૃગજલ જેવા, ગાંધર્વનગર જેવા, અને સ્વપ્ન જેવા દેખે છે. અખાદ્ય-આંતર્ એવી કેવલ નિરાબાધ ને નિરામય જે જ્ઞાનજયોતિ છે તે જ અત્રે પરમ તત્ત્વ છે, બાદી બીજો બધા ઉપપ્લવ છે.—એમ જેને વિવેક ઉપજયો છે એવા આ સમ્યગ્દૃષ્ટિ ધીર સત્પુરુષા તથા-પ્રકાર પ્રત્યાહારપરાયણ હાય છે; અર્થાત વિષયામાંથી ઇંદ્રિયાને પાછી ખેંચી લે છે—વિષયવિકારામાં ઇંદ્રિયાને જોડતા નથી; અને ધર્મને બાધા ન ઉપજે એમ તત્ત્વથી યત્નવંત રહે છે.

અલક્ષ્મીની સખી એવી લક્ષ્મી જેમ બુદ્ધિમંતાને આનંદદાયી થતી નથી, તેમ પાપના સખા એવા લેાગવિસ્તર પ્રાણીઓને આનંદદાયી થતા નથી, કારણ કે પાપના અને લાગના સંબંધ એક બીજા વિના ન ચાલે એવા અવિનાસાવી છે, અર્થાત્ લાગ છે ત્યાં પાપ દાય છે જ. પ્રાણીઓના ઉપયાત સિવાય લાગ સંસવતા

<sup>🛪 &</sup>quot; अध्यातमं निर्वि त्रारत्ववैशारचे प्रसीदति । ऋतंभरा ततः प्रज्ञा श्रुतानुमितितोऽधिका॥" —भी यशा०५त क्षा० क्षा०

નથી, માટે ભોગથી પાપ જ છે, એમ જાણી ધર્મિષ્ઠ એવા સમ્યગ્દ િ પુરુષ વિષયભોગથી વિરામ પામવા જ ઇ છે. વળો ધર્મથી પણ ઉપજતો ભોગ પાયે અનર્ધ કારી થઇ પડે છે, કારણ કે તે તેવા પ્રકારે આત્મસ્વરૂપથી ભ્રષ્ટતારૂપ પ્રમાદ ઉપજાવે છે. જેમ શીતલ ચંદનથી ઉપજેલા અગ્નિ પણ દઝાડે છે, તેમ ધર્મજનિત ભાગ પણ તાપ પમાડતો હાઇ સમ્યગ્દ િ પુરુષને અનિષ્ટ લાગે છે. તેમ જ — ભાગથી ભાગ ઇ મ્છાવિરતિ માનવી, તે તો એક ખાંધેથી ભાર ઉતારી ખીજી ખાંધે લાદવા ખરાબર છે. તેથી કાંઇ ભાર ઉતરતા નથી, પણ ભારના સંસ્કાર ચાલુ જ રહે છે. તેમ ભાગથી ભાગની ઇ મ્છા વિરામ પામશે એમ માનવું તે ભાંતિ છે, કારણ કે તેથી તો હલટા બોગે મ્છાના નવા નવા સંસ્કાર ચાલુ રહે છે, અને વિષયત ખાને લીધે ભાગે માનવા નવા મારતા શહે છે, અને વિષયત ખાને તેમ ભાગને દ્રશ્યો વર્જવા પ્રયત્નશીલ રહે છે, અર્થાત્ વિષયોમાંથી ઇ દ્રિયોને પાછી ખેરી લેવારૂપ પ્રત્યાહાર કરે છે.

વળી ચાેગસાધનાથો પ્રાપ્ત થતા બીજા અલેલાલુપતાદિ ચિદ્ધ પણ જે અન્ય ચાેગાન્ ચાર્ચીએ કહ્યા છે, તે પણ આ પાંચમી દર્શિયા માંડીને પ્રગટે છે (જીએા પૃ૦ ૫૦૬).

| સ્થિરાદષ્ટિનું | કેડગર્ક | ૧૧ |
|----------------|---------|----|
|----------------|---------|----|

| દર્શ ન       | યામાંગ                           | દાષ્ટ્રયાગ               | ગુચુત્રાપ્તિ | ગુશુસ્થાન     |
|--------------|----------------------------------|--------------------------|--------------|---------------|
| २त्नप्रशासम- | પ્ર <sub>ત્</sub> યા <b>હા</b> ર | ભ્રાંતિ <sub>(</sub> યાગ | સ્દ્રમળાધ    | <i>8-4-</i> £ |
| નિત્ય        |                                  | 1                        | <b>–</b>     |               |
|              |                                  |                          | અલેાલુપતાદિ  |               |

#### ---: કળશ કાવ્ય :---

#### ચાપાઇ

દર્શન રત્નપ્રભા સમ નિત, પ્રત્યાહારે ઇંદ્રિય છત; કૃત્ય કરે સહુ ભાંતિ રહિત, યાંગી સ્ત્ર્લમ સુત્રાધ સહિત. ૧૧૨ પ્રાથિલેદ તાણે સુપ્રભાવ, વેદ્યસંવેદ્ય પદે સ્થિર ભાવ; વીતી માહ અંધારી રાત, ભેદજ્ઞાનનું થયું પ્રભાત. ૧૧૩ ક્ષીર—નીર જ્યમ જાણી ભેદ, સ્વપર વસ્તુના કરી વિભેદ; યાંગી હંસ શુદ્ધ માનસ રમે, પરપરિણતિ આત્માની વમે. ૧૧૪ બાલ ધૃલિગૃહકીડા સમી, ભવચેષ્ટા લાગે વસમી; મુજજલ ને સ્વપ્નાદિ સમાન, દેખે આવા માદ્ય મુજજા, ૧૧૫

<u> થાળક ષ્ટિસ મુખ્યાય</u>

અભાદ્ય કેવલ જ્યોતિ એક, નિરાળાધ નિરામય છેક; तेक परम अहि तत्त्व प्रमाण, आडी अधी अपन्तव काण. 998 એમ વિવેકી ધીર મહંત. પ્રત્યાહાર સદાય વિષયામાંથી ઇંદ્રિય હરે. આસક્તિ લોગે ના ધરે. 190 જેઠ હરાયા ઢારા જેમ, વિષયામાં ધરતી ખઢ પ્રેમ; હુઠથી હઠાવી ઇંદ્રિય તેહ, સ્વરૂપમાં જોઉ 114 પાપ તથા મિત્ર જ છે ભાગ, યાગ પ્રત્યે રાગ જ છે લાગ; લોગ ભુજંગ તહ્યા છે લાગ, ઇચ્છે ક્યમ યાગી તે લાગ? 996 ધર્મથી પણ સાંપડતા ભાગ, તેના પણ ગમે નહિં યાગ; ઉપજયા શીતલ ચંદન થકો, તે અગ્નિય વન બાળે નકી. 120 લોગથી ઇચ્છા તહોા વિરામ, કદી ન થાયે-વધે જ કામ; એક ખાંધેથી ઉતારી સાર, બીજે લાદવા તે અવધાર! 121 એમ ચિંતે યાગી નિષ્કામ, આત્મારામી તે ગુણધામ; વિષયવિષને દ્વરથી ત્યજે, આત્મસ્વરૂપ અમૃતને ભજે. 422 અષ્ટ મહાસિદ્ધિ નવ નિધિ. યાંગીને હાયે સંનિધિ: વિભૂતિ સો દાસી થઇ ફરે, આવી સ્વયં ચાેગીને વરે. 223 તે સામી નવ દૃષ્ટિ કરે, ચાંગી સમ્યગૃંષ્ટિ અતંત જ્યાં આત્માની ઋહિ, ત્યાં કુણ માત્રજ લિવ્ય સિહિ? 928 બેસી સ્વરૂપના ઘરમાંહિ. યાગી સાક્ષી ભાવે માંહિ: પુદ્રગલજાલ તમાસા જાવે, લીલા લ્હેર મફત અનુભવે. ૧૨૫ ધર્મ તાથી આધા પરિદ્વેર, તત્ત્વથી ધર્મે યતન જ કરે; આત્મધર્મમાં સ્થિરતા ધરે, ભાગવાનુ મનનંદન પદ વરે. 926

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचिते किरत्चंद्रस्नुमनःसुखनंदनेत भगवानदासेन सुमनो-नंदनीबृहत्टीकाण्यविवेचनेन सप्रपञ्चं विवेचिते श्रीयोगद्दष्टिसमुचयशास्त्रे पञ्चनी स्थिरादृष्टिः॥



# કાંતા દૃષ્ટિ

અને તથાપ્રકારે છઠ્ઠી દષ્ટિ કહી દેખાડવા માટે કહે છે:---

कान्तायामेतदन्येषां प्रीतये धारणा परा । अतोऽत्र नान्यमुक्तित्यं मीमांसाऽस्ति हितोदया ॥ १६२ ॥

કાંતા દિષ્ટ છડ્ડીમાં, જેહ કહ્યું હમણાં જ; તેહ બધુંધ હાેય છે, અન્ય પ્રીતિને કાજ. હાેય પરા અહિં ધારણા, એથીં અન્યમુદ ના'ય; મીમાંસા વળી સર્વદા, હિતાદયયુત હાેય. ૧૬૨

અર્થ:—કાંતા દરિમાં આ નિત્ય દર્શનાદિ અન્યને પ્રીતિ કારણ થાય છે, તથા પરા ધારણા હોય છે; એથી અત્રે અન્યમુદ્દ હોતી નથી ને નિત્ય હિતોદયી મીમાંસા હોય છે.

#### વિવેચન

" છઠ્ઠી દિઠ્ઠી રે હવે કાંતા કહું, તિહાં તારામ પ્રકાશ; તત્ત્વમીમાંસા રે દઢ હાય ધારજ્ઞા, નહિં અન્ય શ્રુત વાસ.... ધન ધન શાસન શ્રી જિનવરતા ું!"—શ્રી યા. દ. સજ્ઝાય દ-પ

मृत्तिः-कान्तायाम्— झन्ता ६ थिमां, एतद्-आ, अनंतर-६ मणां क इहेतुं नित्यदर्शना हि, अन्येषां मीतये-भी लागे भीति अधे थाय छ, निर्दि हे देव अधे तथा घारणा परा-परा-प्रधान धारणा है। ये छे. 'यित्तने। देशलंध ' ओ धारणा तुं बक्षण छे. इहीं छे हे-' देशवन्धि आत्तस्य घारणा ' (पा. ३.१). अतो-आ धारणाथी, अत्र-आ ६ थिमां, नान्यमुद्-अन्यसुद्द नथी होती, अन्यत्र हर्षं नथी होती, न्यारे ते ते प्रतिकासना अधेशने सीधे तथा-तित्वं-ित्य, सर्व अण्यामी होयां छे, ओटने क इहीं-दितो इया-हिने ह्याणी, नसम्ययुक्तानना इणप्रधाओ इरीने.

આ છઠ્ઠી કાંતા દરિમાં (૧) આ જે હમણાં જ કહ્યું તે નિત્ય દર્શનાદિ અધુંય હોય છે, અને તે બીજાઓને પ્રીતિ ઉપજાવે છે-નહિં કે દેષ. (૨) પરમ ધારણા હોય છે. ધારણા એટલે ચિત્તના દેશખંધ. (૩) અને આ ધારણાને લીધે અત્રે અન્યમુદ્દ હોતી નથી, અર્થાત અન્યત્ર હર્ષ હોતા નથી, કારણુકે ત્યારે તે તે પ્રતિભાસના અયાગ હાય છે. (૪) તથા નિત્ય-સર્વકાળ સદ્દવિચારાત્મક મીમાંસા-તત્ત્વવિચારણા હોય છે, કે જે સમ્યગ્રાનના ફળપણાએ કરીને હિતાદયવંતી હોય છે.

આ દર્ષિને 'ફાંતા' નામ આપ્યું છે, તે યથાર્થ છે. કારણકે આ દરિમાં કાંતા એટલે પતિવતા સ્ત્રી જેવા પરમાર્થ ભાવ હાય છે. જેમ પતિવતા સ્ત્રી ઘરના બીજાં ખયાં કામ કરતાં પણ પતિનુંજ ચિંતન કરે છે, તેમ આ દરિયાળા સમ્યગ્રદિ પુરુષ લલે બીજાં સંસાર સંબંધી કામ કરતા હાય, તાપણ તેનું ચિત્ત સદાય શ્રુતધર્મમાં જ લીન રહે છે. અથવા કાંતા એટલે પ્રિયા–૦ હાલી લાગે તે. આ દરિમાં સ્થિતિ કરતા પુરુષ કાંત–કમનીય–પરમ રમ્ય ભાસે છે, એટલે અન્ય જવાને બહુ પ્રિય–૦ હાલો લાગે એવા જનપ્રિય હાય છે, એટલે આ દરિને પણ 'કાંતા' નામ ઘટે છે. અથવા આ દરિયાગિજનાને બહુ પ્રિય છે, એટલે પણ તે કાંતા છે. આમ ખરેખર 'કાંતા' એવી આ છઠ્ઠી દરિમાં પાંચમી દરિના જે નિત્ય દર્શનાદિ ગુણગણ કહ્યો, તે તો હાય જ છે, પણ તે વિશેષ નિર્મળપણે. એટલે નિત્ય દર્શના સ્ફર્મ બાધ, પ્રત્યાહાર, બ્રાંતિત્યાં આદિ અત્રે અવશ્ય અનુવત્તે છે જ, અને તેની એકાર બળવત્તરતા વર્તે છે.

અત્રે જે દર્શન થાય છે તે સ્થિરા દર્શિની પેઠે નિત્ય—અપ્રતિપાતી હોય છે, પશુ વધારે તિર્મલ અને બળવાન્ હોય છે. તેને તારાની ઉપમા ઘંઠે છે, કારણ કે તારાનો પ્રકાશ રતની જેમ સ્થિર હોય છે, પણ તેના કરતાં વધારે બળવાન્ 'તિહાં તારાભ તેજસ્વી હોય છે. તારાના પ્રકાશ આકાશમાં નિત્ય ચમકે છે, સદા પ્રકાશ ' સ્થિર હોય છે, તેમ આ દર્શિવાળા સમ્યગૃદૃષ્ટ પુરુષના સમ્યગૃદર્શન મય બાધ-પ્રકાશ ચિદાકાશમાં નિત્ય ઝળહળે છે, સદા સ્થિર પ્રકૃતિથી સ્થિત જ વર્તે છે. અત્રે દર્શન અર્થાત્ આત્માનુભવજન્ય સત્ શ્રદ્ધાવંત બાધ એટલા બધા સ્પષ્ટ હોય છે કે તે તારાની પેઠે ચિદાકાશને નિરંતર ઉદ્યોતમય કરી મૂકે છે. વળી તારા જેમ આકાશમાં નિરાલંબન છતાં નિત્ય પ્રકાશી રહે છે, તેમ આ દર્શિનો બોધ પણ નિરાલંબન છતાં સદા ચિદાકાશને પ્રકાશમાન કરે છે. અને જ્ઞાનીનું આ નિરાલંબન-પણ પણ પ્રથમ તો પરમ જ્ઞાની એવા પ્રભુનું—પરમાત્માનું અવલંબન લેવાથી પ્રગટે છે, કારણ કે આ દુસ્તર ભવસમુદ્ર પણ તે શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ પ્રભુના પ્રબલ અવલંબનથી ગાપદ સમાન બની જાય છે, અને તે પ્રભુના જ અવલંબનખલથી આત્મા નિરાવલંબન-પણ પાંમી નિજ શ્રાહ્મ શરૂ નંદનવનમાં રમે છે.

એટલે જ આવા આ સમ્યગ્દર્શની પુરુષના બાધ અત્યંત સૂક્ષ્મ હાય છે. દ્રવ્યાનુ-

ચાગ ને તેના મર્મરૂપ રહસ્યને સમ્યગ્રદ્દ પુરુષ તત્ત્વથી સમ્યક્ષ્યણે જાણે છે. તેની शत-अनुसवनी दशा प्रतिसमय वधती ज्या छे ने तेने शुद्ध सहजात्म-**સફરમ એાધ** સ્વરૂપના અવભાસ થાય છે. સ્વ-પર ભાવના પરમ વિવેક કરવારૂપ સુક્ષ્મ બાધ અત્રે અધિક ખળવત્તર હાય છે, અત્યંત સ્થિર હાય છે. હું દેહાદિથી ભિન્ન એવા શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપી આત્મા છું, એવું પ્રગટ ભેદ જ્ઞાન અત્ર અત્યંત દઢ ભાવનાવાળું હાય છે. એટલે તે સમ્યગ્દેષ્ટિ પુરુષ ભાવે છે કે-'ચૈતન્ય\* શક્તિમાં જેના સર્વસ્વ સાર વ્યાપ્ત છે એવા આ આત્મા આટલા જ છે. એનાથી અતિરિક્ત (જાદા) આ સવે<sup>લ્</sup>ય ભાવા પોદ્દગલિક છે. આ અનાદિ અવિવેક્રુપ મહાનાટ્યમાં વર્ણા દે-માનુ પુદ્દગલ જ નાચ છે-અન્ય નહિં; અને આ છવ તા રાગાદિ પુદ્દગલ-વિકારથી વિરુદ્ધ એવી શુદ્ધ ચૈતન્ય ધાતુમય મૂર્તિરૂપ છે '.-એવી દૃઢ આત્મભાવનાને લીધે 'ચતન્યથી રિક્ત-ખાલી એવું અધુંય એકદમ છાહી દઇ, અત્યંત સ્કૃટ એવા ચિત્શક્તિમાત્ર આત્માને અવગાહીને તેઓ વિશ્વની ઉપર તરતા રહી, આ અનંત એવા સાક્ષાત પરમાત્મશ્વરૂપ આત્માને આત્મામાં અનુભવે છે. '-- આવા સૂક્ષ્મ છાધ હાવાથી સમ્યગૃદૃષ્ટિને કયારનીયે મિશ્યાત્વજન્ય ભ્રાંતિ ટળી છે અને પરમ શાંતિ મળી છે. કારણ કે અનાત્મ એવી પર વસ્તુમાં આત્મણુદ્ધિ એ જ મુખ્ય ભ્રાંતિ છે, એ જ મિશ્યાત્વ અથવા અવિદ્યા છે; આત્મામાં જ આત્મભુદ્ધિ એ જ સમ્યક્ત અથવા વિદ્યા છે, એ જ વિશ્રાંતિ છે, એ જ આરામ છે, એ જ વિરામ છે, એ જ વિરતિ છે, અને એ જ શાંતિ છે. પર વસ્તુમાં આત્મભાંતિ એ જ જવના માટામાં માટા રાગ છે, અને તે આત્મભાંતિથી જ ચિત્તભાંતિ અને ભવબ્રાંતિરૂપ અનંત દુ:ખ ઉપજે છે. સમ્યગુદ્ધ જ્ઞાની પુરુષને તા આ આત્મગ્રાંતિન રૂપ મહારાગ સર્વથા દ્વર થયા છે. એટલે તેએ સ્વસ્ત્રરૂપમાં વિશ્રાંત થઇ, સ્વરૂપૈકનિષ્ઠ બની પરમ આત્મશાંતિ અનુભવે છે.

આમ પરલાવમાં આત્મણહિરૂપ મુલગત ભ્રાંતિ ટળી હોવાથી, અને આત્મામાં જ આત્મણહિરૂપ સ્વરૂપવિશ્રાંતિમય પરમ શાંતિ મળી હોવાથી, આ જ્ઞાની સમ્યગૃદષ્ટિ સત્પુરુષ પરલાવમાંથી આત્માને પાછા ખેંચી લે છે—પ્રત્યાહુત કરે છે. એટલે તે પ્રત્યાહાર પરપરિશ્વિમાં રમતા નથી, પરવસ્તુમાં આત્માને મુંઝવવા દેતા નથી— માહમૃશ્છિત ઘવા દેતા નથી, પશુ નિજ આત્મપરિશ્વિમાં જ રમે છે.

<sup>\*&</sup>quot;बिच्छक्तिन्याससर्वस्वसारो जीव इयानयम्। अतोऽतिरिक्ताः सर्वेऽिय भावाः पौद्रलिका अमी॥
"अस्मिन्ननादीनि महत्यविवेकनाट्ये, वर्णादिमान्नटित पुद्रल एव नान्यः।
रागादिपुद्रलिकारविरुद्धशुद्ध-चैतन्यधानुमयमूक्तिरयं तु जीवः॥
सकलमिप विहायाह्मय चिच्छक्तिरिकम्, स्फुटतरमवगाह्य स्वं च विच्छक्तिमात्रम्।
इममुपरि तरन्तं चाढ विश्वस्य साक्षात्, कलयतु परमात्मात्मानमात्मन्यनन्तम्॥"
—श्री सभयसार ६६१६

તેઓ પોદ્દગલિક વિષયભાગથી નિરંતર દ્વર દ્વર ભાગે છે, અને કાચળાની જેમ વિષયોમાંથી ઇંદ્રિયોના પ્રત્યાહાર કરે છે—પાછી ખેંગી લે છે. એટલે એમની આશ્રવભાવની ચાલ સહેજે-અનાયાસે છૂટી જાય છે, અને ઉગ્ર સંવર દશા પ્રગટે છે. જેથી તેઓના આત્મા પાતેજ સાક્ષાત્ સંવરરૂપ થાય છે, સ્વરૂપગુમ અને છે.—આમ નિત્યદર્શન—પ્રત્યાહાર આદિ પાંચમી દિપ્તા ગુષ્યુગણના આત્મલાલ અત્ર છઠ્ઠી દિપ્તમાં વિશેષ પ્રખળપણ—નિર્મળપણ અનુવર્ત્ત છે જ. આવા પરમ ઉદાર ગુષ્યુમાં પદ્મ સમ્યગ્ર દિપ્ત સત્પુરુષને દેખીને અન્ય જીવાને પણ તેમના પ્રત્યે સ્વાલાવિક પ્રેમ સ્કુર એવી તેમની જનપ્રિયતા હાય છે. આ મહંતાના સ્વરૂપાયરણરૂપ ચારિત્રના કાઇ એવા મુંગા મહાપ્રભાવ સ્વયં સ્કુરે છે, કે તેમને જોતાંજ ખીજા જીવાને તેમના પ્રત્યે કુદરતી પ્રેમ—ખહુમાન ઉપજે છે.

## યાગનું છકું અંગ–ધારણા.

" જિનરાજની સેવના કરવી, ધ્યેય ધ્યાન ધારણા ધરવી."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આ દરિમાં ધારણા નામનું છકું યાેગ અંગ પ્રાપ્ત થાય છે, કારણ કે **પ્રત્યાહાર** નામનું પાંચમું અંગ સાંપદ્યા પછી સ્વાભાવિક ક્રમે ધારણા થાય છે. ધારણા એટલે चित्तना देशण ध, चित्तने अभुड भर्यादित देशमां-क्षेत्रमां णांधी राणवं-विसाव निवृत्ति धारी राणवु ते धारखा, ओम तेनी व्याण्या छे. मनामर्थट यारे डेार સ્વભાવ પ્રવૃત્તિ ભ્રમણ કરવાના અતિ ચંચલ સ્વભાવ ધરાવે છે, તેને નાસાથ આદિમાં સ્થિર કરવું, અથવા શ્રુતસ્કંધના નિરંતર આરાહ્યાં-અવરાહ્યાંમાં રાકી રાખવું, પ્રભુમક્તિરૂપ ખીલામાં પ્રેમની સાંકળથી બાંધી રાખવું, અથવા શુદ્ધ આત્મ ચિંતનના વ્યાપારમાં ધારી રાખવું તે ધારણા છે. ( જુએ પૃ. ૨૧૨-૨૧૩ ) આત્માને પરભાવમાંથી પ્રત્યાહત કરવા-પાછા ખેંચવા તે પ્રત્યાહારનું કામ છે, ને તેને આત્મ-ભાવમાં ધારી રાખવા તે ધારણાનું કામ છે. આમ ચિત્તને વિષયામાંથી વ્યાવૃત્ત કરી આત્મભાવમાંજ પ્રવૃત્ત કરવું, આત્મસ્વરૂપ ધર્મમાં જ ધારી રાખવું એવી શુદ્ધ ધારશા સમ્યગુદ્ધ યાંગી પુરુષ ધરે છે. કે જે અંતે તત્ત્વાનંદમય પૂર્ણ સમાધિમાં લયને પામે છે. આવી ઉત્તમ આત્મધારણાવાળા સમ્યગૃદેષ્ટિ જ્ઞાની પુરુષ ' પરપરિણતિ\* છાંડી દર્ધ, લેક-વાદાનું ખંડત કરી, ઉદિત અખંડ એવા પ્રચંડ જ્ઞાનમય સ્વલાવમાં સ્થિતિ કરે છે, તો પછી તેને બીજી કર્ત્તા-કર્મ પ્રવૃત્તિના અવકાશ ક્યાંથી હાય ? અથવા પોફગલિક કર્મ બંધ કયાંથી હાય ? ' આવી અદ્ભુત આત્મસ્વભાવ ધર્મમય ધારણાવાળા ભેદનાની સમ્યગૃદ્ધિ

<sup>\* &</sup>quot; परपरिणतिमुज्झत् खंडयद्भेदवादा-निदमुदितमखण्डं ज्ञानमुचण्डमुचै:। नतु कथमवकादाः कर्तकर्मप्रवृत्तेरिह भवति कथं चा पीद्गलः कर्मवन्यः॥" ( धत्यादि विशेष भाटे लुओः)---श्रो सभयसारुक्षशः

પુરુષ આત્મપ્રવૃત્તિમાં અતિ જાગરૂક-જાગતા હાય છે, અને પરપ્રવૃત્તિમાં જહેરા, આંધળા ને મૂંગા હાય છે!

'आतमप्रवृत्तावति जागह्नकः, परप्रवृत्तौ बिधरान्धमूकः। "—अध्यात्भापनिषइ.

## અન્યમુદ્દ દોષના નાશ.

" ધર્મ જિનેસર ગાઉ રંગશું, ભંગ મ પડશા હા પ્રીત…જિનેસર ! બીજો મન મંદિર આહું નહિં, એ અમ કુલવટ રીત…જિંo"—શ્રી ગ્યા**નંદધનછ**.

અને અતે આવી સ્વસ્વરૂપમાં ટુઢ અવધારણરૂપ ધારણા હોય છે, એટલા માટે જ મા દિલ્ટમાં સ્થિતિ કરતા દઢ યાંગીને અન્યમુદ્ હોલી નથી, અન્ય સ્થળે હર્ષ ઉપજતો નથી, એક આત્મા સિવાય ળીજે કયાંય આનંદ થતો નથી. કારણ 'ખીજો મન- કે પરમ આનંદના નિધાન સચ્ચિદાનંદરૂપી ભગવાન્ આનંદઘન મંદિર આણું આત્માના પરમ અમૃત સુખના રસાશ્વાદ જેણે ચાખ્યો હોય, તેને નહિં' તેનાથો અન્ય એવા 'બાકસ બુકસ' જેવા તુચ્છ વિષયસુખમાં કેમ રસ પહે? આત્મા અને આત્મધર્મ શિવાય તેને બીજાં કંઇ પણ કેમ ગમે? આવા આત્મારામી સમ્યગ્દૃષ્ટિ જ્ઞાની પુરુષને કેવળ આત્મનિમગ્નતામાં જ આનંદ ઉપજે છે. એક ક્ષણ પણ એ સુખના વિરહ તે ખમી શકતા નથી. અને અનિચ્છતાં છતાં કદાપિ કર્મજન્ય બાદ્ય ઉપાધ પ્રસંગથી તે અમૃતસુખસિંધુના અખંડ અનુભવનમાં વિદ્ય આવે, તો તેથી તેના આત્મા અત્યંત્વ સંવેદનવાળા પ્રશસ્ત એદ અનુભવે છે.—એવી ઉદ્યુષ્ટ આત્માકારતા જ્ઞાની પુરુષની વર્તા છે.

"મનમાહિત તુમ સતમુખ તિરખત, આંખ ત તૃપતી અમચી; માહ તિમિર રવિ હર્ષ ચંદ્ર છવિ, મૂરત એ ઉપશમચી…. હું તો વારિ પ્રભુ! તુમ મુખની "—શ્રી દેવચંદ્રજી.

કારણ કે જ્ઞાની સમ્યગૃદ્ધિ પુરુષ પરમ આત્મતત્ત્વના એવા પરમ લક્ત હાય છે, તેના પ્રત્યે એમને એવી અનન્ય પ્રીતિ પ્રગટી હાય છે, એવા પરમ પ્રેમપ્રવાહ પ્રવહતો હાય છે, કે એ શિવાય બીજે કયાંય એમનું ચિત્ત રંચમાત્ર પણ રતિ 'મને ન ગમે હા પામતું નથી શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ પ્રભુ પ્રત્યે તેમને એવી અપૂર્વ બીજાના સંગ પ્રાતા નથી માલતી કુલે જે માહો હાય તે લમરા બાવળની ડાળ પર કેમ બેસે ? પવિત્ર પ્રવાહી ને શીતલ સુગધી ગંગાજલમાં જે હંસ ઝીક્યા હાય, તે અશુચ્ચ બંધિયાર ને દ્વાપદ દુર્ગધી ખાલાચિયાના પાણીમાં કેમ રમે ? અત્યંત ઉત્કંઠાથી જે 'પીક પીક' જપી

જલધરના જલની પ્રતીક્ષા કરતા હાય, તે ચાતક બીજા જલ સામું પણ કેમ જુએ! શીતલ છાયાપ્રદ ને ફલમારથો નમ્ર એવા આમની પંજરી મંજરી પામી જે મધુર ટહૂકા કરતી હાય, તે કાંકિલને ફલફૂલ રહિત ઉછા ને ઉચા તાડ જેવા ઝાડ કેમ ગમે! કમલિની દિનકરના કર વિના બીજાના કર કેમ ગહે! કુમુદિની ચંદ્ર શિવાય બીજાની પ્રીતિ કેમ કરે! ગોરી ગિરીશ વિના ને લક્ષ્મી ગિરિધર વિના પાતાના ચિત્તમાં અન્યને કેમ ચાહે! તેમ જ્ઞાની પુરુષનું ચિત્ત પણ એક પરમાત્મ તત્વ શિવાય અન્યત્ર પ્રીતિ કેમ ધરે! (જુએા પૃ. ૩૮૧-૩૮૨) આમ આ પરમ આત્મતત્ત્વના અનન્ય પ્રેમને લીધે જ્ઞાની પુરુષને તેમાં એટલું બધું તન્મયપણં-એકાથપણં થઇ અપ છે, કે તેથી તેની દૃષ્ટિમાં અન્ય વિષયના પ્રતિભાસ પણ થતા નથી! સમ્યગ્દૃષ્ટિ સત્યુરુષાનું ચિત્ત સ્વરૂપ-સ્વદેશમાં એટલું બધું રાકાયેલું રહે છે કે તે આડે બીજે ક્યાંય શું બની રહ્યું છે, તેનું પણ તે પરમ સંત અવધુતાને ભાન રહેતું નથી!—આવા પરમ અદ્યુત અનન્યમુદ્દ્ ભાવનું જીવતું જાગતું જવલંત ઉદાહરણ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજના સ્વાનુભવજન્ય સહજ વચનાદ્વારમાં સ્થળે સ્થળે સુજ્ઞ વિવેકીને પ્રત્યક્ષ થાય છે. જેમકે—

ખરેખરા જ્ઞાની સમ્યગૃદ્ધિ સત્પુરુષના અનન્યમુદ્દભાવ આવી પરાકાષ્ઠાને પ્રાપ્ત થયેલા વર્ષે છે, તેનું આ દિગૃદર્શન માત્ર છે. આમ આ છઠ્ઠી દબ્ટિમાં અન્યમુદ્દ નામના છઠ્ઠી ચિત્તદોષ નષ્ટ થાય છે. આત્મતત્ત્ર કરતાં અન્ય સ્થળે આનંદ—માદ પામવા તે અન્યમુદ્દ અથવા આમ માઉલી યાત્રકિયા અવગણીને બીજે ઠામે હર્ષ ધરવા, તે પરમાર્થ-રૂપ ઇન્ટ કાર્યમાં આંગારાના વરસાદ જેવા છે. ( જીઓ પૃ. ૮૬ )

## મીમાંસા–

તથા આ છઠ્ઠી દબ્ટિમાં **મીમાંસા** નામના છઠ્ઠો ગુગુ પ્રગટે છે. પાંચમી દબ્ટિમાં સૂક્ષ્મણાલ નામના ગુણુ પ્રગટ્યા પછી સ્વાભાવિક ક્રમે મીમાંસા ગુણુ ઉપજવા જોઇએ. કારેશું કે જેને સ્ક્ષમણાં ઉપજે છે, તે પછી તે બાંધનું મીમાંસન કરે છે, તલસ્પર્શી સદ્દિવિચારણા કરે છે, અહાનિશ ઊઢાપાઢ કરે છે, નિત્ય મનન-નિર્દિધ્યાસન કરે છે, નિરંતર તત્વિચંતન કરે છે. જેમ કાઇ ખારાક ખાય તે બરાબર રસપૂર્વક ચાવે તા હાજરીમાં પાચક રસની બરાબર ઉત્પત્તિ થાય, ને તેની પાચનક્રિયા ઉત્તમ થાય, અને પછી તે રસ દાઢીમાં એકરસ થઇ સર્વ અંગને માંસલ કરે, પુષ્ટ-સરાવદાર બનાવે; તેમ સમ્યગ્બાધરૂપ આઢાર પણ રસપૂર્વક બરાબર ચાવવામાં આવે, અર્થાત્ પુન: પુન: મનન કરવામાં આવે તો ઉત્તમ બાલરૂપ રસની નિષ્પત્તિ થાય, ને શુદ્ધ આત્મપરિશૃતિરૂપ ઉત્તમ પાચનક્રિયા થાય, અને પછી તે પરિશૃત રસ આત્માના અંગેમંગમાં-પ્રદેશપ્રદેશમાં વ્યાપ્ત થઇ તેને શુદ્ધ આત્મધર્મની પુષ્ટિથી માંસલ કરે, પુષ્ટ-સરાવદાર બનાવે. આ દૃષ્ટાંતથો મીમાંસાના પરમાર્થ સમજાય છે.

એટલે જ્ઞાની સમ્યગ્દ િ પુરુષ દ્રવ્ય, ગુલ, પર્યાય, તેના ભંગ, નય, પ્રમાણ, સત્ સ્વરૂપ, ઉત્પાદ-વ્યય-દ્રીવ્યરૂપ ત્રિપદી, સખ્તભંગી, આત્મા, કર્મ, યાગ આદિ દ્રવ્યાનુ-યાગાંતર્ગત સુક્ષ્મ વિષયાની તલસ્પર્શિની અવગાહના કરે છે; સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી આત્માનું અસ્તિપણું છે, પરદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી આત્માનું નાસ્તિપણું છે, એલું લાડું ગંભીર તત્ત્વચિંતન કરે છે. આ દ્રવ્યાનુયાગના પરમ રહસ્યભૂત-કળશરૂપ પરમ આત્મતત્ત્વનું-લાગવાન સમયસારનું અર્થાત્ શુદ્ધ આત્માના સહજ સ્વરૂપનું પરિશીલન કરી, તેને આત્મસ્વલાવભૂત કરી મૂકે છે.

" શુણુ પર્યાય અનંતતા રે, વળી ય સ્વસાવ અગાહા રે; નય ગમ લગ નિક્ષેપના રે, હેયાપાદેય પ્રવાહા રે….કું યુ જિનેસરુ! નિજ સાવે સીય અસ્તિતા રે, પર નાસ્તિત્વ સ્વસાવ; અસ્તિપણે તે નાસ્તિતા રે, સીય તે ઉલય સ્વસાવા રે….કુંશું "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

અને આવી સૂક્ષ્મ મીમાંસા—તત્ત્વિચારણા હિતોદયવાળી હોય છે, આથી હિતોદય— સર્વ પ્રકારના આત્મકૃદયાણની સંપ્રાપ્તિ થાય છે. ઉદય એટલે અઢતી કળા. જેમ સૂર્યના ઉદય થઇ તે ઉત્તરાત્તર વધતી તેજસ્વિતાને પામી મધ્યાદ્ધે પૂર્ણ પણે પ્રતપે છે, તેમ અત્રે પણ આત્મહિતરૂપ સૂર્યના ઉદય થઇ, ઉત્તરાત્તર અઢતી આત્મદશાને પામી, પૂર્ણ આત્મસ્વરૂપ મધ્યાદ્ધને પામે છે. અથવા જેમ ળીજના ચંદ્ર ઉત્તરાત્તર અઢતી કળાને પામી, પૂર્ણ માએ પૂર્ણ સ્વરૂપને પામે છે, તેમ અત્રે પણ આત્મહિતરૂપ ચંદ્ર ઉત્તરાત્તર અઢતી કળાને પામી, પૂર્ણ શુદ્ધ સહ્આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં પર્યાપ્તિ પામે છે. સહસ્રદલ કમલકલિકા જેમ ઉત્તરાત્તર વિકાસને પામી, પૂર્ણ પણે ખીલી ઊઠે છે, તેમ અત્ર હિતાદયરૂપ સહસ્રદલ કમલ સાનુબંધ વિકાસને પામી પૂર્ણ સ્વરૂપે ખીલી નીકળે છે નવે નિધાન અને અષ્ટ મહાસિદિ આદિ કિંકર થઇને જ્ઞાતીપુરુષને અનુસરે છે, પણ અવધૃત નિરપેક્ષ જ્ઞાની તે તેની સામું પણ

પાછું વાળીને જેતા નથી, તેની તમા પછ કરતા નથી! એવા પરમ અદ્ભુત ગુણ્**વેરાગ્ય** જ્ઞાની પુરુષને હાય છે!

"તે આત્મસ્વરૂપથી મહત્ એવું કંઇ નથી. એવા આ સૃષ્ટિને વિષે કાઇ પ્રભાવજોગ ઉત્પન્ન થયા નથી, છે નહીં, અને થવાના નથી કે જે પ્રભાવજોગ પૂર્ણુ આત્મસ્ત્રરૂપને પણુ પ્રાપ્ત ન હાય; તથાપિ તે પ્રભાવ જોગને વિષે વર્તાવામાં આત્મસ્ત્રરૂપને કંઇ કર્તાવ્ય નથી, એમ તા છે, અને જો તેને તે પ્રભાવજોગને વિષે કંઇ કર્તાવ્ય ભાસે છે તા તે પુરુષ આત્મસ્ત્રરૂપનાં અત્યંત અજ્ઞાનને વિષે વર્તા છે, એમ જાણીએ છીયે."

" બાકી જેટલાં સમ્યક્તવનાં સ્થાનક છે, અને જયાંસુધી સમ્યક્ પરિણામી આત્મા છે ત્યાંસુધી તે એકે જોગને વિષે જીવને પ્રવૃત્તિ ત્રિકાળે સંભવતી નથી. "—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ, પર્યાક ૩૩૭, ૩૬૯.

આ જ અર્થ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે-

अस्यां तु धर्ममाहात्म्यात्समाचारविशुद्धितः। प्रियो भवति भृतानां धर्मैकाग्रमनास्तथा॥ १६३॥

આમાં ધમ`માહાત્મ્યથી, હોય વિશુદ્ધાચાર, તેથી હોય પ્રિય પ્રાહ્યિત, ધર્મ એકમન ધાર. ૧૬૩

અર્થ:--અને આ જ દૃષ્ટિમાં ધર્મના માહાત્મ્યઘકી સમ્યક્ આચારની વિશુદ્ધિને હીધે, યાેગી પ્રાણીઓને પ્રિય હાેય છે, તથા ધર્મમાં એકાગ્ર મનવાળા હાેય છે.

#### વિવેચન

આ કાંતા દિષ્ટમાં જ નિયમે કરીને ધર્મ ના માહાત્મ્યરૂપ કારણ થકી સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિ હાય છે; અને તેથી કરીનેજ અત્રે સ્થિતિ કરતા સમ્યગૂદષ્ટિ યાગી પુરુષ પ્રાણીઓને આપાઆપ પ્રિય થઇ પડે છે, તથા તે ધર્મમાં એકાથ ચિત્ત ધરાવે છે.

# ધર્મના મર્મઃ ધર્મના અપૂર્વ મહિમા.

" જિન સાહી હે આતમા, અન્ય હાઇ સા કર્મ; કર્મ કંટે સા જિન બચન, હત્વજ્ઞાનીકા મર્મ."—શ્રીમદ્ રાજ્ય ૬૭૦

मृत्तिः-अस्यां तु-न्या क अंता दृष्टिमां-निशेषधी, नियमधी, धर्ममाहात्स्यात्-धर्म भादात्भ्यस् अरथ् थप्टी, समाचारविद्युद्धितः-सम्यक् आयारविशुद्धित्य हेतुने अधि, शुं? ते। के-प्रियो भवति भृतानाम्-भृतोने-प्राधीओने प्रिय होय छे, धर्मकाग्रमनास्तथा-तथा धर्ममां ओआप्र मनवाणा है।य छे.

ધર્મના મહિમા કાેઇ અપૂર્વ છે. આ ધર્મનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ સમજવા ચાેેેગ્ય છે. અત્રે ' ધર્મા' એટલે સનાતન-શાશ્વત એવા આત્મધર્મા સમજવા. જિનધર્મ એ એનું પર્યાય નામ છે, કારણ કે શુદ્ધ સહજાત્મરવરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા શુદ્ધ આત્મા તેનું નામ જ ' જિન ' અર્થાત્ વીતરાગ પ્રભુ છે; અને એવા તે જિનના અર્થાત્ શુદ્ધ આત્માના ધર્મ તે જ જિનધર્મ છે, અને તેનાથી અન્ય તે કર્મ છે. તે કર્મને જે કાટે-કાપે તે જિનવચન છે. મામ તત્ત્વજ્ઞાનીઓના મર્મ છે. આ આત્મધર્મ આત્માના સ્વસાવભૂત હાઇ સનાતન છે, શાયત છે, ત્રિકાલાગાધિત છે. આવા આત્મભાવમાં સ્થિતિ કરવી, આત્માને ધારી રાખવા તેનું નામ ' धूम ' છે; અને તે જ વાસ્તવિક એવા વસ્તુ ધાર્મ છે. કારણ કે ज्ञान-દર્શન–ચારિત્રાદિ આત્માના સ્વભાવભૂત ગુણ છે, અથવા તે જેમાં અંતર્ભાવ પામે છે એવા શુદ્ધ એક ટંકાતકીઈ જ્ઞાયક ભાવ એ જ આત્માના સ્વભાવ છે, તેમાં વર્ત્તલું, તેમાં સ્થિતિ કરવી, આત્માને ધારી રાખવા તે આત્મ વસ્તુના ધર્મ છે. 'वत्थुसहाबो धम्मो ' વસ્તુના સ્વભાવ તે ધર્મા. આત્મવસ્તુના સ્વભાવ તે આત્મધર્મા આમ નિર્મલ જ્ઞાત દર્શનમય આત્મસ્વભાવમાં વર્ત્તવું તે જ ધર્મ છે. પણ ધર્મના આ વાસ્તવિક સ્વરૂપનું જગત્ને ભાન નથી. 'ધરમ ધરમ કરતા સહ્ જગ ફિરે ' આખું જગત ' ધર્મ' ' ધર્મ' કરતું કરે છે, પણ તેને ધર્મના મર્મની ખબર નથી. નહિં તો આ ધર્મ જિનેશ્વરનું ચરણ શ્રદ્ધા પછી કાઇ કર્મ બાંધે જ નહિં,-એમ મહાગીતાર્થ મહાતમા **આનંદઘનજી** ગાઇ ગયા છે.

લોકા પારક ઘર ધર્મ શાધતા કરે છે, પણ પાતાના ઘર જ ધર્મ છે તે જોતા નથી! આ તો તેઓ કરતૂરીઓ મૃગ જેવું આચરણ કરે છે! કરતૂરીઓ મૃગની નાલિમાં જ કરતૂરીના વાસ છે, છતાં તે મૃગને તેના પરિમલ કયાંથી આવે છે કરતૂરી મૃગનું તેનું લાન નથી. એટલે તે બિચારા તેની શાધમાં વહાર ચાતરફ દર્શાંત લમ્યા કરે છે! તેમ આ ધર્મ તો પાતાના આત્માની અંદર જ રહ્યો છે, કાંઇ ગામ ગયા નથી, છતાં અહીંથી મળશે કે તહીંથી મળશે એવી ખાટી આશાએ અજ્ઞાન લાક તેને ઢ્ઢવા માટે ચારકાર ઝાંવા નાંખી નકામા હેરાન થાય છે, ને નિષ્ફળ ખેદ ધરે છે. પાતાના મુખની આગળ જ જે પરમ નિધાન પ્રગટ ખુલ્લા પડ્યો છે, તેને હલ્લંથી જઇને, તેઓ તેની શાધમાં વહાર નીકળી પહે છે!! (જાઓ પૃ. ૪૮૦).

"પર ઘરે જોતાં રે ધર્મ તુમે કરો, નિજ ઘર ન લહા રે ધર્મ; જેમ નિલ જાણે રે મુગ કસ્તૂરીએા, મૃગમદ પરિમલ મર્મ. ....શ્રી સીમાંધર સાહેળ સાંભળા."—શ્રી યશાવિજયછ કૃત સ.ગા. સ્ત.

આમ આ ધર્મ તો પોતાના આત્મામાં જ રહ્યો છે, અથવા આ આત્મા પોતે જ ૬૬

ધર્મ છે, એટલી સીધી સાદી વાત લાેક સમજતા નથી. જેમ નિર્મલતા એ સ્ફટિક રતનાે સ્વભાવ હાઇ, તેના ધર્મ છે, તેમ કષાય અભાવરૂપ નિર્મલતા એ જ સ્ફેડિક દર્શત: આત્માના શુદ્ધ સ્વલાવ હાર્ક આત્માના ધર્મ છે. અર્થાત શુદ્ધ આત્મા નિરુપાધિપાશું એ જ ધર્મ છે, આત્મશુદ્ધિ એ જ ધર્મ છે, તેથી વિપરીત તે અધર્મ છે. પણ સ્ફટિક રતનના સ્વભાવ નિર્મલ છતાં, પાસે રાતું ફલ તે ધમ હાય તા તેમાં રાતી ઝાંઇ-છાયા પડે છે, કાળું કુલ હાય તા કાળી ઝાંઇ પડે છે. આમ બાહ્ય ઉપાધિને લીધે સ્ક્ટિકની નિર્મલતામાં ઉપરાગરૂપ આવરણ આવે છે, તેમ કર્મરૂપ બાહ્ય ઉપાધિને લીધે રાગ-દેષ-માહાદિ વિભાવ પરિણામાની ઉત્પત્તિથી આત્માની નિર્મળતા અવરાય છે તે ઉપાધિ દૂર થાય એટલે સ્ક્ટિક જેમ સ્વયમિવ શુદ્ધ સહજ સ્વરૂપે પ્રકાશે છે, તેમ રાગાદિ વિભાવ ઉપાધિ દ્વર થયે આત્મા સ્વયં શુદ્ધ સહજ સ્વરૂપે પ્રકાશે છે. આત્માના નિર્મલ શુદ્ધ સ્વભાવ તા ત્રિકાલાબાધિત ને સ્વયસ્થિત છે જ, આવરણ દૂર થયું કે તે બસ પ્રગટ જ છે. આમ જેટલે જેટલે અંશે આવરણ દૂર થાય, વિલાવ ઉપાધિ ટળે, નિરુષાધિષણું આવે, તેટલે તેટલે અંશે આત્મ-ધર્મની સિદ્ધિ છે. અને તેવું નિરુપાધિક પણું સમ્યગૃદેષ્ટિ ગુણુરથા નથી માંડીને માક્ષપ્રાપ્તિ પર્યાત ઉત્તરાત્તર પ્રગટતું જાય છે.

"જિમ નિર્મલતા રે રત્ન સ્ફટિક તહ્યું, તેમજ જીવ સ્વભાવ; તે જિન વીરે રે ધર્મ પ્રકાશીઓ, પ્રત્રળ ક્યાય અભાવ....શ્રી સીમંધર. જેમ તે રાતે રે ફૂલે રાતડું, શ્યામ ફૂલથી રે શ્યામ; પાપ પુરુષથી રે તેમ જગજીવને, રાગ દ્રેષ પરિણામ...શ્રી સીમંધર. ધર્મ ન કહીએ રે નિશ્લે તેહને, જેહ વિભાવ વડ વ્યાધિ; પહેલે અંગે રે એહ્યું પેરે લાખિયું, કરમે હાયે ઉપાધિ....શ્રી સીમંધર. જે જે અંશે રે નિરુપાધિકપણં, તે તે જાણા રે ધર્મ; સમ્યગ્રહ્ષ રે ગુણુઠાણાથકી, જાવ લહે શિવશર્મ....શ્રી સીમંધર.

—શ્રી યશાવિજયછ.

જેમ જેમ પરપરિદ્યુતિ ત્યજાતી જાય છે અને આત્મપરિદ્યુતિ ભજાતી જાય છે, તેમ તેમ આ શુદ્ધ આત્મધર્મ ઉન્મીલન પામતા જાય છે-વિકસતા જાય છે, યાવત્ માક્ષમાં શુદ્ધ ધર્મમૂર્ત્તિ સ્વરૂપ આત્મા સિદ્ધ થાય છે, સંપૂર્ણ આત્મ-વિભાવ તે કમે: સિદ્ધિરૂપ માક્ષને પામે છે. તાતપર્થ કે શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ એ જ સ્વભાવ તે ધર્મ ધર્મ છે. જેમ જેમ કર્મ-ઉપાધિ ટળે છે, તેમ તેમ ધર્મ-સમાધિ પ્રગટે છે; કારણ કે વિભાવપરિદ્યુતિરૂપ ઉપાધિ તે કર્મ છે અને સ્વભાવપરિદ્યુતિરૂપ સમાધિ તે ધર્મ છે. આમ ધર્મની સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા છે. ધર્મના દ્રવ્ય ધર્મ અંદિ બીજા પ્રકારા પણ આ ઉક્ષ્ય ભાવધર્મની-આત્મધર્મની ઉત્પત્તિમાં-સિહિમાં જેટલે જેટલે અ'શે કારણભૂત થાય તેટલે તેટલે અંશે જ તેની સફળતા છે; નહિંતો વસ્તુના સ્વભાવ ધર્મની સિહિ વિના નિષ્ફળતા છે. મહામુનીશ્વર શ્રી દેવચંદ્રજીએ કહ્યું છે તેમ 'ભાવ વિના સહ્ આલ.'

આવા આ આત્મનિમ લતારૂપ સ્વભાવ-ધમેં આ દક્ષિમાં સ્થિતિ કરતા યાગીને અત્યંત આવિર્ભૂત થયા હાય છે, અત્યંત પ્રગઠ્યો હાય છે, કારણુકે આ દક્ષિવાળા સમ્યગ્દિષ્ટ યાગીપુરુષ અત્યંત આત્મસ્થિતિમાં સ્થિત હાય છે, પરપરિણતિને ત્યજી આત્મસ્વરૂપને લગ્ને છે, એવા તે ધર્મ મૂર્ત્તિ મહાતમાં હાય છે.

'' धम्मो मंगलमुक्छिं, अहिंसा संजमो तवो। देवा वि तं णमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो॥ ''—श्री दशवैधासिक सूत्र.

આ ઉક્ત આત્મસ્વભાવરૂપ ધર્મના મહિમા કાઇ અપૂર્વ છે. ચિંતામણિ, કામકું ન, કલ્પવૃક્ષ\* આદિના મહિમા તેની પાસે તુ<sup>ર</sup>છ છે. આ ધર્મ જ્યારે ખરેખરા સ્વરૂપમાં આત્મામાં પ્રગટે છે, ત્યારે સર્વ લબ્ધિ-સિદ્ધિ, સર્વ વિભૃતિ તેની પાસે **ધર્મના અપૂર્વ** દાસી થઇને કર જેડી ઊભી રહે છે. છતાં આ આત્મનિમગ્ન અવધૂત મહિંમ≀ મહાત્મા તેની પરવાઢ પણ કરતા નથી! તેની સામું જોવાની પણ તકલીફ લેતા નથી! ખરેખર! ધર્મમાં જેનું મન સદા લીન હાય છે. <sup>ઋ</sup>વા મહાત્મા ચાેગીને દેવા પણ નમશ્કાર કરે છે. કારણ કે **અહિંસા, સંયમ અને** તપ એ ધર્મના પ્રકાર છે; અને તેની આ મહાત્માએ અત્યંત સિદ્ધિ કરી હાય છે. પરભાવ-વિભાવ પરિશ્વિતિથી તે આત્મસ્વરૂપની ઘાતરૂપ હિંસા થવા દેતા નથી, અને સ્વસ્વરૂપમાં નિરંતર સ્થિતિ કરે છે, તેથી તે અત્યંત અહિંસક હાય છે. આત્માને તે સ્વસ્વરૂપમાં જ સંયમી રાખે છે-દાળી રાખે છે, ગહાર પરવસ્તુમાં જવા દેતા નથી, તેથી તે પૂરા સાં**યમી** હાય છે. આમ પરભાવમાં નહિં જવારૂપ અહિંસનથી, અને સ્વભાવમાં સ્થિતિરૂપ સંયમનથી સમર્થ આત્મવીર્યના સંચય થાય છે, અને તેથી આ ચાર્ગી પુરુષ સ્વસ્વરૂપના પરમ તેજથી પ્રતપે છે. પરમ **તપોધન** હાય છે. આવા **અહિંસક. સંયમી અને તપસ્વી** સાચા સંત સત્પુરુષને દેવા પણ નમસ્કાર કરે એમાં શી તવાઇ ?

<sup>\* &</sup>quot; धर्मः श्रीवशमंत्र एष परमो धर्मश्च कल्पद्वमो, धर्मः कामगवीष्सितप्रदमणिर्धर्मः परं दैवतम्। धर्मः सौख्यपरंपरामृतनदीसंमृतिसत्पर्वतो, धर्मो स्रातरूपास्यतां किमपरैः श्चुदैरसत्कल्पनैः "—श्री पद्मनंदिपं यिवेशतिहा.

# સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિ-

અને આવા શુદ્ધ ધર્મની સિદ્ધિના મહિમાથી સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિ હાય છે, અર્થાત્ જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચારની યથાજી વિશુદ્ધિ થાય છે. એટલે (૧) 'જ્ઞાનચરણાર્થે'+ આ યાગી પુરુષ સ્વાધ્યાય કાલ અવલાક છે, અનેક પ્રકારે વિનય પ્રપંચે છે, દુર્હર ઉપધાન વિધિપૂર્વક આદરે છે, સારી પેઠે બહુમાન વિસ્તાર છે, નિદ્ધય દ્રાષાપત્તિ અત્યંત નિવાર છે, અર્થ-વ્યાંજન અને તદુભય શુદ્ધિમાં નિતાંત સાવધાન રહે છે. (૨) દરા નચરણાર્થે પ્રશમરસનિમગ્ન, દઢ સંવેગરંગી, પરમ વૈરાગ્યસ પન્ન, અનુક પાપરાયણ અને આસ્તિકયવંત એવા તેઓ શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા અને મૂહદ્દષ્ટિતાને ઊઠતાં વેંત જ દાખી દેવા માટે નિત્ય બદ્ધપરિકર-લેઠ ખાંધીને તૈયાર રહે છે; અને ઉપખંદ્રણ, સ્થિતિકરણ, વાત્સલ્ય, તથા પ્રસાવનાને ભાવતાં વાર વાર ઉત્સાહની અભિવૃદ્ધિ કર્ર છે. ( 3 ) આર્રિત્રચરણાર્થે હિંસા, અસત્ય, સ્તેય, અખ્રદ્ધા અને પરિગ્રહથી સમસ્ત વિરતિરૂપ પંચ સહાવતામાં તંગા તનિષ્ઠવૃત્તિવાળા હાય છે; સમ્યગ્ ચાગનિગ્રહરૂપ લક્ષણવાળી ગુપ્તિએામાં અત્યંત ઉદ્યોગી હાય છે; ઇર્યા, ભાષા, એષણા, આદાનનિક્ષેપ અને ઉત્સર્ગરૂપ સમિતિઓમાં અત્યંત પ્રયત્નશીલ રહે છે. (૪) ત્ર આગરણાથે તેએ અનશન, અવમાદર્થ, વૃત્તિપરિસંખ્યાન, રસપરિત્યાગ અને વિવિક્ત શચ્યાસનમાં પ્રતિક્ષણે ઉત્સાહ ધરાવે છે; પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ત્ય, વ્યુત્સર્ગ, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનપરિકરથી તેએક પાતાના અંત:કરણને અંકુશમાં લાવે છે. ( ૫ ) વીર્યાચરણાર્થે તેએ કર્મકાંડમાં સર્વશક્તિથી વ્યાપૃત થાય છે. '-આમ કંઇ પણ અતિચાર દોષ ન લાગે એમ તેએ પંચાચારનું આદર્શ પરિપાલન કરે છે. આવું તેએોનું निरतियार काव અનુષ્ઠાન, સત્ક્રિયાચરણ હાય છે.

"માર્ગાભિમુખ થયેલા સમ્યગ્દષ્ટ જવાને એ અચરણા પરમ કલ્યાણના હેતુરૂપ છે. માટે તેઓએ તે અવશ્ય આચરવાં ઘટે છે, આચરવાના ખંતથી પ્રયાસ કરવા ઘટે છે. અભ્યાસે કરી વિશુદ્ધ આચરણુ થશે. અહાં! કૈવા અનુપમ આચાર!" (આ પંચાચારનું હુદયંગમ સ્પષ્ટ સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવા માટે જીએ!)—શ્રી મન:સુખભાઇ કીરત્ચંદકૃત દાનધર્મ-પંચાચાર.

જ્ઞાનને અનુસરતી-અનુકૂળ જે સત્ ક્રિયા તેનું નામ 'અનુષ્ઠાન ' છે. એટલે આ સમ્યગ્દષ્ટ પુરુષને જે આત્મજ્ઞાન ઉપજયું છે, તે અત્મજ્ઞાનને અનુરૂપ-છાજે એવી આત્માનુ ચરણુરૂપ લાવક્રિયા કરવાના-સચ્ચારિત્ર પાળવાના આ યાગી સત્પુરુષ સતત પ્રયત્નપૂર્વક પરમ પુરુષાર્થ કરે છે. આ સાગ્રા સાધુપુરુષના વંદનાદિ અનુષ્ઠાન ઉત્તમ ભાવવાળા હોય છે.

<sup>+ &</sup>quot; ज्ञानचरणाय स्वाध्यायकालमवलोकयन्तो, बहुधा विनयं प्रपञ्चयन्तो " —( ઇહાદિ આધારરૂપ પરમમુંદર વર્ણન માટે જીએા)—શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ય જીકૃત પંચાસ્તિકાય ટીકા. ગા. ૧૭૨.

એટલે જ આ દિષ્ટિવાળા પરમ લાવિતાતમાં યાંગોપુરુષનું સમસ્ત આચરાષ્યુ—ચારિત્ર નિરતિચાર, શુદ્ધ ઉપયાગને અનુસરનારૂં, વિશિષ્ટ અપ્રમાદથી યુક્ત, વિનિયાગપ્રધાન અને ગંભીર ઉદાર આશયવાળું હાય છે. ( જુએ પૃ. ૭૨, તથા પૃ. ૨૫ શ્રીમદ્દ્ રાજચંદ્રજીનું 'અપૂર્વ અવસર ' વાળું અપૂર્વ કાવ્ય.)

'તે અણુગાર× લગવંતા ઇર્યાસમિત, ભાષાસમિત, એષણાસમિત, આદાનલંડમાત્ર નિશેષણા સમિત, પારિષ્ઠાપનિકા સમિત, મનસમિત, વચનસમિત, કાયસમિત, મનગુમ, વચનગુમ, કાયગુમ, ગુપ્તે દ્વિય, ગુપ્ત પ્રદ્યાચારી, અક્રોધ, અમાન, અમાય, અલાભ, શાંત, પ્રશાંત, ઉપશાંત, પરિનિર્દૃત, અનાશ્રવ, અગ્રંથ, છિન્નશ્રોત, નિરુપલેપ, કાંશ્યપાત્ર જેવા મુક્તજલ, શંખ જેવા નિરંજન, છવ જેવા અપ્રતિહતગતિ, ગગનતલ જેવા નિરાલંગન, વાયુ જેવા અપ્રતિગંધ, શારદજલ જેવા શુહદુદય, પુષ્કરપત્ર જેવા નિરુપલેપ, કૂર્મ જેવા ગુપ્તે દ્વિય, વિહગ જેવા વિપ્રમુક્ત, ગેંડાના શીંગડા જેવા એક જાત, ભારંડપક્ષી જેવા અપ્રમત્ત, કુંજર જેવા શોંડીર, વૃષભ જેવા સ્થિર, સિંહ જેવા દુર્ધર્ષ, મંદર જેવા અપ્રકંપ, સાગર જેવા ગંભીર, ચંદ્ર જેવા સૌમ્યલેશ્યાવંત, સૂર્ય જેવા દિપ્તતેજ, જાત્ય મુવર્ણ જેવા જાતરૂપ, વસુંધરા જેવા સર્વ સ્પર્શ વિષઢ, સુહુત હુતાશન જેવા તેજથી જ્વલંત હોય છે. તે ભગવંતોને ક્યાંય પણ પ્રતિઅંધ હોતો નથી. '

અને આવી સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિને લીધે આવા શુદ્ધોપયાગમય નિર્ધાય શ્રમણુ આપાભાષ જનતાને પ્રિય થઇ પહેછે. આ સ્વયંભૂ (spontaneous) પ્રીતિ સંપાદન કરવા માટે તેને કાંઇ બાલવું પડતું નથી, કે બીજો કાંઇ કૃત્રિમ પ્રયાસ કરવા પડતા નથી. માત્ર આ નિર્ધાય મહાત્માનું સહજ સ્વભાવે સિદ્ધ એવું શુદ્ધ આત્માનુચરણરૂપ પવિત્ર ચારિત્ર જ જાણે લોકાને પાકારીને બાધ આપી આકર્ષ છે! સેંકડા વાચાલાની વાણી જે બાધી નથી શકતી, તે એક જ્ઞાની સુનિનું મોન બાધે છે! પુસ્તક પંડિતાના વાગ્જલરૂપ હજારા ઉપદેશો કે વાચસ્પતિઓના લાખા વ્યાખ્યાના જે બાધ નથી આપી શકતા, તેનાથી અનંતગણા સમર્થ બાધ એક સાચા સત્પુરુષનું શુદ્ધ સહજત્મસ્વરૂપમય નિર્મલ આત્મચારિત્ર મૂક વાણીથી આપે છે! અને તેથી તેના પ્રત્યે લોકાનો નૈસર્ગિક પ્રેમ પ્રવાદ પ્રવહે છે.

## ધર્મમાં એકાગ્ર મન–

અને આવા શુદ્ધ આચારસંપન્ન, ધર્મમૂર્ત્તિ, પરમાર્થના અવતાર સમા આ સમ્યગ્ દ્રષ્ટિ યાગીપુરુવનું ચિત્ત સદાય ધર્મમાં એકાશ્રજ હાય, એમાં પૂછવું જ શું? ધર્મ તા

<sup>× &#</sup>x27;से जहा णामप अणगारा भगवंतो इरियासमिया भासासमिया।' ४. ( खुओः निर्भाषयर्थाना आ परम सुंदर इद्यांगम वर्षुंन माटे श्री सूत्रहृतांग, दि. श्रु. रहे. सूत्र. ७०)

એના પ્રાણરૂપ જ હાય છે, જીવનરૂપ જ થઇ પડે છે, એવા અસ્થિ-મનન પર્યાત અવિદ્વડ-પાકા ધર્મરંગ તેમને લાગ્યા હાય છે. આતું નવલંત ઉદાહરણ આ રહ્યું--

"ધર્મ જ જેનાં અસ્થિ અને ધર્મ જ જેની મિંજા છે, ધર્મ જ જેનું લેંહી છે, ધર્મ જ જેનું આમિષ છે, ધર્મ જ જેની ત્વચા છે, ધર્મ જ જેની ઇંદ્રિયા છે, ધર્મ જ જેનું ચલન છે, ધર્મ જ જેનું એસલું છે, ધર્મ જ જેનું ચલન છે, ધર્મ જ જેનો જાણત છે, ધર્મ જ જેના આહાર છે, ધર્મ જ જેના વિદ્વાર છે, ધર્મ જ જેના નિહાર (?) છે, ધર્મ જ જેના વિકલ્પ છે, ધર્મ જ જેના સંકલ્પ છે, ધર્મ જ જેના નિહાર (?) છે, ધર્મ જ જેના વિકલ્પ છે, ધર્મ જ જેના સંકલ્પ છે. ધર્મ જ જેના સર્વસ્વ છે, એવા પુરુષની પ્રાપ્તિ દુલ્લ છે. અને તે મનુષ્ય દેહ પરમાતમા છે. એ દશાને શું આપણે નથી ઇચ્છતા?"—શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર, પત્રાંક ૧૧૭.

આમ આ યાગી પુરુષ ધર્મ- ધારણામાં આવા પરમ દ હ ધીર હાય છે, તે તેની અત્યાર સુધીની દીઈ યાગસાધનાનું ફળ છે. કારણ કે આપણે પૂર્વે આગલી દિવ્યાઓમાં પ્રાપ્ત થતા આધ્યાત્મક વિકાસક્રમમાં જોયું તેમ, તેણે પ્રથમ તા મૈત્રી દીઈ યાગ આદિ ભાવનાએ લાવે ચિત્તપરિકર્મથી – ચિત્તસુધારણાથી પાતાના અંત: સાધનાનું ફળ કરણને વાસિત કર્યું; પછી યમ-નિયમના સારી પેઠે અભ્યાસ કર્યો; આસનના જય કર્યો – દેહા ધ્યાસ છે હી આત્મલાવમાં આસન જમાવ્યું; પાયાલું વિશેષને પરિહર્યો – આત્મલાવની સ્થિરતારૂપ ભાવ પ્રાણાયામ સાધ્યા; ઇદ્રિય શામને વિષયામાંથી પાછી ખેંચી લેવારૂપ પ્રત્યાહાર કરી કાયાને જાળ કરી – સીધી કરી; રાગ-દેષ, સુખ-દુ:ખ આદિ દેશોના જય કર્યો, સંપ્રદાત સમાધિના અભ્યાસમાં અત્યંત પ્રવેશ કર્યો; અને નાભિચક્ર – નાસાચ આદિ દેશમાં ચિત્તના ભાવ કર્યો, – વિષયાન્તર પરિ-હારથી અર્થાત બીજો બધા વિષય છાં હી દર્ષ ચિત્તના સ્થિરીકરણ રૂપ ધારણા કરી. – આવેલ ધારણામાં સુધ્યત – સમ્યક્ષણે વ્યવસ્થિત મહાયોગી શ્રીમદ સત્યુરુષ જગજનને પ્રિય કેમ ન હાય ? તથા ધર્મમાં એકાયમના કેમ ન હાય ? એ જ કહે છે –

## श्रुतधर्मे मनो नित्यं कायस्त्वस्यान्यचेष्टिते। अतस्त्वाक्षेपकज्ञानात्र भोगा भवहेतवः॥१६४॥

वृत्तिः—श्रुतधर्मे-श्रुतधर्मभां, आगममां, मनो नित्यं-भन निस होय छे,-तेती सावनानी हिपपत्तिने सीधे. कायस्तु-अप क, अस्य -आ अधिकृत दृष्टिवंतनी, अन्यचेष्टिते-अन्य येष्टितमां, सामान्य अवा शील अर्थमां. अतस्तु-आ क अरख्यी, आक्षेपकज्ञानात्-हेतुसूत अवा सभ्यम् आहिपक ज्ञानथडी, मोगा:-सेने, इदियार्थं संअधेः, मबहेतवः-संशारहेतुओः, न-नथी होता.

× '' देशबन्धो हि चिक्तस्य धारणा तत्र सुस्थितः। प्रियो भवति भूतानां धर्मैकात्रमनास्तथा॥" —( आधार माटे कुओ ) श्री क्षा. क्षा. २४-८. શ્રુતધર્મ મન તસ સદા, અન્ય કાર્ય તન યાગ; એથી આક્ષેપક જ્ઞાનથી, ભવહેતુ નહિં ભાેગ. ૧૬૪

અર્થ: —એનું મન નિત્યે શ્રુતઘર્મમાં હાય છે, કાય જ અન્ય કાર્યમાં હાય છે; આથી કરીને જ આક્ષેપક જ્ઞાનને લીધે એને લોગા લવહેતુ થતા નથી.

#### વિવેચન

આ પ્રસ્તુત **હ**િંદવાળા ચેરગીનું મન શ્રુતધર્મની દઢ ભાવનાને લીધે શ્રુતધર્મમાં— આગમમાં હોય છે, અને એની કાયા જ સામાન્ય એવા અન્ય કાર્યમાં હોય છે. આ જ કાર**્યો આક્ષેપક જ્ઞાન**ને લીધે ભાગા એને ભવહેતુ—સંસારકારણ થતા નથી.

આ દિષ્ટમાં સ્થિતિ કરતા સમ્યગ્રહિટ યાગી પુરુષને આત્મધર્મની એવી દઢ ભાવના ઉપજ હોય છે, કે તેનું મન શ્રીમદ્ સત્પુરુષ સદ્દગુરુ સગવાન્ પાસેથી શ્રવણ કરેલા તે શ્રુતધર્મમાં—આગમમાં નિરંતર લીન રહે છે. ભલે તેનું શરીર સંસાર આશ્રેપક જ્ઞાન સંબંધી બીજા સામાન્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્ત હોય, પણ તેનું ચિત્ત તો તે આગ્રાર્પ શ્રુતધર્મમાં જ ચોંટેલું હોય છે. આ ધર્મનું તેને કાઇ એવું અજબ આકર્ષણ—આક્ષેપણ હોય છે, કે ગમે તે કાર્ય કરતાં પણ તેના ચિત્તનો પાતાના ભણી આશ્રેપ—આકર્ષણ કરે છે. લાહ્યુંબક જેમ લાહાને ખેંચી રાખે છે, તેમ શ્રુતધર્મ પ્રત્યે આવું સહજ સ્વભાવે આશ્રેપનાર્—આકર્ષનાર્ં—ખેંચી રાખનાર્ં જ્ઞાન આશ્રેપક જ્ઞાન કહેવાય છે. અને તેવું સહજ સ્વભાવસિદ્ધ જ્ઞાન ધરાવનારા આ જ્ઞાની પુરુષ ગ્રાના કહેવાય છે. અને તેવું સહજ સ્વભાવસિદ્ધ જ્ઞાન ધરાવનારા આ જ્ઞાની પુરુષ ગ્રાનાશ્રેપકવંત ' કહેવાય છે. અને આ લાકપ્રસિદ્ધ દગાન ધરાવનારા પ્રચાનમાં જ લગ્ન ધયેલું હોય છે. તેમ જ્ઞાનાક્ષેપકવંત જ્ઞાની પુરુષનું ચિત્ત પણ મંસાર સંબંધી અન્ય કાર્ય કરતાં છતાં, કે ભાગ ભાગવતાં છતાં પણ નિરંતર શ્રુતધર્મમાં જ લીન હાય છે, આસકત હાય છે. આ મહામુમુક્ષનું મન માક્ષમાં અને ખાળી સંતર સ્રારમાં—એવી સ્થિત હાય છે. આ મહામુમુક્ષનું મન માક્ષમાં અને ખાળી સારારમાં—એવી સ્થિત હાય છે.

## શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ પ્રકારોલા પરમાર્થ,

"મન મહિલાતું વહાલા ઉપરે, ળીજા કામ કરંત રે; તિમ શ્રુત ધર્મે મન ઢઢ ઘરે, જ્ઞાનાક્ષેપકવંત રે….ધન૦"—શ્રી યા. દ. સજઝાય ૬-૬.

આ વચન ઉપર સૂક્ષ્મ મીમાંસન કરતાં પ્રખર તત્ત્વવેત્તા શ્રીમદ્ રાજચાંદ્રજીએ પરમ મનનીય વિવેચન કહ્યું છે કે-" ઘર સંખંધી બીજા સમસ્ત કાર્ય કરતાં થકાં પણ જેમ પતિવ્રતા ( મહિલા શબ્દના અર્થ) સ્ત્રીનું મન પાતાના પ્રિય એવા ભત્તારને વિષે લીન છે, તેમ સમ્યગ્દિ એવા જીવનું ચિત્ત સંસારમાં રહી સમસ્ત કાર્ય પ્રસંગે વર્ત્તવું પડતાં છતાં, જ્ઞાની સંખંધી શ્રવણ કર્યો છે એવા જે ઉપદેશ ધર્મ તેને વિષે લીનપણ

વર્ત્ત છે. સમસ્ત સંસારને વિષે ઓ પુરુષના સ્નેહને પ્રધાન ગણવામાં આવ્યો છે. તેમાં પણ પુરુષ પ્રત્યેના સ્ત્રીના પ્રેમ એ કાઇ પ્રકારે પણ તેથી વિશેષ પ્રધાન ગણવામાં આવ્યો છે. અને એમાં પણ પતિવૃતા એવી સ્ત્રીના પતિ પ્રત્યેના સ્નેહ તે પ્રધાનને વિષે પણ પ્રધાન એવા ગણવામાં આવ્યો છે તે રનેહ એવા પ્રધાન-પ્રધાન શા માટે ગણવામાં આવ્યો છે ? ત્યારે જેણે સિહાંત અળવાનપણે દર્શાવવા તે હું દાંતને શ્રહ્યું કર્યું છે, એવા સિહાંતકાર કહે છે કે તે સ્નેહને એટલા માટે. અમે પ્રધાનને વિષે પણ પ્રધાન ગણીએ છીએ, કે બીજાં બધાં ઘર સંબંધી (અને બીજાં પણ) કામ કરતાં છતાં, તે પતિવૃતા એવી મહિલાનું ચિત્ત પતિને વિષે જ લીનપણે, પ્રેમપણે, સ્મરણપણે, ધ્યાનપણે, ઇચ્છાપણે વેર્ત્ત છે, એટલા માટે. પણ સિહાંતકાર કહે છે કે એ સ્નેહનું કારણ તા સંસારપ્રત્યથી છે, અને અત્ર તા તે અસંસારપ્રત્યથી કરવાને અર્થ કહેવું છે; માટે તે સ્નેહ લીનપણે, પ્રેમપણે, સ્મરણપણે, ધ્યાનપણે, ઇચ્છાપણે, જ્યાં કરવા યાગ્ય છે, જ્યાં તે સ્નેહ અસંસાર પરિણામને પામે છે તે કહીએ છીએ. તે સ્નેહ તા પતિવૃત્તારૂપ એવા મુમુક્ષુએ જ્ઞાની સંબંધી શ્રવણરૂપ જે ઉપદેશાદિ ધર્મ તેની પ્રત્યે તે જ પ્રકારે કરવા યાગ્ય છે; અને તે પ્રત્યે તે પ્રકારે જે જીવ વર્ત્ત છે, ત્યારે 'કાંતા' એવા નામની સમક્તિ સંબંધી જે દુબ્દ તેને વિષે તે જીવ સ્થિત છે, એમ જાણીએ છીએ.

એવા અર્થને વિષે પૂરિત એવાં એ બે પદ છે. તે પદ તો ભક્તિપ્રધાન છે. × × × ભક્તિપ્રધાન દશાએ વર્ત્તવાથી જીવના સ્વચ્છંદાદિ દોષ સુગમપછે વિલય થાય છે, એવો પ્રધાન આશય જ્ઞાનીપુરુષોના છે. તે ભક્તિને વિષે નિષ્કામ એવી અલ્પ પણ ભક્તિ જે જીવને ઉત્પન્ન થઇ હાય છે તો તે પણ દોષથી નિવૃત્ત કરવાને ચાગ્ય એવી હાય છે. અલ્પ એવું જ્ઞાન અથવા જ્ઞાનપ્રધાન દશા તે અસુગમ એવા અર્થ પ્રત્યે, સ્વચ્છંદાદિ દોષ પ્રત્યે, અથવા પદાર્થ સંબંધી બ્રાંતિ પ્રત્યે પ્રાપ્ત કરે છે. ઘણું કરીને એમ હાય છે. તેમાં પણ આ કાળને વિષે તો ઘણા કાળ સુધી જીવનપર્યંત પણ જીવે ભક્તિપ્રધાન દશા આરાધવા ચાગ્ય છે, એવા નિશ્વય જ્ઞાનીએાએ કર્યો જણાય છે. (અમને એમ લાગે છે, અને એમ જ છે). "—શ્રીમદ્ રાજરાંદ્ર, પત્રાંક ૩૨૦

वणी 'तेम श्रुतधर्मे भन ६६ धरे, ज्ञानाक्षेपडवंत रे' से पह पर पुन: परम परमाधमय तक्षस्पर्शी विवेचन डरतां तेसिश्री—श्रीमह राज्यंद्र अधि श्रेड के - "विक्षेप रिक्षत सेवुं जेनुं विवारज्ञान थशुं छे, सेवे। ज्ञानाक्षेपडवंत स्थान्धवाणी धन्छावाणा पुरुष होय, ते ज्ञानी मुणेथी श्रवण् थये। छे सेवे। जे सात्मडह्याण्ड्रप धर्म तेने विषे निश्चण परिण्डामे मनने धारण् इरे, से सामान्य साव ઉपरनां पहोने। छे. सत्यंत समर्थ सेवे। सिद्धांत प्रतिपादन डरतां छवना परिण्डाममां ते सिद्धांत स्थित थवाने स्था समर्थ सेवुं ६ पटांत घटे छे, सेम जाबी अध्यक्ती ते स्थणे ज्ञात्मां, संसारमां प्राये मुण्य सेवे। जे पुरुष प्रत्येना देशशादि साव रिक्षत सेवा हान्य प्रेम स्थीना, ते ज प्रेम

સત્પુરુષથી શ્રવણ થયા હાય જે ધર્મ તેને વિષે પરિણુમિત કરવા કહે છે. તે સત્પુરુષદ્વારા શ્રવણ ક્રાપ્ત થયો છે જે ધર્મ તેમાં સર્વ ઓજા જે પદાર્થ પ્રત્યે પ્રેમ રહ્યો છે, તેથી ઉદાસીન થઇ એક લક્ષપણે, એક ધ્વાતપણે, એક લયપણે, એક સ્મરણપણે, એક શ્રેણીપણે, એક ઉપયાગ-પણે, એક પરિણુમપણે સર્વ વૃત્તિમાં રહેલા જે કામ્ય પ્રેમ તે મટાડી, શ્રુતઘર્મરૂપ કરવાના ઉપદેશ કર્યો છે; એ કામ્ય પ્રેમથી અનંતગુણવિશિષ્ટ એવા યુત પ્રત્યે પ્રેમ કરવા ઘટે છે, તથાપિ દળાંત પરિસીમા કરી શક્યું નથી, જેથી દળાંતની પરિસીમા જ્યાં થઇ ત્યાંસુધીના પ્રેમ કહ્યો છે, સિદ્ધાંત ત્યાં પરિસીમાપણાને પમાડ્યો નથી. "—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર, પત્રાંક કરવ

અતે બીજા લાકપ્રસિદ્ધ દર્શાત પણ ઘટે છે. જેમકે-ગાય વનમાં ચારા ચરવા જાય છે, ચારે દિશામાં કરે છે, પણ તેનું મન તા પાતાના પરમ પ્રિય વત્સ-વાછડામાં જ હાય છે. ચાર પાંચ સાહેલીઓ હળીમળીને પાણી ભરવા જાય છે, તે પાણીનું બેડું માથા પર મૂકીને ઝપાટાબંધ રુવાબસેર ચાલે છે, વાતા કરવી જાય છે, તાલી દીએ છે ને ખડખડાટ હસે પણ છે, પણ તેની નજર તા 'ગગુરિઆમાંય'-તેની ગાગરમાં જ હાય છે. તેમ પરભાવના વિશ્વપથી રહિત એવા જ્ઞાનાક્ષેપક્યંત જ્ઞાનીનું મન પણ સંસાર સંબંધી અન્ય કાર્ય કરતાં થકાં પણ સદાય શ્રુતધર્મના જ ધ્યાનમાં લીન હોય છે.

"જિત ચરને ચિત્ત લાવ, વૈસે જિત ચરને ચિત્ત લાવ, ચારા ચરનકે કારણે રે, ગૌઆ બનમેં જાય; ચારા ચરે ફિરે ચિંહું દિશિ, વાંકી નજર અછરિઆ માંદ્ય….વૈસે જિતન ચાર પાંચ સાહેલિઆં મિલી, હિલમિલ પાની જાય; તાલી દીએ ખડખડ હસે, વાંકી નજર ગશુરિઆ માંદ્ય….વૈસેન્ "—શ્રી આન'દધનછ. "નિશદિન સુતાં જાગતાં, હઇડાથી ન રહે દૂર રે; જબ ઉપગાર સંભારીએ, તવ ઉપજે આનંદપૂર રે. "—શ્રી યશાવિજયછ.

અને આવા સહજ સ્વભાવભૂત આદ્મેપક જ્ઞાનના પ્રભાવને લીધેજ આ જ્ઞાની સમ્યગૃદષ્ટ પુરુષને ભાગા પણ ભવહેતુ થતા નર્શ-સંસારકારણ અનતા નથી! જે સાંસારિક ભાગા બીજા સામાન્ય પ્રાકૃત જનને સંસારહેતુ હાય છે, તે 'ભાગ નહિ ભાગા પણ આ દૃષ્ટિયાળા જ્ઞાની પુરુષને સંસારકારણ થતા નથી, એ ભવહેત ' અત્યંત આશ્ચર્યકારક પણ પરમ સત્ય ઘટના છે. આના ખુલાસા એમ છે કે-સામાન્ય સંસારી અજ્ઞાની જીવાને વિષયાનું આશ્ચેપણ—આકર્ષણ હાય છે, અને આ જ્ઞાની પુરુષને તા નિરંતર શ્રુતધર્મનું જ આશ્ચેપણ—આકર્ષણ હાય છે. અજ્ઞાની જીવ સદાય વિષયાર્ત હાઇ, વિષયાકાર વૃત્તિને ભજતા રહી વિષયને જ

ઇ≈છે છે તે તે પ્રત્યે દોડે છે. અને જ્ઞાની પુરુષ તો ઉવરમાં જોયું **તે**મ સદાય શ્રત

ધર્મનેજ-આજ્ઞાપ્રધાન સ્વભાવ ધર્મને જ ઇચ્છે છે, એ વિષયને નહિં ઇચ્છતાં તેથી દૂર ભાગે છે, છતાં પૂર્વ પ્રારુપ્ધાદયથી ભાગવા પડે તો અલોલુપપણું-અનાસકત ભાવે ભાગવી નિજેરી નાંખે છે. જ્યારે અજ્ઞાની જીવ તો અત્યંત લોલુપપણું-આસકત ભાવે ભાગવી પુન: બંધાય છે. આમ જ્ઞાની-અજ્ઞાનીની વૃત્તિમાં ને દૃષ્ટિબિન્દુમાં આકાશ-પાતાલનું અંતર છે. એટલે જ ભાગને નિરંતર ઇચ્છતા એવા અજ્ઞાની ભાગ નહિં ભાગવતાં છતાં બંધાય છે! અને ભાગને અનિચ્છતા એવા જ્ઞાની આવી પડેલ ભાગ ભાગવતા છતાં બંધાતા નથી! એ આશ્ચર્યકારક ઘટના સત્ય બને છે. (જાઓ પૃ. ૫૦૨-૫૦૪).

કારણ કે યાંત્રની પૂતળીએ! જેમ દારીસંચારથી તાચે છે. તેમ નિરિચ્છ એવા इसनी पुरुषनी अधी प्रवृत्ति पूर्व प्रारण्धना सूत्रसंचारणी क वाले छे. क्येटले ते स्विवत પૂર્વ आरम्धीह्य प्रभाशे सांसारिक लेगाहि प्रवृत्ति पछ करे, तीपछ 'विचरे पूर्व'- अंबडमंबवत् निवे प अवा ते ज्ञानीनुं चित ते। भेक्षमां क बीन પ્રયોગ ' રહે છે. સંસારમાં રહેલા જ્ઞાના પુરુષ જાણે ચાગમાયા પ્રકટ કરતા હાય, એમ જણાય છે! અને લાકાનુગ્રહના હેતુપણાથી આમાં પણ દૂષણ નથી. આમ લાકવર્લી જ્ઞાની ચાંગી પુરુષ કત્રચિત અપવાદવિશેષે સંસારમાં-ગૃહ-વાસાદિમાં રહ્યા છતાં, સાંસારિક ભાગાદિ ભાગવતાં છતાં પણ બંધાતા નથી, અને અજ્ઞાની નહિં ભોગવતાં છતાં પણ ળંધાય છે! એ વિલક્ષણ વાત આક્ષેપક જ્ઞાનના મહાપ્રભાવ सूथवे छे. क्षेत्रण क्षेत्रवतां छतां पण ज्ञानी अधाता नथी, तेन क्षारण तेमनामां आसक्तिना-સ્તેહના અલાવ એ છે. જેમ રેણુપહુલ× વ્યાયામશાળામાં કાઇ સ્તેહાલ્યાસકત–તેલ ચાપડેલા भतुष्य व्यायाम कर तो तेने रक बांटे छे; पण स्नेडाक्यक्त न डाय-ोक्ष वापडेल न डाय, તેને સ્નેહરૂપ-તેલરૂપ ચીકાશના અભાવે રેસ ચાંટતી નથી, તેમ અજ્ઞાનીને સ્નેહરૂપ, માસક્તિરૂપ, રાગરૂપ ચીકાશને લીધે કર્મપરમાણરૂપ રજ ચોંટે છે, પણ નિ:સ્નેહ-વીતરાગ-અનાસકત એવા ' કારા ધાકાડ ' જ્ઞાની સમ્યગૃદષ્ટિ પુરુષને સ્નેહરૂપ-આસક્તિરૂપ ચીકાશના અભાવે કર્મરજ વળગી શકતી નથી. અમ સમર્થ એવા જ્ઞાનીની વાત ન્યારી છે, તે જલમાં કમલની જેમ અલિખ્ત જ રહી શકવાનું અદ્ભાત સામર્થ્ય ધરાવે છે. મુખ अज्ञानीमां तेनुं अनुडरण हरवानुं गर्जुं नथी, ने तेम हरवा काय ते। भत्ता क भाय!

" ધાર તરવારની સાહલી, દાહલી ચૌદમા જિનતણી ચરણ સેવા; ધાર પર નાચતા દેખ બાજબરા, સેવના ધાર પર રહે ન દેવા."—શ્રી આનંદઘતછ.

સંસારમાં રહીને પણ સર્વથા નિલેપ રહેવાનું આવું મહાપરાક્રમ તા કાઇક વિરલા અપવાદરૂપ અસાધારણ જ્ઞાની જ કરી શકે, આવી બેધારી તલવાર પર ચાલવાનું કામ

x " एवं सम्मादिही बहुंतो बहुविहेसु जोगेसु, अकरंतो उवओगे रागाइ ण ळिण्वइ रयेण ॥ " ( लुओ ) श्री सभयसार-गा० २४२-२४६.

તો સમર્થ યાંગી પુરુષા જ કરી શકે. બાહ્ય ઉપાધિ મધ્યે રહ્યા છતાં 'ધાર તરવારની' અખંડ આત્મસમાધિ જાળવવી એ કાંઇ જેવું તેલું વિકટ કાર્ય નથી, પહ્યુ ' આંખ પાસે રેતી ઉપડાવવા જેવું મહાવિકટ છે'-એમ પરમ અધ્યાત્મરસનિમન સમર્થ મહાયાગી શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર છેએ આત્માનુલવથી યથાર્થ જ કહ્યું છે, જેમના વચનામૃતમાં આ આક્ષેપક જ્ઞાનના ચમત્કાર પદે પદે દ્રગ્રેગાચર થાય છે. બાહ્ય ઉપાધિ મધ્યે પહ્યુ એ મહાત્મા જ્ઞાની પુરુષની આત્મસમાધિ દેવી અખંડ હતી, શુદ્ધોપયાગમય આત્મજીત દેવી અપૂર્વ હતી, સંસારસંગમાં પહ્યુ અસંગતા દેવી અદ્ભુત હતી, તે તેમના આત્માનુલવમય વચનામૃતમાં સ્થળે સ્થળે નિષ્પક્ષપાતી વિચક્ષણ વિવેકી જેનોને સ્વયં પ્રત્યક્ષ થાય છે. ' अक्षिपात्रकरूपो हि विद्वान् ' એ 'પાત' જલ યોગસાધ્યનું વચન પણ આવી જ્ઞાનાઢાપકવંત જ્ઞાનીદશાની સાક્ષી પૂરે છે.

માજ અર્થ દર્શતને આશ્રીને કહે છે --

मायाम्भस्तत्त्वतः पद्यन्ननुद्विग्नस्ततो द्रुतम्। तन्मध्येन प्रयात्येव यथा व्याघातवर्जितः॥१६५॥

મૃગજલ તત્ત્વથી દેખતા, તે તાે વિણ ઉદ્રેગ; તે મધ્યે વ્યાઘાત વિણ્, જાય જ જેમ સવેગ; ૧૬૫

અર્થ:--માયાજલને તત્ત્વથી દેખતા પુરુષ તેનાથી અનુક્ષિગ્નપણ તેની મધ્યેથી જેમ વ્યાદ્યાત પામ્યા વિના શીઘ્ર ગ્રાહ્યા જ જાય છે,-

#### વિવેચન

માયાજલને-મૃગજલને જે તત્ત્વથી માયાજલપણે દેખે છે, તે તેનાથી ઉદ્વેગ પામતો નથી-ગલરાતા નથી. એટલે તે તા તેની મધ્યેથી ઝપાટાળંધ ચાલ્યા જ જાય છે; અને તેમ કરતાં તેને વ્યાદ્યાત-આધ ઉપજતા નથી, કારણ કે માયા 'માયા પાણી રે જલ તત્ત્વથી વ્યાદ્યાત-આધ ઉપજાવવાને અસમર્થ છે. મૃગજલ-આંઝવાનું જાણી તેહને' પાણી એ વાસ્તવિક રીતે મિચ્યા છે-ખાટું છે. એવા માયાજલનું તત્ત્વથી કાંઇ સ્વરૂપ અસ્તિત્વ છે જ નહિ, તે મિચ્યાભાસરૂપ હાંઇ ખાટું જ છે, એમ જે જાણે છે, તે તેથી ઉદ્દેગ-ફ્રોલ પામતા નથી, રખેને હું આમાં

वृत्तिः—मायाम्भः-भाषाण्यते, तत्त्वतः पञ्यन्-तत्त्वथा भाषाण्यपणे हेणतेः, अनुद्धिग्न-स्ततो-ते भाषाण्यथी अनुदिश्न हे। हुतम्-शीधः, तन्मध्येन-ते भाषाण्य भध्येथी, प्रयात्येच-भाश्ये। ज ज्ञय छे, यथा-जेम, के उदाहरख्ना उपन्यास अर्थे छे, द्याधातवर्जितः-ज्याधात पाम्या विना,-भाषाण्यना तत्त्वथी व्याधातना असमर्थपण्यते शीधे. ખુડી જઇશ એમ ડરતા નથી. એટલે તે તા તે માયાજલ મધ્યેથી સાંસરા ઝપાટાળંધ એધડકપણે ચાલ્યા જતાં આંચકા ખાતા નથી, નિર્ભીકપણે તેને ઉલ્લંધીને ચાલ્યા જ જાય છે. અને તેમ કરતાં તેને કાઇ પણ વ્યાદ્યાત–બાધારૂપ અંતરાય ઉપજતા નથી, કંઇ પણ આલઅવલ આવતી નથી.

"માયા પાણી રે જાણી તેહને, લંઘી જાય અંડાલ; સાચું જાણી રે તે બીતા રહે, ન ચલે ડામાડાલ. ધન૦ ધન૦" —શ્રી યા. દૂ. સજઝાય ૬–૮.

भोगान् स्वरूपतः पङ्यंस्तथा मायोदकोपमान् । भुञ्जानोऽपि ह्यसङ्गः सन् प्रयात्येव परं पदम् ॥ १६६ ॥

ત્યમ ભાગા મુગજલ સમા, તત્ત્વથી જે દેખેજ; ભાગવતાંય અસંગ તે, પર પદને પામેજ. ૧૬૬

અર્થ:—તેમ લાગાને સ્વરૂપથી માયાજલ સરખા દેખતા પુરુષ, ભાગવતાં છતાં, અસંગ હાઇ, પરમ પદ પ્રત્યે જાય જ છે.

### વિવેચન

તે જ પ્રકારે લોગોને સમારાપ શિવાય તેના સ્વરૂપે કરીને જે મૃગજલ જેવા અસાર દેખે છે, તે કર્મથી આકર્ષાઇને પરાશે, આવી પહેલા લોગોને લોગવતાં પણ અસંગ હાઇ, પરમપદ પ્રત્યે જાયજ છે–કારશુકે અનલિષ્વંગથી–અનાસક્તિથી પરવશ લાવ છે માટે.

ભોગા અર્થાત્ ઇંદ્રિયાર્થ સંખંધાને કાઇ વહ્યુ પ્રકારના સમારાપ શિવાય તેના વસ્તુસ્વરૂપે જોઇએ તો માયાજલ સરખા- મૃગજલ જેવા મિચ્યા છે. મૃગજલ માત્ર મિચ્યાભાસરૂપ છે, વસ્તુત: સ્વરૂપથી તેનું કંઇ અસ્તિત્વ નથી, એટલે વિષય મૃગજલ તેમાં જલબુદ્ધિના સમારાપ કરવા મિચ્યા છે, ખાટા છે; તેના પ્રત્યે પ્રાપ્તિની આશાએ દાેડલું તે પહ્યુ મિચ્યા છે; તેનાથી કાઇકાળ તૃષા છીપાવાની નથી; અને તે મિચ્યા હાવાથી જ તેને ઉદલંઘીને ચાલ્યા જતાં—તેની મધ્યેથી સાંસરા પસાર થતાં ડુબાતું પહ્યુ નથી. તેમ વિષયભાગ મૃગજલ જેવા છે, નિ:સાર છે. આત્મસ્વરૂપની અપેક્ષાએ તે કાઇ ચીજ છે નહિં,—પરમાર્થથી આત્મસ્વરૂપને તેની સાથે

वृत्ति:-भोगान्-भोशोने, छेद्रियार्थं संभाधोने, स्वरूपतः पश्यन् समारेश्य श्विताय रवश्यथी कोतो, तथा-तेम, मायोदकोपमान्-मायाळल कोता असार, भुज्जानोऽपि-धर्माक्षिप्त-धर्भथी आधर्मां के आवी पडेला कोशो कोश्वतां पल्, असङ्गः सन्-असंग हेछ, प्रवारयेव परं पदम् परम पह प्रत्ये कायळ छे,-अनिक्षिष्वंगतायी (अनासंक्रियी) परवश कावने लीधे.

કાંઇ લેવાદેવા નથી. એટલે એવા નિ:સાર મિશ્યા વિષય છો ગમાં આત્મ ખુ હિના સમારાય કરવા મિશ્યા છે-ખાટા છે; તેના પ્રત્યે તેની પ્રાપ્તિની તૃષ્ણાએ-દુરાશાએ દાંડવું તે પણ મિશ્યા છે, કારણ કે જે વસ્તુ પાતાની નથી તે કહી હાથમાં આવવાની નથી અને તેનાથી કાંઇ કાળે તૃષ્ણા છીપાવાની નથી. અને આમ તે સર્વથા નિ:સાર-મિશ્યા હાવાથીજ તેમાં આત્મ ખુ કર્યા વિના, અસંગ રહીને, તેની મધ્યેથી તેને ઉદલં ઘીને સાંસરા ચાલ્યા જતાં પણ ડૂળાતું નથી. એટલે વિષયોનું આવું મૃગજલ જેવું મિશ્યાભાસ સ્વરૂપ જે તત્ત્વથી જાણે છે, તે અસંગ-અનાસકત જ્ઞાની પુરુષ તેમાં ડૂળતા નથી, પણ અવશ્ય ભાગ કર્મ કવચિત્ આવી પહે તાપણ તેની મધ્યેથી સોંસરા એધડકપણ અવિષમ ભાવે પસાર થઇ જય છે.

અત્રે લોગોને 'મિથ્યા ' કહ્યા છે, તેના અર્થ કાઇ સ્વરૂપાસ્તિત્વ ન હોવું એવા કરે છે તેમ નથી. પણ અત્રે 'મિશ્યા' શબ્દના અર્થ સ્વરૂપાસ્તિત્વ હોવા છતાં **પર**-માર્થથી નિ:સાર એવા સ્પષ્ટ કર્યો છે. જેમ મગજલમાં કંઇ જલ3પ **જાાનીના અના**- સાર નથી, અને તેની પાછળ દોડવાથી કાંઇ વળતું નથી; તેમ અનાત્મ-સક્ત ચારા સ્વરૂપ લોગોમાં કંઇ અત્મતત્ત્વરૂપ સાર નથી, અને તે પ્રત્યે અનુ-ધાવનથી-દાડવાથી આત્માનું કાંઇ વળતું નથી. અથવા 'મિશ્યા' એટલે નહિં હાવાપણારૂપ અસત્પર્ણ નહિં, પણ ખાટાપણારૂપ અસત્પર્ણ. કારણ કે આત્મતત્ત્વની અપેક્ષાએ પરવસ્તુરૂપ લોગ અસત્ અર્થાત્ ખેડા છે, વિષયીસરૂપ છે. આત્મતત્ત્વને વસ્તુત: તે પરવસ્તુની સાથે લેવાદેવા છે નહિં, છતાં તેવી અસત્-ખાટી પરવસ્તુમાં આત્મણહિ કરીને રાગદ્રેષજન્ય ઇષ્ટાનિષ્ટ ભાવધી માહમૂદ આત્મા નિષ્કારણ મુંઝાય છે ને બંધાય છે. પણ અમાહસ્વરૂપ એવા વીતરાગ જ્ઞાની પુરુષ તે! તેમાં આત્મણહિ નહિં કરતાં, ર્પ્યક્રિનિષ્ટ સાવનાના ત્યાં કરી મું ઝાતા નથી ને બંધાતા નથી. આ ઉપરથી તાત્પર્ય એ છે કૈ-જે લોગોને સ્વરૂપથી માયાજલ જેવા નિ:સાર ને ખાટા જાણે છે, તે જ્ઞાની પુરુષ કવચિત પૂર્વ કર્મના-પ્રારખ્ધના ચાળથી આક્ષિપ્ત-ખેંચાઇને આવી પહેલા લોગા લાગવતાં છતાં પણ **અસ**ંગ હાઇ, પરમપદને પામે જ છે. સાચા જ્ઞાની પુરુષ ભાગપંકની મધ્યે પણ કદી ખરડાતા નથી-લેવાતા નથી, જલમાં કમલની જેમ અલિપ્ત જ રહે છે, માહમલથી અસ્પરર્થ એવા પરમ ઉદાસીન જ રહે છે. આતું નામ જ ગીતામાં કહેલા અનાસકત ચાેગા છે.

> " ભાગિ પાંક ત્યજી ઉપર બેઠા, પાંકજ પ**રે જે ન્યા**રા; સિંહ પરે નિજ વિક્રમ શૂરા, ત્રિભુવન જન આધારા. ધન્ય તે મુનિવરા રે જે ચાલે સમભાવે."—સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

આત્મજ્ઞાની પુરુષ આવી રીતે આ**નાસકિત-**અસંગ ભાવ રાખી શકે છે, તેતું કારણ એમ છે કે-તે સાચા અંતરાત્માધી નિક્ષય જાણે છે અને નિરંતર ભાવે છે કે-આ પરવસ્તુમાં પરમાણ માત્ર પણ મ્હારું નથી. હું તો એક શુદ્ધ દર્શન-જ્ઞાનમય ગૈતન્યસ્વરૂપી અરૂપી આત્મા છું. આ સમસ્ત પરવસ્તુની સાથે મ્હારે કંઇ પણ હૈવાદેવા નથી. પૂર્વે માહથી આ પરવસ્તુમાં આત્મબુદ્ધિ બાંધીને હું જે પુદ્દગલ કર્મળં ઘથી બાંધાયા છું તે આ કર્મ પુદ્દગલા પાતાનું જૂનું હૈણું વસુલ કરવા આવ્યા છે, તે ભલે પાતાનું હૈણું લાઇ મને ઝટ ઋણુમુક્ત કરા ! બાકી 'હું તે પરવસ્તુ નથી ને પરવસ્તુ તે હું નથી. તે મ્હારા નથી ને હું ત્હેના નથી. 'હું તે હું છું, તે તે તે છે. મ્હાર્ તે મ્હાર્ છે, તેનું તે તેનું છે. હે ચેતન ! તહાર્ છે તે તહારી પાસે છે, બાકી બીજાં બધું ય અનેરં છે, માટે આ પરવસ્તુમાં તું હુંકાર હુંકાર શું કરે છે ? મારૂં મારૂં શું કરે છે ? આત્માના હુંકાર કરી એ હુંકારના હુંકાર તું તે હો નાંખ. 'મારૂં 'ને મારૂં એમ નિશ્વય કર.

આવી પરમ ઉદાસીન વૃત્તિવાળી અખંડ આત્મભાવનાના મહાપ્રભાવને લીધે જ જ્ઞાની પુરુષ પરવસ્તુના ભાગ મધ્યે રહ્યા છતાં પણ ભાગથી લિમ થતા નથી, પરંતુ કાજળની કાટડીમાં પણ અસંગ રહી, ડાઘ લાગવા દીધા વિના ભાગકર્મને ભાગવી જ્ઞાનીના ત્રિકાલ નિર્જરી નાંખે છે, પણ બંધાતા નથી! એ પરમ આશ્ચર્ય છે. પરમ વૈસાગ્ય જ્ઞાની તીર્થ કર ભગવાનના ભાગાવલી કર્મના ભાગવટાનું આ જ પરમ રહસ્ય છે. આજન્મ પરમ વૈસાગી એવા તીર્થ કર દેવને પૂર્વ પ્રાર- અધાદયથી અનિ અતાં છતાં કંઇક વખત ગૃહાવાસમાં સ્થિતિ કરવાના પ્રસંગ પણ પડે છે, પણ શ્રુતધર્મમાં દઢ જ્ઞાનાક્ષેપકલંત પરમ આત્મજ્ઞાની એવા તે પરમ પુરુષ ભાગકર્મને ભાગવતાં છતાં પણ બંધાતા નથી,—ઉલટા તે ભાગાવલી કર્મ ભાગવીને નિર્જરી નાંખે છે, ખેરવી નાંખે છે. આ વાત શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ છે. (જ્રુએા, પૃ. ૨૭૩–૨૭૪).

એ જ પ્રકારે એવા કાઇ અપવાદરૂપ સમર્થ જ્ઞાનીવિશેષને પૂર્વ પ્રારંગ્ધના યાગથી, ખરેખરા અંત:કરણથી અનિચ્છતાં છતાં, સંસારવાસમાં રહેવાના પ્રસંગ પરાશે આવી પડે, તેન તેને પરમ સમર્થ યાગી અત્યંત આત્મજાગૃતિપૂર્વક તે સંસારપ્રસંગમાં આવા જ્ઞાની પણ અસંગ રહો, તેમાંથી નિલે પપશે હતી છે વાના પરમ પુરુષાર્થ અપવાદરૂપ કરે છે; અને 'ધાર તરવારની સાહલી-દોહલી ચોદમા જિન-તાણી ચરણુંસેવા 'ની જેમ, સંસારઉપાધિ મધ્યે સ્થિત છતાં પરમ આત્મસમાધિ જાળવી, શુદ્ધ આત્માનુચરણુમય ચારિત્રની એધારી તલવાર પર ચાલવાનું અદ્ભુત આજગરપણું દાખવી, પાતે સાધેલા પરમ અદ્ભુત આત્મસામર્થ્ય યોગોના પરચા અતાવે છે અને સાનંદાકાર્ય ઉપજાવે છે. પણ આવા અપવાદરૂપ યોગીઓ તો કાઇક વિરક્ષા જ હાય છે, કારણ કે ત્યાં અરસ્થામાં આત્મસમાધિ જાળવી દુષ્કર છતાં સુકર–

x " अहमेदं पदमहं अहमेदस्सेव होमि सम पदम् । अण्णं जं पर्दन्वं सिचताचित्तिमिस्सं वा ॥ प्यत्तु असंभूदं आद्वियणं करेदि संमूढो । भूदत्थं जाणंतो ण करेदि दु तं असंमूढो ॥ " — श्री सभयसार ॥ २०-२२.

સોહલી છે, પણ ગૃહસ્થાવસ્થામાં તથારૂપ આત્મસમાધિ જાળવવી તે તો દુષ્કર દુષ્કર ને દોહલી છે. ચાષ્મ્યા એક્સારડામાં ડાલ ન લાગે એ દેખીતું છે, પણ કાજળની કાટડીમાં રહીને પણ જરા પણ ડાલ ન લાગવા દેવા, એ કાંઇ જેવા તેવા પુરુષાર્થકોશલ્યનું કામ નથી. પણ પુન: કહેવાનું કે આવા અપવાદરૂપ પરમ ચાંગીએક તો કાઇક વિરલા જ હાય છે. આનું જવલંત ઉદાહરણ વર્ત્તમાનમાં પરમ ચાંગસિહિસંપન્ન શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના જીવન- ચરિત્રમાંથી મળી આવે છે. અનિચ્છતાં છતાં પૂર્વ પ્રારખ્ધાદયથી પરાણે સંસારઉપાધિ મધ્યે રહીને પણ, તેમણે કેવી અખંડ આત્મસમાધિદશા જાળવી છે, તે તેમના વચના- મૃતમાં ડાકિયું કરતાં કાઇ પણ નિષ્પક્ષપાત વિવેકી વિચારકને સહેજે સુષતીત થાય છે. અન્ય દર્શનીએકમાં પણ જનક વિદેહી-શ્રી કૃષ્ણ આદિના દર્શન સુષસિહ છે.

પણ આવું બેધારી તલવાર પર ચાલવા જેવું પરમ દુર્ઘટ કાર્ય તો કાેઇ વિશિષ્ટ सामर्थ्यना स्वाभी क्येवः सिद्धहरूत-ये।गा३६ पुरुषे। ४ ४री शर्डे. जाडी जीज सामान्य પ્રાકત જેના. કે સામાન્ય કાેટિના ચાેગિજના, કે યાેગપારંભક આરાેહક **ખીજાનું ગ**જું સાધકા, તેનું જો આંધળું અનુકરણ કરવા જવાની ધૃષ્ટતા કરે, તેા ેતનું તે! અધ:પતન થવાનું જ નિર્માણ થયેલું છે, કારણ કે તેમ કરવાનું તથી તેનું ગુજું નથી, સામર્થ્ય નથી. એટલે સંસાર પ્રસંગમાં રહી દેવળ અસંગ રહેવાના અખતરા સામાન્ય પ્રાકૃત જેના અજમાવવા જાય, તાે તે પ્રાયે નિષ્ફળ યવાને જ સર્જાયેલા છે, એટલું જ નહિં પણ તેને ઉલટા મહાઅનર્થકારક ઘઇ પડવાના પ્રત્યેક સંભવ છે. હાલમાં સ્વચ્છાંદ મતિકલ્પનાએ અધ્યાત્મશાસ્ત્રો વાંચી તથાઉપ દશા વિના અનાસકત ચાળની દાંભિક વાતા કરનારા અને ખાટા કાંકા રાખનારા ઘણા જના દુષ્ટિગાચર થાય છે. પણ તે મહાનુભાવા ક્ષણભર જો પાતાના દંભ અને ફાંકા છાડી દઇ સ્વસ્થ અંતરાત્માથી વિચાર તા તંચોને આ ઉપરથી ઘણા ઘડા લેવાનું પ્રાપ્ત થાય એમ છે. કારણ કે છઠ્ઠી દષ્ટિ જેટલી ઉંચી પરિષઠત્ર ચાગદશાને પામેલા जાનાક્ષેપક્વ'ત **ચાગીવિશેષ જ જે** કાર્ય કરવાને સમર્થ છે, તે કાર્ચી દશાવાળા ચાગ્યતાવિદ્ધીન જના કૈમ કરી શકે જેને હુજુ એકડા પણ આવડતા નથી એવા બાલ, સ્નાતક પદવીને પામેલા વિદ્યાપાર ગત પંડિતને કૈમ પહોંચી શકે ? માટા માણસના જેડામાં જેમ ન્હાનાના पण न भूडाय, तेम महाज्ञानी महापुरुषना आधरख्तुं अनुहरख सामान्य मनुष्ये। नक કરી શકે, અને યાગ્યતા વિના કરવા જાય તા ઉલડું અહિતકારકજ થઇ પડે. શ્રી નરસિંહ મહેતાને કહેવું પડશું છે કે: --

> "અમારૂં ગાયું ગાયો, તે ઝાઝાં ખાસડાં ખાયો; જે સમજીને ગાયો, તે વ્હેલા વૈકુંઠ જાયો."

માટે સાંકડી કૈડી-એકપદીમાંથી તેા કાઇ વિરલ મનુષ્યજ જઇ શકે છે ને રાજમાર્ગે

તો સહુ કાઇ જઇ શકે છે, એમ જાણી, ભાગ મધ્યે પણ નિલે પ રહેવાર્ય એકપદી પર ચાલવાનું દુર્ઘટ કાર્ય કાઇ વિશિષ્ટ જ્ઞાનીવિશેષને માટે રહેવા દઇ, ઇતર જનાએ તો વિષયત્યાગર્ય રાજમાંગે જ ચાલવામાં પાતાનું ધ્યાન કે દ્વિત કરવા યાગ્ય છે, એ જ અત્ર તાત્પર્ય છે. ( જીઓ, અધ્યાત્મસાર ).

એટલે જ્ઞાની પુરુષાના અધ્યાત્મ વચના વાંચી પાતાની તથારૂપ આત્મદશા થયા વિના, પાતાની તેવી દશા કલ્પી લઇ, જે શુષ્ક જ્ઞાનીઓ સંસારમાં રહીને ભાગ લાગવતાં છતાં નિષ્કામપણં ભજવાના ખાટા હાળ-દંભ કરે છે, તે અજ્ઞાનીઓ દંભી અજ્ઞાનીના ખરેખર! આત્મવંચના જ કરે છે, અને યાગ-અધ્યાત્મની હાસી-વિડં-અનાજ માત્ર કરે છે! કારણુ કે સકામપણાના બાહ્ય નિમિત્તો તેને કરુણ કેજ! નિષ્કામ રહેવા દેતા નથી, એટલુંજ નહિં પણ તેનું ધાર અધ: પતન કરે છે. માટે ખરેખર જો નિષ્કામપણું ભજવું જ હાય તા તેવા બાહ્ય નિમિત્ત પ્રસંગના પણ ત્યાગ કરવા અત્યંત આવશ્યક છે. સંસાર પ્રસંગમાં પણ અસંગ રહી નિષ્કામવૃત્તિ અખેડપણે જાળવનારા પરમ પુરુષા તા અત્યંત અત્યંત વિરક્ષા જ છે, અ પવાદરૂપજ છે, એમ જાણી મુસુક્ષુએ સાંસારિક લાગ પ્રસંગના જેમ ખને તેમ પરિત્યાગ કરતાં જ રહેલું એ ઉત્સર્ગમાર્ગ છે. આ અનાસકત ચારા તા કાઇક વિરલા પરમ ચારા-સિદ્ધ પુરુષા જ સાધી શકે છે. બાકી તથારૂપ ચાગ્યતા વિનાના જે તે સાધવાની ધૃષ્ટતા વા સાહસ કરવા જાય છે, તે તાે બિચારા ખત્તા જ ખાય છે, વ્યામાહ ઉપજાવનારા ખાદ્ય નિમિત્તો તેને સત્રસ્વરૂપથી બ્રષ્ટ કરે છે-પાડી નાંખે છે, અને માયાની ભુલભૂલામણીમાં ભૂલા પડી તે યાગીને બદલે 'ભાગી' બને છે! એટલા માટે જ ज्ञानी પુરુષાએ વિષયભાગ સાધનને પતનસ્થાન જાણી ગાહ્ય સંગના પણ સર્વથા નિષેધ કર્યો છે, તે સહિતુક છે. પરમાણુ માત્ર પણ પરવસ્તુના લેશ પણ સંગ કરવા ચાગ્ય નથી, એ એમના નિરંતર ઉપદેશ છે. અને એટલા માટે જ અનાસક્ત નિષ્કામ ચાંગ સાધવા પ્રવર્તાવાની ચેષ્ટા કરનારને ચેતવણીરૂપ 'લાલભત્તી ' તેઓએ આગળ ધરી છે. જેમકે—

હ જ્ઞાની! કહી પણ કંઇ કમેં × કરવું ઉચિત નથી. તથાપિ જો તું એમ કહે કે 'હું તો ભાગવું છું, પણ પરદ્રવ્ય કહી મ્હારૂં નથી,' તા અરે! તું દુર્ભુક્ત જ છા, અર્થાત્ જે ત્હારૂં નથી તે તું ભાગવે છે, એટલે તું દુષ્ટ ભાગ ભાગવનાર છા. અને જો તું કહે કે 'ઉપભાગથી ખંધ નથી, કારણ કે પરદ્રવ્યના ઉપભાગથી ખંધ નથી એમ

अधिन कर्म न जातु कर्तुमुचितं किंचित्तथाष्युच्यते, मुंक्ष्वे हंत न जातु मे यदि परं दुर्भुक प्वासि भोः। वंधः स्यादुपभोगतो यदि न तिंक कामचारोऽस्ति ते, ज्ञानं सन्वस वंधमेष्यपरथा स्वस्यापराधाद्ध्वयम्॥"

<sup>—</sup>શ્રી અમૃતચંદાચાર્યજીકૃત શ્રી સમયસારકલશ.

શાસામાં કહ્યું છે, ' તો શું આ ત્કારી લોગપ્રવૃત્તિ કામચાર છે-ઇચ્છાપ્રવૃત્તિ છે? અને એમ છે તો શું ખંધ નથી? માટે હે જ્ઞાની! તું જ્ઞાનરૂપ થઇને વસ, નહિં તો ચાંક્કલ ત્કારા પાતાના અપરાધથી તું ખંધને પામીશ. તેમજ-' કર્મનયના અવલંબનમાં પરાયશુ-ક્રિયામાં રચ્યાપચ્યા રહેતારા એવા ક્રિયાજ હ જે જ્ઞાનને નથી જાણતા તે મગ્ર છે, સંસારસમુદ્રમાં ડ્બી ગયેલા છે. જ્ઞાનનયને ઇચ્છનારાઓ પણ જે સ્વચ્છંદથી મંદ અને અધ્ય છે તે પણ મગ્ન છે, સંસારસાગરમાં ડ્બેલા જ છે. વિશ્વ ઉપર તો તે તરે છે, કે જે સતત સ્વયં જ્ઞાન થઇ-જ્ઞાનરૂપે પરિશુમી કર્મ કરી પણ કરતા નથી, અને કરી પણ પ્રમાદને વશ થતા નથી. '+

વળી અત્રે જ્ઞાનાક્ષેપકવાંત કવચિત ભાગ ભાગવતાં છતાં પણ અસંગ હાઇ નિલે પારહી શકે છે એમ કહ્યું, તે તેની અદ્ભુત ચાગસિહિનું સામર્થ્ય સૂચવવા માટે કહ્યું છે. તે ભાગ ભાગવે જ એમ કહેવા માટે કહ્યું નથી, પણ ક્વચિત્ જ્ઞાની લાગી કાઇ યાગીવિશેષને પૂર્વ પારવ્ધાદયથી તેવી સંભાવનાની અપેક્ષા લક્ષમાં છતાં અભાગી! રાખી, તેનું અસાધારણ અતિશયવંત દહયાગીપણું દર્શાવવા માટે કહ્યું છે. કારણ કે જ્ઞાની સમ્યગૃદ્ધ પુરુષ વિષયોને પર પદાર્થ જાણે છે, તેમાં આત્મભાવ કરતા નથી, તે પાતાના નથી જ એમ દઢ આત્મપ્રતીતિથી માને છે, અને તેમાં સ્વપ્નાંતરે પણ પરમાણુ માત્ર પણ આસક્તિ રાખતા નથી. એટલે સુક્કો ગાળા જેમ સીંતને લાગતા નથી, તેમ ખરેખરા અનાસક્ત જ્ઞાની પુરુષ વિષયાથી ખંધાતા નથી, કેવળ અલિમ જ રહે છે. પૂર્વ પારખ્ધાદયથી કદાચને ભાગ ભાગવવા પઢ, તા પણ તેમાં સર્વથા અસંગપણાને લીધે જ્ઞાની લેપાતા નથી, એવી અપૂર્વ ઉપયોગજાગૃતિ રાખે છે. આ ખરેખર! તેઓના જ્ઞાનનું જ સામર્થ્ય અથવા વૈરાગ્યનું જ સામર્થ્ય છે. તેમજ— વિષયા જે છે તે પાતે તેના સ્વરૂપથી ગુણરૂપ પણ નથી કે દાષરૂપ પણ નથી. એટલે 'વિષયાના બંધ ઉત્પાદનમાં નિયમ નથી; અજ્ઞાનીને અવગુણ ખેત ' તેથી બંધ થાય છે, જ્ઞાનીને કદી થતા નથી. જે સેવતાં કદી જેની અશુદ્ધિ થાય છે, તેનાથી જ તેની કદાચિત શુદ્ધિ થાય છે, એમ શાસ્ત્ર-વચન છે. ' (જાઓ અધ્યાત્મસાર) પણ તે વિષયાના નિમિત્તે જે ઇષ્ટ-અનિષ્ટ ખુદ્ધિ ઉપજે છે. તે જ બાંધનું કારણ છે. તેથી મન જ ગુણ- મવગુણનું ક્ષેત્ર છે, ઉત્પત્તિસ્થાન છે. 'मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः।' अने वीतसभ ज्ञानी पुरुषने ते। अवे। परभ વૈરાગ્ય વર્ત્ત છે કે તેને વિષયામાં લેશમાત્ર પણ ઇષ્ટાનિષ્ટ ખુદ્ધિ હાતી જ નથી, નિર્મૂળ જ

<sup>+ &</sup>quot; मग्नाः कर्मनयावलम्बनपरा ज्ञानं न ज्ञानंति ये, मग्नाः ज्ञाननवैषिणोऽपि यदतिस्वच्छंदमंदाधमाः । विश्वस्थोपरि ते तरंति सततं ज्ञानं भवंतः स्वयं, ये कुर्वति न कर्म जातु न वशं यांति प्रमादस्य च "--श्री सभयसार ५९श.

થયેલી હાય છે, એટલે પૂર્વ કર્મવશાત કવચિત વિષયા ભાગવતાં છતાં પણ તે પરમ ઉદાસીન રહી, તે વિષયભાગના ગુણુ–દાેષથી લેપાતા નથી, એવા તે પરમ સમર્થ હાય છે. "કલેશ વાસિત મન સંસાર, કલેશ રહિત મન તે ભવપાર."—શ્રી યશાવિજયછ. "એવા જ્ઞાને રે વિઘન નિવારણે, ભાગ નહિં ભવહેત;

નિવ ગુણુ દેશ ન વિષય સ્વરૂપથી, મન ગુણુ અવગુણુ ખેત.... ધન્ઠ''-શ્રી યા. સજઝાય દ=૭ આમ જે ભાગસાગરમાં ભાગી ડૂબા મરે છે, તેને સમર્થ યાગી શીવ તરી જાય છે! જે ભાગથી બીજાના ભાગ મરે છે, તે ભાગ પણ આવા ઉત્તમ યાગીને યાગબાધક થતા નથી, સવહેતુ થતા નથી! કારણ કે 'આ કાંતા દિષ્ટમાં કર્માક્ષિમપણાથી ભાગશક્તિ નિર્ભલ હાય છે; તે નિરંતર સ્વરસથી પ્રવર્ત્તી એવી બલીયસી ધર્મશક્તિને હણતી નથી,-દીપને જે વાયરા બૂઝાવી નાંખે છે, તે પ્રજવલિત એવા દાવાનલને ખૂઝાવી શકતો નથી, 'પણ ઉલટા તેને સહાયતા જ કરે છે. તેમ અત્રે ભાગવા વિના છ્ટકા જ નથી એવા કર્મના ક્ષય થતા હાવાથી ખળવાન્ ધર્મશક્તિને ભાગશક્તિ સહાયતા જ કરે છે, પણ નિર્ભળપણાને લીધે તેના વિરાધ કરતી નથી. હાથીને મગતરૂં શું કરી શકે? મહામલ્લને નિર્ભલ બાલક શું કરી શકે? જો કે સ્થિરા દિષ્ટમાં પણ જ્ઞાનીની તાકાત એટલી બધી હાય છે કે તેને ભાગા કંઇ કરી શકે એમ નથી, તાપણ ત્યારે હજા કંઇક અટલી બધી હાય છે કે તેને ભાગા કંઇ કરી શકે એમ નથી, તાપણ ત્યારે હજા કંઇક અટલી બધી હાય છે કે તેને ભાગા કંઇ કરી શકે એમ નથી, તાપણ ત્યારે હજા કંઇક

જ્ઞાની ગૃહસ્થ વહે કરીને જ્ઞાનનું એવું પરમ અળવાનપણું થયું હોય છે, કે તે લોગો પણ સાવસાધુ પણ લેશ પણ પ્રમાદ ઉપજાવી શકતા નથી! અર્થાત લોગ મધ્યે પણ તેવા વિશિષ્ટ જ્ઞાની સ્વસ્વરૂપથી પ્રમત્ત-ભ્રષ્ટ થતા નથી, સ્વરૂપસ્થિત અપ્રમત્ત જ રહે છે, એવા તે બળવાન્ સામર્થ્યસંપન્ન હોય છે. આવા અપ્રમત્ત ગૃહસ્થ

ચાંગી પણ ભાવસાધું જ છે. અને આમ હાવાથી અત્રસ્થિત અસંગ જ્ઞાની ચાંગીપુરુષ નિર્વિદને-નિર્ભાધપણે પરમ પદ પ્રત્યે અખંડ પ્રયાણ કરતા આગળ વધે જ છે.

"તે એ દર્ષ રે ભવસાયર તરે, લહે મુનિ સુયશ સંયોગ "—યા. સમઝાય.

भोगतस्वस्य तु पुनर्न भवोदधिलङ्कनम्।
मायोदकदृढावेशस्तेन यातीह कः पथा १॥ १६७॥

वृत्ति:-भोगतस्वस्य तु-शेशतत्त्वने तो, भेशभरमार्थने तो, अर्थात् भोग केने मन परमार्थ छे अवाने, पुन:-पुन:, न भवोद्धिलङ्कनम्-अवेदिधितुं संवन नथी, भवसागर ६ दं वातो नथी,-तेवा प्रकारनी कुदिशशी तेना ६ पायमां अप्रकृत्ति सीधे, अने अक कहे छे-मायोदक- इंडावेश:-भाषाकसमां केने ६६ आवेश छे अवे।,-तेवा प्रकारना विभयसिन सीधे, केने भूगकसमां ६६ अकिनिवेश छे अवे।, तेन यातीइ कः पथा-केष्ण अहीं ते पंथ-मार्गे ज्वय, के कमां भाषामां क्रस्तुद्धि छे.

x "धर्मशक्ति न इन्त्यस्यां भोगशक्तिर्वाद्यस्याः । इन्ति दीपापद्दो वायुर्ज्वलन्तं न दवानलम् ॥"—यशा० ३त द्वा. द्वा. २४-१५

ભાગતત્ત્વને ભવાબ્ધિનું, લંધન તા નજ થાય; મૃગજલે દહાવેશ તે, તે માર્ગ કુણ જાય? ૧૬૭

અર્થ:—પણ જેને મન લોગ એ તત્ત્વ છે, એવાને તો ભવસસુદ્રનું ઉદલંઘત થતું નથી. જેને મૃગજલમાં દઢ આવેશ છે, એવા કાેણુ અહીં તે માર્ગે – કે જ્યાં માયામાં જલપુદ્ધિ છે ત્યાં–જાય?

#### વિવેચન

" સાચું જાણી રે તે બીતા રહે, ન ગલે ડામાડાલ....ધન ધનવ ભાગતત્ત્વને રે એ ભય નિવ ટળે "—શ્રી યા, દ. સજઝાય.

પણ લોગને જે તત્ત્વરૂપ-પરમાર્થરૂપ માને છે, એવા લોગતત્ત્વ પુરુષને તો ભવસાગરનું ઉલ્લંઘન થતું નથી. કારણું તેવા પ્રકારના વિપર્યાસને લીધે, માયાજલમાં જેને ઠઢ અભિનિવેશ છે એવા કાણું અહીં-જ્યાં માયામાં જલણુદ્ધિ છે એવા તે માર્ગે જાય?

ભોગ જેને મન તત્ત્વરૂપ છે, પરમાર્થરૂપ લાગે છે, સાચા ભાસે છે, એવા ભાગતત્ત્વ પુરુષ કદી ભવસમુદ્ર ઓળંગી શકતા નથી. કારણ કે તેવી મિશ્યાભાસરૂપ બુદ્ધિને લીધે તે તેના ઉદ્ઘાયનના ઉપાયમાં પ્રવર્ત્તા નથી. અને તેનું કારણ પણ ભાગતત્ત્વ એમ છે કે જેને માયાજલમાં દઢ આવેશ—ગાઢ અભિનિવેશ હાય, ભવાબ્ધિ ન તરે તે તે માર્ગે કેવી રીતે જાય? વિપર્યાસને લીધે તેને સાચું જાણતા હાય તે તેને હલુંથી જવાની હામ કેમ ભીડે? એટલે રખેને હું ડ્બી જઇશ એમ ડરતા રહી, ડામાડાળ અની, તે માયાજલને ઓળંગી જવાના પુરુષાર્થ કરતા નથી, અને ત્યાં જ પછ્યો રહે છે! તેમ વિપર્યાસથી—વિપરીત મતિથી જે માયાજલ સમા વિષયભાગને સાચા માને છે, તે તેમાંથી નિર્ભાધપણ પાર ઉતરવાના પુરુષાર્થ કરતા નથી, અને ત્યાં જ પડયા રહે છે! તેમ વિપર્યાસથી—વિપરીત મતિથી જે માયાજલ સમા વિષયભાગને સાચા માને છે, તે તેમાંથી નિર્ભાધપણ પાર ઉતરવાના પુરુષાર્થ કરતા નથી, અને ત્યાં જ પડયા રહે છે! તેમ વિપર્યાસથી—વિપરીત મતિથી જે માયાજલ સમા વિષયભાગને સાચા માને છે, તે તેમાંથી નિર્ભાધપણ પાર ઉતરવાના પુરુષાર્થ કરતા નથી, તેને નિ:સાર અસત્ય જાણી તેની સોંસરા નિર્ભયપણ પસાર થઇ જતા નથી, પણ તેમાંજ નિમગ્ન ગની ડ્બી જાય છે, ગુંચી જાય છે, રચ્યાપથે રહે છે.

અત્રે વિષયોને જે મુગજલની-ઝાંઝવાના પાણીની ઉપમા આપવામાં આવી છે, તે અત્યંત શુક્રત છે. કારણ કે શ્રોષ્મમાં, દૂર દૂર ક્ષિતિજમાં-જયાં પૃથ્વી ને આકાશ મળતા દેખાય છે ત્યાં દિષ્ટિમર્યાદાના છે જે જલના આસાસ થાય છે, તેને મુગ-વિષય મુગજલ: જલ કહે છે. તે જલ કાંઇ વસ્તુત: છે જ નહિં, પણ દિષ્ટિવિભ્રમથી વિપયસ્તિ (Illusion of vision) તેના આસાસ માત્ર થાય છે. એવા તે મુગજલને સાચું જલ માનીને તૃષાતુર મૃગ તે પીવાની આશાએ તે પ્રત્યે દાંડે છે, પણ તે મિચ્યા જસ તેં! અણે હાથતાલી દઇને આધું ને આધું ભાગતું જ જય છે! કાંઇ હાયમાં આવતું નથી, અને દોડવાના નિષ્ફળ શ્રમથી બિચારા મુગની તૃષ્ણા છીપવાને ગદલે ઉલડી વધની જાય છે! તેમ જડ એવા વિષયપદાર્થ અને ચેતન એવા આત્માના સંખંધ થવા અસંભવિત છે, તથાપિ વિપર્થાસરૂપ દષ્ટિવિબ્રમથી (Illusion & Delusion) તે જડપદાર્થમાં આત્મબુદ્ધિના સમારાપથી તેવા સંખંધ ભાસે છે તે જ વિષય મુગજલ છે. એવા તે ઝાંઝવાના પાણીને સાચું માનીને, વિષય-તૃષ્ણાથી આકુલ બનેલા મોહમૃઢ છવરૂપ મૃગ તેનું પાન કરવાની દુરાશાથી પૂર વેગે તે પત્યે દાેડે છે, તે ઝાંઝવાના પાણીને માટે ખૂબ ઝાંવાં નાંખે છે, પણ મહામાયાવી એવું તે માયાજલ તા લાંબેબી લટક સલામ કરી જાણે જીવની વિડંબના કરતું હાય, એમ દૂર ને દૂર ભાગતું જ જાય છે! અને આ નિષ્ફળ વિષયાનુધાવનથી ભવભ્રમણ જન્ય ખેદને લીધે, પશુ સમા વિષયપિષાસુ જીવની તૃષ્ણા શમવાને ખદલે ઉલડી અભિવૃદ્ધિ પામે છે, અને તેથી મહા ભવભ્રમણ દુ:ખ સહવું પડે છે.

આ વિષયાસ જ સર્વે દુ:ખનું મૂળ છે, તે જ જીવને ઉધા પાટા બંધાવે છે, અનાત્મમાં આત્મણ દિ ઉપજાવે છે, પર વસ્તુમાં સ્વળુ દિનો વિભ્રમ કરાવે છે. આ અનાદિ અવિદ્યારૂપ વિષયાસથી ભાગસાધનરૂપ દેહાદિમાં આત્મણ દિ ઉપજે છે, 'આપ આપ કું દેહાદિથી આત્માને અભિન્ન માની હું દેહાદિરૂપ છું એવી મિશ્યામતિ ભૂલ ગયા!' ઉદ્દેભવે છે. એટલે પછી સ્વસ્વરૂપથી ભ્રષ્ટ થયેલા આત્મા ઇદિયદારાથી પ્રવર્ત્તા રહી વિષયામાં પહી જાય છે, અને તે વિષયાને પામીને પાતે પાતાને તત્ત્વથી જાણતા નથી, પાતે પાતાને ભૂલી જાય છે! શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ લાક્ષણિક શૈલીમાં ભાગ્યા પ્રમાણે 'આપ આપ કું ભૂલ ગયા, ઇનસે કયા અ'ધેર?' એના જેવી મહાહાસ્યાસ્પદ વાર્ત્તા બને છે!

" હું છોડી નિજ રૂપ, રચ્ચાે પર પુદગલે; ઝીલ્યાે ઊલટ આણી, વિષય તૃષ્ણાજલે. "—શ્રી દેવચાંકછ.

"વિચારની ઉત્પત્તિ થયા પછી વહુ માનસ્વામી જેવા મહાતમાં પુરુષે કરી કરી વિચાર્યું કે આ જવનું અનાદિકાળથી ચારે ગતિ વિષે અનંતથી અનંતવાર જન્મનું મરલું થયાં છતાં, હજા તે જન્મ–મરણાદિ સ્થિતિ ક્ષીણ થતી નથી; તે હવે કેવા પ્રકારે ક્ષીણ કરવાં ? અને એવી કઇ ભૂલ આ જવની રહ્યા કરી છે કે, જે ભૂલનું આટલાં સુધી પરિણુમનું થયું છે? આ પ્રકારે કરી કરી અત્યંત એકા થપણે સદ્ધોધનાં વહેંમાન પરિણુમો વિચારતાં વિચારતાં જે ભૂલ ભગવાને દીઠી છે તે જિનાગમમાં ઠામ ઠામ કહી છે; કે જે ભૂલ જાણીને તેથી રહિત મુમુસુ જીવ થાય. જીવની સૂલ જોતાં તો અનંત વિશેષ લાગે છે; પણ સર્વ ભૂલની ખીજભૂત ભૂલ જે જવે પ્રથમમાં પ્રથમ વિચારવી ઘટે છે,

કે જે ભૂલના વિચાર કર્યાથા સર્વે ભૂલના વિચાર થાય છે; અને જે ભૂલના મટવાથી સર્વે ભૂલ મટે છે. કાઇ જીવ કદાપિ નાના પ્રકારની ભૂલના વિચાર કરી તે ભૂલથી છટવા ઇ એ, તાપણ તે કત્તિ વ્ય છે, અને તેવી અનેક ભૂલથી છૂટવાની ઇ છા મૂળ ભૂલથી છૂટવાનું સહેજે કારણ થાય છે. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૪૧૩.

આ સર્વ ભુલની બીજબૂત ભૂલ તે આત્મસ્વરૂપનું અજ્ઞાન અથવા પરવસ્તુમાં આત્મણ હિરૂપ વિપર્યાસ છે. 'આપ આપકું ભૂલ ગયા!' એ જ માટામાં માટી કેન્દ્રસ્થ ભૂલ છે. તે મૂલગત ભૂલથી બીજી ભૂલોની પરંપરા નીપજે છે, તે વિષયના એટલી હૃદ સુધી આત્માનું પતન થાય છે કે તેની વૃત્તિ વિષયાકાર ભિખારી: ખની જાય છે. પંચ ઇંદ્રિયના વિષયોમાં તે એટલા બધા તન્મય થઇ નિ•પુષ્ટ્રયક રંક જાય છે કે તે પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ સાવ ભૂલી જઇ, વિષયામાં જ સર્વસ્વ માની તેની ગવેષણામાં અહાનિશ મંક્યો રહે છે! અને વિષયતૃષ્ણાથી આત્તે ને તપ્ત ખની નિરંતર દુ:ખ અનુભવે છે, છતાં તે વિષયાના કરે છે! અને વિષયાના કેડા મૂકતા નથી! ને વિષ્ટાના ભ્રમરની પેઠે તેની પાછળ પાછળ ભગ્યા કરે છે! આવા તે વિષયાબુલુ જીવ શ્રો ઉપમિતિ ભાવપ્રપંચ કથામાં મહાત્મા સિદ્ધાર્થિએ અનુપમ શૈલીથી તાદશ્ય વર્ણવેલા તે નિ•પુષ્ટ્રયક ર'કના જેવું સમસ્ત ચેકિત કરે છે, ને કરમાં ઘટપાત્ર લઇ રાતદિવસ વિષયકદક્ષની ભિક્ષાર્થે ભમે છે! જેમકે—

" આ જીવ આ સંસાર-નગરમાં અપરાપર જન્મ લક્ષણુરૂપ ઊંચા-નીચા ગૃહોમાં વિષય-કેદજ્ઞના આશાપાશને વશ થઇ અવિરામપણે ભમ્યા કરે છે.

" ક્ષુધાથી જસ દુર્ખલ દેહ, ગૃહે ગૃહે ભિક્ષાર્થ તેહ; કરમાંહિ ગૃહીંને ઘટપાત્ર, નિન્દાતા ભમતા દિનરાત્ર. સર્વાંગી મહાઘાત ઉતાપ, તિહાં અનુગત ચેતન આપ; 'વાય માડી! રે કરને ત્રાણ!' પાકારે એવી દીન વાણ. નવર કુષ્ઠ ઉન્માદ સંયુક્ત, શૂલપીંડિત ને પામા યુક્ત; સર્વ રાગના તેહ નિવાસ, વેદનાવેંગે વિદ્ધાલ ખાસ. 'પામીશ ભિક્ષા તે તે ગેહ,' ઇત્યાદિક ચિંતવતા એહ; વિકલ્પાકુલ મનમાં થાય, રોદ્રચ્યાન ભરતા નદાન; ખાલાને કરુણાનું સ્થાન, માનીઓને હાસ્ય નિદાન; ખાલાને ક્રીડન આવાસ, ઉદાહરણ પાપીને ખાસ."

—શ્રી ઉ. ભ. પ્ર. કથા, પ્ર. ૧ ( ડૉ. ભગવાનદાસકૃત સપદ્યચ્છ અતુવાદ )

'સંસારને વિષે અહેાનિશ પર્યટન કરતા આ જીવના જે આ શબ્દાદિ વિષયા અને જે આ બંધુવર્ગ-ધન-મુવર્ણાદિ, અને જે ક્રીડા-વિકથા આદિ અન્ય પણ સંસાર- કારણ હોય, તે ગૃહિહેતુપણાથી રાગાદિ ભાવરાગાના કારણપણાને લઇને વિષય કદસના અને કર્મસંચયરૂપ મહા અજ્યાંના નિમિત્તપણાને લઇને કદસ નાણવા મનારથ ચાગ્ય છે. ' (ઉ. ભ. પ્ર. કથા ) એવી તે કદસરૂપ બિક્ષા બક્ષણ કરવા ઇચ્છતા આ જવ નાના પ્રકારના વિષય સંબંધી મનારથા કરે છે, - યાવત્ તે ચક્રવર્ત્તી પણાના મનારથ પણ કરે છે. અને આ ચક્રવર્ત્તી પણ ' ભગવાન્ સત્ત સાધુઓને ક્ષુદ્ધ રંક જેવા પ્રતિભાસે છે, તા પછી શેષ અવસ્થાઓનું તા પૃછવું જ શું !'

"અને આવા કદન્ન જેવા આ ધન-વિષય-કલત્રાદિથી પૂરાઇ રહ્યા છતાં આ જીવને અિલાષાના વિચ્છેદ થતા નથી, એટલું જ નહિં પણ તેની તૃષા વિશેષ ગાઢપણે અિલાષાના વિચ્છેદ થતા નથી, એટલું જ નહિં પણ તેની તૃષા વિશેષ ગાઢપણે અિલાયું પામે છે. કારણ કે જેમ ગાઢ શ્રીષ્મમાં દવદાઢથી તાપ પામેલ શરીરવાળા, પિપાસાથી-તરસથી અિલાયું ચેતનાવાળા, મૂચ્છીથી ઢળી પહેલા એવા કાઇ પથિકને ત્યાં જ સ્વષ્નદર્શનમાં, પ્રગલ કલ્લાેલમાલાથી આકુલ એવા ઘણા ઘણા મહા જલાશય-સમૂહા પીતાં પણ જરાય તૃષાની ન્યૂનતા ઉપજાવતા નથી; તેમ આ જીવને પણ આ વિષયાદિ વર્ત્ત છે. તે આ પ્રકારે:-અનાદિ સંસારમાં પરાવર્ત્તન કરી રહેલા આ જીવે પૂર્વે દેવલવાને વિષે અનંતીવાર નિરુપચરિત એવા શબદાદિ લાેગા પ્રાપ્ત કરેલા છે, અનંત અમૂલ્ય રતનરાશિએા મેળવેલા છે, રતિના વિશ્વમાને ખંડિત કરે એવા વિલાસિની-વૃંદા સાથે વિલાસ કરેલા છે, ત્રિલુવનાતિશાયિની નાના પ્રકારની ક્રીડાએ!થી ક્રીડન કરેલું છે. તથાપિ જાણે મહાબુલુક્ષાયી-બૂખથી કૃશ ઉદરવાળા હાય એમ આ જીવ શેષ દિનના લુક્ત વૃત્તાંતને કાંઇ પણ જાણતા નથી!! કેવલ તેના અિલલાયથી શાષાય છે!!! તેથી તૃપ્તિ ન તેને થાય, પણ બુલુક્ષા વધતી જાય!"

## —શ્રી ઉ. ભ. પ્ર. કથા ( ડૉ. ભગવાનદાસ કૃત અનુવાદ. )

આવી કદજારૂપ આ વિષય મૃગતૃષ્ણાની પાછળ દેાડવાથી આ જીવને આ બધી અનર્થપરંપરા સાંપડે છે, અને તેને ભવસાગરનું ઉલ્લંઘન થતું નથી, કારણ કે માયા- જાલરૂપ તે માયાજલમાં તેને ગાઢ અભિનિવેશ-મિચ્યા આગ્રહ છે, એટલે તે તેને ઉલ્લંઘી જવાની હામ ભીડતા નથી, અને જયાં છે ત્યાના ત્યાં એટલે કે વિષય-કાદવમાં ડુક્કરની જેમ પછ્યો રહે છે!!

# स तत्रैव भवोद्विरनो यथा तिष्ठत्यसंशयम्। मोक्षमार्गेऽपि हि तथा भोगजम्बालमोहितः॥१६८॥

वृत्तिः-सः—ते, भाषामां केने कक्षते। दृढ आवेश छे ते, तत्रैव-खां क, पथमां, भागंभां, भवोद्विग्नः-क्षवे।दिव्न हे। यथा-केम, से इत्रहरूष्णा इपन्यास अर्थे छे, तिष्ठत्यसंशयम् निःसंशय श्यिति क हरे छे,-क्ष्यभुद्धिना सभावेशथी, मोक्षमार्गेऽपि हि-ज्ञानादि बक्षष्ण्याणा भे।क्षमार्भभाष्ण, तथा-तेम असंशय श्यिति हरे छे, भोगजम्बालमोहितः-के।भक्षभानीनिःभविन वेदादि अभंयथी भे।दित अवेत ते अम अर्थे छे.

ત્યાંજ નિઃશ'ક સ્થિતિ કરે, ભવેહિશ્ન તે જેમ; ભાગજંબાલ માહિયા, માક્ષપથ પણ તેમ ૧૬૮

અર્થ:—તે જેમ ત્યાંજ–માર્ગમાં, લવાહિશ હાઇ, નિ:સંશય સ્થિતિ કરે છે, તેમ માક્ષમાર્ગમાં પણ લાગજંબાલથી માહિત એવા તે સ્થિતિ કરે છે.

#### વિવેચન

માયાજલમાં જેને જલના દઢ અભિનિવેશ છે, એવા તે ભાગતત્વ પુરુષ જેમ જલબુહિના આવેશથી, ભવાદિશ રહી, ત્યાં જ માર્ગમાં અસંશય સ્થિતિ કરે છે, તેમ જ્ઞાનાદિ લક્ષણવાળા માક્ષમાર્ગમાં પણ ભાગના કારણરૂપ દેહાદિ પ્રયંચથી માહિત એવા તે નિ:સંશય 'સ્થિતિ' કરે છે.

આના આશય એમ સમજય છે કે-માયાજલમાં જેને જલભુદિના અભિનિવેશ છે, એવા ભાગતત્વ પુરુષ, આ જલ સાચું છે-ખરેખરૂં છે, એવા બાંધી લીધેલા પૂર્વ લહ્યું પ્રમાણાવને લીધે, સંસારથી ઉદ્દેગ-દુ:ખ પામતા રહી, ત્યાં જ માર્ગમાં ભવમાં સ્થિતિ: સ્થિતિ કરે છે, પણ આમાં કાંઇ સાર નથી એમ જાણી તે સંસારમાં માસમાં સાગરને એાળંગી જવા આગળ વધતા નથી, પુરુષાર્થ કરતા નથી, પણ 'સ્થિતિ' એટલે તે ભાગમાં જ સ્થિતિ કરે છે, ભાગમાં જ સ્થ્યા-પથ્યા રહે છે. તેમજ ભાગકારણરૂપ દેહાદિ પ્રપંચથી માહમૂઢ બનીને, તે જ્ઞાનાદિ લક્ષણવાળા માલમાર્ગમાં પણ 'સ્થિતિ' કરે છે, એટલે કે જ્યાં છે ત્યાંના ત્યાં અટકી રહે છે-થાલા રહે છે, પથ્યો રહે છે, પણ આગળ વધતા નથી. તાત્પર્થ કે જેમ તે ભવમાર્ગમાં નિવાસરૂપ સ્થિતિ કરે છે, તેમ માલમાર્ગમાં પણ આગળ પ્રગતિ ન કરવારૂપ 'સ્થિતિ' કરે છે. અર્થાત્ તે ભવસમુઢમાં નિમગ્ત રહે છે, અને માલમાર્ગ આગળ વધતા નથી. તે આ પ્રકાર:—

આ આત્મા અનાદિથી પાતાના મૂળ સહજ શુદ્ધ સ્વરૂપને ભૂલી ગયા છે. આ સ્વરૂપઅજ્ઞાનરૂપ અવિદાર અથવા મિશ્યાત્વથી તે પરપદાર્થમાં આત્મભુદ્ધિ કરી રહ્યો છે. અનાદિ કાળના અધ્યાસથી દેહાદિ પરવસ્તુમાં તેની આત્મભુદ્ધિ એટલી બહિરાત્મા: બધી સજ્જડ થઇ ગઇ છે, એટલા બધા ઊંડા મૂળ ઘાલી ગઇ છે કે દેહમાં 'દેહાદિ તે જ હું' એવી વિપર્યાસ બુદ્ધિ-વિપરીત મતિ તેને ઉપછ છે. આત્મભુદ્ધિ જડના દીર્ઘકાલના સહવાસથી તે જાણે જડ જેવા થઇ ગયા છે! આમ કાયાદિકમાં આત્મભુદ્ધિથી શ્રહાયેલા જીવ બહિરાત્મા કહેવાય છે. 'આત્મજ્ઞાનથી પરાહ્મુખ એવા આ બહિરાત્મા પાતાના સ્વરૂપનું ભાન ભૂલી, ઇંદિયદ્ધારાથી સ્કરાયમાન થઇ, પાતાના દેહને આત્માપણ માની બેસે છે. મનુષ્ય દેહમાં

રહેલા આત્માને તે મનુષ્ય માને છે, તિર્ધાં ચ દેહમાં રહેલા આત્માને તિર્ધાં ચ માને છે, દેવ દેહમાં રહેલા આત્માને દેવ માને છે, અને નારક દેહમાં રહેલા આત્માને તે નારક માને છે. પણ તત્ત્વથી હું પોતે તેવા નથી, તે તે દેહપર્યાયરૂપ નથી, હું તો અનંતાનંત સાનશક્તિના સ્વામી સ્વસાં વેદ્ય એવા અચલ સ્થિતિવાળા શાશ્વત આત્મા છું, એમ તે મૂઢ જાણતા નથી. ' આમ પોતાના દેહમાં આત્માના અધ્યાસ કરતા એવા આ અહિરાતમાં 'પરના આત્માના જ્યાં વાસ છે એવા સ્વદેહ સદશ અચેતન પરદેહને આ પારકા દેહ એમ માની છેસે છે. અને આમ દેહામાં સ્વપરના મિથ્યા અધ્યવસાયને— માન્યતાને લોધે, જેને આત્માનું ભાન નથી એવા અનાત્મજ્ઞ જનને સો-પુત્રાદિ સંબંધી વિભ્રમ વર્ષે છે, અને તેમાંથી અવિદ્યા નામના ઠઢ સંસ્કાર જન્મે છે,—કે જેથી લાક પુન: દેહ એ જ આત્મા એવું અભિમાન ઘરે છે. આ દેહમાં આત્મઅહિંદ્ય એ જ સાંસાર દુ:પમનું મૂળ છે. '

" જડ ચલ જડ ચલ કર્મ જે દેહને હેાછ, જાણ્યું આતમ તત્ત્વ; ં અહિરાતમ અહિરાતમતા મેં ગ્રહી હેાછ, ચતુરંગે અકત્વ. નમિયન૦ ''–શ્રી દેવચાંદ્રછ.

દેહમાં આ આત્મભુદ્ધિને લીધે જ જીવ તેના લાલન-પાલનાર્યે વિષયામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને તે વિષયપ્રાપ્તિના સાધનરૂપ ધનાદિના ઉપાર્જનમાં પ્રવૃત્ત થાય છે; તેની પ્રાપ્તિમાં અનુકૂળ થાય તે પ્રત્યે રાગ કરે છે, પ્રતિકૂળ પ્રત્યે દ્રેષ ધરે છે. તેમાં કાઇ વચ્ચે આડું આવે તેના પ્રત્યે ક્રોધ કરે છે, તુચ્છ કદન્ન જેવા કંઇક વિષયની પ્રાપ્તિ થતાં તે અનંતગહું અભિમાન ધરી કાંકીડાની જેમ નાચે છે, અને વિશેષ વિશેષના લાભ ધરતો રહી તેના લાભ માટે અનેક પ્રકારના છળપ્રપંચ-માયાકપટ કરી પાતાને અને પરને છેતરે છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે જીવ વિષયને અથે કેપાય કરે છે, અને તેથી હાથે કરીને આખા ભવપ્રપંચ ઉલા કરીને, સંસાર પરિભ્રમહાદુ:ખ પામી, તે અવાદિગ્ન અને છે. આમ દેહમાં આત્મભુદિરૂપ મૂળથી ઉપજતા વિષય-કષાયથી આ જીવનું સંસારચક ચાલ્યા કરે છે.

<sup>× &</sup>quot; बहिरात्मेन्द्रियद्वारैरात्मज्ञानपराङ्मुखः । स्फुरितश्चात्मनो देहमात्मत्वेनाध्यवस्यति ॥
नरदेहस्थमात्मानमविद्वान्मन्यते नरम् । तिर्यश्चं तिर्यगङ्गस्थं सुराङ्गस्थं सुरं तथा ॥
नारकं नारकाङ्गस्थं न स्वयं तस्वतस्तथा । अनंतानंतधीशिकः: स्वसंवेद्योऽचलस्थितिः ॥
स्वदेहसदशं दृष्ट्वा परदेहमचेतनम् । परात्माचिष्ठितं मूढः परत्वेनाध्यवस्यति ॥
स्वपराध्यवसायेन देहेष्वविदितात्मनाम् । वर्त्तते विश्रमः पुंसां पुत्रभायीदिगोचरः ॥
अविद्यासंज्ञितस्तस्मात्संस्कारो जायते दढः । येन लोकोऽङ्गमेव स्वं पुनरप्यभिमन्यते ॥
मूलं संसारदुःखस्य देह एव आत्मधीस्ततः । त्यक्तवैनां प्रविश्वदन्तर्वहिरव्यावृतिन्द्रियः ॥ "

<sup>—</sup>શ્રી પૂજ્યપાદસ્વામીજીકૃત શ્રી સમાધિશતક.

" રાગ દ્વેષે ભર્યો માહ વૈરી નડ્યો, લાેકની રીતમાં ઘણુંય રાતાે!; ક્રોધ વશ ધમધમ્યાે, શુદ્ધ ગુણુ નવ રમ્યાે, ભમ્યાે ભવમાંહિ હું વિષય માતાે.... તાર હાે તાર પ્રભુ ! મુજ સેવક ભણી. "-શ્રી દેવચંદ્રછ

"વળી સ્મરણ થાય છે કે એ પરિભ્રમણ કેવળ સ્વચ્છ દથી કરતાં જીવને ઉદાસીનતા કેમ ન આવી ? બીજા જીવા પરત્વે ક્રોધ કરતાં, માન કરતાં, માયા કરતાં, લાભ કરતાં કે અન્યથા કરતાં તે માઠું છે એમ યથાયાગ્ય કાં ન જાલ્યું? અર્થાત્ એમ જાલ્યું જોઇતું હતું, છતાં ન જાલ્યું એ વળી ફરી પરિભ્રમણ કરવાના વૈરાગ્ય આપે છે." ઇ. —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર, પત્રાંક ૧૧૫

અને પછી તો તે તુચ્છ કદન્ન જેવા વિષયમુખમાં આ માહમૂઢ છવને એટલા બધા રંગ લાગી જાય છે, એટલા બધા તન્મય રસ જામે છે, કે તે તેની પ્રાપ્તિમાં નિરંતર નિમગ્ન રહે છે, અને તેને જ મુંદર માને છે, બીજું કાંઇ તે બાપડા જાણતા નથી. કારણ કે મુસ્વાદ લોજનના સ્વાદ તેને સ્વપ્ને પણ લાધ્યા નથી. એટલે ડુક્કરને જેમ કાદવમાં પડ્યા રહેવું ગમે છે, તેમ તેને વિષય-કદ્વમાં રચ્યા-પચ્યા રહેવું ગમે છે. તે વિષ્ટાના બ્રમરને જેમ વિષ્ટાની મુગંધી જ સારી લાગતી હતી, તેમ આ વિષયના બ્રમરને વિષયની ગંધ જ સારી લાગે છે!

" તેને સુંદર માને રાંક, બીજાં ન જાણે તેહ વરાક; સુસ્વાદુ ભાજનના સ્વાદ, સ્વપ્ને પણ એને ન પ્રાપ્ત."

ઉ. ભ. પ્ર. કથા, પ્ર. ૧ ( ડાં. ભગવાનદાસકૃત અનુવાદ )

આમ પરપરિહ્યુતિના રાગીપહ્યું, પર રસરંગે રક્ત થયેલા આ જીવ, પર વસ્તુના શ્રાહક અને રક્ષક બની, પરવસ્તુના ભાગમાં આસક્ત થઇને અનંત કાળ પર્યંત સંસારમાં રખડે છે. અને આમ પાતાનું આત્મહિત ચૂકી, આ મહામાહિમૂઢ જીવ વેઠીઆ પાઠીઆની પેઠે પારકી વેઠ ઉઠાવી, હાથે કરીને નાહકના હૈરાન હૈરાન થાય છે! ભાવિ-તાત્મા મહાત્માઓના વચનામૃત છે કે—

- " પરપરિશ્રુતિ રસ રંગતા, પરશ્રાહકતા ભાવ….નાથ <del>રે !</del> પર કરતા પર ભાગતા, શ્યા થયા એહ સ્વભાવ ?….નાથ **રે !** "–શ્રી દેવચાંદ્રછ.
- " જે ક્રિયાને વિષે જીવને રંગ લાગે છે, તેને ત્યાં જ સ્થિતિ હોય છે, એવા જે જિનના અભિષાય તે સત્ય છે. ત્રીશ મહામાહનીયનાં સ્થાનક શ્રી લીધે કરે કહ્યાં છે તે સાચા છે. "—શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૧૪૮

અને આમ લાગરૂપ નિ:સાર માયાજલમાં જ જેને દઢ રંગ લાગ્યા છે, દઢ અભિ-નિવેશ ઉપજયા છે, એવા લાગતત્ત્વ પુરુષને પાતાના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનું દર્શન હાતું નથી, એટલે માલમાર્ગમાં તેના પ્રવેશ પણ ક્યાંથી હાય? દેહાદિની

માેક્ષમાગે<sup>દ</sup> સ્થિતિ

ભૂલભૂલામણી ભરી જંળાલમાં જે ફસાઇ ગયા છે, દેહાદિ માયાપ્રપંચમાં અપગતિ- આત્મણહિના વ્યામાહથી જે મુંઝાઇ ગયા છે, માયાજલરૂપ વિષયની અટપટી માયાવી જાલમાં જે અટવાઇ પછ્યો છે. તેના નિમિત્તે રાગદેષ કરતા જે ક્ષાયર ગથી રંગાઇ રહ્યો છે, અને તેથી જે ભવપ્રપંચના

અનંત ચકાવામાં પડી ગયા છે,-એવા આ મહામાહમૂઢ જીવને માક્ષમાર્ગ પામવા પહ્ય મુશ્કેલ થઇ પડે છે. તેની મિથ્યાત્વમાં જ સ્થિતિ હાય છે, તેથી તે આગળ વધતા નથી, પ્રગતિ કરતા નથી; કારણ કે જ્યાંલગી ક્યાયની ઉપશાંતતા ન થઇ હાય, વિષયાદિ પ્રત્યે આંતરંગ વૈરાગ્ય ન વર્ત્ત હોય, માક્ષ શિવાય ખીજી કાઇ અભિલાષા ન હાય, ત્યાંલગી માક્ષમાર્ગમાં પ્રવેશ કરવા યેલ્ગ યેલ્ગતા પણ પ્રાપ્ત થતી નથી, સાચું મિથ્યાત્વ 'ગુણસ્થાનક' પણ પ્રાપ્ત થતું નથી, ને પ્રથમ મિત્રાદષ્ટિ પણ ખુલતી નથી, તો પછી @sa स्रागतत्व पुरुषने। भे क्षमार्भमां प्रवेश क्यांथी द्धाय? ने तेमां ते आगण क्यांथी वधे ? उत्तरात्तर ग्राणस्थाननी प्राप्तिथी प्रवृति हेम हरे ?

આમ જેને લાગમાં તત્ત્વબુદ્ધ છે એવા લાગતત્ત્વ પુરુષ સંસારમાં 'સ્થિતિ ' કરે છે, અર્થાત્ અનંત કાળસ્થિતિ પર્ય'ત અનંત પરિભ્રમણ દુ:ખને પામે છે. અને માક્ષમાર્ગમાં પણ તે 'સ્થિતિ 'જ કરે છે. અર્થાત ગુળવિકાસ પામી આગળ પ્રગતિ કરતા નથી, ગળીયા બળદની જેમ જ્યાંના ત્યાં પડ્યા રહે છે! અને આમ તેનું પરિભ્રમણ દુ:ખ ચાલુ રહે છે, ને તેના નિવારણના ઉપાય તેને મળતા નથી. એટલે બન્ને રીતે તે દ્ર:ખી થાય છે.

## मीमांसाभावतो नित्यं न मोहोऽस्यां यतो भवेत्। अतस्तन्वसमावेशात्सदैव हि हितोद्यः ॥ १६९ ॥

નિત્ય મીમાંસા ભાવથી, માહ એહમાં ન્હોય; એથી તત્ત્વ સમાવેશથી, સદા હિતાદય હાય. ૧૧૯

અર્થ:--નિત્ય મીમાંસા ભાવને લીધે અ. દષ્ટિમાં માઢ હાતા નથી, એથી કરીને तत्त्व समावेशने बीधे सहैव दिताहयक द्वाय छे.

वित्त:-मीमांसामावतो--भीभांसा कावधी, सहिवयार लावधी, नित्यं-िनत्य, सर्वकाण, न मोहोऽस्यां यतो भवत्-धरखा आ दृष्टिमां भेढि होता नथी, अतः-अथी धरीने, तस्वसमावेशास् तत्त्वसभावेश३५ अरुण थप्रा, सदैव हि हितोदय:-आ दृष्टिमां चे। इक्ष सहैंव हितोहबक है। ब छे.

#### વિવેચન

વળી નિત્ય મીમાંસાના સદ્ભાવથી આ દરિમાં માહ હાતા નથી. એથી કરીને તત્ત્વના સમાવેશરૂપ કારણ થકી નિશ્ચય એને સદાય હિતાદયજ હાય છે.

### તત્ત્વ મીમાંસા

આ દિષ્ટમાં સ્થિતિ કરતા સમ્યગ્દિષ્ટિ જ્ઞાની પુરુષ સમર્થ તત્ત્વચિંતક-તત્ત્વમીમાં સક હોય છે. એટલે નિરંતર સફ્વિચારરૂપ મીમાં સાના-સૂક્ષ્મ તત્ત્વ-પરે પણાના હોવાપણાને લીધે અત્રે કાઇપણ માહના સંભવ હોતા નથી. કારણુંકે જે તત્ત્વ સમજે છે, તે માહ પામતા નથી. અને સમ્યગ્દિષ્ટને દર્શનમાહ તા ક્યારના ક્ષય થઇ ચૂકયા છે, તથા યામાં માં આગળ વધતાં એને આરિત્રમાહની પણ ઉત્તરાત્ત્ર ક્ષીણતા થતી જાય છે, એટલે સર્વથા માહના અલાવ હાય છે. સમ્યગ્દિષ્ટ પુરુષ અનેક પ્રકારે તત્ત્વના સૂક્ષ્મ વિચાર કરે છે. જેમકે—

" શુદ્ધ આ (મસ્વરૂપને પામ્યા છે એવા જ્ઞાની પુરુષોએ નીચે કહ્યાં છે તે છ પદને સમ્યગદર્શનનાં નિવાસનાં સવેત્કિષ્ટ સ્થાનક કહ્યાં છે:--(૧) પહેલું પદ-આતમા છે. જેમ ઘટપટ આદિ પદાર્થી છે તેમ આત્મા પણ છે. ષડ્પદ **સીમાંસા અ**મુક ગુણ હાવાને લોધે જેમ ઘટપટ આદિ હાવાનું પ્રમાણ છે; તેમ સ્વપરપ્રકાશક એવી ચૈતન્ય-સત્તાના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિષે છે એવા આત્મા હાવાનું પ્રમાણ છે. (૨) **બીજું પદ-આત્મા નિત્ય છે**. ઘટપટ આદિ પદાર્થી અમુક કાળવર્ત્તિ છે. આત્મા ત્રિકાળવર્ત્તિ છે. ઘટપટાદિ સંયોગે કરી પદાર્થ છે. આત્મ સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે, કેમકે તેની ઉત્પત્તિ માટે કાઇપણ સંધાળા અનુભવ ચાગ્ય થતા નથી. ક્રાઇ પણ સંયોગી દ્રવ્યથી ચેતન-સત્તા પ્રગટ થવા યોગ્ય નથી, માટે અનુત્પન્ન છે. અસંચાગી હાવાથી અવિનાશી છે. કેમકે જેની કાઇ સંચાગથી ઉત્પત્તિ ન હાય, તેના કાઇને વિષે લય પણ હાય નહિં. (૩) ત્રીજાં પદ—આત્મા કર્તા છે. સર્વ પદાર્થ અર્થ ક્રિયાસ પન્ન છે. કંઇ ને કંઇ પરિણામ ક્રિયા સહિત જ સર્વ પદાર્થ જોવામાં આવે છે. આત્મા પશુ ક્રિયાસંપન્ન છે, માટે કર્ત્તા છે. તે કર્ત્તાપણં ત્રિવિધ શ્રો જિને વિવેચ્યું છે; પરમાર્થથી સ્વભાવપરિણતિએ નિજ સ્વરૂપના કર્ત્તા છે. અનુપચરિત ( અનુભવમાં આવવા ચાગ્ય વિશેષ સંબંધ સહિત ) વ્યવહારથી તે આત્મા દ્રવ્ય કર્મના કર્તા છે. ઉપચારથી ઘર, નગર આદિના કર્તા છે. (૪) ચાેશું પદ—આત્મા લાકતા છે. જે જે કંઇ ક્રિયા છે તે તે સર્વ સફળ છે, નિરર્થક નથી. જે કંઇ પણ કરવામાં આવે તેનું ફળ બાગવવામાં આવે એવા પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. વિષ ખાધાથી વિષનું ફળ; સાકર ખાવાથી સાકરનું ફળ; અગ્નિસ્પર્શથી અગ્નિસ્પશાનું ફળ; હીમને સ્પર્શ કરવાથી હીમસ્પર્શનું જેમ ફળ થયા વિના રહેતું નથી. તેમ કવાયાદિ કે અકવાયાદિ જે કંઇ પરિજ્ઞામે આત્મા પ્રવર્ત્તે તેનું ફળ પણ

થવા યાગ્ય જ છે, અને તે થાય છે. તે કિયાના આત્મા કર્તા હાવાથી લાકતા છે. (૫) પાંચમું પદ—માક્ષપદ છે.-જે અનુપચરિત વ્યવહારથી કર્મનું કર્તા પણું નિર્પણ કર્યું, કર્ત્તા પણું હાવાથી લાકતા પણું નિર્પણ કર્યું, તે કર્મનું ટળવા પણું પણ છે, કેમ કે પ્રત્યક્ષ કષાયાદિનું તીન પણું હાય, પણ તેના અનિ યાસથી, તેના અપરિચયથી, તેને ઉપશમ કરવાથી તેનું મંદપાં દું દેખાય છે, તે સીક્ષ થવા યાગ્ય દેખાય છે; ક્ષીણ થઇ શકે છે. તે તે ખંધભાવ ક્ષીણ થઇ શકવા યાગ્ય હાવાથી તેથી રહિત એવા જે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ તે રૂપ માક્ષપદ છે. (६) છર્કું પદ-તે માક્ષના ઉપાય છે.— જે કદી કર્મળં ધ માત્ર થયા કરે એમ જ હાય તો તેની નિવૃત્તિ કાઇ કાળ સંભવે નહીં; પણ કર્મળં ધથી વિપરીત સ્વભાવવાળાં એવા જ્ઞાન, દર્શન, સમાધિ, વૈરાગ્ય, ભક્ત્યાદિ સાધન પ્રત્યક્ષ છે. જે સાધનના બળે કર્મ બંધ શિથિલ થાય છે, ઉપશમ પામે છે, ક્ષીણ થાય છે. માટે તે જ્ઞાન, દર્શન, સંયમાદિ માક્ષ પદના ઉપાય છે."

—( વિશેષ માટે જુએ! ) શ્રીમદ્ **રાજ્યાંદ,** પત્રાંક ૪૦૬.

" આત્મા છે તે નિત્ય છે, છે કર્ત્તા નિજ કર્મ; છે લોકતા વળી માેક્ષ છે, માેક્ષ ઉપાય સુધર્મ. ષડ સ્થાનક સંક્ષેપમાં, ષડ દરશન પણ એહ; સમજાવા પરમાર્થને, કજ્ઞાં જ્ઞાનિએ એહ."—શ્રી ચ્યાત્મસિદ્ધિ.

" મુનિસુવત જિનરાજ! મુજ એક વિનતિ નિસુણે; આતમ તત્ત્વ કેયું જાણ્યું જગતગુરુ! એહ વિચાર મુજ કહિયો; આતમ તત્ત્વ જાણ્યા વિશ્વ નિર્મલ, ચિત્તસમાધિ નવિ લહિયો. મુ૦"—શ્રીગ્યાન દેવનજી.

વળી આ આત્મતત્ત્વ સંબંધી ષડ્દર્શનની તે તત્ત્વજ્ઞ પુરુષ આ પ્રમાણે વિશેષ પર્યાલાચના કરે છે: (૧) કાંઇ આત્મતત્ત્વને અબંધ માને છે, પણ આ આત્મા કિયા કરતા દેખાય છે, તા તે કિયાનું ફળ કાંણ લાગવશે? (૨) જડ-ચેતન પડ્દર્શન આ બન્ને એક જ આત્મારૂપ છે, સ્થાવર-જંગમ બન્ને સરખા છે એમ માસા કાંઇ કહે છે. પણ તેમાં સુખ-દુ:ખ વ્યવસ્થા નથી ઘટતી, અને સંકર નામનું દ્રષણ આવે છે, એમ ચિત્તમાં વિચારી પરીક્ષા કરતાં જણાય છે. (૩) આત્મદર્શનમાં લીન એવા કાંઇ કહે છે કે 'આત્મતત્ત્વ નિત્ય જ છે,' પણ તેમાં તો કરેલા કર્મના લીન એવા કાંઇ કહે છે કે 'આત્મતત્ત્વ નિત્ય જ છે,' પણ તેમાં તો કરેલા કર્મના લિનાશરૂપ કૃતવિનાશ દાષ, અને નહિં કરેલા કર્મના આગમન-રૂપ અકૃતાગમ દાષ આવે છે, તે મતિહીનને દેખાતા નથી.

" કાઇ અલંધ આતમ તત્ત માને, કિરિયા કરતા દીસે; ક્રિયાતલું ફલ કહા કુલ ભાગવે ? ઇમ પૃછ્યું ચિત્ત રીસે. મુનિસુન્નત૰ જડે ચૈતન આ આતમ એક જ, સ્થાવર જંગમ સરિખા; દુઃખ સુખ સંકર દ્વાણ આવે, ચિત્ત વિચારી જો પરિખા. મુનિ૦ એક કહે નિત્ય જ આતમ તત્ત્વ, આતમ દરિશણુ લીના; કુતવિનાશ અકૃતાગમ દ્વાણ, નવિ દેખે મતિહીણા. મુનિ૦"—આનંદ્રધનજી.

(૪) કાઇ કહે છે કે 'આ આત્મા ક્ષણિક છે એમ જાણા.' પણ તેમ માનતાં ભંધ-માક્ષ કે સુખ-દુ:ખની વ્યવસ્થા નહિં ઘટે, એ વિચાર મનમાં ક્ષાવવા ચાગ્ય છે. (૫) કાઇ વળી એમ કહે છે કે 'ચાર ભૂત શિવાયની અળગી-જૂરી એવી આત્મસત્તા ઘટલી નથી.' પણ આંધળા ગાડું નજરે ન ભાળે તેમાં ગાડાંના શા દાષ?—એમ અનેક વાકીઓના મતવિભ્રમરૂપ સંકટમાં પડી ગયેલું ચિત્ત સમાધિ પામતું નથી, અને યથાર્થપણે આત્મતત્ત્વ સમજ્યા વિના તે સમાધિ ઉપજે એમ નથી, તો મુમુક્ષુએ કેમ કરતું?

"સોગત મતિરાગી કહે વાદી, ક્ષણિક એ આતમ જાણા; ખંધ માેક્ષ સુખ દુ:ખ નિવ ઘટે, એહ વિચાર મન આણા. મુનિંગ ભૂત ચતુષ્ક વર્જિત આતમતત્ત, સત્તા અલગી ન ઘટે; અંધ શક્ટ જો નજર ન દેખે, તાે શું કીજે શક્ટે? મુનિંગ એમ અનેક વાદિ મતવિભ્રમ, સંક્ટ પડિયા ન લહે; ચિત્તસમાધિ-તે માટે પૃ્છું, તુમ વિશ્વ તત્ત કાઇ ન કહે. મુનિંગ"—શ્રી આનંદધનજી.

त्यारे तेना आंतरात्मा (अथवा परमात्मा) आहे जवाल आपे छे डै-अडे। आत्मन्! तुं सर्व पक्षपात छोडी हुछ, राज-द्रेष-मिंह पक्षथी वर्जित स्नेवा सेड आत्म-तत्त्वमां रह बजाडीने मंडी पड़! के डें। आ आत्मानुं ध्यान हरे छे ते इसी आमां आवता नथी, अने लीकुं लघुंय वाज्जब छे सेम आहे छे, आतत्व थित्तमां बावे छे, भाटे केना वडे हरीने हेढ-आत्मांना विवेड ७ पके ते क पक्ष अढ्छ हरवा याज्य छे, अने ते क तत्त्वज्ञानी इहेवाय. सेटबे सेना आंतरात्मा पुनः छोडी औठे छे डे आत्मस्वइप आनंह्यन प्रसु! 'सुनिसुनत! को इपा हरो ते।,' 'आनंह्यन प्रह बढ़ीसे.'

"વળતું જગગુરુ ઇણિ પેરે ભાખે, પક્ષપાત સબ છંડી; રાગ-દ્રેષ-માહ પખ વર્જિત, આતમ શું રઢ મંડી…... મુનિસુવ્રત આતમધ્યાત ઘરે જો કાંઉ, સા ફિર ઇણુમેં ના'વે; વાગ્જાલ બીજું સહુ જાણે, એહ તત્ત્વ ચિત્ત લાવે. મુનિ૦ જિણે વિવેક ઘરિયે ૫ખ ગૃહિયે, તત્તજ્ઞાની તે કહિયે: મુનિસુવ્રત જો કૃપા કરા તા, આનંદઘન પદ લહિયે." મુનિ૦—શ્રી આનંદઘનછ.

ઇત્યાદિ પ્રકારે ષટ્પદની અને તે પરથી ફલિત થતા ષડ્દર્શનની મીમાંસા કરનારા

આ મહાતત્વનાની પુરુષ બીજી બધી પંચાત છાડી દઇ, શુદ્ધ આત્મધ્યાનમાં લીન થાય છે, અને ધ્યાવે છે કે:-હું દેહાદિથી ભિન્ન એવા શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આતમાં છું. 'આ મ્હારા સ્વરૂપથી\* ચ્યુત થઇ હું ઇંદ્રિયદ્રારાથી આત્મત⊤વ વિષયામાં પતિત-પડી ગયા હતા. તે વિષયાને પામીને 'હું ' એમ મીમાંસા भने भें पूर्व तत्त्वशी क्षेत्रणप्या निहं! के अश्राह्मने अहतूं नथी ने श्रदेशने भुक्तां नथी, के सर्वथा सर्व काले छे, क्षेत्रं स्वसंवेद्य ते 'तत् ' हुं छुं. तत्त्वधी બાધાત્મા-બાધસ્વરૂપ એવા મને સમ્યક્રપણે પેખતાં, રાગાદિ અત્રેજ ક્ષીણ થાય છે; તેથી કાઇ મ્હારા શત્રુ નથી, કે કાઇ મ્હારા પ્રિય મિત્ર નથી મને નહિં દેખતા એવા આ લાક નથી મહારા શત્ર કે નથી મારા મિત્ર. ' આમ બહિરાત્માને ત્યજી અંતરાત્મામાં વ્યવસ્થિત થયેલા જ્ઞાની પુરુષ ભાવે છે કે-'જે પરમાતમાં છે તે હું છું, ને જે હું છું તે પરમ છું. તેથી હું જ મ્હારાથી ઉપાસ્ય છું, અન્ય કાઇ નહિં એમ સ્થિતિ છે. વિષયામાંથી મને પ્રવ્યુત કરાવી, મ્હારાથીજ મ્હારામાં સ્થિત એવા પરમાન દમય બાધાતમાને હું પ્રપન્ન થયેલા છું, પ્રાપ્ત થયેલા છું. ' ઇત્યાદિ પ્રકારે આત્મભાવનાના પરિભાવનથી તે દર્શનમાહના ક્ષય કરે છે. અને તેથી કરીને દેહથી બિજ્ઞ એવા કેવલ શુદ્ધ ચૈતન્યનું આત્માનુભવમય જ્ઞાન જયાં વર્ષે છે, એવા પરમ સુક્ષ્મણાધ તેને ઉપજે છે. એટલે પછી તેને તે શુદ્ધ સ્વરૂપનું એવું ધ્યાન પ્રવર્ત્ત છે કે તે આસ્ત્રિમાહને પ્રક્ષીશ-અત્યંત શ્રીશ કરવા લાગ્રી પ્રવત્તે છે. જેમકે—

## ચારિત્ર માહ પરાજય

સર્વ ભાવથી તે ઓદાસીન્ય વૃત્તિ-ઉદાસીન ભાવ કરે છે, અને તેના દેઢ માત્ર સંયમના હેતુએ જ હાય છે; ખીજા કાઇ કારણે તેને બીજાં કાંઇ કદયતું નથી, અને દેઢમાં પણ તેને કિંચિત મૂચ્છા હોતી નથી. મન, વચન, કાયાના સર્વાત્ર ઓદા- યાગને તે જેમ અને તેમ સંક્ષિપ્ત કરે છે, અને તે ત્રણે સંક્ષિપ્ત યોગની સીન્ય: ગુમિ- આત્મામાં સ્થિરતા કરે છે; તે પણ મુખ્યપણે તેા દેઢની સ્થિતિ પર્યંત- સમિતિ યાવજ્લ વર્ત્ત છે. તે આત્મસ્થિરતા એટલી અધી દઢ હોય છે કે દેશર પરીષઢ કે ઉપસર્ગના ભયથી પણ તેના અંત આવી શકતો નથી.

<sup>\*</sup> मत्तश्चुत्वेन्द्रियद्वारै: पिततो विषयेष्वहम् । तान्त्रपद्याहिमिति मां पुरा वेद न तत्त्वतः ॥ यद्त्राह्यं न रह्वाति रहीतं नापि मुञ्जित । जानाति सर्वथा सर्वं तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥ क्षीयन्तेऽत्रैव रागाद्यास्तत्त्वतो मां प्रपश्यतः । बोधात्मानं ततः कश्चित्र मे शत्रुर्नं च प्रियः ॥ मामपश्यत्रयं लोको न मे शत्रुर्नं च प्रियः । मां प्रपश्यत्रयं लोको न मे शत्रुर्नं च प्रियः ॥ यः परात्मा स प्वाहं योऽहं स परमस्ततः । अहमेव मयोपास्यो नान्यः कश्चिदिति स्थितिः ॥ प्रचयाव्य विषयेभ्योऽहं मां मयेव मयि स्थितम् । वोधात्मानं प्रपत्नोऽस्मि परमानन्यनिर्वृतम् ॥" — श्री सभाविश्वतः

અને તે સંક્ષિપ્ત મન-વચન-કાયાના યાગની પ્રવૃત્તિ કરવી પહે તો તે માત્ર સંયમના હેતુથી જ કરે છે, અને તે પણ નિજ આત્મસ્વરૂપના નિરંતર લક્ષ રાખીને અને લગવાન્ વીતરાગ દેવની આજ્ઞાને આધીનપણ રહીને તે સંક્ષિપ્ત પ્રવૃત્તિ પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં હાય છે, અને છેવટે નિજ સ્વરૂપમાં લીન થાય છે (જી. છે. ૨૫, શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ સંગીત કરેલું 'અપૂર્વ અવસર 'વાળું અનન્ય કાવ્ય).

" સર્વ લાવથી ઔદાસીન્ય વૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમ હેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહિં, દેહે પણ ક્રિંચિત મૂર્છા નવ જોય જો. અપૂર્વ અવસર એવા ક્યારે આવશે ? " ઇ૦—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

પંચ ઇ દિયના વિષયમાં તેને રાગદ્રેષ વિરહિત પહ્યું હોય છે, ઇષ્ટ-અનિષ્ટ બુ હિ હોતી નથી; પાંચ પ્રકારના પ્રમાદથી એના મનને ક્ષાલ ઉપજતો નથી; દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી ને લાવથી ક્યાંય પ્રતિભંધ કર્યા વિના તે નિર્દ્ધોલપણે પૂર્વ પ્રારુગ્ધ વિષય ક્ષ્યાયજય: કર્મના ઉદયને આધીન થઇને વિચરે છે. ક્રોધ પ્રત્યે તો તેને ક્રોધરવ- આપ્રમાદ - લાવપછું વર્ષે છે! માન પ્રત્યે દીનપણાનું માન હોય છે! માયા પ્રત્યે અપ્રતિભંધ તે સાક્ષીલાવની - દ્રષ્ટાલાવની માયા કરે છે! અને હોલ પ્રત્યે તે હોલ સમાન થતા નથી! ક્રોઇ બહુ ઉપસર્ગ કરનારા હાય તા તેના પ્રત્યે તે ક્રોપતા નથી. ચક્રવર્તી આવીને વંદન કરે તો પણ તેનામાં માન ગાત્યું જડતું નથી. દેહ છૂટી જાય તા પણ તેના રામમાં પણ માયા ઉપજતી નથી. પ્રભળ લગ્ધિ - સિહિ પ્રગટે તો પણ તેને હાલના અશ પણ સ્પર્શતા નથી.

શત્રુ-મિત્ર પ્રત્યે તેને સમદર્શિપણું વર્તે છે, માન-અપમાનમાં પણ તેના તે જ સ્વભાવ વર્તે છે, જીવિતમાં કે મરણમાં તે ન્યૂનાધિકપણું -- ઓછાવત્તાપણું માનતા નથી અને સંસાર હા કે માલ હા તે પ્રત્યે તેને શુદ્ધ સમભાવ વર્તે છે. સવિત્ર સમભાવ: તે એકાકીપણે સમશાનને વિષે વિચર છે, વળી પર્વતમાં કે જ્યાં વાલ- જિનક્લપીવત્ સિંહના સંયાગ હાય છે ત્યાં પણ વિચર છે; છતાં તેનું આસન ચર્ચા અહાલ રહે છે ને મનમાં કાે કપણ પ્રકારના જ્યાન ઉપજતા નથી, પણ જાણે પરમ મિત્રના યાગ પામ્યા હાય એમ તે જાણે છે. ઘાર તપશ્ચર્યા કરતાં પણ તેના મનને તાપ થતા નથી, અને સરસ અન્નથી તેના મનને પ્રસન્નભાવ ઉપજતા નથી. રજકણ હા કે વૈમાનિક દેવની ઝાદ્ધિ હા, નતે સવેલ્ય એક પુદ્દગલ-સ્વભાવરૂપ છે એમ તે માને છે.

આમ તે ચારિત્રમાહતા પણ પરાજય કરે છે, એટલે સર્વથા માહના અભાવથી તત્વસમાવેશરૂપ કારણને લીધે-અત્યંત તત્ત્વપરિણતિને લીધે તેને સદાય હિતાદય જ હાય છે. માહાંધકાર હરનારી મીમાંસાદીપિકાના× તત્ત્વપ્રકાશવડે સદાય હિતાદય કરીને તેને સહાય આત્મકદયાલુની-ધર્મની વૃદ્ધિ થયા જ કરે છે. તેના વસ્તુસ્વભાવરૂપ આત્મધર્મ અધિકાધિક અંશે ઉન્મીલન પામતો જાય છે, પ્રગટતા જાય છે. આમ તેની આત્મદશા ઉત્તરાત્તર ચઢલી કળાને પામલી જાય છે, તે ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ આત્મશુલુની શ્રેલી પર આરૂઢ થતા જાય છે. જેમ બીજના ચંદ્રમા ઉત્તરાત્તર ચઢલી કળાને પામી પ્રાંતે પૂર્લુતાને પામે છે, તેમ આ સમ્યગૃદ્ધ મહાતમા યોગીના હિતરૂપ ચંદ્ર ઉત્તરાત્તર ચઢલી કળાને પામી પૂર્લુસ્વરૂપપણાને પામે છે.

' ભાગ તત્ત્વને રે એ ભય નવિ ટળે, જાઠા જાણે રે ભાગ; તે એ દ્રષ્ટિ રે ભવસાયર તરે, લહે મુનિ સુયશ સંચાગ. ધન ધન શાસન શ્રી જિનવરતણું!"—શ્રી યા. દ. સજ્ઝા. દ–૯

### કાંતા દક્ષિ: કાષ્ટ્રક ૧૨

| દર્શન-તારા સમાન | અન્યમુદ્ધ ચિત્તદેષ સાગ |
|-----------------|------------------------|
| યેાગાંગ-ધારણા   | મીમાંસા–ગુણપ્રાપ્તિ    |

## —: કાંતા દર્ષિના સાર:—

છઠ્ઠી કાંતા દક્ષમાં, આગલી દક્ષમાં જે નિત્યદર્શન, પ્રત્યાહાર, અભ્રાંતિ, સ્ક્ષમણાધ વગેરે કહ્યું, તે તો હાય જ છે, અને તે બીજાઓને પ્રીતિ ઉપજાવે એવું હાય છે. તે ઉપરાંત અત્રે ધારણા નામનું છકું યાં ગાંગ પ્રાપ્ત થાય છે. એ પરમ ધારણાને લીધે અત્રે આન્યસુદ્ધ નામના ચિત્તદોષ હાતા નથી, અર્થાત્ ચિત્ત ધર્મ શિવાય કાંઇ અન્ય સ્થળે આનંદ પામતું નથી. અને હિતાદય કરનારી એવી નિત્ય સીમાંસા-સદ્વિચારણા અત્ર હાય છે.

આ દેષ્ટિમાં ધર્મના માહાત્મ્યને લીધે સમ્યક્ આચારવિશુદ્ધિ હોય છે. અને તેથી કરીને આ દેષ્ટિવાળા યાગી સત્પુરુષ પ્રાણીઓને પ્રિય થઇ પહે છે, અને તે ધર્મમાં એકાય મનવાળા હાય છે. એનું મન સદાય શ્રુતધર્મમાં લીન રહે છે, અને કાયા જ બીજા કામમાં હોય છે, જેમ પતિવતા સ્ત્રીનું યત્ત ઘરનાં બીજા બધાં કામ કરતાં પણ

<sup>+ &</sup>quot; मीमांसादीपिका चास्यां मोहघ्यान्तविनाशिनी । तस्वालोकेन तेन स्याच कदाप्यसमञ्जसम् ॥—श्री द्वा. १४-१५.

પાતાના પતિમાં જ લીન રહે છે. તેમ. એથી કરીને આક્ષેપક જ્ઞાનને લીધે એને બોગા ભવહેતુ-સંસારકારણ થતા નથી.

માયાજલને તત્ત્વથી-તેના સ્વરૂપથો દેખનારા પુરુષ જેમ એધડકપણ શીવ્ર તેની મધ્યેથી, વ્યાવાત પામ્યા વિના, ચાલ્યા જાય જ છે; તેમ માયાજલની ઉપમા જેને ઘટે છે, मेवा क्रीगिने तेना स्वइपथी हेणनारी सम्यग्रुद्धि दृष्टा पुरुष, ते क्रीगवतां छतां, भसंग-અનાસકત હૈંદાં, પરમષદ પ્રત્યે જાય જ છે. પણ લાેગ જેને મન તત્વરૂપ-સાચે સાચા ભાસે છે, એવા ભાગતત્ત્વ પુરુષને તા ભવસમુદ્રનું ઉદલંઘન થતું નથી. કારજ કે તેની तथाप्रधारनी भुद्धिथी तेना ઉपायमां तेनी अपवृत्ति द्धाय छे. मायाज्यमां केने तेवा વિષયીયને લીધે દઢ અભિનિવેશ—આગ્રહ છે, એવેલ કેલ્યુ અહીં માયામાં—જ્યાં જલભુદ્ધિ છે તે માર્ગે જાય ? એટલે તે તા લવાદિય્ર-લવધી દુ:ખ પામતા રહી, જેમ ત્યાં જ-માર્ગમાં જ નિ:સંશય સ્થિતિ કરે છે, તેમ ભાગજંબાલથી માહિત એવા તે માક્ષમાર્ગમાં પછ ' સ્થિતિ ' કરે છે, જ્યાં છે ત્યાંના ત્યાં જ પડ્યો રહે છે, પદ્ય આગળ પ્રગતિ કરતા નથો.

સદા સદ્વિચારરૂપ મીમાંસા ભાવથી આ દૃષ્ટિમાં કરી માહ હાતા નથી, એથી કરીને 'અમાહસ્વરૂપ' એવા 'બાધમૂત્તિ' જ્ઞાની પુરુષને સદૈવ હિતોદય જ હાય છે. અર્થાત ઉત્તરાત્તર આત્મદશાની પ્રગતિરૂપ હિતના-આત્મકલ્યાહના સમુદય થયા જ કરે છે.

#### કળશ કાવ્ય

#### હરિગીત

કાંતા સમી નિત કાંત કાંતા દૃષ્ટિ ચાેગિજન તથી, તારા સમી દર્શનપ્રભાથી ચમકતી નિત્યે ઘણી: સફમબાધ પ્રકાશ ક્રાંતિ ચિદાકાશ ઝગાવતી. પુષ્ટ તત્ત્વવચારણામય મીમાંસા અલધી અતિ. ૧૨૭ 😓 😅 😅 મ્યાનથી અસિ જેમ આત્મા ભિન્ન દેઢાદિ થકી. અવિનાશી ને ઉપયોગવંતા દેખતા નિત્યે ચાંગી પરા ધીર ધારણા માત્મસ્વરૂપે ધારતા. પરભાવ તેમ વિભાવમાં કદી માદ તે ન ધરાવતા. માત્મ સ્વલાવે વર્ત્તનારૂપ ધર્મમાં વર્ત્તન થકી, આચારની શુદ્ધિ પરા આ પામતા ચાળી નકી: ધર્મમાં એકાગ્રમન આ ધર્મમૃત્તિ મહાત્મને. મા ધર્મના મહિમા થકી હાયે અતિ પ્રિયતા જને, ૧૨૯

શ્રુત મગમાં નિત ચિત્ત ધારે, કાય કાર્ય બીજા મહીં, મન જેમ મહિલાનું સદાયે લીન વ્હાલામાં અહીં; જ્યમ ગાય વનમાં જાય, ચારા ચર, ચાર દિશા ફરે, પા દુષ્ટિ તા તેની સદા નિજ વત્સ વ્હાલા પર ધરે. શ્રુત ધર્મ જેતું ચિત્ત આમ જ નિત્ય આક્ષેપે અહીં, જ્ઞાનાક્ષેપકવંતને ભ્રાંગાય ભાવ હેત માહમયી માયામહીં પણ અમાહસ્વરૂપી ક્રુષ્કરકરા તે કમલવત જલમાં ન લેપાયે 131 મુગજલ અહીં મુગજલપદ્યું જે તત્ત્વથી જન મેખતા, તે સાંસરા એષડક તે બાધા વિના ચાલ્યા જતા; ત્યમ ભોગ માયાજલ સમા જે સ્વરૂપથી અહીં દેખતા. ભાગ'તાંય અસંગ રહી તે પદ પરમ પ્રત્યે જતા. 133 શ્રામ તત્ત્વ જ માનતા તે ભવસસુદ્ર તરે નહિં, માયાજલે આવેશ દ્રઢ તે તે પથ વિચર નહિં; ते त्यां क अविदिन जयम भाषाकते स्थिति धारता. ત્યમ માક્ષમાં મે પણ કરે 'સ્થિતિ ' લોગમલ માહિત થતો. 💲 એક શુદ્ધ જ જ્ઞાનમય, બાકી બધુંય અનિષ્ટ છે, એ પુષ્ટ તત્ત્વ સુધાતણા રસંપાનથી નિત પુષ્ટ છે; તે ચાંગી સનનંદન ધરે ક્યમ માહ કે પરભાવમાં? कित हहस ते पाने सहा कामवानहास स्वलावमां.

॥ इति मद्दपि श्रीहरिभद्राचार्यविरचिते किरत्चंद्रस् नुमनःसुस्ननंदनेन भगधानदासेन सुमनोनंदनीषुदृत्दीकाच्यविवेचनेन सप्रपञ्चं विवेचिते श्रीयोगद्दष्टिसमुख्यशासे पष्ठी काम्तादृष्टिः ॥



# **૭** પ્રભા દૃષ્ટિ

**છડ્ડી દરિ** પ્રતિપાદન કરવામાં આવી. હવે સાતમી કહેવામાં આવે છે:---

ध्यानिवया प्रभा प्रायो नास्यां रुगत एव हि। त्तरवप्रतिपत्तियुता सत्प्रवृत्तिपदावहा ।। १७० ॥

ધ્યાન પ્રિયા પ્રાયે પ્રભા, એથી અત્ર ન રાગ; તત્ત્વ પ્રતિપત્તિ અહીં, સ્પ્રવૃત્તિ પદ યાગા.

અર્થ:-- પ્રભા દૃષ્ટિ પ્રાર્થે ક્યાનપ્રિયા હાય છે. એથી કરીનેજ ભામાં 'રામ ' નામના દ્રોષ દ્રોતા નથી. આ દૃષ્ટિ તત્ત્વપ્રતિપત્તિ ગુક્ત અર્થાત્ મથાર્થ **આ**ત્માનુ**લવયુક્ત** હાય છે, અને સત્પ્રવૃત્તિ પદને આશનારી હાય છે.

#### વિવેશન

🧗 અર્દેપના સમ ગાંધ પ્રનામાં, ધ્યાન પ્રિયા એ દિશી; तरवत्थी अतिपत्ति वणी धंढां, राज निंदं सूण पुरी.... રે લવિકા! વીર વચન ચિત્ત ધરીએ "-- મો યા. દુ. સલ્સા. છ-૧

મા સાતમી પ્રસા દક્ષિમાં પ્રવેક્તિ નિયમાનસાર સર્યપ્રસા સમાન ગામ, સાતમ યામાંગ ધ્યાન, સાતમા 'રુગ્' દાષના અભાવ ને સાતમા તત્ત્વપ્રતિપત્તિ શુષ્યના સફ્લાવ હાય છે. આવી આ દૃષ્ટિ પાયે ધ્યાનપ્રિયા હાય છે, તથા વિશેષે કરીને શમસંસુક્ત भने तेथी सत्यवृत्तिपटावडा-अत्पवृत्तिपट आध्नारी डाय छे.

कुत्ति:-- अभ आ इष्टि 'सत्प्रवृतिपदावढा ' छ अभ पि'दार्थ छ, अर्थात सत्प्रवृतिपदने લાવનારી છે.

<sup>🛨</sup> पार्वतरः--विद्योषेण द्यामान्विता । अर्थात् विशेषे इरीते सम संयुक्त अपी हाव छे. अने વૃત્તિ પશ અપૂર્ણ અથવા ખંડિત જસાય છે.

આ દરિને સૂર્ય પ્રભાની ઉપમા આપી, તે યથાયિત છે. કારણ કે તારા કરતાં સૂર્યના પ્રકાશ અને કરાણા બળવાન્ હાય છે, તેમ છઠ્ઠી કાંતા દરિ કરતાં સાતમી પ્રમા દરિનું દર્શન-બાે ધપ્રકાશ અને કરાણવિશિષ્ટ બળવાન્, પરમ અગાઢ હાય છે. આને 'મભા' નામ આપ્યું તે પણ યથાર્થ છે: પ્ર+મા અર્થાત્ પ્રકૃષ્ટ બાે ધપ્રકાશ જેના છે તે પ્રભા જેમ સૂર્યની પ્રભા અતિ ઉચ તેજસ્વી છે, તેમ આ દર્શની બાે ધ-પ્રભા અતિ ઉચ તેજસ્વી, બળવાન્ ક્ષ્યાપશ્મસંપન્ન હાય છે. સૂર્ય પ્રકાશથી જેમ સર્વ પદાર્થનું ખરાબર દર્શન થાય છે, સમસ્ત વિધ પ્રકાશિત થાય છે, તેમ આ દર્શના બાે ધપ્રકાશથી સર્વ પદાર્થનાં ધ્રાર્થ કર્યા કર્યા કર્યા સ્થાર્થના સ્થાર્થ દર્શન થાય છે.

## યાગનું સાતમું અંગા ધ્યાન

અને આ દરિના આવા પ્રદુષ્ટ બાધ-પ્રકાશ હાય છે, તેથી જ આ ગામ નિરંતર આને હતુ થઇ પડે છે, કારણ કે જ્ઞાનપ્રમાણ ક્યાન થાય છે; જેલું જ્ઞાન ળળવાન્ તેલું ધ્યાન પણ ળળવાન્ હાય છે. આમ આ દરિ ધ્યાનિયા હાય છે, ધ્યાનની ન્હાલી પ્રિયતમાં જેવી હાય છે, જ્યાં ધ્યાન યાગીને અત્યંત પ્રિય હાય છે એવી હાય છે એટલે અહીં સ્થિતિ કરતા યાગી જ્ઞાની પુરુષ પાતાને પરમ પિય એલું આખડે આત્મધ્યાન ધ્યાવે છે. અને આ આત્મધ્યાન તીક્ષણ આત્માપયાગવાળું—આત્મજાબતિવાળું હાવાથી, તેમાં પ્રાય–ઘણું કરીને કાઇ પણ વિકલ્પ જીઠવાના અવકાશ હાતા નથી, એલું તે નિવિક્ષેલ્પ હાય છે.

ધારણા નામનું છકું યાત્રાંગ સાંપડયા પછી સ્વાભાવિક ક્રમે સાતમું ધ્યાન નામનું યોગાંગ પ્રાપ્ત ધાય છે. કારણ કે ધારણા એટલે અમુક વિષયમાં-પ્રદેશમાં ચિત્તળ ધ થાય, એટલે તેના પુન: પુન: સંસ્કારથી તેના અંતસ્તત્ત્વ પ્રત્યે ચિત્ત કોરાય છે, અને તેમાં જ એકામ થાય છે. આત્માને આત્મસ્વભાવ અભિમુખ ધારી રાખવારૂપ ધારણાથી આત્મામાં એકામતારૂપ ધ્યાન પ્રમેટે છે. 'યોગશ્ચિત્ત चૃત્તિનિરોધ:' (પા૦ ૧-૧). ધારણામાં સ્વરૂપાભિમુખ પ્રવૃત્તિમાં ચિત્તનું અવધારણ હાય છે, અને ધ્યાનમાં શુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું સંક્ષાનું અનુસંધાન હાય છે. 'તથ પ્રત્યયેક્ષતાનતા ધ્યાનમાં!' (પા૦ ૧-૨). ચિત્તના ધારણા-દેશમાં પ્રત્યયની એકતાનતા થવી અર્થાત્ ધારણા પ્રદેશમાં એક સરખા અખંડ પરિણામની ધારા રહેવી તે ધ્યાન છે. ( જોએ. દ્વા. દ્વા. ) 'જે સ્થિર અધ્યવસાય તે ધ્યાન છે, અને અસ્થિર ચિત્ત તે ભાવના, અનુપ્રેક્ષા, વા ચિત્તા એમ ત્રણ પ્રકારે છે. એક અર્થમાં મનની અંતર્સહૂર્ત સ્થિતિ તે ધ્યાન છે. અનેક અર્થસંક્રમમાં લાંબી પણ સ્થિતિ હોય, તે અશ્છિન-અખાંડ એવી ધ્યાનસંત્તિ છે. ' ( જોએ! અધ્યાત્મસાર ).

દ માનના મુખ્ય સાર લેદ છે-(૧) માર્ત્ત, (૨) રીદ્ર, (૩) ધર્મ, (૪) મુકલ. તેમાં આત્ત-રોદ્ર એ એ દુધ્યતિ સંસારના કારણ ક્રોઇ અપ્રશસ્ત અને અનિષ્ટ છે,

અને આત્માર્થી મુમુક્ષુને સર્વથા હૈય છે-ત્યજવા યાગ્ય છે. બાકીના **એ ધર્મ અને શુક્ક મિ**ક્ષના કારણ હાઇ પ્રશસ્ત અને ઇષ્ટ છે, અને આત્માર્થી મુમુક્ષુને સર્વથા આદેય છે, પરમ આદરથી આદરવા યાગ્ય છે. અથવા પદસ્થ, પિડસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપાતીત એમ ધ્યાનના ચાર પ્રકાર પણ સમજવા યાગ્ય છે. આ સર્વ ધ્યાનપ્રકાર વિસ્તારથી સમજવા માટે જિજ્ઞાસુએ શ્રો જ્ઞાનાર્ણવ, અધ્યાત્મસાર, યાગશાસ્ત્ર, માક્ષમાળા આદિ શ્રંથરતના અવેલાકવા. આ સર્વ પ્રકારના ધ્યાનના આંતમ હદ્દેશ શુદ્ધ આત્માના ધ્યાન પર આરૂઢ થવાના છે. એટલે આત્મધ્યાન એજ મુખ્ય ધ્યાન છે. એતે ધ્યાનનું સ્વરૂપ અરાળર સમજવા માટે ધ્યાતા-ધ્યેય આદિનું સ્વરૂપ સમજવા યોગ્ય છે:—

## ध्याता स्व३५

आ ध्यान धरनार ध्याता थाशी पुरुष पण ते भाटेनी यथायात्रम योज्यतावाणा કોવા જોઇએ, અને તે માટે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વૈરાગ્ય એ ચાર ઉત્તમ ભાવનાઓથી+ ભાવતાત્મા હાવા નેઇએ-દઢ ભાવરંગી હાવા ચાર ભાવનાથી એઇએ. કારણ કે જ્ઞાનભાવનાથી નિશ્વલપર્જી થાય છે, દર્શનભાવનાથી સ્થિર ચિત્ત અસંમાહ હાય છે, ચારિત્રભાવનાથી પૂર્વ કર્મીની નિર્જરા થાય છે અને વેરાગ્ય ભાવનાથી સંગના આશંસાના તે લયના ઉચ્છેદ શાય છે; અર્થાત્ વૈરાગ્યને લીધે ચિત્ત કયાંય પણ સંગ-આસક્તિ કરતું નથી, અને આ લાક-પરલાકાદિ સંખંધી કાઇ પણ આશંસા-ઇચ્છા કરતું નથી, અને કાઇ પણ પ્રકારના સચકારણથી ક્ષાસ પામતું નથી. આમ જે ચાર લાવનાથી લાવિત હાય છે. તેનું ચિત્ત સ્થિર થાય છે. અને આવા જે સ્થિરચિત્ત હાય છે. તે જ ધ્યાનની યાગ્યતા પામ છે. भीकाने-अस्थिरियत्ती तेनी थे। ज्यता होती नथी. ध्याननी सिद्धि माटे यित्तस्थिरता के સૌથી પ્રથમ આવશ્યક છે. શ્રીસદ્ધ રાજચંદ્રજીનું પરમ ગંભીર તત્ત્વવચન છે કે 'ગીજ સમજણ પછી કહીશ, જ્યારે ચિત્તે સ્થિર થઇશ.' તેમજ ગીતામાં પણ કહ્યું છે કૈ-' \*અસંયતાત્માંઓને યાગ પામવા દુર્દ્દ છે એમ મહારી મતિ છે. પણ જેને આત્મા-મન વશ છે તે યત્નવંતને યાેગ ઉપાયવડે કરીને પામવા શક્ય છે. '-આ ખધુંય ઉપરાક્ત સાવનાથી ભાવિતાતમામાં ભરાબર ઘટે છે. શ્રી નેમિયાં દાચાર્ય છાએ બહુદ દ્રવ્યસંગ્રહમાં ભાષ્યું છે કે-' જો તમે વિચિત્ર પ્રકારના ધ્યાનની પ્રસિદ્ધિને અશે

<sup>+ &</sup>quot; निश्चलत्वमसंमोहो निर्जरा पूर्वकर्मणाम् । सङ्गशंसाभयोच्छेदः फलान्यासां यथाकमम् ॥ स्थिरिबचः किलैताभियाति ध्यानस्य योग्यताम् । योग्यतैव हि नान्यस्य तथा चोकं परैरिव॥" —श्री अध्यात्मसार.

<sup>\* &</sup>quot; असंयतात्मनो योगो दुःबाष्य इति मे मतिः। च चश्यात्मना तु यतता शक्योऽवाष्तुमुवायतः॥ " —शीता अ. ६. ः

ચિત્તને સ્થિર ક્રેમ્છતા હો, તો ક્રક્ષ અનિષ્ઠ અર્થીમાં માહ અ પામા, રામ મ કરા, હૈય મ કરા.

" मा मुजाइ मा राजाइ मा दुरसह इठुणिठुअत्येसु । थिरमिच्छह जइ चित्तं विचित्तज्ञाणपसिद्धिय ॥ "—अधूदु द्रव्यस्थकः

આમ મનના અને ઇંદ્રિયના જયથી જે નિર્વિકાર ખુદ્ધિવાળા હાય છે, તે ખાતા શાંત અને દાંત એવા હાય છે, અર્થાત્ ક્ષાયની ઉપશાંતતાથી તે શાંત હાય છે, અને ઇંદ્રિયાદિના દમનથી તે દાંત હાય છે. ગીતામાં કહેલા ×ારચતમાના શાંત, દાંતઃ લક્ષણ આ શાંત-દાંત યાગીમાં સંપૂર્ણપણે ઘટે છે:-' હે અર્જીન! સ્થિતમા જ્યારે સર્વ મનાગત કામાને-ઇંગ્છાઓને છાડી દે છે, ત્યારે આત્માથી આત્મામાં જ તુષ્ટ એવા તે સ્થિતપ્રજ્ઞ કહેવાય છે. દુ:ખામાં તેના મનને ઉદ્દેગ ઉપજતા નથી અને સુખામાં તે સ્પૃદ્ધા કરતા નથી. વીતરાગ, વીતલય, વીતકોધ હાય એવા તે મુનિ સ્થિતપ્રજ્ઞ કહેવાય છે. ' આત્મારામપણાએ સ્થિત એવા શાંત-દાંત પુરુષ ખરેખર! આવા લક્ષણવાળા હાય છે.

અને આ સાતમી દક્ષિવાળા યાંગી પુરુષ તો આવા ઉત્તમ કારિના ધ્યાતા દેશ જ છે, કારણ કે અત્યાર સુધીનો ઉત્તમ યાંગસાધનાથી તે અત્યંત સ્થિરચિત્ત અને સ્થિતપ્રસ્થ થઇ ચૂક્યા છે. (૧) સ્ક્ષમ તત્વેળાં અને તેની મીમાંસાથી-સ્ક્ષમ આ દક્ષિવાળા સદ્ધિચારણાથી તેને જ્ઞાન-દર્શનની ઉત્તમ ભાવના થઇ હાય છે. (૨) ઉત્તમ ધ્યાતા અહિંસાદ પાંચ યમના પાલનથી, શોચ સંતાષાદ નિયમના સેવનથી, ચિત્ત સમાધાનકારી સુખાસનની દઢતાથી, આદા ભાવના વિરેશન અને અંતર આત્મભાવના પ્રશ્યુ-કુંભનરૂપ પ્રાણાયામથી, ઇદિયોને વિષયોમાંથી પાછી ખેંચી લેવારૂપ પ્રત્યાહારથી, અને ચિત્તને ધર્મધ્યાનમાં ધારી રાખવારૂપ દઢ ધારણાથી,—આમ યાંગાંગોના નિરંતર અભ્યાસથી-પુત: પુન: ભાવનથી તેની ચારિત્રભાવના ઉત્તમ પ્રકાશની થઇ હાય છે. (૩) અને જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આવી ઉત્તમ ભાવનાવાળા આ સમ્યગ્રદ જ્ઞાની પુરુષ પરમ વેરાગ્ય ભાવનાથી રંગાયેલા હાય છે, તેથી પરમ ઉદાસીન એવા તે વીતરાગ પુરુષ કયાંય પણ સંગ-આસક્તિ કરતા નથી, આ લેલ્ક-પરલાક સંબંધી કાઇપણ ઇચ્છા ધરતા નથી, જીવવાની તેમને તૃષ્ણા નથી ને મરણ્યોગથી તે ફ્રોલ પામતા

x" प्रजद्वाति यदा कामान्सर्वात्पार्थ मनोगतान् । आत्मन्येवात्मना तुष्टः स्थितप्रश्वस्तदोच्यते ॥
दुःश्चेष्वतुद्धिग्नमनाः सुक्षेषु विगतस्रहः । वीतरागमयकोधः स्थितधीर्भुनिरुच्यते ॥"श्रीताः

<sup>&</sup>quot; सुविदिद्पदस्थसुत्तो संजमतवसंजुदो विगतरागो। समजो समसुद्दुक्को भजिदो सुद्धोवजोगोति ॥ "— श्री प्रवयनसार.

નથી, એવા તે સર્વ ભયથી મુક્ત-પરમ નિર્ભય અવધૂત **હાય છે**. યાંગ**િયર રાજચાંદ્રજીતુ**ં ટં**ઠા**દકીર્ણ વચનામૃત છે કે:—

" નહિ તૃષ્ણા જીવ્યા તણી, મરણ યાેગ નહિ ક્ષાેભ; મહાપાત્ર તે માર્ગના, પરમ યાેગ જિતલાેભ."—શ્રી**મદ રાજ્યાં દ્રજી**.

અને આમ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વૈરાગ્યની ઉત્કૃષ્ટ ભાવનાઓથી અસ્થિમજ પર્યંત હાંડાહાડ રંગાયેલા, ને આત્મભાવનાથી અત્યંતપણે ભાવિતાતમાં એવા આ યાંગોને, ચિત્ત વિદ્વેપ ઉપજાવનારા દેવો નિવૃત્ત થઇ ગયા હોવાથી, ચિત્તની અત્યંત સ્થિરતા વર્ત્ત છે. એટલે આ આવા સ્થિરચિત્ત, સ્થિતપ્રજ્ઞ, આત્મારામી, શાંત-દાંત, વીતરાગયાંગી ધર સમય ધ્યાનસામથીથી સંપન્ન હાઇ, કયાંય પણ ઇષ્ટ-અનિષ્ટ અર્થમાં માહ પામતા નથી, રાગ ધરતા નથી, દ્રેષ કરતા નથી અને એટલે જ આ પરમ નિર્ભય હોય છે.

## ध्येय स्व३५

કરોય એટલે ધ્યાન કરવાના વિષય-આલંખન. કાેઇ પણ કરોય ચિંતવવાના અંતિમ (Ultimate) હેતુ આત્મધ્યાન પર આરૂઢ થવાના છે. જે કંઇ ચિંતવતાં આત્મા નિરીઢ વૃત્તિને પામી એકાબપણાને પામે તે કેચેય છે. તેમાં મુખ્ય કેચેય આ છે:—(૧) ચેતન કે અચેતન એવી મૂર્ત્ત-અમૂર્ત્ત વસ્તુ, (૨) પંચ પરમેકિ, (૩) આત્મા.

૧. વસ્તુ ચેતન-અચેતન એમ એ લાગમાં વિલક્ત છે. તે ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-લયરૂપ સત્ સ્વરૂપસંપન્ન છે. નિજ નિજ શુખુપર્યાયથી યુક્ત એલું પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાતપાતાની સ્વરૂપ સત્તામાં અવસ્થિત છે. સ્વ દ્રત્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-સાવથી અસ્તિરૂપ એવી પ્રત્યેક વસ્તુ, પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-સાવથી અસ્તિરૂપ એવી પ્રત્યેક વસ્તુ, પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી નાસ્તિરૂપ છે. અર્થાત કાઇ વસ્તુ સ્વરૂપ છાડી પરરૂપને ભજતી નથી, સ્વસમયની મર્યાદા ઉદ્વાંથી પરસમયમાં જતી નથી. જ કે છે તે જ કે લાવે જ પરિભુમે છે. એમાં કાઇ પાતાના સ્વમાવ છાડી પરાટતું નથી. જ કે તે ત્રે સેતન સાવે જ પરિભુમે છે. એમાં કાઇ પાતાના સ્વમાવ છે. આ પ્રગટ અનુલવરૂપ છે, એમાં સંશય કેમ હાય કે ઇત્યાદિ પ્રકારે કાઇ પણ ધ્યેય વસ્તુના સ્વરૂપચિંતન પરથી આત્મા શુદ્ધ સ્વવસ્તુના સ્વરૂપચિંતન પ્રત્યે ઢળે છે, અને શુદ્ધ આત્માના ધ્યાન પર ચઢે છે.

" જડ ભાવે જડ પરિશુમે, ચેતન ચેતન ભાવ; કાઇ કાઇ પલટે નહિં, છાડી આપ સ્વભાવ. જડ તે જડ ત્રણુ કાળમાં ચેતન ચેતન તેમ; પગટ અનુભવરૂપ છે, સંશય એમાં કેમ?"—**શીમદ્ રાજ્યાંદ્રછ**. ર. અથવા પંચ પરમેષ્ઠિના પરમેષ્ઠિવાચક નામમંત્રાથી જય કરવા (પદસ્થ ધ્યાન) તે પણ ધ્યાનના ઉત્તમ વિષય છે, ઉત્તમ ધ્યેય છે.

"नमो अरिइंताणं, नमो सिद्धाणं, नमो आयरियाणं, नमो उवज्झायाणं, नमो छोय सब्धसाह्नणं।"

(૧) 'જેના ચાર ઘાલિકર્મ નષ્ટ થયા છે, અને તેથી કરીને જ અનંત દર્શન, અનંત જ્ઞાન, અનંત વીર્ય, અનંત આનંકમય છે, એવા જે શુલદેહસ્ય× શુદ્ધ આત્મા તે 'અહેત્' ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે. 'ધ્યાનના ફ્લરૂપ પરમ આત્મ- અરિહંતનું સમાધિને પામી જે દેહ છતાં દેહાતી તા કાયાત્સર્મ દશાએ વિચરે છે, ધ્યાન એવા સહજાતમસ્વરૂપે સ્થિત શુદ્ધ આત્મા તે જ અહેત-જિન લગવાન્-સર્વત્ર પરમાતમા છે. આ જીવનમુક્ત દેહધારી પરમાતમાનું તાત્વિક શુદ્ધ સ્વરૂપ આત્મારથી મુમુલુને પરમ ધ્યેય છે, ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે; કારણ કે આ સહજાતમસ્વરૂપી શુદ્ધ આત્માના ધ્યાનથી આત્મા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના ધ્યાન પર આર્દ્ધ થાય છે. એટલે આ 'પરમેષ્ઠિ'નું ધ્યાન મુમુલુને હસ્તાવલં અનરૂપ હાવાથી પરમ ઇંદ્ર છે. જિનવરના આલં અનથી આત્મા આત્મા વાલં અની થઇ નિજ સ્વરૂપના ધ્યાતા થાય છે.

"નેમિ પ્રભુ ધ્યાને રે એકત્વતા, નિજ તત્ત્વે એકતાના છ; શુકલ ધ્યાને રે સાધી સુસિદ્ધતા, લિંહયે મુક્તિ નિદાના છ."—શ્રો દેવચંદ્ર છ. "દેહ તોય જેહની દશા અદેહ વર્ત્ત લી, વૃત્તિ આત્મભાવમાં સદા સ્વયં પ્રવર્ત્ત લી; યાંગિનાથ જે ધરી રહ્યા છવન્ વિમુક્તિને, વિશ્વની વિશિષ્ટ શ્રેષ્ઠ વંદું એ વિભૂતિને." —શ્રી અસ્હિંતસ્તાત્ર (ડાં, ભગવાનદાસ વિશ્વત)

(૨) 'જેના અષ્ટ+ કર્મ અને દેહ નષ્ટ થયા છે, લાકાલાકના જે જ્ઞાયક ને દેશ છે, એવા પુરુષાકાર સિદ્ધ આત્મા લાકશિખર સ્થિત છે તે ધ્યાવવા.' સર્વ કર્મકલં કના ક્ષય કર્યાયો જેશે શુદ્ધ આત્મા સિદ્ધ કર્યો છે, દેહ રહિત એવા શુદ્ધ આત્મા સિદ્ધનું ધ્યાન પ્રગટ કર્યો છે, સહજાતમસ્વરૂપને પ્રાપ્ત એવા જે શુદ્ધ આત્મા થયા છે, કેવલ ચૈતન્યમય આત્મતત્ત્વ અવસ્થાના પ્રગટપણાથો જે સ્વરૂપ-પ્રતિષ્ઠત્વરૂપ કેવલ્યને પામ્યા છે,-એવા શુદ્ધ આત્મારૂપ સિદ્ધ ભગવાન્ તે પરમ ધ્યેય છે-

—श्री तिनियंद्र सिद्धांतयक्वतिश्वित श्री शृह्ह द्रव्यसंश्रह. +"षष्टुक्कम्मवेद्दो छोयालोयस्ख जाणओ दृष्टा। पुरिसायारो अप्यासिद्धो झापह लोयसिद्धरत्थो॥" —श्री शृह्ह द्रव्यसंश्रह.

<sup>× &</sup>quot;णहुच दुघाइक स्मो दंसणसुद्दणाणवीरियमईओ। सुद्देहरथी अप्पा सुद्धो अरिहो विचितिज्ञो॥"

પરમ ધ્યાન ધરવા યાગ્ય છે. કારણુંકે તે ભગવાનુંને શુદ્ધ આત્મવસ્તુ-ધર્મ પ્રગઠ્યો છે, સર્વ આત્મગુણની સંપૂર્ણ શુદ્ધતા પ્રાપ્ત થઇ છે, નિજ સ્વરૂપના કર્ત્તા-લોકતા થઇ તે તેમાં રમણતા-પરિણામતા અનુભવી રહ્યા છે, સર્વ આત્મપ્રદેશનો શુદ્ધતા તેમને ઉપજ છે, ચૈતન્યમય તત્ત્વપણું તેમને પ્રગટ પાપ્ત થયું છે, તેમને ગ્રાહ્ય પણુ ચૈતન છે ને બ્રાહ્ય પણુ ચૈતન છે, -એવી ચૈતન્યમય તત્ત્વ અવસ્થા-સિદ્ધ દશા પ્રગટી છે.

" ધર્મ પ્રાત્રુભાવતા, સકલ ગુણુ શુદ્ધતા, કર્તૃતા ભાગ્યતા, રમણુ પરિણામતા; શુદ્ધ સ્વપ્રદેશતા, તત્ત્વ ચૈતન્યતા, વ્યાપ્ય વ્યાપક તથા બાહ્ય બાહકગતા.... ધર્મ જગનાથના ધર્મ શુચિ ગાઇએ, આપણા આતમા તેહવા ભાવીએ!"—શ્રી દેવચંદ્રછ.

" પ્રભુપદ વળગ્યા તે રહ્યા તાજા, અલગા અંગ ન સાજા રે; વાચક ચરા કહે અવર ન ધ્યાઉ, એ પ્રભુના ગુણુ ગાઉ રે."—શ્રી યશાવિજયછ.

" ખાતાં કરી ખતમ કર્મતાણા સમસ્ત, પામ્યા ગતિજ અપુનર્ભવ જે પ્રશસ્ત; જેશ ચૂંર્યા ચઉગતિ રથ ચક્ર ચારે, તે સિદ્ધના ચરણ હા શરણું અમારે!"

-શ્રી સિદ્ધસ્તાત્ર ( ડૉ. ભગવાનદાસ વિરચિત )

આવા પ્રગટ સહજાત્મસ્વરૂપ સિદ્ધ પ્રભુના ધ્યાનથી આત્મા નિજ સ્વરૂપના ધ્યાતા થાય છે, કારણુંકે તે પરમાત્માની ને આત્માની આત્મત્વ જાતિ એક છે. જેવા તે ધર્મમૂર્ત્તિ ધર્મનાથ પરમાત્માના શુદ્ધ ધર્મ છે, તેવા જ આ આત્માના 'તિણું મનમંદિરે મૂળ સ્વભાવ ધર્મ છે. આમ જે વસ્તુની જાતિએકતા છે, તે કહી ધર્મ પ્રભુ પલટતી નથી-ક્રસ્તી નથી. મુક્ત પરમાત્મામાં સર્વ સંગના પરિહારથી ધ્યાઇએ ' તે પરમ આનંદમય પરમાત્મ તત્ત્વ વ્યક્તપણું રહ્યું છે, અને સંસારી આત્મામાં ઉપાધિરૂપ પરભાવના પ્રસંગને હીધે તે આવૃત હોવાથી

અગ્યક્તપણે-શક્તિરૂપે× રહ્યું છે. અર્થાત્ સંસારી જીવમાં શક્તિથી પરમાતમપણું છે, અને સિદ્ધમાં ગ્યક્તિથી પરમાતમપણું છે. એટલે તે શક્તિરૂપ પરમાતમપણાની વ્યક્તિ માટે, જેને તેની ગ્યક્તિ-પ્રગટતા પ્રાપ્ત થઇ છે એવા સાક્ષાત્ પરમાત્મ તત્ત્વની ભક્તિમાં રંગ લગાડી, તેનું તન્મય ધ્યાન કરવું એઇએ. તેવા તન્મય ધ્યાનથી સમાપાત્ત થાય છે, એટલે કે સમસ્સીભાવ ઉપજે છે, એકીકરણ થાય છે, કે જ્યાં આત્મા અપૃથક્ષણે-અભિન્નપણે પરમાતમામાં લય પામે છે. આમ શુદ્ધ પરમાતમાના ધ્યાનથી શુદ્ધ આત્મા પ્રગટે છે, તેથી આ સિદ્ધ પરમેકિનું ધ્યાન મનામંદિરમાં મુમુક્ષને સદા ધ્યાવવા યાગ્ય છે-પરમ ઇષ્ટ છે.

x" मम शक्तया गुणग्रामो व्यक्तया च परमेष्ठिनः। पतावानावयोर्भेदः शक्तिव्यक्तिस्यभावतः॥ सोऽहं समरसीभावस्तदेकीकरणं समृतम्। अपृथक्त्वेन यत्रात्मा लीयते परमात्मिनि॥ "
- श्री शुक्षयंद्रायार्थे श्रुक्त श्री शानाण्यः

- "તિથે મુજ આતમા તુજ થકી નીયજે, માહરી સંપદા સકળ મુજ સંપજે; તિથે મનમંદિર ધાર્મ પ્રભુ ધ્યાર્ધએ, પરમ દેવસાંદ્ર નિજ સિદ્ધિ સુખ પાઇએ."
- " अगट तत्त्वता ध्यावतां, निक तत्त्वने। ध्याता थाय रे; तत्त्वरमण् क्षेष्ठाश्रता, तेढ पूरण् तत्त्व समाय रे."
- " ઇંંહી પરે વિમલ જિનરાજની વિમલતા, ધ્યાન મનમંદિર જેઠ ધ્યાવે; ધ્યાન પૃથક્ત સવિકલ્પતા રંગથી, ધ્યાન એકત્વ અવિકલ્પ આવે. ધન્ય તું! ધન્ય જિનરાજ તું!"—શ્રી દેવચંદ્રજી.

(3-४-५) तेमक-- ' दश न-ज्ञानप्रधान\* स्था (उत्तम वीर्यायार, सारित्रायार અને તપાચારમાં જે આત્માને અને પરને યોજે છે, એવા તે આચાર્ય મુનિ ધ્યેય છે-ધ્યાન કરવા ચાગ્ય છે. જે રત્નત્રયયુક્ત છે ને નિત્ય ધર્મી પદેશનમાં આચાર્યાદિ निश्त छे. यतिवरवृषक भेवा अपाध्याय आत्मा छे. तेने नमस्डार है। ! દેઘેય (ते पण ध्येय छे) दर्शन-ज्ञानसभग्र क्येवुं भेक्षना भार्भ३५ નિત્ય શુદ્ધ ચારિત્ર જે સાથે છે તે સાધુ એવા મુનિ છે, તેને નમસ્કાર હા !' આ પણ ધ્યાન કરવા ચાગ્ય છે.-આ આગાર્ય, ઉપાધ્યાય ને સાધુ એ શુદ્ધ આત્માના સહજાત્મસ્વરૂપની સાધનામાં-સડ્જ શુદ્ધ સ્વભાવભૂત આત્મસ્વરૂપની આરાધનામાં નિરંતર પ્રવૃત્ત થયેલા અને ઉચ્ચ ગુગુસ્થાને સ્થિતિ કરતા, એવા આત્મારામી મહાત્માઓ છે. એટલે એવા એ શુદ્ધ આત્મારૂપ પરમેષ્ઠિએ નું સ્વરૂપધ્યાન આત્માર્થી ને આત્મધ્યાનારઢ થવામાં અપૂર્ે પ્રેરણાદાયી હાવાથી પરમ ઇષ્ટ છે-આમ પંચપરમેષ્ઠિ આદિ મા સર્વ <sup>ક</sup>ચેય-આલં અનેના હેતુ આત્મસ્વરૂપના ધ્યાનપર આરૂઢ થવાના-ચઢવાના છે, કારણ કે ' જે કંઇ ચિંતવતાં સાધુ જ્યારે એકત્વ પાસી નિરીહ વૃત્તિવાળા થઇ જાય છે. ત્યારે તેને નિશ્ચય ધ્યાન હાય છે, ' અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનું ધ્યાન હાય છે. પ્રાસાદ પર ચઢવા માટે જેમ નીસરણી વગેરે આલંગતની જરૂર પડે છે, તેમ આત્મધ્યાનરૂપ નિશ્ચય ધ્યાન પર ચઢવા માટે પરમેષ્ઠિ આદિ ધ્યેયનું આલંબન પરમ ઉપકારી શાય છે.

3. અથવા આત્મા એ જ મુખ્ય ધ્વેય છે-ધ્યાનના વિષય છે. ઉપરાક્ત અન્ય સર્વ ધ્યેયનું અતિમ લક્ષ્ય અને કળ પણ આ આત્મધ્યાન જ છે. કારણ કે એ અરિદ્ધંત, સિદ્ધ આદિ શુદ્ધ આત્માર્ય ધ્યેયના ચિતનથી ચિત્તની શુદ્ધિ અને સ્થિરતા-એકાચતા

<sup>\* &</sup>quot; दंसणणाणपहाणे वीरियचारित्ततवायारे। अयं परं च जुंजह सो आयरिओ मुणी होओ ॥ जो रयणत्त्रयज्ञत्तो णिचं धम्मोवएसणे णिरदो। सो उवज्ञाओ अय्पा जदिवरवसहो णमो तस्स ॥ दंसणणाणसभगं मग्गं मोक्खस्स जो हु चित्तं। साध्रयदि णिचसुद्धं साह्र स मुणी णमो तस्स ॥ जं किंचिवि चितंतो णिरीद्वित्ती हवे जदा साह्र। ढथ्यूणय प्यत्तं तदाहुतं तस्स णिच्छयं झाण॥" —श्री अद्धद् दव्यसंश्रद्ध.

થાય છે,-જેથી સર્વત્ર નિરીઢ એવા યાગી પુરુષ શુક્રિલ આત્મધ્યાનરૂપ નિશ્ચય ધ્યાનને માટે પરમ યાગ્ય થાય છે. એટલે તે પરમ ગુગુવંત પરમાતમાતું તન્મય ધ્યાન જે નિશ્ચય ધ્યાનમાં ધ્યાવે છે, તે શુદ્ધાતમાંના અનુલવ આસ્વાદી તે પરમાત્મપદને પામે છે.

" પરમગુણી તન્મયતા સેવન, નિશ્ચય ધ્યાને ધ્યાવેજ; શુદ્ધાતમ અતુસવ આસ્વાદી, દેવચંદ્ર પાવેજ.—શ્રી દેવચંદ્રજ.

અને આ દૃષ્ટિવાળા મહાયાગી તો શુક્ક એવા આ શુદ્ધ આત્મધ્યાનના પ્રારંભ માટે પરમ યાગ્ય થઇ ગયા હાય છે, કારજી કે અત્યાર સુધીની ધર્મધ્યાનની ઉત્કૃષ્ટ અરાધનાથી આ આત્મજ્ઞાની સમ્યગૃદૃષ્ટિ યાગીપુરુષ એવા શાંત, દાંત આદ દૃષ્ટિમાં ને અપમત્ત ઘઇ ગયા હાય છે. આત્મભાવનાથી એવા ભાવિતાત્મા શુક્રલધ્યાનની અને સ્થિતપ્રજ્ઞ આત્મારામી થઇ ગયા હાય છે, કે તેએ શુદ્ધ આત્માના ચેવગ્યતા ધ્યાનરૂપ શુક્રલધ્યાનની શ્રેત્રીએ શહેવા માટે આવશ્યક ઉપયોગી એવા અપૂર્વ આત્મવીર્ધના-આત્મસામ્થ્યના અદ્ભુત સંગય કરી લીધા હોય છે. એટલે આ આત્મધ્યાની પુરુષ અપૂર્વ આત્મલીર્ધની સ્ફુરજીયી ભાવે છે કે-'અનંત શુજ્ય-કમલના વિકાસ કરનાર એવા હું સૂર્ય સમાન છતાં અહાં! આ મહાન્યવારયમાં પૂર્વ કર્મ-વૈરિઓથી વેચિત કરાયા! આત્મભાંતિથી ઉપજેલા રાગાદિ અતુલ અધનાથી હોયા ધોયોલો હું અતંતકાળ આ દુર્વમ લાવ-વનમાં વિકેશિત થયા! હવે આજ મ્હારો રાગ-જ્વર નષ્ટ થયો છે, આજ મ્હારી મોહનિદ્રા ચાલી ગઇ છે, તેયી ધ્યાનરૂપ ખડ્લારાથી હું કર્મ શત્રુને હણી નાંખું.\* '

વળી તે ભાવે છે કે-' જેના અસાવે હું સ્ત્રો હતો, અને જેના સદ્દમાવે હું ઊઠ્યો છું, તે અલીન્દ્રિય અનિદે શ્ય સ્વસાવેદા હું છું. જે પરાત્મા છે તે જ હું છું, જે હું છું તે પરમ છે, તેથી હું જ મહારાથી ઉપાસ્ય છું, અન્ય કાઇ નહિં, એમ સ્થિતિ છે. 'મ' ' નેમા મુજ આમ જે આત્મભાવના ભાવે છે, તે ક્યાંય રાગ-દેષ કરતા નથી. નેમા મુજ રે' કારણકે તે ચિંતવે છે કે-' આ અચેતન× છે તે દશ્ય છે, ને ચેતન છે તે અદશ્ય છે. તેો હું ક્યાં રાષ કરું ! ક્યાં તાલ કરે ! એથી હું

 <sup>&</sup>quot;अनस्तगुणराजीववन्धुरप्यत्र चिक्षतः। अहो भयमहाकक्षे प्रागहं कर्मवैरिभिः॥
 क्वविश्रमसमुद्भते रागाद्यतुलवन्थनैः। चद्दो विडिम्बतः कालमनन्तं जन्मदुर्गमे॥
 अद्य रागज्यरो जीणो मोहनिद्राद्य निर्गता। ततः कर्मरिपुं हन्मि ध्याननिस्त्रित्रधारया॥ "
 —श्री शुक्षयद्वायाधित श्री ज्ञानाण्यः.

<sup>× &</sup>quot; अचेतनमिदं दर्यमद्दयं चेतनं ततः। क्व दन्यामि क्व तुन्यामि मध्यस्थोऽदं भवाम्यतः॥ "—श्री सभाविशतः.

મધ્યસ્થ થઉં છું. ' અને સર્વત્ર વીતરાગ એવા તે આત્મામાં જ રત થઇ શુકલ એવા આત્મધ્યાનને પામે છે, ને તેના પરમ ધન્ય ઉદ્ગાર નીકળી પઢે છે કે—

" અહેા! અહેા! હું મુજને કહું, નેમાે મુજ નેમાે મુજ રે; અમિત કલ દાન દાતારની, જેહને હોટ થઇ તુજ રે. ....શાંતિજિન! એક મુજ વિનતિ."—શ્રી આનંદઘનછ.

આ આતમાં જેમાં ધ્યેય છે, તેને શાસ્તપરિભાષામાં પિંડસ્થ ધ્યાન કહે છે. દેહ-પિંડમાં સ્થિતિ કરતા આત્માનું, દેહ-દેવળમાં બિરાજમાન આત્મ-દેવનું જ્યાં ધ્યાન ધરાય છે તે પિંડસ્થ ધ્યાન છે. પરમેશિવાચક નમસ્કારાદિ મંત્ર વાક્યના જપ ધ્યેય લોદે ચાર જ્યાં ધ્યેય છે, તે પદસ્થ ધ્યાન છે. જ્યાં સદેહ વર્ત્તા, સાકાર-રૂપી ધ્યાન લોદ એવા સર્વજ્ઞ પરમાતમાં ધ્યાનના વિષય છે, તે રૂપસ્થ ધ્યાન છે. અને જ્યાં દેહાતીત-રૂપાતીત એવા નિરંજન નિરાકાર સિદ્ધ પરમાતમાં ધ્યાનના વિષય છે, તે રૂપાતીત ધ્યાન કહેવાય છે.\*

" देहादेविक जो वसइ, देव अणाइ अणंतु । केवलणाणफुरंततणु, सो परमण्यु णिभंतु ॥"
—श्री थाजीन्द्रहेविवश्चित परमात्मधक्ताः वा. ३३.

એમાં પણ ખાસ કરીને જીવંતમૂર્ત્તિ એવા રૂપી-દેહપિંડસ્થ સર્વજ્ઞ ભગવાનનું ખ્યાન જીવને પરમ ઉપકારી થાય છે. કારણ કે આ દેહ છતાં દેહાતીત દશાવાળા પરમ આત્મસમાધિમય પ્રભુતું અનુષમ રૂપ દેખીને ભક્ષ્ત જનતું મન શપળ મલુનું પિડસ્થ સ્વભાવ છાંડીને ઠરી જાય છે-સ્થિર થાય છે. એટલે એ લક્ત જન ધ્યાન ભાવાવેશમાં ગાય છે કે⊸કે ભગવાનુ! જો આ ત્હારૂં રૂપી સ્વરૂપ જગતમાં ન દેખાયું હાત, તા અમારું મન કાૈના ઉપર હીંસત-હર્ષ પામત ? હીંસ્યા વિના શહ સ્વભાવને કેમ ઇચ્છત ? ઇચ્છયા વિના તહારા પ્રગટ ભાવને કેમ મી²છત-એાળખત ? પ્રી²છયા વિના ધ્યાન દશામાં તે કેમ લાવત ? લાગ્યા વિના રસસ્વાદ તે કેમ પામત ? માટે અમે તા માનીએ છીએ કે કે પ્રભુ! ત્હારી ભક્તિ વિના કાઇ ભક્તને મુક્તિ હોલી નથી. હે સર્વન્ન પરમાત્મા! અમારા સત્ પ્રષ્યના યાગથી તમે રૂપી-દેહધારી થયા ને અમૃત સમાણી ધર્મની વાણી કહી ગયા. આમ હે લગવાન્! આ ત્હારા દેલ-પિંડ ઘણા ગુણનું કારણ છે, અને તે સેવવામાં આવતાં મહાસયનું વારણ થઇ પડે છે. માટે હે પ્રભા! અમે તા તહારું પિંડસ્થ ધ્યાન એકમના થઇને કરવાના નિશ્ચય કરીએ છીએ. "રૂપ અનૂપ નિહાળી સુમતિ જિન તાહરું, છાંડી ચપલ સ્વભાવ ઠર્યું મન માહરું; રૂપી સરૂપ ન હોત જો જગ તુજ દીસતું, તાે કુછુ ઉપર મન કહા અમ હીંસતું.

<sup>\* &</sup>quot; पदस्थं मन्त्रवाक्यस्थं पिण्डस्थं स्वात्मचितनम्। रूपस्थं सर्वेचिद्रूपं रूपातीतं निरञ्जनम्॥"

હિંદયા વિશ્વ કિમ શુદ્ધ સ્વભાવને ઇંગ્છતા ? ઇંગ્છા વિશ્વ તુજ ભાવ, પ્રગટ કિમ પ્રીછતા ? પ્રોછયા વિશ્વ કિમ ધ્યાન, કશામાં હિ લાવતા ? લાવ્યા વિશ્વ રસસ્વાદ, કહે કિમ પાવતા ? લાક્ત વિના નિવ મુક્તિ, હુવે કાઇ લક્તને, રૂપી વિના તો તે ન, હુવે કાઇ વ્યક્તને અમ સત્પુષ્વ્યને યાંગે, તુમે રૂપી થયા, અમિય સમાણી વાણી, ધરમની કહી ગયા. તે માટે તુજ પિંડ, ઘણા શુણ કારણો, સેવ્યા ધ્યાયા હુવે, મહાલયવારણો. શાંતિવિજય બુધ શિષ્ય, કહે લવિકાજના! પ્રભુનું પિંડરથ ધ્યાન, કરા થઇ એકમના. "—શ્રી રૂપવિજયજી.

" તહારું ધ્યાન તે સમક્તિ રૂપ, તેહજ જ્ઞાન ને ચારિત્ર તેહ છેજી; તેહથી જાયે સલળા હા પાપ, ધ્યાતા ધ્યેય સ્વરૂપ હુવે પછેજી."—શ્રી યશાવિજયજી.

આ સર્વજ્ઞ પરમાતમાંના પરમ શાંત, પ્રશામરસનિમગન વીતરાગ ભાવ જેમાં મૂર્ત્તિમાંત થાય છે, એવી તેની તદાકાર સ્થાપનારૂપ જિનમતિમા પણ ધ્યાન માટે તેટલી જ ઉપકારી થાય છે. જિન અને જિનમતિમા બન્ને નિમિત્ત 'જિનપડિમા સમાન છે, એવી આગમ વાણી છે. એટલે આ સ્થાપનારૂપ જિનમતિમા જિન સારિખી' સાથે પણ જો અલેદતા વધી, તો આ આતમાના સ્વસ્વભાવ ગુણની વ્યક્ત-પ્રગટ યાગ્યતા સાધી એમ જાણવું. અને આવા આ રૂપી ભગવંતનું અક્લુત રૂપ દેખીને આશ્વર્ય છે કે ભગ્યજન-યાગ્ય એવા યાગીજન અરૂપીપદ વરે છે!

"નિમિત્ત સમાન થાપના જિન્છ, એ આગમની વાણી રે."
 "જિનપડિમા જિન સારિખી, કહી સૂત્ર મઝાર."
 "કવણા સમવસરણ જિન સેંતી, જો અલેકતા વાધી રે;
 એ આતમના સ્વસ્વભાવ ગુણ, વ્યક્ત યાગ્યતા સાધી રે."—શ્રી દ્વચંદ્રછ.
 "દેખી રે અદ્ભુત તાહરું રૂપ, અચરિજ ભવિકા અરૂપી પદ વરેજ;
 હારી ગત તું જાણે હા દેવ! સમરણ ભજન તા વાચક યશ કરેજી."—શ્રી યશાવિજયજી.

તેમજ રૂપાતીત આદિ ધ્યાન પ્રકારા પણ આત્માને સ્વર્યાવલંબનમાં પરમ ઉપકારી થઇ આત્મધ્યાને ચઢાવે છે. આ આત્મધ્યાન જ સુખ્ય એવું યાગસાધન છે, કારણ કે તેનાથી જ યાગના સુખ્ય ઉદ્દેશ સિદ્ધ થાય છે, શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ માક્ષ સાથે શુંજન થાય છે, શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના અનુસંધાનરૂપ યાગ નીપજે છે. આ ધ્યાન કરનારા ધ્યાતા પાતે ધ્યેયરૂપ-પરમાત્મારૂપ બની જાય છે. 'કર્મયાંગના સમ્યક્ અભ્યાસ કરી, સાનયાંગથી સમાહિત એવા યાગી, ધ્યાનયાંગ પર ચઢી, સુક્તિયાંગને પામે છે. '×

x" कर्मयोगं सम्मयस्य ज्ञानयोगसमाहित: । ध्यानयोगं समारुह्य मुक्तियोगं प्रपद्यते ॥ ??
—श्री व्यध्यात्मसार,

યાગદક<u>િસ</u>મુ**ષ્**થય

"ધ્યાનના ઘણા ઘણા પ્રકાર છે, એ સર્વમાં શ્રેષ્ઠ એવું તો આત્મા જેમાં મુખ્યપણ વત્તે છે તે ધ્યાન કહેવાય છે; અને એજ આત્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ ઘશું કરીને આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વિના થતી નથી, એવું જે આત્મજ્ઞાન તે યથાર્થ બાંધની પ્રાપ્તે લિવાય ઉત્પન્ન થતું નથી. એ યથાર્થ બાંધની પ્રાપ્તિ ઘશું કરીને ક્રમે કરીને ઘણા જીવાને થાય છે, અને તેના મુખ્ય માર્ગ તે બાંધસ્વરૂપ એવા જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય કે સંગ અને તેને વિષે બહુમાન, ત્રેમ એ છે." (જાઓ) શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર, પત્રાંક ૩૪૨.

## રાગ દાષના નાશ

" ધ્યાતા ધ્યેય સમાધિ અલેકે, પરપરિજ્તિ ઉચ્છેકે. "-શ્રી દેવચંડ્રછ.

'રાેગ્ર' નામના સાતમા ચિત્તદાવ અત્રે નષ્ટ થાય છે. રાેગ એટલે રાગ-હેવ-માહ મ ત્રિદે લરૂપ મહારાગ-ભાવરાય તેના અત્ર અભાવ થાય છે. અથવા સાચી યથાર્થ સમજણ વિનાની ક્રિયા કરવામાં આવે તો શુદ્ધ ક્રિયાના ઉચ્છેદ થાય, એટલે શહ ક્રિયાને જે પીડારૂપ અથવા લાંગરૂપ થાય, તે રાગ છે. ( જુંએ) પૂ. ૮૬) અને આવી માંદલી અશુદ્ધ ક્રિયાનું ફળ વાંઝિયું છે. (૧) સસ્પિપાત આત્મસ્વરૂપના અજ્ઞાનથી જવ પરભાવમાં મુંઝાય છે, મૂચ્છિત થાય છે.-આ જ માહ છે. અને તેને લીધે પરવસ્તુમાં આત્મણહિના કારણે આ જીવ રાગ-દેષ કરે છે. એટલે એ પરભાવ પ્રત્યે ગમન કરે છે, પરપરિહાતિને ભજે છે. આમ માહ-શાગ-હેષ એ જ જીવના માટામાં માટા રાગ છે. જેમ ત્રિદાય સન્નિપાતના રાગી પાતાનું ભાન ભૂતી જાય છે, બેસાનપણ ફાવે તેમ બાંકે છે, પાતાનું તે પારકું ને પારકું તે પાતાનું એવું યદાતદા અસમંજસ બાલે છે, ટૂંકામાં જાણે બદલાઇ ગયા હાય એમ પાતાના મૂળ અસલ સ્વભાવથી વિષરીતપશે-વિભાવપણ વતે છે, અને પાતાના સત્ સ્વરૂપથી નિષાતને યામી પાતાના 'સન્નિપાતી' નામને યથાર્થ કરે છે; તેમ રાગ-દેષ-માહરૂપ ત્રિદાષ સિશિયાત જે છવને લાગુ પડ્યો હાય છે. તે છવ પાતાના આત્મસ્વરૂપનું ભાન ભૂલી बाय छे. पारकं ते पातानं ने पातानं ते पारकं केवुं लेखानपछ कावे तेम प्रविधेad છે. પાતાના મૂળ અસલ સહજ સ્વભાવથી વિપરીતપણે-વિભાવપણે વર્તે છે. આમ ત્રિદ્રાષ સન્નિપાતથી જીવના નિજ સ્વરૂપથી નિપાત-અધ:પાત થાય છે. એટલે તેના આત્મન પરિભામનમાં ભંગ પડી, તે પરભાવ પ્રત્યે-વિભાવ પ્રત્યે ગમન, પરિભામન ને રમણ કરે છે. આ જ જીવના મુખ્ય મહારામ છે. (૨) અથવા યથાર્થ સાચી સમજણ વિનાની જે ક્રિયા કરવામાં આવે તે પણ રાગ છે, કારણ કે તેથી શુદ્ધ ક્રિયાના ઉચ્છેદ થાય છે, એટલે કે શહ હિયાને પીડા ઉપજે છે અથવા તેના ભંગ થાય છે. માંદા માણસની ગમનાદિ ક્રિયા જેમ માંદલી હાય છે, તેમ આ રાગ દાષવંતની કાઇ પણ ક્રિયા માંદલી-રાગિષ્ટ હાય છે. તાત્પર્ય કે શુદ્ધ કિયા એટલે શુદ્ધ આત્મપરિણતિને જે પીડા ઉપજે, શુદ્ધ સ્વરૂપરમણતારૂપ ચારિત્રના જે ભંગ થાય તે જ રાંગ છે. આ ખનને બ્યાખ્યાના તાત્પર્યાર્થ એક જ છે. આમ શુદ્ધ આત્મપરિણૃતિના ભંગરૂપ અથવા પરપરિશુતિમાં ગમન થતું નથી અને આત્મન્ પરિશુતિમાં ગમન થતું નથી અને આત્મન્ પરિશુતિમાં જ રમણ થાય છે.—આ ' પ્રભા?' દહિમાં ત્યિતિ કરતા મહાયાંગી પરભાવને પરિશુતિમાં જ રમણ થાય છે.—આ ' પ્રભા?' દહિમાં ત્યિતિ કરતા મહાયાંગી પરભાવને પરિશુતિને જ ભજ્યા કરે છે, શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપી શુદ્ધ આત્મદેવને અવલંગતાં પરભાવને પરિશુર્તે છે, અને આત્મધર્મમાં રમણ અનુભવતાં આત્મલાવને પ્રગઢાવે છે. આવી ઉચ્ચ આત્મદશાના સ્વાનુભવનું તાદશ્ય આદ્યોપન આ રહ્યું:—

એક આત્મપરિછ્યૃતિ સિવાયના ખીજા જે વિષયા તેને વિષે ચિત્ત અન્યવસ્થિતપશુ વર્ત્ત છે. " " અત્રે આત્માકારતા વર્તે છે. " ઇત્યાદિ. ( જીઓ ) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

## तत्त्वभितपत्ति

"એ આશ્રર્ય જાણે તે જાણ, જાણે જયારે પ્રગટે ભાણ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

છઠ્ઠી દર્શમાં ' મીમાંસા '-સ્ક્રમ તત્વિવચારણા નામના ગુણુ પ્રકટ્યા પછી તેના સ્વાભાવિક પરિણામરૂપે સાતમી દર્શમાં તત્ત્વપ્રતિપત્તિ નામના ગુણુના અવિર્ભાવ શાય છે. તત્ત્વપ્રતિપત્તિ એટલે યથાસ્થિત-જેમ છે તેમ આત્મતત્ત્વના અનુભવ. ' શુદ્ધાત્મ અનુભવ સદા '. આમ અત્રે આત્માના પ્રત્યક્ષ અનુભવ-સાક્ષાત્કાર થાય છે. એટલે જેમાં તેનું પરાક્ષ વર્ણન છે, એવા અન્ય શાસ્ત્રો અકિંચિતકર થઇ પડે છે, નકામા-અણુખપના થઇ પડે છે, કારણ કે શાસ્ત્ર તો માત્ર માર્ગનું દિશાદર્શન કરાવે છે, અને જે આત્મ-વસ્તુતત્ત્વના લક્ષ કરાવવા માટે શાસ્ત્રનું મુખ્ય પ્રયોજન છે, તે વસ્તુતત્ત્વ તા અત્રે સાક્ષાત્ અનુભૃતિમાં-અનુભવમાં આવ્યું છે, એટલે હવે તેનું શું કામ છે ? તેનું હવે કંઇ પ્રયોજન રહ્યું નથી.

" અગમ અગાયર અનુપત્ર અર્થ તા, કાેલુ કહી જાે રે લેઠ? સહજ વિશુદ્ધ રે અનુમવ વયલું જે, શાસ્ત્ર તે સઘળા રે ખેઠ….વીર જિતેશ્વર પરમેશ્વર જયાે.

જેહ અગાયર માનસ વયનને, તેહ અતી દ્રિય રૂપ; અનુભવ મિત્તે રે વ્યક્તિ શક્તિ શું, લાખ્યું તાસ સ્વરૂપ....વીર૦ "—શ્રી આનંદઘનછ.

જે મન-વચનને અગાચર છે, જ્યાં વાણી અને મનને મોન ભજવું પઉ છે, જ્યાં વિકદપ-જલ્પના અવકાશ નથી, એવું અવીન્દ્રિય આત્મસ્વરૂપ આનુસાવ મિત્રાના પ્રસાદથી અત્રે સાક્ષાત જણ્ય છે. જે તય-નિશ્નેષથી જણાતું નથી, અને જ્યા પ્રમાણના પ્રસર નથી, ગતિ નથી, તે શુદ્ધ સ્વરૂપી પ્રદાતે કૈવળ અનુસવ-ભાનુ જ દેખાઢે છે. (જીઓ પૃ. ૩૦)

## ध्यानजं सुखमस्यां तु जितमन्मथसाधनम्। विवेकवलनिर्जातं शमसारं सदैव हि ॥१७१॥

ધ્યાનજન્ય સુખ એહમાં, મન્મધને જૅતનાર; વિવેક્બલથી ઉપજતું, સદૈવ જે શમસાર- ૧૭૧

અર્થ: અને આ દ્રષ્ટિમાં કામના સાધનને જીતનારૂં એવું ધ્યાનજન્ય મુખ હાય છે, કે જે વિવેકળલથી ઉપજેલું હાઇ સદૈવ શમસાર જ હાય છે.

## વિવેચન

" કાયાની વિસાસ માયા, સ્વરૂપે શમાયા એવા, નિર્જાયના પંચ ભવઅંતના હપાય છે. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી•

આ પ્રસ્તુત સાતમી દક્ષમાં જ ધ્યાનજન્ય સુખ હાય છે. અને તે કેવું વિશિષ્ટ હાય છે ! તાક મન્મથના-કામના સાધનાને જીતનારૂં, અર્થાત્ શળદાદિ વિષયોના જય કરનારું એવું હાય છે. વળી તે વિવેકબલથી-જ્ઞાનસામર્થ્યા ઉત્પન્ન હાઇ, સદાય શમસાર-શમપ્રધાન જ હાય છે; કારણુકે વિવેકનું ફેળ શમ છે.

આ દ્રષ્ટિમાં જ ધ્યાનનું ખરેખરૂં સુખ અનુસવાય છે; શુદ્ધ આત્માના ધ્યાનથી કેવો નિર્વાજ સાચેસાચા આનંદ ઉપજે છે, તે અત્ર સંવેદાય છે. નિર્વિકલ્પ ધ્યાનરૂપ પરમ અમૃતરસસાગરમાં નિમગ્ન થયેલ યાગિરાજ જે સહજાત્મસ્વરૂપના ધ્યાન સુખ આનંદની શીતલ લહરીઓ અનુસવે છે, તેનું અવાચ્ય સુખ તા તે અનુસવ પાતે જ જાણે છે. આ ધ્યાનજન્ય સુખ વિષયજન્ય સુખથી ઉલટા પ્રકારનું છે. કારણ કે અત્રે તા કામના સાધનરૂપ શબ્દાદિ વિષયોના×

वृत्ति:—ध्यानजं सुखमस्यां तु-आमां अधिकृत दिष्टमां ल ध्यानलन्य सुण है।य छे. केवुं विशिष्ट ? ते।के जितमन्मधसाधनं-भन्भयना-कामना साधनने छतनाक्तं, शल्हाति विषयने व्युद्धतत करनाकं-क्यापी हेनाकं. आने ल विशेषण् आपे छे-विवेक्कवलिर्जातम्-विवेकना लक्ष्यी अपलेखं, ज्ञानसामर्थ्यंथी अत्यन, अटका माटे ल द्यामसारं सदैव हि-सहैवल श्रमसार-शमप्रधान, विवेकना श्रमकृत्वपाने दीधे.

<sup>×</sup> इन्द्रियसुखभाजनेषु हि प्रधानाः दिवीकसः। तेषामि न खलु स्वाभाविकं सुखमस्ति, प्रत्युत तेषां स्वाभाविकं दुःखमेवावलोक्यते । यतस्ते पञ्चेन्द्रियात्मकशरीरिपशाचपीडया परवशा भृगुप्रपातस्थानीयान्मनोश्चविषयानिभागतन्ति। ××× तद्दुःखवेगमसहमान्। अनुभवन्ति च विषयान् जलयूका इव तावद्यावत् क्षयं यान्ति। १ ४० (विशेष भाटे लुखे।)
—श्री अभृतशंद्राशार्ष्ट केत प्रवस्तनशार्दीका गा. ७१-७७.

જય હાય છે, જિતેન્દ્રિયમણારૂપ 'જિન્દ્ર 'હાય છે. શખ્દાદિ વિષયા જે લાકમાં સુખસાધન મનાય છે તે તા પરમાર્થ દિશ્યો જોતાં દુ:ખસાધન જ છે, અથવા કરિપત સુખાભાસ જ છે. કારણ કે પુષ્યપરિપાકને લીધે દેવતાઓને ઉત્કૃષ્ટ ઇંદ્રિયસુખની પ્રાપ્તિ હાય છે, 'તેઓને પણ સ્વાભાવિક સુખ નથી, ઉલદું સ્વાભાવિક દુ:ખ જ દેખાય છે. કારણ કે તેઓ પંચેન્દ્રિયાત્મક શરીર-પિશાચની પીડાથી પરવશ થઇ ભૃગુપ્રપાત સમા મનગમતા વિષયા પ્રત્યે આવાં નાંખી અંપલાવે છે. ' પુષ્ય ખલશી ઇચ્છા મુજબ હાજર થતા ભાગોથી તેઓ સુખીઆ જેવા પ્રતિભાસે છે, પરંતુ 'દુષ્ટ રુધિરમાં જળાની પેઠે' તેઓ વિષયામાં અત્યંત આસકત હાઇ વિષયતૃષ્ણાદુ:ખ અનુભવે છે. ખરાબ લાહી પીવા ઇચ્છતી લાહીતરસી જળા જેમ રુધિર પાન કરતાં પોતે જ પ્રલય પામી કલેશ લાગવે છે; તેમ વિષયતૃષ્ણાવંત આ પુષ્યશાળીઓ પણ વિષયાને ઇચ્છતા અને લાગવતા રહી પ્રલય—આત્મનાશ પામી કલેશ અનુભવે છે. આમ શુભાપયાગજન્ય પુષ્ટ્યા પણ સુખાનાસરૂપ દુ:ખના જ સાધના છે. જયાં મહા પુષ્ટ્યશાળી દેવાદિના સુખ પણ પરમાર્થથી દુ:ખરૂપ જ છે, ત્યાં બીજા સુખનું તો પૂછવું જ શું?

વળી પુષ્યજન્ય ઇંદ્રિયસુખ સુખાભાસરૂપ છે એટલું જ નહિં, પણ બહુ પ્રકારે દુ:ખ સ્વરૂપ પણ છે. કારણ કે 'તે પરાધીન છે, બાધા સહિત છે, વિશ્વન—ખંડિત છે. બંધ–કારણ છે, વિષમ છે. એટલા માટે ઇંદ્રિયાથી જે સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, તે દુ:ખ જ છે. '–આત્માથી અતિરિક્ત–જાદા એવા પર નિમિત્તથી ઉપજતું હોવાથી, તે ઇંદ્રિયસુખ પરાધીન× છે. સુધા–તૃષાદિ તૃષ્ણાપ્રકારાથી અત્યંત આકુલતાને લીધે તે બાધાસહિત છે. એક સરખા અખંડ શાતાવેદનીયના ઉદય રહેતા ન હાઇ, શાતા–અશાતા વેદનીયના ઉદયથી તે ખંડખંડ થાય છે, એટલે તે વિચ્છિજા–ખંડિત છે. ઉપલાગમાર્ગમાં રાગાદિ દાષસેના તા પાછળ પાછળ લાગેલી જ છે, અને તેના અનુસારે ઘન કર્મરજપટલ પણ સાથે સાથે હાય જ છે, તેના વડે કરીને તે બાધારાયા છે. અને સદા વૃદ્ધિ–હાનિ પામવાથી વિષમપણાએ કરીને તે વિષમ છે. આમ પુષ્ય પણ પાપની જેમ દુ:ખસાધન સિદ્ધ થયું.

" सपरं नाधासिहदं विच्छिण्णं बंधकारणं विसमं। जं इंदिएहिं छद्धं तं सोक्खं दुःक्खमेव तथा॥ "—श्री प्रवस्तासः.

અને ' આમ યુષ્ય-પાપમાં તફાવત નથી એમ જે નથો માનતો તે માહા અહિત જીવ અપાર ઘાર સંસારમાં લમે છે. 'x કારણુકે સાતાની એડી હોય કે લોહાની એડી હોય, પણ અન્ને બંધનરૂપ એડીજ છે; તેમ યુષ્યબંધ હોય કે પાપબંધ હોય, પણ અન્ને

<sup>×</sup> જીએઃ–શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યજી કૃત પ્રવચનસાર દીકા, ગા. હદ્દ. હર

ભવળંધનરૂપ ખેડી જ છે, એટલે પુષ્ય-પાપમાં કાઇ ફ્લભેદ નથી, અર્થાત પુષ્યક્લરૂપ સુખ પણ કમેદિયરૂપ હાઇ દુ:ખજ છે, 'પરિણામથી\* તાપથી, સંરકારથી, અને ગુણુવૃત્તિના વિરાધથી પુષ્યુયત્રન્ય સુખ તે દુ:ખજ છે. ' જેના વધ કરાવાના છે એવા ઘેટાની દેહ-પુષ્ટનું પરિણામ જેમ અતિ દારુણ હાય છે, લાહીતરસી જળા જેમ અંતે દારુણ દશાને પામે છે, તેમ પુષ્યુ જન્ય વિષયભાગના વિપાક પણ અતિ દારુણ હાય છે. ખોત્સુક્યને લીધે જયાં વિષય તૃષ્ણાતાપથી ઇંદ્રિયોનું સંતમપણ રહે છે, ત્યાં સુખ શેનું હાય શિ ઓક ખાંધેથી બીજી ખાંધે ભાર આરોપવાની પેડે ઇંદ્રિયના આહ્લાદ છતાં તત્ત્વથી દુ:ખના સંસ્કાર દ્વર થતા નથી. સુખ દુ:ખ અને માહ એ ત્રાણેય ગુણુવૃત્તિએ વિરુદ્ધ છે, છતાં એ ત્રાણેય દુ:ખરૂપજ છે.

ઇત્યાદિ પ્રકારે પુરુષજન્ય વિષયસુખનું જે પ્રગટ દુ: ખરૂપપણું જાણે છે, એવા પરમ વૈરાગ્યવાન્ જ્ઞાની ચાંગીપુરુષ આ તુચ્છ વિષયસુખમાં કેમ રાચે ? મન્મથના સાધનરૂપ શબ્દાદિ વિષયના જય કેમ ન કરે ? 'જ ચલ જગની એઠ' 'જિન'ના જેવા પુદ્દગલ ભાગને દ્વારથી કેમ ફગાવી ન દે ? પરમ અમૃત જેવા વિષયજય ધ્યાનસુખના રસાસ્વાદ જેશે ચાંગ્યો હાય, તે તુચ્છ બાકસબુકસ જેવા દુર્ગે હિ વિષય–કદન્નને કેમ ચાખે ? કારણું કે વિષયસુખ પરાધીન છે, ત્યારે ધ્યાનસુખ સ્વાધીન છે. વિષયસુખ બાધા સહિત છે, ત્યારે ધ્યાનસુખ બાધા રહિત છે. વિષયસુખ વિશ્વન–અખાંડત છે. વિષયસુખ બાધકારણું છે, ત્યારે ધ્યાનસુખ મોક્ષકારણું છે. વિષયસુખ વિષમ છે, ત્યારે ધ્યાનસુખ સમ છે. આવું પરમાત્તમ ધ્યાનસુખ જેને પ્રાપ્ત થયું હાય, તે પછી તુચ્છ વિષય સાણી નજર પણ કેમ નાંખે ?

માવું ધ્યાનસુખ વળી વિવેકના અળધી-જ્ઞાનના સામર્ચ્યથી ઉત્પન્ન થયેલું હોય છે. સ્વપર વસ્તુના ભેદિવિજ્ઞાનથી જે વિવેક ઉપજે છે, આત્મજ્ઞાન સાંપડે છે, તેના સામર્ચ્યથી આ ધ્યાન પ્રાપ્ત થાય છે. આ વિવેકજન્ય જ્ઞાનની ક્ષયોપશમની જેવી વિવેક ભલજન્ય તીવ્રતા હોય છે, તેવીજ ધ્યાનની તીવ્રતા નીપજે છે; અને જેવી ધ્યાન સુખ ધ્યાનની તીવ્રતા નીપજે છે, તેવી આત્મસુખની તીવ્રતા ઉપજે છે.

न ह्यायसस्य बंधस्य तपनीयमयस्य च । पारतंत्र्याविद्येषेण फलभेदोऽस्ति कश्चन ॥ ''

गुणवृत्तिविरोधाद्य दुःखं पुण्यभवं सुखम् ॥ "--श्री अध्यात्मसार.

<sup>× &</sup>quot;ण हि मण्णिद जो एवं णित्थि विसेसोत्ति पुण्णपावाणं। हिंडिद घोरमपारं संसारं भोद्वसंछण्णो॥"—श्री प्रवयनसारः "न ह्यायसस्य बंधस्य तपनीयमयस्य च।

<sup>—(</sup> র্চাষার প্রাথার প্রাথার মান্ত্র ক্রি ১০-৬৮ ক্রমান বিধ্যানি ক্রমান ক

કારણુંકે હંસ જેમ ક્ષીર-નીરના વિવેક કરે છે, દૂધ ને પાણી જાદા પાઠે છે, અને પછી પાણીને છાંડી દૂધ શકે છે; તેમ મુનિરૂપ પરમહંસ ચાંગિરાજ આત્મા-અનાત્માના વિવેક કરે છે, અને અનાત્મારૂપ સમસ્ત પરભાવને હૈય-ત્યજવા યાગ્ય જાણી તેના ત્યાગ કરે છે, તથા જ્ઞાનદર્શનમય શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પરમ આદેય- શ્રહ્ય કરવા યાગ્ય જાણી આત્મસ્વભાવમાં ચિત્તવૃત્તિને જોડે છે. આ આત્મસ્વરૂપના એકાશ ચિંતનમાં અનુસંધાનરૂપ ચિત્તવૃત્તિના નિરાધ થવા, તે જ મુખ્યપણે 'ચાંગ' છે, અને તેને જ જેન પરિભાષામાં 'દયાન' નામથી ઓળખવામાં આવે છે. અને એ શુક્લ ધ્યાનરૂપ હોળીની જવાળા કઠાર કર્મ પણ આળી નાંખે છે.

" શુકલ ધ્યાન હારીકી જવાલા, જાલે કર્મ કઠાેર રે….નિજ સુખકે સઘૈયા; શેષ પ્રકૃતિ દલ ક્ષીરણ નિર્જરા, ભશ્મ ખેલ અતિ જોર રે….નિજ૦ "—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

આમ આ ધ્યાનમુખ વિવેઠળલથી-જ્ઞાન સામર્થ્યથી ઉત્પન્ન હોય છે, એટલા માટે જ તે સદાય શમસાર-શમપ્રધાન હોય છે. કારણ કે 'સમજયા તે શમાયા.' જ્ઞાનનું અર્થાત્ વિવેકનું ફલ વિરતિ-શમ છે. 'ज्ञानस्य फल्लं विरतिः'-એ જિનપ્રવચનનું મહાસૂત્ર છે.

"જેમ છે તેમ આત્મસ્વરૂપ જાશ્યું તેનું નામ સમજવું છે. તેથી ઉપયોગ અન્ય વિકલ્પ રહિત થયા તેનું નામ શમાવું છે. વસ્તુતાએ અન્ને એક જ છે. જેમ છે તેમ સમજવાથી ઉપયોગ સ્વરૂપમાં શમાયા, અને આત્મા સ્વલાવમય થઇ રહ્યા એ પ્રથમ વાક્ય 'સમજને શમાઇ રહ્યા ' તેના અર્થ છે. અન્ય પદાર્થના સંયાગમાં જે અધ્યાસ હતા, અને તે અધ્યાસમાં આત્માપણું માન્યું હતું, તે અધ્યાસરૂપ આત્માપણું શમાઇ ગયું. એ બીજું વાકય 'સમજને શમાઇ ગયા ' તેના અર્થ છે. જે જે સમજ્યા તેણે તેણે મારૂં તારૂં એ આદિ અહંત્વ મમત્વ શમાવી દીધું; કેમકે કાઇ પણ નિજ સ્વલાવ તેવા દીઠા નહિં; અને નિજ સ્વલાવ તે અચિંત્ય અવ્યાબાધસ્વરૂપ, કેવળ ન્યારા જોયા. એટલે તેમાં જ સમાવેશ પામી ગયા " ( જુએા )—શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક પદ્ધ.

આમ સ્વરૂપમાં જે શમાયા છે, એવા જ્ઞાની પુરુષના ચિત્તની પ્રશાંતવાહિતા હોય છે. જેમ તરંગ રહિત શાંત સરિતાના પ્રવાહ અખંડ એકધારા વહ્યા કરે, તેમ અત્રે યાગીની શાંત ચિત્ત-સરિતાના પ્રવાહ એવા અખંડ એકધારા પ્રશાંતવાહિતા શાંતપણ પ્રવદ્યા કરે છે, કે તેમાં કાઇ પણ વિકલ્પતરંગ ઊઠતા નથી, વિશેષ દ્વર કર્યો હોવાથી સદશ એક સરખા પ્રવાહવાળી પરિણામિતા હોય છે. આ પ્રશાંતવાહિતા નિરાધજન્ય સંસ્કારથી ઉપજે છે × ( આની વિશેષ સમજાૃતી માટે જુઓ પાતં. યા. રે, લ્ન-૧૦, તથા દ્વા. રહે. રે

" तस्य प्रशांतवाहिता संस्कारात । "--- पातं अस थे। ३-१०

શામ એટલે (૧) કષાયનું શામન, (૨) વિસ્તિ, (૩) વીતરાગસાવ, (૪) સમભાવ, (૫) સામ્યભાવ, (६) ધર્મ, (૭) ચારિત્ર, (૮) આત્મશાંતિ-વિશ્રાંતિ. આમ શમ શબ્દના લક્ષ્યાર્થ એક છે. તે આ પ્રકારે:-(૧) વિવેકને શામના વિવિધ લીધે વસ્તુસ્વરૂપની યથાર્થ સમજણ આવે, સ્વ-પરના લોદ પરખાય, અર્થની એકતા તા પછી આત્મા શિવાયની સમસ્ત વસ્તુ પારકી છે એમ જાણે, એટલે ते विषय३५ परवस्तुने निभित्ते निष्डारण क्षायनी अत्पत्ति न शाय, 'રાગ દ્વેષ આણહેતુ 'ન ઉપજે, અને ક્રોધ-માન-માયા-લાભનું શમન થાય, શાંતપાર્થ થાય, મંદપણું થાય. આમ વિવેકથી કુષાયશમન થાય છે. (૨) વિવેકથી સ્વ-પરના લોંદ જાણે. એટલે પછી પરભાવથી વિરામ પામે-વિરતિ પામે. જે વિષયને માટે ઝાંવાં નાંખવારૂપ મનની દાેડાદાેડ થતી હતી, તે બધી અટકા જાય, વિરમી જાય. આમ ' ગ્રાનનું કલ વિરતિ ' એ સૂત્ર ચરિતાર્થ અને છે. (૩) સ્વ-પર લોદ જાણે, એટલે પર વસ્તુમાં મુંઝાય નહિં, માહ પામે નહિં, ગાેશું ખાય નહિં. એટલે પરભાવ પ્રત્યેના રાગ છટી જાય, આસક્તિ છટે, સ્નેઢાનુઅંધ ત્રુટે. આમ વીતરાગ સાવરૂપ શમ પામે. (૪) જ્યામ વીતરાગ ભાવ પામે, સર્વત્ર રાગ-દેષ વિરહિત અને, એટલે સર્વત્ર સમભાવી થાય, ક્યાંય પણ ઇષ્ટ-અનિષ્ટ ખુદ્ધિ ચિંતવે નહિ, સમદર્શી અને, 'વંદક નિંદક સમ ગણે '-ઇત્યાદિ પ્રકારે સમસાવને પામે. (પ) આમ સમલાવને પામે એટલે સામ્યભાવને પામે. જેવું આત્મસ્વરૂપ છે, તેનું સમાનપશું-સદશપશું પામવું તેનું નામ સામ્ય છે, એટલે સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ સામ્યને પામે (૬) અને આ સામ્ય પામે એટલે ધર્મ पामे. क्षारण के धर्म केटले वस्तुना स्वभाव, 'वस्युसहावो धम्मो।' आत्मस्वभावने પામવા તેનું નામ ધર્મા, માટે સ્વરૂપસામ્ય થયું એટલે આત્મધર્મા પામ્યા. (૭) भात्मधर्भ पाम्थे। એટલે ચારિત્ર યુક્ત થયા. કારણ કે 'स्वरूपे चरणं चारित्रं '- ખાત્મ-સ્વરૂપનું અનુચરણ તે ચારિત્ર. જેવું આત્માનું સ્વરૂપ ખ્યાત છે, પ્રસિદ્ધ છે, તેવું યથાખ્યાત ચારિત્ર અર્થાત સ્વ સ્વરૂપમાં રમણપાશું આમ પ્રાપ્ત થાય (૮) અને આપણા આત્મભાવ જે એક જ ચૈતન્ય આધારરૂપ છે, તે જ નિજ પરિકર-નિજ પરિવાર ખીજા સર્વ સાથ સંચાગ કરતાં સાર છે. તે જ નિજ પરિકરરૂપ આત્મલાવની સાક્ષાત્ અત્ર પ્રાપ્ત થઇ, એટલે પરમ આત્મશાંતિ ઉપજી, અને આત્મા સ્વરૂપમાં વિશ્વાંત થયા, સ્વરૂપવિશ્રાંતિ પામ્યા, સ્વરૂપમાં શમાઇ ગયા. આમ સમજ્યા એટલે શ**માયા.** 

" શતુ મિત્ર પત્યે વર્ત્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વર્તે તે જ સ્વભાવ જો; જીવિત કે મરણે નહિં ન્યૂનાધિકતા, ભવ માણે પણ વર્તે શુદ્ધ સમભાવ જો. અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે ?"—શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજી.

અામ સ્વ-પરના લોક જાજ્યા-વિવેક થયા, એટલે ક્યાય ઉપશાંતિ થઇ, વિરતિ થઇ, આસક્તિ ગઇ, વીતરાગતા આવી, સમતા ઉપજી, સ્વરૂપ સામ્ય થયું, આત્મધર્મની સિદ્ધિ

થઇ, યથાખ્યાત ચારિત્ર પ્રગટયું, આત્મા પરમ શાંતિમાર્ગને પામ્યા, 'સ્વરૂપે શમાયા સ્વરૂપમાં વિશ્રાંત થયા, સ્વરૂપ સમજને તેમાં જ શમાઇ ગયા. આ એવા ' અધા ' શમ 'ના પ્રકાર છે. અથવા તા સરવાળે પરિણામે એક જ છે. આવા સપૂર્વ શમની અત્ર પ્રાપ્તિ હોય છે. એટલે જ આ ધ્યાનસુખને શમસાર-શમપ્રધાન કહ્યું છે. તેમજ—

## सर्वं परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम्। एतदुक्तं समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः॥ १७२॥

પરવશ સઘળું દુ:ખ છે, નિજવશ સઘળું સુંખ; લક્ષણ એ સુખ દુ:ખનું, કહ્યું સંક્ષેપે મુખ્ય. ૧૭૨

અશ<sup>ડ</sup>:—પરવશ હોય તે અધુંય દુ:ખ છે, અને આત્મવશ હોય તે બધુંય **સુ**ખ છે, આ સંક્ષેપમાં સુખદુ:ખનું લક્ષણ કહ્યું છે.

## વિવેચન.

" સથળું પરવશ તે દુ:ખક્ષ્મણ, નિજવશ તે સુખ કહીએ; એ દુ•ેટ આતમગુણ પ્રગટે, તે વિણ સુખ કુણ કહીએ ? "—બ્રા યા. સજ્ઝાય ૭-૨

જે કાંઇ પરવશ છે-પરાધીન છે, તે બધુંય દુ:ખ છે; અને જે સ્વવશ છે-આત્મવશ છે. તે બધુંય સુખ છે; કારણકે તેમાં સુખ-દુ:ખના લક્ષણના યાગ છે. આ સંક્ષેપમાં સુખ-દુ:ખનું લક્ષણ-સ્વરૂપ મુનિએ કહ્યું છે.

સામાન્ય લાેક ગ્યવહારમાં પણ કહેવાય છે કે 'પારકી આશ તે સદા નિરાશ.' પરાધીનતા-પરતંત્રતા જેવું કાે કું છું ખ નથી ને સ્વાધીનતા-સ્વતંત્રતા જેવું કાે કું મુખ નથી. કાેઇ પારકી આશે આરોશીયાળા ઘઇને પડ્યો હાેય, તેનું દુઃખ તે 'સાઘળું પરવશ પાતે જ જાણે છે. પરાધીન-પરતંત્ર રાષ્ટ્ર કે પ્રજાને કેવું દુઃખ લાેગવવું તે દુઃખલાશ્રણું પહે છે, તે હાલના જમાનામાં સર્વ કાેઇ જાણે છે. આમ જેમ ગ્યવહારમાં, તેમ પરમાર્થમાં પણ પરાધીનતા-પરતંત્રતા એ દુઃખ છે, સ્વાધીનતા-સ્વતંત્રતા એ સુખ છે. પરમાર્થથી પરાધીનતા એટલે આત્માથી અતિરિક્ત-જાૂરી એવી પરવસ્તુને આધીનપણં-પરતંત્રપણું, સ્વાધીનતા એટલે નિજ આત્મસ્વરૂપને આધીનપણં-સ્વતંત્રપણું. જેમાં પર વસ્તુરૂપ વિષયની અપેક્ષા રહે છે, તે વિષયજન્ય સુખ તે

वृत्तिः—सर्वे परवशं दुःखम्—परवश ते सर्वं दुःभ छे,-तेना बक्षण्ना थे। यथी, सर्वमात्मवशं सुखम्-भात्भवश ते सर्वं सुभ छे-भे क हेतुयशी. एतदुकं-भा इहीं छे भुनिसे, समासेन-समासयी, संक्षेपयी, स्रक्षणम्-बक्षण्, स्वश्प, सुखदुःखयोः-सुभ-दुःभतुं.

મુખ નથી, પણ દુ:ખ જ છે, અથવા કેવલ સુખાલાસ જ છે, એમ આપણે પૂર્વે વિસ્તારથી વિચારી ગયા. જેમાં એક શુદ્ધ આત્મવસ્તુનું જ અવલંબન છે, એવું નિરપેક્ષ આત્મસુખ એ જ વાસ્તવિક સુખ છે કારણકે ' सापेक्षं असमर्थं, निरपेक्षं समर्थं ' साપेक्ष ते असमर्थ છે, નિરપેક્ષ તે સમર્થ છે, આમ પરમાર્થ પરિક્ષાષા છે.

" આશા એક્સિકી કયા કીજે ? ગ્યાન સુધારસ પીજે….આશા૦ ભટકે દ્રાર દ્રાર લેકિનકે, કુકર આશા ધારી….આશા૦ આશા દાસીકે જે જાયે, તે જન જગકે દાસ….આશા૦ "—શ્રી આનંદ્રધનછ.

અથવા આકુલતા એ દુ:ખનું લક્ષણ છે, અને નિરાકુલતા એ મુખનું લક્ષણ છે, એ વ્યાપ્યા પણ ઉપરાક્ત વ્યાપ્યા સાથે બંધબેસતી છે, ને તેને પુષ્ટ કરે છે; કારણ કે જ્યાં એક કરતાં વધારે મળે—ભળે, જ્યાં દેત છે ત્યાં આકુલતા છે; આકુલતા તે અને જ્યાં એક શુદ્ધ નિલેળ વસ્તુ હોય છે, જ્યાં અદ્ભેત છે ત્યાં દુ:ખ નિરાકુલતા છે. એટલે પરવસ્તુના સંયોગ સંબંધથી જ્યાં પરાધીનતા છે ત્યાં આકુલતા છે; અને જ્યાં આકુલતા છે, ત્યાં દુ:ખ છે,—એ સવે કાઈના પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. તથા પરવસ્તુના સંયોગ સંબંધથી રહિત એવી જ્યાં સ્વાધીનતા છે ત્યાં નિરાકુલતા છે; અને જ્યાં નિરાકુલતા છે ત્યાં મુખ છે. આ પણ સર્વના સાક્ષાત્ અનુભવ છે. આમ આ બન્ને વ્યાપ્યાના સુમેળ છે.

આત્માથી અતિરિક્ત-જૂરી એવી જે અન્ય વસ્તુ-કર્મ, તેના વડે કરીને જ આ આત્માને અનંત સંસાર પરિભ્રમણ દુ:ખ પ્રાપ્ત થયું છે. એકીથી જકડાયેલા પરાધીન કેદીને જ્યાં લઇ જવો હોય ત્યાં પરાશે લઇ જવાય છે, તેમ કર્મ બંધરૂપ 'પારકા પેઢા એકી બંધાયેલા પરાધીન જીવને કર્મ ગમે ત્યાં ઘસડી જાય છે, અને વિનાશ કરે ' જન્મ-જરા-મરણાદિ અનંત દુ:ખાથી દુ:ખી કરે છે. આમ 'પારકા પેઢા વિનાશ કરે '-' पर: प्રविष्टः कुદ્દતે विનાશં'-એ લાકાકિત સાચી કરે છે. આત્માએ સ્વસમયને અર્થાત આત્મવસ્તુની સ્વરૂપમર્યાદાને ઉલ્લંઘી, પરસમયમાં -પારકા પુદ્દગલ ક્ષેત્રમાં-પારકી હદમાં પ્રવેશ કર્યો, અતિક્રમણ (Transgression, Trespass) કર્યો અતાદિથી આત્માએ પરપુદ્દગલ પ્રદેશમાં માશું માર્શું -હસ્તક્ષેપ કર્યો, પરવસ્તુમાં આસક્તિ કરી, તેની સાથે સ્નેહસંબંધ (!) બાંધ્યા. એટલે તે પુદ્દગલ બલાએ બદલામાં કર્મરૂપ ભૂત તે આત્માને વળગાડશું, અને આત્માને પાતાના ક્ષેત્રમાં આક્રમણના ગુન્હાના બદલામાં તેને ગાઢ બંધને બાંધી સંસારરૂપ હેડમાં પૂરી રાખ્યા! આમ પરાધીનતાથી જ બધી એકાકાણ થઇ છે!

પણુ જ્યારે આત્મા પરક્ષેત્રમાં આક્રમણરૂપ અતિક્રમનું પ્રાયભ્રિત કરે છે, ને પાતાના

કરે છે; સ્વરૂપમાં સમવસ્થિત રહી શુદ્ધ સામાચિકરૂપ આત્મસ્વભાવને 'પ્રતિક્રમણું ' ભજે છે; સ્વસ્વરૂપના સ્પર્શનરૂપ સાચું આત્મવંદન કરે છે; 'નમાં કર્યો' છૂટકા મુજ! નમા મુજ!' એમ આત્મસ્તુતિની પરમ ધન્ય યાગ્યતાને પાપ્ત થાય છે; અને 'કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે શમાયા એવા ' નિર્ધાયનો પાપ્ત થાય છે; અને 'કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે શમાયા એવા ' નિર્ધાયનો પામે છે, અર્થાત્ દેહ છતાં દેહાતીત દશાને પામી નિરંતર કાયાત્માં ભાવને સાધે છે;—ત્યારે આ આત્મા સ્વાધીન—આત્માધીન એવા પરમ સુખને અનુભવે છે. અને આવી આ કાયાત્મર્ગ દશાને પામેલા આ દિશમાં સ્થિત યાંગી તો પરવશપણાથી દુ:ખસ્વરૂપ એવા સર્વ વિષયના ત્યાંગ કરે છે, અને સ્વવશપણાથી સુખ-સ્વરૂપ એવા સર્વ વિષયના આશ્રય કરે છે, તેથી તે પરમાનંદ લહરીઓમાં નિરંતર નિમજળન કરે છે.

## पुण्यापेक्षमपि ह्यवं सुखं परवशं स्थितम्। ततश्च दुःखमेवैतत्तहृक्षणनियोगतः॥ १७३॥

પુષ્કુય અપેક્ષક સુખ પણ, પરવશ સ્થિત છે આમ; તસ લક્ષણ નિધાગથી, દુઃખજ અંહ તમામ. ૧૭૩

અર્થ:—એમ પુરુષની અપેક્ષાવાળું સુખ પણ પરવશ સ્થિત છે, અને તેથી કરીને આ તેના લક્ષણુના નિયાગથી દુ:ખ જ છે. (અને ધ્યાનજન્ય સુખ જ તાત્વિક સુખ છે.)

## વિવેચન.

એમ ઉપર કહી તે નીતિ પ્રમાણે પુષ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ પણ પરવશ રહ્યું છે, કારણકે પુષ્યનું પરપણું છે, એટલે તે પણ તેના લક્ષણના નિયાગથી દુ:ખ જ છે. તેથી આમ ધ્યાનજન્ય સુખ એ જ તાત્વિક સુખ છે, કારણકે તેનું અપરાધીનપણું છે અને કર્મ વિયોગ માત્રથી ઉપજવાપણું છે.

ઉપરમાં જે સામાન્ય નિયમથી કહ્યું કે જેટલું પરવશ છે તેટલું અધુંય દુ:અ છે, અને સ્વવશ છે તેટલું અધુંય સુખ છે, તે નિયમની નીતિ પ્રમાણે જે સુખમાં પુરયની અપેક્ષા

वृत्ति:-पुण्यापेक्षमि — पुष्यापेक्षी पख्, पुष्यनी अपेक्षावाणुं पज, होवम् — अभ, ७६त नीतिया, सुखं परवशं स्थितम् – सुण परवश स्थित छ, पुष्यना परपद्याने सीधे. ततझ दुःखमवैतत् तल्लक्षणिनयोगतः – अने तथी ६२ तेन आ तेना सक्ष्याना नियानने सीधे दुः भ क छे. तथी आभ – ध्यानजं तात्त्वकं सुखं – ध्यानजन्य अज तात्त्विक सुण छे – अपराधीन पद्याने सीधे, ५५ वियोग मात्र कन्यपद्याने सीधे. [ ध्यानजं तात्त्वकं सुखम् – अपराधीन पद्याने सीधे. [ ध्यानकं तात्त्वकं सुखम् – अपराधीन पद्याने सीधे स्वयं सुखम् – अपराधीन पद्याने सीधे स्वयं सुखम् – अपराधीन पद्याने सीधे स्वयं सुखम् ।

રહે છે, અર્થાત્ પુરુયાદયથકી જે જે સુખપ્રાપ્તિ થાય છે, તે પછ્ય પુરુયાપેક્ષી સુખ દુ:ખ જ છે. કારણકે તે પુરુય પણ પરવસ્તુ છે, એટલે તેને પરાધીન તે દુ:ખ એવું સુખ તે તેા દુ:ખ જ છે, એ દુ:ખનું લક્ષણ અત્ર પ્રાપ્ત થાય છે.

પુષ્યને પરવસ્તુ કહેવાનું કારણ એ કૈ-પુષ્ય એ શુભ કર્મ છે અને શુભ કર્મ એ આત્મ. શી અતિરિક્ત-જાૃદ્દી એવી પરવસ્તુ છે. આમ પરવસ્તુર્ય પુષ્યના ઉદયશી દેવેંદ્ર-મનુજેંદ્ર આદિના જે જે સુખ સાંપડે છે, તે પરમાર્થથી દુ:ખ જ છે, અથવા સુખાભાસ જ છે. છંદ્ર-ચક્કવર્તી આદિની અઢળક ઋઢિ અને તેથી પ્રાપ્ત થતા પંચ વિષય સંબંધી કહેવાતા સુખ તે દુ:ખ જ છે. અત્રે શ્રી ઉપમિતિ સવયપંચ કથામાં કહેલ નિ•પુષ્ટ્યક રંકનું તાદશ્ય ચિતાર ખડા કરતું પ્રસ્તુત દર્શત યાદ આવે છે. તેમાં પુષ્રુપોદયથી ચક્કવર્તીની ઋઢિ પામેલાને પણ પરમાર્થથી 'નિ•પુષ્ટ્યક 'અર્થાત ધર્મ ધનથી રહિત એવા નિર્ધનીએ મહાદરિદ્દો ને દુ:ખી કહ્યો છે. તે સમસ્ત અદ્ભુત રૂપક વર્ણન (Allegory) મહાતમા સિદ્ધાર્થિની જેમ પાતાના આત્મા ઉપર ઘટાવી આત્માર્થી મુમુસુ જીવે પુન: પુન: મનન કરવા યાગ્ય છે. જો કદી બંધનને સુખ માની શકાય તો પુષ્યને સુખ માની શકાય, પણ તેમ તો મૂર્ખ ગમાર પણ માને નિર્દા કારણકે પુષ્ય એ સાનાની એડી ને પાપ એ લાહાની એડી, પણ બન્ને બંધન તો છે જ છે. પાપટને સાનાના પાંજરામાં પૃથો હાય કે લાહાના, પણ તે બન્ને બંધનરૂપ પાંજરા છે જ. એટલે જે પુષ્યબંધથી સંસારબંધન ચાલુ રહે છે, વિષય તૃષ્ણા ઉદીર્ણ રહે છે, તેને સુખ કેમ કઢી શકાય શ્રા મા વગેરે ઉપરમાં વિસ્તારથી વિવેચાઇ શુક્યું છે.

આ ઉપરથી સારરૂપ તાત્પર્ય એક જ છે કે–તાત્ત્વિક–પારમાર્થિક સુખ કેવળ ધ્યાનથી જ ઉપજે છે; કારણ કે આત્મધ્યાનમાં પરાવલંળનની અપેક્ષા નથી, અથવા પ્રગટ શુદ્ધ આત્મારૂપ પરમાત્માના જ અવલંબનની અપેક્ષા છે, એટલે

દેશાનસુખ તે કેવલ આત્માધીન છે; અને તે કર્માવયાગમાત્રથી ઉપજે છે, આત્માધીન એટલે તેમાં કર્મનું પરવશપશું નથી. આમ સ્વાધીન એવા આત્મધ્યાનમાં આત્મા ધ્યાતા છે, ધ્યેય આત્મા છે, ને ધ્યાન આત્મા છે. ધ્યાતા–

ध्यान-ध्येयनी त्रिपुटीनी अत्र એકता थाय छे, परम शुद्ध अद्भैत धाय छे. सहजातम-स्वाइप ओ ज साध्य, सहजातमस्वइप ओ ज साधन, ने सहजातमस्वइप ओ ज सिद्धि-ओम अखेह ओडता अत्र थाय छे. એटले डेार्ड पण्ड प्रकारनी डेार्ड पण्ड विडल्पइप आडुलता थती नथी, परम निर्विडल्प शांति थाय छे, परम स्वस्थता ઉपजे छे, ते ज परम सुण छे, ते ज परम आनंद छे. ओवा परमेत्तिम ध्यान सुणनी तुन्छ विषयसुणमां रायनारा पामर जनीने शी फणर पडे? नगरमां रहेनारा नागर जनना सुणनी गमार गामडीआने शी गम पडे रितेम अनुकाव विना ते ध्यानसुण डेम डही शहाय रे

" નાગર સુખ પામર નવિ જાણે, વક્ષત્ર સુખ કુમારી <sup>રે</sup>; અનુભવ વિલ્યુ ત્યમ ધ્યાનતાલું સુખ, કુલ્યુ લહે તર નારી રે. "–શ્રી યે**ા. સજઝા. ૭-૩.**  ' આ ક્યાન× જ્યારે પરમ પરિપાકને પામે છે ત્યારે તેની પાસે ઇંદ્રપદ તૃષ્ણુ સરખું છે. સ્વપ્રકાશમય-સુખમય-બાેધમય એવું આ ક્યાન જ લવના નાશ કરનારું છે. આત્માના પરમાત્મામાં જે લેદબુહિકૃત વિવાદ હતા, એને આ ક્યાનરૂપ સંધિકાર ઝડ દ્વર કરી, એ બેના અલેદ કરી આપે છે. ' અર્થાત્ આત્મા-પરમાત્માની અલેદતા થતાં આત્માના પરમાત્મામાં લય થાય છે.

" ક્યાન સુધારસ પાન મગનતા, ભાજન સ્વગુણ ઉપભાગ રે….નિજ સુખંકે સંઘેયા; રીઝ એક્સવતા તાનમેં વાજે, વાજિંત્ર સન્મુખ યાગ રે….નિજ૦"—શ્રી દેવચંદ્રજી.

## ध्यानं च निर्मेछे बोधे सदैव हि महात्मनाम्। क्षीणप्रायमलं हेम सदा कल्याणमेव हि॥ १७४॥

નિર્મલ બાધ સતે સદા, મહાત્માંઓને ધ્યાન; શ્રીષ્યુપાય મલ હોય તે, હેમ સદા જ કલ્યાષ્યુ. ૧૭૪.

અર્થ:---અને નિર્મલ બાંધ સતે, મહાત્માઓને સદૈવ જ ધ્યાન હાય છે. ક્ષીણપ્રાય મલવાળું સાતું સદાય કલ્યાણ જ હાય છે.

## વિવેચન

" એક દરિમાં નિર્મલ બાધે, ધ્યાન તે હાયે સત્યું; દ્રષણ રહિત નિરંતર જ્યાતિ, રત્ન તે કીપે જાગું. "—શ્રી યા. સજ્જી. ૭-૪

રપષ્ટ ક્ષયાપક્ષમથી ઉપજેલા નિર્મલ બાંધ હાતાં, મહાત્મા મુનિઓ**ને સંદેવ જ ધ્યાન** હાય છે. અત્રે મતિવસ્તુઉપમા આપી છે કે–ક્ષીલુપાય મલવાળું સાતું સદાય કરયા**લુ**જ હાય છે. કારણ કે તેની તથાપ્રકારની અવસ્થાની ઉપપત્તિ છે.

" જેટલું આત્મજ્ઞાન થાય તેટલી આત્મસમાધિ પ્રગઢ "-- શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર.

वृत्ति:—ध्यानं च निर्मले बोधे-अने २५४ क्षये। पश्चिश ६५० निर्मंत भेष सते ध्यान, शुं ! ते। के-सदैव हि महात्मनाम्-सहैव क महात्माओने, सुनिकोते हेथ छे. आ क प्रतिवस्तूप-भाशी कहे छे-शीणप्रायमलं होम-क्षीअप्राय भलवाणुं हेम-सोतुं, सदा कर्याणमेव हि-सहा क्र्याश्वक होय छे,-तथाप्रकारनी अवस्थानी ७५५तिने लीधे.

अध्यान मच्छिति परं परिपाकं, पाकशासनपदं तृणकल्पम् ।
स्वप्रकाशसुखबोधमयं तद्ध्यानमेव भवनाशि भजध्वम् ॥
आत्मनो हि परमात्मिन योऽभूद्भेदबुद्धिकृत एव विवादः ।
ध्यानसंधिकृदमुं व्यपनीय द्वागमेदमनयोवितनोति ॥ "-श्री अध्यात्मसार, अ० ९७.

મા સાતમી પ્રભા દષ્ટિમાં ગાય એટલા બધા નિર્મલ થઇ ગયા હાય છે. સ્પષ્ટ સચાપશમનું ખલ એટલું બધું વધી ગયું હાય છે, કે આ દર્ષાવાળા મહાત્મા ચાેગી મુનીશ્વરાને સદાય-નિરંતર ધ્યાન વર્જ છે. આ આત્મારામી જ્ઞાની આત્મધ્યાનથી પુરુષા તિરંતર આત્મધ્યાનમાં નિમગ્ન રહે છે. એવી અદભૂત સહજ આત્મપ્રાપ્તિ ધ્યાનદશા તેમની વર્ત્ત છે; કારણ કે જ્ઞાનપ્રમાણ ધ્યાન થાય છે. અને અત્રે યાગીના જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ એટલા બધા વધી ગયા હાય છે. સત્શ્રહાસંગત બાધ એટલા બધા સ્પષ્ટ ને ઉત્કષ્ટ થઇ ગયા હાય છે. જ્ઞાનદશા એટલી બધી આકરી-તીવ થર્મ ગઇ હાય છે, કે એવા યાગી ધરાને સહજ સ્વભાવે નિરંતર અંખડ આત્મધ્યાન વર્ત્તે છે. આ આત્મધ્યાની× પુરુષ ' પુષ્ય–પાપ યેાગ વિષયમાં આત્માને આત્માથી રુંધી, તથા પરવસ્તુ પ્રત્યેની ઇચ્છાથી વિરત થઇ. દર્શન–જ્ઞાનમાં સ્થિત થાય છે. અને સર્વસંગથી સુક્રત એવા તે આત્માને આત્માથી ધ્યાવે છે, કર્મને કે નાેકર્મને ધ્યાવતા નથી, અને ચેતચિતા–ખાત્માનુકાવી એવા તે એકત્વને चिंतवे छे. आम दर्शन-ज्ञानमय ने अनन्यमय खेवा ज्ञानी पुरुष आत्माने ધ્યાવતાં કર્મ વિપ્રમુક્ત એવા આત્માનેજ શીઘ પ્રાપ્ત કરે છે. ' આ આત્મધ્યાનની સિદ્ધિમાં જેલે શુદ્ધ આત્માની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ કરી છે, એવા **પરમાત્માનું અવલંબન** પરમ ઉપકારી થાય છે. શુદ્ધ આત્મસ્ત્રરૂપ પરમાત્માની ભજનાથી પાતાના શુદ્ધ આત્મા પ્રગટે છે, એટલા માટે યાગી પુરુષા પાતાના મનામંદિરમાં પરમાત્માનું નિરંતર ધ્યાન ઘરે છે. કारख है स्थेवा पृष्ट निभित्त आबंजन३५ परभात्माना ध्यानथी बय स्थाने स्वाबंजन-આત્માલં ખત થાય છે, અને આમ ' દેવચંદ્ર ' પરમાત્માના ગુણની સાથે એકતાનતા થતાં, આત્મા પૂર્ણ **લ્થાને પહે**ંચે છે, પરમાત્મપદને પામે છે.

> "પુષ્ટ નિમિત્તાલં ખન ધ્યાને, સ્વાલં ખન લય ઠાને; દેવચંદ્ર ગુણને એક તાને, પહેાંચે પૂરણ થાને." "મારા સ્વામી હા તારા ધ્યાન ધરિજે, ધ્યાન ધરિજે હા; સિદ્ધિ વરીજે, અનુસવ અમૃત પીજે "—શ્રી દેવચંદ્રજી.

અત્રે લાકપ્રસિદ્ધ દર્શત આપ્યું છે કે-જેમાંથી મેલ લગલગ ગાળી નંખાયા હોય, શુદ્ધ કરાયા હાય, એવું હેમ-સાનું 'કલ્યાણું 'તરીકે એાળખાય છે, અને તે સદાય

<sup>× &</sup>quot;अण्याणमञ्जूणा रंधिउण दो पुण्णपावज्ञोयसु । दंसणणाणिह्य ठिदो इच्छाविरओ य अण्णिह्य ॥ जो सञ्बसंगमुको झायदि अप्याणमञ्जूणो अप्या । णवि कम्मं णोकम्मं चेदा चितेदि पयत्ते ॥ अप्याण झायंतो दंसणणाणमओ अणण्णमओ । लह्द अचिरेण अप्याणमेच सो कम्मपविमुक्तं ॥"-श्री समयसार ॥. १८७-१८६.

' કલ્યા છું ' સ્વરૂપજ રહે છે. તેમ અતે પછુ કર્મમલ લગભગ ક્ષી છું કેલ્યા છું સુવર્ણ થયા હાવાથી - ક્ષી છું પ્રાય હાવાથી, નિર્મલ એવા ઉત્કૃષ્ટ ક્ષયા પશ મથી જે બાંધ થાય છે, તે પરમ કલ્યા છુરૂપ જ હાય છે, કાર છુંકે તે પરમ કલ્યા છુસ્વરૂપ ઉત્કૃષ્ટ સાચા જ્ઞાનના હેતુ થઇ પડે છે. જેમ દ્રષ્ણ વિનાનું, નિરંતર જયાં તિવા છું રતન ખરેખરૂં દીપે છે – ઝગારા મારે છે, તેમ આ નિર્મલ બાધરૂપ સાચું રતન અંતરમાં ઝગારા મારે છે, અત્યંત ઝળકી ઊંઠે છે. આવા પરમ પ્રકાશમય – પ્રકાશ ધામરૂપ બાંધ સદાય પરમ કલ્યા છુસ્વરૂપ જ છે, કાર છુકે પરમ કલ્યા છુમય સ્વસ્વભાવરૂપ માસ્ય પાત્ર કલ્યા છુસ્વરૂપ જ છે, કાર છુકે પરમ કલ્યા છુમય સ્વસ્વભાવરૂપ માસ્ય પદની પ્રાપ્ત અત્રે નિકટમાં નિકટ વર્તે છે. વળી જેમ શુદ્ધ ' કલ્યા છું ' સુવર્ણ કહી અગઢે નહિં, વિપરિશામ પામે નહિં, પશુ જેમ છે તેમ કલ્યા છુસ્વરૂપ જ રહે; તેમ શુદ્ધ કલ્યા થુસ્વરૂપ તે રહે. એટલે આવા નિર્મલ બાધ સતે અત્રે નિરંતર ધ્યાન વર્તે છે, એ થયાર્થ કહ્યું છે.

## सत्प्रवृत्तिपदं चेहासङ्गानुष्ठानसंज्ञितम्। महापथप्रयाणं यदनागामिपदावहम् ॥ १७५ ॥

ને સત્પ્રવૃત્તિપદ અહીં, છે અસંગ અનુષ્ઠાન; મહાપથત®ં પ્રયાણ જે. આપે પદ નિર્વાજી. ૧૭૫

અર્થ:—અને અહીં-તત્ત્વમાર્ગમાં, 'અસંગાનુષ્ઠાન 'એ સંજ્ઞાએ એાળખાતું એવું સત્પ્રવૃત્તિપદ વર્ત્તે છે, કે જે મહાપથ-પ્રયાશ્રુર્ધ હાઇ, અપુનરાવર્ત્ત પદ-નિત્ય પદ પમાડનાર્ફ છે.

#### વિવેચન

અને અહીં તત્ત્વમાર્ગને વિષે, 'અસ'ગઅનુષ્ઠાન 'એ સંજ્ઞાએ ઐાળખાતું એવું સત્પ્રવૃત્તિ પદ પ્રાપ્ત વર્ત્ત છે. કારણુ કે તથાપ્રકારે સ્વરસપ્રવૃત્તિ હાય છે. તે અસંગાનુષ્ઠાન નામનું સત્પ્રવૃત્તિપદ મહાપથના પ્રયાણુરૂપ છે, અને અનાગામિપદાવહ છે, અર્ધાત્ અપુનરાવર્ત્ત પદ પમાડનારું-નિત્ય પદ પમાડનારું છે.

## અસંગ અનુષ્ઠાન.

ઉપરમાં જે સત્પ્રવૃત્તિપદ કહ્યું તે શું ? તેનું અત્ર સ્વરૂપ કહ્યું છે. અહીં તત્ત્વ-

वृक्ति-सत्प्रवृत्तिपदं चेह--अने अहीं એटले हे तत्त्वमार्शमां सत्प्रवृत्ति पह, शुं है तोहे असङ्गानुष्ठानसंज्ञितम्-असंगानुष्ठान सजित-संज्ञावाणुं वर्ते छे, तथाप्रकारे स्वरसप्रवृत्तिने दीधे. महापथप्रयाणं यद्-के असंगानुष्ठान महापथ प्रयाख् छे. अनागामिपदावहम्-अनागामि पहावह छे, ( अपुनरावर्तं पह प्रभाउनार छे), नित्यपह प्रापक-प्रभाउनार छे. માર્ગમાં અર્થાત શુદ્ધ આત્મતત્વની સિદ્ધિ સાધનારા યાગમાર્ગમાં, સત્પ્રવૃત્તિષદતે 'અસંગાનુષ્ઠાન' સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. આ 'અસંગાનુષ્ઠાન' સંજ્ઞા-નામ ઉપરથી એનું સ્વરૂપ સંજ્ઞાત થાય છે, સમ્યક્ષ્પકારે જણાય છે, એટલે એને 'અસંગાનુષ્ઠાન' સંજ્ઞા અરાળર ઘટે છે. 'સંજ્ઞાયતે अनेन इति संજ્ઞા.'આ અસંગ અનુષ્ઠાન એટલે શું ? તે બરાળર સમજવા માટે આ ચાર પ્રકારના અનુષ્ઠાનનું સ્વરૂપ જાણવું જોઇએ: (૧) પ્રીતિ અનુષ્ઠાન, (૨) મહિત અનુષ્ઠાન, (૩) વચન અનુષ્ઠાન, (૪) અસંગ અનુષ્ઠાન.

જે અનુષ્ઠાનમાં પરમ આદર-પ્રયત્નાતિશય હાય છે, પરમ પ્રીતિ ઉપજે છે, અને શેષત્યાગથી એટલે કે બીજાં બધાં કામ એક કાર મૂકી દઇ જે કરાય છે, તે પ્રીતિ અનુષ્ઠાન છે.× એ પ્રીતિ અનુષ્ઠાનની તુલ્ય છતાં, પૂજ્યપણાની બુહિથી પ્રીતિ-ભક્તિ જે વિશુદ્ધતર વ્યાપારવાળું હાય છે, તે ભક્તિ અનુષ્ઠાન છે. એટલે અનુષ્ઠાન બીજી બધી રીતે પ્રીતિ અનુષ્ઠાન બરાબર છતાં, આ લક્તિ અનુષ્ઠાનમાં પૂજ્યભાવના અંશ વિશેષ હાય છે, તેથી તે વધારે વિશુદ્ધચાગ- ચાપારવાળું હાય છે. આ પ્રીતિ-ભક્તિ એ બન્ને અનુષ્ઠાનનું સ્ત્રરૂપ સમજવા માટે પત્નીનું અને માતાનું ઉદાહરણ છે. પત્ની છે તે અત્યંત વલ્લલ-પ્રિય છે, તેમજ જનની હિતરૂપ છે. પત્નીને જે લોજન-વસ્ત્રાદિ આપવામાં આવે છે તે પ્રીતિથી અપાય છે, અને માતાને જે આપવામાં આવે છે તે લક્તિથી અપાય છે. આટલા એ બન્ને વચ્ચે ફેર છે.

શાસ અર્થના અનુસંધાનપૂર્વક સાધુપુરુષની જે સર્વત્ર ઉચિત પ્રવૃત્તિ, તે વચના-નુષ્ઠાન છે. અર્થાત્ ચારિત્રવંત સત્પુરુષની શાસ્ત્રવચનને અનુસરતી, ' જયાં જયાં જે જે ચાર્ર્ય છે ' એવી સર્વત્ર ઉચિત ચારાવાળી પ્રવૃત્તિ, શાસમાં કદ્યા વચન-અસંગ પ્રમાણે યથાસૂત્ર આદર્શ (Ideal) આચરણ, તે વચનાનુષ્ઠાન છે. અનુષ્ઠાન દા. ત. અઢાર હજાર શીલઅંગને ધરનારા તે સાચા સાધુ અથવા મુનિ છે, તેવું શાસ્ત્રવચન અનુસારનું યથાજત આદર્શ આચરણ હોય તે વચનાનુષ્ઠાન વ્યવહારકાલે શાસ્ત્રવચનથી જે નિરપેક્ષ હાય છે-શાસ્ત્રવચનની જ્યાં અપેક્ષ રહી નથી, અને અતિદઢ સંરકારને લીધે અંદનગાંધ ન્યાયે જે આત્માર્પ થર્મ ગયું હાય છે, એવું જે જિનકદપી આદિનું કિયાસેવન-સર્વ પર ભાવના સંગરપર્શરહિત શુદ્ધ

अध्यादरोऽस्ति परमः प्रीतिश्च हितोदया भवति कर्त्तः।
 शेषत्यागेन करोति यच तत्थीत्यनुष्ठानम्॥
 गौरवविशेषयोगाद्बुद्धिमतो यद्विशुद्धत्रयोगम्।
 क्रिययेतरतुस्यमपि श्लेयं तद्भक्त्यनुष्ठानम्॥
 अत्यन्तवञ्जभा खलु पत्नी तद्वद्धिता च जननीति।
 तस्यमपि कृत्यमनयोर्श्वातं स्यात्प्रीतिभक्तिगतम्॥"—वि।ऽशः, १०, ३-५

भारभानुबर्ध ते आसंभानुष्ठान छे. इहां छे है-' अश्यासातिशयने # सीधे संतिथी के સારમીભૂત જેવું આચરાય છે. એવું અસંગાતુષ્ઠાન તે વચનના સંસ્કાર થકી હાય છે. પહેલું સફ્રભ્રમણ દંડબ્યાપારથી હાય છે અને તેના અલાવે પછીનું હાય છે,-આ વચના-નુષ્ઠાન અને અસંગાનુષ્ઠાનના વિશેષ જણાવનારું દર્શાંત છે. ' અર્થાત્ હાથા હલાવતાં ચક્ર ભામે છે. તેમાં પહેલા આંટા હાથા હલાવવાથી કરે છે, અને પછી હાથા મૂકી દઇએ તા પણ પૂર્વ સંસ્કારથી ચક્ર કર્યા કરે છે. આમાં પહેલા આંટા બરાબર વચનાતુષ્ઠાન છે અને પછીના માંટા ખરાખર અસંગાતુષ્ઠાન છે. એટલે લિક્ષાટનાદિ વિષયી વચનાતુષ્ઠાન વચન-વ્યાપાસ્થકી હાય છે, અને અસંગાનુષ્ઠાન વચન અભાવે પણ કેવલ તજજનિત સંસ્કાર-થકી હાય છે, વચનવ્યાપાર નહિં છતાં તેનાથી ઉપજેલા દૃઢ અભ્યાસ સંસ્કારથી આપાઆપ ( Automatic ) થયા કરે છે. આમ અસંગાનુષ્ઠાન એટલે વ્યવહાર કાલે વચનનું આલંબન લીધા વિના, અતિશય અભ્યાસને લીધે ઉપજેલા ગાઢ સંશ્કાર થકી. ચં**દનગંધ-યાયે** સાત્મીભૂત થયેલું - આત્માના સ્વભાવભૂત થઇ ગયેલું અનુષ્ઠાન જેમ ચંદનગંધ આખા વનને સુવાસિત કરી મૂકે છે, તેમ આ અનુષ્ઠાન આ ચારિત્રવંત મહાયાેગીને એટલું બધું આત્મારૂપ થઇ ગયું હાય છે, કે તે તેના સકલ આત્મપ્રદેશમાં વ્યાપ્ત થઇ જઇ તેને શીલસોરલથી સુવાસિત કરી મૂકે છે. તે અનુષ્ઠાનના તેના આત્માને એટલા બધા દઢ અભ્યાસ થઇ ગયા હાય છે. ને શાસવચનના તેને એટલા બધા ગાઢ સંસ્કાર લાગી ગયા હાય છે. કે વચનાલંબન વિના પણ એની મેળે સ્વરસથી તેની તથાપ્રવૃત્તિ થયા જ કરે છે. આવું તે મહાત્માનું સહજ સ્વભાવરૂપ અસંગ આચરણ તે અસંગ અનુષ્ઠાન છે.

## અનાલં અન યાેગ

આ જે અસંગાનુષ્ઠાન છે, તે જ અનાલંબન યાગ કહેવાય છે, કારશુ કે મનાલંબન એ સંગત્યાગનું જ લક્ષણુ છે. આ અનાલંબન યાગનું સ્વરૂપ સમજવા માટે આલંબન યાગનું સ્વરૂપ જાણુવું જોઈએ. તે આ પ્રકારે:—'અહીં આલંબન પણુ આ છે– રૂપી અને અરૂપી એવા પરમ; અને તે અરૂપી પરમાત્માના ગુણુની પરિણૃતિરૂપ એવા જે સૂક્ષ છે, તે અનાલંબન યાગ છે.'

" आलंबणं पि एयं ह्रवमह्नवी य इत्थ परमुत्ति । तग्गुणपरिणइह्नवी, सुहुमोऽणालंबणो नाम ॥ "

—શ્રી હરિભદ્રસરિકૃત યાગિવિ'શિકા, ગા. ૧૯.

<sup>\* &</sup>quot; यस्वभ्यासातिशयात्सात्मीभूतिमव चेष्ठते सिद्धः।
तदसङ्गानुष्ठानं भवति त्वेतत्तद्विधात्।।
चक्रभ्रमणं दण्डात्तद्भावे चैव यत्परं भवति ।
वचनासङ्गानुष्ठानयोस्तु तज्ज्ञापकं ह्रेयम् ॥ "
भक्षि ह्रिसदायार्थे छ प्रशीत विदेश १०-७, ८.

અહીં (૧) રૂપી એટલે સમવસરણસ્થિત જિનર્પ; અને તેની પ્રતિમાદિ લક્ષણ-વાળું આલંબન. (૨) અરૂપી પરમ એટલે સિદ્ધ પરમાત્માં તેમાં-તે અરૂપો પરમાત્મર્પ આલંબનના જે કેવલજ્ઞાનાદિ શુણા, તેની સમાપત્તિર્પ પરિશ્વિથી જે જણાય છે, તે તક્શુણપરિશ્વિર્પ અનાલંબન નામના યાગ છે. અતીન્દ્રિય વિષયપશાને લીધે તે સ્ક્ષ્મ છે; અથવા તા સ્ક્ષમ આલંબનવાળા આ યાગ છે, તેથી આ ઇપક્-કિચિત આલંબનર્પ હાઇ અનાલંબન યાગ કહેવાય છે.×

અને આ જે અનાલં ખન યાંગ છે, તે સામધ્ય યાંગમાં પ્રાપ્ત થતી પરતત્ત્વદર્શ ને અછારૂપ છે. 'શાસમાં જેના ઉપાય ખતાવવામાં આવ્યા છે, પણ જેના વિષય
શાસથી પર છે, એવા વિશેષથી શક્તિ ઉદ્રેકથી પ્રાપ્ત થતા આ સામધ્ય પરતત્ત્વ નામના ઉત્તમ યાંગ છે. '-એમ આ બંધપારં ભમાં (શ્લા. પ)
દર્શ ને અછા વ્યાપ્યા કરવામાં આવી હતી. આ સામધ્ય યાંગ ક્ષપક્રે એણી ગત ફિતીય અપૂર્વ કરાશુમાં પ્રાપ્ત હાય છે, અને તેમાં ક્ષમા આદિ ક્ષાયાપશમિક ધ્રમીના સંન્યાસ-ત્યાગ હાય છે. આવા સ્વરૂપવાળા આ ધર્મ સંન્યાસરૂપ સામધ્ય યાંગથકી જે નિ: સંગ એત્રી પરતત્ત્વદર્શ ને અછા\* અખંડપણે પ્રવર્ત છે, તદ્રરૂપ આ અનાલં ખન યાંગ જાણવા. અર્થાત એક પરમાતમા શિવાય ગીજે કયાંય સંગ ન કરે- ચોંટે નહિં એવી અસંગ શક્તિથી, અખંડ પ્રવૃત્તિથી પૂર્ણ એવી જે પરમાત્મદર્શનની ઇચ્છા તે અનાલં ખન યાંગ છે. અને તે પરતત્ત્વનું દર્શન જ્યાંલગી નથી થયું, ત્યાંલગી જ આ હાય છે; પણ પરમાત્મ સ્વરૂપનું દર્શન થયે કેવલજ્ઞાન ઉપજતાં, અનાલં ખન યાંગ હાતો નથી, પણ સાલં ખન હાય છે. આ સમજવા માટે બાણનું દર્શન છે:—

ક્ષપકરૂપ ધનુર્ધર-બાણાવળી છે. ક્ષપકપ્રણીરૂપ ધનુષ્ય છે. પરમાતમાં એ લક્ષ્ય-તાકવાનું નિશાન છે. તેના વેધમાં ખાલી ન જાય, અચૂક જે બાલુ તાકે છે, તેના સ્થાને આ અનાલંખન યાત્ર છે. જ્યાંલગી તે બાલુ છેાડવામાં આવ્યું નથી, ત્યાંલગી જ અનાલંખન યાત્ર વ્યાપાર છે. પશુ તે છેાડવામાં આવ્યે, અચૂક એવા તેના પતનમાત્રથી જ લક્ષ્યવેધ હાય છે, શીદ્ર પરમાત્મ દર્શન થાય છે. એટલે બાલુપાત-બાલુના પડવા જેવા સાલંખન કેવલજ્ઞાન પ્રકાશ જ હાય છે,

x " सालम्बनो निरालम्बनश्च योगः परो द्विषा ह्येयः। जिनस्पर्थानं खरुवाद्यस्तत्तत्त्वगस्त्वपरः॥ "—धेऽशः १४-१.

<sup>\* &</sup>quot;सामर्थ्योगतो या तत्र दिद्दक्षेत्यसङ्गश्चनयाच्या। साऽनालम्बनयोगः प्रोक्तस्तद्द्शंनं यावत् ॥ तत्राप्रतिष्ठितोऽयं यतः प्रवृत्तश्च तस्वतस्तत्र। सर्वोत्तमायुजः खलु तेनानालम्बनो गीतः ॥ द्रागस्मात्तद्दर्शनमिषुपातक्षातमात्रतो क्षेयम् । पतःच केवलं तत् क्षानं यत्तत्वरं ज्योतिः ॥"—षाऽशः १५-८, ७, २०.

નહિં કે અનાલંબન યાત્ર વ્યાપાર. કારણ કે ફલતું સિહયાણું છે. (વિશેષ જિજ્ઞાસુએ ચાર્ગાવિશિકા પર શ્રી યશાવિજયજીની ટીકા તથા ધાડશક શાસ અવલાકવાં.)

આ સર્વ ઉપરથી તાત્પર્ય આ છે કે-(૧) અસંગ અનુષ્ઠાન એટલે શાસ્ત્રવચનના સંગ-અવલંગન વિના, તજજન્ય દેઢ સંસ્કારથી આપામાપ સ્વરસથી પ્રવત્ત તું એવું, નિર્થ થીતરાગ મુનિનું આત્મસ્વભાવરૂપ થઇ ગયેલું અસંગ આચરશ્ આ નિર્બાય મહાસુનિતું આત્મચારિત્ર એટલું બધું આદર્શ પ**ણે અસંગ** હાય છે, કે તેમાં કાર્ય પણ પ્રકારના પરભાવના કંઇ પણ સંગ નથી તાત્પથ હોતો. સંગ બે પ્રકારના છે-બાહ્ય અને અભ્યંતર. ધન ધાન્યાદિ પરિશ્રહ તે ખાદા સંગ છે, રાગ-દેષ-માહાદ અંતરંગ લાવા તે અલ્યાંતર સંગ છે. આ ખન્ને પ્રકારના સંગના જ્યાં સર્વથા અસાવ વર્ષે છે, તે અસંગ અનુષ્ઠાન કહેવાય છે. gou-ભાવ નિર્ભ થપણાની અને તેમાંય મુખ્ય કરીને આદર્શ ભાવ નિર્ભ થપણાની જયાં સંપૂર્ણ સસિંહિ વર્તો છે. તે અસંગ અનુષ્ઠાન છે. (૨) આ અસંગ અનુષ્ઠાન એ જ આનાલ અને ચારા છે. અરૂપી પરમાતમાના ગુણ સાથે સમાપત્તિ થવી, સમરસભાવ પરિશ્વૃતિ થવી તે અનાલં અન ચાગ છે. બીજે ક્યાંય પણ સંગ-આસક્તિ કર્યા વિના કેવળ એક પુરમાત્મામાં જ ચિત્ત જોડી, પરમાત્માના અને આત્માના ગુણની એકત્વતાના ચિંતનથી તન્મયતા થવી, તે અસંગ અનુષ્ઠાનરૂપ અનાલંખન યાત્ર છે. (3) અને આ અનાલંખન ચાગ તે સામધ્ય ચાગમાં પગટતી ઉત્કટ પરતત્ત્વદર્શ નેચ્છા છે. આ પરતત્ત્વદર્શનની ઇચ્છા એટલી બધી ઉત્કટ-તીવ હાય છે, કે ત્યાં પછી ગીજે કયાંય પરભાવમાં સંગ-આસકિત હોતી નથી, બીજે ક્યાંય ચિત્ત ચોંટતું નથી, કૈવળ પરતત્વના દર્શનની જ

આ 'અનુષ્ઠાન ' શખ્દનું અર્થ રહસ્ય સમજવા યાગ્ય છે. જ્ઞાનને અનુસરતી, અનુકૂળ, અવિરુદ્ધ ક્રિયા કરવી, તેનું નામ અનુષ્ઠાન છે. એટલે જે પ્રકારે દઢ નિશ્ચય પૂર્વ ક જ્ઞાન થયું કે દેહાદિ પરવસ્તુથી આત્મા ભિન્ન છે, તે નિશ્ચય જ્ઞાનને 'અનુષ્ઠાન 'નું વર્ત્તનમાં-આચરણમાં મૂકનું અર્થાત દેહાદિ પરવસ્તુ પ્રત્યેના રાગાદિ રહસ્ય ભાવના ત્યાગ કરી, શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ કરવા પ્રવર્ત્તવું, તે અનુષ્ઠાન છે. દેહાદિથી પ્રગટ ભિન્ન એવું જે આત્માનુભવરૂપ આત્મજ્ઞાન થયું, તેને અનુરૂપ-છાજે એમ દેહાદિ પરભાવના સંસર્ગથી રહિતપણ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું આચરણ કરવું, તે અનુષ્ઠાન છે. એટલે તેની સાધક એવી ક્રિયા તે પણ અનુષ્ઠાન નામથી એલળ-ખાય છે. આવા આત્માને અમૃતરૂપે પરિશુમતા અમૃત અનુષ્ઠાનની સાધના કરતાં કરતાં કરતાં

ઝંખના વર્તે છે. આમ અન્યત્ર કયાંય સંગ વિના-આસક્તિ વિના, આલંખન વિના, પ્રતિબંધ વિના, જે અસંગ નિર્જિય આચરશુ થાય, એક પરમાત્માના ધ્યાવનર્ષ જે અનાલંબનયાગ પ્રગટે, પરમાત્મદર્શનની જે ઉત્કટ ઇચ્છા પ્રવર્તે, તે સર્જ અસંગ અનુષ્ઠાન છે. સમ્યગૂદ્ધ યોગી પુરુષ, સમસ્ત પરભાવ-વિભાવના સંગ-સ્પર્શ વિનાના પરમ અસંગ અનુષ્ઠાનને પામી, પરમ અમૃતમય આત્મધ્યાનદશાને પામે છે.

" પ્રીતિ સક્તિ અનુષ્ઠાનથી રે....મન૦ વચન અસંગી સેવ રે....સવિ૦ કત્તી તન્મયતા લહેરે....મન૦ પ્રસુ સક્તિ સ્વયમેવ રે....સવિ૦ "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

આવું પરમ અમૃતમય અસંગ અનુષ્ઠાન મહાપથના પ્રયાણુરૂપ છે, મહામાશિમાર્ગ પ્રત્યેના સાક્ષાત્ ગમનરૂપ-છેલ્લી મજલરૂપ છે. આ અસંગ અનુષ્ઠાનથીજ સાક્ષાત્ માક્ષ-માર્ગની પ્રાપ્તિ હોય છે. અને એટલા માટેજ આ અસંગ અનુષ્ઠાનને અહીં ' અનાગામિ-પદાલહ ' કહ્યું છે, અર્થાત્ અપુનરાવત્તે પદ કે જ્યાંથી પુન: પાછું કરવાનું નથી, એવું નિલપદ, શાધત માક્ષપદ તે પ્રાપ્ત કરાવનાર છે. આ અસંગ અનુષ્ઠાન થકીજ નિલ્ય-સદા સ્થિર એવા માક્ષપદની પ્રાપ્તિ હોય છે. કારણુકે આ અસંગાનુષ્ઠાન તે ઉપરમાં કહ્યું તેમ પરમાત્માના તન્મય ધ્યાનરૂપ અનાલંબન યોગ છે, અને પરમાત્માના સ્વરૂપ ધ્યાન આલંબને આત્મા અવશ્ય પરમાત્મા થાય છે, ક્યળ જેમ સમરીના ધ્યાનથી સમરી અને છે તેમ.

"જિન લક્તિરત ચિત્તને રે, મન૦ વેધક રસ ગુણપ્રેમ રે. લવિ૦ "—પ્રી દેવચંદ્રછ. સેવક જિનપદ પામરી રે, મન૦ રસવેધિત અય જેમ રે. લવિ૦ "—પ્રી દેવચંદ્રછ. "જિન થઇ જિન જે આરાધ, તે સહી જિનવર હોવે રે; ભુંગી ઇલિકાને ચટકાવે, તે ભુંગી જગ જોવે રે."—શ્રી આનંદધનછ. આના નામા કહે છે—

> प्रशान्तवाहितासंज्ञं विसभागपरिक्षयः। । शिववत्मे ध्रुवाध्वेति योगिभिगीयते हादः॥१७६॥

વિસભાગપરિક્ષય અને, શાંતવાહિતા નામ; શ્રુવમાર્ગ શિવપંથ આ, ગીત ચેગીથી આમ. ૧૯૬.

અર્થ:--પ્રશાંતવાહિતા સંજ્ઞાવાળું આ અસંગ અનુષ્ઠાન વિશ્વલાગપરિક્ષય, શિવવત્ર્ય, ધુવમાર્ગ એમ ચાર્ગીએથી ગવાય છે.

#### વિવેચન

" વિસભાગક્ષય શાંતવાહિતા, ધ્રુવમારગ શિવ નામ; કરે અસંગ ક્રિયા ઇહાં ચાેગી, વિમલ સુચરા પરિદ્યામ રે. "—યા. સજ્ઝા. ૭-૫.

वृत्तिः—प्रशांतवाहितासंज्ञम्-प्रशांतवाहिता संज्ञावाणुं,-सांभ्यानुं. विसमागपरिक्षय:-विसक्षागपिक्षय,-भौदीनुं. शिववत्म-श्विवत्मं, शिवभागं,-शैवानुं खुवाध्वा-ध्रुवभागं.-महाविक्षिनुं, इति-भेभ, योगिभिर्मीयते हाद:-आ असंग अनुष्ठान यागिभिषी गवाय छे. આ જે અસંગ અનુષ્ઠાન કહ્યું, તેને યાેગીઓએ ભિન્ન ભિન્ન નામે ગાયું છે: કાેઇ તેને પ્રશાંતવાહિતા કહે છે, કાેઇ વિસભાગપરિક્ષય કહે છે, કાેઇ શિવવતર્મ કહે છે, કાેઇ ધ્રુવમાર્ગ કહે છે.

(૧) સાંખ્યદર્શની-યાગદર્શનીએ આ અસંગઅતુષ્ઠાનને **પ્રશાંતવાહિતા** નામે એાળખે છે. જ્યાં પ્રશાંત-અત્યંત શાંતવાહિતા-વહન સાવ છે, અર્થાત જ્યાં અખંડ શાંત સુધારસના પ્રશાંત એકધારા પ્રવાહ વહ્યા કરે છે. તે પ્રશાંતવાહિતા અસંગાનુષ્ઠાનના છે. જ્યાં અખંડ આત્મસ્થિતિરૂપ પરમ પ્રશાંત ચૈતન્ય રસામૃતસાગરમાં વિવિધ નામ निभक्कतमय अणांड भेडधारे। आत्मकाव प्रवाह वहा डरे छे, ते પ્રશાંતવાહિતા× છે. (૨) બોહ દર્શની તેને 'વિસભાગપરિકાય ' કહે છે. જ્યાં વિસભાગના પરિકાય છે તે વિસભાગપરિકાય. આના પરમાર્થ એમ સમજાય છે કે-અનાદિ કુવાસનામય વિષના જયાં પરિક્ષય-સવ<sup>8</sup>થા ક્ષય હાય છે તે વિસભાગ-પરિક્ષય છે. આ કુવાસનામય વિષના સર્વનાશ થતાં, પરમ અમૃતસ્વરૂપ આત્મા જ્યાં स्वस्वलावे प्रगट थाय छे, ते विसलागपरिक्षय छे. (3) शैवे। तेने शिववरभे-शिव-માર્ગ કહે છે. શિવ એટલે પરમ તત્ત્વરૂપ માક્ષ અથવા કલ્યાલ-નિ:શ્રેયસુ; તેને પામવાના માર્ગ, તેના પ્રત્યે જતા માર્ગ તે શિવવત્ર્મ, શિવમાર્ગ, માક્ષમાર્ગ, અથવા શિવ એટલે શાંતિ; પરમ આત્મશાંતિ પામવાના માર્ગ તે શિવવતર્મ. (૪) મહાવ્રતિકા તેને ઘુવાષ્ય-ધ્રુવ માર્ગ નામ આપે છે. ધ્રવ એટલે ત્રણે કાળમાં જે કદી ચલે નહિં, ફરે નહિં એવું અચલ પદ. જેમ ધ્રુવના તારા કદી ફરે નહિં, ચલે નહિં, ધ્રુવ જ રહે, તેમ જે કદી ફરે નહિં, અલે નહિં, ધ્રુવ જ રહે તે ધ્રુવ પદ. તે ધ્રુવપદ પ્રત્યે જવાના માર્ગ તે ધ્રુવ માર્ગ.

આમ જે પરમ વીતરાગ ભાવરૂપ અસંગ આત્મચારિત્રને જૈના અસંગાનુષ્ઠાન નામ ઓળખે છે, તેને જ અન્ય દર્શનીઓએ પશુ જાૂદા જાૃદા નામે ગાઇ તેના મહા-મહિમા વિસ્તાર્થી છે. અને આમ પરમાણુમાત્ર પશુ પરભાવ-વિભાવની વાસનાના સ્પર્શ લૈશથી રહિત એવું આ પરમ અસંગ વીતરાગપદ-જિનપદ, શિવપદ, ખુહપદ, વિષ્ણુપદ છે; અને તે પામવાના માર્ગ પશુ તેવા જ અસંગ અનુષ્ટાનરૂપ છે. સકલ યાગમાર્ગના પરમ રહસ્યરૂપ ' ઇચ્છે છે જે જોગીજન 'વાળું પરમ અદ્ભુત અમર કાવ્ય કે જે યાગીશ્વર

અश्चीत्—प्रशांतवादिता अटिशे विक्षेपना परिद्धतप्रणाथी सदशप्रवाद परिश्वामिता, ओक सरभी प्रवाद्ध्य परिश्वामिता. ते दृति अटिशे दृतिभय वित्तना निरोध पन्य संस्कारथी होय छे. "तस्य प्रशांतवादिता संस्कारात्"-( पा. ३०-१० ). आ विरोध ते शुं? ते। के निरोध पन्य अपने व्युत्थानणन्य संस्कारना अनुक्षमे प्रादुर्काव-तिरोक्षाव ते निरोध छे.

<sup>× &</sup>quot; प्रशांतवाहिता वृत्तेः संस्कारात्स्याचिरोघजात् । प्रादुर्भावतिरोभावी तद्वयुत्थानजयोरयम् ॥ ''—क्षाः क्षाः २४. २३.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની અંતિમ કૃતિ છે, તેની આ અંતિમ ગાથામાં ઉપરાક્ત સર્વ નામાના પરમાર્થભાવ સુંદર સરલ ને સ્પષ્ટ શેલીમાં ઉત્તમ રીતે ગુંથેલા દશ્ય થાય છે:---

> " સુખધામ અનંત સુસંત ચહી, દિનરાત રહે તદ ધ્યાન મહીં; પર શાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રાથુસું પદ તે, વર તે, જય તે."–શ્રીમદ્ શજ્યંદ્રછ.

સુખના ધામરૂપ અનંત-શાધ્યત-ધ્રુવ એવા આ પરમ પદને સંતજના-જોગીજનો શાહે છે, નિરંતર ઇશ્છે છે, એટલે જ રાતદિવસ તેના જ ધ્યાનમાં રહે છે. સુધામય- અમૃતમય એવી પરમ શાંતિ જયાં પ્રવહે છે એવા આ પદને નમસ્કાર 'પરશાંતિ હો! એ પદ 'વર' છે અર્થાત્ યાગીઓએ વરેલું-પસંદ કરેલું અનંત (Choicest) પરમ પદ છે. એવું તે પદ જયવંત વર્તી! અત્રે સુધામય જે' 'સુખધામ' શબ્દથી તેનું શિવપહ્યું અને 'અનંત' શબ્દથી ધ્રુવપહ્યું અતે 'અનંત' શબ્દથી ધ્રુવપહ્યું અતે 'યત્ર શંતિ અનંત' શબ્દથી ધ્રુવપહ્યું અને 'યર શાંતિ અનંત' પદથી પ્રશાંતવાહિતા પ્રદર્શિત કરી છે. આમ એક જ કંડિકામાં સર્વ દર્શનાના યાગશાઓને પરમ સંમત એવી યાગપરિભાષાના પરમ રહસ્યરૂપ અનુપમ પરમાર્થ કેવી અપૂર્વ સરલતાથી પ્રકાશ્યો છે! અરેખર! શ્રીમદ્દના આ છેલ્લામાં છેલ્લા શબ્દ એ સર્વ યાગશાઓના પણ છેલ્લામાં છેલ્લા (last word) શબ્દજ છે.

## एतत्प्रसाधयत्याशु यद्योग्यस्यां व्यवस्थितः। एतत्पदावहेषैव तत्तत्रैतद्विदां मता ॥ १७७॥

એહ પ્રસાધે શીધ અહિં, સ્થિત યોગિજન શિષ્ટ; તેથી એહ-પદાવહા, આ જ તજ્જ્ઞને દંષ્ટ. ૧૯૭

અર્થ:—કારણ કે આ દર્શમાં વ્યવસ્થિત સતો યોગી આ અસંગ અનુષ્ઠાનને શીવ્ર પ્રસાધે છે. તેથી કરીને એ પદ પમાડતારી આ જ દર્શિત્યાં આ પદના જાણુનારાઓને ઇષ્ટ છે.

## વિવેચન

આ અસંગ અનુષ્ઠાનને આ દરિમાં વ્યવસ્થિત યાગી શીદ્ર પ્રસાધે છે. એટલે આ

वृत्तिः-पतद्—भा, असंग अनुष्ठान, प्रसाधयत्याशु-शीध प्रसाध छे, यद् योगी-कारणुके थे।गी, अस्यां-आमां, आ दृष्टिमां, व्यवस्थितः-अपित सती, एतत्पद्दावहैषेव-के पहावक्ष आ अ छे, के पह पमादनारी आ अ दृष्टि छे, तत्-तथी करीने, तत्र-तेमां, एतद्भिदां-के पहने अध्नादाक्षीने, मता-भत छे, ४४ छे.

અસંગપદાવહા-અસંગ પદને પમાડનારી આ જ દૃષ્ટિ, તે યાગમાર્ગને વિષે એ પદના જ્ઞાતા યાંગી પુરુષાને મત છે, ઇષ્ટ છે, અભિમત છે.

આ જે અસંગ અનુષ્ઠાન કહેવામાં આવ્યું, તે અસંગ અનુષ્ઠાનને આ સાતમી પ્રભા દિષ્ટમાં સ્થિતિ કરતા ચાગી શીદ્ર પ્રસાધે છે. અત્રે ચાગી પરમ વીતરાગ ભાવરૂપ આ અસંગ પદને પામે છે; કે જ્યાં અનાદિ કુવાસનામય વિષના અસંગાનુષ્ઠાન પરિક્ષય-વિસભાગપરિક્ષય થતાં, પરમ અમૃતસ્વરૂપ આત્મા શુદ્ધ સિદ્ધિ સહજાતમસ્વરૂપે પ્રગટ થાય છે; અને જ્યાં પરમ શાંત સુધારસના પ્રશાંત અખંડ પ્રવાહ વદ્યા કરે છે-પ્રશાંતવાહિતા વત્તેં છે, એટલે અખંડ આત્મસ્થિતિરૂપ પરમ પ્રશાંત ચૈતન્ય રસામૃતસાગરમાં આત્મા નિરંતર નિમજળન કરે છે. અત્રે જ તે પરમ ચાગી જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની અલેદ એકતારૂપ પરમાર્થ મોક્ષ-માર્ગને-શિવમાર્ગને સાક્ષાત પામે છે, મોક્ષરૂપ ધ્રુવપદ પ્રત્યે લઇ જનારા પ્રત્યક્ષ ધ્રુવ-માર્ગને પ્રાપ્ત કરે છે.

"એમ પરાજય કરીને ચારિત્રમાહના, આવું ત્યાં જ્યાં કરણુ અપૂર્વ લાવ જો."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી•

આવા અસંગ-વીતરાગ યાગીની આત્મદશા પરમ અફલુત હાય છે. તેમના આત્મા એટલા બધા ઉદાસીન-વીતરાગ વર્તે છે, કે તે સર્વત્ર અસંગ ભાવને જ લજે છે, એક જવલાત આત્મા સિવાય અન્યત્ર કયાંય સંગ કરતા નથી. આવી પરમ અફલુત ઉદાહરાયું અસંગ-ઉદાસીન વીતરાગ દશાનું શ્રેષ્ઠ ઉદાહરાયું આ રહ્યું:—
" ચિત્તની દશા ચૈતન્યમય રહ્યા કરે છે."

"એક પુરાશુ પુરુષ અને પુરાશુ પુરુષની પ્રેમ સંપત્તિ વિના અમને કંઇ ગમતું નથી, અમને કાઇ પહાર્થમાં રુચિ માત્ર રહી નથી; કંઇ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થલી નથી; વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું લાન નથી; જગત શું સ્થિતિમાં છે તેની સ્મૃતિ રહેલી નથી; કાઇ શત્રુ–મિત્રમાં લેદલાવ રહ્યો નથી; કાશ્રુ શત્રુ છે અને કાશ્રુ મિત્ર છે એની ખબર રખાલી નથી; અમે દેહધારી છઇએ કે કેમ તે સંલારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છઇયે." ઇત્યાદિ. જાએ!—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ર૧૭

આ અસંગ અનુષ્ઠાન અત્રે સાતમી દરિમાં પ્રાપ્ત થાય છે, એટલા માટે આ સાતમી દરિ જ પરમપદને-માેક્ષપદને આણુનારી, પમાડનારી હાઇ, ચાંગીઓને પરમ ઇષ્ટ છે, અભિમત છે. કારણું કે એ પદને-શાધત પદને અથવા 'પ્રાણુમું પદ તે, અસંગાનુષ્ઠાનરૂપ સત્પ્રવૃત્તિપદને જેઓ શ્વરૂપથી જાણું છે, તે શાધત વર તે, જય તે ' આત્મસ્વરૂપ પદના-માેક્ષપદના મહિમા જેના હૃદયે વસ્યા છે, એવા

તજ્જ્ઞ યાેગાઓને, તે પદની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ કરાવનારી આ દૃષ્ટિ જ પરમ પ્રિય, અત્યંત વ્હાલી હાય, એમાં આશ્વર્ય શું? એટલે યાેગીઓ નિરંતર માં દૃષ્ટિની જ ઝંખના કર્યા કરે છે, નિરંતર ભાવનામય ઇચ્છા રાખે છે, અને તેવી અસંગ ગ્રાનદશાસ પન્ન જ્ઞાનીને સ્તવે છે કે:—

> " દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનિના ચરણમાં, હાે વંદન અગણિત."—શ્રી આત્મસિહિ.

## —: પ્રભા દર્ષિના સાર:—

સાતમી પ્રભા દૃષ્ટિ ધ્યાનપ્રિયા છે. એથી કરીને જ આમાં 'રાેગ' નામના સાતમા ચિત્તદાવ દાતા નથી, અને આ દૃષ્ટિ તત્ત્વપ્રતિપત્તિ નામના સાતમા ગુણ્યી યુક્ત, તથા વિશેષે કરીને શમસંયુક્ત એવી દાેઇ, સત્પ્રવૃત્તિપદાવદ્વા—સત્પ્રવૃત્તિ પદ પમાડનારી છે.

આ દિશ્નમાં ધ્યાનજન્ય સુખ હાય છે, કે જે શબ્દાદિ વિષયરૂપ કામસાધનને જીતનારું હાય છે, તથા વિવેકળલથી—જ્ઞાનસામચ્ય થી ઉપજેલું એવું હાઇ સદૈવ શમસાર જ હાય હાય છે, કારણ કે વિવેકનું કલ શમ છે. તેમજ સર્વ પરવશ તે દુઃખ છે, ને સર્વ આત્મવશ તે સુખ છે,—આ સંક્ષેપમાં સુખ દુઃખનું લક્ષણ સુનિએ કહ્યું છે. એમ પુશ્યની અપેક્ષા રાખવાવાળું સુખ પણ પરવશસ્થિત છે, કારણ કે પુશ્યનું પરપણું છે, અને તેથી કરીને આ પુશ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ તેના લક્ષણની પ્રાપ્તિથી દુઃખ જ છે. માત્ર ધ્યાનજન્ય સુખ તે જ તાત્વિક સુખ છે, કારણ કે તેનું અપરાધીનપશું છે, અને કર્મવિયાગમાત્રથી ઉપજવાપશું છે. અત્રે નિર્મલ બાધ હાઇ, મહાત્મા સુનિઓને ધ્યાન સદૈવ હાય છે, કારણ કે જેના મલ લગભગ શીણ છે એવું સુવર્ણ સદા કલ્યાણ જ હાય છે.

અસંગાનુષ્ટાન સંજ્ઞાથી એાળખાતું સત્ પ્રવૃત્તિષદ અત્ર પ્રાપ્ત હોય છે. તે મહા-પથના પ્રયાણુરૂપ હાઇ નિત્ય પદ પમાડનારું છે. આ અસંગાનુષ્ટાન પ્રશાંતવાહિતા, વિસલાગ-પરિક્ષય, શિવવત્મ, ધ્રુવમાર્જ,-એમ અનેક નામે યાંગીઓથી ગવાય છે; આને અત્ર સ્થિત યાંગી શીધ્ર સાધે છે. તેથી આ પદ પમાડનારી આ દર્ષિ જ યાંગવિદાને ઇષ્ટ છે.

પ્રભા દષ્ટિનું કાષ્ટકા ૧૩

| દર્શ <sup>*</sup> ન                  | યાગાંગ                           | દેાષ્ટ્યાગ         | <b>ગુ</b> ્યપ્રાપ્તિ | અન્ય વિશિષ્ટતા                                            | ગુણુ સ્થાન |
|--------------------------------------|----------------------------------|--------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------|------------|
| સૂર્ય પ્રભાસમ<br>–નિર્મલ બા <b>ધ</b> | ધ્યાન સદાય<br>અનુપમસુખ<br>–શમસાર | રામ દેવ્ય<br>ત્યાગ | तस्वप्रतिपत्ति       | સત્પ્રવૃત્તિ<br>પદાવ&પ®ં<br>સત્પ્રવૃત્તિપદ<br>≕અસંગાનુકાન | 192        |

#### કળશ કાવ્ય

#### માલિની–

દિનકર શું પ્રકાશી આ પ્રભા નામ દૃષ્ટિ, શમ અમૃત ઘનાની અત્ર ઉદ્દામ વૃષ્ટિ; निश्मस प्रतिपत्ति तत्त्वडेरी प्रवर्त्त, रुगरिक्षत क्रिया सी सर्वहा शुद्ध वर्त्त. ૧૩૫ વિષય મુખતણા સો સાધના જાતનારું, અલધી સ્વપર લેદગ્રાનના જન્મનારું: પ્રશમરસર્થી સાર ધ્યાનનું સૌખ્ય એવું, અહિં અનુભવી ચાળે યાત્રી-ઓપમ્ય કેવું ? 136 પરવશ સઘળું વે લાકમાં દુ:ખ જાણા, નિજવશ સઘળું વે સુખ તે તા પ્રમાણા; લખા સખદુ:ખાનું એહ સંક્ષેપમાંહિ, પરવશ સખ પ્રષ્યાપેક્ષી તે દુ:ખ આંહિ. 930 નિરમલ અતિ છાધે આત્મનું શકલ ધ્યાન, નિશદિન જ મહાત્મા જ્ઞાનીને એહ સ્થાન: મલ ગલિત થયા તે હેમ કલ્યાણ જાયું, ત્યમ અમલ લહે દાં ધ્યાન કલ્યાણ સાચું. 136 विषम विषय आहि विष अयां क्षीछ वर्त्त, अधुनरगतिहाथी सत्प्रवृत्ति प्रवर्त्तः; પરમ પ્રવહ્નતી જ્યાં શાંતિ સુધા સરિતા, ધ્રવ શિવ પથદાત્રી યાગીને નિત્ય મીતા. 136 પરપરિષ્ટિતિ કેરા સંગ જ્યાં ના'ય કાંઇ. પર સમયની જેમાં હાય સ્વપ્ને ન છાંઇ: સમય પણ ન જેમાં હાય વિભાવ વૃત્તિ, સ્થિતિ જ સ્વસમયે તે સત્ અસંગી પ્રવૃત્તિ. 980 સત્ પ્રવૃત્તિપદં તે'દ્ધાં અસંગાનુષ્ઠાન, મહત પથ પ્રતિ તે યાગિનું છે પ્રયાણ; પરિષ્ય વિસભાગ શાંતસંવાહિતાય, શિવપદ ધ્રુવમાર્ગ ચાેગિથી તે ગવાય. 181 સકલ સ્થલ અસંગી આ અસંગાનુષ્ઠાન, સ્થિત અહિં ઝટ યાગી સાધતા એહ સ્થાન; નિશદિન મનતંદી આત્મ આનંદ જામે. પર પદ ભગવાનના દાસ તે શીધ્ર પામે.

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचिते किरस्चंद्रस् नुमनःसुखनंदनेन भगवानदासेन सुमनोनंदनीवृहत्टीकाख्यविवेचनेन सप्रपञ्चं विवेचिते श्रीयोगदृष्टिसमुख्यशास्त्रे सप्तमी प्रभादृष्टिः॥



# ે પરા દૃષ્ટિ

સાતમી દ્રષ્ટિ કહી. હવે તે પછીની કહેવામાં આવે છે. તે કહે છે:-

समाधिनिष्ठा तु परा तदासङ्गविवर्जिता। सात्मीकृतप्रवृत्तिश्च तद्त्तीर्णाशयेति च ॥ १७८ ॥

સમાધિનિષ્ઠ દૃષ્ટિ પરા. તસ આસંગ વિહીન: આત્મારૂપ પ્રવૃત્તિ જ્યાં, આશય તેથી ઉત્તીર્જા, ૧૭૮

અર્થ:-- આઠમી પરા દૃષ્ટિ સમાધિનિષ્ઠ અને તેના આસંગદ્દોષથો વિવર્જિત એવી હાય છે; તથા સાત્મીભૂત પ્રવૃત્તિવાળી અને તેનાથી ઉત્તીર્જુ આશયવાળી હાય છે.

## વિવેચત

" આઠમી દૃષ્ટિ સાર સમાધિ, નામ પરા તસ જાશુંછ; આપ સ્વભાવે પ્રવૃત્તિ પુરુષ, શશિ સમ બાંધ વખાણું "-યા. સજ્ઝા. ૮-૧

આ પરાદ્રષ્ટિ સમાધિનિષ્ટ અને તે સમાધિના આસંગ દેવથી સર્વથા રહિત એવી દ્વાય છે. વળી તે ચંદનગંધ ન્યાયે સારમીભૂત પ્રવૃત્તિવાળી અને તે પ્રવૃત્તિથી ઉત્તીર્થ આશયવાળી હાય છે, કારણકે વાસક ચિત્તના અલાવ હાય છે.

આ આઠમી **ડ**ષ્ટિ 'પરા' નામની છે, અને તેનું આ 'પરા' નામ સવ<sup>9</sup>થા યુથાર્થ છે; કારણ કે એનાથી પર કાેઇ નથી, અને એ સર્વથી પર છે, પરમ છે, સર્વોત્કૃષ્ટ છે,

वित्तः-समाधिनिष्ठा त परा-आ६भी परादृष्टि ते। समाधिनिष्ठ होष छे. समाधि ते ध्यान-विशेष छे. अथवा ध्यानतुं ६व छे सेम भीकासा ४६ छे. ४हीं छे ४-' देशवन्धक्षित्तस्य धारणा ! (पा. ३-१), 'तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानं ' (पा. ३-१), 'तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूप-शुत्यमिव समाधिः ' (पा. ३-३).

तदासङ्गविवर्जिता-तेना-समाधिना आसंगधी विवर्णित, सात्मीकृतप्रवृत्तिश्च-सात्भीकृत પ્રકૃત્તિવાળી, સારમીભૂત પ્રવૃત્તિવાળી આ,-ચંદનગંધન્યાયે. तदुत्तीर्णाशया-तेनार्था-प्रवृत्तिथी ઉત્તીર્ભ આશાયવાળી-વાસક ચિત્તના અભાવે.

ઊંચામાં ઊંચી ને છેવટમાં છેવટની એ છે. એટલા માટે એને 'પરા 'કહી છે. અત્રે જ આધ્યાત્મિક વિકાસરૂપ યોગની પરાકાશ—છેલ્લામાં છેલ્લી હદ પ્રાપ્ત થાય છે, પરમ તત્ત્વની સાક્ષાત્ પ્રવૃત્તિ અત્ર હોય છે, અર્થાત્ અત્રે આત્મા સાક્ષાત્ પરમાત્મા અને છે. વળી આ 'પરા 'દિયને પામેલા યોગીશ્વર સંસારથી પર થાય છે, એટલે પણ એને 'પરા ' નામ ઘટે છે. આવી આ યથાર્થાભિધાના આઠમી પરા દિયમાં પૂર્વોક્ત ક્રમ પ્રમાણે ચંદ્રપ્રસા સમાન બાેધ, યાંગનું આઠમું અંગ સમાધિ, આઠમા આરસંગ દાષના ત્યાંગ અને આઠમા પ્રવૃત્તિ શુલ્લી સંપ્રાપ્તિ હોય છે.

આ દેશમાં પ્રાપ્ત થતા બાધ ચંદ્રની પ્રભા સરખા હાય છે, કારલુ કે સાતમી દેશ કે જેના બાધ-પ્રકાશ સૂર્યપ્રભા સમાન હાય છે, તેના કરતાં આ આઠમી દેશના બાધ અધિકતર હાય છે. સૂર્યના પ્રકાશ તેજસ્વી છે, પરંતુ તાપ પમાં છે, 'રાશિ સમ બાધ ઉગ લાગે છે; અને ચંદ્રના પ્રકાશ તા કેવલ સોમ્ય ને શાંત હાઇ વખાલું છે' શીતલતા ઉપજાવે છે, પરમ આહ્લાદ આપે છે; અને અન્નેનું વિશ્વપ્રકાશકપહ્યું તા સમાન છે, એટલે ચંદ્રના પ્રકાશનું સ્થાન સૂર્ય કરતાં અધિક માન્યું છે. આમ પૂર્ણ ચંદ્રની જેમ જ્યાં પૂર્ણ જ્ઞાનચંદ્રના પ્રકાશ સાળે કળાએ ખીલી ઊઠે છે, એવી આ દર્શના બાધ પરમાત્રુષ્ટ હાય છે, અને તે બાધ-ચંદ્રની જ્ઞાન જ્યાત્સના સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશિત કરે છે, પણ તે વિશ્વરૂપ થતા નથી. (જાએા પૃ. ૭૫૭–૪૮૩)

આમ આ પરાદિષ્ટને ચંદ્રની ઉપમા સાંગાયાંગ સંપૂર્ણ પણે ઘટે છે, કારણ કે અંદ્રની જેમ સ્વરૂપમાં સમવસ્થિત રહી અત્રે બાધની વિશ્વપ્રકાશકતા હાય છે, પણ વિશ્વવ્યાપકતા નથી હાતી; આપ સ્વભાવમાં જ પરિપૂર્ણ પ્રવૃત્તિ હાય છે, પરભાવના લેશ પણ પ્રવેશ હાતો નથી, કેવળ નિલેળ શુદ્ધ અદ્વેત અવસ્થા જ હાય છે.

અને આમ બાંધની પરાકાષ્ઠા પ્રાપ્ત હોવાથી અત્રે યાંગનું આઠમું અંગ સમાધિ પ્રાપ્ત થાય છે. આ દૃષ્ટિ સમાધિનિષ્ઠ હોય છે-સદા સહવ્યાનરૂપ જ હોય છે. આ સમાધિ એ ધ્યાનિવરોષ છે, અથવા ધ્યાનનું ફળ છે એમ બીજાએ સમાધિનિષ્ઠતા કહે છે. ચિત્તના દેશઅંધ તે ધારાણા, તેમાં પ્રત્યયની એકતાનતા તે ધ્યાન, અને તે જ ધ્યાન અર્થમાત્ર નિર્ભાસરૂપ હાઇ જાણે સ્વરૂપ શૃન્ય હાય તે સમાધિ છે. અર્થાત જ્યાં ધ્યેય વસ્તુમાત્રજ દેખાય છે ને ધ્યાનનું સ્વરૂપ રહેતું નથી, અને આમ જ્યાં ધ્યાતા, ધ્યાન ને ધ્યેયની ત્રિપુડીની એકતા થાય છે,-કેવળ એક સહજ એવું આત્મસ્વરૂપ જ સહજ સ્વરૂપે ભાસે છે, તેનું નામ સમાધિ છે. અત્રે નિરંતરપણે આવી પરમ આત્મસમાધિ જ વર્તે છે, એટલે આ દૃષ્ટમાં દ્યિતિ કરતા યાંગીધરની સહજાતમું સ્વરૂપે અખંડ સ્થિત હાય છે; કારણ કે પરભાવનું જે દ્વેત હતું તે સર્વથા ટળી ગયું.

એટલે એને પરમ શુદ્ધ અદ્ભેત લાવે કેવળ એક આત્મસ્વરૂપમાં જ સ્થિતિરૂપ સહજ નિ:પ્રયાસ રમણતા વર્તે છે. આમ આ હૃષ્ટિ સમાધિમાં નિષ્ઠાને-અ'તિમ આત્ય તિક સ્થિતિને પામ છે, એટલે જ એને અત્રે 'સસાધિનિષ્ઠ 'કહી છે.

" શુદ્ધ નિ:પ્રયાસ નિજ ભાવ ભાગી યદા, આત્મ ક્ષેત્રે નહિં અન્ય રક્ષણ તદા; એક અસહાય નિ:સંગ નિર્દે દ્વા, શક્તિ ઉત્સર્ગની હાય સહુ વ્યક્તતા. "–શ્રી દેવચંદ્રછ.

આ પરમ સહ્યાનરૂપ આત્મસમાધિ નિર્ધિકેલ્પ જ હાય છે; કારણ કે અતે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે બાંધ પણ ચંદ્ર જેવા નિર્મલ તથા નિર્વિકલ્પ હાય છે. એટલે એમાં ક્યારેય પણ કાઇ પણ પ્રકારના કાઇ પણ વિકલ્પ ઉઠવાના સર્વધા અસંભવ જ નિર્વિકલ્પ દરાા છે. આમ અતે નિર્વિકલ્પ અખંડ આત્મસમાધિ હાય છે, એટલે ધ્યાતા ધ્યાન ને ધ્યેય એ ત્રણના લેદ પણ મટી જાય છે, જ્ઞાતા, શ્રેય ને જ્ઞાનની ત્રિપુટી પણ લય પામે છે, જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર એ ત્રિણણ પણ એક અલેદ આત્મસ્વરૂપે પરિશુમે છે. અત્ર સમસ્ત હૈતલાવ અસ્ત પામી જાય છે, ને એક શુદ્ધ આત્મા સ્વભાવસમવસ્થિત રહે છે, શુદ્ધ જ્ઞાન–દર્શનમય આત્મસ્વભાવમાં નિયત ચરિતવંત– ચરશ્વવંત વર્તે છે, સ્વસ્વભાવમાં વિલસે છે.

" નિર્વિકલ્પ સુસમાધિમેં હો, ત્રિશુણુ ભયે હે અભેદ. " " ધ્યાતા ધ્યેય સમાધિ અભેદે, પર પરિણતિ વિચ્છેદે રે; ધ્યાતા સાધક ભાવ ઉચ્છેદે, ધ્યેય સિદ્ધતા વેદે રે…. પ્રભુ અંતરજામી!" શ્રી દેવચંદ્રજી.

"તે ત્રણે અલેક પરિણામથી રે, જ્યારે વર્તે તે આત્મારૂપ....મૂળ મારળ

તેઢ મારગ જિતના પામિયા રે, કિંવા પામ્યા તે નિજસ્વરૂપ....મૂળ. "-શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રષ્ટ.

આ પરમ યાર્ગીદ્ર આવી નિવિકલ્પ દશા આવા અખંડ આત્મધાનથી પામે છે:-

" સર્વધી સર્વ પ્રકારે હું ભિન્ન છઉં, એક કેવલ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ, પરમાત્કૃષ્ટ, અચિત્ય સુખસ્વરૂપ, માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છઉં. ત્યાં વિક્ષેપ શા ? વિકલ્પ શા ? ભય શા ? એદ શા ? બીજ અવસ્થા શી ? શુદ્ધ શુદ્ધ પરમ શાંત ચૈતન્ય હું માત્ર નિર્વિકલ્પ છઉં. નિજ સ્વરૂપમય ઉપયોગ કરૂં છઉં. તન્મય થાઉં છઉં. શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ "

-श्रीभद् राज्यंद्र, पत्रांक ७६०.

આમ વિકલ્પજાલથી ચ્યુત થઇ શાંત ચિત્તવાળા જે યાેગી ધરા નયપક્ષપાત છાેડી, નિત્ય સ્વરૂપગુમ થઇને નિવસે છે, તેઓ જ સાક્ષાત અમૃત પીએ છે. અર્થાત્ જેઓ નિર્વિકલ્પ એવું શુદ્ધ-શુક્લ આત્મધ્યાન ધ્યાવે છે, તેઓ જ પરમ સ્વરૂપગુપ્તનું જીવનમુક્તદશારૂપ પરમ અમૃત સમા સહજ સમાધિ સુખના સાક્ષાત અમૃતપાન અનુભવ કરે છે. એ પ્રમાણે તાત્વિકશિરામણે શ્રી અમૃતચંદ્રા-આય<sup>6</sup>જીએ શ્રી સમયસાર કેલરામાં પરમ આત્મભાવના ઉલ્લાસમાં લક્ષકાર્યું છે:—

> " य एव सुक्त्वा नयपक्षपातं, स्वरूपगुप्ता निवसन्ति नित्यम् । विकल्पजालच्युतशान्तचित्तास्त एव साक्षादमृतं पिवन्ति ॥"

આવી પરમ આત્મસમાધિ જ્યાં પ્રગટે છે, એવી આ આઠમી દેષ્ટિમાં આસંગ નામના આઠમા ચિત્તદોષના સર્વધા ત્યાંગ હાય છે. અમુક એક જ ચાંગકિયાના સ્થાનમાં રંગ લાગવાથી, તે સ્થાનમાં જ—તે જ કિયામાં આસક્તિ થઇ જવી આસંગ તે આસંગદોષ છે. જે કિયા કરતા હાય, તેમાં 'ઇદમેવ સુંદર'' આ જ દાષાત્યાંગ સુંદર છે—રહું છે—સહું છે, એવા જે રંગ લાગવા, આસક્ત ભાવ થવા, તેમાં જ ગુંદરીયા થઇને ચાંદ્યા રહેવું, તે આસંગ અર્થાત આસક્તિ છે. કારણ કે એમ એક જ સ્થાને જીવ જો આસક્ત થઇને ચાંદી રહે—મંદ્યો રહે, તા પછી ત્યાં જ ગુણસ્થાને સ્થિતિ રહે, આગળ ન વધે, પ્રગતિ (Progress, Advancement) ન થાય, આગળનું ગુણસ્થાન ન સ્પર્શાય, અને તેથી પરમાર્થરૂપ સત્ફળ—માંક્ષફલ ન મળે. (જીએ પૃ. ૮૬).

" ચંદન ગંધ સમાન ક્ષમા ઇઢાં, વાસકને ન ગવેષેજી; આસંગે વરજિત વળી એહમાં, કિરિયા નિજ ગુણ લેખેજી "—યા. સજઝા૦ ૮-૨

અથવા પર દ્રવ્ય તથા પરભાવના પ્રસંગમાં આસકિત ઉપજવી તે આસંગ છે. આ દિષ્ટિવંત વીતરાગ મહાયોગીને પરદ્રવ્ય—પરભાવના પરમાણ પ્રત્યે પણ દેશમાત્ર આસકિત હોતી નથી, સ્વપ્તાંતરે પણ સમય માત્ર પણ તે પ્રત્યે આત્મભાવ ઉપજતા નથી; કારણ કે એક શુદ્ધ આત્મા સિવાય પરમાણ માત્ર પણ મહારં નથી, એવી અખંડ આત્મભાવના તે ભાવે છે. આવા પરમ ભાવિતાતમાને પરભાવ પ્રત્યે આસકિત કેમ હોય? અરે! અન્યત્ર આસંગ તા દ્વર રહ્યો, પણ ઉપરમાં કહ્યું તેમ યાગ—સમાધિ ક્રિયામાં પણ તેને આસંગ હોતો નથી! અને તેથી કરીને જ ઉત્તરાત્તર સમાધિપ્રકર્ષને પામતા આ યાગીશ્વર ઉશ્ચ ઉશ્ય ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિ કરતા આગળવધે છે; એક જ સ્થાને પછ્યો રહેતા નથી, પણ સમયે સમયે અનંતા સંયમ વર્ષમાન કરતા રહ્યા તે ઝપાટાબંધ ગુણસ્થાન ત્રેણીએ ચઢતા ચઢતા ઉત્કૃષ્ટ આત્મસમાધિ દશાને પામે છે.

" અનુક્રમે સંયમ સ્પર્શતો છ, પામ્યા ક્ષાયિક ભાવ; . સંયમ શ્રેલી કુલડેજ, પૂજું પદ નિષ્પાવ." હપ

અને સાતમા પ્રતિપત્તિ-તત્ત્વાનુભવરૂપ ગુણ પ્રગટ્યા પછી, સ્વાભાવિક ક્રમે આ આઠમી દર્શિમાં આઠમા પ્રવૃત્તિ શુણ પ્રગટે છે, જેથી યથાતત્ત્વ પ્રવૃત્તિ હાય છે. એટલે કે જેવા પ્રકારે શુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું સ્વરૂપ અનુભવમાં આવ્યું, તેવા પ્રકારે 'આપ સ્વભાવે પ્રવર્તાનરૂપ, આચરણરૂપ, આરિત્રરૂપ સ્થિતિ પ્રવર્તે છે, આત્માનુચરણ મભૂત્તિ પૂરણ' હાય છે. અર્થાત્ આત્માના સ્વભાવ જ્ઞાન-દર્શનરૂપ છે, તે સ્વભાવમાં નિયત ચરિત હાતું. આત્મસ્વભાવમાં પૂર્ણ પછે પ્રવર્ત્ત તું, ' આપ સ્વભાવે પ્રવૃત્તિ પુરણુ ' થવી, એવે! ઉત્કૃષ્ટ પ્રવૃત્તિ ગુણ અત્ર પ્રગટે છે. આમ આ સ્વભાવ પ્રવૃત્તિ સાત્મીરૂપ-આત્મભૂત થઇ જાય છે, આત્માનુચરણરૂપ પ્રવૃત્તિ આત્મામય ખની જાય છે, આત્માકાર થઇ જાય છે. આત્મા સ્વયં ચારિત્રમૂર્ત્તિ અને છે, આત્માના '**નામ ચારિત્ર** પ્રદેશે પ્રદેશે શુદ્ધ ચારિત્ર ગુણ વ્યાપ્ત થાય છે. જેને વાસકની–સુવાસિત તે અણુલિંગ ' કરનારની અપેક્ષા નથી, એવા ચંદનના ગાંધ વનમાં સર્વત્ર પ્રસરી જઇ તેને સુવાસિત કરે છે, તેમ આ સ્વરૂપાચરણુમય આત્મપ્રવૃત્તિ ગુજ્ઞ સહજ સ્વભાવે સર્જ આત્મપ્રદેશમાં વ્યાપી જઇ સપૂર્જ શીલસુગંધથી તેને સુવાસિત કરી મૂકે છે. જેમ જેમ આ પ્રવૃત્તિ ગુળ વિકસતા જાય છે, તેમ તેમ માહનીય કર્મના ક્ષય થતા જાય છે, ને વીતરાગતાની માત્રા વધતી જાય છે, છેવટે યથાખ્યાત પરમ વીતરાગ ચારિત્ર પ્રગટે છે. એટલે કે જેવું આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ખ્યાત છે-પ્રસિદ્ધ છે, અથવા તા જેવું ચારિત્રનું શુદ્ધ નિષ્કષાય સ્વરૂપ આષ્યાત છે-જ્ઞાનીઓએ બાખ્યું છે, તેવું અત્ર પ્રગટ થાય છે.

. " જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યાે સવે<sup>લ</sup>થી ભિન્ન અસંગ મૂળ મારગ૦ તેવાે સ્થિર સ્વભાવ જે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણુલિંગ મૂળ૦ "—શ્રી રાજચંદ્રજી.

વળી આ દૃષ્ટિ પ્રવૃત્તિથી ઉતીર્જુ આશયવાળી હોય છે-વાસક ચિત્તના અભાવને લીધે. એટલે કે હવે ચિત્ત-આશય પ્રવૃત્તિથી ઉતીર્જ્-પાર ઉત્તરી ગયેલા હાય છે. ચિત્તને કંઇ પ્રવૃત્તિ કરવાપણું રહ્યું નથી, એટલે તેની સમસ્ત પ્રવૃત્તિ નિવૃત્ત 'પ્રવૃત્તિ અનંત થાય છે, બધી દાંડાદાંડ બંધ થાય છે ને તે આત્મામાં લય પામે છે.

'પ્રવૃત્તિ અનંત થાય છે, બધી દેત્ડાદેત્ડ બંધ થાય છે ને તે આત્મામાં લય પામે છે. અપહારી હો' અત્યાર પહેલાં વાસનાવંત આત્માની બધી પ્રવૃત્તિ ચિત્તક્રારા થતી હતી, જ્યાંસુધી ક્લેશરૂપ વાસના હતી ત્યાંસુધી વાસનાવાસિત ચિત્ત જીવના

कथासुना उत्तराह्म पासना स्ता जासुना नास्तानारात ग्या उत्तरा गर्धा अश्वार श्रद्धावतुं इतुं. परंतु इवे ते। उत्तराह्म वासना निर्मूण थतां, वासनानुं श्रीक सर्वथा भणी कतां, श्रात्मा पेति क श्रात्मस्वरूपमां प्रवृत्ति उरे छे, वश्ये भक्तीशा भारक्तीशा (agent) थित्तनी उपास रहेती नथी. श्राम पहन्नष्ट मंत्रीनी केम वासनान् वासित थित्त अत्र निर्वासित थाय छे! श्रीटेसे 'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः' शित्तवृत्तिनिरोधः वित्तवृत्तिनिरोधः श्री श्रीक्ष स्वत्र संप्राप्त थाय छे.

"સર્વ પ્રદેશ પ્રગટ શમગુણથી, પ્રવૃત્તિ અનંત અપહારી હૈા; પરમ ગુણી સેવનથેં સેવક, અપ્રશસ્તતા વારી હૈા."—શ્રી દેવચાંદ્રછ.

- " ક્લેશે વાસિત મન સંસાર, ક્લેશ રહિત મન તે ભવપાર "—શ્રી યશાવિજયછ.
- " જિંહાં રાગ અને વળી દેષ, તિહાં સર્વદા માના કલેશ; ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકલ દુ:ખના છે ત્યાં નાશ.

" આવ્યે ખહુ સમ દેશમાં, છાયા જાય સમાઈ; આવ્યે તેમ સ્વલાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઇ."—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રછ.

# निराचारपदो ह्यस्यामतिचारविवर्जितः। आरूढारोहणाभावगतिवत्त्वस्य चेष्टितम्॥ १७९॥

નિરાચાર ચાંગી અહીં, નિરતિચાર જ હાય; તસ ચેષ્ટિત–આરૂઢતું, આરાહ્યુ જ્યમ ના'ય. ૧૭૯.

અર્થ:—આ દકિમાં યાંગી નિરાચાર પદવાળા, અતિચારથી વિવર્જિત-રહિત એવા હાય છે. આરૂડના આરાહ્યા અભાવની ગતિ જેમ એનું ચેષ્ટિત હાય છે.

## વિવેચન

આ દરિમાં યાંગી નિરાચાર પદવાળા હાય છે. કાઇ પણ આચાર કરવાનું પ્રયોજન તેને હાતું નથી. તેથી તેને પ્રતિક્રમણ આદિ આચારના અભાવ હાય છે. વળી તે અતિ- ચારથી વિવર્જિત-સર્વથા રહિત હાય છે, કારણ કે કાઇ પણ અતિચાર લાગવાનું કારણ તેને હાતું નથી. આરૂદને આરાહણના અભાવની જેમ આ યાંગીનું ચેદિત હાય છે, કારણ કે આચાર વડે જીતવા યાંગ્ય એવા કર્મના તેને અભાવ થયા છે. એટલે કાઇ આચારનું પાળવાપણું તેને બાકી રહ્યું નથી. આમ તે સર્વ આચારથી પર એવા નિરાચાર પદને પ્રાપ્ત થયા હાય છે.

"નિરતિચાર પદ એહમાં યાેગી, કહિયે નહિં અતિચારીજી; આરાહિ આરહે ગિરિને, ત્યમ એહની ગતિ ન્યારીજી." યાે. દે સજઝા ૮-૧.

જ્યારે યાેગી આ આઠમી **પરા દર્**શને પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તેને કાેઇ આચાર પાળવાપણું રહેતું નથી, તે આચારથી પર એવા 'કલ્પાતીત 'થાય છે. અત્યાર સુધી

वृत्ति:—निराचारपदो हि-निरायार पहवाणा क, अस्यां-आमां, आ दृष्टिमां थे। शि क्षेत्र छे, -प्रतिक्षमध्यादिना अक्षावथी, अतिचारविवित्तित:-अतियार विविक्तित-रिक्ति,-तेना निर्णंधनना अक्षावने क्षीधे. आरूढारोहणामावगतिवत् त्वस्य चेष्टितम्-आइढना आरोद्ध अक्षावनी अति क्षेम आतं- थे। शीतुं चेष्टित है। य छे. आयारथी केय-क्ष्य करवा थे। य अवा कर्मना अक्षावथी निरायार पहवाणा है। य छे, अम अर्थ छे.

ચાગસાધના માટે જે જે આગાર આવશ્યક હતા, અવશ્ય કરવા ચાગ્ય 'નિરાચાર પદ હતા, તે હવે અત્રે સંપૂર્ણ યાગસિહિ સાંપડતાં નિરુપયાં અની જાય એહમાં ચાગી' છે, નિષ્પ્રયોજન થાય છે. પૂર્વે પ્રારંભક સાધકને જે પ્રતિક્રમણાદિ સાધન યાગભૂમિકા પર ચઢવા માટે ઉપકારી હતા, તે હવે ચાગારૃદ્ધ એવી સમાધિદશા પામ્યા પછી યાગસિહ પુરુષને અકિ ચિતકર—નકામા થઇ પડે છે. યાગારંભ દશામાં જે પ્રતિક્રમણાદિ આવશ્યક આચાર અમૃત કુંભરૂપ હાય છે, તે જ સાધનને જો નિષ્પન્ન-સિદ્ધ યાગદશામાં પણ વળગી રહેવામાં આવે તો તે વિષકુંભરૂપ થઇ પડે છે; કારણ કે અખંડ આત્મસમાધિરૂપ આત્મસ્થિતિમાં તે તે ક્રિયા ઉલટા વિદ્યેપ પાડે છે. પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા કરવાના હતુ અનુક્રમે આત્મસમાધિદશા પામવાના છે, તે હતુ સિદ્ધ થઇ ગયા પછી તે તે સાધનનું કાઇ પ્રયોજન રહેતું નથી.

અત્રે શાંકા થવી સંભવે છે કે-' આ શુદ્ધ આત્મ ઉપાસતથી શું ? કારણ કે પ્રતિક્રમણાદિથી જ આત્મા નિરપરાધ થાય છે. અપ્રતિક્રમણાદિ સાપરાધને-અપરાધીને અપરાધ દ્વર નહિં કરનાર હાવાથી વિષકું ભરૂપ છે, અને પ્રતિક્રમણાદિ ગ્રતિક્રમણાદિ અપરાધ દ્વર કરવા પણાથી અમૃતકું લ છે. ' તેનું સમાધાન-પ્રતિક્રમણાદિ विष्कृत हैम? अप्रतिक्षमण्यादिना त्रणु प्रकार छे:—(१) अज्ञानी कननुं के अप्रति-ક્રમણાદિ છે તે તા સાક્ષાત્ વિષક ભાજ છે. કારણ કે તેમાં તા શુલ આત્મસિદ્ધિના અભાવ જ છે, એટલે એ સ્વયં અપરાધરૂપ જ છે. (૨) શ્ર. બીજીં જે દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણાદિ શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ ત્રીજી ભૂમિકાના લક્ષ્ય વિનાનું હાય, તે પણ વિષક્ ભાજ થઇ પહે છે, કારણ કે તે આત્માર્થરૂપ સ્વકાર્ય સાધતું નથી, અને માનાર્થ आहिइप विपरीत कार्य साथे छे, अटिसे आत्माने विषर्पे क-छेरर्पे क परिणुमे छे. ( ) પણ તે દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણાંદિ જો શુદ્ધ આત્મસિહિર્ય તૃતીય ભૂમિકાના લક્ષ્યવાળું હાય, આત્મસિદ્ધિના લક્ષ્ય રાખીને કરવામાં આવતું હાય, તા વ્યવહારથી તે અમૃત કુંલ રૂપ હાય છે, અર્થાત્ આત્માને અમૃતરૂપે પરિશુમવાનું કારણ થાય છે. (૩) ત્રીજાં मानीक्तनुं के तृतीय भूमिकाइप-शुद्ध आत्मसिक्किइप अप्रतिक्रमण्याहि छे, ते ते। સાક્ષાત સ્વયં અમૃત કું ભ છે, અર્થાત આત્માને સાક્ષાત અમૃતરૂપે પરિષ્યુમે છે. એટલે શુદ્ધ આત્મસિહિસંપન્ન આવાં ચાગારઢ જ્ઞાનીની અપેક્ષાએ તેઓને દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણાદિ વિષકું લ છે, અને અપ્રતિક્રમણાદિ અમૃતકું લ છે.\* (સરખાવા-વિષ, અમૃત આદિ અનુષ્ઠાત સ્વરૂપ).

( જુએા ) સમયસાર ગા. ૩૦૬–૩૦૭ અને અમૃતચંદ્રાચાર્યજીની અદ્દસુત ટીકા.

<sup>\* &</sup>quot; पडिकमणं पडिसरणं परिहारो घारणा णियत्ती य । णिंदा गरहा सोही अटुविहो होइ विसकुंमो ॥ अपडिकमणं अप्पडिसरणं अप्परिहारो अघारणा चेव । अणियत्ती य अणिंदा गरहा सोही अमयकुंमो ॥ "

અને એટલા માટે જ આ દૃષ્ટિમાં સ્થિતિ કરતા સિદ્ધ યાંગી જ્ઞાની પુરુષ આ અમૃત કંભ સમી અપ્રતિક્રમણાદિરૂપ ત્રીજી જિમિકાને પ્રાપ્ત હોવાથી, તેમને સાધકાપયાં ગોવી દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણાદિ આચાર ક્રિયા હાતી નથી; અપ્રતિક્રમણાદિ કારણ કે સમસ્ત ક્રિયાકલાપના એક ઇષ્ટ ઉદ્દેશ શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિ એ જ અમૃત કુંભ છે, અને તે શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ તો અત્રે પ્રાપ્ત થઇ ચૂકો છે. એટલે હવે તેનું કંઇ પ્રયોજન રહ્યું નથી. કારણ કે x' કર્મ જે પૂર્વકૃત શામાશ્રમ અનેક વિસ્તાર વિશેષવાળું છે. તેનાથી જે આત્માને નિવર્ત્તાવે-પાછા વાળે તે પ્રતિક્રમણ છે.' અથવા તા 'સ્વસ્થાનમાંથી જે પ્રમાદને વશ થઇ પરસ્થાને ગયા હાય, તેનું પુન: પાછ ત્યાં જ મૂળ સ્થાને ક્રમણ-ગમન તે પ્રતિક્રમણ કહેવાય છે. ' અર્થાત શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ પદમાંથી જે ભ્રષ્ટતા થઇ હતી, ત્યાં 'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ 'માં પાછું આવી જવું તેનું નામ પ્રતિક્રમણ છે; આવું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપમાં યુનરાગમનરૂપ ભાવપ્રતિક્રમણ-પરમાર્થ પ્રતિક્રમણ અત્રે નિષ્પન્ન યાેગીને પ્રાપ્ત થઇ ચૂક્યું છે. એટલે એમને એવી પરમ નિરપરાધ-નિર્દીષ આત્મદશા પ્રગદી છે, કે ત્યાં લેશ પણ અપરાધના પુન: સંભવ નથી. તાે પછી અપરાધના પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ પ્રતિક્રમણના અવકાશ કચાંથી હાય? આમ તેમને શહ આત્મસ્વભાવમાં સ્થિતિમય પરમ અમૃતસ્વરૂપ અપ્રતિક્રમણ દશા ઘટે છે. ते क प्रधारे अपत्याण्यानाहि जाजत सम् देव.

અત્રે આ દર્શત ઘટે છે: — પર્વત પર ચઠવા માટે આરોહ શક્યા – અઠવાની ક્રિયા કરવી પડે છે, પણ પર્વતની ટાંચે ચઢી ગયા પછી કાંઇ ચઢવાની ક્રિયા કરવી પડતી નથી. તેમ યાગિગિરિ પર ચઢવા માટે ઉત્તરાત્તર યાગિભૂમિકા વટાવવાર્ય યાગારૂઢની આરોહ શક્યા કરવી પડે છે, પણ યાગિગિરિના શૃંગ પર આરઢ વાત ન્યારી થયા પછી કંઇ પણ યાગસાધનરૂપ આરોહ શક્યા કરવી પડતી નથી. સાધક દશામાં વર્ત્ત તા યાગારાઢ કને જે અવલં બન—સાધન અનિવાર્ય-પણ આવશ્યક છે, અવશ્ય જરૂરના છે, તે નિષ્પન્ન યાગદશાને પામેલા યાગારઢ જ્ઞાની પુરુષને કંઇ પણ કામના નથી. કારણ કે ચઢેલાને ચઢવાનું શું ? પામેલાને પામવાનું શું ? અામ પરમ અદ્દલા આત્મસમાધિમય પરમ જ્ઞાનદશા પામેલા જ્ઞાનથાનું શું ? આમ પરમ અદ્દલા આત્મસમાધિમય પરમ જ્ઞાનદશા પામેલા જ્ઞાનથાના કાટલે જોખવાનું કેમ પાલવે ? અને સામાન્ય પ્રાકૃત જનતે તેવા જ્ઞાનીજનનું અનુકરણ કરવાની ધૃષ્ટતા કરે તે પણ કેમ કામ આવે ? ભૂપ્યાને ભ્રાજન કરવાની જરૂર પડે છે, પણ ધરાયેલાને ન્યૂમ થયેલાને કાંઇ જરૂર રહેતી

<sup>× &</sup>quot;कम्मं जं पुब्वकयं सुद्वासुद्दमणेयिवस्थरिवसेसं। तत्तो जियत्तप अष्पयं तु जो सो पडिक्कमणं "—श्री सभयसार टीका गा. ३८३. "स्वस्थानात्यत्परस्थानं प्रमादस्य वशाद् गतः। तत्रैव क्रमणं भूयः प्रतिक्रमणमुज्यते॥ "

'આનંદઘન નથી. તેમ પરમ જ્ઞાનામૃતના બાનથી જે આકંઠ પરિતૃપ્ત થયા છે, તેને પ્રભુ જાગે રે' હવે કેલ્લું આદ્યું બન-સાધનની અપેક્ષા રહેતી નથી, કારણ કે આલંબન-સાધનને ત્યાંગી જેણે પરપરિણતિને લગાડી છે, એવા સહજાતમા-સ્વરૂપી આનંદઘન પ્રભુ અક્ષય એવા દર્શન-જ્ઞાન-વૈરાગ્યમાં જાગ્યા છે, અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં અખંડ સ્થિતિરૂપ સદોદિત જાગ્રત એવી ઉજાગર દશામાં બિરાજમાન થયા છે. આમ સાધ્ય સિદ્ધ થયું હોવાથી સાધનનો કંઇ અપેક્ષા રહેતી નથી, કૃતકૃત્ય થયા હોવાથી એને હવે કંઇ કરવાનું રહ્યું નથી.

" આલંખન સાધન જે ત્યાંગે, પરપરિજીતિને લાગે રે; અક્ષય દર્શન જ્ઞાન વૈરાગે, આનંદઘત પ્રભુ જાંગે રે."—શ્રી આનંદઘનછ.

આ પરમ જ્ઞાની પુરુષ પરમ કૃતકૂત્ય, પૂર્ણકામ થઇ ચૂક્યા છે; કારણ કે જ્યારથી ચતન પાતે વિભાવથી ઉલદા થઇ-વિમુખ થઇ, સમય પામી પાતાના સ્વભાવ શ્રદ્ધ કરી લીધા છે, ત્યારથી જ જે જે લેવા ચાગ્ય હતું તે તે સર્વ તેણે કૃતકૃત્ય જ્ઞાન- લઇ લીધું છે, અને જે જે ત્યાગ ચાગ્ય હતું, તે તે સર્વ છાંડી કીધું દશા છે. એટલે તેને હવે કંઇ લેવાનું રહ્યું નથી કે મૂકવાનું બીજાં કાંઇ રહ્યું નથી, તા હવે તેને આકી નવીન કાર્ય શું રહ્યું છે? કારણ કે સંગના ત્યાગી, અંગના ત્યાગી, વચન-તરંગના ત્યાગી, મનના ત્યાગી, બુહિના ત્યાગી એવા આ પરમ વીતરાગ ચાગી ધરે આત્માને શુદ્ધ કરી દીધા છે.

"જળિક તે ચેતન વિશ્વાવસા ઉલિટ આપુ, સમા પાઇ અપના સુલાવ ગહી લીના હે; તળિક તે જો જો લેન જોગ સા સા સખ લીના, જો જો ત્યાગ જોગ સા સા સખ છાંડી દીના હૈ. લેવેડી ન રહી ઠાર ત્યાગવેં કા નાંહિ ઓર, ખાડી કહા ઉબર્યો જી, કારજ નવીના હૈ; સંગ ત્યાગી, અંગ ત્યાગી, વચનતરંગ ત્યાગી, મત ત્યાગી, ખુહિ ત્યાગી, આપા શુદ્ધ કીના."
— શ્રી અનારસીદાસજક્ત હિંદી સમયસાર.

આવી પરમ અદ્દલત વીતરાંગ જ્ઞાનદશાના જેણે પાતાના જીવનમાં સાક્ષાત અનુસવ કર્યો છે, એવા પરમ યાંગી શ્રીમદ્ રાજચાંદ્રજી આ સુસાધિતમાં વર્ણવેલ જ્ઞાનદશાની સુક્રત કરે પ્રશંસા કરતાં પરમાહલાસથી કહે છે કૈ:—

> " ક્ષેવેકી ન રહી ઠાેર, ત્યાગીવેકી નાંહિ ઔર; ભાકી કહા ઉખર્યી જી, કારજ નવીના હૈ."

સ્વરૂપનું સાન થવાથી પૂર્ણ કામપણું પ્રાપ્ત થયું. એટલે હવે બીજાં કાેઇ ક્ષેત્ર કંઇ પણ ક્ષેવાને માટે રહ્યું નથી. સ્વરૂપના તાે કાેઇ કાળે ત્યાગ કરવાને મૂર્ખ પણ ઇચ્છે નહિ; અને જયાં કેવલ સ્વરૂપસ્થિત છે ત્યાં તાે પછી બીજાં કંઇ રહ્યું 'લેવેકી ન નથી, એટલે ત્યાગવાપણં પણ રહ્યું નહીં. હવે જયારે લેવું દેવું એ રહી ઠાર' બન્ને નિવૃત્ત થઇ ગયું ત્યારે બીજાં કાઇ નવીન કાર્ય કરવાને માટે શું ઉગર્યું ? અર્થાત્ જેમ થવું જોઇએ તેમ થયું, ત્યાં પછી બીજી લેવા-દેવાની જંજળ ક્યાંથી હાય ? એટલે કહે છે કે અહીં પૂર્ણકામતા થઇ."

—શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર, અં. રહય.

કૈવી અફસત ધન્ય દશા! આવા કૃતકૃત્ય, પૃશુંકામ જ્ઞાની પુરુષને શ્રહેશુ-ત્યાગર્ષ કરો આચાર આચરવાના બાકી રહ્યો હાય ? કારણ કે 'મૂઢ જીવ બહારમાં શ્રહેશુ-ત્યાગ× કરે છે, આત્મવેત્તા અધ્યાત્મમાં-અંતર્ગા શ્રહેશુ-ત્યાગ કરે છે, પશુ 'કહીયે નહિં નિષ્ઠિતાત્માને બહાર કે અંદર શ્રહેશુ-ત્યાગ હોતા નથી.' આમ નિરાચાર આતિચારીજ ' પદને પામ્યા હોવાથી અત્રે તેના કારણના અમાવે કાઇ પશુ અતિચારના સંભવ રહેતા નથી. કારણ કે આચારમાં અતિચાર લાંગે, પણ અત્રે તા આચાર જ નથી, તા અતિચાર કયાંથી લાંગે ? આવી નિરાચારપદવાળી ઊચી આત્મદશાને પામેલા મહાત્માએલું વર્ત્તમાન ઉદાહરણ શ્રો ચિદાનંદજ મહારાજના અધ્યાત્મ જીવનમાંથી મળી આવે છે. આ અંગે શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજએ કહ્યું છે કે:—

"જૈન મુનિ થયા પછી પાતાની પરમ નિર્વિકલ્પ દશા થઇ જવાથી કમપૂર્વક દ્રશ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી યમ-નિયમ તેઓ હવે પાળી શકશે નહીં, તેમ તેમને ( ચિદા-નંદજને ) લાગ્યું. જે પદાર્થની પ્રાપ્તિ માટે યમનિયમનું કમપૂર્વક પાલન કરવું છે, તે વસ્તુની પ્રાપ્તિ થઇ તા પછી તે શ્રેણીએ પ્રવર્ત્તવું અને ન પ્રવર્ત્તવું અને સમ છે. આમ તત્ત્વજ્ઞાનીઓની માન્યતા છે. " ઇત્યાદિ. — શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૯ (૨)

આને લિક્ષાટનાદિ આચાર કેમ હાય ? એવી આશંકા દ્વર કરવા કહે છે--

## रत्नादिशिक्षाद्दरभ्योऽन्या यथा दक् तन्नियोजने । तथाचारिकयाप्यस्य सैवान्या फलभेदतः॥१८०॥

वृत्ति:-रत्नादिशिक्षाहग्भ्यो—२त्नाहिनी शिक्षाहिष्टिओ ४२तां, अन्या-अन्य, जित्र क, यथा-क्रेम, हक्-हिष्ट, तिन्नयोजने—ते २८नाहिना नियोकनमां,-शिक्षित है।तां-तथा-तेम, आचारिक्रयाष्यस्य, आ योगीनी आयारिक्ष्या पछ, सैच-ते क, लिक्षाटनाहि लक्ष्यज्ञाणी, अन्या-अन्य, जिन्न, जूही क है।य छे. ४या आरुष्ट्यी ? ते। के फलमेदत:-६लभेह थडी.-पूर्वे सांपरायिक अर्मक्षय इण हतुं, अने हम्लां ते। लवापशाही अर्भक्षय इण छे.

<sup>× &</sup>quot; त्यागादाने चिंदर्भूढः करोत्यध्यात्ममात्मवित्। नान्तर्वेद्वरुपादानं न त्यागो निष्ठितात्मनः ॥ "—सभाविशतः

રત્નશિક્ષા દષ્ટિ થકી, નિયોજન દષ્ટિ ભિન્ન; ત્યમ આચાર ક્રિયા ય તસ, તે ફેલ ભેંદે ભિન્ન. ૧૮૦

અર્થ:--રત્નાદિની શિક્ષાદિષ્ટિએા કરતાં જેમ તેના નિયાજન સંબંધી દક્ષિ ભિન્ન હાય છે, તેમ આની તે જ આચારક્રિયા પણ ફક્ષભેદને ક્ષીધે ભિન્ન હાય છે.

## વિવેચન

" शिक्षाथी जयम रतन निधालन, ६ष्टि लिल त्यम ओडेल्. "—श्री थे। सल्ला ८-२

રત્નાદિકની શિક્ષાદિષ્ટિઓ કરતાં, જેમ શિક્ષિત થતાં તેના નિયોજન વિષયમાં દૃષ્ટિ અન્ય જ હાય છે, ભિન્ન જ હાય છે; તેમ આ યાગીની તે જ ભિક્ષાટનાદિ આચાર ક્રિયા પણ અન્ય જ-ભિન્ન જ હાય છે. શા કારણથી ? તા કે ફલબેદથી,-પૂર્વે સાંપરાચિક કર્મક્ષય ફળ હતું, હવે સાવાપગાહી કર્મક્ષય ફળ છે.

પ્રથમ શિક્ષા લેતી વેળાએ રત્નપરીક્ષા વિષયે શિખાઉની જે દરિ હોય છે, તે કરતાં શીખીને પાર ઉતરી ગયા પછી તે રતનનું નિયાજન કરે છે એવા તે શિક્ષિતની દરિ જૂદી જ હોય છે; કારણકે પ્રથમ તો શિખાઉને તે વિષય સંખંધી 'શિક્ષાથી જયમ કંઇ જ્ઞાન હોતું નથી. રત્ન કેવું છે? તેનું સ્વરૂપ શું? તેના પ્રકાર શું? રતન નિયાજન' તેના ગુણ-દાષ શું? તેનું મૂદ્ય શું? ઇત્યાદિ ખાબત તેને સાવ અજ્ઞાત હોય છે. એટલે તેને તે સંખંધી કુત્હલ છુદ્ધિ હોય છે. એથી તે જિજ્ઞાસાપૂર્વક તે તે રત્નની પરીક્ષા સંખંધી જ્ઞાન મેળવવા પ્રવર્ત છે. આમ અજ્યાસ કરતાં કરતાં તે તદ્દવિષયક જ્ઞાનમાં નિષ્ણાત થાય છે. અને પછી રત્નપરીક્ષામાં સુશિક્ષિત એવા તે ઉપલબ્ધ જ્ઞાનના વ્યવહારમાં વિનિયાગ કરે છે, કય-વિકયાદિ પ્રયાગ કરે છે. પ્રથમ અવસ્થામાં માત્ર શિખાઉ જ્ઞાન (Theoretical knowledge) હતું, ત્યારે હવે તેા તેના અનુભવસિદ્ધ પ્રયાગ (Practical application) હાય છે. એટલે પ્હેલાંની શિખાઉ દર્શ કરતાં આ વિનિયાગ દર્શાની દર્શિ ભિજ્ઞ જ-જાદ્દા જ પ્રકારની હોય છે. તેમ અત્રે પણ યોગીની તે જ સિક્ષાટન આદિ સ્થાચારક્રિયા પણ સિજ્ઞ જ-એાર પ્રકારની જ હાય છે. પહેલાં પણ એ જ સિક્ષાટનાદિ ક્રિયા હતી, અને હમણાં પણ એ જ સિક્ષાટનાદિ ક્રિયા છે. છે. છે. છે જો જ સિક્ષાટનાદિ ક્રિયા છે. છતાં બન્ને દર્શમાં મહદ્દ અંતર છે.

અથવા તો એકડીઆને પ્રથમ તો માતુકાક્ષરનું-પ્રારાખડીનું જ્ઞાન પણ નથી હોતું, એકડા પણ નથી આવડતા. પણ તે ખંતીલા વિદ્યાર્થી અનીને એકડા ઘુંટતાં ઘુંટતાં, કમે કરીને શિખાઉ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરતા કરતા, વિદ્યાપારંગત સ્નાતક થાય છે, જ્ઞાન-ગંગામાં નાહીને બહાર પડે છે! અને પછી જીવનત્મવહારમાં શિખેલા જ્ઞાનના વ્યવહાર ઉપયાગ કરે છે. તેની નિશાળીઆ તરિકેની શિખાઉ અવસ્થાની

દિષ્ટિમાં અને જીવન-વ્યવહાર શાળાની શિક્ષિત અનુભવસિદ્ધ દિષ્ટમાં ઘણા જ ફરક હાય છે. તેમ અત્રે પણ આચારની બાબતમાં પ્રારંભક સાધક યાગીની દિષ્ટ કરતાં, યાગારૂઢ સિદ્ધ યાગીની દષ્ટિ ભિન્ન-જાૃદા પ્રકારની હાય છે.

અથવા તો સંગીત શાસાથી અનિલાન-અજાણ જેમ પહેલાં તો આલાપ લેતાં શીખે છે, સ્વરના પ્રકાર વગેરે સંબંધી જ્ઞાન મેળવે છે. આમ શોખતાં શીખતાં અનુક્રમે તે સંગીત કલામાં પ્રવીણ અને છે, અને તેમાં એના હાય એવા બેસી 'દષ્ટિ લિજ્ઞ જય છે કે યામ-મૂર્જનાદિ પ્રકાર તેને સહજ સિદ્ધ થાય છે, ગમે ત્યમ એહોજ 'ત્યારે ગમે તે રાગ છેડી તન્મયતા સાધી તે ઉસ્તાદ જન-મનરંજન કરી શકે છે. આમ પ્રથમની અશિક્ષિત આલાપકલા કરતાં તેની હવેની સુશિક્ષિત આલાપકલા સાવ જૂરી જ તરી આવે છે. તેમ અત્રે પણ આચાર પરત્વે પ્રથમની અભ્યાસદશામાં સાધક ચાગીની જે દૃષ્ટિ હાય છે, તેના કરતાં ગીતાર્થ નિષ્પન્ન જ્ઞાનદશામાં દૃષ્ટિ લિન્ન હાય છે.—આમ રત્ન, કે માતૃકાક્ષર, કે સંગીત આદિ છે તેન તેના તે, પણ તેના પ્રત્યેની શિખાઉની દૃષ્ટિમાં ને શિક્ષિતની દૃષ્ટિમાં પ્રગટ લેદ હાય છે, તેમ લિક્ષાટનાદિ આચારક્રિયા છે તો તેની તે, પણ તેના પ્રત્યેની સાધક યોગીની દૃષ્ટિ કરતાં અત્રે સિદ્ધ-નિષ્પન્ન યોગીની દૃષ્ટિ લિન્ન જ-જાદા જ પ્રકારની-એનર જ હોય છે.

કારણકે પૂર્વે સાંપરાયિક-કષાય સંબંધી કર્મક્ષય એ આચાર ક્રિયાનું ક્લ હતું, હવે ભવાપત્રાહી કર્મક્ષય એ કલ છે. પૂર્વે નિર્ભેશ મુનિની સમસ્ત પ્રવૃત્તિ કષાય સંબંધી કર્મક્ષય કરવા માટે હતી, જેમ બને તેમ સ્ફલ્મમાં સ્ફલ્મ ફેલલેદ કષાયના પણ ક્ષય કરવા અર્થે હતી, તે સંયમીના દેહ પણ માત્ર સંયમને માટે હતા, અને તે દેહ દ્વારા સંયમયાત્રાના નિર્વાહ અર્થે જ બિક્ષાટનાદિ ક્રિયા આવશ્યક હતી, તથા એ ખધુંય કષાય-ભાવ દ્વર કરવા માટે જ-પૂર્ણ વીતરાગતા આણ્વા માટે જ હતું. કારણ કે સાચા 'સાધુ 'ને કવચિત્ હાય તા અતિ અતિ સ્ફમ એવા સંજવાન કપાય જ હાય, એથી અધિક કષાય× હાય જ નહિં, છતાં

<sup>×</sup> શ્રીમાન હરિસહસ્ટરિજી શ્રી પંચાશક સત્શાસ્ત્રમાં ૨૫૪૫એ કહે છે કે-' સાધુ ' તે કાલ-દોષથી હોય તો કવચિત્ સંજવલત કષાયનો ઉદય હોય, ખાકી તો કષાય હોય જ નહિં, અને જો હોય તો તે સાધુ જ નથી. કારણ કે સર્વેય અતિચારા સંજવલતના ઉદયથી ઢાય છે, પણ અનંતાનુમંધી આદિ બાર કષાયના ઉદયથી તો સચોડા વ્રતભંગ થતો હોવાથી મૂલછેદા પ્રાથશ્વિત લાગે છે

<sup>&</sup>quot; चरिमाण वि तह णेयं संजलणकसायसंगमं चेव, माईठाणं पायं असहं पि हु कालदोसेण॥ सबेविय अह्यारा संजलणाणं तु उदयओ होति। मूलछेजं पुण होइ वारसण्हं कसायाणं॥"—श्री पंथाशः

તે મહામુનિ આંખના કણાની જેમ તે કષાયકિલ્ફાને પણ સાંખી શકતા નથી, એટલે સર્વ આત્મપ્રદેશમાંથી પરમાણુ માત્ર કષાયકભુને પણ કાઢી નાંખવા માટે તે સર્વાત્માથી પ્રવર્તે છે, અને નિષ્કષાયતારૂપ વીતરાંગ ભાવને સાધે છે. પણ હવે અત્રે તો તે અતિ અતિ અત્ય કષાયમાવ પણ સર્વથા દૂર થઇ ગયા છે, વીતરાંગતા પ્રાપ્ત થઇ ચૂકી છે, ઘાતિકર્મીના ક્ષય થઇ ચૂક્યો છે, એટલે અઘાતી એવા ભવાપત્રાહી કર્મના ક્ષય એક જ અત્ર હેતુ છે. અત્રે આ પરમ યાંગી જે દેહ ધારણ કરી રહ્યા છે, તે નામ-ગાત્ર-ખાયુ-વેદનીય એ ચાર, આ ચરમ દેહમાં લોગવવા યાંગ્ય પ્રારુષ્ધ કર્મના ક્ષય અર્થ જ ધારણ કરી રહ્યા છે. એટલે તે દેહના નિર્વાહાર્થ જે ભિક્ષાટનાદિ ક્રિયા કરે છે, તે પણ તે ભવાપત્રાહી કર્મના ક્ષય અર્થ જ કરે છે. આમ પૂર્વે સાંપરાયિક કર્મક્ષય એ ભિક્ષાટનાદિ ક્રિયાનું કલ હતું, અતે અત્રે ભવાપત્રાહી કર્મના ક્ષય એ ફલ છે. આમ કલલેદથી દિશ્લેદ પ્રગટ છે.

આ ઉપરથી તાત્પર્થ એ છે કે-જેને સર્વ ક્યાયના ક્ષય થયા છે એવા વીતરાગ પરમ ચાર્ગા જ્યાંલગી આ છેલા દેહની આયુસ્થિતિ છે ત્યાંલગી પૂર્વ પ્રારવ્ધાદયથી વિચર છે, અને એમ કરીને પાતાના શેષ કર્મના ઋણાનુબંધ ચૂકવી આપી 'દેહ છતાં જેની નિર્જરી નાંખે છે. આમ પૂર્વ પ્રયાગથી વિચરતા જ્ઞાની પુરુષ, દેહ દશા, વર્ત્તે છતાં દેહાતીન એવી પરમ અદ્ભુત કાચાત્સાર્ગ દશા-જીવનમુકત દેહાતીત ' દશાના અનુલવ કરતા સતા, સદેહ મુક્ત વર્ત્ત છે. આવા વિદેહદશા સંપન્ન કેવલિ લગવાન્ પરમાર્થ મેઘની વૃષ્ટિ કરી ભવ્યજનાને બાધ કરતા ભૂતલ પર વિચરે છે, ને પરમ જનકદયાલુ-લોકાપકાર કરે છે અને આવા જંગમ કદપવૃક્ષ સમા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ જિનરાજને ધન્ય આત્માઓ સેવે છે. જેમકે—

" અજિતવીર્થ જિન વિચરતા રે....મન૦ યુષ્કર અર્ધ વિદેહ રે....ભવિ૦ જંગમ સુરતરુ સારિખા રે....મન૦ સેવે ધન્ય ધન્ય તેહ રે... સવિ૦ "-શ્રો દેવચંદ્રછ.

" દેહ છતાં જેની દશા, વર્તા દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરણમાં, હાે વંદન અગણિત " –શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

# तन्नियोगान्महात्मेह कृतकृत्यो यथा भवेत्। तथायं धर्मसंन्यासविनियोगान्महामुनिः॥ १८१॥

वृत्तिः—तिम्रयोगात्-तेना नियायथा, रत्नना नियायथा, महात्मेह-महात्मा व्यक्षी क्षेष्ठमां, कृतकृत्यो यथा भवेत्-क्षेम कृतकृत्य हो।य छे, क्षेष्ठ रत्नविश्व कृतकृत्य हे।य छे; तथायं-तेम व्या, व्यक्षिकृत याथी, धर्मसंन्यासविनियोगात्-धर्मसंन्यासना विनियायथप्री, महामुनि:—महासुनि, कृतकृत्य हो।य छे.

તસ વિનિયોગે તે અહીં, કૃતકૃત્ય જ્યમ થાય; ધર્મ સંન્યાસ નિયાગથી, તેમ મહામ્રુનિરાય. ૧૮૧.

અર્થ:--તે રતના વિનિયાગથી અહીં જેમ તે મહાતમા કુતકૃત્ય થાય છે, તેમ આ મહામુનિ ધર્મસંન્યાસના વિનિયાગથી કુતકૃત્ય થાય છે.

## વિવેચન

" તાસ નિયાગે કરણ અપૂર્વ, લક્કે મુનિ કેવલ ગેહાજ. "—યા. સજ્ઝા. ૮,૨.

તે રતનના વિનિધાગથી જેમ અહીં લાકમાં કાઇ મહાત્મા-રતનવિશ્ધ કુતકૃત્ય થાય છે, તેમ આ દૃષ્ટિવાળા યાગી મહામુનિ ધાર્માત્માત્માના વિનિધાગથકી કૃતકૃત્ય થાય છે.

રત્નપરીક્ષા કરી જાણુનારા રત્નવિલુક ચાકસી, ઝવેરી શુદ્ધ દેષ્ટિથી જ્યારે રત્નના યથેમ્છ વ્યાપાર કરે, ત્યારે જ તે કૃતકૃત્ય થયા કહેવાય છે કારણ કે રત્નપરીક્ષા સંખંધી અમે તેટલું જાણુપણું હાય, પણ જ્યાં સુધી વ્યવહારમાં—વ્યાપારવિનિમયમાં રત્નવિધ્યુક્નું તેના પ્રયાગ ન કરવામાં આવ્યા હાય, ત્યાં સુધી તેનું સાર્થ કપણું— દર્શાત કૃતાર્થ પણું થયું કેમ કહેવાય ? પણ રત્નના કથવિકયમાં, લેવડદેવડમાં ઉપયોગી થાય તેની ખાતર જ જે રત્નપરીક્ષાનું જ્ઞાન અનિવાર્થ પણ આવશ્યક હતું, તે જ્ઞાનના વ્યાપારમાં જ્યારે વિનિયાગ (Practical application) કરવામાં આવે, તે તેના યથેમ્છ લાભ ઊઠાવવામાં આવે, ત્યારે જ તેનું કૃતકૃત્યપણું ગથાય, ત્યારે જ તેનું કામ થયું કહેવાય.

તે જ પ્રકારે આ દિષ્ટવાળા યાંગી મહામુનિ અહીં ધર્મ સં-યાસના વિનિયાગથી, અર્થાત્ શુદ્ધ દિષ્ટથી તાત્વિક આચરણુરૂપ વિશિષ્ટ પ્રયાગથી-ધર્મ વ્યાપારરૂપ પ્રયાજનથી કૃતકૃત્ય થાય છે; કારણ કે ધર્મ સં-યાસ સંબંધી ગમે તેટલું જાણુપણું હાય, ધર્મ સં-યાસ ગમે તેટલી તાલીમ લીધી હાય, પણ જ્યાં સુધી હજા તેના નિશ્ચયશુદ્ધ વિનિયાગ વ્યવહારમાં તાત્વિકપણું ઉપયાગ ન કરવામાં આવ્યા હાય, ત્યાં સુધી પરમાર્થથી તેનું સાર્થકપણું થયું કેમ કહેવાય ? પણ પ્રસ્તુત ધર્મ સં-યાસની યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય તે ખાતર જ જે અત્યારસુધીની જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની અખંડ આરાધનારૂપ તાલીમ અત્યંત આવશ્યક હતી, તેતા હવે અહીં તાત્વિક ધર્મ સં-યાસપણું વ્યવહારૂ પ્રયોગ કરવામાં આવે છે, અને તર્જન્ય પરમ આત્મલાભ ઊઠાવવામાં આવે છે. એટલે અહીં આ દિષ્ટમાં જ ધર્મ સં-યાસના વિનિયાગથી ( Practice ) કૃતકૃત્યપણું હાય છે. અર્થાત્ અત્રે જ શુદ્ધ રત્નવાણુક્ત, ધર્મ સં-યાસ યાગરૂપ રત્નવાણુક્ત, ધર્મ સં-યાસ યાગરૂપ રત્નવાણુક્ત, ધર્મ સં-યાસ યાગરૂપ રત્નવાણુક્ત, ધર્મ સં-યાસ યાગરૂપ રત્નવાણુક્ત, થઇ જાય છે, અહીં જ તેનું આત્મસિહિતું કામ થઇ જાય છે, અહીં જ તેનું આત્મસિહિતું કામ થઇ

જાય છે, અહીં જ તે સાચા ' ધર્મ સંન્યાસ ' યાગી—' સંન્યાસી ' અની પરમ આત્મ-કલ્યાણને પામે છે. કારણ કે આ દૃષ્ટિ પ્વેં ના અત્યાર સુધીના જે ધર્મ સંન્યાસ યાગ હતા, તે તાત્તિક ન્હાતા, અતાત્તિક હતા. તેમાં પ્રવૃત્તિ—લક્ષણ ધર્મીના સંન્યાસ—ત્યાગ જરૂર હતા, એટલે જ તે અતાત્તિક છતાં ' ધર્મ સંન્યાસ ' નામને યાગ્ય હતા; તેમજ તે તાત્તિક ધર્મ સંન્યાસની યાગ્યતા પામવા માટે પણ આવશ્યક ને ઉપકારી હતા, એટલે પણ તેને ઉપચરિતપણે તે ધર્મ સંન્યાસ નામ ઘટતું હતું. પણ અહીં તા તાત્તિક ધર્મ સંન્યાસ-યાગ હાય છે. ધર્મ એટલે ક્ષાયાપશમિક ભાવ, તેના અહીં સંન્યાસ—ત્યાગ હાય છે, માટે તે ધર્મ સંન્યાસયોગ અત્રે યથાર્થપણે પરમાર્થથી હાય છે.

તથા—

## द्वितीयापूर्वकरणे मुख्योऽयमुपजायते । केवलश्रीस्ततश्चास्य निःसपत्ना सदोदया ॥ १८२ ॥

બીજા કરણ અપૂર્વમાં, મુખ્ય એહ ઉપજંત; (તેથી તેને) નિરાવરણ નિત્યાદયા, કેવલલક્ષ્મી વરંત. ૧૮૨.

અર્થ:—ખીજા અપૂર્વ કરણમાં મુખ્ય એવા આ ધર્મ સંન્યાસ ઉપજે છે, અને તેથી કરીને આ યાગીને નિઃસપત્ના–નિરાવરણ એવી સદાદયા કેવલલક્ષ્મી હાય છે.

## વિવેચન

શ્રેહ્યુવર્ત્તા એવા બીજા અપૂર્વ કરાશુમાં મુખ્ય એવા આ ધર્મ સંન્યાસચાગ ઉપજે છે,–ઉપચરિત તા પ્રમત્ત સંયતથી આરંભીને ઢાય છે. અને તે ધર્મ સંન્યાસના વિનિયાગ થકી આ યાગીને નિરાવરણ એવી કેવલશ્રો ઉપજે છે,–કે જે પ્રતિપાતના અસાવે કરીને સદેદયા હાય છે.

આ ધર્મસ'ન્યાસ ચાંગ જે કહ્યો, તે મુખ્ય અર્થાત્ તાત્વિક કાંટિના ધર્મ-સંન્યાસ કચારે હાય છે ? તેનું અહીં સ્પષ્ટીકરણ છે. મુખ્ય-તાત્વિક ધર્મસંન્યાસ શ્રેણીમાં આવતા બીજા અપૂર્વ કરણ સમયે પ્રાપ્ત હોય છે,-જો કે ઉપચરિત-તાત્વિક અતાત્વિક એવા ધર્મસંન્યાસ પ્રમત્તસ'યત ગુણસ્થાનથી માંડીને હાય ધર્મસંન્યાસ છે, અને તે અનુક્રમે તાત્વિક ધર્મસંન્યાસ પામવાની ચાગ્યતા માટે-અધિકારી થવા માટે પરમ ઉપકારી થાય છે. આ અતાત્વિક ધર્મન

वृत्तिः—हितीयापूर्वकरणे-दितीय अपूर्व करण्मां, श्रेश्वित्ती अवा अपूर्व करण्मां, मुख्योऽ-यम्-मुण्य अवे। आ धर्म संन्यासः उपजायते-अपले छे,-अपथरित ते। प्रमत्त संयतथी आरंशीने अपले छे. केवलश्रीस्ततश्च-अने देवलश्री तेथी क्रीने-धर्म संन्यास विनिधाण यथा, अस्य-आ याजीने, निःसपत्ना-निःसपत्ना, पतिपक्ष रहित (निरावरण्), सदोद्या—सदे।हया,-प्रतिपातना अलावे क्रीने. સંન્યાસમાં પ્રવૃત્તિલક્ષણ ધર્મીના સંન્યાસ-ત્યાગ હાય છે, અને તાત્તિક ધર્મ-સંન્યાસમાં ક્ષયાપશમભાવરૂપ ધર્મીના સંન્યાસ-ત્યાગ હાય છે, એટલે ' ધર્મ સંન્યાસ ' સંજ્ઞા યથાર્થ છે.

અહીં 'બીજા ' અપૂર્વ કરણુમાં આ તાત્તિક ધર્મસંન્યાસ પ્રગટે છે એમ કહ્યું તે સહિતુક છે, કારણુ કે પહેલું અપૂર્વ કરણુ જે લંધિલેકનું કારણુ છે, તેમાં આ પ્રસ્તુત ધર્મ-સંન્યાસ હાઇ શકે નહિં. એટલા માટે 'બીજા 'માં એમ કહી તેના અપવાદ સ્વગ્યા. આમ આ અપૂર્વ કરણુ બે છે:—(૧) લંધિલેકના કારણુરૂપ તે પહેલું; (૨) ક્ષપક શ્રેણી વેળાનું તે બીજાં. આ 'અપૂર્વ કરણુ ' એટલે શું ? 'અપૂર્વ ' એટલે અનાદિકાળના ભવભ્રમણુમાં જે કદી પણુ પૂર્વ પ્રાપ્ત થયા નથી, એવા શુભ-પ્રશસ્ત આત્મપરિણામ. તેમાં પહેલા અપૂર્વ કરણુનું ફળ લંધિલેક છે અને તે લંધિલેકનું ફળ સમ્યગૃદર્શન છે. અને પછી કર્માસ્થિતમાંથી સંખ્યાત સાગરાપમ વ્યતીત થયે આ બીજાં અપૂર્વ કરણુ-અપૂર્વ આત્મપરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે આ તાત્વિક ધર્મસંન્યાસ યાંગ ક્ષપક કરણુ-અપૂર્વ આત્મપરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે આ તાત્વિક ધર્મસંન્યાસ યાંગ ક્ષપક કરણુ-અપૂર્વ આત્મપરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે. (આને 'અપૂર્વ કરણુ ' કહેવાના કારણું માટે જોઓ પૃ. ૪૩–૪૪).

આ અપૂર્વ કરણુર્ય અપૂર્વ આત્મસામર્થ્ય પામીને, પરમ આત્મવીયેલ્લાસ સ્કુરાવીને જે યાંગીયુરુષ ક્ષ્મપકશ્રોણી પર આરઢ થાય છે, તેને આ તાત્વિક ધર્મસાન્યાસ નામના સામર્થ્ય ચાંગ હોય છે, કારણ કે તે ક્ષયોપશમર્ય ધર્મીનું ક્ષ્મપકશ્રેણી ક્ષપણ કરતા કરતા આગળ વધે છે; કર્મ પ્રકૃતિઓને સર્વથા કેવલશ્રી અપાવતા ખપાવતા, ખતમ કરતા કરતા, ઉડાવતા ઉડાવતા, ગુણ સ્થાનકની શ્રેણી પર વેગે ચઢતા જાય છે. અને આમ કર્મશત્રુના ક્ષય કરતા કરતા, ક્ષાયાપશમિક ધર્મીના સંત્યાસ કરતા કરતા, આ પરમ સમર્થ વીર 'સંત્યાસી ' ૮-૯-૧૦-૧૨ ગુણસ્થાનને વટાવી જઇ, તેરમા સચાગી કેવલિ ગુણસ્થાને પહોંચી 'નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન ' પ્રગટાવે છે. (જાઓ આકૃતિ ૩-પૃ. પર.)

અને આમ ધર્મસંન્યાસના વિનિયોગથી આ સામર્થ્ય યોગીને કેવલલફમીની-કેવલશ્રીની પ્રાપ્તિ હોય છે, અર્થાત્ કેવલજ્ઞાન-દર્શનની ઉત્પત્તિ હોય છે, કે જેમાં કાઇપણ પ્રતિઅંધક-વિરાધક પ્રતિપક્ષરૂપ આવરણ હોતું નથી. આવી આ નિરાવરણ કેવલશ્રી 'શ્રીમદ્દ' સદાદયા હોય છે, અર્થાત્ કાઇપણ કાળે તેના પ્રતિપાતના અભાવ લગવાન્ હોવાથી સદા ઉદયવંતી જ હોય છે. એટલે આવી અતુપમ કેવલશ્રી સંપન્ન આ 'શ્રીમદ્દ' લગવાન્ જિનરાજ રાજેશ્વર આત્મસામાન્ય લદમીથી સદા વિરાજે છે. તેનું અપૂર્વ વર્ણન લાક્ષણિક શૈલીમાં કવિરાજ દેવચાંદ્ર છાએ ગાયું છે:—

" મહાલદ જિનરાજ! રાજરાજ વિરાજે હાે આજ તુમારડાંછ; ક્ષાયિક વીર્ય અનંત, ધર્મ અભંગે હાે તું સાહિળ વડાેછ…. હું બલિહારી રે શ્રી જિનવર તાણી રે.

કર્ત્તા ભાષ, કારક કારણ હા તું સ્વામી છતાં છ; જ્ઞાનાનંદ પ્રધાન, સર્વ વસ્તુના હા ધર્મ પ્રકાશતાં છ.... હું અલિહારી ગ સમ્યગૃદર્શન મિત્ત, સ્થિર નિહીર રે અવિસંવાદતા છ; અત્યાભાધ સમાધિ, કાેશ અનશ્વર રે નિજ આનંદતા છે. "—શ્રી દેવચંદ્ર છે.

કારણ કે આ આત્મસામ્રાજ્યના સ્વામી શ્રીમદ્દ ભગવાનુમાં રાજરાજેધરના સમ્રાટ્ના સંપૂર્ણ લક્ષણ જેવામાં આવે છે. જેમકે-તેમનામાં અનંત એવું ક્ષાયિક વીર્ય પ્રગટયું છે, અને તેથી આત્મસ્વભાવરૂપ ધર્મના અભંગપણાએ કરીને એ 'વડા સાહેબ ' માટામાં માટા સાહેળ થયા છે. તે આત્મભાવના શ્રી જિતરાજ કર્ત્તા-ભાજતા, કારક કારણ છે, એટલે તે છતા-પ્રગટ એવા સ્વસ્વરૂપના રાજરાજે શ્વર स्वाभी थया छे. तेमने जानानंह नामने। प्रधान छे हे के सर्व वस्तुने। धर्भ प्रकाशे छे; अने सम्यग्दर्शन नामना भित्र छे है के स्थिर अवी अवि-સંવાદિતાના નિર્ધાર કરે છે, બધુંય બરાબર છે એની તકેદારી રાખે છે. તેમને અવ્યાબાધ સમાધિરૂપ નિજાનંદમય અવિનશ્વર કાેશ છે, અખૂટ ખજાના છે. અસંખ્ય આત્મપ્રદેશરૂપ તેના દેશ છે કે જે પાતપાતાની રીતે ગુણસંપત્તિથી લર્યા છે. એમને ચારિત્રરૂપ અલંગ દુર્ગ છે, અજેય કિલ્લા છે, કે જે આત્મશક્તિથી પરનાે⊢પરભાવરૂપ શત્રુના જય કરવા સંચર્યા છે. ક્ષમાદિ ધર્મરૂપ તેમનું સૈન્ય છે. પરિહ્યુતિ પ્રભુત્વરૂપ-આત્મપરિદ્યુતિના સ્વામિત્વરૂપ તેમનું આકરૂં ખલ છે. આવા આ પ્રભુએ સકલ તત્ત્વના પ્રગટભાવ સાદિ અનેતી રીતે ધારણ કરી છે. દ્રવ્ય-ભાવ સર્વ શત્રુના નાશ કરીને આવા આ 'સાહિખ' અવતર્યા છે; અને તે સહજ સ્વભાવ વિલાસના લાગી, ઉપયાગી એવા જ્ઞાનગુણ લર્યા છે.

" દેશ અસંખ્ય પ્રદેશ, નિજ નિજ રીતે રે ગુહ્યુસંપત્તિ ભર્યાછ; ચારિત્ર દુર્ગ અભંગ, આતમશકતે હૈા પર જય સંચર્યાછ…..હું બલિહારી૦ ધર્મ ક્ષમાદિક સૈન્ય, પરિદ્યુતિ પ્રભુતા હૈા તુજ ખલ આકરાજી; તત્ત્વ સકલ પ્રાગ્ભાવ, સાદિ અનંતી રે રીતે પ્રભુ ધર્યોછ…..હું ખલિહારી૦ દ્રત્યભાવ અરિ લેશ, સકલ નિવારી રે સાહિખ અવતર્યોછ; સહજ સ્વભાવ વિલાસ, ભાગી ઉપયોગી રે જ્ઞાનગુષ્ટ્રે ભર્યોછ. "—શ્રી દ્વયંદ્રછ.

સિંહાવલાકન નીતિથી અધિકૃત વસ્તુના નિર્ધારણાર્થે કહે છે:—

स्थितः शीतांशुवज्जीवः प्रकृत्या भावशुद्धया। चंद्रिकावच विज्ञानं तदावरणमभ्रवत्॥ १८३॥

ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિ થકી, સ્થિત ચંદ્ર શું જૅવ એહ; જ્ઞાન ચંદ્રિકા સમ અને, તદાવરણ છે મેહ ૧૮૩

અર્થ:--જીવ, ચંદ્રની જેમ, ભાવશુદ્ધ એવી પ્રકૃતિથી સ્થિત છે; અને વિજ્ઞાન ચંદ્રિકા જેવું છે, તેનું આવરણ અભ્ર-વાદળા જેવું છે.

## વિવેચન

આત્મા ચંદ્રની પેઠે પાતાની--આત્મીય ભાવશુદ્ધ એવી પ્રકૃતિથી સ્થિત છે,-કાંઇ स्थापित करवाने। नथी; अने के विज्ञान छे ते कथीत्स्ता केयूं-ग्रांहनी केयूं छे. आ કેવલાદિનું ઉપમામાત્ર છે. અને તદાવરણ અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણ તે અન્ન જેવું-વાદળા જેવું છે. પ્રત્યેક વસ્તુ ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિથી-શુદ્ધ સ્વભાવથી નિજ નિજ સ્વરૂપમાં સ્થિત છે જ, કાંઇ નવી સ્થાપવાની નથી. તેમ આત્મ-વસ્તુ પણ ભાવશુદ્ધ એવી પ્રકૃતિથી-સ્વ-ભાવથી સ્થિત જ છે, કાંઇ નવી સ્થાપિત કરવાની નથી. અત્રે ચંદ્રની આત્મ-ચંદ્ર ઉપમા સાંગાયાંગ સુઘટપણ ઘટે છે:- ચંદ્ર જેમ આકાશમાં પ્રકૃતિથી-જ્ઞાન-ચંદ્રિકા કુદરતથી-સ્વભાવથી સ્થિત છે, તેમ આત્મા પણ નિજ પ્રકૃતિથી-કુદરતી સહજ સ્વભાવથી ચિદાકાશમાં સ્થિતિ કરી રહ્યો છે. આકાશમાં સ્વસ્થાને સ્થિત રહ્યો છતા ચંદ્ર જેમ ચંદ્રિકા પ્રસારે છે. તેમ સ્થિર એવા સ્વસ્ત્રરૂપ पहमां स्थित आत्मा ज्ञान३प क्योत्स्ना-यंद्रिक्ष विस्तारे छे. पण ग्रांहनीथी अभिआहिने પ્રકાશિત કરતાં છતાં ચંદ્ર કાંઇ ભૂમિરૂપ ળની જતા નથી; તેમ આત્મા પણ જ્ઞાન-જ્યાત્રનાથી વિશ્વને પ્રકાશતાં છતાં, કાંઇ વિશ્વરૂપ ખતી જતા નથી. આમ સ્વ-પર પ્રકાશક ચંદ્રિકા रैक्षावता अंद्र स्वस्थाने स्थित रह्यो छे, तेम स्व-पर अवकासक ज्ञान-अंद्रिका विस्तारते। आत्मा पण निજ સ્વकावपदमां समवस्थित જ रह्यों છે. આ प्रमाणे निश्रयवार्त्ता છે, તત્ત્વશુદ્ધ પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી સ્થિતિ છે. અને જે સ્વભાવ છે તે કઢી અન્યથા થતા નથી, કારણ કે અન્ય દ્રવ્યરૂપ થવું તે તા સ્વભાવ નહિં, પણ પરભાવ જ છે. ( જીએ પૃ. ૪૮૩, તથા <sup>8</sup>લાે. પૃ. ૭૫) આત્માના ૨૧-૫૨૫કાશક એવા જ્ઞાયક સ્વભાવ છે, એટલે તે વિશ્વને

वृत्ति—स्थित:-स्थित छे, निक्षं हे स्थापनीय, स्थापनीय नथी, शीतांशुवत्-शीतांशु-यंद्रनी क्रेम, जीव:-छव, आत्मा, प्रकृत्या-आतीय,-पेतानी प्रकृतिथी भावशुद्धा-आवशुद्ध अनी, तत्त्व-शुद्ध अनी स्थेम अर्थ छे. तेमक-चंद्रिकावच्य-अने यंद्रिक केवुं, क्येत्स्ता-यांद्रनी केवुं, विज्ञानम्-विज्ञान. हेवल दिनुं आ अपमानात्र छे. तदावरणम्- नदायरण, जानावरण, अस्वत्-अप केवुं, भेधपटल केवुं छे, लेम अर्थ छे.

જાણે છે, પણ તેથી તે કાંઇ વિશ્વરૂપ ખની જતા નથી. આ અંગે પરમ તત્ત્વદેશ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીતું આ પરમ રહસ્યમય વચનામૃત પુન: પુન: મનન કરવા યાેગ્ય છે:—

" શંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે, તેના કિરણુની કાંતિના પ્રભાવથી સમસ્ત ભૂમિ શ્વેત થઇ જાય છે, પણ શંદ્ર કંઇ ભૂમિરૂપ કાંઇ કાંળે તેમ થતા નથી. એમ સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશક એવા આ આત્મા તે ક્યારે પણ વિશ્વરૂપ થતા નથી, સદા સર્વદા ચૈતન્યસ્વરૂપ જ રહે છે. વિશ્વમાં જીવ અલેદતા માને છે એ જ બ્રાંતિ છે. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

" રોય જ્ઞાન શું નિવ મિલે રે લાલ, જ્ઞાન ન જાયે તથ્થ રે; પ્રાપ્ત અપ્રાપ્ત પ્રમેયને રે લાલ, જાણે જે જિમ જથ્થ રે.—શ્રી દેવયાંડ્રજી.

અને આમ શુદ્ધ સ્વભાવથી સ્વસ્થાને સ્થિત છતાં ચંદ્રને જેમ મેઘપટલ-વાદળાં આવરે છે, ઢાંકી ઘે છે, ને તથી તેનું યથાર્થ દર્શન નથી યતું; તેમ શુદ્ધ સ્વભાવસ્થિત માતમાને જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ રૂપ મેઘપટલ આવૃત કરે છે-ઢાંડી ઘે છે. भने तेथी तेतुं यथास्थित हश<sup>९</sup>न यतुं नथी. तथापि मेधपटल गमे ઝાનાવરણ-મેઘ તેટલું ગાઢ હાય છતાં, જેમ ચંદ્રની કંઇ ને કંઇ છાંયા દેખાયા વિના રહેલી નથી, તેની કંઇ ને કંઇ ચંદ્રિકા વાદળને વી'ધીને મહાર નિક્રત્યા વિના રહેલી નથા, 'અંદ્ર છુપે નહિં બાદલ છાયાં'; તેમ કેવલજ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મ-ચંદ્ર ગમે તેટલા ગાઢ કર્મ પટલના આવરણથી આવૃત હાય, તાપણ તેની કાંઇ ને કાંઇ ઝાંખી થયા વિના રહેતી નથી, તેની કંઇ ને કંઇ જ્ઞાન-જ્યોત્સ્તા ઉાકીઉ કરી ચૈતન્ય સ્વરૂપના ખ્યાલ આપ્યા વિના રહેતી નથી. એટલા માટે જ અક્ષરના અનંતમા લાગ જેટલા કેવલ-मानने। भाग नित्य उद्याउँ। क रहे छे भेम शास्त्रमां× हहुं छे. नहिं तो ते पण की अवसर्ध काय ते। छव अछवप्रधाने पानी काय. એटले हैवलज्ञानावरधाने लीधे की है ज्ञानना પૂર્ણ મકાશ પ્રાપ્ત થતા નથી, તાપણ અંશપ્રકાશરૂપ મંદ પ્રકાશ તા સદાય અવશ્ય હશ્યમાન હાય જ છે. અને તે મંદ પ્રકાશનું કારણ પણ પ્રસ્તુત કેવલજ્ઞાનાવરણ જ છે. આમ કેવલજ્ઞાનાવરશારૂપ એક જ કારણને લીધે પૂર્ણ પ્રકાશરૂપ કેવલજ્ઞાન ઉપજત્ नथी; अने भंद प्रकाश३५ छाद्मस्थिक ज्ञान ६५% छे \* "सुद्दुवि मेघसमुद्द होति पमा चंदसुराणां "—श्री नंदीसूत्र, ४२

આ મંદ પ્રકાશમાં પણ જે તરતમતા દેખાય છે, ન્યૂનાધિકતા દેખાય છે, ચિત્ર-

<sup>× &</sup>quot;सवजीवाणंपि य णं अक्खरस्स अनन्ततमो भागो णिच्चुग्घाडिओ चिद्वह, स्रो विश्व जद्द आवरिजा तेणं जीवो अजीवत्तणं पाविजा।"—श्री नंदीस्त्र, ४१

<sup>\* &</sup>quot; अयं च स्वभावः केवलज्ञानावरणावृतस्य जीवस्य प्रनपटलच्छन्नस्य,
रवेरिव मंदमकाश इत्युच्यते । तत्र हेतुः केवलज्ञानावरणमेव । "--- श्री झालिशन्ह

विशित्र लेह हे आय छे, तेनुं डारणु मित्रानावरणुहि ईतर डमें छे. वस्नना विवरमांथी है जीतना विवरमांथी (छिद्रमांथी) हे आता अञ्चान्छाहित सूर्यना स्थे। परामः मंह प्रडाशमां पणु तरतमता है। य छे, तेम अंतरालमां रहेला मिति अनित क्षांति कान्य है। विश्व है विल्लानावरणु न्यूनाधिकता, स्थे। परामना कान्य मंह प्रडाशमां पणु तरतमता है। य छे—न्यूनाधिकता, स्थे। परामना वत्तापणुं है। य छे. अने तेथी डरीने मिति आहि ते ते ज्ञानावरणु डमीना स्थे। परामना अनंत लेह अन्मे छे. में तेम है।, पणु आत्म- यंद्रनी अदिक्षों। कंध ने कंध प्रडाश अवश्य अनावृत है। य छे—अणुढांक्यों अरहे छे. स्थेटला माटे अ कहीं छे है-ज्ञान स्थे आत्माना स्वपरावसाहकः असाधारणों गुणः। "

—શ્રી યશાવિજયજીકૃત જ્ઞાનબિન્દુ

પ્રકૃતનું યાજન કહે છે —

# घातिकर्माभ्रकल्पं तदुक्तयोगानिलाहतेः। यदापैति तदा श्रीमान् जायते ज्ञानकेवली॥१८४॥

ધાતિકર્મ વાદળ સમું, વાતાં યાગ સુવાય; દૂર થાય ત્યારે શ્રીમાન્ , જ્ઞાનકેવલી થાય. ૧૮૪

અર્થ:-- લાતિકર્મ વાદળા જેવું છે, તે ઉક્ત યાેગરૂપ વાયુના આઘાતથી (સપાટાથી) જ્યારે દ્ર થાય છે, ત્યારે તે શ્રીમાન્ જ્ઞાનકેવલી અર્થાત્ સર્વજ્ઞ થાય છે.

## વિવેચન

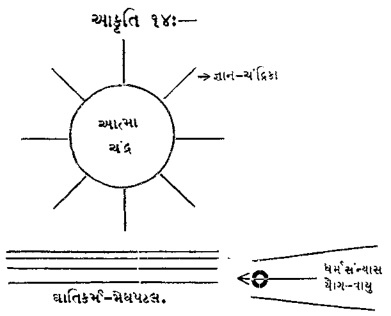
જ્ઞાનાવરણીયાદિ જે ઘાતિકર્મ તે અભ્ર જેવું-વાદળા જેવું વર્તે છે. તે ઘાતિકર્મ,-ઉપરમાં હમણાં જ કહેવામાં આવેલા **ધર્માસંત્યાસ ચાગ**રૂપ પવનના સપાટાથી,-જ્યારે

वृत्ति:—घातिकर्म-धातिकर्भ, ग्रानावरणीय आहि, तथा ग्रानावरणीय, दर्शनावरणीय, भोढनीय अने अंतराय. आ-अभ्रकरूपम्-अभ्र, वादणा केवुं वर्षे छे. तद्-ते धातिकर्भ, उक्तयोगानिलाहतेः जित्र-ढमणां क क्या ते येग-वायुना आधातथी-सपाटाथी ( अमे अर्थ छे ) यदापैति-क्यारे दूर थाय छे-श्रेणीनी परिसमाप्ति वेणाये, तदा-त्यारे, श्रीमान्-श्रीमान्, श्रीमद्दते,-भुण्य अवा विक्रमयेग्यी, पराक्षमयेग्यी, जायते ज्ञानकेवली-ग्रानकेवली थाय छे, सर्वंग्र थाय छे, अमे अर्थ छे.

<sup>+ &</sup>quot; स च अपान्तरालाविस्थतमितज्ञानाद्यायरणक्षयोपद्यमभेदसंपादितं नानात्वं भजते । धनपटलाच्छन्नरवेः मंद्रप्रकाश इव अन्तरालस्थकुटकुट्याद्यायरणविवरप्रवेशात् । " धनादिलाच्छन्नरवेः मंद्रप्रकाश इव अन्तरालस्थकुटकुट्याद्यायरणविवरप्रवेशात् । " धनादि ( लुगे। )—श्री शानिभिन्दुः

શ્રેણીની પરિસમાપ્તિ વેળાયે વીખેરાઇ જાય છે, ત્યારે મુખ્ય એવા પરાક્રમયાંએ કરીને તે શ્રીમાન્ જ્ઞાનકૈવલી-સર્વજ્ઞ થાય છે.

ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર 'દ્યાતિકમે' કહેવાય છે. તે આત્માના મૂળ સ્વભાવભૂત ગુણની દ્યાત કરે છે, માટે 'દ્યાતિ '-દ્યાત કરનારા છે. ગ્રાનાવરણીય કર્મ આત્માના ગ્રાનસ્વભાવગુણને આવૃત દ્યાતિકમેં-અભ્ર કરી તેની દ્યાત કરે છે. દર્શનાવરણીય કર્મ આત્માના દર્શન ગુણને આવરી તેની દ્યાત કરે છે. માહનીય કર્મ આત્માના પરમ નિશ્ચય-સ્વરૂપ સમ્યક્ત્વ ગુણને તથા ગ્રાનદર્શન સ્વભાવમાં સ્થિતિરૂપ ચારિત્ર ગુણને હણે છે, દ્યાત કરે છે. આના મન્યાના મનંત વીર્ધ ગુણને હણે છે, દ્યાત કરે છે. આમ આત્માના સ્વભાવભૂત મૂળ ગુણની દ્યાત કરતા હોવાથી આ ચારેય કર્મીને 'દ્યાતિકમે' એવી યથાર્થ સંગ્રા આપવામાં આવી છે.



" तत्र घातीनि चत्वारि कर्माण्यन्वर्थसंज्ञया। घातकत्वाद् गुणानां हि जीवस्यैवेति वाक्स्मृतिः॥"—श्री पंचाध्यात्री,

આ ચાર ઘાતિકર્મમાં પણ માહનીય કર્મ સર્વથી વધારે બળવાન્ છે. તે કર્મના રાજા કહેવાય છે, કારણ કે જ્ઞાનાવરણીયાદિ બીજાં કર્મી જ્યારે આત્માના તે તે ગુણાને આવરણ માત્ર કરે છે, ત્યારે આ માહનીય કર્મ તે આત્માના તે તે માહનીય: ગુણને વિપરીત સ્વાદવાળા બનાવી દે છે. દર્શનમાહનીય આત્માના કેમીના રાજા સમ્યગ્ નિશ્ચય-શ્રહાતરૂપ સમ્યક્ત્વ ગુણને વિપરીત-મિથ્યા શ્રહાનરૂપ

મિશ્યાત્વમાં ફેરવી નાંખે છે. અને ચારિત્ર માહનીય આત્માના સ્વલાવસ્થિતિરૂપ ગુણને વિભાવ સ્થિતિપણામાં પલટાવી નાંખે છે. આમ આત્માના પરમ અમૃતમય ગુણને વિષમય વિકૃત સ્થિતિમાં પલટાવી નાંખવાનું મહાદુષ્ટ અધમ કૃલ્ય (Villain's action) માહનીય કર્મ કરે છે. બીજાં કર્મ તા માત્ર આવરણ કે આંતરાય કરીને અટકે છે, ત્યારે આ મહાનુલાવ (!) માહનીયકર્મ તા પાતાનું દાઢડહાપણ વાપરી ઉલટા બગાડા કરી મૂકે છે! એટલે જ એ આત્માના લયંકરમાં લયંકર ને માટામાં માટા દુશ્મન (Ring-leader) છે. તે નાયકના જોર પર જ બીજાં કર્મીનું બળ નભી છે, તેનું જોર ક્ષીણ થતાં અન્ય કર્મીનું બળ પણ ક્ષીણ થાય છે. આમ અન્ય કર્મીના આશ્રયદાતા—' અન્નદાતા ' હાવાથી નેકનામદાર માહનીયને કર્મીના ' રાજા ' કહ્યો છે તે યથાઈ છે.

"કર્મ અનંત પ્રકારના, તેમાં મુખ્યે આઠ; તેમાં મુખ્યે માહનીય, હણાય તે કહું પાઠ. કર્મ માહિનીય લેંદ છે, ૧ દર્શન ૨ ચારિત્ર નામ; હશે ૧ છાંધ ૨ વીતરાગતા, અચૂક ઉપાય આમ."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

"કર્મની મૂળ પ્રકૃતિ આઠ, તેમાં ચાર ઘાતિની અને ચાર અઘાતિની કહેવાય છે. ચાર ધાતિનીના ધર્મ આત્માના ગુણુની ધાત કરવાના અર્થાત્ (૧) તે ગુણુને આવરણ કરવાના, અથવા (૨) તે શુશ્રુનું ખળ-વીર્ય રાધવાના, અથવા (૩) તેને વિકળ કરવાના છે. અને તે માટે ઘાતિની એવી સંજ્ઞા તે પ્રકૃતિને આપી છે. આત્માના ગુણ જ્ઞાન, દર્શન तेने आवरण ५र तेने अनुहमे (१) ज्ञानावरणीय अने (२) दशीनावरणीय अवुं नाम આપ્યું. અંતરાય પ્રકૃતિ એ ગુણને આવરતી નથી, પણ તેના લાગ ઉપલાગ આદિને, તેનાં વીર્ધ-ખળને રાકે છે. આ ઠેકાણે આત્મા લાગાદિને સમજે છે, જાણે દેખે છે એટલે આવરણ નથી; પણ સમજતાં છતાં ભાગાદિમાં વિઘ્ન-અંતરાય કરે છે, માટે તેને આવરણ નહિં પણ અંતરાય પ્રકૃતિ કહી. આમ ત્રણ આત્મવાતિની પ્રકૃતિ થઇ. ચાથી ઘાતિની પ્રકૃતિ માહનીય છે. આ પ્રકૃતિ આવરતી નથી, પણ આત્માને મૂચ્છિત કરી, માહિત કરી વિકળ કરે છે; જ્ઞાન, દર્શન છતાં, અંતરાય નહિં છતાં પણ આત્માને વખતે વિકળ કરે છે, ઊંઘા પાટા ખંધાવે છે, મુંઝવે છે, માટે એને માહનીય કહી. આમ આ ચારે સર્વધાતિની પ્રકૃતિ કહી. બીજી ચાર પ્રકૃતિ જો કે આત્માના પ્રદેશ સાથે જોડાયેલી છે તથા તેનું કામ કર્યા કરે છે અને ઉદય અનુસાર વેદાય છે, તથાપિ તે આત્માના ગુણની આવરણ કરવારૂપે કે અંતરાય કરવારૂપે કે તેને વિકળ કરવારૂપે ઘાતક નથી માટે તેને અદ્યાતિની કહી છે. "-શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૭૯૩.

આ ચાર ઘાતિ કર્મ શિલાયના શેષ-બાકીના જે ચાર કર્મ છે, તે 'અઘાતિ '

કર્મ કહેવાય છે. આયુ, નામ, ગાત્ર ને વેદનીય એ 'અઘાતિ' કર્મ છે. કારણ કે તે આત્માના મૂળ સ્વભાવભૂત જ્ઞાન-દર્શન ગુણની ઘાત કરતા નથી. હા, अधाति डमि ते धाति डमिनि सद्धायड अवश्य थाय छे, पणु स्वयं आत्माना ते મૂળ જ્ઞાન-દર્શન સ્વભાવગુણને હણતા નથી. તથાપિ તે તે કર્મ પાત-પાતાની વિશિષ્ટ શક્તિ જરૂર દાખવે છે. જેમકે-આયુ કર્મથી જીવ અમુક મર્યાદિત સમય સુધી તે તે ગતિને વિષે તે તે દેહમાં સ્થિતિ કરે છે, અર્થાત આયુકમે જવને ચતુ-र्शितभय संसार३५ अंहिणानामां कडडी राजे छे, अने तेथी आत्माना अवगाहन शुक्त હાનિ પહેાંચે છે. નામકર્મ આત્માના અમૂર્તાત્વ-સક્ષ્મત્વ ગુણને ધાખા પહેાંચાઉ છે, જેથી કરીને આત્માના ગતિ-જાતિ-શરીર આદિ સ્થલ-મૂર્ત પર્યાયા પ્રગટે છે; એટલે નામકર્મ ચિતારાએ ચિત્રેલા ચિત્રામણ જેવા ચિત્રવિચિત્ર નામ પામી આત્મા ળહુરૂપી-વિશ્વરૂપી અને છે! ગાતકમે આત્માના 'અગુરુલઘુ' ગુણને હાનિ કરે છે, જેથી કરીને એક શુદ્ધ સમસ્વરૂપ આત્મા ઉચ્ચ-નીચ ગાત્રરૂપ વિષમતાને પામે છે. વેદનીય કમે આત્માના અવ્યાખાધ સુખગુણને હશે છે. જેથી કરીને મધુથી ખરડાયેલ ખડ્ગધારા જેવ. શાતા-અશાતા વેદનીયના ઉદયથી સુખદુ:ખ ભાગવવા પડે છે. આમ આ ચાર અઘાતિ× કમેં પણ મૂળ આત્મગુણુઘાતી નહિ છતાં પાતપાતાની વિશિષ્ટ અસર જરૂર નીપજાવે છે, પાતપાતાના ભાવ જરૂર ભજવે છે.

આમ આ આઠ પ્રકારના કર્મ માંથી જે જ્ઞાનાવરણીયાદિ ઘાતિકર્મ છે, તે વાદળા જેવું છે. તે જ્યારે ધર્મ સંત્યાસ ચાંગરૂપ પવનના સપાટાથી શીલું વિશીલું થાય છે, વિઅરાર્ધ જાય છે, ત્યારે મુખ્ય એવા પરાક્રમ યાંએ કરીને તે શ્રીમાન્ ધર્મ સંત્યાસ જ્ઞાનકેવલી અર્થાત્ સર્વજ્ઞ પરમાત્મા થાય છે. વાદળાં જેમ વાયુના વાયુ: સ્પક્રે હ્યા હિલાળાથી વિખરાઇ જાય છે, તેમ ધર્મ સંત્યાસર પવનના આઘાતથી-સપાટાથી ઘાતિકર્મ રૂપ મેઘપટલ વિખરાઇ જાય છે. આ હમણાં જ કદ્યો તે તાત્રિક ધર્મ સંત્યાસ નામના સામર્થ્ય યાળ આઠમાં 'આપૂર્વ કરે હયું 'ગુલુસ્થાનથી શરૂ થાય છે, કે જ્યાં સપક્રે કે હ્યાનિ પ્રારંભ થાય છે. અત્રે આ સમર્થ યોગી અપૂર્વ આત્મવારાકમ—અપૂર્વ આત્મવીર્યોલ્લાસ દાખવતા ક્ષપક્રે હયું પર આરૃદ થાય છે, અને કર્મીને ક્ષય કરતા કરતા, ખપાવતા ખપાવતા, ખતમ કરતા કરતા, 'મહા લીર 'ની પેઠે આત્મસ્થાને વીરપહું પ્રકટ કરતા સતા, આગળ વધે છે. સમયે સમયે આત્મસ્થિતિમાં સંયમનરૂપ અનંતા સંયમ વર્ષ માન કરતા કરતા, ને કર્મ દેશાને ઉડાવતા ઉડાવતા, તે મહાયોગી ઉત્તરાત્તર ગુલુસ્થાન ભૂમિકાઓ કૂદાવતા જાય છે, અને ક્ષાયિક ભાવની વૃદ્ધિ કરતા જાય છે. યાવત બારમા ગુલુસ્થાનના અંતે માહનીય કર્મના સર્વ સંશ્લય કરી, તે પરમ યોગી પરમ અમાહસ્વરૂપ એવા પરમ વીતરાગભાવને પામે છે

<sup>× &</sup>quot;तत: शेषचतुष्कं स्यात् कर्माधाति विवक्षया।
गुणानां धातकाभावशकेरप्यात्मशक्तिमत्॥"—श्री पंथाध्याथी

"વીરપહું તે આતમ ઠાણે, જાષ્ટ્રયું તુમચી વાણે રે; ધ્યાને નાણે શક્તિ પ્રમાણે, દુવ નિજ પદ પહિચાણે રે."—શ્રી આનંદ**ધનછ**.

અને જેવું માહનીય કર્મ ક્ષય પામે છે કે તત્ક્ષણ જ તેના અવષ્ટ લે—એથે રહેલા જ્ઞાનાવરણાદિ બાકીના ત્રણ ઘાતિ કર્મ ક્ષય પામે છે, અર્ધાત્ કેવલજ્ઞાનાવરણ, કેવલ દર્શનાવરણ, ને આંતરાય કર્મની ત્રિપુટીના સર્વનાશ થાય છે. આમ કેવલજ્ઞાન માહિરિપુના જય થતાં આત્માના જયપટહ વાગી રહે છે, જીત-નગારં વાગે છે, અને આત્મા કર્મરિપુના જય કરનારા 'જિન' તરીકે, 'અરિહેત 'તરીકે, 'વીર' તરીકે જગત્માં પ્રસિદ્ધ થાય છે.

" સહજ ગુણ આગરા, સ્વામી સુખ સાગરા, જ્ઞાન વયરાગરા પ્રભુ સવાયા; શુદ્ધતા એકતા તીક્ષ્યુતા ભાવથી, માહ રિપુ છતી જયપડહ વાયા. "—શ્રી કેવચંક્છ.

"વીરજને ચરશે લાશું, વીરપર્શું તે માશું રે; મિથ્યા માહ તિમિર લય ભાશું, જીત નગારૂં વાશું રે."—શ્રી મ્યાનંદધનજી.

અને આમ આત્મ-ચંદ્રને આવરણ કરી રહેલ વાદળા જેવા ચાર ઘાતિકર્મ દ્રર થાય છે, કે તત્લણ શુદ્ધ પ્રકૃતિસ્થિત ઝળહળ જ્યોતિસ્વરૂપ આત્મા સ્વસ્વરૂપે પ્રગટ થાય છે. જેમ વાદળાનું આવરણ દ્રર થતાં ચંદ્ર સ્વયં પૂર્ણસ્વરૂપે પ્રકાશે છે, તેમ ઘાતિ-કર્મરૂપ મેઘપટલ ટળતાં પરંજયાતિસ્તરૂપ આત્મ-ચંદ્ર, જિનરાજ-ચંદ્ર સ્વયં પૂર્ણ કેવલજ્ઞાન સ્વરૂપે પ્રકાશે છે, શુદ્ધ સહ્જાત્મસ્તરૂપે ઝળહળે છે.

" ચાર કર્મ ઘનલાતિ તે વ્યવ<sup>ર</sup>છેદ જયાં, સવના ખીજ તણા આત્યંતિક નાશ જો; સર્વ ભાવ જ્ઞાતા દર્શ સદ્ધ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો.

અપૂર્વ અવસર. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

એટલા માટે જ કહે છે-

# क्षीणदोषोऽथ सर्वज्ञः सर्वलब्धिफलान्वितः। परं परार्थं संपाद्य ततो योगान्तमश्चते॥१८५॥

वृत्ति:-क्षीणदोष:--क्षीशृ होष केना थया छे ते,-सड़ल रागाहिना परिक्षयथी. अध-त्यारे क, सर्वक्षो-सर्वं हो, निरावरण् ज्ञानना लावे डरीते, सर्वछिष्णकान्वित:-सर्व लिष्ट ६ ६थी युक्त,- सर्व औत्सुड्यनी निष्टित्तथी. परं परार्थ संपाद्य-परम परार्थ संपादन डरी,-यथाकाव्य सन्यक्ष्यहि सक्षण्याया परार्थ-परीपडार डरी, ततो योगान्तमश्चते-पष्टी योगना आंतने पाने छे, योगना पर्यं तने पाने छे.

ક્ષીણ ઢાષ સર્વજ્ઞ તખ, સર્વ લબ્ધિ ફલવંત; પરમ પરાર્થ કરી પછી, લહે યોગના અંત ૧૮૫

અર્થ:—પછી ક્ષીણ દેાષવાળા, સર્વજ્ઞ, સર્વ લબ્ધિ ક્લથી યુક્ત એવા તે પરમ પરાર્થનું સંપાદન કરી ચાગના અંતને પામે છે.

## વિવેચન

આમ જે સીણુદોષ થયા છે એવા તે ત્યારે જ નિરાવરણ જ્ઞાનના ભાવે કરીને સર્વજ્ઞ હોય છે; અને સર્વ ઓત્સુકયની નિવૃત્તિ થકી સર્વ લબ્ધિક્લથી યુક્ત એવા હોય છે. આવા સર્વજ્લિબધાસ પણ સર્વજ્ઞ, ભગ્યજનાની યાગ્યતા પ્રમાણે, તેમને સમ્યકૃત્વાદિ પરમાર્થલાલ આપી, પરમ પરાપકાર કરે છે; અને પછી યાગના અંતને પામે છે.

જેના રાગદિ સર્વ દાષ ક્ષી શુ થાય છે તે વીતરાગ-જિન થાય છે, અને જે વીતરાગ થાય છે તે તત્કા જી જ સર્વ જ્ઞાં હોય છે. આ નિયમ છે. સર્વ દોષો ત્રણ મુખ્ય દોષમાં સમાય છે-રાગ, દેષ અને માહ. આ 'ત્રિદોષ' જેનામાંથી ગયા છે, 'ત્રિદોષ' તે સર્વ દોષથી મુક્ત એવા પરમ વીતરાગ હોય છે; કારણ કે આ વિજેના મહાદેવ 'ત્રિદોષ'થી જ જીવને 'સિસિપાત' લાગુ પહે છે, અર્થાત્ આત્માના શુદ્ધ સત્ સ્વરૂપથી નિપાત-અધ:પતન હોય છે. પણ જયારે આ દોષ નષ્ટ થાય છે ત્યારે સત્ સ્વરૂપથી નિપાતરૂપ સિલિપાત હોતો નથી, પણ આત્માના સહજ સત્ સ્વરૂપમાં સંસ્થિતિ જ હાય છે, આત્મા સહજાતમરત્રરૂપે 'સસ્થિત' થાય છે. આ જ પરમ વીતરાગ દશા છે, અને આ જ પરમ દિવ્ય એવું ખરેખરૂં 'મહાદેવપાયું' છે. એટલા જ માટે કહ્યું છે કે—'જેને સંકલેશ ઉપજાવનારા રાગ સદાયને માટે છે જ નહિં, અને શમરૂપી ઇંધન પ્રત્યે દાવાનલ જેવા પ્રાણી પ્રત્યેના દેષ પણ છે જ નહિં, અને સફ્રાનને આવ્છાદન કરનારા તથા અશુદ્ધ ચારિત્ર કરનારા માહ પણ છે જ નહિં, –તે ત્રિલાકપ્રસિદ્ધ મહિમાવાળા 'મહાદેવ' કહેવાય છે. '

" यस्य संक्रेशजननो रागो नास्त्येव सर्वदा । न च द्वेषोऽपि सन्त्वेषु शमान्धनद्वानलः ॥ न च मोहोऽपि सन्ज्ञानच्छादनोऽशुद्धवृत्तकृत्। त्रिलोकल्यातमहिमा महादेवः स उच्यते ॥ "

—શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય જીકૃત અષ્ટક.

# અષ્ટાદરા દેાષ રહિત શ્રીમદ્ધ વીતરાગ જિનદેવ

અથવા પ્રકારાંતરે, જેનામાંથી અઢાર દોષ ગયા છે, તે પરમ નિર્દીષમૂર્ત્તિ વીતરાગ ઢાય છે. બીજાઓ જે દોષને અતિ આદર આપે છે, જે રાગાદિ દોષથી યુક્તમાં પણ

પૂત્રયપણું આરાપે છે, તે દાષાને આ ભગવાન્ જિને-વીતરાળે તેા મૂલથી નિવાર્યા હાય છે, જડમૂળથી ઉખેડી નાંખ્યા હાય છે. જેમકે—

"સેવક કિમ અવગણીએ હા મહિજિન! એ અળ શાલા સારી; અવર જેહને આદર અતિ દીએ, તેહ તે મૂલ નિવારી."—શ્રી આનંદધનછ.

અના દિ એલું આત્માનું જ્ઞાનસ્વરૂપ કે જેના પર અનંત કાળના અજ્ઞાન આવરણના અનંત થર બાઝી ગયા હતા, તેને આ ભગવાન વીતરાંગે છહાર ખેંચી કાઢી પ્રકટ કર્યું. અના દિની સાથે સંલગ્ન થયેલી અજ્ઞાન દશાને રીસાવી તે જાઓ તો 'તુરીય અવસ્થા ખરા! અને તે રીસાર્ધને ચાલી જતાં તેની કાશુ પણ ન માંડી! તેને આવી ' માટે અક્સાસ વટીક પણ ન કર્યો! આમ આ ભગવાને અજ્ઞાન દાષને નિવૃત્ત કર્યો નિદ્રા, સ્વષ્ન, જાગ્રત અને ઉજ્જાગ્રત એ ચાર દશામાંથી ચાથી ઉજાગર અવસ્થા ભગવાને પ્રાપ્ત કરી. અર્થાત સહજ આત્મસ્વરૂપમાં અખંડ જાગ્રત આત્માપયાગમય સતત અત્યંત જાગ્રતિને પામ્યા; અને નિદ્રા–સ્વષ્ન એ બે દશા રીસાણી જાણી તે ચાલવા માંડી, તાે પણ આ સ્વસ્વરૂપના સ્વામીએ તેને મનાવી નહિં! તે ચિરકાલની પ્રિયાનું મનામણું કર્યું નહિં! આમ અત્યંત જાગ્રત–ઉજાગર એવી પરમ જ્ઞાનદશાને પામેલા ભગવાને નિદ્રા દાષની આત્યંતિક નિવૃત્તિ કરી.

" જ્ઞાન સ્વરૂપ અનાદિ તમારું, તે લીધું તમે તાણી; જીએા અજ્ઞાન દશા રીસાવી, જાતાં કાણુ ન આણી.....હા મિલ્લિનિ! નિદ્રા સુપન જાગર ઉજાગરતા, તુરીય અવસ્થા આવી; નિદ્રા સુપન દેાય દશા રીસાણી, જાણીનનાથ મનાવી....હા મિલ્લિનિ!"

મિશ્યામતિ નામની જે કુલટા સ્ત્રી આ જીવ સાથે અનાદિથી જોડાયેલી હતી, સંલગ્ન હતી, તેને અપરાધણ-દુષ્ટ દેવવાળી દુ:શોલ વ્યભિચારણી જાણીને આ મહાત્માએ આત્મગૃહમાંથી વહાર કાઢી મૂકી, અને સપરિવાર સમક્તિ સાથે સગાઇ 'સમક્તિ સાથે કીધી, ગાઢ સગપણ સંબંધ બાંધ્યા. આમ સમ્યગૃદર્શનને પામેલા સગાઇ કીધી' લગવંત મહામિશ્યાત્વ દેવને–દર્શનમાહને સીણ કર્યા.

" સમક્તિ સાથે સગાઇ કીધી, સપરિવાર શું ગાઢી; મિથ્યામતિ અપરાધણ જાણી, ઘરથી બાહિર કાઢી....મહિજિન!"

હાસ્ય, અરતિ, રતિ, શાક, દુગંચ્છા, ભય,–એ તુચ્છ કૃષિપંક્તિ જેવા, ઢીલા માટીના ઢેકાં જેવા દેાષ તાે ગિચારા ક્યાંય કચરાઇ ગયા! એ પામર મગતરાં જેવા નાેકથાય દેાષે તાે,–ભગવાન્ જયારે ક્ષપકશ્રેલીરૂપ ગજરાજ પર ચઢ્યા 'ભાય પામર ત્યારે,-ધાનની ગતિ ધારણ કરી! પણ 'હાથીની પાછળ કૂતરાં ભાસે' કરસાલી' તેની જેમ તે બાપડા ભાસતા જ રહ્યા! અને ભાગવાનની સ્વારી તો તેની ઉપેક્ષા કરી આગળ ચાલી! અર્થાત આ તુચ્છ પામર દેખો આ પરમ સમર્થ યોગિવર પાસે અકિંચિત્કર થઇ પડ્યા, તેમના પર પાતાની કાંઇ પણ અસર નીપજાવવા સર્વથા અસમર્થ નીવડ્યા!

" હાસ્ય અરતિ રતિ શાક દુગં 2છા, લય પામર કરસાલી; નાકષાય ગજ શ્રેણી ચઢતાં, ધ્વાન તણી ગતિ ઝાલી....હા મહિજિન!"

રાગ, દ્વેષ અને અવિરતિ પરિણામ કે જે ચારિત્રમાંહના જબરજસ્ત યોહા હતા, તે તો જેવી આ ભગવાનની વીતરાગ પરિણતિ પરિણમી કે તત્ક્ષણ બાઘા બની ઉઠીને નાઠા! વળી વેદાદયરૂપ જે કામવિકાર પરિણામ-કાશ્ય કર્મ તે સર્વનો 'ચારાશુ મોહના પણ આ ભગવાને ત્યાંગ કર્યો. આમ ચારિત્રમાહના સર્વનાશ કરી, વેહા ' નિષ્કારણ કરુણારસના સાગર એવા આ પરમ કૃપાળુ દેવે અનંત ચતુષ્ક પદ પ્રગઢ કર્યું, અર્થાત અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત આનંદ ને અનંત વીર્યની પ્રાપ્તિ કરી.

" રાગ દ્રેષ અવિરતિની પરિષ્ણુતિ, ચરણુ માહના યાહા; વીતરાગ પરિષ્ણુતિ પરિષ્ણુમતાં, ઊઠી નાઠા એાધા....હાં મહિજિન! વેદાદય કામા પરિષ્ણુમા, કામ્ય કરમ સહુ ત્યાગી; નિષ્કારણ કરુણારસ સાગર, અનંત ચતુષ્ક પદ પાગી....હાં મહિજિન!"

આવા આ પરમ વીતરાગ પ્રભુ દાન સંબંધી વિધને-અંતરાયને નિત્રારી સર્વ-જનને અભય દાનપદના દાતા થયા. લાભ સંબંધી વિધને નિવારી પરમ લાભરસથી મસ્ત એવા આ પ્રભુ જગતને વિધ કરનારા લાભવિધના નિવારક થયા. 'પરમ લાભ પંડિત વીચે કરીને વીચેવિંદનને-વીચીતરાયને હણીને આ પ્રભુ પૂર્ણ રસ માતા' પદવીના ચાેગો બન્યા; અને ભાેગ-ઉપસાગ એ બન્ને વિદ્ન નિવારીને પૂર્ણ ભાેગના સુભાેગી થયા.

" દાન વિઘન વારી સહુ જનને, અગ્નયદાન પદ દાતા; લાભ વિઘન જગ વિઘન નિવારી, પરમ લાભ રસ માતા હાે….મિલ્લિજિન! વીર્ય વિઘન પંડિત વીચે<sup>લ</sup> હણી, પૂરણ પદવી ચેરગી; ભોગોપભોગ દાય વિઘન નિવારી, પુરણ ભેરગ સુભાગી હો....મહિલજિન!"

આમ (૧) અજ્ઞાન, (૨) નિદ્રા, (૩) મિશ્યાત્વ, (૪) હાસ્ય, (૫) અરતિ, (૬) રતિ, (૭) શોક, (૮) દુગંચ્છા, (૯) લાય, (૧૦) રાગ, (૧૧) દ્વેષ, (૧૨)

અવિરતિ, (૧૩) વેદાદય (કામ), (૧૪) દાનાંતરાય, (૧૫) 'મુનિજન ઝુંદે લાભાંતરાય, (૧૬) વીર્યાંતરાય, (૧૭) ભાગાંતરાય, (૧૮) ઉપ-ગાયા ' ભાગાંતરાય, –એ અઢાર દ્રષ્ણુથી રહિત આ જિન–વીતરાગ પરમાતમા હાય છે, કે જેના અનન્ય ગુણાનું સંકીર્ત્તન મુનિજનવુંદ ગાય છે, અને જે નિદ્ધષ્ણુ એવા પ્રભુ મનને રુચે એવા–ગમે એવા છે. અને આ આવા પરમ નિર્દીષ ગુણુમૂર્ત્ત શ્રીમદ્ વીતરાગ દેવની આ પ્રકારે સ્વરૂપપરીક્ષા કરી, આ મન-વિશ્રામી જિનવરના ગુણુ જે ગાય છે, તે પણુ આ દીનખંધુની મહેર નજરથી–કૃપા દિશ્યી આનંદઘનપદને પામે છે, અર્થાત્ તે પણ જિનેશ્વર તુલ્ય પરમાનંદમય સહજ આત્મસ્વરૂપ પદને પામે છે.

" એંદ અઢાર દ્વાણ વરજિત તનુ, મુનિજન વૃંદે ગાયા; અવિરતિરૂપક દેષ નિરૂપણ, નિદ્ધાણ મન ભાયા હાે….મિલ્લિજિન! ઇણવિધ પરખી મન વિશરામી, જિનવર ગુણ જે ગાવે રે; દીનળધુની મહેર નજરથી, આનંદઘનપદ પાવે રે હાે. "—શ્રી આનંદઘનછ.

આમ આ ભગવાનના દોષ-આવરણની નિ:શેષ હાનિ-આત્યંતિક ક્ષીણતા હોય છે,-સ્ય હેતુઓથી જેમ બાહ્ય-અભ્યંતર મલ ક્ષય થાય છે તેમ. ધાતુપાષાશુના બાહ્યાલ્યંતર મલ જેમ પાતાના હેતુએ કરીને ક્ષય પામે છે, તેમ સમ્યગ્દર્શનાદિ દેશપ-આવરણુ સ્વહેતુઓ વહે કરીને ભગવાનના બાહ્યાલ્યંતર મલના ક્ષય થયા હાય છે; ક્ષય: સર્વા એટલે માહનીય ને અંતરાયરૂપ દેશ, તથા જ્ઞાનાવરશુ-દર્શનાવરશુર્ય આવરશુના આત્યંતિક ક્ષય હાય છે. અને આમ પ્રતિબંધક એવા દેશ-આવરશુના ક્ષય થતાં, ક્ષીશૃદેશ એવા તે અવશ્ય સર્વજ્ઞ થાય છે, અર્થાત્ નિરાવરશ્ એવા કેવલજ્ઞાનને પામે છે, જેથી લાકાલાકના સર્વ લાવને તે સાક્ષાત્ દેખે છે, સર્વ દ્રભ્યના સર્વ પર્યાય બાળે છે. ( બ્રુએ) પૃ. ૩૫૬, તથા પૃ. ૩૪૯ ફુટનાંટ. )

આ સર્વ જ્ઞસિદ્ધિ વિષયમાં આ પ્રમાણ છે:—\*સૂક્ષ્મ, અંતરિત ને દૂર પદાર્થી કાઇને પ્રત્યક્ષ હાય છે,-અનુમેયપણું છે માટે, અગ્નિ આદિની જેમ. અર્થાત્ સૂક્ષ્મ એટલે સ્વભાવથી વિપ્રકૃષ્ટ (વિખૂટા પહેલા), અંતરિત એટલે કાળથી વિપ્રકૃષ્ટ ને દૂર એટલે દેશથી વિપ્રકૃષ્ટ એવા પદાર્થી કાઇને પણ પ્રત્યક્ષ હાય છે, કારણ કે તે અનુમેય-અનુમાન- ગમ્ય છે, અથવા પ્રમેય છે. અને જે પ્રમેય છે તે કાર્ય પુરુષવિશેષને પ્રત્યક્ષ હાય છે, અથવા પ્રમેય છે તે કાઇને પ્રત્યક્ષ હાય છે. જેમકે-અગ્નિ આદિ. વળી સર્વ જ્ઞ

<sup># &</sup>quot; सूक्ष्मान्तरितदूरार्थाः प्रत्यक्षाः कस्यचिद्यथा । अनुमेयत्वतोऽग्न्यादिरिति सर्वज्ञसंस्थितिः॥ "-श्री व्याप्तभीभांसाः

સિહિ બાબત બીજી પ્રમાણભૂત યુક્તિ આ છે કે-જે વસ્તુ તરતમભાવયુક્ત હોય છે, તેના પ્રકર્ષ-છેવટની હદ હોય છે. જેમકે-મહત્ત્વ, એ તરતમસાવવાળા ગુણ છે. તેના પ્રકર્ષ- અંતિમ મર્યાદા આકાશમાં પ્રાપ્ત થાય છે, અર્થાત આકાશ સૌથી મહાન્ છે, તેમ જ્ઞાન ગુણ તરતમભાવથી યુક્ત હોય છે. એટલે તેની કવચિત-કાઇ પુરુષવિશેષમાં પ્રકર્ષપ્રાપ્તિ અવશ્ય સંભવે છે. અને જેનામાં તે જ્ઞાનના પ્રકર્ષ પ્રાપ્ત હોય છે, તે જ સર્વજ્ઞ છે. ઇત્યલં પ્રસંગેન! (જાએા—શ્રી હરિલદ્રસૂરિકૃત સર્વજ્ઞસિહ્દિ પ્રકરણ, જ્ઞાનબિન્દુ, આપ્ત-મીમાંસા આદિ).

આવા ક્ષો હુંદોષ-પરમ નિર્દોષ, ગુહાવતાર શ્રીમદ્દ સર્વજ્ઞ ભાગવાનું સર્વ લબ્ધિરૂપ ક્લથી સંયુક્ત હાય છે. કેવલજ્ઞાન લબ્ધિ, કેવલદર્શન લબ્ધિ, અનંત દાનલબ્ધિ, અનંત લાભ લબ્ધિ, અનંત લાભ લબ્ધિ, અનંત લાભ લબ્ધિ, અનંત લિખ્ધ ભાગવાના લબ્ધો ભાગવાના લબ્ધો અને તે લિખ્ધ મહાસિ હિ એમની કિંકરી થઇને કરે છે. પાતાંજલ આદિ યોગશાસ્ત્રોમાં તથા જિનાગમામાં વર્લુ વેલ સર્વ વિભૂતિઓનું આ ભાગવાન્ એક ધામ હાય છે. સર્વ પદાર્થના સર્વ પર્યાયમાં બ્યાપક એવા સર્વજ્ઞપણાને લીધે આજ્ઞાનવે કરીને સર્વબ્યાપક શ્રીપતિ 'વિબહુ' ભગવાન્ને ઓત્સુકચની સર્વથા નિવૃત્તિ હાય છે, ક્યાંય પણ કંઇ પણ ઉત્સુકપણું હાતું નથી, એટલે તે સર્વ લિખ્ધઓના કલના લીગી હાય છે.

"તે આત્મસ્વરૂપથી મહત્ એવું કંઇ નથી. એવા આ સૃષ્ટિને વિષે કાઇ પ્રભાવજોગ ઉત્પન્ન થયા નથી, છે નહીં અને થવાના નથી કે જે પ્રભાવજોગ પૂર્ણુ આત્મસ્વરૂપને પણ પ્રાપ્ત ન હાય."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, અંક ૩૩૭.

કારણ કે નિજ જ્ઞાને કરી જ્ઞાયક પદના પ્રશ એવા આ વીતરાગ પ્રભુ રોયના જ્ઞાતા હાય છે, નિજ સ્વરૂપનું દર્શન કરી આ પ્રભુ નિજ સામાન્ય એવું દરય દેખે છે, આત્મસ્વભાવરૂપ ચારિત્રમાં રમતારામ એવા આ પ્રભુ નિજ રમ્યમાં 'અન'ત ચતુષ્ક રમણ કરે છે, ભાગ્ય એવા નિજ સ્વરૂપના અનંત ભાગને આ ભાષ્ટ્રના પદ પાગી ' સ્વામી ભાગવે છે. મહાન્ દાતા એવા આ પ્રભુ નિત્ય દાન દીએ છે, અને નિજ શક્તિના ચાહક-વ્યાપકમય એવા આ દેવ પાતે જ તે દાનના પાત્ર છે.

" निक ज्ञाने हरी ज्ञेयना, ज्ञाता ज्ञायह पह धंश रे; हेफे निक दर्शन हरी, निक दृश्य सामान्य क्योश रे. નિજ રમ્યે રમણ કરા, પ્રભુ ચારિત્રે રમતા રામ રે; લાગ્ય અનંતને લાગવા, લાગે તિણે લાકતા સ્વામ રે. દેય દાન નિત દીજતે, અતિ દાતા પ્રભુ સ્વયમેવ રે; પાત્ર તુમે નિજ શક્તિના, બ્રાહક વ્યાપકમય દેવ રે. શ્રી શ્રેયાંસ." શ્રી દેવચંદ્રજી.

દાનાંતરાયના ક્ષય થયા હાવાથી આ લગવાન્ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપનું દાન આત્માને કરે છે, લાભાંતરાયના ક્ષય થયા હાવાથી અહ્ય ચિંતવ્યા એવા સહજ આત્મસ્વરૂપ લાભ નિરંતર પામે છે, ભાગાંતરાયના ક્ષયને લીધે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ 'શુદ્ધ સ્વગુણુ સંપત્તિના અયત્ને ભાગ કરે છે, ઉપલાગાંતરાયના ક્ષયને લીધે શુદ્ધ ઉપલાગ ' સ્વગુણના નિરંતર ઉપલાગ લે છે, અને વીર્યાતરાયના ક્ષયને લીધે સ્વરૂપરમણને વિધે અપ્રયાસવંત હાય છે-પ્રયાસ વિના સહજપહ્યો અનંત આત્મશક્તિ સ્કુરાયમાન કરે છે.

" અક્ષય દાન અચિંતના, લામ અયત્ને ભાગ….કા જિન્છ! વીર્ય શક્તિ અપ્રયાસતા, શુદ્ધ સ્વગુણ ઉપભાગ….કા "—શ્રી દેવચંદ્રછ.

અને આમ અનંત દાનાદિ લબ્ધિથી સ્વરૂપને વિષે પર્યાપ્ત હોવાથી, આ પરમ પ્રભુ ધુવ એવા સહજાતમસ્વરૂપ પદમાં જ રમણ કરનારા હોય છે. એટલે જ આ ' ધ્રુવપદ- રામી ' પ્રભુને કાઇ કામના નથી હોતી, તે નિ:કામી જ હાય છે. જેને 'ધ્રુવપદરામી ઘેર વિપુલ પરિપૂર્ણ સંપત્તિ ભરી હોય, તે અન્ય વસ્તુની ઇચ્છા કેમ હો સ્વામી કરે ! તેમ જેનું આત્મ-ગૃહ વિપુલ પરિપૂર્ણ ગુણસંપત્તિથી સંભૃત છે, માહરા ' તે ધ્રુવપદરામી નિષ્કામી ગુણરાય બીજી કંઇ કામના કેમ ધરે ! કેવલ એક 'ધ્રુવ ' એવા શુદ્ધ આત્મપદ શિવાય અન્યત્ર આ ' દેવલી ' ભગવાન ઉપયોગ કેમ દીએ !

" ધ્રુવપદરામી હા સ્વામી માહરા, નિ:કામી ગુણુરાય....સુગ્યાની! નિ:કામી હા પામી તું ઘણી, ધ્રુવ આરામી થાય. "—શ્રી આનંદઘનછ.

આ લિખ્ધ વિષય અંગે તલસ્પર્શી મીમાંસા કરતાં પરમ તત્ત્વદ્રષ્ટા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ પરમ અદ્ભુત પરમાર્થ પ્રકાશ્યા છે કે:—

" ચાર ઘનઘાલી કમ<sup>ર</sup>નાે ક્ષય થતાં અંતરાય કમ<sup>ર</sup>ની પ્રકૃતિના પણ ક્ષય થાય છે. અને તેથી દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, લોર્યાંતરાય, ભાગાંતરાય અને ઉપભાગાંતરાય એ પાંચ પ્રકારના અંતરાય ક્ષય થઇ અનંત દાનલબ્ધિ, અનંત લાભલબ્ધિ, દાનાદિ અનંત વીર્ય લિખ્ધ, અને અનંત લાેગ ઉપલાગ લિખ્ધ સંપ્રાપ્ત થાય લિખ્ધના અદ્વ- છે. જેથી તે અંતરાય કર્મ ક્ષયું છે એવા પરમ પુરુષ અનંત દાનાદિ લાંભ્ધના આદ્વ- છે. જેથી તે અંતરાય કર્મ ક્ષયું છે એવા પરમ પુરુષ અનંત દાનાદિ લાંભ્ધની પરમ પુરુષ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. મુખ્યપણે તાે તે લિખ્ધની સંપ્રાપ્તિ પણ આત્માની સ્વરૂપભૂત છે, કેમકે ક્ષાયકભાવે તે સંપ્રાપ્તિ છે, ઉદયક- ભાવે નથી, તેથી આત્મસ્વભાવ સ્વરૂપભૂત છે; અને જે અનંત સામર્થ્ય આત્મામાં અનાદિથી શક્તિરૂપે હતું તે વ્યક્ત થઇ આત્મા નિજ સ્વરૂપમાં તે આપી શકે છે, તદ્દરૂપ શુદ્ધ સ્વચ્છ લાવે એક સ્વભાવે પરિણુમાવી શકે છે, તે અનંત દાનલિધ કહેવા યાગ્ય છે. તેમજ અનંત આત્મસામર્થ્યની સંપ્રાપ્તિમાં કિંચિત માત્ર વિયાગનું કારણ રહ્યું નથી તેથી અનંત લાભ લિખ્ધ કહેવા યાગ્ય છે. વળી અનંત આત્મસામર્થ્યની સંપ્રાપ્તિ સંપૃર્ણ પણે પરમાનંદ સ્વરૂપે અનુભવાય છે, તેમાં પણ કિંચિત માત્ર પણ તેમાં વિયાગનું કારણ રહ્યું નથી, તેથી અનંત સોગ ઉપલોગ લિખ્ધ કહેવા યોગ્ય છે.

"તેમજ અનંત આત્મસામર્થની સંપ્રાપ્તિ સંપૂર્ણ પણું થયાં છતાં તે સામર્થના અનુભવથી આત્મશક્તિ થાંકે કે તેનું સામર્થ્ય ઝીલી ન શકે, વહન ન કરી શકે, અથવા તે સામર્થ્યને કાઇપણુ પ્રકારના દેશકાળની અસર થઇ કિંગિતમાત્ર પણું ન્યૂનાધિકપણું કરાવે એવું કશું રહ્યું જ નહીં, તે સ્વભાવમાં રહેવાનું સંપૂર્ણ સામર્થ્ય ત્રિકાળ સંપૂર્ણ બળ સહિત રહેવાનું છે તે અનંત વીર્યલિગ્ધ કહેવા ચાગ્ય છે. ક્ષાયક ભાવની દક્ષિયો જેતાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે તે લિગ્ધના પરમ પુરુષને ઉપયાગ છે. વળી એ પાંચ લિગ્ધ હેતુવિશેષથી સમજાવા અર્થ જીદી પાડી છે, નહીં તા અનંતવીર્ય લિગ્ધમાં પણું તે પાંચેના સમાવેશ થઇ શકે છે. આત્મા સંપૂર્ણ વીર્યને સંપ્રાપ્ત થવાથી એ પાંચે લિગ્ધના ઉપયાગ પુરૂગલ દ્રવ્યરૂપે કરે તો તેવું સામર્થ્ય તેમાં વર્ત છે, તથાપિ કૃતકૃત્ય એવા પરમ પુરુષમાં સંપૂર્ણ વીતરાગ સ્વભાવ હાવાથી તે ઉપયોગના તેથી સંભવ નથી. અને ઉપદેશાદિના દાનરૂપે જે તે કૃતકૃત્ય પરમ પુરુષની પ્રવૃત્તિ છે તે યોગાશ્રિત પૂર્વબંધના ઉદયમાનપણાથી છે, આત્માના સ્વભાવના કિંચિત્ પણુ વિકૃત ભાવથી નથી."

—श्रीभ६् राज्यंद्र, पत्रांक ८४० ( ३ ).

અને પછી આવા સર્વ લિધ્ધસંપન્ન આ સર્વગ્ન વીતરાગ દેવ પ્રારખ્ધાદય પ્રમાણે પરમ પરાપકાર કરતા સતા વિચરે છે. પોતાના શેષ જે ચાર અઘાતિ કર્મ-ભવાપથાહી કર્મ છે, તેનાથી પ્રાપ્ત ઉદય પ્રમાણે ભૂતલ પર વિદ્વાર કરતા આ 'નિષ્કારખુ કરુણા કૃતકૃત્ય પ્રભુ, સદૃદેશના દાનવહે અન્ય આત્માઓ પ્રત્યે પરમ પરાપકાર રસ સાગર' કરી, તેઓને કૃતકૃત્ય થવાના મહા માલમાઈ બાધે છે. 'નિષ્કારખુ કરુણા રસ સાગર' એવા આ પરમકૃપાળુ દેવ પરમાર્થ મેઘની વૃષ્ટિ કરી સંસારતાપથી સંતપ્ત જગન્નજંતુઓને પરમ આત્મશાંતિરૂપ શીતલતા આપે છે.

જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના આ જીવ અનંત પરિભ્રમણ દુ:ખ પાગ્યા છે, તે 'સ્વરૂપ પદ' સમજાવી, આ પરમ જગદ્ગુરુ પરમ લાક્કિક્લયાણુ—લાકસંગ્રહ—લાકાનુગ્રહ કરે છે. 'લવ દુ:ખવારણ શિખસુખ કારણું એવા શુદ્ધ ધર્મ પ્રરૂપી આ લગવાન્ વિશ્વખંધુ પરમ શાંતિ સન્માર્ગ પ્રવહતા કરે છે, કે જેમાં નિમજળન કરી લગ્ય આત્માંઓ પરમ આત્મશાંતિને અનુલવે છે. આમ આ ધર્મમૂર્ત્તિ—ધર્માવતાર વીતરાગ પરમાતમા સહમેની સંસ્થાપના કરી, સમુદ્ધાર કરી, લગ્યજનાની યથાલગ્યતા પ્રમાણે—પાતપાતાની યાગ્યતા અનુસારે તેમને સમ્યક્ત્વાદિ ગુણની પ્રાપ્તિ કરાવી, યથાયાગ્યપણે 'ધર્મલાલ ' આપે છે. આ કેવલી લાસ્કર લગ્યજન–કમલાને પ્રભાધી વિકસિત કરતા સતા જગતમાં વિહરે છે.

" કેવલ જ્ઞાન અનંત પ્રકાશી, ભવિજન કમલ વિકાસી રે…..૫લુ અંતરજામી. ચિદાનંદ ઘન તત્ત્વ વિલાસી, શુદ્ધ સ્વરૂપ નિવાસી રે….પલુ૦ આતમ ધર્મ તહ્યુા આરામી, પરપરિહાતિ નિષ્કામી રે…..૫લુ૦ "—શ્રી દેવચંદ્રજ.

અને આમ આસુષ્યસ્થિતિ પર્યાત દુષ્ટ અસાધુજનાને દુષ્ટ માર્ગ છોડાવી, અને શિષ્ટ સાધુજનાને ઇષ્ટ પરમાર્થ માર્ગ ચઢાવી, સર્વ જગતજંતુનું હિત કરવારૂપ પરમ લાકાનુશ્રહ આચરી, પછી આ વિશ્વનત્સલ પરમાતમાં ચાગના આંતને પામે છે, ચાગ-પર્યાતને અર્થાત્ શૈલેશી અવસ્થાને પામે છે.

" ક્ષીશુદેષ સર્વજ્ઞ મહામુનિ, સર્વ લબ્ધિ ફલ ભાેગીજી; પર ઉપકાર કરીને શિવ તે, પામે યાેગ અયાેગીજી. "—શ્રી યાે. દ. સજ્ઝા, ૮-૩

तत्र द्रागेव भगवानयोगाचोगसत्तमात्। भवव्याधिक्षयं कृत्वा निर्वाणं स्निते परम् ॥ १८६॥

અયાગ યાગાત્તમ થકી, શીધ જ ત્યાં ભગવાન; ક્ષય કરી ભવવ્યાધિના, પામે પર નિર્વાણ, ૧૮૬.

અર્થ:—ત્યાં શીઘ જ તે લગવાન્, યાંગસત્તમ એવા અયાગથી લવબ્યાધિના ક્ષય કરીને, પરમ નિર્વાણને પામે છે.

वृत्तिः—तत्र-त्यां, क्रेंटले हे ये। गान्तमां, शैक्षेशी अवस्थामां, द्वागेय-शीध क, अपाटाण व क, इत्रव पंच अक्षर ६-यारख्मात्र काणमां, मगवान्-अगवान् ते, अयोगाद्-अगे। यशी, अव्यापाद यशी, योगसत्तमात्-ये। गसतम यशी, ये। गप्ति यशी, शैक्षेशी ये। यशी क्रेंम अर्थ छे. शुं शे ते। हे-भवव्याधिक्षयं कृत्वा-अवव्याधिते। क्षय करी, नसर्व प्रकारे, निर्वाणं लमते परं-परम निर्वाध्येने पामे छे, आव निर्वाख्येने पामे छे, अम अर्थ छे.

## વિવેચન

પછી ત્યાં-યાગપર તરૂપ શાલેશી અવસ્થામાં શીવ્ર જ તે લગવાન્ સર્વ યાગમાં પ્રધાન એવા 'અયોગ ' યાગથી અર્થાત્ શૈલેશી યાગથી, સર્વ પ્રકાર લવવ્યાધિના ક્ષય કરી, પરમ એવા લાવ નિર્વાણને પામે છે.

શૈલિશી અવસ્થામાં આ કેવલી ભગવાન્ સર્વ યાગમાં ઉત્તમ એવા 'અધાયા' નામના પરમ યાગને પામે છે; અર્થાત્ સર્વ મનાયાગ, સર્વ વચનયાગ, તે સર્વ કાય-યાગની ક્રિયા વિરામ પામે છે, એવી સમસ્ત યાગવ્યાપાર રહિત પરમ 'અયાગી ' દશાને – ગુણસ્થાનને પામે છે.

"મન વચન કાયા ને કર્મની વર્ગણા, છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંબંધ જો; એવું અધેરગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્ત્ત તું, મહાભાગ્ય મુખદાયક પૂર્ણ અબંધ જો.... અપૂર્વ અવસર૦"—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી-

અત્રે ઉત્કૃષ્ટ એવા ક્ષાયિક વીર્યના અળથી મન-વચન-કાયાના રોાગની અપળતા રાષ્ટ્રીને, આ યાગીશ્વર લગવાન્ ચેતનને શુચિ-શુદ્ધ અને અલેશી-લેશ્યા રહિત કરે છે. અને રાલેશી અર્થાત્ મેરુપર્વત જેવી નિષ્પ્રકંપ-નિશ્વલ આત્મસ્થિરતા-રાલેશીકરણા: રૂપ શૈલેશી અવસ્થામાં સ્થિતિ કરી, પરમ સંવરને પામેલા આ અચાગ પરમ 'શિલેશ' પ્રભુ પરમ અક્રિય થઇ, સ્ફમ એવા ચાર શેષ કર્મીના ચાગસત્તમ ક્ષય કરે છે. આમ જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ આત્મવીર્યની સ્કુરણા હાય છે, ત્યારે યાગ-ક્રિયાના પ્રવેશ હાતો નથી, એટલે આ શૈલેશીકરણમાં યાગની એવી ધ્રુવતા-નિશ્વલતા હાય છે કે તે શૈલેશ-મેરુ જેવી અચલ અહાલ આત્મશક્તિને ખેસવી શકતી નથી-ચલાયમાન કરી શકતી નથી. (જીઓ પૃ. ૪૫-૪૬). અને આ અયોગી દશા- ગુણુસ્થાનક પંચ હિસ્વાક્ષર ઉચ્ચારણમાત્ર કાળ રહે છે; અર્થાત્ અ, ઇ, ઉ, ઋ, લુ-એ પાંચ લઘુ અક્ષર ઉચ્ચારતાં જેટલા સમય લાગે તેટલા વખત જ રહે છે. એટલે આ પરમ નિર્વાણને પામે છે.

જેને લઇને લવની સ્થિતિ હતી-પુન: પુન: દેહધારાળુર્મ સ્થિતિ હતી, તે લવના મૂલ કારાળુબૂત સર્વ કર્મના અત્ર સર્વથા સંક્ષય થાય છે. એટલે કારાળુના અલાવે કાર્ય ન હાય એ ન્યાયે, લવના—સંસારના આત્યંતિક ઉચ્છેદ થાય છે. જેમ લવના આ રોગનું મૂળ કારાળુ નિર્મૂળ થતાં રાગ નિર્મૂળ થાય છે, તેમ લવરાગનું તાળા આત્યંતિક કર્મરૂપ કારાળુ નિર્મૂળ થતાં લવરાગ નિર્મૂળ થાય છે. એટલે પછી નાશ જેને પુન: જન્મ ધારાળુ કરવાપાણું રહેતું નથી. જેમ બીજ બળી ગયા પછી

અંકુરા ફૂટતા નથી, તેમ કર્મરૂપ ભવ-બીજ બળા ગયા પછી, ભવરૂપ અંકુરા ફૂટતા નથી.

" दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्करः । कर्मबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्करः ॥ ''

—શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યજી કૃત શ્રી તત્ત્વાર્થસાર.

અને રાગના નાશ થયા પછી જ્યાં રાગનું રજકેલું પહ્યું નથી, એવી તંદુરસ્તી—સંપૂર્ણ આરાગ્ય અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે; તેમ ભવવ્યાધિના નાશ થયા પછી જ્યાં કર્મ રાગનું એક પરમાણું પહ્યું નથી, એવી આત્માની સંપૂર્ણ ભાવ આરોગ્ય સર્લ વ્યાધિ લય અવસ્થા પ્રગટે છે. જેમ રાગના નાશ થયા પછી મનુષ્ય પાતાની અસલ મૂળ સહજ સ્વસ્થતાને પામે છે, તેમ ભવરૂપ ભાવરાગના નાશ થતાં આત્મા પાતાની અસલ મૂળ સહજ 'સ્વસ્થતા'ને-સહજાત્મસ્વરૂપ સ્થિતિને બજે છે, અર્થાત સહજ-યથાજાત આત્મસ્વરૂપમાં 'સુસ્થિત' એવા ભગવાન્ શુદ્ધ આત્મા પ્રગટે છે. અને જેમ રાગના નાશ થયા પછી નીરાગી મનુષ્ય આરાગ્યના સહજ તાત્વિક આનંદ અનુભવે છે, તેમ ભવરાગના ક્ષય થયા પછી ભાવ આરાગ્યના પત્ન આત્મા ભાવ-આરાગ્યના સહજ શાદ તાત્વિક પરમાનંદ અનુભવે છે.

" પરમાનંદ વિલાસી અનુભવે રે, દેવચંદ્રપદ વ્યક્તિ…. પૂજના તો કીજે રે ખારમા જિનતણી રે. " — શ્રી દેવચંદ્રછ.

અને આમ ભવવ્યાધિના ક્ષય થાય છે, એટલે ભગવાન્ પરમ એવા લાવ નિર્વાણુને પામે છે. દીપકનું તેલ ખૂટી જતાં જેમ દીપક નિર્વાણ પામે છે-બૂઝાઇ જાય છે, તેમ કર્મરૂપ તેલ ખૂટી જતાં ભગવાન્ પણ નિર્વાણને પામે છે. કારણ કે લાવ નિર્વાણ કર્મ-તેલના અભાવે તેમના સંસાર-દીવા નિર્વાણ પામ્યા કહેવાય છે. હોલવાઇ ગયા હોવાથી, ભગવાન્ પણ 'નિર્વાણ ' પામ્યા કહેવાય છે. અથવા જેનું ઇંધન-ખળતાણ ખળીને ખાખ થઇ ગયું છે, એવા ઉપાદાનસંતિ વિનાના અગિત જેમ નિર્વાણને પામે છે-બૂઝાઇ જાય છે, તેમ સર્વ કર્મ ઇંધન ખળીને ખાખ થઇ જતાં ઉપાદાન-સંતિ વિનાના સંસાર અગ્નિ નિર્વાણને પામે છે, હોલવાઇ જાય છે. એટલે ભગવાન્ 'નિર્વાણ ' પામ્યા એમ યથાર્થ કહેવાય છે.

" क्रत्स्नकर्मक्षयादृष्वं निर्वाणमधिगच्छति । यथा दम्घेन्धनो वह्निनिरपादानसंततिः ॥ " —श्री અમૃતચંદ્રાચાર્જજીકૃત શ્રી तत्त्वार्थसार ़

" હોતા સા તા જલ ગયા, સિન્ન કિયા નિજ દેહ. "—શ્રીમદ્ રાજ્યદેછ. " સર્વ શત્રુ ક્ષય સર્વ વ્યાધિલય, પૂરણ સર્વ સમીહાજી; સર્વ અરથ યાગે સુખ તેહથી, અનંત શુણ નિરીહાજી."—શ્રી યા. દે. સજન્ના. ૮-૩

## પરા દર્શિના સાર.

પરાદષ્ટ સમાધિનિષ્ઠ છે. તે સમાધિના આસંગ દોષથી રહિત એવી હોય છે, અને ચંદનગંધ ન્યાયે તે સાત્મીભૂત પ્રવૃત્તિવાળી હોય છે, અર્થાત આત્મસ્વભાવે પૂર્ણ પ્રવૃત્તિવાળી હોય છે. આમાં યાગી સર્વ આચારથી પર એવા નિરાચાર પદવાળા હાય છે અને કારણ અભાવે તેને અતિચાર હોતા નથી; અર્ધાત્ તેને કાઇ આચાર પાળવાપણું રહ્યું નથી અને તેથી તેને કાઇ અતિચાર દોષની સંભાવના પણ નથી. આર્ઢને આરોહણના જેમ અભાવ હોય છે, ચઢેલાને જેમ ચઢવાનું હોતું નથી, તેમ આ યાગારઢ પુરુષને આચારવડે જીતવા યાગ્ય કર્મના અભાવે નિરાચાર પદ હોય છે.

તો પછી તેને બિક્ષાટન આદિ આચાર કેમ હોય છે? તે શંકાનું નિવારનું એ છે કે-રતન આદિની શિક્ષાદિષ્ટિઓ કરતાં જેમ તેના નિયોજન વિષયમાં શિક્ષિતની દૃષ્ટિ જૂદી હોય છે, તેમ આ યાગીની તે જ આચારિક્રયા પન્ન ક્લેને કરીને જૂદી હાય છે; કારને કે પૂર્વે તેનું સાંપરાયિક (કનાય સંનંધી) કર્મક્ષય કલ હતું, ને હવે તો ભવાપ- બાહી કર્મક્ષય કલ છે. તે રતનના નિયાગથી-ગ્યાપારથી અહીં લાકમાં તે મહાતમા રતનવિન્ધિ જેમ કૃતકૃત્ય થાય છે, તેમ ધર્મસંન્યાસ વિનિયાગથી-ગ્યાપારથી આ મહામુનિ કૃતકૃત્ય થાય છે. આ મુખ્ય ધર્મસંન્યાસ બીજા અપૂર્વ કરના ઉપજે છે, અને તેના થકી નિરાવરને એવી કેવલશ્રી હાય છે, કે જેના કદી પ્રતિપાત ન થતા હાવાથી સદાદયા- સંદા ઉદયવંત હાય છે.

ચંદ્રની જેમ છવ પાતાની ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી 'સ્થિત જ ' છે, કાંઇ સ્થાપવાના નથી. અને જે વિજ્ઞાન છે તે અંદ્રિકા જેવું છે. તે જ્ઞાનનું આવરણુ તે મેઘ-પટલ જેવું-વાદળા જેવું છે. આ વાદળા જેવું ઘાતિકર્મ છે, તે આ ધામ સાંન્યાસ યાગરૂપ વાયુના સપાટાથી જયારે સ્પપ્કશ્રેણીની પરિસમાપ્તિ વેળાયે દ્વર થાય છે, ત્યારે તે શ્રીમાન્ સુખ્ય એવા પરાક્રમયાંગથી જ્ઞાનકેવલી થાય છે. એટલે કે સકલ રાગાદિ દાષના પરિક્ષય થકી ક્ષીણદાષ એવા તે તત્ક્ષણુ જ નિરાવરણુ જ્ઞાને કરીને સર્વજ્ઞ હોય છે, અને સર્વ લિબ્ધિક્લના લેાગી હાય છે. આવા તે શ્રીમદ્દ સર્વજ્ઞ ભગવાન્ મહામુનિ પરાર્થ-પરાપકાર કરીને પછી યોગના અંતને પામે છે. ત્યાં યોગાન્તમાં-શૈલેશી અવસ્થામાં શીદ્ર જ પાંચ હ્રવ અક્ષર ઉચ્ચારણુ માત્ર કાળમાં તે ભગવાન્ યોગાત્તમ એવા અયાગ થકી ભવન્યાધિના ક્ષય કરી પરમ બાવ નિર્વાણને પામે છે.

" ક્ષીચુ દેવ સર્વજ્ઞ મહામુનિ, સર્વ લગ્ધિ કલ ભાગીજી, પર ઉપગાર કરી શિવસુખ તે, પામે યાગ અયાગીજી; સર્વ શત્રુ ક્ષય સર્વ વ્યાધિ લય, પૂરણ સર્વ સમીહાજી, સર્વ અરથ યાગે સુખ તેહથી, અનંત ગુણ નિરીહાજી."—શ્રી યા. સજઝાય.

## પરા દક્ષિ કાષ્ટક: ૧૪

| દર્શ ન                                      | યેાગાંગ | દેાષ્ટ્યાગ  | ગુહ્યુ પાસિ                                   | ગુષ્યુસ્થાન                                                                         |
|---------------------------------------------|---------|-------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ચંદ્રપ્રભા સમ<br>સંપૂર્ણ કેવલ–<br>દર્શન શાન | સમાધિ   | અાસ ગૃત્યાગ | अवृत्ति<br>' व्याप स्वलावे<br>अवृत्ति पूरख् ' | ૮-૯-૧∘-૧ર-૧૩-૧૪<br>ધર્મ`સંન્યાસયોગ<br>♥<br>ક્ષપકશ્રેણી<br>♥<br>કેવલજ્ઞાન–નિર્વાસ્થ્ |

## અષ્ટાંગ યામની પૂર્ણાહુતિઃ રૂપકઘટના

આમ અષ્ટ ચિત્તદેષની નિવૃત્તિ થતાં, તથા આપ સ્વભાવે પૂર્ણુ પ્રવૃત્તિરૂપ આઠમા પ્રવૃત્તિશુણની પ્રવૃત્તિ થતાં, તથા આઠમા સમાધિ યાગાંગની સિદ્ધિ સાંપડતાં, અત્રે આઠમી યાગદિષ્ટિ પૂર્ણુ કળાએ ખીલી નીકળે છે, અને તેથી કરીને યાગચક્રની પૂર્ણુતા થતાં ભવચક્રની પણ પૂર્ણુતા થાય છે, અર્થાત ભવચક્રના અંત આવે છે. આ યાગચક્ર ખરેખર! ભવચક્રના ઉચ્છેદ કરનારું અમાઘ શસ્ત્ર છે. તેના વડે કરીને આ પરમ યાગિનાથ ભવ—અરિને હણી 'અરિહંત' એવા યથાર્થ નામને પામે છે, અને સ્વરૂપની સિદ્ધિ કરી 'સિદ્ધિ' નામને સાર્થક કરે છે. અષ્ટ યાગાંગ એ આ યાગચક્રના આરા છે, તે આત્મસ્વભાવયું જનરૂપ યાગની ધરી સાથે ગાઢ સંબદ્ધ હોઇ તેની આસપાસ ફરે છે.

અથવા યાેગરૂપ પુરુષ છે. તેના અષ્ટ યાેગાંગરૂપ આઠ અંગ છે. તેમાં યમ–નિયમરૂપ એ ચરણુ છે, આસન–પ્રાણાયામ એ દ્વાય છે, પ્રત્યાદ્વાર ઉદર છે, ધારણા વક્ષસ્થલ (છાતી)

છે, ધ્યાન શ્રીવા-ડાક છે, સમાધિ ઉત્તમાંગ-મસ્તક છે. આ આઠે અંગનું ચાગ-પુરુષ સપૂર્ણ પર્ણ-અવિકલપર્ણુ શાય તા જ ચાગ પુરુષની અવિકલ સંપૂર્ણ તા અષ્ટાંગ ચાગ છે, -જેમ અવિકલ સંપૂર્ણ અગાપાંગવાળા પુરુષની હાય છે તેમ. એક પણ અંગની વિકલતાથી અપૂર્ણ તાથી ચાગ પુરુષની વિકલતા અપૂર્ણ તા

છે, -જેમ હીન અંગવાળા ખાડખાંપણવાળા પુરુષની હાય છે તેમ. જેમ પુરુષ શરીરના પ્રત્યેક અંગનું યથાયાગ્ય સમુચિત સ્થાન ને ઉપયાગીપણું હાય છે, તેમ આ યાગ- શરીરમાં પણ પ્રત્યેક યાગાંગનું યથાયાગ્ય સમુચિત સ્થાન ને ઉપયાગીપણું છે. જેમ શરીરના સર્વે અંગ-પ્રત્યંગ એક ખીજા સાથે સહકારથી -સહયાગથી એકપણે વર્ત્તી (Co-ordination) એક શરીર મંગંધી સર્વ ક્રિયા સાધે છે, તેમ યાગ પુરુષના આ સર્વ અંગ એક ખીજા સાથે સહકારથી -સહયાગથી એકપણે વર્ત્તી (organic unit) એક

ચાગપુરુષની સાધક એવી સર્વ પ્રક્રિયા કરે છે. ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે આ ઉપમાનું ઘટમાન. પહ્યું અત્ર યથામતિ મેં વિવેચ્યું છે. તે વિશેષ સ્વમતિથી ચિંતવલું.

અથવા યાગરૂપ અદ કમલદલવાળું કમલ છે. આઠ યાગઢ દિરૂપ તેની આઠ પાંખડી— કમલદલ છે. અને તે પાંખડીનું મિલનસ્થાન આત્મસ્વભાવયું જનરૂપ યાગ–કર્ણિકા છે. તે આત્મસ્વભાવરૂપ કર્ણિકામાં ભગવાન આત્મા–પરં ભ્રદ્ય બિરાજે છે. યાગરૂપ અષ્ટદલ યાગઢ દિરૂપ દલ જેમ જેમ વિકાસને પામે છે, તેમ તેમ યાગ–કમલ કમલ વિકાસને પામતું જાય છે. એકેક યાગઢ દિરૂપ પાંખડી ખુલતાં અનુક્રમે એકેક ચિત્તદોષ નિવૃત્ત થતા જાય છે, એકેક શુલ્યુ વિકાસ પામતા જાય છે, અને એકેક યાગાંગ પ્રગટતું જાય છે. આમ સંપૂર્ણ યાગઢ દિવસતાં યાગરૂપ અદદલ કમલ સંપૂર્ણ વિકાસને પામે છે. આ સર્વના સંપૂર્ણ ખ્યાલ સંક્ષેપમાં આ શ્રંથના પ્રારંભમાં મુકેલ સર્વ શાહી મુખ્ય આકૃતિ પરથી આવશે.

#### કળરા કાવ્ય

#### વસંતતિલકા.

હાેચે સમાધિમહિં નિષ્ઠ પરા સુદૃષ્ટિ, સદ્બાધ અંદ્રતર્ણી શાંતિ સુધા સુવૃષ્ટિ; સાળે કળાર્થી અહિં આતમ ચંદ્ર ખીલે, જ્યાત્સના સુજ્ઞાનમયમાં ત્રય લાક ઝીલે. સવે વિભાવ પરભાવ શમાઇ જાય, આત્મા સ્વભાવમહિં શુદ્ધ સદા સમાય; થાયે વિલીન મન આત્મમહિં સદાય, એવી સમાધિ પ્રગટે પર સૌખ્યદાય. 188 સત સંયમાં જ સમયે સમયે અનંતા, વૃદ્ધિ લહે અમલ આતમ ભાવવંતા; એવું અપૂર્વ અહિં શક્સ સદા સુધ્યાન, આસંગ વર્જિત અખંડ પ્રવહેમાન. 984 क्यां वासनाभय भनः वरते विद्यीन. आत्मा थया निक स्व३५ विधे क सीनः सर्व प्रहेशमिं अंहत गांध न्याये, आत्मप्रवृत्ति संदुकात्मस्व३५ 188 આવી અસિવત સમી ચરણૈકધારા, વર્ત્તે સદા સહજ નિરતિચારચારા; આચારથી પર સુદુષ્કરકાર તે છે, આરાહવાનું શું જ આરૂઢને રહે છે? 989 જે ચાગના પરમ શ્રુંગ પર ચક્ર્યા છે, ને જે અપૂર્વ ગુણક્રેણી પર વધ્યા છે; તે સર્વ કલ્પર્થી અલીત જ નિર્વિકલ્પ, સામર્થ્યયા જિનકલ્પ તુલે અનલ્પ. 986 રત્નાદિ શિક્ષણની દૃષ્ટિ શિખાઉ જેવી, તેથી જૉૂરી તસ નિયાજન દૃષ્ટિ એવી; આચારની ત્યમ ક્રિયા પણ તે જ અહિ, ચાંગીની અન્ય કલભેદથી લાકમાંહિ. 184 રતના નિયાજ જયમ રતનવણિક કૃતાર્થ, નિયાજ રતત્રથી તેમ મુનિ યથાર્થ; સંન્યાસ ધર્મ વિનિયાગર્થી અત્ર યાંગી, થાયે કૃતાર્થ પરમાર્થ સુતત્ત્વ ભાગી. 940 સંન્યાસ ધર્મ સઘળાય તહેુા કરીને, ક્ષાયિક ભાવ સહુ અંતરમાં ભરીને; સંન્યાસ ધર્મ પર યાેગ સુનિ લહે છે. શ્રેણી અપૂર્વકરણે ગુણની વહે છે. 949 સાક્ષાત માક્ષપદ નીસરણી સમાણી, એવી અપૂર્વ ગુણુ શ્રેણી ચઢંત નાણી; યોગી ધરા પરમ કેવલશ્રી વરે છે, જે નિત્ય ઉંદર્યો નિરાવરણા ઠરે છે. ૧પર આકાશમાં પ્રકૃતિથી સ્થિત જેમ ચંદ્ર, શુદ્ધ સ્વભાવ સ્થિત છે ત્યમ આત્મચંદ્ર; સત્ચંદ્રિકા સમ જ કેવલ જ્ઞાન લેવું, તે જ્ઞાન આવરસ્યુ મેઘસમૂદ્ધ જેવું. ૧પ૩ તે ઘાતિ કર્મ ઘન શું વિખરે ઝપાટે, સંન્યાસ ધર્મરૂપ વાયુ તસ્યા સપાટે; ત્યારે શ્રીમાન્ પરમ કેવલજ્ઞાન પામે, ને જ્ઞાનકેવલી કહાય યથાર્થ નામે. ૧પ૪ સવેંય દેાય ક્ષીશ્રુ સાવ જ વર્ત્ત નાસ, સવેં જ્ઞ લિધક્લ સર્વ જ લેના ગાના; સાધી પરાર્થ પર તેહ પરં કૃપાળુ, ચાળાંત શ્રીમદ મુનીંદ્ર લહે દયાળુ. ૧૫૫ શૈલેશીમાં હિ સહજત્મસ્વરૂપ સ્વામી, પામી જ શીઘ્ર પર ચાળ અચેના નામી; વ્યાધ્ય લવ ક્ષય કરી નિરવાસ્યુ પામે, મુસ્થિત તેહ લાગવાન્ નિત સોખ્ય ધામે. ૧૫૬

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचिते किरत्चंद्रस्तुमनःसुखनंदनेन भगवानदासेन सुमनोनंदनीवृहत्दीकाख्यविवेचनेन सप्रपश्चं विवेचिते श्रीयोगदृष्टिसमुचयशास्त्रे अष्टमी परा दृष्टि:॥



# મુકત તત્ત્વ મીમાંસા\*

ત્યાં (નિર્વાદ્યુમાં) આ કૈવા હાય છે? તે કહે છે---

व्याधिमुक्तः पुमान् लोके यादशस्तादशो ह्ययम्। नाभावो न च नो मुक्तो व्याधिना व्याधितो न च ॥ १८७॥

> વ્યાધિમુક્ત પુરુષ અહીં, જેવાે–તેવા આ જ; ન અસાવ ન વ્યાધિથી ના, મુક્ત-અવ્યાધિત નાજ. ૧૮૭

અર્થ:—લાકમાં વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેવા હાય છે, તેવા જ આ હાય છે. તે અભાવરૂપ નથી અને વ્યાધિથી મુક્ત નથી એમ નથી, અને તે અવ્યાધિત પણ નથી.

#### વિવેચન

આ લાકમાં વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેવા હાય છે, તેવા આ નિર્વાણ પામેલા મુક્ત પુરુષ હાય છે. (૧) તે અભાવરૂપ નથી, પણ બૂઝાઇ ગયેલ દીપકલિકાની ઉપમા જેને ઘટે છે એવા તે સદ્ભાવરૂપ હાય છે. (૨) વળી તે વ્યાધિથી મુક્ત નથી થયા એમ નથી, પણ લવ્યત્વના પરિક્ષયથી મુક્તજ હાય છે. (૩) તેમજ તે અવ્યાધિત પણ નથી, વ્યાધિવાળા ન્હાતા એમ પણ નથી, કારણ કે પૂર્વ તથાપ્રકારે વ્યાધિના સદ્ભાવ તેને હતા.

કાઇ ચિરકાળના મહારાગી છે. ઘણા ઘણા લાંબા વખતથી તે અતિ દુ:સાધ્ય વ્યાધિથી પીડાય છે. વિવિધ રાગવિકારાથી દુ:ખાકુલ થઇ તે 'ત્રાહિ મામ્ ' પાકારી રહ્યો છે. તેના શરીરમાં ઉગ્ર જ્વર-તાવ ભરાયેલા છે. વાત-પિત્ત-કક્ રાગીનું દર્શાંત એ દેષની વિષમતાથી તેને ત્રિદેષ સન્નિપાત ઉપજયા છે. તેથી તે

वृत्ति:-व्याधिमुक्त:--व्याधिश्व भुक्त, व्याधि केता परिक्षीण छ ते, पुमान-पुरुष, यादशो-यादश, केवा होय छे, तादशो हायम्-तेवा व्या निर्हत-निर्वाणुपाप्त होय छे. नाभावो-व्यक्षाव नथी, पूजाई गयेस धिपक्षिकानी अपमा केते घटे छे केवा. न च नो मुक्तो व्याधिना-कर्ते व्याधिथी मुक्त नथी थया केम नथी, व्याधित मुक्तक छे-काव्यत्वना परिक्षयने सीधे. अव्याधितो न च-क्यने व्यव्याधित पणु नथी, व्याधिवाला न्हाता क्रेम पणु नथी,-पूर्व तथाप्रकार तद्कावने सीधे.

<sup>\*</sup> આ સિદ્ધસ્વરૂપવિચાર વાસ્તવિક રીતે પરા દષ્ટિની ચૂલિકારૂપ જ છે. તે વિષયની વિશક્તાર્થે અત્ર અલગ અધિકારરૂપે મૂક્યો છે.

પાતાનું લાન ભૂલી જઇ જેમ તેમ ળકી રહ્યો છે, ઉન્મત્ત ચેષ્ટા કરી રહ્યો છે. આખા શરીરે તીવ અસદા દાહવેદના તેને થઇ રહ્યો છે. દુદયમાં તીક્ષ્ણુ શૂલ લોંકાઇ રહ્યું છે. એમ અનેક પ્રકારની રાગપીડાથી આકુલવ્યાકુલ એવા તે હેરાન હેરાન થઇ રહ્યો છે. આવા મહા રાગાર્ત દુ:ખી જીવને ઉત્તમ સદ્વેદ્યના ઉપદેશથી ઉત્તમ ઓષધના જોગ મળી આવે ને તેના યથાનિર્દેષ્ટ પચ્ચપૂર્વક પ્રયાગ કરવામાં આવે, તા તે રાગીના રાગ નિર્મૂળ થાય; તેના જવર-તાવ ઉતરી જાય, ત્રિદેષ-સન્નિપાત ચાલ્યા જાય, તે બરાબર પાતાના લાનમાં આવે, તેની દાહવેદના દૂર થાય, હૃદયશૂલ્ય નીકળી જાય, ને પછી સંપૂર્ણ રાગમુક્ત થઇ, તદ્દન સાજેતાજો—હૃષ્ટપુષ્ટ અની તે સંપૂર્ણ આરાગ્યને—સ્વાસ્થ્યને અનુલવે. અને આવા આ આરાગ્યસંપન્ન 'સ્વસ્થ ' પુરુષ રાગમુક્ત થયાના કાઇ અદ્ભુત આનંદરસ આસ્વાદે. આ પ્રકારે લોકમાં પ્રગટ દેખાય છે.

તે જ પ્રકારે આ જીવને અનાદિ કાળથી આ સવરૂપ મહારાગ લાગુ પડ્યો છે. આ મહા કષ્ટસાધ્ય વ્યાધિથી તે ઘણા ઘણા દીઈ સમયથી હેરાન હેરાન થઇ રહ્યો છે. તે राजना विधाराथी हु: भी हु: भी थर्छ ते 'वाय माडी रे! करने त्राह्य ' જીવના ભવરૂપ એમ પાકારી રહ્યો છે. તેના જ્ઞાનમય દેહમાં રાગરૂપ ઉચ જવર ચહી આવ્યા છે, માહરૂપ ત્રિદાષ સન્નિપાત તેને થયા છે, એટલે તે 'નિજ <u>ભાવરે છ</u> ભાન ' ભૂલી જઇ ઉન્મત્ત પ્રલાય-ચેષ્ટા કરી રહ્યો છે. આખા શરીરે તેને વિષયતુષ્ણાજન્ય અસદ્ય તીવ દાહવેદના વ્યાપી રહી છે-અળતરા થઇ રહી છે: હુદયમાં દેષરૂપ શક્ય ભાેકાઇ રહ્યું છે. આવા ઉગ્ર ભવરાગથી આયુલ જીવને શ્રીમદ્ સદ્ ગુરુરૂપ ઉત્તમ સદ્વૈદ્યના 'જોગ<sup>ું</sup> બાઝતાં, તેમના **સદુપદેશથી સમ્ય**ગ્ દર્શન–ગ્રાન– ચારિત્રરૂપ ઓષધત્રયીની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને ગુરુઆજ્ઞારૂપ પશ્ચ અનુપાન સાથે તે રત્નવ્રચીરૂપ ઔષધત્રિપુટીનું સમ્ચક સેવન કરતાં અનુક્રમે તેના ભવરાગના નિર્મળ નાશ થાય છે. તેના રાગ-જવર ઉતરી જાય છે, દ્રેષશદય નીકળી જાય છે, માહ સન્નિપાતન યતન થાય છે. આત્મભાન પાછું આવે છે. વિષયતૃષ્ણાથી ઉપજતી દાહવેદના-અળતરા શમી જાય છે. અને તે નિજ સહજ આત્મસ્વરૂપનું દર્શન કરી, જ્ઞાન પામી, આત્મ-સ્વરૂપનું અનુચરણ કરે છે; કેવલ શુદ્ધ આત્માને જાણી, શ્રદ્ધી, કેવલ જ્ઞાનમય આત્મામાં સ્થિતિ કરી, 'સ્વસ્થ ' થઇ, કૈવલ્ય દશાને અનુભવે છે. અને પછી તે ચરમ દેહના આયુષ્યની સ્થિતિ પર્ય ત બળેલી સીંદરી જેવા આકૃતિમાત્ર રહેલા શેષ ચાર કમેરિન પ્રારુપ્ધાદય પ્રમાણે ભાગવી નિર્જરી નાંખે છે, અને પ્રાંતે તે કર્મીને પણ સર્વથા પરિક્ષીણ કરે છે. આમ સર્વથા કર્મ મુક્ત થયેલ તે ભવરાગથી મુક્ત બને છે. અને આવા આ ભવગ્યાધિથી મુક્ત થયેલા, પરમ ભાવારાગ્યસંપન્ન, સહજાત્મસ્વરૂપ મુસ્થિત, એવા આ પરમ 'સ્વસ્થ ' પરમ પુરુષ પરમ આનંદમય ઐવી લાવ-આરોગ્ય દશાના કાઇ અવર્ષીનીય આનંદરસ લાેગવે છે.

આમ જેમ લાકમાં વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેવા નીરાગી, જેવા સ્વસ્થ, જેવા આનંદમય હાય છે, તેવા આ ભવવ્યા ઘિથી મુક્ત આ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ પુરુષ ( આત્મા ) પરમ નીરાગી, પરમ 'સ્વસ્થ', પરમ આનંદમય હાય છે. (૧) આ નિર્વાણપ્રાપ્ત મુક્ત સકત અલાવ- પુરુષ કાંઇ અસાવરૂપ નથી, અર્થાત કેટલાક (બોલ આદિ) માને છે તેમ ૈનેરાત્મ્ય અવસ્થારૂપ નથી, આત્મ વસ્તુના અભાવરૂપ નથી, પરંતુ વસ્તુસફ-રૂપ નથી ભાવરૂપ છે. એટલે કે કેવલ, શુદ્ધ, વિવिક્ત, નિર્મલ આત્મતત્ત્વનું જ ત્યાં હોાવાપણું છે, કે જે શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ 'સિદ્ધ' નામથી ઓળખાય છે. રાગથી મુક્ત થયેલા યુરુષ રાગથી મુક્ત થતાં કાંઇ પુરુષ મટી જતા નથી, તેમ ભવરાગથી મુક્ત થયેલા ચૈતન્ય-મય પુરુષ-આત્મા ભવરાગમુક્ત થતાં કાંઇ પુરુષ-આત્મા મટી જતા નથી. રાગના અભાવે કાંઇ પુરુષના અભાવ થતા નથી, પણ કેવલ તેની શુદ્ધ નીરાગી અવસ્થા જ પ્રગટે છે. તેમ ભવરાગના અભાવે કાંઇ આત્માના અભાવ થતા નથી, પણ તેની કેવલ શુદ્ધ નીરાગી નિરામય તત્ત્વકાય અવસ્થા પ્રગટે છે; આત્માની સંસારી અવસ્થા દ્વર થઇ સિદ્ધ-મુક્ત અવશ્યા આવિર્સાવ પામે છે; દેહાદિક સંયાગના જ્યાં આત્યંતિક વિયાગ છે, એવી શુદ્ધ નિજ સ્વભાવરૂપ માલદશા પ્રકટ થાય છે. ( જીએ આત્મસિદ્ધિની ગાથા, પૃ. ૪૦૪ ).

વળી (૨) આ પુરુષ-આત્મા વ્યાધિથી સુકત નથી થયા એમ પણ નથી, પણ સવ્ય ત્વના પરિક્ષયથી મુક્ત હાયજ છે. કાઇ (સાંખ્યાદિ) એમ માને છે કે આ આત્મા તા સદાય મુક્ત જ છે, અબંધ જ છે-બંધાયેલા જ નથી. પણ આ માન્યતા ખહ્ મુક્ત નથી થયા ભૂલભરેલી છે; કારણ કે તેમ જે માનીએ તા મધ-માક્ષ, સુખ-દુ:ખ એમ પણ નથી આદિ વ્યવસ્થા ઘટશે નહિં, કૃત નાશ-અકૃતાગમ આદિ અનેક દોષ आवशे, अने के मिक्सने भाटे क ते ते हर्शनत प्रयोकन छे ते प्रयो-જન પણ નિષ્ફળ થશે! કારણ કે અંધાયેલા હાય તેને મુક્ત થવાપણું હાય, પણ જો અંધાયેલા જ ન હાય તા મુક્ત ઘવાનું કયાં રહ્યું? જો અંધન જ ન હાય તા મુક્તિ કયાંથી હાય ? કારણકે ળંધન-માચન, બંધનથી છૂટલું તેનું નામ જ માક્ષ છે. આ બંધન-માસનરૂપ માક્ષ અત્રે ભવ્યત્વના પરિક્ષયથી હાય છે. એટલા માટે જે માક્ષ પામે છે, મુકત થાય છે, તે ભવગ્યાધિથી મુકત નથી થયા એમ નથી, પરંતુ મુક્ત થયા જ છે. જેમ 'નીરાગી ' મનુષ્ય રાગથી મુકત નથી થયા એમ નથી, પણ છતા એવા રાગથી મુક્ત થયા જ છે, અને એટલે જ તે નીરાગી-રાગમુક્ત કહેવાય છે; તેમ મુક્ત આત્મા ભવરાગથી મુકત નથી થયા એમ નથી, પણ છતા-પ્રગટ અસ્તિત્વરૂપ ભવરાગથી મુકત થયા જ છે, એટલે જ તે ' મુક્ત '-સવરાગમુક્ત કહેવાય છે. (3) અને તે ' અગ્યાધિત '-ગ્યાધિ વગરના હતા એમ પણ નથી, કારણ કે પૂર્વે તેને તથામકારે પ્રગટ

વ્યાધિના સદ્ભાવ હતા જ. વ્યાધિમુક્ત પુરુષને માટે કાઇ એમ કહે અબ્યાધિત કે પૂર્વે તેને વ્યાધિ જ ન્હાતા, તા તેમાં દષ્ટ-ઇષ્ટ ખાધા, પ્રત્યક્ષ પણ નથી

વિરાધ આવે છે. કારણ કે તે તા ' મહારા માહામાં જીલ નથી ' એમ

માલનારની જેમ વદતાવ્યાદાત છે. કારણ કે જો વ્યાધિ જ ન્હાતા, તો વ્યાધિમુક્ત થયા શી રીતે? માટે એમ કહેવું તે સાવ બેહૂદું છે. કારણકે તે સવરાગથી દુ:ખી થઇ રહ્યો હતો તે પ્રત્યક્ષ પ્રગટ હકીકત (Real fact) છે અને તેમાંથી છૂટ્યો-મુક્ત થયા, ત્યારે જ તે સવવ્યાધિ રહિત-મુક્ત કહેવાય છે.

આમ સર્વથા, વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેવા લાકમાં હાય છે, તેવા જ-તાદશ જ આ નિર્વાશ્રપાસ સુક્રત પુરુષ ( આત્મા ) હાેય છે: (૧) વ્યાધિસુક્રત પુરુષ જેવા સ્વસ્થ– આનંદી હાય છે, તેવા આ મુક્ત આત્મા પરમ સ્વસ્થ-પરમ આનંદન **રાગમુક્ત જેવા** તિમગ્ત હાય છે. (૨) જેમ રાગ દ્વર થતાં કાંઇ રાગી પુરુષના અભાવ થઇ જતા નથી, તેમ ભવવ્યાધિ દ્વર થતાં કાંઇ શાહ ચૈતન્ય-भूत्ति आत्माना अक्षाव हाता नथी (3) ते व्याधिमुक्त पुरुष केम વ્યાધિથી મુક્ત નથી હાતા એમ નહિં, પણ મુક્ત જ હાય છે; તેમ આ નિર્વાણપાપ્ત મુક્ત આત્મા લવવ્યાધિથી મુકત નથી એમ નહિં, પણ મુક્ત જ હાય છે. (૪) અને ते व्याधिसुन्नत पुरुष केम पूर्व अव्याधित न्हाता, व्याधि वगरना नहाता, पण व्याधिवाणा હતા જ; તેમ આ નિર્વાણપ્રાપ્ત મુક્ત આત્મા પણ પૂર્વે અવ્યાધિત ન્હાતા, ભવ વ્યાધિ वगरने। न्हाती, पण अव व्याधिवाणा हती क. नहिं ती, व्याधि क न हात, ती तेनी નાશ પણ કેમ હાત ? તેથી મુક્તપણં કેમ હાત ? मूळं नास्ति कुतो शाला ? આમ આ દર્શત ઉપરથી સમતીત પછે કલિત થતી ચાકખી દીવા જેવી સ્પષ્ટ હકીકત બાલક પણ સમજ શકે એમ છે. તા સાદી સમજવાળા કાઇ પણ મનુષ્ય કેમ ન સમજે ? તથાપિ મહામતિ ગણાતા કેટલાક દર્શનવાદીઓએ આ માક્ષ સંબંધી અનેક પ્રકારે અસત કુલ્પનાએ ઉભી કરી છે તે આક્ષર્ય છે! જેમકે-'મોક્ષ આત્મ અલાવરૂપ છે.'' આ આત્મા નિત્ય મુક્ત જ છે. ' 'આ આત્માને ભવવ્યાધિ લાગેલા જ નથી. ' ઇત્યાદિ, આવા ખધા કુવિક્રિયા દ્રષ્ટ-ઇષ્ટ બાધિત હાઇ, વિવેક વિચારથી ક્ષણભર પણ ટકી શકતા નથી. આ સંબંધી વિશેષ પ્રકાશના જિજ્ઞાસએ શ્રી ષડુદર્શ નસમુ<sup>ર</sup>ચય, શાસ્ત્રવાત્તાસમુરચય. <mark>બત્રીશ બત્રીશી, ત⊤વાર્થિસાર આ</mark>દિ મહાર્થયરત્ના અવગાહવા સલામણ છે. અત્ર વિસ્તાર ભયથી દિગૃદર્શનરૂપ નિર્દેશમાત્ર કર્યો છે.

આ જ અર્થને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે-

भव एव महाव्याधिर्जन्ममृत्युविकारवान् । विचित्रमोहजननस्तीव्ररागादिवेदनः ॥ १८८ ॥

वृत्तिः-भव एव—क्षवण, संसारण, महाद्याधिः-मक्षाव्याधि छे, देवे। विशिष्ट ? ते। के जन्ममृत्युविकारवान्-लन्म, भृत्यु३५ विकारवाणा. आनुं करा आहि अपकक्षयु छे. विवित्रमोह-जननो-विथित्र भेक अपक्षवनारा, भिर्थात्वना अद्य कावथी. तीत्ररागादि-वेदनः-तीव रागादि वेदनावाणा,-स्त्री आदिना अक्षिप्यंभक्षावथी ( आसिन कावथी ).

સંસારજ મહા વ્યાધિ છે, જન્મ મૃત્યુ વિકાર; તીવ્ર રાગાદિ વેદના, ચિત્ર માહ કરનાર, ૧૮૮

અથ<sup>ે</sup>:—લવ જ મહાવ્યાધિ છે. તે જન્મ-મરણરૂપ વિકારવાળા છે, વિચિત્ર માહ ઉપજાવનારા અને તીવ્ર રાગાદિ વેદનાવાળા છે.

### વિવેચન

આ લાવ-સંસાર એ જ મહાવ્યાધિ છે. તે કેવો છે ? જન્મ-મરણરૂપ વિકારવાળા છે, ઉપલક્ષણથી જરા આદિ વિકારવાળા છે; મિશ્યાત્વના ઉદયભાવથી વિચિત્ર પ્રકારના માહ ઉપજાવનારા છે; તથા આ આદિના આસક્તિ ભાવથી તીવ રાગાદિ વેદનાવાળા છે. ઉપરમાં જે વ્યાધિનો વાત કહી તે વ્યાધિ કેવા ? તેની અહીં શ્રંથકાર મહર્ષિએ જ સ્પષ્ટતા કરી છે. પરમાર્થથી જોઇએ તાં આ જગતમાં માટામાં માટા જો કાઇ વ્યાધિ હાય, તા તે આ લવ એટલે સંસાર જ છે. આ સંસારને મહારાગની ઉપમા અરાબર ઘટે છે; કારણ કે ચિદ્ધથી, સ્વરૂપથી, કારણથી, વિકૃતિથી, ચિકિત્સાથી, પરિણામ આદિથી અન્નેનું અનેક પ્રકારે સામ્ય છે. તે આ પ્રકારે:—

રાગ જેમ મનુષ્યના શરીર પર આક્રમણુ કરી તેને ચાતરક્થી ઘેરી લે છે, તેમ ભાવરાગ આત્માના જ્ઞાનમય શરીર પર આક્રમણુ કરી એને ચાપાસથી ઘેરી લે છે. રાગ જેમ શરીરના પરમાણુએ પરમાણુમાં વ્યાપ્ત થઇ પાતાની અસર નીપ-

ભાવરાંગનું જાવે છે, તેમ ભાવરાગ આત્માના પ્રદેશ પ્રદેશમાં વ્યાપી જઇ પાતાની આક્રમણ અસર નીપજાવે છે. રાગ જેમ શરીરની શક્તિને ક્ષીણ કરી નાંખે છે,

ન્-તેજ ઉડાડી દે છે, રક્ત-માંસ આદિ ધાતુઓને શોષી લે છે; તેમ ભવરાગ પણ આત્માની અનંત શક્તિને ક્ષીણ કરી નાંખે છે, આત્માનું નર-તેજ ઉડાડી દે છે, જ્ઞાન-દર્શનાદિ આત્મસ્વભાવરૂપ ધાતુઓને શોષી લે છે. રાગ જેમ દોષપ્રદેાપ કરે છે, તેમ ભવરાગ રાગદેવાદિ દોષના પ્રદેાપ કરે છે. રાગ જેમ મનુષ્યને પથારીવશ કરી પરાધીન ને પાંગળા કરી મૂકે છે, તેમ ભવરાગ આત્માને શરીર-શય્યામાં સુવડાવી પર પુદ્દગલ વસ્તુને આધીન પાંગળા કરી મૂકે છે. રાગ જેમ માણસની આખી સીકલ એવી ફેરવી નાંખે છે કે તેનું ઓળખાલ્ય પડવું મુશ્કેલ થઇ પડે છે, તેમ ભવરાગ આત્માની અસલ સીકલ એવી પલટાવી નાંખે છે કે તેનું ઓળખાલ્ય થવું કઠિન હોય છે.

રાગ એ જેમ મનુષ્યની અનારાગ્યરૂપ અપ્રાકૃતિક-અકુદરતી-વિકૃત અવસ્થા છે, તેમ ભવરાગ એ આત્માની અનારાગ્યરૂપ અકુદરતી અપ્રાકૃતિક-વિકૃત અવસ્થા છે. રાગ

જેમ મનુષ્યના શરીરની અસ્વસ્થ સ્થિતિ છે, તેમ ભવરાગ એ ભવરોગ આ ભવરોગ આત્માની અસ્વસ્થ સ્થિતિ છે. રાગ જેમ મનુષ્યના પ્રકૃતિવિરુદ્ધ આપાકૃતિક વર્ત્તાની-અધર્મની સજા છે-દંડ છે, તેમ ભવરાગ એ આત્માના સહજ અવસ્થા પ્રકૃતિ વિરુદ્ધ વર્ત્તાની-અધર્મની સજા છે, દંડ છે. રાગ જેમ શરીરની

ધાતુઓની વિષમતાના આવિર્ભાવ છે, તેમ ભવરાગ એ આત્માની સ્વભાવ-ધાતુની વિષમતાના આવિષ્કાર-પ્રકટ પ્રકાર છે. રાગના જેમ નિયત ચાક્કસ કારણુકલાપ હાય છે. મલસંચય, કાયપુકલાપ હાય છે. મલસંચય, દાષપ્રકાપ, ધાતુવૈષમ્ય, પ્રકૃતિવિરુદ્ધ આચરણુ, ભય, ઉદ્દેગ આદિ સ્વ-ચાગ્ય કારદ્યાથી જેમ રાગની ઉત્પત્તિ હાય છે; તેમ ભાવમલસંચયથી, રાગાદિ દાષપ્રકાપથી, સ્વભાવ-ધાતુવૈષમ્યથી, આત્માની સહજ સ્વભાવસિદ્ધ પ્રકૃતિ વિરુદ્ધ આચરણુથી-અધર્મથી, આત્મપરિણામની ચંચલતારૂપ ભયથી, સન્માર્ગ પ્રત્યે કંટાળારૂપ ઉદ્દેગથી,-ઇત્યાદિ સ્વયોગ્ય વિવિધ કારદ્યાથી મહાભવરાગ ઊપજે છે.

(૧) રાગથી જેમ અગ્નિમાંદા થાય છે. અન્ન પ્રત્યે અરુચિ ઉપજે છે. આવાનું ભાવતું નથી, તેમ ભવરાગથી આત્મતેજની મંદતારૂપ અગ્નિમાંઘ ઉપજે છે, સન્માર્ગરૂપ પરમાન પ્રતિ અરુચિ-અલાવા આવે છે. રાગથી જેમ માળ આવે છે, રાગચિહના વમત થાય છે. તેમ ભવરાગથી સત્વયત પ્રત્યે અણગમારૂપ માળ આગિનમાંદા આવે છે, ને સ્વરૂપવિસ્મરણરૂપ વમન થાય છે. રાગથી જેમ મલા-આદિ વષ્ટંભ થાય છે. અથવા અજાઈ-વિશ્ચિકા ઉપજે છે, તેમ ભવરાગથી કર્મ સંચયરૂપ ભાવમલના અવષ્ટંભ થાય છે, અથવા વિષયવિકારરૂપ અજાઈ-વિસ્ચિકા ઉપજે છે. (૨) રાગથી જેમ હૃદયમાં શુલ લોકાય છે, તથા ઢાંક્ ચઢે છે, તેમ ભવરાગથી દેષરૂપ શળ આત્માને લોકાય છે, તથા સન્માર્ગ પ્રત્યે ખેદરૂપ હાંફ ચઢે છે. (3) રાગથી જેમ પ્રાણાવરાય થાય છે, ધાસાવ્યાસ જોરથી ચાલે છે. ખાંસી આવે છે, કરૂ પહે છે, તેમ ભવરાગથી જ્ઞાનદર્શનરૂપ ભાવપ્રાણના અવરાધ થાય છે. જન્મ-મરણરૂપ શ્વાસો મ્છ્વાસ જોરથી ચાલે છે, ક્ષાયરૂપ ખાંસી આવે છે, ને વિષયરૂપ કર્ફ પડે છે. (૪) રાગધી જેમ શરીરને ક્ષય-ક્ષીણતા-ઘસારા લાગુ પડે છે, તેમ ભવ-રાગથી જ્ઞાનમચ આત્મદેહને ક્ષય-ક્ષીણતા-ઘસારા લાગુ પડે છે. (પ) રાગથી જેમ શુદ્ધ રક્તાલિસરણ (circulation) બરાગર થતું નથી, શરીર માંડુ-પ્રીકર્યું-નિસ્તેજ (anaemic) શઇ જાય છે, તેમ ભવરાગથી શુદ્ધ ચૈતન્યપ્રવાહરૂપ રક્તનું અભિસરણ (circulation) अराभर धतुं नधी, आत्माना ज्ञानहें पांडु-प्रीक्रो-निश्तेण अनी जाय छे. (६) रेशाथी क्रेम शरीरना रुधिर-मांसाहि धात सुडाઇ काय छे ने शरीर अस्थ-માત્રાવશિષ રહે છે. તેમ ભવરાગથી આત્માના જ્ઞાનદર્શનાદિ સ્વભાવરૂપ ધાતુ શાષાય છે ને અતાંત મંદ ચૈતન્યચિદ્ધ રૂપ આત્મદેહ અવશેષ રહે છે.

(૭) રાગથી જેમ મગજનું ઠેકાહું રહેતું નથી, મગજનું કેંદ્ર (centre) ખસી જાય છે, માણસ પાતો પાતાનું ભાન ભૂલી જાય છે, 'ચક્રમ ' થઇને ચઢાતઢા ફાવે તેમ અકે છે, ને ત્રિદેષ સન્નિપાતને પામે છે; તેમ ભવરાગથી આત્માનું ત્રિદોષ સ્વરૂપ પદમાં સ્થિતિરૂપ કાઇ ઠેકાણું રહેતું નથી, સ્વરૂપબ્રષ્ટતાથી ઉન્માદાદિ સ્વરૂપ કેંદ્ર ખસી જાય છે, આતમાં પાતે પાતાના સહજ નિજ સ્વરૂપનું ભાન ભૂલી જાય છે, ઉન્મત્ત 'ચક્રમ ' બનીને પરવસ્તુને પાતાની કહેવારૂપ યદ્ધાતદ્ધા પ્રલાપ-અકખકાટ કરે છે, અને માહ-સાગ-દ્રેષરૂપી ત્રિદોષની વૃદ્ધિથી સત્સ્વરૂપથી નિપાતરૂપ સન્નિપાતને પામે છે. (૮) રાગથી જેમ ખસ થાય છે ને ખૂજલી-મીઠી ચળ ઉપડે છે, અને તેથી પરિણામે લાદા બળે છે, તેમ ભવરાગથી વિષયવિકારરૂપ ખસ થાય છે ને ભાગે અછારૂપ ખજવાળ-મીઠી ચળ-' કંડ્ર' આવે છે, તે તેથી પરિણામે ભવભાગરૂપ લાદા બબ્લા કરે છે. (૯) રાગથી જેમ શરીરમાં ઉચ-આકરા તાવ ભરાય છે અને ભારી તરસ લાગે છે, તેમ ભવરાગથી રાગરૂપ ઉપ જવર ભરાય છે અને વિષય તૃષ્ણારૂપ ભારી તૃષા ઉપજે છે. (૧૦) વળી રાગ્રથી જેમ વિવિધ વિકારા ઉખરી આવે છે, તેમ ભવરાગથી જન્મ-મરણાદિ વિકારો ઉપજે છે. કરી કરીને જન્મનું, કરી કરીને મરલું, કરી કરીને માતાના ઉદરમાં શયન કરલું, કરી કરી ઘડપણ, રાગ, શોક, ચિંતા, દોર્ભાગ્ય, દારિદા આદિ દ્ર:ખ અનુભવલું, એ બધા ભવરાગના વિકાર છે.

(૧૧) રાગથી જેમ વિચિત્ર પ્રકારના માહ ઉપજે છે, તેમ ભવરાગથી વિચિત્ર મકારના માહ ઉપજે છે. રાગધી જેમ કમળારૂપ વિત્તવિકારને લીધે ધાળી વસ્તુ પણ પીળી દેખાવારૂપ દૃષ્ટિદેષ થાય છે; તેમ ભવરાગથી મિશ્યાત્વ ઉદયને વિચિત્ર માહ લીધે અસત્માં સત્ બુદ્ધિ ને સત્માં અસતબુદ્ધિરૂપ દૃષ્ટિદેશ-દર્શા નમાહ ઉપજે છે. રાગથી જેમ રાગાકુલ દરદી પાતે પાતાનું ભાન આદિ भूबी जाय छे, तेम अवरागार्त कंतुने आत्माना स्वस्वअपनं सान રહેતાં નથી. છેલાનપણામાં જેમ દરદી પાતાની વસ્તુને પારકી ને પારકી વસ્તુને પાતાની કહેવારૂપ ભ્રાંતિને સેવે છે, તેમ આત્મસ્વરૂપના અભાનપણામાં ભવરાગી પરવસ્તને પાતાની ને स्ववस्तुने यारश्री अण्वाइय भिष्या आतिने सेवे छे. (१२) रेशी क्रेम पातानी भूण आराज्यमय અસલ સ્વભાવસ્થિતિમાં હૈાતા નથી, પણ રાગકૃત વિકૃત અવસ્થામાં હાય છે, તેમ ભવરાગી પાતાની મૂળ અસલ સહજ સ્વસાવસ્થિતિમાં વર્જાતા નથી, પણ ભવરાગકૃત વિભાવરૂપ विकृत दशामां वर्त्तती है।य छे. (१३) रेशायी मुंजाई गयेला-मेहिमूढ रेशितुं आयरण જેમ વિષમ હાય છે, તેમ ભવરાગથી માહિત થયેલા-મુંઝાઇ ગયેલા માહમૂઢ છવતું આચરણ પણ મહામાહમય વિષમ હાય છે, સ્વભાવથી વિષરીત હાય છે. (૧૪) રાગથી જેમ સ્વભાવ ચીહીયા થઇ જવાથી દરદી વાતવાતમાં ચીહાઇ જાય છે, તેમ ભવરાગથી ચીઢીયા થઇ ગયેલા આ ભવરાગી પણ વાતવાતમાં ક્રોધાદિ કષાયાકુલ થઇ આવેશમાં આવી જાય છે! 'કમ જોર ને શુરસા ખહેાત' કરે છે! (૧૫) રાગથી જેમ શરીરે तीन वेहना-धीडा ઉपके छे, तेम अवरामधी आत्माने स्त्री आहि प्रत्येना आसिष्ठतकावने લીધે રાગદ્વેષાદિ તીત્ર વેદના ઉપડે છે-ખામ અમુક અમુક ચાક્કસ ચિદ્ધો પરથી

જેમ રાેગનું નિદાન-પરીક્ષા ( Diagnosis ) થઇ શકે છે, તેમ નાના પ્રકારના પ્રતિનિયત-ચાક્કસ ચિહ્નો પરથી ભવરાેગનું નિદાન થઇ શકે છે.

અને રાગોની તથાપ્રકારની અવસ્થા ઉપરથી જેમ રાગની સુસાધ્યતાના કે દુ:સાધ્યતાના કે અસાધ્યતાના નિર્ણય કરી શકાય છે, તેમ જીવની તથાપ્રકારની ભવ્યતા–અભવ્યતારૂપ, યાગ્યતા-અયાગ્યતારૂપ દશાવિશેષ ઉપરથી આ જીવના ભવરાગ સસાધ્ય સા<sup>દ</sup>યાસાધ્ય छे । डे हु: साध्य छे । डे असाध्य छे ! तेना प्राहनिख्य (Prognosis) નિર્ણય થઇ શકે છે. જેમકે-(૧) રાગી ઉપર અજમાવવામાં આવેલ ઓષધિની तारअबिक बाधी संहर असर थाय ते। क्षेत्र राजीना राज ससाध्य छे એમ જણાય છે, તેમ સમ્યગૃદર્શનાંદિ યથાયાગ્ય ઔષધિના પ્રયાગથી જે જીવના પર તાતકાલિક પ્રશસ્ત આત્મપરિણામરૂપ-કાવરૂપ ઘણી સુંદર અસર થાય છે, તે જીવ નિક્ટલાવ્ય છે અને તેના ભવરાગ સુસાવ્ય છે, એમ નિશ્ચિત થાય છે. (૨) રાગી પર પ્રયોજેલ ઔષધિની લાંબા વખતે કંઇક અસર થાય તા જેમ આ રાગ દુ:સાધ્ય છે એમ ખાત્રી થાય છે, તેમ રત્નત્રચીરૂપ સદ્દઓષધના પ્રયાગથી જે જીવના પર ચિરકાળ શુલ લાવરૂપ કંઇક સુંદર અસર થાય, તાે તે છવ દ્વરભાવ્ય છે, ને તેના લવરાગ **દુઃસાધ્ય** છે ( Difficult to cure ) છે એમ સમજાય છે. (૩) રાગી પર ગમે તેટલા ઉત્તમ ઔષધાના પ્રયાગ કરવામાં આવે છતાં અતિ અતિ ચિરકાળે પણ જેના પર કંઇ પાણુ અસર ઉપજતી નથી, દવાની કંઇ પણ 'ટીકી' લાગતી નથી, 'પત્થર પર પાણી ઢાજ્યા ' જેવું થાય છે, ને રાગ ઉલટા વધતા જાય છે, તે રાગીના રાગ જેમ અસાધ્ય કાેટિમાં (Incurable) આવે છે; તેમ જે છવ પર ગમે તેટલા ઉત્તમ દર્શનાદિ સફ-ઓષધાની માત્રા અજમાવવામાં આવે, પશુ ઘણા લાંબા વખતે પણ કંઇ પણ સફલાવની ઉત્પત્તિરૂપ સુંદર અસર નીપજવી નથી, કંઇ પણ ગુણ ઉપજતા નથી, 'ઘઢા કારા ને કારા ધાકાડ ' રહે છે, ને ઉલટી અભિમાનાદિ વિષસ્ણામરૂપ અસર થઇ રાગ ઉલટા વૃદ્ધિ પામે છે, તે છવ અલહ્ય-અસાધ્ય કાેટિના (Incurable) છે, અને તેના લવ-રાગ અસાધ્ય છે એમ પ્રતીત થાય છે. આમ રાગીના ચિદ્ધ ઉપરથી-દશાવિશેષ ઉપરથી જેમ રાગના ભાવિ પરિણામનું અનુમાન (Prognosis) અગાઉથી અંધાય છે, તેમ ભવરાગીના त्रिह ઉપરથી-દશાવિશેષ ઉપરથી તેના ભવરાગના પરિણામનું અનુમાન અગાઉથી કરી શકાય છે.

વળી રાગી-રાગીમાં પણ કરક હોય છે; કાઇ સમજી, કાઇ અણુસમજી હાય છે, કાઇ બાલ, કાઇ વૃદ્ધ, ઇત્યાદિ પ્રકાર હાય છે. તેમ ભવરાગીમાં પણ તફાવત હાય છે; કાઇ બાલ, કાઇ વૃદ્ધ, ઇત્યાદિ પ્રકાર રાગીની હાય છે. કારણકે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે રાગના દુ:ખમય સ્વરૂપને જે જાણે છે, વિવિધતા તે વિવેધી સુદ્ધ રાગી જેમ બને તેમ જલદી રાગ નિર્મૂળ થાય એમ

ખરા અંત:કરણથી ઇચ્છે છે. એટલે તે ડાહ્યો સમજી રાગી જેમ કુશળ સદ્વૈલનું શરણ લે છે, અને પાતાનું ડહાપણ ડહાંબ્યા વિના વૈદ્યની સ્ચના મુજબ એપધ-પ્રયાગ કરે છે, અને તેથી કરીને રાગમુક્ત થાય છે. તેમ સમ્યક્ સમજણવાળા ડાહ્યો સમજી 'પંડિત' છવ સદ્યુરુર્પ સુજાણ સદ્વૈદ્યનું શરણ લે છે, અને પાતાની મિત-ક્લ્પનાર્પ સ્વચ્છંદનું ડાઢડહાપણ છાડી દઇ શ્રીમદ્દ સદ્યુરુની આજ્ઞાનુસાર રતનત્રયી ઓપધનું પ્રતિસેવન કરે છે, અને તેથી તે ભવરાગથી મુક્ત થાય છે. પણ કુપચ્યસેવનમાં આસકત એવા અણુસમજી રાગી જેમ મીઠું મીઠું અનુકૂળ વદનારા ઊટવૈદ્યને (Quack) પકડે છે, અને તેણે ખતાવેલ ઊટવૈદ્વં સેવીને ઉલટા હાથે કરીને હેરાન થાય છે ને રાગમુક્ત થતા નથી; તેમ વિષયકદન્નમાં આસકત એવા બાલ અણુસમજી જીવ વિષયાનુકૂળ-પ્રથમ દિશ્યે મીઠા લાગતા પણ પરિણામે હાલાહલ ઝેર જેવા વચન વદનારા મિચ્યાદિષ્ટ અસદ્યુરુર્પ ઊટવૈદ્યના આશ્રય કરે છે, અને તે અનાડી વૈદ્યના અનાડી ઉપાયથી હાથે કરીને ભવકૂપમાં ઊંઠા ઉતરે છે ને ભવરાગથી મુક્ત થતા નથી. ઇત્યાદિ પ્રકારે રાગી રાગીના પ્રકાર હાય છે, અને તે ઉપરથી પણ રાગની સાધ્યતા—અસાધ્યતાના પ્રાક્ષ્ક્યનમાં (Prognosis) પણ ફરક પડે છે.

તેમજ-રાગ જેમ ચથાયાં ચિકિત્સાથી (Right treatment) કાળમાં આવે છે તે મટે છે, તેમ લવરાગ પહ્યુ ચથાયાં ચ્યા ચિકિત્સાથી કાળમાં આવે છે તે મટી જાય છે. રાગચિકિત્સામાં પ્રથમ જેમ રાગતા મૂળ નિદાનને, કારહ્યુને, સ્વરૂપને, રાગચિકિત્સા ચિદ્ધને, પરિહ્યામને અને ચિકિત્સાને અરાખર જાહ્યુનારા કુશળ નિષ્ણાત (Expert, Specialist) સદ્દવૈદ્યની જરૂર છે; તેમ લવરાગની ચિકિત્સામાં પહ્યુ લવરાગના મૂળ નિદાનને, કારહ્યુને, સ્વરૂપને, ચિદ્ધને, પરિહ્યામને અને નિવારહ્યુર્પ ચિકિત્સાને ચથાર્થ પહ્યું ખરાખર જાહ્યુનારા કુશળ જ્ઞાની સદ્યુરુરુર્પ 'સુજાહ્યું' સદ્દ-વૈદ્યની અનિવાર્થ જરૂર પડે છે. વળી રાગના નિવારહ્યુમાં જેમ ઉત્તમ ઓષધની જરૂર પડે છે, તેમ લવરાગના નિવારહ્યુમાં સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ સદ્દ ઓષધત્રધીની જરૂર પડે છે. પથ્ય અનુપાન સાથે એાસડનું બરાબર સેવન કરવામાં આવે તોજ તે દ્રાયદા કરે છે, ગુહ્યુકારી થાય છે, નિહિતો ઉલટું અનર્થ કારક થઇ પડે છે; તેમ ગુરુઆદ્માર્થ પથ્ય અનુપાન સાથે જો પરમ અમૃતસ્વરૂપ રત્નત્રથી ઓષધિનું સમ્યક્ સેવન કરવામાં આવે, તોજ તે ગુહ્યુકારી-આત્માપકારી થાય છે, નિહિતો આત્માર્થ-ઢાનિરૂપ અનર્થ વિપરિદ્યામ નીપજાવે છે. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનું સુલાધિત છે કે:—

" આત્મભ્રાંતિ સમ રાગ નહિં, સદ્દગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુ આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિં, ઔષધ વિચાર ધ્યાન."—શ્રી આત્મસિદિ.

અને આમ યથાયાગ્યપણ ઔષધપ્રયાગથી રાગ નિર્મૂળ થતાં રાગી જેમ નીરાગી અને

છે, સાંજોતાજો-હુપપુષ્ટ થાય છે, અને આનંદનિમગ્ન સ્વસ્થ અવસ્થા માણે છે; તેમ યથાયાગ્યપણે સમ્યક્ રત્નત્રયીરૂપ ઓષધપ્રયાગથી ભવરાગ નિર્મૂળ આરોગ્ય થતાં જીવ નીરાગી-ભાવઆરાગ્ય સંપન્ન અને છે, સાંજોતાજો-નિરામય સ્વાસ્થ્ય તથા શુદ્ધ ચૈતન્યરસના પાનથી હુપ્રપુષ્ટ થાય છે, અને પરમાનંદ-નિમગ્ન સહજાતમસ્વરૂપ સ્થિતિમાં પરમ સ્વશ્ય અવસ્થા અનુભવે છે- ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે ભવનું રાગ સાથે સામ્ય-સરખાપણું ઘટાવી શકાય છે, તેથી તેને રાગની ઉપમા ખરાબર છાંજે છે. એ અન્ન સંદેષમાં યથામિત દિગ્દર્શનમાત્ર દર્શાવ્યું છે. વિશેષ સ્વમતિથી સમજી ક્ષેવું.

વળી આ ભવરાગને 'મહા' કહ્યો તે પણ સહેતુક છે, કારણ કે પાતપાતાના વર્ગમાં-જાતિમાં જે શ્રેષ્ઠ-માટા હાય તે 'મહા ' કહેવાય છે. દાં તે મહાદાવ, મહારાજા, મહાવીર, મહાસુનિ; અને ભવરાગનું મહત્પહ્યું-માટાપહ્યું અનેક પ્રકાર 'મહા' રાેગ છે. જેમકે-(૧) માણસના શરીરમાં ઉપજતા રાેગ અમુક મર્યાદિત કેમ કહ્યો ? સમય સુધીના અથવા વધારેમાં વધારે યાવજ છવ-આ છંદગી પર્ય ત ટર્ક એવા હાય છે; પણ આ ભવરાગ તા અનાદિ કાળથી આ જીવને લાગુ પહેલા અને ભવાલવ ચાલી આવેલા હાઇ, હજી પણ આ જીવના કેંડા મૂકતા નથી! આમ અતિ અતિ દીર્ઘ રિધતિને (Duration) લઇ આ ભવરાંગ 'મહાન્' છે. (૨) મનુષ્યના શરીરમાં દશ્ય થતા રાગ જો કે તીવ્ર વેદના ઉપજાવે છે, તા પણ ભવરાગથી નરકાદિમાં ( જુઓ ગાયા પૃ. ૨૦૨ ફૂટનાટ ) ઉપજતી વેદના એટલી બધી તીવ હાય છે કે તેની પાસે ગમે તેવા આકરા રાગ કંઇ વિસાતમાં નથી. રાગથી જે શારીરિક-માનસિક દુ:ખ ભાગવલું પડે છે તેના કરતાં અનંતગણું શારીરિક-માનસિક દુ:ખ આધિ, ગ્યાધિ, ઉપાધિરૂપે ભવરાગથી વેઠવું પડે છે. ચારે ગતિમાં જન્મમરણાદિથી અનંત અનંત इ: भ वेहना-यातना अभवी पडे छे. आभ तीवताने वर्ध (Acuteness & Intensity) પણ ભવરાગની મહત્તા છે. (૩) બાહ્ય રાગને સાધવા-મટાડવા એ કાંઇ એટલી બધી સુશ્કેલ વાત નથી, પણ આ ભવરૂપ ભાવરાંગ સાધવા-મટાડવા એ મહા મહાદુષ્કર વાર્ત્તા છે. એટલે કુર્જ્સાધ્યતાથી અથવા અસાધ્યતાથી પણ આ ભવરાગ 'મહાનુ' છે-માટા છે. (४) બાહ્ય રાગ અતિ તીવ્ર હાય તા કવચિત એક જ વારના મરણમાં પરિણમ છે, પરંતુ આ અતિ લીલ ભવરાગ તા સદાય અનંતવારના જન્મમરણમાં પરિણુમે છે. આમ પરિણામદ્વષ્ટિથી પણ આ ભવરાય અતિ માટા છે.

ઇત્યાદિ પ્રકારે આ ભાવ-સંસાર ખરેખર મહારાગ જ છે. એને મીટાવવાને વિવેકી અહપરિકર થઇ જરૂર કમ્મર કરો જ, સર્વાત્માથી સર્વ પ્રયાસ કરી છૂટે જ. ક્ષણિક જોદગીના એક સામાન્ય રાગને મટાડવાને લોકા કેટલી બધી જહેમત સુસુસુનું કર્ત્વા જ્યાને છે? કેવા આકાશ પાતાલ એક કરે છે? કેટલા વૈદ્ય-ડાક્સ્તર લેગા કરે છે? ઓષધાદિ અંગે કેટલા ખધા ખર્ચ કરે છે? તા પછી આવા આ અનાદિના મહારાગને મીટાવવાને માટે આત્માર્થી મુમુલ કેમ બને તેટલી જહેમત ન ઊઠાવે? કેમ અપૂર્વ આત્મ-પુરુષાર્થ ન કરે? પાતાના તન-મન-ધન-વચનની સમસ્ત શક્તિ કેમ ન ખર્ચી નાંખે? રતનત્રથી ઓષધિનું પરમ અમૃતપાન પરમ પ્રેમથી કેમ ન કરે? સદ્યુરુ આજ્ઞારૂપ પચ્ચનું પરમ ઉત્સાહથી કેમ પાલન ન કરે?

## मुख्योऽयमात्मनोऽनादिचित्रकर्मनिदानजः। तथानुभवसिद्धत्वात्सर्वेषाणिभृतामिति॥ १८९॥

મુખ્ય આ જૅવને ઉપજ્યા, અનાદિ ચિત્ર કમે<sup>જ</sup>; તેમ અનુભવસિદ્ધ છે, સર્વ પ્રાણિઓનેજ. ૧૮૯

અર્થ:--આ લવબ્યાધિ આત્માના મુખ્ય-નિરુપચરિત એવા વ્યાધિ છે; અને તે અનાદિ એવા વિચિત્ર કર્મના નિદાનથી-કારણથી ઉપજેલા છે; કારણકે સર્વ પ્રાણીઓને તેનું તેવા પ્રકારે અનુભવસિદ્ધપણું છે.

## વિવેચન

છવના આ જે ભાવવ્યાધિ છે તે મુખ્ય છે, નિરુપચરિત એવા ખરેખરા છે. અને તે અનાદિ એવા દ્રવ્ય-લાવ લેદથી લિજ્ઞ વિચિત્ર કર્મના અલથી ઉત્પન્ન થયેલા છે; કારણુંકે જન્મ-મરણુદિ વિકારાના પ્રત્યક્ષ અનુલવવંડે કરીને, તે તિર્થંચ વગેરે સર્વ પ્રાણીઓને પણ અનુલવસિદ્ધ છે.

ઉપરમાં જે ભવવ્યાધિના ઉદલેખ કરવામાં આવ્યા તે ભવવ્યાધિ કાંઇ કદયનાર્ય નથી, કાલ્પનિક નથી, કથનમાત્ર ઉપચારર્ય નથી, પરંતુ ખરેખરા છે, મુખ્ય છે, નિરુપચરિત એવા પારમાર્થિક છે. તે કાંઇ ઉત્પ્રેક્ષાર્ય કવિકલ્પનાના ભવવ્યાધિ તરંગ નથી, કલ્પિત નથી, પણ ખરેખરા વસ્તુસ્થિતિર્ય સત્ય હકીકત મુખ્ય પરમાર્થ (Actual Fact, Reality) છે. કારણુકે જે પારમાર્થિકસત્ વસ્તુસ્વર્ય સત્ નિરુપચરિત હાય તે 'મુખ્ય ' કહેવાય છે. અને ઉપચાર પણ જો મુખ્ય-પારમાર્થિકસત્ વસ્તુ હાય તા જ થઇ શકે છે, નહિંતા નહિં. જો ભવરૂપ વસ્તુ જ ન હાત, તો તેના વ્યાધિર્પે ઉપચાર પણ ન થઇ શકત. પણ ભવ

वृत्तिः-मुख्यः सुण्य, निरुषयरित, अयम्-आ, लवन्यधि, आत्मनो-आत्मानी, छवनी, हेवा प्रकारनी ? तोक अनादि चित्रकर्मनिदानज्ञः — अनादि क्षेत्रा थित्र क्षेत्र कार्यथी जन्मेक्षे, - द्वय-काव केदयी किन्न क्षेत्रा क्ष्मेना अवधी छित्यन क्षेत्र क्ष्मे अर्थ छे. क्ष्या कार्य्या ? ते के-तथानुभव-सिद्धत्वात्-तथाप्रकारे अनुकाविसद्धप्रकाने क्षीचे, जन्माहिना अनुकाविस सर्वप्राणिमृतामिति सर्व प्राश्चिने प्रमु,-तिर्थ प्रमुणने प्रयु.

તો ખરેખરો વસ્તુસ્થિતિરૂપ-સદ્ભાવરૂપ છે જ, એટલે જ તેના વ્યાધિરૂપે ઉપચાર પણ કરી શકાયો છે. વ્યાધિ એ રૂપક-કલ્પના-ઉપચાર લલે હો, પણ 'લાવ' એ કાંઇ રૂપક-કલ્પના-ઉપચાર નથી. લવ એ તો સત્ય હકીકત (Absolute reality) નિરુપચરિત ઘટના છે, મુખ્ય એવી પારમાર્થિક વસ્તુસ્થિતિ છે. એ મુખ્ય 'છતી' પ્રગટ વસ્તુ છે, તેને યથાર્થપણે સમજવા માટે આ વ્યાધિરૂપ રૂપક ઘટના-ઉપચારકથન છે. અને આ ઉપચારરૂપ વ્યવહાર પણ પરમાર્થરૂપ મુખ્ય વસ્તુના સદ્ભાવે જ ઘટે છે, શાલે છે. જેમકે-વાસ્તવિક વ્યાધિનું અસ્તિત્વ છે, તો તેના ઉપમારૂપે ઉપચારરૂપ× વ્યવહાર કરી શકાય છે; વાસ્તવિક સિંહનું અસ્તિત્વ છે, તો 'સિંહ-માણ્યુવકના '-ખીલાહીને સિંહની ઉપમાના ઉપચાર કરાય છે, પણ તેનું અસ્તિત્વ જ ન હોત તો તેવા કાઇ ઉપચાર કરાય છે, પણ તેનું અસ્તિત્વ જ ન હોત તો તેવા કાઇ ઉપચાર વ્યવહાર અની શકત નહિં. દાખલા તરિકે-વંધ્યાસુતનું, કે આકાશ-પુષ્પનું, કે શશાશુંગનું અસ્તિત્વ જ નથી, એટલે તેના ઉપચાર પણ સંભવતા નથી.

આ ભવરાગ અનાદિ એવા વિચિત્ર કેર્મ રૂપ કારણુથી ઉત્પન્ન થયેલા છે. કાઇ પણ કાર્યનું કંઇ ને કંઇ કારણુ હાલું જ જોઇએ, એ સનાતન નિયમ પ્રમાણુ ભવરૂપ કાર્યનું કંઇ ને કંઇ કારણુ હાલું જ જોઇએ. એટલે રાગ જેમ ચાક્કસ કારણુકલાપથી ઉપજે છે, તેમ આ ભવરાગ પણ દ્રવ્ય-ભાવ લેદથી ભિન્ન એવા વિચિત્ર કર્મરૂપ કારણુથી ઉત્પન્ન થયેલા છે. અને આ કર્મરૂપ નિદાન-કારણુ અનાદિ છે. એટલે આ કર્મ આ આત્મા સાથે અનાદિનું જોડાયેલું—સંલગ્ન છે, સંચાગ સંગંધથી બંધાયેલું છે. પ્રકૃતિની અને પુરુષની આ જોડી અનાદિ છે,—કનકપાષાણુમાં સાનાના ને માટીના સંચાગ જેમ અનાદિ છે તેમ.

" કનકાપલવત્ પયાંડ પુરુષ તાણી, જોડી અનાદિ સ્વભાવ; અન્ય સંચાગી જિહાં લગી આતમા, સંસારી કહેવાય."—શ્રી આનંદઘનછ

"જડ ચેતન સંયોગ આ, ખાણુ અનાદિ અનંત; કર્ત્તા કાઇ ન તેહના, ભાખે જિન ભગવંત."—શ્રીમદ્ રાજચાં**દછ**.

કર્મ-આત્માના આ સંચાગ સંબંધ જો અનાદિ ન માનીએ તો આમ વિરાધ આવે છે:-જો કર્મને પહેલું માનીએ તા આત્મા વિના કર્મ કર્યા કાેેે શુ જે અને તે લાગ્યા કાેને ? જો કેવલ શુદ્ધ આત્માને પહેલા માનીએ તા શુદ્ધ આત્માને કર્મ લાગવાનું પ્રયાજન શું? અને લાંગે છે એમ માનીએ, તા શુદ્ધ એવા સિદ્ધ આત્માને પણ કેમ નહિં લાંગે ? વળી મરઘી પહેલી કે ઇંડું પહેલું ? વૃક્ષ પહેલું કે બીજ પહેલું ? તેના

<sup>× &</sup>quot; उपचारोऽपि च प्रायो लोके यन्मुख्यपूर्वकः । इष्टस्ततोऽप्यदः सर्वमित्थमेव व्यवस्थितम् ॥ " श्री थे।शिंभेंह, श्ली. १५

નિર્ણુય જેમ કહી શકાતા નથી ને બન્ને અનાદિ જ માનવાનું પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ અત્રે પણ કમેં-આત્માના સંબંધ ×અનાદિ જ સંસિદ્ધ થાય છે.

" છવ પહેલા કે કર્મ !-અન્ને અનાદિ છે. છવ પહેલા હાય તા એ વિમળ વસ્તુને મળ વળગવાનું કંઇ નિમિત્ત જોઇએ. કર્મ પહેલા કહા તા છવ વિના કર્મ કર્યાં કાશે ! એ ન્યાયથી અન્ને અનાદિ છે. "—શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્રમણીત શ્રી માેસમાળા.

આ અના દિ કર્મ વિચિત્ર છે-અનેક પ્રકારનું છે, અને તે દ્ર**્ય-ભાવ** ભેદમાં વિભક્ષ્ત થયેલું છે. દ્ર**્ય કર્મ** તે પુદ્દગલ પરમાણરૂપ, અને ભાવકર્મ તે આત્મપરિણામ-રૂપ છે. રાગ-હેષ-માહુ એ અશુદ્ધ આત્મપરિણામ તે ભાવકર્મ છે, અને જ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠ કર્મ તે દ્રુપ્ય કર્મ છે. તે આઠ કર્મની સામાન્ય સમજ આ પ્રકાર:—

" જ્ઞાનાવરણીય એટલે આત્માની જ્ઞાન સંબંધીની જે અનંત શક્તિ છે તેને આવ્છાદન થઇ જવું તે. દર્શનાવરણીય એટલે આત્માની જે અનંત દર્શનશક્તિ છે તેને આવ્છાદન થઇ જવું તે. વેદનીય એટલે દેહ નિમિત્તે સાતા અસાતા એ પ્રકારનાં વેદનીય કર્મ, એથી અવ્યાબાધ સુખરૂપ આત્માની શક્તિ રાકાઇ રહેવી તે. માહનીયકર્મ એટલે આત્મચારિત્રરૂપ શક્તિ રાકાઇ રહેવી તે. આયુક્ત્મે એટલે અક્ષય સ્થિતિ શુણ રાકાઇ રહેવો તે નામકર્મ એટલે અમૂર્ત્તિરૂપ દિવ્ય શક્તિ રાકાઇ રહેવી તે. ગાત્રકર્મ એટલે અટલ અવગાહનારૂપ આત્મિક શક્તિ રાકાઇ રહેવી તે. આ તરાય કર્મ એટલે અનંત દાન, લાલ, વીર્ય, લાંગ અને ઉપલાગ શક્તિ રાકાઇ રહેવી તે. "

--શ્રી માક્ષમાળા, પા. ૧૦૨.

આ આઠ સૂળ પ્રકૃતિના વળી ઉત્તર અનેક લેદ છે. અને તેના ળંધના ચાર પ્રકાર છે: પ્રકૃતિનંઘ, સ્થિતિઅંધ, રસઅંધ, પ્રદેશઅંધ. તેમાં સ્થિતિઅંધ-રસઅંધ કષાયથી થાય છે, અને પ્રકૃતિઅંધ-પ્રદેશઅંધ મન-વચન-કાયાના ચાગથી થાય છે. તે તે કમીના અંધ, ઉદય, ઉદીરહ્યા, સત્તા, કર્મવિચ્છેદ, ઘાતિ, અઘાતિ વળેરે અનેક સ્ક્રમ પ્રકારા કમેં શ્રંથ, પાંચાધ્યાયી, ગામદસાર આદિ મહાશંથરતેનાથી તત્ત્વરસિક સમજવા યાગ્ય છે.

" પદ્મપ્રભ જિન ! તુઝ મુઝ આંતરું, કિમ ભાંજે ભગવંત ? કમે વિષાક હૈા કારણ જોઇને, કાઇ કહે મતિમંત….પદ્મગ્ પથડિ ડિઇ અણુભાગ પ્રદેશથી, મૂળ ઉત્તર ખહુ લેદ; દાતિ અદાતિ અંધ ઉદય ઉદીરણા, સત્તી કમેવિચ્છેદ….પદ્મગ્"—શ્રી આનંદધનછ.

<sup>× &</sup>quot; योभ्यतामन्तरेणास्य संयोगोऽपि न युज्यते । सा च तत्तत्त्वमित्येवं तत्संयोगोऽप्यनादिमान् ॥ "—श्री येशिभिन्दु श्लेषः १०

આ ભાવકમે-દ્રવ્યકમેના પરસ્પર કાર્ય-કારણ સંગંધ છે. રાગાદિ ભાવકમેના નિમિત્તથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ દ્રવ્ય કર્મની ઉત્પત્તિ થાય છે, અને દ્રવ્ય કર્મના નિમિત્તથી યુન: રાગાદિ ભાવકમેની ઉત્પત્તિ થાય છે. આમ એક બીજાની સાંકળ દ્રવ્ય-ભાવ અકભ્રમણ ન્યાયે ચાલ્યા કરે છે, અને દુષ્ટ અનંતચક (Vicious circle) કર્મની સ્થાપિત થાય છે. પણ રાગાદિ ભાવકમેં જો અટકાવી દેવામાં આવે— સંકલના જે અટકાવવું માટરની બ્રેઇકની જેમ આત્માના પાતાના હાથની વાત છે— તો તે દુષ્ટ એક આપાઆપ સ્ટી પડે છે, ને કર્મએકગતિ અટકી પડતાં ભવચકગતિ અટકી પડે છે. આ સંખંધી ઘણા સૂક્ષ્મ વિવેકવિચાર શ્રી સમયસાર×, પ્રવચનસાર આદિ લંધરાજ્યોમાં પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યો છે, જે મુમુક્ષુએ અત્યંત મનન કરવા યાગ્ય છે.

## આકૃતિ : ૧૫



આમ અનાદ એવા વિચિત્ર કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલા આ ભવરાગ મુખ્ય-નિરુપચરિત કહ્યો, તેનું પ્રમાણ શું ? એમ કાઇ પૃષ્ઠ તા તેના સીધા, સરળ ને સચાટ જવાબ એ છે કે-તે સર્વ પ્રાણીઓને અનુભવસિન્દ છે. એટલે કે અનુભવરૂપ પ્રમળ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અત્ર છે. કારણકે તિર્ધ ચાદિ સર્વ પ્રાણીઓને આ ભવગ્યાધિ તથાપકારે પાતાના અનુભવમાં આવી રહ્યો છે; તેઓ જન્મ-જરા-મરણ-રાગ-શાક-ભય આદિરૂપે આ ભવગ્યાધિનું મહાદુ:ખ-વસમી પીડા પ્રત્યક્ષ વેઠી રહ્યા છે. આ જન્મમરણાદિ આપનારા ભવગ્યાધિ એ કલ્પના નથી, પણ સર્વને સાક્ષાત અનુભવસિન્દ 'હકીકત ' છે, વસ્તુસ્થિતિરૂપ સિદ્ધ વાર્ત્તા છે; તાપછી આથી વધારે બીજી પ્રમાણ ગાતવા દૂર જવાની જરૂર નથી.

<sup>× &</sup>quot; जीवपरिणामहेदुं कम्मत्तं पुग्गला परिणमंति ।

पुग्गलकम्मणिमित्तं तहेव जीवो इ परिणमइ ॥ 77—श्री सभयसारः

## ભવ ને વ્યાધિની તુલના-કાષ્ટક ૧૫

| જુલ = રેાગી                | અભુગ્ય≔ અસાધ્ય રાેગી                           |  |
|----------------------------|------------------------------------------------|--|
| ભવ = ૦યાધિ–મુખ્ય           | દૂરભવ્ય = <b>દુઃ</b> સાધ્ય રાગી                |  |
| જન્મ મરણ=લિકાર             | ચ્યાસત્ર <b>લ</b> ૦૫ <del>=</del> મુસાધ્ય રાગી |  |
| માહ= પરિણામ                | સક્ર્યુરુ = સુવૈદ્ય                            |  |
| રાગાદિ = વેદના             | રત્નત્રયા = ઔષધ                                |  |
| કમ – દ્રવ્ય–ભાવ=સવરાય હેતુ | ભવમુક્ત+મુક્ત≔ બ્યાધિ મુક્ત                    |  |

## एतन्सुक्तश्च सुक्तोऽपि सुरुष एवोपपद्यते । जन्मादिदोषविगमात्तददोषत्वसंगतेः॥ १९०॥

એથી મુક્ત પણ મુક્તનું, ઘટતું મુખ્યપણું જ; (કારણ) જન્માદિ દેશ ટળયે ઘટે, અદાયત્વ તેનુંજ. ૧૯૦

અર્થ:---અને આ સવવ્યાધિથી મુક્ત થયેલા મુક્ત પણ મુખ્ય જ એવા ઘટે છે; કારણકે જન્માદિ દેાષના દ્વર થવાથદી, તેના અદેાષપણાની સંગતિ હાય છે.

### વિવેચન

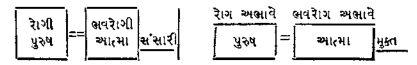
ઉપરમાં ' મુખ્ય ' એવા જે ભવવ્યાધિ કહ્યો, તેનાથી મુક્ત થયેલા મુક્ત-સિદ્ધ પણ મુખ્ય જ ઘટે છે, કારણુંકે પ્રવૃત્તિ નિમિત્તના ભાવ છે. એટલે કે જન્માદિ દેશવના દૂર થવારૂપ કારણું થકી તેના અદેશપણાની સંગતિ છે–ઘટમાનપણું છે.

ભવવ્યાધિ જે મુખ્ય-નિરુપચરિત સાખીત કરવામાં આવ્યા, તે ભવવ્યાધિમાંથી મુક્ત થયેલા મુક્ત-સિદ્ધ પણ મુખ્ય જ, નિરુપચરિત જ, પારમાર્થિકસત્ જ હોવા ઘટે છે. કારણુંકે પ્રવૃત્તિનિમિત્ત-તેવા પ્રકારે પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત-કારણુ જો મુખ્ય મુક્ત પણુ હોય તો કાર્ય પણ મુખ્ય હોય, આ નિયમ છે. અને અહીં જન્માદિ મુખ્ય જ દોષ દ્વર થવારૂપ કારણુ મુખ્ય છે, એટલે મુદ્રત થવારૂપ કાર્ય પણ મુખ્ય છે. અને આમ જન્માદિ દોષના દ્વર થવાથી એના અદોષપણાનું સંગતપણં હોય છે. કારણકે રાગયુક્ત સરાગ પુરુષ રાગમુક્ત થતાં અરાગ કહેવાય છે.

वृत्तिः-एतम्मुक्तश्च — अने आ अवव्याधिया मुझा अवा, मुक्तोऽपि-मुझा प्रख्, सिद्ध, मुख्यं एवोपपद्यते-मुभ्य क ७५५त्र छे, घटे छे,-प्रश्चित निभित्तना आवने क्षीये. अने तेवा प्रकार कहे छे- जन्मादिदोषविगमात्-कन्माहि देषना विगम३५-८णवा३५ कारख्यशी, तददोषत्वसंगतेः-ते देषवंतना अदेषपद्यानी प्राप्तिने क्षीये.

તેમ જન્મ મરણાદિ દાષથી યુક્ત સદોષ પુરુષ તે જન્માદિ દોષથી મુક્ત થતાં 'અદોષ' કહેવાય છે. આમ દોષના અપગમરૂપ-ચાલ્યા જવારૂપ કારણથી દોષવંતનું અદોષપણું લેટે છે, માટે 'મુક્ત' એ મુખ્ય જ એવા ઘટે છે. તાત્પર્થ કે-રાગ નષ્ટ થતાં કાંઇ પુરુષ નષ્ટ થઇ જતા નથી, પણ રાગમુક્ત પુરુષના સદ્દભાવ જ હાય છે; તેમ ભવરાગ નષ્ટ થતાં કાંઇ પુરુષ-આત્મા નષ્ટ થઇ જતા નથી, પણ ભવરાગમુકત પુરુષના-મુક્ત આત્માના સદ્દભાવ જ હાય છે. જે દોષવંત હાય તે તેના દોષના અભાવ થતાં અદોષ આતા હાય છે. જે દોષવંત હાય તે તેના દોષના અભાવ થતાં અદોષ એવા સિદ્ધ-મુક્ત આત્મા હાય છે. પણ દોષ અભાવે કાંઇ અદોષ પુરુષના અભાવ હાતો નથી, તેમ જન્માદિ દોષ અભાવે કાંઇ અદોષ પુરુષના અભાવ હાતો નથી, તેમ જન્માદિ દોષ અભાવે કાંઇ અદોષ પુરુષના સભાવ હાતો નથી, તેમ જન્માદિ દોષ અભાવે કાંઇ અદોષ આભાવરૂપ નથી; તેમ અદોષ એવું મુક્તપણું એ આત્માની જન્માદિ દોષ અભાવાત્મક અવસ્થા છે, પણ પુરુષ અભાવરૂપ નથી; તેમ અદોષ એવું મુક્તપણું એ આત્માની જન્માદિ દોષ અભાવાત્મક અવસ્થા છે, પણ પુરુષ અભાવરૂપ નથી; તેમ અદોષ એવું મુક્તપણું એ આત્માની જન્માદિ દોષ અભાવાત્મક અવસ્થા છે, તેમ ભવરાગ અભાવે નિરાગી પુરુષ જ બાદી રહે છે, તેમ ભવરાગ અભાવે તરાગી શુદ્ધ આત્મા જ બાદી રહે છે.





આ જ અર્થને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે:-

## तस्वभावोपमर्देऽपि तत्तस्वाभाव्ययोगतः। तस्यैव हि तथाभावात्तददोषत्वसंगतिः॥ १९१॥

તે આત્મના સ્વ-ભાવના છે ઉપમર્દ છતાંય, તેના તે જ સ્વભાવના યાગ તણે સુપસાય; તે જ આત્મના ઉપજે, નિશ્વે જ તથાભાવ, તેથી ઘટે છે તેહનું અદાયત્વ અહિં સાવ. ૧૯૧

मृत्ति:—तत्स्वभावोपमंद्ऽिष-ते આત્માના રવલાવતા ઉપમર્દ છતાં. જન્માદિકાવના વિગમે કરીને-દૂર થવાપણાએ કરીને, तत्त्त्स्वामाव्ययोगत:-તેના તત્સ્વાલાવ્યના યાગથી; એટલે તેનું તત્સ્વાલાવ્ય, તેની સાથે યાગથી. તે આ પ્રકારે-તેના એવા પ્રકારના જ સ્વલાવ જેથી છે, તે જ 'તયા' દ્વાય છે. અને તેથી કરીને-તસ્થેવ દ્વિ-તેના જ, तथामावात्-તથાલાવથી, જન્માદિના ત્યાગથી, જન્માદિ અતીતપણ લાવથી, શું? તે કે-તद्दोषत्वसंगति:-તેના અદેાયત્વની સંગતિ દ્વાય છે. દેશવ'તની જ અદેાયત્વપ્રાપ્તિ દ્વાય છે, એમ અર્થ છે.

<sup>× &</sup>quot; नष्ट वस्त्रे यथात्मानं न नष्टं मन्यते तथा। नष्टे स्वरेहेऽप्यात्मानं न नष्टं मन्यते बुधः॥ "—श्री सभाविशतः

અર્થ:--તે આત્માના સ્વભાવના ઉપમઈ છતાં, તેના તત્સ્વાભાવ્યના-તેવા સ્વભાવપણાના ચાગથી, તેના જ તથાભાવને લીધે, તેના અદેાવપણાની સંગતિ હાય છે.

## વિવેચન

તે આત્માના સ્વભાવ ઉપમઈ છતાં, જન્માદિ ભાવના દૂર થવાથી તેના તત્સ્વાન ભાવ્ય સાથે યાંગ હાય છે; અને તેથી કરીને તેના જન્માદિ અતીતપણે 'તથાલાવ ' હાય છે, એટલે તેના અદાવપણાની સંગતિ હાય છે. અર્થાત્ દેવવંતને અદેવપણાની પ્રાપ્તિ ઘટે છે.

અનાદિ કાળથી આ આત્માના સ્વભાવના ઉપમદ થયા છે-કચ્ચરથાણ નીકળી ગયા છે. વિભાવના આક્રમણથી તે સ્વભાવ કચરાઇ ગયા છે, દળાઇ ગયા છે, ઘરાઇ ગયા છે, આવૃત થયા છે, પણ મૂળ નાશ નથી પામ્યા. નિજ સ્વરૂપના જ્ઞાન-સ્વભાવ ઉપમદ દર્શન-ચરણરૂપ સ્વભાવ ધર્મના વિચાગે જો કે તેને વિભાવરૂપ અધમ વળચ્યા છે, તા પણ વસ્તુના જે સ્વજાતિ સ્વભાવ છે, તેના કદી સમૂળગા અલાવ થતા નથી. માત્ર થાય છે એટલું જ કે-પર વિલાવને અનુગત-અનુસરતા એવા ચેતનથી તે કમે કરીને અવરાય છે-ઢંકાઇ જાય છે. અર્થાત્ આત્મા પરવસ્તુરૂપ વિભાવને અનુસર્યો, તેથી તે કર્મથી અવરાયા છે. સ્વભાવરૂપ 'સ્વધર્મ' છાડી, તે વિભાવરૂપ 'પર ધર્મ'ને અનુસર્યો, તેથી કર્મરૂપ ભૂતના વળગાડથી તે પરધર્મ તેને સંસાર પરિભ્રમણ દુ:ખવડે કરીને ખરેખર! 'સચાવહ ' થઇ પડ્યો છે! 'परधर्मी मयावहः।' મા પર એવા જે વિભાવ છે, તે પણ નેમિત્તિક અર્થાત્ નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થનારા હાઇ સંતતિથી અનાદિ છે; અને તેના નિચિત્તરૂપ જે પરસાવ છે-તે વિષયસંગાદિક છે, તે સંયોગે કરીને સાદિ છે. આમ વિષયાદિરૂપ પરભાવના નિમિત્તથી રાગાદિ વિભાવરૂપ અધર્મ ઉપજે છે, અને તેથી શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ ધર્મથી ભ્રષ્ટ થઇ આત્મા સંસારમાં રખડે છે ને પરભાવના કર્તા થાય છે. આમ પરભાવ-વિભાવથી આત્માના સ્વભાવના ઉપમઈ થાય છે-કચરાવાપણું થાય છે, અભિબૂતપણું-દખાઇ જવાપણું થાય છે. ( ન્યુએન પૃ. ૪૯૪)

જેમ પરચક્રના આક્રમણુથી પુરમાં ઉપમદે-ઉપપ્લવ મચી રહે છે, અંધાધુંધી (chaos) ફેલાઇ જાય છે, સ્વપરના લોદ પરખાતા નથી, ને અરાજકતાથી સર્વત્ર ભયનું સામ્રાજય ઝાપી જાય છે; તેમ વિભાવરૂપ પરચક્રના આક્રમણુથી

<sup>&</sup>quot; વસ્તુ સ્વસાવ સ્વજાતિ તેહુંના, મૂલ અભાવ ન થાય; પર વિભાવ અનુગત ચેતનથી, કમે° તે અવરાય."—શ્રી દ્વેવચંદ્રછ.

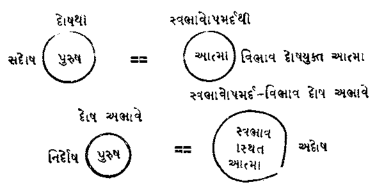
<sup>&</sup>quot; ચેતન જો નિજ ભાનમાં, કર્ત્તા આપ સ્વલાવ; વર્ત્તે નહિં નિજ ભાનમાં, કર્ત્તા કર્મ પ્રભાવ."—શ્રી આત્મસિહિ.

વિભાવ 'પરચ- ચેતન્ય-પુરમાં ઉપમર્ક થાય છે, ઉપપ્લવ મચે છે, અંધાધું ધી ત્યાપે છે, ક્યી ઉપપ્લવ સ્વ-પરના લેદ પરખાતા નથી, સ્વપરની સેળલેળ-ગાંઢાળા થઇ જાય છે, અને ચેતન રાજના 'પદ 'ભ્રષ્ટપણાથી અરાજકતાને લીધે સર્વત્ર ભયનું સામ્રાજ્ય જામી જાય છે! આમ વિભાવરૂપ અધર્મના સેવનથી, સ્વસ્થાનથી ચ્યુત થયેલા, 'ઠેકાણાં વિનાના,' સ્વરૂપપદથી ભ્રષ્ટ એવા આ આત્મા ચતુર્ગતમય સંસારમાં રખડે છે, ને જન્મમરણાદિ અનંત દુ:ખ લાગવે છે.

આવા આ સ્વરૂપ-પદભ્રષ્ટ ચિદ્ધન આત્માના પુન: જ્યારે તત્સ્વાભાવ્ય સાથે અર્થાત્ તેના પાતાના સ્વસ્વભાવપણા સાથે 'ચાેગ' થાય છે, ત્યારે તેના 'તથાભાવ' હાય છે. એટલે કે તેના જેવા મૂળ સ્વભાવ છે, તથાપ્રકારના ભાવ તેને તત્સ્વાભાવ્ય હપજે છે. આમ આત્મા જ્યારે 'પ્રતિક્રમણુ' કરી-પીછેઢઢ કરી સાથે ચાેગ મૂળ અસલ સહજ તથાભાવરૂપ સ્વરૂપસ્થિતિને ભજે છે, વિભાવરૂપ 'પર ઘર' છાંડી દર્ધ નિજ સ્વભાવરૂપ ઘરમાં આવે છે, ત્યારે તેના જન્મમરણાદિરૂપ સંસાર વિરામ પામે છે, અને સ્વભાવસ્થિતિરૂપ માેલ પ્રગઢે છે, ને 'નિજ ઘર મંગલમાળ' થાય છે. 'આતમઘર આતમ રમે રે, નિજ ઘર મંગલમાલ રે.' ( દેવચંદ્રજ).

અને આમ 'તથાલાવ' અર્થાત્ જેવા મૂળ સ્વભાવ છે તેવા લાવ થવાથી જ તેનું અદાષપણું ઘટે છે, તે દાષવંત મટી અદાષ અને છે. કારણું સ્વભાવ ઉપમર્દ કરનારા વિભાવરૂપ દાષથી તે દાષવંત હતા, તે વિભાવ દાષ ટળવાથી તેના 'તથાલાવ'થી સ્વભાવ ઉપમર્દ થતા અટક્યા, એટલે તે અદાષ થયા, જેવા હતા અદોષપાણું તેવા રહ્યો. સ્વભાવ પદથી-પાતાના ઠેકાણાથી બ્રષ્ટ થયા-ખર્મ્યા એ તેના દાષ હતા, સ્વભાવમાં આવ્યા એટલે તે દાષ ટળયા, અને સ્વભાવપદમાં સ્થિતિ થવાથી-'ઠેકાણું આવ્યાથી' તે અદાષ થયા,-રાગીના રાગ ટળતાં જેમ તે અરાગી હાય છે તેમ. તાત્પર્થ કે-અદાષ હાતાં, તે તથાભાવયુકત હાય છે, અર્થાત સ્વસ્વભાવપણાના યાગથી જેવા અસલ સહજ સ્વભાવ-સહજાતમસ્વરૂપે હતા તેવા હાય છે. આમ ખરેખરા-મુખ્ય એવા જન્મમરણાદિ આપનારા સ્વભાવાપમાર્દરૂપ વિભાવદાષ મુખ્ય હતા, એ જેમ ખરી વાત છે; તેમ વિભાવદાષ ટળી સ્વભાવમાં આવ્યાથી તે 'અદાષ ' થયા, એ જેમ ખરી વાત છે; તેમ વિભાવદાષ ટળી સ્વભાવમાં આવ્યાથી તે ' અદાષ ' થયા, એ પણ તેવીજ ખરેખરી મુખ્ય વાત છે. માટે ' અદાષ ' એવા આ સ્વભાવસ્થિત મુક્ત આત્મા મુખ્ય છે, ખરેખરા છે, નિરુપચરિત છે, પરમાર્થ સત્ છે, એમ આ ઉપરથી સાળીત થયું.





અને આ આમ અંગીકાર કરવા યાગ્ય છે તે કહે છે-

स्वभावोऽस्य स्वभावो यन्निजा सत्तैव तत्त्वतः।
भावावधिरयं युक्तो नान्यथातिप्रसङ्गतः॥१९२॥

સ્વભાવ તસ સ્વભાવ છે, તત્ત્વથી નિજ સત્તા જ; ભાવાવધિ આ–અન્યથા, અતિપ્રસંગથી ના જ. ૧૯૨

અર્થ:—આ આત્માના સ્વ ભાવ તે સ્વભાવ છે, કારણ કે તત્ત્વથી નિજ સત્તા જ સ્વભાવ છે. આ સ્વભાવ ભાવાવધિ (ભાવની અવધિ પર્ય'ત) ગુક્ત છે; અન્યથા નહિં,— અતિપ્રસંગને લીધે.

#### વિવેચન

આ આત્માના સ્વભાવ તે સ્વ ભાવ છે, અને પરમાર્થથી-તત્ત્વથી જે નિજ સત્તા જ તે સ્વભાવ છે. આ જે સ્વભાવ છે તે ભાવાવધિ જ ચુક્ત છે, એટલે કે ભાવની અવધિ— મર્યાદા પર્ય ત જ ચુક્ત છે,–નહિં તો ચુક્ત નથી, કારણુ કે અતિપ્રસંગ દોષ આવે છે.

ઉપરમાં આત્માનું સ્વભાવમાં આવ્યાથી અદેષપાશું હાય એમ કહ્યું, તે સ્વ**ભાવ** એટલે શું? તેની સ્પષ્ટ મર્યાદા અત્ર અતાવી છે. આ આત્માના 'સ્વ ભાવ 'તે સ્વભાવ છે. અર્થાત્ પરમાર્થથી-તત્ત્વથી જે પ્રકારે નિજ સત્તા છે, તે સ્વભાવ છે. જે પ્રકારે

वृत्तिः—स्वाभावोऽस्य-मा आत्मानेः स्वभावः स्वभावः स्वभावः स्वभाव छे, यत् नार्थ हे, शुं हुं १ ते। हे-निजसत्तेच तस्वतः निल सता क तत्त्वधी-परभार्थशः भावाविधरयं युक्तो न्या ६भणां क हत्तो ते स्वभाव आवम्यविवाले। युक्त छे, नान्यधा-यन्यया युक्त नथा. शा कारण्यी १ ते। हे-सतिप्रसङ्गतः -अतिप्रसंगने क्षीधे.

માત્માની સ્વરૂપસત્તા છે, જે પ્રકારે આત્માનું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે, તે પ્રકારે સ્વનું ભવન–હેાલું તે સ્વભાવ છે. નિજ સ્વરૂપે હેાલું તે 'સ્**વભાવ**' છે. ( જીઓ <sup>શ</sup>્લાક પૃ. ૭૫ કૂટનાટ).

અને આ સ્વભાવ પણ ભાવાવધિ જ યુક્ત છે, એટલે કે જેટલી સ્વ ભાવની અવધિ-મર્યાદા છે, તેટલી અવધિ-મર્યાદા પર્ય ત જ સ્વભાવ ઘટે છે,-નહિં કે અન્ય પ્રકારે. શુદ્ધ ચેતનભાવમાં હાેલું-વર્ત્તલું એ આત્માની સ્વભાવ-મર્યાદા છે, એ જ એના 'મર્યાદા ધર્મ'-'મરજાદ' છે, એટલે શુદ્ધ ચેતન સ્વસાવ-'મર્યાદા ધર્મ' ભાવમાં વર્ત્તા તા જ 'સ્વભાવમાં' આવ્યા કહેવાય, નહિં તા નહિં. કારણ કે સ્વભાવ મર્ચાદામાં અર્ધાત શહ ચેતનસાવમાં ન વર્ત્તતાં. પરભાવ-વિભાવમાં વર્ત્ત, તા તે સ્વભાવમાં વત્ત્રી ન કહેવાય, ને વત્ત્રી જો કહીએ તા આતિયસંગ દોષ આવે; કારણ કે શુદ્ધ દ્રવ્યનું જે સ્વરસભવન તે જ સ્વભાવ છે. અને જો તે અન્ય દ્રત્યરૂપ થાય તા તે એના સ્વભાવ નથી, પણ વિભાવ જ છે. તાત્પર્ય કે-જેમ છે તેમ, જેટલી છે તેટલી સ્વભાવની અવધિમાં-મર્યાદામાં હાવું-'निज सत्ता निज वर्त्त वं, तत्त्वथी निज सत्ताको स्थिति अरवी, ते ज स्वलाव छे. ते स्वलाव **ભાવથી રે'** મર્યાદામાં ન હાલું – ન વર્ત્ત લું તે સ્વભાવ નથી, પણ વિભાવ છે. પરભાવ છે. અને આ જે સ્વભાવમાં હાવું - વર્ત્ત લું તે જ અદીષ એવું મુક્તપણું છે; 'નિજ ભાવથી નિજ સત્તા ' એ જ અનંત ગુણતું સ્થાન એવું શુદ્ધ સિદ્ધપણું છે, અને તેને જે પામ્યા છે તે જ પરમ નિર્દોષ મુક્ત, સિદ્ધ એવા ' દેવચાંદ્ર ' જિનરાજ છે.

" નિજ સત્તા નિજ ભાવથી રે, શુશ્રુ અનંતનું ઠાશ્રુ....જિનવર પૂંજો૦ દેવચંદ્ર જિનરાજજી રે, શુદ્ધ સિદ્ધ સુખખાશ્રુ....જિન૦ "—શ્રી દેવચંદ્રજી

આજ કહે છે—

## अनन्तरक्षणाभूतिरात्मभूतेह यस्य तु । तयाविरोधान्नित्योऽसौ स्वादसन्वा सदैव हि ॥ १९३ ॥

આગલી પાછલી ક્ષણે, આત્મા તણા અભાવ; જે માને છે તેહને, અહિં લાેકમાં સાવ; તેજ માન્યતા સાથમાં, વિરાધભાવ વિનાજ; હાય નિત્ય તે આતમા, અથવા અસત્ સદાજ. ૧૯૩

वृत्तिः-अनन्तरक्षणाभृतिः -- अनंतरक्षणे अभृति-अक्षाव, पूर्व-पश्चात् क्षणे अभृति-अक्षाव, अभ अर्थं छे, आत्मभृतेह यस्य तु-केने अढी आत्मभृत छे, के वर्तभाननी अथवा वादीनी आत्मभृत छे, तेने होष उद्धे छे. तया-ते साथे, ते अनंतर क्षण् अभृति साथे, अविरोधात्-अवि-रोधर्भ अरक्ष थंडी, वर्तभानकावे उदीने शुं १ ते। ३-नित्योऽसी-नित्स अवे। ते वर्तभान हे।य - 'तहत् सदा तद्भावात्' सहा तह्काव थंडी तद्दत् हे।य ' એटबा भाटे. पक्षा-तर इद्धे छे-असम्बा सदैव हि-अथवा सदैव असत् हे।य,-ते अनंतर क्षणे अभृति साथे अविरोधंथी तेना अरमप्रकृति सीधे.

અર્થ: — અનંતર ક્ષણે અબૂતિ અહીં જેને (વર્તામાનને વા વાદીને) આત્મભૂત છે, તેને તેની સાથે અવિરાધથી તે વર્તામાન નિત્ય હાય, વા સદૈવ અસત્ જ હાય.

### વિવેચન

અનંતર અર્થાત આગલી-પાછલી ક્ષણે અલાવ-નહિં હાવાપણું, એ જે વર્ત્ત માન વાદીના અલિપ્રાયે આત્મભૂત છે, અર્થાત આત્માને જે આગલી-પાછલી ક્ષણે અલાવરૂપ-નહિં હોવારૂપ માને છે, માત્ર વર્ત્ત માન ક્ષણે જ લાવરૂપ-હોવારૂપ માને છે, તેને અનેક દોષ આવે છે. તે આગલી પાછલી ક્ષણે અલાવ સાથે તેના વર્ત્ત માનલાવના અવિરાધ છે, તેથી તે વર્ત્ત માન (૧) કાં તા નિત્ય હોવા જોઇએ, અને (૨) કાં તા સદાય અસત્ જ અવિદામાન જ હોવા જોઇએ, આમ એ પક્ષ અત્રે સંલવે છે. આ બન્ને પક્ષ દૂષિત છે, અને તેથી ક્ષણિકવાદના મત ખાંડિત થાય છે. તે આ પ્રકારે:—

(૧) ક્ષણિકવાદી એમ માને છે કે-આત્માદિ વસ્તુ ક્ષણસ્વરૂપ છે, આગલી પાછલી क्षणे अविद्यमान-अकावरूप छे, भात्र वर्त्तभान क्षणे क विद्यमान-कावरूप छे. आ भत જેના આત્મભૂત છે, તેના પાતાના આત્મા ઉપર જ આ ઘટાવીએ તા 'વદનારા તે આમ વિરાધ આવે છે:-આગલી-પાછલો લણે અલાવ છે એવી તેની ક્ષાણિક નહિં ' માન્યતાની સાથે અવિરાધને લીધે, વર્ત્તમાન ભાવે તા તે પાતે છે. કારણકે આગલી-પાછલી ક્ષણે જ નહિં હાવાયણં તે કહે છે, એટલે તે એની વચ્ચેની વર્ત્ત માન ક્ષણે તે તેનું વિદ્યમાનપાયું –વર્ત્ત માનપાયું તે સ્વીકારે છે. આમ જે वर्त्तभानकावे वर्त्तभान छे. ते नित्य द्वावे। जीधंकी. धारण्डे 'सहा तहकाव थडी तहवत्' ते साववंत है। य स्मेम नियम छे. स्थात के के साववाणा है। य ते तहसावधी सहा ते ભાવવાળા હાવા જોઇએ. એટલે વર્ત્તમાન ભાવવાળા તે સદા વર્ત્તમાન ભાવવંત હાવા જોઇએ, અર્થાત તે નિત્ય હાવા જોઇએ. અને આમ નિત્ય પક્ષની સિદ્ધિ થતાં, ક્ષણિકવાદ ઊડી જાય છે. (૨) વળી આગલી-પાછલી ક્ષણે અગાવ છે એમ જે જાણે છે ને કહે છે, તે પાતે જો આગલી-પાછલી કાશે વિદ્યમાન ન હાય, તેા તેમ કેમ જાલી-કહી શકે વારુ? એટલે તે પાતે જે વર્તામાન કાશે વિદ્યમાન છે. તે આગલો પાછલો કાશે પણ વિદ્યમાન હોવાજ એઇએ. આમ જે વસ્તુ ક્ષણિક છે એમ જાણી વદે છે, તે વદનારા પાતે ક્ષણિક નથી. એમ અનુસવધી નિશ્ચય જણાય છે. (જુએા પૂ. ૮૧, આત્મસિદ્ધિની ગાયા). તાત્પર્ય કે આત્મા ક્ષણિક નહિં, પણ નિત્ય છે.-એટલે વાદીએ કાં તાે નિત્ય પક્ષના સ્વીકાર કરવા જોઇએ, અને કાં તા પાતાના વર્ત્તામાન ક્ષણે પણ વિદ્યમાન પણાના પક્ષ છાંડી દેવા कीर्धिंगे. अने अभ की हरे ते। ते सहाय असत् ४-अविद्यमान ४ थर्ध पडे! हारखंडे તેઓના મતે આગઢી પાછકી ક્ષણે તે અસાવરૂપ છે, અને આમ વર્ત્તમાન ક્ષણે પણ જો न द्वाय, ती ते सहाय अलाव३५ व देवाशी सहाय असत् व द्वाय, अविद्यमान व द्वाय.

વર્ષોમાન ક્ષણે પણ તે સત્ નહિં રહે. અને તે વદનારા ક્ષણિકવાદીનું પાતાનું જ અસ્તિત્વ નહિં રહે! એટલે તેના વાદ જ કયાંથી ઉસા રહેશે? આમ આગલી—પાછલી ક્ષણે આત્માના અલાવ માનનારા ક્ષણિકવાદ ક્ષણભર પણ ટકી શકતા નથી.

પરાક્તિ માત્રના પરિહારાથે કહે છે--

## स एव न भवत्येतदन्यथाभवतीतिवत्। विरुद्धं तन्नयादेव तदुत्पत्त्यादितस्तथा॥१९४॥

'તે જ છે ન ' એ ' અન્યથા, તે છે '-એની જેમ; વિરુદ્ધ તસ ન્યાયે જ-તસ, ઉત્પત્ત્યાદિથી તેમ. ૧૯૪

અર્થ:—'તે જ નથી હોતો '-આ 'અન્યથા હોય છે '-એની જેમ વિરુદ્ધ છે;-તેના ન્યાયથી જ તફઉત્પત્તિ આદિને લીધે તથાપકારે વિરુદ્ધ છે.

### વિવેચન

'સ एव' 'તે જ' એ ભાવ સ્વવે છે, 'ન મવતિ'—નથી હાતો એ અભાવ સ્વવે છે. એટલે 'તે જ નથી હાતો' એ ' अન્યથા મવતિ' તે અન્યથા હાય છે એની પેઠે, વિરુદ્ધ છે, વિરાધ પામે છે. તેના પાતાના નયથી જ—ન્યાયથી જ તે જ ભાવ આમ છે. કારણ કે તે ક્ષણિકવાદી 'તે જ અન્યથા ભવતિ—અન્યથા અભાવ—આ યાય છે,' એમ કહો આમ કહે છે:—''તે અન્યથા કેમ હાય? જો વિરુદ્ધ અન્યથા હાય, તા તે કેમ હાય?" અને આ ન્યાય તે જ ભાવ 'ન મવતિ'—નથી હાતો, એમાં પણ સમાન જ છે. તે આ પ્રકાર:— જો તે જ છે, તા તે 'ન મવતિ' કેમ? નથી હાતો કેમ? અને જો ' अમવત્' છે—છે નહિં, તા તે 'ભાવ' કેમ? એમ આ વિરુદ્ધ છે. અભાવાત્પત્તિ આદિને લીધે આ તથા પ્રકાર—તેવા પ્રકારે વિરુદ્ધ છે.

वृत्तिः—स एव-ते क ओम काव परामर्श छे, अने न भवति-नथी होती, - अम अकाव अिक्षान छे, एतत्-आ, शुं ! तो डे-अन्यथा भवतीतिवत्-' अन्यथा क्षवित '-अन्यथा होय छे अनी केम, ओम निहर्शन छे, विरुद्धं-विरुद्ध, व्याहत छे, -तन्नयादेव-तेना नय यशी क, तेना न्यायथी क. डारख डे ते 'ते क अन्यथा थाय छे ' ओम डही आम डहे छे-'' डेम अमन्यथा थाय ! को अन्यथा थाय, तो ते डेम !'' अने आ 'ते क नथी होता '- ओमां अत्रे पख् समान क छे. ते आ प्रडारे:-को ते क छे, तो ते डेम 'न भवति '-न होय ! अकावत्पद्धाथी-न होवापद्धाथी ते डेम ! अवा प्रडारे विरुद्ध छे. अव्युव्यय डहे छे-तदुत्पस्यादितः-तेनी छत्यति आहि था।, अकावीत्यति आहि था।, तथा-तेवा प्रडारे विरुद्ध छे.

અહીં ક્ષિણિકવાદી જે યુક્તિથી પાતાના મતનું સમર્થન કરે છે, તે જ યુક્તિથી તે ક્ષણિક મતનું ખંડન શાસ્ત્રકાર મહિષ એ કુશળ ન્યાયશાસ્ત્રીની જેમ અજબ કુશળતાથી કરી બતાવી, વાદીની દલીલ વાદીના મુખમાં પાછી આપી છે, ત્યારે कीना જ ન્યાચે તેને નિરુત્તર-મોન રહેવા શિવાય છૂટકા નથી. તે આ પ્રકાર:-પૂર્વ એનું ખંડન ક્ષણે જે લાવ છે, તે જ ઉત્તર ક્ષણે પર્યાયાંતર પામી અન્યથા હાય છે-' ગાન્યથા સવતિ, ' એમ કાઇ કહે છે. ત્યારે ક્ષણિકવાદી આ પ્રમાણે દલીલ કરી તેનું ખંડન કરે છે-' તે અન્યથા કેમ હાય ? જો અન્યથા હાય, તા તે કેમ हाय ? अर्थात ते लाव णील प्रकारे केम हाय ? अने जील प्रकारे हाय ते। ते लाव કેમ હાય? માટે અન્યથા ભવતિ-તે ભાવ અન્યથા હાય છે તે ઘટતું નથી. ' હવે એ જ ન્યાયે, આગલી-પાછલી કાણે છે તે જ વર્ત્તમાન કાણે નથી એમ માની, 'स एव न भवति ' -તે જ છે નહિં, એમ જે ક્ષણિકવાદી કહે છે, તે પણ ઘટતું નથી. કારણ કે 'તે જ' એ ભાવ-હાવાપણું ખતાવે છે, અને 'છે નહિં' એ અભાવ-નહિં હાવાપણું ખતાવે છે. आम कों इस्की लाव-अभाव परस्पर विरुद्ध छे. धरणु है ते क लाव छे, ता ते हैम 'ન લાવતિ '-કેમ નથી હાતા ? અને જો તે અલવત્ છે-છે નહિં, તા તે લાવ કેમ? અર્થાત જો 'લાવ' છે તા 'ન ભાવતિ' કેમ ? ને જો 'ન ભાવતિ' છે તા 'ભાવ કેમ? આમ આ વિરુદ્ધ છે. માટે 'તે જ નથી હાતા 'એ ક્ષણિક પક્ષ ઘટતા નથી.

વળી વર્ત્ત માન ક્ષણે જ ' લાવ 'ના ક્ષણિકવાદી સ્વીકાર કરે છે, પણ આગલી-પાછલી ક્ષણે તે 'ન લવતિ '-તે નથી હાતો-અલાવ છે એમ તે કહે છે. તેમાં પણ અનેક વિરાધ આવે છે; કારણ કે પૂર્વ ક્ષણે ન હાય, તે વર્ત્ત માન ક્ષણે હાય, તેા અસત્ ઉત્પાદ થયા, અર્થાત અલાવમાંથી લાવની ઉત્પત્તિ થઇ, આ દોષ છે. તેમ જ વર્ત્ત માન ક્ષણે હાય તે ઉત્તર ક્ષણે ન હાય, તા સત્ વિનાશ થયા, અર્થાત લાવમાંથી અલાવ થયા, આ પણ પ્રગટ દોષ છે. ઇત્યાદિ અનેક વિરાધ અત્ર આવે છે. ( જીએા શ્ક્રીત ફૂટનાટ પૂ. ૮૧).

આના સાવન અદ્યે<sup>લ</sup>જ કહે છે—

## सतोऽसत्त्वे तदुत्पादस्ततो नाशोऽपि तस्य यत्। तश्चष्टस्य पुनर्भावः सदा नाशे न तत्स्थितिः॥ १९५॥

वृत्ति:-सतो-सत्तृं, लावतुं, असत्वे-असत्व भानवाभां, आव्ये ('स पव न भवति' 'ते क नथी होता' એ वयनथी.) शुं ? ते है-तदुःपादः-तेते। ઉत्पाह, એटले असत्वने। उत्पाह यशे,-डाहाबित्कपञ्चाथी ( इहाबित् हे।वापञ्चाने लीधे ). ततो-तथी क्रीने, ते उत्पाहने लीधे, नाशोऽपि સત્તવું અસત્પહ્યું સતે,-ઉત્પત્તિ તસ હાય; તેથી તેહ અસત્ત્વના, અહિં નાશ પણ **જો**ય; ને તેથી કરી નષ્ટના, ઉપજે પુનર્ભાવ; અથવા નાશ સદા કદ્યે, સ્થિતિ ન તેની સાવ. ૧૯૫

અર્થ:—સત્નું અસત્વ-અસત્પણું માનવામાં આવ્યે તે અસત્વના-અસત્પણાના ઉત્પાદ થશે, તેથી કરીને તે અસત્વના નાશ પણ થશે; તેટલા માટે નષ્ટ અસત્વના પુનર્ભાવ થશે, અને સદા નાશ માન્યે તેની સ્થિતિ જ નહિં હાય.

### વિવેચન

'स पव न भवति'—' તે જ નથી હાતો ' એ વચન ઉપરથી સંતનું—ભાવનું અસત્ત્વ—અભાવ માનવામાં આવ્યે, ક્વચિત્ હાવાપણાને લીધે અસત્ત્વના ઉત્પાદ થશે, અને તે ઉત્પાદને લીધે તે અસત્ત્વના નાશ પણ થશે કારણ કે ' જે ઉત્પત્તિવાળું અસત્ ઉત્પાદ હાય તે અનિત્ય હાય ' એવા નિયમ છે. અને તેથી કરીને નષ્ટ એવા આદિ દાષ અસત્ત્વના તે જ રૂપે પુનર્ભાવ થશે, કારણ કે અસત્ત્વના વિનાશની અન્યથા અનુપપત્તિ છે, અર્થાત્ બીજી કાઇ રીતે ઘટમાનપણું નથી. હવે નાશ તો નાશાત્મક ભાવને લીધે પૂર્વપઢાત્—આગળ પાછળ અવસ્થિત જ છે, એમ કાઇ કહે તો એ આશંકીને કહે છે—સદા નાશ જે માનવામાં આવે, તો તેની સ્થિતિ જ નહિં હાય, વિવક્ષિત ક્ષણે પણ તે નાશ પામે

'તે જ નથી દ્વાતા' એ વચનના આધારે જે સત્નું અસત્પાશું માનવામાં આવે, ભાવનું અભાવપાશું માનવામાં આવે, તો અસત્ની ઉત્પત્તિ થશે, અભાવના ઉદ્ભવ થશે. એટલે જે વસ્તુનું મૂળ અસ્તિત્વ જ છે નહિ, તે નવી આવીને કાં તા સદા સત્: ઉત્પન્ન થશે, અભાવમાંથી ભાવ ઉપજશે, શૂન્યમાંથી જગત પેદા થશે! કાં તા સદા અસત્ આમ આકાશપુષ્પ, શશશૃંગ, અથવા વ'ધ્યાસુત કે જેનું અસ્તિત્વ જ છે નહિં, તે આપમેળે આકાશમાંથી ઉભા થશે! આમ આ અસત્ ઉત્પાદ પ્રત્યક્ષળાધિત છે, અનેક પ્રકારે દોષયુકત છે. (૧) તથાપિ ધારા કે અસત્ ઉત્પાદ થશે, તા તે અસત્ના નાશ પણ સાથે આવીને ઉભા રહેશે. કારણ કે જેની ઉત્પત્તિ હાય તેના નાશ પણ હાય જ એવા નિયમ છે. તેથી અસત્વના વિનાશ થશે, તો અસત્વના વિનાશ ઊદી જશે. એટલે નષ્ટ એવા અસત્વના તે જ રૂપે પુનર્ભાવ થશે, કારણ કે અસત્વના વિનાશ

तस्य-ते असत्त्रते। नाश पष्णु थरी.—' यदुत्पित्तमत्तद्वित्यं ' ले ६, पितवाणुं होष ते अनित्य होष, ओटला भाटे. यद्-ले अरख्या, लेया अरीते. ओम तत्त्-तेथी अरीते, नष्टस्य-नष्टती, असत्त्रती, पुनर्भावः-ते ल ३पे पुनर्काव थरी, -ते असत्त्रती विनाशनी अन्यया अनुपपत्तिने लीधे (ते असत्त्रती विनाश शीक डांधे रीते नहिं धटे, भाटे). हवे 'नाश तो नाशात्मक लावते लीधे पूर्व-पश्चाद् अवस्थित ल छे ' ओ आशंक्षीते कहे छे-सदा नाशा-सहा नाश भानवामां आव्ये, शुं शे तो डे-न तित्स्थितः-तेनी स्थित नहिं होष, विवक्षित क्षणे पश्च ते नाश पामे छे.

બીજી કાઇ રીતે ઘટશે નહિં. આમ સત્વ જ રહેશે, સત્પાણું જ રહેશે, વસ્તુ સદા સત્વરૂપ જ સાબિત થશે, માટે તમે માનેલું સત્નું અસત્ત્વ અયુક્ત છે-મિશ્યા છે. (૨) એટલે સકંજામાં આવેલા વાડી મું ઝાઇને સત્વિનાશ પક્ષને પકડીને કહે છે કે- નાશાત્મક ભાવને લીધે આગલી-પાછલી ક્ષણે નાશ તો છે જ એમ અમે પણ માનીએ છીએ. ત્યારે તેના જવાબ આપે છે કે-સદા નાશ માનવામાં આવ્યે તેની સ્થિતિ જ નહિં હોય. તમે કહા છા તે વિવક્ષિત ક્ષણે પણ તેનું અસ્તિત્વ જ નહિં રહે. એટલે તમે માનેલું સત્ત સદા અસત્ જ થઇ પડશે. આમ સત્નું અસત્ત્વ માનવાથી (૧) અસત્ ઉત્પાદ-અભાવ ભાવ થશે, (૨) એટલે અસત્ત્વ વિનાશ થશે અર્થાત્ અભાવ ભાવના મભાવ થશે, (૩) એટલે કે ભાવના તે જ રૂપે પુનર્ભાવ થશે. અર્થાત્ ભાવ ભાવ થશે, વસ્તુ સદા ભાવરૂપ જ સિદ્ધ થશે. અથવા-સત્વિનાશ માનવાથી વસ્તુ સદાય અભાવરૂપ સિદ્ધ થતાં, કયારેય પણ તેની સ્થિતિ નહિં હાય.

## આકૃતિઃ ૧૯

# स क्षणस्थितिधर्मा चेद् द्वितीयादिक्षणे स्थितौ । युज्यते ह्येतद्प्यस्य तथा चोक्तानतिकमः ॥ १९६ ॥

ક્ષણસ્થિતિ ધર્મ યુત વળી, જો માના તે નાશ; તેા ક્રિતીય આદિ ક્ષણે, હાેતાં સ્થિતિ જ તાસ; ક્ષણસ્થિતિ ધર્મ કપણું, એ જ યુક્ત એન્ડાંય; અને તેમ તેા જે કહ્યું, તેહ યથાર્થ બધુંય. ૧૯૬.

અર્થ:—તે નાશ ક્ષણુસ્થિતિ ધર્મવાળા છે એમ જો કહા, તો દ્વિતીય આદિ ક્ષણે સ્થિતિ સતે, આ અધિકૃત ભાવનું આ ક્ષણસ્થિતિધર્મકપશું યુક્ત છે, અને એમ સતે ઉક્તના અનતિક્રમ દ્વાય છે, અર્થત જે કહ્યું તેનું ઉદલંઘન થતું નથી.

#### વિવેચન

તે નાશ જો ક્ષણસ્થિતિ ધર્મવાળા ભાવ જ છે, એમ જો કહાે, તા દ્વિતીય આદિ ક્ષણે સ્થિતિ સતે આ પ્રસ્તુત ભાવનું ક્ષણસ્થિતિધર્મ કપાશું પણ યુક્ત છે, અને એમ સતે ઉપરમાં કહેલી વાતનું ઉદલંઘન થતું નથી.

वृत्ति:-सः - ते नाश, श्रणस्थितिधर्मा चेत्-को क्षण्डियितिधर्मं वाला ल छे, आ आशंप्रीने इन्हें छे-द्वितीयादिक्षणे स्थिती-दितीय आहि क्षण्डे रियति सते, शुं ! ते। हे-युज्यते होतदिप-आ पण्च युक्त छे, क्षण्डियितिधर्मं इपण्डं पण्च युक्त छे, अस्य-आनं, अधिकृत कावनं, तथा च-अने तेवा प्रकारे, अभ सते, उक्तानतिक्रमः-७क्तने। अनिविक्षम छे.

ઉપરના શ્લાકમાં કહ્યું કે-સદા નાશ માનવામાં આવ્યે વસ્તુની ક્ષણભર પછ સ્થિતિ જ નહિં રહે. એટલે ક્ષણિકવાદી કહે છે કે-તે નાશ ક્ષણસ્થિતિ ધર્મવાળા છે. તેના જવાબ આપતાં શાસ્ત્રકાર કહે છે (૧) બીજી વગેરે ક્ષણે પણ આ કાંતા સદા તમે જે ક્ષણસ્થિતિધર્મપણં કહેા છેા તે ઘટે છે, એટલે બીજી વગેરે સ્થિતિ: કાં તા કહે પણ આ ક્ષણસ્થિતિવાળા ધર્મ આવીને ઉલાે રહેશે. એમ અનંત સદા અસ્થિતિ ક્ષણ પર્યાત ચાલ્યા જ કરશે, તેા પછી ક્ષણસ્થિતિ ધર્મ વિનાની ખાલી કાં કાણ હશે ? એ ખતાવા અર્થાત અનવકાશ એવી ત્રિકાળ સ્થિતિ જ પ્રાપ્ત થશે. આમ વસ્તાની અખંડ સ્થિતિ સિદ્ધ થતાં ક્ષણિકપણું ક્યાં રહેશે ? (૨) અથવા એમ જો કહા કે-નાશ ક્ષણસ્થિતિધર્મવાળા-ક્ષણભર રહેનારા છે. તા પછી બીજ वर्गेरे क्षणे पण ते क्षणस्थितिवाणे। नाश प्राप्त थशे. येटले तमे मानेला क्षणस्थिति ધર્મવાળા નાશ વિનાની ખાલી-અવકાશ એવી કઇ ક્ષણ હશે? તે કહા. એવી એક પણ ક્ષણ નહિં હાય કે જ્યારે નાશ નહિં વર્ત્તતા હાય, અર્થાત્ સદાય નાશ જ પ્રાપ્ત થશે. અને વસ્તની ક્ષણભર પણ સ્થિતિ જ નહિં રહે. આમ કાં તા સદા સ્થિતિ-સતપાશં જ પ્રાપ્ત થશે. અને કાં તા સદા અસ્થિતિ-અસત્પર્ણ જ પ્રાપ્ત થશે. એટલે કાઇપણ રીતે તમારા ક્ષચિકવાદ ક્ષચ પછ ટકરો નહિં. અને આમ ઉપરમાં જે કહ્યું હતું તે અધુંય બરાબર જ છે. એમ અત્રે પુષ્ટિ મળે છે.

हेवा प्रधारे ? ते हक्के छे-

## क्षणस्थितौ तदैवास्य नास्थितिर्युक्तयसंगतेः। न पश्चादिष सेत्येवं सतोऽसत्त्वं व्यवस्थितम्॥ १९७॥

ક્ષણસ્થિતિ ત્યારેજ એહની, અસ્થિતિ નહિં યુક્ત; ન પછી પણ આસ્થિતિ તે, એમ વ્યવસ્થિત ઉકત. **૧**૯૭

અર્થ: — ક્ષણસ્થિતિ સતે, ત્યારે જ આ વિવક્ષિત ભાવની અસ્થિતિ નથી, – યુક્તિની અસંગતિને લીધે; અને પછી પણ તે અસ્થિતિ નથી, –એવા પ્રકારે સત્તું અસત્ત્વ વ્યવસ્થિત છે.

#### વિવેચન

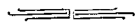
क्षणुस्थिति सते त्यारे જ-विवक्षित क्षणे आ विविक्षित सावनी જ અસ્थिति નહિ

चृत्तिः-क्षणस्थिती—क्षण्शियित सते, तदैव-खारे क, विवक्षित क्षणे, अस्य-आती, विवक्षित क्षावती क, नास्थितिः-अश्यित नथी. शा धारण्यी ? तो के-युक्त्यसंगतेः-युक्तिनी असंगतिने क्षीये, असरे क अश्यितिना विरोध थड़ी, अवा प्रधारे युक्ति छे. न पश्चादिष-पछी पण्-द्वितीय क्षणे पण् निक्कें, सा ते अश्यितिना विरोध असंगति थड़ी क. 'त्यारे अवश्यितिमां तेनी अश्यितिना विरोध यड़ी, '-अवा प्रधारे युक्ति छे. इत्येवं अवा प्रधारे, सतोऽसत्त्वं-सत्न असत्त्व असत्त्व छे. अने तथी करीने सत्ना असत्त्व भारत्वमां तेने। अत्याद्विभावित्वा अस्यत्वा असत्त्वमां तेने। अश्यिति अनुवर्षं क छे.

હાય; કારણુક નહિં તો ત્યારે જ અસ્થિતિના વિરાધ આવે,—એમ યુક્તિની અસંગતિ હાય.
પછી પણ દિતીય ક્ષણે પણ તે અસ્થિતિ નહિં હાય,—યુક્તિની વિવક્ષિત આદિ અસંગતિને લીધેજ. 'ત્યારે અવસ્થિતિમાં તેની અસ્થિતિના વિરાધ છે '— ક્ષણે ન અસ્થિતિ એ પ્રકારે યુક્તિની અસંગતિ હાય છે માટે. એવા પ્રકારે સત્તું અસત્વ વ્યવસ્થિત છે. અને તેથી કરીને 'स्ततोऽस्तरेचे तदुत्पादः' સત્તનું અસત્વ સતે તેના ઉત્પાદ ઇત્યાદિ અનુવર્ત્તે જ છે.

આગલા શ્લાકમાં નાશ ક્ષણ્ય સિંહિમ લાળા છે, ઇત્યાદિ કહ્યું, તેનું અત્ર સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. (૧) ભાવની ક્ષણ્ય સ્થિતિ વેળાયે ત્યારે જ-અમુક ચાક્કસ વિવિધત ક્ષણે તે વિવિધત લાવની અસ્થિતિ નહિં હોય, અર્થાત સ્થિતિ જ હાય. કારણ કે નહિં તો યુક્તિની અસંગતિ થાય. જયારે સ્થિતિ છે ત્યારે અસ્થિતિના વિરાધ છે, અર્થાત જયારે સ્થિતિ હોય ત્યારે અસ્થિતિ હોય ત્યારે અસ્થિતિ હોય નહિં એ પ્રમાણે યુક્તિ છે, તે ઘટે નહિં. એટલે વસ્તુ જો ક્ષણસ્થિતિ ધર્મવાળી હોય તો વિવિધત ક્ષણે વિવિધત નાવની સ્થિતિ હોવી જ જોઇએ. (૨) અને પછી પણ બીજી ક્ષણે પણ તેની અસ્થિતિ નથી, કારણ કે નહિં તો યુક્તિની અસંગતિ થાય; 'ત્યારે અવસ્થિતિમાં અસ્થિતિના વિરાધ આવે છે' એ પ્રકારે યુક્તિ છે, તેની અસંગતિ થાય; 'ત્યારે અવસ્થિતિમાં અસ્થિતિના વિરાધ આવે છે' એ પ્રકારે યુક્તિ છે, તેની અસંગતિ થાય; અર્થાત જયારે અવસ્થિતિ હોય ત્યારે અસ્થિતિ હોય નહિં; એ પ્રકારે યુક્તિ છે, તે અહીં ઘટે નહિં. એટલે બીજી ક્ષણે પણ પ્રસ્તુત ભાવની અસ્થિતિ નથી, પણ સ્થિતિ જ છે. એમ અપરાપર ક્ષણ માટે સમજવું. એટલે પ્રસ્તુત ભાવની ત્રિકાળ સ્થિતિ સિદ્ધ થઇ.—આમ સત્નનું અસત્વ સતે અસત્ત્વ ઉત્પાદ વગેરે જે કહ્યું હતું, તે બધુંય બરાબર જ છે, એમ સાબિત થયું. એટલે ક્ષણિકવાદીએ માનેલા ક્ષણિક એવા સત્ સ્વર્યનું અસત્વ સ્થાપિત થયું; અર્થાત્ અસત્પણું—અસત્યપણું—મિશ્યાપણું પૂરવાર થયું. આમ સર્વથા ક્ષણિકવાદ અસત્ છે.

। इति एकान्तअनित्यपक्षनिराकरणम् ।



નિત્ય પક્ષને અધિકૃત કરી કહે છે—

भवभावानिवृत्तावष्ययुक्ता मुक्तकल्पना। एकान्तैकस्वभावस्य न द्यवस्थाद्वयं क्वचित्॥१९८॥

ભવભાવનાય જો વળી, હાયે નહિં અભાવ; મુક્ત ભાવની કલ્પના, તો ઘટે નહિં જ સાવ; કારણ કે એકાન્તથી, જેના એક સ્વભાવ; તેના કદીય હોય ના, દ્રય અવસ્થા ભાવ. ૧૯૮

वृत्ति:-भवभावानिवृत्ताविष-अवकावनी अनिष्टित्तमां पक्ष, ओक्षान्त नित्यतामां पक्ष, शुं ! ते। के-अयुक्ता मुक्तकरणना-आत्मानी मुक्तकरपना अधुक्त छे. केम अधुक्त छे ! ते। के-एकान्तैक-स्वभावस्य-ओक्षान्त ओक स्वभावनुं,-अप्रय्थुत अनुत्पन्न श्थिर ओक स्वभावतानुं, निह्न-क्षरक्षु के नथा, अवस्थाद्वयं-अवस्थाद्वयं,-संसारी अने मुक्तक्षप, कविचत्-क्षत्रित्,-ओक्षांत ओक्षरवक्षावपक्षाना विदेश्यने क्षीर्थ.

અશ<sup>5</sup>:—ભવભાવની અનિવૃત્તિમાં પણ મુક્તકલ્પના અગુક્ત છે, કારણ કે એકાંત એક સ્વભાવની કવચિત્ છે અવસ્થા હાય નહિં.

## વિવેચન

ભવભાવની-સંસારભાવની અનિવૃત્તિમાં પણ, અર્થાત એકાન્ત નિત્યતા માનવામાં આવતાં પણ, આત્માની મુક્તકલ્યના અયુક્ત છે. કેમ અયુક્ત છે? તો કે એકાંત એક સ્વભાવનું અવસ્થાદ્ભય કદી હોય નહિં; અર્થાત્ અપ્રચ્યુત, અનુત્પક્ષ, એકાંત નિત્યમાં સ્થિર એવા જેના એકરૂપ સ્વભાવ હાય, તેને સંસારી ને મુક્ત એવી માસ નહિં ઘંદે એ અવસ્થા કહી હાય નહિં, કારણ કે તેમ તો તેના એકાંત એક સ્વભાવપણાને વિરોધ આવે. ઉપરમાં કહ્યા પ્રમાણે એકાંત અભાવરૂપ-અનિત્ય પક્ષમાં જેમ માક્ષ ઘટતા નથી, તેમ એકાંત ભાવરૂપ નિત્ય પક્ષમાં પણ માક્ષ ઘટતા નથી. કારણ કે ભવભાવ-સંસારભાવ હાય, તો નિત્ય પક્ષના અભિપ્રાયે તેની કહી નિવૃત્તિ થશે નહિં, એટલે સહાય ભવભાવ જ-સંસારભાવ જ રહ્યા કરશે, અને આત્માની કહી પણ મુક્તિ થશે નહિં. આમ એકાંત નિત્ય પક્ષમાં મુક્તકલ્પના ઘટતી નથી, કારણ કે એકાંતે એક સ્વભાવરૂપ જે હોય, તેને કહી પણ બે અવસ્થા હોય નહિં.

એકાંત નિત્ય પક્ષના અભિપાય પ્રમાણે અપ્ર-યુત, અનુત્પન્ન, સ્થિર, એક સ્વભાવર્ષ હાય તે નિત્ય છે. એટલે કે જે સ્વરૂપથી પ્ર-યુત-બ્રષ્ટ નહિં હોવાથી અપ્ર-યુત છે, ઉત્પન્ન નહિં ઘતું હોવાથી જે અનુત્પન્ન છે, સદા સ્થિરતાવાળું હોવાથી જે વિરોધાત્મક સ્થિર છે, અને અદ્વિતીય એવા એકસ્વભાવવાળું હોવાથી જે એકર્ય નિત્ય આપ્રાપ્ય છે,—તે નિત્ય એવું સત્ છે, એમ તેઓની 'નિત્ય' શબ્દની વ્યાપ્યા છે. ' अप्रच्युतानुत्पन्नस्थितैक रूपं सत् ।'—આ તેઓની માન્યતા પ્રમાણે ભાવ-વસ્તુ નિત્ય હોઇ, સદા સ્થિર એકસ્વનાવર્ય હોય છે, તે જ પ્રમાણે જેમ છે તેમ સદા અવસ્થિત રહે છે, એટલે તેમાં કાઇ બીજો ફેરફાર કે પરિણામ કે અવસ્થાંતર ઘટતું નથી; અને આમ તેની સદા જેમ છે તેમ એક જ અવસ્થા રહે છે, બીજી અવસ્થા સંભવતી નથી. નહિં તો તેના એકાંત એકસ્વનાવપણાને વિરાધ આવે. એટલે જો સંસાર-ભાવ હશે તો સદાય સંસાર ભાવ જ રહેશે તેમાંથી કદી પણ મુક્તપણારૂપ બીજા ભાવના—અવસ્થાના સંભવ નહિં જ થાય. આમ એકાંત નિત્ય પક્ષમાં કદી પણ મુક્તપણું ઘટશે નહિં, અને 'મુકતપણું 'એ કલ્પના માત્ર થઇ પડશે! અને આ મુક્તિ માટેના યોગમાર્ગ પણ 'કલ્પના માત્ર લદ્દક' ઘઇ પડશે! અર્થાત્ એકાંત નિત્ય પક્ષમાં કદી પણ યોગમાર્ગના સંભવ જ નહિં રહે (જીએ! શ્લી. પૃ ૮૦)

## तदभावे च संसारी मुक्तश्चेति निरर्थकम् । तत्स्वभावोपमर्दोऽस्य नीत्या तात्त्विक इष्यताम् ॥ १९९ ॥

અને એ અવસ્થા તણા, હોતાં એમ અભાવ; સંસારી ને મુક્ત એ, કથન નિરર્થક સાવ; તેથી એક સ્વભાવથી, બીજા તણા અભાવ; ન્યાયથી તાત્ત્વિક માનવો, એ જ ઇષ્ટ છે ભાવ. ૧૯૯

અર્થ:—અને તે અવસ્થાદ્રયના અભાવે સંસારી અને મુક્ત એમ કહેવું નિરર્થક થઇ પડેશે. તેથી આ આત્માના સ્વભાવાપમઈ ન્યાયથી તાત્ત્વિક માન્ય કરા.

#### વિવેચન

અને ઉપરમાં કહ્યું તેમ તે અવસ્થાદ્વયના અભાવે સંસારી અને મુક્ત, એમ આ નિરર્થક જ શાહનાત્ર જ થઇ પડશે, કારણ કે અર્થના અપેગ છે. તેથી કરીને તથા પ્રકારે આ આત્માના સ્વભાવાપમઈ નીતિથી-ન્યાયથી તાત્વિક-પારમાર્થિક માના એ જ ઇષ્ટ છે. આ સ્વભાવાપમઈ તદન્તરથી તદન્તરના દ્વર કરવારૂપ લક્ષણવાળા છે, અર્થાત્ તેનાથી અન્યવેડ કરીને તદ્દઅન્યને દ્વર કરવારૂપ લક્ષણવાળા છે.

ઉપરમાં સાબિત કરી બતાવવામાં આવ્યું કે અપરિણામી એવા એકાંત નિત્ય પક્ષમાં સ્થિર એક્સ્વલાવરૂપ વસ્તુની કહી પણું બે અવસ્થા હોઇ શકે નહિં. આમ અપિરિણા-મિમાં અવસ્થાદ્વયના અલાવે આત્માની સંસારી ને મુક્ત એવી બે અવસ્થા ઘટશે નહિં. એટલે તિર્ધાયાદિ લાવવાળા સંસારી, અને લવપ્રપંચના ઉપરમને લીધે સુક્ત, –એમ આ બે લિજ્ઞ અવસ્થાની કલ્પના કરવી તે તિરર્ધક જ – અર્ધવિહીન જ ઘઇ પડશે, શબ્દમાત્ર જ થઇ પડશે, કથનમાત્ર જ – કહેવા પૂરતી જ રહેશે, તે કલ્પના તે કલ્પના જ રહેશે, અર્ધરૂપ-તત્ત્વરૂપ નહિં રહે. આ અયુક્ત છે, દષ્ટ – ઇષ્ટથી બાધિત છે; કારણ કે સંસારી અને મુક્ત એ બે જૂદી જૂદી અવસ્થા તત્વથી અવશ્ય છે, દષ્ટ અને ઇષ્ટ છે, એટલે અપરિણામી એવા નિત્ય એકાંતપક્ષ કાઇ રીતે ઘટતા નથી.

આ ઉપરથી ક્લિતાર્થ એ છે કૈ–સંસારી ને મુક્ત એ બે અવસ્થાનું ઘટમાનપણું તા જ હાય કે જો આત્માના સ્વભાવાપમદે તાત્વિક–પારમાર્થિક માનવામાં આવે. એક સ્વભાવે કરીને બીજો સ્વભાવ દૂર કરાય–હઠાવાય, તે જ સ્વભાવા-

वृत्ति:-तद्भावे च-अने तेना अलावे, अवश्याद्दयना अलावे, संसारी-संसारी, तियं य आहि लाववाणा, मुक्तश्च-अने मुक्त,-लवप्रभंय उपरम यष्ठी, इति-आ, निर्धकं-निर्धंह, शण्ड-भात्र क छे, अर्थना अथेगने लीधे. तत्-तेथी, तथा प्रकारे स्वभावोपमर्दः-स्वलाव उपभर्दः,-तद्दन्तरथी तद्दन्तरना अपनयन३प बह्मखाणा-तेनाथी अन्यथी तद्दअन्यना द्वर करवा३प बह्मखाणा अवे।, अस्य आने।, आत्मानेः, नीत्या-तीतिथी, न्यायथी शुं १ ते। हे-तात्विक इष्यतां-तात्विक ध्येष्ठा, पारमाथिक भाने।

તાત્વિક પમદેનું લક્ષણ છે. અર્થાત્ એક અવસ્થામાંથી અવસ્થાંતર થાય, ભાવમાંથી સ્વભાવાપમદે ભાવાંતર થાય, પરિણામમાંથી પરિણામાંતર થાય તે જ સ્વભાવાપમદે છે. પરિણામ એટલે સંસારી ભાવના સ્વભાવાપમદે થઇ પરિણામાંતર થાય, ભાવાંતર થાય, તો જ મુકત ભાવ ઘટે-નહિં તો નહિં. કારણ કે સ્વભાવાપમદે ન થાય-એક સ્વભાવ બીજા સ્વભાવને હઠાવી તેની જગ્યા ન લે ને સંસારી ભાવ એમ ને એમ રહે, ભાવાંતર-પરિણામાંતર ન થાય, તો મુકત ભાવ થાય જ કેમ? માટે આમ ન્યાયથી આ આત્માના સ્વભાવાપમદે-પરિણામ ભાવ તાત્વિક જ-પારમાર્થિક જ માનવા ધ્રષ્ટ છે. કારણ કે પરિણામી આત્મામાં જ અવસ્થાલેદની સંગતિથી યાગમાર્ગના સંભવ હૈાય છે. ( જાઓ. શ્લા. ફટનાટ પૃ. ૮૧ ).

## दिदृक्षाचात्मभूतं तत्मुख्यमस्य निवर्त्तते। प्रधानादिनतेईतुस्तदभावात्र तन्नतिः॥ २००॥

દિદક્ષા મલ આદિ આ, તેથી મુખ્ય જ સાવ; નિવતે નહિં આત્મના, આત્મભૂત આ ભાવ; પ્રધાનાદિ પરિણામતું, દિદક્ષાદિ નિદાન; તસ અભાવે તેહતું, હોય નહિં પરિણામ. ૨૦૦

અર્થ:— દિદ્ધાદિ આત્મભૂત છે, તેથી આ આત્માનું મુખ્ય એવું તે દિદ્ધાદિ નિવર્તે છે. તે દિદ્ધાદિ પ્રધાનાદિ પરિષ્યૃતિના હેતુ છે; અને તેના અભાવથી મુક્તાત્માને તે પ્રધાનાદિની પરિષ્યૃતિ નથી હોતી.

### વિવેચન

દિદક્ષા, અવિદ્યા, મલ, ભવાધિકાર આદિ આત્મભૂત છે, સહજ વસ્તુસત્ છે. તેથી કરીને મુખ્ય-અનુપચરિત જ એવું આ દિદક્ષાદિ આત્માને નિવર્ત્ત છે. તે કેવું છે? તેા કે પ્રધાન આદિની પરિશ્રુતિના હેતુ-કારણ છે. અને તે દિહક્ષાદિના અભાવથી તે પ્રધાનાદિની પરિશ્રુતિ મુક્ત આત્માને હાતી નથી. તે આ પ્રકાર:—

દિદ્ધા એટલે દેખવાની ઇંગ્છા, જગત્ રચના દેખવાની ઇંગ્છા **અવિદા** એટલે આત્મસ્વરૂપનું અજ્ઞાન. મહા એટલે રાગ-દેષ-માહાદિ અંતરંગ મલ, ભાવમલ. **ભવાધિકાર** એટલે સંસારના અધિકાર, સંસાર ભાવનું પ્રાખસ્ય, સંસાર ભાવની સત્તા. આ દિદ્ધાદિ

वृत्ति:—दिद्दश्चादि-हिह्सा, अविद्या, मब, अवाधिश्वर आहि, आतम्मूतं-आत्मभूतं, सह ४ वस्तुसत्, तत्-तेथी, मुख्यम्-भुण्य, अनुप्यिति क, अस्य-आ आत्मानुं, निवर्त्तते—निवर्ते छे. ते हेवुं ? ते। हे-प्रधानादिनतेहेंतु:-प्रधान आहिनी परिख्तिने। हेतु-शर्ख अवुं, तद्मावात्-ते हिह्सा अभावथी, न तन्नति:-तेनी नित-परिख्ति नथी, प्रधान आहिनी परिख्ति नथी,-भुश्त आत्माने.

આત્મભૂત છે, આત્માના અંગભૂત-આત્મભાવરૂપ છે, સહજ વસ્તુસત્ છે (Realistic), કાલ્પનિક (Imaginary) નથી. આમ આત્મા સાથે એડાયેલ હાવાથી આ દિદસાદિ સુખ્ય છે-નિરુપચરિત છે. તે દિદસાદિ આ આત્માને નિવર્ત્ત છે. તે પ્રધાનાદિની પરિશ્વિતિના હતુ હાય છે; અને તે દિદસાદિની નિવૃત્તિ થતાં, મુકતાત્માને પ્રધાનાદિ પરિશ્વિતિ હોતી નથી.×

"અભેદ દશા આવ્યા વિના જે પ્રાણી આ જગતની રચના જોવા ઇચ્છે છે તે બધાય છે. એવી દશા આવવા માટે તે પ્રાણીએ તે રચનાનાં કારણુ પ્રત્યે પ્રીતિ કરવી. અને પાતાની અહંરૂપ ભ્રાંતિના પરિત્યાગ કરવા. સવે પ્રકારે કરીને એ રચનાના ઉપલાગની ઇચ્છા ત્યાગવી ચાગ્ય છે. અને એમ થવા માટે સત્પુરુષના શરણું જેવું એકકે ઔષધ નથી. આ નિશ્ચય વાર્ત્તા બિચારાં માહાંધ પ્રાણીએા નહીં જાણીને ત્રણે તાપથી બળતા જોઇ પરમ કરુણા આવે છે. હે નાથ! તું અનુગ્રહ કરી એને તારી ગતિમાં લક્તિ આપ, એ ઉદ્દેશાર નિકળે છે. "—શામદ રાજ્યંદ્રછ.

હપરમાં સ્વભાવાપમાઈ તાત્વિક છે, અને તેથી અવસ્થાંતર—ભાવાંતર થાય છે, એમ સ્થાપિત કર્યું. તે અવસ્થાંતર—ભાવાંતરરૂપ પરિછામીપાણું કેવા પ્રકારે હોય છે? તેનું અહીં સ્પષ્ટીકરણ કરી અતાવ્યું છે. સંસારી અવસ્થા અને મુક્ત અવસ્થા—એ દિદ્યાદિથી છે અવસ્થાનું પરિણુમન કેવી રીતે થાય છે? તે અહીં વિવરી પ્રધાનાદિનું અતાવ્યું છે. દિદ્યા વળેરે જે આત્માના અંગભૂત ભાવ છે, તે જ્યાં સુધી પરિણુમન નિવર્ત્તતા નથી—ટળતા નથી, ત્યાં સુધી તે જડ પ્રકૃતિ—પ્રધાનાદિની પરિણુતિનું નિમિત્ત—કારણુ થાય છે. અને તે દિદ્યાદિ જયારે નિવર્ત્ત છે— ટળે છે, ત્યારે તે મુક્ત આત્માને પ્રકૃતિની—પ્રધાનાદિની પરિણુતિ હાતી નથી. તાત્પર્ય કે જયાં લગી દિદ્યાદિભાવ છે, ત્યાં લગી પ્રકૃતિ પરિણુમ છે, અને ત્યાં લગી સંસાર છે. અને જયારે દિદ્યાદિ ભાવના અભાવ થાય છે, ત્યારે પ્રકૃતિ પરિણુમના અભાવે સંસારના અભાવ હાય છે, અને સ્થારે દિદ્યાદિની નિવૃત્તિ આદિ આત્માનું પરિણુમીપાણું સતે લટે છે,—આત્માનું અપરિણુમીપાણું સતે આ ળધું નિરર્થક નિજલ થઇ પડે છે.\*

<sup>× &</sup>quot; जगहेहात्मदृष्टीनां विश्वासः रम्यमेव वा । बात्मन्येवात्मदृष्टीनां कव विश्वासः कव वा रति: ॥ "--श्री सभाधिशतः

<sup># &</sup>quot; दिदृक्षादिनिवृत्त्यादि पूर्वस्युर्यदितं यथा। आत्मनोऽपरिणामित्वे सर्वमेतद्यार्थकम् ॥ ''—श्रीयागियन्दु, श्लेष ४८७

દિદક્ષાદિ—> પ્રકૃતિ પરિષ્ણામ—> સંસાર. દિદક્ષાદિ અભાવ—> પ્રકૃતિપરિષ્ણામ અભાવ—> સંસાર અભાવ (માેક્ષ)

> अन्यथा स्यादियं नित्यमेषा च भव उच्यते। एवं च भवनित्यत्वे कथं मुक्तस्य संभवः॥२०१॥

નહિં તો હોય આ નિત્ય ને, કહાય આ 'ભવ'-એમ; ભવતું નિત્યપાણું સતે, મુક્ત સંભવ જ કેમ? ર૦૧

અર્થ:—નહિં તા આ પ્રધાનાદિની પરિશ્વૃતિ નિત્ય હાય, અને આ પ્રધાનાદિ પરિશ્વૃતિ 'ભવ' કહેવાય છે; અને એમ ભવનિત્યત્વ સતે મુક્તના સંભવ કેમ હાય !

### વિવેચન

અને એમ જો દિદક્ષાદિના નિમિત્તે આ પ્રધાનાદિની પરિશ્વૃતિ ન માનવામાં આવે, તો આ પ્રધાનાદિની પરિશ્વૃતિ નિત્ય-સદૈવ જ હાય. અને આ પ્રધાનાદિ પરિશ્વૃતિ 'ભવ' કહેવાય છે, 'સંસાર' નામે ઓળખાય છે; કારશું કે એ પ્રધાનની-પ્રકૃતિની પરિશ્વૃત્તિ સતે, તદાત્મક મહત્ આદિના ભાવ હાય છે. એટલે પ્રધાનાદિની પરિશ્વૃતિ નિત્ય હાતાં, ભવનું નિત્યપાશું થશે, એટલે મુક્તના સંભવ કેવી રીતે હાય? ન જ હાય, એમ અર્થ છે.

ઉપરના શ્લોકમાં દિદક્ષા-ભાવમલ આદિના નિમિત્તે આ પ્રધાનાદિનો પરિશ્વિતિ હોય છે, અને તેના અભાવે તેની પરિશ્વિતિ હોતી નથી એમ કહેવામાં આવ્યું. તેમ જો ન માનવામાં આવે, તો આ પ્રધાનાદિની પરિશ્વિતિ નિત્ય-સદૈવ જ થયા કરે; કારણ કે જે સકારણ હોય તે તો કાદાચિતક હાય-કવચિત કારણ મળ્યે જ હાય, પણ નિષ્કારણ હાય તે કાં તા સદાય જ હાય અને કાંતા સદાય ન હાય,—આ નિયમ છે. એટલે દિદશાદિ નિમિત્ત કારણ જો ન હાય, ને પ્રધાનાદિની પરિશ્વિતિ એની મેળે સ્વભાવથી જ થયા કરતી હાય, તા તા તો પછી તે એની મેળે સદાય થયા જ કરશે, કદી પણ અટકશે નહિં, કદી પણ વિશામ પામશે નહિં, ને માક્ષ કદી થશે નહિં.

मृत्ति:—अने आम आ अंशीक्षर करवा येा अ छे, - अन्यथा-अन्यथा, निहं तो, अम अक्षु-भगम-स्वीक्षर न करवामां आवतां, स्यादियं-आ प्रधानादि नित-परिख्ति होय, नित्यं-नित्य, सदैव. तथी शुं ? तो के-पद्मा च-अने आ प्रधानादि नित-परिख्ति, भव उच्यते-अव कहेवाय छे, संसार नामे आणभाय छे, - अनी परिख्ति सते तदात्मक महत् आदिना लागने सीधे, एवं च-अने ओम, ७क्षत नीतिथी, भवनित्यत्वे-अवित्यत्व सते, कथं मुक्तस्य संभव: - मुक्तने। संअव देवी रीते हेाय ? न कर होय ओम अर्थ छे. કારણ કે આ પ્રધાનાદિની જે પરિણતિ છે, તે જ ભવ અથવા સંસાર કહેવાય છે. પ્રધાનની-પ્રકૃતિની પરિણતિ હોતાં, તે પ્રકૃતિઆત્મક× મહત્ આદિના ભાવ હાય છે. પ્રધાનમાંથી મહત્ અર્થાત છું િહ ઉપજે છે, મહત્માંથી અહંકાર પ્રકૃતિપરિણતિ હપજે છે, અને અહંકારમાંથી ધાહશક ગણું ઉપજે છે, અર્થાત પાંચ એ જ સંસાર છું હિ ઇન્દ્રિય, પાંચ કમે દ્રિય, પાંચ તન્માત્રા અને મન, એમ સાળ હપજે છે. આમ પ્રધાન-પ્રકૃતિની પરિણૃતિ પ્રમાણે ભવની-સંસારની પરિણૃતિ હોય છે. એટલે પ્રધાનની પરિણૃતિ જો નિત્ય હોય, તો ભવની-સંસારની પરિણૃતિ પણું નિત્ય થશે. અને આમ ભવનું-સંસારનું નિત્યપણું હોતાં, મુક્તના અસંભવ જ થશે. આ અયુક્ત છે. એટલે નિષ્કારણ-નિર્નિમત્ત એવી પ્રધાનાદિની પરિણૃતિ ઘટતી નથી, પણ દિદ્યા-ભાવમલ આદિના નિમિત્ત-કારણે જ તેની પરિણૃતિ ઘટે છે. તાત્પર્થ કે-દિદ્યાદિના કારણે સંસાર ને તે કારણ ડેન્ચે માસ હોય છે. એમ સિદ્ધાંત સ્થાપિત થયે. દિદ્યાદિ—> પ્રધાનાદિ પરિણૃતિ—> સંસાર. તેમજ-પ્રધાન (પ્રકૃતિ)—> મહત્ ( છુદ્ધિ )—> અહંકાર—> ધાડશક ગણુ, ( પાંચ છુદ્ધિ ઇદિય; પાંચ કમે દ્રિય, પાંચ તન્માત્રા, મન. )

अवस्था तत्त्वतो नो चेन्ननु तत्प्रत्ययः कथम्। भ्रान्तोऽयं किमनेनेति मानमत्र न विद्यते॥ २०२॥

અવસ્થા જો તત્ત્વર્થી નથી, પ્રત્યય તેના કેમ? ભ્રાંત એહ, એથી જ શું? પ્રમાણ અહિં ન એમ. ૨૦૨

અર્થ:—તત્ત્વથી અવસ્થા નથી એમ જો કહા, તાે તેના પ્રત્યય કેમ હાય? આ અવસ્થા પ્રત્યય ભાંત છે, તાે આથી શું? અત્ર ભાંત અવસ્થામાં માન-પ્રમાણ વિદ્યમાન છે નહિં.

वृत्तिः-अवस्था तत्त्वतो--अवस्था तत्त्वथी-परमार्थथी, नो चेत्-को न हे। पूर्वापर कावथी. ते आशंधीने इहे छे-ननु तत्प्रत्ययः-वारु, तेने। प्रत्यय-अवस्थाने। अत्यय, कथं-देवी रीते हे। य १-नियंधनना अवावे. आ क्षत्रे है। तेथी शुं? भ्रान्तोऽयम्-आ श्रांत छे, आ अवस्था प्रत्यय श्रांत छे. ते। किमनन-आथी शुं? इति-छोभ, आ आशंधीने दहे छे-मानमत्र-मान-प्रभाष अत्र श्रांत अवस्थामां, न विद्यते-विद्यान नथी.

अ''एतेषां या समावस्था सा प्रकृतिः किलोच्यते । प्रधानाव्यक्तशब्दाभ्यां वाच्या नित्यस्वकृषिका ॥ ततः संज्ञायते बुद्धिर्महानिति यकोच्यते । अहंकारस्ततोऽपि स्यात्तस्मात् षोडशको गणः॥"

<sup>—</sup>શ્રી હરિભદ્રસરિકૃત ષદ્દર્શનસમુચ્ચય, ૩૬-૩૭

### વિવેચન

જો પૂર્વાપર લાવથી અવસ્થા તત્ત્વથી-પરમાર્થથી નથી એમ કહા, તા વારુ, નિખંધનના અલાવે તે અવસ્થાના પ્રત્યય (પ્રતીતિ) કેવી રીતે ઉપજશે? એટલે વાદી કહે છે-આ લલે હા, આ અવસ્થા પ્રત્યય ભાંત છે. એથી શું? તેને જવાબ આપે છે કે અત્રે ભાંત અવસ્થા બાબતમાં કાઇ પ્રમાણ વિદ્યમાન નથી.

હપરમાં પરિણામી આતમામાં સંસારી ને મુક્ત એ છે અવશ્યા કૈવી રીતે ઘટી શકે છે, તે નિર્મલ યુક્તિથી સિદ્ધ કરી બતાવ્યું, અને એકાંત નિત્ય પક્ષનું ખંડન કર્યું. એટલે નિત્ય પક્ષવાદી કહે છે કૈ—તમે લલે તે છે અવશ્યા સિદ્ધ કરી અવશ્યા તત્ત્વથી—પરમાર્થથી નથી. તેના ન્યાયમૂર્ત્તિ દલીલા શાસ્ત્રકાર ઉત્તર આપે છે કૈ—વારુ, તે અવશ્યા જો પરમાર્થથી નથી, તેન કારણ અલાવે તે અવશ્યાના પ્રત્યય (પ્રતીતિ) કેમ ઉપજશે? આ સંસારી અવશ્યા ને આ સિદ્ધ અવશ્યા, એવી પ્રતીતિ શી રીતે થશે? એટલે સંકડામણમાં આવીને વાદી કહે છે—આ લલે હો, પણ આ અવશ્યાપ્રત્યય તો બ્રાંત છે. એથી શું? તેના પુન: જવાબ આપે છે કૈ—આ અવશ્યા પ્રત્યય બ્રાંત છે એમ તમે કહા છા, તો તેનું પ્રમાણ શું? અત્રે પ્રમાણ કાઇ છે નહિં.

## योगिज्ञानं तु मानं चेत्तदवस्थान्तरं तु तत्। ततः किं भ्रान्तमेतत्स्यादन्यथा सिद्धसाध्यता॥ २०३॥

યોગિજ્ઞાન જો માન તા, અવસ્થાન્તર તે તાસ; તા શું ? ભ્રાંત આ-અન્યથા, સિદ્ધસાધ્યતા ખાસ. ૨૦૩

અર્થ:--અને યાગિજ્ઞાન માન છે-પ્રમાણ છે એમ જો કહા, તા તે યાગિજ્ઞાન તે યાગીનું અવસ્થાંતર થયું. તેથી શું? તા કે-આ યાગિજ્ઞાન ભાંત હાય, નહિં તા એનું અભાંતપણું સતે સિહસાધ્યતા થાય, અર્થાત અવસ્થાભેદની ઉપપત્તિ થાય.

### વિવેચન

યાંગીજ્ઞાન જ અત્ર પ્રમાણ છે, એમ જે કહા, તા તે ચાંગીગ્રાન યાંગીનું આવ-

वृत्ति:—योगिक्वानं तु-येशिक्वान क, मानं चेत्-अत्र को प्रमाख छे, आ आशंधीने इहे छे, तदवस्थान्तरं तु-तेतुं अवस्थान्तर क, येशि अवस्थान्तर क, तत्-ते, येशिक्वान छे. ततः किं-तेथी शुं? अम आ आशंधीने इहे छे-म्रान्तमेतत्स्यात्-आ येशिक्वान क्षांत है।य. अस्यथा-अन्यथा, नहिं ते। अतुं अक्षांतपछुं सते, शुं? ते। हे-सिद्धसाध्यता-सिद्धमाध्यता थाय,-अवस्थानेश्नी छपपत्तिने क्षीधे.

સ્થાંતર જ છે. તેથી શું ? તા કે-આ યાગીજ્ઞાન ભ્રાંત હાય; નહિં તા એનું અભ્રાંતપશ્

ઉપરમાં પ્રમાણ શું એમ પૂછ્યું, એટલે વાદી કહે છે કે-યાંગીજ્ઞાન છે તે પ્રમાણ છે. તેના શાસ્ત્રકાર ઉત્તર આપે છે કે-જો તમે યાંગીજ્ઞાનને પ્રમાણ કહેતા હા તો તે યાંગીજ્ઞાન પાતે જ યાંગીનું અવસ્થાંતર જ છે. એટલે વાદી કહે છે-તેથી શું ? તે યાંગીનું અવસ્થાંતર જ છે. એટલે વાદી કહે છે-તેથી શું ? તે યાંગીનું અવસ્થાંતર છે, તો તેથી શું શકે ગયું ? તે ઉપરથી તમે શું કહેવા માંગા છા ? તેના સિદ્ધાંતકાર જવાળ આપે છે કે-આ યાંગીજ્ઞાન કાં તો જાંત હાય ને કાં તો અભ્રાંત હાય. જો બ્રાંત કહા તો તેને તમે પ્રમાણભૂત લેખ્યું શી રીતે ? અને જો અભ્રાંત કહા તો સિદ્ધસાધ્યતા થઇ. અર્થાત અભ્રાંત એવા અવસ્થાલેદની ઉપપત્તિ થઇ, એટલે અમે જે સાધવા માગતા હતા, તે જ તમે સ્વીકારીને સાધી આપ્યું! જયાંથી તમે છટકવા માગતા હતા, ત્યાં જ આવીને તમે સપડાઇ ગયા! એટલે હવે તમે અમારા મતના સ્વીકાર કર્યો હાવાથી, અમારે કાંઇ કહેવાપણું રહેતું નથી; કારણ કે યાંગીજ્ઞાન એ જ પાતે તે યાંગીજાં અવસ્થાંતર છે. પૂર્વે તે યાંગીજ્ઞાન ન્હાતું, પછી થયું, એટલે તે આગલી અવસ્થામાંથી થયેલી જાૃદી અવસ્થા છે. અને આ તો અભ્રાંત છે-પ્રમાણભૂત છે એમ તમે કહે છા, એટલે તે અવસ્થાંતર પણ અભ્રાંત છે, પ્રમાણભૂત છે, એમ તમે પણ સ્વીકાર કરો છો. ઇતિ સિદ્ધ ન: સમીહિતમ ! કિં બહુ જલ્પતેન ?-આમ એકાંત નિત્યપક્ષનું પણ અત્ર સપુક્તિયુક્ત સન્ન્યાયથી ખંડન કરવામાં આવ્યું.

એટલે વસ્તુ કેવલ અભાવરૂપ પણ નથી, તેમજ કેવલ ભાવરૂપ પણ નથી, પણ ભાવાભાવરૂપ છે, એમ અનેકાંત સિન્દાંત અત્ર સુપ્રતિષ્ઠિત થયા. તાત્પર્થ કે-આત્મા દ્રવ્યથી નિત્ય છે, અને પર્યાયથી અનિત્ય છે. દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ આત્મા નિત્ય છે, પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ આત્મા નિત્ય છે, પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે-પર્યાયથી પલટાય છે. ખાલ, યુવાન ને વૃદ્ધ એ ત્રણે અવસ્થાનું જ્ઞાન એક જ પુરુષને થાય છે.

" आत्मा द्रव्ये नित्य छे, पर्याये पद्मटायः आदाहि वय त्रष्ट्यतुं, ज्ञान क्षेत्रने थायः "—श्री व्यात्मसिद्धिः । इति एकान्तनित्यपक्षनिराकरणम् ।

વસ્તુસ્વભાવ–સાર.

ક્ષણિકવાદી કહે છે કે-' આગલી પાછલી ક્ષણે વસ્તુના અભાવ છે, વર્ત્ત માન ક્ષણે જ તેના ભાવ-હાવાપણું છે.' (૧) આ તેનું કથન યુક્તિથી અસંગત છે, કારણુ કે તેના અભિપ્રાયે તે વર્ત્ત માન ભાવવાળી તા છે, એટલે તે સદા તદ્દભાવવાળી-એકાંત અનિત્ય વર્ત્ત માન ભાવવાળી હોવી જોઇએ. કારણુ કે 'સદા તદ્દભાવથી તદ્દવત્' હાય પણ અયુક્ત એવા નિયમ છે. આમ તેની માન્યતા સાથે અવિરાધથી તે વસ્તુ સદા વર્ત્ત માન ભાવવાળી અર્થાત્ નિત્ય સિદ્ધ થશે. અને તે વર્ત્ત માન ભાવના

સ્વીકાર નહિં કરે, તા તે સહાય અસત જ સિદ્ધ થશે. આમ કાં તા વસ્તુ એકાંત નિત્ય-સદા ભાવરૂપ સાબિત થશે અને કાં તા એકાંત અનિત્ય-સદા અભાવરૂપ સાબિત થશે. એટલે ક્ષણિકવાદ ક્ષણભર ટકી શકશે નહિં. (૨) હવે જે ક્ષણિકવાદી એમ કહે કે-' જે આગલી ક્ષણે છે તે જ છે નહિં. ' તો ' તે અન્યથા હાય છે ' એની જેમ વિરુદ્ધ છે. क्षारण्क ते वस्त अन्यथा-णील क यर्ध करी हिाय ते। 'ते ' हैम ? अने ते हिाय ते। ' અન્યશા '- ખીજી જ કેમ શાય ? એવી દહીલ તેઓ કરે છે. તે જ ન્યાય તેમના કથન પર લાગુ પાડીએ તા તે જ છે તા તે કેમ 'છે નહિં?' અને તે છે નહિં તા 'તે ' કેમ ? એમ વદતા વ્યાદ્માત થાય છે. ( 3 ) તેમજ અસાવ ઉત્પત્તિ આદિ દેશ આવે છે. કારણ કે સત્તું અસત્ત્વ માના, તા અસત્ત્વના ઉત્પાદ થશે. અર્થાત અભાવની ઉત્પત્તિ થશે. અને केनी ઉत्पत्ति है। य तेने। नाश पण्ड है। य क, स्मे नियमधी सा सकावने। नाश पण धरो, એટલે નષ્ટ વસ્તુના તે ને તે રૂપે પુનર્ભાવ થશે. અર્થાત વસ્તુ સદા ભાવરૂપ સાબિત થશે. अने जी वस्तु सहा नाशवंत माना ते। विवक्षित क्षेष्ठे पण तेनी स्थिति नि छै।य, અર્થાત તે સદા અભાવરૂપ સાબિત થશે. (૪) હવે જો એમ કહા કે તે નાશ ક્ષણસ્થિતિ-ધર્મવાળા છે, તા બીજી વગેરે ક્ષણે પણ સ્થિતિ હાતાં આ ક્ષણસ્થિતિધર્મપર્ણું આવીને ઊભું મહેશે. એટલે જે કહ્યું હતું તેમજ થશે. કારણ કે જ્યારે તેની ક્ષણસ્થિતિ છે त्यारे જ તેની અસ્થિતિ ઘટતી નથી, અને પછી પણ તે અસ્થિતિ ઘટતી નથી. અર્થાત સદા તેની સ્થિતિ જ ઘટે છે. આમ સતનું અસત્ત્વ વગેરે જે કહ્યું હતું તે અધુંય ખરાખર છે. અર્થાત્ કાઇ પણ પ્રકારે એકાંત અનિત્ય પક્ષ-ક્ષણિકવાદ ઘટતા નથી. તાત્પર્થ કે-વસ્ત એકાંત અભાવરૂપ નથી.

તેમજ એકાંત નિત્ય પક્ષ પણ કાઇ રીતે ઘટતા નથી. કારણ કે (૧) અપ્રચ્યુત, અનુત્પન્ન, સ્થિર, એકરૂપ તે સત્ છે એમ નિત્યવાદી કહે છે, અર્થાત્ વસ્તુ સદા એક—લાવરૂપ છે. એટલે સંસાર ભાવ છે, તો તેની કદી પણ નિવૃત્તિ નહિં એકાંત નિત્ય થાય, અર્થાત્ સદા ય સંસારભાવ જ રહેશે, કદી પણ મુક્ત ભાવની પક્ષ અયુક્ત ઉપપત્તિ થશે નહિં; કારણ કે એક સ્વભાવની એ અવસ્થા કદી હોય છે. એટલે સંસારી અને મુક્ત એમ છે અવસ્થા કહેવી તે શબ્દમાત્ર થઇ પડશે, માટે એક સ્વભાવથી બીજ સ્વભાવના ઉપમર્દ તાત્વિક માનવા ઇષ્ટ છે. અર્થાત્ એક સ્વભાવ બીજ સ્વભાવને ખસેડી તેનું સ્થાન લે તો જ સંસારી ને મુક્ત એમ છે અવસ્થા ઘટી શકે, નહિં તો નહિં. (૨) દિદક્ષા—ભાવમલ વગેરે આત્માની આત્મભૂત મુખ્ય વસ્તુસત્ છે, તે આત્માને નિવત્તે છે. અને તે દિદક્ષાદિ પ્રધાનાદિની પરિભૃતિનું કારણ છે, તેના અભાવે પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ હોતી નથી. અર્થાત્ દિદક્ષાદિ કારણ જયાં-લગી ટળતું નથી ત્યાંલગી પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ હોતી નથી. અર્થાત્ દિદક્ષાદિ કારણ જ માને તે કારણ ડળવે પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ થતી નથી. નહિં તો દિદક્ષાદિ કારણ ન માને તો કારણ ડળવે પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ થતી નથી. નહિં તો દિદક્ષાદિ કારણ ન માને તો નિષ્કારણ એની આ પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ સદા થયા કરશે. આ પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ સદા થયા કરશે. આ પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ તે તે સા પ્રમાનાદિની પરિભૃતિ સદા થયા કરશે. આ પ્રધાનાદિની પરિભૃતિ

છે, તે ભવ-સંસાર કહેવાય છે. અને આમ ભવતું નિત્યપણું હાતાં, મુક્તના સંભવ કેમ થશે? માટે દિદક્ષાદિ કારણ માનવું પડશે. દિદક્ષાદિ હાતાં સંસાર હાય છે, અને તેના અભાવે માેક્ષ હાય છે. આમ છે અવસ્થા ઘટશે. (૩) અને એમ જો કહા કે-આ અવસ્થા તત્ત્વથી નથી, તા તેની પ્રતીતિ કેમ ઉપજશે? આ પ્રતીતિ ભ્રાંત છે એમ કહા તા તેનું પ્રમાણુ શું? યાગીજ્ઞાન પ્રમાણુ છે, તા તે આ યાગીજ્ઞાન જ અવસ્થાંતર થશું. આ યાગીજ્ઞાનને ભ્રાંત કહા તા તેને પહેલાં પ્રમાણુ કેમ કહ્યું? અને અભ્રાંત કહા, તા અવસ્થાંતર પક્ષના તમે સ્વીકાર કર્યો. આમ કાઇ રીતે એકાંત નિત્ય પક્ષ (ભાવરૂપ વસ્તુ) ઘટતા નથી.

તાત્પર્ય કે વસ્તુ ભાવ-અભાવરૂપ છે, અર્થાત પરિણામી નિત્ય છે. એમ માનીએ તો જ સંસાર-મેાક્ષ એ સર્વ વ્યવસ્થા બરાબર ઘટે છે; કારણ કે ભાવમલ આદિથી સ્વભાવના ઉપમદ થાય છે, છતાં તેના મૂળ સ્વભાવના યાંગથી તેના જેવા ભાવ હતા તેવા ભાવ-તથાભાવ થાય છે. એ જ અદાષપણું છે. અને આ જે સ્વભાવ છે તે જ વસ્તુના સ્વ ભાવ છે, અર્થાત્ તત્ત્વથી નિજ સત્તા જ છે. સ્વભાવસ્થિતિ એ જ માક્ષ છે, એ જ અદાષપણું છે; અને વિભાવસ્થિતિ એ જ સંસાર છે, એ જ સદાષપાણું છે.

भातुषं शिक કહ્યું, હવે પ્રકૃત પ્રસ્તવીએ છીએ, અને તે પ્રકૃત સિહસ્વરૂપ છે, ' व्याधिमुक्तः पुमान लोके ' ઇત્યાદિના ઉપન્યાસથી. તેમાં—

# व्याधितस्तदभावो वा तदन्यो वा यथैव हि। व्याधिमुक्तो न सन्नीत्या कदाचिदुपपद्यते ॥ २०४॥

રાગી રાગી અભાવ વા, તેથી અન્ય જ જેમ; રાગ મુક્ત સન્ન્યાયથી, ઘટે ન કદીય એમ. ૨૦૪

અર્થ: - જેને વ્યાધિ ઉપજયા છે તે વ્યાધિત, અથવા તેના અલાવ જે છે તે, અથવા તેના અલાવ જે છે તે, અથવા તેનાથી અન્ય જે છે તે, જેમ સન્નોતિથી 'વ્યાધિમુક્ત 'ક્કી પણ ઘટતા નથી;

#### વિવેચન

વ્યાધિત એટલે જેને વ્યાધિ ઉપજયા છે તે, અથવા તેના અભાવરૂપ જે છે તે, અથવા તેનાથી અન્ય-તેના પુત્રાદિ જે છે તે, એ ત્રણમાંથી એક પણ સન્ન્યાયથી કદી પણ 'વ્યાધિમુક્ત ' ઘટતા નથી. એમ દર્શત છે.

मृत्ति:-व्याधित:--व्याधित, केने व्याधि ઉपक्षेश छे ते क, तदभावो वा-भथवा तेनी व्यक्षाव के छे ते, तदन्यो वा-भथवा तेनाथी व्यन्य, व्याधितथी व्यन्य,-तेने पुत्राहि, यथेष हि व्याधिमुक्तो-न-केम व्याधिमुक्त नथी, के त्रह्मेशांथी के प्रश्न केम 'व्याधिमुक्त ' नथी, सन्नीत्या-सन्नीतिथी सन्यायथी, कहान्तिव्याचित-अही पश्च घटता, क्षेम दशांत छे.

### સુક્તતત્ત્વમીમાંસા : વ્યાધિત આદિ વ્યાધિમુક્ત નથી, તેમ સંસારી આદિ મુક્ત નથી ( દૃદ્ધ )

(૧) જેને વ્યાધિ ઉપજયા છે એવા વ્યાધિત અર્થાત વ્યાધિવાળા મનુષ્ય સન્ન્યાયથી જોઇએ તો કદીપણું 'વ્યાધિમુક્ત' કહી શકાય નહિં; કારણું કે વ્યાધિમુક્ત હાય તે વ્યાધિમુક્ત કેમ કહેવાય! તે તેા વદતાવ્યાઘાત છે. (૨) અથવા વ્યાધિત આદિ જયાં વ્યાધિતના-વ્યાધિવંતના જ સચાઢા અભાવ હાય, ત્યાં પણુ વ્યાધિમુક્ત નથી વ્યાધિમુક્તપણું કેમ ઘટે! કારણું કે જ્યાં વ્યાધિવંત જ પાતે નથી, ત્યાં વ્યાધિમુક્ત નથી વ્યાધિમુક્ત થાય કાણું! (૩) અથવા વ્યાધિતથી અન્ય એવા તેના પુત્ર—ભાઇ આદિ પણું વ્યાધિમુક્ત કહી શકાતા નથી. કારણું કે વ્યાધિમુક્ત જાૂદો ને વ્યાધિમુક્ત થનારા જાૂદો—એમ કેમ બને! આમ રાગી હાય તે રાગમુક્ત કેમ કહેવાય! અથવા રાગીના જ જયાં અભાવ છે, ત્યાં રાગમુક્ત થશે કાણું! અથવા રાગો બીજો તે રાગમુક્ત-સાંજો થાય બીજો, એ પણું કેમ ઘટે! માટે સમીતિની રીતિએ જોતાં રાગી કે રાગમુક્ત-સાંજો થાય બીજો, એ પણું કેમ ઘટે! માટે સમીતિની રીતિએ જોતાં રાગી કે રાગમુક્ત-સાંજો થાય બીજો, એ પણું કેમ ઘટે! માટે સમીતિની રીતિએ જોતાં રાગી કે રાગમુક્ત-સાંજો થાય બીજો, એ પણું કેમ ઘટે! માટે સમીતિની રીતિએ જોતાં રાગી કે રાગમુક્ત-સાંજો અન્ય, કદીપણું 'રાગમુક્ત' કહેવા ઘટે નહિં. કારણું કે આ વર્ણય પક્ષ પ્રત્યક્ષભાધિત છે, દષ્ટ-ઇષ્ટ વિરુદ્ધ છે. એટલે આ ઉપરથી એ ફલિત થાય છે કે-રાગમુક્ત કહે, અથવા રાગોના અભાવને જે રાગમુક્ત કહે, અથવા રાગોને બદલે બોજાને જે રાગમુક્ત કહે, તે તેનું પ્રગટ ભાતપણું જ છે, મિશ્યાત્વ જ છે, મતિવિપર્યાસ જ છે.

દાર્શીતિક ચાજન કહે છે-

संसारी तदभावो वा तदन्यो वा तथैव हि। मुक्तोऽपि इन्त नो मुक्तो मुख्यवृत्त्येति तद्विदः॥ २०५॥

સંસારી તસ અભાવ વા, તેથી અન્ય જ તેમ; સુક્ત પણ સુક્ત મુખ્ય ના, વદે યાગવિદ્ એમ. ૨૦૫

અર્થ:—તેમજ સંસારી, અથવા તેના અભાવ, અથવા તેનાથી અન્ય, તે મુક્ત કહેા છતાં મુખ્ય વૃત્તિથી મુક્ત નથી, એમ તે મુક્તના જાણકારા કહે છે.

### વિવેચન

તેમ જ સંસારી પુરુષ, અથવા તે પુરુષના અસાવ માત્ર જ, અથવા તેનાથી એકાંતે અન્ય,-તે મુક્ત છતાં મુખ્ય વૃત્તિથી-પરમાર્થથી મુક્ત નથી, એમ તે મુક્તના જ્ઞાતા પુરુષા કથે છે.

वृत्तिः—संसारी-संसारी, पुरुष, तदभावो वा-अथवा तेने। अभाव, पुरुष अभाव भात्र कर, तदस्यो वा-अथवा तेनाथी अन्य, अेशंतिक्षिक् अेवो तेनाथी अन्य, तथैव हि-तेम कर, केम दशंतमां छे तेम, शुं है ते। हे-मुक्तोऽपि हन्त नो मुक्तो मुख्यवृत्त्या-सुम्त बढ़ी छर्ना मुख्यवृत्त्यि। सुम्त नथी,-त्रक्षेपते तेना प्रवृत्तिमित्तना असावने संधि इति तद्विदः-अेम तहविदे।-तेना अखुशरी, सुम्तना ज्ञाताओ। अम बढ़े छे.

ઉપરમાં જે દર્શત કહ્યું તેની દાર્શતિક ઘટના અહીં કહી છે:-જેમ રાગી, કે રાગીના અલાવ, કે રાગીથી અન્ય,-એ ત્રજ્ઞમાંથી કાઇ પણ રાગમુક્ત કહેવા ઘટતા નથી; તેમ સંસારી પુરુષ, કે સંસારી પુરુષના અબાવ માત્ર જ, કે તેનાથી સંસારી આદિ એકાંતે અન્ય-એ ત્રણમાંથી કાેર્પ પણ મુખ્યવૃત્તિથી-પરમાર્થથી મુજ ઘટતા નથી, કારણ કે તથાપ્રકારે તેના પ્રવૃત્તિનિમિત્તના તેને અભાવ સકત નથી છે. (૧) સંસારી અર્ધાત ભવરાગ જેને લાગુ પડેલા છે, એવા સંસાર પરિભ્રમણ કરી રહેલા પુરુષ-આત્મા જે છે, તે પરમાર્થથી મુક્ત કહેવા ઘટતા નથી; કારણ કે તે પરમાર્થથી ખરેખરા મુક્ત હોય તા તે સંસારી કેમ છે? અને જો તે સંસારી છે. તા સંસારથી મુક્ત એવા તે મુક્ત કેમ હાય? જો કે શુદ્ધ નિશ્વય નયની અપેક્ષાએ 'સર્વા જીવ છે સિન્દ સમ '-એમ ઉપચાર કથન કરી શકાય, તો પણ તથારૂપ તાત્વિક મુક્ત દશા વિના પારમાર્થિક-મુખ્ય એવું મુક્તપણું કહી શકાય નહિં. અને જો કાઇ કહે તો તે કેવલ બ્રાંતિ જ છે, મિશ્યાત્વ જ છે, મતિવિપર્યાસ જ છે. તાત્પર્ય કે-સંસારી તે મુખ્યવૃત્તિથી મુક્ત કહેવાય નહિં. (૨) અથવા જ્યાં સંસારી પુરુષના જ અસાવ હાય, ત્યાં પણ મુક્તપણું ઘટતું નથી. કારણ કે જ્યાં પુરુષના-આત્માના જ સચાડા અભાવ છે, ત્યાં મુક્ત થશે કાેણ ? (3) અથવા તે સંસારી પુરુષથી અન્ય-એકાંતે જાદા જ હાેય, તે પણ મુક્ત થવા ઘટતા નથી; કારણ કે રાંગી ળીજો ને સાજો થાય બીજો એ જેમ અનવા-જોગ નથી, તેમ ભવરાગી બીજો ને ભવરાગથી મુક્ત થનારા બીજો એ પણ બનવાજોમ નથી.

माम मेक्षिना प्रवृत्तिनिम्तना-डारख्ना मकावे त्रष्ट्रमांथी डेंड पख् पक्षमां सुण्य वृत्तिथी सुक्रतपृष्टुं वटतुं नथी मेटते हे राणी केम रागमुक्रत डढी शडाते। नथी, तेम क्षवराणी मेवो संसारी पख् सुडत डढी शडाते। नथी, राजीना पेताना क क्यां सथाडा मकाव छित्य त्यां पछी रागमुक्रत धवाना प्रश्न कर रहेते। नथी, तेम क्षवराणी मेवा पुरुषना मात्माना क क्यां मकाव छे, त्यां तेना सुक्रत है।वाना संक्षव रहेते। नथी, अथवा राणी जी ने रागमुक्रत साले थाय भीको से केम घटतुं नथी, तेम क्षवराणी मात्मा भीको ने क्षवराणथी सुक्रत थाय भीको ते पख् घटतुं नथी डारखु है ते ते। डरे डेंड ने क्षिणवे डेंड, 'दी दादी। ने करे हरहास ' सेना केवुं थयुं! साम छे ने भे सार केवी, डेंड डंड ने के शा परम निश्चयत्र प सिद्धांतिक वार्त्ता छे. आणाववृद्ध साही समकवाणा डेंड पखु मतुष्य समके सेनी मा प्रगट सत्य हडीकत छे. छता राणीने, स्थवा राणीना सम्भवने, अथवा राणीथी सम्यने को डेंड राणमुक्त डहेवाना पेटि स्थब धरे, ते। ते साव भेढूहं हेंड केम प्रगट कांति क छे, प्रत्यक्ष मिथ्यात्व क छे, तेम क्षवराणी सेवा संसारी पुरुषने, है ते पुरुषना सकावने, है ते पुरुषथी सन्यने की डेंड सुक्रत हहेताते। ते सेवा केढहहं हेंड, प्रमान सकावने, है ते पुरुषथी सन्यने की डेंड सुक्रत है, ते। ते पख साव भेढहहं हेंड, प्रमान सकावने, है ते पुरुषथी सन्यने की डेंड सुक्रत है, ते। ते पख साव भेढहहं हेंड, प्रमा सकावने, है ते पुरुषथी सन्यने की डेंड

મા ઉપરથી એ ધ્વનિત થાય છે કે-(૧) કાઇ મતવાદી (સાંખ્ય-યાગાદિ)

સંસારી પુરુષને-આત્માને સદા મુક્ત જ માને છે, તે મિચ્યા છે; કારહ્યું કે સંસારી પુરુષઆતમાં જો મુક્ત જ છે, તો તેના પ્રગટ લવલમાં હ્યુર સંસાર કેમ છે કે લાંત અને જો સંસાર છે તો તે મુક્ત કેમ છે કે વળી જો તે મુક્ત જ છે માન્યતાઓ તો તેને સંસારથી મુક્ત કરવા માટેના આ બધા યાગમાર્ગનું પ્રયોજન શું છે કે માટે આ માન્યતા ભૂલભરેલી છે, મિચ્યા છે. (૨) કાંઇ મતવાદી પુરુષના-આત્માના અભાવને મુક્ત કહે છે, તે પણ મિચ્યા છે, અતિપ્રસંગરૂપ હાંઇ અયુક્ત છે. કારણકે જેના અભાવ છે, તેના 'ભાવ '-હાવાપણું કહેવું બેહૂદું છે. જે છે જ નહિં, તે મુક્ત કેમ થશે કે (૩) કાંઇ પુરુષથી-આત્માથી એકાંતે અન્યને-જાદાને મુક્ત કહે છે, તે પણ અયુક્ત છે; કારણકે ક્ષણવાદીના અભિપ્રાયે જે પૂર્વ ક્ષણે હતા તે ઉત્તરક્ષણે છે જ નહિં. એટલે પૂર્વ પર અન્વય સંબંધ વિના ભવરાત્રી એવા સંસારી આત્મા તે બીજો, અને મુક્ત થયા તે આત્મા પણ બીજો. આ તા પ્રંગટ વિસંવાદરૂપ છે.

આમ એકાંતવાદી અન્ય દર્શનીઓની માન્યતા પ્રમાણે વસ્તુસ્વભાવ ઘટતા નથી, અંધ-માેક્ષ વ્યવસ્થા ઘટતા નથી, સંસારી-મુક્ત આદિ વ્યવસ્થા ઘટતા નથી. કેવળ અનેકાંત સિદ્ધાંતથી જ વસ્તુસ્વભાવ ઘટે છે, અવિકલ એવી સકલ અનેકાંતની બંધ-માેક્ષ વ્યવસ્થા ઘટે છે, સંસારી-મુકત આદિ વ્યવસ્થા સાંગાપાંગ પ્રમાણતા સંપૂર્ણપણે ઘટે છે. ઇત્યાદિ અત્યંત ગંભીર દાર્શનિક વિચારણા અત્ર સમાય છે, જે સમજવા માટે શ્રી પડ્દરા નસમુચ્ચય, શાસ્ત્રવાત્તાં-સમુચ્ચય, ધર્મસંગ્રહણા, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, સન્મતિતર્ક આદિ દર્શન પ્રભાવક આકર શ્રંથા જિજ્ઞામુએ અવગાહવા.

"સર્વ દર્શનની શિક્ષા કરતાં જિનની કહેલી ગંધ માેક્ષના સ્વરૂપની શિક્ષા જેટલી અવિકળ પ્રતિભાસે છે, તેટલી બીજાં દર્શનની પ્રતિભાસતી નથી—અને જે અવિકળ શિક્ષા તે જ પ્રમાહ્સિહ છે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

ત્યારે મુક્ત વ્યવસ્થા કેવા પ્રકારે છે ? તે કહે છે---

# क्षीणव्याधिर्यथा लोके व्याधिमुक्त इति स्थितः। भवरोग्येव तु तथा मुक्तस्तन्त्रेषु तत्क्षयात्॥२०६॥

शृति:—क्षीणव्याधि:-क्षीश व्याधिवाणा पुरुष, यथा लोके केन लेखनां अविगावधी ( अडी अवाके), व्याधिमुक्त इति-व्याधिमुक्त छे ओम, तेना तेना अलावधी व्याधिमुक्त छे ओम, स्थित:— रियत छे, स्थापनीय नथी-स्थापवाने। नथी. अवरोग्येव-लवरीणी क, मुण्य ओवा तइकावधी,-ते रागना आवधी, तथा-तेवा अडारे, मुक्त:-मुक्त, व्याधिमुक्त, तंत्रेषु-तंत्रीमां-शास्त्रीमां रियत छे, तरक्षयात्-तेना क्षय थडी, ते अवरोगना क्षयने लीधे, ओम अर्थ छे.

ક્ષીણુવ્યાધિ જ્યમ લાેકમાં, વ્યાધિમુક્ત છે સ્થિત; ભવરાગી જ ત્યમ તસ ક્ષયે, શાસ્ત્રે મુક્ત સુસ્થિત. ૨૦૬

અર્થ: — જેમ લાેકમાં ક્ષીણ વ્યાધિવાળા તે 'વ્યાધિમુક્ત ' એમ સ્થિત છે, તેમ ભવરાેગી જ તે ભવરાગના ક્ષય થકી 'મુક્ત ' એમ તંત્રામાં – શાસ્ત્રોમાં સ્થિત છે.

### વિવેચન

જેના વ્યાધિ ક્ષીણ થયા છે એવા ક્ષીણુટયાધિ પુરુષ જેમ લાકમાં અવિગાનથી—એકી અવાજે 'ટ્યાધિમુકત' છે એમ સ્થિત છે, સ્થાપનીય નથી-સ્થાપવાના નથી; તેમ મુખ્ય એવા તક્કનાવથી ભવરાગી જ તે ભવરાગના ક્ષય થકી 'મુક્ત' એમ તંત્રામાં— શાસ્ત્રોમાં સ્થિત છે.

અત્રે ઉપરાક્ત સમસ્ત રસપ્રદ ચર્ચાના છેવટના ચૂકાદા-નિર્જ્ય (Judjement) ન્યાયમૃત્તિ શાસ્ત્રકારે આપ્યો છે, કે જે સર્વ લોકને અને સર્વ શાસ્ત્રને એકમતે સંમત છે. જેને 'હતા 'તે વ્યાધિ-રાગ ક્ષાણ થયા છે એવા ક્ષાણ- ભવરાગ ક્ષાયથી વ્યાધિ પુરુષ, તે તે વ્યાધિના અભાવથી લોકમાં 'વ્યાધિમુક્ત ' મુક્ત કહેવાય છે; આમ અવિગાનથી-સર્વાનુમતે લોકમાં સ્થિત છે, સાદી સમજથી સ્થાપિત સિદ્ધાંત છે, કાંઇ નવા સ્થાપવાના નથી. તેમ મુખ્ય ભાવથી જેને ભવરાગ લાગુ પહેલા છે, એવા ભવરાગી જ તે ભવરાગના ક્ષય થકી 'વ્યાધિમુક્ત ' મુક્ત હાય છે, એમ તંત્રામાં-શાસ્ત્રોમાં સ્થિત છે, અખંડ નિશ્વય સિદ્ધાંત સ્થાપિત છે, તે કાંઇ નવા સ્થાપવાના રહેતા નથી. એટલે આમ જે સર્વ લાકને અને સર્વ શાસ્ત્રને સંમત છે, એવી આબાલવૃદ્ધ સર્વ સમજી શકે એવી સાદી સમજવાળી વસ્તુસ્થિતિને સ્થાપિત કરવા માટે અન્ય કાંઇ પ્રમાણની જરૂર નથી. એ સંબંધી વધારે શું કહેવું ?

## મુક્તતત્ત્વમીમાંસાના સાર.

આ નિર્વાણુપ્રાપ્ત મુક્ત આત્મા કેવા છે, તેનું સ્વરૂપ સમજવા માટે અતે વ્યાધિ-મુક્ત-રાગમુક્ત પુરુષનું દર્શત સાંગાપાંગપણું ઘટાવ્યું છે:-વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેવા અહીં લાકમાં હાય છે, તેવા આ ભવવ્યાધિમુક્ત આત્મા હાય છે. તે અભાવરૂપ નથી, વ્યાધિથી મુક્ત નથી એમ પણુ નથી, અને પૂર્વે વ્યાધિવાળા ન્હાતા એમ પણુ નથી. અર્થાત્ વ્યાધિમુક્ત થતાં પુરુષના કાંઇ અભાવ થઇ જતા નથી, તેમ ભવવ્યાધિમુક્ત થતાં આત્માના કાંઇ અભાવ થઇ જતા નથી. વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેમ વ્યાધિથી મુક્ત નથી એમ પણુ નથી, તેમ આ ભવવ્યાધિમુક્ત આત્મા ભવવ્યાધિથી મુક્ત નથી એમ નથી, પણુ મુક્ત જ છે. વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેમ પૂર્વે વ્યાધિયુક્ત ન્હાતા એમ નથી, પણુ વ્યાધિયુક્ત હતા જ, તેમ આ લવગ્યાધિમુક્ત આત્મા પૂર્વે લવગ્યાધિયુક્ત ન્હાતા એમ નહિં, પણ લવગ્યાધિ-યુક્ત હતા જ, તે હવે તેનાથી મુક્ત થયા છે.

અત્રે સંસાર એ જ મહાવ્યાધિ છે. જન્મ-મૃત્યુ આદિ તેના વિકાર છે. તે વિચિત્ર પ્રકારના માંહ ઉપજાવે છે, અને રાગાદિ તીવ્ર વેદના પમાંડે છે. આ ભવવ્યાધિ મુખ્ય છે, અને આત્માના આ વ્યાધિ અનાદિ એવા વિચિત્ર કર્મથી (દ્રવ્ય-ભાવ) ઉપજેલા છે. અને તે તેવા પ્રકારે તિર્યં ચાદિ સર્વ પ્રાણીઓને અનુસવસિદ્ધ છે. આમ આ ભવવ્યાધિ મુખ્ય છે, માટે એથી મુક્ત થયેલા મુક્ત પણ મુખ્ય જ ઘટે છે, કારણ કે જન્મ મરણાદિ દાષ ટળવાથી તેના અદાષપણાની સંગતિ–ઘટમાનપણું થાય છે. તે આ પ્રકારે:—તેના સ્વસાવના ઉપમર્દ છતાં તે આત્માના તે સ્વસાવપણાના યાગ થકી તેના જ તથાસાવ હાય છે, અર્થાત્ જેવા મૂળ સ્વસાવ છે, તેવા જ સાવ થાય છે, તેથી તેનું અદાષપણું ઘટે છે. વિસાવથી તેના સ્વસાવના ઉપમર્દ –કચ્ચરઘણુ થયા તે દાષ હતા, તેને પુન: મૂળ સ્વસાવના યાગ થતાં અદાષપણું પ્રાપ્ત થયું. આમ જે દાષયુક્ત હતા તે દાષ મુખ્ય છે-ખરેખરા પારમાર્થિક પરમાર્થસત્ એવા સ્વસાવ સાવ છે.

અને આ જે સ્ત્રભાવ છે તે આત્માના સ્વ ભાવ-પાતાના ભાવ છે, અર્થાત તત્ત્વથી નિજ સત્તા જ છે. અર્થાત આત્માની સ્ત્રરૂપ સત્તા જ-સ્વભાવ સ્થિતિ-સહજાતમસ્વરૂપ એ જ માક્ષભાવ-મુક્ત ભાવ છે. અને આ સ્વભાવ છે તે ભાવ અવધિ જ સુકત છે-વસ્તુ સ્વરૂપ મર્યાદા પર્ય ત જ સુકત છે, બીજી રીતે નહિં, કારણ કે અતિપ્રસંગ દાય આવે. જો તે ભાવ એકાંત અનિત્ય માનીએ કે એકાંત નિત્ય માનીએ તા માક્ષભાવના સંભવ થતા નથી, એ ઉપરમાં સુયુક્તિપૂર્વક કહેવાઇ ચૂક્યું છે.

જેને વ્યાધિ ઉપત્યો છે એવા વ્યાધિત, અથવા તે વ્યાધિવંતના અભાવ, અથવા તે વ્યાધિવંતના અભાવ, અથવા તે વ્યાધિવંતથી અન્ય-એ ત્રણમાંથી કાઇ પણ સન્ન્યાયથી વ્યાધિમુદ્રત કહેવા ઘટતા નથી. તેમ સંસારી, અથવા તેના અભાવ, અથવા તેનાથી અન્ય એવા આત્મા મુદ્રત કહેા તા પણ મુખ્યવૃત્તિથી-તત્ત્વથી-પરમાર્થથી મુદ્રત નથી, એમ મુકતનું સ્વરૂપ જાણનારા પુરુષા કહે છે; માટે મુદ્રત વ્યવસ્થા આ પ્રકારે જ ઘટે છે:-જેમ જેના વ્યાધિ સીણ થયા છે એવા સીણુવ્યાધિ પુરુષ જ 'વ્યાધિમુક્ત' છે એમ લાકમાં સ્થિત છે, તેમ જે ખરેખરા ભવરાગી હતા, તે જ તે ભવરાગના ક્ષય થકી મુદ્રત છે, એમ શાસ્ત્રોમાં સ્થિત છે.

# 

### કળશ કાવ્ય

### ચામર છંદ ( નારાચવત્ )

બ્યાધિમુક્ત જેહવા પુરુષ લાકમાંદ્રા છે, જન્મમુકત તેહવા જ મુક્તિ પ્રાપ્ત એહ છે; ના અભાવ તેહના, ન મુક્ત એમ ના અહિં, વ્યાધિથી ન વ્યાધિતા વળીય એમ છે નહિં. ૧૫૭

વ્યાધિ આ લવાખ્ય, જન્મ મૃત્યું તા વિકાર છે, ચિત્ર માહ રાગ આદિ વેદના અપાર છે: મુખ્ય આ અનાદિ કર્મજન્ય આત્મના ભવે, સિદ્ધ એહ સર્વ પ્રાણીને તથા અનુંભવે. ૧૫૮ એક વ્યાધિસકત તેય સકત સુખ્ય આ ઘટે. જન્મ આદિ દેષિવિંગમે અદેષતા ઘટે: પૂર્વ જન્મ આદિ દેશવાંત આત્મ જે હતા, તેહ દેશવા તે ટ્રાપ્ય અદેશવભાવ પામતા. ૧૫૯ तत्रवकाव ते। असे हणायसे। विकावशी, तीय तेसना क तत्रवकाव याण आवशी: ભાવ જે હતા યથા થયા જ તેહના તથા, - આમ પૂર્વ દેષવંતની ઘટે અદેષતા. ૧૬૦ में अ मात्मने। स्वलाव ते स्व लाव काछवा. ते इ तत्वथी क निक सत्त्वलाव मानवे।: ભાવની મર્યાદ તેટલા જ આ સ્વભાવ છે, અન્યથા અતિ પ્રસંગના જ અત્ર ભાવ છે. ૧૬૧ રાગી. તેહના અભાવ. તેહથી બીંજો નકી. રાગમકત તે કદી ઘટે ન સન્નીતિ થકી: તેમ જન્મરાગી, તક્કબભાવ, અન્ય તાે અહિં, સુકત તાેય સુકત સુખ્યતાે કદી ઘટે નહિં. ૧૬૨ વ્યાધિ ક્ષીણ જે પુરુષના અહિં થઇ ગયા. વ્યાધિમુકત જેમ લાકમાંહિ સ્થિત તે રહ્યો: તેમ જન્મવ્યાધિ લીણ જેઢ આત્મના થયા, તેઢ જન્મરાર્ગી તેથી મુક્ત શાસમાં કહ્યો. ૧૬૩ રાગના અસાવથી ન રાર્ગીના અસાવ છે, રાગ મુદ્રત તે નોરાર્ગીના જ સ્વસ્થ સાવ છે; જન્મના અભાવથી ન આત્મના અભાવ છે. આત્મ તે નીરાગી સ્વસ્થ આત્મના સવલાવ છે. ૧૬૪ વિયાગથી વિભાવના સ્વભાવના સુધાગથી, થયા જ મુક્ત આત્મ એહ મુક્ત જન્મરાગથી: સ્વભાવધર્મ શું જીને અધર્મ કર્મ ટાળિયું, પ્રતાપથી સ્વરૂપના જ જન્મળીજ બાળિયું. ૧૬૫ આત્મ સ્વ સ્વભાવ સ્થિત મુક્ત જે પ્રસિદ્ધ છે, શુદ્ધ તત્ સહજ્સ્વરૂપ સિદ્ધ તેથી સિદ્ધ છે; प्रदा के पर श्रीमह स्व शक चेतनापति, शिव ते सहा सुकाज्यवाननी परा गति. १६६

॥ इति महर्षिश्रीहरिमद्राचार्यविरिचते किरत्चंद्रस् नुमनःसुखनंदनेन भगवानदासेन सुमनोनंदनीवृहत्दीकाष्यविवेचनेन सप्रपश्चं विवेचिते श्रीयोगदृष्टिसमुखयशास्त्रे मुक्त-तत्त्वमीमांसाधिकारः ॥



# ઉપસંહાર ઃ કુલયોગી આદિ સ્વરૂપ-યોગ્યાયોગ્ય વિચાર

એમ પ્રકૃત કહી, સર્વ ઉપસંહાર કહે છે-

अनेकयोगशास्त्रभ्यः संक्षेपेण समुद्धृतः। दृष्टिभेदेन योगोऽयमात्मानुस्मृतये परः॥ २०७॥

યાગશાસ્ત્રોથી ઉદ્ધર્યા, એહ સંક્ષેપમાં જ; દક્ષિક્ષેદથી યાગ પર, આત્માનુસ્મૃતિ કાજ. ૧૦૭

અર્થ:— દૃષ્ટિલેટ કરીને આ યાગ અનેક યાગશાસ્ત્રોમાંથી સંક્ષેપથી સમુદ્ધત કરવામાં આવ્યા છે; અને તે આત્માનુસમૃતિ અર્થે પરમ-પ્રધાન એવા છે.

### વિવેચન

પાત'જલ અહિ અનેક યાેગશાસ્ત્રોમાંથી દૃષ્ટિલે દેકરીને અહયાેગ સંક્ષેપથી-સમાસથી સમુદ્ધત કરવામાં આવ્યાે છે, ક્ષીરમાંથી નવનીતની જેમ પૃથક્ કરવામાં આવ્યાે છે. શું અર્થે ? તાે કે-આત્માનુસ્મૃતિ અર્થે, પરમપ્રધાન એવાે.

અત્રે સરલતાની-ઝાજાતાની મૂર્જિ સમા આ શાસકાર મહાર્જિ પોતાના આ બ્રાંથનું મૂલ શું છે? તેના ઝાજાતાથી પ્રમાણિકપણે ઝાલુકવીકાર કરે છે. તેઓશ્રી કહે છે કે 'આ બ્રાંથ પાત જલ આદિ અનેક યાગશાસ્ત્રોમાંથી સાંક્ષેપથી સમુદ્ધૃત દૂધમાંથી કરવામાં આવ્યા છે, દૂધમાંથી માખાણની જેમ પૃથક્-જાદો કરવામાં માખાયુ જેમ આવ્યા છે. ' અનેક યાગશાસ્ત્રોનું દાહન કરીને નવનીત જેવા પરમ સારભૂત આ યાગબાંય આ મહાન્ યાગાયાયે પૃથક્ કર્યો છે. સાગરનું માંથન કરી જેમ વિભુધાએ અમૃત વલાવ્યું હતું, તેમ યાગશાસ્ત્ર-સમુદ્રનું માંયન કરીને

આ મહાવિછુધ શાસકાર લગવાને આ **યાગદિહસમુચ્ચાય**રૂપ પરમ યાગામૃત વલાવ્યું છે. અને સાગરનું મંથન કરવામાં કેટલી મહેનત પડી હશે તે જેમ દેવા જ જાણે, તેમ આ યાગશાસ્ત્રમથનમાં કેટલા પરિશ્રમ પડ્યો હશે, તે આ પરમ આચાર્ય દેવ જ જાણે. અને તે મહાવિકટ પ્રયાસે પ્રાપ્ત અમૃતના રસાસ્વાદ કેવા હશે તે જેમ તે અમરા જ જાશે, તેમ અતિ વિકટ પ્રયાસે ઉપલબ્ધ આ ચાગામૃતના રસાસ્વાદ આ અમર કૃતિ સર્જનારાં આ પરમ અમૃતસ્વરૂપ યાેગાચાર્ય જ જાંથું. તે તે યાેગશાસ્ત્રોમાં વિસ્તારથી વર્ણન છે, અંત્રે તેના સારભૂત સંક્ષેપમાં કથન છે. અત્યંત વિસ્તૃત મહાન્ શ્રંથસંશિમાંથી સારભૂત કથનરૂપ રતન ખાળી કાઢવું એ કાંઇ જેવું તેવું વિકટ કાર્ય નથી. એક અપેક્ષાએ જોઇએ તા સંક્ષેપના વિસ્તાર કરવા સ્હેલા છે, પણ વિસ્તારના સંક્ષેપ કરવા સ્હેલા નથી. કારણ કે વિસ્તારના સંક્ષેપ કરવામાં ઘણી ભારે કુશળતાની જરૂર પડે છે, અને તે આ આચાર્યવયે પ્રેપૂરી દાખતી છે, એમ પ્રગટ દેખાય છે. વળી સંક્ષેપ એટલે કાંઇ અપૂર્ણ-અધૂરું નહિં, પગ્ર ટુંકામાં છતાં સંપૂર્ણ. જેમ કાઇ પુરુષની પ્રતિકૃતિ-છળી (Portrait) તે પુરુષપ્રમાણ (Life-size) માટી પણ હાય. ને અંગુલિની મુદ્રિકામાં સમાય એવડી નાની (Locket-size) પશુ હાય, છતાં તે નાની મુદ્રા-પ્રતિકૃતિ પણ પુરુષની તે સંપૂર્ણ આકૃતિ રજાૂ કરે છે; તેમ વિસ્તૃત શાસ-કથતનું 'સંશેષ' કથત પણ ટંકામાં તદ્વિષયક સંપૂર્ણ શાસ્ત્રવક્તવ્ય રજાૂ કરે છે.

સંદેશિયના પર્યાય શબ્દ 'સમાસ ' પણ એ જ અર્થની પૃષ્ટિ કરે છે. થાડા શબ્દામાં ઘણા અર્થના સમાસ કરવા-સમાવવા તે સમાસ અથવા સંક્ષેપ છે. જેમ આકાશમાં अनंत पहार्थने अवशाहन क्रवानी-सभाववानी शक्ति छे, तेम 'સમાસ'ના સત્પુરુષ કથિત શાસ્ત્રસમાસમાં અનંત અર્થ અવગાહવાની–સમાવવાની અદભત શક્તિ છે. આમ આ શાસ્ત્ર અલ્પશબ્દરૂપ છતાં મહાઅર્થ-પરમાર્થ સંભારથી સંભૂત છે, અત્યંત આશયગંભીર છે. અને તે આશયની ગંભીરતાની પીછાન પણ જેમ જેમ તેમાં ઊડા ઉતરીએ-અવગાહન કરીએ તેમ તેમ થતી જાય છે. જેમ સપાટી જોતાં સમુદ્ર ઉપર ઉપરથી તા સાવ સાદા-ઊંડા નહિં હાય એમ જણાય છે, પણ તેના ઊંડાણની ખળર તા તેમાં અવગાઢન કરીએ-નિમજજન કરી લાડા ઉત્તરીએ ત્યારે જ પડે છે; તેમ ઉપર ઉપરથી જોતાં આ શ્રાંથ સાવ સાદા જણાય, પણ તેની આશયગંભીરતાની ખબર તા તેમાં અવગાહન કરીએ-ઊંડા ઉતરીએ ત્યારે જ પરે. આવી અદુભુત આશ્યવાળી અવગાહન શક્તિ-સમાસશક્તિ આ શાસ્ત્રની છે; કારણ કે સમર્થ સત્યુરુષની હથાડી લાગતાં એક સામાન્ય વચન પણ સમર્થ અર્થલર્યું મહાવચન ખની જાય છે. આત્માનુમવી સંતરૂપ પારસમિશ્નો સ્પર્શ થતાં વર્જુમય શબ્દ 'સવર્જ' અની અનંત અર્થલબ્ધિયી ભરપૂર હાય છે. જ્ઞાનીનું એકેક 'પદ્દ' પરમ 'પદ' પમાડવાને પરિપૂર્ણ સમર્થ હાય છે. એટલા માટે જ 'સત્પુરુષના એક એક વચનમાં અતંત આગમ રહ્યા છે, '-એ શ્રીમદ રાજસંદ્રજીનું સુભાષિત વચનામૃત અત્ર યથાર્થ ભાસે છે. અને બાળક જેમ 'સમુદ્ર કૈવડા ?' એમ પૂછવામાં આવતાં છે હાથ પ્હાળા કરીને કહે કે 'આવડા માટેા,' તેમ આપણે પણ આવા 'સાગરવરગંભીરા' શ્રંથને માટે આશ્ચર્ય ચકત થઇ 'આવડા માટે!' એટલું જ કહી બાલચેષ્ઠા માત્ર કરી શકીએ એમ છે! આ 'સાગરવરગંભીરા' આચાર્ય ચૂડામણિની આ પરમાર્થ ગંભીર કૃતિ માટે આપણે જો શ્રીમાન્ આનંદઘનજી યોગિરાજની કૃતિ માટે કાઇએ કાઢેલા ઉદ્દગારનું કિંચિત્ ફેરફાર સાથે અનુકરણ કરીએ તો—

" આશય શ્રી હરિલદ્રના, અતિ ગંભીર ઉદાર; બાળક બાંદ્રા પ્રસારીને, કહે ઉદ્દધિ વિસ્તાર."

" बालोऽपि किं न निजवाहुयुगं वितस्य, विस्तीर्णतां कथयति स्वधियांबुराशेः । —श्री सक्तामरस्तात्र.

અથવા 'સૂત્ર' જેમ સંક્ષેપ કથનરૂપ, થાડા શબ્દમાં ઘણા અર્થસંગ્રહરૂપ હાય છે, તેમ આ શાસ્ત્ર પણ તેવું જ હાઇ સૂત્ર સમાન છે. સૂત્રના–દારાના દઢા ગજવામાં મૂકી शहाय कोवा नाना द्वाय छे, पण तेने किंदी की विस्तार अरीके, ते। 'સૂત્ર' સમું ગાઉના ગાઉ સુધી પહેાંચે છે; તેમ આ સૂત્રાત્મક શાસ્ત્ર પણ સંક્ષેપ આ શાસ્ત્ર હાઇ સ્વલ્પ શબ્દ પ્રમાણ છે, પણ તેના પરમાર્થ ઉકેલી તેના વિસ્તાર કરીએ તાે મહાર્થવાળા શંથાના શંથા ભરાય એટલા ઉદાર આશય એમાં ભરેલા છે. વળી સૂત્ર-દારા જેમ મધ્યબિન્દ્રરૂપ ફેરકણાની ( Nucleus ) આસપાસ વિંટળાયેલ હાય છે, તેમ આ સૂત્રરૂપ શાસ્ત્ર પણ આત્મસ્વભાવ-શુંજનમય યાગરૂપ મધ્યબિન્દ્રની આસપાસ વિટળાયેલ છે. સૂત્રના દાર હાથમાં હાય તા પતંત્ર ગમે તેટલે ઊંચે ચગાવી શકાય છે, નહિં તાે દાેર છાેડી દેતાં પતંગ તરત પડી જાય છે. તેમ આ સુત્રાત્મક યાગશાસ્ત્રના સ્વરૂપાનુસંધાનરૂપ યાગના દેવ હાથમાં-લક્ષ્યમાં હાય. તા યાગસિહિરૂપ પતંગ ગમે તેટલી ઉપચે ઊર્ષ્વ-ઊર્ષ્વ ચાગભૂમિકાએ પર્યંત ચઢાવી શકાય છે, નહિંતા તે સ્વરૂપાનુસાંધાનના દાર છાડી દેતાં તરત ચાળબ્રષ્ટતારૂપ અધ:પતન થાય છે. મુકતામાળામાં જેમ વિવિધ મુકતાકૂળ એક સૂત્રમાં પરાવેલ હાય છે. તેમ મુક્તામાળારૂપ આ યાગશાસ્ત્રમાં વિવિધ સુક્તરૂપ મુક્તાફળ એક આત્મસિદ્ધિરૂપ સુત્રમાં પરાવેલ છે. જેમ પુષ્પહારમાં વિવિધ પુષ્પા એક સૂત્રથી ગુથેલા હાય છે; તેમ આ ચાેગશાસ્ત્રરૂપ પુષ્પહારમાં વિવિધ સુસાષિત પુષ્પા ચાેગઢષ્ટિરૂપ એક સુત્રથી ગુંચેલા છે. જેમ પુષ્પરાશિ કઠે ધારણ કરી શકાતા નથી, પણ વિવિધ સુંટેલા પુષ્પા એક સુત્રમાં શુંથી હાર ખનાવ્યા હાય તા મુખેથી કંઠે ધારણ થઇ શકે છે; તેમ મહાલ થરાશ કંઠે ધારજ કરવા સહેલા નથી, પણ વિવિધ સુકત-પુષ્પા ચૂંટી એક યાેગ-સત્રમાં કળામયરીતે 47

શુંથેલા આ યાગશાસ્ત્રર્ય હાર સુખેથી 'કંઠે' ધારજ્ય થઇ શકે એમ છે. આમ સંક્ષેપ કથનને લીધે આ યાગશાસ્ત્રને અનેક પ્રકારે સૂત્રની ઉપમા ઘટે છે.

વળી અત્રે સંક્ષેપ કથનમાં સિંધુ-ખિંદુનું અને વૃક્ષ-ખીજનું દર્શત પણ ઘટે છે. સિંધુમાં બિંદુ છે ને બિંદુમાં સિંધુ છે, વૃક્ષમાં બીજ છે ને બીજમાં વૃક્ષ છે, તેમ અત્રે પણ ઘટે છે. તે આ પ્રકારે:-સિંધુની જે રચના (Composition) છે સિંધુ-બિંદુનું તે બિંદુની રચના છે. સિંધુમાં જે જે લોતિક તત્ત્વા (Elements ) છે, તે તે તે જ પ્રમાણમાં તેના પ્રત્યેક ળિન્દુમાં છે. આખા સમુદ્રનું પૃથક્કરણ દષ્ટાંત કરતાં જે તત્ત્વા નીકળે છે, તે જ તત્ત્વા તે જ પ્રમાણમાં એક બિન્દ્રનું પ્રથક્કરણ કરતાં નીકળે છે. આખા સમુદ્રના જે સ્વાદ છે, તે તેના પ્રત્યેક બિન્દ્રના સ્વાદ છે. એક બિન્દ્ર ચાપ્યું એટલે આખા સમુદ્ર આપ્યા એટલા જ માટે કહ્યું કે-સિંધુમાં બિંદુ છે ને બિંદુમાં સિંધુ છે. તેમ સમસ્ત ચાેગશાસ્ત્રરૂપ સિંધુની જે રચના છે, તે આ તેમાંથી संक्षेपे समुद्धत जिन्ह्रुप ये। गशास्त्रनी रयना छे. ते ते प्रवयन-सिंधुमां के के आध्यात्मिक તત્ત્વા છે, તે તે તે જ પ્રમાણમાં તેના બિન્દુરૂપ આ ચાગશાસ્ત્રમાં છે. આખા ચાગશાસ્ત્ર-સમુદ્રનું પ્રથકકરણ કરતાં જે તત્ત્વા નીકળે છે, તે જ તત્ત્વા તે જ પ્રમાણમાં આ બિન્દ્રરૂપ ચાગશાસ્ત્રનું પૃથકુકરણ કરતાં નીકળે છે. એક અખંડ અલેદ પરમ અમૃતરસ સાગરસ્વ3પ સમસ્ત યાગશાસ્ત્ર-સિન્ધુના જે પરમામૃતમય રસારવાદ છે. ते क आ तेनी वानधीउप ये। जशास्त्र-जिन्ह्रने। रक्षास्त्राह छे. आ ये। ज-जिन्ह्र केही वाण्युं, તેહી સમસ્ત ચાગ-સિન્ધ ગામ્યા. આમ આખા 'પ્રવચનસમુદ્ર' આ પરમ અમૃતમય ચાગશાસ્ત્રરૂપ એક ' બિન્દુમાં ' ઉલ્લહી આવ્યા છે-ઉદ્ધર્સી આવ્યા છે,-કે જેના રક્ષાસ્વાદ સર્વસલભ થઇ પડ્યો છે. ચાંગિરાજ રાજચાંદ્રજીનું ટંકાલ્કાંથ સુભાષિત છે કે:-

> " પ્રવચન સમુદ્ર બિન્દુમાં, ઉલટી આવે જેમ; ઓદ પૂર્વની લબ્ધિનું, ઉદાહરણુ પણ તેમ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

વૃક્ષની જે રચના છે, તે સંક્ષેપરૂપમાં (miniature form) બીજની રચના છે વૃક્ષના અંગ-પ્રત્યંગ, શાખા-પ્રશાખા જે પ્રમાણે વ્યક્ત રૂપમાં છે, તે જ પ્રમાણે અવ્યક્ત રૂપમાં છે, તે જ પ્રમાણે અવ્યક્ત રૂપમાં છે. વૃક્ષમાંથી બીજની વૃક્ષ-પીજનું ઉત્પત્તિ અને બીજમાંથી વૃક્ષની ઉત્પત્તિ હોય છે, આ સનાતન ક્રમ છે. દર્શત આખા વૃક્ષનું સત્ત્વ (Essence) એક બીજમાં આવીને રહ્યું છે. એટલા માટે જ કહ્યું કે-વૃક્ષમાં બીજ છે ને બીજમાં વૃક્ષ છે. તેમ સમસ્ત યાગશાસ્ત્ર એક વિશાળ વૃક્ષસ્વરૂપ છે, અને તેના સંક્ષેપ સારસંદાહરૂપ આ યાગશાસ્ત્ર બીજસ્વરૂપ છે તે યાગશાસ્ત્ર વૃક્ષની જે સંકલનારૂપ રચના છે, તે સંક્ષેપ રૂપમાં આ યાગશાસ્ત્રની રચના છે; તે યાગશાસ્ત્રવૃક્ષના જે અંગ પ્રત્યંગ, શાખા-પ્રશાખા

के प्रभाश विस्तृत इपमां छे, ते अत्रे लिकइप येशशास्त्रमां संक्षिम स्वरूपे (In Concentrated & condensed form) छे. अलिस येशशास्त्र वृक्षमांथी संक्षेप करतां केम आ येशशास्त्र-लिक्तार डित्पत्ति छे, तेम आ येशशास्त्र-लिक्तार करतां तेमांथी समस्त येशशास्त्र वृक्षनी उत्पत्ति संक्षेचे छे. आम आणा येशशास्त्र वृक्षनी संपूर्ण तत्त्वमय सत्त्व आ ओक येशशास्त्र-लिक्तार ओकत्र आवी वस्युं छे. अवुं आनुं आशायशक्तिइप अह्मुत सामर्थ्य छे! मात्र तेनी व्यक्ति करनार-लिशकार कुशल सायशिकार तत्त्वगवेषक संशोधक कीकं । अस्तु!

વળી સફમ ને સ્થૂળ રૂપ આપવું સહેલું છે, પહ્યુ સ્થૂળને સૂક્ષ રૂપ આપવું જેમ સ્હેલું નથી; અથવા નાના ચિત્રને માટું બનાવવું સ્હેલું છે, પહ્યુ મેદાને નાનું બનાવવું જેમ સ્હેલું નથી; તેમ સંક્ષેપના વિસ્તાર કરવા તે સહેલા છે, પહ્યુ વિસ્તારના વિસ્તારના સંક્ષેપ કરવા સહેલા નથી. એટલે અનેક ચાંગશાસ્ત્રોરૂપ સંક્ષેપ દુષ્કર કામધેનુને દાહીને, તેમાંથી આ સંક્ષેપરૂપ નવનીત ખેંચી કાઢી સર્વસુલ કરી આપવું,—એ કંઇ જેવું તેનું—નાનું સૂનું કાર્ય નથી, મહાદુર્ઘટ કાર્ય છે,—ઉત્તમ કળાનું કામ છે. અને તેવી સંક્ષેપ સંકલનારૂપ ઉત્તમ કળાકુતિ કરવામાં આ આચાર્યશ્રી એક્કા છે, પરમ કુશળ છે. થાડા શબ્દામાં ઘણું કહી નાંખવાની એમની સિદ્ધહરત અદ્ભુત કળામય ચમત્કૃતિ એમની પ્રત્યેક કૃતિમાં દર્શિયાચર થાય છે. 'થાડું લખ્યું ઝાઝું કરી જાણું બે'—એ લાકાિકતિ એમની આ અનાંખી વિશિષ્ટ શૈલીમાં ચરિતાર્થ થતી જણાય છે.

**' પાત'જલ** આદિ અનેક યાેગશાસ્ત્રોમાંથી આ સંક્ષેપથી સમુધ્ધત છે '–એ ઉપરથી महात्मा अध्यक्षरे पातानी अध्यताना, निरिक्षभानिताना, इतज्ञताना, प्रभाणिकताना, નિક લતાના, સરળતાના, મહાનુલાવતાના, ઉદારતાના, નિરાયહતાના, મધ્યસ્થતાના, ને સર્વ દર્શન પ્રત્યે સમભાવરૂપ સહિબ્છતાના પરિચય ગ્ર'થકારની - આપણને આપ્યા છે, અને એમ કરી પાતાની અતિ ઉચ્ચ **કાે**ટની મહત્તાઃ પરમ ઉદારતા નૈતિક ને આધ્યાત્મિક મહત્તાની ઝાંખી કરાવી છે. એ સજ્ઞ વાંચક સ્વયં સમજી શકે એમ છે. તેમાં પણ ખાસ ધ્યાન ખેંચનારી ખીના એ છે કૈ-ળીજાઓ જ્યારે અન્ય દર્શનીઓના નામથી પણ સુગાય છે વા અચકાય છે, વા લડકે છે, ત્યારે આ પરમ ઉદાર મહાનુલાવ આચાર્ય વરે બેધડક અન્ય દર્શનીય શાસ્ત્રીના પણ નામાલ્લેખ કૃતજ્ઞતાપૂર્વક કર્યો છે. અને આવા પરમ ચાગમાર્ગના યથાર્થ જ્ઞાતા આમ કરે એમાં કાંઇ આશ્રવે નથી; કારણ કે યાગમાર્ગમાં સર્વ દર્શનાની એકતા છે, યાગ માર્ગ સર્વ દર્શનાને સંમત ને પરમ ઇષ્ટ છે. લહે સંસારના માર્ગ અનેક હાય પણ માલના માર્ગ-ચારામાર્ગ તા એક જ છે, કારણ કે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ માક્ષ સાથે યાજન-યાગ કરવા તે જ એક તેના ઉદ્દિષ્ટ લક્ષ્ય છે. એટલે આવા માક્ષસાધક

ચાગમાર્જમાં-માક્ષમાર્જમાં મતદર્શન ભેદના તુચ્છ આશ્રહને અવકાશ કયાંથી હોય? પોતાના સિદ્ધાંત કે પારકા સિદ્ધાંત એવા ક્ષુદ્ર ભેદ મુમુક્ષુ ચાગોઓને કચાંથી હોય? ત્યાં તા દષ્ટ-ઇષ્ટથી અળાધિત એવા જે સત્ય તત્ત્વપ્રતિપાદક સિદ્ધાંત હાય, તેનું જ મુક્ત કંઠેને ખુદલા હૃદયે શ્રહ્યા હાય; જે કાઇ પણ રીતે 'આત્મા આત્મત્ય પામે' એ જ રીતિ ત્યાં પ્રમાણ હાય. (જીએ પૃ. ૭૯૭–૭૯૮, તથા આત્મસિદ્ધિની ગાથા પૃ. ૪૩૬).

" आत्मीयः परकीयो वा कः सिद्धांतः विपश्चिताम् । दृष्टेष्टाबाधितो यस्तु युक्तस्तस्य परिम्रहः ॥ " — धार्शालांदुः श्वाः पर४.

એટલા માટે મતદર્શનોના જેને હોશ માત્ર આગ્રહ-અભિનિવેશ છે જ નહિં એવા આ પરમ ચાંગાચાર્યે એ જ નીતિરાતિનું અનુસરણુ કર્યું હોય, તે અત્યંત યુક્તિયુક્ત છે; કારણ કે સર્વ દર્શનોના સમન્વય (Unity) સાધવામાં તેઓશ્રી પરમ કુશળ (Expert) હાઇ, અન્ય દર્શનોકત ચાંગના સ્વદર્શનોકત ચાંગમાં સાંગાપાંત્ર અવતાર કરવાનું ને પરસ્પર સુમેળ સાધવાનું ભગીરથ કાર્ય તેમણે અજળ કુશળતાથી કરી અતાવ્યું છે! કે જે મત-દર્શનના આગ્રહ વિના સર્વ દર્શનીઓના પરમ ધન્યવાદને પાત્ર છે! તથારતુ!

આમ સંદેષકથન જેમ આ શંથની વિશિષ્ટતા છે, તેમ આ શંથના ખાસ વિષય પણ એની બીજી વિશિષ્ટતા છે. અને તે વિષય દિષ્ટિભેદથી ચાંગનું કથન—એ છે, અર્થાત ચાંગદિષ્ટના વિકાસ પ્રમાણે અત્રે ચાંગના વિભાગ કરવામાં આવ્યા છે. દિષ્ટિભેદથી ઉપરમાં પ્રત્યેક દિષ્ટમાં સ્પષ્ટપણે વર્જુ વવામાં આવ્યું તેમ આ ચાંગદિષ્ટ ચાંગકથન આત્માના આધ્યાત્મિક વિકાસ સ્વચવનારી 'આધ્યાત્મિક' યંત્રપદ્ધતિ (Spiritual Instrument) છે. જેમ જેમ આ ચાંગદિષ્ટ ઉન્મીલન પામતી જાય છે—ઉદ્યક્તી જાય છે, તેમ તેમ આત્મા ઉ<sup>2</sup>ય ઉ<sup>2</sup>ય ચાંગભૂમિકા પર આર્ઢ થતા જાય છે, અને છેવટે પૃર્ણ ઉન્મીલન-વિકાસ થતાં પરમ ચાંગફઢ સ્થિતિને પામે છે. મહાસમર્થ ભાવચાંથી શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્રજીએ પ્રકાશ્યું છે તેમ-થર્માનીટર (Thermometer), ઉષ્ણુતામાપક યંત્ર (પારાશીશી) ઉપરથી જેમ શરીરની ઉષ્ણુતાનું માપ થઇ શકે છે, તેમ આ 'ચાંગદિષ્ટ 'રૂપ આત્મદશામાપક આધ્યાત્મિક યંત્ર ઉપરથી આત્માની ચાંગવિકાસરૂપ આત્મદશાનું માપ નીકળી શકે છે. આત્માના આધ્યાત્મિક શુણુવિકાસ સમજવા માટે જેમ એદ શુણુસ્થાનક પદ્ધતિ છે, તેમ આ અષ્ટ ચાંગદિષ્ટરૂપ વિશિષ્ટ ચાંગપદ્ધતિ પણ છે.

આવા આ ચાગદા ઝાંથ સંક્ષેપથી શું અર્થે ગુંથવામાં આવ્યા છે? તેનું શું

પ્રયોજન છે? તે અત્ર સ્પષ્ટ કશું છે કે ' આત્માનુસ્મૃતિ અર્થે '; અર્થાત્ પોતાની અનુસ્મૃતિને અર્થે, પોતાની ચાદીને માટે, આત્માર્થે. જેમ કાઇ ' આત્માનુ પોતાને વિસ્મૃતિ ન થાય ને સ્મૃતિ રહે તે માટે કાઇ વિષયની દું કામાં સ્મૃતિ અર્થે ' યાદી ટપકાવી લે, તેમ આ આગાર્ય છ કહે છે કે-પોતાને વિસ્મૃતિ ન થાય ને અનુસ્મૃતિ રહે તે ખાતર મેં આ યાગવિષયની યાદી ( Memorandum ) મ્હારા પોતાના આત્માના ઉપકારાર્થે – આત્માર્થે સંદ્યેપમાં નાંધી છે. સંદ્યેપમાં નેંધેલી યાદી પર જેમ ઝડપથી નજર ફેરવી જવાય છે, અને તેમાંથી કઇ વસ્તુ થઇ ગઇ ને કઇ રહી ગઇ તેના તુરત જ ખ્યાલ આવે છે; તેમ આ યાગઢિષ્ટની સ્મૃશ્નિય યાદી પ્રત્યે ઝડપથી દૃષ્ટિ ફેરવી જવાય છે, ને તેમાંથી પોતાના આત્મા પરત્વે કઇ ગુણુસ્થિતિ પ્રાપ્ત થઇ ગઇ ને કઇ રહી ગઇ, તેના ઝટ ખ્યાલ આવી જાય છે. અને પછી યાદીમાંથી રહી ગયેલી વસ્તુ પ્રત્યે જેમ લક્ષ્ય કેંદ્રિત થાય છે, તેમ અત્રે પણુ પ્રાપ્ત થવી રહી ગયેલી સાધ્ય ગુણુસ્થિતિ પ્રત્યે લક્ષ્ય કેંદ્રિત થાય છે, ને અનુક્રમે આત્મપરાક્રમથી તેની સિદ્ધિ થાય છે. આમ આત્માર્થે – આત્માર્ત્માપયાગાર્થે આ યાદી અત્યંત ઉપકારી છે.

તેથી જ આ **પરમ આત્માર્થી** આચાર્યવર્યના કહેવાના આશય એ છે કે–હું ચાગમાર્ગ ના પ્રવાસી **આત્માર્થી** છું-મુમુક્ષુ છું. માક્ષસાધક યાગમાર્ગ આગળ વધવા ઇચ્છતા હું ઇચ્છાચાર્ગી સાધક-' સાધુ ' છું. અને આ યાગદૃષ્ટ આત્માની આધ્યાત્મિક પ્રગતિના સીમાચિદ્ધ34 ( Milestone ) છે. એ 'કામ એક આત્માર્થનું ' ઉપરથી આત્મદશાનું માપ નીકળી શકે છે. એટલે તે તે ચાગકષ્ટિના યથાકત લક્ષણ મ્હારા પાતાના આત્મામાં છે કે નહિ ! તેનું ' આંતમું ખ अवदेशिक ' (Introspection) क्रतां सतत सान रहे, अनुस्मरण रहे, तेनी आंतर કૈવળ આત્માર્થ જ મેં આ ચાગદૃષ્ટિ શંથની ગુંથણી કરી છે. જો આ ચાગદૃષ્ટિ નિરંતર દૃષ્ટિ સન્મુખ હાય, તા મહારા પાતાના આત્માના ચાળદૃષ્ટિ કેટલી વિકાસ પામી છે. તેના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકે,-જેથી કરીને પ્રાપ્ત યાેગસ્થિતિનું જેમ 'ક્ષેમ 'થાય, સુદૃઢપાશું-सुरक्षितपर्शं थाय, अने अप्राप्तना क्षेत्र 'येशा' थाय, तेम प्रवर्त्तवा माटे मने આત્માનુકમૃતિ રહે. આમ કેવળ આત્મકદયાણ જ આ ગ્રંથ રચવામાં હેતુ છે. બાકી ખ્યાતિ માટે, કે પૂજાસત્કાર માટે, કે યશ માટે, કે આ લાક-પરલાક સંબંધી અન્ય કાઇ લાલ માટે, આ ગ્રંથ રચવાનું અમારે કાઇ પ્રયોજન છે જ નહિં. એ બધા તુચ્છ હેતુઓ તા હાલાહલ 'વિષ' જાણી અમે છાડ્યા છે. અમારે તા કેવળ આત્મ-સિહિર્ય પરમ અમૃતમય આત્માર્થનું જ કામ છે, બાકી બીજો ખ્યાતિ આદિ કામનારૂપ 'મનરાગ' અમને છે નહિં, 'કામ એક આત્માર્થનું, બીજો નિર્ક્કિં મનરાગ '. અથવા ' આત્માનુસ્મૃતિ અર્થે' '-એટલે આત્માના અનુસ્મરણ અર્થે, <mark>આ ચાેગદષ્ટિતું</mark> ગ્રથન છે. આ ચાેગદષ્ટિ નિરંતર આત્માનું અનુસ્મરશુ કરાવે છે; કારણ કે આત્મસ્વભાવ સાથે યુંજન તેનું નામ 'ચારા' છે, અને આ યાગદષ્ટ તેવા સ્વભાવયુંજન ચાગના અભ્યાસરૂપ છે. એટલે આ ચાગદષ્ટિથી નિરંતર આત્મસ્વરૂપના લક્ષ રહે છે, દેહાધ્યાસ દ્રષ્ટિ છૂટી સતત આત્મા ભાળી દૃષ્ટિ રહે છે, જેથી કેવળ આત્મસિદ્ધિરૂપ એક આત્માર્થનું જ પ્રયોજન સિદ્ધ થાય છે.

" ના'ય પૂજાદિની જો કામના રે, નાે'ય વ્હાલું અંતર લવદુ:ખ....મૂળ મારગ. માત્ર કહેવું પરમારથ હેતુથી રે, કાેર્ક પામે મુમુક્ષ એ વાત....મૂળ."-શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ.

આમ સર્વથા આત્માર્થ જ આ શ્રાંથનું પ્રયોજન હાઇ, આત્માનુસ્મૃતિ અર્થ આ દૃષ્ટિલેદરૂપ યોગ પરમ છે, પ્રધાન છે, શ્રેષ્ઠ છે; કારણ કે ઉપરમાં વિવેચીને કહ્યું તેમ, પ્રાપ્ત યોગના ક્ષેમમાં અને અપ્રાપ્તના યોગમાં પરમ ઉપકારી હાવાથી, તેમ જ નિરંતર આત્મસ્વભાવની અનુસ્મૃતિરૂપ સતત જાગૃત ઉપયોગ રખાવતા હાવાથી, આ યાગદષ્ટિથી પર એવા બીજો કયા યાગ હાઇ શકે વારુ !

પ્રયોજનાન્તર ( ખીજું પ્રયોજન ) કહે છે:-

कुलादियोगभेदेन चतुर्घा योगिनो यतः। अतः परोपकारोऽपि लेशतो न विरुध्यते॥ २०८॥

કુલ આદિ યાગભેદથી, યાગી ચાર પ્રકાર; એથા વિરાધ ન પામતા, કાંધ્ય પર ઉપકાર. ર૦૮

અર્થ:—કારણ કે કુલયાગ આદિ ભેદે કરીને યાગીએ વ્યાર પ્રકારના છે, એથી કર્ફાને આ યાગગંથ થકી કંઇક એમના પરાયકાર પણ વિરાધ નથી પામતા.

### વિવેચન

કુલ આદિ યાગભેદને લીધે યાગીઓ પણ સામાન્યથી ચાર પ્રકારના છે. એથી કરીને તથાવિધ કુલયાગી આદિની અપેક્ષાએ એએને પણ આ યાગદષ્ટિ થંથ થકી લેશથી—કંઇક ઉપકાર થવા વિરાધ પામતા નથી, કારણ કે તેઓને યાગ પ્રત્યે પક્ષપાત હાય છે.—ઉપરમાં 'આત્માનુસ્મૃતિ અર્થે '–આત્માર્થરૂપ સ્વઉપકાર અર્થે નું આ યાગદષ્ટિ-શાસનું મુખ્ય પ્રયોજન કહ્યું કે તે અર્થ પર ઉપકાર અર્થે નું ગોણ પ્રયોજન કહ્યું છે.

बृत्ति:—कुलादियोगमेदेन-धुक्षाि थे। भेदथी,-भात, धुक्ष, प्रवृत्तयक्ष, निष्पत्त ये। गरूप क्ष्रक्ष्यु-बाणा थे। अभेदथी, चतुर्घा-यार प्रधारना, योगिनो यतः-धारक्ष के थे। प्रीक्षा सामान्यथी छे. स्थेथी शुंती हे-परोपकारोऽपि-परापकार पक्षु,-तथाविध कुल्ये। भाविती अपेक्षाक्षे, लेशतो न विरुध्यते-लेशथी विरुद्ध नथी है। तो,-कराक आना थप्टी पक्ष्य विराध नथी पामता, क्षरक्ष्य के तिमाने थे। प्रत्ये पक्षपात छे माटे. स्थेम क्षाव छे. જેમ આ બ્રંથ આત્માનુસ્મૃતિ અર્થે – પોતાના આત્માની અનુસ્મૃતિ અર્થે ઉપકારી છે, તેમ બીજ પણ તથારૂપ યોગ્યતાવાળા આત્માઓને આ બ્રંથ કંઇક ઉપકારી થઇ શકવાના સંભવ પણ છે; કારણ કે તેઓનું આત્મત્વ સમાન છે, એટલે તેઓને કુલયાગી પણ આના થકી આત્માનુસ્મરણ થવાના – આત્મભાન આવવાના સંભવ છે. આદિને કંઇક સર્વ આત્માઓના સ્વભાવરૂપ ધર્મ સમાન હાવાથી સમાનધર્મી – ઉપકાર સાધામિક એવા અન્ય આત્માઓને પણ, જો તેઓ આ સંસ્કાર શીલે તેા, આના થકી આત્મજાથતિરૂપ આત્મલાભ થવા સંભવે છે, કારણ કે ઘેટાના ટાળામાં ચિરકાળ સુધી રહેલા સિંહશિશુને જેમ સિંહને દેખીને સ્વરૂપપદનું ભાન થાય છે, ( જાઓ પૃ. ૧૧૩ ) તેમ પરવસ્તુના અનાદિ સંસર્ગમાં – પરિચયમાં રહેલા આત્માને પણ આના થકી આત્મસ્વરૂપના દર્શનથી નિજ સ્વરૂપનું અનુસ્મરણ શાય એવી સંભાવના છે.

અને તે સંસ્કાર ઝીલવા (Reception) માટે પણ કંઇક તથારૂપ યાગ્યતા लिएको छे. केम देखिला प्रवस्ताता (Radio Broadcasting) पास्तरंश-आंहासन ( Waves ) ઝીલવા માટે રેડિએ! યંત્ર અમુક ચારકસ કક્ષા પર-રેખાંશ ' જોગ ' વિના ( Wave-length ) પર હાલું જોઇએ, તા જ તે ઝીલી શકાય છે, નહિં તા નહિ; તેમ આ યાગ-પ્રવચનના સંસ્કાર-તરંગ-આંદાલન જોગ નહિં (Vibrations) ઝીલવા માટે આત્મા પણ અમુક ચાક્કસ યાગ્યતારૂપ કક્ષા પર-યાગરેખાંશ પર સ્થિતિ કરતા હાવા જોઇએ, તા જ તે ઝીલી શકાય છે, નહિં तो निक्कं अथवा पात्र विना वस्तु रही शक्ती नथी, तेम तथाइप पात्र विना આ આત્મિક જ્ઞાનરૂપ વસ્તુ રહી શકતી નથી. શ્રીમદ રાજચંદ્ર છાએ માક્ષમાળામાં કહ્યું છે तेम-'पात्र विना वस्तु न रहे, पात्रे आत्मिक ज्ञान. ' 'लोग ' (थे। व्या) छव विना આ ' જોગ 'રૂપ મહત્ વસ્તુ જીરવી શકાય એમ નથી. જેમ સિંહણનું દ્રધ સિંહસુતને જ करे छे-' सिंदुणु डेइ' इध ते ते। सिंदुसुतने करे, '-णीलनी ते। डेाकरी क झाटी लाय; तेम आ 'क्रीज 'इप परभाव पछ तथाइप येाज्यतावाणा क्रीजीक्तीने क करी शहे स्पेम છે, બીજાને-અજોગીઓને તા તે જરે એમ નથી, એટલું જ નહિં, પણ મિશ્યાઅભિમાન-34 અજીઈ-અપચા તે ઉદરપીડા ઉપજવે એમ છે.

અને તે જેગીજનાના ચાર પ્રકાર છે, કારણ કે ગામચાગ, કુલચાગ, પ્રવૃત્ત-શક્યાગ, ને નિલ્પસચાગ-એમ યાગના ચાર પ્રકાર છે. એટલે ગામચાગી, કુલચાગી, પ્રવૃત્તચક્રયાગી, ને નિલ્પસચાગી એમ યાગીઓના પણ સામાન્યથી ચાર પ્રકારના ચાર પ્રકાર છે (જેનું લક્ષણ હવે પછી કહેશે). એઓને પણ યથા-યાગી સંભવ આ યાગબ્રંથથી ઉપકાર થવા સંભવે છે. અને તે ઉપકાર થવાનું કારણ પણ તેઓને યાગ પ્રત્યેના અંતરંગ સાવથી પક્ષપાત હાય છે, એ છે, તેઓને કુદરતી રીતે જ યાગ વિષય પ્રત્યે પ્રશસ્ત રાગ-નેસર્ગિક પ્રેમ હાય છે, એ છે. કારણ કે તેઓનું માનસિક વલણ (Inclination) સ્વભાવથી જ યાગ પ્રત્યે પક્ષપાતથી (Bias) હળે છે. તેઓનું આત્મપરિશુમન યાગ પ્રત્યે પરિ-શુમન કરતું – સર્વથા નમી પડતું હાય છે. આમ આ યાગદૃષ્ટિ ગ્રંથ જેમ મુખ્યપશે આત્માર્થ-આત્માન્ પકારાથે છે, તેમ ગૌણપશે પરાર્થ-પરે પકારાથે પશુ છે. તાત્પર્થ કે-સ્વ-પર ઉપકાર એ આ ગ્રંથનું ઇંદ પ્રયાજન છે. મહાપુરુષા સ્વ ઉપકાર અર્થ જે કૃતિ રચે છે, તે આનુષં ગિકપશે સર્વ ઉપકારાથે - સાર્વજનિક ઉપયોગની પશુ થઇ પડે છે, તેનું આ ઉત્તમ ઉદાહરશ છે. સરખાવા-

" न कवित्वाभिमानेन न कीर्तिप्रसरेच्छया।

ऋतिः किन्तु मदीयेयं स्वबोधायैव केवलम् ॥"

—શ્રી શુભચંદાચાર્યજીકૃત શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ.

અને આ ઉપરથી એ પણ ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવા ચાેગ્ય છે કે-આવા સાચા परे। पडारपरायण संत महात्माकी के स्व ६ पडार 5र छ ते क भरे भरे। पर ६ पडार કરવાને સમર્થ હાય છે; જે આત્માર્થરૂપ સ્વાર્થ સાધે છે તે જ સ્વ-પર ઉપકાર પરમાર્થરૂપ પરાર્થ સાધી શકે છે. કારણ કે જે સ્વ ઉપકાર નથી કરતો, તે પર ઉપકાર પણ નથી કરી શકતા; જે આત્માર્થ નથી સાધતા, તે પરાર્થ પણ નથી સાધી શકતા. કારણ કે 'કુવામાં હાય તા હવાડામાં આવે. ' 'પાતાનું નહિં સાધ્યું કાંઇ, ઉકાળશે પરનું શું ભાઇ ? ' પણ આત્માર્થ સાધ્યા વિના જે પરાર્થ કરવાની ધૃષ્ટતા કરે છે, વા શેખી કરે છે, તે તા બન્ને ગુમાવે છે, અતાલાષ્ટ્ર તતાલાષ્ટ થાય છે. જે પાતાના આત્માને ઉપદેશ દીધા વિના પત્ને ઉપદેશ દેવા જાય છે, તે પાતાનું કે પરનું હિત કરી શકતા નથી; કારણ કે સ્વાચરણરૂપ ચારિત્રના ખળ વિના તેની ધારેલી અસર નીયજતી નથી, અન્યના હુદયને સ્પરા થતા નથી, ને ' પત્થર પર પાણી ' ઢાહ્યા જેલું થાય છે! એટલા માટે જ સન્માર્ગના જ્ઞાતા સદુપદેષ્ટા સત્યુરુષાનું સોથી પ્રથમ ને મુખ્ય પ્રયોજન સ્વાત્માને ઉપદેશ દેવાનું હાય છે, કારણ કે તે બાવિતાત્માઓ સારી પેઠે બાવે છે કે-'હે જવા તું ઉપદેશ મ દે, પ્રથમ તું જ ઉપદેશ લે, કારણ કે તે જ્ઞાનીના દેશ સર્વથી ન્યારા ને અગમ છે. ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી હું આ માર્મિક વચનામૃત સર્વ મુમુક્ષુએ એ અંતર્મા કાતરી રાખવા ચાગ્ય છે કે:-

> "મત દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સબસે ન્યારા અગમ હે, વા જ્ઞાનીકા દેશ."—શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રજી.

આમ આવા સદુપદેશ સાધુચરિત સત્પુરુષાની વ્યાખ્યાનપ્રવૃત્તિ પણ જેમ મુખ્યપ**ણે** મારેથી-ઉચ્ચસ્વરે સ્વાધ્યાયરૂપ હાય છે, તેમ આવી શ્રંથલેખનપ્રવૃત્તિ પણ **મૂક-મૂંગા**  સ્વાધ્યાયરૂપ-સન્નઝાયરૂપ જ હાય છે; નહિં કે વાગૂનલ વિસ્તારનારા આ તો 'સાધુ'ના વાચસ્પતિઓની જેમ જન-મનરંજનકારિણી; કારણ કે તેઓ સારી પેઠે મૂંગા નહો છે કે-ન્યાં આત્મસાક્ષીએ ધર્મ છે, ત્યાં જનનું શું કામ છે? સ્વાધ્યાય છે જનમનરંજન ધર્મનું મૂલ્ય એક કૃડી બદામ પણ નથી.

" આતમ સાખે ધર્મ જયાં, ત્યાં જનતું શું કામ?' જનમનરંજન ધર્મતું, મૂલ ન એક અદામ."—શ્રી ચિદાનંદજી.

એટલા માટે જ આવા સ્વાધ્યાયનિમગ્ન, સાચા આત્માર્થી, ' ભવવિરહ 'ને ઝંખનારા ખરેખરા મુમુક્ષ, માક્ષસાધક સાચા સાધક-સાધુ, અધ્યાત્મરસપરિણ્ત, ભાવિતાત્મા આ શાસકર્ત્તા મહાયોગીની આ સ્વાધ્યાય ઉદ્દેશાવણા અદ્યાપિ અન્ય છવતી જાગતી અધ્યાત્મરસપિપાસુ મુમુક્ષુ જેગોજનાના હૃદયને સ્પર્શી તેમના પર જયાત જેવા અપાર ઉપકાર કરે છે. છવતી જાગતી જયાત જેવા આ જોગીરાજની આ જોગી ચેતનવંતી જોગવાણી જોગોજનાને જાગત કરી, તેમના અંતર્માં નિર્મલ આત્મજયોતિરૂપ યોગ-પ્રદીપ પ્રગટાવે છે! અને યાવશ્ચદેશવાકરો પ્રગટાવતી રહેશે એવું એમાં પરમ દૈવત છે! અસ્તુ!

તેમાં અત્રે---

# कुलप्रवृत्तचका ये त एवास्याधिकारिणः। योगिनो न तु सर्वेऽपि तथाऽसिद्धयादिभावतः॥ २०९॥

કુલયાર્ગી પ્રવૃત્તચક્ર જે, આધકારીએા તે જ; તથા અસિદ્ધયાદિ ભાવથી, ન યાર્ગીએા સર્વે જ. ૨૦૯

અર્થ: — જે કુલયાગી અને પ્રવૃત્તચક યાગી છે, તેઓ જ આના અધિકારીઓ છે, – નહિંક સર્વે ય યાગીઓ, કારણ કે તેઓને તેવા પ્રકારે અસિહિ આદિના ભાવ છે.

### વિવેચન

તેમાં જે કુલચાર્ગા અને પ્રવૃત્તરાકચારી છે, તેઓ જ આ યાગશાસના પાત્ર

वृत्तिः — कुलप्रवृत्तचका ये-कंक्षे कुस्याशी अने प्रवृत्तयक याशी छे, त एवास्याधिकारिणः – क्षेत्री क आ याशास्त्रना अधिकारीका छे, अर्ड छे, योगिनो-याशीका, न तु सर्वेऽपि-नर्डि के सर्वेय सामान्यथी. शा कारख्या? ते। के-तथा-तथाप्रकारे, असिद्धयादिभावतः – असिद्ध आहि सापने क्षिये, – गात्रयाशोकाने असिद्धि सापने क्षिये, – गात्रयाशोकाने असिद्धि सापने क्षिये, अने आहि शब्दथी निष्पन (सिद्ध) याशिकाने सिद्धिकावने क्षिये.

15

અધિકારી ચાંગીઓ છે,-બીજા નહિં; કારણ કે ગાંત્રયાંગીને તથાપકારની યાંગ્યતાની અસિદ્ધિ હાય છે, તેથી તેઓ આના અનધિકારી છે; અને નિષ્પન્ન-સિદ્ધ યાંગીને તાં તથાપ્રકારની યાંગસિદ્ધિ થઇ ચૂકી છે, એટલે તેઓને હવે આવા યાંગશ્રયનું પ્રયોજન રહ્યું નહિં હાઇ તેઓ પણ અત્ર અનધિકારી છે.

પ્રત્યેક વસ્તુ પાતપાતાની યાગ્યતાનુસાર-અધિકારાનુસાર શાલે છે. સામાન્ય લાકoયવહારમાં પણ અધિકારી પ્રમાણે ઉચ્ચ−નીચ પદવીરૂપ અધિકાર અપાય છે. તેમ પરમાર્થ 3પ શાસ્ત્રવ્યવહારમાં પણ અધિકારી પ્રમાણે ધર્મસાધનના 'પાત્ર વિના अधिकार धरे छे 'अधिकारिवशास्त्रास्त्र धर्मसाधनसंस्थितिः '-स्रे વસ્તુ ન રહે ' શ્રી અષ્ટકમાં શ્રી હરિલાદસરિજીત સુપ્રસિદ્ધ સુલાષિત છે. રાજ્યાધિકાર માટે જેમ યથાયાેગ્ય ગુગુની જરૂર પઉં છે, તેમ આ યાેગ-રાજ્યાધિકાર માટે પણ તથારૂપ યથાચાગ્રતાની જરૂર અનિવાર્થ છે. સામાન્ય વિદ્યાભ્યાસ માટે જેમ ઉત્તરાત્તર ક્રમે વધતી યાગ્યતારૂપ અધિકારની આવશ્યકતા છે, તેમ અસામાન્ય એવા આ ચાેગવિદ્યાભ્યાસ માટે પણ ઉત્તરાત્તર ક્રમે ચઢલી ચાેગભૂમિકારૂપ ચાેગ્ય અધિકારની આવશ્યકતા છે. સાધારણ લોકિક શાસ્ત્ર શીખવા માટે પણ જેમ યથાયાગ્ય વિનય, વિવેક, સમજણ, ખુદ્ધિ વિકાસ આદિ ગુલ્રુગણુર્ય યાગ્યતાની જરૂર હાય છે, તેમ અસાધારણ અલોકિક એવું આ અધ્યાત્મશાસ્ત્ર શીખવા માટે પણ યથાયાય ગુણસ્થિતિરૂપ યાગ્યતાની વિશેષે જરૂર છે. અને તેવા પ્રકારની યાગ્યતા કુલયાગી ને પ્રવૃત્તચક યાગીઓમાં અવશ્ય હાય છે, એટલા માટે તેએ જ આ યાગશાસના અધિકારી છે, તેઓ જ આ પરમાર્થશાસના સત્સંસ્કાર ઝીલવાને સુયોગ્ય સુપાત્ર છે. (જુએ). પૂ. ૨૫૨, આત્મસિદ્ધિની ગાથા ).

આકી જે ગાત્રચારી છે, તેઓને આ યાગશાસ્ત્રના અધિકાર ઘટતા નથી, કારણ કૈ તેઓમાં તથારૂપ યથાયાગ્ય ગુણુલાવ હોતા નથી, 'જોમ' યાગ્ય યાગની સિદ્ધિના અલાવ હાય છે એટલે તેઓને યાગના અયાગ છે. જેમ અયાગ્યને રાજ્યપદવી ગાત્રચારી ઘટતી નથી, તેમ આ અયાગ્ય ગાત્રયાગીને યાગ-રાજ્ય પદવી ઘટતી અનિધિકારી નથી. અબુધ એવા મૂર્ખના જેમ વિદ્ધન્મંડળીમાં પ્રવેશ શાલતા નથી, તેમ આ અબુધ યાગીના યાગમંડળીમાં પ્રવેશ શાલતા નથી. એકડા હજા નથી આવડતા તે એકડીઆને જેમ સાતગી ચાપડીમાં બેમવાના અધિકાર ઘટતા નથી, તેમ યાગમાર્ગના પ્રાથમિક યાગ્યતારૂપ એકડા પણ હજા જેણે ઘુંટ્યો નથી તે અયાગીને આ ઉચ્ચ યાગશાસ્ત્રવર્ગમાં સ્થાન લેવાના અધિકાર ઘટતા નથી. આમ પ્રાથમિક યાગ્યતાથી પણ રહિત એવા ગાત્રચાંગીઓ અપાત્ર હાઇ અત્ર અનિધકારી છે.

. અને જે નિષ્પન્ન યાેગીઓ-સિદ્ધ યાેગીઓ છે, તે પણ આ યાેગશાસના અધિકારી

નથી. પણ તેનું કારણ ખીજુંજ છે. ગાત્રચાેગીએ! જયારે ચાેગની અસિહિને લીધે અત્ર અનધિકારી છે, ત્યારે નિષ્પન્ન યાંગીએ! ચાંગની સિન્દિને લીધે સિલ્ફ્રચાંગી પણ અનધિકારી છે આ યાગશાસનું પ્રયોજન તા યાગસિલ્કિ માટે છે, અનિધિકારી અને તે યાગસિદ્ધિ તો આ નિષ્પન્ન-મિદ્ધ યાગીઓને હાંસલ થઇ ચૂકી છે. તેા પછી તેઓને હવે આનું પ્રયોજન શું હાય? જેણે યાગિસિહિ સાક્ષાત્ પ્રગટ પ્રયાગસિહ ( Practice ) કરી ખતાવી છે, જેણે સ્વસાવ-યુંજન ચાગ સિદ્ધ કરી શુદ્ધ સ્માત્મા પ્રગટ કર્યો છે, જેણે 'સમયસાર' પ્રયોગસિદ્ધ કરી અતાવ્યા છે, એવા સિદ્ધયાગીને પછી આવા શબ્દરૂપ શાસ્ત્રનું (Theory) શું પ્રયાજન હાય ? યાગમાર્ગના પ્રવાસીને આ યાગશાસ્ત્રરૂપ માર્ગદર્શક લાેમીએન ઉપયાગી થાય, પણ જેણે યાગમાર્ગના પ્રવાસ પૂરા કર્યો છે, તેને હવે આ યાગશાસ્ત્રરૂપ ભાેમી આની (Guide) શી જરૂર? પ્રાસાદ પર ચઢવા માટે આલંબનની જરૂર પડે, પણ પ્રાસાદ-શિખરે ચક્યા પછી જેમ તેની જરૂર ન પઉ; તેમ યાગપાસાદ પર ચહવા માટે હસ્તાવ-લંબનરૂપ આ ચાેગશાસ્ત્રની સહાય લેવી પઉં, પણ ચાેગ–પ્રાસાદના શિખરે ચઢી ગયા પછી તેની જરૂર કર્યા રહી ! પર્વત પર ચઢવા માટે જેમ લાકડીના ટેકાની જરૂર પહે, યણ પર્વતની ટાચે ચઢી ગયા પછી જેમ તેની કંઇ જરૂર ન રહે; તેમ ચાગ-ગિરિ પર ચઢવા માટે આ ચાેગદ્દષ્ટિરૂપ યષ્ટિના ટેકાની જરૂર પહે, પણ અધી ચાેગભૂમિકાઓ વટાવી જઇ ચાગિગિરિના શું ગે પ્લાંચ્યા પછી તેની જરૂર શેની હાય? કારણ કે ચઢેલાને ચઢવાનું શું ? પામેલાને પામવાનું શું ? સિદ્ધને સાધવાનું શું ? માટે નિષ્પન્ન-સિદ્ધ ચારી પણ આ અપેક્ષાએ આ યાગશાસ્ત્ર-સાધનના અનધિકારી છે.

આમ ગાત્રયાંગી અયાગી હાવાથી આ સત્શાસ્ત્રના અનિધકારી છે, અને નિષ્પત્ત યોગી પરમ યાગી હાવાથી આતા અનિધકારી છે. માત્ર મધ્યમ બે પ્રકારના યાગી-કુલયાંગી ને પ્રવૃત્તચક્ક યાગી-આ યાગશાસ્ત્રના અધિકારી છે. 'કુલયાંગી ને તાત્પર્ય કે-યાગ્ય યાગમૃમિકાથી દ્વર એવા બાધક ભાવમાં વર્ત્ત પ્રવૃત્તચક જે' હાવાથી ગાત્ર યાગી અત્ર અયાગ્ય છે; પરમ યાગ્ય એવી યાગભૂમિકાની પરાકાષ્ઠારૂપ સિદ્ધ ભાવમાં વર્ત્તતા હાવાથી નિષ્પત્ર યાગી પણ અત્ર અયાગ્ય છે; અને યથાયાગ્ય એવી યાગભૂમિકાર્ય સાધક ભાવમાં વર્ત્તતા કુલયાગી અને પ્રવૃત્તચક્ક યાગી અત્ર સુયાગ્ય એ-યથાયાગ્ય છે. અને એટલા માટેજ—

" અડિદિઠ્ઠી એ કહી સંક્ષેપે, યેાગશાસ્ત્ર સંકેતેજ; કુલયાગી ને પ્રવૃત્તચક જે, તેહ તહ્યું દ્ધિત હેતેજી."—શ્રી યા. દ. સજ્ઝા. ૮-૪ એએાનું વિશેષ લક્ષણ કહે છે:—

# ये योगिनां कुछे जातास्तद्धर्मानुगताश्च ये। कुलयोगिन उच्यन्ते गोत्रवन्तोऽपि नापरे॥२१०॥

જન્મ્યા જે યાગિકુલે, તસ ધર્મ અનુગતા ય; કુલયાગિઓ કહાય તે, ન ગાત્રવંત બીજાય. ૨૧૦.

અર્થ: -- જેઓ યાગીઓના કુલમાં જન્મ્યા છે, અને જેઓ તે યાગીઓના ધર્મને અનુગત છે, તેઓ 'કુલયાગીઓ ' કહેવાય છે, -- નહિં કે બીજાઓ ગાત્રવંતા પણ.

### વિવેચન

"યાગિકુલે જાયા તસ ધર્મ, અનુગત તે કુલયાગીજી. "-યા સજ્ઝા ૮-૪

જેઓ યાંગીઓના કુલમાં જન્મ્યા છે અને જન્મથી જ તેઓના ધર્મને ઉપગત છે— પામેલા છે, તથા પ્રકૃતિથી યાંગિધર્મને અનુગત—અનુસરનારા એવા જે બીજાએ પશુ છે, તેઓ ' કુલચાંગીઓ ' કહેવાય છે, એમ દ્રત્યથી અને ભાવથી જણાય છે,—નહિં કે ગાત્રવંતા પશુ, નહિં કે સામાન્યથી ભૂમિલવ્ય એવા બીજાએ પશુ.

જે યાંગોઓના કુલમાં જન્મ્યા છે અને યાંગીઓના ધર્મને જે ઉપગત છે-પામેલા છે, તે કુલયાંગી છે. અર્થાત્-જે જન્મથી જ યાંગી છે, આજન્મ યાંગી (Born Yogis)

છે તે કુલચાગી છે. મનુષ્ય કુલમાં જન્મેલા જેમ જન્મથી જ મનુષ્ય-કુલચાગી: બાલ હાય છે, સિંહ કુલમાં જન્મેલા જેમ જન્મથી જ સિંહશિશ આજન્મ હાય છે, તેમ યાગિકુલમાં જન્મેલા જન્મથી જ 'જોગી' હાય છે. ચાગી પૂર્વ જન્મમાં યાગસાધના કરતાં કરતાં, આયુ પૂર્ણ થતાં જેનું સ્થવન

થયું છે, તેવા પૂર્વારાધક 'ચાગભાદ ' પુરુષા આવા કુલયાગી (Born Yogis) હાઇ શકે છે. જેમ નૈસર્ગિક કવિત્વશક્તિવાળા મનુષ્યા આજન્મ કવિ (Born Poets) હાય છે, તેમ આવા નૈસર્ગિક ચાગિત્વશક્તિવાળા મહાત્મા કુલયાગોઓ આજન્મ યાગી હાય છે. આવા ચાગીઓને પૂર્વારાધિત ચાગસંસ્કારની જાગ્રતિ સ્વયં સહેજે સ્કુરિત થાય છે, જાતિસ્મૃતિ આદિ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પણ હાય છે, અને પૂર્વે અધૂરા છાઉલ ચાગની કડીનું અનુસંધાન શીશ વિના પ્રયાસે હાય છે. જેમ લાંળી મુસાક્રીએ નીકળેલા મુસાક્ર વચ્ચમાં વિશામ સ્થાને વિસામા ખાય છે, રાતવાસા કરે

वृत्ति:--ये योगिनां कुले जाताः--केका याजीकाना कुसमां कन्मा छ,-कन्मथी कन्तद्धमीनुगताश्च-अने तेकाना धमंते अनुगत-याजिधमंते अनुगत, ये-केका प्रकृतिथी अन्य पछ, कुलयोगिन उच्यन्ते-क्वयोजीका कहेवाय छे केम समल्य छ,-क्वयी अने कावयी. गोत्रवन्तोऽपि-गात्रवता पछ, सामान्यया भूमिक्वयो पछ, नापरे-निहं के भीकाका. निहं के भीकाका कुलयोजीका कहेवाय छे. છે, પણ થાક ઉતરી ગયા પછી તાજોમાં થઇ તરત જ આગળ અખંડ પ્રયાણ ચાલુ રાખે છે; તેમ માક્ષપુરીના પ્રવાસે નીકળેલા ચાગમાર્ગ ના અખંડ પ્રવાસી સમુક્ષુ આયુપૂર્ણ તારૂપ વિશ્વામસ્થાને વિશ્વાંતિ લે છે, ભવાંતરગમનરૂપ રાત્રીવાસ કરે છે, અને શ્રમ ઉતરી ગયા પછી પાછા પુનર્જન્મરૂપ નવા અવતાર પામી, તાજોમાં થઇને, અપૂર્વ ઉત્સાહથી ચાગમાર્ગની સુસાક્ષરી આગળ ચલાવે છે; અને આમ આ ચાગમાર્ગના સુસાક્ષરનું સુક્તિપુરી પ્રત્યેનું પ્રયાણ અખંડિત રહે છે. જેમ વખત પૂરા થઇ જતાં કારકુન આગલે દિવસે અધૂરૂં મૂકેલું કચેરીનું કામ, બીજે દિવસે જ્યાંથી અધૂરૂં હતું ત્યાંથી આગળ ચલાવે છે; તેમ આયુને સમય પૂરા થઇ જતાં ચાગી આગલા જન્મમાં અધૂરૂં છાંડેલું આત્માર્થનું કામ, બીજા જન્મમાં અધૂરૂં છાંડેલું આત્માર્થનું કામ, બીજા જન્મમાં અધૂરૂં કાર્ય અત્રુપણે પૂર્ણતા પર્યત વિના પ્રયાસે–સહજ સ્વભાવે ચાલ્યા કરે છે.

"દુષ્ટિ થિરાદિક ચારમાં, મુગતિ પ્રયાણ ન ભાંજે રે; રયાણીશયન જિમ શ્રમ હરે, સુરનર સુખ તિમ છાજે રે."—ચા. સજ્ઝા. ૧

બીજાઓને-અન્ય પ્રાકૃત જેનાને જે સંસ્કાર ઘણા ઘણા અભ્યાસે કંઇક જ-અલ્પ માત્ર જ થાય છે, તે આવા ×આજન્મ યોગીઓને વિના પરિશ્રમે સહજ સ્વભાવે ઉપજે છે! અને તે પૂર્વજન્મનું અસાધારણું યોગારાધકપાશું જ દર્શાવે છે,—જેનું વર્ત્તમાનમાં પ્રગટ જ્વલંત ઉદાહરણુ પરમ યોગી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના આ સ્વસંવેદનરૂપ આત્માન નુભવગમ્ય સહજ ઉદ્ગાર ઉપરથી સ્વયં સૂચિત થાય છે:—

> " લઘુવયથી અદ્દભુત થયા, તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ; એ જ સૂચવે એમ કે, ગતિ આગતિ કાં શાધ ? જે સંશ્કાર થવા ઘટે, અતિ અભ્યાસે કાંય; વિના પરિશ્રમ તે થયા, ભવશંકા શી ત્યાંય ?"—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી.

ભૂતકાળમાં પછુ જન્મથી જ અત્યંત અસાધારણ યોગસામર્થ્ય દાખવનારા અનેક મહાપુરુષોના ચરિત્રા પછુ આ જ વાતની પુષ્ટિ કરે છે. જેમકે-વીશ વર્ષની નાની ઉમરમાં ગ્રાનિધરી જેવા અસામાન્ય લંઘ લખનાર સંત ગ્રાનિધર. ઘાડીઆમાં બીજા ઉદાહરણા રમતાં પણ જેને પૂર્વારાધિત મુનિલાવ સાંભરી આવ્યા હતા, તે મહાયોગી વજસ્વામી. પાંચ વર્ષની લઘુવયમાં અસાધારણ બુહિચાપલ્ય દર્શાવનાર કલિકાલસર્વગ્ર શ્રી હેમરાંદ્રાચાર્યજી, અને ધર્મ ધુરંધર શ્રી યશાવિજયજી. સંત કબીરજી, રમણ મહિલ આદિના ચરિત્રા પણ એની સાક્ષી પૃરે છે. ખુદ તીથે કર લગવંતા પણ જન્મથી જ મતિ-શ્રુત-અવધિ એ ત્રણ ગ્રાનના ધારક હતા એ હકીકત પણ

x "अथवा योगिनामेव कुले भवति धीमताम्। पति दुर्लभतरं लोके जन्म यदीदशम्॥ तत्र तं बुद्धिसंयोगं लभते पौर्वदेहिकम्। यतते च ततो भूयः संसिद्धौ कुरुनंदन ॥"-शीता.

આજન્મયાગીપણું જ સુચવે છે. આમ કુલયાગીઓના સેંકડા દાખલા આપી શકાય એમ છે, જે પૂર્વ જન્મના યાગાલ્યાસનું જ પરિણામ છે. આવા કુલયાગીઓને યાગ સહજ સ્વલાવે સિદ્ધ હાય છે. ઉધમાંથી આળસ મરડીને ઊઠતાં જ ગત રાત્રીના બનાવની પેઠે તેમને યાગ યાદ આવી જાય છે; અને પછી પ્રવૃત્તચકાદિ યાગભૂમિકાઓ ઝપાટાળંધ અત્યંત વેગે વટાવી જઇ તેઓ નિષ્પન્ન યાગદશાને-સિદ્ધદશાને પામે છે.

આ ચાંગીકુલમાં જન્મરૂપ જે કુલચાંગીપણં કહ્યું તે અધ્યાત્મ સંસ્કારની અપેક્ષાએ છે, અર્થાત્ તે સાંસ્કાર જન્મરૂપ છે. જેમ પુરુષના ખાદ્ય જન્મ સ્થલ સ્વરૂપે છે, તેમ યાંગોપુરુષના આ આદ્યાત્મિક જન્મ સૂક્ષ્મ સ્વરૂપે છે. વ્યવદ્વારથી આધ્યાત્મિક જેમ બાહ્ય વર્જાદિસંપન્ન દેહના જન્મ છે, તેમ પરમાર્થથી યાગ-સંસ્કાર જન્મ સંસ્કારસંપન્ન આત્માના જન્મ છે. બીજાધાનથી જેમ સ્યૂલ યુરુષ દેહતું સર્જન થાય છે, તેમ યાગ-ખીજાધાનથી પુરુષના-આત્માના સુક્રમ સંરકાર-શરીરતું સર્જન થાય છે. બાહ્ય સ્થ્લ દેહતું ખીજાધાન કરનારા જેમ ખાહ્ય માતા-પિતા હાય છે, તેમ આ આધ્યાત્મિક સૂક્ષ્મ દેહનું સમ્યગૃદર્શનાદિ ખીજાધાન કરનારા ચાંગીઓરૂપ માતા-પિતા છે. જેમ સ્થૂલ દેહમાં માતા-પિતાના ગુણ-લક્ષણ વારસા ઉતરે છે, તેમ આ આધ્યાત્મિક સંસ્કારસ્વામી યાેગીઓના ગુણસંસ્કાર-વારસા તે સૂક્ષ્મદેઢમાં ઉતરે છે. જેમ ' આપ તેવા ખેટા ને વડ તેવા ટેટા ' હાય છે, તેમ ચાંગી-પિતા જેવા આ યાગી-બાલ હાય છે. પરંતુ બાહ્ય જન્મ પુનર્જન્મના હેતુ હાય છે, પણ આ આધ્યાત્મિક સંસ્કારજન્મ તો અપુનજેન્મના હેતુ હોય છે. વ્યાવહારિક જન્મ મૃતાવના-મરણના હતુ હાય છે, પણ આ પારમાર્થિક જન્મ અમૃતત્વના-અમરપણાના હતુ હાય છે. અથવા તો બાદ્ય સ્થલ દેહે જન્મ એ પરમાર્થથી જન્મ જ નથી, પણ ભાવથી તા આત્માનું મૃત્યુ જ છે, ભાવમરણ જ છે; આત્માના ખરેખરા પારમાર્થિક જન્મ તા ધાગસ સ્કાર સંપન્નપછે જન્મવું તે જ છે. આવા આ પરમ ધન્ય પારમાર્થિક સંસ્કારજન્મ આ કુલ-ચાર્ગીઓને સાંપડ્યો હાય છે, અને જન્મથી જ તેઓ ચાર્ગીઓના ધર્મને પામેલા હાય છે.

અને બીજાએ પણ જે પ્રકૃતિથી યાગીધર્મને અનુગત હાય, તે પણ કુલયાગી છે. અર્થાત જેઓ યાગીઓના ધર્મને અનુસરનારા–'અનુયાયી 'છે તે પણ 'કુલયાગી 'કહેવાય છે.

આ ' ચાગીધર્મ' એટલે શું ? યાગના જેને યાગ (સંબંધ) થયા તે છે યાગી, અને આત્મસ્વભાવરૂપ માસ સાથે યાજન-જોડાણ તેનું નામ યાગ એટલે આત્મસ્વભાવ સાથે જેનું યાજન છે, અર્થાત જેને આત્મસ્વરૂપનું અનુસંધાન થયું છે ' ચાગીધર્મ' તે ચાગી છે, અને એવા તે યાગીના જે ધર્મ છે તે યાગીધર્મ છે. એટલે શું ? આમ આત્મસ્વરૂપનું અનુસંધાન કરવું, આત્મસ્વસાવની સાધના-આરાધ્યના કરવી, આત્મસિદ્ધિ કરવી, એ જ યાગીઓના ધર્મ છે. વળી ધર્મ' શબ્દ પણ એ જ બાવના સ્પૂચક છે; કારણ કે વસ્તુના સ્વસાવ તે ધર્મ,

' वत्थुसहावो घम्मो ' અર્થાત્ આત્મવસ્તુના ધર્મ તે આત્મધર્મ-વસ્તુધર્મ. આત્માનું સ્વલાવમાં વર્ત્તવું તે ધર્મ, સ્વરૂપમાં સ્થિતિ હોવી તે ધર્મ, આત્માને સ્વરૂપમાં ધારી રાખવા તે ધર્મ. આવા આત્માના સ્વલાવયું જનરૂપ યાગ તે જ ધર્મ. એટલે જે આત્મ-સ્વલાવમાં વર્ત્ત છે, સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે છે, આત્માને સ્વરૂપમાં ધારી રાખે છે, આત્માના સ્વલાવયું જનરૂપ યોગને સાધે છે, તે સાક્ષાત્ ધર્મમૂર્ત્તિ ' યાગી ' છે અને તેના ધર્મ પદ્યુ તે જ છે. આમ યાગી ધર્મ એટલે આત્મસ્વરૂપના અનુસંધાનરૂપ વસ્તુધર્મ—આત્મ-ધર્મ. પરપરિજીતિના પરિત્યાગ કરી, આત્મપરિજીતિને અનુસરવું તે જ યોગિધર્મ. તાત્પર્ય કે—આત્મસ્વલાવ સાથે યું જનરૂપ યાગ જેણે સાધ્યો છે, જે સ્વરૂપસ્થિત છે તે ' યાગી ' છે. અને આત્મસ્વલાવ સાથે યું જનરૂપ યાગ તે જ તેઓના વાસ્તવિક ધર્મ છે. આવા આત્મ-સ્વલાવરૂપ યોગિધર્મને અનુસરવા જે નિત્ય પ્રયત્નશીલ રહે છે, તે કુલચાગી છે. આત્માને અનુગત એટલે કે સર્વત્ર આત્માને આગળ કરી તેને અનુસરતી જેની સમસ્ત લાવધર્મ પશુત્તિ છે, તે કુલચાગી છે. આવા આત્માને અનુગત એટલે કે સર્વત્ર આત્માને આગળ કરી તેને અનુસરતી જેની સમસ્ત લાવધર્મ પશુત્તિ છે, તે કુલચાગી છે. આવે આત્માને અગળ લાવ સમક્તિ યુલુથી માંડીને રાલેશી અવસ્થા પર્યંત હોય છે,—કે જેથી સંવર-નિર્જરા થઇ ઉપાદાન કારણ પ્રગટે છે, કારણ કે અતે સાધ્ય આલં બનના દાવ હાય લાગેલા છે. ( જીએા પૃ. ૪૯૩, પર૧-૫૨૨ ).

"સમક્તિ ગુણથી હાે શૈલેશી લગે, આતમ અનુગત ભાવ;" સંવર નિજ<sup>િ</sup>રા હાે ઉપાદાન હેતુતા, સાધ્યાલંખન દાવ." **દેવચંદ્રછ**ા

અને આમ સદા આત્મ-અનુગત ભાવ હોવાથી જ આ સમ્યગ્દ શિયોગીયુરુષ જેમ અને તેમ આત્મ-પદાર્થને વિરોધ ન આવે, વિરાધના ન થાય, એમ સર્વ વિધિ-નિષેધ આચરે છે; એટલે જેથી આત્મવસ્તુને વિરાધ ન આવે તે સર્વ 'ધર્મ' કર્ત્ત હ્યું કરે છે, અને જેથી આત્મવસ્તુને વિરાધ આવે તે સર્વ અધર્મ કર્ત્ત વ્યા કરતો. હું કામાં તે 'આરાધક' છવ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર સ્વભાવરૂપ ધર્મને આદરે છે, તે રાત્રદ્વાદિ વિભાવરૂપ અધર્મને પરિહરે છે; આત્મપરિષ્ઠૃતિને ભજે છે ને પરપરિષ્ઠૃતિને ભજે છે. અને આમ આત્મપદાર્થથી અવિરાધ છોવા વિધિ-નિષેધ આચરી, તે 'મહાજને' પરિશ્ર હેલા આત્મપદાર્થથી અવિરાધ છેવા વિધિ-નિષેધ આચરી, તે 'મહાજને' પરિશ્ર હેલા આત્મપદાર્થના શ્રહ્યું 'વિધિ' કરે છે. (જીઓ કાવ્ય પૃ. ૩૯૭) એટલે જ આવા યોગિધર્મના-માક્ષમાર્ગના અનુયાયી મુમુલુ કુલયાગી, અજ્ઞાનરૂપ કર્મભાવને છાડી દર્ધ, નિજ વાસરૂપ-સ્વભાવસ્થિતિરૂપ માક્ષભાવને ભજવા નિલ્ય પ્રયત્નશીલ અને છે; અધકાર સમા અજ્ઞાનના જ્ઞાનપકાશ વડે નાશ કરે છે; જે જે ખંધના કારણા છે તે ખંધના પંચ જાણી, તે કારણાની છેદક એવી દશારૂપ માક્ષમાર્ગને સેવે છે; રાત્ર દેધ ને અજ્ઞાન એ કર્મની મુખ્ય થયિ-ગાંઠ છે તેની જેના વડે નિવૃત્તિ થાય, એવા માક્ષપંથને આરાધ છે; અને સત્ ચૈતન્યમય ને સર્વાભાસથી રહિત એવા 'કેવળ' આત્મા જેથી પામીએ, એ માક્ષપંથની રીતિને અનુસરે છે. (જીઓ આત્મસિદિનો ગાથા પૃ. ૨૭૧, ૪૬૩)

આ જે કહ્યો તે માક્ષમાર્ગરૂપ યાગોધર્મમાં-સનાતન વસ્તુધર્મમાં-શાશ્વત

આતમધર્મમાં કાઇ પણ પ્રકારના મતલે દના-દર્શના શહેલે દના અવકાશ કયાંથી હાય? જાતિ-વેષના લેદ કયાંથી હાય? એટલે આ શુદ્ધ આત્મસ્વલાવની 'જાતિ વેષના સિદ્ધિરૂપ એક જ પ્રયોજન જયાં છે તે યાગિધર્મમાં જૈન, વૈષ્ણુન, લેદ નહિ' ખાદ્મણ, વેદાંતી, આદ આદિ કુલ ધર્મના લેદા મટી જાય છે. સાધુ, શ્રમણ, સાંન્યાસી, જોગી, ફકીર આદિ બાદ્ય દ્રવ્યલિંગલેદાને × સ્થાન જ નથી. ઉપરમાં જે કહ્યો તે લાવલિંગરૂપ યાગિધર્મ-માશ્રમાર્ગ જે સાધે છે, આરાધે છે, ઉપાસે છે, તે જ મુક્તિને પામે છે.

" જાતિ વેષના લેદ નહિં, કહ્યો માર્ગ જો હાય; સાધે તે મુક્રિત લહે, એમાં લેદ ન કાય "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

જે કાઇ આ યથાકત ચાંગોધર્મને આરાધ છે, તે આ ચાંગીધર્મમાં છે. જે કાઇ भत-दर्शनने। आश्रद्ध तेमक विकट्प छाडी दर्ध, निक स्वलावनी सिद्धिव्य आ सनातन આત્મધર્મને ભાવથી સાધે છે, પરપરિણતિને લજતા રહી આત્મપરિણતિને ભજતા રહે છે,-તે સર્વ સાચા સાધકા, સર્વ ચેાગિધર્મના **સાચા અનુયાયી** આરાધકાે, સર્વ ઉપાસકાે, સર્વ સુમુક્ષુએા, સર્વ આત્માર્થીઓ, સર્વ યાંગીઓ, સર્વ સમ્યગ્રહિ સાધુજના, મત-સંપ્રદાયના લેદ વિના આ વિશ્વધર્મ રૂપ (Universal Religion) ચાંગિધર્મના ખરેખરા ' અનુયાયી ' કુલયાગીઓ છે. અને ઉપલક્ષણથી-આવા યાગમાર્ગની પ્રાપ્તિ તો દર રહી, પરંતુ તેના પાર્ચ જે કાઇને સર્વથા અદેષ હાય, ખરેખરા અંતરંગ પ્રેમ હાય, પ્રશસ્ત રાગ હાય, સાચી અંતરંગ જિજ્ઞાસા હોય, તેને અનુસરવાની હાર્દિક ઇચ્છા હાય,-તે સર્વ સન્માર્ગ-પ્રેમીઓ, સર્વ માર્ગાનુસારાઓ, સર્વ જિજ્ઞાસુઓ પણ દ્રવ્યથી આ યાેગીધર્મના અધિ કારી કુલયાગીઓ છે. આમ આ વસ્તુસ્વભાવરૂપ સતાતન **યાગિધમ**ે સાર્વજતિક એવા ' વિશ્વધાર્મા' બનવાને પરમ યાગ્ય છે; કારણ કે સ્વરૂપથી સર્વ યાગારાધક યાગીઓનો જાતિ એક છે, અને તેઓના ધર્મ પણ એક જ છે; કારણ કે સ્વભાવની સિદ્ધિ કરે તે જ ચાગરૂપ ધર્મ આ મહાનુભાવ ચાંગોઓને અનુકૂળ હાય છે. (ન્યુઓ કાવ્ય પૃ.-૫૮-૫૯)

> "તેઢ તત્ત્વરૂપ વૃક્ષનું, આત્મધર્મ છે મૂળ; સ્વભાવની સિદ્ધિ કરે, તે જ ધર્મ અનુકૂળ."-શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

<sup>× &</sup>quot; लिक्नं देहाश्रितं दृष्टं देह प्वात्मनो भवः। न मुच्यन्ते भवात्तस्मादेते लिक्न्छताग्रहाः॥ अ जातिर्देहाश्रिता दृष्टा देह प्वात्मनो भवः। न मुच्यन्ते भवात्तस्मादेते जातिकताग्रहाः॥ अ —श्री પૂજ્યપાદસ્વામીજકૃત સમાધિશતક.

<sup>&</sup>quot;ण उ होदि मोक्खमग्गो लिंगं जं देहणिस्ममा अरिहा। लिंगं मुइन्तु दंसणणाणचरित्ताणि सेयंति॥"—श्री सभयसारः

એટલે આવા પરમ ઉદાર સર્વ લાહી આ યાંગિધર્મને જે સાચા ભાવથી અનુસરતા હાય, તે સર્વ ગમે તે સંપ્રદાયના હાય, તો પણ એક જ ધર્મના અનુયાયી—સાધર્મિક છે. તાત્પર્ય કે—આ યાંગમાર્ગને ખરેખરા અનુસરનારા જૈન હાય કે સાધર્મિક વૈષ્ણુવ હાય, બૌદ્ધ હાય કે બ્રાહ્મણ હાય, સાંખ્ય હાય કે વેઠાંતી હાય, આતમળ ધુંઓા ગમે તે હાય, તે સર્વ સાધર્મિક ખંધુઓ છે, આત્મખંધુઓ છે. આવા આ યાંગિધર્મને જે કાઇ દ્રવ્યથો કે ભાવથી અનુસરતા હાય તે સર્વ કુલયાંગો છે. અત્રે ભાવનું કારણ થાય તે જ પ્રધાન એનું દ્રવ્ય વિવક્ષિત છે,—નહિં કે ભાવનું કારણ ન થાય એનું અપ્રધાન દ્રવ્ય. એટલે કે જેથી પરિણુમે યાંગભાવના ઉદ્ભવ થાય તેમ દ્રવ્યથી જે દ્રવ્ય યાંગસાધનરૂપ યાંગિધર્મને અનુસરે છે, તે પણ ઉપલક્ષણથી કુલયાંગો છે; અને ભાવથી જે અનુસરે છે તે તે પ્રગટ તેમ છે જ. માત્ર એટલું જ લક્ષમાં રાખવા યાંગ્ય છે કે—દ્રવ્ય યાંગસાધનધર્મ પણ ભાવ યાંગસાધન ધર્મનાં કારણભૂત થાય તે જ તે ભલાં છે, સફળ છે, નહિં તો આલ છે—મિચ્યા છે. દ્રવ્યસ્તવ એનું વિશિષ્ટ હોવું જોઇએ કે તે ચાંઘ્ક્સ ભાવસ્તવનું કારણ થાય, અને એમ થાય તો જ તે સફળ છે, નહિં તો અફળ છે. આ સંબંધી વિશેષ જાણવાને ઇચ્છતા તત્ત્વરસિક જને શ્રી હારસદ્મદ્રસ્ત્રિજીકૃત શ્રી પંચાશકરાસ્ત્ર અવેશાકનું.

" દ્રવ્યધર્મ તે ચાગ સમારવા, વિષયાદિક પરિહાર; આતમશક્તિ હા સ્વભાવ સુધર્મના, સાધન હેતુ ઉદાર. "-શ્રી દેવચંદ્રજી.

આવા આ મહાનુભાવ 'કુલ યોગીઓ ' ખરેખર! કુલયાગીએ જ હાય છે. કુલવધૂ જેમ પાતાના કુલને છાજે એવું વર્ત્તન કરે છે—કુલીનપણું આચરે છે, કુલપુત્ર જેમ પાતાના કુલને છાજે એવું વર્ત્તન કરે છે—કુલીનપણું આચરે છે, કુલપુત્ર જેમ પાતાના કુલને લાં છત ન લાંગે એવું કુલીનતા યાગ્ય 'કુલયોગી' આચરણ કરે છે; તેમ કુલયાગી પણ પાતાના યાગિકુલને છાજે રાષ્ટદનું રહસ્ય એવું, ને દેાલ-કલંકરૂપ આંખપ ન લાંગે એવું, યથાયાગ્ય કુલીન આચરણ કરે છે. જેમકે—પર ઘરે ન જવું, સ્વ ઘરમાં જ રહેવું, ઉચિત મર્યાદા ધર્મમાં રહેવું, શીલ સાચવવું, ઇત્યાદિ કુલધર્મને જેમ કુલવધૂ પાળે છે; તેમ પરભાવ-વિભાવરૂપ પર ઘર પ્રત્યે ગમન ન કરવું, આત્માના નિજ ઘરમાં જ રહેવું, વસ્તુ સ્વબાવની મર્યાદા ન ઉદલંઘાય એમ ઉચિત 'મર્યાદાધર્મમાં '—' મરજાદમાં ' રહેવું, સ્વરૂપાચરણરૂપ શીલ સાચવવું, ઇત્યાદિ યાગીકુલના ધર્મને કુલયાગી ખરાખર પાળે છે. તેમજ કુલપુત્ર જેમ હિંસા, અસત્ય, ચારી, વ્યભિચાર, પરદ્ભવ્યલહણ આદિ સર્વ અનાર્ય કાર્યને દ્વરથી વર્જે છે, અને સન્ન્યાયનીતિને—પ્રમાણિકતાને અનુસરે છે; તેમ આ આર્ય કુલયોગી પણ આત્મસ્વરૂપની ઘાતરૂપ હિંસાને, પરવસ્તુને પોતાની કહેવારૂપ અસ્તયને, પરદ્ભવની ચારી કરવારૂપ અદત્તાદાનને, પરવસ્તુને પોતાની કહેવારૂપ અસ્તયને, પરદ્ભવની ચારી કરવારૂપ અદત્તાદાનને, પરવસ્તુને પોતાની કહેવારૂપ અસ્તયને, પરવસ્તુને પોતાની કરવારૂપ

વ્યક્તિચારને, અને મમત્વથી પરદ્રવ્યના ગ્રહ્યુર્પ પરિશ્રહને-ઇત્યાદિ અનાર્ધ કાર્યને દ્વરી ત્યજે છે; અને પરવસ્તુર્પ પરભાવ-વિભાવને છેાડી દઇ, તે ઉપરથી પાતાની માલીકી ઉઠાવી લઇ, સ્વ વસ્તુમાં જ સ્થિતિ કરી સન્ન્યાયનીતિને-ખરેખરી પ્રમાશિકતાને અનુસરવા નિરંતર પ્રયત્નશીલ રહે છે. અને કુલપુત્ર જેમ ખાપદાદાની આખરૂ વધારી-કુલને ઉજાળી સમાજમાં સુપ્રતિષ્ઠિત હાય છે; તેમ કુલયાંગી પણ પાતાના યાગિકુલની પ્રતિષ્ઠા વધારી, કુલને અજવાળી, 'એકાતેર પેઢીને તારી ' યાગી સમાજમાં સ્થાન પામી સ્વરૂપમાં સુપ્રતિષ્ઠિત હાય છે. એટલા માટે કુલવધૂ અને કુલપુત્રની જેમ કુલયાંગીને આ ' કુલયાંગો ' નામ બરાબર ઘટે છે.

ભાકી જિનાદિ પરમ યાગીઓના કુલમાં ભાદા દેહજન્મની અપેક્ષાએ જન્મ્યા છતાં, के तेना धर्मने लावशी अनुसरता न डाय. अथवा ते। नामभात्र अनुसरता डाय. छतां પાતાને તેના અનુગામી-અનુયાયી ' જીન ' આદિ કહેવડાવતા હાય, તે તા નામમાત્ર જૈન આદિ છે, ગાત્રયાગી છે, પણ કુલયાગા નથી. તે નામમાત્ર જ પ્રકારે બુદ્ધના કુલ-સંપ્રદાયમાં જન્મ્યા હાય અને તેના ધર્મને અનુયાચીએા ભાવથી અનુસરતા ન હાય, છતાં પાતાને તેના અનુયાયી ' બૌદ્ધ ' તરીકે એાળખાવતા હાય, તા તે પણ નામમાત્ર બૌદ્ધ છે, કુલયાંગી નથી. તેમજ સાચા બ્રાહ્મણ-વૈષ્ણવજન× આદિમાં હાવા ચાગ્ય લક્ષણ જેનામાં નથી, છતાં પાતાને પ્રાह्म**ણ**-વૈષ્ણુવ વગેરે કહેવડાવનારા અન્યને માટે પણ સમજલું. રાગ−દ્રેષાદિ શત્રુના જય કરવારૂપ જૈનપણું જેનામાં નથી, અથવા યથાર્થ વસ્તુબાધરૂપ ભુધપણું જેનામાં નથી, અથવા આત્મપવિત્રતારૂપ શૌચમય વૈષ્ણુવપણું જેનામાં નથી, અથવા સાચા પ્રક્ષાજ્ઞાનરૂપ ભ્રાહ્માણુ પણું જેનામાં નથી,—તે ભલે જન્મથી જૈન હા કે ખોદ્ધ હા, વૈષ્ણવ હા કે બ્રાહ્મણ હા, કે અન્ય કાઇ પણ હા; પણ તે સાવથી-પરમાર્થથી જૈન પણ નથી ને બોદ્ધ પણ નથી, વૈષ્ણુવ પણ નથી ને ખ્રાક્ષણ પણ નથી; તેમજ તે કુલચાગી પણ કહી શકાય એમ નથી તાત્પર્ય કે-સાંચા પારમાર્થિક ચાગમાર્ગને-મેહ્લમાર્ગને નહિં અનુસરનારા એવા સર્વ સંપ્રદાયવાદીઓ, સર્વ મતદર્શના થહીઓ કાંઇ કુલયાંગી નથી.

"ઘણું કરીને મનુષ્યાતમાં કાઇ ને કાઇ ધર્મ મતમાં હાય છે, અને તેથી તે ધર્મ મત પ્રમાણે પ્રવર્ત્તવાનું તે કરે છે, એમ માને છે. પણ એનું નામ મુમુક્ષુતા નથી. મુમુક્ષુતા તે છે કે સર્વ પ્રકારની માહાસક્તિથી મુંઝાઇ એક માક્ષને વિષે જ યતન કરવા; અને તીવ્ર મુમુક્ષુતા એ છે કે અનન્ય પ્રેમે માક્ષના માર્ગમાં ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્ત્તવું."

—શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર, પત્રાંક ૨૧૬.

અથવા તા માત્ર શારીરિક વિકાસને માટેના વ્યાયામાં દે પ્રયાગને જે યાગને નામે

<sup>×</sup> वैष्शुव कर ते। तेने अदिये. " र्रात्याहि.—श्री नरसिंख भडेता

ડઠાડતા હોય, અથવા હઠયોગાદિ પ્રક્રિયાને ગ્હાને જે લેકિંતને યોગ સંબંધી બ્યામાં હ ઉપજાવતા હોય, અથવા યોગને નામે અનેક ધર્તોંગ ઉભા કરી જે મહાન્ 'યાગ'ની મહાન્ 'યાગ' શબ્દની વિડંબના કરતા હોય, અથવા ખાટી સમાધિ વિડંબના ચઢાવી જવાના ઢાળ કરી મુગ્ધ લેકિંતને વંચતા રહી જે યાગને નામે ચરી ખાતા હોય, અથવા જટાજાટ વધારી જોગી આદિ વેષ ધારણ કરી જે જોગીમાં ખપતા હોય,—એ આદિ પણ કંઇ કુલયોગી નથી. તે તો યાગની ઠેકડી ઉડાવનારા યાગવિડંબકા છે, યાગિકુલને હાંસીપાત્ર અનાવનારા છે, અને 'યાગ' જેવી પરમ પવિત્ર વસ્તને અલડાવનારા છે!

ઉપરમાં જે કુલયાગી કદ્યા, તે શિવાયના બીજાએ જે ભૂમિલ બ્યા-ગાત્રયાગીએ! છે, તે કાંઇ કુલચાગા નથો. ભૂમિલન્યા એટલે બૂમિના ગુણને લીધે જે લન્ય કહેવાય છે તે. જેમકે-આર્ય ક્ષેત્રના-આ ભરતભૂમિના સંતાના ભૂમિલબ્ધા છે. તે ગાત્રચાંગી તે ગાત્રચાંગી છે, પણ કુલચાંગી નથી; કારણ કે ભૂમિની ભવ્યતામાત્રથી કુલચાગી નથી કાંઇ છવતું કહયાણ થઇ જતું નથી. પણ તથારૂપ અતુકૂળ નિમિત્ત પામી, જીવમાં જ્યારે ખરેખરી લગ્યતા આવે-તથારૂપ ગુદ્યું ચાગ્યતા પ્રગટે, ત્યારે જ કલ્યાણ થાય છે. ભૂમિની ભવ્યતા આત્માનું કલ્યાણ થવામાં અનુકૂળ સામગ્રીની ઉપનિતમાં - જોગવાઇમાં અપેક્ષાકારણ જરૂર છે, પણ નિમિત્ત-કારણને આધીન એવું ઉપાદાનકારણ પ્રગટાવવામાં જો તેના ઉપયોગ કરાય, તા જ તે લેખે થાય છે, નહિં તા અલેખે છે. દાખલા તરીકે-આય એવી આ લવ્ય ભરતભૂમિમાં ચાેગિધર્મ પામવાની પૂરેપૂરી અનુકૂળતા છે, કારણ કે આ દિવ્ય ભૂમિમાં અનેક મહાન્ યાેગિવરાએ જન્મ લઇ આ અવિને પાવન કરી છે. એટલે અત્રે યાેગસાધન સામગ્રી પામવી સુલભ છે. પણ તે સાધનસામગ્રીના જો યથેષ્ટ લાભ ઊઠાવવામાં આવે, ને આત્માનું તથારૂપ ચાેગ્યપર્શું-ભવ્યપર્શું-સુપાત્રપર્શું પ્રગટ કરવામાં આવે, તાે જ તે લેખે છે. ખાકી ખાલી ભૂમિલવ્યતાથી કાંઇ વળે નહિં, મહાયાેગીઓની ભૂમિ એવી લવ્ય ભરત ભૂમિમાં જન્મ્યા માત્રથી કાંઇ ચાગી થઇ જવાય નહિં. એટલે ભૂમિલબ્યારૂપ ગાત્ર-ચાર્ગીઓ છે, તે કાંઇ કુલચાર્ગી કહેવાય નહિં. કુલચાર્ગી થવા માટે તે તેવા મુમુક્ષુતા ચાગ્ય ગુણુ પ્રગટાવવા એઇએ. ( જુએક પૃ. ૩૧૧-૩૧૭ ) આ ગાત્રયાગી ને કુલયાગીના તક્કા-વત સ્થલરૂપે સમજવા માટે ગાત્ર અને કુલ શબ્દના તફાવત સમજવાની જરૂર છે. 'કુલ' શાળ્દ નિક્ટના વંશસંભંધ સૂચવે છે, ને 'ગાત્ર' દૂરના વંશસંબંધ સૂચવે છે. તેમ કુલયાંગી યાંગીકુલ સાથે નિકટના વંશસંબંધ ધરાવે છે, અને ગાત્રયાંગી દ્રુર દૂરના સગ-પણસંબંધ ધરાવે છે. આ ઉપરથી આપણે એમ અનુમાન કરી શકીએ કે-જેના માેક્ષ નિકટમાં છે, સમીપમાં છે, તે આસવ્રભવ્ય મુમુલુ આત્માંઓ 'કુલચાંગી' છે, અને જેના માક્ષ હજુ ઘણા ઘણા દૂર છે, તે દૂરભવ્ય ભવાભિનંદી છવા 'ગાત્રયાગી' છે.

મેના વિશેષ લક્ષણને અધિકૃત કરી કહે છે—

# सर्वत्राद्वेषिणश्चेते गुरुदेवद्विजप्रियाः दयालवो विनीताश्च बोधवन्तो यतेन्द्रियाः॥ २११ ॥

સર્વાત્ર અદ્વેષી શુરુ,-કેવ-દ્વિજ પ્રીતિવ'ત; દયાળુ તેમ વિનીત આ, યતેદિય બાેધવ'ત. ૨૧૧.

અર્થ: -- અને એએ (કુલયાગીએ) સર્વત્ર અદ્વેષી, ગુરુ દેવને દિજ જેને પ્રિય છે એવા, તથા દયાળુ, વિનીત, બાધવંત અને યતેદિય હાય છે.

### વિવેચન

" અદેષી ગુરુ દેવ દિજ પ્રિય, દયાવંત ઉપયોગીજી. "—યા. સજઝા. ૮

અને આ કુલયાંગીઓ તથાપ્રકારના શહના અભાવને લીધે સર્વજા અદ્વેષી હોય છે; ધર્મ પ્રભાવને લીધે, ગુરુ દેવ ને દિજ જેને પ્રિય છે એવા હાય છે; ક્લિષ્ટ પાપના અભાવને લીધે પ્રકૃતિથી દયાળુ હાય છે; કુશલાનુખંધી ભવ્યતાથી વિનીત હાય છે; પ્રથિલેદથી બાધવંત હાય છે; અને ઝારિત્રભાવથી યતેદિય-જિતેદિય હાય છે.

### સવ<sup>°</sup>ત્ર અદ્વેષી

આ કુલયોગીઓ-કે જે યોગીકુલમાં જન્મ્યા છે અને યોગિયમ ને જે અનુસરનાશ છે, તેઓ સર્વત્ર-સર્વસ્થળે અદેષી હોય છે, તેઓને જગતમાં કયાંય પણ દ્રેષ હોતો નથી; કારણું કે તેઓને દ્રેષના કારણું મુ કાઇ પણ પ્રકારના બ્રહનો-મિશ્યા આબ્રહનો સર્વથા અલાવ હોય છે, એટલે દ્રેષના પણ અલાવ હોય છે. દ્રેષનું કારણું બ્રહ હોય છે, પોતે બ્રહેલા-પકડેલા મતથી જો કાઇ વિરુદ્ધ પડે તો બ્રહ્મત મતાબ્રહીને તરત જ દ્રેષ ઉપજે છે; કારણું કે મતાર્થીને પોતાના મતના 'મમત' હોય છે, આ મ્હારા મત છે એવા મમત્વને લીધે તેથી વિરુદ્ધ જનાર પ્રત્યે તે ગુસ્સે થાય છે! મતાબ્રહી 'મારું તે સાચું' એમ માને છે, અને સત્બ્રાહી 'સાચું તે મારું' એમ માને છે. તેથી મતાબ્રહી પોતાની માન્યતા પ્રમાણે ઘસડાતા હાઇ યુક્તિને પણ જ્યાં પોતાની મતિ અલિનિવિષ્ટ છે, ત્યાં ખેંચી જાય છે, અને સદાબ્રહીને તો જ્યાં યુક્તિ છે ત્યાં મતિ સ્વયં પ્રવેશ કરે છે. આબ્રહીનું મનરૂપી વાંદરૂં યુક્તિરૂપી ગાયને પ્રછેશી 'ખેંચે' છે! અને નિરાબ્રહી

वृत्तिः सर्वत्राद्वेषिणश्चेते-व्यने केका सर्वत्र क्यदेषी होय छे,-तथाप्रकारना श्रहना व्यक्तावने लीधे. तथा-गुरुदेवद्विजित्रयाः-गुरु, देव व्यने दिक केने प्रिय छे केवा,-धर्म प्रकावने लीधे. तथा-द्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः-व्यास्त्रवः छे.

મધ્યસ્થનું મનરૂપી વાછડું યુક્તિરૂપી ગાયને 'અનુસરે ' છે-પાછળ પાછળ જાય છે. ! ( જુએા ફૂટનાટ શ્લાક. પૃ. ૩૨૮-૩૨૯ ).

આવા મતાશ્રહ એકાંતવાદીને જ હાય છે, કારણ કે તે કાઇ એક અમુક નયને જ પકડી એમે છે, અને 'વ્હારાવાળા નાડા' ની જેમ તેના જ હઠ પકડી રાખે છે! એટલે કે તે મતાર્થી હાય છે. દાખલા તરીકે—કાઇ વ્યવહાર નયના જ આશ્રહી મતાર્થી ને હાય છે, તા કાઇ નિશ્ચય નયના જ આશ્રહી હાય છે. કાઇ જ્ઞાનના આત્માર્થી જ આશ્રહી હાય છે, તા કાઇ ક્રિયાના જ આશ્રહી હાય છે. કાઇ એકાંત નિત્ય પક્ષના જ આશ્રહી હાય છે, તો કાઇ ક્રિયાના જ આશ્રહી હાય છે. કાઇ એકાંત નિત્ય પક્ષના જ આશ્રહી હાય છે, તો કાઇ એકાંત અનિત્ય પક્ષના જ આશ્રહી હાય છે. આમ મતાર્થી એકાંતવાદીને પાતપાતાના મતના અભિનિવેશ—આશ્રહ હાય છે. પણ આત્માર્થી અનેકાંતવાદીને તેવા કાઇ પણ આશ્રહ હાતો નથી, કારણ કે તે નયના સ્વરૂપને સારી પેઠે જાણે છે કે પ્રત્યેક નય પાતપાતાની અપેક્ષાએ પાતાની નય-મર્યાદામાં સાચા છે, પણ પર અપેક્ષાએ ખાટા છે, માટે કાઇ પણ નયના એકાંત આશ્રહ કરવા તે ખાટે છે, મિચ્ચા છે. એમ જાણતા હાઇ તે કદી પણ કાઇ એક નયના આશ્રહ કરતા જ નથી, અને વ્યવહારનય—નિશ્ચય નયની યથાયાવ્ય મર્યાદા સ્વીકારી બન્નેના સમન્વય (Reconciliation) સાથે છે. એટલે નિશ્ચયવાણી સાંભળી તે કાંઇ સાધન છાડી દેતા નથી, પણ નિશ્ચયને લક્ષમાં રાખી તે તે જ સાધના કરે છે.

" નિશ્ચય વાણી સાંભળી, સાધન તજવાં ના'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાય."–શ્રી ચ્યાત્મસિદ્ધિ.

વળી ષડ્દર્શન વિષયમાં પણ તેને કાઇ પણ મત-દર્શનના આશ્રહ હાતા નથી; કારણ કે સ્યાદ્વાદદર્શી હાઇ તે, તે તે દર્શન પાતપાતાના નયની અપેક્ષાએ, કથંચિત્કાઇ અપેક્ષાએ સાચા છે, એમ 'સ્યાત્' પદના ન્યાસ કરીને તે દર્શનાગ્રહ સમાધાન કરે છે. તે તે દર્શનોને તે જિનદર્શનના અંગભૂત જાણે અભાવ છે, એટલે તત્સં ળંધી પણ તેને કાઇ આગ્રહ સંભવતા નથી. (જાઓ પૃ. પ૮-પ૯, પૃ. ૪૨૩) આમ સાંકડી એકાંત દર્શના અભાવ હાવાથી અને વિશાલ અનેકાંતદર્શના સદ્ભાવ હાવાથી આ આત્માધી કુલયાગીને મતાગ્રહના સર્વથા અભાવ હાય છે. તે તા જ્યાં ત્યાંથી 'સત્'ના જ બ્રાહક હાઇ, સર્વત્ર સદંશને જ ખાળે છે; એને મતનું કામ નથી, 'સત્નું જ કામ છે. અને આમ તેને સર્વથા બ્રહના અભાવ હાય છે, એટલે કાઇ પણ દર્શનવાદી પ્રત્યે તેને કદી પણ દ્રેષ ઉપજતા નથી. તેને મન તા તે સર્વ પોતાના સાધર્મિક આત્મળંધુઓ છે. તે તો એટલે સુધી ભાવે છે કે—સર્વ આત્મા એનો સ્વર્ભાવ ધર્મ એક જ છે, એટલે સમાનધર્મી હાવાથી આ સર્વ આત્માએ મ્હારા સાધર્મિક ભાઇએ છે. એવી પરમ ઉદાર ભાવનાથી તેને સર્વ ભૂતમાત્ર પ્રત્યે મૈત્રી

હાય છે, તેમના પ્રત્યે વાત્સલ્ય લાવ હાય છે, સર્વ ભૂત પ્રત્યે તે આત્મવત વર્ત્તે છે. આવા સર્વત્ર મૈત્રી ભાવવાળાને કયાંય દેષ કયાંથી હાય ?

- " मित्ति मे सब्वभूएसु, वेरं मज्झं न केणइ "—श्री लिनप्रययन
- " आत्मवत् सर्वभूष्यु । "-श्री क्षायद् गीता

" સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ દો, આ વચનને હૃદયે લખાે. " શ્રીમદ્ રાજ્યાં ક્છ

# ર. ગુરુ-દેવ-હિજનું પ્રિયપણું

આ કુલચાંગીના બીજો ગુણ ગુરુ-દેવ-દિજનું પ્રિયપણું એ છે. આ આત્માર્થી મુમુલુને ગુરુ, દેવ અને દિજ અતિ પ્રિય હાય છે-ખૂબ વ્હાલા લાગે છે, અને તે તેને પ્રાપ્ત થયેલા ધર્મના પ્રભાવ છે. શાંત સ્વસ્થ ચિત્તે જો વિચાર કરીએ તા દરેક પ્રાણીને પાતાનું હિત પ્રિય હાય છે, પાતાનું ભલું થાય એમ સહુ કાઇ ઇચ્છે છે, એટલે તે હિતના કારણરૂપ ભલું કરનાર સહાયક જે કાઇ હાય છે, તે પણ તેને પ્રિય થઇ પડે છે. અને ગુરુ-દેવ-દિજ તેને આત્મહિતમાં સહાયભૂત થઇ પડતા હાઇ તેને પ્રિય થય છે. દાખલા તરીકે—

કાઇ માણુસ દીર્ધ રાગથી પીડાતા હાઇ મૃત્યુશચ્યામાં પડ્યો હાય, તેને કાઇ સુવૈદ્ય સાંજો કરે, તા તે જીવિતદાન આપનારા ઉપકારી વૈદ્ય તેને કેંડલા બધા બહાલા લાગે ? તેમ આ કુલયાંગીને પણ પરમ ઉપકારી શ્રીમદ્ સદ્ગુરુ ભગવાનની અહાં! અહાં! બાબતમાં પણ છે. કારણ કે-(૧) પાતાના જીવ જે અનાદિકાળથી ઉપકાર! રાગી આત્મભાંતિરૂપ મહારાગથી પીડાતા હતા, અને 'ક્ષણ ક્ષણ ભયંકર આદિ દર્શાંત ભાવમરણ 'રૂપ મૃત્યુશચ્ચામાં પડ્યો હતા, તેને આ સદ્ગુરુ સુવૈદ્યે સ્વરૂપ-સમજણરૂપ મોષધિ વડે સાંજો કર્યો, આત્મઆરાગ્યસંપન્ન કર્યો, અને સમ્યગ્દર્શનરૂપ-બાધિબીજરૂપ અપૂર્વ સંસ્કારબીજ રાપી નવા જન્મ આપ્યા, તા પછી આવા આ પરમ ઉપકારી શ્રીમદ્ ભગવાન્ તે આત્માર્થી સુમુક્ષુને તેનાથી અનંત અનંતગણા બ્હાલા કેમ ન લાગે ?

" જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના, પામ્યા દુઃખ અનંત; સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્યુરુ ભગવંત."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

અથવા (૨) કાઇ રંક ભિખારી ભારી દારિઘદુ: ખર્થી દુ: ખીએ હાય, તેનું દારિઘદુ: ખ ટાળી કાઇ તેને મહાસુખ સંપત્તિમાન બનાવી ઘે, તેા તે દારિઘહર પુરુષ તેને કેટલા બધા ઇષ્ટ થઇ પડે? તેા પછી, – અનંત આત્મસંપત્તિ ભર્યા નિજ સ્વરૂપનું આ જીવને ભાન નહિં હાવાથી તે પાતાનું ઘર છાડીને પરઘેર બીખ માગતા ફરતા

હતા, પરપુદ્દગલની એઠીજાઠી એઠ ખાતા હતા, અને વેઠી આ પાઠી આની પેઠે પારદી વેઠ કરતા રહી પાપી પેટ ભરતા હતા, તેને આ સત્પુરુષ સદ્ગુરુએ નિજ સ્વરૂપનું અપૂર્વ લાન કરાવી અનંત આત્મસંપત્તિલર્યા સ્વગૃહના લક્ષ કરાવ્યા, નિજ ઘરમાં જ રહેવાના ઉપદેશ કરી પરગૃહે લીખ માંગતા અંધ કર્યો. 'ચલ જડ જગની એક' નહિં ચાટવાના અને પાર્કી વેઠ નહિં કરવાના બાધ કરી પાપી પેટ ભરતા અટકાવ્યા, અને આમ નિજ ઘરમાં જ રહેલી અઢળક આત્મલક્ષ્મીના ભાકતા સ્વામી અનાવી દઇ પરસ સુખસંપત્તિમય કરી મૂકયા. તે અનંત ઉપકારી શ્રીમદ્ સદ્દશુરુ લગવાન્ આવા સાચા મુમુક્ષુ ચાેગીને પરમ પ્રિચ કેમ ન લાગે ? અથવા (૩) કાેઇ ભયંકર અટવીમાં માર્ગ નહિં મળવાથી ચારે કાર ગાેથાં ખાતાં ભૂલા પહેલ મનુષ્યને કાઇ સરલ, સીધા ને નિષ્કં ટક માર્ગ ખતાવી આપે, તા તે માર્ગદર્શક પુરુષ તેને કેટલા બધા પ્રિય થઇ પહે? તા પછી આ લયંકર લાવાટવીમાં સન્માર્ગની દિશાનું ભાન નહિં હાવાથી આ જીવ ચારે ગતિમાં આરેકાર ગાેથાં ખાતા આયડતા હતા, અનંત પરિભ્રમણ દુ:ખ પામતા હતા, તેને નિજ સ્વરૂપ-ચાગરૂપ સીધા સરલ નિદીષ સન્માર્ગ અતાવી જેણે યુન: અનંત પરિભ્રમણ દ્વ:ખ ટાળી ભવાટવીમાંથી ઉગાર્યી, તે સન્માર્ગદેશક શ્રીમદ્ સદ્ગુરુ દેવના અમાપ ઉપકાર ચિંતવતા આ સમ્યગૃદષ્ટિ યાગીને તેઓશ્રી પ્રત્યે પરમ શ્રેમપ્રવાદ કેમ ત પ્રવહે ! અથવા (૪) લયંકર માેળાં જયાં ઊછળી રહ્યા છે, એવા મહાસમુદ્રમાં ડૂબી રહેલા મતુષ્યને જો કાઇ તારુ બચાવી લઇ, બાવડું ઝાલી કાંઠે આથે, તા તે તારનાર પ્રત્યે તેને કેટલા બધા પ્રેમ સ્કરે? તા પછી-અ: લીવણ **લાવસાગરમાં** જન્મ મરણ તરં**દાયી** તણાતા આ જીવ માહરૂપ ગળકાં ખાઇ અનંત દુ:ખથી દુ:ખી થઇ રહ્યો હતા. તેને મહાતારુ જેવા જે સદ્ગુરુદેવે હસ્તાવલ બન આપીને ડુબતા બચાવી શિવપુરને આરે આશ્યો. તે અનન્ય ઉપકારી અપાર કરુણાસિંધુ પરમકુપાળુ શ્રીમદ્ર સદ્ગુરુ પ્રત્યે આ કૃતજ્ઞ જોગીજનને અપૂર્વ પ્રેમના ઉમળકા કેમ ન આવે વારુ?

> " અહેા! અહેા! શ્રીસદ્ગુરુ, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહેા! અહેા! ઉપકાર."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

" શ્રી અરજિન ભલજલના તારુ, લાગે મુજ મન વારુ રે; ખાંદા ગઢી જે ભવજલ તારે, આણે શિવપુર આરે રે."—શ્રી યશાવિજયછ.

અથવા—(૫) કાઇ જીવ ઉત્ર દાવાનલમાં સપડાઇ ગયા હાય, તેને શીતલ જલ-વૃષ્ટિયી જો કાઇ ખચાવી લ્યે, તો તે ખચાવનાર પ્રત્યે તેને કેટકા ખધા પ્રેમભાવ ઉપજે? તા પછી—આ ભયંકર ભાવદાવાનલમાં આ જીવ સપડાઇ ગયા હતા તેને પરમાર્થ અમૃતની શીતલ મેઘધારા વર્ષાવી જેણે ખચાવી લીધા, તે શ્રી સદ્ગુરુ પ્રત્યે આ મુમુસુ આતમાથીને અપૂર્વ પ્રેમભાવ કેમ ન ઉપજે? " લાવ દવ હાે પ્રભુ! ભાવ દવ તાપિત જીવ; તેહને હાે પ્રભુ! તેહને અમૃત ઘન સમીજી."—શ્રી દેવચાંદજ.

" संसारदावानलदाहनीरं, संमोहधूलीहरणे समीरम् । मायारसादारणसारसीरं, नमामि वीरं गिरिसारधीरम् ॥ "—श्री छिरिसदायार्थे छ.

અથવા ( દ ) મહાકૃશ્ચિધરના ડાંસથી ઝેર ચઢવાથી કાઇ મનુષ્ય મૂર્ચિછત-બેલાન થઇને પછ્યો હોય, તેને કાઇ ગારુડિક જાંગુલિમાંત્રથી ઝેર ઉતારી પુનર્જવન બક્ષે, તેો તેને તે વિષહર પ્રત્યે કેટલી બધી પ્રોતિ ઉપજે ? તો પછી મહામાહ વિષધરના ડાંસથી આ જીવને મિશ્યાત્વ-ઝેર ચઢશું હતું, તેથી આ જીવ નિજ સ્વરૂપનું લાન લૂલી મોહ-મૂર્ચિછત-બેલાન બન્યા હતા. તેને સહજાત્મસ્વરૂપ પ્રકાશનારા અપૂર્વ સમ્યગ્દર્શન મંત્રપ્રયાગથી પરમ માંત્રિક સમા જે શ્રીમદ્ સદૃગુરુદેવે મિશ્યાત્વ-વિષ ઉતારી નાંખી, નિજ સહજ આત્મસ્વરૂપના લાનમાં આશ્યા, અને સમ્યકૃત્વ અમૃત છાંટી યાગિકુલે જન્મરૂપ પુનર્જન્મ આપ્યો, તે વિષહર પરમ અમૃતમય શ્રીમદ્ સદૃગુરુ લગવાન્ પ્રત્યે આ મુમુક્ષુ જેગીજનને, તેલમાં જલબિન્દુની જેમ અપૂર્વ પ્રીતિ કેમ ન વિસ્તરે ?

"મિશ્યા હા પ્રભુ! મિશ્યા વિષની ખીવ; હરવા હા પ્રભુ! હરવા જાંગ્રહિ મન રમીજી."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આમ અનન્ય ઉપકારી હોવાથી શ્રીમદ્ સદ્યુરુ ભગવાન્ પ્રત્યે મુમુશ્લુ યાંગીને પરમ ત્રેમ ઉલ્લે છે, એટલું જ નહિં પણ શ્રીમદ્ સદ્યુરુ જ સ્વરૂપથી એવા છે કે તેમના પરમાત્તમ ગુણુંગણ પ્રત્યે કાંઇ પણ ગુણાનુસાંગી સાચા સજજનને ઉપકારી સદ્દુ- કુદરતી પ્રેમ સ્કુર્યા વિના ન જ રહે. કારણ કે શ્રીમદ્ સદ્યુરુનું સ્વરૂપ ગુરુનું સ્વરૂપ વિચારીએ તો 'સ્વરૂપ 'એ જ એમનું સ્વરૂપ છે. અથવા 'સદ્યુરુ' એ જ એમનું સ્વરૂપ છે, અર્થાત્ સર્વ 'સત્' વસ્તુમાં ગુરુ એ જ એમનું સ્વરૂપ છે, કારણ કે આખા જગત કરતાં ગુરુ, ભારી, ગોરવવંત એવા શ્રી સદ્યુરુ જ છે. એક ખાજા આપ્યું જગત્ મૂકીએ ને બીજી બાજી સદ્યુરુ મૂકીએ, તો સદ્યુરુનું જ પદલું નમી પડશે. એટલે જગદ્યુરુ શ્રી સદ્યુરુ જ છે. અથવા સત્-સંત એ જ એમનું સ્વરૂપ છે, અર્થાત્ જે પ્રકારે જેલું આત્મવસ્તુનું સત્સ્વરૂપ છે, તે પ્રકારે તેલું સત્, સાચું, છતું, વર્ત્ત માનમાં પ્રગટ દશારૂપે વિદ્યમાન, એલું તેમનું સતસ્વરૂપ છે, સંતસ્વરૂપ છે, સાંતસ્વરૂપ છે, એવા કરોત ' એટલે શાંત,—પરભાવ વિભાવ પ્રત્યેની જેની બધી દ્યાંત તે 'સ્ત' તે 'સત્ત '

" પડી પડી તુજ પદ પંકજે, ફરી ફરી માશું એ જ; સદ્યુરુ સંત સ્વરૂપ તું જ, એ હલા કરી દે જ."—શ્રીમદ્ રાજચંક્છ• આવા સંતસ્ત્રરૂપ સફ્શુરુ, આત્મજ્ઞાની, સમદર્શી, પ્રારખ્ધાદયથી વિચરનારા, અપૂર્વ વાણી પ્રકાશનારા, અને પરમ શ્રુતજ્ઞાનસંપન્ન હોય છે. મેહિલાવ જયાં ક્ષય થઇ ગયો છે અથવા પ્રશાંત વર્ત્ત છે, અને આપ્યું જગત જયાં એઠ જેવું અથવા સ્વષ્ત જેવું લાસે છે, એવી પરમ અફ્લુત 'જ્ઞાની દશા' તેમની હોય છે. અને આવા જ્ઞાની પુરુષ દેહ છતાં જાણે દેહમાં ન વર્ત્તતા હોય, એવી પરમ આશ્ચર્યકારક દેહાતીત-વિદેહ દશામાં (वोसहकाय) વર્ત્તતા હોય છે!! ( જાઓ આત્મસિહિની ગાથા, પૃ. ૧૨૯, ૩૯૪). આવા પરમ શૃશુનિધાન, નિષ્કારણ કરુણારસસાગર, પરમ ઉપકારી, પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્ સફ્શુરુદેવ પ્રત્યે મુમુદ્ધુ આત્માને અનન્ય પ્રેમ કેમ ન વછ્યું?

" દ્વીન દયાળ કૃષાળુએા, નાથ ભવિક આધાર; લાલ રે; દેવચંદ્ર જિન સેવના, પરમામૃત સુખકાર. લાલ રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આમ જેમ સદેહે વર્તામાન પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ પ્રત્યે મુમુક્ષને પ્રીતિ હોય છે. તેમ विदेख अवा परेक्ष देव अत्ये पण तेने तेवी क अनन्य भीति द्वाय छे; कारण के ते पर-માત્મ દેવનું સ્વરૂપ આત્માને નિજ સ્વરૂપાવલંબન માટે પરમ ઉપકારી **દેવનું સ્વરૂપ** થઇ પડે છે. દિવ્ય એવું જેનું 'સ્વરૂપ' પ્રગટ્યું છે તે દેવ છે, દિવ્ય એવા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં જે 'સુસ્થિત' છે તે શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ भगवान हैव छे. लेखे आत्माने आत्मा क जाएये। ने शीलुं परपछे क जाएयुं, स्थेवा અક્ષય અનંત બાધસ્વરૂપ તે દેવ સિન્દ્ર આત્મા છે. મુક્તિ સન્માર્ગના વિધિ ખતાવ્યા હાવાથી તે વિધિ વિધાતા છે. પરમ આત્મશાંતિના શિવમાર્ગ-માક્ષમાર્ગ દર્શાવી ત્રિલ્-વનનું શંકરપણું કર્યું હાવાથી તે શિવ-શંકર છે. સ્વરૂપસ્થિત છતાં જ્ઞાનથી સમસ્ત વિશ્વને જાણતા હાવાથી તે વિષ્ણુ છે. માક્ષરૂપ પરમ મુગતિને પામ્યા હાવાથી તે સગત છે. અને રાગદ્રેષાદિના જય કરી કેવળ શુદ્ધ સહજસ્વરૂપી આત્મા પ્રગટ કર્યો હોવાથી તે પરમ વીતરાગ એવા યથાર્થનામા જિનદેવ છે. ( જુએક પૃ. ૩૬૩–૩૬૪ તથા ૪૦૦– ૪૦૧) આવા શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ જિનપ્રભુ તે વ્યવહારથી દેવ છે. નિશ્ચયથી તા आत्मा के क हेव छे. के किनहेवनी पूकता छे, ते निश्चयथी निक आत्मानी क पूकता છે, કારણ કે જિનપદ ને નિજયદની એકતા છે, એમાં કાંઇ બોદભાવ નથી, સ્વરૂપભેદ નથી. ( જાએ કાવ્યા, પૂ. ૧૧૨–૧૧૩ ).

આ જિનવર દેવ પ્રત્યે સાચા લહિતભાવ વિના કહી પણ દુ: ખદાવ છૂટતા નથી; તેટલા માટે આ ભવ દુ: ખદાવાનલથી છૂટવા માટે આ પરમ પ્રભુની લહિત પરમ અમૃત ઘન સમી દ્વાંક, શીતલ આનંદદાયિની થઇ પડે છે; એટલે આ પરમ 'પર પ્રેમપ્રવાહ ઉપકારી પ્રભુ પ્રત્યે મુમુશ્રુને પરમ પ્રેમ-અનન્ય પ્રેમ કેમ ન ઉદ્ઘર્સ?' અહે પ્રભુસે ' વળી આ પરમ દેવ સાધ્ય એવા આત્મસ્વરૂપના પ્રતિચ્છંદ સ્થાને છે, (model) આદર્શ સ્વરૂપ છે. જેમ શુદ્ધ સુંદર આદર્શને દૃષ્ટિસન્સુખ રાખી કલાકાર શિલ્પી કલાકૃતિની ઘટના કરે છે; તેમ આ સિદ્ધ દેવરૂપ શુદ્ધ આદર્શને સતત દૃષ્ટિસન્સુખ રાખી સાધક એવા ભક્ત મુમુલ્લ આત્મસ્વરૂપની ઘટના કરે છે. (જાઓ પૃ. ૧૧૩) 'અજકુલગત કેસરી' જેમ સિંહને દેખીને નિજરૂપ લહે છે, તેમ આ પ્રભુ- ભક્તિથી આ ભવ્ય આત્મા આત્મશક્તિને સંભાળી લે છે. આમ સ્વરૂપસિદ્ધિમાં પરમ ઉપકારી દેવાથી, તેમજ અનુપમ ગુણુગણના રતનાકર દાવાથી, પાતાના પરમ ઇષ્ટ એવા આ પરમેષ્ઠિ દેવ પ્રત્યે બક્ત મુમુલને પરમ પ્રીતિ દોય જ છે.

અતે 'ગુરુ' પદ પ્રથમ મૂકવાનું કારણુ પ્રત્યક્ષ સફગુરુના પરમ પ્રભાવ સૂચવવા માટે છે. કારણ કે સર્વકાળને વિષે પરમાર્થમાર્ગની પ્રાપ્તિ શ્રીમદ્ સદ્વગુરુ થકી જ હાય છે. એટલે ભૂતકાળમાં થઇ ગયેલા પરાક્ષ એવા જિનદેવ કરતાં 'ગુરુ' પદ પણ પ્રત્યક્ષ સફગુરુના ઉપકાર અધિક છે, માટે તેમનું સ્થાન પ્રથમ પ્રથમ કેમ? મૂક્યું છે. તેમજ તે જિનનું સ્વરૂપ પણ શ્રી સફગુરુના ઉપદેશ વિના સમજાતું નથી, અને તે સમજયા વિના જિનના ઉપકારના પણ ખ્યાલ કેમ આવે? એ રીતે પણ પરમ ઉપકારી જિનના ઉપકારનું ભાન કરાવનાર પણ શ્રીમદ્ સફગુરુ ભગવાન છે, એટલે પણ તે પરમ પરમ ઉપકારી હાવાથી તેમનું પદ પ્રથમ મૂક્યું છે. આ પ્રત્યક્ષ દેહધારી સજીવન મૃત્તિ પરમાતમા પરમ સફગુરુના મહિમા દર્શાવવા માટે જ પરમ પવિત્ર શ્રી નવકાર મંત્રમાં પણ 'અરિહંત ' પદ સિદ્ધ કરતાં પ્રથમ મૂક્યું છે, તેનું પણ એ જ રહશ્ય છે. ( જીએ પૃ-૧૩૦, આત્મસિદ્ધિની ગાથા ).

વળી આ કુલચાગીને 'દ્વિજ' પણ અત્યંત પ્રિય હાય છે. આ ' હિજ' એટલે શું? તેના પરમાર્થ વિચારવા યાગ્ય છે. દ્વિ+જ છે વાર જેના જન્મ થયા છે તે દિજ. अधवा धीले जन्म केला धया छे ते क्रिक. ते धीले जन्म अटिसे પરમાર્થ સંસ્કારઆરાપણરૂપ જન્મ. પહેલા જન્મ તા જે દેહજન્મ ' ઢિજ 'ના થયા તે. પણ મનુષ્યના ખરેખરા જન્મ તા-તેને જ્યારે સન્માર્ગની પરમાથ દીક્ષા મળે છે, આંતર્ મુંડન ઘાય છે, નત્યારે થાય છે. અર્થાત્ સમ્યગ્ દર્શનરૂપ સંસ્કાર-ગીજ આત્મામાં રાપાયાથી જેના સમ્યગૃદષ્ટિરૂપે ગીજો જન્મ-નવા અવ-તાર થયા છે, તે 'દિજ' છે. જન્મથી પ્રાપ્ત થતા નામમાત્ર દ્વિજયણાને આ પારમાર્થિક દિજપણા સાથે લેવાદેવા નથી. કારણુ કે જન્મથી ખાદ્ય દિજ નામ હાવા છતાં, આ પારમાર્થિક દિજપણું ન પણ હાય; અને જન્મથી ખાદ્ય દિજ નામ ન હાવા છતાં, આ પારમાર્થિક દિજપણું હાય પણ ખરૂં. જન્મે દિજ ચાંડાલ જેવા લક્ષણવાળા પણ હાય! એટલે દ્રવ્ય દિજ્જન્મપણા સાથે આ ભાવ દિજપણાના સંબંધ નથી, માટે ઉક્ત અપેક્ષાએ ગમે તે જાતિમાં જન્મેલા આવા 'હિજ' હાઇ શકે છે. અર્થાત્ સમ્યગૃદશ નરૂપ સંસ્કારજન્મ પામવાના અધિકાર કાઇ પણ જાતિને છે, એમાં જાતિ-વેષના લેદ નડતા નથી. ગમે તે જાતિના યથાયાગ્ય ગુષ્યોગ્યતાવાળા જે યાગ્ય અધિકારી પુરુષ તે સંસ્કાર ઝીલવાને પાત્ર હાય, તે આ સંસ્કારજન્મ પામી શકે છે. અને આવા સંસ્કારજન્મ પામેલ 'દ્રિજ' 'બ્રાહ્મણું પણ કહી શકાય છે. કારણ કે 'ब्रह्म जानातीति ब्राह्मणः'—બ્રહ્મને, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને જાણે તે બ્રાહ્મણું. આમ દ્રિજ અથવા બ્રાહ્મણું એટલે સમ્યગ્રદૃષ્ટિ, જ્ઞાનસંસ્કારસંપન્ન પુરુષ, કુલયાગી, જેગીજન. આવા સમ્યગ્રદૃષ્ટિ કુલયાગી પુરુષા સમાનધર્મી હાવાથી, સાધર્મિક હાવાથી, આ મુસ્ક કુલયાગીને તેના પ્રત્યે કુદરતી પ્રેમ-વાતસલ્ય સ્કુરે જ છે. તેથી તેમના પ્રત્યે અનેક પ્રકારે તે સાધર્મિક વાતસલ્ય કરે છે, તેમને પરમાર્થ માર્ગની સાધનામાં જેમ બને તેમ સહાયતા થાય-અનુકૂળતા થાય, તેવા તેવા પ્રકારે પાતાના તન-મન-ધનથી યથાશક્તિ પ્રબંધ કરે છે, અને એમ કરી પાતાનું વાતસલ્ય-પ્રેમભાવ દાખવે છે.

આમ સાક્ષાત્ પરમ ઉપકારી હાવાથી શ્રીમદ્ સદ્દગુરુ લગવાન્ પ્રત્યે, તથા પરાક્ષપણે પરમ ઉપકારી આદર્શસ્થાનીય હાવાથી પરમાત્મ દેવ પ્રત્યે, તથા સમાનધર્મી હાવાથી સમ્યગ્દિષ્ટિ દિજો અથવા સંસ્કારસ્વામી ભ્રાક્ષણા પ્રત્યે, આ મુમુક્ષુ કુલયાગીને અવશ્ય પ્રતિ હોય છે.

## ૩. દયાળુપણું.

દયાળુ — આ કુલચાગી પુરુષા વળી દયાળુ હાય છે. દયા એ એમના આત્મ-સ્વભાવભૂત શુણ થઇ પડ્યો હાય છે. કાઇ દીન-દુ:ખી-દરિદ્રી દેખી તેમને દયા વછૂટે છે, અનુક 'પા ઉપજે છે. તે દુ:ખથી દુ:ખીને જેવા કંપ-ત્રાસ થાય છે, તેવા તેને અનુસરતા કંપ-ત્રાસ તેમના આત્મામાં વેદાય છે, તેમનું હૃદય દ્રવીભૂત થાય છે, તેમનું અંતર કકળી ઊઠે છે. આમ તે પરદ્ર:ખે દ્ર:ખીઆ શાય છે. એટલે પરદ્રાળનું છેદન કરવાની ક્ર<sup>િક</sup>્છારૂપ કરુણા તેમને ઉપજે છે, અને તન-મન-ધનની સમસ્ત શક્તિથી તે પરદુઃખ દ્દર કરવા સિક્રિયપણે તત્પર અને છે. આવા પરદુ:ખે દાઝતા પરમ દયાળુ પુરુષા સર્વ જીવનું સુખ જ ઇચ્છે અને 'સર્વ જંતુ હિતકરણી કરુણા' જ કરે, એમાં આઝાર્ધ શું? એટલે તેએન સુક્ષ્મમાં સુક્ષ્મ પણ અન્ય જીવાને જાણી ખુઝીને દુ:ખ તા ક્યાંથી જ આપે? દ્રવ્યથી પણ કાઇ પણ જીવની હિંસા કરે જ કેમ ? તેમજ ભાવથી કાઇ પણ જીવના આત્મપરિ-ણામને દૂલવે જ કેમ ? ( જુએા પૃ૦ ૧૪૯, ૪૩૮, ૪૪૧ ). આ મુમુક્ષુ ચાેગીએા આવા દયાળુ, કૃષાળુ, કરુણાળુ હાય છે, તેનું કારણ કિલષ્ટ કર્મના અભાવ એ છે. કિલષ્ટ એટલે કઠિન, આકરા, ભારી, ક્લેશરૂપ કર્મીના અભાવ છે, એ છે. તેથી તેમની ચિત્તભૂમિ કઠાર-કિલષ્ટ પરિણામથી રહિત એવી કામળ-પાચી હાય છે, દયાથી આદ્ર<sup>૧</sup>-ભીની હાય છે; અને તેમના આત્મપરિણામ અતિ કાેમળ હાેય છે, પરદ્વ:ખના તાપથી શીવ્ર આગળી જાય ( melting )-६वी काय खेवा द्वाय छे.

## ૪. વિનીતપણું.

વિનીત-વળી આ જોગીજન વિનીત હાય છે. આ જોગી પુરુષા વિનયથી નમ્ર હાય છે, કદી પણ અભિમાનથી ઉદ્મત-અક્ષડ વા ઉન્મત્ત હોતા નથી. યાત્રિધર્મની પ્રાપ્તિ થવી તે વિનયના જ પ્રભાવ છે. કારણ કે વિનય વિના 'વિનય' અર્થાત આત્મ-'ગુણ પ્રમાદ વિદ્યા પ્રત્યે આત્માનું વિનયન-દારવણી હાતી નથી; વિનયથી જ વિન-અતિશય રહે ' યની-આત્મવિદ્યાની (Spiritual education)પ્રાપ્તિ હાય છે. એટલે યાંગી પુરુષા વિત્યના આવા મહાપ્રભાવ જાણતા હાવાથી સ્વભાવથી જ 'विनीत ' द्वाय छे. तेथी पातानाथी अधिक गुखव तना तेथा। यथायाच्य विनय सायवे છે; અભ્યુત્થાન- જિઠીને સામા જુલું, આસનદાન, પુજન, બહુમાન, સત્કાર આદિ ઉચિત ઉપચાર આચરે છે. સત્પુરુષના, સત્પુરુષના વચનામૃતના, અને સત્સાધનના યથાયાેગ્ય વિનય-અહમાન-ગૌરવાદિ તે કરે છે; અને તેમાંથી કાઇની પણ સ્વપ્નાંતરે પણ લેશમાત્ર આશાતના, અવજ્ઞા કરતા જ નથી. કારણ કે તે જાણે છે કે–એક સત્પુરુષની કે એક સત્-વચનની કે એક સત્સાધનની આશાતના તે સર્વ સત્પુરુષની, સર્વ સત્વચનની, અને સર્વ સત્સાધનની આશાતના છે. (જુએ શ્લાક ફૂટનાટ પૃ. ૪૨૩) અને એકની પ્રાથમાં તે સર્વની પૂજા છે, કારણ કે તે સર્વ સત્ એક અખંડ અલેદ પરમ અમૃત રસસાગર-સ્વરૂપ છે. એટલે એકની વંદના તે સર્વની વંદના છે. અને એકની નિંદના તે સર્વની નિંદના છે. આમ જાણતા હાઇ તે ભવભીરુ યાગી પુરુષા કાઇ પણ સતની આશાતના દ્વરથી જ વર્જે છે. અને જયાં કયાંય પાતાનાથી અધિક ગુણ દેખે છે, ત્યાં આ સાચા ગુણાનુરાગી મુમુલુઓના ખાત્મા પ્રકુલ્લ ખને છે, અને તે ગુણ પ્રત્યે સહજ સ્વભાવે વિનયથી નમી પહે છે. આવા તેને 'ગુલ્લામમાદ અતિશય રહે ' છે. (જાએ પધ, પૂ. ૧૯૭-૧૯૮)

પણ ગુણ દેખીને તે કહી મત્સર ધરતા નથી, અથવા અભિમાનથી અક્કડ રહેતા નથી. કારણ કે તે સારી પેઠે સમજે છે કે--આ મ્હારા આત્મા જે નિજ સાન વિના અનંત કાળધી આઘડ્યો, તેનું કારણ સાચા સંત ગુરુને મેં સેવ્યા ન્હાતા 'એવા માર્ગ અને અભિમાનને મૂક્યું ન્હાતું-એ છે. આ દુષ્ટ અનિષ્ટ મહાશત્રુર્પ વિનય તાણા ' અભિમાનથી તેા હું આટલા કાળ આટલા ખધા દુ:ખી થયા; તા હવે પણ મિથ્યાસિયાન રાખી જો હું વિનયપૂર્વ ક સંતચરણ નહિં સેલું, તા હજા પણ મ્હારે તે ને તે જ સવદુ:ખ સહેવાના વારા આવશે. અભિમાનથી કહી કાઇનું કલ્યાણ થયું સાંસ્ત્યું નથી, પણ વિનયમાર્ગના સેવનથી જ સર્વ કાઇનું કલ્યાણ થયું છે, વે થશે. અરે! શાસ્ત્રમાં તા એટલે સુધી કહ્યું છે કે-જે સદ્દારુના ઉપદેશથી પાતાને કેવળજ્ઞાન થયું છે, તે ગુરુ પાતે હજા છદ્મસ્થ (જ્ઞાનાવરણ યુક્ત) રહ્યા હાય, તા પણ તે કેવળી ભગવાન્ પણ તે પરમ ઉપકારી ગુરુના વિનય કરે છે. એવા આ વિનયના માર્ગ શ્રી વીતરાગદેવે ભાખ્યા છે, એ માર્ગના મૂળ હતુ કાઇ 'સુસાગ'-સોમા-

ગ્યવાન્ પુરુષ જ સમજે છે. માટે હું પણ અભિમાન છેાડી તે જ પરમ વિનય માર્ગનું અનુસરણ કરું. એમ સમજી આ મુમુક્ષુ યેાગી પુરુષ યથાયાગ્ય વિનયાચરણ કરે છે.

> "જે સફગુરુ ઉપદેશથી, પામ્યાે કેવળજ્ઞાન; ગુરુ રહ્યા છદ્મસ્થ પણ, વિનય કરે ભગવાન. એવા માર્ગ વિનય તશ્રો, ભાખ્યાે શ્રી વીતરાગ; મૂળ હેતુ એ માર્ગના, સમજે કાેઇ સુભાગ."–શ્રી આત્મસિદ્ધિ

આ વિનીતપણું એ કુશલાનુળંધી પુષ્યના જ પ્રભાવ છે, પુષ્યાનુ**બંધી પુષ્યનું** જ ફળ છે. જે પુષ્યથી પાછા વિશિષ્ટ વિશિષ્ટ પુષ્યના અનુબંધ થયા કરે છે, તે પુષ્યાનુ-બંધી પુષ્ય કહેવાય છે. એટલે જેથી પુષ્યની શૃંખલા-સાંકળ આહુ રહે છે, એવા મહા-પુષ્યના જ ફળપરિપાકરૂપે આ વિનીતપણું પ્રાપ્ત થાય છે.

## પ. બાેધવંતપણું

બોધવાંત—વળી આ જેગીજના બાધવાંત હાય છે, યથાથે બાધવાળા—સમજણ-વાળા હાય છે. આ યથાર્થ બાધ અંથિલેદને લીધે હાય છે. તેથી કરીને આ યાગીઓ સમ્યગદૃષ્ટિ હાઇ તેમના બાધ સત્લ્રહાસંગત હાય છે. તેમને વસ્તુતત્વના યથાર્થ— તત્ત્વવિનિશ્ચય થઇ ચૂક્યા હાય છે, તેથી તેઓ સ્વ-પરવસ્તુના લેદ હસ્તામલકવત્ દેખે છે. હું દેહાદિથી ભિન્ન એવા સ્વપરપ્રકાશક આત્મા છું, એવા અખંડ તત્ત્વબાધ તેમના આત્મામાં સદાદિત રહે છે. 'હું એક, શુદ્ધ, દર્શન—જ્ઞાનમય, સદા અરૂપી એવા આત્મા છું, બીજાં કંઇ પણ પરમાણુમાત્ર પણ મ્હારું નથી. ' (જાુએ ગાથા પૃ. ૧૮) એવી અખંડ આત્મભાવનાને લીધે તે પરવસ્તુમાં કદી મુંઝાતા નથી, માહાતા નથી, લેપાતા નથી, ખરડાતા નથી, અને તે મધ્યે રહ્યા છતાં પણ તેઓ તેથી જલકમલવત્ અલિમ અને ઉદાસીન જ રહે છે. આ સમ્યગ્ બાધના અમૃતરસ જેણે આખ્યા છે, તેને પછી બીજા રસ ગમતા નથી, બાકસબુકસ-છાસબાકળા લાગે છે.

## **૬. યતેન્દ્રિયપ**ણું.

યતે દ્રિય—અને તે યતે દ્રિય-જિતે દ્રિય હાય છે. તેણુ ઇંદ્રિયાના સંયમ કર્યો હાય છે, - આ ચારિત્ર લાવથી અને છે. જે તત્ત્વસ્વરૂપને યથાઈ પણું જાણું છે, તે પછી ઇંદ્રિયાને ને આધીન થતા નથી, પણુ ઇંદ્રિયાને પાતાને આધીન કરવા મથે છે; તે ઇંદ્રિયાના શુલામ અનાવે છે. તે ઇંદ્રિયાને પાતાના શુલામ અનાવે છે. તે ઇંદ્રિયાને પાતાના પર સ્વાર થવા દેતા નથી, પણુ પાતે તેના પર સ્વાર થાય છે. ઇંદ્રિયારૂપ તાફાની ઘાડાને સંયમરૂપ લગામથી બાંધી, તે સ્વરૂપ-રથમાં બેસી, મનરૂપ સારથિને આજ્ઞા કરી તે ચલાવરાવે છે. તે પાંચે ઇંદ્રિયાને વિષયામાંથી બ્યાવૃત્ત કરી-પાછી વાળી સ્વરૂપાલિમુખ કરે છે, અને તેમને સ્વરૂપસાધનની પ્રાપ્તિમાં તેમના ' જેગા ' કામે લગાડી દે છે, નિ:સાર દેઢ-

માંથી પણ સારભૂત પરમાર્થ સાધન સાધી લેવામાં તેના સદુપયાગ કરી પાતાનું કામ કાઢી લે છે, અને પાકા વાણીઆની પેઠે તેના 'કસ' કાઢે છે! દાખલા તરિકે–રસને દ્રિયને તે સત્પુરુષના શુણુસં કીર્ત્તનના રસારવાદથી સફળ કરે છે, શ્રવણેન્દ્રિયને સત્પુરુષચરિત શ્રવણુથી પાવન કરે છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે અહિર્મુખ ઉપયોગથી પાંચે ઇંદ્રિયાને વ્યાવૃત્ત કરી, તે આત્માને ઉપકારી થાય એમ અંતર્મુખ ઉપયોગ લાણી વાળી દે છે. 'રહે અંતર્મુખ યાગ.'

"જે પ્રસન્ન પ્રભુ મુખ શહે, તેહી જ નયન પ્રમાણ....જિનવર! જે જિન ચરણે નામિયે, મસ્તક તે જ પ્રધાન....જિનવર! અરિહા પદકજ અરચિયે, તે સુલહિજે હચ્ય....જિનવર! જિન ગુણ ચિંતનમેં રમે, તેહિ જ મન સુકયચ્ય....શ્રી ઋષભાનન." "ભલું થયું મેં પ્રભુ ગુણ ગાયા, રસનાના ફળ લીધા રે; દેવચાંદ્ર કહે મ્હારા મનના, સકળ મનારથ સીધા રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આમ અહીં આ કુલયાગીના સખ્ય છ લક્ષણ કહ્યા:—(૧) સર્વ ત્ર અદ્વેષ— શહના અભાવને લીધે. આ ઉપરથી તેનું મધ્યસ્થપણું અને સમસ્ત જગત્ પ્રત્યે મૈત્રીલાવ સૂચવ્યો. (૨) દેવ-ગુરુ-દ્વિજનું પ્રિયપણું— ધર્મ પ્રભાવને લીધે.

ષડ્દશ<sup>ૈ</sup>ન સંમત ષડ્ લક્ષણ આ ઉપરથી ગુણ પ્રમાદ બતાવ્યા. (૩) દયાળુતા—કિલષ્ટ કર્મના અભાવથી. આ ઉપરથી તેની દુ:ખી પ્રત્યે અનુક પા કહી. (૪) વિની-તપાશું—પુરુષાનુખંધી પુરુષને લીધે. આ ઉપરથી તેનું વિનયનસપાશું અને નિરભિમાનપાશું કહ્યું. (૫) બાધવાતપાશું—શ્રાંથભેદને લીધે.

આ ઉપરથી એનું સમ્યગૃદિષ્ટિપણું, સત્ય સમજણપાશું, સમ્યગૃદર્શન - જ્ઞાનસંપન્નપાશું ખતાબ્યું. (૬) યતે દ્વિયપાશું — ચારિત્રભાવને લીધે. આ ઉપરથી એનું સંયમીપાશું દર્શાબ્યું. આ છેએ લક્ષણ ઉપરથી ગર્ભિતપાશું આ મુમુક્ષ કુલયાગીને સમ્યગૃદર્શન - જ્ઞાન - ચારિત્રના સદ્ભાવ ખતાવી સ્વભાવ - યાંગ સાધક સંપૂર્ણ માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ ખતાવી. આ ઉક્ત ષદ્ લક્ષણ એટલા ખધા સ્પષ્ટ, અવિસંવાદી અને વ્યવહારુ છે કે તે ઉપરથી કુલયાગી કાણ હાય? તે કેવા હાય? તેની સ્પષ્ટ પરીક્ષા થઇ શકે છે. આ ષદ્ લક્ષણ એવા

વિશાળ ને સર્વગાહી છે કે તે મુખ્ય પડ્ દર્શનને સંમત થાય એવા તે જ સાચા છે. ( જીએ પૃ. ૫૫૮ ગીતાના શ્લા. ). આ લક્ષણ જેનામાં હાય તે જ 'જોગીજન' કુલયાં છે, તે જ સાચા વૈષ્ણવજન છે, તે જ સાચા બ્રાહ્મણ છે, તે જ સાચા બીહ છે. તે જ સાચા સાંખ્ય છે, તે જ સાચા જૈન છે,

તે જ સાચા વેદાંતી છે, તે જ સાચા મુમુક્ષ છે, તે જ સાચા આત્માર્થી છે, અને તે જ પરમ ગેાગીશ્વર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પાતાની છેલ્લી કૃતિમાં અમર કરેલા સાચા 'જોગીજન' છે. (જીઓ 'ઇચ્છે છે જે જોગીજન' પૃ. ૧૩) અને આવા લક્ષણવાળા જે જોગીજન હાય, તે જ અત્ર આ ચાગશાસાના અધિકારી છે. આમ કુલચાગીનું સ્વરૂપ અત્ર કંઇક વિસ્તારથી યથામતિ વિવેચ્યું, તે સ્વમતિથી વિશેષ ચિંતવલું.

## प्रवृत्तचकास्तु पुनर्यमद्भयसमाश्रयाः। शेषद्भयार्थिनोऽत्यन्तं शुश्रूषादिगुणान्विताः॥ २१२॥

પ્રવૃત્તચક્ર તે**ા પ્રથમ, યમદ્ધય આશ્રયવ**ંત; ખાકી એ અતિ ઈચ્છતા, શુશ્રૃષાદિ ગુણવંત. ૨૧૨

અર્થ:—અને પ્રવૃત્તચક્ર યાેગા તાે છે પ્રકારના યમના સમાશ્રય કરનારા, તથા બાકીના બે પ્રકારના યમના અર્થી, તેમજ શુશ્રુષા આદિ ગુણ્યી યુક્ત, એવા હાેય છે.

#### વિવેચન.

" શુશ્રુષાદિક અડ ગુણુ સંપૂરણ, **પ્રવૃત્તચક** તે કહિયેજી; યમદ્રયલાભી પર દુગ અર્થી, આદા અવંચક લહિયેજી."—યા• દ• સજ્ઝા. ૮-૫

પ્રભૂત્તરાક તો પુન: કેવા વિશિષ્ટ હોય છે તે કહે છે:—(૧) તેઓ યમદ્રયના સમાશ્રય કરતારા, એટલે કે ઇચ્છાયમ અને પ્રભૂત્તિયમ એ બે યમના સમ્યક્ આશ્રય કરતાર હોય છે. તથા–(૨) બાકીના બે યમના અર્થી–સ્થિરયમ અને સિદ્ધિયમના અર્થી અત્યંતપણે હોય છે. આમ સદુપાયપ્રવૃત્તિને લીધે હોય છે. એટલા માટે જ–(૩) તેઓ શુશ્રુષાદ આઠ શુશ્રુથી યુક્ત હોય છે; શુશ્રુષા, શ્રવણ, થહણ, ધારણ, વિજ્ઞાન, ઇહા, અપાહ અને તત્ત્વાલિનિવેશ-એ આઠ શુશ્રુથી યુક્ત હોય છે.

'પ્રવૃત્તચક ' એટલે શું ? જેનું અક પ્રવૃત્ત થયું છે તે પ્રવૃત્તચક. અને અત્રે યોગ-ચક જ પ્રસ્તુત છે. એટલે જેનું આખું યોગચક પ્રવૃત્ત થયું છે-ચાલવા માંડયું છે, તે પ્રવૃત્તચક યોગી છે. જેમ ચકના કાઇ એક દેશને દંડથી પ્રેરવામાં પ્રવૃત્તચક આવતાં-ચલાવવામાં આવતાં, આખું ચક એની મેળે ( Autom-એટલે શું ? atically ) ચાલવા માંડે છે; તેમ આ યાગચકના કાઇ એક દેશને સ્પર્શવામાં આવતાં-પ્રેરવામાં આવતાં, આખું યાગચક આપાઆપ પ્રવૃત્ત થાય છે-ચાલવા માંડે છે. આ સાવ સાદી પણ પરમ આશ્ચર્યકારક સત્ય લટના છે. ચકને ચલાવવા માટે કાંઇ આખા ચકને હાથ લગાડવા પડતા નથી, પણ કાઇ એક દેશે હાથ ( Handle ) હલાવવાથી આખું ચક ગતિમાન્ થાય છે; તેમ આ યાગચકને દેશે હાથે ( Handle ) હલાવવાથી આખું ચક ગતિમાન્ થાય છે; તેમ આ યાગચકને

वृत्तिः-प्रवृत्त्वकास्तु पुनः-प्रश्तयक तो धुनः हेवा विशिष्ट होष छे ! ते हे यमद्वयसमाश्रयाः-धन्छायम, अने प्रवृत्तियमना आश्रयवाणा अभ अर्थ छे, शेषद्वयाधिनः-शेषद्वयना अर्थी, अटेले हे स्थिरयम अने सिहियम ओ भेना अर्थी, अम हेब्बुं अस्यन्तं-अत्यंतपद्धे, सद्वुषाय प्रवृत्तिवरे हरीने,-એटला माटे. એटला माटे क हेब्बुं-शुक्र्वादिगुणान्विताः-शुश्रूषा आहि गुज्युक्तः, शुश्रूषा, श्रवश्र, भहजु, धारुष्, विज्ञान, हिला, अपोह अने तत्त्वालिनिवेशः ओ आह गुज्यी युक्त ओवा. ચલાવવા માટે કાંઇ આખા ચક્રને હાથ લગાડવા પડતા નથી, પણ તેના કાઇ એક પ્રદેશે આત્મપુરુષાર્થર્પ હાથા ફેરવવાથી આખું ચક્ર ગતિમાન્ થાય છે. અથવા જેમ ઘડિયાળનું એક ચક્ર ચાલે, એટલે એની સાથે ગાઢ સંકળાયેલા બીજાં બધાં ચક્ર પણ ચાલવા માંડે છે, અને આખું ઘટિકાયંત્ર ચાલુ થાય છે; તેમ યાગચક્રનું એક ચક્ર ચાલવા માંડતાં, એની સાથે ઘનિષ્ઠ રીતે સંકળાયેલા બીજાં બધાં ચક્ર આપામાપ ચાલવા માંડે છે, અને આમુ આપું યાગચક્ર યંત્ર ચાલુ થાય છે. અને ચાલુ થયેલું ઘટિકાયંત્ર જેમ અમુક દિશા લાણી જ ગતિ કરે છે, તેમ આ ચાલુ થયેલું પ્રવૃત્તચક્ર યંત્ર પણ સાધ્ય એવી સિદ્ધદશાની દિશા લાણી જ પ્રગતિ કરે છે. દાખલા તરીકે:—

'અહિંસા' યાેગ આત્માથી સ્પર્શવામાં આપતાં, અહિંસામાં પ્રવૃત્તિ કરતાં, તેની સાથે સત્યાદિ બીજા યાેગ પણ સ્પર્શાઇ જાય છે, ચાલુ થઇ જાય છે; કારણ કે તે સત્યાદિ પણ અહિંસાના આંગભૂત સંરક્ષક હાેઇ, તેનું પાલન થતાં અહિંસાનું પણ

અહિંસાદિની પાલન થાય છે, અને ભંગ થતાં અહિંસાના પણ ભંગ થાય છે. (૧) સંકલના કારણ કે અહિંસા એટલે રાગ-દેષ-માહાદિ વિભાવથી આત્મસ્વરૂપનું હિંસન ન થવા દેવું, ઘાત ન થવા દેવી, તે છે. અને પર વસ્તુને પાતાની

કહેવી તે અસત્ય છે, તે પણ આત્મ સ્વરૂપની ઘાત હોવાથી સાચા અહિંસક કરી વદે જ નહિં. પર વસ્તુનું અપહરણ કરતું તે ચારી છે, તે પણ સ્વરૂપની હિંસા હાવાથી અહિંસક કદી કરે જ નહિં, પરવસ્તુ પ્રત્યે વ્યક્ષિચરણ કરી તેના આ<sup>વ્ર</sup>ક્ષેષ કરવા, છેટલું તે પણ સ્વ-રૂપનું હિ'સન હાઇ અહિ'સક કદી કરે જ નહિં. પર વસ્તુનું પરિગ્રહણ પણ મૂચ્છી-મમ-ત્વરૂપ હાઇ આત્મસ્વરૂપની ઘાત છે, માટે ખરેખરા અહિંસક તે પરિગ્રહને ગ્રહે જ નહિ. આમ જે અહિંસક હાય તે સત્યાદિ અવશ્ય પાળે જ, અને સત્યાદિ પાળે તે જ સાચા અહિંસક હાય. જે અહિંસક હાય ते અસત્યાદિ સેવે જ નહિં, અને જે અસત્યાદિ સેવે તે અહિંસક હાય જ નહિં. આમ અહિંસા-સત્યાદિની પરસ્પર અવિનાભાવ સંબંધરૂપ વ્યાપ્તિ છે. એટલે અસત્યાદિ સ્વરૂપના ભંગ કરતાર હાવાથી અહિસાના ભંગ કરતારા હાય છે, માટે અહિંસક યાંગી તેને વર્જે જ છે. (૨) તેમ 'સત્યા' યાંગને જે શહે છે, તે કદી પર વસ્તુને પાતાની છે એમ કહે જ નહિં, સત્ને અસત અને અસત્ને સત્ કદી કહે જ નહિં, પણ સદાય સત્ને સત્ ને અસત્ને અસત્ જ કહે. એટલે રાગાદિથી स्वइपनी घात करवाइप हिंसा करवी ते असत् हावाधी, सत्वाही ते कही आयरे क नहिं. ने आयरे ते। ते सत्वाही नथी. पर वस्तुना अपहरखाउप अहत्ताहान ते हरे नहिं, કારણ કે તેમ કરલું તે સત્ના ભંગરૂપ છે. સ્વરૂપ છેાડીને પરવસ્ત પ્રત્યે વ્યભિચાર-સં<sup>પ્ર</sup>લેષ તે કરે નહિં, કારણ કે તે સત્ વસ્તુના ત્યાગ કરવા બરાબર છે. પારકી વસ્તુ પ્રત્યે આત્મન ભુહિરૂપ મૂચ્છો કરીને તે પરિશ્રહ શહે જ નહિં, કારણ કે તેમ પારકી વસ્તુ પચાવી પાડવાનું કરવું તે હડહડતું અસત્ય છે. તે જ પ્રમાણે અસ્તેય આદિ માટે સમજી લેવું. ( જાએ! કાવ્ય, પૃ. ૧૦૬, ૧૦૭ )

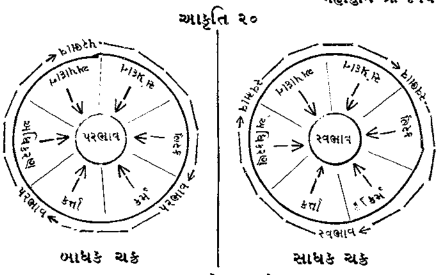
આ પ્રકારે આત્માપયાગથી સાચા ભાવથી એક પણ યાંગ શુદ્ધપણ સ્પર્શાતાં, અન્ય યાંગ તેની સાથે સંકલિત હોવાથી આપું ચાંગચક આપાંઆપ ચાલુ થઇ જાય છે. આવી આ પ્રવૃત્તયાંગચકની ભારી ખૂબી છે. આ ચાંગરૂપ પારસમિણિના કાઇ એક દેશે સ્પર્શ થતાં, આખાં આત્મા ચાંગમય બની જાય છે! આ યાંગરૂપ 'જાદ્ધઇ લક્કડી' (magic wand) આત્મા પર કરતાં, આત્મામાં કાઇ અજબ ફેરફાર થઇ જાય છે! આ ચાંગ-પરમામૃતની અંજલિ છાંટવામાં આવતાં તેની જાદ્ધઇ સંજવની અસર આત્માની નસેનસમાં-પ્રદેશે પ્રદેશમાં પ્રસરી જાય છે!

આમ આ પ્રવૃત્તચક્કસાધક યાગીનું યાગ-સાધક ચક એકદમ ચાલુ થઇ જાય છે. જે ચક્ક પૂર્વ આત્મસ્વરૂપના ભાન વિના આધક થઇને પ્રવર્તતું હતું, વિપરીતપણ્-હલટ હધું (anti-clockwise) ચાલતું હતું, 'વામમાર્ગી'—આકે માગે

પડ્કારક ચાલનારું ઘતું હતું, તે હવે આત્મસ્વરૂપનું ભાન આવ્યે સાધક થઇને ચક્રના પલટા પ્રવર્ત્ત છે, અવિપરીતપણે સુલડું સીધું (clockwise) ચાલવા માંઢે છે. 'દક્ષિણમાર્ગી'–અનુકૂળ થઇને પ્રવર્તે છે. કર્ત્તા, કર્મ, કરણ, અપાદાન,

संप्रदान अने अधिकरण के षट् अरु अक् के पूर्व आत्म-णाधक्रपे के वासतुं हतुं, તે હવે આત્મ-સાધકપણે ચાલવા માટે છે પૂર્વ જે કર્તા પરભાવના થતા હતા. કર્મ પરભાવ-વિભાવરૂપ કરતા હતા, કરણ પરવસ્તુનું પ્રયાજતા હતા, ગ્રહણરૂપ સંપ્રદાન પરનું કરતા હતા, ત્યાગરૂપ અપાદાન સ્વનું કરતા હતા, અને અધિકરણ પણ પરવસ્તુમાં **इरती हती; तेने जह दे हवे ते इर्ता स्वलावनी धाय छे, इर्म स्वलाव३५ इरे छे, इर**णु આત્મસ્વભાવનું પ્રયોજે છે, શહ્લારૂપ સંપ્રદાન આત્મભાવનું કરે છે, ત્યાગરૂપ અપાદાન પરભાવનું કરે છે, અને અધિકરણ આત્મવસ્તુમાં કરે છે. અત્રે આત્મ દ્રવ્ય એ જ કર્ત્તા છે, નિજ આત્માની સિદ્ધિ-સિદ્ધતા એ કાર્ય-કર્મ છે, ઉપાદાન-પરિણામમાં પ્રયુક્ત તે કરણપણું છે, આત્મસંપત્તિનું દાન તે સંપ્રદાનપણું છે,-કે જેમાં દાતા પાત્ર ને દેય એ ત્રણ લાવની અલેદતા થાય છે; સ્વ-પરતું વિવેચન-વિવેક કરવા તે અપાદાન છે. અને સકલ પર્યાયના આધાર તે અધિકરણ છે. આમ અનાદિ એવા બાધક કારક ભાવ નિવારવા માટે તે સાધકતાને અવલંગી તે સમારી લે છે–સુધારી લે છે. એટલે પૂર્વે જે પરના કર્ત્તા, પર કર્મ, પર કરણ વહે, પર અર્થ, પર થકી, પરમાં રહીને કરતા હતા, તે હવે સ્વ આત્માના કર્ત્તા, સ્વલાવ કર્મને. સ્વલાવ કરણ વહે. સ્વલાવ અર્થે. સ્વ થકી, સ્વમાં રહીને કરે છે. અર્થાત્ આત્મા, આત્માને, આત્માથી, આત્મા અર્થે, આત્મા થકી, આત્મામાં સાધે છે. अहमा अहमानं आत्मना आत्मने आत्मन: आत्मनि साधयति । આ પ્રમાણે તે સાધક એવા કારક વડ્ક વહે આત્મગુણની સાધના કરે છે.

" મિક્રિનાથ જગનાથ અરાષ્ટ્રયુગ ધ્યાઇએ રે, શુદ્ધાતમ પ્રાગ્રભાવ પરમપદ પાઇએ રે; સાધક કારક ષદ્ક કરે શુણુ સાધના રે, તેહી જ શુદ્ધ સ્વરૂપ થાય નિરાખાધના રે. ૮૯ કર્તા આતમ દ્રવ્ય, કારજ નિજ સિદ્ધતા રે, ઉપાદાન પરિણામ, પ્રશુક્ત તે કરણતા રે; આતમ સંપદ્દાન, તેહ સંપ્રદાનતા રે, દાતા પાત્ર ને દેય, ત્રિભાવ અભેદતા રે. સ્વ-પર વિવેચન કરણ, તેહ અપાદાનથી રે, સકલ પર્યાય આધાર સંબંધ આસ્થાનથી રે; આધક કારક લાવ, અનાદિ નિવારવા રે, સાધકતા અવલંબી, તેહ સમારવા રે....તેહ. મહાસનિ શ્રી દેવચાંદ્રજી



ચાર પ્રકારના યાગી : કાષ્ટ્રક ૧૬

| નામ                              | ગાત્ર યાગી                             | કુલ યાેગા                                                                  | પ્રકૃત્તચક્ર યેાગી                                                                                     | ( નિષ્પન્ન ) સિદ્ધ યેાગી        |
|----------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| વ્યાપ્યા                         | ભૂમિભવ્ય આદિ,<br>નામધારી               | યાં પી કુલમાં જન્મેલા,<br>અથવા યાગીધર્મને<br>અયુત્રસરનારા                  | જેતું અહિંસાદિ<br>યાગચક્ર પ્રવૃત્ત છે,<br>ચાલવા માંદ્રયું છે.                                          | केते थे।ग निष्पल-सिद्ध छे.      |
| લક્ષણ                            | યથાયાેગ્ય<br>ગુર્સુવિહીન,<br>નામધારી.  | સર્વંત્ર અદેધી,<br>ગુરુ-દેવ-દિજ પ્રિય,<br>દ્યાળુ, વિનીત,<br>બાધવત, યતેદિય. | ઇશ્છાયમ-પ્રવૃત્તિયમ<br>પામેલા, સ્થિરયમ-<br>સિદ્ધિયમ અર્થી.<br>શુશ્રુષાદિ ગુણસુક્ત,<br>અવંચક ત્રયયુક્ત. | યાગસિહિતે પામેલા<br>સમર્થ યાગી. |
| આ ગ્ર <b>ંથના</b><br>ચાગ્યાયાગ્ય | સ્મયે(સ્વ                              | યેાગ્ય                                                                     | યેાગ્ય                                                                                                 | સ્પૃયે(૦૫                       |
| <b>३</b> १२७१                    | યેત્ગ્યતારહિતપણું<br>યેત્ગ્યતાની અસિહિ | યથાયે!ગ્યપણું                                                              | યથાયે(સ્યપણું                                                                                          | સિદિભાવ પ્રાપ્તપણું             |

આમ બાધક દિશામાંથી ક્ર્રીને પટ્ કારક ચક સાધક દિશામાં ચાલવા લાગે છે, એટલે પછી ચાલુ થયેલ ઘટિકાયંત્ર જેમ અમુક દિશા લાણી જ ગતિ કરે છે, તેમ આ ચાલુ થયેલું—પ્રવૃત્ત થયેલું યેાગચક—યંત્ર પણ સાધ્ય એવી સિદ્ધ દશાની સાધ્ય દિશા લિણી જ પ્રગતિ કર્યા કરે છે. વળી એક વખતે ચલાવવામાં લાણી પ્રગતિ આવેલું યંત્ર—ચક્ર ઉત્તરાત્તર વધારે ગતિવેગને (Velocity) પકડતું જાય છે, તેમ આ યાગ—ચક્ર એક વખત બાવથી પ્રવૃત્ત કરવામાં આવતાં પછી ઉત્તરાત્તર વધારે પ્રગતિરૂપ ગતિને પામતું જાય છે, ઉત્તરાત્તર વધુ ને વધુ સંવેગ પામી ચઢતી ચઢતી યાગ—બૂમિકાઓને સ્પર્શતું જાય છે, એટલે ઉત્તરાત્તર ચઢતા પરિ- શામ થતા જાય છે, ઉત્તરાત્તર આત્માપયાગ જાયતિ વધતી જાય છે.

અને આ અહિંસાદિ પાંચ યમની શુહિની તરતમતાના કારણે તેની ચાર કક્ષા—ચાર ભૂમિકાઓ કહેવામાં આવી છે—ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિર્યમ અને સિદ્ધિમ. અહિંસાદિની ઉત્તરાત્તર અધિકાધિક શુહિની માત્રા (Degree) પ્રમાણે આ વિભાગ પાડ-વામાં આવ્યા છે. એક ને એક અહિંસાની શુહિ અંશ પ્રમાણે આમ ચાર કાર્ટિ હોય છે. જેમ ઉષ્ણતા અંશ (Degree) પ્રમાણે શરીરની ઉષ્ણ દશામાં કેર પડે છે, તેમ આત્મ-શુહતાના અંશ પ્રમાણે આત્માની અહિંસાદિ યોગદશામાં કેર પડે છે. અહિંસાદિ યમની આ ચાર કાર્ટિમાંથી આ પ્રવૃત્તચક્ર યાગીને પ્રથમની એ-ઇચ્છાયમ ને સ્થિરયમ, તા પ્રાપ્ત થઇ ચૂકી હોય છે, અને બાકીની એ કાર્ટિ પ્રાપ્ત કરવાના—સ્પર્શવાના તે અત્યંત અથીં હોય છે, તીન અભિલાષી હોય છે. અને તે માટેના તેમના સત્ પુરુષાર્થ સદાય ચાલુ જ હાય છે, એમનું 'પ્રવૃત્ત ચક્ર' નિરંતર પ્રવૃત્ત જ હાય છે. આમ થવાનું કારણ તેઓની સદ્ધાય પ્રવૃત્તિ છે, સત્સાધન પ્રત્યેની સત્પુરુષાર્થશીલતા છે. એટલે તેઓ સત્ ઉપાયમાં તીન સંવેગથી, અત્યંત અદમ્ય ઉત્સાહથી, પૂર્ણ ઉછરંગથી પ્રવૃત્ત જ હોય છે, રઢ લગાડીને મંડી પડયા જ હાય છે, ( જીએ પૃ ૧૫૪)

અને આમ તેઓ સદુપાયમાં સતત પ્રવૃત્ત હોય છે, તેથી જ તેઓ શુશ્રૂષા આદિ આઠ બુદ્ધિગુણથી સંપન્ન હોય છે. તે આ પ્રકારે: (૧) શુશ્રુષા–તત્ત્વશ્ર્વણની અંતરંગ તીવ્ર; ઇચ્છા.

જેમ કાઇ તરુણ, સુખી અને રમણીથી પરિવરેલા પુરુષ કિન્નર ગીત શુશ્રુપાદિ સાંભળવાને ઇચ્છે, તેના કરતાં અને કગણી ઉત્કટ ઇચ્છા-તલસાટ તત્ત્વ આઠ ગુણુ સાંભળવા માટે આ સુમુક્ષુને હોય. આવી શુશ્રુષા જ બાધપ્રવાહની સરવાણી છે, આવી શુશ્રુષા ન હોય તેા સાંભળ્યું તે સ્થલ કૂપ સમાન થઇ પડે છે,

અથવા ઉંઘતા રાજા કથા સાંભળતા હાય તેના જેવું થઇ પડે છે. (૨) શ્રવણુ-આવી સાચી શુશ્ર્ષા-સાંભળવાની તીવ્ર ઇચ્છા હાય, તા જ પછી સાચું શ્રવણ થાય છે. આ શ્રવણ એટલે કર્ણમાં માત્ર શબ્દ અથડાવા તે નથી, પણ આત્માદ્વારા અર્થ અનુસંધાનપૂર્વક સાવધાનતા વાળું શ્રવણ તે સાચું શ્રવણ છે. આદી તો એક કાનેથી ખીજે કાને કાઢી નાંખ્યા જેવું થાય

છે! 'કથા સુલ્ફી સુલ્ફી ફૂટ્યા કાન, તાય ન આવ્યું ખ્રદ્ધાત્રાન.'(3) ગ્રહણ—પ્રવશુ થયા પછી બ્રહ્મલું થાય છે. જે સાવધાનપણે ઉત્કટ તલસાટથી બ્રવ્યું કર્યું, તેનું અર્થ ગ્રહ્મલું થાય છે. (૪) ધારણુ—બ્રહ્મલું પછી તેનું ધારણુ—અવધારણ થાય છે. તેના સંસ્કારનું ચિત્તમાં ટકી રહેલું—અવિચ્યુત રહેલું તે ધારણું છે. (૫) વિજ્ઞાન—ધારણ પછી વિજ્ઞાન-વિશેષ જ્ઞાન થાય છે, વિશેષ એાધ થાય છે. ઉત્તરોત્તર દેઢ સંસ્કારથી પ્રાપ્ત એાધ ખળવાન્ અનેતા જાય છે. (૨) ઇહા—વિજ્ઞાન—એાધ પછી ઇહા-ચિંતન, શંકા સમાધાન, તર્ક વગેરે થાય છે. (૯) અપોહ—ઇહા પછી અપોહ થાય છે. શંકા—સંદેહનું નિરાકરણુ થાય છે, બાધક અંશનું નિરાકરણું દ્ર કરવાપણું થાય છે. (૮) તત્ત્વાલિનિવેશ—અપોહ થયા પછી, સર્વ તર્કનું નિરાકરણું થયા પછી તત્ત્વવિનિર્ણય થાય છે, એટલે તત્ત્વમાં અભિનિવેશ—દઢ નિશ્વયરૂપ પ્રવેશ થાય છે, તત્ત્વ નિરધાર થાય છે. આવા આ અઠ શુણ્થી યુક્ત આ પ્રવૃત્તચક ચાંગી પુરુષા હોય છે. તથા—

### आद्यावश्चकयोगाप्त्या तदन्यद्वयलाभिनः। एतेऽधिकारिणो योगप्रयोगस्येति तद्विदः॥ २१३॥

આઘ અવંચક યાગથી, અન્ય અવંચક પ્રાપ્ત; યાગ્ય આ યાગ પ્રયાગના, કહે યોગીએા આપ્ત. ૨૧૩.

અર્થ:--પહેલા અવંગક યાગની પ્રાપ્તિથી તેનાથી અન્ય છે અવંચકના લાભ પામેલા એવા તેઓ ઢાય છે. એએ! આ યાગપ્યાગના અધિકારીએ! છે, એમ યાગવિદા વદે છે.

#### વિવેચન

તથા હેતુભૂત એવી આદા આવસંક યોગની પ્રાપ્તિથી તેઓ તેનાથી અન્ય એવા એ અવંચકના-ક્રિયા અવંચક ને ફલ અવંચકના યોગના લાભ પામેલા હોય છે. તેની અવંધ્ય-અમાઘ-અચૂક ભવ્યતાયાં તેઓ એવા સ્વરૂપવાળા હાય છે. એએ આ યોગ-પ્રયોગના અધિકારીઓ છે, એમ તે યોગના જાલનારાઓ કહે છે.

ઉપરમાં **પ્રવૃત્તચક્ક** યાગીના એ લક્ષણ કહ્યા-(૧) પ્રથમ યમદ્રયના લામ પામેલા, (૨) ખાકીના યમદ્રયના અર્થી. અડ્ડી તેતું ત્રીનાં લક્ષણ કહ્યું છે:-આદ્ય અવંચક યાગની

वृति—आद्यावञ्चकयोगान्त्या—हेतुलूत એવી आद्य अवंश्वड थे।शनी प्राप्ति थडी, तद्त्यद्वय-ठाभिन:—तेनाथी अन्य द्वना खाली, डिशाअवंश्वड-इद्यावंश्वड ओ भेने। खाल धरावनारा,—तेनी अवंश्व लव्यताथी ओवं सूत, ओवा स्वइ्पवाणा तेओ, शुं? ते। हे—अधिकारिण: —अधिकारिण: —अधिकारिण: डिना ? ते। हे—योगप्रयोगस्य—अधिकृत ओवा थे।शप्रयोगना,-इति-ओम, तद्विदः—तेना व्यल्डाही, थे।शिविद्दे हे छे,—ओम शेष छे. અર્થાત્ યાગાવાં અકની પ્રાપ્તિને લીધે તેઓને બીજા છે અવાં ચક યાગતાં —કિયા અવાં ચક ને કલ અવાં ચકની પ્રાપ્તિ થયેલી હોય છે; કારણ કે તે યાગાવાં ચકની એવી અવાં ઘન અમાઘ—અચૂક લવ્યતા હોય છે, તથાપ્રકારની યાગ્યતા હોય છે કે આ બીજા છે અવાં ચકની પ્રાપ્તિ હોય જ. (આ યાગાવાં ચક, કિયાવાં ચક અને ફ્લાવાં ચકનું સ્વરૂપ નીચે કહેવામાં આવશે. તેમજ જાઓ પૃ. ૧૫૮ થી ૧૬૪). અને આ પ્રવૃત્તાચક યાગીને તો આદ્ય અવાં ચક યાગની પ્રાપ્તિને લીધે, બાકીના બે ક્રિયા—ફ્લ અવાં ચક યાગના લાલ પ્રાપ્ત થઇ ચૂક્યો હોય છે. એટલે તે યાગ—ક્રિયા—ફલ એ ત્રણ અવાં ચક યાગથી સાંપન્ન હોય છે. અને આમ જેને આ અવાં ચક્ત્રયના લાલ થયેલા છે, જેને ઇચ્છાયમ ને પ્રવૃત્તિયમની પ્રાપ્તિ થઇ ચૂકી છે, અને જે સ્થિરયમ ને સિદ્ધિયમની પ્રાપ્તિ ઇચ્છી તેના સદુપાયની પ્રવૃત્તિમાં રહ લગાકીને મંકી પડ્યા છે,—એવા આ પ્રવૃત્તાચક યોગીઓ આ યોગ પ્રયોગના આધકારીઓ છે. એમ યોગના જ્ઞાતા પુરુષા—યોગવિદા વદે છે.

આ યેલ ખરેખર! મહામચાંગ છે, એક લાેકાત્તર કાંઢિના માટા અખતરા (Great & grand experiment) છે. કારણ કે તે જો સવળા ઉતરે તાે ખેડા પાર થઇ જાય,-જીવનું કલ્યાણ કલ્યાણ થઇ જાય, અને અવળા પડે તાે

ચાય, મહા મહા વહું તાલું કરવાનું વહું હાય, મન અવના વહું તા ચાગ-મહા- જીવનું નાલડું ડૂળી જાય! મહદ વસ્તુની હીન ઉપયોગરૂપ આશાતનાથી પ્રયોગ અકલ્યાણ થઇ મહાહાનિ થાય,-વિજ્ઞાનના પ્રયોગની પેઠે. વિજ્ઞાનના પ્રયોગ જો તેની વિધિના જાણ યોગ્ય વિજ્ઞાનીના હાથે થાય તા તેમાંથી

ચમત્કારિક પશ્ચિમ આવે; પદ્ય વિધિથી અજા અચાગ્ય અજ્ઞાનીના હાથે થાય તો તેમાંથી ઊલડું હાનિકારક પરિદ્યામ આવે અને કદાચ પાતે પદ્ય કડાકાખંધ ઊડી જાય! તેમ આ ચાગિવજ્ઞાનના પ્રચાગ જો વિધિજ્ઞાતા યાગ્ય જ્ઞાની ચાગીના હાથે થાય, તો તેમાંથી પરમ ચમત્કારિક પરિદ્યામ આવે; પદ્ય વિધિથી અનિભજ્ઞ—અજા અયાગ્ય અજ્ઞાનીના હાથે થાય, તો તેમાંથી ઉલડું અનિષ્ટ પરિદ્યામ આવે, અને આત્મનાશ પદ્ય ચાય! વર્ત્ત માનમાં મહાશક્તિસંપન્ન અદ્ય ઑમ્બનું (Atom-Bomb) રહસ્ય (વિ+જ્ઞાની) વિપરીત જ્ઞાનવાળા અર્થાત્ પરમાર્થથી અજ્ઞાન વિજ્ઞાનીઓના અયોગ્ય હાથમાં આવી પડેયું હોવાથી જગતને કેટલી હાનિ થયેલી છે તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. તેમ આ પરમશક્તિસંપન્ન ચોગ-રહસ્ય પદ્યું જો અયોગ્ય જનના—અયોગીના હાથમાં આવી પડે, તો કેટલી અપી હાનિ થાય તે સહેજે સમજી શકાય છે. જેમ જડવાદનું વિજ્ઞાન 'વાંદરાને નીસરણી અતાવવા જેવું' વિપરીતપદ્યે પરિદ્યુમતાં જગતને મહાઅનર્થકારક થઇ પડે છે, તેમ અધ્યાત્મવાદનું વિજ્ઞાન અનધિકારી જીવને 'મર્કટને મદિરાપાનની પેઠે' વિષમપદ્યો પરિદ્યુમતાં મહાઅનર્થકારક થઇ પડે છે! એક ને એક વસ્તુમાંથી તેના ઉપયોગ પ્રમાણે છેર કે અમૃત નીકળે છે! તેમ યોગ-પ્રયોગના સદુપયાગયી અમૃત નીકળે ને દુરુપયોગથી એર કે અમૃત નીકળે છે! તેમ યોગ-પ્રયોગના સદુપયાગયી અમૃત નીકળે ને દુરુપયોગથી એર નીકળે! માટે આ યોગ પ્રયોગરૂપ જઅરજસ્ત અખનરા (Grand experiment)

અજમાવવા માટે ચાેગ્ય અધિકારી જ હાવા જોઇએ; અને તે અધિકારી અત્રે કહ્યા તે મહાન્ લક્ષણ-યાેગ્યતાવાળા કુલચાેગી ને પ્રવૃત્તચક્ર યાેગીઓ છે.

વળી કાચા પારા પચાવવા જેમ સહેલા નથી, અને જીરવવાની શક્તિ વિના ઉલટા કૂટી નીકળે છે, તેમ આ ચાગ-પ્રચાગરૂપ પારા પચાવવા સહેલા નથી, અને તે પચાવવાની તાકાત ન હાય તા ઉલટા અનર્થરૂપે ફૂટી નોકળે છે! અથવા પોષ્ટિક ચાગ-રસાયન રસાયન પચાવવું જેમ સહેલું નથી, અને તેના પ્રચાગ મંદાશ્વિવાળા અનિધકારી દુર્ળળ મનુષ્ય પર કરવામાં આવે, તા તે તેને ભારે પડી જાય છે, અને વિપરીત પરિણામ આપે છે, તે એટલે સુધી કે તેના પ્રાથ, પણ હરે છે; પણ જે ચાગ્ય જઠરાશ્વાળા અધિકારી પર તેના પ્રચાગ કરવામાં આવે તા તેને આરાચ આપી દીર્ઘાયુ બહે છે; તેમ આ ચાગ-રસાયનના પ્રચાગ કરવામાં આવે તો તેને આરાચ જળાપ પર કરવામાં આવે તો તે તેને પચતું નથી, અને ઉલટું તેનું મિશ્યા અભિમાનરૂપ અજા ઉપજાવી અનર્થકારી થઇ પડે છે, યાવત શાવ-પ્રાણ હરણુર્પ ભાવમૃત્યુ કરે છે; પણ જો ચાગ્ય ઉદ્દીમ શક્તિસંપન્ન ચાગી પુરુષરૂપ અધિકારીને આપવામાં આવે તો તે તેને ખરાબર પચે છે, અને ભવરાગના નિર્મૂળ નાશ કરી અજરામરણુપશું આપે છે.

(૧) શસ્ત્ર પકડતાં પણ ન આવડતું હાય એવા આલના હાથમાં જો શસ્ત્ર આપવામાં આવે, તા તે ઉલટું તેનું જ ગળું કાયનારૂં થઇ પડી ભક્ષણ કરનાર જ થઇ પડે છે; પણ ચાગ્ય શસાજ્ઞ સુભટના ઢાયમાં તે રક્ષણ કરનાર xથાય છે. તેમ આ યાગ પ્રયોગ પણ જો અનુધિકારી અનિભિજ્ઞ અજાણ એવા બાલજીવના દુર્ગૃહીત શસ્ત્રાદિનં હાથમાં આપવામાં આવે, તેા દુર્ગુદ્ધીત હેાવાથી, તેનું જ અડક્યાણરૂપ ભક્ષણ કરનાર થઇ પડે; અને જો યાગ્ય સત્ત યાગાધિકારીના ઢાથમાં દ્રષ્ટાંત આવે, તે! સુગૃદ્ધીત થવાથી, તેનું ભવભયમાંથી રક્ષણ કરનાર થઇ પડે. (૨) અથવા અભિને જો ખરાખર ન પકડયા હાય તા દઝાડી દે, તેમ યાગામિના પ્રયાગ જો ખરામર-વિધિથી ન પકડયો હાય, દુર્ગુ હીત હાય તા ભવભ્રમણ-તાપથી દઝાડી દે! (3) અથવા વ્યાલ-સાપ જો દુર્ગુ હીત હાય ઉધા પૂંછડેથી પકડયા હાય તો તે પકડ-નારને જ હંસ મારી મૃત્યુ નીયજાવે છે, તેમ યોગ-પ્રયોગ પણ જો દુર્ગ હીત હોય તો લાવહેત થઇ પડી ભાવ-મૃત્યુ નીપજાવે છે. શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરિજીએ શ્રી યાેગિબિન્દુમાં કહ્યા પ્રમાણ શ્રામણય-શ્રમણપણું જો દુર્ગું હીત હાય તા અનંત સંસારતું કારણ થઇ પડે

આમ સર્વથા આ ચાેગ-પ્રયોગ ચાેગ્ય એવા ચાેગી પુરુષના ઢાથમાં જ મૂકવા

છે, તેમ ચાગ-પ્રયોગ જો દુર્ગુ હીત હાય તા અનંત ભવલ્લમણનું કારણ થઇ પડે છે!

<sup>× &</sup>quot; अत पव च रास्नाग्निव्यालदुर्महसन्निमः। श्रामण्यदुर्महोऽस्वन्तःशास्त्र उक्तो महात्मभिः॥ " ये।गिभिंह, १४८.

યાગ્ય છે, અને એના પર જ અજમાવવા યાગ્ય છે, અને સુગૃદ્ધાંત જ કરવા યાગ્ય છે, નહિંતો ઊલટા આશાતના-સિન્દિબ્યામાહ-ચમત્કાર દર્શન આદિ કારશે સગહીત મહાઅનર્થકારક થઇ પડવાના પ્રેપ્રા લય છે. ચાગભ્રષ્ટતારૂપ યાગપ્રયોગ અધ: પતન કરનારા થઇ પડવાના પ્રત્યેક સંભવ છે. એટલા માટે અહીં આવા ઉક્ત લક્ષણવાળા ચાેગીઓને જ આ ચાેગપ્રચાેગના અધિકારી કહા છે. રાજ્યાસન પર જેમ યેાગ્ય રાજગુણુસંપન્ન પુરુષજ બિરાજવા યાેગ્ય છે, તેમ આ ચાેબરાજ્યાસન પર પણ ચાેગ્ય ચોગી ગુણસંપન્ન ચોગી પુરુષ જ બિરાજવા ચોગ્ય છે. છતાં જો કાઇ અયોગ્ય-અયોગી તેના પર ચઢી એસવાની ઘુષ્ટતા-ધીઢાઇ કરે, તાે તે-' ફિર-સ્તાઓ જ્યાં પગ મૂકતાં ડરે છે, ત્યાં મૂર્ખાએ કસી જાય છે,' 'Fools rush in where angels fear to tread, '-તેના જેવું જ ચેષ્ટિત કરે છે! માટે ઉક્ત કુલચાર્ગી ને પ્રવૃત્તચક્ક **યાગીઓ** જ અહીં અધિકારી છે, એમ યાગના અનુ**લવી જ્ઞા**ની યોગી યુરુષાનું કથન છે. આ યોગીઓમાં પણ કેનિષ્ટ, મધ્યમ ને ઉત્તમ પાત્ર પણ હાય છે,-જેના લક્ષણ લાક્ષણિક રીતે પરમ યોગી શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ તેમના છેલ્લા અમર કાવ્યમાં આ પ્રકારે ભાષ્યા છે:-

"મંદ વિષય ને સરળતા, સહ આજ્ઞા સુવિચાર;
કરુણા કામળતાદિ ગુણ, પ્રથમ ભૂમિકા ધાર.
રાક્યા શબ્દાદિક વિષય, સંયમ સાધન રાગ;
જગત ઇષ્ટ નહિં આત્મથી, મધ્ય પાત્ર મહાલાગ.
નહિં તૃષ્ણા જીવ્યા તણી, મરહ્યુ યોગ નહિં ક્ષાલ;
મહાપાત્ર તે માર્ગના, પરમ યોગ જિતલાલ "—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજ.

ઉપન્યસ્ત **યમા**દિનું સ્વરૂપ કહે છે.

इहाहिंसादयः पश्च सुप्रसिद्धा यमाः सताम्। अपरिग्रहपर्यन्तास्तथेच्छादिचतुर्विधाः॥ २१४॥

અહીં અહિંસાદિ યમા, પ્રસિદ્ધ પંચ પ્રકાર; અપરિશ્રહ પર્ય'ત તે, ત્યમ ઇચ્છાદિક ચાર ૨૧૪.

चृत्ति:—इह- अहीं, क्षेष्ठमां, अहिंसाद्यः-अहिंसाहि धर्मा, पंच-पंच-संण्याथी, सुम्रास्त्रहाः-सुप्रसिद्ध, सर्वतंत्रसाधारख्पख्यो इरीते, यमाः-यमे।, अपरमाः, धिन्छायमे।, प्रवृत्तियमे।, शिवरयमे।, सिद्धयमे।, अप सतां-संताते, सुनिओते, शुं पर्यति १ ते। हे अपरिग्रहपर्यन्ताः- अपरिग्रह पर्यःतः अपरिग्रह पर्यःतः अपरिग्रह पर्यः स्तयः अपरिग्रह पर्यः यमाः- '' (पातं० २-३०) अहिंसा, सत्य, अरतेय, ध्वस्त्रयर्थं, अपरिग्रह के यमे। छे,-के वयत्यी तथेच्छादिचतुर्विधाः- तथा धन्छा आहि यार प्रधारन।,—प्रत्येक्ष्य धन्छायमं, प्रद्वियमं, रिधरयमं अते सिद्धियमं,

અર્થા:--- અહિંસાદિ અપરિગ્રહ પર્યાત એમ પાંચ થમા સંતાને સુપ્રસિદ્ધ છે. તથા તે પ્રત્યેક યમ ઇચ્છા આદિ ચાર પ્રકારના છે.

#### વિવેચન

અહીં લોકમાં અહિં સા આદિ ને અપરિગ્રહ પર્ય ત પાંચ યમા સંતાને - મુનિઓને સુપ્રસિદ્ધ છે, સર્વતંત્ર સાધારણપણાએ કરીને સારી પેઠે જાણીતા છે; કારણ કે 'અહિં સા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ એ યમ છે, ' એવું વચન છે. તથા આ પાંચમાંથી પ્રત્યેક યમ ઇચ્છા આદિ ચાર પ્રકારના છે: ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિરયમ અને સિદ્યિયમ.

આ અહિંસાદિ પાંચને જેમ યાગ-સાંખ્યાદિ યમ કહે છે, તેમ જૈના તેને 'વત' નામથી આળળો છે, બૌઢો 'શીલ' નામ આપે છે. આમ શબ્દલેદ છતાં અર્થ લેદ નથી, એટલે સુપ્રસિદ્ધ એવા આ પાંચ યમ સર્વતંત્રસાધારે (Common to all religions) હાઇ સર્વમાન્ય છે, સર્વસંમત છે, સર્વદર્શનવાદીઓને મુપરિચિત છે. આવા સુપ્રસિદ્ધને સુપ્રસિદ્ધ કરવા અન્ય પ્રમાણની આવશ્યકતા નથી આ અહિંસાદિનું સ્વરૂપ દ્રવ્યથી અને ભાવથી બન્ને પ્રકારે સમજવા યાગ્ય છે અને સમજ આચરવા યાગ્ય છે. દ્રવ્યથી એટલે બાદાથી, વ્યવહારથી, સ્યૂલપણ, અને આવશી એટલે અંતર્યી, પરમાર્થથી, સૂફમપણે.

અહિંસા એટલે કાઇ પણ જીવની હિંસા ન કરવી તે. 'मा हिंस्यात् सर्वाणि भूतानि' એમ વેદશ્રુતિ છે. અને ' प्रमत्तयोगात्प्राणव्यपरोपणं हिंसा '- પ્રમત્તયોગથી પ્રાણનું હરહું તે હિંસા છે એમ શ્રી તત્ત્વાથે સ્ત્રાનું વચન છે. અર્ધાત્ ઇંદિયાદિ હિંસા-અહિંસા દશ પ્રકારના દ્રવ્ય પ્રાણમાંથી અથવા જ્ઞાન-દર્શનાદિરૂપ આત્માના ભાવ પ્રાણમાંથી કોઇ પણ પ્રાણનું મન-વચન-કાયાના પ્રમાદ યાગથી હરહું તેનું નામ હિંસા છે; તેથી વિપરીત તે અહિંસા છે. આમાં ' પ્રમાદયાગ' શબ્દ ખાસ અગત્યના છે. જો પ્રાણ હરણમાં પ્રમાદ યાગ હાય, તો જ હિંસા છે, નહિં તો નહિં: એટલે કદાચ પ્રાણ હરાયા હોય, પણ મન-વચન-કાયાના પ્રમત્ત યાગ ન હાય તો હિંસા નથી. અને પ્રાણ ન પણ હરાયા હાય, પણ મન-વચન-કાયાના અપ્રમાદ હોય, યતના હાય, જયણા હોય, જેમ અને તેમ સાચા અંતરંગ ભાવથી જીવરક્ષા કરવાની જાળવણીરૂપ યતન (Careful effort) હાય, કાળજી-તકેદારી હાય, તો દ્રવ્ય-પ્રાણ-હરણથી પણ હિંસા લાગતી નથી. અને મન-વચન-કાયાના પ્રનાદ યાગ હાય, જેમ અને જીવરક્ષા કરવામાં છેદરકારીરૂપ (Carelessness) અયત્ન હોય, છેકાળજી હોય, જેમ અને જીવરક્ષા કરવામાં છેદરકારીરૂપ (Carelessness) અયત્ન હોય, છેકાળજી હોય, તો દ્રવ્ય પ્રાણહરણ ન હોય છતાં પણ હિંસા જરૂર લાગે છે.

આ હિંસાથી જે વિપરીત તે અહિંસા છે, એટલે મન-વચન-કાયાના અપ્રમાદ રાખી, યતના કરવી, જયણા કરવી, સાચા લાવથી જેમ બને તેમ જીવરક્ષા કરવાની જાળવણીરૂપ યત્ન કરવો, ઉપયોગ-જાયૃતિ રાખવી તે અહિંસા છે. આમ દ્રવ્યથી હિંસા-અહિંસાના મુખ્ય આધાર પણ લાવથી હિંસા-અહિંસા ઉપર છે:—(૧) દ્રવ્યથી હિંસા ન હાય અને લાવથી પણ ન હાય, તા તે ઉત્કૃષ્ટ અહિંસા છે. (૨) દ્રવ્યથી હિંસા હાય, પણ લાવથી ન હાય, તા તે વેથી કંઇક ઉતરતી ઉચ્ચ અહિંસા છે. (૩) દ્રવ્યથી હિંસા ન હાય પણ લાવથી હિંસા હાય, તો તે અહિંસા નથી, પણ હિંસા જ છે. (૪) દ્રવ્યથી હિંસા હાય, તો તે અહિંસા નથી, પણ નિકૃષ્ટ હિંસા જ છે.—આમ હિંસા-અહિંસાના મુખ્ય આધાર આત્મપરિણામની ઘાત-અઘાત પર છે. રાગદેષાદિ પરિણામથી જયાં આત્માના સ્વભાવમૃત જ્ઞાન-દર્શનરૂપ લાલ-પ્રાણની હિંસા થતી હોય ત્યાં અવશ્ય હિંસા છે; અને તેવા રાગદેષાદિ પરિણામના અલાવે જયાં આત્માના જ્ઞાન-દર્શન લાવ પ્રાણની હિંસા ન થતી હોય, ત્યાં હિંસા નથી. આ નિયમ સર્વત્ર લાગુ પડે છે. (જીએમ પૃ. ૧૦૫ થી ૧૦૭).

જે જેમ છે તેમ બાલવું, સાચું બાલવું તે સત્ય છે; અથવા જેમ છે તેમ વસ્તુ સ્વરૂપ કહેવું તે સત્ય છે. સત્ને સત્ કહેવું, અસત્ને અસત કહેવું તે સત્ય છે; અને અસત્ને સત્ કહેવું, સત્ને અસત્ કહેવું તે અસત્ય છે. અથવા જેવું સત્ય-અમસ્તેય મનમાં હાય, જેવું આચરણમાં હાય, તેવું નિર્દે લ નિષ્કપટ વચન આદિ ઉચ્ચારલું, મન-વચન-કાયાની એકતા દાખવવી તે સત્ય છે. પારકી વસ્તુ અણુદીધી-તેની રજા વગર ન લેવી તે અસ્તેય-અચોર્ય છે. અર્થાત્ પરધનહરણ ન કરવું-ચારી ન કરવી તે અસ્તેય છે. મન-વચન-કાયાથી પ્રદ્યાચર્ય છે મનુષ્યણી, તિર્ય ચિણી કે દેવાંગના સાથે મન-વચન-કાયાથી મેશુનનું અબ્રદ્યાચર્ય છે મનુષ્યણી, તિર્ય ચિણી કે દેવાંગના સાથે મન-વચન-કાયાથી મેશુનનું અબ્રદ્યાચર્ય છે મનુષ્યણી, તિર્ય ચિણી કે દેવાંગના સાથે મન-વચન-કાયાથી મેશુનનું અબ્રદ્યાચર્યનું વર્ષ્ય તે પ્રદ્યાચર્ય છે. ધન-ધાન્ય-ગૃહ-પુત્ર આદિ કાઇ પણ પરિચઢ ન અહેવા તે અપરિગ્રહ છે; કાઇ પણ પોતાની માલીકીની વસ્તુ ન હાવી તે, પાતાનું કંઇ પણ નથી એવું અકિ અનપણ તે અપરિગ્રહ છે. આમ સામાન્યપણ દ્રવ્યથી અહિંસા આદિનું સ્વરૂપ છે.

અને ભાવથી તો (૧) અહિંસા એટલે આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપની હિંસા ન થવી તે. રાગ-દેવ-માઢ વિભાવથી આત્માના સ્વભાવભૂત જ્ઞાન-દર્શનરૂપ ભાવ પ્રાણુની હિંસા થાય છે; આ રાગાદિ વિભાવ પરિણામે કરીને શુદ્ધ આત્મપરિણામની ઘાત ભાવ અહિંસા ન થવા દેવી તે અહિંસા છે. તાત્પર્વ કે-શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપે સ્થિતિ એ જ પારમાર્ધિક-તાત્વિક પરમ અહિંસા છે, અને તે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી આ પ્રકારે ઘટાવી શકાય છે:-(૧) આત્માના ગુણુ બાધકભાવથી રહિતપશ્ શુષ્પરિજ્તિએ પરિજ્ઞમ અને આત્મ દ્રવ્ય અન્ય દ્રવ્યનું અસંગી હોય, આત્મ દ્રવ્યને પરદ્રવ્યના સંગ ન હાય, ને દ્રવ્યથી શુદ્ધ એવી પુષ્ટ અહિંસા છે. (ર) ક્ષેત્રથી સર્વ પ્રદેશમાં પરભાવના પ્રસંગ ન હાય, અને અશરીરી અયાંગી એવા ભાવથી આત્માની અવગાહના અભંગ હાય, તે ક્ષેત્રથી શુદ્ધ એવી અહિંસા છે. (૩) જ્યાં ઉત્પત્તિ-વ્યય ને ધીત્યપે ક્ષે સહિં પરિજ્ઞિત થાય છે, અને જયાં છેદન-યાજનપણું નહિં હાઇ વસ્તુ સ્વભાવને વિષે સમાય છે, –તે કાળથી શુદ્ધ એવી અહિંસા છે. (૪) અનંત શુષ્યુ પર્યાય, તેમજ કારક પરિજ્ઞિત જ્યાં નિજ નિજ પરિજ્ઞિતિએ પરિજ્ઞે છે, તે ભાવથી શુદ્ધ એવી અહિંસા છે. જો કોઇ એક ધામ અહિંસા છે. આમ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી શુદ્ધ એવી અહિંસાનું જો કોઇ એક ધામ હાય, તો પરમ અહિંસકતામય, પરમ દયામય, પરમ કૃપાળુ શ્રી જિતરાજ છે, કારણ કે તે જ સ્વ-પર જીવના રક્ષક એવા તારણ-તરણ જહાજ છે. આમ અહિંસાના ઊંચામાં ઊંચા આદર્શ શ્રી જિન વીતરાગમાં દૃષ્ટ થાય છે.—જેનું પરમ સુંદર હૃદયંગમ સ્વરૂપ મહાત્મા દેવચાંદ્રજીએ આમ સંગીત કર્યું છે:—

" ગુણુ ગુણુ પરિણૃતિ પરિણુમે, ખાધક ભાવવિદ્વીન….પલુછ! દ્વામયી. દ્વામાં અન્યના, શુદ્ધ અહિંસક પીન….ખાહુ જિણંદ દયામયી. ક્ષેત્રે સર્વ પ્રદેશ મેં, નહિં પરસાવ પ્રસંગ….પ્રભુછ! ખાહુ જિણંદ દયામયી. અતનુ અચાગો ભાવથી, અવગાહના અભંગ….પ્રભુછ! ખાહુ જિયાદ વ્યય ઘુવપણે, સહેજે પરિણૃતિ થાય….પ્રભુછ! છેદન યોજનતા નહિં, વસ્તુ સ્વભાવ સમાય….પ્રભુછ! ખાહુ ગુણુ પર્યાય અનંતતા, કારક પરિણૃતિ તેમ….પ્રભુછ! બાહુ ગુણુ માલુ અહિંસક એમ….પ્રભુછ! અહું સ્થક નિજ પર છવેના, તારણુતરણુ જિહાજ…..પ્રભુછ!"—શ્રી દેવચંદ્ર છે.

દ્રવ્ય અહિંસા પણ આ ભાવ અહિંસાની સાધનામાં ઉપકારી થાય છે,–દ્રવ્ય એ ભાવનું કારણ છે માટે તેમજ દ્રવ્ય અહિંસા એ ભાવ અહિંસાનું સ્વાભાવિક પરિણામ પણ છે. આમ બન્નેના પરસ્પર કાર્ય-કારણ સંબંધ છે.

" દ્રવ્ય થકી છ કાયને, ન હશે જેહ લગાર….પ્રભુછ! બાહુવ લાવ દયા પરિણામના, એહી જ છે વ્યવહાર….પ્રભુછ! બાહુવ આતમ મુણ અવિરાધના, ભાવ દયા ભંડાર….પ્રભુછ! સાયિક ગુણ પર્યાયમેં, નવિ પર ધર્મ પ્રચાર….પ્રભુછ!"—શ્રી દેવચંદ્રછ.

(૨) લાવથી સત્ય એટલે પરમાર્થથી-તત્ત્વથી સત્ય વચન વદલું તે. જે વસ્તુ તત્ત્વથી જેમ છે તેમજ કહેવી તે સત્ય છે. સ્વને સ્વ કહેલું, પરને પર કહેલું; સ્વને પર ન કહેલું,

પરને સ્વ ન કહેવું તે સત્ય છે. સત્ને સત્ ને અસત્ને અસત્ કહેવું, લાવથી સત્યાદિ તથા સત્ને અસત્ ને અસત્ને સત્ ન કહેવું તે સત્ય છે. એક શુદ્ધ આતમા સિવાયની કાંઇ પણ વસ્તુ પાતાની નથી, પર વસ્તુ છે, તે પર વસ્તુને પર કહેવી, સ્વ ન કહેવી તે સત્ય છે; પર વસ્તુને સ્વ કહેવી, પર ન કહેવી તે અસત્ય છે. આમ અનાત્મ વસ્તુને આત્મરૂપ કહેવી તે અસત્ય છે; અનાત્મ વસ્તુને આત્મરૂપ કહેવી, તે જ પરમાથ સત્ય છે. આની અત્મરૂપ ન કહેવી ને આત્મ વસ્તુને જ આત્મરૂપ કહેવી, તે જ પરમાથ સત્ય છે. આની પરમ મનન કરવા યોગ્ય તાત્વિક મીમાંસા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર છેએ આ પ્રકારે પ્રકાશી છે:—

"પરમાર્થ સત્ય એટલે આત્મા સિવાય ળીજો કાઇ પદાર્થ આત્માના થઇ શકતો નથી એમ નિશ્વય જાણી બાલવામાં વ્યવહારથી દેહ, સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, ધન, ધાન્ય, ગૃહ આદિ વસ્તુઓના પ્રસંગમાં બાલતાં પહેલાં એક આત્મા સિવાય બીજાં કાંઇ મારું નથી; એ ઉપયોગ રહેવા જોઇએ. અન્ય આત્માના સંબંધી બાલતાં આત્મામાં જાતિ, લિંગ, અને તેવા ઉપચારિક લોદવાળા તે આત્મા ન છતાં માત્ર વ્યવહાર નયથી કાર્યને માટે બાલાવવામાં આવે છે; એવા ઉપયોગપૂર્વક બાલાય તો તે પારમાર્થિક ભાષા છે, એમ સમજવાનું છે. " ઇત્યાદિ. ( બુઓ )— શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક પઠપ.

(3) પર વસ્તુનું અપહરણ-ચારી ન કરવી તે પરમાર્થથી અસ્તેય છે. એક શુદ્ધ આત્મા સિવાય બીજું કાંઇ પણ પરમાણુમાત્ર પણ પાતાનું નથી, પારકું છે. તે पर वस्तुनुं श्रद्धा अस्तुं ते यारी छे-अहत्ताहान छे, ते न अस्तुं ते अस्तिय छे. परकाव-વિભાવ પરિષ્ણામ તે ચારી છે, તે ન કરવા તે અસ્તેય છે. આ પરસાવ-વિભાવરૂપ **સાવ**-ચારી જે કરતા નથી, તે પર દ્રવ્યહરણરૂપ ક્ષદ્ર દ્રવ્ય-ચારી તા કરે જ કેમ ? (૪) પ્રક્રામાં અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં વિચરલું-રમણ કરવું તે ભાવશી ખ્રહ્મચર્ય છે. અખ્રદ્યમાં, અનાત્મમાં, પર વસ્તુમાં વિચરવું -રમણ કરવું તે અબ્રહ્મચર્ય, અથવા વ્યક્તિચાર, અથવા પર વસ્તુના સ<sup>. દ્ર</sup>લેષરૂપ મૈશુન છે, દૈત છે. પર વસ્તુમાં વિચરવું છેાડી, વ્યભિચાર ત્યજી, પરભાવના સ્પર્શ પરિહરી, શુદ્ધ અદૈત એવા આત્મામાં રમનું તે બ્રહ્મચર્ય છે. આવા ભાવ બ્રહ્મચર્ચની સિદ્ધિમાં દ્રવ્ય બ્રદ્મચર્ચ ઉપકારી થાય છે, અને દ્રવ્ય બ્ર**દ્મા**ચર્યની દહતામાં આવું સાવ બ્ર**દ્ધા**ચર્ય ઉપકારી થાય છે. આમ ૬૦૫-સાવના પરસ્પર પૂરકરૂપ સહાયક ભાવ છે. (૫) આત્મા સિવાયની બીજી-પર વસ્તુ પ્રત્યે મમત્વ લાવ કરી, મૂચ્છો કરી, તેનું પરિગ્રહ્મ કરવું તે પરિગ્રહ છે. તેવા મૂચ્છોરૂપ-મમત્વ ભાવરૂપ પરિશ્રહ ન હાેવા તે પરમાર્થથી અપરિશ્રહ છે. પર વસ્તુને પાેેેેેેેેે પોેેેેે માની, મારી છે એમ માની, મૂચ્છી-મમત્વ ન કરતાં, પર વસ્તુનું પરમાણુ પણ આત્મ-ભાવે ન શહુવું તે અપિરિગ્રહ છે. આવી જેની અપરિગ્રહ ભાવના હાય, તે પછી દ્રવ્ય પરિશ્રહ શાને એકઠા કરે ? અને જે મુચ્છીના આયતનરૂપ દ્રવ્ય પરિશ્રહ ન શહે, તેને ઉક્ત અપરિશ્રહ લાવના કેમ હઢ ન થાય ? આમ બન્નેના કાર્ય કારણ સંબંધ છે.

આમ સંક્ષેપે દ્રવ્યથી-ભાવથી અહિંસાદિ પાંચ યમનું સ્વરૂપ છે. તેની સંકલના અફ ભુત છે. તે આ પ્રકારે:-સ્વાર્થી મનુષ્ય સાંસારિક લાભરૂપ સ્વાર્થની ખાતર પરની હિંસા કરે છે. પરને પાતાનું કહે છે-માને છે, એટલે પછી તે લેવા-અપહસ્વા-અહિસાદિની ચારવા પ્રવર્ત્ત છે, અપહરણ પછી તેના ગાઢ સંશ્લેષ-સંસર્ગ કરે છે, અને તેવા ગાઢ પરિચયથી તેના પ્રત્યે તેને મૃચ્છી ભાવ-મમત્વ પરિગ્રહ છુહિ સં કેલના ઉપને છે, જેથી તે પર પરિગ્રહ્યી પરિગૃદ્ધીત થાય છે, ચાપાસથી જકડાય છે. પણ આત્માર્થી મુમુક્ષુ જીવ આત્માર્થ રૂપ સ્વાર્થની ખાતર પરની હિંસા કરતા નથી, પરને પાતાનું કહેતા નથી-માનતા નથી, એટલે પછી તે લેવા-અપહરવા-ચારવા પ્રવર્તાતા નથી, એથી તેના સંશ્લેષ-સંબંધ થતા નથી, અને તેવા પરિચયના અભાવથી તેને તે પ્રત્યે મૂચ્છીભાવ-મમત્વ-પરિગ્રહ્યું ઉપજતી નથી, જેથી તે પરિગ્રહ્યી પરિગ્રહીત થતા નથી, ચાતરકથી જકડાતા નથી. એટલે આવા આ મુમુક્ષ પુરુષ સ્વરૂપમાં સ્થિતિરૂપ અહિંસાને લજે છે. અને પછી પરને સ્વ **મુમુક્ષ**ત કહેવારૂપ અસત્યથી, કે પરના અપહરણરૂપ ચારીથી, કે પર પ્રત્યે આચરણ વ્યક્તિચરણુરૂપ મૈશુનથી, કે પર પ્રત્યે મમત્વરૂપ પરિશ્રહભાવથી, તે સ્વરૂપસ્થિતિને હાનિ પ્હોંચવા દેતા નથી. આગ મુમુક્ષુ યાગીપુરુષ પરમાર્થથી અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય ને અપરિગ્રહ એ પાંચ યમનું-ઉપરમનું સેવન કરે છે. આ યમ અથવા ઉપરમ શબ્દ પણ ઘણા સૂચક છે; કારણ કે સ્વરૂપમાં સંયમન-આત્માને રાેકી રાખવા-દાખી રાખવા તે યમ છે; અને પરરૂપથી વિરમણ તે ઉપરમ છે. એટલે જેના વડે કરીને આત્મા સ્વરૂપમાં સાંયમિત ઘાય તે યમ છે, અને પરબાવથી વિરમિત શાય તે ઉપરમ છે. અને શબ્દના કલિનાર્ધ એક છે –આ અહિંસાદિ પાંચ યમના પ્રત્યેકના પાછા ચાર ચાર પ્રકાર છે; શુદ્ધિની તરતમતાના-ભાછાવત્તાપણાના કારણે તે પત્યેકની ચાર ચાર કાૅડિ-કક્ષા છે: ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિરયમ અને સિદ્ધિયમ. એટલે યમના (૫૪=૨૦) વીશ પ્રકાર થયા. જેમકે-ઇચ્છાઅહિંસા, પ્રવૃત્તિઅહિંસા, स्थिरअिंसा, सिद्धिअिंसा. धन्छासत्य, प्रवृत्तिसत्य, स्थिरसत्य, सिद्धिसत्य, र्धत्याहि.

એએ ાનું વિશેષ લક્ષણ કહે છે.--

આ ઇચ્છાદિ પ્રત્યેક પ્રકારતું સ્વરૂપ હવે પછી કહે છે.

## तद्वत्कथाप्रीतियुता तथाविपरिणामिनी। यमेष्टिवच्छावसेयेह प्रथमो यम एव तु॥२१५॥

वृत्तिः-तद्दत्कथाभीतियुता-तद्दर्गत अर्थात् यभवंतती ध्या प्रत्येती प्रीतियुक्त, तथा विपरिणामिनी-तथा अविपरिजामिनी,-तद्दलावना रियरत्वथडी, यमेषु-डेक्त बक्षज्वाणा यमेषमं, इच्छा-धन्थ, अवसेया-समज्या येश्य छे, इद्द-अर्डी, यमयक्षमं, अने आ प्रथमो यम एव तु- प्रथम यम क छे, अनंतर-दम्शां क हरेबा बक्षज्वाणी धन्छा क धन्छ्यम छे, अटबा माटे.

યમવ'ત કથા પ્રીતિ યુતા, અવિપરિણામિની તેમ; ઇચ્છા યમમાં જાણવી, પ્રથમ યમ જ તે એમ. ર૧પ.

અથ :---યમવંતાની કથા પ્રત્યે પ્રીતિસુકત, તથા અવિપરિણામિની એવી જે યમોમાં ઇશ્છા, તે અહીં યમચક્રમાં પ્રથમ યમજ (ઇશ્છા યમ જ) જાણવી.

#### વિવેચન

યમવંતાની કથા પ્રત્યેની પ્રોતિવાળી અને તફલાવ સ્થિરપણાએ કરીને અવિપરિ જ્યામિની એવી જે યમા પ્રત્યેની ઇચ્છા, તે અહીં યમગ્રકમાં પ્રથમ યમ છે, અર્થાત્ ઇચ્છા-યમ છે એમ જાણુવું.

અહિંસાદિ યમાને વિષે જે ઇંગ્છા ઉત્પન્ન થવી તે જ પ્રથમ એવા ઇચ્છાયમ છે. અહા! આ અહિંસાદિ કેવા સુંદર છે! કેવા ઉપકારી છે! કેવા કલ્યાણકારી છે! આ અહિંસાદિ મને પણ પ્રાપ્ત હોય તો કેવું સારું! આ અહિંસાદિ યામવાને હું કયારે ભાગ્યશાળી થઇશે એવા ભાવની જે સાચી અંતરંગ ઇચ્છા, સ્પૃહા, રુચિ, ભાવના થવી તે જ ઇચ્છાયમ છે. અંતરાતમાથી તેવી ઇચ્છા થવી એ પણ મોટી વાત છે. સાચી અંતરેચ્છા એ સદ્ યોગપ્રાપ્તિનું પ્રથમ અને મહાન્ પગથિયું છે, સન્માર્ગ પ્રવેશનું પ્રથમ દાર છે, માક્ષમાર્ગના ભવ્ય દરવાનો છે. એ અંતરંગ ભાવરૂપ ઇચ્છા વિના કાઇના પણ આ યોગ સન્માર્ગમાં પ્રવેશ પણ ઘટતા નથી, તો પ્રવૃત્તિ આદિ તો કયાંથી હાય ? અને બાદ્યથી— દવ્યથી તેમાં પરાણે ઘૂસી ગયેલા દેખાતા કાઇ દંભી હાળઘાલુ તેમાં પ્રવેશના દાવા કરતા હાય, તો પણ પરમાર્થથી તેઓના તે સન્માર્ગમાં અંતઃપ્રવેશ ઘટતા નથી,—તે તો ખહારના ખહાર જ, ચાગમાર્ગ બાદ્યા જ રહે છે; માટે ખરા માર્ગ પ્રવેશ તો ઇચ્છાચારા વિના થઇ શકતો જ નથી.

રુચિ-ભાવ વિનાના ભાજનમાં જેમ મીઠાશ આવતી નથી, કાળીઓ ગળ હતરતો નથી, અથવા પરાશે હતારવા પડે છે, માળ આવે છે અને વમન કે અજ્યું થાય છે; તેમ અંતરંગ ઇશ્છાર્પ રુચિ-ભાવ વિનાના પરમાર્થરૂપ પરમાન્ન રુચિ વિનાના ભાજનમાં સાચી મીઠાશ આવતી નથી, સંવેગ-માધુર્ય નીપજતું નથી, ભાજનનું દર્શાત સત્ય તત્વ ગળે હતરતું નથી-અંતરમાં ઠસતું નથી અથવા પરાશે ગળે હતારવું પડે છે-મતાશ્રદ્ધી તાણી તાથીને અંતરમાં ઠસાવવું પડે છે, અરુચિર્પ-અણુગમાર્પ માળ આવે છે, અને તે સત્ય તત્ત્વ પેટમાં ટકતું નથી-જગતને દેખાડારૂપે તેનું વમન થાય છે, અથવા મિશ્યા અભિમાનરૂપ અજ્યું-અપચા હપજે છે. પણ રુચિ-ભાવથી કરેલા ભાજનમાં મીઠાશ આવે છે, કાળીઓ હાંસે હાંસે એની મેળે ગળે હતરે છે-પરાશે હતારવે પડતા નથી, પેટમાં ટકે છે, માળ આવતી

નથી, અને વમન થતું નથી કે અછા ઉપજતું નથી, પણ ખરાખર પાચન થઇ એક-રસ ખની શરીરની સર્વ ધાતુઓને પુષ્ટ કરે છે. તેમ સાચી ઈચ્છારૂપ રુચિલાવથી કરૈલા પરમાર્થરૂપ પરમાજ્ઞ ભાજનમાં સાચી મીઠાશ આવે છે-સંવેગ માધુર્થ નીપજે છે, સત્ય તત્ત્વના કાળીઓ હાંસે હાંસે એની મેળ ગળ ઉતરે છે-સહેજે અંતરમાં ઠસે છે, પરાણે ઉતારવા પડતા નથી, મતાબહથી તાલુખેંગ કરીને કસાવવા પડતા નથી, અંત-રમાં કરે છે, અરુચિરૂપ માળ આવતી નથી, દાંબિક હાળવાલ દેખાવરૂપ તેનું વમન થતું નથી, કે અભિમાનરૂપ અજ્યુ-અપચા ઉપજતા નથી; પણ અંતરાતમપરિણામરૂપે, અરાબર પરિણત થઇ-પાચન થઇ એક પરમ અમૃતરસરૂપ બની આત્માની સર્વ ધાતને-શુદ્ધ સ્વભાવ ભાવને પુષ્ટ કરે છે. આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી, રુચિનું-ઇચ્છાનું સન્માર્ગ-પ્રવેશમાં કેટલું અધું મહત્વ છે, ' ઇચ્છે છે જે જોગીજન ' પદમાં ' ઇચ્છે છે ' પદનું કેટલું બધું અર્થગોરવ છે તે સારી પેઠે સમજી શકાય છે. વળી મન વિનાના મિલનમાં જેમ મઝા આવતી નથી, તેમ મન વિનાના-ઇચ્છા વિનાના સન્માર્ગ મિલનમાં ખરી મઝા આવતી નથી. 'મન વિનાનું મળવું ને ભીંત સાથે ભટકાલું '-એના જેવા આ ઘાટ થાય છે. સન્માર્ગયોગરૂપ પરમાથ -લાગ્નમાં અંતરંગ પ્રીતિરૂપ 'લગની 'લાગ્યા વિના ખરા આનંદ અનુસવાતા નથી. એટલા માટે જ અંતરંગ પ્રીતિરૂપ આ ઇચ્છાયાગને આ ચાગમાર્ગમાં પ્રથમ સ્થાન આપ્યું છે, કારણ કે તેના વિના આગળ એક ડગલું પણ મંડાતું નથી.

વળી કાર્યાસિક્દિનું રહસ્ય વિચારીએ તો કાેઇ પણ કાર્યની સિદ્ધિમાં સોથી પ્રથમ તો તે કાર્ય માટેની અંતરંગ ઇચ્છા-રુચિ-ધગશ જાગવી જોઇએ. એવી અંતરંગ धन्छ। द्वाय, ते। क तेने। रस्ते। भणी आवे छे. 'Where there is a will there is a way '-એ પ્રસિદ્ધ અંગ્રેજી ઉક્તિ અનુસાર તેના માર્ગ મળી આવતાં પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ કાર્ય માટેના પ્રયત્ન ( Effort ) થાય છે. અને એમ ઉત્સાહથી પ્રવર્ત્તતાં માર્ગમાં વિજ્ઞ ( obstacle ) આવે તા તેના જય કરાય છે, અને એમ કરતાં કરતાં અનુક્રમે કાર્યની પૂર્ણતા-સિદ્ધિ થાય છે. પણ રુચિ વિના જે કાર્ય કરવામાં આવે છે, તે તા વેઠરૂપ હાઇ, કદી સિદ્ધ થતુ નથી, અને તે માટેની ક્રિયા પ્રવૃત્તિ ' છાર પર લિ પથા ' જેવી થઇ પહે છે! આમ સામાન્ય ક્રમ છે. આત્મા કાર્યારુચિવાળા થયે ળધા કારક કરી જાય છે, પલટાઇ જાય છે. કર્ત્તા, કર્મ, કરણુ, સંપ્રદાન, અપાદાન અને અધિકરણુ એ છ કારક જે પૂર્વે બાધકપણે પરિભુમતા હતા, તે આત્મસિદ્ધિ કાર્ય પ્રત્યે અંતરંગ રુચિ-ઇચ્છા ઉપજતાં સાધકપશે પ્રવત્તે છે. આમ અંતરંગ ભાવરૂપ રુચિ-ઇમ્છા ગુણથી જીવની વૃત્તિમાં અજળ પલટા આવી જાય છે, ચમત્કારિક ફેરફાર થઇ જાય છે, કારણ કે જેવી રુચિ ઉપજે છે, તેવું તેને અનુયાયી અનુસરતું આત્મવીર્ધ સ્કુરાયમાન થાય છે. (જીઓ કાવ્ય પૃ. ૨૯૧) જ્યારે જીગરના પ્રેમ લાગે છે, ત્યારે જ આત્મા જાગે છે, અને ત્યારે જ ખરેખરા રંગ લાગે છે. આવી અપૂર્વ ગુણવાળી જે ઇચ્છા છે, તે વળી યમવ તાની કથા મત્યેની મીતિવાળી તથા અવિપરિણામિની એવી હાય છે. આ જગતમાં જે કાઇ દ્રવ્યથી કે ભાવથી કે બન્નેથી અહિંસા સેવતા હાય, સત્ય બાલતા હાય, અરતેય આચરતા હાય, બ્રહ્મચર્ચ પાળતા હાય, અપરિગ્રહ ધારતા હાય, તેની કયાંયથી પણ કથા-વાર્તા સાંભળવામાં કે વાંચવામાં આવતાં, તેના પ્રત્યે અંતરંગ પ્રીતિ ઉપજવી-પ્રેમ સ્કુરવા તે આ ઇચ્છાનું લક્ષણ છે. સંપૂર્ણ પણ કે અપૂર્ણ પણ, સર્વથી કે દેશથી, સકલપણ કે વિકલપણ જે કાઇ સાચા સાધુ પુરુષા-સાધક મુમુક્ષુઓ આ અહિંસાદિ યમની સાધના કરતા હાય કે સિદ્ધિ પામેલા હાય, તેના પ્રત્યે આ ઇચ્છાયમવંતને અત્યંત ગુણુપ્રમાદ-ગુણાનુરાગ ઉપજે છે. જેમ કે—

ધન્ય છે આ અહિંસક મહા મુનિઓ! કે જેઓ યતનાથી છ કાયની રક્ષા કરે છે, સર્વ જગજ તુંને સમ ગણી સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જીવને પણ હણતા નથી, લેશમાત્ર દુ:ખ ઉપજા-વતા નથી, રાગ-દ્રેષાદિ ભાવિહંસા કરતા નથી ભાવદયારસના સાગર-'ધન્ય તે નિષ્કારણ કરુણાસિંધુ એવા આ સાધુ ભગવાના નિરંતર આત્મસ્વરૂપમાં મુનિવરારે' સ્થિતિ કરી પરભાવના લેશને પણ સ્પર્શતા નથી! અહાા! એમની કરુણા! અહા! એમની વીતરાગતા! અહા! એમની સ્વરૂપસ્થિતિ!

અહા! આ સંતાની સત્યવાદિતા પણ કેવી આશ્ચર્યકારી છે! શ્વય્નમાં પણ આ સાધુ-ચરિત સત્પુરુષા અસત્ય વચન વદતા નથી! પરવસ્તુને પાતાની કદી કહેતા નથી. વ્યવ-હારથી ને પરમાર્થથી તે કેવળ સત્ય સત્ય ને સત્ય જ વદે છે. ધન્ય છે એમના સત્ય વ્રતને ! અહાં! સ્વદેઢમાં પણ નિરીહ એવા આ પરમ પ્રમાણિક મહાત્માએ સળી માત્ર પણ અકત્ત લેતા નથી, પરભાવનું પરમાણુ પણ આત્મલાવથી ઇચ્છતા નથી! અહા એમની નિ:સ્પૃદ્ધિતા! આ સાચા ત્યાગી-સંન્યાસી જેગીજનાનું બ્રહ્મવત પણ કેવું અદ્ભુત છે! દ્રવ્યથી ને ભાવથી તેઓ કેવું કઠાર પ્રદ્યાચર્ય વત પાળે છે! સ્વધ્નાંતરે પણ એમના રામમાત્રમાં પણ વિષયવિકારની છાયા દેખાતી નથી! નિરંતર તેઓ બ્રહ્મમાં -શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં વિચરી રહ્યા છે! અહા તેમનું આ મહાઅસિધારાવત! ધન્ય છે આ નિલ્લે શાની પરમ નિર્લાય वृत्तिने ! द्रव्य-क्षाव समस्त अंथना-परिश्रद्ध अंथनीनी तेमखे ७२ छेह ध्यी छे ! परवस्त्रना પરમાણ માત્ર પ્રત્યે પણ તેઓ મમતવભાવ-મૂચ્છી ધરાવતા નથી! આ આખા જગતમાં એક ઓત્મા શિવાય એમની પાતાની માલીકીનું ખીજાં કાંઇ નથી, એવા તે પરમ અકિંચન-નિષ્પરિયહી છે! અહા ! એમની નિર્શેયતા! ( જુએ પૃ. ૧૯૦ તથા ૧૯૭-૧૯૮). આવા ગુણાનુરાગને લીધે તે મુમુક્ષુના સહજ સ્વયંભૂ ઉદ્ગાર નીકળી ૫૩ છે કે— " नमो लोए सञ्चसाहुणं "—आ देशिमां सर्व साधुओने-साथा साधुगुण्यसंपन्न सर्व સાધુચરિત સત્પુરુષાને નમસ્કાર હૈા! અને આવા યમવંતા પ્રત્યે જેને આવી ગુણાનુરાગ-क्रन्य भीति ६५के छे, तेने ते वभा अत्यंत गभी लय छे, औटबे तेना प्रत्ये तेने સહજ સ્વાભાવિક સ્પૃહા-રુચિ-ઇચ્છા ઉપજે છે. એટલે તે સ્પૃહા કરે છે કે આવા અહિંસાદિના મને યાેગ થાય તાે કેવું સારું! આવા અહિંસાદિ સાધવા હું ક્યારે ભાગ્યશાળી થઇશ ? આવા દ્રવ્ય-ભાવ નિર્જાય થવાના મને ' અપૂર્વ અવસર એવા ક્યારે આવશે ? કયારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્જાય જો ? ' ( શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજી. )

" માહિનીબાવ વિચાર અધીન થઇ, ના નિરખું નયને પરનારી; પત્થર તુલ્ય ગણું પર વૈભવ, નિર્મળ તાત્વિક લાેબ સમારી. હાદશ વ્રત અને દીનતા ધરી, સાત્વિક થાઉં સ્વરૂપ વિચારી; એ મુજ નેમ સદા શુભ ક્ષેમક, નિત્ય અખંડ રહાે ભવહારી."—શ્રી માક્ષમાળા.

જેમ કાઇ અમુક સ્થળે વ્યાપારની ભારી અનુકૂલતાને લીધે દ્રવ્યલાભ ખૂબ થાય છે, એમ સાંભળીને સ્વાર્થપટુ વ્યાપારી વિશુકને ત્યાં શીધ્ર દેશી જઇ વિશુલ ધનસંપત્તિ પ્રાપ્ત કરવાનું મન થઇ આવે; તેમ અત્રે પણ અહિંસાદિ યાગવ્યાપારની અનુકૂળતાએ અપૂર્વ આત્મલાભ થાય છે એમ સાંભળીને, આત્માર્થપટુ મુમુલુને પણ તેવા અહિંસાદિ યાગવ્યાપારથી અપૂર્વ આત્મગુણસંપત્તિ મેળવવાનું મન થઇ આવે છે, રુચિ-ઇચ્છા ઉપજે છે, કાેડ-મનારથ જાળે છે.

'' જ્ઞાનાદિક ગુણુ સંપદા રે, તુજ અનંત અપાર; તે સાંભળતાં ઉપની રે, રુચિ તિશે પાર ઉતાર….અજિત જિન.''—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

તથા આ જે ઇ જા ઉપજે છે તે અિવિપરિણામિની હોય છે, કહી વિપરિણામને— વિપરીત પરિણામને પામતી નથી; કારણ કે તફ શાવનો સ્થિરતા હોય છે, એટલે તે ઇ જા કહી અિન જારૂપ થતી નથી, પ્રીતિ અપીતિરૂપ થતી નથી, રુચિ અરુચિરૂપ થતી નથી. જે ઇ જારૂપ થતી નથી. લે ઉપજયા, તે કહી વિપરિણામ પામી અભાવરૂપ થતા નથી. એવો ઉત્કટ અંતરંગ ઇ જાં લાગ્યો, તે કહી વિપરિણામ પામી અભાવરૂપ થતા નથી. એવો ઉત્કટ અંતરંગ ઇ જાં લાગ્યો તે લાગ્યો, કહી ભૂં સાતો જ નથી. જેમ ચાળ મજુઠના રંગ કહી જતા નથી, તેમ આતમાને લાગેલા આ હઢ ઇ જાં રંગ કહી જતા નથી. વસા જારૂ થઇને ફાંટી જાય પણ પાકા મજુઠના રંગ જાય નહિં; તેમ દેઢ જાર્ણ થઇને પડી જાય પણ જાગેલા આત્માને લાગેલા આ ભાવરંગ કહી જાય નહિં, તે ભવાંતરમાં પણ આજ્ઞાંકિત અનુચરની જેમ અનુગામી થઇને પાછળ પાછળ ચાલ્યા આવે. થાટ ઘડામણ બલે જાય, પણ સાનું કહી વિણસે નહિં; તેમ દેઢના ઘાટ બલે જાય, પણ સાના જેવા આ જાયત આત્માને લાગેલા અંતરંગ રંગ ટળે નહિં. ( જાુએા, કાવ્ય પૃ. ૨૩૯ ) તથા—

# सर्वत्र शमसारं तु यमपालनमेव यत्। प्रवृत्तिरिह विज्ञेया द्वितीयो यम एव तत्॥ २१६॥

वृत्तिः—सर्वत्र-सर्वत्र सामान्यथी, श्वमसारं तु-शमसार क, उपश्यमसार क, यमपाछनमेव यत्-क्षियविशिष्ट अेवुं के यमपासन, प्रवृत्तिरिद्ध विश्वेया—ते अक्षी प्रवृत्ति काख्वी. यमां-द्वितीयो यम एव तत्∸ते दितीय यम क छे, प्रवृत्तियम छे स्रेम अर्थ छे. ને જે પાલન યમતહું, સર્વજી જ શમસાર; પ્રવૃત્તિ અહિં તે જાણવી, બીંજો યમ જ તે ધાર ર૧૬

અર્થ:—સર્વત્ર શમસાર-શમપ્રધાન એવું જે યમપાલન તે અહીં પ્રવૃત્તિ જાણવી; અને તે જ દ્વિતીય યમ છે.

#### વિવેચન

સામાન્યથી સર્વાત્ર શામસાર જ એવું જે યમપાલન છે, તે જ અહીં પ્રવૃત્તિ જાણવી; અને તે યમાને વિષે ખીજો એવા પ્રવૃત્તિયમ છે.

જે અહિંસાદિ યમ ઇચ્છાયમથી ઇચ્છવામાં આવ્યા. અંતરાતમાથી ઇષ્ટ-સ્પૃદ્ધણીય ગણવામાં આવ્યા, તેનું ક્રિયાવિશિષ્ટ (In action) પાલન કરલું તે પ્રવૃત્તિયમ છે. તે અહિંસાદિને ફિયામાં ઉતારવા, આચરણમાં-ગારિત્રમાં આણવા, દૈનિક ઇચ્છા પછી જીવનવ્યવહારમાં વણી દેવા તે પ્રવૃત્તિયમ છે. જીવનને અહિંસામય, પ્રવૃત્તિ सत्यमय, अस्तेयमय, अहाययां मय, अपरिश्रद्धमय करवा प्रवर्त्तं ते પ્રવૃત્તિયમ છે. મન-વચન-કાયાના યાગવ્યાપારમાં કત-કારિત-અનુમાદિત ભાવથી અહિંસાદિ પાળવામાં પ્રયત્નશીલ થર્મ અંતરેચ્છાને સક્રિય કરી દેખાડવી તે યમામાં બીજો એવા પ્રવૃત્તિયમ છે. કારણ કે કાેઇ પણ વસ્તુ સાચા દિલથી રુચિ ગયા પછી-ગમી ગયા પછી તે ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે મનુષ્ય જરૂર પ્રવર્ત્તન કરે છે-પ્રયત્ન કરે છે. તેમ આ અહિંસાદિ યમ પ્રત્યે જેને સાચી અંતરેચ્છા ઉપછ છે. તે પછી તે ઇષ્ટ અહિંસાદિની સાધના માટે અવશ્ય પ્રવર્તે છે, અવશ્ય પ્રયત્ન ક**રે** છે. અને તે ગમી ગયેલી-ગાઠી ગયેલી ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિમાં ગમે તેટલા વિધ્તા નહે, ગમે તેટલી વિપત્તિએ! આવી પઠ, તા પણ તે મનુષ્ય તેના પીછા છાડતા નથી. પણ ઉલટા બમણા ઉત્સાહથી તે વિશ્વના પણ સામના કરી-**વિદ્યાપ્ય કરી** આગળ ધર્ષે છે. તેમ અંતરાત્માર્થી પરમ ઇષ્ટ માનેલા અહિંસાદિની પ્રાપ્તિના માર્ગમાં ગમે તેટલા વિધ્તના ડુંગરા આડા આવી પડે, ગમે તેટલી વિપત્તિ-સરિતાએા વચ્ચે નહે, તાે પણ આત્માર્થી મુમુક્ષુ પાતાના ઇષ્ટ ધ્યેયના કૈડા કહી મૂકતા નથી, પણ ઉલટા દ્વિગુણિત ઉત્સાહુળળથી તે વિઘ્નાના–અંતરાયાના પણ પરાજ્ય કરી આગળ વધવા મથે છે. 'ધીઠાઇ કરી માર્ગે સંચરે છે.' પરમ આત્મ-પશક્રમવંત જ્ઞાની સત્યુરુષાના પરમ સંવેગપૂર્ણ અમૃતવચના છે કે---

"ગમે તેમ હો, ગમે તેટલા દુ:ખ વેઠા, ગમે તેટલા પરિસહ સહન કરા, ગમે તેટલા ઉપસર્ગ સહન કરા, ગમે તેટલો ભ્યાધિઓ સહન કરા, ગમે તેટલી ઉપાધિઓ આવી પડા, ગમે તેટલી આધિઓ આવી પડા, ગમે તેા જીવનકાળ એક સમયમાત્ર હો, અને દુનિમિત્ત હો, પણ એમ કરવું જ ત્યાં સુધી હે જવા છૂટકા નધી."—શ્રીમદ્ રાજ્યં દ્રજી.

" ઘાતિ ડુંગર આડા અતિ ઘણા, તુજ દરિશણ જગનાય! ધીઠાઇ કરી મારગ સંચરૂં, સેંગૂ કાેઇ ન સાથ...... અક્ષિનંદન જિન દરિશન તરસિયે. "—શ્રી આનંદધનછ.

પ્રથમ તા કાઇ વટેમાર્ગ અમુક સ્થળે જવા ઇર્ચ્છે છે, એટલે તે તેના માર્ગે ચાલવા માંડે છે-ગમનક્રિયા કરે છે. અને પછી વ≈ચે આવી પડતા વિઘ્નાના જય કરતા રહી તે પાતાના ઇષ્ટ સ્થળ પર્યાત ગમનક્રિયા ચાલુ રાખે, તા અનુક્રમે તે સ્થળો પહેંચે છે. એને વચ્ચમાં ત્રણ પ્રકારના મુખ્ય વિઘ્ન સંભવે છે-ત્રણ પ્રકારના ક' ટકવિજ્ઞ, જવરવિધ્ન, અને દિગ્માહવિધ્ન. (૧) કંટકવિધ્ત વિધ્ન એટલે કાંટા લાગવાથી જરા ક્ષણભર વિધ્ત નઉ તે; પણ તે નિકળી જતાં તરત મુસાક્રી ચાલુ થાય છે. આ જલન્ય-નાનામાં નાનું વિદન છે. (૨) ખીજાું જવરવિદ્યા રસ્તામાં તાવ આવતાં મુસાક્રો માકુક રાખવી પઢ તે, અને તે ઉતરી જતાં મુસાકરી કરી ચાલુ થાય છે. આ બીજાં વિદ્ય પહેલા કરતાં આક**રું હે**ાઇ મધ્યમ છે, वयक्षा वांधातुं छे. ( 3 ) त्रीकां हिंग्सादिवझ सौधी आक्षरुं देश माटामां माद्र-ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારનું વિભ છે. કારણકે દિશામાહથી તે મુસાકર પાતાની જવાની દિશા જ ભૂલી જાય છે, આડકેટે અઢી જવાથી ગાયાં ખાય છે, અને પુન: માર્ગ ચઢે-ઠેકાણે આવે ત્યાંસુધી આ વિશ્વ નકે છે. તેમ અહિંસાદિ યાગમાર્ગે પ્રવર્તાતાં પણ સાધક યાગીને આવા જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારનાં વિશ્લો નઉ છે. તેના જય કરી તે મુમુક્ષ પુરુષ આગળ વધવા મથે છે. જેમકે, શીત-તાપ વગેરે કંટક વિશ સમાન છે, જ્વર વગેરે आहा व्याधि ते कवर विध्त समान छे, अने भिष्या दर्शन३५ आंतर् व्याधि ते दिश्मी & વિદન સમાન છે. આ વિદનામાંથી આ અહિંસાદિનું પાલન-ભંગસંરક્ષણ તે કરે છે, अने क्रेम विध्त क्या हरते। हरते। ते आश्रक धरे छे.

" વિના વિઘનજય સાધુને રે, નિવ અવિશ્છિલ પ્રયાણ રે; કિરિયાથી શિવપુરી હોય રે, કેમ જાણે અલાણ રે? પ્રભુ૦ શીત તાપ મુખ વિઘન છે રે, બાહેર અંતર વ્યાધિ રે; મિશ્યાદર્શન એહની રે, માત્રા મૃદુ મધ્યાધિ રે. પ્રભુ૦ આસન અશન જયાદિકે રે, ગુરુયાંએ જય તાસ રે; વિઘન જોર એ નિવ ટળે રે, વગર જ્ઞાન અભ્યાસ રે. પ્રભુ૦"

સા. ત્ર. ગા. સ્ત. ઢાલ ૧૦

અને જેમ કુશલ માળી આલવાલથી-કયારાથી કુમળા છેાડનું કાળજથી 'પાસન'-સંરક્ષણ કરે છે, તેમ સાધક મુમુજી સમ્યક્ આચરણરૂપ-સમિતિગુપિરૂપ આલવાલથી-કયારાથી આ અહિંસાદિરૂપ કામળ છેાડનું યતનાથી 'પાલન'-સંરક્ષણ

અહિંસાદિ કરે છે. જેમ વત્સલ માતા ખાલકનું યત્નથી લાલન-પાલન કરે છે, **છોડનું 'પાલન** ' તેમ મુક્તિ અનુરાગી મુમુક્ષુ અહિંસાદિ યમનું યત્નથી પાલન કરે છે. જેમ પ્રજાવત્સલ રાજા નિજ રાજ્યનું પ્રેમથી પાલન-રક્ષણ કરે છે, તેમ મુક્તિ-વત્સલ યાંગીરાજ નિજ અહિંસાદિ યાંગ-સામ્રાજ્યનું પ્રીતિથી પાલન-રક્ષણ કરે છે. અથવા કાઇની પાસે મહામૂદ્ય રત્ન હાય, તા તે તેનું પાલન કૈવા ચત્નથી કરે ? તે રખેને પડી ન જાય, ગુમાવી ન ખેસાય, કાઇ તેને ચારી ન જાય, ભૂલેચૂકે તેને ડાઘ ન લાગી જાય, એટલા માટે તેને સાચવી સંભાળીને રેશમી કપડામાં વિંટાળી નાની પેટીમાં મૂકી, તેને કખાટમાં કે તેજારીમાં તે રાખી મૂકે છે, અને ते अशुखर सुलामत छे है निद्धं तेनी वारंवार बाहसी हरे छे. अने आम तेनं निरंतर પાલન, ગાપન, ભંગ-સંરક્ષણ, સાચવણી-જાળવણી કરે છે, તા પછી આ તા આમૂલ્ય ચિન્તામણિ રત્નથી પણ અધિક, મહા મેરુથી પણ મહામહિમાવાન, એવા અહિં-સાદિ યાગચિતામણિના જતન માટે, નિરંતર પાલન માટે, ગાપન માટે, અલંગ માટે, રક્ષણ માટે, સાચવણી માટે, જાળવણી માટે કેટલા બધા પ્રયત્ન હાવા જોઇએ ? કેટલી અધી સતત જાગૃતિ હાવી જોઇએ ? કેટલી અધી અખંડ પુરુષાર્થ પ્રવૃત્તિ હાવી જોઇએ ? ત્યાં 'પાંચમા આરા કઠણ છે, શું કરીએ ?' ઇત્યાદિ ખાટાં વ્હાના-એાઠા દઇ પ્રમાદ કરવા કેમ પાલવે ? હુજુ ભવસ્થિતિ પાકી નથી, પાકરો ત્યારે વાત, એમ કહી લમણે હાથ દઇ, પાદપ્રસારિકા કરવી કેમ પાસાય ? ( જુઓ પૃ. ૧૫૩-૧૫૪ ).

#### સર્વત્ર શમસાર

અને આવું આ યમપાલન કેવું વિશિષ્ટ છે? તેા કે સવેલ શમસાર જ છે, અર્થાત્ શમ જ જેના સાર છે, અથવા શમથી જ જે સાર છે, —પ્રધાન છે, અથવા શમના જ જે સાર છે, —પ્રધાન છે, અથવા શમના જ જે સાર છે, એવું છે. આ યમપાલનના સાર શમ છે, અથવા શમના સાર આ યમપાલન છે, અથવા શમથી જ આ યમપાલન સાર છે—પ્રધાન છે. તાત્પર્ય કે—યમના પરિણામે સારભૂત એવા શમ જ ઉપજે છે, શમ જ એનું સારભૂત ફળ છે; અને શમના પરિણામે સારભૂત એવા યમ જ ઉપજે છે, યમ જ એનું સારભૂત ફળ છે. આમ યમના ને શમના પરસ્પર ઘનિષ્ઠ સંબંધ છે.

યમના સારભૂત ફ્લપરિણામરૂપ સર્વત્ર શમ જ ઉપજે છે, સર્વત્ર શાંતિનું સામ્રાજ્ય છવાઇ રહે છે; સર્વત્ર—સર્વ સ્થળે એટલે પાતાને અને પરને, દ્રવ્યથી અને ભાવથી, સર્વ પ્રકારે શમ જ—શાંતિ જ ઉપજે છે. કારણ કે (૧) જે અહિંસાદ યમના સાર શમ સેવે છે તે પાતે અફલુત આત્મશાંતિ અનુભવે છે, અને પરને પણ શાંતિ ઉપજાવે છે. જે અહિંસાદિ સેવે છે, તે પાતે તાપ પામતા નથી ને અન્ય જીવાને પણ તાપ પમાડતા નથી. પણ શીતલ ચંદનની જેમ સર્વત્ર તાપનું શમન કરી શીતલતા આપે છે, શીતલ ચંદ્રની જેમ સર્વને આનંદ આનંદ ઉપજાવે છે.

(૨) અથવા ચમનું ફલ ઉપશમ અર્થાત્ સર્વત્ર કષાયાદિની ઉપશાંતિ છે, જે અહિંસાદિ યમ પાળે છે, તેના ક્રોધાદિ કષાય ઉપશાંત થઇ જાય છે, અને તે બીજાઓના કષાયને પણ ઉપશાંત કરે છે. કારણુંકે અહિંસા—સત્યાદિથી ક્રોધાદિ કષાયના ઘણા ઘણા કારણું સ્વયમેવ દ્વર થઇ જાય છે, અને અહિંસક સત્ય વક્તાના ચારિત્ર પ્રભાવ અન્ય જીવા પર પણ સહજ સ્વભાવે પડે છે, તેથી સ્વ-પરના કષાયના ઉપશમ થાય છે. (૩) અથવા અહિંસાદિ યમ જે સેવે છે, તે સમભાવરૂપ શમને—શાંતિને પામે છે. કારણુંકે તે સમભાવી આત્મા 'સર્વ્ય જગજંતુંને સમ ગણું ' છે, માન—અપમાન, વંદક—નિંદક આદિને સમ ગણું છે, એટલે તેને વિષમતારૂપ અશાંતિ હાતી નથી. (૪) અથવા અહિંસાદિ જે પાળે છે, તેને શમ અર્થાત્ સ્વરૂપશાંતિ ઉપજે છે, તે સ્વરૂપમાં શમાય છે. ઉત્રૃષ્ટ અહિંસાદિનું સહજ સ્વાભાવિક ફળ સ્વરૂપમાં શમાલું એ છે; કારણું કે સ્વરૂપનો ઘાત ન થવા દેવી અને પરભાવ પ્રત્યે ગમન ન કરવું, એજ પારમાર્થિક ભાવ અહિંસાદિનું પરમ સ્વરૂપ છે. એટલે આવા અહિંસાદિશે જીવ સમસ્ત પરભાવથી વિરામ પામી સ્વરૂપ વિશ્નાંતિરૂપ પરમ આત્મશાંતિને ભજે છે, અર્થાત્ સ્વરૂપમાં શમાય છે. (જાઓ. પૃ. ૩૯૫, તથા પૃ. પ૭૨)

અથવા ઉલિટી રીતે લઇએ તો સર્વત્ર શમના સારરૂપ યમપાલન જ છે. કારણ કે (૧) જીવ જ્યારે શમને પામે છે, અર્થાત્ કષાયની ઉપશાંતિને-ઉપશમને પામે છે, ત્યારે તેના ક્રોધ-માન-માયા-લાેભાદિ દુષ્ટ ભાવ માેળા પડે છે, શમના સાર યમ એટલે ક્રોધાદિને વશ થઇ તે હિંસાદિ કરતા નથી, અને સ્વાભાવિક રીતે અહિંસાદિ પ્રત્યે જ ઢળે છે. (૨) અથવા જીવ જ્યારે શમને- શાંતિને પામે છે ત્યારે તે અન્યને પણ શાંતિ આપે છે, હિંસાદિથી પરને ઉપતાપ ઉપજાવતા નથી. (૩) અથવા જીવ જ્યારે શમને-સમભાવને પામે છે ત્યારે તે સર્વ જગત્ જીવાને સમ ગણતા હાઇ હિંસાદિ કરતા નથી અને અહિંસાદિ પાળ જ છે. (૪) અથવા જીવ જ્યારે સ્વરૂપવિશ્રાંતિરૂપ પરમ આત્મશાંતિને પામે છે, સ્વરૂપમાં શમાય છે, ત્યારે તે સ્વરૂપ અહિંસાદિરૂપ ઉત્કૃદ અહિંસાદિ યમપાલન કરે જ છે.

આમ યમપાલનના સાર શમ અને શમના સાર યમપાલન, એમ પરસ્પર સંક લિત છે. જે મુમુક્ષુ યમ એટલે ઉપરમ (વિરતિ) પામે છે, તે શમ એટલે ઉપશમ પામે છે; અને જે શમ-ઉપશમ પામે છે, તે યમ-ઉપરમ પામે છે. યમ ત્યાં રામ: કારણ કે જે કષાયાદિના ઉપશમ પામે છે, તેને વિષયાદિ નિમિત્તે શમ ત્યાં યમ થતા હિંસાદિના ઉપરમ-વિરમણન અવશ્ય હાય છે; અને જેને વિષયાર્થ થતી હિંસાદિના ઉપરમ હાય છે, તેને કષાયાદિના ઉપશમ હાય છે; કારણ કે વિષયથી કષાય ને કષાયથી વિષય હાય છે, એટલે વિરતિ પામે છે તે શાંતિ પામે છે, અને શાંતિ પામે છે તે વિરતિ પામે છે. 'જ્ઞાનસ્ય फર્જ વિરતિઃ i' તાત્પર્થ કે-(૧) જે પરસાવથી વિરતિરૂપ ઉપરમ પામે છે, તે સ્વરૂપમાં શમનરૂપ ઉપશાસ પામે છે; અને જે સ્વરૂપમાં શમનરૂપ ઉપશાસ પામે છે, તે પરભાવથી વિરતિરૂપ ઉપરમ પામે છે. (૨) અથવા પરભાવ આત્માના સંયમનરૂપ સંયમ-યમ જે સેવે છે, તે સ્વરૂપમાં શમાવારૂપ શામ પામે છે, અને પ્રત્યે જતા જે સ્વરૂપમાં શમાવારૂપ શામ પામે છે, તે પરભાવ પ્રત્યે જતા આત્માના સ્યામનરૂપ સંયમ-યમ પામે છે.

અત્રે ઉપરમ-ઉપરામના આ ઉપક્રમ જણાય છે: પ્રથમ તા જવને ઉપરામ પરિણામ ઉપજે છે, જીવ શાંત થાય છે. એટલે તેને વિરતિભાવ ઉપજે છે, એટલે તે અદિ સાદિથી વિરામ પામે છે, તેથી તેને શાંતિમુખના અનુભવ થાય છે, એટલે તે વિશેષ વિરતિ કરે છે, તેથી તેને એાર વિશેષ શામમુખના અનુભવ થાય છે, એટલે તે વિશેષ વિશેષ વિરતિ કરે છે, એથી શામમુખ એાર અધિક થાય છે. આમ જેમ જેમ વિરતિનો માત્રા વધતી જાય છે, તેમ તેમ શામમુખની અધિકાધિક લહરીએ છૂટતી જાય છે. યાવત્ પૂર્ણ વિરતિ થતાં પૂર્ણ શામમુખના અનુભવ થાય છે ને આત્મા નિજ સ્વરૂપમાં શામાય છે.

વળી આ યમપાલન શમથી જ સાર છે-પ્રધાન છે. શમ ઉત્પન્ન થવા એ જ આ યમપાલનના સાર છે. જેટલે અંશે શમ ઉપજે તેટલે અંશે આ યમપાલનની સારભૂતતા. શમની ઉત્પત્તિ એ જ આ યમપાલનની સફળતાની ચાવી છે. જે આત્માને કવાયની ઉપશાંતિ થઇ, સર્વત્ર સમલાવ આવ્યા, સ્વરૂપ-વિશ્રાંતિરૂપ આત્મશાંતિ ઉપજ, તા સમજવું કે આ યમપાલનનું સારભૂત ફળ મળી ચૂક્યું છે. અને જેમ કાઇ પણ પ્રવૃત્તિનું-ક્રિયાનું કંઇ ને કંઇ વિશિષ્ટ ફળ હાય છે જ, તેમ આ યમપાલનરૂપ પ્રવૃત્તિનું-ક્રિયાનું સારભૂત ફળ આ 'શમ 'જ છે, કે જે શમસુખની આગળ ઇંદ્ર ચક્રવત્તીં આદિનું સુખ તૃષ્યુમાત્ર પણ નથી. વાચકવર્ય શ્રી ઉમાસ્વાતિજીનું વચનામૃત છે કે—

" नैवास्ति राजराजस्य तत्सुखं नैव देवराजस्य । यत्सुखमिहैव साधोर्लोकव्यापाररहितस्य ॥ "—श्री प्रशामरित.

विपक्षचिन्तारहितं यमपालनमेव यत्। तत्स्थैर्यमिह विज्ञेयं तृतीयो यम एव हि ॥ २१७ ॥

વિષક્ષ ચિન્તાર્થી રહિત, તે યમપાલન જેહ; તે સ્થૈય' અહીં જાણુલું, ત્રીંજો યમ જ છે તેહ. ૨૧૭

बृत्तिः-विपक्षचिन्तारहितम्—विपक्ष थिंता रिक्ति, अतिथाराहि थिंताथा रिक्ति अमे अर्थ छे, यमपालनमेव यत्-के यमपाञ्चन क विशिष्ट क्षये।पशमपृत्तिवर्ड इरीने, तत् स्थैर्यमिह विश्लेयम्-ते अर्की-यमे।मां रथैर्य काथ्युं, अने आ तृतीयो यम एव हि-तृतीय यम क छे, स्थिर यम छे, अमे अर्थ छे. અર્થ: — વિપક્ષ ચિન્તાથી રહિત એવું જે યમપાલન જ, તે અહીં યમામાં સ્થૈય જાણવું; અને તે ત્રીએ યમ જ-સ્થિર યમ જ છે.

#### વિવેચન

અતિચારાદિ વિષક્ષ ચિન્તાથી રહિત એવું જે વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમવૃત્તિથી યમપાલન જ છે, તે અહીં યમામાં રચૈર્ય છે; અને તે જ ત્રીજો સ્થિરયમ છે.

એટલે આ અહિંસાદિ યમનું પાલન એવું તા સુદઢ થઇ જાય કે રખેને ભૂલેચુક અતિચાર આદિ લાગી જશે એવી ચિંતા રાખવી ન પડે, તેનું નામ સ્થિરપાણું છે. પ્રવૃત્તિયમમાં પણ યમપાલન હતું જ, પણ ત્યાં હુજા અતિચાર-દેશમાં ગ અતિચારાદિ આદિ દાષના સંભવ હતા: અને અહીં સ્થિરયમમાં તા એટલ ચિંતા રહિત પાશું બધું સ્થિરપાશું થઇ જાય છે કે અતિચારાદિ દેશ્યના સંભવ રહેતા નથી. પ્રવૃત્તિયમમાં હુજુ અહિંસાદિના પ્રતિપક્ષી હિંસાદિ દાષની સંભાવનાને લીધે અહિંસાદિને દેશલંગ થવાના, અતિચાર લાગવાના, બ્યાઘાત ઘવાના લય હતા. પણ હવે અહીં તા તેવા લયને અવકાશ નથી. પૂર્વે અતિચારરૂપ કંટક વિધ્નના, હિંસાદિરૂપ જવર વિધ્તના, અને મતિમાહ-મિશ્યાત્વરૂપ દિગ્માહ વિધ્તના ભય રહ્યા કરતા હતા, પણ હવે તેવા કાઇ વિધ્નના ભય રહેતા નથી. ચાગમાર્ગે નિવિધ્ન નિશ્ચિત પ્રવૃત્તિ હાય છે. કારણ કે પ્રથમ માર્ગે પ્રવૃત્તિ કરતા હાય, તે માર્ગ ના અજા હાઇ તેને ઠાકર પણ લાગે છે. વિધ્તા પણ આડા આવે છે; એટલે ઠાકર ન લાગે, વિધ્તા આડા ન આવે, અથવા દ્વર થાય, એમ ચિંતા કરતાં કરતાં, કાળજી રાખતાં રાખતાં તેને ચાલલું પહે છે; પણ પછી રસ્તાના રીઢા માહિતગાર ભામિયા થઇ જતાં તેને ઠાકર લાગવાની કે વિઘ્ના નડવાની ળીક રાખવી પડતી નથી, એટલે પછી તે નિશ્ચિંતપણે બેધડક ચાલ્યા જાય છે. તેમ આ અહિંસાદિ યાગમાંગે જે પ્રથમ પ્રવૃત્તિ કરતા હાય, તે માર્ગના અજાણ-અન-વ્યાસી હાઇ, તેને અતિચારાદિરૂપ સ્પલના પણ થાય છે, ઠાકર લાગે છે, હિંસાદિ વિઘ્ના પણ નઉ છે, એટલે પુના સખલના ન થાય, વિઘ્ના આડા ન આવે અથવા કેમ દ્રર થાય. એમ ચિંતા કરતાં કરતાં-ઉપયોગરૂપ કાળછ રાખતાં રાખતાં તેને ગમન કરતું પ3 છે. પણ પછી માર્ગના સુજાણ-અલ્યાસી થઇ ગયા પછી તેને અતિચારાદિ સ્ખલના થવાની કે ફિંસાદિ વિધ્ના નડવાની ભીતિ રહેતી નથી, એટલે પછી તે નિશ્ચિંતપ**છે** બેધ-તક અહિંસાદિ યાગમાંગે ગમન કર્યા કરે છે.

પ્રારંભક ચાંગી 'કાચા ' હાઇ તેને હજા રખલનાના—અતિચારના સંભવ છે, પણ પ્રોઢ અભ્યાસી ચાંગી 'પાકા ' થઇ ગયા હાવાથી તેને ભૂલેચૂક પણ રખલનાના સંભવ નથી. (૧)'નવા નિશાળીઓ 'પાઠ લે તેમાં ભૂલચૂક થવાના સંભવ

છે. પણ પ્રોઢ વિદ્યાર્થી કડકડાટ પાઠ બાલી જાય તેમાં લેશ પણ અલ્યાસી રખલનાના સંભવ નથી હાતા. તેમ આ અહિંસાદિમાં પ્રાથમિક આદિતા દર્શત પ્રવૃત્તિ કરતારા-કાચા અલ્યાસી અહિંસાદ આગરે તેમાં અતિ-ચાર લાગવાના ભય છે, પણ તેના દઢ પાલનથી રીઢા થઇ ગયેલા પાકા અભ્યાસી તે આચર તેમાં અતિચાર દાષના ભય નથી. (૨) કસરત શરૂ કરનારા શિખાઉને પ્રથમ મગદળ ફેરવવું ભારે થઇ પડે છે, તે તે ઢાથમાંથી 'પડું પડું ' થઇ જાય છે, પણ सारी पेठे व्यायाम हरी यूरेला इसायेला शरीरवणा इसरतलाक महलने ते लारी મગદળ ફેરવવું રમત થઇ પડે છે, ને તે તેના હાથમાંથી મળલના પામતું નથી. તેમ અહિંસાદિ યમના વ્યાયામ શરૂ કરનારને પ્રથમ તા તેનું આચરણ કઠિન લાગે છે ને તેમાં રખલના થઇ કે થશે એવી ચિંતા રહે છે. પણ સારી પેઠે યમપાલનના વ્યાયામ કરી ચૂકેલા પુષ્ટ કસાયેલા ચારિત્ર-દેહવાળા યાગીને તેા મેરુ જેવું ભારી વ્રત પાલન-યમ-પાલન કરવું રમત થઇ પઉ છે, ને તે કહી સ્પલના પામવાના ભય રહેતા નથી. (3) તલવારની ધાર પર ઊલા રહેતાં પણ શીખવાનું પ્રથમ અભ્યાસીને આકરું પહે છે, અને તેની રખલના પણ થાય છે; પણ પછી અભ્યાસ કરતાં કરતાં તે તલવારની ધાર પર ઉભા રહ્યા શકે છે, એટલું જ નહિં પણ તેના પર રહેલાઇથી તાલખદ નૃત્ય કરી શકે છે, છતાં સ્ખલના પામતા નથી! એવા અજબ બાજીગર તે બની જાય છે! તેમ અહિંસાદિ પાલન-રૂપ અસિધારા વ્રત પર ઉભા રહેતાં પણ શીખવાનું પ્રારંભકને કઠિત પઢે છે, અને તેમ કરતાં તેની અતિચારરૂપ રખલના પણ થાય છે; પછી પુન: પુન: આસેવનારૂપ અભ્યાસ કરતાં કરતાં-તેતી પાછળ 'રઢ લગાડીને મંડ્યા રહેતાં,' તે અસિધારાવત પર સ્થિર ઊલાે રહી શકે છે, એટલું જ નહિં પણ તેના પર રહેલાઇથી સંચમરૂપ તાલબદ્ધ નૃત્ય પણ કરી શકે છે! એવું અજળ બાજીગરપણું આ સ્થિર યાેગિરાજ દાખવે છે! ( ન્યુએન પુ. ૫૩૦. 'ધાર તરવારની ' ઇ૦) (૪) શસ્ત્ર વ્યાપાર શીખનારને પ્રથમ તા હાથમાં ળરાખર શસ્ત્ર પકડતાં પણ આવડતું નથી, ને તે પડી જવાના પણ ભય રહે છે; પણ શસ્ત્રવિદ્યા સારી પેઠે શીખી લીધા પછી તે શસ્ત્રન્ન શસ્ત્રને ગમે તેમ વિંછી શકે છે, ને હાથા દૃઢપણ હાથમાં પકડયા હાલાથી તેની સખલના થવી સંભવતી નથી. તેમ આ અહિંસાદિ યાંગવ્યાપારના અલ્યાસીને પ્રથમ તા આ યાગવ્યાપાર બરાબર આવડતા નથી ને તેનું પતન થવાના ભાષ પણ રહે છે; પણ આ ચાગશાસ્ત્ર વિદ્યા સારી પેઠે અભ્યાસી લીધા પછી શાસ્ત્ર અભ્યાસી યાગીને તે અહિંસાદિ યાગબ્યાપાર લીલારૂપ થઇ પહે છે, અને અત્યંત દઢતાને લીધે તેની સ્ખલના થવાના સંભવ નથી હાતા. (૫) શિખાઉ કવિને પ્રથમ કાવ્ય કરતાં કહિન પહે છે ને યતિલાંગ આદિ દેશ્વના સંભવ છે, પણ પ્રૌઢ સિદ્ધહસ્ત કવિને કાવ્ય કરતું સહેલું છે, સહજ છે, ને યતિલાંગ આદિ દેલ્યના સંભવ નથી હાતા તેમ પ્રારંભક યાગીને પ્રથમ અહિંસાદિ યમપાલન કઠિન પહે છે, ને અતિચારરૂપ 'યતિમાંગ' આદિ દાષના સંભવ છે, પણ પ્રૌઢ સિદ્ધહરત સંયમી યાગીને અહિંસાંદિ યમપાલન

સહેલું છે, ને તેવા 'યતિલાંગ' આદિ દેાષ નડતા નથી.—આમ પ્રવૃત્તિયમમાં અને સ્થિર યમમાં યમપાલન તાે સામાન્ય જ છે, પણ પ્રવૃત્તિયમમાં અતિચારાદિ દાેષ સંભવ છે, અને સ્થિરયમમાં તે દાેષના અસંભવ છે,—ખા મુખ્ય તફાવત એ બે વચ્ચે છે.

તેમ જ બીજો તફાવત એ છે કે-પ્રવૃત્તિ યમના પાલન કરતાં સ્થિરયમનું પાલન વિશિષ્ટ સ્યોપશમ વૃત્તિથી યુક્ત એવું હાય છે. સામાન્ય વિદ્યાસમાં પણ એકડીઆ

કરતાં જેમ જેમ આગળ અભ્યાસ વધતો જાય છે, તેમ તેમ વિદ્યાર્થીના વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમ વધતો જાય છે-ખુદ્ધિવિકાસ થતા જાય છે, ખુદ્ધિખળ વધતું ક્ષયાપશમ જાય છે, એટલે તે વિકસિત ખુદ્ધિખળથી અભ્યાસ આગળ વધારતા

જાય છે. તેમ આ યાગિવદાભ્યાસમાં પણ પ્રાથમિક અભ્યાસ કરતાં જેમ જેમ આગળ અભ્યાસ વધતો જાય છે, તેમ તેમ આ યાગિવદાભ્યાસી આત્માર્થી યાગીના ક્ષયોપશમ વધતો જાય છે, જ્ઞાનિકાસ થતો જાય છે, ગ્રારિઝબળ વધતું જાય છે, એટલે તે વિકસિત વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમ બળથી એક ને એક ચેડગાભ્યાસ આગળ વધારતો જાય છે. વ્યાયામ શરૂ કરતાં પ્રથમ તો થાઉ થાઉ વ્યાયામ થઇ છે, પણ પછી વ્યાયામથી જેમ જેમ શરીર કસાતું જાય છે, તેમ તેમ અધિક અળથી વિશેષ વ્યાયામ થઇ શકે છે. તેમ યોગા-વ્યાયામ શરુ કરતાં પ્રથમ તો થાઉ વ્યાયામ થઇ શકે છે, પણ પછી યોગાવ્યાપારથી જેમ જેમ ગ્રારિઝ-શરીર કસાતું જાય છે, ગ્રારિઝ દેહના વિકાસ થતા જાય છે, ગ્રારિઝ-કાયા પુષ્ટ થતી જાય છે, તેમ તેમ અધિક અળથી વિશેષ યોગવ્યાયામ થઇ શકે છે. આમ પ્રથમના યમપાલન કરતાં સ્થિરચમ યોગીનું આ યમપાલન અધિક અળવાન, અધિક સંવેગવાન, અધિક ક્ષયોપશમવાન, ને અત્યંત સ્થિરતાવાન હોવાથી વિશિષ્ટ જાણવું તે એટલે સુધી કે અગ્રલ અળે પણ આ સાધક યોગીનું યમપાલન ન ગળે. આ સ્થિરતાનું હત્તમ ઉદાહરણ શ્રો જિન અગવાનમાં પ્રાપ્ત થાય છે:—

" અતિ રૂકી રે અતિ રૂકી, જિનજીની ધિરતા અતિ રૂકી;
સકળ પ્રદેશે અનંતી, ગુગુપર્યાય શક્તિ મહંતી લાલ અતિ૰
તસુ રમણે અનુભવવંતી, પરરમણે જે ન રમંતી લાલ અતિ૰
પર દ્રવ્યે જે નવિ ગમણી, ક્ષેત્રાંતરમાંહિ ન રમણી લાલ અતિ૦
અતિશય યાંગે જે નવિ દીપે, પરભાવ બણી નવિ છીપે લાલ અતિ૦
નિજ તત્ત્વ રસે જે લીની, બીજે કીણુ હી નવિ કીની લાલ અતિ૦"—શ્રીદેવચંદ્રજી.

અને યમ પાલનનું જ જે શમસારપણું છે તે તો આગળની જેમ અત્રે પણ અધિક અધિકપણે અનુવર્તે છે જ એમ જાણવું. જેમ જેમ યમપાલનનું સ્થિરપણું – દઢપણું થતું જાય છે, તેમ તેમ પ્રશમ સુખની માત્રા વધતી જાય છે.

# परार्थसाधकं त्वेत्सिद्धिः शुद्धान्तरात्मनः। अचिन्त्यशक्तियोगेन चतुर्थो यम एव तु ॥ २१८॥

પરા**ધ**°સાધક સિહિ આ, શુદ્ધ આત્મની સાર; અચિન્ત્ય શક્તિ યાગથી, ચતુર્થ યમ આ ધાર<sub>ે</sub> ૨૧૮

અર્થ: — અને પરાર્થસાધક એવું આ યમપાલન તે અચિન્ત્ય શક્તિયોગે કરીને શુદ્ધ અન્તરાત્માની સિદ્ધિ છે; અને આ ચતુર્થ યમ જ – સિદ્ધિયમ જ છે.

#### વિવેચન

પરાર્ધનું-**પરાપકારનું સાધક** એવું જે આ યમપાલન છે તે સિન્દિ છે; અને આ શુદ્ધ અન્તરાત્માની સિદ્ધિ છે-ખીજાની નહિં, કારણ કે તેની સંનિધિમાં વૈરત્યાગ હાય છે, એવું તે સિદ્ધિનું અચિન્ત્ય સામર્થ્ય હાય છે. અને આ જે સિદ્ધિ છે તે જ ચાથા સિદ્ધિયમ છે.

ઉપરમાં જે અહિંસાદિ યમપાલન કહ્યું, તે જ ઉત્તરાત્તર શુદ્ધિને પામતું પામતું, એવું ઉત્કૃષ્ટ કાેટિનું થઇ જાય કે તે સહજ સ્વભાવે પરમાર્થનું સાધક થઇ પડે; એના એવા અચિન્તય શક્તિયાગ હાય છે, કે જેથી પરના ઉપર સહેજે ઉપકાર થાય. જેમકેં-તેની સંનિધમાં-નિકટતામાં વૈરત્યાગ હાય છે, 'અદિંસાવ્રતિષ્ઠાયાં તત્સિલિથી વૈરત્યામ:' (પાત. યા.) ઇત્યાદિ. (જાુઓ પૃ. પર૦, 'તે આત્મસ્વરૂપથી મહત્ ઇ૦')

આમ અચિન્ત્ય શક્તિયાગથી પરાર્થસાધક એવું જે યમપાલન તે શુદ્ધ અન્તરાત્માની જ સિદ્ધિ છે,—બીજાની નહિં. અર્થાત્ અંતરાત્મા એટલા બધા શુદ્ધ થઇ જાય છે કે–તેના અચિન્ત્ય ચારિત્રપ્રભાવ સહજ સ્વભાવે અન્ય છેવા અચિન્ત્ય પર પડે છે, જેથી હિંસક ક્રૂર પ્રાણીએ પણ પાતાના જાતિવેર આદિ શક્તિયાગ બૂલી જાય છે. દા. ત.—ભગવાન્ તીર્થં કરતા સમવસરભુમાં જાતિવેરવાળા પ્રાણીએ પણ જાતિવેર બૂલી જઇ પ્રેમથી બાજી—બાજીમાં બેસીને દેશના સુણે છે. જેમકે–' હરિણી સિંહશિશુને પુત્રબુદ્ધિથી સ્પર્શે છે, ગાય વાદ્યના બચ્ચાને પાતાના પુત્ર માની પંપાળે છે, બિલાડી હંસબાલને પ્રેમ પરવશ થઇ સ્પર્શે છે, મયૂરી

वृत्ति:-परार्थसाधकं त्वेतद्—परार्थसाधक शेवुं आ यभपासन, सिद्धि:-सिद्धि कहेवाय छे. अने आ-शुक्कान्तरारमनः-शुक्ष अंतरारमानी-अन्यती निर्धः. अचिन्त्यशक्तियोगेन-अधित्य शक्तियोगथी,-तेनी सनिधिमां वैरत्याग थप्टी. आधी आ-चतुर्थो यम एव तु-यतुर्थं यम ल छे, सिद्धियम छे शेवे। साव छे.

(UBO) BINSENYANA

સાપને ૧૫શે<sup>લ</sup> છે,—આમ એક સમભાવરૂઢ, કષાય કહુષતા રહિત એવા **લીણમાહ યાગીના** આશ્રયે બીજા પ્રાણીએક પણ મદ રહિત થઇ પાતાના આજન્મ વૈર છોડી દીએ છે. '

> " सारङ्गी सिंह्शावं स्पृशित सुतिषया निन्दनी न्याञ्चपोतम्, मार्जोरी हंसवाछं प्रणयपरवशा केकिकान्ता सुजङ्गम् । वैराण्याजन्मजातान्यपि गिळतमदा जन्तवोऽन्ये त्यजन्ति, श्रित्वा साम्यैकहृदं प्रशमितकळुषं योगिनं क्षीणमोहम् ॥ "—श्री झानार्ज्य.

આત્મામાં અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા થતાં-અત્યંત સ્થિરતા થતાં, તે પરમ અહિંસક મહાત્મા યાગીશ્વરની સંનિધિમાં આમ જાતિવૈરના પણ લાગ હાય છે. તેમજ સલ્યાદિની પ્રતિષ્ઠામાં તથાપ્રકારના તેવા તેવા તેવા મહાપ્રભાવ વર્તે છે, ઇત્યાદિ પાતાંજલ આદિ યાગશાસ્ત્રમાં જે વર્ણ વવામાં આવ્યું છે, તે સર્વ અત્ર તીર્થ કર જેવા પરમયાગીના અરિતમાં પ્રગટ અરિતાર્થ થયું પ્રતીત થાય છે, તે પરમ યાગેશ્વરના અચિન્ત્ય મહાપ્રભાવના એક દેશમાં શમાઇ જાય છે. આવી જે શુદ્ધ આંતરાતમાની સિદ્ધિ તેનું નામ સિદ્ધિ છે, નહિં કે અન્ય વ્યામાહ ઉપજાવનારા ચમત્કારાદિની સિદ્ધિ તે સિદ્ધિ. તેવી અમત્કારાદિ ખતાવો નમસ્કાર કરાવવારૂપ સિદ્ધિ તેા સ્વને ને પરને પાડનારી છે, યાગીને અધ:પતિત- ભ્રષ્ટ કરનારી છે. આ અંગે પરમ યાગસિદ્ધિસંપન્ન શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજના પરમ મનનીય વચનામૃત છે કે:—

"સમ્યગ્દૃષ્ટિ પુરુષો કે જેના ચાર્ય ગુલાકા સંભવ છે, તેવા જ્ઞાની પુરુષોને વિષે કવિશ્ત સિદ્ધિ હોય છે, અને કવિશ્ત સિદ્ધિ હોતી નથી. જેને વિષે હોય છે તેને તે સ્કુરલા વિષે પ્રાયે ઇ છા થતી નથી, અને ઘલાં કરી જ્યારે ઇ છા થય છે, ત્યારે જવ પ્રમાદવશપણે હાય તા થાય છે; અને જો તેવી ઇ છા થઇ તા સમ્યક્તવથી પડવાપણં તેને ઘટે છે. પ્રાયે પાંચમે છકે ગુલાકા પાલ ઉત્તરાત્તર સિદ્ધિ જોગના વિશેષ સંભવ થતા જાય છે; અને ત્યાં પણ જો પ્રમાદાદિ જોગે સિદ્ધિમાં જીવ પ્રવર્ત્ત તા પ્રથમ ગુલાકાલાને વિષે સ્થિતિ થવી સંભવે છે. સાતમે ગુલાકા , આઠમે ગુલાકા , નવમે, દશમે ઘણું કરી પ્રમાદના અવકાશ એ છે . અગિયારમે ગુલાકા ફિદ્ધિ જોગના લાભ સંભવતા જાલી પ્રથમ ગુલાકા કે અને જયાં સુધી સમ્યગ્ પરિલામી અતમા છે ત્યાં સુધી તે એક જોગને વિષે જીવને પ્રવૃત્તિ ક્રિકાળે સંભવતી નથી. "-શ્રીમદ્ રાજચંદ્ધ, પત્રાંક કદ

આમ યમના ચાર પ્રકાર કહ્યા: ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, રિથરયમ ને સિદ્ધિયમ. તેમાં ઇચ્છાયમ તે અહિંસાદિ યાગમાર્ગ પ્રત્યેની રુચિરૂપ છે, પ્રવૃત્તિયમ તે માર્ગે સંચ-રવારૂપ-ગમનરૂપ છે, સ્થિરયમ તે માર્ગે નિરતિચાર નિર્વિદન ગમનરૂપ-અત્યંત સ્થિર-

તારૂપ છે, અને સિન્દ્રિયમ તે માર્ગના અંતિમ ધ્યેયને પામી પરાપકાર કરવારૂપ છે. ઇશ્છાયમથી માંડીને જેમ જેમ યાગી આગળ વધતા જાય છે, તેમ તેમ તેની આત્મ વિશુદ્ધિ વધતી જાય છે, સંવેગરૂપ વેગ અતિ વેગ પકડેના જાય છે, ક્ષ્યાપશમ અળ વૃદ્ધિ પામતું જાય છે, અને છેવટે શુદ્ધ અંતરાતમાની સિદ્ધિ થાય છે.

આ જે શુદ્ધ અંતરાત્માની સિદ્ધિ, તેમાં ઉત્કૃષ્ટ કૈાંટિનું યમપાલન શમાઇ જાય છે; કારણ કે ત્યારે આત્મા દ્રવ્ય-ભાવથી પૂર્ણ અહિંસામય અની જાય છે, રાગાદિ વિભા—વંથી સ્વરૂપની હિંસા કરતા નથી; પૂર્ણ સત્યમય અની જાય છે—શુદ્ધ અંતરા- પરભાવને પાતાના કહેવારૂપ અસત્ય વદતા નથી; પૂર્ણ અસ્તેયમય અની સિદ્ધિ અની જાય છે—પરભાવને લેશ પણ અપહરતો નથી; પૂર્ણ અદ્યાચર્યમય અની જાય છે,-શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં, ખ્રદ્યામાં ચરે છે ને પરભાવ પ્રત્યે વ્યક્ષિયરતો નથી; પૂર્ણ અપરિગ્રહમય અને છે, પરભાવના પરમાણ પ્રત્યે પણ આત્મભાવ-રૂપ મમત્વછુદ્ધિ ધરતા નથી. આમ સમસ્ત પરભાવથી વિરામ પામી, સમસ્ત પરપ્રિણતિના પરિત્યાં કરી, તે આત્મારામી ચાંગી સ્વભાવમાં આરામ કરે છે, ને શુદ્ધ આત્મપરિણતિને નિરંતર ભજ્યા કરે છે. અને આમ શુદ્ધ સ્વરૂપ પદમાં સ્થિતિ તેનું નામ જ પરમ અહિંસા, તેનું નામ જ પરમ સત્ય, તેનું નામ જ પરમ અસ્તેય, તેનું નામ જ પરમ અપરિગ્રહ. અને આમ આ પાંચે જેને પરમ પરિપૂર્ણ વર્તા છે, તે જ સાક્ષાત્ જીવંત પરમાત્મા, તે જ જંગમ કદપવૃક્ષ કે જેને ધન્ય જનો સેવે છે. (જીઓ કાવ્ય, પૃ. દેવર)

#### યમ પ્રકારાના સાર—

અહીં અહિંસા, સત્ય, અરતેય, પ્રદ્યાચર્ય, અપરિગ્રહ એ પાંચ યમ-શીલ-વ્રત સર્વ-તંત્ર સાધારણપણાથી સંત જેનોને સુપ્રસિદ્ધ છે. તે પ્રત્યેક યમના ચાર ચાર પ્રકાર છે: દાચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થિરયમ, સિદ્ધિયમ. (૧) યમવંતની કથા પ્રત્યે પ્રીતિ-વાળી એવી જે યમાને વિષે અવિપરિણામિની ઇચ્છા, તે પહેલા ઇચ્છાયમ છે. (૨) સર્વત્ર શમસાર એવું જે યમપાલન તે જ અહીં પ્રવૃત્તિ છે, અને તે જ બીજો પ્રવૃત્તિયમ છે. (૩) અતિચારાદિ ચિન્તાથી રહિત એવું જે યમપાલન તે જ અહીં સ્થૈર્ય છે, અને તે જ ત્રીજો સ્થિરયમ છે. (૪) અચિંત્ય શક્તિયોગથી પરાર્થનું સાધક એવું જે આ યમપાલન તે શુદ્ધ અંતરાત્માની સિદ્ધિ છે, નહિં કે અન્યની, અને આ જ ચાથા સિદ્ધિયમ છે. અચિ-ત્ય શક્તિયોગથી તેની સંનિધમાં વૈરત્યાગ હોય છે.—આમાં પહેલા બે પ્રકાર પ્રવૃત્ત્યક યોગીને પ્રાપ્ત થર્મ ચૂક્યા હોય છે, અને છેલા બે પ્રકારને અર્થે તે સતત પુરુષાર્થશીલ રહે છે.

અવ'ચક સ્વરૂપ કહે છે:---

# सद्भिः कल्याणसंपन्नैर्दर्शनादपि पावनैः। तथादर्शनतो योग आद्यावश्चक उच्यते ॥२१९॥

દર્શનથી પણ પાવના, કલ્યાણ સંતશું જેંહ; તથાદર્શનથી ચાગ તે, આઘ અવંચક એંહ. ૨૧૯

અર્ધ:—દર્શનથી પણ પાવન એવા કરયાળુસંપન્ન સત્પુરુષા સાથે તથાપકારે દર્શનથકી જે યાગ થવા, તે આદા અવંચક-યાગાવાંચક કહેવાય છે.

#### વિવેચન

કલ્યાણુસંપન્ન-વિશિષ્ટ પુષ્ટ્યવંત, તથા દર્શનથી પણ પાવન, એવા સંતો સાથે વિષય્ય અભાવે તે પ્રકારે ગણવત્તાથી તથાદર્શનથકી, જે યાેગ-સંબંધ થવા તે આઘ-અવંચક-**યાેગાવંચક** છે.

સંતો સાથે તથાદર્શનથં જે યોગ-સંબંધ થવા અર્થાત સત્પુરુષના તથાર્પે એમળપાછુપૂર્વક યાગ થવા તે યોગાવંચક છે. સત્પુરુષનું જે પ્રકારે 'સ્વરૂપ' છે, તે પ્રકારે તેના સ્વરૂપદર્શનથં કો, સ્વરૂપની એમળપાછુથં કો, સત્પુરુષ સાથે તથાદર્શન: સ્વ- જે યોગ થવા, આત્મસંબંધ થવા, ખ્રદ્ધાસંબંધ થવા, તેનું નામ રૂપ એમળપાછુ યોગાવંચક છે. સત્પુરુષ સાથે બાહ્ય સમાગમમાં આવવા માત્રથી, ઉપલંક એમળપાછુ માત્રથી આ યોગ થતા નથી, પછુ તેનું સત્પુરુષ સ્વરૂપે દર્શન-એમળપાછુ થવાથં જે આ યોગ સાંપડે છે. એટલે સત્પુરુષના જોગમાં તથાસ્વરૂપે દર્શન-એમળપાછુ-પીછાન એ જ માટામાં મોટી અગત્યની વસ્તુ છે. આ આવ્યંતર સ્વરૂપદર્શન થાય, તેમ જ સત્પુરુષના ખરેખરા યોગ થાય છે. અને આવેમ યોગ થાય તે જ અવંચક યેમ છે.

આ સત્પુરુષ કેવા હાય છે? તો કે—કલ્યાબુસંપન્ન અર્થાત્ વિશિષ્ટ પુષ્યવંત હોય છે. પરમ ચાગિશાંતામાિબુરતનની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિને લીધે તે પરમ પુષ્યશાળી છે, કલ્યાબુને પામેલા છે. આવા સત્પુરુષ દર્શનથી પણ પાવન હાય છે. એમના દર્શન કરતાં પણ આત્મા પાવન થઇ જાય છે, એવા તે પરમ પવિત્રાત્મા હાય છે. એએાશ્રીના પવિત્ર આત્મચારિત્રના જ કાઇ એવા અદ્દલત મૂક પ્રભાવ પડે છે કે-બીજા જવાને

वृत्तिः—सद्भिः कस्याणसंपन्नैः—डिल्पालुसंपन्न ज्ञेवा संति।-सत्पुरुषे। साथै, विशिष्ठ पुल्यवंत ज्ञेवा संते। साथै, दर्शनादिष पावनैः—हर्शनथी पण् पावन, अवले।इनथी पण् पावन अवा साथै, तथा—तथाप्रकारे, ते प्रकारे गुल्वताथी—गुल्युकतपल्यथी,-विपर्यं अस्तावे इरीने, दर्शनम्—दर्शन—ते तथादर्शन, तथी इरीने—तेना वर्डे इरीने के—योगः—थे।म, संलंध, तेओनी साथै थाय ते, आदावञ्चक उत्त्यते—आदा अवंश्वक के इहेवाय छे, आदा अवंश्वक अपर्थ छे.

દેખતાં વેંત જ તેની અજબ જાદ્ધ અસર થાય છે. આવા કરયાણસંપન્ન, દર્શનથી પણ પાવન, નિર્દોષ નિર્વિકાર વીતરાગ એવા જ્ઞાની સત્યુરુષ, એમની સહજ દર્શનમાત્રથી પણ પાવનકારિણી જાદ્ધ અસરથી સાચા મુમુક્ષુ યેાગીએને શીધ એાળખાઇ જાય છે; કારણ કે મોન મુનિનું દર્શન પણ હજારા વાગાડંગરી વકતાએાના લાખા વ્યાખ્યાના કરતાં અનંતગઢ્યા સચાટ બાધ આપે છે. (જાએ પૃ. ૨૫૩, 'અહા સત્યુરુષના વચનામૃત ' ઇત્યાદિ). સ્વદેહમાં પણ નિર્મમ એવા આ અવધૃત વીતરાગ મુનિનું સહજ ગુણસ્વરૂપ જ એવું અફ્લુત હાય છે. જેમકે—

" કીચરા કનક જાકે, નીચરા નરેશપદ, મીચરા મિત્તાઇ, ગરવાઇ જાકે ગારસી; જહરસી જોગ જાનિ, કહરસી કરામતિ, હહરસી હોંસ પુદ્દગલ છળી છારસી. જાલસા જગવિલાસ, ભાલસા ભુવનવાસ, કાલસા કુદું બકાજ, લાકલાજ લારસી; સીઠેસા સુજસ જાને, વીઠેસા વખત માને, ઐસી જાકી રીતિ તાહી, બંદત **ખનારસી.**"

—કવિવર **અનારસીદાસજ.** 

આવા પરમ નિર્દીષ, પરમ નિર્વિકાર, પરમ વીતરાગ જ્ઞાની સત્પુરુષને-સાધુજનને તેના યથાર્થ ગુણસ્વરૂપે ઓળખવા, તેમનું જે સહજ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ છે તે સ્વરૂપે તેમનું દર્શન કરવું તે 'તથાદર્શન ' છે. આ તથાદર્શનથી સત્પુરુષના યોગ થાય છે; અને તે યાગનું નામ યાગાવાં ચક છે.—આમ આ યાગાવાં ચકની પ્રાપ્તિમાં ત્રણ મુખ્ય વસ્તુ આવશ્યક છે: (૧) જેના યાગ થવાના છે, તે સત્પુરુષ, સાચા સંત, સદ્દગુરુ હાવા જોઇએ, (૨) તેના દર્શન-સમાગમ થવા જોઇએ, (૩) તેનું તથાસ્વરૂપે દર્શન-ઓળખાણ થવું જોઇએ. આમાંથી એકની પણ ન્યૂનતા—ખામી હાય તા યાગાવંચક થતા નથી.

કારણ કે (૧) પ્રથમ તા જેની સાથે યાગ થવાના છે તે પાતે સત, સાચા સત્યુરુષ, પ્રત્યક્ષ સત્ રવરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા સફગુરુ હોવા જોઇએ; શાસોકત સકલ સાધુગુણથી શાલતા એવા સાધુગરિત સાચા લાવસાધુ હોવા જોઇએ; સત્યુરુષ સ્વરૂપ શુદ્ધ સાના જેવા શુદ્ધ, પરમ અમૃત જેવા મીઠા, શુદ્ધ સ્કૃટિક જેવા નિર્મલ પરમ પવિત્ર પુરુષ હોવા જોઇએ; સર્વ પરલાવના ત્યાગી આતમારામી એવા સાચા 'સંન્યારી 'હોવા જોઇએ; બાહ્યાલ્યંતર ગ્રંથથી-પરિગઢથી રહિત એવા સાચા નિર્ગાય-લાવશ્રમણ હોવા જોઇએ; પરલાવ પ્રત્યે મોન એવા આતમજ્ઞાની વીતરાગ જ્ઞાની 'મુનિ 'હોવા જોઇએ; સહજ આત્મસ્વરૂપપદના જેને સાક્ષાત્ યોગ થયા છે એવા યથાર્થ લાવચાગી હોવા જોઇએ; સ્વરૂપવિશ્રાંત એવા શાંતમૂર્ત્ત 'સંત 'હોવા જોઇએ; ટૂંકામાં તેમના 'સત્ ' નામ પ્રમાણે 'સત્ '-સાચા હોવા જોઇએ, આત્માના પ્રત્યક્ષ પ્રગટ સત્ સ્વરૂપથી યુક્ત એવા 'સત્ ' હોવા જોઇએ. પણ આવા 'સત્ ' સવરૂપયુક્કત સાચા સંત–સત્યુરુષ ન મળ્યા હોય, અને અસત્ અસંત

અસાધુ કે કુસાધુને સત્ માની લીધા હાય, તો આ ચાગ બનતા નથી, ચાગ અચાગરૂપ યાય છે; માટે જેની સાથે યાગ થવાના છે, તે સત્-સત્પુરુષ સાચા લાવસાધુ-લાવ-ચાગી હાવા જોઇએ. બાકી જગતમાં કહેવાતા સાધુઓના, બાહ્ય વેષધારી સાધુ-સંન્યાસી-ખાવાઓના, જટાજાટ વધારનારા નામધારી જેગીઓના, અનેક પ્રકારના વેષવિઠંળક દ્રવ્યક્ષિંગીઓના કાંઇ તાટા નથી. પણ તેવા સાધુ ગુણવિદ્ધીન, ખાટા રૂપીઆ જેવા, દ્રવ્યક્ષિ'ગિઓથી 'કાંઇ શુકરવાર વળતા નથી, ' આત્માનું કાંઇ કલ્યાણ થતું નથી. ( જુએ) પૃ. ૧૨૮-૧૨૯). (૨) બીજું,-આવા સત્પુરુષ સદ્ગુરુ વિદ્યમાન હોય, પણ તેના દર્શન જોગ જો ન થાય. સમાગમ-પરિચય ન થાય, તા શું કામ આવે ? આંગણામાં કલ્પવૃક્ષ ઊગ્યું હાય, પણ તેના લાભ ન લેવાય તા શં કામનું ? અચિંત્ય ચિંતામણિરતન હાય લાગ્યું હાય. પણ તેને સેવી ચિંતિત લાભ ન ઉઠાવાય તા શું કામનું ? કામદુધા કામધેનુ મળી હાય પણ તેની આરાધના ન થાય તેા શું કામનું? સાક્ષાત પરમામૃતના મેઘ વરસતા હાય, પણ તેને ઝીલવામાં ન આવે, તા શું કામનું? માટે સંતના દર્શન-સમાગમની તેટલી જ આવશ્યકતા છે. (જીઓ પૃ. ૧૬૨, 'પરિચય પાતક ઘાતક સાધુશું ' ઇ.) (૩) ત્રીજું — ખાદ્યથી સંતના દર્શન-સમાગમ થાય, પણ અંતરથી સંતનું તથાપ્રકારે સંતરવરૂપે દર્શન ન થાય. સતરવરૂપે એાળખાણ સ્વરૂપતું ન થાય, તો તેના ખાદ્ય સમાગમયાગ પણ અયાગરૂપ થાય છે, નિષ્ફળ 'તથાદશ'ન ' થાય છે. અથવા સત્પુરુષ મળ્યા હાય, પણ તેનું આંતર્ દર્શન-ન થાય, તા તેના ખાદ્ધ સમાગમયાંગ પણ અયાગરૂપ થાય છે, નિષ્કળ એાળ ખાસ થઇ શકે એવી પાતાનામાં યાગ્યતા ન હાય, તા યાગ ન મત્યા બરાબર થાય છે. આ ત્રણમાં પણ ત્રીજો મુદ્દો સૌથી વધારે મહત્વના છે, કારણ है सत्प्रकृष हाय, तेना आहा दर्शन-समागम पश धया हाय, पश तेनुं तथास्वरूपे 'આત્મદર્શન'ન થયું હાય તા શું કામનું? કારણ કે તથાસ્વરૂપે દર્શન વિના સત્પરુષના યાગ અયાગ થાય છે-અફળ જાય છે. એમ તા આ છવે અનેક વાર ભગવાન તીથે કર જેવા પરમ સત્પુરુષના દર્શન કર્યા હશે, પણ આ જીવની યેન્ગ્યતાની ખામીને લીધે તે સત્પુરુષતું તથાદરા ન થયું, તેથી તે યાગ અફળ ગયા, માટે સત્પુરુષના યાગની ખરેખરી રહસ્ય ચાલી ( Master-key ) તેનું તથાસ્વરૂપે દર્શન કરવું--ઓળખાણ થવી તે છે. અને એમ થાય ત્યારે જ અવંચક ચાેગ થાય છે.

આ ' અવંચક' એટલે શું? વંચક નહિં તે અવંચક; વંચે નહિં, છેતરે નહિં, ઠંગે નહિં તે અવંચક. જે કદી ખાલી ન જાય, ચૂંકે નહિં, એવા અમાઘ, અચૂક, અવિસંવાદી, રામભાણુ તે અવંચક. ચાંગ એવા કે કદી વંચે નહિં, ખાલી ચાંગ અવંચક જાય નહિં, તે યાગાવંચક. આ યાગાવંચક ભાણના લક્ષ્ય તાકવા એટલે? ખરાખર છે. (જાઓ પૃ. ૧૫૯–૧૬૦, આકૃતિ ૬). બાણની લક્ષ્યક્રિયામાં પ્રથમ પગિશ્યું લક્ષ્યને–નિશાનને અરાબર તાકવું ( Aiming ) તે છે. તે લક્ષ્ય બરાબર તાકયા પછી જ બીજી નિશાન વિંધવાની ક્રિયા બને છે. તેમ આ

સમસ્ત યાેગફ્રિયાર્પ રાધાવેધમાં પણ પ્રથમ પગથિયું સાધ્યર્પ લક્ષ્યને-નિશાનને સુનિ-શ્ચિત કરી ખરાખર તાકવું તે છે. આ સાધ્ય લક્ષ્યની સાથે યાેગ થવા-નોડાણ થવું, તેનું નામ જ યાેગાવંચક છે. અને તે પરમ નિશ્ચયર્પ સાધ્ય લક્ષ્ય તાે 'સ્વરૂપ જ' છે, એટલે સ્વરૂપ લક્ષ્યને અનુલક્ષીને કરવામાં આવેલા યાેગ તે યાેગાવંચક છે. ( જાઓ પૃ. ૬૯૩)

તો પછી અત્રે સત્પુરુષના તથાદર્શનરૂપ યોગ પર આટલા બધા ભાર મૂકવાનું શું કારણ કારણ એટલું જ કે-સત્પુરુષ મૂર્તિમંત પ્રગટ સત્સ્વરૂપ છે, સાક્ષાત્-પ્રત્યક્ષ મૂર્ત્તિમંત પ્રગટ સત્સ્વરૂપ છે, સાક્ષાત્-પ્રત્યક્ષ મૂર્ત્તિમંત પ્રગટ સત્સ્વરૂપના યાગ પામેલ પ્રગટ 'ચાગી ' છે, સાક્ષાત્ સાક્ષાત્ સત્ સહજાત્મસ્વરૂપ પ્રભુ છે. એટલે આવા સાક્ષાત્ યાગી સત્પુરુષના સ્વરૂપ જવલંત આદર્શદર્શનથી ન ભૂંસાય એવી ચમતકારિક છાપ સસક્ષ આત્મામાં પડે છે. જેથી એકાંત સ્વરૂપલક્ષી સત્પુરુષનું પરમ અફ્લુત આત્મચારિત્ર દેખી, તેના આત્મા સહેજે સ્વરૂપ લક્ષ્ય ભણી ઢળે છે. વાચાલ વક્તાઓના લાખા ઉપદેશા જે બાધ નથી કરી શકતા, તે આવા એક સત્પુરુષના જવતા જાગતા દાખલા કરી શકે છે. આમ યાગી પુરુષના તથાદર્શનથી જવતું લક્ષ્ય એક સાધ્ય સ્વરૂપ નિશાન પ્રતિ કેંદ્રિત થાય છે, અને પછી તેની બધી પ્રવૃત્તિ તે સ્વરૂપલક્ષી જ હાય છે. તેટલા માટે સ્વરૂપના સાક્ષાત્ લક્ષ્ય કરાવનાર સત્પુરુષના યોગને ચાળાવંચક કહ્યો છે.

આ સત્પુરુષના યાગથી પ્રાપ્ત થતા યાગાવાંચક યાગ છવતું આણું છવનચક્ર अहलावी नांभे छे. प्रथम के छवनुं समस्त आयरण संसारार्थ यतुं हतुं, ते हवे स्व-૩૫લક્ષી થયા પછી કેવળ આતમાર્થ જ થાય છે. પ્રથમ જે જીવની ચાગાવ ચકથી સમસ્ત કિયા-પ્રવૃત્તિ આત્મળાધક થઇને પ્રવર્તાતી હતી, તે હવે આત્મ-જીવન પલટા સાધક થઇને પ્રવર્ત્ત છે. પ્રથમ જે સહ સાધન અંધનરૂપ નીવડતા હતા, તે હવે સત્ય સાધનરૂપ થઇ પડે છે. પ્રથમ જે સ્વરૂપલક્ષ વિના ષટુકાશ્ક ચક્ર આત્મવિમુખપણે ઉલદું ચાલતું હતું, તે હવે આત્મસન્મુખપણે સુલદું ચાલે છે. ( ન્યુંઓ આકૃતિ २०). પ્રથમ જે આત્માની અધી ચાલ આશ્રવ-અંધપણે અવળી ચાલતી હતી, તે હવે સંવર-નિજ રારૂપ થઇ સવળી ચાલે છે. પ્રથમ જે જીવના સમસ્ત યાેગ-ક્રિયાદિ સ્વરૂપ લક્ષને ચૂકી વાંકાચુંકા ચાલતા હાઇ, વંકગામી હાઇ, વંચક થઇને પ્રવર્તાતા હતા, તે હવે સ્વરૂપ લક્ષ્યને સાંધી સીધા સરલ ચાલી, 'અવંકગામી ' થઇ, અવંચક થઇને પ્રવર્ત છે. આવા ચમતકારિક પલટા-ફેરફાર આ જવમાં થઇ જાય છે. સકલ જોગ-જીવનરૂપ આ ચામાવાંચક જ્યારે જીવને પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યારે જ તેનું ખરેખર ' જોગીજવન' શરૂ થાય છે. અને એટલા માટે જ એને ' આઘ'-સોથી પ્રથમ એવો અવંચક કહ્યો છે; પ્રથમ એ અવંચક હાય તા જ પછી બીજાં બધુંય અવંચક હાય છે. નહિં તો વંચક જ હાય છે; કારણ કે તે પહેલાંના તેના સર્વ યાગ-સાધન વંચક જ

હતા, સત્ સાધ્યથી વંચિત કરી-ચૂકાવી છેતરનાર, ઠગ જેમ ઠગનાર હતા. ( જુઓ પૃ. ૧૬૨, ૧૬૩, 'યમ નિયમ સંયમ આપ કિયા ' ઇત્યાદિ જોગીંદ્રગર્જના.)

આમ અનાદિ કાળથી શ્રીમદ્ સદ્દગુરુના યાગ વિના જીવના સર્વ યાગ-સાધન વંચક નીવક્યા છે, પણ શ્રી સદ્દગુરુના યાગ થતાં તે સર્વ યાગ અવંચક થઇ પડે છે. આવા પરમ અદ્દલુત મહિમા આ યાગાવાંચક યાગના છે. આ સદ્દગુરુ યાગે સત્પુરુષના સ્વરૂપદર્શનરૂપ આ યાગાવાંચક નામની યાગસાંજીવની

ા**દ્ગુરુ ચીળે સત્પુરુ**ષના સ્વરૂપદશેનરૂપ આ ચાળાવચક નામની **ચાળસાંજીવની અવંચક** પ્રાપ્ત થતાં જીવનું આખું ચેળચક ચાલુ થઇ જાય છે. જેમ હાથા ફેરવતાં આખું ચક્ર ચાલવા માંડે છે. તેમ આ ચેળાવચકરૂપ હાથા

ફેરવતાં આપ્યું યાગચક્ક ચાલવા માંઠે છે, માટે સત્પુરુષ સદ્દગુરુના સ્વરૂપની એાળખાણ થવી એ માટામાં માટી વાત છે. તે થયે જીવની યાગ-ગાડી સરેડે અડી-પાટા પર અઢી સાચી દિશામાં સડેડાટ પ્રયાણ કરે છે. સ્વરૂપસ્થિત સત્પુરુષ સદ્દગુરુના તથાદર્શનરૂપ યાગ થયે જ આત્માનું નિજ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે, અને પ્રેમલન એવા અમૃતરસ પ્રાપ્ત થાય છે.

"સત તે ભ્રાંતિ નથી, ભ્રાંતિથી કૈવલ વ્યતિરિક્ત (જાદું) છે, કલ્પનાથી પર (આઘે) છે; માટે જેની પ્રાપ્તિ કરવાની દઢ મતિ થઇ છે, તેલું પાતે કંઇ જ જાણતા નથી એવા દઢ નિશ્ચયવાળા પ્રથમ વિચાર કરવા, અને પછી 'સત્'ની પ્રાપ્તિ માટે જ્ઞાનીને શરહ્યું જવું; તા જરૂર માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય. (જાઓ પૃ. ૩૨૧)

"જ્ઞાની પુરુષના તેવા તેવા સંગ જીવને અનંતકાળમાં ઘણીવાર થઇ ગયા છે, તથાપિ આ પુરુષ જ્ઞાની છે, માટે હવે તેના આશ્રય બ્રહ્મ કરવા એ જ કર્ત્ત વ્ય છે, એમ જીવને આવ્યું નથી, અને તે જ કારણ જીવને પરિભ્રમણનું થયું છે, એમ અમને તા દઢ કરીને લાગે છે. ×××જ્ઞાની પુરુષનું ઓળખાણ નહિં થવામાં ઘણું કરીને જીવના ત્રણ માટા દેષ જાણીએ છીયે:—(૧) એક તા હું જાણું છું, હું સમજું છું એવા પ્રકારનું જે માન જીવને રહ્યા કરે છે તે માન (૨) ળીજું, પરિશ્રહાદિને વિષે જ્ઞાની પુરુષ પર રાગ કરતાં પણ વિશેષ રાગ (૩) ત્રીજું, લાકલયને લીધે, અપદીર્ત્તિ લયને લીધે, અને અપમાનભયને લીધે જ્ઞાનીથી વિમુખ રહેવું, તેના પ્રત્યે વિનયાન્વિત થવું જોઇએ તેવું ન થવું ''—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર પત્રાંક, ૧૮૧, ૩૪૨.

तेषामेव प्रणामादिकियानियम इत्यलम् । कियावश्वकयोगः स्यान्महापापक्षयोदयः॥ २२० ॥

તેને જ પ્રણામાદિના, ક્રિયાનિયમ જે સાર; ક્રિયા અવ'ચક ઘેાગ તે, પાપક્ષધાદય કાર. ૨૨૦

वृत्ति:—तेषामेय-तेथाने क, संताने क, प्रणामादिकियानियम इत्यलम् – प्रशासाधि क्रियानियम क्रियाचश्चकयोगः स्यात्—क्रियावं यह येत्य हिष्य, अने आ-महापापश्चयोदयः- महा पापक्षयना (९६४३५ छ,-नीय शाव क्रिने क्षिय हरनारे। छे, अभ साव छे.

અર્થ:—તે જ સંતાના પ્રણામાદિ ક્રિયાના નિયમ એ જ ક્રિયાવંચક ચાેગ છે,— કે જે મહાપાપક્ષયના ઉદયરૂપ છે.

#### વિવેચન

તે સંતા પ્રત્યે જ પ્રશામાદિ ક્રિયાના નિયમ એ જ બસ ક્રિયાવ અક ચાગ છે; અને આ મહાપાપક્ષયના ઉદયરૂપ છે,-નીચ બાેત્ર કર્મના ક્ષય કરનારા છે.

આવા જે ઉપરમાં હમણાં જ કહ્યા તે શાંત, દાંત ને ક્ષાંત સાચા સત્પુરુષા-ભાવ સાધુઓ પ્રત્યે જ પ્રણામાદિ ક્રિયાના નિયમ તે ક્રિયાવંચક છે. આત્માના સત્ સ્વરૂપના યાંગ થયા છે એવા જે સાચા ભાવયાંગી સત્પુરુષાનું સત્પુરુષસ્વરૂપે સત્પુરુષની દર્શન થયું, તે સત્પુરુષા પ્રત્યે જ પ્રણામાદિ ક્રિયા કરવી તે ક્રિયાવ ચક છે. અત્રે આદિ શબ્દથી સ્તવન, કીર્જાન, વૈયાવચ્ય, સેવા વગેરે ગ્રહણ સક્તિ -કરવા. જેને સત્પુરુષના સ્વરૂપનું – ગુણવંતપણાનું અદ્ભુત દર્શન થાય છે. તેના સ્વરૂપના લક્ષ્ય થાય છે, તેના આત્મા પછી સહજ સ્વલાવે લાઇતલાવથી તે સંતના ચરણકમળમાં હળી પડે છે, તેના મનાયાગ તે સતપુરુષના ગુણચિતનમાં રમે છે, તેના વચન યાેગને તે સત્પુરુષનું ગુણસ્તવન ગમે છે, તેના કાયયાેગ તે સત્પુરુષના ચરણે નમે છે, તેના સમસ્ત આત્મપ્રદેશ તે સત્યુરુષ પ્રત્યે પરિભામન-'પરિનમન ' કરે છે. આમ તે સત્પુરુષ પ્રત્યેની લક્તિ ક્રિયામાં મન-વચન-કાયાની સમસ્ત શક્તિથી તલ્લીન મને છે. ( જુઓ પૃ. ૩, 'પ્રલુપણે પ્રલુ ઓળખી ' ઇ૦ ) એટલે આવા લક્તિવંત જીવ નિરંતર સત્પુરુષના વિનય, ખહુમાન, આદર આદિ કરે છે; તનથી, મનથી, ધનથી, સર્વથી તેમની આજ્ઞા માથે ચઢાવે છે, અને સર્વાત્માથી તેમની વૈયાવચ્ચ-સેવા વગેરે કરે છે; કર જેડી તેમની સેવામાં ખંડે પગે ઉલાે રહે છે, તેમની સેવામાં તન-મન-ધન સવ<sup>°</sup> અપેલ કરે છે. જોકે સત્પુરુષ તા પરિપૂર્ણ નિ:સ્પૃહ છે અને દેહાદિમાં પણ સર્વથા મૂચ્છોરહિત હાઇ પરમાણમાત્રની પણ અપેક્ષા રાખતા નથી, તાપણ સત્યુરુષને પાતાના પરમ ઉપકારી જાણી આત્માથી મુમુદ્ધ છવ તેમના ચરણકમળમાં આત્માર્પણ કરે છે-આત્મનિવેદન કરે છે. નિજ આત્માનું 'નૈવેદા' ધરે છે, અને ભાવે છે કે 'શું પ્રભુ ચરણ કને ધરું?' ( જાએ પૃ. ૧૩૨, ' અહા મહા શ્રી સદ્ગુરુ' ઇંં )

ઇત્યાદિ પ્રકારે જે પરમ નિ:સ્પૃદ્ધી આત્મારામી સત્પુરુષ પ્રત્યે પ્રણામાદિ સક્તિ કિયા કરવામાં આવે છે, તે જ કિયાવંચક યાગ છે, તેજ ક્રિયા અવંચક છે. કિયા એવી કે જે કદી વંચે નહિં, ચૂંકે નહિં, ફાેંગટ જાય નહિં, તે ક્રિયાવંચક. લક્ષ્યને-નિશાનને ખરાખર તાકીને ફેંકવામાં આવેલા આણુની ગમન ક્રિયા લક્ષ્ય સણી જ હાય, અચૂક-અવંચક જ હાય, આડીઅવળી ન હાય, વંચક-ચૂકનારી ન હાય. તેમ સત્પુરુષના સ્વરૂપ-લક્ષ્યને ખરાખર લક્ષમાં રાખીને કરવામાં આવેલી આ વંદનાદિ ક્રિયા પણ સાધ્ય હર

સ્વરૂપ લક્ષ્ય લાણી જ હેાય, અવંચક-અચૂક જ હાય, આહી અવળી ત હાય, વંચક-ચૂકનારી ત હाय. आम आ हियावंशह प्रस्तुत जाल्ना द्वष्टांतमां आल्नी अवंशह अमन्हिया બરાબર છે; કારણ કે જે નિશાન પ્રત્યે ખાણના યાગ-અનુસંધાન ખરાખર તાકેલ-અવં-ચક હાય, તા નિશાન પ્રત્યેની ગમનક્રિયા પણ બરાબર અચૂક-અવંચક જ હાય. અને જો નિશાન પ્રત્યે બાર્શના યાગ-અનુસંધાન બરાબર તાકેલ ન હાય, વંચક-ચુકી જનાર हाय. ते। निशान प्रत्येनी अभनिष्या पण आडीअवणी-वंशक हाय. तेम याज ली અવંચક હાય, તા કિયા પણ અવંચક હાય; અને યાગ જો વંચક હાય તા કિયા પણ વંચક હાય. આ નિયમ છે.

એટલે સત્યુરુષના સ્વરૂપદર્શનરૂપ-એાળખાણરૂપ યાેગ પછીની જે કાંઇ વંદનાદિ ક્રિયા છે. તે જ અવંગઠ હાય છે. તે એાળખાણ પહેલાંની જે ક્રિયા છે, તે વંગક હાય છે-સતકળથી ચકાવનારી હાય છે. કારણ કે અનંતકાળથી આ જવે

સત્પુરુષના

અનંત ક્રિયા કરવામાં કંઇ મણા રાખી નથી, અનંત પરિશ્રમ ઊઠાવ-ચામ વિનાની વામાં કાંઇ ખાકી રાખી નથી. ( જુએ પૃ. ૧૬૨ ) અરે! દ્રવ્ય શ્રમણ-વારાક ક્રિયા પણાની અનંત ક્રિયા ઉત્તમ રીતે પાળીને આ જવ ગ્રેવેયકમાં પણ

અનંત વાર ઉપજયા હતા. પણ તથારૂપ ભાવ વિના પરમાર્થથી તે આપડાની આ અધી મહેનત પાણીમાં ગઇ છે! કારણ કે જીવના આ અધા પ્રયાસ ઉલઠી દિશામાં-ઉંધી દિશામાં હતા. ઉધી દિશામાં લાખા ગાઉ કાપી નાંખ્યે શું વળે? સાચી हिशामां स्पेड उन्तर्धं पण वधे ते। बह्यस्थान निडट आवतं जाय, पण तेम ते। आ જીવે કર્યું નહાતું ને તેથી તે રખક્યો આ બધું નિષ્ફળ થયું, તેનું કારણ તેને સત્યુરુષના ચાગ થયા નહિંતે છે. સત્પુરુષના લેટા તા તેને અનેક વાર થયા હશે, પણ તેણે સત્પુરુષને તત્સ્વરૂપે એાળખ્યા નહિં, એટલે કલ્યાણ થયું નહિં. સત્પુરુષનું સ્વરૂપ એાળ ખી તેને જો એક વાર પણ ભાવવંદન-નમસ્કાર કર્યો હોત, તા તેના બેડા ક્યારના પાર થઇ ગયા હાત! કારણ કે 'જિનવરવૃષમ વધુ માનને એક પણ નમસ્કાર સંસાર-સાગરથી નર કે નારીને તારે છે '–એ શાસ્ત્રવચનથી એ પ્રતીત થાય છે. એમ એક વાર પણ જો તેણે આગમરીતે વંદના કરી હોત તે સત્ય કારણે કાર્યની સિદ્ધિ તેને પ્રતીત થઇ જાત ( જાએ પૂ. ૩, 'इक्कोवि नमुकारों ' ઇ.)

આમ તેણે સત્પુરુષને એાથે અનંતવાર વંદનાદિ કર્યું હશે-પણ એાળખ્યા વિના, એટલે જ તેને આ વંદનાદિ ક્રિયા વંચક થઇ પડી, સત્કળથી ચકવનારી-વંચનારી થઇ

સ્વરૂપેલક્ય વિનાની ક્રિયા વંચક

પડી! હા, તેથી શાસભાં ધ થયા-પુરુષાપાર્જન થયું, પણ સંસાર પરિ-ભ્રમણ અટક્યું નહિં; ચતુર્ગતિરૂપ અનેકાંત ફળ મળ્યું, પણ માેક્ષરૂપ એકાંત ફળ મળ્યું નહિં! વળી આ સ્વરૂપ લક્ષ્ય વિનાની અનંત ક્રિયા કરતાં પણ આ છવ એવી જ ભ્રમણામાં હતા કે હું ધર્મ કરું છું, યાગ સાધું છું, માક્ષસાધક ક્રિયા કરું છું. અને એવી ભાંત માન્યતાથી તે આતમવંચના કરતા હતા, પાતે પાતાને વંચતા હતા, ઠગતા હતા; તેથી પશુ આ અધી ક્રિયા વંચક, છેતરનારી, ઠગ હતી. કારણ કે આ ક્રિયાના એકા હેઠળ તે પાતે પાતાને 'ધર્મિષ્ઠ' માની, વંચક ક્રિયાનું અભિમાન રાખી, પાતાના આત્માને છેતરતા હતા, અને સત્કળથી વંચિત રહેતા હતા. તાતપર્ધ કે—સત્પુરુષની સ્વરૂપપીછાન પછીની વંદનાદિ સમસ્ત ક્રિયા અવંચક જ હાય છે, અને તે જ ક્રિયાઅવંચક ચાંગ છે. આ ક્રિયાવંચક યાગ મહાપાપક્ષયના ઉદયરૂપ છે, અર્ધાત્ એથી કરીને મહાપાપક્ષયના ઉદયરૂપ છે, અર્ધાત્ એથી કરીને મહાપાપક્ષયના ઉદયરૂપ છે. સત્પુરુષની સક્તિથી નીચ ગાત્ર કર્મના ક્ષય થાય છે, મહાપાપના અત્યંત ક્ષય થાય છે. સત્પુરુષની સક્તિથી નીચ ગાત્ર કર્મના ક્ષય થાય છે; કારણ કે ઉચ્ચને—ઉત્તમને સેવે તે ઉચ્ચ–ઉત્તમ થાય છે, એટલે પરમ ઉત્તમ એવા સત્પુરુષના સેવનથી નીચ ગાત્રનું નામનિશાન પણ હોતું નથી. ઉત્તમના સંગથી ઉત્તમતા વધે છે. (જીએા પૃ. ૧૧૨, 'ઉત્તમ ગુણ અનુરાગથી' ઇ૦)

### फलावश्रकयोगस्तु सद्भ्य एव नियोगतः। सानुबन्धफलाबाप्तिधर्मसिद्धौ सतां मता॥ २२१॥

સંત થકી જ નિધાગથી, ફલ અવંચક ધાગ; ધર્મસિદ્ધિમાં સંત મત, સાનુખ'ધ ફલ ધાગ. ૨૨૧

અર્થ:—અને ફલાવંચક યાેગ તા સંતા થકી જ નિયાેગથી સાનુગંધ ફલપ્રાપ્તિ ધર્મસિદ્ધિ વિષયમાં સંતાને સંમત છે.

#### વિવેચન

અને ફ્લાવંચક નામના જે છેલ્લા યાગાત્તમ છે, તે કૈવા છે? તા કે-હમણાં જ કહ્યા તે સંતા થકી જ નિયાગથી, જે તથાપ્રકારે સદુપદેશાદિવક કરીને, ધર્મસિદ્ધિ વિષયમાં સાનુબંધ ક્લપ્રાપ્તિ તે જ ફ્લાવંચક યાગ સંતાને સંમત છે.

જે સત્પુરુષના તથાદર્શનથી-સ્વરૂપઓળખાણથી ચાગાવંચકની પ્રાપ્તિ થઇ, તથા યોગાવંચકની પ્રાપ્તિ થયે જે સત્પુરુષ પ્રત્યે જ વંદનાદિ ક્રિયાથી ક્રિયાવંચકની પ્રાપ્તિ થઇ, તે જ મહાનુભાવ સત્પુરુષના મહાપ્રભાવથકી જ ફ્રેક્સાવંચક ચાગની પણ પ્રાપ્તિ હાય છે. કારણ કે જો યાગ અવંચક છે, તા ક્રિયા પણ અવંચક હાય છે, અને તેથી પ્રાપ્ત થતું ફલ પણ અવંચક હાય છે,-ખાણની પેઠે (જીઓ પૃ. ૧૫૯) આ દર્શતમાં નિશાનને વિંધવારૂપ જે એક સ્વરૂપલક્ષ્યની સિદ્ધિ થવી તે ફલાવંચક છે. (જીઓ પૃ. ૧૬૧)

वृत्तिः—फलावञ्चकयोगस्तु-६क्षावं यह बैग्य तो, यरम-छेरक्षे बेग्येगतम-छत्तम बेग्य, डेवेंग्र हे ते डे-सद्भयो एव-अनंतर इद्धेक्ष सते। बड़ी क, नियोगतः-नियेग्यी, अवश्यपछे, सानु-वन्धफलावातिः-सानु अधि ६ इप्रति, न्तयाप्रधारे सद्गुप्तेशाहिवडे इरीने, धर्मसिद्धौ-धर्मसिद्धिइप्रविषयमां, सतां मता-संताने मत छे, संभत छे.

( ৩%**০ )** 

માં ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજારો કે-સત્પુરુષની ઐાળખાણ પહેલાંના જીવને જે જે ફળ થતા હતા, તે ખધા વંચાક હતા- છેતરનારા હતા; કારણ કે સ્વરૂપ લક્ષ્ય વિના આ જવે के के अनंत क्षिया हरी, तेना तेना हण ते। तेने अनेक भज्या, पण **લંચક કળ અને** કતે સંસાર્ગત્યથી હાઇ સંસાર પરિભ્રમણરૂપ હતા. ( જુએ પૃ. ૧૬૧, 'એક કહે સાધિયે ' ઇ. ) દેવાદિ ગતિરૂપ ઇધર–ઉધર અનેકાનેક ફળ તેને મન્યા, પણ તે છ્ટાછવાયા-વિશ્વૃ'ખલ હતા, એક સાધ્ય લક્ષ્ય પ્રત્યે જ દોરી જનારા કડીબંધ-શ્રં ખલાબહે ન્હાતા. અથવા તેથી જે ફળમામિ થતી હતી, તે સ્વરૂપ-સિહિર્પ એક માશ્રફળથી વિમુખ દિશામાં હતી, એટલે તે જીવ સ્વરૂપસિહિથી દૂર ને ફર રહેતા હતા, અને આમ તે સતુકળથી વંચિક રહેતા હાવાથી તેને પ્રાપ્ત અધા ફળ વંચક જ થતા હતા. પણ હવે સત્પુરુષના અવંચક યાગ થયા પછી અવંચક ફળ ક્રિયા પણ અવંચક થયે, તે પરમ કૃપાળુ સત્પુરુષના કૃષા-પ્રસાદથકી જ એક સાનુબંધ અવશ્ય અવંચક કલના ચાગ હાય છે. અર્થાત્ સાનુબંધ કલની પ્રાપ્તિ હાય છે. એક સત્કૂળ બીજા સત્કૂળની સાથે જેમાં સંકળાયેલું હાય છે, જેમાં ફળના અનુબંધ ચાલુ રહે છે-ત્રુટી જતા નથી, તે સાનુબંધ ફલપ્રાપ્તિ છે. જેમાં ફલ છૂટું છવાયું - વિશ્રું ખલ નથી હાતું, પણ અંકાડાબંધ-એક્શું ખલાખદ્ધ હાય છે, તે એક સ્વર્યલસ્થની દિશામાં દેારી જતું એક માક્ષપ્રત્યથી કળ તે સાનુગાંધ કળ છે. આમ એક એકથી ઉત્તરાત્તર ચઢીયાતા પુષ્યાનુમંધિ પુષ્યના અનુમંધથી છવ સ્વરૂપલક્ષ્યની દિશામાં આગળ ને આગળ પ્રગતિ કરતા જાય છે. ને સ્વરૂપની નિકટ આવતા જાય છે. આ સ્વરૂપપ્રત્યથી એક શ્રેણીરૂપ જે અખંડ ફળપરંપરા તેનું નામ જ સાનુગાંધ ફળ અથવા ફલાવંચક છે. ( જીઓ પૃ. ૩૯૮, ' શ્રી જિને સહસ્રામે ક્રિયાઓ ' ઇ. )

### આકૃતિ ૨૧

સાનુઅંધ માક્ષપ્રત્યથી કલ ૦૦૦૦−૦−૦ માક્ષ.

આ સાનુઅંધ ક્લપ્રાપ્તિ તથાપ્રકારના સદુપદેશાદિથી હોય છે, કારણ કે સત્પુરુષના ચરણસેવનથી—તેમના 'પદકજ નિકેટ નિવાસ'થી, હપાસનથી, 'હપનિષદ'થી તેમના શ્રીમુખે સત્વચનામૃત શ્રવણના પરમ લામ પ્રાપ્ત થાય છે, અને સદુપદેશના તે તથારૂપ યાગ્યતાવાળા તે પાત્ર જીવને પરિણુમે છે. એટલે તે સત્પુ-પ્રભાવ રુષના સદુપદેશાનુસાર કરવામાં આવતી એકાંત સ્વરૂપલક્ષી સમસ્ત કિયાનું ફળ પણ અવંચક હાય છે. કારણ કે સ્વરૂપલ્થત આત્મ-ગ્રાની વીતરાગ સત્પુરુષના હપદેશ સદા મુખ્ય એવા સ્વરૂપ સાધ્યને અનુલક્ષીને જ હાય છે. શુદ્ધ આત્મસ્વનાવરૂપ યાગની સિદ્ધિ જે જે પ્રકારે થાય તે તે પ્રકાર આચરવાના તેમના પ્રગટ સત્ઉપદેશ હાય છે. સત્સ્વરૂપપ્રાપ્ત સત્પુરુષના ઉપદેશ સત્ જ હાય, સત્ સ્વરૂપ જ બાધે, એટલે સત્સ્વરૂપને અનુલક્ષીને થતી પ્રત્યેક ક્રિયા પણ સ્વરૂપાનુસંધાનવાળી હોવાથી અવંચક ફ્લવતી જ હોય છે. (જીઓ પૃ. ૧૬૧, 'જીવને જ્ઞાની પુરુષનું

ઓળખાલું છે.) અને આ જે સાનુખંધ કલ પ્રાપ્તિ કહી, તે પછુ ધર્મ સિન્દિ વિષયંમાં જ સંતોને સંમત છે,—નહિં કે અન્ય વિષયમાં. કારલું સત્પુરુષા કેવળ 'ધર્મ સિન્દિ' શિવાય ખીજા કાઇ ફળને ઇચ્છતા જ નથી. જેમ અને તેમ આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવધર્મ પ્રગટે, આત્મા સ્વભાવ ધર્મમાં આવે, નિજ સ્વભાવ સાથે યાગરૂપ ધર્મની સિન્દિ થાય, એમ જ તેઓ નિરંતર ઇચ્છે છે-ઝંખે છે, અને પ્રભુ પાસે પ્રાર્થ છે. ( જીઓ પૃ. ૪૯૪, 'શ્રી સીમંધર જિનવર' છે.) ખાકી ઇંદ્ર—ચક્રવર્તા આદિ પદવીરૂપ ફળને તે નિષ્કામ સંતજના કદી ઇચ્છતાજ નથી, છતાં અચિંત્ય ચિંતામિલુ સમા ધર્મ રતના પ્રભાવથી તે પ્રાપ્ત થવા કાંઇ દુર્લંભ નથી. યાગરૂપ ધર્મ રતની સિન્દિધી તેની આનુષં ગિક પ્રાપ્તિ પણ હાય છે, પણ તે તો જારની પાછળ સાંઠા હોય જ તેના જેવી છે. સત્પુરુષા કાંઇ તેવા આનુષં-પિક ફળમાં રાચતા નથી, અને તેથી ભાળવાઇ જઇ મૂળ સ્વરૂપલક્ષ્યને ચૂકતા નથી, કારણુ કે પશુ હોય તે સાંઠા—કડળ ઇચ્છે ને મનુષ્ય તે જાર જ બહુલુ કરે. તેમ સાંઠા જેવા આનુષ ગિક—સાથે સાથે થતા ફળને પશુ જેવા આલજીવ જ ઇચ્છે, પણ પંડિત સંતજન તેથી ફાસલાય નહિં; તે તો 'પાકા વાલ્યીઆ' જેવા સ્વાર્થપદ્ધ હોઇ આત્માર્થ-રૂપ મુખ્ય મૂળ મુદ્દાને કદી ભૂલે નહિં!

આમ આ અવંચકત્રિપુટીને બાણાની લક્ષ્યક્રિયાની ઉપમા બરાબર ઘટે છે; તે અત્ર યથાસંભવ લટાવી છે. (જુઓ પૂ. ૧૫૮ થી ૧૬૪). આ સર્વ પરથી એ પરમાર્થ કલિત થાય છે કે સત્પુરુષના સ્વરુપદર્શન યાગથી યાગ અવંચક હાય. સદ્દેગુરુ ચાર્ગ તા સ્વરૂપ લક્ષ્યવાળી સત્પુરુષ પ્રત્યેની વંદનાદિ ક્રિયા અને તેનું અવંચક ત્રયી કલ પણ અવંચક હાય; અને સ્વરૂપદર્શનયાંગ વિના જો યાગ વંચક હાય, તા સ્વરૂપ લક્ષ્ય વગરની વંદનાદિ ક્રિયા અને તેનું ફળ પણ વંચક હાય. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાશે કે એક યાગ જ બરાબર ન હાય તા બધી બાછ ખગડી જાય છે. અને આ યાેગ પણ સફગુરુ સત્પુરુષને આશ્રીને છે, એટલે સાધુ સાચા પરુષના-સદગરુના સ્વરૂપદર્શનથી થતા 'ચાેગ' બરાબર ન બને, તા ક્રિયાના ને ફળના ઘાણ પણ બગડી જાય છે. આમ સંતચરણના આશ્રયયોગ વિના સમસ્ત ચાગસાધન ક્રિયાદિ નિષ્કળ ગયા છે, આત્મવંચક બન્યા છે. જીવને ઠગનારા-છેતર-નારા પુરવાર થયા છે. સાચા સત્પુરુષનાે-ભાવયાેગી ભાવસાધુના આશ્રય કરવામાં આવે, તો જ અવંચક યાત્ર, અવંચક ક્રિયા ને અવંચક ફળ થાય. એટલા માટે જ અત્રે મહાત્મા શાસ્ત્રકાર મહુર્ષિએ 'लद्भिः' 'साधूनाश्चित्य' એ શબ્દો પર ખાસ ભાર મૂક્યો છે. અને આમ સદ્ગુરુના અવલંબને એક જ સ્વરૂપલસ્થના અનુસંધાન-જોડાઘુરૂપ યાંગ ખને, તેના જ અનુસંધાનરૂપ ક્રિયા કરવામાં આવે, અને તેના જ સાનુબંધ સંધાનરૂપ એક માક્ષપ્રત્યથી કળ મળે. તા એ ત્રણે અવંચક છે,-ચાગાવંચક ક્રિયાવંચક ને કલાવં-માક છે. (જુઓ પૃ. ૧૬૪, 'અનંત કાળથી આથડ્યાે ' ઇ.)

"નિર્મલ સાધુ ભગતિ લહી....સખી૦ ચાગ અવંચક હાય....સખી૦ કિરિયાવંચક તિમ સહી....સખી૦ ફલ અવંચક જોય....સખી૦" શ્રી આનંદધનજી

વળી આ અવંચકત્રથની પ્રાપ્તિ એ પ્રકારે ઘટે છે-દ્રવ્યથી અને બાવથી. દ્રવ્યથી એટલે સાચા સત્પુરુષ–ભાવસાધુનું બાહ્યથી–૬૦યથી સ્થલ ગુણવંતપછે તથાદર્શન થવું તે દ્રવ્યથી યાગાવંચક છે; તેવા સત્પુરુષા પ્રત્યે દ્રવ્યથી વંદનાદિ ક્રિયા તે દ્રવ્યથી ક્રિયાન ચક છે; અને તેવા સત્યુરુષા પ્રત્યેની તે દ્રવ્ય ક્રિયાથી દ્રવ્ય-ભાવથી અવંચકત્રયી प्राप्त थतुं हुण ते द्रव्यथी इलावंश्वड छे. साशा सत्प्रुषने आश्रीने-ભાવયાંગીને અવલંબીને થતા આ દ્રવ્ય અવંચકત્રય પણ જીવને ઉપ-કારી થાય છે, કારણ કે તે સાવ અવંચકત્રધીના કારણરૂપ થઇ પડે છે. ભાવથી-સાચા સત્પુરુષનું, ભાવસાધુનું સત્પુરુષ સ્વરૂપે અંતરથી-ભાવથી સૃક્ષ્મ ગુણવંતપણે તથાદર્શન થવું તે સાવથી યાગાવંચક છે. અને તેવા સત્યુરુષા પ્રત્યે જે ભાવ વંદનાદિ ક્રિયા તે ભાવથી ક્રિયાવંચક છે. અને તેવા સ:પુરુષા થકી જે ભાવ ધર્મ ફલસિદ્ધિ થવી તે ભાવથી કુલાવ'ચક છે. અથવા સફ્રગુરુના સફ્રઉપદેશજન્ય સફ્રબાધ થકી જીવને સ્વરૂપ લક્ષ્યના યાગ થવા તે ભાવથી યાગાવંચક, પછી તે સ્વરૂપલક્ષ્યને અનુલક્ષી સ્વરૂપસાધક ફ્રિયા તે ભાવથી ક્રિયાવંચક અને સ્વરૂપલક્ષ્યની સિદ્ધિ થવી–આત્મસિદ્ધિ પામવી તે ભાવથી કુલાવંચક. આમ 40યથી કે લાવથી અવંચકત્રયની પ્રાપ્તિ જેને હાય, તે કાઇ પણ મુમુક્ષુ યાંગી આ ચાગ પ્રયાગના અધિકારી છે એમ તાત્પર્થ છે. પણ તેમાંથે મુખ્યતા તા ભાવની જ છે. આ ખત્ને પ્રકારમાં પણ મુખ્ય મહત્વના મુદ્દો એટલા જ છે કે-આ અવંચકત્રય **સત્પ્રનુષ** આશ્રી હાવા જોઇએ, સાચા સંત-ખરેખરા **લાવસાધુ લાવચાગી**ને અશ્રીને જ હાવા क्रिम्भे. वधारे शं?

તાત્પર્યાર્ય સારાંશ કે-સત્પુરુષનું તથાદર્શન અર્થાત્ તેના સ્વરૂપની ઓળખાણુ તે ચારાય છે. સત્પુરુષને સત્પુરુષ સ્વરૂપે ઓળખો તેના પ્રત્યે જે પ્રણામાદિ ક્રિયા કરાય તે ક્રિયાવ ચક છે. અને તે સત્પુરુષ થકી ધર્મ સિદ્ધિ બાબતમાં પ્રાપ્ત થતું જે સાનુબંધ ફલ તે ફ્રફ્લાવ ચક છે. અથવા સ્વરૂપને ઓળખવું તે ચાગાવ ચક, સ્વરૂપને સાધવું તે ક્રિયાવ ચક, ને સ્વરૂપને પામવું તે ફ્રફ્લાવ ચક.

એમ એએાનું સ્વરૂપ કહી દેખાડી પ્રકૃતચાજન કહે છે: --

### कुलादियोगिनामस्मान्मत्तोऽपि जडधीमताम् । श्रवणात्पक्षपातादेरूपकारोऽस्ति लेशतः ॥ २२२ ॥

वृत्ति:—कुळयोगिनाम्-७इत बक्षख्वंता इबयोगी आहिने, अस्मात्-आ थडी, आ येश-दृष्टिसभुन्थय थडी, मत्तोऽपि-२दारा इरतां पख्, जडधीमताम्-४५ धुद्धि अवा श्रीक्रोगेने. शुं ? ता हे-श्रवणात्-श्रवख्यडी, पद्मपातादेः-पक्षपात, शुनेन्छा अहिने बीचे, उपकारोऽस्ति लेशतः-देशशी छपडार छे,-तथाप्रडारे शीक्युष्टि वडे इरीने. કુલયાગી આદિકત, મુજર્થીય જડમતિધાર; શ્રવસૂર્થો પક્ષપાતાદિથી, આર્થી લેશ ઉપકાર. ૨૨૨

અર્થ:—આ ચાગદષ્ટિસમુગ્ચય થકી, મ્હારા કરતાં પણ જડબુદ્ધિ એવા કુલયાગી આદિને, શ્રવણ વડે કરીને પક્ષપાત આદિને લીધે, લેશથી ઉપકાર છે.

#### વિવેચન

ઉક્ત લક્ષણવાળા કુલ**ચાગી આદિ કે જે મ્હારા કરતાં પણ જ**ડબુ**હિ હોય તેવા** બીજાએાને, આ **ચાગદષ્ટિસમુચ્ચય** શંથશકી, આના શ્રવણથી ઉપજતા પક્ષપાત–શુભે<sup>ચ</sup>છા આદિને લીધે બીજપુષ્ટિ આદિવહે કરીને લેશથી ઉપકાર છે.

> " દયા શાંતિ સમતા ક્ષમા, સત્ય ત્યાગ વૈશાગ્ય; હોય મુમુદ્ધ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

ઉપરમાં કહ્યું તેમ, –જે ચાેગિકલમાં જન્મ્યા છે અને જન્મથી જ ચાેગિધર્મને પામેલા છે, તથા બીજાઓ પણ જે પ્રકૃતિએ કરીને દ્રવ્યથી અને ભાવથી ચાેબિધર્મને અનુગત છે-અનુસરનારા 'અનુયાયી ' છે, તે કુલચાગીએ છે. આ મહાનુલાવ કુલયાગી ને કુલયાગીઓ તથાપ્રકારે શહના અલાવને લીધે જગતમાં સર્વત્ર અદેષી મવૃત્તરાક ચાગી હાય છે, ધર્મપ્રભાવને લીધે ગુરુ-દેવ-દિજ તેઓને પ્રિય હાય છે, તથા કિલષ્ટ પાપના અભાવને લીધે તેઓ પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી દયાછ દ્ધાય છે, પુરુષાનુ ખંધી પુરુષને લીધે વિનીત-વિનયવાન્ હાય છે, બ્રાંથિલેદ વહે કરીને ભાષવંત-તત્ત્વસમજણવાળા હૈાય છે, અને ચારિત્રભાવે કરીને યતે દ્રિય-જિતે દ્રિય હાય છે. અને પ્રવૃત્તચક યાંગીએ! પ્રથમના છે પ્રકારના યમ-ઇચ્છાયમ અને પ્રવૃત્તિયમના સમ્યકુ પ્રકાર આશ્રય કરનારા હાય છે, અને બાકીના છે યમ-સ્થિરયમ અને સિન્દિ-યમના અત્યંત અર્થી-અભિલાધી હાઇ સદા તેમાં સદુષાય પ્રવૃત્તિ કરનારા હાય છે, અને તેથી કરીને શુશ્રુષા આદિ આઠ ગુણ્ધી યુક્ત એવા હાય છે. તથા **આદા અવંચક** ચારાની પ્રાપ્તિથી તેનાથી અન્ય એવા છે અવંચકના લાભ પામેલા હાય છે, અર્થાત ચાગાવંચકની પ્રાપ્તિને લીધે ક્રિયાવંચક ને ફલાવંચક પણ પામેલા હાય છે.-આવા આ મહાત્મા કુલયાગીએ અને પ્રવૃત્તચક યાગીએ આ મહાન્ યાગ પ્રયાગના અધિકારીએ! छे सेम ये। अविदेश वहे छे. अर्थात् आ ये। अप्योग ये। य के ' की शिक नी ' डाय ते આવા લક્ષણવંતા–આવા ઉત્તમ ગુણસંપન્ન અવશ્ય હાય, સાચા મુમુક્ષુએા, સાચા આત્માર્થીએ! હાય, એમ અત્ર તાત્પર્થ છે.

અને આવા આ વિશિષ્ટ અધિકારી યાેગીએતને ઉદ્દેશીને આ પરમ પરાપકાર-પરાયણ મહાયાેગી શાસ્ત્રકાર મહિપ<sup>ે</sup> કહે છે કે-' આ કુલયાેગી-પ્રવૃત્તચક્ર યાેગીએામાં

જે મહારા કરતાં પણ જડણદિવાળા હાય તેઓને આ ' ચાળદિષ્ટ લાલુતા દર્શન સામુચ્ચાય ' ગ્રાંથ થકી લેશથી-કંઇક ઉપકાર થવા સંભવે છે. ' આ શળ્દો ઉપરથી મહાનુભાવ શાસકાર મહાત્માએ પાતાની અત્યંત લઘુતા સરળભાવે દર્શાવવા સાથે, કાૈને કાૈને આ શ્રંથ ખાસ ઉપકારી ઘઇ પડેશે, તેનું સૂચન કર્યું છે. કારણકે 'મ્હારાથી પણ જડબુદ્ધિવાળા 'એ પદમાં 'પણ ' શબ્દથી પાતાના પણ જડ્યુદ્ધિપણાના લઘુત્વભાવે સ્વીકાર કર્યો છે. એટલે હું તા જડ્યુદ્ધિ-મંદ્રમતિ છું જ, પણ મ્હારા કરતાં પણ જે વધારે જડણ દિવાળા-મંદમતિ આત્માઓ હાય, તેને આથી કંઇક ઉપકાર થશે એમ આશય છે. કારણકે મતિના વિકાસ આત્માના ક્ષયાપશમ પ્રમાણ હાય છે, અર્થાત્ કર્માવરણના ક્ષયાપશમ પ્રમાણે ખુદ્ધિની તરતમતા-ન્યૂનાધિકતા હાય છે. એટલે હું જો કે મંદ ક્ષયાપશમવાળા છું, છતાં મ્હારા કરતાં પણ મંદ ક્ષયાપશમવાળા જે જીવા હાય, જે આત્મળાંધુઓ હાય, તેઓને આ મ્હારી કૃતિ ઘઠી કંઇક આત્મલાલ થવા સંભવે છે. અત્રે 'લેશથી '-કંઇક (a little) એ શબ્દ પણ લઘુત્વભાવના સુચક છે. કારણુકે આ બંધ મુમુહ્યુને કાંઇ જેવા તેવા ઉપકારી નથી, પરમ ઉપકારી છે, છતાં એમ કહ્યું છે. વળી અત્રે પાતાને પણ 'જહ્યુન્દિ 'કહ્યા તેનું પારમાર્થિક કારણ પણ છે. કારણકે જે જે ક્ષચાપશમભાવ છે તે તે ક્ષાચિક ભાવની અપેક્ષાએ અલ્પવીર્થ છે~ મંદશક્તિવાળા છે, જડબુદ્ધિરૂપ છે. એટલે કાેઇ ગમે તેવા ઉત્કૃષ્ટ ક્ષયાપશમવંત હાય તે પણ ક્ષાચિકભાવની અપેક્ષાએ તા મંદમતિ-અલ્યમતિ જ ગણાય. એટલે ગમે તેવા ક્ષયા-પશામના પણ મદ કરવા યાગ્ય નથી. એ ન્યાયે બ્રંથકાર મહર્ષિ કહે છે કે-મ્હારા ક્ષયા-પશમ લલે ગમે તેવા હાય, પણ હું તા જડમતિ છું તથાપિ મહારા કરતાં અલ્પક્ષયાન પશામી જીવા જે હશે, તે આથી કંઇક લાભ ઊઠાવી શકશે કારણ કે અધિક ક્ષયાપશમ વંત પાસેથી અલ્પતર ક્ષયાપશમવંતને શીખવાનું – જાણવાનું મળે એ રીતિ છે, – જેમ વધારે ભાષાલા પાસેથી એાછું ભાષાલા શીખી-જાણી શકે તેમ. ( જુએ પૃ. ૯૪ ' અદપ વીચ' ક્ષચાપશમ અછે ' ઇ. ) આમ સાચા દઢ અધ્યાત્મરંગથી હાઉાહાડ રંગાયેલા આ મહાનુલાવ મહિષ હરિભદ્રાચાર્ય છએ અત્યંત અત્યંત સરલકાવે આત્મલઘુતા નિવેદન કરી, પાતાની ખરેખરી મહત્તા પ્રગટ કરી છે. કારણ કૈ-'લઘુતા મેં પ્રભુતા વસે, પ્રભુતા સે પ્રભુ દૂર. '

અહીં જે કંઇક ઉપકાર છે એમ કહ્યું, તે ઉપકાર કયા ? અને કેવી રીતે થશે ? તેના પણ અત્ર ખુલાસા બતાવ્યા છે. તે આ પ્રકારે:-આ સત્શાસના શ્રવણ થકી તે મહાનુભાવ સુપાત્ર અધિકારી યાંગીઓને અત્રે પક્ષપાત-શુભેચ્છા આદિ ઉપકાર કેવી ઉપજશે, અને તેથી કરીને તેઓને યથાસંભવ બીજપૃષ્ટિ વઢ કરીને રીતે ? કંઇક ઉપકાર થશે. તે મહાત્મા જોગીજના આ સત્શાસ્ત્ર સાંભળશે, એટલે તે ગુણુબાહી મહાજનાને એના પ્રત્યે કુદરતી પ્રમાદભાવ ઉપ-જવાથી પક્ષપાત થશે, શુભેચ્છા ઉપજશે, ભક્તિભાવ સ્કુરશે, યથાર્થ યાંત્રમાર્ગનું જ્ઞાન થશે, અને તે યાંગમાર્ગે પ્રવત્તવાની અભિલાષા વૃદ્ધિ પામશે. એટલે તેઓને પ્રાપ્ત થયેલા યાગળીજની પુષ્ટિ થશે, તેમાં સફ્યાંગ સાધનરૂપ અંકુરા ફૂટશે અને યાગસિહિરૂપ વૃક્ષ કાલીકૂલીને માલરૂપ પરમ અમૃત ફળ આપશે. આમ આ જેગીજનાને પણુ આ શાસ્ત્ર થકી આત્મલાલરૂપ કંઇક ઉપકાર લેશથી થવા સંભવે છે. વળી 'લેશથી'-કંઇક એમ કહ્યું છે, તે અન્ય પ્રત્યેના ઉપકારનું ગોણપણું સ્વવવા માટે છે. કારણુંકે ગ્રંથકત્તાંના અલિપ્રાય એ છે કે-બીજાઓને તા આથી લેશથી-કંઇક જ ઉપકાર થવા સંભવે છે, પણ આ શ્રંથથવાથી મુખ્ય ઉપકાર-મુખ્ય આત્મલાલ તા મને જ છે. આ શ્રંથ તા મેં ઉપરમાં કહ્યું હતું તેમ 'આત્માનુસ્મૃતિને અચે ' રચ્યા છે. એટલે આ શ્રંથતું મુખ્ય પ્રયોજન તા રહારા પાતાના આત્માના ઉપકાર છે-રહારા પાતાના આત્માર્થની સિદ્ધિ છે. બાકી ગોણપણું બીજા જેગી છવાને આ શ્રંથરચનાથી કંઇ આનુષંગિક લાલ થતા હાય તા લક્ષે થાઓ! તે લેવાને તેઓ પરમ યાગ્ય છે! તેઓ પણ આનાથી યથેચ્છ આત્મલાલ લક્ષે ઊઠાવા! પરમ પ્રેમથી આમ કરવાનું તેમને સર્વને આમંત્રણ છે! પરમ યાગામૃતનું આકંઠપાન કરવા માટે મેં જે આ રચના કરી છે, તેમાં અવગાહન કરી-લાંડા ઉતરી તેઓ પણ લક્ષે આ પરમ યાગામૃતનું પાન કરી તૃપ્ત થાઓ! અને પરમ આત્માનંદરસના અનુલવ કરા!

પક્ષપાત માત્ર થકી શાે ઉપકાર ? એવી આશંકા દ્વર કરવા માટે કહે છે—

### तात्त्विकः पक्षपातश्च भावज्ञून्या च या किया। अनयोरन्तरं ज्ञेयं भानुखयोतयोरिव॥ २२३॥

પક્ષપાત તાત્ત્વિક અને, ક્રિયા ભાવહીન તેમ; બેનું અંતર જાણવું, સરજ ખજીઆ જેમ. રર૩

અર્થ:—તાત્વિક પક્ષપાત અને ભાવશૂન્ય જે ક્રિયા,—એ એનું અંતર સૂર્ય-ખલોતની પેઠે જાણવં.

#### વિવેચન

"શુદ્ધ ભાવ ને સૂની કિરિયા, બેઠુમાં અંતર કેતાેછ; ઝળહળતાે સૂરજ ને ખબ્લુએા, તાસ તેજમાં તેતાેજી."—શ્રી યા. સ. ૮-૬.

ઉપરમાં અત્રે પક્ષપાત માત્રથી પણ બીજાઓને ઉપકાર થવાની સંભવના કહી, તે કૈમ બની શકે? એવી આશંકા અહીં દૂર કરી છે. તાત્વિક એટલે કે જે પારમાર્થિક

वृत्तिः—तास्विकः पक्षपातः-तास्विकः पक्षपात, पारभाधिकः पक्षपात, भावशून्या च या क्रिया-अने क्षावश्चन्य अेवी के क्रिया, अनयोरन्तरं क्षेयं-य्या भेतुं व्यंतर काखुवुं. क्वेती केम हेते। के-भातुखद्योतयोरिव-सर्थं व्यते अद्योतनी केवुं महह व्यंतर अभ व्यर्थ छे.

۴X

પક્ષપાત છે, અને જે ભાવશૂન્ય કિયા છે,-આ એની વચ્ચેનું અંતર ઐટલું અધું મોડું છે કે તેને સૂર્ય-અદ્યોતના અંતરની ઉપમા આપી શકાય. ઝળઢળતા સૂરજ અને તગતગતા અજૂઓ-આગીઓ એ એના પ્રકાશ વચ્ચે જેટલું માડું અંતર છે, તેટલું અંતર તગતગતા અજૂઓ-આગીઓ એ એના પ્રકાશ વચ્ચે છે. તાત્વિક પક્ષપાત અને ભાવશૂન્ય કિયા એ એની વચ્ચે છે. તાત્વિક પક્ષપાત સૂર્યપાત સૂર્યપાત સમી છે, અને ભાવશૂન્ય કિયા અદ્યોતપ્રકાશ સમી છે. એટલે તાત્વિક પક્ષપાતની વાત માટી છે.

કાૈ એમ શંકા કરે કે–આ ચાેગ વિષય પ્રત્યે પક્ષપાત માત્ર ઉપજવાથી શાે ઉપકાર थाय ? ઉपકार ते। क्रिया प्रवृत्तिथी थाय, मात्र रुखिइप पक्षपातथी शी रीते थाय ? तेन નિવારણ અત્ર ઉક્ત દર્શાંતથી કર્યું છે. આ યાગશાસ્ત્ર વિષય પ્રત્યે તા ત્વિક પક્ષ- તાત્વિક પદ્મપાત, પારમાર્થિક પદ્મપાત, ખરેખરા ભાવપદ્મપાત ઉપજવા પાતથી ઉપકાર તે પણ કાંઇ નાનીસૂની વાત નથી; કારણ કે તથારૂપ પક્ષપાત અંતરંગ रुचि-प्रेम विना ઉपकती नथी, अंतरंश साब विना उपकती नथी. એટલે અંતરંગ રુચિ-લાવથી ઉપજતા આ ભાવપક્ષપાતનું મૂલ્ય જેટલું આંકીએ તેટલું ચ્યાે છું છે. ચ્યેની સાથે આપણે જો ભાવ વગરની કરવામાં આવતી અનંત **૬૦૫ કિ**યાની સરખામણી કરીએ, તા તે ભાવશૂન્ય કિયાની અતિ અતિ અલ્પ કિંમત છે. કાંઇ એક મનુષ્ય સાચા ભાવથી આ ચાેગ વિષય પ્રત્યે માત્ર પક્ષપાત જ ધરાવતા હાય, અને કાંઇ યાેગસાધક કિયા ન પણ કરતા હાય; અને ખીજો ક્રિયાજડ મનુષ્ય અંતલે દ વિનાની-ભાવ વિનાની अनंत ६०य डिया करता छाय,-ता आ अन्तेनी वश्चेनुं अंतर सूरक ने आशीआना भातर જેટલું છે. ભાવથી પક્ષપાત માત્ર ધરાવનાર પશુ, ભાવશન્ય અનંત ક્રિયા કરનાર ક્રિયાજડ કરતાં અનંતગણા મહાનુ છે. ભાવ પક્ષપાતી સૂર્ય સમા છે, અને ભાવશન્ય કિયાજ ડ ખદેાત સમા છે. એટલે આ બેની તુલના કેમ થઇ શકે? ક્યાં મેરુ, ક્યાં સર્ષવ? કયાં સિંધુ, કયાં બિંદુ ? કયાં સૂર્ય, કયાં ખદ્યોત ?

> " આહ્ય ક્રિયામાં રાચતા, અંતભે દ ન કાંઇ; જ્ઞાનમાર્ગ નિષેધતા, તેહ ક્રિયાજર આહિ."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ.

" यस्मात्कियाः प्रतिफलंति न भावशून्याः। "--श्रा ४६थाणुभंदिर स्ते।त्र.

અને અત્રે જે પક્ષપાતની વાત છે, તે તાત્વિક પક્ષપાતની વાત છે. તાત્વિક એટલે પારમાર્થિક-પરમાર્થ સત્ સત્ય તત્ત્વ સમજને-પરમાર્થ સમજને તેના પ્રત્યે સહજ સ્વભાવે ઉપજતા પક્ષપાત તે તાત્ત્વિક પક્ષપાત છે. આ તાત્ત્વિક પક્ષપાતમાં અને અતાત્ત્વિક પક્ષપાતમાં ઘણા ફેર છે, આકાશ-પાતાલનું અંતર છે; કારણ કે મતા શહેશી ઉપજતા પક્ષપાત-મતના મમત્વથી ઉપજતા પક્ષપાત તે અતાત્વિક છે. તેમાં 'મારું તે સાસું'

એવી ભાવનાની મુખ્યતા હાય છે. અને સત્સવરૂપના યથાર્થ શ્રહ્યુથી—યથાર્થ સમજ્યુથી ઉપજતા પક્ષપાત તે તાત્વિક છે, તેમાં 'સાચું તે મારું' એવી ભાવનાની મુખ્યતા હાય છે. અતાત્વિક પક્ષપાતમાં મતનું પ્રાધાન્ય છે, ત્યારે તાત્વિક પક્ષપાતમાં 'સત્ 'નું પ્રાધાન્ય છે. અતાત્વિક પક્ષપાત સતાબિનિવેશરૂપ છે, તાત્વિક પક્ષપાત તત્ત્વપ્રવેશરૂપ છે. આવા મહત્વના ફેર એ છે વચ્ચે છે. એટલે અતાત્વિક પક્ષપાત જેમ અપ્રશસ્ત છે, અનિષ્ટ છે, તેમ તાત્વિક પક્ષપાત પ્રશસ્ત છે, ઇષ્ટ છે. આ તાત્વિક પક્ષપાત જ અત્ર પ્રસ્તુત છે, અને તે ગુણાનુરાગજન્ય પ્રેમને લીધે સત્ વસ્તુ પ્રત્યેની અંતરંગ રુચિયી—પ્રતીતિથી— ભાવથી ઉપજતા હાઇ પરમ પ્રશસ્ત છે. આ શુદ્ધ ભાવરૂપ પક્ષપાતની વાત કંઇ એાર છે! તેની પાસે બાવવિદ્ધીન જડ દ્રવ્યક્રિયા કંઇ ગણનામાં નથી, સૂર્ય પાસે આગીઆ જેવી તુચ્છ છે. આ ઉપરથી સારુ બોધ્ય એ લેવા યોગ્ય છે કે ખાદ્ય દ્રવ્ય કિયા ઉપર જે બાર મૂકવામાં આવે છે તેના કરતાં અનંતગણા બાર 'ભાવ ' ઉપર મૂકવા જોઇએ. પણ લેકોની ઘણું કરી એથી ઉલટીજ સ્થિતિ દેખી ખેદ પામેલા કરુણાળુ સંતજના પાકાર કરી ગયા છે કે:—

" દ્રવ્ય ક્રિયારુચિ જવડા રે, ભાવ ધર્મ રુચિહીન, ઉપદેશક પણ તેહવા રે, શું કરે જીવ નવીન ?....ચંદ્રાનન૦ "—શ્રી દેવચંદ્રજી

અને તેવા પ્રકારે કહે છે-

### खद्योतकस्य यत्तेजस्तदरुपं च विनाशि च। विपरीतमिदं भानोरिति भाव्यमिदं वृधैः॥ २२४॥

ખજીઆનું જે તેજ છે, અલ્પ વિનાશી તેહ; વિપરીત આ છે સૂર્યનું, ભાવ્ય છુધોએ એહ. ૨૨૪

અર્થ: -- પદ્મોતકનું ( આગીઆનું ) જે તેજ છે, તે અલ્પ અને વિનાશી છે; અને સૂર્યનું આ તેજ એથી વિપરીત છે, એમ આ બુધાએ લાબ્ય છે, લાવવા યાગ્ય છે.

#### વિવેચન

ખદ્યોત નામના જંતુવિશેષનું જે પ્રકાશાત્મક તેજ છે, તે સ્વરૂપથી અલ્પ અને વિનાશી છે. અને સૂર્યનું આ પ્રકાશાત્મક તેજ તેથી વિપરીત છે, અર્થાત્ અહું અને

वृत्ति:-खद्योतकस्य-- भधोततुं, सत्त्रिशितुं, यत्तेजः-के तेक-प्रकाशात्मक छे, तत्-ते, शुं ? तो के-अरुपं च विनाशि च-अरुप अने विनाशी छे,-स्वरूपंथी विपरीतिमदं मानो:-आतुनं आ विपरीत छे, એटले के सूर्यनुं तेक महु अने अविनाशी छे. इति-अभ, ओवा आवनुं, माव्यिमदं-आ आल्य छे, आववा याग्य छे, अविकृत पक्षपात यहा, आ क्वियादिक, चुद्धै:-धुद्धीथी, तत्त्वनीतिओ क्रीने.

અવિનાશી છે. એવા ભાવનું આ પ્રસ્તુત પક્ષપાત થકી આ ક્રિયાદિક બુધાએ તત્ત્વનીતિથી ભાવવા યાગ્ય છે.

હપરમાં જે સૂર્ય-ખદોતનું દર્શત આપ્યું તેને અહીં સ્પષ્ટ કર્યું છે:-ખદોત નામનું એક નાનકહું જીવડું, કે જેને આગીઓ પણ કહે છે, તે રાત્રીના ભાગમાં ચમકે છે. તેનું જે પ્રકાશરૂપ તેજ છે, તે સ્વરૂપથી અલ્પ-ચાડું અને વિનાશી હોય છે. ક્યાં સૂર્ય ? આગીઓ ઘડી ઘડી ચમકે છે, તગતએ છે, જેમાં તે પાતે પણ ખરાબર ક્યાં ખદોત ? દેખાતા નથી એવા ક્ષણભર મંદમંદ ચમકારા કરે છે, અને પાછા ક્યાંય વિલીન થઇ જાય છે. પણ સૂર્યનું પ્રકાશમય તેજ એથી વિપરીત-ઉલદું છે. સૂર્યનું તેજ ઘણું અને અવિનાશી હાય છે. તે એકસરખા ઝળહળાટ કરે છે, ઝગઝએ છે,-જેમાં સમસ્ત વિધ પદાર્થ ખરાબર પ્રકાશિત થાય છે, એવા અસાધારણ તેજસ્વી ને અવિનાશી પ્રકાશ પાથરે છે, અને આમ અખંડપણે દીધે કાળ સુધી તે તેજીનિધ પ્રકાશયા કરે છે. આમ આ લોકપ્રસિદ્ધ દર્શત છે.

આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી બુધજનાએ, પ્રાજ્ઞજનાએ, વિવેકી સજ્જનાએ તત્ત્વનીતિથી પરમાર્થ વિચારવા ચાગ્ય છે-ભાવવા યાગ્ય છે. ભાવવિદ્યાણી યંત્રવત જડપથે કરાતી દ્રવ્ય ક્રિયા ખદ્યોત સમી હાઇ. તેનું તેજ અલ્પ અને વિનાશી છે; અને ભાવ સૂર્ય: દ્રવ્ય- ભાવરૂપ તાત્વિક પક્ષપાત સૂર્ય સમા હાઇ, તેનું તેજ ખહુ અને ક્રિયા ખદ્યોત અવિનાશી છે. દ્રવ્ય ક્રિયા આગીઆની જેમ ઘડી ઘડી ચમકે છે, તગ ત્ર છે, ઝાંખા પ્રકાશ કરે છે, જેમાં પાતાને પાતાનું સ્વરૂપ પણ દેખાતું નથી એવા ક્ષણિક મંદ મંદ ચમકારા કરે છે, અને ક્યાંય વિલીન થઇ જાય છે, એના પત્તો મળતા નથી. પુણ પ્રસ્તુત ભાવ તા સૂર્યની પેઠે એકસરખા અસાધારણ ઝળહળાટ કરે છે-ઝગઝગે છે. જેમાં પાતાનું આત્મસ્વરૂપ તા શું પણ સમસ્ત વિશ્વસ્વરૂપ પ્રકાશિત શાય એવા અસાધારણ તેજસ્વી ને અવિનાશી જ્ઞાનપકાશ પાયરે છે; અને આમ અખંડપણ તે અવિનાશી તેનોનિધિરૂપ લાવ પ્રકાશ્યા કરે છે. આમ અનંત ને अविनाशी तेलोभय सूर्यनी समक्ष अल्प ने विनाशी तेलना समझरे। इरतुं आणीआ लेवुं જંતુડું જેટલું ઝાંખું લાગે છે; તેટલું જ અનંત ને અધિનાશી તેનેમય જ્ઞાનપ્રકાશ પાયરતા ભાવની સમક્ષ, અલ્પ ને વિતાશી ચમકારા કરતું આખું દ્રવ્ય ક્રિયાચક્ર ઝાંખું લાગે છે; માટે તાત્વિક પક્ષપાતરૂપ શુદ્ધ ભાવની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય ક્રિયા કંઇ ગલુત્રીમાં નથી, ઇત્યાદિ અર્થ ભાવવા યાગ્ય છે.

જડપણ દ્રવ્ય ક્રિયા કરનારા મુગ્ધ લાકા એમ માને છે કે આ ક્રિયા કરતાં કરતાં આપણ કલ્યાળ થશે, પણ તે તેમની બ્રાંતિ છે; કારણ કે શ્રી હરિલાદ્રાચાર્ય છએ

પંચાશક\*શાસ્ત્રમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે-' સંપૂર્ણ કિયા પણ ભાવ વિના કિયા જ નથી, કારણ કે તેને નિજ ફલનું વિકલપણું છે. અત્રે ગ્રેવેયક ઉપપાતનું દર્શત છે.' એ અંગે આગમમાં કહ્યું છે કે-એાલથી-પ્રવાહથી આ જવે ગ્રેવેયકોમાં અનંતા શરીરા મૂક્યા છે, અર્ધાત્ આ જવ વેયક દેવલાકમાં અનંત વાર ઉપજ્યા છે. અને આ ગ્રેવેયકપ્રાપ્તિ પણ સાધુની સંપૂર્ણ કિયાના પાલન વિના હાતી નથી, ઉત્તમપણે સાધુની સંપૂર્ણ કિયાના પાલનથી જ હાય છે. આમ સાધુની સંપૂર્ણ કિયા અનંતવાર પ્રાપ્ત થયા છતાં આ જવનું કલ્યાણ થયું નહિં! અરે! દર્શન પણ સિદ્ધ ન થયું! આમ થયું તેનું કારણ યથાયા છતાં આ ભાવની જ ખામી હતી. આ ઉપરથી પણ ભાવનું જ પ્રાધાન્ય પ્રતીત થાય છે.

વિશેષ કહે છે-

श्रवणे प्रार्थनीयाः स्युर्ने हि योग्याः कदाचन । यत्नः कल्याणसत्त्वानां महारत्ने स्थितो यतः ॥ २२५ ॥

શ્રવણે પ્રાર્થન યાગ્ય ના, કકી યાગ્ય જન રત્ન; સ્થિત છે કલ્યાણસત્ત્વના, મહારત્નમાં યત્ન **ર**રપ.

અર્થ:--યાગ્ય જનાને કદી શ્રવણ વિષયમાં પ્રાર્થના કરવા યાગ્ય નથી, કારણ કે કલ્યાણસત્ત્વાના મહારત્ન વિષયમાં યત્ન સ્થિત જ છે.

#### વિવેચન

પ્રવણ વિષયમાં યાગ્યજના કરી પ્રાર્થના કરવા યાગ્ય નથી, કારણ કે શુશ્રૂષાનાવને લીધે તેઓની તેમાં સ્વત: પ્રવૃત્તિ હાય છે. કલ્યાણસત્ત્વાના-પુર્યવંતાના યત્ન ચિંતા-મણિ આદિ મહારત્ન વિષયમાં સ્થિત જ છે, રહેલા જ છે,–તથાપ્રકારે ઔચિત્યયાગથી પક્ષપાત આદિને લીધે પણ જન્માન્તરમાં તેની પ્રાપ્તિ હાય છે, એમ શાસમાં શ્રવણ થાય છે.

આવા ઉપર કહ્યા તે જે યેાગ્ય ચાેગીજના છે, તેને શ્રવણ કરવા આખતમાં કદી પ્રાર્થના કરવા યેાગ્ય નથી. અહેા કુલચાેગીએના! અહેા પ્રવૃત્તચક ચાેગીએના! અહેા

वृत्तिः—अवणे-अवण् विषयमां, प्रार्थनीयाः स्यु:-प्रार्थंनीय होय, प्रार्थं वा ये। ये होय, निह-निहं, योग्याः कदाचन-ये। ये इही पण्,-शुश्रूषाकावथी स्वतः प्रवृत्तिने लीधे. अने तेवा प्रधारे इहे छे-यत्नः कल्याणसस्वानां—इत्याणु सत्त्वोनो-पुष्यवंताने। यत्न, महारत्ने—महारत्मां, यिन्तामिष् व्याहि विषयने।, स्थितो यतः-इत्या हे स्थित क छे,-तथाप्रकारे औयित्यये। गथी, पक्षपात आहि यही पणु कन्मान्तरमां प्राप्तिनी श्रुतिने लीधे.

<sup>\* &</sup>quot;संपुष्णावि हि किरिया भावेण विणा ण होति किरियस्ति। णियफलविगलत्तणओं गेवज्जउववायणाएणं "—श्री पंचाशः.

માક્ષમાર્ગના પ્રવાસી મુમુક્ષુ આત્માર્થીઓ! અહેા યાગમાર્ગના જિજ્ઞાસુ મ્હારા સાધર્મિક આત્મભંધુઓ! તમે આ શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરા! આ સાક્ષાત્ પરમ યાગામૃતનું પાન કરી પરમાનંદની પ્રાપ્તિ કરા! – ઇત્યાદિ પ્રકારે આ મુમુક્ષુ યાગ્ય જેનાને પ્રાર્થના કરવાની રહેતી નથી; કારણ કે શુશ્રૂષાભાવને લીધે – સાચી અંતરંગ શ્રવણે ચ્છાને લીધે તે સજ્જનોની સત્શાસ્ત્રશ્રવણમાં સ્વત: પ્રવૃત્તિ છે જ. એટલે તેમને શ્રવણ માટે પ્રેરણા કરવાના કે વિજ્ઞસિરૂપ પ્રાર્થના કરવાના અવકાશ છે જ કયાં? તેઓને તા સાચી શુશ્રૂષા—સત્-

શાસ સાંભળવાની કેચ્છા એટલી બધી ઉત્કટ હાય છે, કે તેઓ વગર કંલ્યાણુ કહો જ પાતાની મેળે તેમાં પ્રવૃત્ત છે જ; કારણ કે જે કંલ્યાણુસત્વા સત્વાના છે, જે જીવા કલ્યાણુ અવશ્ય પામવાના જ છે, એવા મહાપુર્યવંત રત્નમાં યત્ન જનાના ચિંતામણું આદિ મહારત્નના વિષયમાં યત સ્થિત જ છે— રહેલા જ છે, સ્થાપવાના નથી કારણ કે તથાપકારે તેમને ઓચિત્ય યાગ હાય છે, તેઓને તેમ કરવું ઉચિત છે, એટલે તેઓ તે પ્રકારે આપમેળે અવશ્ય કરે જ છે. પક્ષપાત આદિશકો પણ જન્માન્તરમાં તેવા શુશ્રૂષાદિ ભાવની પ્રાપ્તિ હાય છે, એમ શાસ્ત્રમાં શ્રુત થાય છે. તે મહાનુભાવાને સતશ્રવણના તાત્ત્વિક પશ્ચપાતથકી જન્માન્તરમાં પણ તથા પ્રકારે શુશ્ર્ષાદિ ભાવની અવશ્ય પ્રાપ્તિ હાય જ છે. એટલે આવા તાત્ત્વરમાં પણ તથા પ્રકારે શુશ્ર્ષાદિ ભાવની અવશ્ય પ્રાપ્તિ હાય જ છે. એટલે આવા તાત્ત્વર પશ્ચપાતવાળા યાગ્ય યાગિજના જે સદા શુશ્રૂષાભાવાળા, સાચી શ્રવણેમ્છાવાળા તત્ત્વરસિક હાઇ સ્વરસથી જ શ્રવણમાં પ્રવૃત્ત છે, તેને, 'આ શ્રવણ કરા! આ સાંભળા!' એવી પ્રાર્થના કર્યાથી શે ?

અચાગ્યને દાનદાષના પરિદ્વારાથે કહે છે—

नैतद्विदस्त्वयोग्येभ्यो ददत्येनं तथापि तु । हरिभद्र इदं प्राह नैतेभ्यो देय आदरात् ॥ २२६ ॥

અયોગ્યને તાે યાેગવિદ્, દીંએ ન એહ છતાંય; હરિલદ્ર સાદર કહે, એને દેય ન આ ય. રરદ

અર્થ:—પરંતુ આના જાણકારા ( આચાર્યો ) અયાગ્યાને આ લાંઘ દેતા નથી, તથાપિ હિરિલાદ્રે આ આદરથી કહ્યું છે કે–આ એઓને દેવા યાગ્ય નથી.

वृत्तिः-नैतद्विदः—नथी आना लालुनारा आयार्थी, अयोग्येक्यो-अथे।थेन, अथे।थ्य लेवा जीवा जीलांभीने, ददति-हेता, आपता, पनं-आ, याग्रहिष्टसमुश्यय नामने। अथ, तथापि तु-तथापि, लेम पछ व्यवस्थित सते, हरिमद्रो-द्विभिद्रे, अथे।कांभि, इदं माह-आ ५हीं छे. शुं है ते।६- नैतिक्यः-न अभेने-अथे।थेन, देयः-हेवा थे।७४ आ याग्रहिष्टसमुश्यय, आदरात्-आहर थड़ी, आहरथी आ ६हीं छे.

#### વિવેચન

" સલા ત્રણ શ્રોતા ગુણ અવગુણ, ન દિસ્ત્રી દીસેછ; તે જાણી આ લંથ યાેગ્યને, દેજો સુગુણ જગીશેજી."—યા સજઝા. ૮-૮

પરંતુ આના જ્ઞાતા એવા આચાર્યી તો આ ચાગદિષ્ટિસમુચ્ચય ગ્રાંથ અધાવ્યાને દેતા જ નથી, તથાપિ આમ વ્યવસ્થિત છતાં ગ્રાંથકર્ત્તા હરિભદ્રે આ આદરથી કહ્યું છે કે- આ ગ્રાંથ એએને-અચાગ્યાને 'દેવા ચાગ્ય નથી.'

ઉપરમાં યાંગ્ય ભેવા યાંગોજનાને આ લાંધ કંઇક ઉપકારી થશે એમ કહ્યું, અને તે યાંગ્યજનાને શ્રવણ કરવા માટે પ્રાર્ધના કરવાની પણ જરૂર રહેતી, કારણકે તેઓ સ્વરસંધી તેમાં પ્રવૃત્તિ કરી જ રહ્યા છે એમ કહ્યું. તો પછી સહેજે પ્રશ્ન ઊઠે છે આ ગ્રાંધ કે અયાંગ્યનું શું ? તેના ટાળા કેમ પાક્યો ? તેને શ્રવણ કરવાની અયાંગ્યને દેવા પ્રેરણા કાં કરતા નથી ? તેણે શો ગ્રુન્હેગારી કરી ? તેના અહીં સ્પષ્ટ 'ચાંગ્ય' નથી જવાળ આપ્યા છે કે-આ યાંગમાર્ગના જ્ઞાતા એવા જ્ઞાની પુરુષા– ગીતાર્થ આચાર્યો તો આ ચાંગદિષ્ટસમુચ્ચય લાંઘ અયાંગ્યાને દેવા ગીતાર્થ આચાર્યો તો આ કહે છે કે-આ લાંઘ એઓને 'દેવા યાંગ્ય નથી.' યાંગાચાર્યી તો આ લાંઘ તેવા અપાત્ર જનાના હાથમાં આપવાની ઘસીને ચાંકખો 'ના જ' પાંડે છે, પણ માદવની અને માધુર્યની મૂર્ત્તિ સમા આ લાંઘકત્તી તો એઓને આ લાંઘ 'દેવા યાંગ્ય નથી' એવું નરમ વચન સમજાવટ ભરી રીતે આદરથી કહે છે, વિવેઠલરી મીઠાશથી–નમ્રતાથી કહે છે, એઓને પણ ખાદું ન લાગે–એમના આત્માને પણ દુ:ખ ન થાય, એ રીતે પરમ કરુણાલાવથી માનપૂર્વક સહેતુક સમજાવીને કહે છે.

જેનામાં ઉક્ત લક્ષણવાળું યાગ્ય 'યાગીપણું' ન હાય, જેનામાં આ પરમ યાગ્ર રહસ્ય યથાઈ પણે બહાણ કરવાની કે સમજવાની કે ઝીલવાની પાત્રતા ન હાય, એવા અયેગ્ય જેનાને આ પરમ યાગ્યતાવાળા યાગપર ક લાંથ આપવા અયાગ્યને ત્રાગ્ય નથી. કારણ કે આ પરમ યાગતત્વને જેઓ સમ્યક્ષાવથી આત્મ-નિષેધનું કારણ પરિણામી કરી પચાવી શકે એમ ન હાય, જરવી શકે એમ ન હાય, તેવા અપાત્ર જેનાને તા આ વિપરીત-પરિણામી થઇ મિશ્યાભિમાનાદિ અજાઈ વિકાર અથવા ' જ્ઞાનના અપાત્રો ' પણ ઉપજાવે! જેમ મંદ પાચન શક્તિવાળાને પોષ્ટિક અન્ન પાચન વાય, પણ તેવી તા ઉલદું અજાઈ ઉપજે; તેમ અનિધકારી જીવને આ પરમાન્ન પચે નહિં, એટલું જ નહિં પણ 'હું આ યાગશાસ્ત્ર ભર્યો છું' એમ મિશ્યાભિમાન ધરી, તથારૂપ યાગસાવની સિદ્ધિ વિના, જ્ઞાનદશાની પ્રાપ્તિ વિના, તે જયાં ત્યાં યાગ-જ્ઞાનની માટી મોટી વાતા કરવા મંદી પહે ને પાતાના પાંડિત્યનું પ્રદર્શન

કરે! ઇત્યાદિ પ્રકારે તેને શાસ્ત્રના અપચા થાય! અને આમ અંતર્ના માહ છૂટ્યા વિના પાપડીઓ પંડિત અની મોહેઘી જ્ઞાનની વાતા કરી, જ્ઞાનિમાં ખપવાની ખાતર, તે પામર પ્રાણી માત્ર જ્ઞાનીના દ્રોહ કરે! ને પાકળ જ્ઞાની-શુષ્કજ્ઞાની એવા તે પાતે ગ્રંથ 'વાંચ્યા છે' એમ જાણતા નથી! અને ગ્રંથ ભણી તે જનને પણ વંચે છે! એટલે આવા અયાગ્ય જીવા આવા પરમ યાગ્ય ઉત્તમ યાગ ગ્રંથના અધિકારી કેમ હાય ?

"મુખથી જ્ઞાન કથે અને, અંતર છૂટ્યો ન માંહ; તે પામર પ્રાણી કરે, માત્ર જ્ઞાનીના દ્રોહ."—શ્રી આત્મસિદ્ધિ• "નિજ ગણુ સંચે મન નવિ ખંચે, શ્રંથ લણી જન વચે; હાંચે કેશ ન મુચે માયા, તે ન રહે વ્રત પંચે "—સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

વળી શાસમાં ત્રણુ પ્રકારની સભા-શ્રોતાપરિષદ્ કહી છે. તે પ્રમાણે શ્રાતાના ગુણ-અવગુણ તપાસીને ઉપદેશ દેવાની શાસ્ત્રકારાનો શૈલી છે-પહિત છે. અપાત્ર શ્રોતાને તેને અયાગ્ય એવી ઉપદેશવાર્તા કરવામાં આવે તો ઉલટી અનર્થકારક થઇ પડે છે, કારણ કે તે તેને ઝીલી શક્યાને સમર્થ નથી અને ઉધા અનર્થકારક અર્થમાં લઇ જાય છે. આ શ્રોતાના પ્રકારનું સ્વરૂપ શ્રી નંદીસૂત્રથી જાણવા યાગ્ય છે.

" ગુદ્ધા ભાવ એ તેહને કહીએ, જેહ શું અંતર ભાજેજી, જેહશું ચિત્ત પટંતર હાેવે, તેહશું ગુદ્ધા ન છાજેજી; યાેગ્ય અયાેગ્ય વિભાગ અલહતાે, કરશે માટી વાતાેજી, ખમશે તે પંડિત પરષદમાં, સુષ્ટિ પ્રહાર ને લાતાેજી."—યાે. દ સજ્ઝા. (-હ

તેમાં જે મુગ પરિષદ્ જેવા શ્રોતાજના છે, તે સિંહનાદ જેવી ચાંકખી ચટ વીરવાણી સાંભળી ત્રાસે છે! મુગલાનું ટાળું દ્વરથી સિંહનાદ સાંભળીને ભય પામે છે, ગભરાઇ જાય છે, અને બડકોને ભાગે છે, તો સન્મુખ આવે જ કેમ? સિંહનાદ જેવી તેમ જે મુગલાંના ટાળા જેવા શ્રોતાઓ છે, તે સિંહનાદ જેવી સ્પષ્ટ વીરવાણી નગ્ન સત્યરૂપ વીરવાણી શ્રવણ કરીને ત્રાસે છે, ગભરાઇ જાય છે, અને બડકોને ભાગે છે! તા સન્મુખ દિષ્ટ કરીને શ્રવણ કરવાને ઉલી જ શેની રહે? એવા ગતાનુગતિક, ગાડરીઆ ટાળા જેવા રઢ ને મૂઢ શ્રોતાજના આ સત્ય તત્ત્વવાર્તા કેમ ઝીલી શકે? અને આ જે ચાગગ્રંથની વાણી છે, તે તો સાચા વીરપુત્રની સિંહનાદ જેવી પરમ વીરવાણી છે, એટલે તે સાંભળવાને મુગલાં જેવા હીનસત્ત્વ જીવા કેમ ચાગ્ય હાય ? કારણકે નગ્ન સત્યરૂપ પરમ તત્ત્વવાર્તા અત્ર પ્રગટ કહી છે. શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ સાથે યુંજન કરવારૂપ શુદ્ધ યાગભાવની પહેલ એમાં ખતાવી છે. આવી સિંહગર્જના સમી વીરવાણી ઝીલવાને અલ્પસત્ત્વ કાયર જના કેમ યાગ્ય હાય ? 'કરેંગે

યા મરેશે ' Do or Die, ' 'વિજય અથવા મૃત્યુ ' એવી વીર પુરુષની વીરવાણી સાંભળીને કાયર જેના જેમ ભય પામીને ભાગી જાય, તેમ આ ધર્મ ધુરંધર ચાંગવીરની વાણી સાંભળીને હીનસત્ત્વ જીવા ભય પામીને ભાગવા માંડે એમાં શો નવાઇ ! કારણ કે અહીં તો ' નગદ નારાયણ 'ની વાત છે, તથાભાવરૂપ ' રાક્ડા 'હિરના મારગ કલદાર' રૂપીઆની વાત છે, તથારૂપ અધ્યાતમપરિણતિમય ભાવકિયા છે શૂરાના' કરતાં ચાંગવિજય વરવાની અથવા સભાદની જેમ તે ચાંગસાધના કરતાં કરતાં ખપી જવાની વાત છે. 'પરથમ પહેલું મસ્તક મૂકી, વળતી લેલું નામ જોને!'—પહેલું માથું મૂકી પછી આ ચાંગનું નામ લેવાની વાત છે. ભાવથી કપટ રહિતપણ આત્માર્પણ કરી ચાંગમાર્ગે આગળ વધવાની વાત છે. આતમસ્થાને વીરપણ દાખવવાની પરમ શૂરવીર વાત છે. આવે આ હિરના–કર્મને હરનારા 'વીર' પ્રભુના માર્ગ શૂરાના 'માર્ગ છે, એમાં કાયરનું કામ નથી. (જાએ પૃ. ૮, 'વીરપણ તે આતમકાણે' કા.).

"હરિના મારગ છે શુરાના, નહિં કાયરનું કામ જેને; પરથમ પહેલું મસ્તક મૂકી, વળતી લેવું નામ જેને."—શ્રી પ્રીતમ સક્ત

ઇત્યાદિ કારણાને લીધે જ્ઞાની આચાર્યી આવેા આ ઉત્કૂષ્ટ યાગિવિષયક લંઘ અયોગ્યોના દ્વાયમાં દેતા જ નથી. એટલે જ આ લંથના કર્ત્તા શ્રી હરિભદાચાર્ય છ કહે છે કે-આ શ્રંથ અયાગ્યાને દેવા યાગ્ય નથી. અને આ અમે હરિભદ્રજનું કહીએ છીએ તે કાંઇ અયાગ્ય જીવા પ્રત્યે અનાદરથી કે તિરસ્કારથી સાદર ક્યન કહેતા નથી. પણ આદરથી (Respectfully) કહીએ છીએ; કારણ કે અમને તે જીવા પ્રત્યે કાંઇ હેવ નથી કે અમે તેના અનાદર કે તિરસ્કાર કરીએ. પણ અમને તાે સર્વ છવ પ્રત્યે સમભાવ છે, અને તેવા અયાગ્ય છવા પ્રત્યે તા વિશેષે કરીને ભાવ કરુણાણાં છે કે આ છવા પણ આ યાગમાર્ગ પામવા યાગ્ય થાય તા કેવું સારું! પશુ તે માટે પણ યથાચાગ્રતા મેળવવી જોઇએ. યાગ્યતા મેળવ્યે તેઓ પણ આ માટે ધાગ્ય થાય. એટલે ચાગ્યે જેમ યાગ્યતા વૃદ્ધિ માટે પ્રયત્ન કરવા નોઇએ. તેમ અધાગ્યે પણ ચાગ્યતા પ્રાપ્ત કરવા માટેના પ્રયત્ન-પુરુષાર્થ કરવા જોઇએ. એટલે તેઓએ બિલકલ નિરાશ થવાની જરૂર નથી. કારણ કે જેમ બને તેમ વૈરાગ્ય-ઉપશમાહિ ગુણની વૃદ્ધિ થાય તેમ તેમ તેવી યાગ્યતા આવતી જાય, માટે તે વૈશાગ્યાદિની વૃદ્ધિ માટેના પ્રયાસ તેઓએ કરવા એઇએ. પણ જ્યાં સુધી તેવી યાગ્યતા આવી નથી, ત્યાં સુધી તા તેઓ આ માટે યાગ્ય નથી જ. એટલે જ આ અમે આદરથી કહ્યું છે, અને તે પણ માત્ર ते छवाना दिताथे क. कारख के सहवैदे हरहीनी भराभर नाउ लीर्घ, प्रकृति पारणी, वय-પાચનશક્તિ આદિ લક્ષમાં રાખી દવા કરવી જોઇએ, એવા સામાન્ય નિયમ છે. એમ ન કરે 44

ને માટા માણુંસને આપવાની માત્રા ખાલકને આપી દો, તો તેનું કેટલું બધું અહિત થાય? કેવું વિપરીત પરિણામ આવે? કેવું એહેડનું ચાડ વેતરાઇ જાય? તેમ સદ્દગુરુ સદ્વેદો પણ લવરાત્રી એવા સંસારી જીવની ખરાબર નાડ જોઇ, પ્રકૃતિ પારખી, લાવથી ખાલાદિ વય-પાચનશક્તિ આદિ લક્ષમાં રાખી, તેની લાવચિકિત્સા (Spiritual treatment) કરવી જોઇએ. એમ ન કરે ને માટા માણુસને-પંડિત જનને આપવા ચાંચ્ય ઉપદેશમાત્રા ખાલ જીવને આપે, તો તેનું કેટલું બધું અહિત થાય? કેવું વિષમ પરિણામ આવે? આ દાયતનું દાયિબન્દુ લક્ષમાં રાખીને અમે આ ચાંગદિષ્ટ્રસમુચ્ચય અયાગ્યને દેવા ચાંચ્ય નથી, એવા અત્ર સ્પષ્ટ નિષેધ કરીએ છીએ,-આમ શ્રી હરિલાદ્રસ્પરિનું કહેવું છે,×

આ એમ કેમ? તો કે--

अवज्ञेह कृताल्पापि यदमर्थाय जायते । अतस्तत्परिहारार्थं न पुनर्भावदोषतः ॥ २२७॥

અનથ'કારી અલ્પ પણ, થાય અવજ્ઞા આંહિં; પરિહારાર્થ તસ કહ્યું, ભાવદાષથી નાંહિ. ૨૨૭

અર્થ:—અહીં-આ ચાગદિષ્ટિસમુચ્ચય ગ્રંથ પ્રત્યે કરવામાં આવેલી અલ્પ પણ અવજ્ઞા અનર્થને અર્થ થાય છે, એટલા જ માટે તેના પરિદ્વાર અર્થ હરિભદ્ને આ કહ્યું છે,-નહિં કે ભાવદાષથી કહ્યું છે.

#### વિવેચન

અહીં-આ યોગદિષ્ટિસમુચ્ચય નામના લાંઘ પ્રત્યે કરવામાં આવેલી અલ્પ પણ અવજ્ઞા, મહાવિષયપણાએ કરીને અનર્થને અર્થ થાય છે, એટલા માટે તેના પરિહાર અર્થ હરિલાદ્રે આ કહ્યું છે, નહિંક ક્ષુદ્રતારૂપ લાવદાષથી. ઉપરના શ્લાકમાં જે કહ્યું કે-' અયાગ્યાને આ દેવા યાગ્ય નથી એમ હરિલાદ્ર કહે છે, ' તે કહેવાનું કારણ શું? તેના અહીં સ્પષ્ટ ખુલાસા કર્યા છે. આ યાગદિષ્ટિસમુચ્ચય લાંઘ પ્રત્યે અલ્પ પણ અવજ્ઞા કરવામાં આવે, તા તે અવજ્ઞા કરનારને પાતાને મહાઅનર્થરૂપ થઇ પડે,

वृत्तिः-अवज्ञेह—અવદા અહીં-ધાગદષ્ટિસમુચ્ચય નામના પ્રથમાં, જ્ઞતાસ્વાપિ-કરવામાં આવેલી, સ્વરૂપથી અલ્પ પણ, यस્-કારણ કે, અનર્થાય ज्ञायते-અનર્થાયે થાય છે,-મહાવિષયણાએ કરીતે, अतस्तत्परिहारार्थ-એટલા માટે તેના પરિહારાર્થે, न पुनर्भावदोषत.--પણ નહિં કે ભાવદોષયી--સુદ્રતાથી હરિભકે આ કહ્યું છે.

<sup>× &</sup>quot; हितमपि वायोरीषधमहितं तत् ऋष्मणो यथाऽत्यन्तम् । सद्धर्मदेशनीषधमेवं बाळाद्यपक्षमिति ॥ "—श्री ७२०५२५२२५त हे।ऽशङ्

પાતાના કારણ કે આ ગ્ર**ંથના વિષય** મહાન્ છે. એટલે આ પ્રત્યે અવજ્ઞા કરવાથી અનર્થ પણ મહાન્ થાય. એથી કરીને અયાગ્યને દીધાથી તેઓને તેવા મહાઅનર્થ ન ઉપજે, તેની ખાતર હ**રિભદ્રે** આ કહ્યું છે,—નહિં કે ક્ષુદ્રતારૂપ ભાવ દેખથકી.

આ ' **યાગદ્દષ્ટિસમુચ્ચય**' મહાન્ એવા યાગ વિષય સંખંધીના શ્રંથ છે, એટલે એવા મહાન્વિષયપણાથી આ ચેલગશાસ પણ મહાન્ છે. આવા મહાન્ ચાગશાસની જાણતાં-અજાણતાં, ભૂલે ચૂકે પણ થાડી પણ અવજ્ઞા કરવામાં આવે, તા મહત્ના મના- તે અવજ્ઞા કરતારને મહાઅનર્થરૂપ થઇ પડે, માટી હાનિરૂપ થઇ દરથી મહા- પડે; કારણ કે મહત્ એવા સત્ પ્રત્યે જો લેશ પણ અવજ્ઞા કરવામાં આવે. લેશ પણ અનાદર કરવામાં આવે, લેશ પણ અવિનય અતાવવામાં અનશ્ર આવે, લેશ પણ આશાતના કરવામાં આવે, લેશ પણ અલક્તિ કરવામાં આવે, તા તેનું અનંત સંસાર પરિભ્રમણરૂપ ભયંકર કળ ભાગવવું પડે. જેમ મહત એવા સત્ પ્રત્યેની અનાશાતનાથી, આદરથી, વિનયથી, લક્તિથી, અહુમાનથી મહા સત્ ફળ મળે; તેમ આશાતનાથી, અનાદરથી, અવિનયથી, અલક્તિથી, અળહુમાનથી અસત કળ भणे. केम सत्तना आराधनधी मेशिश्च महत् इण भणे, तेम विराधनधी महा-સંસારરૂપ કૂળ મળે. જેમ રાજા રીઝે તા ન્યાલ કરી ઘે ને ખીજે તા ઘરખાર પણ જાય; તેમ આરાધનાથી સત્ પ્રસન્ન થાય તાે છવતું કલ્યાણ કલ્યાણ થઇ જાય, अने विराधनाथी अध्रमन्न थाय ते। महाअडहवाण थाय. सत्पुरुष ने सत्पुरुषतुं વચનામૃત સંસારથી તારનાર તીર્થસ્વરૂપ છે. તેની બક્તિથી જીવના બેડા પાર થાય, અને આશાતનાથી જીવનું નાવડું ડૂબો જાય! એટલા માટે જ પૂજાની હાળમાં શ્રો વીરિવિજયજીએ સાચું જ ગાયું છે કે-'તીરથની આશાતના નવિ કરિયે, હાંરે નવિ કરિયે રે નિવ કરિયે. ' ( જુઓ, પૃ. ૧૧૦, ' ચક્રી ધરમ લીરથતથા ' ઇ. )

આવા સત્શાસ પ્રત્યે જો થાંડી પણ અવજ્ઞા મહાઅનર્થકારી થઇ પડે, તો પછી વિશેષ અવજ્ઞાનું તો પૂછવું જ શું ? અને અચાગ્યાને જો આવું સત્શાસ દેવામાં આવે તો તેઓ થકી આવી અવજ્ઞા-આશાતનાદિ થઇ જાય એવા સંભવ છે. નિષ્કારણ કરું અને એમ થાય, તો તેઓને મહા અનર્થ થઇ પડે, અનંત સંસાર ણાથી નિષેધ પરિભ્રમણ દુ:ખ લાગવવું પડે. એટલે આમ અવજ્ઞાથકા તેઓને મહા-અનર્થ ન સાંપડે તેની ખાતર, મહાઅનર્થ દ્રર રહે તેની ખાતર, અયાગ્યોને આ દેવા યાગ્ય નથી, એમ હરિલાદ્રે કહ્યું છે, નહિં કે લાવદાયથી, અર્થાત્ ક્ષુદ્રતાથી-તુચ્છતાથી એમ કહ્યું નથી. પરમ લાવિતાત્મા હરિલાદ્રાચાર્ય છ કહે છે કે-અમને આ અયાગ્ય અપાત્ર છવા પ્રત્યે કાંઇ દેવ નથી, કે મત્સર નથી, કે કંઇ અલાવ નથી, કે જેથી કરીને ક્ષુદ્રતાને લીધે-તુચ્છ વિચારને લીધે અમે તેઓને આ શાસ્ત્રદાનના નિષેધ કર્યી હોય. અમે તો તેવા અજ્ઞાન જીવા બિચારા અવજ્ઞા કરી આ શાસ્ત્રદાનના નિષેધ કર્યી હોય. અમે તો તેવા અજ્ઞાન જીવા બિચારા અવજ્ઞા કરી આ શાસ્ત્રદાનના

આશાતનાથી નિભિડ કર્મ ળાંધી અનર્થ ન પામે એમ ઇચ્છતા હાઇ, અત્રે ભાવદયાથી પ્રેરાઇને નિષેધ કર્યો છે; અને તે પણ કેવળ તેમની હિતણહિશી, એકાંત નિષ્કારણ કરુણાંથી કહ્યું છે. માટે તે જીવાએ આથી દુ:ખ લગાડવું નહિં કે અમારા પ્રત્યે ખાંડું લગાડવું નહિં, પણ યાગ્યતા યાગ્ય ગુણ પાતાના આત્મામાં પ્રગટ કરી પ્રથમ તો પાતાની અયાગ્યતા દ્વર કરવા પ્રયત્ન કરવા, અને જેમ અને તેમ આ સત્શાસ્ત્રનો અદય પણ અવજ્ઞા દ્વરથી વર્ષ્યી. એટલા જ આ અમારા કહેવાના આશય છે. દાખલા તરિકે-જેને આ બ્રંથ પ્રત્યે શુશ્ર્ષા ન હાય, સાંભળવાની સાચી અંતરેચ્છા ન હાય, એના ઉદ્દિષ્ટ વિષય પ્રત્યે શુશ્ર્ષા ન હાય, તેઓને આ બ્રંથ દેવા, શ્રવણ કરાવવા તે આ મહાબ્રંથની અવજ્ઞા-અપમાન-આશાતના કરવા અરાબર છે, અનાદર કરવા બરાબર છે. એવા શુશ્ર્ષા રહિતને શ્રવણ કરાવવું તે ' લેંસ આગળ ભાગવત ' જેવું છે, અને માતીના ચારા ડુક્કર પાસે નાંખવા બરાબર છે. 'Casting pearls before swine.' માટે શુશ્ર્ષાદ શુણ જેનામાં ન હાય, એવા અયાગ્ય શ્રોતાઓને આ શ્રંથ દેવા યાગ્ય નથી જ, એ યુક્ત કહ્યું છે.

અને આ આમ અંગીકાર કર્ત્તાવ્ય છે, જેથી કરીને જ કહે છે---

योग्येभ्यस्तु प्रयत्नेन देयोऽयं विधिनान्वितैः।
मात्सर्यविरहेणोचैः श्रेयोविष्ठप्रशान्तये॥ २२८॥

યાગ્યને દેવા યત્નથી, વિધિવ'તે જ સમથ<sup>ે</sup>; માત્સય<sup>ે</sup> ' <mark>વિરહ '</mark>થી અતિ, શ્રેય વિધ્ન શાંત્યર્થ. ૨૨૮

અર્થ:—અને ચાેગ્ય શ્રોતાઓને તાે આ બ્રાંથ વિધિથી યુક્રત એવા જનાએ, સર્વથા માત્સર્ય વિના, શ્રેયાવિધ્નની પ્રશાંતિને અર્થ, પ્રયત્નથી દેવા ચાેગ્ય છે.

#### વિવેચન

આ ગ્રંથ અયોગ્ય શ્રોતાએને દેવા યાગ્ય નથી, એમ ઉપરમાં હેતુપ્વેક કહી અતાન્યું; પણ યાગ્ય શ્રોતાએને તા માત્સર્થ રહિતપણે આ અવશ્ય પ્રયત્નથી દેવા યાગ્ય છે; અને તે પણ શ્રવણાદિ વિષય સંબંધી વિધિથી યુક્ત એવાએન દ્વારા,–નહિં તા

वृत्ति:—योग्येभ्यस्तु-५६। ये। अ श्रीताओते तो, प्रयत्नेन-प्रयत्नथी, ઉपयोगसार अेवा प्रयत्नथी, देयोऽयं-आ देवा ये। अ छे, विधिना-विधिधी, श्रवाहि गे। यर विधिधी, अन्वितः-अन्वित, युक्त अवाओथी,-निर्कं ते। प्रत्यवायना संभव यश देव छे, अम आयार्थी कहे छे. मात्सर्यविरहेण-मात्सर्यं विरक्षी, भात्सर्यं अभावथी उद्यः-अत्यंतपछे, श्रेयोविष्नप्रशांतये-श्रेय विश्वी प्रश्नांतिने अथे,-पुष्य-अंतरायनी प्रश्नांतिने अथे.

### । समाप्तोऽयं योगद्दष्टिसमुखयः।

પ્રત્યવાયના-ઢાનિના સંભવથી દાેષ લાગે છે એમ આચાર્યી કહે છે. આ દેવા ચાેગ્ય છે, તે અત્યંતપણે શ્રેયાવિદનની પ્રશાંતિ અર્થ છે, પુરુષઅંતરાયની પ્રશાંતિ અર્થ છે.

ઉપરમાં વર્જી વ્યા એવા શુશ્રૂષાદિ ગુણમાં પન્ન ચાગ્ય અધિકારી શ્રોતાઓને તેા આ પ્રાંથ અવશ્ય દેવા ચાગ્ય છે. જેને આ શુશ્રુષા છે, આ ગ્રંથ શ્રવણ કરવાની સાચી અંતરેચ્છા-જિજ્ઞાસા છે, આ ચાગવિષય પ્રત્યે જેને અંતરંગ રુચિ-રસ છે. એવા વિનયાદિ યથાકત ગુણવાળા શ્રોતાઓને તાે આ ગંથ ઉપયોગસાર-માત્સર્ય ઉપયોગપ્રધાન પ્રયત્નથી જરૂર જરૂર દેવા યાગ્ય છે-શ્રવણ કરાવવા ' વિરહ 'થી ચાગ્ય છે. અને તે પણ સર્વથા **માત્સર્ય વિરહથી-માત્સર્ય** રહિતપણે. કાઇપણ પ્રકારના ગુણદ્રેષ, ઇર્ષ્યા, અદેખાઇ રાખ્યા વિના, પાતાની સમસ્ત શક્તિથી-સર્વાત્માથી આ પરમ જ્ઞાનદાન દેવા યાગ્ય છે. તન-મન-ધન-પરમ શ્રુતની વચનની સમસ્ત શક્તિ ખર્ચી નાંખીને, આવારી નાંખીને આ ગ્રાનની પ્ર**ભાવના** પરમ ઉદારતાથી કરવા ચાેગ્ય છે. પણ આ દેવાથી આ **પ્રભાવના** મ્હારા કરતાં ચાેબગુણુમાં આગળ વધી જશે ને હું ઝાંખાે પડી જઇશ તા! એવા તેજોવધરૂપ ગુણદ્રેષથી-મત્સરથી પ્રેરાઇને મુક્તહૂકયે-ખુલ્લા દીલે આ જ્ઞાનદાન દ્વેતાં અગ્રકાલું યાગ્ય નથી. પણ આ શ્રોતાજના આ જ્ઞાનદાનથી કેમ આત્માતકર્પ પામે, કેમ ચાેગગુણની વૃદ્ધિ કરે, ને તે દેખીને હું રાજી થાઉ-પ્રસન્ન થાઉ, એવી પ્રમાદભાવના સહિત પરમ ઉદાર ભાવથી છૂટે હુદયે ને છૂટા હાથે આ જ્ઞાનધનનું દાન દેવા યાગ્ય છે. આ જ્ઞાનધન તા અક્ષયનિધિ છે. એ દાને દેતાં કહી ખૂટતું નથી, અને દાતાનું કંઇ જ્ઞાનધન એાછું થઇ જતું નથી, ઉલદું જળવાઇ રહે છે ને વૃદ્ધિ પામે છે. માટે માત્સર્ય ના ' વિરહ ' કરી, મત્સરભાવ સર્વથા છાંડી દઇ, જેમ ખને તેમ ખહેાળા હાથે આ જ્ઞાનદાન આપી પરમ શુતની પ્રસાવના કરવી, એ જ યોગ્ય છે. અત્રે 'વિરહ ' શબ્દથી શ્રીમદ હરિભદ્રાચાય છએ પાતાની કૃતિના પ્રાંતે વિરહાંક સૂકવાની પહિતિનું અનુસરણ કર્યું છે.

અને તેનું દાન કરનારા જ્ઞાનદાતા પણ કૈવા હોવા જોઇએ? તે માટે અહીં કહ્યું કે—જે શ્રવણાદિ વિષયની વિધિથી યુક્ત હોય, એવાએ દારા આનું દાન થવું જોઇએ. શ્રવણ, ગ્રહણ, ધારણ, વિજ્ઞાન, ઇઢા, અપાઢ, તત્વાલિનિવેશ આદિ 'વિધિ' યુક્ત યથાકત ગુણથી જે યુક્ત છે, તેઓ દારા આનું દાન થવા યાગ્ય છે. જ્ઞાનદાતા જેણે આ શ્રંથનું શ્રવણ કર્યું છે, ગ્રહણ કર્યું છે, દુદયને વિષે ધારણ કર્યું છે, વિજ્ઞાન કર્યું છે, તે સંબંધી જેણે ઇઢા—અપાઢ અર્થાત તત્ત્વચિંતનરૂપ ઊંઠા વિચાર કર્યો છે, અને આમ કરી જેણે તત્ત્વાલિનિવેશ કર્યો છે, એવા મુયાગ્ય વિધિસંપન્ન વક્તા દારા, શુશ્રુષાવંતને—શ્રવણ કરવાની સાચી ઉત્કટ ઇચ્છાનાળા યાગ્ય પાત્ર મુમુલુને આ દેવામાં આવે, શ્રવણ કરવામાં આવે, તેનું નામ વિધિદાન છે. આદી આવા વિધિયુક્ત ન હોય અર્થાત જેણે ઉક્ત શ્રવણાદિ ન કર્યા હોય એવા વક્તા

દ્વારા જો આ અપાય તો તે અવિધિદાન છે. કારણ કે જેણે પાતે શ્રવણાદિ કર્યું નથી, તે બીજાને દેવા બેસે-શ્રવણ કરાવવા બેસે તે કેટલું બધું અજૂગતું છે? કેવું બેહુદું છે? અને આમ જો અવિધિવંતથી દેવામાં આવે તા પ્રત્યવાયના—અપાયના સંસવથી દાષ આવે છે, એમ શ્રી આચાર્ય સગવંતા સાખે છે.

માટે જેટલી સુચાગ્ય શ્રોતાની જરૂર છે, તેટલી જ અલ્કે તેથી વધારે સુચાગ્ય વક્તાની-ભાવિતાત્મા વ્યાખ્યાતાની જરૂર છે. જે યાગમાર્ગના લાલુ, સુલાલુ, જ્ઞાની, અનુભવી, ગીતાર્થ વક્તા હાય, તે જ ઉપદેશ દેવાના અધિકારો હાઇ સદુપદેશા શકે. પણ યાગમાર્ગથી અલાલુ, અજ્ઞાની, બીનઅનુભવી, અગીતાર્થ ગિતાર્થ જ્ઞાની વક્તા હાય, તે કદી પણ ઉપદેશદાનના અધિકારી હાઇ શકે જ નહિં, અને તેવા અનધિકારી જો વ્યાખ્યાનપીઠ પર ચઢી વક્તાબાજી કરે, મનાવા-પ્લાવા માટે પાતાનું જનમનરંજન વાચાલપણું દાખવે, તા તે કેવળ અવિધિએ વર્ત્ત હાઇ, જ્ઞાનીના માર્ગના દ્રોહ જ કરે છે. માટે શ્રવણાદિ વિધિસંપન્ન, યાગમાર્ગના અનુભવી, ભાવયાંથી, એવા ગીતાર્થ જ્ઞાની સત્યુરુષ જ આ યાગમાર્ગના ઉપદેશદાતા હાવા યાગ્ય છે. એવા સદ્ધદેશ ઘકી જ આનું સદ્ધદેશ દાન શાલે છે, અને તેવા મહાત્મા સદ્ધદેશથી જ માર્ગ પ્રવર્ત્ત છે.

" श्राद्धः श्रोता सुधीर्वका युष्येयातां यदीश तत्। त्वच्छासमस्य साम्राज्यमेकछत्रं कळाविष ॥

—શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય છકૃત વીતરાગસ્તવ.

"સદુપદેષ્ટાની બહુ જરૂર છે. સદુપદેષ્ટાની બહુ જરૂર છે."–શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

અને તેવા સદુપદેષ્ટા યથાર્થ વક્તા સત્પુરુષા થકી દેવાતા આ જ્ઞાનદાનનું પ્રયોજન પણ અત્યંતપણે શ્રેચોવિશનો પ્રશાંતિ અર્થે હાય છે, પુષ્યાન્તરાયના વિધ્નની પ્રશાંતિ અર્થે હાય છે, કારણ કે આવા જ્ઞાનદાનરૂપ પરમ સત્કાર્યથી પાતાના શ્રેચોવિશ શ્રેયસમાં - આત્મકલ્યાણમાં જે વિધ્ત છે, તેની પ્રશાંતિ હાય છે, અત્યંત પ્રશાંતિ અર્થે શાંતિ હાય છે. અર્થાત્ પુષ્યાનુ અધિ પુષ્યમાં જે અંતરાય છે તેની પ્રશાંતિ - અત્યંત શાંતિ હાય છે. એટલે આવા સત્શાસના દાનથી પાતાના શ્રેયપ્રાધ્તિના અંતરાયો ત્રૂટે છે, ને તેથી પાતાને શ્રેયસ્ની - પરમ શ્રતની માક્ષરૂપ સત્ફળની પ્રાધ્તિ હાય છે. આમ આ પરમ સત્શાસ્ત્ર પાતે પ્રભાવના શ્રેયોવિધ્તની પ્રશાંતિ કરનાર હાવાયી, તેનું દાન પણ સ્વ-પરને શ્રેયોન વિધ્તની પ્રશાંતિ કરનાર હાવાયી, તેનું દાન પણ સ્વ-પરને શ્રેયોન વિધ્તની પ્રશાંતિ કરનાર હાવાયી, તેનું દાન પણ સ્વ-પરને શ્રેયોન

પાતાના શ્રેયાવિષ્તની પ્રશાંતિને અર્થે સદુપદેષ્ટા સત્પુરુષાએ આ સત્શાસનું જ્ઞાનદાન કરી પરમ સત્કાતની પ્રભાવના કરવા યાગ્ય છે. તથાસ્તુ !

"લાક પૂરને નિજ નિજ ઇચ્છા, યાગભાવ ગુણરયણેછ; શ્રી નયવિજય વિભુષ પયસેવક, વાચક યશને વયણેછ."—શ્રી. યા. સજ્જા. ૮૮

### —: ઉપસંહારઃ કળશ કાવ્ય :—

#### વસ તતિલકા

| સદ્યાગરૂપ ખું શાસ્ત્ર સમુદ્ર મુશ્યા, આ યાગદ્દષ્ટિમય ચોગ સુત્રંથ શુંચ્યા;          |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| દુગ્ધાબ્ધિમાંથી વિભુધે અમૃત વલાવ્યું, ચાગામૃત શ્રી હરિલદ્ર બુધે વલાવ્યું.         | १६७   |
| છે સાર તા ક્ષીરતથાા નવનીત માત્ર, આ તેમ ચાગશ્રુતસાર જ ચાગશાસા;                     |       |
| સંક્ષેપમાં કર્યું સમુદ્ધૃત આ સૂરીંદ્રે, આત્માર્થ અર્થ પરમાર્થપરા મુનીંદ્રે.       | १६८   |
| સંક્ષેપ તાેચ પરિપૂર્ણ જ માર્ગ વ્યક્તિ, એવી અપૂર્વ અહિં શ્રેષ્ઠ સમાસશક્તિ;         |       |
| છે સિન્ધુ બિન્દુમહિં બિન્દુય સિન્ધુમાંહિ, છે વૃક્ષ બીજમહિં ને બીજ વૃક્ષમાંહિ.     | १६५   |
| પ્રત્યેક સૂત્ર ગર્ભીરાશય એહ સ્થાને, બિન્દુમહીં ઉલસિયા શ્રુતસિન્ધુ જાણે!           |       |
| દિગૃદર્શનાર્થ કંઇ તે <b>હ</b> તહ્યા ઉલાસે, લાંઝું વિવેચન કર્યું <b>ભગવાનદાસે.</b> | १७०   |
| જોર્ગીદ્ર જેહ જગ જાગતીં જ્યાત જેવા, વાગૂઅમૃતે અમૃત શ્રી હરિસદ્ર દેવા;             |       |
| વાલી તહ્યા તસ અહાં! કુણ તાગ પામે? આંબે શું કદપદુમ વામન સ્વર્ગ ધામે?               | ૧૭૧   |
| જે કુલયાળી વળી પ્રવૃત્તચક્ર યાળી, તેનેય એહ ઉપકારક ઉપયોગી;                         |       |
| આત્માર્થી જોગીજન એહ મુમુદ્ધ માત્ર, આ યેાગશાસ્ત્ર અધિકારી કહ્યા સુપાત્ર.           | ૧૭૨   |
| તે કુલયાની જન યાગિકલે જ જન્મ્યા, તે યાગિધર્મ અનુયાયિ યથાર્થ અન્યા;                |       |
| અદ્રેષી દેવ ગુરુ દિજ શું પ્રેમવંતા, ીવનીત દયાળુય જિતે દ્રિય આધવંતા.               | ૧૭૩   |
| સંસ્કારજન્મ લહીં યાર્ગી પિતાદિદ્વારા, જે કુલદીપ કુલને અજવાળનારા;                  |       |
| તે કુલપુત્ર કુલયાર્ગ સુશીલ એાપે, મર્યાદ કુલવધૂ શું કુલની ન ક્ષાપે.                | ૧૭૪   |
| સત્રશુષ્ટ્રષાદિ ગુણ અષ્ટ સુસ્પષ્ટ વર્તે, ઇચ્છા પ્રવૃત્તિ યમ આદિ દ્વય પ્રવત્તે;    |       |
| ને સ્થિર સિદ્ધિ યમના અતિશે જ કામી, તે જાણુ જોગોજન પ્રવૃત્તચક્ક નામી.              | ૧૭૫   |
| કર્ત્તાદિ કારક કુચક્ર પરાર્થ વર્ત્યું, તે આત્મમાધક સુચક્ર હવે પ્રવત્ત્ર્યું;      |       |
| આત્માર્થ આત્મ થકી આત્મક્રિયા જ આત્મા, આત્માર્થી આત્મમહિ આ કરતા મહાત્માં.          | ૧७६   |
| આત્મસ્વભાવ ન વિભાવર્થી તે હું છે, આત્મા શિવાય પરભાવ સ્વ ના નાણે છે;               |       |
| आत्मातिरिक्ति पर द्रव्य न ते हरे छे, ना खेागवे न क ममत्व मति करे छे.              | ঀড়ড় |

એવું સ્વરૂપનું અહિંસક ચાેગચ<sup>ક</sup>, સાધે મુસાધુ નિત યાેર્ગી પ્રવૃત્તચકુ; જે ચાલત હતું જ કારક ચક્ક વર્ક, તેને ચલાવ્યું ત્રલ્લ માલપથે અવર્ક. 996 ને આદા યાગ જ અવંચક યાગ, યાગે તેથી બીજા દ્વય અવંચક યાગ યાગે; આ યાંગોંઓ જ શાલ યાંગ તથા પ્રયાગે, છે પાત્ર અત્ર અધિકારી સુધાંગ યાંગે. 9.06 જે સંતનું સ્વરૂપ એાળર્બી સંત સેવે, તે સંત સંતકલ સંત કૃપાર્થી લેવે; આવા અવંચક ત્રિયાળ તણા સુયાળે, આ યાળિઓનું અહિં યાગ્યપણં જ યાળે. 940 આ દૈલ્યોર્ગો ત્યમ પ્રવૃત્તરાકનાય, આ શંથથી કંઇ વળી ઉપકાર હાય; સત્ પક્ષપાત પ્રમુખ શ્રવણે ધરીને, સદ્યોગ બીજ તર્ણી પુષ્ટિવડે કરીને. १८१ સત્ પક્ષપાત ત્યમ ભાવશુંની ક્રિયાનું, ખદોત ભાનુ સમ અંતર સ્પષ્ટ માનું; ખદ્યોત તેજ અતિ અલ્પ અને વિનાશી, આ વિપરીત રવિનું - ખુધ લ્યા વિમાસી! 142 એવાં રહસ્ય સુપ્રકાશક શ્રંથ એવા, આ તા અયાગ્ય જનને ન જ યાગ્ય દેવા; ભારી અનર્થકર લેશ અહિં અવજ્ઞા, તેથી વધા શ્રી હરિભદ્ર ધરી કરેલા. १८३ દેવા જ ચાગ્ય જનને પર પ્રેમ સાવે, જેથી જંગે પરમ શ્રીત પ્રસાવ થાવે; ને શ્રેય વિધ્ન વિરહે,-હરિલાદ્ર લાખે, તેને અનુવર્દી કહ્યું ભગવાનદાસે.

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचिते किरत्चंद्रस्नुमनःसुखनंदनेन भगवानदासेन सुमनोनंदनीवृहत्दीकाख्यविवेचनेन सप्रपञ्च विवेचिते श्रीयोगद्दष्टिसमुच्चयशास्त्रे उपसंहारः॥

ા ઇતિ મહિષ શ્રી હરિસદાચાર્યે વિરચેલા અને શ્રી મન:સુખસાઇ કિરત્ચંદ્રના પુત્ર ડાં. ભગવાનદાસે સ્વરચિત સુમનાનંદની બૃહત્દીકા નામક વિવેચનથી સવિસ્તર વિવેચેલા શ્રી યાગદષ્ટિસમુચ્ચય શાસમાં ઉપસંહાર ા



## ટીકાકાર-વિવેચનકારની પ્રશસ્તિ

### શાદ્વ`લવિક્રીહિત

આ સત્રશાસ્ત્ર વિવેચનારૂંપ મહા ટીકા મનાનંદની,
કીરત્ચંદ્રસૃતુ મનઃસુખસુતે યૃંથી મનાનંદની;
મારી ડૂબર્કો સદ્વિચારરૂપ આ સદ્યોગ રતનાકરે,
ખોજ્યા હેમ સુદેવી જાત ભગવાન્દાસે સુરતના જ રે! ૧૮૫ સદ્દરતનામય યોગમંદિર પરે અત્રે ચઢાવ્યા ખરે!
આ કાવ્યા કળશા સુવર્ણ ભગવાન્દાસે સુલક્તિભરે; તેના ઝગ્ઝગતા પ્રકાશ દૂરથી આકર્ષશે સન્મના,
આનંદામૃત અભ્ધિમાં વિતરશે શાંતિસુધા મહજના ૧૯૬

#### અનુષ્ટુપ

ભે હજાર અને એક, સંવત્ વિક્રમ વર્ષમાં; ભાગવાન મારબીવાસી, કોધા આ યત્ન હર્ષમાં. ૧૮૭

#### શિખરિણી

કર્યો સ્વાધ્યાયાર્થે પરમ છુત અભ્યાસ કંઈ મ્યાં,
પુરી મુંબાઇમાં સ્થિત જ ભાગવાનુદાસ અહિં આ;
થશે સ્વાધ્યાયાર્થે કંઇક ઉપકારી સુજનને,
થશે આ નં દાર્મિ શીંત લ સુમ ના નં દન વને. ૧૮૮ ગુણા જે કેં 'દ્યાં તે સકલ ગણજો સંતજનના,
અને દાવા કેં તે સકલ પણ હું પામર તણા;
કરી દાવા દૂરે મુગુણ અરજો હંસ મુમતા!
અમી દૃષ્ટિ ધારી મુર્યો જ ભાગવાનુદાસ વિનતિ. ૧૮૯

સું**બ**ઇ, તા. **૧-૧**૨-૪૫

🧼 શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:

### શ્રી સદ્દગુરુચરણાપ<sup>®</sup>ણમસ્તુ !

ા ઇતિ શ્રોહેમદેવીસત ભગવાનદાસે સ્વરચિત 'સુમનાનંદની' ખૃહત્ ટીકા નામક વિવેચનથી સવિસ્તર વિવેચેલું અને એક્સા પંચાર્ણ અભિનવ કલશ કાવ્ય-કુસુમાથી સમચેલું શ્રી યાગદષ્ટિસમુચ્ચયશાસ્ત્ર સમાપ્તા



# પરિાશષ્ટ

શ્રીમાન્ યશાવિજયજ ઉપાધ્યાયજી કૃત

### આઠ યાગદષ્ટિની સજ્ઝાયૠ

### પ્રથમ મિત્રા દૃષ્ટિ:

હાળ પહેલી-યતર સનેહી માહના-એ દેશી.

શિવસુખ કારણ ઉપદિશી, યાગ તથી અડ દિફી રે: તે ગુજ શુણી જિત વીરના, કરશું ધર્મની પુઠ્ઠી રે....વીર જિતસર દેશના ૧. સઘન અઘન દિન રયણિમાં, ખાલ વિકલ ને અનેરા રે: અર્થ જીએ જેમ જાજાયા, તેમ એક નજરના ફેરા રે....વીર. દર્શન જે થયા જાજાઆ, તે એહ નજરને ફેરે રે; ચારમાં, સમક્તિદૃષ્ટિને હેર રે....વીર. બેદ ચિરાદ્વિક 3 દર્શન સકલના નય શ્રહે. આપ રહે નિજ ભાવે રે: હિતકરી જનને સંજીવની, ચારા તેહ ચરાવે રે....વીર દ્રષ્ટિ ચિરાદિક ચારમાં, મુગતિ પ્રયાણ ન ભાજે રે; રયશિશયન જિમ શ્રમ હવે, સુરનર સુખ તિમ છાજે રે....વીર. એહ પ્રસંગથી મેં કહ્યું, પ્રથમ દ્રષ્ટિ હવે કહીએ રે; જિહાં મિત્રા તિહાં બાધ જે, તૃણ અગનિસા લહીએ રે....વીર. वत पण यम ઇંઢાં સંપને, ખેદ નહિં શુભ કાને रे; દ્રષ નહીં વળી અવરશું, એઠ ગુજ અંગ વિરાજે રે....વીર ٩ ચાેગનાં બીજ ઇઢાં ગ્રહે, જિનવર શુદ્ધ પ્રશામા રે: ભવ ઉદ્દેગ સુઠામા રે....વીર. ભાવાચારજ સેવના અભિગ્રહ પાળવા. ઓષધ પ્રમુખને દાને રે: આગમ આસરી, લિખનાદિક બહુમાને રે....વીર.

\*અક્ષરે અક્ષરે પરમ અમૃત માધુર્ય નિર્ઝરતી આ શ્રી યરોાવિજયજીની અદ્દસુત કૃતિ મુખપાઠે કરવા યોગ્ય હોઇ અત્ર આપી છે. તેની પ્રત્યેક પ્રત્યેક પંક્તિ આ પ્રયવિવેચનમાં મેં યથાસ્થાને અવનારી છે. અર્થ માટે તે તે સ્થળે ભુઓ—ભગવાનદાસ.

できるからからからからからからからからから

| લેખન પૂજન આપવું, શ્રુત વાચના ઉદ્દેશાહા રે;           |            |
|------------------------------------------------------|------------|
| ભાવવિશ્તાર સજઝાયથી, ચિંતન ભાવન ચાહા રેવીર.           | ૧૦         |
| બીજકથા ભલી સાંભળી, રામાંચિત હુવે દેહ રે;             |            |
| એંહ અવંચક ચાગથી, લહીએ ધરમ સનેહ રેવીર.                | 99         |
| સદ્શુરુ યાંગે વંદન ક્રિયા, તેહથી ફળ હાય જેહા રે;     |            |
| ચાગ ક્રિયા ફળ ભેદથી, ત્રિવિધ અવંચક એહા રેવીર         | १२         |
| ચાહે ચકાર તે ચંદને, મધુકર માલતી ભાગી રે;             |            |
| તિમ ભવિ સહજ ગુણે હાયે, ઉત્તમ નિમિત્ત સંધાગી રેવીર    | <b>§</b> 3 |
| એહ અવંચક યાેગ તે, પ્રગટે ચરમાવતે રે;                 |            |
| સાધુને સિદ્ધ દશા સમું, બીજનું ચિત્ત પ્રવત્તે રેવીર.  | 18         |
| કરણ અપૂર્વતા નિક્ટથી, જે પહેલું ગુણુઠાણું રે;        |            |
| સુખ્યપણે તે ઇંઢાં હાયે, સુયશ વિજ્ઞાસનું ટાર્ણ રેવીર. | કૃ પ       |

### **થીજી તારા દર્ષ્ટિઃ**

હાળ ખીજી-' મનમેહન મેરે '-એ દેશાં.

દર્શન <del>લાગ દરિમાં....</del>મનમાહન મેરે. ગામય અગ્નિ સમાન....મન૦ શોચ સંતોષ ને તપ લહું....મન, સન્નઝાય ઇશ્વર ધ્યાન....મન૦ Ł નિયમ પંચ ઇઢાં સંપજે….મન. નહિં કિરિયા ઉદવેગ….મન૦ જિજ્ઞાસા ગુણુતત્ત્વની....મન. પણ નહિં નિજ હઠ ટેગ....મન૦ ર એ દુષ્ટિ હાય વસ્તતાં...મન. ચાેગકથા ખહું પ્રેમ....મન૦ અનુચિત તેહ ન આચરે....મન. વાહયા વળે જિમ હેમ....મન૦ 3 વિનય અધિક ગુણીના કરે....મન. દેખે નિજ ગુણ હાણ....મન૦ ત્રાસ ધરે ભવભય થકી....મન લવ માને દુ:ખખાણ....મન૦ શાસ્ત્ર ઘણાં મતિ થાડલી....મન. શિષ્ટ કહે તે પ્રમાણ....મન૦ સુયશ લહે એ સાવધી....મન ન કરે જાાૂઠ ડફાણ....મન૦

### ત્રીજી બલા દર્ષિઃ

હાલ ત્રીજ-'પ્રથમ ગાવાલતણે ભવેજ રે'-એ દેશી.

ત્રોજી દૃષ્ટિ **બલા** કહીજી, કાષ્ટ અગ્નિ સમ બાેધ; ક્ષેપ નહિં <mark>આસન સધેજી, શ્રવણ સમી</mark>હા શાેધ રે....

किन्छ! धन धन तुक ७५देश!

いのからからからからからからからからからからからから

તરુષુ સુખી સ્ત્રી પરિવર્યોજ, જિમ સાંહે સુરગીત; સાંભળવા તિમ તત્ત્વનેજ, એ દૃષ્ટિ સુવિનાત રે....જિનજ! ર સરી એ બાંધ પ્રવાહનીજી, એ વિશ્ શ્રુત થલ કૂપ; શ્રવણ સમીહા તે કિસીજ, શ્રયિત સુણે જિમ ભૂપ રે....જિનજ! ક મન રીઝે તન ઉદલસેજી, રીઝે ખૂઝે એક તાન; તે ઇચ્છા વિશ્ ગુણુકથાજી, બહેરા આગળ ગાન રે....જિનજ! ૪ વિઘન ઇઢાં પ્રાયે નઢીંજી, ધર્મ હેતુમાં કાય; અનાચાર પરિઢારથીજી, સુયશ મહાદય હાય રે....જિનજ! પ્ર

**@#\$&#\$@#\$**\#\\$@#\$\\$\#\\$@#\\$@#\\$@#\\$@#\\$@#\\$

### ચાથી દીમા દૃષ્ટિઃ

હાળ ચાથી—' ઝાંઝરીયા મુનિવર ' એ દેશી.

ચાેગ દ્રષ્ટિ ચાથી કહીજી, દીપા તિહાં ન ઉત્થાન; પ્રાહ્યામ તે ભાવથીજી, દીષપ્રભા સમ સાન.... મનમાહન જિન્છ! મીઠી તાહરી વાછા બાદ્ય ભાવ રેચક ઇઢાંછ. પુરક અંતર ભાવ; કું લક શિરતા મુછે કરોજી, પ્રાણાયામ સ્વભાવ....મનમાહન૦ ધર્મ અર્થ ઇહાં પ્રાથનેછ, છાંકે પણ નહિં ધર્મ; પ્રાથ અર્થ સંકટ પડેજી, જુઓ! એ દર્ષિના મર્મ .... મનમાહનન तत्त्व अवण मध्राहडेल. ईंढां डाये जीक पराद; આર ઉદ્દક સમ લવ ત્યજેછ. ગુરુક્ષક્તિ અદ્રોહ....મનમાહન૦ सहस लाध तापण हंडांल, समहित विज न दाय; વેદાસ વેદા પદે કહ્યોછ, તે ન અવે<sup>દા</sup> જોય....મનમાહન૦ વેદા અધ શિવ હેતુ છેજી, સંવેદન તસ નાશુ; नय निश्चेषे अति लड्ड छ, वेदसंवेद प्रभाष्....भनमाद्धन० તે પદ બ્રાંથિવિભેદથી છે. છેલ્લી પાય પ્રવૃત્તિ; તપ્ત ક્ષાહ પદ ધૃતિ સમીજ, તિહાં હાય અંત નિવૃત્તિ....મનમાહન૦ એહ થકી વિપરીત છેછ, યદ તે અવેદાસ વેદા; ભવાસિન દી છવને છે, તે હાય વજ અલે દા.... મનમાહન ૦ લાભી કૃપણ દયામણાંછ, માયી મ<sup>2</sup>છર ઠાણ; ભવાબિનંદી ભય ભયોંજ, અકુલ આરંભ અયાણ....મનમાહન૦ એવા અવગુણવતનું છે. પદ જે અવેદા કઠારે સાધુ સંગ આગમતહોાછ, તે છત્યા ધુર'ધાર....મનમાહન૦ ₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₩₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽ તે છતે સહુરે ટળેછ, વિષમ કુતર્ક પ્રકાર; દૂર નિક્ટ હાથી હશેછ, જિમ એ બઠર વિચાર....મનમાહન• હું પામ્યા સંશય નહીંજ, મૂરખ કરે એ વિચાર; આળમુખા ગુરુ શિષ્યનાજી, તે તે: વચન પ્રકાર....મનમાહન૦ ધીજે તે પતિઆવવું છે. આપ મતે અનુમાન: આગમ ને અનુમાનથીજી, સાચું લહે સુજ્ઞાન....મનમાહન૦ 93 નહિં સર્વરોા જાજા આછ, તેહના વળી દાસ; ભક્તિ દેવની પણ કહીજી, ચિત્ર અચિત્ર પ્રકાશ….મનમાહન૦ 98 દેવ સંસારી અનેક છેજી, તેહની સક્રિત વિચિત્ર; એક રાગ પર દેષથીછા, એક મુક્તિની અચિત્ર….મનમાહન૦ 4 4 ઇંદ્રિયાર્થગત બુદ્ધિ છેજી, જ્ઞાન તે આગમ હેત; અસંમાહ શુભ કૃતિ ગુણે છ, તિથે કલલેદ સંકૈત....મનમાહન૦ 96 આદર ક્રિયા-રતિ ઘણીછ. વિઘન ટળે મિલે લચ્છી: જિજ્ઞાસા બુધ સેવનાજી, શુભ કૃતિ ચિ**હ્ન પ્રત્યન્છિ....મનમાહન**૦ ૧૭ બુહિકિયા ભવકલ દીએછ, જ્ઞાનક્રિયા શિવ અંગ; અસંમાહ કિરિયા દીએછા શીઘ મુગતિ ફલ ચંગ....મનમાહન પુદ્રગલસ્થના કારમીછ, તિહાં જસ ચિત્ત ન લીન; એક માર્ગ તે શિવ તહ્યા છ, લેક લકે જગ દીન....મનમાં હના શિષ્ય ભણી જિનદેશનાજ, કહે જન પરિશ્વતિ ભિન્ન; કહે સુનિની નય દેશનાજી, પરમાર્થથી અભિન્ન....મનમાહન૦ શબ્દલેદ ઝઘડા કિશ્યાલા પરમારથ જો એક: કહા ગંગા કહા સુરનદીજી, વસ્તુ ફરે નહીં છેક....મનમાહન૦ ર૧ ધર્મ ક્ષમાદિક પણ મટેજી, પ્રગટે ધર્મસંન્યાસ; તા ઝઘડા ઝંઝા તહાછ, સુનિને કવણ અભ્યાસ ?....મનમાહન૦ અભિનિવેશ સઘળા ત્યજી. ચાર લહી જેણે કષ્ટિ; તે લેશે હવે પાંચમીજી, સુયશ અમૃત ઘનવૃષ્ટિ....મનમાહના

### પાંચમી સ્થિરા દર્ષ્ટિઃ

ઢાળ પાંચમી---' ધન ધન સંપ્રતિ સાચો રાજા '-- એ દેશી. દક્ષિ ચિરામાંહે દર્શન નિત્યે રત્નપ્રભા સમ જાણા રે; ભ્રાંતિ નહિં વળી એાંઘ તે સૂક્ષમ, પ્રત્યાહાર વખાણા રે....એ ગુણું ક いっかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかいかい

એ ગુણ વીરતણા ન વિસારું, સંભારું દિનરાત રે;
પશુ ટાળી સુરરૂપ કરે જે, સમક્તિને અવદાત રે....એ ગુણ ર આલ ધૂલિઘર લીલા સરખી, ભવચેષ્ટા ઇહાં ભાસે રે;
ઋદિ સિદ્ધિ સવિ ઘટમાં પેસે, અષ્ટ મહાસિદ્ધિ પાસે રે....એ ગુણ 3 વિષય વિકારે ન ઇદિય જોડે, તે ઇહાં પ્રત્યાહારા રે; કેવળ જ્યાતિ તે તત્ત્વ પ્રકાશે, શેષ ઉપાય અસારા રે....એ ગુણ ૪ શોતળ ચંદનથી પણ ઉપન્યા, અગ્નિ દહે જેમ વનને રે; ધર્મ જનિત પણ ભાગ ઇહાં તેમ, લાગે અનિષ્ટ તે મનને રે....એ ગુણ પ અંશે હાય ઇહાં અવિનાશી, પુદ્દગલ જાલ તમાસી રે;

**ጛናትሪናትሪናት**ሪናትሪናትሪናትሪናትሪናትሪናትሪናትሪናትሪናት

### છઠ્ઠી કાંતા દષ્ટિઃ

હાળ છઠ્ઠી- ' બોલીડા હંસારે વિષય ન સચીએ '- એ દેશી.

अयपद रागरिकत निष्टुर निक, अहप द्वाय दीय नीति; ગંધ તે સારા રે કાંતિ પ્રસન્નતા, સુસ્વર પ્રથમ પ્રવૃત્તિ.... ધન! ધન! શાસન શ્રી જિનવરતછું. धीर प्रकावी रे आगदी यागथी, मित्राहिक श्रुत जिल; बाक ઇष्टने। रे द्वंद्र अधुष्यता, कनिप्रयता द्वाय नित्य....धन! धन! નાશ દ્રોષના રે તૃપ્તિ પરમ લહે, સમતા ઉચિત સંચાય; નાશ વૈરના રે ખુદ્ધિ ઋતાંભરા, એ નિષ્પન્નહ યાેગ....ધન! ધન! ચિદ્ધ ચાેગનાં રે જે પરશંથમાં, ચાેગાચારજ દિઠ્ઠા પંચમી દૃષ્ટિ થકી સવિ જોડીએ, એહવા તેહ ગરિફ....ધન! ધન! छड़ी हिड्डी रे ढवे अंता इड़ं, तिढां तारास प्रधाश; તત્ત્વમીમાં સા રે ૬૯ હોય ધારણા, નહીં અન્ય છુત વાસ....ધન! ધન! મન મહિલાનું રે વાહલા ઉપરે, થીજાં કામ કરંત; तिम श्रुतधर्भे रे मन ६६ धरे, ज्ञानाश्चेपडवंत....धन! धन! એહવા જ્ઞાને રે વિઘન નિવારણે, ભ્રાેગ નહિં ભવહેત: નવિ ગુણ દેાષ ન વિષય સ્વરૂપથી, મન ગુણ અવગુણ ખેત....ધન! ધન! માયા પાણી રે જાણી તેહને, લઘી જાય અડાલ; સાસું જાણી રે તે બીતા રહે, ન ચલે ડામાડાલ....ધન! ધન! ભાગતત્ત્વને રે એમ લાય નિવ ટળે, જાઠા જાણે રે ભાગ: તે એ દર્ષિ રે ભવસાયર તરે, લહે મુનિ સુયશ સંયાગ....ઘન! ઘન!

<del>₢₭₺₣₭₺₢₭₺₢₭₺₢₭₺₢₭₺₢₭₺₢₭₺₢₭₺</del>₢₭₺₱

#### <del>૭૧૧૭૧૭૧૦૧૦૧૦૧૦૧૦૧૦૧</del>૦૧ સાતમી પ્રભા દૃષ્ટિઃ

હાળ સાતમી—' એ છિડી કિહાં રાખા ' એ દેશી.

અર્ક પ્રભા સમ બાધ પ્રભામાં, ધ્યાનપ્રિયા એ દિઠ્ઠી; તત્વ તહીં પ્રતિપત્તિ ઇંઢાં વળી, રાગ નહીં સુખ પુઠ્ઠી....
રે ભવિકા! વીર વચન ચિત્ત ધરીએ. ૧ સઘળું પરવશ તે દુ:ખલક્ષણ, નિજવશ તે સુખ લહીએ; એ દુષ્ટે આતમ ગુણ પ્રગટે, કહા સુખ તે કુણ કહીએ ?...રે ભવિકા! ૨ નાગર સુખ પામર નવિ જાણે, વલ્લભ સુખ ન કુમારી; અનુભવ વિશુ તિમ ધ્યાન તહું સુખ, કુણ જાણે નરનારી ?....રે ભવિકા! ૩ એહ દિશમાં નિર્મળ બાધે, ધ્યાન સદા હાય સાચું; દ્વણ રહિત નિરંતર જયાતિ, રતન તે દીપે જાચું....રે ભવિકા! ૪ વિસભાગક્ષય, શાંતવાહિતા, શિવ મારગ છુવ નામ; કહે અસંગ કિયા ઇંઢાં યાગી, વિમલ સ્મુયશ પરિણામ....રે ભવિકા! પ

#### આડમા પરા દર્ષ્ટિઃ

હાળા આહેમી-'તુજ સાથે નહિં બાલું મારા વાહલા ' એ દેશી.

દિષ્ટ આઠમી સાર સમાધિ, નામ **પરા** તસ જાણું છે, આપ સ્વભાવે પ્રવૃત્તિ પૂરણ, શશિ સમ બાેધ વખાણું છે; નિરતિચાર પદ એહમાં ચાેગી, કહિયે નહીં અતિચારી છે, આરાહે આરૂઢે ગિરિને, તિમ એહની ગતિ ન્યારી છે.... દૃષ્ટિ આઠમી૦ ૧

ચંદન ગંધ સમાન ક્ષમા ઇઢાં, વાસકને ન ગવેલેજ, આસંગે વર્જિત વળી એઢમાં, કિરિયા નિજ ગુણુ લેખેજી; શિક્ષાથી જ્યમ રતન નિયોજન, દૃષ્ટિ સિન્ન ત્યમ એહાજી, તાસ નિયોગે કરણ અપૂરવ, લહે સુનિ કેવલ-ગેઢાજી....દૃષ્ટિ આઠમીં ર

ક્ષીશુદાષ સર્વજ્ઞ મહામુનિ, સર્વ લિગ્ધિ ક્લ લાેગીજી, પર ઉપગાર કરી શિવસુખ તે, પામે યાેગ અયાેગીજી; સર્વ શત્રુક્ષય સર્વ વ્યાધિલય, પ્રશ્રુ સર્વ સમીહાજી, સર્વ અરથયાેગે સુખ તેહથી, અનંતગુણ નિરીહાજી....દેષ્ટિ આઠમીં૦ ૩

<del>ዾጛኇ፟፟፟ጜፘዀጛኇ፟ጜጛኇጜጛኇጜጛኇጜጛኇጜጛኇጜጛኇ</del>

#### 

એ અડ દિશ્રી કહી સંક્ષેપે, યાગશાસ સંકેતેજી, કલયાંગી ને પ્રવૃત્તચક જે, તેક તથે કિત કેતેજ; ર્યાેગીકુલે જાયા તસ ધર્મ, અનુગત તે કુલચાેગીજી, અદેષી ગુરુ-દેવ-દિજ પ્રિય, દયાવંત ઉપયોગીછ....દષ્ટિ આઠમી૦ ૪ શ્રશ્વાદિક અડ ગ્રહ્મ સંપુરણ, પ્રવૃત્તચક્ર તે કહિયેછ, યમદ્રય લાભી પર દુગ અર્થી, આદા અવંચક લહિયેછ; ચાર અહિંસાદિક યમ ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ થિર સિદ્ધિ નામેજ, શુદ્ધ રુચે પાળે અતિચારહ, ટાળે ફલ પરિણામેજ.... દૃષ્ટિ આઠમીં પ કલયાંગી ને પ્રવત્તચક્રને. શ્રવણ શદ્ધ પક્ષપાતજી. ચાેગદષ્ટિ ગ્રંથે હિત હાવે. તિછે કહી એ વાતછ; શહ ભાવ ને સૂની કિરિયા, બેઠ્માં અંતર કેતે છ? ઝળહળતા સુરજ ને ખજૂઓ, તાસ તેજમાં તેતાજી.... દક્ષિ આઠમી દ ગ્રહ્મ ભાવ એ કહીએ તેહશું, જેહશું અંતર લાંજેજ, જેઠશું ચિત્ત પટંતર કાવે, તેઠશું શુદ્ધ ન છાજેછ; ચાગ્ય અચાગ્ય વિભાગ અલહતા, કરશે માંડી વાતાછ. ખમશે તે પંડિત પરષદમાં, સૃષ્ટિપદાર ને લાતાજી....દૃષ્ટિ આડમીં છ

ખમશે તે પંડિત પરષદમાં, મુષ્ટિપ્રહાર ને લાતાજી.... દૃષ્ટિ આઠમીં છ સભા ત્રણ શ્રોતા શુણ અવગુણ, નંદીસૂત્રે દીસેજ, તે જાણી એ લંઘ યાગ્યને, દેજો મુગુણ જગીશેજ; હ્યાક પૂરજો નિજ નિજ ઇચ્છા, યાગભાવ ગુણ્રયણેજી,... દૃષ્ટિ આઠમો ૮ શ્રી નયવિજય વિભુષ પયસેવક, વાચક યશને વયણેજી.... દૃષ્ટિ આઠમો ૮





意