# योगप्रदीप

પ્રાચીન ગુજરાતી ખાલાવખોધ અને અર્વાચીન ગુજરાતી અનુવાદ સહિત

: પ્રયોજક: અમૃત<mark>લાલ કાલિદાસ દોશી,</mark> બી. એ.



जैन साहित्य विकास मण्डल बम्बई ५७

# योगप्रदीप

પ્રાચીન ગુજરાતી આલાવબોધ અને અર્વાચીન ગુજરાતી અનુવાદ સહિત

> शा श्री केलामनागर स्वरि ज्ञान मंदिर श्री महात्रीर जैन आराधना केन्द्र, कीवा सा. क.

: પ્રયો જ ક : અમૃતલાલ કાલિકાસ દોશી, <sup>બી.</sup> એ.

: સંપાદક – પ્રકાશક :

जैन साहित्य विकास मण्डल ११२, घोडबंदर रोड ★ ★ विलेपारले, वम्बई ५७

#### પ્રકાશક:

નવીનચંદ્ર અંખાલાલ શાહ, એમ.એ. વ્યવસ્થાપક, જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ ૧૧૨, ધોડબંદર રોડ, ઇરેલાવ્યીજ વિલેપારલે, મુંબઇ–પ૭

પ્રથમ આવૃત્તિ ૧૦૦૦ મૂલ્ય દોઢ રૂપિયો ઈ. સ. ૧૯૬૦ (વિ. સં. ૨૦૧૭)

भुद्र :

વિ. પુ. ભાગવત મૌજ પ્રિંટિંગ ખ્યૂરો, ખટાઉ મકનજી વાડી, ગિરગાંવ, મુંબઇ–૪

# नि वे ६ न

લગભગ દોઢસો શ્લોક પ્રમાણનો આ ગ્રંથ નાનો હોવા છતાં યોગ જેવા ગંભીર વિષય પર સારો પ્રકાશ પાડે છે. તેની ભાષાશૈલી ઘણી સરળ હોવા સાથે અતિ અસરકારક છે. યોગવિષયક અન્ય ગ્રંથોને લક્ષ્યમાં રાખી દરેક શ્લોક પર તુલનાત્મક વિવેચન કરવામાં આવે તો આ ગ્રંથનું સાચું મ્લ્યાંકન થઈ શકે.

ત્રંથનું સંપાદન છ પ્રતો પરથી કરવામાં આવ્યું છે. આમાંની એકપણ પ્રતમાં શ્રંથના કર્તા, કૃતિસંવત આદિ અંગે કશો જ ઉલ્લેખ નથી. શ્લોકક્રમ અને શ્લોકસંખ્યામાં પણ કરક પડે છે; એટલે હજુ બીજી પ્રતો મળે તો સંશોધન માટે વિશેષ અવકાશ રહે. અમને પ્રાપ્ત થયેલ પ્રતોમાંથી એ હસ્તલિખિત પ્રતો એવી મળી કે જેમાં આ શ્રંથ ' योगसार ' (સંસ્કૃત) પૂરું થયા પછી છેવટે આપ્યો છે. ' योगसार ' અને ' योगप्रदीप ' નું વિચારસામ્ય જોતાં લાગે છે કે તે બન્ને પરસ્પર સંબંધિત હોય અને કદાચ બન્નેનો અજ્ઞાત કર્તા પણ એક જ હોય.

\* શ્રી તેમિદાસરચિત 'પંચપરમેષ્ઠીમંત્રરાજધ્યાનમાળા'માં આ શ્રંથનો 'યોગશાસ્ત્ર' તથા 'પાતંજલ યોગસત્ર' સાથે ઉલ્લેખ છે. તે પરથી એમ લાગે છે કે એ જમાનામાં આ શ્રંથ અતિ પ્રચલિત હશે.

ત્રંથ પ્રાચીન લાગે છે, છતાં તે સંપૂર્ણ મૌલિક કૃતિ હોય એમ જણાતું નથી. ભાષા તેમજ વિચારધારાની દષ્ટિએ ઉપનિષદો તેમજ શ્રી શુભચંદ્રા-ચાર્યકૃત 'જ્ઞાનાર્ણવ' અને શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યકૃત 'યોગશાસ્ત્ર'ની તેના ઉપર વત્તેએશે અસર છે; તેથી આ કૃતિને સંગ્રહાત્મક કહેવી ઉચિત લેખાય.

'યોગપ્રદીપ'નો મુખ્ય વિષય આત્મા છે. આત્માનું સાચું સ્વરૂપ શું છે, તેનું સાચું દર્શન ક્યારે થાય, તેનું પરમાત્મા સાથે સંમિલન કેવી રીતે થાય

<sup>\*</sup> जुओ: कैन साहित्य विकास भंडण तरक्षा हवे पछा प्रकाशित धनार:-"नमस्कार स्वाध्याय: गूजराती विभाग."

અને છેવટે સર્વસંકલ્પથી વર્જિત એવું પરમપદ તે ક્યારે પ્રાપ્ત કરે— એ બધી બાબતોની ખૂબ ભારપૂર્વક સ્પષ્ટ છણાવટ કરવામાં આવી છે. તાત્પર્ય એ છે કે જીવનની પરમસિદ્ધિ માટે મનુષ્યે મહાન યોગી બનવું જોઈ એ. આ વિષયને આનુષંગિક એવા ઉન્મનીભાવ, સમરસીભાવ, રૂપાતીત ધ્યાન, સામાયિક, શુકલધ્યાન, અનાહતનાદ, નિરાકાર ધ્યાન વગેરે અનેક વિષયોને ટૂંકમાં છતાં સચોટ રીતે કર્તાએ આલેખ્યા છે.

કાર્તિક સુદિ ૧, વિ. સં. ૨૦૧૭ તા. ૨૧–૧૦–૧૯૬૦

--- પ્રકાશક



ચાર

# સંજ્ઞા – ઓ ળ ખ

# (હસ્તલિખિત પ્રતો)

- V લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર (શેઠ લાલભાઈ દલપતભાઈનો વંડો, પાનકોર નાકા; અમદાવાદ–૧) પ્રત નં. ૧૦૦૧/૨૭૧૪, પત્ર–૧૫; (ત્યાલાવળોધ સહિત)
- S સંવેગીનો ઉપાશ્રય—શ્રી જૈન જ્ઞાન ભંડાર (હાજપટેલની પોળ, અમદાવાદ) પ્રત નં. ૨૬૪૧, પત્ર–૨૧ (योगसार સહિત)
- श्री જૈનાનંદ પુસ્તકાલય (ગોપીપુરા, સરत)
   પ્રત નં. ૨૯૭, પત્ર-૧૩ (योगसार સહित)
- B શ્રી જૈનાનંદ પુસ્તકાલય (ગોપીપુરા, સ્ર્રત) પ્રત નં. ૫૮૭, પત્ર–૫ (પૃષ્ઠ ૯)

# (મુદ્રિત પ્રતો)

- J અધ્યાત્મ શ્રી છતમુનિછ સંપાદિત વીર સંવત્ ૨૪૪૮, જોધપુર
- H પંડિત શ્રી હીરાલાલ હંસરાજ સંપાદિત ઈ. સ. ૧૯૧૧, જામનગર



# શ્રી જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળનો હવે પછી ટૂંક સમયમાં પ્રકટ થનાર યાદગાર ગ્રંથ

# न म स्कार स्वाध्याय

# प्राकृत विभाग

# નમસ્કારવિષયક એક અદ્ભિતીય અભ્યાસશ્રંથ (Reference Book)

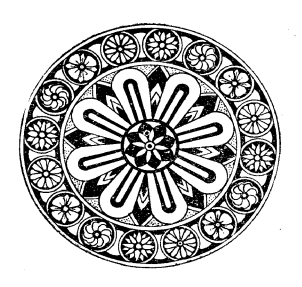
છેલ્લાં છ વર્ષથી જેનું સંશોધન કાર્ય હાથ ધરવામાં આવ્યું છે અને જેની પૂછપરછ–માગણીઓ પણ ખૂબ વધતી રહી છે તે દળદાર શ્રંથ ' નમસ્કાર સ્વાઘ્યાય 'નો પ્રથમ પ્રાકૃત વિભાગ ટૂંક સમયમાં જ પ્રકાશિત થશે. અત્યારસુધીમાં નમસ્કારવિષયક જે સાહિત્ય પ્રકટ થયું છે તેમાં તે વિશિષ્ટ હશે; કારણુંકે તેની રીતિનો એ સૌથી પ્રથમ જ શ્રંથ છે.

'નમરકાર મહામંત્ર' અંગેના સાહિત્યની અને તેનું મહત્ત્વ વૈજ્ઞાનિક રીતે સિદ્ધ કરવા માટે યથાર્થ આમ્નાય જાણવાની તેમજ સમજવાની સમાજમાં હમણાં હમણાં ખૂબ ભૂખ જાગી છે; અને એવે ટાણે આવો માહિતીપૂર્ણ સંત્રહાત્મક ત્રંથ પ્રકટ થાય એ અતિ ઉપયોગી અને આવકારપાત્ર નીવડશે. ચોદ પૂર્વના સાર તરીકે વર્ણવાયેલ આ પરમમંત્રની આરાધના કરતા પહેલાં તેનું બધી જ દષ્ટિએ સંપૂર્ણ જ્ઞાન મેળવવું આવશ્યક છે. એ દષ્ટિ સામે રાખીને અતિ શ્રમપૂર્વક આ કોષ-ત્રંથ (Encyclopaedia) તૈયાર કરવામાં આવ્યો છે. આગમોથી માંડી અત્યારસુધીમાં જે કાંઈ લખાયું છે તે સંશોધનની દષ્ટિએ તારવીને પ્રસ્તુત ત્રંથમાં ગુજરાતી અનુવાદ સાથે રજૂ કરવામાં આવ્યું છે. માત્ર જૂજ નકલો છપાવી હોવાથી ઑડરો તાતકાલિક નોંધાવવા વિનંતી છે.

આઠ પેજી ક્રાઉન સાઈઝનાં આશરે ૬૦૦ પૃષ્ઠ, પ૦ જેટલાં રંગીન-અરંગીન યંત્રો તથા ચિત્રો અને કલામય જેકેટ.

# योगप्रदीप





# यावन्न ग्रस्यते शेगैर्यावैन्नाभ्येति ते जरा। यावन्नै क्षीयते चायुस्तावत्कल्याणमींचर ॥१॥

# અર્થ : જાં લગઇ આત્માનું શરીર રોગિ કરી ત્રસિઉ નથી. જાં લગઇ શરીર જરાઇ કરીનઇ બેદિઉ નથી. જાં લગઇ સિરીરનું (શરીરનું) આઊ ક્ષય હુઉ નથી. તાં લગઇ ધર્મ્મ આચરિવઉ. ॥ १॥

અનુવાદ: (હે ભગ્યાત્મા!) જ્યાંસુધી (તારું શરીર) રોગોથી શ્રસિત નથી થયું, જ્યાંસુધી (તને) વૃદ્ધાવસ્થા પ્રાપ્ત નથી થઈ અને જ્યાંસુધી તારા આયુષ્યનો ક્ષય નથી થયો, ત્યાંસુધી તું (તારા આત્માનું) કલ્યાણ (થાય એવું) આચરણ કર. ॥ ૧ ॥

# कुतोऽस्मिं क गमिष्यार्मि कुत्रायातोऽस्मि सांप्रतं। को बंधुर्मम कस्याँहमित्यात्मानं विचितयेर्त्॥२॥

१ प्रसते V. २ यावन्ना भिद्यते V. ३ यावन्ना S. ४ मार S, A.

५ कुतोयस्मि V. ६ गच्छामि V. ७ कस्माइ V. ८ विचारयेत् V.

<sup>\* &#</sup>x27;અર્થ' શબ્દનો અર્થ 'બાલાવળોધ' સમજવો. મૂળ પ્રત V માં સર્વત્ર 'અર્થ' શબ્દ લખ્યો હોવાથી તે અહીં કાયમ રાખેલ છે; જો કે પ્રતને અંતે ''इति श्री जोगप्रदीप सवालाविबोध समाप्तः॥'' એ પ્રમાણે લખેલ છે.

અર્થ : હુ તે કુણ, હુ તે જાયસ તે કિહા. કેહા થાનક થકી આવિઉ. સાંપ્રતકાલ માહરઉ તે કઉણ. અનઇ હું તે કેહિનઉ. ઇત્યેવમાદિક આત્માઇ કરી વિચારિવઉં !! ૨ !!

અનુવાદ: હું ક્યાં છું, ક્યાં જઈશ, હમણાં (અહીં) ક્યાંથી આવ્યો, મારું કોણ (સ્વજન–બંધુ), હું કોનો—એ પ્રમાણે આત્માને વિશિષ્ટ રીતે ચિંતવવો ॥ ર ॥

# पुरुषास्तीर्थमिच्छन्ति किं तीर्थैः क्लेशकौरणैः । धर्मतीर्थे शरीरस्थं सर्वतीर्थाधिकं मैतं ॥ ३ ॥

અર્થ : પુરુષ તીર્થ કરવા તણી વાંછા કરઈ. પણ તેહ તીર્થ કિમ કહિવાઇ. જેહ તીર્થ કેલેશદાયક દ્રુઇ તેહમાહિ તીર્થ ન કહીઇ. ઇમ જાણીનઇ જેહ શરીર છઇ તેહમાહિ ધર્મ્મતીર્થ છઇ. અનઇ ઇત્યેવમાદિક સર્વતીર્થમાહિ અધિક તીર્થ મન કહીઇ. ઇમ જાણીનઇ આપણાઇ આત્માઇ મન ચિર કીજઇ. તે સર્વતીર્થયાર્ટ્ફ આધક મન જાણિઉં. 11 3 11

અનુવાદ: પુરુષો તીર્થને ઇચ્છે છે (કલ્યાણને માટે લોકો તીર્થયાત્રા માટે ભટકે છે); પરંતુ (ભટકવાથી કાયાના) કલેશના કારણરૂપ (બનતાં) તીર્થોથી શો લાભ ? સર્વ તીર્થથી અધિક ધર્મતીર્થ (આત્મા–મન) છે, જે (આપણા જ) શરીરમાં રહેલું છે. ॥ ૩ ॥

### इदं तीर्थमिदं तीर्थमिति ज्ञात्वा भ्रमंति ये। ज्ञानध्यानविहीनास्ते सतां तीर्थं स्वमेव हि ॥ ४ ॥

१ तीर्थे V. २ क्लेशदायके V. ३ धर्मतीर्थ V,B. ४ मनः V.

५ सता V, S.

અર્થ : પુરુષ ઇમ વાંછઇ જેમઇ એહ તીર્થ કીધઉં. અનઇ વલી બીજઉં તીર્થ કર્ે. ઇમ જાણીનઇ અનેક તીર્થ કરવાનઇ ભ્રમણ કરઇ. પણ ગ્રાન તેહ થકી વિહીન દૂઇ અનઇ અનેક તીર્થ નાસઇ કરઇ. પણ તેહ ક્લેશના દાઇક હઉઇ. ઇમ જાણીનઇ આત્માધ્યાન સમં તીર્થ એકઇ ન કહીઇ. II ૪ II

અનુવાદ: 'આ તીર્થ' 'આ તીર્થ' એમ જાણીને જે (લોકો અહીંથી ત્યાં) ભમે છે તેઓ જ્ઞાનધ્યાન વિનાના (અજ્ઞાની) હોય છે. સજ્જનોને (મન) તો પોતાનો (આત્મા) જ તીર્થ છે. ॥ ૪ ॥

# आजन्मोपार्जितं सर्वे भक्षयैन् कार्येसंस्थितः। केनापि दृश्यते नैव स्यौत्मायं पश्यतोहरैः॥५॥

અર્થ : આજન્મલગઇ આત્માઇ જેતલું ઉપાર્જિઉં છઇ તેતલું સર્વ કાઈમાહિ થડ્ડા ભક્ષ કરઇ છઇ. જેહ કાયમાહિ થિડ્ડા ભક્ષ કરઇ છઇ તેહ પ્રતિઇ નથી જાણતલ. જેહ આત્માનું સર્વ હરી જાઇ છઇ તે પ્રતિ કોઈ નથી જાણતલ. ॥ ૫॥

અનુવાદ: શરીરમાં રહેલું (આપહ્યું ચોર જેવું મન) આ-જન્મમાં ઉપાર્જિત કરેલ સર્વ (પુષ્ટ્ય) હરી લે છે. આવું (આપહ્યું) પોતાનું જ મન (આત્મા) (સર્વથી) જોઈ શકાય એવું હોવા છતાં કોઈથી પણ જોઈ શકાતું નથી. || પ ||

# लोकैर्विलोक्यते चौरो गते स्वल्पेऽपि वस्तुनि । सर्वस्वहरमात्मानं मैनः पश्यंति नो जडाँः ॥ ६॥

१ भक्षयेत् V. २ कायसंस्थितं V, कारयसंस्थितः S, काय्य-संस्थितः A. ३ स्वात्मानं V. ४ पश्यतोहरत् V.

५ सत्वस्व J, H, B. ६ मनं V. ७ जना V.

અર્થ : સ્વલ્પ વસ્તુ ગઇ દૂઇ અનઇ લોક ચોર પ્રતિ જોતા હીડઇ. અનઇ આપણા આત્માનું સર્વસ્વ હરી જતઉ દૂઈ અનઈ તેહ પ્રતિ ન જોઈ. કોએક (કોઈક) કહિસિ તે ચોર કેહવા કહીઇ. અનઇ વસ્તુ તે કેહી કહીઇ. અનઇ ચોર તે કેહા કહિવાઇ. અનઇ ચોર તે કેહા કહિવાઇ એહ ક્રોધ માન માયા લોભ રાગ દેષ ઇત્યેવમાદિક આત્માનું ગ્રાન હરી જાઇ છઇ. તેહ પ્રતિઇ કો નથી જોતઉ. જેહ માહરૂં ગ્રાન છઇ તેહ હરી જાઇ છઇ. હવઇ તેહ ચોર આત્માનું ગ્રાન હરી જાઇ છઇ તેહ ચોર કિમ દીસઇ તેહ પ્રતિ દીસવાનઉ ઉપાય આગલિ કહિસઇ. ॥ ૬॥

અનુવાદ: અતિ અલ્પ (નજીવી) વસ્તુ પણ જયારે (કોઇક વખત) ચોરાઈ જાય છે ત્યારે લોકો (એ ચોરની ખૂબ ચીવટપૂર્વક) તપાસ કરે છે (વિલોકન કરે છે); પરંતુ (આ) જડ (અજ્ઞાની લોકો) આત્માનું સર્વસ્વ હરી જતા એવા (ચોરરૂપી) મનને જોતા નથી. (શોધવાની તસ્દી પણ લેતા નથી.) ॥ ६ ॥

### तत्सामायिकदीपेन कायदुर्गसमाश्रितः। अज्ञानाच्छादितः स्वात्मा निरीक्ष्यो योगिभिः सदा ॥ ७ ॥

અર્થ : તેહ ચોર જોવા તહાઇ અર્થિ કરી સામાયિકરપીઉ દીવઉ કરીઇ. તેહાઇ દીવઇ કરીનઇ કાયાદુર્ગમાહિ શમતાપહ્યું આશ્રીનઇ આપહ્યું આત્મા અત્તાન કરીનઇ આચ્છાદિત છઈ તેહ સમ્યકત્વ રૂપાઉ દીવઉ કરીનઇ જોઈઇ. જોગપુરુષ જોગીશ્વર હઉઇ. તેહ સામાયિકરૂપીઇ દીવઇ કરીનઇ સદાઇ જોઇ. આપહ્યું ત્રાન હરવા ન દિ. ક્રોધ માન માયા લોભરપીયા ચીર સદાઇ ત્યાંગ કરઇ. તેહ પુરુષ આત્મા પ્રતિઇ દેખઇ. ॥ ७॥

અતુવાદ: શરીરરૂપી કિલ્લામાં સારી રીતે આશ્રિત થઇ રહેલા અને અજ્ઞાનથી અચ્છાદિત બનેલા એવા પોતાના આત્માને યોગીઓ હમેશાં સામાયિકરૂપી દીપકથી નિહાળવા યોગ્ય છે.॥૭॥

१ अज्ञाताच्छादित V.

# आत्मैव सुप्रैसन्नोऽत्र सुगैतिः परिकीर्त्तितः । औप्रसन्नः पुनरयं दुर्गति स्पौदसंशयं ॥८॥

અર્થ : જે તીવારઇ આત્મા પ્રસન્ન દ્વઇ તે તીવારઇ આપણા આત્મા પ્રતિ સદ્ગતિ ઉપાર્જઇ. અનઇ જે તીવારઇ આત્માઇ આત્મા પ્રતિ અપ્રસન્ન દ્વઇ તે તીવારઇ આત્મા પ્રતિઇ દુર્ગતિ ઉપાર્જઇ છઇ. ઇમ જાણીનઇ આપણાઇ આત્માઇ કરીનઇ આત્મા ધ્યાવઉ. ॥ ૮ ॥

અનુવાદ: આત્મા ખૂબ પ્રસન્ન હોય (તેને જ આત્માની) સદ્દગતિ માનવામાં આવે છે અને જ્યારે આ (આત્મા) અપ્રસન્ન હોય ત્યારે (તે આત્માની) દુર્ગતિ છે એમાં જરાય સંદેહ નથી. || ૮ ||

# तीर्थे तीर्थे कुैर्वेतीह यैस्य दर्शनवांछया । र्वसम्नत्रैव देहेऽसौ देवो द्युं न शक्यते ॥९॥

અર્થ : આપણુ આત્મા તીર્ધ કરવાનઇ વાંછઇ છઇ. પણ તેહ તીર્ધ કરીનઇ દેવદર્શન કરવા હીડઇ છઇ. પણ તેહ તીર્ધ કરીનઇ દેવદર્શન કરવા હીડઇ છઇ. પણ તેહ તીર્ધ કરીનઇ દેવમાહિ છઇ. પણ તેહ તીર્ધ માહિ દેવ જે છઇ તેહ દેવ તાં લગઇ ન દીસઇ જંલગઇ ત્રિણિ વ્યસન દેહના સ્થિત છઇ. પુણ તેહ ત્રિણિ વિસન (વ્યસન) કેહા કહિવાઇ. સત્ત્વ ૧, રજ ૨, તમ ૩. સત્ત્વગ્રણ તે કહીઇ જેહ યુતકર્માદિક તણાં બંધ કીજઇ. અનઇ રજગ્રણ તેહ કહીઇ જેહ પાંચ ઇદી તણા અભિલાય સેવીઇ. અનઇ તમગ્રણ તેહ કહીઇ જે ક્રોધ માન માયા લોભિ કરીનઇ પ્રવિત્તિઈ. એહ ત્રિણિ ગ્રણ આત્મામાહિ થિક્ય નિવર્ત્તાવઇ. તે તીવારઇ દેવદર્શન દૂઇ. પુણ એહ ત્રિલ ગ્રણ છતે કરી દેવદર્શન દૂઇ. ॥૯॥

१ प्रसन्नोर्यत्र V. २ सद्गतिः V. ३ अप्रसन्ने V. ४ स्थादसंशयः V.

५ न्तीर्थतीर्थ V, तीर्थ २ कुर्वतीह S, तीर्थ २ कुर्व्वतीह A, B. ६ ब्रुवंतीह V. ७ य स्वदर्शनवांछया V. ८ विशननेव V.

અનુવાદ: જે (દેવના) દર્શનની (ઇચ્છા હોય તે) ઇચ્છાથી '(આ) તીર્થ છે' '(આ) તીર્થ છે' એમ કરતો (માનવી) અહીં (આ જગતમાં ભટકયા કરે છે); પરંતુ તે દેવ (આપણા) જ આ દેહમાં વસતો હોવા છતાં (અજ્ઞાની તેને) જોઈ શકતો નથી. !!લ!

# स्थाने स्थाने भ्रमंतीह देवदर्शनहेतवे । द्यारीरस्थं न पद्यंति देवमज्ञानबुद्धयः ॥ १० ॥ ै

અનુવાદ: અજ્ઞાનખુદ્ધિવાળા (મનુષ્યો) સ્થળે સ્થળે દેવ-દર્શન માટે અહીં (આ જગતમાં આમતેમ) ભમે છે; (પરંતુ) શરીરમાં (જ) રહેલા દેવને (તેઓ) દેખતા નથી. | ૧૦ ||

# सर्वधातुविनिर्मुक्तो ज्ञानरूपो निरंजनः । आत्मैव कैर्मनिर्मुक्तो ध्यातव्यो मोक्षकांक्षिभिः ॥ ११ ॥ प

અર્થ : જેહ દેવ કહીઇ તેહ દેવ સ્વવતધાતુ થકી નિર્મુક્ત છઇ. પુષ્ તેહ કેહવુ કહિવાઇ. ગ્રાનર્ય નિરંજન છઇ. પુષ્ જેહ પુરુષ મોક્ષ તથા વાંછનહાર દૂઇ તેહ પુરુષ આપણા આત્મા તથી પ્રકૃતિકર્મ્મ થકી રહિત થઇનઇ આપણા આત્માનું સ્વરૂપ ધ્યાઇ. ॥ ૧૧॥

અનુવાદ: મોક્ષની આકાંક્ષાવાળાએ સર્વધાતુથી રહિત, જ્ઞાનરૂપ, નિરંજન અને કર્મમુક્ત એવા આત્માનું જ ધ્યાન ધરવું જોઈએ. ॥ ૧૧॥

१ स्थाने २ भ्रमंतीह S, A, B. २ આ શ્લોક V માં નથા. અર્થ પણ નથા.

३ स्वात्मैव V. ४ कर्म्मिनिर्मुक्तो V. ५ આ શ્લોક તેમજ અર્થનો V માં ॥ ૧૦ ॥ નંબર છે.

# संतोषामृतनिर्मग्नः शत्रुमित्रसमः सदा । सुखदुःखपरिज्ञाता रागद्वेषपराङ्मुखः ॥ १२ ॥³

અર્થ : સંસારરૂપિણી અગ્નિ કહીઇ તે અગ્નિ કેહી કહિવાઇ. જેહ ક્રોધાદિક દોષ જાણિવા તીણી અગ્નિ જાલા લાગઇ ધિકઇ. આત્માજલિ કરીનઇ તે અગ્નિ શમાવીઇ. તે જલ કેહવું કહીઇ. સંતોષરૂપીઉં જલ દૂઇઉ તેહ જલમાહિ જઇનઇ પઇસીઇ. તઉ ક્રોધાદિક અગ્નિ કરીનઇ ન અલીઇ. અનઇ શત્રુ અનઇ મિત્ર સદાઇ સમા કીજઇ. અનઇ સુખ અનઇ દુખ તેહ તાલુ જાણ દૂઇ. અનઇ પરજીવ પ્રતિ હુઉ દુખ દીજઇ તઉ દુખ પામીઇ અનઇ જો સુખ દીજઇ તઉ સુખ પામઇ. ઇમ જાણીનઇ રાગદ્રેષ થકી પરાન્મુખ થઇઇ !! ૧૨ !!

અનુવાદ: સંતોષરૂપી અમૃતમાં નિમગ્ન (બની), શત્રુ અને મિત્રને સદા સમાન (ગણી), સુખ અને દુઃખના સંપૂર્ણ જ્ઞાતા (બની) (ધ્યાનીએ) રાગદ્વેષથી વિમુક્ત (થવું જોઈ એ). ॥ ૧૨ ॥

प्रॅभाराशिरिव श्रीमान् सर्वविश्वोपकारकः । संदानंदसुखापूर्णः स्वात्मा ध्यातव्य ईदृशः ॥१३॥ँ

અર્થ : જિમ રાત્રિતણા અંધકાર શ્રી સૂર્યતણુઇ ઉદય કરીનઇ રાત્રિ

१ मुखदुःखापरिज्ञाता S, H, J, A, B. २ रागद्वेषपरान्मुखा V. ३ आ श्लो के तेमक अर्थनो V मां ॥ १९॥ नंभर छे.

४ प्रभारात्रिरवि V. ५ सदानंदसुषापूर्णः S, A. सदानंदसुखापूर्णाः V. ६ ध्यातव्यमीददा ॥१५॥ युग्म ॥ V. ७ आ श्लोडनो V भां ॥१५॥ नेभर छे. तेनो अर्थ श्लो. ॥१४॥ तथा॥१५॥ अभ छे श्लोडना युग्भ नीचे आप्यो छे; अने V नो श्लो. ॥१४॥ — "स्वहंसमंतरात्मानं... निर्वाणपदमश्रुते"— वगेरे S भां श्लो. ॥४५॥ अने H तथा J भां श्लो. ॥४६॥ तरीडे छे. वणा V भां इरीवार आ लश्लो नं.॥४५॥ तरीडे छे.

તાલાં અંધકાર જાઇ. સર્વ વિશ્વ પ્રતિદા ઉપકારક દ્વારા ઇમ જાણીનદા સદાઇ આનંદમઇ સુખાપૂર્ણપાલું આત્મધ્યાનિ રહિવઉં. જિમ સૂર્યતાલુંઇ ઉદિય કરીનદા અંધકાર જાઇ તિમ આત્મધ્યાનિ કરીનદા પાપરૂપીઓ અંધકાર જાઇ. એહ આત્મધ્યાનતાલુંઉ ઇશ્રુંતે કોએક પૂછઇ. આત્મધ્યાનિં કરીનઇ પાપ કિમ જાઇ. જિમ સૂર્યતાલુંઇ ઉદિય કરીનઇ અંધકાર જાઇ તિમ આત્મધ્યાનઇ કરીનઇ પાપ જાઇ. ॥ ૧૩ ॥

અનુવાદ: પ્રભારાશિ (તેજના સમૂહ-સૂર્ય) સમાન શોભાવાળા, સકલ વિશ્વના ઉપકારક તેમજ સદા આનંદ અને સુખથી પૂર્ણ એવા પોતાના આત્માને (ધ્યાનીએ) ધ્યાવવો જોઈએ. ॥૧૩॥

# शुद्धस्फटिकसंकाद्यः सर्वज्ञगुणभूषितः । पैरमात्माकलायुक्तो ध्येयः स्वात्मा मनीषिभिः ॥ १४ ॥³

અર્થ : પરમાત્મસ્વરૂપ તેહ કેહ ફંકહીઇ. જેહવું શ્રુધ (શુદ્ધ) સ્કૃટિકતા હું સંકાશ દૂઇ તેહ તું પરમાત્મસ્વરૂપ છઇ. વલી કેહવું કહીઇ. ગ્રાનત હો રાહે કરીન ઇ સંયુક્ત છઇ. પરમાત્મ સ્વરૂપ એહવી યુક્તિ કલાઇ કરીનઇ સંયુક્ત છઇ. એહવૂં આત્મસ્વરૂપ કર્મ્મ થકી રહિત થઇનઇ જેહ મુનીશ્વર દૂઇ તેહ સદાઇ ધ્યાઇ. ॥ ૧૪॥

અનુવાદ: શુદ્ધ સ્કૃટિક સમ નિર્મળ, સર્વજ્ઞના ગુણોથી વિભૂષિત અને પરમાત્માની કલાઓથી ચુક્ત એવા પોતાના આત્માનું બુદ્ધિશાળી પુરુષોએ ધ્યાન કરવું જોઈએ. ॥ ૧૪॥

१ परमात्मकलार्युक्तो V. २ आश्लो । तेमक अर्थनो Vमां ॥ १६॥ नंभर छे.

षंट्चक चतुः पीठादि सेंबें त्यत्त्वा मुमुश्लुभिः। औत्मा ध्यातव्य एवायं ध्याने रूपविवर्जिते ॥ १५ ॥

અનુવાદ: રૂપવિવર્જિત (રૂપાતીત) ધ્યાનમાં છ ચક્ર, ચાર પીઠ વગેરે સર્વનો ત્યાગ કરીને મુમુક્ષુએ (મોક્ષના અભિ-લાષીએ) (ઉપર કહ્યા એવા ગુણોવાળા) આ આત્માનું જ ધ્યાન કરવું. || ૧૫ ||

र्ष्वमभ्यासयोगेन ध्यानेनानेन योगिभिः । शरीरांतःस्थितः स्वात्मा यथावस्थोऽवलोक्यते ॥ १६ ॥ ँ

અનુવાદ: આ પ્રમાણે યોગના અભ્યાસ (Practice)થી તેમજ આ (ઉપર સૂચવેલ રૂપવિવર્જિત) ધ્યાનથી યોગીઓ શરીરની અંદર રહેલા પોતાના આત્માને જેવો છે તેવો જ (જે તેનું એટલેકે આત્માનું સાચું સ્વરૂપ છે તે જ સ્વરૂપે) અવલોકે છે. \*!! ૧૬!!

न ज्ञातः पुरुषो येन गुणप्रकृतिवर्जितः तेनैव तीर्थयज्ञादि सेवनीयं न योगिभिः॥ १७॥

१ पटुचतुरपीठादि J, H, B. २ सर्वत्यत्तवाममुक्षिभिः V. ३ स्वात्माध्यान V. ४ रूपविवर्जते S. ५ आ श्लोक V भां नंभर ॥ १७ ॥ तरीके छे; पण साथे तेनो अर्थ नथी. वणी V भां नंभर ॥ १७ ॥ अ तरीके तेनी नीचे "न ज्ञातः पुरुषो . . . . सेवनीयं न योगिभिः" श्लोक आ धो अभे तेनी नाचे तेनो अर्थ आपिलो छे. आ धीले श्लोक "न ज्ञातः—" वगेरे H, J तेभल S भां पण नंभर ॥ १७ ॥ तरीके आपिलो छे.

६ एतम् S, A. ७ આશ્લોક V માંનથી.

<sup>\*</sup> અા રીતે પણ અનુવાદ થઈ શકે :—

આ પ્રમાણે આ (ફપાતીત) ધ્યાનના અભ્યાસ (Practice-કરવા)થી યોગીઓ શરીરની અંદર રહેલા પોતાના આત્માને યથાવસ્થિત સ્વરંપે નિહાળે છે. ॥૧૬॥

અર્થ : જેહ પુરુષ અત્તાન દૂધ તેહ પુરુષ અનેક તીર્થ યત્તાદિ સેવધ, પણ યોગમાર્ગ ન સેવધ. યોગમાર્ગ તે કેહવઉ કહવાઇ. જેહ ત્રિણિ ગુણ—સત્ત્વ ૧, રજ ૨, તમ ૩.—એહ ત્રિણિ ગુણ અનઇ આત્માની પ્રકૃતિ કમ્મેરહિત તે યોગ કહાઇ. અનઇ એહ યોગ ન જાણઇ જેહ તેહ તીર્થ યત્તાદિ સેવધ; પુણ યોગ પ્રતિ રહિવાની સ્થિતિ યુક્તિ ન જાણઇ. ગુણ પ્રકૃતિ વરજીઇ તે જોગ કહીઇ. ॥ ૧૭ ॥

અનુવાદ: (સત્ત્વ, રજસ અને તમસ્ એ ત્રણ) ગુણવાળી પ્રકૃતિથી વર્જિત એવા આત્માને (પુરુષને) જે (અજ્ઞાનીએ ભિન્ન સ્વરૂપે) જાણ્યો નથી તેણે જ તીર્થ યજ્ઞ વગેરે સેવવાં જોઈએ; પરંતુ યોગીઓએ નહીં. (અર્થાત્ યોગીપુરુષોને તીર્થ યજ્ઞાદિ સેવવાની આવશ્યકતા નથી.) || ૧૭ ||

# आत्मक्षानं परं तीर्थं ने जलं तीर्थमुच्यते । स्वात्मक्षानेन यच्छोचं तच्छोचं पॅरमं स्मृतं ॥१८॥

અર્થ : આત્મનાનથી અપર બીજઉ તીર્થ ન કહિવાઇ. અનેક જલતણા થાનક તેહ તીર્થ ન કહિવાઇ. જેહવું આત્મનાન તીર્થ પવિત્ર કહિવાઇ તેહવું જલતીર્થ ન કહીઇ. તેહ કારણ આત્મનાન સમ્ં શોચ પવિત્ર અનેરૂં તીર્થ ન હઉઇ. તેહ ભણી આત્મસ્વરૂપ સદાઇ સ્મરીઇ. ॥ ૧૮ ॥

અનુવાદ: આત્મજ્ઞાન એ જ પરમ (ઉત્કૃષ્ટ) તીર્થ છે, પણ (ગંગા વગેરે નદીઓના) પાણીને તીર્થ કહેવાય નહિ. આત્મજ્ઞાન (રૂપી તીર્થના જલ)થી જે શુદ્ધિ (થાય છે) તેને જ પરમ શુદ્ધિ માનવામાં આવી છે. || ૧૮ ||

१ आत्मज्ञानपरं तीर्थः V. २ नर्जलं V. ३ आत्मज्ञानं हि V. ४ परमरमृतं V.

# औत्मक्षानं परो धेर्मः सैर्वेषां धर्मकर्मणां । प्रधानं सेर्वविद्यानां प्राप्यते ह्यमृतं ततः ॥ १९ ॥

અર્થ : આત્મત્રાન થકી અપર બીજુ ધર્મ્મ ન કહાઇ. જે પુરુષ આત્મત્રાનિ વિષઇ વર્ત્તઇ તેણુંઇ સર્વ ધર્મ્મ આચરિયા. સર્વ તીર્થમાહિ પ્રધાન આત્મત્રાન જાણુંવૃં. જેણુંઇ પુરુષિ આત્મત્રાન પામિઉં તેણુંઇ અમૃતતત્ત્વ પામિઉં ॥ ૧૯ ॥

અનુવાદ: સર્વ ધર્મકાર્યમાં આત્મજ્ઞાન એ પરમધર્મ છે; અને સર્વ વિદ્યાઓમાં પ્રધાન વિદ્યા છે. તે (પરમધર્મ કે પ્રધાન વિદ્યા)થી અમૃત પ્રાપ્ત થાય છે. ॥ ૧૯॥ \*

# तँपोभिर्दुस्तपैस्तप्तैर्वतैर्स्तैस्तैश्च दुष्करैः । आँत्मक्कानं विना मोक्षो न भवेद्योगिनामपि ॥ २०॥ ै

અર્થ : કોએક મહા દુસ્તર તપ કરઇ અનઇ મહાવ્રતની સ્થિતિ રહીનઇ અનેક પરીસહઇ દુઃખ સહઇ. એહવા દુસ્તર તપ તપીનઇ જઉ આત્મજ્ઞાન ન જાણઇ તઉ સંસાર થકી મૂંકાઇ નહીં. આત્મજ્ઞાન વિના મોક્ષ

१ आत्मज्ञान V, आत्मां ज्ञानं A. २ धर्मः V.
 ३ सर्वेषांधर्ममेचारिणां V. ४ प्रधान S. ५ सर्वेतीर्थानां V.
 ६ प्राप्यतेहामृतंततः V.

<sup>\*</sup> પાઢાંતર પ્રમાણે—વર્મનું આચરજા કરવાવાળા સર્વ માટે આત્મજ્ઞાન એ પરમુધર્મ છે અને તીર્થોમાં પ્રધાન તીર્થ છે. તે (આત્મજ્ઞાન)થી અમૃતતત્ત્વ લાધે છે. ॥૧૯॥

७ तपोमिदुस्ततैस्तप V. ८ व्रतेस्तैर्दुष्करैः कृतैः (व्रतेस्तेर्दुष्करैः कृतैः) V. ९ आत्मज्ञान V. १० आ श्लो केते ने अर्थनो V भां ॥ १२॥ नंभर छे, अने के न प्रतमां आ श्लो के इरीवार नं ॥ २०॥ तरी के आवे छे, अने तेनी नीचे नं ॥ १२॥ भां ने अर्थ आरथो छे ते न इरीवार आरथो छे. (इरीवार कोनो के न अर्थ अप्या छतां ने ह्ला क्यां के क्यां कि लिल छे.) श्लो का १२०॥ भां पहेली पंद्रित आभ छे : तपो भिर्दुस्तपैक्तस्तै दुष्करैः कित।

ન જાઇ. એહવું જાણીનઇ જેહ યોગિંઇ દૂઇ તે આત્મજ્ઞાન ધ્યાઇનઇ સંસાર થિકી મુકાવઇ ॥ ૨૦॥

અનુવાદ: ખૂબ જ દુઃખે તપી શકાય એવાં તપ તપવાથી અને એવાં જ દુષ્કર વ્રત આચરવા છતાં આત્મજ્ઞાન વિના યોગીઓ પણ મુક્ત થતા નથી. (યોગીઓને પણ મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી.) || ૨૦ ||

सर्वधर्ममयः श्रीमान् सैर्ववर्णविवर्जितः । आत्माऽयं ज्ञायते येन तस्य जैन्म न विद्यते ॥ २१ ॥

અર્થ : સર્વ ધર્મ્મમાહિ આત્મધ્યાન શ્રેય જાણિવૃં. સર્વ વિધ્વ પ્રતિઇ ઉપકારીક દૂઇ. જેહ પુરુષ આત્મન્નાન આરાધઇ તેહ પ્રતિ પુનરપિ જન્મ ન કહિવાઇ. ॥ ૨૧ ॥

અનુવાદ: સર્વ ધર્મમય, શ્રી (ज्ञानाहि)થી યુક્ત, સર્વ વર્ણથી રહિત એવા આ આત્માને જે જાણે છે તેને (કરી) જન્મ (લેવો પડતો) નથી.॥ ૨૧॥

एवं ध्यात्वा स्वमात्मानं स्वकाये कायवर्जितं । ध्येयः परपदारूढः परमात्मा निरंजनः ॥ २२ ॥

१ सर्वविश्वोपकारकः V, सर्व्वस्वर्णविवर्जितः A. २ आत्मानं (१) V. ३ जन्मो V.

४ स्वकाय V. ५ ध्येय V. ६ परपदारूढ V, परपदारूढं S, A. ७ देवेशं मुक्तिहेतवे S, A. ८ આ શ્લોકનું છેલ્લું પાદ S માં તથા A માં देवेशं मुक्तिहेतवे છે એ ભૂલથી લખાયેલું લાગે છે; કારણકે એ પાદ હવે પછીના શ્લો  $\mathbb R$  રહ્યાં છેલ્લું પાદ છે અને એ શ્લોક S માં તથા A માં લખવાનો રહ્યાં ગયો છે. પરિણામે શ્લો  $\mathbb R$  રહ્યાં પછીના નંખરો લખવામાં S માં તથા A માં ભૂલ થઈ છે; અને એ J, V તથા H સાથે સરખાવતાં સ્પષ્ટ માલુમ પઉં છે.

અર્થ : એવં સ્વયં આત્મા એણીપરિઇ ધ્યાઇઇ. સ્વ આપણી કાયાઇ કાયાહુવર્જિ(ત્તિ)ત થઇનઇ પરમાત્મા ધ્યાઇઇ. અનઇ જે તીવારઇ ધ્યેયવસ્તુ એહવઉ પરમપદ આરઢ થઇનઇ આત્મા ધ્યાઇઇ તે તીવારઇ પરમાત્મા નિરંજન સ્વરૂપ દીસઇ. ॥ ૨૨ ॥

અનુવાદ: આ પ્રમાણે પોતાની કાયામાં કાયાથી મુક્ત (શરીરથી ભિન્ન) એવા પોતાના આત્માનું ધ્યાન કરીને પરમપદ પર આરૂઢ થયેલા નિરંજન પરમાત્માનું ધ્યાન કરવું. !! ૨૨ !!

# स्वप्नदृष्टिसमां तत्र दृष्टिमुन्मील्य योगवित् । पश्येत् परपदारूढं देवेशं मुक्तिहेतवे ॥२३॥³

અર્થ : જેહ પરમતત્ત્વ છઇ તેહ અનેરા પ્રતિઇ (અન્ય પ્રતિ ?) દેખાડી ન સુકાઇ. જિમ સ્વપ્નમાહિ અનેક પદાર્થ દીસાઇ પણ દેખાડી ન સુકાઇ તિમ સ્વપ્નાંતરતાલુ દુષ્ટાંત જાણિવઉ. જિમ સ્વપ્નાંતરમાહિ આપણી દૃષ્ટિ કાંઇ દેવીઇ અનઇ બીજા પ્રતિઇ દેવાડી ન સુકાઇ તિમ આત્માતાલું સ્વરૂપ દેવાડી ન સુકાઇ. અનઇ આપણા આત્માતાલું સ્વરૂપ આપણપઇ દેવીઇ અનઇ જેતલઇ આપણા આત્માનું સ્વરૂપ દેવીઈ તેતલઇ જેહ દેવદેવ કહીઇ છઇ તિહ આપણુ આત્મા જાણિવઉ. મુક્તિતાલું હેતુ જાણિવઉ. ॥ ર૩॥

અનુવાદ: સ્વપ્નદષ્ટિ સમી (બ્રામક દષ્ટિનો ત્યાગ કરીને અને તેની જગાએ તત્ત્વ) દષ્ટિ ખોલીને યોગનો જાણકાર (યોગીપુરુષ) મુક્તિહેતુ માટે (મોક્ષની પ્રાપ્તિ માટે) પરમપદ પર આરૂઢ થયેલ દેવાધિદેવને જુએ. || ૨૩ ||

१ स्वप्नंदृष्टिसमंतत्त्वदृष्टिमुन्मील्य V. २ आ श्लो । S भां भूलथी लभवानो रही गथी छे; शरण्ड "परपदारूढं देवेशं मुक्तिहेतवे "—आ शब्दो तेनी आगणना श्लो. ॥ २२॥ साथ लभाई गथा छे. A भां आ श्लो । नथी.

# शंकरो वा <sup>व</sup>जिनेशो वा यो यस्याभिमतः सदा । एक एव प्रभुः शांतो निर्वाणस्थो विलोक्यते ॥ २४ ॥ व

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર છઇ જગતતાહુ ઠાકર તેહ નિર્વાણપદ સ્થિતિ કરી ધ્યાવઉ. અથવા કોએક શંકર કરી માનઇ છઇ. કોઇક જિનેંદ્ર કરી માનઇ છઇ. પણ જેહવઉ છઇ તેહવુ સદાઇ દૂઇ. પણ જેહ ચઊદ ભુવનેક નાથ તેહ એક જ છઇ. નિર્વાણપદિતણી સ્થિતિ કરીનઇ ધ્યાવઉ. ॥ ૨૪॥

અનુવાદ : શાંકર (કહો) કે જિનેશ્વર (કહો) (પણ) જે જેને અભિમત છે તે શાંત પ્રભુ સદાકાળ એક જ છે. નિર્વાણપદને પામેલો (આત્મા તેને એટલેકે તે પ્રભુને) જોઈ શકે છે. ॥ ૨૪ ॥

# सुरासुरनराधीशपूजितो जगतांहितः । सर्वदोषविनिर्मुक्तो देवेशः परिकीर्त्तितः ॥ २५ ॥ँ

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર જગંનાથ કહીઇ તેહ ત્રિભુવનતા પુજનીક છઇ. પણ તેહ પરમેશ્વર સર્વ દોષ થકી રહિત છઇ. તેહ પ્રતિં દેવ કહીઇ; પણ બીજઉ દેવ ન જાણિવઉ. ॥ ૨૫॥

અનુવાદ: જે સુરો, અસુરો તેમજ માનવીઓના અધિ-પતિથી (રાજાઓથી) પૂજિત છે, જગતનું હિત કરનાર છે અને સર્વ દોષથી સંપૂર્ણપણે મુક્ત છે (તેમનું જ) દેવાધિદેવ તરીકે પરિકીર્તન કરવામાં આવ્યું છે. ॥ ૨૫ ॥

१ जिनेंद्रो V. २ वेर्थिः स्या (स्वा ?)भिमत V, योयस्याऽभिमतः S, A, B. ३ आ श्लोडनो S भां तथा A भां ॥ २३॥ नंभर छे.

૪ આ શ્લોકનો S માં તથા A માં !! ર૪ !! નંબર છે.

# पुण्यापुण्यपथातीतो भववङ्घीविनारानः । अव्यक्तो व्यक्तरूपश्च सैर्वज्ञः सर्वदर्शनः ॥ २६ ॥ ै

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર કહીઇ તેહ પરમેશ્વર પુષ્ય અનઇ પાપ થકી અતીત છઇ. અનઇ વલી કેહવઉ છઇ; ભવતણઉ વિનાસિકર છઇ. વલી કેહવઉ છઇ; મુર્ખી કરીનઇ તેહન્ સ્વરૂપ બોલાઇ નહીં પણ સર્વત્ર અનઇ સર્વદશી (શી) છઇ. ॥ ૨૬॥

અનુવાદ: (ઉપરં જેમનો નિર્દેશ કર્યો તે દેવાધિદેવ) પુષ્ય અને પાપના માર્ગથી અતીત થયેલા છે (અલિમ અનેલા છે), સંસારરૂપી છોડના વિનાશક છે, (અજ્ઞાની માટે) અવ્યક્તસ્વરૂપ છે અને (જ્ઞાની માટે) વ્યક્તસ્વરૂપ છે; તેમજ સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી છે. ॥ ૨૬॥

# निराकारो निराभासो निःप्रप्रंचो निरंजनः । सदानंदमयो देवः सिँद्धो बुद्धो निरामयः ॥ २७ ॥ ४

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર કહીઇ તે નિરાકાર છઇ. મુખિ બોલિઉ ત જાઇ. તેહ પરમેશ્વરતાનું સ્વરૂપ નિ:પ્રપંચ છઇ. અનઇ નિરંજન છઇ. અનઇ સદાઇ આનંદમઇ અનંત સુષ્મઇ છઇ. અનઇ સિદ્ધ ભુદ્ધપાલુઇ છઇ. અનઇ કમ્મેરૂપીયા વિકારરહિત છઇ. 11 રહા

અનુવાદ: (વળી તે) દેવાધિદેવ (દેવ:) નિરાકાર (આકાર વિનાના), નિરાભાસ (મુખથી જેનું વર્ણન ન થઈ શકે એવા— અથવા જેનું સ્વરૂપ જોઈ ન શકાય એવા), નિષ્પ્રપંચ (કૂડ-

१ सर्वज्ञं सर्वदर्शनं V. २ आ श्लोडनो S भां तथा A भां ॥२५॥ नंभर छे.

३ श्रुद्धो (शुद्धो) ? V. ४ અન શ્લોકનો S માં તથા A માં મરદા તંબર છે.

કપટથી મુક્ત), નિરંજન (કર્મરૂપી અંજનથી રહિત) સદા આનંદ-મય, સિદ્ધ, અુદ્ધ અને નિરામય (કર્મરૂપી વિકારથી રહિત) છે. ॥ ૨૭ ॥

# अनंतः केवलो नित्यो व्योमरूपः सनातनः। देवाधिदेवो विश्वातमा विश्वव्यापी पुरातनः॥ २८॥

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર કહીઇ તેહ અનંત કેવલ નિત્યપણઇ છઇ. તેહ અનઇ આકાશરૂપ છઇ. પરબ્રહ્મસ્વરૂપ સદાઇ છઇ. પણ વલી કેહવઉ છઇ; સર્વ દેવતાતાહુ દેવાધિદેવ કહીઇ. અનઇ વિશ્વાત્માસ્વરૂપ તેહતાં તેજ વિશ્વ વ્યાપી રહિઉ છઇ. ॥ ૨૮ ॥

અનુવાદ: (તદુપરાંત તે) દેવાધિદેવ અનંત, કેવળ, નિત્ય, વ્યોમરૂપ (આકાશની જેમ વિરાટ), સનાતન (અનાદિ–અનંત પરપ્રદ્વાસ્વરૂપ), વિશ્વાત્માસ્વરૂપ, વિશ્વવ્યાપી (સર્વવ્યાપક) અને પુરાતન છે. ॥ ૨૮ ॥

# कृत्स्नकर्मकलातीतः सकलो निष्कलोऽपि च । पैरमात्मा परं ज्योतिः पैरं ब्रह्म परात्परः ॥ २९ ॥

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર છઇ તેહ સર્વ કર્મ્મ કલા થકી અતીત છઇ. સકલા અનઇ અકલા તેહ થકી અતીત છઇ. અનઇ વલી કેહવઉ કહીઇ— परमात्म-સ્વરૂપ મહા તેજ:પુંજ છઇ. અનઇ જેહ પરબ્રહ્મ છઇ. તેહ પરંપરાઇ અનાદિ અનંત કહિવાઇ.॥ २૯॥

ર આ શ્લોકનો S માં તથા A માં 11 ર⊎ 11 નંબર છે.

२ परमातमः V. ३ परब्रह्म V. ४ आ श्लोक्ष्तो S भां तथा A भां 112211 नंभर छे.

અતુવાદ: (તેમ જ તે) સર્વ કર્મ અને કલાથી અતીત, કલાવાન છતાં કલાવિહીન, પરમ આત્મા, પરમ જયોતિ, પરમ પ્રદ્યા અને પરથી પણ પર છે. || ૨૯ ||

# गुँणत्रयविनिर्मुक्तो गंधस्पर्शविविज्ञितः। अच्छेद्यश्चाप्यमेद्यश्च निर्छेपो निर्मलः प्रभुः॥ ३०॥ै

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર ચઊંદ ભુવનિક નાથ કહીઇ તે પરમેશ્વર કેહવઉ કહિવાઇ. ત્રિઊ ગુણુ થઇો વિનિર્મુક્ત છઇ. અનઇ ગંધ રફર્શ (સ્પર્શ) થઇો વિવર્જિત છઇ. અનઇ અછેદ્ય અલેદ્ય છઇ. અનઇ નિર્લોભ મહાનિર્મલ છઇ. જેહ વિશ્વતણું પ્રભુ ઠાકુર કહિવાઇ તેહતાણું સ્વરૂપ જાણીનઇ આરાધીઇ. ॥૩૦॥

અનુવાદ: (તેમજ તે) પ્રભુ (સત્ત્વ, રજસ્ અને તમસ્ એ) ત્રણ ગુણથી સંપૂર્ણ મુક્ત, ગંધ અને સ્પર્શથી:રહિત, અછેદ્ય, અભેદ્ય, નિર્લેપ અને નિર્મલ છે. ॥ ૩૦॥

# सगुणो निर्गुणः शांतः संसारार्णवतारकः। दुँर्लक्ष्यो लक्ष्यमापन्नः सुवर्णो वर्णवर्जितः॥ ३१॥

અર્થ : જેલ પરમેશ્વર કહીઇ તેલમાહિ સગ્રણ અનઇ નિર્ગ્રણ તેલ થકઉ રહિત છઇ. અનઇ સંસારસમુદ્ર તેલ તણઉ તારક છઇ. પણિ લક્ષ અનઇ અણલક્ષ ન જાઇ. અનઇ સુવર્ણ અનઇ અવર્ણ (કુવર્ણ-**દુવર્ણ**-ઉવર્ણ ?) ન કહિવાઇ. એલવઉ સાંત ચિદ્રૂપ છઇ. ॥ ૩૧॥

१ गुणत्रयाविनिर्भक्तौ  ${f A}$ . २ निर्लोभो  ${f V}$ . ३ આ શ્લોક તેમજ અર્થનો  ${f V}$  માં નંબર  $\Pi$  ૧૩  $\Pi$  છે અને  ${f S}$  માં તથા  ${f A}$  માં નં.  $\Pi$  २૯  $\Pi$  છે.

४ दुर्लक्ष्योऽलक्ष्यमापन्नः V, दुर्लक्षोलक्षामापन्नः B. ५ 'सुवर्णा-वर्णवर्जितः J. ६ आ श्लोक्को S तेमक Vमां अने A मां नंभर ॥ ३०॥ छे.

અનુવાદ: (વળી તે) સગુણ (છતાં) નિર્ગુણ, શાંત (છતાં) સંસારરૂપી સમુદ્રના તારક, દુર્લંક્ય (છતાં) લક્ષ્યપ્રાપ્ત અને વર્ણુસહિત (છતાં) વર્ણરહિત છે. ॥ ૩૧ ॥

# एकोऽप्यनेकरूपश्च स्थूलः सूक्ष्मो लैघुर्गुरः। निर्वाणपदमारूढो <sup>३</sup>देवेशोऽयमिहोच्यते ॥ ३२ ॥³

અર્થ : જેહ પરમેશ્વર ત્રિભુવનૈક નાથ તણઉ ઠાકુર છઇ તેહ એક-સ્વરૂપ છઇ. પણિ તેહતણી સ્થિતિ નિર્વાણપદિ છઇ. અનઇ અનેરા (બીજા?) અનેકરૂપ કરી અનઇ ધ્યાઇ છઇ. એક સ્થૂલ કરી સહ્મ કરી લઘુ કરી એક ભાર કરી એહવાં અનેકરૂપ કરી અનઇ ધ્યાઇ છઇ. પણિ જેહ જગંત્રાથ કહીઇ તેહ સ્થૂલમાહિ નથી અનઇ સહ્મમાહિ નથી. અનઇ લઘુમાહિ નથી અનઇ ભારમાહિ નથી. એકઇ પુદ્દગલમાહિ પરમેશ્વર નથી. એક નિર્વાણપદતણી સ્થિતિ છઇ તેહનઇ દેવાધિદેવ કહીઇ. ॥ ૩૨ ॥

અનુવાદ: (અને છેલ્લે તે) એક છતાં અનેકરૂપ છે, સ્થૂલ (છતાં) સૂક્ષ્મ છે અને લઘુ (છતાં) ગુરુ છે—િનર્વાણપદ પર આરૂઢ થયેલ આ (ઉપર કહ્યા એવા સ્વરૂપવાળા) અહીં (આ જગતમાં) દેવાધિદેવ કહેવાય છે. || ૩૨ ||

# ब्राह्मणैर्रुक्ष्यते ब्रह्मा विष्णुः पीतांबरैस्तथा । रुद्रस्तपस्विभिर्देष्ट एष एव निरंजनः ॥ ३३ ॥

અર્થ : જેહ બ્રાહ્મણ છઇ તેહ બ્રહ્મા કરી માંનઇ છઇ. અનઇ જેહ પીતાંબર છઇ તેહ વિષ્ણુ કરી માંનઇ છઇ. અનઇ જેહ જટાધારી છઇ તેહ ઈશ્વર કરી માંનઇ છઇ. પણિ તેહ બ્રહ્મસ્વરૂપ નિરંજન છઇ. આપણપઇ

१ लघुगुरु V. २ देवेशमिदमुच्यते V. ३ વ્યા શ્લોકનો S તથા V માં તથા A માં ॥ ૩૧ ॥ નંબર છે.

૪ આ શ્લોકનો S તથા V માં તથા A માં ॥ ૩૨ ॥ નંબર છે.

એકસ્વરૂપ છઇ. જેહની જેહવી મતિ છઇ તેહ તેહવુ કરી દેવઇ છઇ. પણિ તેહ એક નિરંજન છઇ. ॥ ૩૩ ॥

અનુવાદ: જેને બ્રાહ્મણો બ્રહ્મા લેખે છે, પીતાંબરો (વૈષ્ણુવો) વિષ્ણુ કહે છે અને તપસ્વીઓ (તાપસો) રુદ્ર (શંકર) માને છે એ આ જ (દેવાધિદેવ) નિરંજન છે. ॥ ૩૩॥

जिनेंद्रो जैल्प्यते जैनैः बुद्धः कृत्वा च सौगतैः। कौलिकैः कोल आख्यातः स एवायं सनातनः॥ ३४॥ ै

અર્થ : જેહ જૈનદર્શન છઇ તેહ જિનેંદ્ર કરી માંનઇ છઇ. અનઇ જે બૌહદર્શન છઇ તેહ પાંચભૂતતણી પ્રકૃતિ કરી માનઇ છઇ. અનઇ જેહ કૌલકદર્શણ છઇ તેહ સર્વ નાસ્તિક કરી માંનઇ છઇ. એહ છઇ દરસણતણા (ષડ્દર્શનના) મારગ જૂજૂઆ (જુદાજુદા) કરી દેષઇ છઇ; પણિ પરબ્રહ્મ સ્વરૂપ તેહ એક જ કહેવાઇ. ॥ ૩૪॥

અનુવાદ: જેને જૈનો જિનેંદ્ર માને છે, બૌદ્ધો બુદ્ધ કહીને પ્રરૂપે છે અને કૌલિકો કોલ તરીકે આલેખે છે તે આ જ સનાતન (દેવાધિદેવ) છે. ॥ ૩૪॥

स्फटिको बहुरूपः स्याद्यथैवोपाधिवार्जितः। स तथा दर्शनैः षद्भिः ख्यात एकोऽप्यनेकधा ॥ ३५ ॥ ँ

અર્થ : જિમ રફટિક પાષાણુ દ્રુઈ અનઇ જેહવા જલમઉ માંહીઇ (?) અનઇ તેહવઉ દીસઇ. જેહવા વર્ણ જલમઉ માંહીઇ તેહવઉ વર્ણરૂપ અનેક

१ लक्ष्यते V, जल्पते B. २ बद्धकत्राय V. ३ आ श्लोडनो S तथा V भां तथा A भां॥ ३३॥ नंभर छे.

४ भिदतः V, स्कुर्जितः B. ५ सर्वथा V. ६ स्वहिधातु V. [स्व(प)ड्डि ध्यातु ?] ७ स्था १ तथा V भां तथा A भां ॥ ३४॥ तथा ४ से.

ખહુરૂપ દીસઇ તેમ એ છઇ દર્શનતણી ઉપાધિ બેદ જૂજૂઆ પ્રવર્તઇ છઇ. તેમ સર્વથા છઇ દર્શન જે કહીઇ તેહ તણુઉ ધ્યેયવસ્તુ એક જિ કહવાઇ પાણુ જૂજૂઇ મતિ છુધિ કરીનઇ અનેકપરિ માર્ગુ જૂજૂયા કરી ધ્યાઇ છઇ પણુ ધ્યેયવસ્તુ પરત્રલા તેહ એક જિ કહિવાઇ. વલી એહનુ વિચાર અનુક્રમિઇ કહિસઇ. ॥ ૩૫॥

અનુવાદ: તે (દેવાધિદેવ) (ખાહ્ય) ઉપાધિથી વર્જિત એકસ્વરૂપ છે, (પરંતુ) છ દર્શનો વડે એ (ખાહ્ય ઉપાધિયુક્ત) ઘણા સ્વરૂપવાળા સ્ક્ટિકની જેમ અનેકસ્વરૂપે કહેવાય છે.॥ ૩૫॥

### यैथाप्यनेकरूपं स्याज्जलं भूवर्णभेदतैः। तथा भावविभेदेन नानारूपः स<sup>ै</sup>गीयते ॥३६॥<sup>४</sup>

અર્થ : પૃથ્વી (?) અનેકરૂપ કરી દીસઇ અનઇ મૂલગઇ ભાંગઇ એક જિ કહિવાઇ. જિમ જલતણું નાંમ એક જિ કહિવાઇ, પણિ અનેક વર્ણ રસ ગંધ રકર્શ (સ્પર્શ) કરી જૂજ્એ પ્રકારિ દીસઇ. એક પાણી પારાં (ખારાં) મીઠાં મુલાં કડુએ (કડુઓ) કસાઇલાં (કડુએકસાઇલાં ?) મધુરાં અનેક સવાદ કરી દીસઇ છઇ, પણિ પાણીતણી જાતિ એક જ કહિવાઇ વલી પ્રથિવીષંડ (ખંડ–પિંડ ?) એક જ કહિવાઇ પણિ જૂજ્એ વર્ણ કરી દીસઇ છઇ. એક પ્રથિવી પીલી (પીળી) કાલી નીલી રાતી સ્વેત (શ્વેત) એત્યેવિમાદિક (ઇત્યેવમાદિક ?) અનેક વર્ણ કરી દીસઇ છઇ, પણિ જિમ પ્રથિવીતા પાંડ એક જ કહવાઇ. નામિ કરી અનઇ અનેક વર્ણ જૂજ્એ કરી દીસઇ છઇ. તથા પટદર્શનતણા ભાવનેદ જૂજ્યા દીશઇ છઇ. જિમ પ્રથિવી અનેકરૂપ સવાદિઇ જૂજ્એ દીસઇ છઇ તિમ પટદર્શન જૂજ્એ ભાવનેદઇ ત્રલઇ છઇ. પણ ઇ પરબ્રહ્મતણા કર્યા કરી શાલ છે જ્યા કહીઇ. ા ૩૬ ા

१ पृथ्व्यांनेकरूपस्यात् (?) V. २ मेदह V. ३ पर्यते V. ४ आ श्लोक्को S भां तथा V भां तथा A भां ॥ ३५ ॥ नंभर छे.

અનુવાદ: પૃથ્વીના (ભિન્ન ભિન્ન) વર્ણભેદને લીધે જેવી રીતે પાણી અનેક સ્વરૂપવાળું અને છે તેવી રીતે ભાવભેદ (વિચારોની વિભિન્નતા) ને કારણે તે (દેવાધિદેવ) જુદીજુદી રીતે ગવાય છે. || ૩૬ ||

# भावभेदान्न गच्छंति दैर्जानान्येकवर्त्मना । ऐकत्रापि स्थिताः काये पंचेते विषया यथा ॥ ३७ ॥\*

અર્થ : દર્શન તણા માર્ગ અનેકપરિ જૂજૂઇ પ્રરૂપણાઇ વર્ત્તાઇ છઇ. અનેક જૂજૂઆ ભાવભેદ મતાંતર આપાપણઇ પ્રવર્ત્તાઇ છઇ, પણિ પરબ્રહ્મસ્વરૂપ તેહતાલુ માર્ગ શમતાઇ છઇ. અનઇ છઇ દર્શનતણા માર્ગ જૂજૂયા દીસઇ છઇ. જિમ કાયા શરીર એક કહીઇ અનઇ તેહ કાયામાહિ પાંચ પ્રકારિ વિષયાદિક જૂજૂયા દીસઇ છઇ; જિમ તે તેહ કાયા એક અનઇ પાંચઇ ઇંદ્રીતાલુા વ્યાપાર જૂજૂઆ વત્તઇ તિમ પરબ્રહ્મતાલુ માર્ગ તેહ એક કહિવાઇ અનઇ પટદર્શનતાલુા માર્ગ મતાંતરિ કરી જૂજૂએ ભાવભેદિ પ્રવર્ત્તાઇ છઇ. એહ પ્રં મતાંતર જાણીનઇ ભાવભેદિ બ્રહ્મતાની ન વર્ત્તાઇ માં

અનુવાદ : જેવી રીતે રસભેદને કારણે શરીરમાં એક સાથે રહ્યા છતાં પાંચ (ઇન્દ્રિયના) વિષયો એક માર્ગે જતા નથી તેવી રીતે ભાવભેદને (વિચારભેદને) કારણે (આ છ) દર્શન એક માર્ગે જતાં નથી. ॥ ૩૭॥

निष्कलो 'निर्ममः शांतः सर्वज्ञः सुखदः प्रभुः। स एव भगवानेको देवो ज्ञेयो निरंजनः॥ ३८॥"

१ दर्शनानैकमात्मना V. २ तकत्रापि H, °नैकत्रापि J. १ एक V. ४ आ श्लोकनो S तथा V भां तथा A भां॥ उड़ा। नंभर छे. ५ निर्मल V. ६ शुभद V, सुषद S, सुषदः A. ७ आ

શ્લોકનો S તથા V માં તથા A માં 11 30 11 નંખર છે.

અર્થ : સર્વ કર્મતણી કલારહિતપણઇ માહાનિર્મલ કાંતિ તેજ:પુંજ શાંત તપરૂપ કહીઇ. અનઇ સર્વમાહિ શ્રુભદતા (શુભદાતા) જગત્ર(ય)તણું ઢાકર જાણિવઉ. તેહ ભગવાન એકસ્વરૂપ કહીઇ. એહવઉ દેવ જાણીનઇ નિરંજનસ્વરૂપ આરાધીઇ.॥ ૩૮॥

અનુવાદ: જે કલામુક્ત, મમતામુક્ત, શાંત, સર્વજ્ઞ, સુખદાયી પ્રભુ છે તે જ એક (સાચો) ભગવાન છે. (તેને જ) નિરંજન દેવાધિદેવ જાણવો. || ૩૮ ||

व्योमरूपो जगन्नाथः कियाकालगुणोत्तरः । संसारसृष्टिनिर्मुक्तः सर्वतेजोविलक्षणः ॥ ३९ ॥°

અર્થ : જેહ જગત્ર(ય)તહુઉ નાથ કહીઇ તેહ આકાશસ્વરૂપ છઇ. અનઇ ઇદ્રીતણી ક્રિયા કાલ ગુણો તેહ થકી અતીત છઇ. અનઇ સંસારમાહિં ઊપજઇ નહી. અનઇ સર્વ તેજ:પુંજ અછેદ અભેદ કહીઇ.॥ ૩૯॥

અનુવાદ: (ઉપર્યુક્ત આ દેવાધિદેવ) આકાશસ્વરૂપ છે; જગતનો નાથ છે; ક્રિયાતીત અને ગુણાતીત છે; સંસારસૃષ્ટિથી સંપૂર્ણ મુક્ત છે અને (જગતનાં) સર્વ તેજેમાં વિલક્ષણ (તેજવાળો છે). ॥ ૩૯ ॥

ैकेवलज्ञानसंपूर्णः <sup>³</sup>केवलानंदसंश्रितः । <sup>४</sup>केवलध्यानगम्यश्च<sup>े</sup>देवेशोऽयमिहोच्यते ॥ ४० ॥<sup>६</sup>

અર્થ : દેવ તેહનઇ કહીઇ જેહ કેવલત્તાનસંપૂર્ણ દૂઇ. અનઇ કેવલ આનંદમઇ સદા દૂઇ. અનઇ કેવલત્તાન કરી ચઊદ રાજસ્વરૂપ દેષઇ. અનઇ

આ શ્લોકનો S તથા V માં તથા A માં  $\parallel$  ૩૮  $\parallel$  નંખર છે.

२ कैवल्यज्ञानसंपूर्ण V. ३ कैवल्यपदसंस्थिता V. (कैवल्यसद-संस्थिता !) ४ केवल्ज्ञानगम्यश्च J, V, H. ५ देवेश न पुनर्भवं V. ६ आ श्लोक्ष्तो S तथा V मां तथा A मां ॥ ३६॥ नंभर छे.

જેહ એહવઉ કેવલત્તાનતણઉ ધણી દૂઇ જેહનઇ પુનરપિં ભવમાહિ ન અવતરઇ દેવ તેહનઇ કહીઇ.॥ ૪૦॥

અનુવાદ: (વળી જે) કેવલજ્ઞાનથી સંપૂર્ણ છે, કેવલ આનંદનો આશ્રિત છે, કેવલ ધ્યાનથી જે ગમ્ય છે—એવા (ગુણુવાળો) આ અહીં (આ જગતમાં) દેવાધિદેવ કહેવાય છે. ॥ ૪૦ ॥

# र्देत्यनंतगुणाकीर्णमनंतं सुखशालिनं । ध्यायेन्मुक्तिपदारूढं ैदेवेशमपुनर्भवं ॥ ४१ ॥³

અર્થ : જેહ પુરુષ મુક્તિતિણા હેતુનઇ કાર્જિ ધ્યાઇ તેહ દેવ કેહેવઉ કહીઇ. અનંતજ્ઞાનમઇ અનંતદર્શનમઇ અનંતસુખમઇ મુક્તિતણી સ્થિતિ છઇ. તઉ જાણીનઇ આરાધીઇ. તેહ દેવ પ્રતિ સદા આરાધીઇ. ॥ ૪૧ ॥

અનુવાદ : આ પ્રમાણે અનંત ગુણોથી આકીર્ણુ, અનંત સુખશાલી, મુક્તિપદ પર આરૂઢ થયેલ અને જેને ક્રી જન્મ નથી એવા દેવાધિદેવનું ધ્યાન કરવું. || ૪૧ ||

# र्द्यमरसस्वच्छगंगाजलेन स्नापयेत्रमुं । पूँजयेत्तं ततो योगी भावपुँष्पैः सुगंधिभिः ॥ ४२ ॥ ँ

અર્થ : જેહ જગંન્નાથ કહીઇ તેહ તણી પૂજા કેણીપરિ કાજિ કહી છઇ. આપણુઉ આત્મા સમરસિ કરીનઇ શમતાંરૂપીઉ જલ તેણું જલિં કરીનઇ પ્રભુ પ્રતિઇ સ્તવન કીજઇ. તેહ જલમાહિ પવિત્ર નિર્મ્મલ તેહ

१ अत्यंत(त्र) च गुणापूर्ण V. २ देवेशं मुक्तिहेतवो V. ३ आ श्लोक्ष्मे S तथा V भां तथा A भां ॥ ४०॥ नंथर छे.

४ समरस्य V. ५ पूजयेतु (पूजएतु ?) V. ६ पुप्फैः V. ७ आ श्लो इनो S तथा V भां तथा A भां ॥ ४१ ॥ नंभर छे.

શમરૂપીઇ જિલે કરી સદાઇ સ્તાત્ર કીજઇ. અનઇ ભાવરૂપીયં પુ<sup>ર</sup>ફ (પુષ્પ) મહાસુગંધમઇ ચડાવીઇ. યેહ યોગીશ્વર પુરુષ દૂઇ તેહ એણીપરિઇ પૂજઇ. વિલી પૂજાતણી વિધિ કહીઇ છઇ. II કર II

અનુવાદ: સમરસીભાવરૂપી (શમતારૂપી) સ્વચ્છ ગંગા-જળથી યોગીએ (આત્મ)પ્રભુને સ્નાન કરાવવું (સ્નાત્રવિધિ કરવી) અને ત્યારપછી ભાવરૂપી સુવાસિત પુષ્પો વડે તે (આત્મપ્રભુ) ની પૂજા કરવી. ॥ ૪૨ ॥

# भैक्तिस्थाने विशाले च वैदयं कृत्वा स्थिरं मनः । ैनिक्षिप्य पॅरमानंदं स्नेहपूरं सुधादिकं ॥ ४३ ॥ ६

અર્થ : તેહ જગંત્રાથતણી પૂજા કરતાં દીપ કરિલ જોઈય (દીપ કરવો જોઈએ). ક્ષિમારપીલ (ક્ષમારૂપી) કોડીલ અનઇ મન સ્થિર કરીઇ તેહ દીવિટ (દીવેટ) જાણિવી. અનઇ જેહ ચોપડ (ઘી) આનંદરૂપીલ અમૃત તેણુઇ કરીનઇ ચોપડ પૂરીઇ (ઘી પૂરતું). એહવલ દીવલ કરીનઇ વલી પૂજા તણી વિધિ કહીઇ છઇ. ॥ ૪૩ ॥

અનુવાદ: વિશાળ ભક્તિસ્થાનમાં (બેસીને) અને મનને વશીકૃત (કરવા દ્વારા) સ્થિર કરીને પરમાનંદરૂપી (ઘી), સ્નેહપૂરરૂપી (ઘેવર) અને સુધારૂપી (કપૂર) વગેરે નાખીને (નાખે)— ॥ ૪૩॥

# दीपँश्रेणीं सुदीप्तां च प्रबोध्य ज्ञानतेजसा । र्डतारयेत् प्रभोः पुण्यमारात्रिकमिति क्रमात् ॥ ४४ ॥ ै

१ मिक्तिस्थाले J, H, S, A, B. २ व्रर्ति (वृत्ति ?) V. ३ निक्षेष्पे (?) V. ४ परमानंद S, H, J. ५ सुधाधिकं V. ६ आ श्लोक्को S तथा V भां तथा A भां॥ ४२॥ नंथर छे.

७ दीपश्रेणीमुदितां J, H, दीपश्रेणीमुदीसां V, B. ८ उत्तार-येन्प्रमो S, V. ९ व्या श्लोडनो S तथा V मां तथा A मां ॥४३॥ नंभर छे

અર્થ : જેહ જગંત્રાથતણી પૂજા કરતાં એહવઉ દીપક કરિવઉ, પણિ તેહ દીપકતણી શ્રેણિ માહાદીપ્તિ કહીઇ. ત્રાનતણઉ પ્રખોધ તેહ રપીઉ તેજ મહા ઉદ્યોત કરન્હાર (કરનાર) દૂઇ. એહવઉ ત્રાનરપીઉ દીવઉ કરીનઇ જગંનાથ પ્રતિં આરતી કીજઇ. એહવી આરતી જેહ પ્રત્રાવંત પુરુષ દૂઇ તેહ જગંનાથ પ્રતિઇ સદાઇ આરાત્રિક (આરતી) નીપજાવઇ !! ૪૪!!

અનુવાદ: આ પ્રમાણે ક્રમસર સારી રીતે દીપતી એવી દીપકશ્રેણીને જ્ઞાનરૂપી તેજથી પ્રગટાવીને પ્રભુની પવિત્ર આરતી ઉતારવી જોઈએ. ॥ ૪૪ ॥

# सदैव विधिनानेन देवेशस्य प्रभोरहं। भवेयं भावतः पूजाकारकश्चेति चिंतयेत्॥ ४५॥ ै

અર્થ : સદા એહવી ભાવપૂજાવિધિ કરઇ. જગંત્રાથ પ્રતિઇ ભાવપૂજા આપણા આત્માતણઉ હિત જાણીનઇ સદાઇ. નિરંતરપણી પૂજાઇ દયામઇ ધર્મ્મ વ્રત્તીઇ. મહા ઉત્તમ પુરુષ દ્વંસિઇ તેહ એહવી ભાવપૂજાઇ વ્રત્તિ સિઇ (વર્તે છે). !! ૪૫ !!

અનુવાદ: (ઉપર વર્ણવી તે)આ વિધિપૂર્વક દેવાધિદેવ પ્રભુનો હું હંમેશનો ભાવપૂજારી અનું એમ (મનમાં) ચિંતવવું. || ૪૫ ||

# स्वहंसमंतरात्मानं चिद्रैपं पॅरमात्मनि । योजयेत्परमे हंसे मिर्वाणपदमाश्चिते ॥ ४६ ॥ "

१ विधिज्ञानेन V. २ २ मा श्लो डनो S तथा V मां तथा A मां ॥ ४४ ॥ नंभर छे.

रे विरूपं J. H. विदूपं (चिदूपं ?) S. ४ परमातमने V (श्ठो- 11881). ५ योजयन् J, H, योजएत् V (श्ठो- 11881). ६ निर्वाण पदमश्चते H, J, S, B. निर्वाणपदमाश्चितं V (શ્ठो- 11881) निर्वाणपद मुश्चते A. ७ આ શ્લોક V માં બે વાર આવે છે. એકવાર શ્લો- 11981। तरीકે, પરંતુ તે વખતે તેની નીચે તેનો અર્થ આપ્યો નથા અને બીજીવાર શ્લો 11881। तरीકે આવે છે અને તેની નીચે તેનો અર્થ આપ્યો છે, જે અહીં ઉતાર્યો છે. S માં તથા A માં પણ આ શ્લો- ને. 11881। તરીકે છે.

અર્થ : જેબુઇ કાલિ આપબુઉ આત્મા અંતર્ગત શમતાઇ વર્ત્તઇ તે તીવારઇ અરૂપં પરમાત્મરૂપ જાબુઇ. અનઇ એહવઉ પરમ હંસ જેહ જાબુઇ તેહ નિર્વાણપદ આશ્રિત સિરીષ્ઠુ (શરીરમાં?) જાબ્રિવઉ. જે તીવારઇ આત્મતાલુ લઇ પામઇ (આત્મા લય પામે—આપબ્રો આત્મા શરીરથી મુક્ત થાય) તાં લગઇ નિરવાબ્રિપદિ આશ્રિત શરીષ્ઠુ (શરીરમાં) જાબ્રિવઉ ॥ ૪૬ ॥

અનુવાદ: જ્યારે આપણો હંસરૂપી અંતરાત્મા પરમાત્મામાં ચિદ્રૂપ (તન્મય–એકરૂપ) થાય ત્યારે (તે) પરમહંસ સ્વરૂપ નિર્વાણપદને પામે છે. || ૪૬ ||

# द्वाभ्यामेकं विधायाथ शुभध्यानेन योगवित्। परमात्मस्वरूपं तं स्वमात्मानं विचिंतयेत्॥ ४७॥

અર્થ : જે તીવારઇ આત્મખ્યાનિઇ રહીઇ તે તીવારઇ બિઇ બેઠ નિવર્ત્તાનિઇ એક ઇબેઠિં રહિવૃં. (બે બેઠિથી નિવૃત્ત થઈ એક અબેઠમાં જ રહેવું.) તેહ બિઇ બેઠ કેહવા કહીઇ. એક ધ્યાતા અનઇ બીજઉ ધ્યેય. એહ બિઇ બેઠ થિકી મૂંકીનઇ એક આત્માઇ ધ્યાને રહિવૃં. એહવુ પરમાત્મસ્વરૂપ આત્માઇ ચિંતન કરિવું. ॥ ૪૭॥

અનુવાદ: હવે યોગનો જાણકાર (યોગીપુરુષ) શુલ ધ્યાન વહે તે બન્નેને (અંતરાત્મા અને પરમાત્મા—અથવા ધ્યાતા અને ધ્યેયને) એકરૂપ કરી પોતાના આત્માને પરમાત્મસ્વરૂપ ચિંતવે. || ૪૭ ||

१ विधायासु V. २ जोगवित् V. ३ स्वात्मानं V. ४ विचितएत V. ५ व्या श्लोक्ष्तो V तथा S भां तथा A भां ॥ ४६॥ नंभर छे.

### सुलब्धानंदसाम्राज्यः केवैलज्ञानभास्करः । परमात्मस्वरूपोऽहं जातस्त्यक्तभवार्णवः ॥ ४८ ॥

અર્થ : જેહ પુરુષ આપણું આત્મસ્વરૂપ જાણીનઇ સમઇલાવિ (શમતાભાવથી) રાગદ્રેષરહિત થઇનઇ નિરંજન પરમાત્મધ્યાન પામીઇ તહ તેહ પુરુષઇ ચાદ રાજતણું સમગ્ર રાજ લાધૂં. મહા આનંદમઇ સિમાન્સીઇ જે તીવારઇ આત્મા ન ત્રતિઇ તે તીવારઇ કેવલગ્રાનભારકર ઉદ્યોત થાઇ. એહવ્ પરમાત્માસ્વરૂપ દેષઇ તે તીવારઇ તેહ પુરુષ ભવરૂપીં સમુદ્ર સુષિઇ સંસારનઇ પારિ હુંહુછઇ. ॥ ૪૮ ॥

અનુવાદ: "સારી રીતે પ્રાપ્ત થયેલ આનંદ (ના કારણે ચૌદ લોકના) સામ્રાજ્યવાળો, સૂર્ય સમાન (તેજવાળા) કેવલજ્ઞાનને પામેલો અને સંસારરૂપી સમુદ્રથી મુક્ત થયેલો એવો હું પરમાત્મસ્વરૂપ બન્યો છું—II ૪૮ II

# अहं निरंजनो देवः सर्वलोकाग्रमाश्रितः । इति ध्यानं सदा ध्यायेदक्षयस्थानकारणं ॥ ४९ ॥४

અર્થ : જેહ સર્વલોકતાલું અત્રિ, જેહ દેવ નિરંજન છઇ; તેહ સ્વરૂપ જાણીનઇ આપાલુ આત્મા સ્થાપીઇ. સદાઇ આત્મધ્યાન નિરંજન જાણીનઇ ધ્યેયવસ્તુ આરાધીઇ. તેહ નિરંજન સ્થાનક જોવા તાલુઇ અર્થિઇ એહવું આત્મધ્યાન સદાઇ નિરંજનસ્વરૂપ ધ્યાઇય. ॥ ૪૯ ॥

અનુવાદ: "હું નિરંજન દેવાધિદેવ છું, સર્વ લોકના અગ્રસ્થાને પહોંચ્યો છું"—એ પ્રમાણે અક્ષયસ્થાનને (પ્રાપ્ત કરવાના) હેતુથી (કારણથી) સદા ધ્યાન ધરવું. || ૪૯ ||

१ केवलज्ञानभास्करं V. २ यस्तरंति भवार्णवं V. ३ अप. १ केवलज्ञानभास्करं V. २ यस्तरंति भवार्णवं V. ३ अप. १ केवलज्ञानभास्करं

જ આ કલોકનો V માં !! ૪૭ !! અને S માં તથા A માં !! ૪૮ !! નંબર છે.

### आत्मनो ध्यानलीनस्य दृष्टे देवे निरंजने। आनंदाश्रुपपातः स्याद्रोमांचश्चेति लक्षणं॥५०॥

અર્થ : જે તીવારઇ આત્મધ્યાન લયલીન થઇ તે તીવારઇ જેહ નિરંજન દેવ દષ્ટિ કરીનઇ દેષઇ અનઇ જેતલુ મહા આનંદઇ પ્રાપ્ત હઊઉ તેતલઇ તેહ યોગીશ્વર ધ્રુવનિશ્વલપણઇ વત્તઇ. એહવે લક્ષણે કરીનઇ યોગીઇ ઇ જાણિવઉ ॥ ૫૦ ॥

અનુવાદ: જયારે નિરંજન દેવાધિદેવનાં દર્શન થાય છે ત્યારે આત્મધ્યાનમાં લીન ખનેલા (યોગીની આંખોમાંથી) આનંદનાં અશ્રુ પડે છે અને રોમાંચ ખડાં થાય છે. (યોગીને દેવાધિદેવનું સાચું દર્શન થયાનું) આ લક્ષણ છે. ॥ ૫૦ ॥

सं यमो नियमश्चेव करणं च तैतीयकं। प्राणायामप्रत्याहारो संमाधिर्धारणा तथा॥ ५१॥ ध्यानं चेतीह योगस्य ज्ञेर्यमष्टांगकं बुधैः। पूँर्णोगं क्रियमाणस्तु मुक्तये स्यादसो स्ततां॥ ५२॥

અનુવાદ: યમ, નિયમ, કરણ, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, સમાધિ, ધારણા અને ધ્યાન—એ પ્રમાણે અહીં યોગનાં આઠ અંગો પંડિતોએ (ડાહ્યા મનુષ્યોએ–સજ્જનોએ) જાણવાં. પૂર્ણ અંગથી (સંપૂર્ણ વિધિપૂર્વક) કરાતો તે (યોગ) સજ્જનોની (પંડિત પુરુષોની–ડાહ્યા પુરુષોની) મુક્તિ માટે (કારણરૂપ) બને છે. ॥ પ૧–પ૨ ॥

१ આ શ્લોકનો S તથા V માં તથા A માં 11 ૪૯ 11 નંખર છે.

२ संयमो J, S, A. ३ तृतीयश्चं (तृतीयश्वं ?) S. ४ प्राणायामप्रत्याहारे J, प्राणायामप्रत्याहारा S, A, B. (प्रणायामप्रत्याहारा ?) A. ५ समाधिधारणा S. ६ जेयमदृष्टांतकं S, A. ७ पूर्णांग S, A, B. ८ मतां S. ९ आ अन्ने स्लोक्षेत्र तेमल तेमनो अर्थ V भांनथा. S भां तथा A भां आ अन्नेना नंभरी अतुक्षेत्र ।। ५०॥ अने ।। ५९॥ छे.

### तैद्धर्म तैद्वतं ध्यानं तत्तपो योग एव सः। स एव हि पैदारोहो न यत्र क्विंस्यते मनः॥ ५३॥

અર્થ : ધર્મ તેલ કહીઇ અનઇ તપ તેલ કહીઇ અનઇ ધ્યાન તેલ કહીઇ અનઇ યોગ તેલ કહીઇ જાણુંઇ કરીનઇ આપણા આત્માતણું દર્શન થાઇ; અનઇ આત્મા પ્રતિઇ કલેશપણુંઇ મન ન વ્રત્તઇ. ધર્મ તેલ કહિવાઇ જેણુંઇ ધર્મિ આપણું મન શાંતિ પાંમઇ. અનઇ ધ્યાન તેલ કહિવાઇ જિલ્લુઇ આપણું મન સ્યાંતિ (શાંતિ) પામઇ. અનઇ તપ તેલ કહિવાઇ જેલિં તિપં કરીનઇ આપણું મન દુધ્યાન (દુધ્યાંન) થઊ નિવ્રતઇ. યોગ તેલ કહિવાઇ જેલ્લુઇ કરીનઇ આપણું મન શાંત દાંત નિરીહીપણુઇ વ્રતઇ. !! પર !!

અનુવાદ: જેમાં મન કલેશ ન પામે (પરંતુ પરમ સુખ અને શાંતિ પામે) તે જ ધર્મ છે, તે જ વત છે, તે જ ધ્યાન છે, તે જ તપ છે, તે જ યોગ છે અને પદારોહ (ગુણસ્થાન) પણ તે જ છે. ॥ પરા

संकल्पेन विकल्पेन <sup>\*</sup>हीने हेतुविवर्जिते। धारणाध्येयनिर्युक्ते <sup>\*</sup>निर्मेळस्थानके ध्रुवे॥ ५४॥ \* <sup>\*</sup>नियुंजीत सदा वित्तं सैंभावं भावनां कुरु। पदे तत्र गैंतो योगी न पुनर्जन्मतां वजेत्॥ ५५॥ <sup>\*\*</sup>

१ तद्धर्म S, सधर्मः (सद्धर्मः) V. २ तद्धितं V. ३ पदारोहे J, पदारोहोः S, पदाहोरो V, पदारोहे H. ४ क्रेशते V. ५ व्या १ श्लोकनो V मां ॥ ५०॥ व्यन S मां तथा A मां ॥ ५२॥ नंभर छे.

६ हीनहेतुविवर्जितं। V. ७ धारणाध्येयनिर्मुक्ते V. ८ निर्मुले V. ९ निःसंजित V. १० सभावे V, S, A. (मभावे ? V.) ११ गत्रोयोती (?) V. १२ आ अन्ने श्लोडोनो V भां अनुक्रमे ॥ ५२॥ अने ॥ ५२॥ नंभ२ छे, अयारे S भां तथा A भां अनुक्रमे ॥ ५३॥ अने ॥ ५४॥ नंभ२ छे.

<sup>\*</sup> પાઠાંતર પ્રમાણે માત્ર શ્લો. ાાપશા નું ભાષાંતર નીચે મુજબ થઈ શકે :— (જ્યારે યોગી સર્વ પ્રકારના) સંકલ્પ કે વિકલ્પથી રહિત થાય છે, (સર્વ પ્રકારના) હલક્ટ હેતુથી (હીન હેતુથી) દૂર થાય છે અને (સર્વ પ્રકારની) ધારણા કે ધ્યેયથી વિમુક્ત બને છે ત્યારે (તે યોગી) અવશ્ય નિર્મલ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે.

અર્થ : સંકલ્પના અનઇ વિકલ્પના અનઇ હીન અનઇ હેત (હેતુ)– સર્વ થકા વિવર્જિતપણુઇ, અનઇ ધારણા અનઇ ધ્યેયવસ્ત્ એહ બિન્હિ થિકા જે તીવારઇ નિર્મુક્તપણુઇ દૂઇ તે તીવારઇ ધ્રુવનિશ્રલ થાંનક આત્મા લઇ પામઇ. ॥ ૫૪॥

જે તીવારઇ આત્મા આપણું ચિત્ત જીવીનઇ (જીવમાં ?) થિર કરઇ સદાઇ અનઇ શ્રુભભાવ (શુભભાવ) અનઇ અશ્રુભભાવ (અશુભભાવ) થકી અતીત કૂઇ એહવઇ પદિ જે તીવારઇ યોગીશ્વર પુરુષ પક્રચઇ તે તીવારઇ પુનરપિ જન્મ ન પામઇ. ॥ ૫૫॥

અનુવાદ: (કોઇ પણ પ્રકારના) સંકલ્પવિકલ્પથી રહિત થઈ, (કોઈપણ પ્રકારના) હેતુથી મુક્ત બની, (માત્ર) ધારણા અને ધ્યેયમાં ચુકત થઈ નિર્મળ સ્થાનમાં (બેસી) હમેશાં ચિત્તનો નિયોગ કરી ભાવસહિત ભાવના ભાવવી. તે પદમાં રહેલો યોગી (આવી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરનાર યોગી) કદી પુનર્જન્મ પામતો નથી. ॥ ૫૪–૫૫ ॥

ैज्ञेयं सैर्वे पदातीतं ज्ञानं च मैन उच्यते । ज्ञानं ज्ञेयं सैमं कुर्याज्ञान्यो मोक्षपथः पुनः ॥ ५६ ॥ क

અર્થ : જે તીવારઇ જેહનું મન સર્વ પદ થકી અતીત વૃત્તઇ એહવું જ્ઞાન જાણીનઇ મન થિર કરીઇ. જે તીવારઇ આત્માનું મન થિર પામઇ

१ जेयं V. २ सर्व V, S, A, B. ३ मनुरूच्यते V. ४ समक्रुज्यात्देजन्यो (१) V. ५ आ श्लोक्ष्तो V मां ॥ ५३॥ अने S मां तथा A मां ॥ ५५॥ नंभर छे.

<sup>\*</sup> આ રીતે પણ ભાષાંતર થઈ શકે :—

સર્વ જ્ઞેય અને પદાલીત એલું જ્ઞાન એ જ મન કહેવાય છે. આ જ્ઞાન અને જ્ઞેયને એક્રય ગણા (મનને સ્થિર કરલું) એ જ મોક્ષમાર્ગ છે, એ સિવાય બીજે કોઈ મોક્ષમાર્ગનથી. ॥ પદ ॥

આત્મામાહિ લઇ પામઇ તે તીવારઇ આત્મા મોક્ષિપદ સાધઈ. એહ થકા અનેરઉ મોક્ષિપંથ (અનેરો–બીજો મોક્ષપંથ) ન કહિવાઇ. ઇમ જાણીનઇ એક મન સંચરીનઇ (સંવરીનઇ ?) થિર ક્રીજઇ. ॥ ૫૬ ॥

અનુવાદ: પદાતીત સર્વ ગ્રેય છે અને મન એ જ્ઞાન કહે-વાય છે—(આ) ગ્રાન અને ગ્રેયને સમાન ગણવાં (એકરૂપ માનવાં) એ જ મોક્ષમાર્ગ છે, તે વિના બીજો કોઈ મોક્ષમાર્ગ નથી. || પદ્ ||

# श्चेवोपरि मनो <sup>\*</sup>नीत्वा तैत्परं चावलोक्यते । पैरात्परतरं तंच तत्सृक्ष्मं तन्निरंजनं ॥५७॥<sup>\*</sup>

અર્થ : અનેક ધ્યાન ધ્યાઇ પણિ જે તીવારઇ પર આત્મા પ્રતિઇ જણાવઇ તે તીવારઇ આત્મધ્યાન પ્રમાણ ન થાઇ. પર આત્મા અનઇ આપણઉ આત્મા જે તીવારિં એક્સ્વરૂપ દેષઇ તે તીવારઇ આપણા આત્માતણું ધ્યાન મહાસદ્ભમ નિરંજન દેષીઇ. ॥ પછ ॥

અનુવાદ: ભ્રૂભાગ પર મનને લાવીને (સ્થિર કરવું) અને (ત્યારપછી) તેથી (મનથી) પરનું અવલોકન થાય છે. (ત્યારપછી) પરથી પણ પરતરનું (અવલોકન) થાય છે. (ત્યારપછી) તેથી (પરાત્પરથી પણ) સ્ક્લ્મનું અવલોકન થાય છે અને (છેવટે) નિરંજનનું દર્શન થાય છે. || પળ ||\*

१ भुवोपिर J, H. भुवोः परि S, A. ध्यानोपिर V. २ नीत्व (?) V. ३ तत्परं वावलोक्यते S. यत्परं चाविलोक्यत् V. ४ परांत्परतरंतत्त्व V. ५ तं च श्रूक्ष्मो (सृक्ष्मो) निरंजनः V. ६ व्या श्लोक्ष्नो V भां ॥ ५४॥ व्याने S भां तथा A भां ॥ ५६॥ नं थर छे.

<sup>\*</sup> પાઢાંતર પ્રમાણે નીચે મુજબ ભાષાંતર થઈ શકે :—

ધ્યાન ઉપર મનને લાળીને (સ્થિર કરા) જે (મનથી) પર છે તેનું અવલોકન કરા શકાય અને ત્યારપછી પરથી પણ પરતર જે તત્ત્વ છે (તે જોઈ શકાય છે) અને (છેવટે) તૈથી પણ (પરાત્પરથી પણ) સ્ક્રમ નિરંજનનું (દર્શન થાય છે). ॥ ૫૭॥

# पूर्वमार्गे न मोक्षोऽस्ति पश्चिमेऽपि न विद्यते । उन्मार्ग उन्मनीभावे मुक्तिः स्यान्मार्गवार्जिता ॥ ५८ ॥

અનુવાદ: પૂર્વમાર્ગમાં મોક્ષ નથી, પશ્ચિમમાર્ગમાં પણ મોક્ષ નથી (અને) ઉન્મનીભાવમાં ઊલટો માર્ગ છે. મોક્ષ (તો હમેશાં કોઈપણ) માર્ગથી મુક્ત છે. ॥ પ૮ ॥

# भैवभ्रांतिपरित्यागादानंदैकरसात्मिका । सेंहजावस्थितिः साधोरयं मोक्षपथः स्मृतः ॥ ५९ ॥६

અર્થ : એક આપણુ આત્મા આનંદમઇ શાંતદાંતપણું એહવું સ્વરૂપ જે તીવારઇ ધ્યાઇઇ તે તીવારઇ કમ્મ નિર્જરઇ. એહવુ આત્મા ભાવિ કરીનઇ ધ્યાઇઇ એહ થકી અનેરી વસ્તુ ધ્યાઇઇ તેહ બ્રાંતિ તાણુ ત્યાગ કરિવુલ. અનઇ જે તીવારઇ આત્માતણી રિથતિ રહીનઇ સહિજિં વસ્તુ પામીઇ તે તીવારઇ આપણા આત્મા પ્રતિઇ સંસાર થકી મૂંકાવઇ ॥ પ્રહા

અનુવાદ: સંસારની બ્રાંતિનો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવાથી માત્ર એક (પરમ) આનંદરસથી સભર એવી જે સહજ સ્થિતિ (આત્માની સ્વાભાવિક સ્થિતિ) પ્રાપ્ત થાય છે એ જ સાધુને માટે મોક્ષમાર્ગ મનાયો છે. || પલ્ ||

१ स्याद्वर्गवर्जिता J, H, B, ર આ શ્લોક તેમ જ તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો નંબરા પગા છે.

३ भावभ्रांतिपरित्यागादानंदैकं च सात्मिक V. ४ सहजावस्थित साध्यरयं मुक्षपथश्वन्(श्चन्?) V. ५ मोक्षपथा S. ६ व्या श्लोडनो V भाग प्रा गंजर छे व्यने S भां तथा A भां ।। प्रया नंजर छे.

मैनो यत्कायरहितं श्र्वासोच्छ्वासविवर्जितं । गैमागमपथातीतं सर्वव्यापारवर्जितं ॥ ६० ॥ निराश्रयं निराधारं सर्वाधारं महोदयं । पराचीनं पदं श्लेयं योगिभिस्तन्निरंजनं ॥ ६१ ॥

અર્થ : મન વચન કાયરહિત થઇનિઇ, આપણી ઇચ્છા તૃપ્તી (વૃત્તિ ?) લોભ વિવર્જિત થઇનિઇ, આવિવૃં અનઇ જાવૃ એહ બન્હે પંચ થકી અતીતપણઇ મનતણઉ વ્યાપાર સદાઇ નિવ્રતાવિ.॥ ૬૦॥

જેહ આત્મધ્યાન કહીઇ તેહ નિરાશ્રય અનઇ આધારરહિત છઇ. અનઇ જેહ આત્મધ્યાન કહીઇ તેહ આલંખન આધારસહિત ધ્યાઇય તેહ આત્મધ્યાન પ્રમાણ ન થાઇ. સંસાર થકી છૂટઇ નાહીઇ. જો લગઇ આલંખન-રહિત આધારરહિત ન થાઇ તાં લગઇ આત્મધ્યાન પ્રમાણ ન થાઇ. પણ એહવું આત્મધ્યાન તઉ પામીઇ જંઉ પાછલઇ ભવ સંચઉ દૂઇ. તઉ એહ પદ યોગ નિરંજનતઉ પામઇ. ॥ ૬૧॥

અનુવાદ: જેનું મન કાયાથી રહિત થયેલું છે, જે ધાસોચ્છ્-વાસથી વર્જિત થયેલ છે, જે આવવાજવાના માર્ગથી દૂર થયેલા છે, (જેને પુનર્જન્મ નથી), જેણે સર્વ પ્રકારના વ્યાપારનો ત્યાગ કર્યો છે, જેને કોઈના આશ્રયની જરૂર નથી, જેને કોઈના આધારની આવશ્યકતા નથી, જે સર્વના આધારરૂપ છે, જેનો મહાન ઉદય (ઉત્થાન) થયેલો છે—એવી આ પરાચીન સ્થિતિને (પરાચીન પદને) યોગીપુરુષોએ નિરંજનસ્વરૂપ જાણવી. || ૧૦-૧૧ ||

Jain Education International

१ मनोवाकायरहितं V. (भन, वयन व्यने कायाथी रिखत). २ श्वासो-च्छ्वासिववर्जितः । V. ३ गमागमपथातीत V. ४ सर्वेधारं V, सर्वोधार J & H. ५ योगिमिस्थो (१) V. ६ व्या श्लोकना V भां व्यवक्रमे ॥ पदा। व्यने ॥ प्रका व्यवक्रमे ॥ पदा। व्यने ॥ ६०॥ छे.

### पवनो म्रियते यैत्र मनो यैत्र विलीयते । <sup>3</sup>विञ्जेयं सहजं स्थानं तत्सूक्ष्ममजरामरं ॥ ६२ ॥ ४ \*

અર્થ : જે તીવારઇ પવન સ્થિર થાઇ તે તીવારઇ મન થિર થાઇ. અનઇ જે તીવારઇ મન થિર થાઇ તે તીવારઇ પવન થિર થાઇ. ઇમ અન્યોઅન્ય પવન અનઇ મન એહ બન્હે એકાંતપણઇ થિર થાઇ. અનઇ જે તીવારઇ મન સહિજ થાનિક લાગઇ તે તીવારઇ અજરામરપદ શ્રૂહ્ષ્મ (સ્રદ્ધમ) પામઇ. અહીંઇ મન થિર થાવાની ઉપાધિ બીજી નથી. મન થિર સહિજઇ થાઇ. જે તીવારઇ ક્ષાઇ સ્યારઇ (ચાર કષાય) ઇદ્રી પાચઇ (પાંચ ઇન્દ્રિઓ) સંવરઇ તે તીવારઇ મન થિર થાઇ. બીજી સઘલી કલા જાણવી. ॥ ૬૨॥

અનુવાદ: જ્યાં પવન મરે (અર્થાત્ સ્થગિત થાય છે) અને મન વિલીન થાય છે તેને સૂક્ષ્મ અજરામર એવું સહજ સ્થાન જાણવું || ૬૨ ||

### मेंनोव्यापारनिर्मुक्तं स्वैवाभ्यासयोगतः। उन्मनीभावमायातं लभते तत्पदं क्रमात्॥६३॥

અર્થ : જિમ જિમ મનતાલું વ્યાપાર મૂંડ્રીઇ, જિમ જિમ મોહતાલું સ્થાનક નિવ્રતીઇ, તિમ તિમ મન(ત)લું વ્યાપાર ઉછઉ (ઓછું) થાઈ. ઇમ જાલું તિઇ એહ અભ્યાસ કરિવઉ સદાઇ નિરંતર. જિમ મનતાલું વ્યાપાર મૂંકઇ અનઇ એહ અભ્યાસ કરતાં જેતલઇ અનમનીભાવ (ઉન્મનીનાવ) આવિઉ તેતલઇ અનુક્રમિ તત્ત્વપદ પામઇ. અનઇ જેતલઇ તત્ત્વપદ

१ र्यत्र V. २ र्यत्र V. ३ वलतेयं (?) V. ४ અ શ્લોકનો V માં મંપ્રદાસભે S માં તથા A માં મા ૬૧ મા નંબર છે.

<sup>\*</sup>Ref to The हेयपक्ष of Yoga Page 161.

५ मनोव्यापारनिर्मूक्त V. ६ सदैवाभ्यासयोगितः S, A. ७ उन्मनीभावमायंतो V. ८ आ श्लोडनो V भा ॥ ५६॥ अने S भा तथा A भा ॥ ६२ ॥ नंभर छे.

પામઇ તેતલઇ આત્મા સંસાર થિકી મૃંકઇ. ઇમ જાણીનઇ મનતણુઉ વ્યાપાર સદાઇ મૂંકવાનું અભ્યાસ કરવઉ. ॥ ૬૩ ॥

અનુવાદ: હુંમેશના અલ્યાસયોગવરે (યોગાલ્યાસ વડે) (સર્વ પ્રકારના) વ્યાપારથી મુક્ત થયેલું એવું મન ઉન્મનીભાવને પામતાં તે (સૂક્ષ્મ અજરામર સહજ તત્ત્વ)પદને અનુક્રમે પ્રાપ્ત કરે છે. ॥ ६૩ ॥

# विमुक्तविषयासंगं सन्निरुद्धं मनो हृदि । यदायात्युन्मनीभावं तदा तत्परमं पदं ॥ ६४ ॥ ै

અર્થ : યદાકાલિ પાંચવિધ વિષયતણા સંગ મૂંકઇ તદાકાલિ હૃદય સ્થિતિ મન રહિઇ. બીજી પરિ (બીજી રીતે) મન સ્થિર ન થાઇ. જો લગઇ પાંચ ઇન્દ્રીતણા વિષઇ રૂધિ (રૂધાય) નહી તાં લગઇ મન સ્થિર ન થાઇ. ઇમ જાણીનઇ યદાકાલિ આપણું મન સ્થિર થાઇ તદાકાલિ અનુક્રમિ અનમનીભાવ (ઉન્મનીભાવ) થાઇ. યદાકાલિ જેતલઇ અનમનીભાવ થાઇ તદાકાલિ પરમપદ પામઇ. ॥ ૬૪॥

અનુવાદ: (પાંચ ઇંદ્રિઓના) વિષયોના સંસર્ગથી વિમુક્ત બની હૃદયમાં (હૃદયકમલમાં) સારી રીતે નિરુંધાયેલું મન જ્યારે ઉન્મનીભાવને પામે છે ત્યારે (યોગી) તે પરમપદને (પ્રાપ્ત કરે છે). || ૬૪ ||

# ैध्यातृध्यानोभयाभावे ध्येयेनैक्यं यदा व्रजेत् । ँसोऽयं समरसीभावस्तदेकीकरणं मतं ॥ ६५ ॥

१ यदायात्युन्मनीभाव V. २ आ श्लोडनो V मां ॥ ६०॥ अने S भां तथा A भां ॥ ६३॥ नंभर छे.

३ ध्यानाध्येयोभयो भावो ध्यानेनैकार्यदा व्रजेत्। V. ध्यातृध्यानोभयाभावो S, A. ४ सोयं V, S, A. ५ मन V. . ६ आ श्लोक्ष्तो V भां ॥ ६१ ॥ अनं S भां तथा A भां ॥ ६४ ॥ नंभर छे.

અર્થ : ધ્યાન ધ્યેય અનઇ એહ બિન્હિઇ (એ બન્ને) ભાવ અંડીનઇ ઇક ભાવી થાવું. અનઇ જે તીવારઇ એક ભાવ કરઇ તે તીવારઇ આત્મા એક ભાવ થઈ તે સમરસિ વ્રતઇ. એહ કારણ આત્મા એકકરણ કરીનઇ આત્માનું સ્વરૂપ રહિવૃં. ॥ ૧૫॥

અનુવાદ: ધ્યાતા અને ધ્યાન એ બન્નેનો અભાવ થઈ (તે બન્નેનું) જ્યારે ધ્યેચની સાથે એક્ચ થાય તે જ સમરસીભાવ છે અને તે જ (પ્રક્રિયાને) એકીકરણ માનવામાં આવે છે. ॥ ૬૫ ॥

### द्युभध्यानस्य स्र्क्ष्मस्य निराकारस्य किंचन । अथातः प्रोच्यते तत्त्वं दुर्क्षेयं महतामपि ॥ ६६ ॥

અર્થ : જેહ શ્રૃહ્મ (સહ્મ) ધ્યાન છઇ તેહ કેહવૃં કહીઇ. જેહ અશ્રુભ (અશુભ) ધ્યાન છાંડીનઇ શ્રુભધ્યાનિ (શુભધ્યાનિ) રહીઇ પણિ તેહ શ્રુભધ્યાન આકારરહિત છઇ. કિંચિત્માત્ર અનેરૂં (બીજું) રૂપ ન ધ્યાઇઇ. એહવૃં અરૂપ અધ્યાત્મ તઉ પામઇ. તેહમાહીં તે યોર્ગે ઇઠ (યોર્ગેન્દ્ર) જાણિવઉ. ॥ ૬૬ ॥

અનુવાદ: નિરાકારના સૂક્ષ્મ શુભધ્યાનનું કાંઇક સ્વરૂપ હવે અમે કહીએ છીએ—એ તત્ત્વ મહાનપુરુષોને પણ દુર્તેય છે (મહાનપુરુષો પણ જાણી શકતા નથી). || ૬૬ ||

# राँत्रौ सुप्तेन मूकेन लब्धः स्वप्नोऽत्र केनचित्। न ब्रुते सोऽपि मूकस्तु तेन स्वप्नो न वुध्यते॥६७॥

१ अध्यात प्राप्यते तत्त्व V. २ विनियं महितोमपि V. ३ आ श्लोडनो Vमां ॥ इर ॥ नंभर छे अने Sमां तथा Aमां तेनो नंभर लभवानो रही गयो छे.

 $<sup>\</sup>mathbf{v}$  रात्री स्वप्नो न मूकेन लब्धस्वप्नोऽपि केनचित्  $\mathbf{v}$ . ५ આ श्रुलोडनो  $\mathbf{v}$  માં ॥ इ.३ ॥ नंभर छे, प्र्णू तेनी नाचे तेनो અર્थ नथी. અહીં આપેલ આ શ્રુલોક ॥ इ० ॥ અને તે પછીના શ્રુલો. ॥ इ८ ॥, ॥ ६૯ ॥ અને ॥ ७० ॥ ના  $\mathbf{v}$  માં અનુક્રમે એક સાથે શ્લો. ॥ इ.३ ॥, ॥ इ४ ॥, ॥ इ५ ॥ અને ॥ इ६ ॥ નંબરો તથી દે આપેલા છે. આમાંથી છેલ્લા એકમાત્ર શ્લો. ॥ ૬૬ ॥ એટલે કે અહીં આપેલ શ્લો. ॥ ७० ॥ નો  $\mathbf{v}$  માં અર્થ આપ્યો છે, જે તેના નાचે ઉતાર્યો છે. આ શ્લોકનો  $\mathbf{S}$  માં તથા  $\mathbf{A}$  માં ॥ ૬૫ ॥ નંબર છે.

અનુવાદ: રાત્રે સુપ્તદશામાં કોઈક મૂગાને સ્વપ્ન આવ્યું હોય પણ તે મૂગો હોવાને કારણે બોલી શકતો નથી અને તેથી સ્વપ્ન પણ (કોઈ) સમજી શકતું નથી. (અર્થાત તે મૂગો પોતાને આવેલું સ્વપ્નું કોઈને સમજાવી શકતો નથી). || ૬૭ ||

यो मूको यादशी रात्रिः स्वनोऽपि प्राज्ञ यादशः। फलं च यादशं तस्य श्रुणु सीम्य तदादरात्॥ ६८॥

અનુવાદ: અહીં મૂગો તે (કોણ છે), રાત્રિ તે (કેવી છે) સ્વપ્ન તે (કેવું છે) અને તેનું ફળ તે (કેવું છે)—તે હે સૌમ્ય પ્રાજ્ઞ! (હું તને કહું છું) એ આદરપૂર્વક સાંભળ.॥ ૬૮॥

अविद्यारात्रिर्सुप्तेन चित्तमूकेन <sup>द</sup>योगिना । स्वप्नो भावमयो ळब्धस्तस्यैवानंददाँयकः ॥ ६९ ॥<sup>८</sup>

અનુવાદ: (તેમાં) અવિદ્યા એ રાત્રિ છે, યોગીનું સૂતેલું ચિત્ત એ મૂક (મૂગા મનુષ્ય સમાન) છે અને માત્ર તેને જ (યોગીને જ) આનંદદાયક એવી ભાવમયતા જે પ્રાપ્ત થઈ છે તે સ્વપ્ત છે. || ६૯ ||

१ प्रज्ञया द्द्याः V. २ यदशास्तस्य V. ३ सौख्यं V. ४ અાશ્લોકનો V માં  $\Pi$  ६४  $\Pi$  નંખર છે, પણ તેની નીચે તેનો અર્થ નથી. S માં તથા A માં  $\Pi$  ६६  $\Pi$  નંખર છે.

५ स्वप्नेन V. ६ योगिनाः S, A, योगिनः B. ७ दायिक V. ८ આ શ્લોકનો V માં ॥ ६५॥ नंभर છે, પણ तेना नाचे तेनो अर्थ नथा. S માં તथा A માં ॥ ६७॥ नंभर छे.

### कृतस्तेन तिरोभावः परब्रह्मणि योगिना । परब्रह्म गतो भावस्तस्य मुक्तिफलो भवेत् ॥ ७० ॥ ै

અર્થ : જેહ પરબ્રહ્મસ્વરૂપતણા જાણ દ્વૃષ્ઠ તેહ યોગેં ઇંદ્ર (યોગેન્દ્ર) કહીઇ. તેહ પુરુષતણઉ ભાવ કૃતસ્થિતિ ઘતિ (ગતિ?) [કૃતસ્થિ તિઘતિ (ત્રિગ્રુપ્તિ?)] થિકો નિવતઇ. અનઇ જે તીવારઇ ભાવ પરબ્રહ્મસ્વરૂપિ વત્તઇ તે તીવારઇ મૂક્તિતણું કલ ઉપાર્જિઇ. જિ કાંઇ જગમાહિ મનિ વચનિ કાયા કરીનઇ કોજઇ તેહ કર્મ્મ કહીઇ. અનઇ જે તીવારઇ મન વચન કાયા કરીનઇ આત્માતણી સ્થિતિઇ રહીનઇ ત્રિણિઇ ગ્રુપતિ (ત્રિગ્રુપ્તિ) સંવરીનઇ આત્મા આરાધીઇ તે તીવારઇ મુક્તિતણું કલ ઊપાર્જિઇ. ॥ ૭૦ ॥

અનુવાદ: તે યોગીએ પરબ્રહ્મમાં તિરોધાન કર્યું છે. (આવી રીતે) પરબ્રહ્મમાં ગયેલો ભાવ મુક્તિરૂપી કલ આપનારો અને છે. || ૭૦ ||

### सोमसूर्यद्वयातीतं वायुसंचारवर्जितं । संकेलपवर्जितं चित्तं पॅरं ब्रह्म निगद्यते ॥ ७१ ॥ ँ

અર્થ : યદાકાલિ સૂર્યનાડિ અનઇ ચંદ્રનાડિ એહ બિન્હિ નાડિ થિકી પવનરહિત થાઇ, અતીત દૂધ, ઇદ્રી પાચક તૃષ્ણી કલ્પનારહિત એકચિત્ત થાઇ; तदाકાલિ પરધ્યક્ષસ્વરૂપ દેષઇ. ઇમ જાણીનઇ રાગદ્દેષ નિવૃત્તઇ. તદાકાલિ મન પવન થિર થાઇ. ॥ ७३ ॥

અનુવાદ : ચંદ્ર (નાડી) અને સૂર્ય (નાડી)—એ બન્નેથી દૂર થયેલ, વાયુસંચારથી વર્જિત અને (સર્વ પ્રકારના) સંકલ્પ (વિકલ્પ)થી રહિત એેલું ચિત્ત પરખ્રદ્મસ્વરૂપ કહેવાય છે. ॥ ૭૧॥

१ कृतस्तेनिस्थिरोभाव V, कृतस्तेन स्थिरोभाव S, A. २ व्या श्लोक्को V भां ॥ ६६ ॥ नंथर छे व्यने S भां तथा A भां ॥ ६८॥ नंथर छे.

३ संकल्परहितं V. ४ परब्रह्म V, S, A. ५ आ श्लोडनो V मां ॥ ५७ ॥ अने S मां तथा A मां ॥ ५६ ॥ नंशर छे.

#### યો ગપ્રદીપ

### पुँरब्रह्मैव सद्ज्ञेयं सिद्धयर्थे विबुधैः सदा । स्वप्नार्थः कथितः प्रांज्ञ योगयुक्तया तैवाग्रतः ॥ ७२ ॥ ै

અર્થ : જેહ પુરુષ ધ્રહ્મત્તાનતણઉ જાણ દૂધ તેણુંઇ સદાઇ ઇમ જાણિવઉ જે પરધ્રહ્મત્તાન કહીઇ તેહ સિહ્ધપદતણઉ અર્થ જાણીનઇ જેહ તત્ત્વન્ન દૂધ તેહ સદાઇ ધ્રહ્મનિ આરાધિવૂં. એહવી યોગયુક્તિતણઉ (જ)વ ગતિ જાણુંઇ તઉ ધ્રહ્મત્તાની કહીઇ ॥ હર ॥

અનુવાદ: માટે ડાહ્યા માણુસોએ સિદ્ધિને અર્થે તે પર-પ્રદ્માને જ સદા જાણુવું. હે પ્રાજ્ઞ! (આ રીતે તારા હિત માટે) યોગયુક્તિથી તારી સમક્ષ સ્વપ્નનો અર્થ કહ્યો છે. || ૭૨ ||

### र्न किंचिचित्रयेचितमुन्मनीभावैसंगतं । निराकारं महासुक्ष्मं महाध्यानं तदुच्यते ॥७३॥<sup>८</sup>

અર્થ : જેહ પુરુષ આત્મત્તાનતણ જી જાણ દ્રુઇ તેણુઇ પુરુષિઇ કિંચિતમાત્ર કાંઇ આત્મા થિકૂં અનેરૂં ન ચીતિવિવૃં. (આત્મા સિવાય બીજું કંઇ ન ચિંતવવૃં.) જે તીવારઇ પૂછિ (ત્યારપછી ?) જે નિરાકાર, મહાશ્રૂક્ષ્મ (મહાસદ્ભમ) શ્રૂંનિપદ (શ્રન્યપદ) તેણુઇ પુદ્રચઇ એહ મહાધ્યાન કહીઇ. ઇમ જાણીનઇ પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અહે ત્રિષ્ઠિ (ત્રણે) ધ્યાન નિવૃત્તીવીનઇ રૂપાતીત ધ્યાન ધ્યાઇઇ. (એમ જાણીને પિંડસ્થ, પદસ્થ અને રૂપસ્થ—એ ત્રણે ધ્યાનથી નિવૃત્તિ મેળવી માત્ર રૂપાતીત ધ્યાન ધાવવૃં.) તેહનઇ તદાકાલિ મહાસદ્ભમ ધ્યાન જાણુવૃં. ॥ ૭૩ ॥

१ परब्रह्म च तं शेयं तां शेयं सिद्धव्यर्थ बध्यते। V. परब्राह्मिवतशेयं S, A. २ स्वप्नार्थं V. ३ मवार्यन A. ४ प्राशः S, A. ५ व्या श्लोडनो V भां॥ ६८॥ व्या े S भां तथा A भां॥ ७०॥ नंभर छे.

६ न किंचिचिंतयचित्ते S, A. ७ संगतिं V. ८ आ श्लोक्तो V मां ॥ इदा। अने S मां तथा A मां ॥ ७९ ॥ नंभर छे.

અતુવાદ: ઉન્મનીભાવને પામેલું ચિત્ત (બીજું) કંઈ જ ચિતવતું નથી. તેને (ઉત્કૃષ્ટ પરિસ્થિતિને—ઉન્મનીભાવને) નિરાકાર, મહાસૂક્ષ્મ મહાધ્યાન કહેવામાં આવે છે. ॥ ૭૩ ॥

### पिंडपदरूपमेदाः शुक्रध्यानस्य ये पुरा । उक्तास्तस्यैव रोहार्थे प्रासादे पदिकं यथा ॥ ७४ ॥ ै

અર્થ : પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ એહ ત્રિષ્ટિહ ભેદ જૂજૂઆ જાણિવા. એહ ત્રિષ્ટિહ ધ્યાન સુભ અર્થ તણા ધ્યાન કહીઇ. એહ ત્રિષ્ટિહ ધ્યાન નિવ્રતીનઇ જે તીવારઇ રૂપાતીત ધ્યાન એક તત્ત્વપણઇ આરાધીઇ તેહ મુક્તિતણું હેતુ જાણિવઉં. ॥ ૭૪ ॥

અનુવાદ: જેમ મહેલ ઉપર ચઢવા માટે પગથિયાં (સોપાન) હોય તેમ અગાઉ કહેલા પિંડસ્થ, પદસ્થ અને રૂપસ્થ– શુક્લધ્યાનના એ (ત્રણુ) ભેદો આ (રૂપાતીત ધ્યાનને)જ પહોંચવા માટેનાં પગથિયાં છે. || ૭૪ ||

### कीदशोऽस्मि क गंतास्मि किं करोमि स्मरामि किं। इति योगी न जानाति कँयलीनो निरंजने॥ ७५॥

અર્થ : જેહ યોગીશ્વર લઇલીન થાઇ તે તીવારઇ તેહ નિરંજનપણઇ. એત્યેવિમાદિક વસ્તુ ન જાણઇ. તેહ કેહી કહીઇ વસ્તુ (વસ્ત્ર ?) કહીઇ. લોચનિ

१  $\cdot$  श्रुमध्यानस्य (ग्रुमध्यानस्य)  $\mathbf{V}$ . २ पदिकार्यका  $\mathbf{V}$ . ३ આ શ્લોકનો  $\mathbf{V}$  માં  $\| \mathbf{s} \circ \|$  નંખર છે, જે ભૂલથી  $\| \mathbf{s} \circ \|$  ને ખદલે લખાયેલો છે; કારણ કે તેની આગળ  $\| \mathbf{s} \circ \|$  થી  $\| \mathbf{s} \in \|$  શ્લોકો આવી ગયા છે. આ અને આ પછીના ખધા શ્લોકોમાં આથી બીજા ૧૦ નંખરોની ભૂલ થઈ છે. આ શ્લોકનો  $\mathbf{S}$  માં તથા  $\mathbf{A}$  માં  $\| \mathbf{s} \circ \|$  નંખર છે.

જ लये लीनो S, H, A, B. ५ આ શ્લોકનો V માં ॥ ૧૧ ॥ નંખર છે, જે ભૂવળા ॥ ૭૧ ॥ ને ખદલે લખાયેલો છે. S માં તથા A માં ॥ ७૩ ॥ નંખર છે.

કરી પદાર્થ એકઇ ન દેષઇ. જાતઉ અનઇ આવતઉ તેહ ન જાણઇ. ઇમ ન જાણું જે સર્ય ઊગઇતઉ અનઇ આથિમતઉ ન જાણઇ. એત્યેવમાદિક (ઇત્યેવમાદિક ?) ન જાણઇ. જે તીવારઇ કિમ કરીઇ ઇમ ન જાણઇ જે યોગીશ્વર લઇલીન થિઇનઇ નિરંજનપણઉ ત્રત્તઇ.॥ ७૫॥

અનુવાદ: નિરંજનમાં લયલીન થયેલો યોગી—'હું કેવો છું', 'કયાં જવાનો છું', 'શું કરું છું', 'શું સ્મરું છું'—એ કાંઈ જાણતો નથી. || ૭૫ ||

# आच्छादिते ज्ञाननेत्रे विषयैः पटलोपमैः । ध्यानं सिद्धिपुरीद्वारं नैव पश्यंति जंतवः ॥ ७६ ॥ ै

અર્થ : જેહ અનેક જંતું પ્રાણી કહીઇ, અનઇ જેહ પાંચઇ ઇંદ્રીતણા અભિલાષી પુરુષ છઇ, અનઇ તેહ સિહિપુરીતણું દ્વાર નથી દેષતા તેહ કેહિઇ કારણિ કરી. એહ કારણિ કરી પાંચવિધિ વિષઇરપીએ પટલિ કરી ત્રાનલોચન ઢાંડી મુક્યાં છઇ તીણુંઇ કરીનઇ સિહિપુરીનું દ્વાર નથી દેષતઉ. ઇમ જાણીનઇ પાંચઇ ઇંદ્રીયતણાં દ્વાર રૂંધિઇ તેહ સિહપુરી દ્વાર દેષિ ॥ છ૬ ॥

અનુવાદ: જ્યારે વિષયોરૂપ પડળોથી જ્ઞાનરૂપી નેત્ર ઢંકાઈ ગયેલ હોય ત્યારે ધ્યાનરૂપી સિદ્ધિપુરીના દ્વારને પ્રાણીઓ જોઇ જ શકતા નથી. ॥ ७६ ॥

### ँपंचभिश्चंचलैरिष्ट-पृथक्विषयनामभिः । ॲनिरुद्धैरिंद्रियाद्यैर्ध्यानी व्यावर्त्तते मनः ॥ ७७ ॥°

१ विषये पटलोपमे V. २ ध्यानसिद्धपुरीद्वारं V. ३ આ શ્લોકનો V માં ॥ ૬૨ ॥ નંખર છે, જે ભૂલથા ॥ ७૨ ॥ ને બદલે લખાયો છે. S માં ॥ ७४ ॥ તથા A માં ॥ ७४ ॥ (७३ %) નંખર છે.

४ पंचिमश्चंचलो(लै ?) दृष्टि प्रग्विषयमात्मनि V. ५ अनिरंद्धै० B. ६ ध्यातु V. ध्यानात्व्यावत्ततेमनः A. ७ आ श्लोक्षनो V मां ॥ ६३॥ नंभर छे, के भूलशी ॥ ७३॥ ने भदले लाभायो छे. S मां तथा A मां ॥ ७५॥ नंभर छे.

અર્થ : ઇત્યેવિમાદિક (ઇત્યેવમાદિક) પાંચ ઇંદ્રીય મહા ચંચલ દીસઇ છઇ; પણિ પથક ર (પ્રથક્ પ્રથક્) ઇંદ્રીતણા વ્યાપાર જૂજૂઆ વત્તઇ છઇ. અનઇ એહવાં ઇંદ્રીય ચપલ જાણીનઇ રૂંધીઇ નહીઇ. ઇંદ્રીય અણ્રરૂંધ્યેઇ આત્મધ્યાન કરવા વાંછઇ પણિ તેહતણૂ મન સ્થિર ન થાઇ. અનઇ જઉ મન થિર ન થાઇ તઉ આત્મધ્યાન પ્રમાણ ન થાઇ. જો લગઇ મન વત્તઇ તાં લગઇ આત્મસ્વરૂપિ ન રહિવાઇ. ઇમ જાણીનઇ પહિલૂં પાંચઇ ઇંદ્રીતણુઉ સંવર કરિવઉ. તઉ ધ્યાન પ્રમાણ થાઇ. ॥ છછ ॥

અનુવાદ: ભિન્ન ભિન્ન વિષયોને પૃથક્રીતે ઇષ્ટ તેમજ (અત્યંત) ચંચળ એવી બેકાબૂ પાંચ ઇંદ્રિઓ વગેરેમાંથી ધ્યાની (પોતાનું) મન પાછું ખેંચી લે છે. ॥ ૭૭॥

# शमं नीतेषु तेष्वत्र कषायेष्विद्वियेष्विप । ध्यानस्थैर्यकृते चित्तं कार्यं संकल्पवर्जितं ॥ ७८ ॥

અર્થ : ચ્યારિ કષાઇ અનઇ પાંચઇ ઇડી એહતણા વ્યાપાર નિવ્રત્તા-વીનઇ શમઇ માર્ત્રિ રષેઇ (શમતાના માર્ગમાં રોકવા). તેહ કિશિ કારણિ કરી—એહિ કારણિ કરી જેહ આપણું ચિત્ત સ્થિર કરવાતણઇ અર્થિ કષાઇ ચ્યારિઇ ઇડી પાંચઇ પવિશ કરવ્યં (?). અનઇ ઇડીતણા અલિલાય ત્રિવિધિ ર (ત્રિવિધે ત્રિવિધે) કલ્પના વર્જિવી. તઉ એણીપરિ ચિત્ત થિર થાઇ. 11 છ ૮ 11

અનુવાદ: અહીં તે (ચાર) કષાયો અને (પાંચ) ઇંદ્રિયોનો ઉપશમ કર્યા પછી પણ ધ્યાનની સ્થિરતા માટે (યોગીએ) ચિત્તને (સર્વ પ્રકારના) સંકલ્પથી વર્જિત કરવું ॥ ૭૮ ॥

१ संकल्पनात् V. २ આ શ્લોકનો V માં ॥ ૬४॥ નંબર છે, જે ભૂલથી ॥ ७४॥ ને બદલે લખાયો છે. S માં તથા A માં ॥ ७६॥ નંબર છે.

#### ચોગ પ્રદીપ

### र्ध्यानं मनःसमायुक्तं मनस्तत्र चलाचलं । वैद्यं येन कृतं तैस्य भवेद्वद्यं जगत्त्रयं ॥ ७९ ॥

અર્થ : યદાકાલિ આપણું મન આત્મામાહિં શમાવીનઇ રાષીઇ તદાકાલિ ધ્યાન કહીઇ. ઇમ મન શિમાવીનઇ રાષીઇ. તેહ કિસિઇ કારણિ કરી—જેહ મન ચંચલ છઇ ઇમ જાણીનઇ એક મન વસિ કીજઇ. જેણઇ મન વસિ ક્રીધું તેણઇ ત્રિભોવન વસિ ક્રીધું. ॥ ૭૯ ॥

અનુવાદ: ધ્યાન મન સાથે સંબંધિત છે (અર્થાત્ ધ્યાનની સક્ળતાનો આધાર મનની સ્થિરતા ઉપર છે); (પરંતુ) મન (અતીવ) ચંચળ છે. જેણે (આવા ચંચળ) મનને વશ કર્યું છે તેણે ત્રણે જગત વશ કર્યા છે. || ૭૯ ||

# यत्छुभं केर्मकर्तृत्वं तत्कुर्यान्मनसा सह । मनस्तुत्वं फलं यस्मात् शून्ये शून्यं भवेत्पुनः ॥ ८० ॥

અર્થ : જેહ કમ્મે કર્ત્તવ્યતણા સમોહ છઇ તેહ જદાકાલિ (યદાકાલિ) મન સ્થિર ક્યોજઇ તદાકાલિ તેહ કમ્મે સઘલ્ઇ જઉ ષેપ્પં ન દૂઇ તાં લગઇ સ્વલિપ્ત કલ મનતણું દૂઇ. (તે સઘળાં કર્મ જયાંસુધી ક્ષય ન પામે ત્યાં સુધી મનનાં તેની સાથે વળગેલ કળ મળે છે.) સો (?) ષિણમાત્ર (ક્ષણમાત્ર) મન શ્રૂન્યિ (શ્રન્યમાં) ષિણમાત્ર અશ્રૂનિ પદિ જાઇ તેહ કારણિ સદાઇ અબ્યાસ મન સ્થિર થાવાનઉ કરિવઉ. ॥ ૮૦॥

१ ध्यानंमनस्वमायातं V. २ तस्य वश्यं जगत्रयं V. ३ वश्य येन क्रितं (कृतं) चित्तं V. ४ आ श्लोक्नो V मां ॥ ६५॥ नंभर छे, के लूलशी ॥ ७५॥ नंभर छे. S मां तथा A मां ॥ ७७॥ नंभर छे.

५ कर्मिकर्तव्यं V. ६ मवेतन्वा V. ७ આ શ્લોકનો V માં 115511 નંભર છે, જે ભૂલથા 119511 ને બદલે લખાયો છે. S માં તથા A માં 119211 નંભર છે.

અનુવાદ: જે કાંઇ શુભ કાર્ય કરવાનું હોય તે મનથી (અર્શાત્ તે કાર્યમાં જ મનને સ્થિર કરીને) કરવું જોઇએ; (કારણ કે) જેવું મન એવું ફળ મળે છે. (અર્થાત્ મનમાં જે કાંઈ નિશ્ચિત કર્યું હોય તે ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.) અને (જો મન) શૂન્ય થાય તો (ફળ પણ) શૂન્ય થાય છે. || ૮૦ ||

# हताभ्यासो यथा धन्वी लक्ष्यं विध्यति तन्मनाः । एकचित्तस्तथा योगी वांछितं कर्म साधयेत् ॥ ८१ ॥ ै

અર્થ : જે યોગીશ્વર પુરુષ દૂઇ તેહ આપણું એકચિત્ત આત્માની સ્થિતિ કરઇ. યથા ધનવંત ધન મેલીનઇ એકઠેઉ લિલ કોડ લગઇ મેલઇ તિમ યોગીપુરુષ દૂઇ તેહ સદાઇ મન એકઠૂં કરવાન® અભ્યાસ કરઇ. જિહાં મોહતણાં સ્થાનક છઇ તિહાં થિકી મન વિછોડીનઇ એકઠૂં કરીનઇ આત્માની સ્થિતિ રાષઇ. જિમ ક્રિપણ (કૃપણ) પુરુષ દૂઇ અનઇ ધન એકઠેઉં કરવાની છુધિ કરઇ ત્યમ યોગીશ્વર પુરુષ મન એકઠેઉં કરવાની છુધિ દૂઇ ઇમ જાણીનઇ મન છપીઇ. ॥ ૮૧॥

અનુવાદ : જેવી રીતે (અમુક લક્ષ્યમાં) તન્મય ખનેલો ધનુર્ધારી અભ્યાસ કરવાથી (નિશ્ચિત કરેલ તે) લક્ષ્ય વિંધે છે તેવી રીતે એકચિત્ત ખનેલો યોગી ઇચ્છિત કર્મને સાધે છે. ॥ ૮૧ ॥

तैस्माद्प्युत्तमं सारं पवित्रं कर्मनाशनं । सर्वधर्मोत्तरं चित्तं कार्यं शमरसात्मकं ॥ ८२ ॥

ર આ શ્લોકનો V માં || ૬૭ || નંખર છે, જે ભૂલથી || ૭૭ || ને ખદલે લખાયો છે. S માં તથા A માં || ૭૬ || નંખર છે.

અર્થ : જેહ મન શમરસ કીહવઉ છઇ—મહા પવિત્રપણ કમ્મેતણઉ માસ કુપ્રાપ્ત છઇ. વલી સમરસ કિહિવઉ છઇ—મહા પવિત્રપણઇ કમ્મેતણઉ નાસિ કરઇ. વલી સમરસ કેહવઉ કહીઇ—સર્વ્વ ધર્મ્મ થિકા અધિક છઇ. એહવઉ મનતા સમરસ જાણીનઇ આત્માતા મન શમરસ સદાઇ કરિવઉ. ॥ ८२॥

અનુવાદ: તેથી ઉત્તમ સારરૂપ, પવિત્ર, કર્મવિનાશક અને સર્વ ધર્મથી અધિક એવા ચિત્તને શમરસમય કરતું. (અર્થાત્ સમરસીભાવવાળું કરતું.) ॥ ८२॥

# जन्मलक्षेत्रेतिरुप्रैर्यन्नैव क्षीयते कचित्। मनः शमरसे मैग्नं तत्कर्म क्षेपयेत् क्षणात्॥ ८३॥ ै

અર્થ : કો એક લાષ (લાખ) જન્મ લગઇ અનેક વૃત મહા ઉત્ર આચરઇ, પણિ તેણિ આપણાં કમ્મે તેત્તલ્યાં ક્ષપી ન સકઇ જેત્તલાં મનત્ત્વણ સમરસિ લાગીનઇ લાગીનઇ કમ્મે ષેપવઇ. તેતલઇ લાષ જન્મ વૃત આચરીનઇ કમ્મે ષેપવી ન સકઇ જેતલઇ મન સમરસ લાગીનઇ રાગદ્રેષ રહિત થઇનઇ એક ષિણુમાત્ર માહિ (ક્ષણુમાત્રમાં) કમ્મે ષેપવઇ. ઇમજાણીનઇ રાગદ્રેષ જીપીઇ (રાગદ્રેષથી જંપવું). !! ૮૩ !!

અનુવાદ: લાખો જન્મસુધી ઉગ્ર વર્તો આચરવા છતાં પણ જે કર્મોનો કહી ક્ષય ન થાય તે (કર્મોને) શમરસમાં નિમગ્ન થયેલું મન (અર્થાત્ સમરસીભાવને પામેલું મન) એક ક્ષણમાં ખપાવી નાખે છે. ॥ ૮૩ ॥

१ लग्नं V. २ क्षयेत् A. ३ આ શ્લોકનો V માં  $11 \, \varsigma \, \varepsilon \, ||$  નંબર છે, જે ભૂલથી  $11 \, \varsigma \, \varepsilon \, ||$  નેબર છે. S માં તથા A માં  $11 \, \varsigma \, \varepsilon \, ||$  નંબર છે.

### सर्वारंभपरित्यागात् चिंत्ते समरसंगते । सा सिद्धिः स्यात्सतां या नो सर्वतीर्थावगाहने ॥ ८४ ॥

અર્થ : જે તીવારાઇ ચિત્તનઇ વિષધ સમરસિ પુદ્રચઇ તે તીવારઇ સર્વ્વ આરંભતાલુ ત્યાગ દૂઇ. અનઇ જે તીવારાઇ સર્વ આરંભતાલુઉ ત્યાગ કરઇ તે તીવારાઇ ચિત સમરસિ પુદ્રચઇ. અનઇ જે તીવારાઇ ચિત સમરસિ પુદ્રચઇ. અનઇ જે તીવારાઇ ચિત સમરસિ પુહ્લ્વઇ તે તીવારાઇ સર્વ આરંભતાલુઉ ત્યાગ દૂઇ. જદાકાલિ (યદાકાલિ) એહવઇ સંવરિ પુહ્ચઇ તદાકાલિ સ્વાશ્વતૂ (શાશ્વત) સિધિપદતાલું ફલ પ્રાપ્ત દૂઇ તેહાલું સર્વ તીર્થ અવગાહિઉ. ઇમ જાલ્યુનિઇ આરંભતાલુઉ ત્યાગ કરિવઉ. ॥ ૮૪॥

અનુવાદ: સર્વ આરંભનો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવાથી જ્યારે ચિત્ત સમરસીભાવને પામે ત્યારે સજ્જનોને જે સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે તે સર્વ તીર્થોનું અવગાહન કરવા છતાં પ્રાપ્ત થતી નથી. || ૮૪ ||

### विद्यमाने परे मूढा योगे र्रोमरसात्मके । योगं योगं प्रकुर्वाणाः संभ्राम्यंति दिशोदिशं ॥ ८५ ॥ँ

અર્થ : જેહ આત્માતણું સમરસ છાંડીનઇ અનેર પૂછઇ (બીજું પૂછે) તેહ મૂઢ પુરુષ યોગયોગ કરતા દિસોદિસિ ભ્રમણ કરઇ; પણિ તેહ મૃઢ ઇમ ન

१ चित्तेऽत्रामरसंगते H, J; चित्ते शमरसंगते S, A, B. २ सा श्रुद्धिः (शुद्धिः—सिद्धिः !) स्यास्वतं (शाश्वतं) प्राप्तं सर्वतीर्थावगाहने । V. ३ आ श्रुद्धोः । प्रभा ।। ७० ॥ नंभर छे, के भूषधाः ॥ ८० ॥ ने भरवे सभायो छे. आ श्रुद्धोः ने प्रभा विषये में ॥ ८२ ॥ नंभर छे.

४ योगे समरसात्मके S, A, B; जोगे समरसात्मके V. ५ प्रकुर्वाणां V, प्रकुर्वाणां S, प्रकुर्वाणां B. ६ संग्रमंति दिसोदिसं V. संग्राम्यति दिसोदिशं S, A, B. ७ व्या श्लोक्ष्तो V मां ॥ ७१ ॥ नंभर छे, के बूल्यो ॥ ८१ ॥ ने भद्दे लभायो छे. S मां तथा A मां ॥ ८३ ॥ नंभर छे.

જાણુંઇ જેહ યોગ તેહનુંઇ જેહ આપણુંઉ આતમાં રાગદ્વેષ રહિત થઇનુઇ સમરસિ ત્રતઇ. એહ યોગ પ્રતિઇ ન જાણુંઇ અનુઇ દિસોદિસિ ભ્રમણ કરઇ. ઇમ જાણીનુઇ આપણુંઉ આતમાં સમરસિ રહીઇ તેહ યોગ કહીઇ.॥ ૮૫॥

અનુવાદ: શમરસાત્મક યોગ વિદ્યમાન હોવા છતાં (અર્થાત્ સમરસીભાવરૂપી યોગ પ્રાપ્ત કરી શકાય એમ હોવા છતાં) મૂર્ખ લોકો બીજા (યોગની શોધમાં) 'યોગ'–'યોગ' કરતા દિશોદિશ (ચારેબાજુ) ભમ્યા કરે છે. || ૮૫ ||

### तावद्वर्णविशेषोऽस्ति यावद्व्रह्म न विंद्ति । संप्राप्ता परमं ब्रह्म सर्वे वर्णा द्विजातयः ॥ ८६ ॥

અર્થ : જાં લગઇ બ્રહ્મવિદ્યા નથી જાણી તાં લગઇ વર્ણાવર્ણતણુઉ વિસેષ જૂજૂઉ દેષીઇ છઇ. અનઇ જેતલઇ બ્રહ્મત્તાન સંપ્રસપ્પયો તેતલઇ સર્વ્ય વર્ણાવર્ણ જાતિ તણા અધિકાર વિચાર જાણિવા. II ૮૬ II

અનુવાદ: જયાંસુધી પ્રહ્મ(તત્ત્વ)ની પ્રાપ્તિ નથી થઇ ત્યાંસુધી (પ્રાહ્મણ આદિની) વર્ણવિશેષતા છે; પરંતુ પરમ પ્રદ્ભાની પ્રાપ્તિ થતાં બધા જ વર્ણો પ્રાહ્મણ બની જાય છે. (અર્થાત્ વર્ણ– જાતિ વગેરે ભેદભાવ રહેતા નથી.) || ૮૬ ||

# र्धर्ममार्गा घनाः संति दर्शनानां विमेदतः। मोर्झार्थे समतां याति समुद्रं सरितो यथा ॥ ८७ ॥ ै

१ यावद्ब्रहां B. २ આ શ્લોકનો V માં ॥ ७२ ॥ નંબર છે, જે ભૂલથી ॥ ૮૨ ॥ ને બદલે લખાયો છે. S માં તથા A માં ॥ ૮૪ ॥ નંબર છે.

३ धर्म्ममार्ग्रध्यानाशतिदर्शज्ञानं विमेदत । V. धर्म्ममार्ग्रा घनास्संति S, A, B. ४ मोक्षार्थो शमतां याति समुद्रः सरितोर्यथा । V. सरिता यथा B. ६ आ १ को ६ ने V मां ॥ ७३ ॥ नं भर हे, के ॥ ८३ ॥ ने भर के लेभा ८४ ॥ नंभर व्या ८४ ॥ नंभर व्

અર્થ : ષટદર્શન જ્જૂ ઉ ધર્મ્મ ઉપદેશ (ધર્મોપદેશ) દેષાડઇ છઇ, જૂજૂઆ માર્ત્ર દેષાડઇ છઇ, પ્રરૂપઇ છઇ; પણિ અનેક વિભેદ કરીનઇ, આપણા સ્વાર્થતાલું હેતુ કરીનઇ, માર્ત્ર જૂજૂઆ દેષાડઇ છઇ; પ્રવત્તઇ. જેલ મોક્ષતાલુઉ અર્થી દૂઇ તેલ એક સમાર્ત્ર (સન્માર્ગ) આચરઇ. તેલ સમઉ માર્ત્રતાલુઉ આચરણહાર મુક્તિપદ પાંમઇ. જિવા નદીતાણા પ્રવાલ અનેકપરિ સમાવિલઇ પણિ તેલ નદીતાણી ઠામિ મહાસમુદ્રિ પ્રસંગિ ગયા પૂઠિ વાંકા વિસમા જતા રહિઇ તિમ ષટદર્શનતાણા માર્ત્ર છાંડીનઇ સમિ માત્રિ પુદ્રચઇ તે તીવારાઇ મુક્તિપદિ પદ્રચઇ. ઇમ જાણીનઇ એક સમમાર્ત્ર જીવદયામઇ આચરીઇ. ॥ ૮૭ ॥

અનુવાદ: દર્શનોના વિભેદોને કારણે ધર્મમાર્ગો ઘણા છે, (પરંતુ અંતે તો) સમુદ્રમાં જેમ (અનેક) નદીઓ મળી જાય છે તેમ મોક્ષ માટે તે બધા સમાન થઈ જાય છે (અર્થાત્ બધા ધર્મમાર્ગ મોક્ષમાં મળી જાય છે.) || ૮૭ ||

### गवामनेकवर्णानामेकवर्णं यथा पयः । षट्दर्शनमार्गाणां मोक्षमार्गस्तथा मैतः ॥ ८८ ॥ ै

અર્થ : યથા ગાઇ અનેક વર્ણિ કાલી પીલી રાતી ધુલી નીલી ઇત્યેવાદિક વર્ણિ હ્રુઇ, પણિ તેહતાનું દૂધ એક જિ વર્ણિ શ્વેતવિણ જિ દૂઇ તેમ પટદર્શનતાના માર્ત્ર જૂજ્ઓ દૂઇ પણિ મોક્ષમાર્ત્ર સમુજ (સમુદ્ર ?) પણિ હ્રુઇ. ઇમ જાણીનઇ મોક્ષમાર્ત્રતાના લાંછનહાર સર્વ જીવ અજીવ દયામદ સમમાર્ત્ર આચરઇ. ॥ ८८॥

અનુવાદ: ગાયો અનેક રંગની હોવા છતાં (તે બધીનું) દૂધ એક જ રંગનું (અર્થાત્ શ્વેત રંગનું) હોય છે તેવી રીતે છ

१ समः S, A. सम V. २ આ શ્લોકનો V માં 11 ७४ ॥ નંબર છે, જે ભૂલથા ॥ ८४ ॥ ने ખદલે લખાયો છે. S માં તથા A માં ॥ ८६ ॥ નંબર છે.

દર્શનના માર્ગો (ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં) તે બધાનો મોક્ષમાર્ગ એક જ માનવામાં આવ્યો છે. || ૮૮ ||

# थंसंकल्पकल्पनामुक्तं रागद्वेषविवर्जितं । सदानंदलये लीनं मनः समरसं स्मृतं ॥ ८९ ॥

અર્થ : જદાકાલિ (યદાકાલિ) આત્માત્રણું મન સમરસિ કરવા વાંછઇ તદાકાલિ ઇંદ્રીતણી કલપના અનઇ વિકલપના થિકી મુક્ત દૂઇ. તે તીવારઇ આત્માત્રણું મન સમરસિ આવઇ. અનઇ જદાકાલિ રાગદ્રેષ વિવર્જિત દૂઇ તે તીવારઇ આનંદમઇ આત્મા લીન થાઇ. જદાકાલિ આત્મા લિઇલીન થાઇ તે તીવારઇ મન સમરસિ થાઇ. ઇમ જાણીનઇ સદાઇ રાગદ્રેષ રહિતપણઇ વ્રતઇ. ॥ ૮૯॥

અનુવાદ: (સર્વ પ્રકારના) સંકલ્પ અને વિકલ્પથી સુક્ત, રાગદ્વેષથી રહિત અને હંમેશાં આનંદમાં લયલીન એવા મનને સમરસ કહેવામાં આવ્યું છે. (અર્થાત્ મનની એવી ઉત્કૃષ્ટ અવસ્થાને સમરસીભાવ કહેવામાં આવે છે.) || ૮૯ ||

# अतीतं च भविष्यच यन्न शोचति मानसं । तं सामायिकमित्याहुर्निर्वातस्थानदीपवत् ॥ ९० ॥ ै

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

१ संकल्पविकल्पनामुक्तं J, संकल्पकल्पनामुक्तं V. संकल्पनाकल्पनामुक्तं B. २ रागद्वेषविवर्जित V. ३ समरस B. ४ આ श्लोक्तो V भां ॥ ७५॥ नंभर छे, के लूलश्री ॥ ८५॥ ने भदले लभायेल छे. S भां तथा A भां ॥ ८७॥ नंभर छे.

५ तत्सामायिक...A. ६ આ શ્લોક તેમજ તેનો અર્થ (ભાલાવખોધ) V માં નથી. શ્લોક મા ૯૦ માં થી શ્લો. મા ૧૩૬ માં V માં નથી. ત્યારપછી શ્લો. મા ૧૩૭ માં, મા ૧૩૯ માં અને મા ૧૩૯ માં અમે ત્રણ શ્લોક અર્ધ (ભાલાવખોધ) સાથે છે અને તેના નંખરો અનુક્રમેં V માં મા ૭૬ માં, મા ૭૭ માં અને મા ૭૮ માં છે, જે ભૂલથા મા ૮૬ માં, મા ૮૭ માં અને મા ૮૮ માં મા ૧૪૦ માં થી મા ૧૪૩ માં સ્લોકો કે તેનો અર્થ નથી. આ શ્લોકનો S માં તથા A માં નંખર મા ૮૮ માં છે.

અનુવાદ: નિર્વાતપ્રદેશમાં (પવન વિનાના સ્થાનમાં) રહેલા દીપકની જેમ (સ્થિર થયેલું) મન ભૂત કે ભવિષ્યનો વિચાર કરતું નથી તે (ઉત્કૃષ્ટ પરિસ્થિત) સામાચિક છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે. ॥ ૯૦ ॥

# निःसंगं यन्निराभासं निराकारं निराश्रयं । पुण्यपापविनिर्मुक्तं मनः सामायिकं स्मृतं ॥ ९१ ॥

અનુવાદ: સંગ (સંસર્ગ) વિહીન, નિરાભાસ, નિરાકાર, નિરાશ્રય અને પુષ્યપાપથી નિર્મુક્ત એવા મનને સામાયિક કહેવામાં આવ્યું છે. || ૯૧ ||

# गते शोको न यस्यास्ति न च हर्षः समागते । देात्रुमित्रसमचित्तं सामायिकमिहोच्यते ॥९२॥³

અનુવાદ: ગયેલાનો જેને શોક નથી અને પ્રાપ્તનો જેને હર્ષ નથી તેમજ શત્રુ અને મિત્ર (એ બન્ને) પ્રત્યે જેનું ચિત્ત એકસરખું છે (અર્થાત્ બન્ને પ્રતિ સમદષ્ટિ છે) તેને અહીં (આ જગતમાં) સામાચિક કહેવાય છે. !! ૯૨ !!

### यत्प्रसर्पति लोकेऽस्मिन् शास्त्रे कुकविभिः कृतं। अविद्या सा विनिर्दिष्टा समताभ्रमकारणं॥९३॥ ध

१ આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. આ શ્લોકનો S માં તથા A માં ॥ ૮૯ ॥ નંખર છે.

२ शत्रुमित्रसमं चित्तं S, A. ३ आश्वोक के तेनो अर्थ V भां नधी. S भां तथा A भां ॥ ६० ॥ नंभर छे.

४ शास्त्रं S, A. ५ वा H, J. ६ આ શ્લોક કેતેનો અર્થ V માં નથી. આ શ્લોકનો S માં તથા A માં ॥ ૯૧ ॥ નંબર છે.

અતુવાદ : કુકવિઓના શાસ્ત્રમાં જણાતી જે અવિદા આ લોકમાં પ્રચાર પામી રહી છે તે જ સમતામાં (સમરસીભાવમાં) ભ્રમ પેદા કરવા માટેના∶કારણરૂપ છે. || ૯૩ || ∗

### यथा रात्रौ तमोमूढा नैव पैश्यंति जंतवः । ैनैवेक्षते तथा तत्त्वमविद्यातमसावृत्ताः ॥ ९४ ॥ ै

અનુવાદ: જેવી રીતે અંધકારથી મૂઢ અનેલ પ્રાણીઓ રાત્રિના સમયે કંઇ જ જોઇ શકતાં નથી તેવી રીતે અવિદ્યારૂપ અંધકારથી આવૃત્ત થયેલ (અજ્ઞાનીઓ) તત્ત્વને જોઇ જ શકતા નથી. || ૯૪ ||

# मोहमायामयी दुष्टा साधूनां मोक्षकांक्षिणां । मुक्तिमार्गागेळा नित्यमविद्या निर्मिता भुवि ॥ ९५ ॥ ४

અનુવાદ: (આ) પૃથ્વી પર જે અવિદ્યા નિર્મિત થઈ છે તે મોક્ષના આકાંક્ષી સાધુઓને માટે હમેશાં મોહમાયારૂપ **દુષ્ટ** અને મુક્તિમાર્ગમાં આગળારૂપ + છે. || ૯૫ ||

<sup>\*</sup> પાઠાંતર પ્રમાણે આ રીતે પણ ભાષાંતર થઈ શકે:-

આ લોકમાં કુકવિઓએ રચેલ શાસ્ત્ર અથવા જે (આ) અવિદા પ્રસરી રહેલી જેવામાં આવે છે તે સમતામાં ભ્રમ પેદા કરવાના કારણરૂપ છે. ॥ ૯૩ ॥

१ पश्यति S, A, B. २ नैवेक्षंते S, निवैक्षंते A, नैवेक्षंते B. ३ आ श्લो ક हे तेनो अर्थ V मां नधी. आ श्लो डनो S मां तथा A मां ॥ ६२ ॥ नंभर छे.

૪ આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો નંખર ॥ હતા છે.

<sup>+</sup> ઘરના ખારણાને અંદરથી સજ્જડ રીતે બંધ કરવા માટે લાકડાનો ખાસ ખનાવેલ જે દાંડો રાખવામાં આવે છે તેને 'આગળો 'કહેવામાં આવે છે.

# ्रहित झात्वा बुधैर्नित्यं स्वात्मनो हितवांछया । अविद्या दूरतस्त्याज्या न श्रोतव्या कदाचन ॥९६॥

અનુવાદ: એ પ્રમાણે સમજને ડાહ્યા માણસોએ પોતાના આત્મહિતની ઇચ્છાથી અવિદ્યાનો હંમેશાં દ્વરથી જ ત્યાગ કરવો; ક્દીપણ (તેવી અવિદ્યાની વાત) ન સાંભળવી. ॥ ૯૬ ॥

### सर्वज्ञोक्ता तु सद्विद्या भवविच्छेदकारणं । सैव सेव्या सदा सद्धिर्मोक्षमार्गप्रदायिका ॥ ९७ ॥

અનુવાદ: સર્વજ્ઞ (ભગવંતે) (જે કંઈ) કહ્યું છે તે સદ્વિદ્યા છે (અને તે) સંસારને છેદવાના કારણરૂપ છે. મોક્ષમાર્ગને દેનારી એવી તે જ (વિદ્યાનું) સજજન પુરુષોએ હમેશાં સેવન કરવું જોઇએ. ॥ ૯૭ ॥ \*

### सत्त्वं रजस्तमश्चेति शरीरांतर्गुणत्रयं । रजस्तमश्च संत्यज्य सत्त्वमेकं समाश्रयेत् ॥ ९८ ॥

અનુવાદ: સત્ત્વ, રજસ્ અને તમસ્—એ શરીરની અંદર રહેલા ત્રણુ ગુણો છે. (તેમાંથી) રજસ્ અને તમસ્નો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરીને એકમાત્ર સત્ત્વનો જ આશ્રય લેવો. ॥ ૯૮ ॥

<sup>્</sup>ર રૂપાશ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો નંખરા (૯૪ ) છે.

२ प्रदीपिका (१) J. ३ અન શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો ॥ ૯૫ ॥ નંબર છે.

<sup>\*</sup> આ રીતે પણ અનુવાદ થઈ શકે :--

સર્વજ્ઞએ કહેલી સદ્વિદા ખરેખર ભવવિચ્છેલ માટે કારણરૂપ છે. મોક્ષમાર્ગને પ્રકાશિત કરનાર આ (વિદા)ને જ સત્પુરુષોએ સેવવી જોઇ એ. ॥ ૯७॥

૪ આ શ્લોક કે તેનો અર્ધ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો ॥ ६९॥ નંખર છે.

# सत्त्वं सर्वगुणाधारं सत्त्वं धर्मधुरंधरं । संसारनाशनं सत्त्वं सत्त्वं स्वर्गापवर्गदं ॥ ९९ ॥ ³

અનુવાદ: (કારણુંકે) સત્ત્વ (ગુણુ) સર્વ ગુણુનો આધાર છે, સત્ત્વ ધર્મધુરંધર છે, સત્ત્વ સંસારનો નાશ કરનાર છે અને સત્ત્વ સ્વર્ગ તથા મોક્ષને આપનાર છે. || ૯૯ ||

### निरालंबे निराकारे सदानंदास्पदे शुभे । सतां ध्यानमये सौधे सत्त्वं स्तंभो दढो मतः ॥ १०० ॥

અનુવાદ: નિરાલંબ, નિરાકાર, સદાને માટે આનંદના શુભ સ્થાનરૂપ અને સજ્જનોના ધ્યાનરૂપ મહેલને (ટકાવી રાખવામાં) સત્ત્વને મજબૂત સ્તંભરૂપ માનવામાં આવ્યું છે. || ૧૦૦ ||

### ्यथा वह्निलवेनापि दह्यंते दारुसंचयाः । कर्मेधनानि दह्यंते तथा ध्यानलवेन तु ॥ **१**०१ ॥³

અનુવાદ: જેવી રીતે લાકડાના (ગંજેગંજ) ખડકયા હોય (અને) અગ્નિનો એકમાત્ર તાલુખો (તે સમસ્ત ગંજને એક ક્ષણવારમાં) ભસ્મીભૂત કરી નાખે છે તેવી રીતે કર્મોરૂપ ઇંધનના (ઢગોને) ધ્યાનનો એક અંશમાત્ર (ક્ષણવારમાં) આળી નાખે છે. ॥ ૧૦૧॥

ર આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો નંબર માલ્યા છે.

ર આ શ્લોક કેતેનો અર્થ V માં નથી. આ શ્લોકના S માં તથા A માં ૫૯૮ !! નંબર છે.

ર આ શ્લોક કે તેનો અર્ધ V માં નથી. S માં તથા A માં તેનો નંખર 11 લ્લા છે.

यथा वा मेघसंघाता प्रलीयंतेऽनिलाहताः। शुक्कथ्यानेन कर्माणि क्षीयंते योगिनां तथा॥१०२॥१

અનુવાદ: જેવી રીતે પવનના સ્ત્સવાટથી (સપાટાથી) વાદળોના સમૂહ પ્રલય પામે છે તેવી રીતે યોગીઓના શુક્લ-ધ્યાનથી કર્મો ક્ષય પામે છે. || ૧૦૨ ||

यः सदा स्नाति योगींद्रो ध्यानस्वच्छमहाजले । लक्षमेकं कथं तिष्ठेत् तस्मिन् कर्मरजोमलः ॥ १०३॥

અનુવાદ: જે યોગીન્દ્ર હંમેશાં ધ્યાનરૂપી સ્વચ્છ મહા-જલમાં એક લક્ષ બાંધીને ઊભો રહી સ્નાન કરે તેના (આત્મ-શરીર પર) કર્મરજરૂપી મેલ કેવી રીતે રહે ? (અર્થાત્ ધ્યાનરૂપી નિર્મલ જલમાં કર્મરૂપી મેલ ધોવાઈ જાય છે.) || ૧૦૩ ||

न लगेत्पिक्वनीपत्रे यथा तोयं स्वभावतः । पाषाणो भिद्यते नैव जलमध्ये स्थितो यथा ॥ १०४ ॥ स्फिटिको मलिनो न स्यात् रजसाच्छादितो यथा । न लिप्यते तथा पापैरात्मा सद्ध्यानमाश्रितः ॥ १०५ ॥

અનુવાદ: જેવી રીતે કમળના દલ પર (રેડેલું) પાણી સ્વાભાવિક રીતે જ ટકતું નથી (અર્થાત્ કમલના દલને પાણી સ્વભાવથી જ ભીંજવી શકતું નથી), જેવી રીતે પાણી વચ્ચે

ર આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. S માં તથા A માં તેનો નંબર ાા ૧૦૦ાા છે.

ર આ શ્લોક કે તેનો અર્ધ V માં નથી. S માં તથા A માં તેનો નંખર 11 રુગા છે.

ર આ બન્ને શ્લોકો કે તેમનો અર્થ V માં નથી. S માં તથા A માં તેમના નંબરો અનુક્રમે ॥ ૧૦૨ ॥ અને ॥ ૧૦૩ ॥ છે.

મૂક્યા છતાં પથ્થરને પીગાળી શકાતો નથી (ભેદી શકાતો નથી) અને જેવી રીતે ધૂળથી લાદી દેવામાં આવેલ છતાં સ્ફટિક મલિન થઈ શકતો નથી તેવી રીતે સદ્ધ્યાનને આશ્રયે ગયેલો આત્મા પાપોથી (સહજ રીતે) લેપાતો નથી. || ૧૦૪–૧૦૫ ||

# शुक्रध्यानसमायोगाद् ब्रह्मविद् ब्रह्मणि स्थितः । भूमिस्थोऽपि भजेद्योगी शाखात्रफलमुत्तमं ॥ १०६ ॥'

અનુવાદ: શુક્લઘ્યાનના સુંદર યોગથી પ્રદ્માત્તાની પ્રદ્મમાં સ્થિર થાય છે અને યોગી પૃથ્વી પર રહ્યા છતાં શાખાના અગ્રભાગ પર રહેલું ઉત્તમ ફળ પામે છે. || ૧૦૬ ||

### मुक्तिश्रीपरमानंदध्यानेनानेन योगिना । रूपातीतं निराकारं ध्यानं ध्येयं ततोऽनिशं ॥ १०७ ॥ ै

અનુવાદ : તેથી આ (શુક્લ)ધ્યાનથી મુક્તિરૂપ લક્ષ્મીનો પરમ આનંદ પ્રાપ્ત કરવા માટે યોગીએ સદૈવ રૂપાતીત તથા નિરાકાર એવું (આત્મ)ધ્યાન ધ્યાવવું. || ૧૦૭ ||

# ग्रंथानभ्यस्य तत्त्वार्थे तत्त्वज्ञाने पुनः सुधीः । पळाळिमव ध्यानार्थी त्यजेद् ग्रंथानशेषतः ॥ १०८ ॥ ँ

१ આ શ્લોક કે તેનો અર્થ Vમાં નથી. Sમાં તથા A માં તેનો ⊪૧૦૪॥ નંબર છે.

२ योगिनः S, A, B. ३ આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. S માં તથા A માં તેનો નંબર ॥ ૧૦૫ ॥ છે.

૪ અના શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. S માં તથા A માં તેનો નંખર ાા ૧૦૬ ાા છે.

અનુવાદ: તત્ત્વની બ્રાપ્તિ માટે ચંથોનો અભ્યાસ કર્યાં બાદ તત્ત્વનું જ્ઞાન થતાં ખુદ્ધિશાળી પુરુષ ધાન(અનાજ)નો અર્થી પરાર\* છોડી દે એવી રીતે સર્વ ચંથોનો ત્યાગ કરે છે. (અર્થાત્ જેવી રીતે ખેડૂત અનાજ મેળવવા માટે ઘાસ ઉગાડે છે અને અનાજ મેળવી લીધા પછી ઘાસનો ત્યાગ કરે છે તેવી રીતે યોગીપુરુષ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે ચંથોનો આશ્રય લે છે, પરંતુ તત્ત્વ પ્રાપ્ત થતાં તે સર્વ ચંથોને ત્યજી દે છે.) || ૧૦૮ ||

# क्षीयंते यानि कालेन किं तैः कर्त्तव्यमक्षरैः। यावन्नोऽनक्षरं प्राप्तं तावन्मोक्षसुखं कुतः॥ १०९॥

અનુવાદ: જે કાળે કરીને નાશ પામે એવા અક્ષરોથી શું? (અર્થાત્ ક્ષય પામે એવા માત્ર અક્ષરોથી કંઈ લાભ થતો નથી.) જ્યાં સુધી અનક્ષર નથી પ્રાપ્ત થયો ત્યાંસુધી મોક્ષનું સુખ કચાંથી? (અર્થાત્ અક્ષય એવા અનક્ષર વિના મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી.) || ૧૦૯ ||

र्ध्यानकल्पतरुळींके ज्ञानपुष्पैः स पुष्पितः। मोक्षामृतफळेर्नित्यं फलितोऽयं सुखप्रदैः॥ ११०॥³

અનુવાદ: (આ) લોકમાં (આત્મ)ધ્યાન એ કલ્પવૃક્ષ સમાન છે. તે (વૃક્ષ) જ્ઞાનરૂપી પુષ્પોથી સુરભિત છે અને હમેશાં સુખપ્રદ એવાં મોક્ષરૂપી અમૃતક્ળોથી લચેલું છે. || ૧૧૦ ||

<sup>\*</sup> અનાજનાં બી લઇ લીધા પછી વધેલા ઘાસને ' પરાર ' કહેવામાં આવે છે.

ર અત્યાશ્લોક કેતેનો અર્થV માં નથી. Sમાં તથા A માં તેનો નંખર ત્રા૧૦૦ તા છે∙

२ ध्यानं A, B. ३ આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી, અને Sમાં તથા A માં તેનો નંબર ॥ ૧૦૮ ॥ છે.

### तथा कुरु यथा गुक्कध्यानवृक्षसमाश्रितः। चिन्वानो ज्ञानपुष्पाणि लभेन्मोक्षफलं बुधः॥ १११॥

અનુવાદ : જેવી રીતે ડાહ્યો માણસ શુકલધ્યાનરૂપી વૃક્ષનો આશ્રય લઈ જ્ઞાનરૂપી પુષ્પો વીણતો વીણતો મોક્ષરૂપી ફળને પ્રાપ્ત કરે તેવું (હે લબ્યાત્મા !) તું (પણ આચરણ) કર ॥ ૧૧૧ ॥

# अस्मिन्नेव भवे सौम्य व्योमरूपः सनातनः । शुक्कथ्यानात्सदानंदो योगी मुक्तिपदं व्रजेत् ॥ ११२ ॥³

અનુવાદ: હે સૌમ્ય! ગગનસ્વરૂપ, સનાતન અને સદા આનંદસભર એવો યોગી શુકલધ્યાન વડે આ જ ભવમાં મુક્તિપદ પામે છે. || ૧૧૨ ||

# क्षानदर्शनचारित्ररूपरत्नत्रयात्मकः । योगो मुक्तिपदप्राप्ताबुपायः परिकीर्त्तितः ॥ ११३ ॥<sup>४</sup>

અનુવાદ: જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર—એ રત્નત્રયીરૂપ (અર્થાત્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપી ત્રણ રત્નોથી યુક્ત એવો) યોગ મુક્તિપદની પ્રાપ્તિમાં (એક સૌથી મહત્ત્વના) ઉપાય (તરીકે) વર્ણવવામાં આવ્યો છે. || ૧૧૩ ||

ર આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો નંખર ાા ૧૦૯ ાા છે.

२ अस्मिन्नैव B. ३ आ श्लोक के तेनो अर्थ V मां नथा अने S मां तथा A मां तेनो नंभर ॥ १९०॥ छे.

૪ આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી અને S માં તથા A માં તેનો નંબર !! ૧૧૧ !! છે.

मणिद्युतवहतारास्रोमसूर्यादयोऽपि । क्षितिविषयमिहार्ल्यं बाह्यमुद्योतयंति ॥ सहजलयसमृत्यं द्योतयेज्ज्योतिरंत-स्त्रिभुवनमपि सूक्ष्मस्थूलभेदं सदैव ॥११४॥

અનુવાદ: મહ્યું, અગ્નિ, તારા, ચંદ્ર, સૂર્ય—વગેરે પણ અહીં પૃથ્વીને વિશે (તેના માત્ર બહુ જ) થોડાક (ભાગને) બહારથી પ્રકાશિત કરે છે; જ્યારે સ્વાભાવિક લયમાંથી સમુત્પન્ન થયેલ આંતર જ્યોતિ તો (અર્થાત્ આત્માની સહજ જ્યોતિ તો) સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ એવા ભેદવાળા ત્રણે ભુવનને સંદેવ જ્યોતિર્મય કરે છે. ॥ ૧૧૪॥

H માં (व्यापारिच्छन्नसंसार:...वगेरे) श्लोड J ના જેમ પાછળથા ક્રાવાર આવતો નથી; પરંતુ એ શ્લોક H માં !! ૧૧૪ ৷৷ તરીક જ આવતો હોવાથા હવે પછા તેમાં તેના ક્રમમાં એક નંખરનો કરક પદી જશે.

આ શ્લોક (मणि...वગેરે) કે તેનો અર્થ V માં નથી. નોંધ:—" व्यापारच्छिन्नसंसारः…" વગેરે માટે જુઓ શ્લો. ॥ ૧૩૪ ॥.

१ આ શ્લોકનો J તથા H માં તથા B માં ॥ ૧૧૫ ॥ નંખર છે અને S માં તથા A માં તેનો ॥ ૧૧૩ ॥ નંખર છે. ખરી રીતે આ પાંચેના નંખર ખોડા લાગે છે; કારણ કે આ શ્લોકની આગળ એ પ્રતોમાં જે " व्यापारिन्छिन्नसंसारः.....सोऽिप स्यादष्ट्रधा पुनः"—શ્લોક આવે છે અને જેનો એ રીતે J તથા H માં તથા B માં ॥ ૧૧૪ ॥ અને S માં તથા A માં ॥ ૧૧૨ ॥ નંખર છે તે શ્લોક ત્યાં ન હોવો જોઈએ. માત્ર J માં એ શ્લોક (' व्यापारिन्छिन्न'... વગેરે) કરીવાર નંખર ॥ ૧૩૫ ॥ તરીકે આવે છે અને પૂર્વાપરનો સંબંધ જોતાં એ શ્લોક તે જગાએ હોવો જોઈએ એમ લાગે છે. આ રીતે J માં આ શ્લોક ( व्यापारिन्छिन्नसंसारः... વગેરે) બે વાર આવતો હોવાથી તેમજ છેવદે ॥ ૧૪૪ ॥ નંખર લખવાનો રહી ગયો હોવાથી તેમાં કુલ જે ॥ ૧૪૫ ॥ શ્લોકની સંખ્યા ખતાવી છે તે ભૂલભરેલી છે. જો તે બે ભૂલો ન થઈ હોત તો J ના શ્લોકોની કુલ સંખ્યા ॥ ૧૪૩ ॥ થાત, H માં પણ કુલ ॥ ૧૪૩ ॥ શ્લોકો છે અને તેથી લાગે છે કે ' योगप्रदीप 'ના કુલ શ્લોકો ॥ ૧૪૩ ॥ છે.

#### યો ગપ્રદી પ

### परमानंदास्पदं सूक्ष्मं लक्ष्यं स्वानुभवात्परं। अधस्ताद् द्वादशांतस्य ध्यायेन्नादमनाहतं॥ ११५॥

અનુવાદ: દ્વાદશાંતની (પ્રદ્ધારંધ્ર) નીચે આવેલા પરમ આનંદના સ્થાનરૂપ, સૂક્ષ્મ, સ્વાનુભવથી લક્ષ્ય અને પર એવા અનાહુતનાદને ધ્યાવવો જોઇએ. || ૧૧૫ ||

# तैलैधारामिवाच्छिन्नं दीर्घघंटानिनादवत् । लयं प्रणवनादस्य यस्तं वेत्ति स योगवित् ॥ ११६ ॥ ँ

અનુવાદ: તેલની ધાર જેવા અખંડિત (અવિરત) અને દીર્ઘ ઘંટના નિનાદ (રણુકાર) જેવા પ્રણુવનાદના લયને જે જાણે છે તે યોગનો જાણુકાર છે. ॥ ૧૧૬ ॥

# घंटानादो यथा प्रांते प्रशास्यन्में धुरो भवेत् । अनाहतोऽपि नादोऽथ तथा शांतो विभाव्यतां ॥ ११७ ॥ "

અનુવાદ: જેવી રીતે ઘંટનો રણકાર (ધીમે ધીમે) છેવટે ખૂબ શાંત થાય ત્યારે (વિશેષ) મધુર લાગે છે તેવી રીતે

ર અા શ્લોકનો S માં તથા A માં ∥ ૧૧૪ ∥ અને H માં, J માં તથા B માં ⊪૧૧૬ ∥ નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

ર તેਲ B. ર દીર્ઘ S, A, B. ૪ આ શ્લોકનો S માં તથા A માં ||૧૧૫ || અને J માં, H માં તથા B માં ||૧૧૭ || નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

५ मधुरोऽभवत् B. ६ नादोर्थ S, A. ७ આ હ્રલોકનો S માં તથા A માં ॥ ૧૧૬ ॥ નંખર છે અને H માં, J માં તથા B માં ॥ ૧૧૮ ॥ નંખર છે. આ હ્રલોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

અનાહતનાદ પણ (અંતે) શાંત થતાં (ખૂબ માધુર્યસભર) અનુભવાય છે. || ૧૧૭ ||

### नदत्यव्यक्तरूपेण सर्वभूतहृदि स्थितः। स नादोऽनाहतस्तेन न नादो व्यक्तिसंभवः॥११८॥

અનુવાદ: સર્વ પ્રાણીઓના હુદયમાં રહેલો અનાહતનાદ તે છે કે જે અવ્યક્ત સ્વરૂપે ધ્વનિત થાય છે; પરંતુ વ્યક્તિના (મુખમાંથી વ્યક્ત સ્વરૂપે) પેદા થતો (અવાજ તે) નાદ (અર્થાત્ અનાહતનાદ) નથી. || ૧૧૮ ||

स नादः सर्वदेहस्थो नीसाम्रे तु व्यवस्थितः। मैत्यक्षः सर्वभूतानां दृश्यते नैव रुक्ष्यते॥ ११९॥

અનુવાદ: તે (અનાહત) નાદ (સામાન્ય રીતે) સર્વ (પ્રાણી-ઓના) શરીરમાં રહેલો છે, પરંતુ નાસિકાના અચભાગ પર (વિશેષ) વ્યવસ્થિત (રહેલો છે). સર્વ પ્રાણીઓ તેને પ્રત્યક્ષ એક શકતાં નથી કે લક્ષ્યી શકતાં નથી ॥૧૧૯॥ \*

શ આ શ્લોકનો S માં તથા A માં  $\parallel$  ૧૧૭  $\parallel$  નંખર છે અને H માં, J માં તથા B માં  $\parallel$  ૧૧૯  $\parallel$  નંખર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

२ नाशाग्रे S, J, H, A, B. ३ प्रत्यक्ष S, A, B. ४ આ પ્રલોકનો S માં તથા A માં 11 ૧૧૮ 11 અને A માં A

<sup>\*</sup> બીજી પંક્તિનું ભાષાંતર આ રીતે પણ થઈ શકે :---

<sup>(</sup>૧) સર્વ પ્રાણાઓ તેને પ્રત્યક્ષ નથી જોઈ શકતાં પણ અવશ્ય લક્ષ્યી શકે છે. (અર્થાત અનુભવી શકે છે.) અથવા

<sup>(</sup>ર) સર્વ ભૂતોને તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, છતાં પણ તે અલક્ષ્ય છે. અથવા

<sup>(3)</sup> સર્વ ભૂતોને તે પ્રત્યક્ષ છે પણ અલક્ષ્ય હોવાથી દેખાતો નથી.

### अक्षरध्वनिर्मिक्तं निस्तरंगं समे स्थितं । यच्चितं सहजावस्थं स नादस्तेन भिद्यते ॥ १२० ॥ ै

અનુવાદ: અક્ષરધ્વનિથી સંપૂર્ણ મુક્ત, તરંગવિહીન, સમતાભાવમાં સ્થિત અને સહજ અવસ્થાને પામેલું જે ચિત્ત તેના વડે તે (અનાહત) નાદ ભેદી શકાય છે. (અર્થાત્ એવા ચિત્ત વડે અનાહતનાદ પ્રકટ થાય છે.) || ૧૨૦||

### तावदेवेंद्रियाणि स्युः कषायास्तावदेव हि । अनाहते मनो नादे यावहीनं न योगिनः ॥ १२१ ॥

અનુવાદ: ઇદ્રિયો ત્યાંસુધી જ છે, કષાયો પણ ત્યાંસુધી જ છે કે જ્યાંસુધી યોગીનું મન અનાહતનાદમાં લીન નથી થયું. || ૧૨૧ ||

### सौख्यं वैषयिकं तावत् सुरम्यं प्रतिभासते । अनाहतळयोत्पन्नं सुखं यावन्न ळभ्यते ॥ १२२ ॥

અનુવાદ: વિષયસુખ ત્યાંસુધી સારું ભાસે છે જ્યાંસુધી અનાહતના લયથી ઉત્પન્ન થયેલ સુખ પ્રાપ્ત નથી થયું. ॥ ૧૨૨ ॥

ર આ શ્લોકનો Sમાં તથા Aમાં ગ૧૧૯ ગ અને Hમાં, Jમાં તથા Bમાં ગ૧૨૧ ગ નંબર છે. આ શ્લોક કેતેનો અર્થ Vમાં નથી.

ર આ શ્લોકનો S માં તથા A માં 11 ૧૨૦ 11 અને H માં, J માં તથા B માં 11 ૧૨૨ 11 નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

રે સુષં S, A. ૪ અાશ્લોકનો S માં તથા A માં ૫૧૨૧ ૫ અને H માં, J માં તથા B માં ૫૧૨૩ ૫ નંબર છે. અાશ્લોક કેતેનો અર્થ V માં નથી.

#### યોગ પ્રકીપ

# जन्मलक्षाजितं कर्म ध्यानेनानेन योगिनः। तमः सूर्योद्येनेच तत्सर्वे नक्यति क्षणात्॥ १२३॥

અનુવાદ: જેમ સૂર્યોદયથી અંધકાર નાશ પામે છે તેમ યોગીના આ ધ્યાનથી લાખો જન્મમાં એકત્રિત કરેલ સર્વ કર્મ ક્ષણુવારમાં નષ્ટ પામે છે. || ૧૨૩ ||

### स्थूलं स्क्ष्मं च साकारं शुभध्यानमिति स्फुटं। कृपातीतं समाख्यातं निराकारमथोच्यते॥ १२४॥

અનુવાદ: સ્થૂલ અને સૃક્ષ્મ એવું સાકાર શુભધ્યાન સ્પષ્ટ છે, રૂપાતીત (ધ્યાનનું સ્વરૂપ આ પહેલાં) સારી રીતે કહ્યું છે અને હવે નિરાકાર (ધ્યાનનું સ્વરૂપ) કહીએ છીએ. ॥ ૧૨૪ ॥

### निराकारमपि ध्यानं कैपातीतसमुज्ज्वछं । स्थूलसूक्ष्मविभेदेन द्विविधं परिकीर्त्तितं ॥ १२५ ॥ ँ

અનુવાદ: નિરાકાર ધ્યાન પણ રૂપાતીત (જેવું) સમુજ્જવળ છે અને તે સ્થ્લ તથા સૂક્ષ્મ એમ બે પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. || ૧૨૫ || \*

ર આ શ્લોકનો S માં તથા A માં // ૧૨૨ // નંબર છે અને H માં, J માં તથા B માં // ૧૨૪ // નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

ર અા શ્લોકનો S માં તથા A માં ॥ ૧૨૩ ॥ નંબર છે અને H માં, J માં તથા B માં ॥ ૧૨૫ ॥ નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

३ रूपातीतं S, A. ४ આ ક્લોકનો S માં તથા A માં ॥૧૨૪॥ અને H માં, J માં તથા B માં ॥૧૨૬॥ નંબર છે. આ ક્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

ઋા રીતે પણ અનુવાદ થઈ શકે:——
 રૂપાતીત અને સમુજજવળ એવું નિરાકાર ધ્યાન પણ રયૂલ અને સૃક્ષમ એમ બે પ્રકારે વર્ણવવામાં આવ્યું છે. (અર્થાત્ સ્થૂલ નિરાકાર અને સૃક્ષમ નિરાકાર—એ ખબે નિરાકાર ધ્યાનના વિબેઠી છે.)॥ ૧૨૫॥

# शरीरं सकलं त्यक्त्वा ब्रह्मद्वारे स्थिरं मनः। क्रियते यदि तत्सूक्ष्मं निराकारमिहोच्यते ॥१२६॥

અનુવાક: સકલ શરીરનો ત્યાગ કરી મનને પ્રદ્ભાદ્વારમાં સ્થિર કરવામાં આવે તેને (અર્થાત્ તે પ્રક્રિયાને) અહીં (આ જગતમાં) **સૂક્ષ્મ નિરાકાર** (ધ્યાન) કહેવામાં આવે છે. || ૧૨૬ ||

### ध्याने त्वनाहते शुद्धे नित्याभ्यासप्रयोगतः। द्वादशांते निराकारे मनोयोगं निवेशयेत्॥१२७॥

અનુવાદ: નિત્ય અભ્યાસ કરવાપૂર્વક જ્યારે અનાહત-નાદનું ધ્યાન શુદ્ધ થાય ત્યારે નિરાકાર દ્રાદશાંતમાં (બ્રહ્મરંધ્રમાં) મનોયોગ કરવો. (અર્થાત્ નિરાકાર બ્રહ્મરંધ્રમાં મનને સ્થાપિત કરવું–જોડવું.) || ૧૨૭ ||

# बाह्यमाभ्यंतरं योगी त्यत्तवात्मानं द्विधापि च । ब्रैह्मद्वारं निराकारं परमात्मपदं श्रयेत् ॥ १२८ ॥

અનુવાદ: બાહ્ય અને આલ્યંતર (બહિરાત્મા અને અંત-રાત્મા) એમ બન્ને પ્રકારના (પોતાના) આત્માને ત્યજીને યોગી

ર આ શ્લોકનો S માં તથા A માં ∥૧૨૫ ∥ અને H માં, J માં તથા B માં ∥૧૨૭ ∥ નંબર છે. આ શ્લોક કેતેનો અર્થ V માં નથી.

ર આ શ્લોકનો S માં તથા A માં ા ૧૨૬ ા અને H માં, J માં તથા B માં ા ૧૨૮ ા નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી.

३ ब्रह्मद्वार S, A. ४ આ શ્લોકનો S માં ॥૧૨૬॥ નંખર છે, જે શરતચૂક્યા લખાયો છે; કારણ કે તેની આગળના શ્લોક "ध्याने त्वनाहते... निवेशयेत्" નો નંખર પણ ॥૧૨૬॥ છે. આ શ્લોકનો H માં, J માં તથા B માં ॥૧૨૯॥ નંખર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથા. તેનો A માં ॥૧૨७॥ નંખર છે.

પ્રહ્મદ્વાર (માં રહેલ) નિરાકારસ્વરૂપ (માત્ર) પરમાત્મપદને અવલંબે.॥ ૧૨૮॥

एकांगुळपरीमाणं सुवृत्तं व्योमसन्तिमं । योगींद्रः प्रथमं यावद् द्वादशांतं विचितयेत् ॥ १२९ ॥ ै

અનુવાદ: એક આંગળ પરીમાણુવાળા ગોળ આકાશ જેવા પ્રદ્મદ્વારને (દ્વાદશાંતને—પ્રદ્ધારેધ્રને) યોગીન્દ્ર સૌથી પ્રથમ (અર્થાત્ શરૂઆતમાં) ચિંતવે ॥ ૧૨૯॥

नेत्रमंडलसंस्थायी द्वादशात्मा निगद्यते । तस्मादप्यूर्ध्वगं ब्रह्म द्वादशांते तथा स्मृतं ॥ १३० ॥

અનુવાદ: નેત્રમંડળમાં રહેનાર (યોગીને) દ્વાદશાતમાં કહેવાય છે. પ્રદ્ધા તેથી પણ (અર્થાત્ નેત્રમંડળથી પણ) ઊર્ધ્વ રહેલું છે (અને તેથી તેવે સ્થાને અર્થાત્ પ્રદ્ધાને સ્થાને રહેલો યોગી) દ્વાદશાંતે છે એમ કહેવામાં આવે છે. ॥ ૧૩૦ ॥

नाद्विंदुकलातीतं परमात्मकलायुतं । द्वाद्शांतं सदा ध्यायेत् सदानंदैकमंदिरं ॥ १३१ ॥

ર આ શ્લોકનો Sમાં ॥૧૨૭॥ અને H માં, Jમાં તથા Bમાં ૫૧૩૦૫ નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ Vમાં નથી. આ શ્લોકનો A માં ૫૧૧૮૫ નંબર છે.

ર આ શ્લોકનો Sમાં ૫૧૨૮૫ અને H માં, Jમાં તથા Bમાં ૫૧૩૧૫ નંબર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ Vમાં નથી. આ શ્લોકનો Aમાં ૫૧૨૯૫ નંબર છે.

र द्वादशांगं H, J. ૪ આ ક્રલોકનો S માં ॥૧૨૬ ॥ અને H માં, J માં તથા B માં ॥૧૩૨ ॥ નંબર છે. આ ક્રલોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. તેનો A માં ॥૧૩૦ ॥ નંબર છે.

અનુવાદ: નાદ, બિંદુ અને કલાથી અતીત, પરમાત્માની કલાથી ચુક્ત અને સદૈવ આનંદના એક મંદિરરૂપ એવા દ્વાદશાંતનું હમેશાં ધ્યાન ધરવું. || ૧૩૧ ||

रुद्धवा योगी कषायप्रसरमैतिचलानिद्रियान् स्वाक्षियम्य त्यक्त्वा वा संगमन्यं परमपद्धुषप्राप्तये बद्धबुद्धिः। कृत्वा चित्तं स्थिरं स्वं रामरसकलितं सत्त्वमालंक्य बाढं ध्यानं ध्यातुं यतेत प्रतिदिनममलं शुद्धधर्मा वितंद्रः॥१३२॥

અનુવાદ: જેની તંદ્રા વિનષ્ટ થઈ છે એવો શુદ્ધધર્મી યોગી કષાયોના પ્રસારને રોકી, અતિ ચંચળ એવી પોતાની ઇંદ્રિયોને નિયમબદ્ધ કરી, અથવા અન્ય (પ્રકારનો) સંગ છોડી, ભુદ્ધિને (માત્ર) પરમપદના સુખની પ્રાપ્તિ માટે બદ્ધ કરી (અર્થાત્ પરમપદનું સુખ મેળવવાનો દઢ નિશ્ચય કરી), પોતાના સ્થિર ચિત્તને સમરસીભાવવાળું બનાવી તેમજ સત્ત્વ(ગુણુ)નું આલંબન લઈ હમેશાં નિર્મળ ધ્યાન ધ્યાવવાનો પ્રયત્ન કરે. ॥ ૧૩૨॥

छित्वा संस्तिपाशमंतरवलं जित्वाथ मोहादिकं दीक्षां मेक्षिकरीं प्रपद्य स बुधः पार्श्वे प्रभोरुद्यतः। ब्रह्मज्ञानलयेन केवर्लमतो ज्ञानं समुत्पाद्य च पापान्मुक्तिपदं सदा सुखमयं श्लीणाष्टकर्मा क्रमात्॥१३३॥

१  $^{\circ}$ प्रसरमिवचला  $^{\circ}$  J, H. २ वामांगमन्यं H, कामांगमन्यं J. ३ सुष S, A, सुखं B. ४ આ १ क्षीक्षते S भां ॥ १३० ॥ अने H भां तथा J भां तथा B भां ॥ १३३ ॥ नंभर छे. આ १ क्षीक्षते M भां । १३१ ॥ नंभर छे.

५ मोक्षंकरीं S, A. ६ केवलज्ञानं S, A. ७ प्रापन्मुक्तिपदं S, A यायान्मुक्तिपदं J. प्रापन्मुक्तिपदं B ८ सुषमयं S, A. ९ आ १ श्लोडनो S मां ॥ १३१ ॥ नंभर के आ १ श्लोड हे तेनो अर्थ V मां नथा. आ १ श्लोडनो A मां ॥ १३२ ॥ नंभर के

અનુવાદ: (આ રીતે) પ્રયત્નશીલ બનેલો તે પંડિતપુરુષ (યોગી) સંસારના પાશને છેદીને, (શરીરની) અંદર રહેલ મોહાદિ (શત્રુઓની) સેનાને જીતીને, મોક્ષદાયિની એવી દીક્ષા પ્રભુ (ગુરુ) પાસે અંગીકાર કરીને, પ્રદ્મગ્રાનના લય વડે કેવળગ્રાન (કેવલીએ માન્ય કરેલ ગ્રાન) ઉપાર્જીને (અને એ રીતે) આઠ કર્મોને ક્રમશઃ ક્ષીણ કરીને પાપમાંથી મુક્તિ મેળવી સદા સુખમય એવા પદને પ્રાપ્ત કરે. ॥ ૧૩૩॥

व्यापारच्छिन्नसंसारः संयोगो मुक्तियोजकः । विभक्तः संयमाद्यंगैः सोऽपि स्यादष्टधा पुनः ॥ १३४ ॥ ै

અતુવાદ: સંસારના (સર્વ પ્રકારના) વ્યાપારોને છેદનાર અને મુક્તિ સાથે જેડનાર એવો સમ્યગ યોગ સંયમાદિ અંગોમાં વિભાજિત છે (અને) તેના પણ બીજા આઠ પ્રકાર છે. || ૧૩૪ ||

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमसंगता । इत्येतानि व्रतान्यत्र संयमः पंचधा स्मृतः ॥ १३५ ॥ ँ

અનુવાદ: અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ધ અને અપરિગ્રહ—એ પાંચ (મહા) વ્રતોથી અહીં સંયમ પાંચ પ્રકારનો કહેવામાં આવ્યો છે. || ૧૩૫||

१ सयोगो S, A. २ विमक्त S, A. ३ આ શ્લોકનો S માં  $\mathbb{R}$  ૧૧૨  $\mathbb{R}$  અને H માં  $\mathbb{R}$  ૧૧૪  $\mathbb{R}$  નંખર છે. J માં આ શ્લોક એ વખત આવે છે...એક વાર શ્લો.  $\mathbb{R}$  ૧૧૪  $\mathbb{R}$  તરાં અને બીજીવાર શ્લો.  $\mathbb{R}$  ૧૩૫  $\mathbb{R}$  તરાં  $\mathbb{R}$  તેનો અર્થ V માં નથી. આ શ્લોકનો A માં  $\mathbb{R}$  ૧૧૨  $\mathbb{R}$  અને B માં  $\mathbb{R}$  ૧૧૧  $\mathbb{R}$  નંખર છે.

૪ - આ શ્લોકનો S માં ૫૧૩૨ ૫ અને J માં ૫૧૩૬ ૫ નંબર છે. આ શ્લોક દેતેનો અર્થ V માં નથી. તેનો A માં ૫૧૩૩ ૫ નંબર છે.

शोचं तपश्च संतोषः स्वाध्यायो देवतास्मृतिः । नियमः पंचधा ज्ञेयः करणं पुनरासनं ॥ १३६ ॥°

અનુવાદ: શૌચ, તપ, સંતોષ, સ્વાધ્યાય અને દેવસ્મરણ —એ પાંચ પ્રકારનો નિયમ જાણવો. ત્યારપછી આસન એ કરણ (જાણવું). || ૧૩૬ ||

# श्वासप्रश्वासयोः स्थैर्यं प्राणायामो भवेत्पुनः । प्रत्याहारो विषयेभ्य इंद्रियाणां समाहितं ॥ १३७ ॥

અર્થ : જદાકાલિ આપણા ઇંદ્રીતણા અભિલાષ નિવ્રત્તીઇ અનઇ વ્યારઇ ક્યાઇ તણા પ્રતિહાર કીજઇ તદાકાલિ આત્મા પ્રતિઇ સ્થૈયિપણુઉં થાઈ. અનઇ જેતલઇ મન સ્થિર થિઉં તેતલઇ અનેક કમ્મેતણા સમોહ (સંમોહ ?) ક્ષયં કરઇ. ઇમ જાણીનઇ ઇંદ્રીય અનઇ ક્યાઇ સદા નિવ્રત્તાવીઇ. ॥ ૧૩૭ ॥

અનુવાદ : ધાસોચ્છ્વાસની સ્થિરતા એ પ્રા<mark>ણાયામ છે.</mark> વિષયોથી ઇદ્રિયોને ખેંચી લેવી એ પ્રત્યાહાર છે. || ૧૩૭ ||

# समाधिर्भवहंतृणां वाक्यानामर्थचितनं । स्थैर्यहेतोर्भवेद्धयेयो धारणा चित्तयोजना ॥ १३८॥

 $<sup>\</sup>mathbf{r}$  આ પ્રલોકનો  $\mathbf{S}$  માં  $\mathbf{r}$  ૧૩૩  $\mathbf{r}$  અને  $\mathbf{J}$  માં  $\mathbf{r}$  ૧૩૭  $\mathbf{r}$  નંબર છે. આ પ્રલોક કે તેનો અર્થ  $\mathbf{V}$  માં નથી. આ પ્રલોકનો  $\mathbf{A}$  માં  $\mathbf{r}$  ૧૩૪  $\mathbf{r}$  નંબર છે.

ર વિષયાધ્વંસ S, V, A. વિષયાધ્વંસ B. ર આ શ્લોક અને તેના અર્થનો V માં  $\Pi$  હુદ્દાા નંખર છે જે ભૂલથી  $\Pi$  ૮૬  $\Pi$  ને ખદલે લખાયેલ છે. આ શ્લોકનો S માં  $\Pi$  ૧૩૪  $\Pi$  અને  $\Pi$  માં  $\Pi$  ૧૩૮  $\Pi$  નંખર છે. આ શ્લોકનો  $\Pi$  માં  $\Pi$  ૧૩૫  $\Pi$  નંખર છે.

૪ समाधिर्भवमहत्रूणां V. ५ આ શ્લોકનો V માં  $\parallel$  ७७  $\parallel$  નંખર છે, જે ભૂલથી  $\parallel$  ૮૭  $\parallel$  ને ખદલે લખાયો છે. આ શ્લોકનો S માં  $\parallel$  ૧૩૫  $\parallel$ , A માં  $\parallel$  ૧૩૬  $\parallel$  અને J માં  $\parallel$  ૧૩૬  $\parallel$  નંખર છે.

અર્થ : આધ્માત્મસ્વરૂપ જાણવૂં. તેણું હેતિઇ વાય (વાક્ય ?) તણી ધારણુંઇ રહણાઇ રહિવું જો લગઇ આત્મા સ્થૈયિપણુંઇ તઉ ચાઇ જઉ મન પવન ચિરઇપણિ અનેરીપરિઇ કાંઇ બીજે પ્રકારે મન સ્થિર ન થાઇ. ॥ ૧૩૮॥

અનુવાદ: સંસારનો નાશ કરનાર વાક્યોના અર્થનું ચિંતન કરવું એ સમાધિ છે, જેનો હેતુ સ્થિરતા છે. ધ્યેયમાં ચિત્તને જોડવું એ ધારણા છે. ॥ ૧૩૮॥

# स्थूले वा यदि वा सूक्ष्मे साकारे वी निरीकृते । ध्यानं ध्यायेत् स्थिरं चित्तं एक प्रत्ययसंगते ॥ १३९ ॥ ध

અર્થ : આત્મ સ્થૂલપણઇ અનઇ શ્રૂલ્મપણઇ અનઇ સાકાર અનઇ નિરાકારપણઇ ઇત્યેવમાદિક થિકી અનઇ ધ્યાન અનઇ ધ્યેય એહ બિન્હિવિ ગિત નિવ્રત્તીનઇ. એક ચિત્ત થિર કરીનઇ એક આત્મા પ્રતિઇ જિમ મન સ્થિર કરિવૃં એત્યેવમાદિક યોગ જે કહીઇ તેહ યોગ જેણીપરિ કહિવાઇ જેહ પાંચઇ ઇદ્રીય મન વચન કાય એહ આઠ પ્રકાર રૂધિઇ અષ્ટધા સંયમ કરીઇ તેહનઇ યોગ કહીઇ. એહવઉ યોગ આઠ પ્રકાર વિત્તિઇ તદાકાલિ અતિશય ઊપજઇ. એહ યોગ મુક્તિતણી હેત (હેતુ) જાિલું. ઇમ જાિલું ધ્યાન તે કલ્યાણનું કારણ જાિલું શિ ૧૩૯ શ

અનુવાદ: સ્થૂલ કે સ્ર્લ્મ અથવા સાકાર કે નિરાકારમાં સ્થિર ચિત્તને એકાકાર કરી (તે સ્થૂલ, સ્લ્મ, સાકાર કે નિરાકારને) ધ્યાવતું એ ધ્યાન છે. Il ૧૩૯ II

१ च J, S, V, A, B. २ निराकृतौ J, H, S, A. ३ ध्यान V. ४ ध्येयं V. ५ मेकप्रत्ययसंगति V, एकंप्रत्ययसंगते H, एकं प्रत्ययसंगते J. ६ आ ह्रिको अने तेना अर्थनो V मां ॥ ७८ ॥ नंभर छे, के भूवशी ॥ ८८ ॥ ने भर्दे से लायो छे. V मां आ ह्रिको छे आ ह्रिको छे आ ह्रिको छे आ ह्रिको छे मां १३६ ॥, J मां ॥ १४० ॥ अने A मां ॥ १३७ ॥ नंभर छे.

# पवं योगो भवेद्योगैरष्ट्रधा संयमादिभिः। सर्वातिदायसंपत्रं ध्यानं कल्याणकारणं॥१४०॥

અનુવાદ : આ પ્રમાણે સંયમાદિ યોગોથી યોગ આઠ પ્રકારનો છે. (તે આઠે પ્રકારમાં) સર્વ અતિશયોથી સંપન્ન એેલું ધ્યાન (વિશેષ) કલ્યાણકારી છે. || ૧૪૦ ||

# दिवि भूमौ तथांकारो बहिरंतश्च यो विभुः। यो विभात्येव भासात्मा तस्मै सर्वात्मने नमः॥१४१॥

અનુવાદ: દેવલોકમાં (સ્વર્ગમાં), ભૂમિમાં અને આકાશમાં અંદર તેમ જ બહાર (એમ સર્વત્ર) જે આત્મા વ્યાપ્ત છે અને જે તેજસ્વિતાથી પ્રકાશી રહ્યો છે તે સર્વવ્યાપી પરમાત્માને મારો નમસ્કાર હો. !! ૧૪૧ !!

# नाहं बद्घो विमुक्तश्च इति यस्यास्ति निश्चयः । नौत्यंततद्ज्ञो नो मूर्खः सोऽस्मिन् शास्त्रेऽधिकारवान्॥१४२॥ँ

१ અા શ્લોકનો S માં ॥ ૧૩૭ ॥ અને J માં ॥ ૧૪૧ ॥ નંબર છે. અહ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. આ શ્લોકનો A માં ॥ ૧૩૮ ॥ નંબર છે.

ર આ શ્લોકનો S માં !! ૧૩૮ !! અને J માં !! ૧૪૨ !! નંખર છે. આ શ્લોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. આ શ્લોકનો A માં !! ૧૩૯ !! નંખર છે.

३ नात्यंततत्त्रोनोर्मूर्ष S, A. नात्यंततत्त्रोनोमूर्लः B. ४ आ श्रसोक्ष्मे S मा ॥ १४० ॥ नंभर छे (आ लूस धर्ष छे, कारण के तेना आगण कां तो अक श्रसोक रही गयो होनो लेख छे अथवा आ श्रसोक्ष्मो नंभर खूसथ ॥ १३८॥ ने भदसे॥ १४० ॥ सभायेस होनो लेख छे. आनी आगण के "दिवि भूमो " वजेरे श्रसोक छे तेनो तेमां॥ १३८॥ नंभर छे अने त्यारपछा सीधो आ श्रसोक्ष्मो नंभर ॥ १४०॥ छे. ओ दाते वच्चे ॥ १३८॥ नंभर रही लय छे.) आ श्रसोक्ष्मो मा १४३॥ नंभर छे, अने A मां॥ १४०॥ नंभर छे. आ श्रसोक के तेनो अर्थ V मांनथी.

#### થોગ પ્રદીપ

અનુવાદ: "હું (કોઈપણ પ્રકારની અંધશ્રદ્ધાથી કે વિપરીત વિચારસરણીથી) બંધાયેલો નથી, પરંતુ (એવા કુમાર્ગથી) સંપૂર્ણ મુક્ત છું" એવો જેનો (દઢ) નિશ્ચય છે તેમજ જે "હું તે (વિષયનો અર્થાત્ યોગનો) સંપૂર્ણ (અત્યંત) જાણકાર (પણ) નથી અને મૂર્ખ (પણ) નથી" (એવી નમ્ર માન્યતા ધરાવનાર છે) તે આ શાસ્ત્રમાં અધિકારી છે. ॥ ૧૪૨ ॥

# सर्वसंकल्पसन्त्यस्तमेकांतघनवासनं । न किंचिद्भावनाकारं तद् ब्रह्म परमं पदं ॥ १४३ ॥

અનુવાદ: સર્વ સંકલ્પોથી વર્જિત, એકાંતમાં ઘન વાસના-વાળું (એકાંતમાં સર્વ વાસનાથી વિમુક્ત?) અને કોઈપણ પ્રકારની ભાવનાઓના આકાર વિનાનું એવું પ્રહ્મ(તત્ત્વ) એ પરમપદ છે. ॥ ૧૪૩॥

१ આ પ્રલોકના S માં ॥ ૧૪૧ ॥ નંખર છે અને તે છેલ્લો પ્રલોક છે. આ પ્રલોકનો J માં ॥ ૧૪૫ ॥ નંખર છે, જે ભૂલથી લખાયો છે; કારણ કે તેની આગળ નંખર ॥ ૧૪૪ ॥ નથી. J માં કાં તો નંખર લખવાની ભૂલ થઇ છે અથવા વચ્ચે એક પ્રલોક રહી ગયો છે. આ પ્રલોકની પહેલાં તેમાં " नाहं बद्धो "— વગેરે પ્રલોક છે જેનો ॥ ૧૪૩ ॥ નંખર છે. આ પ્રલોક કે તેનો અર્થ V માં નથી. આ પ્રલોકનો A માં ॥ ૧૪૧ ॥ નંખર છે.



# शब्द सूचि

अ

अक्षयस्थानकारणम् २७ (४९) अक्षरः पे६ (१०९), ६६ (१२०) अक्षरध्वनिनिर्भुक्तम् ६२ (१२०) अच्छेदा:-अच्छिन्नम् १७ (३०), ૫૯ (११६) अजरामरम् ३४ (६२) अनक्षरम् ५६ (१०९) अनंतः १६ (२८). २३ (४१) अनाइतम्-अनाहतनाद ५७ (११५, ११७), ६० (११८), ६५ (१२१, १२२), ६३ (१२७) अनेकरूपः १८ (३२), १७ (३५), २० (३६) अपुनर्भवम् २३ (४१) अभेवः १७ (३०) अमृतम् ११ (१९), ५६ (११०) अविद्या ३७ (६९), ५० (९३), ૫૧ (९४, ९५), પર (९६) अब्यक्तः १५ (२६) अष्टांगयोग २८ (५२) अंतरात्मा २५ (४६)

आ

आत्मज्ञान २० (१८), १२ (१९, २०)
आत्मध्यान २८ (५०)
आत्मा १ (२), ३ (५, ६), ४
(७), ५ (८), ६ (११), ७
(१३), ८ (१४), ६ (१४, १६), १० (१८), १२ (२१, २२), २५ (४६), २६ (४७), २८ (५०), ५२ (९६), ५४ (१०५), ६३ (१२८), ६६ (१४१)
आनंदाश्रुप्रपातः २८ (५०)
आगंत्रिकम् २४ (४४)

उ

उत्तमं सारम् ४४ (८२) उन्मनीभाव ३२ (५८), ३४ (६३), ३५ (६४), ३८ (७३) उन्मार्ग ३२ (५८) उपाधिवर्जितः १८ (३५)

<sup>\*</sup> કૌંસની બહાર ગુજરાતીમાં લખેલ અંક પ્રસ્તુત પુસ્તકના પૃષ્ઠનો અને કૌંસની અંદર દેવનાગરીમાં લખેલ અંક તેના શ્લોકનો નિર્દેશ કરે છે.

Œ

ग

एकः-एकरूपः-ऐक्यम् १८ (३२), १८ (३५), २१ (३८), २६ (४७), ३५ (६५). एकचित्तः ४४ (८१) एकांतघनवासनम् ७० (१४३) एकीकरणम् ३५ (६५)

## क

करणम् २८ (५१) कर्मनिर्मुक्तः ६ (११) कला-कलायुक्तः-कलातीतः ८(१४) १६ (२९), ६४ (१३१) कल्याण ६ (१), ६७ (१४०) कषाय ४२ (७८), ६२ (१२१), ६५ (१३२) क्रकविः ५० (९३) केवलः १६ (२८), ६५ (१३३) केवलज्ञानभास्करः २७ (४८) केवलज्ञानसंपूर्णः २२ (४०) केवलध्यानगम्यः २२ (४०) केवलानंदसंश्रितः २२ (४०) कोलः १५ (३४) कौलिकः १५ (३४) कृत्स्नकर्मकलातीतः १६ (२९) क्रियाकालगुणोत्तरः २२ (३९)

गमागमपथातीतम् ३३ (६०)
गंगाजल २३ (४२)
गंधस्पर्शाविवर्जितः १७ (३०)
गुणप्रकृतिवर्जितः—गुणत्रयविनिर्मुक्तः—
गुणोत्तरः—गुणत्रयम् ८ (१७),
१७ (३०), २२ (३९), ५२
(९८)
गुरुः १८ (३२)

## च

चतुःपीठः ૯ (१५)
चित्तम् २૯ (५५), ३७ (६९),
३८ (७१), ३૯ (७३), ४२
(७८), ४४ (८१, ८२), ४६
(८४), ६६ (१२०), ६५
(१३२), ६८ (१३९)
चिद्रुप २५ (४६)

## ज

जगतांहितः २४ (२५)
जगन्नाथः २२ (३९)
जिनेश—जिनेंद्रः २४ (२४),
१८ (३४)
जैनः १८ (३४)
ज्योतिः २६ (२९), ५८ (११४)

હર

## શ બ્દ સૂચિ

ज्ञान-ज्ञानरूपः ६ (११), २४ (४४), ३० (५६), ४२ (७६), ५६ (११०), ५७ (१११, ११३), ६५ (१३३) ज्ञानतेजः २४ (४४) ज्ञेयम् ३० (५६), ३३ (६१), ३৬ (७२)

#### त

तत्त्वम् ३६ (६६), ५५ (१०८) तपः ११ (२०), २७ (५३) तपस्वी १८ (३३) तमस् ५२ (९८) तिरोभावः ३८ (७०) तीर्थः २ (३,४), ५ (९), ७ (१७), १० (१८), ४६ (८४) तेजः २२ (३९), २४ (४४)

# द

दीक्षाम १५ (१३३)
दीप-दीपश्रेणीम ४ (७), २४
(४४), ४८ (९०)
दुर्गतिः ५ (८)
दुर्लक्ष्यः १७ (३१)
देवः ५ (९), १ (१०), १५
(२७), २१ (३८), २७ (४९),
२८ (५०)
देवाधिदेवः १६ (२८)

देवेशः १३ (२३), १४ (२५), १८ (३२), २३ (४१), २५ (४५) दृष्टिः १३ (२३) द्वादशात्माः ६४ (१३०) द्वादशांतः ५४ (११५), ६३(१२७), ६४ (१२९, १३०, १३१)

#### ध

धन्वी ४४ (८१) धर्मः - परो धर्मः - १२ (१९), २८ (५३), ४७ (८७), ५३ (९९) धर्मकर्म १२ (१९) धर्मतीर्थ २ (३) धारणा २८ (५१), २७ (५४), ६७ (१३८) ध्यातृ ३५ (६५) ध्यानम् ७ (१६), २७ (४९), २८ (५२), २७ (५३), ३५ (६५), ૩૯ (७३), ૪૧ (७६), ૪૨ (७८), ४३ (७९), ५३ (१००, १०१), ५४ (१०२, १०३, १०५), ५५ (१०६, १०७), प६ (११०), ६२ (१२३, १२४, १२५), ६३ (१२७), ६५ (१३२), ६८ (१३९), E& (280) ध्यानी ४१ (७७), ५५ (१०८)

ध्येयः २७ (५४), ३५ (६५), ५५ ५० (९१), ५३ (१००), ५५ (१०७), ६२ (१२४, १२५), (१०७) ६३ (१२६, १२७, १२८), ६८ (१३९) नादः ५७ (११५, ११६, ११७), निराधारम् ३३ (६१) ६० (११८, ११९), ६२ (१२०, निरामासः १५ (२७), ५० (९१) १२१). ६४ (१३१) निरामयः १५ (२७) नादविंदुकलातीतम् ६४ (१३१) निरालंबः ५३ (१००) नानारूपः २० (३६) निराश्रयम् ३३ (६१), ५० (९१) नासाग्र ६० (११९) निष्कलः १६ (२९), २१ (३८) नित्यः १६ (२८) निर्गुणः १७ (३१) निःप्रपंचः १५ (२७) पश्चिममार्गः ३२ (५८) नियमः २८ (५१), ६७ (१३६) पदस्थ ध्यान ४० (७४) निर्ममः २१ (३८) पदातीतम् ३० (५६) निर्मलः १७ (३०) पदारोइः २५ (५३) निर्मलस्थानक २५ (५४) पर:-परम् १६ (२९), ३६ (५७) निर्लेपः १७ (३०) परमपद-परपद-परपदारूढः-परमं निर्वाणस्थ-निर्वाणपदमारूढः-निर्वाण-पदम् १२ (२२), १३ (२३), पदः १४ (२४), १८ (३२), ૩૫ (६४), ૬૫ (१३२), २५ (४६) ৩০ (१४३) निःसंगम् ५० (९१) परमहंसः २५ (४६) निरंजनः ६ (११), १२ (२२), परमात्मा-परमात्मपदम् ८ (१४), ૧૫ (૨૭), ૧૮ (३३), ૨૧ ૧૨ (૨૨), ૧૬ (૨૬), ૨૫ (३८), २७ (४९), २८ (५०), (४६), २६ (४७), २७ (४८) 39 (५७), 33 (६१), ४० ६३ (१२८), ६४ (१३१) (७५) परमानंद २४ (४३), ५५ (१०७), निराकार:-निराकारं ध्यानम् १५ **५८ (११५)** परंज्योतिः १६ (२९) (२७), ३६ (६६), ३८ (७३),

## શ ખદ સૂચિ

परब्रह्म-परं ब्रह्म-परमं ब्रह्म १६ (२९), ३८ (७०, ७१), ३८ (७२), ४७ (८६), ७० (१४३) पराचीनं पदम् ३३ (६१) परात्परः १६ (२९), ३१ (५७) पवनः ३४ (६२) पिंडस्थ ध्यानम् ४० (७४) पीतांबरः १८ (३३) पुण्यापुण्यपथातीतः---पुण्यपापविनि-र्मुक्तम् १५ (२६), ५० (९१) पुनर्जन्म २७ (५५) पुरातनः १६ (२८) पूजाकारकः (भावतः पूजाकारकः) ૨૫ (૪५) पूर्वमार्गः ३२ (५८) प्रणवनादः ५८ (११६) प्रत्याहार २८ (५१), ६७ (१३७) प्रधानविद्या ११ (१९) प्रभागशि ७ (१३) प्रमु: १४ (२४), १७ (३०), २६ (३८), २३ (४२), २५ (४५), ६५ (१३३) प्राणायामः २८ (५१), ६७ (१३७)

# ब

बिंदुः ६४ (१३१) बुद्धः १५ (२७), १८ (३४) ब्रह्म भभ (१०६), ६४ (१३०), ६५ (१३३), ७० (१४३) ब्रह्मद्रारम् ६३ (१२६, १२८) ब्रह्मविद् ५५ (१०६) ब्रह्मा १८ (३३) ब्राह्मणः (द्विजातयः) १८ (३३), ४७ (८६)

## भ

भक्तिस्थान २४ (४३)
भगवान् २१ (३८)
भववछीविनाशनः-भविच्छेदकारणम्
१५ (२६), ५२ (९७)
भावना २७ (५५), ७० (१४३)
भावपुष्प २३ (४२)
भावविभेद-भावभेद २० (३६), २१
(३७)
भूवोपरि ३१ (५७)

## म

मनः ३ (६), २४ (४३), ३० (५६), ३१ (५७), ३३ (६०), ३४ (३२, ६३), ३५ (६४), ४१ (७७), ४३ (७९, ८०), ४४ (८१), ४५ (८९), ५० (९१), ६१ (१२१), ६३ (१२६, १२७). मनोयोगम् ६३ (१२७)

बहुरूपः १५ (३५)

महाध्यानम् ३५ (७३) महासूक्ष्मम् (ध्यानम् ) ३५ (७३) महोदयम् ३३ (६१) मक्ति-मक्तिपद १३ (२३), २३ (४१), २८ (५२), ३२ (५८), ૩૮ (७०), પ૧ (९५), પપ (१०७), ५७ (११२, ११३), · ६५ (१३३), ६६ (१३४). ममुक्ष ७ (१५) मुकः ३६ (६७), ३७ (६८, ६९) मोक्षः - मोक्षपथः - मोक्षमार्गः ११ (२०), ३० (५६), ३२ (५८, ५९), ४७ (८७), ४८ (८८), પર (९७), ૫૬ (११०), ૫૭ (१११), ६५ (१३३). मोक्षकांक्षी ६ (११), ५२ (९५)

य

यज्ञ ६ (१७)
यमः २८ (५१)
योगः ६ (१६), २८ (५२), २६
(५३), ३४ (६३), ३६ (७२),
४६ (८५), ५५ (१२४), ६६
(१४०)
योगी – योगीन्द्रः – योगवित् ४ (७),
६ (१६, १७), १२ (२०),
१३ (२३), २३ (४२), २६

(४७), २७ (५५), ३३ (६१), ३७ (६९), ३८ (७०), ४० (७५), ४४ (८१), ५४ (१०२, १०३), ५५ (१०६, १०७), ५७ (११२), ५७ (११६), ६३ (१२४), ६२ (१२३), ६५ (१२२), ६५ (१२२),

₹

रजस् ५२ (९८)
रागद्वेषविवर्जितम् रागद्वेशपराङ्मुखः
७ (१२), ४८ (८९)
रुद्रः १८ (३३)
रूपविवर्जितं ध्यानम् ८ (१५)
रूपस्य ध्यान ४० (७४)
रूपातीतं स्थानम् ५५ (१०७), ६२
(१२४, १२५)
रोमांचः २८ (५०)

ल

लक्ष्यमापन्न:-लक्ष्यम् १७ (३१), ४४ (८१), ५७ (११५) लघुः १८ (३२) लय-लयलीन:-सहजलय ४० (७५), ५८ (११४), ५७ (११६), ११ (१२२), ६५ (१३३) लोकः ५० (९३), ५६ (११०)

# શ બ્દ સચિ

## ब

वर्णवर्जितः १७ (३१)
वायुपंचारवर्जितम् ३८ (७१)
विचित्रयेत् १ (२), २६ (४७), ६४
(१२९)
विद्या ११ (१९)
विश्वव्यापी १६ (२८)
विश्वातमा १६ (२८)
विश्वातमा १६ (२८)
विश्वातमा १६ (२८)
व्यक्तस्यः १५ (२६), ६० (११८)
व्योमस्यः-व्योमसन्निभम्-१६(२८),
२२ (३९), ५७ (११२), ६४
(१२९)
व्रत १२ (२०), २८ (५३), ४५
(८३)

# श

शत्रुमित्रसमः -शत्रुमित्रसमचित्तम्७ (१२), ५० (९२)
शमम् ४२ (७८)
शंकरः १४ (२४)
शास्तः ५० (९३), ६७ (१४२)
शांतः १४ (२४), १७ (३१), २१
(३८), ५७ (११७)
शुक्रध्यान ४० (७४), ५४ (१०२),
५५ (१०६), ५७ (१११,११२)
शुद्धस्फटिकसंकाशः ८ (१४)

ग्रुमध्यान २६ (४७), ३६ (६६), ५३ (१००), ६२ (१२४) ग्रून्यम् ४३ (८०) शौचम् (परम शौचम्) १० (१८) श्रीमान् ७ (१३), ६२ (२१) श्रासोच्छ्वासविवर्जितम् ३३ (६०)

#### ख

षट्चक्र ७ (१५) षड्दर्शन-दर्शन-१७ (३५), २१ (३७), ४७ (८७), ४८ (८८)

## स

सकलः १६ (२९)
सगुणः १७ (३१)
सत्त्वम् ५२ (९८), ५३ (९९,
१००), ६५ (१३२)
सद्ध्यानम् ५४ (१०५)
सद्विद्या ५२ (९७)
सदानंद्रमुखापूर्णः—सदानंदमयः— सदानंद्रलयलीनः—सदानंदास्पदः—सदानंद्रल्यानम् ५७ (१३), १५ (२७), ४८ (८९), ५३ (१००), ६४ (१३१)
सनातनः १६ (२८), १८ (३४)
५७ (११२)
सन्निरुद्धम् ३५ (६४)
समताभ्रमकारणम् ५० (९३)

# શ ષ્દ સૂચિ

समरसीभाव:-समरस-शमरस-शम-रसात्मकम २३ (४२), (६५), ४४ (८२), ४५ (८३), ४६ (८४, ८५), ४७ (८९), ६५ (१३२) समाधि २८ (५१), ६७ (१३८) सर्वज्ञः ८ (१४), १५ (२६), २१ (३८), पर (९७) सर्वज्ञगुणभूषितः ८ (१४) सर्वतेजोविलक्षणः २२ (३९) सर्वदर्शनः १५ (२६) सर्वदोषविनिर्मुक्तः १४ (२५) सर्वधर्ममयः १२ (२१) सर्वधर्मोत्तरम् ४४ (८२) सर्वधातुविनिर्मुक्तः ६ (११) सर्वलोकाग्रमाश्रितः २७ (४९) सर्ववर्णविवर्जितः १२ (२१) सर्वविश्वोपकारकः ७ (१३) सर्वव्यापारवर्जितम् —व्यापारनिर्मुक्तम् **33 (६०), 3४ (६३)** सर्वाधारम् ३३ (६१) सर्वारंभपरित्याग ४६ (८४) सहजावस्थिति:-सहजं स्थानम्-सहज-लयम्— सहजावस्थम् ३२ (५९), **૩४ (६२), ५८ (११४),** ६२ (१२०) संकल्पविकल्प—संकल्पवर्जितम्

संकरपकरपनामुक्तम्—सर्वसंकरप-सन्त्यस्तम् — २६ (५४), ३८ (७१), ४२ (७८), ४५ (८९), ७० (१४३) संतोषामृतनिर्मग्नः ७ (१२) संयमः २८ (५१), ६६ (१३४, १३५), ६७ (१४०) संसारसृष्टिनिर्मक्तः २२ (३९) संसाराणवतारकः-संसारनाशनम् ૧૭ (३१), પ૩ (९९) साकाराम् ६२ (१२४), ६८ (१३९) सामायिक ४ (७), ४५ (९०), ५० (९१, ९२) सिद्धः १५ (२७) सिद्धि:-सिद्धिपुरी ३५ (७२). ४१ (७६), ४६ (८४) मुखदः २१ (३८) मुखदुःखपरिज्ञाता ७ (१२) सुखशालिनम् २३ (४१) सगतिः ५ (८) सुधा २४ (४३) सुधीः ५५ (१०८) मुवर्णः १७ (३१) स्हमः १८ (३२), ३५ (५७), ३४ (६२), ३६ (६६), ५८ (११४), ૫૯ (११५), ૬૨ (१२४, १२५), ६३(१२६), ६८(१३९)

# શ ષ્દ સૂચિ

| ክ: ૮ (१४), ૧૯ <b>(</b> ३५), |
|-----------------------------|
| ४ (१०५)                     |
| र २४ (४३)                   |
| ष्टि २३ (२३)                |
| <b>₹</b>                    |
| ૨૫ (૪६)                     |
|                             |



# સંસ્થાનાં અન્ય પ્રકાશનો

# પ્રયોજક: અમૃતલાલ કાલિદાસ દોશી, બી. એ.

| 9  | શ્રી પ્રતિક્રમણ - સત્ર પ્રબોધટીકા ભાગ પહેલો             |      |       |
|----|---------------------------------------------------------|------|-------|
|    | (ખીજી આરૃત્તિ)                                          | ર્ા. | 4.00  |
| 2  | શ્રી પ્રતિક્રમણ-સૃત્ર પ્રભોધરીકા ભાગ બીજો               | ર્ા. | 4.00  |
| 3  | શ્રી પ્રતિક્રમણ - સૂત્ર પ્રભોધટીકા ભાગ ત્રીજો           | ₹1.  | 4.00  |
| 8  | પ્રતિક્રમણની પવિત્રતા (અપ્રાપ્ય) (બીજી આવૃત્તિ)         | ર્ા. | 0.319 |
| 4  | શ્રી પંચપ્રતિક્રમણ - સૃત્ર (પ્રળોધડીકાનુસારી) શખ્દાર્થ, |      |       |
|    | અર્થ - સંકલના તથા સત્ર - પરિચય સાથે (અપ્રાપ્ય)          | ર્ા. | 2.00  |
| Ś  | શ્રી પંચપ્રતિક્રમણ - સત્ર–હિંદી (પ્રળોધડીકાનુસારી)      |      |       |
|    | શળ્દાર્થ, અર્થ-સંકલના તથા સત્ર-પરિચય સાથે (અપ્રાપ્ય)    | ર્ા. | 2.00  |
| 19 | सियत्र सार्थ सामायिक - यैत्यवंहन (प्रणोधरीकानुसारी-     |      |       |
|    | અપ્રાપ્ય)                                               | 31.  | 0.40  |
| 6. | યોગપ્રદીપ (પ્રાચીન ગુજરાતી ખાલાવખોધ અને                 |      |       |
|    | અર્વાચીન ગુજરાતી અનુવાદ સહિત)                           | ર્ા. | 9.40  |
|    |                                                         |      |       |

# —: છપાય છે :—

- ५ नमस्कार स्वाध्याय (प्राकृत विभाग)
- १० नमस्कार स्वाध्याय (संस्कृत विभाग)
- ११ नमस्कार स्वाध्याय (अपभ्रंश हिंदी गूजराती विभाग)

# ः प्राप्तिस्थानः

જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ ઇરલાબ્લીજ, ૧૧૨ લોડબંદર રોડ વિલેપારલે, મુંબઇ-૫૭

તથા જાણીતા જૈન પુસ્તક વિક્રેતાઓ