# श्री विजय वल्लभ मिशन लुधियाना (पंजाब)

## प्रकाशक

#### भारत दिवाकर, पंजाबकेसरी आचार्यदेव श्रीमद् विजय वल्लभ सूरीश्वर जी महाराज के शिष्य महान् तपस्वी पन्यास श्री बलवन्त विजय जी महाराज के शिष्यरत्न विद्वान् मुनिराज श्री हेमचन्द्र विजय जी महाराज के शिष्यरत्न प्रखर व्याख्याता, विद्वान् मुनिराज श्री यशोभद्र विजय जी महाराज

#### लेखक

# (हिन्दी विवेचन सहित)

#### (प्रथम प्रकाश के ३३ श्लोक)

# योग शास्त्र भाग-I

## पृष्प-४

#### वल्लभ ग्रन्थमाला

श्री आत्म-बल्लभ-समुद्र-इन्द्रदिन्न सूरीक्ष्वर सद्गुरुभ्यो नमः ॥

#### ॥ ॐ अहँ नमः ॥

## प्राप्ति स्थान

ग्रंथ नाम : योग शास्त्र भाग-१ विषय : योगकी परिभाषा तथा महिमा मुल ग्रंथ के रचयिता श्रीमद् हेमचन्द्राचार्य विवेचनकार मनि श्री यशोभद्र विजय जी महाराज प्रकाशन समय अगस्त १९८५ प्रतियां संस्करण 2000 प्रथम मुल्य : २५ रुपये সকায়ক श्री विजय वल्लभ मिशन लधियाना (पंजाब) मंद्रक : श्री सोहन विजय प्रैस दरेसी रोड़, लुधियाना (पंजाब)

 चौखम्बा सुरभारती प्रकाशन गोपाल कृष्ण लेन, P.B. 49 वाराणसी (यू०पी०)
 सरस्वती पुस्तक भंडार, हाथी खाना, रतन पोल, अहमदाबाद (गुजरात)
 असवन्त लाल गिरधर लाल शाह

्र असपरा साल गरपर साल साह दोशी वाड़ा नी पोल, अहमदाबाद (गुजरात)

४. मोती लाल बनारसी दास बैंगलो रोड, जवाहर नगर दिल्ली-७

- भारतीय संस्कृति भवन माई हीरां गेट जालन्धर
- ६. श्री देसराज त्रिभुवन कुमार जैन पुराना बाज़ार लुधियाना
- ७. मेधराज पुस्तक भण्डार कीकास्ट्रीट, गोडी जी की चाल पायधुनी बम्बई-२
- म. सोमचन्द जी शाह जीवन निवास के सामने पालीताना (सौराष्ट्)

(२)



## समर्पणम्

जिन्होंने अनेक उपसर्गों को सहन करके जैन जैनेतर जातियों में धर्म का प्रचार किया, जिन की अमृत-वाणी में समन्वय की अजस्र धारा प्रवहमान है. जिनके क्रमयुग्म में रह कर मुझे जैसे पामर प्राणी को भी संयम, त्याग, सहिष्णुता को विकसित करने का अवसर प्राप्त हुआ, जिन की कृपा दुष्टि से मेरा कल्याण-पथ सदैव प्रशस्त होता रहा. ऐसे परम श्रद्धेय, युव-प्रतिबोधक सर्व-धर्मसमन्वयी आचार्यदेव श्रीमद् ं विजय जनक <mark>चन्द्</mark>र सूरीक्ष्वर जी महाराज के पावन कर कमलों में सविनय सादर, समाक्ति समपित पादपद्म रेण् ۰. यशोभट विजय

(३)

## आर्थिक सहयोगी

| ११००१       | श्री गौडी जी जैन रिलीजियस एण्ड           | चेरिटेबल ट्स्ट  |  |  |
|-------------|------------------------------------------|-----------------|--|--|
| •           | -                                        | बम्बई           |  |  |
| ३००१        | श्री सुपार्श्वनाथ जैन मन्दिर ट्रस्ट      | बालेकश्वर बम्बई |  |  |
| २००१        | श्री मोतीशाह जैन रिलीजियस                |                 |  |  |
| • -         | एण्ड चेरीटेबल ट्रस्ट                     | भायखला बम्बई    |  |  |
| 2008        | श्री देवकरण मेंशन-लुहार चाल जैन          |                 |  |  |
|             | संघ, प्रिंसेस स्ट्रोट                    | बम्बई           |  |  |
| १००१        | श्री अमर चन्द रतन चन्द झवेरी             | बालकेश्वर बम्बई |  |  |
| ४०१         | श्री शांति नाथ जैन मन्दिर पायधुनी        | बम्बई           |  |  |
| ४०१         | <b>श्री गौडी</b> जी आराधक मंडल पायधुन्   | ी बम्बई         |  |  |
| ४०१         | श्री <b>गौडी जी आरा</b> धक बहिनें पायधुन | गि बम्बई        |  |  |
| ४०१         | श्री बापा लाल नागर दास पायधुनी           | बम्बई           |  |  |
| 208         | श्री सुमति लाल पोपट लाल पायधुनी          | ं बम्बई         |  |  |
| ४०१         | श्री कुमार पाल रतन चन्द झवेरी पा         | यधुनी बम्बई     |  |  |
| २४१         | श्री बाबू भाई पाना लाल झवेरी             | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री बाबू भाई मंगलदास वखारिया            | ब∓बई            |  |  |
| <b>२</b> ४१ | श्री कांति लाल वरधी लाल                  | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री पोपट बेन चन्दु लाल                  | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री कालीदास नान चन्द                    | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री सोलंकी बादर्स                       | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री भगवान जी छोग मल                     | बम्बई           |  |  |
| २४१         | मंगल दास डाह्या भाई                      | बम्बई           |  |  |
| 586         | श्री कांति लाल तिलक चन्द                 | बम्बई           |  |  |
| <b>२४१</b>  | श्री दली चन्द माणेक चन्द                 | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री चीनू भाई प्रेम चन्द                 | बम्बई           |  |  |
| २४१         | श्री खांति लाल, लाल चन्द                 | बम्बई           |  |  |
| (*)         |                                          |                 |  |  |

.

| २४१  | श्री दली चन्द रायचन्द                 | बम्बई |
|------|---------------------------------------|-------|
| २४१  | श्री चन्दु लाल भाई गोडी जी जैन मन्दिर | बम्बई |
| २४१  | श्री राजेन्द्र कुमार रणजीत कुमार      | बम्बई |
| २४१  | श्री रमणीक भाई लल्लु भाई              | बम्बई |
| १००१ | श्री कपूर चन्द जी                     | बम्बई |
| २०१  | श्री बाबू लाल जी लुणावा               | बम्बई |
| २४१  | श्री बाबू भाई गांधी अंधेरी            | बम्बई |
| २४१  | श्री मांगी लाल माहीम                  | बम्बई |
| २४१  | श्री पारस कुमार भायखला                | बध्बई |

२६४३२



### ( 🗶 )



मानव जीवन में कर्म की सकाम निर्जरा के लिए उपकारी ऋषि-महर्षि मुनिजनों ने अनेक आलंबन बताए हैं। उन में ज्ञान की साधना एवं रचना सर्वोत्तम आलम्बन है। स्वाध्याय नाम के आभ्यन्तर तप से अत्यन्त आत्म-शुद्धि व बहुत ही सकाम निर्जरा होती है। बिना स्वाध्याय के ज्ञान की उपलब्धि असंभव ही है। स्वाध्याय के सागर में डुबकी लगा कर ही विचारों के सुन्दर मोती प्राप्त किए जा सकते हैं। स्वाध्याय ही ज्ञान के आलोक में ले जाता है।

आशीर्वचन

स्वाध्याय के वाचना, पृच्छना, परावर्तना, अनुप्रेक्षा और धर्म कथन ये पाँच प्रकार हैं । इनके माध्यम से ही ज्ञान के प्रकाश को पाया जा सकता है ।

गीतार्थ गुरुवर के पास बैठ कर विनय-पूर्वक द्रव्यानुयोग, गणितानुयोग, चरितानुयोग एवं चरणकरणानुयोग, इन सब का श्रवण व चिंतन आदि करने से महान् कर्म निर्जरा होती है।

पांचों प्रकार के स्वाध्याय से श्रुतधर्म और चारित्र धर्म की संयम धर्म में बहुत पूष्टि होती है । कहा भी है— काव्य शास्त्रविनोदेन, कालो गच्छतिधीमताम् ॥ व्यसनेन ही मूर्खाणां, निद्रया कलहेन वा ॥ साहित्य सङ्गीत कला विहीनः, साक्षात् पशुः पुच्छविषाणहीनः । तृणं न खादन्नपि जीवमानः, तद् भागधेयं परमं पशुनाम् ॥

बुद्धिमानों का समय काव्य शास्त्र रचना आदि में व्यतीत होता है। इस के विपरीत मूर्ख जनों का समय सप्त-व्यसन प्रमाद तथा कलहादि में ही जाता है। सच कहा है कि सङ्गीत, साहित्य, कला आदि ज्ञानरहित मानव पुच्छ और श्रृंग बिना का पशु हो है। मानव तृण नहीं खाता है, किर भी जीता है तो समझना चाहिए कि यह पशुओं का अहोभाग्य है। इस से हम भी शिक्षा लें कि सुन्दर-सुन्दर रचनाओं में तथा ज्ञान, ध्यान, तप एवं स्वाध्याय में दिल लगा कर स्व-पर कल्याण करें।

मुंनि श्री यशोभद्र विजय जी के ढ़ारा 'योग शास्त्र' के प्रथम भाग का विवेचन प्रकाशित किया जा रहा है, यह ज्ञात कर अत्यन्त हर्ष हो रहा है ।

लेखक मुनिवर्य ज्ञान ध्यान के द्वारा सुपाठ्य ग्रंथों की रचना करते रहें, तथा समाज को नित्य नवीन मार्गदर्शन देते रहें, यही शुभकामना है।

#### आचार्य इन्द्रदिन्न सूरि बम्बई

. . . .

## प्रकाशक को ओर से

विधि का विधान है कि जहां आवश्यकता होती है, वहां आविष्कार भी हो जाता है। समय-समय पर समाज को अनेक युग-पुरुषों की आवश्यकता प्रतीत हुई। तो प्रकृति ने भी समय-२ पर हेमचन्द्र, हरिभद्र, यशो विजय, गुरु आत्म, गुरु वल्लभ आदि महापुरुषों को स्वर्ग से पृथ्वी पर अवतीर्ण कर दिया।

ँइन युगपुरुषों के कार्यों को पूर्ण करने के लिए उनकी शिष्य प्रशिष्यादि परम्परा प्रयत्न शील रही । परिणाम आप के सन्मुख है कि वर्तमान में जैन धर्म का कितना विस्तृत सांगोपांग साहित्य उपलब्ध है । कुछ मुद्रित है, कुछ हस्त लिखित है तथा कुछ शोध के योग्य है ।

साहित्य प्रकाशन भी एक सामाजिक आवश्यकता है । एक कवि ने कहा था—

#### अंधकार है वहां, जहां आदित्य नहीं । मुर्दा है वह देश, जहां साहित्य नहीं ॥

किसी भी संस्कृति का विनाश तथा विकास उस की साहित्य सम्पदा के विनाश तथा विकास पर ही निर्भर है, जिस धर्म का अपना साहित्य नहीं वह धर्म स्थायी नहीं रह सकता। यही कारण है कि आधुनिक धर्माचार्यों तथा कथित भगवानों ने अपने साहित्य का जाल फैलाना प्रारम्भ कर दिया है। ताकि वे न रहें तो कम से कम उन की संस्कृति तो एक-आधशती तक जीवित रह सके।

जैन साहित्य अति विस्तृत है, समस्त जैन साहित्य का मुद्रण तो अति कठिन है । एक-एक ग्रंथ पर सैकड़ों टीकाएं भाष्य तथा चुणियां हैं । उन सब का पारायण भी कौन कर सकता है ?

वर्तमान में श्रमण संघ तथा गृहस्थों की कुछ अमूल्य रचनाएं देखने में आईं । मन पुकार उठा कि महावीर के शासन को समझने वाले आप भी हैं। उनकी नास्ति नहीं हुई, नास्ति हो भी कैसे सकती है ? समय-समय पर प्रबुद्ध श्रमण समुदाय अपनी प्रतिभा से अनेक दिव्य, अमूल्य ग्रन्थों का, सर्जन करता रहा है।

वर्तमान के कतिपय श्रमणों से समाज को बहुत आशाएं हैं। वक्ता अपनी बौली में समाज की संरचना करता है। चिंतक अपनी रीति से समाज की चिन्ता करता है। विद्वान् अपनी अनुपम विचार शक्ति से समाज का संचालन करता हैं। संयमी अपने संयम के तेजस् से ही समाज के दुर्गुणों को अपगत करता है। लेखक समय की आवश्यकता के अनुरूप अपनी लेखनी चलाता है। तथा कवि ! वह तो निरंकुश होता है, जो चाहे बना डाले । कवयः निरंकुशाः ।

वक्ता तथा लेखक का समाज के प्रति महान् दायित्व होता है। वक्ता इंगित करता है। लेखक उपाय भी प्रस्तुत कर देता है। लेखक का कर्त्तव्य यही है कि वह समाज-हितार्थ लिखे। उसे २-४ व्यक्ति नहीं, एक समाज नहीं, एक राष्ट्र नहीं, समस्त विश्व पढ़ें। इस प्रकार से लेखक का दायित्व भो महान् है तथा उस का क्षेत्र भी विस्तुत है।

#### प्रस्तुत ग्रंथ

हेमचन्द्राचार्य का योग विषयक ग्रन्थ है । इसके विवरण एवं विवेचन कर्त्ता हैं विद्वद्रत्त, वक्ता मुनि श्रो यशोभद्र विजय जी ।

जब इस ग्रंथ के प्रकाशन के लिए तैयारी प्रारम्भ की गई तो मुनि श्री जी के मधुर स्मित से ऐसा अनुभव हुआ कि यह ग्रंथ महज जिम्मेदारी की भावना से ही हमें नहीं सौंपा गया। सम्भवतः कार्यकर्ताओं की शक्ति को परखने का भी यह एक माध्यम था।

सत्यं भी है । पहले परखो ! मुनि जी का स्मित यह कह रहा था कि कार्य करो, बाद में हास्य का श्री गणेश होगा और

(3

सच ! यह हास्य हास्य न रहा, गंभीर चित्रन के रूप में प्रकट हुआ ।

हमें यह विचार भी न था कि योग शास्त्र का प्रकाशन होते होते मुनि श्री जी अनेक प्रन्थों को रचना कर चुके होंगे । अस्तु...

विद्वान मुनि जो के लगुतथा बृड्न १४ ग्रन्थों का प्रकाशन अब वेग से हो रहा है ।

लेखक मुनिवर्य का परिचय देने की तो आवश्य कता ही नहीं है। वे एक सुशिक्षित, सभ्य मिलनसार, समन्वयवादी मुनिराज हैं। उनका व्याकरण अलंकार, साहित्य, काव्यकोष, छंदस, न्याय, दर्शन, आगम, षट्दर्शन, ज्योतिष आदि विषयों पर समान आधिपत्य है। आपने प्राचीन न्याय तथा दर्शन शास्त्र का विशेष अध्ययन किया है। जो कि मुनि जी के ग्रंथों के मध्य में दिए गए तकों से स्पष्ट ध्वनित होता है।

कृति से कृतिमान् को पहचान हो यहो अधिक उगयुक्त है। मुनि जो लेखक तथा विद्वान तो हैं हों, प्रखर व्याख्याता तथा आधुनिक चित्रक भी हैं। पुरातो निष्प्राय रूढ़ियों को मुति जो अपनी सैली में कोसते हैं।

प्रवचन में निताँत व्यावहारिक परम्पराओं के विरुद्ध उनका स्वर सदैव मुखरित रहा है। वे व्यवहार के माथ निश्चय के भो पक्षपातो हैं। वे परम्परागत व्यवहार में निश्चय के दर्शन चाहते हैं। जिससे प्रत्येक धर्म किस सार्थक हो सके। उनके चिन्तन में नवोनता के साथ विविधता है। विवारों में तल्मगता है तथा संयम में एक रसता है। वे एक स्पब्ट वक्ता हैं, जिनको ओजस्वो वाणी को यूंग प्रत्येक सनाव में थुग-२ तक रहतो है। उनकी मधुर शैलो, स्पब्ट भाषा तथा विश्ठेत्रग शक्ति को ओता हो जान सकता है। वर्तमान में 'कुछ इधर को कुउ उधर को' लेकर सुनने वाले वक्ता तो समाज में बहुत हैं। परन्तु मुनि जो जैसे वितक एव वक्ता की छोप समाज पर कुछ और हो पड़तो है। आप आज तक पंजाब तथा बम्बई आदि म अनेक शिविरों का आयोजन कर चुके हैं । आप के हृदय में जो साहस तथा समाज के प्रति जो तड़प है वह किसी परिचित से अज्ञात नहीं ।

प्रस्तुत ग्रन्थ उन की समन्वय भावना, विश्लेषण-शक्ति तथा विद्वत्ता का मिश्र निदर्शन है ।

इस ग्रंथ में योग शास्त्र के प्रथम प्रकाश के मात्र ३३ इलोक ही लिए गए हैं। इस में पाठक को योग के विषय में स्पष्ट दृष्टि कोण प्राप्त हो सकता है। मुनि जी के अन्य छोटे बड़े १४ ग्रंथ भी प्रकाशन के लिए प्रैस में जा चुके है। मुनि श्री जी अन्य रुचिक / विषयों पर लेखनी के द्वारा समाज को लाभान्वित करेंगे, ऐसा विश्वास है।

पुस्तक प्रकाशन का दायित्व 'विजय बल्लभ मिशन' को सौंपा गया। प्रकाशन में कुछ विलम्ब हुआ, इस के लिए अनेक कारण है। श्री गौडी जी जैन उपाश्रय में जनता ने विशाल संख्या में योग शास्त्र पर जो प्रवचन सुने हैं, उन में से प्रारम्भ के २० प्रवचन आप की सेवा में प्रस्तुत किए जा रहे हैं। आशा है कि इन प्रवचनों से आप को योग्य मार्ग दर्शन मिल सकेगा।

जिन दानवीरों ने इस पुस्तंक में घनराशि का सहयोग देकर भनित का लाभ लिया है, उन का घन्यवाद है।

श्री बलदेव राज जी, महामन्त्री--श्री आत्मानन्द जैन महा-सभा उत्तरी भारत का भी आभार व्यक्त करना चाहिए जिन्होंने श्री सोहन विजय प्रैस में यह य्रन्थ-प्रकाशन समय पर मृद्रित कर दिया।

. . '

स्वकीयम्

योग शस्त्र भाग १ आप के समक्ष प्रस्तुत करते हुए अत्यन्त प्रमोद की अनुभूति हो रही है ।

आज से २-३ वर्ष पूर्व मेरे मन में एक विचार उद्भूत हुआ कि विद्वान् तथा वक्ता बन जाने का प्रयोजन क्या हो सकता है ? यद्यपि मैं न कोई विद्वान् हूं, न वक्ता तथापि प्रश्न का समा-धान तो अपेक्षणीय था हो । समाधान मिला कि स्व पर कल्याण ही विद्वत्ता तथा उपदेश शक्ति (वक्तुत्व) का फल है ।

विद्वान् तथा वक्ता स्वकल्याण कितना करता है ? यह उस का व्यक्तिगत प्रश्न है परन्तु समाज का कल्याण (परकल्याण) निजी प्रश्न नहीं । अतः परकल्याण की ओर विद्वानों की रुचि हो, यह नैसर्गिक ही है । स्थान-स्थान पर प्रवचनों का, जाहेर प्रवचनों का आयोजन होता है । प्रवचन का श्रोताओं को कब तक स्मरण रह सकता है ? श्रमण-संघ के विज्ञाल अध्ययन का लाभ क्या जनता को स्थायी रूप से प्राप्त हो पाता है ?

इन्हीं प्रश्नों के उत्तर के रूप में कुछ श्रमण-श्रमणियों न आचार्य श्रीमद् विजयानन्द सूरीश्वर की परम्परा को उत्तरोत्तर आगे बढ़ाया । परहितार्थ अनेक प्रंथों का निर्माण करना प्रारम्भ किया । शास्त्र सिद्ध तथ्यों को स्वभाषा में, स्वशैली में, स्वचितन तथा स्वानुभव से लिखने का कार्य प्रारम्भ किया । वर्तमान में इस नवीन लेखन कला से समाज को अपार लाभ हो रहा है, यह असंदिग्ध है । लेखन की शर्त मात्र इतनी ही होनो चाहिए कि वह सम्यग्दर्शन पोषक हो, विवादों से रहित हो तथा समन्वय का प्रतीक हो ।

ऐसे साहित्य का प्रकाशन कदापि उचित नहीं हो सकता, जिस के द्वारा जानबूझ कर संघ में कलह तथा विवाद का श्री-गणेश कर दिया जाए ।



आचार्यं श्रीमद् विजयानन्द सूरीश्वर जी के वाद-विवाद, खंडन-मंडन के ग्रंथ युग की आवश्यकता के अनुसार लिखे गए, परन्तु आज जब कि समन्वय के नाम पर समस्त धर्म तथा धर्माचार्य एक मंच पर बैठना रुचिसंगत मानते हैं। विश्व में ऐक्य की बातें जोर पकड़ रही हैं। विश्व में एक सरकार की बात भले ही हास्यास्पद लगे परन्तु देश-देश के मतभेदों को सुलझाने का कार्य त्वरित गत्या हो रहा है अतः समन्वयवादी सत् साहित्य की आवश्यकता और भी अधिक बढ़ जाती है। प्रत्येक मानव या धर्म को अंततः समन्वय के मार्ग पर हो आना होगा, इसका अन्य कोई भी विकल्प नहीं है क्योंकि समन्वय में ही अनेकाँतवाद का मल तिरोहित है।

श्रमण वर्गको भी अपनी-अपनी साधना है, अपना-अपना चिंतन है, अपना-अपना कार्यक्षेत्र है। श्रमणों का लेखन क्षेत्र भी रुचि के अनुसार भिन्न-भिन्न है।

मेरे मन में भी लेखन के क्षेत्र में चितन-अनुभव के आदान-प्रदान की भावना जागत हुई । लेखक जनता को कुछ सिखाता ही नहीं है, उसे जनता से, पाठकों से, बहुत कुछ सीखने-समझने का भी अवसर प्राप्त होता है।

लेखक का चिंतन उस के लेखक में झलकता है। लेखक की बात से सहमत होना, न होना तो अपनी इच्छा की बात है परन्तु उस के शास्त्र-प्रमाण या तर्क को समझने का प्रयत्न करना, प्रत्येक पाठक का कर्तब्य बन जाता है।

प्रवचन की 'वाह-वाह' तथा 'हवा-हवा' के आडम्बर में जनता को सीमित लाभ होता है।परन्तु यदि प्रवचनों को प्रकाशित कर दिया जाए तो अधिक लाभ हो सकता है अतएव ग्रंथ लेखन की मेरी योजना जो कि २-३ वर्ष पूर्व निर्मित हुई थी अब प्रारम्भ हुई है।

( १३ )

अतीत वर्ष में जब मेरा चातुर्मास परमश्रद्धेय, युवा-प्रतिबोधक आचार्यदेव श्रीमद् विजय जनक चन्द्र सूरीश्वर जी के साथ श्री गोडी जी जैन उपाश्रय-पायधुनी बम्बई में था। उस समय कलिकाल सर्वज्ञ श्रीमद् हेमचन्द्राचार्य द्वारा प्रणीत योगशास्त्र को व्याख्यान में प्रारम्भ किया गया था।

चातुर्मास में योग शास्त्र के प्रथम प्रकाश का प्रारम्भिक भाग मेरा प्रवचन का विषय रहा । श्रृतरसिक जनता ने आग्रह किया कि इन प्रवचनों के प्रकाशन की व्यवस्था हो सके तो बहुत अच्छा हो ।

फलतः इस ग्रन्थ का प्रकाशन कार्य श्री विजय वल्लभ मिशन को सौंपा गया।

मैंने इस ग्रंथ के प्रथम प्रकाश के ३३ श्लोकों पर विस्तृत विवेचन लिखना प्रारम्भ किया। मेरा विचार था कि इस ग्रंथ के द्वारा पाठकों को कतिपय विषयों पर व्यवहार-निश्चय का ज्ञान अल्पांश में भी हो जाना चाहिए। इस के अतिरिक्त पाठक जिस विषय का अध्ययन करें, उन्हें उस विषय का अन्वियं ज्ञान हो सके, एतदर्थ इस ग्रंथ को इसी रूप में लिखा गया है। पाठक इस विषय निरूपण को व्यवहार तथा निश्चय की युति के रूप में समझें, अन्यथा शंकाएं उत्पन्न हो सकती हैं। इस ग्रंथ मे ज्ञान तथा किया प्रकरण भी ज्ञान तथा किया की युगपद विधायकता (Positive View) के लिए लिखा गया है। पाठक उसे भी अन्यथा रूप से न लें।

इस ग्रन्थ के प्रकाशन की योजना का निर्माण हो जाने के पश्चात् अनेक बाधाएं उपस्थित हुई । यह ग्रन्थ लुधियाना (पंजाब) में मुद्रणार्थ प्रेषित किया गया । अन्य ग्रन्थों की रचना में व्यस्त होने के कारण प्रतिलिपि तैयार करने में विलब हुआ । पंजाब की स्थितियां देश व्यापी चिंता का विषय बनी हुई थीं । अतः वहां पर Press-Work भी शनैः-शनैः हुआ । प्रूफ संशोधन आदि में इसी कारण से विलम्ब हुआ । अब ६ मास की अनावश्यक प्रतीक्षा के पश्चात् ग्रन्थ आप के हाथों में है । आप को ही निर्णय करना है कि ग्रंथ कैसा है ?

योग शास्त्र भाग-२, जब भो प्रकाशित होगा, वह मात्र अष्ट प्रदचन माता, मार्गानुसारो के ३४ गुणों का ही प्रतिपाद क होगा।

लेखन में मेरा यह प्राथमिक प्रयास है। यदाकदा कविता (भजन)लिखने का अवसर भी प्राप्त हो जाता है। मुझे प्रसन्नता हैं कि 'संगीत मंजरी' भाग १-२ की ४१०० प्रतियां भी दो वर्ष में जनता को रुचि के कारण समाप्त हो गई। जैन प्रश्न माला भी पर्याप्त लोकप्रिय बनी।

इस अमूल्य ग्रंथ के साथ-साथ 'जैन-हस्त-रेखा-शास्त्र' भी प्रकाशित हो रहा है ।}ुॅं'समाज की बेड़ियां कैसे टूटें ग्रन्थ भो प्रकाश-नाबीन है । ''१०० दुर्गुणों को चिकित्सा'' पुस्तक भो प्रैस में है ।

इस भीवंडो चार्रुमसि में आयोजित १० जाहेर प्रवचनों के प्रकाशन का कार्य भो प्रारम्भ हो चुका है। आशा है कि पाठक इन ग्रन्थों में जो कुछ श्रेष्ठ है, उसी पर दृष्टियात करेंगे तथा जा कुछ स्वाद रहित हैं उसके लिए मुझे सुचित करेंगे।

पुस्तक में मात्र लगभग २० विषयों का हो। विवेचन है जिस से यह ग्रन्थ विषय-विवेचन की दुष्टि से भी सूपाठ्य है ।

'विजय वल्लभ मिशन' को स्थापना गुरु वल्लभ के आदर्शों को पूर्ति के लिए ही की गई है। लगभग एक वर्ष पूर्व इस संस्था को स्थापना के पश्चात् संस्था ने अनेक क्षेत्रों में प्रगति की है। -पुस्तक प्रकाशन का कार्य भी इस संस्था के द्वारा प्रारम्भ हो चुका है। हमारे प्रकाशनाधोन छोटे बड़े १५ ग्रन्थ इसी संस्था के द्वारा प्रकाशित हो रहे हैं।

मुझे 'विजय वल्लभ मिशन' की स्थापना करने को (१४) आवश्यकता तब अनुभूत हुई, जब 'गुरु वल्लभ तथा गूरु आत्म के नाम से चल रही अधिकांश संस्थाओं का कार्य मुझे सन्तोप जनक न लगा। उन की कार्यविधि भी मुझे रुचिकर प्रतीत न हुई। कुछ संस्थाए नाम मात्र को ही जीवित हैं। कुछ संस्थाएं मात्र 'बैलेंस' के ही चक्कर में रहती हैं। कार्य के नाम पर वे 'तूष्णींभव' का पाठ सिखाती हैं। कुछ संस्थाएं वृद्ध हो रही हैं, व उन्हें पुनः सशक्त करने की आवश्यकता है।

लुधियाना व अम्बाला की संस्थाएं, बम्बई का महावीर विद्यालय, पूना का विजय वल्लभ विद्यालय, राजस्थान के विद्यालय, बड़ौदा का त्रिजय वल्लभ हस्पताल आदि कुछ ही संस्थाएं ऐसी हैं जिन्होंने कार्यक्षेत्र में अपनी र्घाक जमाई है, अन्यथा 'गुरु वल्लभ के मिशन की किसे चिता है ?

आचार्य देव श्रीमद् विजय इन्द्रदिन्न सूरोक्वर जी महाराज इस दिशा में सदैव कार्यरत रहे हैं। सभी संस्थाओं को अनुदान दिलाना, पुनजीवित करना तथा योजनाओं को साकार करना, यह उन के उत्कट कार्य हैं।

पूज्य गुरुदेव के आशीर्वाद से 'श्री विजय वल्लभ मिशन' भी अपने साहित्य सेवा, सामाजिक एकता, शिक्षा प्रचार, सार्धामक उत्थान, श्रमण संघ वैयावच्च तथा साधु साध्वी शिक्षा आदि कार्यों में सफल होगा, ऐसा विश्वास है।

विद्वान् बनना कठिन है। जब कि वक्ता तथा लेखक बनना उस से भी कठिन है। मेरा यह ग्रंथ रचना का कार्य आद्य प्रयास है, अभी प्रारम्भिक चरण में है। अत: इस कार्य में त्रुटियों का होना स्वाभाविक है। कोई त्रुटि हो तो पाठक सूचित करें।

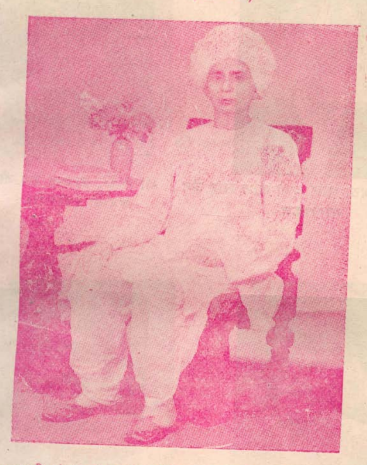
पुस्तक प्रकाशन में जिन महानुभावों का सकिय योगदान रहा है, मैं उन के प्रति आभार व्यक्त करता हूं।

आषाढ़, शुदि १४ भीवंडी

मुनि यशोभद्र विजय

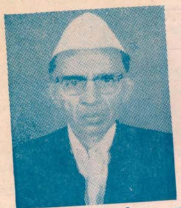
### (१६)

## रुत0 श्री नरसिंग मल मुलाब चन्द जैन पावा (राज०)



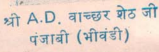
के सुपुत्र श्री शंकर लाल जी, श्री फूल चन्द जी, श्री पुखराज जी, श्री रतन चन्द जी, श्री राजमल जी, श्री सोहन राज जी (हाल भीवंडी) के द्वारा इस ग्रन्थ का विमोचन किया गया। For Personal & Private Use Only

# इस पुस्तक में 1001/- २० देने वाले दानवीर



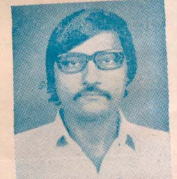


श्री जेठा लाल चूनी लाल शाह जैन सान्ताक्रूज





(मंडारा)



शाह कपूर चन्द प्रेम चन्द जी श्री रमणीक लाल, भोगी लाला जैन (बम्बई)

Jain Education International

For Personal & Private Use Onl

www.jainelibrary.org





श्री मोहन लाल जी जैन श्री जयन्तो लाल डाह्या लाल लाखानो (बम्बई) (Dihor)



दोशी जेठा लाल अंजावी दास (राजकोट)



#### श्री वेल जी लखमसी (आरबलुंस)

Jain Education International

For Personal & Private Use Onl

www.jainelibrary.org





श्रीमती मंजुला बहिन अमीचन्द शाह श्रीमती नन्दा बहिन बाबूलाल जो (बम्बई) • (मजगांव)



श्रीमती शारदा बहिन जेठा लाल जी श्रीमती कमलावती चिमन लाल (सांताक्रज)



भीवंडी



स्व॰ नगीन दास गीरघर लाल शाह दाहोद (पंचम्हाल)

#### स्व० शांता बेन जयंति लाल शाह (दाहोद)

अनुक्रमणिका

|            |                       | श्लोक    | Ч.   |
|------------|-----------------------|----------|------|
| ۶.         | योग का माहत्म्य       | १-१२     | १-३३ |
| २.         | उपशम विवेक संवर       | १३       | ३३   |
| <b>R</b> . | योग क्या है ?         | કર્સ     | 88   |
| ۲.         | योग का लक्षण          | 8X       | ६३   |
| ሂ.         | ज्ञान: श्रेयस् का योग | 25       | ७१   |
| ६.         | सम्यग्दर्शन           | १७       | 93   |
| છ. ર       | नम्यक्चारित्र         | १५       | 399  |
| द्र.       | ज्ञान तथा क्रिया      |          | १४६  |
| ٤,         | अहिंसा                | १६-२०    | १७३  |
| ٤٥.        | सत्य                  | २१       | २०१  |
| ११.        | अस्तेय                | २२       | २२३  |
| १२.        | ब्रह्मचर्य            | २३       | 58X  |
| १३.        | अपरिग्रह              | 28       | হওহ  |
| १४.        | ४ महाव्रतों की भावना  | एं २४-३३ | REX  |

॥ ॐ अर्हं नमः ॥

कलिकाल-सर्वज्ञ, श्रोमद् हेमचन्द्राचार्यं विरचित

#### योग शास्त्र

(हिन्दी विवेतन)

(प्रथम प्रकाश)

नमो दुर्वार रागादि वैरिवार निवारिणे ।

अहंते योगिनाथाय, महावीराय तायिने ॥१॥

अर्थ - दुष्कर रूप से दूर करने योग्य राग-ढ़ेष-मोह आदि शत्रुओं के समूह का निवारण करने वाले, अर्हत भगवान, योगियों के स्वामी, सांसारिक जीवों के रक्षक तथा विश्व के सर्वश्रेष्ठ वीर (सूरयीर) श्री महावीर भगवान् को मैं (इस ग्रन्थ की निर्विघन समाप्ति के लिए) नमस्कार करता हुं।

विवेचन - शास्त्रकार ने इस श्लोक में भगवान् महावीर प्रभु के नाम के साथ पांच विशेषणों का युक्ति तथा बुद्धि से परिपूर्ण संयोजन किया है। इस से ध्वनित होता है, कि शास्त्रकार को कोई निर्गुण या अल्पगुण 'ईश्वर', नमस्कारार्थ अभिप्रेत नहीं, परन्तु वे नमस्कार्य परमात्मा को अनेक गुणों-विशेषणों से युक्त होने पर ही बुद्धिगम्य मानते हैं।

मैं भगवान् महावीर के इन पांच विशेषणों का कमशः विवेचन करूंगा— १. दुर्वार-रागादि-वैरि-वार-निवारिणे - जो परमात्मा शब्द से अभिहित किया जाता है, वह महान् काठिन्य से निवारण योग्य राग द्वेषादि से रहित होना चाहिए । हेमचन्द्राचार्य स्वरचित अभिघान चितामणि कोष में तीर्थंकर को १८ अवगुणों से मुक्त अथवा १८ दोषों से रहित सिद्ध करते हैं।

> अन्तरायाः दानलाभवीर्यभोगोपभोगगाः । हासो रत्यरती भीतिर्जुगुप्सा शोक एव च ॥ कामो मिथ्यात्वमज्ञानं, निद्रा चाविरतिस्तथा । रामो द्वेषश्व नो दोषास्तेषामष्टादशाप्यमी ॥

अर्थात् -- १ दानांतराय, २. लाभांतराय, ३. भोगांतराय, ४. उपभोगांतराय, ४. बीर्यान्तराय ६. हास्य ७. रति (प्रसन्नता) ५. अरति (खेद) ६. भय १०. घृणा ११. बोक १२. काम १३.मिथ्यात्व १४. अज्ञान १४. निद्रा १६. अविरति १७. राग १६. द्वेष-ये दोष अरिहत-तीर्थंकर-अर्हन् में नहीं होते। इन दोषों को चार घाती कर्मों में निम्न रूप से विभाजित किया जा सकता है।

| कर्म           | ि दोष                                 |
|----------------|---------------------------------------|
| १. ज्ञानावरणीय | अज्ञान                                |
| २. दर्शनावरणीय | निद्रा                                |
| ३. मोहनीय      | हास्य, रति, अरति, भय, जुगुप्सा,       |
|                | <u>क्</u> रोक, काम, मिथ्यात्व, अविरति |
|                | राग, द्वेष ।                          |
| ४. अन्तराय     | दानांतराय, लाभांतराय, भोगांतराय,      |
|                | उपभोगांतराय, वीर्यांतराय ।            |

ग्रन्थकार उपर्युक्त विशेषण के द्वारा प्रभु में तीन विशेषणों को समाहित करना चाहते हैं। १. अनंत-विज्ञान २. अतीत दोष तथा ३. अबाध्य सिद्धांत । प्रन्थकार के 'अन्ययोग योग शास्त्र

व्यवच्छेदिका' ग्रन्थ के अनुसार ये तीनों विशेषण मिथोग्राही हैं। जो अनन्तविज्ञानी होता है, वह दोष रहित होता ही है तथा जो दोष रहित होता है, वह अबाध्य---(अकाट्य तर्कों वाले) सिद्धांत का प्रणेता होता है। जिस में ये तीन विशेषण होते हैं, उस में 'देव पूज्यता' भी समाहित हो जाती है। (जिसका विवेचन द्वितीय विशेषण 'अईत्' के प्रकरण में किया जाएगा।)

"दुर्वार रागादि....." वस्तुतः मानव के बाह्य शत्रु, मानव के लिए उतने अनर्थकारी प्रमाणित नहीं होते, जितने कि आभ्यंतर शत्रु । बाह्य शत्रुओं के विनाशार्थ बाह्य उपकरणों का आविष्कार आवश्यक है. जब कि आंतरिक शत्रुओं के विनाशार्थ आन्तरिक साधनों का आविर्भाव ही अपेक्ष्य है ।

रागद्वेषादि जितनी आत्मा की हानि करते हैं, भौतिक साधन या अन्य कोई भाव उतनी हानि नहीं करते । भौतिक साधन भी हानि उसी अवस्था (Condition) में करते हैं, जिस अवस्था में राग द्वेष का बंध हो। राग द्वेष के द्वारा कर्मों का तीव बंध होने से ही आत्मा का दुर्गति आदि में पतन होता है।

यदि द्वेष अनुचित है तो राग उस से भी अधिक भयंकर है। राग वैयक्तिक हो या पारिस्थितिक-वह राग ही कहा जाएगा। राग का परिणाम दूर द्रष्टा ही जानते हैं। 'आपात्' रम्या भोगाः'—-भोग तो प्रारम्भ में रमणीय प्रतीत होते हैं, तत्पश्चात् वे ही निम्बफलवत् कटु प्रतिभासित होते हैं। जिस का फल कटु हो, उस का मूल अकटु या मधुर कैसे हो सकता है ?

रागढेष में से राग मूल है तथा ढेष उस का फल । बिना राग के ढेष कदापि नहीं होता । ढेष के अस्तित्व में राग अवश्यम्भावी है । मानव की साधकावस्था का मूल मंत्र 'राग राहित्य' है । समता का सम्बन्ध यद्यपि ढेष तथा कोध की समाप्ति के साथ है तथापि राग रहित हो जाने पर ढेष या समता की कल्पना ही व्यर्थ है, क्यों कि समता एक गृहीत (Adopted) वस्तु है, सहज नहीं । जबकि 'रागराहित्य' सहज दशा है । अतएव भगवान् को .'वीतढेष' नहीं कहा जाता, वीतराग कहा जाता है । जब राग 'वीत' (अतीत) हो जाता है, तो ढेष की परिकल्पना ही नहीं हो सकती है ।

समस्त कर्मों में मोहनीय कर्भ को 'कर्म सम्राट्' कहा जाता है---राग-मोह, रति, प्रीति-ये सब 'मोहनीय' के भेद-प्रभेद हैं। समस्त शुभ कियाओं का उद्देश्य राग से रहित हो जाना है। आत्मा का मूल स्वभाव 'रागवान् होना' नहीं है। राग, आत्मा की प्रकृति नहीं, विक्वति है। समतावान् योगी किसी पर द्वेष तो नहीं रखते, राग भी नहीं रखते। महावीर तो योगियों के आश्रयस्थल हैं, मार्ग दर्शक हैं। वे रागवान् कैसे हो सकते हैं।

अन्य धर्मों के 'ईश्वर' में, उन धर्मों के संस्थापकों ने, 'रागभाव' के अस्तित्व-या अनस्तित्व का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं किया है। उन के मतानुसार जो ईश्वर या जगत्स्रण्टा है, जो अल्ला या खुदा है, जो ब्रह्मा, विष्णु, महेश, गणेश, आदि भिन्न-भिन्न ईश्वर के रूप में ख्यातनामा है, उस में गुण अथवा अवगुण की कल्पना ही व्यर्थ है। उन्होंने गुणावगुण के महत्त्व को नकारते हुए एकमात्र उन की शक्ति को स्वीकार किया है। पुराणों में उन के शक्ति परीक्षण के द्वारा उन के महान्-महत्तर-महत्तम होने का उद्घोष किया गया है।

परन्तु जैनदर्शनकार तो परमात्मा या ईश्वर में रागादि दोषों के राहित्य का डिडिमधोष करते हैं। उन के अनुसार राग ही अनर्थों का मूल है। अतः ईश्वर रागी नहीं होना चाहिए। मानव राग से अनेकविध वधबंधनादि को प्राप्त करता है, अतः राग के वशीभूत होने से ईश्वर को भो उन बंधनादि की आपत्ति आने की संभावना से इन्कार कैसे किया जा सकता है।

> भवबीजांकुरजननाः, रागाद्या क्षयमुपागता यस्य । बह्या वा विष्णुर्वा, हरो, जिनो वा नमस्तस्म ॥

योग शास्त्र

आचार्य हेमचन्द्र का कथन है, कि हमें नाम से कोई प्रयोजन नहीं, काम से प्रयोजन है। भव-वृक्ष के बीज रागादि, जिसके समाप्त हो चुके हैं, उन को ही ईश्वर मान कर नमस्कार करना चाहिए ।

एकधा कर्म बीज के नष्ट हो जाने पर पुनः कर्मोत्पत्ति का अविनाभाव सम्बन्ध नहीं बनता है, अतः कर्म-राग-द्वेष-रहित वह ईश्वर निष्कर्म, अजर, अमर, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, अचल, अरूप, अनन्त, अक्षय, अव्याबाधसुख, अपुनरावृत्तिधर्मा के रूप में ही ज्ञेय है।

रागद्व षादि शत्रुओं को धूलिसात करने के लिए ही हमारी साधना-उपासना है। बाह्य जगत् पर विजय प्राप्त कर लेने से कोई शूरवीर नहीं बन जाता। आंतरिक शत्रुओं तथा स्व इंद्रियों पर विजय प्राप्त करने से ही शूरवीरता का अलंकरण यथार्थ-नामा होता है. अतएव कवि ने चार व्यक्तियों के आभ्यन्तर लक्षणों का विवरण देते हुए एक श्लोक में कहा है--

> इन्द्रियाणां जये शूरः .....। शतेषु जायते शूरः.... ॥

अर्थात् १०० में एक शूरवीर हो सकता है , परन्तु सच्चा शूरवीर - जो कि स्वीय इन्द्रियों को विजित करता है – लाखों में एक होता है ।

इसी संदर्भ में ही महावीर की महावीरता का दर्शन करना है। यदि महावीर इन्द्रियजयी न होते, तो वे महावीर भी न होते। जो व्यक्ति सर्वतः कठिन कार्यं करता है, वही तो शूरवोर होता है। विश्व का सर्वाधिक काठिन्यपूर्ण कार्यं कौन सा है ? शत्रुओं पर शस्त्र-अस्त्रों से विजय पाना ? विनाशकारी बमों का आविष्कार कर लेना ? परिणाम को दृष्टिविगत करते हुए भौतिकवाद का विकास करते जाना ? आत्मीय शक्तियों की विस्मृति ?या कुछ और ?कहना ही होगा, कि यह सब नगण्य है। आत्म विजयी बनना ही कठिनता की पराकाष्ठा है। 'स्व' में नियंत्रित रहना, 'पर' का मोह छोड़ देना, लालसा, इच्छा, कोधादि कधायों से विमुख हो जाना, इन्द्रियों का वशीकरण, यही सब से कठिन है। यही कठिन कार्य महावीर ने किया, अत-एव वे महावीर हैं, शूरवीर हैं। वे महावीर हैं, अतएव वन्द्य हैं। वे वन्द्य हैं, अतएव ग्रन्थारम्भ में स्तूत्य हैं।

जब परिवार तथा स्नेही मित्रों पर राग होता है, तभी अन्यों पर द्वेष होता है । राग तथा मोह का त्याग सुखी होने का एक मात्र उपाय है ।

(२) अहंते—'अर्हन्' शब्द मुख्यतः 'योग्य' वाची है। जैन शासन में गुण सम्पन्न योग्य व्यक्ति को ही नमस्कार किया है। नवकार मंत्र के पांच पदों में किसी व्यक्ति विशेष को महत्त्व नहीं दिया गया, मात्र गुणवान् को ही पूज्य कहा गया है। जैन प्रवचन का स्पष्ट उद्घोष है कि—

"गुणाः पूजास्थानं गुणिषु न च लिंगं न च वयः"

अर्थात्---गुण ही पूज्य हैं, वेष या विशेष अवस्था नहीं । जैन धर्म के अनुसार, नाम भेद के बिना, कोई भी जैन जैनेतर दर्शन मान्य साधु या ईश्वर गुणों के आधार पर पूज्य हो सकता है ।

अ + र् + ह = अर्ह - इस पदच्छेद के अनुसार ब्रह्मा, विष्णु तथा महेश जैसी शक्तियों को भी अर्ह पद में समाविष्ट किया जा सकता है। ब्रह्मा का ब्रह्मत्व अथवा रचना प्रवृत्ति (उपदेश के ढारा भव्य जीवों में धर्म रचना), विष्णु की व्यापकता तथा शिव (महेश) की मंगलमयिता भी, तीर्थंकर-ईश्वर में पूर्णतः धटित होती है।

'अहंत', अरहंत होने के अतिरिक्त भगवान् महावीर अरिहत भी हैं, क्योंकि वे समस्त अन्तरङ्ग शत्रुओं का हनन कर चुके हैं। वे अरूहन्त भी हैं, क्योंकि वे कमं बीज का दहन कर देने के कारण पुनः उत्पन्न नहीं होते (अ+रुह्) । अतएव 'नमो योग शास्त्र

अरिहंताणं' के स्थान पर कुछ ग्रन्थों में 'नमो अरहंताणं' तथा 'नमो अरुहंताणं' का भी उल्लेख मिलता है ।

'अर्हत' (योग्य) होने का पूजा के साथ बहुत बड़ा सम्बन्ध है। जो योग्य होता है, वह पूज्य होता है। महावीर इसी कारण से पूजातिशय से युक्त हैं। चराचर प्राणियों सहित समस्त प्रकृति उन को वन्दन करती है। मार्गस्थ वृक्ष, उन को झुक कर नमन करते हैं। तीर्थंकर के दर्शन मात्र से ही कंटक अधोमुख हो जाते हैं। सूर्य, चन्द्र, तारे तथा-समस्त ग्रह प्रभु को नमन करते हैं। नर, नरपति तथा इन्द्र आदि समस्त शासक भी प्रभु को अपना शास्ता मानते हैं। प्रभु की योग्यता बाह्य नहीं, आन्तरिक है, अतः अलोकिक है।

वर्तमान में प्रत्येक मानव उच्चपद, धन, प्रतिष्ठा आदि का इच्छुक दिखता है। वह यह नहीं देखता कि उसमें योग्यता कितनी है ? यदि योग्यता होगी, तो पद आदि स्वयमेव मिल जाएंगे। यदि योग्यता के अभाव में पद आदि मिल भी जाए, तो वह मानव उस पद को भी कलंकित ही करेगा। वर्तमान युग में क्या नेता, क्या समाज के अग्रगण्य, क्या साधु-साध्वी, सभी मान-प्रतिष्ठा चाहते हैं। यदि व्यक्ति स्वयोग्यता के विकास के प्रति सतत जागरूक रहे, तो मान प्रतिष्ठा की प्राप्ति अनायास ही हो सकती है।

एक साधु को एक भक्त ने कहा,''महाराज ! अपनी सेवा के लिए कोई शिष्य क्यों नहीं बना लेते ?'' साधु ने प्रत्युत्तर दिया, ''मुझे शिष्य बनाने के लिए प्रयास करने को आवश्यकता नहीं है। यदि मुझ में योग्यता होगी, तो कोई न कोई व्यक्ति स्वयमेव शिष्य बन जाएगा।''

जिस समय शिष्य बनाने के लिए ६ से ने वर्षीय बच्चों को भी दीक्षा दी जाती थी, तब गुरु वल्लभ भी ऐसा कर सकते थे। परन्तु उन्होंने बालदीक्षा का विरोध किया तथा शिष्य कम होने की कोई परवाह न की । आचार्य देव श्रीमद् विजय वल्लभ सूरीश्वर जी म० ने कई व्यक्तियों को जो कि उनके पास दीक्षा लेने आते थे, वाराणसी में शिक्षा अर्जन के लिए मेजा, 'परिणामत शिक्षित होने के पश्चात् उन्होंने दीक्षा लेने का विचार छोड़ दिया तथा वे समाज सेवा के कार्यों में लग गए। आचार्य समुद्र सूरीश्वर जी महाराज तथा आचार्य जनक चन्द सूरीश्वर जी म० ने भी अपने होने वाले कई शिष्य अन्य साधुओं को अपिन कर दिए। आगम प्रभाकर. श्वी पुण्य विजय जी महाराज को जब आचार्य पद ग्रहण करने की विनति की गई, तो उन्होंने नम्रता से उत्तर दिया, कि मेरे से साधुत्व की सच्ची साधना भी पूर्णतया नहीं हो पा रही, अतः आचार्य पद लेकर मैं क्या करूंगा ?

क्या निःस्पृहिता है, इन मुनि रत्नों की ! यं/ग्यता हो तो शिष्यों तथा पदवी के पीछे भागने की आवश्यकता नहीं होती ।

वर्तमान में धार्मिक कहलाने बाले लोग भी कितने योग्य हैं ? यह एक शोचनीय प्रश्न है । धार्मिक व्यक्ति में यदि कोधादि कम नहीं होते. समन्वय की भावना का विकास नहीं होता, कदम-कदम पर आत्मिक प्रगति के चिन्ह दिखाई नहीं देते, उस में ज्ञान तथा विदेक की योग्यता नहीं आती, तो वह व्यक्ति धार्मिक कैसा ? अंशतः अर्ह (गुण योग्य) बन जाने पर भी व्यक्ति में पूज्यता का आधान होता है । भगवान महावीर पूर्ण योग्य हैं, अतएव वे पुजातिशय से युक्त हैं ।

(३) योगिनाथाय --- भगवान महावीर योगियों में मुकुट के समान हैं। 'योग' शब्द की परिभाषा 'योग सिढि' प्रकरण में की जाएगो। जो मन वचन तथा काया के योगों को वश में कर लेता है-वही. योगी हो सकता है। योग निरोध से योगी, परमात्म पद को पा लेता है। योगी प्रत्यक्षदर्शी भी हो सकता है, योगी को अवधि ज्ञान की प्राप्ति दुरूह नहीं होती।

भगवान महावीर योगी हैं इन्द्रियविजयी हैं, सन पर उनका पूर्णं नियन्त्रण है । मन के भाव (विचार) भी उनके शेष नहीं रहे योग सास्त्र

हैं। प्रश्न हो सकता है, कि भगवान महावीर जब मन के विचारों मे रहित हैं, तो वे सम्यक् विचार के अभाव में उपदेश कैसे देते होंगे ? भाषा तथा उपदेश की धारा विचारों के अभाव में टूटती न होगी ? समाधान है, कि छद्मस्थ जीव के लिए भाषा धारा-प्रवाहिता तथा उपदेश वृत्ति के लिए विचारों का सम्यक् होना आवश्यक है. परन्तु सर्वज्ञ, सर्वदर्शी के लिए यह आवश्यक नहीं। सर्वज्ञ प्रभु जब समस्त द्रव्यों की समस्त पर्यायों को, त्रिकाल में हस्तामलकवत् जानते हैं तथा देखते हैं. तो विचार किस बात का होगा ? विचार सदिग्ध तथा अस्पब्ट के विषय में होता है। परमात्मा के ज्ञान में सम्पूर्ण जगत् के भाव, असंदिग्ध एव स्पब्ट हैं। सत्य दृब्ट वस्तु के निरूपण के समय, वे स्वभाव से अपने ज्ञान बल से प्रवचन देते हैं।

भगवान महावीर योगी होने के कारण अनेक शक्तियों तथा सिद्धियों से परिपूर्ण थे, परन्तु उन्हें अपनी शक्ति के प्रदर्शन की आवश्यकता ही नहीं थी।

भगवान महावीर योगी थे, अतः प्रत्यक्ष द्रष्टा थे । न्यायादि दर्शन, ईश्वर को तथा आत्मा को व्यापक मानते हैं । योगी. स्वज्ञान के द्वारा जगत् के भावों को देखते हैं तथा जानते हैं । ज्ञान की दृष्टि से योग आत्मा का विषय है अतः आत्मा या परमात्मा को व्यापक मानने में मी कोई बाधा नहीं आती ।

वेदान्त दर्शन में केवल ज्ञानी को सदेह मुक्त कहा जाता है। बहां देह होने के कारण काया का योग विद्यमान है। जहां योग है-वहां कर्म बन्ध है। केवल ज्ञानी का कायिक योग के द्वारा उद्भूत बन्धन समय मात्र का होता है, तत्पञ्चात् अगले ही समय में वह निर्जरित हो जाता है।

आचार्य हरिभद्र सूरि जो ने कहा है, कि प्रत्येक किया में बन्धन है। वह बन्धन निकाचित या स्थायी न हो, तो अल्पसमयी भी हो सकता है। योगी होने पर प्रत्यक्षद्रष्टा होना असिद्ध नहीं है. क्योंकि न्यायशास्त्र ने योगिज ज्ञान को स्वीकार किया है तथा उसे प्रामाणिक भी माना है। योग के ढारा या किसी अन्य कारण से दीवार के पार स्थित वस्तु को अथवा हजारों मील दूर स्थित वस्तु को देखने वाले आज भी विद्यमान हैं। अतः योगिराज भगवान महावीर को नमस्कार करना युक्ति संगत ही है।

(४) महावीराय: देवेन्द्र ने वर्ढमान कुमार की परीक्षा लेने के बाद उन का नाम महावीर रखा। यह नाम किस ने दिया, इस बात का कोई विशेष मूल्य नहीं। महावीर के नाम या गुणों के स्मरण से अलौकिक आनन्द की प्राप्ति होती है। उस समय यह स्मरण नहीं होता, कि यह नाम किस ने रखा है। प्रत्येक व्यक्ति का नामकरण किसी न किसी के ढारा किया जाता है, परन्तु जीवन भर यह कोई स्मरण नहीं करता, कि मेरा नाम किस ने रखा था। भ० महावीर के विभिन्न नाम विभिन्न अवस्थाओं के द्योतक हैं। महावीर 'सन्मति' तब बने, जब उन्होंने दुर्बुद्धि घोगों के समक्ष भी सद्बुद्धि का परिचय दिया। वे 'वर्द्धमान' सो धन धान्य की वृद्धि के कारण बाल्य काल से ही बने थे। वे 'देवार्य' तब बने, जब वे मानव होने पर भी अपने गुणों से देवों की परिषद् के सभ्य बने।

विश्व में एकमात्र वर्द्धमान तीर्थंकर हैं, जो शस्त्र-अस्त्र से रहित होने पर भी महावीर कहलाए । शस्त्रधारी योद्धाओं को तो महावीरचत्र प्रदान किया जाता है । किन्तु महावीर ने नि:शस्त्र होकर भी कर्म सुभटों से युद्ध किया तथा विजयी हुए । कवि ने कहा है—

बाहु बलेन न शूरः, शास्त्रज्ञानान्न पंडितः । न वक्ता वाक् पटुत्वेन, न दाता चार्थ दानतः ॥ अर्थात् बाहुबल से कोई शूरवीर नहीं होता । शास्त्रों के ज्ञान से कोई पंडित नहीं बन जाता । वाचा के कौशल से कोई वक्ता . नहीं होता तथा धन के दान से कोई दानी नहीं बन जाता । ्∕इंड्रियाणां जये शूरः, धर्मं चरति पण्डितः। सत्यवादी भवेद्वक्ता, दाता भत हिते रतः॥

इंद्रियजयो हो शूरवीर होता है। धर्म को जीवन में स्थान देने वाला ही पण्डित होता है। सत्यवादी ही वक्ता होता है तथा प्राणीमात्र का हित करने वाला ही दानी होता है।

भगवान महावीर में ये चारों लक्षण भी घटित, होते हैं । अतः भगवान् महावीर का यह नाम सार्थक ही है ।

(५) ताधिने :-- भगवान् महावीर तायी हैं, रक्षक हैं। संसार रूपी समुद्र में निमज्जमान प्राणियों के त्राता हैं। भव दावानल से दह्यमान प्राणियों के लिए गंगाधारा के समान हैं। चिन्ता पीडित जनों के लिए मुक्ति के कारण हैं। कष्ट में प्रभु महावीर का नाम शांति प्रदान करता है। अन्धकार पूर्ण वन में भटके हुए प्राणियों के लिए वे प्रकाश के पुञ्ज हैं। मृगतृष्णा जैसी भौतिकवाद की चकाचौंध से दूर करने वाले हैं। 'लोग नाहाणं'-लोक के नाथ हैं। त्यागी ही लोक का नाथ हो सकता है, भोगी नहीं। 'लोगहियाणं'-लोक के हितकारी हैं। 'हित मित पथ्यं सत्यं' वचन के धारी होने से जगत के लिए शिवंकर हैं।

प्रभु महावीर पर पूर्ण श्रद्धा होगी, तभी मानव रक्षा को प्राप्त कर सकता है। चिन्ता से मुक्त होकर समस्त दायित्व प्रभु पर छोड़ देने की आवश्यकता है। होता वही है, जो ज्ञानी ने ज्ञान में देखा है। भगवान महावीर के दो शब्दों को ही यदि हृदय में धारण कर लिया जाए, तो रोहिणेयवत् लोक परलोक तथा भव-भ्रमण से रक्षा हो सकती है।

> पन्मगे ज सुरेन्द्रे च, कौशिके पादसस्पृशि । निर्विशेषमनस्काय, थी वीरं स्वामिने नमः ॥२॥

अर्थात--चरण कमल में नमस्कार करने वाले इन्द्र तथा पैरों में डंक मारने वाले चंडकौशिक सर्प के प्रति, समान मन वाले, श्री वीर भगवान् को नमस्कार हो । विवेचन :----समय समय पर सौधर्मादि इन्द्र प्रभु की सेवा में उपस्थित होते थे, परन्तु भगवान महावीर को अपने भक्तों पर न मोह था, न अनुराग । वे प्रशंसा तथा भक्ति से फूलते नहीं थे ।

चंडकौशिक सर्प-जिस ने अतीत के साधु तथा तापस के भव में कोध के कारण सर्प योनि में जन्म लिया था, भगवान महावीर के द्वारा ''बुज्झ-बुज्झ चंडकोसिया !'' हे चंडकौशिक ! समझ ! समझ ! इन शब्दों से प्रतिबोधित होने पर प्रायश्चित तथा अनशन करके सहस्रार नाम के घ वें देवलोक में गया था।

इसी चंडकौशिक ने भगवान महावोर को अरण्य में डंक लगाया था, परन्तु भगवान महावीर तब भी शांत रहे । उन्हें सर्प पर दैर या द्वेष का भाव आविर्भूत न हुआ ।

यह समत्व ही भगवान महावीर को साधना का रहस्य है। तभी तो भगवान ऋषभ देव जिन कर्मों का क्षय १००० वर्ष की छद्मस्थ अवस्था में कर सके, उस से भी अधिक कर्मों का क्षय भगवान महावीर ने साढ़े बारह वर्ष की साधना में किया। वर्तमान का कोई साधक १२ जन्म में भी उतने कर्मों का क्षय कर सके, तो आश्चर्य ही होगा।

भगवान महावीर को प्रायः एक पहलू से देखा जाता है। तप, संयम तथा अहिंसा में उन के बाह्य रूप का वर्णन ही शास्त्रों में अधिक प्राप्त होता है। वस्तुतः वे जितने बाह्य लपस्वी थे, उस से अधिक वे आभ्यन्तर तपस्वी थे। छः-छः मास की तपस्या उन की आंतरिक तपस्या (कोधादि दहन) के समक्ष-महत्वहीन थी। भगवान महावीर का बाह्य-संयम, उन के आंतरिक संयम (मन, वचन नियन्त्रण) से अधिक महत्त्व पूर्ण माना जा सकता है ? उन की बाह्य-अहिंसा (जीव रक्षा) से आन्तर-अहिंसा -(करुणा तथा मैत्री) अनन्तगुणा थी।

भगवान महावीर का तप भी सहज था। वे कभो उपवासों की गणना नहीं करते थे। उपवास में कभी उन्होंने भोजनपान या

पारणे की चिंता न की थी ।

भ० महावीर का समत्व, उन की साधना का प्रतिघोध था। उन का अग अंग समता रूपी पीयूष की धारा से आप्लावित था। वर्तमान में कतिपय साधु तथा कतिपय श्रावक, स्वयं को महावीर के सच्चे अनुयायी तथा सैनिक मानते हैं। वस्तुतः सैनिक की तरह अपने स्वामी की आज्ञा का पालन, अनुयायी होने का लक्षण है। महावीर समत्व शील थे, उन के अनुयायी भी समता-धारी होने चाहिए। सैनानी महावीर, समता के बाण से, समस्त द्वेष घृणादि शत्रुओं को, ध्वस्त करने में सक्षम थे। उन के सैनिकों में समता का वैसा प्रतिभाव कहां ? सैनिक उसे कहते हैं, जो गोली मारना जानता हो और साथ में गोली खाना भी जानता हो। जो गोली खा नहीं सकता, वह सैनिक कैसा ?

वर्तमान के तथाकथित धर्म के सैनिक, दूसरों को अपने आक्षेप रूपी बाणों से आहत करना तो जानते हैं, क्या वे स्वय उन आक्षेपों को सहन करना भी जानते हैं। सच्चा सैनिक आक्षेप नहीं करसा, आक्षेपों को सहन करता है।

महावीर के 'सैनिक' या अनुयायी बन कर कलह-क्लेश करना, कहां तक समुचित है ? यदि धार्मिक सहिष्णुता मानव में न हो, तो उसे धार्मिक कहना ही धर्म के साथ अन्याय है। गुरु नानक देव की उक्ति है--'एक ने कही, दूसरे ने मानी/नानक कहे, दोनों ज्ञानी।

परस्पर एक दूसरे की बात को काटने वाले स्वमताग्रही, वाद-विवाद में उलझे हुए दोनों ही व्यक्ति, अज्ञानी होते हैं। एक कवि के शब्दों में —

## ज्ञानी से ज्ञानी मिले, करे ज्ञान की बात । मूर्ख से मूर्ख मिले, या घूंसा या लात ॥

धर्म स्थान में आ कर अद्यांति फैलाने वाला सब से बड़ा दुष्ट होता है। जहां परमात्मा की क्रुपा का सम्पादन होता हो, वहां पर उसी परमात्मा के सिद्धांतों की अवहेलना, आज्ञाओं का उल्लंघन घोरतम पाप है।

भगवान महावीर तो सर्वत्र 'सम' थे। क्या हम धर्म के प्रांगण में भी 'सम' नहीं हो सकते ? संकीर्ण मन में सत्य का प्रवेश कदापि नहीं हो सकता। आचार्य देव श्रीमद् विजय वल्लभ सूरि जी महाराज के शिक्षा प्रचार, साधर्मी सेवा, प्रगतिवाद, जैसे सिद्धांतों का विरोध करने वाले, आज यदि उसी मार्ग को स्वीकार करते हैं, तो मनोविज्ञान की कसौटी पर 'यह सिद्धांत सत्य सिद्ध होता है, कि शुद्ध मानसिकता की प्रगति (development) सभी में एक रूप से, एक समय या वय में नहीं होती। किसी को युग की नब्ज को परखने की बुद्धि का भंडार १० वर्ष पहले प्राप्त हो जाता है, तो किसी को १० वर्ष बाद।

गुरुओं तथा भक्तों के नाम पर धर्म तथा श्रद्धा को नीलाम मत करो। संप्रदायवाद की दीवारों को तोड़ो तथा भगवान महावीर स्वामी के समत्व को लक्ष्य बिन्दु बना कर सच्चे जैन बन जाओ। उपकारी गुरु एक हो सकता है, उस के प्रति कृतज्ञ रहना अनिवार्य है, परन्तु अनेक गुरुओं की सेवा करने में, वह गुरु ही बाधक बन जाए, तो वह गुरु कैसा ?

एक बार एक बौद्ध साधु हमारे व्याख्यान में आए। हमने सौहार्द से उन्हें प्रवचन के लिए समय दिया। उन्होंने भी भगवान महावीर का गुणगान किया तथा कहा, कि ''भगवान बुद्ध जैन साधु बने थे। इसीलिए उन के धर्म में जैन दृष्टि का दर्शन होता है।'' कहिए ! हम उस बौद्ध साधु को प्रवचन का समय दे कर क्या हानि में रहे ? प्रेम से प्रेम मिलता है, तो घृणा से घृणा। आप भी प्रेम दीजिए। प्रेम की प्रतिक्रिया, प्रेम के रूप में मिलेगी। क्या इन्द्र ! क्या कंडकौशिक ! दोनों ही महावीर की गुणा-वली से प्रभावित थे । भगवान महावीर ने चंडकौशिक सर्प को प्रभावित किया नहीं । वह स्वयं उन की सौम्यता से प्रभावित हो गया । तत्पश्चात् भगवान महावीर ने उसे उपदेश दिया । भगवान महावीर पहले ही उपदेश देते, तो संभवतः वह २-४ फूत्कार और लगा देता । महावीर पहले योग्य बने, फिर उस की योग्यता का परीक्षण किया । वर्तमान में उपदेशकों की स्वयं की योग्यता संदिग्ध होती है, अतएव प्रभाव भी संदिग्ध रहता है ।

चंडकौशिक सर्प, संगम, शूलपाणि यक्ष, पूतना राक्षसी तथा गोपालक के उपद्रवों से महावीर को न कष्ट हुआ, न ही उन की आयु का क्षय हुआ, क्योंकि वे निरूपकम आयु वाले थे।

सपैंदश से मानव शरीर में से कोध के कारण रक्तवर्णी रक्त निःसृत होता है, जब कि भगवान महावीर के चरण से शांति के कारण श्वेत रक्त निकला। उन का अतिशय भी अलौकिक था। नवरस में शांति रस तो रस राज है। प्रभु महावीर हर्ष तथा क्रोक की अवस्था में भी शांत (सम) रहे, निविशेष मनस्क रहे।

मानव को भगवान महावीर के जीवन से कोध की उपशांति, इ ेष तथा घृणा में समता तथा योग्यता की शिक्षा को ग्रहण करना चाहिए ।

## कृतापराघेऽपि जने, कृपामथरतारयोः । ईयद्वाष्पार्द्रयोर्भर्द्र, श्री वीर जिन नेत्रयोः ॥३॥

अर्थ-अर्थपराधी जीवों पर कृपा तथा दया के भाव से कपित, तारक, (उन अपराधियों के द्वारा प्राप्स्यमान कर्म विपाक को देख कर) अश्रु से आई, भ० महावीर के नेत्रों का कल्याण हो ।

विवेचन :—यह श्लोक, भगवान महावीर की आंतरिक अहिंसा, तिश्व करुणा तथा विश्व शिवकरता का सचोट अद्वितीय वर्णन करता है । दृढ़ भूमि (संभवतः अरुणांचल प्रदेश) में ध्यानस्थ महावीर को, इन्द्र के द्वारा कृत प्रशंसा से व्याकुल संगम देवता (अभव्य) ने, ६ मास तक निरन्तर कष्ट देते हुए, शुद्ध गौचरी की प्राप्ति में, प्रतिदिन, जो बाधा उपस्थित की, उस से भी महावीर अचल रहे। संगम देव ने धूलि की वृष्टि से प्रभु महावीर के नासिका कर्ण के छिद्रों को बन्द कर दिया। उन का स्वासोच्छ्वास रुक गया। उस ने तीक्ष्ण मुखी कीडियां बना कर उन के द्वारा महावीर के शरीर को दंश लगाया। प्रभु महावीर का मुख छलनी के समान छिद्र युक्त बन गया।

वींछी तथा नोलिया आदि के उपसर्ग हुए। चक्रवात ने भगवान महावीर को घंटों तक गोल-गोल घुमाया। तूफान ने प्रभु को कई योजन दूर पटका। ग्वालों ने पैरों में चल्हा जलाया। भीलों का उपद्रव हुआ। पिशाच ने भयभीत किया। मच्छरों के ढारा डंस मारने से प्रभु के शरीर से रुधिर की नदियां प्रवाहमान हो गईं। सिंह, हस्ती, सर्प, चूहे, तोते बना कर उस ने महावीर को अतिशय पीड़ित किया। उपसर्गों की अधिकता से भगवान महावीर के सामर्थ्य की परीक्षा हो रही थी तथा उन का सत्त्व एवं ओजस् वृद्धिगत हो रहा था।

तदनंतर संगम ने १६ श्वंगार से सुसिज्जत षोड़शियां तथा देवियां बना कर, प्रभु महावीर को विचलित करने का प्रयत्न किया। उन के हावभाव, कटाक्ष, भंगिमाएं किसी भी योगी को योग पथ भ्रष्ठ करने को पर्याप्त थीं, परन्तु महावीर मेरु सदृक्ष अकंपित थे।

संगम देव प्रभुकी आत्मरमणता (सहज समाधि) को न समझ सका। महावीर की भौतिक सुखों के प्रति उपेक्षा को, वह बुद्धि का विषय न बना सका। संसार से अलिप्त, संसार के दु.खों के ज्ञाता, स्वयं के दुःखों के मात्र साक्षीभाव से द्रष्टा, मोक्षेच्छ्

महावीर की अप्रमत्तता का सन्मान एक अभव्य कर भी कैसे सकताथा?

संगम ने प्रभु से कहा, ''प्रभो ! चलिए ! आप को देवलोक ले चलता हूं । आप की मनवांछित वस्तु मैं आप को दे दूंगा ।'' परन्तू महावीर तो देवलोक के सूखाभास से पहले ही त्रस्त थे ।

संगम ने महावीर को उन के माता पिता सिद्धार्थ तथा त्रिशला का करुण कन्दन सुनाया, कि वे बहुत दुःखी हैं । परन्तु मोह नाशक महावीर में मोह निःशेष हो रहा था ।

षड् ऋतु का सुन्दर, कामाग्नि प्रज्वलित करने वाला वाता-वरण, गीत-नृत्य, मेघ की भयंकर गर्जना महावीर की अचलता के सम्मुख तुच्छ वस्तुएं थीं। आत्मा के आनन्द, की अनुभूति करने वाले योगी को संसार के विषयों से कोई सम्बन्ध नहीं होता। अन्त में १००० भार का कालचक भी महावीर पर फैंका गया। महावीर उस से धरती में धस गए।

अन्त में इन्द्र की वाणी को सत्य समझ कर, वह निर्लज्ज देव, महावीर को नमन करके जब चलने लगा, तो महावीर की आंखों में आंसू देख कर चौंक उठा। ''अरे महावीर ! आप इतने उपद्रवों में अचल रहे, अब ये आंसू कैसे ?''

भगवान् ने कहा, ''संगम ! मैं जगत का कल्याण करने वाला हूं । तू मुझे दु:ख देकर कलुषित भावों के कारण दुर्गति में जा कर अनेकविध कष्ट सहन करेगा । मैं इस पापोपार्जन में निमित्त बना । मैं इस पाप से दूर करने में तेरा सहायक न बन सका । इस बात का मुझे दु:ख है । हा ! तेरा क्या होगा ?''

योग बल से प्रभु महावीर को अनेक सिद्धियों की प्राप्ति हो चुकी थी, वे उन सिद्धियों के बल पर संगम देव को दूर हटा सकते थे। परन्तु प्रभु महावीर का मार्ग संसार के मार्ग से भिन्न था। वे मन, वचन, काया से किसी का बुरान कर सकते थे। अतः

**[**१७

क्रुपा एवं दया का रत्नाकर उन के ह्रुदय में हिलोरें ले रहा था। एक कवि ने कहा है :---

#### उदेति सविता ताम्नः ताम्न एवग्स्तमेति च। सम्पत्तौ च विपत्तौ च, महतामेरु रूपता॥

यथा सूर्यं, उदय के समय भी लाल होता है तथा अस्त के समय भी वह श्याममुखन हो कर लाल ही रहता है। तथैव महा पुरुष सम्पत्ति, विपत्ति में या सुख-दुःख में सदैव समान रहते हैं। एक अग्रेज कविने कहा है—

Life is a pendulum, between joys & sorrows.

जीवन सुख दुख का मिश्रण है । भगवान महावीर ने संगम के उपद्रव को मात्र जीवन का अंग समझा । कर्म का विपाक समझा ।

आंसू चार प्रकार के होते हैं— १. शोकाश्रु २. हर्षाश्रु ३. मगरमच्छ के आंसू ४. करुणा के.आंसू। इस अवसर पर भगवान महावीर की आंस्रों में अश्रु करुणा के प्रतीक थे।

संगम देव जब देवलोक में पेहुंचा, तो इन्द्र ने उस पापी को कुपित हो कर देवलोक से निकाल दिया। वह वराक हो कर देवियों सहित मेरु पर्वंत पर न्युपित हो गया। एक कवि ने कहा है—

#### अत्युग्र पुण्य पापानां, इहैब फलमझ्नुते ।

तोव्र पाप अथवा पुण्य का फल इसी लोक में मिलना प्रारम्भ हो जाता है। अति तीव्र पुण्य तथा तीव्र चारित्र पालन से परभव में घर्म की सामग्री होती है। संगम को अति तीव्र पाप के कारण तुरन्त ही देव लोक से निष्कासित होना पड़ा।

## श्रुताम्भोधेरधिगम्य, सम्प्रदायाच्च सद्गुरो । स्वसंवेदनतश्चापि, योग शास्त्रं विरच्यते ॥४॥ अर्थ—मैं इस योग शास्त्र की रचना तीन आधार लेक

१८]

कर रहा हूं। १. शास्त्र रूपो सागर में से कुछ भाग जान कर, २. गुरु परम्परा से प्राप्त कर, ३. तथा अपने अनुभव से।

विवेचन: योग के विषय में स्वामुभव का अत्यधिक महत्त्व है। योग का सम्बन्ध सीधा आत्मा के साथ है, अतः वह अनुभव का विषय है। पुराकाल में योग की परम्परा का कोई आधार था। गुरुगम की उसमें प्रधानता थी। प्राचीन ग्रंथों में योग प्रदीप एवं पालञ्जल योग दर्शन जैसे ग्रन्थ, इस विषय पर उपलब्ध हैं। योग के सम्बन्ध में हेमचन्द्राचार्य को जैन परम्परा का पर्याप्त ज्ञान रहा होगा। इस ग्रन्थ के अन्तिम प्रकाशों में वे 'योग' का अनुभव तथा तर्क संगत स्वरूप वर्णित करते हैं।

वर्तमान में 'योग' तथा विशेषतः 'जैन योग' की परिपाटी लुप्तप्रायः हो चुकी है । कतिपय योगियों के पास वर्तमान में भी सुरक्षित है, परन्तु योग रुचि लोगों की अल्पता होने के कारण उसे भी सुरक्षित रखना कठिन हो रहा है । हेमचन्द्राचार्य शास्त्रों के गहन अभ्यास से योग के विषय में जो कुछ प्राप्त कर सके, बह इस पुस्तक में आगे प्रस्तुत कर रहे हैं ।

, योगः सर्वविपद्वल्ली-विताने परशुः शितः । अमूल मन्त्र तन्त्र च, कार्मणं निर्वृतिश्रियः ॥४॥

अर्थः योग समस्त विपत्ति रूपी लताओं को काटने के तीक्ष्ण कुल्हाड़े के समान है तथा मोक्ष लक्ष्मी की प्राप्ति का ऐसा कामन प्रयोग (कामण) है, जिस में कोई मंत्र, तत्र या जड़ी बूटी का कार्य विद्यमान नहीं है।

विवेचन : ग्रंथकार संसार की समस्त आधि-व्याधि-उपाधियों को तथा रोग, शोक, भय. जरा, मरण आदि को विपत्ति के एकमात्र नान से अभिहित करते हैं। ये विपत्तियां योग रूपी कुल्हाड़े से छिन्न भिन्न हो जाती हैं।

इस विश्व में विभिन्न इच्छाओं की पूर्ति के लिए संसार के सभी

प्राणी, कामन, टूमन, मारण, उच्चाटन, स्तम्भन आदि के प्रयोग किया करते हैं। मंत्र-तंत्र के प्रयोग शोध्रता से सिद्ध नहीं होते. हो भी जाएं, तो जंजाल रूप होते हैं। सिद्धियां सुरीति से, उत्तर साधक की दृढ़ता से, साधी जाएं, तो वे सीथी हैं अन्यथा इन सिद्धियों को उल्टी पड़ते भी विलम्ब नहीं होता।

महर्षियों के कथनानुसार मोक्ष लक्ष्मी अथवा मुक्ति वधू को प्राप्त करने में किसी मन्त्र का जाप करने की आवश्यकता नहीं। तन्त्र के किसी प्रयोग की आवश्यकता नहीं तथा किसी जड़ी बूटी (वृक्ष-मूल) आदि की भी आवश्यकता नहीं। अर्थात् मन्त्रादि से मोक्ष की प्राप्ति हो, तो उस में अतिविलम्ब से कार्य सिद्धि होगी। यदि योग को स्वोकार किया जाए, तो मोक्ष की प्राप्ति अति सरल हो जाए।

े अर्थात् मुमुक्षु जीव को समस्त कियाओं को, शनैः-शनैः छोड़ कर योग की ओर प्रवृत्त होना चाहिए ।

> भूयांसोऽपि हि पाप्सान: प्रलयं यांति योगतः । चण्डवाताद् घनघनाः घनाघनघटा इव ॥६॥

अर्थ-यथा अतिवेगी प्रचण्ड वायु से अतिगहन बादलों के समूह बिखर जाते हैं, तथैव योग के प्रभाव से अति भारी तथा अत्यधिक पाप भी विपाक दिए बिना समाप्त हो जाते हैं।

विवेचन: यहां स्पष्ट है, कि शास्त्रकार को स्थूल शब्दों में निर्जरा तथा संवर ही योग के रूप में अभीष्ट है। क्योंकि पापों की समाप्ति निर्जरा से होती है। निर्जरा शुभ कर्मों से होती है। अतः परम्परा से शुभ कर्मों को योग शब्द से अभिहित किया जाना अनुचित नहीं है।

ग्रंथकार को योग का अर्थ संवर के रूप में कैसे इष्ट है ? इस का वर्णन आगामी पृष्ठों में किया जाएगा।

√ क्षिणोति योगः पापानि, चिरकालाजितान्यपि । प्रचितानि यथैधांसि, क्षणादेवाज्ञुज्ञुक्षणिः ॥७॥

२०]

अर्थ : यथा-बहुकाल से एकत्रित ईंधन को प्रबल अग्नि शीघ्र ही भस्म कर देती है, तथैव, चिरकाल से संचित पापों को, योग क्षण मात्र में क्षय कर देता है ।

विवेचन : अग्नि का स्वभाव है-जलाना । अग्नि को 'कुछ भो' जलाने के लिए परिश्रम करने की आवश्यकता नहीं है । योग का स्वभाव है —पापों को समाप्त करना । भव-भव के संचित कर्मों का गाढ़ रूप विपाक के बिना, क्षय होना कठिन है । परन्तु एक चिनगारी गाढ़ तॄण समूह को जला सकती है, तो योग की एक छोटी सी किरण पापान्धकार को क्षणमात्र में समाप्त करके अनन्त तिमिर के स्थान पर अनन्त प्रकाश को आविर्भूत क्यों नहीं कर सकती ?

प्राणी के कर्म एकत्र होते-होते ७० कोटा कोटि सागरोपम तक हो सकते हैं, जो कि मोहनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति है। कर्मों का प्रवाह नदी जलवत् चलता रहता है। नित्य प्रति कर्मों की निर्जरा होती है तथा बन्ध भी होता है। जब तक बन्ध समाप्त न हो, कर्म समाप्त नहीं हो सकते। योग-दो कार्य करता है। बढ हो रहे कर्मों पर संवर का प्रतिरोध लगाता है तथा संचित कर्मों को समाप्त कर डालता है। बंध के कारण ही वे समाप्त हो जाते हैं। जहां योग हो, वहां मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय, तथा योग अत्यल्प हो जाते हैं। परिणामतः संवर + निर्जरा की यूति मोक्ष का कारण वन जाती है।

#### कफ विषुण्मलामर्ष-सर्वो विधि महर्धपः । संभिन्न श्रोतो लब्धित्र्य, यौगं तांडवडंबरं ॥द्रा।

अर्थ: योग से प्राणो का कफ, थूक, मल तथा स्पर्श आदि प्रबल औषधि का कार्य करते हैं। योग से महती ऋद्वियां प्राप्त होती हैं तथा एक ही इन्द्रिय से पांचों इन्द्रियों के विषय ग्रहण करने की शक्ति प्राप्त होती है।

### विवेचन: योग शास्त्र में वर्णन है, कि योगियों का

आहार कम हो जाता है, क्योंकि वे शरीर से बाहर निकलने वाले विष्ठा आदि पदार्थ, बहुत सीमा तक शरीर में ही पचा लेते हैं अर्थात् पाचन तीव्र करके अल्प भोजन से अधिक सत्त्व का संचय करते हैं। परिणामतः उन की विष्ठा आदि अत्यत्प हो जाती है अथवा विष्ठा आदि की बाघा उन को होती ही नहीं।

यहां यह वर्णन है, कि योगियों के शरीर की कफ, थूक, मल आदि निरर्थक तथा दुर्गंध वाले पदार्थ सत्त्वहीन नहीं होते, वे विशेष शक्ति सम्पन्न होते हैं, उन के द्वारा असाध्य रोगों की भी चिकित्सा हो सकती है। योगियों के हाथ का स्पर्श भी रोगों से मुक्ति प्रदान करता है।

योग के द्वारा अनेकविध चमत्कारिक शक्तियां तथा लब्धियाँ, सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं, परन्तु योगी महात्मा उनका प्रयोग स्वार्थ सिद्धि या प्रभाव के लिए नहीं करते । शासन प्रभावनार्थ कभी-कभी चमत्कार दिखाना पड़ता है, परन्तु निष्प्रयोजन वे चमत्कारों का दर्शन नहीं कराते ।

यौग से प्राप्त होने वाली लब्धिया निम्न रूप से हैं -

- १. सवौँ षधि लब्धि—कफ या स्पर्श आदि से रोग मुक्ति हो, मुख प्रविष्ट विषाक्त अन्न निर्विष बन जाए । वचन श्रवण या दर्शन से रोग मुक्ति हो ।
- अण्ह्व----अणु जितना शरीर बना कर, तन्तुछिद्र में प्रवेश कर, वहां चक्रवर्ती के भोग भोगना ।
- ३. महत्त्व--मेरु से भो महद् अरीर बनाने की शक्ति।
- ४. लघुत्व-वायु से भी हल्का शरीर बनाने की शक्ति ।
- ४. गुरुत्व—वज्र से अधिक भारी शरीर बना कर इन्द्र के लिए दुर्द्धर्ष बनना।
- ६. प्राप्ति—भूमि पर स्थित होकर, अंगुलि के अग्र भाग से मेरु पर्वंत के अग्र भाग या सूर्य को स्पर्श करने की शक्ति।

- ईशित्व—तीर्थंकर इन्द्रादि की ऋद्धि की विकुर्वणा करने की शक्ति।
- ह. वशित्व समस्त प्राणियों को वश करने की शक्ति।
- १०. अप्रतिघातित्व---पर्वत के अन्दर भी गति करने की शक्ति ।
- ११. अन्तर्धान-अदृश्य होने की शक्ति ।
- १२. काम रूपित्व----इच्छानुसार अनेक रूप बनाने को शक्ति ।
- १३. प्रज्ञा ऋद्धि श्रुतावरण तथा वीर्यांतराय के क्षयोपशम से चतुर्दश पूर्वी के समान शब्द अर्थ प्ररूपण शक्ति ।
- १४, विद्याधर—रोहिणी आदि विद्या के ज्ञाता दशपूर्वी ।
- १५. बीज बुद्धि---एक अर्थ के श्रवण से अनेक अर्थों का ज्ञान ।
- १६. कोष्ठ बुद्धि श्रुत किए हुए अर्थों को सदा स्मरण रखना ।
- १७. अनुश्रोत पदानुसारिणी बुद्धि एक पद को सुन कर सम्पूर्ण ग्रंथ का विवेचन ।
- १<-. प्रतिश्रोत पदानुसारिणी बुद्धि ---अन्तिम पद को सुन कर सम्पूर्ण ग्रन्थ का विवेचन ।
- १६. उभय श्रोत पदानुसारिणी बुद्धि—-मध्यम पद को सुन कर सम्पूर्ण ग्रन्थ का विवेचन ।
- २१. वचन बली—अन्तः मुहूर्तमें १४ पूर्वों का वाग् उच्चार करना।
- २२. काया बली ---वीर्यांतराय कर्म के क्षयोपशम से एक वर्ष तक ध्यानस्थ खडे रहना ।
- २३. क्षीरास्रवलब्धि--) पात्र में स्थित दूषित अन्न का
  - .२४. मध्वास्रवलब्धि-- | कमशः दुग्ध, मधु, घृत तथा
    - २४. धृत्रास्रव लब्धि--- | अमृत तुल्य बन जाना ।
    - २६. अमृतास्रव लब्धि— J

प्रथम प्रकाश

२७. अक्षीण महानस---अल्पान्न बहुत लोगों को भरपेट खिलाया जाए तो भी कम न हो ।

जाए, तो भी कम न हो । २८. अक्षीण महालय—अल्प स्थान में भी असंख्य देवादि को बिठाने की शक्ति ।

२६. संभिन्न श्रोतो लब्धि – कान आदि प्रत्येक इन्द्रिय से प्रत्येक इन्द्रिय का विषय ग्रहण करने की शक्ति ।

#### योग से प्राप्त लब्धियों के सम्बन्ध में सनत् कुमार चक्री का ¥ द्ष्टान्त ★

हस्तिनापुर नगर में चौथे चकवर्ती सनत् कुमार हुए। वे रूप लावण्य में अनुपम थे। स्वर्ग में इन्द्र महाराज के ढ़ारा सनत् कुमार के रूप की प्रशंसा सुन कर दो देवता. सनत् कुमार को देखने के लिए इस घरा पर आए। उन्होंने चकवर्ती को सर्व प्रथम स्नान के लिए उद्यत देखा। उस के रूप को देख कर वे देव अत्यन्त आश्चर्य पुलकित हो गए। उन्होंने विचार किया, कि इन्द्र ने इन के रूप का जैसा वर्णन किया था, यह रूप तो उस से भी अधिक है। ऐसा रूप तो देवताओं का भी नहीं होता। चकी सनत् ने पूछा, कि आप यहां क्यों आए हैं ? तो देवों ने उत्तर दिया, कि इन्द्र के ढ़ारा तुम्हारे रूप का वर्णन श्रवण कर हम तुम्हें देखने आए हैं।

चकी समत ने तुरन्त उत्तर दिया, ''अभी तो मैंस्नान करने जा रहा हूं, मैंने शरीर पर तेल की मालिश की हुई है। अभी मेरा रूप क्या देखते हो ? जब मैं रत्नाभूषणों से अलंकृत हो कर राज्य सिहासन पर बैठूं, तब तुम मेरे रूप को देखना।''

जब चक्री सनत् राज सिंहासन पर आ कर बैठा, तो उस को देखते ही देवों के मुख मण्डल निस्तेज हो गए ! वे निराश होकर सोचने लगे, "अहो ! मानव देह की कैसी नश्वरता ।" सनत् कुमार नें उन की उदासी का कारण पूछा, तो उन्होंने प्रत्युत्तर दिया, "हे सम्राट ! अब तेरा रूप पूर्ववत् नहीं रहा । तेरे शरीर में इस समय १६ रोग उत्पन्न हो चुके हैं । चक्रवर्ती ने पूछा,

''क्या इस का कोई प्रमाण भी है ?'' तो देवों ने कहा, कि तुम्हारा थूक ही इस का प्रमाण है । सनत् कुमार ने जब थूक कर देखा, तो उस में कीड़े दृष्टिगोचर हुए ।

अब तो चकवर्ती की हताशा का पार न रहा । वह विचार करने लगा कि क्या यह संसार तथा शरीर की क्षणिकता है !

#### शीर्यते-जीर्यते इति शरीरम्।

जो शीर्ण-जीर्ण होता हो, उसी का नाम शरीर है। मैंने मोहांघ बन कर इस शरीर तथा रूप का अभिमान क्यों किया ? इस असार शरीर का क्षणमात्र का विक्वास नहीं है। असार में से सार को शीघ्र ही निकाल लेना चाहिए। संयम तथा तप के ढारा देह को सार्थक करना चाहिए।"

अब तो चकी सनत्, मुनि बन चुके थे। समस्त परिवार ६ मास तक उन के पीछे-पीछे जा कर उन को प्रत्यावर्तन (लौटने) के लिए मनाता रहा, परन्तु सनत् कुमार महामुनि न केवल शरीर से विरक्त हो चुके थे, अपितु भोजन की लालसा से भी मुक्त हो चुके थे। अनियमिंत रूप से सदैव नीरस आहार ग्रहण करने के कारण उन के शरीर में अनेक व्याधियां उत्पन्न हो गईं। सप्तविध रोगों (सोज, ज्वर, श्वास, अरुचि, कण्डू, अपच, चक्षुवेदना) के प्रति निरपेक्ष हो कर सनत् कुमार ने तप, आत्म-ध्यान तथा साधना में स्वयं को तन्मय कर लिया। परिणामतः ७०० वर्ष की उत्कट साधना से उनमें अनेक लब्धियां प्रकट हुईँ।

इन्द्र महाराज ने स्वर्ग में देवों के सन्मुख पुनः सनत् मुनि के शरीर के प्रति अमोह तथा सहिष्णुता की प्रशंसा की तथा कहा, कि रोगी होने पर भी चिकित्सा से निरपेक्ष ये मुनि, लोक में अद्वितीय हैं। दोनों देव पुनः वैद्य का रूप बना कर महामुनि के पास आए तथा रोग की चिकित्सा करने के लिए उन की सम्मति की कामना की। महामुनि ने कहा, ''हे वैद्य- राज ! दो प्रकार के रोग होते हैं, बाह्य तथा आभ्यन्तर । बाह्य रोगों से मुझे कुछ लेना देना नहीं हैं । ये रोग पुनः उदित हो सकते हैं । यदि आप मेरे आभ्यन्तर रोगों--काम, कोध, मोह, लोभ आदि की चिकित्सा कर सको, तो मैं तैयार हूं । बाह्य रोगों की चिकित्सा तो मेरे पास भी है । यह कह कर सनत् मुनि ने अपनी चिकित्सा तो मेरे पास भी है । यह कह कर सनत् मुनि ने अपनी थूक, त्वचा के एक भाग पर लगाई । तुरन्त उन का वह शरीर का भाग कंचन के समान बन गया । देवता दिग्मूढ़ हो कर देव लोक की ओर प्रस्थित हो गए ।

पूर्व काल में संहतन आदि के माहात्म्य से तथा तपः साधना की उत्कटता से लब्धियां प्राप्त हो जाती थीं, परन्तु वर्तमान में सिद्धियों की प्राप्ति दुष्कर हो गई है। अभ्यास, वैराग्य, संयम आदि ही इस काल म दुःसाध्य हैं, तो लब्धियों की प्राप्ति के लिए स्थान कहां ?

तथापि आज भी किसी-किसी महर्षि को लब्धियों की प्राप्ति हो जाती है, परन्तु महात्मा लोग उन लब्धियों-सिद्धियों का प्रदर्शन नहीं करते ।

# चारणाशीविषावधि, -- मनः पर्याय संपदः ।

योग कल्पद्रुमस्यैता, विकासि कुसुम श्रियः ॥९॥

अर्थं :—विद्याचारण लब्धि, जंघाचारण लब्धि, आशीविष लब्धि, अवधि ज्ञान तथा मनः पर्यव ज्ञान—ये योग रूपी कल्प वृक्ष के विकसित पुष्पों की शोभा हैं ।

विवेचनः इन लब्धियों के भेद निम्नलिखित हैं :---

१. जंघाचारण लब्धि--इस लब्धि से मुनि तीन कदमों से रूचक द्वीप तथा नंदीश्वर द्वीप की यात्रा कर सकते हैं- अर्थात् वे उड कर सीधे रूचक द्वीप पहुंचते हैं, दूसरी बार उड़ कर वापसी में नन्दीश्वर द्वीप में दर्शन कर तीसरे कदम में वापिस मूल स्थान पर लौट आते है। अथवा

वे महामुनि पहले कदम में मेरु पर्वत के पांडुक वन में, दूसरे कदम में वापिसी में नन्दन वन में होते हुए, तीसरी बार उड़ कर मूल स्थान पर आ सकते हैं।

२. विद्याचारण लब्धि— इस लब्धि से मुनि, पहले कदम से मानुषोत्तर पर्वत तथा दितीय कदम से नंदीश्वर द्वीप हो कर, तृतीय बार उड़ कर मूल स्थान में आ जाते हैं। ये खड़े, बैठे आदि किसी भी अवस्था में आकाश गमन कर सकते हैं।

३. जलचारण लब्धि—समुद्रादि में जलकाय की विराधना किए बिना जा सके।

४. फलचारण लब्धि--फलों के ऊपर, फल के जीवों की विराधना किए बिना, पैर ऊंचे नीचे करने में कुशल । इस प्रकार पुष्पचारण, पत्रचारणादि होते हैं ।

्र अग्नि, घूम, हिम, घूमस, मेघ, जलधारा, जाल, सूर्यादि की किरण, पर्वत-श्रेणी, वायु आदि का अवलम्बन लेकर गति करने वाले चारण ।

६. आशीविष लब्धि—अभिशाप तथा वरदान देने की शक्ति।

७. अवधि ज्ञान—मन या इन्द्रियों की सहायता के बिना रूपी द्रव्यों को जानना ।

मनः पर्यव ज्ञान दाई द्वीप में स्थित, जीवों के मन की बात को जानना।

#### अहो योगस्य माहात्म्य, प्राज्यं साम्राज्यमुद्धहन् । अवाप केवल ज्ञानं, भरतो भरता धिपः ॥१०॥

अर्थः अहो ! योग का प्रभाव महान् आक्चर्यकारी है । भरत क्षेत्र का अधिपति भरत, षड् खण्ड भूमि के साम्राज्य का स्वामी था । वह इसी योग के प्रभाव से केवल ज्ञान को प्राप्त

कर सका ।

[२७

प्रथम प्रकाश

विवेचन : इस अवसर्पिणी काल के तीसरे आरे में, प्रथम तीर्थंकर श्री ऋषभ देव के पुत्र भरत महाराजा ने, पूर्व पुष्य के. उदय से चत्रवर्तित्व को पाया ।

भरत की आयुधशाला में चक्ररत्न के उत्पन्न होने के पश्चात् उस ने अपने ६९ भाईयों के राज्य को प्राप्त किया। उस के पश्चात् भरत ने ६० हजार वर्षं का समय भरत क्षेत्र के ६ खंडों की विजय में व्यतीत किया । वापिस लौटने पर चक को आयुध-शाला में प्रविष्ट न होते देख कर, उस ने भ्राता बाहुबली को दूत के मध्यम से समर्पण कर देने के लिए कहलाया, परन्तु बाहुबली युद्ध के लिए आ पहुंचा। भयंकर नरसंहार के पश्चात् देवों ने पाँच प्रकार के युद्धों की स्थापना की। इन पांचों युद्धों में भरत को पराजय हुईँ। अन्त में भरत ने चक्र के ढ़ारा अपने भाई बाहुबली का झिरइच्छेद करने की ठानी । परन्तु वह चक्र भी बाहुबलों की प्रदक्षिणा करके पुनः भरत के हाथ में आ पहुंचा । अन्त में बाहु-बली ने भरत को समाप्त कर देने की दृष्टि से मुट्ठी उठाई, परन्तु रण भूमि के रक्त पूर्ण वातावरण में उसे भ्राहुँ-हत्या के पाप से दूर रहने की अन्तः स्फुरणा हुई । परन्तु क्षत्रिय की मुट्ठी खाली नहीं जा सकती थी। इसी मुद्री से बाहबलो ने केशलुञ्चन करके मुनित्व को स्वीकार किया। भरत ने तुरन्त बाहुबली को वन्दन किया ।

भरत चक्रवर्ती अवश्य था, परन्तु उसे अपनी ६४००० रानियों तथा समृद्धि पर कोई मोह न था। एक बार अपने कांच महल में भरत राजा आभरणादि पहनने गए। वहां अचानक एक अंगुलि में से एक मुद्रिका गिर पड़ी। भरत को वह अंगुलि निस्तेज लगी। जब सारे शरीर के अलंकार उतारे, तो दर्पण में समस्त शरीर ही निस्तेज लगा। तुरन्त ही भरत को संसार की नश्वरता का भान हुआ। वे विचार करने लगे, कि यह शरीर शोभावान् नहीं है। आभूषणों से यह शोभित है। इस पराई शोभा से मोह कैसा?

Jain Education International

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

इसी भावना के द्वारा भरत चक्री को केवल ज्ञान की प्राप्ति हो गई । इन्द्र ने आ कर मुनिवेष अपित किया तथा वन्दन किया ।

योग शास्त्र

योग की महिमा अलौकिक है। चकवर्ती सम्राट ने जब गृहस्थावस्था में भी साधना योग के द्वारा केवल ज्ञान को प्राप्त कर लिया, तो जो योगी सदैव योग में मग्न रहते हैं, वे यदि योग की तीव्रता का अनूभव करें, तो उनका मोक्ष क्यों नहीं हो सकता ? इस दुष्टांत से यह स्पष्ट हो जाता है, कि साधना योग का सम्बन्ध मन की भावना से है। बाह्य वेषादि तो निमित्त हो सकता है परन्तू यदि उत्कट विचार शुद्धि हो तथा अभ्यास, वैराग्य, एव भक्ति भावना से मन ओत प्रोत हो, तो गृहस्थ भी जीवन के लक्ष्य की ओर अग्रसर हो सकता है। साधु काँ वेष, साधु जीवन का वातावरण, सद्गुरु का सतत सान्निध्य, पठन पाठन, समाज सेवा, ये,पदार्थ वैराग्यादि के पोषक हैं, अतः साधु वेषादि व्यर्थ नहीं है। गृहस्थ जीवन में जो षड्काय की हिंसा अनायास ही होती रहतों है, उस से साधु पूर्णतः पृथक् रहता है । हिंसादि पांच अव्रत न होंगे, तो साधु को पाप बंध भी अत्यल्प ही होगा। अतः मोक्ष का राज मार्ग साधुता का मार्ग है, जब कि गृहस्थावस्था में मोक्ष प्राप्ति अपवाद मार्ग है। भरत अथवा मरुदेवी जैसे गृहस्थाश्रम में मुक्त हो गए । लघुकर्मी जीवों का उदाहरण लेकर े जप-तप छोड़ देना कदापि उपयुक्त नहीं हो सकता। अतः यथा शक्ति जप, तप, साधना के द्वारा योग की ओर अग्र सर होना चाहिए ।

## पूर्वमप्राप्त धर्माऽपि परमानंदनंदिता । योग प्रभावतः प्राप, मरुदेवी परं पदम् ।।११।

अर्थ: यद्यपि पूर्व जन्मों में या पूर्व काल में भ० ऋषभ देव की माता मरुदेवी ने कभी भी धर्म को प्राप्त नहीं किया था, तथापि योग के प्रभाव से मरुदेवी माता ने मोक्ष को प्राप्त किया।

[28]

विवेचन : मरुदेवी माता ने कभी भी त्रसत्व या मनुष्य जन्म को प्राप्त नहीं किया था। वे सूक्ष्म निगोद में से निकल कर केले का भव कर के मनुष्य बनी थीं। जब भगवान ऋषभ देव को केवल ज्ञान प्राप्त हुआ, तब भरत चकी ने दादी मां से कहा, "माता जी! आप अपनें पुत्र के द्वारा दक्षा धारण करके वन में चले जाने से रुदन कर रही थीं। १००० वर्षों तक आप पुत्र के प्रेम से हास्य तक भूल गईं। अब आप के वही पुत्र, देवताओं की सेवा से सुशोभित, समवसरण में विराजित हो कर, केवल ज्ञान प्राप्त करके पुरीमताल नगरी में पधारे हैं। आप मेरे साथ चलें तथा देखें कि आप के पुत्र ने कितनी ऋद्धि को प्राप्त किया है।"

इस प्रकार जब भरत, हाथी पर मरुदेवो को लेकर भगवान् के पास पहुंचे, तो वहां देव-दुंदुभि आदि की ध्वनि को सुन कर मरुदेवी माता के मन में हर्षावेग उमड़ पड़ा। भरत ने देवताओं को उपस्थिति आदि का वर्णन करते हुए मरुदेवी से कहा, कि यह दाणी ऋषभ देव की है, जिसे लाखों लोग प्रेम पूर्वक सुन रहे हैं।

सहस्र वर्ष पश्चात् भाव्यमान पुत्र मिलन एवं पुत्र दर्शन की संभावना से ही मरुदेवी की रोमराशि खिल उठी थी। सर्वोच्चपद को प्राप्त पुत्र को देखने के लिए उत्सुकता थी, परन्तु हजार वर्ष तृक रोते रहने से मरुदेवी के नयनों पर आवरण आ चुके थे---वे चाहने पर भी ऋषभ को न देख सकीं। उन के नेत्रों में हर्षाश्रु प्रवाहमान होने लगे। इन अश्रुओं तथा हर्षावेग के कारण मरुदेवी माता के नेत्र-पटल खुल गए।

पुत्र की ऋद्धि को देख कर मरुदेवी के मन के विचारों में परिवर्तन आया, ''अहो ! मैं पुत्र मोह से रुदन करती-करती अन्धी हो गई । और यह भी एक पुत्र है, जो माँ की ओर दृष्टि उठा कर भी नहीं देखता । इतनी निर्मोहता ! इतने देवता इस के

पास हैं, परन्तु इस नें एक भी देवता मेरे पास संदेश कहला कर न भंजा। अस्नेही के प्रति स्नेह कैसा ? यह तो श्रमण बन कर ही निर्मोही बन गया था, मैं ही इस को न समझ सकी। अब वीतराग बनने के पश्चात् यह मेरी ओर देखेगा ही क्यों ? अब मस्देवी को भी 'ऋषभ' में परत्व दिखने लगा। मोह समाप्त हुआ, विवेक प्रकट हुआ। आत्मलक्षी शुद्धोपयोग हो जाने से समस्त कर्मों का वहीं पर क्षय हो गया तथा उसी समय आयु का अन्त होने से मस्देवी माता को मोक्ष प्राप्ति हुई।

अनेन प्रकारेण यौग के ढारा अनादि मिथ्यात्वी जीव भी अन्तर्मुहूर्त्त में कैवल्य को प्राप्त कर सकते हैं ।

## ब्रह्मस्त्री भ्रूण गोघात, पातकान्नरकातिथे: । दृढ़ प्रहारि प्रभृतेयोंगो, हस्तावलंबनम् ॥१२॥

अर्थ: ब्राह्मण, स्त्री, गर्भ तथा गाय के वघ के पाप से नरक का मेहमान बनने वाले, दृढ़प्रहारी जैसे व्यक्ति भी योग के आलंबन से स्वरक्षा कर सके।

विवेचन : एक नगर में रहने वाले एक ब्राह्मण को नगर वासियों ने नगर से बहिष्कृत कर दिया, क्योंकि वह अत्यन्त पापी तथा अन्यायी था। वह वहां से एक चोरपल्ली में पहुंचा। दया रहित होकर अनेक हत्याएं करने से तथा उस का प्रहार खाली न जाने से लोगों ने उस का नाम दृढ़प्रहारी रख दिया।

एक बार वह एक नगर में चोरी करने गया। वह जिस घर में प्रविष्ट हुआ, वहां उस महादरिद्र व्यक्ति ने बालकों के आग्रह से लोगों से चावल आदि मांग कर खीर आदि तैयार की थी। एक चोर ने उस घर में जब खीर को देखा, तो वह खीर का बर्तन उठा कर भागा।

गृहस्वामी को ज्ञात होने पर वह एक तीक्ष्ण हथियार लेकर चोरों को मारने के लिए दौड़ा । अब गृह स्वामी के साथ चोरों

प्रथम प्रकाश

की भयंकर लड़ाई हो रही थी, तब गृह स्वामी के पक्ष में गाय मध्य में आ पहुंची ।

दृढ़प्रहारी चोर ने तुरन्त एक ही प्रहार से गाय को यमद्वार पहुंचा दिया। तत्पक्ष्चात् ब्राह्मण को भी मृत्यु के अंक में सुप्त कर दिया। यह देख कर गर्भवती ब्राह्मणी आवेश से चोरों की ओर दौड़ी, परन्तु उस निर्दय चोर ने ब्राह्मणी के उदर में तलवार से प्रहार किया। तुरन्त ही गर्भ पृथ्वी पर आ पड़ा तथा ब्राह्मणी भी पञ्चत्व को प्राप्त हुई। यह दारुण-वीभत्स दृश्य देख कर बच्चों ने अपार ऋत्दन किया।

अपने कोध के करुण परिणाम को देख कर दृढ़प्रहारी सिर से पैरों तक कपित हो उठा। तुच्छ सी वस्तु के लिए ४-४ जीवों का वध ? बालकों की दुर्दशा तथा भावी देख कर वह मन हो मन पक्ष्चाताप के आँसू बहाने लगा। वह दुर्गति से रक्षा के लिए कोई उपाय ढूढने लगा।

नगर के बाहर उसे एक साधुका दर्शन हुआ । दृढ़ प्रहारी ने मुनि को नमस्कार करके कहा, 'हे मुनिराज ! मैं पापी हूं । एक हत्या से दुर्गति की प्राप्ति होती है, तो चार हत्याएं करने वाले इस नराधम का क्या होगा ? मुनिराज ! मैं आपकी शरण पड़ा हूं ।"

मुनिराज के द्वारा उपदिष्ट यतिधर्म को स्वीकार करके दृढ़ प्रहारी ने अभिग्रह किया, कि जिस दिन मुझे पाप का स्मरण होगा, उस दिन मैं आहार ग्रहण न करूंगा तथा सर्व जीवों को क्षमा करूंगा।

विहार करते हुइ मार्ग में लोगों ने उसे विभिन्न वचनों से अपमानित किया। ''यह महा पापी धूर्त्त अब कपट रूप से साधु बन गया है। यह तो गो, ब्राह्मण, स्त्री-गर्भ का हत्यारा है, यह नीच है।'' इत्यादि वचनों का श्रवण, उस का प्रतिदिन का कार्यक्रम बन गया। आहारार्थ गृह में प्रवेश करता, तो लोग उसे गालियां सुनाते

पत्थर व लाठियाँ मारते । परन्तु दृढ़ प्रहारी के मन में एक ही विचार आता, कि यह तो मेरे स्वकीय कर्मों का ही फल है । As you sow, S∩ shall you reap ये सब मेरे कर्मों से मुझे मक्ति दिला रहे हैं, अतः शत्रु नहीं. मित्र हैं ।

दृढ़ प्रहारी सकाम निर्जरा के द्वारा दुष्कर्म की ग्रंथी का भेदन कर देता है तथा विचार करता है, कि इन उपकारी लोगों का कितना उपकार मानूं। ये लोग मुझे कष्ट पहुंचा कर कर्म बंध कर रहे हैं-यह दुःख का विषय है। ये लोग मेरे प्राणों को समाप्त कर सकते हैं। मेरे धर्म का अपहरण नहीं कर सकते। ''अस्तु.... जीव ! क्षमा रख। क्षमा में ही धर्म है।'' इसी क्षमा, भाव शुद्धि, मैत्री तथा भाव करुणा रूप योग से, दृढ़ प्रहारी को केवल ज्ञान प्राप्त हो गया।

इस प्रकार जन्म जन्मांतर में साधना करने वाले भरतादि, अनादि काल से मिथ्यात्वी मरुदेवी आदि तथा हत्यारे दृढ़ प्रहारी जैसे व्यक्ति भी, योग के द्वारा मोक्ष की प्राप्ति कर सकते हैं ।

#### तत्काल कृत दुष्कर्म, कर्मठस्य दुरात्मनः । .गोध्त्रेचिलातिषुत्रस्य, योगाय स्पृहयेग्न कः ॥१३॥

अर्थ : स्त्री वध रूप तत्काल क्रुत पायों से दुर्गति में पतित हो रहे चिलाति पुत्र की रक्षा करने वाले योग की कौन इच्छा नहीं करता ?

विवचन : एक यज्ञ देव नामक एक ब्राह्मण ने, किसी जैन साधु के साथ विवाद करते समय यह कर्त लगाई, कि जो हारेगा, वह दूसरे का शिष्य बन जाएगा । ब्राह्मण पराजित होने पर साधु का शिष्य बन गया । परन्तु पूर्व संस्कारों के कारण कुत्सित वस्त्र, मैल आदि के कारण उदास रहता । उस ब्राह्मण मुनि की भूतपूर्व पत्नी ने जो अभी तक पति के प्रति अनुरागिणी थी — भोजन में पति साधु को कामन कर दिया । वह क्षीण हो कर मृत्यु को प्राप्त कर के देव लोक में गया । इस दु:ख-गर्भित वैराग्य के

प्रथम प्रकाश

३४]

कारण, पत्नी ने भी चारित्र अंगीकार करके देव लोक को प्राप्त किया ।

उस मुनि ने स्वर्ग से च्युत हो कर, धन श्रेष्ठी की एक चिलाति नामक दासी की कुक्षि में पुत्र रूप में जन्म लिया, जब कि वह साध्वी उसी श्रेष्ठी के गृह में सुसीमा नामक पुत्री के रूप में उत्पन्न हुई।

पूर्व स्नेह के कारण दासी पुत्र का सुसीमा के साथ प्रेम हो गया। घन श्रेष्ठी ने इसी कारण उसे अपने घर से निष्कासित कर दिया। वह चोरपल्ली में जा कर शीघ्र ही सेनापति बन गया। एक बार चोरों के साथ उस ने परामर्श किया, कि धन श्रेष्ठी के घर चोरों के साथ उस ने परामर्श किया, कि धन श्रेष्ठी के घर चोरों की जाए, उस में सुसीमा को मैं ग्रहण करूंगा, धन अन्य चोरों में विभाजित कर दिया जाएगा। इस निर्णय के अनुसार उन्होंने धन श्रेष्ठी के घर से सुसीमा तथा धन को ग्रहण किया।

धन सेठ को इस काण्ड के ज्ञात होने पर वह अपने पुत्रों तथा कोतवाल के साथ चोरों की दिशा में भागा ।

मार्ग में चोर, धन श्रेष्ठी की 'मारो, पकड़ो' की उच्चध्वनि सुन कर, सर्व दिशाओं में भाग गए, परन्तु चिलाति पुत्र ने सुसीमा का त्याग न किया। वह सुसीमा को कन्धे पर डाल कर भागा जा रहा था। तभी उस ने देखा, कि श्रेष्ठी बहुत पास में आ चुका है। अब सुसीमा उस के हाथ में न रहेगी, यह विचार कर उस ने सुसीमा का सिर काट कर अपने हाथ में लिया, शेष धड़ को वहीं पर फैंक दिया तथा सिर ही लेकर आगे की ओर भागा।

जब श्रेष्ठी ने अपनी ने अपनी पुत्री का मृत शरीर देखा, तो वे वहां से शोकाकुल होकर वापिल लौट पड़े ।

चिलाति पुत्र का शरीर अभी-अभी एक युवती की हत्या करने के कारण रक्त से भरा हुआ था। उस के वस्त्र रक्तिम थे। वन में उसे एक साधु मिला। उस ने सेठ के घर में यह सुना था, कि साधु धर्म करते हैं। चिलातिपुत्र साधु को धमकाता हुआ तथा तलवार दिखाता हुआ बोला, ''अरे साधु ! मुझे मात्र तीन हो शब्दों मं धर्म कह दो। अधिक लम्बा उपदेश दिया तो देख ! इस कन्या की तरह तेरा सिर भी इस तलवार से काट दंगा।"

चिलाति पुत्र को यह पतान था, कि यदि महात्मा धमकियों से डरते, सो बन में जा कर वास न करते । महात्मा ने लाभ की दृष्टि से तीन ही शब्दों में धर्म का सार उसे समझा दिया । ''उपशम, विवेक, संवर''----इन शब्दों के कहते ही महात्माओं ने जंघाओं पर हाथ रखा तथा आकाश में उड़ गए । चिलाति पुत्र मुग्ध सा हो कर देखता ही रह गया ।

चिलाति पुत्र द्वारा तोनों शब्दों पर विम्तृत विचार 🗂

चिलाति पुत्र धर्म से अनभिज्ञ था । वह मुनि के तीन शब्दों पर विचार करने लगा-- साधु महाराज तो मुझे धर्म के स्वरूप का बोध दे गए, परन्तु इन तीन शब्दों का क्या अर्थ समझूँ ।

वस्तुतः आत्मा में अनन्त ज्ञान शक्ति है। ज्ञानावरण का क्षयोपशम होने से यह ज्ञान अन्तर से प्रस्फुटित हो सकता है। चिलाति पुत्र के अज्ञान का क्षयोपशम उदित हुआ तथा वह तीनों पदों का सम्यग् अर्थ स्वयं ही समझने लगा।

उपशम :-- उपशम अर्थात् शांत होना, दबाना, शांत करना। किस को शांत किया जाए ? शरीर के ऊपर कुछ भी शांत करना नहीं है, तो आभ्यन्तर रूप से शांत क्या किया जाए ? मुनि ने मेरे अन्तस्तल में अवश्य कोई अवगुण देखा होगा। हां ! स्मरण आया। कोध तो मुझ में बहुत भरा पड़ा है। सेठ के प्रति मेरा कितना दुर्भाव है ? विचार आता है, कि सेठ मिले तो अभी उस का प्राण हरण कर लूं। मेरे साथियों को पकड़ने का प्रयास करने वाले कोतवाल तथा श्रेष्ठि पुत्रों पर मेरा कैसा ढेष है। इन लोगों ने मुझे जितना परेशान किया है, इस का उत्तर तो देना ही चाहिए। Tit Fat Tat-वैर से वैर को काटना चाहिए। इन विचारों को ही तो शांत करना है। मैंने डोही हो कर भी स्वय को शूरवीर समझा। यह अभिमान भी शांत करना है। माया कपट करके मैंने लोगों का घनापहरण किया है। माया का भी समूल नाश करना है। और लोभ ! अरे लोभ के कारण ही तो यह सारा काण्ड हुआ है। मोह तो मेरे अन्तर्मन में कूट-कूट कर भरा है। उसे शांत करना आवश्यक है। इस प्रकार कौधादि पर उस ने नियन्त्रण किया। क्षमा का भाव जागृत हुआ। "यह सेठ अपराधी नहीं, अपराधी तो मैं ठूं, जिस ने उस की पुत्री का अपहरण किया है। सेठ पर कैसा कोध ! चिलाति पुत्र की समस्त विचार धारा ही बदल जाती है। वह मन ही मन सेठ से अपराध की क्षमा याचना करने लगा।

वस्तुतः शम की साधना साधक की साधना की कसौटी है। समस्त घम-कियाओं का सार शम है। शम ही धर्म का फल है। यदि बाह्य धार्मिकता तो बढ़ती जा रही हौ, परन्तु समता का भाव मन मंन आए, कोध की उपशांति न हो, तो वह धार्मिकता कैसी ? समता के ढारा साधक में सहिष्णुता आविभू त होती है। साधना का पथ प्रशस्त होता है।

साधना के मार्ग पर अनेक बार बाधाएं उपस्थित होती हैं। सहिष्णु साधक ही उन का सामना कर सकता है। समता के ढ़ारा कोधादि दोषों की शक्ति समाप्त हो जाती है। कर्म बन्ध सीमित हो जाता है। समता के अनेक भेद हैं — कोध को शांत करना, ममता को समता के द्वारा समाप्त करना, अधर्मी को देख कर माध्यस्थ्य भाव धारण करना, कष्टों के आने पर उन्हें कर्म चक्र का फल मानना तथा प्रेम भाव आदि।

जब श्री राम चन्द्र जी वनवास के लिए चले, तो प्रजा तथा

योग शास्त्र [३७ मंत्रियों ने श्री राम से पूछा, कि आप जा रहे हैं, हमारे लिए क्या आदेश है ? श्री राम ने उत्तर दिया, ''मुझ में तथा भरत में कोई भेद मत समझना, भरत में राम के ही दर्शन करना । ''

भारतीय संस्कृति में यह 'शम' शाश्वत रूप से संमिश्रित रहा है। यदि परिस्थिति के प्रतिकूल होने पर कोध आता है या दू:ख होता है, तो नवीन कर्मों का बन्धन होता है।

यह 'शम' तो सम्यग्दर्शन का भी प्रथम लक्षण है। श्री कल्प सूत्र में कथन है---

## उवसमसारं खुसामण्णं।

श्रामण्य का सार उपशम है। साधना तथा साधुता का सार उपशम है।

#### जो उवसमइ तस्स अत्थि आराहणा ।

जो कोध को छोड़ कर उपशांत हो जाता है, वही भगवान् की दृष्टि में आराधक है। इसी उपशम की साधना से चंड कौशिक सर्प ने अपने जीवन को सार्थक किया। साध्वी मृगावती तथा चन्दन बाला इसी समता-साधना से भवपार हो गईं।

जहां समता होती है, वहां पर सीमित ममता का त्याग हो जाता है और विश्व की ममता का उदय होता है। समस्त दुःखो प्राणी अपने सम्बन्धी प्रतीत होते हैं। उन के दुःख को समाप्त करने का प्रयास होता है।

## मोहब्बत को खुदा तक भी रसाई है। सच पूछो, तो मुहब्बत ही खुदाई है॥

शायर ने यहां संभवतः समता या विश्व-वात्सल्य का महिमा-गान किया है । ऐसा अनुभव होना चाहिए, मानो सारे जहाँ का दर्द हमारे ही दिल में है ।' एक आंग्ल कवि ने कहा है---

Love your enemies, do good to them, that hate you

३८]

Bless them, that curse you,

Pray for them, who persecute you.

अर्थात्--अपने शत्रुओं से प्रेम करो । जो आप से वृणा करते हैं, उन के लिए उपकार करो । जो तुम्हें अभिशाप देते हैं, उन्हें आशीर्वाद दो । जो तुम्हारा बुरा चाहते हैं, उन के लिए ईश्वर से प्रार्थना करो ।

घर्मरुचि अणगार को नागिला ने कड़वे तूंबडे का शाक दान में दिया था। परन्तु धर्मरुचि को वह आहार अचित्त भूमि में फैंकना भी अभिप्रेत न था। ऐसा करने से कोड़ी आदि छोटे-छोटे प्राणियों के मरने की पूर्ण संभावना थी। अतः उन के प्रति उत्कट करुणा से प्रेरित हो कर, वे स्वयं कड़वे तुंबे का शाक खा गए। उन के मन में फिर भी समता रही।

गजसुकुमाल के सिर पर सोमिल ब्राह्मण ने मिट्टी की पाल बना कर उस में अगार भर दिए, परन्तु गजसुकुमाल पाल उसको मोक्ष वधू को प्राप्त करने वाला 'सेहरा' हो समझते रहे । उन्होंने सोमिल पर कोध नहीं किया ।

उपाध्याय श्रीमद् यशोविजय जी महाराज ने भी स्वरचित ज्ञान सार अष्टक में 'शम' का यशोगान किया है ।

ज्ञान ध्यान तपः शील सम्यक्त्व सहितोऽप्यहो ।

तं नाप्नोति गुणं साधुर्यमाप्नोति शमान्वितः ॥ —-ज्ञानसार ६/४ ॥

अर्थात्- ज्ञान, घ्यान, तपस्या, शील तथा सम्यक्त्व से साधु उन गुणों को नहीं पाता, जिन गुणों को 'शम' के द्वारा समतावान् साधु प्राप्त करता है ।

## आरूरूक्षुर्मुनिर्योगं श्रयेद् बाह्यक्रियामपि । योगारूढुः शमादेव, शुघ्यत्यन्तर्गतक्रियः ॥

अर्थात्--बाह्य क्रियाओं का आश्रय लेता हुआ भी मुनि जब योग पर आरूढ़ होता है, तो शम से ही बह शुद्ध होता है ।

समतावान् को कोई विकार या विकल्प नहीं होता। निरन्तर करुणा के भाव तथा शम रूपी नदियों के देग से वासनाओं के वृक्ष उखड़ जाते हैं। शास्त्रों के अनुसार स्वयंभूरमण समुद्रवत् शांत तथा गंभीर साधु के लिए इस जगत में कोई भी उपमा नहीं है। प्रशमरतिकार कहते हैं कि शमवान् (समता धारी) साधु को इस संसार में रहते हुए हो मोक्ष का सुख होता है। जितनी समता, उतना सुख। जितनी ममता, उतना दुःख। परन्तु यह समता झान-ध्यान आदि शुभ भावों तथा शुद्ध उपकरण सामग्री के सद्भाव में ही संभव है।

चिलाति पुत्र को समता के सम्यक् अर्थ का बोध हुआ । उस की आत्मा में चिरकाल से सुप्त ज्ञान जागृत हो रहा था। उस ने मुनिराज के एक ही वचन से धर्म के सार को प्राप्त कर लिया। उस के पश्चात् उसे महात्मा के दूसरे शब्द पर बिचार करने का दुर्लभ अवसर प्राप्त हुआ।

आप माषतूष मुनि का कथानक जानते ही हैं, उस के पास कौन सा झान था ? कौन सा ध्यान था ? कूरगडु मुनि का नाम भी आप जानते हैं, उस के पास कौन सी तपस्या थी ? उस के पास थी समता। साधु उस को अच्छा बुरा कहते रहे। लेकिन उस के मन में एक मात्र समता थी। ज्यों-ज्यों हमारा ज्ञान ध्यान बढ़ता चला जाता है। त्यों-त्यों हमारा अभिमान, कोध बढ़ता चला जाता है, आज कल सारा उल्टा रिवाज है। लोग धर्म किया भी करते जाते हैं और साथ में विध वमन भी करते चले जाते हैं। जो साधु समता को धारण कर लेता है, उस को जल्दी मोक्ष होता है। ज्ञान ध्यान से भी क्या होता है ? कूरगडु मुनि रोज भोजन करता था, लेकिन फिर भी समता के द्वारा तिर गया और माषतूष मुनि, उसने तो एक पाठ सीख लिया था, छोटा सा पाठ-"मारुष ! मातूष ! रोष मत करो । तोष मत करो । खुशी में फूलो मत और गमी मं दुखी न होवो ।" उसने इसे ही अपने जीवन का सिद्धान्त बना लिया था । खुशी और गमी को छोड़ कर हमेशा समता की साधना करने से माषतूष मुनि भी मुक्ति में चले जाते हैं । यहां चिलाति पुत्र समता की साधना करता है । समभाव में आ जाता है । सभी प्रपंचों को छोड़ देता है और धारण कर लेता हैं 'सम' को । मुझे शांत रहना है, कुछ भी हो जाए । शांति को नहीं छोड़ना है । शांति मेरा परम धन है ।" वह विचार करता है, कि मैंने पाना है उपशम को और हाथ में पकड़ी है, तलवार । क्या मेल है इन दोनों का ?मुझे शांत होना है, परन्तु मेरे अन्दर कोध भरा हुआ है । अभी-अभी मैंने एक कन्या की हत्या की हैं । मैं कितना पापी हू ।"

यदि आप धर्म ध्यान करते है, लेकिन इतना होने के बाद भी आप के मन में शांति नहीं आती, तो समझो, कि धर्म ध्यान आप का सही तरह से नहीं हो रहा है। मुझे ऐसे बहुत लोग कहते हैं, कि महाराज ! हम धर्म ध्यान तो बहुत करते हैं, लेकिन आत्मिक और मानसिक शांति (Peace of mind)प्राप्त नहीं हो पा रही है। कारण क्या है ? धर्म से शांति मिलनी चाहिये न।'' मैं उन से कहता हूं, ''भाई ! धर्म से शांति झिलनी चाहिये न।'' मैं उन से कहता हूं, ''भाई ! धर्म से शांति इस लिये नहीं मिली, क्योंकि तुम ठीक ढंग से धर्म नहीं कर रहे हो। यदि तुम धर्म सही तरह से करना शुरू कर दो, तो शांति अवश्य मिलेगी, इस में कोई दो राय नहीं हो सकती।

विवेक : उपशम की प्राप्ति के लिए उस ने तलवार को फैंक दिया। चिलाति पुत्र ने विवेक का अर्थ समझा-स्व पर का भेद विज्ञान। 'स्व' आत्मा ही है। संसार के शेष पदार्थ ''पर'' हैं। इस गहन अरण्य में, 'मैं' कौन ? क्या यह शरीर ''स्व'' है, ''पर'' नहीं ? यह शरीर भी ''पर'' ही है। यह शरीर छिन्न-भिन्न होता है, संयोग से उत्पन्न तथा वियोग से विनष्ट होता है। यह श्रीर जब्र मेरा नहीं, तो संसार का कोई अन्य पदार्थ 'मेरा' कैसे हो सकता है। विवेक से व्यक्ति अप्रमत्त बन जाता है।

शास्त्रकारों के अनुसार 'जयणाधम्मस्स जणणी' अर्थात् यतना (विवेक) धर्म की माता है। जहां विवेक होता है, वहीं पर धर्म होता है। प्रत्येक धर्म-किया, जो विवेक पूर्ण होती है, धर्म कहलाती है तथा कोई भी किया जब विवेक से रहित होती है, अधर्म नाम से अभिहित होती है। यहां तक कि संसार की सामान्य कियाएं भी यदि विवेक पूर्ण हो जाएं, तो वे भी धर्म रूप हो सकती हैं। आचार्य शय्यंभव सूरि जी के शब्दों में---

> जयं चरे, जयं चिट्ठे, जयंमासे, जयं सए । जयं भुंजतो भासतो, पावकम्मं न बंधई ॥

अर्थात्—यतना पूर्वक चलने से (६ हाथ आगे दृष्टिपात करके चलने से), यतना पूर्वक खड़े रहने से, यतना पूर्वक बैठने से, यतना पूर्वक शयन करने से, यतना पूर्वक भोजन करने तथा बोलने से पाप कर्म का बंधन नहीं होता।

ये सामान्य सांसारिक कियाएं भी विवेक के योग से पाप रहित हो सकती हैं। यह है विवेक की महिमा। अंग सूत्रों के अनुसार----

#### 'विवेगो मोक्खों'

अर्थात्—विवेक ही मोक्ष है। विवेक जागृति है, सावधानी है, सचेतनता है। जो व्यक्ति सदेव आत्मा के शत्रुओं के प्रति सावधान रहता है, उस का कर्म बंध अत्यल्प होता है।

पर भाव में रहना, भौतिकता है । आध्यात्मिकता का सम्बन्ध मात्र आत्मा से है । सांसारिक पदार्थों के प्रति मोह, प्रेम, राग, यह अविवेक ही तो है । जब यह शरीर मेरा नहीं, तो कुछ 'अन्य' मेरा कैसे हो सकता है ? सुषमा का सिर मेरा कैसे हो सकता है ? वह सोचने लगा, ''मेरी आत्मा ही मेरी है । बाकी ससार का कोई पदार्थ मेरा नहीं है । न ही यह शरीर मेरा है, न यह धन मेरा है, न ही यह परिवार मेरा है।'' विवेक उस में जागृत हो गया तथा उस ने ''मेरा-तेरा'' करना छोड़ दिया।

अाज कल संसार का सारा चक्कर ''तेरे-मेरे'' पर ही चलता है। संसार में चक्कर ही ''मेरे-तेरे'' का है। हम वस्तु को विभाजित कर देते हैं। ये मेरी वस्तुएं हैं, ये तेरी वस्तुएं हैं। कुछ लोग तो ऐसे होते हैं,जो यह कहते हैं, कि जो मेरी हैं, वे तो मेरी हैं ही, जो तेरी हैं, वे भी मेरी हैं। कैसे-कैसे लोग हैं इस दुनियां में। ''अपना खाऊं तो खाऊं, तेरा खाऊं तो क्या दे।'' अपनी वस्तु तो मैंने खानी ही है, यदि तेरी वस्तु भी खा लूं, तो बता ! क्या ईनाम देगा ?

वास्तव में जो मेरा शरीर है, जो ग्रेरा धन है, जो मेरा वैभव है— वह मेरा नहीं है। शुद्धात्मा ही मात्र मेरी है। बाकी संसार का कोई पदार्थ मेरा नहीं। इस विवेक के आते ही उसने मुषमा का सिर एक तरफ फैंक दिया तथा विचार श्रेणी में आगे बढा।

संवर-अब चिलाति पुत्र ने महात्मा के ढारा संक्षेप में कथित, धर्म के तृतीय पद का विचार किया। संवर क्या हो सकता है ? संवर में धर्म कैसे ? चिताति ने अपनी आत्मा के ज्ञान का संपुट खोलना प्रारम्भ किया। सं +वर = संवर। संवर का अर्थ है, रोकना । रोकना तो अच्छा है, परन्तु किस को रोकना ? दूसरों को रोकना ? दूसरों को रोकने का परिणाम तो आज भोग रहा हूं । यदि स्वयं को सुषमा के मोह से रोका होता, तो कितना अच्छा होता। इन मोह विचारों तथा इच्छाओं का त्याग भी अनिवार्य है। बाह्य शरीर का संचालन करने से अनेक सूक्ष्म प्राणी मर जाते हैं, अतः शरीर का संचर अति आवश्यक है । ये मन के विचार ! शुभ तथा अशुभ विचार ! अशुभ विचारों से पतन होता है, पापों का बंध होता है । शुभ विचारों से पाप का बंध नहीं होता । परन्तु शुभ विचार भी मन से ही उत्पन्न होते हैं । इन्द्रियों को तथा मन को पूर्णतः रोकना आवश्यक है । परन्तु यह कार्य अति

कठिन है। कर्म मुक्त होने के लिए इन्द्रियों के विषयों का तथा मन के विचारों का निरोध होना ही चाहिए। ''आश्रव निरोधः संवरः''—आ रहे कर्मों को रोकने का नाम संवर है। अभी तक चोरी, जारी तथा हत्या के विचारों से मैंने बहुत कर्मों का बन्धन किया। अब कर्मों को आगे बढ़ने से रोकना है। इस के लिए मन का निरोध, वचन का निरोध तथा काया का निरोध करना होगा।

चिलातिपुत्र, महात्मा के स्थान पर ही, शिला पर खड़े हो गए । अभी अभी एक युवती की हिंसा किये जाने के कारण, उसके वस्त्र तथा उस का शरीर खून से लथपथ थे। खून की गंध से कीड़ियां वहाँ आ पहंचीं । उन्हेंने चिलाति के शरीर को काटना प्रारम्भ किया । कुछ ही समय में वे उस के शरीर के आरपार प्रवेश कर गईं। उन्होंने चिलाति पुत्र के शरीर को छलनी बना दिया, परन्तु चिलाति पुत्र अडिग रहा । वह विचार कर रहा था, 'गुरु मंत्र' का—'उपशम विवेक संवर का'। कीड़ियों के द्वारा काटने पर उसे कोध आता, परन्तु उपशम की स्मृति होतें ही वह उपशांत हो जाता। कभी-कभी देह की पीड़ा से देह पर ममत्व जागृत होता, परन्तु तभी विवेक के द्वारा वह ममत्व को शांत करता । जब कभी अशुभ विचार आते, तो त्वरित गति से संवर की स्मृति होती, तथा वह अशुभ परिणामों से बच जाता । वह सोचने लगा, ये कीडिया मेरे शरीर में जा रही हैं, लेकिन यह शरीर तो मेरा है ही नहीं। ये मेरी आत्मा के अन्दर तो जा नहीं सकती। ये शरीर के अन्दर जा रही हैं और यह शरीर मेरा बिल्कूल नहीं है। यह जो पीड़ा मुझे हो रही है, यह पीड़ा भी आत्मा को कैसे हो सकती है ? आत्मा तो संवर में है, ज्ञान-दर्शन में है, सूख में है, भला उस को पीड़ा कैसी? पीड़ा शरीर को होती हो, तो भले ही होती हो । मेरी आत्मा को कोई पीड़ा नहीं । इस प्रकार हो रहे विवेक के कारण शरीर से मोह छूट गया और विचार आया, कि मुझे तो संवर पाना है। मन, वचन, काया के योगों से दूर होना है, आश्रय को छोड़ना है। यदि मैं कीड़ियों को हटाने बैठूंगा—तो वहां पर पाप होगा। आश्रव होगा, कर्मों का बन्धन होगा। वह आराम से खड़ा है, टस से मस नहीं हो रहा है, निश्चल बन गया है मेरु की तरह। और उसी समय कर्मो की निर्जरा सुरू हो जाती है।

जो योगी बन जाता है, उस का मन भी उसके बश में होता है। उस की वाणी भी उस के वश में होती है। उस का शरीर भी उस के बश में होता है। जब तक वह सोचेगा नहीं, तब तक शरीर के द्वारा पाप नहीं होगा। महापूरुष कहते हैं, कि शरीर को साधना बहुत आसान है, अपनी वाणी की साधना भी बहुत आसान है, लेकिन अपने मन को साधना बहुत मुश्किल है । अरे ! यह मन ही पापी है। शरीर पाप नहीं करेगा, वाणी गलत नहीं बोलेगी, लेकिन जो मन है, वह तो घूमता रहता है । यह **ब**न्दर की तरह चंचल है। इस मन में कूछ न कुछ विचार आते ही रहते हैं। मन को संभालना बहुत मुश्किल है । लेकिन महापुरुष कहते हैं---कि यदि पाप आदि बुरे कॉमों में आप का मन जाता है तो कोई बात नहीं, जाने दो, लेकिन शरीर को मत जाने दो । यदि शरीर बरे काम में चला गया, तो समझ लो. सब कुछ चला गया। तब कुछ नहीं बचेगा। अंग्रेजी में कहावत है— If the character is lost, everything is lost, आप ने यदि अपना चरित्र गंवा दिया, तो समझ लो सब कुछ गंवा दिया । यह मन है, मन जाता है, तो जाने दो, शरीर को मत जाने दो, वाणी को मत जाने दो और एक दिन वह भी आयेगा, जब शरोर नहीं जायेगा। आप को वाणी पाप में नहीं जायेगी, तो यह मन भटक-भटक कर कभी तो वश में होगाही। मन को वश में करना फिर बिल्कुल आसान हो जायेगा । लेकिन जब हम मन के अनुसार चलते हैं, मन के अनुसार वाणी और शरीर का प्रयोग करते हैं तो फिर समस्या बहुत बड़ी हो जाती है। मन जाता है, तो जाने

88]

दो, शरीर को मत जाने दो । फिर घीरे-घीरे शरीर और वाणी का Control करने के बाद मन का Control करना बहुत आसान हो जाएगा ।

दृढ़ प्रहारी डाकू नें तो चारों दिशाओं के चार द्वारों पर, डेढ़-डेढ़ मास तक कथ्टों को सहन कर के, मोक्ष को प्राप्त किया था। चिलाति पुत्र मात्र ढ़ाई दिन के उपशम, विवेक तथा संवर से देव लोक में गया। यदि उस का उपशम, विवेक तथा संवर कुछ बढ़ जाता, अथवा उपशम के स्थान पर क्षय हो जाता, तो मोक्ष होने में भी विलंब न होता।

नरक के अधिकारी दृढ़ प्रहारी तथा चिलातिपुत्र, योग के प्रभाव से सद्गति को प्राप्त हुए। योग माहात्म्य पर कथित इन दृष्टांतों से, योग के माहात्म्य को समझ कर, योग साधना के लिए आगे बढ़ना चाहिए। योग साधना से जब बड़े से बड़े पापी तर जाते हैं, तो हम तथाकथित घामिक क्यों नहीं तर सकते ?

#### तस्याजननिरेवास्तु, नृपशोर्मोघजन्मनः । अविद्धकर्णो यो योग इत्यक्षर शलाकया ॥१४॥

अर्थ — जिस व्यक्ति के कान 'योग' रूपी शलाका से विद्ध नहीं हुए, उस पशु-तुल्य, निष्फल जन्म वाले व्यक्ति का जन्म न हो — यही अच्छा है।

विवेचन — तात्पर्य यह है, कि मानव जीवन को प्राप्त करके योग की साधना करना अत्यावश्यक है, अन्यथा मानव का जन्म व्यर्थ ही होगा। मानव में योग साधना न हो, तो मानव तथा पशु में अन्तर क्या ? मानव में ही विचार-शक्ति तथा शक्ति की स्फुरणा होती है। यदि उन को 'योग' में संयोजित न करके उन शक्तियों का दुरुपयोग किया जाए, तो मानव, मानव न रह कर दानव या पशु कहलाने का अधिकारी होगा। श्री हेमचन्द्राचार्य का अत्रोक्त 'पशु' शब्द उन की योग के प्रति श्रद्धा का द्योतक है तथा ४६]

मानव के लिए महती प्रेरणा का कारण है।

योग क्या है-भारतीय दर्शनों में योग की भिन्न-भिन्न परिभाषाएं प्राप्त होती हैं । पातञ्जल योग दर्शन में महर्षि पातञ्जलि कहते है, 'योगश्चित्तवृत्ति निरोधः', अर्थात् अपने मन की वृत्ति का निरोध करना (रोकना) योग है। यहां यह समझ लेना आवश्यक है, कि मन को वृत्तियों के निरोध में बचेन तथा काया की वृत्तियों का भी समावेश हो जाता है । मन, वचन, काया का निरोध, सर्व काया का निरोध कहलाता है। अतः सर्व प्रथम काया का निरोध होना चाहिए । निरोध तब होगा, जब काया की सहज-भावी प्रवृत्तियों का स्वतः अन्तस् से विर्रोध होगा । जब मन का शरीर के साथ तदात्म्य हो जाता है और वह काया को सेवक न बना कर स्वयं उस का सेवक बन जाता है, तो योग की प्राप्ति दुरूह हो जाती है । काया कोमल स्पर्शकी इच्छा करती है, झीत ऋतु में उष्ण स्पर्श की तथा ग्रीष्म काल में शीत स्पर्श की आशा करती है। काया की यह आवश्यकता भी हो सकती है तथा तुष्णा भी । काया की आवश्यकता निवार्य नहीं, परन्तु तृष्णा निवार्य है । काया जब तुष्णा की कारा (जेल) में कारावासित हो जाती है, वासना की अग्नि-शिखा में स्वयं को आहूत कर देती है, स्वयं प्रकटित, अज्ञान रूपी धूम में स्वयं को लुप्त कर लेती है, माया के विकराल जाल में आबद्ध हो जाती है, जीर्णता की विभीषिका को विस्मृत कर देती है, तब पापों की निर्धू म ज्वालाएं आत्म गृह को भस्मसात कर देती हैं तथा द्रष्टा को ज्ञात भी नहीं होता।

काया की माया पापों के साये तले पनपती है। काया स्वयं को गृह मानती है, गृहपति आत्मा की अवहेलना कर देती है। आत्म वंचक काया स्वयं आत्मा की छाया है, वह इस सत्य का सामना करना नहीं चाहती।

काया की 'माया' में लाखों प्राणी उलझ गए। परन्तु इस

माया रूपी धागे का दूसरा सिरा (किनारा) उन के हाथ न लग सका। काया जितनी सुन्दर है, उतनी ही कपटी है। काया जितनी उज्ज्वल है, उतनी अन्तस्तल पर व्याम घटाओं से परिवेष्टित है। काया जितनी भोली है, उतनी ही तेज गोली है। काया की अपनी धुरी है, जिस के इर्द-गिर्द यह अन्तहीन चक्कर लगाती रहती है। काया एक ऐसी मधु सिक्त धुरी है, जो अपनी प्रिय-स्वामिनी आत्मा का ही गला काट रही है, अतः इस काया का क्या विक्वास ? इस काया पर क्या श्रद्धा ? इस काया से कैसा प्रेम ?

काया मोक्ष की साधिका है, परन्तु कभी-कभी आत्म स्वरूप की विराधिका बन जाती है। काया का आरोग्य सुखद है, परन्तु यदा-कदा यह सौरूय दु:खजाल की प्रकट चिता बन जाता है। ''शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम्''-शरीर धर्म का प्रथम साधन है, शरीर न होगा, तो धर्म कैसे होगा ? परन्तु कभी-कभी यह शरीर ही नरक-तिर्यञ्च गति का प्रथम सोपान बन जाता है।

अतएव महर्षि पतञ्जलि के चित्त वृत्ति शब्द में काया तथा वचन को भी समाहित किया गया है। आप का चित्त आप की काया का सेवक तो नहीं ? आप की काया निष्पाप तो है ?

काया के निरोध में योगियों में कोई मतभेद नहीं। तभी तो छः प्रकार के बाह्य तप में सलीनता को भी परिगणित किया गया है। आवश्यक है—काया के अंगों को सीमित रखना। काया की गति तथा अंगों की कोई भी चेष्ठा निरर्थक न हो। जब तक मानव का शरीर स्थिर नहीं होता, तब तक मन भी स्थिर नहीं हो सकता। शरीर की स्थिरता पर ही मन की स्थिरता का आधार है। जब शरीर चंचल होगा-शरीर निरर्थक चेष्टाएं करता रहेगा, तो मन भी भटकेगा।

अाप घर में शांति से बैठे हैं। आप ने बाजार में कोई विशेष ध्वनि सुनी, आप उठ कर गवाक्ष तक पहुंच जाते हैं। आप दुकान पर बैठे हैं,कहीं कोई कलह हो जाता है, आप वहां भी पहुंच जाते हैं, आप कुर्सी पर बैठे हैं तथा टांगों को इधर-उधर हिला रहे हैं-यह काया की चंचलता है। शरीर तो सुविधा चाहता है, परन्तु शरीर की प्रत्येक सुविधा को क्या पूरा किया जा सकता है ? शरीर की सुविधा के साधन ज्यों-ज्यों बढे — काया की माया बढ़ती चली गई। ये फ्रिज, टेबल, चेयर, टी॰वी॰, सोफा-सैट तथा रेडियो शरीर तथा इन्द्रियों की सुख सुविधा के लिए ही तो हैं। इन साधनों से यह शरीर स्वाधीन होगा या पराधीन ? क्या प्रतीत नहीं होता, कि ये साधन शरीर को आलसी बना रहे हैं। इन साधनों के खरीद लेने से शरीर बिक रहा है। भौतिक सामग्री की लालसा काया की तड़प को भीतर ही भीतर बढ़ा रही है।

जब काया ही वश में न हो, तो मन को वश में करने की बात ही व्यर्थ जो जाती है । आप जितने टैलीविजन सैट, रेडियो सैट, सोफा सैट आदि घर में बसाते जा रहे हैं, क्या आप स्वयं उतने ही up-set नहीं होते जा रहे हैं ? सत्य यह है, कि इन सैटों से ही आप भीतर से up set हो रहे हैं । या तो आप के घर में सैट रहेगा या आप के भीतर की आत्मा सैट रहेगी। दोनों युगपद सैट कैसे रह सकते हैं । बाहर की सैटिंग(setting) अन्दर की (up setting) है। बाहर से फिट व्यक्ति अन्दर से अन-फिट होता है ।

शरीर की सैटिंग का तथा फिटिंग का एक फॉर्मूला है-जो किसी भी सांसारिक प्राणी से छिपा हुआ नहीं। आत्मा की सैटिंग का तरीका किस को आता है ?

शरीर को सार-संभाल से मोह-कामना बढ़ती है। वासना का उदय होता है। जब शरीर का ''योग'' प्राप्त होता है, तो शरीर नियन्त्रित हो जाता है, निष्पाप हो जाता है। शरीर की निष्पापता में से वचन की निष्पापता प्रकट होती है।

पांच कर्मेंद्रियां पांच ज्ञानेंद्रियों को गलत मार्ग पर ले जाती

हैं। त्वचा कोमल, कठोर, शीत, उष्ण आदि स्पर्श को चाहती है। त्वचा इन्द्रिय का विषय स्पर्श है। अभीप्सित (इष्ट) स्पर्श की कामना राग ही तो है। इस राग का योग के साथ कोई सम्बन्ध नहीं। हस्ती, हस्तिनी के स्पर्श की कामना से हो तो मारा जाता है।

जिह्वा की लोल्पता स्वयं में त्याज्य है। जिह्वा-लोल्पता से साधु भी स्वादु कहा जाता है। सभी इन्द्रियों में जिह्वा को वश में करना सब से कठिन है। भोजन का सम्बन्ध उदर-पूर्ति के साथ होता है, जब कि जिह्वा का स्वाद से ही सम्बन्ध होता है। परन्तु इस से जिह्वा को प्राप्त क्या होता है ? मछली 'खाद्य' के लोभ से अपने प्राणों का बलिदान कर देती है। रसना की रसा-स्वादन वृत्ति योग में बाधक है।

सुगन्ध का सेवन, नाक का विषय है। दुर्गध से व्यथित न होना दुरभिसंधेय, दुष्प्रतिज्ञेय है। सुगन्ध के लोभ से, विकसित उद्यान के मनमोहक पुष्प को, क्षण में ही तोड़ कर सुंघा जाता है तथा फिर निर्दयता पूर्वक उसे फेंक कर उस का बहुमूल्य सुन्दर जीवन बर्बाद कर दिया जाता है। झाण के विषय का त्याग बहुत कठिन नहीं है। झाणेंद्रिय के कारण जड़ी बूटी को सूंघने वाला नाग अथवा पुष्पों की सुगन्धि को सूंघने के लिए कमल संपुट में बन्द हो जाने वाला भ्रमर, हस्ती के द्वारा सम्पूर्ण कमल नाल को भक्षित किए जाने पर जीवन लीला को समाप्त कर बैठता है तथा अपने किए पर पश्चाताप के औसू बहाने का अवसर भी चूक जाता है।

नयन इन्द्रिय के द्वारा रूप का दर्शन करने के बाद, शमा पर मर मिट जाने वाला परवाना, क्या प्राप्त करता है उस शमा से ? जगत् के रूपाँध प्राणियों को भस्मसात् होने के पश्चात् भी बुद्धि-विवेक से कुछ लेना देना नहीं होता। रूप नयनों का विषय है। सुन्दर रूप को देखने की लालसा जब मानव के मन में उत्कट हो जाती है, तो मानव को न दिन में चैन मिलता है, न रात को ५०] निद्रा आती है।

आज के युग की प्रेम-मोहब्बत हृदय से सम्बन्धित नहीं होती, नयनों से सम्बन्धित होती है । इस मुहब्बत का कारण चक्षु ही होते हैं । किसी शायर ने कहा है---

## आखें जब चार होती हैं, मोहब्बत हो ही जाती है।

नयनरम्य सुभोग्य सुन्दर रूप किस-किस को आकर्षित नहीं करता। नयनों को विषय से दूर रखने को आवश्यकता है। इस का एक बहुतं छोटा उपाय भी है। जब भी कभी आप रूप के चक्र में उलझ रहे हों, तब विचार करें—"क्या है यह रूप ? कुछ भी नहीं। ऐसा रूप तो न केवल पूर्वभव, में, अपितु इस जन्म में भी बहुत देखा है। इस से भी सुन्दर रूप देखा है, यह रूप तो है ही क्या ? यह रूप अभी सुन्दर दिखता है. क्षणान्तर में ही यह असुन्दर हो कर घृणास्पद, द्वेष्य बन सकता है। इस रूप पर मोह कैसा ?

नयनों को कुछ नियन्त्रित करने की आवश्यकता है, अन्यथा शमा पर जलने वाले मूर्ख परवाने में तथा मनुष्य में अन्तर ही क्या होगा ?

शब्द की मधुरता, संगीत के लयबद्ध दो शब्द, किसी सुप्त व्यक्ति को भी जागृत करने के लिए पर्याप्त होते हैं। संगीत की स्वर लहरी में मृग पागल हो कर जब शिकारी के पास आता है तो बाण से विद्ध कर दिया जाता है। वैराग्य रस पोषक महापुरुष संगीत को 'रुदन' के नाम से अभिहित करते हैं। संगीत की धुन जिनके मन पर सवार हो जाती है, वे अपना समय व्यर्थ ही Waste करते हैं। इस युग में शब्द विषय की वृद्धि के लिए रेड़ियो आदि अनेक साधनों का विकास हुआ है। विज्ञान से भौतिकता तथा शारीरिक विषयों की वृद्धि के अतिरिक्त और अधिक आशा भी क्या हो सकती है ?

जब केवल एक इन्द्रिय से व्यक्ति मृत्यु को प्राप्त करता है, तो पाँचों इन्द्रियों अर्थात् सम्पूर्ण शरीर को भोग के प्रति समर्पित कर देने से क्या परिणाम हो सकता है ? पाठकों से यह छिपा हआ नहीं।

इस प्रकार योग की साधना में शरोर बहुत बड़ी बाधा है, परन्तु यही शरीर योग का साधक अंग भी हो सकता है ।

**वचन का निरोध** :---वाणी का पाप, शरीर के पाप से भी अधिक होता है । वचन की हिंसा, प्राणी यदा-कदा करता रहता है। वचन से जब ईर्ष्या-द्वेष के शब्द निकलते हैं, तो श्रोता के लिए वे असह्य हो जाते हैं। यद्यपि वचन का पाप, काया के पाप से छोटा दिखता है, तथापि वह छोटा नहीं हैं । काया के पाप से पूर्व, मानव दस बार सोचता है, वर्षों तक सोचता रहता है, इस प्रकार वह काया के कतिपय पापों से बच जाता है। जब कि वचन का पाप प्रायः अनायास हो होता है। मानव को पता भी नहीं होता, कि मैं इच्छा पूर्वक या सहज रूप से जो बात या निदा कर रहा हूं, उस का कटू परिणाम क्या होगा ? मानव सहज ही, बिना विचार किए, कुछ न कुछ बोल देता है और अन्त में पश्चाताप करता है। अधिक बोलने वाला, हृदय में शूल वत् चुभने वाले शब्दों का अधिक उपयोग करता है। वाणी की असमीचीनता अनुपात पर आधारित है। १० शब्द बोलने वाला यदि एक बार असमीचीन बोलेगा, तो १०० झब्द बोलने वाला प्रायः उसी अनुपात में (५ बार) असमीचीन बोलेगा । अतः शब्दों को गांधी जी के अनुसार, कम से कम इस्तेमाल करो । जहाँ एक शब्द से काम चलता हो, वहां २ शब्द मत बोलो । मन में विचार तो बहुत आते हैं, परन्तु वे सब अभिव्यक्त नहीं कर देने चाहिएं ।

#### वाणी के प्रयोग में सत्यता, शालीनता, सभ्यता, यथार्थता,

গ্ৰথম সকাহা

ષર]

अक्रत्रिमता होनी चाहिए। ऐसी वाणी को योग कहा जाता है।

काया तथा वाणी का योग प्राप्त होने के पश्चात्, मन के योग का कम प्राप्त होता है।

मन का योग :--मन के विचार, मन की कल्पनाए, मन की चिंताएं, कर्म बन्ध के मूल स्रोत हैं। इन को रोकना योगी के लिए आवस्यक है।

व्यवहारिक रूप में वचन तथा काया के कार्यों का Action तथा Reaction दृष्टिगोचर होता है। वचन तथा काया के कर्मों का फल स्पष्ट अनुभूत भी होता है। परन्तु मन तो अन्तर्वर्ती है, गुप्त है तथा अदृश्य है। उस का बाह्य रूप से क्या फल हो सकता है?

एक तथ्य निश्चित है, कि वचन तथा काथा के कार्य मन को गतिविधियों पर आधारित हैं। मन के द्वारा संकेत या आज्ञा को प्राप्त करके ही वचनादि, कार्य-विधि का श्री गणेश करते हैं। विश्व के सम्पूर्ण संचालन के पीछे मन का ही हाथ है। मन के दूषित विचारों से, काया तथा वचन, पतन की ओर चल पड़ते हैं। मन की कुत्सित इच्छाओं से मानव को नरक गति का संबल प्राप्त होता है। कुछ ही व्यक्तियों (इन्जीनियरों) के विचारों से देश का निर्माण कार्य होता है। कुछ ही शासकों के मन की विचारधारा का फल समस्त देश तथा विश्व को भोगना पडता है। कुछ ही ! A.S. अफसर अपनी योजना शक्ति के द्वारा समस्त शासन-तंत्र का संचालन करते हैं। यह मन क्या व्यर्थ है? असार है? निर्बल है?

वस्तुतः यदि वचन तथा काया प्रबल हैं, तो मन प्रबलतर है। मन की शक्तियों से कौन अपरिचित है ? मन से ही मानव जीवन का निर्माण होता है, तथा मन ही विष्वंस को निमन्त्रण देता है। मन की गतिविधियों का संसार विशाल है। जहां वचन तथा

काया नहीं पहुंचते, मन वहां भी पहुंच जाता है।

मन को दुर्विचारों में केन्द्रित करने से, अपराध तथा पाप की प्रवृत्तियां बढ़ जाती हैं तथा मन को सुविचारों में जोड़ने से पुण्य का अर्जन होता है। शास्त्रकारों ने तो ''मन एवं मनुष्याणां, कारणं बंधमोक्षयोः'' कह कर मन को मानो सर्वोच्च न्यायालय से उपमित किया है। मन का निर्णय अन्तिम निर्णय है। मन से-चाहो तो मुक्ति को प्राप्त कर लो, चाहे तो बंध को प्राप्त कर लो। निर्णय आत्मा ने करना है, कि वह मन से कौन सा कार्य करवाए।

कई बार प्राणी, वचन तथा काया से जिन पापों को करने में अशक्त होता है, उन्हें वह मन से कर देता है। वचन-कृत या काया-कृत पापों में मन का योग अल्प होगा, तो बंध अल्प होगा, परन्तू मनः कृत पाप में वचन या काया का योग अल्प होगा, तो बन्ध अल्प न होगा। मन प्रधान है, अतः एव वह पाप बंध में मुख्य भूमिका का निर्वाह करता है।

प्रश्न है, कि मन के स्रोत को किस तरफ प्रवाहमान किया जाए ? उत्तुर पूर्णतया स्पष्ट तथा सरल है, कि मन के जिस तरफ बहने से मानव सुख शांति अर्जित कर सकता हो – उसी तरफ मन का प्रवाह वेगवान् बनाना चाहिए।

भौतिक सुखों में लिप्त मन, क्या शांति प्राप्त कर पाता है ? मन की शक्तियां जब अधोगामिनी बन जाती हैं. तो मानव को आंति ही आंति होने लगती है। वह सुख में भी आन्त रहता है और दुःख में भी आन्त रहता है। वह सुख में आन्त इस लिए रहता है. कि सुख की स्थिति, वास्तविकता, मर्यादा तथा सान्तता को विस्मृत कर देता है। वह दुःख में आन्त इस लिए रहता है कि दुःख के कारणों को भूल कर निमित्त मात्र को दोषी ठहराता है। मन की दोनों स्थितियां भयावह हैं।

प्रथम प्रकाश

. १४]

पापी मन समस्त दुर्गुणों का मूल है। मन के पाप से प्राणी उखड़ा-उखड़ा सा रहता है, वह कहीं भी शांति को प्राप्त नहीं कर पाता है। पाप के भार से बोझिल यह मन कभी-कभी हलका होना चाहता है, परन्तु पाप के भार को वह उतारना नहीं चाहता है।

तब स्थिति अत्यन्त भयावह हो जातो है, जब मन अपने पाप को पाप ही नहीं समझता। पाप का भान हो जाने के पश्चात मन के अन्तरंग दुर्गुणों का विलय होने लगता है। तब मन स्वयं को शुद्ध अनुभव करता है।

यहां 'मन का योग' शब्द के दो अर्थ हैं। 'मन के विचार' भी मन का योग हैं तथा मन को योगी बना लेना भी 'मन का योग' है। मन के एक कियात्मक योग को छोड़ कर अकियात्मक योग का अपनाना ही योगी के मन का योग है।

मन के विचारों का यह योग तीन प्रकार का हो सकता है । १. अशुभ विचारों से निवृत्ति २. शुभ विचारों में प्रवृत्ति ३. शुभाशुभ विचारों से निवृत्ति ।

१. धर्म के नाम पर रूढ़ किसी भी ज्ञान रहित किया को हम प्रथम प्रकार में सम्मिलित कर सकते हैं। इस में कोई शुभ विचार हो या न हो, व्यक्ति पापों से आंशिक रूप से बच जाता है।

२. ज्ञान सहित को जानें वाली कोई भी धर्म-किया अथवा स्वाध्याय के समय की एकाग्रता आदि को शुभ विचारों की द्वितीय कोटि में रखा जा सकता है। शुभ विचारों के द्वारा अशुभ विचारों की श्रेणी उसी प्रकार समाप्त हो जाती हैं, जैसे प्रकाश के आने पर अंधकार। प्रति समय बध्यमान कर्मों में शुभ-अशुभ दोनों प्रकार के कर्मों का बंध होता है। परन्तु एक की प्रधानता में द्वितीय को गौण ही समझा जाता है। ३. शुभ अथवा अशुभ-सम्पूर्ण विचार श्रेणी का विसर्जन । जैसे शव, मृत होने के पश्चात् पुनर्जीवित नहीं होता, तथैव मन भी एक प्रकार से 'मृत' ही हो जाता है । उस अवस्था में विचारों का प्रवाह रुद्ध हो जाता है । यह अवस्था यद्यपि केवली की अवस्था है, प्रयोग का जाता है । यह अवस्था यद्यपि केवली की अवस्था है,

तथापि इस अवस्था का क्षणिक अनुभव योगी को भी होता है । प्रथम अवस्था में योगी वैराग्य रस-सिक्त होकर भौतिक-वाद तथा संसार के मोह से दूर हो जाता है ।

दितीय अवस्था में वह इस प्रथम अवस्था के स्थिरीकरण के लिए, सयम, स्वाध्याय, ध्यान, चर्चा, कियादि में प्रवृत्त हो जाता है, जब कि तृतीय अवस्था में योगी इन दोनों अवस्थाओं के साथ ही समता तथा संतुलन का अभ्यास करता है। उसे फिर न तो शुभ पर या अच्छे पदार्थ पर राग रहता है, न अशुभ तथा वीभत्स पदार्थों पर द्वेष । शत्रु तथा मित्र पर, तृण तथा स्त्रैण(स्त्री समूह) पर, कंचन तथा मृत्तिका में 'सम' हो जाता है। इसी दशा को योगी की उत्कट दिन चर्या बताया गया है। ऐसा योगी सदैव सहज होता है। उस के जीवन में ऋत्रिमता नहीं होती। वह बाह्य तथा आन्तरिक रूप से एक समान होता है। वह ध्यान-योगी बन कर मात्र ज्ञाता द्रष्टा बन जाता है, कोई भी कर्म करते हुए वह उस में लिप्त न हो कर, उस में साक्षी भाव से रहता है, मात्र द्रष्टा बन कर।

ऐसी अवस्था में न कुछ करना होता है तथा न ही कुछ छोड़ना होता है। करणीय स्वयं हो जाता है, त्याज्य स्वतः छूट जाता है। जो करणीय है, करने योग्य ही है, वह तब क्यों न होगा ? कोई कारण है ? जो त्याज्य है, छोड़ने योग्य है, वह क्यों न छूटेगा ? कोई कारण है ? जब आसक्ति नहीं, मोह नहीं, सन्तुलन है, समता है, 'आत्मवत् सर्वभूतेषु, सदृक्ष भाव है, तो शेष साधना क्या रही ? वस्तुतः सामान्य अवस्था में प्रत्येक मानव शांत ही होता है। जब तदनुरूप वातावरण मिलने के पश्चात् स्वार्थ सिद्धि के न होने की दशा में सत्ता में पड़े हुए मोह, राग, ढेव, काम, क्रोध, मोह, लोभादि जागृत हो जाते हैं, तब योग को पढ़ी पढ़ाई, सुनी सुनाई सभी परिभाषाएं व्यर्थ हो जाती हैं। यही तो कर्म चक्र है। इसी को तो दूर करना है।

अतःएव श्री हेमचन्द्राचार्य, योग शास्त्र की टीका में कहते हैं ृकि ''आत्मानं साध्येन सह युंज्यते इति योगः'',)अर्थात् जो किया (ज्ञान, तप अथवा साधना) प्राणी को आत्मा के स्वरूप के साथ जोड़ दे, वही योग है। उपर्युक्त तीनों अवस्थाएं जीव को अपने सहज स्वरूप के साथ जोड़ती हैं।

अगले श्लोक में योग की परिभाषा में भी इसी कारण से ज्ञान दर्शन तथा चारित्र को परिगणित किया गया है। दर्शन तथा ज्ञान की प्राथमिक भूमिका के पश्चात् उपर्युक्त त्रिविध चारित्र ही साधु को 'योगी' बनाता है। (इस का विवेचन अगले श्लोक के विवरण के अंत में देखें।)

"पातञ्जल योग कार" महर्षि पातञ्जलि कहते हैं— "योग-रिचत्तवृत्तिनिरोधः" मन की प्रवृत्तियों को रोकने का नाम योग है । अशुभ प्रवृत्तियों के लिए शुभ प्रवृत्तियों की आवश्यकता है तथा योगी की कक्षा अत्युच्च हो जाने के पश्चात् शुभ को रोकना भी जब अनिवार्य हो जाता है, तो 'शुद्ध' की आवश्यकता होती है । यह शुद्ध ही 'आत्म स्वरूप की सहज परिणति' है । प्रतिक्षण आत्मा का 'स्व स्वरूप' ही दृष्टि में हो, उसे 'सहज समाधि' कहते हैं । उसे निर्जरा तथा संवर कहते हैं ।

आचार्यं हरिभद्र ने 'योगदृष्टि समुच्चय' में योग का यही लक्षण किया है— प्अतस्त्वयोगो योगानां, योगः पर उदाह्यतः । मोक्षयोजन भावेन, सर्व संन्यास लक्षणः ॥

अर्थात्-मन, वचन तथा काया के योगों का अयोग ही वास्तविक योग है। यह 'अयोग' रूपी योग, आत्मा को मोक्ष में जोड़ता है। यह 'अयोग' रूपी योग, समस्त पदार्थों के त्याग रूप लक्षण वाला है। ८

इस लक्षण से यह स्पष्ट हो जाता है, कि त्याग के बिना योग का कोई अर्थ नहीं। जो योगी त्यागी नहीं, वह योगी कैसा 2/

वर्तम न में विश्व में ऐसे अनेक योगी प्रख्यात हो चुके हैं, जो वेष से भले ही योगी प्रतीत होते हों, परन्तु वस्तुतः वे भोगी ही होते हैं। उनके पास मोटरों का काफिला, सहस्रों सेवक, विपुल धन राशि, क्रषि योग्य भूमि, विशाल व्यापार, ऋद्धि, समृद्धि तथा शस्त्रों का भंडार होता है। जब वे अपने आश्रम से निकलते हैं, तो रोल्स रायस' गाड़ी के बिना नहीं। उन के आगे पीछे १०-१० मोटर कारें होती हैं। कई बार तो इन कारों में सुन्दरियों का एक पूरा, ग्रुप नुमाइश (Exibition) के लिए साथ होता है। पता नहीं लगता, कि इस ऐश्वर्य से योगी की महत्ता बढ़ती है या योगी के कारण ऐश्वर्य (सामान) की महत्ता बढ़ती है।

योग के साथ भोग का आखिर क्या सम्बन्ध है ? अतोत के कुछ वर्षों में तो हमारे गौरवमय भारत से योगियों का निर्यात भी होने लगा है। ये 'निर्यात योगी', संभवतः समस्त विश्व को अध्यात्म प्रेमी बनाने का स्वप्न, मन में संजोए बैठे हैं।

विश्व में अध्यात्मवाद बढ़े या न बढ़े, इन योगियों का वैभव तो बढ़ता ही जा रहा है। यह समझ लेना चाहिए, कि त्याग के अभाव में कोई प्राणी अल्प-काल के लिए योगी बन सकता है, सदैव के लिए नहीं।

প্ৰথম সকাহা

्र अतःएव आचार्य हेमचन्द्र इस योग के कम में थम नियम को प्राथमिकता देते हुए कहते हैं:—

> अहिंसा सूनृतास्तेय बह्या किंचनता यमाः ॥ नियमाः शौच संतोषौ, स्वाध्याय तपसी अपि । देवता प्रणिधान च, करणं पुनरासनं ॥ प्राणायामः प्राणयामः, श्वास प्रश्वास रोधनं । प्रत्याहारस्त्वींद्रियाणां, विषयेभ्यः समाहृति ॥ धारणा तु क्वचिद् ध्येये, चिन्तस्य स्थिर बंधनम् । ध्यानं तु विषये तस्मिन्नेक प्रत्यय संततिः ॥ समाधिस्तु तदेकार्थ मात्राभासन रूपकम् । एवं योगो यमाद्यगैरष्टभिः सम्मतोऽष्टधा ॥

अर्थात्---योग के ५ अंग हैं---

- १. यम--अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह ।
- २. नियम--शौच, संतोष, स्वाध्याय, तप, देवतानमन ।
- करण—आसन आदि करना (व्यायामादि) ।
- ४. प्राणायाम--श्वास को लेना, रोकना तथा छोड़ना ।
- ५. प्रत्याहार—इंद्रियों को स्व स्व विषयों से हटाना ।
- ६. धारणा---किसी एक ध्येय में चित्त को स्थिर करना।
- ७. ध्यान—उसी ध्येय विषय में एकलय (तन्मय) हो जाना।
- समाधि-- उसी एक मात्र ध्येय का आभास (अनुभव) होना ।

योग के ये आठों ही अंग क्रमशः ही प्राप्त होते हैं। इन में से अन्तिम चार अंग साधना की मनोभूमि पर प्रकट होते हैं ≬

परमात्मा या आत्मा में एकलय हो जाने से पहले बाह्य पदार्थों से मन (इंद्रियों) को हटाना आवश्यक है, अन्यथा घ्यान से विचलित होते हुए देर न लगेगी ।

जब मन तथा इंद्रियां अपने विषयों की आसक्ति को छोड़ देंगी, वचन तथा काया, अहिंसा तथा सत्य आदि की अग्नि में तपाए जाएंगे, तब माला, जाप, साधना आदि में मन लगेगा। यह मन कहीं न कहीं अवश्य ही रहता है। इसे अशुभ में लगा लेंगे, तो यह और भी अशुभतर बन जाएगा। इसे शुभ में लगा-ओगे. तो यह शुभतर बन जाएगा।

The Human heart can never take the state of rest, Bad goes to worst and better goes to best

वर्तमान के साधकों का मन इसी लिए भटकता रहता है, क्योंकि वह भोग तथा त्याग-दोनों में लगा रहता है। यदि योग, संन्यास एवं त्याग में मन को तल्लोन करना है, तो संसार से मन को थोड़ा-थोड़ा हटाते चले जाओ तथा प्रभु भक्ति में स्वयं को तल्लीने करते जाओ।

सम्राट अकबर एक बार मस्जिद में बैठ कर नमाज पढ़ रहे थे। इतने में एक युवती, जो अपने प्रेमी से मिलने के लिए जा रही थी, वहाँ से निकली। विलंब हो जाने के कारण वह मस्जिद के छोटे मार्ग से ही जा रही थी। वह अपने प्रेमी के प्रेम में मग्न हो कर यह भी न देख सकी, कि मार्ग में बादशाह बैठा है। वह भागते-भागते न केवल बादशाह से जा टकराई, अपितु बादशाह के ऊपर गिर पड़ी। अकस्मात् मानो वज्जपात हुआ हो, बादशाह चमक गया। उस ने उस युवती को देखा तथा कोषावेश में आ कर बोला, "अरी नादान ! यह क्या कर रही है, देख कर चलना नहीं आता। सामने पड़ी हुई सूई भी नजर आ जाती है और तुझे मार्ग में बैठा हुआ बादशाह भी नजर नहीं आया ? अन्धी तो नहीं हो गई है ?"

बादशाह का क्रोध से रक्तिम मुख देख कर युवती बौखला

उठी। परन्तु वह तो प्रेमी के प्रेम में प्रेमांघ होकर चली आ रही थी। उसी ध्यान में वह बादशाह को देख न सकी थी, अतः उसका कोई दोष भी न था। वह बोली, "जहाँपनाह ! क्या आप नमाज पढ़ रहे हो ? नमाज क्या ऐसे पढ़ी जाती है ? मैं तो प्रेमी के प्रेम में भागी जा रही थी, अतः आपको देख न सकी, परन्तु आप तो प्रभु में दत्तचिंत हो रहे थे, आपने मुझे कैसे देख लिया ? प्रेमी के प्रेम में तो दूसरा पदार्थ दिखाई ही नहीं देता। आप तो परमपिता के प्रेम में तल्लीन थे। आपको दूसरा व्यक्ति कैसे दिखाई दिया ? बादशाह को अपनी गजती का अनुभव हआ। सन्त बुल्लेशाह

ने पंजाबी में कहा है ---

## बुल्लेशाह ! मन का क्या लगाना ? इधर से हटाना, इधर को लगाना।

मन को प्रभु भक्ति में लगाने का यही तरीका है, कि मन को संसार से हटा कर प्रभु में जोड़ दो। मात्र दृष्टि को इधर से हटा कर उधर को लगा दो। भौतिकवाद, शरीरवाद, श्वांगरवाद तथा जगद्वाद में लगा हुआ मन आत्मवाद या त्यागवाद में कैसे लग सकता है ? अतःएव भगवान महावीर ने कहा है, कि बाह्य त्याग के द्वारा शनैं: शर्नं: व्यक्ति आभ्यतन्र त्याग (सर्व सन्यास) की ओर प्रवृत्त होता है। अतः बाह्य त्याग, व्रत, नियम, प्रत्याख्यान आदि 'योग' का प्रथम अंग हैं।

यह पहले ही कहा जा चुका है, कि योगी 'योग निरोध' से अनेक प्रकार की बाह्य एवं आभ्यन्तर झक्तियों तथा लब्धियों को प्राप्त करता है। परन्तु उसे उन लब्धियों से कोई प्रयोजन नहीं होता। वह किसी विशेष समय के अतिरिक्त कभी भी अपनी झक्तियों का प्रयोग नहीं करता। भगवान महावीर ने साढ़े बारह वर्ष के साधना काल में एक बार ही गोशाले तापस को तेजो-लेक्या से दग्ध होते हुए देख कर 'झीतलेक्या' का प्रयोग किया

था। केवल ज्ञान के पश्चात् गोशालक के द्वारा तेजोलेश्या छोड़े जाने पर भी भगवान महावीर ने स्वरक्षा के लिए शीतलेश्या का प्रयोग नहीं किया ।

योगी अपनी झक्तियों का प्रयोग करेगा भी क्यों ? उसे तो परमात्त्मा के सहज स्वरूप का घ्यान करते हुए ऐसे अनन्य आनंद की अनुभूति होती है, कि वह उस आनन्द का कथन भी नहीं कर सकता। जैसे मूक प्राणी गुड़ को खा कर उस के मधुर स्वाद का वर्णन नहीं कर सकता, तथव उस अनिर्वचनीय आनन्द का वर्णन नहीं, अनुभव ही हो सकता है।

इस ध्यान योग में वह योगी परमात्मा के साथ तदाकार, तद्र प, तदात्म हो जाता है। उसके लिए एक मात्र आत्मा या परमात्मा का अस्तित्व ही शेष रहता है। वह संसार को तो स्मृतिशेष कर ही देता है, आत्मा के स्वतन्त्र अस्तित्व को भी परमात्मा के साथ जुड़ता हुआ अनुभव करता है। तब वेदान्त का "एकमेंद्र द्वितीयं नास्ति" सूत्र चरितार्थ हो जाता है। तब वेदान्त का "एकमेंद्र द्वितीयं नास्ति" सूत्र चरितार्थ हो जाता है। मानो परमात्मा के साथ आत्मा का मिश्रित स्वरूप ही 'एक' तथा अनन्य होता है, वहां शेष तदन्य कुछ भी नहीं होता। वहां 'तत्त्व-मसि' का भान होता है। जो वह (परमात्मा) है, वही तू (आत्मा) है। इस स्वरूप से आत्मा उस से भिन्न नहीं है।

योगी वहां पर परमात्मा की ज्योति से स्वयं की ज्योति (लौ) को मिला देता है तथा इस प्रकार उस परम आत्मा को आत्मसात् कर लेता है। जैसे भिन्न-भिन्न प्रकाश मिल जाने से वे प्रकाश 'एक' ही प्रतीत होते हैं, तथैव दोनों प्रका**श-ज्योति** (लौ) एक ही प्रतीत होते हैं।

दीयक की लो प्रतिक्षण भिन्न-भिन्न होती हुई भी एक ही प्रतीत होती है, क्योंकि उस में एक म्यू खला होती है, सातत्य होता है। सातत्य में क्षणमात्र की भी बाधा (व्यवधान) न होने के कारण निरतर प्रकाश मिलता रहता है। इसी प्रकार परमात्म ज्योति (लौ) के मिलन में भी सातत्य होता है। उस लौ में लौ के. मिल जाने पर जो आनन्द का अनुभव होता है, उसे योगी कदापि छोड़ना नहीं चाहता। वह उर्ध्वरेताः बन जाता है। उस की शक्तियां उर्ध्वगामिनी हो जाती हैं। वहां वह 'एकमेवाद्वितीय ब्रह्म' की सम्यक् व्याख्या को समझ जाता है। क्योंकि वहां दो ज्योति (लौ) में अभेद हो जाने से एक ही लौ शेष रह जाती है।

इस प्रकार साधना का श्री गणेश काया की माया के अपगम से होता है तथा अन्तः मन के पूर्ण निरोध में समाप्त हो जाता है। इस मध्य कई पथ मिलते हैं। कई पथिक मिलते और बिछुड़ जाते हैं। कई गुरु तथा मार्ग दर्शक मिलते हैं। व्यक्ति आगे बढ़ता हुआ उन से भी सम्बन्ध तोड़ देता है। अन्त में अनुभव ही उस का सब से बड़ा गुरु तथा पथ प्रमाणित होता है।

इस योग के मार्ग में कई बाधाएं आती हैं। उन बाधाओं का दृढ़ता पूर्वक सामना करना होता है। कभी काया की कुचेष्टाएं परेशान करती हैं, तो कभी वचन का मौन असह्य हो जाता है। कभी मन के विचार व्याकुल करते हैं, तो कभी परिस्थितियों की प्रतिकूलता मानस में सन्ताप को प्रादुर्भू त करती है। इन समस्त अवसरों पर सम रहना सीख लिया जाए, तो कुछ भी कठिन प्रतीत नहीं होगा।

ं जो योगी 'योग' को पूर्णतः नहीं साध पाते अथवा किसी कर्म के उदय से योग भ्रष्ट हो जाते हैं, उन्हें अगले जन्मों में योग के साधन प्राप्त हो जाते हैं। सात्यकी को सात जन्मों की साधना के पश्चात् रोहिणी आदि विद्याएं सिद्ध हुई थीं। जन्म जन्मान्तर की की साधना से 'योग साधना' में विशुद्धि होती है तथा योग के द्वारा कमशः मुक्ति की प्राप्ति हो जाती है। अर्थात--धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष रूपी चार पुरुषार्थों में मोक्ष सर्वोत्तम पुरुषार्थ है । उस मोक्ष का कारण 'योग' है । योग की परिभाषा है, ''सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्ज्ञन तथा सम्यग्चारित्र ।''

विवेचन — अर्थ तथा काम ये दोनों पुरुषार्थ मानव के लिए दुर्लभ नहीं हैं, क्योंकि ये दोनों पुरुषार्थ प्रत्येक प्राणी को जन्म जन्मांतर से मिल रहे हैं। जब कभी बहुत पुण्य का उदय होता है, तो धर्म नाम के पुरुषार्थ के लिए मानव प्रयत होता है। धर्म नाम के पुरुषार्थ के द्वारा ही अर्थ तथा काम की प्राप्ति होती है तथा क्रमशः मोक्ष की भी प्राप्ति होती है।

आगे चल कर कहा है, कि धर्म से अर्थ की प्राप्ति होती है तथा अर्थ से काम की । परन्तु अर्थ तथा काम की मानव जीवन में ईषद् मात्र भी उपयोगिता नहीं है । पूर्वभवों में इस आत्मा को अर्थ तथा काम के अक्षय भण्डार प्राप्त हुए, परन्तु उसे इनसे तृप्ति नहीं हुई । अर्थ का कहीं अन्त नहीं है । सन्तोष ही इस ,अर्थ का अन्त है । धन अर्जन रूप पुरुषार्थ से क्या कोई सिद्धि हो पाती है ?

अर्थ-अर्थ आवश्यक है, जीवन निर्वाह के लिए। परन्तु जब यही अर्थ जीवन का साध्य बन जाता है, तो व्यक्ति स्वय को भूल जाता है।

वर्तमान में मानव का जीवन अर्थ-प्रधान हो गया है। अर्थ हो जीवन का सर्वस्व बन चुका है। 'सर्वे गुणाः काचनमाश्रयन्ते' समस्त गुण धन को ही आश्रित हैं। धन से ही प्रतिष्ठा मिलती है, धन से ही व्यक्ति को पूज्य गिना जाता है। धन ही जीवन के प्रत्येक पथ का लक्ष्य-बिन्दु है।

यह एक सामाजिक विडंबना है, कि धन को कुछ अधिक ही

महत्त्व दे दिया गया। एक पूंजीपति जब अपना धन बढ़ाता रहता है, तो पार्झ्वस्थ कोई भी व्यक्ति उसकी लालसा को देख कर स्वयं भी वैसा बनने का प्रयत्न करता है। वह उस श्रेष्ठी की सम्पन्नता, बैभव, मोटर गाड़ी, बंगला, सामान को देखता है, तो स्वयं भी वह सब प्राप्त करने के लिए बेचैन हो उठता है। इस प्रकार वह भी न्याय, अन्याय या किसी भी उपाय से सम्पन्न होना प्रारम्भ कर देता है। धन फिर आवश्यकता पूर्ति के लिए नहीं, इच्छा पूर्ति के लिए साधन बन जाता है।

धन की भी एक गर्मी होती है। ज्ञान की भी एक गर्मी होती है। जिस की जेब गर्म होती है, उस का स्वभाव अन्यथा रूप हो जाता है। वह फिर किसी को कुछ समझता नहीं। मद-गवित होकर वह आंखें ऊपर को उठा कर, छाती को तान कर, अकड़ कर चलता नजर आता है। धनवान् होना भी मानो अपराध है। धन से अनेक दुर्गुण प्राप्त होते हैं। स्थिति तब और भी गंभीर हो जाती है, जब इस धन का दुरुपयोग होता है।

धन के सदुपयोग से स्वर्ग मिलता है, तो धन के दुरुपयोग से नरक । धन का दुरुपयोग मानव को पतन की किसी भी सीमा तक ले जा सकता है ।

अन्ततः अधिक धन किस काम आएगा ? क्या मात्र संग्रह करने से धनी लोग संतुष्ट हो जाते हैं ? संग्रह करने में ही संतुष्ट रहने वाले लोग इस दुनियाँ में हैं। मम्मण सेठ ने मात्र धन का संग्रह ही तो किया था, परन्तु वह उस धन का उपभोग नहीं कर सका।

धन का दुरुपयोग कुसंगति, सिनेमा, व्यसन, नशा आदि में होता है। एक पैसा भी १९ पाप स्थानों के सेवन से प्राप्त होता है। पाप से उपाजित पैसा पाप में लग जाए, तो इससे बड़ा दुर्भाग्य कोई नहीं हो सकता। धन यदि पुण्य कार्य में लग जाए तो

समझना चाहिए, कि धनोपार्जन के समय किए गए पाप का व्याज चुका दिया है, पाप का फल तो शेष है ।

धन की उपयोगिता क्या है ? क्या यह घन रोग, शोक अथवा मृत्यु से बचा पाता है ? धन से दवाई खरीदो जा सकती है, आरोग्य नहीं। धन से रिश्तेदार खरीदे जा सकते हैं, प्रेम नहीं। धन के द्वारा भय से सुरक्षा हो सकती है, मृत्यु से नहीं। धन के द्वारा भौतिक सामग्री प्राप्त हो सकती है, सुख नहीं। अतः धन को आवश्यक पदार्थों तक ही सीमित रख कर सन्तोष से जीवनयापन करना चाहिए।

कास -काम भी एक पुरुषार्थ है, जो इस गृहस्थ जीवन को सुखी बनाने के लिए आवश्यक गिना जाता है। परन्तु यह 'काम' मानव की आवश्यकता नहीं है। आवश्यकता वह होती है, जिस के बिना व्यक्ति जी न सके। क्या काम-सेवन के बिना व्यक्ति जी नहीं सकता ? वस्तु स्थिति तो यह है, कि ब्रह्मचारी तथा संयमी पुरुष अधिक नीरोग होते हैं, उन का शरीर सौष्ठव भी भोगी व्यक्ति से श्रेष्ठ होता है तथा मस्तिष्क (mind) ताजा होता है।

/ काम सेवन से अनेक रोगों का सामना करना पड़ता है। व्यक्ति अशक्त हो जाता है। महर्षि विवेकानन्द ने अपने ब्रह्मचर्य के बल से चलती हुई घोड़ा गाड़ी को भी रोक दिया था। ब्रह्मचर्य के कारण ही आचार्य श्रीमद् विजय वल्लभ सूरीस्वर जी महाराज की आंखों में ज्योति पूनः लौट आई थी।)

काम-पुरुषार्थ भी गृहस्थ के लिए 'स्व स्त्री सन्तोष व्रत' के रूप में ही होना चाहिए । समाज ने गृहस्थ के लिए काम की एक सीमा बांधी है। यदि काम को ही सर्वस्त्र समझ लिया जाए तो सर्वस्व नष्ट हो जाता है। धनार्जन की भी एक मर्यादा है। काम सेवन की भी एक मर्यादा है। एक बार एक व्यक्ति ने एक योगी से पूछा, कि काम सेवन कितनी बार करना चाहिए ? योगी ने उत्तर दिया, कि करना ही पड़े, तो जीवन में एक बार करना चाहिए । उस ने पूछा, कि यदि इतने से सन्तोष न हो तो ? योगी ने उत्तर दिया, ''सिंह की तरह वर्ष में एक बार करना चाहिए ।

"यदि इतने से भी सन्तोष न हो तो ?" उस ने अधीर हो कर पूछा।

योगी ने उत्तर दिया, "मास में एक बार।"

''यदि इतने से भी सन्तोष न हो तो....'' उस ने पुनः पूछा । ''सप्ताह में एक बार ।'' योगी ने कहा ।

"यदि इतने से भी सन्तुष्टि न हो, तो....."

''सो दिन में एक बार, परन्तु प्रतिक्षण कफन को ओढ़ कर ही यह कार्य करना चाहिए ।'' योगी ने ठंडे दिल से उत्तर दिया ।

यह एक कल्पना नहीं, यथार्थ है। सन्त तुलसी दास ने भी ठीक ही कहा है—

कार्तिक मास के कृतरे, तजें अन्न और प्यास।

तुलसी उन की क्या गति, जिन के बारह मास ॥ एक कवि ने कहा था—

> 'भूखन देखे, जूठे भात। नींदन देखे, टूटी खाट। कामन देखे, जात कुजात॥

काम के पीछे भागने वालों को वय तथा जाति से कोई प्रयोजन नहीं होता। वह तो स्त्री में मात्र स्त्रीत्व ही देखता है। चार्वाक मतानुयायी तथा काममार्गी भारतवर्ष में रह कर भी 'काम संस्कृति' का प्रचार करते रहे। उन के अनुसार कुछ भी अभोग्य नहीं था। उन की काम लीलाएं सीमा से रहित थीं। परन्तु भारतीय महींषयों ने तो सदा संयम का ही गुणगान किया

है। कामी व्यक्ति को तो उन्होंने अद्भुत पशुपक्षी की उपमा दी है—-यथा

> दिवा पश्यतिनो धूकः, काकः नक्तं न पश्यति । अपूर्वो ऽसौतु कामांधः, दिवानक्तं न पश्यति ॥

उल्लू दिन में नहीं देखता, को आ रात्रि में नहीं देखता, परन्तु कामान्ध व्यक्ति तो न दिन में देखता है, न रात्रि में । उस को दृष्टि पर आवरण आ जाता है। जैसे बिल्ली मात्र दूध को ही देखती है, डंडे को नहीं देखती। उसी प्रकार से कामान्ध व्यक्ति मात्र भोग को ही देखता हैं, उस के परिणाम को नहीं।

गृहस्य को अर्थं तथा काम-पुरुषार्थं को उतना ही महत्त्व देना चाहिए, जिस से उस का धर्म-पुरुषार्थं, अबाध एवं गतिशील हो सके। काम तथा अर्थ, धर्म के बाधक नहीं बनने चाहिएं। जब मानव-धर्म कार्य भी सीमित रूप से करता है, तो अर्थ तथा काम-पुरुषार्थं में अधिक रुचि क्यों लेता है ? कारण स्पष्ट है, कि मानव की वृत्ति कामादि में अधिक है, जिसका कारण है---अनादि कालीन संस्कार । इन संस्कारों को समाप्त करने के लिए ही धर्म-पुरुषार्थ की आवश्यकता है।

धर्मं :----धर्म मानव कल्याण के लिए अत्यधिक उपयोगी है। धर्म के द्वारा मानव को आत्म-शांति की प्राप्ति होतो है। धर्माराधन से मानव कमशः मोक्ष को भी प्राप्त कर लेता है। धर्म मानव के जीवन की शुद्धि के लिए है। जीवन में जो पाप निरन्तर रूप से होते रहते हैं, उन पापों का परिमार्जन धर्म के द्वारा होता है। धर्म आत्मा का आदिम स्वभाव है, जिसे मानव भूला हुआ है। धर्म मानव की प्रथम आवश्यकता है, जिसे मानव ने अन्तिम आवश्यकता मान लिया है। मानव समस्त कार्यों के लिए समय निकाल सकता है, मात्र धर्म के लिए नहीं। धर्म को उस ने 'खाली समय' के लिए रखा हुआ है। ६८]

मानव के जीवन का सार धर्म है। एक कवि ने कहा था।

धर्म करत संसार सुख, धर्म करत निर्वाण । धर्म पंथ साधे बिना, नर तियँच समान ॥ धर्म के बिना मनुष्य पशु से भी हीन बन जाता है । एक कवि के शब्दों में---

#### भजन बिन नर, कुकर-सूकर जैसो ।

धर्म मानव के जीवन का अंग बन जाना चाहिए। धर्म कभो कभी नहीं होना चाहिए, शौक से होना चाहिए, निरन्तर होना चाहिए। क्या धन कभी कभी अजित किया जाता है ? नहीं ! तो धर्म को मेहमानों की तरह जीवन गृह में कभी-कभी ही क्यों आने देते हो । धर्म तो महान् मंगल है। दु:ख के समय सभी व्यक्ति धर्म तथा प्रभु स्मरण करते हैं, परन्तु सुख में धर्म करने वाले कितने हैं ?

# दु:ख में सिमरण सब करें, सुख में करे न कोय।

जो सुख में सिमरण करे, दु:ख काहे को होय ॥

जो मानव, जीवन में, धर्म को निरन्तर स्थान देता है, उसे दुःख, विपत्तियां, रोग, शोक कभी नहीं आते । यदि आते भी हैं तो शीघ्र ही समाप्त हो जाते हैं । धर्म अमृत है, जिस के पाने से व्यक्ति अमर हो जाता है । धर्म गंगा है, जिस में निमज्जन तथा स्नान करके व्यक्ति पावन हो जाता है ।

घर्म जीवन की परम आवश्यकता है। धर्म के बिना मुमुक्षु ब्यक्ति का जीवन ही भार-भूत हो जाता है। मोक्ष की अभिलाषा उस के मन को सदैव प्रमुदित रखती है। फिर वह पथ पर से विचलित नहीं होता, पथ से ऋष्ट नहीं होता, पथ पर चलते हुए आने वाली बाधाओं का साहस से सामना करता है। इस प्रकार धर्म की कृपा से वह समस्त असफलताओं तथा बाधाओं को पार करता हुआ अन्तिम लक्ष्य तक पहुंच जाता है। मोक्ष--''चतुर्णामगुणीर्मोक्षः'' अर्थात चारों पुरुषार्थों में मोक्ष-पुरुषार्थ प्रमुख है। मोक्ष-पुरुषार्थ, धर्म से भी ऊपर है। धर्म साधना का नाम है, तो मोक्ष-पुरुषार्थ सर्व साधना का। प्रत्येक व्यक्ति को जो दुःखों से छूटने की तड़प होती है, उसके फलस्वरूप व्यक्ति मोक्ष-पुरुषार्थ के लिए यत्न करता है। संसार के सुखों में तारतम्य है, अतः संसार के सुख तुच्छ हैं। प्रतियोगिता रहित मोक्ष का सुख समस्त मुक्त जीवों के लिए समान रूप से उपभोग्य होता है। अतः वही स्वीकार्य है।

े योगः तस्य च कारणं — मोक्ष का कारण योग है। हेमचंद्रार्थ योग को मोक्ष का कारण क्यों बताते हैं ? स्पष्ट है, कि वे केवल योगी को ही मोक्ष के योग्य समझते हैं। संसार में उलझा हुआ व्यक्ति योग की साधना कैसे कर सकता है ?श्री हेमचन्द्राचार्य ने यह भीं स्पष्ट कह दिया, कि यह योग 'ज्ञानदर्शन चारित्र' रूप है। ' उमास्वाति जी ने भी ''सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्ष मार्गः'' कह कर मोक्ष का यही उपाय माना है। )

पूर्व में सम्यख्र्शन होना चाहिए, क्योंकि तत्त्वार्थं की श्रद्धा न होगी तो ज्ञान प्राप्ति कौन करेगा ? 'सर्व प्रेमयं सत्त्वात्'-सभी कुछ प्रमेय (ज्ञेय) है। आत्मा भी ज्ञेय हे। वह श्रद्धा का विषय न बनेगी, तो उस का ज्ञान कैसे होगा ? आत्मा का ज्ञान न होगा, तो चारित्र आत्मा की मुक्ति के लिए प्रयत्न कैसे होगा ?

सम्यग्दर्शन से मुक्ति होती है। श्रेणिक, इष्ण, रावण, वज्र-बाहु आदि सम्यग्दर्शन के कारण ही मुक्ति की ओर अग्रसर हुए। सम्यग्ज्ञान से मुक्ति होती है। गौतम गणधर आदि ज्ञान से ही मुक्त हुए।

ः सम्यक् चारित्र से मुक्ति होती है । कूरगड, माषतूष, अतिमुक्त आदि चारित्र से मुक्त हुए 🖡

परन्तु एक से मुक्ति कभी नहीं होती । मोक्ष के प्रति तीनों

90]

समुच्चय में ही कारण हैं। जब साधक के पास एक साधन होता है, तो मार्ग भ्रष्ट होने में देर नहीं लगती। तीनों साधनों से मुक्ति में विलम्ब नहीं होता।

उपरोक्त में ज्ञान को प्रधानता दी गई है, जिस का कारण यह है, कि ज्ञान से ही दर्शन में विशुद्धि आती है। ज्ञान के द्वारा ही सम्यग्दर्शन होता है।

ें अग्र पृष्ठों में इन तीनों का वर्णन विस्तार से किया जा रहा है।



# ज्ञान : श्रेयस् का योग

योग शब्द की व्याख्या करते हुए, आचार्य श्री हेमचन्द्र जी कहते हैं, कि ज्ञान-दर्शन और चारित्र यही योग है। तत्वार्थ सूत्र में यह स्पष्ट कहा गया है, कि ''सम्यक् दर्शन ज्ञान चारित्राणि, मोक्ष मार्ग:।''

ं यहां सर्व प्रथम 'ज्ञान क्या वस्तु है ?' इस को समझना बहत आवश्यक है । यहां शास्त्रकार ज्ञान की परिभाषा देते हैं ।

## यथावस्थित तत्त्वानां, संक्षेपाद विस्तरेण वा । योऽवबोधस्तमत्राहुः, सम्यक्ज्ञानं मनीषिणः ॥१७॥

अर्थ - तत्व ज्ञान क्या है ? जो वस्तु जैसी है, उस को वैसा जानना । भले वह संक्षेप से जानो, भले विस्तार से जानो, लेकिन जो कुछ जानो, जैसा है, वैसा जानो । इसे कहते हैं सम्यक् ज्ञान ।

विवेचन --- यह छोटी सी परिभाषा है। वर्तमान में व्यक्ति सम्यक् ज्ञान की परिभाषा कर लेता है, सम्यक् ज्ञान को समझ लेता है, लेकिन सम्यक् ज्ञान के द्वारा व्यक्ति को क्या-क्या प्राप्त होता है, यह समझने की कोशिश नहीं करता। भगवान श्रीक्रष्ण श्रीमद् भगवद गीता में ज्ञान के विषय में बहुत सुन्दर बात कहते हैं। उन का कहना है---

> न हि ज्ञानेन सदृशं, पवित्र मिह विद्यंते । सर्वं कर्माखिलं पार्थं, ज्ञाने परिसमाप्यते ॥

ज्ञान : श्रेयस का योग

सारी गीता में सबसे अधिक सारभूत श्लोक यही माना गया है । भगवान श्रीकृष्ण कहते हैं —कि सारे संसार में ज्ञान के समान पवित्र कोई नहीं । सब से पवित्र वस्तु सम्यक् ज्ञान है ।

हे पार्थ ! जितने भी दुनियां के अच्छे कमें हैं, अच्छे-अच्छे काम हैं, वे सारे के सारे काम ज्ञान में जा कर ही समाप्त हो जाते हैं । अर्थात् जब व्यक्ति को ज्ञान प्राप्ति हो जाती है, तो ज्ञान पाने के बाद उसे बाकी कुछ करने की आवश्यकता नहीं होती । गीता कहती है, कि ज्ञान को पाने के बाद सभी कर्म समाप्त हो जाते हैं । जैन शास्त्रों में भी ज्ञान का वैसा ही महत्व बताया गया है । हमारे पूर्वाचार्य स्पष्ट कहते हैं, कि ''नाणं नरस्य सारं'', अर्थात मनुष्य का सार है ज्ञान । यदि मनुष्य के पास ज्ञान नहीं है, तो उस मनुष्य को मनुष्य भी नहीं कहना चाहिए । 'ज्ञानेन हीना: पशुभिः समानाः' जिस मनुष्य के पास ज्ञान नहीं है, वह मनुष्य, मनुष्य नहीं, पशु है । आप जानते हैं, कि संसार में इतने प्राणी हैं, पशु-पक्षी हैं, उन सब से मानव ऊंचा क्यों है ? ऊंचा होने का कारण है, ज्ञान और विवेक । ज्ञान के द्वारा मानव जान सकता है, कि अच्छा क्या है ? बरा क्या है ?

#### सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणइ सोच्चा, जं सेयं तं समायरे ॥

दशवैकालिक सूत्र में शयम्भव स्रि महाराज स्पष्ट कहते हैं, कि ज्ञान सुनने से होता हैं, पढ़ने से भी होता है। ज्ञान जैसे मर्जी हो सकता है। जिस व्यक्ति को ज्ञान हो जाता है, उस को फिर क्या चाहिए ? एक दार्शनिक ने यहां तक कहा है— "अमृतंतु विद्या।" विद्या क्या है ? अमृत क्या है ? ज्ञान ही अमृत है। अमृत कुछ और नहीं, सिर्फ ज्ञान ही एक वस्तु है, जो अमृत से उत्कृष्ट है, ज्ञान ही सब से बड़ा अमृत है। ज्ञान को समझने के लिए हमें एक बात जाननी आवश्यक होगी, कि ज्ञान की प्राप्ति के लिए हमें बहुत प्रयत्न करना होगा। "तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग् दर्शनम्-"

वह तो हो गया सम्यग दर्शन । जो तत्व का ज्ञान है, वह सच्चा ज्ञान है । तत्व का बोध, ज्ञान है । जो वस्तु जैसी है, उस को वैसा जानना ही सम्यक् ज्ञान है । जीव, अजीव, पाप, पुण्य, आश्चव, संवर, बंध, निर्जरा और मोक्ष—इन नव तत्वों को सही तरह से जान लेना, इन की सही Definition (व्याख्या) जान लेना, इनके सही examples और इनके सही स्वरूप, को भली-भांति जान लेना, उस का नाम है, सम्यग्ज्ञान । सम्यग्ज्ञान के बिना हम कुछ भी नहीं कर सकते । मान लीजिए, आप मार्ग पर चले जा रहे हैं, मार्ग पर जाते-जाते आप मार्ग भटक जाते हैं, तो वहाँ पर क्या वस्तु काम आती है ? एक मात्र जो ज्ञान है, विवेक है, वह काम आता है । ज्ञान के विषय में किसो अंग्रेज विद्वान ने बहत सुन्दर बात कही थी ।

Knowledge is Light, Knowledge is power, knowledge is the best virtue.

Knowledge क्या है ? ज्ञान क्या है ? Knowledge is Light, ज्ञान एक प्रकाश के समान है। जैसे आप प्रकाश में रास्ता भूल नहीं सकते हैं. वैसे अगर आप के पास ज्ञान है, तो आप मीक्ष का रास्ता भूल नहीं सकते। मोक्ष के रास्ते पर आप तभी सही तरह से चल सकते हैं, जब आपके पास ज्ञान का प्रकाश है। जिस व्यक्ति के पास ज्ञान रूपी प्रकाश है, वह कभी चिंतित नहीं रहता। ज्ञान क्या है ? एक Power है, एक ताकत है, एक शक्ति है। जिस व्यक्ति के पास बुद्धि का बल होता है, वह बड़े-बड़े पहलवानों को भी हरा सकता है।

# बुद्धिर्यस्य बलं तस्य, निर्बुद्धेस्तु कुतो बलं ।।

बुद्धिमान् व्यक्ति की ही विजय होती है। बलवान् यदि ज्ञानहीन हो, तो उस की विजय नहीं हो सकती । ज्ञान की शक्ति से मानव, जीवन पथ पर अग्रसर होता है । ७४ ]

्ञानः श्रेयस् कायोग

Knowledge is the best virtue-ज्ञान सर्वोत्तम गुण है। यदि मानव के पास ज्ञान है, तो समस्त गुण स्वयमेंव आकर्षित् होते चले आते हैं। अज्ञानी के समस्त गुण समाप्त होते जाते हैं। उपाध्याय श्री यशोविजय जी म० कहते हैं, कि--

### "ज्ञानस्य परासंवित्ति चारित्रम्"

ज्ञान का परम अनुभव ही चारित्र है। चारित्र, कुछ अन्य पदार्थ नहीं है। ज्ञान में पूर्णतः मग्न हो जाना, आत्म ज्ञान में ही तल्लीन हो जाना, विवेकी हो जाना ही चारित्र है। ज्ञानानुभव के बिना चारित्रश्यश श्रु य बन जाता है। ज्ञान का चितन, अनुभव, तीव्र दशा ही चारित्र है।

ज्ञान के द्वारा अच्छे-बुरे का ज्ञान होता है। सच्चा ज्ञानी पाप मार्ग से हट कर अवश्य ही पुण्य मार्ग की ओर अग्रसर होगा। जब यह ज्ञान हो जाता है, कि विष के द्वारा मृत्यु हो जाएगी, तो कोई भी इच्छा से विषपान नहीं करता। अमृत से जीवन मिलता है। यह ज्ञान प्राप्त कर प्रत्येक व्यक्ति अमृत पान करने को उत्सुक होगा। ज्ञान प्राप्ति के पश्चात् स्व-पतन कौन करेगा। अतःएव जान की उत्कट दशा ही चारित्र कही गई है।

ज्ञान एक जन्म की साधना से नहीं मिलता। ज्ञान के लिए जन्म-जन्म की साधना चाहिए। यदि मानव का पूर्वभव का क्षयोपशम अच्छा है, तो एक बार पढ़ लेने से ही अन्तरंगवर्ती अर्थ का ज्ञान हो जाता है। यदि पूर्वभव का क्षयोपशम अच्छा नहीं, तो अनेक प्रयत्न करने पर भी व्यक्ति शिक्षार्जन नहीं कर पाता।

एक ग्रन्थ के पढ़ने से जो विस्तृत ज्ञान होता है, वह पूर्व ज्ञान के स्मरण का परिणाम है । ज्ञान तथा चारित्र दोनों अकस्मात् प्राप्त नहीं होते ।

क्या धन रोगी को बचा पाता है ? धन-दौलत होने से व्यक्ति अच्छी चिकित्सा प्राप्त कर सकता है । चिकित्सा के लिए

विदेश में भी जा सकता है। थोड़े समय के लिए मौत से भी बच सकता है। परन्तु, ज्ञान से व्यक्ति जन्म-जन्मांतर की मृत्यु से बच जाता है।

'सुरक्षा कैसे की जाती है'- यह ज्ञान ही सुरक्षा के लिए पर्याप्त है। ज्ञान होगा, तो इहलोक में सुरक्षा होगी। ज्ञान के बल से परलोक में भी सुरक्षा होगी। ज्ञान का धन परलोक में भी साथ जाता है। ज्ञान की थाती मानव का मूल्य बढ़ाती है। एक जन्म में मानव दो भाषाओं या दो विषयों का ज्ञान प्राप्त कर ले, तो वह दो आदमियों के कार्य की पूर्ति कर सकता है। जीवन में अनेक विद्याओं की प्राप्ति करने वाला अनेक जन्म में सुख को प्राप्त क्यों नहीं कर सकता। ''एक: शब्द: सम्यगज्ञान: सुप्रयुक्त: स्वग लोकेच कामधुक भवति'', एक ही शब्द का सम्यक्तया ज्ञान हो जाए तो वह व्यक्ति के लिए इहलोक में व परलोक में कामधेनु के समान इच्छाओं का पूरक होता है।

अज्ञान के कारण ही प्राणी को जन्म-जन्म में विपत्तियों को भोगना पड़ता है। अज्ञान से ही जन्म-मरण का चक्र चलता है। यदि अज्ञान ही न हो, तो ज्ञान के सद्भाव में न जन्म की शक्यता है, न मरण की।

ज्ञान का प्रभाव प्राप्त होने के पश्चात् प्राणी मौत से भयभीत नहीं होता। उसे ज्ञान होता है, कि 'मरना सच और जीना झूठ'। मौत तो आनी ही है, किसी भी उपाय से मौत से बचा नहीं जा सकता। एक बार तो मरना हो पड़ेगा, अतः मरने से डरना क्या ? कोई भी प्राणी दो बार नहीं मरता। ज्ञानी की दृष्टि मरण पर होती है, जीवन पर नहीं। वह मरण को याद करके निराश नहीं होता। वह जीवन के महत्व को समझता है।

> ज्ञानी श्वासोच्छवास मां, करे कर्म नो क्षय । अज्ञानी भव कोडि लगे, कर्म खपाखे तेह ॥

ज्ञानी २-३ सैंकण्ड में बहुत कर्मों का क्षय कर देता है, जबकि अज्ञानी कोड़ों वर्षों तक तपस्या करता है, चरित्र का पालन करता है, परन्तु फिर भी उतने कर्मों का क्षय नहीं कर पाता है । ज्ञानों में विपत्तियों को सहन करने की विशेष योग्यता होती है । जह प्रत्येक विपत्ति को कर्म का विपाक मानता है तथा उस समय राग-द्वेष नहीं करता । परिणामतः नवीन कर्मों का बंध नहीं होता । निर्जरा तथा संवर का मार्ग उस के लिए प्रशस्त हो जाता है ।

एक विद्वान् था। उससे किसी ने पूछा, कि तुम इतने विद्वान् कैसे बने ? विद्वान ने उत्तर दिया, कि मैंने अनज तक कोई प्रन्थ नहीं पढ़ा, परन्तु लोग मुझे फिर भी विद्वान् कहते हैं। मैंने ६ व्यक्तियों को अपना गुरु बनाया है। मेरा ज्ञान उन ६ व्यक्तियों की कृपा का फल है। वे ६ व्यक्ति हैं---

What & why, How & who, when & where. है न आइचर्य ! क्या ये शब्द गुरु हो सकते हैं ? बिलकुल हो सकते हैं !

जब कोई बात चलती है, तो पहले पूछना चाहिए, what (क्या) ? चुपचाप सुनने से कई बार बात का ज्ञान नहीं होता। प्रश्न पूछने से पहले कई बार व्यक्ति अपनी प्रतिष्ठा के कारण हिचकिचाता है, झिझकता है। बिना लज्जा के जो व्यक्ति प्रश्न प्रारम्भ कर देता है, उसे ज्ञान प्राप्त होना प्रारम्भ हो जाता है। शर्म करने वाला, अज्ञानता को अपनी प्रतिष्ठा का प्रश्न बनाने वाला, यहीं पर अयोग्य प्रमाणित हो जाता है। पृच्छा के द्वारा अभिमान पर चोट लगती है तथा वह चूर-चूर हो जाता है।

Why (क्यों)—इस why में तर्क-शास्त्र का सार छिपा है । यह क्यों हुआ ? यह प्रश्न करते ही समस्त विषय, तर्क-युक्त रीति से आप के सन्मुख उपस्थित हो जायेगा । मानव तर्क के

कारण सन्तुष्ट हो जाता है ।

How(कैसे) -- यह बात कैसे है ? किस रीति से बनी ? यह तीसरा प्रदन है। यह बात ऐसे ही बनी, अन्यथा रूप से क्यों न बनी ? इस की पुच्छा करते ही ज्ञान की वृद्धि होती है।

Who(कौन)— जिस की बात तुम करते हो, वह कौन है, किस आकृति-प्रकृति का स्वामी है । अतः यह who भी ज्ञान-वर्धक है ।

When (कब) — यह प्रसंग कब हुआ ? सारा इतिहास इस 'when' से ज्ञात हो जाता है ।

Where (कहां) — यह सब किस स्थान पर हुआ ?

किसी भी प्रसंग पर मेरे ६ प्रश्न होते हैं। वर्तमान में मेरा समस्त ज्ञान इन बातों पर आधारित है।

ये प्रश्न मात्र व्यवहार में ही नहीं, अध्यात्म में भी काम आते हैं।

What—आत्मा क्या है ?

ृWhy—वह संसार में क्यों भ्रमण करती है ?

How---वह किस रीति से जन्म-मरण धारण करती है ? वह कैसे फल भोगती है तथा मोक्ष में कैसे स्थान ग्रहण करती है ?

When—आत्मा के पाप-पुण्य कब से प्रारम्भ हुए ? आत्मा को मोक्ष कब होता है ?

Where --- आत्मा कहां-कहां अमण कर रही है ? तथा उस का मोक्ष कहां होगा ?

अाप ने कितने गुरु बनाए हैं ? साधुओं के व्याख्यान तो सुने, परन्तु सम्भवतः उन में एक को भी अपना गुरु नहीं बनाया।

600

ज्ञान : श्रेयस का योग

ికి]

व्यवहार में तो आपके सैकड़ों गुरु होंगे, परन्तु ज्ञान का प्रकाश जिस से प्राप्त होता है—ऐसे गुरु कितने ?

वस्तुतः गुरु भी कुछ नहीं कर सकता । यदि शिष्य के मन में ज्ञान के प्रति तड़प न हो । जिस के मन में तड़प होती है, वह जिज्ञासा की दृष्टि से पूछता रहता हैं । पूछता नर पंडिता ।

परीक्षा की बुद्धि से पूछने वाले भी इस संसार में बहुत व्यक्ति हैं। परन्तु परीक्षा से पूछने वालों की ही जब परीक्षा हो जाती है, तो उस वराक का मुख मंडल म्लान हो जाता है। ज्ञान प्राप्ति में दूसरों की परीक्षा कैसी ?

आप किसी संदेह के उत्पन्न होने पर किसी विद्वान् या साधु के पास पहुंचेंगे, तो शंका का समाधान हो जाएंगा। परन्तु पूछने में छोटा बनना पड़ता है। 'मैं प्रतिष्ठित हूं--पूछूं क्यों ?' यह भाव व्यक्ति को, ज्ञान के क्षेत्र में सीमित कर देता है।

पृच्छा करने से ही 'कुछ' प्राप्त होता है। मात्र गुरु बना लेने से कुछ नहीं।

> गु शब्द स्त्वंधकारः स्याद्, रू शब्दः प्रसिरोधकः । अंधकार निरोधित्वाद, गुरु इत्यभिधीयते ।।

यदि आप ने किसी को गुरु बनाया है, तो उस से अपना अज्ञान-अंधकार दूर कर लेना, अन्यथा गुरु करना व्यर्थ होगा ।

एक बार एक शिक्षित महिला दर्शनार्थ आई । वार्तालाप से ज्ञात हुआ, कि वह स्थानकवासी सम्प्रदाय से है तथा एक साधु को अपना गुरु भी बना चुकी है । मैंने उस से पूछ लिया, बहिन ! क्या तुम व्याख्यान सुनने जाती हो ? घर में बैठ कर कुछ पढ़ती हो ?

उस ने उत्तर दिया— "मैंने एक साधु जी को गुरु बना लिया है, अतः अब पढ़ने-पढ़ाने की आवश्यकता नहीं है। अब जो भी कोई शंका या समस्या होगी, अपने गुरु जी से समाघान करा

लेना है । अब पढ़ने या व्याख्यान सुनने से क्या लाभ? ''

मैंने पूछा 'जिस ने तुम्हें गुरु मन्त्र दिया है, क्या उन्होंने तुम्हें कुछ ज्ञान देने का भी प्रयास किया है ?उत्तर था, ''नहीं''।

तो फिर उसने तुम्हें अपना शिष्य क्यों बनाया ? जो ज्ञान न दे, वह गुरु कैंसा ? उस ने उत्तर दिया, मैंने सुन रखा है, कि "गुरु बिना गत (गति) नहीं, शाह बिना पत (प्रतिष्ठा) नहीं" अर्थात् गुरु के बिना गति नहीं होती। अतः एव मैंने एक गुरु बना लिया है। उन से मुझे कुछ मिले या न मिले— वे मुझे सद्गति में तो पहुंचा ही देंगे।

मैंने कहा, ज्ञान प्राप्त करोगी, तभी गुरु बनाना सार्थक है, अन्यथा संकड़ों गुरु बनाने से भी कुछ न होगा।

जिस के पास जॉन प्राप्त करने की दृष्टि हो। उसे अवश्य ही कहीं न कहीं से जान भी प्राप्त हो। जाएगा और वैसा वातावरण भी मिल जाएगा।

ज्ञान तथा किया—इन दोनों में ज्ञान अधिक महत्वपूर्ण है। यदि आप के पास ज्ञान है, तो किया भी सार्थक है। यदि ज्ञान नहीं, तो किया भी विशेष फल न दे पाएगी। आचार्य शयम्भव ने कहा है ---

> पढमं नाण तओ वया, एवं चिट्ठई सथ्य संजए । अन्नाणी कि काही कि वा नाहीई छेय पावगं ॥

प्रथम ज्ञान है, बाद में किया। जो अज्ञानी है, वह क्या करेगा ? तथा पाप-पुण्य को क्या जानेगा ? जीवादि तत्वों के ज्ञान के अभाव में वह दया आदि का पालन क्या करेगा ?

जो किया, ज्ञान सहित हो जाती है— वह अमृत किया बन जाती है। उस विवेकपूर्ण किया से मोक्ष की प्राप्ति होती है। जब कि ज्ञान विवेक रहित किया से क्या प्राप्त होगा ? वह किया तो विष-किया है, उस से कुछ भी प्राप्त नहीं हो सकता। क्या *₽0*]

ज्ञानः श्रेयस का योग

विष के द्वारा अमरत्व की प्राप्ति हो सकती है ? ऐसी विष कियाएं प्राणी ने हजारों बार की होंगी, परन्तु परिणाम जून्य ।

> आकणितोऽपि महितोऽपि निरोक्षितोऽपि, नूनं न चेतसि मया विघृतोऽसि भक्त्या। जातोस्मि तेन जनबांधव ! दुःखपात्रं, यस्मातु क्रियाः प्रतिफलति न भाव शून्याः ॥

अर्थात—हे प्रभो, मैंने पूर्व भवों में आप की वाणी को सुना। आप को देखा भी, आप की पूजा-अर्चा भी की, किन्तु मैंने अपको भक्ति से चित्त में नहीं बिठाया। अतः हे जन बन्धु! मैं सदैव दुःख का पात्र बना रहा, क्योंकि भाव-शून्य कियाएं कल प्रदान नहीं करतीं।

वस्तुतः यह फलप्रदायी भाव, ज्ञान से ही उत्पन्न होता है। ज्ञान, भाव का साधन है। ज्ञान प्राप्त होने के पश्चात् मानव स्वविवेक से शुभ तथा शुद्ध की ओर बढ़ सकता है। जैन दर्शन में कर्म ग्रन्थों का ज्ञान भी इसी लिए है, कि मानव कर्मों से भयभीत रहे, सत्कर्म करे तथा ज्ञान एवं भाव के द्वारा जीवन का उद्धार करे।

वर्तमान में जो व्यक्ति प्रतिक्रमण करते हैं, क्या वे ज्ञान युक्त किया करते हैं ? वे प्रतिक्रमण में तोता रटन करते हैं। जैसे तोता 'राम-राम' करता रहता है। परन्तु राम-राम कहने मात्र से उस को कोई लाभ नहीं होता। इसी प्रकार हम भी प्रतिक्रमण में सूत्रों का उच्चारण करते हुए उस के अर्थ का चिंतन करें, तो प्रतिक्रमण विशेष सार्थक हो सकता है। अन्यथा प्रतिक्रमण के भावों के बिना यह प्रतिक्रमण भी कैसा होगा ? कितने प्रतिशत फलदायी होगा ?

एक समस्या और भी है । साधु-साध्वीगण, तो प्रायः संस्कृत-प्राकृत का अभ्यास करते हैं, वे प्रतिक्रमण के अर्थों को जानते भी हैं। परन्तु गृहस्थ प्रायः संस्कृत-प्राकृत का अध्ययन नहीं कर पाते। अतः वे इन सूत्रों का कभी-कभी अर्थ पारायण करते हैं, परन्तु प्राकृत भाषा के ज्ञान के अभाव में यह अर्थ उन की बुद्धि में निश्चित नहीं होता। अर्थ की विस्मृति हो जाती है। अतः संस्कृत प्राकृत भाषाओं की ओर विशेष लक्ष्य देने की आवश्यकता है।

#### 🗶 हथौड़ा मारने का मूल्य दस हजार 🗡

एक व्यक्ति ने एक मशीन खरीदी । उस मशीन पर बनने वाले माल का निर्यात होता था । मशीन कीमती थी । एक बार वह मशीन खराव हो गई । उत्पादन रुक गया ।

सेठ ने मर्कंनिक को बुलाया। मर्कंनिक ने उस मशीन को चारों ओर से देखा। पुर्जा-पुर्जा खोल कर देखा। काफी छानबीन के बाद भी उसे मशीन के दोष का पतान चल सका। मर्कंनिक की बुद्धि चकरा गई।

सेठ ने दूसरे मकैनिक को बुलाया, परन्तु वह भी फेल । अनेक मकैनिक आए तथा चले गए । सेठ ने लगभग २० हजार रुपया खर्च कर दिया । परन्तु मशीन ठीक न हुई । सेठ निराझ हो गया ।

सेठ ने न्यूज़ पेपर में विज्ञापन दिया । एक कुशल मकैनिक वहां पहुंचा । सेठ ने कहा, ''यहां तुम्हारे जैसे कई इंजीनियर फेल हो गए । क्या तुम यह कार्य कर सकोगे ?

''गारण्टेड़ !'' अवश्य ही मैं यह काम कर दूंगा। परन्तु सेठ जी ! इस कार्य के लिए आप को १० हजार रुपये देनें होंगे। सेठ को उस का Rate अधिक लगा। परन्तु फिर भी उसकी शर्त को स्वीकार दिया।

मकैनिक ने मशीन को चारों तरफ से देखना प्रारम्भ किया। उस ने विचार किया, कि बड़े-बड़े मकैनिकस ने भशीन को देखा है। लगता है, दोष कोई सामान्य होना चाहिए। वह ४-१ घंटे तक मशीन को देखता रहा। उस नें सोचा, कि मशीन का जोड़ (सधि-स्थल) कहीं जुड़ा न हो, जिस से मशीन चल न पाती हो । उस ने देखा, तो सचमुच मशीन के २ पुर्जे परस्पर स्पर्श कर रहे थे, जिस के कारण मशीन चल नहीं रही थी । मशीन देखने के बाद उसने हथौड़ा मंगवाया तथा उसी स्थल पर हथौड़े की चोट लगायी । बस फिर क्या था ? मशीन चल पड़ी । मकैनिक ने १० हजार ६० मांगा, परन्तु सेठ ने देने से इंकार कर दिया तथा कहा, कि "एक हथौड़ा लगाने का इतना रुपया कैसे ? यह हथौड़ा तो मैं भी लगा सकता था । हथौड़ा लगाने का तो मैं एक रुपया ही दे सकता हूं ।" मकैनिक ने कहा, "सेठ जी ! हथौड़ा मारने का तो एक रुप्या ही है । हथौड़ा कहां मारना है ? इस बात के ६६९६ ६० हैं ।" वास्तव में किया का मूल्य एक ६० ही होता है । ज्ञान अधिक मूल्यवान होता है ।

आज हमारी समाज में स्वाध्याय करने वालों की बहुत कमी है। स्वाध्याय का कार्य मानो समाज ने साधुओं के मस्तक पर डाल दिया है। गृहस्थों को मानों ! ज्ञान की आवश्यकता ही नहीं।

दिगम्बर समाज में आज भी स्वाघ्याय की बहुत रुचि है। उन के पास सैंकड़ों विद्वान पंडित हैं. जो प्रत्येक विषय का अध्ययन करा सकते हैं। उन के मन्दिरों में पठनकक्ष तथा लायब्रेरी भी होती हैं। मन्दिर में जाने वाला प्रत्येक. व्यक्ति कम से कम १० मिनिट स्वाघ्याय करके ही घर वापिस आता है।

ज्ञान का क्षयोपशम भी सतत अभ्यास करने से होता है। जो पुरुषार्थं ही नहीं करता, उस का क्षयोपशम कैसे होगा ? व्याख्यान श्रवण की प्रवृति आज भी हमारी समाज में हैं, परन्तु स्वाध्याय की रुचि नहीं है।

एक बार एक गृहस्थ से मैंने पूछा, ''भाई ! तुम व्याख्यान में क्यों नहीं आते ?''

उत्तर था।

को मिल सकता है ? पत्नी का खाया हुआ भोजन क्या तुम्हारा भी पेट भर देगा ? पत्नी को अद्धौंगेनो कहते हैं, जिस का अये है,

कि पति के किए हुए धर्म का आधा भाग पत्नी को मिल सकता है। परन्तु पति को पत्नी का अर्द्धांग नहीं कहा जाता। अतः पत्नी के धर्म का फल पति को कैसे मिल सकता है ?

"महाराज ! मेरी पत्नी व्याख्यान में आती है।" उस का

मैंने उस से पून: पूछा, कि पत्नी के धर्मका लाभ क्या तुम

वस्तुतः जो भोजन करता है--पेट उसी का भरता है। अतः ज्ञान प्राप्ति के लिए व्याख्यान श्रवण तक सीमित नहीं रहना चाहिए। चातुर्मास के अतिरिक्त समय में (प् मास में) आप के पास ज्ञान-प्राप्ति का क्या अन्य साधन है ? याद रखिए, कि स्वाध्याय करने वालों की शंकाएं स्वतः निर्मूल हो जाती हैं। स्वाध्याय के द्वारा पूर्व तैयारी करने वाला ही व्याख्यान श्रवण में तत्व ज्ञान के रहस्य को प्राप्त कर सकता है।

साधु स्वयं पढ़ कर आपको कहाँ तक ज्ञान परोस सकता है। गृहस्थ के पास तो मानो समय ही नहीं है। साधु का ज्ञान तो साधु के काम ही आ सकता है। स्वयं का ज्ञान ही समय पर काम आता है। उधार लिया हुआ ज्ञान समय पर विस्मृत भी हो सकता है।

एक सेठ था। वृद्धावस्था में उस की आंखों का प्रकाश समाप्त हो गया। सेठ को सभी सज्जनों ने कहा, कि आप अपनी आंखें ठीक करवा लो। सेठ नें उत्तर दिया, कि मेरी पत्नी मेरी पूर्ण सेवा कर रही है। मेरे पुत्र हैं, मेरी पुत्रवधुएं हैं, इस प्रकार १ पत्नी, म पुत्र तथा म पुत्रवधुओं को मिलाकर उनकी ३४ आँखें मेरे पास हैं। मेरी २ आँखों से कोई प्रयोजन नहीं है। परिवार के सदस्यों ने भी बहुत समझाया, परन्तु वह वृद्ध अपनी बात पर দ%]

अड़ा रहा तथा उस ने आँखें ठीक न करवाईँ ।

एक बार घर में आग लगी, आग ने उग्र रूप घारण कर लिया। समस्त परिवार को अपने प्राणों की सुरक्षा का ही विचार आया। सभी अपना-अपना माल तथा अपने प्राण ले कर वहां से भाग खड़े हुए। वृद्ध व्यक्ति चिल्लाता रहा, 'मुझे बचाओ-मुझे बचाओ।' परन्तु उसकी ३४ आँखें इस समय बिल्कुल निरर्थंक थीं क्योंकि वे परकीय थीं, पराई थीं। यदि वह वृद्ध अपनी आँखें बनवा लेता, तो अवश्य ही उस ज्वलंत अग्नि से बच जाता। वह बुढ़ा अग्नि की भेंट हो गया।

इसी प्रकार दूसरों के ज्ञान से आत्मा की मुक्ति चाहने वाले मुक्त नहीं हो सकते । जो स्वयं अपने ज्ञान के नेत्र को प्रकट करते हैं, वे ही अज्ञान अन्धकार की अटवी से पार हो जाते हैं ।

शास्त्रों से ज्ञान प्राप्त होता है। शब्दों से ज्ञान प्राप्त होता है। शब्द तथा शास्त्र की अवज्ञा और अवहेलना से ज्ञानावरणीय कर्म का बंध होता है। अतः एव सदैव अपनी वाणी को भी सुशब्दों में व्यक्त करना चाहिए। ज्ञानी के साथ ज्ञान की बात करनी चाहिए। मूर्ख व्यक्ति के साथ बात करने से ज्ञान का विनास होता है। किसी कवि ने कहा है---

> ज्ञानी से ज्ञानी मिले, करे बात से बात । मूर्ख से मूर्ख मिले, करे लात से बात ।।

मूर्ख व्यक्ति दूसरों से अपनी बात मनवाने के लिए कई बार विवाद करता है।

गुरु नानक ने कहा था-

## एक ने कही, दूसरे नेमानी। नानक कहे, दोनों ज्ञानी॥

दूसरे व्यक्ति की बात को काटने की आवश्यकता नहीं है, समझने की आवश्यकता है।

ज्ञानी महापुरुषों के जीवन की दृष्टि ही कुछ और होती है। वे सुख में ही नहीं, दुःख में भी सुख के दर्शन करते हैं। दुःख को वे अवश्य मानते हैं। दुःख के अभाव में वे पीड़ित से दृष्टिगत होते हैं। दुःख को वे जीवन की चाबी मानते हैं। संघर्षों को वे जीवन का उपनाम समझते हैं।

यह सब क्यों होता है ? ज्ञान-दृष्टि के कारण । ज्ञान की दृष्टि उन के दृष्टि कोण में 'अमृत' भर देती है । उन का प्रत्येक विचार ज्ञान पर आधारित होता है । इसीलिए वे सुख में अतिरेक रूप से सुखी नजर नहीं आते तथा दु:ख में निराश-उदास नजर नहीं आते ।

महापुरुष कहते हैं—O God ! I Love worries and troubles. I want sorrows because these are the ways to find your greatness.

ये चिन्ताएं ये विपत्तियाँ, ये शोक तथा रोग तो God Gift हैं -- ईश्वर के वरदान हैं, किसी भाग्यशाली को ही ये बरदान प्राप्त होते हैं, ईसा मसीह की ज्ञान दृष्टि ने उन्हें शूली पर चढ़ते- हुए भी निराश-हताश न होने दिया। भगत सिंह, सुखदेव तथा राजगुरु का बलिदान क्या भारत के लिए व्यर्थ प्रमाणित हुआ ? सुदर्शन सेठ की शूली क्या अनायास ही सिंहासन बन गई। उन के सत्व में, तेज में, ज्ञान का बल था।

महापुरुषों के चिंतन में रोग, रोग नहीं होते, कर्मक्षय के अभूतपूर्व साधन होते हैं। वे दुःखों और रोगों से भागते नहीं हैं। बे इस जन्म के किंध्टों को हंस हंस कर सहन करते हैं, क्योंकि वे समझते हैं कि हंस कर या रो कर-कर्मों को भोगना तो पड़ेगा ही। इसी सहनशीलता से कई बार उन के कर्मों की उदीरणा होती है। इन समस्त कर्म परिणामों से वे कर्मों से मुच्यमान होते हुए मुक्ति की मजिल को तय कर रहे होते हैं।

ज्ञानः श्रेयस् का योग

उन की चिंतन विधि न जाने किस 'फरिश्तों को जन्नत' से उधार ली हुई होती है । वे कहते हैं, कि इस जन्म के दुःखों का स्वागत है, साथ में अन्य जन्मों के दुःखों का भी स्वागत है । जो दुःख परभव में आने वाले हैं, वे इसी जन्म में आ जाएं । क्योंकि इस जन्म में यदि दुःख आता है, तो वह ज्ञान दृष्टि होने के कारण निर्जरित हो जाता है । दुःख विपाक के समय स्वकृत कर्मों पर विचार दृढ़ हो जाता है । दुःख भोगते समय परिणाम क्लेशमय नहीं होते । उस समय किसी पर द्वेष या घृणा नहीं होती । 'सर्वभूतेष मैत्री' की भावना होती है । प्रतिशोध की अग्नि नहीं होती । अतः नवीन कर्मों का बन्धन नहीं होता ।

वर्तमान में तो ज्ञान दृष्टि है, अतः कर्मों के उदय को सहन-शीलता से भोग लिया जाता है । यदि यह ज्ञान-दृष्टि परभव में न मिली तो ? कर्म का तो उदय होगा ही । सहनशीलता न होने से कर्म के विपाक से व्यक्ति बच न जाएगा । इस के विपरीत वह कर्मों को भोगते हुए राग, द्वेष, ईर्ष्या, घृणा आदि के भाव से नवीन कर्मों का संचय करेगा ।

विचारवान तो सोचेगा, कि आज मेरे पास ज्ञान शक्ति है अतः मैं कर्म फल को कर्म बन्ध के बिना भोग रहा हूं। जब आगामो भव में मेरे पास में यह ज्ञान-विवेक का बल न होगा, तब यह कर्म फल कैसे भोगा जाएगा ? तब द्वेषादि से कर्म बन्धन होगा । परिणामतः कर्मों की तथा जन्म-मरण की श्वरंखला प्रारम्भ हो जाएगी ।

यह समस्त विचार सरणि क्या अज्ञानी के हृदय में प्रादुर्भू त हो सकती है ? ''नहीं''। अतः ज्ञान ही पूर्णतः कर्मक्षय में कारण है। यदि साधक में ज्ञान दृष्टि विकसित न हो, तो वह साघना के पथ पर साहस पूर्वक बाघाओं-संघर्षों का सामना करते हुए आगे नहीं बढ़ सकता। श्री हेमचन्द्राचार्य के अनुसार—

जीव ! तबैव दोषोऽयं, निज प्रास्कृत कर्मणः । नाकृतं भज्यते कर्म, कृतं भज्यत एव हि ॥

अर्थात् —हे जीव ! यह रोगादि तेरे ही पूर्व जन्म में कृत कर्मों का फल है । 'अकृत कर्म' का भोग (विपाक) नहीं होता तथा कृत को भोगना ही पडता है ।

यह आत्मज्ञान ही मानव का सर्वोत्क्रष्ट निर्जेरा पथ है। जहां निर्जेरा ही निर्जरा है, बन्ध का कोई अस्तित्व नहीं।

उपाध्याय श्री यशोविजय जो म० ज्ञान को ही तप के नाम से. अभिहित करते हैं---

ज्ञानमेव बुधा: प्राहु: कर्मणां तापनात्तप: ।।

ज्ञान से कर्मों का क्षय होता है । मन एकाग्र होता है । मन के अशुभ विचारों का नाश होता है । विशेषतः मोहनीय कर्म दुर्वल होता है । ज्ञानावरणीय कर्म क्षयोपशम होता है ।

ज्ञान पंचमी के चैत्य वदन में भी ज्ञान को किया से उत्कृष्ट बताया गया है---

#### किया देश आराधक कही, सर्व आराधक ज्ञान ।

किया से देश (अल्प-आंशिक) आराधना होती है तथा ज्ञान से सर्व आराधना होती है। अर्थात् कियाओं के द्वारा सामान्य साधना होती है, जब कि ज्ञान के द्वारा विशेष। परन्तु यह ज्ञान बातों का नहीं, अनुभव का होना चाहिए।

एक बार एक व्यक्ति मेरे पास आया तथा कहने लगा, "महाराज ! आत्म साक्षात्कार कैसा होता है ?" मैंने विचार किया,"यह व्यक्ति आत्मा के साक्षात्कार की बातें करता है, परन्तु क्या इस के मन में आत्मा की प्राप्ति की तड़प है ?"वस्तुत: पहले आत्मा के स्वरूप का ज्ञान होना चाहिए, बाद में ही उसकी प्राप्ति की बात हो सकती है। मैंने उस से पूछा, "क्या तुम आत्मा के

[ দণ্ড

55]

ज्ञान : श्रेयस् का योग

विषय में कुछ जानते हो ?" उस ने उत्तर दिया, "नहीं।" मैंने उस से कहा, "साक्षात्कार तो बाद में होगा, पहले आत्मा को जान आओ । आत्मा का ज्ञान किए बिना उस का साक्षात्कार तो हो हो न सकेगा )" और वह व्यक्ति मेरे उत्तर से सन्तुष्ट हो कर चला गया ।

आत्म ज्ञान प्राप्त हो जाने के पश्चात् प्राणी उस के अनुभव के लिए साधना करता है तथा एक दिन मुक्ति को भी प्राप्त कर लेता है ।

सम्पूर्ण ज्ञान का मुख्य केन्द्र 'नवतत्व' है । नवतत्व का कुछ वर्णन करना यहां अभिप्रेत है ।

जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव संवर, बन्ध, निर्जरा तथा मोक्ष-ये नवतत्व हैं । इन का क्रमशः विवेचन निम्न रूप से है ।

१. जीव :---- यह दो प्रकार का है : संसारी तथा मुक्त । संसारी के २ भाग हैं, त्रस तथा स्थावर । (इन के भेद-प्रभेदों के लिए जैन प्रक्तमाला देखें )

संसारी जीव कर्मों से युक्त होता है, वह अनादि संसार में भ्रमण करता है। जब वह सद्गुरु के योग से स्वयं को 'आत्मा' रूप जान लेता है, तो वह कर्मों का नाश करने में समर्थ हो जाता है। आत्माएं अनन्त हैं। प्रत्येक आत्मा अनादि है, वह किसी के द्वारा निर्मित नहीं है।

मात्र आत्मा के कमों के कारण इस के शरीरों में परिवर्तन होता रहता है। कभी वह घोड़ा आदि पशु बन जाता है, तो कभी नारकी। कभी वह मनुष्य बन जाता है, तो कभी देव। कभी वह स्वस्थ होता है, तो कभी रोगी। ये सब कर्म के ही विपाक हैं। आत्मा के पर्याय हैं। पर्याय कैसा भी हो सकता है, परन्तु मूलतत्व कभी परिवर्तित नहीं होता। मिट्टी से घड़ा चूल्हा आदि बनता है

परन्तु उन की मिट्टी (मूल द्रव्य) तो समान ही होती है। अनेंक उपाधयों से ग्रस्त आत्मा मूलतः उपाधि-रोग-शोक रहित ही होता है। इस प्रकार आत्मा मूल रूप में 'नित्य' है और पर्याय रूप में अनित्य है। मोक्षावस्था में उस का मूल नित्य रूप प्रकट होता है, अनित्यता समाप्त हो जाती है। आत्मा कर्मों का स्वयं ही कर्त्ता है। स्वयं ही मोक्ता है तथा कर्मों को दूर करने में भी स्वयं समर्थ है। यथा स्वर्ण अग्नि में शुद्ध हो जाता है, वैसे ही ज्ञान ध्यान रूपी अग्नि से आत्मा भी शुद्ध हो जाती है। कर्मों के उपार्जन तथा नाश का कार्य आत्मा का स्वयं का ही कार्य है।

२. अजीव- इसके धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशा-स्तिकाय काय तथा पुद्गलास्तिकाय, ये भेद हैं । इनमें चार अरूपी हैं तथा पुद्गलास्तिकाय रूपी है । (इन का वर्णन जैन प्रश्नमाला म देखें) ।

पुद्गल का स्वभाव है, उत्पन्न होना, स्थिर रहना तथा नष्ट हो जाना। पुद्गल में ही स्पर्श, रस, गंध, वर्ण शब्दादि धर्म रहते हैं। पृथक्-भूत पुद्गल को अणु तथा एकत्र-भूत पुद्गलों को स्कंध कहते हैं। सूक्ष्मता, स्थूलता, अन्धकार, आतप, उद्योत, भेद तथा छाया --- पूद्गलों के ही रूप हैं।

जीव, घर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय लोकाकाश-ये चार द्रव्य अमूर्त्त तथा असंख्य प्रदेश वाले हैं। पुग्गल के मोह के कारण प्राणी संसार में भटकता है। मनमोहक रूप, कोमल स्पर्श, सुश्राव्य शब्द, आनन्ददायक गंध तथा स्वादिष्ट रस, इन समस्त पुद्गलों पर गृद्ध होने वाला जीव कर्मो का बंघ करता रहता है तथा तद्विपरीत पुद्गलों पर द्वेष करने से भी वह कर्म बन्ध करता रहता है।

पुण्प—-शुभकियाओं के द्वारा शुभ कर्मों का संचय । पाप—अशुभ कियाओं के द्वारा अशुभ कर्मों का संचय । आश्रव–शुभाशुभ कियाएं तथा कर्म बन्ध के कारण-मिथ्यात्व,

ज्ञानः श्रेयस् का योग

[•ع

अविरति, प्रमाद, कथाय तथा योग ।

संवर---आते हुए कर्मों को रोकना।

बंध---गृहीत कर्मों को प्रकृति, स्थिति, रस, तथा प्रदेशादि के रूप में बांधना ।

निर्जरा---विपाक के द्वारा या जप तप आदि के द्वारा कर्मों को आत्मा से पृथक करना।

मोझ-'सर्व कर्म क्षयो मोक्ष:---समस्त कर्मों के क्षय का नाम मोक्ष है। विशेष विस्तार के लिए जिज्ञासुओं को जीवाजीवाभिगम सूत्र, प्रकरण, भाष्य, कर्मग्रन्ध, पन्नवणा आदि ग्रन्थ देखने चाहिए।

सम्यग्ज्ञान के निरूपण के पश्चात् सम्यग्दर्शन का वर्णन इस से अगले पृष्ठ पर देखिए।



# सम्यग् दर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

# रूचि जिनोक्त तत्त्वेषु सम्यक् श्रद्धानमुच्यते ।

जायते तन्निसर्गेण, गुरोरधिगमेण वा ॥

अर्थ — जिन भगवान के द्वारा उपदिष्ट सिद्धान्त में रुचि ही सम्यक् दर्शन है। यह सम्यग् दर्शन (श्रद्धा) स्वभाव से तथा गुरु के उपदेश से ही होता है।

विवेचन इस श्लोक में रचयिता ने जिन सिद्धांत को सम्यग् दर्शन कह कर अनेक शंकाओं का समाधान कर दिया है। अंध श्रद्धा या अंध विश्वासों को सम्यग दर्शन अथवा धर्म कहने वालों को उन्होंने सम्यग् दृष्टि की कोटि से बाहर रखता है। मात्र श्रद्धा होना कुछ और वस्तु है तथा जिज्ञासा पूर्वक किसी तत्व को ग्रहण करना कुछ और बात है। जब रुचि की वृद्धि होती है तो श्रद्धा पुष्ट होती है तथा अनेक कुतर्कों से सिद्ध, असंत्य तत्वों की अंधश्रद्धा समाप्त हो जाती है। जिस को रुचि होती है, वह मन में उत्पन्न सिद्धान्त की शंकाओं को मन में रख कर समाधान के लिए अचेष्ट न रहेगा । वह समाधान तथा गुरुगम के द्वारा शंकाओं का विवेचन करने का प्रयत्न करेगा। इस प्रकार उस का सम्यग् दर्शन निर्मल होगा।

यथा भोजनादि की रुचिन हो, तो भोजन ग्रहण करने के लिए प्रवृति नहीं होती । तथैव यदि सम्यक् तत्त्व के ज्ञान में रुचिन हो, तो व्यक्ति उस ज्ञान की प्राप्ति तथा उस की श्रद्धा के प्रति भी उत्साहित नहीं हो सकता । श्रुत ज्ञानी अंगारमर्दक ٤२] सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान आचार्य सदृश अभव्य प्राणी भी रुचिन होने के कारण सम्यग् दर्शन को प्राप्त न कर सके।

यथा पत्थर नदी में घर्षण को प्राप्त हो कर काल परिणाम से स्वयं छोटे तथा गोल बन जाते हैं, तथैव स्वयमेव जब कर्मों की अवधि एक कोटाकोटि सागरोपम तक परिसीमित हो जाती है तो प्राणी यथाप्रवृत्तिकरण के द्वारा ग्रंथि देश में आता है, वहां कुछ भव्य प्राणी कुछ देर स्थिर रह कर भी उस राग द्वेष की ग्रन्थि को छेद देते हैं। यह अपूर्व करण है। तत्पश्चात अनिवृत्ति-करण तथा अन्तरकरण करने के बाद मिथ्यात्व को दूर करते हुए अन्तर्मुर्ह्रत की स्थिति वाले औपशामक् सम्यर्क्तव को प्राप्त करता है। यह सम्यक् दर्शन स्वतः प्रकट होता है। परन्तु गुरु छपा एव गुरुबोध के द्वारा जो सम्यक् दर्शन होता है, वह अधिगम सम्यक्त्व कहा जाता है। अर्थात् भटका हुआ व्यक्ति कभी कभो अकरमात् ही सही मार्ग को पा लेता है, तो कभी-कभी किसी मार्ग-दर्शक की कुपा से।

सम्यग् दर्शन की प्राप्ति के पश्चात् ही यम, नियम, श्रुतज्ञान, चारित्र, तप आदि की प्राप्ति सार्थक है। यदि सम्यक् दर्शन का अभाव हो, तो समस्त धर्म क्रियाएं मोक्ष सुख की प्राप्ति में साधक नहीं बन सकती हैं। श्रीकृष्ण, रावण तथा श्रेणिक महाराजा ने इसी सम्यक्त्व की कला से अपनी भवस्थिति को सीमित कर लिया था।

वस्तुतः सम्यग्दर्शन की प्राप्ति में राग तथा द्वेष की विशेष अल्पता होनी चाहिए । जब तक राग द्वेष रूपी प्रगाढ़ बादल आत्मा पर छाए रहते हैं, तब तक सम्यग् दर्शन का सूर्योदय नहीं हो सकता । सम्यक्त्वी जीव भी राग द्वेष के वर्शीभूत होकर सम्यक्त्व से पतित हो जाता है, अतः मूलतः यह सम्यक् दर्शन जहाँ धर्म का मूल है, वहां राग द्वेष का त्याग समस्त साधनाओं का

सार है। जब तक अन्यान्य साधनाओं, सम्प्रदायों या क्रियाओं के कारण राग द्वेष की वृद्धि होती हो, तब तक सम्यग्दर्शन में संदेह समझना चाहिए ।

देवगुरु धर्म में (श्रद्धा)--यह पूर्ण विक्वास हो जाना चाहिए, कि देव तथा गुरु ने जो कुछ कहा है, बिल्कुल सत्य ही कहा है। इस का नाम सम्यग्दर्शन है। दूसरे शब्दों में देव गुरु धर्म में पूर्ण श्रद्धा होनी चाहिए। जिस को हम ने देव मान लिया, वह देव सच्चा होना चाहिए। हमें उस का झान पहले प्राप्त करना पड़ेगा। मानो आप बाजार में गए। वहाँ एक घडे को देखा। आप ने घड़ेको लिया। छोटा साघड़ा, मिट्टीकाघड़ा, २-४ रुपये का घड़ा, परन्तु आप उसे भी ग्रहण करने से पहले टकोर कर देखते हो । देखते हो न ! ''कि यह घड़ा कैसा है ।'' जब २-४ रुपए का घड़ा भी आप टकोर कर देखते हैं तथा जांच परख कर लेते हैं, तो जिस परमात्मा को हमने ग्रहण करना है, पाना है, जिस परमात्मा पर श्रद्धा विश्वास रखना है, उस परमात्मा को भी कितना टकोर कर देखना चाहिए, यह सोचने की आवश्यकता है। छोटे से घड़े की तरह परमात्मा को भी जांच परख कर स्वीकार करना है। कहीं ऐसा न हो, कि जो सुदेव हैं, उन का आप के हृदय में वास न हो तथा जो कुदेव है, भवसागर में डुबोने वाले हैं, उन पर आप की श्रद्धा हो जाए । ऐसी अयथार्थ की श्रद्धा आपके संसार को बढाएगी ही, घटाएगी नहीं।

सच्चे देव के ऊपर सच्चा विश्वास ! आप का परमात्मा कौन है ? आप का लक्ष्य कौन है ? इसी प्रश्न पर आप की सारी साधना आधारित है । आप को जहां पहुंचना है तथा जिस तक पहुंचना है, उस परमात्मा का सच्चा ज्ञान कर लेना जरूरी है । महावीर, बुद्ध, राम, विष्णु, महेश, गणेश इन नामों से हमें कोई प्रेम नहीं । परमात्मा उसे मानो, जिस में वास्तव में वीतरागता सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

हो । कलि-काल सर्वज्ञ, आचार्य देव के शब्दों में---

भव बीजांकुर जनना, रागाधा क्षय मुपागता यस्य । ब्रह्मा या, विष्णुर्वा, हरो जिनो वा नमस्तस्म ॥

वह परमात्मा कर्म के कालुष्य से मुक्त हो, संसार के बीज (राग द्वेष) से रहित हो। जब ऐसे परमात्मा का ज्ञान होगा, तभी उस पर वास्तव में श्रद्धा होगी, तभी आप सम्यग्दर्शन के अधिकारी हो सकेंगे।

देव पर श्रद्धा ! गरु पर श्रद्धा ! गुरु वह है, जो पंच महावत धारी हो । गुरु वह है, जो निग्रंथ हो । जिस के पास रागद्व थ की ग्रन्थि आप को देखने को बहुत कम मिले या न मिले । जो संयम पालन में पूर्ण हो, जो कंचन कामिनी का त्यागी हो । ऐसे गुरु पर श्रद्धाभाव होना सम्यर्ग्दर्शन है ।

केवली प्ररूपित धर्म पर श्रद्धा-जो कुछ केवली भगवन्त ने कहा है. वह सत्य है, नितान्त सत्य है। उस में शंका की कोई गुंजाइश नहीं हो सकती । शास्त्रों की बात में सन्देह को कोई स्थान नहीं। यह भी सम्यग्दर्शन है।

कई बार आप को भगवान् के द्वारा कथित तत्वों पर श्रढा नहीं होती। भगवान ने कहा--पृथ्वी गोल नहीं है, यह सुन कर हमारे युवक श्रद्धा भ्रष्ट हो जाते हैं, कि वर्तमान विज्ञान तो पृथ्वी को गोल मानता है। हम भगवान् की बात को कैसे मानें ? भगवान् ने कहा, कि चन्द्रमा पर देवता रहते हैं, तो युवकों को इस बात पर भी विश्वास नहीं होता। भगवान् ने कहा, कि जब व्यक्ति इस संसार में आता है, तो वह दुर्लभ मानव जीवन को छे कर आता है। विश्व में मानव बहुत कम हैं और आप कहते हैं, कि मानव बढ़ते ही जा रहे हैं ? भगवान् की वाणी पर भी श्रद्धा नहीं होती है। क्या सचमुच मानव बढ़ रहे हैं। भगवान महावीर ने कहा था, कि मनुष्य जीवन दुर्लभ है। मनुष्यत्व की प्राप्ति उससे भी दुर्लभ

[لاع

है। परन्तु वर्तमान युग में मनुष्य बन जाना बहुत सरल लगता है। मनुष्य के जन्म को रोका जा सकता है, किं कहीं मनुष्य बढ़ न जाएं। महावीर की वाणी क्या असत्य होगी, कि मनुष्य जन्म दुर्लभ है। महावीर का सिद्धान्त क्या सारा असत्य है, कई बार मन में संका हो जाती है। संका का समाधान भी प्राप्त कर लेना चाहिए । पहली बात, कि मनुष्य थोड़े हैं । गणना की दृष्टि से मनुष्य सचमुच बहुत थोड़े हैं । आप संसार पर दृष्टिपात कोजिए, कोड़े मकौड़े, पशु पक्षी कितने हैं । उन की अपेक्षा मनुष्य कितने कम हैं, मात्र आटे में नमक के समान । बहुत थोड़े । आप देखते हैं, कि सर्प कितने हैं ? बिच्छु कितने हैं ? जब वर्षा होती है, तो वर्षी में द्वी-इन्द्रिय, त्री-इन्द्रिय प्राणी अगणित संख्या में जन्म लेते हैं, कोड़ों-अरबों की संख्या में । मनष्य आज कितने हैं ? मात्र ४ अरब । अतः मनुष्य अधिक नहीं हैं । सत्य है. कि मनुष्य कम हैं । यह संख्या तो दृश्यमान भरत क्षेत्र की है । यदि हम संसार के अन्य क्षेत्रों के मनुष्यों की भी गणना कर लें, तो भी मनुष्य उन जीवों की अपेक्षा कोड़ों-अरबों गुना कम होंगे ।

जनसंख्या की वृद्धि भी एक वहम है। पूर्व युग में जितने लोग जन्मते थे, उतने ही मर भी जाया करते थे। अतः प्रतीत होता था, कि जन संख्या उतनी ही है। उस की वृद्धि रुक गई है। मानो १०० व्यक्तियों ने जन्म लिया तथा लगभग १०० ही बच्चे या बूढ़े मर गए, तो संख्या में कितनी वृद्धि होगी? यानि तमान रहेगी।

परन्तु आज विज्ञान के युग में बड़े-बड़े अविष्कार हो चुके हैं। ऐसी-ऐसी दवाईयां आविष्कृत हो चुकी हैं, कि बड़े-बड़े रोगी व्यक्ति भी थोड़े समय के लिए मृत्यु से बच सकते हैं। आज मनुष्य की औसत आयु कितनी है ? शायद ४८ वर्ष हो, परन्तु १० वर्ष पूर्व यह औसत ४७ वर्ष थी तथा ४० वर्ष पूर्व यह औसत ४० वर्ष सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

थी। जिस का तात्पर्य है, कि जितने व्यक्ति जन्म लेते थे, उसी अनुपात से मरते भी अधिक थे। परन्तु आज मृत्यु की संख्या कम् हो गई है और चूकि मरते कम हैं, अतः जनसंख्या वृद्धि प्रतीत हो रही है। बच्चे उत्पन्न इतने नहीं हो रहे। बूढ़े (४७ से अधिक आयु वाले) मरते कम हैं। जब वे मरते कम हैं, तो संसार में रहेंगे, फलतः जनसंख्या बढ़ती नजर अवश्य आएगी, जन्म दर बढ़ी नहीं है, मृत्यु दर कम हो रही है। अतः जनसंख्या वृद्धि हो रही है और मृत्यु की दर तो कम होनी ही चाहिए। आज विज्ञान ने नई चिकित्सा पढति तथा नए आविष्कार किए हैं। यहां तक कि मानव का दिल निकाल कर टेबल पर रख दिया जाता है तथा उस के स्थान पर दूसरा दिल आरोपित कर दिया जाता है । केंसर जैसे रोगों का इलाज होने लगा है। बताइए ! मरण संख्या कम होने से जन संख्या वृद्धि का अध्यास क्यों न होगा ? तात्पर्य यह है, कि जो कुछ महावीर ने कहा, वास्तव में वही सत्य है।

हमें शंका हो सकती है, लेकिन यदि शंका का समाधान नहीं मिलता, तो समझो, कि हमारी बुद्धि में कमी है। शास्त्र के ज्ञान में कमी हरगिज नहीं। हमारी बुद्धि कितनी है ? बहुत कम। तत्व को हम पूर्णतया नहीं समझ सकते। ऐसी स्थिति में शास्त्रों को गलत कहने के बदले अपनी बुद्धि को गलत कहो, यही बुद्धिमत्ता है। देव, गुरु, धर्म तथा शास्त्रों में श्रद्धा रखना, इस का नाम है सम्यर्ग्यांग।

सम्यग्दर्शन की महत्ता- सम्यग्दर्शन की प्राप्ति क्यों आवश्यक है । अभव्य प्राणी चारित्र की साधना करके २१ वें देवलोक तक चला जाता है । परन्तु वह अनन्त संसार में भटकता रहता है. उसे मोक्ष कभी भी नहीं मिलता । कारण, कि उस ने सम्यग्दर्शन को पाया नहीं है । उस का चारित्र भी किस काम का, यदि साथ में श्रद्धा न हो, सम्यग्दर्शन न हो ?/

निश्चय सम्यग्दर्शन-सम्यग्दर्शन अर्थात् श्रद्धा, यह व्यव-

हारिक अर्थ है। परन्तु सम्यग्दर्शन का नैश्चयिक अर्थ है-भेद विज्ञान । आप को शरीर तथा आत्मा की पृथक्ता का न केवल विश्वास हो, अपितु उस की प्रतीति भी हो। किसी व्यक्ति या वस्तु अथवा धन के वियोग में दुःखी होना, शोकातुर हो जाना, यह सम्यग्दर्शन का लक्षण नहीं। यदि उस ने धन या प्रियपात्र को शरीर की तरह पृथक् माना होता, तो वह शोक क्यों करता ? यही मोहनीय कर्म का उदय है, जिस के कारण मिध्यात्व-मोहनीय का भी उदय होता है। यदि व्यक्ति को स्व तथा पर का, जड़ तथा चेतन का, भेद ज्ञान नहीं, तो अकेला व्यवहारिक श्रद्धात्मक सम्यक्तव, व्यक्ति का कल्याण करने में सक्षम न होगा। व्यवहारिक श्रद्धा तो अभव्य को भी हो सकती है, अतः सम्यक्त्व के इस लक्षण से ऊपर उठने की आवश्यकता है।

पञ्च लक्षणी—सम्यक्तव की पंचलक्षणी में शम, संवेग, निर्वेद, आस्था तथा अनुकम्पा सम्मिलिति हैं। इनमें आस्था प्रथम है, तत्पश्चात् ही ऋमशः अनुकम्पा निर्वेद, संवेग तथा शम का उदय होता है। आस्था बीज है। आत्मा नींव है। आस्था से जीवन निर्माण प्रारम्भ करना है। आस्था को जीवन का सूत्र बनाना है।

सम्यक्त्व प्राप्ति की भी अद्भुत प्रक्रिया है। कैसे व्यक्ति अमुक कर्मों के क्षयोयशम के पश्चात् ग्रन्थि देश तक आता है तथा तत्पश्चात् ग्रन्थि भेद करता है। अपूर्व करण का अपूर्व रसास्वादन करता हुआ वह सम्यग्दर्शन को प्राप्त करता है, यह भी ज्ञातव्य है, परन्तु स्थानाभाव से इस का विशेष वर्णन नहीं करूंगा। सम्यग् दर्शन की प्राप्ति के पश्चात् जीव में आत्मोत्थान के लक्षण प्रकट होने प्रारम्भ हो जाते हैं। आस्था, श्रद्धा, देव गुरु धर्म की हो, आत्मा परमात्मा की हो। आत्मा नित्य है, कर्त्ता है, भोक्ता है, मोक्ष का उपाय भी है। आत्मा के ये लक्षण सम्यक् दृष्टि में होने आवश्यक हैं। सम्यग्यदर्शन : मोक्ष का प्रथम सोपान

हमारी समस्त धर्म कियाओं का सार सम्यक्तव है। मानो आपने २० झून्य लगा दिए हों, तो क्या उन का कोई मूल्य है.? इन्य की कीमत हो भी नहीं सकती। समस्त धर्म कियाओं की महत्ता भी शून्य से अधिक नहीं, परन्तु सम्यक्श्रद्धा-सम्यग्दर्शन "१" के समान है। शून्य का अपने आप में मूल्य नहीं, जब कि "१"का अपने आप में भो कोई अर्थ है। दो-चार झून्य लगाने के परचात उसके आगे ''१'' लगा दिया जाए, तो उसमें से प्रत्येक शून्य का मूल्य १० गुणा वृद्धिगत होता जाएगा। वह अरब खरब तक पहुंच जायेगा। महत्ता "१" की है। जब तक जीवन में श्रद्धा का "१ँ" संयोजित न किया जाएगा, धर्म किया रूप जून्य अर्थहीन रह जाएगा। एक लगने से संयुक्त शून्य, न केवल ''१'' की कीमत को बढ़ाता है, अपितु स्वयं भी मुल्यांकित हो जाता है। पहले एक लगाओ, फिर शून्य लगाओ । एक लगने के पश्चात् शून्य न होगा तब भी आप एक पर स्वामित्व करंगे। यदि शून्य होने के पश्चात् एक न होगा, तो आप किस पर शासन करेंगें। संख्या पृथ्वी है, शून्य आकाश है। राज्य पृथ्वी पर ही हो सकता है। आकाश पर शासन कैसा ?

तात्पर्य यह नहीं, कि धर्म कियाओं का कोई मूल्यांकन नहीं। हां ! ये धर्म कियाएं स्वयं में मूल्य हीन हैं। "१" से संयुक्त होने के पश्चात् उन में अर्थ किया कारित्व उत्पन्न हो जाता है (यहां अर्थ किया कारित्व का अर्थ मोक्ष लक्ष्य प्राप्ति रूप में परिलक्ष्य है।) वह आप को मोक्ष तक ले जाएगी। यदि किसी अन्य वेष-धारी में स्पष्ट श्रद्धा का दर्शन नहीं, परन्तु वह 'आत्मा है, इत्यादि षड्लक्षण तथा भेद विज्ञान की अन्तरंग अनुभूति करता है, तो वह भी सम्यक्द्ष्टि ही कहा जायेगा।

जरा दिचार कीजिए, कि आप धार्मिक तो हैं, परन्तु श्रद्धा में कहां तक अग्रसर हैं ? श्रद्धा भी अविचल तथा अटल होनी चाहिए । जब देवता ने परीक्षा ली, तो राजा श्रेणिक गर्भवती साघ्वी

तथा मच्छीमार साधु को देख कर भी श्रद्धा भ्रष्ट न हुआ। उसके मुख से यही उच्चारण हुआ, कि महावीर के सभी साधु श्रेष्ठ हैं। इस अकेले में दूषण होने से सभो दोषपात्र परिगणित नहीं किए जा सकते। वर्तमान में कोई श्रावक किसी साधु का कोई दूषण देख ले, तो उस दूषण के सुधार का प्रयत्न न करके वह उस साधु की निंदा करेगा, साधु संस्था का उपहास उड़ाएगा, समाज म साधु की उस कमी का डिडिमघोष करेगा। एक शिथिल साधु को देख कर साधु मात्र के प्रति अनास्थावान् हो जाएगा तथा झट कह देगा, कि सभी साधु ऐसे ही शिथिल हैं। अतः श्रद्धा हो तो अट्ट हो ।

सम्यक् दृष्टि को राग द्वेष बहुत कम होता है। वह कभी भी छोटी-छोटी बातों को लेकर कलह अथवा क्लेश नहीं करता। 'शम' अर्थात् आत्म शांति उस का आत्म धन होता है। वह कभी भी किसी भी परिस्थिति में उस का हरण नहीं होने देता। गुण-वान को देख कर वह प्रमोद भावना से अद्धावनत हो जाता है।

पंचम लक्षण शम- सम्यग् दृष्टि राग ढोप के वातावरण से सदैव दूर रहता है। पारिवारिक क्लेश, परिस्थिति जन्य हो सकता है, परन्तु अद्यकाल में धार्मिक स्थान भी जब राग ढोप के अभि-वर्धक हो जाते हैं, तो मुख मण्डल म्लान हो जाता है। पारिवारिक तथा सामाजिक क्लेश को धार्मिक स्थानों में ला कर धर्म को बदनाम किया जाता है। ऐसा कार्य करनें वाला व्यक्ति क्या सम्यग्दृष्टि कहलाने का अधिकारी हो सकता है ? कदापि नहीं। सम्यग्दृष्टि व्यक्ति कोध, मान, माया, लोभ आदि की वृद्धि के स्थान का दूर से ही त्याग कर देता है। वह सदैव समता के भाव में रमण करता है। वह किया, संप्रदाय या मतभेद को लेकर आत्म शांति को भंग आही होने देता है। संप्रदायवादी का सम्यग्दर्शन भी संदिग्ध होता है । किसी भी परिस्थिति में, किसी भी समय, किसी भी क्यक्ति के अपराधी होने पर, वह व्याकुल न होकर शाँत

For Personal & Private Use Only

### सम्यग्दशन : मोक्ष का प्रथम सोपान

चित्त रह कर मैत्री भाव की साधना करता है। उसका अनन्तानु-बंधी कषाय उपशांत होता है। वह देहाभिन्न आत्मा के कर्मफल को मानता है। ऐसी स्थिति में न आसक्ति होती है, न मिथ्यात्व। संवेग---वह देवता तथा मानव के भौतिक सुखों को तुच्छ समझता है तथा मोक्ष सुख को ही आत्म सुख मानता है।

# सम्यग्दृष्टि जीवड़ो, करे कुटुम्ब प्रतिपाल । अन्तर से न्यारा रहे, ज्यूँ धाय खिलावे बाल ॥

जैसे घाय माता (धात्री)बालक का पालन पोषण करते हुए अन्तमंन से प्रेमाकुल न हो कर, प्रतिक्षण यही समझती है, कि यह बच्चा मेरा नहीं है। उसी प्रकार सम्यग्दृष्टि जोव भी संसार में रहता हुआ, परिवार का पालन पोषण करता हुआ महल आदि में अन्तर्मन से उस में लिप्त नहीं होता। उस में ममत्व बुद्धि कम हो जाती है। उसका मन 'निर्वेद' तथा 'सवेग' में तत्पर रहता है। वह संसार से वैराग्यवान् होता है, मोक्ष से कुछ पृथक् रहता है तथा साधुत्व के मार्ग को ही सम्यग् मार्ग मानता है। चारित्र ग्रहण का भाव रखता है। वह संसार से अलिप्त रह कर अपराधियों के प्रति भी मध्यस्थ भावना से युक्त रहता है।

अनुकम्पा-सम्यग्दृष्टि में दया भावना का अजस्र स्रोत सदैव प्रवाहमान होता है। किसी दुःखी दरिद्री को देख कर वह उस के दुःख को विपरीत करनें के लिए त्वरित गत्या सचेष्ट हो जाता है। यथा शक्ति धन की सहायता, सेवा-शुश्रुषा के द्वारा उस के दुःख को कम कर देता है। वह करुणा की प्रतिमूर्ति होता है। यदि दुःखी को देख कर करुणा का भाव उत्पन्न नहीं होता, तो समझो, कि सम्यग्दर्शन में कहीं कमी है।

जब तक शम, संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा तथा आस्था--ये १ लक्षण व्यक्ति में विकसित नहीं होते, सम्यग्दर्शन का पूर्ण शुद्ध अस्तित्व सन्दिग्ध ही कहा जाएगा। पांच लक्षणों से युक्त व्यक्ति

800]

योग शास्त्र [१०१ किसी भी गच्छ, वेष, धर्म या देश का हो, सम्यग्दूष्टि माना जाएगा।

सच्चा सो मेरा-सम्यग्दृष्टि का स्पष्ट विचार होता है--"सच्चा सो मेरा।" "मेरा सो सच्चा" का कदाग्रह उसे कभी नहीं होता। आग्रह ग्रहित हो जाने पर प्रेताविष्टवत् व्यक्ति सत्य से पराडमुख हो जाता है। वह पोलिया के रोगी की तरह सर्वत्र पीला-पीला ही देखता है। "यथा दृष्टिः, तथा दृष्टिः।" उस की दृष्टि ही कलुषित होती है। वह सत्य गंवेषणा के लिए अयोग्य प्रमाणित हो जाता है। ऐसे व्यक्ति से विवाद करना भी व्यर्थ होता है। सत्य का आग्रह हो तथा असद् का कदाग्रह कभी न हो। कदाग्रही का सम्पूर्ण अभिलाप न केवल मूर्ख का प्रलाप होता है, अपितु उस की प्रत्येक बात में--विचारा धारा में 'वदतोव्याघात' के लक्षण भी स्पष्ट दृष्टिगोचर होते हैं।

आज आप जैन हैं। जैन होने से आप को यह अधिकार नहीं मिल जाता है, कि आप सभी धर्मों को असत्य कह दो। आज आप जैन न होकर मुसलमान होते, तो किस धर्म को सत्य कहते ? किसी भी धर्म की सत्यता का आग्रह गलत है। धर्म तत्व सत्य होता है, परन्तु जब वह सम्प्रदाय युक्त हो जाता है, तो असत्य मिश्रित हो जाता है। सम्प्रदाय की नींव ही असत्य पर होती है।

जैन धर्म सत्य है, परम सत्य है, क्योंकि आप्त सर्वज्ञ निरुप्ति है। परन्तु यदि अन्य धर्मों के प्ररूपयिता भी सर्वज्ञ है, तो वे धर्म सत्य क्यों न होंगे। बुढ, कृष्ण, ईसा, राम की सर्वज्ञता में सन्देह हो सकता है। परन्तु सभी धर्मों (तथाकथित धर्मों) को सर्वथा असत्य कहना भी गलत है। सत्य का कोई भी जनक नहीं। वह व्यापक है। सीमाओं से अस्पृष्ट है। वह विशाल है। अनेकान्त युक्त है। उसे मर्यादित कहना, एक स्थान पर स्थित कहना ही अनुचित है। सत्य जहां भी प्राप्त हो, उसे ग्रहण करना चाहिए। जहां सत्य प्राप्ति की संभावना हो, वह कोई भी गच्छ या संप्रदाय सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

या तथाकथित धर्म क्यों न हो, वहां निःसंकोच जाना चाहिए। अपनी दृष्टि को सत्यग्राही बनाओ । आचार्य श्री समन्तभद्र की 'अनेकांतोऽप्यनेकांतः' की उक्ति को आज जैन समाज विस्मृत कर रहा है। इसी का दुष्परिणाम है, कि आज अनेकान्तवादी ही धर्म के विषय में जितने एकांतग्राही हैं, उतना संभवतः अन्य कोई नहीं। यदि महावीर, उनके सिद्धांत, उनके मोक्ष मार्ग, उनके तत्व तथा उन के हितोपदेश को समझना है, तो विशुद्ध अनेकांत दृष्टि को जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में स्थान दो, अन्यथा सभी धर्म कियाएं करते हुए भी आप तेली के बैल की तरह एक कदम भी आगे न बढ़ पाओगे।

हम जन्म-गत संस्कारों से जो कुछ ग्रहण करते हैं, उस से हमें राग हो जाता है। उन में सत्यता का अंश मात्र होता है। 'मेरा सो सच्चा' का सिद्धांत स्वीकरणीय नहीं। जिस गधे की पूंछ को पकड़ लिया, वह सब से श्रेष्ठ है। उस का त्याग नहीं हो सकता। गधे की पूंछ को पकड़ने वाले का क्या उपहास नहीं होगा ? जो मैंने पकड़ा, वही सही है। तुमने जो पकड़ा, वह उचित नहीं। ऐसा मिथ्या आग्रह व्यक्ति को कुछ भी सुनने-समझने से वंचित रखता है। वह पूर्व धारणा के प्रति विश्वस्त होता है। यावत् उसे परमेश्वर की वाणी मान कर चलता है। बन्धुवर ! यदि आप भी ऐसे हैं, तो कृपया सावधान हो जाएं। कहीं आप असत्य के मार्ग को ही तो दिग्भ्रांत हो कर सत्य नहीं मान बैठे ? आत्म निरीक्षण कीजिए। आप भगवान महावीर के मतानुयायी उस शिक्षण को विस्मृत कर बैठे हैं।

श्री हेमचन्द्राचार्यं के कथनानुसार----

काम राग-स्नेह रागावीषत्कर निवारणो । दृष्टिरागस्तु पापीयान् युरूच्छेदः सतामपि ॥ काम-राग तथा स्नेह-राग का त्याग सरल है, परन्तु अपने

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

संप्रदाय का दृष्टिराग सज्जनों के लिए भी दुरुच्छेद्य है, तथा यही दुष्टिराग मोक्ष मार्ग की सबसे बड़ी बाधा है । इस दुष्टि से आज के जमाने में अधिकांश आचार्य, साधु तथा भक्त इसी प्रेत-बाधा से ग्रस्त पाये जाते हैं। जिसे जो साध, सम्प्रदाय या नियम मन प्रिय लगता है, वह उसे ही पकड़ कर खेंचता रहता है। इसी के आधार पर जैन धर्मं भी चार सम्प्रदायों में विभक्त हो गया । गुरु बल्लभ ने जैन एकता, समन्वय तथा अजैनों के साथ समभाव का पाठ सिखा कर हमें दृष्टिराग के बन्धन से मुक्त किया। दृष्टिराग को छोड़ कर 'सत्यगंवेषणा' तथा 'गुणग्राहिता' के अनु-यायी बनो । सम्प्रदाय की दीवारों को तोड़कर "नमो अरिहताण" के मूलरूप 'गुणवाद' का जाप करो । यदि नमस्कार मंत्र से गुण पूजा नहीं सीखी, तो नमस्कार का जाप पूर्णतः निरर्थक हैं । दुष्टिराग से आप को संकीर्णता का राष्ट्रीय अलंकरण यानी पदमभूषण (?) मिल सकता है । इस जागतिक हानि के अतिरिक्त आत्मिक गुणों के कोश का नींव पत्थर सुदृढ़ न रह पाएगा एवं वर्तमान युग में सार्वज्ञिक पुजा न होगी ।

कई भक्ति तो अन्यमतानुयायी साधुओं को साधु भी मानने को तैयार नहीं हैं, उन्हें वन्दन करने में उन्हें संभवतः पाप लगता है। क्या यह सम्यग्दर्शन का लक्षण है। शम तथा धार्मिक सहिष्णुता से रहित सम्यग्दर्शन व्यवहारिक हो सकता है, नैश्चयिक कदापि नहीं। सम्यग्दर्शन की राज्य सभा में सांप्रदायिकता, धर्म के जनून तथा कदाग्रह को कोई स्थान नहीं हैं। काम राग, स्त्री के प्रति वासना, स्नेह राग, परिवार तथा धनादि के प्रति मोह का त्याग सरल है। कठिनतम है दृष्टि राग का त्याग। नमो लोए सब्वसाहूण में आप सभी साधुओं को अनायास ही नमस्कार कर देते हैं, फिर आप इच्छानुसार करें या न भी करें।

एक दिन गुरु वल्लभ के पास आ कर एक धर्मांध व्यक्ति कहने लगा, कि मैं तुम्हें साघु नहीं मानता। इस के अतिरिक्त वह सम्यग्दर्शन : मोक्ष का प्रथम सोपान

अनगँल प्रलाप भी करने लगा । तब आचार्य देव श्रीमद् विजय वल्लभ सूरीश्वर जी म० ने अपनी सहिष्णुता का परिचय देते हुए एक ही उत्तर दिया, कि ''हे भाई ! यदि मेरे में साधुता होगी, तो तेरे द्वारा नवकार मंत्र गिनते हुए मुझे स्वयं ही नमस्कार हो जाएगा । तू माने या न माने ।'' वह व्यक्ति उनके दृष्टिकोण तथा समता से बहुत प्रभावित हुआ । आज ऐसा दृष्टिकोण प्रस्तुत करने वाले साधु बहुत कम हैं । आवश्यकता है, साधुओं को भ्रातृभाव, वात्सल्य, प्रेम तथा सहिष्णुता सिखाने की । ईर्ष्या, घृणा, स्वार्थ, परोत्कर्ष के प्रति ईर्ष्या, ये सब तत्व साधुता को कलंक्ति कर देते हैं ।

पंडित सुख लाल जी भी एक पुस्तक में लिखते हैं, कि मैंने वाराणसी में अध्ययन करते समय पंडितों के वादविवादों को सुना, प्रत्येक धर्म के प्रति कटाक्षों का विषपान किया। फलतः मुझे दूसरे की बात सुनने की सहिष्णुता तथा धार्मिक सहिष्णुता की शक्ति अनायास ही प्राप्त हो गई।

यदि आत्म कल्याण करना है, तो दृष्टि राग का चश्मा आंखों पर से उतार फैंकना होगा। पीला या लाल चश्मा लगाने से आप को वस्तु का सही स्वरूप दृष्टिगोचर न होगा।

इसी चर्रमें की कृपा है, कि मानव को अपने प्रिय संप्रदाय, साधु या व्यक्ति में दुर्गुण भी गुण के रूप में दिखते हैं तथा अन्यों के गुण भी दुर्गुण नजर आते हैं।

जब आप की असली आँखें सब कुछ सही देख रही हैं, तो चश्मा पहनने की क्या आवश्यकता है ? जब 'आई साइट' वीक हो जाए, तभी चश्मे की उपयोगिता रहती है। यदि आप के पास अनेकाँत की दूरदृष्टि हो, सत्य गंवेषणा की योग्यता का उपनेत्र हो, तो अन्य उपनेत्रों से क्या ?

आत्मा आदि की श्रद्धा--- यह आवश्यक नहीं, कि सम्यग्दृष्टि को देव-गुरु-धर्म का ज्ञान एवं श्रद्धा हो, जिस ने देव-गुरु-धर्म का नाम

१०४]

भी न जाना हो, फलतः उन पर श्रद्धा भी न हो, वह भी सम्यग् दृष्टि हो सकता है । अनिवार्धता मात्र यह है, कि वह कषायों तथा विषयों का उपशम करके शमादि गुणों से विभूषित हो तथा ''आत्मा है'' आदि अास्तिक्य लक्षण से युक्त हो ।

सत्य की परीक्षा करो— 'सत्य सो मेरा'। सत्य की प्राप्ति के प्रति सतर्क हो जाओ, सत्य की प्राप्ति के प्रति दो-चार मिनिट का विलम्ब भी क्षन्तव्य नहीं हो सकता। सम्प्रदाय के अन्दर रह कर संप्रदाय की मान्यताओं का पालन करते हुए क्लेश न करे। आप ने सत्य को परखने का कभी प्रयत्न किया? सत्य को परखना पड़ता है, जैसे घड़े को परखना पड़ता है। यहां पर आचार्य हरिभद्र तथा आचार्य हेमचन्द्र इस विषय में उदाहरणीय हैं।

# पक्षपातो न में बीरे, न द्वेषः कपिला दिपु। युक्मितद् वचनं यस्य, तस्य कार्यः परिग्रहः ॥

आचार्य हरिभद्र ने स्पष्टतः अपने अनुयायियों को दिग्दर्शन कराया, कि भ० महावीर को पक्षपात से मानने का कोई कारण नहीं तथा कपिल आदि महर्षियों को द्वेष के वशीमूत होकर त्याज्य समझने का भी कोई कारण नहीं। जहां युक्ति या तर्क है, वहां मेरी सम्मति है। यदि ऐसा न होता, तो गुण-पक्षपाती हरिभद्र कभी भी महर्षि कपिल को भवव्याधिभिषग्वरः (संसार रोग के श्रेष्ठ वैद्य) कह कर सम्बोधित न करते।

आचार्य हेमचन्द्र के ये २ श्लोक भी देखिए---

यत्र यत्र समये यथा तथा योऽसि सोऽस्यभिधया यया तया। वीत दोव कल्षः स चेद भवान् एकएव भगवन् नमोऽस्तुते ॥

अर्थात—हे परमेश्वर ! तू जहां जिस समय में जैसा है, मैं तुझे वहीं पर, उसी समय, उसी रूप में नमस्कार करता हूं । (धर्म, वेष या नाम का कोई प्रश्न मुझे स्वीकार्य नहीं) ॥१॥ १०६]

सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

संसार के मूल कारण राग तथा द्वेष जिस महापुरुष के , समाप्त हो गये हैं, वह ब्रह्मा हो, विष्णु हो, शंकर हो, तीर्थंकर हो या कोई भी क्यों न हो, उसे नमस्कार हो ।

इस अयोगव्यवच्छेदिका में श्री हेमचन्द्राचार्य ने स्पष्ट कहा है कि-

न श्रद्धयैव त्वपि पक्षपातो, न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु । यथावदाप्तत्व परीक्षया तु, त्वमेव वीर ! प्रभुमाश्रिताः स्मः ॥

हे प्रभो ! मैंने आप को परीक्षा करके स्वीकार किया है, रागादिभाव से नहीं । महर्षि व्यास भी "ऋतस्य पंथाः दुर्गमाः दुरत्यथाः" कह कर सत्य के पथ को दुष्प्राप्य बताते हैं तथा "धर्मस्य तत्व निहितं गुहायां" सदृश वाक्यों से जन-जन को उद्बोधित करते हैं, कि धर्म कोई ऐसी वस्तु नहीं, जो प्लेट पर रख कर तुम्हें दे दी जाए । उसे महर्षि लोग अन्धकूप में या अन्धकार मय गुफा में डाल देते हैं, जो स्वयं पुरुषार्थं करेगा तथा परखेगा वही उसे प्राप्त कर सकेगा ।

धर्म एवं सत्य किसी के देने से प्राप्त नहीं होता । गहन कू में छलाँग लगानी ही पड़ेगी।

> जिन खोजां तिन पाइयां, गहरे पानी पैठ । मैं बौरी ढुँढत डरी, रही किनारे बैठ ॥

"सत्य के प्रति" सद् दृष्टि होनी चाहिये। सत्य के प्र आग्रह एवं सामादर होना चाहिए। एतद् द्वारा सम्यग्दर्शन द होगा। यदि सम्प्रदाय एवं मान्यता को ही सत्य तथा अ मान्यताओं को असत्य मान लिया जाए, तो वहां सम्यग्दर्शन स्थिर रहना कठिन होता है। सम्प्रदायवाद के विवादों से रह कर सत्य की गंवेषणा करनी ही होगी।

सम्यग्दृष्टि का आचरण: शास्त्रकारों ने सम्यग् दः

[१०७

जीवन का सार बताया है ।

सम्महिट्ठी जीवो, जइ वि हु पावं समायरे किचि। अप्पो सि होई बंधो, जेण व निद्धं धसं कुणई ॥

सम्यग् दृष्टि जीव यद्यपि पाप किंचिन्मात्र करता है, परन्तु उस का पाप-बंध स्वल्प होता है। क्योंकि वह सच्ची दृष्टि का धारयिता है। पाप करते हुए उसे पाप समझता है। असत्य आचरण के समक्ष उसे असत्य के रूप में ही देखता है अपनी कपट नीति की सफलता के रूप में नहीं। बेइमानी को बेइमानी कहता है। वह उसे कला या Art नहीं कहेगा। वह स्वयं को गलत कहेगा। स्वयं को गलत कहना एवं सम्यक् ज्ञान की ओर अग्रेसर होने का प्रयत्न करना, वह भी सम्यग्दर्शन का लक्ष्य है। आचार्यों ने एक सर्वोपरि बात कही हैं--

# दंसणभट्टो भट्टो, दंसणभट्टस्स नत्थि निव्वाणं । सिज्झंति चरण रहिया, दंसण रहिया न सिज्झंति ॥

उन्होंने दर्शन के साथ चारित्र की तुलना करते हुए स्पष्ट कहा है, कि चारित्र के बिना मुक्ति हो सकती है, सम्यग्दर्शन के बिना नहीं। क्योंकि चारित्र से अष्ट व्यक्ति दर्शन धारी मार्ग का ज्ञाता हो कर अपनी गल्ती को देख कर पुनः चारित्रवान् बन सकता है, परन्तु सम्यक् दर्शन से अष्ट हो कर वह अष्ट ही रहेगा। सन्मार्ग से दूर होता चला जायेगा।

आषाढ़ाचार्य की कथा में भी यही माहात्म्य स्वीकार किया गया है, कि छः क्रत्रिम बच्चों का बध करके अहिंसा महावत को तोडने वाले चारित्र ऋष्ट आचार्य भी श्रद्धा या सम्यग्दर्शन के ऋष्ट न होने के कारण सत्पथ पर पुनः स्थापित हुए। चारित्र के जिना कार्य सिद्धि हो सकती है, परन्तु सम्यग् दर्शन के जिना तो खेल ही खत्म हो जाता है। ऐसी उद्घोषणा का आज के युग में विपरीत अर्थ ग्रहण न किया जाए। यह निरूपण तो किसी सम्यग्- सम्यग्दर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

दृष्टि के चारित्र के दोष लग जाने की आपवादिक स्थिति का द्योतक है। जिसे सम्यग् दर्शन के प्रति पूर्णतः विश्वास न हो, उस के लिए चारित्र के इस आपवादिक मार्ग का उल्लेख नहीं किया गया है। दर्शनहीन तो ऐसे वचनों को सुविधावाद मान कर चारित्र-भ्रष्ट भी हो जाएगा।

जैसे---इसी योग झास्त्र के अन्त में हेमचन्द्राचार्य योगी को विचलित करने वाले विषय का आस्वादन लेकर योग में स्थिर होने का जो निरूपण करते हैं, वह भी योगो के लिए ही आप-वादिक है, सामान्य योगी के लिए नहीं। भोगी व्यक्ति तो ऐसे वचनों से भोग में और अधिक लिप्त हो जाएगा।,

तात्पर्यं यह है, कि सम्यग् दर्शन की विशुद्धि प्रथमतः हो जानी चाहिए । सदनुरूप कृत चारित्र साधना अर्थ कियाकारी-मोक्षदायक बन सकेगी । सभी साधनाओं का एका सम्यग् दर्शन ही है । दर्शन शूम्य होने से अभव्य प्राणी चारित्र के प्रभाव से नवग्रैवेयक तक जाने के प्रश्चात भी अनन्त संस्थार में भ्रमण करता है तथा श्रेणिक एव कृष्ण जैसे व्यक्ति चारित्र के अभाव में भी क्षायिक समकित के द्वारा मोक्ष के अधिकारी बनेंगे, यह आयिक सम्यग्-दर्शन की ही महिमा है ।

भगवान महावोर को अंबड परिब्राजक ने कहा, "प्रभो ! मैं राजगृही जा रहा हूं, कोई कार्य-सेवा हो तो बताइ । कृतार्थ महावीर को किसी से क्या काम हो सकता था। वे तो मोह रहित थे। हमारे जैसे साधुओं को तो आप लोगों से पंजाब या गुजरात आते जाते कई कार्य हो सकते हैं। परन्तु महावीर ने सुलसा को धर्म लाभ कहलाया। भगवान महावीर के धर्म लाभ का मूल्य श्रद्धा का मूल्य था। अंबड़ परिब्राजक श्रावक ने सुलसा सती की परीक्षा ली, परन्तु श्रद्धा का कोष श्रद्धा से रहित कैसे हो सकता है। सच्चो श्रद्धा भगवान को शोघ्र ही पहचान लेती है।

१०५]

यदि ऐसा नहीं है तो उस श्रद्धा को श्रद्धा नहीं कहा जा सकता। भगवान महावीर ने धन्ना अणगार की भी। महारानी चेलना के सतीरव की तथा राजा श्रेणिक को श्रद्धा की प्रशंसा की। पूणिया श्रावक की सामायिक की प्रशंसा की। समवसरण में श्रावक की प्रशंसा ? परन्तु स्वयं पर तेजोलेश्या का उपसर्ग आने पर सतत चितित तथा रुदन करने वाले सेवा भावी सिंह मुनि की श्रद्धा की ओर इंग्ति किया था। गौतम की, महावीर के प्रति श्रद्धा, अलौ-किक थी। आषाढ़ श्रावक की उंस समय के आगामी २३वें तीर्थंकर भ०पार्श्वनाथ के प्रति अगाध श्रद्धा ही थी, जो उन्होंने पार्श्वनाथ समये अपना मोक्ष ज्ञात कर उनकी प्रतिमा बना कर उस का पूजन किया था। यह प्रतिमा आज भी पूजित हो रही है। चारित्र तो क्या ! ज्ञान भी अज्ञान हो जाता है, यदि सम्यग् दर्शन न हो ।

मिथ्या शास्त्र भो सत् शास्त्र :-- सत् शास्त्र अथवा सर्वज्ञ-प्रणीत आगम भो मिथ्या ज्ञान युक्त हो सकता है, यदि रौक्ष का दर्शन विशुद्ध न हो । लौकिक पर्व तथा लौकिक महाभारत आदि शास्त्र भी सम्यग् ज्ञान के प्रयोजन हो सकते हैं, यदि उन्हें पढ़ने वाला सम्यग्दृष्टि हो ।

सूर्य राशि संकमण (संकान्ति) जैसा पर्वं, जो लोकिक था, ब्राह्मणों की परम्पराओं के अनुसार मनाया जाता था। इस पर्व को समयज्ञ गुरु बल्लभ ने श्रद्धा का जामा पहना कर लोकोत्तर बना दिया तथा जैन समाज को चारित्रहीन ब्राह्मणों तथा असंयतों की पूजा से हटा कर गुरु भक्ति एवं प्रभु भक्ति का पर्यायवाची की पूजा से हटा कर गुरु भक्ति एवं प्रभु भक्ति का पर्यायवाची बना दिया। इस का श्रेय उन के सम्यग् दर्शन की विशुद्धि को ही प्रदान करना चाहिए। दीवाली जैसा लौकिक पर्व क्या जैन लोग लोकोत्तर ढंग में नहीं मनाते। तो संकान्ति जैसे लौकिक पर्व लोकोत्तर ढंग से मनाने का विरोध करना भी मिथ्यात्व का पोषण करना है। बिल्कुल उसी तरह जैसे दिवाली का विरोध करना। ११०] सम्यग्यदर्शः मोक्ष का प्रथम सोपान कोई शास्त्र या पर्व अलौकिक नहीं होता। महज दृष्टि के सद्-असद् होने से ही वह अलौकिक या लौकिक बन जाता है।

ये आश्रवाः ते निर्जरा हेतवः ये अनाश्रवाः ते आश्रवाः । सम्यक् शास्त्राणि मिथ्या दृष्टेरपि मिथ्या भवति, सम्यग्दृष्टेस्तु मिथ्या शास्त्राण्यपि सम्यञ्चि ।

मैं तो लिखना चाहूंगा कि संकान्ति जैसे लौकिक पर्व को अलौकिक बना कर आचार्य वल्लभ ने समाज पर बहुत बड़ा उपकार किया, हमें भी दशहरा, होली, लोहड़ी आदि पर्वों को अब लोकोत्तर पर्व का जामा पहनाने का प्रयास करना चाहिए। अन्यथा उसे देखने वाले, उसकी प्रशंसा करने वाले, क्या मिथ्यात्व के पोषक नहीं कहे जायेंगे ?

जहां सम्यग्दृष्टि है, मिथ्या में भी सत्य का अन्वेषण है, वहां पर चारित्र व ज्ञान की प्राप्ति सम्भव है । जहाँ सम्यग्दृष्टि नहीं, आग्रहपूर्ण ऐकांकिक बुद्धि है, वहां कुछ भी प्राप्त हो नहीं सकता ।

ज्ञान का सार सम्यकत्व : आचार्यों ने कहा, ''नाणं नरस्स सारं, नाणस्स वि सारं होई सम्मत्त ।''

मनुष्य का सार ज्ञान है तथा ज्ञान का सार सम्यक्त्व है।

बड़े-बड़े शास्त्र तो पढ़ लिए, परन्तु श्रद्धा की प्राप्त न हो पाई, तो समस्त ज्ञान व्यर्थ है।

उत्तराध्ययन सूत्र के तीसरे अध्याय में भगवान महावीर ने जो दुर्लभ चतुष्टय बताया, उस में भी श्रद्धा का स्थान तीसरा है ।

## चत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणि हु जंतुणो । माणुस्सुत्तं सुई सद्दा, संजमंमि अ वीरिअं ॥

प्रथमतः मनुष्यत्व प्राप्त हो, फिर धर्म का श्रवण हो, फिर उस पर श्रद्धा हो । संयम में पराक्रम का स्फुरण, तो पश्चाद्वर्ती तथ्य है । तत्वार्थकार श्री उमास्वाति जी ने 'तत्त्वार्थं श्रद्धानं

सम्यग्दर्शनं' कह कर भी धर्म के सिद्धांतों पर तथा सर्वज्ञोक्त तत्वों पर श्रद्धा को सम्यग्दर्शन कहा है।

अद्धाया तर्कः सर्वज्ञ के वचनों में सन्देहन हो, उस पर पूर्ण श्रद्धा हो जाना. पूर्ण विश्वास हो जाना अर्थात् उन्होंने जो कुछ कहा है व सत्य ही है तथा जो जैसा सत्य है, वैसा ही देख कर प्रभुने कहा है। हमारे जैसे मंद बुद्धि उस गहन तत्व को न समझ पायें, तो उस में उस वाणी का क्या दोष है ? यदि उल्लु दिन में नहीं देख पाता, तो इस में सूर्य का कोई दोष नहीं हो सकता। श्रेणिक सम्राट विरति धारी न था । मात्र क्षायिक **सम्यक्**तव से हो उस ने अपने भव भ्रमण को सीमित कर लिया तथा तीर्थंकर गोत्र का उपार्जन भी कर लिया। अगाँरमर्दकाचार्यं अभव्य थे, उन्होंने शिष्यों को ज्ञान शक्ति से बोध दे कर सम्यक्त्वी बना कर दीक्षित किया, किल्तु यदि गर्दभ ४०० हाथियों का स्वामी बन जाए तो भी वह गर्दभ ही रहता है। भव्यों का प्रतिबोधक वह आचार्य, भव्य न बन सका। राजा ने रात्रि को स्पप्न देखा, कि एक गर्दभ के पीछे ४०० हाथी चले आ रहे हैं। जागृत होने पर राजा ने सोचा, कि यह कैसे सम्भव है, कि २०० हाथियों का नेता एक गधा हो । परन्तु प्रातः उस ने देखा कि ४०० हाथियों को साथ लेकर एक आचार्य नगर में प्रवेश कर रहा है ? ''राजा समझ गया कि मेरे स्पप्न का गधा यही होना चाहिए । इस आचार्य की गर्दभ वृत्ति को कैसे जाँचा जाए ? राजा ने आचार्य की परीक्षा ली । उपाश्रय के प्रांगण में रात्रि के समय कंकर तथा कोयले के टुकड़े बिछा दिये। रात्रि में आचार्य लघुशंका के लिए उठे, तो अपने पदतल के नीचे कोयले की उपस्थिति से होती चरमर देख कर समझ बैठे, कि यहां किसी प्रकार के जीव उत्पन्न हो गये हैं । तुरन्त उन के मुंह से ये शब्द निकल पड़े−''अरे ! ये जीवड़े चड़-चड़ क्या कर रहे हैं।'' पार्श्ववर्ती कर्मचारियों ने राजा को सर्व वृत्तांत सुनाया । आचार्य के अभव्य स्व की परीक्षा हो चुकी थी ।

Jain Education International

११२]

सम्यग्यदर्श : मोक्ष का प्रथम सोपान

तीर्थंकर के किसी भी सिद्धांत को उत्सूत्र प्ररूपणा सम्यग्दर्शन से अष्ट कर देती हैं, तो समस्त तत्व ज्ञान की अश्रद्धा मिथ्यात्व कैसे न होगी ?

एक समय ७ या १ निहन्व, तीर्थंकर की वाणी के एकमात्र अंश का अपलाप कर रहे थे, मर कर वे निहन्व कहलाए । यदि उत्सूत्र प्ररूपणा हो भी जाए, तो भी सद्यः प्रत्यावर्त्तन कर लेना चाहिए ।

ज्ञान को श्रद्धा से तोलना चाहिए, तर्क आवश्यक है, परन्तु तर्क की सही परख किस को है ? तर्क करते-करते ताकिक जब कुतर्क कर जाते हैं, तो उन का सम्यग्ज्ञान की प्राप्ति का प्रयाम ही समाप्त हो जाता है।

वर्तमान युग तर्क का युग है। तर्क-कुतर्क से मानो हर व्यक्ति अपनी बात की सिद्धि करने बैठा है। क्या तर्क का कहीं अन्त है? यदि तर्क से किसी बात को मानना है, तो अपनी मानी हुई बात के बिरूद्ध तर्क की स्फुरणा न हो, परिणामत: आप सत्य को ही असत्य मान बैठे।

श्रद्धा का सम्बन्ध अन्ध विश्वास से भी नहीं है ? श्रद्धा का सम्बन्ध तर्क कुतर्क से भी नहीं है । श्रद्धा तो हृदय के विश्वास पर जीवित रहती है ।

श्री सिर्खीय गणि २१ बार जैन धर्म से बौद्ध धर्म में गये। जैन गुरु ने कहा था, वे कि यदि तुम बौद्ध धर्म पर श्रद्धा युक्त हो जाओ, तो मेरा वेष मुझे दे जाना। वह जब वेष वापिस लौटाने आया, तो जैन गुरु ने उसके बौद्ध तर्कों का समाधान किया। अब वह जैन धर्म में श्रद्धालु हो कर बौद्ध गुरु को बौद्ध वेष देने जाता है, वहां पुनः उनके तर्कों से उनके धर्म का श्रद्धालु बन जाता है। पुनः जैनगुरु का वेष लौटाने के लिए वापिस आती है। इस प्रकार २१ बार उसने यह नाटक किया, परन्तु अन्त में आचार्य हरिभद्र

शास्त्र यह नहीं कहते, कि तर्क मत करो । तर्क तो विद्या के आभूषण हैं---

Arguments are the ornaments of knowledge. तर्क तो आचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने भी किया था। उन्होंने पहले स्वयं शंका प्रस्तुत की तथा बाद में स्वयं ही तर्क से समाधान प्रस्तुत किया। तर्क से पदार्थ की सिद्धि होती है। परन्तु यदि तर्क ही असीमित हो जाए, तो क्या होगा ?

एक ट्रेन ड्राइवर ने ट्रेन चलाते हुए मार्ग में एक भयंकर दुर्घटना देखी। दुर्घटना को देखते ही वह कांप उठा। उसे प्रतीत हुआ, कि मानो उस की मृत्यु भी दुर्घटना में कभी भी हो सकती है। बस फिर क्या था। वह एक ज्योतिषी के पास पहुंचा। तथा उस से भविष्य बताने की प्रार्थना की। ज्योतिषी ने कहा, तुम्हारी मृत्यु के बहुत अवसर तो नहीं, परन्तु फिर भी सोच समझ कर ही ट्रेन चलाया करो। शनि का प्रबल योग कहीं दूर्घटना न करा दे।

यह उत्तर उस के लिए संतोषजनक न था। उस के पश्चात् वह एक मनोवैज्ञानिक के पास पहुंचा। मनोवैज्ञानिक ने बताया कि मौत के भय से मन अनेक आशंकाओं से भर जाता है। अतः मौत के भय से क्या मौत टल जाएगी ? अपने मन को स्वस्थ करो। परन्तू यह उत्तर भी उसके मन को संतुष्ट न कर सका।

अब वह ड्राइवर एक दार्शनिक के पास पहुंच गया । दार्शनिक ने अपनी दार्शनिक रोति से ही उस के प्रश्न का उत्तर दिया, "देखो ड्राइवर महोदय ! तुम ट्रेन चलाओगे, तो दो संभावनाएं तुम्हारे सम्मूख हो सकती हैं। या तुम गाड़ी तेज चलाओगे या

[११३

सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान

धोरे से । यदि धीरे से चलाओगे तो दुर्घटना की भी संभावना नहीं तथा अपनी मन्जिल पर पहुंचने की भी संभावना नहीं । यदि तेज चलाओगे तो दो संभावनाएं हो सकती हैं या तो दुर्घटना होगी या नहीं होगी । यदि दुर्घटना न हुई, तो कोई बात नहीं । परन्तु यदि दुर्घटना हुई तो दो संभावनाएं हो सकती हैं या तो तुम्हारी मृत्यु हो जाएगी या अंगभंग हो जाएगा । यदि मृत्यु हो गई तो कोई बात नहीं, क्योंकि प्रत्येक मानव को जीवन में एक ही बार भरना है । परन्तु यदि अंगभंग हो गया, तो दो संभावनाएं हो सकती हैं या तो तुम्हारा अंग सर्जरी आदि से जोड़ दिया दिया जाएगा या नहीं जोड़ा जाएगा । यदि नहीं जोड़ा गया, तो कोई बात नहीं क्योंकि घर में तुम आजीवन आराम करोगे । यदि अंग जुड़ गया तो दो संभावनाएं हो सकती हैं—या तुम ट्रेन चलाओगे या नहीं चलाओगे । यदि ट्रेन चलाओगे तो २ संभावनाएं हो सकती है या 'स्पीड' से चलाओगे या 'स्लो'। स्पीड से चलाओगे तो फिर दो संभावानाएं होंगी या तो दुर्घटना होगी या......

पाठको ! क्या ड्राइवर ऐसे तर्कों से अपने प्रश्न का उत्तर प्राप्त कर सकेगा ? हरगिज नहीं ।

ऐसे तकों से व्यक्ति सुलझता नहीं, उलझता चला जाता है । कई बार कुतर्क का उत्तर कुतर्क से ही देता पड़ता है । तभी कुतर्कवादी शांत होता है ।

एक इंस्पेक्टर था। वह बहुत ही बददिमाग था। जिस किसी स्कूल में जाता, वहां उल्टे सीधे प्रश्न करके विद्यार्थियों तथा अध्यापकों को परेशान किया करता।

एक बार वह एक स्कूल में पहुंचा। वह एक कक्षा में जाकर बोला, ''देखो बच्चो ! मैं तुम्हें एक प्रश्न पूछता हूं। तम ने मेरे प्रश्न का सही उत्तर दे दिया, तो मैं तुम को ईनाम दूंगा, नहीं तो कम्पलेंट बुक में तुम्हारी शिकायत लिख दूंगा। कम्पलेंट

११४)

(शिकायत) का नाम सुन कर बच्चे घवराए। इंस्पेक्टर बोला, ''एक जहाज बम्बई से उड़ा। उस को दिल्ली जाना है। बम्बई से दिल्ली १४०० किलो मीटर है। जहाज की स्पीड़ १००० किलो-मीटर प्रति घंटा है, तो बताओ मेरी उम्र क्या हुई ?''

बच्चे तो क्या ? मास्टर भी इस प्रश्न को सुन कर कांप उठा। यह इंस्पेक्टर अपने बुद्धि शौर्य से हमें बदनाम करके रहेगा। जब प्रश्न ही ठीक नहीं, तो उत्तर कैसे ठीक हो सकता है ? यदि इंस्पेक्टर को कुछ कहा तो वह और भी चिढ़ जाएगा। उन में इंस्पेक्टर को कुछ कहने की नैतिक हिम्मत ही न थी।

सभी विद्यार्थी मानो शोक मग्न होकर चुपचाप बैठेथे । घोर निराशा क्लास में छाई हुई थी । तभी उस चुप्पो को तोड़ते हुए एक विद्यार्थी बोल उठा---

"इंस्पेक्टर साहब ! मैं आप के प्रश्न का उत्तर दे सकता हूं।" सभी चौंक उठे, कि गल्त प्रश्न का गल्त उत्तर दे कर यह विद्यार्थी इंस्पेक्टर का रोष मोल न ले । आखिर उस जहाज की गति का इंस्पेक्टर की उम्र के साथ क्या सम्बन्ध हो सकता था ?

बच्चा निर्भीक हो कर बोला, ''इंस्पेक्टर साहब ! मेरा बड़ा भाई आधा पागल है, वह २० वर्ष का है, इस का सीधा-सीधा अर्थ यह हुआ, कि आप की उम्र ४० वर्ष है ।

और वास्तव में अपने प्रश्न का सही उत्तर पाने के बाद इंस्पेक्टर चमत्कृत हुआ । तथा बोल उठा "वाह बच्चे ! तुम ने बिल्कुल सही उत्तर दिया । मेरी उम्र ४० वर्ष की ही है।" सारी क्लास की सांस में सांस आ गई ।

पाठको ! कुतर्क का उत्तर और क्या हो सकता था/। तर्क सर्वत्र सफल नहीं होता, अतः भगवान् की वाणी पर प्रमुख रूप से . श्रद्धा होनी चाहिए । उस श्रद्धा की दृढ़ता के लिए तर्क होना आवश्यक है । ११६] सम्यग्यदर्शनः मोक्ष का प्रथम सोपान शैवकुल में उत्पान्न कुमारपाल सम्राट को जैन धर्म का उपासक बनता हुआ देख कर ब्राह्मण लोग व्याकुल हो गए। उन्होंने एक वैदिक साधु को जा कर समस्त वृत्तांत सुनाया। उस साधु ने कुमारपाल को इन्द्रजाल दिखाया, कि कुमारपाल के माता-पिता नरक में बैठे हुए कुमारपाल से कह रहे हैं। जब से तूने जैन धर्म को स्वीकार किया है, तब से हम नरक का दुःख भोग रहे हैं। अतः तू जैन धर्म को छोड़ दे।''

कुमारपाल सन्दिग्ध मन वाला होकर जैनाचार्य हेमचन्द्र सूरि जी के पास आया तथा उस दृश्य के विषय में बताया । हेमचन्द्रा-चार्य ने सिद्धि के बल पर कुमारपाल को यह दृश्य बताया, कि कुमारपाल के माता पिता स्वर्ग में बैठे यह कह रहे हैं कि "हे कुमारपाल ! तू जब से जेन धर्मी बना है, तब से हम स्वर्ग में बहुत सुखी हैं, अतः जैन धर्म को कभी मत छोड़ना ।

सम्राट ने यह सब देख कर गुरुदेव से पूछा, कि गुरुदेव ये दोनों दृश्य तो सत्य नहीं हो सकते । वास्तविकता क्या है ?कृपया बताइए ।

गुरुदेव ने कहा, ''कुमारपाल ! वह नरक वाला दृश्य भी इन्द्र जाल था तथा यह दृश्य भी इन्द्र जाल ही है । तेरे माला पिता ने जैसा कर्म किया है, वे वैसी गति में चले गए होंगे । इस में तुझे कूछ भी सोचना नहीं चाहिए ।''

यहां भी कुमारपाल ने गुरुदेव के वाक्य को श्रद्धा से स्वीकार किया । यदि गुरु के वचन में श्रद्धा न हो, तो वहां व्यवहार सम्यग्-दर्शन कैसे रह सकता है ।

"तत्वार्थ श्रद्धान सम्यग्दर्शन" अर्थात् तत्वों के अर्थ की श्रद्धा सम्यग् दर्शन है । यह व्यवहारिक सम्यग्दर्शन अवश्य ही मानव के आंतरिक सम्यकत्व का द्योतक है, परन्तु निश्चय सम्यग् दर्शन तो

परम्परया नहीं, सीधे मोक्ष प्राप्त करता है। निश्चय सम्यग् दर्शन में आत्मा ही देव, आत्मा ही गुरु तथा आत्मा का शुद्ध स्वरूप ही धर्म माना जाता है। व्यवहार सम्यक्त्वी को आभ्यन्तर सम्यग् दर्शन की प्राप्ति की ओर अग्रसर होना चाहिए। यह शुद्ध निश्चय सम्यग् दर्शन वस्तुतः मान्यता का विषय नहीं, अनुभूति का विषय है।

प्राचीन जैनाचार्यों का कथन है, कि व्यवहार को छोड़ने से शासन का नाश होता हैं, जब कि निश्चय को छोड़ देने से तत्व का ही नाश हो जाता है।

शुद्ध व्यवहार सम्यक्त्वी, निश्चय सम्यक्तवी भी हो सकता है। सम्यक्त्व के महान् वरदान को पा कर अनादि मिथ्या दृष्टि भी महादेवी के समान एक अन्तर्मुहूँत मात्र में ही माक्ष की प्राप्ति कर सकता है।

इस प्रकार योग के द्वितीय भेद के रूप में सम्यग् दर्शन का निरूपण करने के पश्चात् कलिकाल सर्वज्ञ भगवान् योग के तृतीय भेद के रूप में सम्यक चारित्र का निरूपण करते हैं----

# 🕵 सम्यक्तव के पांच दूषण 🌿

- शंका: धर्म तथा तत्वों में शंका। शंका होने पर समाधान के लिए प्रयत्न न करना। प्रयत्न न करने पर भी समाधान न मिले, तो मन में सन्देह रखना।
- कांक्षाः मंत्र तंत्रादि को देख कर अन्य धर्मों की अभिलाखा करना।

विचिकित्साः धर्म सम्बन्धी फल में सन्देह करना। मिथ्यास्वी प्रशंसाः अन्य धर्मियों की प्रशंसा से अन्व श्रद्धावाला प्राणी श्रद्धा ऋष्ट हो कर अन्य धर्म को स्वीकार कर सकता है, अतः अन्य दर्शनों के

1220

११८] सम्यग्यदर्शन : मोक्ष का प्रथम सोपान गुणों को, खुल्ठे में नहीं कहने योग्य व्यक्ति को ही कहना चाहिए ।

मिथ्यात्वी संसर्ग : सामान्य श्रद्धालुओं के लिए मिथ्यात्वी-अन्य, धर्मी का सम्पर्क निषिद्ध है, जिससे वे कुतकों से घर्म से विचलित न हो जाएं। छोटे वृक्षों के लिए वाड़ होती है, बड़े वृक्षों के लिए नहीं। अतः यह निषेध विद्वानों के लिए नहीं।

जब प्रत्येक किया का फल होता है तो पारमाथिक कियाओं का फल क्यों न होगा ? इह लोक में भी धर्म का फल कषाय-हीनता, विषयोपशांति, शम, आनन्द, सुख मिलता है तो परभव में क्यों न मिलेगा ? जिस वृक्ष के पत्ते आदि हैं, उस के फल का भीअनुमान होता है।

# सम्यक्तव के ४ भूषण

१ स्थिरता: स्वयं को तथा दूसरों को भी अन्य धर्मों के आंडबर-चमत्कार से दूर रख के स्थिर करना।

- २. प्रभावनाः धर्मं की शोभा में अभिवृद्धि ।
- ३, भक्ति : गुणवान् की विनय तथा उस की सेवा।
- र्श्वजन शासन कुशलता: जैन धर्म के तत्व ज्ञान में दक्षता ।

x. तीर्थं सेवा : सिद्धाचल आदि तीर्थों की यात्रा तथा जंगम (साधु आदि) तीर्थों की सेवा।

सच्चा सम्यकत्वी मात्र श्रद्धालु ही नहीं होता, वह चारित्र की प्राप्ति का प्रयास भी अवश्य करता है। चतुर्थ-गुण स्थानवर्ती सम्यकत्वी श्रावक भी संयम आदि के लिये तत्पर रहता है तथा विरति का पालन करने वाले की अनुमोदना करता है। इसी दशा में वर्तमान वह कभी न कभी चारित्र को आंतरिक रूप में पा ही लेता है।

योग शास्त्र के प्रणेता आचार्य हेमचन्द्र सम्यक् चारित्र का गुणगान करते हुए कहते हैं---

## सर्व सावद्य योगानां, त्यागश्चारित्र मिष्यते । कीतितं मर्दाहसादि द्वत भेदेन पंचधप ॥

अर्थः ----सभी पाप वृत्तियों का त्याग ही चारित्र है । यह चारित्र अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्यं, तप, अपरिग्रह इस प्रकार पांच भेदों वाला है ।

भोजन के मात्र ज्ञान से तृष्ति संभव नहीं। भोजन को जब उदरसात करने की किया की जाती है, तभी तृष्ति होती है। इस इलोक में चारित्र को सब विरति के रूप में ही स्वीकार किया गया है। इस योग शास्त्र में श्रावक के १२ व्रतों का देश विरति धर्म का निरूपण आगे वर्णित है। वह देश (अंश) से होने के कारण

१२०]

उस की यहाँ पर गणना नहीं की गई है।

संसार में मानव बहुत पाप करता है। उन पापों से जब मानव विरत हो जाता है तथा उनका प्रत्याख्यान कर लेता है, मन में पाप मुक्त बनने का दृढ़ संकल्प कर लेता है तो कभी ऐसा समय अवश्य आता है, कि वह पाप से मुक्त हो जाता है। पाप मानव के जीवन का अंग बन चुका है। भगवान महावीर ने कहा है, कि यदि किसी व्यक्तिंको उदर पूर्ति के लिए भोजन नहीं मिलपाता है, तो उसका अनायास ही उपवास हो जाता है, तो उसे उपवास का फल नहीं मिलेगा। उपवास का फल उसी दशा में मिलेगा, कि जब वह इच्छा से खाने पीने का त्याग करे। यदि कोई व्यक्ति धनहीन है। अतः उससे पैसे का मुख उपलब्ध ही नहीं, तो उस दरिव्री को त्यागी नहीं कहा जा सकता। त्याग से तात्पर्य है, स्वेच्छा से भौतिक पदार्थों का त्याग। किसी वस्तु के होते हुए भी उसके सेवन का त्याग। जब ऐसी भावना से प्रत्याख्यान किया जाता है, तब चारित्र की प्राप्ति होती है। यथा --

## जेअ कंते पिए भौए, ल द्धे वि पिट्टी कुव्वइ । साहीणे चयई भोए, से हंचाई त्ति बुच्चई ॥

देशविरति श्रावक का पंचम अविरत मुण स्थान एवं सर्व विरति साघु का षष्ठ गुणस्थान होता है। कुछ अविरति श्रावक चतुर्थं गुणस्थान धारी होते है। देवता या शासनदेव यदि सम्यग्-दृष्टि वाले हों तो उनका गुण स्थान भी चतुर्थं होता है। अतएव सम्यकत्वी देवता श्रावक का भाई बन जाता है।

चारित्र की प्राप्ति से मुक्ति निश्चित हो सकती है। भगवान् महावीर के अनुसार चारित्र मोक्ष का राज मार्ग है। मोक्ष का सही मार्ग तो चारित्र का मार्ग है। कोई व्यक्ति फूलों से भरे मुख्य राज मार्ग (मुख्य सड़क)को छोड़ कर कांटों का मार्ग अपना कर अपने लक्ष्य (नगर) तक पहुंच जाता है — वह अपवाद मार्ग ही

है। ऐसा प्रायः नहीं होता। हाई वे' वो ही हो सकता है, जिस पर चल कर प्रत्येक व्यक्ति अपनी मजिल को पालेता है। सर्व-विरति चारित्र एक ऐसा ही 'हाई वे' है, जिस पर चल कर कोई भी साधक मोक्ष के लक्ष्य को पा सकता है। शास्त्रों में उपलब्ध मस्देवी माता तथा भरत चक्रवर्ती, कूर्मापुत्र, इलाची कुमार, आषाढ़ाभूति की मोक्ष प्राप्ति के दृष्टान्त मात्र आपवादिक हैं।

सर्वप्रथम देश विरति चारित्र अंगीकार किया जाता है। उस देश-विरति चारित्र में कोई अतिचार न लगे, इस का पूर्ण ध्यान रखना आवश्यक है। क्योंकि १२ व्रतों में लगने वाले अतिचारों से व्रत दुर्बल हो जाता है। यदि व्रत में दोष नहीं लगता, तो वह चारित्र तथा व्रत-प्रत्याख्यान आगामी भवों में भी चारित्र का कारण होगा।

श्रावक या साधु बन कर उस चारित्र का भली भांति पालन न किया, उस की विराधना तथा आशातना की, तो अगले भवों में चारित्र उपलब्ध न हो पाएगा ।

चारित्र धर्म की प्राप्ति जन्म-जन्मातंर के अनन्त पुण्योदय से होती है। जब जीव का पुण्य कर्म संचित हो जाता है तब कमशः आर्य देश, उत्तम कुल, उत्तम जाति, जैन धर्म, गुरुओं की संगति, चारित्रादि प्राप्त होते हैं।

सम्यग्दर्शन तथा ज्ञान की तरह सम्यक् चारित्र भी मोक्ष का कारण होता है। वर्तमान में समाज एवं श्रमण संघ में स्पष्ट दृष्टिगोचर हो रहा है, कि मन में चारित्र के प्रति जितनी रुचि है, उस से अधिक कपट कियाएं की जाती हैं। बाह्यतः शद्ध चारित्र का प्रदर्शन किया जाता है तथा अंतर्मन से वह कुछ अंश तक ही सीमित होता है। आडंबर अधिक होता है, चारित्र की वैसी भावना नहीं होती है। नियम-प्रत्याख्यान के साथ-साथ कपट विद्या भी चलती रहती है। भगवान् महावीर का कथन है, कि

जहां कपट है, वास्तविकता को छपाने की तथा अवास्तविकता को ) प्रकट करने की भावना है, वहाँ धर्म का वास नहीं होता । जहां सरलता होती है, वहीं पर धर्म का वास होता है । व्रत या चारित्र के अंगीकार के परचात् निष्कलंक पालन अत्यावश्यक है । ज्ञानी पुरुष जन, मन रंजन आडंबर पूर्ण चारित्र को चारित्र के नाम से अभिहित नहीं करते तथान ही उसे मोक्ष का कारण मानते हैं। स्वयं को अन्यों से उत्कृष्ट तथा चारित्र पात्र बताने का प्रयास करना भी आडंबर से कुछ अधिक नहीं है। वर्तमान में श्रमण समाज में अनेक शिथिलताएं आ चुकी हैं। चारित्र की जो साधना हमें करनी चाहिए, हम नहीं कर पा रहे । कुछ विवशता है, कुछ युंग का प्रभाव है तथा कुछ गृहस्थों के दूषित अन्न का प्रताप है। भगवान गौतम के अप्रमादी चारित्र की तूलना में हमारा चारित्र 🗥 कुछ प्रतिशत ही होगा । परन्तु ये शिथिलताएं चारित्र में मन को न लगाने से श्रमण संघ में प्रविष्ट हुईं। वत, नियम, पच्चक्खाण को मन से लेना चाहिए । व्रत मन के गहन तल से उत्पन्न होना चाहिए । जबरदस्ती तथा आडंबर से व्रत नहीं लेना चाहिए ।

वर्तमान में १२ व्रतों को स्वीकार करना तो दूर, श्रावक के १२ व्रतों का नाम भी किस को आता है ? बहुधा व्याख्यान में मैं श्रावक के प्रथम व्रत का नाम पूछ लेता हूं, तो वही चिर-परिचित उत्तर श्रुति-गोचर होता है–'प्राणातिपात विरमण व्रत, वे बेचारे शायद जल्दी बताने के चक्कर में आगे 'स्थूल' शब्द लगाना ही विस्मृत कर देते हैं।

साधुओं के तथाकथित शिथिलाचार में भी गृहस्थों का अन्यायोपार्जित घन (Black Money) ही कारण है। आप का जैसा घन, वैसा ही अन्न। जैसा खाये अन्न, वैसा होवे मन। साधुओं के पतन का मुख्य कारण भी गृहस्थों का दूषित अन्न ही है।

जब व्रत नियम में मन ओत प्रोत हो जाएगा, तभी चारित्र से मुक्ति की संभावना हो सकती है ।

आज का मानव, चारित्र से अधिक, ज्ञानवादी बनता जा रहा है। एक तरफ हमारी कियाएं गुरु पूजा, देव पूजा, सामायिक प्रति-कमण, माला, जाप, प्रार्थना है तथा एक तरफ ज्ञान की उपासना है। परन्तु ज्ञान तथा चारित्र का एकीकरण नहीं हो पाता है।

चारित्र की आवश्यकता :---ज्ञान परम आवश्यक है, परन्तु मात्र मार्ग के ज्ञान से व्यक्ति लक्ष्य तक न पहुंच पाएगा । स्वयं चलना तो पड़ेगा ही । ज्ञान प्राप्त करने वाले, बातें करके लोगों को ठगते हैं, परन्तू चारित्रवान् व्यक्ति ऐसा कभी न करेगा । मन भर बातों से कण भर आचरण श्रेष्ठ है ।

एक श्रंध्ट वक्ता एक 'अहिंसा सम्मेलन' का मुख्य अतिथि बनाया गया । उस ने अपने अतिथि भाषण में 'अहिंसा' विषय पर बहुत अच्छा भाषण दिया, परन्तु ग्रीष्म ऋतु के कारण शरीर में से नि सृत प्रस्वेद को पौंछने के लिए जब उस ने जेब में से रूमाल निकाला, तो साथ में अंडा भी जेब में से निकल कर स्टेज पर गिर गया । लिखने की आवध्यकता नहीं, कि उस का कितना उपहास, हुआ होगा ।

ऐसे भी असीम ज्ञानी व्यक्ति इस विश्व में हैं, जो रात्रि का चउविहार या प्रातः की नवकारसी या छोटा सा त्याग नहीं कर सकते । परिणामतः उन का जीवन आदर्श नहीं कहा जा सकता । "ज्ञानस्य फल विरतिः" ज्ञान का फल विरति (पापों का त्याग-आचरण) ही है ।⁄

✓ एक लेखक ने एक पुस्तक लिखी । पुस्तक का नाम बहुत मजेदार था, 'पैसे कमाने के १००० उपाय ।'' संभवतः आप सब को भी इस की एक प्रति चाहिए । यह पुस्तक उस लेखक ने अपने अनुभव तथा विशाल अध्ययन से लिखी थी । उस लेखक को पैसे

[१२३

828]

सम्यक् चारित्र

कमाने का कितना ज्ञान होगा ? आप को एक उपाय का ज्ञान है और आप मात्र उसी से लखपति बन जाते हैं, तो जिसको १००० । उपायों का ज्ञान हो, वह कितना धनपति होना चाहिए । अब वह लेखक पहुंचा प्रकाशक के पास तथा वहां जा कर बोला, "महाशय ! यह पुस्तक छपवाना चाहता हूं, प्रकाशक ने पुस्तक की रूपरेखा देखी और पाया कि वस्तुतः पुस्तक बहुत मल्यवान् है। इस के मुद्रित होने की देर है, धन की वर्षा ही होगी। एक वर्ष में ही २-४ संस्करण मुद्रित हो आएंगे। प्रकाशक बोला, "आप को इस पुस्तक के लिए कितना धन चाहिए ?" "मुझे आप कुछ भी दे देना, परन्तु इस समय तो समस्या कुछ और है।" लेखक ने ठंडे दिल से उत्तर दिया । ''क्यों ?'' पूछने पर वह बोला कि, ''मेरी पुस्तक लगभग पूर्ण हो चुकी है। अब मात्र २-४ पृष्ठ ही लिखने शेष हैं तथा मेरे पैन की निब टूट चुकी है। स्याही तथा कागज की भी आवश्यकता है। इस के लिए मात्र २ रुपये की आवश्यकता है, शीघ्र दे दीजिए ! जिस से कि मैं पुस्तक आप को पूर्ण करके दे सकूं। प्रकाशक आश्चर्य चकित था, "वह बोला ! वाह ! १००० उपायों को जानते हो तथा मेरे से २ रुपये की याचना कर रहे हो । तुम ने नकल लगा कर तो पुस्तक नहीं लिखी ?" ''बिल्कुल नहीं साहिब'' मैं तो पुस्तक लिखने वाला हूं. उपाय आजमाने का काम आप लोगों का । फिर भी मैं पैसे कमाने का अन्तिम उपाय आजमा रहा हूं।'' प्रकाशक ने पुस्तक का अन्तिम पृष्ठ देखा, तो उस में लिखा था, कि जब-जब किसी भी प्रकार से पैसा न मिले, सभी उपाय फेल हो जाएं, तो यह अन्तिम उपाय करना चाहिए, कि भीख माँग लेनी चाहिए। लेखक बोला, ''साहिब ! जल्दी में वैसे भी यही एकमात्र उपाय आजमाया जा सकता है।"

हमारे भारत में ऐसे-ऐसे भिखारी हैं जिन के पास दा-तीन

लाख रुपये हैं । मांग-मांग कर २-२ पैसे जोड़ कर ये लोग घन एकत्रित करते हैं, पता तब चलता है, जब ये लोग मर जाते हैं ।

आज का मानव बातों के महल बनाना चाहता है। एक कवि ने कहा था।

# उठ जाग ! तू क्यों अब डरता है। फिर देख प्रभु क्या करता है।।

यदि तुझे भाग्य तथा भगवान् पर विश्वास है, तो उठ कर पुरुषार्थ तो कर । फिर देख ! भगवान् तुझे क्या कुछ नहीं देता ।

मानो, कि आपको कहीं से ज्ञान हो गया, कि गुड़ का स्वाद मीठा होता है। आपने कभी उसका स्वाद नहीं चखा, तो क्या गुड़ के ज्ञान मात्र से ही गुड़ का स्वाद जान लोगे ? मीठा कैसा होता है, इस के लिए आप को गुड़ चखना ही पड़ेगा।

पाठक समझ गए होंगे, कि जीवन में आचरण का स्थान कितना ऊचा है। आचरण का ही दूसरा नाम चारित्र है। यदि शास्त्रों को एक तरफ भी रख दें, तो जीवन की स्वच्छता को भी चारित्र का ही नाम देना चाहिए । मानव यदि व्रत, नियम, प्रात्याख्यान या देश विरति का आराधक भी हो, तो भी बाह्य जीवन में आंशिक १८ पाप स्थानों से निवृत्ति रूप गुण नीति, सत्याचरण, सरलता, मृदुता, दान, मिलनसारिता, समन्वय, अनरूपा, अघृणा, सद्भाव, सन्मान, वात्सल्य, दया, सदाचार, नम्रता, शांति, सन्तोष, अमोह, प्रशंसा, गुण, वर्णन, अहर्षशोक, तटस्थता, निष्कपट, व्यवहार, सत्यगंवेषणा, आदि कि कमांक १८ पाप स्थानों के कम से दिए हैं। जो कि किसी न किसी रूप में १२ व्रतों में भी सम्मिलिए किए जा सकते हैं--भी चारित्र ही अंग परिगणित करने चाहिएं। यदि ऐसा बाह्य चारित्र मानव के अन्तरंग में समाविष्ट हो जाए, तो देश विरति का ग्रहण तथा पालन सरल हो जाए। जैन साधु तथा श्रावकों के अतिरिक्त

जो लोग सिद्धि के मार्ग पर अग्रसर हैं, उन में हमारे अनुरूप वत नियम, पच्चखाण न भी हों, तो भी वे १४ अन्य द्वारों से उपर्युक्त उपायों के द्वारा मोक्ष को पा लेते हैं। तात्पर्य यह है, कि सच्चा चारित्र नियम या प्रदर्शन की वस्तु नहीं, वह अन्तरंग में अवक्य होना चाहिए।

''आचारः प्रथमो धर्मः'' आचार ही प्रथम थर्म है। यहां भी आचार का अर्थ है—बाह्य आचार तथा अन्तरंगशुद्धावस्था। धन तथा स्वास्थ्य के पीछे दौड़ने वाले चारित्र की कितना उपेक्षा करते हैं। यह बहुत शोचनीय प्रश्न है।

एक सूक्ति है —

Wealth is lost, nothing is lost,

Health is lost, Something is lost,

The character is lost, every thing is lost.

धन की हानि हो जाए, तो समझो कि कुछ नहीं गया, क्यों कि वह पुनः प्राप्त हो सकता है। स्वास्थ्य की हानि हो जाए, तो समझो कि कुछ गया, क्योकि स्वास्थ्य पुनः मिलना कठिन होता है। यदि चारित्र चला गया, तो समझो, कि सर्वस्व लुट गया। घेष कुछ भी नहीं बच पाया है। एक ही दाग-एक ही असद् आचरण जीवन को बर्बाद कर देगा। एक गीत के शब्द हैं— इक छोटी सी भल ने सारा गुलशन जला दिया। शायर के शब्दों में---

## हर शाख पे उल्लू बैठा है, अंजाम गुलिस्तां क्या होगा । बरबाद गुलिस्तां करने को, बस एक ही उल्लू काफी है ॥

जीवन में एक ही असद् आचरण जीवन को समाप्त करने के लिए पर्याप्त होता है। एकधा विषपान क्या मृत्यु के लिए पूर्याप्त नहीं ? एक ही कंकर बर्तन को तोड़ने के लिए बहुत है। जहां दुर्गुणों तथा असद् आचरण का मंडार हो, वहां बर्बादी की कोई कसर क्या शेष रह सकती है ? दुर्गुणों पापों तथा असद् आचरण से परिवृत व्यक्ति को भारे कर्मी या अनंतानुबंधी कषायो के रूप में भी जाना जा सकता है। जिस का जीवन उपर्युक्त गुणों की ओर जितना अग्रसर है, उतना वह लघुकर्मी या अल्प-कषायी कहा जा सकता है। यह भी चरित्र का ही एक अन्तरंग रूप है। व्रत नियम आदि से ही पंचमादि गुण स्थानों का अनुमान एक अनुमान मात्र है। वास्तविक रूप से अन्तरंग चारित्र अति आवश्यक है। जिसे निश्चय चारित्र कहा जा सकता है।

निश्चय चारित्र : — यहां जीवन शुद्धि को भी चारित्र के नाम से अभिहित करने से पाठक चौंक उठे होंगे । उन को इतना कहना ही पर्याप्त होगा, कि यदि नियम द्रस आदि ही चारित्र के प्रयोजक हों, तो मक्खी के पख को भी न डुबाने वाला (अभव्या) यति, २१वें देवलोक से आगे न जा कर, पुनः संसार परिभ्रमण के अन्नत जाल में क्यों उलझ जाता है ? वस्तुतः वहां अन्तरंग संयम या कषायदि की उपशॉतता नहीं होती । आचार्य हरिभद्र की नैश्चयिक मान्यता में जैन धर्म का सार छिपा है । ''कषाय मुक्तिः किल मुक्तिरेव'' — कषाय मुक्ति ही सच्चा चारित्र है । इस की प्राप्त के लिए ही द्रव्य चारित्र, देश विरति तथा सर्व विरति का विधान है । क्योंकि द्रव्य, भाव की वृद्धि के लिए ही होता है ।

निष्कर्ष यह है, कि देवगुरु धर्म की श्रद्धा, व्यवहार सम्यक्त है, तो सम, संवेग, निर्वेद, अनुकंपा तथा "आत्मा आदि षट्क की श्रद्धा, नैश्चयिक सम्यक्त्व हैं । सर्वज्ञोक्त वाणी का स्वाध्याय तथा श्रवण व्यवहार सम्यक्ज्ञान है तो सम्यक्दृष्टि तथा अनेकांत दृष्टि एवं समन्वय से पूत कोई भी ज्ञान या आत्मज्ञान ही सम्यक् ज्ञान है । विरति यदि व्यवहार चारित्र है, तो कषाय मुक्ति आभ्यंतर (नैश्चयिक) चारित्र है । साधक को व्यवहार की साधना करते हुए आभ्यंतर तथा निश्चय की प्राप्त के लिए प्रयत्न ज्ञील बनना चाहिए ।

१२५]

भारतीयों का आदर्श जीवन न बचा, नैतिक पतन हुआ तो भारत गुलामी की श्रृंखलाओं में जकड़ दिया गया, नहीं तो अंग्रेजों की कोई शक्ति न थी। पतित व्यक्ति स्वयं युलाम बनने को सुसज्जित हो जाता है। अतः चारित्र की रक्षा करनी ही होगी। नैतिक पतन से भावी प्रजा को सुरक्षित रखना ही होगा। यदि हमारी नैतिक शक्ति जीवित रही तो मानव जाति जीवित रह सकेगी, अन्यथा नैतिकता का प्रलय, मानव जाति का प्रलय होगा।

वे पत्नियों को समझाते हैं, कि सांसारिक वासनाओं में सुख नहीं है । सच्चा सुख तो, युग्म में नहीं, एक में है । एकाकी रह कर संयत रहना, चारित्र को धारण करना ही सच्चा सुख प्राप्त करने का सम्यक् मार्ग है । जम्बू स्वामी की पत्नियां भी निकट भवी थीं, कि जिन्होंने उन की बात को स्वीकार कर लिया । अन्यथा आज की पत्नियां क्या ऐसे मान सकती हैं ? वर्तमान पत्नियों से ऐसी कोई संभावना नहीं ।

यदि पति दान की वात करे, तो पत्नी बीच में अवरोध खड़ा करेगी तथा यदि पत्नी कहे कि मुझे तपस्या या व्रत ग्रहण करना है तो पति महोदय शोझता से स्वीकृति प्रदान न करेंगे। कैसा सामञ्जस्य आज के युग में है। पुराकालीन युग में परस्पर

समझ के आधार पर जीवन का निर्वाह होता था। अतः एव पति-पत्नी का अनुपम प्रेम, मात्र भौतिकता तक ही सीमित नहीं होता था। आध्यात्मिकता की और प्रस्थान करने की एक की इच्छा को अन्य की स्वीक्वति मिल ही जाती थी। हमारे स्वर्णिम इतिहास में जम्बू ही एक मात्र ऐसे व्यक्ति नहीं हैं। विजय सेठ एवं विजया सेठानी, जिनदास सेठ एवं जिनदासी श्राविका, वस्तु पाल एवं अनुपम देवी, बज्जबाहु एवं मनोरमा, युगबाहु एवं मदन रेखा, ऐसे सेंकड़ों दृष्टाँत अन्विष्ट किए जा सकते हैं।

वज्जवाहु का दृष्टांत :--- पुरातनकाल में पति तथा पत्नी दोनों संसार को त्याग कर चले जाते ये । वज्जवाहु तथा मनोरमा ? इन का दृष्टांत अत्यधिक रोमांचकारी है ।

युवराज वज्जबाहु मनोरमा के साथ विवाह करके रथ में बैठ कर अपने राज्य की ओर चले जा रहे थे। साथ में मनोरमा का भाई उदय सुन्दर भी था। मार्ग में साला तथा बहनोई का जगद् विख्यात उपहास रंग लाया। रथ में आगे की सीट पर विवाहित युग्म बैठा था। पृष्ठवर्ती भाग में उपविष्ट था-उदय सुन्दर, जो प्रिय भगिनी को विदाई देने जा रहा था। साथ में उस के २५ मित्र भी थे। मार्ग में वज्जबाहु ने एक पर्वंत पर एक मुनिराज को ध्यानस्थ खड़े देखा. उन्होंने विचार किया, कि साधू मुनिराज के दर्शन करने चाहिए। कैसी उत्कट धर्म भावना। नई नवेली दुल्हन हो, उस ने नई-नई लाल चूड़ियां तथा कंकण परिहित किया हो, अभी एक दिन भी मध्यम में यापित हुआ हो तब साधू-दर्शन की भावना।

विवाह के पश्चात् मंदिर में परमात्मा के तथा साधु के दर्शन करने की प्रथा वर्तमान में भी है, परन्तु उसका उद्देश्य क्या होता है ? वह तो उस अवसर पर उपाश्रय मन्दिर में जाने वाले ही बेहतर समझते होंगे । संभवतः वे यही आशीर्वाद चाहते हैं

१३०]

कि उन का दाम्पत्य जीवन सुखी हो तथा उन में परस्पर वाग्युद्ध या बेलन युद्ध न हो ।

यदि श्रादक कहीं भी जा रहा है तथा मार्ग में जिन मन्दिर आ जाए तो श्रावक को जिन प्रतिमा के दर्शन करके ही आगे बढ़ना चाहिए, अन्यथा: उस के द्रतों में तथा श्रावकत्व में दोष लगता है।

वज्जबाहु ने विचार किया, कि मेरे सद्भाग्य से ही तारक गुरु देव के यहां पर दर्शन हो गये। वहां जा कर उन को वग्दन करना चाहिए। अभी तक विवाह-चिन्ह बंधा है और भावना है मुनिवर के दर्शन करने की। यदि उन के स्थान पर कोई आज का श्रावक होता, तो मार्गस्थ मुनि को वन्दन करने की बात भी उसे न सूझती, क्योंकि जब अपने नगर में पहुंच कर इस औप-चारिकता को निभाना ही है, तो मार्ग में बंदन क्यों किया जाए ?

वज्जबाहु को तो वंदन से कृतार्थ हो जाना था। उसे इसी में घन्यता का दर्शन हो रहा था। वज्जबाहु ने अपने साले से कहा, ''उदय सुन्दर ! संमुखस्थ पर्वत पर मुनिराज खड़े हैं। चलो ! उन का दर्शन वन्दन ही कर लें।'' उदय सुन्दर ने इस बात का उपहास करते हुए कहा, ''जीजा जी ! आप की कहीं दीक्षा की भावना तो नहीं है।

कभी-कभी मनोरंजन के लिए किया गया मजाक भी कितना महंगा पड़ता है ।

''भावना तो है ही।'' वज्रबाहु का सहज उत्तर था। वर्तमान में प्रायः देखता हूं कि समाज में कि विवाह से पूर्व जो युवक तथा युवतियां परमात्म दर्शन, पूजन. गुरु वन्दन आदि कर रहे होते हैं, वे विवाह के पश्चात् समय के अभाव के कारण, जिम्मेदारियों के कारण या अरूचि के कारण मंदिर जाना ही छोड़ देते हैं। धर्म परनी की प्राप्ति के बाद धर्म की कितनी वृद्धि होती है। कितना

उत्थान होता है ? धर्म पत्नी घर्म में जोड़ती है या घर्म से विमुख करती है ?

''भावना तो है ही, इस उत्तर का श्रवण कर वज्रबाहु मज़ाक ही में बोल पड़ा, ''जीजा जी ! यदि भावना है, तो विलम्ब किस बात का है ? आप दीक्षा ले लो, 'हम सब आप के साथ हैं।'' एक छोटा सा व्यंग्य-बाण वज्रबाहु के कर्म रोग तथा मोह-ज्वर को समाप्त करने में पूर्णतः सफल रहा। वज्जबाहु के मुख के हावभाव कुछ दृढ़ निश्चय की प्रतीति करा रहे थे। वज्जबाहु रथ से उतरते ही पर्वत की ओर चलने लगे। वे सब से आगे थे। उन के कदम मानो मुक्ति रमणी से मिलने की इच्छा की अभिव्यक्ति कर रहे थे। उन्होंने पीछे मुड़ कर भी न देखा। पर्वत पर वे काफी आगे निकल चके थे।

उदय सुम्दर के मन में कुछ विचार आया तथा वह सिर से पैर तक कौंप उठा। उसने बहन मनोरमा के आभावान मुख मंडल की ओर देखा, न जाने वह कितने स्वप्नों को हृदय में संजोए हुए थी। उदयसुन्दर को अपनी गल्ती का अहसास हुआ। वह बज्जबाहु के पास पहुंचा तथ्रा बोला, ''जीजा जी ! आप तो मेरे मजाक का बुरा मान गये।'' ''नहीं, उदय सुन्दर ! तूने कुछ भी गलत नहीं कहा। तू तो मेरा उपकारी है।'' ''उपकारी ? लेकिन आप इस तीव्र गति से क्यों चले रहे हैं।'' ''अभी क्या तू समझा नहीं ? तेरा मजाक तो मेरे लिए विरक्ति का कारण बन गया।'' ''तो क्या सचमुच आप दीक्षा अंगीकार करने ही जा रहे हैं ?'' ''हां, क्या अभी भी संशय है ?'' वज्जबाहु के उत्तर में दृढ़ता का भाव था। मजाक ने विपरीत परिणाम दिखाया था।

्र बस फिर उदय सुन्दर की आंखों से अश्रुधारा बह निकाली । वह बोला, ''जीजा जी ! छोटी सी गल्ती की इतनी बड़ी सजा । नहीं ! नहीं ! मुझे क्षमा कीजिए, और वापिस चलिए ।'' उसे अपनी बुद्धिमत्ता पर रोना आ रहा था। विवाह के समय दीक्षा की बात कर बैठा। ''नहीं उदय सुन्दर ! तैरी कोई गलती नहीं, तू तो मेरी चिर संचित भावना को पूर्ण करने में सहायक बना है। अब मेरा निश्चय अटल है।'' दीक्षा की आज्ञा ससुराल वाले दे नहीं सकते थे, परन्तु यह तो अनायास ही भावना सफल हो गई। ''जीजा जी ! मेरी बहिन मनोरमा का क्या होगा ? तुम्हारी जीवन संगिनी का क्या होगा ?'' उदय सुन्दर की वाणो में दयनी-यत थी, आंखों में अश्रु थे तथा कदमों में कंपन था। मनोरमा के भावी जीवन की कल्पना करके ही वह कांप उठा था। मेरी बहिन पति के होते हुए विधवा ! धिक्कार है मुझे !

''उदय सुन्दर ! घबराने की आवश्यकता नहीं । तू क्षत्रिय पुत्र है, अपने वचन का ध्यान कर । यह अश्रु-धारा तेरे वीरत्व को कलंकित कर रही है। मनोरमा के भविष्य की चिंता मत कर । यदि वह कूलीन पतिव्रता स्त्री होगी, तो पति के पथ का अनुसरण करेगी, अन्यथा मैं उस के कल्याण की कामना करता हूं । मनोरमा सब कुछ सुन रही थी, परन्तु वह नवोढ़ा वहां पर लज्जा के कारण कहती क्या ? अब वे मुनिराज के आसन के समीप थे। वन्दन के पश्चात् वज्जबाहु ने दीक्षा प्रदान करने की प्रार्थना की । वज्जबाह अणगार बन गए । उदय सुन्दर मनोरमा से क्षमा याचना करता है, ''बहिन !मैंने तेरा सहाग छीन लिया । मेरे जैसा पापी कौन होगा ?" यह दृश्य मनोरमा के हृदय पर पत्थर रखने के समान था। उस की चिरसंचित भावनाएं तथा कल्पना लोक का सुख घूलिसात् हो चुका था। परन्तु वह एक कुलीन राज कन्याँ थीं। उस ने स्थिति को गहराई से जाँचा, हृदय को थामा, कल्पित स्वप्नों को चूर-चूर कर डाला तथा त्वरित ही पति के पथ पर चलने का निश्चय कर लिया । वह बोली, "पति की धर्म पत्नी होने के नाते मेरा यही कर्त्तव्य है, कि

१३२]

पति का मार्ग ही मेरा मार्ग हो । मनोरमा की दीक्षा ने उदय सुन्दर तथा उसके २४ मित्रों के भावों को क्षण मात्र में परिवर्तित कर दिया । वे भी अब मुनि बन कर संयम के मार्ग पर प्रयाण कर चुके थे ।

पाठकगण ! इस से बड़ा आश्चर्यतो तब घटित हुआ, जब वज्जबाहु के पिता विजय राजा को यह बात ज्ञात हुई, तो वे तत्क्षण बोल उठे। ''धन्य हैं वज्जबाहु को। जिस ने युवावस्था में ही विवाह की रात्रि से भी पूर्व जीवन के सार को प्राप्त कर लिया। सपत्नीक दीक्षा अंगीकार की। मुझे ऐसा विचार अभी तक क्यों न आया ? मैं वृद्ध हो कर भी अभी तक विषय वासना के पंक में आकंठ डूबा हुआ हूं।'' विजय राजा भी दीक्षित हो गए।

चारित्र ग्राह्य है। श्रावक वही है, जो सर्व विरति चारित्र की भावना से ओतप्रोत है। यदि आप व्रत, पच्चक्खाण, चारित्र न भी कर सकें, तो भी भावना तो होनी ही चाहिए।

उदयन मंत्री ने अपने मन में दीक्षा की भावना को संजोए रखा था तभी तो अन्तिम समय में उसे युद्ध भूमि में मुनि दर्शन की इच्छा हुई ।

अभय कुमार की चारित्र ग्रहण की भावना थी, तभी तो उस ने श्रेणिक से आज्ञा प्राप्त करने का तरीका ढूंढ निकाला। मेघ कुमार ने चारित्र लिया, तो श्रेणिक सम्राट तथा रानियां अपने प्रिय के पथ के अवरोधक न बन सके। नमि राजर्षि की चारित्र की आकस्मिक उत्कट भावना ने उस की नेत्र पीड़ा को अपाकृत करके उस का चारित्र पथ प्रशस्त किया। चारित्र-भ्रष्ट नंदीषेण इसी भावना के कारण पुनः संयम जीवन को स्वीकार कर सका । सुन्दरी की भावना ने उसे ६० हजार वर्ष तक आयंबिल करके भरत चक्रवर्ती से छुटकारा पाने का मार्ग बताया। क्या मां सुनन्दा के भिन्न-भिन्न प्रकारीय प्रलोभन वज्ज स्वामी

838]

की भावना को तोड़ सके ? भावना भवनाशिनी--यदि भावना हो तो समस्त बन्धन टूट जाते हैं ।

संसार ने पकड़ा है :-- आज के लोग प्रायः कहते दृध्टिगत होते हैं, कि महाराज ! संसार ने तथा परिवार ने हमें पकड़ रखा है। वस्तुत संसार ने आप को नहीं, आप नें संसार को पकड़ रखा है। अन्यथा भावना हो तो मार्ग भी मिल जाता है तथा भावना साकार भी हो सकती है। जहां चाह, वहाँ राह। हिम्मते मर्दा, मद दे खुदा। Where there is a will, there is a way

चारित्र इस जन्म में नहीं. तो आगामी भव मे भी ग्रहण तो करना ही पड़ेगा। इस के बिना मुक्ति हो ही नहीं संकती। मन में से शर्नः शर्नेः मोह को कम करते जाओ. वैराग्य वासित बनते जाओ। सत्साहित्य स्वाध्याय, गुरुजनो की संगति, धर्ममय वाता-वरण तथा सतत अभ्यास से चारित्र प्राप्ति सम्भव हो सकती है। वत, नियम, प्रत्याख्यान रूप चारित्र, पापों को आत्मा की ओर आने से रोक लेता है। यथा कोई सांकल, चोर को गृह में आने से रोक लेता है, उसी प्रकार आत्मा का ज्ञान दर्शन तथा सुख का भंडार (खजाना) कोई चुरा नहीं सकता, यदि व्रतादि के द्वारा पापों को आत्मा में आने से रोक लिया जाए।

आप रात्रि को दरवाजा खोल कर सोते हैं या सांकल लगा कर ? सांकल लगा कर सोते हैं, कि कहीं चोर हमारा घन न लूट ले जाए। अपने खजाने की सुरक्षा के लिए तो आपने सांकल (कुंडी) बनायी। परन्तु आत्मा के धन सुरक्षा के लिए आपने कौन सी सांकल लगाई ? आत्मा के धन को काम, कोघ, मद, लोभ, मान आदि के चोर लूटते जा रहे हैं ? परन्तु आप ने ऐसी सांकल नहीं लगाई, जिस से चोर हमारे आत्मगृह में प्रवेश न कर सकें।

ये चोर अनादि काल से आत्म रूपी गृह में प्रवेश कर आप का खजाना सतत लूटते जा रहे हैं, परन्तु आप सोए पड़े हैं, सारा

घर खाली होने को है, परन्तु आप की निद्रा पूर्ण न हो सकी ।

जिस दिन वरतों की सांकल लग जाएगी। आप अपने माल के मालिक घोषित किए जा सकेंगे। चारित्र से बन्धन मुक्ति प्राप्त होती है। आश्रव तथा बंध का निरोध होता है एवं संवर तथा निर्जरा का प्रायण होता है।

चारित्र के लिए पुरुषार्थ शील बनो । मैंने ऐसे अनेक श्रावक देखे हैं, जो १२ वर्तों को धारण करने के लिए ४०-४० वर्षों से विचार कर रहे हैं । अभो तक साधुओं से १२ वर्तों का स्वरूप ही समझ रहे हैं । बहुत सोचने वालों के हाथ से करने का समय निकल जाता है । मैं उन से प्रायः कहता हूं, कि तुम जितने व्रतों को समझ चुके हो, उतने तो ले लो । झट से उत्तर मिलता है, बाद में सारे इकट्र लेंगे ।

मन का चोर जब बाहर निकले, तभी व्रत का साधु अन्दर प्रवेश कर सकता है ।

सदाचार----बाह्य आचार, विचार तथा व्यवहार सुधारना भी आवश्यक है। व्रतधारी या धार्मिक बन कर आचार को पवित्र बन्प्रए रखना सरल होता है। उदाहरणतः किसी कन्या के लिए लोगों की दृष्टि से अपने आप को बचाते हुए बाजार में से निकल जाना कठिन है, जब कि विवाहिता को ऐसा भय प्रायः नहीं होता, क्योंकि वह पतिव्रता बन चुकी है अर्थात् 'एक पति' रूप व्रत को स्वीकार कर चुकी होती है। स्वीकृत व्रत, आचार पालन में महत्वपूर्ण भूमिका निभाता है। भले ही वह भय लोगां की ओर से हो अथवा पापी मन की ओर से हो।

ब्रतघारी के विचार भी प्रायः स्वच्छ रहते है। विचारों की स्वच्छता के लिए उसे ग्रहीत वत की सहायता मिलती है। जिस मार्ग पर जाना ही निषिद्ध है, उसका विचार करने से क्या लाभ ? निषिद्ध मार्ग पर बच्चे ही जाया करते हैं, बुर्जुंग तथा

१३६]

बुढिमान् नहीं । उस मार्ग का विचार कम होगा, तो शनैः-शनैः वह विचार समाप्त भी हो जाएगा ।

द्रतधारी का व्यवहार भी जुड़ हो जाता हैं। व्रत की शुद्ध आराधना, समाज भय अथवा सामूहिक जीवन के कारण उस का व्यवहार कलुषित नहीं रहता ।

वत को ग्रहण करने से अनेक लाभ होते हैं। मनोविज्ञान यही सिखाता है, कि मानव स्व-पर व्यवहार को दृष्टि में रखे। उस से उसे यह अमूल्य ज्ञान होगा कि विद्या, कषाय तथा शांति आदि के लिए मैं किस धरातल पर खड़ा हूं तथा अन्य व्यक्ति कितना आगे बढ़ चुके हैं ? सारी साइकोलाजी व्यवहार का अध्ययन करती है।

सदाचार की भावना मानव को वाणी पर भी हलो शरीर में भी हो। मन की तो कुछ कथा ही और है। मन की व्यथा मन ही जानता है। मन की कथा अनन्त काल पूरानी है।

समस्त योग, ध्यान, साधना, तथा किया मन के वशीकरण के लिए हैं। यदि वाणी तथा शरीर को झुद्ध बनाया जाए तो मन को शुद्ध बनाना सरल हो जाता है।

असत्य न बोलने का नियम लिया हो तथा वाणी पर कपट, निदा, चुगली, कलह हो तो असत्य विरोधी आचार का भी कोई अर्थ नहीं। सत्याचरण के साथ वाणी के दूषित व्यवहार से भी बचना आवश्यक है।

चारित्रधारी साधुको भी कभी छोटी सी बात पर कोध आ जाता है। देश विरतिधारी श्रावक छोटी-छोटी बातों को देख कर निंदा का मार्ग अपनाते हैं। बही दूषित व्यवहार व्यक्ति के आचार को भी दूषित कर देता है। काया तथा वाणी का दूषित व्यवहार साधुता तथा श्रावकत्व में कमी का प्रदर्शन करता है।

मन जाए तो जाए, परन्तु वाणी एवं शरीर को असंयम के मार्ग पर मत जाने देना। मन का भटकान कभी तो समाप्त होगा। मन रूपी वानर की चंचलता कभी तो समाप्त होगी। एक English writer के शब्दों में---

Character is a looking glass, broken once, is gone alas.

चारित्र एक दर्पण है, जिस के टूट जाने पर यह समाप्त हो जाता है। दर्पण का पुनः संघान शक्य है, परन्तु चारित्र का पुनः संघान शक्य नहीं। वस्त्र पर लगा हुआ धब्बा दूर हो सकता है परन्तु चारित्र में लगा हुआ धब्बा कभी दूर नहीं होता। मन वचन का व्यवहार पूर्णतः शुद्ध होना चाहिए। काया का व्यवहार दूषित हो तो कैसा संयम होगा ? कैसा चारित्र होगा ? काया}की शदि के साथ मन की शुद्धि आवश्यक है। वस्तुतः शुभ मन ही चारित्र का रूप है। यदि मन वचन काया की शुद्धि नहीं होती तो भी उस के लिए परम पुरुषार्थ करना पड़ेगा---

Be hard with yourself.

स्वयं के साथ सख्ती से पेश आओ तथा फिर देखो कि क्या अशक्य है। हो सके तो चारित्र को स्वल्प भी स्वीकार करना चाहिए, यदि न कर सके तो अनुमोदन अवश्य करना चाहिए। क्योंकि यदि आप अनुमोदन करेंगे, तो आगामी जन्म में भी चारित्र की प्राप्ति दुरुह हो जाएगी।

आचार, विचार तथा व्यवहार की शुद्धि भी चारित्र ही है। जिस का आचार शुद्ध है, वह संयमी होता है। जिस का विचार शुद्ध होता है, उसे संयम (चारित्र) को ग्रहण करते देर नहीं लगती। विचारों की शुद्धि से ही तो आचार का सम्बन्ध है। यदि विचार ही शुद्ध हो गया, तो अशद्ध आचार रह भी कैसे सकेगा? विचारों पर ही आचार आधारित है।

230

१३न]

शुद्ध व्यवहार तो आचारवान् व्यक्ति के लिए परम आवश्यक है। लोकोक्ति है--'यद्यपि शुद्धं लोकविरूद्धं नो करणीयं, नाचर-णीयं' अर्थात् शुद्ध आचार भी यदि लोक विरूद्ध प्रतीत होता है--ध्यवहार में अशोभनीय प्रतीत होता है, तो उस का आचरण नहीं करना चाहिए। जय वीयराय सूत्र में भी 'लोक विरूद्धच्चाओ' पाठ के ढारा यही प्रतिज्ञा की जाती है, कि लोक म निंदनीय आचरण का मैं त्याग करता हं।

व्यवहार में ही तो मानव के अन्दर के विचार झलकते हैं।

Behaviour is a mirror, in which every one displays his image.

व्यवहार एक ऐसा दर्पण है जिस में प्रत्येक व्यक्ति अपनी प्रतिमा (आकृति) को देखता है ।

संस्कारों से संयम की ओर : — चारित्र की भावना मानव में वातावरण से उत्पन्न होती है। यह वातावरण पारिवारिक अथवा सामाजिक हो सकता है। पूर्व भव के संस्कार भी इस में बहुत महान कारण हैं। यदि बालक को माता पिता के द्वारा बाल्य काल से ही अच्छे संस्कार दिये जाएं, तो बालक क्या अपराधी रहेगा ? देश द्रोही बन सकेगा ? समान कटक बन पाएगा ? यदि बालक बाल्यावस्था से ही मुसंस्कारों से सिचित हो जाए तथा बचपन म ही उसे सत्संगति मिल जाए तो वह अनायास ही संयम के मार्ग पर चल पड़ता है। धार्मिक शिक्षा भी संयम-शील बनने में अत्यधिक सहायक होती है। शिक्षा से बालक आगे जा कर 'समाज रत्न बनता है, समाज खत्म' नहीं।

अकबर प्रतिबोधक आचार्य हीर सूरीश्वर जी म० के समय का प्रसंग स्मृति गोचरित हो रहा है।

एक युवक प्रसिदिन उपाश्रय में सामायिक करने आता था। उसके विवाह में २ दिन शेष थे। एक दिन वह उपाश्रय में प्रातः

कन्ल नित्य कम से सामायिक लेकर बैठा था। अकस्मात् ही एक युवती ने उपाश्रय में प्रवेश किया। उसने आचार्य हीर सूरि जी म॰ को वन्दन करने के पश्चात सभी साधुओं को वन्दन किया तथा अन्त में उपाश्रय के कोने में बैठे उस युवक को, जो कि प्रातःकाल में साधु के समान ही दिख रहा था-वन्दन किया। वन्दन करने के पश्चात जाते समय 'मत्थएण वंदामि' कह कर वह चल ही रही थी कि अकस्मात् ही उस युवक की दृष्टि ऊपर को उठी और साश्चर्य वह देखता ही रह गया। न केवल उसने देखा, वह युवती भी आश्चर्य के साथ इस अक्वत्य के लिए पश्चाताप कर रही थी। दोनों ने परस्पर दृष्टि मिलाई तो दोनों हो समझ गए। दो दिन पश्चात् उन दोनों का ही विवाह होने वाला था, परन्तु अब क्या हो सकता था।

युवक पर इस किया का बहुत प्रभाव न पड़ा, परन्तु युवती के हृदय में इस कृत्य ने गहन चोट की । एक गृहस्थ को सविधि वन्दन ! और वह भी होने वाले पति को । गजब ढ़ह गया । वंदन पति को होता है या गुरु को ? परन्तु पति भी तो गुरु हो सकता है । जिसे एक बार गुरु समझ कर वन्दन कर लिया, उस से विवाह ? असंभव ! असंभव !!

वह युवती दृढ़ निश्चय कर चुकी थी, दीक्षा लेने का। २-३ घंटों में ही समस्त नगर में उस युवती की दीक्षा भावना की बात वायु वेग से फैल गई। बहुत लोग, अनेक महिलाएं उसे समझाने आईं, परन्तु उस का एक ही प्रश्न था, कि गुरु को पति कैसे बनाया जा सकता है ? इस प्रश्न के सामने सभी निरुत्तर थे। युवती ने यह भी स्पष्ट कह दिया, कि मैं तो दीक्षा ही धारण करूंगी। मेरा पति चाहे तो किसी अन्य से विवाह कर सकता है।

कर्णोपकर्ण से बात युवक तक भी जा पहुंची। युवती का यह साहसिक कदम ! पत्नी के ये संस्कार । उस की यह पवित्रता।

गुरु के प्रति यह पूज्य बुद्धि । ऐसी पत्नी तो सचमुच पुण्योदय से ही मिला करती है, कि जो किसी बहाने पति को संसार से छूटने के लिए कोई इंगित कर जाती है । धन्य है वह परन्तु मेरा जीवन ? जब वह स्त्री हो कर त्याग कर सकती है, तो मैं क्या पुरुष हो कर इतना पौरुषहीन निकलूंगा कि त्याग न कर सकू ? नहीं ! नहीं ! नेमि कुमार भी राजीमती की पूर्व प्रीति से ही मोक्ष में साथ ले जाने के लिए समझाने आए थे । बारात तक का आडंबर मात्र संयोग था और युवक ने अन्तिम निर्णय कर लिया ।

विवाह के उसी शुभ मुहूर्त में उन दोनों ने दीक्षा ग्रहण की । क्या ऐसे संस्कार आज किसी परिवार में दृष्टि-गोचरित होते हैं ? बालकों में ऐसे संस्कार ही नहीं हैं । यदि कोई बालक दीक्षा की बात भी करता है, तो मना करने वाले कितने होते हैं ? स्वयं तो इतना पुरुषार्थ कर नहों सकते । संयम मार्ग स्वीकार करने वाले को मना क्यों करते हैं ? क्या वे ऐसा करके वीर्यांतराय कर्म का बंध नहीं करते ?

वर्तमान में युवकों में अच्छे संस्कार माता पिता को ही भरने होंगे। बालक के प्रथम गुरु माता-पिता हैं। साधु तो बाद में गुरु हैं। माता का वात्सल्य और पिता की कर्त्तव्य-शीलता बच्चे का प्रथम शिक्षण है। इस शिक्षण को अर्जित करने वाला क्या युवावस्था में असद् आचार वाला होगा? प्रत्येक जैन श्रावक में चारित्र की भावना कूट-कूट कर भरी होनी चाहिए।

यह निश्चित है, कि चारित्र से ही मुक्ति होती है। इस जन्म में चारित्र के लिए पुरुषार्थ न किया जाएगा, तो अगले जन्म में करना पड़ेगा । सर्वविरति चारित्र का पालन दुष्कर हो, तो श्रावक के दन्तों का ही पालन करना चाहिए । कुछ प्रत्याख्यान अवश्य लेना चाहिए । प्रत्याख्यान से पाप रुकता है और आश्रव का निरोध होता है । निकाचित कर्म भी शिथिल हो जाते हैं । पाप कर्म का विपाक ही नहीं चारित्र की अनुमोदना भी होती है ।

880]

भी की जा सकती है। अनुमोदना करने से भी अंतराय कर्मों का क्षय होता है. वीर्योल्लास प्रकट होता है एवं चारित्र मोहनीय कर्म का क्षयोपशम होता है।

मात्र ज्ञान कई बार निरर्थंक प्रमाणित होता है। ज्ञान होने के परुचात् तदनुरूप आचरण करने से ही कार्य की सिद्धि होती है।

एक घर में रात्रि के समय एक चोर ने प्रवेश किया। पत्नी जागृत थी। पति कुछ नींद में था। पत्नी ने तूरन्त पति से कहा, 'देखिए ! चोर ने घर में प्रवेश किया है ।'' पति ने उत्तर दिया, "मैं जानता हूं, कुछ समय पक्ष्चात् चोर ने कमरे में प्रवेश किया । फिर पत्नी ने कहा, ''चोर का कमरे में प्रवेश हो चुका है अब वह ताला तोड़ सकता है" पति ने कहा, "मैं जानता हूं।" जब चोर ने ताला तोड़ कर सामान एकत्र करना प्रारम्भ किया तो पत्नी फिर चिल्लाई । परन्तु पति का वही उत्तर था । चोर नें सामान को बांध लिया। पत्नी ने कहा, ''पतिदेव ! चोर ने सामान बांध लिया है, अब तो उठो ।" परन्तु पति का एक--ही उत्तर था कि मैं जानता हूं। चोर सामान सिर पर उठा कर चलने लगा। फिर पत्नी ने पति से कहा, "अब तो शीघ्रता करो, चोर को पकड़ लो। " पति बोला "मैं जानता हूं, अभी उठता हूं।" तब तक चोर नौ दो ग्यारह हो गया । परन्तु पति अब भी कह रहा था, कि "मैं जानता हूं।" पत्नी बोली, "घूल पड़े तुम्हारे ऐसे जानने में।" वर्तमान में ऐसे लोगों का आधिक्य हैं, कि जो जानने में ही संतुष्ट रहते हैं। जो कुछ जानते हैं, उसे जीवन में उतारने का प्रयत्न नहीं करते ।

सदाचार का पालन या चारित्र की साधना एक अलौकिक

वस्तु है। उस की तुलना किसी दान पुण्य के साथ नहीं की जा सकती। यदि कोई व्यक्ति समस्त रत्न जड़ित पृथ्वी का स्वर्ण के पर्वतों सहित दान दे दे, तो वह भी चारित्र की आराधना करने वाले महावत घारी साधु की तुलना नहीं कर सकता। एक व्यक्ति समस्त अपित करे तथा एक व्यक्ति कुछ भी अपित न करे, मात्र संयम को स्वीकार करे तो संयम को स्वीकार करने वाला व्यक्ति उत्क्रष्ट होता है।

साम्राट् श्रेणिक के समय आर्यं सुधर्मा स्वामी के पास एक भिखारी द्रमुक ने दीक्षा ली थी। उसे दीक्षित देख कर जनसमूह ने चारित्र धर्म की अवहेलना करनी प्रारम्भ कर दी। परिणामतः आचार्य सुधर्मा स्वामो नगर से विहार करने लगे। जब श्रुति तीत्र से तीन्नतर हो ही रही थी। लोग कह रहे थे, कि कोई भी व्यक्ति जिस को मोजन न मिलता हो, जैन साधु बन सकता है। लोग जैन साधुओं का उपहास करने लगे तथा निम्न वचनों से सम्बोन्धित करने लगे।

## मूँड मुँडाए तीन गुण, सिर की मिट जाए खाज । खाने को हलुआ मिले, लोग कहें महाराज ॥

आचार्य श्री के विहार के समाचार सुन कर अभय कुमार गुरुदेव के पास आया तथा उन से विहार का कारण पूछा तो गुरुदेव ने स्पष्ट शब्दों में कह दिया कि जहां साधुओं का अपमान होता हो, वहां साधु को रहना नहीं चाहिए।

अभय कुमार ने कहा 'गुरुदेव ! आप मात्र दो दिन और स्थिरता कीजिए, मैं सब कुछ ठीक कर दूंगा ।

आगामो दिन अभय कुमार ने नगर में घोषणा करबाई कि कल समस्त नगर जन बड़े-बड़े वस्त्र लेकर राज्य सभा में पहुंचें, कल सब को हीरे, मोती तथा मणिक्त वितरित किए जाएंगे। अगले दिन समस्त प्रजा बड़े-बड़े वस्त्र लेकर राज्य सभा में एकत्र

[१¥३

हो गई । तब मोदिनो ने देखा कि एक तरफ आचार्य सुघर्मा स्वामी पाट पर विराजमान हैं और एक तरफ द्रमुक मुनि तथा बीच में स्वर्ण मोती तथा होरों के तीन ढेर लगे हुए हैं ।

अभय कुमार नें घोषणा की, कि जो व्यक्ति जीवन भर प्रासुक (गर्म) जल पीएगा वह, स्वर्णके ढेर को ले सकता है। और सभा में से एक भी व्यक्ति नहीं उठा। सभी एक दूसरे की ओर देख रहे थे कि आज अभय कुमार को यह सब क्या सूझी है।

अभय कुमार फिर उठे तथा बोले, ''जो व्यक्ति आजीवन अग्नि का स्पर्श नहीं करेगा, वह इस मोतियों के दूसरे ढ़ेर को ले जा सकता है।'' परन्तु सभा में से एक भी व्यक्ति ने यह शक्ति न दिखाई।

अभय कुमार ने घोषण की, ''कि जो व्यक्ति आजीवन भूमि शयन करेगा, वह तीसरा रत्नों का ढेर उठा सकता है'' परन्तु इस बार भी परिषद् में से कोई न उठा ।

अभय कुमार ने घोषणा की, 'जो व्यक्ति जीवन भर स्त्री का स्पैश नहीं करेग़ा। वह तीनों ढेरों को छे जा सकता है।' परन्तु प्रजा जन तो मानो भूमि के साथ चिपक गये थे। सभी के मुखों पर निराशा थी।

तभी अभय कुमार बोल ये उठे, ''मैं विनती करता हूं इन द्रमुक मुनि को जिन्होंने तीनों नियम स्वीकार किए हैं तथा स्त्री का संसर्ग भी छोड़ा है, अतः ये मुनि इन तीनों ढेरों को ले लें ।

परन्तु मुनि ने तुरन्त उत्तर दिया कि "मुझे क्या करने हैं ये ढेर ! मैंने त्याग घारण किया है अपनी आत्मा के लिए । मुझे इन रत्नों से कोई प्रयोजन नहीं ।"

अभय कुमार यही तो प्रजा को दिखाना चाहते थे । वे बोले—सभ्यो ! आप ने देख लिया, कि आप में से एक भी व्यक्ति साधु के धर्म नियमों का पालन करने को तैयार नहीं है, परन्तु ये महामूनि जिन्होंने सब कुछ छोड़ कर संयम लिया है, वे इन तीनों ढेरों को छेने के अधिकारी हैं, फिर भी ये छेने से इन्कार कर रहे हैं। कैसे निःस्पृह हैं ये ? और आप हैं, जो कि इन निःस्पृह साधुओं की निदा करते हैं। आप सब को लज्जा आनी चाहिए। मूड मुंडाए तो तीन गुण मिलते हैं। मैं आप को मुंडन के ही तीन ढेर दे रहा हूं, परन्तु किसी में वह छेने का साहस नहीं है।

जनता संयम (चारित्र) के महत्त्व को समझ गई थी। बस ! चारित्र की साधना करने वाला उत्तरोत्तर आगे बढ़ता रहे तभी मोक्ष शीघ्र ही प्राप्त हो सकेंगा। वाक्यों के अनुसार एक वर्ष की दीक्षा पर्याय वाले साधु को अनुत्तर विमान के सुखों का अनुभव होता है। यह कितने निर्मल चारित्र की बात होगी। अभव्य प्राणी भी कई बार दीक्षा अंगीकार करके चारित्र का उत्कृष्ट पालन करता है, परन्तु उसे ऐसा सुख अनुभूत नहीं होता। होगा भी क्यों ? वह तो मिथ्या-दृष्टि ही होता है। वह ऐसे उच्च चारित्र का पालन करता है, कि मृत्यु के पश्चात् नवमें ग्रैवेयक विमान तक पहुंच जाता है, परन्तु गुणस्थान उस का मिथ्यात्व का ही रहता है।

अतः चारित्र बाह्याडंबर का विषय नहीं होना चाहिए। वह सम्यक् चारित्र बनना चाहिए। चारित एक उत्सर्ग मार्ग है, कहीं पर अपवादों का सेवन भी करना पड़ता है। परन्तु अपवाद का सेवन इतना नहीं होना चाहिए, कि उत्सर्ग हो समाप्त हो जाए। यह ठीक है, कि शासन सदैव अपवाद से ही चलता है। समय-समय पर युग, समय तथा व्यक्ति के अनुसार परम्पराओं तथा मर्यादाओं को परिवर्तित करना ही पड़ता है, परन्तु वह परिवर्तन सीमित होना चाहिए। संयम के उत्तर गुणों में कोई, दोष लग जाए तो क्षम्य हो सकता है। परन्तु मूलगुणों (पंच महाछतों) में दोष लगे, तो वह क्षन्तव्य नहीं होता।

अपवाद का सेवन तो यदा कदा होता है, यदि वह जीवन का अंग ही बन जाए तो चारित्र ही सन्दिग्ध हो जाता है। साधु साध्वी या श्रावक सभी अपवादों के साथ-साथ उत्सर्ग मार्ग को ही महत्ता दे, तो आचार शैथिल्य को समाप्त किया जा सकता है।

ज्ञान दर्शन का चारित्र के साथ क्या सम्बन्ध है। तीनों के संमिश्रण से अथवा 'ज्ञान तथा चारित्र उभय योग से ही कैसे मोक्ष को प्राप्ति हो सकती है, यह समझाने के लिए आगामी पृष्ठों में ज्ञान तथा किया—दोनों के खंडन मंडन के रूप में ६१ तक प्रस्तुत किए हैं। यद्यपि तर्क द्वारा 'ज्ञान किया योग' की सिद्धि की गई है तथापि शास्त्रों के उद्धरण भी दिए गए हैं, ताकि पाठक एकांत ज्ञान या किया का परिहार करके दोनों में उद्यमवान् बन सकें।



# ज्ञान तथा क्रिया

ज्ञान तथा चारित्र, ज्ञान तथा किया इन में मुख्य कौन है ? ज्ञान है या किया रूप चारित्र ? यह एक टेढ़ा प्रश्न है । क्योंकि ज्ञान को मुख्य कहने से ज्ञानी कियाहीन हो सकता है । तथा किया को मुख्य कहने से कियावादी ज्ञान से पराडमुख हो सकता है । शास्त्रों में दोनों (ज्ञान तथा किया) के पक्ष में अनेक अभिमत मिलते हैं । सर्व प्रथम हम इन मतों पर एक विहंगावलोकन कर लें तथा इन के विरोध पक्ष में क्या-क्या तर्क उपस्थित होते हैं — उन तर्कों का भी अध्ययन कर लें ।

ज्ञान या किया के पच्चासों तर्कों से आप पायेंगे कि हर एक शास्त्रवाक्य वस्तुतः स्वयं में बिल्कुल अधूरा है।

१. ''पढमं नाण तओ दया'', (दशवै०) अर्थात्—प्रथम ज्ञान है, बाद में दया।

तर्कं :—जीवादि तत्वों के ज्ञान से उन जीव आदि की रक्षा का प्रयत्न हो सकता है। परन्तु दया (करुणा) का भान विकसित होने पर ही 'आत्मवत् सर्व भूतेषु' तथा 'वसुधैव कुटुंबकम्' का ज्ञान विकसित होता है। अतः ज्ञान ही पहले नहीं, दया भी पहले हो सकती है।

२ जे जीवे वि वियाणेई, अजीवे वि वियाणेइ । जीवाजीवे वियाणंतो, पावकम्मं न बंधइ ॥ (दशवैं०)

जो जीवों को जानता है तथा अजीवों को भी जानता है वह पाप कर्म का बन्ध नहीं करता।

तर्क-- क्या जीवों तथा अजीवों को जानने मात्र से ही पाप कर्मों का बन्ध रुक जाएगा या उन जीवों की रक्षा करने से ?

३. सोच्चा, जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणई पावगं। उभयंपि जाणए, सोच्चा, जं सेयं तं समायरे ॥ सुनने से ही कल्याण (श्रेय) तथा पाप का ज्ञान होता है। सुन कर जो मार्ग श्रेयस्कारी हो, उस पर चलना चाहिए।

तक -- श्रवण से सही मार्गों का ज्ञान होता है। परन्तु यदि कोई व्यक्ति सुनता ही जाये तो, एक मात्र ज्ञान से कल्याण कैसे होगा ? चलने की किया तो करनी ही पड़ेगी।

४. ऋते ज्ञानान् न मुक्तिः

ज्ञान के बिना मुक्ति नहीं होती ।

तर्क-- परन्तु अकेले ज्ञान से भी तो मुक्ति संभव नहीं। सम्यक् मार्ग पर चलना भी तो पड़ेगा।

४. विद्या विहोनः पशुः ज्ञानेन हीनाः पशुभिः समानाः ।

ज्ञान के बिना नर पशु के समान है ।

तर्कः — जो ज्ञानी होकर भी तप आदि नहीं करता। रात्रि भोजन, अभक्ष्यादि सेवन करता है, विवेकी नहीं बनता, वह क्या रात्रि भोजी पशु के समान नहीं होता ?

६. नाणं नरस्ससारं ।

ज्ञान मनुष्य का सार है ।

तर्कः :----यदि ज्ञान ही मनुष्य का सार है तो ज्ञान से अति-रिक्त सांसारिक या धार्मिक कियाएं क्यों की जाती हैं ?

७) धन, कण, कंचन, राजसुख, सब ही सुलभ कर जान । दुलभै है संसार में, एक यथार्थ ज्ञान ॥ १४६]

ज्ञान तथा किया

तर्क--धन आदि की अपेक्षा ज्ञान ही दुर्लभ है, क्योंकि वह बिना क्षयोपशम के प्राप्त नहीं होता, परन्तु क्या चारित्र दुर्लभ नहीं, जो चारित्र मोहनीय कर्म के क्षयोपशम के अभाव में प्राप्त नहीं हो सकता ?

## म. ज्ञानी श्वासोश्वास में करे कर्म का क्षय । अज्ञानी भवकोटि लग, कर्म खपावे तेह ॥

तर्फ-क्या मात्र ज्ञान से ही कर्मों का क्षय हो सकता है ? यदि ऐसा है, तो ज्ञानवादियों की मुक्ति शीघ्र क्यों नहीं हो जाती ? १४ पूर्व का ज्ञानी भी प्रमाद के कारण, ज्ञान विस्मरण होने से (किया चारित्र में अरुचि होने से) नरक निगोद में क्यों चला जाता है ?

ध. यस्मात् क्रियाः प्रतिफलंति न भाव शुन्याः ।

भाव (ज्ञान) के बिना कियाएं फल नहीं देतीं।

तर्क-भोजन से तृष्ति होती है-इस ज्ञान के बिना भी यदि भोजन किया जाए, तो क्या किया फल (तृष्ति) नहीं मिलता? विष से मृत्यु होती है-इस ज्ञान के बिना विष का भक्षण किया जाए, तो क्या इस भक्षण किया का फल मृत्यु नहीं होता? ज्ञान रहित मात्र किया भी शुभोपयोगो होने से शुभ फल क्यों नहीं दे सकती ?

### १०. क्रिया देश आराधक कही, सर्व आराधक ज्ञान ।

किया से अल्प आराधना होती है, जब कि झान से सम्पूर्ण आराधना होती है।

## ११. ज्ञानस्य परा संवित्तिः चारित्रम् ।

ज्ञान का परम संवेदन ही चारित्र है ।

तर्क-इस परम संवेदन में क्या चारित्र का समावेश नहीं होता ? अवश्य होता है। यह वचन उस ज्ञानी के लिए है जो निष्पाप जीवनयापन करता है।

## १२. तब लग कथ्ट क्रिया सब निष्फल, ज्यों गगने चित्त राम, जब लग आवे नहीं मन ठाम ।

ज्ञान के अंकुश से मन रूपी हस्ती को वश में किए बिना, समस्त कष्ट कियाएं निष्फल हैं।

तर्क--बात तो यह ठीक है, परन्तु ज्ञानांकुश के द्वारा मन के वश में हो जाने के पश्चात् क्या कियाएं हेय हो जाती हैं ?

क्या कियाओं (निष्पाप कियाओं) के अभाव में मन पुनः विषयों की ओर न भागेगा ?

## १३. पंचविंशति तत्त्वज्ञः, यत्र तत्राश्रमे स्थितः

दण्डी मुण्डी शिखी वापि, मुच्यते नात्र संशय: ॥ सांख्यदर्शन

पुरुष (आत्मा) तथा प्रकृति (माया-कर्म) आदि २४ तत्वों के ज्ञान से मानव की मुक्ति हो जाती है । २४ तत्वों के ज्ञाता का वेष या किया कलाप कैसा भी हो, इस से कोई अन्तर नहीं पड़ता ।

तर्क-तत्त्व ज्ञान से मुक्ति होती है, परन्तु मोक्ष मार्ग का मात्र ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् उस सम्यक् मार्ग पर चले बिना क्या मुक्ति की प्राप्ति सम्भव है ?

# १४. षोडश-पदार्थानां तत्त्वज्ञानात् निःश्रेय सोऽधिगमः ।

१६ पदार्थों के ज्ञान से परम कल्याण (मोक्ष) की प्राप्ति होती है।

# तर्क-इन १६ पदार्थों में वितण्डा (विवाद) आदि का भी समावेश किया जाता है। विवाद आदि से मुक्ति कैसे सम्भव है ?

१४०]

ज्ञान तथा किया

तत्व ज्ञान की कितनी मात्रा—इयत्ता (quantity) होने के पश्चात् मुक्ति होती है। क्या इस का कोई माप-दण्ड शास्त्रों में मिलता है ?

१५. अहो कव्टं ! अहो कव्टं ! तत्त्वं न ज्ञायते परम् ।

अरे शय्यंभव ! अरे विप्र ! तू यज्ञादि करके निरर्थक कष्ट कियाएं कर रहा है। तुझे अभी तक तत्व का ज्ञान नहीं है।

तर्क- 'किं तत्व' पूछे जाने पर जैन साधु ने उस यज्ञ भूमि के नीचे दबी हुई ''शाँति नाथ'' प्रभु की प्रतिमा को तत्व के रूप में प्रतिपादित किया। आचार्य प्रभव स्वामी का अपने शिष्य को शय्यभव के पास भेजने का प्रयास शय्यभव को मात्र तत्व ज्ञान ही सिखाना था या चरित्र की ओर उन्मुख कराना था? उस साधु को शय्यभव को दीक्षा के लिए प्रतिबोधित करने के लिए ही वहां भेजा गया था।

#### १६. तत्त्वमसि---

वह परमात्मा तू ही है ।

तर्क- 'तावमसि' वेदांत का ज्ञान ब्रह्म ज्ञान कहलाता है अथवा 'सोऽह' यह ज्ञान भी ब्रह्म की पहचान के लिए है। परन्तु वेदान्त में 'तत्वमसि' के ज्ञान के बाद ''अभ्यासेन तु कौतेय ! वैराग्येन च गृहते'' गीत के ये शब्द क्या अभ्यास तथा वैराग्य की प्राप्ति का सन्देश नहीं देते ? वेदान्त धर्म के प्रवर्त्तक मात्र 'तत्व-मसि' के ज्ञाता ही न अपितु अपनी मान्यता के अनुसार सन्यास (चरित्र) को भी घारण करने जाले थे ।

## १७. विद्ययाऽमृतमश्नुते ।

विद्या (ज्ञान) से अमरत्व की प्राप्ति होती है।

तर्क-विद्या के द्वारा मानव अमर होता है, क्योंकि वह ज्ञान बल से अमर होने की विधि को जान लेता है। परन्तु फिर उस

[१४१

विधि को जीवन में आजमाना भी तो पड़ता <mark>है । बिना प्रयोग के</mark> अमरत्व की प्राप्ति कैंसे हो सकती है ?

१८ ऊँ सरस्वतत्यं नमः ।

विद्या की देवी सरस्वती को नमस्कार हो।

तर्क---ज्ञान की प्राप्ति के लिए सरस्वती देवी का अनुग्रह प्राप्त करना आवश्यक माना गया है। महान् आचार्यों ने भी सरस्वती को सिद्ध किया था। परन्तु प्रभु के मंदिर में जो प्रार्थनाएं की जाती हैं क्या वे चारित्र बल, सदाचार की प्राप्ति के लिए नहीं होती ? क्या सरस्वती की कृपा से चारित्रबल भो प्राप्त हो जाएगा ?

## १६. नाणेण य मुणी होई।

ज्ञान से ही साधु मुनि होता है।

तर्क--साधु जीवन में ज्ञान, विद्वत्ता, वक्तृत्व आदि तो होना चाहिए । परन्तु मुनित्व, साधुता आदि शब्द मूलतः क्या चारित्र के पर्यायवाची नहीं ? एक मात्र ज्ञानवान् को क्या मुनि शब्द से अलंक्टत किया जा सकता है ?

२०. चतुः घाति, कर्म क्षयेण केवल ज्ञान प्राप्यते ।

चार घाती कमों के क्षय से केवल ज्ञान प्राप्त होता है।

तर्क-चार घाती कर्मों के क्षय से केवल ज्ञान ही प्राप्त होता है ? केवल चारित्र नहीं ?

## २१. ज्ञातृत्वं द्रष्ट्रत्वं च आत्मनः लक्षणं ।

ज्ञाता तथा द्रष्टा होना आत्मा का लक्षण है।

तर्क--तो कर्त्ता भोक्ता होना क्या आत्मा का लक्षण नहीं है ? क्या संसारी आत्मा में कर्त्तु त्व भोक्तृत्व (क्रिया) आदि गुण नहीं होते ? सहज सुख का संवेदन (चारित्र) क्या परमात्मा में नहीं होता ? 1528

## २२. ज्ञाता द्रष्टा कर्मसुन लिप्यते।

मात्र ज्ञाता द्रष्टा योगी कर्मों में लिप्त नहीं होता।

तर्क-परन्तु वह योगी ज्ञाता द्रष्टा ही नहीं होता, मन वचन काया के योगों का त्यागी भी होता है। अतएव कर्मों में लिप्त नहीं होता।

#### २३. समरो मंत्र भलो नवकार ।

यह है चौदह पूर्व का सार ।

## २४, ज्ञानी से ज्ञानी मिले, करे ज्ञान की बात।

### मर्ख से मुर्ख मिले, करे लात से बात ॥

#### २५. एक शब्द: सम्यग्जात: सुप्रयुक्त: । स्वर्गे लोके च कामधुक् भवति ॥

अच्छी तरह से ज्ञात किया हुआ एक भी शब्द इस लोक में तथा स्वर्ग में भी कामधेनु के समान इच्छित की पूर्ति करता है। तर्क--परन्तु क्या आप जानते हैं कि एक भी शब्द को सम्यक् ज्ञात करने के लिए कितने ग्रन्थ पढ़ने पढ़ते हैं ? क्या ज्ञान प्राप्त करना सरल है ? ज्ञान प्राप्त करनें वाला हजारों में एक

होता है। शेष व्यक्ति तो श्रद्धा तथा चारित्र से ही स्वकल्याण साधते हैं। ज्ञान बल से सेवा, त्याग, शम, तप तथा सदाचार का बल अधिक होता है। भाषत्ष मुनि की मुक्ति शम के बल से हुई। कूरगडू ऋषि की मुक्ति समता से हुई। दृढ़ प्रहारी की मुक्ति प्रायश्चित्त से हुई। बाहुबली को सेवा से ही चऋवर्ती से अधिक बल प्राप्त हुआ। सनत्कुमार त्याग से स्वर्ग में गए। मुनि नंदिषेण सेवा से देवलोक के अधिकारी बने। जिस का विशेष ज्ञानावरणीय कर्म का क्षमोपशम न हो, वह उत्कट-चारित्र से स्वर्ग या मोक्ष को प्राप्त क्यों नहीं कर सकता?

'आत्मा' यह एक शब्द है, परन्त इस एक शब्द का ज्ञान प्राप्त करना सरल है।' 'जे एग जाणइ, से सब्ब जाणइ' जो एक आत्मा को जान लेता है, वह सब कुछ जान लेता है। ज्ञान प्राप्त करना कठिन काम है। ज्ञान के लिए बुद्धि का बल चाहिए, एकाग्रता चाहिए, दृढ़ संकल्प चाहिए, साहस चाहिए तथा सतत अभ्यास तथा रुचि होनी चाहिए। जब कि सामान्य साधक के के पास ये सब गुण नहीं होते। अतः वह सेवा आदि कियाओं से भी स्वर्ग अथवा मोक्ष को प्राप्त कर सकता है।

Reference is a best virtue.

ज्ञान एक शक्ति है, ज्ञान एक प्रकाश है तथा ज्ञान सब से बड़ा गुण है।

तर्क - परन्तु ज्ञान के प्रकाश में चले बिना लक्ष्य की प्राप्त कैसे होगी ? ज्ञान की शक्ति का सदुपयोग किए बिना इस शक्ति .का क्या लाभ ? ज्ञान का गुण होने के पञ्चात् यदि दोषों के निराकरण का प्रयत्न न हो, तो ज्ञान का महान गुण भी किस काम का ?

[१४३

ज्ञान तथा क्रिया

१४४।

# तज्ज्ञानमेव न भवति, यस्मिन्नदिते विभाति रागगणः ।

तमसः कृतोऽस्ति शक्तिः दिनकर किरणाग्रतः स्थात्रम् ॥

वह ज्ञान, ज्ञान ही नहीं होता, जिस के उदित होने पर राग आदि शेष रहें। क्या ज्ञान रूपी सूर्य के प्रकाश में (रागादि रूप) तारे कभी दिखाई दे सकते हैं ? क्या सूर्य के प्रकाश में अन्धकार टिक सकता है

# २७. बुद्धिर्यस्प बलं तस्य निर्बुढेस्तु कुतो बलम् ।

बुद्धिमान के पास ही बल होता है। बुद्धिहीन के पास बल कहाँ ?

**तर्क**--परन्तु कई बार तर्क शास्त्रादि विभिन्न शास्त्र पढने बाले संसार-भ्रमण करते रहते हैं। तथा मर्ख व्यक्ति अपने शमदमादि गुणों के बल पर संसार सागर से तिर जाते हैं। बद्धिमान् होने के साथ आत्मोन्नति का क्या सम्बन्ध है ? कई बार स्वयं को कूशल तैराक मानने वाला नदी में डुब जाता है तथा सामान्य तैराक तैर कर किनारे आ जाता है। शत बुद्धि वाली लोमडी अनेक उपाय आजमाते हुए स्थान-स्थान पर तीव गत्या भागते हुए शिकारी के जाल में या हिसक प्राणी के शिकंजे में फंस जाती है। जब कि एक बुद्धि वाली बिल्ली वुक्ष पर ही बैठ कर स्वयं को सूरक्षित कर लेती है। ज्ञान तथा बुद्धि सदैव बल बाली नहीं होते । कभी-कभी अल्पमति परन्तु प्रत्युत्पन्नमति एक दो उपायों से ही सफल हो जाते हैं, अतः उपाय के महत्व को नकारा नहीं जा सकता ।

# २८. सब में ज्ञानवत बडवीर, काटे सकल करम जंजीर । (विजय वल्लभ सुरि)

तर्क-ज्ञानी कर्म की जंजीर को काट देता है, ज्ञान के बिना त्याग और तप, की छुरी से क्या लाभ ? यह ठीक है कि त्यागी तपस्वी जितने कर्मों का क्षय करता है उस से अधिक कर्मों का

[१\*\*

क्षय ज्ञानवान् त्यागी करता है।

### २६. विद्वान् सर्वत्र पुज्यते ।

विद्वान् व्यक्ति सर्वत्र पूजित होता है।

**तर्क**—यदि विद्यावान् आचरण्होन हो तो क्या वह पूजित हो सकता है ?

### ३०. दसणभट्ठो भट्ठो, दंसणभट्ठस्स नस्थि निव्वाणं । सिज्झांति चरणरहिया, दंसणरहिया न सिज्झांति ॥

सम्यक् दर्शन से भ्रब्ट (तथा किसी कारण से सम्यग्ज्ञान से अध्ट) प्राणी का निर्वाण नहीं होता। चारित्र हीन की मुक्ति हो सकती है, दर्शनरहित की नहीं।

तर्क-यह वाक्य तो मात्र सम्यक् दर्शन तथा सम्यक् ज्ञान को महत्ता का प्रतिपादन करता है। किया चारित्र का निषेध बिल्कुल भी नहीं करता। प्रारम्भिक अवस्था में सम्यग्दर्शन तथा सम्यग्ज्ञान (चतर्थ गुण स्थान) नहीं होगा तो सम्यक् चारित्र (पंचम गुण स्थान आदि) भी कैसे हो सकता है ? यह विधि वाक्य है ? जो कि कहता है कि सम्यग्दर्शन अनिवार्य है। यदि यह वाक्य निषेध वाक्य हो तो चारित्र (१४वें गुणस्थान तक) के अभाव में निर्वाण न हो सकेगा, अतः चारित्र भी अनिवार्य है।

३१. समाहिमरणं च बोहिलाभो अ, संवज्जउ --जयवीयराय सूत्र

प्रभुको प्रणाम करने से मुझे बोधि तथा ज्ञान एवं सद्-बुद्धि का लाभ हो।

तर्क-इस से यह स्पष्ट होता है कि प्रभु-नमन रूप किया से बोधि (सम्यक् दर्शन, तथा, सम्यक् ज्ञान) प्राप्त हो सकता है । बताइए !ज्ञान पहले स्वीकार किया गया या, किया ? "किया" ।

३२. नहि ज्ञानेन सदृशं, पवित्रमिह विद्यते। सर्वकर्माखिलं पार्थं ! ज्ञाने परिसमाप्यते॥

Jain Education International

–गीता

ज्ञान तथा किया

१४६}

विश्व में ज्ञान के समान पवित्र कुछ भी नहीं है। हे अर्जुन <sup>!</sup> ज्ञान (केवल ज्ञान) के प्राप्त हो जाने के पश्चात समस्त कर्म समाप्त हो जाते हैं।

तर्क---ज्ञान सर्वाधिक पवित्र है, निर्दोष है, यह सत्य है। केवल ज्ञान के पश्चात् साधना समाप्त हो जाती है, परन्तु तीर्थंकर के कई कर्म । (पुरुषार्थ-दायित्व) शेष रहते हैं। यथा उपदेश देना, भव्य जीवों को प्रतिबोध देना तथा अन्त में मोक्ष प्राप्ति के समय पांच ह्नस्वाक्षर के समय में सम्पन्न होने वाली शैलेशीकरण की किया। यह शैलेशीकरण की किया न होगी तो क्या केवल ज्ञान भी मोक्ष प्रदान कर सकेगा ?

३३. गुशब्दस्त्वधकारः स्याद्, रूशब्दः प्रतिरोधकः । अन्धकार निरोधित्वाद् गुरुस्त्यिभिधीयते ॥

जो अज्ञान अन्धकार को दूर करे, वह गुरु होता है ।

तर्क --- यदि कोई गुरु दीपक के समान दूसरों की आत्मा के अन्धकार को दूर करता रहे तथा स्वयं अभव्य प्राणी की तरह अन्धकार में भटकता रहे तो भी वह गुरु कहलाने का अधिकारी होगा ? ''नहीं।'' तो गुरुता की परिभाषा ज्ञान संहितता ही क्यों ? चारित्र संहितता क्यों नहीं हो सकती । चारित्रवान् (क्रियावान) गुरु दूसरों को भल्ठे ही न तार सके, स्वयं का कल्याण तो कर ही सकता है।

बस्तुतः लक्षण अव्याप्ति अति व्याप्ति तथा असंभव तीन दोषों से रहित होता है।

उपर्युक्त लक्षण को हम 'दूषित' नहीं कह सकते, क्योंकि वह मात्र विधि वाक्य है। उस से किसी अन्य बात का निषेध नहीं होता।

३४. सिद्धोऽसि बुद्धोऽसि निरंजनोऽसि, संसार माया परिवर्जितोऽसि।

मदालसा अपने पुत्र को पालना झुलाते समय कहती है कि हे पुत्र ! तू तो सिद्ध है, बुद्ध है। कालुष्य रहित, संसार की माया से रहित है।

तर्क -- यहां आत्मा के एकमात्र ज्ञानी बन जाने से ही कार्यं की सिद्धि नहीं बताई गई अपितु मात्रा को छोड़ कर चरित्र को अंगीकार करने की ओर भी इंगित किया गया है।

३४. अथातो बहा--जिज्ञासः ---(बहा सूत्र) अब ब्रह्म की जिज्ञासा होती है।

तर्क वहा (आत्मा-परमात्मा) को जान लेने मात्र से क्या होगा ? 'ब्रह्म ज्ञान' सदृश महान शब्द तो ब्रह्म (परमात्मा-आत्मा) की अनुभूति का वाचक शब्द हैं। यह आत्मानुभूति (ब्रह्म ज्ञान). ज्ञान की प्राप्ति मात्र से नहीं, ध्यानयोगादि साधनाओं (चारित्र-किया) के द्वारा साध्य है।

### ३६. सा विद्या या विमुक्तये ।

विद्या (ज्ञान) वही है, जिस से मुक्ति हो ।

३७. विद्या अहब आहाण मार्श्वगाम, गोपाय मा शेवधिष्टेऽहमस्मि । असुयकायाऽनजवेऽयताय,

असूयकायाऽनृजवऽयताय,

न मा बूबात् वीर्यवती तथा स्याम् ॥

विद्या ब्राह्मण के पास आ कर बोली, कि मैं तेरी निधि हूं। अतः तू मेरी रक्षा कर । मुझे (विद्या को)किसी ईर्ष्यालु, मायावी तथा असंयत व्यक्ति को मत देना—इसी उपाय से मैं बलवती हो सकती हूं।

Jain Education International

१४९]

ज्ञान तथा किया

तर्क--विद्या ने स्वयं चारित्रहीन लोगों को बचाने के लिए आह्वान किया। स्पष्ट है, कि चारित्र हीन, कियाहीन, दुराचारी, ईर्ष्यालु लोगों के पास पहुंचने के पश्चात उस विद्या का सुफल नहीं हो सकता। उस का अशुभ परिणाम ही सामने आता है। ३म. बलबानिद्रिय ग्रामो, विद्वांसमपि कर्षति।

बलवान इन्द्रिया विद्वान् को भी विषयों की ओर आर्काषत करती हैं।

तर्क - अर्थात्, ज्ञानी को भी विषय योग सामग्री से दूर रहने की आवश्यकता है, नहीं तो वह पतित हो सकता है। ज्ञान के अकुश से इन्द्रियों तथा मन रूपी हाथी को वश में करना चाहिए। ज्ञान तभी सार्थक है, जब कि वह इन्द्रियों को भी अकुश में रख सके।

३९. ज्ञानस्य फलं विरतिः ।

ज्ञान का फल विरति (चारित्र) है। ज्ञानी व्यक्ति पापों से विरत न हो तो वह ज्ञानी कैंसा ?

४०. पोथी पढ़ पढ़ जग मुआ, पंडित भया न कोय।

ढ़ाई अक्षर प्रेम के, पढ़े जो पंडित होय ॥

शास्त्र ज्ञान का फल विश्व वात्सल्य है। ज्ञान के साथ-साथ विश्व मैत्री तथा विश्व करुणा का भाव विकसित होना ही चाहिए।

४१. जहा खरो चंदन भखाही, भारस्स भागी न हु चंदनस्स । एवं खुनाणी चरणेन हीनो, नाणस्य भागी न हु सुगईए ॥ चंदन का भार ढोने वाला गधा भार को ही ढोता है वह उस की सुगन्ध का लाभ नहीं उठाता । उसी प्रकार से ज्ञानी यदि चारित्र हीन हो तो वह ज्ञान को ढोता है, परन्तु सद्गति को प्राप्त नहीं कर सकता । अर्थात् वह ज्ञान का बोझ ढोता रहता है, जिस

1888

# से उसे गधे की तरह कोई लाभ नहीं उठा पाता ।

# ४२. येनाऽहं अमृता न स्यां, तेनाहं किं कूर्याम् ।

मैत्रेयी ने साधु सन्यासी बन रहे अपने पति से कहा था कि उस सामान का मैं क्या करूंगी, जिस से मैं अमर नहीं हो सकती ।

तर्क----उस का आशय था, कि ज्ञान का सामान प्राप्त करने से मैं अमर हो सकूंगी और इसी लिए मैं आप के साथ संन्यास को धारण करूंगी ।

# ४३, यः श्रूयात् गौतमी वाचं, न सः शांतिमवाप्नुयाद् ।

जब राम चन्द्र जी वनवास के लिए गए थें, तब उन्हें वन में न्याय दर्शन के प्रणेता गौतम ऋषि मिछे । श्री राम ने गौतम से वन का मार्ग पूछा । गौतम ऋषि बोले "राम ! आप को वन में जाना है ? कैसे वन में जाना है ? वनों के कई प्रकार हैं । किस प्रकार के वन में आप जाना चाहते हैं । वन छोटे भी होते हैं, बड़े भी होते हैं । कुछ वन जाति सहित होते हैं, कुछ भारतवर्ष में अपने जैसा दूसरा वन न होने के कारण एक ही होते हैं— उन में जाति नहीं 'रहती, क्योंकि जाति एक में रह नहीं सकती । वनत्वावच्छिन्न वन में या वनत्वधर्मावच्छेदक तथा वच्छिन्न वन में आप को जाना है ?

राम उन की न्याय (Logic) की भाषा सुन कर कुपित हो उठे, तथा बोले, 'ऋषिराज ! मैंने तुम से सामान्य प्रश्न पूछा है। परन्तु तुम उल्टे सीघे प्रश्न करके मुझे परेशान कर रहे हो। तुम्हारी कठिन तथा कर्कश भाषा से एवं निरर्थक तर्कों से मैं परेशान हो गया हूं।"

तब राम ने शाप दिया 'य श्रूयात्.....।

"जो गौतम ऋषि की वाणी को सुनेगा, वह शांति को प्राप्त न कर सकेगा।"

Jain Education International

१६०]

ज्ञान तथा किया

यह वास्तविकता भी है। न्याय शास्त्र को पढ़ने वाला तर्कों में कभी-कभी इतना उलझ जाता है, कि न वह सत्य को पा सकता है न शांति को।

कहना ही होगा कि सर्वत्र ज्ञान ही उपयोगी नहीं होता। शाँति का मूल्य ज्ञान से भी अधिक होता है। क्योंकि ज्ञान, आत्म-शांति के लिए ही प्राप्त किया जाता है।

४४. जो अज्ञानता में पाप करता है वह क्षम्य हो सकता है, परन्तु जो ज्ञानी बन कर भी, पाप को पाप जानते हुए भी, पाप करता है वह क्षंतब्य नहीं हो सकता ।

४४. आघुनिक शिक्षा भी मात्र आजीविका चलाने के लिए नहीं होनी चाहिए, परन्तु समाज को नोति का पाठ सिखाने के लिए होनी चाहिए ।

इस प्रकार आप ने देखा कि ज्ञान को किया, चारित्र, सदाचार से बिल्कुल अलग कर दिया जाए, तो जीवन कितना विसंगत हो जाता है। सदाचार (किया) के बिना ज्ञान को कल्पना करना भी कितना हास्यास्पद लगता है। इस प्रकार यह मान्यता ध्वस्त हो जाती है कि एकांकी ज्ञान मोक्ष को प्राप्त करा सकता है। यद्यपि उपर्युक्त शास्त्र वचनों में 'ज्ञान' के प्रसंग में किया का निषेध नहीं होता, परन्तु उस 'ज्ञान वाद' के वाक्य को पढ़ कर कोई बालजीव वाक्यों को किया का महत्व समझाने के लिए जान बूझ कर तर्क द्वारा काटा गया है। इस प्रयास को कोई अन्यथा रूप से न ले।

अब देखिये कि एकाकी किया मोक्ष में पहुंचाने के लिए कितनी उपयोगी है। किया के प्रत्येक सूत्र (शास्त्रवाक्य) को ज्ञानवाद का महत्व समझाने के लिए तर्क के द्वारा काटा गया है।

- १. जयं चरे, जयं चिट्ठे, जयमासे जयं सए।
  - जयं भुजंतो भासंतो, पावकम्मं न बंधई ॥ दशवं०

यतना पूर्वक चलने, खड़े रहने, बोलनें, झयन करने, भोजन करने तथा बोलने से व्यक्ति पाप का बन्ध नहीं करता ।

तर्क - उपर्युक्त कियाओं से जब पाप का बन्ध रुक जाएसा तो मोक्ष होने में क्या देर लगेगी ? उपर्युक्त वाक्यों में यतना (विवेक) का महत्व दिया गया है। ज्ञान का नाम भी नहीं लिया गया है। विवेक सहित किया ही पाप बंध को रोकती है। भले ही फिर वह किया आध्यात्मिक या सांसारिक खाने, पीने, सोने जैसी हो अथवा छोटी से छोटी किया भी क्यों न हो।

इस यतनाको कैसे प्राप्त कियाजासकता है ?

यतना (विवेक) भी ज्ञान से ही प्राप्त होती है|। जीवादि का ज्ञान होगा। तो ही चलने में जीव की रक्षा के लिए विवेक होगा। भक्ष्याभक्ष्य का ज्ञान होगा तो जीव भोजन के विषय में विवेकवानु हो सकेगा।

'विवेगो मोक्खो' विवेक ही मोक्ष है। यह वाक्य तो अहुत महान् है। विवेक की प्राप्ति का कारण ज्ञान भी कम महान् कैसे हो सकता है ?

२, मौनेन मुनिः ।

मौन रहने से ही मुनि होता है।

तर्क – मुनि मौन रहना कहां से सीखेगा ? यह निश्चित है कि मौन रहना यद्यपि वचन प्रयोग किया का अभाव है तथापि मौन एक यत्न पूर्वक की हुई किया ही है । मुनि परिषहादि को सहन करते हुए अपमानादि के वाक्यों को सुनते हुए भी 'मौन' रहता है । यह मौन-यह सहिष्णुता भी ज्ञान बल से ही प्राप्त होती है.। अन्यथा अनादिकाल से मौन करने के कारण वनस्पति आदि एकेंद्रिय प्राणी (वाचा ही न होने से वे बोल नहीं सकते) भी मुनि कहलाने के अधिकारी होंगे । उसी भय से उपाध्याय श्री यशोविजय को ज्ञानसार अष्टक में कहना पड़ा—

[१६१

ज्ञान तथा किया

१६२]

# सुलभं वागनुच्चारं मौनमेकेन्द्रियेष्वपि । पुद्मलेष्वप्रवृत्तिस्तु योगानां मौनमुत्तम ॥

अर्थात्--'वाचा का उच्चारण करना' रूप मौन तो एकेंद्रि-यादि के लिए भी सुलभ है। पुद्गलों में (विषयों में) प्रवृत्ति न करना यह उत्तम मौन है।

कहिए ! साधुके मौन का क्या अर्थ हुआ ? वाचा का (अथवा मन तथा शरीर का) मौन साधुको ज्ञान योग से ही प्राप्त हो सकता है। वह ज्ञान से दुर्वचन, दुष्प्रवृत्ति, दुस्चिंतन का फल जानता है, मन, वचन एवं काया का मौन करता है। अतः 'मौन किया' का कारण भी ज्ञान है

#### ३. श्राचक शब्द में ३ शब्द है-श्रा+व+क।

श्र-अर्थात् श्रद्धा या श्रवण (जिस से ज्ञान प्राप्त होता है।) व-अर्थात् विवेक, क-अर्थात किया। अर्थात् श्रावक के लिए तीनों आवश्यक हैं।

### ४. साध्नोति स्वयर हित कार्याणीति साधुः ।"

जो स्व तथा पर का हित साधन करता है, वह साधु होता है।

तर्क-स्वपर हित साधन में उपदेश, सेवा, तप अहिंसा आदि समस्त धर्म कियाओं का समावेश हो जाता है। परन्तु साधु के पहले 'स्वहित होता है, बाद में परहित। जो स्वहित नहीं कर सकता, वह परहित क्या करेगा ?

स्वहित में ज्ञान प्राप्ति प्रमुख शर्त है। जब साधु सारा दिन स्वाध्यायादि के द्वारा ज्ञानार्जन करेगा, तभी वह स्वहित कर सकेगा अन्यथा ज्ञान रहित शुष्क कियाएं वह सारा दिन रुचि-पूर्वक नहीं कर सकता। ज्ञान के बिना शुष्क कियाएं उस का कितना 'स्वहित' कर सकती हैं ?

<u>५. 'नमो अरिहंताणं' ।</u>

[१६३

कर्म शत्रुओं के नाशक तीर्थंकर को नमस्कार हो ।

तर्क-यहां भी कियावाद ही मुखर हो रहा है। कर्मध्वंस की प्रक्रिया किया ही तो है, परन्तु कर्मों का नाश भी सम्यक् ज्ञान के बिना असम्भव है, फिर भले वह ज्ञान एक शब्द 'आत्मा' तक ही सीमित हो। अतः कियावादी इस वाक्य से ज्ञान के प्रति-उपेक्षा करे तो समुचित न होगा।

#### ६. शैलेशी करण क्रिया के बाद ही मोक्ष होता है।

तर्क –निर्वाण का 'करण' (अविमयात्मकं असाधारणं कारणं करणम्) क्या है ? शैलेशी करण की किया 'करण' नहीं हो सकती क्योंकि वह किया है । भले ही वह 'परम स्थिरता' है सथापि प्रयत्न पूर्वक किए जाने के कारण उसे किया ही कहना चाहिए ।

तो करण कौन होगा ? करण होगा 'केवल ज्ञान' कुछ अंतकृत् केवलियों को अपवाद में सम्मिलत करें तो कहना ही होगा कि पहले घातीकमों के क्षय से 'ज्ञानावरणीयादि' कर्मों काक्षय होता है। फलतः तुरन्त केवल ज्ञान हो जाता है। केवल ज्ञान निर्वाण के प्रति असाधारण कारण है। अन्तिम समय में की गई योग निरोध की किया से यहां ज्ञान की महत्ता का कम मूल्यांकन करना, समीचीन न होगा।

#### ७. कषाय मुक्तिः किल मुक्तिरेव ।

कषायों से मुक्त होना ही मुक्ति है।

तर्क-कोधादि को क्षमा से, मान को नम्रता से, माया को सरलता से, लोभ को संतोष से समाप्त किया जा सकता है। परन्तु क्षमा, नम्रता, सरलता तथा सन्तोष को प्राप्त करने में मुख्य कारण ज्ञान है। ज्ञानी ही तो क्षमावान् नम्र, सरल तथा सन्तोषी होता है। अज्ञानी क्षमाशील न बन कर प्रतिशोध में विश्वास रखता है। विनयी बन कर अहंकारी बन कर मद्यप १६४]

ज्ञान तथा किया

(शराबी) की तरह नज्ञे में चूर रहता है, सरस न बन कर घटा-टोप से लोगों की वचना करता रहता है तथा सन्तोधी न बन कर *'माया' के चक्कर में प्रतिक्षण उलझा रहता है। अतः कषाय* मुक्ति में (किया) में भी प्रधान है ज्ञान।

### इ. अकृतात् अविधि कृतं श्रेयः ।

न करने से अविधिपूर्वक (प्रतिक्रमणादि) करना अच्छा ।

तर्क—यह विधान शास्त्रों में क्यों हैं ? कारण यह है कि जो नहीं करता वह कुछ भी सीख नहीं पाता तथा जो अविधि से भी करता है वह जिज्ञासादि होने से कमशः कभी न कभी विधि पूर्वक करना भी सीख जाता है। यह आज्ञा,अर्थ तथा अभ्यास वद्धि के लिए की गई है।

E. केवल ज्ञानी भरत महाराज को देवों ने तब ही नमस्कार किया जब उन्हें साधु वेष देकर चारित्रधारो बना दिया गया। अतः किया (चारित्र) ही प्रधान है।

तर्क-चारित्रधारी (संयत) को ही वंदना की जाती है। असंयत को नहीं। वेष अर्पण करने से क्या भरत में संयम आ गया था जो कि वेष से पूर्व (केवल ज्ञान) न था? संयम के वेषधारी की ही पूजा करनी चाहिए। इस विधि वाक्य के पालन के लिए भरत को वेष दिया गया था।

यदि केवल ज्ञान से भी साधु वेष की प्रमुखता होती तो घर में ही कूर्मापुत्र केवलज्ञान होने के पश्चात ६ मास तक घर में ही माता-पिता की सेवा क्यों करते रहे ? क्या वे केवलज्ञान के पश्चात् ही साधु वेष धारण नहीं कर सकते थे ? (साधु) वेष से भी ज्ञान (केवल ज्ञान) अधिक पुज्य है।

> अष्टादश पुराणेषु व्यासस्य वचनद्वयं । परोपकारः पुष्याय पापाय परपोडनम् ॥

१ जपुराणों में व्यास के दो ही वचनों का विस्तार है। परोपकार से पुण्य होता है तथा दूसरों को पीड़ा होनें से पाप।

तर्क — 'दया' धर्म का मूल है'' जिस किया में दया का पालन है। अहिंसा है-वह धर्म क्यों न होगी ? परन्तु दया करने से पहले ज्ञान भी तो अनिवार्य है। जीवादि का ज्ञान न होगा तो मानव दया किस की करेगा ? उपकार किस का करेगा ? 'आत्मवत् सर्वभूतेषु' की भावना ज्ञान के अभाव में कैसे उत्पन्न होगी ?

## ११. 'तमसो मा ज्योतिर्गमय'।

हे प्रभो ! मुझे अन्धकार से प्रकाश की ओर ले चलें ।

तर्क—प्रभु तो मार्ग दर्शन ही दे सकते हैं, पथ पर चलना तो साधक को स्वयं पड़ेगा। प्रभु से सद्बुद्धि की याचना करनी चाहिए कि जिस से मानव पापों की ओर कदम न रख कर पुण्य की ओर कंदम बढ़ाता चले।

# १२. भव्व निव्वेओ मग्गानुसारिआ। (जयवीयराय सूत्र)

इस सूत्र में प्रभु से आचरण (निर्वेद मार्ग का अनुकरण लोकविरुद्ध वस्तु का त्याग, गुरुजन पूजा, परार्थकरण, सुगुरुयोग तद्वचन सेवा) की याचना की गई है तथा अन्त में 'बोधि लाभो अ' बोधि लाभ की भी याचना की गई है। प्रभु के मार्ग का अनुरसण तो वही कर सकता है, जो उस का ज्ञान भी रखता है। अन्नाणी कि काही, किंवा नाहीइ छेअपावगं। अर्थात् अज्ञानी क्या करेगा तथा पाप पुण्य, कर्त्तव्य अकर्त्तव्य को क्या जाने गा?

 (3) Character is a locking glass, broken once is gone alas.

चारित्र कांच का एक दर्पण है जो कि एक बार टूटने के बाद समाप्त हो जाता है।

[१६४

१६६]

तर्क—टूटे हुए चारित्र के जोड़ने के लिए ज्ञान एक पर्याप्त साधन है। सुबह का भूला हुआ व्यक्ति शाम को घर आ जाए तो उसे भूला नहीं कहते। चारित्र अख्ट कोई व्यक्ति पुनः उपदेश तथा ज्ञान शक्ति से प्रायश्चित्त करता हुआ मार्ग पर पुनः स्थापित हो जाए तो कोई बड़ी बात नहीं है। विषयाकुल तथा अख्ट व्यक्ति ज्ञान के बल से ही संयत रह सकता है।

१४. Character is lost. Every thing is lost.

चारित्र गया तो सब कुछ गया।

तर्क--गया हुआ चारित्र तो वापिस नहीं लौट सकता। परन्तु प्रायश्चित्तादि साधनों से अध्ट हिंसक, पापी, अधम तथा परिग्रही भी तिर आते हैं। जब ज्ञान की ज्योति, हृदय में प्रज्वलित होती है, तब प्रायश्चित्त, आलोचना आदि के भाव मन में उत्पन्न होते हैं। कौन सा कार्य ऐसा है जो ज्ञान के द्वारा साध्य न हो ?

#### १४. मनभर जानने से कणभर आचरण श्रेष्ठ होता है।

तर्क--यदि श्रद्धालु व्यक्तियों की बात छोड़ दी जाए तो तर्कवादी प्रायिक व्यक्ति बहुत कुछ जानने के पश्चात् ही कुछ आचरण में लाता है। ये लोग--यदि ज्ञान कम प्राप्त करों, तो आचरण इससे भी कम करेंगे। अतः बेहतर है कि जिनकी रुचि ज्ञान प्राप्ति में है उन्हें ज्ञान प्राप्त करने दिया जाए। जिस से वे शर्ने:-शर्नै: आचरण के मार्ग पर आगे बढ़ सर्के। यदि ज्ञान रुचि पर किया जबरदस्ती थोप दी जाए या कियावादी पर ज्ञान जबरदस्ती थोप दिया जाए तो परिणाम खराब भी हो सकता है। अतः रुचि अनुसार ज्ञान का अर्जन करने वाला समय आने पर उसे आचरण में भी लाए ऐसी पूर्ण सम्भावना है।

१६. Speech is silver, but silence is gold. भाषण चाँदी है परन्तु मौन सोना (स्वर्ण) है।

तर्क—चुप रहना सोना है क्योंकि चुप रहने वाला कुछ जीवन में अपनाता है जब कि भाषण देने वाले पर 'परोपदेशे पांडित्यं' की धारा लागू हो जाती है ।

परन्तु प्रक्न यह है कि भाषण (Speech) देने वाला क्या चुप(Silent) रहे बिना ही भाषण सीख लेता है। पहले वह चुप (Silent) रहकर स्वाध्याय, चिंतन, मनन, श्रवण करता है। उस के बाद ही वह Speaker (वक्ता)बनता है।

दूसरे शब्दों में कहा जाए तो Silent लोगों में चुप रहने का ही एक गुण होता है जब कि Speaker लोगों में वक्तृत्व के अतिरिक्त समय पर चुप रहने का गुण भी होता है।

श्रोता (Silent) तो मात्र सुनना ही जानता है। यद्यपि काम यह भी कठिन है। परन्तु वक्ता तो ''किस को कैंसे सुधारना'' इस कला का ज्ञाता होता है, अतः वह तो समाज के लिए एक वरदान होता है। लेखक उस से भी महान्होता है क्योंकि वह अपनी विचार धारा को अनेक लोगों तक घर बैठे हा पहुंचा सकता है।

इस प्रकार ज्ञानवादी तथा कियावादी दोनों एकांत वादी बन जाएं तो वे परस्पर एक दूसरे के बिना कोई महत्व नहीं रखते। मुझे ये इतने उदाहरण इस कारण से लिखनें पड़े हैं क्योंकि एकांत ज्ञानवादी या एकांत कियावादी समाज में कुछ अधिक ही पनप चुके हैं। उन्हें ज्ञान तथा किया दोनों का संतुलन सिखाना आवश्यक है भगवान् महावीर ने 'ज्ञान कियाभ्यां मोक्षः' कह कर सभी प्रलापों को शांत कर दिया। ज्ञान आंख है जो कि मात्र जान ही सकती है। कुछ करना उस के वश की बात नहीं। किया पग है जो मात्र चल ही सकती है, कुछ जान नहीं सकता। १६८] ज्ञान तथा चारित्र दोनों ने सामञ्जस्य के बिना किसी कार्य की सिद्धि नहीं हो ़. सकती ।

एक अंधा तथा एक लंगड़ा एक जंगल में जा पहुंचे। जंगल में अग्नि ने सभी कुछ स्वाहा करना प्रारम्भ किया तो वे दोनों भी घबरा उठे। दोनों एक-एक कमी के कारण भागने से मजबूर थे। अंधा भागे तो कहां भागे ? लंगड़ा भागे तो कैसे भागे ? अन्ततः लंगड़े की आंख से काम लिया गया तथा अंधे की टांगों से काम लिया गथा। प्रयोग पूर्ण सफल रहा। क्योंकि अन्धे के कन्धे पर बैठ कर लंगड़ा इंगित आदि से मार्ग दिखाता हुआ, अन्धे को सही मार्ग पर ले जा चुका था।

कभी-कभी दोनों में से एक तत्त्व की अल्पता या महत्ता का ग्रहण तो हो सकता है परन्तु एक को सर्वथा छोड़ा नहीं जा सकता ।

#### ज्ञःनी क्रिया परः शांतः भावितात्मा जितेन्द्रिय । स्वयं तीर्णो भवांभोधेः परांस्तारयितुं क्षमः ॥ ज्ञानसार

ज्ञानो किया से युक्त हो कर शांत तथा वैराग्य से भाविक हो कर इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करता हुआ स्वयं भी संसार सागर से तिर जाता है तथा दूसरों को भी तीर्ण कर देता है ।

> येषां न विद्यान तपो न दानं, ज्ञानं न शीलं न गुणो न धर्मः ।

ते मर्त्यलोके भुवि भारभूतः

मनुष्य रूपेण मृगाचरंति ।। नीति शतक जो मनुष्य हो कर भी विद्या तथा दान, ज्ञान, ज्ञील आदि गुणों को घारण नहीं करते वे मनुष्य लोक में भारभूत हैं तथा मृग के समान हैं।

# चत्तारि परमंगाणि दुल्लहाणि हु जंतुणो । माणुस्सुतं, सुइ सद्धा, संजमम्मि य वर्धरिअं ॥

चार पदार्थ हैं – मनुष्यता, अर्तुति, श्रद्धा तथा संयम में पराश्रम ।

सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्षमार्गः--(तत्वार्थ)सभ्यग्-दर्शन ज्ञान तथा चारित्र, यह समुच्चय रूप से मोक्ष मार्ग है।

### णाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा । बीरियं उवओफो अ, एअं जीअस्स लक्खणं ॥

आत्मा का लक्षण है ज्ञान, दर्शन, चारित्र तप, वीर्य तथा उपयोग।

उपरि लिखित उद्धरणों से स्पष्ट है कि सम्यग्दर्शन युक्त ज्ञान तथा चारित्र (क्रिया) ये दोनों मोक्ष के रथ के दो पहिए हैं। जिन पर आरूढ़ हो कर ही मोक्ष की मजिल तक पहुंचा जा सकता है।

सर्कस में खेल देखते हुए दृश्य की ज्ञान प्राप्ति करने के लिए चक्षु तो खोलने ही पड़ते हैं। चक्षु खुले न होंगे तो क्या ज्ञान प्राप्ति हो जाएगी ? यदि चक्षु तो खुले हैं परन्तु उन को जानने की वृत्ति नहीं है अधवा सामने कोई पदार्थ ही नहीं है तो क्या चक्ष कुछ जान पाएंगे ? नहीं।

अंतएव कियावान् को ज्ञान होना ही चाहिए तथा ज्ञानवादी को किया (चरित्र-देशतः या सर्वतः) होना चाहिए ।

एक व्यक्ति यदि मार्ग का ज्ञाता हो परन्तु उस मार्ग पर न चले तो क्या वह लक्ष्य को प्राप्त कर सकेगा ? नहीं !

एक व्यक्ति मार्ग पर चल तो रहा हो परन्तु सार्थक ज्ञान उसे न हो तो क्या वह लक्ष्य को प्राप्त कर सकेगा? नहीं।

े तैरने के लिए ज्ञान भी चाहिए तथा हाथ पैर को हिलाने की किया भी चाहिए तथा साथ में प्रयोगात्मक कियाएं भी

ज्ञान तथा चारित्र

१७०]

चाहिएं। उदर पूर्ति के लिए न केवल भोजन का ज्ञान चाहिए अपितु भोजन करने के लिए हाथ हिलाने को किया भी करनी ही होगी।

जैसे दीपक स्वपर को प्रकाशित करता है तदैव ज्ञान स्वपर को प्रकाशित करता है। यद्यपि जड़ किया के द्वारा ऐसा होना सम्भव नहीं, परन्तु जब किया ज्ञान युक्त हो कर अमृत किया बन जाती है तो वह स्वपर प्रकाशक भी बन जाती है। दीपक जड़ होता है परन्तु ज्योति से युक्त होने पर क्या वह स्वपर को प्रकाशित करने में मुख्य भूमिका नहीं निभाता??

अज्ञानी की किया को शास्त्रकारों ने मिथ्या किया, जड़ किया, शुष्क किया तथा विष किया के नामों से अभिहित किया है। निःसार, कियावादी किया में ही इतना उलझ जाते हैं कि 'ज्ञान' के प्रति उन का दुर्लक्ष्य हो जाता है। तामलि तापस ने अज्ञान तप करके क्या प्राप्त किया ?

जिस तप से मोक्ष प्राप्त हो सकता था, उस से वह मात्र देवलोक ही प्राप्त कर सका क्योंकि ज्ञान शक्ति का वहां अभाव था। अतः क्रिया के साथ अर्थ का चिंतन भी होना चाहिए। मात्र तोते की तरह राम-राम की रटन ही नहीं होनी चाहिएं।

प्रतिक्रमण के सूत्रों को बोलते समय भी किया के साथ उन के अर्थ का चितन हो तो पाप का अत्यधिक नाश हो सकता है। पूजा के साथ भाव (अर्थ) का चितन हो तो पूजा का फल मिल सकता है। सामायिक के साथ उस का अर्थ (शम) हो तो सामायिक पूनिया श्रावक की भांति फल दे सकती है।

साधना के साथ काम, कोध, मद, लोभ आदि का ज्ञान-पूर्वक नाश हो तो साधना भी सफल हो सकती है,

ज्ञान प्राप्ति में रुचि, एकाग्रता तथा बुद्धि की आवश्यकता

रहती है जब कि किया से निष्कपटता तथा आडम्बर से रहित होने की आवश्यकता होती है।

अभिमान तथा वादविवाद ज्ञान का अजीर्ण है तथा निदा, कपट, मान, आडवर किया का अजीर्ण है। साधक को इन दोनों से स्वयं को सुरक्षित करना है। यदि आंतरिक द्रेष वृत्ति तथा बाह्य निदा (किया करने वालों की)नहीं छुटती है तो किया कर्म-विर्जरा का कारण नहीं बन सकती। यदि उन की अभिमान तथा यशः प्रतिष्ठा की भावना न छूटी तो ज्ञान भी फलदायी नहीं हो सकता।

ज्ञान बिना भाग्य के प्राप्त नहीं होता । ज्ञान बच्चों की तरह सीखना चाहिए तथा किया बुजुर्गों की तरह करनी चाहिए ।

कथनी तथा करनी भी समान होनी चाहिए । कहीं ऐसा न हो कि कथनी (ज्ञान) बहुत उच्च हा परन्तु करनी (कर्म) बहुत निम्न हो तथा करनी बहुत उच्च हो परन्तु कथनी (उपदेश ज्ञान) बहुत निम्न हो ।

परन्तु ज्ञान तथा किया दोनों का रहस्य स्वाध्याय में छिपा है। स्वाध्याय दोनों की चाबी है। स्वाध्याय एक ऐसा कीमिया है जिस से व्यक्ति प्रत्येक वस्तु को प्राप्त कर सकता है।

सामायिक आदि में मालाएं गिनने वाले यदि स्वाध्याय की ओर भी कुछ लक्ष्य रखें तो माला में भी अधिक एकाग्रता तथा स्थिरता आ सकती है।

यहां अन्त में यह कह देना आवश्यक हैं कि यदि किया के साथ ज्ञान न होगा तो किया में मन न लगने से किया करते हुए भी मन में अनेक विचार आते रहेंगे ।

. तथा यदि ज्ञान के साथ किया का पूर्ण पालन न होगा तो पाप कियाएं जीवन में स्थान जमा लेंगी। ज्ञानी निर्जरा भी अधिक करता है तथा पाप करते हुए पाप भी अधिक बांधता है।

208

तब यह समस्या उग्ररूप धारण कर लेती है, जब वह तथाकथित ज्ञानी पाप को पाप ही नहीं समझता ।

> मूर्खः सुखमाराध्यः सुखतरमाराध्यः विशेषज्ञः । ज्ञानलव दुर्विदग्धं, ब्रह्मापि शक्तः न बोधयितुं ॥

ऐसे ज्ञानी यदि धर्म किया से विमुख रहेगा तो पॉप किया अवश्यमेव करेगा। वह उस ज्ञान का प्रयोग पाप की वृद्धि के लिए करेगा। वह सम्यक् कियाओं (रात्रि भोजन त्याग, वत, नियम आदि) के बिनामुखशील बन जाएगा। यह सुखशीलता किया की प्रथम शत्रु है। अतः एव शास्त्रकारों की साधु के लिए कठोर आज्ञा है।

आयेःबयाहि चय सोगमल्लं, कामे कमाही कमियं खु दुक्खं । (दशवे०)

हेश्रमण ! तू सुखशील मत बन । श्रम करके अपना श्रमण नाम सार्थक कर ! ग्रीष्म ऋतु में कड़कती धूप में आतापना ले । सुकुमारता को छोड़ दे क्योंकि कामों को कामित करने से ही दुःख उपलब्ध होते हैं। श्री कृष्ण भी गीता में ज्ञान दर्शन चारित्र योग को कमशः ज्ञान भक्ति तथा कर्म कह कर पूकराते हैं।

योग शास्त्र में ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र के भेदों का वर्णन करने के पश्चात् अब चारित्र के भेदों के रूप में अहिंसा आदि का वर्णन किया जाएगा।



१७२]

# अहिंसा

#### र्आहसा सूनृतास्तेय ब्रह्मचर्यापरिग्रहाः । पंचभिः पंचभिर्युक्ता भावनाभिर्विमुक्सये ॥१६॥ अर्थः —योग शास्त्र मं कलिकालसर्वज्ञ हेमचन्द्राचार्य योग के साधन के रूप में ज्ञान दर्शन और चारित्र को बताते हुए चारित्र की परिभाषा करने के पश्चात् उस के भेदों का निरूपण करते हैं । उन के अनुसार चारित्र के पांच भेद हैं ।

- १. अहिंसा
- २. सत्य
- ३. अस्तेर्य
- ¥. ब्रह्मचर्य
- **५. अप**रिग्रह।

प्रत्येक महाव्रत की पांच भावनाएं जिन से महाव्रत दृढ़ होता है।

सर्व प्रथम अहिंसा का स्वरूप बताते हुए उन का यह सुन्दर कथन है कि—

#### न यत् प्रमाद योगेन जोवितव्यपरोपणम् । त्रसाणां स्थावराणां च, तदहिंसा व्रतं मतं ॥२०॥

अर्थः :—प्रमाद के योग से किसी के प्राणों को हानि न पहुंचाना—उस का नाम अहिंसा है। परिभाषा बहुत छोटी है।

अहिंसा

बड़ी वस्तु का लक्षण सदैव बहुत छोटा होता है। यहां पर जो बात की गई है वो ही बात आचार्य उमास्वाति ने भी कही थी। उन्होंने कहा तत्वार्थ सूत्र में---

# प्रमत्त योगात् प्राण व्यपरोपणं हिंसा ।

प्रमाद के योग से किसी प्राणी के प्राणों का वध कर देना हिंसा है तथा उस के विपरीत अहिंसा है। किसी के प्राणों को मार देना, किसी को कष्ट पहुंचाना, किसी को दुःख देना उस का नाम हिंसा नहीं, परन्तु हिंसा को परिभाषा में उन्होंने एक विशेष शब्द का संयोजन किया, 'प्रमाद के योग से'। जो हिंसा प्रमाद के योग से होती है, उसे हिंसा के नाम से अभिहित करना चाहिए। जिस हिंसा में प्रमाद का योग नहीं, वह हिंसा भी हिंसा नहीं। प्रमाद क्या है ? प्रमाद के आठ भेद बताये गए हैं।

प्रमाद—अज्ञान, संशय. विषर्यय, रागद्वेष, अस्मृति (भूल जाना) और मन वचन काया की जो प्रवृत्ति—उस का नाम प्रमाद है। मन वचन काया की प्रतिकूल प्रवृत्ति प्रमाद बन ही जाती है।

जो हिंसा प्रमाद के योग से होती है वो प्रमाद वास्तव में क्या हैं ? यदि आप प्रमाद को समझ लेंगे तो आप हिंसा को भी समझ लेंगे। हिंसा को समझ लेंगे तो आप अहिंसा को भी घारण कर लेंगे।

आचार्य हेमचन्द्र सूरि महाराज ने कहा है कि मन, वचन, काया के अजुभ योगों से हिंसा होती हैं। आप का मन किस तरह से सोचता है ? आप की बाणी किस तरह से बचन का प्रयोग करती है ? और आप की काया किस तरह से अपने आप को प्रयुक्त करती है ? जिस तरह से वह प्रयोग करेगी उसी कारण से वह हिंसा या अहिंसा बन जाएगी।

सपाप तथा निष्पाप मन ही मनुष्य के लिए बंध तथा मोक्ष का कारण बन जाता है।

मन एवं मनुष्याणां, कारणं बंधमोक्षयोः ।

तंदुलिया मच्छ मन में मात्र विचार ही करता है कि यह बड़ा मगरमच्छ मूर्ख शिरोमणि है जो कि मुख में आगम्यमान मछलियों को बिना निगले छोड़ रहा है यदि मैं इस का स्थाना-पन्न होता तो अवक्ष्य ही समस्त मत्स्यों को उदरसात् कर जाता। यही मन के विचार चावल के सदृश काया वाले तंदुलिक मच्छ को सातवीं नरक में ले जाते हैं। मनोभावों का हिसा तथा अहिंसा के साथ अतीव सम्बन्ध है। हिंसा में कलुषित मनोभावों का प्राधान्य रहता है।

दूसरा दृष्टांत है प्रसन्नचन्द्र राजर्षि का। जिस समय वो संसार को छोड़ कर एक पैर पर खड़े होकर सूर्य के सम्मुख दृष्टि लगा कर घ्यान कर रहे थे, उस समय श्रेणिक सम्राद् के सैनिक वहां मुनि को देख कर बातें करते हैं। सुमुख मंत्री बोला, "अहो ं! ये मुनि कितने महान् हैं, कितने तपस्वी हैं।" तब दूसरा दर्म खनाम का मंत्री बोला, ''क्या यह मुनि है ? यह मुनि नहीं है, यह तो अपने छोटे राज कुमार का राज्याभिषेक करके भाग निकला है, जंगल की ओर । इस को यह ज्ञात नहीं कि इस के पुत्र पर शत्रुओं ने आक्रमण कर दिया है, इस का बालक शत्रुओं से मारां जाएगा तथा प्रजा की रक्षा भी न हो पाएगी। यह तो महा-मूर्ख मुनि हैं, महामुनि कहां ? यह वार्तालाप प्रसन्नचन्द्र राजषि ने सुना ? मन में विचार आने लगा कि जब तक मैं बैठा हूं तब तक कोई मेरे बच्चे को मार कैसे सकता है ? मन में यह विचार आया और मन ही मन विचारों का स्रोत प्रवहमान होना प्रारम्भ हो गया। मन में सोचते ही सोचते ही रहे, रहे कि जो भी शत्रु है उसे मार कर भगा दूं। उन्होंने विचारों के ढ़ारा मन ही मन

Jain Education International

१७६]

युद्धआरम्भ कर दिया। तलवार, गदा, बन्दूक तथा अन्य हथियारों के द्वारा वो युद्ध कर रहा हैं। सन में कलुषित विचार हैं कि शत्रु को मार डाल, समाप्त कर दूं। एक मुनि और मन के इतने कलुषित विचार ?

ज्ञान तथा क्रिया

इन विचारों के द्वारा वह सातवीं नरक के योग्य कर्मो का संचय करता है यह तो उस का पुण्योदय था कि इन कर्नो का निकाचित बन्ध नहीं हुआ। यदि उन का निकाचित बंध हो जाता तो वे निश्चित ही सातवीं नरक में चल्ठे जाते। जो निकाचित बंध नहीं हुआ वह उन का भाग्योदय और पूण्योदय था।

जब मन ही मन लड़ते हुए सारे शस्त्र समाप्त हो गये तो उन के मन में विचार आता है "अरे ! मेरा मुकुट तो अभी शेष है।" राजाओं के पास मुकुट होता है वह भी कभी काम आ जाता है। उन्होंने सोचा, 'मुकुट के द्वारा ही मैं उस शत्रु को मार दूंगा। ऐसे विचार के साथ हाथ सिर के ऊपर करके जब मुकुट उतारने लगते हैं तो पाते हैं 'अरे ! यह क्या हो गया ? मेरे मस्तक पर मुकुट तो क्या ? केशराशि भी नहीं है।" कम से विचार आता है—'यह मुकुट तो में स्वयं उतार कर आया हूं। अरे ! मैं तो साधु हूं। साधु बन जाने के पश्चात् मेरे मन में ये कैसे विचार ? अहो ! ऐसे हिंसा के विचार क्यों आ गये ? ऐसे विचार एक साधु के मन में ? ऐसे विचार मुझे कहाँ शोभते हैं ? मैंने बहुत गलत काम किया। मैंने बहुत बुरा विचार किया। वे मन में दुःखी होते हैं।

समवसरण में पहुंच कर श्रेणिक महाराजा ने भगवान् महावीर स्वामी से पूछा कि वह साधु (प्रसन्न चन्द्र) यदि अभी ध्यानावस्था में मर जाए तो कहाँ जाएगा ? भगवान् महावीर ने उत्तर दिया कि वह अशुभ विचारों के द्वारा सातवीं नरक में जाएगा। क्षणांतर में श्रेणिक ने पुनः पूछा तो महावीर ने उत्तर दिया यदि अब वह मृत्यु प्राप्त हो तो स्वर्गमें जाएगा । इतने में प्रसन्न चन्द्र संचित कर्मों की आलोचना करते हैं । उन्हें पश्चाताप होता है । सद्भावना का भाव जागृत होता है । कर्म समाप्त होने प्रारम्भ हो जाते हैं तब पुनः श्रेणिक महाराजा ने भगवान् महावीर से पूछा तो भगवान् महावीर ने कहा कि प्रसन्न चन्द्र को केवल ज्ञान हो जायेगा । तभी देवदुंदुभि बजती है अर्थात् मुनि को केवलज्ञान हो जाता है । मात्र एक अन्तर्मुहूर्त में उन की भावना का विकास होता है । मन के विचारों के ढारा क्या होता है ! यह आप समझ गए होंगे ।

भावना भवनाशिणी ।

भावना भववर्धनी।

जैसी आप की भावना होगी बैसा ही फल होगा। भावना से संसार की वृद्धि भी हो सकती है तथा संसार अमण कर्म भी हो सकता है। जैसी भावना होगी, बैसे ही फल मिलेगा। गो स्वामी तूलसीदास के शब्दों में—

"कर्म प्रधान विश्व रचि राखा,

जो जस काहि सो तस फल चाखा।"

मन के विचारों पर बहुत कुछ आधारित है यदि आपके मन में विचार श्रेष्ठ हैं, तो संसार भी श्रेष्ठ है तथा यदि मन के विचार कलुषित हैं तो संसार की कोई वस्तु दुर्गति में जाने से आप की रक्षा न कर पाएगी । प्रमाद क्या है ? सामान्य रूप से "आत्मा की जागूति न होना अथवा विवेक न होना" इस का नाम प्रमाद है ।

मानो आप चले जा रहे हैं। मार्ग में आप के पैर के नीचे आ कर कीड़ी मर गयी। क्योंकि आप ने चलने में विवेक नहीं रखा, आप नीचे देख कर नहीं चले, आप आराम से चले जा रहे थे। अतएव कीड़ी (निर्दोष प्राणी) मर गई। यदि आप ऊपर पंखी को देखते हुए जा रहे हो तथा इसी मध्य आप के पैरों तले

अहिंसा

**१**७५]

कीड़ी कुचलो जा रही है । उस समय जो प्रमाद है उस से विशेष पाप का बंध होता है ।

आप मन से किसी को दुःख दें तो वहां भी हिसा है। आप वचन के द्वारा किसी को भला बुराकह देते हैं और उसे दुःख होता है तो एतद् द्वारा भी हिसा होती है। आप काया के द्वारा किसी को मारते हैं या हानि पहुंचाते हैं तो वह समस्त किया हिसा ही है।

यहां एक ही बात सोचने तथा समझने योग्य है कि प्रमाद, अविवेक अथवा अजागृति का हो दूसरा नाम है।

अविवेक :--मान लो ! आप चले जा रहे हैं। आप के मन में विवेक है । आप के मन में किसी कीड़ी या, प्राणी को मारने की भावना नहीं हैं। मन में जागृति है। सदभावना है। जीव रक्षा की भावना है। तथापि अनायास आप के पैर के नीचे कोड़ी आती है और न जानते हुए मर जाती है। यहां जो पाप का बंधन होता है वह अल्प होता है। मात्र 'इरियावहियं' आदि करने से वह पाप समाप्त हो सकता है। क्योंकि कीड़ी तो वहां मर जाती है, परन्तु उसे मारने की भावना नहीं है। उसे समाप्त करने का विचार नहीं है, प्रमाद नहीं हैं, अतः मात्र अनुताप के विचार से पाप समाप्त हो जाता है। वहां जीव को बचाने की भावना हैं, मन में जागृति है, विवेक है, अतः कीड़ी के मरने से पाप का अल्प बंध होता है। प्रमाद हिंसा की जड़ है और विवेक अहिंसा का मल है।

मान लो ! आप चले जा रहे हैं। आप के मन के भाव अच्छे नहीं है और आप किसी व्यक्ति को मारते हैं तथा उस व्यक्ति को दुःख होता है तो मन के विचार अच्छे न होने से तथा उसे जानबूझ कर मारने से अधिक पाप बंध होता है।

यदि आप विवेक पूर्वक देख कर चल रहे हैं। तथापि कोड़ी मर जाए तो जानबूझ कर मारने से होने वाले पाप से यह पाप अल्प होता है । मन के कलुषित विचारों से जो पाप होता है इस

[१७६

पाप का बंध अल्प नहीं होता । कलुषित विचारों का हिसा से बहुत सम्वन्ध है । वर्तमान में लोग धर्म ध्यान बहुत करते हैं, लेकिन उन में विवेक का अभाव है ।

यदि आप भगवान् की पूजा करते हैं, पूजा करने के लिये पुष्पों तथा जल का उपयोग करते हैं। जल का उपयोग करते हुए यदि आप के मन में अविवेक तथा प्रमाद है तो हिंसा का दोष लगता है। क्योंकि फूल तथा जल सचित्त हैं और फूल चढ़ाते समय भी विवेक नहीं है, प्रमाद है तो हमें हिंसा का दोष लगता है।

पुष्पों में तथा जल में त्रस प्राणी होते हैं। यदि वे हाथ लगने से मर जाते हैं, कचले जाते हैं तो हिंसा का दोष लगता है। आप को सचित्त वस्तु को हाथ लगाने से भी दोष नहीं लगता, क्योंकि आप के भन में विवेक है अप्रमत्त दशा हैं। अविवेक और प्रमाद नहीं है। अतः मन के साथ हिंसा और अहिंसा का गहन सम्बन्ध है।

शास्त्रकार यहां पर अहिसा की पांच भावनाओं का निरूपण करते हैं :--- १. 'मनोगुप्तिः' मनोगुप्ति का अर्थ है---मन को गुप्त कर लेना। मन के विचारों को मुक्त करना-दूर करना। यदि आप के मन में अगुभ संकल्प और विकल्प आदि रहे हैं तो आप को हिंसा का दोष लगता जा रहा है, पाप का बंधन होता जा रहा है। अतः मनोगुप्ति अहिंसा के सम्बन्ध में प्रथम लक्षण है, प्रथम भावना है। शेष चार भावनाएं काया की प्रवृत्ति से सम्बन्धित है। २. ईया समिति ३. एषणा समिति ४. आदान भंडमत निक्खेवणा समिति ४. आहार ग्रहण इन चार भावनाओं द्वारा भी अहिंसा का पालन हो सकता है। तात्पर्य है कि आप चलो तो विवेक पूर्वक चलो। यदि आप का शरीर किसी प्राणी का वध करता हैं, मारता है, तो आप को हिंसा का दोष लगता है। अपनी आंखों के द्वारा सामने या नीचे की तरफ साढ़े तीन हाथ आगे दृष्टिपात करके देख कर चलो। दृष्टि के द्वारा स्थान को देखने के बाद ही कदम रखो। इस का नाम है ईर्या संमिति।

महाभारत के अनुसार : दृष्टि पूर्त न्यसेत्पाद, वस्त्रपूर्त पिवेत् जलं । अर्थात् दृष्टि से देख कर पैर रखना चाहिए तथा वस्त्र से छान कर जल पीना चाहिए । आज आप अंधाधुन्ध ही चलते हैं । भागते दौड़ते गाड़ी में जाते हैं । आप सारा दिन सामने देख कर चलते हैं क्या ? यदि नर्ही तो आप कितना बड़ा पाप का वन्धन करते हैं । साधुओं के लिए जो पद-विहार भगवान् महावोर स्वामी ने बताया है । इस का यही कारण है कि साधु का जीवन निष्पाय हो जाए । अहिंसा का पालन नहीं होता इसी लिए ईर्या-समिति में दोष लगता है । पाद विहार के ढारा अहिंसा का पालन करने वाला हिंसा का दोष अपने जीवन में नहीं लगाता ।

एषणा समिति :---एषणा समिति का अर्थ है कि हम जो आहार इत्यादि लेते हैं उसे देख कर लें। पिडशुद्धि से लें। आहार भोजन इत्यादि लेने में हमें ध्यान रखना चाहिए। उस का नाम है एषणा समिति।

आदान भंडमत्त निक्षेपणा समिति :-- आप कोई वस्तु लेते हैं कोई वस्तु देते हैं । कोई वस्तु कहीं पर रखते हैं । कोई वस्तु उठाते हैं । इस प्रक्रिया में विवेक का परिचय दो । सोच कर ही पदार्थों का आदान प्रदान करें । विवेक पूर्ण रीति से तो अहिंसा है, अन्यथा हिंसा के पाप का बन्धन है ।

रु, अहार ग्रहण :--सचित्त की हिंसा का त्याग। साधु जब भी आहार लें चारों तरफ देख कर छे कि कोई भाई या बहन भी आहार लें चारों तरफ देख कर छे कि कोई भाई या बहन किसी सचित्त वस्तु को स्पर्श तो नहीं कर रहा है ? यदि स्पर्श हो रहा हो तो आहार ग्रहण में दोष लगता है। आहार छेने की विधि सम्यक् होनी चाहिए। अगर वह सम्यग् नहीं होगी तो हिंसा का दोष लगेगा।

१८०]

ये पांच भावना आचार्य हेमचन्द्र जी ने आप के समक्ष रखी हैं जिस से आप अहिंसा का पालन सरलतया कर सकें। अहिंसा को समझ सकें तथा पाप के बन्धन से बच सकें।

इस हिंसा अहिंसा के प्रकरण में दान में से अभयदान का वर्णन आता है । प्रथम दान अभयदान का वर्णन यहां प्रकरण संगत ही होगा ।

एक राजा ने एक चोर को पकड़ लिया तथा फांसी का निर्णय सुना*ंदिया। राजा की चार रानियां* थीं। उन्होंने राजा से कहा, ''यह चोर अब थोड़े दिनों में मरनें वाला है। अतः हमें थोड़े दिन उस की सेवा कर लेने दीजिए।'' राजा ने स्वीक्वति प्रदान की।

पहली रानी चोर के लिए बहुत स्वादिष्ट भोजन तैयार कराती है। चोर जब भोजन खाता है तो देखता है कि स्वादिष्ट एवं सुन्दर पकवान उस के सम्मुख हैं। राजा के घर का भोजन बढ़िया ही होता है। लेकिन उस भोजन में उस का मन नहीं लगा। इतना स्वादिष्ट भोजन वो खाता है परन्तु उसे भोजन का स्वाद नहीं आता। भोजन करने में कोई मजा नहीं आता। ऐसे मजा आएगा क्या ? मस्तक पर मौत की तलवार रखी हुई है। अतः स्वादिष्ट

[१८१

अहिसा

१९२]

भोजन करने में मजा नहीं आएगा।

जब दूसरी रानी ने उस की सेवा के लिए बहुत मुन्दर स्वादिष्ट भोजन बनवाया तथा उसे खिलाया साथ में दक्षिणा भी दी तथा उसे नृत्य आदि भी दिखाया। परन्तु चोर का मन नहीं लगता। उस के मन में यही विचार चलते हैं 'क्या खाऊं ये सध मिप्टान्न और क्या देखूं ये नृत्य अरे! चार पांच दिन के बाद तो फांसी होने वाली है।' अतः उसे ये माल-पानी खाने में मजा नहीं आया।

जब तीसरी रानी ने चोर की सेवा के लिए चोर को बढ़िया भोजन खिलाया और न केवल नृत्य अपितु साथ में संगीत इत्यादि भी आयोजित किया । चोर को प्रसन्न करने की यह नवीन विधि थी । परन्तु फिर भी चोर का मन नहीं लगा । क्योंकि सामने उसे मौत ही दृष्टिगत हो रही थी । फांसी में दो चार दिन की ही देर थी । कैसे मन लगता भोजन, नृत्य, संगीत में ? मरने से दुनियां बहुत डरती है । लोगों में मृत्यु का भय बहुत हैं । एक छोटा सा कीड़ा नाली में दुर्गंध में रहता है, वह भी मरना नहीं चाहता । और स्वर्ग लोक का इन्द्र तथा पृथ्वी लोक का चक्रवर्ती भी मरना नहीं चाहता । अत: जो मृत्यु है वह सब को अप्रिय है ।

सव्वे जीवावि इच्छंति, जीविउंन मरिज्जिउं ॥ इस का तात्पर्य है कि सब प्राणी जीना चाहते हैं मरना कोई नहीं चाहता ।

और जब चौथी रानी रूपवती को चोर की सेवा करने का अवसर मिला तो उसने क्या किया ? भोजन इत्यादि के पूर्व वह राजा के पास जाती है और उनको निवेदन करती है। हे राजन् ! मैं इस की सेवा तो करूंगी, परन्तु मेरी एक इच्छा है। मुझे प्रतीत होता है कि इस चोर के मन पश्चाताप हैं, इसे मैं स्वयं उपदेश देकर सुधार लूंगी। आप इस बारे में निश्चित रहिए तथा चोर को अभयदान (जीवन दान) दे दीजिए। इस की फांसी वापस ले लीजिए। उसे जीवनदान का वरदान दीजिए। राजा ने रानी की बात को समझा एवं माना भो। उस ने चोर को मुक्त करने का आदेश दिया। चोर को अभयदान दिया गया। रानी ने चोर को जीवन दान की बात कही तो चोर प्रसन्न-वदन हो गया और रानी ने उसे भोजन खिलाया। यद्यपि उस भोजन में मिष्टान्न नहीं था तथापि उस चोर को वह भोजन मिष्टान्न से भी अधिक स्वादिष्ट प्रतीत हुआ। उस ने प्रेम से वह भोजन खाया तथा मन में प्रसन्न होकर सोचने लगा कि कितना स्वादिष्ट भोजन है। रोटी, साग और मारवाड़ का पापड़ यह तीन वस्तुओं का भोजन चोर को मिष्टान्न के भोजन से भी अधिक प्रिय लगा। वह विचार करने लगा, 'तीन-तीन दिनों तक मैंनें जो भोजन किया है उस में वह मजा नहीं आया जो मुझे इस भोजन में आ रहा है। क्या यह भोजन श्रेष्ठ था ? किस कारण से यह भोजन अच्छा लगता था।

चोर को जीवन का दान मिल गया था। इसलिये उसे यह भोजन सब से अधिक प्रिय लगा। जो व्यक्ति अभयदान देता हैं, उस दान के समान विश्व में कोई भी दान नहीं है।

आज हमारे भारतवासी गायों को बचाने की बातें करते हैं और मनुष्यों की रक्षा का कितना प्रयत्न कर रहे हैं कई लोग जैन लोगों की निदा करते हैं, जैन लोग कैंसे हैं ?

### पानी पीओ छानकर, मनध्य मारो जानकर ।

वर्तमान में अनेक दुष्कृत्यों एवं समाज विरोधी कार्यों में जैन लोगों का नाम बदनाम हो रहा है—यह लज्जा तथा खेद का विषय है। यह हमारे जैन धर्म की आज दशा है। अहिंसा के कारण जैन धर्म तो विश्वधर्म बनने के योग्य है जब कि अधम लोगों के नीच कार्यों के कारण जैन धर्म का अपमान हो रहा है। कितना कर्मों का बन्धन हो रहा है। शास्त्रों में कहा है कि शासन की प्रभावना करनी चाहिये। कितनी सुन्दर वे लोग शासन की प्रभावना कर रहे हैं ! अहिंसा को तब तक जीवन में स्थान नहीं मिल सकता जब तक हमारा व्यवहार शुद्ध नहीं । अतः प्रथमतः व्यवहार शुद्ध करो । लोग यहां पर सामायिक करने बैठ जाते हैं और दुकान में जा कर प्राहक की जेब पर छुरी चलाने की बातें सोचते हैं । प्राहक के कपड़े तक उतार देते हैं । वे लोग सोचते हैं कि यह गल्ती से हमारी दुकान पर आ क्यों गया है । इस के कपड़े तुरन्त उतार लो । कपड़ों में जेब तो आ जायेगी न साथ में ?आप लोगों की भावना ग्राहकों को फंसाने की और उन को पूरी तरह खाली करने की होती है । बन्धुओ ! क्या होगा ऐसी सामायिकों से । जीवन की शुद्धि बहुत आवश्यक है ।

अपने मन में अहिंसा की भावना होनी चाहिए। हमें किसी को काया के द्वारा दुःख नहीं देना है। अरे! मन के द्वारा दुःख की बात सोचनी भी नहीं है। वचन के द्वारा किसी को बुरा नहीं कहना है। यदि ऐसा भाव होगा तो अहिंसा को जीवन में स्थान मिलेगा। यदि अहिंसा आप के जीवन में आ जाये तो आप का जीवन जो बिगड़ा हुआ है वह सुधर जाए एवं मोक्ष की प्राप्ति भी हो जाये।

वर्तमान में मांसाहार का प्रचार बहुत हो रहा है। देवनार के कत्लखाने से मटन (मांस) आता है और वहां से मक्खन के डिब्बों में बंद होकर आप के घर में अब पहुंच जाता है। आप समझते हैं कि मक्खन खा रहे हैं परन्तु वह वस्तुतः मांस होता है। देखिए कैसा-कैसा तजुर्बा हो रहा है ! आजकल अनाज देखिए कैसा-कैसा तजुर्बा हो रहा है ! आजकल अनाज की कमी होती जा रही है कारण कि सरकार का भी यही मन हो गया है कि लोग मांस खाएं तो अच्छा है क्योंकि मांस की कमी हो गया है कि लोग मांस खाएं तो अच्छा है क्योंकि मांस की कमी हो गया है कि लोग मांस खाएं तो अच्छा है क्योंकि मांस की कमी हो रहा है। बहुत बचने की आवश्यकता है। सारे जीवन में एक बात याद रखना कि यदि आप का आहार शुद्ध नहीं होगा तो आप का आचार विचार और व्यवहार कभी भी शुद्ध नहीं हो सकता है। आज कल तो शाकाहारी अण्डे भी बाजार में आ गये हैं। वेजीटेरीयन अंडे ! बिल्कुल वेजीटेरीयन ! मानों वो जमीन (पृथ्वी) से उगे हों। अंडे-वनस्पति की तरह, आलु गोभी की तरह, भिडी की तरह क्या जमीन में उगते हैं ? जब वे जमीन में से उग नहीं सकते तो शाकाहारी कैसे हो गये ? वो शाक कैसे बन गया। वह मांस है प्योर मांस है क्योंकि वह मुर्गी के अन्दर से निकलता है। मुर्गी का भाग है उसे शाकाहारी कहना भी बेकफी का प्रमाण देना हं।

लेकिन आज कल हमारे युवक तथा कई सम्प्रदायों के लोग बाह्यण बैश्य, शूद्र और हमारो समाज के लोग भी सत् संगति (?) के कारण बिगड़ जाते हैं । वे सब कुछ खाते पीते हैं । आप को पता भी नहीं होता । आप कहते हैं कि हमारा बच्चा तो बहुत अच्छा है । जाकर तो देखो उन की खराब आदतें । शराब पीना, मांस खाना, क्लबों एवं होटलों में जाना आना । कौन-कौन से अच्छे काम वह करता है ? आप भेजते हैं अपने बच्चे को फॉरेन में । स्वयं मत जाना । भेजते हैं अपने बच्चों को । स्वयं जाओगे तो स्वयं बिगड़ जाओगे, पतित हो जाओगे तथा स्वयं नरक में जाना पड़ेगा । यह मालूम है इस लिए बच्चों को भेजते हैं । बच्चे नरक में जाएंगे तो पता चलेगा । ठीक है न ? श्री कृष्ण महाराज अपनी पुत्रियों को भागवती दोक्षा के लिए समझाते थे ताकि वे दुर्गति म न जाएं । आप अपने बच्चों को बिजनेस के लिए अमेरिका भेजते हैं । ऐश-ओ-इशरत के लिए गोवा और कश्मीर भेजते हैं 11 ? वहां जा कर वे क्या काम नहीं करते ? सारी दूनियां के १९६]

'पापड़ बेलते' हैं। दुनियां के सब काम करते हैं और जब घर पर आ पहुंचते हैं तब ऐसे सीधे साधे ! कि जैसे उन को A,B,C. नहीं आती । आप समझते हैं कि हमारा बच्चा बहुत अच्छा हैं। आप उस का गुणगान करते हैं कि हमारा बच्चा कितना qualified है, वह अमेरिका जा कर आया है। आप ने क्या उसे समझाया ? आप ने तो उस के जीवन का पतन कर दिया। वर्तमान से बचने की आवश्यकता है।

> कदम-कदम के ऊपर कांटे बिछे हैं। कदम-कदम पर फिसलन है। कदम-कदम पर सम्भलना है॥

यदि एक भी कदम फिसल गए तो याद रखना सीधे सातवें पाताल में जाओगे । कोई रक्षक न मिलेगा वहां । आप को मालम है कि ऊपर चढ़ने के लिए सीढ़ियां होती हैं। नीचे पड़ने के लिए सीढियां होती है ना ? क्या जरूरत है नीचे गिरने के लिए सीढियों की ? ऊपर चढने के लिये सीढ़ियों की आवश्यकता होती है और नीचे उतरने के लिए तो छलांग ही काफी हैं। केवल एक छलांग लगाई और सीधे सातवें पाताल के अन्दर तक, सीडियां उतरने की आवश्यकता नहीं है। गिरने के लिए एक मिंट भी नहीं लगता, चढने में देर लगती है। जीवन में आहार शुद्धि की आवश्यकता है । जीवन में यदि आहारशुद्धि को अपनाया तो आप का जीवन शुद्ध अहिंसावादी बन सकता है। जैसे गांधी ने अहिंसा का सिद्धांत बताया और नेहरु ने पंचशील सिद्धांत विकसित किया। यह सब हमारी जैन धर्म की देन हैं। हमारे जैन धर्म के सिद्धांत की, अहिंसा के सिद्धांत की, महावीर के उपदेश को सारा विश्व स्वीकार कर ले तो मैं दावे के साथ कह सकता हूं कि सारे संसार में जो युद्ध के बादल मंडरा रहे हैं, समाप्त हो सकते हैं। तथाविश्व शांति कायम हो सकती है। परमाणु शांति के लिए

बनाए जाते हैं ? बहुत सुन्दर ध्येय है उस का । परन्तु दो ही परमाण बम जब लोगों की हत्या का कारण बन जाता है तो म।नवता का नाश स्पष्ट दुग्गोचर होता है । परमाणु विस्फोट के आधार पर फिल्म बनी है। वह फिल्म सम्भवतः कृत्रिम होगी। आजकल लोग फिल्मों से अधिक समझते हैं। उस में बताया गया है कि परमाणु विस्फोट होने के पश्चात् उस का क्या प्रभाव होता है। इस वात के लिए उस फिल्म में सिर्फ तीन सैकेण्ड का द्श्य दिखाया गया है । ऐसा करुण अन्जाम ! इतना करुण दुश्य होता है कि इन्सान देख नहीं पाता ? फिल्म में परमाणु विस्फोट हआ ? यदि मानव के पास दिल हो तो बस मात्र तीन सैकेण्ड का दश्य देख कर व्यक्ति का हार्टफेल हो जाए । वह करुण दृश्य देखा नहीं जा सकता, देख कर आंखों में आंसू आ जाते हैं। छोटे दिल वाले व्यक्ति का तो हार्टफेल ही हो जाए। उस दृश्य के **प**हले सैकेण्ड में परमाणु विस्फोट होता है । दूसरे क्षण में वहां खड़ी एक मुन्दर षोडशी कन्या का सुन्दर सवस्त्र शरीर हाडपिंजर हो जाता है। वह युवती सुन्दर नहीं रहती । पलक झपकने की ही देर है कि तीसरे सैकेण्ड में वह हड्डियों का गट्ठड़ भी समाप्त हो जाता है। वह जलकर राख बन जाता है। मात्र तीन सैकेण्ड के अन्दर ही वे सब हो जाता है। यह तीन सैकेण्ड की प्रक्रिया एक युवति की कथा नहीं है। यदि इन्हीं ३ सैकेण्ड के अनुभव से किसी देश को गुंजरना पड़े तो उस देश का एक भी प्राणी जीवित न बचे। यदि हम परमाणु अस्त्रों का प्रयोग करें तो एक बार नहीं सत्ताईस सत्ताईस बार हम विश्व को समाप्त कर सकते हैं। इतना शस्त्रों का भंडार आज हमारे पास है ।

आवश्यकता है महावीर की । आवश्यकता है गांधी जी की । क्या आज हमारे पास है ऐसा--गांधी ? ऐसा गांधी पैदा करके तो दिखाओ ? नहीं हो सकता । ऐसा गांधी हजारों वर्षों के बाद *पैदा होता है जो अहिंसा के सिद्धां*त पर चलने की प्रे*रणा देता है* तथा अहिंसा का पालन करना जानता हूं। आज हमें अहिंसा के लिए दृढ़ संकल्प करना है। प्रतिज्ञा कर लेनी हैं। अहिंसा को जोवन में स्थान देना है। हिंसा को दूर से ही छोड़ देना है अपने आप को शुद्ध बनाना है, अहिंसावादी बनाना है।

जीवन में आहार शुद्धि तथा विचार शुद्धि भी। होनी चाहिए । हमारे भारतवर्ष में कैसे माँसाहार का प्रचार हो रहा है। लोग कहते हैं कि माँस खाने में हर्ज क्या है ? उन के तर्क बहुत विचित्र हैं—यथा ''यदि आप एक दिन में हजारों लाखो गेहूं के दाने खाते हैं, तो उन सब दानों की हत्या करते हैं । इस से तो अच्छा है कि एक हाथी को या किसी बड़े प्राणी को मार के उस का मांस महीना भर खाओ कि जिस से एक ही हत्या का पाप लगे। ऐसे-ऐसे अहिंसा के दूश्मन हमारे देश में पैदा हो गये हैं। क्या है उन की दलील ? अरे, मैं कहना चाहरा। कि यदि ऐसे-ऐसे विचार आप के मन में प्रविष्ट हो गए तो दिवाला निकल जाएगा, जीवन का, जीवन बरबाद हो जाएगा । हाथी पंचेन्द्रिय प्राणी है, और गेहूं एकेंद्रिय प्राणी है। हाथी की हत्या गेहूं की हत्या से विशेष समझी जाएगी । हत्या हिंसा आत्म-विकास से सम्बन्धित है। जिस का जैसा आत्म विकास और उस की जैसी हिंसा वैसा ही आप को पाप लगता है । हमारे लोक-व्यवहार में कोई कीड़ी को मारता है तो कीड़ी को मारने के पश्चात् न्यायाधीश उसे सजा नहीं करता। कोई उसे पूछता भी नहीं कि तूने कोड़ी को क्यों मारा। जब कोई हाथी या घोड़े की हिसा करता हैं तो उसे फांसी की सजा नहीं होती, उसे छोटी-सी सजा मिलती है । जब लोक-व्यवहार में यह स्थिति है तो आत्मविकास के साथ हिसा का सम्बन्ध क्यों न माना जाए । यदि आप छोटे प्राणी को मारोगे तो छोटी हिंसा का पाप लगेगा तथा बड़े प्राणी को

मारोगे तो बड़ी हिंसा का पाप लगेगा। शास्त्रों में वनस्पति खा लेने से उतनी हिंसा नहीं बताई, जितनी एकमात्र विकसित प्राणी हाथी को मारने से होती है। अहिंसा की Defination बहुत विद्याल है। अहिंसा के मार्ग पर चलते रहना। मांसाहार से बहुत दूर बच कर रहना। ऐसा मत सोचो कि कुछ धर्म ग्रंथों में मांसाहार को बात लिखी है। किसी भी धर्म में मांसाहार को खाना नहीं बताया गया। भले वो सिख धर्म हों, भले बो पारसी धर्म हो, भले वो बाईबल हो, भले वो जैन शास्त्र हो, भले वो कुरान हो, बौद्ध शास्त्र हों। कहीं भी यह लिखित वचन नहीं कि मांस खाना चाहिये। जब से बौद्ध धर्म के भिक्षुओं ने मांसाहार करना प्रारम्भ कर दिया तब से उन का भारत वर्ष से जिन्कासन हो गया। चीन, जापान, धाईलेण्ड तथा बर्मा में उनके अनुयायियों में मांसादार प्रवत्न वो गया है। पिल ममान के आवा धर्मगर

में मांसाहार प्रचलित हो गया है । सिख समाज के आद्य धर्मगुरु गुरु नानक ने अपने धर्म ग्रन्थों में एक बहुत सुन्दर वात कही है ।

> जे रत लग्गे कपड़ा, जाम्मा होय पलित्त । जे रत पीये मानसा, निर्मल कैसे चित्त ॥१॥

जब हमारे कपड़े में खून का घब्बा लग जाता है, तो हम कहते हैं कि हमारी कमीज खराब हो गई। यदि खून का एक ही घब्बा लगने से हमारी पोशाक गन्दी हो जाती है तो जो लोग खून वाला पशु पेट में डालते हैं और मांस का भक्षण करते हैं, खून और मांस को खाते हैं, उन का शरीर क्या अपवित्र नहीं होता ? अरे ! शरीर भी अपवित्र होता है, मन भी अपवित्र होता है। अतः आज आवश्यकता है हिंसा और अहिंसा को समझने की । जो व्यक्ति अहिंसा को ठीक समझ जाता है जीवन में उत्थान कर लेता है । भगवान महावीर ने कहा था, ''जीयो ! तुम्हें जीने का ्रवान स्वान का शत्रु होता है परम्तु वह किसी अपरिचित स्वान की भौंकता है, परिचित को नहीं । जब कि मानव तो परिचित को ही अधिक भौंकता है । भागीदार को ही धोखा देता

से मैत्री सम्बन्ध कैसे स्थापित हो सकता है ?

परिचित को ही अधिक भौंकता है । भागीदार को ही घोखा देता है । भाई से ही स्वार्थ पूर्ण व्यवहार करता है । माता पिता तथा बुर्जर्गों को भी स्वार्थ के ही दृष्टिकोण से देखता है ।

अधिकार है और साथ में दूसरों को भी जीने दो।'' "Live & let live" स्वयं जीते जाओ और दूसरों को अपना अधिकार प्राप्त करने दो। "जियो और जीने दो" यह सूत्र भी जीवन में

वर्तमान में मानव ही मानव का शत्रु बन रहा है। मानव का परस्पर सामोप्य समाप्त हो रहा है,। परन्तु मानव ही मानव से डर क्यों रहा है ? कारण स्पष्ट है कि मैत्री कम हो रही है। जब पारिवारिक सम्बन्धों में भी प्रेम—वात्सल्य की भावना कम हो रही है तो अपने पडोसियों से अथवा विश्व के प्रत्येक व्यक्ति

पूर्णतया अपना लोगे तो अहिंसा वृत साकार हो सकेगा।

बहुत से लोग-जो विश्व मैत्री की बातें करते हैं, अपने परिवार को भी सन्तुष्ट नहीं कर पाते । स्पष्ट है कि वे विश्व-मैत्री का मुखौटा पहन छेते हैं परन्तु उन के अन्तर्मन से उत्पीड़न का हालाहल विष भरा होता है । हृदयवर्ती यह विषकुंभ अन्ततः उन्हें ही नष्ट कर देता है ।

अहिंसा की विचार धारा मानव के प्रति प्रेम सिखाती है। जब भी किसी को 'पराया' समझ लिया जाए तब ही विद्रोह, विद्वेष, अशांति की सम्भावनाएं आविर्भूत हो जाती हैं।

यदि मानव, मानव के साथ मैत्री का हाथ बढ़ाए तो अहिंसा का फल जीवन में मिल सकता है। फिर मानव ही प्रिय नहीं रहेगा, मानवता ही प्रिय हो सकेगी। मानवता प्रेमी युद्ध की बातें न करेगा, नलेश की बात भी न सोचेगा। अनावश्यक लाखों लोगों

1038

अहिसा

को युद्ध के कटाह में डाल कर तमाशान देखेगा। वह प्रत्येक हिंसा कर्म से बचेगा।

जहां अहिंसा होतो है, वहां भय नहीं होता। सन्देह नहीं होता। वहां विश्वास होता है, अभय होता है।

अहिंसा को समस्त धर्मों का समर्थन प्राप्त है। तुलसी दास जी ने कहा था----

#### दया धर्म का मूल है, पाप-मूल अभिमान । तुलसी दया न छोड़िए, जब लग घट में प्राण ।।

जहां जीवों की दया-करुणा नहीं होती, वहां धर्म का वास कैसे हो सकता है ? एक मांसाहार करने वाले तथा अन्य जीवों की हत्या करने वाले लोगों में सैढांतिक रूप से कोई अन्तर नहीं हैं क्योंकि दोनों कार्यों में हिसा होती है। एक कवि ने बहुत मार्मिक शब्दों में मांसाहारियों को ललकारते हुए कहा है—

### जो पत खाए बकरी, उस की उतरे खाल । जो उस बकरी को खाए, उस का क्या हाल ।

तॄण-पत्र आदि खाने वाली बकरी की खाल उतार ली जाती है। वह बेचारी कोई पाप नहीं करती फिर भी ऐसा-ऐसा कर्म फल भोगती है। यदि कोई व्यक्ति उस बकरी को मार कर उस का मांस खाए तो उसे क्या कर्म फल प्राप्त होगा ? परन्तु हत्या करने वाले तथा मांस का भक्षण करने वाले अपने भविष्य की चिंता कब करते हैं ?

भारत वर्ष की स्वतन्त्रता के पश्चात् जिस पंचशील सिद्धांत को राष्ट्र का प्राण माना जाता है उस में अहिंसा सर्वप्रथम है। भारत के प्राचीन महर्षि कहते हैं कि हिंसा करने वाले को हिंसा से उत्तर मत दो। क्योंकि वैर से वैर कभी शांत नहीं होता। एक गल्ती का जवाव दूसरी गल्ती नहीं होता। गल्ती का जवाब

For Personal & Private Use Only

1281

उस गल्ती को मुधार कर ही दिया जा सकता है। Tit for tat. के सिद्धांत से कभी किसी को कुछ प्राप्त नहीं हुआ। अपन विरोधियों को भी क्षमादान देने वाले ऐतिहासिक महापुरुपों का जीवन कितना शांत होता है। हिसा फैलाने वालों को भी सुधरने का अवसर देना चाहिए। यदि वे न सुधरे तो राष्ट्र तथा समाज को दण्ड व्यवस्था का प्रयोग करना अनिवार्य हो जाता है।

समस्त विश्व से प्रेम तथा मैत्री विकसित करने के लिए पहले अपने घर से श्रीगणेश करो । फिर देखो कि प्रेम का अकुर कैसे पल्लबित तथा पुष्पित होता है ?

एक व्यक्ति एक महात्मा के पास पहुंचा तथा बोला, महाराज ! मुझे संन्यासी बना दीजिए । महात्मा ने कहा कि क्या कारण है सन्यासी बनने का ? सन्यास घारण करना बहुत कठिन है । कहीं बाद में पारिवारिक जनों का मोह तो नहीं सताएगा ?

"नहीं महाराज ! घर वालों से तो मैं वैसे ही परेशान हूं । प्रतिदिन उन से क्लेश होता है । उन के साथ तो मुझे न प्रेम ह न मोह । उस का उत्तर था ।

महात्मा ने प्रत्युत्तर में कहा कि, ''तू अभी सन्यास के योग्य नहीं है । यहां पर तो समस्त प्राणी जगत् से प्रेम करना पड़ता है, यहां पर आ कर प्रत्येक जीव को अपने समान समझना पड़ता है । तू तो परिवार से भी प्रेम न कर सका, समस्त विश्व से प्रेम क्या करेगा ? जा पहले अपने परिवार से प्रेम करना सोख ।

प्रेम का भान, अहिंसा की फल श्रुति है । अहिंसा के सद्भाव में प्रेम का अभाव नहीं हो सकता ।

सर्वतः अहिंसा जो साधु की अहिंसा है--वह किसी अपराधी को भी दण्डित करने की आज्ञा नहीं देती। साधु को प्रत्येक स्थिति से क्षमाशील तथा अहिंसक बने रहने का उपदेश दिया यहां पर एक प्रश्न होता है कि यदि आप के पड़ोस में कोई चोरी करने के लिए पिस्तौल लेकर आ जाए तो वहां आप का धर्म क्या कहता है ?

गया है। परन्तु गृहस्थ की अपनी दिवशताएं हैं। उसे विवशताओं का जीवन जीना पड़ता है। कभी-कभी परिस्थितिजन्य हिंसादि उस का कर्त्तव्य बन जाता है। परन्तु गृहस्थ कभी भी निरपराध को हिंसा न करे। अपराधी का भी अपनी सुरक्षा के लिए प्रतिकार करे। कहीं ऐसा न हो कि अपराधी को देख कर वह इतने आवेश मैं आ जाए कि उस की हत्या करने का ही प्रयत्न करे। वह सुरक्षात्मक आक्रमण करे जिससे कि लाठी भी न टूटे एवं साप भी मर जाए। अर्थात् हत्या तथा मुकदमा भी न हो तथा शत्रु भी

यह निर्इचत है कि आप उस समय धर्म या शास्त्रों की आज्ञाओं के विषय में अधिक विचार ही न कर पाएंगे। आप उस समय की परितः बन रही सामाजिक, राजनैतिक, आर्थिक धार्मिक तथा व्यावहारिक स्थितियों का अध्ययन करेंगे।

यदि आप के उस व्यक्ति के साथ आप के व्यक्तिगत सम्बन्ध प्रगाढ़ हैं तो आप सुरक्षात्मक रीति से उस की कुछ सहायता करेंगे। अर्थात् इस चोर के सामने न आ कर उस पड़ोसी को सतर्क कर देंगे।

यदि आप का सम्बन्ध हार्दिक मित्रता का है तो आप प्राणों की बाजी लगा देंगे।

यदि आप की उस पड़ौसी से शत्रुता चल रही है तो आप उस अवसर पर उपेक्षा करेंगे ।

यदि आप स्वार्थी हैं तो मात्र स्वयं सतर्क (Alert) हो जाएंगे। पड़ोसी के लिए कुछ भी नहीं करेंगे।

परास्त हो जाए।

यदि आप सामाजिक रूप से विचार करें तो सामाजिक प्रतिष्ठा के कारण आप उसकी कुछ सहायता कर सकते हैं अथवा यह सोच कर कि कभी मुझे भी आवश्यकता पड़ सकती है, आप उस की सहायता करने को तैयार हो जाते हैं।

यदि आप आर्थिक रूप से विचार करें तो पड़ोसी को कुछ इनाम प्राप्त करने के लिए भी सहायता कर सकते हैं।

यदि आप यह सोच कर कि --- यदि मैंने पड़ोसी को बचाया तथा चोर के साथ युद्ध किया तो ये चोर मेरे घर पर भी चोरी करने आ सकते हैं। सहायता न को तो यह आप का भय का दुष्टिकोण है।

''इस की रक्षा करते-करते यदि चोर मर गया तो मैं कहीं दण्डित न हो जाऊं यह आप का स्वरक्षा का दृष्टि कोण है ।

आप का धार्मिक चिन्तन आप को कहेगा कि पड़ोसी को बचाना तो आवश्यक है, परन्तु अनावश्यक हस्तक्षेप मैं क्यों करूं ? तो यहां सामाजिक दायित्व आप के ऊपर आ जाता है, प्रतिष्ठा का प्रश्न भी हो जाता है कि यदि मैंने रक्षा न की तो मेरी 'कायर' के रूप में अप्रतिष्ठा हो जाएगी ।

"यदि मैंने पड़ीसी की मदद न की तो ठीक न दिखेगा ?" कभी यह पड़ौसी मुझ पर व्यग्य ही कस देगातो मुंह नीचा करना पड़ेगा। यह आप का व्यावहारिक दृष्टिकोण है ।

"यह व्यक्ति बहुत धनाढ्य है इस की मन्त्रियों तक पहुंच (Approach) है, अतः इस को बचाना ही चाहिए। सम्भव है कि कभी इस के द्वारा कोई व्यापारादि में या दंडादि में लाभ हो जाए। यह आप का राजनैतिक दृष्टि कोण है।

इस प्रकार गृहस्थ को परिस्थितियां अनेक प्रकार की हो सकती हैं। गृहस्थ का धर्म वहां कुछ भी व्यवस्था दे परन्तु गृहस्थ वहां पर धर्म को नहीं, परिस्थितियों को महत्ता देगा। अहिंसा

परन्तु आनन्द कामदेव आदि श्रावकों की तरह अपने दृढ़धर्म प्रेम का परिचय नहीं देगा । बहुत कम श्रावक ऐसे होते हैं जो कि उस समय धर्म को प्रमुखता देते हैं ।

मन वचन तथा काया से हिंसा करने, कराने तथा अनुमोदन करने का त्याग होना आवश्यक है । साधु के लिए तो जल, वायु अग्नि आदि का सेवन भी वर्जित है ।

यहां एक प्रश्न होता है कि साधु प्रासुक (गर्म) जल ही ग्रहण करते हैं। क्योंकि सचित्त जल के पान या स्पर्श से हिंसा होती है। धरन्तु जल को गर्म करने से जल के जीवों की हिंसा होती, उस का पाप क्या साधुको न लगेगा।

प्रक्ष्त उचित है । परन्तु इस के समाधान के लिए जैन दृष्टि से विचार करना अनिवार्य है ।

पूर्वकाल में गृहस्थ श्रावक गर्म जल (प्रासुक) पीते थे साधुओं को स्थान-स्थान से थोड़ा-थोड़ा जल मिलना सुलभ था। यह जल एषणीय तथां दोष रहित होता था क्योंकि जैसे गृहस्थ के घर से परिवार के लिए बनाए गए भोजन में से साधु आधी रोटी ले भी आता है तो उसे दोष नहीं लगता उसी प्रकार से पानी प्राप्त करने में भी दोष नहीं था।

वर्तमान में गृहस्थों ने गर्म पानी पीना छोड़ दिया है। सभी सचित्त जल पायी बन गए। परिणामतः साधुओं के लिए गर्म प्रासुक जल गृहस्थ के घर में या आयंबिलशाला में विशेष रूप से बनना प्रारम्भ हो गया। एक तो यह आधाकर्मी दोष तथा साधु के निमित्त से जल तथा अग्निकाय के जीवों की हिंसा का दोष। ये २ दोष तो लगते ही हैं। परन्तु इस से साधु गर्म पानी लिए बिना सचित्त (सजीव-कच्चा) ही पीना प्रारम्भ न कर देगा क्योंकि ऐसा करने से अनेक अन्य दोषों की पूरी सम्भावना है। १. प्रासुक जल सीमित ही मिलता है अतः सीमित रूप से ही उसका उपयोग भी होता है। यदि साधु कच्चा पानी प्रयोग

में लाना प्रारम्भ कर दे तो पानी अधिक उपयोग में आएगा, परिणामतः साधु जहां सुविधावादी बनेगा, वहां प्रासुक जल में होने वाली हिसा से अधिक जल इस्तेमाल करके अधिक पाप का भागी बनेगा।

२. साघु यदि जल प्राप्त करने के लिए नल को खोलेगा या कूएं में से भी कभी-कभी आवश्यकता पड़ने पर पानो निकालेगा तो निकलने वाले पानी के साथ स्पर्श्व करने वाले अनेक मन पानी भी हिलेगा तथा इस प्रकार कितने अधिक जीवों की हिंसा का पाप उस साधु को लगेगा।

३ साधुपानी को घड़े में भर कर रखेगा तो वह घड़ा कच्चे पानी का होने के कारण सतत तथा प्रतिदिन जल को उसी में भरेगा तो प्रासुक जल की भिन्न-भिन्न वस्तुओं में तीन चार या पांच प्रहर की व्यवस्था कैसे बन सकेगी ? चातुर्मास में (तीन प्रहर का विधान होने के कारण २ काल के पानी की व्यवस्था क्या न टटेगी ?

४. जब सचित्त जल साधु लेना प्रारम्भ कर देगा तो सचित्त भोजन (फल आदि) लेने से उसे कौन रोक सकेगा ?

५. सचित्त जल लेने वाला साधु बासी भोजन (जिसे सचित्त जल के मिश्रण के कारण अभक्ष्य कहा गया है) क्यों न लेगा ?

६. यदि सचित्त जल का पान हो सकेगा तो वर्षा आदि में साधु को आहारादि लाते देख कर या विहार करते हुए देख रोकना कहां तक उचित होगा ?

७. जलकाय के उपयोग की छूट मिल जाने के बाद अग्नि-काय, वायुकाम आदि के उपयोग से उसे क्या रोका जा सकेगा ? ५ सचित्त का परिहारी साधु फिर सचित्त वनस्पति अहिंसा

[१६७

(पान आदि) का भक्षण करने लग गया तो ?

६. सचित्त जल की नदी को क्या वह बारंबार पार न करेगा?

१०. सचित्त पृथ्वो तथा सचित्त घास उसके लिए अप्रयोज्य क्यों रह जाएगा ?

११. रात्रि के कंवली के काल का फिर क्या होगा ? सचित्त जल का सेवन करने वाला रात्रि में पड़ने वाली ओस से क्यों पाप मानेगा ?

१२. इस प्रकार साधुत्व की आधारशिला अहिंसा ही डगमगा जाएगी।

१३. सब से मुख्य बात यह कि जो साधु एक बार पानी के गर्म हो जाने के कारण (यदि आधाकर्मी स्वनिमित्त से गर्म किया हुआ पानी ले को) एक बार ही जीवघात का दोषी होता है। परन्तु वहो साधु जब कच्चे पानी को घड़े में भर के रखेगा तो (क्योंकि वह सचित्त जल उस ने अपने लिए रखा है इस लिए) सारा दिन उस कच्चे जल में होने वाली जीवोत्पत्ति का तथा जीव विनाश का कारण उसे बनना पड़ेगा।

१४. इतना ही नहीं बार-बार उस कच्चे पानी को या उस घड़े को हाथ लगाने या हिलाने से या पानी लेने के लिए घड़े के जल के हिलने से जो बारबार जीव हिंसा होगी—उस हिंसा का दोष क्यों साधू को न लगेगा ?

इस प्रकार साधु धर्म ही शंकास्पद हो जाएगा। भगवान् महावीर ने साधु के लिए अहिंसा तथा ब्रह्मचर्य-ये दो महावतों को अत्यन्त प्रधानता दी है क्योंकि इन दो महावतों का पालन करने के बाद अन्य महावतों का पालन सुकर हो जाता है। उन में भी ब्रह्मचर्य व्रत को मुख्यत: अहिंसा व्रत के पालन के लिए भी आवश्यक समझाया गया है।

[185

#### धम्मो मंगल मुबिकट्ठं अहिंसा संजमो तवो।

भगवान् महावीर तो अहिंसा के विना धर्म की कल्पना भी नहीं करते। अहिंसा, संयम (ब्रह्मचर्य) तथा तप (जो कि तवेसु. वा उत्तम बंभचेरं के अनुसार ब्रह्मचर्य में ही सम्मिलित हो जाता है) धर्म का स्वरूप है।

निमित्त से भी हिंसा होती है 'यदि आप अपनी तलवार को खूंटे पर टांग कर कहीं चले जाते हैं तथा उस पर बैठने वाला कोई पक्षी कट जाता है अथवा कोई व्यक्ति उस तलवार से कोई हिंसा कर देता है तो उस का पाप आपको ही लगेगा क्योंकि आप ने ही उस तलवार को लापरवाही से रखा तथा हिंसा होने में आप निमित्त बनें । इसी प्रकार आप की बन्दूक से कोई, व्यक्ति किसी की हत्या कर देता है तो उस का पाप भी आप को ही लगेगा ।

बाहत्या कार्यता हुता उत का नाग का जाना हुत जा तर यदि कोई हलवाई रात्रि के समय जलती भट्टी को बुझाए बिना घर पर चला जाता है। रात्रि में कोई चूहा आदि प्राणी उस में मृत्यु को प्राप्त हो जाए तो उस प्राणी की हत्या का दोष इलवाई को ही लगेगा।

मुर्गी घर (Poltry form) बनाने वाले यद्यपि मुर्गी को मारते तो नहीं परन्तु उस से उस का अंडा छीन लेते हैं। जहां वह अंडा देती हैं वह स्थान फिसलने वाला होता है। अंडे के वहां पड़ते ही वह नीचे आ जाता है तथा मुर्गी देखती रह जाती है। उस स्थान पर मुर्गी को बहुत जकड़ कर बिठाया जाता है जहां उस के लिए हिलना भी मुश्किल होता है। मुर्गी की यह परि-तापना-यह उत्पीड़न मानवीय हृदय को करुणा से भर देता है। फिर भी उस मुर्गी के अंडे को शाकाहारी आदि कहा जाता है। वह अंडा शाकाहारी नहीं, उस अंडे में तो मुर्गी की आहें छिपी रहती है।

' एक कवि ने कहा था--

मत सता जालिम किसी को, मत किसी की आह ले। दिल के दुख जाने से उस के, आसमां हिल जाएगा।।

गरीब या दु:खी की आह (दुराशीष) आसमान को भी हिला सकती है अत: किसी को दु:ख नहीं देना चाहिए । एक लेखक ने कहा था--

Nothing good comes, out of violence,

हिसा से कभो कुछ भी अच्छा फल नहीं होता ।

अष्ट प्रवचन माता में भी मुख्यतया अहिसा का ही पालन है। पांच में से ४ समितियाँ (ईर्या समिति, एषणा समिति, आदानभड, निक्षेपणा, पारिष्ठापनिका) तथा एक एक गुप्ति (कायगुप्ति) तो काया से होने, वाली हिसादि को रोकने के लिए है। भाषासमिति तथा वचन गुप्ति बचन से होने वाली, हिंसा को रोकने के लिए है तथा मनोगुप्ति मने की हिंसा को रोकने के लिए है।

इस प्रकार अहिसा का क्षेत्र बहुत व्यापक है। मात्र बड़े-बड़े कार्थों में अथवा धार्मिक कार्यों में ही अहिसा का पालन नहीं करना चाहिए, अपितु प्रत्येक छोटे बड़े सांसारिक कार्यों में भी यतना से काम करना चाहिए।

'जयणा धम्मस्स जणणी' यतना (विवेक) धर्म को माता है। यदि मानव जोवन अहिंसायुक्त बन जाए तो जीवन में पाप का बंध अल्प हो जाए। यदि समाज में अहिंसा का वातावरण बदला जाए तो शाब्दिक हिंसा भी दूर हो जाए तथा विश्व में यदि अहिंसा का महत्त्व समझा जाए तो विश्व में हिंसा आदि से उत्पन्न हो रहे विनाश तथा जनरोध को रोकने में सहायता मिल सकती है।

तात्पर्थ है कि स्पर्शेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, झाणेंद्रिय, चक्षुरिद्रिय, श्रोत्रेन्द्रिय, मनोबल, वचन बल, काया बल, व्यास तथा आयु---इन १० प्राणों में से जिस प्राणी के जो प्राण होते हैं, उन प्राणों का नाश करने से प्राणी दू:ख का अनुभव करता है अतः प्राणों का नाश

ही हिंसा हैं। जो कि कर्म बन्ध का हेतु होने के कारण त्याज्य है। एकेंद्रिय को १ प्राण—प्रथम तथा अन्तिम तीन, द्वीन्द्रिय को रसना तथा वचन सहित ४, त्रींद्रिय को घ्राण सहित ७. चतुरिंद्रिय को चक्षु सहित ५. संमूच्छिम पंचेंद्रिय को श्रोत्र सहित ६ तथा गर्भज पंचेन्द्रिय तक नारकी एवं देव को १० प्राण होते हैं।



अहिंसा

## सत्य

अब हेमचंद्राचार्य द्वितीय महाव्रत का स्वरूप प्रतिपादन करते है ।

#### प्रियं पथ्यं वचस्तथ्यं, सूनृतवतमुच्यते । तत् तथ्यमपिनो तथ्यं, अप्रियं चाहितं च यत् ॥२१॥

अर्थ — प्रिय हिंतकारी तथा सत्य वचन ही सत्य महाव्रत होता है। जो सत्य वचन प्रिय तथा हितकारी नहीं होता वह सत्य हो कर भी सत्य नहीं होता क्योंकि उस से हिंसा का दोष लगता है।

विवेचन---संत्य एक ऐसा देवता है, जिस के आगे सभी देव-दानव किन्नर तथा मनुष्य नमस्कार करते हैं। सत्य इस जगत का आधार है। एक कवि का कथन है---

सत्येन धार्यते पृथ्वी, सत्येन तपते रविः।

सत्येन पवनः बहति, सबं सत्ये प्रतिष्ठितम् ।ः

ं सत्य से ही पृथ्वी खड़ी है । सत्य से ही सूर्य तपता है, सत्य से ही पवन चलती है, सब कुछ सारा संसार सत्य पर आधारित है,।

यदि इस संसार में दुर्जन, बेईमान तथा असत्यवादी लोगों को सफलता मिल जाती तो प्रलय लाखों दर्ष पहले हो चुकी होती । सदैव इन असत्यवादियों का प्राबल्य नहीं होता । सत्यवादी इस संसार में सदैव रहते हैं जिन के प्रताप से यह पृथ्वी स्थिर रहती है । अन्यथा इस पृथ्वी पर कितने भूकप आते मानव जाति को तबाह कर सकें, ऐसे-ऐसे भूकप, समुद्री, तुफान, वातूल आदि आये, परन्तु मानव जाति समाप्त नहीं हुई । ये परमाणु वम, जो कि समस्त संसार की समाप्ति को मात्र १२ मिण्ट की दूरी पर रखे हुए हैं--क्यों अपने-अपने स्थान पर पड़ हैं ? सत्यवादी धार्मिक व्यक्तियों के कारण इन का कोई कुछ बिगाड नहीं सकता ।

सत्य के कारण ही सूर्य पृथ्वी पर प्रकाश फैलाता है । सत्य की प्राप्ति से मानव ग्रह नक्षत्र तथा तारों को, देवों को झुका सकता है ।

## सत्य के बल से भूमि तथा आकाश हिलते हैं। सत्य है कि सत्य से भगवान भी मिलते हैं।।

सत्य से ही संतुलित वायुं चलती है। समय पर मानसून, षड्,ऋतु आती हैं। वर्तमान से ज्यूं-ज्यूं सत्य की महत्ता कम होती जा रही है। त्यों-त्यों पृथ्वी सूर्य तथा पवन भी परिवर्तित होने लगे हैं।

सत्य मानव जीवन का मूलमंत्र है। सत्य से मानव का व्यापार तथा व्यवहार चलता है। सत्य के आधार पर ही व्यापार में लाखों रुपयों का विनिमय होता है। सत्य से ही मानव का विश्वास टिका है। यदि सत्य धरती से लुप्त हो जाए तो मानव को मानव पर ही सन्देह हो जाए। परिवार के सदस्य भी सन्देह की नज़र से एक दूसरे को देखने लग जाएं।

वर्तमान में सत्य की प्रतिष्ठा कम हो रही है। सत्य को पुनः स्थापित करने की आवश्यकता है। राष्ट्र में सत्य के स्थान पर असत्य का बोलबाला है। कोई किसी का वफादार नहीं है।

202

परिवार के सदस्यों का प्रेम बनावटी है। मित्रों की दोस्ती जिस पर संसार का वैभव न्यौछावर हो जाता था, वह भी स्वार्थ के कारण बनावटी हो गई है परन्तु इस बनावट का पता कभी न कभी चल ही जाता है।

सच्चाई छिप नहीं सकती, बनावट के असूलों से।

कि खुझबू आ नहीं सकती, कभी कागज के फूलों से ॥ असत्य. कपट, झठ कभी न कभी फूट पड़ते हैं। जब कोई भी असत्य पकड़ा जाता है तो मानव घबराता हैं। परन्तु असत्य आचरण के लिए दोषी वह स्वयं ही होता है कोई अन्य नहीं।

इस युगं में वफादारियां भी बदल रही हैं। न जाने कितने जय सिंह एवं माधव सिंह हमारे देश में हो गये हैं। अभी भी उन के वंशजों के प्रकोप से भारत का छुटकारा नहीं हुआ है। देश-देश में न जाने कितने विद्रोह हो चुके हैं। इस असत्य बेइमानी, हेरा-फेरी को व्यापार, समाज, तथा देश में से नेस्तनाबूद करने की आवश्यकता है। कई बार तो सच के प्रमाण ही समाप्त कर दिए जाते हैं। झूठ को प्रमाणित किया जाता है, परन्तु सच सदैव दीवार पर चढ़ कर बोलता है। दीवारें ही ऐसे असत्यों को सुन-देख कर जनता तक पहुंचा देती हैं।

जहां असत्य होता है, वहाँ माया भी होती है। माया के बिना झूठ टिक नहीं सकता। झूठ बोलने वाला यदि माया न करे तो उस का झूठ समाप्त हो जाएगा।

एक चोर चोरी करने गया। घर वालों ने उस को देख लिया तथा पकड़ लिया। उस से पूछा गया, कि तूकौन है? अब कपट करने से भी काम चलने वाला नहीं था। वह बोल उठा—''मैं चोर हूं'' घर वालों ने उसे ईनाम दिया तथा सत्कार पूर्वक आगे से भी घर मैं आने के लिए निमन्त्रण दिया। क्या सत्य का ही प्रताप न था। सत्य कहने में हिचकचाहट तो होती है परन्तू इस का फल सदैव मीठा होता है। पुत्र गलती करे तथा पिता उस से पूछे, तो पुत्र सब कुछ सत्य कह दे तो पिता उस बच्चों को कुछ भी न कहेगा। यदि बालक ने वहां झठ बोल दिया तथा उस का झूठ सफल हो गया तो वह असत्यवादी बन कर आगे भी लोगों को ठगना शुरू कर देगा।

एक मात्र सत्य ही कितने ही गुणों को लाता है। गुरु नानक ने एक चोर को नियम दिया कि वह आगे चोरी तो भले करे, परन्तु पूछने पर वह सत्य बता देगा कि उसने चोरी की है। २-४ दिन बाद ही वह चोर गुरु नानक के पास गया तथा बोला गुरु जी ! अब तो चोरी ही नहीं हो रही। गुरु नानक ने पूछा कि मैंने तो तुझे चोरी न करने का नियम नहीं दिया था। चोर बोला, ''मैं चोरी करके जा रहा था कि लोगों ने सन्देह से पूछ लिया कि तुम कौन हो ? मैंने कहा कि मैं चोर हूं। लोगों ने मुझे मारना प्रारम्भ कर दिया। अब तो चोरी करना कठिन हो गया है।

सत्य बोलने वाले को व्यापार तथा समाज में प्रारम्भ में कठिनता का सामना करना पड़ता है । परन्तु उस का विक्वास जम जाता है तो सब से अधिक लाभ भी वही उठाता है ।''

भारत में दुकानों पर एक Rate कम ही देखे गये हैं। बड़े शहरों में तो कृत्रिम माल का अतिरिक्त मूल्य भी २-४ गुणा मांगा जाता है। परन्तु यूरोप में एक भारतीय ने एक वस्तु खरीदी। दाम पूछने पर उस ने कहा 'चार रुपये।' भारतीय तुरन्त अपनी पुरानी आदत के अनुसार बोला 'कुछ तो कम करो मूल्य'..... वह बोला---''पांच रुपये'' भारतीय ग्राहक बोला ''चार से कम

कोजिए।" "छः रुपये।" थोड़े समय में तो दुकानदार चार रु० के १० रुपये मांग रहा था। भारतीय बोला, "हमारे साथ इतनी बेईमानी करते हो ?"अरे ! बेईमान तो तुम हो, जो चार रुपये की वस्तु के पूरे पैसे भी देना नहीं चाहते हो।" दुकानदार का उत्तर था। "लेकिन ! तुमने हर बार रेट बढ़ा कर क्यों बताए ?"

"मेरे पास तुम भारतीयों की तरह समय बर्बाद करने के लिए नहीं है । रेट बार-बार पूछ कर यदि कोई समय बर्बाद करता है तो उस समय की कीमत उसो वस्तु में लगा दी जाती है ।

बेचारा भारतीय चुप था।

यदि भारत में भी सभी दुकानों पर एक रेट हो जाए तो समय की कितनी बचत हो जाए ।

एक ग्राहक ४० रुपये की वस्तु १० रुपये में ले जाएगा तो कभी वापिस उस दुकान पर न आएगा। बताओ ! घाटे में कौन रहा ? Rate Fix हो तो ग्राहक बढ़ते ही हैं, घटते नहीं। हां ! विश्वास सम्पादन में समय अवश्य लगता है।

भारत वर्ष की जनता ने ऋषि महर्षियों की वाणी को विस्मृत कर दिया तो महर्षि कहते थे, ''तं सच्चं भयवं'' सत्य ही भगवान् है। परन्तु सत्य यें भगवान का दर्शन किसी को नहीं होता। किसी की बुद्धि भ्रष्ट हो तो उसके सत्य का क्या दोष है ? वर्तमान में तो असत्य में ही लोगों को भगवान का दर्शन होता है।

एक राजा था। वह राज्य सभा में आने वाले प्रत्येक व्यक्ति को पूछा करता था कि आज कल किस वस्तु का जमाना है ?

सभी मंत्री पृथक् पृथक् उत्तर देते । कोई कहता 'हेराफरी' का जमाना है ।' कोई कहता 'सत्य का जमाना है' कोई कहता कि 'अहिंसा का युग है' तो कोई कहता कि 'ज्ञान का युग है' । परन्तु राजा को किसी के उत्तर से संतोष न हुआ । २०६१

अंत में राजा ने राजपर्षद में एक वेश्या से पूछा तो वेश्या बोली, "महाराज ! आज कल तो झूठ का जमाना है। राजा ने इस बात को भी नहीं माना। वेश्या ने कहा कि "राजन् ! मैं आप को एक मास में यह प्रत्यक्ष दिखा दूंगी कि जमाना झूठ का है या नहीं ?"

वह वेश्या तीर्थं यात्रा के लिये चल पड़ी तथा एक मास के वाद एक योगिनी का वेश बना कर उसी नगर में आई। सारा नगर उस योगिनी के दर्शनों को उमड पड़ा। योगिनी ने एक बंद कमरे में एक मंच बना कर उस पर एक जूता रखा हुआ था। वह आने वाले सभी व्यक्तियों को कहती कि क्या आप को भगवान् के दर्शन करने हैं? प्रत्येक व्यक्ति हां में उत्तर देता। वह पुनः कहती कि, ''मैंने इस कमरे में भगवान् को बुलाया है। लेकिन वह दिखेगा उसे ही, जो अपने असली बाप का बेटा होगा। जो असलो बाप का बेटा नहीं होगा, उसे वहां पर जूता पड़ा ही दिखाई देगा।''

हजारों लोग पक्तियों में लग गए तथा कमशः कक्ष में प्रवेश करके भगवान् के दर्शन करके पावन होने लगे। वहां तो योगिनी के अनुसार भगवान् बैठे ही थे। परन्तु कोई अपने असली बाप का बेटा हो तो ही, किसी को वहां भगवान् दिखाई दें। वहां जाने वाले प्रत्येक व्यक्ति को वहां जूता ही दिखाई दिया। परन्तु वह सोचने लगा कि यदि मैं किसी को यह कह दूं कि मुझे जूता दिख रहा है तो लोग मेरी ओर शंका की दृष्टि से देखेंगे। मुझे दूसरे बाप का बेटा मानेगे। मेरा उपहास उड़ाएंगे।"

जब भी कोई व्यक्ति कक्ष से बाहर आता तो उसे पूछा जाता कि भगवान् के दर्शन हुए ? तो वह सन्तोष पूर्वक उत्तर देता ''हां, हुए'' यह गडरिया प्रवाह बच्चों से बूढ़ों तक चला। बहेई भी अपनी प्रतिहरू को, धलू, में फिल, जाते के भए से यह

सत्य

200

कहने को तैयार न था, कि मैंने अन्दर जूता देखा है ।

जनश्रुति से यह समाचार राजा को भी मिले। राजा के मन में भी भगवान के दर्शन करने की इच्छा जागृत हुई। कमशः राजा भी योगिनी के पास आ पहुंचा। योगिनी ने उसी कम से राजा को कक्ष में भेजा। परन्तु यह क्या? वहां तो जूता ही दिखाई दे रहा था। राजा आश्चर्यं चकित हुआ। परन्तु जहां समस्तनगर जनों में यही प्रवाद चल रहा था कि मैंने भगवान् के दर्शन किये हैं तो राजा कैसे कह सकता था कि मुझे वहां भगवान नहों दिखे।

राजा के कक्ष से बाहर आने पर योगिनी ने राजा के मुख पर निराशा की रेखाएं देख कर राजा के मन की बात को जान लिया।

३० वां दिन आने पर वंह योगिनो राज्य सभा में पहुंची, राजा ने उसे नमस्कार किया । कम से योगिनो ने राजा को अपना वेश्या का रूप दिखाया । राजा बोला—"अरे ! यह सब क्या झूठा वेष पहन रखा था ? तेरे कथन के अनुसार एक मास हो चुका है । अब तुझे यह सिद्ध करना चाहिए कि जमाना झूठ का है ।"

वेश्या बोली—''महाराज ! क्या अब भी इस बात पर विश्वास नहीं होता। सच-सच बताइये कि आप को कक्ष में प्रवेश करने पर क्या दिखा था। भगवान् या जूता" ? राजा बोल उठा कि, ''मुझे दिखा तो जूता ही था। परन्तु प्रतिष्ठा के भय से मैंने यह नहीं कहा। क्योंकि सभी लोग तो कह रहे थे कि अन्दर 'भगवान् के दर्शन हए हैं।'' वेश्या बोली, कि ''महाराजा, जैसे आप को वहां जूते के दर्शन हुए वैसे ही वहां सभी को जूते के ही दर्शन हुए। भगवान् के दर्शन करना इतना सरल नहीं है। इस बात का

ज्ञान होते हुए भी किसो ने जूतों के दर्शन के रहस्य पर से पर्दा नहीं उठाया । बताइये । यहां बैठे इतने लोगों में से किसी ने भी सत्य का आश्रय लिया ? यह सिद्ध हो चुका है कि जमाना झूठ का है ।

परन्तु सत्य सदैव कटु होता है । उस का सामना तो करना ही पड़ता है । जो सत्य का सामना करने से घबराता है, वह आत्मवचना करता है, स्वयं को ठगता है ।

किसी व्यक्ति ने फटी कमीज के ऊपर सुन्दर कोट पहना हो तो वास्तविकता क्या होती है ? वह कोट वास्तविकता नहीं होती। कोट के अन्दर वह फटी हुई कमीज ही सत्य की द्योतक होती है।

कभी कभी जन-प्रवाह के विरुद्ध भी सत्य के पक्ष में हो जाना आवश्यक हो जाता है।

कोई कुलटा स्त्री किसी सच्चारित्र व्यक्ति पर दुराचार का आरोप लगा दे तो समस्त जनता तथा वहां एकत्र होने वाला जन समह उस महिला की बात पर सद्यः विश्वास कर लेता है। लोगों में इतनी बुद्धि कहां होती है कि वे उस व्यक्ति को ही निर्दोष घोषित करें। सारी भीड़ में एक आघ व्यक्ति ही ऐसा दिखेगा जो कि समय की खोज करता हुआ निष्पक्ष हो कर उस उस व्यक्ति का पक्ष करे।

वर्तमान में बहुमत का युग है। बहुमत जो कहे, वह सत्य माना जाता है। परन्तु यदि असत्य के पक्ष में सभी लोग इकट्ठे हो जाएं तो भी सत्य, सत्य ही रहता है तथा देर सबेर उस सत्य के पक्षपाती की विजय ही होती है। परन्तु सत्य कहने का साहस क्युब्क्रि में होता, चाहिए, तथा जनता में भी सतय परख़ते की बुद्धि

Jain Education Internationa हिए ।

एक बार एक राजसभा में एक ठग आया। उस ने तरह-तरह की बातें करके राजा का मन मोह लिया। वह अंत में कहने लगा कि महाराज ! हम आप के लिए एक परिधान (Dress) लाए हैं। उस परिधान की यह विशेषता हैं कि, सब को दिखेगा परन्तु पहनने वाले को नहीं दिखेगा। परिधान इतना सुन्दर है कि देखने वाले आप के रूप की प्रशंसा करेंगे। राजा ने उस बहु-मुत्य परिधान को पहन लेने की ठानी।

उस परिधान का मूल्य ले लेने के पश्चात् शभ मुहूर्त्त में उन ठगों ने लाखों की पर्षद के सम्मुख राजा के कपड़े एक-एक करके उतारने प्रारम्भ किये तथा साथ-साथ में वह अदृश्य परिधान पहनाना भी प्रारम्भ किया । ज्यू-ज्यू राजा के वस्त्र उतरते गये, राजा जनता को निर्वस्त्र दिखता चला गया । राजा भी स्वयं को इसी दशा में देख रहा था । परन्तु उन ठगों की तो यह शर्त ही थी कि वस्त्र राजा को नहीं दिखेंगे । राजा स्वयं को निर्वस्त्र देखकर भी उस नई पोशाक से सन्तुष्ट ही था । जब पोशाक ही नहीं थी, उस के दिखने का अर्थ ही क्या था ? यह तो जनता को उल्लू बना कर-उन्हें ठगने का एक तरीका था ।

समस्त जनता आश्चर्य चकित थी कि राजा इस प्रकार से अपने कपड़े क्यों उतरवा रहा है ? पर्षद का एक एक बालक भी किंकर्संव्य विमूढ़ हो चुका था कि वह राजा को कैसे समझाए कि आप के साथ घोखा हो रहा है।

अन्ततः नवीन परिधान पहना कर वे राजा से बोले, "महाराज आप इस वेश में बहुत सुन्दर दृष्टिगत हो रहे हैं। क्या आप का रूप सजा है इस परिधान से ?" किसी व्यक्ति की साहस न हो सका कि वह उन ठगों को चपत लगा कर उन को शिक्षा दे। जब राजा ही निर्लेज था तो लोगों को लज्जा करने की क्या बात थी। अंत में इसी नूतन वेष में राजा को रथ में खड़ा करके जन-समूह के साथ नगर में राजा की शोभा यात्रा निकाली गई । लोग दांतों तले अंगुलि दबाने लगे परन्तु वे राजा के पीछे चले जा रहे थे । राजा गवाक्षों में खड़े स्त्री-पुरुषों, बालकों का अभिवादन शान से स्वीकार कर रहा था । आज आनन्द का पार न था । क्योंकि वह उस समय अदृश्य परिधान में बहुत ही मुन्दर नजर आ रहा था ।

राजा की सवारी एक चौक में से हो कर गुज़री। अकस्मात् राजा ने वहां के एक मकान में से एक छोटे बच्चे की आवाज सुनी, वह कह रहा था। "पिता जी ! राजा आज नग्न हो कर नगर में घूमने को क्यों निकला है ? क्या यह कोई विशेष विधि है ? जिस में से प्रत्येक राजा को गुज़रना पड़ता हो।" बालक के चेहरे के भाव से राजा के मन में विचार आया कि मेरे साथ कहीं धोखा नहीं हुआ। किसौ ने ऐसा नहीं कहा। परन्तु यह वालक झूठ क्यों बोलेगा ? तभो उस ने बालक के पिता- को आवाज को सुना. "बेटे ! तू ठीक देख रहा है, ठीक ही कह रहा है, परन्तु राजा तो राजा है, उसे कौन समझाए ?

राजा समस्त स्थिति को भांप चुका था। वह समझ गया कि उस के साथ सरासर घोखा हुआ है।

राजा तुरन्त रथ से नीचे उतरा, उस ने तुरन्त वस्त्र मंगवा कर पहने तथा दोनों ठगों को गिरफ्तार कर लिया ।

असत्य का आनन्द अद्भुत ही होता है जब कि सत्य को पचाना तथा सहना कठिन होता है। असत्य में रहने वाला आंति में रहता है, मूर्खों के जगत में रहता है। उसी आंति में मूर्खता में अलौकिक आनन्द लूटता है। परन्तु वह भूल जाता है कि जब सत्य उस के सामने आएगा तो वह उसे सहन ही न कर सकेगा। बर्तमान में असत्य ही जीवन का सत्य बन चुका है। असत्य

का विशाल संसार सत्य के आगे बौना लगता है परन्तु इस सत्य से जीवन जीना प्रत्येक को नहीं आता ।

असत्य जीवन के किस क्षेत्र में नहीं है। व्यापार,अर्थ, नीति, समाज, व्यवहार ये सभी असत्य से दूषित हो चुके हैं। सत्य का पक्षपाती असत्य प्रिय लोगों में दब सा जाता है। उस का स्वर मुखर नहीं हो पाता। बहुत से चोरों के बीच साधु की क्या कीमत ? बहुत से ठगों के बीच ईमानदार की कितनी कीमत ? बहुत से मूर्खों के मध्य बुद्धिमानों की कितनी कीमत ? बहुत से असत्यवादियों के मध्य सत्य का भी क्या मूल्य ?

परन्त असत्यवादी को समझ लेना चाहिए कि उस की पोल अधिक नहीं चल सकती । जब उस असल्य का भंडाफोड़ हो जाता है तो व्यक्ति कहीं का नहीं रहता । उस का विश्वास समाप्त हो जाता है । उस की गतिविधियां संदिग्ध हो जाती हैं तथा वह स्वयं अशांति का शिकार हो जाता है ।

असत्य को कई बार सत्य बनाने का प्रयत्न किया जाता है। परन्तु असत्य सत्य कैसे बन सकता है ? एक झूठ को सिद्ध करने के लिए मानव की १०० झूठ बोलने पड़ते हैं वह झूठ फिर भी झूठ ही रहता है, वह कभी भी सत्य नहीं हो सकता।

आज तो कदम-कदम पर झूठ बोला जाता है। आज असत्य हो जीवन का सत्य बन चुका है। यह सब जीवन की किसी उपलब्धि के लिए है? जीवन चलाने के लिए रोटी ही तो चाहिए। किसी भी कार्य का अर्थ उदर पूर्ति ही तो होता है। छोटे से पेट के लिए बड़े से बड़े झूठ बोले जाते हैं। कई बार तो बच्चे को भी झूठ सिखाया जाता है। परिणामतः सत्य बोलने की संभावना हो समाप्त हो जाती है।

एक गृहस्थ से उस का व्यापारी रुपये मांगने आया । वह गृहस्थ अभी देने के मूड में न था । उस आगन्तुक ने द्वार

खटखटाया । बच्चा बाहर आया । आगंतुक व्यापारी ने पूछा, बेटा ! ''तेरे पिता जी क्या घर हैं ?'' बेटा अन्दर गया तथा पिता जी को सारा वृत्तांत सुनाया । पिता जी बोले, ''जा बेटा ! कह दे कि पिता जी घर पर नहीं हैं ।'' बेटा उस के पास जा कर बोला—''चाचा ! पिता जी कह रहे हैं कि पिता जी घर पर नहीं हैं ।''

इन कार्यों से समाज को सत्य बनाया जा रहा है। छोटे से लाभ के जिए अपना धर्म बेच देना किस धर्म-ग्रंथ में लिखा है ?

"ऋतस्य पंथा: दुर्गमाः दुरत्ययाः" सत्य का पथ दुर्गम होताः है, उस पर चलना बहुत कठिन होता है । किसो भी स्थिति में सत्य का दामन छोड़ना नहीं चाहिए ।

वसु राजा की दुर्गति असत्य से ही तो हुई थी। वसु, नारद तथा पर्वत तीनों मित्र थे तथा एक उपाध्याय से अध्ययन किया करते थे। वसु, राजा का पुत्र था। नारद ब्राह्मण-पुत्र था। पर्वत उपाध्याय का ही पुत्र था। उपाध्याय ने एक बार रात को देखा कि आकाश में रात को कहीं जा रहे २-३ चारण मुनि परस्पर वार्तांलाप कर रहे थे तथा कह रहे थे कि इन तीन विद्यार्थियों में से २ नरक में तथा एक स्वर्ग में जाएगा। उपाध्याय ने विचार किया कि परीक्षा करके यह पता लगाना चाहिए कि कौन से दो विद्यार्थीं नरकगामी हैं।

उस ने तीनों विद्यार्थियों को आटे का एक-एक मुर्गा दिया तथा उस से कहा कि इस को वहां काट कर आओ, जहां पर कोई भी न देखता हो । पर्वत तथा वसु ने जंगल में जा कर मुर्गे को मार दिया । जब कि नारद ने जंगलों तथा पर्वतों में जा कर यह सोचा कि यहां परमात्मा भी देख रहा है तथा मैं भी तो देख रहा हूं, अतः इस आटे के मुर्गे को कैसे मार जा सकता है ।

वह मुर्गे को मारे बिना ही वापिस लौटा । उपाध्याय समझ चुके थे कि यही एक नारद है, जो स्वर्ग में जाएगा ।

कालांतर से वसु राजा बना। उस के सत्य के प्रभाव से उस का सिंहासन घरती से सदैव ऊपर रहता था ।

एक बार पर्वत तथा नारद में कलह हुआ । नारद ने कहा कि गुरु जी ने अज' का अर्थ तीन वर्ष पुराना धान्य किया है । जब कि पर्वत कह रहा था कि 'अज' का अर्थ बकरा है ।

दोनों ने यह प्रतिज्ञा की कि वसु राजा के पास जा कर यह बात पूछेंगे तथा जो असत्यवादी होगा वह अपनी जीभ काट लेगा।

गुरुपत्नी को पता लगा कि मेरे बेटे ने यह झर्त (प्रतिज्ञा) की है तो वह कल्पांत रुदन करने लगी क्योंकि वह जानती थी कि पर्वत इस विवाद में हार जाएगा।

वह सीघे वसु राजा के पास पहुंची तथा पर्वत की प्राण रक्षा के लिए करवद्ध प्रार्थना की । वसु ने स्पष्ट कहा कि गुरु जी ने जो अर्थ बताया था मैं उस का अन्य अर्थ नहीं कर सकता ।

परन्तु अन्ततः गुरुमाता पर वसु को देया आ गई तथा उस ने राज्य सभा में पर्वत के पक्ष में मत दिया। इस असत्य के प्रकट होते ही सत्य के अधिष्ठायक देवों ने सिंहासन को नीचे पटक दिया। वसु वहीं रक्त का वमन करता हुआ मृत्यु को प्राप्त करके नरक में गया।

असत्य का दामन पकड़ने वालों का कभी न कभी यही हाल होता है ।

#### "सत्यमेव जयते हि नानृतम् ।"

सदैव सत्य की ही विजय होती है, असत्य की नहीं। आज भी विश्वयुद्ध की विभीषिका से इसी लिए बचा हुआ है क्योंकि सभी देश परमाणुबम से होने वाले विनाश को कल्पना नहीं, परन्तु परमाणु बमों के साये में पल रही शाँति इमशान की भयानक शांति होती है। इस शांति को यदि अहिंसा से जोड़ दिया जाए तो यह शांति स्थायी हो सकती है। परन्तु यह परम सत्य है कि कटु सत्य का सामना करने वाला ही स्थायी शांति को प्राप्त कर सकता है।

कराने वाला ही अपनी सम्पूर्ण शक्ति को समाप्त कर देगा। परमाणु बमों के भय से ही युद्ध का भय टला हुआ है । अन्यथा

सत्य बोलने में यदि किसी भय को भी मोर्ल लेना हो तो ले लेना चाहिए । क्योंकि उस का परिणाम भी अच्छा ही होता है ।

ं वाणी में भी सत्य को ही स्थान देना चाहिए। जो बचन दो, उसे पूरी तरह से निभाना चाहिए। 'प्राण जाए पर वचन न जाए। प्राणों की बाजी लगा कर भी वचन को सत्य कर दिखाना चाहिए। वाणी से जो प्रतिज्ञा की हो, मरणांतकष्ट आने पर भी उस का पालन करना चाहिए। यही सत्य की कसौटी है।

## 'सत्यवादी भवेद् वक्ता ।'

वक्ता भी वही होता है जो सत्यवादी हो । यदि कोई वक्ता असत्य का सुन्दर प्रतिपादन करता हो तो वह वक्ता कैसा ? अपनी प्रतिष्ठा बनाने के लिए असत्या बोलन—कहां तक उचित है ?

सदैव सत्यवचन बोलने वाले को सिद्धि प्राप्त हो जाती है। फिर वह इच्छापूर्वक या अनायास ही जो कुछ बोलता है वह स्वय-मेव सही होता चला जाता है उसके मुख से जो भी निकलता है वह सत्य का ही प्रतिरूप होता,है। योगी महात्माओं को वचन की सिद्धि अनायास ही प्राप्त नहीं होती, वचन को सिद्धि सत्यता तथा

मित भाषिता से होतो है। अतः सत्य वचन को 'हितमितपथ्यं सत्यं' कहा है। जो वचन हितकारो होता है, दूसरे का कल्याण करता है, किसी को दुःख नहीं पहुंचाता है, किसी के हित की बुद्धि से कल्याण की कामना से कहा जाता है, वह सत्य होता है।

सत्य सदैव 'मित' होता है । वह कभी-कभी विस्तृत रूप से नहीं कहा जाता । जब सत्य का विस्तार किया जाता है तो कहीं भी असत्य के मिश्रण का भय रहता है ।

सत्य सदैव पथ्य होता है। वह अमृत की तरह शरीर तथा मन को सात्त्विक बनाता है। पथ्य वचन का प्रयोग मन तथा वचन को पवित्र बनाता है।

ऐसा सत्य किसी के लिए अप्रिय नहीं होता । जो सत्य हो कर भी अप्रिय होता है, उसे सत्य भी नहीं कहना चाहिए ।

## संत्यं बूयात्, प्रियं बूयात्। न दूयात् सत्यमप्रियं॥

सत्य लेकिन प्रिय वचन बोलना चाहिए । जो सत्य किसी को दुःख दे, वो सत्य अहिंसायुक्त नहीं हो सकता । काने को काना, अंघे को अंधा कहा जाए तो उसे क्या दुःख न होगा ?

वाणी की मधुरता भी सत्य की ही परिभाषा है। यह मधुरता चापलूसी नहीं होनी चाहिए। अन्यथा चापलूसी वाला वचन भी असत्य की भांति ही फल देगा।

श्री तुलसी दास जी ने असत्य को सबसे बड़ा पाप कहा है।

## नहि असत्य समपातक पुँजा, गिरिसम होहि कि कोटर गुँजा।

असत्य से मानव की आँतरिक शक्तियों का विकास रुद्ध हो जाता है। सत्य की शक्ति का आभास सत्यवेत्ता को ही हो सकता है। एक अंग्रेज लेखक ने लिखा है---

[28%

. ÷

'The Truth and love are most powerful things in the world.'

धत्य तथा प्रेम संसार में सब से अधिक शक्तिशाली वस्तुएं है। सत्य से संसार में श्रेष्ठता प्राप्त होती है। प्रेम से जगत अपना ही दिखाई देता है।

हरिश्चन्द्र ने सत्य के बल से ही विश्व में सत्यवादी होने का अलंकरण प्राप्त किया। सारा संसार बदल सकता है। सूर्य पश्चिम में उदित हो सकता है परन्तु सत्यवादी का सत्य विचलित नहीं हो सकता। वह सत्य को नहीं छुपाता है। न सत्य के सामने होने वाले आक्षेपों से घवराता है तथा न ही सत्य कहने में हिचकिचाहट का अनुभव करता है। सत्य हो उस के जीवन का, प्राणों का आधार होता है।

महाभरत म द्रोण वध का कारण असत्य ही बना था, जब द्रोण-आचार्य को जीतना कठिन हो रहा था। द्रोणाचार्य ने शंकर से यह वरदान प्राप्त किया था कि अश्वत्थामा की मृत्युका समा-चार सुने बिना वह न मरेगा। पांडवों ने योजना बना ली तथा युधिष्ठिर को इस कार्य के लिये तैयार किया गया कि वह युद्ध के प्रांगण में कहेगा कि 'अश्वत्थामा हतो' अश्वत्थामा मर गया है। धर्मराज उर्फ युधिष्ठिर को असत्य बोलने का दोष भी न लगे इस लिए उन्होंने निर्णय किया कि इस के तुरन्त बाद नगाड़ा की ध्वनि में यह कह दिया जाए कि 'नरो वो कुंजरो वा'-अश्वत्थामा मर गया है परन्तु यह पता नहीं कि अश्वत्थामा नाम का हाथी भरा है या मनुष्य।

'अश्वत्थामा हतो' शब्दों का श्रवण करते ही द्रोणाचार्य ने हथियार डाल दिये तथा अन्तिम समय में वन में पहुंचे परन्तु वहां भी द्रोणाचार्य को वास्तविकता का पता न चल जाए---यह सोचकर धृष्टद्यूम्न ने वहां जा कर द्रोणाचार्य को मार डाला ।

एक असत्य ने एक व्यक्ति का नाश कर दिया । महाभारत में युद्ध से पूर्व जो प्रतिज्ञा, शर्ते रखी गई थी--उन का भी पालन नहीं हुआ । अर्थात् पूर्व में कहे गए वचन असत्य ही प्रमाणित हुए.।

युद्ध में नियम बनाया गया था कि कोई भी योखा किसी निःशस्त्र पर आक्रमण नहीं करेगा। परन्तु कर्ण जब अपने रथ गर्त्त से निकाल रहा था, तब निःशस्त्र कर्णको बाणों से बिद्ध कर दिया गया। वचन का पालन न हो सका।

श्री कृष्ण ने यह प्रतिज्ञा की थी कि वै अर्जुन के सारथि बन कर रहेंगे लेकिन एक प्रसंग पर श्री कृष्ण ने भी रथ का पहिया शस्त्र के रूप में उठाया था। इस प्रकार प्रतिज्ञा वचन वहां टूट गया।

महाभारत में नियम बनाया गया था कि स्त्री या नपुंसक पर आक्रमण नहीं किया जाएगा। परन्तु जब भीष्म बाणों की वर्षा कर रहे थे तब नपुंसक शिखंडी को बीच में खड़ा करके उस के पीछे सुरक्षित रह कर अर्जुन ने बाण चलाए। जबकि नियम के अनुसार भीष्म शिखंडी पर बाण नहीं चला सकते थे। तब अर्जुन की प्रतिज्ञा क्या अखंड रही ।

नियम के अनुसार एक योद्धा ही एक योद्धा के साथ युद्ध कर सकता या । परन्तु चक्रव्यूह में प्रविष्ट अभिमन्यु को कौरवों ने मिल कर मार डाला । यह कौरवों का क्या प्रतिज्ञा पालन था ?

इस प्रकार प्रतिज्ञा अष्ट होने से ये महारथी अपने कहे हुए वचन को क्या सत्य कर सके ?इस प्रकार असत्य के पक्षघर बन गए।

अतण्व एक अंग्रेजी के लेखक को कहना पढ़ा कि ''God is truth and truth is God'' सत्य ही ईश्वर है तथा ईश्वर ही सत्य है। सत्य का ईश्वर की तरह सन्मान करना ही चाहिए। यह सन्मान मात्र झाब्दिक न हो, आचरण में भी हो एक writer ने कहा है। Not only with our lips, but also with our lives.

अर्थात्— सत्य का सम्बन्ध होठों से नहीं जीवन से होना चाहिए । गृहस्थ के सत्य व्रत में कुछ छूट मिल जाती है । गृहस्थ को अपने व्यापारादि में कुछ झूठ तो बोलना ही पड़ता है परन्तु बड़े झूठ का श्रावक के लिए निषेध है ।

यदि गृहस्थ को बहुत बड़े लाभ के लिए छोटा झूठ बोलना पड़े तो वह क्षेतव्य हो सकता है।

यदि गृहस्थ मार्ग में चलते हुए यह देखे कि एक गाय उधर से निकली है तथा कुछ ही क्षणों के पश्चात् वहां से कोई कसाई निकले तथा उस से पूछे कि आप ने यहाँ से गाय को जाते हुए देखा है ? तो वह गृहस्थ सत्य कहने से पहले अपने अहिंसा धर्म को समझे ।

हो सके तो उस कसाई को बातों में लगा दे ताकि गाय और भी दूर जा सके। वह दिशा न बताए कि किस दिशा में गाय गई है। वह विपरीत दिशा बता दे. जिस से कि गाय की रक्षा हो सके। जहां असत्य बोलना पापकारी न होगा। क्योंकि उसके पीछे सद्हेतु है।

यदि किसी साथु के सामने ऐसा प्रसंग उपस्थित हो जाए तो वह जहां तक हो सके मौन रहने का प्रयत्न करे।

परन्तु यदि वह कसाई बहुत ही आग्रह करे तो साधु मरणात कष्ट भी सहन कर ले परन्तु वहां सत्य या असत्य तो नहीं बोले । क्योंकि उस अवसर पर सत्य कहने से जीव हिंसा होती हैं तथा असुत्य कहने से व्रत में दोष लगता है ।

यह सत्य व्रत, करना कराना अनुमोदना इस प्रकार तीन प्रकार का होता है ? साधु सत्य का पालन स्वयं भी करे, दूसरों

[288]

से भी कराए तथा असत्य का स्वयं त्याग करके दूसरे सत्यवादियों की अनुमोदना भी करे ।

मन से असत्य का विचार भी न करे। वचन से असत्य न बोले तथा काया से झुठे इशारे न करे।

इस महावत को स्थिर करने के लिए पांच भावनाओं का वर्णन शास्त्रों में आता है।

असत्य पांच कारणों से कहा जाता है ।

कोहावा, लोहावा माया वा हासावा। (भःषणाच्च)

१. क्रोध से :-- जब मानव कोध में आता है तो वह सत्य-असत्य, मन में जो कुछ भी अ ता है, बोलता जाता हैं। कोध में वह सत्य बात को न तो परख सकता है, न बोल सकता है। जब भी कोध आए, तब असत्य बोलने में कुछ विलम्ब कर देना चाहिए। बाद में ठंडे दिमाग से विचार करने पर व्यक्ति असत्य न कह कर सत्य बात भी कह देगा। अपनी गलती को भी मान लेगा। कोध के समय चित्त अस्थिर होता है। अतः तब किसी बात का भान भी नहीं रहता, न कर्त्तव्य का भान रहता है, न वाच्यावाच्य- का कोध में व्यक्ति निंदा भी कर देता है तथा आरोप भी लगा देता है।

२. लोभ से : --धन के लोभ से झूठ प्रायः बोला जाता है । रिव्वत आदि लेने के बाद, चोरो करने के बाद झूठ बोलना प्रायः देखा जाता है । अन्यथा पाप के पकड़े जाने का भय रहता हैं । झूठ बोल कर आप कुछ प्राप्त तो कर सकते है । परन्तु उस का उपयोग नहीं कर सकेंगे । वह वस्तु किसी भी कारण आप से दूर चली जाएगी । वह वस्तु झूठ से टिकेगी या पुण्य से ?व्यापारी तो दिन में सेंकड़ों झूठ बोलता है । रुपये की वस्तु के लिये जब याहक १० रुपये देगा तो वह तुरन्त कहेगा कि १० रु० में तो यह

खरीद कर ही लाया है। बिना माया तथा मृषावाद के धन कैसे कमाया जा सकता है।

३. माया से :--- प्राणों की रक्षा करने के लिए भय के कारण झूठ बोला जाता है। भयभीत व्यक्ति को सदैव भय होता है कि मेरी कोई बात पकड़ी न जाए। वह डर-डर कर बोलेगा, तथा बारम्बार असत्य बोलने के कारण अपने बयान भी वदलेगा। भय से थरथर क पते हुए वह सत्य बोल भी कैमे सकता है ? यदि उसे भयमुक्त किया जाए तो सत्य बोलने की सम्भावना हो सकती हैं। मानव अपयश, हानि आदि के भय से कह देता है कि मैंने यह काम नहीं किया। परन्तु इस प्रकार पाप - झूठ मिल जाने से द्विगुणित पाप हो जाता है। लोगों से भय अच्छा या आत्मा से भय अच्छा ? असत्य को स्वीकार करके प्रायश्चिक्त करना चाहिए।

लाई डिटेक्टर (Lie Dectecter) के द्वारा कई अपराधियों का झूठ पकड़ लिया जाता है, क्योंकि झूठ बोलते समय मानव के हृदय की घड़कन कुछ बढ़ ही जाती है। परन्तु जिसे लाइ डिटेक्टर Indicate करता है। परन्तु कई व्यावसायिक (पेश्रेवर) अपराधी वहां भी झूठ को ऐसे बोल जाते हैं जैसे कि वह सत्य ही क्यों न हों। परन्तु झूठ बोलने वालों को भय के कारण भी अनायास ही झूठ बोलना पड़ता है।

४. हास्य से —हंसी मजाक में कई बार झूठ बोला दिया हंसी मजाक को यदि मनोरंजन तक ही रखा जाए तो व्यावहारिक रूप से उचित हो सकता हैं परन्तु जब यह प्रतिक्षण का ही कार्य बन जाए तो ?

कई बार तो हंसी मजाक से अपने सम्बन्धी या शत्रु किसी की मृत्यु का झूठा तार (Tele gramme) दे दिया जाता है।

सत्य

जिस का दुष्प्रभाव अत्यधिक होता है। कई लोग तो अपने प्रिय को मृत्यु की सूचना पाकर स्वयं ही मर जाते हैं। एक अप्रैल के दिन एप्रिल फूल बनाने वाले भी कुछ ऐसा ही करते रहते हैं। एक कवि ने कहा था---

## ेरोग का घर खांसी, लड़ाई का घर हांसी ।

मजाक जब सीमा से बाहर हो जाता है तो कई बार वह चुभने लगता है। कटाक्षों तथा व्यंग्यों की भी कोई सोमा होती है। हंसी मजाक में ही कई लोग हिंसक कलह तक उतर आते हैं।

हंसी मजाक में प्रायः झूठ का ही आश्रय लेना पड़ता है। हंसो मजाक अनर्थ दण्ड भी है अतः इस का त्याग करना चाहिए ।

मजाक में किसी की वस्तु के अभाव में व्याकुल होता देख कर आनन्दित होना तथा पूछने पर कहना कि मैंने तो तेरी वस्तु देखी ही नहीं, यह सफोद झूठ मजाक के कारण होता है। किसी के मजाक से मम्मन सेठ, दरिंद्रणारायण या (व्यइग्य में) बुढिमान् या मूर्ख कहते रहने से भी उस के हृदय पर बहुत असर होता है।

हो सके तो कम से कम बोलो । कम बोलेंगे तो असत्य भी

Jain Education International

www.jainelibrary.org

कम कहेंगे। महात्मा गांधी कहा करते थे कि यदि एक शब्द से काम चलता हो तो दो शब्द मत बोलो। इस से आप बहुत से अनावश्यक पापों से बच जाएगे।

उपर्युक्त पांचों असत्य कारणों को राग ढोष तथा मोह में समाविष्ट किया जा सकता है। राग ढोष के बिना असत्य बोला नहीं जा सकता। इस का मूल कारण मोह होता है। इस प्रकार मानव असत्य से हट कर सत्य का पथिक बने, असत्य से सदैव स्वयं की रक्षा करे तो उसे जीवन में शांति मिल सकती है।



# अचौर्य

#### अनादानमदत्तस्यास्तेयव्रतमुदीरितम् ।

बाह्याः प्राणाः नृणामर्थो, हरता तं हता हिते ॥२२॥ अर्थ --- दिए को ब्रहण न करना अदसादान महाव्रत है। मानव के लिए धन बाह्य प्राण है, उस के अपहरण से ही उस के प्राणों का हरण हो जाता है।

बिना किसी से पूछे किसी वस्तु का स्पर्श मत करो । साधु आप के घर आते हैं । आप के घर में सेंकड़ों प्रकार के पदार्थ होते हैं. परन्तु साधु उन को देख कर भी स्पर्श नहीं करता है । साधु गृहस्थ के घर में समस्त पड़े तृण को भी स्पर्श नहीं करता । उस के लिए उसे गृहस्थ की आज्ञा लेनी पड़ती है । साधु धर्म में समस्त विधि अनवद्य तथा निरवद्य होने की है । जो भी गृहस्थ की सांसारिक किया है, उन सभी से मुक्त हो जाना—यह सर्वविरति धर्म है ।

पांच महाव्रतों में अदत्तादान विरला व्रत है, अनुपम व्रत है। क्योंकि हेरा फेरी, बेईमानी, ठगी किए बिना सांसारिक प्राणी का जीवन निर्वाह ही नहीं हो सकता। कदम-कदम पर मानव हिसा करता है। कदम-कदम पर झूठ बोलता है। इसी तरह कदम-कदम पर हेरा फेरी भी करता है।

शास्त्रकारों के अनुसार प्रत्येक त्रिविध-त्रिविध प्रकार से होता है। करना, कराना अनुमोदना तथा मन से, वचन से एक काया से। चोरी करने वाला मन से भी चोरी कर सकता है। यदि मन में यह विचार मात्र भी आ गया कि मैं चोरी कर लू तो पाप का बन्धन हो जाता है।

यदि वचन से यह कह दिया कि यह वस्तु उठा लेनी चाहिए तो वह वचन से चोरी है। अदत्त ग्रहण है ।

प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूप से परकीय वस्तु को चुरा कर ले जाना काया से चोरो है।

आज समाज में बहुत हेराफेरी चल रही है। केवल व्यापार की बात नहीं है। मानव के प्रत्येक कर्म में हेराफेरी है। अनैतिकता है। यदि आप तोलने में कपट करते हैं तो वह भी एक प्रकार की चोरी है।

अचौर्य व्रतधारी ही समझ सकता है कि अदत्त के अग्रहण से क्या लाभ हो सकता है ? चोरी करने से दूसरे की आत्मा को दू:ख होता है । चोरी तो हिंसा से भी बदतर है ।

चोरी करने से हिंसा करने की अपेक्षा अधिक पापोपार्जन होता है। क्योंकि हिंसा करने वाला तो जान से मारता है किन्तु घन हरण करने वाला एक प्रकार से सारे परिवार को ही दुःखी करता है। धनाभाव में उन का जीवनयापन कठिन हो जाता है। वह समस्त परिवार जीवित होने पर भी मृत के समान हो जाता है। परिवार का मुख्य व्यक्ति जब परिवार को भोजन नहीं दे पाएगा तथा सफेद पोशी एवं सामाजिक प्रतिष्ठा के कारण वह याचना भी नहीं कर पाएगा तो उस का जीवन ही नष्ट हो जाएगा। वह स्वयं भी क्षुधित होकर मरेगा तथा अन्यों को भी मृत्यु के अभिशाप से नहीं बचा सकेगा। चोर के मन में भय होता है। वह छोटा हो या बड़ा हो, उस के मन में भय अवश्य होता है। जहां भय है, वहां धर्म नहीं हो सकता। जहां हिंसा या असत्य है, वहां भी धर्म नहीं हो सकता चोरी करने वाला इसी भय से प्रस्त रहता है कि मुझे कोई देख न ले। वह चोरी करके भाग जाना चाहता है। जिस से कि उस की चोरी पकड़ी न जाए। चोरी के साथ प्राय: भाया का सम्बन्ध होता है। जो चोरी करेगा। वह न पकड़े जाने पर माया कपट से उसे छुपायेगा। यदि कोई तलाशी लेने आएगा तो छुपाई वस्तु को पद डे जाने का भय भी बना रहेगा। चोरी करने वाले को समय-समय पर पांच व्रती के खंडन का दोष लगेगा।

वह पकड़े जाने पर असत्य भी बोलेगा। चोर स्वयं कहेगा कि मैंने चोरी नहीं की। इतना ही नहीं, चोरी करने वाले की दृ<sup>16</sup>ट ही गिढं-दृष्टि बन जाती है। वह यत्र-तत्र इसी दूष्टि से ही देखता रहता है कि कहीं से कुछ मिल जाए। जहां कहीं ताला लगा होगा। वहाँ वह ताला तोड़ने का विचार यदिन भी करे तो खली वस्तू को उठाने की वत्ति उस की अवस्थ बनी रहेगी।

चोरी करने वाले को घर में या मार्ग में कहीं पर कोई ललकार दे तो वह युद्ध भी करेगा। इस प्रकार वहां हिंसा होने की पूरी सम्भावना होती हैं। चोरों के पास प्रायः शस्त्र होते ही हैं। बंक या घर को लूटने वाले प्रथम पहरेदार को ही तीक्ष्ण छुरी या गोली से मार देते हैं या घायल कर देते हैं। कुत्ते को विषमय वस्त खिला देते हैं तथा कभी-कभी दृढ़ प्रहारी की तरह बाल-वध स्त्री-बध, गो-बध तथा ब्राह्मण बध या साधु बध भी कर देते हैं। चिलाति पुत्र को भी चोरी के कारण ही सुसीमा की हत्वा करनी पड़ी थी।

चोरी करने से कभी ब्रह्मचर्य के खंडन का प्रसंग भी आ सकता है। मान लिया कि एक चोर किसी परकीय घर में प्रविष्ट हुआ। वहाँ पर उस ने चोरो करने से पहले या वाद में किसी सुन्दर स्त्री को देख लिया। यदि वह एकाकी हो तो चोर का मन उस के प्रति आसक्त हो सकता है। बंकचूल के सन्मख एवंविध प्रसंग उपस्थित हो गया था, परन्तु वह तो नियम के कारण पतित न हुआ। अन्यथा वहाँ पतित करने के लिए रानी स्वयं सम्मुख से प्रार्थना कर रही थो।

यदि चोर पकड़ा जाए तो उस की मृत्यु तक हो सकती है । ललितांग कुमार रानी के अन्तःपुर में गया था परन्तु रानी ने उसे गंदे कूप (गटर) में डाल दिया था ।

चोर का परिग्रह से क्या सम्बन्ध ! न्यायनीति से वन कमाने वाला तो अपरिग्रही हो सकता है। परन्तु अनीति से धन संग्रह करने वाला लोभी ही होगा। अपरिग्रही नहीं हो सकता। क्या वह परिग्रह की मर्यादा कर पाएगा ?

इस प्रकार चोरी से पांचों वर्तों में दूषण तथा अतिचार लगते हैं।

्चोर अपने कर्त्तव्य से भी अपरिचित होता है। चोरी चोर का साध्य होता है । चोरी करने के लिए यदि हिंसादि भी करनी पड़े तो हिंसा भी वह करेगा। तब वह विस्मृत कर देगा कि वह चोरी करने आया है, किसी को मारने नहीं।

धन आज के मानव का ११ वां प्राण है। जैसे १० प्राण में से एक भी प्राण न हो तो पंचेन्द्रिय प्राणी जीवित नहीं रह सकता। वैसे ही धन भी एक प्राण के ही समान है। यदि धन न हो तो प्राणी जीवित नहीं रह सकता तथा घन के हरण से कई व्यक्तियों को हार्ट अटैक तथा हार्ट फेल होते हुए भी देखा गया है। अतः इस का मूल्य भी प्राण से कम नहीं है। व्यक्ति प्राणों से भी अधिक प्रेम धन से करता है। वह धन के लिए समुद्र पार करता

है। वह बहुत बड़े-बड़े कष्ट झेलता है। खून-पसीना एक करता है। प्राणों तक का बलिदान देने को तैयार रहता है फिर भी यदि वह किसी अन्य व्यक्ति के द्वारा लूट लिया जाता है तो उसे क्यों न दु:ख होगा ? प्राण रक्षा के लिए भी घन का उपयोग न करने वाले लोग इस विश्व में मिल जाएंगे। परन्तु धनरक्षा के लिए प्राणों की बाजी न लगाने वाले लोग बहुत कम मिलेंगे।

धन मानव की बहुत बड़ी कमजोरी है। यही कमजोरी व्यक्ति से चोरी कराती है। योग-शास्त्रकार कहते हैं कि दोनों से मूक्ति पाने के लिए अचौर्य व्रत आवश्यक है। धर्म के नाम पर ठगी करने वाले लोग भी इस दुनियां में हैं। कोई महात्मा बनकर कोई धर्मात्मा बन कर, कोई पुजारी बन कर या भक्त बन कर जनता की बंचना करता है।

यदि कोई साधु वेषधारी वंचक आप को यह कहे कि वह एक अंगूठी की चार अंगूठी बना सकता है। तो आप उसे सोने की अंगूठी देंगे या नहीं ? अवश्य देंगे। यहीं पर आप का लोभ आप की वंचना करा देता है। तब वह व्यक्ति चार गुणा देने के विपरीत वह माल लेकर नकली माल आप को थमा देगा या वह अंगूठी लेकर भाग जाएगा और लोभी मार्गदर्शी बन कर उस के लौटने की प्रतीक्षा करता बैठा रहेगा। जहां लोभी होते हैं, वहाँ ठग भी होते हैं। कतिधा धर्मस्थानों पर भी चोरियां होती हैं। मुख्यत: जूतों की चोरी। कई लोग यहाँ जुते चुराने ही आते हैं। तथा अवसर का लाभ उठा लेते हैं। बताइये, जहां जूतों की चोरी होती है बहां भक्त उपदेश सुनने जाएगा ? धर्मस्थान पर भी पाप के कर्म ? कैसी दूर्षित मनोवृत्ति।

कई लोग भीड़ में जेब काटने में दक्ष होते हैं। मन्दिरों में प्राय: भीड़ तो होती है। अत: वे भक्त वन कर आते हैं और जेब काट कर चले जाते हैं। २२९]

कई चोर आतम-वंचक भी होते हैं। वे लाखों की संख्या की चोरी करके कुछ दान कर देते हैं या दीन-दुखियों को वितरित कर देते हैं। उन्हें यह आत्म सन्तोष होता है कि वे इस से धर्म ही कर रहे हैं। जब कि अनर्थकारी धन से किया गया धर्म भी अनर्थकारी ही होता है।

#### प्रकालनाद्धि पंकस्य दूरादस्पर्शनं वरं ।

पहले चोरी का पाप करके फिर थोड़ा सा दान दे देना कीचड़ में पैर डाल कर प्रक्षालित करने के समान है। यह कोई बुद्धिमत्ता पूर्ण कार्यं नहीं है। वे समझते हैं कि धनवानों के धन की चोरी करके गरीवों का दुःख दूर करना उचित ही है। परन्तु चोरी से दुःखी उस धनवान् का दुःख दूर कौन करेगा?

देश के बड़े-वड़े स्मगलर भी आत्म-प्रवंचना के शिकार हैं। वे स्मग्लिंग से करोड़ों रुपये अर्जित करके लाखों रुपये धर्म के कार्यों पर लगा देते हैं। जिससे देश में समानौतर अर्थव्यवस्था खडी करके वे देशद्रोह के भागीदार बनते है।

साध का अचौर्य सम्पूर्ण है। सूक्ष्म है परन्तु गृहस्थ को भी अचौर्य के सम्बन्ध में कूछ नियम बना ही लेने चाहिएं।

मान लीजिये आपके पास किसी ने अपनी अमानत रखी। आप उसमें स्यानत कर जाते हैं। बह जब आपके पास मांगने आए तब आप उसे कह देते हैं कि, ''तूने मेरे पास वह वस्तु कब रखी थी ? अथवा चोर ले गया है।' यदि आप के साथ ऐसा व्यवहार हो तो ! नियत ही बिगड़ जाए तो आँखों की लज्जा कहां रह

#### सकती है ?

आज मानव सरकार, परिवार तथा घर्म के साथ ठगी करके Black money बढ़ाता जा रहा है । वह समस्त घन भी चोरी का ही घन है । लोग धन के लिए सरकार के करों की चोरी करते हैं। तथा स्पष्टतः (Clearitication) यह कहते हैं कि सरकार ने टैक्स लगाए हो इतने हैं कि करचोरी करनी ही पड़तो है। कर-चोरी करने वालों से पूछा जाए कि सरकार तुम से कर छेती है तो क्या उस के विनिमय में तुम को वह क्या कुछ नहों देती ? आप सरकार से सैनिक तथा नागरिक मुरक्षा प्राप्त करते हैं। सरकार से प्रत्येक सुविधा जैसे जल, भोजन वितरण, विद्युत, भूमि, उद्योग, सड़कें प्राप्त करते हैं। सरकार यदि इन सुविधाओं पर पाबंदी लगा दे तो क्या आप कोई भी कार्यं कर सकेंगे ? आप विद्युत, जल आदि का कर देते हैं तो आय कर देने से क्यों घवरा जाते हैं ? आप यह भूल जाते हैं कि आप के द्वारा प्रदत्त आयकर सारे भारत की रक्षा व्यवस्था के लिए भी पर्याप्त नहीं होता।

ब्लैक मनी की समस्या से आज हर देश की सरकार चिंतित है । काला बाजारी, स्मगलिंग हेराफेरी, डुपलीकेट एकांऊट की कापियां आदि प्रत्येक से अर्थ व्यवस्था पर प्रबल चोट लगती है । पूंजीपति का संगृहीत धन भी गरीबों तक नहीं पहुंच पाता है । पूंजीवाद से गरीबों का शोषण भी होता हैं । शासकीय चोरी दंडनीय भी होती है । राष्ट्र की गुप्त रक्षा व्यवस्था के दस्तावेजों की चोरी तथा जासूसी से भी देश का अधःपतन होता है --- अर्थ-व्यवस्था भंग करने तथा अष्टाचार फैलाने वाले तत्वों से समाज तथा देश को बचाने की आवश्यकता है ।

सरकार के प्रत्येक विभाग में रिश्वत को शक्ति का उद्घोष है। इस में रिश्वत लेने वालों का हो दोष नहीं, रिश्वत देने वालों का भी दोष है। कोई रिश्वत देगा ही नहीं, तो कोई लेगा कैसे ? हमारे देश में एक ऐसी संस्था बन चुकी हैं जो अष्टाचार को कानूनी मान्यता प्राप्त करवाने को कटिबद्ध हैं। उस का तर्क हैं कि जब अष्टाचार के बिना चल नहीं सकता तो उसे कानून

230] सम्मत ही क्यों न करार दिया जाए। यह एक संतोषजनक बात है कि भ्रष्टाचार तथा रिश्वतखोर लोगों को कई बार दण्ड भो दिया जाता है परन्त यदि मानव समाज के चोरी के इन समस्त

रूपों को समझ कर उन में इन कर्मों के त्याग की भावना उत्पन्न की जाए तो अनायास ही देश तया समाज से ऐसे पाप दूर हो सकते हैं ।

परकीय वस्तू का ग्रहण तो दूर, उन का स्पर्श भी तर्जनीय माना जाना चाहिए । भारत वर्ष में मार्ग में प्राप्त किसी वस्तू को यदि पुलिस स्टेशन पहुंचा दिया जाए तो इसी को ईमानदारी कहा जाता है परन्तु पश्चिम के एक देश में एक विचित्र घटना घटी थी।

एक भारतीय ने एक बैंग पड़ा देखा। भारतीय संस्कारों के अनुसार उस ने बैग पुलिस स्टेशन पहुंचा दिया बैग के गुम हो जाने के बाद बैग का मालिक भी पुलिस स्टेशन रिपोर्ट लिखवाने गया। तो पुलिस ने उसे कहा, "देखो ! यही तो तुम्हार। बंग नहीं है ? स्वीकृति पा कर पुलिस वाला बोला, इस व्यक्ति को तुम्हारा बैग मिला है। उसने इसे यहाँ पहुंचाया है अतः इसे कुछ इनाम दो।"

सेठ नें बैग के रुपयों को गिनती की तथा कहा, ईनाम ! इस व्यक्ति को तो दंड देना चाहिए क्योंकि इस ने मेरे बैग को स्पर्श करने का अपराध किया है। जब यह बैग उस का नहीं था तो परकीय वस्तु को उस ने हाथ क्यों लगाया जिस का वह बेंग होता वह अवश्य ही स्मृति के अनुसार वहां पहुंच कर अपना बैग ले जाता । सेठ का तर्क था ।

लिखने का तात्पर्य है कि भगवान् महावीर का यह सिद्धांत अद्वितीय है। किसी की वस्तुको स्पर्शकरनें मात्र से ही व्यक्ति

को 'चोर' के अलंकार से विभूषित होना पड़ सकता है ।

परिवार तथा भाईयों से ठगी करने वाले भी विश्व में कम नहीं हैं । धर्म के धन को पचा जाने वाले भी इस दुनिया में हैं । चोर्रा का क्षेत्र अत्यन्त व्यापक है ।

चोरी छूपे किसी सुन्दर स्त्री को देर तक अपलक देखना भी क्या चोरी नहीं है ? एक शायर ने दो शब्दों में चोरी की व्यापकता का दिग्दर्शन करा दिया है ।

### न सूरत बुरी है, न सीरत बुरी है। बरा है वह जिस की नीयत बुरी है ॥

विश्व का कोई भी पदार्थ जुरा नहीं है। जुरी तो मात्र इंसान की नीयत है। यदि नीयत अच्छी नहीं है तो शेष शून्य जवता है बुराई का पहला या अन्तिम मानदण्ड ही यह है। क्योंकि नीयत का सम्बन्ध व्यक्ति के ''पवित्र मन'' से हैं।

धन को चार भागों में विभाजित किया जा सकता है। "वाइट मनी" (नीति का धन), ब्लैक मनी (सरकार की दृष्टि से बचाया हुआ धन) सिकेट मनी (परिवार या पत्नी की आंखों में धूल डाल कर) दुकान से बचाया हुआ धन, रिलीजियस ट्रस्ट ब्लैक मनी (धार्मिक ट्रस्ट बना बनाकर उसके धन का दुरुपयोग।) प्रथम को छोड़कर शेष तीन प्रकार, प्रकाराँतर से चोरी के ही रूप हैं। कोई व्यापारो हो या र्सविस मैन, प्रत्येक को उपर्युक्त सर्व-विध अघ्टाचार से बचने की आवश्यकता है। उससे न केवल देश या समाज का कल्याण होगा बह्ति ब्यवित का नैतिक जोवन भी सुधरेगा तथा वह इहलौकिक समृद्धि तथा प्रतिष्ठा के साथ-साथ पारलौकिक सुखों का उपभोक्ता भी बन सकेगा।

चोर के नाम से प्रतिष्ठित होने के लिए एक ही चोरी काफी है। फिल्में भी जहां अपहरण, बलात्, युद्ध, कलह आदि २३२ा

सिखाती हैं, वहां चोरी भी सिखाती हैं। फिल्मों में यथा रूप दुवा देख कर बालक तथा युवकों के मन में भी तादृश कुछ करने की लालसा जागृत होती है तथा कभी-कभी वह साकार भी हो जाती है। एक फिल्म में सभी प्रबन्धों के बावजूद एक चोर गुप्त जगह पर पहरेदारों के रक्षण में पड़ी हीरों की पेटी को उठा कर ले जाता है। ऐसा दृश्य देख कर बच्चे चोर नहीं बनेंगे तो त्या बनेंगे ?

बड़ों की चोरी की आदत देख कर बालक भी तत्सदश व्यवहार सीख जाता है। परिस्थिति तब और भी अधिक भयानेक **हो जाती है । जब चोरी करके स्कल से पैन पेंसिल या स्लेट** लाने वाले बच्चे के मां-बाप कुछ भी नहीं कहते हैं। एक बालक विद्यालय से एक पेन चुरा कर लाया । मां ने उस पेन को संभाल कर रख लिया तथा कहा, कि ''मुझे चार आने का लाभ हआ ।'' मां से उस को प्रोत्साहन मिल चुका था। मां नहीं जानती थी कि वह अपने बेटे के जीवन को बर्बाद करने के लिए सामान **पैदा कर रही है। मां बच्चे के इस कर्म को इस द्**ष्टि से देख रही थी कि मेरा बेटा चुस्त है जो दस वर्षकी आयुँसे धन जमा करता है तथा मां को यह बताता है कि चोरी करने से माल मिलता है तथा किसी को पता भी नहीं चलता है। तदनन्तर वह अन्य छोटी बड़ी वस्तुएं भी चुरा-चुरा कर लाता रहा । अन्त म यवावस्था में चोरी के आरोप में पकड़ा गया। उसे मृत्युदण्ड देने की आज्ञा दी गई। मां को इस बात का पता चला तो वह रो पही। अब रोने का अर्थ क्या? बेटे को चोर तूने स्वयं बनाया है। युवक से उस की अन्तिम इच्छा की पुच्छा की गई। बेटे ने मां से मिलने की इच्छा व्यक्त की । वह मां के प्रति द्वेषा जिस से दग्ध ही रहाथा। मांको बुलाया गया। उस ने मांका एक अन्तिम चुम्बन लेने के लिए मां को आगे आने के लिए बुलाया।

मां के पास में आने की देर थी कि युवक ने उस की नाक को दांतों से काट खाया। मां सचमुच इसी प्यार के योग्य थी। लोगों ने आश्चर्य चकित होकर पूछा कि "तूने यह कार्य क्यों किया" तो उस ने उत्तर दिया, कि "मैं चोरी करके जब कोई वस्तु लाता तो मां मुझे और चोरी करने के लिए प्रोत्साहन देती।" उस ने मां से कहा, ''मां, मैं तेरी कृपा से शीघ्र ही यमराज के घर पहुंच रहा हूं। मैं यही कामना करता हूं कि तू भी शीघ्र ही मुझ से मिलने के लिए भगवान् के घर पहुंच जाए।" मुझे मिल रही मृत्यु मां के ही कार्यों का प्रतिफल है। 'चोर को मत मारो, चोर की मां को मारो।' इस लोकोक्ति के पीछे यही तो रहस्य है।

लिखने की आवश्यकता नहीं कि बालक किसी वस्तु को खाने या पाने के लिए सहज रूप में या अन्य वालकों को देख कर घर से भी चोरी कर लेता है। इसी अवस्था में उस के जीवन को मनोवैज्ञानिक रीति से समझने या सुधारने की आवश्यकता है। उस के जोवन को इतनी सुन्दर रीति से निर्मित करें कि वह आप को जीवन भर याद करे।

इस्लामिक देशों में चोरी करने वालों के हाथ काट दिये जाते हैं। कानून के सख्त होने से अपराधों के अवरोध में सहायता मिलती है। कानून तो सख्त होना ही चाहिए, फिर भले हाथ काटने की सीमा तक सख्त भी क्यों न हो ? चोरों, डाकुओं तथा जेबकतरों को ऐसा दंड देना चाहिए जिस से वे स्वयं ही इन अपराधों से मुक्त हो जाएं। दस्यूसुन्दरी फूलन देवी तथा डाकू मान सिंह आदि बड़े-बड़े डर्कत किसी मजबूरी से ही डाकू बने हैं। इन का समूल नाश करने के तरीके अपनाने के बदले जे० पी० का फार्म ला अपना लिया जाए तो काम सरल हो सकता है। जब जय प्रकाश नारायण के नेतृत्व में अनेक दस्युओं को चोरी से कुक्ति दिला कर नैतिक जीवन के लिए तैयार किया गया। चोरी के अनेक कारणों तथा दरिद्रता, लोभ, प्रेम, परम्परा आदि परिगणित किए जा सकते हैं। अंगुलि माल तथा रोहिनिय कुल परम्परा से डाक् थे परन्तु उन्होंने ऋमशः भगवान महावीर तथा भगवान बुद्ध के उपदेशों को जीवन की दिशा को ही परिवर्तित कर दिया। दरिद्रता जैसी विवशता से कियमान चोरी उस व्यक्ति के जीवन की आवश्यकताओं की पूर्ति करके दूर की जासकती है। जम्बू कुमार जैसे महावीरों के जीवन को देख कर, प्रभव, जैसे पहलोपति प्रभव स्वामी बन कर महावीर के पट्ट को सुशोभित कर सके । महात्माओं के उपदेश से बंकचूल जैसे चोर भो नरक गति की नियति से मुक्त हो कर स्वर्ग के सुख भोगों को पा सका। बुभुक्षितः किंन करोति पापं जो भूखा होगा, बेरोजगार होगा वह चोरी के मार्ग पर चले तो आश्चर्य नहीं है । अतः अपने सार्घी मयों को शनैः−शनैः ऊपर उठाना चाहिए । सामायिक करने वाले सेठ के हार को चुराने वाला जब पत्नी की प्रेरणा से वह हार बेचने के लिए उसी सेठ के घर जाता है तो वह सेठ सार्धामयों का स्याल न रखने की अपनी गल्ती मान कर बह हार उसी को देकर क्षमा याचना भी करता है वस्तूतः अपने पडोसी या साधर्मी भाई को सहायता न देकर समाज उसे स्वयं चोर बनाती है। चोरी के धन से व्यक्ति सतत रूप से उद्विग्ण रहता है । वह शांति को प्राप्त नहीं कर सकता । ख्न पसीने से से अजित धन से सदैव शांति प्राप्त की जा सकती है। उस धन में बरकत होती है । वह घन उपयोग में लेने पर भी नहीं खूटता । अन्याय के धन में ऐसी दूर्गन्ध होती है जिस से न्यायशील व्यक्ति को वहां खड़ा रहने से भों घुणा हो जाती हैं।

चोर अपनी ओर से चोरी का कोई प्रमाण छोड़ कर नहीं जाता परन्तु परिवेक्षण के पश्चात् वह जब हस्तगत हो जाता है तथा असत्य बोल कर स्वयं को मानो एक किनारे के पीछे छुपने का प्रयत्न करता है तो पुलिस के डंडों का 'रसास्वाद' उसे अपने कृतकर्मों पर अश्रुधारा प्रवाहित करने को विवश करता है। यदि वह तब भो सुधर जाए तो गनीमत है। अन्यथा कई चोरों ने जेल जाना एक ब्याज बना लिया है। जेल में कम स कम रोटा तो नसीव होगी, यही विचार धारा उन्हें नेक इन्सान न बनने को बाध्य करती है। समाज कल्याण कर्वी संस्थाएं अन्य अनेक क्षेत्रों में प्रगति कर रही हैं उन्हें इस क्षेत्र में भी कुछ कार्यरत होना चाहिए। इस से समाज को विश्वाम, अभय, प्रेम तथा असंदेह प्राप्त होगा जो कि प्रत्येक सामाजिक प्राणी का अयाचित अधिकार है।

कई व्यक्तियों की प्रायिक पृच्छा होती है कि महाराज ! हमारा अचौर्य व्रेत कैसा है ? क्या इस स्थूल अदत्तादान विरमण को लेकर हम आयकर तथा विऋयकर बचा सकते हैं ? वास्तव में यह हो मन की दुर्बलता का प्रश्न है । जो नियम सरकार ने बनाये वे सभी जनता के लाभ के लिए होते हैं, स्वयं के लाभार्थ नहीं । एक व्यक्ति से मैंने पूछा, "क्या तुम आयकर देते हो ?" जी हां, मैं ईमानदारी से आयकर- जो कि वार्षिक ४-६ लाख रु० बनता है-सरकार को अपित करता हूं ।" यह उसका उत्तर था । मैंने उस को उत्तर की सत्यता की परीक्षा के लिए कहा, "तुन ऐसा क्यों करते हो ? इतना टैक्स देने के बाद तुम्हें क्या मिलेगा ? उस का समुचित उत्तर था । "महाराज ! हमें टैक्स देना ही चाहिए ।" अन्यथा प्रजा इसी प्रकार विचार करने लग जाए तो सरकार को देश की व्यवस्था करना कठिन हो जाएगी । हम टैक्स देकर सरकार पर कोई एहसान नहीं करते, मात्र अपने कर्त्तव्य का पालन करते हैं । २३६]

कर चोरी करके भी क्या आप उसे सधर्मी सेवा तथा दान पुण्य में लगाना चाहते हैं ? यदि कर चोरी करके आप उस राशि को दान पुण्य में लगा देते हैं तो भी किसी रूप में ठीक है । परन्तु मनी को ब्लैक मनी बना कर दान करने से कहा श्रयान् होगा ? आप शासन की अनुमति लेकर धार्मिक ट्रस्ट बनाएं तथा सरकार की सहमति से ही उस ट्रस्ट के धन को सत्कार्यों में लगाएं ।

ब्लैक मनी को कभी भूल कर भी घर में मत रखना ' वह मनी आपके लिए अनेक अनथों को जन्म देगी । उस मनी को यदि सत् कार्यों में नहीं लगाया तो अवश्य ही वह ब्लैक मनी आप के लिए रोग, शोक, दुभिक्ष, हानि आदि ब्लैक फारच्यूण लेकर आये गी ? उस मनी का उपयोग करने से वह मनी शरीर में ही रोग बन कर फुट सकती है ।

मैंब्लैक मनी को बनाने का समर्थन नहीं कर रहा हूं। मात्र उस बन को चैरिटी में लगाने का परामर्श दे रहा हूं। उस से आप के पाप का ब्याज कुछ तो चुकाया जा सकेगा। यदि ब्लैक मनी का पश्चाताप करके आगे से यह कार्य छोड़ देने का संकल्प छे लिया जाए तो पाप के मूल से भी मुक्ति हो सकती है।

यदि टैक्स आदि देकर आप सरकार को देशरक्षा तथा देशोत्थान में सहयोग देते हैं तो यह भी पुण्य का ही एक प्रकार है। देश रक्षा के लिए जैन श्रावक भामा शाह ने अपना सर्वस्व (वाइट मनी) महाराणा प्रताप के चरणों में अपित कर दिया, तो क्या आप देश के लिए सरकार का उचित अधिकृत घन सरकार को नहीं दे सकते ?

दुकान पर यदि आप १० रु० की वस्तु का २० रु० बनाते हैं तो आप का बच्चा भी उसी अनुपात में शोषण की ही छूत खेलेगा। गरीबों की मृगया उसे कठोर हृदय बना कर एक पक्का

अप्रामाणिक बना कर रख देगी। दुकान पर यदि एक निश्चित मार्जन पर वित्रय किया जाए तो यह सामाजिक दूषण माघ के शैत्य से नवअंकुरित पुष्पों की तरह नवोदित युवावर्ग को घ्वस्त न कर पाएगा।

हेमचन्द्राचार्य ४ प्रकार की चोरी का विवरण देते हैं ।

१. स्वामि अदत्त—वस्तु के स्वामी की आज्ञा के बिना वह वस्तु ग्रहण करना ।

२. जीव अदत्त—यदि माता-पिता (स्वामी) अपना पुत्र साधुओं को देते हैं परन्तु उस पुत्र की स्वयं की इच्छा दीक्षा धारण करने के विरुद्ध है तथापि उस जीव को दीक्षा देना आदि ।

 तीर्थंकर अदत्त—तीर्थंकर के मार्ग या विधिनिषेघ या आज्ञा के विरुद्ध चलना ।

४. गुरु अदत्त—गुरु की आज्ञा के बिना किसी वस्तु को ग्रहण करना।

चोरी करने वाला व्यक्ति लाभांतराय कर्म का बन्धन भी करता है। उसे भवांतर में लाभ होने में अन्तराय होता हैं। उसे भोगों का उपभोग करने में भी अंतराय हो जाता है। फिर उसके पास समस्त सांसारिक साधन होने पर वह उन का भोग नहीं कर सकता। इस अंतराय के रूप में उसके शरीर में रोग, शोक आदि उत्पन्न हो जाते हैं। जिससे वह भोगोपभोग कर ही नहीं सकता। यहां तक कि कतिधा उस का अजित धन तथा भौतिक साधन उस के घर से उड़ कर अन्यत्र चले जाते हैं और वह देखता ही रह जाता है।

्र कास्त्रों में एक कथा आती है । एक चोर था, वह चोरी कर करके दान दिया करता था । उसका विचार था कि धनाढ्य लोग २३न]

जब गरीबों को स्वार्जित धन वितरित नहीं करते तो हमें ही यह शुभ कार्य करना चाहिए । धनाढ्यों का धन जबरदस्ती लूट कर दोन दुखियों को बांट देना चाहिए । ऐसे विचारों के परिणाम से दान के प्रभाव से वह बड़े-बड़े धनपति के घर में उत्पन्न होता है ।

जब उस की युवावस्था का प्रारम्भ होता है। धनादि के भोग्य उस अवस्था में भोगांतराय कर्म उदित होता है । वह एक दिन स्नान कर रहा था तो अकस्मात् उस ने देखा कि उस के घर की वस्तूएं उड़ती जा रही हैं। स्नानगृह में उस ने देखा कि कि टब उड़ गया था। लोटे को जमीन पर रखते ही वह भी आकाश में उड़ गया । वह आश्चर्य चर्कित हो कर घर से बाहर आता है। वह देखता है कि उस के घर की मेज, कुर्सी, पलगादि सभी कुछ उड़ते जा रहे हैं। अब तो घर का कीमती सामान भी छू-मन्तर हो जाता है। और तो और, ऐसे समय पर मकान भी उड़ जाता है। उस ने हर पदार्थ को बचाने के लिए बहुत प्रयत्न किया । परन्तु एक वस्तु पकड़े तो दूसरी उड़ने लगी, इस प्रकार उस वराक के देखते ही देखते उस की पैतृक सम्पत्ति वहां से उड़ चुकी थी। वह शोकाकुल था, परन्तु विवेश हो कर वहां खड़ा रहाँ। कई बार व्यापार में हानि हो जाती है। माल का जहाज डूब जाता है। सामान को आग लग जाती है। यह समस्त कार्य भोगांतराय कर्म का फल है। जब उपभोग का समय आता है तब उस भोग-योग्य पदार्थ का नाश हो जाता है। दान करने से सभी कुछ मिला, परन्तु चोरी से वह सब समाप्त हो गया ।

वह सामान उड़ कर जा कहां रहा था? यह प्रश्न आप के मन में अवश्य होगा। उस चोर ने जिस सेठ के घर से सामान उठाया था, वह सामान वहीं वापिस जा रहा था। उस सेठ ने

माल के चोरी हो जाने के पश्चात् उसे कर्मफल माना । संयम लेने से उस के अंतराय कर्मों का क्षयोपशम होनें लगा । अब वही सभ्पत्ति उस सेठ को अनायास ही उस चोर के घर से उड़ कर के प्राप्त हो गई ।

यदि आप का यह विचार है कि मैं किसी का माल ले लूं तथा उसे पता भी न लगने दूं तो ख्याल में रखना कि उस कर्म का फल भी अवश्य मिलेगा। व्यापारी को २ बातों का विशेष ध्यान रखना चाहिए।

१. कभी भूल कर भी टैक्स की चोरी मत करना क्योंकि उस का एक पैसा भी खाने पीने या भोगने में लग गया तो अनर्थ खड़ा कर देगा। इस से भय उत्पन्न होगा।

जनता ज्योतिषी तथा तांत्रिक-मांत्रिकों के पास यहां तक कि कुछ पहुंचे हुए साधुओं के पास भी जाते है तथा कहते हैं कि कोई ऐसा उपाय करें कि छाया हम पर न पड़े। ज्योतिषी तो कोई उपाय कर देगा। साधु अपनी उपासना को बेच कर कोई उपाय क्यों बताएगा ? शासन के विपरीत कार्य आप करो तथा रक्षा करे साधु ? इस से श्रेष्ठ है कि गलत कार्यों से ही अलग हो जाओ। As you sow, So shall you reap 'करोगे तो अवश्य भरोगे। ज्योतिषी तथा साधु स्वयं कर्मवश हैं। वे किसी की क्या रक्षा करेंगे।

२. किसी के साथ ठगी, घोखा, हेराफेरी मत करना। योग्य तथा एक निश्चित आय वाला मूल्य ग्राहक से ले लो। व्यापार बरा नहीं है। व्यापार में एक ही बुराई है कि लोभ तथा कामनाओं की वृद्धि होने के कारण जोवन चिंता-प्रस्त तथा असंतुष्ट हो जाता है।

1238

२४०]

आज के युग में यदि सुखी है तो सर्विस मैन है। उस की आय कम है तो उस का तदनुरूप बजट भी होगा। तदनुरूप वह उपाय करेगा, एक निश्चित मासिक आय के कारण न केवल वह चिंता मुक्त रहता है, अपितृ सन्तुष्ट भी हो सकता है। यद्यपि रिश्वत लेने वाले इन क्षेत्रों में भी देखे जाते हैं तथापि जनता के साथ जिनका संपर्क नहीं उन में रिश्वत की सम्भावना भी कम होती है तथा शुद्ध आय तथा सन्तुष्ट जीवन की संभावना भी अधिक होती है। व्यापारी वर्ग को ईमानदारी तथा सन्तोष धारण करना चाहिए। ईमानदारी के व्यापार में आप को जरा सा धेयें तो घारण करना ही होगा। प्रतीक्षा करनी ही पड़ेगो। परन्तु 'सहज पके सो मीठा होय' उक्ति के अनुसार कुछ ही समय में आप के व्यापार को चार चांद लग जाएंगे।

न्याय सम्पन्न वैभव । श्रावक बनाने की पूर्व भूमिका रूप गुणों में प्रथम गुण यह अचौर्य का ही उपनाम है । यह गुण जीवनसौध की आधारशिला है । वभव यदि न्याय सम्पन्न होगा तो अन्य उपगुणों की प्राप्ति भी हो सकेगी तथा श्रावक बनने की एवं देशविरति धर्म को प्राप्त करने की योग्यता प्राप्त हो सकेगी ।

साधु धर्म में 'अदत्त' के अनादान में द्रव्य (पैसा) को भी समाविष्ट किया गया है क्योंकि वह 'तीर्थंकर अदत्त' है। तीर्थंकर देव ने साधु को द्रव्य (रुपया. सोना, चांदी आदि) रखना इस लिए निषिद्ध किया है कि द्रव्य से त्याग स्थिर नहीं रहता। साधु धर्म अनवद्य है, अतः भगवान महावीर ने साधु को पाप से बचाने के लिए द्रव्य के स्पर्श का वर्जन किया है।

गृहस्थ के धर्म में अनुमोदन की कुछ छूट है। क्योंकि किसी भी पाप कार्य का उस से अनुमोदन हो ही जाता है। (सावज्जं जोर्ग पच्चक्खामि, दुविहं तिविहेणं, 'करेमिभंते सूत्र) परन्तु साधु के लिए तो अनुमोदना का भी पूर्णतः निषेध है।

अचौर्य

[२४१

क्या चोरी का अनुमोदन करने वाला चोर नहीं होता ? यदि वह स्वयं चोर न हो, चोरी को सत्कर्म न मानता हो तो वह चोर की या चोरी की अनुमोदना क्यों करेगा ?

अभय कुमार ने जिस रामय सम्राट् श्रेणिक के उद्यान में से आम्रफल चुराने वाले व्यक्ति को पकड़ने के लिए एक सभा का आयोजन किया तथा वहां पर एक कथा सुनाई तो आम्रचोर व्यक्ति ने तुरन्त कहा था कि, 'जिन चोरों ने आभूषण सहित कन्या के आभूषण नहीं चुराए, उन का कार्य सब से कठिन था, अभय कुमार ने तुरन्त उसे चोर समझ कर पकड़ लिया।

गृहस्थ से मन ही मन अनुमोदना हो जाती है क्योंकि उस का जीवन ही पापों में से गुजर रहा होता है । वह साधु तो नहीं कि किसी के पाप से उस का दूर का भी सम्वन्ध न हो । कोई सराफ हो तथा वह स्मर्गलिंग या चोरी का सोना सस्ते दामों पर रु रहा हो तो सामने वाले सराफ के मन में यह विचार प्रायः आ ही जाएगा कि काश ! मेरे पास भी इतना रुपया होता तो मैं भी रात में ही लखपति बन जाता ।

अदत्त ग्रहण नीति के भी बिरुढ है। साधु बिना मांगे किसी की वस्तु लेगा या स्पर्श करेगा तो कुत्रचित् कलह क्लेश उत्पन्न हो सकता है। अथवा उस साधु का अपमान हो सकता है। साधु का जीवन तो कलह तथा अपमान से दूर होना चाहिए? यदि साधु कलह तथा अपमान के चक्रव्यूह में फंस गया तो वह दुःखी होता रहेगा, साधना न कर पाएगा।

अतएव अदत्त के त्यागी साधुका जीवन आदर्श होता है। इसी लिए साधुकी एक ही आवाज, एक ही उपदेशकण लाखों प्राणियों का कल्याण करने में समर्थ होता है।

श्रीमद्हेमचन्द्राचार्य ने अदत्तादान महाव्रत की पांच भाव-

२४२]

अचौर्य

नाओं का निरूपण किया है, जो कमश: निम्न रूप से हैं---

१. वसति याचना−साधु गृहस्थ के प्रसाद के लिए बारबार वसति की याचना करे । इस से गृहस्थ प्रसन्न रहता है तथा उस की भावना बनी रहती है ।

पांच व्यक्तियों से वसति की याचना की जाती है। १ इन्द्र से(दक्षिण लोकार्ध का स्वामी, सौधर्मेन्द्र तथा उत्तरी अर्धलोक का का स्वामी, ईशानेन्द्र है।) २. चक्रवर्ती से। ३. मांडलिक राजा से (किसी भी शासक से)। ४. गृह के अधिपति से। ४. उसी घर में ठहरे हुए साधु से (वह साधु अपने ही सम्प्रदाय का हो तो भी उस से ठहरने की आज्ञा माँगना अनिवार्य है)।

साधु बिना याचना किए तृण का भी स्पर्श नहीं करते तो किसी की भूमि में बिना पूछे रहने का तो अर्थ ही क्या है ? साथु माँग कर वसति ले तो गृहस्थ का मन प्रमुद्ति रहता है । अयाचित भूमि में वास करने से अनेक दोष उत्पन्न होते हैं ।

अयाचित भूमि के ग्रहण से गृहपति क्लेश कर सकता है । क्लेश से साथु की साधना का स्तास होगा तथा गृहस्थ अधर्म प्राप्ति करेगा ।

साथ, बसति की याचना गृहपति से ही करे। किसी पड़ोसी के कहने से घर में प्रवेश न करे। यहाँ तक कि गोचर चर्या के लिए उपस्थित साधू 'धर्म लाभ' कह कर तथा उस का प्रत्युत्तर ''पधारो'' आदि सुन कर ही गृह में प्रवेश करे। गृहपति की पुत्री (परिणीत हो तो) की आज्ञा से भी घर में न रहे. क्योंकि वह पुत्री घर की अधिपति नहीं होती। इस प्रकार घर में किसी अन्य सदस्य से भी पूछ कर तभी वसति ग्रहण करे, जब इस वात का विश्वास हो कि गृह का वास्तविक मालिक आकर दुर्भाव प्रदर्शित नहीं करेगा। २. साधु गृहपति से मात्रादि के लिए या परठने के लिए भी भूमि की बारंबार याचना करे। ऐसा करने से, गृहपति ने जिस प्रमोदभाध-अहोभाव से वसति दी, उस की वह भावना अभी तक है या नहीं, इस का पता लग सकेगा। इस के अतिरिक्त उस के दुर्भावादि को देख कर साधु वहां ले अन्यत्र जाने का कार्यक्रम भी बना सकता है। साधु गृहपति को अल्पांश में भी उद्विग्नखिन्न देख कर तुरन्त वहां से विहार करे। वहां एक भी दिन का अधिक वास न करे। यदि साधु इस उचित व्यवहार का का प्रदर्शन न करेगा तो अन्य साधुओं को वसति मिलना दुर्लभ हो जाएगा। गौचरी के विधय में भी यही बात बौद्धव्य है।

३ साधु आवश्यक स्थान की याचना करके उतने ही स्थान में सकुचित हो कर रहे। उसी स्थान में गौचरी, स्वाध्याय, ध्यान, काउसग्ग आदि कियाएं करे. जिस से गृहस्थ को वह अप्रिय न हो।

 अ. वसति में पूर्व ही याचना-पूर्वक स्थित साधु के पास जाकर उस स्थान पर रहने की आज्ञा मांग कर ही रहना चाहिए।
 भू. गुरु की आज्ञा से ही भोजन, आहार, उपकरण आदि का उपयोग करना चाहिए। इस से गुरु का न केवल सन्मान होता है अपितू अनेक दोषों का भी निराकरण होता है।

गुरु सदोष-निर्दोष वस्तु, लाभ-हानि आदि का ज्ञाता होता है । अत: वह शिष्य की उपकरणादि सामग्री को उचित अनुचित आदि समझ कर स्वीकार करने को आज्ञा दे सकता है ।

इस के अतिरिक्त साधु को राजनिषिद्ध (शासन के द्वारा वर्जित) स्थान पर भी नहीं जाना चाहिए । वहाँ जाने से वह साधु जासूस आदि समझ कर पकड़ा जाए तो उसे ग्लानि तथा दैन्य का सामना करना पड़ता है । वहां वह शत्रुओं के षड्यंत्र का शिकार भी बन सकता है ? ર¥૪]

चोरी के धन से सद्बुद्धि का विनाश होता है। दुर्बुद्धि समाती है तथा 'विनाश काले विपरीत बुद्धिः' विनाश का समय समीप आ जाता है। चोरी के धन से नरक मिलता है। चोरी के ढारा परभव में अनेकविध कष्टों तथा दुर्भाग्य से Face करना पड़ता है जो कि मानव को अनिच्छित है।

चोरी के धन से, ब्लैक मनी से, राष्ट्र द्रोह तथा परिवार द्रोह से प्राप्त धन से यदि दान पुण्य भी कर लिए जाएं तो ऊपर स्वर्ग का विमान नजर आने की कोई सम्भावना नहीं है।

#### ऐरन की चोरी करे, हीरा दस मन दान। जपर चवकर देखतो, क्यूँन आवे विमान ।

थोड़ी सी चोरी करके यदि दस मन हीरा भी दान दे दिया तो उस से स्वर्ग नहीं मिल सकता।

पुराकाल के र्धां मध्ठ दानवीर राजां अन्याय से उपाजित धन का दान नहीं देते थे । वे न्यायोपाजित वित्त से धर्म, दान-पुण्य करते थे तथा उस का फल भो उनको सद्यः प्राप्त होता था । वर्तमान में दान का फल जो तुरन्त नहीं मिलता, उस के पीछे द्रोह का धन तो कारण नहीं ।

### मातृवत् परदारेषु, पर द्रव्येषुलोष्ठवत् आत्मवत् सर्वभूतेषु यः पश्यति सः पश्यति ।।

जो व्यक्ति परस्तियों में माता का स्वरूप देखता है। पर धन को लोष्ठ (मिट्टी के ढेले) के समान समझता है तथा प्रत्येक आत्मा को अपने समान समझता है, वही सच्चा दर्शक है। इस प्रकार अदत्तादान से विरत हो कर साधक मोक्ष पथ पर अविरत रूप से तथा अबाध गति से आगे बढ़ सकता है। ★

# ब्रहमचर्य

कलिकाल सर्वज्ञ हेमचन्द्राचार्यं ने चारित्र के चौथे भेद के रूप में ब्रह्मचर्य की निरूपणा की । उन के कथनानुसार संसार के भौतिक पदार्थों की आवश्यकता तथा संसार की प्रेम मोहब्बत छोड़ देना ब्रह्मच्र्य है।

शास्त्रों में ब्रह्मचर्य : - व्यक्ति स्वयं को संयम में स्थिर करे । यह शरीर भोगों का इच्छुक है । संसार के समस्त पदार्थों के त्याग का मार्ग सरल है । ब्रह्मचर्य इस से भी कठिन है । शास्त्रकारों का कथन है, ''तवेमु वा उत्तम बंभचेरं'' सभी प्रकार के तपों में ब्रह्मचर्य उत्तम है । क्योंकि ब्रह्मचर्य अत्यन्त काठिन्य से साधक को सिद्ध होता है । किसी विद्या को प्राप्त कर लेना या किसी देवता को सिद्ध कर लेना सरल है परन्तु ब्रह्मचर्य का पालन अत्यन्त दुष्कर है । अन्य धार्मिक कार्यों में व्यक्ति का मन भटक सकता है परन्तु ब्रह्मचर्य की साधना में मन एकाग्र हो जाता है तथा मन की चंचलता समाप्त हो जाती है ।

काया के ब्रह्मचर्य के साथ वाचा का ब्रह्मचर्य भी आवश्यक है । वाणी के द्वारा कोई ऐसा वचन नहीं बोलना चाहिए, जिस से कलह उत्पन्न हो ।

जब काया से पाप नहीं होता तो वाणी से प्रायः हो जाता

२४६1

हैं। मन का संयम महत्त्वपूर्ण है। यदि काया से संयम का पालन हो रहा है, परन्तु मन में काम-वासनाओं की प्रचुरता है, प्रतिक्षण, मन संकल्प-विकल्प के जाल में उलझा रहता है तो वह काया का ब्रह्मचर्य विशेष उपयोगी सिद्ध न हो सकेगा। मन के विचारों को जब तक सात्विक नहीं बनाया जाता तब तक ब्रह्मच्य मात्र एक आडम्बर बनकर रह जाता है। आज के युग में भौतिकता के कारण मन का वशीकरण अधिक कठिन हो रहा है। इस युग में गृहस्थों की तो क्या ! साधुओं की वृत्ति भी कलुषित विचारों से दूर रहनी कठिन है। बम्बई जैसी मोहमयी नगरी में जिस में आज से ५० वर्ष पूर्व वातावरण कुछ सादगी पूर्ण था, फैशन तथा सौंदर्य का यहां बाजार न लगता था, साधुओं का गतागत एक सोचा समझा हुआ कदम था। सर्वप्रथम श्री मोहन लाल जी महाराज बम्बई में आए तथा उन्होंने बम्बई को साधुओं की विहरण स्थलो बनाया ।

वस्तुतः कोई भी देश या वेष क्यों न हा, साधुओं को सचेत रहना ही पड़ता है। देश का प्रश्न ही व्यर्थ है। यदि मन संयम में है तो क्या बम्बई, क्या कलकत्ता, सब संयम के साधक हो सकते हैं। 'मन चंगा तो कठौती में गंगा' बाजार में चले जाइये। फिल्मों के अश्लील पोस्टर दृष्टि गोचर होते हैं। अनेक राष्ट्र सुधारक संस्थाओं ने इन सब का विरोध किया परन्तु परिणाम शून्य ही रहा। परितः अधः पतन ही दृष्टिगोचर हो रहा है। जनता इस मार्ग पर जाकर क्या प्राप्त करेगी ?

फिल्मों में मारघाड़ तथा प्रेम के अतिरिक्त कुछ भी प्राप्त करना कठिन है। प्रेम की ऐसी काल्पनिक कृत्रिम कथा चित्रित की जाती है कि दर्शक चकित रह जाता है। ऐसी कथाओं में मिलता क्या है? समाज के युवक नावेल पढ़ते हैं। ये संयम को समझना नहीं चाहते। जब कि संयम को समझने की आवश्यकता

इस युग में पहले से कहीं अधिक है। भारतवर्ष में तो क्या ! पश्चिम के देश तो इस विषय में बहुत आगे बढ़ चुके हैं। वे कई बार दम-दस विवाह करते हैं। दो-दो वर्ष में ही प्रथमा से तलाक लेकर द्वितीयावादी बन जाते हैं। पग्न्तु फिर भी शांति उन के भाग्य में दृग्गोचर नहीं होती। भारतवर्ष की संतों-महात्माओं की पृथ्वी पर प्रतिदिन हजारों, लाखों ऋषि अपनी उपदेश गंगा को बहाते हैं। जिस से यहां पर संयम का महत्त्व आज भी स्वीकार किया जाता है: पाश्चात्य जगत् में ऐसे-ऐसे दृष्टांत मिलते हैं कि बाप के विवाह में बेटा जा रहा है। दादा-दादी की बारात में पौत्र जा रहा है। पौत्र भी प्रेम से जा रहा है।

एक व्यक्ति ने पत्नी को तलाक दिया तथा सास से शादी की । पूर्व पत्नी अपनी मां के विवाह में सप्रेम सम्मिलित होती है । यह है संयम का दिवाला, इतना नैतिक पतन !

यदि भारतवर्ष में फिल्में, भौतिकवाद आदि इसी रूप में चलता रहा तो वही पाश्चात्य स्थिति भारत में भी आते देर न लगेगी । हमारा इतिहास कितना पावन है । एक-एक पृष्ठ खोल कर देख लीजिए । जैन इतिहास की एक-एक कथा, एक-एक जीवन चरित्र आदर्श की प्रतिमा को प्रतिष्ठित करते हैं । भौतिक पदार्थ सम्मुखस्थ हों, तथापि मन का संयम प्रबल बन कर अडिग रहे, यह इतिहास की स्वर्णिम कड़ी है ।

स्थूलि भद्र की कथा सब जानते हैं। पूर्वमुक्त कोझा वेश्या के घर में स्थूलि भद्र मुनि षड्रस भोजन को ग्रहण करके भी भो अविकारी रहे। 5४ चौबीसी के तीर्थंकरों द्वारा ४२ कालचक तक उन का उदाहरण (उत्कट ब्रह्मचर्य के लिए) दिया जाता रहेगा।

विजय सेठ तथा विजया सेठानी ने विवाह से पूर्व गुरु म०. से कमश: इष्ण तथा शुक्ल पक्ष को ब्रह्मचर्य व्रत पालन करने ২४দ]

का नियम लिया था। विवाह के पश्चात् उस ब्रह्मचर्य की प्रतिज्ञा को उन्होंने जिस प्रकार से निर्वाहित किया। वह एक प्रझंसनीय घटना है। वे एक ही शय्या के मध्य में तलवार रख कर सोते थे।

जिनदास सेठ तथा जिनदासी श्राविका ने भी विजय तथा विजया की भाँति ही ब्रह्मचर्य का समादर किया था तथा स्वविषय में जनश्रुति को सुन कर सद्यः दीक्षा का अंद्रगीकरण किया था। पति-पत्नी परस्पर संयम में सहायक हो सकते हैं। यह दाम्पत्य ही जीवन की नौका बन सकती है।

एक श्रावक को संकल्प जागृत हुआ कि मैं ५४ हजार साधर्मी भाइयों को भोजन कराऊं। तीर्थंकर महावीर ने उस की भावना को साकार करने का सामान्य सा फार्मू ला बताया कि यदि तुम केवल जिनदास सेठ तथा जिनदासी श्राविका को भोजन करा दो तो तुम्हें ६४ हजार श्रावकों को भोजन कराने का लाभ मिल करता है।

सुदर्शन सेठ ने अभया जैसी सुन्दर राजांगना के निमन्त्रण को मौन भाव से अस्वोकृत कर दिया। उसे रानी के स्त्री चरित्र से शूली पर आरूढ़ करने की राजाज्ञा हुई, परन्तु सुदर्शन सेठ का दृढ़ ब्रह्मचर्य तथा सेठानी मनोरमा का सत्यशील इतना प्रबल था कि शूली भी सिंहासन बन गई। देवों ने सुदर्शन के शोल का गुणगान किया।

भोष्म पितामह ने अपने पिता के लिए सर्वस्व समर्पित कर दिया। वे ब्रह्मचर्य के पालन का निर्णय लेकर आजीवन ब्रह्मचारी रहे। कैसी अद्वितीय होगी उन की दृढ़ता।

आज के युवकों के पतन के लिए कुसंगति कारण है। वे जानते हुए या अनजाने में भी कुमार्ग पर चल पड़ते हैं। जिस माता पिता का जीवन सदाचार से ओतप्रोत हो उन के बालक भी वैसे संस्कारी होंगे।

ब्रह्मचर्य

श्री लक्ष्मण जी के ब्रह्माचर्य की क्या प्रशंसा की जाए। मेधनाद को मारना अतीव कठिन कार्य था। उसे यह वरदान मिला था किसी योगी का कि जो व्यक्ति १२ वर्ष तक ब्रह्माचर्य का निर्दोष पालन करेगा---वही तुझे मार सकेगा, अन्य नहीं। लक्ष्मण इस कार्य में सफल रहे थे। बनवास का समय उन्होंने नैष्ठिक ब्रह्मचर्य से व्यतीत किया था।

श्री लक्ष्मण जी की गोद में सीता जो सुप्त थीं। श्री राम अकस्मात् वहाँ पहुंचे तथा सीता जी को इस स्थिति में देख कर चकित रह गये। उन्होंने श्री लक्ष्मण जी की परीक्षा करनी चाही तथा त्वरितगत्या शुक का रूप बनाकर एक वृक्ष पर उड़ कर बैठ गए तथा लगे एक क्लोक गुनगुनाने---

> तप्तांगारसमानारी, घृतकुंभ समः पुमान् । जंघामध्ये स्थिता नारी, कस्य नोच्चलते मनः ॥

नारी तो तप्त अंगारे के समान है तथा पुरुष घृत घट के के समान है। जब सारी गोद में हो तो किस का मन विचलित नहीं होता है।

लक्ष्मण जी ने शुक के श्लोक का उत्तर श्लोक से ही दिया । पिता यस्य शुचिदंक्षो, माता यस्य पतिव्रता । द्वाभ्यां यस्य च संभूतिस्तस्य कोच्चलते मन: ॥

जिस का पिता शुद्ध हो, जिस की माता पतिव्रता हो, इन दोनों के द्वारा जिस का जन्म हो, उस का मन विचलित नहीं होता। श्री राम निरुत्तर थे। लक्ष्मण के माता पिता के संयम ने ही दोनों में यह संयम भावना कूट-कूट कर भर दी थी।

एक व्यक्ति का रोग किसी भी प्रकार से ठीक न हो रहा था। घर के नौकर ने मालिक से कहा कि सभी प्रयोग तो व्यर्थ ही हो चुके हैं। "क्या मैं भो अपना प्रयोग आजमा कर देख लूं? मुझे विश्वास है कि मेरा प्रयोग गल्त नहीं हो सकता। स्वीकृति २१०] ब्रह्मचयं प्राप्त होने पर उस ने अपनी एक प्रस्वेदबिंदु को जस में मिलाया तथा रोगी को जल पिला दिया ।

इस दवा का शीघ्र ही असर होने लगा। देखते ही वह व्यक्ति २-४ दिन में ही पूर्ण स्वस्थ हो गया। लोगों ने पूछा कि इस प्रयोग की सफलता का रहस्य क्या है ?' उस ने उत्तर दिया कि यह मेरे माता पिता के सदाचार का प्रभाव है। जब मैं बच्चा था तब एक बार मेरे देखते हुए ही मेरे पिता ने माँ के साथ कुछ ठीक व्यवहार न किया। माँ बहुत लज्जित हुई और बोली, "देखो। बच्चे पर इसका क्या असर पड़ेगा" और संघ्या के समय मां ने लज्जा के कारण आत्महत्या कर ली। वही मां बाप का सत्व तथा शील मुझ में है अतएव मेरे प्रस्वेद ने यह चमत्कार दिखाया है।

आज के कई युवक क्लबों में जाते हैं। वहां सभी प्रकार के कुकर्म करते हैं। उन के बालक भी अपनी युवावस्था में यदि वैसे ही बन जाएं तो कोई बड़ी बात नहीं है। बहुत संभलने की आवश्यकता है। आज जमाना कहां भागा जा रहा है ? सभी अंधकूप में गिरते जा रहे हैं। हमारा पावन कर्त्तव्य है कि हम अंधानुकरण न करें। जब एक अंधा कूप में गिर रहा हो तो अन्य अंधे भी उस में गिरते चले जाते हैं। लेकिन आप को ऐसा नहीं करना है। आप को जो आंखें तथा बुद्धि मिली है, उन के ढ़ारा देख कर तथा सोच कर प्रत्येक कदम उठाना है। यदि आप ऐसे ही अष्ट होते चले गए तो भारत वर्ष के नाम को बदनाम करेंगे तथा ऋषि महर्षियों की धरती को कलंकित करेंगे।

क्या भारत वर्ष की गुलामी का कारण कभी आपने खोजने का प्रयत्न किया है। प्रायः भारतवासी कहते हैं कि हम गुलाम बन गए, अतः हम पतित हो गए। यह सत्य नहीं है। पहले हम पतित हुए, फिर गुलाम बने। जय सिंह, माधव सिंह आदि पतित देशद्रोही न होते तो क्या भारत परतन्त्रता की श्रृ खलाओं में जकड़ा जाता ? पतित हो कूर व्यक्ति अपना सर्वस्व खो देता है परन्तु पता तभी लगता है जब वह पूर्णतः लुट जाता है । नैतिक पतन होने से संयम के लुट जाने से शेष कुछ भी रक्षा के योग्य न रहा । यदि भारत में अल्लाउद्दीन जैसे अत्याचारी आए तो चित्तौड की पद्मिनी जैसी देवियों ने भी अपना जौहर दिखा कर भारत के नाम को प्रकाशिन कर दिया । पद्मिनी ने १४००० कन्याओं के साथ अग्नि का शरण स्वीकार किया । अलाउद्दीन उस की शूर वीरता नथा सतीत्वें देख कर लज्जित हो गया ।

ए वत जग मां दीवो रे...

यह चतुर्थं वत जगत् में दीपक के समान है । ब्रह्मचर्य स्वयं प्रकाशित होता है । जगत् को प्रकाशित करता है । यह दीपक न हो तो जगत् में अंधकार ही अंधकार छा जाए ।

जनख रक्खस्स गधव्व, देव दानव किन्नरा।

बंभयारि नमंसंति, दुक्करं ये करंति ते ॥

सभी देवता ब्रह्मचारी को नमस्कार करते हैं जो कि अत्यन्त दब्कर कार्य करते हैं।

आज हम कहा जा रहे हैं ? बहुत शोचनीय प्रश्न है । हमारा आदर्श पुराकाल में कैसा था और हम कैसे बनते जा रहे हैं ?

पुराकाल में साधुओं का तो क्या ? श्रावकों का ब्रह्मचर्य भी अनुपम था। कुमारपाल ने पत्नी की मृत्यु के पश्चात् पुर्नाववाह नहीं किया था और वर्तमान में पत्नी की अर्थी निकल रही हो तो उसी महफिल में दूसरा रिश्ता निश्चित कर लिया जाता है। मृत पत्नी के शव पर आंसू कौन बहाए ? वहां भविष्य के जीवन के लिए भूतकाल को विस्मृत कर देना ही उचित समझा जाता है। दौपदी के यद्यपि पूर्व भवोय कर्मों के कारण ४ पति थे परन्तु उस ने कभी भी किसी अन्य पुरुष का स्वप्न में भी चितन नहीं किया।

ब्रह्म चय

के द्वारा उस पर शंका किए जाने पर भगवान् महावीर ने उस के सतीत्व की प्रशंसा करके सम्राट्को शंका मुक्त कर दिया। आज आप मात्र प्रशंसा ही चाहते हैं। धनवान्, विद्वान्, शीलवान्, वक्ता होने की। परन्तु गुण के बिना कोई प्रशंसा प्राप्त

महासती चेलना ऐसी पतिवता सती स्त्री थी। श्रेणिक सम्राट्

नहीं हो सकती । गुण के बिना यदि प्रशंसाकी जाए तो वह चापलूसी है । खुशामद है । कवि का वचन है —

खुशामद में ही आमद है, इस लिए बड़ी खुशामद है। वर्तमान में ऐसे चापलूसों का बाहुल्य है जो अपने प्रिय को अन्धकार में रख कर निज स्वार्थों की पूर्ति करने रहते हैं। महर्षि व्यास अपने शिष्य को समझा रहे थे।

#### बलवानिद्रिय ग्रामो, विद्वांसमपि कर्षति।

"मानव की इन्द्रियां बहुत बलवान् हैं ये विद्वान् को भी पाप कर्म को ओर आकर्षित करती हैं । बुद्धिमान् व्यक्ति को किसी स्त्री के साथ एक आसन पर भी नहीं बैठना चाहिए । अपनी मां तथा बहनों के साथ भी नहीं ।''

शिष्य ने गुरु व्यास की बात मानने से इन्कार कर दिया। वह बोला, "गुरु जी, विद्वान् कभी इन्द्रियों के विषयों से आकर्षित नहीं हो सकता। विद्वान कहते ही उसे हैं जो संयम में रह सके।"

महर्षि श्री व्यास जी बोले, ''प्रिय शिष्य ! मैं तुम्हें कोई शिक्षित बात नहीं कह रहा हूं। मैं तो अनुभव को बात कह रहा हूं। महर्षि जमदग्नि ने रेणुका से विवाह किया, अन्य कई ऋषियों का पतन हो गया।"

"अतः तुझे मेरी बात को स्वीकार कर लेनी चाहिए।" न मानने पर गुरु जी ने शिष्य की परीक्षा लेने के लिए ठान ली। बहुत बड़ी-बड़ी बातें करने वाले भी संयम की परीक्षा में अनुतीर्ण हो जाते हैं।

२४२]

श्री व्यास ने एक नाटक का आयोजन किया। वह शिष्य जंगल में छोटी सी झोंपड़ी बना कर बैठा है। आनन्दचित्त हो कर प्रभु के ध्यान में मग्न हैं। झोंपड़ी के बाहर मूसलाधार वर्षा होने लगी। महर्षि व्वास एक षोडशी कन्या का रूप बना कर वहाँ उपस्थित हो गये: उन्होंने द्वार खटखटाया। शिष्य ने बार-बार उस खटखटाहट को सुन कर दार खोला तो देखा बाहर वर्षा से क्लिन्नवस्त्रा एक षोडशी खड़ी है। शिष्य के आश्चर्य का पार न रहा। रात्रि में एकाँत में एक सुन्दर नव-यौबना उन के सन्मुख खड़ो थी। शिष्य महोदय कुछ क्षणों के लिए किंकर्त्तव्य विमूढ हो गए। वे विचार करने लगे कि यह युवती इस समय यहां क्यों आई होगी ? उसे यह पता न था कि यति के पास सती को भ्रम हो ही कैंसे सकता है ?

अन्ततः शिष्य ने पूछ लिया, कि 'बहन, यहाँ क्यों आई हो ।' कन्या ने उत्तर दिया, ''महात्मन्, मैं घर की तरफ चली जा रही थी, मार्ग में अकस्मात् वर्षा हो गई तो मैं जलाई हो गई। इसी आशय से इस आश्रम में आई हूं कि सम्भवतः यहां रात्रि पर्यंत के लिए स्थान मिल जाए । यदि स्थान दें तो बहुत कृपा होगी । में प्रात स्वगृह चली जाऊंगी।" शिष्य जी घबरा गए। एक तरफ एक कन्या की शरण का प्रश्न था और एक तरफ संयम के ट्टने का मानसिक भय था। इस परिस्थिति में शिष्य ने उपकार करना चोहा। परन्तु कुटिया में इतना स्थान भीन था कि २ व्यक्ति आराम से सो सकें। एक तरफ खड्डा था तथा दूसरी ओर सिंह था। शिष्यराज 'इतः कृपः उतः सिंहः' की स्थिति में थे। स्थान कन्या को दे दिया गया, शिष्य राज कुटज के बाहर आसन जमा कर बैठ गए । वे विद्वान् थे अतः कन्या को शिक्षा देते हैं कि यह जंगल है। वन में भी मुसाफिर आ सकते हैं। रात्रि के समय यदि कोई व्यक्ति तुम्हारा द्वार खटखटाए तो द्वार मत खोलना । कोई कितनाभी यत्न करे प्रातः से पूर्व द्वार मत खोलना। यहां

ब्रह्मचर्य

૨૫૪]

तक यदि मैं भी तुम्हें आवाज दूतथा द्वार खट-खटाऊ तो भी ढ़ार मत खोलना ।''

एक दो चार घंटे तो आराम से बीते। अब शिष्य राज के मन-मन्दिर में भगवान के दर्शन के बदले उस युवति के दर्शन होने लगे। किसी भी तरह उस सुन्दर घोडशी की स्मृति असह्य आती जा रही थी। वे विचार करने लगे, "क्या ही अबला थी। परन्तु मेरे जैसे व्यक्ति के ज्ञान-बल को क्षीण कर रही है। क्या उस का रूप था? एक बार अपूर्ण दृष्टि से उसे देखा। अरे! मैं भी मूर्ख रहा जो उस से दो मिनट बात भी न कर सका। अव यदि.....।" वे व्यथित हो उठे। उन का धर्म 'टूटने लगा। उन के मन में वेगपूर्ण विचारों की यातायात आरम्भ हो गई। 'मैं उस से पूछ लेता कि वह कहां जाएगी, तो ठीक होता। मैं उस से २ बात ही कर लेता। एकांत भी तथा रात्रि भी थी। मदमाता यौवन था, कजरारी आंखें थीं...एक अवसर हाथ से चूक गया।"

उस ने निश्चय किया कि वह एक बार द्वार खटखटा करके देखेगा । सभवतः द्वार खुल जाए ।

> दिवा पश्यति नो लूकः, रात्रौ काकः न पश्यति । अपूर्वः नरः कामाधो, दिवानवतं न पश्मति ॥

उल्लु दिन में नहीं देखता तथा कौआ रात्रि में नहीं देखता। परन्तू कामांघ व्यक्ति न दिन में देखता है न रात में ही।

उसे कामावेग में यह स्मरण भी न हो पाया कि उस ने स्वयं ही तो उसे कहा था कि वह स्वयं द्वार खट खटाए तो भी वह द्वार न खोले। खट्-खट्-खट् !! खट्-खट्-खट् !!! परन्तु द्वार न खुल सका। एक-दो घंटे तक भी जब द्वार न खुल पाया तो आप ने एक नई विधि के बारे में सोचा। भींत में छोटे-छोटे छिद्र थे, दे उन्हीं में झांक-झांक कर देखने लगे। परन्तु जब उन्होंने बहुत घ्यान से देखा तो पाया कि अन्दर वह कन्या नहीं, गुरुदेव महर्षि व्यास बैठे हैं। दे आश्चर्य चकित हो गए। इतने में गुरुदेव गम्भीर ध्वनि करते हुए बोले, 'शिष्य चिन्ता न कर ! मैं यहां आ पहुंचा हूं।'' वह बहुत लज्जा कुल होकर गुरुदेव के चरणों में पड़ गया। तथा बोला, ''गुरुदेव ! आप ने जो कुछ कहा था, बिल्कूल सत्य था, यह वासना विद्वान को भी क्षमा नहीं करती।''

व्यक्ति आवेग तथा आवेश म दुराचार के मार्ग पर चल पड़ता है परन्तु जब तक वह वापिस लौटता है। सर्वस्व लुटा चुका होता है।

'Wealth is lost nothing is lost, health is lost something is lost, but if character is lost everything is lost."

धन गयातो कुछ नहीं गया। स्वास्थ्य गयातो 'कुछ' गया परन्तुयदि चारित्र-आचार चला गयातो सब कुछ चला गया।

एक बार भी यदि जीवन में धब्बा लग जाए तो फिर वह धुल नहीं सकता। अपने जीवन को ऐसा बना लेना चाहिए कि किसी लोभ के आगे जीवन के उत्थान का मूल्यांकन कम न किया जाए : किसी भी स्थिति में पतन न हो।

कई लोग फिल्में न देखने का नियम लेते हैं। परन्तु यदि कोई कह दे कि, "एक फिल्म रिलीज हो चुकी है, बहुत धार्मिक है, आप साथ में चलें" तो वे साथ में चल देते हैं। क्योकि फिल्म धार्मिक है। फिल्म और धार्मिक ? आज की अच्छी से अच्छी फिल्म में भी नृत्य, डिस्को डांस, प्रेम, युद्ध के बिना कार्य नहीं चल सकता। "सत्यम्, शिवम्, सुन्दरम्" फिल्म का नाम कितना धार्मिक है, नाम से ही आप उस को देखने का विचार कर लेते हैं। लेकिन जिन्होंने यह फिल्मी देखी है। वे जानते हैं कि इस फिल्म में क्या है ? नाम से ही लोग जाल में उलझते हैं। धर्म के लिए क्या कोई और स्थान नहीं ?

छत्रपति शिवाजी, महाराष्ट के इस वीर ने जब औरंगजेब

से लोहा लिया तथा औरगजेब के सेनापति शाइस्ता खां को मार दिया तो औरंगजेब ने भी किसी प्रकार से शिवा जी को कैद कर लिया। परन्तु शिवा जी स्वबुद्धि से कई बार उस की कैद से निकल भागे।

एक बार जब मुगल फौज शिवा जी के भय से हट गई तो शिवा जी के कुछ सैनिकों ने एक सुन्दर मुस्लिम युवति को पकड़ लिया तथा पालकी में उसे बैठाकर शिवाजी के पास भेंट के रूप में लाए। शिवा जी ने उन को ऐसा करने के कारण डांटा। पालकी का पर्दा उठा कर देखा तो उन्होंने पाया कि उस में एक अतीव सुन्दर युवति बैठी है। शिवा जी ने कहा कि "काश ! अगर आप मेरी मां होतीं तथा मैंने तुम्हारे उदर से जन्म लिया होता तो थोड़ा सा सौन्दय मैं भी पा जाता। यह कह कर युवति को पुनः मुस्लिम शिविर में भिजवाया। क्या संयम था शिवा जी का ! उस कन्या में रूप का नहीं, मातृत्व का दर्यन किया।

महात्मा गांधो नें भी ब्रह्मचर्य के वहुत प्रयोग किए । वे समस्त प्रयोग-भले ही वे फिर उन में उत्तीर्ण हुये हों या अनुत्तीर्ण अपनी आत्म कथा में लिख दिये । परन्तु उन की आत्म कथा से ध्वनिस होता है कि गांधी जी शनेः-शनैः संयम को किसी सीमा तक प्राप्त कर चुके थे ।

औरंगजेब में बहुत बुराइयां थीं । उस में अपने पिता को कारागृह में डाल दिया। भाइयों की मार दिया, परन्तु कहा जाता है कि वह सदाचार का प्रेमी था। न तो उस के जीवन में व्यभिचार था तथा न ही वह प्रजा का व्यभिचार सहन करता। एक बार उस की पुत्री अपने रंगमहल से बाहर आई तो उस ने बहुत ही झीने वस्त्र पहन रखे थे। आज भी फैशन है। उस समय भी फैशन था। ढाका की मलमल तो कई शताब्दियों से प्रसिद्ध है। कुछ ढाका की मलमल जैर्से पारदर्शी वस्त्र उस ने पहन रखे

थे। वह औरंगजेब के सामने से हो कर तिकली। औरंगजेव ने देखा। कि ''अहो ! मेरी पुत्री ! और उस की यह निर्लंज्जता!'' योवन का प्रारम्भ हो चुका है और वे बस्त्र.....'' औरंगजेब कोधावेश में आ जाता है तथा कहता है कि, ' यह अच्छा प्रदर्शन है। जा ''पहले अन्य वस्त्र परिधान करके आ। फिर आकर मेरी बात सुन।'' राजकन्या वस्त्र परिवर्तन करके आई तथा करबढ हो खड़ी हो गई। औरंगजेब बोला, ''आगे से ऐसे वस्त्र मत पहनना यह फैशन मेरे राज्य में नहीं चलेगा। यदि आगे से ऐसे वस्त्र पहनना तो राजमहल से तुझे बाहर निकाल दिया जाएगा।''

क्या आप अपने बच्चों को ऐसा कन्ट्रोल करते हैं ?नेपोलियन बोनापोर्ट जो एक स्वप्न देखा करता था कि 'मैं सारे संसार का बादशाह बनूंगा।' उसने सारे यूरोप को जीता था तथा विजय प्राप्त करते-करते काफी दूर पूर्व तक आ पहुंचा था। उसकी विजय के पीछे भी उसकी सदाचार-प्रियता की छिपी कहानी है।

वह युवावस्था में जहां शिक्षा का अर्जन कर रहा था उसके सामने एक परिवार रहता था। उस गृह में एक महिला ने नेपोलियन को देख कर उसे अपने जाल में फंसाने का निर्णय किया। तदनन्तर उसने नेपोलियन को पत्र भी लिखा परन्तु

नेपोलियन ने उस की किसी बात का कोई जबाव न दिया ।

सेनापति बनने के पश्चात् जब वह तुर्किस्तान की ओर जा रहा था तो उस ने फिर उसी स्थान पर अपनी छावनी जमा ली। उस स्त्री को पता लगा कि नेपोलियन आया है। तो वह नेपोलि-यन को पहचान नहीं पाती है। नेपोलियन उसे पहचान लेता है। उस स्त्री ने प्रश्न पूछा कि ''क्या आपही नेपोलियन हैं?''तो उसने कहा 'कि क्या बात करती है यदि मैं तेरे चक्कर में पड़ गया होता तो आज मैं सम्राट न होता ?'

ब्रह्मचर्भ

दरिद्रता में दान, शक्ति होने पर क्षमा, त्याग या गुण होने पर भी प्रशंसा से दूर रहना तथा उपभोग की शक्ति होते हुए भी उसे छोड़ना यह किसी भी मानव की बहुत बड़ी उपलब्धि है।

पुरुष प्राधान्य से इस युग में पति परमेश्वर का नारा चला है । स्त्री का तो सहज समर्पण भाव है कि वह पति को परमेश्वर मान कर चलती है । परन्तु आज के पति क्या पत्नी को परमेश्वरी मानते हैं ? पति की आज्ञा मान्य होनी ही चाहिए । परन्तु पत्नी का क्या मूल्य है इस युग में ? आज पत्नी का दहेज के कारण दहन होता है । आज पत्नी को गुलाम माना जाता है । स्त्री के अधिकारों की बातें तो महिलावर्ष में बहुत हुई परन्तु क्या प्राप्त हुआ ? स्त्री का अर्थ है परतन्त्रता की मूचि, दयनीयता की प्रतिमा । वस्तुतः जहां नारी का सम्मान होगा वहीं पर समृदि की संभावना हो सकती हैं ।

#### यत्र नार्यस्तु पूज्यंते, रमन्ते तत्र देवता । सती है धर्म की ज्योति, सती है कीमती मोती । सती है सत्य को बोती, सती है पाप को खोती ॥

एक महात्मा थे, तपस्था के बल पर उन्हें एक सिद्धि प्राप्त हो गई थी। वह सिद्धि थी, जिसे चाहो जला कर राख कर दो। एक बार वे एक वृक्ष के नीचे ध्यान कर रहे थे। ऊपर से एक चिडि़या ने महात्मा के सिर पर बीठ कर दी। महात्मा ने जब यह देखा तो कोपायमान हो उठे। अरे ! अरे ! चिडि़या की यह ताकत ! मेरा अपमान ! महात्मा ने सुरन्त ही सिद्धि का प्रयोग किया। चिड़िया तड़पती हुई जमीन पर आ गिरी तथा उस के प्राण अग्नि के दहन के कारण उड़ गए। यह दृश्य सामने एक घर में अपने पति को भोजन करा रही सती स्त्री ने देखा।

महात्मा भोजन चर्या के लिए चले तथा उसी सती के घर ही पहुंच गए । सती स्त्री ने पति परमेश्वर के ध्यान में महात्मा

को देखा भी नहीं। २--४ मिनट तक महात्मा खड़े रहे। उपेक्षा सहन करते रहे। उस के बाद उन्हें बहुत कोध आया। ''अरे ! वाह! महात्मा घर में आ जाएं तो उन का यह अपमान ! पहले पति की सेवा या महात्मा की ? मैं इस को भी जला डालूंगा।'' महात्मा जी मन ही मन बड़बड़ाए ।

सती स्त्री ने महात्मा की बड़-बड़ाहट सुनी तथा कोल पड़ी, ''अरे महात्मा ! मुझे चिड़िया मत समझना। तेरी इस सिद्धि से वह चिड़िया जल सकती है, पति को परमेश्वर मानने वालो स्त्री नहीं जल सकती। तेरा जादू मुझ पर न चलेगा और वस्तु्तः महात्मा का जादू उस पर न चल सका।''

ब्रह्मचर्यं द्वारा अनेक सिद्धियां प्राप्त हो जाती हैं। आचार्यं वल्लभ सूरि जी की वृद्धावस्था में ज्योति समाप्त प्रायः हो गई। डाक्टरों ने स्पष्ट कह दिया कि अब इन के नेत्रों में ज्योति न आ पायेगी। परन्तु आग्नेशन होने के बाद डाक्टरों ने देखा कि सचमुच उन के नेत्रों में ज्योति आ चुकी थी। वे बोल पड़े, यह इस महा-पुरुष के ब्रह्मचर्य तथा संयम का ही प्रताप है। अन्यथा नेत्र-ज्योति के पूनः प्राप्त होने की शक्यता न थी।

महापुरुषों के पास रह कर यदि आप कुछ सीखें तो अवश्य ही कुछ न कुछ पा सर्कोंगे ।

भरत चक्रवर्ती जब दिग्विजय के लिए चले तो सुन्दरी को कह गए थे कि मैं तुझे पट्टरानी बनाऊंगा । परन्तु सुन्दरी ने भरत के दिग्विजय करने तक (६०००० वर्ष) आयम्बिल तप करके शरोर को कृश कर लिया था। तब भरत ने सुन्दरी को सौंदर्यहीन तथा भावनाशील देख कर दीक्षा की आज्ञा दी थी। वही भरत जब चक्री बन कर ६० हजार स्त्रियों का स्वामी बनता है तो उन स्त्रियों के मोहजाल में फंसता नहीं है। इसी का परिणाम था कि भरत को शीशमहल में छोटा-सा निमित्त मिल जाने पर ही केवल २६०]

ज्ञान प्राप्त हो गया।

सीता का अपहरण हो जाने के पश्चात् श्री राम सीता को ढूंढने के लिए चले तो मार्ग में विमान से सीता के ढारा प्रक्षिप्त आभूषणों को देख कर लक्ष्मण जी से पूछने लगे कि ''लक्ष्मण ! देख ! सीता जी के अलंकार ! क्या तू इन को पहचानता है ?'' लक्ष्मण ने उत्तर दिया---

> केयूरे नेव जानामि, नैव जानामि कंरुणे । नपरे त्वभिजानामि, नित्य पादाब्ज वद्दनात् ॥

श्री राम ! मैं न तो केयूरों को जामता हूं तथा नहीं कंगणों को । परन्तु चरणों में पहने जाने वाले नूपुरों को जानता हुं, क्योंकि सीता के चरणों में नित्य चंदन करने से उन की मुझे पहचान हो गई है ।

यह थालक्ष्मण का ब्रह्मचर्य। उन्होंने कभी सीता के मुख को भी न देखा था।

क्रह्मचर्य से अनेकविध शक्तियों का पुञ्ज प्रकट होता है। मानव शरीर के हामोंस तथा मस्तिष्क के ज्ञान तन्तु एक ही शक्ति से निर्मित होते हैं। जब ब्रह्मचर्य के द्वारा हामोंस का विकास बंद हो जाता है तो मस्तिष्कीय ज्ञान-तन्तु शक्तिमान बन जाते हैं। मस्तिष्क की कार्य क्षमता तथा एकाग्रता बढ़ती है। मस्तिष्क में दूरगामी भविष्य की अनेक बातों को देखने की शक्ति उत्पन्न हो जाती है।

जिस व्यक्ति के हामोंस क्षीण होते जाते हैं, जो व्यक्ति अपनी शक्ति का पात करता है, उस के मस्तिष्क की शक्ति भी क्षीण ही जाती है। उस की एकाग्रता तथा स्मृति भी क्षीण हो जाती है। फिर वह किसी बात को न तो सूक्ष्मता से सोच सकता है, न समझ सकता है। वह एक विचार को समझते-समझते दूसरे विचारों में उलझ जाता है। वह एक बात को कहते-कहते जब प्रसंगानुसार दूसरी बात कहता है तो पहली बात को भूल जाता है। उस की मति तीक्ष्ण नहीं रहती। बुद्धि विचलित हो अनुभव होती है। कार्य करने को मन नहीं करता तथा मानव स्वयं को सदैव तनाव ग्रस्त तथा थका-थका हुआ सा अनुभव करता है।

जब कि ब्रह्मचर्य का पालन इन समस्त बाधाओं तथा दुर-वस्थाओं से रक्षा करता है ।

ब्रह्मचारी का शरीर सौष्ठव आकर्षक होता है। उस का स्वास्थ्य श्रेष्ठ होता है तथा उस का मनोबल बहुत ऊँचा हाता है। वह अपनी इच्छा शक्ति से अलभ्य पदार्थों को भो प्राप्त कर लेता हैं। वह साहस के बल पर असफलताओं को पार करता हुआ, कदम-कदम पर ठोकरें खाता हुआ भी अन्ततः सफल हो जाता है।

ब्रह्मचारी की मात्र अनुमोदना करने से भी अत्यन्त लाभ होता है । पेथड़शाह !

एक बार एक श्रेष्ठी नें ब्रह्म वर्षवत स्वीकार करने वालों को एक-एक पोशाक भेंट दी। वह व्यक्ति पेथड़ शाह को भी नगर श्रेष्ठी होने के कारण वह पोशाक देने गया। पेथड़शाह ने पूछा कि "यह पोशाक किस लिए दे रहे हो?" उस श्रेष्ठी ने उत्तर दिया कि नगर में जिन व्यक्तियों ने ब्रह्म वर्यं धारण किया है, उनको मैंने यह पोशाक दी है।

पेथड़ ने सोचा कि मैं इस पोशाक के योग्य नहीं हूं, क्योंकि मैंने तो यह व्रत लिया नहीं है। परन्तु प्रेमपूर्वक पोशाक देने आए इस श्रेष्ठी को इन्कार भी कैंसे किया जा सकता है? यह सोचकर पेथड़ शाह ने तुरन्त मन में ही ब्रह्मचर्यका नियम लिया तथा तत्परुचात् ही पोशाक को स्वीकार किया।

दूसरों के ब्रह्मचर्य को श्रेष्ठ समझ कर अनुमोदन करने वाला ही यह साहस कर सकता है। २६२]

गोस्वामी तुलसोदास जी एक बार पत्नी के मायके चले जाने पर विचलित हो उठे। दे विरह वेदना को सहन न कर पाए तो रात्रि में ही चल पड़े ससुराल की ओर ! वहां जा कर देखा तो द्वार बंद हो चुके थे। तुलसीदास ने गवाक्ष की ओर देखा तो वहाँ उन्हें एक रज्जू दिखाई दी। वे उस रज्जु के द्वारा गवाक्ष तक पहुंचे तथा कक्ष में प्रविष्ट हुए। पत्नी जागृत हुई, "कौन" ? पूछने पर तुलसी दास ने कहा, "मैं हूं"। "तुम यहाँ रात्रि में आए कैसे ?" "मैं रज्जु के द्वारा आया हूं", पत्नी ने गवाक्ष में देखा तो वहाँ पाया कि वहाँ रज्जु नहीं, सर्प था। वह बोल उठी।

## जितना प्रेम हराम में, उतना हरि से होय । चला जाए वैकुंठ में, पल्लान पकड़े कोय ॥

अर्थात् तुम यहाँ कितनी बाघाओं, व्यथाओं को भोग कर आए हो । तुम्हें जितना प्रेम हराम (संसार) में है, उतना प्रेम प्रभु से हो जाए तो तुम्हें मोक्ष की प्राप्ति क्यों न हो जाए ? इस व्यङग्य वाण से तुलसी दास प्रभु के रंग में रंग गए । वे पत्नी को छोड़ कर प्रभु के प्रेम से आलोकित हो उठे ।

वाचस्पति मिश्र का विवाह हो जाने के पश्चात् भी वे ग्रन्थ लेखन में इतने मग्न थे कि उन्हें यह याद ही न रहा कि कोई उन की पत्नी भी है जो सुनहरे सपने हृदय में संजोए प्रतिदिन उन की प्रतीक्षा करती है। एक दिन अनायास ही वे पत्नी को दीपक में तेल पूरते हुए देख कर बोल उठे, ''तुम कौन हो ?''

तुरन्त उन्हें स्मरण हो गया कि वे बहुत बड़ा अन्याय कर चुके हैं। यह तो मेरी पत्नी भामती है। इसे कितना ख्याल है मेरे अध्ययन का, जो कि दीपक के बुझ जानें से पूर्व ही प्रतिदिन इस में तेल डाल देती है।

वह बोल उठ, ''न्याय के ग्रन्थ की यह टीका तेरे निमित से से निर्मित हुई है इस का नाम तेरे ही नाम पर देता हूं। क्या नाम है तेरा ?'' बस तब से वह टीका भामती टीका के नाम से ही प्रख्यात हो गई।

वाचस्पति मिश्र को जो आनन्द पुस्तकों में प्राप्त हुंआ, वह आनन्द ''प्रियतमा'' में न दिखा । अन्यथा परनी को विस्मृत करना कोई सरल कार्य न था । सच है कि कंचन एवं कामिनी के मोह को तोड़ने वाले योगी अलौकिक आनन्द की अनूभूति करते हैं ।

यदि इतिहास में परस्त्रो का अपहरण करने वाले रावणों की कथाएं हैं। (यद्यपि रावण ने सीता का स्पर्श मात्र भी नहीं किया)तो भारतीय संस्कृति को उज्ज्वल बनाने वाली मदन रेखा, जम्बू स्वामी, वज्जबाहु तथा विवेकानन्द की भी जीवन कथाएं कथा प्रसंगों में उंट्रकित हैं।

यदि इतिहास में स्त्री के कारण गुरु से शाप को प्राप्त करने वाले कूल बालक मुनि तथा थोग भ्रष्ट नंदिषेण मुनि हुए हैं, तो स्थूलिभद्र, मानत्रुंग सूरि तथा वज्त्रस्वामी जैसे मुनियों की भी कमी नहीं हैं।

स्थूलिभद्र मुनि पूर्वमुक्त कोशा वेश्या के महल में षडरस भोजन करते हुए भी निर्विकार रहे ।

वज्ज स्वामी एक सेठ ढारा एक कोड़ सुवर्ण मुद्रा तथा अपनी रूपवती रुक्मिणी के दिए जाने की बात सुन कर भी विचलित नहीं हुए ।

भरहेसर की सज्झाय में वर्णित समस्त महापुरुष तथा प्रातः स्मरणीय सतियां गृहत्याग करके संयमी नहीं बनी थीं, इन में से बहुत सी सतियां मात्र पतिव्रता होने के कारण ही प्रातः स्मरणीय बन गईँ। साधु तथा साध्वी तो वंदनीय हैं ही, सद्गृहस्थ भी वंदनीय हो सकते हैं।

बह्यचर्य

बाह्यी चदन बालिका भगवती, राजीमती द्रौपदी, कौशल्या च मृगावती च सुलसा सीता सुभद्रा शिवा। कुंती शीलवती नलस्य दयिता चूला प्रभावत्यपि, पद्मावत्यपि सुन्दरी दिनमुखे, कुर्वन्तु वो मगलम् ॥

इन में से बहुत सी सतियों ने दीक्षा नहीं ली तथापि उन्हें सती (साध्वी) कहा गया। यह सब ब्रह्माचर्य को ही महिमा है।

सतियों के प्रभाव से कई असत् व्यक्ति भी हर राष्ट्र एट् सतियों के प्रभाव से कई असत् व्यक्ति भी तर जाते हैं। सतियों का सतीत्व ही दुर्जनों की बुद्धि को मोड़ देता है। सती के सतीत्व पर हो संसार स्थिर है। कुलटाओं तथा दुर्जनों के आधार पर कभी भी आकाश तथा पृथ्वो स्थिर नही रह सकते। यह पृथ्वी, यह नक्षत्र, तारे, ये सूर्य, चन्द्र सतियों के सतीत्व तथा सत् लोगों के सत्त्व के कारण ही स्थिर हैं। अतः सती के सतीत्व को समझने की आवश्यकता है। कभो भी सती के सतीत्व को कुदृष्टि से मत देखो। सतीत्व की मशाल सैंकड़ों हजारों को जलाने की क्षमता रखती है। द्रौपदी का सतीत्व ही था कि चीरहरण के समय असहाय होने पर भी उस का चीरहरण न हो सका तथा दुर्योधन एवं दुःशासन जैसे दुर्द्धर्ष योद्धा भूमितल पर लुप्त हो गए। द्रौपदी को जंधा पर बिठाते-बिठाते वे स्वयं ही रसातल तक पहुंच गए। पांडवों के साथ ठगी करते-करते वे अपने वश को ही समाप्त कर बैठे।

द्रौपदी का चीरहरण तथा सीतापहरण तो सतयुग की दुर्घटनाएं हैं । इस कलियुग में तो दुर्योघन या रावण को बुरा कहना भी पाप है । बुरे को बुरा वह कहे--जो स्वयं बुरा न हो ।

वर्तमान में भौतिकवाद ने तो प्राय: समस्त मानव-जाति को ही विचारों से दूषित कर दिया है। जब तक नहीं परखा, तभी तक मानव सज्जन है। परखने के पश्चात् वही दुर्जनों का सरदार नजर आता है। सादगी से रहने वाले आभ्यंतर रूप से कितने विषयी होते हैं। प्रतिष्ठा की ब्वेत चकाचौंध में वासनाओं की काली चादर को कम देखा जाता है। जब तक अवसर नहीं मिला, तब तक सभी पतिव्रता या पत्नीव्रत हैं। अवसर मिल जाने पर भी कोई पतिव्रता या पत्नीव्रत रहे तभी उसे संयत कहा जाता है।

अपहरण, बलात्कार तथा अवैध काम-जाल के युग में सच्चारित्र के दर्शन होने दुर्लभ हैं। अतः सच्चे चारित्रधारी साधुओं तथा स्वनामधन्य समाज के अग्रगण्य नेताओं पर 'आदर्श' होने का बहुत बड़ा वोझ आ पड़ा है, जो कि उन्हें दायित्व समझ कर उठाना हो होगा। समाज की व्यवस्थाओं का भंग करने वाले लोगों के द्वारा आचरित कलंक इत्यों के दाग को समाज के मस्तक से दूर करना होगा। तभी सत्वशाली व्यक्ति के सत्व का मूल्यांकन हो सकेगा।

चित्तौड़ (चित्र कूट)को पद्मिनी ने १५००० आर्य कन्याओं के साथ बलिदान देकर अपने सतीत्व की रक्षा की । आचार्य कालक सूरि ने युद्ध के प्रांगण में गर्दभिल्ल राजा को पराजित करके अपनी बहिन सरस्वती साध्वी के शील की रक्षा की । सुदर्शन ने प्राणों की बाजी लगा कर भी अपने ब्रह्मचर्य की रक्षा की । मनोरमा ने अपने पति वज्जबाहु की अनुगामिनी बन कर संयमपथ का स्वीकरण किया । सीता ने मनोबल से पतित सम्राट् रावण जैसे पराक्रमी राजा को फूटी आंखों से भी न देखा तथा अपने अमूल्य पातिव्रत्य की रक्षा की । १६ सतियों की पुनीत यशोगाथा जन धर्म की उज्ज्वल संस्कृति की एक झाँकी है ।

ब्राह्मी ने भगवान् ऋषभ देव के पास दीक्षा लेकर मोक्ष को प्राप्त किया। चंदन बाला ने भगवान् महावीर के पास दीक्षा लेकर इसी इतिहास की पुनरावृत्ति की । अनेक कामजालों में भी चंदना ने अपने सतीत्व को सुरक्षित रखा। धारिणी ने जब २६६]

सैनिक से अपने शीलधर्म की रक्षा के लिए अपनी जिह्वा को बाहर निकाल कर मृत्यु को अभीकार किया तो चंदना ने सतीत्व के महत्त्व को भली भौति समझ लिया ।

राजीमती ने भगवान् नेमिनाथ के द्वारा संयम पथ को स्वीकार किए जाने के पश्चात् कहा था कि विवाह के समय विवाह-मंडप में जो हाथ मेरे हाथ पर नहीं रखा गया, वह दीक्षा मंडप में मेरे सिर पर रखा जाएगा। इसी राजीमती ने रथनेमि के भ्रष्ट विचारों से न केवल स्वरक्षा की, अपितु उसे भी संयम पथ पर पूनः आरूढ़ किया।

द्रौपदो ने पांडवों को ही पति माना (४ पति उसे पूर्वभव के निदान से प्राप्त हुए थे, एक पतिव्रत का यह अपवाद है) उस ने दुर्योधन जैसे दुर्ढ़र्ष योढा के प्रति कभी भी सन्मान व्यक्त नहीं किया।

कौशल्या (राम की माता) का ही प्रभाव था कि राम इतने आदर्श बन सके। मृगावती ने संयम को अंगीकार किया तथा चण्ड प्रद्योत के प्रपंचजाल को तोड़ दिया। अन्यथा चण्ड प्रद्योत के के द्वारा बिछाई गई लोभ प्रपंच की वागुरा में से निकलना कोई सरल न था।

सुलसा तथा चेलना के सतीत्व की प्रशंस। भगवान् महावीर ने धर्म पर्षद में की थी।

सुभद्रा सती के सतीत्व ने कच्चे धागों के द्वारा कूंए से पानी निकाल कर यह प्रमाणित कर दिया कि सती के सतीत्व को कलंकित नहीं किया सकता ।

शिवा देवी जो कि चण्ड प्रद्योत की पतनी थो—को नजरों से चन्द्रप्रद्योत सम्राट् भो नजरें न मिला सका। साम्राज्य के प्रभाव पर यह सतीत्व के प्रभाव की विजय थी।

कुन्तो एक पतिव्रता थी, तभो तो उसके पुत्र इतने बलझाली तथा न्यायशील बन सके ।

१२६७ के दाथ कार दिए गए ।

शंख सम्राट् की पत्नी कलावती के हाथ काट दिए गए । तथापि शील के प्रभाव से वे वापिस जुड़ गए ।

'नलस्य दयिता' दमयंती को उस का पति नल वन में निराधार छोड़कर चला गया । दमयंती ने वन में अनेक कष्टों का सामना किया । परन्तु वह फिर भी नल पर ही अनुरक्त रही तथा अंत में नल के साथ ही उसका पुनः परिणय हुआ।

प्रभावती उदयन की पत्नी थी । उस के शील कौशल से ही भगवान महावीर की जीवित स्थामी की प्रतिमा, का पेटी में से उद्घाटन हो सका था ।

गांधारी धूतराष्ट्र की पत्नी थी, उस ने अपने पति को अन्ध देख कर स्वयं भी स्वचक्षुओं पर पट्टी बांध ली थी। इस सतीत्व के प्रभाव से दुर्योधन के निर्वस्त्र शरीर को देखने मात्र से ही वह वज्रमय बन गया था। यह बात अलग है कि दुर्योधन ने कौपीन पहन रखा थी अतः वह भाग कच्चा रह जाने के कारण भीम की गदा वहाँ लगी तथा दुर्योधन की मृत्यु हो गई।

मनोरमा ने अपने पति सुदर्शन के शूली पर चढ़ने के समा-चार प्राप्त करने के पश्चात् अपने सतीत्व की परीक्षा की उस ने कहा कि यदि मेरा सतीत्व अखंड हो तो सुदर्शन सेठ का संकट टल जाए तथा सचमुच सुदर्शन की शूलि का सिंहासन बन गया।

मदन रेखा अपने पति युगबाहु को मरण शय्या पर पड़े देख कर भी विचलित नहीं हुई तथा मणिरथ के वर्चस्व के आगे नहीं झुकी ।

अंजना सुन्दरी को एक छोटे से वहम के कारण पवनंजय ने २२ वर्ष तक त्याग किया, परन्तु अंजना के मन में 'पर' पुरुष के प्रति कोई दुविचार भी न आया। अन्त में पवनंजय के द्वारा ही गर्भ घारण करने पर उसपर कलंक लगाया गया तो भी अंजना ने पति के ऊपर दुर्भाव न रखा तथा कर्मगति को ही इस कर्मफल

ब्र ह्यचर्य

२६न]

के लिए प्रधान कारण समझा ।

सुज्येष्ठा ने चिल्लना का अपहरण हो जाने के पश्चात् दीक्षा ली तथा संयम धर्म की आराधना की ।

रुक्मिणी आदि कृष्ण की पट्टरानियाँ सतीत्व का अवतार थीं। अतएव भरहेसर की सज्झाय में उन का पावन नाम स्मरण किया जाता है।

देवकी वसुदेव की परनी थी। कंस के ढ़ारा उस के ६ पुत्रों को तथाकथित रूप से मार दिए जाने पर भो वह हताश नहीं हुई थी। वसुदेव का ७२००० रानियाँ होने पर वे पति के प्रति ही अनुरागिनी रही।

जयन्ती श्राविका जो शतानिक महाराजा की भगिनी थो, भगवान् महावीर की परम उपासिका श्राविका थी। वह भगवान् महावीर से सदैव चर्चा विचार गोष्ठी किया करती थी। उस की तत्त्वरुचि तथा धर्म रुचि अनुपम थी।

स्थूलिभद्र की यक्षा आदि बहिनें साध्वी बनी थीं तथा अपने सतीत्व के कारण ही वे जगत्पुज्या बनीं ।

पुष्पचूला साध्वी सचित्त वर्षों में भी अणिका पुत्र आचार्य को गौचरी ला कर देती रही, इस सेवा तथा सतीत्व के कारण उसे केवल ज्ञान प्राप्त हो गया था।

याकिनी महत्तरा ने हरिभद्र भट्ट को आचार्य हरिभद्र बनाया। मेघ कुमार ने ४०० रानियों का परित्याग करके संयम अंगीकार किया। यह उनका ब्रह्मचर्य का अलौकिक उदाहरण है। शालिभद्र ने ३२ सुकुमाल पत्नियों का त्याग करके संयम को स्वीकार किया, कोमल शरीर, अखंड वैभव तथा सौंदर्यवती पत्नियों का आकस्मिक त्याग, शालिभद्र के ही वश की बात है। अन्य की नहीं।

धन्ना ने सुभद्रा आदि = पत्नियों का क्षणमात्र में त्याग कर

[२६६

दिया । धन्ना सेठ का यह साहस अवर्णनीय है । पस्नियों के द्वारा पुनः पुनः प्रार्थना करने पर भी वे गृहस्थाश्रम में वापिस न लौटे ।

दशार्णभद्र, गजसुकुमाल, अवंतिसुकुमाल, धन्ना अणगार शाब, प्रखुम्न, विष्णु कुमार, आर्द्र कुमार, प्रसन्न चन्द्र, श्रेणिक-पुत्र, युवराज, राजा महाराजा, सुकोशल आदि संसार तथा पत्नियों को ठोकर मार कर कल्याण पथ पर चल पड़े, यह उनके अपूर्व वैराग्य का द्योतक तथ्य है।

भीष्म ने अपने पिता के सुख के लिए ब्रह्मचर्य की भीष्म प्रतिज्ञा ले कर भीष्म नग्रम को सार्थक किया ।

नदीषेण मुनि ने यद्यपि १२ वर्ष तक निकाचित कर्मों के कारण वेक्या के घर में वास किया परन्तु वहां भी वे प्रतिदिन १० व्यक्तियों को प्रतिबोधित करते रहे, तथा अन्त में वेक्या तथा स्त्रियों का मोह छोड़ कर विक्यूढ ब्रह्माचर्य के धारी बने।

धन गिरि अणगार सुनंदा नाम की पत्नी को युवावस्था में छोड़ कर संयत बने ।

भद्रा सेठानी (शालिभद्र की माता) मदन रेखा, दमयंती, चंदना नर्मदा, मंनोरमा, मूलदेव, दृढ़ प्रहारी, अंजना, ज्येष्ठा (नंदिवर्धन की पत्नी तथा चेटक महाराजा की पुत्री) चेलना, सुज्येष्ठा, प्रभावती, शिवा, कुन्ती, द्रौपदी, श्रो कृष्ण की रुक्मिणी आदि 5 पत्नियां, कलावती, जयन्ती श्राविका, सीता, ऋषिदत्ता, धारिणी (राष्ट्र वर्धन राजा की पत्नी) इन सत्पुरुषों तथा सतियों ने दीक्षा अंगीकार की थी।

भरत, मरुदेवी, कपिल केवली, पृथ्वीचन्द्रगु सागर, नागकेतु, कयवन्ना, इलाचिपुत्र, चिलातिपुत्र, बंकचूल, नंदा (श्रेणिक सम्प्राट् की पत्नी) सुभद्रा, धारिणी (मेघ कुमार की माता), धारिणी शतानिक की पत्नी) श्रीदेवी देवकी, इन सत्वशील व्यक्तियों ने दीक्षा धारण नहीं की। किर भी इन का प्रातः स्मरण किया

ब्रह्मच य

2005

जाता है। यह सब विशुद्ध संयम तथा श्रद्धा का महिमा गान है।

बिजय सेठ, विजया सेठानी, जिनदास सेठ, जिनदासी श्राविका, सुदर्शन, मलयासुन्दरी, सुलसा, भद्र मुनि, बाहुमुनि, पुण्डरीक, करकण्डू, पद्मावती (कोणिक की पत्नी) चूला तथा रेवती का चरित्र भी एकनिष्ठ ब्रह्मचर्य के पालन के लिए प्रेरित करता है।

ब्रह्मचर्य पालन के लिए १ भावनाएं शास्त्रों में बताई गई हैं। इन पांच भावनाओं में ही ब्रह्मचर्य की १ वाड़ों का समावेश हो जाता है।

१. स्त्री नपुंसंक तथा पशु के स्थान का त्याग, स्त्री के साथ एक आसन का त्याग जहां भीत्यन्तर में दम्पति रहते हों तो उस उपाश्रय-वसति का त्याग, सचित्त अचत्त भोगोपकरणों का त्याग।

२. सराग स्त्री कथा का त्याग, स्त्री के वेष, हाव भाव ईक्षा (दृष्टि) भाषा, तथा गति के वर्णन का त्याग, स्त्री के साथ अनावश्यक वार्तालाप का त्याग ।

३. पूर्वस्मृति का त्याग ।

४. अंगोपांग के निरीक्षण का त्याग ।

हास्य, लीला, कटाक्ष, प्रणयकलह, श्वृंगार रस का त्याग । जैसे सन्मुखस्थ मिष्टान्न को देखने से दाढ़ में पानी आ जाता है, तथैव स्त्री आदि प्रिय वस्तु को हर्ष पूर्वक देखने से मन द्रवित हो जाता है । इस के अतिरिक्त राग रहित दृष्टि से देखने में दोष नहीं है । अंगसज्जा, स्नान, विलेपन, धूप तथा शरीर श्वृंगार का त्याग ।

४. सरस तथा अधिक भोजन का त्याग। क्योंकि घातु के पोषण से वेदोदय की संभावना रहती है।

इस प्रकार ब्रह्मचर्य का पालन सभी दृष्टियों से हितकर है। अनैच्छिक ब्रह्मचर्य का पालन करने से चकवती का अश्व भी देवलोक में जाता है तो स्वैच्छिक ब्रह्मचर्य के पालन से मोक्ष की प्राप्ति हो तो कोई बड़ी बात नहीं है।

कलहावतार नारद मुनि एकमात्र विशुद्ध ब्रह्मचर्य के कारण स्वर्ग या मोक्ष में जाता है ।

इस प्रकार ब्रह्मचर्य के यथाशक्य पालन के लिए प्रत्येक मानव को तत्पर होना चाहिए ।



For Personal & Private Use Only



# अपरि**ग्र**ह

आचार्य हेमचन्द्र सूरीश्वर जो चारित्र के भेदों का निरूपण करते हुए पंचम भेद अपरिग्रह की व्याख्या करते हैं। उन का कथन है—

> सर्वंभावेन मूर्च्छायास्त्यागः स्यादपरिग्रहः । यदसत्स्वपि जायेत, मुर्च्छया चित्तविप्लवः ॥१४॥

अर्थ :--मूच्र्छा का त्याग हो अपरिग्रह है। वह देशविरति हो या सर्व-विरति के रूप में हो। उस में मूच्र्छा का, ममता का त्याग आवश्यक है।

विवेचन :---अपरिग्रह का शाब्दिक अर्थ है---अपने पास कुछ भी न रखना। किसी वस्तु पर अपना अधिकार न जताना अथवा उतना ही अपने पास रखना, जितना आवश्यक हो, आवश्यकता से अधिक तृण भी परिग्रह हो जाता है।

यहां हेमचन्द्राचार्य नैश्चयिक अपरिग्रह की परिभाषा देते हैं। यदि आप के पास कुछ भी नहीं, न रुपया पैसा, न सामग्री, न स्त्री परिवार, न मकान तथापि आप के मन में उस के प्रति मूर्छा है, ममता है, तो आप अपरिग्रही नहीं हो सकते। मूर्च्छी, मोह का सम्बन्ध सीधा मन से है। यदि आप के पास धन नहीं, काया से आप ने भौतिक पदार्थों का संग्रह नहीं किया, परन्तु आप का

मन भौतिक पदार्थों में जाता है, उन्हें पाने के लिए पौनः पुण्येन संकल्प विकल्प करता है तो आप में अपरिग्रह की अल्पता है। "मुच्छा परिग्गहोवुत्तो", मूच्छा (ममता) रखना ही परिग्रह है। मूच्छा असत् में भी हो सकती है। जो नहीं है-उस की अभिलाषा, असत् द्रव्य की मूच्छा है। वह जहां नदी है वह वहां करने की सोचते रहना, असत् क्षेत्र की मूच्छा है। जो जब नहीं है उसे उस भविष्यादि काल में करने की सोचते रहना, असत् काल की मुच्छा है।

अपरिग्रह वर्तमान विश्व की सब से बड़ी आवश्यकता है। आज का संसार परिग्रह-लोभ से दुःखी हो रहा है। जो व्यक्ति परिग्रही लोभी बन जाता है, उस को न दिन में चैन होती है, न रात को नींद आती है। उस का सारा कार्यक्रम Up Set हो जाता है।

परिग्रह को छोड़ने के लिए ममता को छोड़ना अनिवार्य है । आप ने सब कुछ छोड़ा, परन्तु उस से ममता न छूटी तो त्याग भी निर्र्थक है ।

मूर्च्छा की सब से बड़ी हानि क्या है ? मूर्च्छा ममता से मानव अस्थिर हो जाता है। जब मन अस्थिर हो जाता है तब समभाव समाप्त हो जाता है। विषय-कषाय बढ़ जाते हैं।

मर्च्छा ममता से व्यक्ति चंचल हो उठता है। वह सोचता है कि मैं यहाँ वहां जाऊं तो मेरी इच्छाएं पूर्ण हो सकती हैं। मेरी लोभ वृत्ति को पोषण मिल सकता है। यह सोच कर बिना किसी जाति भेद से प्रत्येक व्यक्ति आठों प्रहर उसी के पीछे लगा रहता है। परिणामतः वह चंचल बन जाता है। अस्थिर हो जाता है।

जिसका चित्त अस्थिर होता है, उसे समता संतोष की प्राप्ति नहीं होती । शांति नहीं मिल सकती । शांति का रहस्य निर्लोभिता

अपरिग्रह

२७४]

में छिपा है, अपरिग्रह में छिपा है।

एक व्यक्ति लाखों रुपयों का पुण्य से अर्जन करता है। महले वह कीचड़ में अपना पैर डालता है तथा बाद में उस पैर का प्रक्षालन करता है। आप उस व्यक्ति को बुद्धिमान् कहेंगे या मर्ख ? वह बुद्धिमान कैसे हो सकता है ?

इसी प्रकार से जो व्यक्ति पहले पैसा कमाने के लिए पाप करता है तथा फिर उस पाप को घोने के लिए कुछ दान दे देता है उस व्यक्ति का वह पुण्य क्या पाप को घो डालेगा ?

दान करने का कभी भी निषेध नहीं किया जाना चाहए । परन्तु यदि आप यह समझते हैं कि अधिक धन कमाएंगे तथा अधिक दान देंगे तो यह दृष्टिकोण गलत है ।

पहले आप ने पैसा कमाने के लिए पाप किया, फिर उसे धोने के लिए दान दिया। यह दान तो उस पाप का ब्याज भी न चुका पाएगा। पाप के जिस ब्यूरज की प्राप्ति होने वाली थी, वह आप को संभवतः न हो, परन्तु मूल राशि (पाप) का फल तो अभी मिलना शेष है। उसे भी कभी न कभी भोगना पड़ेगा।

अतः इस से श्रब्ठ है कि व्यक्ति संतोष को धारण कर ले । "प्रक्षालनाद् हि पंकस्य, दूरादस्पर्शनं वरं ।'' कीचड़ में पैर को डाल कर घोने से तो कीचड़ से अस्पर्श ही अच्छा है ।

जब तक जीवन में संतोष-निर्लोभिता नहीं आती, अपरिग्रह नहीं आता तब तक हमारी समस्त धर्म कियाएं सम्यक् नहीं हो सकतीं ।

लोभी व्यक्ति स्वार्थी भी होता है। वह किसी से बात करेगा। तो भी स्वार्थ की सिद्धि को प्राथमिकता देगा। माला जाप करेगा तो भी कुछ प्राप्त करने के स्वार्थ से। वह मंदिर में जाएगा तो भी किसी स्वार्थ को छेकर। ऐसी वृत्ति वाला शांति को प्राप्त नहीं कर सकता। परिग्रही है । यदि एक व्यक्ति के पास सब कुछ है, परन्तु ममता महीं है तो वह अपरिग्रही है ?यथा भरत महाराजा का दृष्टांत--

भरत चक्रवर्ती के पास में षट्खण्ड की समृद्धि थी । ६४००० रानियां थीं, ९६ कोड़ पदाति तथा कोड़ों रथे आदि थे परन्तु सब कुछ होने पर भी उस पर ममतान थी। वेयह समझते थे कि संसार एक सराय है। इस सराय में आने वाला प्रत्येक व्यक्ति मुसाफिर है ? मुसाफिर सराय में आता है । २-४ दिन में वापिस चला जाता है। यह राही उस धर्मशाला को न खरीद सकता है, न उस पर वह मोह रख सकता है, क्योंकि उस में उसे अधिक रहना नहीं है ।

सराय में मुसाफिरों से दोस्ती क्या ? आज है कल नहीं है । वहां मिले हुए व्यक्ति क्या बार-बार मिलते हैं एक शाखा पर रात्रि के समय सोने वाले २ पक्षी क्या पुनः कभी उस शाखा पर एकत्र होते हैं। संसार में आने वाला प्रत्येक व्यक्ति मुसाफिर है। वह थोड़े दिन यहां रह कर आगे के लिए कूच कर जाता है । वृक्ष पर रात्रिवास करने वाले कौए या सराय यात्रियों के मध्य क्या सम्बन्ध हो सकता है ? कोई नहीं ।

इसी प्रकार समस्त संसार भी मेहमानों-मुसाफिरों का डेरा है । कौन रिश्तेदार ! कौन सम्बन्धी ! किस से प्रेम किया जाए ? समस्त पदार्थों का उपयोग करते हुए भी भरत महाराजा

अपरिग्रही थे तथा वे मक्ति को प्राप्त करने में भी सफल हुए । साध के पास संयम के निविध्न पालन के लिए ओघा, आसन, मुँहपत्ति आदि उपकरण होते हैं । उन उपकरणों पर यदि ं साधुकी ममता नहीं तो साधु अपरिग्रही है। प्रश्न यह नहीं कि आप के पास में क्या है। प्रश्न तो यह है कि जो कुछ भी आप के पास है, उस से आप को प्रेम कितना है ?

**২৩হ**ী

अपरिग्रह

बारात के समय घोड़ी को बार-बार आभूषण पहनाए ज।ते हैं। दे आभूषण घोड़ी के ही हैं ? उसी को पहनाए जाते हैं उसी के कारण खरीदे गये हैं। उन आभूषणों को घोड़ी वाला नहीं पहन सकता।

क्या घोड़ी को उन आभूषणों को पहनने से परिग्रह का पाप लगेगा ?

घोड़ी को उन आभूषणों पर मूर्च्छा नहीं होतो । मूर्च्छा तो घोड़ी वाले को होती है। घोड़ी तो आभूषणों को जानती नहीं, पहचानती नहीं। आभूषण उस पर रखे जाए तो क्या ? न रखे जाए तो क्या ?

परिग्रह तो मन का होता है। कुछ भी एकत्र करने के पश्चात् यदि मन में यह विचार आ गया कि हम ने इक्ट्ठा किया है। हम किसी दूसरे को क्यों दें, तो परिग्रह का प्रारम्भ हो जाता है। परिग्रह से मुक्ति के लिए संतोष चाहिए। कभी संतोषी ही अधिक मुखी होता है।

अधिक धन कमाने वाला प्रायः दुःखी होता है तथा अल्प-धनार्जन करने वाला सुखी होता है। संतोष से वह सदैव आनन्द का अनुभव करता है। उस की सम्पत्ति मर्यादित है, परन्तु संतोष से वह सुखी है।

धनी की सम्पत्ति, जमीन, जायदाद, अशान्ति का कारण बनते हैं। तभी तो एक चितक ने कहा है कि, ''गरीबी एक वरदान है। जब धन बढ़ जाता है तो मानव के मन पर भी दुष्प्रभाव पड़ता है तथा स्वास्थ्य पर भी उस धन का कुप्रभाव पडता है।

वर्तमान में धनी जितने अस्वस्थ हैं, गरीब उतने अस्वस्थ नहीं हैं । कारण ? कारण स्पष्ट है कि धन के लोभ में स्वास्थ्य पर ध्यान हो नहीं दिया जाता ।

[२७७

एक English Writer ने कहा है---

Poverty is the mother of health.

गरीबी स्वास्थ्य की जननी है। मानव जितना घनाढ्य होता आता है उतना ही वह अस्वस्थ होता जाता है। उस का पेट बढ़ जाता है, उस में अञक्ति हो जाती है। एक स्थान पर बैठे रहने से पाचन-ञक्ति कम हो जाती है।

जितना, कम पैसे वाला जी सकता है, उतना, अधिक पैसे वाला नहीं जी सकता। जितना कम खाने वाला जी सकता है उतना अधिक खाने वाला नहीं जी सकता।

अतएव धनाढ्य लोगों में ही अधिक Heart Trouble होती है। कभी किसी गरीब को heart disease से मरते देखा आपने ! सम्भवतः न देखा होगा, यह हृदयरोग सुरक्षित है धनी लोगों के लिए।

ऐसा क्यों होता है ? तनाव भी धनी व्युक्तियों को ही अधिक होता है, क्यों ?

वस्तुत: वे स्वयं ही इस के कारण हैं। धनाढ्य लोग चिंता में डूबे रहते हैं। कभी कारखाना नहीं चलता, कभी हानि हो गई, कभी उपद्रव हो गया, कभी competition हो गया, कभी मार्किट फेल हो गई, तो कभी दीवाला निकालने की नौबत आ गई।

क्या करे वह बेचारा ! सुख से जीना तो उस के भाग्य में ही लिखा नहीं होता । कुछ प्रतिशत लोग ही ऐसे होते हैं जो धनी होने पर भी प्रत्येक बात में सुखी होते हैं ।

स्वयं के आचरण से ही धनवान् अधिक नहीं जी पाता । जैसे रक्त का शरीर में प्रवाहित रहना ही स्वास्थ्य के लिए शुभ होता है । रक्त का शरीर में कहीं भी रुक जाना, जम जाना निश्चित ही मृत्यु की घंटी हैं। घनी का धन भी उस के शरीर के रक्त के समान है। यदि धन रुक जाता है तो धनी व्यक्ति को हार्ट फेल, हार्ट अटैक हो सकता है। धन, धनी के खजाने में जमा रहे तो रक्त के जमा होने का भय उत्पन्न करता है। प्रायः धनी व्यक्ति ही अधिक ब्लड प्रैशर, तनाव तथा हार्ट के रोगों के शिकार होते हैं। धनी पर छुपण व्यक्ति स्वेच्छा से तो धन छोड़ता नहीं है, प्रकृति उसे सबक सिखाती है तथा उस को म० वर्ष तक पहुंचने के बहुत पहले ही धन से मुग्त कर देती है। जो बिल्कुल दान नहीं करता उसे अन्त में सर्वस्व दान करके जाना पड़ता है। भगवान महावीर ने परिग्रह को पापानुर्बधी पुण्य बताया है। पुण्य से धन तो मिल जाता है परन्तु फिर पाप का ही कारण वनता है। अतएव मानव को ऐसे धन से बचना चाहिए।

संसार म धन का सदुपयोग अत्यन्त अल्प होता है, धन का दुरुपयोग ही अधिक होता है । धन का व्यय सत्कार्य, उपकार, सेवा, दान में कम होता है जब कि नशा, मुकद्दमा, भोजन, परिधान, ऐश-आराम में अधिक होता है । एक तो पैसा पाप से ही अजित किया जाता है, दूसरे उसे पाप के ही कार्य में लगाया जाता है । इस प्रकार धन अधिकतया पाप का ही कारण बनता है धन संग्रह करने के पश्चात् उसे और भी बढ़ाते जाना तथा उस धन के द्वारा भौतिक पदार्थों का संचय करते जाना पाप कर्मों के उदय का ही परिणाम है । यदि पुण्य का उदय हो तो धन के द्वारा धर्म, दान, पुण्य करने की बुद्धि प्राप्त होती है ।

संसार में भूखे मरने वाले लोग बहुत हैं। माना कि दरिद्री लोग भूखे मर जाते हैं। भूखे मर जाना क्या पाप है ? पाप नहीं मजबूरी हो सकती है। परन्तु क्या इस संसार में खा कर मरने बाले लोगों की कमी है ?

जितने लोग भूखे मरते हैं, भख से पीड़ित हो कर अपनी

जीवन लीला समाप्त कर देते हैं, उस से अधिक लोग खा कर मरते हैं। राष्ट्र संघ भूख से मरने वालों की गणना प्रति वर्ष करता है। कितने लोग भूख से मरे। कितने लोग भोजन न मिल पाने के कारण मरे। भखे मरने वालों की गिनती करने से क्या लाभ ?

क्या उन्होंने खा कर मरने वालों की गिनती की ? भूखें मरना विवशता है, परन्तु खा कर मरना कोरी मूर्खता है लोग बारात आदि में कुछ अधिक ही खा जाते हैं, लोभ के कारण । वे यह भूल जाते हैं कि माल पराया है परन्तु पेट तो अपना है । पराये माल से अपने पेट का निष्कारण बिगाड़ लेना कहां की वुद्धिमत्ता है । उन का सम्भवतः पेट भो पराया होता है । फिर वे अपाचन आदि के द्वारा रोग ग्रस्त हो जाते हैं ।

सन्तोषी व्यक्ति इस बात का सन्तोष मानता है कि जितना भिला है, बहुत है। अधिक क्या करना है। खुदा ! तेरा शुक है कि उदर पूर्ण करने को रोटी तो मिल रही है। जितना अधिक एकत्र करेंगे उतनी मन पर उस की सुरक्षा आदि की चिंता रहेगी मन पर Pressure बढ़ेगा तो Blood Pressure भी बढ़ेगा। जितना त्याग करोगे उतनी राहत (शांति) मिलेगी।

पाप करके कमाने वाला तथा उसके पश्चात् दान देने वाला उतना पुण्य नहीं कमाता जितना कि मात्र संतोषी कमा लेता है।

धन कभी स्थायी नही रह सकता । घन को देख कर मानव की आंखें खुल जाती हैं परन्तु ''लक्ष्मी स्वभाव चपला'' लक्ष्मी कभी आप के पास है तो कभी दूसरे के पास । ''लक्ष्मी पुण्यानु-सारिणी'' लक्ष्मी पुण्य से प्राप्त होती है ।

Riches have wings वैभव के पंख होते हैं । एक बार इक्ट्रा किया हुआ क्या सदा आप के पास रहेगा ? नहीं ? उस के

अपरिग्रह

२५०]

भी पंख होते हैं। उसे दूसरे के पास जाते देर नहीं लगती, वह पैसा कोई ठग सकता है, हानि में जा सकता है, यह किसी भी प्रकार के नष्ट हो सकता है ? आप कभी जमीन में रुपये को दवा देते हैं, परन्तु जब खोदते हैं तो आवश्यक नहीं कि वह वहां से निकल ही आएगा, वह वहाँ से सरक भी सकता है। वह फिर किसी अन्य को भी मिल सकता है।

आप गढ़े हुए धन का उपयोग करें या न करें, उस के होने मात्र से परिग्रह का पाप आप को लग गया।

एक थी बुढ़िया, उसने आधा किलो स्वर्ण आभूषण अपने परिवार वालों से छुपा कर एक गोखले में रखा था। वह अपने पति या परिवार वालों को नहीं बतलाना चाहती थी कि मेरे पति या परिवार वालों को नहीं बतलाना चाहती थी कि मेरे पास स्वर्ण भूषण हैं। वे थे Private Ornaments इसीलिए इन्हें संभाल कर रखना कठिन भी था। कहीं रखे तथा कोई देख ले या ले जाए तो भी ठीक नहीं था। लोभ से मानव बहुत दूर की सोचता है।

बुढ़िया को पुत्र के व्यापार के कारण किसी अन्य स्थान पर जाना पड़ा । बुढ़िया ने सोचा कि मैं यह सोना साथ में ले जाऊ या नहीं । सूवर्ण का मोह उस का पीछा नहीं छोड़ रहा था ।

अन्ततः उस ने वह सुवर्ण अपने मकान के एक गोखले में छिपा दिया । उस पर रेत तथा सीमेंट लगा दिया तथा वहां से अन्यत्र चली गई । मकान किराए पर देने का लोभ भी वह संवरण न कर पाई । मकान के किराएदार ने एक दिन एक कील दीवार में लगानी चाही, तो पाया कि वह कील अन्दर ही जा रही है, वह समझ गया कि यहां पर कोई गोखला होना चाहिए । उस ने वहां से दीवार को तोड़ा तो वहां से सुवर्ण निकला । वह तो प्रसन्न हो गया तथा एक दिन मकान छोड़ कर चला गया । कितना अच्छा अन्जाम हुआ लोभ का ?

२-४ वर्ष के पश्चात् वह बुढ़िया जब अपने मकान में आई तो उस की दुष्टि अकस्मात् ही अपने गोखले की दीवार पर पड़ी ।

अरे ! यह क्या ! स्वयं सुवर्ण ही मानो किराएदार को लेकर पलायन कर चुका था ।

अब पछताए क्या होत, जब चिड़ियां चुग गई खेत ।

लोभी व्यक्ति का धन नाज के लिए ही होता है।

एक साधु के पास एक बहिन आई । साधु ने कहा, ''साधर्मी सेवा फंड एकत्र करने वाले व्यक्ति यहाँ आए हैं, उस में कुछ लिखा दो— ४० रुपये मात्र । वह महिला मुनिराज की बात को सुनी अनसुनी करके चली गई तथा अकस्मात ही अगले दिन मुनि जी के पास आकर कहने लगी, ''महाराज ! कल मेरा नुक्सान हो गया है, कुछ कृपा करो ।''

मुनि जी की पृच्छा के अनन्तर उस ने उत्तर दिया कि, 'कल मेरा पुत्र हवाई जहाज में विदेश जा रहा था, परन्तु मार्ग में उस की हीरे की अंगूठी, जिस की कीमत ५००० रु० से कम न थी, कहीं पर खो गई है। वृह आप की क्रुपा से ही प्राप्त हो सकतीं है।"

मुनि जी ने विचार किया कि दान पुण्य तो नहीं करते, अब अंगठी गम न होगी तो और क्या होगा ?

वह स्वयं बोली, "महाराज ! कल ही आप ने ४० रुपये साधर्मी सेवा में देने के लिए कहा था। मैं वह तो कल दे नहीं सकी। अब इस प्रकार से ४००० रु० का Loss सहन करना पड़ रहा है। क्या करू ! मेरे नसीब में यही लिखा था।"

मुनि जो ने उत्तर दिया, "बहिन ! चिता मत करो। •तुम्हारी अंगूठी संभव है कि किसी साधर्मी के हाथ में पहुंची होगी। तुम्हारा भाग्य तो श्रेष्ठ है कि तुम्हारे द्वारा ४००० ६० का दान हो गया। अब पश्चाताप मत करो अन्यथा ४००० ६०

Jain Education International

२५२१

के दान का फल ४० रुपये जितनाभी न मिल पाएगा।

वह महिला निरुत्तर थी । वह सम्भवतः जानती न थी कि भाग्य स्वयं ही बनाया जाता है । यह हानि---बाधा इसी लिए आती है क्योकि मानव दान पुण्य नहीं करता ।

धन को यूं ही गंवाने के बदले में उसे किसी सत्कार्य में लगा दिया जाए तो लाखों गुणा लाभ अर्जित किया जा सकता है ।

> दान भोगो नाश: तिस्र: गतय: भवति वित्तस्य । यो न ददाति न भुङक्ते, तस्य ततीया गतिर्भवति ॥

धन की तीन गतियां हैं—दान, भोग तथा नाशा जो न देता है न खाता है, उसके धन की तोसरी गृति (नाश) हो जाती है।,

पैसा कमाने के बाद कोई तृष्ति हुई । लाखों कोड़ों कमाना है या इस से भी अधिक । आप सब कमाते हैं । परन्तु खर्च बढ़ रहा है इस लिए ? जरूरत है इस लिए ? परिवार के लिए ? शायद आप के अपने-अपने सब के अनुभव हैं । सभा में से, ''अपने बेटों के लिए ।'' जब जाएंगे तो बेटों को कुछ तो देकर जाएंगे न ? नहीं देकर जाएंगे तो बेटे बाप को याद भी न करेंगे । बाप की बुराइयाँ करेंगे । दे कर जाएंगे तो कम से कम याद तो करेंगे । बहुत से लोग बेटों के लिए ही कमाते हैं । क्योंकि बेटे सुखी रहें । उन के संचय का कोई अन्त नहीं है ।

परन्तु एक कवि ने कहा है—

#### पूत कपूत तो क्यों धन संचै, पूत सपूत तो क्यों धन संचै?

बेटे दो प्रकार के होते हैं । सपूत या कपूत । कपूत के लिए धन संचित करने की जरूरत नहीं । सपूत के लिए भी धन इकट्टा करने की जरूरत नहीं । क्योंकि बेटा कपूत होगा तो आप का

[२९३

इकट्ठा किया हुआ सारा रुपया उड़ा देगा ।

ँ यदि सपूत होगां तो स्वयं कमा लेगा। क्योंकि वह सपूत है। कभी बेटों के लिए मत कमाना। सभा में पैसे के बिना हमें पहचानेगा कौन ? ठीक ही है।

#### सर्वे गुणाः काञ्चनमाश्रयन्ते ।"

सभी गुण धन के आश्रित हैं । सभी लोग धन का ही सन्मान करते हैं । इन्सान का नहीं । जब कि गुणों का धन के साथ दूर का भी रिश्ता नहीं होता ।

### ''आलस्यं स्थिरतामुपैति ।''

व्यक्ति आलस से ४-६ घण्टे दुकान पर बैठा रहे तो लोग कहेंगे कि यह सेठ साहब की स्थिरता है । एक ही आसन पर एक ही स्थान पर बैठे रहना कितना मुझ्किल है ? देखो ! इसे घूमने फिरने का बिल्कुल भी शौक नहीं है ।

यदि आलस से बैठा रहने वाला व्यक्ति गरीब हो, तो यह दोष, दोष ही दिखेगा । यह सब धन का ही प्रभाव है ।

धन के बिना शायद कोई आप को न पहचाने । लोग आप को प्रतिष्ठा न दें । परन्तु क्या समस्त धनी व्यक्ति प्रतिष्ठित ही होते हैं । वास्तव में मानव का व्यवहार तथा सदाचार ही उस की प्रतिष्ठा का द्योतक है । यदि आप के पास अच्छा आचार है, विचार है तो प्रतिष्ठा की परवाह करने की आवश्यकता नहीं है । वह स्वयं ही मिल जाएगी ।

कहों आप की दृष्टि टाटा, विरला की सम्पति पर तो नहीं कि हमारे पास इतनी क्यों नहीं है ? स्मरण रहे कि धन किसी को भी धोखा दे सकता है। यह कभी भी आप के पास से जा सकता है। अतः इसे पहले ही क्यों न छोड़ दिया जाए। आप की आवश्यकता की पूर्ति तो हो सकती है, परन्तु इच्छाओं की पूर्ति २६४]

नहीं हो सकती । क्या अंधकूप कभी किसो पदार्थ से भरता है । क्या पेट कभी भी रोटी खाने से-कितना भी खाने पर भरता है ? नहीं ।

अपरिग्रह

आप की पेटी–आप का खजाना भी कभी भर नहीं सकता । पेट तो भर सकता है ।

सभा में से--खाने के लिए ही कमाते हैं। क्या सचमुच खाने के लिए कमाते हो या पेटी भरने के लिए कमाते हो ?यदि पेट के लिए कमाते हो तो पेट तो भर सकता है। परन्तु पेटी कभी भर नहीं सकती। जब छोटी पेटी भर जाती है तो पेटी को बड़ा कर लिया जाता है। पेटी को भरने के कारण् हैं, आप के धनी पडोसी। जब वे धनाढ्य हैं तो आप को भी तो धनाढय बनने का अधिकार है।

आप सदैव ऊपर को देखते हैं। सुखी जीवन जीना है तो अपने से नीचे देख कर चलो। ऊपर देख कर.चलने वाले हमेशा ठोकर खाकर गिर जाया करते हैं। नीचे देखने वाले सदैव सुखी रहे हैं।

एक भिखारी था। वह सारा दिन भीख मांग कर निर्वाह किया करता था। उस के पास जूता नहीं था। उस ने एक दिन देखा कि लोग एक देवी के मन्दिर में 'मानता' मानने के लिए जा रहे हैं। किसी को 9ुत्र की आवश्यकता थी तो किसी को धन की। उस ने सोचा कि मुझे तो यह सब कुछ नहीं चाहिए। एक जूता ही मिल जाए तो पर्याप्त है। उस ने देवी से जूता मांगा। परन्तु बहत दिनों तक मांगने पर भी उसे जूता न मिला।

ँ एक दिन वह जा रहा था कि उस ने देखा कि एक आदमी जिस की टांगें ही नहीं थीं, भीख मांग रहा था। उस से चला भी नहीं जा रहा था।

वह अचानक बोला, 'प्रभो ! तेरा बहुत शुक्रिया । इस

योग शास्त्र (२२५ आदमी के पास तो टांग भी नहीं है। तूने कम से कम मुझे टांग तो दी हैं। मैं इस से तो अच्छा हूं। यह बिना टांगों से जी सकता है तो क्या मैं जूते के बिना नहीं जी सकता।

वह अपने से नीचे देख कर ही सन्तोष को धारण कर सका। दूसरों की कारों को देखने की आवश्यकता नहीं है। जिस को भोजन भी नसीब नहीं है उस को देखने की जरूरत है।

आज कल कम्युनिज्म का विश्व में विस्तार क्यों हो रहा है ? कम्युनिज्म राष्ट्रोत्थान सिखाता है । कम्युनिज्म कहता है कि आप के पास जो कुछ हैं, यह सव राष्ट्र से ही मिलता है । आप उस के अधिपति नहीं बन सकते । उसे राष्ट्र के नाम ही अपित कर दो । आप को चिकित्सा, शिक्षा तथा मकान आदि 'फी' मिलेगा ।

यह राष्ट्रवाद कम्युनिज्म व्यक्ति को राष्ट्रवादी बनाता है। जब स्वयं के लिए कुछ भी नहीं है तो हड़तालें, आंदोलन, समानंतर अर्थव्यवस्था, यह सब न होगा। मानव स्वतः अपरिग्रही बन जाएगा।

भगवान् महावीर की दृष्टि मात्र राष्ट्रवाद तक ही सीमित नहीं थी । वे तो कहा करते थे कि जो कुछ आप के पास है, वह समाज तथा व्यक्तियों में बांट दो । अपने पास तो मात्र आव स्यकता पूर्ति को वस्तुएं रखो । शेष सब कुछ दूसरों की आवश्य-कता पूर्ति पर लगा दो । आवश्यकता से अधिक मत रखो । कहीं ऐसा न हो कि कभी कम्युनिस्ट देश आप को जवरदस्ती यह शिक्षा दें एवं आप को मानना पड़े । यदि आप स्वयं दूसरों को दे देंगे तो आप को अपरिग्रह व्रत का लाभ होगा । अन्यथा किसी के दारा आप का धन छीन लिए जाने पर आप को जो दुःख होगा उस से विशेष कर्म बन्ध ही होगा ।

आप यदि खाने के लिए कमाते हैं तो खाते क्यों है । सभा में

२८६] से पेट भरनें के लिए ।

क्या सचमुच पेट भरने के लिए कमाते हैं या पेट को बढ़ाने के लिए। पेट भरने के लिए कमाने वाले बहुत कम होते हैं। अधिकतर लोग तो स्वाद के कारण खाते रहते हैं तथा अस्वस्थता को मोल लेते हैं। लोगों को भोजन से कोई मतलब नहीं होता, भात पानी से ही मतलब होता है। जो पेट भरने के लिए खाता है उसे स्वादिष्टता से कोई मतलब नहीं होता। सभा में से खाते हैं, जीने के लिए।

क्या सचमच जीने के खाते हैं या खाने के लिए जीते हैं? अधिक लोग जीने के लिए नहीं खाते ? खाने के लिए ही जीते हैं। जीने के लिए भी खाने का क्या लाभ ? जी कर धर्म करना हो तो जीना भी सार्थक है। अन्यथा जीने की भी क्या आवश्यकता है। जीने से इतना मोह क्यों है। मर जाए तो क्या हर्ज है ? क्या हानि है ? हां ! आप के परिवार को कोई हानि हो सकती है। आप को क्या हानि है। मरने वाला उठ कर यह तो कभी देखता नहीं कि मैं मर गया हूं। फिर मरने से डरना क्यों ?

वस्तुतः कमाना खाना तथा जीना मानव की एक आवश्यकता है । इसे यदि परिग्रह में न बदला जाए तो आत्मा को कोई हानि नहीं होती ।

चाणक्य नीति में कहा गया है कि समाज में घन का चक (circulation)गतिशील रहना चाहिए। जब घन का चक्र एक स्थान पर जमा हो जाता है तो समाज की समस्त व्यवस्था भंग हो जाती है समाज सुचारू रूप से तभी चल सकती है, जब घन आता जाता रहे। घन के आने जाने मात्र से ही हजारों लोग अपनी आजीविका कमाते हैं। घन के व्यय करते रहने से समाज ठीक तरद्व से चलती रहती है।

धनवान् को प्रायः अनिद्रा का रोग होता है । धन से गद्दे तो खरीदे जा सकते हैं, नींद को खरीदा नहीं जा सकता ।

एक व्यक्ति अपनी सम्पत्ति का दान देता है तथा एक व्यक्ति अपरिग्रही बन कर सन्तोषी बन जात। है। इन दोनों **के** मध्य सन्तोषी अपरिग्रही अधिक महान् है। संतोष अपरिग्रही-इच्छा को मूर्च्छा को ही छोड़ देता है।

सन्तोष धारण करने वाला व्यापार ने घाटा पड़ने पर परेशान नहीं होता। वह मानता है कि धन यदि आता है तो जाता भी है। घाटा भी उस के लिए लाभकारी ही होता है। जिस से वह सन्तोषी बन रहता है।

अपरिग्रह का समुच्चयार्थ यह है, ''अपने पास आवश्यकता पूर्ति की वस्तुएं रख कर शेख सब दान दे देना, अथवा पूर्णत: निःस्पृह हो जाना, अथवा ममता मोह का त्याग करना।''

जहां ममता होती है वहां समता का निवास नहीं होता । संसार के पदार्थों के प्रति मोह-ममता का भाव मानव को अधोगति तक ले जाता हैं । जब मानव के पास सांसारिक पदार्थ होंगे तो इन पदार्थों का मोह भी होगा । इसीलिए अन्य देवों की भांति जिनदेव तीर्थंकर के पास कोई शस्त्र अस्त्र स्त्री या धनादि आडम्बर नहीं होते । क्योंकि ये समस्त साधन रागादि के प्रतीकात्मक चिन्ह हैं । जिन देवो के पास मे चिन्ह होते हैं, वे क्या समय आने पर उनका उपयोग न करेंगे ? जिन देवों के पास स्त्री है वे समय आने पर क्या उस का उपयोग न करेंगे ? जिन देवों के पास धनुष बाण, गदा या तलवार आदि शस्त्र हैं, वे क्या शत्रु के द्वारा आक्रमण किए जाने पर उस शत्रु का संहार न करेंगे ? अवश्य ही करेंगे ।

तात्पर्य है कि तीर्थंकर भगवान जब निःसंग एवं निःस्पृह हैं तो उनके पास शस्त्र, स्त्री आदि पदार्थं क्यों होंगे ? २६६]

भौतिक स्तर पर परिग्रह का त्याग अत्यन्त कठिन है। मानव कई बार बातें बहुत बडी-बड़ी कर लेता है परन्तु उस से धन, वैभव का त्याग नहीं होता। बहुत से लोग तप करके शरीर को सुखाते हैं, प्रतिदिन सामायिक, प्रतिकमण आदि कियाओं के द्वारा समय-यापन करते है, परन्तु जब दान देना पड़े कुछ छोड़ना पडे, तो उन के लिए कठिन होता है । सामायिक करने वाले का, सम की आराधना करने वाले का मन क्या धनादि सम्पत्ति में फंसा रह सकता है ? पौषध करने वाला व्यक्ति क्या थोड़ा भी निःसंग नहीं हो सकता ? वर्तमान में तो सामायिक भौषध में धन, आभूषण आदि को स्पर्श किया जाता है ? आभूषण तथा घड़ी भी बरीर से उतारे नहीं जाते, यह सब धर्मार्थ जीव की मोह सूचक दशा है । साधु के लिए यहां सम्पूर्ण निषेध है, जब कि श्रावक के लिए, 'समणो इन सावओ'--सामायिक पौषध में श्रमणवत् सम्पूर्ण का निषेध है। उपधान तप भी समणत्व का अभ्यास करने के लिए ही है परन्तु इन समस्त क्रियाओं के पीछे जो श्रमणत्व साधना का लक्ष्य था, वह विस्मृत कर दिया गया है।

हेमचन्द्राचार्य के द्वारा यह पंच महाव्रत-निरूपण प्रसंग में अपरिग्रह का जो विवरण प्रस्तुत किया गया है वह श्रमण के लिए है। श्रावक के व्रतों में स्थित परिग्रह परिमाण व्रत इस से बहुत पृथक् है।

साधु की संयम यात्रा को अपरिग्रह की सहचरी कहा गया हैं। जो साधु अपरिग्रही होता है, उस की संयम यात्रा निर्वाध रूप से चलती है। न उस साधु को चिंता होती हैं न तनाव। वह तो आत्मीय मस्ती, आनंद-धन की मस्ती में झूमता रहता है। जब उस के पास में कुछ है ही नहीं तो वह 'पर' में रमण करेगा क्यों ?

भौतिक रूप से परिग्रह का त्याग हो जाने के पश्चात् हो

वर्तमान में कारों के काफिलों के साथ अनेक आडम्बरों से युक्त हो कर चलने वाले तथा कथित योगी भी इस संसार का यह जंजाल जो गृहस्थों के पास नहीं होता, वह इन महात्माओं के पास में होता है ! कुछ साधु अपने गृह का त्याग करके 'मठ' बना लेते हैं, यह भी परिग्रह का ही लक्षण है । यद 'मठ' पर स्वाधिपत्य रखना था तो अपना घर छोड़ने की आवश्यकता ही क्या थी ? इतना अवश्य है कि ये महात्मा लोग मठ में आने वाले व्यक्ति के लिए भोजन तथा निवास की सुविधा प्रदान करते हैं । जहां तक उपकार का प्रश्न हैं, मठ परम्परा का कोई अर्थ हो सकता है । स्वयं की साधना में तो इन मठों का मोह बाधक ही वनता है । त्यागी की परिभाषा करते हुए आचार्य शय्यंभव सूरि जी ने कहा था--

#### जे अ कंते, पिए भोए, लद्धे वि पिट्ठी कुव्वई । साहीणे चयई भोए, से हु चाइत्ति बुच्चई ॥

जो व्यक्ति प्रिय, कांत, भोगों के होने पर भी उन की ओर पीठ कर लेता है, स्वाधीन मांगों को छोड़ देता है, वही त्यागी कहा जा सकता है।

जो व्यक्ति जितना सर-सामान, भौतिक सामग्री छोड़ कर आता है, उस से अभिक बसाने के चक्कर में पड़ा रहे तो उसे अपरिग्रही कहा जाए या परिग्रही ?

अपरिग्रहीं भय निर्मुक्त हो जाता है ।

न च राजभयं न च चौरमयं, न च वृत्तिभयं, न वियोगभयम् । इहलोक-सुखं, परलोक, सुखं, श्रमण त्वमिदं, रमणीयतरम् ॥ अहा ! साधृ जीवन कितना रमणीय है ! कि इस में न २६०]

राजा का भय है, न चोर का । न आजीविका जाने का भय है न वियोग का, (संयोग की नहीं तो वियोग कैसे होगा?) साधुत के द्वारा इह लोक में तथा परलोक में सुख प्राप्त होता है ।

वास्तव में अपरिगही को ही अलौकिक सुख की अनुभूति होती है।

## परस्पृहा महादुःखं, निःस्पृहत्वं महा-सुखं।

अन्यों की स्पृहा दुःख है तथा निःस्पृह हो जाना महान सुद है। 'निःस्पृहस्य तृणं जगत्।' निःस्पृह व्यक्ति को सारे संसार का राज्य भी मिल जाए तो वह उस के लिए तुच्छ है। वह उसको तृण के समान समझ कर छोड़ देगा।

#### स्वामी राम तीर्थ की अस्पृहा

स्वामी राम तीर्थ घर में भी परम बैराग्यवान् थे। उन्होंने संसार के पदार्थों पर से ,मूच्र्छा, ममता को छोड़ दिया था। वे बाहते थे कि अब संन्यास धारण कर लिया जाए परन्तु पत्नी इस बात को स्वीकार करे इस में सन्देह था।

उन की धर्मपत्नी उन के साथ ही संयम का स्वीकार करें यह तो मानो ! असम्भव ही था। जैसी परिग्रह मुक्ति स्वामी राम तीर्थ ने प्राप्त की थी, वैसी सम्भवतः उन की धर्मपत्नी न कर पाई थी।

एक दिन स्वामी रामतीर्थ ने संन्यास धारण करने की इच्छा व्यक्त की । पत्नी ने इस कार्य में बाधा उत्पन्न की । वह कहने लगी कि अभी इस वय में क्या संन्यास लिया जा सकता है ? स्वामी रामतीर्थ बोले, ''संन्यास तो भावना पर आधारित है, उस में वय का प्रश्न ही व्यर्थ है ।

जब स्वामी रामतीर्थ न माने तो उन की धर्म पत्नी ने कहा, ''पतिदेव ! यदि आप संन्यास के मार्ग पर चलेंगे तो मैं भी आप का ही अनुकरण करूगी ।''

रामतीर्थ ने कहा कि, ''यह मार्ग इतना सरल नहीं है । यह तो कांटों का पथ है । तुझे तो हर प्रकार की सुख सामग्री चाहिए । तु संन्यास के कठिन मार्ग पर न चल पाएगी ।''

परन्तु पत्नी ने अपनी दृढ़ता बताई । रामतीर्थं बोले, देखो ! तुम्हें यदि साथ में चलना हैं तो तुम्हारी परीक्षा होगी । परीक्षण में उत्तीर्ण होने के बाद ही तूम साथ में चल सकोगी ।

''पहले तुम सोना. चांदी, वस्त्र आदि समस्त सामान एकत्र करो तथा उन समस्त मूल्यवान् या मूल्यहीन पदार्थों की एक गठड़ी बाँधकर मकान के बाहर नाली के किनारे पर रख आओ ।''

वास्तव में पत्नी के लिए यह कार्य अत्यन्त कठिन था। उस ने न जाने कितने परिश्रम के पश्चात् कितनी बार याचना करने के पश्चात् यह जखीरा एकत्र किया था। इस सामान का यू ही त्याग कर देने के लिए उस का दिल न माना। अनमने मन से ही सही, उस ने गठड़ी उठाई तथा चल दी सड़क के किनारे पर रखने के लिए।

"चलिए पतिदेव ! अब संन्यास घारण करने के लिए जंगल की ओर" आते ही उस ने मानो मन का बोझ उतारते हुए कहा । "अभी नहीं ! एक परीक्षा और ! दोनों छोटे बच्चों की अंगुलि पकड़ कर बाजार में ले जाओ तथा जहाँ पर भी बहुत भोड़ का दर्शन हो, वहीं पर इन को छोड़ कर, जानबूझ कर गुम करके चली आओ ।"

यह कार्यं तो 'दुध्कर, दुष्कर' था। जो वालक स्वयं उदर से जम्म ले कर बड़े हुए, जिन के साथ में अपार वात्सल्य है, उन के साथ यह आततायिता ! गजब ढह जाएगा ! इन बालकों का पालन पोषण करने वाला कौन मिलेगा ? भीड़ में...पराए लोगों में, अज्जनबियों के मध्य ये बालक अश्वपूरित नेत्रों से...... रुदन, शोक, हाहाकार मचाते हुए वात्सल्यमयी मां को ढूंढेंगे... २१२]

परन्तु पति का आदेश था। सन्यास के लिए साथ में चलना है, तो इस के अतिरिक्त अन्य मार्ग ही नहीं है, उस ने स्वयं को समझाया तथा चल दी बाजार की ओर। जहाँ भी उस ने भीड़ देखी, बच्चों से अंगुलि छुड़वाई, तथा चल दी वापिस घर की ओर। यह सरासर घोखा था बच्चों के साथ।

परन्तु जिस प्रकृति ने, जिन कर्मों ने उन बालकों को उत्पन्न किया है, क्या वे उन्हें भोजन भी न दे पाएंगे ?

''पति देव ! चलिए अब वन को ओर ।''

उसने विचार किया कि सारा सामान स्वयं लुटाने के पश्चात् तो अपनी प्राण-प्रिय सन्तान के प्रति मोहत्याग करने के पश्चात् कोई त्याग ग्रेष नहीं रहा होगा । परन्तु रामतीर्थ ऊंचे स्वर से बोले—

''अब तीसरो तथा अन्तिम परोक्षा...।'' मैं जानता हूं कि तेरे मन में अपने पति के प्रति अपार अनुराग है। जब तक यह राग शेष है तब तक तुम सन्यास की अधिकारिणी नहीं। संन्यास धारण के पञ्चात् कौन पति ! कौन पत्नी ! अब तू अपनी जिह्वा से यह कह दे कि मेरा पति रामतीर्थ मर चुका है।

''श्रीमान् ! इतनी कठोर परीक्षा ! पति के जीवित हुए भी यह कैसे कह दूं कि वह.....। यह मुझ से न कहा जाएगा ।''

"तो ठीक है। तुम अभी घर में ही रहो। संन्यास बहुत दूर की वस्तु है।" अंततः उसे यह कहना ही पड़ा कि, "मेरा पति रामतीर्थं मर चुका है।" और रामतीर्थ अपनी धर्मपत्नी को प्रतिबोधित करने के पञ्चात् वनवासी हो गए। अपरिंग्रही बनने के लिए अपने मन को कितना दढ़-परिपक्व करना पड़ता है।

यदि मानव परिग्रह की सीमा बांध ले तो भी वह बहुत से पापों से सुरक्षित हो सकता है । उसे उस परिग्रह की अवधि तक ही पाप लगेगा, इस के अतिरिक्त कृत अकृत पापों के बंधन उसे

बाँध न सकेंगे । कहीं अतिचार, अनाचार का दोष लग जाए तो प्रायश्चित्त-आलोचना के द्वारा परिशुद्धि सम्भव है ।

अन्यथा धन-सम्पत्ति के समस्त विश्वास से सम्बधित आदान प्रदान का वह भी भागीदार होगा। यदि श्रमण भी अपने परिग्रह को आवश्यकता मर्यादा न रखे तो उसे भी परिग्रह का दोष लगेगा। किसी भी व्रत, महाव्रत में सीमा मर्यादा कर ऌेना, अन्य तथा भावी पापों से मुक्त होने का सहज मार्ग है।

अपरिग्रह का यह अर्थ हरगिज नहीं होता कि, ''हम ने तो समस्त पदार्थों का त्याग कर दिया है, हमें कुछ भी आवश्यकता नहीं है, परन्तु यदि कोई दान करने आता है तो न चाहते हुए भी उस पदार्थ को ले लेने में क्या दोष हो सकता है ? सन्मुख आ रही वस्तु को लेने से इन्कार क्यों किया जाए। अथवा – हमारे पास वस्तु अधिक होगी तो किसी अन्य को देने के काम में आएगी।"

ऐसे विचारों से साधक का पतन हो जाता है। जब तक वह वस्तु साधक के पास रहेगी, तब तक के लिए क्या वह परिग्रहधारी न होगा ?

आवश्यकता से अधिक तो तृण भी परिग्रह हो जाता है तो अधिक वस्तु रखने की आज्ञा भगवान् महावीर के द्वारा कैसे दी जा सकती है ? जब भी त्याग की भावना मन में आ जाए, तभी त्याग कर देना चाहिए । अन्यथा लोभ, परिग्रह की वृद्धि होते देर न लगेगी ।

भ० महावीर ने लोभ का मूल भयस्थान 'लाभ' बताया है।

"जहा लाहो तहा लोहो, लाहा लोहो पवड्ढई।"

ज्यूं -ज्यूं लाभ होता जाता है त्यों-त्यों लोभ भी बढ़ता जाता है। इस का अर्थ यह नहीं कि आप अपने निजी लाभ को कम कर दो। इस का अर्थ है कि लाभ के साथ सन्तोष घर्म का सेवन करो लाभ के साथ जो हानि होती है, उस में समता रखो। लाभ के

अपरिग्रह

२१४]

साथ थोड़ी सी हानि स्वयं मोल लो-अर्थात् लाभ का एक निश्चित अंश स्वयं दान में लगा दो । फिर देखिए ! लाभ होने पर भी लोभ की वृद्धि न होगी ।

यदि आप आवश्यकताओं का लाभ चाहते हैं तो किसी के लाभ में अन्तरायभूत मत बनो । किसी दाता को दान देने से रोको मत । यदि कोई व्यक्ति आप के द्वार पर परिस्थिति वशात् कुछ मांगने चला आता है, और आप के पास वह वस्तु है तो उसे किसी भी मूल्य पर देने से इन्कार न करो । इन्कार करके आप अन्तराय कर्म का बंध करोगे तो भविष्य में लाभ न होगा । उस के द्वारा याचित वस्तु यदि आप न दे सको तो आप उस वस्तु का किसी अन्य से प्रबन्ध करा सकते हैं । यदि आप याचक के द्वारा याचित वस्तु उतने माप में नहीं दे सकते तो कम माप में यथा शक्ति दे सकते हैं । परन्तु इंकार तो कभी भी नहीं करना चाहिए ।

इस प्रकार अपरिग्रह व्रत को सार्थक किया जा सकता है। मम्मण सेठ ने जीवन में कोई भी अन्य पाप नहीं किया था परन्तु एकमात्र परिग्रह, लोभ के कारण वह मृत्यु के पश्चात् नरक गति का पथिक बना।

कपिल कुमार राजा द्वारा 'इच्छित सुवर्ण' का वरदान दिए जाने के पश्चात् १ रत्ती से बढ़ते बढ़ते सम्राट् के समस्त राज्य की याचना करने के लिए तैयार हो गया। परन्तु तभी अपरिग्रह की भावना आते-आते वह लोभ का त्याग करके आवश्यकता पर आ पहुंचा तो उसे एक रत्ती सुवर्ण का संग्रह भी उचित न लगा।

उसने कुछ भी त्याग नहीं किया, परन्तु त्याग की भावना अपरिग्रह से ही कपिल को केवल ज्ञान की प्राप्ति हो जाती है।

धन्य हैं अपरिग्रह वत तथा अपरिग्रह व्रत घारी !

अपरिग्रह महाव्रत की पांच भावनाएं हैं :---

शरीर, जिह्वा, झाण, चक्षु तथा श्रोत्र से सम्बन्धित पाँच विषयों - कमशः स्पर्श, रस, गंध, रूप, तथा शब्द में होने बाले योग शास्त्र रागद्वेष का त्याग करना चाहिए ।

मनो गुप्त्येषणा दानेर्याभिः समितिभिः सदा । द्रष्टान्नपानग्रहणेनाहिंसां भावयेृत्सुधीः ॥२६॥

अर्थ : - १. मनोग्ष्ति २. एषणा समिति ३. आदानसमिति ४. ईर्या समिति ४. देख कर अन्न जल ग्रहण करना-बुद्धिमान् व्यक्ति इन पांचों भावनाओं से अहिंसा वत की सुवासित करे ।

द्वितीय महाव्रत की भावनाएं :---

हास्य लोभ भय क्रोध प्रत्याख्यानैनिरंतरं ।

आलोच्य भाषणेनापि भावयेत् सूनृतवतं ॥२७॥ अर्थः :-- १-४ हास्व लोभ, भय तथा कोध का प्रत्याख्यान ५ विचार पूर्ण भाषण (संभाषण) इन ५ भावनाओं के द्वारा सत्य व्रत को भावित करना चाहिए ।

तुतीय महायत की १ भावनाएं :---

आलोच्यावग्रहाच्ञाऽभीक्ष्णावग्रहं याचनन् । एतावन्मात्रतेवैत, दित्यावग्रह धारणम् ॥२८॥ समान धार्मिकेभ्यश्च, तथावग्रह याचनम् । अनुज्ञापितपानान्ना शनमस्तेय भावनाः ॥२९॥ [રહ્ય

२९६]

अपरिग्रह

अर्थं :-- १ विचार करके स्थानादि की याचना करना, २. बारंबार स्थानादि की याचना करना, ३. स्थान की मर्यादा. करना, ४. सार्धामक (साधुओं) से स्थान की याचना करना, ४. गुरु से आज्ञा लेकर अन्न जल आदि का उपयोग करना ये ४ भावनाए अचीर्य व्रत की है।

चतूर्थ महाव्रत की भावनाएं :---

स्त्री षंढ पशुमद् वेश्मासन कूड्यांतरोज्झनात् । सरागस्त्रीकथा त्यागात्, प्राक्कुतस्मृति वर्जनात् ॥३०॥ स्त्रीरम्यांगेक्षण स्वांग संस्कार परि-वर्जनात् ।

प्रणीतात्यशन त्यागात् ब्रह्मचर्यं तु भावयेत् ॥३१॥

अर्थः :--- १. स्त्री नपुंसक तथा पशु वाले स्थान, आसन तथा भीत्यन्तर का त्याग, २. रागपूर्ण स्त्री कथा का त्याग, ३. पूर्व स्मृति का त्याग, ४. अंग निरीक्षण त्याग, ४. श्रुंगार तथा सरस एवं अधिक भोजन का त्याग, इन के. द्वारा ब्रह्मचर्य व्रत को भावित-पूष्ट करे।

पंचम महावत की भावना :---

स्पर्शे रसे च गंधे च, रूपे शब्दे च हारिणि । पंचस्विंद्रियार्थेषु गाढं गार्ध्यस्य वर्जनम् ॥३२॥ एतेध्वेवामनोज्ञेषु सर्वथा द्वेष वर्जनम् । आर्थिचन्य वतस्येवं भावनाः पंच कीर्तिताः ॥३३॥

अर्थः :---रम्य स्पर्श, रस, गंध, रूप तथा शब्द में अना-सनित (अराग) तथा अरम्य स्पर्शादि में अद्वेष, यह पंचम महावत की ५ भावनाएं हैं।

पूज्य गच्छाधिपति आचार्यदेव श्रीमद् इन्द्र दिन्न सूरीक्ष्वर जी महाराज के आज्ञानुवर्त्ती विद्वान् मुनिराज श्री हेमचन्द्र विजय जी महाराज के शिष्य-रत्न मुनि श्री यशोभद्र विजय जी के द्वारा 'योग शास्त्र के हिन्दी विवेचन'' का प्रथम भाग समाप्त हुआ।

॥ इतिशम् ॥

# अनुऋमणिका

|                 |                        | श्लोक | पू.  |
|-----------------|------------------------|-------|------|
| १.              | योग का माहात्म्य       | १-१२  | १–३३ |
| २.              | उपशम विवेक संवर        | १३    | . ३३ |
| ३.              | योग क्या है?           | 58    | ૪ૡ   |
| ۲.              | योग का लक्षण           | १५    | ६३   |
| ષ.              | ज्ञानः श्रेयस् का योग  | १६    | હશ   |
| દ્દ.            | सम्यग्दर्शन            | १७    | ९१   |
| ७.              | सम्यक्चारित्र          | १८    | 223  |
| ८.              | ज्ञान तथा क्रिया       |       | १४६  |
| ٩.              | अहिंसा                 | १९-२० | १७३  |
| <b>१</b> 0.     | सत्य                   | २१ .  | २०१  |
| <b>११</b> .     | अस्तेय                 | २२    | २२३  |
| १२ <sub>1</sub> | ब्रह्मचर्य             | २३ ्  | ર૪ૡ  |
| ₹ <b>₹</b> -    | अपरिग्रह               | २४    | २७२  |
| <u>.</u> ξΧ.    | ५ महाव्रतों की भावनाएं | २५–३३ | २९५  |

#### হাব্রিথঙ্গক

प्रुफ रीडर द्वारा कुछ अशुद्धियां रह गई हैं। निम्नोक्त अशुद्धियों

ণুষ্ঠ ভাईন १।४ पृष्प-पुष्प २।२० जी--डी ३।५ मुझे-मुझ ३।१९ समाक्ति-सभक्ति 8120 402-2402 4180 28432--- 30032 ८।१९ तथा-तथा तथा० ९।१ बाप-आज ९।१८ प्रस्तृत--प्रस्तुत १०।२६ सुनने-सुनाने ११।१ म-में ११।२३ मृद्रित-मुद्रित १२।२ शस्त्र--शास्त्र १२।११ का--की १३।११ मल-मूल १३।१९ के लेखक--के लेखन १४।१ युवा--युव १४।८ को-की 24120 6400-8400 पृष्ठ १--२९६ ५।३ उन–उस ८।५ चंद--चंद्र ९।२० मी-मी ११:१ इंद्रियाणां-इंद्रियाणां ११।२५ वीरं-वीर १२।७ प्रायश्चित-प्रायश्चित्त

सुधारक पढें।

१६।१२ चल्हा--चूल्हा १६।१८ वृद्धि--वृद्धि १६।२२ भ्रष्ठ-भ्रष्ट १७।२३ सै--को २१।१८ वे-तब २१।२२ विपूण-विपूष २१।२२ महर्धप:-महर्धयः २२:९ चिकित्सि-चिकित्सा २२।१६ योग-योग २२।१७ सर्वीषघि-सर्वेषिधि २३ 🕴 प्राकाम्प-प्राकाम्य २३।१ स्यूल-स्थल २३।२० १४-में १४ २३।२७ धृत्रासव-धृता० २७१७ दिग्मूढ-दिङ्मूढ २६।१२ म-में २८। ११ को--की ३०।२८ निर्मोहता-निर्मोहित ३१।९ यौग--योग ३१।११ व्रह्म-ब्रह्म ३२।२ वीमत्स-बीभत्स ३५।४ म-में ३६। दि धम-धर्म ३६।८ म-में ३८।२८ शुध्यति--शुद्ध्यति ४०।२ म-में ४। १९ जयंमासे -जयमासे ¥]1]] €-3}

१५।२२ भर्द्र-भेर्द्र Jain Education International

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

```
४६।११ तदातम्य-तादातम्य
                                ९४।२ रागाधा-रागाद्या
४६।१४ उष्ण-ऊष्ण
                                ९४।८ मरु-गुरु
४७।६ धुरी-छुरी
                                ९५।२४ अविष्कार-आविष्कार
४७।११ क प्रकटचिता-काप्रकटयिता ९८।८ वृद्धि-वृद्धि
४७।२२ चेण्ठा-चेष्ठा
                                १००।१४ मोक्ष-संसार
৭০। १९ शब्द-- शब्द
                                १०१।७ तथा दृष्टि-तथा सुष्टि
48123 4-20
                                १०११८, १०३१९, १०४१२५
५२।२७ विष्वस-विर्ध्वस
                                              गंवेषणा-गवे•
५५।१२ बौमत्स-वीभत्स
                                १०३ १६ सार्वज्ञिक-सार्वत्रिक
५५।१३ शत्र-वह शत्र
                                १०५११३ युक्मितद्-यक्तिमद्
५५।१६ कांत्रमता-इत्रिमता
                                १०६।७ त्वमेव-त्वामेव
५६।२० पातंजलि–पतंजलि
                                १०६। १० दुरत्यथा-दुग्त्यया
५८।०८ चिन्त-चित्त
                                १०६।११ तत्त्व-तत्त्व
६२,० उर्घ्व-ऊर्ध्व
                                १०६।२३ सामादर-समादर
६३।०१ गुनी-ग्रणी
                                १०६।२४ मान्यता-स्वमान्यता
६३।२१ स्वय-स्वयं
                                १०६।२७ गवेषणा-गवेषणा
६७।०३ ঘুক:-ঘুক:
                                १०६।२८दर्शन-दर्शन को
६८।२२ घर्म-धर्म
                                १०७।३ व-न
६९।०१ गुणी-ग्रणी
६९।०९ हेमचंद्रार्य-हेमचंद्राचार्यं
                               १०७।१४ सिज्झति-सिज्झति
७११०९ मत्राहु १७।-हु १६॥
                               १०७।१७ घारी-धारी हो तो
७२।१० नरस्य-नरस्स
                               १०७१२२ बच्चों-बच्चों
७३।२३ हो-ही
                               १०८।१ के-में
७८।२८ समाधान-ममाधान
                               १०८।१५ प्रश्चात-पश्चात्
७९।१९ दायंभव-शय्यभव
                               १०८-१७ क्षायिक
८०।०२ विघृतो-विघृतो
                               १०८-२० बताइ-बताइए
८४।१८ विनास-विनाश
                               १०९।२ को भी-की प्रवांसा को
८६००९ सर्वभूतेष-भूतेष्
                               १०९1५ परन्तु - उन्होंने
८७१० १ प्रास्कृत-प्राक्कृत
                               १०९।१४ शैक्ष-शैक्षणिक
८७।२४ कैंसा–कैंसे
                               १०९।१६ प्रयोजन-प्रयोजन
                               १०१।२३ कर-कर संक्रांति को
८९।११ काय-काल
९०।०९ ग्रन्ध-ग्रंथ
                               १०९ २६ में-से
९१।३ वा-वा ॥१७॥
                               १०९।२६ पर्व-पर्व को
```

 Jain Education International

स्थित्व स्टे नहीं-नहीं होता

www.jainelibrary.ord

११०।१५ सम्यकत्व-सम्यक्त्व १११।५ व-वह १११।११ अगार-अंगार १११।१५, २० स्पप्न-स्वप्न 888189300-400 ११११२८ अभव्यस्व-अभव्यत्व ११२।१५ तर्क-तर्क ढूंढो, कहीं ऐसा को नहीं कि आप में तर्क ११२।२२वें किं-कि ११२।२७ आतं -आता ११३।१ विस्तरण-विस्तश ११४।२० देता-देना ११६।२८ सम्यकत्व-सम्यक्त्व ११७।१ करता-कराता ११७।१०-१७ सम्यक्तवी-सम्यक्त्वी ११७।१२ महादेवी-मरुदेवी ११८।१ कहने-कहकर ११८।४ कुतकों-कुतकों ११८।५ धर्मी-धर्म ११८।१८ की-का ११८।२३ सम्यकत्वो-सम्यक्त्वो ११९।५ मद-तद ११९१५ पर्चधप-पंचधा ॥ १८॥ ११९ ७ तप-तथा ११९।१२ तदो-तदु १२०।८तो-अतः १२०।१६ मौए-भोए १२०।१७ से हुं-से हु

१२१।१६ जनमातंर-जनमांतर १२३ १२ श्रेष्ट-श्रेष्ठ १२४१६ मल्यवान्-मूल्यवान् १२५।२० अनरुपा-अनसूया १२५।२१ गुण,-गुण १२५।२२ निष्कपट,-निष्कपट , ।२३ गवेषणा-गवेषणा 👝 ।२३ आदि कि-इनके " ।२६ ही-के <mark>ह</mark>ी १२६।६ धर्म-धर्म १२६।१२ thing-thing १२७।१२ डुबाने-दुभाने ,, ।११ अमध्या-अभव्य ,, । । १३ अन्नत-अनत " ।१४ कषायदि-कषायादि १२८।१० १६-९६ , ार४ भी मध्यम-ही मध्य १२९।१३ बंदन-वंदन ु १४ को-को १३०।२४ में कि-में १३५४५ प्रायण-प्रापण " ।२८ बुर्जुग-बुजुर्ग १३६।१२ को-की. हा-हो ,, ।२५ बही-वही १३७।२ भटकान-भटकाव ,, । ২৬ এয়ার-অ্যার १३८।१८ समान-समाज १३९।१ कन्ल-काल

१४२।११ जब-जन " ।२५ आगामो-आगामी " ।२५ करबाई--करवाई " ।२७ माणिक्त-माणिक्य १४३।१ तब मोदिनी-जनमेदिनी .. ।२ घोषण-घोषणा 👝 । ९ बोल्ये--बोल १४४।६ मुंडन-बिना मुंडन "।१० वाक्यों–शास्त्रों १४७ २८ दुलर्भ--दुर्लभ १५०।१६ तावमसि-तत्त्वमसि ;; । **१९** गृहते गीत-गृह्यते । गीता " ।२१ न-नहीं १५१।३ सरस्वतत्य-सरस्वत्यं ,, ।१७ ज्ञान-ज्ञानं १५३।३ भाषतूष-माषतूष १५४।७ यस्प-यस्य १५५१४ आचरण-आचरण १५६।८ हनस्वाक्षर--हस्वाक्षर " ।१२ गुरुस्त्यि-गुरुरित्य "ा१७-१८ संहितता-सहितता १५७।५ मात्रा--माया ., ।२१ माअगाम-मा जगाम १५८।६ इंद्रिया--इंद्रियां " ic यौग-भोग <sub>१,</sub> ।१७ जो–सो 👘 " ।२१ भरवाही-भारवाही , ,, ।२८ उठा–हो १५९।२ कुर्याम् - कूर्याम्

Jain Education International

१६०।१० आधुनिक---आधुनिक ,, ।१७ एकांकी--एकाकी ,, ।२० बालजीव-क्रियाहीन न हो अतः ज्ञान " ।२८ भासंती--भासंतो १६१।२८ को-जी को १६२।३ उच्चारण--उच्चार न ,, । १९ के–के लिए १६३।८ अविमपा-अक्रिया "।२८ बनकर-न बनकर १६४।१ सरस–सरल ,, :१७ ज्ञान-ज्ञान के समय ,, १२८ पुष्पाप-पूण्याय १६५ २४ Lock-Look १६७।१८ हा-ही 🔐 ।२८ सकता-सकती १६८।१ ने-के " । १४ भवांभोघे:--भवांभोघे: ,, ।२२ भूतः⊷भूतः ,, ।२३ मुगाच--मुगाश्च १६९।१ हैं-दुर्लभ हैं , ।२ पराश्रम–पराक्रम , ।३ सभ्यग्-सम्यग् .. । १९ होना--होनी १७१।१ से-में , ।४ आडबर–आडंबर १७२१५ ऐसे-ऐसा ,, ।१८ पुकराते–पुकारते 803 8 18211-18911

For Personal & Private Use Only

१७५।१७ दुर्मुख-दुर्मुख . ।२७ सोचते ही रहे-X १७६।३ डाल-डालूं ,, ।१७ में-में १७७।१ मृत्यु-मृत्यु को १० नाशिण -नाशिनी ., । १३ कर्म-कुम , ११४ वैसे-वैसा ,, ।१७ काहि-∓रहि १७८।१ कुचलो कुचली १७९।१९ रहे-आरहे १८००३ संमिती-समिति ,, २१ से-से करें १८१।१५ चित्र-चित्रण १८२।२.९ जब-Х ,, ।२७ मन-मंन में १८३।१९ और-परंतु १८६।१८ मिण्ट-मिनिट १८७।३ दुग्गोचर-दुग्गोचर ,, ।४ पर-पर एक ,, १९ वे-यह १८९ ३ Defination-Definition १९०।१२ की-को , ११८ से-में १९२ ७,२८ से-में १९४ ५ को-से १९५। १० होती-होती है १९७ ७ से-में १९८।२ घर्म-धर्म , I የও Poltryform-

२००१ १-४ " ।२ ४-६ २०२।३ आते-आते हैं जो ,. ।७ मिण्ट-मिनिट ,, ।१६ से-में २०३।८ असूलों-उसूलों , १७ व्यापार-व्यवहार. २०४।५ परन्तू-परन्तु ,, ।७ बच्चों-बच्चे ,, ৬ স্নত-স্বৃত ., ।२५ पुरन्तु -२०५।१७ तो-भारतीय ., ।१८ ये-में 🔐 ।१९ उसके-उसमें 🔒 । २५ संत्री-व्यक्ति २०७।९ नहों-नहीं " । १३ योगिनो-योगिनी २०८।७ वचना-वंचना , ।१४,२७ व्यक्ति-व्यक्ति , ।१६ समह-समूह ,, ।१७ लोगौं-लोगों ,, १९९ समय-सत्य २०९ २५ की-का २१२१७ समाज-असत्य २१३।२६ मी-भी विश्व २१४।२२ असत्या बोलन-असत्य बोलना २१५।५ कभी-२-कभी भी २१६।३ धत्य-सत्य

Jain Education International

For Personal & Private Use Only رواند المعالية المعالي

👝 े२३ मश्णात-मरणांत २१९ १० जता-आता २२०१७ कपते-कौपते ,, ।१६ परन्तु-X " ।२१ बोला दिया-बोल दिया जाता है २२१।११ की-कौ " ।१४ के-को २२३।१० समस्त-Х 🧓 १४ विरला व्रत हूँ-विरमण व्रत २२४।१ प्रत्येक-प्रत्येक पाप " ।९ चोरी-घोर्गु ,, ।२३ बस्त-वस्तु २२५ १० परिग्रह-अपरिग्रह २२९१२ cleariti-cleariti ,, ⊣५ क्या-Х २३२।१ यथा-तथा ,, १८ जमा अजित " ।२६ ही-हो २३४।१ तथा-में . ।२ रोहिनिय-रोहिणेय " ३,४ बुद्धतथा महाव'र के उपदेशों से ,, ।९ जैसे-जैसा ।१३ साघमियों-साधमियों

२१७।५ अपने-अपना

२१८।१७ जहां-यहां

२३४।२७ वेक्षण-वीक्षण २३५१५ ब्याज-व्यापार , ।६ की-को २३६।४ कहां ---क्या ,, ।२७ छूत-खूत २३८।४ बडे-२ -- बहुत बडे ,, ।६ भौग्य-योग्य २३९।१२ जनता-लोग २४०।३ उपाय-व्यय , । १३ बनाने-बनने , । १४ गुण-गुण हे ।२६ जीगॅ-जोग २४१।१९ अगवा-अथवा २४२।२६ बात-बात २४३।१० बौद्धव्य-बोद्धव्य २४४।१ समाती - आती ,, ।४ से-को २४५।दिव्यीदारिककामानां. कृतान्**मतिकारितः** । मनोवाक्कायतस्त्यागो. ब्रह्माष्टदशधामतं ॥२३॥ २४७।२१ मुक्त-मुक्त २४९।३ का --,, ५ बनवास-वनवास २५ १। २ সূर- कर २५३।४ ग्वास-व्यास ,, ।६ आती-होती ,, ।१७ लूकः-घूकः .. ।१८ परमति-परझ्यति

,, ।२४ आप-शिष्य

| २५५।५ म–में            |  |  |  |
|------------------------|--|--|--|
| "।२० घार्मिक-धार्मिक   |  |  |  |
| "।२४ फिल्मी-फिल्म      |  |  |  |
| २५६।२० की-को           |  |  |  |
| 249124 60-68           |  |  |  |
| २६१।८ हाता-होता        |  |  |  |
| २६२.१६ वाण-बाण         |  |  |  |
| २६३१ उठ-उठे            |  |  |  |
| २६३।२ पर-पारल          |  |  |  |
| , ।१८ मूक्त-भुक्त      |  |  |  |
| ,, ।२२ रुपवती-पुत्री   |  |  |  |
| २६४ १७ लुष्त-लुठित     |  |  |  |
| २६९।२४ गु सा -गुण सा.  |  |  |  |
| २७० १२ अचित-अचित्त     |  |  |  |
| २७१।२ वती-वर्ती        |  |  |  |
| २७३५ नदी-नहीं          |  |  |  |
| , ।२० मच्छी-मूच्छी     |  |  |  |
| २७४।१७ श्रष्ठ-श्रेष्ठ  |  |  |  |
| २७५।२६ साधु–साधु       |  |  |  |
| २७६।१२ इक्टुइकट्ठा     |  |  |  |
| २७७४ आता-जाता          |  |  |  |
| २७८ १३ म-में           |  |  |  |
| <b>૨૭૬</b> ા૪ મહો−મૂહો |  |  |  |
| , ।२७ इन्ठ्रा-इन्ठ्रा  |  |  |  |

२८०।२ यह~या "।३ के--से . ४ दवा दबा २८२।१३ सब-क्यों २८६१६ भातपानी-मालपानी २८७।५ संतोष-संतोषी .. ७ ने-में ,, १०्बन−बना २८८ ११ घरमार्थ-धर्मार्थी ,, ।१४ समणत्व-श्रमणत्व , ।२५ धन-धन २८९/५ भी-भीं बहुत है ,, १९ मांगी-भोगों " २६ मर्य-भयं २९०।२ की--ही २१३।३ विश्वास-विश्व "।२६ धर्म-धर्म २९५।१७ की-को " २१ हास्व-हास्य , ২५ हাজ্জা-हথাত্সা "।२५ नन्-नम् ,, २६ नेवैत-मेवैत २९६।७ कूड्या-कूड्या "।२४ महावत-महावत