u म्री: ॥

। श्रीविश्वनाष्टे। विजयते ॥

योगवार्तिकम्

0.000

मद्रामद्रेापाध्यायश्रीविज्ञानभित्तुविरत्तितं योगभाष्यव्याख्यारूपं

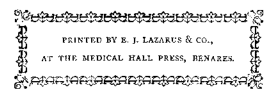
काशीस्यराजकीयप्रधानपाठशालायां सांख्ययोगाध्यापकेन तात्याशास्त्र्यपरनाम्ना पटवर्धनेापनामकेन रामकृष्ण-शास्त्रिणा च्यातिषशास्त्राध्यापकेन केशव-शास्त्रिणा च परिष्कृत्य संशोधितं तयो: संमत्या च

श्रीमता डाकर जाजर साख्य साचिवेन

### काश्याम्

मेडिकल्घाल्नामके यन्त्रालये संमुद्य प्रकाशितम् ॥

कोष्टाब्द १८८४।



# ा योगवातिकापसंहारः ॥

प्रायः सर्वोऽपि जनः सुखं मे भूयादित्यज्ञसं तदाशासानस्तत्तर्द्वि योपभेगजनितानागमापायिने। दुःखेादकीन्त्सुखाभासानेव सुखं मन्यमा-स्तदर्धमेवानवरतं प्रयतमानेा यथार्थमनाद्यनन्तं कण्ठवामीकरमिव नित्य-सद्वमप्यात्मसुखं समुपेत्वमाग्रश्च कथमयं तादृशं यथार्थे सुखं विन्देंदि-त्यनुक्रेशिन्त्या तदेवाधिकारितारतम्यानुरोधेन तदुपलब्ध्युपायतारतम्यं प्रद-श्रंयन्त्या च श्रुन्येापदिश्यते । न चायमुपदेशेाऽसमासादितचित्तशुद्धीनां जनानां विविधयमाणेापपत्तियुत्त्युपन्यासमन्तराहृदयंगमः स्यादित्यालेाव्य परोपकारपरायणा महर्षया व्यासजैमिनिपतज्जलिकपिलगेातमकणादा-स्तांस्तानधिकारिख उद्विश्य तत्तच्छुतिवाक्यार्थानां प्रकाशकान्यसाधार-ति दर्शनानि व्यरचयन् ।

तत्र शमदमादिसाधनसंपचानां मुख्याधिकारिणामुपकाराय निर-श्रमानन्द्ररूपस्य जीवब्रस्नैक्यस्य तद्वेतुभूतत्रवणमनर्नानदिध्यासनानां यथाश्रुत्युपपादकं वेदान्तं नाम शास्त्रमनुशास्ति स्म भगवान् व्यासदेवः । तर्माधकारिणां स्ववर्णाश्रमधमानुष्ठानेन चित्तशुद्धिरा मुख्याधिकार-सद्ध्यन्ने श्रुत्त्युक्तधर्मपदार्थं तदाश्रितानि विविधान्यधिकरणानि च सप्रपञ्च इन्नतप्रक्वतिपुर्हणविवेकाः परे ब्रस्नणि प्रतिपादयति जैमिनीयं शास्त्रम् । रासादितचित्तशुद्धयाद्यां तदाश्रितानि कविधान्यधिकरणानि च सप्रपञ्च कमात्रतात्पर्यंकं सांख्यशास्त्रं भगवन् कपिलो मुनिर्निर्ममे ।

न पुनरयमपि विवेको टुठदेसात्मबुट्टीनां सुगम इत्यालेाच्यैते कच-मपि स्यूलदेसातिरिक्तमात्मानमवगच्छेयुरिति संकलपदार्थनिरूपके न्याय-वैशेषिकशार्से निर्ममाते तत्र भवन्ती स्वस्वबुद्धिवैचित्र्यपुरस्क्षती गोतम-कणादी ।

### ये।गयार्तिके।पसंहारः ।

इत्यं न्यायवैशेषिकाभ्यां संपादिते उप्यापातत भ्रात्मानात्मपद । ज्ञाने सांख्यशास्त्रात्मझत्यतिरिक्तस्य स्वस्य नित्यशुद्धत्वे चावगते ऽि तत्रास्थिरपदे चेतस्यात्मनः साचात्कारः संभवति दूरेतरां त्यात्मनेा ब्रद् यैक्यावगतिरिति निदिध्यासनसिद्धिपरं योगशास्त्रं भगवान् पतञ्जी प्रयािनाय ।

ददं च शार्सं सूचेापनिबहुं व्यासदेवैः क्षतभाष्यमनायासत एव नतिप्रैाठधियोऽपि यणावदवगच्छेयुरिति जातानुकम्या विज्ञानदेवस्त सभाष्यस्याशिषाश्वयविशेषाविष्कारकारकं सुविस्तरं सरलाक्तिघठितं च योग वार्तिकं नाम व्याख्यानमकरोत्। ग्रस्मिन् वार्त्तिके च न केवलं स्वसिट्ठान्त एव निर्द्धपिता ग्रपितु यणावसरं शास्त्रान्तरसिट्ठान्तास्तेषां गुगादोषा ग्रपि परीत्तिताः सन्ति ।

प्रयं तायद्वोगशास्त्रविषयाणां संदर्भः । अस्मिन् शास्त्रे विषयग गपरिच्छेदसूचआश्चत्वारः पादा वर्तन्ते । तत्र प्रथमे पादे उत्तमाधि कारिणां क्रियायेगगदिसकलाङ्गनैरिदेयेश चित्तवृत्तिनिरोधात्मको येगे Sभ्यासवैराग्यादीनि तत्साधनानि च प्रदर्शितानि । द्वितीयपादे वि चित्तस्यापि समाधिसिद्धार्थं तपः स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियार यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयेग्रिट्टी योगाङ्गानि निर्द्धापतानि । तत्र मध्यमाधिकारिणां योगसिद्धार्थं तीव्रतरतपः स्वाध्य यत्यादिक्रियायेग एषालं मन्दाधिकारिणां तु यमनियमाद्याख्येगगङ्गानि पित्यन्त स्वेति विवेकः । एषामछ्योगाङ्गानां मध्येऽस्मिन्यादे वश्विरङ्गसा धनानि यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारा एव ससिद्धयः प्रोक्ताः । तृत्तो पादे त्ववशिष्टानि धारणाध्यानसमाधिरूपाणि त्रीण्यङ्गानि योगसिां सूचिका बह्रोा विभूतयश्च निर्द्धापताः । चतुर्थेपादे कैवल्ययोग्यं चिन्त निर्धार्तित्तं पूर्वपादे साधारण्येन निर्दिष्टानां सिद्धीनां पञ्च प्रकारानुत्त्वा क्रैवल्यं निर्द्धातम् इति ।

त्राप्य शास्त्रस्य वेदान्ते।क्तनिदिध्यासनसिट्धेरेव मुख्यफलतयेतरशा स्त्रापेत्वया वेदान्तशास्त्रान्तरङ्गतमत्वम् । ये चात्र जीवनानात्वं जीवेश्व

lain Education Internationa

Ŕ

### यागवातिकापसंहारः ।

रविभाग इत्यादये। वेदान्तविष्ठुा इव सिट्ठान्ता उपनभ्यन्ते ते वेदान्त-प्रक्रियोक्तां व्यावहारिकीं सत्तामादाय तत्त्वं पदार्थनिरूपणायैवान्नेपादी-यन्त इति न कोपि विरोधः । न हाशेषवित्तर्श्वतित्संस्कारनाशाच्चित्तनाशेन कैवल्यरूपपारमार्थिकसत्तामान्नरूपेणावशिष्टस्य योगिनस्खस्मादन्यः केापि कीवः शिवे। वापरमार्थताऽस्ति । विद्यिप्तचेतसां व्यावहारिकाणामेव त्वयं जीव ईश्वरोवेति प्रत्ययः संभवति । तथा च योगसूत्रम् 'झताथे पति नष्टमप्यनष्टं तदन्यसाधारणत्वादिति' । स्वतिश्व । विज्ञानात्मनि संयोज्य त्वत्रे प्रवित्ताप्यतम् । ब्रह्मण्यात्मानमाधारे घटाम्बरमिवाम्बरे ॥ यथाग्नि-रानौ संत्विप्तः समानत्वमनुद्रज्ञेत् । तथात्मा साम्यमभ्येति योगिनः परमा-त्मवेति ॥

योगवातिककारस्तु परमार्थत एव परस्परं जीवानामीश्वरस्य च भेदा उवैधर्म्यतत्वणमात्र एव तु तेषामभेदः । ग्रयमेव च पुरातनवेदान्त-ग्रन्यचा जीवेश्वरये।रंशांशिनेाव्यापय्यापसभावस्वीसारेण सिद्धान्तः 1 जीवीपाधिना ऽवच्छेद्रास्यात्मप्रदेशस्येश्वरोपाध्यवच्छित्रत्वं वक्तव्यं तथा च यथा ब्रह्माण्डाकाशस्य गर्दभमुखावच्छेदेन दुःस्वरत्त्वं यथा वा पाय्वव-च्छेदेनोपाधिकं दुर्गन्धत्त्वमेवं कारशसत्त्वावच्छित्रचिदाकाशस्यापीश्वरस्य जीवेग्पाध्यवच्छेदेन संसारित्वं स्यात् । यदि च जीवेश्वरी चैतन्यस्यै-वांशे न त् जीव ईश्वरस्य साचादंशेऽता घटकुण्डाकाशवदेवान्येान्यव्या-वृत्ता जीवेश्वरी स्वीक्रियेतां तदापीश्वरस्य जीवान्तर्यामित्त्वानपपत्तिः । जीवपटेशेपी स्वरासत्त्वाहिति । एवमेव सर्वेजीवानामण्येव्यं न संभवति । एकस्पैध चिदाकाशस्पैकान्तःकरणाद्विमुक्ते ऽपि प्रदेशे संसार्यन्तःकरणान्तर-संबन्धाद्वन्धप्रसङ्ग्रेन युत्युक्तबन्धमातादिव्यवस्थानुपपत्तेः । नद्याकाशस्य भगनघटप्रदेशेष्वन्यघटसंबन्धा न भवतीति नियमः संभवति प्रत्यत्तविगः धात् पर्यायैश्चैकस्मिचेव देशे ऽनेकलिङ्गदेहसंबन्धस्य समानदेशीयभोगेना-नमानाच्चेत्याह ।

तच्छुतिस्मृतियुक्तिसिद्धवेदान्तसिद्धान्तविरुद्धम् । 'तत्त्वमसि' 'ग्रहं अन्त्रास्मि' 'सवे खल्विदं अन्त' 'ग्राकाशमेकं हि यथा घटादिषु एषम्

### येग्गवातिकोपसंहारः ।

भवेत्'। तथात्मैको झनेकश्च जलाधारेष्वियांशुमानि'त्यादिश्वतिस्मृति-भिरात्मेक्यस्येव बेदान्ते प्रतिपादनात् । एकस्पैवात्मनेः नभसेा घटशरावाः खुपाधिभिर्भेदस्येवाविद्याकल्पितेापाधिभेदैजींवेखरादिरूपेख भेदसंभवा-ल्लाघवादैकातम्यकल्पनस्पैवैाचित्याच्च । न हात्र कल्पितजीव स्वरूपगते-धर्मैः कारणोपाध्यवच्छित्रस्येश्वरस्य संसारित्वमापादयितं श्वत्यते घटशरावादिजन्मविनाशाभ्यां मृददव कार्योपाधिजीवधर्मैः कारखेापा-धेरीग्वरस्यासंबन्धस्यैत्र युक्तिसिङ्घन्वात् । नद्दि मरुमरीचिकाद्यध्यस्तज्ञला-नीषदयि स्वाधिष्ठानं पङ्किलीकर्तुमीशते । जीवकल्पनेापादानभूतत्त्वादेव चास्य परमात्मना ऽन्तर्थामित्वमण्युपपदाते । सर्वजीवानामैक्यमपि स्वापा-दानैक्यट्टृष्टेवेच्यते वेदान्तेष् । तच्च सकलजीवानामद्वयात्मोपादानक-त्वेनाध्यासवैचित्र्य ऽपि परमार्थत उपपदात एव । एतेनैक्स्यैव चिदा-काशस्यैकान्तः करणाहिमुक्ते ऽपि प्रदेशे संसार्यन्तःकरणसंबन्धाद्धन्धप्रसङ्घ इत्यपि विज्ञानभित्तें। इत्युक्ताः ग्रधिष्ठानसन्मात्रस्य विभेगरेकान्तः-करणसंबन्धसंभवे 5न्तःकरणान्तरसंबन्धसंभवे। वाच्यः । स एव तु न संभवति । मरमरीच्युद्रकैर्भुमेरिवाध्यस्तधर्मसहस्रेरप्यधिष्ठानचितेरसंब-म्धातः । न चैवं बन्धमाद्याव्यवस्थापि वतुं शक्या । ग्रखण्डाद्वयानन्दसः चिनमात्रस्याप्यात्मना ऽनाद्यविद्याकल्पितापाधितादात्म्याध्यासात्संसा. रित्त्वं तादृश्चाविद्यादेग्गापगमे तु नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावात्मतत्त्वावग-मानमुक्तत्वमिति व्यवस्त्रीपपत्तेः ।

वेदान्तशास्त्रे हि सर्वेयं बन्धमेाचादिव्यवस्था व्यवहारदृष्टिमा-लम्ब्यैवेापपादाते न परमार्थतः । तत्र हि वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येष सत्यमित्यादिश्वत्या बन्धमोत्तादिसकलप्रपञ्चजातस्य शशरुङ्गा-दिवदत्यन्ततुच्छत्वस्यैव प्रतिपादनात् ।

येगवार्तिककारस्तु प्रपञ्चस्यात्यन्ततुच्छतामिट्ठान्ते। नवीनवेदान्ति-म्रुवाग्रामेव न तु प्राचीनयथार्थवेदान्तिनामित्याद्द । तथादि । 'न तु प्रप-ष्ठ्वस्यात्यन्ततुच्छता चत्यन्तविनाशिता वा वेदान्तसिट्धान्तः' । "नाभाव

### येगग्वातिकोपसंचारः ।

उपत्तब्धेः," 'भावे चेापत्तब्धे'' रिति वेदान्तमूत्राभ्यामेवात्यन्ततुच्छताया निराकरणात् । ''सत्त्वाच्चावरस्य," "ग्रसद्वापदेशादिति चेव धर्मान्तरेण वाक्यशेशत्," "वैधर्म्याच्च न स्वप्नादिवदि"त्यादियणाष्ठ्रुतवेदान्तमूत्रेभ्यः प्रपत्र्वस्य सदसद्रूपताया ग्रसिट्धेश्च । शास्त्रेषु स्वप्नादिदृष्टान्ताश्च तणभ हुत्त्यपारमार्थिकासत्त्वांशेनैवेति बोध्यम् । नहि स्वप्नगन्धवेनगरादयोण्यत्य-न्तासन्तः । स्वप्नादावपि साहिभाष्यमानसपदार्याभ्युपगमात् । ग्रन्यया "सन्ये सच्छिराह ही"ति वेदान्तपूत्रेणैव स्वप्ने स्ष्रुप्यवधारणं विरुध्येत । न स्वप्नादिवदिति वेदान्तपूत्रेणैव स्वप्ने स्ष्रुप्यवधारणं विरुध्येत । न स्वप्नादिवदिति वेदान्तपूत्रं च जायत्मपञ्चस्य केवलमानसत्त्यमेव निराक-रोति । एतेन स्वप्नादिदृष्टान्तैः प्रपञ्चस्य मनामाजत्त्वाभ्युपगमा नवीनवे-दान्तिनामपसिद्वान्त एवति' ।

श्वत्रेदं विचार्यते । नाभाव उपसञ्चेभीवे चेापसञ्चेरित्यादिवेदान्त-सूत्रैः किं प्रपञ्चस्य ब्रह्मातिरिक्तास्तित्वं साध्यते चाहोस्विद्धस्नात्मकस्यैव तथ्य स्वाप्नप्रज्वातिरिक्तत्वमात्रम् । न च ब्रह्मातिरिक्तत्त्वं साध्यत इति वक्तुं शक्यम् । तदन्यत्त्वमारम्भणशब्दादिभ्यइत्यादिसूत्रज्ञातैर्नामरूपात्मक स्याशेषस्य जगतः पटस्य तन्त्वात्मकत्वस्येव ब्रह्मकारणात्मकत्वस्यैव व्यव-स्यापनात् । तथा च ब्रह्मात्मकस्यैव जायत्मपञ्चस्य स्वाध्रप्रपञ्चातिरि-कत्त्वमात्रं प्रतिपादयन्ति ताद्रुशसूत्राणीति पर्यवस्यति ।

नचैवं प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकत्वे स्वप्रापेतया सत्यत्वमेवेति भव-तीति वाच्यम् । आरम्भणशब्दादिभ्य इत्यादिना ब्रह्मात्मना सत्यस्यापि जगतेा विकारात्मना ऽत्यन्ततुच्छताया एव प्रतिपादनात् । वाचारम्भणं विकारोनामधेयमिति । यतेा वाचैव केवलमस्तीत्यारभ्यते विकारो घटश-रावादिः शशश्हरादिवत् । न तु विकारो नाम कश्चिद्रस्ति च्रते कार-यादिति दृष्टान्तेत्ताद्वावारम्भणशब्दाद्वार्थ्टान्तिके ऽपि ब्रह्मव्यतिरेकेण कार्यजातस्याभाव एव गम्यते । ननु दृरयते नामरूपात्मा विकार इति चेद् दृश्यतामविद्यादिदूषितदृशां मिळ्येव निद्रादिदूषितदृशां स्वप्न इत । स एव चानूव्यते सन्ध्ये सुष्टिराइ द्योति सूत्रैः । एवं समाने ऽपि मिळ्यात्वे

ų

ऽयमैव विशेषो यदयं ज्ञायत्यपञ्ची ब्रह्मात्मैकत्वदर्शनाद्धाध्यते स्वाप्रभय-ञ्चस्तु प्रतिदिनं निद्रापगमेनैवेति । विकारत्वेनेाभयत्र मिष्यात्वसाम्ये ऽपि भ्रमस्वरूपवैविच्यानुकूलसामयीवैचिच्यप्रेवावधारयन्ति वेदान्तमूत्राणि न कस्यापि विकारस्य सत्यत्वम् । एवं स्थिते परमार्थदर्शिनां वेदान्तिनां प्रण्ड्वज्ञातस्यातितुच्छत्वकण्यनं दूषयन् विज्ञानभित्तुः स्वस्थापरमार्थदर्शि-त्वमेव प्रकटयति । चित्रं दि तस्य 'नहि स्वप्रगन्धर्वनगरादयोाप्यत्यन्तासन्त इति जल्पनम् । महमरीविद्विचन्द्रदर्शनबादुश्वश्वविषायादिरपि साद्तिभास्य-तया तस्य मते इत्यन्ततुच्छत्वाभावेन तादृशेक्तिसंभवस्यैवार्पसिद्धेः । ननु स्वप्रगन्धर्वनगरादयः कालविशेषे भासन्ते इति न ते उत्यन्तासन्तः । धर्शविषायादयस्तु सन्त्येवात्यन्तासन्ती यतस्ते न कदापि भासन्ते इति चेत्कथं न भासन्ते इति ब्रवीषि तव तु भासन्त एवात एव तद्वत्, ते न सन्ति, न भासन्त, इति च तान् व्यवहारगाचरीकुह्त्वे । यद्वा न ते भासेरबीषट्विविकनस्ते त्वत्ता ऽविवेक्तिनां तु भासन्त एव ते । तथा चीक्तं वासिष्ठे ।

बालस्य हि विनोदाय धात्री क्षति शुभां कथाम् । क्वचित्सन्ति महाबाही राजपुत्रास्त्रयः शुभाः ॥ ट्वाै न जाती तथैकस्तु गर्भ एव न च स्थितः । वर्षान्त ते धर्मयुक्ता ग्रत्यन्तासति पत्तने ॥ स्वकीयाच्छून्यनगराचिर्गत्य विमलाशयाः । गच्छन्तेा दट्टशुर्वृक्तान् गगने फलशाजिनः ॥ भविष्यचगरे तत्र राजपुत्रास्त्रया ऽपि ते । भविष्यचगरे तत्र राजपुत्रास्त्रया ऽपि ते । सुखमद्य स्थिताः पुत्र मृगयाव्यवद्यारियाः ॥ धार्च्यति कथिता राम बालकाख्यायिका शुभा । निष्ट्ययं स यया बाला निर्विचारयाया धियेति ॥ नम्यस्मदाद्यस्पविवेकिन उद्दिग्येवायमत्यन्तासन्त स्तुच्छा इत्या-दिविभागे न त्वत्यन्ताव्युत्यच्छिया बालानुद्विश्यिति चेढुन्त कथं समाने

### येगवार्तिकापसंचारः ।

एवाज्ञानकार्य्ये बालानेवाधितिपसि । यथा स्वद्रुष्ट्रा मरुजलमासीदिति अवीषि तथा ते ऽपि शशविषाणादिकमस्तीति ब्रूयुः । ननु ते तु केवलं धात्रीवचनवञ्चिता अत्यन्तासत्त्वेव पदार्थ्यं विश्वसन्तीति चेद्ववानपीन्द्रि-यवज्वित एव मरुजलमाबभास इति बवीति । प्रसिद्धैव त्विन्द्रियवज्वना यदनुपदमेव तदर्थवाधदर्शनम् । बाठं भवतु नाम स्वग्नमरुजलादेत्यन्त-तुच्छता जायत्यपञ्चस्य तु कयं सा मन्तव्येति चेद्धाधितत्वादेवेति स्मर । बाध्यते खलु सर्वमिदं विश्वं ब्रह्मात्मदर्शनात् । तथा च प्रूयते यत्र-त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन किं पश्येत् । की मोहः कः शिक एकत्त्वमनु-पश्यतः । मायामात्रमिदं सर्वम् इत्यादि । एवं तुच्छतासाम्यपि लीकसि-दुभ्रमकारणस्थिरतातारतम्येनैव व्यावहारिकसन्त्वं प्रातिभासिकं सत्त्वमिति भेदेन व्यपदेशः शास्त्रेषु दृश्यते । एतदभिप्रायेग्रैवैकं तुच्छमन्यच्चातितु-च्छमिति व्यपदेर्षु प्रिष्यते चेत्कामं व्यपदिश्यतां न पुनर्वस्तुतत्त्वतारतम्येन । उभयोरपि परमार्थते। इत्यन्ततुच्छत्वात् ।

त्रयमेव सकलप्राचीनावेखीनवेदान्तनिबन्धानां युतिस्पृत्यादेश्चा शयः । नचैतदनुर्यायिने। विज्ञानभित्तत्र्यतितनवीनवेदान्ति वुवा भवितुम-हन्ति । प्रत्युत विज्ञानभित्तेारेव वेदान्ति वुवत्त्वं युज्यते वक्तुम् । परस्परवि-स्ट्रुप्रतापात् । यथा चायं क्रेशकर्मविपाकाशयैरित्यादिषूत्रज्ञाख्यानावसरे पुरुषबहुत्वं तेषां परमात्मव्यतिरिक्तत्त्वं, द्रष्टा दृशिमात्रः शुद्धापीति सूत्रे च पुरुषाणां बुट्टिसात्तित्वं 'पुरुषस्य सुखादिप्रकाशनं च व्यापार एव न भवति स्वरूपतेा नित्यत्त्वादि त्याद्युक्त्या तेषां नित्यप्रकाशात्मकत्वं चेाप-पाद्य विशेषाविशेष जिङ्गमात्रालिङ्गानीति सूत्रे 'परमात्मा च सदा जायत्-स्वरूपतया लयशून्य इति स एव परमार्थसत्र प्रष्ठतिपुरुषौ । प्रत्नये हि तयीः परमात्मनि व्यापारेपरमरूपे लये। भवति । प्रष्ठतिः पुरुषश्ची भी त्तीयेते परमात्मनीति वाक्येभ्य'दत्याद्य । किं चैकत्र प्रपत्र्यस्य ब्रह्मातिरि-क्तप्रज्ञ्युपादानकत्वं कारणरूपप्रक्रतिनित्यत्वं चीक्तवा स्वरसवाही विदु. षेापि तथारूढेाभिनिवेश इति सूत्रे 'याद्यन्तयेारवशिष्यमाग्रामेव वस्तु

### येगगवातिकोपसंचारः ।

प्रपञ्चस्य तत्त्वं तच्च परं ब्रह्म विकारस्तु मध्ये वाचारम्भयामात्रमित्यस्मा' कर्माप सिट्ठान्त'इति प्रलपति । त्रस्यापि परमार्थतः प्रपञ्चस्य वाचारम्भ-यामात्रत्वनातितुच्छत्वमनुमतमेव चेत्किमपराट्टं तथा ब्रुवद्विर्वदान्तिभिः । न च परमार्थतस्तुच्छत्वातितुच्छत्वयेाः कोपि विशेष उपपद्यते । व्यवहारत एव चेट्वेदान्तिभिरपि तदा सा उनुमन्यत एव सत्तात्रयवादिभिः ।

यस्ति चास्यापरं पाण्डित्यं यदयं सत्त्वपुरूषयोरत्यन्तरसंकीर्णयोरिति सूत्रे सूत्रान्तरेषु च प्रकटयति । तथाहि । स्वप्रकाशत्वं चात्मतः स्वज्ञेय-त्यमेव । न चात्र कर्मकर्शृविरोधः । कर्मकर्शृविरोधे हि स्वस्मिन् स्वसंब न्धानुपपत्तिरेव बीजम् । प्रकाशसंबन्धस्यैव प्रकाश्यतारूपत्त्वात् । यनुभव-माप्नेरेकार्णत्त्वाच्च । स च संबन्ध एकस्मिचीप बिम्बप्रतिबिम्बास्यरूपभेदेनेा-पपदः । श्रण्वैवर्माय परसमवेतक्रियाफलभागित्त्वरूपं कर्मज्ञत्यां पुरुषे न घटत इति चेच । विशिष्टाविशिष्टरूपेण ज्ञात्त्रज्ञेययोर्भेदसत्त्वात् । यात्मा-कारवृत्यवच्छित्रस्य ज्ञातृत्त्वात् केवलस्य ज्ञेयत्त्वात् । यत्तु प्रवेद्यत्वे सत्य-परोत्तव्यवद्यारयोग्यत्त्वं स्वप्रकाशत्त्वमित्याधुनिकवेदान्तिबुवाणां प्रलपनं तत्व युक्तम् । चित्तवत्तावप्येवं परैरदृश्यत्वस्य सुवचतया चित्तातिरिक्तपुरू षसिद्धनुपपत्तेः । वृत्तिगावप्यवहारस्यापि स्वरूपसत्त्या वृत्त्यैव वक्तुं शक्य-त्त्वात् । यदपि वृत्तिव्याप्यत्त्वमात्मनोभ्युपेत्य फलव्याप्पत्वं वेदान्तिबुवैरप-रूपते तर्दाप माहाद्वेव । फल व्याप्यत्वस्य सामान्यतेा व्यवहारहेतृतायाः क्रप्तत्त्वेत चैतन्याख्यफलज्ञाप्यत्तं विना चैतन्यञ्चवहारान्यपत्तरित्ति ।

त्रत्रेयं चिन्ता । ग्रात्माका एउत्त्यवच्छि वस्य जान्नत्वं केवलस्य च जेयत्वं वदता धिज्ञानदेवेन यदात्मनः स्वप्रकाशत्वमित्यस्य स्वज्ञेयत्वमित्ये-वार्थ इत्युच्यते तत्तिकं उत्त्यवच्छित्वः स्वगतप्रकाशेनाप्रकाशमानं केवलं प्रकाशययतीत्यभिष्रेत्या होस्वित्स्व्यं प्रकाशमानमेव सन्तं प्रकाशयतीति । न तावदाद्यः संभवति । द्रष्टा दृशिमाच इति सूत्रे द्रष्टुः शुद्धुप्रकाशा-त्मकत्त्वस्यैव निर्णीततया इत्तिसारूष्येष्यस्याप्रकाशमानत्त्वासंभवात् । न च प्रकाशस्वरूपेपि न प्रकाशते इति वक्तुं युक्तम् । प्रकाशात्मापि सविता न प्रकाशस्व इति बद्वदते व्याघातात् । नाष्यक्यः । स्वयं प्रकाशमानस्य

Ę

प्रकाशान्तरानपेत्तणात् । नहि स्वयं प्रकाशमानो दीपः स्वप्रकाशाय दीपान्तरमपेत्तते । ननु बुट्टिव्रित्पाद्यकरणामावकाले ऽविषयीक्रतस्य सते। घटविषयकज्ञानवानइमित्यादी तःदृशकरणामावकाले ऽविषयीक्रतस्य सते। घटविषयक्रज्ञानवानइमित्यादी तःदृशकरणामावकाले ज्ञात्मनो ऽपि विषयीक्वतत्वं भासते तच्च स्वेनैवेति स्वज्ञेयत्वरूपं स्वप्रकाशस्वमस्त्येवा त्मन इति वेच । ताटृशात्मज्ञानस्य वृत्तिरूपतयात्मने। वृत्तिविषयत्वस्यैध सिट्टावात्मविषयत्वकल्पने गैरवादनुपयोगाच्चान चेत्ततवत्त्या ऽप्रकाशमान श्वात्मा प्रकाश्यते । किंतु भास्वानिव शख्वत्यकाशमान एवायं घट इत्या-कारकवृत्तिविशेषस्कोरकत्वेन परिच्छिद्यत एव । ज्ञच्वैवमात्मनः स्वज्ञेयत्वा भावेत्तवा श्रुतिस्मृत्युत्तं स्वप्रकाशत्वं विरुद्धेतेति चेन्मैवम् । घटपटादिपरप्र-काशिभ्यो व्यावृत्तः स्वप्रकाशत्वं विरुद्धेतेति चेन्मैवम् । घटपटादिपरप्र-काशिभ्यो व्यावृत्तः स्वप्रकाश इति यणाश्रुतार्थकस्यैव स्वप्रकाशत्वस्या-त्मनि सुवचत्त्वात् । न द्वाशुट्टमृत्त्वा कुचीदां कर्तव्यं भवति । नित्यसिट्टं द्यात्मनः स्वप्रकाशत्वं 'स्वप्रकाशं निरञ्जनमित्यादिश्रुत्युत्तं न कथमपि वेदान्तिस्पर्धयैध बुट्ठिवृत्त्पधीनतया युज्यते नेत्रम् ।

यत्तुक्तं चैतन्याख्यफलव्याप्यतां विना चैतन्यव्यवहारानुपपत्तिरिति । तदसत् । ग्रप्रकाशस्वरूपेषु घटपटादिषु बुद्धिवृत्तिषु च फलव्याप्यत्वस्य व्यवहारहेतुतायाः क्रूप्रत्वेपि प्रकाशस्वरूपस्यात्मनः स्वव्यवहारसिद्ध्यर्थं फलचैतन्यानपेत्तवात् । प्रकाशे प्रकाशमानत्वस्य नित्यसिद्धत्वात् । नद्दि स्वमाधुर्यवामधुरान्मधुरयन्मधु स्वस्यापि माधुर्यमन्यते। उपेत्तेत । एतेन पुरुषगेविव्यवहारः पुरुषसतैवेत्युक्ती वृत्तिगेचरव्यवहारोपि स्वरूपसत्या छत्येव वक्तुं शक्यतेत्याद्युक्तिः प्रत्युक्ता । वृत्तिस्वरूपसत्ताया एव प्रकाशा-धीनतया तद्वीचरव्यवहारस्य स्वते। वक्तुमशक्यत्वात् । वृत्तीनां स्वतः प्रकाशमानत्वे प्रमाणाभावात् । ननु भवताप्यात्मनी वृत्तिव्याप्यत्वमिद्यत् रव तत्तु न केवलवृत्तिसाध्यमात्मनेाविभुत्वादित्यात्माकारबुद्धिवृत्त्यवच्छि-द्यात्मव्याप्यत्वान्द्वीकारे ऽपि वृत्यवच्छिद्वात्मप्रकाश्यत्वमेवागतमात्मन इति चेत्र । विशेषाधानात्तमात्मविषयीकरयास्य विचारकोटावुल्लेखानईत्वात् । नहि दीपच्येतिः स्वेनैवावस्यान्तरगतेन प्रकाश्यत्व इति कीपि प्रत्येति ।

### यागवातिकोगसंहारः ।

वृत्तिव्यान्तिर्राप नात्मप्रकाशनायेष्यते । वृत्त्यभावस्यापि प्रकाशकस्य वृत्ति-प्रकाश्यत्वासंभवात् । क्रिंतु विशेषरूपेणात्मपरिच्छेदाय बुद्धावरकाज्ञाना-वरणभङ्गायैव वा। प्रत्युत केवनात्मविषप्रीकर्त्तुई त्यवच्छिववैतन्यस्य विज्ञा-नभितुदिशा स्वन्नकाशत्वे।पपादनाय वृत्त्य नरावच्छिववैतन्य त्राप्यत्वं वक्तव्यं तस्य च तदिताव्यायत्वभित्यनवस्यापत्तिर्द्वाराः । किंचात्मबुद्धोा-रयोनसबदबच्छेद्यावच्छेदकत्यस्वीकारे बुह्रिगतश्त्तीनां स्वावच्छिचात्मना वकाशसंभन्ने तासां भागायात्मनि पुनः प्रतिबिम्बस्यात्मभानाय बुद्धिप्रति-बिम्बितात्मप्रतिबिम्बस्य च कल्पनं विज्ञानभितेाः कुकल्पनमेव । वदति च सूत्रकारे। द्रष्टद्रुस्यापरतं चित्तं सर्वार्थमिति । ननु सविषयइतेः स्फुरणं चेतनसंयोगादेव भवेच्चेत्कुउस्यविभुवैतन्यस्य सर्वसंबन्धात्सदैव सर्वे बस्तु सर्वेज्ञीयेतनखलु तथा संभवतीति चेतने प्रतिबिम्बिनाया एव सविवयवत्ते: स्फुरणं वाच्यम् । न च बुद्धिदर्पेणप्रतिबिम्बितेन बुद्धिवत्त्याचाकारया तदाकारतामापदामानेन फलचैतन्यनैव तादृशवृत्तिभानं स्यादिति वाच्यम्। प्रतिबिम्बस्य तुच्छतया ऽर्थभानरूपत्वःनुपपत्तेः । प्रतिबिम्बस्य प्रकाशाद्यः – र्षक्रियाकारितायाः क्वाप्यदर्शनाच्चेति चेव । विभुचेतनसंबन्धस्य सार्वत्रि-कत्वेपि विशेषरूपेण चैतन्याभिव्यत्वनुकूलस्य तस्य निर्मले बुद्धिसत्त्व एव संभवात् । तेनैव च स्वावच्छेद्र क्वुट्टिवृतिप्रकाशने संभवति चेतनप्रति-बिम्बकल्पने गैारधात् । दृश्यते चादर्श्वगतानां सूर्यप्रतिबिन्धानां पार्श्वः वर्त्तिनिरातपञ्च झप्रदेशप्रका शनम् ।

त्रात्मभानाय बुद्धिप्रतिबिम्बितात्मप्रतिबिम्बकल्पनस्य वैवर्थ्यमन धस्यायस्तत्त्वं चीक्तमेव । नित्यप्रकाशरूपस्यात्मनः स्वभानाव प्रकाशान्त-रानपेत्तणात् तस्य च स्वतः सिद्धत्वात् । स्वयंप्रकाशमानस्यैत्र बुद्धिवृत्त्य-बच्छित्रस्य केवलस्य चात्मनेानिश्चयायैव बुद्धिवृत्तिपरिच्छेद्यत्वस्य प्रुति-सृतिसिद्धत्त्वात् । तथा च श्रूयते विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयात् । एद्यते त्त्वयया बुद्धित्यादि । एवं चावेद्यत्वे सत्यपरोत्तव्यवहारयायत्वरूपं वेदान्त्युक्तं स्वप्रकाशत्वमेव सूपपादम् इति । तद्देवं श्रुतिस्षृत्तिसहस्रा-नुयायिभिः पदवास्यप्रमाणपारावारीणभगवत्यूज्यपादश्रङ्कराचार्यादिभिर्य-

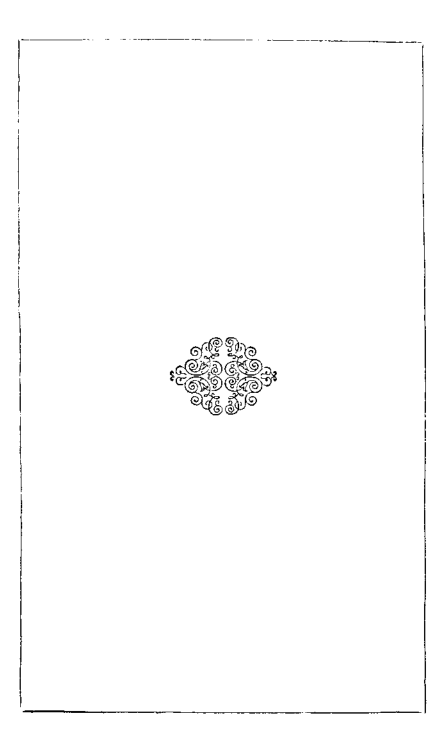
ক হা

धावदाविष्कृता वेदान्तसिद्धान्ता माहबलाद्विज्ञानभितुषा वेदान्तिव्रवसि-हुान्ता इति व्यपदिश्य काममात्तेलुमारब्धा अपि काैशिकनिन्दिता दिवा-करकिरखा इव नेषदपि स्वमहिम्बरच्यवन्ते । नापि ते च्यवेरवस्य बेदान्तिब्रु बेतिव्यपदिष्टमतखण्डनाय साठेापमारब्धेरपरैब्रेस्नमीमांसाभाव्यत्रति-भाव्यादिसमाव्हयैनिवन्धराजैरित्यस्य योगवार्तिकेाक्तवण्डनप्रकारदर्शनादे-वानुमीयते । दिष्ट्यास्यापरे यन्याः साम्प्रतं नेापलभ्य लेऽन्यया ते ऽपि केा-मलधीव्याकुलीकरणाय येग्गवार्तिकेक्तिविशेषाणां सुबहु साहाय्यमकरि प्यन्त ।

तरिदं योगवार्तिकं बहुत्र संशयकुतके।द्याकुतमपि येगगभाव्यस्य पावशे यथायुतार्थबेध्धकं विविधपूर्वे।त्तरपत्तातेपप्रत्तेपादिकुतूहलप्रदर्श-शिव्यबुद्धत्तेज्ञकमित्युपादेयमेवेति राजकीयपाठशालावधानाध्यत्तैः नेन डाकुठर जी, ठिंबेा साहिबैः' सांख्यावार्यपरीचाविषयवर्ग निवेशितं तत्युः स्तकवैषुल्यार्थं मुद्रितं च मंग पण्डितरामझ ग्राग्निद्वितीयेन पण्डितपत्रे एणक च । महे.पयोगी खल्वेव यन्थः शुद्धिपत्रिण मुवीपत्रेण संतिकापसं-हारेग च समन्वितरचेदभविव्यहुहुजनप्रियकरो उभविष्यदिति श्रीयुत 'ए, वेनिसं साहित्र प्रार्थनया प्रवृत्तेन पण्डितरामक्व गाशस्त्रि सहावेन मयास्य पूर्वे क्रिपसंहारं सूवीपत्रं च निर्माय सांख्य वेदान्सावार्यति नवपदवीधारिणां श्रीमेहननानपण्डितानां च महत्स हाय्यनवाष्यास्य शुद्धिपत्रं निरमायि। तदिदं योगवातिंकपुस्तकं शुद्धिपत्रेण सूचीपत्रेण संत्रिप्तेापसंहारेण च संव-लितं रसिकजनानामनल्पमुपकारं मुदं च परामावहदनवरतमध्ययनाध्या-पनादिगोवरा भूवात् ग्रीयतां चानेन मदीवेन मत्सहावकानां च भूतिप-रिश्रमेग श्रीजगदीश्वर इति सुनिर्भरमभ्यर्थयते ।

> चैत्र क्षणालम्याम् मेमव/सरे संबत १९४१

www.jainelibrary.org



# ॥ त्रेगम् ॥ त्रीपतञ्ज्लये नमः ॥ योगवानिकभूमिका ॥

धर्मार्धकाममोत्तातां नित्यनिरामयानन्दरूपत्त्वान्मोत्तस्यैव 刃力 परमपुरुषार्थन्वं युतिस्मृतिपुराणादिभिः प्रतिपादाते । स च स्वरूपमात्रे-गावस्थानमेवेति च । तच्च नित्यसिदुमपि स्वरूपं प्रहातिते विविच्य यहीतुमसमर्थानामविवेकिनामसिद्धवद्वाति । यतस्ते प्रक्रतिगुर्खेराकुलेद्वर्खाः सन्त चात्मानं कर्तृत्त्वभेाक्तृत्त्वर्गदभिविविधैः परधर्मरेवं प्रतिपद्यन्ते । न तान् शतान्यपि युतिस्मृतियुक्तीनामात्मतत्त्वं याहयितुं पारयन्ति । ता-नेवंविधान् विमर्शमात्रेगात्मस्वरूपमात्रमवगन्तुमशक्यं मन्यमानांस्तदु-दुरख्येग्येनैवेापायान्तरेखाद्विधीर्ष्ऽभगवान् पतञ्जलिः साङ्गोपाङ्गं योग-मनुशासतीं चतुष्पादीं प्रशिनाय । तस्याश्चातिर्साङ्घपतया समय-शास्त्रप्रमेयग्रहणासमर्थान् जनानुपर्चिकीर्षुः परमकारुशिको भगवान् व्यास-देवे। भाष्यमारचयांचकार । तदपि निगूठार्थातिष्रीठसङ्घिकोक्तिनिबहुतया जनानां दुर्खेाधमालाक्यानायासते। यावत्तर्दाभग्रायावगतये सकलतन्त्र-स्वतन्त्रधिषग्रैः सांख्यप्रवचनभाष्यकारैविज्ञानभित्तभिः मविस्तरप्राज्ज लोक्तिमयं ये।गवार्तिकं नाम तस्य व्याख्यानमुपनिबबन्धे । तमिमं यन्यं यग्रार्थभाष्यतात्पर्यप्रदर्शकं विविधशङ्कासमाधिघटितं परापरमसखग्रडनम-सांख्यसिद्धान्तातिव्युत्पादकं सकलविपश्चिज्जनविनेादकं गडनमण्डितं काशिकराजकीयप्रधानपाठशालायां श्रीमंद-चालाच्य प्रधानाध्यत्तैः डाक्तर जी, णिबेसाहबैः सांख्याचार्यपरीताविषयवर्गे सचिवेशितमपि पुस्त-कदैर्श्तिभ्याद्भेपुल्येन पठनपाठनाद्यगाचरीभूर्तामवालत्त्य तत्पुस्तकवैपुल्य-संपत्तचे तस्य मुद्रणमेव श्रेया मन्यमानैरुक्तमहाशयैः परिहतयत्रे तन्मद्र-गायावां प्रावत्त्यावहि । ततश्चावामेकं पुरातनं वार्त्तिकपुस्तकमपरे च दे नवीने प्रत्यन्तरे कथं चित्संपादा तैश्व महता परिश्रमेण पाठशाला-पुस्तकं संशोध्य तजतज यथासम्भवमिलितान् पाठभेदान् प्रदर्शयन्ताः वारब्धवन्तावपि च तन्मुद्रणं बहुमूल्यतया तत्पत्रयहणसमर्थरसिकजनैर्ब-हुषु पण्डितपत्रेष्वत्रता मुद्रितमेतत्पुस्तकमभ्यासायोग्यमिति मन्यमानैर-न्यैश्व बहुभिर्जनैः एषङ् मुद्रणाय समर्भ्यार्थतावावां एषक् तन्मुद्रणमा-रभावहे । प्रार्थयावहे चादा श्रीजगदीश्वरमावयेारिष्टसाधनेन परिश्रमं सफलीकर्से विदुषश्चास्मत्यमादतेा यत्र कुर्चाप पतितानि स्वलितानि नैा बेाधयितुम् ॥

काश्चीस्थराजर्कीयप्रधानपाठशासायां ९ जानुऋरी ९८८३ ईस्वी । 

# ॥ श्रीगर्खेशाय नमः ॥ ॥ श्रीमद्रामरूष्णाभ्यां नमः ॥

यश्चिन्मावरसे।ऽपि नित्यविमले।पार्थ्युंग्रेरीश्वरो। हेयै: क्रेश्वमुखैर्गुग्रेविरहिते। मुक्तः चदा निर्गुग्रः । से। ऽस्मान् बुद्धिगुग्रेः स्वयं निगडितान् स्वांशान् कृपासागरो। दीनान्मोचयत् प्रभुर्गुग्रमयं पार्श्व दहन् लीलया ॥ ९ ॥ श्रीपातञ्जलभाष्यदुग्ध्वलचििर्विच्चानरत्नाकरे। वेदव्यासमुनीन्द्रबुद्धिखनिते। योगीन्द्रपेयामृत: । भूदेवैरमृत तदच मछितुं विच्चानविच्चेरिष्ट श्रीमद्वार्त्तिकमन्दरे। गुरुतरो मन्धानदग्रडे। ऽप्यते ॥ २ ॥ सर्ववेदार्थसारे। उच्च वेदव्यासेन भाषित: । यागभाष्यमिषेग्राते। मुमुच्नुग्रामिदं गति: ॥ ३ ॥ मङ्गाद्या: सरिते। यद्वदब्धेरंशेषु संस्थिता: । सांख्यादिदर्शनान्येत्रमस्यैवांशेषु कृत्स्त्रशः ॥ ४ ॥ र्वार्वद्रर्शनान्येत्रमस्यैवांशेषु कृत्स्त्रशः ॥ ४ ॥

स्वस्यादारूपं श्रेषाव्यं त्यत्तवा स्वांशैस्ततो विभक्ती भूत्वा लोकानुयहार्थं ब-

### येगगवातिकम् ।

लरामादिरूपेण विभवति स वे। युष्मान् शिष्यान् पालयेत् शास्त्रार्थयह-णादिप्रतिजन्धं निवारयत्वित्यर्थः । शेषं सुगमम् ॥ ९ ॥''ऋध्यात्मये। गाधिगमेन मत्वा देवं धीरे। हषेशोकौ जहाति'' ''यंते। निर्विषयस्यास्य मनसे। मुक्तिरि-ण्यते । ग्रते। निर्विषयं नित्यं मनः कार्यं मुमुत्तुर्खा'' ''तावदेव निरोद्धव्यं याष्ठहु-दि गतं द्वयम् । एतद् ज्ञानं च ध्यानं च शेषे। 5न्ये। यन्यविस्तर'' इत्यादिष्ठुतिषु, ''मुक्तिर्यागात्तथा योगः सम्यग्जानान्मद्दीयते । त्यस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञा-निभ्यो ऽपि मतोऽधिक'' इत्यादिस्पृतिषु च ये।गे। मोत्तहेतुत्तया विहितः, तत्र ये।गः किस्वरूपः किमुपायः केन वाद्वारेण ज्ञानमोत्तयोः कारणमित्यादिकं मु-मुकूर्णा विविदित्सितं भवति, ब्रह्ममीमांसासांख्यादिषु च ज्ञानमेव विचा-रितं बाहुल्येन ज्ञानसाधनमात्रस्तु योगः सद्वेपतः, ज्ञानजन्ययोगस्तु सद्वेपते। ऽपि तेषु नेक्तिति।ऽतिविस्तरेण द्विविधं योगं प्रतिपिपाद्ययिषुभैगवान् पत-घ्रत्तिः शिष्यावधानायादौ योगानुशासनं शास्त्रमारभ्यतया प्रतिज्ञातवान् ॥

# ऋध योगानुशासनम् ॥ १ ॥

तदिदं सूत्रमारभ्य समयं शास्त्रं सर्वलेकिहिताय भगधान् बाद-रायणे व्याचछे । त्रण्वेत्ययमधिकाराण्यं इत्यादिना । त्रधिकारशब्दी येग-रूठतया त्रारम्भणएव मुख्य इति शास्त्रस्याधिकार्यत्वं मुख्यमेवास्ति । यत्र चार्थस्याधिकार्यत्वमुख्यते यथा त्रण्णैव ज्यातिरित्यादी तर्ज्ञाधिकार्य-शास्त्रविषयतया गै।णं तदित्याशयः । एतेन शास्त्रस्यानधिकार्यत्वम-विरूष्यत्वादित्यपास्तं प्रक्वतभाव्यविरोधादिति । प्ररनादार्थकत्वमधश्रब्दस्य किं कुत्रापि नास्तीत्याशङ्गानिरासायेत्कमर्यामिति । त्राधिकारार्थ्वाद्वत्य्यास्तं प्रक्वतभाव्यविरोधादिति । प्ररनादार्थकत्वमधश्रब्दस्य किं कुत्रापि नास्तीत्याशङ्गानिरासायेत्कमर्यामति । त्रधिकारार्थ्वाद्वस्य विद्यान्वाद्वत्य्यास्तं प्रक्वतभाव्यविरोधादिति । प्ररनादार्थकत्वमधश्रब्दस्य किं कुत्रापि नास्तीत्याशङ्गानिरासायेत्कमर्यामति । त्रधिकारार्थ्वाद्वस्य किं कुत्रापि नास्तीत्याशङ्गानिरासायेत्कमर्यामति । त्रधिकारार्थ्वाद्वस्य किं कुत्रापि नास्तीत्याशङ्गानिरासायोत्कमर्यामति । त्रधिकारार्थ्वाद्वस्य स्व शासनमनुशासनं तेन शास्त्रस्य गुरूमूलकतया सूत्रकारेण प्रामाण्यं दर्श्वितं र्थागर्भस्यादिगुरुत्व्वेधनादिति । सूत्रवाक्वार्यमुपसंहरति, येग्रस्यानुशासनं शास्त्रमधिक्वतं वेदितव्यमिति । शिर्ध्यारिति शेषः । वेदितव्यमितिपूरणेन सूत्रस्य शिष्यावधानार्थकत्व सूचितं, येग्रस्य च फलं सूत्रभाष्ययेाः स्यानेस्याने

### येगगवातिंकम् ।

वद्यमाणं मयोत्तरमूजावतारिकायामपि सङ्घेपादुत्त्वते । योगलत्तत्वापरतया द्वितीयसूचमवतार्रायव्यति। तत्र युजसमाधाविति योगलद्वणस्य भसिद्धत्वाः ल्लचयान्तराकाह्नैय नास्तीत्याशड्डां तस्यातिव्याप्तत्वेनादावपाकर्राति । येगः समाधिः स च सार्वभौमश्चित्तस्य धर्म इति। युज समाधावित्यनुशास-नतः प्रसिद्धा योगः समाधिः चित्तवृत्तिनिरोधः स च सार्वभौमः सर्वास व त्यमाणासु तिप्रादायस्यासु साधारणश्चित्तम्य धर्मः स्वाभाविकः जनस्य द्रवत्ववतः, चिप्तादावस्यायामपि हि यत्किंचिद्वतिनिरोधे।स्त्येवेति, तथा वालत्यास्वयस्यासु तत्लतयामतिव्याप्तमिति शेषः । कास्ताः सर्वाःचित्तभू-मय इत्याकाङ्कायामाहः । तिप्तमित्यादिः । तिप्तं रजसा विषयेष्वेव वृत्तिमत्त । मूठं तमसा निद्रादिवृत्तिमन् । तिप्ताद्विशिष्टं वित्तिप्तं सत्त्वाधिव्येन समा-दधदपि चित्तं रज्ञीमात्रयान्तरान्तरा विषयान्तरवृत्तिमत् । एकस्मित्रेव विषये भारं शिखा यस्य सित्तदीपस्येत्येक. गं विशुद्धसत्त्वतयैकस्मिचेव विषये वत्त्य-मागावधीझतका जययेन्तमचड्वलं निवातस्यदीपवत् । तथा च तिप्तादि-चयेपि किंचिटैकाय्यसन्त्वेऽपि तच नातिप्रसङ्घः । निरुद्धं च निरुद्धसकलवृत्तिकं संस्कारमात्रशेर्वमित्यर्थः । रजाधर्मस्य रागादेः प्रतिघातादेव लाकानां तमा-धर्मे। विषादादिट्रंग्यतइति चिप्तात्यूर्वत्र मूढस्पेापन्यासः । उक्तातिव्याप्ति प्रतियादयितुमुक्तभूमिषु सत्यासस्यविभागं करोति। तत्र विचिप्तद्रत्यादिना। तत्र तासु पञ्चसु मध्ये वित्तिप्ते चेतसि वर्त्तमानः समाधिरल्पा बहुतः वित्रेपशेषीभूतत्वाच योगपत्ते येगगमध्ये प्रविर्शात क्षेत्रहान्यहेतुत्वात् सुतरा तु तित्नमृढयोश्वित्तयोर्वत्तेमाने। समाध्यभ्यासावित्याशयः । আনী चिप्तम्रदभूम्येारतत्वाप्रतिपादनेन न्यूनतेति i विचित्र मुखेनाद्यभूमित्र-यस्य (लत्यत्वमुन्नयान्यभूमिद्वयमेव लत्त्यमित्याह । यस्त्वेकायद्ति । यस्तु समाधिरेकांग्रे चेतसि वर्त्तमाने। र्थं धोयं वस्तु सद्वतं परमार्थभूतं प्रकर्षेग्र द्यातयति साचात्यात्यति सतश्च क्रेशानविद्यादीन पञ्च दिग्रोति तते।पि च कारगोच्छेदाह्रमाधर्मद्रणाणे बन्धनानि बुहिपुरुषयोर्बन्धकारणानि इत-चयति बदुष्टेत्यादनाद्यमाणि करोति तथा निरोधममंत्रज्ञातयोगमभिमुखं प्रत्यासर्व करोति । परवैराग्यजननेनेति शेषः । स समाधिः संप्रज्ञाती योग

### यागवातिकम् ।

इति कथ्यतदत्यर्थः । सम्यक् प्रज्ञायते सात्तात्क्रियते ध्येयमस्मिचिरोधविशे-षरूपे योगइति संप्रज्ञाता योगः । यद्यपि समाधिशब्देनैकायतातिशयरूपं निरोधद्वयरूपयोगद्वयस्याङ्गमेव परिभाषिष्यते तथापि योगद्वयमङ्गाङ्गिनेार-भेदविवत्तयैव समाधिशब्देनात्तमेवमुत्तरात्तरसूत्रेऽपि बेाध्यम् । स च संप्रज्ञा-तश्चतुर्विध इत्याह । स चेति । न च वितर्कं नुगतादिचिके सात्तात्कारजनक त्वादिकं सातावास्ति ग्रविद्यालेशसंपर्कादिति वाच्यम् । सवितर्कादिक्रमे र्णेव सात्तात्कारवृद्धा चरमभूमिकायामृतंभरप्रज्ञादयेन भूमिकाचतुष्ठयएव सात्वात्कारसंबन्धादिति। निरुहुभूमेरपि लत्त्यत्वमाह। सर्वव्त्तीति। संप्रज्ञा-तकालीना सात्तात्काररूपिग्री या वृत्तिः तस्या ऋषि वत्त्यमाग्रापरवैराग्येग्र निरोधे जायमाने त्वसंप्रज्ञातयोग इत्यर्थः । वृत्तिनिरोधरच चित्तस्य वृत्तिसं-स्कारशेषावस्या ग्रभावस्याधिकरणावस्याविशेषमात्ररूपत्वात् निरुध्यन्ते ऽस्यामवस्थायामिति व्यत्पत्तेर्वा, सा चावस्था संस्कारमात्रैः परिशामधारा । निरोधकाले संस्कारतारतम्यरूपस्यैव चित्तपरिणामस्य मूत्रभाष्याभ्यां वत्त्य-मागत्वादिति । ननु वृत्तिनिरोधो वृत्त्यभावमात्रमेकायताविशेषे। निरोधस्याभावमात्रत्वेवत्त्यमार्ग्यप्रंस्कारजनकत्वानुपपत्तेरेकाग्रतामात्ररूपत्वे समाधिरूपादङ्गात्संप्रज्ञाताच्च भेदानुपपत्तेः । ''उल्काइस्ते। यथा कश्चित् द्रव्यमालाक्य तास्त्यजेत्। बाधेन ज्ञानमालाक्य तथा बाधं परित्यज्ञे''दित्या-दिस्षृतिषु 'यावद्वदि गतं चय'मिति पूर्वाक्तश्रुतै। चासंप्रज्ञातस्य सकलवृत्ति-शून्यत्वश्वचणाच्च । ननु संप्रज्ञातासंप्रज्ञातयोर्थांगयोर्निरोधरूपयाः किं प्रया-जनं 'योगाङ्गानुष्ठानादशुद्धित्तये ज्ञानदीप्तिराविवेकस्याते'रितिसूत्रेण योगा-ङ्गस्यैव ज्ञानहेतुताया वच्यमाणत्वात् संप्रज्ञातयोगकाले ज्ञानस्येत्यत्नेरेव शास्त्रेष्ववगमात् न तु तट्टेतुतायाः एककालकत्वेन हेतुहेत्मद्वावासंभ-वाच्च । ग्रस्त् धा विषयान्तरसंवाराख्यप्रतिबन्धनिवृत्तिरूपतया ज्ञानहेतुन्धं संप्रज्ञातयोगस्य 'त्रीणवृत्तेरभिजातस्येव मखेर्यहीवयहणयाह्येषु तत्स्यतद-ञ्जनतासमार्थत्ति'रित्यागामिसूत्राच्च न तु जसंप्रज्ञातयोगस्थापि तस्य ज्ञान-जन्यत्वात्, न च ज्ञानात्पत्त्यनन्तरं माचायान्यत्साधनमपेवणीयं 'तस्य ताव-देव विरं यावन विमात्त्वेऽच सपत्स्य' इत्यादिश्वति भरन्यनिरपेत्वज्ञानस्य मा

येगगवातिकम् ।

त्तहेतुन्वसिट्टेरविद्याकामकर्मादिनिवृत्ते। हेत्वभावेन पुनः संसारानुपपत्तेः रच । ग्रजोच्यते । ज्ञाने जाते ऽपि प्रारब्धकर्मणा देइधारणस्यावश्यकत्वेन तदानीमपि बाह्याभ्यन्तावृत्तिभियंत् दुःखं न जायते एतदप्यन्तते। येाग-द्वयस्य फलमस्ति । तथाहि वर्त्यति भाष्यकारः सर्वे।श्वैता वृत्तयः सुखदुःख-माहात्मिका ग्रस एताः सबै। इत्तये। निरेद्धव्या इति । किं च ज्ञानस्य यथा कर्मचयहेतुत्वमस्ति तथा येगम्यापि "विनिष्यवसमाधिस्तु मुक्ति तत्रैव ज-नमनि । प्राग्नेति योगी योगाग्निदम्धकर्मचयोचिरात्'' इत्यादिवाक्यशतेभ्यः । तथा च कर्मचयद्वारा ज्ञानस्येवासंग्रज्ञातयेगस्थापि मोचच्चेतृत्वं सिदुं तत्र चासंप्रजातयोगेनाखिलसंस्कारदाहकेन प्राब्धकर्माप्यतिक्रम्यतद्ति ज्ञाना-द्विशेषः । ज्ञानस्य हि प्रारब्धनाशकत्वे बाधिकास्ति 'तस्य तावदेव चिर'-कित्यादिश्वतिर्जीवन्मुक्तिश्वतिस्मृतयश्च । येगस्य प्रारब्धनाशकत्वे बाधकं नास्ति प्रत्युत दग्धकर्मचयोचिरादित्येव स्मर्थते, त्रतः प्रारब्धमपि कर्म कर्म-वियाकेाकप्रायश्चित्तादिवदेवातिक्रम्य भटिति माचनमेव योगस्य फलम् । अन्यच्च यागद्वयेनाखिनसंस्कारत्तये भागसंस्कराख्यसहकार्यभावात् प्रारब्ध कमापि यत्फलातमं भवति इदमपि योगफलम् । तदुत्तं मेातधर्मं, 'नास्ति सांख्यसमं ज्ञानं नास्ति येगगसमं चल'मिति । चलं प्रारत्थस्याप्यतिक्रमेग स्वेच्छया शीघ्रमेग्रहतुः । त्रपि च इत्तिनिरोधात्मको योग एव दुःखनिवृत्त्या-त्मकमोत्ते सात्ताहुतुः पुरुषे दुःखस्य चित्तवत्त्यौपाधिकत्वात् उपाधिनि-इसिरचेपाधिकनिवृत्ते। चरमकारणमते। ज्ञानेन न ये।गस्यान्ययासिहिः ज्ञानवैराग्यकर्मन्नयादीनां वृत्तिनिराधाख्यवरमकारखद्वारैव दुःखात्यन्ताच्छे-दहेतुम्बात् वृत्त्यन्तनिरोधस्तु चरमासंप्रज्ञाते भवति यत्र संस्कारस्था-त्यन्तचयेण चित्तस्य विलयान्मोत्ते। भवति। तथा च द्वारद्वारिभावेनापि ज्ञान-स्येव संप्रज्ञातयोगस्यापि मेाचहेतुत्वं सिद्ध,मसंप्रज्ञातयोगस्य च साचान्मेा-त्रहेतुत्वं 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेवस्थान'मिति सूत्रकारः स्वयं वत्त्यति 'मुक्ति-हित्वान्यग्राभावं स्वरूपेण व्यवस्थिति रित्यादिवाक्येरात्यन्तिकस्य स्वरू-पावस्यानस्यैथ मोत्तस्थादिति दिक्॥ तदेवं चित्तभूमिषु लत्यालत्त्वविवेकपुर्वकं प्रसिद्धस्य येगगलचणस्यातित्र्यान्तिं प्रदर्श्य येगगलचणकाङ्घा उपपादिता, ग्रत:

ε

परं लत्तणपरतये।त्तरसूत्रमवतारयति । तस्य लत्तणाभिधित्सयेति । तस्य द्वि-विधस्य योगस्य, उत्तातिव्याप्तिनिराकरणान्यधानुपपत्त्या सूत्रद्वयेनैव लत्तण-समाप्तिभैविष्यतीति सूर्चुयितुमभिधित्सयेत्युक्तमन्यधा द्वि तस्य लत्तण-सूत्रं प्रधवते इत्येतावनमात्रमुच्येत ॥

# येगाश्चित्तवत्तिनिरोधः ॥ २ ॥

चित्तमन्सःकरणसामान्यमेकस्यैवान्तःकरणस्य इत्तिभेदमात्रेण चतु-र्धात्र दर्शने विभागात् तस्य यावल्लत्त्यमाणा वृत्तयस्तासां निरोध-स्तासां लयाख्योधिकरणस्यैवावस्याविश्रेषे। ८भावस्यास्मनमते ऽधिकरणाव-स्थाविशेषरूपत्वात्, स योग इत्यर्थः । नन्विदं लत्तर्यां संप्रज्ञातस्याव्या-पकं तत्र ध्येयाकारवृत्तिसत्त्वादित्याशङ्क्य भाष्यकार चाहा सर्वशब्देति। सर्वर्श्तानिरोध इत्यवचनादित्यर्थः । नन्वेवं पूर्वेत्तातिव्याफिःत्तिफा-दिष्वपि यत्किंचिट्ठत्तिनिरोधादिति चेत्र । तदा द्रष्टुः स्वरूपे ऽवस्या-नमिति वच्यमाणसूत्रसाहित्येनैवास्य लत्तणत्वात् । तथः च द्रष्ट्रस्वरूपा-वस्थितिहेतुश्वित्तवृत्तिनिरोधः तिप्ताद्यवस्थासु नास्तीति नातिव्याप्तिः, संग्रज्ञातस्य च स्वरूपावस्थितिहेतुत्वमसंग्रज्ञातद्वाराक्ष्येवेति । परे तु विशोति च क्रेशानिति पूर्वभाष्यानुसारेश क्रेशकमादिपरिपन्थित्वं निरोधवि-श्वेषणं प्रश्लीयं तथा च क्रेशकमादिपरिपन्थित्वे सति चित्तवृत्तिनिरोधत्वं ये।-गद्वयसाधारणं लत्तरणमित्याहुः। त्रस्य च लत्तणस्य त्तिप्तादिभूमित्रये ऽतिव्या-फिर्नास्तीत्यत्र हेतुं क्रमेण प्रतिपादयति । चित्तं हीत्यादिना । प्रख्या तत्त्व-ज्ञानमनेन सर्वे सात्यिका गुणा उपलतिताः । प्रवृत्तिः कर्म, अनेन सर्वे राज-सा गुणा यासाः । स्थितिईत्याख्यगतिशून्यता निद्रेति यावत्, अनेन सर्वे तामसा गुणा याह्याः । एते क्रमात् सत्त्वरजस्तमग्राख्यानां द्रव्याणां धर्माःपरा-षितस्वात् रूपादिवद्गुणा इत्युच्यन्ते तदाश्रयास्तु सत्त्वादिद्रव्याणि रक्तवा-रम्भकतन्तुबदेव गुणा इत्युच्यन्ते, तथा च प्रख्यादिस्थभावकत्वात् चित्तं चिग्ग्यं सत्त्वादिगुणत्रयनिर्मितं रज्जुवदित्यर्थः । ततः किमित्यत त्राह । प्रख्या-रूपं हीति। हिशब्दी वाक्यालङ्कारे ग्रथधारणे वा। चित्तसत्त्वमिति। चित्तस्य

### येग्गवातिकम् ।

सत्त्वप्राधान्यप्रतिपादनाय पुनरुक्तं, प्रख्यारूपमिति च तेजः सत्त्वव्यावर्त्तनाः येग्तं, तथा च प्रख्यास्वभावं चित्तरूपं सत्त्वं स्वोपसर्जनभूताभ्यां रजस्तमेा-भ्यां संसर्गेण चिप्तावस्यायामण्गिमाद्येश्वर्ये शब्द्वादिविषये चानुरक्तं भवती-त्यर्थः । ग्रतः चिप्तावस्यस्य वृत्तिनिरोधस्य स्वरूपावस्थानाहेतृत्वात् रागदि-क्केशापरिपन्थित्वाद्वा न तत्रातिव्याप्तिरिति भावः । त्तिप्तावस्यायामतिव्या-फिं परिहृत्य मुढावस्थायामपि तां परिहरति। तदेव तमसेति। उपगमुन्मुखं-तत्मियमित्यर्थः । भावस्तु पूर्ववत् । वित्तिप्तावस्यायामतिव्याप्तिं परिहरति । तदेव प्रतीग्रेति । माहस्तमाद्रव्यं कार्यकारणाभेदात् तदेव दर्पणस्य मलव-चित्तसत्त्वस्यावरणं प्रदीखं यत्र तत्प्रज्ञीणमोहावरणं सर्वतः प्रद्रोतमानं सर्वविषयाकारवृत्तिमद् ख्वंभूतं हिरएयगभीदीनां चित्तं रजेालेशेन संभेदा-द्वित्तिप्तं सद् धर्मादिचतुष्ठयप्रियं भवतीत्यर्थः । ग्रन्नापि भावः पूर्ववदेव बेध्धः । ग्रवस्यात्रयेतिव्याप्तिं परिहृत्य एकायनिरुद्धावस्ययोर्कत्त्ययेर्क्तित्वर्ण क्रमेण योजयति । तदेव रजेलिशेनेत्यादिना । वित्तेपहेतुना रजेलिशेनापि मलेनापेतमत एव स्वरूपप्रतिष्ठं स्वाभाविकेन रूपेण प्रसादादिना सम्य-गवस्थितं निर्मेलदर्पणवत् जतश्च सत्त्वपुरुषयोर्धद्वात्मनोविवेकख्याति-मात्रं तन्मात्रवृत्तिकं सत् धर्ममेधध्यानमात्रप्रियं भवति न तु क्लेशप्रियेख्वये प्रियमित्यर्थः । धर्ममेघध्यानं किमित्याकाङ्गायामाद्द । तत्परमिति । तद्धर्ममे-घाख्यं ध्यानं परमं प्रसंख्यानं तत्त्वज्ञानं विवेकख्यातेरेव पराकाछेति योगिने। वदन्तीत्यर्थः । तथा चेयमेकायता सत्त्वपुरुषान्यताख्यातिरूपिणी दृष्ट्रस्वरू-पावस्थाने हेतुः क्लेशकर्मादिपरिपन्थिनी चेति येागलत्तणाक्रान्नेति भावः। धर्म-मेघसमाधिश्व सूत्रकारेणैव वह्यते । यदार्प्यास्मितानुगत एव संप्रज्ञातयोगे सत्त्वपुरुषान्यताख्यातिरस्ति न वितर्कानुगतादै। तथाय्यनेनैव तेष्युपलत्त-ग्रीया एतदङ्गभूतत्वत्तिपामिति । निष्टुावस्यायामपि लत्तगं योजयनेव सकारणस्य निरोधस्य स्वरूपम(इ । चितिशक्तिरित्यादिना । संप्रज्ञातकाले संसारहेतुत्वादिदेावदर्शनादेवेतरवृत्तिनिरोधे। जातस्तस्माच्च सिद्धायां विवेकख्यातिनिष्ठायां विवेकख्यातेष्यनात्मत्वसात्तात्करणात् तत्फर्लासद्वे श्च तत्रापि वैराग्यं भवति ततः सर्वेर्श्तानिरोध इति प्रक्रिया । तत्र यादृश्त

C

### येगगवातिकम् ।

विवेकख्यातिनिष्ठा विवेकख्यातिवैराग्ये हेतुस्तामाद्दी दर्शयति । ख्यातिरि-तीत्यन्तेन । चितिशक्तिः पुरुषाख्या न परिणामिनी पूर्वधर्मापाये धर्मान्तरो-त्पत्तिः परिणामस्तद्रहिता कुटस्यनित्या परमार्थसत्यति यावत् । लोकोर्थप्र-काशनरूपे फलएव चैतन्यशब्दः प्रयुज्यते चैतन्यफलेापधानं च न सर्वदा सर्वेपुष्वपेस्तीत्याशयेन शक्तिपदापादानं, तथा च शक्तिरूपेणावस्थिता चिति-क्तियर्थः । चितिरच न गुखः किंतु प्रकाशस्वरूपं द्रव्यमिति 'द्रष्टा दृशिमात्र' इति सूत्रे विस्तरतः प्रतिपादयिष्यामः । यतापरिषामिनी त्रत एव चितिश-क्तिरप्रतिसंक्रमासंचारा, यथा बुद्धिविषयं गच्छति तद्यहणार्थं नैवं चिति· रक्रियत्वात् । त्रथ वा नास्ति प्रतिसंक्रमः सङ्गी विषयेषु यस्या इत्यप्रति-संक्रमा निर्त्तेपेति यावत् । नन्वपरिखामित्वे चात्मने विषयाकारत्वाभा-वात् कथं विषयस्परणं तत्राह । दर्शितविषया, दर्शिता बुद्धा निवेदितो विषये। यस्यै इति विग्रहः । विषयैः सह बुद्धिवृत्तिश्चितौ प्रतिबिम्बिता सती भासतद्ति भावः। इत्तिसारूप्यमितरचेति मूचे चैतद्धान्तं भविष्यति । यते 5परिणामिनी अत एव शुद्धानन्ता च सूखदुःखमाहाद्यात्मकाशुद्धिर-हिता पूर्ण। च, उक्ताशुहुः परिणामरूपत्वात् सक्रियस्पैव परिच्छित्रत्वाच्चेति । इयं विवेकस्यातिः धर्मधर्म्यभेदात्तद्वती वृत्तिः सत्त्वगुणात्मिका सत्त्वगुणस्य कार्या कररिचतिशक्तिते विपरीता परिणामिनी स्वयमेव विवेकाका-रिको प्रतिसंक्रमवती दीर्पाश्रसावत् विषयेषु सर्पणात्तया जडा तथा सुखदुःखादाश्रुद्विमती परिच्छित्रा च इत्यतेाऽनात्मत्वादिदेाषदर्शनात् तत्फलसिद्धेश्व विवेकख्यात्यां विरक्तं प्रत्युत्पचालंप्रत्ययं चित्तं तामपि ख्यातिं निरुणद्रि ग्राव्णोति विलापयतीति यावत् । परवैराग्येण हेतुना चित्तस्य सा वृत्तिः, स्वयमेव विलीयते यथा निद्रादेषिण सुषुप्रैा जागदादि-वृत्तिरिति शर्करास्वादेनैव गुडदोषा ग्रभिव्यच्यन्तदृत्यता विवेकख्याते-र्देषिदर्शने पुरुषगुर्यादर्शनमुपयुच्यतइति भावः । तथा यावट्ठत्तिदेाषालिप्त-स्वेन तुत्तिवैधर्म्यण इत्तिभेदत त्रात्मा न दृश्यते तावद्वेषदर्शनेऽपि ग्रात्म-त्वधमात् वृत्तिवैराग्यं न घटते त्रात्मत्त्वेनैव परमप्रियत्वात् जत ज्ञात्म-क्रुग्रोहभयोरेव गुणदेायाभ्यां विविच्य दर्शनं वृत्तिवैराग्ये हेतुरित्याशयः ।

¢

### येग्गवातिकम् ।

तदवस्यं निरोधावस्यं चित्तं संस्कारोपगं संस्कारमात्रानुसारि संस्कारमात्र-रूपेण प्रशान्तवाहि भवति सेयं प्रशान्तवाहिता स पूर्वीक्ती निर्वीजः समाधिः निरोधयोगे। न किंचित्तत्र येगे ज्ञायते इति वियहेणासंप्रज्ञात-नामा चेति वाक्यार्थः । ग्रसंप्रज्ञातयोगे चित्तबीजस्य संस्कारस्य ज्ञानजन्यपर्यन्तस्याशेषते। दाहाविर्बीजसंज्ञा तस्येति भावः ন্ধীॹ∙ दाहादेव चास्य निरोधस्य स्वरूपावस्थितिहेत्तया क्रेशकर्मादिप-रिपन्थितयां च लत्तरणसङ्ग्रतिरित्याशयः । सुषुप्नौ च निद्रार्ख्यचि. त्तवृत्तिसत्त्वाचासंग्रज्ञातलत्तरणतित्वाफिस्तत्कालीनविरोधस्य क्वेशादिपरि-पन्यित्वाभावाच्च । एतेन यदाधुनिकवेदान्तिव्रवा ग्रसंप्रज्ञातेऽपि निर्विः कल्पमात्मज्ञानं स्वरूपसद्भुद्धिर्वात्तरूपं तिष्ठतीति वदन्ति तदप्रामाणि भावेनैतद्वाव्यविरोधेन चेपित्तगीयम् । ''युञ्जीत योगी निर्जित्य जीत् गुखान् परमात्मनि । तन्मयश्चात्मना भूत्वा चिट्ठत्तिमपि संत्यन्नेदि''ति मार्कण्डेय-पुराणादै। ऐश्वरयोगेपि इत्तिश्रन्यत्वावगमाच्च । निर्विकल्पं त्वात्मज्ञानं संप्रज्ञातकालएव भवति शब्दार्थज्ञानविकल्पश्रन्यस्य संप्रज्ञातकालीनज्ञान-स्यैव निधिकल्पकस्य लयस्य मानत्वात्। येागद्र्यम्पसंहरति। द्विधि इति। ननु चित्तवृत्तिनिरोधे कः पुरुषार्थ इत्याकाङ्मया ये।गलसखपूरणाय च प्रव-र्त्तमानं योगस्य फलप्रतिपादकं सूत्रमधिकप्रश्नमुखेनेात्याययति प्रसङ्गादा-त्मनः कीटस्थ्यमपि प्रतिपादयितुम् । तदवस्यदति । ननु ग्रसंप्रज्ञातावस्ये चेतसि सति बुद्धिबोधात्मा बुद्धिवययत्नबे।धस्वरूपा बुद्धिसात्ती पुरुषः किंस्वभावः केन रूपेण तिष्ठति किं व्युत्यानइव तदानीमपि प्रकाशरूप रव तिष्ठति वृत्त्याख्यदृश्याभावादेव तु न पश्यति ग्रथ वा काष्ठवदप्रकाश-रूप एव चात्मा तदा तिष्ठति व्यत्यानकाले तु निमित्तविशेषात प्रकाश-रूपेख परियामते किं वा दशाहये दीपवचश्यतीत्यर्थः । एतेष्वाद्मपत्तं सू-त्रेग सिद्धान्तयति ।

तदा द्रष्टुःखरूपेवस्थानम् ॥ ३ ॥

तदा ऽसंग्रज्ञातयेगकाले द्रष्टुः चितिशक्तेः पुरुषस्य स्वरूपे निर्विध-यचैतन्यमात्रे ऽवस्यानमित्यर्थः । यथा जपापाये स्फटिकस्यालाहिते

Jain Education Internationa

### येगगवार्तिकम् ।

स्वस्वरूपे ऽवस्यानं तथा वृत्त्यपाये पुरुषस्य वृत्तिप्रतिबिध्वधून्ये स्वस्व-रूपे ऽवस्यानमिति भावः । यथा च तदा संस्कारशेषबुट्टेभानं न भवति तथोत्तरसूत्रे वद्यामः । तथा च कूटस्य एव पुरुषो व्युत्यानइव तदानीमपि प्रकाशस्वरूप एव तिष्ठति । ये।गलत्तर्श्रमयेतट्ठेतुनिरो-धत्वमेव । तत्र च वृत्त्यात्मकदुःखाभावः युरुषार्थं इति भावः । सीयं पुरुषा-र्धा भाष्यकारेश सूचितो यथा कैवल्यइत्यनेन । कैवल्ये हि दुःखनिवृत्तिरेव पुरुषार्थं इति वद्यति 'हेयं दुःखमनागत'मिति सूचेशेति । क्रमेश चरमासंप्र-त्राते ऽशेषसंस्कारत्तयात् चित्तेन सह वृत्तीनामात्यन्तिकनिरोधे सत्यात्यन्ति-कं स्वरूपावस्थानं मोत्ताव्यमिति । ननु तदानीं दुःखाभावे उन्यदा दुःखम-स्त्रीत्यायातं तथा चार्यारशामिति । ननु तदानीं दुःखाभावे उन्यदा दुःखम-स्त्रीत्यायातं तथा चार्यारशामित्वानुपपत्तिरित्याशङ्कां परिहरतिभाष्यकारः । व्युत्यानेति । व्युत्यार्नाचत्तदश्वायां तु चितिस्तथा ऽपि स्वरूपेश तिष्ठन्ती न तथा न।संप्रज्ञातस्य कैवल्यस्य च समानरूपेन्यर्थः । सूत्रान्तरमवतारयितुं एच्छति । कथं तर्हीति । कूटस्यापि चितिः केन प्रकारेश तर्हि व्युत्थाने तिष्ठतीत्यर्थः । ग्रमंत्रज्ञातापेत्तया संप्रज्ञातोप्यत्त व्युत्थानं बोध्यम् । ग्रत्र प्रत्युत्तर्यात्तं वृत्त्यात्ता संप्रज्ञातोण्यत्र व्युत्थानं बोध्यम् । ग्रत्र प्रत्युत्त्तं सूत्रं हेतुपदमध्याहृत्य पठति । दर्शितविषयत्वादिति ।

# रतिसारूप्यमितरच ॥ ४ ॥

इतरत्र खुत्याते चित्तेन सह द्रष्ट्र्वत्तो सारूप्यमित्यर्थः । छूत्याने हि बिम्बप्रतिबिम्बरूपयोर्बुद्धिपुरुषवृत्त्याः सारूप्यं, तदेतद्वाचा छे । व्युत्या-नेति । इतरत्र व्युत्याने याश्वित्तस्य वृत्तयो दीपस्य शिखादव द्रव्य-रूपा भङ्गरा जवस्थापरिणामाः भूषानिषित्तद्वतताम्रवत् स्वसंयुक्तार्थाः कारास्त्रिगुण्कार्यत्वात् सुखदुःखमेाहात्रयतया शान्तघोरमूठाख्या भव-कारास्त्रिगुण्कार्यत्वात् सुखदुःखमेाहात्रयतया शान्तघोरमूठाख्या भव-कारास्त्रिगुण्कार्यत्वात् सुखदुःखमेाहात्रयतया शान्तघोरमूठाख्या भव-तित ताभिरविशिष्टा जविलत्तणा वृत्तये। यस्य पुरुषस्य स तथा । वृत्तिश्व गुण्रो न भवति "भागगुण्धभ्यां तत्त्वान्तरं वृत्तिः संबन्धार्थं सर्पती"ति सांख्य-सूत्रात् । भागो विभक्तांशे इग्निविस्फुलिङ्गवदिति । कुतः पुनरपरिणामिने वृत्तिस्तत्राक्तं दर्शितविषयत्वादिति । बुद्धा निवेदितविषयत्वादित्यर्थः । निवेदतं च स्वारूठविषयस्य प्रतिबिम्बरूपेण चित्याधानम् । "यहीतानि-निद्रयैर्थानात्मने यः प्रयच्छति । धन्तःकरण्डूपाय तस्मै विध्वात्मने

### येगगवातिकम् ।

नम'' इति विष्णुपुराणादिभ्यः । एतदुत्तं भवति । यदापि पुरुषश्चिमात्रो **ऽविकारी तथापि बुहेर्विषयाकार**इत्तीनां पुरुषे यानि प्रतिबिम्बानि ता-न्येव पुरुषस्य वृत्तयः। न च ताभिरवस्तुभूताभिः परिणामित्वं, स्फटिकस्येवा-तत्त्वताऽन्ययाभावादिति । तदुत्तं साह्ये, जपास्फटिकयोरिव नेापरागः कि त्वभिमान इति । सूत्रकारोऽपि वस्यति 'चितेरप्रतिसंक्षमायास्तदाकारा-पसे। स्वबुद्धिसंवेदन'मिति । एतेन सुखदुःखमेग्हगुणकवृत्तिसारूष्याद् व्युत्याने चितिरपि दुःखादिमतीव यद्भवति तदेव चितेर्दुःखभोगे। दुःखा-भ्यवहरणस्तपः, प्रतिबिम्बरूपदुःखहानमेव चासंप्रज्ञातस्य फलमिति सूचद्वयेन सिहम् । ये तु ग्रहं सुखीदुःखीत्यादिप्रत्ययादात्मन एव पार-मार्थिकीं वृत्तिमिच्छन्ति तएवं प्रत्याख्येयाः । स्वत एव चेदात्मनः परिणा-मास्तर्हि संवेावयवावच्छेदेन सर्वेदा वृत्तिप्रसङ्गादनिर्मात्तादिप्रसङ्गः यदि \* मनःसंयोगेा निमित्तं तर्हि लाघवादेकेन मनस्तवेनैव हेततास्त ग्रात्ममनस्तत्संयोगानां त्रयाणां हेतुत्वे गैारवात् । जनुमानं च अर्थाकार-परिखामसुखादिकमन्तः करणेापादानकं बाधकाभावे सति तदन्वयव्यति. रेकानुविधायित्वात् मनःसंयोगवदिति भेगे व्यभिचारवागाय 1 स्वभोत्तत्वे च बाधकं कठेकमेविरोधं मूत्रकारी सत्यन्तं. बद्धेः वस्पति । ग्रहं कर्त्ता सुखीत्यादि प्रत्ययास्तु ग्रहं गैार इत्यादिधम-शतान्तःपातित्वेनाग्र/माण्यज्ञानास्कन्दिता नोक्तानुमानस्य बाधकाः, प्रत्युत "प्रक्वत्येव च कर्माणि क्रियमाणानि सर्वशः । यः पश्यति तथात्मा-नमकत्तारं स पर्श्यति" इत्यादि स्मृत्युपोद्वलितेनोक्तानुमानेत्तेव † बाध्यन्ते देहभिचात्मसाधक्रैरनुमानैरहं गौर इत्यादिप्रत्ययर्वादति दिक्। स्वाक्ते बद्धिः पुरुषयोईतिसारूण्ये पञ्चशिखाचायंसूचं प्रमाणयति । तथा च सूत्रमिति । स्यातिर्बुद्धिदेर्शनं पुरुषस्य इत्यन्तं च मूत्रम् । । तथा च स्वातिरेव दर्शनमित्ये-कमेव स्काकारमेव दर्शन भ्रमा लाकानामिति सूत्रार्थः । इतिशब्दश्वान्या भाष्ययोजनार्थं पूरगीयः । ननु सविषयवृत्तेः स्फुरणं चेतनसंयोगादेव भवत

- यदि चेति पाठान्तरम् ।
- † ते बाध्यन्ते इति पुस्तकान्तरे पाठः ।

### येगगवातिकम् ।

यथा सजलघटादिप्रकाशः सूर्यसंबन्धात्, जतः किमर्थ चैतन्ये वृत्तिप्रति-बिम्बं वृत्ते। वा वत्त्यमार्ग्यवैतन्यप्रतिबिम्बं कल्प्यते । सुख्यद्वं जानामीति बुद्धिपुरुषये।रेकताभ्रमस्तु परस्पर्प्रतिबिम्बं विनापि दूरस्यवनस्पत्येर्धित देा-षवशादेव संभवति तत्कर्थं बुट्टिपुरुषयोर्वत्तिसारूप्यसिद्धिरिति । ग्रजाचाते । चेतने तावदृद्धिप्रतिबिम्बमवश्यं स्वीकार्यम् । ज्रन्यणा कूटस्यनिन्यविभुचैत-न्यस्य सर्वसंबन्धात्सदैव सर्वे वस्तु संवैंज्ञीयेत नहि सूर्यसंबन्धे सति ঘঠার্র্য্যসায়ী রুন্ত হুনি । न चाज्ञानाख्यं ज्ञानप्रतिबन्धकं चैतन्ये कल्पनीयं, नित्यज्ञानस्य प्रतिबन्धासंभवात् ''दुःग्वाज्ञानमया धर्माः प्रक्वतेस्ते तु नात्मन'' इत्यादिभिरात्मन्यज्ञानप्रतिषेधाच्च । त्रतोऽर्घभानस्य कादा-चित्कत्वायुपपत्तये ऽर्थाकारतैवार्थयहणं वाच्यं बुह्रा तथा दृष्टत्वात्, बुह्रा-वपि हि संयोगमात्रस्यार्थयहर्यत्वे त्रतीन्द्रियस्याप्यर्थस्य बुद्धियाद्यत्व-प्रसङ्गात् । सा चार्थाकारता बुद्धाे परिणामरूपा स्वग्नदौा विषयाभावेन तत्म तिबिम्बासंभवात, पुरुषे च प्रतिबिम्बरूपा विद्यमानवृत्तिमात्रयाहके पुंसि प्रतिबम्बिनैवेगपपसेरिति । न केवसं तर्कादेव चिति बुट्टेः प्रतिबिम्बं कल्यते किंतु "तस्मिश्चिट्वर्पेगे स्फारे समस्ता वस्तुदृष्टयः । इमास्ताः प्रतिश्विम्बन्ति सरसीव तटद्रूमाः ॥ यथा संलक्ष्यते रक्तः केःतः स्फटिको जनैः । रज्जकाक्षुपधानेन तद्वत्यरमपूरुष' इत्यादिस्पृतिशतैरपीति । न चैवं संस्कारशेषा बुद्धिः पुरुषे प्रतिबिम्बिता भायादित्यसंप्रज्ञातयेगानुप-पत्तिरिति वाच्यम् । परमाणेहिव वृत्त्यतिरिक्तानां प्रतिबिम्बसमपेशासाम-र्ण्यस्य फलबलेन जल्पनात् । त्रानादिस्वस्वामिभावस्यैव प्रतिबिम्बनिया-मकतया वत्त्यमाणत्वात्तु न परबुद्धिवृत्तेर्भानम् । त्रत एव पुरुषार्घवन्येव बुद्धिः पुरुषस्य विषय इति सांख्यसिद्धान्ते। विवेकख्यातिविषयभेगौा च पुरुषार्थावति । यथा च चिति बुद्धेः प्रतिबिम्बमेवं बुद्धावपि चित्प्रतिबिम्बं स्वीकार्यमन्यचा चैतन्यस्य भानानुपपत्तेः स्वयं सातात्स्वदर्शने कर्मकर्त्तृविरो-धेन बुद्धारूठतयैत्रात्मने। घटादिवज् ज्ञेयत्वाभ्युपगमात् । तथा च वत्त्यति सूरकारो 'द्रष्टृदृश्ये।परकं वित्तं सर्वे।ये मिति । बुद्धावात्मप्रतिबिम्बमेव च तान्विका बुद्धे श्विच्छायापत्तिरित्यात्माकारतेति प्राहुः । प्रतिबिम्बेापाधौ

### येगगवार्तिकम् ।

बिम्बाकारी बुद्धेः परिखाम एव स च साचिभास्य दक्ति । एतेन नीरूपत्वाद् बुद्धिपुरुषयेारन्यान्यं प्रतिबिम्बनं न संभवतीत्यपास्तम् । उभयत्रोभयाकार-बुट्टिपरिणामस्यैव प्रतिबिम्बग्रब्देनाच विवत्तित्वात् । जलादावपि सूर्या-द्याकारबद्विपरिशामस्यैव सुर्यादिप्रतिबिम्बितत्वाच्च । तदेवं बुद्धात्मेनेः परस्परप्रतिबिम्बरूपाद्वोषादेवैकताभ्रमाऽहं कत्ता सुखी जानामीत्यादिरूप इति । तदेतत्वरस्परं प्रतिबिम्बं सांख्यआरिकायामिवशब्दाभ्यामुक्तं "त-स्मात्तत्संयागादचेतनं चेतनावदिव लिङ्गम् । गुराकर्त्तृत्वे च तथा कर्त्तव भवत्युदामीन'' इति दि मु। यच्चेतच्चेतन्ये \* बुद्धि इत्तिमारूप्यमुक्तं चैतन्यस्य बुद्धाकारतारूपम् । इद्वमेघ चैतन्यस्यार्थापरत्तं वृत्तिभानं तस्यं चाकारे।ऽयं घट इत्यादिरूप एव, ग्रन्थचा वृत्तिसारूप्यानुपपत्तेः । न तु वृत्तिबेाधस्य एधगाकारोस्ति घटमई जानामि दुःखिते।इमित्यादिकं तु बुद्धेरेवाकारा-न्तरं पुरुषस्यापरियामित्वाद् ग्रभान्तत्वाच्चेति । तथा च सूत्रकारा वद्यति 'चित्तेरप्रतिसंक्रमायास्तदाकारापत्ते। स्वबुद्धिसंवेदन'मिति । ननु वृत्ति-तरोधी यदि घटदीपाविवात्यनाभिन्ने न तु विज्जडात्मकर्मावभक्तमेक वस्तु मणिकान्तिवत् तद्दि तत्तच्चित्तवत्तीनां प्रतिनियततत्तत्पुरुषमात्रबो ध्यत्त्वे किं नियामकमित्याकाङ्घायां प्रतिनियतयेगरेव चित्तात्मनेगरनादिः स्वस्वामिभावसंबन्धस्तवियामक इति प्रतिपादयति । चित्तमयस्कान्ते-त्यादिना संबन्धा हेतुरित्यन्तेन । तत्राप्यादावनादिं स्वस्वामिभावं युक्त्येा-प्रपादयति । चित्तमिर्गतः यथायस्कान्तमणिः स्वस्मिचेवायःसचिधीकरणमा-चात् शत्वनिष्कर्षणाव्यमुपकारं कुर्वत् स्वामिनः स्व भवति भेगसाधन त्वात् तथैव वित्तमपि ग्रयःसट्ट्रशविषयजातस्य स्वस्मिन् सविधीकरणमा-त्रात् दृश्यत्वरूपमुपकारं कुर्वत् पुरुषम्य स्वामिनः स्वं भवति भेग्गसाध-नत्वात् । चत्राधिचत्तपुरुषयेारनादिः स्वस्वामिभावः संबन्ध इति शेषः। ततः किमित्त्यत ग्राह । तस्मादिति । तस्मात् स्वस्वामिभावस्य सिद्धत्वात्,सं एवा-नादिसबन्धः पुरुषस्य चित्तवृत्तिदर्शने हेतुरित्यर्थः । त्रता न परचित्तेन परस्य वृत्तिसारूप्यं भवति, कटापि तद्वत्त्यबेधिन तयेः स्वस्वामि।संबन्धा

\* अन्नितच्छद्रः युस्तकान्तरे नास्ति । † स्वस्वामिभावसंबन्धेति युत्तः पाठः ।

येगगवार्तिकम् ।

भावात् । नन् स्वस्वामिभावस्य अधमनादित्वं स हि भाग्यभेः कुभावरू पतया प्रलये न तिष्ठतीति । मैवम् । ग्रभुज्यमानधनेऽपि सुषुप्तस्य स्वस्वाभि-भावेन स्वत्वस्वामित्वयारतिरिक्तपदार्थत्वात् स्वरूपसंबन्धविशेषत्वाद्वा प्रतियेग्यनुयेगिभाववत् । त्रच वा स्वभुक्तवृत्तिवासनावत्त्वमेव बुद्धेा पुरुषस्य स्वत्वमीद्रशे भेग्यभोक्तभाव एव च तान्त्रिकैर्भाग्यभोक्त्योग्यतेत्युच्यते । 'चिदवसानो भाग' इति सांख्यमूचेाक्तस्य सुखदुःखानुभवरूपभागस्य पुरुषधर्म-त्वादिति । स च स्वस्वामिभावश्वित्तपुरुषयेारनादिरेव स्वीक्रियते । न च महत्तत्वरूपस्य चित्तस्य कार्यतया कथं तदुर्मस्यानादित्वमिति वाच्यम् । वृत्तवत् कार्यावस्यायामेव महत्तत्वपरिभाषास्वीकारात् श्रन्तःकरत्तस्य बीजावस्या तु प्र'क्वत्यंशत्वरूपा नित्यैव, ग्रन्यथा धर्मधर्मसंस्कारादीनामा-श्रयं विना प्रलये ऽवस्यानानुपपत्तेः प्रकृतिमाचस्य तदाश्रयत्वे तत्कार्यः भेगसमृत्यादेरपि तचिछत्वस्यैवैाचित्यात् ग्रन्तःकरणकल्पनानर्थक्यमन्तः-करणधर्मत्वं धर्मादीनामिति सांख्यसूत्रस्य यथायुतार्थानुपपत्तिश्चेति । ग्रण्वैवं बुद्धितत्कारणयोक्भयोर्धर्मादिकल्पने गौरवमिति चे,द्वष्टानुसारितया **ऽस्ण गौरवस्य प्रामाणिकत्वान् । यथा हि परमाणुपर्यन्तमेव घटे पाकेन** इपं जायते तद्घटभङ्गे च तैरणुभिर्घटान्तरं तद्रूपकं भवति तथैव प्रक्षति-पर्यन्तमेव बुद्धा धर्मादिकमुन्यदाते तदुद्धिनाधे च तत्प्रकृतिभिः तादृश धर्मादिमदेव बुद्धान्तरमुत्पादाते कारणगुणप्रक्रमादिति दिक् । झत्या दिलढणा अपि वृत्तयः सन्तीत्यागामिसूत्रस्य न् नतां परिहर्त्त चित्तस्येत्यन्तं पूर्रायत्वे।त्तरमूत्रमवत।रयति । ताः पुनरिति । चित्तस्य बहुवृत्तिकत्वे स-त्यपि ता निरे।हुव्या इतयः क्रिष्टाक्तिष्ठरूपा वच्यमाखाः पञ्चतय एवेति सूत्रेण सत्तान्वयः । प्रमार्खादिरूपवत्यमाखवृत्तिपञ्चकनिरे।धेनैव तत्कार्या-र्णामन्यवृत्तीनां निरोधसिद्धिरिति भावः ॥

## हत्तयः पञ्चतयाः क्रिष्टाऽक्तिष्टाः ॥ ५ ॥

यैः प्रमार्गादिसत्वगव्यायारैः चित्तं जीवति ते तव्वत्तय उच्यन्ते

९ प्रक्षत्यं ग्रहत्त्वरूपेति पाठान्तरम् ।

### येगगवातिकम् ।

द्विजादीनां याजनादिवत्। क्रिष्टाश्चाक्तिष्टाश्च क्रिष्टाक्तिष्टाः। निरोद्वव्या वृत्तयः क्लिप्टा वा प्रक्लिप्टा वा भवन्तु वस्यमार्थाः पञ्चतय्यः पञ्चप्रकार( रवेति सूत्रार्थः । वृत्तीनामसंख्यव्यक्तितया ऽवयवार्थकत्वानुपयत्त्वा तथपो लत्तण्यांत्र प्रकारवाचित्वं 'ताः पञ्चधा वृत्तय' इत्यागामिभाष्यातः इति । क्लिण्डवदक्लिप्टस्यापि हेयत्वप्रतिपादनाय क्लिप्टाक्लिष्टविभागप्रदर्शनं, तत्र चायं क्रमोक्तिछा उपादाय क्तिछा निरोद्धव्यास्ततस्ता ग्रपि परवैराग्येखेति। "सत्वेनान्यतमा इन्यात्सत्त्वं सत्त्वेन चैव ही"ति स्मरणात् । क्लिछा व्या-चछे । क्लेशहेतुका इति । त्रिगुणात्मकतया सर्वासामेव वृत्तीनां क्लेशवन्त्वेन क्षेशसंबन्धविशेषपरतया क्तिष्टाक्तिष्टविभागे। नेापपद्मतद्वत्यतः व्यात्व्यायते। त्रत्र च हेतुः प्रयेत्जनं, क्षेशश्चाज मुख्य एव याद्यो दुःखाख्यः । तया च क्रोशहेतुका दुःखफलिका विषयाकारवृत्तय इत्यर्थः । क्रेशजन-कत्वे हेतुः कर्मत्यादि ं कर्माशयप्रचयानां धर्म।धर्मवासनासमूहानां त्तेत्री-भूता ग्रासम्बनीभूताः, क्लिष्टा इत्यर्थः । विषयाकारवृत्तिजन्यतृष्णादाभि-हतस्तद्वानाई यतमानः परपीडानुबहाभ्यां धर्माधर्मावुपचिनेति ततश्च दःखधारा भवतीति भावः । चक्तिष्टा व्याचछे । ख्यातीति । चक्तिछा ग्रेक्केशफलिकाः : ताश्च गुर्खाधिकारविरोधिन्यः गुणानां सत्त्वादीनामधि-कारः कार्यारम्भणं तद्विरोधिन्ये। ऽविद्याकामकर्मादिरूपकारणनाशक-त्वात् । व्यातिविषया विवेकव्यातिसंबद्धा इत्यर्थः । व्यातिसाधनस्यापि संग्रहाय विषयपदमिति । ननु सूत्रकारेण तामसीनां साखिकीनां च द्विधानामेव वत्तीनां निरेद्धव्यत्वमुक्तं न तु राजसीनां क्रिष्टाक्लिप्टरूप-मित्रवृत्तीनामिति न्यूनतेत्याशङ्क्ष मित्रवृत्तीनामुक्तास्वेवान्तर्भावमाह । क्तिष्टप्रवाहेति। क्तिल्शेषीभूता ग्रापि ग्रक्तिष्टरूपास्तदंशा यद्यपि क्तिष्ट-च्छिद्रेष सन्ति तथाप्यक्तिष्टा एव प्रक्तिष्टशब्देन ग्रहीता भवन्ति । श्व-मलिए कियेष्वपि कियाः किएणचेन गहीता दत्पर्यः । तथा च राजस्या मित्रव्तरंशाभ्यामंशिन्याः प्रवेश इति न न्यूनता । इदानीं वृत्तिनिरोधस्य फलं वक्तुमादी संसारानर्थबीजं संस्कारं दर्शयति । तथाजातीयकाइति ।

 पञ्चधेत्यर्थकथनमात्रं न तु ग्रब्दयत्तिव्याख्यानं तयपः प्रकारे अमरणात् किं तृतयबवय्वे स्वेति वाचस्पतिभित्रप्रमुतयः । राम् ग्राम् किष्टाकिष्टजातीयकाः संस्कारा इत्यर्थः । त्रास्य जीवभ्रामकस्य वृत्ति-संस्कारचक्रस्य स्तम्भने प्रलये च निरोध एवोपाय इत्याद्य । तदेवंभूत-मिति । तद्धुत्तिसंस्कारचक्रात्मकं चित्तमेवंभूतं निरोधावस्यमवसिताधिकारं क्रमेण समाप्यमानाधिकारं सदात्मकल्पेनात्माविभागेन निर्दुःखतया ति-ध्वति व्युत्यानपर्यन्तम् । त्राय वाभ्यासपाटवेनाखिलसंस्कारत्तये सति प्रलय-मात्यन्तिकलयमेव गच्छति विदेहकैवल्यं प्राग्नातीत्यर्थः । निरोधसमाधेः पुनरनुत्यानमेव योगिनां मुक्तिरिति भावः । पूर्वसूत्रेण सह योजनार्थं ताः क्रिष्टाक्ताक्रिष्टाक्ष्य पञ्च्या वृत्त्त्य इति पूर्यास्वोत्तरं सूत्रं पठति ॥

प्रमाणविपर्यथविकरूपनिद्रासमृतय: ॥ ई ॥ सुगमं सूत्रम् । तत्रेति पूर्रायत्वेक्तरसूत्रमवतारयति । तत्र, तासु इक्तिषु मध्ये ॥

प्रत्यचानुमानागमाः प्रमाणानि ॥ ७ ॥

ग्रनधिगततत्त्वबेधिः प्रमा तत्करणं प्रमाणमिति प्रमाणसामान्य सत्तणं सुगमत्वादझत्वेव विभागः झतः । परोक्तानि चेतराणि प्रमाणानि एखेवान्तर्भाव्यानीत्याशय इति । प्रत्यत्तं व्याचष्टे । इन्द्रियेति । इन्द्रि याग्येव नाडी वित्तसंचरणमार्गः तैः संयुक्य तद्गेलिकद्वारा बाह्यवस्तुषूपरक्त-स्य विचर्ध्वन्द्रियसाहित्येनैवार्थाकारः परिणामा भवति न केवलस्य चित्तस्य शङ्ख्येत्याद्याकारतायां नयनादिगतपित्ताद्यान्ययव्यतिरेकाभ्या,मता रूपादि-षेत्तिषु चतुरादीनामपि कारणत्वं शास्त्रेषूच्यते । ग्रजीपरागादित्यन्तेन बाह्य-वृत्तिः कारणमात्रं दर्शातं<sup>२</sup> न तु तल्ल्हारो प्रवेशनीयम् । ग्रात्मादिप्रत्यसाव्याप-नादीश्वरप्रत्यत्ताव्यापनाच्च, तस्याजन्यत्वात् । ग्रर्थस्येत्यनेन समारोपित-त्त्यातिषेधाच विपर्ययेतिव्याप्तिः । विशेषावधारणप्रधानेति विशेषणादनुमा-नागमयोार्व्यावृत्तिः । स्मृतिव्यावर्त्तनाय तद्विपर्यति । उपरक्तवस्तुविषयेत्यर्थः ।

 उपलब्धभाष्यपुस्तकेषु इन्द्रियप्रणालिकयेति पाठदर्श्वनादत्रेन्द्रियागयेव प्रणालि-केति वर्त्तु युक्तम् । त्रयवा इन्द्रियनाखेति वार्तिकसंमतोा भाष्यपाठः ।

९ प्रदर्शितमिति पाठान्तरम् । रा॰ भा॰

### यागवार्तिकम् ।

सामान्यविशेषाभ्यामत्यन्तभित्र स्वार्थे इत्येतनिरासायात्तं सामान्यविशेषा-त्मन इति । अमेन चावयवी न निराझतः किं त्ववयविनि सामान्यविशे-षयेरिविभागसत्तणं तादाल्प्यमुक्तं पश्चादवर्यावव्यवस्यापनादिति। ''ञ्चनन्ता रश्मयस्तस्य दीपवद्यः स्थिता हृदि" । "बहुशाखा झनन्ताश्च बुट्टयोऽव्यव-सायिनाम्" इत्यादिस्मृतिभ्या रश्मिशाखादितुल्यतालाभात् । इत्तिः प्रभा-वस् द्रव्यमेवेति प्रागेवेक्तम् । सा वृत्तिरेव दीपप्रभावत् बाद्यार्थमपसृत्य बतुरास्नेकीभावेन घटाद्याकारा भवति । स्वप्रध्यानादी घटाद्याकारतया चित्तवत्तेरनुभूयमानत्थाद् बाझे ऽपि ज्ञानाकारः सिर्ध्वात । ग्रत्रांशे बादा-नामस्माकं चैकवाक्यत्वे ऽपि न साम्यम्। ग्रस्माभिर्काद्वार्थस्यापि स्वीका-रादिति । प्रत्यत्वस्य लत्त्रणं अतमिदानीं तस्य प्रमाकरणत्वेन प्रमाणः स्वमुपपादयति । फर्लमिति । वृत्तिरूपस्य करणस्य फलं पुरुषनिष्ठश्चि त्तवृत्तिविषयकेा बाधः, पुरुषार्थमेव कारणानां प्रवृत्तेः । त्रयं च बाधा विषय-देशएव भवति विभुत्वात् । ननु त्रयं घट इति वत्तेर्बेाधो घटमहं जाना-मीति रूपस्तस्य च गैररुपेयत्वे पुरुषस्य स्वतन्त्राकारेण परिणामित्त्वापत्तिरिः ति तत्राह। ग्रविशिष्ट इति । स च बोधश्चित्तवृत्त्या सहाविशिष्ट इति ष्ट्रतिसारूप्यसूचे उपपादित इत्यर्थः । त्रयं घट इत्याकारा बिम्बरूपा वृत्तिः कारगं तस्या एव वृत्तेश्चैतन्ये प्रतिबिम्बनाच्चेतन्यमण्ययं घट इत्याकारमि-व सद्वीधाख्यं फलं भवतीति नात्रविशेषः शब्देन वक्तुं शक्यते, विवेकिभिरे-बेसुत्तीरादिमाधुर्यस्वेध स्वयं विशेषा ऽनुभूयते दृग्दृश्यादिवैधर्म्यादिति भा-धः। पैरिवेयो बोध इत्याधाराधेयभावश्च गगने श्रेत्रिमितिवद्विशिष्टाविशि-ष्ठभेदेनेापपादनीयः । कारणलत्तर्णं चात्र फलायेगव्यवच्छित्रकारणत्वप्रिति। ननु रूपादिषु चत्तुरादीनामेव कारणस्वं युतिस्मृत्यारवगम्यतइति चेत्सत्यं, किं तु बुद्धिवृत्त्याख्यप्रमान्तरं प्रत्येव तेषां करणत्वं न तु पैःस्वेयबेाधरूपां मुख्य-प्रमां प्रति, प्रमाद्वयं च साङ्घे सूचितं 'द्वयोरेकतरस्य वाष्यसचिक्रष्टार्थयरि-कितिः प्रमेंति । चतुरादीनां च इत्ताे करणत्वं व्यापारवत्करणत्वरूपं कुठारादाधिवेति शेषः । ननु विषयाकारतैव विषयग्रहणं चित्तस्यले दृष्टं

### येगवातिकम् ।

पुरुवस्त कृटस्यो न वृत्त्याकारतां भक्ते ऽतः कयं पुरुवश्चित्तवृत्तिसाती स्यात् क्यं वाविशिष्टः पैर्हिये। बाध इत्याशङ्कायामाह । प्रतिसंवेदीति । संवेदिन्या बुहुेः प्रतिसंवेदी तत्समानाकारः पुरूषं इत्येतच्चतुर्घेपादे 'चितेर-प्रतिसंक्रमायास्तदाकारापत्ता स्वबुद्धिसंवेदन'मिति सूत्रे उपपादयिष्याम इत्यर्थः । यद्यपि चितेः स्वयमाकारो नास्ति तथापि प्रतिबिम्बवश्चाट्ट-त्याकारापत्त्या वृत्तिबाध इत्यस्माभिईत्तिसारूप्यप्रसङ्ग्रेन प्रागेव व्याख्या-तम् । कश्चित्त् वृत्त्याख्यकारणसामानाधिकरण्येन बुद्धावेव प्रमाख्यं फलं जायते, चैतन्यमेव हि बुद्धिदर्पेणप्रतिबिम्बितं बुद्धिवत्त्यार्थाकारया तदाकारतामापदामानं फलं, तच्च चिच्छायाख्यं चित्यतिबिम्बं बुट्ठेरेव धर्म इति वदति । तत्र । ग्रैश्रिषेयशब्दस्य यण्राश्रुतार्धत्यागापत्तेः प्रतिबिम्बस्य तुच्छतया ऽर्थभानरूपत्वानुपपत्तेश्च प्रतिबिम्बस्य प्रकाशादार्थक्रियाकारि-तायाः क्राप्यदर्शनाच्च। प्रतिबिम्बं हि तत्तदुपाधिषु बुद्धे बिम्बाकारपरिणाम-मार्जामति । किंच परस्यां प्रतिबिम्बस्य शुतिस्मृतिसिद्धतया चितेरेव वृत्ति-प्रतिबिम्बार्पाहतायाः फलत्वं युक्तं ज्ञानशब्देनात्मन एव प्रतिपादनात् 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' 'ज्ञानमेव परं ब्रह्म' 'ज्ञानं बन्धाय चेष्यते' इत्यादिश्रतिस्मृ-तिष्विति । बुट्टेश्चिच्छायापत्तिश्वाहमित्यादिरूपेश्चिता भानार्थमेवेष्यते बद्धारोइं विना साज्ञात्स्वभाने कर्मकर्छविरोधादित्युक्तमेव। श्रपि च बुद्धेरेव प्रमावृत्वे युरुषो न सिध्येत् । वृत्तिसाहितया पुरुषसिद्धिरिति चेत्, एधं सति वृत्तिद्रष्टुरेव वृत्त्यारूठार्थंद्रष्टृत्वकल्पने।चिता न तु विम्बप्रतिबिम्ब-येक्भियोवि द्रष्ट्रत्यमधेभेदेन कल्पयितुं युत्तं, गैारवादिति । किंच जाना-मीत्येवं बुद्धिवत्तां भासमानं प्रतिबिम्बचैतन्यं स्वज्ञेयं न संभवति कर्मकर्त्तुः विरोधादते। बिम्बचैतन्ये भानमावश्यकमिति । ग्राचायं प्रमावादिवि-भाग: 6

> प्रमाता चेतनः शुद्धः प्रमाणं इतिरेव च । प्रमार्थाकारवृत्तीनां चेतने प्रतिबिम्बनम् ॥ प्रतिबिम्बितवृत्तीनां विषये। मेथ उच्यते । इत्तयः साद्विभाष्याः स्यः करणस्थानपेत्रणास् ॥

साचाद्वर्शनरूपं च सातित्वं सांख्यसूचितम् । ग्रविकारेण द्रष्ट्रत्वं सात्तित्वं चापरे जगुः ॥

इति दिम् । पुरुषे वृत्तिबेाधरूपं च फलमनुमानादिसकलवृत्तिष्वपि बाण्यम् । जनुमानं लत्तयति । जनुमानस्येति । साध्यविशिष्टः पत्ता उनुमेयः तस्य साध्यवत्त्वेन तुस्यजातीयेषु सपत्तेषु त्रनुवृत्ती विजातीयेभ्या विपतेभ्या व्यावृत्ते। यः संबन्धा ऽर्थात्त्रेवानुमेथे पत्तवृत्तिरिति यावत् । तद्विषया तचि-बन्धना, षीञ बन्धने इत्यनुशासनात् तद्विषयज्ञानजन्येति यावत् । एवंभूता या सामान्यावधारणप्रधाना वृत्तिः सानमानमित्यर्थः । संबन्धदुति पार्टेपि संबध्यतद्ति संबन्धः' यथा च स एवार्थः। सामान्येत्यादि प्रत्यत्तव्यावृत्तस्व-रूपकथनमात्रं न तु लत्तरणान्तर्गतं वैयर्थ्यादिति । जनुमानइत्तेरुदाहरणमाह । यचा देशान्तरप्राप्तेरिति। ग्रत्रान्वयव्याप्ते। द्रष्टान्तश्चैत्रवर्दिति। व्यतिरेक्ष-व्याप्ते। च दृष्टान्ते। विन्ध्यश्चाप्राप्तिरगतिरिति । चप्राप्तेरिति पञ्चमीपाठ-स्तु लेखकप्रमादात् प्रत्यत्तसिट्धेनुमितिवैधर्थादिति । त्रागमाख्यां वृत्तिं लत्तयति । त्राष्ट्रेनेति । भ्रमप्रमादविप्रलिप्साकरणापाठवादिद्वीवरहितेने-त्यर्थः । मूलवक्रभिष्रायेण श्रुते। वेति नेक्तं तदप्पुपलद्वणीयम् । स्वब्रोधसंक्रा-क्तये स्वबाधसदृग्रबोधोत्पत्त्यर्थमित्यर्थः। त्रोतुर्वं त्तिरिति व्यक्तमेणान्वयः । त्रत्राप्तेत्तार्थविषयिणी शब्दजन्या वृत्तिरित्येवागमप्रमाणस्य सत्तणं, शेषं तु ग्रागमणब्दव्युत्पत्तिमात्रमाप्तादागच्छति वृत्तिरित्यागम इत्याणयः । तदर्थ-विषयेत्यन्तविशेषग्रव्यावृत्त्यात्रप्रमाग्रमागमवृत्तिं दर्शयति । यस्येति । दुष्टा-नुमितार्थकत्वाभावेनात्रहेयार्था ऽवेद्यप्रतिपादाकेा यस्थागमस्य वक्ता स चागमः शास्त्रं चैत्यं वन्देत स्वर्गकाम इत्यादिरूपं प्रवते, प्रमाणवृत्तिजन-नासमर्घ इत्यर्थः । नन्वेवं दृष्टानुमितार्थकवक्रनिर्मितस्य श्रुतिमूलस्याधु-निकागमस्यापि प्रवः स्यादत त्राहः प्रलेति ।

प्रमार्खं लत्तवित्वा विपर्ययं लत्तयति ।

विपर्ययो मिथ्याज्ञानमतद्रूपप्रतिष्ठम् ॥ ८ ॥ विपर्यय इति लत्यनिर्देशोमिष्णाज्ञानमिति लत्तणं, मिथ्येत्यस्य

### यागवार्तिकम् ।

विवरणमतद्रपप्रतिष्ठमिति । न तद्रपेा न स्वसमानाकारेा ये। विषयस्त-त्मतिष्ठ तद्विभेष्यकमित्यर्थः । धमस्यले ज्ञानाकारस्येव विषये समारोप इति भावः । संशयस्याप्यचैवान्तभावः । ग्रत्र च शास्त्रे ऽन्यधाख्यातिः सिद्धान्तो न त् साख्यवदविवेकमात्रम् 'ग्रनित्याश्चिदुःखानात्मसु नित्यशुचिमुखात्मख्यातिरविद्ये'त्यागामिमूत्रात् । वैशेषिकाच्यात्रायं वि-शेषो यद्वाद्यरजतादेर्नारोपः किं त्वान्तरस्पैवेति, ज्ञानाकारमनुभवसिद्वं शुक्त्यादिकं सचिक्राउं विद्ताय दूरस्यरजतादिविषयकत्वकल्पने गैारवात् स्वप्ने दृष्टमिदानीं नास्तीति स्वरूपती बाधानुपपत्तेश्व । तथा च ब्रह्म-सूत्रद्वयं 'संध्ये सृष्टिराह हो'ति 'तदभिष्यानादेव तत्तिरोहितं तता ह्यस्य बन्धविपर्यया'विति चेति । ननु प्रतीतिबलेनैव विषयः सिध्यतु तथा च शुक्तिरजतादिस्यलेप्यतद्रपप्रतिष्ठत्वमसिद्धमित्याशयेन एच्छति । स जस्मा-दिति। परिहरति। यत इति। ज्रबाधितानुभवेनैव विषयसिद्धिरिति भावः । ननु बाध्यबाधकभाव एव वैपरीत्येन कयं न भवति तत्राह। भूतार्थति। सद-र्थविषयत्वेन प्रमाणस्य बलवत्त्वात् तत्त्वपत्तपति। हि धियां स्वभाव इति। अजेदाहरणमाह । तत्र प्रमाखेनेत्यादिना । विपर्ययवृत्तेरतिहेयत्वख्यापना-याह । सेयमिति । पञ्चपर्वे। याऽविद्धा संसारानर्थवीनं सा । इयमेव. मिथ्या-ज्ञानरूपा वृत्तिरेव, एतद्रिशेषध्वेति यावतः चतद्यमवश्यं निरोद्धव्येति भावः। पर्वाणि गणपति । त्रविद्याऽस्मितेति । क्रेशाः क्रेशाख्याः । क्रेशद-त्यादिति भावः । रागादीनां मिथ्याज्ञानत्वाभावेपि ग्रविद्ययानुगतत्वाद-विद्यापर्वत्वं विपर्ययत्वं च, यथाङ्करस्य बीजपर्वत्वं बीजत्वं चेति बेध्यम् । नन्यविद्या विपर्ययो मीह इति पर्याया एवं च सति मीहवृत्त्यारभेदात कर्य-शान्तघेारमुढत्वं वृत्तीनामिति सिद्धान्तेा घटेतेति चेत्, न । धर्मधर्म्यभेदेनैः वात्र वृत्तीनां विषर्ययादिरूपविभागकरणात् । वस्तृतस्त वृत्तया विषयेया-दिमस्य एवेति । ग्रत्त्यन्तहेयत्त्वप्रतिपादनायान्वर्थसंज्ञापञ्चकं क्रेणाना माह । एतएवेति । स्वसंज्ञाभिः स्वानुरूपसंज्ञाभिः । तथा च विष्णुपुराणम् ॥ तमा मोहो महामे।इस्तामिम्री झन्धसंजकः । ग्रविद्धा पञ्चपर्वेषा प्रादुर्भूता महात्मनः ॥

₹q.

इति । एतेषामेव च प्राधान्येनावान्तरविभागः सांख्यकारिकायामुक्तः । भेदस्तमसाछविधा मे।हस्य च दर्शविधा महामाहः । तामिस्राष्टादशधा तथा भवत्यन्धतामिस्रः ॥

इति । ग्रव्यक्तमहदद्वंकारपञ्चतन्माचेष्वनात्मस्वष्ठस्वात्मक्षुद्विर-विद्या ग्रष्टविधं तमः, ज्ञानावरकत्वात् । एतास्वेव देहाद्यात्मकुट्ठीनामन्त-भावः, देहादीनामेतदण्टककार्यत्वात् । गुक्तिरजतादिविपर्ययाणां तु संसा-राहेतुतया नाच गणना, 'विपर्ययादिष्यतेबन्ध' इति पूर्वकारिकया बन्धहे-तुविपयर्यस्यैव प्रकृतत्वादिति । माहादिष्वप्येवं बेध्यम् । ग्रप्टस्वणिमादौ-तुविपयर्यस्यैव प्रकृतत्वादिति । माहादिष्वप्येवं बेध्यम् । ग्रप्टस्वणिमादौ-रुविपयर्यस्यैव प्रकृतत्वादिति । माहादिष्वप्येवं बेध्यम् । ग्रप्टस्वणिमादौ-श्वर्येष्वनात्मसु ग्रात्मीयकुद्विरस्मिता स्वत्वास्मितयोः पर्यायत्वात् सैव चाष्टविषयकतया ग्रप्टविधे। माहो मुख्यत उच्यते । शेपं पूर्ववत् । तथा दृष्टानुश्रविकभेदेन दशसु शब्दादिविषयेषु रागे। दशविधे। महामोद्दः । शेषं पूर्ववत् । तथाष्टेश्वर्यस्य विषयदशकस्य च परिपन्थिनि द्वेषिश्रटादशधा तामिसः । शेषं पूर्ववत् ! तथा ऐश्वर्याप्टकं विषयदशकं च नद्भुग्तीति यस्त्वासः साष्टादशधाभिनिवेशेान्ध्यामिसः । शेपं पूर्ववत् । एतदति । ग्रविद्यादय इत्यर्थः ॥

ग्रब्दज्ञानानुपाती वस्तुग्रून्येा विकाल्प: ॥ ८ ॥

शब्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्यः प्रत्यये। विकल्प रत्यर्थः । शब्दश्व शाब्दज्ञानं च ते बनुपातिनी यस्य स तथा । तथा च तदुभयजनकः सर्वदेव बाधावाधकालाविशेषेग्रेत्याद्यविशेषणार्थः । ननु विकल्पस्य सव-स्तुकत्वे प्रमाग्रेन्नर्भावः, निर्वस्तुकत्वे तु विपर्ययेन्तर्भावस्तृतीयप्रकारासं-भवादित्याशङ्कां परिहरवेव विशेषणये।व्याधर्त्यमाह । स नेति । उपारो-होन्तर्भावः । प्रमाग्रकीव्यनन्तर्भावे हेतुर्वस्तुशून्यत्वेपीति विपर्ययकोव्यनन्त-र्भावे च हेतुः शब्दज्ञानेत्यादि । माहात्म्यं याषार्थ्यं, तथा च ययार्थशब्देन थण्रार्थज्ञानेन च यादृशे। व्यवहारो भवति शब्दज्ञानरूपस्तादृश्व एव व्यवहारे। विकल्पादपि दृश्यते विवेकिनामपीत्यर्थः । विपर्ययस्तु नैवं, बाभ्रात्तर्राप्तदं रज्ञतमिति शब्द्रश्रत्यययोरभाद्यादिति । ग्रतेन विपर्ययन्तवोग्

शब्दज्ञानानन्यातित्वं विशेषणं देयमिति भावः । विवरूपस्योदाइरण-माह । तत्मचेत्यादिना । जिं विशेष्यं केन विशेषग्रेन व्यपदिश्यते जस्यन्ता-भेदावास्त्यच विजल्पज्ञाने विशेषणविशेष्यभावरूपोर्थं इत्यर्थः । वस्तुशुन्य-त्वमुपपाद्य शब्दज्ञानानुपातित्वमुपपादयति । भवति चेति । स्रेत्रस्य गैरिति यथार्थशब्दवत ग्रजापि विशेष्यविशेषणभावव्यपदेशे सति तथा वत्तिर्बाधो विवेकिनामपि भवति चेत्यर्थः । ग्रन्यान्यप्यदाहरणान्याह तणेत्यादिना । शास्त्रैः प्रतिषिद्धा वस्तुभूताः सुखादयो धर्मा यत्रेति प्रतिषिद्धवस्तुधर्मा पुरुष, इयं वृत्तिरेकमुदाहरणम् । ग्रभावस्याधिकरणमा-जरूपत्वेनाधाराधेयभावविरहादिति । निष्क्रियः पुरुष इत्यन्यदुदाहरसम् । लै।किकमप्युदाहरणत्रयमाहः । तिष्ठतीति । तिष्ठति बाग्रः स्यास्यति स्थित इति गतिनिवृत्ती गतिनिवृत्तिविषयकविकल्पे वर्त्तमानस्वादिविशिष्टं स्याधात्वर्षमात्रं पारमाधिकतया प्रतीयते कर्त्तुत्वं कर्त्तुत्वस्य वर्त्तमानत्वा-दिकं च प्रत्ययत्रयार्थस्तु विकस्पित इत्यर्थः । बाखे गतिनिवृत्त्यनुकुलझत्य-भावादिति । उदाहरणान्तरमाह । तथानुत्पत्तीस्पादिना व्यवहार इतीत्य-न्तेन । ग्रनत्पत्तिधर्मा यस्येत्यनुत्पत्तिधर्मा युरुषः । स धर्मा, इनुत्पत्तिधर्मः । प्रमार्गावप्रययातिरिक्तायां विकल्पट्ती बहुवादिविप्रतिपत्तेस्तविरासाय बहून्युदाहरणानि । एवं खपुष्पशशशृङ्गप्रत्यया अपि विकल्पमध्ये प्रवेश-नीयाः । खपुष्पं नास्तीति प्रत्ययानुरे।धेन तादृशप्रत्ययसिद्धेः । विकल्पप्र-त्ययास्तु वैशेषिकैराहार्यज्ञानविशेषतयेष्ठव्या एव । विशेषस्तु, तैर्मिण्याज्ञा-नमध्ये प्रवेश्यन्ते ग्रस्माभिस्तु सविकल्पनिर्विकल्परूपाभ्यां श्रुतिसिद्धया-ग्रविभागाचे पृचङ निर्दिश्यन्तदति ॥

# ग्रभावप्रत्ययालम्बना रुत्तिर्निद्रा ॥ १० ॥

निद्राया वृत्तित्वस्फुटीकरणाय पुनर्वृत्तियहणम् । जायत्स्वप्रवृत्ती-नामभावस्य प्रत्ययः प्रतिसंक्रमस्यानं कारणमिति यावत् । तच्च चित्तसत्त्वा-च्हादकं तमाद्रव्यमस्यकारादिवत् तदेवालम्बनं विषयो यस्याः सा तथा ताट्टशी वृत्तिनिद्रेत्यर्थः । बुर्ट्टाई चिगुण्तया यदा सत्त्वरजसी ज्यभिभूय

### ये।गवार्तिकम् ।

समस्तकरणावरकं तम ग्राविर्भवति तटा मलिनस्य चित्तसत्त्वस्य तम-बाकारैव इत्तिः स्वपिमीत्याआरा जायते, स्वापश्चात्र जायत्स्वप्रवृत्त्यभावः । तां च निद्राख्यां वृत्तिमबबुध्यमानः पुरुषः सुषुप्तस्यानान्तःप्रज्ञ इति श्रुतिभि-रुच्यत इति । न च चित्तेन चित्तग्रहणे कर्मकर्तृविरोधः । वृत्त्या चित्तस्य ग्रह. खेन कर्मकर्चीर्भिदाल् । न चैवमेकया इत्त्या वृत्त्यन्तरयहखसंभवे पुरुषकल्पना-वैयर्थ्यम् । नियमेन वृत्तिगाचरवृत्तिकल्पने ऽनवस्यायाः मूत्रेण वद्यमाणत्वा-दिति । ननु निरोधे \* कैवल्यप्रतयादिष्विव वृत्त्यभाव एव सर्वस्यां सुष्फौा क्यं न स्वीक्रियते न तु तद् द्वितीयमस्ति तती। न्यट्विभक्त यत्पश्येदिति सैषुप्तश्रुतावपि तदानीं ज्ञानाभावस्यैवावगमादित्याशङ्क्राह । सा तु संप्रबाध इति । सा तु निद्रा प्रत्ययविशेष एव, जागरे स्मरणादित्यर्थः । त्रत एव 'त्रिषु धामसु यद्वीग्यं भाक्ता भागरच यद्ववे'दित्यादिश्रतयः सुषु-फास्यानेपि भोग्यमस्तीत्याहुः । न चैवं युत्योविरोध इति वाद्यम् । मर्धसमयभेदेन सुषुफोर्ट्वेविध्यात् । 'मुग्धेर्हुसम्पत्ति'रिति सुषुप्तिप्रकरण-स्यवेदान्तसूत्रात् । ग्रन्यया श्रुत्येर्विरोधस्यापरिहार्यत्वाच्च कदा चिद्रा-ढतमसा चित्तसत्त्वस्य तमागेतवरवृत्तावण्यसामर्थं च संभवत्यवेति । यत्त्वाधुनिका बेदान्तिबुवा ब्राहुः, सुषुप्ते। तमः साह्तिभाष्यमेव न तत्र वृत्तिरस्तीति । तव । वद्यमार्थस्मरणानुपपत्तेः साद्विण्यपरिणामिनि सं-स्कारस्मृत्यारनम्युपगमात् । यच्च तदेकदेशी सुषुप्तावज्ञानाख्यप्रकृतेरेव इत्तिमाह न तु चित्तस्य, तदपि हेयम् । एवं सति जागत्स्वप्नयोरपि तस्या एव वृत्तिसंभवे चित्तकल्पनावैयथ्यादिति । तस्माज्जायत्स्वप्रयोरिव सुषु-मोपि चित्तस्यैव इत्तिः, 'जायत्स्वप्रसुषुप्तं च गुरगते। बुद्धिवत्तयः' इति स्मृतिभ्यश्व, तथा चित्तत्वेनैव वृत्तिसामान्ये हेतुतायां लाघवाचेति । स्मरणाजारं एच्छति । जयमिति । यस्यां सत्त्वसचिवं तम त्राविभवति तस्याः सात्विक्या निद्राया उत्थितस्य स्मरणाकारमाह । सुखमिति । प्रसचं निर्मेलं मनः स्वस्मिन् जायमानां प्रज्ञां यथार्थवृत्तिं विशारदीक-

<sup>\*</sup> निरोधकैवस्येतिपाठान्तरम् ।

रोति \* सूच्यार्थप्रतिबिम्बेाद्वाहिणों करोतीत्पर्थः । विशारदां करोतीति पाठस्तु साधुः । यस्यांरज्ञःसचिवं तम त्राविर्भवति तस्या राजस्या निद्राया उत्थितस्य स्मरणाकारमाह दुःखमिति । स्त्यानमकर्मण्यं, तामस्या निद्राया उत्यितस्य स्मरणाकारमाह । गाठमिति । ग्रलमत्यन्तं मुषित-मिव परैरेपहृतमिव तिष्ठतीत्यर्थः । ग्रनसमिति पाठे तु स्त्यानता चित्त स्यातिचाञ्चल्येन कर्मात्तमता, त्रालस्यं तु तमे।धर्मगुरुत्वेन कर्मात्तमता कर्मण्यनिच्छा वेति भेदः । ननु भवतु प्रत्यवमर्शस्तधापि कषं सुषुप्ते। प्रत्ययसिद्धिस्तत्राह् । स खस्विति । प्रत्ययानुभवे सूत्रेक्तिस्याभावप्रत्ययस्या-नुभवे सति सीयं प्रत्यवमर्शः खनु न स्यादित्यर्थः । संस्कारासंभवादिति भाषः । नन् वृत्तिं विनापि सुखादिवत् सुषुप्तै। स्वापस्य सांत्रिभास्य-त्वमभ्यपगम्य तत्स्मरणम्पपादनीयमित्याग्रङ्गाह । तदाग्रिता इति । तद्विवयाः प्रत्ययविषयिकाः स्मृतयोपि तदात्रिताश्चित्तात्रिता न स्युरन्य-ट्रष्टस्यान्येनास्मरखादित्यर्थः । न च स्मरखमपि साज्ञिण्येवास्त्विति वा-च्यम् । तत्र संस्कारासंभवात् सृत्याख्यपरिणामासंभवाच्चेति । ननु निद्रा-वृत्तिरपि तमस्वेकाया विषयदुःखशून्या चेति सा किमर्ध निरोद्घव्येत्याश-ड्याह । सा चेति । इतरवृत्तिवत् सुखदुःखमोहात्मकत्वेन समाधिप्रति-पत्तत्वेन च निद्रापि समाधी निरादुव्वेत्यर्थः ॥

## अनुभूतविषयासंप्रमेाष: स्मृति: ॥ ११ ॥

भाष्यानुसारेणास्य सूत्रस्यायमर्थः । एवमनुभूतौ यौ विषयौ वृत्ति-सदारूठांथा तयेारसंप्रमोषो ऽस्तेयमनपद्तरखं धर्मधर्म्यभेदात्तद्वती तदु-भयविषयिशीति यावत्, एवंभूता वृत्तिः स्पृतिरिति । ऋत्र प्रत्यभिज्ञा-दिव्यावृत्तये संस्कारमात्रजन्यत्वमेव स्पृतिलत्तवणं, सूत्रकारेण तु स्पृतेः

• वाचस्पत्थे स्वच्छीकरेग्तीतिविवरणादुपलव्यसर्वभाष्यपुस्तकेषु विधारदीक-रोतीतिनिरनुस्वारपाठस्य दर्धनाच्च च्यन्ता प्रप्यं पाठः साधुरेव । वार्तिककारस्य तु 'प्रतिक्षिम्बोद्धाद्विणीं करेश्ती'ति द्वितीयान्तेन विवरणं कीषादेरप्राप्त्या बह्वादिषु पाठक-स्पने प्रमाणामावेन पाठान्तरकल्पनं च 'विधारदीम्' इति द्वितीयान्तपाठावगमेनेति भाति । रा० ग्रा०

২্য

प्रायिकं स्वरूपमेवीक्तं तेन न प्रमुख्तक्ताकस्मरणाव्याप्तिः \* । त्राध वा मूत्रेक्तमेव लत्तणं तच्च संस्कारमात्रजन्यत्वेन विशेषणीयं प्रमुष्टतत्ताकं तु संस्कारमात्रजन्यमपि ज्ञानमनुभवमध्ये प्रवेशनीयं, शब्दजन्यपदार्चेापस्थि-त्यादै। स्मरामीति स्फुटं व्यवहारादर्शनात् । प्रमाखेत्यादिवृत्तिविभागसूत्रे तु संस्कारमात्रजन्यत्वगुणेन ताट्रशं जानं स्मृतिशब्दरहीतमनेन च मूत्रेण मुख्यस्मृतिर्लेत्तितेति । स्मृतिर्वत्तितदर्धाभयविषयकत्वं सूत्रेक्तमवधारयितुं भाव्यकारो विम्रृशति । किं प्रत्ययस्येति । स्मृत्यर्थधातुयोगात् कर्मणि षष्ठी । चित्तं किं पूर्वान्भवरूपं प्रत्ययमपि स्मरति ग्राहो स्विद्विषयमात्रमित्यर्थः । तत्र स्मृतेरुभयविषयकत्वरूपमाद्यं पत्तं सिट्ठान्तयितुमादावुभयस्मरखे कारणमु-भयगाचरसंस्कारमुपपादयति । याद्येप्परक्त इत्यादिना । यताे याद्योप-रत्ते। ज्ञानविशेषखतया घटादिभिएव्याकारिते। ऽते। याह्ययद्तणेभयाका-रनिर्भासस्तदुभयाकारतया प्रसिद्धे। यः प्रत्यये। घटं जानामीत्यनुव्यवसायः स तथाजातीयकं याह्ययहुणे।भयाकारमेव संस्कारं जनयति समानाकार-त्वेनैव लाघवादनुभवसंस्कारस्पृतीनां कार्यकारग्रभावादित्यर्थः । नन्वत्र व्यवसायरूपवृत्तेः स्वप्रकाशत्वमेव निर्भासान्तविशेषणार्थः कयं नेष्यतद्गति चेत्, न । कर्मकर्च्चिरोधेन इत्तेः स्वविषयकत्वस्य सूत्रभाष्याभ्यां चतुर्घपादे निराजेरिष्यमाखत्वात् । ननु किं व्यवसायस्य संस्कारजनकत्वमेव नास्ति। न नास्ति, किं तु तत्संस्कारजन्यं ज्ञानं स्पृतिने भवति प्रमुष्टतत्ताकस्य परा-भिमतस्य स्मरणस्यास्माभिर्व्यवहारानुसारेणानुभवमध्यरुव प्रवेशनादिति । नन्वस्तुभयविषयक्रश्नंस्कारस्ततः किमित्यत चाह । स संस्कार इति । स चेभयविषयक्रसंस्कारी यदा स्वाभिव्यञ्जकेन कालादिनाभिव्यक्ते भवति तदा तदाकारां स्वसमानाकारामेव याद्ययहर्णे।भयात्मिकां तदुभयविष-विणीं स्पृतिं जनयतीत्यर्थः । जनुभूतविषयासंत्रमोषं मुत्रोत्तं व्याख्याया-नुव्यवसायतज्जन्यस्मरखयोर्चिशेषमप्याह। तत्र यहणदति । पूर्वे मुख्यं विशे-व्यमिति यावत् । तयाः प्रत्ययस्मरखयेारत्यन्तं समानाकारत्वं न मन्तव्यं यतस्तत्र तयोर्मध्ये बुद्धिरनुव्यवसायरूपा यथे(त्तप्रत्यये। यह्त्णाकारविशेष्टि-

\* स्मरणे अर्थाप्तिरिति तु युक्तम् । रा• भा• ॥

का भवति घटमहं जानामीत्यनुव्यवसाये ज्ञानम्य घटांशे विशेष्य-त्वात्, स्मृतिस्तु याद्याकारविशेष्यिका भवति स घट इत्येव स्मरणात्। तका च पूर्वज्ञानत्वरूपा। चतः स्पृता ज्ञानस्य याह्यं विशेष्यमिति । चययं चाकारभेदो ऽनुभवसिद्ध इति भावः । स्प्रतेरवान्तरभेदं दर्शयति । सा च द्वयीति । भावित उद्वावितः सूचितः स्मर्त्तव्यार्थे। ययेति भावितस्मर्त्तव्या तद्विचा चाभावितस्मर्त्तेव्या । तये। ध्दाहरखे दर्शयति । स्वप्ने इति । स्वप्नदर्शन-मेव हि भाव्यर्थमूचकतया शास्त्रे सिद्धं न तु जायत्कासीना स्पृतिरिति। नन् स्वप्ने प्रबेट्टब्टत्वास्मरणात् संस्कारमात्रजन्यत्वाभावाच्च कयं स्पृति-त्वमिति चेव । ग्रंशतस्तदुभयरूपत्वस्य स्वप्रज्ञानेष्वपि सत्त्वात् तादृशस्य स्वप्नांशस्यैवात्रीपन्यासादिति । सर्ववृत्त्यन्ते स्मृतिवृत्तेरुपन्यासस्य बीजमाह । सबा इति । जन्भवात्, जन्व्यवसायात् । जन्भावादिति पाठे प्रभावादि-त्यर्थः । यथोक्तानां वृत्तीनां निरोध्यत्वे बीजमाह । सर्वाश्चैता इति । एताः सर्वाः प्रमार्णादवृत्तयाे बुद्धिद्रव्यस्य सुवर्णस्येव प्रतिमादिवद्विषया-कारा द्रव्यरूपाः परिकामाः सुखदुःखमेाइगुखका इत्यर्थः । बुट्टिवर्सिई इपादिमती भार्यंव सुखादिमती पुरुषस्य भाग्येति । ग्रतो दुःखवत्त्वेन छत्त-या निरोद्धव्या इत्युपप्रंहरिव्यति । नन् सुखवन्वनीपादेयत्वमेव कुती न भवेदित्यत बाह । सुखदुःखेति । क्रेशेषु क्रेशव्याख्यानसूत्रेषु व्याख्येयाः । व्याख्यानमेवाद्द । सुखानुशयी रागदत्यादि । सुखदुःखानुशयी सुखदुःखवि-षयकः । तथा च रागजनकतया दुःखवत्सुखर्माप हेयं, माहस्त्वविद्यारूप-तया शोकादाखिलदुःखनिदानत्वेन हेय इत्याशयः । एता इति । ग्रती दुःखा-त्मकत्वादेताः सर्वा निरोद्धव्या इत्यर्थः । प्रकरखार्यमुपसंहरति । ग्रासामिति । तहेवं मामान्यते। योगस्य सत्तणं इतमिदानीं तस्योपायं प्रतिपादयिष्यति सुन्नकारस्तत्र संत्वेपाट् उपायसारसंग्राहकं मुत्रमवतारयति । ग्रथासामिति ॥

जभ्यासबैराग्याभ्यां तन्त्रि होध: ॥ १२ ॥ बभ्यासबैराग्ये व्याख्यास्यते । जभ्यासबैराग्ययेारवान्तरव्यापारभेदेन निरोधजनने समुच्चय एव न विकल्प इत्याह । चित्तनदीति । यथा नदी बदा चित् समुद्राभिमुखी बहति कदाचिच्च तद्वैपरीत्येन एथिव्यभिमुखी वहति । अन्यथा समुद्रगमनमात्रेण शुव्येतैव । एवं चित्तनद्यपि उभयतीवा-हिनी । उभयतेा वहनस्य प्रयोजनमाह । वहतीति । कुल्याणं मोत्तस्तदर्थ, पापं संसारस्तत्फलत्वात्तत्कारणत्वाद्वा तदर्थम् । तथा चोक्तम् ।

> प्रत्यग्डृशां विमोत्ताय निबन्धाय पराग्डृशाम् । त्रपामार्गलतेवायं विष्ठुफलदेा भवः ॥ दति ।

प्रवाहद्वयं विशिष्य दर्शयति । या त्विति । प्राग्भारा ग्रभिमुखी । विवेकविषया निम्ना गमनमार्गे। यस्या इत्यर्थः । जलस्य हि प्रवाहाभि-मुखं वर्त्भ नीचं भवतीति । तत्र वित्तनद्यां वैराग्येण विषयमार्गगं वृत्तिस्रोतः खिलीक्रियते ग्रल्पोक्रियते विवेकदर्शनस्याभ्यासेन च विवेकमार्गगं वृत्तिस्रोत उद्घाट्यते बलवत् क्रियते येन निरोधास्त्र्य कैवल्यसागरे विलीयते इत्यतावान्तरव्यापारभेदेने।भयाधीनध्वित्तवृत्तिनि-रोध इत्यर्थः । तदुक्तं गीतायाम् ।

असंशयं महाबोहे। मनेा दुर्नियहं चलम् ।

त्रभ्यासेन तु कान्तेय वैराग्येग च ग्रहाते ॥ इति ।

अत्र विवेकदर्शनमात्रस्याभ्यासः प्राधान्येनोक्तः । त्रागामिमूत्रे नि-रोधसाधनानुष्ठानसामान्यस्यैवाभ्यासत्वावगमादिति । त्रत्राभ्यासबैराग्ये क्रमाल्लत्तयति सूत्रजातेन ॥

तच स्थिते। यत्ने। ऽभ्यासः ॥ १३ ॥

तत्राभ्यासवैराग्ययेामध्ये । चित्तस्येति । ग्रवृत्तिकस्य वृत्त्यन्तरशूत्यस्य न तु वृत्तिसामान्याभाववतः, स्थित्यनन्तरं संप्रज्ञातस्य समापत्तिमूत्रे भाष्यकारैर्व्याख्येयत्वात् । प्रशान्तवाहितेति । वृत्त्यन्तराभावात् प्रशान्ता इ-षेशोकादितरङ्गरहिता एकायवृत्तिधारेत्यर्थः । शान्तिश्व तन्त्रेष्ठक्ता ॥

> श्रुत्वा स्पृष्टा च ट्रुष्ट्रा च भुत्तवा ग्रात्वा शुभाशुभम् । न हृष्यति ग्लायति च स शान्त इति कथ्यते ॥

इति । स्थितिशब्दार्थं व्याख्याय सप्तम्पर्थे व्याचछे । तदर्थ इति ।

ನಗ

तणा च चर्मणि द्वीपिनं इन्तीतिवदियं निमित्तसप्तमीति \* । यवशब्दं व्याचष्टे । प्रयव इति । प्रयव्यमपि पर्यायाभ्यां विशदयति । वीर्यमुत्साह इति । तणाप्यस्पष्टं मन्वाना ऽतिविशेषत त्राह । तत्संपिपादयिषयेति । तत्सं-पादनेच्छ्या श्रद्धावीर्यस्मृतिसमाधिप्रज्ञादीनां वत्यमाणानां साधनानाम-नुष्ठानमभ्यास इत्यभ्यासन्तवर्णं क्वतम् । ननु व्युत्यानसंस्कारेणानादिना प्रतिबन्धात् कण्यमभ्यासः स्थितिं संपादयतु इत्याकाङ्घायामाह् सूत्रकारः ॥

स तु दीर्घकालनैरन्तर्यसत्कारासे विने हटभूमि: ॥ ९४ ॥ सत्कारासेवित इत्येतद्विष्टणेति । तपसेत्यादिना सत्कारवानि-त्यन्तेन । द्रुढभूमिरित्येतद्विष्टणेति । व्युत्यार्नासंस्कारेण द्रागित्येव सहसा ग्रनभिभूतः स्थितरूपे विषये। यस्य स भवतीत्यर्थः । ग्रभ्यासं इत्वोपरमे च कालक्रमादभिभवे। भवत्येवेति प्रतिपादयितुं द्रागि-त्येवेन्युक्तम् । ग्रभ्यासं लद्ययित्वा वैराग्यं लद्ययति ॥ हष्टानुग्रविकविषयविद्यष्णस्य वभीकारसंज्ञा वैराग्यम् ॥ ९५ ॥

रागाभावमात्र देाणदर्शनजन्मा रागाभावा वा न निरोधहेतुर्वेराग्य रोगादिनिमित्तकार्श्वति। योगानुदयात् । देाणदर्शनजवैराग्यादनन्तरमपि विषयसांनिध्येन चित्तत्वाभतः साभर्यादेर्यागानिष्यतेश्च । त्रतात्र वैराग्य-स्य वैवृष्णयमात्रं न लत्तर्ण किं तु यधाक्तविवृष्णस्य वशीकारसंज्ञेति । तदे-तद् व्याचर्छ । स्त्रिय दति । द्रुष्टविषयविवृष्णस्य वशीकारसंज्ञेति । तदे-तद् व्याचर्छ । स्त्रिय दति । द्रुष्टविषयविवृष्णस्येति व्याख्याय त्रानुत्रवि-कविषयविवृष्णस्येति व्याखरे । स्वर्गति । स्वर्गश्च वैदेत्द्यं च प्रक्लतित्तयत्वं च तेषां प्राप्तिरेवानुत्रवाख्यवेदोक्ते। विषयस्तत्र च विवृष्णस्येत्यर्थः । स्यूलदेईविरहेपि लिङ्गगरीरेणैव येषां देवानां भोगस्ते विदेद्दास्तद्रूपता च वैदेह्यम् । ये तु सावरणत्रद्याख्यद्विति यावत्, तेषां भावः प्रक्लतित्यत्वं न तु प्रत्य रवाबोक्तः, करणं गतस्यैव श्रुतिस्मृत्योर्भागश्रवणात् । ग्रन्यया प्राक्ततप्रत्यव-

• वस्तुते। वैक्षयिके श्राधारे सप्तमी न तुनिमित्तसप्तमी कर्मयोगाभाषादि-क्ति । रा० द्या०

दपुरुषार्थत्वाच्च । प्रकृतिलयानां च विदेहेभ्या ऽयं भेदः । विदेत्ताः साव-रणब्रह्माण्डान्तर्गता एवाल्पमैश्वयं मलिनं च विषयं भुञ्जते, प्रष्ठतिलया-स्त बहिगमनेन विदेहान प्रत्यपीशते स्वसंकल्पमाचेण तजैव निर्मल कारणप्रत्त्वनिर्मितं विषयं च भुञ्जते तर्दश्वरकोटय उच्यन्तदति । षष्ट्रान्तं वशीकारसंज्ञेति विशेष्यपदं व्याचछे हेत्गर्भविशेषरापदं व्याख्याय दिव्यादिव्येति । ग्रयमर्थः । ग्रादौ विषयसाचिध्यरूपेवसरे देग्गावरका-भावाद् देापदर्शनेन वैतृष्ण्यं भवति 'विरक्तिर्दीषदर्शनादि'ति स्मृतेः । तच्च त्रिविधं यतमानसंज्ञा व्यतिरंकसंज्ञा एकेन्द्रियसंज्ञेति । एताश्व पश्चाद्धा-चित्रिधवैवृष्णयादभ्यस्यमानाद्विषयसंयोग-एतस्मच्च ख्यास्थामः कालेपि देाषदर्शनमप्रतिबहुमुत्पदाते 'वैराग्याद्वेाषदर्शन'मिति स्पृत्यन्त-रात, कतः पुनरप्रतिबन्धः । तत्रातं, प्रसंख्यानबनात् दोषसात्तात्कारस्य बलवत्त्वादिति। देापसात्तात्काररूपबलाभावात्तु सैाभर्यादेः प्राखिरत्तस्यापि विषयसचिकर्षेण देापदर्शनं प्रतिबध्य पुना राग उत्यादित इति । एतस्मा-च्च देापदर्शनोत्कर्षाद्रिषयसंयोगकालेपि या चित्तस्यानाभेगगत्मिका ऽऽभेा-गरहिता एतस्य विवरणं हेये।पादेयशृन्या रागद्वेपशृन्या वशीकारसंज्ञा या वितृष्णा सा वैराग्यमपर्रामति शेषः । उत्तरमुत्रे तत्यरमिति वचनाद-स्थापरत्वम् । तथा च रागद्वेषणून्यस्य विषयसात्तात्कारस्य येाग्यता वशी-कारसंज्ञाख्यं वैराग्यमिति पर्यवसितम्। तेन सर्वदैतादृशविषयसंयागाभावेपि म निरोधासंभवः । तदेवमनेन सूत्रेण हेतुहेतुमद्वावरूपतस्तन्त्रान्तरसिद्धं वैराग्यचतुष्ठ्यमेवेाक्तम् । तत्र प्रयमभूमिका यतमानसंज्ञानामी वितृष्णा ज्ञान्पूर्वकं वैराग्यसाधनानुष्ठानम् । द्वितीयभूमिका व्यतिरेकसंज्ञा सा च जितान्येतानीन्द्रियाणि एतानि च जेतव्यानीति व्यतिरेकावधारणयेग्यता। तृतीयभूमिका च एकेन्द्रियसंज्ञा सा च बाह्येन्द्रियविषयेषु रूपादिष् रागादित्तये सीत एकस्मिचेव मनसि मानापमानादिविषयकरागद्वेषादि-चये। रागद्वेषज्ञानपूर्धक इति । चतुर्थभूमिका तु वशीकारसंज्ञा स्पष्टमुक्तै-ਬੇਜਿ ॥

त्रपरवैराग्यमुत्तवा परवैराम्यमाद्त ॥

तत्परं पुरुषख्यातेर्गु गवैत्वष्णयम् ॥ १६ ॥

तदिति वैराग्यं परामृश्यते, तथा चात्मश्ट्वयान्यतरसात्तात्काराभ्या-साहेते।हत्पद्यमानं सकलगुर्खेषु वैतृष्णयं परं श्रेष्ठं वैराग्यमित्यर्थः । पूर्व-मूत्रे। क्तवैराग्यादस्य भेदं दर्शयति । दृष्ठेत्यादिना । पूर्वमूत्रे विषयदेाषद-र्शनाहिषयेष्वेव वैराग्यमुक्तं न तु ज्ञाने, तदानीं ज्ञानेपि विनाशित्वादि-देाषदर्शनसाम्येपि नालंबुट्टिरूपं वैराग्यं संभवति ज्रविद्यानिवृत्त्याख्यप्र-ये।जनवत्त्वात्, ग्रत्र तु सूत्रे ज्ञानेनाविद्यानिवृत्त्यादी सिद्धे तेनैव दे।षदर्श-नेनानात्मत्वदृष्ट्या च ज्ञानसाधारणेष्वखिलकार्यकारणेष्वात्मतृप्तस्योपेत्वेति वैराग्ययेभेंद इति वाक्यार्थः । तच्छुट्ठीति । पुरुषणुट्टिप्रविवेकश्चितिग-क्तिएपरिणामिनीत्यादिना दर्शितस्तेनाप्यायिता तृप्ता समाप्तपृष्ठ्वार्था ब-द्विर्यस्येति वियहः । व्यक्ताव्यक्तेति । व्यक्ताव्यक्ते स्यूलसूत्त्मे कार्यं धर्मावा-त्रिते येषु सत्त्वादिगुर्णेषु तेभ्यः, तैः कार्यैः सहितिभ्यस्तेभ्य इति यावत् । तट्ट्र्यमिति । तत्तस्मादुभयं परस्परभित्रं वैराग्यमित्यर्थः । द्वितीयवैरा-ग्यस्य परत्वे हेतुमाइ । तत्र यदुत्तरमिति । ज्ञानप्रसादमात्रं वैराग्वमि-त्यागामिनान्वयः । ज्ञानस्य प्रसादश्च स्वयं व्याख्यास्यते । नन् बैतृष्ण्यं तृष्णाधिरहरूपं वैराग्यं सूत्रकारेखाक्तं तद्विष्टाय कथं भाष्यकारेण ज्ञानरूपं तदुच्यतदति चेत्, न । शब्दभेदेव्यर्थाभेदात् । नद्यभावेास्मन्मतेतिरिक्ते ऽस्ति, ऋधिकरणस्यावस्याविशेषस्यैवाभावत्वात् । तथा च चित्तस्यैव तादृशी ज्ञानावस्यैव तृष्णाविरह इति । यदि च सुषुष्पादी तृष्णाविर-होपेत्तितस्तदा ज्ञानप्रसादयोग्यतैव परवैराग्यमुच्यतां योग्यता च निर्मत-सत्वतेति । अपि च भवतु वैवृष्ण्यमेव वैराग्यं तथापि ज्ञानप्रसादेनैव बैन्टण्यगतेा विशेषेऽनुमीयतदति सिङ्गर्सिङ्गिनेारभेदेापचारात्सूत्रभाष्ययोर्न

\* सूत्रे पुरुषपदं सुद्धेरप्युपलत्त्रणं तदाद्व । श्वात्मद्वयेति । श्वात्मद्वयं सुद्धिपुरुषर्र्ध, श्रुद्धिश्व स्थूलमूत्त्रमभेदेम सुद्धिपर्कतिरूपा । तथा च प्रक्षतिसुद्ध्योः पुरुषस्य या सात्ता-कारित्यर्थः । वे चिवन्यतरसात्तात्कारस्यान्यत्र तत्प्रयोजकत्वानुक्तेरजात्मद्वयात्प्रकति-सुद्धिरुपात् पुरुषस्य यः शद्दात्कारो विवेकेन दर्धनमित्यर्थमुपवर्णयत्ति । के चिच्चात्म-सुद्धिस्यपति पुरुषस्य यः शद्दात्कारो विवेकेन दर्धनमित्यर्थमुपवर्णयत्ति । को चिच्चात्म-द्वीयन्यतरेतियाठं प्रकल्प्य देवपटेन सुद्धादेः संग्रह द्वति वर्णयत्रिन्त । श्वात्मसात्वात्कारे-तिपाठस्तु मूत्रभाष्यवाचस्यत्यादिसकत्त्येगाग्रन्थानुगुणे अक्रष्य द्वति यरेग राण् ज्ञाव क्ष

विरोधः । विरामप्रत्ययाभ्यासपूर्वे इत्यागामिसूत्रेपि परवैराग्यस्य प्रत्ययः त्वलाभाच्वेति । ज्ञानप्रसादस्य लत्तरणमाह । यस्पेदियदति । यस्य ज्ञान-प्रसादस्थेादये सति । एतस्यैव विवरणं प्रत्युदितख्यातिर्निष्यचात्मज्ञाने। योगीति । प्रायणीयं ज्ञानं प्राप्तं सिट्टं यतः द्वीणा अविद्यादयः त्वेतव्याः क्लेशाः । त्रसश्च शिलष्टानि निःसंधीनि पर्वाखि यस्य स शिलष्टपर्वे। भव-संक्रमे। देहाह्रेहान्तरसंचाराख्यः संसारश्चित्रवः, पुनर्ने भवितेति यावत् । यस्य संसारस्याविच्छेदात् जन्ममरणप्रवाहे। ऽतिदुःखदेा भवतीत्येवं मन्य-तद्रत्यन्वयः । ज्ञानप्रसादमात्रमित्युक्तं शब्दान्तरेण विवृणोति । ज्ञानस्यै-वेति । ज्ञानस्य परा काछा च विवेकख्यातावलंप्रत्यया दुःखात्मिकेयमपि शार्म्यत्वितिरूप इत्यर्थः । त्रस्य ज्ञानकाष्ठात्वे हेतुमाह । एतस्यैवेति । एत-स्यैव यते। ज्ञानप्रसादस्य केवलं नान्तरीयकं नियतस् । एतस्मिचेव सति कैवल्यमावश्यकं नान्यस्मिन् ज्ञाने यमनियमादीः वैराग्ये वा तत्सत्त्वेप्यसं-प्रज्ञातानुदयेनाशेषतः प्राचीनकर्मद्ययानियमतः कषायसंभवतश्च विलाखसम्भवादिति । तदेवं सामान्यते। येागस्तत्साधनं चेाक्तमिद्धनीं विशेषते। येागतत्साधने वक्तव्ये तजादी योगगतमवान्तरं विभागं दर्शय-व्यति सूत्रकारः । तत्सूत्रावताराय एच्छति । त्रश्चोपायेति । उपायद्वयेन ग्रभ्यासवैराग्याभ्यां, निरुद्धराजसतामसठत्तेः पुरुषस्य कथं कैः प्रकारभेदैः संप्रज्ञातयागः शास्त्रेषु कथ्यतदत्यर्थः । त्रत्र प्रत्युत्तरं सूत्रम् ॥

वितर्कविचारानन्दा सितानुगमात्संप्रज्ञातः ॥ १७ ॥

चस्यार्थः । साद्वात्कार्रावशेषरूपैर्वितर्कादिभिरनुगमात् हेतेाः सम्यक् प्रज्ञावत्त्वेन योगः संप्रज्ञातनामा भवति । वितर्कादिभूमिभेदैश्चतुर्धा विभक्त इत्यर्थादिति । चच रूपानुगमादिति पाठः प्रामादिकत्वादुपेत्त-ग्रीयः । भाष्ये वितर्कविकलः सविचार इत्यादिप्रयोगेषु रूपपदाप्रयोगात् चाद्यसूचेपि भाष्यक्रता वितर्कानुगतो विचारानुगत इत्यादेरेव प्रयोगार्च्य यच्च तत्र पाठे वितर्कादीनां रूपैरनुगमादिति कस्य चिद्धाख्यानं तद्यपि वैयर्थ्यादुपेत्वगीयम् । वितर्कादिचतुष्टयं व्याचष्टे । वितर्कश्चित्तस्येत्यादिना ।

ЗŚ

योनिजं वा विराजं वा चतुर्भुजादिकं वा स्यूनं र्षाह्वं सतितत्त्वसंघासमा-थित्य प्रथमं भावना प्रवर्त्तते स ग्रालम्बन,मड्टजातीयेषु चैतन्यपर्यन्तेषु विवेकेन पूर्व चिन्तनासंभवातः योगबलादेव हि तानि परचात्सात्तात् क्रिय-न्तइति न तान्यालम्बनानि । तथा चैकस्मिवेवालम्बने क्रमेण चलक्षकारः संप्रजाते। भवति । तचालम्बने विराट्शरीरादौ प्रथमं यश्चित्तस्य स्थूला-कारत्वात्स्यून ग्राभागः परिपूर्णता । स्यूलयोर्भुतेन्द्रिययाद्र्रष्टाश्वतामता-शेषविशेषसाज्ञात्कारः सवितर्क इत्यर्थः । विशेषेण तर्कणमघधारणं विनर्क-स्तेनानुगता युक्ती निरोधी वितर्कानुगतनामा योग इति भावः । सवितके निवितर्कस्यायान्तरभेदे। वत्त्यति । तत्र च वितर्कश्वव्दे। विपरीमतर्कणा-र्षकः । शद्धार्यज्ञानविकस्पस्यैव तस्मिन्सूत्रे विकल्पश्रब्दार्थावगमात् । सूत्मो विचार इति । तत्रैवालम्बने कारणत्वादिनानुगता ये प्रहालिमञ्च-दहंकारपञ्चतन्यात्ररूपा भूतेन्द्रिययोः सूच्मा अर्थास्तदाकारस्वान्सूच्में? यस्वित्तस्याभोगः सूत्रागताशेषविशेषसात्तात्कारः स विचार इत्यवेः । विष्ठेषेण चरणं मूत्मवस्तुपर्यन्तमिति विचारस्तेनानुगति। मुक्ती निरेश्वेत विवारानुगतनामा योग दति भावः । संविचारनिर्विवारौ चास्य विचार-स्मावान्तरभेदै। वत्त्वति तत्र च विचारणब्दे। मन्दचरणार्थकस्तान्त्रिकपृष्टिः भाषा वा । तद्वाष्ये सूत्मविषयकसमाधेः कार्याद्युपरागस्यैक विचारशब्दा-र्घस्वावगमातः । ग्रानन्दे। स्हाद इति । तत्रैवालम्बने यश्चित्तम्य विचान रानुगतभ्रम्याराहात्सत्त्वप्रकर्षेग जायमाने ल्हादाख्यसुखविशेषे बाभिगः सांसात्कारो भवति स ग्रानन्दविषयकत्वादानन्द इत्यर्थः । तेनानुवत्तेः युक्ते। निरोध ग्रानन्दानुगतनामा योग इति भावः । तदानीं चानन्दने। बर रवाहं सुकीति चित्तवृत्तिभंवति न सूक्ष्यवस्तुष्वयीति विचारानुगतम् क्रियेदः । तथा च गीता ।

> सुखमात्यन्तिकं यत्तहुद्वियाद्यमतीन्द्रियम् । बेति यत्र न चैवायं स्थितश्चलति तत्वतः ॥ मं विद्याद् दुःखसंयोगं वियोगं योगसंज्ञितम् । इति । चानन्दस्य च सानन्दनिरामन्दाखेन भेदीर बास्सि सूप्रभाष्य-

यारवत्यमाणत्वादिति । ग्रत्र अध्वित् ल्हादे। ल्हादवानिन्द्रियवर्गः । तथा च इन्द्रियाकारत्वादिन्द्रियरूपे। यश्वित्तस्याभागः सात्तात्कारः स मानन्द रत्यचे वदति । तद्व । एतादृशलत्तवायां प्रमाणादर्शनात् । इन्द्रियस्यापि स्यूलतया तत्राभे।गस्यापि वितर्कमध्यएव प्रवेशाच्व कारणः स्वमेव सूत्त्मत्वमिति भाष्ये वत्यमाखन्वेन केवलविष्ठतित्वरूपस्यास्यूलत्व-स्येन्द्रियसाधारण्यादिति । किं च । इन्द्रियगे।चरसंप्रज्ञातस्य।नन्द्रान्गतत्वे सति परोक्तगीत्या तत्रापि इत्त्युपरागानुपरागाभ्यां सानन्दनिरानन्द्ररूपा-वान्सरविभागसंभवात्तदवचनेवागामिसूत्रभाष्ययान्यूंनता स्यात् । ग्रस्मद्धा-ख्याने चावान्तरविभागे। न संभवतीति न तदवचनन्यनता । यत्त् यद्वी-षुग्रहणयास्येषु तत्स्थतदञ्जनतासमापतिरितिमूचे याद्यात् पृथगिन्द्रियेषु संग्रजाते। वत्यते तत्मकारान्तरेख संप्रजातस्याखिलविषयसंकलनार्थमेव न तु वितकीनुगतविचारानुगताभ्यामिन्द्रियसमापत्तेरानन्दानुगतरूपभेद-मभिप्रेत्य तथा तात्पर्ययादकलिङ्गाभाषादिति दिक् एकात्मि-1 का संविदस्मितेति । एकशब्देात्र केवलवाची एकाल्मिका एक एवाल्मा बास्यां विषयत्वेनास्तीत्येकात्मिका। तथा चेन्तम् । एकालम्बने या चित्त-स्य केवलपुरुषाकारा संधित् सात्तात्कारी ऽस्मीत्येतावन्मात्राकारत्वाद-सिनतेत्पर्यः । सा च जीवात्मविषया परमात्मविषया चेति द्विधा वत्यते तेनानुगतेा युक्ती निरोधे। इस्मितानुगतनामा येग इति भावः । अस्य श्वस्मिताया श्वपि सास्मितनिरस्मितरूपे विभागे। नास्ति सूत्रभाव्ययेारव-ध्यमाणत्वात् केवलपुरुषज्ञानस्य निर्विकल्पकमात्ररूपतया द्विविधत्वासं-भवाच्च। द्वेडेन्द्रियाद्युपरागे तु सविकल्पानां येागानां वितर्कानुगता-दिभूमित्रयस्यान्तभावादिति । ग्रत्र चास्मिताशब्दो विविक्तचेतनाकार-तामात्रीपत्तत्वकारतेनादासीनभावेन य ईश्वरचेतनत्त्वसात्तात्कारस्तस्यापि संपद्दः सेपाधिकेश्वरसंप्रज्ञातस्य च विचारातुगते प्रवेशः । থনাগ্র संप्रज्ञातभूमय चानन्दानुगते विचारानुगते प्रवेश्य मोद्यधर्मवाक्येमोक्ताः ॥ धिमर्कश्च विवेकश्च विचारश्चोगजायते । मुनेः समादधानस्य प्रथमं ये।गमादितः ॥

£8

इति । प्रथमं योगं संग्रज्ञातं समादधानस्य कुर्वतः । ग्रादितः क्रमाज्जायतदत्यर्थः ॥

यागारम्भे मूर्त्तहरिममूर्त्तमध चिन्तयेत् ।

स्यूले विनिर्जितं चित्तं ततः मूल्मे शनैमेयेत् ॥

इति । स्पृतिद्वयं चास्मिचान्मर्गिकक्रमे प्रमागमिति । इटानीं 'संबेद्ये केवले ध्यानं न कुर्याद्रघुनन्दने'त्यादिस्मृत्यनुसारेख पूर्वपूर्वभूमिकासूत्तरो-त्तरभूमिविषयस्य चिन्तनमुत्तरोत्तरभूमिषु च पूर्वपूर्वविषयस्य परित्यागं बिदधाति । तत्र प्रथमश्चतुष्टयानुगतः इत्यादिनाः। तत्र प्रथमः सवितर्को वितकीनुगतः समाधिश्चतुष्टयानुगते। वितर्कादिचतुळयेनानुगते। भवति । तप्तायःपिण्डवदेकीभावेन स्यूलसात्तात्कारे पुरूषपर्यन्तानां सर्वेषामेव भानात । ग्रत्र च विचारादित्रयविषयग्रहकतामात्रेग विचारादित्रयानुग-तत्वं विवर्त्तित्रमन्यथा सांकर्यापत्तेः । वितर्कानुगते समाधा केवलात्म पर्यन्तसात्तात्काराभावाच्च । स्वमुत्तरेष्वपि बोध्यम् । द्वितीय रति । द्वि-तीये। विचारानुगता वितर्कविकत्तः वितर्कभूमिजयात्तत्परित्यागेन तद्वि-षयविकतः । तृतीय इति । तृतीय आनन्दानुगती विचारविषयेगापि विकलः । चतुर्थे इति । चतुर्थेःस्मितानुगतस्तद्विकल चानन्देनापि विकल इत्यतिस्मितामात्र इत्यर्थः । त्रसंप्रज्ञातात्संप्रज्ञातस्य भेदमाहः सर्व-रतदति । सालम्बनाः साधारणा रकायवृत्तियुक्ता दति यावत् । समाधये योगाः कार्यकारणयारभेदादिति प्रागेव व्याख्यातम् । क्रमप्राप्तमसंप्रज्ञात-मवतारयितुं एच्छति । ग्रयोति ॥

विरामप्रत्ययाभ्यासपूर्वः संस्कारणेषेग्चः ॥ १८ ॥

वृत्त्यापि बिरम्यतामिति प्रत्यये। विरामप्रत्ययः परं वैराग्यं ज्ञाने प्यतंबुद्धि ज्ञानमधि शाम्यस्थित्येधंरूपा तस्या त्रभ्यासात् पै।नःपुन्याक्ताथत-इत्याद्यविशेषणार्थः । तथा चाद्यविशेषणेनेापायकधनं मध्येन लत्तव्य-कधनमन्त्येन सत्त्यकथन,मन्ये। उसंप्रज्ञात इत्यर्थः । ग्रन्त्यं विशेषणद्वयं व्याचन्टे । सर्वति । समाधिर्यागः । ज्ञाद्यविशेषणस्य पर्यवसितार्थमाद्द । तस्य परं वैराग्यमुपाय इति । नन्वेकायतारूपेभ्यासे। उप्यज्ञ साज्ञात्यारणं

क्वं न भवति संप्रज्ञातइवेत्याकाङ्घायामाइ । सालम्बन इति । पुरुष-पर्यन्तं कस्मित्राष्यालम्बने चित्तस्यैकायतारूपा ऽभ्यासे। नासंप्रज्ञातस्य सात्तात्साधके। भवति ग्रालम्बनवृत्त्यविरोधित्वाम् । ग्रतः पुरुषस्याति-पर्यन्तास्वखिलइत्तिषु ग्रलंषुद्विरूपे विरामव्रत्ययः परवैराग्याख्य एथासं-प्रज्ञातिन साधनतयालम्बनीक्रियते बात्रीयते । स यते। निर्वस्तुकी, नास्ति वस्त् चिन्तनीयं यत्रेत्यर्थः । नन् तस्य निर्वस्तुकस्वं कथं तदा-त्रययो हेतुस्तत्राध । सर्वे र्घत्रूच्य इति । साण्यसंप्रज्ञाता ध्येयार्थक्रूच्यः स्रतीखिलध्येयवैराग्यमेव तत्र हेतुर्युक्त इत्यर्थः । सूत्रस्य फलितार्थ-माह । सदभ्यासेति । इसवैराग्याभ्यासं चित्तं निरातम्बनं निर्विषयम-भावप्राप्तमिव छत्तिरूपकार्याकरणात् मृतकवदुर्वात इत्येषे।वस्याविशेष इत्याद्वेरयमर्थः । निर्क्षीज इति । संस्कारद्वारा जन्म बीजं ज्ञानकर्मे तच्छून्यावस्थेत्यर्थः । संस्काराख्यसंसारबीजेान्मूलक इति वार्थः । यसं-प्रजातस्यापि निमित्तभेदात् हैविध्यं सूत्राभ्यां सूत्रकाराे वस्यति । तदेव द्वैविध्यं युक्तिसिद्वेन प्रवाचार्यं।क्तक्रमेग दर्शयति तथाः सूत्रयारवतार-गाय । स खल्वयं द्विधि इति । सायमसंप्रज्ञातः, ग्रागामिसुन्रेस्य प्रज्ञा-प्रयंकत्वदर्शनात् † । उपायप्रत्ययो वत्यमाराष्ठ्राद्रापायकारराको येगि-नामिह लेकि भवति । इह लेकि येगग्र छानां च देवताविशेषतागवानां देवलीके भवप्रत्यये। जन्ममात्रकः रुग्रक इति क्रमः । तन्ने पायप्रत्ययं वि-स्तरेण वदिष्यन् सूत्रकारः सूचीकटाइन्यायेनादी भवप्रत्ययं वदिष्यतीति सूत्रभाव्ययाः क्रमभेदा न दाषायेति मन्तव्यम् । उत्पत्तिक्रमानुसारेग सार्च क्रममुल्लह्य पूर्णात्वा सूत्रमुत्यापयति । तत्रेति । तत्रेापायप्रत्यये। येगिनां प्रहृष्टयोगानां भवति । स च परचाद्वत्यतदति चेवः ॥

भवप्रत्यये। विदेषप्रकृतिखयानाम् ॥ १८ ॥

इत्यादेरयमर्थइत्यस्य स्थाने इत्यर्थइतिपाठफल्पनं तु युक्तम् । यथामुलपाठे
इत्यस्यादेदिति व्युत्पत्त्या सदभ्यासस्येतिपण्यस्य प्रयमर्था निर्वीजद्वतिपत्यरूप इत्यर्थः : के चित्तु क्रम्यादेःपूर्वाक्तयम्बस्य प्रयमर्थः इत्यर्थ इति वर्ष्यधर्मन्त । रा० शा० ॥

🕈 अच्चमाहिति पाठाम्तरम ।

भवे। जन्म तदेव प्रत्ययः कारणं यस्पेति विग्रहः । विदेइप्रकृति-त्तयानामिति विभज्य व्याचन्द्रे । विदेत्तानामिति । शरीरनैरपेत्येग बुद्धि-इत्तिमता विदेहा इति विभूतिपादे स्पर्धाभविष्यति । ते च महदादयो देवास्तेषां साधनानुष्ठानं विनैवासंप्रज्ञातयोगो जन्ममात्रनिमित्तको भवति योनिसाहुएयनैात्पत्तिकज्ञानात् । ते हि दैनन्दिनप्रलये कदा चिच्च सर्गे-कालेपि स्वतंस्कारमात्रेश्यगतेन चित्तेन संस्कारशेषेण निरोधावस्थेन चित्तेन कैवल्यपदमिव प्राप्नुवन्ते। व्युत्यानकाले च स्वसंस्कारस्य देवभाव-प्रापकसंस्कारस्य विपाकं फलमैश्वर्यं भेगां प्रारब्धकर्मयन्त्रिता चतिषाद्वयन्ति ग्रतिक्रामन्ति तता मुच्यन्तदति शेषः । तथा च प्रकृतिलया इति । दृष्वरी-पासनया प्रष्ठतिदेवताेपासनया वा ये अस्नागडं सावरणं त्यत्तवा लिङ्ग-शरीरेण सह प्रक्रत्यावरणे गताः तेत्र प्रकृतिलीनाः तेपि च ग्रसमाप्तकार्यं चेतसि स्वेच्छ्यैव प्रहातितीने संस्कारशेषे सति व्यसंप्रज्ञातयेगे कैवल्यप-दमिव प्राप्नुवन्ति यावदधिकारशेषवशात् चित्तं पुनर्व्युत्यितं न भवति तम्यापि भवप्रत्यय इतिशेषः। त्रधिकारसमाप्ते। च तेपि मुच्यन्तद्रत्याशयः । के चित्तु भवत्यस्यामिति भवे। ऽविद्या, तथा चेदं सूत्रमिन्द्रियादिप्रक्षत्यन्त-चिन्तकानामविद्याकारणकमसंप्रज्ञातं वदन्तीत्याहुः । तत्र । परवैराग्यस्या-संज्ञातहेतृतया तस्याविदुष्य संभवात् । यच्च वायुपुराणे

> दश मन्वन्तराणीइ तिष्ठन्तीद्रियचिन्तकाः । भौतिकाश्व शतं पूर्णं सद्दसं त्वाभिमानिकाः ॥ बौहुा दशसद्दसाणि तिष्ठन्ति विगतन्वराः । पूर्णे शतसद्दसं तु तिष्ठन्त्यव्यक्तचिन्तकाः ॥ निर्गुणं पुरुषं प्राप्य कालसंख्या न विद्यते ।

इति वाक्यं, तद् इन्द्रियाद्युपासकानामनुत्पचज्ञानानां कर्मदेवानां सत्तत्पदार्वास्यतिकालमेव परिच्छिनत्ति न तु तेषामसंप्रज्ञातसमाधि-कालान् देहाद्यभावेन वृत्त्यभावकालान् वा इन्द्रियादिचिन्तामाचेणासंप्र-ज्ञातानुपपत्तेः वृत्त्यभावस्य कादादित्यास्य प्रलयमरखादितुल्यत्वेनापुरू- षार्थत्यःच्व इन्द्रियाद्युपासकानामिन्द्रियादाभिमानिसूर्धादिपदप्राप्तेरेवा-न्यत्र फलवत्त्वत्रवयाःच्चेति ॥

उपःयप्रत्ययमसंप्रज्ञातं तदधिकारिणं चाह ।

अबावीर्थसमृतिसमाधिप्रज्ञापूर्वक इतरेषाम् ॥ २० ॥

स्तरेषां विदेधप्रकृतिलयातिरिक्तानां देवानां वा मनुष्यादीनां वा म जन्ममादाद संप्रजाती भवति किंतु श्रद्धादिभ्यः १ प्रजापर्यन्तेम्य इत्यर्थः । संतेपतः सूत्रवाक्यार्थमाद्द । उपायेति । उपायः <sup>२</sup>त्रदादिः । त्रदादीन पड्य अमेग व्यावष्टे । श्रहा चेतस इत्यादिना । संप्रसादः श्रीतिः येगो मे भूय दित्यभिलाषा । सा च समर्था मातेव योगिनं पाति प्रतिबन्धसह-साणि तिरस्छत्य रत्तति, यथा यागभङ्गा न भवतीत्यर्थः । त्रहातश्व षीये भवतीत्याद्य । तस्य द्वीति । श्रद्वधानस्य विवेके जीवेश्वरान्यतरपु-रुषतत्त्वज्ञाने येगगसाधने ऽर्थितया बीघॅ प्रयत्ना धारणारूपे भवतीत्यर्थः । समुपजातेति। वीर्यतश्च स्पृतिर्थ्यानं ततश्च समाधिर्यागम्य चरमाङ्गं भवति। तदेवं श्रद्धामूलकाद्वारणादान्तरङ्गत्रयात्संप्रज्ञातयेगि जायमाने प्रज्ञा जीवब-ह्तान्यतरात्मतत्त्वसाद्धात्काररूपे। विवेक उपावर्त्तते उपजायते येन विवे-कोंन यथार्थं वस्तु जानाति विषयीकरोति विद्वानित्यर्थः । तदेवं त्रद्वा-दीन् व्याख्याय तत्पूर्वे अत्वमसंप्रज्ञातस्य व्याचछे । तदभ्यासादिति । ग्रभ्यासात्तत्सिद्धा तद्विषयकादपि विरामप्रत्ययरूपादलंबुद्धा-प्रज्ञायां ख्याहैराग्यादसंप्रज्ञातेा भवतीति सूत्रार्थः । त्रासवसमाधिसिहुा त्वति-शयेनेापायानुछानं हेतुरिति सूत्रद्वयेन प्रतिपादनीयं, तयारादिमूत्रमवता-रवितुम्पक्रमते । ते खल्विति । उपायः श्रहादिः । तस्य मृदुत्वमल्पता, मध्यत्वं प्रसिद्धमेव, अधिमाजत्वमतिव्रमाणता ज्रतिशयितत्वमिति यावत् । संवेगश्चे।पायानुष्ठाने शैध्यम् । कश्चित्तु संवेगे। वैराग्यमिति व्याचछे । तच । येगिने। नवधात्वानुपपत्तेः । उपायकार्यतया वैराग्यस्योपायमृदुत्वादिकं बिहाय स्वातन्त्र्येण मृदुत्वाद्यसंभवात् संवेगशब्दस्य वैराग्यवाचकत्वाभावा-

९ पड्यभ्य इत्यधिकं पुस्तकान्तरे । २ उपायान् प्रखादीन् पड्वेतिपाठान्तरम् ।

च्चेति । तथा मध्येति । मृदुसंबेगत्वादिरूपैस्त्रिविध इत्यर्थः । तथाधिमा-त्रोपाय इति । अधिकप्रमाणकोपायोपि मृदुसंवेगत्वादिरूपैस्त्रिविध इत्यर्थः । तत्र तेषु नवसु मध्ये, सूत्रेण सहान्वयः ॥

अधिमाचे।पायानां तीवसंवेगानामासत्तः ॥ २१ ।

नवयेगिमध्ये चरमागामेवासचें ऽमंप्रज्ञातें भवतीत्यर्थः । समा-धिलाभः, तचिष्यत्तिः । न केवलं समाधिरासचेा ऽपि तु मेत्तोपीत्याद्द । समाधिफलं चेति । 'विनिष्यचसमाधिस्तु मुक्तिं तत्रैव जन्मनि' इत्यादिवि-षणुपुरागादिभ्य इति भावः । यत्र कश्चित् यधिमात्रोपायानामिति सूत्रमध्ये न प्रवेशयति । तच । तथा सति संवेगस्य जिधा विभागेनैव सूत्रोपपत्ता भाष्यं नवधा विभागमदर्शनवैयर्थ्यापत्तेः ॥

सद्मध्याधिमाचत्वात्ततेापि विशेष: ॥ २२ ॥

पूर्वसूत्रोत्तविशिष्टेन्तर्गतस्य तीव्रत्वस्य मृदुमध्याधिमात्रत्वेन त्रैवि-ध्यात्ततीण्यासचादपि विशेषस्तात्मरूपे। भवति । पूर्वसूत्रीक्तस्य नवम-येगिन इत्यर्थः । शतदेव व्याचष्टे तति।पि विशेष इत्यन्तेन भाष्येषा । फलितार्थमाद्द । तद्विशेषादपीति । तस्माद्विशेषादपि नवमस्य त्रिविध-स्यान्तिमानामासचतम इत्यर्थः । अपिशब्द आगामिसूत्रस्वसाधना-पेत्तया । अत्र तीव्राधिमात्रसंवेगस्येत्यपपाठः । अधिमात्रतीव्र इत्युक्त-भाष्यतेाधिमात्रतीव्रसंवेगस्येत्यपपाठः । अधिमात्रतीव्र इत्युक्त-भाष्यतेाधिमात्रतीव्रसंवेगस्येत्येव पाठादिति । सूत्रान्तरामवतारयित् ए-च्छति । किमेतस्मादेवेति । किमेतस्मादेव तीव्रसंवेगस्याधिमात्रत्वादेवा-सचतमः समाधिर्भवतीत्यादिर्प्यः । न वेति वैकल्पिकत्वार्थः । विकल्प-मेव सिद्धान्तर्यति सूत्रेष्ट ॥

## ईश्वरप्रणिधानाद्वा ॥ २३ ॥

विशेष इत्यनेनान्वयः । प्रशिधानमञ्च न दितीयपादवत्त्वमार्गं किं तु जसंप्रज्ञातकारणीभूतसमाधिभावनाधिशेष एव । तन्जपस्तदर्थभावन-मित्यागामिसूत्रेखेवात्मप्रशिधानस्याञ्च लत्तणीयत्वात् । तथा च सूत्रद्वयस्या-यमर्थः । प्रज्ञान्ते। ये। ये।गे।पाये। जीवात्मपरमात्मसाधारणविषयक उक्तः तव बीवास्मप्रज्ञान्तस्ये। पायस्था धिमाजतीव्र संवेगत्स्वे सत्येवा सचलमा ऽ संप्र-द्वारेश भवति । परमात्मप्रज्ञान्तस्ये। पायस्य तु त्रधिमाजतीव्र संवेगत्स्वाभा-वेपि ग्रासचतमा ऽ संप्रज्ञाता भवतीति । एवं च सति मुख्यकल्पानुकल्प-भेदेन परमात्मजीवात्मप्रज्ञये। योगमात्तहेतृत्वं बीध्यम् । उभयप्रज्ञयोरेष देहाव्योभिभाननिवर्त्तकत्वेन परवैराग्यद्वारकत्वसाम्येपि ज्ञतितीव्राभ्यासं देहाव्योभिभाननिवर्त्तकत्वेन परवैराग्यद्वारकत्वसाम्येपि ज्ञतितीव्राभ्यासं दिनापि परमात्मप्रज्ञाया ग्रासचतमयो। गहेतुतया ज्रैष्ठात् । 'तताः प्रत्यक्दे-तनाधिगमाप्यन्तराया ग्रासचतमयो। गहेतुतया ज्रेष्ठात् । 'तताः प्रत्यक्दे-तनाधिगमाप्यन्तरायाभावश्चे'त्यागामियू ज्रेणाधिकद्वारकीर्र्त्तनात् । ज्ञत एव प्रुतिस्पृतीतिहासादिषु प्रायशे। ब्रह्मज्ञानमेव मात्तहेतृतयो। पदिश्यते कदा विदेव तु स्वातन्त्व्येण जीवतत्त्वज्ञानमिति । यदि च उभयोरेव तुल्यवद्वि-बाल्यः स्यार्त्तार्ह्व ''तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यते ऽय-नाय' ''तमेवैकं ज्ञानय ग्रात्मानमन्या वाचे। विमुज्वच्यामृतस्यैव सेतु''-रित्यादिभुतयो व्याकुष्येरन् । तथा

सं ईश्वरी व्यल्सिमच्छिरूपो ऽव्यत्तस्वरूपाप्रकटस्वरूपः । सर्वेश्वरः सर्वविशेषवेत्ता समस्तर्शतिः परमेश्वरात्मा ॥ प्रज्ञायते येन उदस्तदेाषं शुद्धं परं निर्मलमेकरूपम् । संदृश्यते वाप्यवगम्यते वा तञ्ज्ञानमज्ञानमते।न्यदुत्तम् ॥

रस्यादिस्मृतयोपि वाकुण्येरन् । मुख्यकल्पत्वे तु राजमार्गं एव मम इति वाक्यवत् ताट्रश्वाक्यानां मुख्यसाधनपरतये।पपत्तिरिति दिक् । ननु खीवप्रज्ञा ग्रासचतमये।गोत्पादनार्थमभ्यासस्यातितीव्रत्वमपेत्तते ईश्वरप्रज्ञा तु वाफ्टते इत्यच का युक्तिरित्याकाङ्घायामाह । प्रशिधानादित्यादि । ब्रह्मात्मवा चिन्तनरूपतया प्रेमलत्तणभक्तिरूपाट्टत्यमाशात्प्रशिधानादाः वर्जितोभिमुखीक्षत ईश्वरस्तं ध्यायिनमभिध्यानमाचेश ग्रस्य समाधिमीत्ती ग्रासचतमे भवेतामितीच्छामाचेश्व रोगाशत्त्यादिभिद्यपायानुष्ठानमान्द्रो-ष्यनुद्धुाति ग्रानुकूल्यं भजते ग्रतस्तस्मादभिध्यानादपि प्रशिधाननिष्यत्त्या-दिट्टारा ये।गिनामासचतमा समाधिमीत्ती भवत इत्यर्थः । ननु प्रधान-पुरुधातिरिक्तं तत्त्वं नास्तीति त्वयाप्यभ्युपगम्यते तत्र चेश्वरो न प्रधान चितनत्वाद्यभ्युपगमात् । नापि पुरुषः, सर्वेषां पुरुषाशां चिन्मात्रस्वरूपत्वे-

80.

नेश्वरत्यानीश्वरतयोः स्वतेः ऽसंभवात् । नहि वैशेषिकादिषत् नित्ये ष्ठादिमान् स्वत एवेश्वरस्त्वयाप्यभ्युपगम्यते । त्रीपाधिकत्वे तूपाधि-मुत्त्या पुरुषाव्यजीवानामेवैश्वयंमस्तु तत्यरत्वंनैव श्रुतिस्मृत्युपपत्तेः । त्रतः प्रधानजीवातिरित्त ईश्वरे। नास्तीति सांख्यातेपनिरासकतयोत्तरसूत्रमव-तारयति । त्राय प्रधानेति । क इत्यात्तेपे । त्राय वा प्रकृतिपुरुषातिरित्तः स्येश्वरस्य किं स्तव्यमिति प्रश्नेन सत्त्यात्त्रयुत्यापर्यति । त्राय प्रधानेति ॥

क्रोग्रकर्मविपाकाग्रयैरपराम्टष्ट: षुरुषविग्रेष ईश्वर: ॥ २४ ॥

पुरुषविशेष स्वेश्वाः, तथा चेश्वरस्य पुरुषेन्तर्भावस्तदुपाधेः प्रधान-इति भावः । यच्चेत्तं सिंहुजीवमादायेश्वरप्रतिपादकश्रुतिस्पृत्येारुपपत्ति-रिति तचिराकत्त्वार्थमपरामृष्ट इत्यन्तं विशेषयम् । क्वेशाद्मपरामृष्टतया श्रतिस्मृतिगीत ईश्वरा न सिंहजीवा भवितुमईति कादाचित्कक्रेशादिसं-बन्धादित्यर्थः । ग्रपरामृष्टान्तं विशेषणं व्यावष्टे । ग्रविद्यादय इति । ग्रविद्याऽस्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्षेशा इति धद्यति । कुश्रलाकुशलसा-धनत्वात क्रालाक्रालानि धर्माधर्माः तयाः क्लेशकर्मगाः फलं विपाकः स च जात्यायुर्भागाः । भेगरचाच विषयसत्त्वादिभिष्टित्तपोषणं शब्दाद्या-कारवत्तिवा न तु सुखाव्यनुभवः, ते च मनसि वर्त्तमाना इति वच्यमा खात्स हि तत्फलस्य भाक्तित्यनेन विपाकफलयेाः सुखदुःखयोभीगस्य पुरुषे बत्यमाग्रत्वाच्चेति । चित्तभूमौ शेरते इत्याशया वासनास्ताश्च विपाका-नुगुणाः तत्कारणानि, यतस्तत्तच्द्वरीरसाध्यभेग्गवासनामुद्वीध्यैव कर्मणा वि-पाको दीयते इति । ननु क्रीशाद्यपरामृष्टत्वं सर्वपुरुषसाधारणमित्याशं-ह्याह। ते च मनसीति। एकस्पैवान्तःकरणस्य वृत्तिभेदाच्चातुर्विध्यमि-त्याश्वयेन पूर्व चेतस्युक्ता ग्रुविद्यात्र मनस्युक्तेति बोध्यम् । तथा चायमर्थः । ते चाविद्यादया यद्यपि मनस्पेव सन्ति न कुत्रापि पुरुषे तथापि पुरुषे सांसारिके व्यपदिश्यन्तर्इति । व्यपदेशबीजं च स्वामित्वापरनामकं भेक्तु-स्वमित्याह । स हीति । हि यस्मात् स पुरुषस्तस्य क्षेशादेः फलस्य सुखदुः-बयोः स्वस्मिन्ग्रतिबिम्बितयोर्भेग्ता भवतीत्पर्यः । स्वामित्वसंबन्धेना-

#### योगवार्तिकम् ।

धारत्वे दृष्टान्तमाइ । यथेति । तथा च राजा जयी पुरुषे धनीत्यादिवदेव पुरुषः क्रेशादिमान् सुखी दुःखी मूठ इत्यादिविद्वद्व्यः हार इति भावः । समवायसंबन्धेन पुरुषे सुखादिमत्त्वकुद्विरेवाविद्यति । एवं च सत्त्वाख्येन क्रेशसंपर्केण शून्यता नान्यपुरुषेस्ति किं त्वीश्वरएवेत्याह । ये ह्यनेनेति । भ्रानेन भोगेन क्रेशादिफलभोगेनेत्यर्थः । ग्रजानेनेति विशेषशादीश्वरस्य भोगोस्तीत्यवधार्यते । सर्वविवेकयहणे सत्येव स्वोपाधिसुखसाहितामा-चं चिदवसाने। भोग इति सांख्यसूत्रात् । तथा च

> उपद्रणुनुमन्ता च भर्त्ता भोक्ता महेश्वरः । परमात्मेति चाप्युक्ती देहेम्मिन् पुरुषः परः ॥

इति गीतादात्तः परमेश्वरे भाग उपपदातदति । स्नत एवेश्वर-स्यापि भागप्रतिपादिका चलं विवन्ताविति श्रुतिः यथाश्रतैवायपदाते । जन-श्नवन्या ग्रभिचाकशीतिति श्रुतिस्तु मुख्यमेव भागं प्रतिषेधति, मुख्यभाग-श्वाभिमानप्र्यकः सुखादानुभवः, लेकिस्तन्नेव भेगण्यवद्वारात् सच्छपुरुष-ये। रन्यन्तासंकीर्णयाः प्रत्ययाधिशेषां भाग इत्यागामिसूत्रेण तस्यैव लत्त-यितव्यत्वात् । अय वा जीवभेग्यदुःखादिभोक्तृत्वमेवानम्रचितिवाक्येन प्रतिषिध्वते । एकशरीरस्यत्वेन तद्वेगस्यैव प्रसक्तत्वादिति जीवन्मुक्त-स्यापीश्वरसद्रश एव भोगो दुःखभेगमात्रमीश्वर(द्विलत्तर्श्वामति । त्रपरा-मृष्टत्वं परामर्थशुन्यता, तत्र परामर्षशब्दफनं प्रतिपादयित्ं शङ्कते। कैवल्य-मिति । यदि क्रेशादिशुन्य ईश्वरः श्रुतिस्मृतिभ्य एष्टव्यस्तर्हि कैवल्यं ज्ञानं प्राप्ता बहुवे। हिरएयगभादयोक्वेवलिनः क्वेवलानां जीवन्मकानामध्यद्ताः क्रेशादिशू याः सन्ति तथवेश्वरतया श्रुत्यर्थाः सन्त्विति पूर्वपत्तिखेा भावः । तथा च सांख्यमूचं 'मुक्तात्मनः प्रशंसासिद्धस्य वे'ति । ''त्राद्यस्तु मीत्तो ज्ञानेन हितीया रागसत्तयात्। झढ्रत्तयात्तृतीयस्तुव्याखातं मात्तलत्तर्यम्'' इतिपञ्च-शिखाचार्यधृतवाक्ये च ज्ञानस्यापि कैवल्यमात्वादिशब्दार्थत्वात् हिरण्यग-भादयोपि कैवल्यमुक्त्यादिमन्त उच्यन्ते। कैवलिनइतिपाठे केवलस्यायमिति कैवले। ८त्र द्वितीयमात्ते। रागादिक्रेश्रज्ञन्यतेति । परिहरति : ते हीति । ते हि हिरण्यगर्भादयः प्राक्ततिकानि बन्धनानि पूर्वेस्थितानि छित्वैव मुक्ताः न

#### ये।गर्वातेकम् ।

तु क्रेशादिपरामर्शशून्याः, ईश्वरस्तु सर्वदैव क्रेशान्मकवन्धनत्रयशून्यतया अत्यादिसिट्ट दत्यर्थः । ईश्वरस्य सदा क्रेशादिशून्यत्वे मानं

> तत्र यः परमात्मा हि स नित्यं निर्गुणः स्पृतः । कर्मात्मा युरुषे। ये से। मे। तबन्धेः स युज्यते ॥

इत्यादिवाच्यशतानि । निर्गेषो गुणाभिमानश्चन्यः गीतायां गुणा-भिमानग्रन्यतयेव गुणातीतत्ववचनात् । 'परस्तु निर्गुणः प्रेक्ता द्यहंकारयुते। ऽपर' इति नारदीयादिष्वपि ईश्वरजीवयोरिक्तादिसाम्येपि तदनभिमाना-भिमानाभ्यां निर्गुणसगुणत्वसिद्धेश्च । बन्धनत्रयं चेात्तं सांख्ये, प्रहतिलयानां प्राङ्गतिको बन्धः । विदेहानां वैकारिके। बन्धः । दिव्यादिव्यविषयभाजां दत्तिणाबन्ध इति । तत्राद्यो ऽष्टप्रहतिष्वभिमानरूपः । द्वितीयः शब्दा-दिविषयरागः । तृतीये। ग्रहस्यानां कर्मदत्तिगादानाध्ययनादिष्वनरागः । तथा चेक्तम् 'प्रक्रतेर्वत बन्धेन तथा वैकारिकेण च । दत्तिणाभिस्तृतीयेन बहुा जन्तुर्विवर्भत'दति । ईश्वरस्य तुद्रेश्वरेभ्यो वैलत्तर्थ्यं बन्धापरामर्ष-रूपं विवृणे।ति । यथा मुक्तस्येति । निरस्ताविद्यस्येत्यर्थः । प्रज्ञावते निर्श्वीयते संभाव्यतइति प्रकृतिलीनस्याभिमानसंबन्धेन पश्चाद्धन्धसंभा-धनेति भावः । सदैव मुक्त इति । दुःख्यून्य इत्यर्थः । सदैवेश्वरद्ति । सदैवाप्रतिहतेच्छया युक्तः। ग्रन के चित् सदैवेश्वर रेखरशक्तिमानित्यर्थः। नन्ति वेदान्तिभिरिव प्रतये ये।गैरपि ईश्वरस्य नित्यमिच्छादिकमभ्युपगन्तुं भ्रभ्यते प्रक्रतेर्गुग्रमाम्यरूपत्वाभ्युपगमविरोधात् इत्येकदेशिनः । तत्र । यते। 'नैवाहस्तस्य न निशा नित्यस्य परमात्मन' इत्यादिवाक्वशतैरीश्वरसश्वस्य नित्यमेव ज्ञानेच्छादिकं यथावृतभाष्यान्रोधाच्च विसदशपरिणामा-भावरूपाच्च साम्यावस्यानिच्छेन्यादिमचित्यसत्त्वव्यक्तिसत्त्वेष्यपयद्यतद्ति स्वकार्याकरणमेव च तस्य द्विपराईान्तलय इति, किं बहुना 'बात्मा षा इद मेंक एवायग्रासीचान्यत् किं चन मिर्षाद'ति श्रुत्या प्राग्लये परमात्मनेार्घद्रष्ट्रत्वंसिद्धमत ईश्वरोपाधेज्ञानलत्तया इत्तिः प्रलयेप्यस्ति न चेगाधिवृत्तिं विनैवेशस्य जातृत्वमेष्ठव्यं बाधकं विना दृष्टानुसार-त्यागानै।चित्यात् । ज्ञानशक्तिरहं पर्रेति प्रक्रत्यभिमानिदेवतावाच्यविरा-

येग्यातिकम् ।

धाच्च । किं चैत'त्तमा वा इदमेकमास तत्परे स्यात तत्परेणेरितं विषयस्वं ग्रयाती'त्यादियुतिष्वेव परमेश्वरप्रयवेनैत्र गुणवैषम्य प्रयते, तथा ।

प्रकृतिं पुरुषं चैव प्रविश्यात्मेच्छया हरिः ।

त्वाभयामास संप्राप्ते सर्गकाले व्ययाव्ययौा ॥

इत्यादिना प्रष्ठतेवैंषम्यहेतुः हैःभोषीश्वरेच्हात एव । स्मर्यते च, बतः साम्यावस्यायामप्यगत्येश्वरेषपधिर्ज्ञानादि स्वीकार्यमिति । व्यपि च एवं सति प्रत्तवे स्वसंकल्पेन स्वोपाधिं स्वस्माद्वियोज्येश्वरः शेते पूर्वसर्गीय-संकल्पसंस्काराभ्यां च सर्गादावुपाधिरीश्वरेण सह स्वयं संयुज्यते इत्य-भ्युषेपं, तच्चायुक्तं तस्य हेतुरविद्येत्यागामियूचेणाविद्याया बुद्धिपुरुष-संयेगाहेतुत्वधचनेनेश्वरास्याप्यविद्वत्त्वापत्तेः । न चाहार्यज्ञानरूपोविद्यया संयेगाहेतुत्वधचनेनेश्वरास्याप्यविद्वत्त्वापत्तेः । न चाहार्यज्ञानरूपोविद्यया संयेगाहेत्वविद्याया विवेकल्यातिनाश्यत्वबेधकसूचविरोधात् । किं च स्रत्रकारेण

> क्केशकर्मविपाकाद्यैर्वासनाभिस्तर्थैव च । भ्रषराष्ट्रछमेवाह पुरुषं हीश्वरं श्रुतिः ॥

इति योगिया ज्ञवत्क्यादिभिश्चेश्वरोगिधौ संस्कारस्य प्रतिषिद्धत्वात् सदध्युपगमे ऽपि तेषामपसिद्धान्त एव, तथा ग्रागामिसूत्रप्रतिषिद्धं काला-वच्छित्रत्वं चेशे स्यात् उपाधिवृत्त्यभावेनैव चेतनस्य कालानवच्छित्रत्वात् इत्यादीन्यत्र दूषणानि सन्ति, तस्मात् प्रलये निरुद्धाप्युपाधिः पूर्वसर्गीय-संकल्पवासनाभ्यां स्वयं व्युत्थिता भवतीति यच्छास्त्रं तद्वैनंदिनप्रलये योग-तिद्रया शयानस्य स्वयंभारूपाधिपामेव न परमिश्वरोपाधिपरमिति दित् । शास्त्रप्रामाग्र्यसिद्धा शास्त्राद्वणेत्तिश्वरसिद्धि चैतत्मत्यवपूर्वक-तया शास्त्रप्रामाग्र्यसिद्धित्रियन्यान्यात्रयं मन्द्राना नास्तिक ईश्वरे प्रमाग मस्ति न वेति एच्छति । योसाविति । सर्वपुरुषाणां स्वत एकरूपतयैश्वर्य-मुपाधिधमे एवति प्रतिपादयितुं प्रक्रष्टसन्वोपादानादित्युत्तं, प्रक्षष्टमन्व-संबन्धान्तदीपाधिकः शाश्वतिके। नित्य उत्कर्ष ऐश्वर्यमित्यर्थः । ईश्वरस्य चोपाधी प्रमाणं 'कार्यापाधिरयं जीवः कारणापाधिरिवर' इति युत्पादयः।

येग्गवार्तिकम् ।

'सदैत्रत' 'से।कामयत' 'तदात्मानं स्वयमकुरुत' 'स एको घ्रह्मण ग्रानन्द' इति त्रत्याद्यत्तस्य ग्रानन्दान्तस्य ब्रह्मांश स्वतानुपपतिश्च । सात्ती चेता केवने। निर्गुणश्चेत्यादिश्वतिभिरीश्वरस्य निर्गुणत्वचिन्मात्रत्वसिद्धेरिति । सनिमित्तकः सप्रमाखकः । उत्तरं, तस्य शास्त्रं निमित्तमिति । शास्त्रं श्रुति स्मृतीतिहासपुराणानि । पुनः एच्छति । शास्त्रं पुनरिति । शास्त्रस्यैव प्रामाख्यं कुत इत्यर्थः । उत्तरं, प्रक्राटसन्वनिमित्त इति । ईश्वरस्योपाधिर्यः त्मह्राटसत्त्वं तत्मत्यत्तरूपवाक्यार्थज्ञानजन्यत्वाच्छास्त्रस्य प्रामाण्यमित्यर्थः । नन्वेवमन्येान्यात्रयः शास्त्रप्रामाख्ये सिद्धे प्रङ्घाष्टसत्त्वसिद्धिः सत्सिद्धां च तन्मूलकतया शास्त्रप्रामाख्यसिद्धिति चेचः मन्त्रायुर्वेदप्रामाख्यत ईश्वर-सिद्धेः प्रागेव शास्त्रस्य प्रामाण्यसिद्धेः प्रइष्टसत्त्वस्य च शास्त्रप्रामाण्यनि-र्वाहकतामात्रमत्रोक्तमिति । तथा च न्यायसुत्रं भन्त्रायुर्वेदप्रामाख्यवच्य तत्प्रामाग्य'मिति । एतयारिति । विषयत्वेन समवायसंबन्धेन च परमेश्व-रसत्त्वे वत्तमानये।रेतयेाः शास्त्रात्कर्षये।रनादिनिमित्तनैमित्तिकभावः संब न्धः शास्त्रं नैमित्तिकं सत्त्वाकर्षश्च निमित्तं कारणत्वादित्यर्थः । ततः किमित्याकाङ्घायामाह । तस्मादिति । सदैवेश्वरः प्रलयेपि ज्ञानेच्छाझ-तिमान् सदैव मुक्ता ऽनादिकाले क्रेशादिमुक्तश्चेत्यर्थः । ईश्वरस्याद्वितीय-त्वमपि प्रतिपादयति । तच्चेति । नास्ति साम्यमतिशयश्च यस्मात तादु-शमित्यर्थः । चतिश्यनिर्मुतैा हेतुमाइ । न तावदिति । उक्ते हेतुमाह । यदेवेति । यस्माद्वेते।यदेवातिशयि निरतिशयं तदेव तत रेख्ये स्यादिति ये।जनाः । सातिशयत्वे सत्यैश्वर्यमेव न भवति भ्रप्रतिहतेच्छत्वस्यैषाभावात् । यते। यदेव निरतिशयि तदेव मुख्यमैश्वर्यमित्यर्थः । उपसंहरति । तस्मा-दिति । ऐश्वर्येण यत्र काष्ठा प्राप्यते सर्देश्वर इत्यर्थः । साम्यनिर्मुक्तौ द्वेतु-मारः । न चेति । द्वयोरिति । नवमल्पकालस्यायि पुरागं दीर्घकालस्यायि । रधमस्तिवत्येवंरूपेग्रीकस्मिचर्चं क्व चिट्राभ्यां तुल्याभिमताभ्यां सामिति सति एकस्य सिद्धा संजल्पसिद्धावितरस्येच्छाविधातादूनत्वं न्यूनस्वं स्या-हता न समानानेकेश्वरसंभव इत्यर्थः । ननूभयाः संकल्पाचबस्वं पुराह्यत्वं बेभियमेव भवतु तथास् । द्वयेश्चेति । तस्य पुरुषविश्वेषत्वम्पसंहरति ।

स चेति । स्य देतत् । यदि प्रह्रान्द्रसत्त्वोपादानादेव शाश्वतिको जीवेभ्य उत्कर्षश्चेतनविशेषस्य त्वयाप्यभ्युपगतस्तचा जीवानामप्यपकर्षे मलिन-कार्यसत्त्वनिमित्तक इत्यर्थादागतः । तथा च युतिरपि 'कार्वीपाधिरयं जीवः कारयोापाधिरीश्वर' इति । तर्हि किमर्धं पुरुषविशेष द्रेश्वर इत्य-ग्राकाशस्येवे।पाधिभेदैर्जीवेश्वरादिविभागमंभष्ठेन च्चते एकस्पैधात्मन लाधवादैकात्म्यकल्पनस्पैवै।चित्यात' 'तत्त्वमसि' 'ग्रहं ब्रह्मास्मि' 'ग्राका-श्रमेकं हि यथा घटादिष् एथभवेत्। तथात्मेकी द्यनेकश्च जलाधारेष्विवां-शुमानि'त्यादिश्रुतिस्मृतिशतैरात्मैक्यस्यैव प्रतिपादितत्वाच्च । भेदाभेदेा-भयश्रुतिस्पृतिमध्ये भेदनिन्दया ऽभेदत्तानस्य मेात्तफलकत्वकधनेन चाभेद-वाक्यान्येव स्वार्थपराणि भेदवाक्यानि त्वनुवादमात्राणीति । जत्रोच्यते । जीवेश्वरपेर्राशांशिनेस्तावद्भाष्यव्यापकभावस्वीकारेग जीवेर्ाधानावच्छे द्यस्यात्मप्रदेशस्येश्वरोपाध्यवच्छिवस्वं वक्तव्यं, तथा च यथा ब्रह्माग्रडाः काशस्य गर्दभमुखावच्छेदेन दुस्स्वरत्वं यथा वा पाय्ववच्छेदेनै।पाधिकं दुर्गन्धत्वमेवं कारणसत्त्वावच्छिचचिदाकाशस्यापीश्वरस्य जीवेापाद्मवच्छे-. देन संसारित्यं स्थात् । यदि च जीवेश्वरौ चैतन्यस्यैवांशी न तुजीव ईश्वरस्य सात्तादंशे। ऽति घटकुण्डाकाशवदेवान्येान्यव्यावृत्ता जीवेश्वरी स्वीक्रियेतां तदापीश्वरस्य जीवान्तर्यामित्वानुपपत्तिः जीवप्रदेशेपीश्वरा-सत्त्वादिति । एवमेव सर्वजीवानामप्येक्यं न संभवति एकस्पैव चिदाकाः शस्यैकान्तःकरणाद्विमुक्तेपि प्रदेशे संसार्यन्तःकरणान्तरसंबन्धात् बन्धप्रस-ङ्गेन श्रत्युक्तबन्धमाद्वादिव्यवस्यानुपपत्तेः, नद्याकाशस्य भग्नघटप्रदेशेष्व-न्यघटसंबन्धा न भवतीति नियमः संभवति प्रत्यत्तविराधात पर्यायेश्वे कस्मिचेव देशेनेकलिङ्गदेशसंबन्धस्य समानदेशीयभोगेनानुमानाच्च । तदे-सदुत्तं कपिलाचार्यैः । जन्मादिव्यवस्थातः पुरुषबहुत्वम् उपाधिभेद्वेष्येकस्य नानायोग आजाशस्येव घटादिभिरित्यादिमूर्त्रार्ति । ननुपाधिविशिल ये। रेव जीवेश्वरत्वे धक्तव्ये दति चेत्, न। विजल्पासहत्वात् । विशिष्टान-तिरेके जीवेश्वरत्यं बन्धमाचादिसांकर्यतादवय्यात् । ग्रतिरेके तु तदनित्यं नित्यं वा । ग्राद्ये विनाशितया तस्य बन्धमात्तायनुपपत्तिः । ग्रन्ये वृष्टि.

8€

कभिया पलायमानस्याशीविषमुखनिपातः। यदि हि विशिष्टा अनेकग्रात्मानः कल्पनीयास्तईि ग्रस्मासूपन्यस्तगौरवं भवतामप्पार्थाततमधिकं तु सामान्ये-कात्मकल्पनमिति। न चात्माद्वैसञ्चत्यनुरोधेन तदप्पुचितमिति वाच्यम् । वि-शिष्ठात्मभ्यः सामान्यात्मनेः इत्यन्तमेदे तत्त्वमस्याद्यभेदवाक्यानुपपत्तिता-दबस्यातः । ग्रत्यन्तमभेदे च विशिष्ठातिरिक्तताविरोधातः । भेदाभेदे चास्म-मतप्रवेशदिति. ग्रस्माभिरपि हि सामान्यरूपेणाभेदा वैधर्म्यलत्तवाभेदनिः रासायेष्यते विशेषतस्तु भेद इति । तथा चेक्तं कपिलाचार्यैः । नाह्ने-तश्रुतिविरोधो जातिपरत्व।दिति । स्वं तावदवच्छेदवादेा निरस्तः । प्रतिविम्बबादस्वत्यन्तं विकल्पासहः । प्रतिबिम्बस्य तुच्छत्वे प्रतिबिम्ब-रूपजीवस्य ब्रह्मणा सहाभेदानुपपत्तिः सदसतेारभेदानुपपत्तेः । त्रतुच्छत्वे चात्मनानात्वस्य शब्दभेदेन स्वीकारापत्तिरद्वेताद्यनुपपत्तिरचेति । अत्र च मुठानामुपर्युपरि कत्ताः ब्रह्ममीमांसाभाव्येस्माभिर्निराङ्गताः । तत्त्वम-स्यादिवाक्यानि तत्र विस्तरेख व्याख्यातानि मंत्रेपतस्त्वत्रापिः व्याख्या-स्यामः । न्यायानुयहेण बलवद्विरग्निद्रम्पुलिङ्गादिभिः सांशदृष्टान्तैः विरो-धादाकाशमूर्यादिट्रष्टान्ता चखण्डतापरा न भवन्ति किंतु ब्रस्तणि सर्वजीवानःभविभागलत्तगाभेदस्य सर्वजालस्यापि तथा पारमाथिकत्वेपि यत्किंचिदवच्छेदेन फेनबुद्धदादिवत् ग्रंतभङ्गुरस्य विभागलत्तग्राभेदस्यापार-मार्थिकस्यैापाधिकत्वमात्रं प्रतिपादयन्तीति । एतेन भेदनिन्दावाक्यानि प्रकरणभेदैर्विभागवैधर्म्यादिभेदपराण्येव । यच्चोक्तमभेदज्ञानान्मेत्तुः त्रू. यतरति तत्परंपरयैव न तु सात्वात् । चणत चादेशे। नेतिनेति नद्वेत-माहिति नेत्यन्यत्यरमस्ति

> प्रधानपुरुषव्यक्तकालानां परमं हि तत् । पर्श्यन्ति सूरयः शुद्धं तद्विष्णोः परमं पदम् ॥

इत्याद्यैः श्रुतिस्मृतिवाक्यैविवेकाख्यभेदज्ञानस्यैव मुख्यत्वास् ॥

\* पथ्रवाहित्यधिकं पुस्तकान्तरे ।

परमात्मात्मने।यागः परमार्थं इतीव्यते ।

मिण्पैतदन्यद् द्रव्यं हि नैति न द्रव्यतां यतः ॥ इति विण्णुपुराणादिष्वत्यन्ताभेदस्यापि निन्दितत्वाव्वेति । किं बहुना भ्रान्यश्च राजन् प्रवरस्तथान्यः पञ्चविंगकः ॥ तस्यत्वाच्चानुपर्थान्त एक एवेति साधवः ॥

इति मोत्तधर्मादिष्वन्येान्याभावाविभागरूपतयैव भेदाभेदयोर्च्या-ख्यातत्वेन भेदवाक्याभेदवाक्ययेार्थानर्खये नाधुनिक्रकुतकीपेत्तेति दिक् ॥ पुरुषान्तरेभ्य ईश्वरस्य निरतिशयसार्वजरूपविग्रेषान्तरं प्रतिपादयन् सूत्र-मवतारयति । किं चेति ।

तच निरतिश्रयं सर्वज्ञबीजम् ॥ २५ू ॥

बीजं लिङ्गं सर्वज्ञानुमापकं वत्यमार्खं यत्सातिशयजातीयं ज्ञानं तनचेश्वरे निरतिशयमित्यर्थः । सार्वजवीजमिति पाठेष्ययमेवार्थः । यत्तु बीजं कारणं, तथा च सर्वज्ञत्वकारणं सत्त्वमिति तस्यार्थं इति कश्चित् । तच । ज्ञानस्य बहूल्पतयेारेव बीजतयात्र भाष्यकारेव्याख्यास्यमानत्वादिति. व्याचछे । यदिदमिति । यत् त्रतीतानागतवर्त्तमानानां प्रत्येकसमुच्चिता-नामतीन्द्रियार्थेनामस्यं बहुत्वं यहणं ज्ञानमिदं सर्वज्ञबीजमित्यर्थः । कथं बीजं तदाह । तदिति । एतत्सवेज्ञबीजं सातिशयज्ञानं विवर्धमारुं यत्र निरतिशयं भवति स सर्वज्ञान्ययानवस्यानादिति युक्तिरुक्ता। प्रयोगमप्याहः । वास्तीति । सर्वज्ञबीजं सातिशयज्ञानं क्वचित्याप्तकाष्ठं सातिशयत्वात परिमाग्रवदित्यर्थः । अत्र बाधकाभावे सतीति हेतुर्विशेषणीयस्तेन गुरुत्व-संस्काररूपादिषु न व्यभिचारस्तेषां चैकत्र काछाप्राप्ती कार्यमात्रे त्रतिश-यित्वमेव बाधकं सामग्रास्तारतम्पाध्यवस्थित्या कार्यतारतम्वे व्यवस्थान-पपत्तेः । ज्ञानेच्छापरिमाणानां तु नित्यानामपि सिद्धतया क्व चित् काछा-प्राप्ते नास्ति बाधकम् । वस्तुतस्तु ययात्रुतभाष्यादनवस्यापत्तेश्च गुरू त्वादिष्वय्यतिशयानां क्व चित्काछानुमीयते सामग्रीतारतम्यकाछाया त्राप्य-नवस्यापत्त्वैवानुमानसाम्यात् ग्रते। न हेतै। विशेषणापेहेति । ग्रस्मिंश्चान.

माने श्रुत्यादिस्तर्क इति, सूत्रतात्यर्थमाह । यत्रेति । ननूक्तानुमानेन सामा. न्यतः सर्वज्ञपुरुषांसद्धावपि तस्य संज्ञाविशेषः कथमवधार्यतदत्या-काङ्घायामाह । सामान्यति । सामान्यमाजेणोपसंहारे निश्चये इत्तपर्य-वसानमनुमानं न संज्ञादिविशेषप्रतिपादनत्तममित्यत दत्यादिर्ण्यः । संज्ञा ब्रह्मान्त्यामिपरमात्मादिरूपा त्रादिशब्देन पूर्णानन्दत्वपरमकारुणिक-त्वपारमार्थिकात्मत्वज्ञगदाधारकारणत्वादया याद्याः । इरिहरादिसंज्ञामू-र्त्तयस्तु शक्तिशक्तिमदाद्यभेदेनेापासनार्थमेव परमेश्वरस्योच्यन्ते न तु सात्ता देव ॥

> ब्रह्मविष्णुशिवा ब्रह्मन् प्रधाना ब्रह्मशत्मयः । ततेा न्यूनाश्च मैंत्रेय देवा दत्तादयस्ततः ॥ ब्रह्मविष्णुशिवादीनां यः परः स महेश्वरः ।

इत्यादिवाक्येभ्यः । ग्रागमते। वेदान्ततः । यत्तु ग्राधुनिकाः के उन परस्य सात्तादपि लीलावियहं कल्पयन्ति । तदप्रामाणिकं विष्णवा-दीनामेव लीलावतारत्रवण्चात् । विष्णवादीनां च परमात्मन्येवाहंभावात्ते-धांमवतारा एव परमिश्वरावतारतया श्रुतिस्मृतिषूच्यन्ते तेन तु ते भ्रान्ताः 'न तस्य कार्यं करणं च विद्यते' इत्यादिश्वतिभ्यः परमेश्वरस्य कार्यंकार-णाख्यशरीरद्वयप्रतिषेधात् । 'ग्रनादिमत्परं ब्रह्म सर्वदेद्दविवर्जित' मित्या दिस्मृतिभ्यरचेति दिक् ॥ ननु नित्यमुक्तरचेदीश्वरस्तर्हिपुरुषार्थाभावात् तस्य प्रवृत्तिने घटते । तथा च सांख्यसूत्र 'स्वोपकारादधिष्ठानं लोकव'दि-तीति पूर्वपत्तः । तच । प्रवृत्त्यादिनित्यत्वात् तत्र निमितापेत्ता नास्तीति सुख्यसमाधाने सत्यपि प्रैढिमा प्रकारान्तरेणापि समाधानमाह । तस्मा-त्सिति । ग्रात्मानुयहः स्वीपकारः । तस्येश्वरस्य स्वीपकाराभावेपि भक्तात् पुरुषानुद्वरिष्वामीत्याग्रयेन ज्ञानधर्मयाश्वरियदेशतो भक्तभूतानुयहः प्रयोजनं, पुरुषाणां विशेषणं कल्पेत्यादि । कल्पप्रलयेषु दैनंदिनप्रलयेषु महाप्रलयेषु प्राह्नतप्रलयेषु च संसारिणः स्वकारणगामिनेा उत्तस्तदा मरणदुःखभाज इत्यर्थः । ननु स्वेष्टसाधनताज्ञानाभावे कयं व्यापारः स्यादिति चेच ।

तृणारणिमणिन्यायेन स्वेष्टसाधनताचानपरदुः खज्ञानयेार्विजातीयेच्छादुर्य प्रत्येव फलबलेन हेतुतायाः झुप्तत्वात् । तया च ब्रह्मसूत्रं 'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्' इति । ननु तणापि भक्तानेवानुरुह्णति नान्यान् प्रत्युत ताचिरुह्लात्यपि स्वभक्तेश्वर्यदानेनेत्यते। वैषम्यादिना नेश्वरस्य नित्य-मुक्तत्वं भवतीति चेत् । मैवम् । ग्रग्नेराण्ययस्वाभाव्यवत् विशुट्टसत्त्वे भक्त-वशतास्वभावस्यापर्यनुयेाज्यस्वात् । वैषम्यं च रागद्वेषाभ्यामेव भवति न तु प्रवृत्तिमात्रेग्रोति । ज्ञत एव गीता

समे।हं सबैभूतेषु न मे द्वेष्योस्ति न प्रियः ।

ये भजन्ति तु मां भक्त्या मयि ते तेषु चायहम् ॥

इति। यच्च हिरण्यगर्भाद्येश्वयंदानात् ग्रन्येषां दुःखं भवति तत्रापि हिरण्यगर्भादीनामेव वैषम्यं बीजम् । ईश्वरस्य तु परदुःखप्रहाणेच्छा विद्यमानापि भक्तवशतया कुण्ठिता स्वकार्याय विलम्बतइति सबै सम-ञ्चसम् । यच्च सर्वेश्वरस्य कर्मसाण्चितया वैषम्यं नैष्ट्रंष्यं च ब्रह्मभीमां-सामुत्रेणापाइन्तं तत्राय्ययमेवाशयः । नेाकानां विद्तितिषिद्वरूपाणि सुखदुःखसाधनानि चत ईश्वरेग कर्माणि देवानां स्वभक्तदेवेष् यत् दुःखं दीयते ऽनपराहाय सुखं तद्भत्तपारवर्श्यान-त्रापराद्वाय मित्तकमिति । स्वप्रयोजनाभावेपि विदुषां प्रवृत्तौं पञ्चशिलाचार्यवाक्यं संख्यस्यं प्रमाखयति । तथा चेक्तमिति । अदिविद्वान् स्वयंभूः संगादा-वाविर्भूतो विष्णुनिर्माणचित्तं येगगबनेन स्वनिर्मितं चित्तमधिष्ठाय स्वांग्रेन प्रविश्य कपिसाव्यपरमर्षिभूत्वा कारूएयाज्विज्ञासवे ग्रामुरये तत्त्वं प्रोवाचे-न्यर्थः ॥

परमेश्वरस्यापरं विशेषं प्रतिपादयति सूचकारः ॥

स एष पूर्वेषामपि गुरु: कालेनानवच्छेदात् ॥ २ई ॥

पूर्वेषां पूर्वपूर्वसगाद्युत्पचानां ब्रह्मविष्णुमहेश्वरादीनामपि गुहः पितान्तर्यामी विद्यया ज्ञानचतुः प्रदश्च । कुतः । कालेनामवच्छेदात् । ब्रह्माः दयोहि द्विपरार्ह्वादिकालेनावच्छिचाः कालानवच्छिचं गुरुं विना न संभ

чo

वन्तीत्यर्थः । 'ये ब्रह्माणं विदधाति पूर्वयो वै वेदाश्च प्रहिणोति तस्मै' इत्यादिश्वतिभ्य इति भावः । न च प्रकृतिस्वातन्व्यवतिः । निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनामित्यागामिस्त्रात् निमित्तकारणस्येश्वरादेस्तत्स्वातन्व्याविधा-तकत्वात् । एतदेव व्यावष्टे । पूर्वे हीति । अवच्छेदशब्दार्णनावच्छेदप्रयो-तनेन कालेनापावर्तते न संबध्यते । त्तात्पर्यार्ण्यमाह । यथास्येति । अस्व वर्त्तमानस्य सर्यस्यादी दूर्वे प्रकर्षगत्या ज्ञानेत्कर्षप्रास्या स्वतः सिद्ध इत्यर्थः । अज्ञिद्वरस्य सर्वजीवणितृत्ववचनात् श्रुत्युकाभिनविस्फुतिङ्गट्ट-र्धान्तानुसारेण च जीवब्रह्नणारंशांशिभावस्तयारभेदश्च पितापुत्रवदेवेति भावः । तथा च स्मृतिः ।

> यचा दीपसहस्राणि दीप एकः प्रसूयते । तथा जीवसहस्राणि स ख्वैकः प्रसूयते ॥ सलिले करकाश्मेव दीपेाऽग्नाविव तन्मयः । जीवेा मैाठ्यात् प्रचग्बुट्टा युक्ता ब्रह्मणि लीयने ॥

इत्यादिः । ग्रयं चाभेदेा नाखण्डता ग्रपि त्वविभागएव, ग्रविभागे धवनादिति वेदान्तसूत्रेण जीवानां ज्ञह्मण्यविभागलज्ञणाभेदस्यैव वचनात् । ग्रविभागश्च दुग्धं जलमभूदित्यादिप्रत्ययनियामकः स्वरूपसंबन्ध ग्राधार-तादिवत्, किं वा लज्ञणानन्यत्वमिति । ग्रनेन पितृत्वान्तर्यामित्वरूपेण गुरुत्वेन जीवानामप्यात्मेश्वर इति वेदान्तमहावाक्यार्थापि सूचितः । यो हि यस्यांशी ग्राधिष्ठाता वा भवति स तस्यत्मिति दृष्टं, यथा सूर्य-श्वजुषः यथा वा जीवेा देहस्येति दिक् । ईश्वरणब्दार्था विस्तरेण धाख्यात इदानीं तत्प्रणिधानं व्याख्यातुमादै। प्रणिधानाङ्गं मन्त्वं दर्श-र्यत्र ।

त्रस्य वाचनः: प्ररावः ॥ २० ॥

तस्येश्वरस्य प्रणवेा नामेत्यर्थः ।

भ्रदृष्टविग्रहो देवेा भावगाहोा मने।मयः । तस्त्रोंकारः स्मृते। नाम तेनाहूतः प्रसीदति ॥

इति येगियाज्ञवत्क्यादिभ्यः । ग्रद्रुष्टविग्रहाे ऽद्वतशरीरा देवः पर-मात्मा भाषयाद्वी भक्तिमात्रयाद्वी मनोमयी मनस्तुल्यकारणीपाधिशवती ऽयःशबत्ताग्निवदित्यादिर्थः । कत्तेव्यविचारोपये।गिनमधं परयति । वाच्य ईश्वरद्ति । निन्य एव प्रणवेन सहेश्वरस्य वाच्यवाचकभाव दुति । त्रद्धातिशयोत्पादनाय संशयपुर्वेकमवधारयति । किमस्येति । ईश्वरप्रखव-ये।वाच्यवाचकता शक्तिः किमस्येश्वरस्य संक्रेतेनाहार्यान्यान्याध्यासरूपेग् क्रता चागन्तुकी यथा पिण्डविशेषे देवदत्तादिनामवाच्यता पितृसंक्रेतक्रता तद्वत् । ग्रथवा प्रदीपस्य प्रकाशवत्स्वाभाविकी यावद्वव्यभाविनीत्वर्थः । विम्रुष्य सिद्धान्तमाद्य । स्थित इति । अर्थसंबन्धमेवाभिनयति प्रकाशय-तीत्यर्थः । स च शत्त्याख्यसंबन्ध ग्राधाराधेयवत्स्वरूपसंबन्धा ऽतिरित्त-पदार्थ एव वास्तु घटादिनामामप्येवं बेध्धं देवदत्तादिनामां तु नैवं यतः पुरुषसंकेतभेदेनार्थभेदा भवन्तीति । संकेतेनेति । ग्रयमस्य पितेत्याद्येवं-रूपेग्रेत्यन्वयः । ननु शक्तिनित्यत्वेपि कदा चित्संकेतभेदाट्वेवदत्तादिशब्द-वदर्यभेदेापि प्रगवस्य स्यादित्याशङ्कायामाद्द । संगान्तरेष्वपीति । त्रायं संकेती लैकिको न भवति ऋषि तु सर्वज्ञाखेतनाशक्तिं पूर्वसिद्धामनुस्रत्येव संकेतं कुर्वन्तीत्याशयः । संबन्धनित्यत्वे संप्रतिपत्त्याख्यकार्यनित्यत्वं प्रमा-णयति । सम्प्रतिपत्तीति । देवदत्तादिशब्दवद्वाच्यवाचकभावस्यानित्यत्वे कदा चित्संकेंतवैपरीत्येन व्यवहारवैपरीत्यमपि स्यादित्याशयः । तथा च सति सर्वत्र शब्दःचें माखासः स्यादित्यागमिनः प्रतिज्ञानते जवधारयन्तीति समग्रवाक्यार्थनान्वयः । प्रणिधानाङ्गमन्त्रं प्रदर्श्य साङ्गप्रणिधानस्य स्वरूपं सूत्रकारो वत्यति तत्सूत्रं पूर्रायत्वेत्यापयति । विज्ञानेति । सूत्रेग सहान्वयः ॥

### तज्जपस्तद्र्शभावनम् ॥ २८ ॥

सूचार्थं व्याचाटे । प्रणवस्थेति । प्रणवजपेन सह ब्रष्ट्नध्यानं प्रणि-धानं तच्च वाच्यवाचकभावं ज्ञात्वा कर्त्तव्यमिति समुदायार्थः । 'प्रणवेन परं ब्रह्म ध्यायीत नियता यति'रिति स्मरणादिति । प्रणवार्थश्वायान्तर-भेदैः युत्यादिषु बहुधाक्तः संवेपात्तु गारुडोक्तिर्थीच कष्यते । यथा गारुड्ड व्यक्ताव्यक्ते च युरुषस्तिस्रो मात्राः प्रकीर्त्तितः । भ्रार्थमात्रा परं ब्रह्म छेयमध्यात्मचिन्तकैः ॥

इति । प्रणवार्थचिन्तनं च मुख्यते। द्वित्रिधं, तत्रैकमंशांशिकार्यकार-णशक्तिशक्तिमदादाभेदेन तप्तायः पिण्डवदविभागलवणैकीभाषादष्ठं ब्रस्ट सर्वं खलु ब्रस्टोत्यादिरूपं भवति तमेतमात्मानमामिति ब्रस्टग्णैकीझत्य ब्रस्ट चात्मनोमित्येकीझत्येत्यादि श्रुतिः । सर्वं खस्विदं ब्रस्ट तज्जज्ञानिति शान्त उपासीतित्यादिश्रुतेश्च ।

> एकः समस्तं यदिहास्ति किं चित्तदच्युताे नास्ति परं ततान्यत् । सेःइं स च त्वं स च सर्वमेतदात्मस्वरूपं त्यज भेदमे। इम् ॥

इत्यादिस्मृतेश्च । त्रापरं प्रकृतितत् कार्यपुरूपेभ्या विवेकेन केवले ब्रह्मचिन्मात्रे ग्रात्मत्वचिन्तनम् । ग्रोमित्येवं ध्यायध ग्रात्मनं स्वस्ति वः पारायतमसः परस्मात् । ग्रधात ग्रादेशा नेतिनेति नद्येतस्मादिति नेत्यन्य-त्परमस्ति तमेवैकं जानघ ग्रात्मानं ग्रात्मेत्येधेापासीतेति श्रुतेः ॥

> प्रकृतिं पुरुषे स्याप्य पुरुषं ब्रह्मणि न्यसेत् । ग्रहं ब्रह्म परं स्वीतिः प्रसंख्याय विमुच्यते ॥ यः सर्वभूतचित्तज्ञे यश्च सर्वहूदि स्थितः । यश्च सर्वान्तरे \* ज्ञेयः साहमस्मीति चिन्तयेत् ॥

इति गारुडादिभ्यश्च । तथा 'त्रात्मेति तूपर्यान्त याहयन्ति चे'ति ब्रह्मप्रीमांसासूत्राच्च । त्रत्र गारुडवाक्ये पुरुषस्य ब्रह्मर्थि। न्यासे लय एव न त्वभेदः ॥

विज्ञानात्मनि संयोज्य त्तेवज्ञे प्रविसाप्य तम् । ब्रह्मएयात्मानमाधारे घटाम्बरमिवाम्बरे ॥

इत्यादिवाक्येषु जीवविलापनेन ब्रह्मात्मचिन्तनस्य स्मरणात् प्रह्नतिस्यापनसाहचर्याच्च । ग्रम्बरदृष्टान्तश्च नाखण्डत्वे

ग्रंगांग्रिभावस्याभिमतत्वेनात्र सर्वारखिरिति पाठः साधुरिति भाति । रा० ग्रा० ॥

ययाग्निरग्नै। संचिप्तः समानत्वमनुव्रजेत् । तथात्मा साम्यमभ्येति येगिगनः परमात्मना ॥

इत्यादिवाक्योक्तम्याग्निवायुजलादिबहुलट्टष्टान्तस्य साम्यस्य च विरोधात् न्यायानुबहेणाग्न्यालयादिट्टष्टन्तानामेव बलवत्त्वाच्च । किं तु एकरूपस्पैंगपधिकमिष्याविभागनिष्टत्तिमात्रे इति, विलापनेन च प्रझत्या-दिवज्जीवानामनात्मत्वमेव लभ्यते । तदुक्तं मात्स्ये

> तत्त्वैः संपादितं भुङ्के पुरुषः पञ्चविंशकः । ईश्वरेच्छावशात्सीपि जडात्मा कथ्यते बुधैः ॥ इति । मेरतधर्मे च ते चैनं नाभिनन्दति पञ्चविंशकमप्युत । बद्विंशमनुपश्यन्तः शुचयस्तत्परायगाः ॥

इति । एतेन प्रक्वतिपुरुषै। विलाप्य यच्छिष्टं ब्रह्म तस्मिवेवाहं-भावे वचनाच्च न जीवे मुख्या ऽहंश्रब्द इति, ध्यानयोश्चिन्तनयोर्मध्ये प्रयमचिन्तनमुपासना द्वितीयं तत्त्वज्ञानमिति । ब्रह्मात्मताज्ञानं चाति-दुर्लभं, मोद्यधर्मे चोक्तं

> भवन्तेा ज्ञानिनेा निन्धं सर्वतश्च निरामयाः । रेकात्म्यं नाम कश्चिड्डि कटा चित्पतिपदाते ॥

इति दिक् । ईश्वरप्रथिधानादिति पञ्चम्युक्तमसंप्रज्ञातपर्यन्तयोग-हेतुस्वं तत्त्वप्रथिधानस्य येन द्वारेश तदाइ । तदस्येति । प्रसिधाना दिभिश्चैकाये। भवति ततश्च परमात्मसाचात्कारः ततः परवैराग्यादसं प्रछातयोग इति शेषः । स्वाध्याययेगगसंपत्त्या परमात्मा प्रकाशतदति वत्त्यमायावाक्यस्वरसात् । उक्तार्थं स्वपितुर्वक्तक्यं विष्णपुराणस्यं प्रमाण-यति । तथा चेक्तमिति । योगजपयोरेकदा न संभव इति योगस्याद्य-न्त्योर्व्युत्यानकाले जप उक्तः । ननु परमात्मसाचात्कारात् परवैराग्यं भवतीति यदुक्तं तचेापपद्यते भात्मसाचात्कारेष्यैवाभिमार्नानष्टत्या परवै-राग्यसंभवादिति । ग्रद्दोच्यते । ब्रह्मज्ञानं ताटस्थ्येनात्र न विर्वाचतं किं

띛뙁

त्यात्मत्वेनैव, तथा च जीवात्मतत्वज्ञानात् बुद्धिपर्यन्तमभिमाननिवृत्तिवत् परमात्मज्ञानात् जीवपर्यन्तेष्वभिमाने निवर्त्तते, पञ्चविंशतितत्त्वानि विलाण्यैव साइमित्यात्मतया ऽधिष्ठानब्रह्मसात्वात्कारादिति । नन्वेवं जीवस्याण्यनात्मत्त्वं प्रसक्तमिति चेत्, न । व्यावद्यार्रिकपारमार्थिकभेदेना-त्मद्रयाभ्युपगमात् : चात्मत्वं द्वि संघाताध्यत्तत्वं चेत्रज्ञत्वं च । तच्चेश्वर-स्यैथास्ति ईश्वरत्ववत्, जीवात्मनां परतन्त्रत्वात् धर्माधर्माद्यज्ञातृत्वाच्य । जीवानां च चितिशक्तिमत्तामांचेणैवात्मत्वं गौणं बुद्धाद्यापेत्तिकं च यथा हिरययगर्भादीनामीश्वरस्वं तदुक्जीवानामात्मत्वं बन्धमीद्यभावस्थिमा गितया सिद्धं लोकव्यवहारगोचरतया च व्यावद्यारिकमेव । एवमेवा-हंत्वंशब्देपि परमात्मन्येव मुख्या न तु जीवे, प्रयोगादिषु स्वातन्त्र्याभावेन प्रयोत्कात्मत्वादिरूपस्याहमादिशब्दप्रवृत्तिनिमित्तस्य जीवेष्वभावादिति । तथा चोक्तम् ।

> त्वामात्मानं परं मत्वा परमात्मानमेव च । त्रात्मा पुनर्वहिर्मृग्य त्रहीज्ञजनताज्ञता ॥

इति । परमनात्मानम् । यद्यपि जीवेा मुख्यात्मा न भवति तथापि तज्ज्ञानादपि धर्माधर्मरागादिनिवृत्त्या मोत्तस्तु भवत्येवेति । एतेन व्यवहार-परमार्थभेदादैकात्म्यनानात्मतावादी अतिस्पृतिदर्शनेष्वविरुद्धावित्यपि सि-दुम् । त्रधिकं तु ब्रह्ममीमांसाभाष्ये विज्ञानामृते द्रष्टव्यमिति दिक् । तदिद-मीखरर्थाणधानाद्वेत्यादिसूत्रगणेाक्तमर्थजातं जिङ्गुपुराखे स्पष्टं प्रदर्शितम् । यथा ।

त्रविद्ययेशस्य येगे। नातीते। नाष्यनागतः । नाष्यस्त्यस्मितया चैवं रागेगापि जिकानता ॥ कालेषु त्रिषु संबन्धस्तस्य द्वेषेग ने। भवेत् । तयैवाभिनिवेशेन संबन्धा न कदा चन ॥ कुशलाकुशलैश्चैव संबन्धो नैव कर्म्मभिः । भवेत् कालचये शंभारविद्यामतिवर्जनात् ॥

#### योगवार्तिकम् ।

विपाकैः कर्मणां तस्य न भवेदेव संयमः । कालेषु त्रिषु शर्वस्य शिवस्य शिवदायिनः ॥ सुखदुःखेने संस्पृश्यः कालजितयवर्तिभिः । กขึ้น มิเขม่หลางนี้ม์ของสารสารสาร पुंबिशेषः परा देवे। भगवान् परमेश्वरः । चेतनाचेतनान्मतः प्रयञ्चादखिलात्परः ॥ लेकि सातिशयत्वेन जानैश्वर्ये विलेगिकने । शिवे नातिशयित्वेन \* स्थिते बाहुर्मनीषिगः ॥ प्रतिसगे वस्तुभानं ब्रह्मखेशास्त्रविस्तरम् । उपदेशात्स एष्ठव्यः कालावच्छेदवर्त्तिनाम् ॥ कालावच्छेदयुक्तानां गुरूणामप्यसे। गुरुः । सर्वेषामपि सर्वेशः कालावच्छेटवर्जितः ॥ ग्रनाटिरेव संबन्धे। विज्ञानेत्वर्षयाः परे । स्थितये। रीद्र शः शर्वः परिशदुः स्वभावतः ॥ चात्मप्रयोजनाभावे परानुबह एव हि । प्रयोजनं समस्तानां क्रियाणां परमेक्तिनः ॥ प्रगवे। वाचकस्तस्य शिवस्य प्राप्तात्मनः । शिवरुद्रादिशब्दानां प्रखवा हि परः स्प्रतः ॥ शंभोः प्रणववाच्यस्य भावना तज्जपादपि । ग्राश सिद्धिः पराप्राण्या भवत्येव न संशयः ॥ एकं ब्रह्ममयं ध्यायेत्सवे विष्र चराचरम् । चराचरविभागं च त्यजेदहमिति स्मरतु ॥ सप्ताण्डावरणान्याहुरख्डस्यात्माम्बजासनः । कोटिकेट्य्युतानीशे चागडानि कथितानि तु ॥ तवतत्र चतुर्वका ब्रह्नाखा हरया भवाः ।

भ्रत्रानतिश्वयित्वनेति पाठः कल्प्यः । नातिश्वयित्वेनेति वैतदर्थकं बेष्ध्यमिति । रा० शा० ॥

सुष्टाः प्रधानेन तथा प्राप्य शंभेास्तु सचिधिम् ॥ ग्रसंख्याताश्च रुद्राख्या ग्रमंख्याताः पितामद्दाः । इत्यश्चाप्यसंख्याता एक एव महेख्वरः ॥ ब्रह्तेन्द्रविष्णुरुद्राद्वैरपि देवैरगेाचरम् । ग्रादिमध्यान्तरहितं भेषज्ञं भवरोगिणाम् ॥ शिवतत्त्वमिति ख्यातं शिवादपि परं पदम् ।

इति । तदेवं जीवप्रज्ञायादवेश्वरप्रणिधानादपि प्रज्ञाद्वारा येग-स्तत्फलं भेरत्वश्च भवतीत्युक्तमिदानीं तयेर्फेध्ये ईश्वरप्रणिधानस्य मुख्य-कल्पत्वं प्रतिपादयितुं तत्र द्वाराधिक्यं सूत्रेण प्रतिपादयति । किं चास्पेति । ग्रन्यच्चास्य प्रणिधानिने भवतीत्यर्थः ॥

## ततः प्रत्यक्चेतनाधिगमेष्यन्तरायाभावश्व ॥ २८ ॥

तत र्रश्वरप्रणिधःनात्तस्सात्तात्कारद्वारा तद्वृष्टान्तेन जीवसत्त्वमः ण्वनायासेन पूर्णतया सात्तान्नियतःति प्रधमदलार्यः । अपिशब्द ग्रासव-तमसमाध्यपेत्वया । यद्यपि प्रति प्रतिधस्तु ग्रञ्चति त्रानुगच्छतीति व्युत्पत्त्या उप्तंकुचितसर्वानुगतः परमात्मैव मुख्यः प्रत्यक्शब्द्वार्थः । 'प्रत्यक् प्रशान्तं भगवच्छब्दसंज्ञं यद्वासुदेवं कवये। वदन्ती'त्यादिष्वपीश्वरे प्रत्यक् प्रशान्तं भगवच्छब्दसंज्ञं यद्वासुदेवं कवये। वदन्ती'त्यादिष्वपीश्वरे प्रत्यक् प्रशान्तं भगवच्छब्दसंज्ञं यद्वासुदेवं कवये। वदन्ती'त्यादिष्वपीश्वरे प्रत्यक् प्रशान्तं दर्शनाच्च । तष्ठापीश्वरादिशब्दयदेव प्रत्यक्शब्दापि जीवे गैाणे। विभु-त्वात् । ग्रत रव प्रकृतिव्यावर्त्तनाय चेतनेन्युक्तम् । यदि च प्रत्यक्शब्दः पश्चिमवाची तथापि सर्वप्रलयावधिभूते ब्रह्मग्र्येव पुर्ख्या ऽन्यत्र गैणा दति । ग्रन्तरायाभाव एकायतासामान्यस्यैव फर्लामिति वद्यते 'तत्प्रतिषेधार्थमेक-तत्त्वाभ्यास'इति सूत्रेणेत्यते। विशिष्येश्वरपणिधानस्यान्तरायाभावफल-कत्ववचनममुवादकतया व्याचल्टे । रतावदिति । ग्रनुवादस्य च फल-माधिक्येन विद्यनिवर्त्तकत्वलाभः । 'तस्य इ न देवाश्च नाभूत्या र्दशत ग्रात्मा होषां स भवती'ति श्रुत्या ब्रह्मात्मतार्दाशन दद्याविधाते देवादीनामप्यसामर्थ्यप्रतिपादनादिति । ग्रत रवोत्तं नारदीयादिष्वयि । तस्मान्मुमुत्ताः सुमुखेा मार्गः श्रीविष्णुसंश्रयः । चित्तेन चिन्तयानेन वञ्च्यते ध्रुवमन्यथा ॥ धत्ते पदं त्वमविता यदि विघ्वमूधि

इत्यादि । स्वरूपदर्शनमिति । चस्य प्रतीचेा जीवस्य यत्तात्त्विजं रूपं तस्य सात्तात्करोपि भवतीन्थर्थः । चन्यप्रणिधानेनान्यसात्तात्कारे ऽदृष्टद्वारवत्, दृष्टद्वारमय्यस्तीति प्रतिपादयचेव स्वरूपदर्शनं विवृणेति । यथैवेति । बुद्धेः प्रतिसंवेदी बुद्धिवृत्तिप्रतिबिम्बोद्धार्डी तत्सात्तीति यावत् ददं च जीवन्नद्दन्गे।रत्यन्ताभेदनिराकरणाय वैधर्म्यमुत्तं, यथैवेश्वरः शुद्धा-दिगुणकस्तथायमपि येा बुद्धेः सात्ती पुरुष इत्येवमधिगच्छति चवधार्यात पुरुष्त्व्याविशेषादित्यर्थः । पुरुषश्चेतनः शुद्धः पाषपुग्यविर्वार्ज्ततः प्रसचेा निर्दुःवः केवल्राचिन्माचेा उनुपसर्गा जात्यार्युभागराहत इति । तदेतदुत्तं नारदीये ।

> मायाप्रवर्त्तके विष्णे। दृढा भक्तिः इता नृणाम् । सुखेन प्रक्रतीर्भवं स्वं दर्शयति दीपवद् ॥

इति। यद्यपि ग्रंशिस्वरूपावधारणेनांशस्वरूपावधारणवदंशस्वरूपा वधारणेनाण्वंशिस्वरूपावधारणं भवति ग्रंशांशिनोरेकस्वरूपत्वस्यौत्सर्गिक त्थात्, प्रत्युत ईश्वरास्यावाङ्मनसगोचरतया स्वतत्त्वसात्तात्कारादेव तद-नुसारेणेश्वरे विवेकः संभवति नान्यणा। तथा च युतिरपि। 'यदात्मतत्त्वेन तु ब्रह्मतत्त्वं दीपोपमेनेइ युक्तः प्रपश्ये'दित्यादिः । तथापि जीवस्य पूर्ण-त्यनित्यत्वादांश्व ईश्वरानुसारेणैव सुखेन ज्ञातुं शक्यतद्दत्याशयः । ग्रत एव 'तत्त्वमेव त्वमेव तत्' इत्यादिश्रतयः परस्यरमेवावैधर्म्यलत्त्याभेदं प्रतिपादयन्ति । ग्रन्यान्यट्टव्हान्तेनान्येान्यधर्माणामन्यान्यस्मिन् ग्रवधारणा-यान्तरायस्वरूपप्रतिपादकं सूत्रमवत्तारयति । ग्राष्टिति । व्याध्यादेरन्तराय-त्वोपपादनाय सूत्रे चित्तवित्तेपा इति वदिष्यति, तस्य व्याख्यानार्थं आण्ये वक्रोक्तिः । विद्वेपाः विवेषकाः । सामान्येन दत्तीत्तरं विशेषसंख्याभ्यां पुनः एच्छति । क्रे पुर्नारति ।

व्याधिख्यानसंग्रयप्रमादालस्याविरतिम्रान्तिदर्श्वनालव्य-

¥۲

भूमिकत्वानवस्थितत्वानि चित्तवित्रे-पास्ते ऽन्तरायाः ॥ ३० ॥

चित्तवित्तेपकतयैतानि ते पूर्वप्रुचेन्ता भ्रान्तराया इत्यर्थः । व्याचछे । नवेति । ग्रन्वयव्यतिरेकाभ्यां चित्ते वित्तेपकत्वमेषां साध्यति । सहैतद्रति । प्रत्यकालानाकलनेन सहेत्युक्तम् । एतेषामव्यवधानेनैव व्या-ध्यादिगोचरा वा तबिइत्त्यपायगेविरा वा चित्तस्य इत्तये। भवन्ति येगभ्रं-शिका इत्यर्थः । व्याध्यादीचव क्रमेश व्याचछे । व्याधिरिति । शरीरधारक-न्वात् धातूनां वातऋफपित्तानां रसानामाहारपरिणामानां करणानां चतु-रादिमनग्रादीनां च वैषम्यं विसदृशभावो व्याधिः । ग्रकर्मण्यता योगा-नुष्ठानावमता । ग्रामवातादिनाः देहस्याकर्मण्यत्वेपि वित्तस्य योगाविरेा-धाच्चित्तस्येत्युत्तम् । संशयाकारमाह । स्यादिति । इदं गुरुशास्त्रोत्तं ज्रानतत्स∩धनादि । जभावनमननुसंधानम् । कायगुरुत्वं कफादिना चित-गुरुत्वं तमसा, ताभ्यां हेतुभ्यामवर्शत्तः समाधिसाधनाननुष्ठानम् । संप्र-येगगतमा सचिकर्षजन्ये। गर्था ऽभिलाषः । विपरीतं ज्ञानं गुर्वे दिर्प्रामता-र्थविपरीतनिश्चयः । समाधिभूमेरिति । वत्यमाणानां मधुमत्यादिभूमी-नामेकतमस्या त्रापि साधनानुछाने ऽप्यलाभ इत्यर्थः । त्रप्रतिछालाभेपि भंशः । ननु लामेत्तरं भंगे का चतिरित्याशङ्कायामाद्यः समाधिप्रतिलम्मे हीति । प्रतिलम्भा निष्यत्तिर्ध्येयसात्तात्कार इति यावत् । त्रयं भावः । सातात्कारपर्यन्तमेव चित्तस्य तत्तद्वम्यत्रस्यानमपेचितमते। ऽ म्रतसाचा-त्कारस्य येगगरूउस्यापि अंशे उनर्वास्यतत्वमेव भवतीति । 'त्रारूठये।-गेऽपि निपात्यते ऽधः सङ्गेन योगी किमुताल्पसिद्धि' रित्यादिस्पृतिश्वात्र प्रमाणमिति । एतेषां तान्त्रिकान् संज्ञाभेदानाह । एतइति । न केवलमेते व्याध्यादये। योगान्तराया चपि तु दुःखादिरूपेष्वन्तरायान्तरेष्वपि हेतवे। भवन्तीत्याद्य ॥

दुःखदैर्मिनस्याङ्गमेजयत्वश्वासप्रश्वासा विचेपसच्भुनः॥३१॥ दुःखादीन्यन क्रमेण व्याचछे । दुःखमिति । जात्मानं स्वसंघात

# यागवातिकम् ।

मधिकव्य वत्तेतदत्याध्यात्मिकं. तच्च द्विविधं शारीरं मानसं च । शारीरं व्याध्यादिजनितं मानसं कामादिजम् । भूतानि पाणिने। व्याघ्रादीन् नतीष्ठन्य जायतदत्याधिभैतिकं व्याघ्राद्युत्यम् । देवानधिष्ठत्य जायतद-त्याधिदैविकं शीतोष्णाद्युत्यमित्यर्थः । यद्यपि सर्वमेव विपताद्ववं दुःसं मानमं तथापि प्राधान्येन मनोविकारजन्यत्वाजन्यत्वाभ्यां मानसत्वामा-नसत्त्वविभागः शिषयगतदुःखेषु चित्तवित्तेपार्थामहेतुत्वात् दुःखसामान्यस्य त्रिधा विभागो न घटने घटपटादिदुःखानामसंयद्वात्, एवमन्यवापि । दुःखसामान्यलचणमाहः । येनेति । त्रीभश्चाञ्चल्यम् । यदङ्गानीति । त्रङ्ग अम्पेङ्ग मेजयत्वमिति । प्राणेति । पुरुषप्रयन्नं विना स्वयमेव प्राणे यद्वाद्यं वायुमतिशयेनाचामति पिबति शरीरान्तः प्रवेशयति सं श्वासनामा विकार इत्यर्थः । कोअमुदरस्यं वायुं निःसारयति बद्दिः करोति शेषं पूर्ववत् । सूत्रवाक्यार्थं व्याचछे । एतद्दति । वित्तेपसद्दभुवो व्याध्या-दिवित्तेषेग्द्रवाः । तत्र हेतुमारु । वित्तिप्तेति । वित्तेपानन्तरमेव जाय-नो वित्तेपनिवृत्ते। निवर्तन्तद्रत्यर्थः । नन्वेतेन्तरायाः सकार्याः किमी-श्वरप्रशिधानमात्रनिरस्या त्रथ वा ग्रन्थेषायेनापि निरसितुं शक्या इत्या-काङ्घायामुत्तरं प्रयच्छति सूत्रान्तरावतारण्याय । त्रधैतदति । ग्रथ वित्ते-पेत्यत्त्यनन्तरमेते बित्तेपा चभ्यासवैराग्याभ्यामित्यादिसूचेाक्ताभ्यां सामा-न्याभ्यामेगभ्यासवैराग्याभ्यां निरस्या न त्वीश्वरप्रशिधानादेवेति नियम इत्यर्थः । एतत्प्रतिपादकतयोत्तरसूत्रमधतारयति । तत्रेति । तयारभ्यास-वैराग्यये।मेध्ये ऽभ्यासविषयं जीवेश्वरादिसाधारणं पिएडीझल्ये।पसंहरन् इदं मयोक्तं वत्यमाणमूत्रेणाहेत्यर्थः । यदि हीश्वरप्रणिधानमेव केवलम-न्तरायाभावहेत्रिति वत्त्यमाणमूत्रार्थः स्यात्तदा एकतत्त्वाभ्यास इति सामान्ये।पसंहारी न युज्येत निस्संदेहार्थमीश्वराभ्यास इत्येव वक्तं युक्त त्यादिति भावः ॥

तत्प्रतिषेधार्थमेकतत्त्वाभ्यासः ॥ ३२ ॥

एकं स्यूलादि किं चित् । यत्तु एकतत्त्वशब्देनात्र परमेश्वर एवोक्त इति तच । क्षाधकं विना सामान्यश्रब्दस्य विशेषपरत्वानीचित्यात् ।

ξÒ

#### येगगवार्तिकम् ।

प्रवेंसूत्रप्राप्तत्वेन प्रैानरुक्त्यापत्तेश्च । सर्वमेव चित्तमेकायं नास्त्येव विद्ति-फमित्यागामिभाष्यानुपपत्तेश्चेति । उत्तयोर्वि उपैकायतयोर्वव्यमायपरि-कर्मणाचे।पपत्तये चित्तस्य स्थिरतां साधविष्यन् वित्तस्य दाणिकत्वादिकं दूषयति । यस्य त्विति । यस्य तु वैनाशिकस्य मते चित्तं प्रत्यर्थनियत-मर्यादर्थान्तरं न गच्छति तथा प्रत्ययमात्रं निराधारवृत्तिमात्रं तथा त्तशिकं च भवति तस्य मते सर्वमेव चित्तमेकायमते। वितिप्तचित्तानपपत्तिरि-त्यर्थः । तदनुपवत्ता च तेषां स्वशिष्येभ्यः स्वशास्त्रेषु समाध्यपदेशा विफल एवेति भावः । एकस्य चित्तस्य क्रमेण नानार्थविषयकत्वस्वीकारे तुनायं देेाष इत्याह । यदि पुनरिति । ततः किमित्यत ग्राह । त्रते। नेति । ये। ऽपि वैनाशिकविशेष उक्तदेाषपरिहाराय मन्यते सङ्ग्राप्रन्यय-प्रवाहरूपतैव चित्तस्यैकायता प्रवाहमध्ये विसदृशत्वं च वित्तेप इति तस्य मतं योगीत्यादिनानूदा विकल्य दूषयति । तस्येति । मतदति शेषः । त्तगिकत्वादिति । त्रत त्रात्रयाभावेनैकायतानुपपत्तिरिति शेषः । नन्वती-तानागतवत्तमानासु सङ्ग्राप्रत्ययव्यक्तिषु त्रित्वादिवद्धासज्यइत्तिरेकायता भवत्विति चेच । ग्रन्थान्यासमानकालीनेषु व्यासञ्चवत्तित्वासंभवात् । रणिकवादिनां सामान्यधर्माभावेन सादृश्यस्य दुर्वचत्वाच्चेति । प्रवाहांश-स्य प्रत्येकव्यक्तेरित्यर्थः । दूषयति । स सर्वं इति । स सर्वः प्रवाहांशः सद्रशप्रत्ययप्रवाहान्तःपाती वा विसदृशप्रत्ययप्रवाहान्तःपाती वा भवत् अभयप्रैव एकायः चित्तस्य प्रत्यप्रेनियतत्वादित्यादिरप्रैः । चतः स्वसिद्धा-लमुपसंहरति । तस्मादिति । ग्रवस्थितं स्थिरम् । परमते द्रषणान्तरमाह । यदि चेति । स्वभावभिवत्वेन नित्यभिवत्वेन त्वयाभ्यपगताः प्रत्यया ग्रद्धेकचित्तान् श्रिताः स्युरित्यर्थः । ग्रथगब्दः प्रश्ने । ग्रन्यप्रत्ययदृष्टस्येति। तमते चित्तातिरिक्तात्माभावादुक्तम् । उपचितस्य र्ज्वाजेतस्य कमेश्रायस्या-दृष्टस्येत्यर्थः । नन्वेकसंतानेात्पचत्वनानुभवसंस्कारस्मृत्यादीनां कार्य-क्षारणाभावाभ्युपगमेनायं द्वेषः परिदृत्तेव्यः इत्याशङ्कायामाहः समाधी-यमानमिति । गामयं पायसं गव्यस्वादित्यादि न्यायमतदूषणं समाधीय-मानमर्प्यात्तिपति तिरस्करोति । तव्यायापेत्तयाप्येतद्ववण्रोद्धरणन्याय आभा-

# यागवातिकम् ।

सीभूत इत्यर्थः । तत्र हि गव्यत्वं हेतुः प्रसिद्धा ऽस्ति, जन्न त्वेकसंतानी यत्वरूपे हेत्रप्यप्रसिद्धः संतानस्पैकतानिवैद्धिकजात्याद्यनभ्यपगमादिति भावः । दूषग्रान्तरमाह । किं चेति । स्वस्य बैाहुस्य य श्रात्मविषयका-नुभवस्तस्याप्यपत्तापश्चित्तस्य प्रतित्वर्णमन्यत्वे सति प्रसज्यतइत्यर्थः एच्छति । जयमिति । उत्तरं, यदिति । जव्ययमहमा विशेषसम् । तया च योहमद्रात सेहि स्प्रशामीत्याद्रिप्रत्यये उहमिति यः प्रत्ययांशः सं संबेख प्रत्ययस्य दर्शनस्यर्शनादिरूपस्यान्योन्यभेदे सति तदात्रये प्रन्ययिनि र्धार्मीण ग्रभेदाकारतया ऽनुभवसिद्धा ऽस्तीत्यर्थः । ग्रात्मानुभवं व्या-ख्याय तदपहुत्वं व्याचछे । एकप्रत्ययेति । ग्रयं चैकप्रत्ययविषयः प्रत्य यव्यक्तिमात्रगीचरके। भवनमते उत्ता भेटाकारे।हमिति प्रत्ययः कर्षं भव-नमते इत्यन्तभिचेषु द्वणिकचित्तेषु विषयत्वेन वर्तमानः सामान्यमेकं विषयीक्येदित्यर्थः । सर्वप्रत्ययानुगतर्धामेणः स्थिरचित्तस्यानभ्यूपंगमाः दिति भावः । मनु अभेदाकारे। ऽहंप्रत्यय एवाप्रामाणिक इति, तजाह । स्वानुभवेति । त्रभेदात्मा अभेदाकारः । ननु यत्मत्तत् चणिकमिति सन्वेन हणिकत्वानुमानादुक्तपत्यये। बाधनीयस्तत्राह । न च प्रत्यत्तेति । माद्वात्म्यं स्वार्धसाधकत्वं न तकीदिशून्यप्रमाखान्तरेणाभिभूयते प्रतिब-ध्यते उपजीव्यजातीयत्वेनाबलवत्त्वादित्यर्थः । शङ्घः पीत इत्यादिप्रत्यत्वं तु तर्कयोगेन बलवतानुमानेनेव बाध्यते । एवं देहाद्यात्मतावत्यत्तमपि निर्णीतप्रामाण्येन शास्त्रेण संदिग्धप्रामाण्यतया दुवैतं वाध्यतइति । ननु चित्तातिरिक्तात्मानभ्यपगमित्रामयं देखां न चास्तिकानाम् बहंप्रत्ययस्य स्थिरात्मविषयकत्वाभ्यपगमादतः स्वमते कयं चित्तस्यैर्यं सिद्धिरिति चेत्, पूर्वीकात्म्मृतिसंस्कारयेारेकाश्रयतानियमःदित्यवेहि । तदिदं चित्तस्यैर्थ-मुप्रवहरति । तस्मादिति । परिकर्मापदेशान्यधानुपपस्यापि वित्तस्यैर्यम-नुमीयते इत्याह । यस्येति । हेतुगर्भविग्रेषणेन, यस्य स्थिरचित्तस्येदमाः गामिसूत्रवत्त्यमाण्यपरिकर्मचित्तप्रसाधनं स्थितिदार्ढ्यहेतुः परिष्कारः शा-स्त्रेषु निदिश्यतदत्यर्थः । सूत्रान्तरमुत्यापयितुं एच्छति । अधमिति । किमुपायकं किंस्वरूपं किंफलं वा परिकर्म भवतीत्यर्थः ॥

ÉŚ

अत्र भूत्रेणे त्तरम् । मैचीकरुणामुद्तिापेत्तार्णां सुखदुःखपुर्ण्यापुर्ण्यविषायाणौ भावनातश्चित्तप्रसादनम् ॥ ३३ ॥

प्रसादनं स्थितिनिबन्धनमित्यागामितृतीयसूत्रस्येनान्वयः। ग्रन्थयां तत्र सूत्रे वाशब्दवैयर्ण्यात् । निबन्धनत्वं च स्थित्यर्भशहेतुत्वं तच्च स्थितिहेतुत्रद्वुाद्यप्रसिबन्धद्वारां तत्रैव ग्रागामिसूत्रे भाष्यआव्यात्यानात् । त्रद्वाबीयेस्ष्रतिसमाधीनामेव स्थितिहेतूनामुक्तत्वाच्च । ग्राव सुखादिशब्द-स्तद्वाहुत्थलाभाय धर्मधर्म्यभेदात्सुखितःवावी । भावना चेत्पादनं प्रसादनं सन्द्वाहुत्थलाभाय धर्मधर्म्यभेदात्सुखितःवावी । भावना चेत्पादनं प्रसादनं सन्द्वाहुत्थलाभाय धर्मधर्म्यभेदात्सुखितःवावी । भावना चेत्पादनं प्रसादनं समाधिप्रसिबन्धकरागद्वेषाधर्मादिमलापसारणं तेत्यादिप्रसादवदित्यर्थेः । तत्र सर्वति । मैत्रों सैर्हाद्वां कर्र्णां निरुषधियरदुःखप्रहाशेच्छां मुदितां प्रीतिमुपेतामीदासीन्यं, सर्वत्र भावयेदित्यन्वयः । भावनःतां चित्तप्रसादे द्वारमाद । एवमस्येति । शुक्कः पापासंभित्वः ततेरा धर्भः, इतस्तमः त्वये चित्तं निर्मनं भवतीत्पर्थः । जट्रष्टद्वारकत्वं चैतनुख्यत उत्तं रागद्वेषनिवृत्ति-रूपदृष्टद्वारकत्वमपि बाध्यम् । तदुक्तं गीतायाम् ।

> रागद्वेषविमुक्तैस्तु विषयानिन्द्रियैश्वरन् । स्रात्मवर्थ्यविधेयात्मा प्रसादमधिगच्छति ॥ प्रसचचेतसेा साशु बुद्धिः पर्यवतिष्ठते ।

इति । ननु चित्तस्य प्रसादाख्यपरिकमेणिव किं कार्यमित्याकाङ्घा-धामाह । प्रसचमिति । प्रसचे चित्तमेकायं भूत्वा स्थिरपदमधंशयेग्यतां स्रभतदत्यर्थः । स्थितिपदमिति पाठे स्थितिः स्यैर्यमित्यर्थः। एवं सर्वत्र । प्रसादस्य साधनान्तरमाह ॥

प्रच्छर्दनविधारणाभ्यां वा प्राणस्य ॥ ३४ ॥

धाशब्दोप्यर्थे। ग्राभ्यामपि चित्तस्य प्रसादनं कुर्यादित्यर्थः। नासि-कापुटाभ्यामिति । एकतरपुठेनेत्यर्थः । प्रयवविशेषादिति । सूत्रम्हूपेग्र येगग्शास्त्रोत्तरीत्या, वमनं रेचर्नामित्यर्थः। विधारणं कुम्भन्नं तच्चार्थात्पूर ग्रानन्तर्रामिति बेध्यम् । रेचनेत्तिरं पूर्त्णं विना विधारणासंभवात् ।

# येगगवातिंकम् ।

प्राधायाम इत्युत्तराच्च । 'प्राधायामश्च विज्ञेयो रैचकपूरककुम्भका' इत्या दिस्मृतिभिस्त्रयाखामेव मिलितानां प्राधायामत्वकणनादिति । प्राणायाम इति । एतट्ट्र्यं पूरणगर्भं प्राधायाम इत्यर्थः । प्रच्छर्दनविधारणे व्याख्याय समयसूत्रार्थमाह । ताभ्यामिति । स्थिति भावयेत् । प्रसादद्वारेति शेषः । बत्र प्राणायामा यमादिनिरपेत्त स्वेक्तमाधिकारिणे येग्गसाधनतयोक्तः । द्वितीयपादे च मन्दर्शिकारिणे व्युत्थितचित्तस्य यमाद्यष्टाङ्गमध्ये प्राणा-यामो वक्तव्य इत्यपैत्वक्त्त्वम् । तथा च स्मृतिः । 'प्राणायामदे द्वेट्रेाषान् धारणाभिश्च किल्विष' मिति । प्रसादायेत्त्वया स्थितिनिबन्धनं परिक मान्तरमाह ।

विषयवती वा प्रवत्तिरुत्यना मनसः स्थितिनिबन्धनी॥ ३५॥

प्रकृष्टा वृत्तिः प्रवृत्तिः सात्वात्काररूपा, विषया गंन्यादयः पञ्च विषयत्वेनःस्याः सन्तीति विषयवती । सा च स्वसाधनादुत्पचा स्वाविष-येष्वपि विवेकपर्यन्तेषु त्रद्वाद्यप्रतिबन्धहेतुतया स्थितिप्रयोजिका भवतीः त्यर्थः । वाग्रब्दः समुच्चये चावश्यकतया भाष्ये वाच्यत्वात् । त्रत्र च मनस इति वचनात् मनश्चित्तये।रेकतेति बेध्यम् । विषयवर्ती प्रवृत्ति पञ्चप्रकारां दर्शयति । नासिकायदति । नासिकाये गन्धेापलब्धिस्याने धारणां कुर्वते। योगिने। ये। दिव्यगन्धसात्तात्कारो उत्त्येनैव कालेन भवति सा गन्धप्रवृत्ति र्तत तान्त्रिकपरिभाषा । एवं सर्वत्र व्याख्येयम् । ताल्वा-दये। रूपाद्युपलब्धिस्यानमिति शास्त्रप्रामाण्यादवधारणीयम् । स्थितिनि-बन्धनीति व्याचछे । चित्तं स्थितै। निबधन्तीति चर्धान्तरेष्वतिमुत्नेषु इठस्थितियेग्यं कुर्बन्ति संस्कारद्वारेत्यर्थः । जन्यच्व कुर्वन्तीत्याह । मंशय-मिति । शास्त्रीयेथान्तरे मधयं निराक्तवैन्तीत्यर्थः । संधर्यं विधमनप्रकारं च चत्त्वति । समाधिप्रज्ञायामिति । समाधै। जायते या प्रज्ञा सत्त्व-पुरुषान्यतासात्तात्कारस्तत्र वत्तमाग्ववैराग्यद्वारोपकुर्वन्ति चेत्यर्थः । एते-नेति । यते। रूपप्रवृत्तिर्विषयवती एतेन हेतुना रूपप्रधानत्वाच्चन्द्रादि-प्रवृत्तयो ऽपि स्थितिहेत्तया शास्त्रान्तरेषुच्यमाना ग्रस्यामेव विषय.

**£**8

येगगवातिकम् ।

वत्यां प्रवेशनीया इत्यर्थः । ग्रता न न्यनतेति भावः । संशयं विध-मन्तीति यदुत्तं तत्र शङ्कां निराकुर्ववेव तद्विव्योगिति । यद्यपि हीति । तैस्तैः शास्त्रैः स्वानुमानैराचार्यापदेशैश्च निर्णीतमर्थतत्त्वं परमार्थभूतमेव भवती,ति निरचयाच तत्र संशयः संभवतीति शेषः । संशयमुपपादयति । तयापीति । यावट्ठास्त्रार्थेकदेशः स्वकरण्णेश्वत्तुर्मनग्रादिभिर्ने सात्ता-लियते तावत्सवे शास्त्रादि परोत्तमिव व्याजेात्तिवत् संदिग्धतात्पर्यकं भवति इत्यता नापवगादिषु निश्चयं जनयतीत्यर्थः । तात्पर्यसंशया-हितो हि संशये। निर्खाते ऽप्पर्यं भवति । चत एव शास्त्रमूलके ऽनुमा-नेपि संशयो भवतीत्याशयः । संशयमुपपाद्य तद्विधमनप्रकारमाह । तस्मा-दिति । उपेाद्वलनमञ्च पूर्वावधृततात्पर्यं संशयापसारखं, तत्र शास्त्रेषु श्रद्धीयते इदमित्यमेवेति विश्वस्यतइत्यर्थः । एतदर्थं निश्चयाख्यश्रद्धेात्पाद-नांधं समाधिवज्ञायाः अहा हारीभवतीति यदुत्तं तद्विव्योगित । अनिय-तास्विति । ग्रनियतास् ग्रव्यवस्थितास् चित्तवृत्तिषु मध्ये तत्तद्वन्धादि-प्रवृत्त्या गन्धादीनां देखदर्शनात् तद्विषयके वशीकारसंज्ञावैसग्ये जाते सति वित्तेपहासात् तस्यतस्येात्तरभूमिरूपस्यार्थस्य सात्तात्काराय चित्तं समर्थं स्पादित्पर्थः । वैराग्यस्य द्वारं वितेपाख्यप्रतिबन्धनिवृत्तिं स्वयं विवर्णाति । तथा च सतीति । वशीकारसंज्ञावैराग्ये च सतीत्यर्थः । चित्तम्यैर्यनिबन्धनं परिक्रमीन्तरमाह ॥

# विग्रे।कावा ज्ये।तिष्मती॥ ३६॥

विगतः शिको यस्या इति विशेकिति हेतुगर्भविशेषणं तथा च यते। विशोका चते। वत्त्यमाणज्योतिष्मती चेष्ठा स्थितिहेतुरित्यर्थः । द्विविधां विशोकां विष्टणोति । हृदयेत्यादिना एषा द्वयी विशोके-त्यन्तेन । हृदयपुण्डरीकालम्बने चित्तं धारयते। या बुद्धिसंवित्तत्सात्ता-त्यन्तेन । हृदयपुण्डरीकालम्बने चित्तं धारयते। या बुद्धिसंवित्तत्सात्ता-त्वत्ते । क्रद्यपुण्डरीकालम्बने चित्तं धारयते। या बुद्धिसंवित्तत्सात्ता-त्वत्ते । क्रद्यि वत्त्यमाणरीत्या अस्मितामाचमस्मीत्येतावनमात्राकारं चित्त भवति एषा द्वयी विशोका ज्यातिष्मतीत्प्रचाते इत्यन्वये। भवि-ष्यति, तत्र बुद्धिसंविदि ज्यातिष्मतीसंज्ञाया चन्वर्थतामाह । बुद्धिसन्वं

23

4

# येगगवातिकम् ।

होति । बुद्धिरूपं सत्त्वं भास्वरं स्वपरप्रकाशकं तेजे।वत् ग्राकाशवद्विभु च भवति तत्र बुद्धेा स्थितिवैशारद्याद् निर्मलैकाग्यात् बुद्धिप्रवृत्तिः सूर्यादि-प्रभान्तसट्टशाकारेण विकल्पते विशेषेणेल्पद्यतद्वत्यर्थः । चता विषयस्य च्यातिष्मत्वेन विषयिग्री प्रवृत्तिरपि ज्यातिष्मतीति भावः । ग्रत्र चान्तः-करणस्य विभुत्वमाचार्यंण सिद्धान्तितम् । त्रन्त करणस्य चेयं योग-शास्त्रीका प्रक्रिया । उदरोरसेार्मध्ये यत्पद्वं तिष्ठत्यधेःमुखमछदतं तद्रे-चक्रप्राणायामेने: ध्वं मुखं अत्वा तस्मिवालम्बने चित्तं धारयेत् । तत्र हि चित्तं तिष्ठति । तद्यया । पद्वमध्ये मूर्यमण्डलमकारो जागरितस्यानं तस्यापरि चन्द्रमण्डलमुआरः स्वप्रस्यानं तस्यापरि वहिमण्डलं मकारः सुषुफिस्यानं तदुपरि परं ब्रह्म व्यामात्मकं नादस्तुरीयस्यानमस्ति यम-र्द्धमात्रमुदाइरन्ति योगिनः । तत्कर्षिकायां विष्कगुव्यापिशाखासहस्रवत्या मनेविहनाङ्या मूलं तिष्ठति तस्या अलाबुलतिकायादव अर्ध्वमुखी एका शाखा सुषुचेति गीयते तया च शाखारूपया व्रस्तनाड्या बाह्यान्यपि सूर्यमण्डलानि प्रेतानि सैव मनोवद्दा नाडी चित्तस्यानं भवति तस्यां वित्तं धारयते। योगिनश्चित्तसाद्धात्कारो जायते इति । तथास्मिताया-मिति । त्रस्मिता ऽत्र नाइंकारः किं त्वात्मतत्त्वं तमणुमात्रमात्मान-मनुविद्येत्युत्तरवाक्यात् । ज्रस्मितात्मताहन्तानां पर्यायत्वाच्च । भाव-प्रत्ययश्च निर्विशेषसामान्यमाचताबेाधनाय प्रयुक्तः । तथा चास्मितायां विविक्तचिन्मात्रे पुरुषे समापत्रं तद्रूपतापत्रमत एव निस्तरङ्गमहोदधि कल्पं पुरुषाकारत्वात् स्वयमपि तत्कल्पं तथा शान्तं शिकादिनिमित्तः त्ते।भरहितमनन्तं सर्वतानः वृत्तमस्मितामा त्रमस्मी त्येतावन्मात्राकारमन्याः कारताश्चन्यं भवतीत्यर्थः। ज्ञात्मनश्चिड्च्यातिर्मयत्वात् तदाकारस्य च्याति-ष्मत्त्वं स्पष्टमेवेति पुनर्नेक्तम् । नन्वनेनैवात्मसात्तात्कारेणैव क्रतार्थ-त्वात् अधमस्य स्थितिशेषतये।पन्य स इति चेत् न । इतात्मसाज्ञात्कारे-ज्ञाननिष्ठया परवैराग्यार्थमभ्यासापेचणादिति, गन्धादिप्रवृत्ति-रणपि 🛛 भ्यश्चायमस्मिताप्रवृत्तेविंग्रेषे। यद्गन्धादिप्रवृत्तये। ऽर्थान्तरेषु चित्तस्यैर्यः हेतवा ऽस्मिताग्रवत्तिस्तु स्वविषयण्वेति । त्रपि जीवात्मसाचात्कारस्य

εe

#### येगगवार्तिकम् ।

परमात्मनि चित्तस्थितिहेतुत्वमस्तीति । ग्रस्मिताशब्दार्थं पूर्वःचार्य-मुखेन विवृणोति । यत्रेदमिति । त्रणुमात्रं सूत्तमतममनुविदा श्रवण-मननाभ्यामवधार्य ग्रस्मीत्येतावन्मात्राक्राणि सात्तात्करोत्तीत्पर्य्यः । एषा द्रुयीति । विषयवती ग्रस्मितामात्रा चेति द्वित्रिधा विशेका ज्येति-प्रतीत्युच्यते शास्त्रक्षद्भिः । त्रनया योगिनश्चित्तं स्थितियेभ्यतां प्राप्नोती-त्यर्थः । ननु गन्धादिप्रवृत्तिवद्वुद्धिसंविद्योपि विषयवत्तीत्वे पूर्वपूत्रेणैव तन्नुदृणं युक्तमिति चेत्, न । गन्धादिपञ्चकण्ड विषयशब्दस्य मुख्यत्वा-तत्त्रवृत्तेरेव मुख्यविषयवत्याः पूर्वभूत्रेणेक्तत्वात् खुट्टा च पुरुषप्तात्तित्या विषयशब्दा गौण एव, ग्रसङ्गस्य पुरुषस्य बुद्धिवद्वन्धाभावेन सिधात्वर्या-योगात् । त्रता बुद्धिसंविदा गौणं विषयवत्त्वःमत्र सूत्रे प्रीक्तमिति विशेग कत्वं चास्मितासंवेदः सात्तादेवास्ति 'तर्रात शिक्रमात्मवि'दिति श्रुतिः । बुद्धिसंविदस्तु विशेक्रत्वं संकल्पसिद्धा किं वा विवेकख्यातिद्वारेति बोध्यम् । चित्तस्थैयंकारणं परिकर्मान्तरमाह ॥

वीतरागविषयं वा चित्तम् ॥ ३० ॥

व्यावर्छे । बीतेति । जीतरागं यत्सनकादीनां चित्तं तदेवा-सम्बनं तेनेापरत्तं तद्धारणया तदाकारतापचं योगिचित्तं विरत्तं सदा-सम्बनान्तरेपि स्थितियोग्यतां सभतइत्यर्थः । तथैव परिकर्मान्तरमाह ॥

खन्ननिद्राज्ञानालम्बनं वा ॥ ३८ ॥

स्वप्नज्ञानं स्वप्नरूपं ज्ञानं तदालम्बनकं चित्तं प्रपञ्चज्ञाने स्वप्न-दुक्षिमच्चित्तमिति यावत् । तथा चेालम् ।

दीईस्वप्नमिमं विद्वि दीई वा चित्तविभ्रमम् ।

दति। दयं च दृष्टिः कामदुधत्वादिगुर्खैर्वाचि धेनुदृष्टिवत् ज्ञखभङ्गु-रविषयकत्वादिगुर्खैर्जायत् ज्ञाने स्वप्नदृष्टिरूपेति। एतदपि वैराग्यद्वारा चित्त-स्वैर्यहेतुर्गित्याशयः । निद्राज्ञानालम्बने चेति । निद्रारूपं ज्ञानमेवालम्बनं

\* विषयवसीत्वीमति पाठान्तरम् ।

यस्य तत्तचा सर्वजीवेषु विस्तृतात्मकेषु सुषुप्तदृष्टिर्माच्चत्तमिति यावत् । तदुत्तम्

> ब्रह्माद्धं स्यावरान्तं च प्रमुप्तं यस्य मायया । तस्य विष्णेाः प्रसादेन यदि कश्चित् प्रमुच्यते । चराचरं लयदव प्रसुप्तमिह पश्यताम् । किं मृषा व्यवहारेषु न विरक्तं भवेन्मनः ॥

इति । भाष्यं च सुगमम् ।

यथाभिमनध्यानादा ॥ ३८ ॥

किं बहुना यदेवाभिमतं हरिहरमूर्त्यादिकं तदेवाद्वी ध्यायेत् तस्मादपि ध्यानात्तत्र लब्धस्थितिकस्य चित्तस्थान्यत्रापि विवेकपर्यन्त-सूत्त्मेषु विनैव साधनान्तरं स्थितियोग्यता भवतीत्यर्थः । इत्यमेव व्याचन्टे । यदेवेति । परिकर्मनिष्यत्तेर्लत्तग्रामाह ॥

परमाणुपरममचत्त्वान्तेस्य वग्नीकार: ॥ ४० ॥

ग्रस्य परिकर्मितचेतमुः । परमं महत्त्वं येषां पुरुषादीनां ते परम-महत्त्वाः । व्याचछे । मूत्मइति । सूत्त्मेल्पपरिमाग्रे चित्तस्य निवेशनमव-स्थानमभीप्सोरित्यर्थः । सभते योगीति शेषः । स्यूलदूति । स्यूले मह-त्परिमाग्रे, उन्यत् पूर्ववत् । एवं तामिति । एतत् स्यूलसूत्तमरूपं कीठिट्ठयं पत्तद्वयं चरते । उप्य चित्तस्य यो उप्रतिघातः केनाप्यप्रतिबद्धता स वशी-कारश्चित्तस्य विधेयत्वं भवतीत्यर्थः । परशब्दादपराऽपि वशीकरोस्ति देषदर्शनजन्यो वशीकारसंज्ञारूप इति भावः । तद्वपेत्तयास्य परत्वे हेतु-माह । तद्वशीकारादिति । तस्माद्वशीकारात्परिपूर्णं समाध्रस्यैर्यसाधना-काङ्गं चित्तमभ्यासान्तरसाध्यं परिष्कारं नापेत्ततद्वत्यर्थः । वशीकारसंज्ञा-वैराग्यानन्तरमपि तु चित्तमभ्यासक्रतं वशीकारात्परिपूर्णं त्वाप्राक्षत्वारसंज्ञा-मिति भावः । तद्वेवमभ्यासवैराग्यादिकं परिकर्मान्तं योगसाधनमभिद्वितं

٤¢

<sup>\*</sup> संचरत इति गठान्तरम् ।

#### योगवातिकम् ।

सामान्यते। ये।गद्वितयं च प्रेक्तमतः परं ये।गयोः फलं वक्तव्यं, तत्राद्दी संप्रज्ञातस्य फलं ध्यानादिव्यावृत्तं प्रतिपादयन्सूत्रमवतारयति । ग्रथेति । ग्रथशब्दः प्रश्ने । समापत्तिः सम्यगालम्बनाकारत्वापत्तिः प्रत्यत्ववृत्ति-रित्यर्थः । चित्तस्य चेयं प्रज्ञाख्यावस्या संप्रज्ञातेष्वेव भवति न तु धारणा-ध्यानसमाधिषु तेषु सामाव्येखालम्बनायहणात् सालात्कारस्यैव विशेषा-कारत्त्वादिति ॥

# चीणहत्तेरभिजातस्वेव मणेर्यचीत्वयचणग्राह्येषु तत्स्थतदञ्जनतासमापत्तिः ॥ ४१ ॥

त्तीखटत्तेरपगतवृत्त्यन्तरस्य चित्तस्येत्यर्थः । त्रभिजातस्य निर्मलस्य मर्गेरिव गदीवादिष तत्स्थिततया तदञ्जनता सम्यक् तदाकारता जायते. सा च समापत्तीतिः शब्दवाच्या भवतीत्यर्थः । चच संप्रज्ञातफल-भूतायाः प्रज्ञायाः समापत्तिरिति तान्त्रिकी परिभाषापि प्रसङ्घादुक्ता। सा चासंप्रज्ञातव्यावृत्तस्य संप्रज्ञातस्वरूपस्य परिवायकतयेव संप्रज्ञातयोग इति पश्चादुत्त्वते ता एव सबीझः समाधिरिति सूत्रे इति । दीखदत्ते-रिति हेत्गर्भविशेषणस्यायमाशयः । चित्तस्य स्वत एव सर्वार्थसात्तात्का-रसामर्थ्यमस्ति विषयान्तरव्यासङ्घटेापादेव तु तत्प्रतिबद्धमते। वृत्त्यन्त-रप्रतिवन्धस्य निःशेषते। विगमे स्वत एव ध्येयवस्तसात्तात्कारस्तद्रपाप-त्त्याख्ये। भवतीति भाष्ये प्रत्यस्तमितेति । प्रत्ययस्य प्रत्ययान्तरस्येत्यर्थः, समापत्तेरीप प्रत्ययत्वात् । उत्पत्तिक्रमानुरोधेन सात्रं पाठक्रममुल्लङ्घ्य बाह्यादिसमापत्तीः सद्रछान्ता व्याख्यानायाद्दी स्वयं विवृग्रीति । यथेति । उपाश्रयभेदाज्जपाकुसुमाझ्रपाधिविशेषात्तद्रपे।परक्तस्तत्मतिबिम्बेाद्वाहीसन् स्फटिक उपाधितुल्याकारतयैव निर्भासते प्रतीयते तथा याद्येणालम्बने. ने।परतं समर्पितप्रतिबिम्बं वृत्तेः प्रत्यत्तरूपतालाभाय याद्यसमाप्रचमिति ग्राह्मगतविशेषाकारमित्यर्थकमेवंभूतं चित्तं ग्राह्मान्यनाकारेणैव साहिणि

<sup>•</sup> इतिग्रध्दः पुस्तकान्तरे नास्ति ।

#### येग्गवार्त्तंकम् ।

निर्भासतदत्यर्थः । यत्र समापत्तिरूपस्य प्रत्यत्तस्य प्रामाग्यग्य ग्राह्य-रूपाकारेख निर्भासतदत्यनेन तत्फलमुक्तं पैस्वियबोधस्यैव प्रमाखफन-त्वादिति । एवं सर्वत्र याद्यसमापत्ताववान्तरं चैविध्यमाह । भूतेति । ग्रत्र भूतसूत्मण्रब्देन तन्मात्रादिप्रकृतिपर्यन्तं ग्रहीतं सूत्मणब्दस्य कार-णार्थतया नाचेन्द्रिययहणं स्यूलशब्देन च महाभूतानि एहीतानि विश्व-भेदशब्देन च स्यावरजङ्गमादये। ऽवान्तरभेदा याद्याः । ग्रन्यत् प्रवेवत् । राह्यते ऽनेनेति रहार्णामन्द्रियं तत्र समापत्ता मूत्मस्यूनविश्वभेदरूपं त्रेवि-ध्यमतिदिशति । तथा यहर्खेष्वपीति । इन्द्रियाखां सूत्सं बुद्धहंकाराविति भाष्यकारे। बच्चति । स्यूर्सं च चतुरादिकं विश्वभेदश्व स्यावरजङ्घामानां चतुरादिविशेषा इति । ग्रवान्तरविभागमतिदिश्य यद्दग्रसमापत्तिं सामा-न्यते। दर्शयति । यहणालम्बनेति । पूर्ववद्याख्येयम् । यहीवृसमापत्ति पूर्वबद्धाचछे । तथा यहीचिति । यहीवृत्वं बुट्टेरपि व्यपदिश्यतइति त-द्वावत्तेनाय पुरुषपदम् । अत्र यहरूफलेापद्तित्वं यहीतृत्वं स्वरूपयेग्य-तापरत्वे मुत्तपुरुषेषु पृयग्वचनानाचित्यात्, ईश्वरस्य चात्रैव प्रवेशः । **स**ञ्चणः स्वरूपयोग्यमात्रेष्वपि समापत्तिं व्याचछे । मुक्तेति । मुक्ता त्र्यात्यन्तिकलयं गताः शुकादयः । समयमूत्रार्घमाह । तदेवमिति । सामान्वतः समापत्ति-रका तत्र यहीतृसमापत्ते। स्यूलमूत्मविषयस्वरूपविशेषाभावात्सा एकवि-धैव । याद्ययहणसमापत्त्येस्तु तद्विशेषसत्त्वात्तयोर्विशेषानाह त्रिभिः सूत्रैः ॥

# तच ग्रब्दार्थज्ञानविकल्पैः संकीर्षा सवितर्का समापत्ति: ॥ ४२ ॥

तृतीयसूत्रे सूत्त्मविषयकसमापत्तेः वद्यमाखतयास्य सूत्रद्वयस्य स्यूल-विषयकत्वं परिशेपाल्लभ्यते । स्यूलं कार्यं सूत्त्मं करण्णम् । तत्र स्यूलं द्विविधं, भूतानि तन्मात्राणां कार्याणि इन्द्रियाणि चाहंकारस्य कार्या-णीति । तत्र च स्यूलसूत्त्मसमापत्ती द्विविधे भवतः । तासु चतस्रषु समा-पत्तिषु सविकल्पिकायाः स्यूलविषयकसमापत्तेर्लतकमिदं सूत्रं, तदेतद् व्याचत्ताण ग्रादी शब्दार्थज्ञानविकल्पमुदाहरति । तदाधेत्यादिना

#### येग्गवार्तिकम् ।

द्रृष्टमित्यन्तेन । इत्यविनिभागेन एवमभेदेन विभक्तानां वस्तुता भित्रानामपि ग्रहणं विकल्पाख्यं लोके द्रष्टं पूर्वाक्तविकल्पलत्तणाक्रान्तत्वादित्यर्थः । नन् वस्तुग्रन्यत्वे सति विकल्पः स्यात् प्रतीतिबनात्त्वभेदेात्र वस्तुसन्नेव भवत् तत्राह । विभज्यमानाश्चेति । जन्वयव्यतिरेकाभ्यां परीत्तकैर्विभज्यमाना विविच्यमाना अन्येर्थज्ञानधर्मभ्यां भिचाः शब्दधर्मास्तारत्वमन्दत्वादयः । एवमर्थधर्माः जडत्वमूर्त्तत्वादयः रुद्धज्ञानधर्माभ्यामन्ये । एवं ज्ञानधर्माः प्रकाशामत्तेत्वादयः शब्दार्यधर्माभ्यामन्ये । इत्ययमेतेषां शब्दार्थज्ञानानां विभक्ता उन्यान्यं भिन्नः पन्याः स्वरूपभेदेान्नयनमार्गं इत्यर्थः । समापत्तिरेव विकल्परूपेत्यते। विकल्पसंकीर्थत्वानुपपत्तिरित्याश्चयेनान्यषा मुत्रार्थं व्याच-छे। तत्रेति। तत्र गवादै। स्यलभूतेन्द्रियेषु समापत्रस्य समाहितस्य योगिनः समाधिप्रज्ञायां समारूढो ये। गवाद्यर्थः स यदि शब्दार्थज्ञानविकल्पेन गैरियं भासते इत्येवं शब्दार्यज्ञानानामभेदभ्रमेणानुविद्वी विषयीक्रते। भवति तदा सा संजीर्णा विजल्पमिश्रिता विजल्पविषयीभवदर्यविषयि-गीति यावत् । समापत्तिः सवितर्कसंज्ञा भवतीत्पर्थः । ऋत्र हि गौरय-मित्यंशे शब्दार्थये।रभेदविकल्पः । भासतद्रत्यंशे चार्थज्ञानये।रभेदविकल्पः । अर्घद्वारा च शब्दज्ञानयेारण्यभेदविकल्पः । एवं नारायणेः ऽयं भासतद्वत्या-दिरूपेश्च सवितकी समापत्तिर्भवति । ग्रत्र शब्दादिविकल्पेर्यथासंभ-वमन्यपि विकल्पा उपलत्तणीयाः । इयं च समापत्तिरपरं प्रत्यत्तमविद्याले-शसंबन्धादिति । सूत्रान्तरं योजयितुं प्रथमं तावनिर्वितका स्युनसमापत्ति व्याचछे । यदा पुर्नारति । ग्रयं भावः । शब्दसंकेतस्मरणपूर्वके ताध-त्क्रमेणागमानुमानज्ञाने भवतः । संक्रेतश्चायं गौरिति शब्दार्थयोरितरेत-राध्यासात्मकः । 'एतद्वैतत्परमपरं च ब्रन्टन यद्वींकार' इत्यादिश्रुतिषु 'ग्रकारोकारमकारा ब्रस्टविष्णुमहेख्याः' इत्यादिस्पृतिषु जमरा निर्जरा' इत्यादिकोशेषु च संकेतस्य विकल्पिताभेदरूपत्वावधारणात् । ततश्च संकेतग्रइसम।नाकारेणैव शाब्दबेाधस्तन्म्लकानुमानं च भवतीत्यत ज्राग-मानुमानज्ञानयारपि श्रवरूमननरूपयार्विकल्प ग्रीत्सर्गिकः ततश्च तन्मुलिका या प्रथमं जायते समाध्यित्रा सापि चित्रत्यव्याप्तिश्चेव भवतीति सा

ÞØ.

#### येगगवार्तिकम् ।

सवितर्का भवति । यदा पुनर्र्यमात्राद्दरादर्यमात्रप्रवयेन चेतसा संकेतस्र-तिस्त्यज्यते तदा समधौ तन्म्रलको विकल्पो न जायतद्ति निर्वि. तको भवतीति । तदिदमाह । शब्दसंकेतेति । शब्दसंकेतस्य सृतेः परशुद्धिरपगमस्तस्यां सत्यां तत्स्वृतिनिमित्तकेन श्रुतानुमानज्ञानकालीन विकल्पेन ग्रून्यायां समाधिप्रज्ञायामर्थस्वरूपाकारेणेवावधार्यतदत्यादिरर्थः। ग्रारोपगन्धस्थापि संपर्का नास्तीति प्रतिपादनाय स्वरूपमात्रेणावस्थितीर्थ इत्युक्तम् । परमिति । द्रारोपसंपकाभावा दिति भावः । द्राष्ट्रहीतर्याहत्वं <sup>नि</sup>र्वितर्कसमापत्तेः प्रामाख्यप्रयोजकं दर्शयति । तच्चेत्यादिना दर्शन<sup>.</sup> मितीत्यन्तेन । युतानुमानयाः श्रवणमननयेकींजं बीजशब्दार्थं व्याचष्टे । तत इति । यभवतः प्रकर्षेण भवतः गुरुणा उग्नेषविशेषसाद्यात्कारं विना असंदिग्धाविपर्यस्तवस्तुस्वरूपप्रतिपादनासंभवात् । अतः सवितकानधि-गतीपि विशेषो ऽस्या विषय इत्यर्थः । नन्वेवं सर्वज्ञगुरुणा श्रुतिस्मृतिभ्या-मेवाशेषविशेषप्रतिपादनं स्थाहितीयं व्यर्था **निवितकंसमा**पत्तिरिति तजाह। न चेति। सहभूतं तत्कालीनं गुरार्विशेषज्ञत्वेपि स विशेषः शब्देना-शेषो वक्तं न शक्यते दत्त्वीरादिविशेषवत् 'इदं तदिति निर्देष्टुं गुरू गापि न शक्यत'इति स्मृतेः । त्रतः सर्वज्ञवाक्यादपि निर्विकल्पकसमा-पत्तिसमानाकारं ज्ञानं न संभवतीत्यर्थः । ततः किमित्यत ब्राहः । तस्मा-दिति । संकीर्थं ग्रहीतमात्रादवगाहि । तदेवमुत्तरमूत्रस्य लत्यमवधार्यं मूत्र-मवतारयति । निवितकीद्या इति । स्पष्टम् ॥

स्मृतिपरिशु हैं। स्वरूपश्रून्येवार्थमाचनिर्भासा निर्वितर्का ॥४३॥

यतः स्पृतिपरिशुद्धैा सत्यां जायते तथा स्वरूपशुन्येव भवति ग्रतेार्थमात्रस्य निर्भासो यजेत्यर्थमात्रनिर्भासा ग्रखिलविकल्पशून्या या समा-पत्तिः सा निर्वितर्कत्यर्थः । पदानि क्रमशो व्याचप्टे । या शब्देति । शब्द संकेतात् श्रुतानुमानरूपज्ञाने या विकल्परूपा स्पृतिः चिन्ता सवितर्क काले ऽप्यनुवर्त्तते तदयगमे सतीत्याद्यपदार्थः । शब्दशंकेतस्यात्र स्पृति-हेतुत्वं स्वगेाचरज्ञानद्वारा बाध्यम् । संकेतश्च शब्दार्थयाः कल्पिताभेद-

### येग्गवार्तिकम् ।

मात्र इत्यतः संकेतस्पृतौ तन्मूलकज्ञाने चाभेदविकल्प चौत्सर्गिक इति । शब्दविकल्पश्रन्यत्वे हेतुमुक्तवा ज्ञानविकल्पशुन्यत्वे हेतुमाद्यः स्वमिवेति । इवकारी भिचक्रमेण त्यत्तवेतिपदानन्तरं योजनीयः, त्यागसादृश्यं चाय-इएमिति । तृतीयपदस्यार्थमाह । पदार्थमात्रेति । तस्याव्यर्थमाह । ग्राह्य-स्वरूपापचेव भवतीति । सा निर्वितर्केति । एवं निर्भासा या समापत्तिः सा निर्वितर्कत्यर्थः । तदेवं सूत्राभ्यां प्रतिपादितै। सवितर्कनिर्वितर्कयोगै। सविजल्पनिर्विजल्पश्रद्धाभ्यामपि शास्त्रेष्ट्रचेते । वितर्कविचारेत्यादिसूचे च यः स्पूरविषयकाभोगो वितर्क इत्युत्तं स रवात्र सवितर्कनिधितर्भ-समापत्तिरूपेख द्विधान्तइति । नन्वस्य निर्वितर्कसात्वात्कारस्य विषयः किमवयवाः किं वाश्यवी, ग्राद्ये वत्त्यमार्गार्नार्वचारसमापत्त्या सहैक-विषयत्वापत्तिः । ग्रन्ये ऽवयविनः कल्पितत्वेन तद्वीचरनिर्वितर्काया विकल्पश्रन्यत्वानुपपत्तिरित्याशद्भावयविनं व्यवस्यापयन् ग्रवयविविषय-कत्वमेवास्य वृद्धवाक्यादवधारयति । तथा चेत्यादिना लेाक इत्यन्तेन । व्याख्यातं पूर्वाचार्यैरिति शेषः । तस्या निर्वितकीया गवादिघंठादिवा लेक ग्रालम्बनमित्यन्वयः । नन्ववयविनि किं प्रमार्गं तत्राहः। एक बुद्धपक्रम इति । एका गैर्तिति बुट्टिमुपक्रमते त्रारभतदन्येकबुद्धपक्षमः । श्वते। नावयवानामनेकतया ग्रावयविव्यवहारनिर्वाहकत्वमिति भावः । नम्वे-वमप्येकप्रत्ययानुरोधादेकं विज्ञानमात्रमेवावर्यावव्यवहारहेतुरस्तु तत्राह । ग्रर्थात्मेति । ग्रर्थात्मा दृश्यस्वरूपः । विज्ञानमात्रत्वे स्वस्य स्वदृश्यत्वा-नुपपत्तिः कर्मकर्छविरोधादिति भावः। नन्वेवमवयवेभ्ये। ऽवयविने। ऽति-रेके कपालं घटे। जात इत्यादिरूपोवयवावयविनेाभेदप्रत्यये। न स्यादि-त्याशङ्कामपाकरोति । त्राणुप्रचयविशेषात्मेति । त्राणुनामेव प्रचयाख्य-संयेग्गनिमित्तको ये। विशेषः परिणामरूपस्तत्स्वरूप इत्यर्थः । तथा च सामान्यविशेषयोर्भेदाभेदाङ्गीकारात् ग्रभेदप्रत्ययोष्युपपच एवेति भावः । न च भेदाभेदयोर्विरोध इति बाच्यम् । भेदस्यान्येान्याभावरूपत्वात् ग्रमेदस्याविभागरूपत्वादिति । ग्रयं चाविभागे। न लत्तत्तानन्यत्वं लत्तुः ए भेदकालेपि चभेदप्रत्ययात् किं त्वाधाराधेयभाववत्स्वरूपसंबन्धविशेष

#### येग्गवार्त्तिकम् ।

एव दुग्धजलये। रिवेति । एतत्सवे परिखाममूचे विशिष्य प्रतिपादयिष्यति भाष्यकारः । ननु यदावयवी स्वीझतस्तर्हि तस्यैकावयवनाशे नाशापत्त्या उनुपलब्धिप्रसङ्गः । किं चावयविनेा नित्यत्वे सर्वदा कार्यकारिताप्रसङ्गः, त्रनित्यत्वे उसदुत्पादतः शग्रश्वद्रार्द्याप कारणव्यापारादुत्पद्येतेत्याग्रङ्खाः मपाकरोति। स चेति। स च स्यूलेावयवी स्टकारणानां भूतसूत्माणां साधार-णः प्रत्येकं परिसमाद्रीति न तु द्वित्वादिबद्धासज्यवृत्तिः. एकावयवव्यवधाने-प्यप्रत्यत्तत्वप्रसङ्गात् । त्रत एकावयवनःशोप्यवयवान्तरे ग्रवयव्यवस्यानाः त्तद्पलब्धिः । ग्रवयवविभागविशेष एव चावयविनाशकः । स च विशेषो जातिरूपः फलबलात् कल्प्यतदति भावः । तथा ज्यात्मभूतः सदैव भूतम्-स्मेष्वनुगतः नगतः शशादौ शङ्गाद्युत्पत्तिप्रसङ्घः । तत्र प्रमःखमाद्दः फलेन व्यक्तेनानुमित इति । च्रभिव्यक्तिनत्तत्वत्वकार्यानुमितः । च्रसद्रभिव्यक्ते। सर्वत्र सर्वाभिव्यक्तिप्रसङ्गात् । ननु तर्ह्ति सर्वदैवाभिव्यक्तिः कुते। न भवति तत्राद्द । स्वव्यञ्जकेति । स्वाभिव्यक्तिहेतुर्यत्कारणं तदेवाञ्जनमभिव्यञ्जनं कारणं यस्य तथाभूतः सचाविभवति वर्त्तमानावस्यां प्राप्नेति न सर्वदा । तथा धर्मान्तरोदयकाले च मुद्गरपातादिना तिरोभवति त्रतीतावस्थां प्राग्ने। ति। स एव ग्रवयवानां धर्मावयवीत्युच्यते इत्यर्थः। ग्रतेा नेाक्तशङ्कावकाशः। कार्यस्य स्वकार्यकारित्वादिति कार्यनित्यत्वेष्यभिव्यत्तस्यैव भावः । स्यादेतत् । ग्रभिव्यक्तिरपि नित्या ग्रनित्या वा । ग्राद्ये सर्वदेवाभिव्यक्ति-कार्यप्रसङ्गः । जन्तेवयव्यादेरेवानित्यत्वमभिव्यक्तिवदस्तु व्यर्थमभिव्यक्ति-कल्यनमिति। उच्यते। ज्रतीतानागतावस्यावत्त्वस्वरूपमनित्यत्वं घटादाव-भिव्यक्ती चेष्यत्तएव ग्राद्यन्तयोः कार्यस्यात्यन्तासत्त्वप्रतिषेधाय ध्वंसादिप्र-तियोगित्वस्यैव निषेधात् अतीतानागतावस्ययोध्धंसप्रागभावस्यनाभिषेक-माचएवास्माकं विशेषात् । ग्रभिव्यक्तिकल्पना च न व्यर्था घटेानागतेा घटेा उतील इतिव्यवहारवत् घटेा वक्तमान इति व्यवहारस्यापि घटमात्रेणा-संभवात् घटस्यावस्यात्रयसाधारण्येनातीतादिकालेपि वर्त्तमानत्वव्यव-हारप्रसङ्गात् । न चैवमभिव्यक्तेप्यवस्थात्रयकल्पना भवत्येवेति वाच्यम् । बीजाङ्करादिवत् प्रामाणिकत्वेनादोषत्वस्य सांख्यसूत्रेणेक्तत्वात् । किं च

98

येगगवार्तिकम् ।

सत एवाभिव्यक्तिरित्येव सत्कार्यवादिने। नियमः । ग्रभिव्यक्तेश्वाभिव्य-त्त्यन्तरास्वीकारेख तस्या ग्रसत्या एवेग्त्याद्वेपि न त्वतिः । कार्याखामनाः गतावस्यैवाभिव्यक्तेरप्यनागतावस्था से व चाभिव्यक्त्युत्पत्ता नियमिका ग्रतः शशरुङ्गादिवैतत्तार्यम्। यशा परैहत्पत्तेहत्पत्तिरभावे चाभावः स्वरू षमेवेष्यते तथैवाभिव्यक्तेरभित्र्यक्तिः स्वरूपमेवेत्यस्माभिरप्युपगन्तव्यम् । घटादेरतीतानागतावस्ये तदभिव्यक्तेरप्यतीतानागतावस्ये इति । ग्रथैवम-भिव्यक्तिरपि घटस्वरूपमेवास्त्विति चेत्र । ग्रतीताद्मवस्यघटेनाभि-व्यक्तिव्यवहारप्रसङ्ग्रस्योत्तत्वादिति दिक्। यत्तु वैशेषिकाः प्राण्भावमेव कार्येत्पत्तिनियामकं कल्पर्यान्त । तदसत् । ग्रभावकत्यनापेत्तया भावकल्पने साधवात् । भावानां द्रष्टत्वात् ग्रन्यानपेत्तत्वाच्च । ग्रपि चाभावेषु स्वतो∙ विशेषे भावत्वापत्तिः । प्रतियोगिरूपविशेषश्च प्रतियोग्यसत्ताकाले नास्ति अतेोभावस्पाविशिष्ठतया सर्वत्र सर्वेत्पत्तिप्रसङ्ग एवेति । ग्रवयवेभ्यो वि-ज्ञानाच्चातिरित्ततया हेतुभूतं ताभ्यां वैधर्म्यज्ञातमवयविनि दर्श्वयति । येसार्विति। षड्विशेषगानि यचासंभवमवयवज्ञानाभ्यां वैधर्म्याणि, वैशेषिकै-स्प्रणुकग्रब्देनोच्यते यः परिणामविशेषः स एवाचाणीयानित्युक्तः कार्येषु परममूत्मत्वाभावादिति । त्रवयवादिविलत्तरणजलाहरणादिव्यवहारका<sup>,</sup> रितयाप्यतिरिक्तीवयवीति प्रतिपादयति । तेनावयविनेति । ग्रवयवाति-रिक्ते। ऽवयवी नास्तीत्यवयवा एव निर्विकल्पसाद्वात्कारविषय दति वैना-शिकमतमपाकरोति । यस्य पुर्नारति । यस्य मते स प्रचर्यानमित्तको विशेषे। ऽवयव्याख्ये। ऽवस्तुकस्तुच्छः सूत्त्मं चावयवाख्यं कारखं न प्रत्यत्वगीचरं तस्य मते ऽवयव्यभावात् प्रायेग सर्वमेव मिष्याज्ञानमित्यायातम् । यते। **इत्रूपप्रतिष्ठमेव मिळाज्ञानांमति, तदा च सर्वस्य मिळाज्ञानत्वे सम्यग**-ज्ञानमपि किं स्थात्, न स्यादेवः विषयाभावेन क्वापि ज्ञानस्य सद्विषयकत्वासि-द्वेरित्यर्थः। तत्र हेतुः यद्यदिति । नन्ववयवज्ञानस्य सम्पग्ज्ञानत्वं स्यादि-ति चेत्र । मूद्धमं चेत्यादिना ग्रवयधानामप्रत्यत्तत्वस्योक्तत्वात् । ग्रप्रत्य-त्तेष्ववयवेषु लिङ्गं चावयव्येव तस्याभावात् पूर्वावयवज्ञानं प्रमाणाभावादेवा-सिटुमित्याशयः । ज्ञानज्ञानस्य सम्यग्रज्ञानत्वं कदा चित् स्यादित्याश-

#### येगगवार्तिकम् ।

यात् प्रायेग्रेत्युक्तम् । अवयव्यभावे संघातात्रितत्वेन परैभ्युपगतस्य ज्ञानस्यापि रूपादिवन्मिष्यात्वे सर्वे ज्ञानं भ्रमेा ज्ञानत्वादित्यनुमान-संभवच्चिति । स्वसिद्धान्तमुपसंहरति । तस्मादिति । सवितर्कायाः कदा चित् विकल्पेनाप्युपपत्तिरित्याशयेन निर्वितर्काया इत्युक्तम् । तदेवं स्यूलविषये सूचद्वयेन समापत्तेर्द्विधा विभागं इत्वा सूक्ष्मविषयेपि तस्या द्वैविध्यमतिदिशति ।

श्तयैव सविचारा निर्विचारा च सूक्ष्मविषया व्याख्याता॥ १४॥

गतया सवितर्कनिर्वितर्कहृपया स्यूलविषयकसमापत्त्या सूत्त्मवि षया ऽपि सविचारनिर्विचाररूपा समापत्तिद्वयी व्याख्याता अर्चीपरागा-नुपरागसाम्येनेत्यर्थः । वितर्कविचारेत्यादिसूत्रे सूद्यविषयकाभोगो विचार इत्युत्तं स स्वात्र संविचारनिर्विवाररूपेगान्नोच्यते इति स्मत्तेव्यम् । कार्या-द्युपरागानुपरागयुक्तां समापत्तिं द्विधां विभजते । तत्र भूतसूच्येष्विति । ग्रत्र भूतशब्द इन्द्रियाखामव्युपलत्तकः सामान्यत एव सूत्त्मविषयत्वे-नास्याः समापत्तेः भाष्ये व्याख्येयत्वात् । भूतेन्द्रियाणां यत्सूद्भं कारणं तन्मात्रादिप्रकृतिपर्यन्तं 'मूत्त्मविषयत्वं चालिङ्गपर्यवसान' मिल्यागामिसू-त्रात् तेषु वर्त्तमानधर्मविशिल्रेषु तथा देशकालनिमित्तैर्विशिष्ठतया ग्रनुभूयमानेषु या समापत्तिः सा सविचारेत्युच्यतइत्यर्थः । त्रत्र देश उपर्यधःपार्थ्वादिः काले। वर्त्तमानादिः निमित्तं परिणामप्रयोजकः पुरुषार्थः विशेष इति पूर्ववदेवात्राप्यवयवातिरिक्तस्तन्मात्रादिरूपेाऽवयवी समापत्तेः विषय देत्याह । ग्रतापीति । उदिते। वर्त्तमानः, उपतिष्ठते ग्राह्त्वं भवति । सविचारां व्याख्याय निर्विचारां व्याचछे । या पुनरिति । या तु सर्वेषा सर्वैः स्वरूपैः सर्वता देशकालाद्यनवच्छेदतः समापत्तिः शान्तादिव्यपदेश्यधर्माः नवच्छिचेषु ग्रतीतवत्तमानभविष्यहुमैर्रनवच्छित्रेषु ग्रतीतवर्तमानभूतसूत्त्रो षु जायते सा निर्विवारा ग्रनवच्छित्रशब्दस्यासंबद्धार्यत्वनिरासाय विशे-षणद्वयं सर्वधर्मेत्यादि । सर्वधर्मानुगतेषु सर्वधर्माणामात्रयेषु चेत्यर्थः । निर्वितर्कसाम्यमस्याः प्रतिपादयति । एवं स्वरूपं दीति । पूर्वमुत्रानुसारेग्रीत

SĘ

# येगगवातिकम् ।

सूर्व्सविषयत्वं चालिङ्गपर्यवसानम् ॥ ४५् ॥

मूत्त्म खासै। विषयश्चेति मूत्त्मविषयः, अलिङ्गं प्रकृतिस्तस्पर्यन्तेव मूत्त्मविषयतेत्यर्थः । तत्र स्यूलमारभ्य प्रकृतिपर्यन्तस्य सूत्त्मतायां क्रममाह । पार्थिवस्येति । स्यूलकाष्ठाः पञ्चविधा अणवस्तत्र पार्थिवाखयेतया गन्ध-तन्मात्रं समापत्तेः मूत्त्वी विषयः । यद्यपि पार्थिवाणुर्जलविधिष्ठगन्धतन्मा-तन्मात्रं समापत्तेः मूत्त्वी विषयः । यद्यपि पार्थिवाणुर्जलविधिष्ठगन्धतन्मा-तन्मात्रं समापत्तेः मूत्त्वी विषयः । यद्यपि पार्थिवाणुर्जलविधिष्ठगन्धतन्मा-त्राच्धस्तयापि गन्धतन्मात्रस्य प्राधान्यात् तदेव पार्थिवाणीः सूत्समुत्त-म् । एवमाप्यादीनां त्रयाणां पूर्वपूर्वभूतविधिष्ठरसादितन्मात्रकार्यत्वे ऽपि आकाशाणेश्वाहङ्कारविधिष्टश्रब्दतन्मात्रकार्यस्वेपि प्राधान्यादेकैकतन्मा-त्रमेव सूत्त्ममित्युक्तमिति वेदितव्यम् । तेषामहङ्कार इति । तेषां पञ्चत-न्मात्राणामहङ्कारः मूत्त्मः कारणत्वात् । अत्र च तन्मात्रैरिन्द्रियाण्युपलत्त-णीयानि । अस्यापीति । अहङ्कारस्यापीत्यर्थः । लिङ्गमात्रं महत्तत्वं तद्धि स्वकारणस्य प्रकृतेरनुमापकमात्रमङ्कुरवत् । प्रकृतिग्तविशिष्याणामहंकारादि-

#### येगगवातिं कम् ।

ष्वेव प्रकटीभावात् । यणा यत्र काण्डादिभिर्क्षोज्ञगतविग्रेषाभिव्यक्तिमा-क्रुरमाचेग्रेति । ग्रालिङ्गं प्रधानम् । ग्रकार्यत्वेन कस्याप्यननुमापकत्वादिति । ग्रालङ्गपर्यवसानत्वं व्याचटे । न वा लिङ्गादिति । चीदयति । नन्धिति । ननु पुरुषः प्रकृत्यपेत्तयापि भूत्स्मोऽस्ति निर्धर्मकत्वादिति पूर्वंपत्तं परि हरति । सत्यमिति । यथोपादानतया लिङ्गापेत्तितं सैात्त्म्यं प्रधानस्यास्ति नैवं पुरुषस्य तस्यापरिणामित्वात् उपादानतया च सूत्त्मत्वमत्रं विवत्ति तमित्याशयः । ननु यदि पुरुषः कारणं न भवति तर्हि 'यते। वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्ययन्त्यभिसंविर्शान्त तद्वह्न' 'तमेव चाद्यं पुरुषं प्रपद्ये यतः प्रवृत्तिः प्रस्ता पुराणी'त्यादि युतिस्पृति शतविरोध इत्याशङ्कां परिहरति । किं तु लिङ्गस्येति । हेतुस्तु भवति किन्तु लिङ्गस्यान्ययिकारणमुपःदानकारणं पुरुषे। न भवतीति व्युत्क्रमेणा-न्वयः । तत्र परमात्मना ऽधिष्ठातृत्वेन निमित्तकारणत्वं 'मया ऽध्यत्तेण प्रक्वतिः सूयते सचराचरम्' इति गीतावचनात् ।

> षधानपुंसेारजयोर्यतः होाभः प्रवर्त्तते । निन्थयोर्व्यार्थ्यापिनोर्थ्वेव जगदादीं महात्मनीः ॥ तत्त्तीाभकत्वाद् ब्रह्माण्डस्टटीं हेर्तुनिरज्जनः । ब्रहेर्तुरिति संवात्मा जायते परमेख्वरः ॥

इत्यादि सकलस्ष्रतिषु तथा निर्णयाच्च । यत्तु देश्वरस्थाधिष्ठा-नत्वरूपमुपादानत्वं यता वा इमानि भूतानि जायन्तइत्याळुक्तश्रुतिस्ष्र-त्योर्गीयते । त्राकाशस्य वायूपादानवत्, तदय्पत्र दर्शननिमित्तकारखता-मध्यएव प्रवेश्यते पुरुषाणां विकारित्वभ्रमनिरासायेति पुरुषार्धं प्रष्ठतेः प्रवृत्त्यभ्युपगमेन च जीवपुरुषाणामपि महदाद्याखिलस्टृष्टिहेतुत्वं त्तये।ग-मात्रेण नापादानत्वेन । तथा चेाकम् ।

> बुद्धादया विशेषान्ता अव्यक्तादीश्वरेक्छया । पुरुषांधिष्ठितादेव जज़िरे मुनिपुंगवाः ॥ सत्त्वं रजस्तम दति प्रक्रतिरभवन् गुर्खाः । मया प्रत्तीभ्यमाखायाः पुरुषानुमतेन च ॥

ರಿಷ

इत्यादिस्मृतिभिः । जीवानामधिष्ठानसंयोगमात्रम् अनुमतिस्तु पूर्वकल्पीयकामकर्मादिरूपेति दिक् । तदेवं याद्द्रायदृणसमापत्त्योः स्यूल-सूत्तमविषयभेदेन विशिष्ठाविशिष्टरूपतश्वतुर्विधविभाग उक्तः यद्दीतृ-समापत्तौ च यः सविकल्परूपो विशेषः स एतास्वेव चतस्रव्वन्तर्भूतः चेतनोपरागेणैवाचेतनेषु योगस्य व्यवस्यापितत्वात् । ग्रते। यद्दीतृसमा-पत्तौ सविकल्पाविकल्पादिविभागो नोक्तः । वितर्कत्यादिसूत्रेण पूर्व संप्रज्ञातस्यावान्तरविभाग एव इत इदानीं यधेःक्तसमापत्त्याख्यकार्य-मुखेन सबीजपरिभाषापूर्वकं संप्रज्ञातस्य सामान्यसन्नणमनेनैव प्रसङ्ग्रेनाद्द ॥

ता एव सबीज: समाधिः ॥ ४६ ॥

ता एव यहीतृयहण्याद्येषु समापत्तय एव सबीजः समाधिः संप्रज्ञातयाग इत्यर्थः । समापत्तिरूपसात्वात्कारहेतुत्वाद्मीगस्य समा-र्णतत्वमुक्तम् । योगे स्वते। वान्तरविशेषाभावादिति । ननु यत्तीतृग्रहणः बाह्यसमापत्तिर्भिवितर्कविचारास्मितानुगतास्त्रयः संप्रज्ञाता एव द्यन्ते न पुनरानन्दानुगत इति कयन्ता एवेन्यवधारणमिति चेव त्रानन्दस्य बुद्धिधर्मस्वेन याद्यमध्ये प्रवेशात् । ननु दुःख्बीजसंस्कारहेतु-तया समायत्तय एव सबीजाः न तु इत्तिनिरी बात्मकी योग इति कथ-मुच्यते ता एव सबीजयेगग इति तत्राह भाव्यकारः । ताश्वतस इति । बहिर्वस्तून्यनात्मधर्माः संस्कारधर्मादये। दुःखबीज्ञानि जायन्तत्राभ्य इति बहिर्वस्तुबीजाः, संप्रज्ञार्तानष्ठाया त्रपि संस्कारहेतुत्वात् धर्ममेघ-त्वाच्च। तथा च वितकीदिसूचेाक्तरीत्या चतस्रः प्रक्वते तु त्रिधा विभ-सास्ता यद्दीत्रादिविषयिकाः समापत्तयाे बहिर्वस्तुबीजा इत्यतस्ताभिः संबन्धात्समाधेः संप्रज्ञाताख्ये। इत्तिनिरोधे। ऽपि सबीज उच्यतइत्यर्थः। ननु स्यूलसूत्मसमापत्तेरेव चतुर्विधन्वादानन्दास्मितासमापतिभ्यां सह षट् समापत्तयो भवन्ति तत्कयमुच्यते चतस इत्याशङ्कामपाकरोति । तत्र स्तूल इति । तत्र चतरुषु समापत्तिषु मध्ये स्त्रूलोर्यं एक एव समाधिरवा-नरभेदेनैव सवितर्कार्नावतकेरूपते। द्विधा । तथा सूत्त्मेर्येप्येक एव समाधि-

9*C* 

# येग्गवार्तिकम् ।

रवान्तरभेदेनैव सविचारनिर्विचाररूपते। द्विधा प्रोक्त इत्यते। वितर्कानु-गतादिरूपैः पूर्वे स संप्रज्ञातयेगण्डनुधा उपसंख्यातः परिगणित इत्यर्थः । के चित्तु सूत्रस्य एवकारे। भित्रक्षमः । तथा च ताः सवितर्कनिर्वितर्कस-विचारनिर्विचारद्रपाश्चतसः समापत्तयः सबीजसमाधेरेवेति सुजार्थः, तेन न यहीत्रादिसमापत्तेरपि सबीजत्वं भाष्ये प्रागुक्तं विरुध्यतइत्याहुः । तत्र । यहीत्रादिसमध्पत्तेः सबीजत्वानुत्तवात्र सूत्रकारस्य न्यूनतापत्तेः । एवकारवैपर्याच्च । यधाक्रमस्यैव एवकारस्योपपत्ते। भित्रक्रमत्वाने। चित्याचेति । यच्चःन्यत्तैरुत्तं ग्राह्यविषये स्युलमूसम्र्थदेन सवितर्कादि-ग्रहणाल्येषु चेन्द्रियेषु सानन्दनिरानन्दरूपे रूपाश्चतसः समापत्तयः द्वे समापत्ती ग्रहीतृष् च सास्मितनिरस्मितरूपे द्वे समापत्ती इत्यछैा समापत्तयेः बेध्याः युक्तिसाम्यादिति,तद्रपि न । प्रमाणादर्शनात् । त्रानन्दानुगतास्मितानुगतयोनिरानन्दनिरस्मितत्वरूपविशेषासंभवाच्च ग्रानन्दी हि ल्हादमात्री ऽस्मिता च चैतन्यमात्रसंविदिति भाष्यझता प्रेतिम् । न त्विन्द्रियं हादशब्देन व्याख्येयं, लक्षणाप्रसङ्गल् । नापि ग्रहडुारोपरक्त चैतन्यमस्मिताशब्देन व्याख्येयं लक्षणापत्तेः । जनः कयं ल्हादवतः संप्र-ज्ञातस्य ल्हादशुन्यस्वं कथं वा विविक्तचिम्मात्रसंविद्युक्तस्य संप्रज्ञातस्य तच्छून्यत्वमिति दिक्। तस्मादवान्तरभेदेन पञ्चेव समापत्तयः, याद्य-ग्रहणयोः स्यूलमूत्मभेदेन सवितकीदगश्चतसः पञ्चमी च ग्रहीवृष्विति संप्रज्ञातयेगगस्त्वानन्दानुगतमादायावान्तरभेदेन षोढैवेति । उत्तास् समा-पत्तिष निविचारायां विशेषं कं चिदाह ॥

# निर्विचारवैश्वारदे ऽध्यातमप्रसाद: 1 80 ॥

सामान्यति वैशारद्यमादै। व्याचले । त्रशुद्धोति । रजस्तमीवृद्धिकारणं पापादिरशुद्धिः सैवावरणजत्तणो मजस्तस्मादपेतस्येति हेतुगर्भविशेषणम् । प्रकाशात्मनः प्रकाशस्वभावस्य बुद्धिरूपसत्त्वस्य कारणापायादेव रजस्तमोन भ्यामनभिभूतो ऽतःस्वच्द्रःध्येषगताशेषविशेषप्रतिश्विम्बोद्धाही स्थितिप्रवाह एकायताधारा चित्तस्य वैशारद्यमित्यर्थः । समयसूत्रार्थे व्याचले । यद्देति ।

€0

#### येग्गवार्तिकम् ।

यात्मनि बुद्धे वर्त्ततद्दत्यध्यात्मं ताट्ट्रशः । प्रसादशब्दार्थं विवृणेति । भूता-र्थेति । यथार्थविषयकः क्रमाननुरोधी युगपत्सर्वार्थयही स्फुटप्रत्यत्तः स प्रज्ञास्य यान्नेक दत्यर्थः । यत्रैव परमर्थिगाथामुदाहरति । तथा चेति । तरति शेकिमात्मविदिति श्रुतेरशेच्यः यहं दुःखी पापीत्यादि-रूपैः स्वय्याशोच्यः सन् सर्वानेव जनान् शोचता दुःखितान् पश्यति । स्वयं शेच्धी हि पुरुषः स्वापेत्तया कं चित् सुखिर्नामव पश्यति मौठ्यात् । यशोच्यस्तु परमार्थता दुःखसमुद्रम्यां सर्वं जीवजातं दुःखितमेव पश्यति । यपूठत्वादित्यर्थः । त्रीकानन्तरमितिशब्दः पादपूरणार्थः । तथा च निर्वि-वारवैशारद्ये जाते स्वयमेव प्रकृतिपुरुषविवेक्रे वा परमेश्वरतत्त्वं वा सात्वात् क्रियते न तु तत्सादात्काराय पुनर्यायः पेत्तेति निर्विचाराया उत्कर्षः । पूर्व-सूत्रोक्तसबीजसमाधा जायमानायाः समापत्त्याख्यायाः प्रज्ञाया ग्रन्वर्था तान्त्रिक्री संज्ञामपि दर्शयति ।

#### क्टतसारा तच प्रज्ञा॥ ४८॥

तस्मित्रिति । तत्रे त्यस्य विवरणं तस्मिन्समाहितचितस्येति पूर्वेक्ति सबीजयेग दत्पर्थः । न चाळ्यवहितसूत्रोक्तं वैशारदां प्रसादेग वा कथं तत्रे-त्यनेन पराम्रव्यतहति वाच्यम् । द्वितीय सूत्रतेग उत्र समाधित्रज्ञासामान्य-पत्वस्य लप्स्यमानत्वात् । सुगममन्यत्। ननु संज्ञाकण्यनमात्रेणं कि प्रयोजन-पित्या शङ्क्षाह । जन्वर्थति । विपर्या सरूपज्ञानं यद्यपि सवितर्कयोग जप्र-ग्रित्या शङ्क्षाह । जन्वर्थति । विपर्या सरूपज्ञानं यद्यपि सवितर्कयोग जप्र-ग्रायां शब्दार्यज्ञानविकल्पेस्ति तथापि च्हतंभरजातीयत्वस्यैवात्र विवर्विन तत्वात् न तस्या मव्याप्तिः, साजात्यं च समाधिजप्रज्ञात्वेन । ज्रथं वा तत्व समाहितचित्ते ज्ञायमाना या प्रज्ञा सैव चतम्भरोच्यतर्इति सूत्रार्यः । लाकि-कजाने ऽविद्यालेशसंपर्कावश्यंभावादिति योगकाले प्रकृष्टा प्रज्ञा भवतीत्यत्र मर्गतं प्रमाणयति । तथा चेति । ध्यानस्य चिन्तनस्य ये। प्रभ्यासः पौनः-पुत्यं तत्र ये। रस ज्ञादरस्तेन, तथा च श्रवणमनननिदिध्या सनैस्त्रिभिर्हे-तुभिः सबीजयोगकाले प्रज्ञां प्रकल्ययन् प्रकर्षण विपयां सराहित्येनीत्याद-यन् तन्यज्ञातः परवैराग्यहारा वह्यमाण्यमुत्तमयोगं निर्वीजं जभतर्दति

۳z

ε

### येगगवार्तिकम् ।

श्लेभार्थः । ननु आगमानुमानये।रवि प्रमाणत्वात्ताभ्यामेव तदर्थतत्त्वं ग्रह्म तां किं ये।गेनेत्याशङ्कानिरासायीत्तरं सूत्रं प्रवर्त्तते तद्याजयति । सा पुनरिति।

**ग्रुतानुमानप्रज्ञाभ्यामन्यविषया** विशेषार्थत्वात् ॥ ८८ ॥

सा तु समाधिसामान्यजा प्रज्ञा श्रुतानुमानरूपप्रज्ञाभ्यां श्रवग्राम-ननाभ्यामन्यविषया अतिरिक्तविषया विशेषः येन्वात् विशेषाऽर्थां विषये। यस्याः सा तथा तत्त्वादित्यर्थः । समाधिष्रज्ञायाः श्रवणमननाभ्यामतिरित्त-विषयत्वं विवृत्तोति । श्रतमागमेति । नहि विशेषेग्रेति । पदार्थतावच्छे . दकरूपेग्रैव पदार्थः शाब्दबिधे भासते इत्यर्थातप्रसङ्घात् । पदार्धतावच्छे-दकं तु घटन्वादिसामान्यमेव न तु तत्तद्विशेषास्तेषामानन्येन सर्वेषामेक-दाः नुपस्यितेस्तत्तद्र्यैः शक्तियद्यासंभवात् विशेषायः मन्यान्यं व्यभिचाराच्च सामान्यतः श्रुतेष्ययं विशेषसंशयदर्शनाच्चेति । इत्युक्तमिति । अनुमानमि-त्यस्य विशेषणम् । अत्र हि व्यापकतावच्छेदकेन गतित्वादिसामान्यनैवाः नुमानं भवति न तु क्रियादिगतविशेषरूपैरिति । अनुमानेन चेति सामा न्यापमंहार इत्युक्त इत्यनुपङ्गः । ननु अनानुमानागे।चरोऽपि विशेषे। लैक्किकप्रत्यत्वेखेव याह्याऽस्तु किं यागजप्रत्यतेखेति तत्र ह । न चास्येति । नन्वेवं तस्य विशेषस्याऽप्रामाणिकत्वात् चभाव ण्वासित्वत्याशङ्कां प्रति-षेधति । न चास्य विशेषस्येति । नहि निविशेषं सामान्यमस्तीतिन्यायेन सबंचैव वस्तुनि विशेषसिद्धेरिति भावः । त्रतः परिशेषात्समाधिप्रज्ञायाह्य ग्व स विशेष इत्युपमंहरति । इति समाधीति । स्यूलस्य विशेषः कदा चिल्लाकिकप्रत्यत्तगाचराऽपि स्यादिति स्ट्रलं परित्यज्य भूतसूत्तमगत उन्युक्तम् । पुरुषगता वेति । एतेन पुरुषेव्वपि विशेषादिधर्मः स्वीक्षतः धर्मनिपेधःशु विशेषगुराद्रव्यादिपरः । त्रय वा स्वस्वोग।धिपतिचिम्बा **स्वाभीतानागतवर्तमादा** मुक्तामुक्तप्राधारणाखिलपुरुषेव्यन्यान्यं ৰিয়াঁগ इति बोध्यम् । स्यादेतत् । व्यवहितादिष् सचिकर्षे द्यभावात्मधं समर्गधन त्यद्वधाह्यत्वमपि स्यात् । त्रय येग्गजधर्मस्यापि सचिकर्षत्वं कल्प्यमिति चेच। मंयेगगदिभिरननुगमात् प्रत्यत्ते विषयस्य कारणत्वेनातीतादिप्रत्यत्त

¢ې

#### येगगवातित्रम् ।

स्यैवासंभवच्चिति । चवोच्चति । चस्माकंमन्तः करणस्य विभुत्वेनातीतादीनां स्यरूपतः सत्त्वेन च सदा सर्वार्थमचिकर्णत, येग्गजधर्मेण च व्यवहिता-तीतादिज्ञानप्रतिबन्धकं तम एव निरस्पतदति तदेतत्सा द्व्यभाष्ये जीव-बस्तुलब्धातिशयसंबन्धाट्ठा न देषि इति मूचे ऽस्माभिः प्रपत्न्चितम् । उपसंहारमुखेन सूच्चाच्चार्थमाद्द । तस्माच्छुतेति । एतेन दश्मस्वमसी-तिवत् शब्दादेव साचात्कार चात्मने। भवति निर्विशेषत्वेन चात्मने। न विशेषयहार्थमपि योगजप्रत्यवापेत्वेति नवीनवेदान्त्त्विज्ञादि । यथोक्त-एव. स्वगाम्त्रानुक्तेऽर्थं समानतन्त्रसिट्टान्त व्येव मिट्टान्तत्वादिति । यथोक्त-प्रज्ञायाः संस्कारजनकत्वमुत्तरसूचे।पयोगितया प्रतिपादयति । समाधीति । ननु तथापि प्रज्ञेात्पत्त्तिपयेन्तं ये:गापेतास्तु प्रज्ञोत्पत्त्वनन्तरं तु पुनः संप्रज्ञा-तपरंपरायाः किं फर्लामन्त्याश्रद्धायामाद्द ।

नज्ज: संस्कःरोन्यसंस्कारप्रतिवन्धी ॥ ५० ॥

प्रतिबन्धः कार्यविरोधिस्वम् । इदमेव बाधशब्देन भाष्यकारौ व यति । सर्वेशं च संस्काराणां चित्तताशादेव नाश इत्यपि भाष्ये व्यक्ती-भविष्यति । सूत्रार्थं व्याव टे, बाधतदत्यन्तेन । आगते इत्याशयः संस्का राचासावाशयश्वेति वियदात् संस्काराशयमनुदुट्टसंस्कारमित्यर्थः । उट्टु-ट्टुसंस्कारस्यं च बाधा न संभवति उट्टोधप्रतिबन्धस्यैव बाधशब्दार्थत्वादिति भावः । ननु इतिनिरोधसंस्कारस्य व्युत्यानसंस्काराभिभावकत्व्वं वत्यति तत्कर्यं समाधिपत्रासंस्कारस्यापि व्युत्यानसंस्काराभिभावकत्व्वं वत्यति तत्कर्यं समाधिपत्रासंस्कारस्यापि व्युत्यानसंस्काराभिभावकत्व्वं वत्यति तत्कर्यं समाधिपत्रासंस्कारस्यापि व्युत्यानसंस्काराभिभावकत्व्वं वत्यति तत्कर्यं समाधिपत्रासंस्कारस्यापि व्युत्यानसंस्काराभिभावकत्व्वमिष्यतद्दिन् ते संवत्रात्कालीनस्य यत्किचिट्टत्तिनिरोधस्यापि, स्प्रतिहेतृतया सिट्टात्म-डासंस्कारादेव व्युत्यानसंत्काराभिभवव्य वत्यमाणप्रयोजनस्वेापपत्तिः । ननु एकयैव प्रज्ञाव्यक्त्या तत्सन्तानव्यक्त्या चीत्पादितेन संस्कारिण व्युत्यान-संस्कारवाधसंभवे किमर्थं पुनःपुनः संग्रज्ञातानुष्ठानं तत्राह । व्युत्यानसंस्का राभिभवादित्यादिततरच मंस्काराग्रत्यन्तेन । चभिभवात् । तत्कराणात् । श्रेषं स्पष्टम् । ग्रयं भावः । नैकदा संप्रज्ञातो व्युत्यानं संस्कारबाधः । व्यतिस्वृत्याद्रि

ć₹

#### येग्गवार्तिकम् ।

तिसिद्धस्य पुनःपुनर्ञ्युत्यानस्यानुपपत्तेः । उपदेशाद्मनुपपत्तेश्च । क्षिं तु संप्रज्ञातपरंपराजन्येन इढतरसंस्कारेणेव तद्वाधः ब्रड्ढेश्व प्रार्थामकैः संप्रज्ञातसंस्कारैस्तस्य बाधार्थन्तनुतापरंपरैव क्रियते तथा च संस्कारदाः कार्थं प्रज्ञासंस्कारचन्नमपेत्यतदति । एतेन प्रज्ञायाः साचादेव व्युत्यानसं स्कारबाधकत्वशङ्काष्यपास्ता । एकप्रजयैव संस्कारबाधे व्युत्यानसंभ वात् । प्रजासंस्कारे तु दृढत्वरूपवैज्ञात्यसंभवेन तम्येव व्युत्यानसंस्कार बाधकतावच्छेदकत्वक्तस्यनया व्युत्यानाट्यपर्धात्तरिति । व्युत्यानसंस्कारेष् मध्ये वा विद्यासंस्कारस्यायं विशेषः यत्मझत्यज्ञया जनितेनैव संस्कारेगावि-व्यासंस्कारो बाध्यते न तत्र प्रज्ञासंस्कारचक्रापेतेति । एतच्च 'ते प्रतिप्रस-वहेयाः सूत्मा' इत्यागामिसूत्रद्वये प्रकटीभविष्यति । इदमत्रावधेयम् । त्रस्मिन्<u>म</u>ुचे शेषसूचे चाखिलसंस्कारदाहम्य योगफलत्ववचनात् प्रार **अकमेर्ग्याप्यतिल्लमेणाश्**तरमाज्ञः केवलज्ञानासाध्येः येगगयारमाधारणं फलमिति । नहि भागसंस्कारस्य निःशेषते। दाहे प्रारब्धकर्मापि फलायालं, ट्रुष्टकारणाभावात् । योगाग्निदग्धकम्वयोचिरादित्यादिवाक्ये सङ्क्षेचक प्रमाणाभावाच्च। ज्ञानागिः सर्वक्रमाणीत्य।दिष्ठ्रगत्या सङ्कोदः क्रियते तस्य तावदेव चिरमित्यादिज्ञानिविषयकश्रुतेः उपदेशाद्यन्यचानुपयत्तेश्च। साङ्घ-वेदान्तसूत्रयोश्च ज्ञानिनामेव प्रारब्धभागा वश्यकतात्ता । नन्वहुंभुत्तप्रारब्ध-कमेगां नाथे तत्फलस्य कालप्रतिनियमानुपपत्तिरिति चेच। शास्त्रोत्तनाशक नाश्यकर्मस्वेव कालप्रतिनियमात् । ज्रन्यथा कर्मवियाकी कप्रायश्चित्तस्य शान्तिकमंद्रिश्वार्धभुक्तपापनाशकत्वानुषपत्तिः शःस्त्रोक्तनाशकनाश्यक मेणां तु स्वावस्थितिपर्यन्तमेव फलदावृत्वमिति दिक् । नन्वेवं प्रज्ञासं स्कारातिगयस्वीकारे तते। ऽपि पुनर्जन्म भविष्यति । न चासंप्रज्ञातयेगेन तस्य नाशे। भवितेति वाच्यम् । ऋषंप्रज्ञाताभःवेऽपि प्रारश्यसमाव्यनन्तरं केवलज्ञानती मोत्ताभ्युपगमादित्याशकृते । कथनसाविति । साधिकारं स्व-कार्यजननद्यमम् । परिहरति । न तद्रति । ते प्रज्ञासंस्काराश्चित्तं स्वकार्यः चमं न कुर्वन्ति जन्मकारणस्याविद्यादिक्रेणस्य विनाशनः(दत्यर्थः । कर्म नाशनादित्यपि बोध्यम् । कत्त्रेव्यसमापनादपि साधिकारं न कुर्वन्तीत्याह ।

Jain Education Internatio

**28** 

#### यगगवातिकम् ।

चित्तं होति । स्वकार्यादयसः दयन्ति कर्त्तव्यश्रून्यङ्कुर्बन्ति तत्र हेतुः ख्यातीत्या-दि । हि यस्माच्चित्तस्य व्यापारो विवेकख्यातिषर्यन्तः विवेकख्यातिनिष्यत्तैा सत्यां प्रवर्त्तकपुरुषार्यासम्भवात् सा च विवेकख्यातिरूपा प्रज्ञा तत्संस्काराति-शयेनानिशमुत्पद्य पश्वैराग्यजननद्वारेण समाव्यतद्वत्यर्थः । ज्ञीणवृत्तेरित्यादि-सूत्रैः मंत्रज्ञातस्य फलादिकमुक्तमिदानीमसंप्रज्ञातस्य फलाद्वेः सूत्र प्रवर्त्तिव्यत्ति। तत्सूत्रं प्रज्ञामस्कारातिशयस्य पुनर्जन्माहेतुत्वे हेत्वन्तरपरतया उवतारयति । किं चास्येति । ज्रस्य प्रज्ञासंस्कारस्यान्यच्च फलं संववृत्तितत्संस्कारयो र्निरोधो भवतीति न पुनर्जन्नसंभावनेत्यर्थः ।

तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्तिर्वाजः समाधिः ॥ ५१ ॥

पूर्वपूर्वासंप्रज्ञाते तावत्यज्ञैव निरुध्यते प्रज्ञासंस्कारम्य तु तान-धमार्च भवति । एवं क्रमेण तु तस्यापि प्रज्ञाङ्गतसंस्कारस्याप्यमंप्रज्ञात-परंपरया निरोधेऽत्यन्ताभिभवे जायमाने चरमासंप्रज्ञाते। निर्वांज-येगस्य परा साष्ठा भवत्यपुनर्व्युत्यानेत्यर्थः । सर्वेनिरोधादितिसूत्रावय-वेन निर्वीजत्वे हेतुरुक्तः । यतः प्रज्ञा तत्संस्कारश्च सर्वैायत्यन्तं विज निर्वीतः । दःखवीतैः संस्कारादिभिः शन्य दन्यर्थः দিনায়না प्रवेषवासंप्रज्ञातव्यक्तिषु च क्रमेग बीजतानवाह्नाणं निर्वोजन्वमसंप्रज्ञा-तलत्तणे पूर्व भाष्यक्रताक्तमिति स्मर्त्तेव्यं तथा च चरमासंप्रजाते सर्वे प्रजा-संस्काराः त्तीयन्तद्रत्यता न ते चित्तं साधिकारं कुर्वन्तीति भावः । एतेना-संप्रज्ञातपरंपरायाः प्रज्ञासंस्कारात्यन्तलयः फलं सूत्रेखेल्तं, सूत्रस्यस्यापि शब्दस्यार्थं भाष्यकारी व्याचछे । स न केवलमिति । स सामान्यनिर्वीज-योगः न केवनं समाधिप्रज्ञाया विरोधी भावाभावरूपेण अपि तु क्रमेख प्रज्ञाक्वतसंस्काराणामपि प्रतिबन्धी ग्रत्यन्तमभिभावक इत्यर्थः । ननु यदि प्रज्ञाहतसंस्काराणामण्यसंप्रज्ञाता बाधकस्तर्हि सङ्घदसंप्रज्ञातादेव सबे-संस्कारबाधे व्यत्थानं कदापि कस्यापि न स्पादित्याश्रयेनाद्विपति । कस्मा-दिति । परिहरति । निरोध इति । न निरोधः सात्तादेव प्रज्ञासंस्कारान् विलापयति किं तु निरोधपरंपराजन्ये। दृढतरः संस्कार एव प्रज्ञासंस्कारा-

cy

#### येगगयार्तिकम् ।

नन्यन्तं विनाययतीन्यर्थः । द्रुठतरत्वंच जातिविशेष इत्युक्तम् । ननु ज्ञान-स्यैव संस्कारजनकत्व इष्टं निरोधस्तु न ज्ञानं संस्कारशेषचित्तावस्याविशेष-मात्रत्वादतस्तस्य संस्कारजनकत्वे किं प्रमार्खमित्याश्रद्भाइ । निरोधस्य-तीति । निरोधस्यितावमंप्रज्ञातःवस्याने ये। मुहूर्त्ताहे।रात्रमासादिरूपः का-लक्षमः क्रमेण कालवृद्धिस्तद्वर्थनेन निरोधावस्गचित्तजन्यः संस्कारोऽनु-मेयः संस्कारवृद्धिव्यतिरेकेण तवियामकासंभवादित्यर्थः । संप्रज्ञातस्य तु कालवृद्धिः प्रजासंस्कारतारतम्येनैवे।पपद्यतदृत्यते। न संप्रज्ञातस्य संस्का-रहेतुतेति । ननु प्रज्ञासंस्कारश्चरमासंप्रज्ञतिनत्यन्तं बाध्यतां निरोधसं-स्कारास्तु जुतः समुच्छिदान्तं तदनुच्छेदे च साधिकारत्वमेव चित्तस्थेति मेः ज्ञानुपपत्तिः । किंच प्रलीनानामपि संस्काराणां कदाचिद्योगीश्वरसंक ल्पादिना दग्धबीजम्येव पुनरुद्धाधाऽपि सम्माव्येतेत्याशङ्कामपाकराति । व्युत्याननिरोधेति । असंप्रज्ञातापेत्तया समाधिप्रज्ञापि व्युत्यानम् । अते। व्युत्यानं ज्ञानसामान्यं निरेधिसमाधिण्वासंप्रज्ञातस्तदुभयप्रभवैः सह म हितैः कैवल्यभागीयैः कैवल्यहेत्कर्मसंस्कारैविशिष्टं चित्तं स्वकीयप्रक्रते। नित्यायां स्वयमेव प्रसीयते दग्धेन्धनानलवदात्यन्तिकसयं गच्छति परि-गामस्वःभाव्यात् तत्स्वामिपुरुषस्य भागहेतुविसदृशपरिणाम एव हि पुन-ने भवति तहुताः पुरुषार्थस्याभावादित्यर्थः । अथ वा कैवल्यभागीयैः कैवल्य-पर्यन्तस्कायिभिव्युत्यानसंस्कारैः सहेति चित्तविशेषणम् । जनेन सूत्रेण शङ्घा-निराकरणमुपपादयति । तस्मादिति । तस्माचिरे।धसंस्कारस्यापि त्तयासे निरोधसंस्कास इत्यादिर्थः । ननु भवतु ये गद्वयाच्चित्तस्यात्यन्तिकलयस्त-धापि पुरुषार्थः कः सिध्यतीत्याकाङ्गायामाह् यस्माद्रित्यादि । यस्माच्चित्त निवर्ततेऽतस्तस्मितिइत्ते सति पुरुषे। मुझ इत्युच्यते तत्र हेतुगर्भविशेषणः(नि स्वरूपेत्यादीनि । स्वरूपमात्रप्रतिष्ठः पररूपैः प्रतिबिम्बितदुःखादिभिर्मुतः शुद्धस्वत्वसंबन्धेन पुण्यपापमुनाः । भेगमाधनत्वस्यैव स्वत्वतया क्रुट स्यस्यापि संसारदशायां स्वत्वाभ्यूपगमात् । एतादृशमुक्तेः साध्यत्वमुपपत्रं क्रेवल उपाधिमंग्रीगाख्यबन्धमुक्त द्रत्यर्थः । एवंरूपे मात्त एव योगस्य मुख्यं फलमित्याशयः । यारमाधिकी दुःखकर्मादिसंबन्धे लेपाख्यमंघेगरूव

योगवातिकम् ।

संबन्धेा वा लोके बन्ध इत्यच्यते तन्मुक्तिश्च बुट्टेरेव न कूटस्यस्यासङ्गस्य पुरुष येति प्रतिपादयितुं मुक्त इत्युच्यतइत्युक्तं शास्त्रेषु मुक्त इति व्यब-हारमःत्रं क्रियतइति तस्य थिः । तदुक्तं साङ्घ्रयूत्रेण वाङ्मात्रं न तु तत्त्वं चितस्यितें सित । पुरुषे बन्धादिकं वाङ्मात्रं चित्तग्व बन्धाद्यवस्छाना-दित्यर्थः । पुरुषार्थत्वं च पारमार्थिकमेव दुःखं भुञ्जीयःमिति प्रार्थनादिति भावः । साङ्घ्रप्रवचनइति । साङ्घ्रशास्त्रस्पैव प्रकर्षेण वचनं साङ्घ्रप्रवचनं साङ्घे ह्यभ्युपगमवादेनेख्वरं प्रतिषिध्यासंवज्ञातये।गनैरपेत्येष च जीवत त्त्वज्ञानादेव माद उक्ते। इस्पिस्तु शास्त्रे निरुपद्रवार्सान्द्रग्धेच्छिकमुक्तिनिय-माय परमेश्वरविद्या आशुमाद्वहेतुरसंप्रज्ञातये।गच्च प्रदर्श्वत इति भावः ।

र्दात श्रीपतञ्जलभाष्यवात्तिके श्रीविज्ञानभिर्त्तुनिर्वते प्रथमः ममाधिपादः ॥

#### म्रच द्वितीयः पादः ॥

ननु प्रथमपादेनैव योगः से।पायः सफनश्चावान्तरभेदैः सह प्रोक्तः तत्किमपरमवशिष्यते यदर्थं द्वितीयपाद चारब्धव्य इत्याकाङ्गायामाह । र्डादृष्ट इति । समाहितचित्तस्य योगारूठचित्तस्योत्तमाधिकारिणे ऽभ्या-सवैराग्यमात्रसाधनेनैष क्रियायोगादिसकलाङ्गानां नैरपेत्येख पूर्वपादे येग्नः प्रदर्शितः तेषां बहिरङ्गत्वं वर्त्यात 'त्रयमन्तरङ्गं पूर्वभय' इतिमूत्रिण तद-भावेषि भावादिति भाष्येण च । तथा चेक्तमाश्वमेधिके ।

> ग्रपेतन्नतकर्मातुकोवलं ब्रम्हणि स्थितः । ब्रम्हभूतक्ष्यरन् लेको ब्रम्हचर्राति कथ्यते ॥ इति । तथा गारुडेपि ।

आसनस्यानविधयो न योगस्य प्रसाधकाः ।

शिशुपालः सिद्धिमाप स्मरणाभ्यासगैररवात् ॥

इति । ते चाभ्यासबैराग्ये न सर्वेषां द्रागित्येव भवतः, ग्रतेः खुल्यि-तवित्ते। बहिर्मुखेापि योगा रुरुद्धः क्रमात् केने।पायेन ये।गयुक्तः स्थादिति

\* येग्रमारुरुचुरिति तु युक्तम् । रा० घा० ॥

तमुपायं वक्तुमितत्सूत्रजातमारभतदत्यर्थः । तद्वेवमधिकारभेदेन साधनभेदे। गारुडादिष्वण्यक्तः ।

> त्राहरुँ यतीनां च कर्मज्ञाने उदाहती । त्रारूढयेगवृत्ताणां ज्ञानन्थांगै। परै। मताे ॥ इति । त्यागा बाह्यकर्मणाम् । गीतायामपि । त्रारुहतेार्मुनेर्यागं कर्म कारणमुच्यते । योगारूढस्य तस्यैव श्रमः कारणमुच्यते ॥ इति । कारणं येशमस्य ॥

तपः स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायेगगाः ॥ १ ॥

योगोपायत्वाद्यागः, क्रिया चासा योगःचेति विग्रहः तपत्रादीनि जीणि क्रियायोग दृत्यर्थः । दृश्वरप्रणिधानरूपे। भक्तियोगे। प्रयत्र क्रियाः योगमध्यपुव प्रवेशितः । अते। 'योगस्त्रये। मया प्रेल्ता भक्तिज्ञानक्रिया-त्मकां इत्यादिस्पृतिषु त्रय एव येगोपायत्वाद्योगा उक्ताः तत्र ज्ञानयेगो धारणाध्यानसमाधिरूपः पूर्वपादे प्रोक्तः विस्तरस्त्वस्यावे भविष्यतीति। यक्रपि यमाद्रयोपि क्रियायागास्तथापि वत्त्यमाण्यमनियमादिषु मध्ये तपग्रादित्रयं प्रम्नष्टतयादै। एषङ् निर्दिष्ठं क्षेवलेनेतेनापि तीव्रतरेण योगे भवतीति सूचयितुमिति बोध्यम् । ननु स्वाध्यायेखरप्रशिधानं च तत्त्वज्ञाः नेश्वरानुबहाभ्यां योगे।पकारकं स्थात् तपस्तु देहेन्द्रियशे।षणात्मकं केन द्वा-रेग योगस्ये।पकारकं भवत् प्रत्युत चित्तत्ते।भकत्त्वेन ये।गविरोध्येवेत्य।शङ्ख तपसे। द्वारमाद्याः नःतपस्थिन इति । असिट्टी हेतुमाद्यः। अनादीति । त्रनादिक्षेशकर्मवासनया हेतुना चित्रा नानाविधा त्रश्ट्विः पापाल्या प्रत्युपस्यापितविषयज्ञालतया येग्गविरोधिनी तपे विना न संभेदं तन् तामापद्यतदृत्यर्थः । दुतीति । दुत्यतः साधनमध्ये तपसेा यहणमित्यर्थः । येग्गविरोधशङ्कामपाकरोति । तच्चेति । तच्च तपश्चित्तप्रसादाविरोधि मृद्वेवानेन योगिना कत्तेत्र्यमिति परमर्षिभिर्मन्यतइत्यर्थः । पवित्राणं

### यागवातिकम् ।

पापत्तयहेतूनाम् । प्रथमपादीक्तप्रणिधानादतिरिक्तमत्र प्रणिधानमाह् । सर्वेक्रियामिति । लाकिकत्रैदिकासाधारण्येन सर्वेकमंखां परमेश्वरेन्तर्था मिणि अप्रैणमित्यर्थः । तद्क्तं गीतायाम् ।

> यत्करोबि यदश्नासि यज्जुहोबि ददासि यत् । यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरूष्व मदर्वणम् ॥ इति । त्रर्पणं च कामते। ऽकामते। वापि यत्करोमि जुभाजुभम् ।

तत्सवं त्वयि संन्यस्तं त्वत्प्रयुक्तः करेश्यहम् ॥

इत्यादिस्पृतिभिर्थ्याख्यातमिति । स्वत्ययुक्तः करोम्यहमितिचिन्तः नमेव संन्यास इत्यर्थः । ग्रत्र प्रयोक्तृत्वमन्तर्यामिविधयैव न तु श्रुनिद्वारा ग्रशुभकर्मसु श्रुत्यभावादिति । एतदपेक्षयापि प्रक्रप्टं द्विविधं कर्मार्पणान्तरं जैनिं प्राक्तम् ।

> ब्रह्मणा दीयते देयं ब्रह्मखे संप्रदीयते । ब्रह्मैव दीयते चेति ब्रह्मध्येणमिदं परम् ॥ भाहं कक्ती सर्वमेतत् ब्रह्मैव कुरुते तथा । यतत् ब्रह्मार्पणं प्रोक्तमृषिभिस्तत्त्वदर्श्वभिः ॥ इति । तत्फलेति । एतदपि कैर्मि प्रोक्तम् । यद्वा फलानां संन्यासं प्रकुर्यात्परमेश्वरे । कर्मणामेतदप्याहुर्ब्रह्मार्पणमनुत्तमम् ॥

इति । कर्मफलानामीश्वरे। भोकति चिन्तनं कर्मफलसंन्यासः । भेक्तारं यज्ञतपसां सर्बलेकमहेश्वरमित्यादिवाक्यात् । तदुक्तम् । 'करोति यदात्सकनं परस्मै नारायणःयेति समर्पयेत् तदि'ति । यज्ञा-दीनां हीश्रन्द्रादिभावापत्रस्यान्तर्यामिखा भाग एव मुख्यं फलं 'येप्यन्य-देवताभक्ता यजन्ते श्रद्धयान्विताः । तेपि मामेव कैान्तेय यज्ञन्यविधिपूर्वक'-

• हिंघब्दः पुस्तकान्तरे नास्ति ।

ČĆ -

#### येगिवार्तिकम् ।

मित्यादिवाक्येभ्य इति । नन्वत्र वाक्ये विष्णुवाख्यदेवताविशेषस्यैवेतरदे वतायजनेन यजनं प्रोत्तं न परमात्मन इति चेद्र । परं हि ब्रह्म कथितं ये।गयुक्तेन तन्मयेत्यनुगीतावाक्यतः श्रीक्षण्णम्य भगवद्गीतायां परमात्मोणदे शन्यैव लाभादिति । यद्यपीश्वरस्य भोगो नित्यः तथापि सिस्रत्ताद्धुत्पत्ति वत् तदुन्धत्तिगैंगणी । यज्ञादिसहकारेणैव फलदानृतयेश्वरप्रीतेरभिव्यक्तेः। नन्वीश्वरप्रणिधानमत्र पूर्वपादाक्तभावनारूपमेव कथं न भवति तत्राह । स हि क्रियायाग इति । स हि स एव फलसंन्यासः कर्मापेणं च क्रियायोगो भवति कर्मशेषत्वात्तज्जपस्तदर्थभावनमिति पूर्वीक्तं च भावनारूपं प्रणि धानं ज्ञानमेव कर्मतच्छेषत्वयोरभावःदित्यर्थः । उत्तरसूचेण सहान्वये तुहिशब्दवैयर्थ्यमिति वोध्यम् । तेषां ये।गद्वारमाह ॥

समाधिभावतार्थः क्लेग्रतनूकरणार्थञ्च ॥ २ ॥

उभयार्थत्वे हेतुमाद्द । स हीति । जा सम्यक् निष्का गदिरूपेश सेव्यमानः स हि स एव कर्मयोगः । कर्मातिरिक्तविषयेभ्या निरुद्धवृत्तिकं निष्पापं च चित्तं करोति ततः क्रमेश सच्चोद्रेकादेकायमन्यवापि करोति । जविद्यादिकं च प्रकर्षशानायासेन तनूकरोति सच्छशुद्धादिट्ठारेत्यर्थः । उत्तमाधिकारिणश्च समाधियोग्यता क्षंग्रतनुता च मिट्ठैवेत्यतः पूर्धपदे तदुभयं येगसाधनतया नाक्तम् । ननु जविद्यादीनां क्लेशानां नाश्नेनैव संसा रेच्छिदः प्रतनूकरणेन तु किं प्रयोजनमित्याकाङ्घायामाह । प्रतनूझ्रनानि-ति । प्रतनूझतांश्च शुष्केन्धनतुल्यान् झतान् क्लेशान् क्रियायोगः स्वयमुद्दी पितेन प्रसंख्यानाग्निना विवेकस्थातिवन्हिना दग्धबीजवदप्रसवधर्मिणोा प्रसंख्यानाग्निना विवेकस्थातिवन्हिना दग्धबीजवदप्रसवधर्मिणोा प्रसंख्यानाग्निचा विवेकस्थातिवन्हिना दग्धबीजवदप्रसवधर्मिणोा प्रसंख्यानाग्निचा विवेकस्थातिवन्दित्त जीवन्मुक्तिदशायामिति शेरः । प्रसंख्यानाग्निचा विवेकस्थातिवन्हिना दग्धबीजवद्यप्रसवधर्मिणोा प्रसंख्यानाग्निचा विवेकस्थातिवन्हिना दग्धबीजवद्यप्रसवधर्मिणोा प्रसंख्यानाग्निचा विवेकस्थाति वीवन्युक्तिद्रशायामिति शिरः । प्रसंख्यानाग्निक्ते तनूकरणस्य द्वारं वदन् पूर्वीक्तार्थमुपसहरति । तेषा-मिति । ज्रपराम्रध्या जनभिभूता, तथा चार्नाभभव एव तनूकरणस्य द्वार मिति । सूत्त्वति । सूत्त्यविषयत्वात् सूत्त्मा सात्तात्काररूपिणी प्रज्ञा क्रमे या समाप्तकत्तेच्या सती चरमासंप्रज्ञाते प्रतिप्रसवाय प्रलयाय कल्पियते विदेहकैवल्यदशायामिति शेषः । तदेवं क्रियायोगम्य मेात्नज्ञानादिव्यापा

#### येगगवातिकम् ।

रकथनात्कर्मयोगे। ज्ञानादिसाधनतया ज्ञानाद्यङ्गमेव न सत्त्वान्मे। ज्ञहेतु-रिति सिद्धान्त इति । उत्तरमूत्रावताराय एच्छति । त्राचेति ॥

# अविद्यास्मितारागदेषाभिनिवेश्रा: क्लेशा: ॥ ३ ॥

पञ्च विपर्यया इति पूर्रायत्वा संत्तेपतः मुत्रार्थमाह । क्लेशा इतीति । इतिशब्दे।ऽविद्यादिपरामर्पौ तथा चाविद्यास्मितारागद्रेषाभिनिवेशा इति पञ्चविषयेयाः क्लेशा दत्यर्थे इति योजना । त्रज्ञ क्लियन्त इतिप्रश्नस्थेकत पञ्चेत्यनेन । के तदत्त्यस्य खेात्तरं विपर्यया इत्यनेनाह । पञ्च विपर्यया इति । बन पञ्चित्यर्थादेव लब्धं विपर्यया इति च पूरितं विशेषलन्नग्रस्य च सा-मान्यलत्तरणपूर्वकत्वे चित्त्यात् विषयेयशज्दश्वात्र मंसारहेतुविषयेयार्थकः असे। न शुक्तिरजतविपर्यये क्रेशनचणातिव्यातिः रागादीनां च विपर्य-यकार्यतया विपर्ययस्वं चेष्टम् । प्रकृतस्य संसारहेतुविपर्ययस्य सत्तरणम ट्रछसामान्यहेतुमने(विशेषगुग्रान्वमिति । नन् क्रेशश्चद्धे। दुःखवाची किमित्यविद्यादिषु परिभाषितः किमर्थं वा तेषामुच्छेदेगिंचित इत्याका-हुायामाह। ते स्यन्दमाना इति। ते क्षेगाः स्यन्दमाना लव्धवृत्तिका दृष्टा-ट्रष्टद्वारा गुणानां सत्त्वादीनाम् अधिकारं कार्यारम्भससामर्थ्यं द्रढयन्ति बसवत् कुर्वन्ति तथा गुणानां परिणामं वैषम्यरूपमवस्य।पर्यान्त निवंत्ते-यन्ति ततरच महदादिरूपऋषेकारणप्रवाहमुवमयन्ति प्रवर्त्तयन्ति । यद-र्थमेतत्सर्वे कुर्वन्ति तद्वर्शयति । परस्परेति । कर्मविषाकं जात्यायुर्भागं वाभिनिईरन्ति निष्पादयन्ति । किं स्वतन्त्रा एव, नेन्याह । परम्परानुषह-तन्त्राभूत्वेति । अविद्याते। रागे रागच्चाविद्येत्येवमादिरूपात्येग्यानुष-हाधीना भूत्वेत्यर्थः । त्रन्येान्यसाहित्येनैव हि क्वेशानां स्येयं भवति येत्र स्पैर्वेग विपाकपरंपरा निर्वहतीति भावः । तथा च क्रेशास्यदुःखदन्वाद-विद्यादीनां क्रेशपरिभाषा तान्त्रिकी तथा दःखनिदानतया ऽविद्यादयः समुच्छेतव्या इति भावः । क्लेशानां स्यूलसूच्मायां सर्वेषामेव ज्ञाननःश्यत्व वस्तमाणमुपपार्दायतुम् ऋविद्यामूलकत्वमन्यक्रेशानामाद्य ॥

• बाध्यमिनि पाठान्तरम् ।

€9

त्रविद्याचेत्रमुत्तरेषां प्रसुप्तमनुविच्छिन्नेदाराणाम् ॥ १॥

निमित्तकारणस्यापि प्रसवभूमित्वं प्राधान्यमात्रेण गौणं व्याखाः स्यते। अत्रेति । अत्र गतेषु क्रेग्रेषु मध्ये चतुर्भदानामस्मितादिक्वेगानामि-त्यादिर्थः । प्रसुप्तादीनां सर्वपामेवःविद्यासत्त्वे सत्त्वं तदभावे तदभाव इत्याग्रयः । तेषां चतुर्विधभेदं विवृणेति । तत्र का प्रसुप्तिरिति । चेतसि शक्तिमात्रेणानागतावस्ययावस्थितानामस्मितादीनां बीजभावापगमः स्व कार्यजननसामर्थ्यं प्रसुफिरित्यर्थः । अस्माद्राक्यात् कार्यस्यानागतावस्यैव कारणे कार्यग्रकिरिति लब्धं सैव च उपादानकारणतेति भावः । दग्धबी जभावां पञ्चमीमवस्यां व्यावर्त्तेयितुं बीजभावेापगम इत्युक्तं दग्धबीज भावानां चास्मितादीनां पुनःप्रसवादविद्याः न त्तेत्रमिति सा पञ्चम्यवस्थां न लत्त्येतिभावः । कदाचित्प्रबेध्यसत्त्वे एव सुंषुप्तिः संभवतीत्यतः प्रबेा धमपि दर्शयति । तस्येति । तस्य सुप्तक्रेशस्य स्वस्वविषये संमुखीभावेभि व्यक्तिः प्रबेधि इत्यर्थेः । पञ्चम्यवस्यायामतिव्याव्यभावं प्रतिपादयति । प्रसंख्यानेति । प्रसंख्यानवते। विवेकसःद्वात्कारिणे। जीवन्मुक्तस्य दग्धक्षेग कीजलया संमुखीभूते सचिङ्घटेपि बिषये त्रसी क्लेशानां संमुखीभावः पुनर्न भवति । तत्र हेतुर्देग्धबीजस्य कुतः प्रराहदतीति । कारणाभावादित्यर्थः । तत्र तस्य पुनः क्रेशप्ररोहे, शाम्त्रप्रसिद्धं चरमदेहंकस्वं प्रमाणयति । चत इति । पुनः प्ररेहि सति देहान्तरात्त्यत्त्या ज्ञानिदेहस्य चरमत्वानुपपत्तिरिति মার:। तथा च मार्यते।

बीजन्यम्युपदम्धानि न रे।इन्ति यथा पुनः ।

ज्ञानदर्ग्धेस्तया झेशेने त्मा संपद्धते पुनः ॥

इति। जानदाधैः क्लेशरूपबीजैई ्भिरात्मा देहेा न पुनरूत्यदातदत्यर्थः। क्लेशाख्यबीजदासादित्यर्थः । दग्धबीजभावाया अवस्थाया अपरिगणने क्लीजमार्थ। तत्रैवेति। तत्रैव चरमदेद्देख्व दग्धबीआवस्था नान्यत्र पुन-जेन्माभावादित्यर्थः। असा नास्ति दग्धबीआवस्थस्य प्रसवे। नापि तत्प्र-सवभूमिरविद्येति भावः। जीवन्मुकानां विषयसंत्रिअपपि क्लेशानभिव्यक्तेः

#### येगयातिकम् ।

तदा नास्ति विवेके वैवल्यदवेति भ्रमं निरस्यति । क्रेशसंस्कार ររដ सतामिति । मूझ्मरूपेग सतामेव क्षेगानां तदा चरमदेहे बीजसामण्यं कार्यजननसामध्यं दश्धं नाशितमित्यादिएयः । जन्याद्वा दाहादिशक्तेर्याव-द्द्रव्यभावितादर्शनात् चित्तेन सहैव क्रेशशकोश्वेतेः नाशसंभवात् । ततश्च ते प्रतिप्रसवहेयाः सूत्त्मा इतिसूत्रे व्यक्तीभविष्यति । उपसंहरति । इत्यु-त्तं प्रसुप्तिद्रंग्धबीजानामप्रराहरचेति। शिष्यावधानाय क्रमप्राप्तं तनुत्वस्य मिर्वेचनं प्रतिज्ञानीते । तनुत्वमुच्यतइति । प्रतिपत्नेति । क्लेगप्रतिपत्तः क्रियायेगगः तथ्य भावनमनुष्ठानं तेनेापहताः क्रेशास्तनवे। विवेजख्याति-प्रतिबन्धातमा भवन्ति, एतदेव तनुत्वमिति श्रेषः । के चित्तु सम्यग्दर्शनं श्रवर्णादिरूपं पराद्यमविद्यायाः प्रतिपत्तः एत्रं भेददर्शनमस्मितायाम द्वेयानुपदियताज्ञानरूपं माध्यस्यं रागद्वेषयोः उपकरणाव्यानुबन्धवृड्डि निर्वत्तिरभिनिवेशस्य एतेषां भावनेनानुष्ठानेने।पहता इत्यर्थमाहुः ) विच्छि-तथेति । क्रेशानामन्यतमेनाभिभवादत्यन्तविषयमे-क्ति व्यस्त्रष्टे I. वनादुा विच्छित्यविच्छिदा तेनतेनात्मना पूर्ववदतनुभावेनैव पुनः सम्-दाचरन्ति ग्राधिभवन्तीत्यते। विच्छिन्नशब्दवाच्या भवन्तीत्यर्थः । श्रत्र वीव्सया विच्छिद्यसमुदाचारयाः पैनिःपुन्धं दर्श्वयता प्रमुफात् भेद उक्तः प्रसुलिहि क्रेशानां व्यञ्ज प्रवित्तम्बेनै प्रद्विज्ञन्म।दिबहुकातं व्यापारान-भिव्यक्तिः विच्छित्रता तु स्वल्यप्रतिबन्धतः क्लेग्रप्रवादस्याल्पकालमन्तरान्त रानभिव्यक्तिति भेदः, तेनतेनात्मनेन्यनेन च तत्ववस्थाते। भेद उस इति । विच्छेदे प्रमाणं एच्छति । अधमिति । उत्तरं, रागेति । रागकले क्रेथियादर्शनात् क्राथस्य विच्छित्रता सिध्यतीत्यर्थः। तदा क्रेथिभावे च बुनः क्रेधीत्पत्त्यसंभवः ग्रसत्कार्धनभ्युयगमादिति भावः । ग्रंवं क्रेशान्तरे-<u>षि द्रष्टव्यम् । रागकाले क्रोधस्य</u> विच्छेदे च विरोधो बोर्डामन्याह् । सहीति । कालिकविन्छेदं क्षेणानाम् उदाहृत्य देशिकविन्छेदमण्यदाहरति। रागश्चे-ति । विषयान्तरे न नास्ति ऋषित् विच्छित्रावम्यस्तत्रापि ग्रन्थयाऽसद्-त्पादासंभवादित्यर्थः । ग्रसा विषयान्तरे तदा रागेण विच्छित्र इति भावः । तरेवं लेफव्यवहारेणायवधारयति । नैकम्यामिति । तत्र एकस्यां न्वियाः

Ć3

येगिवासिकम् ।

मित्यर्थः । स हीति । स हि रागस्तदा जन्यत्र प्रसुप्रे। वा तनुर्वा विच्छित्रो वैकतरो ऽवश्यं भवति तत्र विच्छित्रतामादायांत्रादाहुत इत्याशयः । उदा-रतां व्याचछे । विषये इति । लच्चवृत्तितंत्र्यस्वाभाविकवृत्तिरित्य्येः । तेन तनुव्यावृत्तिः । ननु प्रसुप्तविच्छित्रयोः अयं क्लेशत्वं दुःख़ाजनकत्वा दित्याशद्भाहः । सर्वरवैतइति । क्रेशविषयत्वं क्रेशजननयेः यत्वं ना तिक्रामन्ति उदाराद्यवस्यःयां प्रसुफादिरूपस्य धर्मिखा दुःखदत्वादित्यर्थः। तन्वेवं संवासामेवक्रिशव्यक्तीनां कालभेदाच्चानुरूप्ये कर्यं प्रसुप्तादिरूपेण क्केशानां विभाग इत्याशङ्कते । कस्तर्हाति । परिहरति । उच्यतइति । मस्तादिरूपेश चतुर्शां क्रेशानामेकत्वमिति सत्यमेतत् । तथापि अवस्था-भिर्विशिष्ठानामेव क्रेशानां विच्छिवादित्वं विवतितं ययैकस्यैव प्रूषस्य बालकतहणवृद्धादिरूपे। विभाग इत्यर्थः उत्ताया उदारावस्यायाः I. कारणं प्रदर्शयति हानाय । यथैवेति । स्वत्यञ्जकेन विषयध्यानेनाञ्जनेना-भिव्यक्त उदारी भवति क्लेगः, अते। मुम्तुला प्रतिपत्तभावनावद्विषयसङ्ग-त्यागोपि कार्य इत्याशयः । निमित्तकाः स्रोपि तेत्रशब्दी येन गुर्खेनाच मौग स्तमाइ । सर्वग्रवेति। नन् रागादीनां ज्ञानत्वाभावात् कथमविद्याविशेय-त्वमित्याशयेन एच्छति । अस्माद्रिति । उत्तरं, सर्वेष्विति । सर्वेष्वेव स्वेत-रक्षेग्रेष्वविद्यीव व्यापिका भवति तत्र हेतुर्यदिति विषयीक्रियते । अनुगरते त्रनुगता भवन्ति, शेषं सुगमं, तथा च वैशेव्यासट्टाद इति न्यायेनाविद्या-प्राच्यात ज्रविद्यामिश्रितेषु सर्वक्रेशेप्वविद्याभेदवच्चमुपपचं यथा सुवर्णाः दिष पार्थिवांशमिश्रितेषु तेजेविशेष्यात्तेज्ञाभेदत्वमिति भावः । अविद्येव मल द खबीजम् इत्युक्तमिदानीं पञ्चक्रेशान् पञ्चभिः सूर्वं क्रमेश लज्जयति। त्रनित्याश्चचिदु:खानात्मसु नित्वशुचिसुखात्म-

ख्यातिरविद्यां ॥ ५ ॥

अनित्यादिचतुष्टये क्रमेग नित्यादिबुद्धिाविद्येत्यर्थः । अविद्या-चतुष्टयं क्रमेग व्याचछे उदाइरणानि च दर्शयति । क्रनित्यर्शत । क्रनित् त्यत्वमसत्त्वं कालनिष्ठाभावप्रतियोगित्वमिति यावत् । सस्यैब स्वस्त पास्यानं कार्यर्डति । नित्यत्वं च सत्त्यम् । तदुत्तं गार्र्डे ।

£8

त्रनात्मन्यात्मविज्ञानमसतः सत्स्वरूपताः सुखाभावे तणा साख्यं माया विद्याविमाशिनी ॥ इति । भगवद्गीतायां च । नासता विद्यते भावेा नाभावेा विद्यते सतः । उभयोरपिदृष्टेान्तस्थनयोस्तत्त्वदर्शिभिः ॥

इति। ग्रसतः प्रागभावप्रतियोगिने। ऽभावे। विनाशित्वं नास्ति संत-श्चानादिभावस्य ग्रभावा विनाशे। नास्तीत्यर्थः। ग्रविनाशि तु तद्विद्वीत्याद्य-त्तत्वाक्यात् ग्रजाभावप्रतियेागित्वरूपानित्यत्वमेवासत्त्वमुत्तभिति । इमामे बासति सदुद्धिरूपामविद्यामादाय प्रपञ्च त्राविद्यकदति श्रतिस्मृतिडिण्डि-मः । तथा प्रपञ्चज्ञानस्यासति सदाकारकत्वात् भ्रमत्वमपि शुक्तिरज्ञतादि-न्नानवद्गीयते इति उक्ताविद्यायाः प्रपञ्चमेवे।दाहरणमाचार्याप्याहः ध्रुवेति । वाचारम्भणं विकारे। नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यमित्यादिश्रत्यापि प्रपञ्च-स्रेट्रशमेवःसन्यत्वम्कम् । परमबीभन्सदति । कुल्सितेऽपवित्रदति याव<del>त्</del> । क्रायस्यागुचित्वे श्रुतिं प्रमाखयति । उत्तं चेति । स्यानं मुत्राउग्यहतं मातुरुदरं बीजगुक्रशेखिते उपछम्भा मातृभुक्ताच।दिरसः । निस्यन्दे। नवद्वारेरीम-क्रुपादिभिश्च त्तरणं, निधनं मरणम् । एवमन्येऽशुद्धिहेतवः स्पष्टाः । तथा शैलाधानादपि सदा स्वते।ऽग्रुचित्वमनुमीयतद्रत्याह सनादिभिः श्वाधेयशाैवत्वःदिति । ननु भवतु शरीरमशुचि तथापि तत्र शुचिख्यातैः किं क्रमाखमिन्याकाङ्गायामाहः । ऋशुचैः शुचित्व्यातिईश्यतेइति । नवीनशशाः हुषदियं कन्या कमनीया मधुने। मृतस्य वावयवैरंशैनिमितेव दृश्यते। हे।वः श्वद्वारजा लीला अस्य स्ठीकायस्य निङ्गाछस्य केन चन्द्रकलादिन, तिनिमलेना-भिसंबन्धः साधर्म्यम्। नास्त्येव विवत्तितसाधर्म्यमित्यर्थः । उपसंहरति । भव-तीति । एतेनेति । एतेनाशुचैा शुचिख्यातेव्याख्यानेनऽपुख्यं तप्तशिलारोह शादी हिंसादी वा पुण्यप्रत्ययस्तयः नर्चं अर्जनरत्तणादिनः दुःखनहुलतया बपुरुषाये धनादावयेवत्ययोष्यविद्यात्वेन व्याख्यातः । शुच्यशुचिशब्द्ये। र्धगोत्क्रष्टसाधनासाधनमाचापलसकत्वादित्यर्थः । भव्याक्तमयविद्याः

€9

द्वयमन्यासामपि संसारइेग्रेनामविद्यानामुपलद्वकमतो न न्यूनता । तत्रेत्युत्त-रयन्छेन वृतीयामविद्यां व्याख्यातुमादै। वत्त्यमाखसूत्रमुखेन तस्योदाहरणं प्रदर्शयति । तथा दुःखदति । तथेत्यम्य तत्र सुखख्यातिरविद्येत्यनेना न्थयः । वद्यतीति । त्रर्थ।दिति शेषः । तत्रेति । जगद्रूपदुःखदत्यर्थः । ग्रव च दुःखमेव सर्व विवेकिन इत्यागामिमूत्रे दुःखसाधनतया दुःखबहुलतया च दुःखसाधने दुःखनिवृत्त्याख्यतान्विकसुखसाधनत्वबुद्धिः दुःखत्यवचनात् तथा दुःखप्रचुरे सुखप्रचुरत्वबुद्धिश्च सृतीया ग्रविद्येति बे।ध्यम् । ग्रन्यधा केवलदःखे दुखभ्रमस्यासिद्धिरिति,चतुर्थौमविद्यां व्याचष्टे ' तथानात्मनीति। उदाहरणं बाहोति । बाह्यस्य देहस्य उपकरणेषु पुत्रादिषु चहंबुद्धितया विषयभागावच्छेदकतया जन्तःकरणस्योपकरखे शरीरेऽहंबुद्धिस्तथा भाग्य तया सातात्युरूषस्वोपकरखेन्तःकरणे ऽहंबुद्धिरित्यर्थः । इमामेव चतुर्थामवि-व्यामादाय प्रपञ्चीविद्याकार्यद्रत्युच्यते । ग्रहं कर्त्तत्याद्याभमानस्पैव धर्माधर्मेत्यत्तिद्वाराऽखिलजगहेतुत्वात् इति । अत्र पंज्वशिखाचार्यसंवाद-माह । तयेति । यथा मयेक्तं तथा । यत्र चतुर्चं क्रविदर्गावयये पञ्च शिखेनाचितदुक्तमित्यर्थः । व्यक्ताव्यक्तं व्याक्रताव्याक्रतं स्यूलसूत्मरूपं बुद्धि सत्त्वमात्मतया ग्रहीत्वा तस्य सत्त्वस्य संपत्तिं सत्यसंजल्पादिकं शुभवासना दछ।दिकं चाननन्दत्यात्मसंपदं मन्वानस्तथाः तस्य विपत्तिम् इच्छावि घातादिरूपादिकं चान्शोचत्यात्मविर्पत्तं मन्वान एवंविधे। यःस सर्वेाऽ-विद्वानिन्येतद्वतमित्यन्वयः । नन् शुत्तिरजत।दिभमरूपाणामविद्यानां कय मन्न गणना न झतेत्याशङ्काह । स्वेति । पशोरिव चत्वारि पदानि पादा ग्रंशा त्रास्या इति चतुष्पदा एवंभूतेवैषा संसारस्य पूलं भवन्तीत्यर्थः। तथा च संसाराहेतुतया नान्यासामत्र गणनमिति भावः । ननु वियहतीऽ-विद्याग्रब्दस्य विद्याभित्रत्वं विद्याग्रन्यत्वमन्युत्तमविद्यात्वं वा ग्रंग्रं स्यात् न त् वियरीतस्वातिरित्याशङ्क्याह । तस्याश्वेति । तस्याश्वावि क्रायाः सतत्त्वं तत्त्वं वस्त्वेव विज्ञेयं न तु त्रभावोऽमित्रागेस्पटादिशब्द वदित्यर्थः । दृष्टान्तं विभजते । यथा नामित्रद्ति। न मित्राभाव इति । वात्राभावशब्देन संसगान्येत्याभावे। याह्या न मित्रमात्रमिति । नास्ति

Œ

मित्रं यस्मादिति द्युत्पत्त्या केवलमित्रमित्यर्थः । किं तु तद्विरुद्धेा मित्रवि-रुद्ध इत्यर्थः । तथा च निरूठलचाणेति भावः । किं तु देश एवति । विषुत्ता देशविशेषो ऽगेष्यद इति परिभाषितः । प्रमाणं विद्या । ज्ञानान्तरमिति । एते नाविद्याशब्दस्य ज्ञानविशेषे रूठत्वावधारणादाधुनिकवेदान्तिनामन्यार्थ-त्वोपवर्णनं स्वातन्व्यमात्रमवधेयम् । क्वाचित्कस्तु त्रिगुणात्मकप्रक्वताव-विद्याशब्दी गौणः । ग्रविद्याधर्मकस्वात् अविद्ययात्मन्यारोत्तित्रत्वात् कडत्वाच्च । विद्याधिद्याशब्दयोर्ज्ञानाज्ञानवाचित्त्वेनात्मानात्मवाचित्वा-दिति । ग्रस्मिंश्च दर्शने सांख्यानामिवात्वित्रेको नाविद्याशब्दार्थः किं तु वैशेषिकादिवत् विशिष्टज्ञानमेवेति सूत्रभाष्याभ्यामवगन्तव्यम् । ग्रविद्यानन्तरं तत्कार्यमस्मितां सत्त्वयति ।

## हरदर्भनभत्तवारेकात्मतेवास्मिता ॥ ई ॥

दुग् द्रष्टा दृश्यसेनेनेति दर्शनं करणं खुद्धिः प्रलयादौ फलेापधानं नास्तीति शक्तियहणं तयोरेकात्मतेव स्वरूपते। धर्मतश्चात्यन्तमेकाकारो विपर्ययोऽस्मिताऽहंकार इत्यर्थः । एतदेव शब्दान्तरेणाह । पुरुषदत्यादिना । श्वस्वरूपापत्तिरिव एकाकारो यः क्षेशः सेस्मितोच्यतदत्यन्वयः । अविद्या-तश्वास्मिताया ग्रयं भेदेा यदुद्धादावादी या सामान्यतेाहं 'बुद्धिरथ च भेदा-मेदेनाव्युपपद्यते जत्वन्ताभेदायहणात् सैवाविद्या न तु तदुत्तरकालीनः पुरुषे बुद्धादिगुणदेषारोय ईश्वरोह्तमहं भोगीत्यादिरूपः न वा दूरस्य-धनस्पर्न्यारिव तयोरत्यन्तमेकताश्रमः । ग्रस्मिता तु एतदुभयरूपिणीति, श्रम-त्याविशेषेपि कार्यकारणरूपावान्तरविशेषादविद्यास्मितयोर्भदेनेगवन्यास इति । ज्रवयोगच कार्यकारणरूपावान्तरविशेषादविद्यास्मितयोर्भदेनेगवन्यास इति । ज्ववयोगच कार्यकारणरूपावान्तरविशेषादविद्यास्मितयोर्भदेनेगवन्यास इति । ज्ववयोगच कार्यकारणरूपावान्तरविशेषादविद्यास्मितयोर्भदेनेगवन्यास इति । ज्ववयोगच कार्यकारणरूपावान्तरविशेषादविद्यास्मितयोर्भदेनेगवन्यास इति । ज्ववयोगच कार्यकारणभावा लायते पश्चादेव तु तेषां सुखदुः आदिक-मात्मन्यभिमन्यते तथादी जलादिषु उपाधिषु प्रतिबिम्बादिरूपेण चन्द्रा-द्यारेपि। भवति पश्चादेव तु चन्द्रादिषु तद्वारा कम्पमालिन्याद्यारोपि। भवतीति । ग्रियं चकार्यकारणभावः पूर्वसूत्रभाषस्वेन पञ्चशिखवाक्येनाप्युक्तः । तया सांख्यकारिकायामपि पाठक्रमेथाक्तः ।

१ ग्रहंश्रुच्छिरयं च भेदेनाप्युपपटातद्रति पाठान्तरं पुस्तकान्तरे । परंतु 'द्रयं च भेदाभेदेने न्यादियुक्ततरं पाठान्तरम् । तम्मात्तत्संयागादचेतनं चेतनावदिव लिङ्गम् । गुग्राकर्श्वत्वे च तथा कर्त्तेव भवत्युद्रासीनः ॥

इति । ननु बुद्धिपुरुषयोारन्यात्यारोपेणैवाहं दुःखीत्यादिव्यवहारोषप त्तावेकात्मतारोपे किं प्रमाणं, परस्परारोपश्च व्यक्त्वारभेदयहं विनापि रङ्गर-जतयोरिव संभवत्येव त्रग्तिलाइयोर्टूरस्यवनस्पत्याच्च पुनः स्फुटैक्यप्रत्यय-दर्शनादभेदारापः सिध्यति । त्रात्मबुद्धोस्तु परमसूत्त्मतया नास्ति स्फुटमै-क्यप्रत्यज्ञमिति तत्राह । भाकुभाग्यशक्त्योरिति । ज्रत्यन्तविविक्तयोरित्यज्ञ हेतुरस्यन्तासंकीर्णयोरत्यन्तविप्रक्रष्टधर्मकयोरिति । भोग्यभोक्तृत्वे एव स्फु-टे वैधर्म्य अन्यचा कर्मकर्तृविरोधादिति भावः । एवभूतयोभीत्तभाग्ययाः पुरुषबुद्धोरविभागप्राप्ताविष सत्यामेकत्वप्रत्यये सत्येव भेागः संभवति भेदयहे तु तयाः कैवस्यमन्यान्यवियाग एव भवति परवैराग्यादित्यतः कषं भेगाः स्यादित्यर्थः । तथा व भेगगन्यधानुपपत्तिरेकात्मतारोपे प्रमार्ग्धाम-त्याशयः । त्रातं एव सत्त्वपुरुषयाः प्रत्ययाविशेषा भाग इति सूत्रक्षद्वदि-व्यति। यो ऽहं सुखी से। ऽहं तदनुभवितित्येकाकारतैव च बुद्धात्मप्रत्यययेार-विशेषादास्मिन्सत्येव च लोके भागव्यवहार इति । जीवन्मुतस्य च गौग स्व भेगाः सुखादिसात्तात्कारमात्ररूप इति वत्यामः । इदं चीपलक्षणं सुखदुःखज्ञानाद्यात्रयोहम् एक एवेति प्रत्ययोग्येकात्मतारोपे प्रमागं बाध्यम्। ब्रस्मितायाः स्वरूपे ब्रविद्याजन्यत्वे च पञ्चशिखाचार्यवाक्यं प्रमाखयति । तथा चाक्तमिति । परमार्थती बुद्धितः परं पृथक्क्रतं पुरुषं बुट्टेराकारशील-विद्यादिभिषिविक्तमसंस्पृष्टमपश्यचविवेकी जनस्तच बुद्धाकारादिष् ग्रात्मबुद्धिमस्मितां कुर्यात् । शान्ताद्याकारोस्मि जायदादिशीलोस्मि विद्यादिमानस्मि इत्येवंरूपां, मोहेन पूर्वसूचीकाविद्ययेत्यर्थः । बस्मितां त्तद्वयित्वा तत्कार्ये रागं तत्त्वर्यति ।

## सुखानुग्रयी राग: 101

सुखानुशयी सुखतत्साधनमात्रविषयके। यः क्लेशः स राग इत्यर्थः । मात्रपदार्दावट्यादिव्यावृत्तिर्जीवन्मुक्तेच्छाव्यक्ते राग एव न भवति संसर- राहेतुत्वादिति न तस्यामतिव्याप्तिः । रागस्य कारणं वदचिममेवार्थं भाष्य-कारोप्याहः सुखाभिज्ञस्येति । सुखामिज्ञस्य वा सुखानुस्पृतिपूर्वकी वेत्यर्थः । तेन सुखसात्तात्कारतः सुखस्पृतितश्च रागे भवतीति रागस्य कारणमुक्तम् । पर्यायै रागशब्दार्थमवधारयति । गर्धे इत्यादिना । रागप्रतिघातीत्यतया रागस्य पश्चाद्वेषं सत्तयति ।

# दु:खानुग्रयी देष: ॥ ८ ॥

सर्वे पूर्ववत् । प्रतिह्नत्युद्वेजयतीति प्रतिघः । अत्र जिघांसेति वचनाद्वेषोपीच्छाविशेष एवेत्याशयः । द्वेषमूलकतया द्वेषस्य पश्चाद-भिनिवेशं सत्तयति ।

## खरसवाची विदुषे।पि तथारूढेाभिनिवेग: ॥ ८ ॥

स्वरसेन संस्कारमात्रेख बहतीति स्वरसवाही । अपिशब्दसमुच्चि-तमविद्रांसं तथेति तच्छव्दः परामृशति । रूठः प्रसिद्धः, तथा च यथा ग्रवि-द्वन्जनस्य तथा विदुषीपि स्वरसवाहित्वहेतुना यः क्लेशेस्ति प्रसिद्धः से।-भिनिवेश इत्यर्थः । ग्रविद्यादयस्तु विदुषि न सन्तीति न तेष्वतिव्या-फिः । नन्वेवं क्यं पूर्वेक्तमविद्याव्याप्तत्वमभिनिवेशस्य घटताम् । त्रवि-द्यानाशेष्यभिनिवेशसत्त्वादिति चेच । संस्कारहेतुतावच्छेदकरूपेणैव वि-पर्ययव्याप्तत्वस्य विवज्ञितत्वात् संस्कारहेतुत्वं मरणत्रासातिरिक्तभयत्वे-नैव फलबलादिति । ग्रयं च क्रेशे भयाख्य इति वत्त्वति भाष्यकारः । ग्र भिनिवेशस्यात्यन्तदुरन्तत्वप्रतिपादनाय विद्वदपरिहार्यत्वमुखेन लत्तर्यं क्रतं भवसामान्यमेव तु ग्रभिनिवेशे रागदिवदिइ वियतित इति । तत्रादौ भाष्यकारोऽभिनिवेश्वस्य स्वरूपमाद्व । सर्वस्येति । सर्वस्य विदुषोऽविदुष-स्वेयमात्मन्याशीः प्रार्थना दुच्छाविशेषः सदैव भवति । तामेवाह । मान मूबम् इति। माहमभावी भूवं भूयासं जीव्यासमित्येवंरूपेत्यर्थः । इयमाशीरेव बासे। भयमित्युच्चतद्ति भावः। विदुषोष्यपरिहार्वत्यमुपपादयितुं यथान्त-#भिनिवेश्वस्य कारणमवधारयति । न चेति । ग्रननुभूतो मरणस्य धर्मा दुःखा-तिगये। येन तस्ययमाशीने संभवति धनादिनाशजन्यदुःखज्ञस्यैव धनादिषु

तादृशाशीदेशेनात् । धनं मे भा नश्यतु सदैव भूयादिति । ज्रत एव तया-शिषा पूर्वजन्मनि मरखदुःखानुभवस्तत्कारणतया प्रतीयते बनुमीयतः इत्यर्थः । एतेन जीवस्यानादित्वमपि प्रसङ्गात्साधितं, जन्म तु कूटस्य-चिन्मात्रस्य तैस्तैर्देहेन्द्रियबुद्धिवेदनादिभिराद्यः संबन्ध इति । यत्तु न जायते न म्रियतदन्यादिवाक्यं तदात्मन उत्त्यत्तिविनाशावेतट्वे हाद्दीरव प्रति-बेधतीति बीध्यम् । ननु इह जन्मन्येवानुमानादिना मरणदुःखानुभवेनाभि निविधाख्यं भयं भवतु किमधे पूर्वजन्मानुभवः कल्प्यतदत्याशङ्कामपाक-रोति । स चार्यामति । स चायमुक्ताशीरूपीभिनिवेशः स्वरमवाही स्वाभा विकेत्यन्तमूढस्य क्रमेरीप मरखदुःखप्रत्यत्तादिभिरसंभाव्या मरखत्रास उच्छे-दट्टश्रात्मक उच्छेदट्टाल्लिकार्यः पूर्वजन्मानुभूतं मरणदुःखमनुमापयति । पूर्वजन्मनि मरणदुःखानुभवमनुमापयति । यदनुभवीत्येन मरणत्रासेन ज नितया वासनयेह जन्ममरणञासा भवतीति शेषः । मरणभयस्य द्वेषरूपस्यापि संस्कारजनकर्त्वं निरोधस्येवागत्या कल्प्यतद्गति । ग्रभिनिवेशं तत्कारणं च व्याख्याय सूचवाक्याचे व्याचछे। यघा चेत्यादिना रूढइत्यन्तेन । विज्ञा-तेति । विज्ञातः संप्रज्ञातयोगेन सात्वात्क्रतः प्रपञ्चस्य पूर्वान्तोपरान्तश्चा-वान्ता येन स तथा तस्य तत्त्वज्ञस्येत्यर्थः । कुशलाकुशलयार्शित वत्त्य-मार्यत्वास् इति । एतेनादान्तयारवशिष्यमार्ग्यमेव वस्तु प्रपञ्चस्य तत्त्वं तच्च परं ब्रह्म विकारस्तु मध्ये वाचारम्गणमात्रमित्यस्माकमपि सिट्टान्त इति सिद्रम् । तथा चात्तं माजधर्मेषि ।

> बन्तेषु रेमिरे भीरान ते मध्वेषु रेमिरे । बन्तमाप्ति सुखामाहुर्दुःखमन्तरमेतयोः ॥

इति । सुखामाहुरित्यार्थम् । सुखायाहुरिति पाठस्तु साधुः । ननु सत्त्वज्ञस्याविद्यास्मिताद्यभावात्कथं युष्ठीकाशीरित्याशयेनाशङ्कते । कस्मा-दिति । संस्कारमात्रजन्यत्वेन परिहरति । समाना हीति । इयं वासना एतदा-शीईंतुवासनेत्यर्थः । इयं च बलवक्तरा वासना चिक्तेन सह नश्यतएव ज्ञानेन न दद्यतद्वत्येतत् ग्रविद्यादिसंस्कारेभ्या विशेषः । ननु कुशलस्पात्मनित्य-त्वनिश्चयात्कथं मानभूवं भूयासमितीच्छा स्यात् सिद्धत्वज्ञानस्य प्रतिक्ष-

न्धकत्वादिति चेच। विशेषदर्शने सत्यपीट्टगिच्छादृष्ट्या फलबलेन तादृशः संस्कारस्य उत्तेजकत्वात् । एतेन यदाधुनिकवेदान्तिब्रुवा आहुरात्मा सुखस्वरूपः निरूपधियथोक्तेच्छाविषयत्वात् बाह्यसुखवदित्यनुमानेनात्मनः सुखरूपता सिध्यतीति, तदप्यपास्तम् । पूर्वपूर्वजन्मसु यस्त्रासो जातस्तेन तदा जातायास्तद्वासनातोःनिरूपधीच्छासंभवात् । ज्रन्यथाप्यात्मस्वेनैव प्रि यत्वकल्पनैरिचित्याच्वेति । क्रियायोगः क्रेशतनूकरखार्थ इत्युक्तं तत्र क्रेश तनूकरणस्य फलं वक्तुमाद्द ।

## ते प्रतिप्रसवच्चेया: सूक्ष्मा:॥ १०॥

प्रसवाद्विरुदुः प्रतिप्रसवः प्रलयः। तथा च प्रतिप्रसवेन चित्तस्य प्रल-येन सूत्त्मा दग्धबीजभावाः क्लेशा हेया इत्यर्थः । तदेव भाष्यकार ग्राह । ते पञ्चेति । पञ्चमध्ये ग्रभिनिवेशे मरखातिरित रव योगिने। दग्धवीजक स्पे भवतीत्त्युक्तमेव । ननु तनूकरणं दग्धबीजभावः प्रलयश्वेत्येव क्रमः । म्रते। दग्धबीजभावपतिपाटकमुत्तरमूत्रमेवादावुचितमिति चेच । मुख्यफल-तया प्रलयस्याचादी निवेचनात् तत्र द्वाराकाङ्मया च दाधबीजभावस्य पश्चा-द्रस्यमाणत्वादिति । नन् क्षेणतद्वासनयार्वेत्वमाणप्रसंख्यानेनेव नाशास्त् किमर्थे तत्र चित्तनाशोपेत्यतइति चेच । ज्ञानदग्धेस्तथा क्रेशैरित्यादिशास्त्र-प्रामाण्येन ज्ञानाग्निदाइस्पैव सिद्धेने तु तवाश्रस्य । युक्तिश्वात्र प्रागेवाक्ता कारणेषु कार्यशक्तेर्यावद्द्रव्यभावित्वदर्शनमिति । तथा च योगाग्निनाव्य-त्यानसंस्कारदाहवऽज्ञानाग्निनापि क्षेत्रसंस्कारयोदोइ एव भवति न त तचाशः । नन्वेवमपि क्रेशसंस्कारदाहेनैव संसारात्यन्तोच्छेदसंभवे संस्का-रसहितचित्तनाशः क्रिमिति मोत्तायापेव्यतदति चेन्मैवम् । योगिसंकल्पेन दृष्टबीजादिवत् दग्धबीजशक्तिकादपि कदाचित्युनरङ्करोत्यन्यापत्तेरिति । तनुकरणस्य द्वारं दग्धबीजभावं प्रतिपादयन् सूचं प्ररयित्वा पठति। स्थिता-नामिति । तट्टत्तय इति । समासान्तर्गततच्छब्दस्यार्थैः क्वेशैः सहान्धयः । स्थितानामित्यस्य विवरणं बीजभावेापगतानामिति । एतच्य सूत्रेण सह व्याख्यास्यामः ।

### ध्यानचेयास्तहत्तयः ॥ ११ ॥

क्लेशानामिति । स्थितानां बीजभावेापगतानां क्लेशानां या वृत्तयः स्यला ग्रभिव्यक्तावस्थाः ताः प्रथमं क्रियायोगेनाल्पीक्रताः सत्यः प्रसंख्या-नेन समाधिजप्रज्ञारूपेख ध्यानेन ध्यानकार्येख द्वातव्याः प्रतिबद्धोत्पत्तिकाः कर्त्तव्याः यावत्पत्त्मीक्षताः, अस्यैव विवरणं दावदग्धवीजकल्पा भवन्ती त्यर्थः । ततश्च प्रतिप्रसवहेया इति पूर्वसूत्रेणैवे।क्तमिति । तनूकरणादिषु त्रिषु सुकत्त्वदुष्कत्त्वरूपं विशेषं द्रष्टान्तेनाहः यथा वस्त्राणामिति । निर्ध्यते वाताहत्या निराक्रियते । यत्नेन पाबाग्रप्रहारादिना, उपायेन ज्ञारसंयोगा-दिनाः ग्रंत्रेदं द्रष्टान्ते साधनत्रयं दार्ष्टान्तिकेपि साधनत्रित्वाभिषाये-र्षे। कम् । स्वत्येति । स्वत्यः क्रियायीगः प्रतिपत्तस्तनुता हेतुर्यासां स्यूलानाम-तनूक्षतानां तास्तथा महानतिदुष्करः प्रसंख्यानाग्निरसंप्रज्ञातयोगसाध्यचि त्तनाशश्च प्रतिपत्ती दाहकनाशकी। यासामिति महाप्रतिपत्त। इत्यर्थः । अनेन सूत्रेग जीवन्मुक्तानां वृत्तिरूपेाप्यविद्यालेशस्तिष्ठति इत्यभ्यपगम ग्राधुनिकानां वेदान्तिव्ववाणामपि सिद्धान्त इति निर्णयम् । तथा सति स्युलानामपि प्रतिप्रसवहेयत्वापत्तेरिति । इदानीं क्षेशाः किम्र्यं हेया इत्या-काङ्घायां क्रेशानां परंपरया दुःखनिदानत्वं सूचत्रयेख वक्तव्यं तत्रादेै। क्केशानां दुःखेत्यादने सावाट्रारमाह ।

क्रोग्रम्त्रच: कर्माग्रये। दृष्टादृष्टजनमवेदनीय: ॥ १२ ॥

दृष्टादृष्टजन्मनी वत्तमानभविष्यती वेदनं भोगः कर्माशयो धर्मा-धर्में। ती च दृष्टजन्मभोग्या वा चदृष्टजन्मभोग्या वा उभयचैव क्लेभ्रमूल-को। क्लेशे सत्येव भवत इत्यर्थः । 'यस्य नाहंक्षती भावें। बुद्धियस्य न लि-प्यते। इत्वापि स इमान् लेकाच इन्ति न निबध्यते' इत्यादिवाक्यशतेभ्य इति भावः । यथा वाधिकारिविशेषतया क्लेशानां धर्मादिजनकत्वं शाचा-दिवत् एवं तज्जनकक्रमीदिषु रागादिरूपैः प्रवर्त्तनादपीत्यपि बाध्यम् । क्लेश-मूलकत्वं विद्योति । तत्रति । तत्र चित्ते लेभाविरूपदेषत्रयसत्त्वे एव पुरय-पाषरूपी कर्माशया भवत इत्यर्थः । रागद्वेषमाहाख्यानां च दोषाण्डामट्ट.

ष्टनियामकत्वं कीर्मं दर्शितम्। 'रागद्वेषादयो दोषाः सर्वे आन्तिनिजन्धनाः। कार्या द्यस्य भवेद्वेाषः युग्यापुण्यमिति युतिः । तद्वशादेव सर्वेषां सर्वदेइस-मुद्रुव'दति । दृष्टजन्मवेदनीयमुदाहरति । तत्र तीव्रेति । सद्य दति । दद्द जन्मनीत्यर्थः । परिपच्यते कालेन परमेश्वरेण वा फलायहितीक्रियते । यट्टष्ट जन्मवेदनीयं पुण्यमुदाहृत्य दृष्टजन्मवेदनीयं पायमुदाहरति । तर्थति । य इत्यनुषज्यते । यधाक्रममुक्तयोः पुण्यपापयीर्द्धटान्तावाह । यधा नन्दीश्व-र इति । अट्टष्टजन्मवेदनीयं च कर्म प्रसिद्धत्वाचादाहृतम् । प्रसङ्गत्ती व्यति-रेकावप्युदाहरति । तत्र नारकाणामिति । नारकिपुरुषाणां धर्माद्यनु-त्यत्तेः । ननु स्वर्गिणामपि कर्म नीत्त्यदात्तदति कर्यं नारकिवचनमाचमिति चेत् न । र्स्वार्गणामपि कर्म नीत्त्यदात्हति कर्यं नारकिवचनमाचमिति चेत् न । र्स्वार्गणां भारतवर्षमागत्य लीलामानुषवियहेण प्रयागादौ कर्मानुष्ठानस्य तत्फलस्य च त्रवर्णादिति । श्रेषं सुगमम् । न केवलं कर्माशये-ष्वेव क्रेशः कारणमपि तु तत्फलेर्ष्वपि जतस्तान्यपि दुःखेात्पादने क्रेणानां सात्वात्परंपरया द्वाराणीत्याह ।

# सति महते तुद्दिपाकेा जात्यायुर्भेगाः ॥ १३ ॥

क्केशरूपे कर्मशायस्य मूले सत्येव कर्माशयस्य विपाकः फसं भवति क्केशरूपे कर्मशायस्य मूले सत्येव कर्माशयस्य विपाकस्य स्वरूपमाद् । वात्यायुर्भीगा रति । जातिर्जन्म आयुर्जीवनकालः भोगः सुखदुःखात्म-कशस्द्रादिवृत्तिरित्यर्थः । न तु सुखादिसात्तात्कार एवात्र भोगः, ते ल्हादपरि-तापफला दत्युत्तरमूत्रे तस्य विपाकजन्यतावचनात् रति । स्यादेतत् । क्रेशानां कर्मसद्दकारित्वे प्रमाणं नास्ति । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्म-सात्कुर्हतेर्जुनेत्यादिवाक्येभ्यो हि ज्ञानस्य क्रेशत्तयहेतुत्व्व-मपि सिद्धम् : जतः क्रेशाभावकाले कर्माभावस्यावश्यकत्वात्तत एव विपाका-भावः स्यादिति । ज्रेज्ञीच्यते । विविधयोनिहेतुशुभाशुभकर्मसु सत्सु यत्र रागादिरन्तकाले उद्बुद्धस्तिस्वति मरणात्तरं तामेव योनि जीवः प्राग्नेति नेत-रामित्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां कर्मवद्रागादिदेालेपि विपाकहेतुः । तथा च श्रुति: "तदेव सक्तः सह कर्मग्रैति लिङ्गं मना यत्रं निषिक्तमस्ये"ति । "तं विद्याकर्म-

ग्णी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चें''ति च। तथा गीतापि । 'युरुषः प्रइतिस्यो दि भुङ्के प्रक्वतिजान्गुणान् । कारगं गुणसङ्घोस्य सदसद्योनिजन्मस्विंति । न्यायमुत्रं च । 'वीतरागजन्मादर्शनात्' । नरकादिष्वपि रागादानुसारेणैव विषाको भवति । निषिट्टस्त्र्यादिसक्तानामेव तप्तले।इमयनारीसमालिङ्ग नादिफलश्रवणात्, त्रातः क्वेशिपि स्वातन्त्र्येख विपाकारम्भे हेतुः, ज्ञानेत्तां चारब्धविपाकः समाप्यतख्व न त्वारभ्यतदति न तत्र क्रेशापेत्तेति । त्रपि चात्रैव सूत्रे भाष्यक्रता कप्रांशयस्यापि प्रसंख्यानदर्ग्धबीजभावस्य वत्तव्यतया कर्माशयस्य दाह एव ज्ञानेन क्रियते न तु नाश इत्यव-धार्यते । स च क्रेशाख्यसहकार्युच्छेद एव । ज्ञानस्य हि व्यापारदुवं क्षेशास्यहेत्रूच्छेदेन कमानुत्पादः प्राचीनकर्मणां दाइश्व न तु कर्म-नाशः प्रारब्धकर्मग्रीपि नाशप्रसङ्गत् । न च प्रारब्धातिरिक्तकर्मत्वेत्र ज्ञाननाश्यता जल्प्येति वाच्यम् । लाघवेन क्रेशप्यैव विपाकारमाहेतन्व-कल्पनैाचित्यात् । प्रारब्धफलकस्य कर्मेखे। बीजशक्तिनाशेषि फलं समाः प्यतएव बीजदाहेप्युत्पचाङ्कारवदिति । ग्रत एव ज्ञानाग्निदग्धकप्रांगं तमाहुः पण्डितं बुधाः । योगाग्निदग्धकर्मचयोचिरादिति गीताविष्ण-पुराखयोर्ज्जनयागम्यां कर्मेखा दाह एव श्रयते न तु नाश इति । तदे कवाक्यतया च त्तीयन्ते चास्य कर्माणीत्यादिवाक्यान्यपि दाइपराख्येब। तद्या तदधिगम उत्तरपूर्वे।घयोरश्लेषविनाशाविति ब्रह्मसूत्रेपि विनाश शब्दी निष्मलतार्थेक एव मन्तव्यः । क्रमाशयनाशस्तु ज्ञानवासनानाशवत् चित्तनाम्रादेव भवति धर्मिनामस्य धर्मनामहेतुतायाः सामान्यत एव क्रुप्तत्वादिति । तस्माक्तानेन क्लेशाख्यहेतुदाहात् कर्मानुत्पादवत् प्राची-नकर्मविषाकानारम्भेषि भवति क्रेशाख्यड्रष्टसहकार्यभावात् चते। t ज्ञानात् क्षेशाख्यसहकार्युच्छेद एव कर्मदाह इति सर्वे सुस्यम् । तदेतत्सर्व-मभिप्रेत्य भाष्यकारः सूत्रमिदं व्याचष्टे । सत्स क्षेशेष्विति । विपाकार-म्भीति । ग्रारम्भशब्दःक्वीवन्मुक्तस्यारब्धविपाकेषु न क्लेशाः कारणमित्युक्तं तस्य झारब्ध एव विपाकः कर्मणा समाप्यतद्ति । एसेन जीवन्मुत्तस्य भागा-र्यमविद्यालेशकल्पनमज्ञानामुपेत्तखीयम् । आरव्यविपाकक्रेशानामहेतुत्वा-

दिति । क्रेणानां कर्माणयसहकारित्वं ज्ञानादाधकर्माणयस्यैव विपाकार-भहेतत्वं च दुष्टान्तेन प्रतिपादयति । यथा तुषेति । क्रेशावनहु दति । ज्ञा-नादग्धबीजभाव इत्यपि बोध्यम् । दृष्टान्तानुसारात् नप्रसंख्यानदग्धबीज-भावा वेत्यत्तरवाक्याच्च । नागनीतलेश इति । संविपालगोचरक्रेशशून्य इत्यर्थः । त्रति न प्रसंख्यानदग्धबीजभावी वेत्यस्य क्लेशसामान्याभावका-त्तीतः कर्माशये। (संकीर्णवादाहरणमिति । जात्यायुर्भोगा इति व्याचछे। स व विपाक दति । कर्मणे। जन्मकारणत्वे कं चन विशेषमवधारयितुमाह । तचेदं विचार्यतइति । तत्र जन्मलतएविपाके, अस्य च विचारस्य प्रयो-वनं स्वयमेव बत्यति । तत्र चत्त्वारो विकल्पाः कर्मैकत्वपत्तं ध्रुवं इत्वा बन्धेकत्वानेकत्वरूपं प्रधमं विकल्पट्टयं कर्मानेकत्वं च धवं झत्वा जन्मा-नेकत्वेकत्वरूपमपरं विकल्पद्रयमिति । आतिपतीति **फलदानार्थ** t. प्रत्यादयतीत्थर्थः । किमनेकमिति । ग्रनेकं कर्म मिलित्वा ग्रनेकं जन्म त्रोतीत्यर्थः । ग्रादाविकल्पे तु न मिलनमुक्तमिति तता विशेषः हवादां विकल्पमपाकरोति । न तावदेर्कामति । एच्छति । कस्मादिति । उत्ताम् । बनादीति । प्रचितस्य संचितस्य अवशिष्ठस्य अभुक्तस्य । अविशि-इस्प्रेतिपाठे चन्यान्यमभुकत्वेनाविशिष्टस्पेत्यर्थः । सांप्रतिकस्यैद्विकस्य, क्लक्रमानियमादनाश्वास इति यथोक्तानामनन्तकर्मणां मध्ये किं कर्म म्यमं फलं दास्पति किं वा पश्चादितिफलक्षमे नियमा नास्ति चते। पुरुयानुष्ठाने फलामाश्वासः स्यात् । भाव्यननाकालमध्ये स्रोकानां भविपापादिनानुछीयमानकमेंग्रे। विनाशसंभयात् भटिति भेगाकामन-ग्रैव कर्मानुष्ठानाच्चेत्यर्घः । द्वितीयं विकल्यं निराकरेक्ति । न चैक-न्निति । त्रनेकजन्मसु किंजित्झत्या फलदानायानेकजन्मनः कारणमे<sup>.</sup> कें कर्मत्यपि न भवतीत्यर्थः । ग्रज हेतं एच्छति । जस्मादिति । ब्तरम्, ग्रनेकेष्विति । ग्रनेकेषु जन्मसु क्रियमार्थ कर्मेक्वेकं प्रत्येकमे-विकेम्पासंख्यजन्मनः कारणम् जतीवशिष्टम्य तदितरस्य तद्विरुद्धप-सम कर्मण दुति यावदिति । तृतीयं विकल्पं निराकरोति । न चा-🖬 कर्मति । एच्छति । जस्मादिति । उत्तरम्, तदनेकमिति । तथा चेति ।

प्रथमपंत्रीक्तरोषस्यानाश्वासस्य प्रसङ्ग इत्यर्थः । तदेवं पश्चत्रये दूषिते चतु-र्थपत्तं सिद्धान्तयति । तस्मादिति । तस्माज्जन्मारभ्यामरणपर्यन्तकाले विहितनिषिह्यैंग धर्माधर्मसम्हो गुणप्रधानभावापच उत्पादितः स मरण-कालग्रारब्धकर्मभागसमाव्या लब्धावसरः सत्रेकप्रयवेन मिलित्वा स्वफ लदानाधे मारणं प्रसाध्य संमुच्छितः प्रवृद्धवेग एकमेव जन्म गुणप्रधान-भावापवः स्वफलयेष्ट्यं करोति नानेकपित्यर्थः । मरणं च लिङ्गदेहस्य स्यूलदेद्दादुत्झमणं न तु नाशा गमनश्रुतेः, नाशस्य भागाहेतुतया कर्माज न्यत्वस्वाभाविकत्वयोभेष्ये वत्त्यमार्ग्यत्वाच्च । ननु केवराजन्मना किं प्रयोग जनं तत्राहः । तच्च जन्मेति । ग्रायुषे।ऽपि न स्वतः पुरुषार्थत्वमत ग्राहः । तस्मित्रायुषीति । ग्रसाविति । जन्महेतुरित्यर्थः । ग्रन्या हि द्वेकमात्र-वियाको भवतीति वस्यति । ग्रीत्सर्गिकमुपसंहरति । ग्रत इति । एकी भवे ऽस्मिन्कार्यतयास्तीति एकभविकः कर्माशयसमूहः । पूर्वाचार्येरुत्त इत्यर्थः । ऐकभविक इति पाठे त्खेकभविकं कर्म तज्जन्यादुष्टं चैकभविकमित्यर्घः । नन्वेवं स्वर्गिनारकिणां कयं पुनर्जन्मादि स्यात् स्वर्गीदिशरीरे धर्मीवर नुत्पत्तेः प्राचीनसर्वकर्मणां च तत्रैव समापनादिति । चेत्, न । स्वर्गादि-जनककर्मणामेव ब्राह्मसम्प्रावरादियानित्ताभपर्यन्तफत्तत्रवणात् शास्त्रा-नुक्तकालविशेषस्यैय फलस्यैकभविकत्वनियमादिति । चिविपाकं कर्मातवा एकद्विपाके कर्मग्री प्राह । द्रष्टजन्मेति । नन्दीश्वरवचहुववच्चेति द्रष्टान्तद्वयं प्रवेषित्यासक्रमेग्रीक्तम् अत्र तु व्युत्क्रमेग योजनीयं प्रतिज्ञाक्रमेणोदाहरणीचित्यात् । नन्दीश्वरस्य द्वाद्यचत्वायुर्मनुष्यज्ञ मनः पुर्ण्यविश्वेषेणायुर्भागरूपं विपाकह्यं देवसंबन्धुत्यचं नहुषस्य चेन्द्र-त्वसंपादनकर्मग्रीव दीर्घायुष्ट्रस्य साभात् पापविशेषेण जेवतं सर्पभाग-रूप एक एव विपाक उत्पन्न इति । तत्र च नन्दीश्वरनहुषयोर्मनुष्यशरी-रस्यैव बार्हुकादिबट्टेवसपैरूपपरिखामान्तरात् न जन्मान्तरमपूर्वदेदानु-त्यादादिति । नन्वेवं कर्माशयवज ज्ञानवासनाप्येकभविभ्येव स्यात तथा च तासामनादित्वं चाशिषा निन्यत्वादित्यागामिसूत्रे वासनानाम-नादित्ववचनं ने।पपद्येतेत्याशङ्कां परिहरति । क्षेशकर्मति । क्षेशकर्मशोन

୧୦ଝ

योन्भवश्चित्तवत्तिनिवहे। ज्ञानरूपस्तैर्निष्णदिताभिज्ञानरू-विंपाकस्य पवासनाभिरनादिकालेषु संपूर्डितमुपचितं पुष्ठमिति यावत् । त्रत एव विविधरूपाभिस्ताभिः पटवत् सर्वतश्चित्रितमिव चित्तं ग्रन्थिभिरायतं मत्स्यजालमिव वर्त्तते इत्यत एता वासना ग्रनेकभवपूर्विकाः स्वीक्रियन्ते ग्रन्यथा मनुष्ययान्यनन्तरं देवतिर्यंग्येानिभेगगनुपपत्तेः मनुष्यजन्मनि तद्वास-नानुपपत्तेः । एवं भववासनानां च मनुष्यजन्मनैव तयादित्यर्थः । ग्रत्र वासनानां जीवमत्स्यबन्धकचित्तजालग्रथितत्वेन रूपणात् । भिद्यते हृद-ययन्यिच्छिदान्ते सर्वसंशया इत्यादिश्रतावपि हृदययन्थिवे।सनैव न त्वा-धुनिककल्पिताहंकारादिरिति सिद्धम् । कमाशयाख्याद्धर्मध्यर्मरूपात्संस्का-राद्रासनानां वैनत्तण्यमाह । ये संस्कारा र्दात । ताश्चानादिकालीना इत्युपसंहारः । ज्रीत्सर्गिकमेकभविकत्वं क्व चिदपर्वादत् भूमिकां रचयति । यस्त्वसाविति । नियतः स्वाभाविको विग्नग्रन्यः तादृशे। विपाके। यस्य स तथा । स चावन्ध्रोनन्यशेषः कर्मान्तरानभिभूतश्च कर्मश्रयस्तद्विपरीत-श्वानियतविपाक इत्यर्थः । ग्रयं चार्था इनियतविपाकचैविध्यभाव्ये व्यक्तीभविष्यति । तत्रादृष्टजन्मवेदनीयस्य नियतविपाजस्यैवायं नियम इति । एकभविकत्त्वनियम इत्यर्थः । न त्वद्रुष्ठजन्मवेदनीयस्यानियत्तविषा-कस्य चेति, सुगमम् । दृष्टजन्मवेदनीयस्य भवाहेतुत्वेनैकभविकत्याभाषः स्पष्ट स्वेन्यतेा ऽनियतविपाकस्यैवैकभविकत्वनियमाभावे हेतुं एच्छति। कस्पादिति । उत्तरं, या द्वादृष्टेति । दृष्टजन्मवेदनीयस्पैकभविकत्वशङ्का नास्तीत्याशयेनैवाद्य । दृष्टजन्मवेदनीयस्येति । स्वरूपाख्यानमात्रं द्रष्टजन्मवेदनीयस्यानियतविपाकत्वं नास्तीत्यादिः कश्चिदाशयः संभवति प्रयोजनाभावात् । यो हि ग्राट्रछजन्मवेदनयोग्यो नियतवि-स त्रिविध इत्यर्थः । ययात्रते वद्यमाणस्याविपक्षनछस्य पाकभित्रः । तिसुष्वेकां गतिमाइ । इतस्पेति । ऋषरिपक्षस्याद-संग्रहानपपत्तेः विनाश इत्यर्थः । तथा च तस्य नास्त्येकभविकत्वमित्याः त्रफलकस्य श्रयः । द्वितीयामाद्व । प्रधानेति । प्रधानकर्मणा यागादिना सहैव तद-हुानां पशुहिंसादीनां स्वफलदानाय च फलप्राप्तिः प्रधानकमेल्ययगमनं.

यथा धान्यबीजैः सहोत्पचानां तृखबीजानां तैः सहैव जुमूलमध्यस्यापि तानां धान्यबीजेन सहैव वयनप्राप्तिः न स्वातन्त्र्येश तद्वत् परोपसर्जनतयाः नुछितत्वात् न स्वातन्त्रेग फलदानमिति । तथा च प्रधानकर्मातिशयस्य यदा बलवत्तरकमान्तरेखाभिभवस्तदा तदुपसर्जनम्यापि नैकभविकत्वनि-त्याशयः । तृतीयां गतिमाद्त । नियतविपाकेति নর ম্বথান নারি 1 किंतु बलवत्तरम् । नियतविपाकेन प्रधानकर्मणा स्वविरुद्धफलदेनाभिभूतस्य प्रतिबद्धस्य चिरमवस्यानं द्विचित्तुरादिजन्मसु प्रसुप्ततयावस्थानमित्यर्थः। सथा च तस्य नैकभविकत्वमित्याशयः। एतास्वाद्मामुदाइरति । तत्र क्रत-स्येति । शुक्तः कर्माशयः धर्मः झण्णश्वाधर्मः तयोराद्येने।त्तरस्य नाथे श्रुतिमुदाहरति । यजेदमिति । पुण्यपापरूपे हे कर्मणी पुरुषै वैदितव्ये जेवधारयितव्ये । ट्वेट्ठेइति वीप्सा पुरुषभेदात् कर्मभेदमभिष्रेत्योक्ता । यतः पुण्यक्रतः पुर्ण्यनिर्मित गकाे मुख्याे राशिः समूहस्य समूहिकार्यत्वात् पापकस्य पापराशेरपहन्ति चेारस्य निहन्तीतिवत कर्मणि बछी तस्मा-स्सुझतानि कर्माणि कर्त्तुमिच्छस्व तच्च कर्म इह लाकएव ते तुभ्यं कवये। वेदयन्ते प्रतिपादयन्ते न तु लोकान्तरद्ति श्रुत्यर्थः । इच्छस्वेति छान्दसत्यादात्मनेपदम् । द्वितीयां गतिमुदाहरति । प्रधानेति । यत्र यस्मि-स्विषये पञ्चशिखाद्यार्थेग्रेदं वत्यमाणमुक्तं तदेव प्रधानकर्मण्याधाय गम-र्मामत्यन्वयः । स्यात्स्वस्पद्रत्यादिवाक्यस्यायमर्थः । हिंसादिजन्यपापेन यागाव्यपूर्वस्य स्वल्प एव संकरः स्यात्सेापि सपरिहारः स्वल्पेनेव प्राय-श्वित्तेन परिहर्त्तुं शञ्चते यदि च प्रमादतः प्रायश्वित्तं न क्रियते सप्रत्य-वमर्षः । बहुसुखमध्वे ग्रन्यट्टःखं मर्षेणयोग्यं भोजननान्तरीयकदुःखवत् । त्रतः कुशलस्य कर्मखेषिकर्षाय हेयत्वाय नालं न पर्याप्तम् । संकर इति । शेषं करिष्यतीत्यन्तं पञ्चशिखवाक्यं सुगमम् । हृतीयां गतिमुदाहरति । नियतेति । उत्कटत्वरूपं बलवत्त्वमेव प्रधानत्वम् । नन्वेवं कर्मविशेषस्य चिरमवस्याने सति पूर्वात्तसर्वकर्मणामेकदेव प्रापणादभिव्यक्तिः कष्ठमुप-पद्मतरत्याशयेन शङ्कते। कर्षामति । सिट्धान्तमाह । बद्रष्टेति । कर्मणः कर्मसामान्यस्य समानमेकम् । न त्वद्रछेति । बद्रछज्ञनमवेदनीय-

योगवातिकम् ।

स्येति प्रसङ्गादुत्तम् । ग्रत्रानियर्तावपाकस्य वेति वाशब्दः क्व चित्तिष्ठति स वाग्रब्वोप्यर्थः । गतित्रयमुपसंहरति । यत्त्विति । उपासीत प्रतीद्वेत विषाकं विपाकारम्भकं स्वाविरुद्धकर्मान्तरमिति शेषः । उपासनस्यावधि-माहः । यार्वादति । त्रास्य समानमविरुद्धं कर्माभिव्यक्तै। निमित्तं यावचैत-स्फर्लेनमुखीकरोत्तीत्यर्थः । 'यदाक्लनमझतं पापं मया सप्तसु जन्मसु । तनो रोगं च शोकं च माकरोइंतिसप्तमी' न्यादिवाक्यानि। तथा कर्मगतदु-विज्ञानत्ववचनानि चैताट्रशकर्मविषयाख्येवेत्याहः तद्विपाकस्येति । ज्रभि-भूतकर्मविपाकस्यैव कुत्र कदा केन निमित्तविश्वेषेण भविष्यतीत्यवधारयिः तुमशक्यत्यःदियमभिभूतकर्मगतिश्चित्रा अद्भुतरूपा दुर्विज्ञाना वेत्यर्थः । नन्वेवमेकभविकत्वं चतमित्याशङ्ख्याह । न चेंत्सर्गस्येति । निवृत्तिः चति-रित्यर्थः । क्व चिद्रप्यादेप्येकभविकत्वप्रैान्सर्गिकमेवानुमन्यमेऽस्माभिरिः त्पर्धः । न चैवमण्पपवादाशङ्कयाऽनाश्वासतादवस्यम् । त्रपवादस्य स्वानु-छानमान्द्रानिमित्तकतया तद्वित्स्वैव शक्यपरिहारन्वादिति । यच्चाधुनि-कवेदादिभिरेकभविकमतं व्यभिचारेख दूषितं तदज्ञानादेव चौात्सर्गिता-मात्रस्य भाष्यक्रतात्तत्वःदिति सर्वे सुस्यम् । इदानीमुक्ताभ्यां कर्मतद्विपा-काभ्यां क्लेशानां मुख्यफलमाहः ।

ते ह्लादपरितापफचा: पुख्यापुख्यचेतुत्वात् ॥ १४ ॥

ते विपाकाः सर्वयव समुच्चितसुखदुःखफलकाः समुच्चितपुख्यपा-पहेतुकत्वादित्यर्थः । अत्र सुखावच्छेदेन पुख्यहेतुका दुःखावच्छेदेन पापहेतुका इति विभज्य प्रतिपादयति । ते जन्मायुरित्यादिना । सुख-दुःस्रये। स्व फलत्वं भाग्यतयेति प्रागेव व्याख्यातं विपाकान्तरगतभागश्च शब्दाद्याकारवृत्तिरेवेति तस्यापि सुखदुःखहेतुत्वमुपपवम् । तदेवमनेकमूत्रैः प्रोक्तमविद्याया दुःखनिदानत्वं न्यायाचार्येरेकमूत्रेण्यैवार्थादुक्तं, दुःखज-मप्रवृत्तिदेषप्रिष्याज्ञानानामुक्तरोक्तरापाये तदनन्तराभावादयवगं इति । कारणनाशादेव हि कार्यानुत्याद इति । तदेवं दुःखनिदानतया क्रेशानां हेतुत्यमुक्तम् । ननु सर्वे विपाकाः क्रं सुखदुःखफलकाः ब्रह्मलाकादौा

## योगवातिकम् ।

दुःखासंभिवसुखसत्त्वादित्याशङ्कां परिहतति । यथा चेदमिति । यथा चेदं परिदृश्यमानं रोगादिदुःखं प्रतिकुलात्मकद्वेष्यस्वभावं भवति एवं सर्वत्रेव विषयसुखकालेपि दुःखं योगिनां प्रतिकुलात्मकं तिष्ठतीत्पर्यः । दुःखतः त्साधनयोरेकरूपेण ग्रहणाय प्रतिकुलात्मकमित्युक्तम् । मुढानां दुःखसमुद्रम-ग्नानां सुखनान्तरीयकसूत्मदुःखेषु दृष्टिनेस्तीति येगिन इत्युक्तम् । तथा च है।किकदुःखमिव विषयसुखमपि दुःखशबलतया दुःखत्वेन हेयमेवेति भावः । यद्यपि स्वर्गादी सुखमधिकं तथाव्यस्यमपि दुःखं बलवद्वेषविषयी भवति । बलवत्त्वं च सुखाभिलाषाभिभावकत्वम् । तथाच सांख्यसूत्रम् । यथा दुःखाद हेषः पुरुषस्य न तथा सुखादभिलाष दति । त्रस्मिन्सूत्रे सुखदुःखयोरेव कर्मवियाकफलत्ववचनात् जीवन्मक्तानामपि प्रारब्धविपा केष सुखदुःखे शारीरे भवत एव ग्राभिमानिके तु न भवतः तत्कारण-क्केशाभावादिति सिट्ठान्तः । तथा च त्रुतिः । 'न ह वै सशरीरस्य प्रियाप्रिय-योरपहतिरस्ति' इति। 'जात्मानं चेट्ठिजानीयादयमस्मीति पूरुषः । किमि-च्छन् कस्य कामाय शरीरमनुसंजरेदि'ति च । स्पृतिश्च 'वीतरागभयक्रोधः स्किरीधीर्मुनिरुच्यत' इति । सूचान्तरमवतारयितुं सुखस्यापि ज्ञानिट्टष्टा दुःखत्वे हेतुं एच्छति । कर्षमिति । तदुपपादकतयोत्तरमूचमवतारयसि । तदुपपद्मतइति ।

# परिणामनापसंस्तारदुःखैर्मुणवत्तिविरोधाच दुःखमेव सर्वे विवेकिन: ॥ १५ ॥

परिणामश्च तापश्च संस्कारश्च तज्जानि दुःखानि तैः संबन्धात् त त्कारणत्वादिति यावत् । तथा गुण्णवृत्त्यविरोधाच्चार्थता दुःससंभित्तत्त्वाच्च प्रकृतितत्कार्यसुखादिकं सर्वं दुःखमेव विवेकिनः । सुखदुःखतत्त्वसाद्यात्का-रिण्णे मतमिति वाक्यार्थः । प्रतिपदं च व्याख्या भाष्ये भविष्यति ग्वकारेण चानुकूलात्मकसुखरूपता व्यवच्छित्रा । यद्यप्ययोगिनोपि दुःखमेव सर्व तथापि स मूठत्वात्सुखकाले दुःखतया न जानाति योगी तु सुखकालेपि तस्य दुःखात्मकत्वं पश्यतीति प्रतिपादयितुं विवेकिन इत्युक्तम् । ननु सुख-

साधनतया सुलसंभिचतया च सुलमेव कर्ष सर्वे न भवतीति चेत् न । दुःखेषु बलवद्वेषस्येक्तत्वात् । सामान्यतेा बाहुल्यस्याप्यत्र नियामकत्वाच्च वैशेष्यात्तद्वाद इति न्यायात् । तदुक्तं विष्णुपुराग्रे । कलत्रमित्रपुत्रार्थः रहतेत्रधनादिकैः । क्रियते न तथा भूरि सुखं पुंसां यथा ऽसुख'मिति । संसारे च सुखापेत्तया च दुःखबाहुल्यं जैगीषव्यावट्यसंवादे व्यक्तीभविष्यतीति । तत्रपरिशामदुःखहेतुतया सुखस्यापि दुःखतां प्रतिपादयति । सर्वस्याय-मिति । उत्सर्गतः सर्वेत्रीकस्य सुखानुभवकाले तत्र सुखे रागे। ज्ञायते रागाच्च सुखमिदं में स्थिरं भवतु परमेश्वर मा नश्यत्वित्यादि संकल्पा-त्मके। मानसः कर्माशयो धर्माधर्मरूपे। भवति कर्माशयाच्च जन्मादिदुःख-मिति प्रागेवे।क्तमित्यर्थः । सुखभेग्यकाले रागजकर्माशयवद्द्वेधमाहते।पि कर्माशयः परिखामदुःखहेतुरस्तीत्याहः । तथा च हेष्टीति । तथा च सुख-भेगकाले तद्विरोधितया दुःखसाधनानि ट्वेडि सुखधंशे दुःखं मे मा भूयात् शतुश्च मे नश्यत्वित्यादिरूपेग । तथा दुःखसाधनानि परिहर्त्तुमशक्ते मुर्स्वति चैत्यताे द्वेषमाहक्रताेप्यस्ति कर्माशय इत्यर्थः । रागद्वेषमाहानां च प्रवृत्त्यादिद्वारेणेव सात्तादप्यद्रष्टहेतुत्वमस्तीति । तथा चेर्क्तामति । सुखस्य रागानुबद्धत्वं च मयैवेात्तं सुखानुशयी राग इति सूत्रे सुर्खाभज्ञ-स्येत्यादिभाष्येग्रेत्यर्थः । मानसकर्माशयद्वारा सुखस्य परिणामदुःलस्वं प्रतिपादा शरीरकमेश्रियद्वारापि तदाद्यः नानुपद्वत्येति । शारीरःकर्माश्रय इति । सुखभागकालइति शेषः । एताभ्यां च मानसशारीराभ्यां कर्माश-याभ्यां याचनिकोपि कर्माशयः शापाशीवीदन उपलत्तशीयः । सुखस्यापि परिणामदुःखसंबन्धेन दुःखत्वे ऽविद्यासूचं प्रमाग्गीकृत्यापपादयति । विषय-मुखं चेत्यादिना ननु सर्वदुःखान्त एवेदं वक्तुमुचितमिति चेच । सुखस्या-वद्यात्येापपादनकालएव दृष्टद्वारापि परिखामदुःखमुपदेष्टुमादावेव विष-यसुखस्याविद्यात्वप्रतिपादनात् त्रत्र च वद्यमाखपारमार्थिकसुखव्याव-र्सनाय विषयेत्युक्तम् । चाविद्याविषयपदार्थानां बुद्धिमाजतया सुखमविद्ये-त्यभेदनिर्देशः । भोगेन सुखं भवतीत्येवंरूपा भोगजदुःखे सुखबुद्विर-विस्ना, सा चाविद्रमा न तत्सूचे विविचिता जातेाज तामविद्यां प्रतियाद-

यचेव प्रकारान्तरेख परिखामदुःखं दर्शयति । या भोगेष्विति । तत्रादै। पारमार्थिके सुखदुःखे कथयति । तट्टुःखमित्यन्तेन । श्रयंभावः । विषय-सुखं पारमार्थिकसुखं न भवति दुःखबहुनत्वेन दुःखसंभिचत्वेन च विवेकिनां निरूपाधिप्रियन्वाभावात् । सुखानुशयी राग इतिसूचानुसारेख निरूपधिप्रिय त्वस्यैव सुखलत्तचादिति । ग्रतः शान्तिश्चित्तस्य व्यापारोपरमस्तविमि त्तिका दुःखनिवृत्तिरिति यावत् । सैव पारमार्थिकं सुखं, सुखं दुःखसुखा त्यय इति स्मरणात् । तृष्णादिदुःखासंभिवतया विशेषदर्शिनामपि निरू पधिषियत्वाच्च । तस्य च साधनं भोगेष्विन्द्रियाणां तृन्तिरिच्छाविच्छेद एव । तथा च श्रुतिः । स एको ब्रह्मण ग्रानन्दः । श्रोचियस्य चाकामह-तस्येति । स्मृतिश्च । न चाभावयतः शान्तिरशान्तस्य कुतः सुखमिति । ग्रत्र विषयसुखशब्देन वित्तस्य शान्तिनिमित्तकाल्हादेापि ग्रहीतः तस्यापि दुःखसंभिचत्वेन दुःखत्वस्याविद्यालतणे विवत्तितत्वात् इति । या लैल्या-दिति । या चेन्द्रियाणां लै।ल्यात् भेागतृष्णातश्चित्तस्थानुयशान्तिर्वृत्तिचा ञ्चल्यं तट्टःखं दुःख बाहुल्यते। विवेकिभिईंयत्वादित्यर्थः । सुखदुःखयेस्त-त्साधनये। इत्तैवं निर्णये सति विषयसुखस्य तत्साधनभोगस्याविद्यकमेव सुख त्वं तत्साधनत्वं च लब्धम्। ग्रतश्च विषयसुखस्य परिणामदुःखत्वमित्येतत्य घट्टकेनाइ । न चेन्द्रियाणामित्यादिना मग्नइत्यन्तेन । भागाभ्यासमन्विति । तथा चेक्तं, 'न जासु कामःकामानामुपभोगेन शाम्यति । इविषा क्रष्णव. र्त्मव भ्रय गयाभिवङ्गेते'इति । वृष्टिकति । वृष्टिकविषभीतः कामादि-तुद्रदुःखभीतस्तविवृत्त्याख्यसुखार्थी स्त्रीपुत्रादिभयमद्वादुःखसर्पैर्दछ इति दृष्टान्तार्थः । विषयानुवासित इति परिग्रामदुःखपङ्कमग्नतायां हेतुरुक्तः । विषयसंस्कारसंस्कृत इत्यर्थः । परिणामदुःखमुपम्नंहरचेव विवेकिन इतिविशे-षेणव्याबर्त्यमाहः । एषा परिणामेतिः दुखता दुःखसपूडी। जनसेतिवत् प्रतिकृला द्वेष्या सुखकालेपि योगिनमेव क्रिश्नाति दुःखाकरोतीत्यर्थः । भूते पश्यन्ति बर्बरा इतिन्यायेनायेःगिनंपरिणामकालण्व विषयमुखं दुःखाकरोति योगिनं तु स्वकालएवानप्रहेतुसादर्शनेन दुःखाकरातीति भावः । क्रमप्राप्तं ताप. दुःखं व्याख्यातुं एच्छति । त्राच केति । तापो दुःखं कि तापजन्यदुःखसामा

म्यमित्यर्थः । उत्तरं, सर्वस्यति । पूर्ववदेव व्याख्येयम् । पूर्वं सुखानुभवी रागा-नुबिहु उक्त इदानीं च दुःखानुभवा द्वेषानुबिन्द्र उच्यते इत्येव विशेष इति । स कमाश्रय इति । संतापकासीनः कमाशया दुषेखेव रागमादा-भ्यामपि पूर्ववन्मानसे। भवतीत्यर्थः । मनसा परिस्यन्दनं यदुत्तं सल्का-यिकचिसार्थमेव न तु स्वातन्त्र्यण मानसकर्माणयहेतुरता न पानस्त्र्यम् । यदापि तापदुःखतायामपि परिणामदुःखतैवात्र प्रदर्श्वते तथापि पूर्वजाल-उत्तरकाले च सर्वदेव दुःखत्वात् तापजदुःखस्य परिणामदुःखात् एष ङ्किदैशः । त्रतः परिणामात् दुःखं परिणामदुःखमिति बेाध्यम् । क्रमशाप्तं प्रस्कारदुःखं वृच्छति । का पुनरिति । सुखदुःखसंस्कारजन्यदुःखसामान्य-मित्यर्थः । उत्तरसुखानुभवादिति । अत्रेयं प्रक्रिया । आदी सुखदुःखानु-भवैस्तत्संस्काराशयेानुहुद्वसंस्कारस्ततः कालादिविशेषैस्तदुद्वेाधः सतः स्मृतिस्तते। रागद्वेषा तयाश्व प्रवृत्तिः तत्रश्व पुनर्दुः समिति । ज्ञान-संस्कारात् दु लं प्रतिपादा धर्माधर्मरूपात् कर्मसंस्कारादपि दुःलं प्रति पादयति । एवं कर्मभ्य इति । सुखदुःखरूपे विपाजइत्यन्वयः । नन्वि-यमपि परिणामदुःखतैवेति चेत् सत्यं तथापि संस्कारपरंपराया जनना-दुःखप्रतिपादनाय गे बनीवर्दन्यायेनास्य दुःखस्य पृथगुपन्यासा बाध्यः । विवेकिन इतिविशेषणस्याभिष्रायं विस्तरतः सकलदुःखसाधारणमाद्यः। एवमिदमिति । स्वाभाविकतया जनन्तत्वनाभायानादीत्यत्तं स्रोतसेा विस्तीर्णमित्यर्थः विशेषणम् । विषस्तमिति मन्यः पांचेł ł याधारेय गोलंकेन तुल्येा बिद्वानित्युक्तं विवयोगित । यथे/र्णेसि । एतानि भाविदुःखानि इतरमयोगिनं प्रतिपत्तारं शब्दादिना परिणामदुःखज्ञाता-रमण्यविद्रांसमित्यर्थः । इतरं त् वर्त्तमानकालएव क्रिश्नन्तीत्याहः इतर ल्विति । इतरं तु योगिनं विपर्वायस्ताया अनु स्वेंात्पत्त्यनन्तरमे व प्रवन्ते व्याप्रुवन्तीत्यन्वयः । न तु पूर्वमिति शेषः । चाधिमौतिकाधि-दैविकाध्यात्मिकरूपाणि पर्वाणि येषां तापानां ते तथा चिपर्वत्वं हेतुग-भविशेषणम् । बाह्यति । बाह्यशब्देन(धिभौतिकाधिदैविकयोर्षहणम् इतरस्य विशेषणान्तरमनादीत्यादानुपातिनमित्यन्तम् । चनादिधासनाभिविंचिचया

c

नानारूपया चित्तवत्त्या चित्तनिष्ठया अविद्ययान्विद्वं लिप्तमिव । गत एव हातव्येऽपि देहेन्द्रियादावहंकारममकारवन्तमिवेत्यर्थः । ज्ञात्म-नेऽविद्यास्मिताद्यभावप्रतिपादनाय दवेत्याद्युत्तम् । शेषमतिरोहितम् । परिणामादिद्ःखचयस्य साचिनेा' ज्ञानेन यत्फलं तदपि प्रसङ्घादाह । तदेवमिति । सुगमम् । गुणवृत्तिविरोधाच्चेतिहेत्ं व्याख्यातुकामे। योजयति। मुग्रेसि । गुग्रानां सत्त्वादीनां ये इत्त्यतिशयास्तेषामेव विरोध एकदान बस्यानं न तु न्यनाधिकभावेन वृत्तीनां विरोधोस्ति ज्रतः प्राधान्येन सस्वपरिखामे सुखात्मकचित्तवत्तावपि तद्रपसर्जनतया रत्तांशपरिखामभूतं दुःखमयल्पमस्त्येवेति दुःखसंभिचत्वात्सर्वे सुखादापि दुःखमेव विवेनह-ष्ट्रोति तस्य दलस्यार्थः । गुग्रवृत्तिधिरोधादिति प्रामादिकपाठे तु गुग्रवृत्त्यति-शयस्वैव विरोधादित्यर्थः । तदेतद्वाचन्द्रे । प्रख्याप्रवृत्तीति । प्रख्या प्रकाशः प्रवृत्तिः क्रिया स्थितिः स्तम्भःधर्मधम्यंभेदात्तद्रूपाः सत्त्वादया वृहिरूपेव परिणता गुणाः परस्परसाहाय्याः सन्तः शान्यादिरूपं प्रत्ययं वृत्तिं त्रिगुणं संखदःखमाहवन्तमेवारभन्ते सुखादीनां सत्त्वादिकार्यत्वात् । यः कश्वन प्रत्ययः शान्ते। वा घोरी वा मूठी वा भवति स सर्वे।ऽपि त्रिगुण एव नैकैकमाचगुरा इत्यर्थः । शान्तादिपरिभाषात्रयं च सुखदुःखमाद्वाधि-क्यमात्रेग्रेति । तथा च सुखवत्यपि प्रत्यये दुःखमस्त्येव । त्रत एकप्रत्यये। पादानत्वेन सुखेऽपि दुःखस्याविभागलसखाभेदो हरीतच्यामिव बख्खां रसानामिति । प्रत्ययःच बुट्टेर्वृत्तिः प्रदीपशिखावत् बुद्धेःशिखाः द्रव्यद्भ्या भागगुणाभ्यां तत्त्वान्तरं दृत्तिः संबन्धार्थे सर्पती'ति सांख्यसूत्रात् । जतः प्रत्ययस्य सुखादिगुणवत्ता घटते दति । ननु सुखकाले सूद्मो दुःखात्मको रजः परियामा नियमेन भवतीत्यच किं मानं तजाह । चतं चेति । प्रदी पावयवानामिव बुद्धावयवानां गुणानां वत्तं क्रिया चञ्चला प्रतिज्ञणमन्यान्या च भवति न तु निर्व्यापारा गुणास्तिष्ठन्ति जतस्तात्विक्रीय्त्रितं तिप्रप-रिणाम्यक्तमित्यर्थः । यदापि सर्वे जडवस्तु प्रतिचणपरिणामि त्तचापि स्पछत्वाभिप्रायेण चित्तमिति विशेषवचनम् तथा च चित्तगतस्य सन्वस्य

• 'साचिन' इत्यस्य स्थाने 'भाविन' इति पुस्तकान्तरे

वृत्तिकाले रजसे। वृत्तिरावश्यकीति भाषः । नन्वेक एव प्रत्ययः कषं विरुद्रसुखादित्रयात्मकः स्यात्तत्राहः । रूपातिशया इति । बुद्वे रूपाय्यल्टा भावा धर्भादया धर्मज्ञानवैराग्यैस्वर्याधर्माज्ञानावैराग्यानैस्वर्याणि वृत्तयश्व द्रव्यरूपाः शान्तादिनामकाः परिणामास्तेवामतिशया उत्कर्वा एव परस्परं विरुध्यन्ते यदा धर्म उत्कृष्यते तदा नाधर्म उत्कृष्यते एवं यदा ज्ञानादि तदा नाजानादि तथा शान्ताद्युत्कर्षकाले घेाराद्युत्कर्षेश्च বিৰ্থ্যম सामान्यानि त्वप्रहट्यानि अतिशयैः सह प्रवर्त्तन्तरवेत्पर्यः । नन भवत चित्तस्य सुखात्मकप्रत्यये दुःखत्वं सुखात्मकेषु शब्दादिविषयेषु कुता दुःखत्वं येन सर्वे दुःखं स्यादित्यत त्राह । एवमेतद्ति । यथा चित्तस्य प्रत्यया श्वमेव सर्वे पदार्थाः सर्वरूपाः सुखदुःखमाहधर्मजा भवन्ति त्रात स्ते गुगाः सत्त्वादया घटादिरूपेणापि परिणताः परस्परसाहिन्येनात्पादित-सुखदुःखमाहात्मकप्रत्यया इतीत्यर्थः । नहि विषयगतविशेषं विना विष-यसंबन्धमञ्जेख सुखाद्यात्मकचित्तइतिस्ट्रेतुमर्हति अव्यवस्थापत्तेः । विषय गतविशेषस्य चित्तगतसुखादिनियामकत्व दार्शविशेषः सुखादिरूप रध विषयेषु कल्प्यते कार्यानुरूपस्यैव कारणस्यैाचित्यात् । चतेा विषयेपि सुखा-दिधर्मान्तरं सुखादिवत्सिध्यतीति भावः । ननु सुखदुःखे रूपादिवद्गि षयधर्मे। स्थातां माहस्तु ज्ञानरूपः कयं विषयधर्मः स्यादिति चेव । आत-स्मिंस्तदाकारतामात्रस्यैव मेहिशब्दार्थन्वात् । सा च विषवेव्वप्यस्ति महदादिविकाराकारतायांः प्रक्रतावपारमाथिकत्वात् । तदुनं मे। इधर्मे ।

जगन्मोद्दात्मकं विद्रि ग्रव्यक्तंव्यक्तसंचकम् ।

इति। अपि च सर्वेकार्याणां बुद्धात्मजिगुणात्मकमहत्तत्त्वस्य परिणा मत्वादपि मेाहवर्त्त्वामति । ननु सर्वे यदि सर्वेरूपास्तर्षि सर्वे सुखात्मकमपि स्पादिति न दुःखस्यापि हेथत्वं स्यादित्याशङ्कायामाह । गुणप्रधानेति । तथा च दुःखबहुलतया दुःखप्राधान्यात् दुःखमेव सर्वमिदं सुखं वैशेष्यात्मद्वाद इतिन्यायेनेति भावः । उपसंहरति । तस्पादिति । तस्मात् परिधामेत्यादि हीविहेतुज्ञानादित्यर्थः । तदेवमज ध्यानादेर्व्युत्यितचित्तस्य योगमासनं क्रि-यायेगमुत्त्वा तत्पत्तमप्रसङ्गेन क्रेशास्तहानोपायाश्वच तेषां हेयत्वाय दुःख-

निदानत्वं दुःखं च प्रतिपादितम् इदानीं संत्रेपेणाताः समयशास्त्राची वि स्तरेण मूत्रकारः पुनर्वदति मूत्रजातैः शास्त्रसमाफ्तिपर्यन्तैः तान्यवतार्राय-तुं तेषां विषयजातमादी सामान्यतः संकल्ख्य दर्शयति । तदस्येति । त-त्तस्मादस्य द्रुप्यसामान्यरूपस्य दुःखसमूहस्योत्पत्तेर्बोजं मुख्यनिमित्तकारतः मविद्या प्रथमक्लेशः तस्याश्चाविद्याया चत्यन्तेच्च्चेदहेतुस्तत्त्वज्ञानमतश्चि कित्साशास्त्रवदिदं यागशास्त्रं चतुर्व्यूहं चत्वारा व्यूहा हेयादीनां राशयः प्रतिपाद्या त्रस्मिचिति चतुर्थ्यूहमित्यर्थः । रोगादितुल्यत्वं प्रतिपादयनेव तेषां व्यहानां स्वरूपाण्याह । तत्र दुःखेति । संसत्यस्मिति संसारी त्र प्रपञ्चः। ननु दुःखमेव हेयमिति वच्यति तत्कर्थं संसारो हेय उच्यते तत्राह । दुःखबहुल इति । दुःखबहुलत्यात्संसार एव दुःखमित्यर्थः । प्रधा-नेति । ननु ग्रविद्या दुःखहेतुरित्युत्तवात्र संयोगः कषं दुःखहेतुः साध्यत इति चेत्, व्यापारकथनायेत्यवेदि । त्रविद्या दि बुद्धिपुरुषसंयोगाख्यजना-हारैव दुःखहेतुः कार्यकारणाभेदेन च सैव बुद्धिरत्र प्रधानशब्दार्थः द्रछट्ट श्ययोः संयोगे। हेयहेतुरित्यागामिसूत्रादिति । संयोगस्येति । उत्तसंयोग-स्यात्यन्तिकी निवृत्तिरेव हानं दुःखहानमिति यावत्। तच्चरमकारणत्वादि-त्यर्थः । हानापाय इति । सम्यग्दर्शनइति प्रकृतिपुरुषविवेकसात्तात्कारो दुः-खद्दानोपयि। मोत्तीपाय इत्यर्थः । ग्रसंप्रज्ञातयोगस्तु ग्राशुतरमेत्वार्थमेवापे-स्वतदत्याश्रयः । येन येगि हानेापायतयात्र नेत्तः । ये तु नास्तिका मन्यन्ते संयोगहानं न मोत्तः जिं तु चित्तरूपस्यात्मनस्त्यागएव मेत्तिः । किं चासंसारि-विज्ञानसन्तानाच्छेदेन जीवन्म् कविज्ञानसन्तानलाभ एव मात्त दति तन्मतः निरसनपूर्वकं स्वशास्त्रस्यैव सम्यग्दर्शनत्वमवधारयति। तत्र हीति। तत्र चतुर्व्यूहमध्ये ग्रात्मने। हानमुपादानं धा न पुरुषार्यं इत्यर्थः । इतिशब्दस्य हेतुवाद इत्यनन्तरमन्वयः । उन्नार्थं हेतुमाह । हाने तस्येति । तस्य हाने स्वत्यागे हि स्वीच्छेदवचनं प्रसज्येत मुख्यत्यागस्य भेदतन्त्रत्वेनात्मन्यसंभवा त् तच्चायुक्तं स्वनाशस्य लोके पुरुषार्थत्वादर्शनात् स्वीयतयैव सुखदुःखाभा-वयाः पुरुषार्थत्वादित्यर्थः। स्वयं मियमाणोपि दुःखहानार्थमवाग्निपवेशाः द्वा प्रवर्शते न तु स्वनाशार्थमित्पर्थः । हेतुवाददति । हेतुः स्वरूपस्य स का

रणताबादः स्थातः । तथा च भावकार्यत्वेन विनाशित्वप्रसङ्ग इत्यर्थः । उभ-येति । इत्यते। हाने।पादाने।भयनिषेधे स्वयंनित्यतावाद एव परिशेषात्सि -ध्यतीति । त्रत एतदेव यंथाक्तवतुर्व्यूहशास्त्रं सम्यग्दर्शनं सम्यग्दॄश्यतेनेनेति व्युत्यत्त्येत्यर्थः । इदानीं वत्त्यमार्खासूत्रगणमवतारयति । तदेतदिति । तदे-तच्छास्त्रं चतुर्व्यूहमितिक्रमेगाभिधीयते प्रतिपाद्यते सूत्रकारेग्रेत्यर्थः ।

ईियं दु:खमनागतम् ॥ १६ ॥

जनागतमितिविशेषग्रस्य फलमाह ॥

दुःखमतीतमित्यादिना । त्रतिवाहितमतिक्रान्तमतः सिद्धतया तद्वानं न पुरुषार्थः तथा वर्त्तमानमपि स्वसत्ताकाले भुज्यतस्वेति त्यया वक्तुं न शक्यते । स्वेक्तरोत्पव्युग्रीन च तृतीयत्तणे स्वयमेव भङ्ग्रसीति तहुानार्थः प्रयासी विफल इत्यर्थः । नन्वेवमनागतस्यापि हेथत्वं न घट-परवित्तदुःखस्य स्वचित्ते स्वत ग्रवाभावात् । स्वचित्तवृत्तेश्वानागतः ਜੇ दुःखस्यावध्यंभावित्वात् । जन्यचा सत्त्वप्रमाणभावादिति चेत्र । स्वचित्तस्यै-षानागतदुः खस्य कारखाच्छेदेनानुत्यस्या हेयत्वात् वर्त्तमानलज्ञणमप्राप्तस्या-ष्यनागतद्वः खस्य चित्तनाशेन नाशात्कद्वाचिद्वर्त्तमानोपि चानागतधर्मानुमा-नात्मिश्वति सर्वे सर्वेत्मकमिति भाष्यकारेग ठुतीयपाई सर्वजेव परिणा-मिक्स्तुनि विकारजननशक्तेः कार्यानागतावस्यारूपाया जलभुम्यादिदछा-मैः श्रोन्तेदिताव्यपदेश्येत्यादिमूचेनुमेयत्वादिति, शेषं पूर्वसूचे व्याख्यातः प्रायम् । बस्माच्च सूत्रादात्यन्तिकी दुःखनिवृत्तिरेव मोत्त इति सिद्धम् । बंस्मिन्सूबे दुःखं मुख्यमेव याद्यं मुख्यस्यैव स्वते। हेयत्वात् । तद्वानं च समवायसंबन्धेन यदापि पुरुषे नित्यसिद्धं तथापि भाग्यतारूपस्वत्वसंबन्धेन धनादिनामिष तहानं न नित्यसिदुमिति । तेन संबन्धेन तहानं पुरुषार्थ रत्याग्रयः । तथाचि वच्यति 'तस्मित्रियत्ते पुरुषः पुनरिदंतापत्रयं न भुड्रे' श्तिः तदेतदुत्तं संख्यन्याययोः त्रिविधदुःखात्यन्तनिवृत्तित्त्यन्तपुरुषार्थं इति । दुःखात्यन्तविमीत्वोपवर्गे इति च । यत्तु ग्रानन्दं ब्रह्मणे। रूपं तन्त्र मोचे प्रतिष्ठितमित्येधंविधवाक्यजातं तत् दुःखनिष्टत्त्यास्यसुखप-रमेव तदानीमभाग्यसुखस्यापुरुषार्थस्वात् । सुखं दुःखसुखात्ययइतिपरिभा.

षया रूठिवाधनाच्च । हेयस्य सूत्रं व्याख्याय क्रमप्राप्तहेयहेतुप्रतिपादकं सूत्रमवतारयति । तस्मादादेव हेयमिति ।

## द्रष्ट्रहरूययोः संयोगो चेयचेतुः ॥ १७ ॥

द्रष्टुपदार्यमाह । द्रष्टेति । बुहुः प्रतिसंवेदनं संवेदनस्य बुद्धिवृत्तेः प्रतिबिम्बः । प्रतिध्वनिवंदयं प्रयोगः । सास्यास्तीति बुद्धिसात्तीति फलिता-र्थः । दृश्यपदार्थमाहः । दृश्या कुट्ठिसत्त्वेति । कुट्ठिसत्त्वस्यापि दृश्यत्वेनात्र विशेषगं विवत्तितं धर्मायदति च बुद्धारूठस्वेन बुद्धिधर्मत्वमभिष्रेन्यातं न सुं बुद्धिकार्यत्वाभिप्रायेख प्रधानादेरपि दृश्यत्वेन तत्त्यागानै।चित्त्यात् उत्तरमूचे प्रधानस्यैव मुख्यते। दृश्यत्ववचनाच्च। यदापि बुद्धारहठेा भवन् पुरुषोपि दृश्यः तथापि तस्य निर्दुःखतया तद्दर्शनं न हेयहेतुरित्याशये नाच दृश्यमध्ये पुरुषं न गणयिष्यतीति । तथा च सुखदुः खमाहात्मकदृश्य-बत्या बुद्धा सह द्रष्टुः सात्तिणः काष्ठाग्निवत् संबन्धे। बन्धाख्यः पुरुषस्य दुःखहेतुरिति सूत्रार्थः न तु बुझारूठैर्दृश्यैर्द्रछुर्ज्ञानरूपः संयोगे हेयहे-तुरत्र विवत्तितः स्वस्वामिश्रत्त्वोः स्वरूपेापलब्धिहेतुः संयोग इत्यागामि-सूत्रेगास्य संयोगस्य ज्ञानहेतुत्वेनैव सत्तग्रीयत्वात् न तु ज्ञानरूपत्वेनेति । बस्माच्च सूत्राद्वद्धात्मसंयोगवत् घटाद्यात्मसंयोगोर्षि भेगहेतुर्बेभ्यः । भेक्तुभेग्यसंयोगस्यैव सामान्यता भागद्देतृतया लाघवेनैाचित्यात् । विष-यभोगे च बुद्धावच्छेदेन विषयसंयोगस्य हेतुत्वाचातिव्रसङ्ग दति । ब्रस्य च संयोगस्य पुरुषार्था हेतुरिति वक्तुं सकलपुरुषार्थवत्त्वरूपं स्वत्वं बुहैं। पुरुषस्य प्रतिपादयति । तदेतदिति । न च तस्य हेतुरविद्योत्यागामिसूत्रेखेव संयो-गस्य कारणं वद्यतदत्ति नास्ति संयोगकारणपित्तेति वाच्यम्। चविद्यायः चपि पुरुषार्थासमाफितद्वारैव बन्धहेतुताया वद्यमाग्रत्वात् इति । तदेर्तादत्यादे-रयमर्थः । तदु द्विसत्त्वं एतज्जगद्वश्यं यत्रास्तीत्येतद्वश्यम् जतीऽयस्कान्त वर्त्सनिधिमात्रेखे।पकारितया स्वयं दृश्यतया च ज्ञानमात्रस्वरूपस्य स्वा-मिनः पुरुषस्य स्वमात्मीयं भवतीति । ननु बुद्धेः कण्मन्यः स्वामी स्वीक्रियते

• संयोग इति पाठान्तरम् ।

सैकापरतन्त्रा स्वयंद्रष्टी स्वार्थिव भवत् तत्राहः। प्रनुभवकर्मन्यादि । यतः कर्म-कर्म्मविरेधिन स्वदृश्यत्वानुपपत्त्या जनुभवाख्यं यत्पुरुषस्य कर्म तद्विषयतामा-पत्रं सदेवान्यरूपेश युरुषचैतन्येन प्रतिलब्धात्मकं सिहसत्ताक, ग्रन्यरूपे-रणन्यप्रयोजनेन लब्धस्थितिकं वा ग्रतः स्वतन्त्रं पुरुषानाग्रितमपि परार्थ-त्वात् परतन्त्रं परस्य स्वमित्यर्थः । तदेवं दृश्याख्यभाग्यात्मकाखिलपुरुषा-र्थस्य बुद्धिनिष्ठत्वे सिट्ठे स एव पुरुषार्थानागतावस्या बुद्धिपुरुषयोः संयोगे हेतुरिति बदन् सूत्रवाक्यार्थमाहः । तयोरिति । तयोः स्वस्वा-मिनेाः, दुश्यतेनयेति दर्शनं बुद्धिः । जनादिश्वात्र प्रवाहरूपेख पुरुषार्थ-क्रतत्यवचनात् । ननु पुरुषार्थसंयेगगङ्गीकारे सत्यपरिक्रामिन्वभङ्ग इति चे-च । सामान्यगुणातिरित्तधर्मात्पत्तेरेव व्यवहारानुसारेण परिणामश्वव्यार्थ-त्वावधारणात् । घटादासंयोगाद्वीराकाशस्य द्वित्वादिभिश्च पुरुषस्य परि-णामव्यवहाराभाषात् । पतुपत्रस्यतेायेन पतुपत्रस्यापरिणामासंयोगादित्र-वणाच्च । संयोगविभागसंख्यादयस्तु द्रव्यसामान्यगुणा इति । चपि च मृतिस्मृत्याः सुखादिरूपाः परिणामा एव पुरुषे नाभ्यपगम्यन्ते, मनान्वय-र्थातरेकेण मनत्येव लाघवतस्तत्कल्पनात् मनसावच्छेदकत्वं परिकल्प्या यत्र तत्कल्पने गैारवात् । संयोगादिकं प्रति तु द्रव्यत्वेनैव हेतुतया पुरुष-यापि तत्संभवात् । पुरुषस्य द्रव्यत्वं चानात्रितत्वतः परिमाणतत्त्व मि-व्मिति । यदापि कारणावस्यबुद्धिः पुरुषश्च विभुः । तथापि सयाः स्येगः परिच्छित्रगुणान्तरावच्छेदेन संभवत्येव महदादाखिलपरिणामानां रिगुणसंयेगं विनानुत्पत्तेः, स च संयोगजः संयोगः न तु कर्मजः, त्रवयवसंये। गद्रवयविसंयागवदवच्छेदकीभ्रतगुणसंयागादेव विभनाः संयोगी-स्तिः । भूतलस्य घटसंयोगेन घटावच्छित्राकाश्वसंयोगोत्यत्तिवत् वैशेषि-क्रोस्त्रे विभुनोः संयोगश्च सात्तादेव निषिद्धः न तु संयोगज्ञः संयोग री। यदि चात्मनः संयोग एव नास्तीति स्वीक्रियेत तर्हि प्रक्षतिपुरुष-संयेगात्स्र छिस्तद्वियागतश्च प्रसय इति श्रुतिस्मृतिसूत्राणि नेापपद्वेरन् । न च रात्रुभाग्ययोग्यतैवैापचारिकाचसंयोगे। वत्तव्यः तस्याः स्वस्वामिभाव-इपक्रैनानादितया कार्यत्वस्याञ्जसानुपपसेः । क्रिं व तस्या ग्रविनाशित्वे

ज्ञाननाश्यत्ववचनविरोधः नाशित्वे परिणामः पुरुषस्य स्यादिति । ननु संयागस्वीकारे पुरुषस्यासंगताद्वतिरिति चेच । पुष्करपत्रे पुरुषदृष्टान्ते संयोगसत्त्वेपि आसंगताभ्युपगमात् । स्वाश्रयविकारहेतुसंयोगस्यैव संग-त्वात् । पुरुषे च तादृशसंयोगास्वीकारादिति । तस्मात् पुरुषार्थनिमि-त्तकी बुद्धिपुरुषये। संयोगी भवति स एव च जन्मरूपतया दुःखहेतुर्रिति सिद्धम् । स च संयोगविशेषः परमेश्वरस्य ये।गमाया येगगीन्द्रैर्राप अचिन्त्या श्रुतिस्पृतिगम्या न विशेषतस्तर्कगीचरा भवति । यया खलु नित्यमुक्तमसङ्ग मंबिद्धादिरहितं विभू चिन्मात्रमत्मानं जीवजातमीश्वरा निबधाति । तथा चेक्तिम् । 'बचिन्त्याः खतु ये भाषा न तांस्तर्जेण येजिये'दिति । सेयं भगवता माया यचये न विरुध्यते । ईश्वरस्य विमुक्तस्य कार्पण्यमुत बन्धनमिति च । संयोगस्य दुःबहेतुम्वे पञ्चशिखाचार्यस्य संयादमाह । तथा चाक्तमि त्यादिना प्रतीकार इत्यन्तेन । तयार्बुद्धिपुरुषयाः संयेगा दुःखहेतुस्तस्य परिवर्जनादत्यन्तेच्छेदात् दुःखस्यात्यन्तिकः प्रतीकार उच्छेदः स्यादि-त्यर्थः । नन्वनादिकालप्रवृत्तस्य दुःखहेतुसंयोगम्याच्छेदेा न शक्यसंभावन इत्याश्चयेन पृच्छति प्रसङ्गात्तव्द्वक्यत्वमवधारयितुम् । जस्मादिति । उत्तरम् । दुःखडेतेारिति । परिहार्यस्येत्यनेन प्रकृत्यादिनित्यव्यावृत्तिः । तथा च दुःख हेतुस्वनित्यत्वतिङ्गेन संयोगस्य शक्योच्छेदकत्वम् बनुमेयमित्याशयः दुःखहेताः प्रतीकार्यत्वे सैर्गिककमुदाहरणमाह । तत्मचेति । भेदात्वं भेद जदुःखभागित्वं भेत्रत्वं च भेदद्वारा दुःखहेतुत्वं पदानधिष्ठानं पादेनाना राइणम् । पादचाणमुपानत् । तद्वावहितेन वा पदा कण्डकस्याराहणमि त्यर्थः । एतत्रयं दुःखात्रयदुःखहेतुतत्परीहारोपायरूपमिन्यर्थः । यो वेः-त्यनेनैतन्नयज्ञानत्य प्रतीकारहेतुत्वं खदन् एतत्वयं मुमुतुभिर्ज्ञेयमित्यप सूचितवान्। ननु तापे। दुःखमिति पर्यायः तथा च दृष्टान्ते यथा भेदाभेद् प्रतीकाररूपं चितयमस्ति नैवं दार्छान्तिके तत्रैकस्था बुद्धेरेव तप्यतापर्ग-

भयरूपताभ्युपगमात् पुरुषस्य निर्दुःखत्वादित्यात्तिपति । कस्मादिति । सिद्धान्समाद्द । जित्वेापलब्धीति । बाह्यदुःखस्यलउक्तत्रयोपलब्धिज्ञाः दन्तर्दु खस्यानेपि त्रयसिद्धिरिति भावः । तस्य प्रकारमाह । श्रजापीत् ।

त्रजापि दार्ष्टान्तिकेपि । ग्रयं भावः । बुद्धेरेकत्वेपि जिगुणात्मकत्वादंश-त्रयमस्ति । तत्र रजेांशस्तापकः सत्त्वांशस्ताण्ये। बुद्धिपुरुषयेर्वियोगश्च दुःखप्रतीकार इति चयमुपपर्धामति । ननु पुरुष एव कयं न तण्या भवती त्याश्रयेन एच्छति । कस्मादिति । सिट्ठान्तमाह । तथापीत्यादिना त्तेत्रज्ञ इत्यन्तेन । क्षर्मस्यत्वात् अर्मतन्त्रत्वात् सकर्मकन्वादिति यावत् । कर्मत्वं च क्रियाव्याप्यत्वं दुःखव्याप्यत्वं वा परिणामिनि न संभवती-त्यर्थः । वृत्तिव्याप्यत्वं तु विषयतारूपमपरिणामिन्यपि संभवतीत्यतेा ज्ञानक्रियाकर्मत्वं पुरुषस्योपपदातइति विशेषः । यत्त्व पुरुषस्य स्वज्ञेयत्वं तदपि स्वर्शतिबिम्बितबुद्धिः क्तिव्याप्यस्वमेवेति न तचापि परिखामापे-त्रेति । नन्वेवं कयं दुःखनिवृत्तिः पुरुषार्थः परदुःखम्याहेयत्यात् । न च पुरुषनिष्ठत्वभ्रमात् दुःखं हेयं स्यादिति वाच्यम्। विदुषामपि दुःखहाना-र्धमसंवज्ञातार्थितायाः स्वीकारादित्याशङ्कां समाधत्ते । दर्शितविषयत्वा-दित्यादिना । पुरुषो यते। दर्शितविषये। बुद्धिसत्त्वेन निवेदितविषये। उतः सत्त्वे तण्यमाने प्रतिबिम्बरूपेण बुद्धिमत्त्यसमानाकारी भवच तु तण्यतदति मूठैर्दृश्यते चनुतय्यतदवेत्यर्थः । नद्ति स्वाकारप्रतिबिम्बनातिरित्तं विष-यनिवेदनमपरिणामिनि संभवति प्रतिपादितं चैतद्वृत्तिसारूप्यमितरचेति सुचे, तथा च प्रतिबिम्बरूपेख भागाव्यसंबन्धेन विदुषामपि दुःखस्य हेय-त्वाच पुरुषार्थामंभवदेव इति भावः । ये सु पुरुषस्य भेल्हृत्वमपि नेव्हन्ति तेषामेवाधुनिकवेदान्तिबुवाणामयं देाघः । इदानीं द्रष्टृदृश्यसंयोगानां चया-गामेव स्वरूपं सूत्रकारों वस्यति । तत्र दृश्यरूपप्रतिपादकं सूत्रमवतार-यति । दृश्यस्वरूपमुच्यतदति । यत्र पाठक्रमवैपरीत्येनादी दृश्यक्रयन-स्येदं बीजं दृशिमात्र इत्यागामिसूत्रे मात्रशब्देनाखिलदृश्यभेदते। द्रष्टा इतिपादनीयः । तत्र च प्रतियेशिमां दूश्यानां ज्ञानमादावपेत्यतदति । पूर्वमूत्रे च प्राधान्यादादे। द्रष्टुरुपन्यास इति बाध्यम् ।

प्रकागकियास्थितिगीखं भूतेन्द्रियातमकं भागापवर्गार्थं इफ्टम् ॥ १८ ॥

प्रनये प्रकाशादिकार्याभावाच्छीलपदोपादानं प्रकाशि बुद्धादिष्ट-सिरूपालोकी भैगतिकालाकश्च । क्रिया यवश्वलनं च । स्थितिः प्रकांश-क्रियाभ्यां यधोक्ताभ्यां श्रन्यत्वं तयाेः प्रतिषच्ध इति यावत् । तच्छीतं गुणत्रयमिति विशेष्यपदमंत्रीत्तरमूत्रे गुणपर्वाग्रीति विभागवचनात् सभ्यते, Sत एव भाष्यकारैरेते गुखा इति व्याख्यास्यन्ते । तादृशेषु गुग्रेषु प्रमाण-मादः । भूतेतिः । भूतेन्द्रियात्मकं स्यूलसूत्त्मरूपाणां भूतानां स्यूलसूत्तमरूपःणां चेन्द्रियाणां कारणं तेन महदादाखिलकार्यकारणत्वमेव लब्धं तच्च गुणेषु तेषां प्रकाशविरूपतायां च प्रमायं त्रिगुयात्मकानां च तडकार्यायां त्रि-गुणात्मकजडकारणं विनानुपपत्तेरिति । गुणानां कार्यमुनवा स्वरूपसत्ता-प्रयोजनं प्रयोजनमाह । भागापवर्गार्चमिति । भागापवर्गप्रयोजनवढिति मूत्रार्धः । नन्देवं गुखत्रयस्यैव दृश्यत्वं प्राप्तं न तु विकारायामिति चेव। गुरापर्वतये। सरसूत्रेण तेषामपि संयाद्यत्वादिति । सदेसत्सूत्रं व्याचछे । षकाश्रशीलमिति । ननु सत्त्वादिगुखा एव चेत् प्रकाशादिश्रीला दृश्यत्वेना-बाक्तास्तर्हि प्रहत्यवचनात् सूत्रकारस्य न्यूनसा । तथा सत्त्यादिगुणानामेव भूतेन्द्रियात्मकत्वस्वीकारात् प्रहातिसिद्धान्तत्ततिर्वेयर्थ्यादित्याशङ्ख्य गुणा रव प्रकृतिशब्दवाच्याः न तु तदतिरिक्ता प्रकृतिरस्तीत्यवधारयति । एते गुणा इति। सत्त्वादयो गुणा एते प्रक्षतिशब्दवाच्या भवन्ति प्रधीयते ऽस्मिन्कार्यः जातमित्यादिव्यत्पत्त्या प्रधानप्रहृत्यादिश्वव्देश्च्यन्तर्त्यन्वयः। तथा च सां-ब्यमूत्रं 'संस्थादीनामतहुमंत्वं तद्रपत्था'दिति। सत्त्वादिष् गुग्रत्वं च पुरुषेाय-करवत्यासद्धन्धकत्वाच्च न तुप्रकाशक्रियादिषत् परसमवेतत्वादिति भावः। प्रधानश्वब्दवाच्यत्वोपपादनाय गुणानामेव जगत्कारणत्वनित्यत्वादिकं हे-तुगर्भविशेषग्रैरुपपादयति। परस्परेति। सत्त्वस्य प्रविभागो ऽधिकभागः स्व-ल्पाभ्यां च रजस्तमाभ्याम् उपरत्तः संसुष्टः । एवं रजसः तमस इत्येवं परस्य-रेापरत्तप्रविभागाः । तथा संयोगविभागधर्माणः परस्परं संयोगविभागस्व-भावाः । एतेन गुणानां द्रव्यत्वं सिद्धम् । तथा इतरेतरसाहाय्येनेात्पादिताः वयविनः कार्यकारणाभेदेन चारम्भवादाद्विशेषः । नन् यदीतरसाहाव्येन सर्वं गुणाः सर्वेकार्यकारणानि तर्हि सत्त्वादेरपि क्रियादिहेतत्वेन सक्रिय-

#### योगवातिकम् ।

त्याद्रापस्या प्रकाशादिशक्तिसाङ्कर्यमिति तत्राह । परस्पराङ्गाङ्गत्वेपीति । मन्यान्याङ्गाङ्गभावेन उत्पादितीप द्रव्ये प्रकाशगुणः सत्त्वस्यैव क्रियागुणे रनस एव स्थितिगुर्खस्तमस ख्वेत्यते। न प्रकाशादिशक्तिविभागस्य संभेदः तथा तुल्यजातीयातुल्यजातीयशक्तिभेदानुपातिनः संमित्रणमित्यर्थः । सत्त्वादिजात्या सजातीया विजासीयाश्च ये सहकारिशक्तिविशेषाः तदनु-रातिनस्तेषामविशेषेग्रीपछम्भकस्वभावा इत्यर्थः। एतेन सत्त्वादीनि व्यक्ति-रूपेगानन्तानि । त्रिगुगत्वादिव्यवहारस्तु सत्त्ववादिजातिमात्रेग वैशेषि-काणां नवद्रव्यव्यवहारवदिति सिहुम्। बत एव लघुत्वादिधर्मैरन्येान्यं साध-म्ये वैधम्यं च गुणानामिति सांख्यसूत्रेण सत्त्वादीनां साधम्यवैधम्यं लघु-स्वादिरूपे प्रदर्शिते इति । तथा प्रधानवेलायां स्वस्वप्राधान्यकाले ऽभिव्य-क्तसांनिध्या विकारेषु भवन्ति तथा गुर्खत्वपि इतरोपसर्जनतादशायामवि व्यापारमाचेश तथा विषयविधया ग्रयस्कान्तमशिवच्चित्तस्याकर्षेकाः । वस्य-ति हि । त्रायस्कान्तमणिकल्गा विषयाः ग्रायःसधर्मकं चित्तमिति । सणा प्रस्ययमन्तरेख ग्रभिव्यक्तिं विना स्वानभिष्यक्तिकालइति यावत् । तदानी-मेकतमस्य यस्य कस्य चित् गुणान्तरस्य इत्तिमनु प्रत्मवृत्तिमन्तः वृत्त्यति-श्वयानामेव विरोधस्ये। सन्वादिति विशेषणवर्गार्थः । एतदृश्यमित्युच्यतरति । रतहरात्रयमेव कार्यकारखभावापत्रं दृश्यमुच्यते नास्ति तते।तिरिक्तं दृश्या-न्तर्गप्रत्मर्थः । एतर्ह्व च गुणां न्यायवैशेषिकाभ्यां द्रव्यास्टकरूपेण विभज्यन्ते । वेदान्तिभिस्तु मायेत्युच्यते । मायां सु प्रक्रतिं विद्यादिति युतिः । तदुत्तं बृहद्वासिष्ठे । 'नामरूपधिनिर्मुत्तं यस्मिन्संतिष्ठते जगत् । तमाहुः प्रहुतिं के चित् मायामन्ये परे त्वखूमि'ति । स्यादेतत् । यदि त्रिगुखातिरिक्ता प्रक्व-तिनेस्ति तदा ग्रजामेकां लोहितशुस्तरूण्यामित्यादि श्रुत्युक्तं प्रक्रतेरेकत्वा-दिकं व्याहत्येतः । सथाः । 'हेत्मदनित्यमव्यापि सक्रियमनेकमाक्रितं लिङ्गम् । सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमव्यक्तम्'इत्यादिनेको व्यापकत्वा-क्रियन्वनिरवयवत्वादिरूपश्च सांख्यादिसिद्धान्से व्याचन्येत । মথা 'श्ते प्रधानस्य गुणास्त्रयः स्युरनपायिन' इत्यादिस्मृतिपरंपरासु प्रधानस्य नुगानां चाधाराधेयभावहेतुहेतुमद्वावयावेवनं ने।पपद्येत । 'तथा सत्त्व

रजस्तम इति गुणाः प्रष्ठतिसंभवा'इति गीतादिवाक्योक्तं सत्त्वाद्वेः प्रकृतिकार्यत्वं चानुपपत्रम् । तथाछाविंशतितत्त्वपत्नेापि नेापपद्येतेति । भन्नोच्यते । पुरुषभेदेन सर्गभेदेन च भेदाभाव एव प्रक्रतेरेकत्वमजादि वाक्येस्तन्मुलकसांख्यादिभिश्च प्रतिपाद्यते ग्रजावाक्ये तद्यातात्पर्याव-धारणात् । भाग्यभोन्नोर्द्ति मध्ये भाग्या गुणा भाग्यत्वाभाग्यत्वाभ्यां सर्ग-भेडेन भिद्यन्ते । एते भागाईा एते च नेति मुक्तपुरुषोपकरखानामव्यन्यपुरु-षभेग्यत्वात् । भोक्तारस्तु पुरुषाः भेक्तित्वाभोक्तृत्वाभ्यां सर्गभेदेन भिद्यन्ते पूर्वसर्गमुना नेत्तरसर्गं भानतारः निं त्वन्यऐवेति । बतः प्रकृतिरेका पुरुषस्तव-नेक इत्युच्यते। तथा तथ्व गुणाः सर्वसर्गेषु स्रष्टारी भवन्ति मह्तदादिविकारा-णां तु सर्गभेदेन भिचत्वं स्पछमेव ग्रतीतव्यक्तेः पुनरनुदयस्य बद्धमाणत्वा-हिति। यदि तु प्रहतिरेकेव व्यक्तिः स्यात् तदा निमित्तमप्रये।जक्तं प्रहतीना-मिति प्रकृतिबहुत्वसूत्रविरोध इन्द्री मायाभिः पुरुद्ध्य ईयत इत्यादिश्वति-विरोधश्वेति। व्यापकल्वं च प्रहत्तेः कारणत्वसामान्यनैव बेाध्यम्। कारणभू. न्यप्रदेशाभावात् गन्धादेः एषिव्यादिव्यापकत्यवत् । महदादिर्कतु सामा-न्येमापि न व्यापकमिति। चत एवांशभेदेन प्रकृतेव्यापकत्वपरिच्छिचत्वधार-भ्युपगमाज्जात्यन्तरपरिणामः प्रक्षत्यापूरादित्यागामिसूचे तिः प्रक्वत्यापरा घटतरति । प्रहतेरक्रियत्वं चाध्यवसायाभिमानादिरूपप्रतिनियतकार्यश्रन्य-त्वमेव न तु चलनादिकमेशुन्यत्वं 'प्रधानात् त्रीभ्यमाणाच्व तथा पुंसः पुरातनात् । प्राद्रासीन्महद्वीत्रं प्रधानपुरुषात्मक'मित्यादिस्मृतिष् प्रह-सेरपि चलनापरनामकहीभावगमात् । 'प्रहतेर्गेयसाम्यस्य निर्विशेषस्य मा-नखि। चेछा यतः स भगवान् काल इत्यभिधीयते' दति स्पष्टंक्रिया-स्मरणाच्च । यसु क्वचित्पुरुषस्यापि त्तीभः श्रूयते स संयोगोत्मुखत्त्वेन प्रकृतिकर्मणैय संयोगोत्पत्तेरिति । प्रहतेनिरवयवत्ववाक्यानि गायः चारम्भकावयवनिषेधकानि न तु वनांशवृत्तत्यानामंशानां निषेध । एतेन एते प्रधानस्य गुषा इत्यादिवाक्यान्यय्पूषपादितानि कानि प्रधानस्यांशिनः पनसाम्रदाडिमादितुल्यस्य गुणद्रव्यस्यांश-**स**नतुन्यस्य त्थाभ्यपगमात् इति । यच्च सत्त्वादीनां प्रकृतिकार्यत्ववचनं तद्य

वहाराभिभायेण प्रकाशादिफले।पहिततयैव हि सत्त्वादिव्यवहारे। दुत्र्यते इति चन्यया गुर्णानत्यत्वसिट्टान्तव्याघातात् । चखराडेकप्रक्रतेर्विचिच्चप-रिणामासंभवाच्च संभवे वा महदादिकार्यान्तराणामपि केवलप्रक्रतेरेव सं-भवात् गुर्णकल्पनावैयर्ण्यम् । किंच गुणरूपावच्छेदभेदादेव तत्संभव इति चेत्, न । तथा सति गुर्णेभ्य एव सर्वकार्यापपत्त्या तदतिरिक्तप्रकृतिवैयर्ण्यम् । किंच यदि गुर्णत्रयातिरिक्ता प्रकृतिः स्यात् तदा

> गुरासाम्यमनुद्रिक्तमन्यूनं च महामते । उच्यते प्रहातर्हेतुः प्रधानं कारणं परम् ॥

इत्यादिस्मृतिषु सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्या प्रकृतिरिति सांख्य-सूत्रे च साम्यावस्यगुणानां प्रकृतित्ववचनमाञ्जस्येन ने।पपद्येत, ने।पपद्यते च 'विशेषाविशेषलिङ्गमात्रालिङ्गानि गुरापर्वाणि' 'ते व्यक्तसूच्या गुरात्मानः' 'परिणामक्रमसमाफ्तिगुणाना'मित्यादिसूत्रेषु भाष्ये च गुणानामेव मूलकार-णत्ववचनमित्यादिदूषणं स्यादिति । साम्यावस्या च न प्रक्षतित्तत्तणे विशे-षणमपित् यदा कदाचित्संबन्धेने।पलतणम् । काकवन्ते। देवदत्तस्य एहा इतिवत्, सा च न्यूनाधिकभावेनासंहननावस्या त्रकार्यावस्त्रेति यावत्। तदुपर्वाचतगुरात्वं च श्रहतितत्वां महदादिव्यावत्तं तेन सर्गकालेपि गुराानां प्रकृतित्वोपपन्या न प्रकृतिनित्यतात्ततिः नापीखरस्य सदैकरूप्येग साम्याव-स्यार्थ्रान्यत्वेऽपि तत्र प्रकृतिलचणातिव्याप्तिरिति दिक्। गुग्रेषु प्रमाग्रे।पदर्शकं भूतेन्द्रियात्मकर्मिति विशेषणं व्याचर्छेः तदेतद्भतेति । भूतभावेनेत्यस्य वि-वर्णं पृष्टिव्यादिनेति । तत्राप्यवान्तरविशेषमाई । सूत्त्मस्यूलेनेति । तन्मा-त्राणि सूत्माणि एषित्र्यादीनि महाभूतानि स्यूलएण्टित्र्यादीनि । इन्द्रिय-भावेनेत्यस्य विवर्णं ग्राजादिनेति । तत्राप्यवान्तरविशेषमाद्व । सूत्त्मस्यू-लेनेति । महदहंकारी सूत्मेन्द्रियमेकादश च स्यूलेन्द्रियाणि । इन्द्रियस्य मंघाते ईश्वरस्य कारणत्वादित्यर्थः । भागापवर्गार्थमिति गुणस्यैवापरं विश्व-षणं, मेत्तोपपादकं व्याचछे तत्तु नाप्रयोजनमित्यादिना। तद्गणत्र्यं न प्रयो-जनशून्यं सत् भूतेन्द्रियरूपेण प्रवर्शते त्रपि तु प्रयोजनं स्वोक्रत्येव प्रवर्त्ततः

इत्यतस्तादृगं गुणत्रयं पुरुषस्य भागापवर्गण्धं हि भागापवर्गफलकमेवेत्यर्थः। भागापवर्गे व्याचछे । तत्रेष्टानिष्ठेति । इष्टानिष्ठगुणाः सुखदुःखात्मकाः शब्दादयः तत्स्वरूपावधारणं तदाकारा कुद्धिवृत्तिः न तु पुरुषनिष्ठः सा-चात्कारः बुद्धिनिष्ठतायाः वत्त्यमाणत्वात् । स हि तत्फलस्य भेक्तित्य-नेन पुरुषनिष्ठस्य भागान्तरस्य वत्त्यमाणत्वात् पुरुषनिष्ठभागस्य चित्स्व-रूपतया नित्यत्वेन न फलत्वमञ्जसास्तीति भावः । शब्दादिवृत्ति-काले विवेकख्यातिसत्त्वे वत्त्यमाणापवर्गं एवति ताद्दक्शाव्दादिव्यावृत्त्यर्थ-मविभागापत्वमिति विशेषणं पुरुषेण सद्दाविविक्तम् । आद्दंकारेण ममेत्या-त्मनिष्ठतयाभिमन्यमानमिति यावत् । जीवन्मुक्तस्य भागाभासएव । आदं धणोमीत्याद्यभिमानगर्भव्वेव शब्दादिवृत्तेर्गुं णेषु भागव्यवद्वारात् । भाक्तुरि-ति । भोक्तुः पुरुषस्य यत्स्वरूपसुपाधिविविक्तवैतन्यं तदाकारा बुद्धिरप-धर्गः ।

> त्रादै। तु मोत्ते। ज्ञानेन द्वितीयेा रागसंत्रयात् । इच्छ्रत्रयात्तृतीयस्तु व्याख्यातं मात्तल्तणम् ॥

इति । पञ्चशिखवाक्यात् । प्रपत्वचिरि नेनेति व्युत्पत्तेर्वेत्यर्थः । ननु भोगापवर्गातिरिक्तार्थमपि दृश्यं कथं भवतीत्याकाङ्घायामाह । तथा दर्शनं बुद्धिवृत्तिः । प्रविभागापचतायां पञ्चशिखाचार्यसंवादमाह । तथा चेक्तमिति । ग्रयं लोकेषु गुणेषु सर्वकर्त्तृषु सत्सु गुरूत्रयापेत्तया चतुर्धे तुरीये पुरुषे गुणव्यापाराणां जायदादीनां सात्तिमात्रे कर्त्तर्युपनीयमानान् बुद्धा समर्प्यमानान् गुणपरिणामान् तत्रैव पुरुषे उपपवान् युक्तिसिद्धानि-षद्धा समर्प्यमानान् गुणपरिणामान् तत्रैव पुरुषे उपपवान् युक्तिसिद्धानि-षद्धा समर्प्यमानान् गुणपरिणामान् तत्रैव पुरुषे उपपवान् युक्तिसिद्धानि-ध पश्यन् मूठेा न गुणेभ्यान्यद्वर्धनं चैतन्यं शङ्कते संभावयत्यपीत्यर्थः । मत्र विवेकायहणे भित्रत्वे च हेतुस्तुल्यातुल्यजातीय इति । पुरुषविशेष-णम् । बुद्धिपुरुषयोर्द्धयापि स्वच्छत्वमूत्त्यत्वादिना साम्याद्युणपुरुषयोस्तुन्य-जातीयत्वं जडाजडत्वपरिणामित्वापरिणामित्वादिभिष्ट्व वैज्ञात्यमित्या-शयः । ग्रत्र भाष्ये गुणत्रयापेद्वया पुरुषस्य चतुर्थस्ववचनात् ग्रन्यान्यपि

९ धब्दादिवृत्तिगुर्खेष्विति पाठान्तरम् ।

तुरीयवाञ्यानि जायदाव्यवस्यसत्त्वादिगुग्रत्रयापेत्रया साचित्वमेव पुरुषस्य तुरीयावस्यां वदति इति सिद्धम् । तथा च स्मर्यते ।

सन्त्वाज्जागरणं विद्याद्रजसा स्वप्नमादिशेत ।

प्रस्वापनं तु तमसा तुरीयं त्रिषु संततम् ॥

इति । ननूत्तयोर्भागापवर्गयोर्गुणकार्यतया गुणनिष्ठत्वेन कघं पुरुषस्य भेगगपवर्णणे दृश्यमित्युक्तमित्याशङ्कते । तावेताविति । यते। बुद्धिक्षते। ग्रन्थयव्यतिरिकाभ्यां बुद्धिकायें। ग्रते। लाधवेन बुद्धावेव वर्त्तमानी न तु पुरुषनिष्ठा इत्यादिर्यः । दृष्टान्तप्रदर्शनपूर्वकं परिहरति। यथेत्यादिना। पुरुषे स्वामित्यान्नयादिवत् तै। व्यपदिश्येते इति वाक्यार्थः । बन्धमा-त्ते। यचात्तभागापवर्गे। स द्वि तत्फलस्येति। बुद्धिगतये विषयावधारणपुरू षावधारणयोः फलस्य सुखादिरूपस्य भोक्ता स्वप्रतिबिम्बितस्य साची ग्रतस्तयेः स्वामीत्यर्थः । ग्रन्न पुरुषस्यापि स्वातन्त्र्येण भागम्योक्तन्वात् स्वरूपप्रतिष्ठा वा चितिशक्तिरिति शास्त्रप्रान्तमूत्रे पुरुषस्य स्वतेापि मीत्तस्य वत्यमाणत्वाच्च पुरुषस्य भागापर्धगां न निराक्रियेते बुद्धिगत-भागापवर्गयाः स्वताऽपुरुषार्थत्वाच्व करखव्यापारस्य पुरुषार्थतासिद्धान्ता-च्च, ऋषि तु परिशामरूपी यथे। तभोगापवर्गावेव पुरुषस्य निराक्रियेते । चत एव तावेतावित्यनेन भोगापधर्गे। विशेषितौ भाष्यकारेग्रेति । पुरुषा-णां च संसारिणां मुख्य एव भोगो बुद्धिश्चन्यविविक्तः सुखादिसात्तात्कारः। जीवन्मक्तेश्वरयास्तु गौग्रे। भागः सुखादिसाचात्कारमात्ररूप इतीश्वरतः-त्तरमुचे प्रतिपादितमस्माभिरिति । यदि च पुरुषे एयम्भागमात्वा न स्वीक्रियेते तदा ।

> कार्यकारणकर्त्तुत्वे हेतुः प्रकृतिरुच्यते । युरुषः सुखदुःखानां भाकृत्वे हेतुरुच्यते ॥ मुक्तिहित्वान्यचारूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः ।

इत्यादिवाक्यानि नेापपदोरचिति दिक् । बुहुरेव परमे बन्धमेः हावपि दर्शयति । बुहुरेवेति । बुहुरूपेण परिणतानां गुणानामेवेत्यर्थः । तदर्शवसाया विवेकख्यात्याः । पुरुषार्थसमाफ्तिः । तणा च यथाक्तभा-

गापवर्गरूपैः पुरुषाचैः संबन्धा बुद्धेर्बन्धा वियोगश्च मुक्तिरिति भावः । एतौ च बुद्धेः परमबन्धपरममुक्ती । पूर्वेक्ति तु भागापवर्गे ग्रापबन्धजीवन्मुक्ती इत्यविरोधः । एतेनेति । एतेन शब्दादिविषयभागविवेकख्यात्याः पुरुषेव्वैा-पचारिकत्वेन यद्यणादयोपि पुरुषेषूपचरितसत्ताका वेदितव्या इति शेषः । यहणं स्वरूपमात्रेणार्थज्ञानं, धारणा चिन्तनम् जहोऽर्थगतविशेषाणां वितर्कणमपोहा वितर्कितमध्ये विचारतः कियतां निराकरणं तत्त्वज्ञानं वितर्कणमपोहा वितर्कितमध्ये विचारतः कियतां निराकरणं तत्त्वज्ञानं वितर्कितमध्ये एव विचारतः कियद्विशेषावधारणम् ग्रभतिवेश्वस्तदाकार-तापत्तिरिति । श्रक्तस्य योगस्य भूमिजारूपतयैव चित्तपरिणामा ग्रन्न गणिता एतैश्चान्येपीच्हाक्वत्यादय उपलत्त्वणीया इति । नन्वनेन सूत्रेण गुणानामेव दृश्यत्वं प्रोक्तं न तु विकाराणामिति न्यूनतानिरासाय प्रवर्त्तमानं सूत्रान्त-रमवतारयति । दृश्यानां त्विति । स्वरूपभेदावधारणार्थम् ज्ञवान्तरभेद-प्रतिपादनार्थमित्यर्थः ।

विभेषाविभेषलिङ्गमाचालिङ्गानि गुरापर्वाणि ॥ १८ ॥

गुणात्मको वंशस्तस्य लिङ्गादिविशेषान्तपर्ववतुष्टयं बीङ्गुजारवद वस्याभेदाः नात्यन्तं भित्रा त्रतो गुणेष्वेव सर्वद्रश्यानामन्तभाव इति सूत्रकारस्याशयः। कार्यैः कारणान्यनुमीयन्ते इत्याशयेन विशेषादिक्रमेण पर्वगणनम् । तत्र यस्ययस्याविशेषस्य योयो विशेषस्तमाह । तत्राका शेति । आकाशादीनि भूतानि शब्दादितन्मात्राणां शान्तादिविशेषशून्य-शब्दादिधर्मकसूत्त्वन्द्रव्याण्डामन एवाविशेषसंज्ञकानां विशेषा ग्रभव्यक्तशा-न्तादिविशेषकाः परिणामाः, यथाक्रमिति शेषः। तयेति । विशेषा द्रत्या-गामितान्वयः । मनस इन्द्रियमध्यप्रवेशे हेतुगर्भविशेषणं सर्वार्थमिति । सर्वेषां दशेन्द्रियाणामर्था एवार्था यस्येति मध्यमपदलोगी समासः । मनः-सहकारेणैव श्रेत्रादीनां शब्दादियाहकत्वादिति । ग्रहंकारस्याविशेषत्वे हेतुगर्भविशेषणम् । त्रस्मितालत्तणस्येति । प्राप्तेमानमात्रधर्मकस्य श्रध्या-स्पर्शनदर्शनादिरूपविशेषरहितस्याहंकारस्येति श्रेषः । पिण्डीक्रत्य विशेष-यवांपसंहर्रात । गुणानामिति । एवं पञ्चभूत्तेकादशेन्द्रियगणः धोडशसं-

स्याकी गुणानां विशेषास्यः परिणाम इत्यर्थः । ननु इन्द्रिथवत्तनमात्राण्य-इंकारस्य विशेषाः कयं नीत्ताः शब्दस्पर्शादिविशेषवत्वादिति चेच । विशे-धमात्रस्यैवात्र विशेषपरिभाषणात् तन्मात्राणां तु भूतानामविशेषा अपि भवन्तीति । त्रविशेषपर्वे व्याचल्टे । षड् विशेषा इति । षड् गणयति । शब्दतन्मात्रमित्यादिना अस्मितामात्रइत्यन्तेन । एकद्वित्रीति । लत्त्यते-नेनेति स्वर्ण धर्मः तन्मात्राणां द्रव्यत्वनाभाय सत्तणपदं तथा चेक्तरोत्तरत-नात्रेषु थूर्वपूर्वतन्मात्राणां इत्यत्वात्सब्दतन्मात्रं शब्दमात्रधर्मकं तत् कार्य-तया स्पर्शतन्मात्रं शब्दस्पर्शेभयधर्मकम्, एवं क्रमेणैकैकलत्त्याधर्मवृद्विरि त्यर्थः । एतेषु च मात्रश्वद्धैः शान्तादिविशेषस्यैव व्यावृत्तिने तु गुखान्तर-संपर्कस्य एकद्वित्र्यादित्वत्त्रणत्ववचनात् ।

> तन्माचार्य्यावशेषाणि श्रविशेषास्तते। हि ते । न शान्ता नापि घारास्ते न मूठारचाविशेषिणः ॥

इति विष्णुपुराणाच्चेति । ननु तन्मात्रेषु परस्परं कार्यकारणभावे सिट्ठुएव कारणगुणक्रमेणात्तरात्तारं गुण्छ्टद्धिः सेत्स्यति तत्रैव तु किं प्रमाणं श्रुतिस्मृन्येाः स्यूलभूतेष्वेवाकाशादिक्रमेण कारणतासिट्ठेरिति चे,दाकाशा-दिस्यूलभूतेभ्या वाय्वाद्युत्पत्तिदर्शनेन मूत्त्मेऽपि भूते तथा कार्यकारण-प्रावकल्पनस्याचित्त्यमिति । इतानि च तन्मात्राणि तामसाहंकाराच्छ-ब्दादिक्रमेणेात्पद्यन्तदत्ति बोध्यम् । त्रस्मितामात्रोऽभिमानवृत्तिकः, तेने-च्द्रियभावापवाहंकारव्यावृत्त्तः । इते सत्तामात्रोऽभिमानवृत्तिकः, तेने-च्द्रियभावापवाहंकारव्यावृत्तिः । इते सत्तामात्रार्येति । सत्ता विद्यमा-नता व्यक्ततेति यावत् । व्यक्ततामात्रं महत्तत्वमाद्यकार्यत्वात् । प्रलये दि सर्वे विकारद्वव्यम् ज्वतीतानागतरूपाभ्यामेव तिष्ठति न तु विद्य-मानतया, जत ज्वाद्यविकारोङ्करवद्येा महान् सर्गाद्देा सत्तां लभते स सत्तामात्रमुच्यते । स च सत्सामान्यतया सत्तामात्रमुच्यने सद्विशेषाणामद्व-कारादीनां तदानीमभावात् । जत एव यास्कमुनिना शच्दादिषड्भाव-विकारमध्ये जन्मेात्तरमस्तितैव विकार उक्तः । तथा च संसारवृत्तस्यास्ति-तामात्रपरिणामो महत्तत्वं वृद्विपरिणामस्वहंकारादिरिति । एवंभू तस्य सर्वविकाराणामात्मनः स्वरूपस्य महते। महत्तत्वस्य खुट्धाख्यस्य परिषामाः षट् ग्रविशेषसंज्ञका इत्यर्थः । ग्रविशेषत्वं च सामान्यत्वम् । यद्यपि षोडशविशेषाणां सामान्यत्वं महत्तत्वप्रक्षत्ये। स्पर्ध्वत्र तथाप्यविशे-षशब्दः पङ्क्रजादिशब्दवद्योगरूठः षट्स्वेवेति । ग्रज षण्मध्ये तन्मात्राणां बुद्धिपरिणामित्वमहंकारद्वारैव मन्तव्यं सूत्मविषयत्वं चालिङ्गपर्यवसान-मिति सूत्रे भाष्येण तथा व्याख्यातत्वादिति । जिङ्गमात्रपर्वं व्याचछे । यत्तत्परमिति । ग्रविशेषेध्या यत्परं पूर्वात्पत्वं वंशस्योद्वित्पर्ववज्जगदङ्गरो महत्तत्त्वं तल्लिङ्गमात्रमित्यर्थः । लिङ्गमात्रपर्वं व्याचछे । यत्तत्परमिति । ग्रविशेषेध्या यत्परं पूर्वात्पत्तं वंशस्योद्वित्पर्ववज्जगदङ्गरो महत्तत्त्वं तल्लिङ्गमात्रमित्यर्थः । लिङ्गमखिलवस्तूनां व्यञ्जकं तन्मात्रं महत्तत्त्वं तल्लिङ्गमात्रमित्यर्थः । लिङ्गमखिलवस्तूनां व्यञ्जकं तन्मात्रं महत्तत्त्वं तल्लिङ्गमात्रमित्यर्थः । लिङ्गमखिलवस्तूनां व्यञ्जकं तन्मात्रं महत्तत्त्वम् । महत्तत्त्वं हि स्वयंभारादिपुंसः कार्यव्रद्मण उपाधिभूतं सर्गादौ सर्वे जगद्वासयदेवोदेति सुप्तोत्वित्तवित्तवत्त् । ज्ञानातिरिक्तस्तु व्यापारः पश्चादेवाहंकारादुत्पचे भवत्यतेलिङ्गमात्रमित्युच्यते । तथा च स्पृतिः ।

> तते। ऽभवन्महत्तत्त्वमव्यक्तात् कालचोदितात् । विज्ञानात्मात्मदेहस्यं विश्वं व्यञ्जंस्तमान्दः ॥ \*

दति । कश्चित्तु लयं गच्छतीतिजिङ्गपदस्यार्थमाह । तत्तु प्रमाणाद-र्शनादुपेतितम् । ग्रहंकारादेरपि लयगमनेन महत्तत्त्वमात्रे लिङ्गमात्रप्रयेा-गानौवित्याच्च । तथा लिङ्गमिति मात्रशच्दार्थानुपपत्तेश्चेति । तस्मि-स्तत्त्वे महच्छब्दप्रयागबीजम् चहंकाराद्यखिलविकाराधारत्वमाह । तस्मि-स्तत्त्वे महच्छब्दप्रयागबीजम् चहंकाराद्यखिलविकाराधारत्वमाह । तस्मि-त्ति । तस्मिन्सूत्त्मरूपे ते पूर्वात्ता चविशेषविशिषाः पदार्थाः चवस्यया चनागतावस्क्रया स्थित्था उत्तरोत्तरवंशवर्वाणीव विद्यद्विकाष्ठां स्यावरज-ङ्गमानां प्राप्तवन्ति

महान्मादुरभूद् ब्रह्मा कूटस्ये। जगदङ्खरः ।

इति स्मृतिः। तथा प्रतिसंद्रज्यमानाः प्रतीयमानाश्च ते तस्मिचेवावस्यया त्रतीतावस्यया चनुगता भूत्वा तेनैव सद्द यत्तत्रसिद्धसाम्यावस्थगुण्डवयह्र-

\* मनुनाप्पत्तं । ततः स्वयंभूर्भगवानव्यक्तां व्यञ्जयन्निदम् । महाभूतादिवृत्तीकाः प्रादुरावीत्तमानुदर्हति ॥ इतिपाठान्तरम् ।

9<u>3</u>0

पमलिङ्गं तस् प्रधानाख्यमूलकारणं प्रतियन्ति प्रक्षतौ लीयन्तदत्यन्वयः । एतेन महत्तत्वापाधिकस्य कार्यव्रद्भणोपि जगत्स्रछिस्थितिलयहेतुत्वं प्रस-हुाद्धाख्यातम्।प्रधानस्यासङ्गत्वोपपादनायाव्यक्तमिति विशेषणं, स्वयमव्य-कृतया न परस्परव्यञ्जकमित्यलिङ्गमित्याशयः। पुरुषात्पराभिमतशरीरादि-भ्यश्च व्यावर्त्तनाय निःसत्तासत्तं विशेषणम् । निर्मते पारमार्थिके ससा-सत्ते यस्मादिति विग्रहः । कुटस्यनित्यत्सादि पारमार्थिकं सत् ।

सतास्तित्वं च नांसत्ता नास्तित्वे सत्यता कुतः ।

तस्माव विज्ञानमृतेस्ति किंचित् क्वचित्कदा चिट्टिज वस्तुजातम् । यच्वान्यचात्वं द्विज याति भूयो न तत्तचा तत्र कुते। हि तत्त्वम् ॥

इति गारडवैण्णावादिवाक्येभ्यः सत्तासामान्याभावस्यैव पारमा-र्थिकसत्तात्वसिद्धेः, तच्च सत्त्वं प्रधाने नास्ति महदावाखिलविकारइपैः प्रलयेष्वसत्त्वात् । सूत्त्मदृष्ट्रा तु परिणामितया प्रतित्तर्णं तत्तदुर्मइपेणापा-याच्च । तथा च श्रुतिस्मृतयः 'चैतन्यं चिन्मात्रं सत्त' 'चणं न संतिष्टति जीवलेकिः त्वयादयाभ्यां परिवर्त्तमान' इत्याद्या इति । यथा च सत्तया क्रजितमेवासत्तयापि पारमार्थिक्या वर्जितं सत्तासामान्याभावस्यैव पारमा-र्थिकासत्त्वात् । तच्च प्रधाने नास्ति नित्यत्त्वादर्धक्रियाकारित्वात् श्रुतिस्मृ-त्यनुमानसिद्धत्त्वाच्च । इत्यमेव च सदसद्भ्यामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं मायाख्यं प्रधानमितिवेदान्तसिद्धान्तीप्यवधारणीयः ।

> नासद्रपा न सद्रपा माया नैवेाभयात्मिका । सदसद्वामनिवाच्या मिळ्याभूता सनातनी ॥

इत्यादित्यपुराणादिषु मायाख्यप्रक्वतेः पारमाणिकसत्त्वादिइपेखाः निरूप्यत्ववचनाच्च । न तु प्रपञ्चस्यात्यन्ततुच्छता च्रत्यन्तविनाणिता वा वेदान्तसिद्धान्तः 'नाभावउपसब्धेः' 'भावे चेापसब्धेः' दति वेदान्तसूत्राभ्या-मेवात्यन्ततुच्छताया निराकरणात्।'सत्त्वाच्चावरस्य' 'त्रसद्धपदेणादितिचेच धर्मान्तरेख वाक्यशेषात्' वैधर्म्याच्च 'न स्वप्नादिव'दित्यादियणात्रुतवेदान्त-सूत्रेभ्यः प्रपञ्चस्य सदसद्रपताया एव सिद्धेश्च । धर्मान्तरेणासीतानागतध-

## येगावातिकम् ।

र्मेण । शास्त्रेषु स्वप्नादिद्रष्टान्ताश्च त्रणभहुरत्वपारमार्थिकासत्त्वांग्रेनैवेति बेध्यम् । नहि स्वप्रगन्धवेनगरादयोष्यत्यन्तासन्तः स्वप्नादावपि सात्तिभा-स्यमानसपदार्थाभ्यपगमातु । जन्यथा 'सन्ध्ये सचिराहही ति' वेदान्तमुत्रे-यैव स्वग्ने सृष्ट्रवधारणं विरुष्येत न स्वप्नादिवदिति वेदान्तमूत्रं च जाय-त्मपंड्यस्य केवलमानसत्वमेव निराकोति । एतेन स्वप्नादिदृष्टान्तैः प्रपञ्च-स्य मनेामात्रत्वाभ्यपगमा नवीनवेदान्तिनामपसिद्धान्त एव । वेदान्तमूत्रे-गापि स्वप्नतुल्यत्वाभावनिर्णयात् । तस्मादायोक्तमेव प्रपञ्चस्यासत्त्वं ब्रह्म-मीमांसाया ग्राप सिद्वान्तः समानतन्त्रसिद्धत्वाच्वेति दिक् । कश्चि त्त्वत्र उत्तरविशेषग्रे चार्थक्रियाकारित्वमेव सत्त्वं विवसितं तच्च प्रलये प्रष्ठतितद्विकारयोनीस्तीन्याहः । तच । ईश्वरान्यपुरुषस्याप्येवमसत्तया तद्यावृत्त्यसंभवातः । जीवेष्वपि हि विषयप्रकाशनव्यापारायरम एवासत्ता लयः स्वापः प्रलयेस्तीश्वरप्रकाणे श्रुतिस्मृतिषु प्रसिद्ध इति प्राधान्यम्य पारमा-र्थिकसदसत्त्वाभावेापपत्तये तद्विकाराखामपि पारमार्थिक्ये। सदसत्ते न स्त इति प्रतिपादयितुं प्रधानस्य विशेषणान्तरं निःसदसदिति । निर्गते सद-सती यस्मादिति विग्रहः । निःसचिरसदिति पाठेप्ययमेवार्थः । प्रधान-वृत्ति हि यद्विकारजातं तत्पारमः चिंकसच भवति परिणामित्वेन स्वधर्मैः प्रतिचणविनाशात् । बाद्यन्तयार्व्यक्त्यवस्ययाप्यसत्त्वाच्च । 'वाचारम्भणं वि-कारी नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्' । 'ग्रव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत । त्रव्यक्तनिधनान्येव तच का परिदेवने'त्यादिश्रतिस्मृतयरच विका-राणां नित्यतारूपं सरवं निराजुर्वन्ति । त्रत्र च श्रुती विकाराणामाद्यन्त-येक्ताममात्रावशेषत्वेनास्यितयेव तदपेत्तया स्थित्वरूपं सत्यत्वं कार ग्रास्य विवत्तितम् । 'नित्ये। नित्यानां सत्यस्य सत्य'मिति श्रत्यन्तरे तादुशा-र्धसिद्धेः । न पनर्विकाराणामत्यन्तत्व्छतया मृद्विकारस्य ब्रह्मविकारदृष्टा-न्तत्वान्यपत्तेः । नहि लोके मृद्विकारस्यात्यन्ततुच्छत्वं सिद्धमस्ति येन ब्रह्मकार्यप्रमञ्चतुच्छत्वे द्रष्टान्तता तस्य स्पादिति । यथा प्रधानवृत्तिका-र्यजातमत्यन्तसंच भवति एवमत्यन्तासंचपि न भवति चलीतानागतादिः इपैः सवा सत्त्वात् । 'तद्वेदं तद्यंव्याकृतमासीत्' ।

त्रासीदिदं तमेःभूतमप्रज्ञातमल्तत्त्वग् । त्रप्रतक्वंमविज्ञेयं प्रसुप्रमिव सर्वतः ॥

इत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्य इति । नन्वेवं सविकारस्य प्रधानस्य सदस-त्त्वप्रतिषेधे सति प्रक्रतेः सदसदात्मकताप्रतिपादकश्रुतिस्मृतिशतव्याकोपः सदसद्वाधाबाधाभ्यामिति सांख्यसूत्रविरोधश्चेति । मैवम् । तथाविधवा-क्यानां व्यक्तरूपव्यावहारिकसदसत्तापरत्वात् । सांख्यसूत्रे च बाधाबाधी रूपभेदेन सार्वकालिकाविति । तदुक्तं

जगनमयी भ्रान्तिरियं न कदापि न विदाते ।

षिद्मते न कदा चिच्च जलषुद्रुदवत् स्थितम् ॥

इति । भाग्तिरितिपारमार्थिकभ्रममात्रित्य ज्ञानज्ञेययेरभेदविवसयो तम् । त्रत एव गीतमसूत्रं तत्त्वप्रधानभेदाच्च भिष्यासुट्ठे द्वेविध्येपपत्ति रिति। तात्विकमिष्यासुट्ठिरनित्यपदार्थज्ञानं च प्रधानं मिष्याज्ञानं प्रसिद्धमिष्याज्ञानं शुक्तिरजतादिज्ञानमिति । पारमार्थिकभ्रमलत्वखं च तदभाववति तत्मकार-त्वमसट्टिषयकता वा तदुभयमपि परिशामिनित्यपदार्थसुट्टिष्वण्यस्तीति,व्या-बहारिकपारमार्थिकभेदेन सत्तादिट्वैविध्यं च विष्णुपुराशादिषु प्रसिद्धं, यथा

सद्भाव एषे। भवते मयोक्ती ज्ञानं यथा सत्यमसत्यमन्यत् ।

एतच्च यत्संव्यवद्वारभूतं तथापि चेक्तं भुवनाश्रितं सत् ॥

इति । सृतीया च लोकसिद्धा प्रातिभासिक्यपि सत्ता शुक्तिरजत-स्वाप्नपदार्थानां मनेमात्रपरिखामानामिति । यत्तु परमात्मवैतन्यस्यैव सत्त्वं न तु जीवचैतन्यानामपि इति घेदान्तरहस्यं 'नान्योऽतेस्ति द्रष्टा ग्रेता मन्ता बेद्धिं त्यादि श्रुतिसिद्धं तत्तु लयशून्यत्यरूपामतिषारमार्थि-क्षत्तामभिष्नेत्यैव बेध्यम् । प्रलये हि परमात्मनि प्रक्षतिपुरुषयोर्व्यापारोप-रमरूपे लये भवति । प्रक्षतिः पुरुषरचोभौ लीयेते परमात्मनीत्यादिवा-क्येभ्यः, परमात्मा च सदा जायत्स्वरूपतया लयश्चन्य इति स एव परमा-र्थसच प्रक्षतिपुरुषाधिति वेदान्तमहावाक्यमर्यादा । एतेन सदसत्त्वयोर्धि-रोधादेकजासंभव इत्यव्यपास्तम् । व्यवहारपरमार्थभेद्वेन कालभेदेनावच्छे-दभेदेन स्वरूपभेदेन प्रकारभेदेन 'च तयेर्रावरोधादिति । तदेवं श्रुतिन्या-

## येगगवातिकम् ।

यसिद्धं सत्यत्वमिष्यात्वविभागमविदुषामाधुनिकवेदान्तिबुवाणां प्रपञ्चा-त्यन्तासत्यत्वादिरूपात्रयसिद्धान्ता नास्तिकमतानुसारिणे। मुमुत्तुभिर्द्ररतः परिइरखीयाः समानन्यायेनात्यत्रसिद्धान्तानामेव ब्रह्ममीमांसासिद्धान्त-त्वादिति सबै समञ्जसम् । लिङ्गमात्रपरिणाममुपसंडरति । एव तेवामिति । तेवां गुणानामित्यर्थः । बालिङ्गं पर्वे व्याचष्टे । निःसत्तासत्तं वेति । निः-सत्तासत्तवित्युक्ती यः पदार्थः सेलिङ्गनामा गुगानां परिणामः स च सा-म्यावस्यानामकी गुग्रेभ्यातिरिक्त इति तस्य गुणपरिणामत्वमुपपदाते। तस्यां च साम्यावस्यायां प्रधानवाचिश्वब्दे। धर्मधर्म्यभेदेन महटादिव्याव-त्त्यचेमेवाच श्रुतिस्मृत्येाश्च प्रयुच्यते । परमार्थतस्तु गुगा एव तदुपलत्ति-ताः प्रधानम्। भाष्ये गुणानामेव प्रधानत्वस्थात्तत्वादिति। इटानीं पर्वणां गुगानां च परस्परवैधम्यॅभेदा व्युत्पादनीयः तजादार्वालङ्गावस्यारूपस्य पर्वेषः पर्वेत्रयाद्वर्षेभ्यश्व वैधम्यं प्रतिपादयति । ग्रलिङ्गावस्यायामिति । षुरुषाची विषयभेगिविवेकख्याती तत्कांचैं। सुखदुःखाभावी च स पुरुषाची. नालिङ्गावस्यां प्रति हेतुः यते। ऽलिङ्गावस्थायामादी सप्टेः प्राक् पुरुषा-र्धता पुरुषार्धसमूद्धः कारणं कारणत्वाभिमते। नोत्पद्यतदत्यर्थः । दुःख-निवृत्तिव्यावर्तनाय कारणमित्युक्तम् । प्रत्तयकाले दुःखनिवृत्तेः कर्मत्तयादेवेा-पपत्तेः प्रलयाप्रयोजनलया दुःखनिइत्तिः प्रलयकारणं न भवतीत्याशयः। उपसंहरति । न तस्य इति । एतदुत्तं भवति । व्यक्तावस्यायां गुणेभ्यः शब्दाद्यप्रभेगादिरूपः पुरुषार्था जायतेतः स तस्यामनागतावस्यः कारणं भवतु साम्यावस्यायां तु न तन्जन्यः कश्चन पुरुषार्थे।स्तीत्यते। नास्याः षुरुषार्थः कारणमिति । एतावता किमित्यत ग्राहः नासा पुरुषार्थझतेति । नित्या व्याख्यायतइति । शास्त्रेष्विति शेषः । नित्या स्वाभाविकी जनैमित्तिः कस्थेन पर्वत्रयापेत्तया स्थिरा स्वाभाविकत्वेपि धर्मादिभिः प्रतिबन्धाव मुखानां साम्यरूपः परिणाम इति भावः । अञ्चत्तावस्यायाश्च स्वाभावि-कार्खं न व्यक्तावस्यापेत्तया बहुकालावस्यायित्वमेव नित्यत्वं सत्यत्वापर-नामकं व्यवहारे सिद्रम्। 'धर्मे। नित्यः सुखदुःखे त्वनित्ये' इत्यादिभारता-दिव्यवहारातः द्रिग्रनित्यत्वं च गीतादिवृक्तम् ।

ग्रव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत । ग्रव्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥

इत्यादिभिरिति। ग्रथवा सर्वदा सत्त्वरूपं नित्यत्वमेवाण्यत्रार्थास्त् सगैंपि ग्रासाम्यव्यात्यन्ततानुच्छेदात् । ग्रंशत एव वैषम्येणावरणरूपस्य गुगासाम्यस्य सर्वदा सत्त्वात् । चन्यणा साम्यावस्याया चात्यन्तोच्छेदे पर्व-त्त्वानुपपत्तेश्च । ग्रनेन हि मूत्रेण । जध्वमूलमधःशाखम् इत्यादिगीताम् ब्रव्यक्तमूलप्रभव इत्यादिमात्तधर्मादिकं चानुसृत्य संसाररूपे गुखरुत्त एव चतुष्पर्वतया निरूपितः तस्य च वंशतुच्यस्य गुणवृत्तस्यावरणानां पूर्वपूर्व-तत्त्वानामंशत ख्वात्तरतत्त्वरूपेण परिणामा भवति समुद्रस्यांशतः फेना-दिरूपतावत् न तु दधा दुग्धस्येव पूर्वपूर्वतत्त्वस्य सर्वांशेन परिणाम उत्पत्रकार्यस्य कारणेन पनरापरणार्थं तु कारणानां स्वकार्यावरकतयाऽवस्थानं सिर्धात । तस्मात्सगंकालेपि बहिरलिङ्गावस्थावस्थानात्तस्या नित्यत्वमि-ति । ननु प्रकृतिमादायाखावेवावरणानि ब्रह्माण्डस्य श्रंयन्ते न तु तन्मा-त्राण्यपीति चेच । सूत्त्मस्यूलयोरिकत्वविवचयाष्ट्रधा चावरण्यचनात् चत रव भागवर्ताद्वतीयस्कन्धे परब्रह्मगतै। पञ्चभूतानां बहिस्तन्मात्रावरखे गतिरुक्ता इन्द्रिधाणि चाकारणत्वाचावरणानि तेषामुत्यत्तिस्तु तन्मात्रस-मानदेशा यथा तिलसमानदेशा सूत्सनैले।त्पत्तिरिति दिक् । इतरस्मिचव-स्यात्रये त्वनित्यत्वरूपं वैधर्म्यमाह । जयाणामिति । जादौ उत्पत्तौ उपा-दानकारणत्वव्यवच्छेदार्थमाह । सर्वार्थदति । ग्रनित्या त्रिधा ग्रवस्येति-शेषः, शेषं सुगमम्। पर्वसु नित्यानित्यत्वरूपं वैधर्म्यमुत्तवा पर्विणां गुगानां पर्वभ्या वैधर्म्यमाद्द । गुणास्तिवति । गुणास्तु सत्त्वादयः सर्वविकारेष्यनु-गता ग्रत उत्पत्तिविनाश्र्यून्या त्रनुपदरितनित्या इत्यर्थः । त्रलिङ्गावस्या-पि दि नैवं नित्येति । ननु त्रिगुणात्मकप्रक्रतेनित्यत्वे

> प्रहति पुरुषं चैव प्रविश्यात्मेच्छया हरिः । हीभयामास संप्राप्ते सर्गकाले व्ययाव्ययेैा ॥ तस्मादव्यक्तमुत्पत्रं त्रिगुर्थं द्विजसत्तम ।

## यागयातिकम् ।

इत्यादिस्पृतिषु प्रकृतेव्यंयोत्पत्तिषवचनं कथमुपपद्येत तत्राद्द । व्यक्ति भिरेबेति । गुणान्वयिनीभिर्गुणधर्मैः कार्यव्यक्तिभिरेवातीताद्युपचयान्तपरि णामवतीभिईतुभिर्जन्मविनाशवन्तदव ते गुणाः प्रतीयन्ते कार्यकारणविभा गात् न तु तेषां स्वता जन्मविनाशी स्त इत्यर्थः । तथा च स्वानुगतानां व्ययादिनैव गुणात्मकप्रक्षतेर्व्ययादिव्यवहार इत्याशयः । परिणामस्तु प्रकृतेः, पारमार्थिकत्वे सति व्याप्यानामुत्पत्तिविनाशयोः व्यापक्षेषु व्यवहारे दृष्टा-न्तमाह । यथेति । दरिद्राति चीणाे भवति । इति समः समाधिरिति । ददं समाधानं दार्थान्तिकेपि समानमित्यर्थः । ननु तथापि प्रक्रतेर्नित्यत्वं नेापक्ष-वर्तते 'भूयश्वान्तेविश्वमायानिर्वत्तः' 'प्रक्वतिः पुरुषश्चोभौ लीयेते परमात्म-नि' इत्यादिवाक्येभ्य इति चेत् । दत्ते।त्तरत्वात् कार्यविनाश्चेन तत्रापि तज्वि-धृत्तिषचनात् । व्यापारोपरमाव्यन्तपस्यैव पुरुषसाहचर्येया तत्रावधारणाच्च ।

> विये।जयत्यधान्ये।न्यं प्रधानपुरुषावुभेत । प्रधानपुंसे।रनयोरेष संहार ईरितः ॥

इति कैर्मिवाक्याच्च । ग्रन्यथा न्यायानुग्रहेग्र बलवतीभिः प्रष्ठति-नित्यताश्रुतिभिर्विरोधाच्च । स्वमेव प्रक्वतिपुरुषयोः पुराग्रेषु श्रूषमाग्रोत्स् चिरन्यान्यसंघोगेनाभिव्यक्तिरेव बेध्या । संयोगलद्वग्रीत्पत्तिः कथ्यते कर्मजा तयोरिति स्मृतेः । तथा चीक्तम् ।

> न घटतउद्भवः प्रक्वतिपूरुषपोरजयो-रूभययुजा भवन्त्यसुभृते। जलबुद्रुदवत् । त्वपि तदमे तते। विविधनामगुर्ग्रैः परमे सरितदवार्ग्यवे मधुनि लिल्युरशेषरसाः ॥

इति । इदानीं प्रक्षत्यादीन् स्वस्वकार्येरनुमार्पायतुं पर्वशब्दसूचि-तमलिङ्गादीनामविरलक्षमं दर्शयति । लिङ्गमात्रमिति । प्रत्यासत्वमव्यव-हितकार्यम् । तत्रेति । तद्धि लिङ्गमात्रं तत्रालिङ्गेऽलिङ्गावस्यप्रधानेऽव्यक्त-रूपेणाविभक्तमित्यतस्ततेा विविच्यते विभक्तं भवति । तत्र हेतुः क्रमेति । क्रमस्य पौर्वापर्यस्य कदाप्यनतिक्रमादित्यर्थः । यदि हि कार्ग्यो द्यनागता.

୧ଞ୍

येगगवातिकम् ।

धस्याभिरसतामव्युत्पत्तिः स्यात् तर्हि त्रविशेषात्सवे सर्वत्रोत्पद्येत तथा Sतीतमप्युत्पद्येत<sup>े</sup>। न च प्रागभावः कारणम् । चभावस्यासिट्धेः । किं चा-निमित्तकारणत्वाभ्यपगमे तस्यैवापादानकारणत्वमपि स्यात्, भावस्य तथा च जितं शून्यवादिभिः । त्रथाभावस्थे।पादानत्वं न दृष्टमिति चेत्, तुल्यं निमित्तत्त्वेपि । ग्रत उपादानतावनिमित्तत्वमपि नाभावस्य । त-स्मात्कार्यजननशक्तिरेवानागतावस्थारूपिणी कार्यरूपेख परिणमतइति । तदनेन भाष्येग सत्कार्यवादः प्रसाधितः । तथत्यावार्यवं व्याख्येयम् । महदादिभिः प्रक्रत्यात्मनुमानप्रकारश्च सांख्यसूत्रेरुक्ते। ऽस्माभिरपि लड्डा-व्ये प्रपञ्चिते। विस्तरभयात्तु नेह प्रस्तूयतद्गति । तथा चात्रम् । पुरस्ता-दिति । यद्या विशेषेभ्या ऽवान्तरभेदभिचा विशेषा जायन्ते तथा पुर-स्तादस्यैव सूत्रस्यादावुक्तमित्यर्थः । ननु कथं गुरापर्धर्थां चतुर्धा विभागः सूत्रकारेण क्रतः ब्रस्नाग्डस्यावरजङ्गमरूपैः पर्वणामानन्त्यादित्याश्रद्भ ब्रह्माण्डादीनां सर्वेषां विशेषकार्याणां विशेषेष्वेवान्तर्भावमाह । न वि-शेषेभ्य इति । विश्रेषेभ्यः परमुत्तरभावि तत्त्वान्तरं तत्त्वभेदः नास्ति ग्रताे विशेषाणां तत्त्वान्तरपरिणामा नास्तीत्यर्थः । त्रता ब्रह्माण्डादिकं सर्वे विशेषपर्वणैव गृहीतमिति भावः । तत्त्वत्वं च द्रव्यत्वं तत्त्वान्तरस्वं च स्वार्श्वतिद्रव्यत्वसाद्याय्यज्ञातिमत्त्वम् । पञ्चविंशतितत्त्वेषु यञ्चविंश-तिजात्यनङ्गीकारे च तत्त्वान्तरत्वं स्वाइत्तिद्रव्यविभाजकोपाधिमत्त्वमिति । नन्वेवं तत्त्वभेदात्मधमन्तः करणस्यैकत्थं तत्रतत्रोत्तं घटेतेति । उत्यते । यर्था विशेषाख्यपञ्चतत्त्वात्मिकैक्वेव पृथिवी प्रागुन्यदाते ततः तस्याः खननमन्धनादिना पार्थिवे जलतेजसी चभिव्यक्तमाचे ਮੁਕੁੁੁੁ तत्त्वचयात्मक स्वादै। महान् जायते पश्चाच्व तस्याहङ्कारादिईतिभेद तर्हि किं विशेषाणां परिणापा एव न सन्ति, नेत्याह র্বনি । तेषां त्विति । व्याख्यास्यन्तइति । सूत्रकारेणेक्तरपादइति शेषः स्पदितत् । महदादिक्रमेग्रोक्तः सुष्टिप्रकार जाकाशादिक्रमबेध्वमयुति-विरोधाद्वीयः युत्ता तन्मात्राद्वाश्रवग्रेन ते पदार्थाश्व कल्पिताः मन्वा-दिस्मृतयश्च सॉल्यजन्पनानुवादेन धर्मेरदिपरा एव न प्रहत्यादिपरा इति

### येगगवार्तिकम् ।

न स्पृतिभिरपि प्रकृत्यादिसिद्धिरिति । अत्रेष्ट्यते । गुणजयात्मिका प्रक्र-तिस्तावत् मूनकारखतया मैत्रेयेापनिषदि श्रयते। यथा। 'तमा वा इदमेक-मास तन्परं स्यात् तन्परेग्रेरितं विषमत्वं प्रयाति एतद्वे रजसाे रूपं तद्रज्ञः खत्त्वीरितं विषमत्वं प्रयाति एतद्वे सत्त्वस्य रूपं तत्सत्त्वमेवेरितं तमसः संप्रास्तवत् तत्सांशीयं यश्चेतामात्रः प्रतिपुरुषं चेत्रज्ञः संकल्पाध्य-बसायसिङ्गः प्रजापतिस्तस्य प्रोक्ता ग्रस्यास्तनवी ब्रह्मा रह्री विष्णुं रित्या-दि । तथा गर्भापनिषदि चतुर्वि शतितत्त्वान्यनेन क्रमेखाकानि, यथा । 'अष्टी प्रकृतयः षेडिशविकाराः शरीर' इति । तथा प्रश्नेापनिषदि च । 'एवं ह वै-तत्सई परे जात्मनि संप्रतिछते पृषिवी च पृषिवीमात्रा चापश्चापामात्राश्व तेनग्रच तेजेामात्रा च वायुश्व वायुमात्रा चाकाशश्चाकाश्चमात्रा चे'त्यादिना परप्रात्मनि सर्वे चयेर्विशतितत्त्वं तिष्ठति समुद्रे नदनदीय-दित्युक्तम् अत्रचत्विंशतितत्त्वानि प्रत्यत्तत्रत्या स्पृत्यनुमेयश्रत्या च सिद्धाः नि। बद्दैतश्रुतिस्तु न तासां बाधिका व्यवहारपरमार्घभेदेन विषयभेदात् । व्यावहारिकाद्वैतश्रतीनां चाविभागलतत्तणाभेदपरताया एव नदीसमुद्रादिटू-छान्तैरवगमादिति । तेषां च महदादीनां सचिक्रमीपि श्रुतै। पाठक्रमाद-वधार्यते ।

एतस्माञ्जायते प्राखेा मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।

खं वायुच्चेंतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिखी ॥

दत्यादिषु । यच्च तैत्तिरीयके वियदादिष्टच्चिः श्रूयते तत्र वियतः प्राखुद्धादिष्टच्चिः पूरणीया स्मृत्युत्तेयश्रुत्येकवाक्यतया छान्द्रेग्ये वियद्वाः युपूरण्यदिति । किंच सांख्येत्तष्टच्छिक्रमे स्पष्टैव श्रुतिरस्ति । यथा गेापा सतापनीये । 'एकमेवाद्वितीयं ब्रह्मासीत तस्मादव्यक्तमेवात्तरं तस्मादव-रान्मद्दत् मद्दती वै बद्दद्वारस्तस्मादेवाहद्वारात् पञ्च तन्मात्राणि तेभ्या श्रूतादीनी'ति । वेदान्तसूत्रेरपि बुद्धादिक्रमेणेव स्टाटिस्ता तत्र नवीनानां कु ष्याख्या चास्माभिस्तद्वाष्यएवापास्तेति । तदेवं सांख्यशास्त्रे प्रपञ्चितानि चतुर्विशतितत्त्वानि बज्ज संत्वेपतः सूत्रद्वयेनेक्तानि । एतेषां च स्वरूपा दिकं तत्रैव प्रदर्शितं संत्वेपतस्त्वत्राष्ट्रच्यते । पञ्च भूतान्येक्तादर्शन्द्रियाणि च प्रसिद्धान्येव तन्मात्राणि भूतानां सात्वात् कारणानि शब्दादिमत्सूत्म-द्रव्याणि जतस्तानि सूत्मभूतान्यपि क्व चिदुच्यन्ते । महदहङ्कारी च मान्न-धर्मे लत्तिता । यथा ।

> हिरएयगर्भें। भगवानेष बुद्धिरिति स्पृतः । महानिति च योगेषु विरिञ्चिरिति चाप्युत ॥ धृतं नैकात्मकं येन इत्सं त्रैलेक्यमात्मना । तथैव विश्वरूपत्वाद्धिस्वरूप इति त्रुतः ॥ १ष वै विक्रियापत्तः सजत्यात्मानमात्मना । ब्रहङ्कारं महातेज्ञाः प्रजापतिमहङ्कतम् ॥

दत्यादि । ग्रत्र चोपासनार्थे शक्तिंशक्तिमदभेदेने।पाध्योर्नामादि-कमुपाधिमत्त्वेन तयारुक्तिमेनुष्यपश्वादिनामरूपादिवत् । स्पृत्यन्तरेषु सांख्ययागयाश्चाविवेकते। चडवस्तुन्येव तद्यवहारः । ज्ञानैश्वयादिरूप-महत्तत्त्वस्याभिमानरूपाहङ्कारस्य चान्तःकरणधर्मत्वादिति । प्रकृतिस्तु परेत्तितत्त्वकारणानि सत्त्वादिनामकमूत्त्मद्रव्याणि ग्रसंख्यानि गुण-णब्दश्व तेषु पुरुषे।पक्षरणत्वात् पुरुषत्रम्धकत्त्वाच्व प्रयुज्यते । तच्च गुण-भयं सुखदुःखमेाहधर्मकत्वात् सुखदुःखमे।हात्मकमुच्यते । एरुषाणां सर्वा पैक्षाधकत्वाद्राज्ञामात्यवत्प्रधानमुच्यते जगदुपादानत्वात्मक्वतिर्जगन्मोहक-त्वाच्च मायेत्युच्यते । वैशेषिकादिभिश्च स्वस्वपरिभाषया परमाण्यज्ञा-नादिशब्देश्वोच्यते इति । तदुक्तं वासिन्धे ।

नामरूपविनिर्मुतं यस्मिन् संतिछते जगत् ।

तमाडुः प्रष्ठतिं के चिन्मायामेके परे त्वयून् ॥

इत्यादिनेति । एषु च जयाविंशतितत्त्वानि सर्गादौ स्यूलसूझ्मशरी-स्ट्रुयरूपेण परिणमन्ते । तत्र स्यूलं पञ्चभूतेभ्यः सूद्भं च शेषेभ्यः तयाश्च बूद्धं काछवच्चैनन्याभिव्यञ्जकत्वात् पुरुषम्य लिङ्गशरीरमित्युखते सच्चा-बुद्धारम्य बुद्धा प्रवेशात्सप्तदशावयधकं सांख्यशास्त्रे प्रोक्तं 'सप्तदशैकं सिन्नुमि'ति । त्रत्र श्कत्वं समष्ट्यभिप्रायेशाेक्तम् । 'व्यक्तिभेदः कर्मविशेषा- दि'त्युत्तरसूत्रेण व्यक्तिरूपत एकस्पैव लिङ्ग छरीरस्य व्यक्तिभेदवचनात्। त्रयंच व्यष्टिसमष्टिभावा न वनवृत्तवत् किंतु पितापुत्रवदेव ।

तच्छरीरसमुत्पचेः कार्येस्तैः करणैः सह ।

त्तेत्रज्ञाः समजायन्त गाचेभ्यस्तस्य धीमतः ॥

इतिमन्यादिवाक्यैहिरण्यगर्भस्य शरीरदुयांशैरेवाखिलपुंसां शरीर द्वयेत्यत्तिरिति सिट्टेः । वनवृत्तयोस्तु नैवं कार्यकारणभावेत्स्तीति दिक् । सूचान्तरमवतारयति । व्याख्यातमिति ।

> द्रष्टा दृशिमाच: शुद्धोपि प्रत्ययानुपश्य:॥ २०॥ दृशिरचन गुण्यः किंतु प्रकाशस्वरूपं द्रव्यं चानं नैवात्मनो धर्मा न गुण्या वा कथं वन । जनस्वरूप स्वात्मा नित्यः सर्वगतः शिवः॥

इत्यादिस्मृतेः । ग्रग्न्याष्यादिषु च भेदाभेदावेव । ग्रीष्याग्रहगोपि चतुवाग्नियहणात् पुरुषस्तु ज्ञानयहणं विना न ग्रह्मतद्वति । मात्रशब्देन पूर्वसूची तप्रकाशक्रियादिगुराव्यावृत्तिः तेष्वेव च सर्वेषां शेषगुरागनामन्त∙ भावः शुद्धशब्देन च भूतेन्द्रियात्मकत्वव्यावृत्तिः । शुद्धेपि बुद्धाभेदभ्रमोष-पादनाय शेषविशेषणम् । यत्र च परिशामित्वपारार्थ्वाचेतनत्वादीनि बुद्धेरशुद्धिः तद्राहित्यं च पुरुष्स्य शुद्धिरिति भाष्ये व्यक्तीभविष्यति । प्रत्ययानुपश्यः प्रत्ययसमानाकारतापचर्व सन् बुट्टिवृत्तिसात्तीत्यर्थः । श्वनेत विशेषेण द्रष्टरि प्रमाणं चाक्तमिति । शुट्टीवीत्यादिभागस्य फला-न्तरं च भाष्यकारो व्याख्यास्यति । दृशिमात्रशब्दार्थमाहः । दुक्शक्तिवे-ति । प्रलयमोत्तादै। जीवानां दर्शनाल्यचैतम्यकलेापधानं नास्तीति शक्ति-पदीपादानम् । एवशब्दार्घमाहः विशेषणापराम्रछेतिः विशिव्यते व्यावर्त्य-ते द्वव्यान्तरादेभिरिति विशेषणानि विशेषगुर्खाः वैशेषिकशास्त्राक्ताः तैः कानत्रयेण्यसंबद्धा इत्यर्थः । तेन संयोगसंख्यापरिमाणादिसत्त्वेण्यत्ततिः । द्रष्टेति सत्यपदं बुद्धिव्यावृत्ततया व्याचछे । स पुरुष इति । संवेदिन्या खुद्धेः प्रतिसंवेदी पुरुषः संवेदनमर्थाकारवृत्तिः तस्याः प्रतिसंवेदनं प्रतिध्वनि-

वत्मतिबिम्बं यत्र स पुरुष इत्यर्थः । बुद्धेः सात्तीति तु पर्यवसितीर्थः । एनेन प्र-तिबिम्बरूपयारोपितक्रियया कल्पितं दर्शनकर्त्तुत्वं द्रष्ट्रत्वमित्यपि सूचित-स् । त्रात्मने। ज्ञानस्वरूपत्वं च

> यथा दीपः प्रकाशात्मा स्वल्पे। वा यदि द्या महान् । ज्ञानात्मानं तथा विद्यादात्मानं सर्वेजन्तुषु ॥

इत्यादिवाक्यगतानुयहेख लाघवतकानुग्रहेख चात्मत्वादिरूपव्य-तिरेक्यादिलिङ्गैरनुमेयं ज्ञानात्रयत्वजल्पने धर्मधर्मिभावापचवस्तुट्रयजन्य• नागै। रवात्। ग्रहंजानामीतिप्रत्ययस्तु ग्रहं गैरा इति भ्रमशतान्तः पातितया प्रामाण्यशङ्घास्कन्दितत्वेन यथोक्तानुमानापेत्तया दुर्बन इति दिक् । बुद्धि-पुरुषयोधिवेकप्रतिपादनाय तयारभेदभ्रमोापपादनाय च तयोविरूष्णसारूष्य-प्रतिपादकतया क्रमेण शुट्टाेपीत्यादिविशेषणद्वयं व्याचछे । स न बुद्धेः सङ्पे। नात्यन्तं विरूप इति । पारमार्थिकसारूयस्याभावः शुद्धोपीत्याद्य-दुलार्थः । प्रतिबिम्बरूपापारमार्थिकसारूवं च शेवदलार्थः । तथा च परि-ग्रामित्वादिरूपबुद्धिसारूप्याभाव एव शुद्धिः बुद्धिवत्तिसारूप्यमेव च प्रत्य-यानुपश्यत्वमिन्यायातम् । सारूत्याभावसारूव्ये क्रमेण प्रतिपादयति । न तांबदित्यादिनाः अस्मादित्यस्थेत्तरं परिशामिनी हि बुद्धिरितिः । परि-गामित्वे हेतुई।ताज्ञातविषयत्वादिति । जातेत्याद्युत्तं विवृष्टेति । तम्याश्चेति । तस्या बुहु,श्चेा हेता । गवादिरिति । गांशब्दः शब्दवाची । बते।गवादिघटादिपदाभ्यां धर्मधर्मिसामान्यपरतया धर्मधर्मिरूपागामश्चे-बाखां बद्धिविशेषायां यहर्णम् । जातां वृत्तिव्याप्यस्तदन्यश्वाज्ञातः । दर्शयति ग्रनुमापयतीत्यर्थः । त्रयं भावः । बुद्धिः परिणामिनी स्यात् तदैव कदा चित् बुट्टिः राज्दाव्याकारा भवति कदा चिच्च नेत्युपपदाते त पुरुषहव बुहु।वर्षारणामित्वेपि विषयस्य प्रतिबिम्बनमेव विषयाका-तास्त ततश्च प्रतिबिम्बकादाचित्कत्वेन जाताज्ञातविषयत्वमुपयद्येते-ति वाच्यम् । स्वय्नध्यानाद्वैः विषयासाचिध्येन तत्त्र्वतिबिम्बासंभवात्, शस्त्रेषु बुद्धे। विषयप्रतिबिम्बवचनं सुतत्समानाकारपरियाममात्रेणति बु-

## येगगवार्त्तिकम् ।

हेर्र्थयदृयास्यानित्यतया तस्या ग्रर्थाकार्ष्पारणामानुमीयते इति, । बुट्ठेः परि-गामित्वं दर्शयित्वा तदभावं पुरुषे दर्शयति । सदाज्ञातेति । सदा ज्ञाते। विषये। बुद्धिवृत्तिरूपे। येन तस्य भावः सदाज्ञातविषयत्वं, परिदीपयति चनुमापयति । यदि दि पुरुषः परिखामी स्यात् तदा जाड्यपरिया. मेन कदा चित्युरुषस्य विषयो बुद्धिवृत्तिरज्ञातापि तिष्ठेत् ततश्च वर्त्तमा-नाया त्रापि घटादिवृत्तेरज्ञानसंभवात् घटादिकं निश्चिनेामि न वेत्यादि-संशयः स्यात् । तथा येग्यानुपलब्धा घटादिज्ञानाभावनिश्चयश्च न स्यात् । ग्रजातवृत्तिसत्तासंभवादिति भावः । नन्वेतावता भेात्तर्ज्ञानं परि-यामा मास्तु सुखादिपरियामाभावस्तु अर्थं तेनानुमाप्यतदति चेत्। उच्चते । ग्रब्दादिनिश्चयरूपस्य परिखामस्य बुहुा सिद्धौव तत्कायायाम् रच्चाइतिसुखदुःखाट्राउसंस्कारादीनां बुद्धिधर्मत्वेनैव सिद्धेः । सामाना-धिकरण्यप्रत्यासत्त्या कार्यकारणभावे लाधवादिति । ननु न पुरुषस्यापि सदाज्ञातविषयत्वं प्रलयाद्री स्वविषयस्य बुद्धिवृत्तेरदर्शनादित्याचिपति । सस्मादिति । समाधत्ते । नहीति । नहि पुरुषविषयो बुद्धिवृत्तिरपि शब्दा-दिवत्स्याच्च तिष्ठेच्च । ग्रथ वा ग्रएहीता एहीता च कालभेटेन भवती-त्यर्थः । तथा च म्मर्थते ।

> न चिद्रप्रतिचित्रास्ति • दृश्याभाषादृते किल । क चित्राप्रतिबिम्बेन किलादर्शेवतिष्ठते ॥

रति। तथा च प्रलयादौ वृत्त्याख्यविषयाभावादेव तौ न पर्यतीति भावः । उपसंहरति । इति सिहुमिति । परिणामित्ववदेव परार्थत्वाः परार्थत्वरूपमपि वैधम्यं बुद्धिपुरुषयोर्दर्शयति। किंचेति। बुद्धिः परार्था स्व-मिवस्य भागादिसाधनं संहत्यकारित्वात् सहकारिसापेत्वव्यापारकत्वात् । धय्यासनशरीरादिवत्, पुरुषश्च स्वार्थः स्वस्य च भागादिसाधनम् उक्तडे-त्वभावात् यचैवं तचैवं यद्या स एव दृष्टान्त इत्यर्थः। बुद्धेर्हि व्यापारो वि-षययहयादिरिन्द्रियादिसापेत्तः शय्यादीनामपि शयनादिकार्यं भूम्यादि-

श्रप्रतिबिम्बास्तीति पाठान्तरम् ।

## येग्यवार्तिकम् ।

सांपेतं, पुरूषस्य सुखादिप्रकाशनं च व्यापार एव न भवति स्वरूपते। नि-त्यत्वात् । नापि सुखादिसत्त्वे तत्प्रकाशार्थे पुरुषः सद्दकारियमपेवत-इति भावः । बुद्धादेः यरार्थत्वे च श्रुतिः । 'न वाग्ररे सर्वस्य कामाय सबे प्रियं भवन्यात्मनस्तु कामाय सबे प्रियं भवती' त्यादि । अत्र कश्चित् स्वार्थ इति साध्यस्य न परार्थ इत्यर्थमाह । तच । भृत्यचेतनस्यापि स्वा-मिचेतनार्थत्वदर्शनात् । परार्थत्वमेव तु परमात्रार्थत्वमिति चेत् नाचेतन-त्वरूपं वैधर्म्यान्तरमाह । तथा सर्वार्चति । सुखदुःखमाहात्मकांस्थिगु-णान् सर्वार्थान् यहुती बुद्धिरपि तदाकारतया चिनुणा सत्त्वादिगुण्डय-मयीत्यनुमीयते । त्रिगुणत्वाच्च पृषित्र्यादिवदचेतनेति सिद्धम् । गुणानां तूपद्रष्टा पुरुषेः द्रष्ट्रबुद्धिसाविष्येन बुद्धिष्टत्तिप्रतिबिम्बमावताे गुग्राद्रष्टा भवति न गुणाकारपरिणामेन बुद्धिवदिति ऋते। न स जिगुण,स्ततत्र्चतन इति शेषः । उपसंहरति । ज्रत इति । जता वैधर्म्यजयात्र बुद्धिसङ्घः पुरुष इत्यर्थः । एतावता शुद्ध इति व्याख्यातम् । ननु सर्वाभिमाननिवृत्त्वर्थे सामान्यत एव दृग्ट्रश्यविवेकः प्रतिपादनीयः तत्किमिति बुद्धिपुरुषयेारेव वैषम्यं प्रतिपाद्यतदति चेद् न । बुट्टिरेव पुरुषस्य सात्ताद्रुश्या बुद्धारूठ-तयैवान्येषां दृश्यत्वात् तस्यामेव सात्तादभिमानः तत्संबन्धादेवान्यन्नाभि-मानात् । मृतदेहे सुषुष्यवस्थभागे च चैतन्याभावस्य स्पष्टत्वात् । एकैक्रेन्द्रि-यघातेषि चैतन्यापलब्धे\* इन्द्रियाणामण्यचैतन्यस्य स्पष्टत्यात् । जता सद्वि-विवेकादेव सर्वाभिमाननिवृत्तिरित्याशपेन सुद्विवेधर्म्य मेव पुरुषेषु प्रावशः मतिप्राद्यते । किं च बुद्धातिरिक्तेभ्य ज्ञात्मविवेकस्य न्यायवैशेषिकाभ्यामेष सिट्ठत्वेन बुट्टिती विवेन एव सांख्ययागयारसाधारणं इत्यमिति। ग्रत्यन्तवै-रूणं निराकर्त्तुमुत्यापयति । त्रस्तु तर्हीति । यत इत्यस्य प्रवैद्यान्वयः । प्रत्य-यानुपश्य इत्येतद्वाचन्द्रे । प्रत्ययं बैाहुमिति । बुहिृर्वत्तिमनुपश्यतीत्यर्थः । ननु बुद्धिद्रष्टृत्वेपि कयं नात्यन्तं बुद्धिवैरूप्यं तत्राह । तमनुपथ्यचिति । यतस्तमनुपश्यचतः पुरुषोऽतदात्मापि मरमार्थते। बुद्धसरूपेापि तत्सरूप-

चैतन्यापलब्धेरिन्द्रियाणामिति पाठान्तरम् ।

## येगगवातिकम् ।

इव प्रकाशते तदनुकारी भवति स्फटिकइव जपासरूप इत्यर्थः । अर्थाकार-त्वस्यैवार्थयहणरूपतायाः बुद्धिस्यले सिद्धत्वादित्यर्थः । प्रतिबिम्बरूपेण च मिष्णासारूप्येख न पारमार्थिकासारूप्यविरोधः । यद्योत्तयेाः सारूप्यवै-रूप्ययोः पञ्चशिखाचार्यवाक्यं प्रमाखयति । तथा चेालमिति । भोक्रशत्ति-र्बुद्धिवत्यरियामिनी न भवति तथा बुद्धिवत्स्वविषये संक्रान्ता उपरक्तापि न भवति विकारहेतुसंयेागस्यैवापरागत्वात् बुद्धिविकारप्रतिबिम्बेनैवेाप-पत्ता प्रत्वस्य विकारकल्पनावैयथ्यातः । जाभ्यां विशेषणाभ्यां वैरूष्यं दर्शि-तम् । इदानीं सारूणं दर्शयितुं आहैा बुद्धेश्विद्रपत्वमुपपादयति । परिणामिन्यर्थदति । परिणामिनि स्वस्वार्थं विषये बुहुैा प्रतिबिम्बरू पेग संक्रान्तेवेापरक्तेव सती तट्ठत्तिं विषयाद्याकारामनुपतति चेतनामिष करोलि यथा सूर्यो जलेनुपतन् जलं सूर्यमिव करोति तद्वत्। जनेन बुहुेरूपं दर्शेयित्वा युरुषस्य बुद्धिसारूण्यं दर्शयति । तस्याश्वेति । हिशब्देावधा-रगे। तस्या ग्रपि भाक्त्राक्तेज्ञानवृत्तिर्ज्ञानरूपा वृत्तिर्बुद्धिवन्यविग्रिष्ठैवे स्याख्यायते इत्यन्वयः । ऋत्र हेतुः प्राप्तेति । उपग्रह उपरागः, उत्तरीत्या माप्सचैतन्यापरांगकल्पाया बुद्धिवत्तेरनुकारिणी प्रतिबिम्बाद्गाहिणी तन्मा-चतयेति ज्ञानवृत्तेविंशेषणम् । तथा च परस्परप्रतिबिम्बात् द्वयोरपि चेतन-त्वसुखादिर्पारिखामकत्वरूपं सारूष्यमित्यर्थः । आख्यायतइत्यनन्तरमिति-श्रद्धः पूरगीयः । तदनेन सूत्रेण जीवेश्वरसाधारण्यनैव चिन्मात्रत्वमुक्तम् । तथा च युत्तिस्मृती । 'चेतामाजः प्रतिपुरुषं त्वेत्रज्ञः' ।

> ज्ञानमेव परं ब्रह्म ज्ञानं बन्धाय चेष्यते । ज्ञानात्मकमिदं विश्वं न ज्ञानाद्विदाते परम् ॥

इति । ये तु वैशेषिकादया ज्ञानाश्रयमात्मानं मन्यते ते श्रुतिस्षृति-विरोधेनेःपेत्तणीयाः । किं च लाघवात् प्रतिपुरुषमेकैकमात्रव्यक्तिनित्यज्ञान-सिद्धौा तस्याश्रया गैारवातन कल्प्यते जानामीतिप्रत्ययस्य संयोगसबन्धेनेवेा-पपत्तेः । यश्राहीन्धनं तेजस्वीति प्रत्ययः संयोगसंबन्धेन प्रमा तश्वैव बुद्धौ ज्ञानाख्यद्रव्यसंयोगसंबन्धेन ज्ञानत्रत्वप्रत्ययः प्रमैव लाकानामहमितिप्रत्यये

वावश्यं बुद्धिरपि भासते जनादिमिच्याज्ञानवासनाख्यदेषस्य प्रतिषन्धे मा-नाभावात् । चते। ऽइं ज्ञानामीत्यविदुषां प्रत्ययेाऽहमंग्रे धमे। ज्ञानवत्त्वा-शेप्रमेत्यावयेाः समानमेव । विदुषां तु जानामीति प्रत्ययोसिद्ध एव । पर-मेश्वरस्य म्रवज्ञत्वादिव्यवहारस्तु लेाकव्यवहारादिति । ज्ञधिकं तु सांख्य-भाष्यादेौ प्रोक्तमिति दिक् । बुद्धतिरिक्ते द्रष्टरि प्रमाग्रमाह सूचकारः ।

## तदर्थ एव दृष्ट्यस्थातमा ॥ २१ ॥

तस्य पुरुषस्यार्थः प्रयोजने भागापवर्गावेवार्थः प्रयोजनं यस्य स तचेति मध्यमपदलोपी समासः। भागापवर्णप्रयोजनकमेव दृश्यस्य स्वरूपं कार्यकारणात्मकं गुणत्रयं न ने स्वार्थमित्यर्थः । तथा च गुगाः परार्थाः संहत्यकारित्वात् शय्यादिवदित्यनुमानेन बुद्धाद्यतिरिक्तस्य पुरुषाख्यस्य परस्य सिद्धिरितिभावः। इदं चानुमानं पूर्वसूत्रे व्याख्यातम् । सदर्धमेव द्रुश्य-मित्येतावन्मात्रेग्रैव निवाहेष्यात्मपदं धात्वर्धं दर्शने तदर्धस्वान्वयभ्रमनिरा-साय प्रयुक्तमिति । तदर्यत्वे युक्तिं वदन् सूत्रं व्याचछे । दृशिरूपस्थेति । यते। दृशिरूपस्य पुरुषस्य यत् कर्मव कर्म दर्शनं तद्विषयतां गतमेव वस्तु दृश्यं भवति दर्शनं च सबैवस्तूनां प्रयोजनमिति सवैसंमतमतस्तदर्थमेव दृश्य-स्य गुगादेः स्वरूपं भवति तिष्ठतीत्यर्थः । नद्वि परप्रयोजनकं वस्तु पर्ग-योजनं विना चयामपि स्थातुं बमते नित्यमनित्यं वा प्रयोजनं विगा कस्यापि परार्थस्यावस्थानादर्शनेन पुरुषार्थस्य सत्स्थितिहेतुत्वसिद्धेरिति भावः । जनेन च मुचेवा चैतन्याधीना सत्ता दृश्यस्य न स्वत इति सिद्धुम्। मूत्रान्तरमवतार्रायतुमुपक्रमते । तत्त्वरूपमिति । ननु दृश्यस्वरूपं यदि परस्य पुरुषस्य इपेश दर्शनेन निमित्तेन तदर्धं प्रति लब्धात्मकं लब्धसत्ता-कं तर्हि भोगापवर्मार्वतामां भेगगापवर्गरूपे पुरुषस्यार्थसमूडे झते बति पुरुषेश न वृत्र्यतर्हति इत्या स्वस्त्र्यत्यागावाशीत्यन्तीच्छेदोस्य गुणादेः य-क्ता इत्यर्थः । प्रवेग्रामसमध्या दि प्रयोजनकारि नाश्यत्वस्ति धर्माध-मेहात्रावाचिशावित्रवले दृष्टं तथा च महत्तिन त्यत्वरहणदिपवादानुच्छेदनि.

## येगगवार्तिकम् ।

त्यैश्वर्यादिसिद्धान्सद्दानिरिति पूर्वः पत्तः । प्रज सिद्धान्तमाद्दान तु विक श्यतीति । एच्छति । अस्मादिति । ग्रज प्रत्युत्तरं सूर्ज पठति ।

छतार्थं प्रति नष्टमप्यनष्टं तदन्यसाधारणत्वात ॥ २२ ॥

व्याचष्टे । इतार्थमिति । बुद्धा इतः समापितो ऽ चौ यस्पेति इता-धैमैकं कं चिन्मुक्तपुरुषं प्रति गुणादिकं नष्टं प्रयोजनाकरणात् राज्ञी राज्यवक ष्टमपि सामान्यता न नष्टं तस्मित् इतार्थं चन्यपुरुषे च तस्य साधारण-स्वादित्यर्थः । योजितं सूत्रं तात्पर्यता व्याचष्टे । कुश्रानमित्यादिना रूप-मितीत्यन्तेन । कुशतं कल्याण्मुक्तम् । ब्रह्नते र्थं। येनेत्यह्नतार्थं, शेषं व्याख्यात-प्रायम् । सीयं सूत्रार्थंः श्रुत्याप्यनुष्टहीता, यथा

त्रजामेकां लेहितशुझ्झण्णां बहोः प्रजाः स्टजमानां सरूपाः।

बने झेकी जुषमायीन् शेरी जहात्येनां भुत्तभागामजीन्यः ॥

इति । तदनेन सूत्रेण प्रक्षतिनित्यत्वं पुरुषबहुत्वं च प्रतिपादितम्। तया युख्यभेदात् प्रहतेबेहुत्वं नास्तीत्येवंरूपं प्रहतिरेकत्वं च प्रतिपादितं विज्ञानवादादिनिरासायेति । नन्वेवं 'यथा घटीकुम्भकमगडलुस्यमाकाशमेकं बहुधा दि भिवम् । तथा सुबाहुः स च काशिपोहमन्येच देहेष शरीरभेदैं-रित्येवंविधयुतिस्मृतिशतात्तं सर्वत्मनामैक्यं विरुट्टमिति चेच । तादृशवा म्पेः प्रकरणमेदिन क्वचिदवैधर्म्यलचणाभेदप्रतिपादनात् । सर्वात्मनामवैधर्म्य-ज्ञानेनैवापरियामितया बुद्धावाभिमाननिवृत्तितो मे।त्तसिद्धेः । क्वचिच्चा-विभागलज्ञणभिदप्रतिपादनात् । ततश्चैकस्यैव परमात्मने। मुख्यात्मता सिध्यतीति । एतच्च सर्वे ब्रह्ममीमांसाभाष्ये श्रुतिभाष्यादिषु च प्रप ज्वितमस्माभिः । न पुनस्तादृशवाच्यानां जीवात्मपरमात्माखण्डतापात्वं संभवति बन्धमाज्ञानुपपत्तिरूपसत्तकानुपहेण बलवद्भिमंदयाहकश्रुतिस्षृति शतैर्विरोधात् । 'ग्रधिकं तु भेददर्शनात्' 'गंशो नानाव्यपदेश।'दिति ब्रह्म मीमांसामारभ्य सर्वदर्शनमूत्रिरतिस्फटमात्मभेदप्रतिपादनेन भेदस्यैव श्रत्य-र्श्वत्थावधारणाच्च । अपि च सर्वात्मनामैक्यमात्रज्ञानाच संसाराभिमाननिक त्तिः संभवति। एकस्मिचेवाकाशेऽवच्छेदभेदेन शब्दतदभाववत एकस्मिचे

येगगवातिकम् ।

वात्मनि जवक्तेदेन संसारासंसारयाः संभवात् । विवेकज्ञानापेत्वणे च तत एवाभिमाननिवृत्तेरैक्यज्ञानस्य न दृष्टद्वारा मोसहेतुत्वं स्यात् नाप्यात्मेक्य-ज्ञानात सर्वात्मब्रह्मापासनं संभवति । सात्वात् कुक्कुत्त्वादिदृष्ट्यात्र ब्रह्मणी निन्दाया एव प्रसङ्गत् । जडवर्गेष्वविभागलत्तगाभेदेनोपासनाया ग्रावश्य-कल्पत्वेन चेतनवर्गेष्वपि तथैवैाचित्याच्च। तस्मात् प्रयोजनाभाषात् ना-त्माखण्डताप्रतिपादने युतिस्मृत्येस्तात्पर्यम् । त्रधिकंतु ब्रह्ममीमांसाया-मस्माभिराधुनिकवेदान्तिब्रुवमतखण्डनावसरे प्रतिपादितमिति दिक् । तदेवं विशेषाविशेषेत्यादिमूत्रगणेन द्रष्टुः पुरुषस्य स्वत एव दर्शनशक्तेश्व बुहुः कारणरूपेण नित्यत्वे सिहुं तयाः संयोगः प्रवाहरूपेणानादिरिति शास्त्रेषु व्याख्यातमुपपवमित्याह। ज्रतश्चेति। विनाशित्वेपि भावरूषाणां गुणानामनादित्वं न घटेत ततश्च तत्कार्यबुढ्ढेः ततश्च बुद्धिपुरुषसंयोग-स्येति भावः । बुद्धिपुरुषसंयागस्य प्रवाहरूपेणानादित्वे पञ्चश्विखाचार्यसं-वादमाह । तथा चाक्तमिति । धर्मिणां गुणानां पुरुषैः सहानादिसंयागा-दिति तु गुणनित्यत्वं विना धर्मसामान्यानां बुद्धादीनां संयोगानादित्वं न घटतइति प्रतिपादनाय प्रदर्शितम् । तदेवं प्रकाशप्रवृत्तीत्यादिमूचैः पञ्चविंशतितत्त्वान्यत्र संतेपते। विवेत्रेनेाक्तानि विस्तरस्तु सांख्यदर्शने द्रष्टव्यः । प्रक्षतिपुरुषविवेकस्यैथ मुख्यतस्तत्र प्रतिपादनात् आत्र वीग-स्वेवेति । द्रष्टृदृश्ययाः स्वरूपमुक्तम् इदानीं तत्संयागस्य स्वरूपप्रदर्श्वकं सूत्रमुत्यापयति । संयोगस्वरूपेति । द्रष्टृदृश्ययेाः संयोगसामान्यं न हेव-हेतुः प्रलयमात्तादिसाधारण्यात् त्रतः संयोगगतविशेषावधारणायेदं सूर्व प्रवचतदत्यर्थः ।

खखामिश्रत्व्येा: खरूपे।पर्चाब्यिचेतुः संयोगः ॥ २३ ॥

स्वयक्तिर्द्रथ्यं भेग्यतायोग्यत्वात् । स्वामियक्तिर्द्रष्ठा भेक्त्र्येग्य-त्वात् तयोः स्वरूपोपलब्धा हेतुर्यः संयोगविधेषः स एव द्रष्टृ द्रुस्यसंयोगेाज हेयहेतुस्क इत्यर्थः । विभुना द्रष्टृ दृश्यसंयोगसामान्यस्य सार्वकानिकक्त्वेन हेयहितुत्वादिति भावः । स च संवागविधेने बुद्विद्वारकः दृश्यबुद्धिसंखेा- येगवार्तिकम् ।

पाधिइएः सर्वे धर्मा इति पूर्वभाष्यात् । त्रता दृश्यवत्या बुद्धा संयोग स्वाद संयोगविशेषः ।

म्रात्मेन्द्रियमनायुक्तं भेक्तित्याहुर्मनीषियाः ।

इत्येवंविधभुत्यादिभ्ये। लिङ्गदेहात्ममंयोगादेवात्मने। विषयदर्श्व नाबगमादिति । एतेन भेाकृभेग्ययोग्यतैव द्रष्ट्र दृश्ययोरनादिः संबन्धः संयो-गाङ्गीकारे पुरुषस्य परिणामित्वापत्तेरिति जस्यचित् प्रलापः सूत्रस्वरसा-द्वेयः । तथासति स्वस्वामिभावः संयोग इत्येव सूत्रैाचित्यात् संयोगस्या-नाद्येमव्यक्तित्वे सत्यागामिसूनाभ्यामुत्यक्तिविनाशवचनानुपपत्तेश्च चेतन-त्वाचेतनत्वातिरिक्तस्य प्रतिनियतस्य योग्यस्य ज्ञानावच्छेदकस्यानिरूप-याचा। तयाख मात्तकालसाधारपयेन हेयाहेतुत्वात् । यदि च स्वभुक्त धुसिवासनावत्त्वं प्रवाहरूपेण च वासनाया जनादित्वं तदेव च संयोग इत्युच्यते । तथापि तादृशसंयोगस्य भाष्यवद्यमार्गमविद्यावासनाजन्य-त्यःदिकं न घटेत्तैव ययात्र्यतसंयागत्यागानाचित्यादिकं चेति । यच्चात्तं संग्रोगेन परिणामित्यमिति तत्पुरिणामलत्तणाज्ञानात् संयोगविभागमाजे-खाकाशादी परिखामव्यवहाराभावेन सामान्यगुशातिरित्तधर्मात्यत्तिरेव प-रिणाम इत्युक्तत्त्वात् नन्यणा च प्रतिसर्गं प्रक्वतिपुरुषयोः संयोगविभागौ युतिस्मुत्याः श्रूममाखा विरुध्वेताम् । नहि प्रतिसर्गं योग्यतात्पादविनासौ घडेतां पुरवस्य परिणामप्रसङ्गात् । यथाश्रुतसंयोगविभागयोर्द्वात्पादादि-क्रमाचित्याच्चेति दिस् । सूचार्थं विवृयोति । पुरुषदत्यादिना सायवर्ग इत्यन्तेन । संयुक्त इति । भवतीतिशेवः । सूत्रे स्वरूपपदं च विवेकस्या-तिपर्यन्तस्य दर्शनसामान्यस्य संयोगजन्यत्वप्रतिषादनायेति । ददार्भी **बिवेक**ल्यातिरविप्रया द्वानेापाय इति तस्य हेतुरविद्येति चागामि सूत्रद्वयार्थोनेनैव सूत्रेग्रीपपादित इत्येतत्क्रमेग प्रतिपादयति । दर्शनका-वैत्यहिना इतक्रत्यस्य प्रयोजमाभावेनावस्थानसंभवेन दर्शमरूपका-मावसानः संयोग इत्यते। दर्शनं द्रष्ट्रस्वरूपोपलच्छिविंगाकारसमधाद्रमेन मूर्वेखोक्तमुर्यादितं सथा दर्शनमदर्शनस्य मतिद्वन्दि विरोधीत्यताऽदर्शनं संयोगहेतुरित्यव्यर्थादुत्तमुषपादितम् । दर्शनादर्शमयेाविरीधेन विषड्योरेव

## येगगवातिवम् ।

वियोगसंयेगयोस्तहभयकार्यत्वीचित्यादित्यर्थः । ननु बदर्षनं संयोगकाः रणं तर्हि बदर्शनाभावादेव संयोगधिनिवृत्त्यात्मकी मोत्तो भविष्यति कर्य द्र-र्शनमपि मात्तहेतुहच्चते दत्याशङ्कायामाञ्च । नात्र दर्शनमिति । यस्मच्छा-स्त्रे दर्शनं तत्त्वज्ञानं न मोचनारणं गायात् विरोधाद्विभिव्यंवधानेन मा बाव्यवहितप्राकृकाले जाने निषमासंभवात् किं तु बदर्शनस्य वद्यमाणः इपस्थाभावादेव द्रष्टदृ्ष्यसंयोगाभावः स एव मात्त इत्यचैः । एतेन मान त्रस्यानिमित्तिकतयाँ स्वाभाविकस्वरूपं नित्यत्वं लब्धस् । नन्वेवं विवेश-ख्यासिरविद्वया हाने।पाय दत्यरिमसूचविरोधी दर्शनं वियोगस्य कारखमिति स्वोक्तिविरोधश्व तत्राहः दर्शनस्य भाव इति । सुगमम्। उक्तं शास्त्रेः। तथा च तत्वज्ञानं मोत्ते प्रयोजनमात्रमिति । उत्तरसूत्रेणासाधारणं संयोगहेतुमद-र्शनमवधारयितुमुक्तादर्शनं विकल्प एच्छति । किं चेदमिति । किं पुनः संयोगकारगत्वेनेक्तमदर्शनमित्यर्थः। समेति वाक्यालङ्कारे। यक्षपि संयोगिः वर्शनकारणमितिसूत्रणाद्वर्धनस्यानुत्पाद एव संयोगडेलुतयात्र प्रसक्ताः नान्यः । तथापि तत्समनियततया चन्येषामुपि संशयकेहित्वं बाध्यम् । तत्र प्रथमे। विकल्पः किं गुणानामिति । गुणानां सत्त्वादीनाम् ग्रधिकारः कार्या-रम्भणसामर्थ्यम् । जानाम्पदाधा कार्यविशेषकननयक्तिरित्पर्थः । लताऽपि दि संसारहेतुसंघेगिविधेषा जायतरति द्वितीयं विकल्पं परित्यच्य सर्वविकल्पेष् बन्धकत्वगुगायेगिनादर्शनशब्दा गैगाः । द्वितीयं विकल्पमाहः चाहास्व-विति । ज्रवर्शनमित्यत्र वर्शनशब्दस्य कारणसाधनत्वप्रतिपादनाय दृश्चि-रुपस्य स्वामिने। दर्शितविषयस्पति चित्तविशेषणं दशिस्वरुपाय स्वामिने इर्शिता विषया येन तस्येत्यर्थः । उक्तमेव विवृणेगति । स्वस्मिविति । स्वस्मिधिचत्ते पुरुवार्यरूपेग दृश्ये शब्दादि इत्ता सत्त्वपुरुषान्यताइत्ता च सति ये। दर्शनाभावश्चित्तवृत्त्यभाव इत्यर्थः। मात्तकालीमं दर्शनाभावं व्यावर्त्तयितुं सत्यन्तम् । संयोगाहेतुतया तु तादृशमदर्शनं नाज विचारणीयं चित्ते हि पुरुषार्थसत्तायामेवादर्शनं संयागहेतुर्भवति इति भावः । व्यर्थतया द्वितीय-विकल्पस्य विशेष्यभागपरित्यागमाचेगा सुतीयं विकल्पमाह । किमर्घवसेति । सत्कार्यसिद्धेभाविभागापवर्गयोरव्यपदेश्ययोः स्वकारणेषु गुणेषु जवस्यान-

## येगवार्तिकम् ।

मित्यर्थः । चतुर्चे विकल्पमाहः जयाविद्येति । पञ्चपर्वे। प्रविद्या प्रलयकाले स्ववित्तेन सह गुखेषु सीना वासनारूपेण स्वाश्रयवित्तस्येात्यत्तिबीजमि त्यर्थः । तथा चाथिद्यावासनैवादर्शनमिति । प्रयमेव पत्तः सिद्धाःन्से अवि-व्यति । पञ्चमं विकल्पमाह । किं स्थितीति । प्रधाननिष्ठस्य साम्यपरिशा-महेतीः स्थितिसंस्कारस्य त्तवे सति गतिसंस्कारस्य महदादिरूपविसदृश-परिणामहेतारभिव्यक्तिरित्यर्थः । तयैव हि प्रकृतित्वाभद्वारा पुंप्रकृत्याः संयोग गे। जन्यते इति। तदुभयसंस्कारसद्वावे मतान्तरं प्रमाग्रायति। यत्रेदमिति। स्थित्येगत्ये इति तादर्खं चतुर्खे। एषकारी च तयोः पश्चाद्रध्याहार्वे। स्थित्ये-वेतिपाठे तु विशेषसे तृतीयां इति । तथा च प्रधानं चेतु स्थितिमाद्रेस वर्त्तेत तदा विकाराजनकत्वाच प्रधानं स्थात् मुलकारणत्वं हि प्रधानत्वमि ति । तथा गतिमान्नेण चेद्वर्त्तेत तदा महदादीनामपि प्रकृतिवदेव नि-स्यत्वापत्त्या किं कस्य मूलं स्यादिति न व्यवहारः संभवत्यत उभयचैव स्थितिगतिभ्यामेव प्रधानस्थावस्थानं प्रधानव्यवज्ञारं लभते कार्यतया न पुनरन्यचेत्यचेः । न केवलं मूलकारणण्यायं स्थितिगन्धाः कालभेदेन मिर्वायका विचारः किं तु कल्पितेषु विकाररूपेषु कारखभेदेषु महदादि-ष्वेव चर्ची विचारः समान इति प्रसङ्गादवधारयति नास्तिकानां कुर्वद्र-पताबादमपाकते कारणान्तरेष्वपीति । स च चर्चेंग यथा मृदादिकं यदि स्थित्यैव निवृत्त्यैव वर्त्तन तर्हि कदापि घटानुन्पादनेन कारखत्वहानिः। यदि गत्यैव प्रवृत्त्यैव वर्त्तत तदा मृहुटये।हंयोरेव तुल्यकालतया कार्यका-रखळ्यवस्यानुपपत्तिरता विकाररूपकारणमपि स्थितिगत्त्रभयवदेवेति बछ-विकल्पमाह । दर्शनशक्तिरेवेति । पुरुषायात्मानन्दर्शयितुं या चमता सा दर्शनशक्तिः सैव चादर्शनमित्यर्थः । इयं च शक्तिविवेकख्यात्यनुत्पाद-रूपा संयोगहेत्, स्तचाचीक्तं सांख्यकारिकया ।

> 'दृष्टाइमित्युपरमत्यन्ये'ति । पुरुषस्य दर्शनाधे जैवल्याचे तथा प्रधानस्य । पङ्ग्वन्धवदुभयेारपि संयोगस्तत्कृतः सर्गः ॥ इति ।

## येगयासिंबम् ।

तृत्तीयविकस्प्रस्यस्य शब्दादिवृत्त्यमुत्यादस्य त्यागादस्य तती-नेदः । प्रधानस्य दर्शनशक्ती श्रुति प्रमाखयति । प्रधानस्येति । काललु-मजासास्येयं युतिः । सप्रमं विकल्यमाइ । सर्वकेध्येत्यादिनाऽवभासतदः त्यन्तेन । सर्वजीधे समर्थाऽपि पुरुषः प्रधानप्रष्टत्तेः आक् न प्रश्यति दत्येश्वः मदर्शनं पुरुशनिष्ठमपरं च सर्वकार्याणां करखउत्पादने समसं स्वइप-बेग्यमपि दृश्यं प्रधानं तदा प्राक् प्रधानप्रवृत्तेः पुरुषेख न दृश्यतदति हृश्यनिष्ठमदर्शनमित्येवमुभयस्याप्यदर्शनं धर्मं इत्येकग्राहुरित्यर्थः । एत-देवात्रादर्शनमिति शेषः । ननु जडानामदर्शनात्मकत्वात् कथं तेषामद् ग्रंनं धर्मः स्वात् ग्रभावस्याधिकरणस्वरूपत्वात् ग्रव्यभिचारेण लाघवादे-कतासिट्ठेश्च कथं वा दृशिस्वरूपस्य पुरुषस्यादर्शनं घटते प्रकाशरूपस्या-प्रकाशरूपत्वासंभवत् इत्याशङ्घ समाधत्ते । तडेदमिलि । तचादर्शनदु-वमध्ये इदमेजमदर्शनं दृश्यस्वरूपभूलमपि दृश्यधर्मत्वेन बिशिष्टं भवति तत्र हेतुः पुरुषप्रत्ययापेत्तमिति । पुरुषप्रत्ययं बेध्धमपेत्य सदविषयतघेति यावत् । तणति । तथा पुरुषस्य निर्धर्मत्वात् सदा प्रजाशरूपत्वात् चाना-स्मभूतमण्बदर्शनं पुरुषधर्मत्वेनैव लैक्तिकखुद्धावभासते तत्र हेतुः दृश्यपत्य-यापेतमिति । दृश्यप्रत्ययमपेत्य दृश्यगे। वरप्रत्ययाभावेनेति यावत् । बाह्र-मविकल्पमाइ। दर्शनज्ञानमिति । ज्ञानं वासनारूपं तस्यापि दृश्यसंयोगः हेतुत्वात् न तु भागापवर्गरूपमनागतावस्यं दर्शनमजात्तम् अर्थवस्या-मनरत्यादिति । उपसंहरति । इत्येसइति । शास्त्रेष्वेते उज्ञानभेदास्ता-सिक्केल्यन्तइन्यर्थः । संयोगभेदेन सर्वेषामेवादर्शनानां हेतुत्वं सिद्धान्त-क्रोव संयोगविशेषहेत्वदर्शनविशेषपरतये। सरमूत्रमवतारयति । तत्र विक-स्रोति । तत्रादर्शने विकल्पबहुत्वं भेदवाहुल्यमेतत्पुरूषसामान्यस्य गुगासा-मान्यस्य च पुरुषार्थहेतुसंयागसामान्यं प्रति कारणतायां बाध्यम् । यस्तु स्येकचेतनस्य तत्तच्चेतनस्य स्वबुद्धिसंयोगे। हेयहेतुः स्वस्वामीत्यादिप्रक्र-स्वूत्रेणेकः तस्य हेतुरविद्या चतुर्थविकल्परूपमदर्शनमेवेति सूत्रेण सहा-स्त्रयः । प्रत्यक्त्वेतनस्थेतिपाठे स्वस्वबुद्धनुगमशीलचेतनस्थेत्यर्थः । नायं क्षातः । अविद्यासयो। सरमपि जीवन्युक्तस्य भागार्थं विषयरूपेय परिणतेर्गुणैः

#### यागवासिकम् ।

सह संयोग अत्यवाते आते। नाविद्या गुवापुरुवसंयोगसामान्यं हेतुः किं तु यग्नेको गुणाधिकारादिरेव स्वबुहिसंयोगस्तु जन्मापरनामा चविद्यां विज्ञ न मवतीति कुहिपुरुवसंयोग स्वासाधारवयेनाविद्याहेतुर्भवति सैव च कुहिः संयेगहारा द्रष्ट्रदृश्यसंयोगहेतुर्यिद्याच्छेद्या च भवतीत्पाशयेन सैवेक्तर-सूंत्रेण पूर्व्यते न गुणाधिकारादिः तस्य ज्ञानानुच्छेदात्वास् रकस्य पुंसी मुक्ताववि पुरुवान्तरार्थ गुणाधिकारादिः तस्य ज्ञानानुच्छेदात्वास् रकस्य पुंसी मुक्ताववि पुरुवान्तरार्थ गुणाधिकारादिताद्यवश्च्यात् यदेव च पुरुवेय छेत्तं शक्यते तदेव हेयनिदानमज प्रतिपादनीयम् ज्ञन्यचा कालकर्मद्रवरादी-नामपि हेयहेतुसंयोगकारण्यतया तिवामप्यज प्रतिपाद्यतापत्वेरिति ॥

# तस्य इतुरविद्या ॥ २४ ॥

सस्य द्रष्ट्रदृष्ट्यसंयोगस्य बुद्धिपुरुषसंयोगद्वारा हेतुरविकोत्यर्थः । भा-व्यक्तरिंग स सूर्वकारतात्पर्याभिप्रायेगेव तस्वेत्यस्य बुद्धिसंयागस्वेत्यर्थं उक्तः न तु सासादेवीद्रिष्टुर्द्रश्यसामान्यसंयागस्यैव पूर्वसूचे प्रकृतन्यात् । बुद्धि-संवेशगस्येलि । ग्रविद्या चात्रानात्मन्यात्मबुद्धिमात्रं तस्य बुद्धिसंयीगहेतुत्वात् भूमित्यादी नित्यादिबुद्धिरुपाणामधिदानां वत्यमायविवेकस्यातिनाश्य-त्मभूपपत्तेश्च। सा चाविद्या बुद्धिसंयोगजन्यतया तदव्यवद्वितप्राज्जाले न संभवतीत्यत चाह भाष्यकारी, विपर्ययेति । सगान्तरीयाविद्यायाः स्ववित्तेन सह जिस्ट्रायाः प्रधाने या वासना स्थिता तया वासितं प्रधानं तत्पुरूष-संयोगिनी ताढ्यीमिव बुद्धिं सजतीत्यनादित्वाच द्वापः । प्रविद्यावासनायां बुद्धिपुरवर्षचागहेतुत्वे युक्तिमाद्य । विपर्ययेति । विपर्ययज्ञानवासनावसात् प्रसंख्यतिरूपां कार्यनिष्ठां स्वकर्त्तव्यचरमावधिं न प्राग्नेति बुद्धितः स्वा-धिकारतया पुनरावर्त्तते पुरुषेण संयुच्यते सा सु बुद्धिः पुरुषान्यताख्या-तिपर्यन्ता सती कार्यसमाफ्ति प्राप्नाति परवैराग्येत्यादात् । ततरव चरिता-धिकारा निव्यादिसकार्था निवृत्तविद्या सती संयोगाव्यवन्थस्य कारणाभा-वात् न पुनः पुरुषेग संयुच्यतदत्यर्थः । तथा चान्ययव्यतिरेकाभ्यां वि-पर्ययवासनास्हिः पुरुषसंयोगहेतुरिति भाषः । पुरुषस्यात्या चित्रस्य निवृत्तिरिति यद्त्तं तत्र मास्तिकासेपं निराधिकीर्षेस्तं मदर्श्वयति । बन

कश्चिदिति । पराष्ठकोपास्यामेन दृष्ठामतेक्वीहाठयति भाचिपतीत्यर्थः । मपुंसकास्यानमेवादः । मुग्धयेत्पादिना उत्पादयिष्पतीत्यन्तेन । स पराइ-कस्तां भार्याम् । किनस्टमिति । धिनस्टं परवैराग्येख निरुद्धं ज्ञानं विजनि-इत्तिरूपं मेखं करिष्यसीति नास्ति प्रत्याज्ञेत्यर्थेः । उपेक्वासूचमाय पूर्वा-द्यार्यमुखेनाज सिद्धासामाद्द । सप्तेति । ईषदसमाप्त जाधार्य जावार्यदे-जीयः । उपेदाणीये प्रत्युत्तरदानमात्रेणाचार्यदेशीयत्यम् । गाखार्यस्य वा-यो प्रोक्तः ।

> बाचिनेति व शास्त्रार्थमात्रारे स्यापयत्यपि । स्वयमारभते यस्मादाचार्यस्तेन चीच्यते ॥

इति । नन्वित संबोधने । एतदुत्तं भवति । झानं न साद्यान्माे-चहेतुरस्माभिरिष्यते किं तु त्रविद्याख्यादर्शननिवृश्तित्कार्यनिरेधियोग-हारा । तथा च विनस्टमपि जानं बुट्टिपुरुषवियेगरूपमेाचव्यापारद्वारा का-रांग संभवत्येवेति । ननु यद्ययमाचार्यदेशीयः तर्हि किं बुट्टिचित्तादिना-मकान्तःकर्षानिवृत्तिमांच एव न भवतीत्याशङ्कायामाद्द । तत्र चित्तेति । चित्तनिवृत्तिमींची भवत्येव किंतु तत्रास्यानएवास्य नास्तिकस्य बुट्टिव्या-मोहे। व्यर्थ इत्यतेाऽत्रोपेचणीये समाधातृत्वादेवाचार्यदेशीय उक्त इत्य-थै: । तदेवं हेयहेयहेतुरूपं व्यूद्दद्वयं व्याख्याय तृतीयव्यूहस्य सूत्रमवतारय-ति । हेयमिति । निमित्तमविद्या ।

तदभावात्संयोगाभावा चानं तद् हणेः कैवच्यम् ॥ २५ ॥

सस्या ग्रविद्याया ग्रभावादिनाशाहुहिपुरुषसंयोगनिष्टसिद्धादा द्रष्टृदृश्यसंयोगनिष्टत्तिः दुःखहानमित्युच्यते कार्यकारणयोरभेदोपचारात् तस्य पुरुषार्थत्वायोत्तं तद्वृशेः कैवल्यमिति, तदेव च हानं पुरुषस्य कैव-त्यमित्यप्पुच्यतदत्यर्थः । दममेव सूत्रार्थं भाष्यकारः प्रकारान्तरेवाद् । तस्येति । बुहिपुरुषसंयोगशब्देन कार्यकारणाभेदात् द्रष्टृदृष्ट्यसंयोगोऽपि बाहाः प्रहायकालीववियोगव्यावर्त्तनायात्यन्तिक दति विशेषयं बन्धनेष-रमस्य । एतद्वानमिति । पूर्वेण सहम्बेति । तद्वृश्वेः कैवस्यमित्येतद्व्याचारे ।

## येग्वन्दर्तिकम् ।

तट्ट्र्योरिति । सहानं गुण्णैः बुहिगुण्णैः दुःखार्विभः पुनरसंयोगः प्रतितिम्म रूपेवासंबम्ध दत्पर्थः । स एव च दुःखभागनित्वत्तिरूपः स्वतःपुरुवार्धरूप इसि भावः । सूत्रस्य फलितार्चमाद्द । दुःखेति हानमित्यन्तेन । व्याख्याते कैम ल्यणब्दार्थं 'तदा द्रष्टुः स्वरुपेवस्यान' मिति गतसूत्रं प्रमाणयति । तदेति । तदा दुःखनित्रत्ते । भ्रस्य च हानव्यूहस्य चतुर्थपादे विस्तरा भविष्यती त्यद दिङ्मात्रेण । भ्रस्य च हानव्यूहस्य चतुर्थपादे विस्तरा भविष्यती त्यद दिङ्मात्रेण स उत्तः । ग्रतः परं हानीपायव्यूहण्चतुर्थपादस्यापि कि यत्पर्यान्तं वाच्यस्तव चतुर्थव्यूहप्रतिपादनसूत्रमवतारयति । ग्राचेति । कु द्विसंयोगनित्रत्ति सात्ताद्दुःखहाने कारणं विवेकस्वातिस्त बुद्धियेग गहेत्वविद्यानिवत्तेकत्वेन परम्परयेति प्राप्तिशब्देन सूचितम् ॥

विवेकख्यातिरविञ्चवा डानेापाय: ॥ २६ ॥

सात्ताः कारनिष्ठारूपत्वलाभायाविध्रवेति विशेषयाम् । तजाविध्रव-शब्दात् कणमेतल्लभ्यते इत्याकाङ्घायामाह । प्रवते । मिण्याज्ञानसंस्कारव-शात् मिथ्याज्ञानेनान्तरान्तराभिभूयतइत्यर्थः । यदेति । यदा तु साचात्का-रदशायां मूल्ममिय्याज्ञानमनागतावस्यं दग्धबीजतुल्यावस्य तस्य विव रयं बन्ध्यप्रसवं बन्ध्यप्रसवसामध्यं भवति तदा विधूतक्षेणाख्यधूतेर्बुहु-सांखस्थात एव परवैशारदो वैलत्तराये बास्यैव विवरणं परस्यां वशीकार-संज्ञायां 'परमाखुपरममहत्वान्ते।स्य वशीकार' इति सूचात्तायामिच्छाऽप्रति-घातरूपायां धर्त्तमानस्य विवेकख्यातिप्रवाहेः निर्मतो मिथ्याज्ञानाकलुप्रिते। भवति ग्रतः सा विवेकल्यातिरविध्रवाच्यते । सा परमसात्रात्काररूपिशी इरनेापाय इत्यर्घः । केन द्वारेख हानेापाय इत्याकाङ्घायामाहः । तत इति । तता विवेकख्यातेः कारणात् मिष्याज्ञानस्य सूत्त्मरूपस्य दग्धबी-जताप्राप्तिः । ततश्च पुनरप्रसव इति कृत्वा एष विवेकख्यातिरूपश्चित्तः लिइस्पर्शवरूपमोत्तस्य पन्याः, ग्रस्य विवरणं हानापाय इत्यर्थः । नन्धवं ज्ञाना-देव दुःखहानाख्यमे। तवचनात् असंप्रज्ञातयेगस्य किं प्रयोजनमिति चेत्र । परवैराग्यनासंप्रज्ञातयागस्याय्यत्र ज्ञानद्वारतया मेाचहेतुत्याशयादिति । तस्या विवेकव्यातेरविद्ववाख्यनिष्ठायां सत्तच्यमाह ।

तख सप्तथा प्रान्तभूमिः प्रचा । २७ ॥ तस्य विवेकच्यातिरूपहानेपायस्य प्रान्तभूमिकारूपिखी प्रज्ञा सप्तधिस्यर्थः । तदेतद्याचछे । तस्येतीति । तव्द्वव्दीन्तहानोपायस्य स्वरूपाखानं प्रस्यः दितख्यांतेरिति । ग्रन्थथा तस्येतिपुस्लिङ्गानुपपसिः । प्रत्यावायः पराम-र्शः । न चात्र प्रत्युत्यवख्यातेः युरुषस्य परामर्शं इत्यर्थः संभवति वुरुषस्य पूर्वसूत्रेष्वप्रस्तुतत्वात् । सप्तधेत्येतद्धांख्यातुं रुङ्गति । सप्तधेतीति । त्र्यशुद्धी ति। अशुद्धिविपर्ययाख्याऽविद्या तत्कार्यपापादिकं चेत्तरमूत्रभाष्यात् सैवा-षरण्डपो मलस्तदवगमाच्चित्तस्य प्रत्ययान्तराणां विवेकख्यात्यन्येषामनुत्या-दे सति परवैराग्यजाचिरे।धयोगादुत्यानदशायां सप्ताकारा प्रज्ञा विवेकिने। निष्यन्नज्ञानस्य लिङ्गं भवतीत्यर्थः । एवकारेयोगव्यवच्छेदे प्रकारन्यनसा नास्तीत्यर्थः। एकस्या एव प्रज्ञायाः सप्तप्रकारत्वमुदाहरति । तद्यचेत्यादि-ना । प्रथमं प्रकारमाह । यरिजातमिति । परिजातं साजात्कृतं मुमुद् भिईयं नास्यावशिष्टं युनर्ज्जेयमस्तीत्यर्थः । द्वितीयं प्रकारमाह । त्रीगा इति । ततश्च हेयहेतवा ऽविद्याकामकर्मादया विवेकसात्तात्कारेण मम त्तीणा इत्यादिर्र्थः । तृतीयं प्रकारमाइ । साचात्कृतमिति । ततश्वा-विद्यादित्तयादुत्पत्तेन निरोधसमाधिना हेतुनाव्युत्यानकाले दुःखद्वानरूपे भाविमोत्ती मया सातात्कतः देहपातानन्तरमेतादृशे। मे मोत्तो भविते-ति सजातीयसादात्कार एव सजासीयान्तरसादात्कारविनाग्रे पश्चिनः । त्रसंप्रज्ञातयेगरदृष्टान्तेन कैवल्यमपि दृष्टप्रायमिति कलितार्थः । यथात्रते निरोधसमाधा हानसातात्कारानुपपसिईत्त्यभावादिति जसंप्रज्ञालकाली. नश्च दुःखाभावे। येग्यानुपलब्ध्या व्युत्याने साद्यात्त्रियते, यदि झसंग्र-जातेषि दुः सं स्यात् तदानुभूयेत ततश्च सुफोल्यानदव व्युत्याने स्मर्यतेति । ग्रण्ट वा निरोधसमाधिना निष्मादां हानं मोत्रो हानगे(चरसंप्रज्ञासेन सा-द्वात्झतमित्यर्थः । चतुर्थे प्रकारमाद् । भावितदति । ततश्व फलनिव्यक्त विवेकल्यातिरूपे। हाने।पाये। भाविते। निष्पादितः फलनिष्पत्त्वेव साध-नस्य सिद्वेरिति । वस्तुतस्तु भावित इत्यादिप्रकारस्य द्वितीयस्थलएव पाठ बाझ्कस्येन क्रमापपत्तेः । एवति । एवा प्रान्तभूमिप्रजाया विषया हेयज्ञा-

## येगवासिकम् ।

नसमाम्यादिरूपा चतुन्छवी प्रज्ञायाः प्रज्ञाख्यतत्त्वज्ञाननिमितात् पुंसां वा येंहुक्तिः कार्याद्विमुक्तिः कर्त्तव्यसमाप्तिः जीवन्युक्तिरित्यर्थः । इयं दर्वरा म्बद्ध्या वित्तनाग्रस्यावाभूमिकारूपा । चित्तेति । चित्ताद्विमुक्तिः चित्तवि मुक्तिः परममुक्तिः सापि प्रान्तभूमिप्रज्ञाया विषयः त्रिविधा भवति। चित्तबिमुक्तिस्तु स्वयमेव भवति न तत्र साधनापेत्रेत्याशयेन एणगुप-न्यासः । तत्राद्यां चित्तविमुक्तिमाद्त । चरिताधिकारा बुद्धिरिति । समाप्त-भागापवर्गा भवति बुद्धित्यिर्थः । इयं परबैराग्यरूपा चित्तनाश्रस्यादा-भूमिकारूपा । द्वितीयामाद्त । गुगा इति । बुहुर्गुणाः संसारसुखदुःखादयः स्वकारणे सत्त्वादित्रिग्णमयप्रश्लता लीयमानास्तेन चित्तेन सहात्यन्तलयं गच्छन्ति । तत्र द्रष्टान्ता गिरीति । गिरिशिखरकुटात् चुताः शिला-द्वावस्थातुमत्तमा दत्यर्थः । एषा च लिङ्गशरीरस्य विनश्यदवस्या द्वितीयभू-मिका । तृतीयामाइ । न वैषामिति । न वैषां संस्कारसुखादीनां पुनस्तु-वोस्ति पुरुषार्थसमाव्या प्रयोजनाभावात् इत्यत एतस्यामवस्यायां युरुषे बुद्धादिगुंगसंबन्धविशेषश्रन्यः स्वरूपमात्रज्येतिः निर्विषयक्षचिज्ज्येतिस्व-इपि इमल ग्रीपाधिकतमामालिन्यरहितः केवली केवलेषु मुक्तेध्वविभागी भवतीत्यर्थः । इयं चात्यन्तिजलयनिव्यत्तिरूपा विदेइजैवल्यस्य चरमभू-मिका रमां त्रिविधां चित्तभूमिं भाविनीमेव जीवन्मक्तदशायां विशुद्धचित्ता योगी सात्रात्करोतीति वेध्यम् । तदेवं सप्तविषयत्वात्सप्तप्रकारा प्रज्ञा व्याख्याताः । ब्दानीं सूत्रतात्पर्यार्थमात्तः । एतां सप्तविधामिति । प्रजावा-नित्यवत्त्वा प्रचामनपश्यविति निरभिमानताप्रतिपादनायात्तं, बद्धिर्श्वातं धान्निभावेनेव जीवन्मतः पश्यति न स्वभिमन्यसद्त्याधयः । संसर्ग कुश्वलः कल्याको ऽकल्याखवुद्धिपत्नीपरित्यागादिति । ज्ञानिने जीवन्तु-त्तस्य सत्वणं सूत्रेणेतिः तत्यसङ्गात्स्वयं परममुत्तस्य तता विषेत्रमाद्य । मलिमसव इति । वित्तस्यात्यन्तं लयेपि कुशल इत्येव अवति भय दुःखा-दिभिः सत्त्वादिभिश्च कुशलगुवीरस्यन्तवियोगादित्यर्थः । स्वकारेव जीव-न्मुक्तदशायामपि बाधितमकुश्रलं तिष्ठतीत्युक्तम् । यस एव जाव्यायत-इत्यनेन जीवन्मकावस्यायां मेलां कुशलत्वं व्यास्त्रायात्र भवतीत्वनेन मुख्यं कुश्रसम्वमुच्यतदति। यत्तु गीतायां "सर्वारम्भपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते" दति जानिनोपि गुणातीतत्वमुत्तं तद्गुणाभिमानश्रून्यतामात्रं परमिश्वरस्य निर्गुणत्ववदिति । अतः परं शास्त्रसमाप्तिपर्यन्तं दानोपाय-व्यू इस्याशेवविशेवास्तत्यसङ्गेनैव च दानव्यू इस्य विशेषाश्व व्यास्येयाः तजादौ विवेकच्यात्युपायश्रतिपादकं सूत्रजातमवतारयति । सिट्ठेति । सिद्धा निष्यक्षा अविध्रवेति यावत् ।

# योगाङ्गानुष्ठानादशुडित्त्रये ज्ञानदीप्तिराविवे-कख्याते:॥ २८ ॥

सामान्यते। ज्ञानं ग्रवणमननाभ्यामपि भवतीति दीष्तिपदं. दीप्तिश्चाचायुसामतविशेषयद्वयम् । यत्र योगाडुानुष्ठानाहित्यनेन वह्य-माखयमादीनां योगाङ्गत्वमपि जानाङ्गतावदेव विवत्तितम् । सन्यक्म "सदय बहिरहूं निर्वीत्तस्ये''त्यागामिसूत्रे येगगङ्गतायां विशेषस्याप्रहताभिधानता-प्रसङ्घत् । नन् योगाङ्गानि योगसाधनानि तानि च पूर्वातत्वया पुननाका-इस्वन्ते इति चेच । कयं व्यत्यितचित्तीपि येगग्युतः स्यावित्याविभाष्ये-षेव दत्ते। सरप्रायत्वात् ॥ पूर्वपादे स्नुत्तमाधिकारिणाम् अभ्यासवैराग्ये स्व बेलकाः साधनमुक्तं ततश्च मध्यमाधिकारिकां तपः स्वत्रकायेश्वरत्रीक-धानान्यवि क्षेत्रलानि साधनानि इतस्पादस्यान्दायुक्तानि । क्रतः परं प्रम्हा-धिकारिणां वमादीम्यपि येग्रसाधनानि वत्तव्यानि जामसाधनमसट्टेवेत्य-पानस्तयम् । वस्त्रपि जानमण्यसंग्रजातयोगसाधनतयास्मिन् शास्त्रे प्रतिषा-तवापि तकीगमामान्येहुं न भवति संप्रचारताहे स्वास् । आसि चितं बेगसामान्यस्य ज्ञानस्य, चे।भवेरित तुस्यचढङ्गतयात्र वमार्थीम्याधादेव बेगगङ्गतया प्रतिपाद विव्यन्तदति । सूर्च व्यासन्दे वेगगङ्गन्तैति । विपर्वय-स्वेति । योगाङ्ग्रसया विपर्ययशब्देन सत्कार्यं पापादिकार्गन जास्त्रं नार्यक আর্রিছবন্যান ।

प्रालमुखवाति युंचाः द्वयात्पापस्य कर्मनाः ३

..... यचाद्र श्रेतले मध्ये पश्चनयतमानमात्वनि ॥

## येग्यवासिंकम् ।

इति स्मृतेः । नाशश्चात्र तनुता । तथातथा तनुत्वमशुद्धिरापक्षस् त्युत्तरवाक्यात् क्षेशतनूकारणार्थश्चेत्युक्तसूत्राच्च । यते । न ज्ञानेनैव क्षेशना मत्यन्ते च्छेद इति सिट्टान्तव्याघातः । त्रनुरोधिनी त्रनुसारिणी दीहिः सूद्यमयाहिता । गुखपुरुषेति । गुणास्त्रयः सत्त्वादयः पुरुषश्च जीवेश्वरादि स्यर्थः । एतेन जिज्ञासामाजद्वारा यमनियमान्तर्गतसर्वकर्मणां ज्ञानहेतुत्व जिज्ञासानन्तरं च कर्मत्याज्यमनुत्पत्तज्ञानेनापीति वेदान्तिषुवाणां मतं दुर्मतं मन्तव्यम् । विपर्ययतानवद्वारा यमनियमान्तर्गतकर्मणां ज्ञानहेतु-त्वसिद्धेरिति । ग्रत्न एव

> कर्मेखा सहिताज् ज्ञानात् सम्यग्योगोभिजायते । ज्ञानं च कर्मसहितं जायते देाववर्जितम् ॥

इति कैमिदिषु कर्मणां ज्ञानसाहित्येनानछानं सिद्रम् । यद्यपि विषयान्तरसञ्चाराख्यप्रतिज्ञन्धनिवृत्तिरूपतया संप्रज्ञातीपि त्तानकारणं तथाय्यश्डितयद्वारा योगाङ्गानुछानानामेव ज्ञानदीप्तिहेतुत्वमस्ति न योगस्येत्यङ्गपदेापादानमिति । नन् नानाविधकायंकारणभावदर्शनात् येगगङ्गान्य मुङ्गिचयं प्रति ज्ञानं प्रति च कीद्रमं कारणमित्याकाङ्कायामाइ । यागाङ्गानुष्ठानमशुद्धेरिति। त्रशुद्धिः कारणं वियोगरूपेणातिश्वयेनेत्यर्थः। मयं भावः । सत एव वस्तुनेतिशयहेतुः कारयमुच्यते चसदुत्पादस्यानम्यु-प्रगमास् । तथा च सत्येवाश् द्विवियागाव्येनातीतावस्याइपेखातिश्वमेन बीगाहानां कार्यति। एवं दुष्टान्तेपि बेध्यम्। विवेकव्यातेस्त प्राप्तिकारग-वितिः ाः प्राप्तिद्धातिष्ठयाधायकतया विवेकच्यातेः कारणमिन्यर्थः । मस्तिरचेत्पक्ते प्रतिबन्धनिवर्क्तम् । तत्र दृष्टान्तमाह । यद्यति । नान्यद्या-कारवभिति। न वैशेषिकाणामिवात्पत्तिकारवमस्मनमते । धर्मादीनां निमि-त्तकारणानां प्रतिषच्धनिवृत्तिकारणत्वसिद्धान्तादित्याशयः । 'निमित्तमप्र-त्रेणमां प्रकृतीनां यरणभेदस्तु ततः त्तेजिकवदि'ति सूचे चैतत् व्यक्तीभवि-व्यति । विवेकख्यातेरुत्पत्ते। च चित्तमेव कारणं स्वत एव मर्वे थ्वंबहुतासास-र्ष्यादिति । एच्छति । कति चैसानीसि । उत्तरं, नबैवेत्याह्रेति । पूर्वाचार्यगण-इति शेषः । कारिकोक्तानि नव कारणानि । यशेक्तकम्म्याइरति । तत्रेति ।

## योगवार्तिकम् ।

नानस्य वृत्तिरूपस्यात्पत्तिरूपातिशयेन मनः कारणं संभवति उपादानत्वा-दित्यर्थः । श्राप्तिकारणं च नेात्यसाै साद्यात्कारणं किं तु प्रतिबन्धनि-इतिहारेति । घटादिषु दग्डादीनि च पूर्वीक्ताप्तिकारणमध्यएव प्रवेश-मीयानि, उत्पत्तिकारणस्वमुपादानकारणस्वमिति । स्थितीति । भेगगाग गांरूपं पुरुवार्थसामान्यं मनसः स्थितिरूपातिशयेन जारतां अवति पुरुवार्थ-समाप्तेः मनसः स्वयमेव लयादित्यर्थः । ग्रत्र प्राधान्येनैव मन उदाहृतं षुरुषार्थस्य सर्वभाग्यानामेव स्थितिहेतुत्वादिति । त्राभिव्यक्तीति । त्रासी-करूपज्ञानं च रूपस्याभिव्यक्तिरूपातिशयेन कारणमित्य घेः। स्रभिव्यक्तित्रच बुद्धिवृत्तिः पैस्वियवे।धश्व तत्र खुद्धिवृत्ते। त्रालाकः कारणं पैस्वियवेधि ध रूपज्ञानं बुद्धिवृत्तिरूपमिति विभागः । विकारकारणमिति । एकायस्य मनसो विश्वयान्तरं स्वये।चररागादिविकाररूपातिशयेन कारणं भवतीत्यर्थः। प्रत्ययकारणमिति । प्रत्ययः संप्रत्ययः प्रामाण्यनिश्चय इति यावत्, तथा ध पर्वते बहिरस्तीति शब्दादिना यदग्निज्ञानं तस्य संप्रत्ययकारणं पर्वते ष्ट्रमदर्शनमित्यर्थः । यथाश्रुतिग्निज्ञानस्पेत्यत्र ज्ञानशब्दवैयर्थ्यात् । मानुमा-निकज्ञानस्थापि अभिव्यक्तिमध्यस्य प्रवेशाच्च । प्राप्निकारणमिति । आफ्तिः प्राप्तिरित्येक एवार्थः, एतद्वाख्यातम् । वियोगेति । एतद्रपि व्याख्यातम् । मन् वियोगकारखे कारणव्यवहार एव नास्तीति चेत्र। मशकःचीयं ध्रम इत्यादि-व्यवहारदर्श्वनास् । अप्तमेकार्ययोर्रेकार्थतयाऽश्वेषधातुक्रमेणामेव कार्यस्वा-जेति । सन्यत्त्वकारखमिति । रूपभेदकारखमित्यर्थः । ननुः<del>विकारकारख</del>ादस्य का भेद इति चेत, उच्चते । सुवर्यादेः कटकांदिरूपतास्थागेन सुवडका-दिरूपतायां यत्कारणं तत्सुवर्णादेविकारकारणमुख्यते तदेव च आरख मटकादेरन्यस्वकारणमुच्यते कटकादिविनाशपूर्वकॅमन्येषां कुण्डलादीनामु-स्पादनात् चतः कार्यभेदेनैकस्यैव वस्तुनेा द्विधाकारणत्वमिति । सुवर्ण-स्येति । सुवर्णयिण्डाद्वेरित्यर्थः । सुवर्णस्य सर्वविकारानुगतत्वेन सुबर्षा-श्वत्वाकारयात्वात् । क्रतीस्य विकारकारणात् भेदात् सुवयेपिषडं कुण्डलं बरोति इत्यादिप्रत्ययश्यास्यां जारणतायां प्रमाणनिति । बाह्यमन्यत्व तरबमुदाहत्पाम्तरमण्यत्वकारबमुदाहरतिः। स्वमेकस्येति । स्वीप्रत्य-

## मेामवार्तिकम् ।

यस्य बाकारपरियत्वुद्धिद्रव्यस्य वृत्त्यास्यस्वैकस्पैकज्ञातीयस्य मूठत्वादिः धर्मायामन्यत्वे भिन्नत्वे जविद्यादिचतुष्टयं कारणमित्यर्थः । तत्र मेाहः कर्त्तव्याकर्त्तव्यशून्यता दुःखत्वसुखत्वे दुःझित्वमुखित्वे माध्यस्यं रागहेर-माइग्रन्यता । धृतिकारणमिति । श्ररीरमिन्द्रियाणम् ग्राथयविधया धारतं तानि चेन्द्रियाणि तस्य शरीरस्य येग्गतेमनिवाहनत्वेन धारकाणि । एवं ष्ट्रचित्रादीनि मह्यभूतान्याधारतयैव शरीराक्षां धारकाणि । तानि च पर-स्यां सर्वेषामिति । तानि च महाभूतान्यन्येन्यं सर्वेषां सर्वाणि धारकाणि भाकाणं वाग्रीधीरकं चक्रवात्या च किंद्राकाशस्य धारिका किंद्रस्य तत्तन्त्र. त्यात तदाश्रितत्याच्च । व्वं वायुस्तेजसेा धारकः तेजश्चावरणादिष्ड्य मण्डान्तर्वेत्तिवायूनां धारकमित्यादिरूपेण व्याख्येयम् । तथा तैर्यग्यानमा-नुश्देवतानि च श्ररीराणि परस्परं धारकाणि आत्रयात्रविभाषाभावा ऽपि यज्ञबृष्टादिभिरन्येान्यमुपकारकत्वात् । 'देवान् भावयतानेन ते देवा भाव-यम् व'दत्यादिभ्य दत्यर्थः। त्रयैवं स्थितिकारखान् भूतिकारणस्य कथं भेद इति, उच्चते । कार्यानुषवेशाप्रवेशाभ्याम् श्रवान्तरभेदात् स्थितिहेतुर्हि पुर-बार्षाहारादिर्मतः श्वरीरादाविभक्तः संबेव तानि स्यापयति धृतिहेतुश्व शरी-रादिरिन्द्रियाद्वीननन्प्रविश्येव सानि धारयतीति महान् विशेष इति । उप-संबदति । इत्येवमिति । यत्रायोग्यमेभिरेव भारणत्वेरविद्याकर्मनीवेश्वरादी-नां सर्वकारकत्वप्रतिपादिकाः मुतिस्मृतया व्याख्येया इत्याशयवानाइ । तानि च यद्यायंभग्रमिति । त्राधनिकास्तु उत्पादाविकार्यम्प्यसंस्थारस्पैश्चतुर्विधं अभ्रमेत्रहुः । तैस्तु नवानामेव कार्यायां चतुर्धा विभागः इत इति । प्रह-सम्बद्धां इरति । योगाङ्गेति । सूचान्तरमवतारयति । तजेति ।

## यमनियमासनप्राणायामप्रत्याचारधारणाध्यानसमाध-याष्ट्रावङ्गानि ॥ २८ ॥

दूर्ववाद्योत्तान्यन्तरङ्गाति चभ्यासत्रैराग्यत्रहावायावात्राश्चीन्यस्य गः दस्यादानुस्तानि अध्यवसाधनानि तपः स्त्राध्याधेस्वरप्रविधानानि प्रत्यन्तव-द्विरङ्गेरमुत्तसाधनैः सद्य पिग्डीहरण योगजावोभयचाध्रत्रत्तचात्रीव्यानादाय-

## े येगवार्तिकम् ।

यैानकत्त्यम्। क्रियासाधननिरूपणं तु उत्तममध्यमाधमाधिकारभेदात् । तत्र वैराग्यस्य संतीषि प्रवेशः त्रद्धादीनां च तप वादिषु परिकर्मयां च धार वादित्रिकदति त्रवणमनमयोघच प्रमाणविधयेव ज्ञानहेतुत्वं साधादस्ती-म्याधयेनाशुद्धियद्धारकेषु ज्ञानसाधनेषु न ते परिगणिते इति मन्तव्यम् 1 भाष्ये ययाक्रममेषामनुष्ठामप्रितिकर्तव्यमिति छेदः । अत्र तूल्स्सै एव रेखरप्रसादाज्जितोत्तरभूमिकस्य नाधरभूमिषु विनियोग इति भाष्ये वर्त्तः व्यत्वात् । ग्रन्यग्रा बहिरङ्गान्तरङ्गविभागप्रतिपादनवैयथ्यापत्तेश्वति । उत्तरसूत्रजातमवतारयति । स्वरूपं चेति । स्वरूपं च ययाक्रममेषामतः परं बद्याम इत्यर्थः ।

तचाहिसासत्यास्तेयब्रह्मचेंधरिग्रदा यसा: ॥ २०॥ योगाङ्गभूतां प्रष्ठष्ठामहिंसां लचयति । तजादिंसा सर्वधति । आगमति-हितनित्यकमेग्विरोधेनेति विशेषणीया शाचादिषु सुद्रजम्तुहिंसाया अपदि-हार्यत्वात् । चत् एव योगिनां प्राणायामादिकं तत्पापत्तालनाय नित्यत्वम श्रास्ते विदितमिति । जहिंसाया अविरोधेनेवाक्षत्यादयो यमनियमा अनु-हेया इति प्रतिपादनाय तस्याः ग्रेष्ठत्वमाद्द । उत्तरे चेति । तन्मूना इति । हेया इति प्रतिपादनाय तस्याः ग्रेष्ठत्वमाद्द । उत्तरे चेति । तन्मूना इति । हेया इति प्रतिपादनाय तस्याः ग्रेष्ठत्वमाद्द । उत्तरे चेति । तन्मूना इति । हेव मूत्तं प्रयोजनं येषामिति वियदः । चता हिद्याधिद्विपरत्येव आपनेषु हत्तरयमनियमाः प्रतिपादननग्रति तन्तिद्विपरतयेव आपनेषु तत्त्वा तदवदातस्यकरणायादिंसा सिध्यतीति प्रतिपादनावेति त्रस्या तिपादनायति । सत्यादिशिरहिंसा सिध्यतीति प्रतिपादनावेति त्रस्याने । तथा तदवदातस्यकरणायादिंसा निमेत्तीकरणायेव योगिभिषपाध्येम्झोन्द्र हीयन्ते चेत्यर्थः । शीचतपत्रादात्र क्रिमिकरणायेव योगिभिषपाध्येम्झोन्द्र मत्तव्यम् । तथा चेत्यादि, सुगमम् । तथा मादधर्मध्यन्नं

यचा मागपदेग्यानि पदानि पदगामिनाम् । सर्वाग्रयेवापि धीयन्ते पदचातानि कीड्झरे ॥ गवं सर्वमजिसायां धर्मार्थमपि धीयते ।

इति । सत्यं लह्यति । सत्यमिनि । यथा बैल व्याचन्द्रे । यथा इन्द्रमिति । दर्शनादीनां प्रमाल्यमपि विवर्षितम् हे अल्लाधेति वद्यमाख.

## येगवासिकम् ।

त्वात् । अज्ञाननिमित्तकपापान्तरवत् श्वान्तिनिमित्तका सत्यस्यापि पार्य स्वैाचित्यात्। मनश्चेति । मनश्च तथा तात्पर्ययुक्तमित्यर्थः । तेन यदा द्रष्टादिबिपरीतार्थबेश्वने तात्पये तदा यथार्था वागसत्येव भवति ययास्वत्यामा इत इति युधिछिरवाक्यं, तत्र हि गजविषये वाक्यस सन्यत्वेषि मनसाे न सत्यत्वं दृष्टविपरीसद्रेाणपुत्रहनने सात्पर्यादिति। सत्यस्पोदाहरणं सामान्यस ग्राह । परचेत्यादिना सतीत्यत्तेन । इति. शब्दात्पर्वे तदा सत्यमिति प्राणीयम् । स्वविनोदाय गीतावाक्यादीमां परप्रतिपत्तिवन्यत्वादावपि नासत्यत्वभित्यतस्तत्नावत्तैनाचे परत्र स्वबोः धसंक्रान्तये इत्युक्तम् । वज्विता विपरीतार्यवोधनेच्छ्या प्रयुक्ता भान्ता भमेग प्रयुक्ता प्रतिपत्तिधन्या ग्राप्तीसद्वपदादिभिने बाधजननद्यमेत्यर्थः । यग्रीक्सत्यसत्तर्थे सिकडितत्यमपि विशेषणं देयमित्याहः एवति । एव वाज् प्रवृत्ता अस्तवा निर्मिता । जता यदि च. एवमपि यथार्थापि, जभि-धीयमानोच्चायमायोत्यादिरर्थः । सा च वाक् यथा दस्प्भिः सार्थगमनं एछस्य सार्चगमनाभिधानम् इत्यादिरूपा, पुख्याभासेन पुरुषवत्वतीयमानेन । तन हेतुः पुरायमतिरूपकेग्रेति पुरायसदृश्वेत्वर्थः । कछं दुःखात्मकं तमा नरकमित्यचेः । सत्यं ययाचे स्यादित्यचेः । सत्र च त्रसत्यनिवृत्तिमात्रं सत्यशब्देन विवसिसं तस्यैव तदसंभवात् चन्यया ऽसत्यस्य वचनेपि यमप्रसङ्गाण्वेति । वासीयं लद्ययितुमभावस्य प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरू-पंचलयादी स्तियं शहयति। स्तियमिति। प्रतियहव्यावलेनायाशास्त्रपूर्वकमि-हि। चय चीर्वेणापि स्वत्वं ज्ञायतदत्यवगम्यते । त्रथ वा स्वीकरणं ममेतिषु-द्विमार्च अमसाधारयमिति तत्मतिवेधस्तविष्टतिस्तवाप्यस्षृहामुपलद्वयिः स्वाहः । सस्प्रहारूपमिति । अस्पेचये लत्नयति । गुफोति । गुफोन्द्रियस्येति स्वोक्तस्य विवरणमुपस्यस्येति । संयम इत्यत्रोपसर्गेणान्येन्द्रियसाहित्य-मुपस्यस्य याद्यं तेनेापस्यस्य विषये सर्वेन्द्रियव्यापारापरम इतिलत्तवाम् । तया चेक्तं दत्तसंहितायाम् ।

बस्तचये सर्वा रवेदण्डभा लत्तमं एथक् । स्मरणं कीर्त्तनं केलिः प्रेचणं गुद्यभाषणम् ॥ संबत्पेाऽध्यवसायश्च क्रियानिईसिरेव च । एतन्मेचुनमछाहुं प्रवदन्ति मनीविखः ॥

इति । प्रकृष्टमी चणं प्रेचणं राग्पूर्वकं दर्शनमित्यकें । चपरियहं सच-यति । विषयाखामिति । परियहे हिंसादम चपि दोषास्तेषां दर्शनादिति विशेषणं दम्भाशत्त्वादिनिमित्तकास्वीकरणेऽतिव्याप्तिनिरासायेति । हिंसा चात्र दातृप्रभृतीनां खोध्या । उक्तानां यमानां विशेषप्रतिपादकं सूत्रं पूर्यात्वा पर्ठात । ते स्विति ।

जातिदेशकालसमयानवच्छिनाः सार्वमामा मचा वतम् । ३१ ।

समयः संकेते। वस्यमाणनियमविशेष इति यावत् । जात्यादिभि-श्वतुभिरनवच्छिचास्ते यमाः सार्वभौगमाः सर्वास्यवस्यासु अनुगता बता महाव्रतमितिसंज्ञिता इत्यर्थः । ब्रन्वर्थसंजायाः फलं च प्रक्रष्टवा-गिभिरेवमनुष्ठानमिति । मुख्यमहिंसाख्ययममात्रित्य जात्यवच्छिचादीन् व्यावष्टे । तत्राहिंसेति । जातिर्मत्स्यत्यादिः तया परम्परया ब्रवच्छिचा मत्स्याव्यतिरित्तस्याहिंसेत्यर्थः । एवमुत्तरास्वपि परम्परया ब्रवच्छिचा मत्स्याव्यतिरित्तस्याहिंसेत्यर्थः । एवमुत्तरास्वपि परम्परया ब्रवच्छिचा मत्स्याव्यतिरित्तस्याहिंसेत्यर्थः । एवमुत्तरास्वपि परम्परयेवावच्छिचत्यं बी-ध्यम् । सेव देशेति । सेवाहिंसेव एवमुत्तरयोरपि । चिभिहपरतस्येति । साङ्ग्यं-निरासायात्तम् । त्रिभिर्जात्याद्यवच्छेदैः परम्परया शून्यस्य पुरुषस्येत्यर्थः । समयावच्छित्वस्योदाहरणद्वयमाद्य । देवेति । यथा चेति । स्वा चेत्यर्थः । बहिसायादवान्येषामपि यमानां जात्याद्यवच्छिद्धत्वस्वमुद्दनीयसित्याधयः । सूत्रतात्पर्यार्थमाद्द । एभिरिति । सार्वभौमशब्दस्यार्थमाद्द । ब्रव्हेसुसिच्चिति । सर्वभूमिध्वित्याय विवरणं सर्वविषयेष्विति । विषया जात्यादये बद्दीस्ताः नस्यापि विवरणं सर्वयवेत्यादि । ननु जुश्वसमिदाहरणदिद्वेधदिद्वाना-मपि परित्यागे नित्यकर्मबाधेन प्रत्यवायापत्तिरिति, मैवम् ।

> सवैधि भूतानि सुखे रमन्ते सर्वेधिा दुःखेषु तयोद्विकनि भूताने तेषां भयोत्यादनजातखेदः सुर्याच कर्माणि हि झारवेदः भूता इति माचधर्मादिवाव्येर्जातवेदस्पोत्स्यचात्मज्ञानस्य योगिनः काद-

> > - 1. i- - -

• 'डिसान्ता ये' इति पा० २। 🦿

णिकस्य बाह्यकर्मत्यागानुजया उपागिनामेव बाह्यकर्माकरणे प्रत्यवायात् योगह्डपस्यैव • नित्यकर्मणे मन्द्रादिभिविहितत्त्वाच्च । यथा मनौ ।

> एताचेके महायकात यत्रशास्त्रविद्वा जनाः । खनीइमानाः सततमिन्द्रियेष्वेव जुहूति ॥ इति । जत एव वसिष्ठेन बाझाभ्यन्तरकर्मयोर्बिकस्य उन्हः । बाह्यमाभ्यन्तरं चेति द्विविधं कर्म वैदिकम् । सयारन्यतरत् कुर्याचित्यं कर्म यथाविधि ॥

इति। तयेश्चाभ्यन्तरं कर्म हिंसाद्यभाषत् ऐकाग्यरूपत्थाच्य त्रेखं गीतादिषुक्तम् 'त्रेयान् द्रव्यमयाद्यज्ञाच्चान्यज्ञः परंतपे'त्यादिना। भाष्यका-रश्च वैधहिंसाया त्रपि पापहेतुत्वमग्रे प्रतिपादयिष्यति 'शाचादिषु चापरि-द्वार्था हिंसा चात्रमविहिता वे'ति न तया व्रतलोपः स्वात्रमधर्माविरोधित्वेन विश्वेषितत्वादिति ॥

यमान् व्याख्याय नियमान् व्याचछे ।

ज्ञीचसंतेषितपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः ॥ ३२ ॥

स्यूनगरीरस्यैव बाह्यान्तररूपेशादौ द्विविधं बाह्यशौचं दर्शयति । मृन्जलेति । मेध्यं गेमूचयवाग्वादि तेषां भत्तणं मेध्याभ्यवहरणम् ग्रादिश-भाववासादयो याह्याः । मानसमपिशौचमाह । ग्राभ्यन्तरमिति । सत्त्वस्व. नेषस्य चित्तस्य मला रागद्वेषादयस्तेषां मैच्यादिना प्रत्तालनं प्रसाद इति प्रागुक्तमित्यर्थः । संतीर्षं व्यावद्धे । संनिहितेति । ग्रत्यावश्यकप्राग्रया-वानिर्वाहकविद्यमानसाधनादतिरिक्तस्यालिप्सेत्यर्थः । द्वंद्वसहिष्णुतेति । शस्त्रीक्तरीत्या निर्दुषं द्वंद्वसेवनमित्यर्थः । द्वंद्वसहिष्णुतेति । शस्त्रीक्तरीत्या निर्दुषं द्वंद्वसेवनमित्यर्थः । द्वंद्वान्याह्व । जिघत्सति । जिघ त्सा क्रुभुसा, यदापि शीताण्णादिवन्यरस्यरविष्हुत्वं क्रुभुतापिपासयोनीस्ति तथापि मिष्युनवदेव पारिभाषिकद्वंद्वता । स्थानमूर्डुावस्थानम् । ग्रासनं चेाप-वेशनम् । आष्ठमानमिङ्गितेनापि स्वाभिप्रायाप्रकाशनम् । ग्राकारमानं त्वव-वनमात्रम् । स्तान्ति शास्त्रीत्तन्ने सेडिध्यानि न सु एथत्याशयेनाह । व्रता-नि चैषामिति । स्वाध्यायव्याख्या सुकरा । तन्जवस्तदर्थभावर्नमितिमण्यमपा-

\* देगिनामनार्यामङपस्यैवेति पा० २।

दोक्तप्रणिधानव्यावृत्त्यचे द्वितीयपादादासूत्रवाज्य्यायमेख प्रणिधानशब्दाचे स्मारयति । तस्मिन्यरमगुरौ सर्वकर्मार्पणमिति । एतत्व तत्रैव व्यास्यातम् । नन्वेवं तदर्चभावनरूपमेव प्रणिधानमचा भवतु । न । वहिरङ्गतायाः घत्यमा-गत्वात् । ईश्वरभावनं हि स्मानरूपतया योगस्यानसङ्क्रमेव । तत्त्रयमन्तरङ्ग-मिति क्रस्यमाणसूत्रात् सर्वकर्मार्पणमेव मुख्यता ध्वेयं न त्यीस्वरतत्त्वम् । 'कुर्यात् कर्म संन्यासचिन्तन'मिति येगियान्नवल्क्यवाक्यात् ।

नाई कत्ता सर्वमेतन्मनसाः कुरुते तथाः

श्तद् ब्रह्मापेयं प्रेक्तमुविभिस्तत्त्वदर्शिभिः ॥

इति कीर्माच्च । ईश्वरस्तु सामान्यतस्तविशेषणतामाचेण कर्ष्तुः त्वारोपेण च ध्येय इत्यता युक्ता तस्य यागबहिरङ्गतेति । तदेवं सूचमणो-क्ता यमनियमा विष्णुपुराणादिष्वपि दर्शिताः ।

> ब्रह्मचर्यमहिंसां च सत्यास्तेयपरिवहान् । सेवेत योगी निष्कामा योग्यतां मनसेा नयन् ॥ स्वाध्यायशावसंतेषतपांसि नियतात्मवान् । कुर्वति ब्रह्मणि तथा परस्मिन्मवर्णं मनः ॥

दत्यादिभिः । एतेषु दशसु मध्ये ईश्वरप्रशिधानस्य मुख्यते। योगा-कुत्वमिति प्रतिपादनाय निर्विध्रपरमात्मयोगहेतृत्वं तस्याह श्लोकेन । शय्या-सर्वति । ईश्वरप्रशिधानी तदनुग्रहात्सदेव योगयुक्तः स्थादिति श्लोकार्थः । स्वस्यः परमात्मनिद्धः परमात्मार्थितकर्मेणां मुख्यसस्तद्योगस्यैघ जल्पनौ-चित्यात् वितर्कजाले। ये। घर्त्यमाखः वस्यमाणप्रतिपत्तभावमां विमापि प रित्तीके। यस्य स तथा । संसारकीजानां संस्कारादीनां स्वयमनुदिनमुपत्म मानः तथामृतभागभेगी त्यागीचेन्मुक्तिसुखानुभवितित्येवंभूते। नित्ययुक्तः स्यादित्यर्थः । न केवलमीश्वरोपितकर्मण देश्वरयोग एव भवति त्रपि त्वीश्व-रसात्तात्कारद्वारा पूर्णक्वादिना तत्त्वसात्तात्कारोपीत्यक्तमेव स्मारयति । यचेदमुक्तमिति । यत्रेश्वरयोगे । ननु यमनिष्मयोर्मध्ये यज्ञदानाद्वाववना-व्यूनतेति वेत्, न ।

\* রশ্রমটামি মা০ ২।

देवद्विसगुरुप्राजपूजनं शाैचमार्जवम् । ब्रह्मचर्यमहिंसा च शारीरं सप उच्यते ॥

रत्यादिवाक्येभ्या ऽत्रानुक्तकर्मणां तपस्येवान्तर्भावात् । एवं ये गिनामन्तर्यागाऽभयदानादेरपि तपस्येवान्तर्भावः । देवब्राह्मणार्थहिंसाया चपि त्याज्यवचनेन च प्रकृष्टयोगिनां बाद्यकर्मणाम् चभावसिद्धिति । तदेवं यमाः पञ्च नियमाश्च पञ्च सर्वस्पृतिसिद्धाः प्रोक्ताः । ननुः यमा-नामभावरूपतया कालाद्यनवच्छित्रत्वस्वसंभवात् सार्वभौमत्वमुक्तं नियमा-नां तु प्रतिनियतकालावच्छित्रत्वस्वसंभवात् सार्वभौमत्वमुक्तं नियमा-नां तु प्रतिनियतकालावच्छित्रत्या न सार्वभौमत्वं संभवति करोा नात्र महाव्रतरूपा विशेष उक्त इति । यद्योक्तयाेश्च यमनियमयोर्मध्ये निवृत्ति-रूपतया शक्यसंपादनत्वेन यमा एव परमहंसानामावश्यका जडभरतादी-नामर्प्याहंसापालनस्य विष्णुपुराणादौ स्मरणात् । न तु नियमाः प्रवृत्ति-रूपतया योगान्तरायत्वात् । तदुक्तं भागवते

यमानभीत्यां सेवेत नियमान् मत्परः क्व चित्।

इति । उत्तेषु यमनियमेषु वत्त्यमाखविग्नस्य निवृत्त्युपायव्रतिपादकं सूत्रं पूर्रायत्वावतारयति । एतेषां यमनियमानामिति ।

वितर्कबाधने प्रतिपत्तभावनम् ॥ ३३ ॥

वद्यमाणवितर्कें प्रेमादिवाधने सति वद्यमाणं प्रतिपद्यभावनं कुर्या-दित्पर्थः । तदेतद्वाद्यष्टे । यदास्पेति । विपरीतास्तर्का विचारा येष्विति । वित्तर्कसंज्ञा हिंसादिषु तान्त्रिकी । तर्कश्चात्र विशेषयं, तण्चाद वितर्भ्य-माणे। हिंसादिर्वितर्कः तेन बाधने स्वाभिमुखीकरणे प्रतिपत्तभावनम् । उत्तरसूत्रवद्यमाणं कुर्यादित्यर्थः । विपरीततर्कस्याकारमाह । इनिष्यामी-त्यादिना इतीत्यन्तेन । एवं नियमपञ्चकेपि त्यद्त्याम्यहं शाद्यमित्यादयो वितर्काः द्रष्टव्याः युक्तिसाम्यात् । सूत्रतात्पर्यार्थमाह । एवमिति । एवमुन्मा-गाभिमुखेन हिंसादिगतेन वितर्कज्वरेण ज्वनित्तेन बाध्यमाना योगी वि-तर्कविरोधिज्ञानविषयतया वितर्कप्रतिपत्वान् दुःखादिफलकत्स्वादीन् भा-

\* ननु इत्यस्य स्थाने 'तत्र' इति युक्तत्तरः प्राठः ।

वयेत् चिन्तयेत् इत्यर्थः । प्रतिपत्तभावनं व्याचाटे । घोरेष्वित्यादिना भावयेदित्यन्तेन । वितर्कान् हिंसादीन् । अत्र दुःखफलत्वचिन्तनं वाक्य-तात्पर्यार्थः । तुल्पत्वमेव विष्टयोति । यघेति । एवमादीति । वितर्क-बाधने प्रतिपत्तभावनमित्येवमादिकं सूत्रान्तरेषु ग्रासनप्राणायामसूचेष्वपि योजनीयम् । ग्रादिशब्देनास्य सूत्रस्य व्याख्या उत्तरसूत्रं च याद्यम् । ग्रासनादिषु च वितर्का ग्रासनादिकं त्यत्त्यद्रत्यादिरूपा इति शेषः । इदानीं ये वितर्काः ये वा वितर्कस्य प्रतिपत्ताः यादृशं वा तच्चिन्तनं तन्न्ययमाद्य ।

वितर्का इंसादयः जनकारितानुमादिता लेाभकोध-

मेाइपूर्वका स्टुमध्याधिमात्रा दुःखाज्ञानानन्त-

फला इति प्रतिपत्तभावनम् ॥ २४ ॥

हिंसाटय दति । वितर्काणां स्वरूपकचनं विशेषणत्रयेष । सत्त-द्वतविशेषाणां कथनं सर्वचैव हेयत्वप्रतिपादनाय । दुःखादिफलकत्वकथनं च प्रतिपत्तकचनम् । प्रतिपत्तान् भाषयेदितिप्रवेम्नचीयभाष्यातुपपस्या प्र-तिपत्तभावनमित्यन्तकमधारयासंभवात् । शेषेण च भावनकथनमिति । तुःखाज्ञाने एवानन्ते फत्ते येषामिति वियदः। विशेषग्रात्रयोत्तान् विशेषान् विवृत्तेकि । तत्र हिंसेति । इतिति । इता वा कारिता वा जन्मीदिता वेत्यर्थः । तत्र इता स्वयं निष्पादिता कारिता कुर्धित्युक्ता प्रनुमोदिता साधुसाध्वीत्यङ्गीक्रता । क्रतादीनामपि परैः क्रियमाणा द्विती-यविशेषग्रोत्तं त्रैविध्यं व्याचन्द्रे । एकैकेति । लोभेनेत्यस्य व्याच्या । मांस-वर्मार्थन मांसचर्मादिप्रयोजनेन तथा अपक्षतमनेनेत्येवं क्रोधेन तथा मा-हेन यजार्थहिंसया निर्देषि। धर्मी भविष्यतीत्येवंरूपेणेत्यर्थः । यदापि मृद्-मध्याधिमात्रा इति हिंसादिविशेषयं सूत्रेस्ति तथापि लाभादेर्प्रुतुत्वादि-नैव हिंसादेमृंदुत्वादिकमत्र विवत्तितमर्थसांछवमित्याशयेन लाभादिविश्व-बगतया मृदुत्वादीन् व्याचछे । लाभक्राधमाद्दा इति । लाभक्राधमाद्वा स्कैंकाः पुनस्तिधा मृदुमध्याधिमात्रा इत्यर्थः। एवमिल्यादि हिंसाया इत्यन्तमेकं वाक्यं मूद्मध्याधिमाजत्वात्ततेपि विशेष इति प्रवेषादीय.

### ये।मबार्तिक्म् ।

सूरामुसारेणः योत्तिकानपरान्विशेषान् स्वयमाह । मृहमध्याधिमाचाः पुन-स्विभेति । सर्वत्र तीवत्वमधिमाचता, शेवं स्पष्टम् । सा पुनर्नियमेति । मल्पोकोव विसेत्पादिनियमः । स्कस्मिन् दिवसे स्यावरस्य जहमस्य वान्य-तरस्पैव हिंसा नाभये।रित्यादिश्विनल्पः । स्यावरजङ्गमये।स्थाये।रेवाझव-स्यया हिंसेल्याबिः समुच्चयः । इत्येवं नियमबिकल्पसमुच्चयानाम् भान-क्याद्विंसा संख्येयभेदेत्पर्यः । नियमाद्यानन्त्ये हेतुः, प्राणभूविति । हिं-सकानां हिंस्यानां वा ऽसंख्यतया नियमादीनामनन्तप्रकारत्ववित्यर्थः । रवमिति । दिंसायामिवानृतादिरूपवितर्केष्वपि इतकारिता दत्यादिवि-भागा योजनीया इत्यर्थः ! अज्ञानं चेति । अज्ञानं संमोहः हिंसाता दुःखा-चाने यथा भवतस्तदाह। तथा चेति । तथाहीत्यर्थः । वीर्याचेपा बलान-नियमनम्। एवं त्रिप्रकारहिंसनान्निष्ठकारमेव दुःखं इन्ता प्राग्नेति कर्मा-वृद्धपत्रकेदयादिति प्रतिपादयति । तते। वीर्यति ः परस्य वीर्यात्तेपात्तस्य चन्तुरपि चेतनमुपकरणं स्त्रीपुचधनादिकं सीखवीयें कार्यात्वमं भवति । सचा परस्य सस्त्रादिना हुःखेल्पादनाहुन्सापि नरकादिषु याम्यशस्त्रादिना दुः स्वमनुभवति । तथा परस्य नीवितव्यपरोपणास् प्राणवियोजनात्तरकाः सेपि प्रसित्तणं जीविसात्ययं रोगादिना मरणावस्यां संमाहमग्रीमापचे बरबमिच्छवपि मयं चिदेव जीवति । ननु तदानीमेव जयं मर्रां न भवति तमाह । दुःखविपानस्यति । दुःखरूपस्य विपानस्य प्रतिनियतज्ञ-सादिविपामीरेव भाग्यत्वादित्यर्थः । तदेतद्विंसाया त्रानन्ततुःखाज्ञानफ तकाखं बीतावामप्युक्तं

> मामात्मपरदेहेषु प्रद्विषन्ते। अधूयकाः । सानदं द्विषतः क्रूरान् संसारेषु नराधमान् ॥ चिपाम्यज्ञस्वमञ्भगनासुरीष्वेव योनिषु ।

इति । पुत्रा हाम्निविस्फुलिङ्गवत् पिसुरेशाः । 'मात्मा वै जायते पुत्र' इति भुतिः । प्रत ईश्वरांशजीवेषु द्वेद ईश्वरद्वेद एव । जिं च जी-जामाम्ल्यात्मा मरमेश्वरः । प्रतः शरीरद्वेपेग शरीरद्वेपवत् जीवद्वेपेस प्रत्नेग्रवर्ष्यः द्विपा भव्रतीति भावः । पुर्वयाजापम्सेति । पुरायक्रमेह्यराय

१६=

# येगगवातिकम् ।

सुबीजम्य चित्तभूमावावपने गता सहावापितेत्यर्थः । धान्यबीजवपने तृण-बीजानां वपनवदिति भावः । भवेदल्पायुरिति । ननु 'त्रहिंसन्सबैाखि भू-तान्यन्यज तीर्खभ्यः' 'तस्माद्धज्ञे वधो ऽवध' इत्यादिर्श्वातस्पृतिभिवैधहिंसा-तिरिक्वहिंसाया एव प्रतिषिधात कथं वैधहिंसाया चानिष्टसाधनत्वमुच्यत-इति । ज्रजीच्यते । कार्यत्वप्रिष्टसाधनत्वं वा विध्यर्धा न पुनरनिष्टान-नुबन्धित्वमपि । राजत्वादिप्रापककर्मणां गर्भवासजन्याद्यनर्थहेतुतायाः सर्वसंमतत्वात् । न च बलवदनिष्टाननुबन्धित्वमपि विध्यर्थां वतुं श-वयते । जनिष्टेषु पुरुषाणां बलवट्ठेषस्याव्यवस्यितेः । दुःखमेव सर्वं वि-वेकिन इत्युक्तत्वात् । किं च बलवदनिष्टाननुबन्धित्वस्य विध्यर्थत्वेपि यज्ञा-दिनान्तरीयकहिंसायाः सामान्यताेऽनिष्टजनकत्वयुत्यविरोधः । त्रपि चा-वैधहिंसात्यागस्य स्वर्गादिसाधनताबे।धकविधिभिवधहिंसायाः स्वर्गादि-साधनताबे।धकविधिभिश्व सह हिंसाया मृत्य्वादानिष्टहेतुतावे।धकयुति-स्पृतीनां नार्ख्येव विरोधे। येन तामु संकीत्वः कल्प्येत जतो युक्तमुत्तं पुण्यावापगतानामपि हिंसानामनिष्टहेतुत्वम् । पुण्यावापगतहिंसास्वपि यु-धिछिरादीनां प्रायश्वित्त्युक्तत्रविणादप्यमेव सिट्टान्त उवीयते ।

> तस्माद्यास्थाम्यहं तात दृष्ट्वेमं दुःखर्सनिधिम् । त्रयीधर्ममधर्माद्धां किंपाक्रफलसंनिभम् ॥ इति मार्केण्डेयादिस्मृतिश्रुत्यादिभ्यश्च । त्रत एव स्मर्यतेपि । सर्वाणि भूतानि सुखे रमनो सर्वाणि दुःखेषु तथाद्विज्ञन्ति । तेषां भयोत्पादनजातखेदः कुर्याच कर्माणि हि जातवेद ॥

इति मेात्तधर्मादिष्विति । बधोऽवध इत्यादि वाक्यं तु वधाभासता-परमिति दिक् । एवमिति । ग्रनुतादिष्वप्येवं दुःखाज्ञानफलकत्वं ययासंभवं मराणादिकं विद्याय याज्यमित्यर्थः । प्रतिपत्तभावनस्य प्रयोजनमाद्व । एवं वितर्कार्थामिति । ग्रनुगतं नियतमेवमनिष्टं विपाकं वितर्कार्था कार्यमेव चिन्तयन् योगी न वितर्केषु मनः प्रणिदधीत ददातीत्पर्थः । यमनियम-मिद्यसिसूचकानां सिद्धान्तानां प्रतिपादकानि सूचार्थि चवतारयसि । प्रतिपत्तेति । हेया हातुमईा एवंभूता वित्तर्का यदास्य योगिनः प्रति-पत्तभावनाती विषयसाचिध्यकालेव्यप्रसवस्वभावा भवन्ति तदा तत्व्रतं वितर्कहानिक्वतमैश्वये यमादिनिव्यत्तिपूचकं भवतीत्यर्थः । तचिष्यत्त्यव-धारणे च तत्तद्भू मिषु यत्नं विहाय भूमिकान्तरेषु योगी यत्नमातिष्ठेतेत्ये-तत्यतिपादयितुं सर्वेष्वेव याङ्गागेषु सिद्धिकण्चनम् । तद्यणा तदैश्वये यथा ।

अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्सन्तिधैा वैरत्याग: ॥ ३५ ॥

प्रतिष्ठायां स्थैर्यं उक्तवितर्केरसंस्थर्शेइति यावत् । तस्यां सत्यां त-त्सचिधिस्यानां सर्वप्राणिनां मार्जारमूषकाद्वीनामन्येान्यवैरत्यागेा भवती-त्यर्थः ।

सत्यप्रतिष्ठायां क्रियाफनाश्रयत्वम् ॥ ३९ ॥

सर्वप्राणिनां भवतीत्यत्रापि शेषः । क्रिया धर्मः तस्य फलं स्वर्गा-दिः तयोराश्रयत्यं सर्वप्राणिनां सत्यप्रतिष्ठस्य घचनाट्ववतीत्यर्थः । तदे-तद्घाचछे । धार्मिक इति । धार्मिका भूया इति वचनात् संबेध्धा धा-मिका भवतीत्यादिरर्थः । त्रमोधेति । एवं प्रकारेणास्य योगिने। वाक् सत्या भवतीत्यर्थः । त्रत्र वाक् मनसाेष्युपलवण्यम् ।

ज्रस्तेयप्रतिष्ठायां सर्वरत्नेापस्थानम् ॥ ३७ ॥

सर्वेभ्यो दिग्ध्या स्वेग्पस्यानं सर्वरत्रे। सर्वदिक्कानीति :

ब्रह्मचर्यप्रतिष्ठायां वीर्यचाभः ॥ ३८ ॥

वीये शक्तिविशेषं लत्तयति । यस्येति । यस्य वीर्यस्य लाभात्मतीघा-तवर्जितान् गुणान् ज्ञानक्रियाशक्तीस्त्कर्षेयति योगी वर्धयति तथा सिट्टः स्वयं ज्ञानी भूत्वा शिष्येषु ज्ञानाधानसमर्थश्च भवतीत्यर्थः ।

अपरिग्रच खेर्ने जना कर्यतासंबोध: ॥ ३८ ॥ अपूर्वेण देहीन्द्रयादिसंघातेन जानहेतुः संबन्धा जना तस्य कथं-ता किंप्रकारता तयेः संबोधः सात्तात्करे। जन्मकणंतासंबोधः । तथा च

## येगवार्त्तिकम् ।

शान्तोदिताव्यपदेश्यानां जन्मनां स्वरूपतः प्रकारतश्च जिज्ञासामात्रेण सा-हात्कारोऽपरियद्दस्यैर्थं भवतीत्यर्थः । तदेतद्घादण्टे । त्रस्य भवतीति । इदं सूत्रेण सहान्वेति । कोऽहमासं कण्यमहमासमित्यतीतजन्मनः स्वरूपप्र-कार्त्यार्जिज्ञासा किंस्विदित्यादिद्वयं वर्तमानजन्मनः स्वरूपप्रकारजिज्ञासा के वा भविष्णाम इत्यादिद्वयं च भाविजन्मन इति । पूर्वापरान्तमध्याः भूतभ-विष्यदुत्तमानकाताः तेष्वस्य योगिनः स्वजन्मजिज्ञासोत्यवमात्रैव स्वरूपेण स्वविषयेण ज्ञानेन उपावर्त्तते विशिष्टा भवति नास्त्यत्र साधनापेत्तेत्यर्थः । स्वतः सर्वार्थयदृत्योग्यस्यापि चेतसाऽतीतादीनां स्वावस्थानाम् ग्रयद्व-णं परियहव्यासङ्गदेविषात् अते। परियद्दस्यैर्यात्ताः त्वणं प्रणिधानमात्रेण्येव यद्यन्तदति भावः ।

श्रीचात्तवाङ्गजुगुमा परेरसंसर्गः ॥ ४० ॥

शौचात् शैवस्थैर्यात् । अनेन सूत्रेण बाद्यशैवस्थैर्यस सिद्धिस्व्यते, बुगुप्सा कुत्सा त्रशुचित्वदेषिदर्शनं तस्याशेषतः सात्तात्कार इति यावत् । शौचात्स्वाङ्गुजुप्सायां युक्तिमप्याद्द । स्वाङ्ग इति । यतः पूर्वमस्यजुगुप्सया शीवमभ्यस्तम् त्रता तिशयितजुगुप्सा शीवफलं युक्तेत्याशयः । जुगुप्सां विद्व-ग्रीति । कायेति । ग्रवद्यं दोषः । तज्ज्ञानस्य फलमाद्द । कायानभिष्वङ्गीति । शेषं सुगमम् । ज्ञतः शीवस्य सिद्धिसूचकं सूत्रमवतारयति । किं चेति ।

सत्त्वग्नुद्विसैामनस्तेकाय्येन्द्रियजयात्मदर्भन-

ये।ग्यत्वानि च ॥ ४१ ॥

एतेषु क्रमं दर्शयति । शुचेरिति । चालितचित्तमलस्य सत्त्वशुद्धिः सत्त्वोद्रेकेा भवति ततः सैामनस्यं प्रीतिः स्वत एवानन्दे। जायते ततश्च प्रीतचित्तस्याविवेपादैकाय्यं तत इन्द्रियजयः ततश्चात्मदर्शनयाग्यत्वमिति । सूत्रद्वयार्थमुपसंहरति । एतदिति । एतत्सू चद्वयोक्तं शावसामान्यस्य स्थैर्यान साण्यते इत्यर्थः ।

# संतेषादनुत्तमः सुखखाभः ॥ ४२ ॥

• ग्रभिष्वङ्गः ग्रीसिरिति पुस्तकान्सरे अधिकम् ।

#### येगगवार्त्तिकम् ।

मास्युत्तमं सुखं यस्मात्तादृशसुखस्य लाभः संतेषस्यैर्याद्भवतीत्य-र्थः । तृष्णात्तयो दि संतोषः तृष्णाप्रतिबन्धापगमे च चित्तस्य स्वाभाविकः सत्त्वाधिक्यनिमित्तिका सुखस्वभावता स्वत एवाविभेवति न तत्सुखे विष-यापेढेति तविविषयं शान्तिसुखम् बात्मसुखमुच्यते । 'ते ये शतं प्रजापति-रानन्दाः । स एके। ब्रस्नण बानन्दः । ब्रोजियस्य चाकामद्दतस्ये 'त्यादिष्ठुतेः । ईत्वरस्य पूर्णकामत्वात् त्रोजियस्य च ज्ञानेन कामत्तचातुभयोरेव वैत्व-ष्णस्य तुल्यतया समानं सुखमित्याशयः । बुद्धेः सत्त्वात्मक्रत्या सुखस्वभाव-त्वेन जीवेपि नित्यं सुखमित्याशयः । बुद्धेः सत्त्वात्मक्रत्या सुखस्वभाव-त्वेन जीवेपि नित्यं सुखमिदमेव गीयते स्वाभाविकस्य यावद्दव्रव्यभावि-त्वात् तमसा पिहितत्वेन च सदानभिव्यक्तत्वात् दति । संत्ताेषा-रव्यात्त् तमसा पिहितत्वेन च सदानभिव्यक्तत्वात् दति । संत्ताेषा-दभिव्यक्तसुखम्यानुत्तमत्वे स्पृतिमुदाइरति । तथा चोक्तमिति । काम-सुखं कामिभ्या हीक्तिकविषयेभ्यः सुखं दिव्यं संकल्पमाजीत्वविषयत्तं' 'संक ल्यादेवास्य पिहरः समुत्तिष्ठन्तो'त्यादिष्ठुतेः । तृष्याचयसुखस्य तृव्याचया-भिव्यक्तसुखस्येत्वर्थः । विद्वेहकैवल्ये तु सुखवाक्यानि दुःखनिवृत्त्या गैाधा-नीति ।

कायेन्द्रियसिद्धिरशुद्धित्तयात्तपसः ॥ ४३ ॥

ध्याचछे । निर्वत्यमानमिति । चशुद्धिरधर्मस्तामसे। गुणः सैवा-णिमादिश्वत्तेरावरके। मत† इत्यर्थः । चणिमादिसिद्धीर्विभूतिपादे व्याख्या-स्पति । शेषं सुगमम् ।

स्राध्यायादिष्टदेवतासंप्रयोगः ॥ ४४ ॥

संप्रयोगे। दर्शनं यां देवतां द्रष्टुमिच्छति सैव दृश्या भवतीत्यर्थः । सुगमं भाष्यम् ।

समाधिसिद्विरीश्वरप्रणिधानात् ॥ ४५ ॥

व्याचष्टे। ईश्वरेति। ईश्वरेऽपितः सर्वभावः सर्वव्यापारा येन तस्य समाधिसिट्टीर्यागनिष्यत्तिर्घया येन प्रकारेखेश्वरानुग्रहते। भवति

\* युक्तीत्त्यधिकं पुस्तकाम्सरे ।

। मल द्रति या० २।

येग्गवार्त्तिकम् ।

तदुच्यते, बाद्दी ताबद्वेशाद्यन्तरस्यमपि ध्येयं सर्वे श्रवखमननकाले य-णर्थमेव जानाति । गुरुवाक्यादावधिपर्यस्तं भवति । ततीस्य येगिनः मजा समाधिकालेपि यथार्थमेव सासात्करोतीत्यर्थः । एवं संप्रज्ञातसिद्धा-वसंप्रज्ञातसमाधिः स्वयमेव सिध्यतीति तत्र प्रदर्शितम् । न चेश्वरप्रणि-धानादेव येगनिष्पत्तावितराङ्गवैपर्ध्यमिति वाच्यम् । ईश्वरप्रणिधानस्य मेरिद्मात्रनिष्टत्तिद्वारत्ववचनात् । द्वारान्तरेण त्वङ्गान्तराणां समाधिसाध-नत्वसंभवात् । अपि च ईश्वरप्रणिधानेनैव निर्विघ्नं सर्वाण्यङ्गानि संपाद्य समाधिं जनयतीति नान्याङ्गवैपल्यम् । ग्रथ वा बन्यान्यङ्गानीश्वरप्रणिधा-नद्वारा समाधिं निष्पादयन्ति इतराङ्गानां च स्वते। नैतादृशी शक्तिरस्ति रत्याश्येनेश्वरप्रणिधानस्यैव तु मुख्यतः समाधिसाधकत्वं सूत्रितमिति बद्दिङ्गत्वं त्वस्य संयमद्वारकतया चनावश्यकतया च वत्यतीति । सूत्रा-नराग्यकारयति । उक्ता इति ।

स्थिरसुखमासनम् ॥ ४६ 🕅

स्थिरं निश्चलं सुखकरं च यत्तदासनम् ग्रास्यतेऽनेन प्रकारेणेत्या-सनमित्यर्थः । ग्रासनस्य भेदानाह । तदायेति । तत्र पद्वाद्यासनचतुष्टयस्य बत्तर्णं वसिष्ठेनोक्तम् ।

श्रहुष्ठें। सचिबधीयात् चस्ताभ्यां व्युत्क्रमेण तु । ऊर्वारुपरि विप्रेन्द्र इत्या पादतले उभे ॥ पद्वासनं भवेदेतत् सर्वेषामेव पूजितम् । एकपादमण्वैकस्मिन् विन्यस्योरी च संस्थितः ॥ रतरस्मिंस्तथा पादं वीरासनमुदाहृतम् । प्रस्पैवार्ट्यमर्ट्वासनमप्युच्यते, तथा । गुरुफो च दृषणस्याधः सीवन्याः पार्श्वयाः झिपेत् । पार्ख्वपादी च पाणिभ्यां दृठं बध्धा सुनिश्चलः ॥ भद्रासनं भवेदेतत्सर्वव्याधिविषापद्यम् । जानूर्वारन्तरे सम्यक् हत्वा पादतले उभे ॥ च्छाकायः सुखासीनः स्वस्तिकं तत्मचत्तते । दति । इतराण्यासनानि योगप्रदीपाद्धुक्तानि संत्वेपात्कथ्यन्ते । दण्डासनम् उपविश्य क्लिष्टाङ्गलिकौ श्लिष्टगुल्फी भूमिक्लिष्टजङ्घेरुपादौ प्रसार्यं दण्डवच्छ्यनम् । सापात्रयं योगपदयोगेने।पवेशनम् । पर्यङ्कं च जा-नुव्रसारितबाहाः शयनम् । क्लाज्वनिषदनादीनि क्लाञ्चादीनां निषण्णानां संस्थानदर्शनात् प्रत्येतव्यानि । जान्वेरुपरि इस्तै क्रिस्वा कार्यशरोगीवाणा-मवक्रभावेनावस्थानं समक्षस्यानम् । स्थिरमुखं च सूचीपात्तं, तस्य व्याख्यानं यथासुर्खमिति । चाद्रिश्चदेन मायूराद्यासनानि याद्याणि । यावन्ता जी-वजातयस्तावन्त्येवासनानीति संत्वेषः । ग्रासनस्यैर्यस्येापायमाद्द ।

प्रयत्नग्रेथिच्यानन्तसमापत्तिभ्याम् ॥ ४७ ॥

प्रयक्षशैधिल्यस्य द्वारमाह । येन नाङ्गेति । बहुव्यापारानन्तरं चेदासनं क्रियते तदाङ्गकम्यनादासनस्थैये न भवतीत्याशयः । ग्रनन्तेति । ग्रथ वा प्रयवशालित्वेपि पृथिवीधारिशि स्विरतरशेषनागे समापत्रं तद्वा-रण्या तदात्मतापत्रं चित्तमासनं निष्पादयतीत्यर्थः । तच्चानन्तानुयहाद्वा सज्ञातीयभावनावशाद्वा ग्रदृष्टविशेषवशाद्वित्यन्यदेतत् । ग्रासनप्रतिष्ठायां सिद्धिमाद्द ।

तते। दंदानभिषात: ॥ ४८ ॥

भाष्यं सुगमम् । क्रमप्राप्तं प्राणायाममाह ।

तसिन् सति श्वासप्रश्वासयोर्गतिविच्छेदः प्राणा-

# याम: ॥ ४८ ॥

वत्त्यमाणचतुर्विधप्राणायामस्यैवं सामान्यलचणं गतिविच्छेदः । शास्त्रोक्तरीत्या स्वाभाविकगतेः प्रतिषेध इत्यर्थः । स च रेचकपूरककुम्भ केव्वनुगतः । नन्वेवं प्रत्येकस्यापि प्राणायामत्वापत्त्या जिभिर्मिलित्वेक-प्राणायाम इति 'प्राणायामस्तु विज्ञेयो रेचकपूरककुम्भक्तै' रित्यादिवाक्योक्तं व्याइन्येतेति चेच । चयाणां यैावापर्येण प्रथमभूमिकायां सद्दानुष्ठाननि-यमादेकत्वव्यवहारोपपक्तेः । न तु ताद्रृशवाक्येषु मिलितानामेव प्राणाया-मत्त्वं विवचितम् ।

रेचकं पूरकं त्यझ्वा सुखं यद्वायुधारखम् । प्राखायामीयमित्युक्तः स वै केवलकुम्भक्तः ॥

र्दति वासिष्ठसंहितादे। केवलकुम्भकस्यापि प्राणायामत्ववचमा-विति । इदं सूत्रं व्याचाटे । सत्यासनइति । यथा यमनियमयोरन्यका-सक्रतयायांगाङ्गत्वं नैवमासनस्य किंतु प्राणायामाद्महुण्डवकसाहित्यनेति एतत् प्रतिपादयितुं सत्यासने दत्ति विशेषणं तथा च सत्यासनइति समा-धिमूचपर्यन्तम् अनुवर्त्तनीयम् । गीतादावासने।परागेग्रैव ध्यानादिस्मरणा-धिमूचपर्यन्तम् अनुवर्त्तनीयम् । गीतादावासने।परागेग्रैव ध्यानादिस्मरणा-दिति । त्रत एव चासनादीनां षडङ्गानां सहानुष्ठेयत्वेनारादुपकारकत-यान्तरङ्गत्वमित्याशयेन स्मृत्यादिषु क्वचित्मसङ्गी योग उच्यते । यमनिय-मयाः कालान्तरीयतयात्यन्तबहिरङ्गत्वादिति । ज्ञाचमनमन्तःप्रवेशः । नन्वेथं प्रवेशनिर्गमरूपयाः श्वासप्रश्वासयोः गतिरेव नास्तीत्याश्यवेनाद्द । उभयाभाव दति । तथा च गतिशब्दार्थ्वाज्ञ न विवच्तितः स्वाभाविकश्वा-सप्रश्वासयोः प्रतिषेधः प्राणायाम दृत्येवार्थः । ज्वान्तरभेदप्रतिपादकमुत्त-रष्ट्रजं पूरयित्वोत्त्यापयति । स त्विति ।

बाद्याभ्यन्तरक्तमाटत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिहष्टे। दीर्घसूब्सः ॥ ५०॥

स तु प्राणायमा बाद्यवृत्तिराभ्यन्तरइत्तिस्तम्भवृत्तिरिति विविधः रेवकपूरककुम्भकभेदात् । तदुत्तं विष्णुपुराणे ।

परस्परेगाभिभवं प्रागापाना यदानिला ।

कुरुतः स द्विधा तेन तृतीयः संयमात्तवाः ॥

इति। सच त्रिविधः । प्राणायामा देशका संख्याभिः परिदृष्टो नि-गौता नियमिता भवति तदाभ्यासवशात् क्रमेण दीर्घमूस्मसंज्ञके। भवतीति मूत्रार्थः । तदेतद्वाचिछे । यत्रेति । विशेषाणां सामान्यनिष्ठत्वात् इयं सप्तमी । यत्र प्राणायामे गतिविच्छेदे प्रखासपूर्वकात्यभावः प्रश्वासेन रेदकेन गतिविच्छेदः स बाह्या बाह्यवृत्तिः प्राणायामा रेवकनामे-त्यर्थः । न च रेवनं बाह्य इत्येवास्त्विति वाच्यम् । प्राणस्यायामः प्राणा-

#### यागवासिकम् ।

इति येगादरेणायामास्यनिरोधस्य विश्वेष्यीकरणादिति । याम श्वासेति । यत्र श्वासेन प्रकेष गत्यभावः स ग्राभ्यन्तरः ग्राभ्यन्तरवृत्तिः प्राग्रायामः पुरकनामेत्यर्थः । स्तम्भवृत्तिरिति । यत्रीभयाभावः श्वासम-खासयात्भावः सङ्गत्मयवादेवाभ्यासनित्वेत्तादुवति स स्तम्भवृत्तिः प्राणा-यामः कुम्भकतामेत्यर्थः । वत्त्यमायस्य कुम्भकभेदस्य चतुर्थेष्राणायामस्य व्या-वर्त्तनाय सङ्गल्ययत्रादिति विशेषणम् । स हि प्रयवबाहुत्येनैव भवसीति तजैव प्रतिपादयिष्यति । एकदैव बाह्याभ्यन्तरप्रार्णावनापने दृष्टान्तमाह । यथा तप्र इति । द्वयोर्चान्द्राभ्यन्तरदेशयोः । देशकालसंख्याभिः परिदृष्ट इति विशेषग्रस्यायमर्थः । एतावद्वेशेन वा एतावत्कालेन वा एतावन्मा-त्रसंख्याभिवीवच्छित्रो मया रेचकादिः कर्त्तव्य इत्येषमवधारित इति : तवेतद्विभज्य व्याचछे । त्रयोष्येतद्ति । त्रयो रेवकपुरककुम्भकाः । इया-निति । नासायास प्रादेशद्रादशाहलहस्तादिपरिमितेा बाह्यदेशे। रेचकस्य स्रिवयः स चेषीका तुलादिक्रियानिश्चेयः । प्ररक्षस्य चापादतलमामस्तकमा· भ्यन्तरेः विषयः स च पिपीलिकास्पर्शेसदृशेन स्पर्शेन निष्चेयः । कुम्भकस्य रेचअपुरक्योः बाह्याभ्यन्तरदेशे समुच्चितावेव विषयः उभयत्रेव प्रायस्य विलयातः । स च तुलस्य क्रियाया उक्तस्पर्शस्य चानुपलध्या निश्चेय इति। कात्तेनेति । चतुर्निमेषावच्छित्रस्य कालस्य चतुर्यमागः त्तयाः तेषामियत्ता-वधारणेनावच्छिताः इतावत्त्वणरेचकादिः कर्त्तेव्य दति निर्यामता इत्यर्थः । संख्याभिरिति । मात्राखां द्वादशादिसंख्याभिरित्यर्थः । यदापि संख्याभि-रपि कालनियम एव क्रियते । तथापि प्रकारभेदाट्वेद इति । तत्र हि शङ्घध्वन्यादिना कालनियमः क्रियते स कालेन परिट्रष्टः यत्र च वद्यमा-ग्रमात्रासंख्याभिः कालनियमः क्रियते स संख्याभिः परिदुष्ट इति । मंखार्थं मात्रा च मार्केराडेयप्रीका ।

> निमेथेानोधगे मात्रा तालेः लघ्वत्तरं तथा । वाखायामस्य संख्यार्थे स्पृती द्वादशमाविकः ॥

इति । निमेषादिलव्यत्तरान्तं मात्राप्रमाणं तदेव दर्शयत्युत्तराहुन हादधमात्रिका हादशगुण्डिता यः अध्यन निमेषादिरयं पदार्घः झाखा

# येगगवातिकम् ।

यामस्य संख्याचे स्मृत इत्यचेः । एवं प्रखधादयेगि मात्रा वसिष्ठयाज्ञध-ल्क्यादिभिरुक्ताः । पूरकादित्रय एव द्वादशमात्रेत्ययमधमः कल्पः । यतः पूरकादिषु प्रत्येकं मात्रायाः संख्याभेदाे वसिष्ठसंहितायामुक्तः ।

> एवं ज्ञात्वा विधानेन प्रणवेन समाहितः । प्राणायामत्रयं कुर्यात्यूरकुम्भकरेचकैः ॥ त्राक्तष्य श्वसनं बाह्यात् पूरयेदिडयेादरम् । शनैः षाडशमात्राभिरुक्रारं तत्र संस्मरन् ॥ मकारं पूर्त्तिमत्रापि संस्मरन् प्रणवं जपेत् । धारयेत् पूरितं पश्चात् चतुःषष्ट्या तु मात्रया ॥ याबद्वा शक्यते ताबद्वारणं जपसंयुतम् । पूरितं रेचयेत्परचात् प्रणवं द्यनिलान्थितम् ॥ शनैः पिङ्गलया पुत्र द्वात्त्रंशन्मात्रया पुनः । ध्यायवाद्यात्तरं तत्र प्रणवस्य समाहितः ॥

इति । त्रकारोकारमकाराणां मूर्त्तयो बस्तविष्णुरुद्रशरीराणि तमितं पुराणयुक्तं मात्राभेदं सामान्यता भाष्यकार त्राह । एतावट्विरित्यादिना । एतावट्विः षेडिशादिभिः मात्राख्यैः पदार्थैः निमेषान्मेषणादिभिः । स्वास-प्रवेशः पूरकः प्रथम उद्घातः । वायोरुहुननं गतिनिरोध इति यावत् । तथा निग्रहीतस्य स्तम्भितस्य वाये।रेतावट्वि प्चतुःषष्ट्र्यादिभिनिमेषे ल्मेषणादि-भिः कुभको द्वितीय उद्घातः । यथं तृतीय उद्घातार्थाद्रेचक, एतावट्विद्वेात्रिं-श्रिः कुभको द्वितीय उद्घातः । स्वं तृतीय उद्घातार्थाद्रेचक, एतावट्विद्वेात्रिं-श्रिः कुभको द्वितीय उद्घातः । स्वं तृतीय उद्घातार्थाद्वेचक, एतावट्विद्वेात्रिं-श्रिः कुभको द्वितीय उद्घातः । स्वं तृतीय उद्धातार्थाद्वेचक, एतावट्विद्वेात्रिं-श्रिः कुभको द्वितीय उद्धातः । स्वं तृतीय उद्धातार्थाद्वेचक, एतावट्विद्वेात्त्रं श्रमवचनात्सात्रः पाठक्रमानुष्ठाने नादक्त्र्याः । तथा च पूरक्रकुमकरेचका इत्येवार्त्सार्गकोनुष्ठानक्रमः पुराणादिषु बाहुत्येन दर्शनाच्च । सन्दी महदा-दिक्रमवदिति । प्रकारान्तरेणपि संख्यपरिदृष्टत्वमाद्द । एत्रं प्रृदुरित्या-दिना । एवम् एतावट्विमात्राप्रमाणिर्मृदुः प्राणायामः स्वम् एतावट्विर्म-ष्रमः एवमेतावद्विस्तीवः प्राणायाम इत्यपि संख्या परिदृष्ठो भवतीत्यर्थः । तदुक्तं कीर्मि ।

मात्राद्वादशके। मन्दश्चतुर्विंशतिमात्रकः । मध्यमः प्राणसंरोधः षड्तिंशत्मातृकोन्तिमः ॥

रति । अत्र पूरकादिविशेषावचनात् किष्यपि प्राणायामेषु द्वादश-द्वादशमात्रादिरूपैकेव संख्या दत्येवं एश्व म्कल्पः । देशका लसंख्याभः परिदृष्ट इत्यत्र चेच्छाविकल्प एव न तु समुख्ययः उदा हुतवसिष्ठवाक्यादी केवल-मात्रासंख्यायामपि प्राणायामदर्शनात् । समुख्ययानुष्ठाने तु फलभूमा भवत्येव भूयसि भूय इति न्यायादिति । दीर्घसूत्त्म इति दलं व्यवाष्टे । स खल्विति । स बाद्याभ्यन्तरस्तम्भवृत्तिस्त्रिविधः पाणायामः । एवं देशा-द्यवधारण्डैरभ्यस्तः स दीर्घमूत्त्मसंज्ञको भवतीत्यर्थः । दीर्घश्वासी सूत्रम रचेति सान्वयेयं संज्ञा, देशाद्यन्यतमनियमेन हि प्रत्यत्तमभ्यस्यमानः क्रमेण कालइद्धा दीर्घकालव्यापित्थेन दीर्घा भवति वायुसंचारस्थातिसूत्त्मतया च सूत्त्म इति । यद्यपि अभ्यस्त इति सूत्रे नास्ति तथापि दीर्घसूत्मतया वर्धाचिप्त गव भाष्यकारेण व्याख्यात इति । तदेवं प्राणायामस्य रेवक-कुत्मकपूरकाख्यविशेषत्रयमभ्यासाळ्यगुण्येगिन तिषां दीर्घसूत्त्मत्वं चान्तम् इदानी केवलकुम्भकरूपं प्राणायामस्य चतुर्थे विशेषमाद ।

बाद्याभ्यन्तरविषयाचेपी चतुर्थ: ॥ ५१ ॥

बाद्याभ्यन्तरविषयकी बाद्याभ्यन्तरत्रत्ती पूर्दं पूत्री तो रेचकपूरकी तथेराक्षेपी चतिक्रमी तावतिक्रम्य त्यत्वा स्वयमेव केवले। वर्ततइति यावत् । स्वं भूते। यः प्राणापामः स चतुर्थ इत्यर्थः । चस्प च केवल-कुम्भक इति संज्ञा वसिष्ठवाक्याद्धकीभविष्यति । पूर्वमूत्रीत्तस्तम्भव्ति-स्तु नियमेन रेचकपूरकये। रत्तराल एव वर्त्ततर्क्षति न तदतिक्रमी, रेचकपूरक-स्तु नियमेन रेचकपूरकये। रत्तराल एव वर्त्ततर्क्षति न तदतिक्रमी, रेचकपूरक-स्तु नियमेन रेचकपूरकये। रत्तराल एव वर्त्ततर्क्षति न तदतिक्रमी, रेचकपूरक-क्तियातिक्रमस्थापि लाभाव विग्रयघटितं लचयमुक्तम् । न तु रेचक-पूरकातिक्रमी रेवं सूत्रितम् । चयं च कुम्भके। न रेचकपूरकदेशेन परि-च्छिवः व्यापकत्वात्, नापि कालसंख्याभ्यां परिच्छित्तः स्वेच्छया माससं-धत्सरादिकालस्यायित्वात् । स च प्राणायामे। ध्रुवस्य विष्णुपुराणे यूय-ते । तस्य हि तपसि प्रायनिरोधेन सर्वजीवप्रायनिरोधोभयदिति तथा-

19F

# यागवासिकम् ।

सम् । त्रतस्तस्य केवलकुम्भक न्यासीदिति । ऋयं चतुर्थः प्रायायामः सेापा-ये। वसिष्ठसंहितायामुक्तः । यथा ।

> प्रस्वेदं जनयेदास्तु प्राणायामे। हि सेधिमः । मध्यमः कम्पनःत्मेाक्त उत्थानं चीत्तमे भवेत् ॥ पूर्वपूर्वे प्रकुर्वति यावदुत्तमसंभवः । निश्वासीच्छासके। देहे स्वाभाविकगुणाखुभेे। ॥ तथापि नश्यतस्तेन प्राणायामीत्तमेन हि । तथापि नश्यतस्तेन प्राणायामीत्तमेन हि । तथापि नश्यतस्तेन प्राणायामित्तमेन हि । तथापि नश्यतस्तेन प्राणायामित्तम् ॥ रेवकं पूरकं त्यत्का मुख्यं यद्वायुधारणम् । प्राणायामियमित्युक्तः स वै केवलकुम्भकः ॥ सहितं केवलं सापि कुम्भकं नित्यमभ्यसेत् । यावत्केवलसिद्धिः स्पात् तावत्सहितमभ्यसेत् ॥ केवले कुम्भके सिद्धे रेचपूरकवर्जिते । न तस्य दुर्जभं किं चित् तिषु लोकेषु विद्यते ॥

इति । आजारागमनादिशत्त्यात्रिभावेन कामगमत्वादिकं स्याद् रत्यर्थः । चतुर्यस्योत्पत्तिक्रमं कययति । देशकालेति । बाह्यविषयो रेव-को देशकालसंख्याभिरादी परिट्रष्टः परचाच्च देशादिभिः सद्वैवाचिन्ता अतिक्रामिते भवतीति शेषः । अतरच मूत्रे देशवावको विषयशब्दः कालसंख्ययोरप्युपलत्वर्शमित्याशयः । तथा आभ्यन्तरविषयः पूरकोषि देशादिभिरादी परिट्रष्टः पश्चाद्वेशादिभिः सद्वैव से प्यातिषो भवति । तच्चात्तितमुभयथा दीर्धसूस्पो द्विविध दीर्धसूत्मश्चिरकालं देशादिभिर भरत्तो रेवकपूर्वाचिति यावत् । तत्पर्धकः सदुभयात्वेवपूर्वकल्तदुभयमा-दिपत्रिति यावत् । अवान्तरालिकभूमिकात्तयात् कालक्रमेश्व न तु शीघ्रम् स्पद्यमान स्वं भूत उभयोः श्वासप्रश्वासयोः गतिविच्चेदश्वतुर्थः प्राशाः याम इत्यर्थः । स्तम्भदृत्त्याख्यदृत्तीयमाणायामात् भित्रक्षम्भकादस्य वैत्र-रस्यक्रामा एवं भूत उभयोः श्वासप्रश्वासयोः गतिविच्चेदश्वतुर्थः प्राशाः याम इत्यर्थः । स्तम्भदृत्त्याख्यदृत्तीयमाणायामात् भित्रक्षम्भकादस्य वैत्र-

## येगवार्तिकम् ।

देशेन तदुपलचितकालसंख्याभ्यां चानाले।चितेाऽनवधारितः सष्ठदारब्धे। भ्यासबाहुल्यं विनैवेत्पयद्भमानश्च भवति । तथा स एव तृतीया देशका-संख्याभिः परिदृष्टेा दीर्घभूत्त्मश्च भवतीति सामान्यविशेषाभ्यां तृती-यस्य रूपद्वयमुक्तम् । चतुर्थस्य तद्विपरीततामाद्द । चतुर्थस्त्विति । चतुर्थस्तु श्वासप्रश्वासया रेचकपूरकयोर्द्देशाख्यविषयाद्धवधारणानन्तरं क्रमिकभूमि-अयाद्वेतीः पूरकरेचकात्त्वेपपूर्वके। गन्यभाव इत्ययं चतुर्यप्राणायामे तृती-याद्विशेष इत्यर्थः । प्राणायामस्य चापरे सगर्भागर्भादयो विशेषाः पुराणादिषु द्रष्टव्याः । 'जपध्यानयुते। गर्भो त्वगर्भस्तद्विवर्जित' इत्यादिवाक्येरिति दिक् । योगे जनयितव्ये प्राणायामस्य व्यापारं तत्सिद्विमुचकमाइ ।

तत: चीयते प्रकाशावरणम् ॥ ५२ ॥

ततः प्राणायामात् । सूत्रं व्याचष्टे । प्राणायामानिति । विवेकज्ञाना-वरणीयं विवेकज्ञानावरकम्, ज्राचवा कीपनीयित्यादिवत् जात्रापि कर्स्तरि कत्त्यप्रत्ययः भव्यगेयप्रवचनीयादीनां कर्त्तरि निपातनस्य दिङ्माजप्रदर्शनप-रत्स्वात् । कर्मति । कर्माधर्मः तस्य ज्ञानप्रतिबन्धकत्वमेव ज्ञानावरकत्वम् एतादुशं कर्मं तीयतदत्यर्थः । कर्मणो ज्ञानावरकत्व्वे पूर्वाचार्यवाक्यं प्रमाण-यति । यत्तदावचतदति । यत्तत्कर्मे एवमाचचति । महामेहिा रागस्तन्मयेन तत्मचुरेणेन्द्रजालतुत्त्येन शब्दादिविषयेण द्वारेण प्रकाशशीलमपि बुद्धिस-त्त्वमावृत्य तदेव कर्मवाकार्यं संसारहेतुव्यापारे एव नियुङ्त्तदत्यर्थः । दुर्बतं प्रकाशावरणावमं भवति । तथा प्रतिचणं बीयते ऽपर्वायते चेत्यर्थः । तदुर्कतं मनुना ।

दद्यन्ते ध्मायमानानां धातूनां दि यथा मलाः ।

तयेन्द्रियाणां दद्यन्ते देाषाः प्राणस्य नियद्यात् ॥

इति । दोषाः पापानि तत्कार्ये तमामलविपर्ययो च । तपः पापनाशकं कर्मे । पापचये सति यद्ववति तदाइ । तत इति । ततः पापाख्यकारसाभा-वान्मलानां तमसां तत्कार्यविपर्ययाणां चापगमे ज्ञानदीप्तिश्चेत्यर्थः । नमु तपसैव पापचय इत्युक्तं तर्हि किं प्रायायामेनेति चेच । ज्ञानावरक्षपापचये प्राणायामस्य श्रेष्ठोपायत्वात् । त्रात एव पूर्वपादे प्रक्राष्टाधिकारिणः प्राणायाम एव साधनमुक्तं वितेषक्रतया तपेक्तिराभावेपि तेनैव योगनि-णत्तिसंभवादिति । त्रान्यच्च भवतीत्याह ।

# धारणासु च येग्यता मनसः ॥ ५३ ॥

प्राणायामाभ्यासादेवेति सूत्रेण सहान्वयः । प्रच्छर्दनेत्यादिप्रथम-पादीयसूत्रेण प्राणायामस्य धारणायेाग्यतारूपस्थितिहेतुतावचनादित्यर्थः । एतेन तस्मिद्यपि सूत्रे पूरकादित्रयात्मकः प्राणायाम एवोक्त दत्यक्षधारणी-यम् । प्रत्याहारसूत्रमवतारयति । उत्रथ क इति ।

# खविषयासंप्रयोगे चित्तस्य स्वरूपानुकार द्रवेन्द्रियाणां प्रत्याचार: ॥ ५४ ॥

इन्द्रियविषयासंप्रयोगकाले इन्द्रियाणां चित्तस्वरूपानुकारितेथ या भवति सा इन्द्रियाणां प्रत्याहार इत्यर्थः । जितेन्द्रियस्य हि ध्यानकाले बतुरादीन्यपि ध्येयवस्त्वाकारेण चित्तेन तुल्याकाराणीव भवन्ति न स्वात-क्र्येण विषयान्तरं मनसैकीभूय संकल्पयन्ति । तथा चित्ते निरोधान्मुखे सति प्रयत्नान्तरं विनैव निरुद्धानि भवन्ति चतस्तस्येन्द्रियाणि चित्तानुका-रोणीत्युच्यन्ते । त्रजितेन्द्रियस्य तु चतुरादीनि तदानीमपि रूपादिषु मनसैव धार्वन्ति चत्रिचत्तमेधेन्द्रियानुकारि भवति ।

इन्द्रियाणां हि सर्वेषां यद्येकं त्तरतेन्द्रियम् । तेनास्य द्रवते प्रज्ञा दृतेः पादादिवोदकम् ॥

इतिस्मृतेरित्याशयः। ग्रजितेन्द्रियस्थापि इन्द्रियाणि विषयभोगकाले चिन्नानुकारीणि भवन्त्येवेति तद्धावर्त्तनाय स्वविषयासंप्रयोग इत्युक्तं ध्यानकाले च चांतुषादितुल्या वृत्तिश्वित्तस्यैव भवति न तु चतुराद्दीनां तेषां तु तदतिरिक्तवृत्त्यभावमात्रमतानुकार दवेत्युक्तम् । चत एव ।

- पिबचिव च चत्त्रभ्ये। पादी संवाहयचिव ।
- ्रवित्तेन्द्रियैभयसे। ध्यायेत्तन्मूर्भि विजितेन्द्रियः ॥

### येगगवार्तिकम् ।

दत्याविस्गृतिष्वपीवशब्द एव प्रयुक्त इति । तदेतद्व्याचर्छ । स्वबि घयेति । इवेतीत्यन्तस्य एव प्रत्याहार इत्यागामिनान्ध्रयः । प्रनुकार्यस्य कार्यरूपं लत्तणमाह । चित्तनिरोध इत्यादिना अपेत्तन्तइत्यन्तेन । चित्तस्य घत्यिरूपं लत्तणमाह । चित्तनिरोध इत्यादिना अपेत्तन्तइत्यन्तेन । चित्तस्य घत्तिनिरोधकाले यत्स्वयमेवेन्द्रियवृत्तिनिरोधी भवति इदमेव परमवश्यत्वं प्रत्याहारकार्यत्थात् तल्लत्तर्णामित्याश्चयः । निरुद्धानि भवन्तीति शेषः । नेतरेन्द्रियजयादिति । इतरे उक्तपरमवश्यत्वादा रिक्ता द्वितीयसूत्रवत्य-मःणा इन्द्रियजयाः । तेषु सत्स्वपि स्वनिरोधार्थं ययेन्द्रियाणि प्रत्याहा-रादिकमपेत्वन्ते नैवं ययेःत्तप्रत्याहारे सति स्वनिरोधार्थं चित्तनिरोधाति-रिक्तमपेत्तन्ते नैवं ययेःत्तप्रत्याहारे सति स्वनिरोधार्थं चित्तनिरोधाति-रिक्तमपेत्वन्त इत्यर्थः । इन्द्रियाणां चित्तानुकारं द्रुष्टान्तेन प्रतिपादयति । यथा मध्वित्यादिना निरुद्धानीत्यन्तेन । दार्छा न्तके दृष्टान्तोत्तोत्पतन-तुल्यो निरोधः । तेन च निवेशनतुल्यं ध्यानमप्युपलत्वर्णीयम् ग्रन्यथा दृष्टान्तदार्ण्तन्तिकयोः साधर्व्यादिप्रदर्शने न्यूनतापत्तेः । एव प्रत्याहार इति । पुरैव व्याख्यातम् । सीयं प्रत्याहारः सप्रयोजने। विव्यापुराण्डि प्रेतन्तः ।

> भव्दादिष्यनुरकानि निषद्धात्ताणि योगवित् । सुर्याच्चित्तानुकारीणि प्रत्याहारपरायणः ॥ षथ्यता परमा तेन जायते निष्कलात्मनाम् । इन्द्रियाणःमवर्थस्तैर्मे योगी योगसाधकः ॥

इति । अतश्च प्रत्याहार इन्द्रियधर्म इति । योगे प्रत्याहारस्यावा-म्लाव्यापारभूतं तत्सिद्धिभूचजमाह ।

# ततः परमवश्यतेन्द्रियाणाम् ॥ ५५ ॥

ततः प्रत्याहारादिन्द्रियाणां परमे जया भवतीत्यर्थः । तत्र पर मचयपतिपादनार्थं बहुविधान् पत्तानः ह । शब्दादिष्वित्यादिना । व्यस-नशब्दार्थमा इ । सक्तिरिति । सक्तिः सङ्गो येन शाम्यविष्टुंपि विषयभागे इन्द्रियाणि प्रवर्त्तन्ते । व्यस्थति त्रिपति निरम्यत्येन ग्रेयस इति व्युत्यत्त्येति शेषः । एवं च सति शाम्याविष्टुा प्रतिर्पत्तिरेषभोगे न्याय्य एवेति पूर्वीक्तेन केचिदित्यलेमान्वयः । मतान्तरमाह्य । शब्दादीलि । इन्द्रियवि-

# येगगवातिकम् ।

षययेः संभयोगे तदयारतन्त्यमित्यर्थः । मतान्तरमाइ । रागद्वेषेति । राग-द्वेषनिमित्तकाभ्णं सुखदुःखाभ्यां श्रून्येः विषयभेगस्तषेत्यर्थः । तेनाभिमा-निकसुखदुःखश्रून्यत्वं लब्धं कायिकपुखदुःखानां योगावस्यां विना परिदारा-संभव इति भावः । रतेषु त्रिषुत्तरोत्तरमुत्कर्षपि नैते परमा इन्द्रियजया रतावन्मात्रमिन्द्रियवृत्त्यनिरोधात् । त्रतः सूत्रकारसंमतं परममाइ । वित्तेका-यादिति । चित्तेकाय्माद्वेते।रिन्द्रियाणां या ऽप्रतिपत्तिर्वत्तिनिरोधस्तद्याग्यता स एव जय इति जैगीषव्य इत्यर्थः । तत इति । इयं च वश्यता तती हताः परमा वश्यता । यत् यतः वित्तनिरोधेनेत्यादिरर्थः । कानादिव्यावत्ते नाय प्रयत्रक्षतमिति । तथा च पूर्वसूत्रीत्तचित्तानुकारस्य फर्श लवखं च । या समाधे। चित्तेन सहेन्द्रियाणां वृत्तिनिरोधयोग्यता सैव परमवश्यताख्या कयो उनेन सूत्रेणिक इति । एतादृशवश्यताभावेनैव सीभरिधभूतीनां येगाभ्रंशदियं वश्यतापि योगनिव्यत्तिहेतुः । यत एव गीता ।

> यतसाद्यपि कैन्तिय पुरुषस्य विपश्चितः । इत्द्रियाणि प्रमाधीति हरन्ति प्रसभं मनः ॥ सानि सर्वाणि संयम्य युक्त ग्रासीत मत्परः । धर्षे हि यस्पेन्द्रियाणि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥

इति । तदेवं ज्ञानसाधनमुखेन येगस्यापि बहिरद्रानि यमादिपत्या-धारान्तानि ससिट्टीन्यत्र पादे प्रेल्तानि धारणादित्रयस्य सिद्धिबाहुल्यासु सिद्धिभिः सञ्च तत्प्रतिपादनार्थमेव समयस्तृतीयपादी भविष्यति ॥

इति श्रीपातञ्जलभाष्यवार्त्तिके विज्ञानभित्तुनिर्मिते साधननिर्देशे नाम द्वितीयः पादः ॥ २ ॥

योगाङ्गेषु मध्ये कियन्ति पूर्वपादे प्रोक्तानि कियन्ति खात्र पादे इत्यत्र नियामकं वद्वेव क्रमप्राप्तं धारणासूत्रमवतारयति। उक्तानीति । बहिरङ्गान्तरङ्गत्वे त्रपि पादभेदेन निरूपखे नियामके इत्यर्थः ।

देशवन्धश्वित्तस्य धारणा ॥ १ ॥ यत्र देशे ध्वेयं चिन्तनीयं तत्र ध्यानाधारदेशविषये चिश्रस्य स्थायमं योगवातिकम् ।

तदेकाग्ग्रं धारणेत्यर्थः । तदेतद्वाचछे । नाभीति । मूर्व्हि मूर्व्हस्ये ज्येतिषि बादिशब्देन गःस्डाद्युक्तदेशान्तराणि याद्याणि, यथा गास्हे ।

> प्राङ्नाभ्यां हृदये वाष तृतीये च तघेरास । अण्ठे मुखे नासिकाये नेजभूमध्यपृर्हुसु ॥ किंचित्तस्मात्यरस्मिंग्च धारणा दश कीर्त्तिताः ।

मुखे जिह्वाये । किंचित्तस्मात्यरस्मिविति मूर्ड्व उपरि द्वादशाङ्गतः परिमिते देशे लिङ्गश्वरीरस्य सप्राणस्य तावत्पर्यन्तं प्रदीपशिखावदवस्याः नादवद्दितैस्तावत्पर्यन्तमेव लिङ्गश्वरीरानुगते।व्मे।पत्तभ्यते वाक्यानामुपत्त-म्भाच्च । तदुक्तं कीर्मे ।

शिखाये द्वादशाङ्ख्ये जल्पयित्वाय पङ्कतम् ।

इत्यादिनेति । एतानि च नाभ्यादीनि जीवेश्वरयार्मुव्यस्यानान्येव राज्ञः सिंहासनवत् । जीवेश्वरव्यञ्जकस्य लिङ्गरारीरस्य मुख्यस्यानत्वात् ज्ञत रतानि धारणायाः प्रक्रष्टदेशा उक्ताः चाध्यात्मिक्स् ध्यानदेशानुक्त्वा बाद्यानपि संत्तेपत जाह । बाह्ये वा विषयदति । चन्द्रसूर्याग्न्यादावीश्वर-देवसादिध्यानदेशदत्यर्थः । वृत्तिमात्रेणेति । वृत्तिमान्नेण न तु ध्येयकल्प-नयेत्यर्थः । तेन ध्यानादिव्यावृत्तिः । तदुक्तमीश्वरगीतायाम् ।

> हूत्पुण्डरीके नाभ्यां वा मूर्डि पर्वतमस्तके । एवमादिप्रदेशेषु धारणा चित्तबन्धनम् ॥ देशावस्थितमालद्य बुद्धेर्या वृत्तिसन्ततिः । वृत्त्यन्तरैरसंस्थ्रष्ठा तद्धानं सूरया विदुः ॥ एकाकारसमाधिः स्याद्वेशानम्बनबर्ज्ञितः । प्रत्यये द्वर्यमात्रेण येगमाधनमुत्तमम् ॥

इति । बन्ध इतीत्यन्तेन देशबन्धशब्दं व्याख्याय सूत्रवाक्यार्थमुप-संहर्रति । बन्ध इति । ईट्टग्रें। बन्धे। धारणेत्यर्थः । इदं च धारणालत्तणं प्राथमिकपरिच्छित्रयोगाभिमायेख सूचितं यच प्रथमत स्वेश्वरानुयहात् चप-रिच्छित्रतया जीवज्ञस्त्नयोगे। भवति तच देशालम्बनधारणानुपयोगात् । सते धारणाया चन्यद्रपि लत्तर्णं गास्डादावप्युक्तम् । यथा गारुंडे ।

6**28**-

प्राणायामैर्द्वादशभिर्यावत्कालः क्षता भवेत् । स तावत्कालपर्यन्तं मने। ब्रह्मणि धारपेतु ॥

इत्यादि । एतदेव तु धारणासामान्यतत्तव्यम् । चन्यवा त्रखमाचे वापि धारणापत्तेः । चतः सूचे क्तं विशेवसत्तव्यमपि प्राणायामद्वादश्वकाला-वच्छिवत्वेन विशेवग्रीयमिति । धारणासाध्यं ध्यानमाह ।

तच प्रत्ययैकतानता ध्यानम् ॥ २ ॥

भाष्यं सुगमम् । इदमपि ध्यः नत्तत्वां प्रायमि क्रीन्सगिकध्यानाः भिषायेण सर्वत्र ध्याने देशानियमात् । त्रात्ताप्य गारुडे लतणान्तरमुत्तं तस्यैव ब्रह्मणि प्रोत्तं ध्यानं द्वादशधारणेःयनेन । तस्यैव द्वादशप्राणायाः मकालेन धारितचित्तस्य द्वादशधारणाकालावच्छित्तं चिन्तनं ध्यानं प्रेात्तः मित्यर्थः । ग्रनेन च पूर्ववत्सूत्रोत्तं विशेषलत्तणं विशेषणीयम् । ध्यानसाध्यं समाधिं तत्त्वयति ।

तदेवार्थमाचनिर्भासं खरूपशून्यमिव समाधिः ॥ ३ ॥

मात्रपद्रास्यार्थः स्वरूपशून्यमिवेत्यनेन स्वयं विवृतः । तदेतद्धाचछे । ध्यानमेवेति । तदा तदेव ध्यानं ध्येयस्याकारेणैव साह्तिणि निर्भासते न तु व्रत्ययाकारविभासं चित्तस्य ध्येयस्वरूपावेशेनाइमिदं चिन्तयामीत्येवं प्रत्ययाकारवृत्त्यन्तरानुदयात् । तदा ध्यानमेव समाधिरुच्यतद्दत्यर्थः । ध्यानस्वरूपस्य वस्तुतः सत्त्वादेव शब्दप्रयोगः । तथा च ध्यातृध्येयध्यान-षतनावत् ध्यानं तद्रहितं च समाधिरिति ध्यानसमाध्योर्विभागः । इदं स समाधितवर्णं पूर्वसूत्रोक्तध्यानविशेषतया देशघटितत्वेनापरिच्छिन्न-समाध्यव्यापकम् चतेर्ार्थमात्राध्यासनं चिन्तनमित्येव समाधिसामान्यलत्त यम् । उदाहृतेश्वरगीतावाक्ये तन्त्वत्त्वापिद्धि । त्रथ वा गार्श्वाक्तं यथा ।

ध्यानं द्वादशपर्यन्तं मना ब्रह्मसि योजयेत् ।

तिछेत्तल्लयते। युक्तः समाधिः सोभिधीयते ॥

इतीति । ग्रत्रापि सूत्रातं विशेषलत्तणं भ्यानद्वादत्रागुणितकाला-वच्छित्रवत्वेन विशेषणीयमिति । ज्रस्य च समर्धिरूपस्याङ्गस्याङ्ग्रियाग-

#### येगगवार्तिकम् ।

संप्रज्ञातयोगादयं भेदाे यदत्र चिन्तारूपतया निःश्वेषते। ध्येयस्वरूपं न भासते ब्रङ्गिनि तु संग्रजाते सात्तात्कारोदये समाध्यविषया ऋषि विषया भासन्तदति । तथा च सात्तात्कारयुक्तेकाय्यकाले संप्रज्ञातयाेगो ऽन्यदा तु समाधिमावमिति विभागः । अष्ठानां चाङ्गानां फलद्वयं संप्रज्ञातयेाग-स्तद्वाराऽसंप्रज्ञातयेागश्चेति । ध्यानादित्रयस्य परिभाषासूत्रम् ।

# चयमेकच संयम:॥ ४॥

त्रस्मिचेव पादे प्रोक्ततया त्रयशब्देन धारणादित्रयमेव लभ्यते । भाष्यं सुगमम् । धारणाध्यानसमाधीनां मिलितानां तत्रतत्र सूत्रे उनया संब्रधा यहणं भविष्यति । तेषु च प्रातिस्वि मरूपैस्वयाणामुच्चारणे यन्य-बाहुल्यं स्यादित्याशयेन तन्त्रान्तासिद्धसंज्ञाप्रतिपादकमिदं सूत्रम् । संयम-सिद्धयोऽये विस्तरतो वत्यन्ते संप्रतं संयमस्य ये।गाङ्गताप्रयोजकं द्वारमाद्द ।

# तज्जयात्प्रज्ञाले।नः ॥ ५ ॥

तज्जयः संयमस्य जयः स्थैये सातम्यमिति यावत् । तस्मात्म्रज्ञाया ब्राह्नोको दीधिर्कुद्धिः क्रमेण भवतीत्ययैः । तदेतद्वादछे । तस्वेति । स्वेक्तं विष्टणोति । ययेति । वैशारदां चातिसूत्मव्यवद्विताद्यर्थानां परप्रत्यद्वीकाः ग्राह्मामर्थ्यमिति । संयमस्यानुष्ठाने विशेषमाद्व ।

# त्रस्य भूमिषु विनियोगः ॥ ६ ॥

तस्य संयमस्य स्यूलादिपूर्वेपूर्वभूमिकाजयानन्तरं सूत्त्मादिपूत्तरेति-रभूमिकासु नियोजनं योगिना कर्त्त्तच्यमित्यर्थः । एतदेव व्यावष्टे भाष्यका-रस्तस्येति । ग्रान्तभूम्यपेवया अधरः अमेग भूमिकारी हे युक्तिमाद्द । नद्दी-ति । प्रान्तभूम्यपेवया अधरः अस्या भूमिरजिता येन से जिताधरभूमि-योगी नदि ग्रनन्तरभूमिमव्यवदितभूमिं विलङ्ख्य प्राप्तभूमिषु व्यवदिते। तरभूमिषु संयमं लभते । धनुर्धरादिषु स्यूलवेधाद्यनन्तरमेव सूत्त्मे वेधा-दिवर्धनात्सेापानारे हिणादिषु च क्रमेग्रेवारे हादिदर्शनात् क्रन्ययाधः पातात् तदभावाच्वेति । तत्रस्व संयमालाभात् क्रुतः प्रज्ञाले क्रिन्तज्ञूमि द्वस्यादित्यर्थः । तथा चाक्तं गारहे ।

स्थित्य्थे मनसः पूर्वे स्यूलरूपं विचिन्तयेत् । तत्र तचिरचलीभूतं सूत्त्मेपि स्थिरतां व्रजेत् ॥

इति । त्रयं च भूमि कारे।हे क्रम रचे।त्सर्गिकः कदाचिदपे दातेपीत्या-इ। जितान्तरेति । ईश्वरप्रसादादादावेव वशीक्षतप्रकृतिपुरुषविवेकादिभू-मिकस्य योगिनेः नाधाभूमिषु परचित्तज्ञानादिषु परचित्तप्रत्ययादिषु प्रत्यये परचित्तज्ञानमिन्धाद्यागामिसूत्रवाच्येषु विराहादिस्यूलेषु वा संयमे। युक्त इत्यर्थः । एच्छति । कस्मादिति । उत्तरं, तदर्थस्येति । अधरभूमिसंयमप्रयो-प्राप्तत्वादित्यर्थः जनस्यात्तरभूम्य।रे।हणस्येखरानुषहादेवावगतत्वात् – ननूत्सगात्सिद्धं क्रममुल्लङ्घ्य प्रथममुत्तरभूमिकःसु संयमारम्भ एव न युक्तः तत्कयमादौ तज्जये। घटेतेति चेच । युज्जमानेनादावेव सर्वात्झल्भूमि-कावां स्ववित्तस्य परीत्तणीयत्वात् । तत्संयमायोग्यतां स्वस्यानुभूयैवाधर-भूमिषु स्वयोग्यतामवधार्यं चित्तस्य धारणीयत्वादिति । नन्वेवमधिकारि-पुरुषभेदेन भूमिकाक्रमभेदात् कथं स्वयोग्ये। भूमिकाक्रमा योगिभिरवधार-णीय इति तत्राह । भूमेरस्या इति । उपाध्याया गुरुः योगवलादेव स्वयं जानातीत्यर्थः । त्रत्र प्रमाखं एच्छति । कथमिति । उत्तरम् । एधमुक्तमिति । ग्रामत्तः सिद्धातम्पटः । ग्रावश्यकत्वाद्यवधारणाचं योगाङ्गेष्ववान्तरविशे-षमाह सूत्रान्याम् ।

चयमन्तरङ्गं पूर्वभ्यः ॥ ७ ॥

ग्रागामिसूत्रानुरोधादत्र संप्रज्ञातसमाधीरिति पूर्रयित्वा व्याचछे । तदेतदिति । त्रत्र संप्रज्ञातस्येन्यत्र प्रज्ञाया विशेशणतया ज्ञानस्याप्यन्तरङ्ग-त्वमेतन्नये विव्वचितम् बीजसाम्यात् ज्ञानप्रज्ञरणपाठाव्व । भन्तरङ्गत्वे च बीजमिदं यहेव्यातिरिक्तर्शत्तिनिरोधरूपे संप्रज्ञते ध्ययसंयमः साठादेव कारणं विषयान्तरसंचाररूपत्वा र एवं ध्येयसाद्यात्कारेपि सातादेव कारणं विषयान्तरसंचाररूपत्वा र एवं ध्येयसाद्यात्कारेपि सातादेव विषयान्तरसंचाराख्यप्रतिबन्धनिहत्विा कारणभिति प्रत्याद्वारान्तं त्वङ्गपञ्चकं चित्तस्यैर्यद्वारेण परंपरयैवाभयोः कारणभिति प्रत्याद्वारान्तं स्वङ्गपञ्चकं चित्तस्यैर्यद्वारेण परंपरयैवाभयोः कारणभिति ज्ञत एवं यस्य सडभरतादेः स्वत एव प्राचीनकर्मवर्शाच्वित्तं संयमयेभ्यं भवति तस्य नास्तीतराङ्गावश्यकत्वमित्युक्तं गाइडादिषु । त्रासनस्यानविधये। न ये।गस्य प्रसाधकाः । वित्तम्बजननाः सर्वे विस्तराः परिकीर्त्तिताः ॥

शिशुपालः सिट्ठिमाय स्वरणाभ्यासगैरावात् ।

इत्यादिना । त्रत एव जडभरतादीनां समाधिविघ्नतया बाह्यक-मैत्यागे।ऽपि थ्रूयते । त्रत एव गीतायां संयमाणकार्यवाभ्यासकर्मादीनि विशेषत उपदिष्टानि ।

> मय्येव मन ग्राधत्स्व मयि बुद्धिं निवेशय । निवसिष्यसि मय्येव ग्रत ऊर्ध्वं न संशयः ॥ ग्रय चित्तं समाधातुं न शक्रोषि मयि स्थिरम् । ग्रभ्यासेयेगीन तता मामिच्छाप्तुं धनज्ज्य ॥ ग्रभ्यासेय्यसमर्थीसि मत्कर्मपरमा भव ।

इत्यादिना। ग्रभ्यासश्चाजैव सूचितः। स्थितौ यत्रीभ्यास इति। तथा ब्रह्ममीमांसायामणि । समाधिविरोधे सति गुणले।पेन गुणिन इति न्यायसिद्धा बाह्यक्रमानपेतीका । ग्रत एव चाग्नीन्धनाद्यनपेतेति सूत्रेण 'यच्च विद्यां चाविद्यां च यस्तट्टेदे।भयं सह । ग्रविद्यया मृत्युं त्तीर्त्वा विद्ययामृतमश्नुते' इति ग्रुत्त्या ज्ञानकर्मणोः साहित्यमुक्तं तचाड्गाङ्गिनो-रैार्त्सार्गकं सहानुष्टानमेवाभिप्रेतं न तु मात्ताख्यफले तयेाः तुल्यवत्समु-च्चयः । ग्रविद्यया मृत्युं तीर्त्वेत्यनेन ज्ञानविग्नवन्वित्रयाख्यमृत्युतरणद्वारेण विद्यायामेव मेलदायिन्यां कर्मण उपयोगावगमात् ।

> न केवलेन येगित प्राप्यते परमं पदम् । ज्ञानं तु केवलं सम्यगपवर्गप्रदायकम् ॥

इत्यादिवाक्यैयेंगगाब्दोक्तकर्मनिरपेत्तात् ज्ञानयोगादपि मे।त्तसि हुः। बङ्गस्वं च पूर्वजन्म यनुष्ठितानामपि कर्मखां जडभरतादिषु सिहु-मिति। एतेन ।

> अभाष्यामिव पद्याभ्यां यथा खे पत्तिणां गतिः । सचीव ज्ञानकर्मभ्यां लभते परमं पदम् ॥

lain Education International

qee

इत्यादि वाक्यानि त्रङ्गाङ्गिनेारीत्सर्गिकसद्दानुष्ठानपराख्येव न मोतं प्रति समुच्चयबेाधकानीति दिक् ।

तदपि बच्चिरङ्गं निर्वोजस्य ॥ ८ ॥

निर्वीजयोगस्यासंप्रज्ञातस्य तदपि त्रयं बहिरड्गमेत्र विवेकख्यातिपर-वैराग्यद्वारा परंपरया हेतुत्खेनावश्यकत्वाभावादित्यर्थः । शतदेवाद्व । तद-भावे भावादिति । पूर्वीक्तविदेद्दप्रझतिलयानां देवविशेषाणामौत्पत्तिकज्ञा-नवैराग्याखां संयमनैरपेद्येखैव दैनंदिनप्रलयादावसंप्रज्ञातीादयादित्यर्थः । तथा च स्पृतिः ।

> ये।गनिद्रां यदा विष्णुर्जगत्येकार्ग्यवीक्वते । चास्तीर्य शेषमभजत् कन्यान्ते भगवान् प्रभुः ॥

इति । तदेतत्प्रागुतं भवप्रत्यया विदेइप्रकृतित्त्यानामिति सूत्रे ग्रेति । जानोपायप्रसङ्गेन योगाङ्गानि विस्तरतः प्रोक्तानि इदानीमङ्गभूतस्य समाधेरङ्गिनेश्च योगयोः स्वरूपभेदावधारणाय तत्तदवस्यागता विशेषा वक्तव्याः । तावतैव तयारङ्गाङ्गिनेः प्रयोजनमपि प्रतिपादितं भविष्यति तत्राङ्गसमाधिना योगद्वयस्य विशेषावधारकसूत्रमुत्यापर्यात प्रश्नमुखेन । ग्रेग्रेति । निरोधचित्तद्यणेषु निरोधावस्यचित्तद्यणेषु योगद्वयद्यणेषु इति यावत् । गुण्यापारस्य(स्थित्वात् त्रिगुण्यात्मकस्य चित्तस्य निरोधद्यणेष्वपि परिणामधारा ग्रावश्यकी स च परिणामः कीद्रश्व इति प्रश्नः ।

व्युत्याननिरोधसंस्कारये।रभिभवप्रादुर्भावै।

निरोधचणचित्तान्वये। निरोधपरिणामः ॥ ८ ॥

त्रसंप्रज्ञातापेत्तया संप्रज्ञातेपि व्युत्यानं तथा च व्युत्यानं निरोधश्च वेगिद्वयसाधारण एवात्र याद्यः केवलस्यासंप्रज्ञातरूपस्य निरोधस्यात्र यहणे संप्रज्ञाताल्यनिरोधस्य परिणामाकचनाच्यूनतापत्तेः । व्युत्यानसंस्काराभि भवश्च क्रमेण होसे। न तु दाहः। निरोधसंस्कारप्रादुर्भावश्च क्रमेण वृद्धिः ते। निरोधपरिणामा निरोधकालीनपरिणामः स च निरोधवणचित्तात्व यः प्रत्येकं निरोधवणेषु एकस्मिन् स्थिरे चित्ते ऽन्वित इत्यर्थः । एत्तव्व

# येगगवासिंकम् ।

विशेषखं येगग्रजाले प्रतित्त खमेता दृशपरिणामलाभाय वित्तस्यैयेलाभाय चेत्तम् । चात्र निरोधकाले जायमानः संस्कार एव निरोधसंस्कार इत्युत्तः तेन संप्रज्ञातरूपनिरोधस्य संस्काराजनकत्वेपि तत्कालीनप्रज्ञाजन्यसंस्का रस्यैव निरोधसंस्कारत्वमुपपचमिति चित्तधर्मियोग धर्मपरिणामीयमिति प्रतिपादनाय भाष्यकार चाह्र । व्युत्यानसंस्का राश्वित्तधर्मा इति । ननु एत्तिनिरोधनैव तत्कार्यतया तत्संस्काराणामपि निरोधो भवतु तन्तुनिरोधेन पठनिरोधवत् । धता न एष्यग्व्युत्यानसंस्काराभिभन्नापेतित्याशङ्कां समाधत्ते । न ते प्रत्ययात्मका इति । न प्रत्ययोपादानकाः । चतो न व्यु रत्यानसंस्काराः प्रत्ययत्मिका इति । न प्रत्ययोपादानकाः । चतो न व्यु रत्यानसंस्काराः प्रत्ययत्मिरोधेपि निरुद्धा भवन्तीन्यर्थः । निमित्तकारणत्वा देव प्रत्ययस्येति भावः । तस्मात्यत्ययनिवृत्तावपि तत्संस्कारनिवृत्तिकारणं पृथगेवापेत्यत्वर्ति । श्रेषं भाष्यं सूत्रव्याख्ययैव व्याख्यातप्रायम् । ननु किमर्थं निरोधसंस्काराः कल्पन्ते इत्याकाङ्घायां निरोधसंस्कारप्रमाणमाद्य ।

तस्य प्रणान्तवादिता संस्कारात् ॥ १० ॥

तस्य निरोधावस्यचित्तस्य प्रशान्तवाहिता निश्चलनिरोधधारया व-इनं निरोधसंस्कारबलादेव भवतीत्यर्थः। त्रती निरोधसंस्कारस्तत्पादुर्भाव-श्चावस्यमेष्ठव्य इति भावः। ग्रन्थयव्यतिरेकाभ्यां कार्यकारणभावं प्रतिपाद-यति। निरोधेन्यादि भाष्यं सुगमम्। निरोधरूपयोगद्वयकार्यः परिणामा व्या-स्थातः इदानीं तद्विलत्तगं योगाङ्गसमाधिकार्यं परिखामं दर्श्वयति । स्वीर्थतैकाग्रस्यो: च्योदयी चित्तस्य

समाधिपरिणामः ॥ ११ ॥

सर्वार्थता विचिप्तता एकायता एकमावविषयता तये विद्याक्षमं चये। वये। चित्तव्य समाधिकालीनपरिणाम इत्यर्थः । ब्राजापि प्रश्चित्तामित्यनु. बज्जनीयं युक्तिसाम्यात् तदेतद्वााचन्द्रे । सर्वे र्थतेति । सर्वार्थताया बत्यन्ते। च्छेद एकदा न भवति । नापि एकायताया निष्यत्तिरेकदा भवति किं तु चणक्रमेणैवातः चयादया तिरोभावाविभावार्थकतया व्यावन्द्रे । चय इत्या-दिवा तिरे।भाव इत्यर्थ इत्यन्तेन । अत्र तिरोभावाविभंग्वी द्वासदृद्वी । ननु

#### येगगवार्तिकम् ।

सर्वार्धतैकावतयोधंमा कयं चित्तस्येत्युच्येते तत्राद्द । तयोर्धमित्वेनानुगतं विर्तामति । तयोः सर्व। धेतैकावतयोः । तथा च धर्मवरिषाः मेपि धर्मद्वारा धर्मिण एव भवतीत्यर्थः । उत्तरसूत्रवद्यमः णपरिणामात् व्यावर्त्य म्रह-मसूत्रवाक्यार्थभूतं पः रणामं व्यावष्टे । तदिद्रमिति । तदिद्यमित्यस्य विव-रणम् अनुगतमित्यन्तं तथा च चित्तं स्वात्मभूतयोः स्वकार्ययोः सर्वार्थते. वावतयोर्धर्मयोरपायकाले उपजन्मकालेचानुगतं यत्समाधीयते स समाधिप-रिणाम इत्यर्थः । समाहितवित्तस्य तु परिणामः शेषसूत्रेण वद्यतदति भावः । इदानीमङ्गतमाधावेव परिणामान्तरमुक्तपरिणामकालीनमाइ ।

ततः पुनः शान्ते।दिते। तुल्यप्रत्यये।

चित्तस्वैकाग्रतापरि खाम: ॥ १२ ॥

सतः सर्वध्येतायाः निःशेषतः चये सति शान्तोदितौ अतीतोत्पदा. मानै तुल्यप्रत्यया एकाकारप्रत्यया चित्तस्यैकायताकालीनः पुनः परिणामा भवति सजातीय ध्कैकः प्रत्यया नश्यति अन्येान्य उत्पद्धत इत्येवं परि-णामा भवतीत्यर्थः । तदितद्धात्रछे । समाहितेति । समाध्याद्धढस्य चित्तस्येत्यर्थः । अनेन पूर्वसूत्रोत्ततिताद्धवत्वद्धेदः इतः तत्र समाधीयमा-नचित्तस्यैव परिणामस्योक्तत्वादिति पुनस्तयेत्यनेन धारावाहिक एकायता-हतान उक्तः । अवधिमाह । आसमाधीति । भ्रेषा धंगः । तद्वेवं योगत-दङ्गयेाः परिणामद्द्यवित्तवर्त्यं तयार्विवेकाय प्रदर्शितम् । अनयैव दिशा धृत्यानकालीना अपि चित्तपरिणामा व्याख्यातप्रायाः इतः परिणामत्रय-संयमादित्यागामिसूचेपोद्धातसंगत्या सर्वत्र वैराग्याग्निप्रज्वलनाय च चित्तवद्वेयान्येष्वप्रतिदेशेनैव परिणामाच्याच्छे सूत्रकारः ।

श्तेन भूतेन्द्रियेषु धर्मलत्त्तणावस्थापरिणामा व्याख्याताः ॥ १३ ॥ धर्मलंत्तणेरवस्थाभिश्च परिणामा धर्मलत्तणावस्थापरिणामा हते द भाष्ये व्याख्येयाः, एत एव परिणामाः भूतेन्द्रियेषु न तु तत्त्वान्तरपरि-णामा दत्यसाधारणाधयेनैवात्र प्रहल्यादिष्विति नेक्तम् । तेन तत्त्वान्तर-परिणामवदेतेपि परिषामाः सर्वेश्व वद्यायोध्यं प्रहल्यादिष्ठव्यवगन्तव्याः ।

#### येग्गवार्त्तिकम् ।

सथा च भाष्यकारी धत्यति एवं धर्मैलतगावस्थापरियामैः शून्यं त्रणमपि न गुग्राव्हत्तमवतिष्ठते इत्येतेन सबैवस्तुषु परिग्रामत्रयमिति । सूत्रं व्याचछे । श्तेनेति । ननु चित्तपरिणाममात्रं पूर्वेमूत्रेषूत्रं न तु धर्मलवणावस्यापरि णामा इत्याशङ्कां तद्विभागप्रदर्शनेनापाकर्त्तुमुपक्रमते । तत्र व्युत्यानेति । तत्र तेषु मध्ये व्युत्याननिरोधयेारभिभवधादुभंखावेव चित्ते থমিতি धर्मपरिणामः प्रथमसूत्रेणेवात्त इत्यर्थः चवस्थितस्य धर्मिणः पूर्वधर्मतिरो भावे धर्मान्तरपादुर्भावस्यैव धर्मपरिणामत्वभिति भावः । यदापि प्रचम-मूत्रे व्युत्याननिरोधसंस्कारयोरेवाभिभवप्रादुर्भ।वावुत्ते। तथापि व्युत्यान निरोधयारपायापजनावप्पर्थाल्लब्धाविति । धर्मश्च द्रव्यं गुग्री वेत्यन्यदेतत् । तथा तेनैव सूत्रेयाभिभवपादुभावणब्दाभ्यां धर्मस्य जत्तवपरियामेःव्यक्त इत्याहः । लत्तणपरिखामश्चेति । लत्तणपरिणामा हि अवस्थितस्य धर्मस्याः नागतादिलत्तयत्यागे वर्त्तमानादिलज्ञणलाभः स चाभिभवषादुभाववचने-नैव जब्धः । स्रतीततावत्तमानतयारेवाभिभवषादुर्भावत्वःदिति भावः । तत्राद्दी निरोधरूपस्य धर्मस्य प्रादुर्भावशब्दात्तं लत्तखपरिखाममदाहरति। निरोधस्त्रिलतण इति । एतस्यैव विवरणं त्रिभिष्टिकभिष्येत इति क्रमेण संबन्धादध्वतुल्यतयाऽनागतादिभावोध्वेन्युच्यते । तथा धर्मिणोधर्माणां चान्योन्यं व्यावत्तेनाल्लत्तवाशब्देन च तन्त्रे परिभाषित इति किमित्यत बाहा संखल्विति । संखलु, निरोधः प्राद्भावकाने जनागतलत्त**यारू** प्रमध्वाख्यं हित्वेत्यादिर्ष्यः 1 सत्कार्यापपत्रये धर्मपरिणामत्वेापपादनाय च धर्मत्वमनतिक्रान्त इत्युक्तम् । स्वरूपेणा-वस्थितस्यैव धर्मस्य रूपान्तरापाये रूपान्तरोत्पत्ते। धर्मपरिणामव्यवहारा-दिति । वर्तमानावस्यामितरावस्याद्वयाद्विच्य दर्श्वयति । ਧਤੇਜਿ स्वरूपेणार्थक्रियाकारित्वेनाभिव्यक्तिरूपनब्धित्वियाः । स. चानागतापेतवा द्वितीयेध्वेति शिष्यञ्चत्पादनाय प्रसङ्गादाद्व । एषेस्येति । असदुत्पादसः द्विनाशयोः प्रतिषेधायाहः । न चेति । निरोधद्यया एव निरोधस्य लत्तायपरिः णामं दर्शयित्वा व्युत्यानस्यापि दर्शयति। तथा व्युत्थानमिति। सर्वे पूर्ववत् विश्वेषस्तु वर्तमानतां हित्वातीततां प्राप्न इति वृतीयोध्वेति च । एवं व्युत्या-

ダンタ

येगगवासिकम् ।

नकालेपि व्युत्याननिरोधयेः लत्तवपरियामिं क्रप्रेण दर्शयति । एवं पुनव्युः त्यानमुपसंपद्ममानमिति । उपसंपद्ममानं जायमानं तच्च व्यत्त्यन्तरम् ज्रती-तत्र्यतिरनुन्पादम्य वत्यमाणत्वात् । जन्यत्सवं पूर्ववत् । एवं पुनर्निरेधि इति । भन्न एवमित्यनेन तथा व्युत्यानमिक्णदिवाक्यान्ता निरोधस्य तृतीयाध्वप्र-क्रिया निर्दिष्टा ग्रता न निरोधनुतीयावस्यालयनाभावश्वस्यतेति । इदं च व्यु-त्याननिरोधपरियामचक्रम् अपवर्गपर्यन्तमेवेति संतेपेयाह । स्वं पुनर्व्यु त्यानमिति । व्युत्यानादिरित्यर्थः । वित्तधर्मस्य लत्तवापरियामं प्रदर्श्य सल्लचणस्यावस्यापरिखामं तस्य प्रशान्तवाहिता संस्कारादिति सम् व्याख्यातं दर्शयति । तथा ग्रवस्यापरिगाम इति । उच्यतइति शेषः । संस्कारयोवेलवत्त्वदुर्वलत्त्वे च घटस्य नवपुरायातादिवन् वृद्धि हासा अस्पत्ति। विनाशहपत्वे सत्तवपरिणामाद्वेदानुपपत्तेः। सत्तवस्यैव नवपुरावत्वादिना उबस्यापरियाम इति वत्यमायाच्च । नन् द्रव्यत्येव दृद्वित्तयौ दृष्टेा न गुगस्पेति चेच । रूपादीनामपि इहिंद्वासानुभवात् रूपभेदकल्पने च गैरवात तदेव इत्पमिदानीं प्रबृद्धमिति प्रत्यभिज्ञानुपपत्तेश्चेति । तस्मा-संस्कारस्यादृष्टादेश्वास्ति ग्रवस्यापरिणामः ज्ञानेच्छादिषं चात्पत्ति विनाशानभवात चणद्रयमात्रस्यायित्वपि द्वितीयचणे वर्त्तमानलचणस्या-वस्यापरियामा भवति चणत्वेनैव परिणामहेतुत्वात् जन्यया सर्वेवस्तुनां-प्रतित्वरापरिणामस्य वद्यमायास्यानुपपत्तेः । एतेमेात्तरवृत्तिविभुविशेदगु-बस्वैव ज्ञानादिनाशकत्वनैकायतादशायामपि ज्ञानस्य बहुत्वसम्यापित्वा-बावस्यापरिणामसभव इत्यपास्तम् । तदेवं परिणामत्रयं व्याख्याय तेवा-माधारव्यस्थामाइ । तत्र धर्मिष इत्यादिना । सत्तगानामध्यस्याभिः र्शित । यद्यपि बाक्यानामपि बाल्यादीनां लज्जणपरिखामास्ति लगा-धि यथे। क्रम्मेन काण्यनुपपत्तिः । मनुवर्त्तमानलद्ययस्य मवपुराणाद्ववः वापरिवामोस्त जनागतातीतलत्व खयास्त की दृशे वस्याभेदः स्यादिति । रण्यते । शीग्रभविष्यसः (विहम्मभविष्यसाविरूपेः विशेषस्तये। रपि संसर्वये। स्मीयते सत्त्वादिवदेव गुणन्वेन प्रतिसयापरिकामित्वसिङ्घरिति य वासिः श्वित्तपरिवामेः सर्ववस्तूनां परिकाममलिदिशत् वैराग्वाम्निवस्वलनार्थे

योगवार्तिकम् ।

तेषां प्रसिद्धयपरिणामित्यं दर्शयति । एवं धर्मलद्यणेति । तदुक्तं मन्यादेा ।

घोरेस्मिन्दतसंसारे नित्यं सततघातिनि । फदलीस्तम्भनिःसारे संसारे सारमार्गणम् ॥

यः करोति स संमूढी जलबुद्रुदसंनिभे ।

इति । गुणवृत्तं गुणानां सत्त्वादीनां व्यापारः स्वकार्येधेमादिपरि-णामैः त्तणमपि शून्यं नावतिष्ठते । प्रतित्तणं परिणामं जनयतीत्पर्थः । नन व्यापाराभावदशायामपरिखामित्वं स्यात् तत्राहः चलं च गुणवृत्तिमिति। चलमिति भावप्रधाने। निर्देशः । चाञ्चल्यं हि गुखानां स्वभाव इत्यर्थः । नन् प्रसित्वणं चाञ्चल्पे प्रमाखं किमित्याक। हुःयामाहः गुणस्वाभाव्यं त्यिति। राज्ञे। हि गुणानामुपकरणानां भृत्यादीनां स्वाम्यचे प्रतित्वणमेव व्यापारी द्रश्यते चतो गुरास्वभावतेव पुरुषगुरानामपि सत्त्वादीनां प्रतित्तवाप्रवृत्ते। प्रमाणमुक्तं प्रवेत्वाचेंरित्यर्थः । गुणत्वं च परस्यैव भोगापवर्गहेतुत्स्धमिति । चित्तदृष्टान्ते परिखामत्रयं व्याख्याय दार्छान्तिकेपि तद्वाख्यातुमारभते । रतेनेति । धर्मधर्मिभेदादिति । धर्मधर्मिभेदमात्रित्येत्यर्थः । तत्र प्रायनाः दीनां धर्मिणां घटादिर्धमेपरिणामः घठादीनां धर्माणां वर्त्तमानातीतते सतवपरिणामः वर्त्तमानादितत्वणानां च चयाणामपि बाल्ययावनादिरव स्यापरिणाम इति। ननु त्रयापि क्षयं परिणामा भूतेन्द्रियेषूच्यन्ते तेषु धर्मिषु भर्ममाजगरिणामादिति, तजाहः परमार्थतस्त्वति । एक एव परिणामः चयोपि धर्मिपरिणाम एव यत्ता धर्मिस्वरूप एव धर्माता धर्मिपरिणाम प्रवैष सत्तवादिपरिणामा धर्मादेरित्यवान्तरमेव विभज्यतद्वन्यर्थः । इदानी प्रति-चयपरिणामे चणिकतादिमसङ्गमपाकते परिणामत्रयं क्रमेण परीचणीयम। तत्राद्वी धर्मपरिणामः परीत्यते। तत्र धर्मस्येत्यादिना । तत्र तेषु परिणा-मेषु मध्ये धर्मिणि सत एव धर्मस्यातीताव्यवस्यासु धर्मिणे। भावान्यचात्वं धर्मान्ययात्यमेव भवति न द्रव्यान्ययात्वं स्वरूपान्ययात्वे हि प्रतिवर्ण परिणामेन चणिकतापत्त्या प्रत्यभिज्ञाद्यनुपपत्तिरिति भावः । सुवर्यास्य भावान्यचात्यं भाजनादिइपधर्मापाये कटकादिधर्माभिव्यक्तिरिति, प्रत्यभि-

## येगवासिकम् ।

ज्ञीवलेन च सुवर्णसामान्यस्य सर्वविकारानुगतस्य सिद्धिः । तत्सामान्यं चावयविरूपे। धर्मति । वैशेषिकास्तु सुवर्णस्यान्यणस्वे जवयवसंयेग्गना-शात् पूर्वतुवर्णेव्यक्तिनेश्यन्येव प्रत्यभित्रां तु जातिविधयेति । तव । एवं सति प्रतित्तकमवयवापत्तयाभ्यामवयवसंयोगविभागस्यावस्यकस्वेन शरीरा-खखिलवस्तूनां चणिकत्वापत्तेर्ब्रस्नगाप्यपरिद्वार्यत्वास् । जात्येव सर्वेत्र प्रत्यभित्तेषपत्ते। प्रत्यभित्तया घटादिस्यैर्थमितिस्वसिद्धान्तविरोधापत्तेश्व । तस्मादवयबसंयागनाशा न द्रध्यनाशहेतुः जिं तु वद्भादी तृणारणिमण्या-दिवदव्यवस्थितमेव फलबलात्कारणं कस्पनीयम । ऋष वा विजातीयाऽव-यबविभागविशेष दति । स्वरूपान्यचात्ववादिबैद्धिर्धर्मिपरिषामे प्रात्तं दूषयां निराकर्सुमुत्यापयति । ग्रयर ग्राहेति । धर्मी धर्मभ्यातिरिक्ता न भवति बत्यन्ताभिच इत्यर्थः । बात्र हेतुः पूर्वतत्त्वानतिक्रमात् । पूर्वतत्त्वस्य धर्मिग्री-नतिक्रमापसेः कीटस्यापत्तेरिति यावत्। एतदेव विष्ट्योति । प्रवेग्परेति : धर्मी यदान्ययी धर्मेषु स्यात्तर्हि पूर्वापरसकलावस्याभेदेषु अनुगततया ग्रतीताद्यवस्थायामपि सत्त्वप्रसङ्गात् काेटस्यानेव तिष्ठेत् चितिशक्तिवत नित्यत्वकुटस्यत्वयेारेकार्थत्वात् तच्च तवाप्यनिष्टमित्यर्थः । परिहरति । बयमद्रोध इति । एकान्ततेति । एकान्तनित्यत्वानभ्यपगमादित्यर्थः । एकान्तेन सर्वथा स्वरूपते। धर्मतश्च नित्यत्वमेव कीटस्यमस्माभिष्यपे-यते । तच्च चितिशत्तेरेव न तु धर्मस्त्रीणानित्यस्य धर्मिण इत्यर्थः । प्रक्रतेनित्यत्वं सतातीतानागतावस्याभून्यत्वम् विकारव्यावसं रति सद्यपते। धर्मतत्त्व नित्यानित्याभयरूपत्वं प्रपञ्चस्पेति प्रतिपादयति । तदेतदिति । तदेतच्चेनेक्यं कार्यकारणात्मकं चतुर्विशतितत्त्वानि सका-यांगीति यावत्, यचायाग्यं धर्मरूपेण स्वतश्च व्यक्तेवैत्तमानावस्यातापिति नित्यत्वप्रतिषेधातः । 'नैवेद्त किंचनाग्रजासीत्' 'जसद्वा इदमग्रजासी'दि-त्यादिश्रतिभि क्वेताव्यक्तात्मिका तस्मिन्प्रकृतिः संप्रतीयत'इत्यादिस्म-तिभिः यत्सावयवं तदनित्यं घटादिषदित्यनुमानेनेत्यर्थः । नन्वेवमत्यन्तेा-छोद गयास्तु तत्राद्व । अपेतमिति । अपेतमतीतमपि प्रकृत्यादि धर्मिरू-पेषातीतरूपेषा चास्ति विनाशप्रतिषेधांत ग्रत्यन्तेष्ठिदप्रतिषेधात तद्वैक-

in Education International

# येगगवार्तिकम् ।

धाडुरसदेवेकमयवासीदित्यत्यन्ते।च्छेदमाशड्य कथमसतः सज्जायेत सत्त्वेव है। म्येडमवचासीडिति मुल्या तत्प्रतिषेधादित्यर्थः । विनाशित्वे सत्यनाहि-भावस्वानुपपर्सादति। यद्यपि सत्त्वेवेति श्रुतै। सच्छब्दार्थः परमास्मैव तरीततेत्वत्ताव्यातः । तथापि संदेकीभावेनेदमासीदितिवचनादस्य प्रयंडचस्यापि प्रलये सत्त्वं सिद्धमेवः एवं सद्वेतं तर्छव्याक्रतमासीत्तमसे-बेदमासीस बासीदिदं तमाभूतमप्रज्ञातमलत्तर्यम् इत्यादिश्रुतिस्मृतयायः स्वन्ते। छोटवनिषेधिका उदाहायाः । युक्तिश्वासदुत्पादे शशश्कृत्युत्पत्तिप्र-सङ्ग्रसम्धेमेशताव्यनुपपत्त्याविरूपा याद्याः । ननु भाषेतमपि चेदस्ति अर्थ नेपराध्यते सत्राह । संसर्गाच्येति । त्रस्य विकारजातस्य स्वस्वकारणेषु बह्नत्यादिषु संसगादविभागाव्यात् कार्यस्य सै।क्त्यमध्यक्तता तस्माच्या-स्थानुपलब्धिः सुरमताया लैाजिजसात्तात्वारप्रतिबन्धकस्यादित्यर्थः । सदेवं कार्यकारणाभेद्रेन प्रक्षन्यादीनां सर्वेषां परिणामिनां प्रकारभेद्रेन नित्यानि-त्याभयरूपत्यव्यवस्यापनालेषां सदसद्रपत्वं सिद्धान्तितम् । सदसरख्याति-साधाबाधाभ्यामितिसांख्यसूचानुसारात्। इदमेव च जहानां व्यावदारिकं सम्ब पुरागादी गीयते । यख निःससासत्तं प्रधानमिति भाष्यकारैः प्रागुक्तं तस् पारमार्थिकसत्त्वासत्त्वाभिप्रायेग्वैवेत्यस्नाभिस्तत्रेष व्याख्यातम् । एते-नात्मेव सवन्यत्सवेत्रसदिति श्रुतिस्मृतिवादा व्ययविश्तृा एकान्तनित्य-स्वस्येव पारमाचिकसत्तात्वात्तच्च कुटस्यनित्यस्पैवास्ति असता संपर्कत-हित्यास न स व्यवहारसत्ता प्रज्ञत्यादीनामिति । इत्यमेव च

> नासद्भूपा न सद्भूपा माया नैवेाभयात्मिका । सदसद्भामनिकेच्या मिथ्याभूता सनातनी ॥

इत्यादिकाञ्चान्यपि संगच्छन्ते न पुनराधुनिकवेदान्तिकुवाखाम-जिक्रैवनीयतावाद्वेपि, तैहिं मायाख्यजगत्कारणस्यापि विनाशेऽत्यन्ततुच्छ-स्वनेत्र का परमायेत इष्यते तन्मते च सनातनत्ववचनविराध• इति दिक्। धर्मपरिखामं परीद्य लक्षयापरिणामः परीद्यते। लक्षयापरिणाम इति । अध्व-

\* कि सहुना 'सत्त्वाच्याधग्स्य'असद्वापरेणाविति चेन्न धर्मासरोग वाक्यणेगद्' इति बैद्रामासूत्रद्वविद्व बिकारसदक्षत्ववार्विराध, इति पुस्तकामारे अधकम् ।

## येलवासिकम् ।

इ वर्तमान इति । धमाणां नित्यत्वमुक्तं नित्यत्वं विना चलीतानागतलव-वयेगासंभवातः । यत्र एकैंजलतवाधिश्व्यतिजालेपि धर्मा लत्तवान्तराभ्यां म्रत्माभ्यां वियुक्ती न भवतीति समुदायार्थः । तथा धर्मादव सतवान्यपि बित्यान्येवेति नात्यन्तासदुत्पत्तिसदत्यन्तेः व्हेदयोः प्रसङ्घ इति भावः । क्येकतत्तवाभिव्यक्तिकाले लत्तवान्तरये।रनुपलम्भादभाव एव युक्त इत्याश-इत्यां तये रूपलब्धिमानुमानिकीं दर्शयति । यथेति । न श्रेयासु विरह् रति। रागस्य भावित्वे सति विरत्तव्यवहारादर्शनात तथा चैक्रविषयकराः समिव्यक्तिकालेपि विषयान्तरागस्यात्यन्तमभावे। नास्ति अते। रागस्य स्मतत्वचाभिव्यक्तिकाले ग्रन्थयोः सत्ता सिध्यन्यनुमानादिन्यर्थः । तत्तव्य-र्राणामेपि परोत्तद्वण्णमुद्रावयति । अनेति । सर्वस्यानागतादेवेर्त्तमानादि-वर्षनत्तप्रयोगादनागतादिकमपि वर्त्तमानं स्यादित्यध्वनां संकाः प्रसन्तः 🖷 मिकत्वे चासदुत्पादप्रसङ्ग इति ग्रेषः । स्रते। वर्त्तमानमात्रलत्तवार्कं सर्वे वस्तु ष्वीत्तरकालये।स्तु तस्याभावमाचम् । जभावप्रतियेागित्यादेव चातीतत्वा-ने विव्यवद्वार द्ति। तत्रादी धर्मेषु लजगत्रयसंबन्धमेव व्यवस्यापयति। धर्मी। बामिति । धर्माणां तावत् धर्मत्वं पाक्साधितत्वाच सम्धनीयम् । सिद्धे च धर्मत्वे धर्माणां स्वणं भेदा लतणबहुत्यमपि वत्तव्यं न एनस्ट्रेवेनाशि-क्रेलं वर्त्तमानमात्रमेलं लखग्रम् ः यते। न धर्त्तमानसमयमाजेस्य धर्मस्य क्रमेलां किं त्यतीतादिसमयेपीतिशेषः । ग्राज हेतुमाद्यः। एवं दीति । दि क्मास एवं वत्तेमानकालएव धर्मत्वे सति सर्वमेव चित्तं न रागधर्मका किस्क्रीमति यावत् । विरक्तव्यवहारयाम्यं स्यात् क्रेधिकाले रागस्यासम्बदा-बारात बनाविभावावित्यचेः। अयं भाषः । यया यदा कडा चिट्टागसत्वे. अध्वमते चित्तं रक्तमितिव्यवहारः तथा यदा कदा चिद्रागाभावेन चित्तं जिल्लामति व्यवहारः स्पादिति । जतोतीतादिकालेपि रागावेश्विकाति-क्रीन्डास धर्मायां जिलतायाकत्वं सिद्रम् । यच्च तैरुच्यते प्रभावप्रतियेतीग तामाविगातीतादिव्यवद्वार रति, तदपि हेयम् । उसति घटे ध्वंसप्रतियेशीग वादिरूपच्यातीतत्वस्य दृष्यनुपपत्तेः संयोगित्वादिवत्यतियोगित्वादेर्राप संबन्धिद्वयसस्यं विनान्पपसेः सदसतेः संबन्धादर्शनास् । ध्वंसशाम्भावद्याः

# येगयातिकम् ।

रसिद्धेश्व । घटो वर्त्तमान इतिबत् घटेतीते। भविष्यविति प्रत्ययाभ्यां घटावस्याविशेषयारेव सिद्धेः । ज्रन्यथा भावाभावस्याप्यतिरिक्तत्वादि-मसङ्ग इत्यादयश्च देायाः स्वयमूहनीयाः । तहेवं धर्माणां सहरूत्रयं व्यव-स्याप्येदानीं तत्साङ्क्ये परिहरति । किं चेति । त्रयाणामनागतादिसत्वणा-नामेकदैकस्मि -स्तुनि संभवेगभिव्यक्तिनेतरित किं तु स्वाभिव्यञ्जकं दराइच क्रादिवस्त्वञ्जनतुल्यं यस्य एवंभूतस्य लत्तणस्य क्रमेख भाषे।भिष्यक्तिभेषे-दिति नाभिव्यक्ता सांक्ये स्वरूपतस्तु सांकर्यमिष्यतएवेम्पर्थः । राज्यक्त योर्नचययोव्यं सेन सत्तयोन सह नास्ति विरोध इत्यत्र पञ्चशिखयाव्यं प्रमाणयति । उत्तं चेति । धर्मादानैश्वर्यान्तान्यछै। चित्तस्य रूपाणि वृत्त-यश्व ज्ञानाद्याश्रयाः शान्तघारमठाश्चित्तपरिणामास्तेषामतिशया ऽभि-व्यक्तिरूपेल्कटतेसि । इदं च वाक्यं गुखइच्यविरोधाच्च दुःखमेव सर्वमिति सूत्रे व्याख्यातम् । उपसंहरति । तस्मादिति । असंकरे दृष्टान्तमाइ । यणेति । रागस्यैवेति । धर्माखां लत्तखत्रयसंबन्धे उदाहृतस्यैव रागस्यैवे-त्यर्थः । क्व चिद्विषये ग्रन्यत्र विषयान्तरे ऽभावः सामान्याभाष इत्यर्थः । दार्छान्तिकमाह । तथा लजणस्येतीति । क्व चित्समुदाचार इत्यादिर्थः । ग्रयं च लचग्रयरिगामा न धर्मिगाः किं तु धर्मत्याःमेवेत्येवं धर्मपरिग्रामाः हिशेषमादः । न धर्मीति । नन्धयं लवगपरिणामा लवग्रीस्त न वा, त्रावे धनवस्या ग्रन्ये लदयापरियामे परियामलत्तयासंभवः पूर्वनत्तयातीततायां सत्रयान्तराभिव्यक्तेरेव सत्तयपरियामस्वादिति, मैवम् । बीजाड्ररवत्नामा-विकत्वेनास्या भ्रनवस्याया बदेापत्वातः चन्यया धर्मस्य धर्मस्तस्यापि धर्म इत्यादानवस्थाया त्रपि दोवस्थापत्त्वा धर्मधर्मिभावादिरवि न सिध्वेतेति। मधिकं तु निर्वितकीतिम्रजे प्रेक्तम्। तदेवं सर्वधर्माणां सदैव लत्तवात्रयहं बन्धेस्ति ग्रभिव्यत्तिस्तु वयायां क्रमिकीति सिद्धम्। स्यादेतत् । सवयान भिव्यक्तेरपि नित्यत्वात्मचं क्रमिकत्वं तत्र क्रग्निकत्वसंभवे वा किमपराहुं शत्तवाक्रमिकत्वेन । यात्रे ज्यते । निन्धानित्त्वेभयक्रप्रस्थ त्यात्ततया नित्यः स्वेपि सर्वकार्यव्यनित्यरूपेण क्रमः संभवति सत्तणानामपि क्रमश्त्वेष्यतस्य लग्नयाभिव्यक्तिक्रमस्तु लज्जयासांकर्येग्य प्रकृते प्रदर्शितः । वधिकस्तु निर्वि

योगवातिकम् ।

तर्कसमापत्तिसूत्रेऽस्माभिः प्राक्त इति दिक् । लतखपरिणामं परीत्यावस्या-परिणामं परीचितं धर्मगतं विभागमाह । ते लचिता इति । ৰ্ন্বিনা व्यक्ता धर्त्तमाना इति यावत् त्रात्ततिता अव्यक्ता अतीतानागता इति यावत् । तांतां बाल्ययावनदार्धकादावस्यां प्राप्नुवन्तेान्यान्यमन्यत्वेन भेदे-नोच्यन्ते बालेायं न युवेत्यादिरूपेख । स च निर्देशो ऽवस्यान्तरते। saस्याभेदादेव न तु द्रव्यभेदादित्यर्थः । तथा च पूर्वेवस्थापाये सवस्था-न्तरप्राप्तिः सिद्धा सैव चावस्यापरिणाम इति भावः। यद्याप्येतादृशेऽवस्या-परियामा ऽनागतातीतलत्तवापे।रपि पूर्वमुक्तः। तथापि धर्तमानलत्तवास्यैवा-स्फुटमुपलभ्यतदत्यांश्रयेन वर्त्तमानलत्तरामालम्ब्येव स वस्यापरि**खामः** उदाहुत इति । धर्मिण एकत्वेपि निमित्तमेदेनान्यव्यवहारे द्रष्टान्तमाह । यणैकेति । यथा एकत्वव्यक्तिका रेखा ब्रङ्कविशेषे। यदा बिन्दुदुये।परि तिछति तदा शतमिदं नैक्रमिति व्यवहीयते । तयारेकविन्दुतोपे च द्वरोदं न शतमिति व्यवद्वीयते ग्रवशिष्टविन्दुस्णाने चैकत्वव्यञ्जकरेखान्तर-दाने सति एकादशेदं न दशेतीत्यर्थः । द्रष्टान्तान्तरमाह । यथा चेति । उच्चतइति । पुत्रपितृभ्रातृभिर्जनकत्त्वादिनिमित्तभेदाद्वेदेनेति शेषः ग्रवस्थापरिणामेपि बौह्रोक्तं दूषणमुदाहरति । ग्रवस्थेति । ग्रवस्थापरिणा-माभ्यपगमे धर्मधर्मिलत्ताखावस्थानां चतुर्णामेव कीटस्थ्यापतिरित्यर्थः । तत्र हेतुं एच्छति । अधमिति । उत्तरम् । अद्भुनेः व्यापारेण व्यवहितत्वादिति । व्यापारनिमित्तेनैव सर्ववस्तुष्वनागताद्यध्वनामन्येन्यं व्यवहितत्वाम्युपग-मात विभागाभ्यपगमात् न तु भावरुपेख धर्मलवखयोः सदा सत्त्वस्येष्ठ-स्वादित्यर्थः । ग्रधुता विभागस्य व्यापार्रानमित्तकत्वं विष्ठेशीति । यदा धर्म इत्यादिना तदा अतीत इत्यन्तेन । धर्मशब्देात्राश्रितमाचसाची न करोति न करण्यतीत्यर्थः । त्राद्यन्ताध्वनीर्विभागस्य व्यापारनिमित्तकत्वं व्यापाराभावनिमित्तकत्वेन परम्परयेति भावः । एवं च सति पूर्वधर्मातीत-तायां धर्मान्तराभिव्यक्तिरित्येषंरूपपरिणामलचणचित्यत्वमवस्यानामपि भवतिवेत्तव्यं न तु विनाशः। ग्रवस्थानां च नित्यत्वे किमप्यनित्यं न स्थादि-त्येवं भूम्मेधम्यादिकं सबै जगत कुटस्यं स्पादिति परैदाव उच्यतरति

9¢¢

# येग्गवासिकम् ।

**उपसंहारः । नित्यत्वमात्रं न क्रै**ःटस्थ्यं किं त्वेकान्तनित्यत्वमित्याशयेक पूर्ववतुक्तं देविं परिहरति । नासै दोष इति । कैाटस्यदेविंा नास्तीत्पर्यः । गुणि।नन्यस्वेपीति । धर्मिनित्यत्वेपि धर्माणां विवर्दस्य विनाशस्य कुट-स्यते। वैविज्यात् वैतत्त्वण्यादित्यर्थः । ग्रपरिणःमनित्यतैव क्रीटम्णं तस्व षुरुणतिरिक्ते नास्तीति भावः । गुणिनिन्यते पि गुणानां विमर्दमुदाइ-रति । यथेति । यथेति न दृष्टान्ते किं तूदाइरखे। मंस्यःनमिति । ग्रथेवि-नाशेनाधिनां शब्दादितन्मात्राणां पञ्चभूतरूपं संस्थानं धर्ममात्रमादिः मत् इत्यते। विनाशीत्यर्थः । एवमित्यादाव्येवं व्याख्येयम् ) लिङ्गं महत्तत्वम् । रवमहङ्कारादये। घटादयश्च स्वविनाशेनाविनाशिनां कारणानां धर्ममा-त्राणि विनाशिन इति बेध्यम् । तदेतच्छत्त्याक्तम् । 'वाचारम्मणं विकारी नामधेयं मृत्तिकेन्येव सत्य'मिति । सत्यं विकारापेतवा स्थिरमित्यर्थः । तस्मिचिःत । तस्मित् धर्मे विकारसंज्ञा परिणाममंज्ञेत्यर्थः । ज्ञते धर्मि-गां परिगामिनया न कीटन्यं सुतरां तु धर्मनत्तगावस्यानमिति भावः। परियामनयं विस्तरेण परीचितम् । इदानीं भूतेन्द्रियेषु परिणामन्नयं क्रमेख दर्शयति । तचेदमुदाहरणमिति । धर्मत इति । धर्मेण परिणमतइत्यर्थः। धर्मपरिणामस्य स्वरूपं दर्शयति । घटाकार इतीति । स परिणामा घटा-कार इत्यर्थः । नवपुराखतामिति । नवीनतानन्तरं पुराखतां प्राप्नवन्ति त्यर्थः । धर्मादीनां सर्वेषामेवावस्यात्वाविशेषेपि गावतीवर्दन्यायेनैवैशां तान्त्रिकेा भेदनिर्देश इत्याह । धर्मिये।पीति । सत्तर्यस्य च पुराखन्वादिक मबस्येति प्राप्तत्वादेवं नेक्तिम् । एक एवेति । जनस्यःमात्र एवत्यर्थः । एव-मबस्यः लत्तरायेगरपि धर्मत्वादुर्मेपरिणामे।पि गेखलीवर्द्रन्यायेनैव बेध्यः । एवं पदार्थान्तरेष्वधीति । भूतान्तरेषु इन्द्रियेषु प्रक्षत्यादिषु चेत्पर्धः । त्रपरं विशेषं परिणामेषु प्रवित्तं स्मत्यति । तएतइति । चयोपि परिणामाः धर्मिस्वरूपमनतिक्रान्साः धर्मिण्येवानुगता त्रति धर्मधर्म्यभेदात धर्मगरि-काममात्रमेकमेवेति सामान्यता भवति धर्मा । स एव च सबीत परिका मात्रभिष्ठवते व्यग्निः सि । सूचस्यं परिणामसब्दार्थं प्रश्नपूर्वकं व्यावष्टे । अव कीयं परियाम इति । अत्तरम् । अवस्थितस्येति । संस्कारेपि परिकामसी सत्यात्। द्रव्यस्येति। धर्मिण इत्यर्थे । धर्मशब्दरचात्रितमात्रवचनः निवृत्यु-त्पत्ती त्रतीततावर्त्तमानते। ननु धर्मातिरिकेा धर्मी नानुभूयते यस्य धर्मादेः परिणामः स्यादिति बाद्दाशङ्कायां धर्माद्विविच्य धर्मी सूत्रकारेण प्रतिपा-द्याय्यते । तत् सूत्रं तत्रेति पूर्रायत्वा पठति । तत्रेति । तत्र तेषु परि-ग्रामेषु तेषां परिणामानामिति यावत् । धर्मीति सूत्रेण सद्वान्वयः ।

# भान्ते।दिताव्यपदेश्यधर्मानुपाती धर्मा ॥ ९४ ॥

बतीतवर्त्तमानानागतधर्मेव्वनुपाती वर्त्तमानरूपेणानुगता धर्मी-स्वयेः । त्रत्राव्यपदेश्यति विशेषसं धर्मधर्मिणेविशेकपदर्शनाय । तथा स वर्त्तमातत्वावत्तमानत्ववैधर्म्यण धर्मिणो धर्मस्य च विवेक दति भावः । धर्मशब्दार्धं व्याचन्द्रे । याग्यतेति । दग्धशक्तेरपि संग्रहाय योग्यतावच्छित्रे -स्वल्लम् । वर्त्तमानता स्वरूपयाभ्यतेन्यर्थः। तेन जतीतादिसाधारण्यताभः। एवकारी वर्त्तमानादिविशेषच्यवच्छेदार्थः शक्तित्वं चानागन्त् कत्वम् । तथा चानेदे।हशक्तित्रदुमें। अपि धर्मिणि यावद्द्रज्यभाविनः नहि शक्तिविये।गः शक्तिमतीस्ति शक्तिशक्तिमतीरभेदादिति भावः । धर्मशब्दार्थमुत्तवा तस्य शक्तोहितोषभादनायानभिव्यक्तिदशायामपि सत्तां साधयति । स चेति। स च धर्मः शक्तिरूपः फलप्रसवात् तदानुमिताव्यक्तात्रस्यक इत्यर्थः । गार्कास्मकत्वे हि मृद्येव घटस्तन्तुष्वेव पट इत्यादिर्भेदः फलस्य प्रसन्ने मस्यत चता चनादित्वं वत्तव्यम् चनादित्वाच्चानन्तत्वमिति भावः । एकानेकत्ववैधर्म्यगापि धर्मधर्मिविवेकायाह । एकस्वेति । स अधर्म एकस्व धर्मिणे। उनेकेापि दृष्ट इत्यर्थः । सूचलात्पर्यविषयं धर्माद् धर्मिणे। विवेकम्-पपादयित्वा चादी धर्मागामेवान्येन्यं विवेत्रं प्रतिपग्दयति । सत्रेति । तेषु भर्मेषु मध्ये वक्तमानेा धर्मा धर्मान्तरेम्या वर्त्तमानाति लिभ्रमेभ्यः शास्ता-व्यवदेश्यरूपेध्या भिद्यते विंवच्यते वर्त्तमानत्वावर्त्तमानत्ववैधम्प्रादिति शेषः । वर्श्तमान इत्यस्य विवरणं स्वव्यापारमनुभवचिति । मन्छेवं जि धर्माणामन्वान्यमत्यन्तमेव भेदी न सु भेवाभेदी, मेत्याइ । यदा त्थिति । यदा स शान्ताव्यपदिष्यावस्यायां धर्मः, सामान्येनाभिव्यक्तविधेषराश्चित्येश्व

50d

#### येगगवातिकम्

धर्मिणि अनुगते। विलीने भवति तदा धर्मिस्वरूपमात्रतया ग्रवस्यानास् धर्म्यविभागादिति यावत्। कोसैा धर्मः केन व्यापारेष भिक्वेत त्रयोगिभिर्वि विच्येत धर्मस्य तन्नतवास्य वानुपलम्भादतस्तदानीमविभागनत्तवाभेदेापि भवतीत्यर्थः । एतेन च भाष्यक्षता ब्रह्नाद्वेतमपि वेदान्तोत्तं व्याख्यातप्रायम् । प्रतये सर्ववस्तूनां परमात्मन्यविभागात् यण्याकाण्रेऽभ्राणामिति । तथा च त्रुतिः । स यथा सर्वासामधां समुद्र एकायनमित्यादिना समष्टिजीवस्य प्रजयं प्रदर्श्यात्माद्वेतमाह । यत्र हि द्वेतमिव भवति तदितर इतरं पश्यति । यत्र त्यसः सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्येदिति । इदानीं शान्ते।दिताव्यप-देश्यशब्दार्धं व्याचछे। तज जय इति । तदिदं व्याख्याय तस्य पाठक्रमात् क्रमभ्रमं परिहर्त्तमाह । ते चानागतस्पेति । एवं वच्यमाणाव्यपदेश्येपि पाठक्रमे। नादत्तेच्य इत्याह । वत्तमानस्यानन्तरा चतीता इति पाठक्रमः। क्वयं त्यच्यतद्त्याश्चयेन एच्छति । किमर्थमिति । उत्तरम् । पूर्वपश्चिमताया मभाषादिति । पूर्वपश्चिमद्वारादित्यर्थः । तदेव विवृण्गेति । यथेति । नैव-मनीतस्थेति । धर्त्तमानेन सहेति शेषः । तथा चानागतावस्थायाः मागभाष-स्यानीयायां वर्त्तमानावस्यायां हेतुत्वादतीतावस्यानन्तरं वत्तेमानावस्या न भवतीत्यर्थः । उदिताव्यपदेश्यरूपपाठक्रमत्यागेपीदमेव बीजमिति भावः। उपसंहरति । तस्मादिति । समनन्तरः पश्चिमे। सत्तणभेद इति शेषः । तत्त्वता उनागत एव वर्त्तमानस्य समनन्तरः पूर्वी भवतीत्यर्थः । एतेन सत्कार्यवादेषि पूर्वभिष्यक्ती घटादिने पुनरुत्पद्यतद्ति सिट्ठान्तः स्पत्त्वयः। नन् जनायत्ववर्त्तमानयाः कार्यकारग्रभावएव किं प्रमाणमिति चेत्, घुगुः। यवातीतस्य पुनर्वत्तमानता स्यात् सर्द्वानिर्मात्तः स्यात् । विनष्टान्तः कर्णा-विद्याकमादीनां पुनरुद्ववेन मुक्तस्यापि संसारोदयसंभवात् । किं च यदा-तीतोपि घटः पुनवेत्तेमानः स्यात्तदा स एवायं घट इति कदाचित्यत्यभिज्ञा-येत बाते। येगयानुपलब्धा ब्रतीतव्यत्त्वनुनमज्जनं निर्खीयतद्तति। ब्रजानाग-सातीतावस्ययेाः प्रागभावध्वसंख्पयाः कार्यात्पादकानुत्पादकत्ववैधर्म्यतः चनात् प्रव्यक्तावस्याया एवावान्तरभेदावनागतातीतते परस्परविलवये इति मन्तध्यम् । नन्वेवमतीतस्य युनरनुत्पादादतीतसम्वकल्पना व्यर्चेति देत्

योगवार्तिकम् ।

नः लेकानतीतान्ददृशे स्वदेष्टदत्यादिवाक्यशतसिद्धयोगिप्रत्यत्तान्ययानु-गपत्त्या तत्सिङ्केः विषयतत्सविकर्षयाः प्रत्यत्तहेतुत्वात् । न चातीतार्थस्मर-गमेवास्त्वति वाच्यम् । प्र्वतनुभूतस्य(पि योगिना दर्शनात् । ये तु योगजधर्मस्यापि सचिकर्षत्वमिच्छन्ति तेषामव्यसत्पदार्थं सचिकर्षानपप-त्तिः प्रत्यत्तं प्रति सन्निकर्वनानात्वेनाननुगमेन हेतुताग्रहानुषपत्तिश्च । न्नानादेविंण्यतादिरूपोपि संबन्धा उसति न संभवति सतीरेव संबन्धदर्श-नादिति । प्रत्यचादिष् संयोगादिरेव प्रत्यासत्तिः योगजधर्मेण वाधर्मतम-बादिप्रतिषन्धमात्रं क्रियतइति दिक् । शान्तेादिता व्याख्यायाव्यपदेश्यं व्याख्यातुं एच्क्रसिः ज्रथाव्यप्रदेश्याः कदति। ये व्यापारं करिव्यन्ति ते व्यपदेः श्या इति वर्त्त् न शक्यते ग्रकरिष्यमार्गव्यापारकस्यापि केवलानागतलत्तर्गस्य वस्तुनः स्वीकार्रादत्यतः प्रकारान्तरेखाव्यपद्वेष्यं लत्तयति। सर्वं सवीत्मक-मिति। सर्वात्मकं सर्वेशक्तिकं, तथा च सर्वेत्र परिष्णमिन्यवस्थिताः सर्वेविका-रजननशक्तय एवाव्यपदेश्या इत्यर्थः। ननु वर्त्तमानातीतावस्ययोारनुभवस्मर्यो प्रमाणे स्तः जन्म्याच्यायां त्वनागतां स्यायां जिं प्रमाणं जिं वा मर्वेद्र सर्वशक्तिमत्त्वे प्रमाणमित्याकाङ्घायामाहः यत्रोक्तमिति । ग्रभिव्यक्तिरिती-त्यन्तेनान्खयः। यत्र सर्वे सर्वशक्तिमदित्यत्रार्थे पूर्वाचार्येरिदं वत्यमागं प्रमा-ग्रामुक्तमित्यर्थः । तत्राद्रै प्रत्यत्तस्यते शक्तिमनुमापयति । जलभूम्योरिति । श्यावरेषु रसादिभिः मधुराससुरभ्यसुरभिमृदुकठिनत्वादिभिर्घदनन्तरूपत्वं तज्जलपृश्चिच्चोः परिणामनिमित्तकमित्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रत्यक्षतेादृष्टम् श्रते। जलप्रमी स्यावरात्मिके स्यावरशक्तिमस्या इति भावः ो इत्तिं विनापि क्रायेकरखे ऽतिपसङ्गात् तथा जङ्गमेषु यहै श्वरूप्यं स्थावराखां परिषामनिमित्त-कं दुर्छ मनुष्यःदीनां धान्यादिस्यायरकार्याणां धान्यादिविधेषैः रूपादिवि-ग्रीक्दर्शनाम् । तथा स्यावराणां यद्वेश्वरूप्यं तज्जङ्गमानां परिणामनिमित्तकं दुष्टम् । ग्रेमयदुग्धादिभिर्धान्यचम्प्रकादीनां स्थावराणां विचित्ररूपं रसादि-दर्शनादित्यग्रेः । रवमाद्रिदृष्टान्तैः सर्वेषु वस्तुषु सर्वविजारजननशक्तिः सिध्यतीत्याद्धः इत्येसमिति । यथा जसादिस्यावराद्यात्मकम् एवमन्यद्रपि सबँ विकारात्मकं तथ्वक्तिमस् । नन् चतीतकार्यं शक्तिमस्वं नास्ति भाविष-

# ये।गवातिकम् ।

स्तूनामित्यत उक्तम् । जात्यनुच्छेदेनेति । यदाप्यतीतकार्यव्यक्तय उच्चिवास्त णापि तज्जातीयसर्वं यानुच्छे रादित्यर्थः । तथा च सर्वात्मकत्वं सर्वजाती-यशक्तिमत्त्वमेवाच विवद्यितीमति भाषः । एतेनान्यद्रव्यस्य परिणामव्यक्तीना-मन्यत्राभावेपि न नियमभङ्गः तज्जातीयव्यक्त्यन्तरजननशक्तिमत्त्वसंभवा-दिति । तदेतदुक्तं विष्णुपुराणे ।

> यथा च पादपे मूलस्कन्धशाखादिसंयुतः । बादिबीजात्मभवति बीजान्यम्पानि बै ततः ॥ संभवन्ति ततस्तेभ्या भवन्त्यन्ये परे द्रुमाः । तेपि तल्लज्ञणद्रव्यकारणानुगता मुने ॥ एवमव्याक्ततत्पूर्वे जायन्ते महदादयः । संभवन्ति सूरास्तेभ्यस्तेभ्यश्चाखिलजन्तवः ॥

इति। यदि च सर्वत्र सर्वसजातीयवस्तुजननशक्तिने स्वीक्रियते तदा कयमेकस्मादेव चतुर्मुखशरीरादखिलदेवदानधनरपश्वादिसमुद्रवः कयं वागस्त्यज्ञाठराग्नेः समुद्रशेषणं कयं वा ब्रह्मविष्णुरुद्रपार्वतीशरीरादिषु विश्वरूपदर्शनम् । योगिनां च स्वशरीरमनसेारमन्ता विभूतय उपपद्येरतु; किं बहुना

> उपदेर्त्यान्त ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः । येत भूतान्यशेषेण द्रत्यस्थात्मन्यशे मयि ॥ सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मनि । ईत्तते येगग्युक्तात्मा सर्वत्र समदर्शनः ॥

इत्यादिवाक्यैः सर्वप्राणिशरीरे सर्वजातीयवस्तुसत्तावचनं शक्तिक् पतां विनाज्जस्येनेापपद्मेत । ग्रर्जुनादिभिश्च शक्तिरूपेयावस्थितं भावि-भीषमवधादिकमेव झण्णादिशरीरे कालात्मके दिव्यचतुषा दृष्टं योगिभिर-तीतानागतमिवेति । एतेन स ददं सर्वे भवति तस्मान्धर्यमभवदिति श्रुतेः ब्रह्मविदः सर्वभावरूपा श्रु-युक्ता सिट्ठिरपपादिता । तथा जीवेापाधावपि या महेल्वयंशक्तिमस्याज्जीवानामीश्वरत्वप्रतिपादकश्रुतिस्ष्टृतय उपपन्नाः ।

भग्रा तरते सत्या ग्रनृतापिधानाः इति श्रुतिरपीति मन्तव्यम् । नन्वेषं सर्वत्र सर्वजातीयशत्तयद्वीकारे कथमेकदा न नानाविकारोत्यक्तिः कयं धा शिला-धकलादपि नाङ्करात्यसिरस्मदादिशरीराच्च नुर्मुखादिषस् संकल्पमण्त्रेण नाखिलप्राण्यस्पत्तिरित्याशङ्कां परिष्ठरति । देशकालेति । देशो भूलीकादिः कलियुगादिराकारः संस्थानम् ग्रावयवसंयोगविशेषः निमित्तम-भारतः धर्मादिस्तैरप्रबन्धात् प्रतिबन्धात् एकदा कारखेषु न विरुद्धानामात्मभूतश्च-क्तीनामभिष्ठक्तिवैत्तेमानलक्षणपरिणाम इत्यर्थः । एतेन च प्रतिबन्धवचने-नान्या त्रपि उक्ताशङ्काः परिहताः सहकारिविरहादित्यर्थे इत्यपि कश्चित् । सम्यापि प्रतिबन्धनिमित्तकवित्तम्बे पर्यवसानं 'निमित्तमप्रयाजकं प्रक्रतीनां धरकभेदस्तु ततः चेचिकवत्' इत्यागामिसूचे सर्ववां निमित्तकारणानां स्वतन्त्रायः: प्रक्रतेः परिणामेष् प्रतिबन्धनिवर्त्तेकतामात्रावगमादिति । क्तः शिलाशकलाचःङ्करोत्यत्तिरवयवसंयोगविशेषस्याङ्करेत्यत्तिवन्धक स्वास् ग्रस्मदादिशरीगेचाखिलप्राण्यत्यत्तिरधर्मप्रतिबन्धात् । ब्रह्माण्डा-दिशक्तिमतश्च घटादेकंस्ताण्डाद्य्त्यादनं विनैव प्रायशेः नाशदर्शनास् सा शक्तिः समुत्यदा घटादिना सहैव नश्यति ग्राधारनाशात् । कदाचि-बहुषशरीरादीनां सर्पादिभाववत् परमेश्वरादिसंकल्पते। घटादीनामपि प्रकृत्यापुरवशात् चञ्चवस्थिताखिलपरियामे। भवत्येव । तथा चात्तं लौकि केरपि

विषमप्यमृतं क्व चिटुवेदमृतं ठा विषमीश्वरेच्छया ।

इति । एतेन तचाचानेम पुरुषार्थसमाध्या चित्तस्यात्यन्तिकलयकाले भ्रमागतदुःखर्माप शक्तिरूपं चित्तेन संहैध नश्यति उस्तेत हेयं दुःखमनागतमिति मूत्रे।क्तमनागतदुःखस्य हेयत्यमुपपचम् । एवं च सति धिकाराणां क्वचिल्ल-इग्रमात्रमपि भवति अनागतातीततारूपमिति वक्तव्यम् । ग्रन्यचानागतदुः-खस्य हेयत्वानुपपत्तेः । परेषामनागतदुःखस्य द्दान दि सिद्धस्थाव पुरुषार्थः । बस्मिंश्चानागतदुःखमभाधिततया न घटेतेति । पदार्थान् व्याख्याय समयं सूत्रार्थमाद्द । य एतेष्विति । ग्रन्वयी सर्धधर्मान्व्यी स्थिर इत्यर्थः । तथा बाभिव्यक्तानभिव्यक्तत्ववैधर्म्येग धर्मधर्मिग्वीविक्ष इति सूत्रतात्पर्यार्थः ।

तदेवमन्योन्यवैधर्म्याद्धर्मेभ्येतिरिक्ततया धर्मी प्रसाधितः । इदानीं तदन भ्युपगमे भाष्यकारे। बाधकमण्याद । यस्य न्विति । धर्ममाचमित्यनेनैव द्यणिकत्यमण्यायातम् । अनेक्षरणस्यायित्वे दि तणप्रंबन्धरूपधर्मवत्त्वमेव पदार्थमात्रस्य स्यादिति । धर्ममात्रमित्यस्य विवरणं निरन्वयमिति, निर्ध-मिकमित्यर्थः । धर्मिनिराकरणादात्मा द्यणिकविज्ञानमित्यायातं तथा च प्रथमपादीक्तमेव दूषणमाद्द । तस्य भेगाभाव दति । शेषं सुगमम् । नन्वस्तु धर्मी धर्मातिरिक्तः तथाव्येकस्य धर्मिण एक एव परिणामोस्तु एकस्य नानापरिणामाङ्गीकारे सहकारिभेदकल्पनागैरावादित्याश्रङ्घायामे-कस्य धर्मित्यः परिणामभेदं साधयति । एकस्य धर्मिण ज्ञागामिसूववद्य-माणपरिणामज्यसिद्धये ।

# क्रमान्यत्वं परिणामान्यत्वे चेतुः ॥ १५ू ॥

एकस्य धर्मिणः परिणामनानात्स्वे क्रियाभेदे। इतुर्लिङ्गमित्यर्थः । भाशङ्कापूर्वकं सूत्रं व्याचप्टे । एकस्पेति । भवतीति सिद्धान्त इति ग्रेवः । इतुत्स्वं प्रतिपादयितुमादी धर्मपरिणामविषये धर्मिणः क्रमं दर्शयति । चूर्णति । एक्वैव मृत् प्रथम चूर्णमृत्तिष्ठति ततः पिण्डमृद्ववति ततश्च घटमृ-दिति घटेत्पत्ती मृहुर्मिणः क्रमं प्रतिपादा घटलयेपि मृदः क्रममाह । कपा-लमृत्कणमृदिति । चशब्देनान्यपरिणामविषयेपि क्रमः समुच्चीयते सर्वत्र मृट्कब्दो मृहुर्मिण एकत्वप्रतिपादनार्थः । एकत्य सामान्यात्मक्रस्य मृहु-र्मिणे (उनङ्गीकारे मृदित्यनुगतप्रत्ययो न स्पादिति भावः । ननु धर्माणा-मेव क्रमः पीर्वापर्यात्मा संभवति न तु धर्मिण इत्याशङ्कायां प्रक्षतेः क्रमं लत्तयति । यो यत्येति । यस्य धर्मिणे। धर्मान्तरस्य समनन्तरो ये। धर्मः स एव तस्य धर्मिणः क्रम इत्यर्थः । तथा च मृदेकैत्र चूर्णे भूत्वा पश्चात् पिण्डो भवतीत्येकः क्रमः परचाच्च घट इत्यादिकमैर्मृहर्मिण एव क्रमबहु-त्वमिति भावः । धर्माणां क्रमस्यवात्र विवचितत्वं तु तेवां क्रमनानात्वेव्ये-कस्य धर्मिणः परिणामबहुत्वं न सिध्यतीति भाव्यकाराशयः । परिणामत्र-येपि क्रममुदाहरति । पिण्डः प्रच्यवत्वरत्यादिना । नातीतस्यास्ति क्रम

20E

इति । लत्तणात् लत्तणान्तरप्राप्तिरूपः क्रमा नातीतस्येत्यर्थः । धर्मपरिणाम-रवावस्यापरिणामे प्रतित्तणक्रमा न प्रत्यत्तीक्रियतदति तमनुमानेन साधयति । घटस्याभिनवस्येति । पान्तेति शेषः । सा चेति । सा च पुराणता चणपरम्य-रानुपा तिना प्रतित्वणं भिचेन स्वरूपसत्ताक्रमसमूहेनैवाभिव्यज्यमाना भवन्ती चरमावस्यायां स्फुटप्रत्यत्तगे चिरतामेति । चतः पुराणताभिव्यक्तिहेतृतया प्रतित्वणमवस्थापरिणामे निमीयतदति शेषः । प्रतित्वणपरिणामता यत्स-ध्यति तदाह । धर्मे स्त्वणाभ्यामिति । विशिष्टो इतिशयितः । धनं स्त्वणपरि-णामयेाः प्रतित्वणमनुत्पादादवस्थापरिणामस्य च प्रतिवणमुत्यादादित्य-र्थः । तथा चात्तं मनुना

> घोरेस्मिन्हंत संसारे नित्यं संसारपायिति । इति । स्मृत्यन्तरेषु च । नित्यदा इन्ह्न भूतानि भवन्ति न भवन्ति च । कालेनालत्य वेगेन सूत्त्मत्यात्तच ट्रूश्यते ॥ इत्यादि च । पुराणे चात एव चतुर्विधः प्रलय उक्तः । नित्ये। नैमित्तिकश्चेति प्राक्षतात्यन्तिकी तथा ।

इति । नित्यः प्रतिचणं नायमानः । एतेन स्वप्रमाय/दिट्टण्टान्ता ग्रपि प्रधञ्चस्य चग्रअङ्गुरत्वेनैव श्रुतिस्मृतिष्वभिमेता इति । सूत्रतात्पर्यार्थमाइ । तएत इति । प्रतिसञ्धस्वरूपाः प्राप्तसंभवा इतरण्वा तु नेत्यर्थः । ननु धर्मि-ग्रेषि घटादेः कपालादिधर्मत्वात् कथं धर्मधर्मिणोर्भद इति तत्राह । धर्मा-पीति । तथा च येा यस्य धर्मी स तस्माद्विच इत्येव नियम इत्यर्थः । नन्धेवं धर्मधर्मिलवणानां परिणामभेदे कथमेकस्याः प्रक्रतेः सर्वे परिणामा इति त्रूयते 'इत्येषा प्रक्रतिः सर्वा व्यक्ताव्यक्तस्वरूपिणी' त्यादिस्मृतिषु तत्राह । यदा त्विति । यदा तु परमार्थधर्मिणि प्रधानेऽभेदोपचारेग निमित्तेन सर्वेषि धर्मेः स एवाभिधीयते तदायं क्रम एकत्वेन एकनिष्ठत्वेनैव प्रतीयतदत्यर्थः । परमार्थधर्मित्वं च साचात्यरम्परया सर्वविकाराग्रयत्वं

#### ये।गयातिकम् ।

तच्चप्रधानःचैवास्तीत्यन्ये । अपारमार्थिकधर्मिण आपेत्तिकत्वात् । यज्ञ परिणामिनां सत्यत्वं यद्या वा ब्रह्ममीमांसायां जीवानामात्मत्वमयाह म⊓र्घक तयोर्राप श्रश्नद्वेद्वाद्यापेत्तिकत्वादिति মাষ: प्रधानस्यैथ पारमार्थिकधर्मिकत्वं **बददिः भाष्यकारैः** परमात्मन एव निर्रातशयसती ऽनायेत्तिकात्मनश्च पारमाधिकसत्त्वं पारमायिकात्मत्त्वं । श्रतिसिद्धमनुमतं न्यायसाम्पादिति ध्येथम् । तथा ऽभेदोपचारवथनात् धर्मधर्मियोर्भेद एव पारमार्थिकः । चविभागमाचं त्वभेद र् त्य **प्यक्त** मिति । तदित्यं सूत्रगणेन प्रपष्ठवः प्रकृतिपरिणाम इति सिद्धान्तितम् । तत्र चारम्भवादिभिः सहास्मक्तं धर्मधर्म्यभेदसत्कायेयोरिव विरोधे। न तु प्रपञ्चस्याचेतनमुत्त्वद्रव्योपादानकत्वेपि तैरभेदप्रत्ययनियामकस्याविभा-गलतवास्वरूपस्यानङ्गीकारात् प्रागभावध्वंसयोरङ्गीकाराच्च । ये तु प्रप अवस्य ब्रह्मविवर्त्ततावादिनस्तैः सह च नास्माकं विरोधलेशोपि वर्त्तते। मायापरिणामस्य प्रपड्यस्य परमात्मन्यतास्विकताया बस्माभिरपीष्टत्वात्। 'इन्द्रे। मायाभिः पुरुद्धप ईयते' ।

> बहुरूप इवाभाति मायया बहुरूपया । रममाणे गुणेखन्या ममाहमितिबध्यते ॥

इत्यादिश्वतिस्पृतिषु मायाविकारस्यैव परमात्मन्यध्यारा पावगमात् । शुक्ता बुद्धिपरिखामरजतारोपवत् बध्यतद्तति अंशत दृन्यर्थः । यदि व मायायामपि विवर्त्तत्वं प्रपन्न्वस्य करिवद्वदेत् तदपि परमार्थः । यदि व मायायामपि विवर्त्तत्वं प्रपन्न्वस्य करिवद्वदेत् तदपि परमार्थः भिष्रायेग्रेथेक्षरु रवास्माभिः मायापेतया तत्कार्याणामनित्यत्वेन तामपेत्य मिष्यात्यात् । वाचारम्भणं विकारे। नामधेयं मृतिकेत्येव सत्यमित्यादिश्रातदृष्टान्तेरेव मेव सिध्यदिति । तद्वेवं चित्तपरिणामप्रसङ्गेन सर्ववस्तूनां भूतेन्द्रियश्वदी पत्तवितानां विविधः परिणामः सूत्रकारेण प्रतिपादितः । तत्र सूत्रकारे पत्तिन्यात् निरोधव्युत्थानसंस्कार्द्धपावेव परिवामी प्रतिपादिता । न सर्व-इति न्यनता तन्याः परिदाराय परिणामात्मकार् चित्तधर्मानयेवतः प्रवास्य समाव्यवसरे दर्शयति । चित्तस्य द्वयदति । परिदृष्टापरिदृष्टाः प्रत्यवास्यः

ताः। प्रत्ययात्मका इति। प्रत्ययो वृत्तिपरिणामविशेषो यः सात्तिणि प्रतिबि-म्बाधानत्तमः स व ज्ञानेच्छाक्रतिसुख्दुःखादिमान् प्रदीपशिखावद् द्रव्यरूपः परिणामविशेषः तदात्मकाः तद्रपा इत्यर्थः । वस्तुमात्रेति । परमाणुतद्र-पवत् प्रतिबिम्बाधानात्तमतया सात्तिख्याभासमाना इत्यर्थः । ते चापरि-द्रष्टाः । ग्रनुमानेनेति । ग्रनुमानेन साधिता वस्तुमात्रतया सत्ता येषां सप्ता-मामित्यर्थः । सप्त दर्शयति । निरोधेति । निरोधे। वृत्तिनिरोधः संस्कार-जनकत्वेन निवृत्तियव्यद्भावरूपानुमीयते इति प्राग्वेतेत्रम् । धर्मश्चादृष्ट-सामान्यं भागवैविच्यादनुमीयते संस्कारश्च स्मृतिहेतुतयानुमीयते परिखा-मश्चित्तस्ये।पचयापचयादिव्हेत्त्युत्कर्षापकर्षे।दिरनुमीयते । एतच्च छान्देाग्ये सालम् 'जन्मयं हि साम्य मन' इत्यत्र । जीवनं प्राणनादिरूपव्यापारवि-शेषः सुषुप्तावपि श्वासप्रश्वासाभ्यामनुमीयते चेष्टा चित्तस्य संचारः स च नायत्स्वप्रसुष्ट्रयादिहेतुभ्यां चित्तस्य चत्तरादिदेशसंयेगगवियागभ्यामनुमी-यते । यद्यपि चित्तस्य विभुत्वं तथापि बाद्यसत्त्वाद्यपष्टम्भेनेापचयापच-यवच्छे। इत्येवैापाधिकी क्रियाय्यस्तीति भावः । शक्तिः ध्यानादिसामग्र्ये तच्व तत्कार्येणानमीयते । यदापि कार्यजननशक्तिः सर्वपरिणामिष्वनुमेयैव भवति तयापि चित्तस्याखिलधर्मप्रसङ्गेन चित्तमधिकत्याताः । पादसमाप्तिपर्यन्ता-नि संघमसिट्टिसूत्राण्यवतारयति । त्रति योगिन इति । ज्ञानसाधनानि येगाङ्गानि विस्तरेख व्याख्यातानि येगकालीनावस्याश्च चित्तस्य परिणा-महत्रा येग्गनिष्यत्त्यादावधारणाय दर्शिताः । अतः परं खुभुत्सितानां ग्रेगिधिजित्तासितानामधीनां सात्तात्काराय यमादिसाधनसंपत्रस्य योगि-नः संयमविषय उपत्तिप्यते । उभयत्र संयमाद्यया सिद्धिर्भवति तत्सवे विशिष्य प्रदर्श्यते पादसमाफ्तिपर्यन्तमित्यर्थः । ग्रत्र बुभुत्सितार्थप्रतिपत्तय-इति वचनात् तत्तद्विभूतिकामेरिव ते संयमाः कर्त्तव्याः केवलमुमुतुभिस्तु मुत्तवपुरुषान्यतामात्रसंयमः कर्त्तव्यः परवैराग्यायेति सूचितम् । एताइच विभूतयः संयमसिद्धिमूचिका अपि जेयाः ।

परिणामचयसंयमाद्तीतानागतज्ञानम् ॥ १९ ॥

मस्य धर्मिणे। 5 यं धर्मपरिणामस्तस्य व मयं लद्धणरिणामः लद्धग स्य चायं नवपुराणादावस्यापरिणाम इत्येवमनुद्धणं यत्र कुत्र चिदर्धं संय-मात्तत्साचात्कारे सति तदितरार्थानामपि धर्मादिपरिणामेषु म्रतीतानागत-ज्ञानं संकल्पमात्रेण प्रणिधानलेशादेव भवतीत्यर्थः । म्रन्यविषयकसंयमात् म्रतिनियतपदार्थान्तरसाचात्कारण्ट योगजधर्मबलाद्भवतीति शास्त्रप्रामा-प्रयादवधार्थते धर्मविशिषात्स्वर्गविशेषवत् तपोजन्यसिद्धिवत् भुवनज्ञानं सूर्यं संयमादिति वद्धमार्णासिद्धिवच्च । कश्चित्तु समानविषयत्वानुरोधात् संयमविषययोरेवातीतानागतयाः साचात्कारो भवतीत्यर्थदत्याद्द । तत्र \*। तर्दि तत्संयमात्तज्ञानमित्येव सामान्यतः सूत्रं युद्ध्येत संयमस्य स्ववि-षयगीवरसाचात्कारजनकत्वनियमात् । त्रपि च परिणामत्रयं सादाच्चिय-माणं तेष्वतीतानागतज्ञानं संपादयतीति भाष्ये पानस्त्वयमपि स्यादिति । भाष्ये तेष्विति । धर्मलत्तग्रावस्यापरिणामेषु सर्ववस्तुसाधारग्रेष्वित्यर्थः । श्रेषं सुगमम् । संयमान्तरस्य सिद्धान्तरमाह ।

ग्रब्दार्थप्रत्ययानामितरेतराध्यासात्संकरस्तत्प्रविभाग-

संयमात्सर्वभूतरुतज्ञानम् ॥ १७ ॥

गौरित्यादिः शब्दो गौरित्यादिरधां गौरित्यादिः प्रत्ययः तेषां वद्य-माणं संकेतरूपादध्यासात्संकरा विवेकायहणं भवति । वस्तुतस्तु तेषां भेदोस्ति ज्ञतस्तेषां प्रविभागे भेदे संयमात्सात्तात्झते सति सर्वभूतानां स्तानि ज्ञायन्ते । ज्ञयं काकादिरिममधमेवं प्रतीत्यानेन शब्देन कण्यसीत्ये-वमित्यर्थः । यद्यपि सातात्झते सतीति सूत्रे नास्ति तथापि संस्कारसा-त्रात्करणादित्युत्तरमूत्रेण सात्तात्कारपर्यन्तस्यैव संयमस्य सिट्ठिकथनात्स-वेत्र सूत्रे संयमस्य सात्तात्कारद्वारकत्वं व्याख्येयम् । ज्ञत एव भाष्यकारो-ष्वत्र क्रूत्रे दृग्दर्शनार्थसात्तात्कारपर्यन्ततां संयमस्य व्याख्यास्यति । त्रिवि-घेरेव शब्दैरप्रयप्रत्ययणैस्तेषां शब्दानामन्यान्यं च संकर्तदर्शयितुं शब्दाना-मेवादे। जैविध्यं दर्शयति भाष्यकारः । तत्र वाग्ति । तत्र शब्दमध्ये

<sup>\*</sup> तत्रेति पा० २।

यागवातिकम् ।

वागिन्द्रियं वर्णेष्वेव प्रये।जनवत् शब्देषु मध्ये वागिन्द्रियजन्यः शब्दे। वर्णे एव न तु छङ्गादि शब्दे। नापि वाचकं पदमित्यर्थः । उरब्रादिषूत्यद्य-मानः शब्दे। वर्णुः ।

अष्टे। स्यानानि वर्षानामुरः कण्ठः शिरस्तथा ।

जिह्नामूलं च दन्ताश्व नासिकोष्ठेा च तालु च ॥

इति स्मरणात्, वागिन्द्रियस्य च शरीराद्रहिईत्तिनीस्ति ज्रते। न श्रीत्रयाद्यवत्यमाग्रग्रब्देा नापि तदनन्तरं श्रीतृबुद्धियाद्या वाचकग्रब्दो वागिन्द्रियकार्यः श्रीतृत्री चदेशे वक्तुवागिन्द्रियासंबन्धेन श्रीत्रवाद्यश-ब्दीत्पादकत्वासंभवात् इति । वागिन्द्रियजन्याच्छब्दाच्छब्दान्तरमाह । त्रीतं चेतिः ध्वनिर्नेःम वागिन्द्रियशङ्कादिष्वभिहतस्योदानवायाः परिशाम-भेदः येन परिणामेनेादानवायुर्वेतृदेहादुत्याय शब्दधारां जनयन् त्रीतृत्रीजं प्रोग्नेति तस्य ध्वनेः परिणामभूतं वर्णेः।वर्णेसाधारणं नादाख्यं शब्दसामा-न्यमेव त्रोत्रस्य विषयः न तु ध्वन्यपरिणामभूतं वाचकं पदमित्यर्थेः। स च शब्दी वर्णजातीयत्वेन वर्णदृत्युच्यते । हृतीयं शब्दमाइ । पदं पुननैा-दानुसंहारबुद्धिनियाद्यमिति । यथाप्रतीतिसिद्धाचादाव्यान् गकारादिव-र्षान् प्रत्येकं रहीत्वानु पश्वाद्या बुद्धिः संहरति रकत्वमापादयति गौरि-त्येकं पदमिति तया बुद्धा निर्याह्य वर्णेभ्ये।तिरिक्तमखण्डमेकदैवीत्पद्ममानं वत्यमाखं स्फ्रीटाख्यमिति श्रेवः । तथा चायं तृतीयः शब्दान्तःकरणस्यैव याह्य इत्यर्थः । तस्य हि पदस्य श्रीत्रयाद्यत्वे त्रनुसंहारबुद्वेरन्तःकरणनिष्ठायाः वैयधिकरण्येन हेतुत्वं स्यात् तच्चायुक्तं, सामानाधिकरण्यस्य प्रत्या-सत्तितायां लाघवात्। न चानुसंहारबुद्धिरपिश्रीत्रादिरेवास्तिवति वाच्यम् । ग्रसंभवात् । वर्णानां होक्यापादनमानुपूर्व्यक्यात् सा चानुपूर्वी गकारे।त्त-रौकारादिरूपिणी नानेकवर्णपदेषु श्रेत्रेण यहीतुं शक्यते । त्राशुविनाश्चि-तया वर्णानां मेलनाभावात् प्रवेधवेवर्णसंस्काराणां तत्समृतोनां चान्तःकरण-निष्ठानामन्तः करणसहकारित्वमेवीचितम् । त्रतः स्मृतानां वर्णानां मनसैवानुपूर्वी यहीतुं शक्यतदति भावः । ननु स्फोटाख्यः शब्दः कीदृशः किंकारणकः किंप्रमाखक इति । त्रत्रेांच्यते । यथा बीजाङ्कराद्यनेकावस्ये।

वत्तधर्मी क्रमिकाभ्यस्ताभ्ये।तिरित्तः पल्लवादिरूपाशेषावस्यया व्यज्यते ग्रय-माधवृढोः न वृत्तान्तरमेवंरूपेण स च बीजादिभ्या भिवाभिवः भेदाभेद-योरनुभवात तथैव गकारीकारादानेकावस्थे। गौरित्यादिरखण्डः स्फोटग्रब्दः क्रमिकाभ्येः गकाराद्यवस्याभ्येतिरिक्त आनुपूर्वीविशेषविशिष्टया विसर्जन नीयादिरूपचरमावस्यया व्यज्यते इदं गैर्गारति यदं न तु गैार इतीत्यादि-रूपेण, तच्च स्फोटपदं गकार।दिवत्तेभ्याभिवाभिवं भेदाभेदयारनुभवात् । स च पदाख्यः शब्दोऽर्थस्फुटीकरखात् स्फोट इत्युच्यते स्फेट्शब्दस्य च कारणम एकप्रयक्षजन्या ध्वनिविशेषः प्रयन्नभेदेने।च्वारणे व्यवधाने सत्ये-कपदव्यवहाराभावात् । गैारित्येकपदमिति व्यवहारस्तु स्फोटे प्रमाणं धर्णग्रेनामनेकत्वेन तैरेकत्त्वव्यवहारस्याज्जस्येनान्पपत्तेः । तथा प्रत्येकवर्णा-दनुत्पदामानस्यार्थप्रत्ययस्य हेतुत्वं च स्कोटे प्रमाणम् । यदि चानुपूर्वीविशि-ष्टसमूहस्येकत्वादेकत्वव्यवहारः तेनैव रूपेणार्थप्रत्ययहेतृत्वं च स्वीक्रि-यते तर्हि संयोगविशेषावच्छिचावयवसम्रहादेवैकत्वव्यवहारजलाद्याह-युक्तिसाम्यात् । नन्वेवं घटाद्यवयविमात्रोच्छेदप्रसङ्घः रणयोहपपत्त्या युक्तिसाम्याद्वाक्यमपि स्फोटरूपम् एक्वेकं स्यात् इति चेत् । बाधका भावे सतीष्ठत्वादिति दिक् । भाव्यकारस्तु संतेपते। वर्णानां पदत्व निराकरोति । वर्षे। एकेति । जनेकवर्षे। एकसमयस्थित्यनईत्वात् परस्पं निरनुयद्वात्मानेःसंबद्धस्वभावा जातस्ते पदमसंस्पृश्य पदन्वमप्राप्य जात रवार्यमनुषस्याप्याविर्भ्रयैव चयात्तिराभूताश्चेतिङ्गत्वा प्रत्येकमपदस्व-रूपा विवेकिभिष्ट्यन्तद्रव्यर्थः । ग्रत्र स्वरूपग्रहणादवस्यावस्यावतेारभेदेन वग्रीनां पदत्वं न निराष्ट्रतम् । नन् यदि वर्णेः पदस्वरूपा न भवन्ति तर्हि क्रश्मयन्ते वर्णाः क्रमविशेषावक्तिचा त्रस्यार्थस्य वाचका दति लोकैः संके त्यन्ते इत्याश्चड्यां परिद्वरति । वर्णः युनरित्यादिना संक्रेन्यतदति पर्य्यन्ते-नेत्येकवाक्येन। त्रयमर्थः। यद्यपि वर्णाः पदातः भिचास्तथापि त्रवस्यावस्या-वतारभेदस्थापि सत्त्वादेकैकोपि वर्षाः पदात्मा पदाभिचा भवति बीजा-ङ्करादिरिव वृत्ताभिचाे ऽत एव पदरूपेख सर्वपदार्थाभिधानयाेग्यतासंप-बः । ग्रद्र हेतुमाद्द। सद्दकारीति । यदभावे सहकारिणि यानि वर्णान्त-

#### यागवार्तिकम् ।

राणि तत्प्रसियोगित्वात तत्संबन्धित्वात गनन्तपदरूपतामिवापन्ने भवति । इवराब्दात्र वैश्वरूण्ययोग्यतामात्रप्रतिषादनार्थः । वैश्वरूण्यप्रकार-माह । पूर्वे। गजारः उत्तरेणैर्गरति वर्णद्वयेन गण इत्यादिपदात् व्यावत्यते उत्तराच विसर्जनीयः पूर्वेश गैर्गरति वर्श्यद्वयेन गैर इत्याद्विपदेभ्या व्यावत्य विशेषे गै।रिति स्फाेटपदे उखण्डे तादात्म्येनावस्यापिते भवति इति हेते। रेवंरूपा बहवा वर्णेः क्रमानुरोधिन त्रानुपूर्वीविशेषमापेत्तः पदाभेदता-र्थसंक्षेतेनावच्छिवा नियमिता प्रत्वा सर्वतिभधानसमर्था चापि इयन्त एता-वत्संख्यका एते गकारादये। गाव \* मेवेापस्यापयन्ति इत्यतस्त् तेन प्रकारेग वर्णमुखेन तत्यदमेव(विवेकतः संकेत्यतइत्यन्वयः । तच हेतुर्वाच्यस्य वाचकमिति पदमेव हि वाच्यस्य वाचकम्पस्यापकम् न्नन्यस्यान्यरूपेश संकेते हेतुरेतेवामित्यादि निभास इत्यन्तम् । यः पदाख्या बद्विमात्रया-हाः स्फेट एतेषां वर्णानाम् ग्रार्थसंकेतेनावच्छिचानां तथा समाप्ता ध्वनि-जन्यः क्रम ग्रानुपूर्वीविशेषा येषां तादृशानाम् एकेाऽभिव इति षदस्य स्वरूपाल्यानम् । समात्ते। वाक्यार्थः । त्रायं भावः । यथा संयुक्तं कपालद्वयं ननाइरणहेत्रित्यविवेकता बालकेभ्य उपदिश्यते पटादिभ्या घटस्य व्या-धर्त्तेकान्तरासंभवात् । ततश्च बालकः कपालाविवेकेन घटस्यैव जलाहर-णहेतुत्वं एह्लाति एवमेव स्फोटान्तरव्यावर्त्तनाय वर्णाविवेकेनैव स्फोटे संकेतेापदेशः संकेतयदृश्व भवतीति न वर्ण्येषु संकेततानुपपत्तिरिति । जिविधं शब्दं प्रदर्श्यदानीं तेषां मध्यात्संक्रेतकारणं। प्रतिपादयति । तदेक-मिति। प्रतीयतदत्यनेनान्वयः । ग्रयमर्थः । यदापि तत्पदं स्फोटाख्यम रकमेव न त् वर्णवदनेकम् एकत्वे प्रमाणमेकबुद्धिविषयमिति तथा वक्तु-रेक्रेनैव प्रयवेन ध्वन्यादिद्वारात्पादितं वर्णास्तु प्रयवभेदेनाष्य्त्यदान्ते तथा ग्रभागं निर्रशं, वर्णव्यहस्तु बनवत् सांशः तथाऽक्रमम् एकदैवात्पदामानं न तु वर्णवत् क्रमेण, ग्रत एभिईत्भिवेर्णभवं किंच बाहुं बुहुिमात्रयाद्यं तथा-न्यवर्णस्य प्रत्ययहृपव्यापारेणाभिव्यक्तं वर्षे।स्तु नैवं तथापि परप्रतिषिधाः दयिषया वक्तृभिरभिधीयमानैः श्रोतृभिश्च श्रूयमाखेवेखेरेवंरूपैः सिद्ववत्य-

\* गामिति तूचितम् । रा० भा० । ' † अध्यार्थ सकारणमिति पा० २।

रमार्घवदन्येान्यसंप्रतिपत्त्या संवादेन प्रतीयते व्यवद्वीयते । न तु वर्षीभ्या-म्येन रूपेण, तत्र हेतुरनादिवाग्व्यवहारवासनावशीक्रतया लैक्तिकबुद्धेति। ग्रत्राभिधीयमानैरित्यनेन वागिन्द्रियविषयवर्षे विवेकः पदस्येति । त्रयमा-र्योरित्यनेन श्रोत्रविषयकराब्दाविवेकः पदस्येति बोध्यम् । तदेवं त्रिविधशः व्दानामन्येान्याध्यासात्संकरा दर्शितः । इदानीं त्रिविधशब्देनार्थप्रत्यययेा-रध्यासं प्रतिपादयितुं शाब्दव्यवहारस्य संजेतग्रहमूलकत्वमाह। तस्येति । तस्य पदस्य प्रविभागे। विषयव्यवस्या संकेतग्रहादेव भवति । प्रविभाग मेवाद्दः स्तावतामितिः । स्तावतां वर्षानाम् स्वंजातीयक स्वमानुपूर्वीकेा ऽनुसंहारी मिलनमेतस्यार्थस्य वाचक उपस्यापक दत्येवंरूपेाविभाग इत्यर्थः । एकस्यार्थस्येति पाठे ऽर्थविशेषस्येत्यर्थः संकेतशब्दार्यमाहः । 1 संकेतस्ति । त्रध्यासः संकेतकर्त्तराहार्यरोगः । त्रारोगिताभेद इति यावत् । तस्यैव च ज्ञानं पदार्थीपस्यापकं तत्राधुनिकनामादिकल्पनात्रा-वर्त्तनाय स्मृत्यात्मक इति विषयविषयिग्रीरमेदात् पाणिन्यादिस्मृत इत्य-र्थः । न च कल्पिताभेदस्थासतः कयं संकेतन्वभिति वाच्यम् । ग्रसत्ख्यात्य-नम्युपगमेनात्यत्र सत एवाभेदस्यान्यत्र अल्पनादिति । ग्रथ्यासस्य संकेतत्वे प्रमाणमाइ । येा यं शब्द इत्यादिना भवतीत्यन्तेन । त्रोमित्येकात्तरं ब्रस्ते-त्यादिः शास्त्रेषु कम्बुगीवादिमान् घट इत्यादिर्लं के च पदपदार्थयार्भे दारोप एव संकेता दृश्यते इत्यर्थः । ग्रामित्यादिशब्दवाचत्वलवणायां प्रमाग्राभावादिति । चत एव केशिषु चमरा निर्जरा देवा इत्यादिना शब्दा· र्थयाराराण्यमाणाभेद एव संकेतेा दृश्यतदति । अत एवैतेनानादाभेदारी पेखागमिनेा मन्त्रार्थयारभेदेापासनामुपदिशन्ति । मीमांसझाश्च मन्त्रमयौं देवतामाहुः । या तु ग्रस्माच्छब्दादयमर्थे। बाहुव्य इतीश्वरेकाविषयत्वं शक्तिरिति तन्त्रान्तरे लत्तया सा ऽप्रामाणिकी लत्तर्यादसाधारणी च। त्रपि चेश्वरमजानतापि श्रद्धार्थप्रत्ययाे दृश्यते तथा पदपदार्थयारभेदेन संकेतापि न युद्धितित्यादिदोषे। बाध्यः । इदानीमुक्तसंकेतबुद्धिनिमित्तकः जयाणां संकेत दत्याह । एवमेतइति । एवं संकेतबुद्धेः कारणात् एते चिविधाः शब्दा चर्षप्रत्यया च संकीर्णावविवित्ते। च तत्र संकेतयह ख

श्रब्दार्थयोरितरेतराध्याप्तः शब्दार्थयोस्त् प्रत्ययेन सहैकाकारत्वादन्ये।ध्या-सः प्रसिद्ध एवेति भावः । संकराकारमाह । गैरिति । य इति । सः एव शब्दादीनां तत्त्वत्ता नान्य इत्यर्थः । वर्णेश्वनिपदानामन्योन्यमंत्ररवदिदानीं पदवाक्यये।स्तदर्थयेग्रच संकरेणापि शब्दार्थप्रत्ययानां संकरं दर्शयति । सर्वपदेष्ट्विति । वाक्यशक्तिः पदार्थान्तरसहकारेख याक्यभवनशक्तिः तथा च वत्त इत्यादिपदानां व्होस्ति वृत्तश्चरूति वृत्तशिख्यातइत्यादि-वाक्येः संकरोऽविवेक इति भावः । पदेषु वाक्यशक्तिमुदाहरति । वृत्त इत्युन्तइति । इत्त इत्युन्ते सत्याकाङ्गापूरणार्धं येग्ण्यतादिवशादस्तीति शब्दो गम्यते ऽध्याह्रियतहत्यर्थः । तथा च पदे वाक्यसंकर इति भावः । नन् शब्दाध्याहारा न संभवति एकस्मिचेवार्थं शब्दानामानन्यात् शब्दवि-शेषानुमापकलिङ्घाद्यनुपस्यितेरिति चेत्, न । स्वेच्छया स्वयं कल्पितेन केनाप्याक्राङ्गापूरकशब्देन वक्तुतात्पर्यविषयार्थवे(घसंभवात् । अर्थविशे-षानुमाने तु ये।ग्यताकाङ्वातात्पर्यादिकमेव लिङ्गमस्ति, एतदेवाद्यः । न सत्तामिति । योग्यताप्रदर्शनेनाकाङ्घातात्पर्यादयाष्युपनचिताः क्वेवलयो-ग्यताया ग्रयोन्तरसाधारण्यादिति । उदाहरणान्तरमाह । तथा नहीति । ग्रातेपे।नुमानम् । नन्वेवं कारकवाचकपदानां कुवापि श्र्योगो न स्यादि-योग्यताद्भिः सर्वत्रार्यविश्वेषानुमानं त्यचाह । नियमार्थ इति । न संभवति चतः कारकाणां सामान्यते। ऽन्भितानामपि चिवमार्थः कारकान्तरव्यावृत्त्यर्थश्वैत्राग्निना भर्जनमित्यादिपदेश्वैत्राग्निभर्जनानां क-र्चुकरणकर्मणामनुवाद इत्यर्थः । इदानीमध्याहारं विनापि पदवाक्वयेाः संकरमर्थभिदनिमित्तकं दर्शयति । दुष्टरचेति । इन्देधीत इति वाक्य-स्यार्थं श्रोजिय इति पदस्य तथा प्राणान् धारयतीतिवाव्यस्यार्थं जीवती तिपदस्य च वचनमित्यर्थः ।

जन्मना ब्रास्मणो ज्ञेयः संस्काराद् ट्विज उच्यते । विद्यया याति विषत्वं जिभिः त्रोचिय उच्यते ॥ इतिस्मृतिः । जीवबलप्राणधारणयोरित्यनुशासनाच्चेति । ननु यदि वाक्यार्थप्रतिपत्तिः पदादपि भवति तर्र्हि गुरुतरस्य छन्दोधीतद्दति वा

#### येगियार्तिकम् ।

क्यस्य वचनं कदापि न स्यादित्याशङ्कायः माद्यः तत्र वाक्यइति । जत षत्र पदवाक्ययाः सांकर्यात संशयस्यले पदं धाक्येन विवरणीयमिति। प्रसङ्गादाह । तत इति । यते। वाक्यार्थेपि पदरचना भवन्ति ग्रतः संदेत्रस्यले प्रदमंशभेदैः वाक्येन विवरणीयमित्यर्थः । ग्रव्याकरणे ग्रर्था प्रत्ययाद्राक्यव्यवहरणमेव व्यर्थे स्पादित्याह । जन्यणेति । भवतीति प्रयुक्ते नामाख्यातयाेः सारूप्या'द्ववति घटेा''भवति भित्तां देही'त्यर्थंद्रयसंदेहे ऽनव-धारितं पदं कथं किमर्थं कियायां कारके वा व्याक्रियेत त्रोत्रर्थंप्रत्ययासं भवात् । एवमश्व इति प्रयुक्ते श्वास • मकार्षींघीटकी वेति संशयी नामा ख्याततारूप्यात्। तथा ऽजापय इति प्रयुक्ते छाग्याः पयः विदन् शत्रन् † परा-भावितवान्वेत्यर्थसंश्वधाे नामाख्यातसारूप्याद् इत्यर्थः । तदेवं शब्दार्थ-प्रत्ययानां संकर प्रदर्श्यदानीं प्रधिभागं दर्शयति । तैवामित्यादिना । सत्राद्वी शब्दभेदेष्पर्यप्रत्यययेगरभेदेन शब्दार्थये।भेदं दर्शयति । खेतत इत्यादिना प्रत्ययश्चेत्यन्तेन। क्रिया साध्यरूपोर्थे। यस्य स क्रियार्थः। श्वेतत-इति शब्दः तथाकारकः सिद्ररूपेर्थां यस्य स कारकार्थः श्वेत इति शब्द एते। शब्दी भिन्ने। एतये। रर्घस्तु क्रियाकारकरूप एक एव श्वेतगुण-मात्रः । एवं प्रत्ययोपि । क्रियाकारमात्मकगुणाकारत्वे प्रमार्थं एच्छति । जस्मादिति । उत्तरम । सायमित्यभिसंचन्धादिति । खेतनं या क्रिया सीयं खतरूपः कारकी गुग्री यश्व श्वेततद्रत्यस्मात् श्वेताकारप्रत्ययः सीयं खेत इत्यस्मादपि खेताकारः प्रत्यय इत्यभेदप्रत्यभिज्ञानाहित्यर्थः । कयं तर्ह्यभेदेन शब्दार्ययोः संजेत इति तत्राह । एकाकार इति । एकाकार त्रारोपरूपः प्रत्यय एव संक्रेत ग्रारेपिताभेद एव संकेती न तु पारमार्थिका-भेदरूप इत्यर्थः । नन् शब्दार्थयारभेदप्रत्ययेन प्रत्यभिन्नैव अयं न बाध्यते तत्राद्व । यस्तिवति । यस्तु श्वेतोर्थः शब्दप्रत्यययोविषयत्वात् स्वाभिः

+ द्विषच्छत्रूनिति पा० २।

 गमर्नामति तु पाठ उचितः प्रियधाते।ग्रंथर्थतया प्रधाममकार्पोरित्यर्थपदर्थ-नार्संभवात्। श्रवसधातीर्लाङ लुष्टि वा प्राप्रवसः श्रप्रवसीरित्यस्यापत्तेः। मूले।त्तपाठस्तु ग्राग-मधास्त्रस्यानित्यतया ग्राप्रवासमिति प्रकारप्रप्रतेषेगा वा कर्य चित् योज्य द्वति रा० भ्रा०

शब्दादिव्यावृत्ताभिरवस्याभिर्नवपुराणादिभिधि क्रियमाणल्वाच्च न शब्द-प्रत्यययोः सहगता न आलतः सहवरो वैयधिकरएयादित्यर्थः । एवं देशता न सहवरा यतः शब्द आकाशे प्रत्यये। बुद्धावर्थस्तु श्वेतगुर्णादिः प्राप्तादादिष्ट्विति भावः । एवमिति । एवं शब्दोपि स्वावस्थाभिः विक्रिय-माणे। नापि प्रर्थबुद्धोः सहवर एवं प्रत्यये।पीत्यर्थः । उपसंहरति। इत्य-न्ययेति । सूत्रार्थमुपसंहरति । एवं तत्प्रविभागेति । एवं मनुष्यविषये शब्दा-यंप्रत्ययेषु प्रविभागसंयमात् सात्तात्कारपर्यन्तात्सर्वभूतानां इतं तदर्थप्र-त्ययं च योगी जानाति येगत्नधर्मस्याचिन्त्यशक्तित्वात् धर्माणां स्वसदृशफ-लदानस्यार्त्सार्गकत्वाच्चेत्यर्थः । ग्रस्मदादीनां च शब्दार्थप्रत्ययभेदसाता-त्कारे सत्यपि तस्य सात्तात्कारस्य संयमाजन्यत्वाच सर्वभूतस्तज्ञानं भवति संयमस्यैव हीयं सिद्धिरिति । एवमुत्तरमुत्रेष्वपि यथास्थलमिदमेव समाधानम् ।

# संस्तारसाचात्करणात् पूर्वजातिज्ञानम्॥ १८ ॥

संस्कारसंयमेनेति सूत्रस्यादौ पूरणीयं संयमसिद्धिप्रकरणत्वात् । ग्रज ज्ञानसंस्कारवद्रागादिवासना धर्माधर्मावर्त्प याद्यावित्याद्द । द्वय-इति । ग्रमी सूत्रीक्ताः । स्मृतिज्ञानविशेषः क्लेशेत्र रागादिरेव त्रविद्यास्मि-तयोः स्मृतिमध्यप्रवेशात् । न चाविद्यात एव रागादिसंभवे तत्संस्कारे प्रमाणं नास्तीति वाच्यम् । ग्रविद्यासाम्येपि कस्य चिद्रुग्धएव प्रीतिर्न दधि कस्य चिद्वैपरीत्यमित्यत्र वासनां विना नियामकान्तराभावेन तत्सिद्धेः । तेषां दृष्टाक्तेनाप्रत्यवत्वमनात्मधर्मत्वं चाह । तदति । ग्रभिसंस्क्रता उपविताः परिणामादिजीवनान्तचित्तधर्मवत्र साह्यिभाष्याः । चित्तधर्माश्चानात्मधर्मा इत्यर्थः । एतेन धर्मादयः प्रत्येपि चित्तएव तिष्ठन्ति तेन चित्तं बीजरू पेण नित्यमित्यायातम् । संस्कारसाद्यात्कारकारणतया संयमं व्याचल्टे । तेषु संयम इति । नन्यज्ञाते संस्कारसाद्यात्कारकारणतया संयमं व्याचल्टे । तेषु संयम इति । नन्यज्ञाते संस्कारसाद्यात्कारकारणतया संयमं व्याचल्टे । तेषु संयम इति । नन्यज्ञाते संस्कारसिद्यानिकास्कारणतया संयमं व्याचल्टे । तेषु संयम इति । नन्यज्ञाते संस्कारसिद्यानिकास्कारणतया संयमं व्याचल्टे । तेषु त्यात्कारो जायमाने पूर्वजन्मज्ञानं भवतीत्यच युक्तिमप्याह ) न चेत्या-दिना सात्तात्करणमित्यन्तेन । देशे जन्मभूमिनेगरादिः काला युगादिः

### यागयातिकम् ।

निमित्तं मातापित्रादिः । एतेषां संस्कारविषयतया तदनुभवैर्विना तान्यवि-षयीकृत्य संस्काराणां सात्तात्कारो न संभवति सविषयकगुणग्रहणस्य विषयोपरागेग्रीव ज्ञानेच्छादिस्थले दुष्टत्वात् ग्रतः संस्कारसातात्कारे पूर्व जन्मनां देशकालनिमित्तादिरूपशिषविशिष्टानामपि सातात्कारी भवति विषयविधयेत्यर्थः । सूत्रार्थं व्यावद्धे । तदित्यमिति । न केवतं संस्का-रसात्तात्कारात् प्रवेजातिज्ञानमेव ऋषि तु भाविजन्मज्ञानमपीति स्वयं प्रयति । परत्रापीति । भाविजन्मसंस्काराणःमनागतावस्थानां सात्तात्कारा-दिति विशेषः । संस्कारसात्तात्कत्त्वात्पूर्वादिजन्मान्यशेषविशेषेर्त्तायन्तदत्यज प्रमाणतया जैगीषव्यावव्ययेाः संवादमाह । न्ननेदमाख्यानमिति पूर्वजादिज्ञानविषये महासर्गेषु प्राङ्गतसर्गेषु जन्मक्रमं बाल्ययावनवार्हुकादिः रूपं तत्परिणामक्रमं च सात्तात्कुत्रेता जैगीपव्यस्य तारकं सर्वविषयक्रमि त्यागामिसूत्रलत्त शीर्य विवेकतं ज्ञानमुदभूत् ग्रयानन्तरं तमाहावट्यनामा येग्गी लिङ्गशरीरमात्रविद्वारी परीतार्थं तनुधरो निर्माणकायं धृत्वा पप्रच्छे-त्यर्थः । भव्यत्वात् कुग्रजत्वादनभिभूतवृत्तिसत्त्वेनेत्यस्याधिकं किमुपलव्य-मित्यनेनान्वयः । यथाश्रते भव्यत्वाख्यजीवन्मुत्त्वनन्तरम् ज्राकाशादिगमः नासंभवादिति । संपश्यता उपभुञ्जानेन देवतामनुष्येषु जायमानेनेत्यनेन च तत्रत्यसुखमुपभुञ्जतेत्युपनद्तितं सुखदुःखयेार्मध्ये संसारे किं बहुत्तमि ति एष्टः स दुःखबहुत्वप्रतिपादनाय सर्वमेव दुःखमित्याह । दशस्विति । त्रनुभूतं सुखमिति शेषः । सुखम्यापि दुःखत्वं गुग्राइत्यविरोधाच्चेत्यनेनेा-त्तम् । प्रधानवशित्वं स्वेच्छया प्रष्ठतिनियात्मृत्त्वं तन्कार्यत्वात्तद्रूपम् ऐश्वर्य-सुखं तथा संतेषिसुखं संतेषित्यं स्वाभाविकं सुखं प्रधानवशित्वेन हि कामसमाध्या विषयेष्वतंप्रत्ययरूपं वैतृष्ण्याख्यं संतेषमृत्याद्य चित्तस्य स्वाभाविकं सुखमभिव्यज्यतदति । कैवल्यापेत्तया दुःखमुपपादयति । बुद्धिसत्त्वस्येति । बुद्धिसत्त्वस्यायं धर्मः संतोषाख्यातंप्रत्ययः जिगुणः सुखा-दिग्रात्रयवान् सुखादिगुणवांश्च प्रत्ययेा बुद्धिपरिणामा हेयपत्ते दुःखपत्ते न्यस्ते। मध्विषसंएकाववदित्यर्थः । कैवल्यस्य च सुखत्वम् ज्ञात्यन्तिक्र दुःखनिवृत्तिरूपतयोक्तम् । सुखं दुःखसुखात्ययद्ति मेात्तशास्त्रे परिभाष-

#### यागवार्तिकम् ।

णात् । निरुपाधिप्रियत्वस्यैव सुखत्वाच्चेति यथा वात्र कैवस्ये सुखश्रव्दे। दुःखनिइत्त्यादिपरतया निर्खात एवं श्रुतित्मृत्ये।रपि निर्णयः सर्वशा-स्त्रेष्वेकरूपव्यवहारौदित्यादिति । नन्वेवं कयं संतीषसुखस्यानुत्तमत्वं श्रुतिस्मृत्युक्तमुपपद्येत तत्राह । दुःखरूप इति । दुःखसाधनतयः दुःखरूप-सृण्णाख्यस्तन्तुर्वन्धकरज्जुहेतुस्ततः द्रुट्रीर्थी बन्धरूपे। यः सम्यक्र्तया उद्वेजकस्तस्यापगमात् प्रसत्तं वैषयिकदुःखाकनुषित । त्रधाधनत्त्यं यावद्द बुद्धिस्यायि सर्वेषामेवानुकूनं प्रियमिदं संतोधीत्यं प्रधानवर्णितव्यूहलकं सुचमुक्तं शास्त्रेष्वित्यर्थः ।

प्रत्ययस्य परचित्तज्ञानम् ॥ १८ ॥

व्याचाटे । प्रत्ययद्वति । प्रत्ययस्य रागादिमत्याः स्वकीर्यावत्त ग्रत्तेः संयमेनात्रयादिरूपैरग्रेषविशेषेः सात्तात्करणात्ततस्तस्माच्चितात् परस्य भिवस्य वित्तान्तरस्यापि अशेवविशेषते। ज्ञानं संकल्पमात्रेण्यैव भवती-त्यर्थः । ननु यथा संस्कारसात्तात्कारे तद्विषयेरादिकमपि सात्तात्क्रियते त्यर्थः । ननु यथा संस्कारसात्तात्कारे तद्विषयेरादिकमपि सात्तात्क्रियते क्रिमेवं चित्तान्तरसात्तात्कारे तद्विषयेरि नियमेन सात्तात्क्रियते क्रिमेवं चित्तान्तरसात्तात्कारे तद्विषयेरि नियमेन सात्तात्क्रियते न वेति जिज्ञासायामाद्द । न च सात्तम्बनमिति । तत् परचित्तज्ञानं सात्तम्वनं न नियमेन भवति तस्य परिचित्तालम्बरस्य संयत्रविषयेन स्वचित्तेनाविषयीकरणादित्यर्थः । तत्प्रतिपादकश्वास्त्राभावाच्चेत्यपि द्रष्टव्यम् । न च सालम्बनमित्युक्तं विव्योगति । रक्तमिति । तस्येत्यादि हेतुं विव्योगति । परचित्तस्येति । उपसंहरति । परप्रत्ययेति । तस्मात्य-रप्रत्ययमात्रं येगिचित्तस्यात्मम्बनीभूतं न तु परचित्तस्यात्तम्बनमपीति तु-शब्दार्थः ।

कायद्धपसंयमात् तट्याद्याप्ताक्तममे चत्तुःप्रकाशासं-प्रयोगेन्तर्द्वानम् ॥ २० ॥

कायस्येति । स्वश्वरीरस्य रूपे संयमादशेषविशेषतः कारणादिभिः सात्तात्झते सति संजन्पमात्रेण स्वकीयरूपस्य दृश्यताशक्तिं परवतुः-संयोगयोग्यतां प्रतिबधाति ततश्च परवतुःप्रकाशैस्तत्किरणिरसंयोगेन्त-

धानमुत्पदाते योगितः । दिवान्धेनेव केनाप्यसा न दृश्यतइत्यर्थः । सूत्रकारस्य न्यूनतां परिहरति । एतेनेति । एतेन रूपान्तर्हुानेन शास्त्रान्त-रसिद्धं शब्दाद्यन्तर्हुानमप्पुपतत्तितं वेदितव्यमित्यर्थः । यदा कायस्य शब्द-स्पर्शरसगन्धसंयमात्तेषां बाह्यशक्तिस्तम्भा भवति तदा श्रीत्रादिसंनिकर्ष-प्रतिबन्धाद्योगिनः शब्दादिकं बधिरेणेव केनापि न श्रूयत इति भावः ।

से।पक्षमं निरूपक्षमं च कर्मं तत्संयमाद्परान्तज्ञान-मरिष्टिभ्या वा॥ २१॥

व्याचछे । ग्रायुर्शित । ग्रायुष्करकर्मज्ञानादेव भटित्यभटितिरूपा-भ्यामपरान्तस्य मरणस्य ज्ञानं भवति त्रतः कर्मणे। विशेषणमायुर्विपाक-मिति । से।पक्रमं तीव्रवेगेन फलदातृ । यथा कलिकालीनप्रजासु बाल्ययी।-वनवार्द्वकादावस्थानां भटित्येवारम्भकमायुष्करं कर्मेति। निरूपक्रमं च मन्द्र-वेगेन फलदातू। यथा सत्यादिकालीनप्रजास् बाल्ययीवनवाईकाट्यवस्थाना विज्ञम्बेन ग्रारम्भजम् ग्रायुष्कां कर्मति । तथा च सेापक्षमस्य सात्तात्कर-खात् शीघ्रमरथस्य ज्ञानं निरूपक्रमस्य सात्तात्करणाच्च विलम्बेन मर-शस्य ज्ञानं भवतीति विभागः । सेएकमनिरुपक्रमकर्मशोईप्टान्तमाह । तत्र यथेन्थादिनाः। वितानितं विस्तारितम्। हसीयसा स्वस्पेनः। यथान्न-ममुभयेरियरं दुष्टान्तद्वयमाह । यथा वाग्निरित्यादिना । कत्ते तूणे, त्वेषी-यसा शीधिशा । उपसंहरति । तदैक्रेति । जन्मान्तरभेगस्य कर्मशो जानं वर्त्तमानदेहस्यापरान्तन्नानहेतुरत उत्तमिकभविक्रमिति । भुज्यमानकमेभिः सहैकभविकमित्यर्थः । सूत्रार्थमाहः । तत्संयमादिति । ऐकभविकायुष्क रकर्मसंयमान्सेपक्षपदिरूपविश्वेषावधारणे सति पुर्वान्तापेतया ग्रापरान्त-स्य मरणस्य शीघ्रत्वाशीघ्रत्वरूपैतान भवति चरिष्टेभ्ये। वेत्यर्थः । चरिष्ट ज्ञानन्थापीदं फर्जापति मूत्रे प्रसङ्गादेवात्तं संयप्रसिद्धीनामेव प्रज्ञतत्वादः रिन्टानि मरणचिहानि च योगिना समाध्यअधानार्थन ग्रवधारणीयानि । तानि व्याचले । त्रिविधमिति । पिहितकर्णाः स्वदेहान्तर्घाषं वहिज्वतनग्र-ब्दवच्छन्द्रविशेषं न श्रगोति इत्येकमरिष्टमाध्यात्मिकम् । जवछब्धे जह-

स्यादिना अभिते चतुषि वहिकणतुस्यं ज्योतिर्ने पश्यति इत्यपरम् । ग्रन्थान्यपि विविधान्यरिष्ठानि वसिष्ठमार्कग्रेडेयादिभिरुक्तानि दिनमास-संवत्सरादिभेदैर्मृत्युचिद्वानि संत्रेपत आह् । विपरीतं वा सर्वमिति । सर्व श्वासप्रश्वासादिकमिति । ग्रनेन वा ग्ररिष्ठेन वेत्यर्थः ॥

# मैच्यादिषु बजानि ॥ २२ ॥

मैच्यादिषु संयमात् बलान्यवन्ध्यानि वीर्याणि भवन्ति परेषु मैच्या क्षचे प्रयवेग विफलेगन भवतीति यावत् । तदेनद्वाच छे । मैं बीकरुणेति । मैत्रादित्रयविषयिण्यस्तिम्ने भावनाः संयमा भवन्ति तत्र संवितेष मैत्री एवंस्वह्त्या एवमादिसाधनिकेत्यशेषविशेषेमें जी भावपित्वा साताः त्क्रत्य च व्याख्यातं मैत्रीबतं सभतदत्यर्थः । एवं करुणाम् दितयाएपि व्याख्येयम्। यद्यपि भावनाशब्दः सुत्रे नास्ति तथापि तन्त्रान्तरानुसारात्स्वयं व्याख्यातः । प्रथमपादोक्तभावनाशब्दवत् ग्रत्राष्य्न्यादनार्थमिति भ्रमा माभूत इत्येतदर्थं प्रहते तन्त्रान्तीयभावनाशब्दस्यार्थे स्वयमाह । भावना समाधिरिति । भाव्यते फलमनेनेति व्यत्पत्त्या भावनाचिन्तनयेारेकार्थत-या वेति भावः । ध्यानधारणयोः संग्रहाय पुनराह। यः स संयम दति । यः स पूर्वेषु सूत्रेषु प्रक्रान्त इत्यर्थः । भावनाशब्देक्तिसमाधिना ध्यानधारणयोः रपि यहणं तन्त्रान्तरद्ति भावः । भावनातः समाधिरिति पाठे तु ज्रतः सूत्रात पूर्वाचार्यात्तादत्र भावना समाधिरेवेत्यर्थः । बलशब्दं विङ्खानः मूत्रार्थम्पपंहरति। तता बलानीति। नन् प्रथमपादोक्तेपिता अधे मैत्र्यादिष् रत्यत्रादिशब्देन संग्रहीता तत्राह । पापशीलेष्विति । पापशीलेषु मैत्र्या-दिश्रन्यतारूपम् अपेत्तामात्रं न तु तस्यामभावरूविख्याम्पेत्तायां प्रतियोग गितत्त्वातिरिक्तः कश्चन विशोषोस्ति यस्य साचात्कारार्थं भावना स्याद-तश्च तस्यामुपेत्तायां नास्ति समाधिः संयमेणित्तित इत्यर्थः । शेषं सुगमम् ।

बलेषु इस्तिबलादीनि ॥ २३ ॥

इस्त्यादिबलेषु संयमाहुस्त्यादिवजानि भवन्तीत्यर्थः । भाष्यं सुगमम् ।

प्रवृत्त्यात्नोकन्यासात्सूद्रसञ्चवदितविप्ररुष्टज्ञानम् ॥ २४॥ व्यवहितमावृतं विप्रकृष्टं दूरवर्त्तं । व्याचछे । ज्योतिष्मतीति । ज्योतिष्मती बुद्धिपुरुषान्यतरसात्तात्काररूपिणी मनसः प्रवृत्तिः प्रथमपा-देक्ता तस्या य ग्रात्ताकास्तत्कालीने यः सत्त्वप्रकाशस्तं योगी सूत्त्माद्यर्थेषु विन्यस्य च सात्तात्करोतीत्यर्थः । ग्रत्र न्यासमात्रवचनात् तेषु संयमापेद्वा नास्ति चतुर्न्यासमात्रेण घटदर्शनवद्विशुद्धसत्त्वप्रतिसन्धानमात्रेणैव सूत्त्मा दिसात्तात्कारो भवतीति भावः । परम्परया बुद्धादिविषयकसंयमसाध्य-त्येनैव चास्याः सिट्ठेः संयमसिद्धिमध्ये निर्वचनमिति ॥

भुवनज्ञानं सूर्यं संदमात् ॥ २५ ॥

भूवनशब्दार्थं व्याचष्टे। तत्यस्ताव इत्यादिना। भुवनविस्तारः कथ्यत-इति शेषः। तत्र चतुर्दशसु लेकिषु व्यक्तेष्वादै। सप्त लेकानाहः। सप्त लेका इति। सप्र लाकान् विभजते। तत्रेति। जवीविनीम नरकविशेषः। सर्वलाका-नामधस्यानं तदादाय सुमेरुएछपर्यन्तं भूर्लेकाः । मेरुएछमारभ्य मेरुएछोपल-त्तितभूर्लीकस्योपरि धुवपर्यन्तं भुवर्लीकः । तदुपरि क्रमेग पञ्चविधः स्वर्त्ताः कः । एतेन त्रिलोकव्यवस्यापि दर्शिता । पञ्चानां सामान्यतः स्वर्लाकत्वेने-क्यात् । पञ्चानामवान्तरभेदानाह् । माहेन्द्र इत्यादिना । माहेन्द्री लानः स्वरितिनामको भूर्भुवर्लीकापेत्तया तृतीयः । एवमुत्तरत्रापि । उत्तव्युत्क्रमेख सप्तलेाकानां संयद्दश्लोकं पठति । ब्राह्न इति । जनत्रादित्रिभूमिकेा ब्रह्म लेकः । तसेधः प्रजापतिलेको महान् महरितिनामा । तसेधः स्वरितिनामा इन्द्रलेकिः । तत्रीधस्तारालेकी द्यौरिति भुव इति चेाच्यते । तदधश्च प्रजानां मनुष्याणां लोको भूरितिनामेत्यर्थः। इदानीं पृष्टिव्या अधःस्थितान् सन्न नरकान् भूर्लीकांशसयाप्रसिपादयति । तत्रेति । तत्र भूर्लीके सर्वनरकाधःस्यितादवीचि-नरकादुपर्युपरिस्थिता वरणहानरकभूमये। घनादीनामुत्तमात्तामानाम् त्राधारा महाकालादिसंज्ञकास्तिष्ठन्तीत्यर्थः । घनाः शिलाशकलादयः पार्थिव पदार्थाः तमश्चान्धकारः । यत्र महानरकशब्दादन्येष्युपनरकाः कुम्भीपाकादयोऽन न्तास्तत्रैव तिष्ठन्तीति प्रतिपादितम्। दुःखवेदनाः दुःखभेगिन त्राह्तिव

रहीत्वा भूर्यादसप्तलेकानुतवा महातलादीनन्यान्त्सप्तलेकानाह । तता महेति । तताऽवीचेरध इत्यर्थः । तदेवं चतुर्देश लेका भवन्तीति सूचयति । भूमिरियमछ्मीति । ग्रत्र भूमेरछ्मीत्ववचनात्सर्वाधःस्थितान्महातलादुपः र्युपरि क्रमेश सप्तपातालानीत्यवगन्तव्यम् । संधेपतश्चतुर्देशलाकानुत्तवा विस्तरेण विवतुरादी भूर्ले कस्य विस्तारमाद्य । सप्तद्वीपेति । तस्य राजतेति पूर्वदिप्रदत्तिणक्रमेग्रेत्यदिः,दत्तिग्रभागाकाशस्य वैदूर्यप्रभाव्याप्ततायाः व-त्यमाणन्वात् । श्वेता रजतवर्णेः स्वच्छः स्फटिकवल्पतिबिम्बाद्वाही कुरण्डकं स्वर्णवर्णः पुष्पविशेषः। दक्षिणेति। जस्य सुमेरे।रुपरि दत्तिरणपार्थ्वं जम्बुनामा वृत्तः । यतेा यचामा लवग्रोदधिवेष्टिते। जम्बूद्वीपे जम्बूद्वीपनामेत्यर्थः । तस्येति। निरन्तरं सूर्येण प्रदत्तिणीकरणात्तस्य सुमेरे।रवच्छेदभेवेन रात्रिदिन-षंयुक्तमिव सद्वर्त्तते भ्रमति। तथा तस्य मेरेारुत्तरदिशि नीलाद्यास्त्रयः पर्वताः प्रत्येकं द्विसहस्रयाजनविस्तारास्तिष्ठन्ति तेषामवकाशेषु त्रीणि वर्षेणि प्रत्येकं नवयोजनसहस्रविस्ताराणि । तत्रनीर्लागरिमेरुलग्नः नीलस्येत्तरे रमणकं श्वेतस्योत्तरे हिरण्मयं शृङ्गवत उत्तरे समुद्रपर्यन्तमुत्तराः कुरव इत्यर्थः । दत्तिणदिश्यपि संनिवेश एवं बाध्यः । सुमेरेाः प्राचीना इति । मेरेाः पूर्वदिशि तन्संयुक्तामास्यवान् पर्वतः तमेव सीमानं झत्वा समुद्रप-र्यन्तं भद्राखनामदेशाः तत्र भद्राखनामकमेव वर्षम । एवं मेरीः पश्चि-मदिशि तत्संयुक्तगन्धमादनसीमानः समुद्रपर्यन्ताः केतुमालनामदेशाः वर्षं चैकमेव केतुमालसंज्ञकमित्यर्थः । मध्य इति । छत्राकारसुमेरोरधा-भागे वर्षमिलावृतं चतुर्दित् च पर्वतारहत्रपार्श्वस्यावरणवासदव मेरुपा-र्श्वेष्वेव संसक्ता इति । तदेवं जम्बूद्वीपस्य नववर्षाणि प्रेाकानि पर्वतैः सह समयं जम्बूद्वीपस्य प्रमाणमाह । तदेतदिति । तदेतज्जम्बुद्वीपाख्यस्यानं ये।जनशतसहस्रमितम् । त्रतश्च सुमेरेाश्चतुर्दितु पञ्चाशत्पञ्चाशद्याजनस-इन्नेग व्यवं संचिप्तं परिसंख्यातमित्यर्थः । सुमेरमादायेति शेषः । सुमेराः परिमांग्यं च विष्णुपुराग्री प्रोक्तम् । चतुरशीतिसाइह्वैयीजनैरस्योच्छायः । प्रविष्ठः षोडशाधस्तात् द्वाचिंशन्मर्धि विस्तृतः । मूले वाडशसाहस्री विस्तारस्तस्य भूभृतः ॥

£÷\$

मेरेाश्चतुर्विशस्तच नवसाह स्रविस्नृतम् । इत्तावृतं महाभाग चत्वारस्तच पर्वताः ॥

इति । एतेन मेरेाः पार्श्वद्वये इलावृतस्याष्टादशसाहस्रतया लत्तप्र माग्राता जम्बूहीपस्य सिहुति । जम्बूहीपस्य वेष्टनं लवग्रासमुद्रमाह । स खल्बिति । ग्राज ।

जम्बूद्वीपं समावत्त्व लत्तये।जनविस्तृतः ।

मैत्रेय वलयाकारस्थितः सारोदधिवंहिः ॥

इति विष्णुपुराखात्। समुद्रस्य द्वीपद्विगुयात्वं पार्श्वद्वयेन बेध्यम्। तते। द्विगुणा इति । जम्ब्रद्वीपाद् द्विगुणः शाकद्वीप इत्यर्थः। शाकाच्च द्वि-गुगाः कुशहीपः । एवंक्रमेग वृद्धिः । समुद्राश्चेति । स्वस्वहीपापेत्तया द्विगुगाः समुद्राणां विशेषणत्रयं सर्षपेत्यादि । सर्षेपराशिवनमध्ये किंचिन्मात्रीच्छुनाः मध्येतरङ्गबाहुन्यात् । तथा कूलद्वयस्थितैर्विचित्रशैनैरवतंसकल्पैः सहिताः तथा इत्रसादितुत्त्यादका इत्यर्थः । संप्तट्वीपानां समुद्रादिसहितानां मिलित्वा परिमाणमाइ । सप्तेति । एते सप्तद्वीपाः समुद्रसहिताः सप्त. समुद्राद्वहिःस्थितेन त्ताकालेकपर्यन्तेन परिवृताः पञ्चाश्रद्याजनकोटिप-रिमिता इत्यर्थः । ब्रत्ताकभूमिसहिता इत्यपि बेध्यम् । समयभूगेलस्पैव पञ्चाशत्कोटिपरिमितत्वस्य पुरागोष्ववगमादिसि । तदेतदिति । तदेत-त्सर्वे भूगे।तकं सुप्रतिष्ठितमसंक्रीणें पञ्चा शत्के।टिपरिमितस्याण्डस्य मध्ये व्यकं संतिप्तम् । इदं च शतके।टिविस्तारमण्डं सप्नावरणसंहितमपि प्रक्र-तरणरेश इत्यर्थः । तदुत्तं विष्णुपुराखे प्रकृतिं प्रकृत्य । त्राखाणां तु सहस्राणां सहस्राण्ययुतानि च । ईद्रशानां तथा तत्र कोटिकेटिशतानि च ॥ दति । सौरे च ।

> ब्रह्माग्रडमेतत्सकतं ब्रह्मग्रः त्तेत्रमुच्यते । त्वेत्रस्रश्च स एवाक्ता विधिविश्च प्रजापतिः ॥ सहस्रक्रीटयः सन्ति ब्रह्मग्रडास्तिर्यमूर्ध्वगाः । ब्रह्मग्रीा इरयी स्ट्रास्तत्रतत्र व्यवस्थिताः ॥

त्राज्ञया देवदेवस्य महादेवस्य श्रूलिनः । ब्रह्माण्डानामसंख्यानां ब्रह्मविष्णुद्दरात्मनाम् ॥ उद्ववे प्रलये हेतुर्महादेव इति श्रुतिः । इति । नारदीये च । स्टब्टिस्यित्यन्तकरणे ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः । यस्यायुतायुतांशांशास्तद्वस्नेत्यभिधीयते ॥

इति । न चास्मिन्वाक्ये परमात्मांशत्त्वमेवाण्डशरीरिणां गम्यते न तु प्रकृत्यंशत्वं बस्नाण्डस्येति वाच्यम् । शक्तिशक्तिमत्तेारंशांशिभावेन शक्त्येा-रण्यंशांशिभावसिद्धेः । अधिविस्फुलिङ्घादिश्रीतद्रष्टान्तेषु तथा दर्शनात् ।

> मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । ग्रस्यावयवभूतैस्तु व्याप्तं सर्वमिदं जगत् ॥

इति श्रुतिश्चेति ।

इदानीं तत्तल्ली अवासिने देवादीन् कययति । तत्र पाताल इति । देवनिकायाः देवस मूद्दा असुरादय रच प्रतिवसन्तीत्यर्थः । देवाश्व मनु-याश्व देवमनुष्याः । भूर्ली कस्यानुक्त्वा भुवर्ली कस्यानाइ । यहनस जेति । नसजाण्य श्विन्यादिसप्तविंशतिरितराणि तुद्रज्ये। तीं षि तारकाः । एते यहा-दयः सर्वे। परिस्यिते मेठिकाष्टवत्विश्चलतया स्थिते ज्ञात एव ध्रुवसंज्ञके ज्योतिर्विशेषे वायुरज्ज्वा बट्ठा गाव इव हलिकतुल्यवक्रवायाः प्रतिनियत-संवारेण कालविशेषैरवध्रतगतयः सुमेरो रूपयुं परिभावेन सचिविष्ठा भुवर्ली के ध्रमन्ति इत्यर्थः । नन्वेवं सुमेरे रूपिर ज्योतिर्मण्डलस्य ध्रमणे कर्य मेरु-णा ज्योतिश्वक्रावरणं येन रात्रिदिनव्यवस्थितिरिति चेत्र । वृत्ते सा म्र्यव्यव-धानवत् मेरे रिकपार्थ्वस्य सूर्था देः पार्श्वान्तरेण व्यवधानसंभवादिति । स्वर्त्ती कस्यानाह । महेन्द्र इति । चिद्रशादया देवानां जातिभेदाः कल्पा-युषः । कल्पो बच्चणे। दिनं तदायुषः संकल्पमात्रेण कत्तुं समाः मंकल्प-सिद्धाः इन्दारकाः देवा ज्रीपपादिकदेद्दाः पित्रोः संयोगं विना च णमा-त्रेणे त्यियमानश्रिरा इत्यर्थः । महर्ली कस्थानाह । मह्तीति । महाभूतानां

qч,

परियामने स्वतन्त्राः ध्यानाहारा ध्यानत एव तृप्ताः । जनर्तीकस्यानाह । प्रथम इति । भूतेन्द्रियवशिन इति । इन्द्रियाखां परिणामने स्वातन्व्वं पूर्वा-पेत्तयैषामधिकम् । द्विगुग्रेति । द्विगुग्रं द्विगुग्ररूपमुत्तरमधिकमायुर्येषां ते तणा । ब्रस्नपुरास्यितानामायुः कल्पसत्तस्रात् पूर्वेक्ताद् द्विगुणं तदुत्तरस्य तट्टिगुणमेवं क्रमेश इट्टिरित्यर्थः । तपोनेकस्थानाद्य । ट्वितीय इति । ते भूत इति । भूतेन्द्रिययोः प्रकृतेरहंकारस्यापि वशिन इति पूर्वापेत्वयैषा-माधिक्यम् । ग्रत्राहंकारेणान्तःकरणसामान्यग्रहण्डम् । एतेन स्वेच्छ्यान्यप-रयोर्निर्माणे चित्तेत्यादन दे। समर्था इति । द्विगुणेति । पूर्वानुसारेण व्याख्येयम् । उर्ध्वरेतस द्ति । प्राखायामवश/दूर्ध्वमेव रेतांसि सूत्माणि भूत्वा गच्छन्ति न स्वलन्ति संभागाभावाद् येषां ते तथा ऊर्ध्वं सत्यताः कादै। ज्ञानमप्रतिहतं शक्यं येषां ते तथा चछीलोकेषु चनावती ज्ञानविषयो येषां ते तथेत्यर्थः । सत्यनेकस्थानादः । तृतीय इति । त्राद्वा चतुर्णा साधारणानि विशेषणान्याह । त्रक्वतेति । न क्वता भवनन्यासा गृहनि-मार्ग यैस्ते तथा स्वस्मित्रेवात्मनि ग्रहे प्रतिष्ठन्तीति स्वप्रतिष्ठा त्रात्मवासाः । उपर्युपरिस्थिता इति । त्रच्युतानामुपरि स्थिताः शुट्ठनि-वासाः, एवं क्रमेंग्रित्यर्थः । तथा च सत्यलेक्रियवान्तरलेकभेदाः सन्तीत्या-यातम् । प्रधानवशिनः प्रङ्गतै। स्वतन्त्रा ईश्वराट्टिपराईुग्युषः । तेषां चतुर्णाः संज्ञाभेदमवान्तरविशेषं चाद्द। तत्राच्युता इति । ग्रच्युतसंज्ञकाः सवि-तर्कयोगेनैव सुखिनः शुद्धनिवासादयोग्येवं व्याख्येयाः । तेषि चत्वारोषि चैनेाक्यमध्ये चतुर्दशभुवनमध्यएव तिष्ठन्ति न ब्रह्माण्डाद्वहिरित्यर्थः। नन्वेवमण्डस्य सर्वजीवसाधारण्यात् कष्ठं ब्रह्माण्डसंच्रेत्याकाङ्घाया-माद्द । तएव इति । तएते सप्तलोका जवान्तरं चतुर्देशधा भिजाः सर्व-एवादिपुरुषस्य ब्रह्मणे। लेक्ता ब्रह्मणे। हिरण्यगर्भ य लिङ्गदेहेन सर्वते। कव्यापनात् पितापुचवदंशांशिभावेन सर्वजीवानां ब्रह्माभेदाच्वेति भावः। नन् ग्रसंप्रज्ञातसुखिने। ये। विदेइप्रकृतिलये। 'भवप्रत्यये। विदेइप्रकृतिल-यामा'मिति सूचेक्ती तयेोर्लें। कः कथं ने। क्तः तत्राह । विदेहेति । तेवां

मुक्तप्रायत्वादी श्वरफो डित्खाच्च ब्रह्मा ग्राइम्यान्तर्क हिः स्वातन् च्येण व्यापार-तया शास्त्रे न ते लेकिमध्ये लेकिवासिजनमध्ये गणिता इत्यर्थः । तदेवं संतेपतेा भुवनशब्दार्थं व्याख्याय सूत्रवाक्यार्थमाह । एतद्रीगिनेति । सूर्यं सूर्यद्वारे संयमं इत्वा योगिनैतद्भुवनं सात्तात्करणीयम् । यत्र योग-शास्त्रान्तरदर्शनेन द्वार शब्दः पूरित इत्युत्तीयते सूर्यद्वारं च ब्रह्मणा लोक-द्वारभूतं 'सूर्यान्तरिचत्रं स त्रादित्यमार्च्छति तस्मै स तत्र विजिद्दीते। यथा भास्करस्य खन्लेन स जर्ध्वमाक्रत' इति श्रुतौ, 'सूर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्ति यत्रामृतः स पुरुषेा द्वाव्ययात्में ति श्रुतौ च तद्वाष्यक्षता तथा व्याख्यातत्वात् ।

> त्रनन्ता रक्ष्मयस्त्यस्य दीपवद्यः स्थिती हृदि । अर्ध्वमेकस्थितस्तेषां ये। भित्त्वा सूर्यमण्डलम् ॥ ब्रह्नत्ते।कमतिक्रम्य तेन यान्ति परां गतिम् ।

इति स्मरणाच्चेतिः न केवलं सूर्यद्वारसंयमस्यैव भुवनज्ञानं फलं किंतु येग्गशस्त्रीक्तसंयमान्तरस्यापि इत्यता रागत्तवार्थम् । जन्यज संयमेनापि समग्रभुवनं सात्तात्करणीयम् इत्युपदिशति । ततान्यज्ञापीति । ततः सूर्य-द्वारादन्यज्ञापि एवं संयमं तावदभ्यसेत् यावदिदं भुवनं दृष्टं भवे-दित्यर्थः ॥

चन्द्रे ताराव्यूचज्ञानम् ॥ २९ ॥

भाष्यं सुगमम् ॥

भुवेतन्नतिज्ञानम् ॥ २७ ॥

तारास्वरूपाणि ज्ञात्वैव तासां गतिज्ञानं संभवतीत्याशयेन भाष्ये तत इत्युक्तम् । ताराव्यू इज्ञानान्तरमित्यर्थः । भाष्यं सुगमम् । अस्मिन्नेव प्र-मङ्गे येागशास्त्रान्तरोक्तात् भुवर्लेकस्यवस्त्वन्तरसंयमात् सिद्धिं स्वयं पूर-यति । ऊर्द्धेति । ऊर्द्धविमानेष्वादित्यादिरघेषु क्रतः सात्वात्कारपर्यन्तः संयमा येन स तानि विमानानि रधात् जानीयादित्यर्थः । ननु विमाने संयमस्यैव विमानसात्तात्कारः सिद्धिरचीक्ता सात्तात्कारपर्यन्तः संयम्

হহত

For Personal & Private Use Only

येगवार्तिकम् ।

मस्य सर्वत्र सिद्धिकयनात् संयमानां स्वस्वविषयसातात्कारहेतुतायाः सामान्यत एव सिद्धत्वाच्च ॥

नाभिचक्रे कायव्यूच्च्त्रानम् ॥ २८ ॥

शरीरमध्यवर्त्तिं नाभिकन्दरूपं चक्रं कटलीमूलवदादावुत्पद्यं यतः शाखापल्लवादिवच्छिरःपादादिकमवयवज्ञातम् अर्ध्वमधश्चाविभवति । तस्मिवाभिचक्रे संयमात् सात्तात्कृते आयस्यं पदार्थव्यूद्यं वातपित्तत्वग-सुगादिरूपं सात्तात् क्रियतदत्यर्थः । भाष्ये बाद्यमिति । शुक्रस्य मञ्जा बाद्येति । एवमादिरेषां सप्तानां क्रमः विन्यासः शरीरसंस्यानम् ॥

कण्ठकूपे सुत्पिपासानिहत्तिः ॥ २८ ॥

तन्ते।रधस्यादिति । अनेनोपरि छिद्रं वारितं क्रूपादध उरसीत्या-गामिभरष्येख च उरःपर्यन्तत्वं कण्ठकूपस्य लप्स्यते तथा च जिहुाधःस्यस्य तन्तेार्मूजादारभ्य उरःपर्यन्तं छिद्रं कण्ठकूपः कूपाकारश्चिद्रमिति । तवेति । तस्मिन् प्रदेशे संयमादशेबविशेषतः सात्तात्झते सति सुत्पिपासानिष्टत्तिरूपा सिद्दिर्भवतीत्यर्थः । एवंविधेषु च संयमेषु भावनाप्रकारो ये।गशास्त्रविशेषांत् गुरूमुखाच्च प्रत्येतव्यः ।

कूर्मनाद्यां स्वैर्थम् ॥ ३० ॥

कूर्माआरेति । कुण्डलितसपेवदवस्थिततया कूर्माकार हृदयपुण्ड-रीकाच्यं नाडीचक्रं तत्र क्वतसंयमेा योगी स्थिरपदं स्थिरां चित्तर्वत्तं लभत-द्रत्यर्थः । नाझाः कूर्माकारत्वे द्रुष्टान्तद्वयं यथा सर्पें। गेधा वेति कुण्ड-बित इति शेषः ।

# म्दर्डच्ये।तिषि सिद्यदर्भनम् ॥ ३१ ॥

शिर इति । शिरः कपालमध्ये उत्तरिकद्रं किंद्रस्यान्तः प्रभास्वरं स्वप्रकाशकं ज्योतिरस्तीत्यादिरर्थः । शिरः कपालमध्ये किंद्रं प्रभास्वरत्वा-ज्ञ्योतिरिति प्रामादिकपाठेव्ययमेवार्था लदयाया कार्यः । शेषं सुगमम् । प्रातिभाद्वा सर्वम् ॥ ३२ ॥

২২<

येगवातिकम् ।

प्रातिभमिति । प्रातिभं स्वर्धतिभोत्यम् ग्रनौपदेशिकं ज्ञानं संसार-तरणे।पायत्वात् तारकमिति । तारकं सर्वविषयभिति सूत्रे व्याख्यास्यते । तच्च विवेकजस्य वत्त्यमःणस्य सार्वजस्य पूर्वलिङ्गम् । तत्र दृष्टान्ता यथा । सूर्यादयस्य पूर्वलिङ्गं प्रभेति तेन वा प्रातिभज्ञानेन सर्व पूर्वे।क्तमतीताना-गतादिसिद्धपर्यन्तं ये।गी जानाति पूर्वे।क्तान्संयमान् विनापीत्यर्थः । तेनेत्ये-तद्धिवृण्णेति । प्रातिभस्य ज्ञानस्योत्पत्ताविति । द्वारान्तरापेत्वा नास्तीति भावः । यद्यपि तारकं सर्वविषयभित्यागामिष्ट्रचे विवेकजज्ञानमेव प्रातिभं तार्द्धक् च व्याख्यास्यते तथाय्यच प्रातिभादितिहेतुत्स्वचचनात् विवेकजज्ञा-नस्य पूर्वरूपमेव लत्तवाया प्रातिभं तारकं चेति व्याख्येयम् । ननु संयमसि-द्विमध्ये कथं प्रातिभज्ञानजा सिट्टिरच्यतद्दति चेत्, न । प्रातिभस्यापि वणतत्क्रमादिसंयमादिजन्यतया वत्त्यमाखत्वेन उक्तसिट्टेरपि परम्परया संयमसिद्धित्वादिति । संयमस्य तुद्रसिट्टयः उक्ता इदानीं संयमस्य सत्त्व-पुरुषान्यताख्यातिरूपां मुख्यां सिद्धिं विवज्ञुरादौ तत्संयमहेतुभूतायाश्चि-त्तसंविदः कारणमाह ।

# ह्तदये चित्तसंबित् ॥ ३३ ॥

हूदयपदं व्याचष्टे । यदिदमिति । ग्रस्मिन् ब्रह्मणः परमात्मनो जीवस्य च पुरे गरीरे यदिदं दहरं सगत्तं पुण्डरीकाकारं ब्रह्मणाे वेश्म तत्र विज्ञानं विज्ञानवृत्तिकमन्तःकरणं ब्रह्मणः सिंहासनकल्पं तिष्ठति ग्रतस्तस्मिन् हूदयाख्ये वेश्मनि संयमाच्चित्तसादात्कारोः भवतीत्यर्थः । चित्ते ज्ञाते चित्ताद्विवेकेनात्मसाद्यात्कारों भवतीति क्रमानुसारेणाह ।

सत्त्वपुरुषये।रत्यन्तासंकीर्णयाः प्रत्ययाविभेषे। भागः

# परार्थात्त्वार्थसंयमात्पुरुषज्ञानम् ॥ ३४ ॥

सत्त्वाधिश्यात्सत्त्वं बुद्धिः । परार्थादिति पञ्चभी चान्यपदमध्याहृत्य व्याकरिष्यति । तथा च बुद्धिपुरूषयेारत्यन्तविधर्मणोः प्रत्ययहुयाविवेकी भागशब्दार्थः । तयेः प्रत्यययोर्मध्ये परार्थाद्विवेकेन स्वार्थं पौरुषेयप्रत्यये संयमात् सात्तात्क्वते सति स्वयमेव पूर्णत्वाद्यशेषविशेषैः पुरुषस्य सात्ता-

त्कारो भवति ताद्रशसंयमाभावेषीत्थर्थः । यद्यपि पौरूवेयः प्रत्ययः पुरुषा तिरित्ते। न भवति तथापि दुश्योपरागेणः परिच्छित्रेांश एव प्रन्थयः त्रीजा-दिवत् पुरुषस्त्वपरिच्छिचे। महाकाशवत् इत्यनयेर्भिद इत्यतः प्रत्यये साताः त्कारपर्यन्तसंयमस्यापरिच्छित्रत्वाद्वंशमात्राधिक्वेन फलं युरुषसात्तात्कार उक्त इति । नन्वत्र सूत्रे भागनत्तणस्य किं प्रये।जनमिति चेत् । उच्यते । भागरूपेग्रैव बुद्धिपुरुषधर्मयारविवेकात् धर्मिग्रीः सांकर्यमता भाग्यमध्यण्व सद्वर्भयोविवेकाय संयमः कार्य इति प्रतिपादयितुम् ग्रनेन सूत्रेण भोगोपि लचितः तदेतद्वाख्यातमादावत्यन्तशब्दस्याभिप्रेतमर्थं प्रकटयति । बुद्धिसः स्वमित्यादिनाः। ग्रथमर्थः। न जेवलं बाद्याद्याकारबुद्धाः सहासंकीर्णः पुरु-षेषिं तु यद्वद्विसत्त्वं प्रख्याशीलतया समानसत्त्वाधीनवृत्तिके रज्ञस्तमसी त्रभिभूय सत्त्वपुरुषान्यतासात्तात्काररूपेण परिखतं भवति । तस्माच्च । तस्मादपि प्रकृष्ट ज्ञानैश्वयेतन्दादिमयाद्वु द्विसत्त्वाद (त्माकारतयात्मकल्पात् परिणामिनेात्यन्तविधमा पुरुषे विशुद्धः परिणामश्रन्यो ऽतीत्यश्चितिमात्र-रूप इति । च्रत्यन्तशब्दः धैंव्याख्याय भेग्यतिपादकं सूत्रार्थं व्याचाटे । तयेरिति । तयेार्बुद्धिपुर्षयोरत्यन्तविधर्मणोरपि प्रत्ययाविश्वेवः प्रत्ययये। विविच्यायहगं भेगाः । त्रयहीतविवेकै। प्रत्ययाविति यावत् । त्रयमय्यवि-वेके। बुहिधर्म इति स्मर्तेत्र्यम् । तत्र बुहुः प्रत्ययः सुवादिमती विषया-त्याकारचित्तवृत्तिः पुरुषस्य प्रत्ययो बुद्धिवृत्तिप्रतिबिम्बावव्किचचैतन्यांशः सुखादगत्मकराब्दा अनुभवनामा । तयारविवेके हेतुमाद । पुरुषस्य दर्शित-विषयत्वादिति । यते। बुद्धा पुरुषे प्रतिषिम्वमर्पितं तते। जपास्फटिकये। रिव धर्मसंकरापत्तेरविवेक इत्यर्थः । तथा च स्मर्थते

> शुद्धेग्पात्मातिसामीप्याद्धृश्यधर्मान् एवखिधान् । कर्त्तुत्वभाकृत्वमुख्यान्मन्यते स्वान्स्ववीचितान् ॥ क्षेत्रेा बहिरितीचित्वा स्फुटभिचानपि स्वतः । नेमान्वेत्यन्तरासचान् मुखसक्तां मसीमिव ॥ इति । स्फुटभिवानपि इमान्यान् जीव ईजित्वा स्वस्माद्वहिरिति स

न वेत्ति यत ईत्रणान्यणानुपपत्त्या सान्तरासचान् प्रतिबिम्बितान्, तत्र दृष्टा-न्ते। मुखलग्नां मसीमिवेन्यर्थः । परार्थादित्याद्युत्तरार्धं संयमसिद्धिप्रदर्शकं व्याचछे । स भागप्रत्यय इत्यादिना जायते इत्यन्तेन । सा ऽविभागापच उभयात्मके। भेगगख्यः प्रत्ययः सत्त्वस्यांशः परार्थन्वात् परप्रयोजनकत्वात् दृश्यः । यस्तु तस्मात् परार्थादन्ये। विशिष्टः स्वार्थेः परस्य बुद्धादेरदृश्यः साताद्वश्यश्व चैतन्यमात्रः पारुषेयः पुरुषांशः प्रत्ययः भागात्व्यः तत्र यथा-संयमात्सात्तात्कारपर्यन्तात् पुरूषसात्तात्कारो भवतीत्यर्थः। क्तविवेजेन ग्रवान्यपदाध्याहारः इतः तदनेन सूत्रेण भागापवगावपि व्याख्याती स्वयं च मुख्य एव भोगे। ऽविविक्तपत्ययद्वयात्मके। लेकव्यवद्यारसिद्धः विवेक-यहे सति परकीयसुखादिसात्तात्कारदव स्वीयसुखादिसात्तात्कारेपि भेगग व्यवहारायेगगत् से।यं भोगो ऽविवेक्षप्राधान्येन कुत्र वित् बुढ्ढेखेत्यप्युच्य-ते । तथा सीयं भोगोंशभेदेने।भयोरिव भवति । तचैव गैर्णि। भोगः सांख्ये प्रेक्तः 'चिदवसानेा भेग्ग' इति । स च पुरुषस्यैव न बुद्धेः पुरुषोस्ति भेक्तू-भावादिति सांख्यवाक्यात् । जन्यस्तु विषाकान्तर्गता भेगगः शब्दाव्याका-रवृत्तिः स च बुहेरेव तावेती भागापवर्गे। बुहाबेव वर्त्तमानाविति भाष्या-त्। सहितत्फलस्य भोक्तेति तत्र तत्र भाष्यक्रता विपाजफलस्य सुख-दुःखादेभागान्तरवचनाच्चेति स्मत्तेव्यम् । ननु पुरुषज्ञानं भवतीत्युक्तं तत् पुरुवज्ञानं किं बुद्धिसत्त्वस्य भवति, किं वा पुरुषस्य भवति, बाद्धे बुद्धेरपि चेतनत्वापत्तिः स्वोत्तपराद्रश्यत्वानुपपत्तिश्च । तया ते तं न पश्यन्ति स पश्यते तानि इत्यादिवाक्यशतविरोधश्च । मन्त्रे स्वस्य स्वज्ञेयत्वेन कर्म-कर्तृविरोधः सदैव स्वज्ञानप्रसङ्ग्रेश्च । पुरुषस्यापरिणामिचिन्मात्रत्वादिति तामिमामाश्रङ्खां परिहरति । न च पुरुषस्येति । पुरुषाकारप्रत्ययेन बुद्धिसत्त्वध-मेंग पुरुषो न दृश्यते न भास्यते तस्य जडत्वात् । ऋषि तु पुरुष एव तं प्रत्ययं स्वस्वरूपाकारं पश्यति बुद्धारूढमात्मानं पश्यतीत्यर्थः । स्वस्मिन्ग्रतिबि-म्बितमिति शेषः । तथा च स्वप्रतिबिम्बितस्वाकारबुद्धिष्टत्तिदर्शनमेव पुरुष स्य पुरुषज्ञानम् । यथा स्वप्रतिबिम्बितघटाकारबुद्धिदर्शनमेव पुरुषस्य घटद-

### योगवार्तिकम् ।

र्शनमिति । न चात्रकर्मकर्तृविरोधः । कर्मकर्तृविरोधे हि स्वस्मिन् स्वमंब-न्धानुपर्पत्तिरेव बीजं प्रकाशसंबन्धस्यैव प्रकाश्यतारूपत्वात् । जनुभवप्राष्ट्रीरे-कार्थत्वाच्च। स. च. संत्रन्ध एकस्मित्रपि बिम्बप्रसिबिम्बाल्यरूपभेदेनेापपत्र इति । ऋष्यैवर्मपि परसमवेतक्रियाफलभागित्वरूपं कर्मलतणं पुरुषे व घटत-इति चेत्र। विश्विद्याविशिश्वरूपेण जातृत्तेवये भेदसत्त्वात्। ज्ञात्माकारवृत्त्य वच्छित्रस्य ज्ञातृत्वात् जेवलस्य जेवत्वात् । न चैवमेकवृत्त्यवच्छित्रबुद्धेर्थः त्त्यन्तरावच्छित्रबहुत्रुयाह्यत्वसंभवात् पुरुपकरूपना व्यर्थति वाच्यम् । चनव स्यादिदोगैः सूत्रेण निरस्यत्वादिति । यत्त् ग्र.धुनिकवेदान्तिव्रवानुसारेणाः स्मदीयोपि कश्चित् ग्रात्मना जेयत्वाभावमेव वदति तत् यद्यायृतसूत्रभाष्य-विरोधादुपेत्तशीयम् । स्वप्रजाशत्वं चात्मनः स्वज्ञेयत्वमेव 'चेतनात्मा स्ववेद-न' इत्यादिस्मृत्यनुसारात् ) शब्दस्य योगार्थपरित्यागानौचित्याच्व । बुद्धा-दिजडवर्गव्यावृत्तेस्तेनैव संभवाव्वे यादिकं ब्रह्ममीमांसायां प्रतिपादित-मस्माभिः । यद्रपि वृत्तित्र्याप्यत्व गात्मने भ्युपेत्य फलव्याप्यत्वं वेदान्तिव्वेर-पत्तव्यते तदपि मेाहादेव फत जाव्यत्वत्य सामान्यते। व्यवहारहेत्तायाः क्कप्रत्वेन चैतन्याख्यफलज्याय्यतां विना चैतन्यव्यवद्वारानुपपत्तेः । जन्यया घटादिव्यवहारस्यापि वृत्तिव्याप्यत्वेनैवेापपत्ते। विखप्रकाशकतया चैतत्य कल्पनावैयर्थ्यात् । यते। वाचे। निवर्त्तन्ते ग्रप्राप्य मनसा सहेत्यादि'वा-क्यानि च लैाक्तिकप्रनद्यादिइत्यगे।चरत्वप्रेव प्रतिपादयन्ति। मनसैवानुद्रष्ट-व्यमित्यादिश्रत्यन्तरात् । ग्रध्यात्मयागाधिगमेन देवं मत्त्वा धीरा हर्षशाकौ जहाति इत्यादिश्रुया योगिमनेविषयत्वावगमाच्च । न तु फल ज्या-निराक्वेन्ति मनग्रादीनां जडत्वेन फलानाधारत्वात् प्यत्वं शास्त्रादीनां ब्रह्म ख प्रमाणन्वःदिदेषासंभवा \* दिति বিনা दित्र । स्वज्ञाहत्वमित्यत्र श्रुतिं प्रमाणपति । तथा द्युक्तमिति । पुरुष स्पैव ईश्वरेग्रेति ग्रेषः । ज्रात्मा यदि न नित्यज्ञानरू स्तर्हि केन ज्ञानान्तरेग विज्ञातारमात्मानं लेको विज्ञानीयादिन्यर्थः । यद्वा मातकाते बुद्धाः

 प्रमाणस्वाधिदेध्येत्यत्र प्रमाणत्वासंभवादित्येव पाठान्तरं युक्तं भाति । न क्वापि युक्तके तथा दृष्यते ।

#### येग्गवः तिंकम् ।

दिविलयात् केन करणेन तदानीं विज्ञातात्मानं पुरुषे विज्ञानीया दित्यर्थः । त्रत्र हि श्रुतौ कार्योन पुरुवस्यैव स्वत्रेयत्वमवगम्यते । त्रत्रेय-त्वे च विज्ञातारं के। विज्ञानीयादित्येव्रीच्येतेति । इयं युतिः पुरुषस्य सर्वे दैवाजेयत्वं वदन्तीति कश्चित् तत्र । यते। न प्रेत्य संज्ञास्तीति पूर्ववाक्ये याज्ञवल्क्येन माेचकाले ज्ञानस्वरूपोपि पुरुषे। न जानातीत्युक्तम् अखिल-दुःखभेगगनिइत्तिरूपपरमपुरुषार्यमेत्तं प्रदर्शयितुम् । तत्र विशेषं दृष्ट्वा मूठाया मैत्रेय्यास्तद्विरोधपरिहारायैवेदं वाक्यं प्रवर्त्तते न तु पुरुषस्याज्ञेयत्वप्रदर्शनाः य ग्रप्रक्रसाभिधानप्रसङ्गादिति । ननु भवन्मतेषि पराज्ञेयत्वेन कयं मैत्रेय्याः शङ्कापगच्छतीति चेच । 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पर्श्यद्रि'ति पूर्वयुत्यैव विरोधस्य परिहृतत्वात् । स्वयं ज्ञानस्वरूपोपि सर्वेऋणवित-यानमे। तकाले किमपिन विज्ञानातीति तत्र च मैत्रेय्या कदाचिदाशद्भेत मोत्तकात्तेऽनभिव्यत्त्या आत्मा ज्ञानस्वरूप एव मास्त्विति तचेत्तरं वा-क्यं प्रवर्त्तते येनेदं सर्वं विजानाति तं केन विज्ञानीयात् विज्ञातारमरे केन विजानीयादिति । जातमा यदि ज्ञानस्वरूपे। न भवति तद्विषयक्र-ज्ञानान्तरकल्पने ऽनवस्यादिकमिति श्रुतिराशयः । स्वार्धप्रत्ययसंयमेन पुरू-षमात्तात्कारे जाते सति तल्लिङ्गरूपाणि विवेकजज्ञानस्य च पूर्वरूपाणि प्रतिभाव्याः \*सिद्धये। भवन्ति ताश्च पुरुषैकाग्रतापरिपन्यित्वेनासंप्रज्ञातये।-गविध्नभूता गवेति प्रतिपादयितुमादी ताः प्रदर्शयति ।

ततः प्रातिभम्राव गविद्नाद शास्वाद्वाती जायन्ते ॥ ३५ ॥ ततः पुरुषसात्तात्कारात् मनग्रादीनां प्रातिभादिसंज्ञिकाः सिद्धयः सामर्थ्यविशेषरूपा भवन्ति यस्मात्सामर्थ्यान्मनग्रादिषु व्यवहितादिज्ञानं भवतीत्यर्थः । ग्रत्र कश्चित् । तत इति तच्छञ्चेन पुरुषज्ञानं न परामृश्यते । तद्दर्शनप्रत्यनीकत्वादित्यागामिषूत्रभाव्ये पुरुषदर्शनप्रतिबन्धकत्ववचनाद-पि तु स्वार्थसंयम एव परामृश्यते तथा च पूर्वेषूत्रीक्तपंयमस्यैवेदं पुरुषज्ञा-नात्याक्तनं सिद्धन्तरमिति । तत्र । एकस्याः पुरुषज्ञानरूपसिट्ठे स्क्रतया चक्रा-

\* प्रतिभाषाद्या इति पा० २।

राद्यभावेन सिद्धान्तराकाङ्घाविरहात् । पुरुषज्ञानस्यैव मुख्यतयेापस्थितत्वेन परामर्थ्रोचित्याच्च । ग्रतस्तव्द्वव्देनात्र पुरुषज्ञानस्यैव परामर्थः पुरुषसात्वा-त्काररूपपुरुषैक्रायताप्रत्यनीकतया तु भाष्यकारः प्रतिभाद्वेरसंप्रज्ञातसमा-धावेवेापसर्गत्वं वत्यतीति । प्रातिभादिशक्तीः स्वकार्यैर्लज्ञयति भाष्यकारः । प्रातिभादिति । प्रतिभा उपदेशादिनैरपेत्येग सूत्त्मादीनां मानसं यथार्थज्ञानं तत्सामर्थ्य प्रातिभम् एवं त्रावणाद्यपि व्याख्येयम् । वेदनाद्यास्तु संज्ञास्त्व-क्वज्तूरसनद्राखानां सामर्थ्यंषु बेध्धाः । नित्यमिति । कामनां विनापि जायन्तइत्यर्थः । समाधा विद्वरूपास्वेतासूपेत्तां इत्वा पुरुषदर्श्वनाभ्यास एव कर्त्तव्य इत्येतत्मतिपादयितुमाह ।

# ते समाधावुपसगी व्युत्याने सिद्धयः ॥ २९ ॥

ते प्रातिभादयः समाधिनिष्यत्तावसंप्रज्ञातरूपायाम् उपसर्गा ग्रन्त-राया ग्रते। व्युत्यानापेत्वयैवेते सिद्धयः पुरुषार्था इत्यर्थः । भाष्ये तद्व-र्शनेति । तस्य समाहितस्य यद्वर्शनं पुरुषैकाण्यं तत्यतिबन्धकत्वादित्यर्थः। तदेवं ज्ञानादिरूपाः संयमसिद्धीः प्रदर्श्वक्रिपादिरूपा क्रपि विभूतीः संयम-फलान्याह सूत्रजातेन ।

बन्धकारणग्रैथिच्यान् प्रचारसंवेदनाच चित्तस्य परग्र-रीरावेग्र: ॥ ३० ॥

धन्धशब्दार्थमाद । लेलीभूतस्येति । चञ्चलस्वभावस्यात एवाप्र-तिष्ठस्यैकत्रानवस्थितस्यापि मनसे। धर्माधर्मवशादेव शरीरे या प्रतिष्ठा ज्ञानहेतुः संबन्धविशेषः स बन्ध इत्यर्थः । संयमसिद्धित्वोपपादनायाद्द । तस्येति । तस्य कर्मणः शैषित्यं भावनेन दुठबन्धनात्तमता समाधिसा-मान्यबलाद्ववतीत्यर्थः । तथा च प्रागुत्तं कर्मबन्धनानि श्लथयतीति । प्रचारेति । ज्रन्या नाड्या स्वंप्रकारेण चित्तं शरीरे प्रविशति निर्गच्छति चेत्यादिविशेषैश्वित्तगतिसाचात्कारः प्रचारसंवेदनम् । तदपि समाधिसा-मान्यदेव भवतीत्यर्थः । सूत्रवाक्यार्थमाह । कर्मति । कर्मनिमित्तकस्य

| यागवा | तिकम् | I |
|-------|-------|---|

निर्गमप्रतिबन्धसंयागविशेषस्य त्तयादित्यर्थः । श्रेषं सुगमम् । यागशास्त्री-क्तसंयमविशेषेणेादानजयात्सिद्धिमाह ।

# उदानजयाज्जनपञ्जकग्टकादिष्ठसङ्ग जत्कान्तिञ्च ॥ ३८ ॥

उदानं विवेचयितं प्राणादीन् पञ्चेव स्वरूपते।ऽवान्तरभेदतश्च प्र-तिपादयति । समस्तेति । जीवननामी सर्वेन्द्रियाणां वृत्तिः प्राणनापानना-दिरूपेत्यर्थः । ग्रजेन्द्रियशब्देन स्यूलमूत्त्रोभयपरतया करणमाजयहणम् । समस्तशब्दोपि सामान्यवचनः सामान्यकरणत्रतिः प्राणाद्या वायवः पञ्चे-ति सांख्ये दर्शनात् । तेन सुषुप्तैा चतुराञ्चपरमेपि प्राणादिवृत्तयो जीवन-येःनियववशादन्तः करणस्यैव भवन्ति निद्रावृत्तिवदिति । न चैवं चित्तमात्र-स्यैव लाघवात्प्राणादिवृत्तिऋत्वमस्तिवति वाच्यम् । चत्तराद्यपचयापचयाभ्यां प्राणानामुपचयापचयदर्शनात् । त्रथ वा सुषुप्तेपीन्द्रियाणां ज्ञानकर्मलत्त-ग्रहत्त्वेदिव प्रतिवेधात् प्राणनादिवृत्तिसत्त्वेप्यचतिः । ननु बाह्यवायुभिर-न्तः प्राणानां समानलत्तणत्वात् वायुसंस्थानविशेषा एव प्राणाः सन्तु कि मर्थे करणानामपि वायुतुल्यः क्रियादिः कल्प्यतइति चेच। 'प्राणाच्छद्वां खं वाय्'रित्यादित्रतिषु वायाः प्राखकार्यत्वत्रवणात् 'न वायुक्रिये पृष्णुपदे-शा'दिति ब्रह्मसूत्रे वायुतत्संचाराभ्यामतिरेक्स्य प्राणेवधारणाच्च । श्रुति-स्मृत्यन्ग्रहीता युक्तिरचात्रास्ति यदि करणप्राणौा भिचै। स्थातां तदा करण-वियोगेपि मृतदेहवत् कदा चित् प्राणा चपि तिष्ठेरन् । किं चान्तःकरणस्य शीकादिना प्राणस्य कम्पादिईश्यते तत्र लाघवात्सामानाधिकरख्येनैव का र्यकारखभावे। युक्तो उन्यधर्मेखान्यपरिषामेतिप्रस<sub>र्ह</sub>ात् । त्रट्टब्टकल्पनःपते-रच । त्रपिच लिङ्गशरीरस्य देद्दशृङ्खलया बन्ध एव कर्मादीनां हेतुत्वं कल्प्यते न तु वायुबन्धनेपि, गैारवात् । उद्गारादिवायूनां जीवदेहपरित्यागदर्शनाच्च वायगतवैज्ञात्यादिकल्पनायां चातिगैरिवादिति जिङ्गगरीरस्ये ध्वाधः संचा-राद्त्त्यव्यमनिन वायुना सद्दाविवेकात्तु तप्तायःपिण्डवत्याखेषु वायुव्यवः हारः । जनेनैव व्यवहारेण सांख्येपि प्राणाद्या वायवः पञ्चेत्युक्तम् । चपि च श्रुतिस्मृत्याः करणप्राणयाः भेदव्यवहारे( इत्तिभेदादेव मन्तव्यः ।

उर्ध्वाधोगतिनत्तणाः करणानां परिणामभेदाः प्राणा इत्युच्यन्ते । तत्र च वायुरधिछात्री देवता सूर्यश्चतुर्वातः प्राग्ध इत्यादिश्रतेः । ज्ञानग्रदिहेतुग-रिणामास्तु करणान्युच्यन्तइति विभागः। जते। देवतया सहाभेदादपि मू-येंश्वचुरितिवत् वायुः प्राण दति व्यवहारी युक्त इति । कश्चित्तु अत्र प्राणा-दिजीवनशब्दायां प्राणनादिनामकवायुक्रियाविशेषहेतुः प्रयवभेद एवोक्तः स च करणनिष्ठ इति भाष्यार्थमाह । तत्र । विवरणभाष्ये प्राणादीनां गत्यादिवचनस्य विरोधात् ग्रत्रापि सांख्यकार्रकाब्रह्ममीमांसैकवाव्यत्वी-चित्यात् । वायोः प्रार्थात्वस्य क्वापि दर्शने सूत्रकारानुक्तत्वाच्च । त्रत एव च लिङ्ग शरीरमध्ये प्राणा न गण्यन्ते करणे ऽपवेशादिति । तस्येति । तस्य करणसामान्यस्य साधारणी क्रिया पञ्चतयी क्रियेापलचितपरिणामभेदः पञ्चतय इत्यर्थः । समुचयनादिति । सममनुरूपं नाडीषु रसानां नयना-त्समानः । ज्रस्य च हृदयाचाभिषयेन्तं वृत्तिः । ज्रपेति । मूत्रपुरीवगर्भादी-नामपसरणहेतुरपानः । ग्रस्थानाभेः पादतलपर्यन्तं वृत्तिः । उत्रयनादिति । अर्ध्वगतिप्रदत्वात् रसाद्यध्वेनयनाच्च उदानः । ग्रस्य च मुखनासिकादि-कप्रारभ्य ब्रह्मस्यपर्यन्तं वृत्तिः । व्यापीति । सर्वदेहव्यापिवृत्तिको चल-वत्कर्महेतुर्व्यानः । ननु सर्वेषां वृत्तिभेदात् अयं पञ्च प्राणा इत्युच्यन्ते तत्राह । एषामिति । प्राणे यदश्नाति पिर्वति तेनैवान्येषां धारणं भवतीति इत्वेतेषां प्राणे। मुख्यः। अतो मुख्यस्य नामादिभिगैं। खानां व्यवहारी राजा-नगतेषु राजव्यवहारवदिति भावः । तदेवमुदानं व्याख्याय सूत्रं व्याचछे । उदानजवादिति । **उदानसंयमादन्यसंयमा**द्वोदानवायोः स्वायत्ततायां सत्यां जलपहुकाटकादीनाम् उपरि संचरतीपि तेष्वसङ्गेा भवति तैविकार-हेतः संयोगेः न भवति तथा वर्चिरादिमार्गं गमनाय स्वेच्छ्येात्क्रान्तिर्भव-तीत्यर्थः । प्रसङ्गादाहः । तामिति । तामूध्वेमुत्क्रान्तिमुदानवशित्वं विनाः न लभते दत्युदानजयी स्यादित्यर्थः ।

समानजयाज्वलनम् ॥ ३८ ॥

संयमविशेषजात्समानजयात् स्वतनं भवतीत्यर्थः । भाष्ये उपध्या-तम् उत्तेजनं क्रत्वा ज्वरुति सतीवत्स्वशरीरं दहतीत्यर्थः ।

श्रोचाकाश्रयेः: संबन्धसंयमाहिव्यं श्रेाचम ॥ ४० ॥

ग्रादावाकाशशब्दार्थं तत्र प्रमागं च दर्शयति । सर्वश्रेत्राणामिति । यद्यपीन्द्रियाख्याहंकारिकाख्येव न भै।तिकानि इन्द्रियाखां प्रकाशात्मकतया प्रकाशात्मकान्तःकरणेषादानकत्वस्यैवैदित्यात् । तषाप्याकाशाश्रिततयाः काशप्रतिष्ठत्वं यथाचात्रिततया मनसावमयत्वमिति । एतेनान्येषामर्पान्द्रि-याणां भौतिकत्वं श्रुतिस्मृत्युदितं व्याख्यातम्। तत्तद्भतसंस्रष्टतया इन्द्रिया-त्पन्या तत्तद्व तेभ्य एव तत्तदिन्द्रियाभिव्यक्तेः । त्रत एव दिगात्मकाकाशा-दीनि पृष्ठिवीपयंत्रानि पञ्च त्राचादिदेवाः प्रयन्तदति। शब्दानां चाका-शीपादानत्वमेवास्ति तथा च श्रोत्रशब्दयेाराश्रय त्राकाशमित्यर्थः । श्रोत्रा-खामाकाशाश्रयत्वे पूर्वाचार्यसंमतिमाह । यथाक्तमिति । कालभेदेन तुल्यदे-शानि श्रवणाख्यज्ञानानि येषां पंसां तेषामेकश्रतित्वमेकदेशावच्छित्रश्री त्रकत्वं तत्तत्काले भवतीत्यर्थः । स चैकाे देश चाकाशमेवेति भावः । । ग्राकाशे प्रमाणमण्याहः । तच्चैतदिति । तच्चैतत् श्रोत्रं शब्दःखाकाशस्य लिङ्गमनु-मापकं नहि सुत्त्ममिन्द्रियमनाश्रयं स्थातुमईति गन्धवत् कर्णगष्कुली च न तस्य धारी त्रीकान्तरगमना दिकाले कर्णशष्क्रत्यभावात् कर्णविवर्रापधा-नेपि शब्द श्रवर्ण असङ्घान्च । न च विद्र रपिधाने सति शब्दा एव श्रोत्रे न गच्छनीति वाच्यम्। भित्यादिवत् कर्णच्छिद्रस्यद्रव्याखामपि शब्दागमनाप्र-तिबन्धकत्वात् । नापि श्रन्यमाधारी, ऽभावानभ्युपगमात् । ग्रभावस्य भावौ धात्वःसंभवाच्च। नापि कर्णेशब्कुल्यवच्छित्रः पुरुषादिराधारः, विवरपिधा-नेपि तदवच्छेद्रेन चैतन्याद्यभिव्यत्त्या पुरुषादेरनाइत्ततया शब्दवहणप्रस-ङ्गात् । तस्मात् पिधानयाग्यमेकं द्रव्यं श्रीजाधारतयापेत्तितं तच्च परिशे-षात् कर्णेशष्कुल्यवच्छित्तं नभ एव श्रीत्रगोलकतया सिद्धातीति भावः । शब्दाधारतायामण्येव परिशेषः कत्तेव्यः । तणाहि । ग्रवकाशस्य शब्दकार-गत्वं तावत् सर्वसिद्रम् ग्रवकाशश्च नावरणाभावमात्रम् ग्रभावस्य भावानाधारत्वात् ज्रन्यधा सर्ववस्तूनामभावमात्रमूलजत्वापत्तेः । नापि-पुरुवादिः । तेवां स्वस्वव्यापारानाच्यवेनावकाशासंभवात् । त्राष्टतत्वाभि-

# येगिवातिकम् ।

मतदेशेपि शब्दाद्भृत्यत्तिप्रसङ्गात् । नापि वःषुः । द्रव्यान्तरपूरितेपि वेखाः दै। वायुसंयोगेन शब्दप्रसङ्गाल् । न च क्तिद्रवायुसंयोगोपि शब्दकारणं, तथा सति संयोगाधारतया क्विद्रस्य द्रव्यत्वसिद्धै। तस्यैव शब्दाश्रयत्वं युत्तं शब्दो। त्पत्ताववजाशस्यैवाधिक्वेने।पयागदर्शनादिति । तस्मादावरणीयतयाजाश-द्रव्यं सिद्धातीति । जनावरणं चाक्राशस्य लिङ्गं पूर्वाचार्येरुक्तमित्याह । जना-वर्गां चेति । ग्रनावाणमवकाशः । यदि हि ग्रवकाशरूपमाकाशं न स्यात् तदा हूर्त्तद्रव्येषु स्याल्यादिष्वन्तस्तेजग्राद्रिप्रवेशे। न स्यात्। ग्रह्मभावएवा-वकाशस्तर्द्धभावस्य भावात्रितत्वनियमेनाकाशसिद्धेः । ग्रस्माभिरभावा-नभ्युपगमाच्च । ग्रात्मादिश्चावकाशे न संभवति ग्रावरणासंभवादित्य-क्तमिति । ग्राकाशस्य विभुत्वमपि प्रसङ्गात्साधयति । तथेति । मूत्तेत्वं परिच्छिचत्वम् ग्रनावरणमनावृतत्वम् ग्रसमानदेशत्वमिति यावत् । तथा चान्यत्पृथिवीजलादिस्यते मुत्तेस्य परिच्छित्रस्य मुत्तान्तरासमानदेशत्वद-र्शनात् घटादिसमानदेशकस्याकाशस्य विभुत्वं सिद्धति जाकाशस्य परि-च्छिवत्वे मूर्त्तयेः समानदेशताविरोधादित्यर्थः । क्वाचित्कस्तु तथामूत्ते-स्यापीत्यपिशब्दः प्रामादिकी ऽर्थासंभवात् । ग्राकाशस्य त्रिभुत्वे च 'ग्राका-शवत्सर्वगतश्च निन्य' इति युत्यादयः प्रमाणमिति । नन्वाकाशस्य विभुत्वे क्यं कार्यत्वं घटते कयं वागामिभाष्येष्याकाशपरमाणुकघनमिति चेत्। उच्यते । जाकाशं ह्यन्तःकरखवत् वैशेषिकाणां पृथिव्यादिवत कार्यकारण-रूपेण द्विधिं तत्र कारणाकाशं तमागुणविशेषतयैव व्यवहीयते तदानी-माकाशताव्यञ्जकशब्दादिविशेषगुणाभावात् – कारणपृथव्यादिवत् तच्च कारणाकाशं गुणान्तरोपमृहुं स्तदंशत आदी शब्दजननये।ग्यार्थहृपेख परिग-मते सीराब्धिरिवामृतमयनेंशता दधिरूपेण ततश्चाणुसंघातेन पृणिबीवदेव महाभूताकाशमहंकारापेत्वया परिच्छिचं वायोरावरणम् उत्पदाते इति। एतेनान्तःकरणेत्पत्तिरपि व्याख्याता इत्यमपि अतिस्मृतिप्रसिद्धं प्रकृते कार्यकारणरूपत्वमवगन्तव्यम् । त्राकाणं प्रसाध्य त्रोत्रे प्रमाखं दर्शयति ।

मुखान्तरे।पर्सस्टमिति पा०२।

**₹**₿⊂

शस्त्रयहणानुमितमिति । तदेव विवृणोति । बधिरेति । एतेन चतुरादि ष्वप्यन्वयव्यतिरेकौ प्रमाणमिति सूचितम् । जन्तः करणे तु स्मृत्याद्यान्वयव्य-तिरेकौ प्रमाणमिति । इदानीं सूत्रं योजयति । ज्रोत्रति । संबन्धश्वास्माभि-व्याख्यातः । उपलत्तणं चैतत् त्वग्वातयेश्चतुन्तेजसेा रसनेादक्षयोर्घाण-पृणिव्याः संबन्धसंयमाद्विव्यं त्वगादीत्यपि बेाध्यम् । दिव्यत्वं च तन्मा-त्रादिसूत्मगोचरसंयमनैरपेत्त्येण स्वभावादेव तन्मात्रादिरूपसूत्त्मशब्दादि-याद्यक्त्वमिति ।

काथाकाश्रयोः संबन्धसंयमात् खघुतूलसमापत्ते खाका-श्रगमनम् ॥ ४१ ॥

चकारो ऽत्र विकल्पार्थकः । कीट्र्णः संबन्ध इत्याकाङ्घायामाह । यत्रेति । यत्रासनादौ शरीरं तिष्ठति तत्र शरीरावच्छेदेनाप्याकाशं तिष्ठति । तत्र हेतुः तस्याकाशस्यावकाशदातृत्वादिति, स्रतः कायस्याकाशेन संबन्धः प्राग्निरूपे व्यापनमिति यावत् इत्यर्थः । तत्रेति । तत्र मंबन्धे इतसंयमः तत्संबन्धं जित्या साद्यात्कारेणस्वेच्छाधीनं इत्या लघुर्भवतीत्यागामिना-न्वया भविष्यति । द्वितीयहेतुं व्यावष्टे । लघुषु वेत्यादिना जितसंबन्धद्द-त्यन्तेन । समापत्तिं तत्स्यत्वज्जनतां जितसंबन्धः स्वायत्तीहृतकायाकाश-संबन्ध इत्यर्थः । त्राकाश्रगताबुपायद्वयसाधारणं क्रममाह । लघुरित्या दिना । प्रधमं लघुर्भवति । तता लघुतया जले प्रयित्यामिव पद्मां संच-रतीत्यादिः क्रम इत्यर्थः । सुगममन्यत् ।

बचिरकल्पिता वत्तिमैचाविदेचा ततः प्रकाशावरण-चयः ॥ ४२ ॥

योगशास्त्रोक्तसंयमविशेषात् वत्यमाणा बहिरकल्पिता वृत्तिमैहा-विदेहाख्या सिहिभैवति । ततस्व सत्त्वप्रकाशावरणभङ्ग इत्यर्थः । महा-विदेहां व्याख्यातुमाद्वी सामान्यविदेहामाद्द । शरीरादिति । मनसेा बहिर्वृत्तिलाभात्र स्वशरीरस्येव बहिर्वस्तूनां संकल्पादिवशता सा च बहि-रधिष्ठानरूपा धारणा विदेहासामान्यमित्यर्थः । धारणेति च तान्त्रिकी येग्गवातिकम् ।

संज्ञा तस्या ग्रवान्तरभेदमाइ । सा यदीति । शरीरनिरपेतेति त्यक्तशरी-रेत्यर्थः । ग्रनयापि परशरीरावेशे। लिङ्गदेहस्य भवतीति प्रसङ्गादाह । यधेति । तत इत्यादि सूत्रावयवं व्याचाटे । तत्तश्चेति । क्वेशित । क्वेशाख कर्म च विपाकत्रयं च यद्रजास्तमेा मूलकं सत्वम्यावरकं तस्य च समूलस्य चये भवतीत्यर्थः । तेषां चये च निरावरणं योगिनः वित्तं स्वेच्छ्या विहरति विज्ञानाति चेति, च शब्दः स्वोक्तं परशरीराविशं समुच्चिनोति । तदेवं यरिणामत्रयसंयमादित्यारभ्योच्चावचविषयकसंयमानां ज्ञानक्रियारूषाः सिद्ध्य उक्ता इदानीं वितर्कविचारेत्यादिसूत्रैः स्वशास्त्रे मुख्यतः प्रक्षतेषु यहीतृयदृष्यवादोष्ट्रे ये संयमास्तेषां सिद्धयो वक्तव्याः तत्र यहीतृय इत्ययाः याद्यनिरूप्यत्वादादौ याद्यविषयकसंयमस्य सिद्धिमाह ।

स्थूजखरूपसूर्थ्साम्वयार्थवत्त्वसंयमाङ्ग्रतजय: ॥ ४३ ॥

स्यूनं च स्वरूपं च सूत्मं चान्वयश्चार्थवत्त्वं चेति स्यू सत्वरूपसूत्त्मान्वया-र्यवत्त्वानि तेषु संयमात्सातात्का रपर्यन्तात्ततट्रूपाणां जये। वशवर्त्तिता भवतीत्यर्थः । स्यूलं व्याचष्टे । तत्रेति । सामान्यविशेषसपूहरूपाणां पृथिव्यादिपञ्चभूतानाम् एकदेशाः शब्दादयो। विशेषाः धर्मधर्म्यभेदाः तद्वन्तः पदार्था वद्यमाणेराकारादिधर्मैः सह स्यूलशब्देन शास्त्रे परिभा-षिता इत्यर्थः । तन्माचव्यावर्त्तनाय विशेषपदं, ते च विशेषाः षड्गान्धा-रादयः शीताष्णादये। नीलपीतादयेः मधुराद्यादयः सुर्राभदुर्गन्धादय-श्चति । एते हि नामकर्मभिरवान्तरं विभज्यन्तइति विशेषाः । आकारा-दयश्च धर्मा पृथिव्यादीनां क्रमेण शास्त्रे परिपठिताः । याकारा-

> त्राकारों गैरिवं शैद्यं • वरणं स्यैयंमेव च । वृत्तिभेदः त्तमा काश्ये काठिन्यं सर्वभोग्यता ॥ स्रेहः सौद्तमं प्रभा शैक्ष्यं मार्दवं गैरिवं च यत् । शैत्यं रता पवित्रत्वं संधानं चौदका गुणाः ॥ जर्ध्वभाक् पाचकं दग्ध्र पावकं लघु भास्वरम् । प्रध्वंस्योजस्वि वे तेजः पूर्वाभ्ये। † भित्रलत्तग्रम् ॥

राद्यमिति पा०२।

1 पूर्वाभ्यामिति पा० २।

#### येग्यवार्तिकम् ।

तिर्यग्यानं पवित्रत्वमात्तेपा नीदनं बलम् । चलमच्छायता रीत्त्यं वायोर्धमाः एचग्विधाः ॥ सर्वतीगतिरव्यूहेा ऽबिऌम्भइचेति ते त्रयः । साकाशधर्मा व्याख्याता पूर्वपूर्वविज्ञत्वणाः ॥

इति । ग्राकारोवयवसंस्यानं वृत्तिः सर्वभूताधारता भेदी विदारगं सहिल्लता धारलं सामर्थ्यमिति यावत् । रत्ता समा ग्रायरणदिना रत्वकत्वम् बाहेपः पातनं सर्वतागतिर्विभुत्वम् श्रव्यूहः सर्वपदार्थानां प्रविरलीकरणम् अविष्टम्भा ऽवकाश इति । प्रयमं रूपमिति । सूत्रेातं पञ्चरूपेष्वाद्यं रूपमित्यर्थः । स्यूतं व्याख्याय स्वरूपं व्याचछे । द्वितीयं रूपमिति । स्वसामान्यं स्वस्वसामान्यमिति साधारणं लत्तणम् । कस्य किं सामान्यं तद्वर्शयति । मूर्त्तिभूमिरित्यादिना । मूर्त्तिः संसिद्धिकं काठिन्यं तद्राद्र्या पृषियीत्यज्ञातिः कार्यस्पेणकाशस्याप्यनेकत्वादिति । স্মন सामान्यविशेषयारभेदप्रतिपादनाय मूर्त्तिभूमिरित्याद्यभेदनिर्देशः । कस्य विशेषस्येदं सामान्यमित्याकाङ्गायामाह । त्रास्येति । शब्दादयः पूर्वीक्ताः मूलतारमन्दादिभेदेन सामान्यस्य जातेरेकदेशाद्वावत्तेकतया विशेषा रत्यर्थः । ग्रत्र पूर्वे।चार्यसंवादमाह । तया चेाक्तमिति । एकजातिसम-न्वितानःमिषां पृथिव्यादीनां शब्दादिधर्ममात्रेण व्यावृत्तिः सजातीयान्त-रादित्यर्थः । एकजातिसमन्धितानामिति । समूहे समूहिवृत्त्यभिप्रायेगा प्रयोगः । यसु वैशेषिकाः सामान्यविशेषयोराश्रयमेव द्रत्र्यं मन्यन्ते न तु तयोर्भेंदमपि, तन्मताद्विषिच्य स्वसिद्धान्तमाद्य । सामान्येति । जाज दर्शने सामान्यविशेषयोः समूहे। द्रव्यम् अतिरित्तावयव्यभ्युपगमेपि तयारभेद-स्यापि ज्रभ्युपगमात् । ज्रन्यचा घटेा मृत् तन्तुः पटः शुक्कः पट इत्यादाभे-दप्रत्ययानुपपत्तेरित्यर्थः । ननु समूहमात्रस्य द्रव्यत्वे वनस्याध्येकद्रव्यत्वा-पतिरित्यांशङ्कां परिइतुमादी समूहस्य हैविध्यमाह । द्विष्ठा हीति । द्वाभ्यां प्रकाराभ्यां तिष्ठतीति द्विष्ठः । तत्रैकं प्रकारमाह । प्रत्यस्तमि-तेति । प्रत्यस्तमितः शब्देनानुपस्यापिते। भेदे।वान्तरविभागे। येषामवय-वानां सादृशेष्ववयवेष्वनुगत इत्यर्थः । तस्ये।दाइरणचतुष्कमाह । शरी-

# येगगत्रातिकम् ।

र्शमति । त्राद्यं द्वयमेकद्रव्यरूपस्य समूहस्योदाहरखमन्यद्वयमनेकद्रव्यरू-पसमूहस्येति भेदः यूथादै। च विशिष्टस्यातिरिक्तत्वाभिपायेगावयवानुग-तत्वमुपपादनीयम् । द्वितीयं समूहस्य प्रकारमाद्द । शब्देनीपात्तेति । ग्रस्योदाहरणम् उभयेति । ग्रत्नोभयशब्दधाच्यस्य समूहस्यावान्तरभेदौ देवमनुष्यशब्दाभ्यामुपात्ता बहुवचनाभ्यां च तयारप्यनेकभेदा उपात्ता दति शब्देनीपात्तभेदत्वं संचेपात् स्वयमाहः समूहरूपस्य देवा इति। भागे। भेदः, ताभ्यां भेदाभ्याम् । स चेति । स च द्विविधीपि समुह्री भेदाभेदाभ्यां प्रयो-क्तुभिविवत्तितो भवति । जाम्राणां वनमिति बक्षा भेदेन जाम्रवणमिति च कर्मधारयादभेदेन विवत्ता । स्वमन्यत्रापि, तथा च समूहसपूहिनेार्भदा∙ भेदै। स्त इति प्रतिपादितम् । स पुनरिति । स द्विविधो ऽपि समृहः पुनर्हिविधो भवति । द्वैविध्यमेवाद्य । युतेति । इत्तिकादिष्वपि संयुक्तत-या संबहुतया सिट्ठा त्रापवादास्य समूहत्त्य यूथवनादेः स तथा । त्रायुत्ते-ति । त्रयुतसिद्धावयवः समूहः संघातस्तस्य विवरणं श्रीरमित्यादि । लैक्किष्वसंयुततया एकीभावेनेव सिट्ठा त्रवयवा यस्य समूहस्य शरीरइ-द्वादेः स तथेत्यर्थः । परमायुरिति । परमायूनामपि पञ्चचतुरादितन्मा-न्नासमूहताया वत्यमाखत्वादिति भाव:। तदेवं समूहभेदान् प्रदर्श्य तेष्वव-यविद्रव्यरूपं समूहं विशिष्यावधारयति । त्रयुतेति । संयोगविशेषावच्छि-सेष्ववयवविशेषेषु ग्रनुगतः सामान्यविशेषसपूद्ते । ऽवयव्याख्यं द्रव्यमित्यर्थः । ग्रवयवसाधारणं तु सामान्यते। द्रव्यलत्तणं सामान्यविशेषसम्दाय-त्वमाजमितिः उपसंहरति । एतत्स्वरूपमित्युक्तमिति । एतत्सामान्यं स्वरू-पशब्देन परिभाषितमित्यर्थः । स्वरूपपरिभाषा च स्थिरतामात्रेण विशेषा द्यागमापायितया न द्रव्यस्य स्वरूपाणोति । यत्तु पूर्वपादे स्यू सम्बरूपे एकीअत्यावयविद्रव्यमेव वितकानुगतयागस्य विषयः स्यूलमित्युत्तं तल्ला-किकस्यूलव्यवहारानुसारेगा । ग्रत्र तु तान्त्रिकव्यवहारेगा तस्यैव द्विधा विभागः । एवमेव विचारानुगतविषयस्य सूत्मस्यैवात्र सूत्मादित्रैविध्यं वस्यतीति द्रष्टव्यम्।स्वरूपंव्याख्याय सूत्मं व्याख्यातुं एच्छति । त्रयेति । एषां भूतानाम् । उत्तरं, तन्मात्रमिति । तत्र सूत्तपरिभाषाबीजमाह ।

₹8₹

### येगगवार्तिकम् ।

भूतकारणमिति । सात्तात्कारणत्वमेव हि मूत्त्मत्वमत्र विव्वत्तितमित्यार्शयः। भूतकारणत्वप्रकारं दर्शयति । तस्येति । तस्य भूतस्य एकश्चरमाऽवयवः परमाणुः सोपि च घटादिवदेव सावयवः । जन्यचा स्टूलत्वानुपपत्तेः । शान्तघेारमूठत्वरूपविशेषानुपपत्तेश्च । इत्येवमित्यतः सर्वतनात्राख्येव भूतकारयानि अवयवान्तरासंभवादित्यर्थः । उपसंहरति । एतत्रृतीयमिति । ग्तत्तन्मात्रं तृतीयं भूतानां रूपमित्यर्थः । ग्रन्वयाख्यं चतुर्ये रूपं व्याचछे । अप्रेति । त्रयानन्तर,मुच्यतदति शेवः। त्रिविधा गुगा रवान्ययश्रद्धेनोक्ताः तत्र हेतुः कार्यस्वभावानुपातिन इति । कार्यरूपो यः स्वीयेा भाषः स्वात्मकः पदार्थः तत्रानुगता त्रतीन्वया इत्यर्थः । ननु भूतेषु प्रख्याशील-स्य सत्त्वस्यानुगमे किं प्रमाखमिति चे, 'दवमयं हि साम्य मन' इत्यादि-श्रुतये। उन्ययव्यतिरेकी चेति प्रतीदिः प्रकाशात्मकतया सात्त्विकानि द्वि मनश्चतुरादीन्यचरसाद्युपचयापचयाभ्यामुपचयापचयवन्ति द्रभ्यन्ते त्रतः ष्टयिव्यादिभूतेषु मनग्रादिकं तदुपद्धम्भकसत्त्वं वानुगतमित्युचीयतदति । पञ्चमं रूपमाह । अधैवामिति । गुगोषु वर्त्तमानं यद्वीगापवर्षजातं भाग-विवेकख्यातिरूपं तदेव पञ्चमं रूपमर्थवक्त्वाख्यमित्यर्थः । नन्वेवं गुणेषु वत्तमानमर्थेवत्त्वं कथं भूतानां रूपं स्यात्तवाहः । गुणास्तनमाव्रेति । ननु भेगगपवेंगें। शब्दाद्युपसब्धिविवेकख्याती ते चान्तःकरणएव वर्त्तते न सात्ताद्वर्गेष्विति चेच । जनागतावस्यया वासनारूपेख वा तयारपि प्रत-यकाले गुणेष्वेवावस्यानात् कारणक्रमेणीव कार्येष्वनुगतयारभ्रिव्यक्तेरिति । पञ्चरूपाणि व्याख्याय सूत्रवाक्यार्थमाद्द । तेष्विति । इदानीं भूतेषु इदा-नीमुत्यचेषु इदानींतनेषु स्ट्रालभुतेष्वित्यर्थः । तन्मात्रादिषु पञ्चरूपत्वाभा-वात् इदानीं भूतेष्वित्युत्तं स्वरूपदर्शनं च संयमस्य जयहेतुत्वे द्वारमुत्तं जंगे वग्नीकारः । तत्र पञ्चेति । एकैकमात्रजये हि गैलि भूतजयः साम-ग्रेणाजयादिति भावः । वशीकारमेव कार्यद्वारा लत्तयति । तज्जयादि-ति । भूतप्रक्वतये। भूतकारणानि त्रिगुणतत्स्यपुरुषार्थपर्यन्तानीन्थर्थः, न तु तन्मात्राण्येव केवलानि गुणपुरुषार्थयोरपि संयमेन साचात्झतत्वादिति । भूतजयस्य फलं प्रतिपादयति ।

तते। खिमादिप्रादुभावः कायसंपत्तबनी नभिघातव्य ॥ ४४॥

तत्र त्रिषु मध्ये, ऽणिमाद्यस्टसिद्धीर्थ्यात्रस्टे । त्रणिमेति । स्वेच्छया यदणुपरिमाणग्ररीरो भवति तदणिमा । संजल्पमात्रेण तत्त्वणादेवावयवा-पचयेन सील्प्यं देहस्य भवति, भूतप्रष्ठतिवणित्वादिति । एवं सर्वत्राणिमा-द्याश्व शास्त्रे गणिताः ।

> भणिमा महिमा चैव क्लघिमा प्राप्तिरिन्द्रियैः । प्राकाम्यं युतदृष्टेषु शक्तिप्रेरणमीशिता ॥ गुणेष्वसङ्गा वशिता यत्कामस्तदवर्स्यति ।

इति । लघिमानमाइ । लघुरिति । गुरुतरशरीरायीषिकातूलवल्लघुर्भे वतीत्यर्थः । स्पृशतीति । भूमिष्ठ एवति शेषः । ज्ञवयवेषचयेनाङ्गलिदेर्घ्या-दिति । एताश्चतस्रः स्यूलसंयमसिद्धयः । स्वरूपसंयमस्य सिद्धिमान्द । प्राकाम्यमिति । इच्छानभिघात इति । सत्यामिच्छायां नास्य रूपं भूतस्य इपैमेर्त्यादिभिविहत्यते, भूतस्वरूपाणां जितत्वादित्यर्थः । तस्योदाद्व-रणं भूमाविति । उन्मज्जति जलमिव भूमिमुद्विद्योत्तिष्ठति निमज्जति जलरव भूमे। प्रविशति चेन्येवमादिः प्राकाम्यमित्यर्थः । मूल्मसंयमस्य सिद्धिमाहः वशित्वमिति । भूतभौतिकेष्विति । भूतेषु व्यस्टिषु भौतिकेषु तत्कार्येषु समछिमहाभूतेषु ब्रह्माण्डादिषु चेति व्याख्येयम् । जगद्धा-पारवर्जमिति बेदान्तमूचेग सिद्धेष्वादिसगैसामर्थ्याभावषचनादिति। वशी-भवति स्वेच्छ्या परिणामने समर्था भवति तत्कारणतन्मात्रविजयात् । तथा तेषामवश्ये।ऽपि भवति । रागा † दित्यर्थः । ज्रन्वयसंयमस्य सिद्धि-माइ । ईशित्वमिति । तेषामिति । तेषां भूतानां तन्मात्रद्वारकीत्पत्ति-विनाशयीव्यूंहाख्यसंस्यानविशेषे च समर्था भवति भूतानां मूलप्रहतिः विजयादित्यर्थः । अर्थवत्त्वसंयमस्य सिद्धिमाहः । यत्रेति । यत्रं कामाव-सायित्वमिति । ताम्विकी परिभाषा पुराणेष्वप्येवमवगमात् । भूतक्ष्कृतीनां गगतनमात्रादीनामवस्थानं परियामविशेषः । विजितार्थसंबन्धा রি

• मूर्त्तिरिति पा० २।

† रागादिनेति पा० २ <del>।</del>

#### येगगयातिकम् ।

योगी यदादर्थतया यदादृस्तु संकल्पयति तत्तष्ठुस्तु तदर्थकमेव भवति विष-मप्यमृतस्यार्थं संकल्प्य भाजयन् जीवलाकं सुखाकरोतीति । नम्वेवं योगी जलमपि तेजः कुर्यात् धर्ममप्पधमं कुर्यात् इत्यव्यवस्थेव स्यादित्याश-द्भाद्द । न च शक्तेपीति । पूर्वपूर्वयोगिव्यवहारानुसारणिव येगी व्यवहरति बन्ययाः तुल्पवलविरोधेन व्यवहारासंभवात् । विरोधमेव दर्शयति । बन्यस्येति । पूर्वयां तथाभूतेषु ययादृष्टेव्वेव संकल्पादिति वाक्यार्थंः । तथा च श्रुतिः । 'धाता यथापूर्वमकत्पर्यदि'ति । स्वनियमपालनार्थमन्त-र्यामिया तथैव सिद्धः प्रेयंतर्दात द्रष्टव्यम् । उपसंहरति । इत्यध्वविश्वयार्थः । गत्रि । व्यक्तिः प्रयत्त्वति द्रष्टव्यम् । उपसंहरति । इत्यध्वविश्वयार्थः । तथा च श्रुतिः । 'धाता यथापूर्वमकत्पर्यदि'ति । स्वनियमपालनार्थमन्त-र्यामिया तथैव सिद्धः प्रेयंतर्दात द्रष्टव्यम् । उपसंहरति । इत्यध्वविश्वया-योति । व्यक्तिमाद्यप्रसिद्धिव्याख्यापूरणायैव प्राकाम्यमच भाष्यकारैः क्वितं न त्वच सूत्रे प्राकाम्यमणिमादिमध्ये विवद्तितं तद्वर्मानभिद्यात इत्यनेनैव प्राकाम्ययहणेन पेनकत्त्वापत्तिरिति । कायसंयमादित्यादि सुगमं, प्रसि-द्वत्वित्तिद्वियविवचनानपेत्तया केवत्तां कायसंपद्यं सूत्रकारोः विद्यिति ।

रूपन्तावएयवजवज्ञसंचननत्त्वानि कायसंयमात् ॥ ४५ ॥ वजस्येव संहननं प्रहारो यस्येति वज्जवविविडेा दृठः संघाते। यस्येति वावजसंहननः। भाष्यं सुगमम्। याद्यसंयमस्य सिद्धुय उक्ताः यहः गर्सयमस्य सिद्वीराह ।

ग्रइणस्तरूपासितान्वयार्थवत्त्वसंयमादिन्द्रियजयः ॥ ४९ ॥

यहणं च स्वरूपं चास्मिता चान्चयश्चार्थेयत्त्वं च तेषु संयमात्सातात्काः रपर्यन्तात्तः द्रूपाणामिन्द्रियाणां जया भवतीत्यर्थः । यहणं व्याचछे । सामाः त्यति । इत्तिरात्ताचनं विषयाकारपरिणामविशेषः चिन्तावधारणाभिमा-नप्तंशयरूपादन्तः करणानामसाधारणइत्तिचतुष्काद्विनत्वणे दर्शनस्पर्शनना-मा यद्यपि सोपि स्मरणाद्यमुरोधेनान्तः करणस्यैव । तथापि चतुराद्युपछः सोनैव भवतीति इत्या दर्शनादिश्चतुराद्वीनामुच्यते । तथा चान्तं सांख्ये

सान्तःकरणा बुद्धिः सर्वे विषयमवगाहते यस्मात् । तस्माचिविधं करणं द्वारि द्वाराणि शेषाणि ॥

• तत्तदिति पा० २।

# येगियार्तिकम् ।

इति । न तु त्राले।चनशब्दाचौ निर्विकल्पकं ज्ञानं चतुरादिमात्र-वर्ण्यवेति कल्पनीयम् । एवं सति चत्तरादिनैव वैशिष्ट्रस्यापि यहणसंभ-धात् सर्ववत्तीनां चित्तनिष्ठत्वस्य भाष्ये प्रोत्तत्वाच्च । ये तु बौद्धा विशे-षस्य मनेामात्रस्य गाेचरत्वमभ्युपगम्येन्द्रियवृत्तिं सामान्यमात्रविषयिणी-माहुस्तान् प्रत्याचछे । न चेति । न च तत् इन्द्रियं सामान्यमात्रेग यह-खमाकारो रूपं यस्य तथा भवतीत्यर्थः । तत्र हेतुः कथमित्यादि । स विषयगते। विशेष इन्द्रियेगानालीचितः कषं मनसानुव्यवसीयेत रुद्येत मनसे। बहिरस्वातन्त्र्यात् ग्रन्यथा चतुराद्यगोचरार्थानां मनसा विशेषग्रहः याप्रसङ्गोदित्यर्थः । इन्द्रियाणां द्वितीयं रूपमाहः स्वरूपमिति । प्रकाशाः स्मने बुट्टिसत्त्वस्य कार्यं। ये ऽयुतसिद्धा त्रवयवभेदाः सात्त्विकाहंकार-रूपास्तेष्वनुगतः सामान्यविशेषरूपयोः समूहे। द्रव्यमिन्द्रियमित्यर्थः । तत्र विशेषाः यद्यगरूपा नीलपीसाद्माकाराः परिणामभेदाः सामान्यं च चतु-ष्ट्रादीति । ननु पूर्वसूत्रवदत्रापि स्वरूपं केवलं सामान्यमेवोचितम् -ग्रन्यणा ग्रहणाख्यप्रथमरूपस्याप्यंत्रैव प्रवेशापलेरिति चेत्सत्यम् । सामान्य-प्राधान्येनैव स्वरूपत्वमत्रापि विवत्तितम् । तथापि भूतवदिन्द्रियस्यापि सामान्यविशेषाभ्ययमत्यन्तनिषेधः प्रतिषेधायैव समुदाया द्रव्यमित्युक्तम् । तेषां तृतीयं रूपमिति । तेषामिन्द्रियाणां तृतीयं रूपम् । ग्रवयवणब्देनाः क्तेडंकारः तत्राभिमानाख्यवृत्तिभ्रमनिरासायास्मितातत्त्वैण दति विशेषणम ग्रस्मिताइसिक इत्यर्थः । ननु कथमहंकार इन्द्रियाणां रूपमित्याकाङ्घा-यामाहः । तस्येति । यद्या तन्मात्रस्य सामान्यस्य भूतानि विशेषा एवम-इंकारस्य सामान्यस्य चतुरादीनि विशेषाः कार्यत्वात् । त्रत इन्द्रियेष्वनु-गततया ग्रहंकार इच्द्रियाणां रूपं भूतानां तन्मात्रबदिति भावः। इच्द्रियाणां चतुर्थे रूपमाद्द । चतुर्यमिति । मद्दत्तत्त्वस्यापि चतुर्यरूपमध्ये प्रवेशाय व्यवसा-यात्मका इति गुयानां विशेषयं व्यवसाय ख्युबुद्धिरूपेण परिणतास्तदिशिष्ठा इत्यर्थः । एतेन पूर्वेक्तिभूतजयसूत्रेप्यन्धयाख्यचतुर्यरूपमध्ये महदद्वंकारयाः

\* मेदेति पा० २।

SBE

### येग्गवार्त्तिकम् ।

प्रवेश इत्युचेयं युक्तिसाम्यादिति । येथामिति । साहंकाराणि सान्तःकरणानि । पञ्चमं रूपमाह । गुगोष्विति । इन्द्रियप्रकृतिगुगोष्वित्यर्थः । सूचवाक्यार्थं व्याचले । पञ्चस्विति । यथाक्रमं यहगादिक्रमेगा संयमः कार्य इति शेषः । ततश्च तचतत्र जयं इत्वा पञ्चरूपजयात् सर्वरूपैरिन्द्रियजयम्तदुशीकारो भवतीत्यर्थः । ततश्च धत्सानुसारिण्यदव मावेास्य संकल्पानुविधायिम्य इन्द्रियप्रकृतयो भवन्तीति शेषः । इन्द्रियजयात्सिद्धीराह्य ।

तते। मनेाजवित्वं विकरणभाव: प्रधानजयश्च ॥ ४७ ॥ व्याचछे। कायस्पेति। ग्रनुत्तमा मनावकीघ्रतरः कर्मेन्द्रियवृत्तिवि-जयाद्ववति । विकारणभावस्य स्वरूपमाह । विदेहानामिति । स्यलदेह-संपर्करहितानामित्यर्थः । इन्द्रियाणामिति । करणसामान्येापत्तत्वग्रम् । विकरणभावशब्दस्य योगार्थमाह । त्रभिप्रेतेति । त्रभिप्रेतकालदेशविषयापे-त्रस्तदपरित्यागी यप्रैव देशादिषु इत्तिलाभ इष्यते तत्रैव भवतीत्यर्थः । तथा च विकरणभावे। विकीर्णतास्वभावे। व्यापितेति यावत । य एवंवि-धकरणभावे।पपत्रा ये।गिनस्तएव स्यानेस्याने विदेहा इत्युक्ताः । सर्वति । सर्वासां व्यक्तिभेदेनानन्तानां भूतेन्द्रियप्रकृतीनां सत्त्वादिगुणानां तद्विका-राणां च संवैशां स्वेच्छयानुविधानं प्रधानजय इत्यर्थः । ननु भूतप्रहतिजया भूतजये। वा कर्णामन्द्रियजयादिति चेत् न । भूतजयरूपपूर्वभूमिकायामेव तयोर्जितत्वनेत्तरभूमिकायामेकीझत्य सर्वजयकधनादिति । एतएव च प्रधानजयिनः पूर्वे स्यानेस्थाने प्रक्षतिलया इत्युक्ताः प्रक्षत्या सहैकतां गता इति प्रकृतिलयाः प्रकृतिवशिनः । एतास्तिस इति । यत्र सिद्धिविशेषाणा-मेव मधुव्रतीकसंज्ञावगमाद्यागभूमिचतुष्टयस्य पृष्णवे पश्चाद्वत्यमात्वस्वा-च । येगगूमेमेधुप्रतीकसंज्ञेति कस्य चिद्धाख्यानमबोधमूलत्वादुपेत्वग्रीयम् । तत इति सात्रं पदं व्याचष्टे । एताश्चेति । नन्विन्द्रियत्तये कथं प्रक्रति-महदहंकाराणां जय इति चेत्र । इन्द्रियरूपेष्वन्तिमरूपत्रयत्वात्तेवामिति। तदेवं याद्यग्रहणसंयमयाः सिद्धिमुत्तवा गहीतृसंयमस्य सिद्धिमाद । सच्चपुरुषान्धताख्यातिमाचस्य सर्वभावाधिष्ठातृत्वं सर्व-चात्रत्वं च ॥ ४८ ॥

## येगगवार्तिकम् ।

मात्रशब्देन संयमरूपा ख्यातिर्लेख्या तथा सत्त्वपुरुवान्यतासंय-मस्य धर्मधम्यभेदात् तद्वतश्चित्तस्य सर्वभावेषु प्रकृतितत्कार्यपुरुषेषु अधि-छातृत्वं स्वेच्छ्या विनियोकृत्वं स्वदेहद्रव भवति । तथा प्रकृतिपुरुषा दिसर्वज्ञावत्वं च भवतीत्वर्थः ŧ. ग्रजापि संयमः साचात्कारपर्यन्ता बेाध्यः संयमनिष्यत्तेरेव सिद्धिहेतुत्वात् । नन् परार्थात्स्वार्थसंयमादितिसः चे तसंयमता ऽस्य की भेदः येन तत्र पुरुषज्ञानं सिद्धिरत्र जन्या सिद्धिर्तित सिद्धिभेदः स्यात् । उद्यति । तत्र पैर्हिषेयप्रत्यये सुखाव्यनुभवरूपे परिच्छिद एध संयम उक्तः न तु चपरिच्छिचे पुरुषे । चच तु तेन संयमेन ज्ञाते परिपूर्णं पुरुषे बुद्धिविवेक्ससंयम उच्यते इति विशेष इति । ननु सत्त्वेति-विशेषवचनमनुचितं गुणपुरुषान्यतित्याद्येव वक्तुमुचितमिति चेच । रजस्त-माभ्यां पुरुषे सात्तादवित्रेकाभाषात् बुद्धिसत्त्वाविवेकद्वारैव देहेन्द्रियादिः ष्वविवेकाल् स्वप्नबाधियादावस्यासु चेतने देहेन्द्रियादिविवेकस्य योगार-म्भकालएव बालकैप्यवधृतत्वाच्चेति । तदिदं सूत्रं व्यावछे । निर्धुतेति। परवेशारदां परमस्वच्छता अतिमूत्त्मवस्तुप्रतिबिम्बाद्गहणसामर्थ्यमिति परमवशीकारसंजा च परमाणुपरममदत्त्वान्ते।स्य वशीकार যালন प्रतिष्ठस्य रूपप्रतिष्ठस्य । सर्वभावाधिष्ठात्रत्वं **र**त्यन्ता रूपेग विद्योति । सर्वात्मान इति । सर्वात्मान इत्यस्य विवरणं व्यवसायव्य-वसेयात्मका दति करणतद्विषयात्मका इत्यर्थः । अशेषद्रश्येति । संक-स्यमात्रेग पुरुषैः संयुक्ता त्रसंयुक्ताश्चाश्रेषभाग्यवस्त्वाकारेग परिग्रता भूत्वा पतिष्ठन्ते योगिनं, तत्र हेतुगर्भविशेषणं स्वामिनं त्वेत्र चमिति । यतासी भेक्तु-त्वात्येरको ऽतस्तम् ग्रयस्कान्तले।हवदुपतिष्ठन्तदृत्यर्थः। यद्वायतेसिं।स्वामी र्देश्वरः चेत्रज्ञश्व परिणामतेत्राणि गुणादीनि प्रवर्त्तयति परिणामनप्रकारे र्जगनाति चेत्यर्थः। यदापि सर्वे पुरुषाः सर्वगुणानामविश्रेषेण स्वामिनस्तथापि पापादिप्रतिषम्धात्सर्वे गुखाः सर्वदा सर्वपुरुषाच भाग्यत्वेनापतिष्ठन्तद्रति भावः । तथा च भूतिः । 'स यदि पितृलाककामः संकल्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्ठन्ती'त्यादिरिति । क्रियैश्वर्यरूपां सिद्धिं व्याख्याय ज्ञानैश्वर्यरूपां व्याचार्छे। सर्वजावृत्वमिति । सबीत्मनां सर्वपुरुषांचां बहुमुत्तेश्वराकां

येग्गवातिकम् ।

शान्तादिरूपधर्मविशिष्टगुर्णानां चैकदेव ज्ञानं सर्वज्ञातृत्वमित्यर्थः । तस्य संज्ञा विवेकजमिति । विवेकेन जायमानं यथार्थसात्तात्कार दति यावत् । त्रथ वा प्रकृतिपुरुषविवेकाज्जायमानमित्यर्थः । सान्वयेयं संज्ञेति । विशेष-संज्ञाया ग्रन्वर्धतामाद्द । यां प्राव्येति । त्वीयक्षेशबन्धनत्वात् श्रीकशून्यतेति भावः । सर्वसिद्धिमूर्द्धन्यं विवेकख्यातिरूपसंयमस्य परवैराग्यद्वारा मात्ताख्यं सिद्धान्तरमाद्द ।

तदैराग्याद्पि देाषबीजच्चये कैवच्यम् ॥ ४८ ॥

ग्रपिशब्दः कैवल्यमित्यनेनान्वेति । तथा च विवेकव्यातिनिष्ठात एव विवेकख्याती। तस्या यथाक्तसिद्धा च वैराग्ये सति ग्रसंप्रज्ञातयेगिन दुःखदेाषस्य बीजानामखिलवासनाकमेणां चित्तेन सह लये सति पुरुषस्य कैवल्यं पुनर्गुणासंयोगरूपमपि भवतीत्पर्धः । वैराग्यकारणमाद्द । यदेति । क्षेग्रकमेत्तयरूपकर्सव्यसमाधा यदा योगिन एवं भवति एवं विचारी भवति । एवंशव्दार्थमाहः । सत्त्वस्येत्यादिनाः सत्त्वादीत्यन्तेन । वैशायकार-णमुत्तवा कैवल्ये पुरुषाधे प्रतिपादयति । एवमस्पेत्यादिना न भुङ्कदूत्य-न्तेन । अत्र न भुङ्रद्ति वचनात् भेगगाभाव एव पुरुषार्थं दति स्मर्त्त-व्यं, दुःखाभावस्तु परम्पत्या पुरुषार्थे इति भावः । इदानीं सूत्रार्थे व्या-चछे। तदेतेषामिति । तंत् तदा यदेत्युक्तेनान्वयः । तदा परवैराग्या-वस्यायां संस्काररूपाणां दुःखबीजगुणानां सत्त्वादिगुणस्यानां कार्याव-स्यमनसि क्रेशदिरूपेणभिव्यक्तिस्वभावकानां चरितार्थानां समाप्रपुरुषा-थानां प्रतिप्रसवे मनसा सद्द लये सति युरुवस्यात्यन्तिका गुखवियागः कैव-ल्याख्या भवतीत्यर्थः । मेरतेग पुरुषस्य परिणाममपाकरोति । तदेति । कैवल्याख्यसिद्धार्थिने। योगिने। यथोक्तवैराग्यवदेव साधनान्तरमाह. ग्रथ वा संप्रति कैवल्यप्रसङ्गतः कैवल्यसाधने प्रवृत्तस्य योगिनस्तस्प्रत्यू इसं-भवे तत्तिराकरणप्रकारमाह ।

स्थान्धुपनिमन्त्रणे सङ्गसाथाकरणं पुनरनिष्टप्रसङ्गात्॥५०॥ स्थानिनः स्वर्गादिलेाकाधिकारिणे। देवा इन्द्रादयः तेषां स्वलीके

# येगगवार्तिकम् ।

नयनाय येगिनो निमन्त्रणे सति तत्र सङ्ग्रस्मयाकरणमुपायः । सङ्गे स्मये च का चतिस्तत्राह सङ्ग स्मयाभ्यां पुनरपि संसारप्रसङ्गात् । सङ्गः प्रीतिः स्मयश्च देवानां पार्थनेनात्मनि क्लार्थताभिमान इत्यर्थः। तत्र यस्यां भूमिकायां स्थाः न्युपनिमन्त्रणं भवति तां वक्तुं वेगिनां भूमिकाचतुष्टयमाह । चत्वार इति । प्रथमकल्पिकस्य स्वरूपमाद्तः तत्राभ्यासीति। प्रवृत्तमात्रं न तु निष्पत्रज्योति-र्ज्ञानं यस्य स तथा सवितकीदिरूपापरप्रत्यत्ववान् न तु **च्हतंभ**रप्रज्ञ इत्यर्थः । मधुभूमिकस्य स्वरूपमाह । चतंभरेति । चतं सत्यमेव बिभ त्तींति व्यत्पत्त्या परप्रत्यत्तमेव च्हतंभरा प्रज्ञाज विवचिता सा च परिशेषात् निर्धितर्करूपा भूमिकैव तदुत्तरभूमिकानां तृतीयादावेवान्तर्भावादिति। प्रज्ञाच्योतिषः स्वरूपमाद् । भूतेति । चतंभरप्रज्ञातीस्य विशेषमादः। सर्वेष्विति । सर्वेषु भावितेषूत्पादितेषु निर्वितर्कादियोगेषु झता रत्तारूपे। बन्धे येन स तथा, तथा भावनीयेषु उत्पादनीयेषु विशेकादिसिद्धादिष्व-संप्रज्ञातपर्यन्तेषु विद्तिसाधनवानित्यर्थः । त्रतिक्रान्तभावनीयस्य स्वह-यमाह । चतुर्थे इति । चित्तप्रतिसर्गे। उत्तंप्रज्ञातसमाधिना चित्तविलयमात्रं कर्त्तव्यमवशिष्यतदत्यर्थः । प्रज्ञान्येतिषोस्य विशेषमाह । सप्तविधेति । प्रज्ञा जातेति शेषः । युक्तासु योगभूमिषु स्थान्युपनिमन्त्रणस्य भूमिमवधा-रयति । तत्रेति । प्रथमभूमिकायां तावन्महेन्द्रादीनामेतादृशानुबह एव न भवति तृतीयचत्र्यभूमिकयेास्तु देवादय उपेत्तणीया एव भवन्ति चता मधुभूमिकायां द्वितीयायामेव निमन्त्रणं भवतीत्याश्चयः । साज्ञात्कवेतः स्वस्येयं मधुमती भूमिका जातित्यनुभवतः । त्रानेन भूमिनिष्यत्तिकत्ता, निष्य-द्ममधुभूमिकस्येत्यर्थः । उपनिमन्त्रग्रफारमाद्य । भेा द्दहेत्यादिना देवानां प्रियमित्यन्तेन । सङ्ग्रस्मयाकरणं व्याचछे । एवमभिधीयमान इति । सङ्गदेग्धान् विषयप्रीतिजान् । दोषचिन्तनप्रकारमाह । घोरेष्वित्यादिना कुर्यामित्यन्तेन । सङ्गं त्यत्तवा यत् कर्त्तव्यं तदाद्द । स्वस्तीत्यादिनाः भावपेत कुर्यात् । स्वयं विदृष्टानस्तत्कारणदोषमाह । एवमहमिति । न भावयिष्यति न चिन्तयिष्यति यत्नोपचर्यः यत्नप्रतीकार्यः । सङ्गल्गयाक-रणस्य फलमाह । एवमस्येति । सर्वज्ञत्वेपि वैराग्यान्मोत्त इत्युक्तं यदि च

|              | <u> </u> |        |   |
|--------------|----------|--------|---|
| येगवातिकम् । | यग       | वातिकम | 1 |

रागस्तिष्ठति तदा तद्रागनिवत्तये पूर्ववत्सर्वज्ञतासाधकं संयमान्तरमाह । जणातत्व्रमया: संयमादिवेकजं ज्ञानम् ॥ ५१ ॥

विवेकात्पूर्वसूचेात्तात्सत्त्वपुरूषान्यताख्यात् जायमानं विवेकजं ज्ञानम् इतरव्यावृत्ततया सर्ववस्तूनामशेषविशेषैः साचात्करणमिति यावत्। तत् चे रातत्क्रमयाः संयमादपि भवतीत्यर्थः । प्रतित्तखं सर्वे वस्त परिणमते त्रातः द्यणेषु तत्क्रमेषु च संयमेन सात्तात्कारे सति सर्ववस्तूनां सर्वेपरिणामतत्क्षमयारपि जानात् सर्वेस्य वस्तुने। विवेकीन जानं भवतीति भावः । यदापि त्रापिशब्दः सूत्रे नास्ति तथापि ततश्व विवेकजं ज्ञान-मित्यागामिभाष्यगम्यः । तत्तवार्श्वद्वार्थं दृष्टान्तेन प्रतिपादयति । यथेति । यथा लाष्टादेभिद्यमानस्य यस्मित्रवयवे परिमाणापकर्षकाष्ठा सापकर्षावधिः सत्त्वादिगुणविशेषः परमाणुः। एवं कालस्यापकर्णविधिभुते। ऽवयवविशेषः यूबापरांगजून्य इत्यर्थः। तणस्य लत्तणान्तरमाह । यावता वेति । जद्यादित्य-नेनेकं लत्तणं मंपद्येतेति च लत्तणान्तरम् । जन्यणा वैयर्थात् । जवयविद्र-व्यस्य देशत्यागे। बहुत्तसेनापि कदाचिद्ववति अवयवानां क्रमेस संचा-रादित्युक्तम् । परमाशुरिति। ग्रवयविनेा देशस्य क्रियया ग्रनेकत्तर्णेन जनितं देशत्यागादिकं व्यावर्त्तयितुं चलित इत्युत्तम् ग्रत्र दृष्टान्सादिना परसूत्रेण च सात्तादेवाचार्येण परमाणुवचनात् । वैशेषिकोक्तपरमाणवाप्यस्माभिरः भ्युपगम्यन्ते ते चास्मद्वर्शने गुणशब्दवाच्या इत्येव विशेषः । न चाने-कात्मकष्टशिव्यादिभूतपरमाणुरेवात्र वाक्ये परमाणुशब्दार्था युक्तः । त्रत्र भूतरूपविशेषस्याप्रकृततया द्रव्यशब्दस्य विशेषपरत्वे प्रमाणाभावात साव-. यवस्य पृचिव्यादिपरमार्खानिरवयवकालपरमाणुदृष्ठान्तानुपपत्तेश्च । न च प्रक्षतेरगुपरिमाग्रासिद्धिः । परंपरया एधिव्यादिभावापेवानां गुणानां परिमाणाकाङ्गायां न्यायवैशेषिकसिद्धाणुपरिमाणस्यैव यहणोदित्यात् स्वशा-स्त्रानुक्ततया पराक्तमविरोधि चेति न्यायेन पराक्तपरिमाणस्यैवादर्क्तव्यत्वात । न चास्मद्द्र्शने गुणास्त्रप्रक्वतेविभुत्वमेवावगम्यतदति वाच्यम् । अन्तःकाः-णाकाशहेतुगुणानां विभुत्वेन तदुपपत्तेः । सर्वगुणानां विभुत्वे सत्यव्य परिणामहेतुवेभिसंयागाद्यसंभवादिति । तस्मात्सिद्धमणुपरिमाणा क्रिपि

2yq

# येगवार्तिकम् ।

गुणाः सन्तीति तेषु प्रचित्रीत्वव्यञ्जकगन्धाद्यनङ्गीकारेणार्स्मात्सहान्ते पृशिवीत्वादिकं नास्तीति विशेष इति । त्वर्णं व्याल्याय क्रमं व्याचछे । तत्मवाहेति । तेषां तत्मानां यः प्रवाह उत्तरोत्तरभावेनावस्थानं विरलता क्रम इत्यर्थः । इदानीं तथातिरिक्तः काले। नास्ति मुहूकेदि-रूपो महाकालपर्यन्त इति इसङ्गात्स्वशास्त्रशिद्धान्तमवधारयति । चयत-त्क्रमयेरिति । त्वणेषु तत्क्रमेषु चाव्यवहितानन्तर्यकृषेषु वस्तुभूतः समान् हारी मिलनं नास्ति बती मुहुत्तीहोरात्रादयी बुद्धिकल्पितसमाहार एवे त्यर्थः । नन्वेवं स्यूलकालाभावे कथं लेकानां तदायार्थवृद्धिति तर विकल्पतया समाधत्ते । स खल्वयमिति । नन्वेवं त्वर्धापि विकल्पमात्रे कालव्यवहाराविशेषात्त्वणव्यवहारस्य च परमाणक्रियादिभ्य एव ਮਕਰ संभवादिति तत्राह् । द्वर्णास्त्वति । द्वर्णास्वस्तु काला यस्तकोटी प्रविष्टः यतः क्रमावलत्ती क्रमेण लत्यते ग्राश्रीयतं त्तणरूपप्रतियाग्यतः येगिघटितत्वात्क्रमस्येत्यर्थः । तत्र हेतुमाद्द । क्रमश्चेति । क्रमा स्थानन्तर्थ-इप इत्यर्थः । ननु यः त्तयोा वस्तुभूतः स किंस्वरूप इत्याकाङ्घायामम्ह । तं कालेति । तस्य च कालस्य त्तणद्रयावस्थायिद्रव्यान्तरेभ्या विभाग इति भावः । कालनित्यत्वश्वतिस्पृतयश्च प्रवाहरूपकालपराः । स चयाख्यः कालः सत्त्वादीनां द्रव्यरूपः परिणामविशेष इति । कौद्रमताः च्चास्माकमयं विशेषा यदस्माभिर्धामयाहकव्रमाखवलात चाए एवास्थिर इष्यते । चणुस्यैर्यप्रत्यभिद्यादाभावात् न चणुतिरिक्तः चणिकः पदार्थः करिचरिष्यते तैस्तु त्तरामात्रस्थाय्येव पदार्थः सर्वे द्रव्यतदति तच्च स्थानेस्थाने निराक्षतं कार्यकारणव्यवस्यानुपपत्त्यादिभिरिति। तदस्मिन् शास्त्रे चया एव काल इति सिद्धान्तः। कालात्रनाभ्युपगम्यत इति कस्यचित् प्रलापस्तु भाष्याः र्थाविवेकपूल इति। यत्तु पूर्वदेशमंयागाद्यवच्छित्रः परमाणुक्रियादिरेव तणः कालस्तु तदतिरिक्ता नित्य इति वैशेषिका बाहुः । तव । विशिष्टस्याति-रेकानतिरकयोरूभयेगरूभयतस्पाशादतिरेके स्वसिद्धान्तविरोधात् नातप्रवेशाच्य । त्रास्माभिस्तादु शस्यैव नुखपरियामस्य चणत्वधवनात् । चनतिरेके विशेषणविशेष्यतस्तंबन्धानां जयाणामपि स्थित्त्वेन चण्यव

**₹**¥₹

# येगगवातिकम् ।

हारजननात्तमत्वात् नित्यकालेपि च प्रमाखं नास्ति इदानीमित्याद्यखिल-खगडनालमात्रविषयनत्वात कार्यकारणभावादीनामपि व्यवत्तराणां त्तवधटितत्यादिति । एतेन नित्त्याद्विगय्यप्रामाणिकी व्याख्याता. सामाः न्यते। दिग्व्यवद्वाराभावात् । पूर्वादिव्यवद्वारस्य च पराभ्यपगतदिगुपा-धिभिरेव संभवात सामान्यतः कालदिग्व्यवहारसत्त्वेपि त्राकाशादेव ्रण्यिवीजलतेजग्रादिभिरूपाधिभिर्देशात्प्रतिरित्त-মর্বে প্রিয়ব, त्रत्यचा पदार्थः स्यादिति, कालाच्च दिश्ययं विशेषः यत् कालः चण्डूप दुष्यते दित्तु सर्वेचैव नेव्यसदति । शास्त्रे दिक्सामान्यव्यवहारस्तु पूर्वपश्चि-मनियामकोपाध्यवक्तिज्ञाकाशेन बाध्यः स्थित्याधात्वेन देशव्यवहार-बदिति। ग्रत एव युत्यादिष कुत्र चिदानाशाच्छ्रीत्रं क्व चिच्च दिशः श्रोत्र-मिति वचनमन्येान्यमधिरुहुं दिगाकाशयेारेकत्यादिति दिक् । चयतत्क-मये। नेस्ति वस्तुसमाहार इति यत्प्रागुत्तं तत् प्रपञ्चयति । न चेत्यादिना नास्ति तत्समाहार इत्यन्तेन । सहभावाभ्यपगमेपि क्रमो न संभवतीत्याह । क्रमश्चेति । ग्रसंभवे हेतुमाद्द । पूर्वस्मादिति । तस्मात्सर्वदैव वर्त्तमान-सत्तवाः सत्त्वेक एव चर्णास्तर्छति न पूर्वात्तरे चरणा इत्यता नास्ति तयाः ज्ञणतत्क्षमये।वैस्तिवं मिलनं मुहूर्फेादिरूपमिन्यर्थः । वत्यमाणे।प-पादकमादी वक्ति। ये स्वित्यादिना सर्वधर्म। इत्यन्तेन । ये पुनर्भुतभर्भवनः त्तर्यास्ते सर्वेपि सर्ववस्तुपरियामाधारा एकदैव वार्धकाद्यदर्शनतः त्तर्य-वर्यायकालत्वेनैव परिणामहेतुत्वादित्युत्तरपादे चणप्रतियोगीत्याद्युत्तरसूचे व्याख्येयाः, तेन हेतुना एकैकेन द्येयेन इत्स्वा लाकः परियाममन्भवति प्रप्रिति । यतः तत्त्वणेषास्टा एकैभ्रत्वणेषास्टाः धर्माः पदार्था इत्यर्थः । ततः किमित्यत चाद्व । तयाः त्रगेति । ततश्चेति । ततश्च त्रगतत-क्रमसाचात्कारादविलपरिणामतत्क्रमसाचात्कारद्वारा सर्ववस्तुनामन्येा-न्यव्यावृत्ततया स्वरूपावधारणं भवतीति सूत्राचे उक्तः । उत्तरसुत्रमवतार-यति । तस्येति । तस्य विवेकजन्नानस्य सर्वविषयकस्य शिष्यव्युत्पादनाम एकमुदाहरणमुपन्यस्यतरत्यर्थः ।

হ্যর

जातिलत्त्रणदेधेरन्यतानवच्छेदात्तु ल्ययेक्तितः प्रतिपत्तिः ॥५२॥

जातिलत्तर्णदेशेरन्यतानवच्छेदात् भेदावधारणस्यासंभवात् तता विवेकज्ञानादेव प्रतिपत्तिर्विवेकेन सातात्कारः पाँहवेया भवतीत्यर्थः। तत्रादी जात्यान्यतावच्छेदस्यासङ्घीर्णमुदाहरणमाह । तुल्ययोर्देशेति । कालभेदेन समानदेशस्ययार्ह्ति समानरूपयोगौंगवययोर्भेदा जातिभेदा देवानुमातं शक्यतइति । जत्र वडवाशब्देनातिसारूप्याद्रवये। लत्तितः सारूप्याधिका वडवैवेति । तत्तर्णेनान्यत्वावच्छेदनस्यासंकीर्णाटाइरण माह। तुल्यदेशेति। लत्तणमभिव्यक्ते। धर्मभेदः। देशेनान्यत्वावच्छेदनस्याः संकीर्योदाहरणमाह । द्वयोरिति । देशभेदप्रकारमाह । पूर्वमिदमुत्तरमि तीति । इदानीं जात्यादिभिर्यत्रान्यतानुमानं न संभवति तादृशविवेकन-ज्ञानस्यासंकीर्णमुदाहरणमाह । यदा त्विति । यदा तु पूर्वदेशस्यितमाम-लकं विषयान्तरव्ययस्य ज्ञातुर्विवेकं कृरिष्यता येागिन उत्तरस्मिन् देशउपा वर्त्तते संबध्यते दैवादिना तदा द्व्यारामलक्योरेकदेशत्वे सति पूर्वदेशे। परतितमिद्मुत्तरदेशेापरतितं चेदमिति विवेकानुपपतिः । ग्रामसकये। र्जत्यादिजिकसाम्यात्। ग्रसंदिग्धतत्त्वज्ञामं चेद्रिश्यम् इत्यत उक्तं सत्रकारेण तता विवेकजज्ञानात्प्रतिपत्तिरितीत्पर्थः । नन चणतत्क्रमयाः संयमात क्यमामलकयोविवेकसानमिति एच्छति। कंपमिति। उत्तरं, प्रवेति। जामल-कस्य त्रणेन सह वर्त्ततद्वति ग्रामलकसहत्रणः चैत्रसहादर इतिवतः । एवं-विधः प्रवे देश ग्रामलकान्तरेण सहत्तणादुत्तरदेशाद्विचे ऽतः स्वदेशतः ग्राप्राया ते जामलके भिन्ने एकस्य एकदा विरुद्धदेशसंबन्धासंभवादिति । एवं तयोर्भेदं प्रसाध्यैकदेशसंबन्धदशायां विवेकयहणेापायमाह । चन्येति । ग्रन्ययेर्गिवयोः पूर्वात्तरदेशसंबन्धत्तखयोरन्भधः सात्तात्कारस्त्वामलक्षये। रन्यत्वे हेतुर्यथोक्तविवेकगडे कारखमित्यर्थः । ग्रत्र चोदाहरखे दयसंयमादेव विवेकजं ज्ञानं दर्शितम् एतदनुसारेंग चगक्रमसंयमादपि विवेकजज्ञानस्ये।-दाहरणमुचेयमिति भावः । तदाणा दि्चित्तणमात्रेश ज्येछकनिछयोर्ज्येछ-कनिष्ठताविवेकजानं त्रणक्रमसात्रास्कारं दिना न संभवति जतः त्रणक्रमसं

### येगगवातिकम् ।

यम्सूचकारणमिति । एतेनैव स्यूलदृष्टान्तेन परमसूच्मेष्वपि चणतत्क्रमाः नुभवात् विवेकज्ञानमनुमेयमित्याद्ये । एतेनेति । तुल्यजातिलत्तवणदेशस्य एमाणुसामान्यस्यान्येान्यम् ज्रन्यत्वव्रत्यया विवेकप्रत्ययः पूर्वयाः परमाणुदे-शसाहित्यत्वख्योः सात्तात्वरणात् ईखरस्य प्रक्रन्यादिप्रेरण्मभीव्सीर्यागिने। भवतीत्यन्वयः । तत्र हेत्रुक्त उत्तरस्य परमार्खारित्यादिना । यत उत्तरस्य परमाणाः पूर्वदेशानुपपत्त्वात्तरस्य स्वदेशप्राप्तिः पूर्वस्य स्वदेशप्राप्तिता भिवा तयाः सहत्वग्रभेदात्साहित्यत्वग्र्याभिवत्वादित्यर्थः । तदेवं नात्या-दिभेदात् देशमंबन्धत्वणभेदाच्च तुल्ययेारन्यताप्रत्ययं प्रतिपादा समतेग्येत-त्समानमिति प्रतिपादयितुं तन्मतमाह । चपरे त्विति । चपरे वैशेषिका वदन्ति नित्यद्रव्यश्तयो ऽन्त्या विशेषा इति । अन्त्याः प्रलयकालस्याः मुक्तिषु द्यात्मसु सर्वेषु तुल्यजातिलत्तवादेशेष्वन्येान्यं विभाजकान्तरासंभवेन विशे-पनामा भेटकः करवत पटार्थ्वावश्यं वाच्यः । तथा च परमाखादिष्वपि स एवान्यताप्रत्ययं करोतीति तेषामाश्चयः । तचापीति तनात्रेपि देशादीनां योगबुद्धिगम्यत्तणान्तानां भेद्राप्यखादीनामन्यत्वे हेतुरस्त्येवेति समानमित्यर्थः । मूक्तिः संस्थानं व्यवधिः व्यवहितता एतद् द्वयमधिक मत्रोक्तम् । ग्रत इति । यते। मूर्त्तिव्यवधिर्जात्यादिर्नित्यद्रव्येष्वप्यस्ति भेदके। उतः परैंस्तं मूलएवत्तवं मूलेषु नित्यद्रव्येषु विशेषपदार्था नास्ति मर्त्तिव्यवधिजातिभ्या भेदेनातिरकेण एचत्तवस्थाभावात् तैरेव एचत्त्वव्य-वहारोपपत्तेरिति वार्षगण्य गावायां मन्यतदृत्यर्थः । नन् वार्षगण्यमते मुत्त-पुरुषेषु मूर्त्यादाभाषात्क्रयं विभागव्यवहारः स्यादिति चेच । बहुावस्यायां ये मूर्त्यादयः स्थितास्तश्व मुत्त्यवस्थायामपि योगिभिर्षद्यमाणा ग्रन्योन्य-भेदव्यवहारं जनयन्तीति त्रभ्युगमसंभवादन्यदेशादिरूपाणां तु परमाखा-दीनां प्रलये भेदव्यवहारः स्वगतसूत्त्वकार्यभेदात् यथोक्तज्ञ आभेदादिभ्य-श्वेति । अत्र वार्षगण्यमतस्याप्रतिषेधादिदमेव स्वमर्तामति मन्तव्यम् । विवेकजज्ञानस्यैकं विषयं प्रदर्श्यदानीं सहेतुकां विवेकजज्ञानस्य मान्नोप-येगितामाद्त ।

<del>뾗</del>닟냋

येगगवार्तिकम् ।

नारकं सर्वविषयं सर्वथा विषयमकमं चेति विवेकजं ज्ञानम्॥ ५३॥

इतिशब्दी हेत्वर्थं । यता विवेकतं ज्ञानं सर्वविषयादिरूपम् जतः सर्वेत्र द्वीषसात्वात्कारेण उक्तवैराग्यद्वारा संसारतारकं भवतीत्यर्थः । एतेन विवेकजज्ञानस्पेदं लत्त्तणं बेाध्यम् । ज्ञत एवानेन लत्तत्वोन सत्त्वपुरुषा-न्यताख्यातिजन्यसबैज्ञताया त्रपि संयहासत्र सूत्रे सापि विवेकजज्ञानश-ब्देन भाष्यकारैक्तेति । तत्र भाष्यकारः प्रत्येकं विशेषणानि व्याचद्वाणः तप्रकशब्दस्यार्थापत्तिलव्धमर्थमाहः । तारकमितीति । लैक्तिकसामग्री विनेव यथार्थज्ञानसामध्यं सन्वपुरुषान्यतासंयमज्ञणतत्क्रमसंयमाभ्यामुद्धे। धितं प्रतिभा तदुत्यं स्वप्रतिभात्यं तदेव हि संसारतारकं घटते जता-र्धापत्त्या स्वप्रतिभात्यमेव तारकस्रब्दार्थः । प्रतिभात्यत्वे हेतमाद्द । ग्रनीपदेशिकमिति । नदि सर्वथा सर्वविषयकं चानं ्रशाब्दं भवितं युज्यते शब्दस्य सामान्यमात्रविषयकत्वात् परिच्छित्रविषयकत्वाचेति । सर्वविषयमित्यत्र सर्वेशब्दो ऽसंकुचित इत्याह । सर्वविषयमिति। सर्वविषयकत्ववचनादित्यर्थः। अतीतेति । अतीतादिरूपं सर्वमित्यनुवादे उन्वयार्थः पर्यायैः स्वगतविशेषैः सर्वेषा निःशेषैः विषयीकरोत्तीत्यर्थः । नास्ति क्रमः पीर्वापर्ये यत्र ज्ञानदत्यक्रमम् । ग्रक्रमान्तविशेषण्डेलेव्यं वाक्यतात्पर्यार्थमाद्त । एक्तव्योगपारूठमित्यादिना । त्रारोहोत्रार्थाद्वद्विवृ-त्ताविति । विवेकजज्ञानस्याखिलसिद्धान्ते निर्वचनस्य बीजमाद्द । एतदिति । परिपूर्णे शब्दार्थ स्वयं व्याचन्द्रे । अत्येवांश इति । अत्येव सूर्यतुल्यस्य विवेक-जज्ञानस्यांशो योगप्रदीपः, कः इत्याकाङ्घायामाह । मधुमतीति । स्यान्यपः निमन्त्रणपूर्वे चतंभरप्रज्ञार्ख्यद्वितीयभूमा योगी मधुभूमिक इत्युक्तं सेव व भूमिकाच मधुमतीति निर्दिष्टा तामादाय सप्तथा प्रान्तभूमिप्रजेति पूर्वातं संप्रज्ञातसमाप्तिपर्यन्तभूमिकाजातं येगप्रदीप इत्यर्थः । ते हि भूमिव्यहा विवेकजन्तानविषयैकदेशप्रकाशका अलेंशा दति भाषः। ननु सवितकादिइ-पास्तथा परिणामनयसंयमादिरूपाश्च याः संप्रजातयागभूमयः पूर्वात्तास्ता

मयं येगगप्रदीपतया विवेकजज्जानांशतया चन निर्दिष्टा इति चेच । येग-वहिकणन्वेन तेषामत्यल्पत्वस्य विवत्तित्वात् । प्रक्षष्टभूमितया येगगपदी-पानामासामंशत्वेनैव च कण्तुल्यभूमीनामंशांशत्वमपि प्राप्तमिति भावः । विष्णुपुराणे च सर्वधामेवेतरज्ञानानां प्रदीपतुल्यत्वविवत्तया ब्रह्मविवेक-जज्ञानस्य सूर्यतुल्यत्वं प्रेाक्तम्

श्रन्धं तम दवाज्ञानं दीपवच्चेन्द्रियोद्भवम् ।

यथा सूर्यस्तचा ज्ञानं यद्विप्रर्षे विवेकजम् ॥

इति। इन्द्रियोद्भवमित्यन्येषामपि ज्ञानानामुपलत्तत्ताम् । तस्त्रेषं संयमा-नां सिद्धिरूपा विभूतया ऽतीतानायतज्ञानात्या विवेकजज्ञानान्ता ज्ञानक्रि-येश्वर्यरूपा विस्तरेणेक्ताः । तत्रायं संशयः क्रिमेतासां विभूतीनामनन्तरमेव मोद्वा भवति ग्राहास्विदेतद्धतिरेकेणापीति । तत्र निर्णयकतयात्तरसूत्रमव-तारयति । प्राप्तविवेकेति । सूत्रेण सहान्वयः । विवेकजज्ञानाख्ये। समसिद्धापे-त्रयैव सुतरामितरसिद्धानपेत्ता कैवल्यइति भाष्याशयः ।

सत्त्वपुरुषयोः ग्रुड्विसाम्ये कैवच्यम् ॥ ५४ ॥

बुट्टिसत्त्वस्य पुरुषेख सह समाना यदा शुट्टिवैत्यमाणरूपा विवेकसा तात्काराद्ववति तदैव मोत्ते। न तत्र सिद्धपेत्तेत्यर्थः । क्व विदितिशब्दः सूत्रान्ते तिष्ठति स च हानेापायव्यू इसमाफिसूचनार्थः । शुट्टिसाम्यं हेतुतः स्वरूपतश्च व्याचल्टे । यदेति । निर्ङ्ठतो रजस्तमेाद्रव्यरूपे मने। यस्य तक्ष-धा । चत एव विवेकख्यातिमात्रे वीधकारः कर्त्तव्यता यस्य न तु सिद्धाद्यौ तत्तचा ततश्च दर्ग्धानि चनागतस्नेशरूपाणि विपाकाख्यसंसारबीजानि यत्र तत्तचा । एवं यदा बुद्धिसत्त्वं भवति तदा शुद्धा पुरुषस्य स्वरूपमिष तत् भवति चनेन शुद्धिसत्त्वं भवति तदा शुद्धा पुरुषस्य स्वरूपमिष तत् भवति चनेन शुद्धिसाम्ये हेतुरुक्तः बुद्धेर्दुःखाद्यात्मकत्वाचात्यन्तं शुद्धिसाम्यं कदापीत्पेतत्वतिपादनायेवश्रब्दप्रयोगः । यस्मित्तंशे साम्यं तदाह । पुरुषस्यति । बुद्धिधर्मत्त्वात्पुरुषे उपचरितमात्रस्य प्रत्ययाविशेषा-ख्यभेागस्याभावः पुरुषस्य शुद्धिः \* बुद्धेरपि जोवन्मुक्तदशायां विवेकित्वेन

\* बुद्धिधर्मत्त्वादित्यादि शुद्धन्तं पुस्तकान्तरे नास्ति ।

# येगगवार्तिकम् ।

तादुशे भोगो नास्तीति शुद्धिमाम्यमित्यर्थः । अत्र सात्तितामात्ररूपभोग-व्यावर्त्तनायेापचरितित्युत्तं पुरुषस्य प्रत्ययाविशेषरूप एव हि भाग उपचरि-ते। ऽविवेकस्येषाधिधर्मत्वात् । चिदवसानतारूपस्तु सांख्यसचेक्ति भेगः स्वत इति, तथा च सात्ती निरभिमान एवं चित्तस्य निरभिमानत्व-मेव मोत्तहेत नैर्ख्यादिक्रमिति पर्यवसितार्थः । एतस्यामिति । एतस्यां शुद्धिसाम्यावस्यायां जातायां प्रारब्धप्रतिबन्धनिवृत्त्यनन्तरं कैवल्यं भवति ई्खरानीश्वरादिसाधारण्येनेत्यर्थः । स्वतन्त्रज्ञानक्रियाशक्तिमानत्रेश्वरः । ज्ञाने पुनर्ग्रति । ज्ञानान्तरे काप्यपेत्ता नास्तीत्यर्थः । नन विवेकसात्ता-त्वारहेते। तत्संयमे सत्यवश्यमेव सार्वज्ञादिकं भविष्यति तत्व्वधमनीश्व-रस्य वेत्युच्यतदति चेत् न। संयमे सत्यपि कामानां विना सिद्धनृत्यत्तेः यागे सत्यपि स्वर्गानुत्पत्तिवत् । किं च यमनियमाद्यङ्गवैगुण्यादपि सिद्ध-नियमः तादृशाङ्गवेगुर्णयेव्यभिमाननिष्टत्त्याख्यदृष्टद्वारा कर्दाावन्मात्तः संभ वर्त्यवेति । ननु चेत् कैवल्ये सिद्धपेता नास्ति तर्हि किमर्थं मात्ताव्यहान स्योपायमध्ये सिद्धीनां अधनमित्याशङ्कायामाद्दा सत्त्वशुट्टिद्वारेणेति । सत्त्वस्य बुद्धिसत्त्वस्य शुद्धिवैराग्यादि तट्ट्वारेण मोत्तेापयोगितयेति शेषः। रेश्वये क्रियाशकिरणिमादि ज्ञानं विवेकज्ञानान्तमुपक्रान्तं प्रेत्तं सूत्रज्ञा-तेन । परमार्थतस्तु सत्त्वपुरुषान्यताज्ञानादेवाज्ञान्निष्टत्त्यादिद्रष्टद्वारा के बन्ध मित्य थे: ग्रज चरिताधिकारा इत्यादिना कैवल्यस्वरूपमत t. कैवल्ये पुरुषार्थमाहः। तदेति। तदा सुखदुःखमेाहात्मकसत्त्वादिगुग्धादर्शने चित्तज्योतिर्वियोगात्स्वरूपमात्रज्योतिरतेो दुःखादिप्रतिबिम्बरूपमलरहितः सन् केवली भवति केवलेषु मुक्तेषु नित्यमुक्तईश्वरे वा ऽविभागं गट्छती-त्यचेः । तथा च दुःखभागनिवृत्तिरेव पुरुषार्थे इति । व्याख्यातानि हाने-पायस्य विवेकख्यातेः साधनानि येगस्य चाङ्गानि यमादीनि ससिद्वीनि ॥

इति श्रीपातञ्जलभाष्यवार्त्तिके श्रीविज्ञानभित्तुनिर्मिते विभूति पादस्तृतीयः ॥ ३ ॥ त्रथ चतुर्थपादः । हानेापायान्तं व्यूहत्रयमतिविस्तरतः पादद्वयेन व्याख्याय हानं तु स्वरूपत एव तत्र संत्वेपादुक्तं न तु तस्याशेषविशेष-रूपे। व्यूह इत्यता हानविस्तरार्थं चतुर्थपादारम्भः । तत्राद्रा कैवल्य-येग्यं चित्तं निर्धारयितुं पञ्चप्रकारां सिद्धिमाह । ज्रानेतैव प्रसङ्ग्रेन जन्मादि-सिद्धपेत्तया यथोक्तसमाधिमिट्ठे स्त्कर्णापि सेत्स्यति ।

जन्मेषिभन्नतपःसमाधिजाः सिद्धयः । १ ॥

क्षमेण सिट्ठीर्व्याचरु । देहानारितेति । ऐहिकेन कर्मणा देवादिदेहा-न्तरे जन्ममाचेण भवन्ती अणिमादिसिट्ठिर्जन्मजेत्यर्थः । क्रेाषधिक्रसिट्ठि-माह । क्रेाषधिभिरिति । असुरभवनेषु रसायनं यदेाषधिद्रव्यं तदुद्ववेत्ये-वमादिः सिट्ठिरोषधिभिरित्यर्थः । असुरभवनेष्विति प्रायिकाभिगायेणेा-त्तम् । जवाप्येाषधीभिः सुवर्णादिसिट्ठीनां भावात् । शेषं सुगमम् । पञ्च-विधसिद्धिमाधारण्याय पूर्वपादी विचारितः । सिट्ठिप्रकारोस्मिचेव प्रस-ट्वे कियद्विः सूत्रैः प्रतिपादनीयः तत्राद्दा निर्माणकायनिर्माणेन्द्रिययेा-स्त्यत्तिप्रकारप्रतिपादकं सूत्रं पूरयित्वात्यापयति । तत्र कायद्वति । निर्माण-चित्तोत्यत्तिप्रकारस्य सूत्रान्तरेण वत्त्यमाणत्वादच कायेन्द्रिययोरेव यद्दणम् ।

जात्यन्तरपरिणामः प्रकत्यापूरात् ॥ २ ॥

मनुव्यादिजातिरूपः परिणामः स प्रक्रत्यापूराव्ववति न तु संकल्पमात्रादित्यर्थः । मनुष्यादिजातिरूपेश पूर्वे परिणम्य स्थितानां कायेन्द्रियाणां कामरूपतादशायां यो देवतिर्यगादिजातिपरिणामः स प्रक्र-त्यापूराव्वति न तु संकल्पमात्रादित्यर्थ इति व्याख्यान्तरम् । अणिमा-दिरूपपरिणामविशेषश्च प्रक्वत्यपगमादित्यपि बेभ्यम् । अत्र च जात्य-त्यापूराव्वते न तु संकल्पमात्रादित्यर्थ इति व्याख्यान्तरम् । अणिमा-दिरूपपरिणामविशेषश्च प्रक्वत्यपगमादित्यपि बेभ्यम् । अत्र च जात्य-त्तराब्देन योगिनां गजतुरङ्गादिवैभवं तथा कायव्यूहादिकमपि याद्यम् । आपूरशब्देनापि प्रक्वतीनां संहननमपि याद्यम् । कायव्यूहे च युतिः 'स एकधा भवति त्रिधा भवति पञ्चधा शतं दश्व चैकश्च सहस्राणि च विंशति''-रित्यादिरिति । प्रक्वत्यापूरे हेतुं वदन् सूत्रं व्याचन्दे । पूर्वपरिणामेति । यतेत तोके बत्मीकादीनां सुद्रपरिणामापाये तदुत्तरमहार्परिणामोत्यत्तिर्भूतप्रक्व-

# येगवातिकम् ।

सीनामनुप्रवेशाद्ववतीति द्रष्टम् । ब्रते येगोश्वरादीनामपि देहेन्द्रिययोः परिखामान्तरकाले धर्मादिसापेताः कायेन्द्रियप्रकृतयः स्वंस्वं विकारमनु-रहून्ति स्वस्वजातीयां कायादिप्रकृतिमुपकुर्वन्ति ग्राप्ररेखानुप्रवेशेनेत्यर्थः । तत्र कायप्रक्षतिः पञ्चभूतानि इन्द्रियप्रकृतिश्चास्मितेति । दुष्टश्च लेकि तृखराशिनित्तिप्तस्य बहिकणस्य त्रणादेव प्रकृत्यापूरेण गगनव्यापी परिणा-मर्विशेष इति । एतेन वामनाव्यवतारादीनां चणादेव चिभवनव्यापित्व-विश्वरूपत्वादिकं मार्कण्डेयादिभ्या विष्णुना मायाप्रदर्शनं च प्रक्रत्या पूरेण तडिन्माला ग्यामिव त्तरणभङ्गरेणेति व्याख्यातम् । ग्रगस्त्यादीनां समुद्रपानादिकं च तायादिप्रकृत्यपुसरणेनेति व्याख्येयम् । एवमेव विश्वं परमेश्वरस्य मायेति गीयते । ऐन्द्रजालिकवत् त्रणेनैव प्रक्षत्यापूरापसाः रणादिभिर्जगदन्यचयितुमुत्पादयितुं विलापयितुं च परमेश्वरः संजल्पमा-चेया शक्वीति सूत्मदृष्ट्रातु प्रतित्तर्णं तथा करोत्येवेति पश्यन्तु येगिने। भगवचृत्यमिति दिक् । ननु योगजधर्मैर्वेत्तात् प्रकृतय ब्राक्टव्यन्तइति प्रकृतिस्वातन्त्र्यसिद्धान्तहानिः । तथा स यदि पितृनेककामा भवति संकल्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्ठन्तीत्त्यादिश्रुतेरपि प्रकृतिस्वातन्त्र्यद्वाति· रित्याशङ्कायामार ।

निमित्तमप्रयाजनं प्रक्षतीनां वरणभेदस्तु ततः चेचि-कवत ॥ ३ ॥

व्याचछे । नद्वीति । धर्मादिरूपाणां निमित्तानां प्रक्रत्यायूरकत्वे युक्तिमाद्द । न कार्यिखेति । परतन्त्रं स्वतन्त्रस्य प्रवर्त्तकमयुक्तमित्यथेः । किं चाकाशे द्रव्याणामनारम्भिकाण्यनुद्यणमयूनां क्रिया सर्वसंमता । न च तत्र धर्मीधर्मी वा कारणं कस्यापि भागाहेतुत्वात् । नापि तजेश्वरादिसंक ल्यादिः कारणं गैरवात् । ज्ञती निरन्तराणुक्रियोपपत्तये लाघवेन गुणात्वे-नेध सामान्यतः प्रवृत्तिकारणत्यात् प्रक्षतिस्वातन्त्र्य सिट्टम् । ज्ञापि च कदा-चिद्द्र पडवक्रादिकं विनापि योगिसंकल्पादेव घटे। जायते ज्ञादिसंगै चेश्वरसंकल्पेन बीजान्तराणि विनैव सर्वाणि बीजानि उत्यद्यन्तदति

\* तहिन्माचयेवेति सुगमम् ।

#### येगगवातिकम् ।

परस्यत्व्यभिचाराचिमित्तानां न सात्तात्कारणत्वसंभवः । तृणारणिम-ख्यादिषु चाभ्न्यादिकारखत्वे अन्यान्यव्यभिचारे। लाकसिद्ध एवास्ति त्रतः सन्दत्रार्यप्रयुक्ता प्रकृतिरेव परिणामे कारणं स्वतन्त्रेति सिद्धम् । नन् प्रकृतिश्चेत् स्वतन्त्रा केन प्रकारेण तर्हि धर्मेश्वरयोगिसंकल्पादीनां प्रकृतिपरिणामहेतुत्वमिति एच्छति । क्यं तहीति । सूत्राहुंनेतरमाह । वरणभेदस्तु ततः त्तेत्रिजवदिति । ज्रपां प्रयोदद्विः प्रणीत्, जेदारान्तरस्य विशेषणं समामत्त्यादिजिकम् । अपकर्षते चिपति पावरणमालवालम् । स्वंस्वं विकारमिति । स्वस्वसजातीयं विकारं व्याप्रवन्ति विकारप्रसुतीनां परिणामान्तरमित्यर्थः । प्रज्ञतकायेन्द्रियप्रज्ञत्यभिवायेणेतिं गुणाद्वणान्तरः माप्नावयन्तीत्यपि बेध्यम् । क्रियावदारमाकसंयोगोर्णि प्रक्वतेः स्वत एव भवतीत्यपि तेनैव दृष्टान्तेन मतिपादयति । यथा चेति । न तु प्रक्षति-प्रवृत्ताविति । संयोगविशेषेष्वपीति बाध्यम् । तथा चाधर्मादिप्रतिबन्ध-निवृत्तिद्वारेणीव धर्मादिः परिणामकारणमिति सिद्धम् । त्रयं भावः । यधा मंस्कार एव स्पृतिहेतुः सद्रशाद्रुष्टचिन्तादयस्त्वननुगततया संस्कारस्येा-द्वेधिजमात्राः । उद्वेधिश्च निद्रादिदोपरूपावरणभङ्गः । तण्वैव प्रक्रतिरेव जगत्कारणं कालकर्मेश्वर(दयस्तु प्रक्षतेः कार्यजननशत्त्वद्वेधिकाः तत्र धर्माधर्मे। स्वधर्मविरुद्धधर्मानाररूपावरणभद्गेनोद्वीधकी इंग्वरस्त साम्यप-रिणामादिरूपाखिलावरणभङ्गेनोट्ट्रोधकः कालादयस्तु धर्माद्यद्वीधकतया दण्डादयस्तु आर्यान्तराभिव्यक्तिप्रतिबन्धकतयेत्येवं यद्याये।ग्यम्हनीयम् । एतदेव निमित्तकारखतेति गीयते बच्चभिचारात्तु संयागस्य समवायिकार-गत्वमिष्यतएव द्वारत्यात् न तेन प्रक्वतेः स्वातन्त्यद्वानिरिति । धर्मस्या-धर्मेरूपप्रतिबन्धापसारणद्वारा कायेन्द्रियपरिणःमनिमित्तत्वे उदाहरणमाह। ग्रम नन्दीति । नन्दिनामा मनुष्य ईश्वरो जात इति नन्दीश्वरः । एवं नहुषाजगरोपि व्याख्येयः । सिद्धादीनां कार्यन्द्रियपरिणामश्चिन्तितः । इदानीं सिद्धानां चित्तपरिणामनिर्णायकं सूत्रमवतारयति । यदेति । एक-मनस्का निमानुमने।मात्रेखेव व्यवहारभाजः। अनेकमनस्काः निर्मातृम-नेतिरिक्तप्रातिस्विकमनेभाजः ।

# येगग्यातिकम् ।

# निर्माखचित्तान्धसितामाचात ॥ ४ ॥

स्वसंकल्पेन निर्मितचित्तानि निर्माणचित्तान्युच्यन्ते तानि बहूनि निर्माखदेहसमपंख्यानि भवन्ति तेषां कारणमाह । ग्रस्मितामात्रादिति । ग्रहंकारादित्यर्थः । मात्रशब्देन मनाव्यावृत्तिः संकल्पमात्रेण मनसा निमि-त्तमात्रत्वादिति । त्रत्र वित्तग्रब्टेर मनेमात्रवाची ग्रहंकारप्रकृतिकत्ववचना-द्बद्धाईकारा ग्रवि अनेके स्वप्रक्षतिप्रधानबद्धापूराद्ववन्तीति प्रत्येतव्यं युक्ति साम्यादिति । भाष्ये सचित्तानि शरीराणीत्यर्थः, शिषं सुत्रएव व्याख्यातम् । नन् निर्मातृचित्तस्यैकस्यैव प्रदीपवद्विसारितया कायव्यूहेषु वृत्तिसंभवात् किमर्च देइभेदेनान्तःकरणभेदा ऽभ्यपगम्यते। न हि नैयायिकानामिवास्मा कम् अन्तःकरणभेदेनैकदानवहितनानाशरीराधिष्ठानं नर्तभवेदिति। अत्रेा व्यते । समाधिभागयोर्ज्ञानाज्ञानयार्थ्वैकदैकस्मिंश्वित्ते विरोधेन चित्तभेदः सिद्धाति । चत एव सर्वज्ञस्यापि विष्णेाः स्वसंकल्पनिर्मितचित्तभेदेन राम-शरीरे कियत्कालमज्ञानमुपपत्रमिति । यदा तु योगी जीवभेदानेव स्वदे-द्वाचिर्मितेषु देईन्द्रियसंघातेषु अनेकेषु योजयति तदा पुनः सुतरामवाने-कान्तःकरणम्पेत्रतद्ति कदाचित्त् योगिनामेक्रान्तःकरणेनैव नानादेहेव व्यवहारं न निराकुर्मः स्वतन्त्रेच्छस्य नियन्तुमशक्यत्वादिति। त्रधैवं सन्या-त्मनानात्वकल्पना व्यर्था चित्तभेदेनैव ज्ञानाज्ञानाव्युपपत्तेरिति । मैवम् । वृत्तित्विराधादीन मेग्पाधिकत्वेनाविराधापि विषयान्भवानन्भवयोः स्वप्रतिबिदितदुःखभागतदभावये।बन्धमात्रये।श्च सत्ताच्चेतननिष्ठये।वि राधेनैवात्मनानात्वसिट्ठेरिति दिक् । तदेतच्छरीरभेद्रेन नानावित्तैविंस्टु-नानाकार्यकारित्वं योगिनां स्पर्यते ।

> एकस्तु प्रभुशत्त्या वै बहुधा भवतीस्वरः । भूत्वा यस्मात्तु बहुधा भवत्येकः पुनस्तु सः ॥ तस्माच्च मनसा भेदा जायन्ते चैतएव हि । एकधा तद्विधा चैव जिधा च बहुधा पुनः ॥ ये।गीस्वरः शरीराणि करे।ति विकरोति च । प्राप्रुयाद्विषयान् कैस्चित् कैस्चिदुयं तपश्चरेत् ॥

संहरेच्च पुनस्तानि पूर्वी रश्मिगणानिव । इति । ग्रनेकचित्तनिर्माखेपि विशेषमाह ॥

प्रवृत्तिभेदे प्रयोजकं चित्तमेकमनेकेषाम ॥ ५ ॥

व्याचारे । बहूनामिति । तेषां बहूनां कण्मेकवित्ताभिप्रायानुसा-रिणी प्रवृत्तिः स्यादित्याशयेन योगी पूर्वसिद्धं यच्चित्तं तदेव सर्ववित्तानां प्रयोजकं निर्मिमीते नियामकं करोति ततस्तु चित्ताभिप्रायात् तेषामवा-न्तरचित्तानां प्रवृत्तिरित्यर्थः । ऐश्वर्यनिवीदार्थमनेकचित्तेष्वन्तर्यामिविधया स्थितमेकं चित्तं तेषामुत्पत्तिस्थितिसंदारं करोतीति त्रज्ञ च प्रमाणं प्रागे-व दर्शितं 'संदरेच्च पुनन्तानि सूर्यी रश्मिगणानिवे'ति । एतेन विष्ण्वादी-नामंशावतारा ज्रपि व्याख्याताः तेषु द्यात्मन एकत्वेपि जंशांशव्यवद्वार उपाध्यारंशांशिभावेने।पाधिकः न पुनरितरज्ञीवेण्विव स्वत एवेति । तद्विमुक्तेषु पञ्चसु सिद्धचित्तेषु मध्ये उपवर्गयोग्यचित्तमवधारयति ।

तच ध्यानजमनाग्रथम् ॥ 🐔 ॥

ध्यानजं ध्यानसंस्कृतम् आशयाः क्रेशकर्मवासनाः न सन्यस्मि-वित्यनाशयं ध्यानसिट्टं चित्तमेवानाशयं भवति योगेनेव ज्ञानेात्पत्त्या वास-नेष्च्छेदसंभवात् न मन्त्रादिभिरित्यर्थः । व्याचष्टे। पञ्चविधमिति । निर्मा-खचित्तमन्न निर्माणचयचित्तं न निर्मीयमाणं चित्तं तस्य सिट्ठकार्यत्वेन सिट्ठत्वानियमात् । जनाशयमित्यस्यार्थमाद्द । तस्यैवेति । रागादेः प्रवृ-त्तिर्यस्मात्संस्कारात्सरागादिप्रवृत्तिराशयस्तस्यैव नास्तीत्यनाश्यमित्यर्थः । जनाशयत्वस्य किं प्रयोज्यमित्याकाङ्घायामाद्द । नात इति । सबन्ध उत्यत्तिः । ततश्चापुनर्जनमूच्यो मोच्च इति शेषः । पापपुण्यानुत्यत्ते। हेतु-माद । खीणक्रेशत्वादिति । दग्धक्रेशकर्मवासनत्वादित्यर्थः । त्रदृष्टोत्स-त्तावप्यदृष्टान्तरं कारण्यमदृष्टरूपस्य कर्माशयस्य कार्यमात्रे हेतुन्वात् । तत्रेति निर्द्धारणसप्तम्यर्थमाद्द । दत्तरेषामिति । मन्त्रादिसिद्धचित्तानामि-त्यर्थः । ज्रत्रेव हेतुपरतयेात्तरसूत्रमक्तारयति । यत इति ।

कमांशुकाञ्चणं येगिनस्तिविधमितरेषाम ॥ ७ ॥

#### येग्गवार्त्तिकम् ।

येगिनो निष्यचयेगस्य त्तीणक्रेशस्य कर्म कायादिव्यापारे। ऽशुक्रा-कृष्णः पुण्यपापाहेतुः । इतरेषामयेगिनां जन्मादिसिद्धानामपि त्रिविधम् । यचायोग्यं कर्म शुक्रकृष्णयेाः प्रत्येकसमुख्ययाभ्यां त्रिविधमित्यर्थः । तदे-तद्धाचछे । चतुष्पादिति । कर्मसामान्यं चतुरंशकमित्यर्थः । क्रमेश निदि-राद्धाचछे । चतुष्पादिति । कर्मसामान्यं चतुरंशकमित्यर्थः । क्रमेश निदि-श्रति । इष्णोति । इष्णा दुःखफलदा तमोवर्धकत्वात् । शुक्रकृष्णा सुख-दुःखफलदा रजीवर्धकत्वात् । शुक्रा सुखफलदा सत्त्ववर्हुकत्वात् । अशु-क्राकृष्णा च सुखदुःखफलशून्या गुशाहेतृत्वादिति । वात्राशुक्राकण्णयेाः सुखदुःखफलस्यैव मतिषेधेन योगिकर्मणामपि सत्त्वशुद्धिः फलं न निराक्रि-यते । न च ज्ञानेनैव सत्त्वशुद्धाख्यः पापत्तयो भविष्यतीति वाच्यम् । तथापि कर्मशामपि ज्ञानाङ्गतया सत्वशुद्धिहेतुत्वात् । ज्ञात्मक्रीड ज्ञात्मरतिः क्रिया-वानेव ब्रह्मविदां वरिष्ठ इति साहित्यधुतिः ।

> कायेन मनसा बुद्धा केवलैरिन्द्रियेरपि । योगिनः कर्मकुर्वन्ति सङ्गं त्यत्तवात्मशुद्धये ॥

इति स्पृतेश्च । ग्रन्थयां वसिष्ठादीनां ज्ञानिनां कर्मानुपपत्तेश्व । न च लेक्संयहाथं तेषां कर्म, लेक्संयहस्य स्वतीऽपुरुषार्थतया कैवल्यहेतु-सत्त्वशुद्धिद्वार्रेव पर्यवसानादिति । चतुर्विधं कर्म क्रमेणोदाहरति । दुरात्मनां पापिनां, बहिःसाधनसाध्येति । देहेन्द्रियमनेभ्यो बहिर्यानि साधनानि तत्साद्धोत्पर्यः । ग्रज्ञानां सकामानामित्यर्थाल्लभ्यते । ज्ञानिनां निष्का-मानां, कर्म सामान्यमेवाशुक्लाष्ठण्णमिति वद्यमाणात् । ननु बहिःसाधन-साध्यानामपि वेदोक्ततया कथं ष्ठण्णसंकास्तत्राह । तत्र पर्रति । बहियंग्री-पकरणसंपादने पिपीलिकादीनामप्यन्तते । प्रारिहार्या पीडा भवतीत्यस्ति तत्र पापकर्माशयः देवतादीनामाराधनादिना ग्रनुयहात् पुण्यकर्माशयस्तु प्रसिद्ध एवति सांकर्यमित्यर्थः । ग्रन्तर्यागरूपायां शुक्कायां पापासांकर्यं बीजमाद । सा हीति । संन्यासिनामिति । संन्यासत्त्यागः । ग्रभिमानफल-योक्त्यागिनामित्यर्थः ।

> कार्यमित्येष यत्कर्म नियतं क्रियतेर्जुन । सङ्गं त्यत्तवा फलं चैव स त्यागः सात्त्विका मतः ॥

**R**35

इत्यादिस्मृतेः । ननु संन्यासाश्रमिमात्राणामविद्यादिक्लेशसत्त्वे तेषामपि धर्माधर्मीदयात् क्लेशत्वये च रहस्यादिकर्मणामपि अशुक्लाक्व-णात्वाच्चेति संन्यासिकर्मणामशुक्लाक्वखे हेतुमाद्द । त्तीणक्लेशानामिति । क्लेशमूलः कर्माशय इत्युक्तत्वादिति भावः । चरमदेद्दानामिति, स्वरूपा-ख्यानम् । स्वेक्तं संन्यासिनामिति हेतुं विवृण्वानः सूत्रं व्याचछे । तत्रेति । तत्र चतुर्विधकर्ममध्ये योगिन एवाशुक्लमकृष्णं च कर्म फलत्यागात् अदं करेमीत्यस्वीकाराच्चेत्यर्थः । विद्तितं दि कामनायां सत्यामेक्ष स्वर्गादि-फनं ददाति विद्तितं निषिद्वं चेाभयमण्युपादानाख्याभिमाने सत्येव फलं ददातीति भावः ।

> त्यतवा कर्म फलासङ्गं नित्यतृत्ते। निराश्रयः । कर्मययभिष्रवत्तोपि नैव जिंचित्करोति सः ॥ यस्य नाहंछते। भावे। बुद्धिर्यस्य न लिप्पते । हत्वापि स इमान् लाकान् न इत्ति न निवध्यते ॥

इति शास्त्रमत्र प्रमाणम् । ननु तिष्ठत्वयोगिनां कर्म तथापि वा-सनानभिव्यक्त्यादिनापि कदाचिन्मात्तः स्यादिति किमर्थं नियमेन ध्यान-बस्यानाशयचित्तस्यापेतेत्यत ग्राह ।

ततस्तद्विपाकानुगुणानामेवाभिव्यक्तिवीसनानाम्॥ ८॥

तत इतिपदं व्याख्याय तद्विपाकानुगुणानामेवेति ग्रहीत्वा व्याचछे । यज्जातीयस्पेति । कर्मविपाकमनुग्रेरतइति चनुकुर्वन्ति तन्मुखनिरीत्तका इति यावत् । विपच्यमानं फलोन्मुखं चर्चा विचारः । बहुजन्मव्यवहिता़-नामपि वासनानामभिद्यक्तिं कर्मफलान्यणानुपर्णत्तप्रमाणेन साधयति ।

जातिदेशकाखव्यवचितानामप्यानन्तर्थे सुतिसंस्तार-

ये।रेकरूपत्वात् ॥ ८ ॥

ज्ञात्यादिभिव्यवहितानामपि ं वासनानामानन्तर्यमव्यवहितवत् क्रार्यकारित्वं भवति चन्यचा कर्मफलानुपपत्तेः स्पृतिसंस्कारयेरोकरूपत्वा-दित्यर्थः। एकरूपत्वमेकाकारत्वमिति। तचादी भाष्यकारो जात्यादिव्यवहि-तत्त्वमुदाहरचेवानन्तर्यं कारणं प्रदर्शयति। इषेत्यादिना। चारम्भ एवाञ्जन-

## योगवार्तिकम् ।

स्यापेत्तणात् उदयपदं तथा च वृषदंशविपाकारमाः स्वव्यञ्जकेनैवाभिव्यक्ता वर्त्तमानावस्या भवति न तु पूर्वदेहत्यागमात्रेण भटित्यवेति नियमेा ऽतः स यदि जातिशतादिव्यवधानेन व्यञ्जकं प्राप्य उदियात् तदा द्रागित्येव शीघ्रं पूर्वप्राप्तवृषदंशविपाकेन जनितान् संस्कारान् रहीत्वैव व्यक्ताे भ वति व्यवहितानामपि वासनानां सद्रगकमेञ्चङ्घत्वादित्यत ज्ञानन्तर्यमे-षार्थाद्ववतीत्यर्थः । सादृश्यं चात्रैकजातीयफलकत्वम् । अभिव्यऽज्ञक मित्यस्य च विवरणं निमित्तीभूतमिति प्रकृतिरेवापादानत्वादिति भावः । त्रानन्तर्यं तत्कारणं च व्याख्याय तत्र प्रमार्णं एच्छति । कुत इति । कुतः प्रमाणादित्यर्थः । सूत्रावयवेने।त्तरमाह । स्पृतिसंस्कारयेगरिति । ननु मनु-ष्यजन्मन्येवव्यवहिते वृषदंशवासनास्तु तत्राहः । यद्यानुभवा इति । नन्वेवं सति मनुष्यवासनयैव वृषदंशविपाक्री भवत्वव्यवहितत्वादिति तत्राह । ते चेति । ते च संस्काराः कर्माशयानुरूपा एवापेत्तिता इत्यर्थः । त्रन्वेवमपि मनुष्यसंस्कारादेव वृषटंशविपाकनिकैह्तिका स्पृतिरस्तु तथावि कप्रेशिया-नुरूपस्पृतिहेतुत्वेन अर्मानुरूपोपपत्तिरिति तत्राह । यथेति । एकरूपत्वं प्रसाध्य सूत्रतात्पर्यार्थं व्याचछे । इति जातीति । ननु सजातीयवासनैव चेद्विपाकनिर्वाहिका तर्ह्यकविपाककालएव स्पृत्युत्पादेन पूर्वसंस्कारनाशात् क्वयं पुनस्तज्जातीयं विपात्रान्तरमित्याशयेनेात्तं,स्पृतेश्च पुनः संस्कारा इति। परमार्थतस्तु स्पृतेने संस्कारनाशकत्वम् इत्यपि पूर्वात्तं स्मर्त्तव्यं, स्पृतिसंस्का-राः स्पृतिहेतुपंस्काराः कर्माश्रयइत्तिलाभात् कर्मश्रायोद्वीधादिति । नन्वेवं सकलजन्मार्थमेव वासनास्वीकारे ऽनवस्याप्रसङ्ग इत्याशङ्कामपाकरोति ।

तासामनादित्वं चाशिषे। नित्यत्वान् ॥ १० ॥

व्याचछे । तासामिति । नित्यत्वात्प्रतिजन्मनियतत्वादित्यर्थः । सनादित्वं च प्रवाहरूपेण बेध्धम् । यद्याप्याशीं नेत्यतया तद्वेतुवासनाया स्वानादित्वं सिद्धाति न तु भागहेतुवासनानां तयापि तत्रानवस्यायाः प्रामाणिकत्वेनादेापत्वे तद्वृष्टान्तेनान्यासामप्यनादित्वमनुमेयमित्याशयः । नन्वान्येष्ण्यवदियमाशीश्वित्तस्य स्वाभाविक्येव भवतु तत्राह । येय-

#### येगगवातिकम् ।

मिति । ग्राशीनित्यत्वे तद्वासनानादित्वे तथाशिषोस्वाभाविकत्वे वा युक्ति एच्छति । जस्मादिति । तत्रादावाशीनित्यत्वेन वासनानादित्वं यथा सिः द्वाति तदाह । जातेति । जातमात्रीन्मानादासमर्थी बालकी यदि न प्रवेज-नमन्यनन्भुतमरणधर्मकः स्यात तथा कथं तस्य द्वेषतत्कारणमरणदुःख-स्मरणाभ्यामेवोत्पद्यो मरणत्रांसे। यथोत्ताशीरूपः संभवेत्पर्वपूर्वभवीयमर-णदुःखवासनां विनेति शेषः । जस्वाभाविकत्वे तु युक्तिमाहः न चेति । नावि स्वाभाविकं वस्तु निमित्तसावेतं भवति भयरूपात्तु ययोत्ताशीःखड्ग-प्रहारदर्शनादिनिमित्तमपेतते ग्रन्यदानुपपत्तेरते। न स्वाभाविकीति शेषः । मूत्रत्रयांचे शिव्यावधारणायोपसंहरति । तस्मादनादीति । निमित्तं विपाकीनमखं कर्म प्रतिलच्य एहीत्वा । ननु वासनाया चानादित्वं तदा भवेत् यदि तदाश्रयं चितं नित्यं स्यात् प्रतिशरीरं च भिन्नं न स्थात् । तदेव तु न युम्प्रज्ञत्यतिरिक्तस्य सर्वस्य कार्यत्वाभ्युपगमात् । अणुमहत्त्वरी-रयाः परिणामभेदेन भेदवच्छरीरतुस्यपरिणामचित्तस्यापि भेदसिद्धे खेति । तदाद्रै। सांख्यपरिमाणमाह । घटेति । प्रतिपुरुषं सर्वशरीरसाधारणमेकैक-मेव चित्तं यथापि घटप्रासादरूपस्वल्पमहदाश्रयभेदेन प्रदीपवत् स्वल्पमह∙ च्छरीरभेद्वेन चित्तं स्वल्पं महत्परिमाखं भवति तथा च नित्यत्वमपि तस्य प्रदीपपामाणुवदेव द्रष्ट्रव्यम् । तच्च परमाणुतुल्यमूक्त्मावस्यायां प्रक्रतेः सत्त्वरूपांग्रविशेषतां प्राव्नोतीति न प्रकृतिपुरुषातिरिक्तस्य नित्यतेति भावः । एवमपरे सांख्या ग्राहुरित्यर्थः । ननु विभ्वेव चित्तं कयं नेष्यतदत्या-काङ्मायामाइ । तथा चेति । तथा चाणुत्वस्यापि संभवान् । पूर्वत्परसंगये।-रन्तरा प्रसये ऽभावाे लयः संभवति । तथा संसारः संसरणम् इहलेाकपर-ले।कसंचारश्च सक्रियत्व त्संभवति विभुत्वे चैतदुभर्यं न घटेतेत्यर्थः । स्वशास्त्रसिद्धान्तमाद्द । र्वत्तरेवेति । विश्वाकाशवच्चित्तं प्रतिनियतपृश् प्रभाग्यत्वास् पुरुषभेद्वेनानन्तञ्च ।

चित्ताकाशं चिदाकाशमाकाशं च तृतीयकम् । द्राभ्यां शून्यतमं विद्धि चिदाकाशं वरानने ॥ इत्यादिभिः शास्त्रेषु चित्तविभुत्वावगमात् । ऋन्यया परिच्छिचत्वे

सतीखरोपाधरपि **परिच्छित्रत्याप**स्या र्दृश्वरस्य विभुत्वश्वतिस्मृति-युक्तिविरोधात्। यथा तु वैशेषिका नैयायिकाद्याकाशस्य विभुनित्यस्यापि त्रे। जादिरूपेग कार्यतां देहेन सह गमनादिकं चैापाधिकतयाभ्युपगच्छन्ति तथैव विभुनित्यानां जीवचित्तानां मलिनदर्पेषवदविद्याक्षांमकर्मावृत-प्रकाशशक्तीनां मन्द्रप्रकाशस्वभावानां वा बाह्यसत्त्वान्तरोपष्ठम्भास ज्ञानाः दिहेतुः परिग्रामविशेषः संगादै। जायते 'कार्यापाधिरयं जीवः कारणा-पाधिरीश्वर'इति युतेः स एव परिणामः स्वल्पमहट्वरीरभेदेन संकेष्च-विकाशशीलेा भवति इत्येवमाचार्यः पतर्ज्जलिरभ्यपगच्छतीत्यर्थः । ग्रन च वृत्तिः प्रदीपशिखाबद्वव्यरूपः यरियाम इति प्रागेवेक्तिम् । न तु चणदू-यावस्यायी ज्ञानेच्छादिगुँगः सगाैकुत्पचचित्तस्य प्राष्ठतप्रचयपर्यन्तावस्याः नस्येहत्ते। कपरते। कगमनादेश्च श्रवणादिभिरस्या वृत्तेर्घटपटाद्याकारतैवा-चेच्छाज्ञानशब्दवाच्येति । तदेवं वैशेषिकाणामाकाशवत् अस्मकं चित्तः मपि नित्यानित्याभयरूपमिति सिद्धं, विशेषस्त्वयं यत्तैराजाशस्य श्रोत्र-रूपेख जन्यता कर्णशष्कुत्वैापाधिकीष्यते त्रस्माभिस्तु गुणान्तरसंभेदात यचार्च एव महदादिरूपेख प्रक्षत्याख्यमूत्मचित्तस्य परिणाम इव्यतइति। रतेन विभुनित्यत्वेष्याकाश्रस्य कार्यत्वमपि व्याख्यातम् । शब्दादिहेतुपरि-णामविशेषरूपेण कार्यत्वं श्रुतिस्मृतिसिद्धं विरोधाभावादिति दिक्। ये त वैगेषिकाधिचत्तम् ऋण्वेव सर्वदाभ्युपगच्छन्ति । तन्मते एकदा पञ्चे-न्द्रियैः पञ्चवृत्त्यनुपर्पत्तिः चत्तुःग्रोत्रादेविरुद्धदेशतया त्राग्रेास्तद्भयसंब न्यस्य एकदानीचित्यात् इत्यादीनि दूषणानि जद्यानि । 'युगपन्ताना-नुत्पत्तिर्मनसे। लिङ्ग'मिति न्यायसूत्रे च सदा सर्वज्ञत्वाभाव एव मनजाल्य-कारणे लिङ्गत्वेने।पन्यस्ते। न त्वेकटेन्द्रियद्रुयवृत्त्यभावः हेत्वसिद्धियागत्ते-रिति । वृत्ती संक्रीवविकाशयीः कारणमाह । तच्चेति । तच्च संक्रेविका-शनं धर्माधर्मादिरूपनिमित्तापेत्तया भवति जनादित्वाच्यात्र नान्यान्यात्रय इति। नन् धर्मादेरेव चेच्चित्तवृत्तिविकाशस्तईि शरीरादिधर्मैस्तुतिदाना-दिभिरेव जानादिसंभवे दुष्करयागापेवा न युक्तेत्याशङ्कायामाह । निमित्तं र्चति । ग्रभिवादनादीति । ग्रादिशब्देन निन्दापरम्वादानातिक्रमादीन्य.

### येगगवार्तिकम् ।

धर्मसाधनान्यांप रुद्दीतानि । श्रद्धादीनि श्रद्धादयः पूर्वे व्याख्याताः श्रद्धा-वीर्षस्प्रतिसमाधिष्रज्ञाः तद्धिपरीताश्चाश्रद्धादय इत्यर्थः । ननु श्रद्धादि-मात्रस्य धर्मनिर्वर्त्तकल्वे किं प्रमार्ग्त तत्राद्द । तथा चेक्तमिति । विद्यारा ग्रयत्रसाध्याः निष्पाद्यधर्मनिर्वृत्ती हेतुः बाद्यसाधनेति । वाद्यसाधन-निरपेत्तस्वभाव इत्यर्थः । तथारिति । तयोश्च बाद्याध्यात्मिकयोर्मध्ये मानसं कर्म बलीयः । यती मानसं कर्म ज्ञानवैराग्यरूपतया सर्वातिशा-यीत्यर्थः । निरतिशयत्वमुदाहरति । दगडकारएयं चेति । दग्रडकदेशस्त-द्राज्ञि क्रीधान्विते श्रक्तः सप्तदिनशिलावृष्ट्या जनश्चन्यं चकार । ग्रन्यत्सु-गमम् । तथा च श्रद्धादिसाधनजन्ये योगधर्मी यथा चित्तविकाशसाधनं तथा बाद्यधर्म इति योगधर्मस्यापेत्तेति । तदुक्तं याज्ञवल्क्येन

सर्वधर्मान्परित्यच्य मोत्तधर्मे समाश्रयेत् । सर्वे धर्मास्सदोषाः स्पुः पुनरावृत्तिकारकाः ॥ इति ।

इच्याध्ययनदानानि तपः स्वाध्यायकर्मे च । च्रयं तु पत्मा धर्मे। यद्मोगेनात्मदर्शनम् ॥ इति च । गीतायामपि ।

एषा तेभिहिता सांख्ये बुद्धियांगे त्विमां छणु । स्वत्पमण्यस्य धर्मस्य जायते महता भयात् ॥

इति । यतश्व मानसं कर्मैव बलीयो ऽत एव जडभरताद्वेः समा-धिनिष्ठतैव त्र्रयते ।

> सर्वविज्ञानसंपवः सर्वशास्त्रार्थतत्त्ववित् । त्रपश्यत्स च मैत्रेय ज्रात्मानं प्रझतेः परम् ॥ न पपाठ गुरुप्रोक्तां झंतेःपनयनः श्रुतिम् । न ददर्श च कर्माणि शास्त्राणि जग्रहे न च ॥

• सतदृचे अनित्यत्वात्कर्यचित्साधु । तट्राजे इति तु युक्तम् ॥ रा- शा-

इत्यादिनेति । तदेवं मोत्तयोग्यं चित्तं तत्प्रसङ्ग्रेनेतरचित्तस्य बन्ध-प्रकारश्च दर्शितः पुरुषे चित्तद्वारकबन्धस्य स्वाभाविकत्वे मेत्तासंभवात् कर्मवासनादिमूलकत्वे तु तदुच्छेदताे मोत्ता घटतदति इदानीं मोत्तोप-पत्तये उनाद्यसंख्यानामपि वासनानामत्यन्तेच्छेद उपपादाते ।

इतुफजाश्रयाजम्बनै: संग्टचीतत्वादेषामभावे तद-भाव:॥ ११॥

वासनाहेतुः संसारचक्रं तस्यापि हेतुरविद्येत्यते। ऽविद्येव हेतग्र-ध्दार्थ इत्याद्य । हेतुरित्यादिना इत्येष हेतुरित्यन्तेन । हेतुः संसारचक्रमि-त्यन्वयः । संसारचन्नस्य ज्ञानजर्मवासनाहेतृत्वे हेतुगर्भविशेषणं प्रवृत्तमिदं धर्मधर्मसुखदुःखरागहेवरूपेणारषद्भेषाविद्यादण्डप्रेरितेन षडर्रामति । भ्रमितं भवतीत्यते। वासनाहेत्रात्यर्थः । कुलालचक्रस्य हि दर्गडेन शला-कांग्रेरणे कृते वेगाख्यः संस्कारा भवति येन कियत्कालं स्वयमपि भमति तद्वदेव भ्रामितं संसारवक्षं वासनाहेतुरिति भावः । वक्रप्रवर्त्तकं दर्खमाह । ग्रस्य चेति । नेत्री भामिका तथा च सर्ववासने।दये ऽविद्यैव मुलकारणम्। ग्रविद्यात्तये च विहितनिषिद्वकर्मणां सत्त्वे ऽपि संसारवक्रश्रमणात्र वास-नेादय इत्यागयः । हेतुमुपसंहरति । इत्येव हेतुरिति । चविद्या हेतुर्वास-नाया इत्यर्थः । फलं त्विति । यं पुरुषार्यमुद्दिश्य धर्माद्युत्पत्रं तदेव वास-नानामपि फलं कर्मवासनये।रन्ये।न्यसहकारित्वादित्यर्थः । नन् फलेन कथं कारणस्य नियमरूपः संग्रहः क्यं वा फलाभावे कारणाभावः फलाभाव-कालेपि कारणस्य सत्त्वादित्याशङ्खायामाइ । न ह्यपूर्वापजन इति । अप र्वस्य सत उपजने। जन्म हि नास्तीत्यर्थः । तथा सत्कार्यस्वीकारेणानाग-तावस्थफलेन व्याप्ते। वत्तमानहेतुभवत्त्येवेति भावः । ग्रात्रयमाह । मन-हित्वति । साधिकारं पुरुषार्थवत् । ग्रत्र प्रलये वासनासत्त्वस्यात्ररोधेन वासनात्रयमनसे। नित्यत्वमभिप्रेत्य साधिकारमिति विशेषणम् ज्रन्यश-धिकारसमाफ्ताे मन एव न तिष्ठतीति विशेषणं व्यर्थमिति । ग्रालम्बन-माइ । यदभिमुखमिति । मात्तकाले कामिनीरूपादीनां रागवासनाव्य-

येगवातिकम् ।

म्लकानां सत्त्वेपि ग्रालम्बनाभावे।पपादनायाभिमुखमिति विशेषणं तथा व सचिक्रष्टं वासनाव्यञ्जकमनालम्बनमित्यर्थः । हेत्खादीन् व्याख्याय सूत्रवाक्यार्थमाइ । एवमिति । संग्रहीताः व्याप्ताः । ग्रत एषामभावे Sत्यन्ते।च्छेदेविदेहमुक्तिसमये तदाश्रय णां तचियतानां वासनानामत्यन्ते। इन्देद इत्यर्थः । तथा च वासनानामनादित्वेपि मोत्तः संभवत्तीत्याश्रयः । सत्कार्याभ्युपगमात् वासनानामत्यन्तःच्छेदो न संभवतीति शङ्कयोत्तरसू-नमवतारर्यति । नास्तीति । द्रव्यत्वेन संभवन्त्यः बस्तुत्वेन तिष्ठन्त्यः ।

अतीतानागतं स्वरूपतेास्त्वध्वभेदाडर्माणाम् ॥ १२ ॥

भवेदप्ययं देखें। यदि स्वरूपापाया वासनानामस्माभिरुच्येत किं त्वत्यन्तातीततामाचं यत्तीतीतानागतं वस्तु स्वरूपतेर्गिस्त । नन्वेकदा विरुध्यमानानां धर्माणां कथमेकच सत्ता घटेत तवाह । चध्वभेदादुर्मा-गामिति । भिचाध्वकत्वादविरोध इत्यर्थः । वर्त्तमानलत्तुणानामेव धर्मा. णाम् एकदा विरोध दति भावः । जनतीतानागतयोः स्वरूपानपाये प्रमाणं दर्शयति भाष्यकारः। भविष्यदिति । भविष्यन्ती व्यक्तिरभिव्यक्तियेव्य तत्त्रथा। चयमिति । चयमप्येतदुस्तु स्वरूपसत् यते। योगिनां प्रत्यत्तज्ञानस्य ज्ञेयं विषयः। ग्रत्र तर्कमाह । यदि चेति । नेदमिति । शशशृदीनां ज्ञान(दर्शना-दिति भावः । तथा चेक्तं ब्रह्ममीमासासूत्रेण 'नाभाव उपलब्धे'र्शित । नन् शुक्तिरजतादिवत् बुद्धिपरिग्रामविशेष एव योगजधर्मादिजन्या ऽतीता-दिस्थले साह्यिजनविषये।स्त्विति चेत्र । योगिना पूर्वानुभूतातीतादेः कालान्तरेषि प्रत्यभिज्ञायमानत्वात् । बाधकाभावेषि वस्तूनां बुद्धिमात्रत्वे वर्त्तमानावस्यवस्तूनामपि बुद्धिमात्रताप्रसङ्गाच्च । न चानुपलम्भी बाधकः । योगिप्रत्यत्वसिद्धस्य सीत्म्ये शानुपलम्भोपपत्तेः । तथा च सांख्यमूत्रं 'सीत्म्या-त्तदनुपत्रब्धिंगिति । नन्वतीताद्यवस्थायां नास्तीति प्रत्यया ৰাঘক इति । मैवम् । येगिग्रत्यत्तेग लैक्तििकप्रत्यत्तस्य बाधनात् इदानीं घटोतीत इत्यादिप्रतीतिबज्जात् नास्तीति प्रत्ययस्थातीततादिविषयकत्वाच्चेति । त्रतीतानागतसत्त्वस्वीकारे बीजान्तरमाह । किं चेति । भागभागी यस्य

भेगसाधनस्य निरुपाख्यमसत् तदुद्वेशेनेत्यस्य विवरणं तेन निमित्तेनित कुशला निपुषाः, कुशला योगी बनागतं साद्यात्कृत्य तद्वर्त्तमानत्वाय यतते यथार्जुनः छण्णशरीरे कालात्मके भीष्मादिप्रवेशं भाविनं दृष्ट्रा युद्धे प्रवृत्त दति । नन्वेवं कारखव्यापारा विफलः कार्यस्य नित्यत्वादित्याशङ्कां परिहरदव परमते दूषणान्तरमाह । सतश्वेति । तथा चाव्यक्तावस्यया सता वर्त्तमानतायां कारणव्यापारसाफल्यं दृष्टं च कारखव्यापारेख सदे-वाभिव्यच्यतदति यथा पाक्षाणेषु सतामेव प्रतिमापद्वादीनां लीकिकत्र्या-पारेणाभिव्यक्तिमार्जमति । तद्वक्तं वासिष्टे

सुषुप्तावस्यया चक्रपद्वरेखा शिलाेदरे ।

यथा स्थिता चितिरन्तस्तथेयं जगदावनी ॥

इति । चैतन्ये च जगदावली प्रकृतिपुरुषये।स्तप्तायःपिण्डवदविवेकेन प्रङ्गतिद्वारोपासनाचा श्रुतिस्मृत्येारुच्यते सर्वकर्त्तृत्वसत्यसंकल्पत्वादिवत्। ग्रथ वा गगने वायोरिवाधारत्वमसङ्गे उनेनैक चैतन्ये जगत उच्यते इति । नन् तथापि कारणनित्यत्वेनातीताद्यवस्थादपि कारणात्सदैव कार्याभि-व्यक्तिः स्यात् तत्राहः । सिट्ठमिति । सिट्ठं वत्तमानमेव निमित्तमित्यादि-र्ण्यः, सतः कार्यम्योत्पत्तेा कारणवैफल्यशङ्कानिरासायात्तं विशेषानुबद्दण-मिति । परमतं निर्वेधति । नापूर्वति । अतो नापूर्वमुत्यादयतीत्यर्थः । ग्रपूर्वेत्पादने च शशश्रङ्गादापि कारणव्यापाराद्यपपद्येत । उत्पत्तेः प्राक् शशश्हादिभ्ये। घटादीनां वैलत्तस्याभावादिति अधिकं तु प्रागुक्तम् । वध्वभेदादिति सूत्रावयवं व्याचछे । धर्मों चानेकेति । चतो न विरोध इत्याहः । न चेति । ग्रभिव्यक्तिरूपेष विशेषेणैव धर्माणां विरोधो न स्वरूपत इति वाक्यार्थः । द्रव्यतः स्वक्रियाकारित्वेन । एच्छति, कयं तर्हीति उत्तरं, स्वेनैवेति । व्युद्धेन भाविव्यक्तिकेन । वर्त्तमानस्येवेत्यादिरध्वनेारि-त्यन्त उपसंहारः । षष्ठी चात्र सप्तम्यर्थे । ननु तयाप्येकाध्वसमये ऽपराध्वा-भाषादध्वन्येव स न कार्यहानिरित्याशङ्कायामाह । एकस्य चाध्वन दति । एतच्च एते भूतेन्द्रियेष्वित्यादिसूत्रे सम्यगुपपादितमस्माभिरिति । चभूत्वा श्रस्थित्वा त्रयाग्रामध्वनां लत्तगानामिति ।

योगवातिकम् ।

तदेवं मेश्वयोग्यं चित्तं तदन्यचित्तांनां बन्धप्रकार उक्तस्तर्प्य मेा-चानुपर्पत्तः परिहृता दतः परं मेशचकारणस्य विवेकज्ञानाख्यसम्यग्ज्ञानस्य विषये। लत्तणादिकं चातिविस्तरेष इतिपादनीयं विशेषदर्शन इत्यादिसूं-जजयपर्यन्त्रैः सूत्रैः तत्र चादी सदसत्त्ववैधर्म्येण कार्यकारणये।विवेकं सम्यग्-ज्ञानविषयेकदेशं दर्शयति ।

# ते व्यक्तसूरका गुणात्मानः ॥ १३ 🛚

ते धर्मा यदापि नित्यास्तचापि कालभेदेन व्यक्ताः सूरमा वा भवन्तु सर्वेएव गुगात्मानः सत्त्वादिगुग्रमात्रस्वकृपा एव भवन्ति सदा बर्त्तमानस्वेन गुसा एव तदपेतवा सत्या दत्यर्थः । व्याखन्दे । ते खल्विति । गत्र सुत्मात्मान इत्यस्यानन्तरे पडविशेषा इति पाढः क्वचित्तिप्टनि स त गमादिकत्वादपेत्रणीयः सर्वेक्किगराणमेव गुणात्मकत्वस्य वर्त्तव्यतया बडविशेषमात्रनिर्देशानीचित्यादिति । जयमर्थः । ते धर्मा व्यत्तस्वरूपाः मूलस्वरूपाध्व महदादिघटपटान्ताः परमार्थतेः गुणात्माचे गुणारूपेणैव मन्ते। न तु स्वरूपेण यतः सर्वमिदं धर्मजातं सत्त्वादीनां संनिवेशः संयो-यस्तद्विशेषमार्भ तदि्लये विलयात् तदुर्त्तमानतायां वर्त्तमानत्वात्तविय-तमिति । तदुक्तम् । ग्रादान्तयेायेदसदस्ति तदेव मध्ये इति चिगुगात्मक-मायैव जगत्परमार्थ दूसि च। जपारमार्थिकत्वं चानित्यतामाजरूपासत्त्वम् ग्रन्यचा सष्टभदिप्रतिपादकसूत्रादिविरोधात् । ग्रनावयवसंयेगगतिरिक्ते धमा नास्तीति न भाष्यार्थः । ग्रवयश्वित्रव्यस्यातिरिक्तम्य स्थानेस्याने व्यवस्थापितत्वादिति । उत्तार्थं शास्त्रं प्रमाणयति । तथा चेति । परमं षात्मार्थिकं नित्यमिति यावत् । मायेव लेकिकमायावत् तयाभहरम् सतः मुतुच्छकम् ज्रत्यन्ततुच्छम् ज्रल्यसारं स्थिरांशाभावादिति । अत्र सुशब्देनः परिणामितया गुणानामपि तुच्छत्वं मूचितं गुणा एव परिणामितया कूठ-स्यमित्यापेचया तुच्छाः । गुराजाये तु दृश्यमानं गुरापित्तयापि सुच्छम् । बतः सुतुच्छमिति । यदापि मायाशब्दी मिष्यावस्तूनां सारणे मुख्यः 'मायां तु इहति विद्यादि'ति युतिः । 'विश्वस्य बीजं परमासि माये'तिस्मृतेश्व ।

मायात्यं हि मृषाधिकारेण व्यामाहकत्वं तच्च प्रक्रतावेव मुख्यं 'प्रहत्या सर्वमेवेदं जगदन्धीक्षतं विभारति । 'जगन्माहात्मकं बिद्धि ब्रव्यक्तं व्यक्त संजर्क मिति भारतात् । तथापि कार्यकारणाभेदान्मायाश्वद्रः कार्येपि मयुक्तः 'दैवी द्वेषा गुणमयी मम माया दुरत्यया' इत्यादाविवेति मन्त-व्यस् । नन्वेवं प्रपञ्चोपि प्रकृत्याख्यम्लमायाकार्यत्वान्मायैव अन्यया

> मम योनिर्महद्भुस्न तस्मिन् गर्भे दधाम्यहम् । मूलमायाभिधानं तत्सा शक्तिर्मवि तिष्ठति ॥

इति कैर्फादिषु मूलेतिधिशेषणवैयर्थ्यात्। तत् कर्थमिवशब्दः प्रयुक्त इति मैवम् । लैक्किस्पेन्द्रजालादेरिवात्र दृष्टान्तत्वेनेवशब्दीवित्यादिति । प्रपञ्चस्य मूलकारणमात्रत्वे युतिरपि वाचारम्भर्णं विकारे। नामधेयं मृत्ति केत्येव सत्य'मित्यादिश्वदाद्दत्तैव्या । तथा विष्णुपुराधमपि

> शिबिका दारुसंघाती रचना स्थितिसंस्थितिः । श्रन्विष्यतां नृपश्रेष्ठ तद्वेदे शिबिका त्वया ॥ एवं छत्रश्रलाकादिएथग्भावेा विमृश्यताम् । क्ष नातं छत्रमित्येष न्यायस्त्वयि तथा मयि ॥

इत्यादि । एवंविधेषु च वाक्येषु विकाराधामनित्यतयैव विवेकवैरा ग्ययोस्तात्पर्यं न तु कार्यखण्डने कार्यकारणभावप्रतिपादकवाक्यविराधात् । न च तदनुवादमात्रं महदादिस् छेर्नें किंकप्रमाणानधिगतत्वेन चनुवादासं-भवात् । प्रमाणान्तरसत्त्वे च तेन सहापि विरोधस्यान्याय्यत्वात् । किं च सर्वविकारस्य मिष्ठ्यात्वे प्रमाणस्यापि मिष्यात्वनिश्चयेन क्रुतिप्रमाणाव. धृतेपि कारणत्वाभिमतब्रह्नादौ पुनः संशयः स्यात् प्रामाण्यसंशयाहिता-र्थसंशयादिवदिति दिक् । सूत्रान्तरमवतारयति । यद्वेति । यदि सर्वं विकारा मनेकगुण्यमात्राः तदा कथमेकं शब्दतन्मात्रम् एकं चतुरिति लाकशास्त्र-योष्ठेवद्वार इति शङ्कावाक्यार्थः । तत्र सिद्धान्तसूत्रम् ।

परिणामैकत्वादद्तुतत्त्वम् ॥ १४ ॥

परिणामस्यैकत्याद्वस्तूनां गुणानां तत्त्वमेकत्वमिति योजना । पर-मार्यते। नानात्वेपि व्यावद्यारिकेणनित्येन परिणामरूपेण वस्तूनां गुणाना-मेकत्वव्यवहार इत्यर्थः । ग्रत एव युत्तिश्र्यावहारिकम्यान्याद्यवयविन एकस्यावयवविभागे सति नानात्वमेव पारमार्थिकमुक्तवती 'यदग्ने रेडितं रूपं तेजसस्तद्रपं यच्छ्रकं तदपां यत् रूण्णं तदचस्य ग्रपागादग्नेरशित्वं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यमि'ति । परिणामस्यैकत्वं भाष्यकारी दर्शयति । प्रव्येति । यहाणात्मकानां सात्त्विकान्तःकरण्डूपेण परिणतानां बाह्यक-रणभावेन श्रीत्रज्ञित्येकः परिणाम दुत्यर्थः । तेन महदद्दंकाररूपेणापि प-रिणामैकत्वकचनाच न्यनता । ग्राच त्रोजशब्देनान्यान्यपि ज्ञानेन्द्रियाण्यु-पलत्तणीयानि । याद्यात्मकानामिति । तामसान्तःकरणरूपेण परिण-तानामित्यर्थः । यत्र शब्द इति । शब्दतन्मात्ररूपं द्रव्यं मूर्त्तिसमानजा तीयानामित्यागामिभाष्येग द्रव्यत्वलाभात् । एतदपि रसादितन्मात्रा-णामपलत्वणम् । एवं कमेल्मकानां राजसान्तःकरणरूपेण परिणतानां कारणान्तर्भावेनैकैकः परिणामा वागादीन्द्रियमित्यपि बेध्यम् । ग्रतः परं स्यूलभूतरूपेणैकं परिणामं दर्शयति । शब्दादीनामिति । मूर्लिः काठिन्यं एण्विवीत्यमिति यावत् । मूत्या सजातीयानां शब्दादितनमाजाणाम् एकः परिणामः एणिवीपरमाणुः स्त्रलएणिव्याः परमसूत्मावस्वेत्यर्थः । इदं चाये प्रतिपादयिष्यामः । जयमेव सूत्त्मशब्देन सांख्ये प्रेलः 'सूत्त्मा माता-पितृत्ताः सहप्रभूतैस्त्रिधा विशेषाः स्यु'रित्यत्र। त्रयं च परमाणुर्वेशिषिकै स्त्रसरेणुशब्देनेच्यते । त्रस्माभिस्तु प्रत्यत्तपृषित्राः परममूत्सत्वात्पृषिवी-परमाखुरिति । गुर्योषु पृषिवीत्वादिव्यवद्वाराभावेनाखुत्वेपि न पृषिव्या-द्यणुव्यवद्वार इति । तस्य च पार्थिवपरमाखेानिरवयवत्वभ्रमनिरासाय पञ्चतन्मात्राख्येषावयवा इत्याहः । तन्मत्त्रावयव इति । बहुव्रीहिवियहः । महाभूतादिरूपपरिणामेष्वव्येकत्वं दर्शयति । तेषामिति । स्वमिति । रवं भूतान्तरेष्वपि जलादिषु सेद्दादिजातीयानि जलत्वतेजस्त्ववायुत्वा-काशत्वजातीयानि तन्मात्राणि गृहीत्वा सामान्यं सजातीयानामनेकेषां धर्मभूत एकविकारारम्भभूत उपपादनीय इत्यर्थः । तदाया। गन्धतन्मात्रं

वर्जयत्वा चतुसरनाः जाखां ख्रेहजातीनाम् एकः परियामें। जलपरमाणु-स्तेषां च महाजनादिः । एवं गन्धरसा वर्जयत्वा चौष्ण्यजातीयानाम् त्रितनगत्राणां तेज़ेाखुस्तेभ्या महातेजयादि । एवं गन्धरसरूपाणां वर्जनाद हाभ्यां वाध्वसुस्तेभ्ये। महावाय्वादिः । एवं शब्दतन्मावादहंकारांशसहझ्ता-दानाशाणुम्तेभ्ये। महानाशादिरिति । इदमत्रायधेयम् । शब्दादीनां मूर्त्तिस-सातीयानामित्यादिवाक्यादत्र दर्शने ऽयं सिद्धान्तः शब्दादितन्मात्रपञ्चके काठिन्यसेहादिव्यङग्याः एण्वितित्वादित्तातयः सन्ति । तत्र एण्वित्तातीयैः श्रुद्धादिगन्धान्तपञ्चतन्मानैः पृथिवीपरमाखुरारभ्यते पृथिव्यां पञ्चगुणे। पसभातः । एवं सलजातीयैः शक्यादिरमपर्यन्तैश्चतुस्तन्माद्वेर्जलपरमाणुः। र्ष्धं तेन्नेाजातीयैः शब्दादिख्यान्तवितत्सान्नैस्तेजःपरमाणुः । एवं वायुजा-तीयाभ्यां शब्दस्पर्शतन्मात्राभ्यां वायुपरमाणुः । एवमाकाशजातीयाच्छन्द तनमात्रादद्वेकारसद्दकतादाकाशाणुर्जायते । एवं परमाणुगणीत्यत्त्यनन्तरं तेभ्य एवाकाशादिक्रमेख पञ्चमद्दाभूतान्युत्पद्धन्ते । शुलैंग चाकाशादिक्रमेख महाभूतीत्पत्तिसिद्धेरिति । समानतन्त्रन्यापेन च सांख्येपीत्यमेव सिट्ठान्त उचीयते । विष्णुपुराणादी तु शब्दतन्मात्रादाकाशमाकाशात् स्पर्शत-न्मात्रं तस्माद्वायुरेवंक्रमेगा सुष्टिः स्मर्थते । यथा विष्णुपुराणे इत्तंकार-स्रष्ट्रमन्तरं

> यक प्रधानेन महानगहता स तथाहतः । भूतादिस्तु विषुर्वाबाः समे तन्मात्रिकं ततः ॥ ससर्ज शब्दतनगत्त्रादाकाशं शब्दलतकम् । शब्दमात्रं तदाकाशं भूतादिः स समावखात् ॥ बाकाशस्तु विकुर्वाणः स्पर्शमात्रं ससर्तं ह । सलवानभवद्वायुस्तस्य स्पर्शे गुक्ता मतः ॥

इत्यादिसमेश एञ्चभूतसचि्ट्रका । तस्या चयमर्थः । सेाइंजारे। महताहतः आपूरितः यथा एथिकी ज्ञवेनाबुविद्धा अवति तद्दत् । ततेः ब्रह्तापूरणाद्धाभ्यां मिलित्या भूतादिस्तासम्सहजारः तन्मात्रिकं समे

तन्मात्राणां सृष्टिं ससर्जे चकार तदनन्तरं स एव भूतादिः शब्दतन्मात्रा-त्स्वद्वितीयात् शब्दगुणकम् ग्राकाशं सम्रजैत्यनुषच्यते तया चाहंकारशब्द-न तु तम्मात्रान्तरमपेत्यतदति तनगत्राभ्यां मिलित्वाकाशं सज्यते सिद्धम्। तच्च शब्दगुणकमाकाशं भूतादिनाहंकारेणापूरितं भूत्वा स्पर्शमाजं संसर्ज, त्रत्र चाकाश्चेहंकारस्थापि कारणत्ववचनादपरभूतचतुष्केपि तत्त-न्मात्राणामहंकारसहितानामेव हेतुत्वमवगम्यते युक्तिसाम्यात् । एतत्सू-चनायैव भूतादिशब्देनाहंकारे।पन्यासः ततश्च स्पर्शतन्मात्राद् बलवान्म-हावायुरभवदिति । एवंक्रमेग तत्तनमः त्राधिक्येन तेजग्रादिभूतत्रयोत्पत्ति-वाक्यान्यपि तत्र व्याख्येयानि । कार्यकारणयोर्थिवेकप्रकारः प्रदर्शितः । इदानीं धणेलं कार्यकारणरूपं सबै वस्वसत् चित्तकल्पितमात्रं स्वप्नवदिति चित्ततदर्थयोर्विवेकप्रकारं दर्शयिष्यति सूत्रकारः । यत्राह्नस्तविषिध्य तत्मूत्रमवसार्रायतुमुपक्रमते । नास्त्यये दति । विज्ञानवादिन आहुः । बाह्यवस्तुनः प्रातीतिक्येव मत्ता परमार्थतस्तु गुणा वा तत्परिणामा वा चनीताहिकं वा किमपि नास्ति ।

> न निरोधो न चेल्पत्तिर्न बढ्ढो म च साधकः । न मुमुतुर्न वै मुत्त इत्येषा परमार्थता ॥ यथा रथादयः स्वग्ने भान्तीव नैव सन्ति ते । तथा जाग्रदवस्थायां भूतानि च न सन्ति वै ॥

इत्यादिश्वतिस्वृतिपरंपरयैव बाह्यवस्तुनिराजरधात् । तथा युक्तिर-र्पास्त । स्वप्नादौा तावत् विषयं विनापि ज्ञानमुभयवादिसिद्धमनुभववि-षयत्वं विना हि विषयः परैरपि न स्वीक्रियते चत उभयवादिसिद्धेन ज्ञाने नैव स्वप्नादिवत्सर्वश्रयवहारोपपत्ता ज्ञानातिरिक्तार्यकल्पने गैारवमिति तामिमां युक्तिं प्रदर्शयन् स्वमतमुपन्यस्यति । नास्त्यर्थे इत्यादिना । वि-ज्ञानविसहचरेा विज्ञानाभावकालीनेऽर्थं उभयसिद्धेा नास्ति । ज्ञानं तु अर्था-भावकालीनं स्वव्रादी कल्पितमुभयवादिसिद्धमित्यनया दिशां एतद्युक्ति-मार्गेण ये वस्तुस्वरूपमत्यन्तमपग्रुवते । य इत्याद्यपह्न्यनदत्यन्तं विरुषोा-

ति । ज्ञानेत्यादिना ग्राहुरित्यन्तेन । दिक्शब्दर्मूचिताश्च पराभिप्रेतश्रु-त्यादयः पूर्वान्ताः तथा युत्त्वन्तराणि च ।

> सहोपलम्भनियमादभेदाचीततहियोः । भेदश्व भ्रान्तिविज्ञानैद्दृेश्य इन्दाविषाद्वय ॥

इत्यादीनिः तन्मतं स्वयमादै। निराकरोतिः ते तथेतिः ते विज्ञा-नवादिन एवासन्त इत्यर्थः । तत्र हेतुमाह । प्रत्युपस्थितमित्यादिना स्यरि-त्यन्तेन। ज्रस्यार्थः। इदं सबै वस्तु स्वमाहात्म्येन सचिकर्षादिनैवेापस्थितं न दोषादिना स्वप्नवदत्यन्तवाधादर्शनात् । ग्रतः अष्यं वस्तुस्वरूपं Ħ रहीत्वापि प्रमागरूपेण स्वप्नज्ञानरूपट्टछान्तवत्तेन वस्तुस्वरूपमपलपन्तः श्रद्वेयवचनाः स्यः । तेषां ज्ञानस्यापि अमत्वेन तद्राव्यस्य यथार्थवाच्या-र्षेज्ञानाजन्यत्वात् तद्वाक्यार्थस्यापत्तापाच्च । तद्वाक्यस्याश्रद्वेयत्वा-दित्यर्थः । नहि जायज्ञज्ञानस्य स्वप्नद्रष्टान्तेन विषयापलापे क्रियमार्थे स्वाभिप्रेतस्य यत्निंचिज्ञज्ञानस्य विषयः संचित्यण्यभ्युपगन्तुं शक्यते प्रामाणिकैरित्यतस्तगव नास्तिकाः न पुनरर्णे नास्तीति भावः । ग्तेनाधनिकानां द्रष्टिसुष्टिवादिनां वेदान्तिववाणामपि मतं प्रच्छवना स्तिकतये।पेचणीयम् । स्वप्नादिद्रृष्टान्तेन त्रीहर्षादीनामसत्त्वराइनेन च वेदान्तज्ञानतज्जन्यज्ञानयेग्रपि भ्रमत्वापत्त्या वेदान्तप्रामाख्यासिद्धा तत्प्र-तिपाद्यब्रह्मासिद्धिप्रसङ्गादिति । नन्वनुभवस्वरूपस्यात्मनः स्वप्रकाश-त्वात् न तत्र प्रमाणापेचेति चेत् न । तथा सति वेदान्तश्रवणवैयर्थ्यापत्तेः । बाधापूर्णत्वसद्वितीयत्वधमनिरासार्थं अवगापेत्तेति चेत् न । बाग्रमाग्रीभुतेन वेदान्तेनापूर्णत्वाद्यभावस्यासिद्धापत्तेः । नन् श्रन्या स्वार्थं बाधिते सति पश्चात्तहाधेप्यत्ततिः युत्तिप्रवृत्तेः प्राक् ग्रबाधितमेव सर्वमिति । मैवम् । श्रुतिप्रामाण्ययात्तकानुमानादीनामव्यप्रामाण्ये स्वप्रमाणीभूतां बाधितां च श्रुतिम् उत्पादितज्ञानामपि मामाय्यसंग्रयाहितः स्वार्थसंगयः कथं नाजा-गलस्तनधत् धिफलीकुर्यादिति दिक् । विज्ञानवादे दूषग्रान्तरपरतयेात्त-रमुचमवतारयति । कुतश्चेति । घशब्दो हेत्वन्तरे कुतोपीत्यर्थः ।

## वस्तुसाम्ये चित्तभेदात्तयोर्विभन्तः पन्याः ॥ १५ ॥

एकसिन्चेव विषये चित्तान्तरवियोगे चित्तान्तरालम्बनदर्शनास-योश्चित्तार्थयोर्ध्विभक्तः एथगेव पन्याः स्वरूपभेदावयनवत्मं विरुद्धधर्मद्वय-रूपमेकानेकत्वरूपमित्यर्थः । द्वणिकविज्ञानमेव परेषां चित्तमित्यतः चित्ता-द्वेदेनैव विज्ञानभेदीर्थंषु सिंहु इति भावः । तत्राद्री भाष्यकारो ऽनुभव-बलात् हेतुं साधयति । बहुचित्तालम्बनीभूतमेकं वस्तु साधारणमिति। प्रत्यभिज्ञासिहमिति शेषः । सीचेनुमाने तर्कमादी दर्शयति । तत् खल्वित्या-दिना प्रतिष्ठमित्यन्तेन । नैकेति । न एकमात्रीयपुरुषचित्तात्मकं तथा नानेकपुरुषीयचित्तात्मकम् त्रपि तु स्वप्रतिष्ठं चिल्लातिरेकेणैव स्वातन्त्र्ये गौव स्थितमित्यर्थः । सिद्धहेतुं योजयितुं प्रच्छति । जयमिति । उत्तरं, वस्त्वति । बादावेकपुरुषीयचित्तकल्पितत्वानुपपत्तिमुक्तहेतुना प्रतिपाद-यति । धर्मापेद्धमिति । पुरुषभेदेनैकस्मिवेध योषिद्वस्तुनि धर्मनिमि-त्तात्सुखज्ञानं सुखवती स्व्याकारवृत्तिर्भवति । अधर्मनिमित्ताच्च दुःखयती रच्याकारवृत्तिरित्येधमादिरूपैश्चित्तभेदास्ति जतः कस्य पुरुषस्य चित्तेन तत् कल्पितं स्यात् न कस्यापीत्यर्थः । नन्वेवं भवत्वनेकपुरुषचित्तपरि कल्पितमिति द्वितीयः पद्यः तत्राहः । न चान्येति । नाण्यन्यपुरुषचित्ताः-वस्तुना अन्यस्य चित्तउपरागः संभवति । परस्वप्रस्य परेणा-त्मकेन ज्ञानादित्यर्थः । तर्के प्रदर्श्य सूत्रार्थे व्यावन्टे । तस्मादिति । याद्ययत्त्र्या-योर्भेदेन वैधर्म्यंग भित्रयोगित्यर्थः । ननु वित्तातिरिक्तार्थवादिनाम् अर्थस्य स्थिरत्वाचिरन्तरमेव कथं ज्ञानं भवति । कयं वा एक एवार्थः स्वप्नादि-भेदभिचासु इतिषु हेतुः स्यात् । नद्यवितत्तवात् कारणात् कार्यभेदो घटतइत्याशङ्कायामाह । सांख्यपत्तइति । सांख्यानुसारिमते सुखदुःख-मेाद्वात्मकं भवति वस्तु चित्तं चलस्वभावमतेा धर्मादिनिमित्तवशात्सु खाद्यर्थमेव चित्तैर्वस्तु संबध्यतइति न सर्वदा ज्ञानं तथा धर्माद-निमित्तानुरूपं सुखाद्यात्मकप्रत्ययं प्रति सुखाद्यात्मकत्वेनैव वस्तु हेतुर्भव-तीति कारणतावच्छेदकभेदाच द्वितीयोपि देगा दत्यर्थः । बाहुवादान्तर-

#### योगवार्तिकम् ।

निराम्नकसूनान्तरमयतार थितुं तन्मतमुपन्यस्यति । के चिदाहुरिति । के चिदाहुः । यस्तु जानाद्विचार्यः तथापि ज्ञानसमकालीन एव सास्तु पन्यदा प्रमाणाभाषात, प्रयोगश्चायं ज्ञानसहभूरेवार्ध्यो भेग्यत्वात् सुखादि-बदिति । यत्र सुखटुष्टान्तस्तम्मतेनैव ग्रस्मन्मते सुखस्यापि विषये स्थिर-त्वात् । रायद्वेषादिश्चाभयसिद्धाे दृष्टान्तइति । त्रर्थस्य ज्ञानसहभावित्वेन यत् सिध्वति तदाह । तरत्यति । ते च रतेनानुमानेन विषयस्य पुरुषान्तरसाधारस्यं धाधमाना ज्ञानपूर्वात्तरत्तसेषु विषयमपलपन्तीत्यर्थः । तत्र स्थाननुभूयमावतया न मेरदसिद्धिरिति भावः । तत्र प्रत्युत्तरं सूत्र-मिद्दम् ।

# न चैकचित्तनन्तं वस्तु तत्यमाणकं तदा किं स्यान् ॥ १६॥

वृत्त्पाख्यचानातिरितं तेषां चित्तं नास्तीति ज्ञानमेवाच चित्तं तत्त्रां तवियतं तथा च नापि वस्तु एकज्ञाननियतमिति प्रतिज्ञा । तत्र हेतुः, तदित्यादि । तदा तद्दि तच्चित्तप्रमाखतं वस्तु किं स्थात् चित्तापाये कुत्र विलीयेत न कुत्रापीत्यते। वस्तु स्थिरमिति शेषः । ग्रयं भावः । यदि चित्तस्य कारखे विलीयतद्दत्युच्यते तदा घटादिरूपार्थानां लाध-याच्चित्ताभेदापत्त्या विज्ञानयादिमतएव प्रवेशः तच्च दूषितं यदि च मृदादिषूतच्येत तदा विनाधकारणाकाङ्गायां परिट्राटस्य मुद्गरपातादेरेव नाधकारखत्वेन चित्तनाधसमकालं घटादिवस्तुनाशानुपपत्तिरिति । हेतु-पदस्येममेवार्थ भाष्यकार ग्राह । एकीति । एकचित्ततियतं चेद्ठस्तु स्वात्तदा तच्चित्ते विषयान्तरसञ्चारिणि निरुद्धे वा सति ग्रस्वरूपमेव तत्यस्य विवरणं केन चिद्दग्रदीतस्वभाधकर्मिति । स्वयमधिकं पूरयति । संक्रध्यमानं चेति। चित्तेन समकालं भावित्वा गत्कुत उत्पद्येत न कुतेगपी-त्यर्थः । पूर्ववदयं भावः । यदि चित्तस्य कारणादेवे।त्पत्तिरच्यते तदा

<sup>•</sup> समजालभावभावित्वादिति पा० २।

विसाभेद एव स्वात् यदि च बाह्यकारणात् भेदाचित्तिव्यभिचार्यपि स्वतन्त्रकारणेनेात्पादनात् परिद्रछानां दण्डचक्रादीनामेव स्यात कारणौरित्त्येन चित्तव्यभिचारसिद्धिश्चेति । बाधकान्तरमाह । चे सास्येति । त्रास्यार्थस्य रह्ममारास्याव्रतीवमाना ये च एछादांशास्तेष्य-प्रामाणिकत्वादसन्तः स्यः । एवं च एछाद्यभावादुदरं प्रतीयमानमपि न रहोत, सत्यतयेति शेषः । उदरस्य एछादिव्याप्ततया एछाद्यभावेनेादरा-भावसिद्धेरिति भावः । परमतमपाङ्गत्य स्वमतमुपपवतयोग्यसंहर्रात तस्मादिति । उभयत्र स्वतन्त्रशब्दी उन्येत्यनैरपेत्वबोधनाय । भाग इति । वियोगाच्चानुपर्राब्धमान्न चित्ततदर्ययोविवेकप्रकारो বুনি शेषः 1 दर्शितः । इदानीं ज्ञातविषयत्वसदाज्ञातविषयत्वाभ्यां चित्तात्मने।विवेकप्र-कारमाह सुत्राभ्याम् । त्रस्यैव च मेल्लहेतुज्ञानविषयस्य विवेकस्येत्पोद्धातसं-गत्या कार्यकारणये।श्वित्तार्थये।श्व विवेकः पूर्वे दर्शितः यावद्धि कार्यभिन कारणं न सिद्धाति न तावद्वत्तिकारणतया चित्तं स्थिं सिध्यति येन ज्ञाताज्ञातविषयत्वं चित्तस्य स्यात् यावद्रा चित्तार्थये।भेंदोपि न सिध्यति न तावदपि चित्तस्य चाताजातविषयत्वं सिध्यति ततः कुते। जाताज्ञा-तविषयत्वसदाज्ञातविषयत्वाभ्यां चित्तात्मने विवेक दति भावः ।

तदुपरागापेचित्वादख वस्तु ज्ञाताज्ञातम् ॥ १७ ॥

चित्तस्य कालभेदेन ज्ञातमज्ञातं च वस्तु भवति । क्षतः । ग्रर्णकार-तारूपोपरागसापेतत्वात् ग्रर्थज्ञानइति शेषः । ग्रतो ज्ञाताज्ञातविषयतया चित्तं परिणाप्र्यपीति भावः । नन्वर्थाकारतातिरिक्तं किं बुद्धेर्ज्ञानमस्ति यज्ञ सस्या ग्रपेत्तीच्यतइति चेच । भूसप्रकाशवत्सत्वस्थापि कश्चन प्रकाशोस्ति सुषुष्ट्र्यादिव्यावृत्तोऽनुभवसिद्धः तस्यैवान्याकारावच्छित्रस्य बुद्धिर्मज्ञात-त्यादिति । उपरागकारणप्रदर्शनपूर्वकं सूत्रं व्याचन्धे । ग्रयस्कान्तेति । ग्रयस्कान्तमणिवदक्रिया एव विषया ग्रयेखत् क्रियाशीनं चित्तं स्वमहि-याहत्व सन्नम् संयोज्य तदुपरज्जयन्ति स्वाकाराकारयन्तीति लात्तारसः इत वस्त्रम् ग्रते। येन विषयेथे।परतां यच्चित्तं स विषयस्तस्य ज्ञात इत्यर्थः।

इतरे चाज्ञाता इत्यर्थः । यद्यपि चित्तस्य जडत्वाच ज्ञानं चैतन्यस्यैव ज्ञानत्वात् तस्य च पैरहवेयत्वात् अभयव ज्ञानकल्पने गैरिवात् सत्त्वस्य प्रकाशहूपता च प्रतिबिम्बग्रहणतमनैर्मल्यमात्रं तथापि तप्तायोवद्घ्यवष्टारतेः बुद्धिसत्त्व-प्रकाशोपि ज्ञानशब्देनेक्तः । सूत्रतात्पर्यविषयं पुरुषाद्वैधर्म्यान्तरं हेयताया विवेकस्य च बीजं चित्तस्य च दर्शयति । वस्तुन इति । अता ज्ञाताज्ञातव-स्तुकत्वान्ययानुपपत्त्या चित्तस्योपरागाख्यपरिखामः सिद्ध इत्यर्थः । घटा-दीनामपि सात्तात्त्पुरुषविषयत्वे पुरुषस्यापि ज्ञाताज्ञातविषयत्वं स्यादित्या-श्रयेन प्राधित्त्वोत्तारमूत्रमुत्यापयति । यस्य त्विति ।

सदा ज्ञाताश्वितवत्तयस्तत्यभाः पुरुषस्वापरिणामात् ॥ १८ ॥

यस्य तु तदेव विषये। परक्तमेव चित्तं विषये। नान्यत् ग्रतस्तस्य तत्वभोश्चित्तप्तात्तिणः पुरुषस्य विषयाश्चित्तइत्तयः सदाज्ञाताः युरुषस्या-परिणामादित्यर्थः । परिणामित्वे हि कदाचित्पुरुषस्याच्यापत्त्या विद्य-मानापि चित्तवृत्तिने ज्ञायेतः । तदा च तस्यापि ज्ञाताज्ञातीभयरूपत्वे ग्रहं सुखी न वा दुःखी न वेच्छामि न वेत्यादिसंशयः स्यात् एतादृशश्व संश्रयी न द्रश्यते ग्रता वृत्तेरज्ञातसत्ता नास्ति ततश्च पुरुषोऽपरिणामीत्यायातम् । नन् पुरुषस्यापरियामित्वस्य व्यवस्थापने किमिति सांख्ययेग्गयोरायह इति चेत् छणु । यदि हि पुरुषस्य ज्ञानादिलत्तणधर्मः कश्चन मेत्ति नश्येत् तदा व्ययदेषिख दारिद्रावत् मेरता न परमपुरुषार्थः स्यादिति ज्रस्मिन् मुत्रे बुद्धिवृत्तिरेव पुरुषस्य विषय इति लब्धम्। ग्रत एव पुरुषे। विषयी नित्यं सन्वं च विषयः स्मृत' इत्यनुगीतायां नित्यमित्यनेन सत्त्वाख्याया बुद्धिवृत्तेरेव प्रवधिषयत्वमुक्तम् । सूत्रतात्पर्यविषयं चित्ताद्वेधम्यं भाष्यकार बाह । यदीति । भाष्यं सुगमम् । ननु यदि चित्तमेव पुरुषस्य विषयस्तर्हि शब्दा-दिप्रकाशः क्यं स्थात चित्तस्याचेतनत्वेन विषयतामात्रेण प्रकाशासंभवा-दिति चेच। चित्तारूठतयैव शब्दादीनां पुरुषे भावादिति। ननु सर्वसंब-द्वत्याधिशेषेपि चित्तमेव पुरुषस्य विषये। नान्य इत्यत्र का युक्तिरिति चेच्छ्णु। अर्थाकारतैव विषयविषयिभावे। न तु संयोगमाचम् अतीन्द्रियेषु

### योगवार्तिकम् ।

संयोगसत्त्वेपि चितविषयत्वाभावात् सा चार्याकारता प्रतिबिम्बरूपैव पुरुषे स्वीकार्या स्वताऽपरिमाणित्वस्य साधितत्वात् चतः पुरुषे प्रतिबिम्बसम-र्पेणसामर्थ्य वृत्तिमत्स्ववित्तस्पैव फलबलात कल्प्यते यथा जलादे। प्रतिबि-म्बनसामध्ये रूपवत् स्युलद्रव्यस्यैवेति । तदेताभ्यां सूत्राभ्यां चित्तविधर्म-तया चित्तातिरिक्ते मेत्त्रभागी पुरुषः प्रतिपादितः । ग्राभ्यां च सूत्राभ्याम-ज्ञानमिच्छादिविकारजातं च चित्तनिष्ठमेव न तु पुरूषनिष्ठमित्यवगन्तव्यम् । नन् पुरुषस्य सदाज्ञात विषयत्वेन ज्ञानपरिणामे। मास्तु इच्छासुखादिपरिणामे तु किं बाधकमिति चेच्छुणु । पुरुषस्य सदाज्ञातविषयत्वे सिद्धे नाघवा-चित्यकाशस्वरूपमेकेक्रमेवात्मद्रव्यं सिध्यति ततश्चाज्ञानस्य चित्तधर्मतया ग्रज्ञानकार्थे धर्मादिकं ततुकार्थं चेच्छासुखादिकमपि चित्तस्यैव सामानाधि-करण्यप्रत्यासत्ते। लाधवादिति भावः । चित्तस्यैव स्वयाहकतया सदाज्ञा-तविषयकत्वं चित्तभेक्तरसिद्धमित्याशङ्कानिरासकं सूत्रान्तरमवतारयति । स्यादाशङ्केति । वैनाशिजानां चित्तात्मवादिनामिति शेषः । चित्तमेव स्वत्य विश्वयस्य च प्रकाशक्रमग्निवदुविष्यति झतमपरिणामिनान्येनेत्याशङ्का वैनाशिकानां स्यादित्यर्थः । ग्रत्राग्निचित्तयोः साधारणं प्रकाशकत्वम् त्रखण्डेत्पाधिः प्रकाश दति व्यवहतरहेतुः स्वाभासतारूपसाध्ये प्रवेशनीयः । तेनाग्निचेतनयारेकरूपप्रकाशाभावेपि न द्वतिः । तथा च युतिस्मृत्यारपि त्रात्मनि नाग्यादित्यादिद्रष्टान्तानुपपत्तिरिति तःमिमामाशङ्कां सूत्रेण परिहरति ।

### न तत्त्वाभासं हश्यत्वात् ॥ १८ ॥

व्याचष्टे । यथैतरायीति । ग्रन्तः करणस्यैक्याच्चित्तमेव मन इत्युक्त-वान् । ग्रजायं प्रयोगः । चित्तं न स्वाभासं स्वगे(चरवृत्त्यभावकाले न स्वप्रकाश्यं दृश्यत्वात् इन्द्रियशब्दादिवदिति । तथा च स्वगे।चरवृत्त्यभावकाले चित्तभानार्थं पुरुषः सिद्धातीति भावः । वृत्तिभानार्थं नियमेन वृत्तिकल्पने चानवस्थां सूत्रकार एव वद्यति, स्वप्रकाश्यत्वं च पुरुषे प्रसिट्टम् । पुरुषस्य स्वज्ञेयतायाः प्रागुक्तत्वेन ध्वभिचारः स्यादतः साध्ये काल इत्यन्तम् ।

भ्रान्यादे। च स्वभासत्वमेव नास्तीति वर्त्यात । ग्रता न तत्रापि व्यभि-चारः, द्रष्टान्ते च सर्वदैव स्वप्रकाश्यत्वाभावीक्तीति । यत्र च कर्मकर्छ-विरोधो विपत्तवाधकस्तर्कः कर्मकर्तृविरोधे च स्वस्मिन्स्वसंयोगानुषप-सिस्तकैः । तथा च वत्यति । प्रकाशश्चायं प्रकाश्यप्रकाशसंयोगे दृष्टेा न स्वरूपेस्ति संयोग दति । तथा परसमवेतक्रियाफलभागित्वरूपकर्मत्वं न क्रियात्रये कत्तेरि संभवतीति । ग्राधुनिकवेदान्तिव्रवास्तु चित्तादिकं न द्रष्टृ दृश्यत्वादित्येवं प्रयुष्जते । पुरूषस्तु कर्मकर्त्तुविरोधाद्वृश्य एव न भवति पुरुषगाचरस्तु व्यवद्वारः पुरुषसतैव पुरुषेण भवति प्रकाशगाचरव्यवहारे प्रकाशान्तरानपेत्तादर्शनादित्याहुः । तत्र । चित्तवृत्तावप्येवं परैर्द्रृश्यत्वस्य सुवचतया चित्तासिरित्तपुरुषसिद्धानुपपत्तेः । वृत्तिगेाचरव्यवहारस्यापि स्वरूपसत्या वृत्त्वेध वत्तुं शक्यत्वात् प्रकाशगोखरव्यवहारमाचे प्रकाशान-पेतेन्येव हि दृष्टं तत्र चित्तं वा पुरुषे वेति न विशेषः कश्चन त्रपि च स्वप्रकाशं निरञ्जनमित्यादिय्तिस्मृत्युक्तं स्वप्रकाशत्वमप्यदृश्यत्वे सति पुरुषस्य यथाश्वतं नेापपद्येत यैगिकार्थत्यागात् । किं च पुरुषनि-छफलाजनकत्वेनात्मतत्त्वाकारा चित्तवृत्तिः प्रमागमेव न स्पादित्पादिदेा-यप्रसक्तिति । कर्मकर्त्तृविराधस्तु पुरुषस्य ज्ञेयत्वेपि नास्ति चेतनप्रति-बिम्बितबुद्धिवत्तिव्याप्यत्वरूपस्यैव ज्ञेयत्वस्य परादिवदेव बुद्धिवत्त्यारूढरूपे द्रुभ्यो दर्पणाइटमुखवत् केवलस्तु द्रष्ठेति प्रकारभेदात्कणं कर्मकर्त्तृहि-राध इति दिक् । कर्मकर्त्तुविरोधस्तु बौद्धमतएव भवति वित्तातिरित्त-द्रष्ट्रनभ्युषगमेन करणान्तरानभ्युपगमेन च द्रष्ठरि सात्तादेव स्वप्रतिबिः म्बादेरनुपपत्तिरिति चित्तस्य स्वाभासत्वेग्विवदिति परोत्तदृष्टान्तस्यासि. हिमाह । न चाग्निरत्रेति । ग्रत्र स्वाभासत्वे न द्यग्निरिति यदाग्निः पूर्वे तमसा पिहितः पश्चादात्मानं प्रकाशयतीति क्व चिट्टछं स्यात्तदाग्नेः स्वप्रका-श्यन्वं पुरुषस्येव सिद्धीत तदेव तु नास्तीत्यर्थः । ननु पुरुषेर्गपि प्रकाश्व. स्वरूप एव सर्वदा तमस्तु बुद्धिवत्तेरेव प्रतिबन्धकमिति चेत्सत्यम्। तयागि बुद्धिवृत्त्याख्यकरणाभावकाले स्वात्मानमविषयीक्षत्य करणकाले विषयीक रेतीत्ययमभिनता विशेषे।स्येवातः प्रकाशस्वरूपतादिसाम्येषि पुरुषः स्व-

प्रकाश्या नाम्निरिति न केवलं प्रमाणाभावादेवाग्नेः स्वप्रकाश्यत्वाभावाऽपि प्रकाश्यत्वव्यवद्वारकारणाभावादपीन्याद्य । प्रकाशश्चायमिति । प्रका-Ħ शात्र प्रकाश्यत्वव्यवहारी अन्यणा प्रकाशसंयेगस्वैव प्रकाश्यत्वरूपतया तस्य संयोगजन्यत्वानुपपत्तिरिति संयोगे प्रतिबिम्बसाधारणसंबन्धे यदि चान्नै। सात्तादेव स्वप्रतिबिम्बादिरिव्यते तदा दृष्टविरोध दति भावः । श्रम्नेः स्वप्रकाशत्वं तु प्रकाशान्तरनैरपेत्वेग स्वत एव प्रकाशरूपत्वं घटादयस्तु प्रकाशसंबन्धादेव प्रकाशन्ते त्रग्निट्टछान्तेन चेट्टशमेव स्वप्रकाशत्यं पुरुषस्य शास्त्रेष्ट्रच्यते चित्ताद्विकाय चित्तस्य द्वि प्रकाशः पुरुषोपाधिक एव त्रयसो दभ्धत्ववदिति । यसु त्रवेद्यत्वे सत्यपरोत्तव्यवद्वारयोग्यत्वं स्वप्रकाश-त्वमित्याधूनिकवेदान्तिववाणां प्रलपनं तत्प्रागेव निराष्ठतम् । विस्तरतस्तु ब्रह्ममीप्रांसायामपीति दिक् । नन्वेवमप्रकाश्यत्वरूपमेव स्वाभासत्वं चित्तस्यास्म भिरभ्युपेयं तथा चाग्निट्र टान्त उपपत्रः स्यातत्राह । कि चेति । शब्दार्थः स्वाभासग्रब्दार्थः संभवतीति ग्रेषः । एवं च सतीदं दूषखमित्याह । स्वबद्धिप्रचारेत्पादिनाः । बुद्धेः प्रचाराः वृत्तिः तस्याः संघेदनात् क्रोधावा-न्भवात् तहानावार्थं सत्त्वानां प्राणिनां प्रष्टत्तिईश्यते तच्व स्वबुद्धायहणे युक्तं न भवनीति बुहुर्याद्यत्वसवध्यं वक्तव्यमित्यर्थः । नन्वद्वं क्रुट्ठ इत्या-दिप्रत्यये पुरुषस्यापि यह्तणात् स्वाभासत्त्वं न स्यादिति चेत्सत्यम् । त्रया-झत्वरूपस्ट स्वाभासत्त्वस्य पुरुषेप्यनङ्गीकारादिति । यद्याप्यादै। क्रोधा-दीनां स्वरूपते। निर्विकल्प एव काधः पैक्लेये। भवति क्रुद्धेन्हमित्यादिस्त् ग्रहंकारस्येव व्यक्तिपुरुषस्य धान्तत्वात् कृटस्यतवा कुद्धिवत्त्याकारातिरि-काकारासंभवाच्च तथापि पैरहवेयेग क्राधनिविकल्पेन जनिता झुट्राह-विशिष्टवृत्तिस्तत्सातिके। बेाधरच तट्राह्यत्त्वे मिति यान्तःकरणस्य नेवात्र चित्तस्यायाहात्वं प्रतिषिध्यते क्रेश्धादीनां फेररषेयनिविंकल्यकस्य शब्दगो।चात्वेने।पन्यस्तुमशक्वत्वात् पुरुषसाधकं तु चित्तपहणं इतिमे।-चरनिविकल्पकमनुमानगम्पमेव तस्य दि चित्तधर्मत्वं संभवति नियमेन सर्ववृत्तिमेध्वराया जन्मर्भित्वेकल्पकधारायाः स्त्रीकारे इनवस्यापत्तेः । ग्रज्ञा-सर्वतिस्वीकारे च कुह्रोहं न वेल्यादिसंशमाद्यापत्तेः । क्रीधादिगोचरनित्य-

マ드빌

निर्विकरूपकैकज्ञानस्वीकारे च विशिष्टणत्यत्तसामय्या बलवत्याः प्रसिबन्धात् संशयाद्यभावः । संप्रज्ञातयाेगेपि वृत्तिः स्वरूपते। भासतग्वेत्यभ्युपेय-मिति । चित्तस्य स्वाभासतावादिमते तन्मतमालम्ब्येवान्यदूषण्णमाह ।

रकसमये चेाभयानवधारराम् ॥ २०॥

सूत्रार्थमाइ । न चेत्यादिना युक्तमित्यन्तेन । न च नाप्येकस्मिनु-त्यत्तित्तणएव स्वपरावधारणं युक्तं पूर्वे सत एव प्रत्यत्तगे। चरन्वात् स्वस्य च प्रागसत्त्वादित्यर्थः । नन्वेवं स्वात्पत्त्यनन्तरं स्वयदणमस्तु तत्राह । द्यण्विकेति । द्यण्किवादिमते या वस्तुन उत्पत्तिः सैव क्रिया तस्य कार्य सैव च तत्य कर्द्रादिकारकवर्गः तन्मते सर्ववस्तूत्पत्तिमान-फलकं निर्हेतुकं स्वयमेव भवतीति सिद्धान्तः । तथा चेक्तं 'भूतिर्यंषां क्रिया सेव कारकं सैव चेच्यत'इति । ग्रन उत्पत्त्यनन्तरं चित्तम्य स्वयहणार्था क्रिया न संभवतीत्यर्थः । त्रास्य न्यत्ते सांव व्हिया क्रिया न संभवतीत्यर्थः । त्रास्य स्वयद्वुद्धिकर्मणां विराग्य स्वयहणार्था क्रिया न संभवतीत्यर्थः । त्रास्य न्यतेपि शब्दबुद्धिकर्मणां विराग्य व्यापारा-भाषादिकस्या वृत्तेद्व्र्र्ण्ययाहकत्वं न संभवतीति भावः । उत्तरसूत्रमवतार-यति । स्यान्मतिरिति । मतिरभ्युपगमः । नतु स्वाभाषशब्देन स्वसंतान-भास्यत्वं वक्तव्यं तथा च स्वरसेन विनाशस्वभावेन निरुद्धं नष्टमपि चित्तमुत्तरोत्तरप्रंः । तत्र सिद्धान्तमूत्रम् ।

चित्तान्तरदृश्ये बुद्धिबुद्धेरतिप्रसङ्गः स्मृतिसंकरख ॥ २१ ॥

वृत्तिरूपचित्तान्तरेण वृत्तिरूपचित्ते दृश्येभ्युपगम्यमाने तु बुद्दिबुद्धे-र्वृत्तिवृत्तेरतिप्रसङ्गी उनवस्था । एतद्धावछे । अप्येति । बुद्दिबुद्धि स्वित्तगावरं चित्तं परेषां वृत्त्यतिरित्तचित्ताभावेन वृत्तिचित्तयोः पर्यायत्वात् । ननु नेयमनवस्था सर्वमेव चित्तं यद्दीतव्यमिति नियमाभावादिति चेव । वृत्तेर-चातसत्ताङ्गीकारे जानामि न वेत्यादिसंशयापत्तेः । योग्यानुपलब्ध्या ज्ञाना-द्यभाधप्रत्यचानुपपत्तेश्च । किं च मा भवत्वनवस्था वृत्तिगावरानन्तवृत्ति-कल्पनागौरधं त्यपरिदार्यमेव । अस्माभिर्त्ताधवेन सकतवृत्तिगावरैकविभु-ज्ञानकल्पनादिति । एतेन चित्तनित्यत्याभ्युपगमिनामपि न्यायवैशेषिका-

यामुत्तरोत्तरज्ञानेन पूर्वपूर्वज्ञानयदृणकल्पना परास्ता अनवस्यागीरवाभ्या-मिति मन्तव्यम् । ग्रतिप्रसङ्गं व्याख्याय स्मृतिसंकरं व्याचर्छे । स्मृतिसंकर-श्चेति । बुद्धिबुद्देरिति शेषः । संजरग्रब्दार्थमाह । यावन्त दति । विषया-नुभवकाले ज्ञानधारा जातेति विषयस्मृतिकालेपि जनन्तानां तज्जानानां ्र स्मृतिरेकदैव भविष्यति । घटेा मया पुरां चात्ता घटचानं तज्जानं चेत्ये-वमनन्ताकारः सीयं स्मृतिसंकरः प्राप्त इत्यर्थः । ग्रस्मनमते च पौरूषेय-बेाधस्य नित्यतया निर्विकल्पमात्रतया च न स्मृतिहेतुत्वमिति । नन्वेता∙ दृशसंकरे के। देाष इति तत्राहा तत्संकराच्चेति । संकराभ्युपगमे च घटेा मया ज्ञात इत्येकमात्राकारस्मृत्यनुभवेा न स्यादित्यर्थः । ग्रन्या-न्यपि दूषणानि सूचयचास्तिकमतं तिरस्करोति । एवं बुद्दीति । सर्वे ब-न्धमात्तधर्माधर्मादिव्यवस्यादिकम् । तदेवं चित्ताद्विविच्य मोते। व्यवस्थाः पितः चित्तस्य च स्वाभासत्त्वं निराक्ततम् । इदानीं परेषामिष्ठोक्तात्मतत्त्वा-वधारणस्य स्वाभ्यगगमविरेधिनाव्यन्यायतामाह । ते त्विति । भेक्तस्वरूपं न न्यायेन संगच्छन्ते न्यायविष्ह्या दत्यर्थः । तेवां विज्ञानवादशून्यवादश्चेति मुख्यं मतद्वयं तत्राद्रा विज्ञानवादिनां त्रणिकताव्यस्वाभ्युपगमविरोधा-च्यायविरुद्धाद्वयं दर्शयति । के चिदिति । सत्त्वमात्रं त्तणिकविज्ञानरूपं चित्तमात्रं परिकल्प स्वीक्षत्य तस्यैव मोत्तं वदन्ति । त्रस्ति स सत्त्ववि-शेषाे य गतान् सांसारिकान् पञ्च स्कन्धान् हित्वा जन्यांश्च पञ्चस्कन्धान् युक्ते। इनुभवतीति ततश्च तत एव स्वाभ्यपगमात् पुनस्वस्यन्ति चित्त-स्यैर्वापत्त्येत्यर्थः । त्रते। न्यायविरुद्धास्तइति, पञ्चस्कन्धारच विज्ञानवेद-नासंज्ञानरूपसंस्काराख्याश्वित्तस्यैव शाखाभेदा न तु चित्ताद्विचाः । तत्र विज्ञानं विषयानुभवः वेदना दुःखं संज्ञारूपे शब्दार्थ।विति यावत् संस्कारी वासना रतेव्वेषामपि सुखादीनां प्रवेश इत्यखिनं वस्तु चित्तमे वेति। ग्रन्यवादेण्याद्र ! तचेति । तचान्ये के चित स्कन्धानां महचित्रंदाय महानिर्चेदाख्यवैराग्यायापुनर्जनम्ह्रपप्रशान्तये च जीवन्मुक्तस्य गुरे।रन्तिके ब्रह्मचये ब्रह्माभ्यासं सादात्कारपर्यन्तं करिष्यामीत्युत्तवा शिष्यतामापवा नास्तिका गुरूपदेशाल् सत्त्वस्याहंश्रब्दार्थस्यापि सत्तामपलपन्ति शून्यवा-

विने भवन्ति इत्यर्थः । तेषि न्यायविष्ठुा भेक्तः सत्त्वस्यापलापेन स्वाभि-प्रेतस्य मात्रस्याद्वेशव्दार्थस्य ब्रह्मचर्यादीनां वा सत्तास्वीकारात् सेयमुट्रेश्य-विस्मृतिः कयं मुठाव लज्जयतीति । एतेनाधुनिकवेदान्तिवृवा ऋपि न्याय-विस्तुा मन्तव्याः । तेपि हि मोसादार्थं गुस्मुपासचा ब्रस्नातिरित्तं सबे शुक्तिरजतवदत्यन्तत्व्यमिति गुरूपदेशान्मेस्ततस्राधनादिकमेवापलपन्ती-ति। अपि चेण्यदेशानन्तरमञ्जतसात्तात्कारस्य मननादिसाधनाद्यमुष्ठानाभ्य्. पगमे।पि तेषां न न्याय्यो ऽसते।पदेशेन फलतत्साधनेषु सर्वेष्वेवाविश्वा. सात् । अत्रद्र्या इतिनापि फलानुदयाच्च । किं बहुना श्रत्यादिप्रामा-ध्यबाधनेन ज्ञानप्रामाण्यसंशयाद्याहितेः संगये। योगान्तेपि ब्रस्तणि स्यातः। न च स्वप्रकाशतया ब्रह्मणि न प्रमाणापेत्रेति वाच्यम् । प्रकाशतस्तस्य त्तन्सद्वै। कर्मकर्त्तृविराधादितिसांख्यसूचोत्तद्रोषात् स्वाभ्युपगतश्रवणादिवै-यर्थापत्तेश्च मात्तसाधनविषयस्य विवेकस्यास्वप्रकाशत्वाच्च । यत्त् अवेव्य-त्येपि प्रत्यत्वव्यवद्वारयेग्यत्वं स्वप्रकाशत्वमिति प्रलपनं तत् शशरहुवनम-न्तव्यम्। वेदनस्य व्यवहारं प्रति सामानाधिकरण्येन हेतुत्वास् द्रष्टव्यत्वादि-श्रुतिविरोधाच्चेति । सैपातिनास्तिकता दृश्यतेपि बहिर्मुवानां यतिमानिना-मिति । आधुनिकानां वेदान्ते विवर्त्तवादी यथा यथा विवार्यते तथा तथा न्यायविरोधेन सिजतासेतवद्विदीयंते । स्वमते तु नास्त्ययं न्यायविरोधः मेल्लभागिने।इंग्रब्दार्थस्य भोतुः स्थिएस्य स्वीकारादित्यादः । सांख्ययागा-दयस्विति । गादिशब्देन ब्रह्ममीमांसादया याद्याः রক্তরা বারা: प्रवादाः स्वराब्देनाहं स्वमात्मेत्यादिशब्दजातेन न त्वन्यः । कण्मनयस्या-त्माइमित्यादिवृत्तिगीवरः स्थात्तत्राह । वित्तस्य स्वामिनमिति । स्वामी द्यातमा लोके व्यवहियते यच्चाप्रेति यदादसे इत्यादिशास्त्रे चेति । अपरि-यामिनि यथेष्टविनियोक्तत्वाभावाल् कथं स्वामित्वं तत्राहः । भेक्तारमिति। त्रत्र च स्वते।पि पुरुषस्य भोगोस्तीत्यवधारखीयम् । प्रकृतोपपक्षये चित्तस्य स्वाभासत्वं निराकृतम् इदानीं सदाजाताच्चित्तवृत्तयस्तत्वभोः पुरुषस्या-परिणामादिति सूत्रत्योपपादकं सूत्रमेतेनैव प्रसङ्ग्रेनेत्यापयति । जयमि-ति । नन्वपरिणामित्वे विषये संचाराभावासदाकारपरिणामाभावाच्च कयं

マニニ

चित्तज्ञातृत्वरूपं चित्तभाेकृत्वं पुरुषस्य स्यात् । चित्तस्यले हि घटादिवि-षयग्रहणं वित्तस्य संचारात्तदाकारपरिणामाच्च दृष्टमित्यर्थः । तत्र सिद्धा-न्तपूत्रम् ।

चितेरप्रतिसंक्रमायास्तदाकारापत्ते। सबुद्धिसंवेदंनम् ॥२२॥

अप्रतिसंचाराया त्रापि चिते: स्वीयबुद्धिवृत्तिदर्शनं बुद्धिवृत्त्याकार-सापत्त्वैव भवतीत्यर्थः । त्रयं भावः । जातुः संचारेा न सातादेव जाने हेतुः किं त्वर्थाकारता हेतुः सचिकर्षद्वारा । चन्यया स्वय्नादै। मनःसंचाराभावे-नार्थभानायागात् । अते। विभुत्वेनैव सर्वत्र सचिष्ठष्टस्यात्मनः संचारो नाप्रेत्यसद्ति । ग्रापत्तिग्रहणं च पुरुषस्य पारमार्थिकाकारप्रतिषेधार्थम् । यद्या हि विषयासंचिकर्षकालेपि स्वप्नादी तद्वानायागत्या चित्तस्य तदा-कारः परिणाम इष्यते नैवं पुरुषस्य चित्तवृत्त्यभावेषि तद्वानं भवति येन पुरुषेपि इत्त्याकारः परिखाम इष्येत किंतु स्फटिके सविझष्टजपालै।हि-त्यस्येव चित्तवत्तेः प्रतिबिम्बमेव लाघवादिष्यते उभयवाकाराख्यपरिणाम-कत्यने गैारवात स्फटिकदर्पणादेः स्वप्रतित्रिम्बितवस्तुप्रकाशकत्वस्य सिद्ध-स्वाच्चेति। तदिदं वृत्तिबिम्बितमेव व्याकारापत्तिरित्युत्तं मूत्रकारेगेति । भाष्यकारः पुरुषस्य बुझाकारतां प्रतिपादयितुमादै। बुद्धेरेव रूपमार । ग्रप-रिखामिनीति । भेाकृशकिः पुरुषाख्या ऽपरिणामिनी त्रता नापि गतिमती तता न स्वप्रजायताश्चित्तस्येत्र पुरुषस्य जानं संभवति किं तु वृत्तिसरूपय-रियामिन्यर्थे चितिः प्रतिसंक्रान्तेव प्रतिबिम्बरूपेण संचरितेव सती तद्वत्ति-मनपतति तद्वत्तिं चेतनवत्करोतीत्यर्थः । ग्रन्थया दि घटमहं जानामीति बुद्धिवृत्त्यनुपर्पात्तः बुद्धेरनहंत्वात् अवेतनत्वाच्चेत्युत्तरसूत्रे वत्यति । त्रथा-विवेकादेवैतादृशी बुद्दिवृत्तिरिति चेत्सत्यं, तथाप्यविवेक एव प्रतिबिम्बम्-लकः देखान्तराभात्रात् तथा चेतनभानार्थमपि वृत्ती तत्प्रतिबिम्बः कल्प्यते बुद्धारूठतयैव शब्दादिवदात्मनेपि भानादिति। इदमेव मतिबिम्बं बुद्धेश्चि-च्छायापत्तिरित्युच्चते तथा बुहुरर्थाकारतावत् त्रात्माकारतेत्यप्यच्यतद्ति

• वृत्तिविम्बितत्वमेवेति चेदभविष्यत्साधुतरम् ॥

मन्तध्यम्। यद्यपि घटाद्याकारपरिग्रामवदात्माकारपरिग्राम एव बुहुर्भवति तयापि प्रतिबिम्बतुल्यतया स एव प्रतिबिम्बमप्युच्यते । बुद्वेरूपं प्रदर्श्य पुरुषस्य तदाकारतार्यात्तं दर्शयति । तस्याश्चेति । हिश्रब्देत्रावधारणे, तस्या त्रापि चितेर्ज्ञानरूपा दत्तिर्बुद्धिवत्त्यविशिष्टैवेन्याख्यायते व्यवद्वियते । तत्र हेतुः प्राप्तेन्यादि । प्राप्तश्चैतन्यापयदृश्चैतन्यप्रतिबिम्बं येन एताद्र्यं इपं यस्यां बुद्धिवत्तेस्तदनुकारिमावतया तत्प्रतिविम्बाधारतामावेग्रेत्यर्थः। द्रष्टा दृशिमात्र इति सूत्रेपीदमेव वाक्यं भाष्यकारैः प्रमाणत्वेनेापन्यस्तं, छत्तिसारूव्यमितरजेत्यत्राप्येतदुक्तमिति स्मर्त्ते अम् । ननु जानाम्यहं क्रुट्टीहं भीताइमित्यादिरूपता वत्तेरवेति प्रागेवेलां तर्हि निविजल्पजस्य वृत्तिवे। धस्य स्वरूपं कीट्टशमिति । उच्यते । यादृशं ज्ञानक्रोधादिवृत्तीनां रूपं सादृशमेव बिम्बग्रतिबिम्बोद्गुहणात् तदेव वृत्तिबे।धस्य **ъ**ч. स च ष्ट्रतिबोधो वृत्त्यविवेकेन जानामीतिवृत्त्यन्तरस्य विषय एव भवति ज्ञान-चितिबाधादिणव्दानां पर्यायत्वादिति । एकाकारतापत्तावागममपि प्रमा-व्ययसि । तथा चेक्तमिति । न पातालमित्यादेरयमर्थः । गुहाहितं गहुरेष्टं पुराणमित्यादिश्वतिस्मृतिषु यत्यां गुहायां गुद्धं शाश्वतं ब्रह्म त्रंशांश्यभे-दात् ग्रात्मसामान्यं निहितं संगुप्तम् इति गीयते । सा गुहा न पा-तालादि किंतु ब्रह्मइत्यविशिष्टां बुद्धिवृत्तिमेव कवयः पण्डिताः पथ्य-सीति । अविशिष्टता च परस्परं प्रतिबिम्बनादुभयोरेव विषयाकारत्वचेत-नसाम्यमित्युक्तम् । अते। विविच्य यहणायेःग्यतयाऽवस्थितिरेवात्मनः संगोपनं बुद्धाविति श्लोकतात्पर्यार्थः । तदेतदेकाकारत्वमादित्यपुराग्रेष्युक्तं

> नित्यः सर्वगते। झात्मा बुद्धिसचिधिसत्तया । यथा यथा भवेद्धद्धिरात्मा तद्वदिद्देव्यते ॥

इति । ननु भवतु चितेः स्वबुट्टिसंवेदनं शब्दादिसंवेदनं तु कयं भवेत् बुद्धिवच्छब्दादीनामपि चिता प्रतिबिम्बनसामर्थ्याङ्कीकारे सर्वदैव सर्वार्थभानप्रसङ्गात् । कयं वा चितेः स्वसंवेदनम् । उक्ता द्यनवस्या चित्तः वत् पुरुषेपि समानेत्याशङ्कानिरासायात्त्रासूत्रं प्रवर्त्तिव्यते तत्सूत्रं भाव्य-

**%**₹0

#### येगयातिकम् ।

कारः प्रकारान्तरेणायुत्यापयति । चतःचेति । चते। चुहिपुरुषयेविद्यवे-भूभावाच्च तदन्ययानुपपत्तेश्चेति यावत् । एतत् चार्गामिसूचप्रतिपाद्यम् । भूक्नीक्रियतदृत्यर्थः । चक्रारास्मदुक्तप्रयाजनसमुच्चयार्थः ।

# द्रष्ट्रदृश्योपरत्तं चित्तं सर्वार्थम् ॥ २३ ॥

सर्वे यद्दीतृयद्वश्वयाद्याः पुरुषस्यार्था भ्योग्या अस्मित्रिति सर्वेर्थम् । त्रयं घट इत्यनन्तरं घटमहं जानामीति बुहुर्वत्त्यन्तरस्य यहीतृयहण्या-द्वाकारस्य यं घट इतिवृत्तिवदेव सात्तिभास्यस्य प्रायशा दर्शनात् । सर्वा-र्थत्वे हेतुः द्रऌद्रुखे।परक्तमिति । द्रऌद्रुखे।भयाकारमित्यर्थः । बाधकं विना सचिद्वान्व्वकाकारतास्वाभाव्यस्य चित्ते सर्वेतमतत्वादिति भावः । तथा च बुहिसंवेदनमेव बुहिस्यस्य शब्दादेः स्वस्य च संवेदनं यद्वि शब्दादि-षुरुवेभयाकारा बुद्धिवृत्तिः पुरुषे प्रतिबिम्बिता भासते इदमेव शब्दादेः पुरुषस्य च दृश्यन्वं बुद्धेर्दृश्यत्ववदित्यते। न पुरुषदर्शनार्थे द्रष्ट्रन्तरापेता नापि कर्मकर्त्तृत्रिरोधे। उन्तःकरणद्वारत्वादिति भावः । एतेन सर्वार्थ-त्वेन भाष्यकारात्तं बुद्धिपुरुषयारविशिष्ठाकारत्वमपि सिद्धम् । बुद्धेः पुरुषा-कारतातिरेकेण पुरुषवत्त्वासंभवात् । पुरुषस्य बुद्धाकारतायाश्च पूर्वसूत्रे-ग्रीवेक्तत्वादिति। वेद्यत्वान्ययानुपपत्त्या यः सिध्यति तं बुद्धैा पुरुषे।परागं प्रतिपादयन्समप्रमुत्रं व्याचछे। मने। हीति । उपरक्तं तदाकारम् । त्रन्यथा ग्रहणानुपपत्तेः । युक्तिपूर्वेकं द्रष्ट्रपरागमाह । यत्स्वयं चेति । तन्मनः स्वय-मपि पुरूषस्य विषयत्वात् स्वीयचैतन्यलत्तणहत्तिविणिष्टेन पुरुषेण विष-यिणा संबद्धम बाकारितं सचिकर्षस्य यहणहेतुत्वात् । बुद्दिवत्ती च पुर-षस्यासङ्ग्रस्य प्रतिबिम्बातिरेजेणानित्यसचिक्रणासंभवादिति । तस्मादेत-चित्तमेवेाभये।पत्ततया शब्दादिविषयरूपेग विषयिपुरुषरूपेग च निर्भा-सते । साचिंगा प्रतिधिम्बितं सदिति विषयधिपर्यानर्भासं, तत्र हेतुः चेतनाचेतनरूपाण्चं तदाकारम् । एतदेव विश्वेगिति / विषयात्मकमण्य-विषयात्मकमिवेति अचेतत्मपि चेतनमिवेति। दवशब्दार्थे दृष्टान्तेनाद्य। स्फटिकमणिकल्पमिति। यथा एक एव स्फटिकमणिः पार्श्वद्वयस्ययोर्जवेन्द्र-

नीलयेः प्रतिबिम्बनात्स्वीयरूपेण सह जिरूप रव भवतीति । एवं चित्तमपि विषयात्मनेः प्रतिबिम्बनात् यहीतृयहणपाद्धात्मकरूपावयववदिव भवति, चतः सर्वीर्थमित्युच्यतदत्यर्थः । चित्तमेवेत्येवकारेणान्येषां सचिकर्षसत्त्वेप्या-कार्यहणसामर्थ्यं नास्तीत्युक्तम् । त्रज च स्फटिकट्रुद्धान्ते न सर्वाशे बुट्ठीः स्वार्थाकारपरिणामस्यैव स्वप्नानुरोधेनेष्टत्वात् स्फटिके च प्रतिबिम्बमा-जस्य स्वीकारात् । किं तु तत्तद्रस्तुमचिकर्षेण तत्तद्रूपतया प्रतीयमानता-माचांशे स्फटिकस्य दृष्टान्त इति मन्तव्यम् । यद्वेतदुक्तं चित्तस्य द्रष्टृदृश्य-सारूप्यम् इदमेव भवबीजाविवेकस्य कारणमिति प्रतिपादयति । तदने-नेति । के चिद्वाद्यार्थवादिनः चित्तातिरिक्तचेतनानभ्युपगन्तारेः वैनाग्निकाः । चपरे विद्वानवादिनः । लेाक्यतइति लेाकः । तदुक्तं विद्यानवादिभिः ।

> म्रभिचेापि हि बुद्धात्मा विपर्यासितदर्शने । याद्ययाहकसंवित्तिभेदवानिव लत्त्वते ॥

इति । तेषां च वर्ितामयं भावः । चित्तस्य चेत्सर्वेरूपता स्वीक्रता तर्ह्मलं पुरुषेण बाद्यार्थन वा ग्रनादिवासनावशात् स्वत एव चित्तव्या-नन्तपरिणामस्वीआर संभवात् । दुग्धस्य दधिरूपतार्वदिति । ग्रनुकम्पा-मुखेन तेषु समाधानमाद । ग्रस्ति हीति । इत्यन्तं बीर्जामत्यर्थः । एतेन यदाधुनिका वेदान्तिबुवा ग्राहुः । विषयदीषात् करणदेषिद्धा चैतत्ये भ्रमे। न भवति विषयकरण्धदेषियीर्भमात्वकस्पितत्वेन भ्रमात्पूर्वं तयेरभावात्, ग्रपि त्वनिर्वचनीयाविद्यामार्चादति । तद्धेयम् । चैतन्येपि चित्तवदेव सकलवस्तुप्रतिबिम्बेन सारूप्यस्येव विषयगतदाषस्य प्रपञ्चारोपहेतुताला-भात् सर्ववस्तूनां भ्रममात्रकस्पितत्वस्य चासिद्धेः शुक्तिरजतादिस्यने क्रु-प्तेन सारूप्यदेषिणैवाध्यासोपपत्तावध्यासहेतुतया तदभिप्रेतानाद्यवि द्यायां कल्पनानवआशाच्चेति । तजादी विज्ञानवादिनं बाधयति । समा-धीत्यादिना रूपमवधार्यतदत्यन्तेन । भ्रमस्यले ज्ञेयार्थस्य चित्तमात्रताया ग्रस्माभिरप्यभ्युपगमात् । समाधिमज्ञायां प्रज्ञेय दत्युक्तमर्थस्य सत्यत्वना-भाय । तथा चायमर्थः । विवादगावरेर्थिस्चित्ते प्रतिबिम्बिता यानुभूयत्ते

ৼৼৼ

### योगवातिकम् ।

स तस्य चित्तस्यालम्बनीभूतत्वाच्चित्तादन्यः । तत्र हेतुः । स चेदिति । स चेदर्घश्चित्तालारमात्रं स्यात् कथं तर्हि प्रज्ञयैव प्रज्ञाकारे। यद्येत कर्मक र्चुविरोधात् पुरुषस्यानङ्गीकारात्ः । पुरुषप्रज्ञयाः पुरुषसिद्धिरयेप्रज्ञया चर्यः स्यापि सिद्धाचित्त्यादिति । त्रते विज्ञानतिरिक्ता विज्ञेयोर्थः सिद्धः । ग्रनयैव युत्तया पुरुषानभ्युयगन्तारं बाह्यार्थेधादिनमपि बोधियति तस्मादितिः । तत्मात्यज्ञारूपस्थाप्रज्ञायाद्यत्वाभावादेव प्रज्ञायां प्रति बिम्बीभूतः प्रतिबिम्बरूपेण जातीर्था जानाकारी येन एदाते स पर्व इत्यपि सिद्धमित्यर्थः । नन् स्वमग्रहीत्वैव स्वस्य प्रज्ञाह्त्यं ग्रहात् ज्ञाका-शायहणेपि शब्दवर्दिति चेत्र। शब्दवत्केवलस्याकारस्य यहणात् । त्रयं घट इति ज्ञानमभूदित्यादिरूपेण रूपादिवदुर्मिपुरस्कारेणैवाकारानभवादिति। ननः कर्मकर्त्तुविरोधः सूत्रकारेणैवेक्ति न तत्स्वाभासमित्यनेनाता भःष्य-कारस्य पै।नइन्यमिति, मैवम् । तत्र चित्तस्य चित्तयाझत्वं, निराक्वतमत्र चित्ताआरस्य चित्तयाहात्वं निराक्रियते दति विशेषादिति । पुरुषचित्तत-दर्थानां यथेक्तप्रकारैविवेकज्ञातमेव तत्त्वज्ञानमिति वेदान्तेकोणमनाहि-व्यावृत्त्वये नास्तिकादिज्ञाननिरसनार्थं चावधारयति । एवं ग्रहीचिति । ग्रही बादि जितयं परस्परविज्ञातीयतया ये विभजन्ति विवेचयन्ति तथ्य सम्यग्दर्शिनः तैरेव पुरुषे। सब्धः । सन्ये तु आन्ता इत्यर्थः । तथा च श्रुतिः ।

यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मने। मतम् ।

सदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासने 🛛

जाबात बादेशे। नेतिनेति' 'न होतस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्ती'त्यादिः ॥ स्मृतिग्व ।

ग्रव्यक्ताद्ये ऽविशेषात्ते विकारेस्मिंश्च वर्त्ति ।

चेतनाचेतनान्यत्वज्ञानेन ज्ञानमुच्यते ॥

इत्यादि । 'ग्रात्मैवेदं सर्वे' 'ब्रस्नैवेदं सर्वे' 'वासुदेवः सर्वमि'त्यादिशु-तिस्पृतयस्तु शक्तिमदाद्यभेदेनैवेापासनार्थं प्रवर्त्तन्तर्द्रातः न तद्विरोधः । एतेन जीवात्मप्रकरणेषु ग्रात्मैक्यश्रुतीनामवैधर्म्यज्ज्ज्याभेदेन विवेकएव तात्पर्य-

मिति द्रष्टव्यम् । विवेकज्ञानस्यैव सम्यग्ज्ञानतया मोत्तहेतुत्ववचनात् । पर-मात्मप्रकरणं तु जीवादपि विवेकेन परमात्मन रकस्यैवात्मत्वं तात्पर्यमिति मन्तव्यम् । द्वितीयपादे विवेकख्यातिरविप्रवा हानोपाय इत्त्येवात्तम् । ग्रत्र तु विवेकज्ञानस्यैव सम्यग्ज्ञानत्वेापपादनेन मात्तहेतुत्वं प्रभाषितम् । विवे कस्वरूपं च परीत्यतदति विवेकः । चित्तादात्म्यविवेके हेत्वन्तरप्रदर्शकतया सूत्रमवतारयति । इतश्चेति । इतश्च वित्तातिरिक्तः । पुरुष इति श्रेषः । तदसंख्येयवासनाभिश्चित्त\*मपि परार्थे संचत्यकारित्वात् ॥२१॥

यदुत्तं चित्तस्य सर्वात्मकत्वाङ्गीकारे ग्रसंख्यवासनावशाल् स्वत एव चित्तस्यापि परियामास्तु किं पुरुषेग्रेति। तत्र। यतस्तचित्तमसंख्येयवासना-भिश्चित्रितमपि परार्थं परस्यान्यस्य भागापवर्गायैव विना ते। न स्यातुं परिखामितुं वा तमते संहत्यकारिपदार्थानां लेकि परमात्रार्थत्वदर्शनाः दित्यर्थः । तथा च पुष्धार्थसमान्तेः चित्तविलयेन मोत्तोपपत्तिरित्यत्रापि सूत्रतात्पर्यम् । सूत्रं व्याचछे । तदेतदिति । भागापवर्गार्थे सुखादिसात्वात्का-रार्थम् । संहत्यकारित्वात् इतरसाहाय्येनार्थक्रियाकारित्वात्, ग्रहवदिति । ग्रहं हि शयनादिकार्यमास्तरग्रशरीरादिसाहाव्येनैव करोति पुरुषस्तु नित्य-चैतन्यरूपतया चैतन्यार्थं नान्यमपेत्तते ग्रन्या चार्यक्रिया पुरुषस्य नास्तीति स न संहत्यकारीन्याशयः । यत्तु संघातपारार्थ्यादिति सांख्ये देाक्तम् । तत्र संहननमारम्भकं संयोगे। विवह्तितः स चावयवावयव्यभेदात् शय्यासनग्रहा-दिषु सत्त्वादिषु चास्ति न तु पुरुषइति । ननु चित्तं संहन्यापि करिष्यति स्वार्थमपि भविष्यति कः खलु विपत्तवाधकस्तेकं इत्याकाङ्घायामाइ । संह-त्यकारिगेति। न सुखचित्तमिति । सुखचित्तं भेग्गचित्तं न सुखार्थं न चित्तस्य भोगार्थं तथा तत्त्वज्ञानचित्तमपवर्गवित्तं न चित्तस्यापवर्गार्थं चित्तस्यभा गापवर्गधारपि कार्यतया सार्यकत्वनियमेनानवस्याव्रसङ्घात् यत्कायं सस्यार्थकमिति हि सर्वसंगतम् । जतस्वित्तस्यैतदुभयमपि परार्थमित्यर्थः । पुरुषस्य च भागापवर्गा स्वरूपचैतन्यरूपतया न कार्याविति नानवस्या

• चित्तमिति पाठेा बहुसंमतः ।

₹€8

पुरुषार्थन्वद्यादिनामिति भावः । पुरुषस्य भोगो हि सुखादिसात्तात्स्त्रारः । ग्रपवर्गत्रत्व विवेकव्यातिम्रात्तात्कारो वा स्वरूपायस्याना वा सर्वेथेव चैतन्यमात्रा एव ग्रपरिणामित्वाचिर्हुर्मत्वाच्चेति । ननु परार्थनामात्रेण न पुरुषसिद्धिविनाग्रादीनामपि परार्थत्वसंभवात् विनाग्रार्थमेवेात्पत्तेः परैर-भ्युपगमादित्याशङ्काय्रामाद्द । यश्चेति । भोगापवर्गार्थवानेवात्र परः साध्ये प्रविष्टो ऽते। न सामान्येन येन केन चित्यरेण सिद्धसाधनमर्थान्तरं चेत्यर्थः । स्वोत्तरोत्यवद्यणिकवित्तस्य भोगार्थकतया पराभिष्रेतं सिद्धसाध-ममपाकरोति । यत्तु किं चिदिति । स्वरूपेण ग्रात्मरूपेण भोत्कृतयेति यावत् । यस्त्विति । यस्त्वसौ विशेषः पुरुषाख्यः परः स क्रूटस्यनित्यन्वात् न संहत्यकारोति न तस्य परार्थत्वापत्त्यानवस्थितिरित्यर्थः । तदेवं बुद्धि-पुरुषविषयाणां विवेकं प्रदर्श्य एतन्त्रानादाद्यं माद्यमादेा प्रतिपादयति ।

## विग्रेषद्ग्रिन आत्मभावभावनाविनिष्टत्तिः ॥ २५ ॥

मातृमानमेयात्मकस्याखिलप्रपञ्चस्य तप्तायःपिगडवदेकीभावा-पत्तस्य यथाक्तप्रकारौरन्यान्यं विशेषदर्शिने। विवेकसातात्कारिणश्चित्त-स्यात्मभावे भावना स्वसत्ताजिज्ञासा केाहमासमित्यादिरूपा भाष्ये व्या-ख्येया। तस्या भयशाकप्रवृत्तिनिवृत्त्याद्यन्थंहेतार्निवृत्तिराद्यो मोत्ती भवती-त्यर्थः । स्वर्गनरकमोत्तादिभिद्धि विचित्ररूपता चित्तस्येव भवति न तु सदैकरूपविन्मात्रस्य न ममेत्यवधारणे सति नैवाल्मभावचित्ततादेतीति भावः । तथा च युत्तिः । 'एतं द्व वाव न तपति किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकर्खं मितीत्यादिः । तदेतदुत्तं पञ्चशिखाचार्ये राद्यस्तु मीत्ती चानेने ति । यत्राद्दी भाष्यकार गात्मभावभावनामिव सकारणां प्रतिपादयति । यथित्यादिना । तत्रापीति । पुरुष इति शेषः । विशेषदर्शन-बीजमिति । यात्मभावजिज्ञासाद्वारेति शेषः । दत्त्यनुमीयतदति । विवि-दिर्धान्त यज्ञेनेत्यादियुत्तेः । पापत्तयाद्द शुद्धमतिबाद्दीति ज्ञानमुत्तममिति स्पृतेश्वेति शेषः । तस्य यधाक्तकर्मवतः स्वाभाविकी ऐहिकसाधननिर-पेता, तथा च यद्योक्तं कर्म ज्ञात्मभावनायाः कारणम् । तत्र च नैहिकत्स्वनि-

यम इत्यायातम्। ऐहिकसाधनशून्यस्य प्रात्तनतश्वाविधकमाभावे च सा भाव ना नोदेति प्रत्युत देहाद्मात्मतायाम्रेक्सचिर्भवतीति, ग्रम पूर्वाचार्यवाक्यं प्र-माग्रायति। यस्याभावादिति। यस्य कर्मग्रीभावादिदं वत्त्यमार्थं फलमुत्तं पूर्वा-चर्यिः । तदेवाद्द । स्वभावमिति । स्वभावमात्मभावं त्यत्तवा एषां सत्कमेषू-न्यानां पूर्वपत्ते नित्यदेहाद्यात्मतायामेव रुचिः श्रहातिशयो भवति । ग्र-र्षावश्च तत्त्वनिर्णयदत्यर्थः । त्रात्मभावनायाः कारणमुक्तवा स्वरूपमा-इ। तत्रात्मेति । काहमासं किं नरादिरूप ग्रासं क्यमासं दुःखेन दंशन\*-वास कि स्विदिदं वर्त्तमानमपि मम स्वरूपं किं देही वा मन ग्रादिवा कर्य स्विदिदं केन वा प्रकारेग पुण्यपापादिना तिछतीत्यादिर्थः । के भवि-ष्याम इत्याद्येकत्वएव बहुवचनं, तथा च यज्जिज्ञासेत्यभयादिनिष्ट-त्तये विशेषदर्शनं पुरुषः संपादयति सैवात्मभावनेत्यर्थः। ग्रात्मभावनामग्रे-षते। व्याख्याय सूत्रवाक्यार्यमाइ । सा त्विति । विशेषदर्शनात्कुती निष्ट-त्तिरिति प्रश्नस्येत्तरमाह । चित्तस्येति । एष भावरूपे विचित्रः परिणाम ग्रात्मने। न भवति किं तु चित्तस्यैवाविद्याजन्यत्वात् त्रविद्यायारच चित्तधर्मत्वात् पुरुषस्त्वविद्याग्रन्यत्वाच्छुद्धः पापपुर्ण्यविवर्जितः । ततश्व चित्तधर्मैर्जन्ममरण्डसुखदुःखादिभिषपरामृष्टः कदाव्यसंबद्घ इति । तत इति विशेषदर्शनादस्य कुशलस्यात्मभावना निवर्त्ततद्वत्यर्थः । तचिवृत्तेः स्वर्गनरकादिषु रागट्वेषादिनिइतिः फलमिति । तस्य विश्वेषदर्श्विमे लत णं संप्रज्ञातयागं वत्यमाणमुक्तेश्व कारणभूतमाह ।

तदा विवेकनिम्नं कैवल्यप्राग्भारं चित्तम् ॥ २९ ॥

कैशस्ये प्राग्भारा यस्य तत्कैवस्यप्राग्भारम् । कैवस्याभिमुखमिति यावत्, व्याचष्टे । तदानीमिति । तदानीं विशेषदर्शनावस्थायां स्वर्ग।दिवै-राग्यवशात् चित्तमन्यशा भवतीत्यनेनान्धयः । विषयप्राग्भारं विषयाभिमुखम् मजाननिम्वमज्ञानमार्गसंचारि एवमुत्तरत्र, न चानेन कोमलकण्टकवत् उत्यचमात्रेण विशेषदर्शनेनैव इत्तकृत्यता भवति पूर्वसंस्कारवशात् ग्रन्त-रान्तरा माहाख्यानां भवदुःखधीजवृत्तीनामनुवृत्तेरित्याह ।

• दुःखेनेदृ ग्रेन वासमिति दुःखेन दर्गनवानासमिति वा अल्प्यम् ।

₹₹€

तच्छिद्रेषु प्रत्ययान्तराणि संस्कारेभ्य:॥ २०॥ व्याचष्टे । विवेकेति । विवेकप्रत्ययनिम्वस्येत्यस्य विवरणं सत्वे-त्यादि । सत्त्वपुरुषान्यतामात्रेण प्रवहणशीलस्येत्यर्थः । तच्छिद्रेषु स्यानेषु त्यविद्यारूपाणां प्रत्ययानामाकारा अस्मीत्याद्याख्य प्रदर्शिताः । अस्मीति । देवमनुष्यादिरूपेस्मीत्यर्थः । केवलास्मितायाः संप्रज्ञातयोगेपि सत्त्वात् द्वीयमायोभ्यो बीज्ञेभ्यः त्तीयमार्खाज्ञेभ्यः । एतस्य विशेष्यं पूर्वं संस्कारेभ्य इति । ननु ज्ञाने जातिपि चेत् पूर्वसंस्कारवशाद्युत्त्यानदशायां कदा विदवि-द्योदयः कथं तर्हि संप्रज्ञातप्रवाहेणापि अविद्यानिर्हात्तः स्यात्तत्राह ।

## चानमेषां क्षेग्रवदुक्तम् ॥ २८ ॥

गर्षा संस्काराणां हानं दाहः स्वकार्यासामध्ये क्लेशानामिवात्तं पूर्वे।चार्येशित्यर्थः । 'ध्यानहेयास्तदुत्तयः' 'ते प्रतिप्रसवहेयाः मूत्त्मा' इति सू-चाभ्यां यथा स्यलपूच्यक्केशानां तत्त्वज्ञानचित्तलयाभ्यां दाहनाशै। प्रोक्तेा तथा तत्संस्काराणामपीति फलितार्थः । एतदेव व्यावर्छे । यथेति । यथा संप्रजातयोगिनो व्युत्यानदशायां पूर्वसंस्कारजाः क्रेशा जविद्यादिवृत्तये। दग्धबीजतुल्याः सत्या न संस्कारं जनयन्ति तथा पूर्वसंस्कारा चपि संप्र-ज्ञातपरंपराजनितेन निष्ठारूपेण ज्ञानागिनना दग्धबोजतुल्याः सन्तः प्रत्ययं न प्रसवतकृत्यर्थः । पूर्वसंस्कारः प्राचीनः क्षेत्रसंस्कारः ज्ञानकाले ज्ञानसं-स्कारेख प्रतिबन्धात्संस्कारो नेत्यदातदत्याशयेन पूर्वपदम् । अत्र ज्ञान-माशोपि क्रेशवदुपलतित इति । नन्वेकदा चेट्ठुष्टं मम जन्म मरणं दुःखा-दिकं नास्तीति तर्हि कदा चिदन्तरान्तरा मेाहेपि तद्वानाचे प्रवृत्तिर्नाप-पदाते मेाइस्यापि चित्तधर्मतायाः पूर्वे निश्चितत्वादिति चेच । चित्तस्य माइसत्त्वे पुनच्चित्तस्य भवदुःखोत्पत्त्या पुरुषस्य दुःखभागः स्यादित्याध-येनैव ज्ञानिभिरपि चित्तस्यात्यन्ततो मेरहनिवृत्त्यर्थे यतनातु । भागश्च चि नगजस्यैवेत्यसङ्घदावेदिर्तामति । ननु संस्कारत्वाविशेषात्तत्वज्ञानसंस्कारा चपि किं संप्रज्ञातनिष्ठया नथ्यन्ति, नेत्याह । ज्ञानसंस्कारास्तिवति ग्रधिस्ट्रत्वादिति शेषः । तर्हि कथं तेषां नाशः स्पादिति, तत्राह । इति

#### येगयार्तिकम् ।

तच्चिन्यतइति । ग्राधिकारसमाप्ते। चित्तेन सहैव तेषां नाशात्तत्साध-नचिन्ता नास्तीत्यर्थः । आशु मुमुत्तूणां त्वसंप्रज्ञातेनापि तचार्थाश्वन्तित इति भावः । उत्तस्य संस्कारहानस्य प्रकारमाह मूत्रद्वयेन ।

## प्रसंखानेप्यकुसीदस्य सर्वथा विवेकखातेर्धर्ममेघः समाधिः ॥ २९ ॥

प्रसंख्यानं विवेकसात्तात्कारः तत्रापि यो उक्तुसीदः इत्वीवलवत् सर्वभावाधिष्ठावृत्वादिरूपां सिट्ठिं न प्रार्थयते तस्य योगविद्याभावेन सर्वथा निरन्तरं विवेकख्यात्युदयाद् धर्ममेघनाची संप्रज्ञातयोगस्य परा काष्ठा भवतीत्यर्थः । तदेतद्धाचष्टे । यदेति । तत्रापि तत्फलेपि, सर्वथाशब्दार्थः माद्द । संस्कारति । संस्काररूपस्य बीजस्य क्रमेण त्तयाद्वाहाट्टीयमानाट्टेतीः प्रत्ययान्तराणि अविद्यान्तराणि श्वदा न जायन्ते तदा धर्ममेघसमाधिरि त्यर्थः । क्षेशकर्मादीनां निःशेषेणान्मूलकं धर्म मेहति वर्षतीति धर्ममेघः । बास्याः समाधेर्धमद्वारकण्लं द्वितीयमात्रमाह ।

ततः क्षेण्रकर्मनिवत्तिः ॥ ३० ॥

निवृत्तिद्वाहसमाफिः । व्याचर्छे । तल्लाभादिति । समूलकार्थामति । मूलं क्षेश्वसंस्कारास्तैः सद्द क्षेशा अभिनिवेशातिरिक्ताश्किद्वा भवन्ति भत एव कर्माशयाश्च प्रारब्धातिरिक्ताः क्षेशाख्यमूलेन सह हताः स्पुरता न मुनहत्पद्धन्तदत्यर्थः । ननु दुःखात्यन्तनिवृत्तिरेव मोत्ते। जीवतश्चावश्यं दुःखम् । 'न ह वै सशरीरस्य प्रियाप्रिययारपहतिरस्ति' दति श्रुतिः, तत्कयं जीवन्मुक्तिरित्याशयेन एच्छति । कस्मादिति । उत्तरं, यस्मादिति । तशा च दुःखनिदानात्यन्तीच्छेदस्य गै। रामुक्तित्वमिति भावः । अत्र प्रमाधामनुपत्त-ब्धिमाह । नहीति । तदुक्तं गै। तमाचार्यैः 'वीतरागजन्मादर्शना'दिति । अयमपि मोत्तः पञ्चशिखावार्यंहको द्वितीये। रागत्तया निर्ति । उत्तरं दिति । नमुक्तस्य सवासनक्षेशात्यन्तदाहनिर्णयात् जाधुनिकवेदान्तिनामबिद्या-नेशस्वीकारा ऽविद्यामूलक खेति स्मत्त्तेव्यम् । इदानीं मुक्तस्य जीवन्मु-क्तस्य परममुक्तिप्रकारमाद सूत्रद्वयेन ।

\* भविद्याहणाँगि द्वति या० २।

🕆 संचयादिति पा० २।

तदा सर्वावरणमजापेतस्य ज्ञानस्यानन्त्यात् ज्ञेयमल्पम् ॥ ३१ ॥ तदा तथ्यां जीवन्मकावस्यायां \* क्षेशकर्मयोक्तांनावरकमलयेत-पगमेन हेतुना ज्ञानस्य सत्त्वप्रकाशस्यानन्त्यादिविभुत्वात् ज्ञेयं प्रकाश्य-मल्पं तदपेत्तया भवतीत्यर्थः । यदि हि पञ्चविंशतितत्त्वातिरिक्तमन्य-दपि वस्तु तिष्ठेत् तदा तदपि प्रकाश्येत जेयस्पैव तु चल्पतया चन्यव प्रका-श्यते न तु सत्त्वस्याल्पतयेति भावः । तद्वेतद्वाचन्दे । संवैधिति । चनन्तं स्वभावती व्यापत्रं ज्ञानं सत्त्वमिति भूतसत्त्वव्यावर्त्तनावात्तं प्रवर्त्तितमिति त्रस्य विवरणम् सुघाटितमिति । शेषं भाष्यं सुगमम् । अत्र तमाभिभव-नानन्तरमेव वृत्त्युत्पत्तिवचनाट्वत्तेस्तमानाश्रकत्वमाधुनिकवेदान्तिनामपत्ति-द्वान्त इति स्मर्त्तेव्यम् । एताद्रगं सर्वजल्वं लेको ऽतीवाश्वर्यमन्धर्माणवे-धादिवदिति बाद्वापहासमुखेन दर्शवति । यत्रेदमिति । यत्र तुद्राणामपि भीवानां येागबलादेताद्रशसार्वज्ञे बीहुँरिदं द्रुटान्तज्ञातमसंभवदर्शनाया-क्तमुपहसद्विरित्यर्थः । किं तत् तदाहः ग्रान्ध इत्यादि । ग्रविध्यत्सच्छिद्रम-करोत् तं मणिमङ्गिहीना ऽवावयत् यणितवान् तं मणिं गीवाशून्यः प्रत्यमुच्यत कण्ठाभरणमकरोत् तं कण्ठाभरणं जिह्रापून्यस्तुतवानि-तीत्यर्थः । दृष्टान्तवतुष्ठयस्यायमध्ययः । अनाद्यविद्यामूठचित्तः सांख्या-द्यभिवतमूत्मार्येलामवधारण्डपं वेधनमेत्रादावशक्यं ततरच तत्य मुझ्मा-र्थस्याविरलवृत्तिसत्ता च सूत्रेण ग्रथनमप्यश्वस्यम्। ततेापि सर्वेधा विवेझल्या-तिरतीवाश्वत्र्या ततरच ताद्रशवित्तस्य परिपूर्णज्ञानत्वेन स्तुतिरव्यश्वव्येति । बास्तिकेन्तु श्रुतिस्मृतिप्रामाण्येनैतत्सवेश्रद्वेयमिति भावः। यष्टोक्तसार्वज्ञात् परवैराग्वेदियेनासंप्रज्ञालपरंपराजन्यं प्रारब्धभोगासमाध्रिजन्यं वा तृतीयं मुख्यमेातमाह ।

ततः जनार्थानां परिणामकमसमाज्तिर्गुणानाम् ॥ ३२ ॥

तते। धर्ममेवेादयात् क्लेशकर्मनिवृत्त्या ज्ञानस्यानन्त्ये सति परवैरा-ग्येग पुरुषार्थसमाय्या क्रतायान् पुरुषान् प्रति गुगानां सत्त्वादीनां परिणा-

\* जीवन्मुत्ववस्यायामिति पा० २।

#### येग्गयातिकम् ।

मक्रमः समाप्यते इतार्यपुरुवायां भेगगापयिकः परियामः पुनर्वं भवती त्यर्थः । अभ्रमश्चाविरनाधारेत्युत्तरमुत्रेण व्याख्यास्यते । तत्र इतिपदं व्याचन्द्रे । तस्य धर्ममेघस्यादयादिति । इतार्थानामिति । पुरुषाणामिति शेषः । तथा च क्रतार्थपुरुषस्वामिकेः गुणानां परिणामक्रमः समाप्यतद्रत्य र्थः । न तु गुणानामखिनस्य परिणामक्रमस्य समाग्निरत्रोक्ता झतार्थं प्रति-नछमण्यनछमित्युत्तरसूत्रादिति । समाक्ती हेतुमाइ । नहीति । नहि सत्त्वादये। गुणाः इतभोगापवर्गा जत एव समाप्तक्रमाः तं पुरुषं प्रति राणमण्यवस्यातुं समर्थाः स्थितिहेतुपुरुषार्थभावादिति । यदि च मूत्रभा-ष्ययेर्गुणभन्देनात्र बुद्धादय एव पुरुषोपकरणान्युच्चन्ते तदा यधायुतमेव व्याख्येयम् । त्रत्राचेतनानां चेतनार्यंतया चैतन्याधीनसत्ता वेदान्तिभि-रुच्यमाना सिद्वेति स्मर्त्तेव्यम् । इयमपि तृतीया मत्तिः यञ्चशिखाचायैं-रता 'कमेतयात् स्तृतीयस्तु व्याख्यातं मात्तलत्ताख'मिति । त्रत एव तत्त्वसमासमुत्रं 'त्रिविधेा मात्त' इति । इदमत्रावधेयम् । यदेताम्यां सूत्राभ्यां चानस्यानन्यात्सार्वज्ञाख्यात् मेरत्त उच्यते इदं मुख्यकल्पाभिवायेगात्तं वैराग्यादेव सुखेन मात्तसिट्धेः, न तु सार्वज्ञादिकं विना मेल्वा न भवतीत्याशयेन। यतः सत्त्वपुरुषयेाः शुद्धिसाम्ये कैवल्यमिति सूत्रे भाष्यक्रता र्रज्वस्थानीश्वरस्य प्राप्तविवेजनानस्थेतरस्य वेत्यनेनामर्वजम्यापि ग्रभि-मार्नान्त्रीमात्रादेव मोच उक्त इति । तथा चेक्तं 'विवेकव्यातिरविष्ठ-वा हानोपाय' इति । 'सति मुसे तद्विपाकी जात्यायुर्भागा' इति च। संसार बीजं हि जनात्मन्यात्मरूपाऽविद्या रागद्वेषधर्मेाधर्मतद्विपाकादिहेतत्वात सा चेद्रिवेकख्यात्या नाशिता तर्हि तत एव संसार चेद्रे सार्वजावापेवा नास्तीति । तथा च विष्णपराणं

ग्रनात्मन्यात्मबुद्धिर्या अर्थे स्वमिति या मतिः । त्रविद्यातरुसंसूचित्रीजमेतट्टिधा स्थितम् ॥

इति । ननु परिखामसमाफ्तिरिति वक्तव्ये क्रमशब्दः परिखामानां प्रतित्तचणमुत्पादविनाशकणनेन वैराग्योत्पादनाय प्रयुक्तः । स चायमर्थः कथं

\* कक्कचयादिति पा० २।

क्रमशब्दाल्लभ्यते क्रमशब्दस्य पैःवेत्पर्यमात्रवाचित्वादित्याश्ययेन क्रमश-ब्टार्थे एच्छति । अधेति । अयमेतत्सूत्रीयः । अत्र प्रत्युत्तरं सूत्रम् ।

चर्णप्रतियोगी परिणामापरान्तनिर्याद्यः क्रमः ॥ ३३ ॥

त्तवप्रतियोगी तवस्यावसरस्य विरोधी त्रणेनाप्यनन्तरित इति यावत् । स्वंरूपेात्र क्रमेा विवत्तिते न तु पौर्वापर्यमात्रमिति विशेष्यद-लार्थः । परिणामश्च पूर्वधर्मापाये धर्मान्तरोत्पत्तिरित्युक्तमेव, ईदुशे च क्रमे प्रमाग्राप्रदर्शनपरं परिणामापरान्तनिर्याद्य इति विशेषग्राम् । भाष्यकारस्त वणप्रतियोगीत्यस्य पर्यवसितमर्थमाद्य । वणानन्तर्यात्मेति । क्रम इत्यत्त-रेगान्वयः चणानन्तर्यात्मा चणानन्तर्यधर्मेकः । ग्रानन्तर्यं चात्र्यवधानं क्रमस्तु प्रवापरीभावः। तथा च चयाव्यवहितपरिणामधारा प्रवेसूत्रे परिणा-मक्रमशब्दार्थः । ग्रनवच्छित्रधारायाः प्रमाणप्रदर्शकं सूत्रावयवं व्यावछे । परिणामस्येति। प्रत्रान्तापेत्तया वस्त्रादिरूपस्य परिणामस्यापरान्तेन चरमा-वस्यया ग्रनवच्छिवपरिणामधारा ज्यनुमीयतइत्यर्थः । ग्रज युक्तिमाइ । नद्दीति । अननुभूते। ऽप्राप्ते। यथोत्तक्रमा येरेवंभूताः चणा यस्याः साऽनन-भूतक्रमचणा पुराणता, तथा च वस्त्रस्थान्तकाले दृश्यमाना पुराणता नह्यन-नुभूतक्रमचणा संभवतीत्यर्थः । अतः पुराणतायाः सूत्मतममूद्यतरसूत्मस्यू-लादिरूपैः परिणामन्नणेष्वविरतः क्रमानुमीयतइति । नन्वपरान्तेनानिन्धेष्वेव क्रमः सिट्ठी न तु श्र्धानेपि तस्य चरमावस्थाया ज्रभावादताे गुणानां परिखामक्रमे किं प्रमार्ख येन तत्समाफितः पूर्वसूचीका घटेत तज्ञाह । नित्येषु चेति । निन्येषु स्वतीपरान्ताभावेपि विकारायामपरान्तेरेव प्रतित्वयपरिया-मे। दृष्टोनुमित इत्यर्थः । धर्मिविक्रियैवैषा धर्मद्वारा प्रपञ्चतइति प्रागु-त्तत्वादिति भावः । ननु परिणामक्रमाङ्गीकारे नित्यत्वद्दानिरित्याशङ्काया-माह । द्वयी चेति । तथा च परिणामित्वेन कूटस्यनित्यतैव विरुध्यते न नित्यतासामान्यमित्याश्चयः । नित्यस्य सामान्यलत्तवामाह । यस्मित्ति। तत्त्वं न विद्दन्यते स्वरूपं नातीतं भवति अत्र चातीतताश्रम्यत्वमाचं नित्यस्य सामान्यलत्तवार्धमति बेध्यम् । तत्त्वेभयसाधारणमित्याह् । उभय-

स्येति । गुरापुरुषयोरित्यर्थः । पूर्वपूत्रे परिणामग्रन्देन व्यावर्त्यं स्वरूषा-स्तिताक्रमं दर्शयितुं क्रमसामान्यं विभजते । तत्रेति । बुद्धादिषु महदा-दिषु सञ्चपर्यवसाने। विनाशित्वादित्यर्थः । गुरोष्विति । त्रजापि परिषा मापरान्तनिर्याद्य इत्यन्वेति । परिणामस्य क्रमं द्रिधा व्याख्याय तृतीयं स्वरूपास्तितायाः क्रममसंकीर्थे।दाहरणेनाह । कुटस्येति । बद्धानां चित्ताः विवेकेन कदा चित्परिणामाध्यासोपि स्यादिन्याशयेन स्वरूपमात्रप्रतिछे-त्यत्तं तस्यैः स्वरूपाख्यानं मुत्तपृष्ठवेष्ट्विति । स्वरूपास्तिता च तत्तत्तवा-मात्रं तत्क्रमश्च पुरुषेष्वय्यस्ति । इदानीं स्थित्वा पश्चात्स्यास्यतीति ब्यवहारात् । त्रान्यया सर्वेकालसंबन्धरूपनित्यतानुपपत्ते खेत्यतस्तवाष्यल-ब्धपर्यवसान इति, क्रम इति शेषः । नन्वेवमात्मनोपि ग्रस्तिताक्रमस्वीकारे यड्डावविकारणून्यत्वमिट्टान्तविरोध इत्याशङ्कां परिहरति । शब्दएछेनेति । स च क्रमेास्त्याख्यक्रियामादायैव शब्दएछेन शब्दानुसारिणा व्यवहर्त्रा कल्पिते। भवति । न तु जन्मे।त्तरकालीनमस्तितापरिणाममादायेत्यर्थः । तथा चास्तित्वाख्यक्रियैव पड्डावविकारान्तर्गता पुरुषे निषिद्वेत्याशयः । सा च क्रियारूपिण्यस्तिता वृद्धिहेत्ववयवोषचयरूपेति विभागः । गुणेष्वलः ब्धपर्यवसानः परिणाम इति शुन्वात्तिपति । अग्रेति । अस्य संसारस्य जन्मदिवरिमाणजातस्य स्थित्या गत्या च गुर्खेषु वर्त्तमानस्य सुछिप्रित्तय-प्रवाहेणावस्थितस्य क्रमसमाप्तिरस्ति न वा। ग्राद्ये ग्रन्थपर्यवसानेक्तिवि-रोधः । ग्रन्ये परिणामक्रमसमाप्तिर्गुणानामिति पूर्वसूत्रविरोधः, तथा भूय-रचान्ते विश्वमायानिवृत्तिरितिश्वतिविरोधश्चेति। पूर्वमुत्रे क्रतार्थपुरुषं प्रत्येव परियामक्रमसमाफिगुँणानामुक्ता न तु सामान्यत इत्याशयेन समाधत्ते । ग्रवचनीयमेर्तादति । प्रत्युत्तरानईमेतद्ववद्वचनमित्यर्थः । उक्तप्रश्नस्येक्तरा महेत्वं प्रतिपादयितुम् आदावुत्तराई द्विविधप्रश्नं दशर्यति । ब्रस्ति प्रश्न इति । सर्वे। जाती मरिष्यतीति एकान्तवचनीया ऽविभज्यवचनीयः प्रश्नः। ग्रस्य च ग्रम्भाे इति प्रतिवचनं सत्यं भाे इत्यर्थः । ग्रां भाे इति पाठस्त समीचीनः । ग्रविभज्यवचनीयं प्रश्नं प्रदर्श्यं विभज्यवचनीयं प्रश्नान्तरं प्रद-र्श्तयति । अथ सर्वे मृत्वा जनिष्यतीति विभागेन वचनं प्रत्युत्तरं दर्शयति।

90ş

प्रत्युदितेति । विभज्यवचनीयप्रश्नं लीकिकमपि दर्शयति । तथा मनुष्येति । उक्तप्रवस्तु यथायुत एकान्तत एवावचनीय इत्याद्व । अयं त्विति । अयमि-न्युक्तं विशिष्याद्द । संसार इति । प्रवचनीयत्वमेवेापपादयति । कुशलस्ये त्यादिना देाण्डत्यन्तेन । कुशलस्य कुशले गुणक्रतस्य संसारक्रमस्य समाफ्ति-रस्ति नेतरस्मिचित्यता गुणस्ट्रिप्रिलयप्रवाहोच्छेदानुच्छेदान्यतरावधारणे देाषः । आद्यो बाधान्त्ये कस्यापि मुक्तिनीस्तीति शिष्यमाद्दापत्तिरित्यर्थः । प्रस्यापि प्रश्नस्य विकल्योक्तरं देयमित्याद्द । तस्मादिति । तस्मादुत्तरदा-नार्थमादी विकल्पेन व्याख्येयायं प्रश्न इत्यर्थः । तद्मधा । यदि च गुणानां सृष्ट्याद्युच्छेदः एच्छ्यते तदा नास्तीत्येव वक्तव्यम् ।

> त्रनादिर्भगवान् काले। नान्तेास्य द्विज विद्यते । त्रव्यच्छिचास्ततस्त्वेते सर्गस्यित्यन्तसंयमाः ॥

दुत्यादिवाक्यशतेभ्यः **स्रिप्रवाहस्यानादित्ववदनन्तत्त्वस्यापि** सिद्धेः शुष्कतर्कस्याप्रयोजकत्वात् । ज्रन्यया संसारहेत्वद्रष्टस्य सर्वस्यैव सादित्वात्संसारस्यानादित्वमपि तर्कविरोधेननसिध्येत्। भूयश्चान्ने विख-मार्यानिवृत्तिश्चेति श्रुतिश्च मायास्यप्रकृतेः प्रलये व्यापारोपरमाख्यां निवृ-क्तिमेव वदति। एतेन सर्वमुक्तिरप्रामाणिक्रीति सिट्टम्। यदि पुरुषस्य संसारो-च्छेदः एचद्धते तदा कुशलस्यास्ति नेतरस्येति प्रश्नवाक्यं विकल्प्य प्रति-वचनं संभवतीति उत्तरमूत्रमवतारयति । गुर्खाधिकारेति । गुर्खाधिकारः परिणामविशेषस्तत्क्रमपरिसमाग्रे। कैवल्यमिति । ततः इतार्थानामित्या-दिसूत्रेण तात्पर्यतः प्रान्तं तस्य कैवल्यस्य स्वरूपमवधार्यतइत्यर्थः । पुरुषार्थ-श्रन्यानां गुणानां प्रतिष्ठसवः कैवल्यं स्वरूपश्रतिष्ठा वा चितिशक्तिरिति । इतिकर्त्तव्यतया पुरुषार्थश्चन्यानां गुणानां पुरुवोपकरणानां लिङ्गशरीरात्मकानां प्रतिप्रसवः स्वकारगे ग्रत्यन्तविलयः स बुट्टेः कैवल्यम् एतदेव च प्रधानस्यापि ज्ञानिपुरुषं प्रति कैवल्यमुच्यते तेन पुरुषेण सह युनरसंयोगात् या तु धर्म-धर्म्यभेदाच्चितिशक्तिः स्वरूपिणी स्वरूपप्रतिष्ठा बुद्धिसत्त्वापाधिकरूपशुन्य-तारूपा जपापाये स्फटिजस्य रूपप्रतिष्ठावत् सा पुरुषस्य जैवर्त्यामत्यर्थः ।

परस्परवियोगे हि उपाध्युपाधिमतेर्हभये।रेव केवलता एकाकिता भवति ते चेभे एव दुःखभोगनिवृत्त्याख्यपुरुषार्यसाधने भवत इति हे एव कैवल्ये लचिते तये।रचाद्यं केवल्यं पुरुषस्थापचरितमित्युक्तं सांख्यकारिकायाम् ।

> तस्माव बध्यतेड्ठा न मुच्यते नापि मंसरति पुरुषः । संसरति बध्यते मुच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ॥

इति । ननु स्वरूपप्रतिष्ठारूपं कैवल्यं दुःखभोगात्यन्तनिवृत्तिरूपे वा पुरुषार्थेः पुरुषस्य तत्र निराक्षतः मेात्तस्यान्यमात्रनिष्ठत्वे पुरुषार्थत्वे मोत्तार्थं प्रवत्त्यनुपपत्तेः पुरुषार्थं हि करणानां प्रवृत्तिरिति । इतिशब्दः शास्त्रसमाप्ति-सूवनार्थः । भाष्ये कार्यकारणात्मनामिति कार्यकारणभावापत्तानां मह-दादिसूत्मभूतपर्यन्तानां लिङ्गशरीरघटकानामित्यर्थः न तु कार्यमात्रस्यू-लशरीरं तत्सत्त्वेपि कैवल्योदयादिति । ननु स्वस्य स्वप्रतिष्ठत्वानुपपत्त्या कथं स्वप्रतिष्ठत्वं तत्राह । स्वरूपेति । पुरुषस्य पुनर्क्षुद्विसत्त्वासंबन्धात् केवला चितिशक्तिरेव स्वरूपप्रतिष्ठेत्यर्थः । तस्या इति । स्वरूपप्रतिष्ठायां सदैवावस्यानं पुनरप्रच्यवः कैवल्यं द्वितीर्यामिति श्रेषः ॥

> येगगवन्यसहस्राणां सर्वेापनिषदां तथा । सतां च यत्र तात्पर्यं सीर्यां व्यासेन भाषितः ॥ व्याख्यातश्च यथाशक्ति निर्मत्सरधिया मया । एतिन प्रीयतामीशा य त्रात्मा सर्वदेहिनाम् ॥

इति श्रीविज्ञानभितुधिरचिते पातञ्जलभाष्यवार्त्तिके कैवल्यपाद-श्वतुर्थः ॥ ४ ॥

> ॥ समाप्तं चेदं दर्शनम् ॥ ॥ श्रीविश्वनाधा विजयतेतराम् ॥



|       |                             |                   | 11 2              | <del>ј</del> : п |        |                      |                                 |  |
|-------|-----------------------------|-------------------|-------------------|------------------|--------|----------------------|---------------------------------|--|
|       | ॥ येागवातिकस्य शुद्धिपचम् ॥ |                   |                   |                  |        |                      |                                 |  |
|       |                             | U.                | यागवालक्रम        | य रु             | ਾਤ     | पचम् ॥               |                                 |  |
|       |                             |                   |                   |                  |        |                      |                                 |  |
| एष्ठे | चह्नैा                      | त्रशुद्धम्        | <b>शु</b> ख्रम्   | પ્રષ્ટે          | ធន្តិរ | । <b>श्र</b> शुद्धम् | शुद्धम्                         |  |
| 8     | 9E                          | सिम्रात्यूर्थेत्र | चिप्रात्यूवे न    | 29               | 3      | वृत्तिमते।           | <b>र्यु</b> त्ति <b>मन्ते</b> । |  |
| ,,    | 20                          | समाध्यभ्यासा-     | समाध्यामासा-      | *1               | 3      | तथा च                | মত্য                            |  |
| 4     | 6S                          | ननु               | न तु              | ,,               | 9€     | वदन्ती               | वदती                            |  |
| ಕ     | ୧୧                          | कित्त्या-         | मित्या-           | <b>)</b> #       | Q.9    | <b>ย์</b> สเส        | ষ্ণ্যরার                        |  |
| 5     | ЗP                          | ಕ್ಷಣ್ಣ            | द्रष्ट्           | 80               | £9     | <b>अन्य तन</b>       | ध्यतः                           |  |
| £     | ٩y                          | सूख               | सुख               | **               | ૧૭     | वाकुष्ये             | च्याञ्चप्ये                     |  |
| ,,    | হ্য                         | त्रुत्ति          | र्छत्ति           | ୫୧               | 9      | धुरुष                | पुरुष                           |  |
| QO    | C,                          | न संग्र           | मार्सप्र          |                  | 96     | बस्यमाणात्म          | य च्यमा <b>ग</b> त्वात्स        |  |
|       | **                          | विरोध             | निरेध्ध           | ধহ               | 2      | उर्प                 | ভষ                              |  |
| ,,    | ૧૫                          | स्वय्स्य          | त्तप्स्य          | •1               | 92     | कश्चीति              | कग्रीती                         |  |
| 93    | 98                          | केंघ्लः           | केवलः             |                  | 20     | गर्भादये।            | มพ์เสน:                         |  |
| ,,    | 29                          | प्रतिबिम्बे।      | মনিষিদৰ ও         | 83               | £      | द्य हं               | ಪಕ                              |  |
| २⊂    | 국생                          | करणत्व            | कारगस्व           |                  | 22     | ह्यास्त              | रूपा स्न                        |  |
| ,,    | ಇಕ                          | মীঅ:              | ໂສນີພະ            | <b>,</b> ,       | ,,     | निच्छेत्यादि         | नित्येच्छादि                    |  |
| 39    | 22                          | चैतन्वे           | <b>चैत</b> न्येन  | ,,               | ,,     | सत्त्वे              | मच्चे                           |  |
| 20    | R                           | श्रनुमान          | न्ननुमेय          | 88               | Q      | বিষয                 | विषम                            |  |
| .,    | Q                           | ធាំឆ្             | विज्              | ,,               | ૧૧     | कस्यः                | तस्यः:                          |  |
|       | 3                           | षया               | মখা               | 84               | £      | হুনি                 | ਸ਼ਿੰਗਿ                          |  |
|       | 39                          | व्याञ्चत्त्यात्र  | व्यावृत्त्यात्राः | <b>"</b>         | ٩ŧ     | নন                   | सत्                             |  |
| 20    |                             | संयेगगाऽ          | संयेग-            | 86               | 89     | पाद्य                | पाध्य                           |  |
| 82    | ε                           | वेहाद्धे          | देष्टाको          | ,,               | 20     | নত্রা                | मह्या                           |  |
|       | -<br>99                     | केवसं             | कीयल्यं           | ,,               | 22     | सिङ्गदे <b>श</b>     | चिङ्गदेष                        |  |
| 33    | ε                           |                   | तकी चास्य वि-     | ,,               |        | जीवेश्वरत्वं         | स्रीवेश्वरत्य-                  |  |
|       | •                           | ····· )           | तर्कस्या          | 89               | 8      | मेदे                 | ਸੇਰੇ                            |  |
| "     | ९०                          | विकल्प            | वितर्क            | "                | 3      | स्वत्यन्तं           | स्त्वत्यन्तं                    |  |
|       | ,,                          | ग्रब्दार्था       | গ্বন্থায় য       |                  | १९     | स्यापि तथा           | स्थायितया                       |  |
| ,,    | 25                          | संयेग्गं          | संयाग-            | . 11             | 56     | त्यर                 | स्पर                            |  |
| £8    | 4                           | रूपस्था-          | रूपस्य-           | 84               | R      | नैति न               | मेत्यन्य                        |  |
| ,,    | १८                          | ग्रस्य            | भ्रस्या           | .,,              | ų      | सस्य                 | सत्स्य                          |  |
|       | 고내                          | मुगते             | नुगतं             | 1.               | ୧ଟ     | बहुत्त्वं            | অদ্বিনি                         |  |
| 96    | 2                           | कस्मित्र।         | कस्मित्र          | 38               | Q      | तात्यर्य             | तात्पर्य                        |  |
|       | ې                           | <b>ਚ</b> ਬੀ ਬੰ    | स चार्थ           |                  | 20     | निमिता               | निमित्ता                        |  |

| ₹          |            |                     | योगवार्तिकर         | य शु       | <u>ड</u> ुप | वस् ।             |                      |
|------------|------------|---------------------|---------------------|------------|-------------|-------------------|----------------------|
| ঢ়ড়৾      | पङ्केंग    | श्रशुद्धम्          | शुद्धम्             | एष्डे      | पह          | ी श्रशुद्धम्      | शुद्धम्              |
| ₿Ę         | 29         | तस्मात्सेति         | तस्यात्मेति         | 32         | 8           | परमुद्धि          | परिश्चि              |
| ųo         | 20         | कारू                | मा क                | ,,,        | <b>9</b> 2  |                   | ) असंकोर्ग्रांग्रहोत |
| યવ         | ૧          | सत्रःत्             | सूत्रात्            |            |             |                   | 🗲 मात्रान            |
| .,         | પ          | कालेना              | कालेग नेग           | ,,         | ٩ŧ          | तर्काट्या         | तर्काया              |
| ю          | Ę          | प्रास्था            | <b>ग्र</b> ाय्त्य ( | 53         | 29          | भुन्ये            | <u>भू</u> न्ये       |
| 노국         | 29         | ज्ञाने              | ज्ञाते              | 11         | 24          | र्श्वकेल          | સંજેત                |
| 43         | ૧૧         | ग्राह्म             | श्रात्मा            | 93         | ୧ଝ          | হকা               | <b>स</b> को          |
| 48         | 8          | রুচ্ছ               | द्वष्टा             | 98         | 39          | त्रन्ते           | श्रन्त्वे            |
| *          | QO         | नन्दत <u>ि</u>      | मन्दन्ति            | ૭૫         | Э           | नियमि             | नियामि               |
| ,,         | <b>4</b> 3 | भावे                | <b>ਮ</b> ਾਕ         | ,,         | 3           | कत्यना            | जस्पना               |
|            | <b>9</b> 7 | ध्यानया             | ग्रनये।             | ļ ,,       | бð          | रिकत              | रिक्तता              |
| ,,         | 20         | कारो।               | काग्री              | ૭૬         | 99          | रुप्रेग्रान्त्रे। | ह्रपेश द्विधे।       |
| યુપ્ર      | QO         | प्रयोगगा            | प्रयाक्त्रा         | ,,         | 22          | <u>भान्तादि</u>   | धान्तेर्गदता         |
| <b>n</b>   | 22         | त्रिकालता           | রির্জালনঃ           | 90         | ٩           | थया यत्र          | यथान्य त्र           |
| 45         | ૧          | संयमः               | संगमः               | .,         | Э           | नवा               | নরায়                |
| <b>,</b> , | 3          | ब्रह्मग्री          | ब्रह्म <b>ग</b> ः   | 59         | 20          | যাশ্রনে           | पाढानत्व             |
| ų o        | ۲,         | ਮੈਂਬ                | मान्न               | 2,         | 73          | ટર્જ્ઞન           | दर्शने               |
| 3,         | 22         | যূর্য               | येता                | 30         | 22          | ਸਾਪੈ:             | माधिः                |
| ,,<br>,,   | 23         | देवाश्च ना          | देवाश्चना-          | ,,         | સ્પ         | হ্যুল হ           | स्यूलेर्थ            |
| ų¢.        | я          | त्करे।              | त्वकारी             | 50         | 8           | <b>ਚੰ</b> ਸਾਪੇ    | समाधि                |
| E0         | ૧૧         | केष्ट्य             | कैष्ट्य             | 4          | R           | त्सर्वाधयही       | त्सर्वार्थतायाई      |
| E٩         | રપ         | कारगाभा             | कारगाभा             | ,,,        | 11          | स्फुट             | स्फुटः               |
| র্ষ্র      | QQ         | <b>का</b> तीयत्वेना | <b>जाती</b> यत्वेन  | ,,         | 5           | पाँउषूरणार्थः     | पूर्रेगीय:           |
| <b>E</b> 3 | 2          | ভিষা                | विष                 | 37         | १ह          | पराँ              | ने परा               |
| **         | E          | กริส                | নঘীর                | 22         | २९          | <u> पुरू</u> षे   | षुरुषे               |
| 23         | 5          | मुखिता              | सुखित               | ,,         | 22          | द्रव्यादि         | द्रव्यत्यादि         |
| ES         | 22         | संग्रयं             | संग्रय              | 52         | হ্ব         | संप्रधाते। )      |                      |
| Ę8         | 28         | यन्तमा ग            | यस्यमाख             |            |             | অনুম্যান ∫        | • संप्रहाताद्वुत्या  |
| EE         | 99         | विष्कग्             | विष्वग्             | CS         | 8           | আযি               | द्यांचे              |
| ,,         | ъ9         | <b>শ্ব</b> মি       | ਅਧਿਚ                | .,,        | ς           | सध्येवा           | मध्ये चाः            |
| EÐ         | 99         | संवेदः              | संविदः              | j " q      | <12         | ০ লাহাননাম্ব      | नाइक्रानाइय          |
| **         | 28         | सम्बने              | सम्यमं              | 54         | 98          | विर्लीपते।        | विचयिते।             |
| EC.        | ЗP         | वर्णाक              | वत्रोका             | CE         | 58          | যুক্ত             | शुद्धः               |
| ,,         | 23         | नन्तरमणितु          | नन्तरं तु           | <b>C.9</b> | પ           | भुज्जीयामिति      | माभुज्जीयेति         |
| 33         | ч          | सामाप्ये 🗸          | <b>सामग्ये</b>      | <<         | 90          | येंग्गाः          | येगः                 |
| 90         | q.         | य त्र               | 9 <b>7</b> 3        | 32         | R           | <b>जि</b> यामिति  | क्रियायामिति         |
| ,,         |            | करणम्               | कारणम्              | 23         | 28          | नाषयत्त्व         | नाव्यत्त्वं          |
| ७२         | 20         | व्याग्निश्चेव       | व्यामित्रेव         | 1 83       | 63          | पञ्चम्य           | पञ्चमा               |

|            |            |                    | यागवातिकस                     | । शुद्धिपत्रम् ।                  | ą                       |
|------------|------------|--------------------|-------------------------------|-----------------------------------|-------------------------|
| एष्ठे      | पक्कौ      |                    | शुद्धम्                       | एछे पङ्की त्रशुद्धम्              | शुद्धम्                 |
|            |            | क्रेथ              | म्हेगाः                       | १०० ९७ कर्मययाधाय                 | कर्मगयाधाप              |
| ,,         | 20         | स्रोज              | स्रीजा                        | ,, ३५ प्रापया                     | प्रायणा                 |
| £3         | q          | विवेत्रे           | विदेष्ठ                       | १०६ ३ स्था                        | वा                      |
| ,,         | 3          | त्रा <b>न्ध</b> ा  | <b>ग्राग्य</b> ा              | " द इंति सप्तमी                   | स्थित जन्मनि            |
| 12         | 8          | ননগ্র              | तच्च                          | ,, દ થે                           | ਬੇ                      |
| ,,         | પ્ર        | <b>इ</b> त्युक्तं  | दत्युक्त <u>ा</u>             | ,, ५४ वेदादि                      | वेदान्ति                |
|            | qo         | यामदे              | याः प्रहे                     | " 🗉 त्सर्गिता                     | त्सर्गिजता              |
| ,,         | ૧૬         | विच्छित्र          | विच्छेद                       | ,, ২৪ মাবা                        | पाया                    |
| ,,         | ٩¢         | प्रवाद             | प्रयास                        | ,, २६ हेतुत्व                     | <b>हे</b> यत्व          |
| ŧч         | E          | ક્માલેમ            | भावे।                         | <b>୧</b> ୩୦୦ ଅନ୍ତି                | <b>घ</b> द्द्वे         |
| 2)         | <b>Q</b> 4 | क्षीज्ञ            | बोजं                          | ,, ૧૪ સંગ્રદે                     | संज्यों                 |
| ,,         | 20         | हे।व:              | <b>명</b> [전]:                 | ,, ९५ स्थिरी                      | स्यिर                   |
| ,,         | Εg         | ख्यानेन            | क्यातेना                      | ,, ९७ उपपटा                       | उपपादा                  |
| 55         | c          | दुःखभ              | सुखभ                          | ,, ९८ वृत्ति                      | थत्त्य                  |
|            | 3          | खुद्धितया          | खुद्धिः तथा                   | ५५५ २ च द्वे                      | <b>वद्</b> द्वे         |
| ,,         | ۹⊏         | <u>प</u> ाटिकं     | पादिकां                       | ,, ५ चतुखा                        | सुखा                    |
|            |            | ਮਕਜੀ               | भवती                          | ,, १६ नुबद्ध                      | नुविद्ध                 |
| »)         |            | गे।स्पदा           | गेष्ण्यदा                     | ,, ९५ श्वरीर                      | <b>श्वा</b> री <b>र</b> |
| 63         | 28         |                    | तद्द्वा                       | १९२ २३ विग्रेषेग                  | โลมินบ                  |
| €⊂         | 26         | व्यक्ते            | व्यक्ती                       | १९३ ५ स्वातन्त्र्य                | स्वातन्त्र्ये           |
| 33         | 2          | सुखामि             | सुखाभि                        | , ५० उत्तर                        | उत्तरम् ।               |
|            | ς          | वचनाहें            | वचनादद्वे                     | " ३३ इतरं तु                      | स्तरं त्य               |
| ,,         | 20         | ਮੁਕ                | भय                            | १९५ ९४ दार्कावग्रेवः              | विश्वेषः                |
| "          | 26         | तस्यय              | तस्येय                        | " ९९ सुम्बादिव                    | रूपादिव                 |
|            | 92         | जन्म               | जन्मनि                        | " इह येगमासनं                     | येगमाधनं                |
| ,,         | হর         | चानेन न            | ज्ञानेन च                     | १९६ १६ इति                        | मिति                    |
| ç02        | ų          | दावदग्ध            | यायद्यभ्ध                     | ., ९१ जिंचा                       | किंच                    |
| 57         | Ē          | तत्रच              | एतच ते                        | ,, २७ हेतुः स्वह                  | स्वरू                   |
| **         | વષ્ઠ       | वागामपि            | वाणामप                        | 100 8 7341                        | तथा                     |
| 908<br>908 | 29         | โอนเฉ              | विपाके                        | , ९३ सत्त्वप्रमाण                 | हत्वे प्रमागा           |
| 904        | 8          | सविषा              | स्वविपा                       | " ५५ त्वादाद्व                    | त्कदाचिदव               |
| QOE        | 39         | पूर्वाप            | पूर्वमुप                      | . १५१ २७ रुपत्वे                  | र्ह्यत्वे               |
| ,          | 20         | ू<br>राष्ट्र चत्वा | ज्ञ-उ-<br>स्वष्टवर्षा         | १२० १० चये न                      | चयेन                    |
|            | E          | एवं भव             | યન્નમવ                        | ,, १७ हेतुत्त्व                   | हेत्व                   |
|            | õ          | र्घाधत             | य निय                         |                                   | ਮੋਜ਼੍ਰ                  |
|            | -          | दुष्टजन्म          | ) श्रट्रष्टजन्मवेद-           | ,, वेद्र स्ताच्य<br>९२९ २ स्ताच्य | स्तथ्य                  |
| "          |            |                    | िन्द्रय्यजन्मययः<br>∫ नीय इति |                                   | ষা এয                   |
| •-         | 29         | *                  | कर्मगयाखाय                    |                                   | ਮਕਜ਼ਰੂ<br>ਮਕਜ਼ਰੂ        |
| **         |            |                    |                               | ।, १४ मधन तु                      |                         |

| 8           |                  | นิเगवातिकस                   | म शुद्धिपत्रम् ।        |                            |
|-------------|------------------|------------------------------|-------------------------|----------------------------|
| रण्ठे       | पह्नी भ्रगुछम्   | शुद्धम्                      | एष्ठे पहूँगे अशुद्धम्   | शुद्धम्                    |
| ঀঽঽ         | द रुपतार्था च    | रूपाणां चेन्द्रि-            | ०३५ ०१ सर्वा            | सचा                        |
|             | 14 मार्ग्र       | याणां                        | ५३७ ५० वथा              | ययाऽ                       |
| "           | " कानां च        | कानां                        | ९३९ ६ सात्राष्ठ्य       | मात्रा च                   |
| **          | ९२ तदेत्त        | <b>ત</b> દેત                 | <b>९३</b> ६ ९९ इत्तेर्म | रुक्तं म                   |
| 653         | ५ सत्त्वादि      | सत्त्रवादि                   | ,, ૧૬ શિલ્ટે            | <b>સિ</b> ષ્ઠે             |
| १२४         | ९८ शुन्ध         | ध्रुन्य                      | ९४९ ६ प्रामायय          | <b>अप्रामा</b> खय          |
| ୧ଅଧ         | ধ কিঁি ব         | મંતુ                         | ৭৪২ ৭৭ প্রখ লা          | त्राय च                    |
| 73          | १० प्रद्यते      | पर्यंत                       | ९४३ ६ चेत्ना            | म्रेतना                    |
| 33          | ९८ वस्याशून्य    | <b>स</b> स्याऽ <u>भू</u> न्य | १४४ २२ मन्यते           | मन्धन्ते                   |
| ٩٦E         | ૧૬ લાર્ચ ેં      | क थं न                       | ९४६ २५ संसारे।          | संसारा                     |
| ,,          | २० मानान्        | मागान्                       | ९४७ ३ ब्रह्मे           | ब्रह्मे                    |
| ସୁହୁଡ       | २ वदति           | ষরন্দি                       | ,, ४ ज्यात्वत्र्य       | শ্মনগ্র                    |
| १२८         | ९४ स्तस्य        | स्तस्पाः                     | " २६ दृष्णवुद्धिसः      | <b>} दृत्रया छु</b> द्धिस∙ |
| 73          | ,, क्षीङ्कुजार   | बीजाङ्कर                     | स्वार्षाध ढयः           | ∫ त्त्वेापाढढाः            |
| "           | ३० क्रमिति       | ज<br>कर्मामति                | ९४८ ६ येग्य             | ये।ग्यत्व                  |
| ,,          | २९ गामिता        | गामिना                       | ,, ২৪ বদ্যান            | वस्यानाः                   |
| १२१         | ३ सन्मात्रार्थाः | तन्मात्राणि                  | ९४१ ४ विरोधा            | নির্যাগ                    |
| .,          | ১ ঘর্ষি          | षडयि                         | ., ५ ज्ञाने             | चान                        |
| ,,          | ২৪ মন্দ্রারি     | डम्मादि                      | ., <b>५३ दर्भन</b>      | ্যৱৰ্মন                    |
| d50         | ९९ लिङ्गमिति     | जिङ्गमात्रमिति               | , ९ट कारण               | करण                        |
| ,,          | ९१ जङ्गमानां     | जङ्गमतां                     | ९५०३ सिख्या             | सिद्धा                     |
| **          | २२ प्रतीप        | प्रलीय<br>                   | ,, १५ मेदेषु            | मेदेष्वपि                  |
| 929         | ३ स्यासङ्गत्वे।  | स्यानिङ्गत्वे।               | ,, ૧૬ વ્યેલ             | ष्येष                      |
| 33          | ४ परस्पर         | परस्य                        | ९५९ ९ तृतीय             | द्वितीय                    |
| "           | ,, धरीरादि       | រារារាត្តជើ                  | ,, ৭৩ বর্মন             | दर्भनं                     |
| ,,          | ৭০ ধনা           | <b>असता</b>                  | १५२९ सामान्यं           | सामान्ये                   |
| "           | হুহ পাত্র        | भात्                         | ,, ३ बुद्धिः            | खुद्धि                     |
| "           | २६ एव सिद्धे     | গ্বমিন্দ্র                   | ,, ९२ देंक्य            | देव                        |
| SED         | ৭২ দ্রান্ডান্থ   | দ্রঘান                       | ,, ,, ਕੁਢਿ              | न खुद्धि                   |
| ,,          | २३ तुच्छतया      | <b>तुच्छ</b> ता              | " ३० स्वाधि             | যায়ি                      |
| 633         | ह व्यक्तरुप      | व्यक्ताव्यक्तरूप             | ,, २५ खुद्धिः           | बुद्धि-                    |
| "           | ९२ च प्रधानं     | ्राधानं                      | ९५५ द स्तदव             | स्तदव                      |
| 938         | २ क्यायव         | रूपाश्रम                     | ,, ९८ विनाधे            | विशोधे .                   |
| "           | ৸ àিনি           | चेति                         | ९५६ २४ मध दुःखा         | सुखदुःखा                   |
| ,,          | ९५ ने।त्पक्ष     | ने।पण्यद्य                   | " २५ दिभिन्नच           | โสโพรฮเร                   |
| **          | ९६ न तस्य        | न तस्या                      | ९५८ ५ हेतुत्व           | चेतृत्वं                   |
| "           | २५ कर्त्सन       | कस्वेन                       | ,, ९८ गुद्धिति          | शुद्धिवि                   |
| <b>૧</b> ૩૫ | র এন্দ্র         | <b>ઝ</b> ર્ધ્વ               | ९५९७ भारतीक             | <u>फ</u> ालेको।            |

|              |             | ž                        | गेगवातिकस्य                   | शुद्धि      | पत्रम् | र्।                          | ų                          |
|--------------|-------------|--------------------------|-------------------------------|-------------|--------|------------------------------|----------------------------|
| एर्छ         | चङ्गी       | <b>प्रभुद्धम्</b>        | शुद्धम्                       | एष्ठे       | पङ्की  | । भ्रधुद्धम्                 | शुद्धम्                    |
| વયદ          | સ્પ્ર       | भेदात्                   | ਸੇਰ: ।                        | १८९         | qœ     | चरते                         | चरती                       |
| 920          | q           | স্পান্ধাৰ্য              | स्त्र्याकार                   | १८३         | ų      | नगत्रमि                      | न्मात्रैरि                 |
|              | Э           | माध्यस्यं                | माध्यस्यं                     | વિ⊂ષ્ઠ      | 3      | হায                          | ন্থায                      |
| ,,           | 8           | <b>ग्रम्</b>             | गाम्                          | ૧⊂પ્ર       | ૧૪     | षदास्याः                     | पदस्या                     |
| ,,           | ٩q          | भावे। धि                 | মাজ্ব গ্ৰী                    | ,,          | १८     | देव                          | द्विव                      |
| ,,           | 39          | ষ্মাড়ু                  | श्राधु                        | .,          |        | ਬਿਢ                          | सिद्धेः                    |
| QEQ          | 68          | ਕਾਸ਼                     | ਬਜ਼                           | १८द         | 68     | र्क्षुचि                     | ર્શ્વદ્ય:                  |
| ९६२          | ૧૭          | तदसंभवा                  | वतत्त्वसंभवा                  | .,          |        | प्राप्तभू                    | प्राम्तभू                  |
| ,,,          | 50          | चे चत                    | नायत                          | ९⊂७         |        | यद्धे                        | यच्चे 🕺                    |
| <b>3</b> 1   |             | म्तथाव्य                 | स्तयाण्य                      | ९⊂₹         |        | तेपि                         | <b>ले</b> गीय              |
| 33           |             |                          | श्रस्यद्वा क्षय इति           |             |        | वृद्धिः तै।                  | वृद्धिते।                  |
|              |             | चेत्यर्थः                | वित्यर्थः                     | 37          | સ્પ્ર  | ਗਸੀ।                         | र्यामे।                    |
| ୧ଟନ          | 99          | तावेति                   | तैवेति                        | ११३         | ९ह     | मध्वाख्यं                    | मध्यानं                    |
| "            | 9 E         |                          | श्रास्त्रेने।पयःसा            | ,,          | 53     | <b>ভ</b> দ                   | रुप                        |
| **           |             | सत्त्वस्वनेापस्य         | सत्त्वस्वभावास्य              | ११४         | ٩      | <b>स्र</b> त्ति              | ধূন                        |
| १९५          |             | मार्याः वद्य             | मार्गः सुवद्य                 | ૧૨૫         |        |                              | रभ्यु                      |
| ,,           |             | भेगीत्यामिधेन्           |                               | "           |        | <b>ਚ</b> ਕੈਂ। <b>ਹੀ</b>      | <b>स्</b> याती             |
| "            |             | तत्त्वसाचा               | की वतत्त्व सत्त्वा<br>-       | "           |        | संप्रती                      | संप्रली                    |
| ବ୍ୟ          |             | साध्वी                   | মাম্যি                        | ૧૨૬         | Q      | <b>वै</b> क                  | ्षेव                       |
| "            |             | ष्ठवमि                   | ष्ठवाये                       | .,,         | Ē      | वेदमामीत्                    | हे वेढमावत-                |
| QEC          | : 5         | संख्येय                  | <b>ऽ</b> संख्येय              | [″          |        |                              | माधीत्                     |
| "            |             | चेतनमुप                  | चेतनाचेतनमुप                  | "           |        | श्रासत्ता सं                 | श्रसत्तार्स                |
| १९२४         | e.9 3       | -                        | ਪਸੰਲਿੰ                        | 9           |        | सत्ताः                       | मतां                       |
| "            | 20          | -                        | ਬੇਰ:                          | 23          |        | सूत्रद्वये।                  | सूत्रद्वयस्थयेः            |
|              | 36          | चकानां सि-               |                               | 1           |        | ਢ ਗਾਂ ਮੇ                     | ह्यामं                     |
|              |             |                          | ्रिद्वीनां<br>ऽ               | १रद         | 2      |                              | त्रभावाभाव                 |
|              |             | सिद्धेया                 | सिटियें।<br>दवि               |             |        | ঘয়র্<br>১                   | द्धयासँ                    |
| 9.93<br>6.01 |             | दाववि<br>जिन्द्राय       |                               | 33 <i>9</i> |        | > इंगियते                    | हियते                      |
| ବ୍ୟ          |             | দিনতাঙ্গ<br>উদ্দেশ       | क्रिलध्टाङ्गु<br>नेप्रसम्ब    | "           | 6 ð    | Ĩ.                           | _                          |
| **           |             | <b>ये।गवद</b>            | ये।गपटु<br>भाषाप्र            | 200         |        | कोटस्य                       | काँटस्थ्य                  |
| "            | Ē           | समयस्या                  | <b>सम</b> संस्थाः<br>गण्डल्ले | 33          |        | <b>ল</b> ম্বান<br>মন্দ্র্যান | वस्याना<br>धर्मिष          |
| ;;<br>0.01   | С.<br>д     | यावन्ता<br>कचित्राप्रकेर | यायन्त्या<br>कचित्र प्रवर्केग | "           |        | ধর্মদ<br>কার্লিক             | •                          |
| ୧୬୍ୟ<br>ଜନ୍ମ | וכ.<br>[20] | कचित्यसङ्गो<br>भन        | कचित् घडक्वे।<br>यत्र         |             |        | श्वान्तीदि<br>गणां           | श्वान्तादि<br>सम्प         |
|              |             |                          | -                             |             |        | यायां<br>सरभग्री             | याया<br>सरकार्ग            |
|              | . છ         | पुराषापु<br>व्यचाव्दे    | षुराग्राद्यु<br>व्याचष्टे     | 203<br>1    |        | वाथमे<br>साथमार्ग            | ন্ধাঃঘর্ম<br>মর্যাদ্যমার্ট |
|              |             | ख्य चाण्ड<br>सद्         |                               | .,          |        | स्यावराणां<br>रूपं रसा       | तत्स्यावरायां<br>रुपरबा    |
|              |             | षषु<br>युद्ध्त           | तदु<br>प्रहन्म                | <br>202     |        |                              |                            |
| 4.40         | - 1%        | 34.4                     | युङ्क्त                       | 208         | પપ     | 2.,                          | सुरा                       |

| Ę     |       |                               | येगगवातिकस्य          | ৰ যুদ্ধি   | रुपत्र | ाम् ।           |                 |
|-------|-------|-------------------------------|-----------------------|------------|--------|-----------------|-----------------|
| एष्ठे | पङ्गी | <b>अ</b> भुद्धम्              | शुद्धम्               | <br>एष्ठे  | पङ्कौ  | त्रशुद्धम्      | <u>शुद्धम्</u>  |
| 208   | 55    | स्थेने।                       | स्येनने।              | 224        | ঀঽ     | ਨਬੇ             | तत्रे           |
| २०५   | E     | रप्र                          | रप                    |            |        | पञ्चमी          | पञ्चमों         |
| ,,    | 23    | मात्रमपि                      | द्वयमपि               | 230        |        | •               | भेगम            |
| "     | ъч    | भाविततया                      | माधितया               | <b>,</b> , | 98     | सूत्राधे        | মুরায়          |
| 305   | 20    | प्रकतेः                       | प्रकते                | 239        |        | <b>ਦੇ</b> । ਜ   | स्यःन्त         |
| "     | 28    | स्यवा                         | स्यैवां               |            | १इ     | गान्तर          | गान्तरत्व       |
| 209   | E     | प्रान्तेति                    | प्रान्ते इति          | p.         | ٩ŧ     | तःनि            | तान्            |
| **    | Я     | पसत्ता                        | पसता                  | 233        |        | प्रदन्ती        | बदती            |
| 202   | 29    | मतिके                         | मःत्तिके              | <b>,</b> , | £      | <b>विश्वेषं</b> | <b>ਕਿ</b> रੇ।ਪ  |
| 305   | 3     | कर्ष।दि                       | สต์เदिभि              | 233        | Q.9    | प्रतिभाव्या:    | प्रातिभाव्याः   |
| ,,    | 89    | क्कोत्रस्य                    | च्छे।त्रस्ये          | 238        |        | प्रतिभादे       | प्रातिभावे      |
| ,,    | २९    | उभयत्र                        | यञ्च                  | 234        | 20     | पते             | पत्ते           |
| 290   | 96    | वच्चमार्यं                    | वच्यमारा              | 228        | ९९     | समु             | सम              |
| 290   | 28    | प्रत्ययण्                     | प्रत्ययथे।            | ,,,        |        | मर्ग्यं         | <b>स</b> रण     |
| २९९   | 96    | যথ্য                          | षत्रचा                | 230        | 76     | त्राच्य         | प्रच्य          |
|       | 129   | यटभावे सह- }                  | पटभावे सह             | 225        | q      | सङ्गात्         | सङ्घान्न        |
| ***   |       | कारिग्रि ∫                    | कारीधि                |            |        | चान्यत्         | चान्यज्ञ        |
| 268   | Q     | व्ययही<br>-                   | व्यवहि                | ,,         | ૧૨     | <u>द्वी</u>     | ন্থি            |
| 12    |       | লন্নযা                        | লবিনা                 |            | 20     | च               | चि              |
| ૨૧૫   | ११    | <b>ম্বী</b> রা <b>ग्नি</b> না | चैत्रे।ग्निन <b>।</b> | 280        |        | य थे            | चये             |
| ⊇٩⊄   | વવ    | যিষয়ন                        | विषय                  |            | 22     | र्व्धात्तभे     | दत्तिर्भ        |
| ガゴロ   | 3     | मर्राष्ट                      | मरिष्टे               | ,,         |        | द्धमं           | त्तम्यं         |
| 229   | 20    | संगरही                        | न संग्रही             | 289        | વપ     | मूल '           | स्यूल           |
| בצב   | 23    | स्थिता                        | स्यिताः               | ,,,        |        | ਜੰਧੇ:ਸੰ         | สมิเรษิ         |
| 223   | ૧૦    | रात्रिं दिन                   | रात्रि दिव            | 282        | १ प प  | <b>द्वलिका</b>  | च्चालिका        |
| 228   | ٩3    | ŧ́д                           | सम्                   | ,,         | ঀঽ     | त्रापयादा       | শ্বর্থরায       |
| ,,    | વપ    | पर्यन्तेन                     | पर्छतेन               | 283        | . २१   | મુતે            | ਮੂਰੇ            |
| *7    | ъđ    | স্ময়তায়া                    | পায়ৱানা              |            |        | विका            | प्रीका          |
| 525   | 8     | पुरास्थिता                    | ឬវិវានៃកា             | 284        | ૧૧     | पत्ति           | पत्ते           |
| ,,    | ς     | โคพ์เพิ                       | निर्माग               |            | ٩Э     | संयमात्         | संपत्           |
| ,,    |       | মলি                           | นโลโล                 | 284        |        | चेन्न           | ਚੋਜ             |
| ,,    | Q S   | र्डश्वराद्धि                  | ईषवरा द्वि            | 285        | : 93   | कालम्           | कालद            |
| ২২৩   | 2     | रतया                          | रवत्तवा               | 240        | १९ह    | युक्ता          | उत्ता           |
| *1    | ې     | म।कत                          | मालमत                 | হয়ন       |        | মিন্দ্রা        | सिद्धा          |
| "     | 90    | स्रस्य                        | स्तस्य                | ,,,        | રપ્    | तस्य            | सःपा            |
| "     | 52    | नान्त <b>र</b>                | লালন্মহ               |            | વપ્ર   | द्वेष्य         | <b>क्वे</b> ष्य |
| ,,    | ২৭    | ननु                           | न तु                  | 244        |        | ∽<br>कारण       | करण             |
| ਕਸ਼ਵ  |       | रधंस्या                       | रधस्ता                |            | ٩E     | โปล์เ           | ਪਿਗਾ            |

|            | ·     |                             | येागवातिकस्य        | शुद्धि          | पचर्    | Ţ !                     | 6                            |
|------------|-------|-----------------------------|---------------------|-----------------|---------|-------------------------|------------------------------|
| एष्ठे      | पङ्गी | त्राशुद्धम्                 | <b>शुद्धम्</b>      | एष्ठे           | पङ्गी   | श्रशुद्धम्              | शुद्धम्                      |
| ર્યદ       | ٩ŧ    | सिद्धान्ते                  | <b>सि</b> खन्ते     | ૩૯૬             | 23      | चित्तं                  | चलं                          |
| **         |       | स्ता                        | स्ताः               | 200             | q 9     | <u>ष</u> ूतच्चे         | धूस्र्ये                     |
| 262        |       | থাঁিয                       | মীমি                | २८५             | 3       | कारणे।                  | कारयात्वी                    |
| ,,         |       | र्विदत                      | बिम्बित             | ,,              |         | রামন্যা                 | चानस्था                      |
| ,,         | 24    | កន្លែមរ                     | तु द्विधा           | 265             | £Р      | तस्यापि                 | तस्या श्रपि                  |
| 268        | 9     | হ্ম হয়                     | দ্ধ আ               | ,,              | 28      | भ वादि                  | भार्नाद                      |
| হূহ্য      | ૧     | <b>मनु</b>                  | ন রু                | ತ್ನ             | ૧       | स्वभास                  | स्वाभास                      |
| 269        | 8     | ननुभू                       | 핏뇄                  | 2.55            | 3       | បរិទ្ធ៍                 | <b>प</b> रेर ट्र             |
| \$1        | 9     | ढपाम्तु                     | रूपाूतु             |                 | 56      | <b>य</b> चिरि           | पत्तेरि                      |
|            |       | तदादे।                      | নিরার্টা            | হদ্র্য          | -       | संयोगे                  | संयोगः                       |
| 33         | -     | य या                        | तया                 | "               |         | ব্যিনির্দ               | છ્લિ:                        |
| 31         |       | বিষ্ণা                      | विभूवा              | 1               |         | कर्मकर्त्र              | न कर्मकर्त्तु                |
| REC        | 4     | ধ্যমার্                     | ष्ट्रमाज्           |                 |         | बाद्यान्य               | वादः ग्रून्य                 |
| ર્ચ્ટ ક    | q     | र्द्धान                     | दीति                | 244             |         | ट्याद्विते:             | द्याद्वितः                   |
| "          | 4     | સ્વમાસ<br>                  | स्वभावा             | "               |         | नत्वन्यः                | नन्धन्धः                     |
| 290        |       | भूमित<br>                   | भामितं              | 280             | 28      | ખુ                      | ङ्गी                         |
|            |       | द्रत्येव                    | द्रत्येष            | 259             | y,      | भ्याग्या                | भाष्या                       |
| <i>""</i>  |       | <b>ন</b> খ্য                | নথা ব               | 252             | 5       | <b>ह</b> णावयंख         | रुपत्रथ                      |
| 296        | 2     | मना:                        | मत्रा<br>चेव        | 39              |         | โลนน์เโลก               | โล <b>น</b> นี้เ <b>สโ</b> ก |
| ୁ ଇଡ଼ାସ    | ષ્    | चव<br>वासिष्टे              | च्य<br>यासिष्ठे     | <b>∤ च</b> ९ञ्च | 8       | <b>য়ি</b> ত্রা         | सिद्धी                       |
|            | -     |                             |                     | "               | Е<br>   | रूपस्था<br>             | रूपस्य<br>जिल्लोो            |
| \$3        |       | द्युपपद्ये<br>स्येवे        | दुत्पद्ये<br>स्थेवे | "               |         | ্বিয়ীমান্ট<br>মন্ধিমরা | विश्वेषान्ते<br>             |
| ,,         |       | स्यव<br>सनकार्य             | स्यव<br>सत्कार्य    | ))<br>1951      |         | शक्तमदा<br>परियामि      | য <b>লি</b> ম্বািরন্বরা      |
| <b>}</b> 7 |       | र्यत्रभूते                  | रुत्वाय<br>इतेनभूते |                 |         | पारणातम<br>रस्मकं       | परियामितुं                   |
| <br>293    | 3     | <sup>খন</sup> নুন<br>বর্যান | হুয়িন<br>হুয়িন    | 51              |         | रम्मक<br>चितते।दे       | रम्भक<br>सिन्ते।दे           |
|            | 8     | दर्गण<br>पर्यन्त्रिः        | दःयन<br>चर्यन्तेः   | 464             |         | ाचतताद<br>मतिर्बाह्येति | ाचन्ताद<br>मतिर्था चरित      |
| , <b>)</b> | -     | सर्वास्त                    | खन्तः<br>सत्ते।स्ति | <br>289         | ۳a<br>E | नातवाखात<br>यूवे सं     | मातवा खात<br>पूर्वसं         |
|            |       | र्धास्यतिः                  | संस्थितः            | •               | е<br>9  | रूज च<br>र्ताच्चन्त्यत  | पूर्वस<br>तच्चित्स्यन्त      |
| 294        | ું    | य हाया।                     | यद्यताः<br>यद्यपा   | 335             | -       | ताख-खत<br>दिखि          | ताच्यन्त्वन्त<br>त्वि        |
| ,,         |       | कारणा                       | करणा                | 1               | 3       | चाज<br>ज्ञानं स         | त् ।अ<br>चानस                |
| ROE        | ą     | जातीनां                     | जातीयानां           | 1285            |         | इदानीं <b>मु</b>        | इत्यन्त<br>इंदानीमु          |
| 250        |       | स्तचि                       | स्ताचि              | 335             | 95      | वृत्तिसत्ता च           | र्यतानम्<br>श्रुत्तिसन्तान   |
| .,,        |       | भान्ती                      | भान्त्ये            | .,              |         | พิเกาย                  | र्गत्व-तान<br>भेगम           |
| 295        | 3     | प्रमाण                      | त्राप्रमाया         | 300             | ন       | নন্ন হুনি               | तत इति                       |
| ,,,        | ११    | त्त्वादि                    | त्वमि               | ,,<br>,,        | -       | মার্ঘ                   | งคซี                         |
|            | ૧૭    | च सित्र के सित्र के सि      | तक्तन्य             | ,,,             |         | संसूचि                  | संसूति                       |
| 305        | 20    | ৱাৰ্ল                       | ज्ञानं <i>न</i>     | 302             |         | तिष्ठेत्युत्तं          | सिम्डोंच्यत्युक्त <u>ं</u>   |
|            |       |                             |                     |                 |         |                         |                              |

| ٩     | <b>_</b>            | येगगवातिक                       | स्य शुद्धिपत्रम् ।     |             |
|-------|---------------------|---------------------------------|------------------------|-------------|
| एष्ठे | पद्भी भ्रशुद्धम्    | <b>गु</b> छम्                   | एन्डे पङ्गी व्यशुद्धम् | शुद्धम्     |
| 305   | ९७ परिमाण           | परिणाम                          | ३०४ <b>६ ननु</b>       | नतु         |
| 303   | ९५ निष्ठतिप्रचे     | निर्वात्तरि                     | ,, ५० मात्रस्यूल       | मंत्र स्यूल |
| "     | २० पुरुषाचैत्यारभ्य | ) शक्तिरित्यन्तं<br>) सूत्रम् । | । इति                  |             |



### येग्गवार्तिकस्यानां कतिपयप्रधानेद्विश्यविधेयानां सूचीपत्रम् ।

#### एछरे। इया।

श्वरित्रासादयः २४४ । त्रतियारमार्थिकसत्ता १३२। प्रतीतानागतत्तानम् २०१ । श्वरुवात्मवसाटः ८० । श्वध्धासः २९४ । श्रनवस्थितत्वम् ५१ । प्रनमानम् २० । ग्रन्त:करगाप्रक्रिया हहा प्रन्तरायाः ५६ । श्वन्तर्धानम् ३५२ । श्रक्तर्धामी ४६ । ष्रन्धथाख्यातिः ३१ । भाषरबन्धञीवनमक्ती ९२८ । भ्राप्रान्तज्ञानम् २२० । श्रपत्र में: २२८ । २१५ । अभिनिवेगः ११। श्वभिमानस्य जगद्धेतुत्वम् १६ । प्रभिव्यक्तिः ७४ । श्रभ्यासः २८ । भरिष्टम २२० । मर्थग्रहणम् २३ । भनव्याभूमिकत्वम् ५१ । श्रसिङ्गम् ७७ । ९३९ । શ्रवच्छेदवादः ४७। श्रध्यक्षी ७२ । প্রবিয়া ১৪। अधिरतिः ५१। গ্রমিয়ীখা: ৭৯০। ଅଶ୍ଚୀତି: ୨୨୨ । श्रवैधर्म्यलवगाभेदः ५८ । গ্ৰন্থাক্লালি ৭৫০। भर्मप्रज्ञालयेगाः ५ । ३५ । पसंप्रज्ञातयेग्यस्य चानाद्विश्वेदः ह ।

দক্তি। ग्रसंग्रजातस्य फनम् १२। श्वांस्तता ३४ । १४ । भाकारमै।नम् ९६४। श्राक्राधगमनम् २३६ । प्राज्ता श्रीम् २३० । श्रागमाख्यासृतिः २० । न्नास्त्रार्थः १५३ । श्रात्मत्वम् ५५ । श्रात्मनानात्वसिद्धिः २६२। त्रात्मनोज्ञेयत्वम् ज्ञातत्त्वं च ९३ । २३२ 958 E श्राद्ये)मात्तः २१५ । ग्रानन्दः ३३ । श्रात्तस्यम् ५१ । भाषनम् १७३ । ₹ 1 इन्ट्रियजयः २४४ । इन्ट्रियम् २४६ । र्दत्रवर: ४९ । उलकान्तिः २३५ । उदानजयः २३५ । उचायप्रत्यथः ३८ । उपेता ६३ । 95 I च्हतस्मरा ८९। τı एकसत्त्वाभ्यासः ह० । रकायम् ४। रकेन्द्रियसंचा ३० । 86 I জযাতকুর্য: ২২৫।

कराठकूषः २२८। करगालचयाम् १८।

| `                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| एछे।                                                                                                                                                                        | । ঠ্যয়                                                                                                                                                          |
| करुगा ६३ ।                                                                                                                                                                  | त ।                                                                                                                                                              |
| कर्म २६३ ।<br>कर्मकर्त्वविशिधः २३२ ।                                                                                                                                        | तनमात्राश्चि ९३१ ।<br>तारकम् २५६ ।                                                                                                                               |
| कर्मलचलाम् ३३२ ।                                                                                                                                                            | द्वा                                                                                                                                                             |
| कल्यः २२५ ।<br>कल्पप्रलयः ४६ ।<br>आधिव्युद्ध ज्ञानम् २२८ ।<br>कालः ३०३ ।<br>कारुमानम् ९६४ ।<br>कूर्मनाडी २२८ ।<br>छतार्थाः २६६ ।<br>केवल्यम् ९५३ । २४६ । ३०४ ।<br>कमः ३०९ । | दिव्यं त्रे। जम् २३७ ।<br>ट्रव्यम् २४९ ।<br>ट्रब्टा ९४० ।<br>ट्रिजः २९५ ।<br>ट्रेषः १९५ ।<br>ट्रेषः १९५ ।<br>धर्ममैघध्यानम् ८ । २१<br>धर्मा २०९ ।<br>धारगा १८३ । |
| क्रियायेगाः ८८ ।                                                                                                                                                            | ध्यानम १८५।                                                                                                                                                      |
| क्लोगकर्मनिवृत्ति २१७ ।                                                                                                                                                     | , ,                                                                                                                                                              |
| នាំបាះ ៩១                                                                                                                                                                   | म ।                                                                                                                                                              |
| च गातल्क में २५९ ।                                                                                                                                                          | न प्रकर्तः स्वातन्त्र्यद्वानि                                                                                                                                    |
| चिप्तम् ४ ।                                                                                                                                                                 | नाभिचकम् २२८ ।                                                                                                                                                   |

হ –

)

{

তরে লি: ৭২।

च।

ख ।

चत्रविंध: प्रस्यः २०७ । चरमासंग्रजानम् ११। चितेर्दुःखभागः १२ । चित्तं न स्वाभाषम् २८३ । चित्तं सर्व्वार्थम् २८१। चित्तभूमयः ४। चित्तसित्तेपः ५८ । चेतने खुद्धिप्रतिबिम्बम् १३ । चैतन्यम् १।

#### ज ।

लन्म ९०० । जात्यन्तरपरियामः २५६। क्तीवनमुक्तः ६३ । १९ । जीवस्य पूर्णत्वनित्यत्वाद्यंशः ५८। चानयेगः ५९ ।

271 9 1

#### গ্ৰা

1 284 1

#### न ।

আ রানি: ২৪৭। । শতকাম্ম ২২৭ । नित्त्यत्त्वम् ३०१ । নির্চা ২৪ । निमित्तकारणता २६९ । नियमाः ९९४। निवेदनम् ११ । निइन्द्रम् ४। निर्वीजः ३६ । निर्वोजनमाधिः १०। ८५ । निर्मागचित्तानि २६२ । निर्वितकीसमायसिः ७२ । निस्ततासत्तम् ९३९ । ūι ग्रज्यस्कस्थाः २८७ । परचित्तज्ञानम् २१६ । परमबन्धवरममुक्ती ९३८ । परमात्मा ४१ । परश्वरीराक्षेत्राः च38 ।

घरंवैराग्यम् ३९ । परिग्रामः १ । १९१ । पारमः थिंकं सत् ९३९ ।

| e )                                         | )                                     |
|---------------------------------------------|---------------------------------------|
| गृष्ठे ।                                    | एष्ठे ।                               |
| ः पारमार्थिकमसत् ९३९ ।                      | च्च।                                  |
| षुरुपचानम् २३९ ।                            | बन्धः ४३ म् ५८ ।                      |
| धुमधस्य ज्ञेयत्वे २८४ ।                     | बुद्धिसत्त्वम् इद ।                   |
| पुरुषस्य प्रत्ययः २३० ।                     | बुद्धेः प्रत्ययः १९८ । २३० ।          |
| पुरुवस्य सूत्तयः १२ ।                       | बुद्धे शिचच्छा या पत्तिः १३ । २७ ।    |
| पुह्तवार्थः ९९ । ३०४ ।                      | खुँछै। चित्प्रति विम्बम् १३ । २७ ।    |
| पूर्वजातिज्ञानम् २९६ ।                      | ज्ञेंहन ४१ ।                          |
| पैक्षियबेक्षिम्स्य नित्यतया निर्विकस्यतया च | ब्रह्मप्रान्तवः ४९ ।                  |
| 269 1                                       | स्राह्मताः २९४ ।                      |
| प्रकृतिः ९३१ ।                              | মা                                    |
| प्रकृतिनधाः ३० ।                            | भव प्रत्ययः ३६ ।                      |
| प्रकत्त्यापूरः २५१ ।                        | भुवनज्ञानम् २२२ ।                     |
| भ्रात्व्या ५१४ ।                            | सुवर्लीक: २२२ ।                       |
| प्रच्छर्दनम् ६३ ।                           | भूतजयः २४० ।                          |
| ग्रज्जा ३८ १                                | भूलंकाः २२२ ।                         |
| प्रसुव: ५९।                                 | भागः । ९४६ । ३२६ ।                    |
| प्रतिप्धानम् ५२।                            | भाक्तिदर्शनम् ५८ ।                    |
| प्रतिबिम्सम् ९१ ।                           | ਸ ।<br>ਸ ।                            |
| प्रतिबिम्बनियामकम् ९३ ।                     |                                       |
| प्रतिश्विम्बैवादः ४० ।                      | मधुभूमिका २५६ ।<br>  मनोजवित्वं २३० । |
| វេធករណ៍ពេតនៅ ដែរ មូន ដ                      | )                                     |
| प्रत्यत्तम् ९७।                             | मरसम् ९०६ ।<br>महाप्रनयः ४६ ।         |
| प्रत्याहार: १८१।                            | महाविदेद्यावृत्तिः २३६ ।              |
| प्रधानम् १३९ । ९३४ ।                        | महावद्धरपासः २३८ ।<br>महावतम् १८३ ।   |
| प्रधानवश्विस्थम् ३१८ ।                      | माया १२० । १२३ । २७४ ।                |
| प्रधानवांशनः २२६ ।                          | स्तिः ६ । १६ ।                        |
| प्रधानजयित्त्व <b>स्</b> २४७ ।              | सुदिना हेरे ।                         |
| ग्रमा ९७ ।                                  | मुढम् ४ :                             |
| प्रमागानि १७।                               | য়গ্রুর :<br>মুর্ঘর্যান: ২২০।         |
| प्रमात्रादिविभागः ११।                       | ्र प्रविधाः स्टब्स्<br>संजी हैं ।     |
| प्रमादः ५६।                                 | मोचः ९९।                              |
| प्रसंख्यानं २१८ ।                           |                                       |
| ធម្លាំជ្រះ ៩១ រ                             | य ।                                   |
|                                             |                                       |
| धागायामः ९७४ ।                              | यतमानसंज्ञा ३०।                       |
| प्राग्तायामः ९७४।<br>प्रातिसम् २२८। २३४।    | UHI- ACT I                            |
| प्रातिभम् २२८। २३४।                         | <u>यमाः १८५ ।</u><br>येगाः ७ ।        |
|                                             | UHI- ACT I                            |

------

----

www.jainelibrary.org

( 8 ì एछै। । ঠিয়ত व्यावचारिकपारमार्थिकभेदेनात्मभेदः ५५ τı व्युत्त्यानम् ५९ । रागः ६८ । য ৷ त्रद्धा ३⊂ः लिङ्कमात्रम् १३० । मेक्तियः २९५ । য ৷ वजीकार: ट⊂ । ₹7 वणीकारसंज्ञा ३०। ३४ । संपत्तातीयोगः ५ । ३२ । वस्तुतत्वम् २७४ । संयमः १८६ । विकरणमावः २४७ । संचयः ५६ । বিকল্प: ২২। सत्कार्ययादः १३७ । विचिम्रम् ४। सत्त्वस्य प्रकागरूपता २०२ । विचेपसहभुवः ५१। सबीजः समाधिः ७१ । विचारः ३३ । झमाधिः धः ३८ः । १८५ः । विज्ञानदादिन: २७। समानजयः २३६ । वितर्काः १९७ । समापतिः हरु । विदेत्त्रकेंबल्यम् १७। सवितर्क: ३३ । विदेत्ताः ३० । सयितूर्का समापत्तिः ३०। विधारणम ६२ । सर्वज्ञातृत्त्वम् २४० । โลสภ์ม: ๖० เ सर्वभावाधिष्ठातुत्त्वम् २४७। विषः २९५ । सर्टभूतहतत्तानम् २९० । विभुष्ठंयेगाः १९८ । सःदिभास्यम् २४ । सिद्धवः २५१ । विवेकजत्तामम् २५९ । २५९ । सूत्तमत्त्वम् ७७ । विषयविषयिभावः २९२ । भूदमव्यवद्वितविप्रकष्टज्ञानम् २२३ । อ่ไอ็ ३६ เ स्त्यानम् ५७। सृत्तयः ९५ । ९७ । म्फोटशब्दः २१२। वृत्तिनिरोधः ४ । म्मरतिः २५ । ३८ । द्रसिक्षेधः १८। स्मतिसंबरः २८६ । ন্তু নিমানম্ ৭৪। स्वतेःपियुरुवस्य भागः २८८ । वृत्तिरुपकार्याफलम् १८ । स्वप्रकाशल्यम् २८५ । र्श्वत्तसः बण्यम् १९। स्वयुद्धिष्ठंवेदनम् २८१ । वेदान्तरहस्यम् १३३ । দ্যর্ন্নাক: ২২২। वैनाशिकमतम् ६९ । वैशाण्यम् २८। ぼ ) व्यतिरेत्रसंत्रा २० द्वानेत्वायः १५४ । व्याधिः ५६। 1 32E 1 28

॥ इति ॥