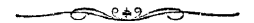
#### स्वर्गीय शतावधानी श्रीमद्राजचन्द्रविरचित

#### आत्मसिद्धि।



संस्कृत पद्य-लेखक,

श्रीयुक्त पं० बहेचरदास, न्याय और व्याकरणतीर्थ ।



Taken from Book "Atmasiddhi"

Samskrut Padya Author – Pandit Bahechardas Doshi and Hindi author Padit Udaylal Kashalivaal – Published by – Mansukhalal Ravjibhai Mehta (1975 – Ashadh Month) eLibrary Sr. number 002678.

## श्रीमद् राजचन्द्रप्रणीत

# आत्मसिंह

यत्खरूपमविज्ञाय प्राप्तं दुःखमनन्तकम् । तत्पदं ज्ञापितं येन तस्मै सद्घुरवे नमः ॥ १ ॥

वर्तमाने कलौ प्रायो मोक्षमार्गस्य छप्तता । सोऽत्राऽतो भाष्यते स्पष्टमात्मार्थिनां विचारणे॥२॥

केचित् क्रियाजडा जाताः केचिद् ज्ञानजडा जनाः।
मन्वते मोक्षमार्गं तं दृष्ट्वाऽनुकम्पते मनः॥ ३॥

बाह्यक्रियासमासक्ता विवेकविकला नराः। ज्ञानमार्गं निषेधन्तस्तेऽत्र क्रियाजडा मताः॥ ४॥

'किल्पितौ बन्ध-मोक्षौ स्तः' इति वाग् यस्य केवलम् । चरितं मोहनापूर्णं तेऽत्र ज्ञानजडा जनाः॥ ५॥ वैराग्यादि तदाऽवन्थ्यं यद्यात्मज्ञानयोगयुक् । तथैव हेतुस्तच्चेव विवेकज्ञानप्राप्तये ॥ ६ ॥

यस्य चित्ते न त्यागादि न हि स ज्ञानवान् भवेत्। ये तु त्यागादिसंसक्ता निजतां विस्मरन्ति ते॥ ७॥

यद् यत्र वर्तते योग्यं तद् ज्ञेयं तत्र योगतः। तत् तथैव समाचर्यमेतदात्मार्थिलक्षणम्॥ ८॥

यः श्रयेत् सद्धरोः पादान् स्वाग्रहत्यागपूर्वकम् । प्राप्नुयात् परमं तत्त्वं जानीयाद् निजतां ध्रुवम् ॥ ९

आत्मज्ञानी समानेक्षी उदयाद् गतियोगवान्। अपूर्ववक्ता सद्ज्ञानी सद्धुरुरेष उच्यते॥ १०॥

प्रत्यक्षसद्धरुतुल्या परोक्षोपकृतिर्न हि । अकृत्वैतादृशं लक्ष्यं नोद्गच्छेदात्मचारणम् ॥ ११॥

विना सद्गुरुवाचं हि ज्ञायते न जिनात्मता। ज्ञाने तु सुलभा सेवाऽज्ञाने उपकृतिः कथम् ?॥१२॥

यत्र प्रत्यक्षता नास्ति सद्गुरुतातपादीया । सत्पात्रे शरणं शास्त्रं तत्रात्मादिनिरूपकम् ॥ १३ ॥ सद्गरुणाऽथवा प्रोक्तं यद् यदात्महिताय तत्। नित्यं विचार्यतामन्तरत्यक्त्वा पक्ष-मतान्तरम्॥१४॥ रुन्धीत जीवः स्वातन्त्र्यं प्राप्त्रयान्मुक्तिमेव तु। एवमनन्ताः संप्राप्ता उक्तमेतज्जिनेश्वरैः ॥ १५ ॥ प्रत्यक्षसद्गरयोगात् स्वातन्त्रयं रुध्यते तकत्। अन्येस्तु साधनोपायैः प्रायो द्विगुणमेव स्यात्॥१६ वर्तनं सद्गुरुलक्ष्ये त्यक्त्वा स्वातन्त्र्यमात्मनः। मताग्रहं च, सम्यक्त्वमुक्तं प्रत्यक्षकारणात् ॥१७॥

स्वातन्त्र्यान्न हि हन्यन्ते महामानादिशत्रवः।
सहुरोः शरणे प्राप्ते नाशस्तेषां सुसाधनः॥ १८॥

यत्सद्धरूपदेशे यः प्रापद् ज्ञानमपश्चिमम् । छाद्मस्थ्येऽपि गुरोस्तस्य वैयावृत्त्यं करोति सः॥१९ विनयस्येद्दशो मार्गो भाषितः श्रीजिनेश्वरैः। एतन्मार्गस्य मूलं तु कश्चिज्ञानाति भाग्यवान्॥२०॥ यद्यसद्गुरुरेतस्य किञ्चिछाभं लभेत तु। महामोहवशान्मजेद् भवाम्भोधौ भयंकरे॥२१॥

मुमुक्षुर्यदि जीवः स्याज्ञानातीमां विचारणाम् । मतार्थीं यदि जीवः स्याज्ञानीयाद् विपरीतताम्॥

मतार्थी पुरुषो यः स्यान्नात्मान्वेषी स संभवेत्। तस्याऽत्र लक्षणं प्रोक्तं पक्षदोषविवर्जितम्॥ २३॥

ज्ञानहीनं गुरुं सत्यं बाह्यत्यागपरायणम् । मन्येत, वा ममत्वं वे कुलधर्मगुरौ धरेत् ॥ २४ ॥

जिनस्य ऋद्धिं देहादिमानं च जिनवर्णनम् । मनुते, स्वीयबुद्धिं यस्तत्रैवाऽभिनिविशते ॥ २५ ॥

प्रत्यक्षसद्धरोयोंगे कुर्याद् दृष्टिविमुखताम् । योऽसद्धरं दृढीकुर्यान्निजमानाय मुख्यतः ॥ २६ ॥ देवादिगतिभङ्गेषु जानीयाच्छुतज्ञानताम् । मन्यते निजवेषं यो मुक्तिमार्गस्य कारणम् ॥ २७॥

अप्राप्ते लक्षणे वृत्तेर्वृत्तिमत्त्वाभिमानिता। परमार्थं न विन्देद् यो लोकपूजार्थमात्मनः॥ २८॥

यः शुष्कः शब्दमात्रेण मन्येत निश्चयं नयम् । सद्व्यवहारमालुम्पेद् गच्छेच हेतुहीनताम् ॥ २९॥

ज्ञानावस्थां न यः प्राप्तस्तथा साधनसद्दशाम्। कुर्वाणस्तेन संगं ना बुडेत् संसारसागरे॥ ३०॥

मतार्थी जीव एषोऽपि स्वीयमानादिहेतुना। प्राप्तयान्न परं तत्त्वमनधिकारिकोटिगः॥ ३१॥

कषायोपश्चमो नैव नान्तर्विरिक्तमत् तथा। सरलत्वं न माध्यस्थ्यं तद् दौभीग्यं मतार्थिनः॥३२

मतार्थिलक्षणं प्रोक्तं मतार्थत्यागहेतवे । आत्मार्थिलक्षणं वक्ष्येऽधुनाऽऽत्मसुखहेतवे ॥ ३३ ॥ आत्मज्ञानं भवेद् यत्र तत्रैव गुरुता ऋता । कुलगुरोः कल्पना ह्यन्या एवमात्मार्थिमान् ना ॥ ३४

प्रत्यक्षसद्धरुप्राप्तेर्विन्देदुपकृतिं पराम् । योगत्रिकेन एकत्वाद् वर्तेताऽऽज्ञापरो गुरोः॥३५॥

त्रिषु कालेषु एकः स्यात् परमार्थपथो ध्रुवम् । प्रेरयेत् परमार्थं तं ग्राह्यो व्यवहार आमतः ॥ ३६॥

अन्तरेवं समालोच्य शोधयेत् सद्धरोर्यजिम् । कार्यमात्मार्थमेकं तद् नापरा मानसी रुजा ॥ ३७॥

उपशान्तिः कषायाणां निर्वाणे केवलं गृधिः। भवे खेदो दया सत्त्वे तत्राऽऽत्मार्थत्वसंगतिः॥३८॥

एतादृशीं दशां यावद् योग्यां जीवो लभेत न । मुक्तिमार्गं न प्राप्नोति तावचाऽस्त्यान्तरी रुजा॥३९॥

स्यादीहशी दशा यत्र सद्धरुबोधपूर्विका । सद्धिचारः तयाऽऽविस्त्यात् सुखदोऽदुःखदो नृणाम् सद्धिचारो भवेद् यत्र तत्राऽऽत्मत्वप्रकाशनम् । तेन मोहं क्षयं नीत्वा प्राप्त्रयान्निर्वृतिपदम् ॥ ४१ ॥

संभवेत् सद्विचारो यैः सुज्ञानं मुक्तिवर्तम च । तानि वक्ष्ये पदानि षद् संवादे गुरु-शिष्ययोः ॥४२

जीवोऽस्ति स च नित्योऽस्ति कर्ताऽस्ति निजकर्मणः। भोक्तास्ति च पुनर्मुक्तिर्मुक्त्युपायः सुदर्शनम् ॥ ४३

षद्रश्वानीयं समासेन दर्शनानि षडुच्यते ।
[ षड्दर्शन्यपि उच्यते ]
प्रोक्ता सा ज्ञानिभिज्ञातुं परं तत्त्वं धरास्पृशाम्।।४४

अदृश्यत्वादरूपित्वाज्जीवो नास्त्येव भेदभाक्। अनुभूतेरगम्यत्वान्नृशङ्गत्येव केवलम्॥ ४५॥ नृशङ्गत्येव भो गुरो!

देह एव वा जीवोऽस्ति प्राणरूपोऽथवा स च। इन्द्रियात्मा तथा मन्यो नैवं भिन्नो ह्यलक्षणः॥४६ यदि स्याद् भेदवान् जीवोऽनुभूयेत कथं न हि ?। यदिसत सकलं तत् तु ज्ञायते कच-काचवत्॥ ४७

अरेऽतो नैव आत्माऽस्ति ततो मुक्तिप्रथा वृथा। एनामाभ्यन्तरीं रेकामुत्कीलय प्रभो! प्रभो! ॥४८॥

अध्यासाद् भासिता देह-देहिनोः समता, न सा । तयोर्द्वयोः सुभिन्नत्वाछक्षणैः प्रकटेरहो ! ॥ ४९ ॥

अध्यासाद् भासिता देह-देहिनोः समता, न सा । तयोर्द्वयोः सुभिन्नत्वादिसकोशायते ध्रुवम् ॥ ५०॥

दृष्टेदृष्टाऽस्ति यो वेत्ति, रूपं सर्वप्रकारगम् । भात्यऽवाध्याऽनुभूतियो साऽस्ति जीवस्वरूपिका ५१

स्वस्वविषये संज्ञानं प्रतीन्द्रियं विभाति भोः !। परं तु तेषां सर्वेषां जागार्ति मानमात्मिनि ॥ ५२॥

न तद् जानाति देहोऽयं नैव प्राणो न चेन्द्रियम्। सत्तया देहिनो देहे तस्रवृत्तिं निबोध रे!॥ ५३॥ योऽवस्थासु समस्तासु ज्ञायते भेदभाक् सदा । चेतनतामयः स्पष्टः स ह्यात्मा नान्यलक्षणः॥५४॥

घटादिसर्व जानासि अतस्तन्मन्यसे शिशो।
तं न जानासि ज्ञातारं तद् ज्ञानं ब्रुहि कीदृशम्॥५५
कृशे देहे घना बुद्धिरघना स्थूलविग्रहे।
स्याद् देहो यदि आत्मैव नैवं तु घटना भवेत्॥५६
केवलं भिन्न एवाऽस्ति स्वभावो जड-जीवयोः।
कदापि न तयोरैक्यं द्वैतं कालित्रके तयोः॥५०॥

आत्मानं शङ्कते आत्मा स्वयमज्ञानतो ध्रुवम् । यः शङ्कते स वै आत्मा स्वेनाऽहो! स्वीयशङ्कनम् ५८

शिष्ये भगवता प्रोक्ता आत्माऽस्तित्वस्य युक्तयः ।
ततः संभवनं तस्य ज्ञायतेऽन्तर्विचारणात् ॥ ५९ ॥
तथाऽपि तत्र शङ्काऽऽत्मा नश्वरः, नाऽविनश्वरः ।
देहसंयोगजन्माऽस्ति देहनाशात् तु नाशभाक् ॥६०॥

अथवा क्षणिकं वस्तु परिणामि प्रतिक्षणम् । तदनुभवगम्यत्वान्नाऽऽत्मा नित्योऽनुभूयते ॥ ६१ ॥

देहमात्रं तु संयोगि दृश्यं रूपि जडं घनम् । जीवोत्पत्ति-लयावत्र नीतौ केनाऽनुभूतिताम् शा६२॥

उत्पत्ति-लयबोधौ तु यस्यानुभववर्तिनौ । स ततो भिन्न एव स्यान्नान्यथा बोधनं तयोः ॥६३॥

दृश्यन्ते ये तु संयोगा ज्ञायन्ते ते सदात्मना । नाऽत्मा संयोगजन्योऽतः किन्त्वात्मा शाश्वतः स्फुटम्

जडादुत्पद्यते जीवो जीवादुत्पद्यते जडम् । एषाऽनुभूतिः कस्यापि कदापि क्वाऽपि नैवरे!॥६५

यस्योत्पत्तिस्तु केभ्योऽपि संयोगेभ्यो न जायते । न नाशः संभवेत् तस्य जीवोऽतो ध्रुवति ध्रुवम् ६६

क्रोधादितारतम्यं यत् सर्प-सिंहादिजन्तुषु । पूर्वजन्मजसंस्कारात् तत् ततो जीवनित्यता ॥६७॥

आत्माऽस्ति द्रव्यतो नित्यः पर्यायैः परिणामभाक् । बालादिवयसो ज्ञानं यस्मादेकस्य जायते ॥ ६८॥ क्षणिकं वस्त्विति ज्ञात्वा यः क्षणिकं वदेदहो !। स वक्ता क्षणिको नाऽस्ति तदनुभवनिश्चितम्॥६९॥ कदाऽपि कस्यचिन्नाशो वस्तुनो नैव केवलम् । चेतना नश्यति चेत् तु किंरूपः स्याद् गवेषय ? ७० आत्मा नो कर्मणः कर्ता कर्मकर्ताऽस्ति कर्म वै। वा सहजः स्वभावः स्यात् कर्मणो जीवधर्मता॥७१ स्यादसंगः सदा जीवो बन्धो वा प्राकृतो भवेत्। वेश्वरप्रेरणा तत्र ततो जीवो न बन्धकः ॥ ७२ ॥

ततः केनाऽपि हेतुना मोक्षोपायो न गम्यते । जीवे कर्मविधातृत्वं नास्त्यस्ति चेन्न नश्यताम् ॥ ७३

चेतनप्रेरणा न स्यादादद्यात् कर्म कः खलु ?। प्रेरणा जडजा नाऽस्ति वस्तुधर्मो विचार्यताम्॥७४॥ यदि जीवक्रिया न स्यात् संग्रहो नैव कर्मणः। अतो न सहजो भावो नैव वा जीवधर्मता॥ ७५॥

यदि स्यात् केवलोऽसङ्गः कथं भारते न त्ययि?। तत्त्वतोऽसंग एवाऽस्ति किंतु तन्निजबोधने॥ ७६॥

नेश्वरः कोऽपि कर्ताऽस्ति स वै शुद्धस्वभावभाक्। यदि वा प्रेरके तत्र मते दोषप्रसङ्गता॥ ७७॥

यदाऽऽत्मा वर्तते सौवे स्वभावे तत्करस्तदा । यदात्मा वर्ततेऽसौवे स्वभावेऽतत्करस्तदा ॥ ७८ ॥

स्तादात्मा कर्मणः कर्ता किन्तु भोक्ता न युज्यते । किं जानाति जडं कर्म येन तत् फलदं भवेत्॥७९॥

भवेदीश्वरः फलदस्तदाऽत्मा भोगभाग् भवेत्। अप्यैश्वर्यं न युज्येत ईश्वरे फलदे मते ॥ ८०॥

असिद्धे ईश्वरे नैव युज्यते जगतः स्थितिः। शुभाऽशुभविपाकानां ततः स्थानं न विद्यते॥८१॥ भावकर्म निजा कृष्तिरतश्चेतनरूपता । जीववीर्यस्य स्फूर्तेस्तु लाति कर्मचयं जडम् ॥ ८२ ॥ विषं सुधा न वित्तोऽपि खादकः फलमाप्रुयात् । एवमेव शुभाऽशुभकर्मणो जीवभोक्तृता ॥ ८३ ॥ एको रङ्कः प्रजापोऽन्यः इत्यादिभेददर्शनम् । कार्यं नाऽकारणं क्वाऽपि वेद्यमेवं शुभाऽशुभम्॥८४

ईश्वरः फलदस्तन्नाऽऽवश्यको न हि कर्मि । परिणमेत् स्वभावात् तद् भोगाद् दूरं विनस्यति ८५

तत्तद्भोग्यविशेषाणां स्थानं द्रव्यस्वभावता । वार्तेयं गहना शिष्य ! संक्षेपे सर्वथोदिता ॥ ८६ ॥

कर्ता भोक्ताऽस्तु जीबोऽपि तस्य मोक्षो न विद्यते। व्यतीतोऽनन्तकः कालस्तथाऽप्यात्मा तु दोषभाक् ८७ शुभकर्मकरो जीवो देवादिपदवीं व्रजेत्। अशुभकर्मकृजीवः श्वस्तं, न क्वाऽप्यकर्मकः॥८८॥

यथा शुभाशुभं कर्म जीवव्यापारतः फलि। फलवन्निर्वाणमप्यस्य तदव्यापारतस्तथा ॥ ८९ ॥ सदसत्कर्मणो भावादनन्तः समयो गतः। संपद्येत तदुच्छेदे जीवे मुक्तिस्वभावता ॥ ९० ॥ आत्यन्तिको वियोगो यो देहादियोगजः खलु । तिन्नवीणं समाख्यातं तत्राऽनन्तसुखैकता ॥ ९१ ॥ मोक्षस्थानं कदापि स्यान्नाऽविरोध्युपायि तत्। अनन्तकालजः कर्मचयच्छेद्यः कथं भवेत् ? ॥९२॥ वा मतानि सुभिन्नानि नैकोपायप्रदर्शीनि। मतं सत्यं तु किं तत्र शक्येषा न विवेकिता ॥ ९३॥ कस्यां जातौ भवेन्मोक्षो वेषे कस्मिश्च निर्वृतिः ? । निश्चेतुमेतन्नो शक्यं बहुभेदो हि दूषणम् ॥ ९४ ॥ तत एवं हि संसिद्धं मोक्षोपायो न विद्यते। जीवादिज्ञानसंप्राप्तौ कोपकारो भवेदहा!!॥ ९५॥ प्रश्नपञ्चोत्तरे लब्धे समाधिः सकलोऽजनि ।

यदि तत् साधनं विद्यां शिवं श्रेयो भवेच्छिवम् ९६

पञ्चोत्तरेण संजाता प्रतीतिस्तव ह्यात्मिन । मोक्षोपायस्तथा तात ! एष्यति सहजं मनः ॥ ९७॥

अज्ञानं कर्मभावोऽस्ति मोक्षभावो निजस्थितिः। ज्विति ज्ञानदीपे तु नश्येदज्ञानतातमः॥ ९८॥

यो यो बन्धस्य हेतुः स्याद् बन्धमार्गो भवेत् स सः। बन्धोच्छेदस्थितिया तु मोक्षमार्गो भवान्तकः॥९९॥

रागो द्वेषस्तथाऽज्ञानं कर्मणां य्रन्थिरयगा । यस्मात् तकन्निवृत्तिः स्थान्मोक्षमार्गः स एव भोः!

संश्चेतनामयो जीवः सर्वाभासविवर्जितः। प्राप्यते स यतः शुद्धो मोक्षमार्गः स एव भोः!॥१०१॥

अनन्तभेदकं कर्म चाष्टौ मुख्यानि तेष्वपि । तत्राऽपि मोहना मुख्या वक्ष्ये तद्धनने विधिम् ॥१०२॥

मोहनं द्विविधं तत्र दृष्टि-चारित्रभेदतः। बोधो हि दर्शनं हन्याचारित्रं रागहीनता॥ १०३॥

क्रोधादियोगतः कर्मबन्धः शान्त्यादिघातकः। अत्रानुभूतिः सर्वेषां तत्र का संशयाछुता ? ॥ १०४ ॥ मतदृष्ट्याग्रहं त्यक्त्वा विकल्पाचरणं तथा। आराध्येतोक्तमार्गो यैः तेषां हि जननाल्पता ॥ १०५ ॥ पदषद्वस्य षद् प्रश्नाः पृष्टाः संचिन्त्य रे ! त्वया । तत्पदानां समूहत्वे मुक्तिवासः सुनिश्चितम् ॥ १०६ ॥ जातेर्वेषस्य नो भेदो यदि स्यादुक्तमार्गता । तां तु यः साधयेत् सद्यो न काचित् तत्र भिन्नता १०७ कषायस्योपशान्तत्वं मोक्षे रुचिहिं केवलम् । भवे खेदो दया चित्ते सा जिज्ञासा समुच्यते ॥ १०८॥ सद्भरोबोंधमाप्रयात् स जिज्ञासुनरो यदि । तदा सम्यक्तवलाभः स्यादात्मशोधनता अपि॥१०९॥ मतदृष्ट्यायहैहींना यद्वत्तिर्गुरुपादयोः । स संलभेत सम्यक्त्वं यत्र भेदो न पक्षता ॥ ११० ॥ अनुभूतिः स्वभावस्य तल्रक्ष्यं तत्र प्रत्ययः। निजतां संवहेद् वृत्तिः सत्यं सम्यक्त्वमुच्यते ॥ १११ ॥

भूत्वा वर्द्धिष्णु सम्यक्त्वं मिथ्याभासं प्रटालयेत्। चारित्रस्योदयस्तत्र वीतरागपदस्थितिः॥ ११२॥

केवलं स्वस्वभावस्य स्थिरा यत्र भवेन्मतिः। सोच्यते केवलज्ञानं देहे सत्यपि निर्वृतिः॥११३॥

स्वप्नोऽपि कोटिवर्षस्य निद्रोच्छेदे समाप्यते । विभावोऽनादिजो दूरे नश्येद् ज्ञाने तथा सति॥११४॥

देहाध्यासो यदि नक्येत् त्वं कर्ता न हि कर्मणाम् । न हि भोक्ता च तेषां त्वं धर्मस्यैतद् गूढं मतम्॥११५॥

मोक्ष एव ततो धर्मान्मोक्षात्मा च त्वमेव भोः !। अनन्तदर्शनं त्वं च अव्याबाधरूपस्त्वकम् ॥ ११६॥

शुद्धो बुद्धश्चिदात्मा च स्वयंज्योतिः सुखालयम् । विचारय ततो विद्धि स्वं बहु तु किमुच्यते ? ॥ ११७ ॥

सर्वेषां ज्ञानिनामत्र समाप्तिमेति निश्चयः। उक्त्वैवं गुरुणा मौनं समाधौ सहजे धृतम् ॥ ११८॥ सद्गरोरुपदेशात् त्वाऽऽगतं भानमपूर्वकम् । निजे निजपदं लब्धमज्ञानं लयतां गतम् ॥ ११९॥

तद् भासितं निजं रूपं शुद्धं चैतन्यलक्षणम्। अजरं चामरं स्थास्नु देहातीतं सुनिर्मलम् ॥ १२०॥ यदा विभावभावः स्याद् भोक्ता कर्ता च कर्मणः। यदाऽविभावभावः स्याद् भोक्ता कर्ता न कर्मणः १२१ स्वाभाविक्यस्ति वा वृत्तिः शुद्धा या चेतनामयो। तस्याः कर्ताऽस्ति भोक्ताऽस्ति निर्विकल्पस्वरूपभाक् १२२ उक्तो मोक्षो निजा शुद्धिः स मार्गो लभ्यते यतः। संक्षेपेणोदितः शिष्य ! नैर्प्रन्थः सकलः पथः ॥ १२३ ॥ कृपापानीयकूपार ! गुरुदेव ! अहो ! अहो !। अयमुपकृतो दीनश्चोपकारस्त्वहो ! अहो ! ॥ १२४ ॥ प्रभोः पादे धरेयं किमात्मतो हीनकं समम्।

अर्पितः प्रभुणा सोऽस्ति भवेयं तद्वशंवदः ॥१२५॥

अद्यतस्तच्छरीरादि जायतां प्रभुचेटकम्। दासो दासोऽस्मि दासोऽस्मि तस्रभोदींनशेखरः ॥१२६

स्थानषद्धं विसंज्ञाप्य भिन्नं दर्शितवान् भवान्। असिकोशमिवाऽऽत्मानं चामितोऽयमनुग्रहः ॥ १२७ ॥ स्थानषद्धे समाप्यन्ते दर्शनानि षडेव भोः !। न तत्र संशयः कोऽपि यद्यालोच्येत विस्तरम् ॥ १२८॥ आत्मश्रान्तिसमो रोगो नास्ति भिषग् गुरूपमः। गुरोराज्ञासमं पथ्यं ध्यानतुल्यं न चौषधम् ॥ १२९ ॥ प्रेप्सवः परमार्थं ये ते कुर्वन्त्वात्मपौरुषम् । भवस्थित्यादिहेतोस्तु न च्छिन्दन्तु निजं बलम् ॥१३०॥ आकर्ण्य निश्चितां वाणीं त्याज्यं नैव सुसाधनम् । रक्षित्वा निश्चये लक्ष्यमाचर्यः साधनाचयः ॥ १३१ ॥ निश्चयो व्यवहारो वा नात्रैकान्तेन दर्शितः। यत्र स्थाने यथायोग्यं तथा तद् युगलं भवेत् ॥ १३२॥ सद्भ्यवहारहीनाऽस्ति कल्पना मत-गच्छयोः। निजभानाद् ऋते तात! निश्चयो न हि सुन्दरः॥१३३॥ अभूवन् ज्ञानिनः पूर्वं वर्तन्ते ये च नाऽऽगताः। विदां तेषां समेषां वे मार्गभेदो न विद्यते ॥ १३४॥

सिद्धतुल्यान् समान् जीवान् यो जानाति भवेत् स सः। अहित्थितिर्गुरोराज्ञा निमित्तं तत्र विद्यते ॥ १३५ ॥ उपादानच्छलेनैव निमित्तानि त्यजन्ति ये। लभन्ते सिद्धभावं नो भ्रान्ताः स्युस्ते उत्र ध्रुवम् ॥१३६ वक्ति ज्ञानकथां वक्त्राचित्तं मोहतमावृतम्। यस्य रङ्कस्य मर्त्यस्य ज्ञानिद्रोही स केवलम् ॥ १३७॥ दया शान्तिः क्षमा साम्यं वैराग्यं त्याग-सत्यते । मुमुक्षुहृदये नित्यमेते स्युः प्रकटा गुणाः ॥ १३८ ॥ यत्राऽस्ति मोहनं क्षीणं वा प्रशान्तं भवेत् तकत्। वाच्या ज्ञानिदशा साऽन्या भ्रान्तता स्पष्टमुच्यते १३९ उच्छिष्टान्नायमानं वा स्वप्नवद् वेत्ति यो जगत्। एषा ज्ञानिस्थितिर्वाच्या दोषं वाग्जालमामतम् ॥ १४०॥ स्थानपञ्चकमालोच्य पष्टके यः प्रवर्तते। प्राप्नुयात् पञ्चमं स्थानं नाऽत्र शङ्काकणोऽपि रे !॥१४१

देहातीता दशा यस्य देहे सत्यपि वर्तते । तज्ज्ञानिचरणे मेऽस्तु वन्दनाऽगणिता त्रिधा ॥ १४२ ॥

### श्रीसद्गुरुचरणार्पणमस्तु ।

सं० १९५२ कुँवार विदी १,) गुरुवार, निड्याद।