

## શ્રીઅધ્યાત્મમહાવીર તથા શ્રીપર્યુષણ–ક્ષમાપના.

जे एगं जागाइ, से सच्वं जागाइ; जे सञ्वं जाग्रइ, से एगं जाग्रइ।

પ્રકાશક—

ભાયાણી હરિલાલ જીવરાજભાઇ. કાપડિયા-ભાવનગર બંદર.

વિ. સં. ૧૯૮૯ વી. સં. ૨૪૫૯.

મૂલ્ય છ આના.

#### પદ્દ.

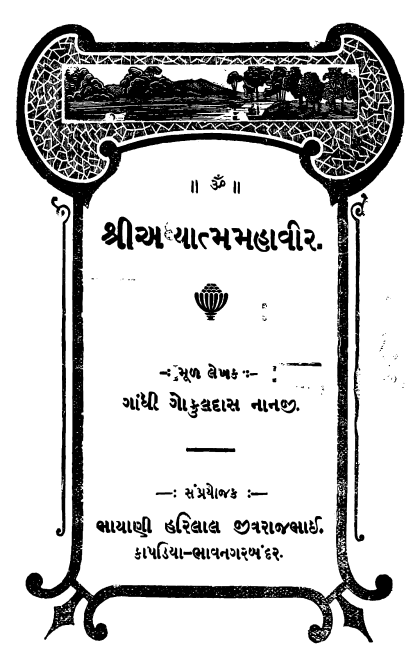
#### રાગ આશાવરી.

અવધૂ પિયા અનુભવ રસ પ્યાલા, કહત પ્રેમ મતિવાલા-આંકણી. અંતર સધ્ત ધાત રસ ભેદી, પરમ પ્રેમ ઉપજાવે; પૂરવ ભાવ અવસ્થા પલઠી, અજખરૂપ દરસાવે–અવધૂ૦ ૧. ઃનખ શિખ રહત ખુમારી જાકી, સજલ સઘન ઘન જૈસી; જિને એ પ્યાલા પિયા તિનકું, ઔર કેફ રતિ કૈસી–અવધૂ૦ ૨. અમૃત હોય હલાહલ જાકું, રાગ શાક નવિ વ્યાપે: રેહેત સદા ગરેકાવ નસામેં, બંધન મમતા કાપે–અવધૂ૦ ૩. સત્ય •સંતાષ હીયામેં ધારે, આતમ કાજ સુધારે; દીનભાવ હિરદે નહીં આણે, અપના બિરુદ સંભારે–અવધૂ૦ ૪. ભાવદયા રહ્યુથંભ રાપકે, અનહદ તુર ખજાવે; ચિદાન દ અતુલિખળ રાજા, છત અરિ ઘર આવે–અવધૂ૦ ૫.



મુદ્રકઃ શેઠ દેવચંદ દામજી, આનંદ પ્રેસ-ભાવનગર.









#### પદ.

#### રાગ–કાપી તથા વેલા@લ.

આતમ પરમાતમ પદ પાવે, જો પરમાતમશું લય લાવે–આતમ૦ સુણકે શબ્દ કીટ બ્રંગીકાે, નિજ તન મનકી શુદ્ધ બિસરાવે; **કેખહુ પ્રગ**ઢ ધ્યાનકી મહિમા, સાેઇ કીઢ ભૂ'ગી હેા જાવે-૧. કુસુમ સંગ તિલ તેલ દેખ ડૂનિ, હોય સુગંધ ફલેલ કહાવે; રાકિત ગ**ભ<sup>્</sup>ગત સ્વાતિ ઉદય હોય, મુકતા**ફળ અતિ`દામ ધરાવે–ર.

પુન પિચુમ'દ પલાશાદિકમે', ચ'દનતા જ્યુ' સુગ'ઘથી આવે; ગંગામે જળ આણુ આણુકે, ગંગાદકકી મહિમા ભાવે-૩ પારસકાે પરસંગ પાય ફૂનિ, લાહા કનક સ્વરૂપ લિખાવે; <sup>દ</sup>યાતા <sup>દ</sup>યાન ધરત ચિત્તમે ં ઇમ, <sup>દ</sup>યેયરૂપમેં જાય સમાવે-૪•

ભજ સમતા મમતાકું તજ જન, શુદ્ધ સ્વરૂપથી પ્રેમ લગાવે; **ચિદાન દ** ચિત્ત પ્રેમ મગન ભયા, દુવિધા ભાવ સકલ મિઠ જાવે.પ.





## નિવેદન

એકદા પૂજ્ય વડીલ બન્ધુ પંડિતશ્રી લાલનસાહેબે માર્ચ આંગર્ણ પાવન કર્યું. તે સમયે તેમની પાસે આ 'શ્રી અધ્યાત્મ મહાવીર' ક્ષેખ જેચા, વાંચ્ચા અને તે પસ'દ પડચા. પંડિતજી પાસે તે ક્ષેખ છપાવવાની માગણી કરી. તેઓ શ્રીના પ્રત્યુત્તર મળ્યો કે ભાઇશ્રી ગાકલદાસ નાનજી ગાંધીએ તેલેખ છપાવવાની માૈખિક સમ્મત્તિ રાજકાટમાં આપી છે, માટે તમે તે લેખ છપાવશા. ત્યારબાદ તે લેખ કુરીથી વાંચ્યાે. વાંચતા દરેક પ્રસંગને શાસ્ત્રોના આધાર આપી રંગ પુરવાની ઇચ્છા થઇ, જેથી દરેક પ્રસંગ સત્ય, પ્રિય, પથ્ય અને થ્રાહ્ય અને. લેખને રુચિકર અનાવવા યથાશક્તિ પ્રયાસ કર્યો છે. આને અંગે જૈન-જૈનેતર શાસ્ત્રો અને ગ્રંથા જોઇ જે જે પ્રસંગે જે જે રંગ યાગ્ય લાગ્યા તે તે પૂરી આ લેખની વસ્તુને મલાવી લેખ લગભગ ખમણા કરેલ છે.

આ લેખ-પ્રસિદ્ધિનું માન તેા શ્રીયુત ગાકુલદાસ નાનજી ગાંધીને જ ઘટે છે, કેમકે આધ્યાત્મિક અર્થપદ્ધત્તિરૂપ આ લેખ સૂક્ષ્મણહિદ્વારા તેમણે દોરેલ છે. મેં તા તેમાં મારી અલ્પમતિ અનુસાર રંગ માત્ર પૂર્યા છે.

મને આનંદની વાત એટલી તેા છે કે મારા આ રંગામાંથી શ્રીમાન હેમચંકભાઇ રામજભાઇ (ભાવનગર સ્ટેટ રેલ્વેના ચ્યા-સિસ્ટન્ટ મેનેજર સાહેબ અને નવમ સ્થાનકવાસી જૈન અધિ-વેશનના અધ્યક્ષ ) સાહેબે 'જૈન પ્રકાશ ' પત્રમાં ' જડીણુટી ' શીષ કનીચે પાતાને પસંદ પડેલા રંગાને પ્રસિદ્ધિ આપી છે; અને તે વાચક-સમાજને પસંદ પડયાનું પણ મારા જાણવામાં આવેલ છે.

આ લેખને પુનઃ પ્રકટ કરવાને શ્રીયુત ગાકુલદાસ નાનછ ગાંધી અને શ્રીયુત પંડિતજી લાલન સાહેબે સમ્મતિ આપી છે તે માટે તે અન્ને મિત્રાના દ્વદયપૂર્વક ઉપકાર માનું છું.

વળી એક વિદ્વાન મિત્રની સલાહુ મુજબ એક-એ અર્થ પદ્ધતિમાં ફૈરફાર કર્યો છે અને તે સૂચન માટે તેમના આભારી છું.

અહીં એક પુલાસા જાહેર કરવા ઇªલું લું કે આ અનુભવ-પૂર્ણ વાણીનું સમય રહસ્ય હું પામેલ છું અને તે વાચકાને આપવાને તૈયાર થયા છું એવું મનાવવાને હું જરાપણ ધાઈય કરતાે નથી. સ્વર્ગસ્થ સાક્ષર કવિશ્રી ડાહ્યાભાષ્ઠ ધાેળશાજી ઝવેરીએ એક પદમાં કહેલું છે કે:—

કાૈંઇ સંત વિરલે જાણિયું, ભાઇ એ વાતું છે ઝેણિયું;

જ્ઞાની ઝઘડે ગાેથા ખાતાં, સુખે શિવપદ સાધિયું-કાેઇ૦ એ રહસ્ય આત્મજ્ઞાની જ અનુભવી શકે છે અને સર્વ હુદયને **લે**ખન કે વ્યાખ્યાનથી આત્મજ્ઞાની અનાવી શકવાનું સંભવતું નથી; તથાપિ આ ઉપક્રમ કરવાતું મુખ્ય પ્રયાજન એટલું જ 🕏 કે આ લેખ વાંચી તેના કેાઇ મધુર સત્ત્વનાે આસ્વાદ કરી કાેઇ એકાદ વાચક પણ પરમાત્મદ્રષ્ટિ પામશે.

આ આશા રાખીને અને એ દ્રષ્ટિ વધારે ચાજબી કરવાના સાધનરૂપે આ ૂ'ક લેખ પ્રકટ કરવા પ્રેરાયા છું.

વળી આ પુસ્તકની પૂર્ણતા અર્થે સફગત પરમ કૃપાળુ શ્રી**મદ્દ રાજચ**ંદ્રના આ વિષયને પુષ્ટિકારક પત્રા અને કાવ્યા દાખલ કર્યા છે. તે માટે 'શ્રી પરમશુત પ્રભાવક મંડળ 'ના આભારી છું.

રંગા પુરવામાં મારી ભૂલા લાગે તા લેખન-કળાના નિષ્ણાતા મને માર્ક કરશે અને વાચકને, જે પથ્ય લાગે તેના આસ્વાદ કરી સ્વાત્માને ઉજ્ઞત કરવાને તત્પર થવા વિનતિ કરી વિરસુ છું.

\_અક્ષયતૃતીયા 🖟 વિસ ૧૯૮૯ }

મંગલેચ્છ્રક સેવક,

ભાયાણી હરિલાલ છવરાજભાઇ.

ભક્તિને મારચે ભડ કાક આંગમા રણસંગ્રામે પદ કાેક રાેપે.

ભાજો ભગત.

આ નાના લેખને પ્રસ્તાવના શાની હોય ? પણ આ લેખ રૂપક-પૂર્ણ હાેંઇને એ શબ્દાે કહેવાની જરૂર છે, અને તે સાક્ષર-રત્ન શ્રીચ્યાન દેશાં કર ખાપુભાઇ ધ્રુવના શબ્દોમાં જ કહું.

આ પ્રકારની આધ્યાત્મિક અર્થપદત્તિ કેપોલકલ્પિત છે એમ ક્રાઈ કહેશે. પરન્તુ એમ કહેનારને એટલું ધ્યાનમાં ક્ષેવા વિનતિ છે કૈ-નિરુક્તકાર યારકમુનિતી પણ અગાઉ એ અર્થપદ્ધતિ પ્રચલિત હતી. છેક પ્રાહ્મણે, ઉપનિષદ્, મહાભારત, ભગવદ્દગીતા વગેરે ત્ર**ંથામાં પણ** એ મળે છે. પુરાણો**માં 'દે**વાસુર–સંત્રામ 'એ મુખ્ય વર્ણાનના વિષય છે, તેમાં દેવ અને અસુર એ આપણી શુલ અને અશુલ વૃત્તિએકના રૂપક છે એ તો સર્વવિદિત છે; પણ એ દેવાસુર–સંગ્રામની વિશેષ હકીકતમાં ઊતરતાં કેટલાક વધારે ઝીણા બાધ મળા શકે છે, જે વિચારવા જેવા છે. વૃત્ર અને ઇન્દ્ર વચ્ચેતું યુદ્ધ એ આવરણરૂપ અજ્ઞાન અને જીવાત્મા વચ્ચેતું યુદ્ધ છે. સ્વાર્થત્યાગ ( દધીચરૂષિ ) વિના પાપ ( વૃત્ર )ના નાશ સંભવતા નથી; એટલું જ નહિ પણ વિશેષમાં, ઇંદ્ર ( જીવાતમા-સ્યન્દ્ર, ઇન્દ્ ઉપરથી, જેના ઉપ-રથી વળી ' ઇન્દ્રિય ' શાખ્દ પણ થયે। છે ) ' વિશ્છ્યું ( પરમાત્મા विश् ધાતુ ઉપરથી ) ના સામર્થ્ય થકી જ ' વૃત્ર દૈત્ય ' ( दो–ખંડ-કકડે। કરવા, અને જ્ર--આચ્છાદન કરવું ઉપરથી ખંડ–દ્વૈત**ણહિ–જ**ન્ય આવ-રણરૂપ અત્રાન પાપવાત્ત ) ના સંહાર કરવા શક્તિમાન થાય છે. ક્રારણ સ્પષ્ટ છે. અતમામાં કંઇ પણ અલભાવ પ્રકટે ત્યારે જ એ અગ્રાન-પાપ-ઉપર જય મેળવી શકે છે.

મહાભારતની ક્રથા પણ આ યુદ્ધનું રૂપક છે. 'ધૃતરાષ્ટ્ર'રૂપ અન્ધ ચ્મન્નાન આપણા આત્માનું ' રાષ્ટ્ર ' ( રાજ્ય ) 'ધારી' (પકડી) એઠેલા છે; પરંદ્ર એ એકલા કાંઇ પણ કરવા સમર્થ નથી. ' દુર્યોધન 'એ અજ્ઞાન-જન્ય પ્રખળ પાપાત્મકલાવ છે અને એ ' આસુરી સંપત્ ' ના રાજા છે. જેમ એક પાસ ' બીમ ' રૂપ અતુલ ખળવાળા આત્મા એને 'સુયેા**ધન** ' નામે સંભાષે એ ઉચિત છે, તેમ બીજી પાસ વિશ્વના અસંખ્ય જીવાને તા એની સાથે યુદ્ધ કરવું અતીવ કઠિન દ્વાં એનું નામ ' દુર્યોધન ' પડે એ પણ યાગ્ય જ છે. વળા અત્રે એ સમજવા જેવું છે કે કેવલ ' દુર્યોધન ' રૂપ પાપ, એ 'યુધિષ્ઠિર ' રૂપ આત્માની સ્થિર ધર્મ શુદ્ધિ, ' અર્જીન ' રૂપ ઉજ્જવલ ગુણ, ' ભીમ ' રૂપ પ્રૌઢ ખલ અને 'સહદેવ–નકુલ 'રૂપ કૌશલ્ય સામે ક્ષણવાર પણ ૮કા શ્રકવા અશકત છે. રહામા યુદ્ધમાં ઊતરવા માટે એને મૂળ દૈવી પ્રકૃતિવાળા પણ પાતાને ભૂલી બેઠેલા નિમકહલાલી વા અતિ દયા**થા દારા**યેલ એવા એવા કર્ણ-દ્રોણ-ભીષ્માદિકની જરૂર પડે છે. તાત્પર્ય કે પાપ પણ સદૃવૃત્તિની મદદ લઇને જ પાતાનું થાકું ધણું પણ કામ કરી શકે છે. આપણી આસપાસ તેમજ આપણા અન્તર તરફ નજર ફેરવતાં જણાય છે કે અનેક દુરાચાર સદાચારને ખ્હાને યા સદાચારની સા**થે ભ**ળીને પ્રવર્ત્ત છે; પણ આખરે કૃષ્ણ મહારાજની સાહાય્યથી શુભ વૃત્તિએ। અશુભ વૃત્તિએ। ઉપર જય મેળવે છે અને આ રીતે મહાભારતનું યુદ્ધ સત્પક્ષના વિજયમાં પર્યાવસાન પામે છે. આવાં આવાં અસંખ્ય રહસ્યાે પાંડવ-કૌરવના યુદ્ધરૂપે આ મહાન્ પ્રથમાંથી રક્ષરી આવે છે.

શ્રીમદ્ ભગવદ્દગીતામાં પણ સ્પષ્ટ એ જ ઉપદેશ છે. આ જાતની કુંચી ( working hypothesis ) થી ધણાં તાળાં ઉધડી જાય છે-ધણી અસ્વાભાવિક લાગતી વાતાે સ્વાભાવિક થઇ જાય છે. આ રીતે આધ્યાત્મિક સત્યા પ્રતિપાદન કરવાની રીત અત્યારે ચાલતી પ્રાશ્વાત્ય કેળવણીની અસરમાં આપણને ગમે તેટલી વિચિત્ર લાગે, પણ એટલું રમરણુમાં રાખવાતું છે કે પ્રાચીનકાળમાં એ સર્વત્ર રઢ હતી એમ

જગતના પ્રાચીન શાસ્ત્રો અને મંથા જોતાં જણાય છે. કિશ્ચિયન થિ-એાલાજના અભ્યાસદા પણ સાક્ષી પૂરી શકશે કે આ પદ્ધતિના એમાં સારી પેઠે ઉપયોગ થયો છે અને થાય છે, અને તે સ્વીડનણાર્જ જેવાના પંથમાં જ નહિ પણ કંગ્લાંડના 'સ્ટેટ ચર્ચે'' (રાજ્યે માનેલા સંપ્રદાયે ) તથા ટેનિસન વગેરે કવિએાએ પણ સ્વીકારી છે. શેકસપીઅરનાં નાટકાની ખરી મહત્તા પણ આ પહિતને અનુસરતાં જ સમજાય છે. સવીને સવિદિત છે કે એનાં પાત્રા એ સ્ત્રી-પુરુષ જ નથી પણ મૂર્ત્તિ મન્ત ભાવા છે. એનાં નાટકાે એ સ્થૂલ વ્યવહારનું વર્ણન નથી, પણ આધ્યાત્મિક સત્યાનું પ્રત્યક્ષીકરસ છે. અને એ જ રીતે મહાભારત, પુરાણા વગેરેનું પણ છે.

જરૂર માત્ર એટલી જ છે કે જેટલા માન, પ્રેમ અને આદરપૂર્વક પશ્ચિમ પ્રજાઓમાં શેકસપીઅરના અભ્યાસ થાય છે તેટલા જ માન. પ્રેમ અને આદરપૂર્વક આના અભ્યાસ થવા જોઇએ.

અત્રે એટલું ઉમેરવું જોઇએ કે જ્યાં ત્યાં શ્લેષ કદયા ખે અર્થ કાઢવા એમ કહેવું નથી. એ રીતે તો બહુધા કપોલકશ્પના જ ઉપજવા સંભવ છે: પણ શ્રંથકર્તાના ભાવમાં તન્મય થઇ ઊંડા ઊતરી જતાં, ક્રાઇક એવા અપૂર્વ પ્રકાશ સર્વત્ર વ્યાપી રહેલા ઉપલબ્ધ થાય છે કે જેણે કરી સ્થુલદ્રષ્ટિને અગમ્ય એવા નિગૃઢ ભાવા હસ્તામલકવત પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. આ પ્રકાશ પ્રાપ્ત કરવાે એટલું જ અત્રે વકતવ્ય છે.

આ વિષયના સમર્થ નમાં આથી વિશેષ શું કહેવાનું હાય ? વાચક આ લેખ વાંચી શ્રી વીર પ્રભુ પ્રત્યે વિશેષ બક્તિ તેમજ પૂજ્યભાવ રાખી, આત્મ વિકાસને માર્ગે ચાલે અને તે દિવ્ય પ્રકાશના દર્શાનદ્વારા માક્ષના શાશ્વત સુખ પામે એવી ભાવના ભાવી વિરમ્ર છું.

વસંતપંચમી ( 🞝ન સંધસેવક.— ભાયાણી હરિલાલ જવરાજભાઇ.

#### આધારભૂત ગ્રન્થ-સૃચિ.

| શ્રીચ્યાચારાંગસૂત્ર                | શ્રી જૈન આગમાદય સમિતિ.                     |
|------------------------------------|--------------------------------------------|
| શ્રીઉત્તરા <sup>દ્</sup> યયનસૂત્ર… | શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા.                 |
| \                                  | શ્રી પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ                 |
| શ્રીજ્ઞાનાણ <sup>૧</sup> વ         | ••                                         |
| શ્રી નાટક–સમયસાર                   | શ્રી જૈન ગ્રન્થ રત્નાકર કાર્યાલય.          |
| શ્રી અાન દેશન ચાવીશી               | . શ્રી જૈત ધર્મ પ્રસારક સ <b>ભા</b> •      |
| શ્રી અધ્યાત્મસાર                   | •                                          |
| શ્રીયાેગસાર[સ્વાનુભવકર્પણ.         | ] શ્રીયુત પંડિત શ્રીલાલનસાહેબ⊷             |
| શ્રી યાગપ્રદીપ                     | મુનિ શ્રીજિતમુનિછ.                         |
| શ્રી ચિદાનંદ બહાંતેરી              | શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા•                 |
| શ્રી આનંદધન પદ્ય રત્નાવળી          | ,,                                         |
| શ્રી જૈન કાવ્યપ્રવેશ               | શ્રીયુત માહનલાલ દલીચંદ દેશાઇ.              |
| યાગશાસ ભાષાંતર                     | સ્વ. આચાર્ય <sup>°</sup> શ્રીકેશરવિજયસૂરિ. |
| <b>ગાનસાર</b>                      | શાહ હરજીવન દીપચંદ.                         |
| યાગવાસિષ્ઠ                         | શ્રી ગુજરાતી પ્રેસ.                        |
| આપણા ધમ <sup>ર</sup>               | . શ્રીયુત આનંદરાંકર બાપુભાઇ ધ્રુવ.         |
| પાતંજલ–યાેગદશ <sup>૧</sup> ન       | પ્રો૦ જેકીશનકાસ કશ્ચિયા                    |
| યાૈગિક–સાધન                        | . શ્રો અરવિ દેધાષ                          |
| ભારહરીશતક ચતુષ્ટય                  | . શ્રી ગુજરાતી પ્રેસ                       |
| ધમ્મપદ                             | . શ્રી ગુજરાત વિદ્યાપીઠ                    |
| ચન્દ્રકાન્ત ભા. ૩ જો               | . શ્રી ગુજરાતી પ્રેસ.                      |

આ પ્રાંથાની લીધેલ સહાય માટે તેમના કર્તાંઓના તથા પ્રકાશકાના હૃદયપૂર્વક ઉપકાર માનું છું.



### રાજકાેટ ચૈત્ર શુદ્દિ હ. ૧૯૫૭.

### અંતિમ સંદેશો.

## પરમાથ<sup>ર</sup>માર્ગ અથવા શુદ્ધ આત્મપદ પ્રકાશ.

#### 🕉 શ્રી જિનપરમાત્મને નમ:

ાં કુરુ છે જે જોગી જન, અનંત સુખસ્વરૂપ; **(9)** મૂળ શુદ્ધ તે આતમપદ, સચાગી જિનસ્વરૂપ. આત્મસ્વભાવ અગમ્ય તે. અવલંબન આધાર: જિનપદથી દર્શાવિયા, તેહ સ્વરૂપ પ્રકાર. ₹. જિનપદ નિજપદ એક્યતા, લેદભાવ નહીં કાંઇ; થવાને તેહના. કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઇ. aa 3. જિન પ્રવચન દુ<sup>ગ</sup>ેમ્યતા, થાકે અતિ મતિમાન: શ્રીસક્રગુરુ. સુગમ અને સુખ ખાણ. અવલંખન ٧. ઉપાસના જિનચરણની, અતિશય ભક્તિસહિત; સંયમ ચાેગ ઘટિત. સુનિજન સંગતિ રતિઅતિ. ગુણપ્રમાદ અતિશય રહે, રહે અંત'મુખ યાેગ; પ્રાપ્તિ શ્રી સદ્ગુરુવડે, જિનદર્શન અનુયાગ. પ્રવચન સમુદ્ર બિંદુમાં, ઉદ્યસી આવે એમ: પૂર્વ ચાદની લબ્ધિનું, ઉદાહરણ પણ તેમ. 9. વિષય વિકાર સહિત જે, રહ્યા મતિના યાત્ર; પરિષ્ણામની વિષમતા, તેને યાગ અયાગ.

મંદ વિષય ને સરળતા, સહ આજ્ઞા સુવિચાર; કરુણા કામળતાદિ ગુણ, પ્રથમ ભૂમિકા ધાર. 🚓 રાેકચા શબ્દાદિક વિષય, સંયમ સાધન રાગ; જગત્ ઇષ્ટ નહીં આત્મથી, મધ્ય પાત્ર મહાભાગ્ય. ૧૦. નહીં તૃષ્ણા જીવ્યાતણી, મરણ યાેગ નહીં ક્ષાભ; મહાપાત્ર તે માર્ગના, પરમચાેગ જિતલાભ ૧૧.

- (૨) આવ્યે ખહુ સમદેશમાં, છાયા જાય સમાઈ; આબ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઇ. ૧. ઉપજે માહવિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર: અંતર્સ ખ અવલાકતાં, વિલય થતાં નહીં વાર. ર.
- (3) સુખધામ અનંત સુસંત ચહીં, દિનરાત્ર રહે તક ધ્યાન મહીં. પ્રશાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રણમું પદ તે વતે જય તે. ૧.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

مّع

પ્રાણીમાત્રના રક્ષક, બંધવ અને હિતકારી એવા ક્રાેઈ ઉપાય હાેય તાે તે વીતરાગના ધર્મ જ છે.



#### મુંબઈ. માહ શુદ્દ ૪ રવિ. ૧૯૫૧.

#### 🕉 सद्गुरुपसाद.

જ્ઞાનીના સર્વ વ્યવહાર પરમાર્થમૂળ હાેય છે, તાે પણ જે દિવસે ઉદય પણ આત્માકાર વર્તશે તે દિવસને ધન્ય છે.

સવ<sup>િ</sup> દુ:ખથી મુક્ત થવાના સવીત્કૃષ્ટ ઉપાય આત્મન્નાનને કહ્યો છે, તે ન્નાની પુરુષનાં વચન સાચાં છે, અત્યંત સાચાં છે.

જ્યાં સુધી જીવને તથારૂપ આત્મજ્ઞાન ન થાય ત્યાંસુધી અમત્યંતિક ળ ધનની નિવૃત્તિ ન હાેય એમાં સંશય નથી.

તે આત્મજ્ઞાન થતાં સુધી જીવે મૂર્ત્તિમાન આત્મજ્ઞાન સ્વરૂપ એવા સફ્રગુરુ દેવના નિરંતર આશ્રય અવશ્ય કરવા યાેગ્ય છે, એમાં સંશય નથી. તે આશ્રયના વિયાેગ હાેય ત્યારે આશ્રય-ભાવના નિત્ય કર્તિવ્ય છે.

સર્વ કાર્યમાં કત્ત્તવ્ય માત્ર આત્માર્થ છે, એ સંભાવના નિત્ય મુમુક્ષુ જીવાએ કરવી યાગ્ય છે.

અનંતવાર દેહને અર્થ આત્મા ગાળ્યા છે. જે દેહ આત્માને અર્થ ગળાશે તે દેહે આત્મવિચાર પામવા યાગ્ય જાણી સવે દેહાર્થની કલ્પના છાડી દર્ઇ એક માત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપ-યાળ કરવા એવા મુમુક્ષુજવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઇએ.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.



#### વનક્ષેત્ર દ્વિ૦ આશ્વિન શુ. ૧. ૧૯૫૪.

### ૐ નમઃ

સર્વ વિકલ્પના, તકેના ત્યાગ કરીને

મનના વચનના કાયાના ઇંદ્રિયના આહારના નિદ્રાના

નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પપણે અંતમુ<sup>૧</sup>ખવૃત્તિ કરી આત્મધ્યાન કરવું. માત્ર અનાખાધ અનુભવ સ્વરૂપમાં લીનતા થવા દેવી, ઼ૈબીછ ચિંતવના ન કરવી.

જે જે તકાદિ ઊઠે તે નહીં લંખાવતાં ઉપશમાવી દેવા.

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર.

#### ďά

આત્મસ્વભાવની નિમ<sup>જ</sup>ળતા થવાને માટે સુસુક્ષ **છવે છે** સાધન અવશ્ય કરીને સેવવા યાગ્ય છે; સત્યુત અને સત્સમાગમ.

પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષાના સમાગમ કવચિત્ કવચિત્ જીવને પ્રાપ્ત થાય છે. પણ જો જીવ સદુદૃષ્ટ્રિવાનું હોય તો સંદ્ર્યુતના ઘણા કાળના સેવનથી થતાે લાભ પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના સમાગમથી ખડ્ડ અલ્પકાળમાં પ્રાપ્ત કરી શકે છે, કેમકે પ્રત્યક્ષ ગુણાતિશયવાન નિર્મળ ચેતનના પ્રભાવવાળાં વચન અને વૃત્તિ ક્રિયાચાષ્ટ્રતપર્શ છે. છવને તેવાે સમાગમ યાેગ પ્રાપ્ત થાય એવું વિ<mark>શેષ પ્રયત્ન</mark> કર્ત્તાવ્ય છે.

તેવા યાેગના અભાવે સત્શુતના પરિચય અવશ્ય કરીને કરવા યાેગ્ય છે. શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપહું છે, શાંતરસના હેતુએ જેના સમસ્ત ઉપદેશ છે, સવે` રસ શાંતરસગિમાંત જેમાં વર્ણું વ્યા છે એવાં શાસ્ત્રના પરિચય તે સત્શુતના પરિચય છે.

#### **3**5

- (૧) સત્યુતના પરિચય જીવે અવશ્ય કરીને કર્ત્તવ્ય છે.
- (૨) મળ, વિક્ષેપ અને પ્રમાદ તેમાં વાર વાર અંતરાય કરે છે, કેમકે દીર્ઘ કાળ પરિચિત છે; પણ જો નિશ્વય કરી તેને અપરિ-ચિત કરવાની પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તેા તેમ થઇ શકે એમ છે.
  - (૩) મુખ્ય અંતરાય હાેય તાે તે જીવના અનિશ્ચય છે. (૨)
- (૧) આત્મસ્વરૂપના નિર્ણય થવામાં અનાદિથી જીવની ભૂલ થતી આવી છે, જેથી હુમણાં થાય એમાં આશ્વય<sup>ે</sup> લાગતું નથી.
- (૨) સર્વ કહેશથી અને સર્વ દુઃખથી મુકત થવાના આત્મ-જ્ઞાન સિવાય બીજો કાેઇ ઉપાય નથી. સદ્ધિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહીં, અને અસત્સંગ પ્રસંગથી જીવનું વિચારબળ પ્રવ-ર્ત્તતું નથી એમાં કિંચિત્ માત્ર સંશય નથી.
- (૩) આત્મપારભામની સ્વસ્થતાને ત્રી તીથે કર સમાધિ કહે છે. આત્મપરિભામની અસ્વસ્થતાને શ્રી તીર્થ કર અસમાધિ કહે છે.

આત્મપરિણામની સહજ સ્વરૂપે પરિણુતિ થવી તેને શ્રી તીર્થ'કર ધર્મ° કહે છે.

આત્મપરિણામની કંઇ પણ ચપળ પ્રવૃત્તિ થવી તેને શ્રી તીર્થ કર કેમે કહે છે.

(૪) આત્માના અંતર્ વ્યાપાર (શુભાશુભ પરિણામ–ધારા) પ્રમાણે બંધમાેક્ષની વ્યવસ્થા છે.

### મુંબઈ, કાર્ત્તિક વદ ૧૧ મંગળ. ૧૯૫૬.

(9)

જક ને ચૈતન્ય ખન્ને દ્રવ્યનાે સ્વભાવ ભિન્ન, સુપ્રતિતપશે ખન્ને જેને સમજાય છે; સ્વરૂપ ચેતન નિજ જડ છે સંબંધ માત્ર, અથવા તે જ્ઞેય પણ પરદ્રવ્યમાંય છે; એવા અનુભવના પ્રકાશ ઉદ્યાસિત થયાે, જડથી ઉદ્વાસી તેને આત્મવૃત્તિ થાય છે: કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે શમાયા એવા, નિષ્ર<sup>ુ</sup>'થના પં**ધ ભવઅ**'તના ઉપાય છે

(२)

દેઢ જીવ એક રૂપે ભાસે છે અજ્ઞાન વડે. क्रियानी प्रवृत्ति पण तेथी तेम थाय छे; જીવની ઉત્પત્તિ અને રાેગ, શાેક, દુ:ખ, મૃત્યુ, દેહના સ્વભાવ જીવ પદમાં જણાય છે.

એવા જે અનાદિ એકરૂપના મિશ્યાત્વભાવ, જ્ઞાનીનાં વચન વડે દ્વર થઇ જાય છે;

ભાસે જૂડ ચૈતન્યના પ્ર**ાટ સ્વભાવ ભિન્ન**, અન્ને દ્રવ્ય નિજ નિજ રૂપે સ્થિત થાય છે.

જન્મ જરા ને મૃત્યું, મુખ્ય દુઃખના હેતુ, કારણ તેનાં એ કહ્યાં, રાગ-દ્વેષ અણ્હેતુ.

(8)

વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંતરસ મૂળ, ઔષધ જે ભવરાગનાં, કાયરને પ્રતિકૃળ



#### ॥ नमामि वीरं गिरिसारधीरं ॥

# ાં અધ્યાત્મ મહાવીર.

સમ્યગ્દષ્ટિયાને યુવિષ્ટિર રાજાની પેઠે સર્વત્ર સમ્યક્ જણાય 🕏 અને મિશ્યાદષ્ટિયાને દુર્યોધનની પેઠે સર્વત્ર મિશ્યા જણાય **છે-આ દર્ષ્ટિનાે તફાવત છે; સમ્યક્**શ્રુત અને મિથ્યાશ્રુત<sup>્</sup>એ **મા**ત્ર દષ્ટિના <mark>લે</mark>દા જ છે. પરમ કૃપાળુ શ્રીમફ રાજચંદ્રે કહ્યું છે કે:--

**\*ચાર વેદ પુરા**ગુ આદિ, શાસ્ત્ર સાૈ મિ<sup>શ્</sup>યાત્વના; શ્રીત દિસૂત્રે ભાખિયાં છે, ભેદ જ્યાં સિદ્ધાન્તના, પણ જ્ઞાનીને તે જ્ઞાન ભાસ્યાં એજ ઠેકાણે ઠરો; જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા.

\* ચાર વેદ, અઢાર પુરાષ્ટ્ર આદિનાં જેણે વર્ષ્યુન કર્યાં છે તેજો **અત્રાનથી, સ્વ⁻ઝંદથી, મિશ્યાત્વથી, સંશ**યથી કર્યા છે એમ ક્હ્યું છે **આ વચતા ખડુ જ ભારે** નાંપ્યાં છે. ત્યાં આગળ ધણા જ વિચાર કરી પાછું વર્ચું કર્યું છે કે અન્ય દર્શના–વેદાદિ–ના પ્રાંથા છે તે **નો** સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ વાંચે તાે સમ્યક્ રીતે પરિષ્યુમે; જિનના **અથ**વા મને તેવા માંથા મિથ્યાદષ્ટિ વાંચે તા મિથ્યાત્વરૂપે પરિષ્ટ્રમે.

શ્રીમદ રાજચંદ્રા

' દર્ષિષ્ટિવષ ગયા પછી ગમે તે શાસ્ત્ર, ગમે તે અક્ષર, ગમે તે કથન, ગમે તે વચન, ગમે તે સ્થળ પ્રાયે અહિતનું કારણ થતું નથી. '

ઐતિહાસિક દર્ષિએ શ્રીમહાવીર પ્રભુને થઇ ગયાને આજે ૨૪૫૯ વર્ષ<sup>્</sup> થયાં છે. એ મહાવીર પ્રભુતું આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ અવલાકન કરતાં સ્પષ્ટ સમજાય છે કે +વિશુદ્ધાત્મા એ જ મહાવીર પ્રભુ છે.

રાજગૃહરૂપ આ દેહ છે. રાજ એટલે રાજા-આત્મા અને યુદ્ધ એટલે ઘર. આત્માનું ઘર તે દેહ અર્થાત્ રાજગૃહ એટલે દેહ. આ રાજ્યહરૂપ દેહમાં ગુણશીલરૂપ બગીચા બને તેા તેમાં જરૂર શ્રીમહાવીર સમવસરવારૂપ આત્માના સાક્ષાત્કા**ર** થાય. વળી આ દેહમાં ક્રિયાવૃત્તિરૂપ દેવાનંદા અને જ્ઞાનવૃત્તિ રૂપ ત્રિશલા, માયારૂપ વ્યંતરી, રાગ-દ્રેષના સમાગમરૂપ સંગમ, ઇંદ્રિય-વિષયના વિકારારૂપ ગાવાલિયા, દેહદ્દષ્ટિરૂપ ગાશાલક, સંસાર સપ્ઉરૂપ ચંડકાશિક નાગ, ઉત્ર્ય ભાવનારૂપ ચ'દનભાલા, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યકુ ચારિત્રરૂપ ત્રિગઢ, આત્માના અખંડ અનુભવરૂપ કેવલજ્ઞાન, અજ્ઞાન કપ્ટ રૂપ વૈશ્યાયન, પ્રશસ્ત રાગરૂપ ગાતમસ્વામી, માનરૂપ સુદ્દષ્ટ, ક્રોધરૂપ તેજોલેશ્યા, શાન્તિરૂપ શીતલેશ્યા, શલ્યરૂપ શુલપાણી યક્ષ વગેરે સર્વ આ દેહમાં છે; તેમજ મહાવીર એટલે મહા શુરવીર. તેમને હુમેશાં યશ મળે છે એ જ યશાદા છે; વળી મહાવીર પ્રિય-ઇષ્ટના દર્શન મેળવી શકે છે એ જ પ્રિયદર્શના છે.

મનુષ્યમાં રાજસવૃત્તિ છે એ જ દેવવૃત્તિ છે કે દેવપાશું છે. રાજસ મનુષ્ય તે દેવ છે.\* રાજસ ગુણવડે મુક્તિ મેળવી શકાતી

<sup>+</sup> જિનવર અને શુદ્ધાત્મમાં કિંચિત બેઠન જાણા.-શ્રી યાર્ગી દ્રદેવ. \* અન્ય પરિભામમાં જેટલી તાદાત્મ્યવૃત્તિ છે તેટલા જીવથી માક્ષ દર છે. શ્રીમદ રાજચંદ્ર.

નથી. માટે જ કહેલું છે કે ×દેવતાઓ માક્ષ મેળવી શકે નહિ. માક્ષની ઇ<sup>3</sup>છા રાખનારે રાજસવૃત્તિ એડલે કે દેવવૃત્તિના ત્યાગ કરીને સાત્ત્વિકવૃત્તિ અર્થાતુ મતુષ્યવૃત્તિમાં આવવું જોઇએ. સાત્ત્વિકવૃત્તિવાળાએ જ માક્ષ મેળવી શકે છે. શ્રીયાગપ્રદીપમાં કહ્યું છે કે:—

### सत्त्वं सर्वगुणाधारं, सत्त्वं धर्मधुरंधरं। संसारनाशनं सन्त्रं, सन्त्रं स्वर्गापवर्गदं ॥

અર્થ:—સત્ત્વગુરૂ સર્વ ગુણોના આધારભૂત છે. ધર્મની સત્ય ધુરાને ઉઠાવનાર તે**ા એક સત્ત્વગુણ જ છે, સંસાર–**ખંદી ખાનાથી છોડાવનાર એક સત્ત્વયુણ જ છે અને સત્ત્વયુણ જ સ્વર્ગ તેમજ માક્ષ આપનાર છે.

માટે જ શાસ્ત્રકારા કરમાવી ગયા છે કે \*મનુષ્યભવ સિવાય માેક્ષ મળતાે નથી. તેના સમથ<sup>ે</sup>નમાં શ્રીચિદાન દેજ મહારાજે કહ્યું છે કે---

ચેતન ! ચાર ગતિમાં નિશ્વે, માક્ષદ્વાર એ કાયા રે; કરત કામના સુર પણ યાકી, જિસકું અનગ<sup>©</sup>ળ માયા રે–પૂરવ૦

અનંત ખલવાન હાય તે જ માક્ષ મેળવી શકે છે; ખલહી-નના માક્ષ થતા જ નથી. અનંતખલ તે આત્મિક્સલ છે. એ અાત્મિકબલના મન અને શરીર સાથે નિકટના સંબંધ હાેવાથી જે આત્માના યથાર્થ ખલને જાણે છે તેના મન અને શરીર પણ ખલવાન હોય છે. તીર્થ કરાના આત્મામાં અનંતખલ હાય છે · માટે તેમના શરીરમાં પણ અનંતબલ હાય છે. જેનું શરીર

<sup>×</sup> હે ગાતમ ! દેવા ચ્યવીને ખેગતિમાં જાય:-મતુષ્ય અને તિય°ંચ. શ્રીજીવાભિગમસૂત્ર તથા ખુહત્સ ગહેલી ગાથા-૨૪૬.

 <sup>\*</sup> હે ગાતમ! મનુષ્ય મરીતે પાંચ ગતિમાં જાય:-તરક, તિર્થંચ મનુષ્ય, દેવ અને પાંચમી ગતિ તે માક્ષા ના અવી.

શ્રી છવાભિગમસૂત્ર તથા ખુદુત્સં પ્રદ્રણી ગાયા-૪૦૨.

નિર્ભળ હાેય, મન નિર્માલ્ય હાેય તેવાે કાેઇ પણ આત્માના અનંતખલના અનુભવ કરી શકે નહિ. આધ્યાત્મક વિકાસ સાથે #શારીરિક અને માનસિક ખીલવણી અવશ્ય થવીજ જોઇએ.

મહાવીર એટલે મહા અલવાન કે મહાન પરાક્રમી આત્મા. †અન'ત જ્ઞાન–દર્શ'ન–ચારિત્ર–તપ–વીર્ય અને ઉપયોગ એ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણા છે. આત્મા અનંત ખલવાન હાેવાથી આત્માને મહાવીર કહેવામાં આવે છે. સિદ્ધ સ્થાનથી માંડી નિગાદના છવ સુધીના સવ<sup>િ</sup> આત્માએા સરખા છે તેથી સવ<sup>િ</sup>ના આત્મા એ જ મહાવીર છે. એ આત્મારૂપ મહાવીરના સાક્ષાત્કાર કરવા માટે સાધક મુમુક્ષુએ રાજસવૃત્તિ-વૈભવવૃત્તિરૂપ દેવલાકમાંથી સાત્વિકવૃત્તિરૂપ મનુષ્યલાકમાં આવવું જોઈએ. શ્રીયાગપ્ર-દીપમાં કહ્યું છે કે:—

### सक्वं रजस्तमश्रेति, शरीरांतर्गुणत्रयं । रजस्तमश्र संत्यज्य, सन्वमेकं समाश्रयेत ॥

**અથ**:—આ શરીરમાં સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને તમાગુણ-આ ત્રણ ગુણા રહેલા છે. રજોગુણ અને તમાગુણને ત્યાગી એક સત્ત્વગુણના અાશ્રય કરવા જોઇએ.

જ્યાં સુધી આત્માના સાક્ષાત્કાર ન થાય ત્યાં સુધી રાજસવૃત્તિ અને સાત્ત્વિક વૃત્તિ એ માત્ર બહિદ ષ્ટિના વિષય હાય છે. જ્યારે રાજસવૃત્તિવાળા કાેઇ ભવ્ય આત્માને આત્માના

<sup>\*</sup> પ્રથમ શક્તિને કેળવા. શક્તિદ્વારા જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરા; જ્ઞાનદ્વારા . ચિત્તને શક્ર કરાે. પ્રાણને સંયમમાં લાવા અને મનને શાન્ત-નિઃસ્પંદ કરાે. યાૈગિક સાધન-શ્રીઅરવિંદ ધાષ.

<sup>†</sup> नागं च दंसगं चेव, चरित्तं च तवो तहा। वीरिश्रं उवश्रोगो श्र. एश्रं जीवस्स लक्खणं ॥ શ્રીઉત્તરા<sup>દ્</sup>યયનસૂત્ર.

અખંડ અનુભવ મેળવવાની કે મહાવીર થવાની ઇચ્છા થાય છે ત્યારે તે રાજસવૃત્તિમાંથી પાછા હઠે છે અને બહિવૃંત્તિએ વિચાર કરે છે. બહિવુંત્તિએ વિચારના સ્થાનમાં જવું એ જ માહુણપુર–ખ્રાક્ષણપુરમાં મહાવીરના ગર્ભ જાણવા. આ અહિ-વૃંત્તિએ આત્માના સાક્ષાત્કાર માટે વિચાર કરતાં કરતાં સદતુ-ષ્ઠાન કરવાને મન પ્રેરાય છે. અનુષ્ઠાન એડલે ક્રિયા; અને ક્રિયા કરવામાં આગ્રહની ખાસ જરૂર હેાય છે જ; માટે ક્રિયારૂપ **દે**વાનંદા એ પત્ની છે અને આગ્રહરૂપ ૠષભદત્ત એ પતિ છે. રાજસવૃત્તિરૂપ દેવ ભવમાંથી પાછા વળ્યા પછીની મુમુક્ષુની પહેલી સ્થિતિ બહિવુંત્તિરૂપ માહણુપુરમાં આગ્રહરૂપ ૠષભ-કત્તની પત્ની ક્રિયાવૃત્તિરૂપ દેવાન દામાં હાેય છે. ક્રિયા અને **મ્યાગ્રહ એ ખન્ને ખહિર્વૃત્તિના વિષયા હાેવાથી સા**ક્ષાત્ માેક્ષ**ના** સાધના નથી પણ પરંપરાએ માેક્ષના સાધના ગણાય છે. આ-થહપૂર્વક ક્રિયાએ થાય છે અને તે બહિવ<sup>9</sup>ત્તિના વિષય છે. આગ્રહ પૂર્વેક ક્રિયા કરતાં કરતાં કર્મોના અંશત: ક્ષય [નિજેરા] થાય છે અર્થાત અત:કરણની શુદ્ધિ થાય છે. એટલે કે મન કેળવાય છે ત્યારે મનમાં સ્વભાવતઃ તત્ત્વજ્ઞાન જાણવાની **રુ**ચિ થાય છે. +તત્ત્વજ્ઞાન એટલે આત્મજ્ઞાન, તે અંતવૃ<sup>©</sup>ત્તિના વિષય છે, બહિર્વુત્તિ અને અંતર્વેત્તિ એ મનની સ્થિતિના લોદ છે.

શરૂઆતમાં ક્રિયાકલાપમાં જ આત્મ-સાક્ષાત્કાર થાય છે એમ મન માની બેસે છે, પણ ક્રિયાવઉે મનના વિકાસ થતાં

<sup>+</sup> જખ તક આત્મજ્ઞાન ના, મિથ્યા ક્રિયા કલાપ; ભારકા તીનાં લાકમેં, શિવસુખ લહા ન આપ.

અર્થ -- જ્યાં સધી આત્મજ્ઞાન નથી થયું ત્યાં સુધી સર્વ ક્રિયાઓ ફેાક્ટ છે; અને તેથી તું ત્રથુ લાકમાં ભટકીશ્વ તથા માક્ષ સુખ પામી શ્રીયાેગસાર\_ શકીશ નહિ.

તત્ત્વજ્ઞાનદ્વારા આત્મ-સાક્ષાત્કાર થાય છે એવું મનને સમજાય છે. જે પ્રભુત્વ પ્રથમ ક્રિયાકલાપમાં સમજાતું હતું તે હવે એમ સમજાય છે કે—

#### तपोभिर्दुस्तपैस्तप्तै-र्वतै स्तैश्र दुष्करैः । श्चात्मज्ञानं विना मोचो न भवेद्योगिन।मपि।!

અર્થ:-- ખહુ મુશ્કેલીથી થઇ શકે તેવા દુષ્કર તપ અને વ્રતાના પાલનથી યાગી પુરુષોને પણ આત્મનાન વિના માક્ષ નથી. મતલખ કે **મ્યા**ત્મત્રાન છે તે જ માક્ષતું પરમ કારણ છે. —શ્રીયાેગપ્રદીપ.

આ જે લક્ષ તે આત્માના ગલેનું સંક્રમણ જાણવું. આ-તમારૂપ મહાવીરનું સંક્રમણ કરનાર મનરૂપ હરિનૈગમેષી દેવ છે. મનરૂપ હરિનેગમેષી દેવની ગતિ ઘણી જ તીવ છે. અલ્પ કાળમાં લાખા ગાઉ જવાની શકિત મનમાં રહેલી છે. જે મન અહિવૃત્તિમાં પ્રભુ છે એમ માનતું હતું તે જ મન, મનની ખીલવણી થતાં પછીથી એમ માને છે કે અંતર્જત્તમાં પ્રભ્ર રહેલા છે. અ'તવુ<sup>ર</sup>ત્તિ એ જ ક્ષત્રિયકું ક્રામ. ક્રિયાવૃત્તિરૂપ દેવાનંદા બ્રાહ્મણી અર્થાત્ ક્રિયાકર્મવૃત્તિમાંથી જ્ઞાનવૃત્તિરૂપ ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીમાં આત્મારૂપ મહાવીરતું સંક્રમણ થાય છે એટલે કે + કિયાવૃત્તિમાંથી જ્ઞાનવૃત્તિમાં પ્રવેશાય છે.

જ્યારે સાધક મુમુક્ષુએ અહિવૃ ત્તિરૂપ માહ્યુપરમાંથી અંત-ર્જુ ત્તિરૂપ ક્ષત્રિયકું ડ ગ્રામમાં પ્રવેશે છે ત્યારે તે સાધક સુસુક્ષુઓના સર્વ અર્થ સિદ્ધ થાય છે અને તેઓની ત્રણે અવસ્થા [સત્ત્વન

### + वयतवसंजममूलगुण, मृढह मोक्ख । शि बुखु । जाम या जागाइ इक, परु सुद्धु भावपवित्तु ॥

અર્થ:-- વત તપ, સંયમ, ખ્યાનથી જ માક્ષ મળે છે એવું મૂઢ જ કહે છે. આત્મા કાય છે? એવા અનુભવ કર્યા વિના કાઇ પણ જીવ શ્રીયાગસાર. મકત થઇ શકે જ નહિ.

રજ અને તમ ] સમપર્હ્ય પામે છે. એવા મુમુક્ષુને સર્વ અર્થાની સિદ્ધિ એ પિતા–સિદ્ધાર્થ છે અને ત્રણ ગુણની સામ્યાવસ્થા એટલે કે જ્ઞાનવૃત્તિ એ માતા ત્રિશલા છે. સિહાથ રૂપ પ્રેમ અને ત્રિશલારૂપ જ્ઞાનવૃત્તિ એ અંતવૃ<sup>©</sup>ત્તિના∍અભ્યાસકના પિતા અને માતા છે. આત્મારૂપ મહાવોર પ્રભુના દર્શ<sup>ર</sup>નની ઇચ્છા રાખના**રે** <sup>શ્</sup>વાસા-જુવાસની ક્રિયા ખાસ જાણવી જોઇએ. ધાસો-જુવાસની ક્રિયાદ્વારા ઇડા, પિંગલા અને સુષ્મ્ણાના અનુભવ થાય છે. શ્રીયાેગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કેઃ—

### इडा च पिंगला चैव, सुषुम्या चेति नाडिकाः। शशिस्र्यशिवस्थानं, वामदिचागमध्यगाः ।।

અથ<sup>ર</sup>:—ડાબીબાજાએ રહેલી નાડીને ઇડા નાડી કહે છે અને તેમાં ચંદ્રનું સ્થાન છે; જમણી બાજાુએ રફ્રેલી નાડીને પિંગલા કહે છે **મ્મ**ને તેમાં સૂર્યતું સ્થાન છે; બેઉની મધ્યમાં રહેલી નાડીને સુયુમ્સા કહે છે અને તેમાં શિવ [મેાક્ષ]નું સ્થાન છે.

આથી કહેવાનું એ છે કે સુધુમ્ણા એટલે ઇડા અને પિંગલા નાડીના સમન્વય. સુષ્મ્છા નાડીના ખાસ સમય સવાર, મધ્યાદ્ધ, સાંજ અને મધ્યરાત્રિ છે; માટે જ દરેક ધમ<sup>િ</sup>વાળાઓએ આ ચાર સમયને ધ્યાન-ભજન માટે નક્કી કર્યાં છે. જેમનાથી આ ચારે સમયધ્યાનાદિ કરી શકાય તેમ ન હાય તા તેમણે +સવાર

+ શ્રી અખ્યાત્મસારમાં શ્રી યશાવિજયજી મહારાજ કહે છે કે-

#### यत्र योगसमाधानं, कालोऽपीष्टः स एव हि। दिनरात्रिचणादीनां, ध्यानिनो नियमस्त न ॥

મલાથ - જે રાત્રિદિવસરૂપ સમયે ધ્યાનયાગતું અથવા મન, વચન **≈**તે કાચાના યાેગતું સમાધાન અર્થાત ધ્યાન કરવા યાેગ્ય **વસ્તુ**તે વિષે અને સાંજ એ બે સમય તા અવશ્ય ધર્મ ધ્યાન કરવું જ જોઇએ, એ સમયમાં આત્મ<sup>દ</sup>યાન, ભજન સિવાય બીજા કાર્યોમાં લક્ષ નહિ આપવું જોઇએ, કારણ કે આ ખ્રહ્માંડમાં જે વાતાવરણુ **ભરેલું** છે તેમાં તે સમયે સમતાલપ**ણ**ં આવતાં તેની અસર–તે મહાપ્રાણની અસર પિંડરૂપ ખ્રદ્માંડના દરેક પિંડમાં રહેલા પ્રાણ્ ઉપર થાય છે તેથી તે સમય સુષુમ્ણાના સમય કહેવાય છે.

શ્રી ચિદાનંદજી મહારાજ કહે છે કે—

સાડઢ' સાડઢ' સાડઢ' સાડઢ' સાડઢ' સાડઢ' રદના લગીરી—સાડઢ' ઇંગલા, પિંમલા સુખમના સાધકે, અરુલ પ્રતિથી પ્રેમ લગીરી: લ કનાલ ખટચક લેદકે, દશમ દ્રાર શુભ જ્યાતિ જગીરી–સાેડ6. ૧ ખલત કપાટ ઘાટ નિજ પાયા, જનમ જરા ભયભીતિ ભગીરી: કાચ<sup>૧</sup>શક**લ** કે ચિ'તામણિલે, કુમતા કુદિલકું સ**હ**જ ઠગીરી-સાડહં.૨ **વ્યાપક સકલ સ્વરૂપ લખ્યા ઇમ. જિમ નભમે' મગ લહત ખગીરી:** ચિદ્વાનંદ્ર આનંદ મુરતિ, નિરખ પ્રેમભર **બુલ્ફિ <sup>ર</sup>થગીરી–સાેડ**હં ૩

એ સમયમાં ધર્મ<sup>દ</sup>યાન કરવાથી મન ઘણી તીવ્ર ગતિથી એકાગ્ર થવા માંડે છે અને છેવટે આત્મ–સાક્ષાત્કાર તન્મયપર્થ થાય તે જ કાળ પશુ ખ્યાનીને યાગ્ય છે. પરંતુ ખ્યાનીને દિવસ, રાત્રિ કે ક્ષણાદિના કાઈ પણ નિયમ નથી.

એવી જ રીતે ધ્યાનશતક, ધ્યાનદીપિકાના કર્તા કહે છે, પરંતુ **યાૈ**ગદિવાકર, યાેગદાપકના લેખકા ક**હે** છે કે ' પ્રાતઃકાળ અને સ**ં**ષ્યા-કાળ એ બે સમયો પ્રાણાયામ કરવાતે માટે બહુ જ સારા છે. સૂર્યના ઉદય તથા અસ્ત સમયે સ્ષ્ટિમાં સર્વત્ર પ્રાયઃ શાંતતા દ્વાય છે. એ શ્રાતિતાની અસર આપણા શ્રરીર ઉપર થાય છે.

આ સંબંધમાં સદ્દગત શ્રીમદ્ **રાજચંદ્રે** કહ્યું છે કે— એકાંત, પ્રભાત, પ્રથમ પ્રહર એ સેવ્ય લકિત માટે યાગ્ય કાળ છે; સ્વરૂપચિંતનભકિત તા સર્વ કાળે સેવ્ય છે.

૧ શક્લ=કકડા. ૨ થગીરી=રિથર થઇ.

આથી જ તે સં<sup>દ્</sup>યાના મુમયમાં જ મધ્ય રાત્રે શ્રીમહાવીર પ્રભુ જન્મ્યા હતા એમ કહેલ છે. ભાવાર્થ એવા છે કે પ્રાણના સંપૂર્ણ સમતાેલપણામાં એટલે કે સુષ્મ્ણા કે વાતરાગ દશામાં જ સર્વત્ર અભેદભાવ થવાથી આત્માનુંભવ થવા રૂપ શ્રીમહાવીર પ્રભના જન્મ થાય છે.

અન્ય દર્શનામાં પણ કહ્યું છે કે સ'ધ્યામાં જીવ અને ઇશ્વરની એકતામાં કે વીતરાગદશામાં જ આત્માનુભવ થાય છે. <u>મુમુક્ષુને જ્યારે આત્મારૂપ મહાવીરના દર્શન થાય ત્યારે તે</u> ત્રણ મિતિ, શ્રુત અને અવધિ 🕽 જ્ઞાનયુકત થાય છે. મિતિ અને શ્રુતજ્ઞાન તા દરેક મનુષ્યને ઉાય છે પણ તેમને તા તે ઉપરાંત આત્માના અનુભવનું જ્ઞાન ( રૂપી દ્ર**્યને સા**ક્ષાત્ કર-નાર ) પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન અમુક હુદ સુધીતું થાય છે, માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે બી મહાવીર પ્રભુ ત્રણ જ્ઞાન સહિત જન્મ્યા 🛮 હતા. આવી માત્મદશાએ પહેાંચેલા દરેક સાધક તે ત્રણ જ્ઞાનસુક્ત હાેય છે; પશ્ચ ખરૂં નેતાં તા જ્યારથી મુમુક્ષુએા પરમાર્થને રસ્તે ચઢ છે ત્યારથી જે તેમને અંશે અંશે અનુભવજ્ઞાન થાય છે. તેથી જ એમ કહેવાય છે કે ∗ગભ'માં પણ શ્રીતીથ°ંકર પ્રભુને ત્રણ જ્ઞાન હાૈય છે. આત્મજ્ઞાનના **દરે**ક યથાર્થ અભ્યાસકને મતિ અને શ્રુત ઉપરાંત અમુક અ'શે અનુભવરૂપ અવધિજ્ઞાન પણ હેાય છે. આતું નામ જ ગ**લ**ેમાં ત્રચુ જ્ઞાન જાણવા અર્થાત્ ગર્ભયોગી તે

साहरिजिस्सामित्ति जाणइ, साहरिज्ञमाणे न जाणइ, साइ-रिएमिति जाणह समणाउसो !। श्री आधारांग सूत्र.

<sup>\*</sup> जेवि य से तिसकाए खत्तियाणीए कुच्छिति पठमे तं पि य दाहिणमाहणकुंडपुरसंनिवेसंति उसभदत्तस्त माहणस्म कोडा-लसगोत्तस्य देवाणंदाए माहणीए जाडंघरायणगुत्ताए कुर्चिछित ग्रञ्भं साहरइ समणे भगवं महावीरे तिन्नाणोवगए आवि होत्था-

આનું નામ. આ સ્થિતિએ પહેાંચેલા મહાનુ સાધકા આત્માના અખંડ †અનુભવ મેળવવાના રસ્તામાં યશ મેળવતા જ જાય છે અને તેથી તેમને પ્રિયદર્શનના લાભ મળ્યા જ કરે છે એટલે કે આત્મારૂપ મહાવીર પ્રભુની સ્ત્રી યશાદા છે અને પુત્રી પ્રિયદર્શના છે. નિષ્કામવૃત્તિ હમેશાં યશ આપનારી છે અને નિષ્કામવૃત્તિ-દ્વારા જ ઇન્છિત દર્શન મેળવી શકાય છે; તેથી જ એમ કહેલ છે કે શ્રીમહાવીર પ્રભુને યશાદા નામની પત્ની અને પ્રિયદર્શના નામની પુત્રી હતી તે વાજળી છે. આ દશામાં સાધક મહા-વીરને નિષ્કામતારૂપ યશાદાદ્વારા જ ઇચ્છિત દર્શન-+આત્માન દ-[પ્રયદર્શ નાની પ્રાપ્તિ થાય છે. જે સાધકા [મહાવીરા] નિષ્કામપ**ણ** કાર્ય કરે છે તેઓ હુમેશાં યશ મેળવે છે અને ઇચ્છિત પરિણામ **લાવી શકે છે. આવી સ્થિતિએ જે મુમુક્ષુઓ** પહેાંચે છે તેવા મહાવીરાને ત્રણ અવસ્થા ઉપર અમારા કાંખુ છે તથા અમારા મનારથા સિદ્ધ થાય છે એવી ભાવના વિલયને પામી જાય છે. એટલે કે સિદ્ધાર્થ અને ત્રિશલા સ્વર્ગવાસ પામી જાય છે એમ કહ્યું છે. શ્રીપાતંજલ-યાગદર્શનમાં કહ્યું છે કે—

#### ते समाधाबुपसर्गा च्युत्थाने सिद्धयः।

અર્થ :—આ સિદ્ધિએા સમાધિ [સંપ્રદાતયાગ-જૈનદષ્ટિએ કેવલ-દાન] માં ઉપસર્ગ –પ્રતિબંધકરૂપ છે અર્થાત્ યાગીએ ઉપેક્ષા કરવા યાગ્ય છે. માત્ર વ્યુત્યાન દશા [સંસાર] માં સિદ્ધિ વા વિભૂતિરૂપ છે.

શ્રી નાટક સમયસાર.

+ અનુભાષ્ટી કેલિ યહૈ, કામધેનુ ચિત્રાવેલિ; અનુભાષ્ટા સ્વાદ, પંચ અમૃતકા કાર હૈ. કેલિ=આનંદ, કૌર–પ્રાસ, કાળિયા.

શ્રી નાટક સમયસાર.

<sup>†</sup> વસ્તુ વિચારત ધ્યાવતેં, મન પાવૈ વિશ્રામ; રસ સ્વાદત સુખ ઊપજે, અનુભા યાંકા નામ.

સિદ્ધ અર્થા તરફ સાધકનું લક્ષ જતું જ નથી. આથી જ્ઞાનવૃત્તિ ઉચ્ચ કક્ષાને પામે છે, કારણુ કે ત્રેય પાતે જ છે એવા અનુભવ થવા માંડે છે.

અંતર્જ ત્તિરૂપ ક્ષત્રિયકું ડે શામના સર્વ વ્યવહાર વધતા આનં દ-રૂપ નં દિવર્ધ નવે જે ચાલે છે. વાસ્તિવિક રીતે તા સાધકના સર્વ ભયા દૂર થાય છે. એટલે તે દ્રવ્ય અને ભાવથી કેવલ નિજ સ્વરૂપે રમે છે અને પર સ્વરૂપથી મુક્ત થાય છે-આનું નામ તે દીક્ષા; અને તે અશાક પ્રક્ષના નીચે, એટલે કે યાગીના સર્વ શાકા દૂર થાય છે તથા સર્વત્ર આત્માનંદ અનુભવાય છે. મનના આત્માનંદમાં વિલય તે મન:પર્ય વજ્ઞાન. આ સમયે સાધકમાં પૂર્ણ જાગૃતિ હાવાથી મનના દરેકે દરેક વિચારના તે દર્શા હાય છે. સર્વ સિદ્ધિઓ આવા યાગીની હજીરમાં રહે છે છતાંએ યાગીને તેની દરકાર જ હાતી નથી. સર્વ સિદ્ધિઓ યાગીને વ્યંતરના વળગાડ જેવી લાગે છે માટે જ શ્રીમહાવીર પ્રભુ સાથે સિદ્ધાર્થ વ્યંતર રહેતો હતો એમ કહેલ છે.

મહાન્ સાધક-યાેગાર્ય શ્રીમહાવીર પ્રભુને પણ પૂર્વ સંસ્કારવશાત્ કેઇ સમયે ઉત્તમ, મધ્યમ અને કનિષ્ઠ એમ ત્રણ પ્રકારની વાસનાર્ય શલ્યત્રયા દુઃખ આપવા તૈયાર થાય છે એટલે કે શૂલપાણ યક્ષ દુઃખ આપે છે પણ મહાન્ સાધકા તેને ગણુકારતા નથી એટલે કે ×શલ્યત્રય ઉપર સાધકા-મહાવીરા વિજય મેળવે છે.

આ સંખંધમાં શ્રી ઉત્તરા<sup>દ્</sup>યયન સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-

<sup>×</sup> દ્રવ્ય શલ્યમાંહી રહ્યા, એક ભવે દુ:ખદાય રે; ભાવશલ્ય રાખ્યાં થકાં, ભવ ભવમેં દુ:ખ થાય રે– શલ્ય કાેઇ મત રાખજો મુનિશ્રી જયમલ.

### दंडाणं गारवाणं च सल्लाणं च तियं तियं। जे भिक्ख चयई निच्चं, से न अच्छइ मंडले ॥

અર્થ--[ મન, વયન અને કાય-એ ત્રષ્ટુ ] દંડને, [ ઋહિ, રસ અને શ્રાતા-એ ત્રણ ] ગારવને અને [માયા, નિંદાન અને મિથ્યાત્વ-ઋ ત્ર**ણ** ] શહ્યને જે સાધુ નિત્ય તજે છે તે સંસારમાં રહેતા નથી.

તેવી જ રીતે શ્રોયાેગવાસિષ્ઠમાં **શ્રા**વસિષ્ઠ સુનિ ઉપદેશે છે કે:--

### बन्धो हि वासनाबन्धो, मोक्षः स्याद्वासनाचयः । वासनास्त्वं पारित्यज्य, मोच्चार्थं त्वमपि त्यज ॥

સ્પષ્ટાર્થ —વાસનાથી ઘયેલા ખન્ધ તે બન્ધ અતે વાસનાના ક્ષમ તે માક્ષ, તું વાસનાને ત્યજી દે અતે એ ત્યાગમાં સાધનભૂત જે માક્ષની ઇચ્છા તેને પણ પાછળથી ત્યજી દે.

શ્રી ભુદ્ધદ્વે ધમ્મપદના માગે વર્ગમાં કહ્યું છે કે-श्चक्खातो वे मया मग्गो श्रञ्जाय सल्लकन्तनं ॥

શ્વલ્યને કાઢવાતું જાણીને મેં [ અષ્ટાંગિક ] માર્ગ કહેલા છે.

પછી ચાેગીને સંસાર સપે રૂપ ચંડકાૈશિક નાગ કાંઇ કરી શકતા નથી. ઉલદું સંસાર સંપેના ઉદ્ધાર યાગી લાકા કરી શકે છે. મહાન્ ચેાગીએાનાે સ'સાર સર્પ-ચ'ડકાૈશિક **ના**ગ સા**થે** ચાેગ થતાં [ ડ'સ થતાં ] મહાન્ ચાેગાેઓ ગુસ્સે થતાં નથી. અર્થાત્ ચાેગાઓના શરીરમાંથી લાેહી નહિ નીકળતાં ફ્રધ નીકળા છે. એટલે કે મહાન્ યાેગાેએા સંસાર સર્પ તરફ અમૃતની વૃષ્ટિ કરે છે. તે ડંસરૂપ વિષનાે પ્રતિકાર અમૃત–દ્રુધથી કરે છે, કારણ કે સમભાવવાસિત આત્માએાની અસર શરીર તેમજ **સ્વભાવ** ઉપર પણ થાય છે.

શ્રી અધ્યાત્મસારના સમતા અધિકારમાં કહ્યું છે કે--

किं स्तुमः समतां साधो ! या स्वार्थप्रगुणीकृता । वैराणि नित्यवैराणामपि, इन्त्युपतस्थुपाम् ॥

અર્થ°— હે સાધુ ! અમે સમતાની કેટલી સ્તુતિ કરીએ ! કે જે સમતા આત્મા અર્થે સજ્જ કરવાથી પાસે રહેલા નિત્ય વિરાધી જીવાના વૈરતા પણ નાગ્ર કરે છે.

આના લીધે યાેગીઓનું લાેહી પણ <sup>શ્</sup>વેત અને મિષ્ટ દૂધ-રૂપ થઇ જાય છે. સંસાર સપે થી આવા યાગીજના ભય પામતા નથી. સંસારમાં સર્પ તરફ ખુબ +અમીદષ્ટિ વર્ષાવી તેનું તારણ કરવું એ મહાન યાગીઓ-મહાવીરાના ધર્મ છે. આ દેહ પણ એક સંસાર સર્પ કે ચંડકાૈશિક નાગ છે. એ દેહમાં– **અ**ાત્માના–મહાવીરના અનુભવ થતાં દેહરૂપ સંસાર સર્પ'નુ' તારણ થાય છે; જે દેહ દુઃખરૂપ–ઝેરરૂપ જણાતાે હતાે તે જ દ્રેઢુ આત્મ–સાક્ષાત્કારરૂપ મહાવીર પ્રલુના ચાેગવડે અમૃતનું **સ્થાન થઇ પડે છે; અને આનું નામ જ દેહરૂપ સંસાર સર્પ-**ચંડકાશિકનું તારણ. સંસાર સપ<sup>૧</sup>રૂપ ચંડકાશિક નાગના માહ રૂપ વિષવઉ આપું વિધ ઘેનમાં ઝૂલે છે; જ્યારે આત્મજ્ઞાની પુરુષા જ એ સ'સાર સર્પનું માહ-વિષ ઉતારી શકે છે.

શ્રી જ્ઞાનાથ વમાં કહ્યું છે કે—

प्रबोधाय विवेकाय, हिताय प्रशमाय च। सम्यक्तन्वोपदेशाय, सतां स्रुक्तिः प्रवर्त्तते ॥

અથ<sup>ર</sup> —સત્પુરુષાતી ઉત્તમ વાણી જીવાને પ્રકૃષ્ટ [પદાર્થીતું વિશેષ]

+ સવિ જીવ કરૂં શાસનરસી, એસી ભાવ દયા મન ઉદ્ઘસી. તેમજ શ્રીઆનંદઘનજી મહારાજ કહે છે કે—

ગ્રાન, વિવેક [સ્વપરના બેદ જાજીવાના અભિપ્રાય ], હિત ૄિસુખના કારહ્યુની સમજુ ], પ્રશ્નમતા [ક્ષાયાની મંદતા ] અને સમ્યક પ્રકારે तत्त्वे। पहेश हेवा अर्थे क प्रवर्तती है। य छे.

મહાવીર એટલે આત્મા. ગાેશાલક એટલે દેહભાવ, ગાે એટલે ઇંદ્રિય અને શાલા એટલે રહેવાનું સ્થળ. ઇંદ્રિયાની રહેવાની શાલા તે દેહ. આ પ્રમાણે આત્મભાવ તે મહાવીર અને દેહ-ભાવ તે ગાેશાલક. આત્મારૂપ મહાવીરના ઉપાસકા આત્મજ્ઞાની હાેઇ શકે પણ દેહભાવવાળા કે દેહાધ્યાસવાળાએા આત્માના-મ• હાવીરના ઉપાસકાે હાેઇ શકે નહિ; એટલે કે દેહભાવવાળા-અ-હિંદ`ષ્ટિવાળાએા જૈના કહેવાય નહિ માટે ગાેશાલકરૂપ દેહ*-*ભાવને જૈનને બદલે જૈનામાસ અને શિષ્યને બદલે શિષ્યાભાસ કહેલ છે. દેહભાવવાળા સમુદાય તે ગાેશાલકપંથી અને આત્મ-ભાવવાળા સમુદાય તે મહાવીરપ'થી કે મહાવીર-માર્ગાનુસારી છે. **આત્મભાવવાળા કરતાં દેહભાવવાળા સમુદાય ઘ**ણા **વધારે હાય** 

સવ જંતુ હિતકરણી કરુણા, કમ વિદારણ તીક્ષણ રે. વળી રાજધિ કવિ ભતે હરી કહે છે કે—

> पद्माकरं दिनकरो विकचीकरोति चन्द्रो विकासयति कैरवचक्रवालम् । नाम्यर्थितो जलधरोऽपि जलं ददाति, सन्तः स्वयं परहितेषु कृताभियोगाः॥

ચ્મથ<sup>ર</sup>—સર્ય પ્રાર્થના વિના જ ક્રમળના સમુદાયને પ્રકૃક્ષિત કરે છે. ચન્દ્ર ક્રાઇની પણ પ્રાર્થના વિના કુમુદિની [પાયણા] ને પ્રદક્ષિત કરે છે અને મેઘ પશ કાઇની પ્રાર્થના વિના જળા આપે છે: તેમજ સંતા સ્વયં અન્યના કલ્યાબ માટે ઉત્સાહથી प्रयास करे छे.

છે માટે જ મહાવીરના શિષ્યા-આત્માભિમુખવૃત્તિવાળા થાેડા િએક લાખ અને એાગણસાઠ હજાર ] કહેલ છે, અને ગાેશાલ-કના શિષ્યો–દેહભાવવાળા િઅગ્યાર લાખ**ો કહેલા છે, જે**એા મુખ્યત્વે આત્માના ઉપાસકાે છે તેઓ જૈનાે છે, પણ જેઓ આત્મા સિવાય દેહભાવના ઉપાસકા છે તેઓ ગાશાલક મતવાળા છે. આત્મજ્ઞાની–મહાવીરા જ જિન–અરિહ ત કે કેવલી હાય છે પણ દેહભાવવાળા જિન વિગેરે કદી પણ હાેઇ શકે જ નહિ. જેએા આત્મારૂપ મહાવીરથી વિમુખ છે તેએા શ્રાવક, સાધુ કૈ સમ્યકત્વી હોર્ક શકે નહિ, કારણ કે આત્મારૂપ મહાવીરના **ગ્રાન વિનેઃ શ્રાવકપ**છું, +મુનિપણું કે સમકિતીપણું સંભવી શકે જ નહિ. તથાપિ જેએા આત્મજ્ઞાન વિમુખ હાેવા છતાં પાેતાને શ્રાવક, મુનિ કે સમ્યકૂત્વી વગેરે શબ્દોથી એાળખાવે છે-પાતાને ગણે છે–માની લે છે, તેઓ ગાેશાલકપંથી સદશ છે; કારણ <del>ક</del>ે ગાશાલક પણ ભગવાન મહાવીરથી વિમુખ હાવા છતાં પાતાને જિન, અરિહ ત, કેવલી વગેરે શબ્દોથી એાળખાવતા હતા. બાવાર્થ એ છે કે દેહ**લાવ એ ગાેશાલક છે અને આત્મ**ભાવ એ મહાવીર છે. દેહદ્ધિવાળા ગાશાલકા છે અને આત્મદ્ધિવાળા મહા-વીરા છે. <u>દુ</u>નિયામાં ગાેશાલકાે ઘણા છે અને \*મહાવીરાે થાેડા છે.

તેવી જ રીતે શ્રી આનંદઘનછ મહારાજ કહે છે કે— આતમજ્ઞાની શ્રમણ કહાવે, બીજા તાે દ્રવ્યલિંગીરે; વસ્તુગતે જે વસ્તુ પ્રકાશ, (તે) આનંદઘન મત સંગીરે. વાસુંપૂજ્ય જિન ત્રિભુવન સ્વામી.

<sup>+</sup> આત્મજ્ઞાન ત્યાં મુનિપર્ચું, તે સાચા ગુરુ હોય; ખાકી કુળગુરુકલ્પના, આંત્માર્થી નહિ જોય. શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર.

<sup>\*</sup> विरक्षा काने तत्त्वहा, विरक्षा तत्त्व सुन तः વિરલા ધ્યાવે તત્ત્વકાે, વિરલા શ્રદ્ધાવંત.

દેહભાવવાળા-ગાશાલકા હમેશાં કોધાદિથી તપ્યા કરે છે. પાતે તપે છે અને બીજાઓને તપાવે છે. તપાયમાન રહ્યા કરવું એ જ દેહભાવરૂપ ગાશાલકની તેનોલેશ્યા બાણવી અને તે હમેશાં હલકી જ હાય છે: આત્મવિમુખતા એ જ તેનોલેશ્યા. જ્યારે આત્મદ્દષ્ટિરૂપ મહાવીરની લેશ્યા આનંદમય હાય છે. આત્મ-જ્ઞાનીને આનંદના અનુભવ હાવાથી તેમની વૃત્તિ પ્રશાન્ત હાય છે તેથી જ આત્મજ્ઞાની–મહાવીર પ્રભુને શીતલેશ્યાવાળા કહ્યા છે. દેહ-ભાવ-ગાશાલકના મનમાં દ્ર:ખાગ્નિ ખાવા કરે છે એજ ગાશાળ-કુની તેજોલેશ્યા અને આત્મનાનીઓના મનમાં પરમ શાન્તિ રહ્યા કરે છે એ જ મહાવીર પ્રભુનો શીતલેશ્યા જાણવી. આત્મજ્ઞાનથી વિસુખ ગાશાલકા છે અને તેમની પાસે તેબેલેશ્યા તૈયાર હાય છે. આત્મનાનીઓ સઘળા મહાવીર છે અને તેમની પાસે શીતલેશ્યા તૈયાર દ્વાય છે. શીતલેશ્યાદ્વારા આત્મજ્ઞાનીઓ હંમેશાં શાન્તિમાં વૃદ્ધિ કરતા જાય છે અને દેહભાવરૂપ ગાશાલક કદાચ ક્રષ્ટુરૂપ વૈશ્યાયનથી ઉત્પન્ન થયેલી તેનોલેશ્યાવઉ-સંસારદુ:ખાગ્નિ વડે અળતા હાય તા તેને આત્મજ્ઞાનીરૂપ મહાવીર શીતલેશ્યા વડે શાન્તિ પમાંડે છે. દેહભાવવડે અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલ તેજો-લેશ્યાવડે અળતા પ્રાણી જયારે આત્મજ્ઞાન-†સમતા તરફ વળે છે त्यारे तेनी दु: भाग्निर्प तेलेबेश्या द्वर थाय छ अने ते शान्ति પામે છે. મહાન સાધકા આત્માના વધતા જતા અનુભવવડે પરમ શાન્ત શીત લેશ્યાને સિદ્ધ કરતા જાય છે અને દેહભાવમાં રહેલ દુઃખાગ્નિરૂપ તેજોલેશ્યાને દૂર કરતા જાય છે.

### † दशोः स्मरविषं शुष्येत्, क्रोधतापः चयं वजेत्। श्रोद्धत्यमलनाशः स्यात्, समतामृतमञ्जनात्।।

અથ<sup>િ</sup>-સમતારૂપ અમૃતમાં સ્તાન કરવાથી દષ્ટિનું કામરૂપ વિષ સુકાઇ જાય છે, ક્રોધરૂપ તાપ ક્ષયને પામે છે અને ઉદ્ધતપણારૂપ મળના નાશ થાય છે. શ્રીઅધ્યાત્મસાર.

આવા મહાન સાધકરૂપ મહાવીરને માયારૂપ વ્યંતરી મહા-પરીષદ્ગા આપે છે. શ્રીચન્દ્રકાન્ત ભાગ ત્રીજામાં કહ્યું છે કે—

#### सम्भाव्येतरघटनापटीयसी सा । सम्मोहं जनयति विश्रमेण माया ॥

અર્થ-અસંભવિત પદાર્થને ઉત્પન્ન કરવામાં ઘણી કુશળ એવી માયા વિશ્વમણ ઉપજાવીને જીવતે માહિત કરે છે.

માયાના માર ટાઢાે છે-ગુપ્ત છે. માેટા માેટા મુનિવરાને માયા પાતાના ટાઢા મારથી માત કરે છે એવા આ વિશ્વના માહરૂપ માયાના અજબ ચમત્કાર છે. માયારૂપ વ્યાંતરીના ટાઢા અને ગુપ્ત માર અસદ્ય છે છતાંયે આત્માના ઉપાસકાે-મહાવીરા પાતાની જાગ્રતિને લઇને માયારૂપ વ્યાતરીના ટાઢા અને ગુપ્ત પરીષદ્કાને-મારને સહન કરી લે છે, પછુ માયામાં લિપ્ત થતા નથી. આત્મજ્ઞાનીને, માયારૂપ વ્યંતરીનું આવરણ મહાન છે. માયાના ટાઢા મારને પણ મહાનુ સાધકા સમજી જાય છે અને <mark>ત</mark>ેના તરફ દષ્ટિ પણ નહિં કરતાં કેવળ નિજ સ્વરૂપમાં મગ્ન રહે છે માટે જ આવા મહાન સાધકા મહાવીર કહેવાય છે.

સ્વભાવસ્થાન તે આર્યદેશ છે અને વિભાવસ્થાન તે અનાય દેશ છે. વિભાવસ્થાન રૂપ અનાર્ય દેશમાં જ્યારે મહાન્ સાધક-રૂપ મહાવીર વિચરે છે અર્થાત્ જ્યારે કાઈ પ્રસંગવશાત્ વિભા-વર્મા જાય છે ત્યારે દ્વંદ્રના સમાગમ થવારૂપ સંગમદેવના× ઉપ-

× મહાવીર પ્રભુતે સંગમ દેવતાએ પ્રાસ્ ત્યાગ થર્તા વાર ન લાગે તેવા ખુદ પરીષદ દીધાં ત્યાં પ્રભુતી કેવી અદ્દુસત સમતા ! ત્યાં પ્રક્લુએ વિચાર્યું કે જેના દર્શન કરવાથી કલ્યાણ થાય, નામ સ્મરવાથી કલ્યાણ **ચા**ય તેના સંગમાં આવીને અનંત સંસાર વધવાનું આ જીવને કારણ થાય છે. આવી અનુકંપા આવવાથી આંખમાં અંસુ આવી ગયા. કેવી શ્રીમદ રાજચંદ્ર. અદ્દેશત સમતા !

સર્ગ થાય છે. પણ દ્વંદ્રના સંગમથી થતા અનિષ્ટા તરફ મહાન સાધક દષ્ટિ પણ નહિ કરતાં પાતે અન'ત બળવાન શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે એમ વિચારીને નિજ સ્વરૂપમાં મસ્ત રહે છે.

શ્રી નાટક સમયસારમાં કહ્યું છે કે—

જૈસેં કાેઊ જન ગયા ધાેબીકે સદ્દન તિન. પહિરયા પરાયા વસ્ત્ર મેરા માનિ રહ્યા હૈ: ધની દેખિ કહ્યા ભૈયા ! યહ તા હમારા વસ્ત્ર, ચીન્હૈં પહિચાનત હી ત્યાગ ભાવ લહ્યો હૈ. તૈર્સાંહી અનાદિ પુદ્દગલસૌાં-સંજોગી છવ, સંગકે મમત્વસાં વિભાવતાર્મે વહ્યો હૈ: ભેકજ્ઞાન ભયા જબ આપા પર જાન્યા તબ. ન્યારા પરભાવસાં સ્વભાવ નિજ શ્રહ્યો હૈ.

પરમાર્થ માર્ગ નું આરાધન કરનારાને ઇંદ્રિયે!ના વિષયા સૌથી વિશેષ દ્વ:ખ આપે છે. વિષયાતું પ્રાબક્ય એટલું બધું વૃદ્ધિને પામે છે કે પારમાર્થિક માર્ગનું કશું શ્રવણ થવા પામતું જ નથી. જાણે કેમ કર્ણુમાં ખીલા ઠાકયા હાય તેમ ઇંદ્રિયાના વિષયોના <sup>દ</sup>વનિ કર્ણુના દ્વારને અંધ કરી દે છે અને કદાચ સાધક રૂપ મહાવીર મૂર્વ્ચિછત અને છે.

શ્રી અ<sup>ધ્</sup>યાત્મસારમાં કહ્યું છે કેઃ—

इतः कामौर्वामिज्वेलति, परितो दुःसह इतः पतन्ति ग्रावाणो विषयगिरिक्टाद्विघटिताः । इतः क्रोधावर्ती विकृतितरिनीसंगमकृतः सम्बद्धे संसारे तदिह न भयं कस्य भवति ॥ મુલાર્થે — આ એક તરફ દુઃ લહ એવા કામરૂપ વકવાનલ ચાતરફ ખલ્યા કરે છે. આ બીજી બાબ્યુએ વિષયરૂપ પર્વતના શ્રિપ્પર પરથી તૂટી પડેલા પત્થરા પડે છે અને આ તરફ વિકારરૂપી નદીઓના સંગ-મથી ઉત્પન્ન થયેલા ક્રોધરૂપ આવર્તો [જળભ્રમણ] દેખાય છે તા આવા સંસારરૂપ સમુદ્રમાં ક્રોને ભય ઉત્પન્ન ન થાય ?

છતાંયે∗ વિચારરૂપ ખરકવૈદ્યવ3 વિષય—શલ્યરૂપ ખીલાએ**ા** અળગાં થાય છે અને મહાન સાધક આત્મસાધનમાં આગળ વધતા જાય છે. મહાન સાધકાને માટામાં માટા ભય ઇંદ્રિય-જન્ય વિષયોના દુ:ખરૂપ ગાેવાલિયાએાના ઉપસર્ગના છે. ઘણા-ખરા સાધકાને ઇંદ્રિયવિષયા પછાડીને ભૂકા કાઢી નાંખે છે. જે સાધકા ઇદ્રિયવિષયારૂપ ગાવાલિયાના ઉપસર્ગોને સહન કરી લે છે પણ તેમાં મૂંઝાતા નથી તે જ મહાવીર છે. ઠેઠ દશમા [સૂક્ષ્મસંપરાય] ગુણસ્થાન સુધી ઇંદ્રિયવિષયારૂપ ગાવાલિયા-એોના ઉપસગ આવે છે; પણ જે સાધક આત્માન દેના અનુભવી અનેલા છે તેને ઇંદ્રિયવિષયા અડચણ કરવા માટે ઉશ્કેરાય છતાં કાંઇ કરી શકતા નથી. શ્રીજ્ઞાનસારમાં કહ્યું છે કે—

### यश्चिद्दर्पणविन्यस्तसमस्ताचारचारुधीः । क्वनाम स परद्रव्येऽनुपयोगि निम्रुद्यति ॥

શાળ્દાથ<sup>િ</sup>—ગ્રાનરૂપ દર્પં અને વિષે સમસ્ત આચાર વિન્યસ્ત કરવાથી જેની સુદ્ધિ મનાહર છે એવા યાગી પરદ્રવ્યને વિષે શું માહ પામે છે?

પ્રત્યક્ષ આત્માનંદ પાસે વિષયાનંદ કશા હિસાળમાં નથી, પણ તે +વિચારવાન હાય વા અનુભવી હાય તે જ જાણી

<sup>\*</sup> જ્યાં પ્રગઢે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગઢે નિજ જ્ઞાન; જે જ્ઞાને ક્ષય માહુ થઈ, પામે પદ નિર્વાણ. શ્રીમાત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર.

<sup>+</sup>केने वैराज्य, अपश्चम वर्षाता है।य तेने अ विश्वारवान इहेवाय. શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર.

શકે; કાચાપાચા સાધકને તાે ઇંદ્રિયવિષયરૂપ ગાવાલિયાએાના માટામાં માટા ઉપસર્ગ સમજવા.

દરેક સાધકરૂપ વીરને ત્રણ સ્થળા એાળંગવા પડે છે. (૧) માયારૂપ વ્યંતરીના ગ્રુપ્તમાર, ( ર ) દ્વંદ્વના સમાગમરૂપ સંગમ દેવના ઉપસર્ગ અને (3) ઇંદ્રિય વિષયાેરૂપ ગાવા-લિયાએાના ઉપસર્ગ. આ ત્રણે પરીષહા કાચાપાેચા પણ મહાન્ દેખાતા યાેગી લાેકા આ ત્રજી **રથ**ળમાંથી કાેે પણ સ્થળે માર ખાઇ બેસે છે. જે મહાન વિચાર-વાન છે અને કેવળ નિજસ્વરૂપમાં અપ્રમતપ**ણે, પૂર્ણ જા**ગ્રતપ**ણે** કૈ દ્ર<sup>હ</sup>ટાપણે રહે છે તે મહાન્ સાધક–મહાવીર જ આ ત્રણે અસદ્<mark>ય</mark> ભયંકર પરિચયાને પણ એાળંગી જાય છે. એટલા માટે જ કહ્યું છે કે માયા, દ્વંદ્વ અને ઇંદ્રિય-વિષયાને જીતનાર સાધક મહાત્મા ખરેખર મહાવીર જ છે. સામાન્ય સાધકાેએ આ ત્રણ સ્થળાએ ખાસ <sup>ધ્</sup>યાન આપવાની જરૂર છે. આત્મધ્યાનમાં મસ્ત રહેવું અને એ ત્રણે પરિચયાના પ્રસંગમાં પૂર્ણ જાગ્રત રહેવું. એ ત્રણેની છેતરપિંડીમાંથી બચવાના ઉપાય માત્ર આત્મસ્વરૂપમાં નિમગ્નતા સાથે વિચારદશા છે. શ્રીજ્ઞાનસારમાં કહ્યું છે કે—

## ध्यानबृष्टेदयानद्याः, शमपूरे प्रसर्पति । विकारतीरवृत्ताखां, मृलादुन्मृलनं भवेत्॥

**રા**ગ્દાથ<sup>િ</sup>— ખ્યાનરૂપી વૃષ્ટિથી, દયારૂપી નંદીનું સમતારૂપ પૂર પ્રસરતે સતે વિકારરૂપી તીર[કાંઠા] ઉપર વૃક્ષાનું મૂળમાંથી ઉન્યુલન થાય છે

તેથી વિચારકાે શુદ્ધ વિચારવડે એવા ભયંક્રર પરિચયાેમાંથી ખચી શકે છે. શુદ્ધ વિચાર જ એવા સમયમાં વૈદ્ય<u>નું</u> કામ કરે છે. સફગત પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આ વસ્તુને ખીજી રીતે ઘટાવે છે કે-

આત્મભ્રાન્તિ સમ રાેગ નહિ, સદ્દગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુ આજ્ઞા સમ પ<sup>ર</sup>ય નહિ, ઐાષધ વિચાર <sup>દ</sup>યાન.

દું કમાં વાત એક છે કે જાગ્રત હાય તે જ શુદ્ધ વિચારદ્વારા વિભાવમાં નહિ લેપાતાં નિજસ્વરૂપમાં નિમગ્ન રહે છે.

આત્મજ્ઞાનીની ધારણાએારૂપ સર્વ અભિગ્રહા શદ્ધ. ઉચ્ચ ભાવનારૂપ ચ'દનખાળા પૂર્ણ કરે છે. શ્રીજ્ઞાનાણ<sup>૧</sup>વમાં કહ્યું છે કે—

भावनास्वासु संलीनः करोत्यध्यात्मनिश्चयम् । अवगम्य जगद्वत्तं विषयेषु न मुह्यति ॥

અર્થ — આ ભાવનાઓમાં લીન થયેલ પુરુષ જગતના વૃત્તાંતને ભાષી અધ્યાત્મના નિશ્ચય કરે છે અને જગતના પ્રવર્તનમાં તથા ઇંદ્રિય-વિષયામાં માહિત થતા નથી.

વળી શ્રી જ્ઞાનાણ વર્મા કહ્યું છે કે—

एता ग्रुनिजनानन्दसुधास्यन्दैकचन्द्रिकाः। **ध्वस्तरागाद्युरुक्लेशा लोकाप्रपथदी**पिकाः ॥

અર્થ — આ ભાવનાએ મુનિજનાના આનંદરૂપ અમૃત ઝરવાને ચન્દ્રમાની ચાંદની સમાન છે. કેમકે સ્માથી રાગાદિના માટા કલેશ. ખ્વસ્ત થઇ જાય છે અર્થાત આ બાવનાયુક્ત પુરુષને ક્ષાયરૂપ પરિણામ થતા નથી અને આ ભાવનાએા લાેકાગ્રપથ માિલમાર્ગ**ીના પ્રકા**ર્થ કરનારી દીપિકા [ચિરાગ] છે.

આવી શુદ્ધ, ઉચ્ચ \*ભાવનાદ્વારા આત્મારૂપ મહાવીરના

**\*मैत्रीकरुणामुदितोपेचाणां सुखदुःखपुरायापुरायविषयाणां** भावनातश्चित्तप्रसादनम् ॥

અર્થાત્-સુખ, દુઃખ, પુષ્ય અને પાપ વિષયક ક્રમે કરી મૈત્રી, કરુણા, મુદિતા અને ઉપેક્ષાની ભાવના કરવાથી ચિત્તપ્રસાદ િઅંત:કરણનાે નિર્મળ આનંદ ો પ્રાપ્ત થાય છે**.** 

શ્રીપાત જલ યાગદશેન.

મેળાપ થતાં જ સંસારરૂપ બેડીએા-બંધના ત્ટી જાય છે અને પૂર્ણ સંતાષરૂપ સાનામહારાની વૃષ્ટિ થાય છે; કેમકે શ્રી ધાડશક શ્રેંથમાં કહ્યું છે કે—

## परहितचिता मैत्री, परदुःखविनाशिनी तथा करुणा। परसुखतुष्टिर्भेदिता, परदोषोपेचगामुपेक्षा ॥

સ્પર્થ<sup>ર</sup>:—અન્ય છવાના શ્રેય માટે લાગણી તે મૈત્રી, અન્ય છવાના કુ:ખતા અંત લાવે તેવી ઊંડી લાગણીયી યથા શક્તિ પ્રયત્ન કરવા તે કેમ્પ્યા, અન્ય જીવાની સુખ–સમૃદ્ધિ દેખી પ્રસુદિત થવું તે સુદિતા જ્યને અન્ય છવાના દાષા તરફ રાગ-દેષ નહિ લાવતાં તેમને કર્મવશ્-વર્તા જાણી સમભાવે રહેવું તે ઉપેક્ષા ભાવના છે.

ઇદ્રિય-વિષયારૂપ ગાવાલિયાના ઉપસર્ગને નહિ ગણુકારતાં 🗬 ઇદ્રિયારૂપ ગાર્યાને વશ કરીને દેાહી લે છે તેજ ખરેષે યાગી છે. ઇદ્રિયારૂપ ગાયાને દાહતાં રખાતું આસન તે +ગાદાહાસન છે.

## +स्थानासनविधानानि, ध्यानसिद्धेर्निबन्धनम्। नैकं मुक्त्वा मुनेः, साक्षाद्विश्वपरहितं मनः॥

અર્થ -- ખ્યાનની સિદ્ધિના અર્થ સ્થાન અને આસનના વિધાન છે તેથી આત્રાંથી એકપણ ન ઢાય તેા મુનિ [ખ્યાની]તું ચિત્ત વિક્ષેપ રહિત શ્રીજ્ઞાનાણ<sup>૧</sup>વ. યતં નથી.

આસન–ઋયથી [ સ્થિર આસન દ્રઢ થવાથી ] ઉત્**યા**નવૃત્તિ ઉપ-સ્રુમે છે; ઉપયાગ અચપળ થઇ શકે છે, નિક્રા એાર્કો થઇ શકે છે. શ્રીમદ રાજચંદ્ર.

પૂર્ય કાસન, વીરાસન, વજાસન, ભદાસન, દંડાસન, ઉત્કટિકાસન તથા કાયાત્મર્ગ વગેરે આસના છે; પણ સાથે આચાર્ય મહારાજી કહે 🚱 કે 🔊 જે વ્યાસન કરવાથી મન સ્થિર થાય તે તે ધ્યાનને સાધનારું આસન સમજલું.

**ગાયો**ારૂપ ઇદ્રિયાને દાહ્યા કરતા યાગી-ગાદાહાસને બેસેલ યાગી રૂપ મહાવીર સ્વરૂપાન દેના અનુભવ કરતાં કરતાં આત્માના અખંડ અનુભવને મેળવે છે. અનંતજ્ઞાન–કશેન–ચારિત્ર–અલ– આનંદ સ્વભાવવાળા આત્માના અખંડ અનુભવ એ જ કેવળ-ત્રાન કહેવાય છે. શ્રીચ્યાત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:-

> કેવળ નિજ સ્વભાવતું, અખંડ વર્ત<sup>©</sup> જ્ઞાન; કહિયે કેવળજ્ઞાન તે, દેહ છતાં નિર્વાસ.

**અ**ા સ્થિતિમાં સાધક મટીને સિદ્ધ થાય છે. કલ્પવાસી મટીને ક્રદ્માતીત થાય છે. જે જાણવાનું, અનુભવવાનું હતું તે આત્મ-સ્વરૂપ સંપૂર્ણપણે જાદ્યું, અનુભવ્યું તેથી સર્વ વિધિ અને નિષેધાથી આગળ આવા સિદ્ધ મહાતમા ગયેલ હાય છે. જે વિધિ-નિષેષરૂપ દ્વંદુમાં આણું વિશ્વ સપડાયેલું જણાય છે તેનાથી ઋખ'ડ આત્માનુભવી સદાને માટે મુક્ત થાય છે. જેણે સવેતિકૃષ્ટ **જાણવા-અનુભવવા ચાેગ્ય જાષ્યું અને અનુભવ્યું તેને વિધિ-નિષેધ** શાના દ્વાય! એટલા માટે જ કેવળત્રાનીઓ-અખંડ આત્મન્ના-નીએા ક્રદ્રપાતીત કહેવાય છે.

પ્રથમ +વિધિનિષેધનું પાલન કરવાથી કર્મની નિજેરાના

+શ્રામ્યાત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—

નિશ્ચય વાણી સાંભળી, સાધન તજવાં નાય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાેય• નય નિશ્ચય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ: એકાંતે વ્યવહાર નહીં, ખન્ને સાથે

જે ક્રિયા કરવાથી અનેક કળ થાય તે ક્રિયા માક્ષાર્થ નહિ. અનેક ક્રિયાનું કૂળ એક માક્ષ થવા તે હાેવું જોઇએ. આત્માના અંશા પ્રેત્રટ શ્રવા માટે ક્રિયાએ વર્જાવી છે. જો ક્રિયાએ તુંતે કળ ન થયું તે તે સર્વ ક્રિયા સંસારના હેત્રએ છે.

લાભ મળે છે. નિજ રાથી મનાશાન્તિ થતાં આત્મધ્યાન સુખે કરી શકાય છે અને આત્મધ્યાનદ્રારા આત્માના અખંડ અતુ**લ**-વરૂપ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. પછી આત્માના અખંડ ભવથી કાઈ અધિક પ્રાપ્તવ્ય છે જ નહિ, છેવટમાં છેવટનું પ્રાપ્તવ્ય તે આત્માના અખંડ અનુભવ છે અને તે શાક્ષત રહે છે. એ અનુભવની આડે કાેઇપણ સંયાેગા આવી શકતા જ નથી. છેવટમાં છેવટના પ્રાપ્તબ્યની પ્રાપ્તિ સાથે જ વિધિનિષેધા પૂર્ણ થાય છે, કેમકે જે હેતુ માટે વિધિ-નિષેધાની જરૂર હતી તે હેત પૃષ્ણ થવાથી વિધિ–નિષેધા પણ પૂર્ણ થાય છે. જેમ કાંટાવડે પગમાં વાગેલ કાંટાને કાઢ્યા પછી અન્ને કાંટાનાે ત્યાગ કરવામાં આવે છે તેમ વિધિ–નિષેધરૂપ કાંટાવડે સંસાર–ભયરૂપ કાંટા કાઢી નાંખ્યા પછી બન્ને કાંટાના ત્યાગ કરવામાં આવે છે. જ્યારે વિધિ-નિષેધ એ એક જાતની પરતં-ત્રતા અને પરવસ્તુ છે ત્યારે આત્માના અખંડ અનુસુવ એ પૂર્ણ સ્વતંત્રતા અને સ્વવસ્તુ છે. †અખંડ આત્મજ્ઞાની–કેવલીને કશું કર્ત°વ્ય–પ્રાપ્તવ્ય હેાતું જ નથી. જયાં આખા વિશ્વના **ખુલાસારૂપ કેવળજ્ઞાન–અખ'**ડ આત્મજ્ઞાન નથી હાેતું ત્યાં **જ** વિધિ-નિષેધ હાય છે.

x કેવળજ્ઞાન એટલે શુદ્ધજ્ઞાન, અદ્વૈતજ્ઞાન, અપ્રતિહ્નતજ્ઞાન, દેશકાલ વસ્તુ પરિ<sup>૱</sup>છેદરહિતજ્ઞાન, સત્યજ્ઞાન, પૂર્ણજ્ઞાન, અવિનાશી-

## ं निस्नेगुराये पथि विचरतां को विधिः को निषेधः ॥

x આતમા જ્યારે અત્યાંત શુદ્ધશાન સ્થિતિ ભજે ત્યારે તેનું નામ ક્રેવળજ્ઞાન મુખ્યપણે છે. સર્વ પ્રકારના રાગ–દ્વેષના અભાવ થયે અત્યંત શહ નાનરિથતિ પ્રગટવા યાગ્ય છે. તે રિયતિમાં જે કંઇ જાણી શકાય તે કુવળજ્ઞાન છે અને તે સંદેહ યાેમ્ય નથી. જગતનું જ્ઞાન મવું તેનું નામ કેવળત્તાન મુખ્યાથપણે ગણવા યાેગ્ય નથી. જગતના જીવાને **જ્ઞાન, અન**ંતજ્ઞાન, શુદ્ધ ચૈતન્યજ્ઞાન, પૂર્ણ અનુભવજ્ઞાન, આત્મ-ज्ञान, त्रिકाणज्ञान, श्रान्तिरिहतज्ञान, पृष्ट प्रत्यक्षज्ञान, अवान्य-જ્ઞાન, અલાૈકિકજ્ઞાન, શખ્દાતીતજ્ઞાન, અક્ષરાતીતજ્ઞાન, ઇવિરી જ્ઞાન, અવિરુદ્ધજ્ઞાન, અખંડ આત્માનુભવજ્ઞાન વગેરે. કેવળ– જ્ઞાન–અખંડ આત્મજ્ઞાન એ વિશ્વવ્યાપક વસ્તુ છે. લાેકાલાેકના-વિશ્વ અને તેની પેલી પારના સર્વ ભાવા કેવળજ્ઞાનમાં સમાઇ **જાય છે. સર્વ ભાવા કેવળજ્ઞાનમાં પ્રતિબિ**ંબિત છે: કેવળજ્ઞાન એ જ સંપૂર્ણ જ્ઞાન હાવાથી કેવળજ્ઞાનથી ખહાર કાંઇ નથી જ. સવ<sup>િ</sup> કેવળજ્ઞાનમાં-આત્માના અખંડ અનુભવજ્ઞાનમાં જ છે. આવા પુરુષ માટે ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયછ મહારાજે શ્રી જ્ઞાન**-**સારમાં કહ્યું છે કે:—

## ऐन्द्रश्रीसुखमग्नेन, त्तीलालग्नमिवाखिलम् । सिचदानंदपूर्यीन, पूर्ण जगदवेश्यते ॥

શુષ્ટદાર્થ:—ત્રાનાદિરૂપ આત્માની લક્ષ્મીયી થતાં સુખર્મા મગ્ન અને સત્ ચિત્ત અને આનંદપૂર્ણ પુરુષને અખિક્ષ જગત લીલાવડે આસક્ત-સ્વયુજ્વિલાસમાં રમ**જ** દ્વાય તેમ પૂજ<sup>િ</sup> દેખાય છે.

હવે તાે તે આત્માના અખંડ અનુભવી પુરુષ જન્મ અને મૃત્યુના સકલ ભયાથી મુક્ત થાય છે. કેવળ આત્માન દ પૂર્ણ બની રહે છા

અખંડ આત્માનુભવીરૂપ મહાવીરના પ્રશસ્ત રાગરૂપ ગાતમ પ્રથમ સેવક છે. પ્રશસ્ત રાગયુક્ત મનરૂપ ગાતમ ગણુધર અખંડ આત્મા<mark>નુભવીના પહેલી પ</mark>ંક્તિના શિષ્ય હેાય છે. ગાૈતમરૂ**પ** ગણપતિમાં રાગ–પ્રશસ્ત રાગ હાેય ત્યાં ગણ**ધ**ર કે

વિશેષ ક્ષ<mark>ણ થવા અર્થે</mark> વારંવાર જગતનું જ્ઞાન સાથે લીધું *છે અ*ને તે કું કું કુકિયત છે એમ નહિ પજા તે પ્રત્યે અભિનિવેશ કરવા યાેગ્ય નથી. જગતના ગ્રાનના લક્ષ મૂકી શુદ્ધ આત્મગ્રાન છે એમ વિચારતાં આત્મ-કશા વિશેષપર્સ્ટ ભજે છે. શ્રીમદ રાજચંદ્ર.

માત્માના અખંડ અતુભવ ન થાય; કેમકે શ્રીકલ્પસુત્રમાં **કહ્ય**ં છે કે:—

#### प्रक्लमग्गपवणायां सियोहो वन्जसिखला ।

**ચ્મર્થ**—માશ્રમાર્ગમાં પ્રવર્તિલાએને સ્તેહ એ વજની સાંકળ સમાન છે: પણ જ્યારે-

जारिस सिद्ध सहावो. तारिस सहावो सञ्वजीवाणं। શ્રીસિદ્ધ પ્રાભુત.

**મ્મર્થાત્—જેવું સિંહ ભ**ગવાન**નું માત્મ**સ્વરૂપ છે તેવું સર્વ છવાનું **આ**ત્મસ્વરૂપ છે.

અન્ય પુરુષામાં જેવી પ્રભુતા છે તેવી પાતાનામાં જ સમજે અને અન્ય ઉપરના પ્રશસ્ત રાગ પણ દૂર કરે ત્યારે આત્માના અખંડ અનુભવ થાય. ગાતમસ્વામી જ્યાં સુધી મહાવીર પ્રભુમાં 🕶 પ્રભુતા સમજતા હતા અને +રાગ રાખતા હતા ત્યાંસુધી

+ શ્રીગૌતમસ્વામીના પ્રશ્વસ્ત રાગ, ક્ષાયાપશ્ચિક રત્નત્રયના તા ડીપક હતા. પણ શ્રી વીર વિલમાન છતાં રાગની મંદતા થઇ નહીં. ક્રેમકે છતે કારણે રાત્ર ૮ળવા દુઃકર છે; પણ જ્યારે કારણ મટયું અને રાગની અવસ્થા અટકી ત્યારે શ્રેણી થઈ. પ્રશ્નસ્ત રાગ સર્વ જીવાને ક્ષાયાપશ્ચમિક રત્નત્રયોના વિરાધી નથી, ક્ષાયકતાની ઇંહાયુકત ક્ષાયોકતા નજીક કરે, પરંતુ ક્ષાયિક રત્નત્રયી થવા દે નહિ.

શ્રીમદ દેવચંદ્રછ.

તેવી જ રીતે શ્રીપદ્મવિજય મહારાજ ' ભાવવ્યાપારી-સંવરતું સ્વરૂપ ' નામના પદમાં કહે છે કેઃ—

ક્ષય ઉપરામ જે ભાવના વણઝારારે, પાંઠે ભર્યા ગુણરા અહા મારા નાયક રેન્ ક્ષાયકભાવે તે થશે વણઝારારે,

તેમને કેવળજ્ઞાન-અખંડ આત્મજ્ઞાન થયું નહેાતું; પણ જયારે પ્રશસ્ત રાગચુકત મનરૂપ ગૌતમમાં એમ નિશ્વય થાય કૈ 'સર્વ' છવ છે સિદ્ધ સમ, જે સમજે તે થાય ' અર્થાત જેવું મહાવીર પ્રભુ વગેરે અનંત તીથ°કરામાં પણત્વ છે તેવું મારામાં પણ છે અથવા તાે 'જિનપદ નિજપદ એકતા, સેદ-ભાવ નહીં કાંઇ ' એમ સમજી કેવલ સ્વાશ્રયમાં અવાય ત્યારે**જ** શગવૃત્તિ દ્વર થતાં અખંડાનુભવ–કેલળજ્ઞાન થાય છે. આ રીતે. **સાધ**ક્રમાંથી સિદ્ધ થયેલ અખંડ આત્મનાની મહાવીર શા**ધત છ**વન **લો**ગવે છે.

x સર્વ આત્મા સરખા છે. જેટલા યથાર્થ સમજે છે તેટલાને ભાષામાં કેવળી કે મહાવીર કહેવામાં આવે છે અને નથી સમજતા તેને છદ્મસ્થ *કુ*દ્વેવામાં આવે છે. આ એક જાતની ભાષાશૈ**લિ છે**. **ક્ષા સ્વાત્રભવદર્પણમાં** કહ્યું છે કે—

લાભ હારો અપાર; અહાે ઉત્તમ વણજ જે એમ કરે વણુઝારારે, પદ્મ નમે વાર વાર અહેા મારા નાયક રે. શ્રી જૈન કાગ્ય પ્રવેશ.

× जो परमप्पा सो जि हुउं जो हुउं सो परमप्पू । इउ जागोविण जोइया अगग म करह वियप्पु ॥

પ્રમાથ:-- આપણા આત્મામાં પણ શક્તિરૂપે અર્થાત્ અપ્રકટપણે કુવળત્રાનાદિ ગ્રુજ્ય ભરેલા છે અને અરિહંત, સિદ્ધ મહારાજાને પણ ફ્રેવળજ્ઞાનાદિ ગુણું છે; પરંતુ એમને પ્રકટપણે છે અને આપણુને **અ**પ્રકટપ**ણે છે.** ખન્તે આત્મામાં ખીજો કાંઈ બેદ નથી, માટે ફાેક્ટ ભામમાં પડી ખેદ ન કરા અને ઉદ્યમ કરા કે જેથી કમેના ક્ષય થઇ ભાય એટલે આપણે પણ પ્રકટરૂપે આત્મા≒ાં કેવળદ્યાતાદિ **ગુ**ગ્રુ દેખીએ.

जो जिणु सो श्रप्पा ग्रुणहु इह सिद्धंतहु सारु । इउ जागोविण जोयइहु झंडहु मायाचारु ॥

અર્થાત્–જિન જેવાે નિજ આત્મા, નિશ્ચય ભેદ ન ર'ચ; એ જ સાર સિંહાન્તના, છાડા સહુ પ્રપ'ચ.

ભાવાથ — જિનેશ્વર લગવાનમાં જે આત્મા છે અને આપણામાં જે આત્મા છે તે બન્નેમાં નિશ્વયનયે કાંઈ (જરામાત્ર પણ) ભેદ નથી; મ ખીજ સલળી ખટપટ છેાડી સિદ્ધાન્તના સારરૂપ એવા તને શ્રદ્ધાપૂર્વક માને.

સિદ્ધ પરમાતમામાં કાંઇ વધુ ઐશ્વર્ય નથી અને કીડી, મંકાડા તથા વાયુના સૂક્ષ્મતમ જીવામાં કાંઇ એાછું ઐશ્વર્ય નથી. સવજિત્ર સમાન ઐશ્વર્ય છે, આવા અચળ સિદ્ધાન્ત છે. જેઓ આ અચળ સિદ્ધાન્તને યથાતચ્ચ સમજીને સર્વાત્મા-એમાં મહાવીર પ્રભુની ભાવના રાખશે તેઓ આત્માના અખંઠ અનુભવરૂપ કેવળજ્ઞાનને સંપ્રાપ્ત કરી મહાવીરપદને પામશે. इत्यत्तम् ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।।

शिवमस्तु सर्वजगतः, परहितनिरता भवन्तु भूतगणाः। दोषाः प्रयान्तु नाशम्, सर्वत्र सुखीभवतु लोकः॥



#### રાગ–સારક.

આતમ ધ્યાન સમાન, જગતમેં,

સાધન નવિ કાેઉ ચ્પાન–જ૦ રૂપાતીત ધ્યાનકે કારણ, રૂપસ્થાદિક જાન; તાહુમેં પિંડસ્થ ધ્યાન ફૂન, ધ્યાતાકું પરધાન– તે પિંડસ્થ <sup>દ</sup>યાન કિમ કરિયે, તાકાે એમ વિધાન: રેચક પૂરક કુંભક શાંતિક, કરે સુખમન ઘરે આન-પ્રાન સમાન ઉદાન વ્યાનકં. સમ્યક્ ગ્રહુલું અપાન; સહજ સુભાવ સુરંગ સભામેં, અતુભવ અનહુદ તાન– કર આસન ધર શુચિતમ સુદ્રા, થ**હી** ગુરુગમ એ જ્ઞાન; અજપા જાપ સાેડહું સુસમરન. કર અનુભવરસ પાન– આતમ <sup>ધ્</sup>યાન ભરત ચકી લહ્યો, ભવન આરિસા જ્ઞાન; ચિદાનંદ શુભ ધ્યાન જોગ જન, પાવત પદ નિરવાણ-

પદ–સાખી.

આતમ અનુભવ રસિકકા, અજય સુન્યા વિરતંત; નિવે<sup>લ</sup>ી વેદન કરે, વેદન કરે અનંત.

રાગ–રામગ્રી.

મહારા બાલુડા સ'ન્યાસી, દેહ દેવલ મઠવાસી— મહારાે•

ઇડાપિંગલા મારગ તજી જેગી, સુષમના ઘરવાસી; બ્રહ્મર'ધ્ર મધી આસન પૂરી ખાબ્ય, અનહદ તાન બજાસી— મહારાે૦૧.

યમ નિયમ આસન જયકારી, પ્રાણાયામ અભ્યાસી; પ્રત્યાહાર ધારણા ધારી, <sup>દ</sup>યાન સમાધિ સમાસી—મહારાેગ્ર.

મૂલ ઉત્તર ગુણ સુદ્રાધારી, પય<sup>ુ:</sup>કાસન ચારી; પૂરક કુંભક સારી, મન ઇંદ્રિય જયકારી— મહારાે૦૩.

થરતા જોગ જીગતિ અનુકારી, આપાઓપ વિમાસી; આતમ પરમાતમ અનુસારી, સીઝે કાજ સમાસી— મહારાેo૪.

શ્રીમદ્દ આનંદઘનજી મહારાજ.



શ્રી પારળ દરમાં પૂજ્ય મહારાજ શ્રી કાનજીસ્વામીનું

ક્ષમાપના વિષય પરનું વ્યાખ્યાન.

વિ. સં∶ ૧**૯૮૭—પચુ**ષ્ષ્યુ.



खामेमि सव्वजीवे, सव्वे जीवा खमंतु मे । मेची मे सव्वभूएसु, वेरं मज्झ न केसाई ॥

#### ¥.

वत-नियमें से आत्मज्ञानका, कर यरिकाचित् मान, चमादानका विनतमावसे, याचक हुं श्रीमान्. विगत कालमें हुए कभी हों, लघु-महान् अपराध, चमा कीजिये चमावान हे! करके कृपा अगाध. नव दिनोपम स्नेह-कुसुमका, हो नित मंजु विकास, परिमलसे जिसकी आवृत हो, अवनीतल आकास.

#### J.

ખરાં જ્યાં માફીનાં શખ્દા, નથી ત્યાં વૈર અંતરમાં; અહા ! એ દિવ્ય માફીમાં, દયાના મેઘ પ્રગઢે છે.

x x x

ભલી એ માફીની સેવા, અમારા દિલમાં વસ**ળે**; અદ્ભવાબ્ધિ આત્મવત્ દુનિયા, થઇ ત્યાં માફી એ પૂરી.



## શ્રીપર્યુષણ–ક્ષમાપના.

ક્ષમા માગવાથી જીવ ચિત્ત-પ્રસન્નતાને ઉત્પન્ન કરે છે; ચિત્તપ્રસન્ન જીવ સર્વ પ્રાણુ [ બે, ત્રણ, ચાર ઇંદ્રિયાવાળા], ભૂત [વનસ્પતિકાય], છવ [ પંચેન્દ્રિયવાળા ] અને સત્ત્વ [ બાકીના જીવા ] પ્રત્યે પરદ્ધિતચિ'તવનરૂપ મૈત્રીભાવને ઉત્પન્ન કરે છે તથા તે મૈત્રીભાવપ્રાપ્ત જીવ રાગ-દ્રેષના અભાવ-રૂપ ચિત્તવિશુદ્ધિ કરીને નિર્ભય થાય છે.

શ્રીઉત્તરા<sup>દ</sup>યયન સૂત્ર.



સંગ્રાહક --

**માયાણી હરિલાલ જીવરાજમાઈ.** કાપહિયા-ભાવનગર ખંદર.

#### નિવેદન.

કાઠિયાવાડના કાે હિન્ રરૂપ પૂન્ય આત્માર્થી મુનિમહારાજ શ્રી કાનજસ્વામીથી કાે અજાલ્યું છે! તેમના ભાવવાહી વ્યાખ્યાના હૃદયને સ્પર્શ તાં જવને સત્ય કર્ત વ્યાપરાયલાતાનું ભાન કરાવે છે તે સાે કાં શ્રો તાએ અનુભવ્યું છે. આવા વ્યાખ્યાનની પ્રસાદી માટે અને ક ભાવિક જનાની માંગલાઓ આવે છે. તેઓ શ્રીના વ્યાખ્યાનના સાર-રૂપ વચનામૃતો 'શ્રી જૈન પ્રકાશ'માં 'શ્રી વીર વાલા ' શોર્ષક નીંચે ખહુશઃ છપાયા છે. કેટલાક ઉત્સુક ખંધુઓ તે વાલાનો હિન્દી અનુવાદ કરવાની રજા માંગે છે. આવી જન-ઉત્સુકતાથી આકર્ષા તેઓ શ્રીનું આપું વ્યાખ્યાન ઝીલવાનું મન થયું અને તે ઝીલવાના પ્રસંગ સ્વર્ગ સ્થ દાનવીર શેઢ શ્રી દેવી દાસભાઇ લક્ષ્મીચંદભાઇ ધેવરિયાના પ્રેમાળ આમંત્રલાને આભારી છે. તે માટે તેમના ઉપકાર માની સમાજના ચરણે આ કર્ત વ્યાખ્યાન ધર્ છું; આ વ્યાખ્યાન સાને સત્યમાર્ગ હૃદય-પલટામાં ઉપયોગી-અનુકૂળ થાઓ તેવી ભાવના ભાવી વિરમું છું.

આમાં રહેલી ઝુટીઓની જવાબદારી મારા ઉપર છે અને તે માટે વાયકાની ક્ષમા યાચું છું. સુરૂ જના તે સપ્રેમ સ્ચવી આશા રાખતા—

સં<del>ધ</del>સેવક, હરિલાલ.



# ॥ ॐ॥ ॥ चमा नीरस्य भूषणम्॥ श्री पर्युषणु—क्षभापनाः

#### મંગલાચરણુ.

મહતત્ત્વ મહતીય મહ, મહાધામ ગુણધામ; ચિકાનંદ પરમાતમા, વંદા રમતારામ.

संबुज्झहा जन्तवो ! माणुसत्तं, दहुं भयं वालिसेणं अलम्भो। एगन्तदुक्खे जरिए व लोए, सकम्प्रणा विष्परियासुवेइ।। श्रीसूत्रकृतांगसूत्र.

ભાવાર્થ:—હે જીવા! તમે સમ્યક્પ્રકારે ખૂઝા; ધર્મપ્રાપ્તિને અતિ દુર્લંભ જાણીને ખુઝા;ધર્મ વિમુખને મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત થવું મહાદુર્લંભ છે એમ જાણીને તથા નરકાદિ દુર્ગતિના તીવ દુઃખાના અનેક ભયો દેખીને પણુ ખુઝા; અજ્ઞાનીને સદસદ્દ વિવેક પામવા અલભ્ય છે તે કારણથી પણ ખૂઝા; અથવા તા આ લાકને અવરાકાંત જીવની માક્ક એકાંત દુઃખી દેખીને પણુ ખૂઝા અને સર્વ જીવ પાતાના કર્મે કરી સંસારમાં વિપર્યાસપણું પ્રાપ્ત કરે છે તેના વિચાર કરીને પણુ ખૂઝા.

સન્જના ! આજના મંગલ દિવસ-પવિત્ર દિવસ પર્યુ પણ કહેવાય છે. પર્યુ પણના પરમાર્થ એ થાય છે કે આત્મા જે અનંતકાળથી પરભાવમાં-રાગદ્વેષમાં જોડાઇ રહ્યો છે તેના મિશ્યાનંદ મૂકીને સમસ્ત પ્રકારે સ્વભાવમાં-આત્મધર્મમાં-આત્માનંદમાં રહેવું.

મૃગાપુત્ર જેવાને તેા નિરંતર પશુ<sup>૧</sup>ષ**ણ જ છે,** કેમકે તેમના આત્મા રાત્રિદિવમ જડ–ચૈતન્યની વહેંચણના ઉપયાગમાં રત છે. જ્યારે કષાયમાં જ જેને હિત દેખાય છે. મનાય છે તેને અકષાયી ભાવ આદરણીય ન જ લાગે તે સ્વાભાવિક છે. આવા છવાને શ્રી વીરપ્રભુ આળજીવા કહે છે.

શ્રમણ ભગવંત શ્રીવીર પ્રભુ કહે છે કે:— न कम्प्रया कम्म खवेन्ति बाला. श्रकम्युखा कम्म खवेन्ति धीरा। मेहाविखो लोभमयावतीता. संतोसियो नो पकरेन्ति पावं ॥ श्रीसत्रकृतांगसत्र.

અર્થ:--બાળ ( કદાત્રહી, અત્રાની ) જીવા સાવદ્ય, નિરવદ્ય બેદને નહિ જાણતાં હાેવાથી સાવદા કર્મ કરે છે અને તેથી પાપકમંતે ક્ષય કરતાં નથી, જ્યારે ધીર પુરુષા આશ્રવ–નિરાધવડે સકળ કર્મને ખપા<del>વે</del> છે; તથા નિર્મળ ભુદ્ધિવાળા અને લાભમય-પરિગ્રહરહિત સંતાળા પુરુષા પાપ કરતાં નથી અર્થાત અસદ અનુષ્ઠાનથી ચનારાં દુષ્કૃત્ય–પાપકમ કરતાં નથી.

શ્રીવીર પ્રભુએ ×પ્યુ<sup>૧</sup>ષણ–દિવસે દ્રવ્યથી, આઢારના કણ અને પાણીનું બિન્દુ નહિ લેવાનું સંતાને કરમાવ્યું છે અને ભાવથી ક્રોધાદિ ક્રષાયરૂપ ખારાકના ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે.

શ્રા વીર પ્રભુ સિદ્ધાન્તને વિષે કષાયના અભાવ કરવાતું અર્થાત અકષાયી થવાનું મુખ્યત્વે કહી રહ્યા છે. જે વત નિયમનું છેવટ ક્રોધાદિ ક્ષાયના અભાવમાં આવે તે જ વત-નિયમા ગણતીમાં આવ. જો કષાય મંદ્ર ન પડે, પ્રકૃતિ શાન્ત ન થાય,

<sup>🗴</sup> પર્યુ પછા દિન તે સાવત્સરી-ભાદરતા શુદ પંચમી. તેના પહેલાનાં માત દિવસા છે તે તેના ઉત્સવ-દિવસા છે.

આત્મ-સ્વભાવ પ્રકટ ન થાય તેા જ્ઞાની મહારાજ તેને ગણતરીમાં ગણતાં નથી.

શ્રી ઐાપપાતિક સુત્રમાં રાજધિરાજ શ્રીખિમ્બિસારના પુત્ર શ્રો કાેેેેેેેેેે મહારાજના આધકાર છે. શ્રી કાેેેે ચિક મહારાજા શ્રી શ્રમણ ભગવંત મહાવીર પ્રભુ સમીપે ધર્મ શ્રવણ કરી, અવધારી, હુદયતુષ્ટ થઇ–આનંદ પામી શ્રી વીર પ્રભુને ત્રણ વખત-હાથ જોડીને−પ્રદક્ષિણા કરી, વંદના અને નમસ્કાર કરી કહેવા લાગ્યા:—

सुश्रक्खाए ते भंते! णिग्गंथे पावयणे एवं सुपण्णत्ते, सुभासिए, सुविर्णीए, सुभाविए त्रायुत्तरे ते मंते ! शिग्गंथे पावयग्रे, धम्मं ग्रं भ्राइक्खमाग्रा तुब्मे उवसमं श्राइक्खह, उवसमं श्राहक्लमाणा विवेगं आइक्लह, विवेगं श्राहक्लमाणा न्त्रेरमणं श्राइक्खह, वेरमणं श्राइक्खमाणा अकरणं पावाणं कम्मागं भाइक्खह, गारिथ गां श्रग्यो केइ समगे वा माहगो वा जे एरिसं धम्माइक्खित्तए, किमगं पुरा इत्तो उत्तरतरं ?

હે ભગવંત! આપે નિર્સંથ પ્રવચનને રૂડી રીતે પ્રરૂપ્યું છે, સુંદર **શ્ર**ષ્ટામાં વર્**ષ**ંવ્યું છે. શ્રિષ્યામાં ઉત્તમ રીતે કેળવ્યું છે, સારી રીતે બાવિત કર્યું છે.

પ્રસુ! આપની દેશના નિષ્ફળ ગઇ નથી; આપ જે ઉપદેશ આપી રહ્યા છે৷ તે એકામ્રતા વિના સમજાય તેમ નથી, મેં તે એકામચિત્તે સાંભલ્યા છે. મેં આપના ન્યાયા, કહેવાના આશ્રયા પકડયા છે. **અ**ાપની દેશનાના સાર ચાર **બાલમાં સમાય** છે.

હે પ્રભૂ! હે નાથ! આપશ્રી ધર્મની વ્યાખ્યા કહેતાં થકા આત્માના સ્વભાવતે-ક્રોધ, માન, માયા અને લાભના અભાવરૂપ સ્વભાવતે -પામવું તેને ધર્મ કહ્યા છા. આપ આત્મધર્મને કહેતાં પહેલું વજન- દબા**ખુ** † **उवसमं आइक्खह** ! તરફ નય છે અર્થાત અનાદિ કાળના ફ્રોધાદિના વેગ છે તે વેગને અટકાવા ! પ્રકૃતિને બદલાવા ! હૃદયના પલટા કરા ! કુષાયા વેગતે પાછા હૃદાવા ! તે સિવાય સમ્યગ્દર્શન સમુન્નરા નહિ.

આ તા \*માર્ગાનુસારીપણું છે; આ તા યાગ્યતા પામવાની પ્રથમ ભૂમિકા છે. હવે ક્ષાયના શખ્દાર્થ કહીએ:—

- ૧. ક્રોધ—મનના ઉતાપ, હુદયમાં તણતણાટ.
- ર. માન—અભિમાન, અહંકાર, અહંતા, માેટાઇ.
- ૩. માયા—કપટ, ઊંડાપ**ર્શ**ં, હિઠાઇ.
- ૪. લાેભ−તુષ્ણા, મૂ≈ર્છા-આસક્તિ અર્થાત્ પ્રાપ્ત થયેલ પદાર્થ પર મુચ્છી અને અપ્રાપ્ત પદાર્થ માટે તૃષ્ણા.

આ ક્ષાયને પાતળા પાડવા માટે ભૂમિ તૈયાર કરવી પડશે. તે વિના સમ્યગ્દશ<sup>્</sup>નરૂપ મૂળિયું ફૂટ**શે** નહિ. હાલમાં ખમત-ખામણા [ ક્ષમાપના ] સ્નેહીએા વ<sup>ૈ</sup>ચે–સંખંધીએા વ<sup>ચ્</sup>ચે કરાય છે; પણ જેના માટે હુદયમાં વિરાધ હાય, દ્રેષ હાય તેની સાથ ખમાવવામાં આવે-માપ્રી માગવામાં આવે તાે જ સાચી ક્ષામણા િક્ષમાપના**ો** છે.

જો અન્ય ઉપર દ્વેષ કરી, ઇર્ષા કરી હૃદયને વ**ટલા**વ્યુ હાય, આક્રોશ-કર્કશ વચન બાેલી મુખને અભડાવ્યું હાેય તાે હુદયના ડ'સ કાઢીને, વૈર–વિરાધ ભાવ કાઢીને માફી માંગવામાં આવે અને ક્રીથી તેવી ભૂલ નહિ કરવાનું કખૂલવામાં આવે તા જ તે સત્ય ક્ષમાપના છે.

<sup>†</sup> આ સમ્યગ્દર્શન પામ્યા પહેલાંની પ્રવૃત્તિ છે.

<sup>\*</sup> માર્ગાતુસારીના પાંત્રીશ ગુણ જે પુરુષમાં દ્રાય તે પુરુષ ધર્મને યાે અ અલે વારા માત્રા મુખ્ય મુખ્યકત્વી થાય છે. શ્રાવક**ધર્ય** અતે મુનિષર્મને પામે છે અને અંતે મુક્તિમુખને મેળવે છે.

વત, યમ, નિયમ, તપશ્ચર્યા બહુ કરે પણ પ્રકૃતિ શાન્ત ન થાય તો તે શા કામના ? વત, જપ, તપ, ત્યાગ, સામાયિક, પૌષધ આદિ યમ-નિયમાનું કૃળ ક્ષમા કે ક્રોધ ! તે વિચારા. શ્રી વીરપ્રભુના ચાર તીર્થ છે. તેમાંના પ્રથમ તીર્થરૂપ મુનિયાને ઉદ્દેશીને શ્રી મહાવીર પ્રભુ પરિષદ્ને ઉપદેશે છે કેઃ—

' भिक्खू य \*श्रहिगरणं कहु तं श्रहिगरणं श्रविश्रोस-वेत्ता श्रविश्रोसवियपाहुढे-इच्छाए परो श्राढाएजा, इच्छाए परो नो श्राढाएजा; इच्छाए परो श्रवश्रुहेजा, इच्छाए परो नो श्रवश्रुहेजा, इच्छाए परो वन्देजा, इच्छाए परो नो वन्देजा; इच्छाए परो संश्रुजेजा, इच्छाए परो नो संश्रुजेजा; इच्छाए परो संवसेज्जा, इच्छाए परो नो संवसेज्जा; इच्छाए परो उव-समेज्जा, इच्छाए परो नो उवसमेज्जा। जे उवसमइ, तस्स श्रात्थ श्राराहणा, जे न उवसमइ तस्स नित्थ श्राराहणा। तम्हा श्रप्पणा चेव उवसमियव्वं।।

श्रीबृहत्कल्पस्त्र.

ભાવાર્થ:—સાધુ અથવા સાધ્વીને કદાચિત્ ક્રોધે કરી માંઢામાં હે ક્લેશ થયા હોય તા તરત જ શાન્ત કરી દેવા ને અરસપરસ ખમત-ખામભા કરી લેવા. ખમતખામણા કર્યા વિના કાંઇ પણ કામ કરવું નહિ; સામા વ્યક્તિને ખમાવવા જતાં તે આપણને માન-આદર દે યા ન દે તે તેની મરછ; સામા ઊઠી હભા થાય યા ન થાય તે તેની મરછ;

<sup>\*</sup> શ્રી પ્રભુએ ખે પ્રકારના અધિકરષ્યુ કલાં છે. ૧ ખાલ અધિકરષ્યુ અતે ૨ અભ્યંતર અધિકરષ્યુ. ખંદ્રક, તરવાર, તીર વગેરે શસ્ત્ર તે ખાલ અધિકરષ્યુ; ક્રોધ, માન, માયા અને લોલક્ય ક્ષ્યાય તે અભ્યંતર અધિકરષ્યુ.

સામા આપણને વન્દે કે ન વન્દે તે તેની મરછ; સામા આપણી સાથે આહાર કરે કે ન કરે તે તેની મરજ: સામા આપથી ભેગા રહે યા ન રહે તે તેની મરજી; સામા અાપણને ખમાવે કેન ખમાવે તે તેની મરછ; જે ખમાવે તે ધર્મ ના આરાધક અને જે ન ખમાવે તે ધમ<sup>દ</sup>ના વિરાધક. તે માટે આપ**ણે** પાતે તા ખમાવલું જ.

શ્રી વીર પ્રભુ, ખમાવ્યા વિના કાંઇપણ કામ નહિ કરવાતું કહીને ગાચરી-ભિક્ષાએ નહિ જવાના, આહાર નહિ કરવાના, દિશા-જંગલ નહિ જવાના, વિદ્વાર નહિ કરવાના બાધ આપી રહ્યા છે. આ સર્વ, હૃદયના પલટા કરી શાન્ત થવાનું સૂચવે છે. જે સામી વ્યક્તિ નહિ ખમાવતાં ક્રોધમાં નિયા**ણ** કરે તેા તેના કુળ તેને એકલાને જ ભાેગવવા પડશે પણ ખમાવી લેનાર વ્યક્તિને ભાગવવા પડશે નહિ. ત્યારબાદ શિષ્ય શંકા કરે છે કે સામી વ્યાક્ત ન ખમાવે અને આપણે ખમાવવું તેનું શું કારણ ?

શ્રી પ્રભુ-उबसमसारं खु सामण्णं અર્થાત્ સર્વ છવ પાસે માપ્રી માંગવી એ જ સમજણ્યૂર્વક કરેલાં વ્રત, નિયમ, પ્રત્યા-ખ્યાનરૂપ સંયમ [ ચારિત્ર ] ના સાર છે. બાકી અંદર ડંસ-ર્ધર્ષા–કષાય રાખીને વ્રત-નિયમ થાય તે તેા એકડા વિનાના મીંડાં ખરાખર છે. તેની પુષ્ટિમાં શ્રી વીર પ્રભુએ સ્ત્રકૃતાંગ-સૂત્રમાં કહ્યું છે કે:-

## श्राद्दिगरणकडस्स भिक्खुणो, वयमाणस्स पसज्झ दारुणं। अट्ठे परिहायइ बहू, ऋहिगरगां न करेज पणिडए ॥

અર્થાત્ કલહ-ક્રોધના કરનાર તથા પરાપધાતિક વચનાના બાલનાર મુનિયાના માણના કાર**ખુર્ય દુષ્કર તપ, સંયમ ક્ષ્ય થાય છે.** એટ**લે કે** તે સાધુએ ઘણા કાળના મેળવેલ લાભ, ક્રોષ કરવાથી ખળા જાય છે—નાશ્ર પામે છે; તેથી જે પંડિત-વિવેકી મતુષ્ય દેાય તે સ્વલ્ય પથુ ક્રીય ન કરે.

આ પ્રમાણે જ શ્રી વીર પ્રભુ શ્રીઆચારાંગસૂત્રમાં ઉપદેશે છે કે-बहुं च खलु पावं कम्मं पगढं । सचम्मि धिइं कुञ्वहा ॥

અર્થાત્ લખાં પાપકર્મા બાંધ્યા છે અરે! છેાડવાના ટાણે પણ ર્ભાષ્યા છે ] હવે સત્યમાં કાં<del>ઇ</del> ધીરજ ધર ! શાન્ત થા ! હૃદયના પલટા કર!

અ તરમાંથી શલ્ય-શૂળ કાઢ, મહાપુરુષા તા મહાપંથને નમે છે તાે આત્મ-ધમ રૂપ મહાપાંથને નમ તાે તારૂં વીરપણું ખરૂં.

હવે શ્રી કાેેેશિક મહારાજા ખીજો બાલ કહે છે કે:-

પ્રભુ ! આપે બીજો ભાર વિવેક ઉપર મૂકયાે છે એટલે કે ક્ષમાભાવ પ્રકટ કરી વિવેકને પ્રકટ કરા ! ભેદનાન પ્રકટ કરા અર્થાત જડ-ચૈતન્ય, ન્યાય-અન્યાય, સ્વભાવ-વિભાવના લેદાને સમજો અને ખાદ્યાગ્રન્થિના તેમજ આલ્યન્તર ગ્રન્થિના પણ ત્યાગ કરા!

ત્યારબાદ શ્રી કેાબિક મહારાજા કહે છે કે:-

પ્રલુ ! આપ વિવેકમાર્ગ ને દર્શાવ્યા પછી ત્રીજા બાલમાં માનસિક નિવૃત્તિ પ્રાપ્ત કરવાનું કહેા છેા. તે પ્રાપ્ત કરવાને અસત્સંગ અને અસત્પ્રસંગથી દ્વર રહેવું જોઇએ. શ્રીમદ્ રાયચંદભાઇ એક પત્રમાં કહે છે કે ' અરંભ-પરિશ્રહનું અલ્પત્વ કરવાથી અસત્પ્રસંગનું અળ ઘટે છે, સત્સંગના આશ્રયથી અસત્સંગનું ભળ ઘટે છે, અસત્સંગનું અળ ઘટવાથી આત્મ-વિચાર થવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થાય છે, આત્મવિચાર થવાથી આત્મનાન થાય છે અને આત્મન્નાનથી નિજ સ્વભાવ સ્વરૂપ, સર્વ કહેશ અને સર્વ દુ:ખથી રહિત એવા માક્ષ થાય છે. વિચારની નિર્મળતાએ કરી જો છવ અન્ય પરિચયથી પાછા વળે તા સહજમાં હુમણાં જ તેને આત્મનેગ પ્રગટે. પણ અસત્સંગ પ્રસુંગના ઘેરાવા વિશેષ છે, અને આ જીવ તેથી અનાદિકાળના

હીનસત્ત્વ થયા હાવાથી તેથી અવકાશ પ્રાપ્ત કરવા અથવા તેની નિવૃત્તિ કરવા જેમ અને તેમ સત્સંગના આશ્રય કરે તાે કાેઇ રીતે પુરુષાર્થ યાગ્ય થઇ વિચારદશાને પામે. ' તે પ્રાપ્ત કરવાનું કહી રહ્યા છેા.

છેવટમાં શ્રી કેાચિક મહારાજા કહે છે કે :—

હે પ્રભુ ! ચાેથા બાેલમાં **સ્થલ** કે સૂક્ષ્મ પાપ–કર્મ ન**હે** કરવાના આપ ઉપદેશ આપી રહ્યા છેા. અઢાર પાપસ્થાન ન સેવવાં, આઠ કર્મ ન ખાંધવાં એવા તમારા નિવૃત્તિ પંથ છે. તે પંથને પામવા માટે ધર્મ સાંભાવા વિના દિન પ્રત્યે રહેવું નહિ; જો તેવા યાગ નિરંતર રહેતા ન હાય તા જે સત્પુરુષથી પ્રાપ્ત થયા છે એવા જે ઉપદેશ તે પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષ તુલ્ય જાણી વિચારવા તથા આરાધવા અને આર'ભ-પરિગ્રહ પ્રત્યેથી વૃત્તિ સંક્ષેપવાના અભ્યાસ રાખી જેને વિષે ત્યાગ-વૈરાગ્યાદિ પરમાર્થ સાધના ઉપદેશ્યાં છે તેવા ગ્રાંથા વાંચવાના પરિચય કર્ત્ત વ્ય છે. અને અપ્રમત્તપણે પાતાના દાષ જોવા યાગ્ય છે.

ત્યારબાદ શ્રી વીર પ્રભુએ માન ક્ષાયના સંબ'ધમાં કહ્યું છે કે--निर्किचर्ण भिक्खु सुलुहजीवी, जे गारवं होइ सिलोगकामी । श्राजीवमेयं तु अबुज्झमाणां, पुर्णा पुर्णा विष्परियासुवेन्ति ॥

ભાવાર્થ—સાધુ પાતાની પાસે એક પાઇ પણ ન રાખતા દ્વાય એટલે કે અપરિગ્રહી હાય અને અંતપ્રાંત આઢાર લેતા હાય તે જ ભિક્ષુ છે. તેવા સાધુ પણ જો અભિમાન કરતા **હો**ય, <sup>શ</sup>્લાધા-પ્રશ્નાંસા-દિની વાંછા કરતા હાય તા તે માત્ર આજીવિકાના કરનાર છે અને તે શુદ્ધ સંયમતા અજાણ હાઇને વારંવાર વિપર્યાસને પામે છે અર્થાવ ક્રી ક્રી જન્મ–મરજ્યાદિથી સંસારતે વિષે ષણું પરિભ્રમણુ કરે છે.

આ માની જીવાને આત્માના અકષાયી સ્વભાવનું ભાન હાતું નથી અને ચાર ગતિમાં રઝ્જ્યાં કરે છે. શ્ર**ા ચિદાનંદ**છ મહારાજ કહે છે કે:-

જખ અંતર મદ અભાવ વહાવે, તળ ત્રિભુવન નાથ કહાવે.

**અર્ધાત—જ્યારે અંતરથી મદ માન, અહંકારને દૂર કરી આત્મા** અંતરમાં ઊતરી જાય ત્યારે જ તે આત્મા ત્રણ ભુવનના નાથ-તીર્થ કર પ્રભુ થાય છે–કહેવાય છે, જે પ્રભુના પગના તળિયાં ચાેસઠ ઇન્દ્રો <del>થ્</del>યાવીને ચાટે છે.

વળી તે તીર્થ કર-પદનું માહાત્મ્ય તાે જુઓ ! જડના પણ પલટા થઇ જાય છે. એટલે કે શ્રી પ્રભુ જ્યારે ચાલે <mark>છે ત્યારે</mark> કાંટાએા ઊંધે મુખે થઇ જાય છે, ખાડ હેાય ત્યાં પાજ થઇને સપાટ જમીન થઇ જાય છે. આ બધા પ્રતાપ તે પૂર્વ ભવની નિર્માની દશાના જ છે.

તદુપરાંત તે પ્રભુઓની માતાને પણ ધન્ય છે, કેમકે શ્રી જમ્બુદ્ધીપત્રજ્ઞપ્તિમાં કહેલ છે કે 'જ્યારે માતા પ્રભુને જન્મ आપे છે ત્યારે ઇન્દ્ર મહારાજા આવીને કહે છે કે गमोत्यु ते रयखक्किषारिए जगप्पईवदाईए वर्गेरे.

અર્થાત્ તીર્થ કર પ્રસ જેવા રતને કુખમાં ધારણ કરનારી, જગત-જીવાના સર્વ ભાવને પ્રકાશવાવડે દીવા સમાન પ્રદીપની દેનારી ! ત**ને** પ્રથમ નમરકાર છે.

આ બધા મહિમા નિરભિમાનપણાના છે. અપમાન સહન કરવું, નિરભિમાની થવું એ આત્માના સ્વભાવ છે, એમ જે સમજે તેમજ યથાતથ્ય વર્તે તે ત્રિલુવનપતિ થાય.

બે કુષાયના સ્વરૂપ સંઅંધી કહ્યા પછી હવે ત્રીજા માયા કુષાય સ'અ'ધી પ્રભુએ જે દેશનાદ્વારા કહ્યું છે તે સાંભળા– વિચારા.

**પ્રહસ્થાશ્રમી શ્રાવકા માયા કરે નહિ તા મુનિયા માટે તા** શું કહેવું ? શ્રા ભગવતીસૂત્રમાં તુંગિકા નગરીના અધિકા**રે** શ્રમ**ો**ાપાસક શાવકા ] તું વર્ણન વર્ણવતાં શ્રાવ**કાને** ऊसियफालिहा अर्थात् २६८ ६२८न लेवा निभीण शित्तवाणा, वणी चियत्तंते उरघरपवेसा अर्थात केका अत्यंत धर्भ युस्त छे भाटे તેઓ અંતઃપુર અને ગૃહ પ્રવેશ માટે નિઃશંકાસ્પદ-પ્રતીતકારી ગણાય તેવા શીલવાન કહ્યા છે. સંસારમાં રહેલા આવા નિર્મળ ચિત્તવાળા, સરલ, શીલવાન ગૃહસ્થાશ્રમીઓને પ્રભુશ્રી ભગવતી-જીવ-ભગવતી મનુષ્ય કહે છે. શ્રા સૂત્રકૃતાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે:— जइ विय निगणे किसे चरे, जइ विय भ्रुञ्जिय मासमन्तसो। जे इह मायाहि मिर्ज्जई, त्रागन्ता गब्भाय गन्तसो ।

અર્થાત્–આગ્રાથી ભ્રષ્ટ સાધુ નગ્ન (સર્વ બાહ્મપરિગ્રહ રહિત ) રહેતા હાય, દુર્ભળ શરીરે પથુ ાવચરેંી હાય, વળી માસક્ષમણુ કરીને માસને અંતે સળીના અત્ર ભાગે રહે તેટલા જ આઢાર વાપરતા હાય–જમતા હાેય છતાં તે આ સંસારમાં માયા યુક્ત હાેય–માયામાં લુખ્ય હાય, માયામાં રાચતા હાય તા તે આગામિક કાળે અનંત મર્ભાદિ દુ:ખ પામે-અનંત સંસાર પરિબ્રમણ કરે.

આ માયા અસત્ય બાલ્યા વિના થઈ શકતી નથી. વિશ્વાસધાત કરવા તેના પણ વ્યસત્યમાં સમાવેશ થાય છે. ખેાટા દસ્તાવેજો કરવા તે પણ અસત્ય જાણવું. તપ પ્રમુખ માનાદિની ભાવનાથી કરી આત્મહિતા**ર્ય** કરવા જેવા ડાેળ દેખાય તે અસત્ય જા**ચુવુ**ં. શ્રાવકના બીજા વ્રતમાં જાદુના પાંચ સ્થૂલ પ્રકારા દર્શાવ્યા છે. વચન બાલતાં પરમાર્થ સત્ય હપર ખ્યાન રાખી યથાસ્થિત એટલે જેવે પ્રકારે સમ્યક્ વસ્તુઓનાં સ્વરૂપ હોય તેવા પ્રકારે જ કહેવાના નિયમ દેશાથી વત ધારણા કરનારે અવશ્ય કરવા યાેગ્ય છે.

હવે છેલ્લા લાભ કષાય સંખંધી શ્રીવીરપ્રભુએ કહ્યું છે તે લક્ષપૂર્વંક વિચારા. તેના અર્થ એ છે કે વૃત્તિનું ગૃદ્ધિપહ્યું. પ્રાપ્ત વસ્તુ માટે મૂર્ચ્છા અને અપ્રાપ્ત વસ્તુ માટે તૃષ્ણા–ઝંખના. લાલના ધણા પ્રકાર **છે. અહીં** તે સંક્ષેપથી કહેશું. પ્રસુષ્રી શ્રીઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના નિમ રાજિ વિ-અધિકારે લાભ વિષે કહેતાં ઉપદેશ છે કે:--

> सुवण्णरुपस्स उ पव्वया भवे, सिद्या हु केलाससमा ऋसंखया। नरस्स लुद्धस्स न तेहि किंचि, इच्छा हु आगाससमा अर्गातिआ।।

અર્થાત્-સુવર્ષું અને રુપાના કદાચિત્ મેરુપર્વંત જેવડા જ અસંખ્ય પર્વતા મત્યા હાય તા પણ તે વડે લાબા પુરુષને કાંઇપણ તૃપ્તિ થતી નથી; કારણ કે મતુષ્યની ઇચ્છા આકાશ જેવડી અને ત-અપાર હાય છે. કહ્યું છે કે:—

## न सहस्राद्भवेतुाष्टि-ने लचान च कोटितः। न राज्यानैव देवत्वा-नेनद्रत्वादाप देहिनाम् ॥

અર્થ:-- પ્રાણીઓને હન્નરથી તૃષ્ટિ ચવાની નથી, લાખથી ચતી નથી, ક્રાટિથી થતી નથી, રાજ્ય પ્રાપ્ત થવાથી થતી નથી, દેવપહ્યું પ્રાપ્ત થવાથી થતી નથી, તેમજ ઇન્દ્રપ**છ**ું પ્રાપ્ત થવાથી પણ તુષ્ટિ યતી નથી.

માટે સમગ્ર પૃથ્વી, સમગ્ર ધાન્ય, તથા સર્વ પશુચ્યા સહિત તમામ સુવર્ણ-એ સમસ્ત વસ્તુએા પણ એક જવની તૃપ્તિ માટે સંપૂર્ણ થતી નથી, એવું સમજને આત્મ–સંયમ, ઇચ્છાનિરાધરૂપ તપને આચરવા એજ યાગ્ય છે; તેમ કરવાથી નિ:સ્પૃઢીપણું પ્રાપ્ત થવાને લીધે ઇચ્છાની પૂર્ણતા થવાના સંભવ છે. આ પ્રમાણે હાવાથી સંતાષ જ મનુષ્યની આકાંક્ષાને પૂર્ણ કરવામાં સમર્થ છે.

વળી શ્રીમદ રાયચંદ્રભાઇ કહે છે કે-

હે છવ ! કયા ઇચ્છત હવે, હૈ ઇચ્છા દુઃખ મૂલ; જુણ ઇચ્છાકા નાશ તુખ, મિટે અનાદિ ભુલ.

ઇચ્છા વગરતું કાંઇ પ્રાણી નથી. વિવિધ આશાથી મતુષ્ય પ્રા**ણી** રાકાયેલું છે. ৮મ્છાધિન પ્રાણી જ્યાં સુધી અતુપ્ત છે ત્યાં સુધી તે પ્રાણી અધાગામિત્ છે ઇચ્છાજયવાળું પ્રાણી-સંતાષી પ્રાણી ઊર્ષ્વંગામિત્ છે.

ઉપવાસને પણ તપ કહે છે; પરંતુ તે ઉપવાસ વગેરેમાં ઉત્તર-પારણાના દિવસે અને પારણાના દિવસે ભાજન–પાનમાં ગૃદ્ધિ હાેવી ન જોઇએ. ઉપવાસ સંબંધમાં આચાર્ય મહારાજે કહ્યું છે કે—

क्षायविषयाहारो, त्यागो यत्र विधीयते। उपवासो स् विज्ञेयः, शेषः लंघनकं विदुः ॥

અર્થાત-જેમાં કષાય, વિષય સહિત આઢારના ત્યામ એજ ઉપવાસ જાણવા: ખાકીતા લાંધણ કહેવાય.

છેવટમાં એટલુંજ કહેવાનું કે—

જેમ નિમળતા રે રતન સ્ફરિક તણી, તેમ જ છવસ્વભાવ રે: તે જિનવીરે રે ધર્મ પ્રકાશિયા, પ્રથળ ક્ષાય અભાવરે.

માટે કષાય મ'દ કરવાને પ્રયત્ન કરાે; શત્રુ અને મિત્ર બન્ને સાથે ્દ્રદ્વપૂર્વંક ક્ષમાવા. આનું નામ જ પશુ<sup>ં</sup>ષણ–ક્ષમાપન¦**इति ગ્રુમમ્ ।** ગૃહસ્થાશ્રમ-**ધ**મ<sup>ે</sup>.

ધમ<sup>ર</sup>ચુસ્ત ગૃહાશ્રમીને ત્યાગ અને ભાેગમાં વિ**શેષ અંત**ર ન હાય, વાણી અને વર્ત નમાં અંતર ન હાય તેમનું વર્તન-શીલ ઉચ્ચ હાેવું જોઇએ તેમજ વ્યવહારમાં પણ તેમની સાચા ધર્મી પુરુષ તરીકે છાપ પડવી જોઇએ.

## સુલાષિત-રત્નમંજૂષા.

जं जं मगोग बद्धं, जं जं वाएग मासित्रं पावं। जं जं कायेग कयं, तस्स मिच्छा मि दुकडं।।

ભાવાથ°—[મિચ્છા મિ દુક્કડં] મેં જે જે પાપાે મન, વચન અને શ્રારીરથી કર્યાં હાેય તે સર્વ પાપ સંજ'ધી મારૂં દુષ્કૃત મિચ્યા થાંએા.

## મિચ્છા મિ દુક્કડં.

આ ભવ ને ભવાભવમહિં, થયું વેર વિરાધ, અધ ખની અજ્ઞાનથી, કર્યો અતિશય કોધ– તે સવિ મિચ્છા મિ દુક્કડં.

જીવ ખમાવું છું સવિ, ક્ષમા કરજો સદાય; વેર વિરાધ ઢળી જજો, અક્ષય પદ સુખ સાય, સમભાવી આતમ થશે, તે સવિ મિચ્છા મિ ૬ક્કડં.

खिमित्र खमावित्र मइ खमह, सन्वह जीविनकाय । सिद्धह साख ब्रालोयग्रह, ग्रुज्जह वहर न माव ॥१॥ सन्वे जीवा कम्मवस, चउदहराज ममंत । ते मे सन्व खमावित्रा, ग्रुज्जिव तेह खमंत ॥२॥

ભાવાર્થે—[ ખમત–ખામણા ] હે જીવગચ્ચુ ! તમે સર્વ ખમત– ખામણા કરી મારા ઉપર પચ્ચુ ક્ષમા કરાે. ક્રેષ્ઠિ સાથે મારે વૈરભાવ નથાે. હું સર્વ સિદ્ધ ભગવાતાેતે સાક્ષાે રાખા આ આલાેચના કરૂં છું.

સર્વ જીવા કર્મ-વશ ચૌદ રાજી-પ્રમાણ લાેકમાં ભ્રમણ કરે છે, તે સર્વને મેં ખમાવ્યા છે, તાે તેઓ મારા ઉપર ક્ષમા કરે-મને માપી આપે.

## ગૃહસ્થાની મદદથી મળતાં સસ્તી કિંમતે\* પુસ્તકાે.

## \*શ્રી સામાયિક સ<u>ૂ</u>ત્ર.

[શ્વષ્કાર્થ, ભાવાર્થ, સંસ્કૃત છાયા, જરૂરી સમજણ સહિત ]

સ્થાનકવાસી સમાજમાં આજ સુધી શ્રીસામાયિક સ્ત્રની ઘણી આવૃત્તિઓ બહાર પડેલી છે. તેમાં આ આવૃત્તિ પ્રથમ સ્થાન લે તેવી છે. દરેક જૈનશાળા તેમ જ અંગ્રેજી માધ્યમિક શિક્ષણ લેતા વિદ્યાર્થીઓ માટે આ પુસ્તક ખાસ ઉપયોગી છે. તેની ઉપ-યોગીતા, અને સુંદર પાકું બાઇ હીંક. ૦–૧–૬ પાસ્ટેજ અલગ.

## ्तैयार थाय छे सिरिसामाइयसुत्तं ।

આ પુરતકમાં મૂળપાઠ, શ-ખ્દાર્થ, ભાવાર્થ, સંસ્કૃત છાયા આવશે તે ઉપરાંત સામાયિકનું સ્વરૂપ, દરેંકદરેક સૂત્રના ઉપ-યાગી શખ્દાનું રહસ્ય તથા દરેક પાઠનું વિસ્તૃત વિવરણ આપવામાં આવશે; જેથી આ પુસ્તક દરેક શિક્ષક શિક્ષિકાએાને ઉપયાગી થશે. માટે પ્રથમથી નામનાંધાવા. ક્રકત થાેડી જ નકલાે રહી છે. શ્રી સામાયિક પ્રતિક્રમણ સૂત્ર• (શુદ્ધ મૂલ સૂત્રપાઠ, શખ્દાર્થ, ભાવાર્થ, પુષ્કળ વિવેચન સહ) સચિત્ર, પૃષ્ઠ ૪૩૨, છતાં કિં. માત્ર રા. ૧. પાેસ્ટેજ અલગ. •••

## **ઋશ્રી સામયિકસૂત્ર**ન

[ મૂળપાઠ ] તથા અનાનુપૂર્વી.

આ પુરતકમાં સામાયિકના મૂળ પાઠ શુદ્ધ છપાયેલ છે. સ્વાધ્યાય માટે ઉપયોગી છે. વળી સાથે શ્રી અનાતુપૂર્વી પણ આપેલ છે અને તેના ભંગના કાઠા ચાલુ પદ્ધતિથી અલગ છે, તેથી દરેક સ્થાનકવાસી જેને હમેશાં પાસે રાખવા જેવું છે પૃષ્ટ ૩૬ છતાં ક્રિંમત ફકત અડધા આના. પારટેજ અલગ.

ભેટ મળતું પુસ્તક. પૌષધ વિધિ. પાેસ્ટેજ ૧ આનેા. પુસ્તકા મળવાતું શિરનામુ– ભાયાણી હરિલાલ જીવરાજભાઇ કાપડિયા. ભાવનગર–(ક્રાદિયાવાડ). જેન બન્ધુએા તથા બહેનાને ન જૈન શ્વેતામ્ખરી તથા દિગમ્ખરી ધર્મના ખરીદી સુંદર પુસ્તકાલય બનાવવું નીચેના શિરનામે પત્રવ્યવહાર



Tanana, renera EE renera, renera

તૈયાર થાય છે. માગશર માસમાં પ્રકટ થશે. નામ નાંધાવા. કિંમત આલાેચના પૃષ્ઠ લગભગ ૦-૧૦-૦ અને લગભગ ૧૫૦.

अंत समयनी आराधनाः

આ પ્રથમાં સાંવત્સરિક આક્ષાયણા, અંત સમયે કરાતાં વ્રત-નિય-માના વિધાના, સુકૃત્યાની અનુમાદના, સર્વ જીવ પ્રત્યે ક્ષમાપના વગેરેના સંગ્રહ ગદ્ય તથા પદ્મમાં આવશે. શ્વેતામ્બરી અને દિગમ્બરી પ્રાંથાના આધારે તૈયાર થાય છે. આ પુસ્તક માનવ જીવનના સાકૃલ્ય માટે અતિ ઉપયાગી થઇ પડશે. દરેક જૈનના પુસ્તકાલયમાં સંગ્રહ કરવા લાયક બનશે માટે અત્યારથી નામ નોંધાવા. ઉદારચિત્ત ગૃહસ્થા અને બહેનાને પાતાની લક્ષ્મીના સદુપયાગ કરવા અને સ્વધર્મીઓને લાભ આપવા નમ્ર વિનિત છે.

# સુરૂ જૈન બ'ધુએા તથા બહેનાને નમ્ર વિનતિ.

મારી દુકાને ગરમ, સુતરાઉ, દેશી, રેશમી વગેરે ઘણા જાતનું કાપડ તથા કસખી લેસ, થયા, ઇસ્તંખોલ, ચળક, ઝીક, જંઝીરા, ઘોડા તથા કસખી ટાપીએા, ઝખલા, આરીભરતની સાડીએા તથા મદૂરા અને કલકતાની સાડીએા વગેરે માલ વાજખી ભાવે મળશે. તેમજ એાર્છું અને એકને ખદલે બીજું આપવામાં આવશે નહિ તો આપ સૌતે આ વિશ્વાસ સ્થળે માલ લેવાને પધારવા નમ્ન વિનતિ છે. માર્ક શિરનામુ:—

ભાયાણી હરિલાલ જીવરાજભાઇ કાપડિયા.

रावनपुरा यक्तर—सावनगर य हर.