

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

પ્રકાશક તથા પ્રાપ્તિસ્થાન : શ્રી લિખ્ધિ–વિક્રમસૂરીશ્વરજ સ'સ્કૃતિ કેન્દ્ર C/o. સ'સ્કૃતિ ભવન ચ'દ્રકાન્ત એ. દલાલ T/7/A શાંતિનગર, વાડેજ, અમદાવાદ–૩૮૦૦૧૩.

આપ્તિસ્થાન : શ્રી જૈન ધર્મ કંડ પેઢી શ્રીમાળી પાળ, શ્રી મુનિસુવ્રત માર્ગ, ભરૂચ-૩૯૨૦૦૧ વિ. સં. ૨૦૪૪ અમો વદ ૦)) પુધવાર તા. ૯-૧૧-૮૮

**4**त – ३०००

મૂલ્ય **વે**ચાણુ માટે ન**થી**ં

સુદ્રક : ધરણીધર પ્રીન્ટર્સ ૪૨, ભદ્રેશ્વર સાસાયટી, દીલ્હી દરવાજા ખહાર, અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૦૪ ફોન Resi. – ૭૮૮૭૯



આપણા...એટલે સંયમીના દિવસા આરાધનાના દિવસા છે. આરાધનાનું સાધન અંતઃકરણ છે. એ સાધન જેટલું 'નિર્મળ અને વિશુદ્ધ રહે તેટલીંદું આરાધના ઉજ્જવલ ખને. મનને શુદ્ધ રાખવા તત્વાનું ચિંતન હોવું જોઇએ. એ તત્વાનું ચિંતન હોવું જોઇએ. એ તત્વાનું ચિંતન બાહ્યસંબંધા સાથેનું ગાઢ મમત્વ ન રહે તા જિં ખને... બાહ્યસંબંધાનું મમત્વૃં માટે સપ્રયત્ન સજાગ રહેવાય ત્યારે આરાધના સુંદર થાય.

अस...शा श्रीकेलाससागरसूरि ज्ञानमान्दर भनते शुद्ध राजवा निर्भ क्षुतत्त्रीत्र

( સ'તના પર્ણુમાંથી સાલાર )

શ્રી તીર્થાધિરાજ ભરૂચમાં અંજનશલાકા–પ્રતિષ્ઠા મહાત્સવ

> વિ. સ'. ૨૦૪૫ મહા સુદ્ર ૧૩ શનિવાર તા. ૧૮–૨–૧૯૮૯

#### પ્રગટ પુસ્તકના લાભ લેનાર મહાનભાવા

|                | raidan si                                                                            |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>યુસ્ત</b> ક | લાભ લેનાર                                                                            |
| १०००           | શ્રી સિક દ્રાખાદ ગુજરાતી જૈન શ્વેતાંખર                                               |
|                | મૂર્તિ પૂજક સંઘના જ્ઞાનખાતામાંથી                                                     |
| ૧૦૦            | શ્રી ન'દલાલભાઈ તારાચ'દ વારા મુ'ખઈ                                                    |
| २००            | શ્રી ભાનુલાઈ કે. ભણુસાણી મુ'બઈ                                                       |
| १००            | શ્રી જય જીનેન્દ્ર હે. શ્રી જસવ'તલાલ મગનલાલ વાેરા                                     |
| १००            | શ્રી જસવ'તલાલ શાંતીલાલ શાહ માટુ'ગા, મુખ'ઈ.                                           |
| યુ૦            | શ્રી ચંદ્રકાંતભાઇ રતીલાલ બે'કર સિક'દ્રાખાદ 🐇                                         |
| રય             | શ્રી હરખચ'દભાઇ છેડા. વાલ્કેશ્વર                                                      |
| ર્ય            | શ્રીસુશ્રાવક તરફથી                                                                   |
| ૫૦૦            | કચ્છના સંઘ તરફથી                                                                     |
| २००            | શ્રી સવીતાર્બેન મહેતા મદ્રાસ                                                         |
| ૨૦૦            | શ્રી નવનીતભાઈ પટેલ પાર્શ્વનાથ કાેર્પેરિશન<br>અમદાવાદ                                 |
| 900            | શ્રી અળદેવલાઈ ડાેસાલાઈ પટેલ અમદાવાદ                                                  |
| યુ૦            | શ્રી ધીરજલાલ વૃજલાલ શાહ અમદાવાદ                                                      |
| -<br>૧૦૦       | પૂં. સા. સર્વોદયાશ્રીછ મ. સા. ની પ્રેરણાથી<br>શ્રી મણીબેન કાંતીલાલ ઝવેરી પાલનપુરવાળા |
|                |                                                                                      |

३५० श्री लिध विक्वससूरीश्वर स'स्कृति हेन्द्र



भी कुंथुनाथ भगवान भी कुंथुनाथ जेन मंदिर सिकन्द्राबाद

# આનંદપૂર્વક અનુમાદના

"શ્રી સિકંદ્રાખાદ કું શુનાથ જૈન સંઘ" યૂ. યા. ગુરુદેવા વિક્રસસ્ત્ર્રીશ્વરજી અ. સા. ના અનંત ઉપકારથી વિકસિત શ્રેલ આ સઘ છે. યૂ. ગુરુદેવની કૃપા સતત્ આ સંઘ ઉપર વર્ષી છે.

પૂ. ગુરુદેવે ત્રણુ ચાતુર્માસ દ્વારા સિકંદ્રાળાદ કું ચુનાથ જૈન સંઘના ધર્મા કાર્યનું નિર્માણ કર્યું છે. પૂ. આચાર્ય ભગવંત રાજયરાસ્ટ્રીશ્વરજ મ. સા. ની પ્રવચનાની અખંડ ધારાએ જિન માર્ગના પરમ રહસ્યા આ સંઘને પ્રાપ્ત થયા છે. પૂ. સાધ્વીવર્યા સર્વાદયાશ્રીજ મ. સા. તથા તેમના વિશાળ સાધ્વી સમુદાયે આ સંઘની ઉગતી દશામાં શ્રાવિકા-એમને જૈન આચાર સંહિતાના પથ દર્શાવ્યા છે. તે શ્રી સિકંદ્રાળાદ ગુજરાતી જૈન શ્વે. મૂ. સંઘ ગુરુલકત શ્રી રાજેન્દ્રલાઇ દલાલની પ્રેરણાથી શ્રી સંઘના જ્ઞાન ખાતામાંથી શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિંતનિકાની ૧૦૦૦ નકલના પ્રકાશનના લાલ લીધા છે. અમા સંસ્કૃતિ કેન્દ્રના દ્રસ્ટીગણા ભાવપૂર્ણ અનુમાદના કરીએ છીએ. દેવ—ગુરુ પ્રત્યેની સહજ લિકત ચુકત આ શ્રી સંઘની સદા અલિવૃદ્ધિ થાય તેમ શાસ્તરદેવને પ્રાર્થના કરીએ છીએ.

#### અનુમાદના

### ગુણાનુરાગની–શાસનભાવની....

પ્રલુના શાસનમાં ગુણી આત્માંએ છે. ગુણાનુરાગી આત્માઓ છે. મારા-તારા પરિચય-અપરિચય ગૌણ ખને છે. સદા સ્મૃતિમાં રહે છે–શાસનભાવ–શાસન રાગ–શાસન પ્રેમ. શાસન ભાવમાં નિષ્પક્ષપાત દેષ્ટિ પેકા થાય છે. મું અઇ વાલકેશ્વરમાં નિવાસ કરતાં વચેાવૃદ્ધ સુશ્રાવક ન દલાલ તારાચ દ વારા ખરેખર પ્રલુના શાસનના રાગી, આગમ સૂત્રના અનુરાગી સુશ્રાવક છે. વર્ષો પહેલાં શ્રી દરાગે કાલિક સૂત્ર ચિ'તનિકા પ્રગટ થઇ અને તેમના હાથમાં આવી વાંચી–વ'ચાવી અનેક વ્યક્તિને પ્રેરક ખનાવ્યા. ખાદમાં શ્રી દરાગેકાલિક સૂત્ર ચિ'તનિકા, શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ચિ'તનિકા તેમની પ્રેરણા દ્વારા અનેક ભાવિકા દ્વારા પ્રગટ થઈ અને આજે શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિ'તનિકા પણ સતત તેમની માંગણી અને લાગણીના કારણે પ્રગટ થઈ છે. તેમના દ્વારા પ્રકાશનમાં લાલ લેનાર મહાનુલાવાની યાદી સાથે સહર્ષ અનુમાદના કરીએ છીએ-માધ્યસ્થ <u>સ્વભાની અસ્</u>વકત શ્રી ખળદેવલાઈ હાસાભાઇ પટેલની, જ્ઞા નવનીતભાઈ પટેલ તેમજ શાસન અનુરાગી જય તિલાઈ સંઘવીની.

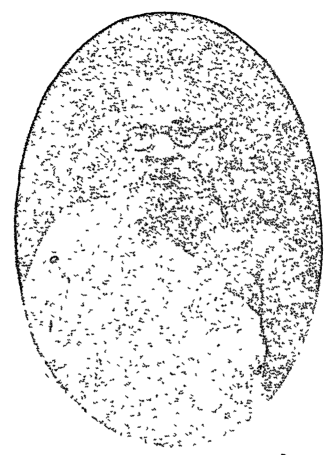
### પ્રગટ પુસ્તકના લાભ લેનાર મહાનુલાવા

લાભ લેનાર યુસ્તક શ્રી સિક દ્રાખાદ ગુજરાતી જૈન શ્લેતાંબર 9000 મૂર્તિ પૂજક સ'ઘના જ્ઞાનખાતામાંથી શ્રી ન'દલાલભાઈ તારાચ'દ વારા સુંખઈ 900 ૧૦૦ શ્રી લાનુલાઈ કે. લણુસાણી ૧૦૦ શ્રી જય જીનેન્દ્ર હે. શ્રી જસવ તલાલ મગનલાલ વાેરા ૧૦૦ શ્રી જસવ'તલાલ શાંતીલાલ શાહ માટુંગા, સુખ'ઈ. ૫૦ શ્રી ચંદ્રકાંતભાઇ રતીલાલ બે'કર સિકંદ્રાખાદ ૨૫ શ્રી હુરખગ'દભાઇ છેડા. વાલ્કેશ્વર ૨૫ શ્રીસુશ્રાવક તરફથી ૫૦૦ કચ્છના સંઘ તરફથી ૨૦૦ શ્રી સવીતાબેન મહેતા મદ્રાસ શ્રી નવનીતસાઈ પટેલ પાર્શ્વનાથ કાર્પેરિશન 200 અમદાવાદ શ્રી , ખળદેવલાઇ ડોસાલાઈ પટેલ્ અમદાવાદ 900 શ્રી ધીરજલાલ વૃજલાલ શાહ એમદાગદ પૂ. સા. સવેદિયાશ્રીજી મ. સા. ની પ્રેરણાથી શ્રી મણીએન કાંતીલાલ ઝવેરી પાલનપુરવાળા ૩૫૦ શ્રી લખ્ધિ વિક્રમસૂરીશ્વર સ'સ્કૃતિ કેન્દ્ર



श्री कुंथुनाथ समबान श्री कुंथुनाथ जेन संदिर सिकन्द्राबाद

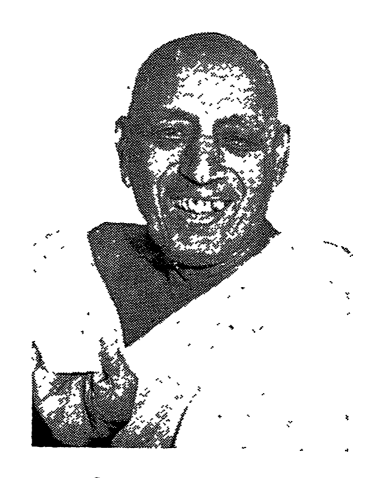
# અનંત ઉપકારી પૂ. પા. દાદાગુરુદેવ



આપના સાંનિધ્યમાં શ્રમણજીવનના શૈશવકાળ અપતાત થયા....શાસ્ત્ર શ્રવણ....વાંચન...ચિ'તન.... મનનની દિશા આપે ખાલી....શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિ'તનિકા પ્રકાશન સમયે...પુનઃ પુનઃ એક જ આશીર્વાદની ઝ'ખના સમણી-સુમણી ખનાવા.

<sub>આપની</sub> પુત્રી **વાચ'યમા** 

### અન ત ઉપકારી વાત્સલ્યવારિધિ પૂ. ગુરુદેવ....



આપના શુભાશિષથી આપની શુભનિશ્રામાં આલેખાયેલ શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિ'તનિકા આપના દિવ્ય કરકમલામાં...આપનું આપને....

ં આપની શિષ્યા વાચ'યમા…

# <sub>પ્રાસ્તા</sub>વિકમ્

ક્ષેખક

શ્રી લિખ્ધવિક્રમ ગુરુકૃપા પ્રાપ્ત પૂ. આ. દેવ રાજયશ સુ. મ. સા.

ૈવીતરાગપદની પ્રાપ્તિ આદ જ સર્વ રાતા—કેવલરાન પ્રાપ્ત च्याय छे. ज्यारे सर्वज्ञता ग्राप्त थाय त्यारे क क्रातना યદાર્થનું સંયૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે. જ્યાં સુધી સર્વજ્ઞતા પ્રાપ્ત ન શાય ત્યાં સુધીનું જ્ઞાન લહે સમ્યગુ જ્ઞાન હોય છતાં પણ ते ज्ञान संभूष्ट्र ज्ञान नथी हातुं. आ सिद्धांतने वाजाणता સમજાય છે કે સર્વ્યતા મળવવા માટે કેળવવા જેવી -વીતરાગીતા જ છે.

શાસ્ત્રામાં ગર્ચા કરી છે કે વીતરાગીતા પ્રાપ્ત થયા वगर सर्व ज्ञता भाग्त थती नथी अने वीतरागीता भाग्त શાય તા સર્વ જ્ઞતા અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય જ છે તા પછી શા માટે માહનીય કર્માને જ્ઞાનનું –કેવલજ્ઞાનનું આવારક કર્મ

શાસકારાએ જવાળ આપ્યો છે....કે માહનીય કર્મ તું ન માનવ ? अर्थ भात्र मार्ड पेहा अरवात होवाधी तेने मार्डनीय अर्भ જ કહેવારો. પણ...જ્યાં સુધી માહ નહીં હટે ત્યાં સુધી કેવલગ્રાનાવરણીય કર્મા નહીં જ હટે. આ વાત નિવિવાદ છે. આમ માહનીય કર્મા લક્ષે કેવલગ્રાનનું આવારક ન હાય પણ मार्ड ते। डेवलज्ञाननी आवार्ड छे क. आ वात निःसंशय छे. આવળળવાન પ્રળળ માહનું લેદન કેવી રીતે કરવું ? એ પ્રશ્ન છે. વીતરાગી દશાને કેવી રીતે પ્રગટ કરવી એ માક્ષાલલાધુકની મું ઝવણુ છે. પણ તેના સાદા સીધા રસ્તા એક જ છે કે....

'વીતરાગી દ્રશાનાે જીવનમાં અલ્યાસ કરાે.' આવા અભ્યાસ માટે અગાધ શ્રુતજ્ઞાનની જરૂર છે જ. શ્રુત-સાનમાં શિરામણી છે ' અ'ગસ્ત્રુંત્રા.' પ્રભુ મહાવીર સ્વામીના ઉપદેશને ગણધર ભગવ તાએ સૂત્રરૂપે ગુજ્યા છે. તે છે દ્વાદશાંગી....ખાર અ'ગો. આ દ્વાદશાંગી એ આપણી વીત-રાગીદશાની સાધનાના મૂળ આધાર છે. માટે જે સફળ સાધુજીવન માટે, સ'પૂર્ણ સાધક જીવન માટે આ દ્રાદશાંગીનું જ્ઞાન અનિવાર્ય છે- જે મહાત્માંઓ આ જ્ઞાનને પામ્યા છે તેએા ધન્ય છે. વર્તમાન કાળમાં તેા ખાર અ'ગોમાંથી એક અ'ગના વિચ્છેદ થતાં સાત્ર અગીયાર જ અ'ગ રહ્યા છે અને તેમાં ય તે અંગોના વિસ્તાર અંગે જે ઉલ્લેખા મળે છે તે કરતાં ઘણું એાછું પ્રમાણુ ઉપલબ્ધ થાય છે. છતાંય આગમ વાણી એ આગમવાણી જ છે. વીતરાગી દશાને પ્રાપ્ત કરાવવા માટે અત્યારે પ્રાપ્ત થતાં આગમા પણ સમર્થ છે. તેમાં ઉલ્લેખા-ચેલા આચારાનું પાલન અવશ્ય વીતરાગી દશાને ખક્ષે છે.

પણ....આ આગમ જ્ઞાનનું વિવિધ અપેક્ષાઓથી ચિ'તન કરી તેના અર્થને પામીને તેનું મનન કરવું જરૂરી છે. લેખિકા સાધ્વીવર્યા વાચ'યમાશ્રીજીએ ચિ'તન–મનનની દિશામાં એક સરસ પરિપાટીના પ્રારંભ તીર્થ પ્રભાવક પૂ. પાદ ગુરુદેવ વિક્રમસૂરીશ્વરજી મ. સા. ની શુભ નિશ્રામાં જ કરેલ છે. તેમની આવા પ્રકારની છે ચિ'તનિકાએ પ્રસિદ્ધ થઈ ચૂકી. છે જેના નામ છે.... '' શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્ર ચિ'તનિકા'' તથા '' શ્રી ઉત્તરાદયયન સૂત્ર ચિ'તનિકા.''

હવે તેઓએ પાતાની ચિ'તનયાત્રા ચલાવી છે પ્રથમ. અ'ગસૂત્ર ' **શ્રી આચારાંગ** સૂત્ર '' પર.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર જેવા અંગસૂત્ર પર ચિ'તન કરવું અને તેમાંથી વીતરાગીદશાને ચાક્કસ ખેંચી લાવે તેવી વિરાગીતાની વાતાને સાધકના હૈયામાં સ્થાપિત કરવી તે સંહેલું કામ નથી. પૂ. ગુરુદેવ વિક્રમસૂરીશ્વરજ મહારાજ સાહેળ કહેતા કે શ્રી દરાગૈકાલિક સૂત્ર ચિ'તનિકા તથા શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ચિ'તનિકાના પ્રકરણા મે' વાંચ્યા છે. તેમાં સું દર ભાવાની ભવ્ય દુનિયા ખડી કરી દે તેવું તેનું સું દર આલેખન છે. આગમના સૂત્રા પર જ્યારે ચિંતન થાય છે<sup>,</sup> ત્યારે તે સૂત્ર એક અનાખા રસથાળ બની જાય છે. આવા રસાસ્વાદની અ'દર વિભાર બનેલા આત્મા પાકારી ઉઠે છે... હૈ પ્રભુ ! અલ્પન્ન આત્માએ પણ આ વિષય પર આવા ચિ'તન પ્રવાહા રેલાવી શકે છે. તા વિશેષજ્ઞ આત્માઓ આગમના અર્થ સમુદ્રમાં મગ્ન થઇ જાય તેમાં આશ્વર્ય શું ? આ જગતમાં ભવ્યજીવા તરીકે કાેઈનું દીઘંમાં દીઘં આયુષ્ય કહેવાતું હાય તા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં રહેલા અનુત્તર દેવાનું છે અને તે આત્માએ આવા શાસના ચિંતનમાં જ પાતાના સમય પસાર કરે છે. જો શાસ્ત્રચિંતન તેત્રીસ સાગરાેપમ જેવા દીર્ઘાકાળને પણ ઝડપભેર પસાર કરી શકે તેમ હાય તાે શાસ્ત્ર અને શાસચિ'તન માટે આપણી વર્તામાન જીવનની–સાધુપણાંની જ દગી કેટલી? અલ્પ છે ? આ નાની જીંદગીમાં પેંઘુ આવુ ચિંતન કરવાના અભ્યાસ ચાલુ રહે તેા છ'દગી એ સુખની લ્હાણી બની જાય. છે અને અનંત અર્થના ખજાના જેવા શ્રુતજ્ઞાન પર એક— અતિશાયી શ્રદ્ધા પેદા થાય છે.

આવા ચિ'તન બીજો સહુ સાધકોના ચિત્તત'ત્ર પણ અન'ત -ચૈતન્યને ઝળકાવે એ જ ભાવના છે.

લેખિકાએ આવા ચિંતન બીજો મારા નિરીક્ષણ પ્રમાણે નિર્મૂળ રીતે વિકસાવેલા નથી પણ.... ત્રૃષ્ણિ –ટીકા–લાખ્ય કે નિર્સુકિત ગ્રંથના આધાર પ્રમાણે વિકસાવેલા છે. આથી આ ચિંતનિકા વીતરાગી દશાના માર્ગ દર્શનની સાથે શ્રુતવિસ્તાર પણ છે.

સાધુ-સાધ્વીજી વર્ગમાં આગળની ખ'નેય ચિ'તિનિકાએ જે રસ જગાડેયા હતા તેથી મને હતું કે આ દિશામાં હવે ઘણા ઘણા સાધુ-સાધ્વીજીએા ચિ'તન પ્રવાહ ફેલાવશે. પણ.... મને હજુ એ દિશામાં ખાસ પ્રગતિ થયેલી જણાઈ નથી.

આશા છે કે આ " આચારાંગ સૂત્ર ચિંતનિકા" હજ પણ ઘણાને ચિંતનની દિશામાં પ્રેરિકા અને. લેખિકાને પૂ. દાદા ગુરુદેવ લિ હેમસૂરી ઘરજ મ. સા. તથા પૂ. ગુરુદેવ વિક્રમસૂરી ઘરજ મ. સા. તથા છે. જે શ્રુત વાંચના અને શ્રવણની પ્રાપ્તિ થઈ છે તે જોતાં આ ચિંતનિકાની એક હારમાળા તૈયાર કરવામાં તેઓને અવશ્ય સફળતા મળશે.

અને અ'તે પ્રભુ પાસે એજ પ્રાર્થના કે લેખક-ચિ'તક, વિચારક સહુ વીતરાગ દશાને પામી અનાદિ અન'ત કાળથી ચાલતા કલેશ પ્રવાહના અ'ત લાવે અને સમર્થ જિતશાસનના -સમર્થ નાદ "જૈન' જયતિ શાસનમ્ " જગતમાં સિદ્ધિ પામે.

આચાય<sup>૬</sup> રાજયશસૂરિ

શ્રી ઝવેરચં'દ્ર પ્રતાપચં'દ વિ. સં. ૨૦૪૪ સુપાશ્વ નાથ જૈન ઉપાશ્રય. ભા. વ. ૧૩ ૧૦૧ ઈન્દ્રભવન. તા. ૮–૧૦–૮૮ વાલકેશ્વર રોડે.

:સુ'અઇ-૪૦૦૦૦૬

#### કંઈક વાત....

શ્રી સિદ્ધાચલ ગિરિરાજની શીતલ છાયા હતી. જગતના કોઇ ખારા મીઠાં અનુભવા હજુ સ્પર્શા ન હતા. એવી ખાલ્યાવસ્થામાં પૂ. દાદા ગુરુદેવ લિક્સ્યર્શશ્વરજ મ. સા. ના શુભાશિષથી અન'ત ઉપકારી પૂ. ગુરુદેવ વિક્રમસૂરીશ્વરજ મ. સા. ની પુનિત કૃપાએ પૂ. તારક સાધ્વી સુવતાશ્રીજ મ. સા. ની નિશ્રામાં વડીલ ભાગની પૂ. રત્નચૂલાશ્રી મ. સા. સાથે વિ. સં. ૨૦૦૬ માં પ્રવજ્યા થઈ. કયાં પૂ. રત્નચૂલાશ્રી મ.નો સ્વાધ્યાય પ્રેમ અને જ્ઞાનરૂચિ અને કયાં મારી કુતુહલ વૃત્તિ અને નાદાનિયત!!!

પણ ધન્ય ભાગ્ય મારા ચાતુર્માસ ઉતરે, ઝઘડીયા તીર્થમાં આવ્યા. પૃ. દાદા ગુરુદેવ લિખ્ધિસ્ રીશ્વર મા. સા. સપરિવાર મહારાષ્ટ્રમાંથી ગુજરાતમાં પધારી રહ્યા હતા. સાધુ જીવનમાં પ્રથમવાર જ તારકશ્રીના દર્શન કરવાના હતા. મનમાં એકજ પ્રશ્ન થતા હતા પૃજયશ્રી પ્રથમ પ્રશ્ન શું પૃછશે ? તેઓશ્રી પ્રશ્ન પૃછશે તો શું જવાબ આપીશ ? પૃજયશ્રીની તેજ:કિર્ણ વિસ્તારતી એક દિવ્ય પ્રતિભા આંખ સામે ખડી થતી મનામન અનેક વાર્તાલાપ થઈ જતો. કાઇકવાર એ કલ્પના સૃષ્ટિમાં ભાવ વિભાર બની પૃછી લેતી પૃજય ગુરુદેવેશ! વાચ યશામાંથી મને વાચ યમા તરી કે કેમ સંખાધી? આપ મને વાચ યમા ખનાવશાને ? આમ… સત્ય સાકાર બન્યું. નેત્ર ગથી વિદાર કરી પૃજયશ્રી ઝઘડીયા પધાર્યા. અમાર્ સાધ્વી મ'ડળ દર્શન કરી પૃજયશ્રી ઝઘડીયા પધાર્યા. અમાર્ સાધ્વી મ'ડળ દર્શન કરી ધન્ય બન્યું. પૃજયશ્રીએ સૌ પ્રથમ પ્રશ્ન પૃછ્યા. સાધુ આચારને અનુરૂપ ગૌચરી–પાણી સુલભ મળે છે ને ? અમારા વડીલ ગુરુષ્યાજ્યે જવાબ આપ્યા. આદમાં અમને મે મનોને

પૂછશું....સ સ્કૃતમાં વાત કરશાને ? આંખાે સજળ બની નીચી -નમીં ગઈ….પૂ. ગુરુદેવેશની મારા–અમારા માટેની ભાવના શુ' અને હું-અમે કયાં ? રૂદન ભરી આંખે કહ્યું. આપની શુભ-· ભાવના સાકાર કરીશું. **લેસરવ એ અપરાધ**ં... રાનાભ્યાસની લગન લાગી પૂણુ મનમાં થયું પુજ્યશ્રીએ ગૌચરી માટે કેમ પ્રશ્ન કર્યો.... દિવસા વીતતાં વર્ષો વીત્યા.... દશકા વીત્યા ખાદ સમજાયું... પૂજ્યશ્રીએ ગૌચરી માટે પ્રશ્ન પૂછી સમસ્ત સાધુ જીવનની આચારે સંહિતા અંગે ઇંગિત કર્યું. સોધ્વાચાર મુજળ જ્યાં હાેય ત્યાં જ નિવાસ થાય... સાધ્વાચાર સૂક્ષ્મતાથી સમ-જવાની ભાવના જાગી. વિ.સં. ૨૦૦૯માં સિદ્ધાચલ ચાતુર્માસમાં પૂજ્યશ્રીએ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન, આચારાંગના યાગાદ્વહન કરાવ્યા. વર્ષે વીતતાં શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ક'ઠસ્થ થયું. હવે શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ક્રમ આવ્યા. વિ.સ. ૨૦૧૪ માં પૂ. પા. દાદા ગુરુદેવે શ્રી આચારાંગ સૂત્રના પ્રારંભ કરાવ્યા. પૂ. ગુરુદેવ વિક્રમસૂરીશ્વરજી મ. સા. અલ્યાસ પૂર્ણ કરાવ્યો. વિ. સં. ૨૦૨૦ માં અહમદનગર ચાતુર્માસમાં શ્રી આચારાંગ સૂત્રની વાંચના આપી. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ઉપર ચિ'તનના દ્વાર ખાલ્યાં.

પૂજ્યશ્રીની અનુપમ કૃપાએ...પૂ. ગુરુબ ધુની પ્રેરણાએ .. અમારા પૂ. માટા મ. સા. ના ચાગક્ષેમ, પૃ. વડાલ લગિનીના સહકારે, લઘુલગિનીના આન દે, અમારા સાધ્વી મ ડળના પુષ્ચે શ્રી પુડલતીર્થમાં જાપ સાથે શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર ચિતનિકા પૂ. ગુરુદેવના સંચમ પર્યાયના પ૦ માં વર્ષ નિમિત્તે આલેખાઇ. કુલ્પાકતીર્થમાં પ્રભુ માણુકયસ્વામીની આરાધના સાથે શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ચિતનિકા આલેખાઇ. પૂ. ગુરુદેવે શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ચિતનિકાની કાચી પ્રેસ કાપી વાંચતાં જ આજ્ઞા કરી હવે શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિતનિકા લેખન પ્રારંભ કરા. ગુર્વજ્ઞા અલ ધનીયા, પણ હું પ્રમાદી...અનિયમિત વર્ષો

વીત્યા., પૂ. ગુરુદેવની આજ્ઞાથી ઇડિરથી ૭ સાધ્વીજી સાથે ભરૂચ તીર્થના કાર્ય અગે ભરૂચ જવાનું નક્કી થયું. પૂ. ગુરુદેવ તથા પૂ. ગુરુબ ધુ તેમજ અનેક હિતેચ્છુએાએ કહ્યું, ''ભરૂચમાં શ્રી આગ્રારાંગ સૂત્ર ચિતનિકા લખવાનું શરૂ કરેજો."

પ્રભુ મુનિસુવ્રત સ્વામીના સાંનિધ્યમાં જાય ખાદ શ્રી આચારાંગ સ્ત્રનું ચિંતન ચાલ્યું. જાણે લાગ્યું. પૂ. ગુરુદેવ મારા જેવી અબુધને સદ્બાધ આપી રહ્યા છે. અને ૧૫ દિવસમાં પૂ. ગુરુદેવના પપ માં દીક્ષા વર્ષના આલંખને શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિંતનિકા આલેખાઇ. ચાણુસ્મામાં પૂ. ગુરુદેવના ચરણમાં રજી કરી. પૂ. ગુરુખ ધુ નવીનસૂરી ધરે માસા. પૂ. ગુર્વાસાથી અમદાવાદ—શાંતિનગરમાં ખૂબ શ્રમ લઇ સંપાદન કરી આપ્યું.

પરમાત્મા મહાવીર સ્વામીના આગમ ઉપર ચિંતન કરવાની શક્તિ નહિ પણ ગુરુકૃપાના અલ' ખને એક નાના શો. પ્રયત્ન કર્યો. ત્યા ચિંતનમાં જે ભૂલ-ત્રુટી અપરાધ હાય તે મારા છે. જે કંઈ પણ સારૂં શ્રેષ્ઠ હાય તે ગુરુકૃપાનું ફળ છે. જ્ઞાની હિતેચ્છુ મારી ભૂલા અ'ગે મને માર્ગદર્શન આપે. જિનાજ્ઞા એ જ આરાધ્ય છે, સાધ્ય છે, ગુર્વાજ્ઞા સદા અલ' ઘનીયા છે. સર્વજ્ઞ કથિત આચારા જ વિરાગી અને વીતરાગી ખનાવે છે. વીતરાગી ખનવાની ઝ'ખના છે. પણ કર્મ અને આત્માના જ'ગ ચાલે છે. કચારેક કર્મ વિજયી ખને છે ખસ....લેખનનું આ પુષ્યકાર્ય મારા આત્માના અન'ત દેષ દૂર કરે-પૂજ્યાની કૃપા સદા મને પાવન કરે.

આ ચિ'તનિકા પ્રકાશન સમયે દિલમાં એક દદ અવશ્ય છે. મારા પ્રમાદના કારણે પૂ. ગુરુદેવની પ્રકાશનની શુભ ભાવના પૂર્ણુ ન કરી શકી. આલેખન બાદ પાંચ વર્ષે પ્રકાશન થાય છે. પણ દેવલાેકમાં રહેલ પૂ. ગુરુદેવ મને ક્ષમા કરે.... કૃપા વરસાવે....

આજે પૂ. શાંતમૂતિ આચાર્ય દેવ નવીનસૂરીશ્વરછે મ. સા. ના શુભાશિષ, પૂ. આચાર્ય દેવ રાજયશસૂરીશ્વરછ મ. સા. ના શુભ નિર્દે શ મુજબ ચિંતનિકાનું પ્રકાશન થઈ રહ્યું છે. આ શુભ પ્રસંગે શાસન–દેવને પ્રાર્થના કરૂં છું... આ મારા શિરછત્ર પૂ. સાધ્વી સવેદિયાશ્રી મ. સા. નું સાનિધ્ય રહે. ભૂલી કેમ શકું. અમારા–જ્ઞાનપ્રિય વિનયી–વિવેકી સાધ્વી મ'ડળને....સીજન્ય ભાવે યાદ કરૂં છું આ ચિંતનિકાની. પ્રથમ કોપી કરનાર વિનયી સાધ્વી તીર્થયશાશ્રી તથા વિનયી સાધ્વી અહેત્પદ્માશ્રી, પ્રજ્ઞસિયશાશ્રી, અને દિવ્યયશાશ્રીને....

પ્રાંતે પુન: એક જ પ્રાર્થના ગુરુકૃપા સદા મારૂ' મ'ગલ કરા. હું-તું-મારૂં-તારૂં ખધુ' વિસ્મરણ થાય અને આત્મા પરમાત્મભાવમાં દુલીન ખને એ જ શુભ આશીર્વાદની ઝ'ખનાએ વિરમું દૂધું.

ગુર્ચરણુ રેહ્યુ વાચ'યમાના વ'દન,

#### પ્રકાશકીય :

શ્રી લિખ્ધ-વિક્રમ-સ્રીશ્વર સ'સ્કૃતિ કેન્દ્ર તરફથી પૂ. ગુરુદેવ વિક્રમસૂ**રીશ્વરજ મ. સા.** ના શુ<mark>લાશિષથી</mark> અનેક ગ્ર'થ રત્ના ખહાર પૃડયા છે.

પ્રસ્તુત '' શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિ'તાનકા '' પાંચ વર્ષ પૂર્વે લખાઈ ચૂકી હતી. પણ અમારા કેન્દ્ર ઉપર અનેક વિધ જવાળદારી હતી. શ્રી તત્વાર્થ સૂત્ર વિવેચન, પત્ર પાથેય, શ્રી ભક્તામર સ્તાત્ર સાર્થ, પાથેય કાેઇનું શ્રેય સર્વનું, અભિનવ મહાભારત, સંતના પછ, વિક્રમ ગુરુની અમર કહાની, વિક્રમ ભક્તિ સુધા, વિક્રમ રાજસુધા, શ્રી સુનિસુવ્રત જિન પંચ કલ્યાણક પૂર્ભ વગેરે અનેક પુસ્તકાે પ્રકાશન થયા.

ઝા મહાપ્રભાવિક ભક્તામર સ્તાત્ર ચિત્ર આલખમ પુસ્તક પ્રકાશનના જગતનું નવુ નજરાણું હશે તે પુસ્તક પ્રકાશનની ગતિવિધિ ચાલુ છે. તે વચ્ચે અનેક શાસન પ્રભાવનામાં રત પ્. આચાર્ય દેવ રાજ્યરાસ્**રી અર**જ મ. સા. સંસ્થા ઉપર ખૂબ ઉપકાર કરી પ્રસ્તાવના લખી આપી છે. તથા સંપાદન કાર્ય કરી આપ્યું છે. આ શુભ પ્રસંગે પ્. ગુરુદેવ વિક્રમસૂરી ધરજ મ. સા. ના દિવ્ય ચરણ કમલમાં વદન કરીએ છીએ તથા વર્તમાન પૂ. ગુરુદેવ રાજ્યરા-સૂરી ધરજ મ. સા. ને વિનયપૂર્વ ક વદન કરીએ છીએ.

અમારી સ'સ્થાને પ્રકાશન કાર્યમાં પૃ. સાધ્વી સર્વોદયાશ્રીજ મ. સા. ની પ્રેરણાથી ઉદાર દાનવીરાના સહકાર મળ્યા તે કારણે જ અમે શ્રી દરાગેકાલિક સૂત્ર ચિ'તનિકા બે આવૃત્તિ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ચિ'તનિકા તથા અત્યારે શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ચિ'તનિકા પ્રગટ કરી શકીએ છીએ.

પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં શ્રી સિકન્દ્રાબાદ ગુજરાતી જૈન શ્વે. મૂ, સ'ઘ તથા શ્રી ન'દલાલ તારાચ'દ વારાની પ્રેરણાએ અનેક સદ્દગૃહસ્થાએ લાભ લીધા છે. અમારી સ'સ્થા આ શ્રુતપ્રેમીની હાદિ કે અનુમાદના કરે છે.

શ્રી " આચારાંગ સૂત્ર ચિ'તનિકા " ચતુવિ ધ સ'ઘમાં આગમ રાતાભ્યાસની પ્રેરક ખતે એ જ શુભાશા.

શ્રી લહિધ વિક્રમ સ'સ્કૃતિ કેન્દ્ર

સુખ્યમ'ત્રી

શ્રી રાજે-દ્રભાઈ એ. **દલાલ** (સિકન્દ્રાખાદ)

પ્રકાશનમ ત્રી

શ્રી દીનેરાભાઈ એસ. શાહ (કાઇમ્ખતુર)



#### સંસ્થાકીય

નામ :– શ્રી લિખ્ધ વિક્રમસૂરીશ્વરજ સ'સ્કૃતિ કેન્દ્ર **ઉદ્દેશ્યઃ**– પુસ્તક પ્રકાશન–શિબિર–આયેાજન–તેમજ સમ્યગ્ જ્ઞાન પ્રચાર.

સ્**થાપના :**– બિજાપુર આસેા સુદ ૧૦ વિ. સ<sup>.</sup>. ૨૦૩૩ **આરીવિદ દાતા :**– શાંતતપામૂર્તિ પુજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ વિજય નવીનસૂરીશ્વેરજ મ. સા.

પ્રેરક: - પૂજ્ય વિદ્વાન સુનિરાજ શ્રી રાજયરાવિજયછ મે.સા હાલ. પૂં. આ. દેવ રાજયરાસ્ર્રીશ્વરછ મ. સા.

#### ૮સ્ટીગણ

શ્રીમાન માણુકચંદજ એ. બેતાલા મદ્રાસ (٩)

શ્રી રાજેન્દ્ર એ. દલાલ ( મેનેજી ગ ટ્રસ્ટી ) સિ'કદ્રાખાદ (૨)

(૩) શ્રીમાન્ તારાચ દજ ચારડીયા. હૈદ્રાખાદ શ્રી દિનેશભાઈ શાંતિલાલ શાહ પ્રકાશન મ'ત્રી : કાેેેક્સ્યતુર

શ્રી ચ'દ્રકાન્ત એ. દલાલ. અમદાવાદ

**માનદ કાર્ય કર**: શ્રી મહેન્દ્રકુમાર તુલસીદાસ કોન્દ્રાકટર. પાલડી, અમદાવાદ-૭.

સ'સ્થાના પેડ્રનો : (યાદી આગળના પૃષ્ઠ પર આપેલ છે.)

સહ્યા : અનેક વિશેષ દાતાએ સહિત ભારતભરમાં આ સંસ્થાના ૪૭૫ લગભગ દાતા છે.

**સ પકે** સ્**થળ :** શ્રી રાજેન્દ્ર એ. દલાલ ૫૧, જવાહર કાેલાેની પી. છ. રાેડ સિકંદ્રાખાદ ( એ. પી. ) નં. ૩.

### શ્રી લબ્ધિ-વિકમસૂરીશ્વરજી સ'સ્કૃતિ કેન્દ્ર. અમદાવાદ-13.

#### સ'સ્થાના દાનવીર પેટ્રનાેની શુભ નામાવલિ

| (૧) શ્રી. એસ. કપુરચંદ (હસ્તે શ્રીમાન ડુંગર્મલ્છ)        |
|---------------------------------------------------------|
| એ <b>'</b> ગલેાર                                        |
| (૨) શ્રી ખીમચ'દછ ઃ "                                    |
| (૩) શ્રી મીશ્રીમલજ નવાજ (હ. લાલચ'દજ) મદ્રાસ             |
| (૪) શ્રીમતી જયાબેન કપુરચ દ સુતરીયા ( હ. રમેશભાઇ ) "     |
| (પ) શ્રીમાન દુર્લ ભજીલાઇ રાષ્ટ્રે છેાડદાસ ટે કારાવાળા " |
| (૬) શ્રીમાન કાંતિલાલ જે. શેંઠ ",                        |
| (૭) શ્રીમાન શેઠશ્રી માણેકચ'દજ અમરચ'દજ બેતાલા "          |
| (૮) શ્રીઢઢૂા એન્ડ કુાં. (હે. માહનચ'દજ) "                |
| (૯) શ્રી મ'ગલંદાસજ ચૌધરી (હ. સૂરજમલજ) કલકતા             |
| (૧૦) શ્રીમાન વછરાજ્ મેઘરાજ્ (કવરાડાવાળા) મદ્રાસ         |
| (૧૧) શ્રી વિનાદકુમાર ખાખુલાલ શાહ. ( હુ. સુ દરબેન ) "    |
| (૧૨) શ્રીમાન મિલાપચ'દજી જેતમલજી જૈન (દિલ્હી)            |
| (૧૩) શ્રીમાન રૂપચંદ્રજી મરડીયા (હ. લતાબેન) મદ્રાસ       |
| (७) अतिस ३ स्थ ६७ सरवास (७. सतालन) नप्रति               |
| સ સ્થાના અન્ય દ્રાનવીરાની નામાવલિ                       |

| (٩) | શ્રી બાેમ્બે સ્ટીલ હાઉસ.               | મદ્રાસુ,        |
|-----|----------------------------------------|-----------------|
| • / | શ્રી હીરાચ'દ રતનગ'દ નાહર.              | <b>??</b>       |
| (3) | શ્રી જતનચ દંજી હાગા.                   | "               |
| ( અ | ના સિવાયના આ સ <b>ં</b> સ્થાના લગભગ ૪૫ | ૦ ૃસભ્યાે છે. ) |

અમારા આ દાતાઓને શતશ: ધન્યવાદ!

### અનુક્રમણિકા

| 446                                                | • • • • |
|----------------------------------------------------|---------|
| ત્(૧) સુય' મે આઉસ તે <b>ણું ભગવયા એવ મક્</b> ખાય'– | ૧       |
| , સ <u>સ્ત્ર</u> –૧                                |         |
| (૨) જાએ સહાએ નિક્ષાતા તમેવ અહુપાલિજ્જા.            | 9       |
| સૂત્ર–૧૦                                           |         |
| · (૩)   આતુરા અસ્સિ પરિતાવે તિ. સૂત્ર–૧૪           | વૃર     |
| (૪) પુર્ણા પુર્ણા ગુણાસાએ વ'ક સમાયારે. સૂત્ર-૪૪    | ૧૯      |
| (૫) જે અજઝત્ય જાણુઈ સે ખહિયા જાણુઈ,                | રપ      |
| જે ખહિયા જાણઈ સે અજઝત્થ' જાણઈ. સૂત્ર–પછ            |         |
| (६) આર'લ સત્તા પકરે'તિ સ'ગ'. સૂત્ર-૬૧              | 30      |
| (૭) અર્ણ જાણાદિ પ'ડિએ. સૂત્ર–૭૧                    | 3 \$    |
| (૮) અરઇ' આઉટ્ટે સે મેહાવી. સૂત્ર-૭૩                | ४०      |
| (૯) મ'દા માહેણ પાઉડા. સૂત્ર-૭૪                     | ४६      |
| (૧૦) વિમુત્તા હુતે જણા જે જણા પારગામિણા.સૂત્ર–૭૫   | પ૧      |
| (૧૧) કાે ગાયાવાઇ કાં માણાવાઇ સૂત્ર–૭૮              | યદ્     |
| (૧૨) ન મે દેઈ ન કૃષ્યિજજા. સૂત્ર–૮૫                | ६१      |
| (૧૩) કાલાણ્યુદ્દાયી. સૂત્ર–૮૯ (Å)                  | ६६      |
| · (૧૪) અપડિષ્ણે. સૂત્ર–૮૯ (B)                      | ৩৭      |
| (૧૫) કાસ કાર્સ ખહુ અય પુરિસે. સૂત્ર–૯૪             | ଓଓ      |
| · (૧૬) અલ' ખાલસ્સ સ'ગેણું. સૂત્ર–૯૬                | ८२      |
| (૧૭) વીરા સમ્મત દ'સિણાં. સૂત્ર–૯૯                  | 66      |
| (૧૮) નિબ્લિક નંદિ ઇહ જીવિયસ્સ. સૂત્ર-૧૦૦ (A)       | 68      |
| (૧૯) મુણી માેણું સમાયાય ધુંણું કમ્મ સરીરગં.        | oof     |
| 210 900 (B)                                        |         |

20 (૨૦) જહા પુષ્ણુસ્સ કત્થઈ તહા તુચ્છસ્સ કત્થઈ. ૧૦૫ (૨૧) એસ વીરે પંસ'સિએ જે ળધ્ધે પડિમાયએ. 999 (૨૨) સે જ' ચ આરલે જ' ચ નારલે. સૂત્ર-૧૦૪ ११६ (२३) સુત્તા અમુણી સયા મુણિણા જાગર'તિ. સૂત્ર-૧૦૬ ૧૨૩ (२४) जागरवेरावरको. सूत्र-१०६ १२८-(૨૫) ઉવેહમાણેા સદ્દરૂવેસુ ઉજ્જી. સૂત્ર–૧૧૦ EEP (२६) અગ્ગ ચ મૂલ ચ વિગિ ચ ધીરે. સ્ત્ર-૧૧૧ 280 (૨૭) સચ્ચ'મિ ધિંઇ' કુવ્વહા. સૂત્ર–૧૧૩ 986 (૨૮) અણેગ ચિત્તે ખહું અય' પુરિસે, સે કૈયણ' ૧૫૨ अरिक्ष्ये पूरित्तये. सूत्र-११४ (૨૯) અરએ પથાસુ, સૂત્ર–૧૧૫ **१५८**-(૩૦) સમય તત્શુવહાએ, અપ્પાણ વિષ્પસાયએ. 268-સૂત્ર–૧૧૭ (૩૧) પુરિસા તુમમેવ તુમ' મિત્ત'. કિ' અહિયા મિત્ત १७० મિચ્છસિ. સૂત્ર–૧૧૮ (૩૨) સહિઓા દુક્ષ્મત્તાએ પુર્દેા નાે ઝંઝાએ. १७४-'सूत्र-१२१ (૩૩) સબ્વએા પમત્તસ્સ ભયં, સબ્વએ! અપમત્તસ્સ १८२ નત્થિ લય: સૂત્ર–૧૨૪ (૩૪) અત્થિ સત્થ પરેં પર. સૂત્ર-૧૨૫ 166 (૩૫) કિમત્થિ એાવાહી પાસગસ્સ. સૂત્ર–૧૨૬ ૧૯૩ (૩૬) અપમત્તે સથા પરિક્કમિજ્જસિ. સ્ત્ર–૧૩૦ 266 (३७) अतिविक्को न परिस'क्रिक्कासि. सुत्र-१३७ २०३ (૩૮) નાે નિહણુજ્જ વીરિય. સૂત્ર–૧૫૨

(૩૯) રહિ આણાર, ભી મારિકા મહાર, માર્ગ જ

२०८

| ્(૪૦) જુ <sup>દ</sup> ધારિદ્ધ' ખહુ દુલ્લહ'. સૂત્ર–૧૫૫  | २१८  |
|--------------------------------------------------------|------|
| (૪૧) જય' વિહારી. સૂત્ર-૧૫૮ (A)                         | २२३  |
| (૪૨) ચિત્ત નિવાઇ. સૂત્ર-૧૫૮ (B)                        | २२८  |
| (૪૩) ઉન્નયમાણે નરે મહયા માહેણું મુજઝંઈ.                | ર૩૫  |
| સૂત્ર–૧૫૮                                              |      |
| (૪૪) અજઝપ્ય સ'લુડે પરિવજ્જઈ સર્યા પાવ'.                | ૨૪૧  |
| સત્ર-૧૬૦                                               |      |
| ત(૪૫) વિતિગચ્છા સમાવન્નેણું ના લહઈ સમાહિં.             | २४७  |
| ે ત્રુત્ર–૧૬૨                                          |      |
| (૪૬) સે ઉઠ્ઠિયસ્સ ગઈ સમણુપાસહ. સૂત્ર–૧૬૪               | રપર  |
| (૪૭) અંજુ ચૈવ પહિંમુદ્ધજીવી. સૂત્ર–૧૬૫                 | २५८  |
| (૪૮) જે મણુ અખહિમણે. સૂત્ર-૧૬૮ (A)                     | २६३  |
| (૪૯) પવાએણુ પવાય જાણુજજા. સૂત્ર–૧૬૮ (B)                | २६६  |
| (પ૦) અપયસ્સ પથ નત્થિ. સૂત્ર-૧૭૨                        | २७६  |
| (૫૧) જહા સે દિયા પાએ એવ તે સિસ્સા,                     | २८२  |
| દિઆ ય રાએા ય અશુપુ૦વેણ વાઇયા. સૂત્ર–૧૮૪                |      |
| ·(પર) જહા સે દીવ' અસ <sup>.</sup> દીણે એવ' સ ભવઇ સરણું | २८८  |
| મહામુણી સૂત્ર–૧૯૩                                      |      |
| (પ૩) કાલ પરિયોએ સે તત્થ વિઅ'તિ કારિએ.                  | રલ્ય |
| સૂત્ર-૨૧૨                                              |      |



જૈન જયતિ શાસનમ્ જૈને જયતિ શાસનમ્ જૈને જયતિ શાસનમ્

### "સુયં યે આઉસં તેણું ભગવયા એલ્મકખાર્"

પરમાત્મા મહાવીર સ્વામીએ દ્રાદશાંગી નિરૂપી તેમાં સૌથી પ્રથમ આગમસૂત્ર શ્રી આચારાંગ સૂત્રતું પ્રથમ સૂત્ર પ્રથમ પુરુષ એકવચન હું ને વિસ્મરણ કરવાની અદ્ભુત કળા શીખવે છે અને હું કાેણ તે જાણવાની અદ્ભુત પ્રક્રિયા ખતાવે છે.

વ્યક્તિત્વના વિશિષ્ટ મૂલ્યાંકન ઇચ્છતા યુગમાં પ્રતિક્ષણ પ્રતિયળ આપણે મારા અભિપાય આ પ્રમાણે છે એમ **કહીએ** છીએ. પણ 'હું'' ભૂલાતા નથી...'હુ''ની શાધ થ**તા નથી** 'હુ'' ભૂલાઈ જાય અને 'હુ''ની શાધ થઈ જાય તા આપણે। ઇતિહાસ અનાખા લખાય.

આધ્યાત્મિક જ્ઞાનના પ્રારંભ ' હું'ના વિસ્મરણથી થાય અને આત્માના સ'સ્મરણથી થાયે. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર, કહે છે-

અહું કાર્તું વિસર્જન કર….આત્મદર્શનના પ્રારંભ થઈ જશે.

જ્યાં મમત્વ રહે ત્યાં અહ'કાર આવે....

જ્યાં અહ'કાર રહે ત્યાં પ્રભુ ન આવે....

પ્રસુ ન આવે તેા પ્રસુનું સમક્તિ કયાંથી આવે ? જ્યાં પ્રભુ આવે ત્યાં અહંકાર–મમકાર જાય અને શ્રદ્ધાની સ્થાપના થાય.

#### પ્રભુ આવે ત્યાં સદાગ્રહ આવે....જયાં અહ'કાર આવે ત્યાં કદાગ્રહ આવે.

" હું કહું છું-મારા અભિપ્રાય આ પ્રમાણે છે. મારી વાત સાંભળા-મને સાંભળા-મારી વાત માના-મને સન્માન આપા. ' આવું જેના મુખેથી વાર વાર સંભળાય તે ગમે તેટલી નમ્રતાની વાત કરતા હાય, અજિલ કરીને પ્રણામ કરતા હાય કે પંચાંગ પ્રણામ કરીને વાત કરતા હાય પણ તે અહ'કારના વારસદાર છે. વીતરાગ પરમાત્માના વારસદાર શ્રી સુધર્માસ્વામીના શ્રીમુખે પ્રગટ થયેલું પ્રથમસૂત્ર સાધકને એક અનાખા માર્ગનું દર્શન કરાવે છે.

"સુય' મે....એવમક્ ખાય'." "હે આયુષ્યમાન્! ભગ-વ'તે આ પ્રમાણે કહ્યું છે તે મેં સાંભળ્યું છે. શ્રી સુધર્મા— સ્વામી આગમસૂત્રના પ્રાર'ભમાં સ્વની વાત કરતા નથી. સર્વજ્ઞની વાત કરે છે. આજ સાધકને માર્ગ ખતાવે છે. સર્વજ્ઞની વાત વિના આત્મદર્શન થાય નહિ. સર્વજ્ઞની વાત વિના અહ'કારનું વિસર્જન થાય નહિ. અહે ભૂલવું હાય અને આત્મદર્શન કરવું હાય તેણે સર્વજ્ઞ ચરણે સમર્પિત થવું જ બોઈ એ....

'સુય' મે ' મ'ગલકારી શખ્દ કહી રહ્યો છે જેથે ઉપદેશ સાંભળ્યા છે તે જ ઉપદેશ આપવાને યાગ્ય ખની શકે છે.

'સુય' મે ' કલ્યાળુકારી શળ્દ આપણુને સમજાવે છે. જેણે સદ્ગુરુના ચરણે સાચી શિષ્યવૃત્તિ સ્વીકારી છે તે જ આત્મા સદ્ગુરુ બનવાને યાગ્ય છે.

શ્રી સુધર્માસ્વામીના મુખના મંગલકારી શખ્દ ''સુય

મે " કહે છે. ગુરુના ચરણુકમલમાં અમન–ચમન કરવા નહિ રહેવાન, દીક્ષા ખાદ શિક્ષા અવશ્ય લેવાની, શિક્ષા દ્વારા અનાદિના અભિમાનના ત્યાગ કરવાના....નમ્રતાની અભિવૃદ્ધિ કરવાની....

પાતાની શિષ્ય પર'યરાને તે જ ગુરુવર ગ્રાની ધ્યાની **ખનાવી શકે જે ગુરુદેવે પાેેેતાના ગુરુના ચર**ણુકમલની સેવા કરતાં શાસ્ત્રજ્ઞાન મેળવ્યું હાય. " સુય' મે <sup>77</sup> શ્રી સુધર્મા– સ્વામીના શખ્દ આપણને કાઈ ભાવનાતીત સૃષ્ટિમાં લઈ જાય છે. સદ્**ગુરુના ગ્રર**ણુકમલમાં નિવાસ કરતાં 'હુ'–અહ' ' વિસરાઇ ગયા. તે કારણે ગુરુવર સાથે શિષ્યના અભેદ સંખ'ધ સ્થપાઈ ગયા છે. એટલે કાઇપણ વાત કાઇપણ વિચાર કાઇપણ ગ્રંથના પ્રાર'ભમાં ગુરુદેવની સ્મૃતિ થાય છે, અને મારા ગુરુ<sup>-</sup> દેવે મને કેટલું શાસ્ત્રશ્રવણ કરાવ્યું હતું તેની મધુરી યાદ મારું હૃદય ભીંજવી દે છે એટલે મારા મુખમાંથી પ્રથમ શબ્દ નીકળે છે 'સુય' મે '.

પંચમ ગણુધર ભગવંત શ્રી સુધર્માસ્વામીના શખ્દ ' સુય' મે ' કહે છે. ઉપકારી નિષ્કારણ વાત્સલ્યમૃતિ ગુરુવર દીક્ષા જ આપતાં નથી પણ શિક્ષા સાથે આપે છે. ગુરુવર શાસ્ત્રાભ્યાસી પણ મારા જેવા અલ્પન્ન શિષ્યને પણ શાસ્ત્ર રહસ્ય પ્રાપ્ત કરાવવા રાજ શાસ્ત્રશ્નવણ કરાવ્યું. શાસ્ત્રશ્રવણ કરાવી હિતને માર્ગે મને પ્રેર્ધો.

'સુય' મે ' શખ્દ બાલતાં યાદ આવે છે.

મારા ગુરુદેવની મારા પ્રત્યેની ભાવકરુણા. કાન હાવા માત્રથી કલ્યાણ નહિ,

શાસ્ત્રશ્રવણ દ્વારા જ તેની સાર્થ કતા " શિષ્ય ! તું. પણ શાસ્ત્રશ્રવણ દ્વારા–

તારા કાનની શાેભા પ્રાપ્ત કરજે."

' સુય' મે ' શખ્દ કહે છે–ગુરુનું વચન સાંભળવા માટે સહનશીલતા જોઈ એ. ગુરુ હ'મેશા મીઠું ના કહે.... ગુરુ હ'મેશા કડવુ' ના કહે....ગુરુ હ'મેશા હિતકર કહે... શિષ્યને અજ્ઞાનના કારણે ગુરુની વાત સારી પણ લાગે અને ખરાબ પણ લાગે...પણ મેં ગુરુવચન સાંભળ્યું છે એટલે ક્રોધ ઉપર ગુરુ કૃપાએ વિજય મેળવ્યા છે.

ગુરુવચન શ્રવણ કરતાં મારી સહનશીક્ષતા વધી છે ગુરુવચન શ્રવણ કરતાં મારી સમતા વધી છે.

સમતા દ્વારા હું શિષ્ય જ રહ્યો નથી પણ ગુરુવરના હુદયમાં નિવાસ કરી શકુ તેવા સુચાવ્ય શિષ્ય ળન્યા છું. ગુરુવરે તેમના હૈયાની અદ્ભુત વાતા મને શાસ્ત્રશ્રવણ દ્વારા કરાવી છે.

'**સુય' મે** ' શખ્દ કહે છે ગુરુવર સાથે શિષ્યની વાત ના હાય....વિચાર વિનિમય ના હાય પણ ગુરુવર પાસે શિષ્યને મૌન હાય.

ગુરુવર પાસે તેમનું વચન શ્રવણ કરવાનું હાય....ળાદમાં ગુરુવચનનું અનુસરણ કરવાનું

હૈાય. 'સુય'મેં 'શખ્દ કહે છે–ગુરુ ચરણમાં મૌનમાં

મહાલવાની જ અનુપમ મઝા આવે છે.

ગુરુકુલુવાસમાં અજ્ઞાનીઓને મૌનતું શરણુ.... જ્ઞાનીએા માટે ગુરુ પૃચ્છારૂપ સ્વાધ્યાય–ભૂમિ.

જ્ઞાની પાસે શાસ્ત્રશ્રવ**ણ કરવાતુ'....આપણી ડ'**ફાસાે ત્યાગવાની....શ્રી સુધર્માસ્વામી જેવા મહાન ગણુધર પણ ભગવ'તની દેશના શ્રવણ કરે, તેા આપણા જેવા શિષ્યએ. ગુરુવરના શ્રીમુખે શાસ્ત્રશ્રવણ કરવા કેટલા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ?

DER TOUR DE LE TOUR LE TOUR DE LE

'સુય' મે ' શખ્દ કહે છે-શાસ્ત્ર અલ્યાસની જેન શાસનની શૈલી, અનુપમ વાંચનથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત નહિ કરવાનું પણ શાસ્ત્ર શ્રવણથી-એટલે ગુરુકુલમાં નિવાસ, ગુરુવરના શ્રીમુખે શાસ્ત્રશ્રવણ થાય તે શાસ્ત્ર પર'પરા જીવંત રહે. શિષ્ય પર'પરામાં શાસ્ત્ર પરિકર્મિત બુદ્ધિ પ્રગટ થાય.

**'સુય' સે'** શષ્દ **કહે** છે–ગુરુવર મારા પર સદા પ્રસન્ન હતા.

ગુરુવરની કૃપાના પાત્ર હું બન્ધા હતા એટલે તેએક પાતાની આરાધના–સાધનામાંથી પણ સમય કાઢીને મારા જેવા શિષ્યના ઘડતર માટે શાસ્ત્ર શીખવતા હતા.

- 'સુય' મે ' શખ્દ કહે છે–શખ્દાેચ્ચાર કરનાર આ મારું મુખ છે, પણ મને રહસ્ય તા પ્રાપ્ત થયું છે ગુરુ દેવની કૃપાએ....
- 'સુય' મે ' શખ્દ કહે છે-ગુરુવર સાથે મારી એટલી નિકટતા હતી કે ગુરુવરે તેમના હૈયામાં રહેલ શાસ્ત્ર ગ્રાનના શાશ્વત ખજાના મને આપ્યા.
- 'સુય' મે ' શખ્દ કહે છે-સુશિષ્યની ગુરુ પાસે એક ' જ અપેક્ષા-આશા-ગ્રાહના હાય. આપ શાસ્ત્રજ્ઞ છે .... મને તમારા જ્ઞાનના પૂજારી અનવા દો. ગુરુના વચનનું શ્રવણ્ કરવા દ્વારા ગુરુપૂજાના હું અધિકારી અન્યા છું. ગુરુ અને શિષ્યના પવિત્ર સંખધ વસ્ત્ર-પાત્ર-આહારના આદાન પ્રદાન માત્રથી નભતા નથી. ગુરુ-શિષ્યની પવિત્ર પર'પરા શાસ્ત્ર-શ્રવણ્થી સદા સફળ ખને છે.

' સુય' મે ' શખ્દ કહે છે-સાચુ' કહું મારા ગુરુદેવ મને શાસ્ત્રશ્રવણ કરાવવા દ્વારા તેમના શાસ્ત્રજ્ઞાનના મારામાં શકિતપાત કર્યો છે. એટલે હું ગુરુવરના જ્ઞાનના ઉત્તરાધિકારી ખન્યા. જ્ઞાની હતા નહિ, પણ જ્ઞાની ખની ગયા. એજ પર'પરાને જીવ'ત રાખવા તમને પણ શાસ્ત્રશ્રવણ કરાવું છું. શ્રી આચારાંગસ્ત્રનું પ્રથમ સૂત્ર અને પ્રથમ શખ્દ કહે છે-શિષ્ય જીવનના મ'ગલ પ્રાર'ભ થયા ગુરુવરના શ્રીમુખે શાસ્ત્રશ્રવણ દ્વારા.

નવજાત શિશુને માતા હાલરડાનાં ગીત દ્વારા મહાન બનવા પ્રેરણા આપે છે તેમ સુશિષ્યને પણ સદ્ગુરુ શાસ્ત્ર-શ્રવણ દ્વારા મુક્તિના મ'ગલ પથિક અનવા ઉદ્બાધન કરે છે.

" સુશિષ્ય ! ગુરુકૃપા દ્વારા ધન્ય બન "

શ્રી આચારાંગસૂત્રના પ્રથમ શખ્દ યાદ રાખી લેજે— કયારે પણ વિસ્મૃતિ ના કરતાે....શિષ્યની સફળતા ગુરુવરની હિતશિક્ષા શ્રવણ દ્વારા....

ગુરુકૃષા મેળવવાના રાજમાગ° પણ શાસ્ત્રશ્રવણ.

શાસ્ત્રશ્રવણુ દ્વારા તું ધન્ય બન! અને તારી ગુરુ પર'પરાને અને શિષ્ય પર'પરાને પણ ધન્ય બનાવ....એ અ'તરના તને શુભાશિષ છે.

ગુરુદેવ! કૃપા કરા....મને મ'ગલ વરદાન આપાે....

શાસ્ત્રશ્રવણુંને ચાગ્ય અનુ એટલે સદા ગુરુનિશ્રામાં મારા જીવનના ચાગક્ષેમ થાય એજ મને સિન્દ્રિ–પ્રસિન્દ્રિ અને મહાસિદ્ધિ જોઇએ.

નહિ માંગુ' આપની પાસે મ'ત્ર...નહી માંગુ' વિદ્યા... માંગુ' એક સદા આપના શ્રીમુખે શાસ્ત્રશ્રવણ. આપની લાગણી છે....મારી આપ ગ્રરણમાં નમ્ર માંગણી છે. સ્વીકારજો મારી વિન'તિ....

# " જાએ સધ્ધાએ નિક્ખંતા તમેવ અણુપાલિજજા" 🎇

વ્યક્તિ કાંઇપણ કાર્ય પ્રારંભ કરે ત્યારે તેની પાછળ તેનું કાંઇ પ્રેરક ખળ અવશ્ય હાય છે અને પ્રારંભ કરેલ કાર્યની પૂર્ણાં હુતિ પણ સુંદર ત્યારે જ થાય, જ્યારે તે પ્રેરક ખળ પરની તેની શ્રન્હા અખ્ય∠—અત્∠ રહે. શ્રન્હાનું શંખલ ખૂટે એટલે શંકા થાય. શંકા સમસ્યા પેદા કરે અને જ્યાં સમસ્યા પેદા થઈ ત્યાં ઉત્સાહ એાસરી જાય અને કાર્ય ખારંભે પડી જાય–રાેકાઈ જાય. કાર્ય—પ્રગતિ ખારંભે પડી એટલે વ્યક્તિ પ્રારંભ કર્યો હતો ત્યાં પુનઃ આવી જાય, અને ખૂબ નિરાશ બની કર્તા વ્યા શ્રૃન્ય બની જાય છે. સહજ માનવ સ્વભાવની પરિસ્થિતિ આવી હોય છે. માનવ સ્વભાવની વિશિષ્ટતા અને ગ્રુટિના અભ્યાસી હિતસ્વીએા હોય છે. હિતસ્વીએા હિતભર્યા માર્ગનું સૂચન પહેલાં કરી દે છે.

માનવીના પતન બાદ કુશલ પૂછનારના કથારેય તાેટા હાતા નથી. પણ માનવીને પતન સ્થાન બતાવી તેના સ'રક્ષણ કરનાર હિતસ્વીએા સવ' કાળે અલ્પ જ હાય છે. તેથી જ હિતસ્વીના માર્ગદર્શન પર વિચાર કરવાે તે વ્યક્તિનું જરૂરી કર્તવ્ય છે.

વત્સ! તે' સ'યમ જીવનના પ્રાર'લ કર્યા તે કાેઈ નાની સૂની વાત નથી. તારી સ'યમની શરૂઆત એ પણુ એક પરાક્રમની–ઉત્સાહની મ'ગલગાથા છે. પરમાત્માની દેશના સારી–સાચી તથા સ્વીકારવા જેવી કહેનાર અસ'ખ્ય છે. પણુ અસ'ખ્ય દેવા ત્યાગ માટે અલ્પ પણુ પુરુષાથે કરી શક્તા

નથી. કરોડા સમ્યગ્ દેષ્ટિ માનવા પ્રભુ વાણી ઉપર ફીદા ફીદા થઈ જાય છે, વાહ...વાહ....તેએ પાકારી ઊઠે છે, પણુ જયાં ત્યાગ–વૈરાગ્યનાે જીવનમાં પાલન કરવાનાે વિચાર આવે છે ત્યાં પાણી–પાણી થઇ જાય છે–અને બાલી ઊંઠે છે,–'' આપણી તાકાત નહિ. આપણું કામ નહિ, " ત્યારે કેટલાક પુષ્યાત્માને પરમાત્માનું તત્ત્વન્નાન પ્રિય લાગે છે. ત્યાગમાર્ગ આચરણીય—આદરણીય—અનુકરણીય—અનુસરણીય લાગે છે. પણ મનમાં ત્યાગ માર્ગ અ'ગે વિચાર કરવા જાય છે ત્યાં ઉત્સાહ પ્રગટતાે નથી અને ત્યાગ **ગાર્ગ** સામે એક હાઉ પેદા થાય છે....શું હું આ માર્ગે ચાલવા સમર્થ ખની શકું? અને છેવટે મન પાસેથી જવાળ ન મળવાથી માનવ ત્યાં જ રાેકાઈ જાય છે. જે માનવને ત્યાગ માર્ગ પ્રત્યે આંતરિક પ્રેમ અને રુચિ હાય, ત્યાગની જીવનમાં ઝ'ખના તીવ ળને એટલે અપૂર્વ ઉત્સાહ પ્રગટ થાય. જેના હૈયામાં ઉત્સાહના પૂર ઉમડયાં હાય તેને કાઈ રાકી ના શકે....કાઈ યાંધી ના શકે.... ઉત્સાહ વ્યક્તિને પુરુષાર્થ કરવા પ્રયત્ન-. શીલ ખનાવે. અંતે સામાન્ય માનવ મહામાનવ ખની જાય.

અહિંસા-સંયમ અને તપ તેના જીવનવત અની જાય. આ અદ્ભુત વ્રતાથી જેનું જીવન ઝળકી ઊઠે, પ્રકાશી ઊઠે તેના ચરણામાં દેવા આવીને પણ ઝૂકી પડે અને કહે,-" સાચે તમે મહાત્મા અમે પાસર આત્મા."

પ્રવજ્યાના પરમ પુરુષાર્થ વીતરાગ પ્રત્યેની-વીતરાગ માર્ગ પ્રત્યેની અનન્ય શ્રદ્ધાથી થાય. પ્રવજ્યા ગ્રહેણુનું પ્રેરક ખળ શ્રદ્ધા છે. શ્રદ્ધાથી સાધુ ખનેલ સંત ખનેલ એા મહાત્મન્! તમારા લક્યને તમે પ્રાપ્ત કરાે. પણ....

'' આ મહામાગ<sup>૯</sup> શૂરાના <sup>'</sup> છે, કાયરનું કામ નહિ ''....મહાન માર્ગ કઠીન હેાય–અઘરા હેાય, અગ્રાધ્ય અને દુ:સાધ્ય જેવા લાગે તેવા હાય, તેમાં કયારેય પુષ્પ ન બિછાવેલ હાય. મહામાર્ગ હ'મેશા ક'ટકાથી છવાયેલ હાય. મહામાર્ગના પથિકે જ કાેઇક કળા સિદ્ધ કરવી જોઇએ. ક'૮ક લાગે નહિ અને પ'થ પસાર કરી શકાય. સાધના માર્ગના અધા વિઘ્નસ્થાના તા તારક તીર્થ કર પરમાત્મા જ પ્રગટ કરી શકે. હું કે તું આપણા અનુભવની બહુ તેા એકાદ વાત રજુ કરી શકીએ. પણ સાધના માર્ગના સમસ્ત ભય-વિધ્ન-અ'તરાયને કેમ સમજ શંકીએ? આપણી અલ્પન્નતા અને કાયરતા તા સર્વત્ર અને વીતરાગ જ પીછાં અને તે દર્દ નાશની ઔષધિ પણ તેઓ જ આપે....

પરમાત્મા મહાવીર પ્રભુની પ્રથમ દેશનાનું પ્રથમ આગમ આચારાંગ સૂત્ર તેનું ૧૦મું સૂત્ર એટલે ત્યાગી જીવનની નૈયા માટે દીવાદાંડી....

''જાએ સદ્ધાએ નિક્રખંતા તમેવ અહુપાલિજજા'' જે શ્રધ્ધાએ તે પ્રવજ્યા ગ્રહણ કરી-જે મહાન લક્ષ્યથી તે મહાલિનિષ્ક્રમણ કર્યું, તે જ શ્રધ્ધા-તે જ ઉત્સાહ્થી સંયમનું પાલન કરજે. સંયમ જવ-નમાં કયારેય શ્રધ્ધાનું ખળ–ઉત્સાહનું ખળ એાસરવા નહિ દેતા,...

પ્રભુની હિતશિક્ષા હ'મેશા હિતચિ'તા પૂર્ણ હેાય. આપણે સૌએ અનુભવેલી વાત છે. આપણે મુસાફેરી કરીએ ત્યારે ટિકીટ રાખીએ. ટિકીટને સ'ભાળીએ પણ-પેલી <mark>ઘરડી મા</mark> આપણને ભાથાંના ડબ્બા આપે છે–બે સગાં વહાલાનાં નામ અને સરનામાં આપે છે ત્યારે આપણું મેાંહું જરા કટાણું થઈ જાય છે. આવા ચીકણાંવેડાં મને ૈતા ના ગમે. છેવટે લાથાંના ડખ્ખા સાથે પ્રયાણ પ્રાર'લીએ. ઘડી **ઘડી તે ભાશાં**ના ડખ્ખા સામે જોઈ એ અને મનમાં છાય નકામાં બાજ ઊચકવાના....પણ ગાડી અધવચ્ચે રાકાઈ જાય ત્યારે પેલા નકામા લાગતા લાથાંના ડબ્બા અને નિરુ-પ્યાગી લાગતા સરનામાની સહારે જ આપણી યાત્રા આગળ વધી શકે, હિતશિક્ષાનું પણ આવું જ છે. કયારેક ઉપ-યાગમાં આવશે પણ એવા સમયે પ્રભુની હિતશિક્ષા ઉપયાગમાં આવશે કે તમને સદા ઊર્ધ્વપ્યના આરાહક બનાવી દેશે.

પ્રભુની હિતાશિક્ષા જ એક સૂચિત કરે છે. દીક્ષા સ્વીકારતા તારા ઉત્સાહ અનુપમ હશે. પણ સંચમ એ યાત્રા છે. ચાત્રામાં માટે ભાગે ચઢવાનું હાેય—આ રાહણુ કરવાનાં હાેય. એટલે સંચમ યાત્રા પ્રારંભ કર્યા ખાદ અધવચ્ચે હાંફી જઇશ, થાકી જઈશ, થાક તારામાં નિરાશા અને નિઃશાસા પેદા કરશે.

જ્યાં નિરાશા પેદા થાય ત્યાં શ'કા પેદા થાય-સાચા માર્ગ આવ્યા કે ખાડા માર્ગ ? શ'કા થતાં જ પગ ઢીલાં પડી જાય. આ આપણી મનાવૃત્તિના જ્ઞાતા પરમાત્મા છે. તેથી જ ફરમાવે છે—" વિયહિત્તા વિરોત્તિય'" શ'કાના ત્યાગ કરી જે શ્રદ્ધાએ સન્માર્ગ સ'ચર્ચા તેજ શ્રદ્ધાથી સન્માર્ગ નું પાલન કર. સન્માર્ગની યાત્રા તારી આગળ વધાર, Red light ક્યારય માત્ર ગતિ રાષ્ટ્રી દેવા માટે હાતી નથી. સાવધાનીથી પ્રગતિ કરવા સૂચન કરે છે. ઊભા રહા નહિ પણ આગળ વધવા માટે નમ્ર સ્થાન કરે છે.

પ્રભુ કરમાંવે છે સંયમ યાત્રાના સુંદર પાલન શ્રદ્ધાથી થાય, શ્રદ્ધા વગર સંયમના જતન ના થાય, ઉત્સાહ વગર તા એક પગલું પણ એક માઈલ જેટલું લાંખું લાગે.

સ'યમસ્થાનાની વૃદ્ધિ-હાનિ તો ધવાની ક્ષ**યાપશમ** બાવથી. આત્મ-પરિણામ કંઈ સદા સમાન ન રહે. વૃદ્ધિ- હાનિ, હાનિ–વૃદ્ધિ થવાની એ હકીકત છે, પણ આત્મપરિ ણામની સદા વૃદ્ધિ થાય શ્રદ્ધાથી.

શ્રધ્ધા મજખૂત અને સદ્ગુરુના આલ બનથી, શાસ્ત્રાલ્યાસથી, સદ્ગુરુ વિના શ્રધ્ધા ખળના સહારા કાેઇ ના બને, શાસ્ત્રાલ્યાસ વગર શ્રદ્ધા શુદ્ધ ના ળને, મજ**ખૂત** ના અને, શાસ્ત્ર અધ્યયન-શાસ્ત્ર શ્રવણ વિના વીચેલ્લાસ પ્રગટ ના થાય, એટલે જ મારા સુશિષ્ય તને પુનઃ પુનઃ પ્રભુની હિતશિક્ષા યાદ કરાવું છું.

શાસ્ત્રાહ્યાસ અને સદ્ગુરુની આજ્ઞાથી તારી સંયમ યાત્રા સફળ ખેના. પ્રાર'ભના ઉત્સાહ પૂર્ણાહુતિ સુધી તેવા જ રહે.

મુક્તિપ'થના મહાયાત્રી ! તારા ત્યાગની પ્રશ'સા ત્રણ લાેકમાં થાય છે, પણ ત્યાગ જીવનમાં સિદ્ધ થઈ જાય છે ત્યારે ત્રણ લાકનું સામાજ્ય મળી જાય છે.

ખર્સ, જલ્દી ખન 'ત્રિજગતઃ પરમેશ્વરઃ ॥ '

એા! ગુરૂદેવ!

અંજલિયદ્ધ પ્રણામ જ નહિ, પણ પંચાંગ પ્રણામ કરી સ્વીકાર કરૂં છું-વીતરાગ–પરમાત્માં અને આપ સમાન ગુરુ સિવાય કાેેંગું મારા સ'યમના યાેગ–ક્ષેમ કરે! સાચે આપ મારા નાથ છેા, મારા જ નહિ, તરવાની ઝ'ખના કરતાં સમગ્ર આત્માના.

ઇંદ્ર મહારાજાની પરિભાષામાં જ સ્તુતિ કરૂં છું. " નમુત્થુણું' અરિહંતાણું ભગવતાણું' લાગનાહાણું " વિન તિ કરૂ છું-મારા યાગક્ષેમ કરવાની.

અવશ્ય કૃપા કરજો. ઉપેક્ષા ના કરતા, રખે મને વિસારી ના દેતા, બૂલી ના જતા.

### " આ ઉરા અસ્સિં પરિતાવેંતિ

વૃદ્ધો માટે ભાગે કચકચ અધિક કરે. નિઃશાસા વધારે નાંખે. દરેક બાબતમાં ખુબ લાંબા વિચાર કરે. વધુ ચિડાય. વધુ રીસાય. વધારે ખાટું લાગે અને વધારે દીનના બતાવે. આમ કેમ?

ઉ'મરથી વૃદ્ધ થયેલા વૃદ્ધોના આવા સ્વભાવ હેત્ય પણ ખરા અને ન પણ હાય. વય વધવા સાથે તેમનામાં પરિપકવતા આવે, અનુભવથી ઘડાયેલ પણ હાય, પણ જે વ્યક્તિ આશા. ઝ'ખના, ચાહનાથી વૃદ્ધ થયા હાય તેના જેવા કાઈ નાય ચિડિયા સ્વભાવ ન હાય. આશા, ઝ'ખના, લાલચ વ્યક્તિને વૃદ્ધ ખનાવે છે.

પુષ્ય અલ્પ હાય અને તૃષ્ણા સમુદ્ર જેટલી વિશાળ હાય, આશા ઇચ્છા પૂર્ણ ન થાય ત્યારે માણસની શાંતિ નષ્ટ થઈ જાય અને માનસિક શાંતિ હણાય, એટલે માનવ હુઃખી પાગલ થાય તેની પ્રવૃત્તિ પણ પાગલ જેવી. પાગલ માનવ જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં ત્યાં ક'ઇ ને ક'ઈ ભાંગફાડ ક'ઇક ગાટાળા તા કરે જ.

હે શ્રમણ!

શ્રી આગારાંગસૂત્ર તને ખૂબ મજાની હિતશિક્ષા આપે છે. '**આઉરા અસ્સિ' પરિતાવે'તિ** ' દુઃખી સૌને પીડા કરે છે, સ'તાપે છે, આળે છે અને છેવટે પાતે જ જગાવેલ મહાજ્વાળામાં ભસ્મીભૂત થઈ જાય છે.

તું શ્રમણ છે કે, સુમન છે

તારું મન યુષ્ય સમાન, યુષ્ય પમરાટ ફેલાવે, તેમ તું સાધુ પણ શુભ ભાવનાના પમરાટ ફેલાવ.

ભાવનાના પમરાઢ ત્યારે જ ફેલાય: વિષયની ગ'દી ગટર તરફ મન ન ખેં ચાય તા. વિષયની ગ'દકી જેના મનમાં ફેલાય તેના મનમાં ભાવનાના પમરાટ ત રહે.

વિષયની આકાંક્ષા સ્ત્રીમાં જન્મે કે પુરુષમાં જન્મે પણ તે કર્તા વ્યથી ભ્રષ્ટ થઇ જાય. પ્રહ્મદત્ત ચક્રવતી ની માતા ચુલનીમાં વિષયની ભાવના પેદા થઈ તેા પાતાના સગા પુત્રના નાશ માટે માતા જ ખૂની અની. માતાએ જ પુત્રના નાશનુ કાવતું રચ્યું. પ્રદેશી રાજા અને સૂર્ય કાંતા રાણી દે પતી હતા. સુખ અને દુ:ખ બ'નેમાં સરખા લાગ પાંડે તે દું પતી. પણ સૂર્ય કાંતાની વિષયની ઝ ખના એ માઝા મૂકી ત્યારે સૂર્ય કાંતા પતિને વિષયાન કરાવીને પણ થાકી નહીં. અ'તે ગળાના ટાટા ક્ષણવારમાં નખ મારી પીસી નાંખ્યા. આમ કેમ ? જ્યારે આવી પરિસ્થિતિ સર્જાય ત્યારે વ્યક્તિને ગૌણ ગણવી જોઇએ. પણ વ્યક્તિ આવું હીણ્યતભર્યું –હલકી નીચ वृत्तिनुं अर्थ डेम डरी शड़े तेना विचार डरवा लेंध के.

મહાકાળના ખપ્પરમાં સ'શાધન કરીએ તાે આવા એક નહિ અનેક પાત્રા મળે. અ'ધ પ્રક્ષદત્ત ચક્રવતી'ના શું નિયમ હતા ?' રાજ એક થાળભરી માનવની આંખાને બે હાથથી દખાવવી-મસળવી અને બાલવું, બસ, હું એકલા અધ નહિ, કેટલા **ખધા અ'ધ. આમ જગતને પીડેવાનુ' મન કેમ થયુ'** ? આંખેા ગઈ છે પણ વાસના ગઈ નથી, એટલે વાસના ગઈ નથી એટલે પાતે વાસનાથી સંતપ્ત છે, દુ:ખી છે-પીડાયેલ છે. દુઃખી છે એટલે લયંકર આતંક ફેલાવે છે. મંત્રીઓને હુકમ કર્યા છે – પ્રાતઃકાળ થતાં મારી પાસે થાળ ભરી માનવીના આંખના ડાળા લાવા. હું અધ અને દુનિયા દેખતી કેમ? દુનિયાને અધ કરવાથી પાતે દેખતા થઇ જશે ? ના...

ના... દુઃખી અવસ્થાએ વિવેક બ્રષ્ટ કર્યો છે. પ્રશ્ન મારી સામે નહિ કરવાના. મારી આજ્ઞાના અમલ કરા. ડાહ્યા મંત્રીએા વિચારે–રાજાના–માલિકના હુકમ શિરસાવ'ઘ કરવાના. રાજાના સુખ માટે ખધુ' જ કરવુ' પડે, કરવુ' જોઇએ પણ જનતાને-નિદેષિ જનતાને હુ:ખી કરીને શું કરવાનું! આ માલિકના હુકમ કે ખૂનીના હુકમ? વિષયાધીન વ્યક્તિ માત્ર ખૂની છે. રૂપ-રસ-ગ'ધ-શબ્દ-સ્પર્શની ચાહના થાય એટલે તેની પ્રાપ્તિ માટે આકાશ પાતાળ એક કરવા માનવ ઉધામા કરે. એકેન્દ્રિય, ખેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પ'ચેન્દ્રિય, સ'ર્સી, અસ'ર્સી, ગર્ભજ, સંમૂચ્છિમ, વૃદ્ધ નવજાતશિશુ નિરવદ્ય સુંદરી ખધુંજ વિસરી જાય. કાઈ નાય વિવેક ન રાખે. મારી ઇચ્છા તૃષ્તિનુ સાધન મારી પાસે જ જોઈએ. મને જ મળવું જોઈએ. હું જ તેના ઉપયાગ કરી શકું. મારી ચીજ મારી પાસે,જે રહેવી જોઇએ. આ ભાવના છેવંટે વેલછામાં પરિણુમે છે. ત્રાદર્શ પ્રેમી પ્રકૃતિના ખાલસમા પુષ્પાને પ્રકૃતિ માતાની ગાદ છાહાવી કર્યોક પુષ્પથી ખાલ શાલુગારે છે. કર્યાંક કે શાભાવે છે. કર્ચાક સભાખ & શાેભાવે છે. અ તે પ્રેમીના હાથે તેના પ્રેમપાત્રનું ખૂન થાય છે. આ છે પ્રેમી દુનિયાની રીત રસસ.

પ્રેમી પ્રેમપાત્ર ઉપર માલિકી સ્થાપે કે પ્રેમી પાત્રના ચરણે પાતાના જીવનનું સુમન સમર્પિત કરે.?

પ્રેમી પ્રેમ પાત્ર ઉપર માલિકી હાર સ્થાપવાના અહાને તેના ખૂની અની જાય છે. પુષ્ય-જલ-અગ્ન-પવન ગા અધાના પ્રેમીને પૂછજો, તમે શું કરા છા ? પ્રેમના નામે પાગલતા કરી તે પદાર્થના નાશ. આદશાહા રૂપના-સૌંદર્યના પ્રેમમાં ઘેલા અની અત:પુરમાં શું કરતા હતા ? રૂપ સુંદરી ઓને કેદી બનાવતા અને છેવટે અ'તઃપુર એજ તેમના કબ્રસ્તાન બન્યા. આ તે પ્રેમી કે ખૂની ?

#### વિશ્વના સનાતન કાયદા છે સ'યમ વગરના પ્રેમ–પ્રેમપાત્રના નાશ-વિનાશ કર્યા વિના રહે નહીં !!

સમસ્ત વિશ્વના ઇતિહાસના પાનાં ઉથલાવી દેા, જ્યાં ચુદ્ધો થયાં, લ્'ટફાટ થઈ તેના મૂળ તપાસા, કારણ એક જ મળશે. સત્તાની ભૂખ, સામ્રાજ્યની ભુખ, રૂપની ભૂખ, પ્રત્યેક બહારવટિયા, લૂંટારા, ડાકુ, ખૂનખાર ખૂનીઓના ઇતિહાસ વાંચા. કાેઇપણ ખૂની કે ખહારવટીઓ બાળપણમાં ખૂની ન હતા, અહારવટીયાં ન હતા, ગુંડા ન હતા પણ સમય જતાં તેના હૈયામાં ઝ'ખના જાગી, મેળવવા પ્રયત્ન કર્યો, ઇચ્છિત વ્યક્તિ ના મળી, ઇચ્છિત પદાર્થ ના મળ્યો, ઇચ્છિત રૂપ ના મળ્યું. દુઃખી દુઃખી થઈ ગયા. અને સૃષ્ટિમાં કાેઈ તે સુખી ન સાંખી શકયા. સહુને દુઃખી કર-વાની જાણે પ્રતિરા કરી. આત્મામાં માહેના શેતાન જાગી ઊઠયા. માહના શેતાને પ્રથમ કામ કર્યું માનવના વિવેક દ્રીપક નષ્ટ કરવાનું, પછી ચાલી તેની ભય'કર કારમી લીલા. ડાકુને-ગુ'ડાને પૂછેજે-" તમારા હૈયામાં કરુણા જન્મતી નથી ? " "કરુણા પેદા થતી નથી ?" ગુંદા કહેશે, "અરે <del>ંતમ</del>ે શું વાત કરા છા ? અમારા હૈયામાં પણ કયારેક કરુણા જન્મે છે તેથી જ અમે સારા વાતાવરણથી દૂર ભાગી જઈ એ છીએ. અમારાં હુદય ઘવાયેલાં હાય છે એટલે સંતાની ઉપદેશવાણીના ચેપ અમને જલ્દી લાગી જવાના ચ્યેટલે અમને સ'તાની ખીક લાગે છે, સત્સાહિત્યના ડર લાગે છે, સજ્જનના ભય લાગે છે, એટલે અમે તે બધાથી દ્ભર લાગીએ છીએ.

ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ રાહિણીયા ચારના પિતાએ રાહિણીયા ચાર પાસેથી શું વચન લીધાં હતાં બેટા! રાહિણીયા! મારા આ ચારીના ધંધાને તારે વકાદાર રહેલું હાય તા કચારેય વીર વર્ધ માનની વાણી ના સાંભળતા, વચન આપ, લાહ ખુર જેવા રીહા શુન્હેગાર સમજે છે, સંતાની વાણીની તાકાત હાય છે શેતાન સંત બને છે. અને લાહખુર જેવા અનુભવીની વાત પણ સાચી જ થઈ ને! રાહિણીયાએ વીર વર્ધ માનની વાણી સાંભળી તા ચારમાંથી વીર પરમાત્માના અરહ્યાપાસક બની ગયા.

ગુરુદેવ!

આપના ચરણમાં આવ્યા પછી હું ક્યાં આવેા શેતાન અનવાના છું ? મારા માટે શું આપને ભય લાગે છે?

એ શિષ્ય !

મને કયારેક ભય મારા માટે પણ લાગે અને તારા માટે પણ લાગે. માનવની હત્યા કરે તે જ ખૂની, આવી અધી વાતા પ્રભુ વીતરાગના શાસનમાં ન હાય. અહીં તો પૃથ્વી—જલ—અન્નિ—વાયુ—વનસ્પતિ—ત્રસ કાંઇપણ જવની હિંસા કરે તે ખૂની, તેમ કર્કશ વચન મર્મ લેદી વચન એ પણ ખૂન, અબાલા એ પણ ખૂન, અપ્રસન્ન મુખ એ પણ ખૂન. કાંઇપણ જવને દુ:ખ થાય, સંતાપ થાય, પીડા થાય તે ખધાં ઠંડા ખૂનના પ્રકાર. પરમાત્માએ ત્રસ અને સ્થાવર ખન્ને પ્રકારના જવમાં જવ તત્ત્વ સમાન ક્રમાવ્યું છે. આ બધા જવાને સુખી કરવાની પ્રક્રિયા તે સંયમ.

અહિંસાનું પૂર્ણું પાલન સંયમ વગર **થાય** નહિ. સંયમનું શુદ્ધ પાલન વિષ**યની લાવના દૂર** થાય તા જ **થા**યે. સ યમનું શુદ્ધ પાલન પ્રમાદ દૂર **થાય તાે જ**્ થાય.

TO TO THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA

શાસ્ત્ર કહે છે-વિષય-કષાય-પ્રમાદની ભાવના તે આર્તાતા.

વિષયી, કષાયી, પ્રમાદી પાતાની ભાવના પૂર્ણ કરવા છએ જવનિકાયના નાશ કરે. પ્રમાદને પરાધીન બની સાધુ પુંજ્યા–પ્રમાજ્યાં વગર બેસવા જેવી ભૂલ કરી દે તો શું થાય ? દ્રવ્ય હિ'સા થાય પર્ણ ખરી અને ન પણ થાય પણુ ભાવહિ'સા તો થાય જ ભાવહિ'સામાં દયાના પરિણામ જ ન હોય.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર તેા સાધુ લગવ તેાની માતા કરતાં પણ અધિક કાળજી લે છે. છકાયના હિ'સક–સ'તાપક–દુઃખ-દાયક કાેેેેે અને ? આર્ત ધ્યાની.

સાંઘુ એટલે છકાયના રક્ષક, પાલક, વાત્સલ્ય-વાહક.

છકાયની રક્ષાના વ્રતન, પાલન કરવા હશે, જતન કરવાં હશે તો આત ક્યાના નિમિત્તને દ્વરથી જ ત્યજવા પડશે. આત ક્યાનની આ લય કરતા. તો પછી રોદ્ર ક્યાનની લય કરતાના વિચાર આવતાં કરુણાશીલ હૈયું કે પી ઊઠે જ ને ! તું પણ કરુણાશીલ છે. દયા તારા સહજ સ્વલાવ છે, તને વધુ શું કહું ? સા કવાચારના પાલન માટે જરૂરી દયાગુણને ટકાવવા આત - રોદ્ર ક્યાનના નિમિત્તોને દ્વરથી જ ગચ્છન્તિ કરવાના વટહુકમ અહાર પાડી દેજે. નહિતર વયથી વૃદ્ધ થયેલ જેમ કચકચ કરે છે તેમ આશા, લાલસાથી ઘરાયેલ તારું મન પણ લય કર ધમાલ મચાવી દેશે.

વત્સ....!!!

DE LOS LOS DE LA CONTRACTOR DE LA CONTRA

તું શાંતિ સાભ્રાજયના સમાટ ખન…એ જ મારી મહેચ્છા છે. આ ગુરૂદેવ!

આપ વિના કેા મને ગ્રાનચક્ષુના દાત કરે ? શ્રી આચારાંગસૂત્રની હિતશિક્ષા આપી મને સમજાવ્યું, દીક્ષા ખાદ શિક્ષા અવશ્ય લેવી જોઈએ. આપની શિક્ષા મને ન મળી હાત તા પ્રમાદનેપરાધીન ખની ક્યારેક હું પણ છકાયજીવના ખૂની ખની જાત, એ શખ્દ બાલતાં પણ શરમ આવે છે પણ આપની કૃપાએ વદ્રકાયની વિરાધનાના લય'કર અકસ્માતમાંથી ખરી ગયા છું.

હવે એક ધન્ય દિવસે આપ કૃપાએ ધર્મધ્યાનના સહારે શુકલધ્યાનના ધ્યાતા ખનીશ.

ગસ, ગુરુદેવ! એ મ'ગલદિનના શુલાશિષ મને અપે એજ વિન'તિ. જવનયાત્રાની ગતિ અવિરત રાખવા ખાવુ'-પીવુ'-સૂવુ'
-ઊઠવુ'-બાલવુ'-બેસવું-લેવું-મૂકવું, આવી અધી પ્રક્રિયા સૌંને કરવી પડે છે, સ'તને પણ જીવનયાત્રા માટે પ્રવૃત્તિ જરૂરી છે. શેતાનને પણ જીવનયાત્રા માટે અમુક પ્રવૃત્તિ જરૂરી છે.

વર્તન સમાન હાય પણ વિચારનું ક્ષેત્ર વિભિન્ન હાય એટલે પરિણામમાં બહુ ફરક આવે. ડાેક્ટર પણ છરીના ઉપયાગ કરે અને ગુંડા પણ છરીના ઉપયાગ કરે. ડાેક્ટર આરોગ્ય પ્રદાન કરવા છરીના ઉપયાગ કરે અને ગુંડા પ્રાણ નાશ કરવા છરીના ઉપયાગ કરે. ડાેક્ટર પેટ ચીરે તાેય દયાળ કહેવાય. ગુંડા છરી પાસે રાખે તાે પણ ખૂની કહેવાય. પ્રવૃત્તિ સમાન છતાં પદવી કેમ અલગ ?

ખન્નેના વિચારમાં આસમાન–જમીનનું અ'તર છે. સમાન પ્રવૃત્તિ હોવા છતાં વિચારના ક્રરકના કારણે એકને સમાજ ગૌરવથી નિહાળે અને એકને સમાજ ધિક્કારની નજરે નિહાળે.

માત્ર પ્રવૃત્તિથી વ્યક્તિની મહત્તા સિદ્ધ થતી નથી. પણ જેવા વિચાર હાય તેવા વિશુદ્ધ વર્તનથી વ્યક્તિ વિશ્વ વ દનીય–પૂજનીય અને અનુસરણીય બને છે. સુ દર વર્તન– સુ દર વિચારથી જ અભિવૃદ્ધિ પામે એને ૮કે. વિચાર શૃન્ય પણ સુ દર વર્તન કયારેક મહામાયાજાળ હાય છે.

શિષ્ય તું સાધક! તારે તા મન-વચન અને કાયા ત્રણેને

સમ્યગ્ અનાવવાના. દંડ અનતા વર્તાન–વાણી–વિચારને તારેં માક્ષમાર્ગના સંરક્ષક (ગુપ્તિ) અનાવવાના. વર્તાન–વિચાર– વાણીને સમ્યગ્ ચાગ અનાવવાના. તેના દ્વારા જ તારે અચાગી અનવાનું છે. જીવનયાત્રાના પશ્ચિક અસાવધ અને સ્પલના પામે–ઠાકર ખાય તા વિશ્વના સમસ્ત જીવાને નુકશાનથાય.

'જેનું પદ મહાન-જેની સત્તા વિશાળ તેનું કતિ વ્ય પણ મહાન. :' પણ તે વ્યક્તિ કર્ત વ્યથી બ્રષ્ટ થાય તો ? નુકશાન પણ અપર પાર, સાધક! તું ચૌદરાજના પ્રતિનિધિ. ચૌદરાજ લાેકના જવાનું સ'રક્ષણ કરવાનું તાર્ કપર્ં કર્ત વ્ય, તું કર્તા વ્ય બ્રષ્ટ થાય ત્યારે ચૌદરાજ લાેકના અન'ત જવા લયમાં મૂકાઈ જાય. તેથી સાધક! તારું વર્તન પણ પવિત્ર હાેવું જરૂરી અને વિચાર પણ અત્ય'ત પવિત્ર હાેવા જરૂરી. વિચારનું પતન ખૂબ જલ્દી થાય છે, તેથી શ્રો આચારાંગસૂત્ર એક સ્પલના પદ ખતાવે છે.

#### '' પુણે પુણે ગુણાસાએ વ'ક સમાયારે.''

વાર'વાર જે વિષયમાં લુખ્ધ અને છે તે અસ'યમનું આચરાલુ કરે છે. શાસકારા માનવ સહજ નખળાઈ ને ક્ષમા કરે છે. પાલુ વિષયની લાલચ–લાલસાને અસ'યમ અનુષ્ઠાન કહે છે. અક્ષમ્ય અપરાધ લેખે છે.

વિષયની લાલસા પછી ચાંહે એ શખ્દની ભૂખ, રૂપની ભૂખ યા સ્વાદની ભૂખ લઇ ને આવી હાેય પણ તે પાપમાં જ પ્રેરે. આશ્રવને આમ'ત્રણ આપે. સ'વરના નાશ કરાવે. લાલચ–લાલસા–તીત્ર અભિલાષ એ કષાય માહનીયનાં ઉદયે-અત્ય'ત કષાય માહનીયના ઉદયે ચારિત્ર જ ભયમાં નહિ પણ મકિતે ય ભયમાં મૂકાય. અગ્નિના કહ્યુ એ કયારે પહ્યુ ઉપેક્ષાને પાત્ર નહિ. અગ્નિ વૃદ્ધિ પામે તેા એક દિવસ સર્વ નાશ થાય તેમ વિષયની વૃદ્ધિ કયારે અને ઉપેક્ષાને પાત્ર નહિ તા પછી વિષયની લાલસા અ'ગે પૂછવાનું જ શું ?

વિષયની લાલસા સ'યમીના તપધન-ત્યાગધન-આરાધના ધન, સદ્વિચાર ધનના સર્વનાશ ,કરીને જ રહે.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનું ' ચિત્તસ'બૂઈ જજ ' અધ્યયન કયારે પણ વિસ્મરણ ના કરતા. મહામુનિ સંભૂતિ અણુસણુ સ્વીકારી આરાધનામાં લયલીન બન્યા છે. દેહમાં પણ અદેહી ભાવના ભાવી રહ્યા છે. સારું યે નગર ચક્રવર્તી નું અંતઃપુર મુનિના સ'યમ ધર્મની અનુમાદના કરી રહ્યું છે. સીરત્ન સાથે અ'તઃપુરની અનેક રાણીઓ મુનિના દર્શન કરવા આવે છે.

ધન્ય ધન્ય તપસ્વી બાલતાં મુનિના ગરણમાં દ્રશ્થી વંદના કરે છે. પણ સ્રીરત્નના શ્યામ—કામળ અને દીર્ઘ કેશપાસના મુનિના ગરણે સ્પર્શ થઇ જાય છે. વાળના સ્પર્શ થયા અરે મહાન આત્મા બાલ જેવા બની ગયા. કેટલા સુંદર સ્પર્શ ? કેવા મુદ્દ સ્પર્શ ? કેટલા રામાંચક સ્પર્શ ? આમ કરી કરી એ વાળનું—કેશનું રટણ કરવા લાગી ગયા. જે યુવતીના વાળ આટલા સુકામળ છે તા તે યુવતીના અંગ કેટલા સુકામળ હશે ? આવી કામલાંગી મારી પાસે નહિ ? મને ના મળે ? હું કામલાંગીના ગાહક....ના....સ્પર્શના લાલગું. લાલગ્ર પેદા થઇ એટલે પાતાની પાસે રહેલી ચીજના લેખાં—જોખા થવા લાગ્યા. સુને અણુસણુ લૂલ્યા....આરાધના લૂલ્યા અને છેવટે આરાધનાના દાવ લગાવી તેમણે તીવ્ર સંકલ્ય કરી. મારા આ દીર્ઘ ગારિત્રનું જે કાઈ ફળ હાય. મારા લગ્ર કર તપત્યાં અને જે કેઈ આરાધનાનું ફળ હાય, તો બીજ જન્મમાં મને આવી જ કામલાંગી સ્તરિત્ન પ્રાપ્ત થાવ. વર્ષોની સાધના—સંયમ

તપ–ત્યાગના મુનિએ સ્પર્શમાં લખ્ધ અની હરરાજી કરી, ક'ઈ પણુ ખચકા૮–અનુભવ કર્યા વગર, સૌએ સમજાવ્યા પણુ વાછા ન હૃદયા.

રાન–દર્શન ચારિત્રરૂપી મહાન રત્નાનું લીલામ કર્યું. અને અંતે એક સુંવાળા માટીના પિંડ માગ્યા. આ સુંવાળા માટીના પિંડ માગ્યા. આ સુંવાળા માટીના પિંડ સ્ત્રીના દેહે મુનિના ચારિત્રના તા નાશ કર્યો અને સમકિત પણ દૂર ભાગ્યું.

ઉત્સવમાર્ગને અનુસરનાર ચાથા આરાના ઋજુ અને પ્રાપ્ત આત્માની પણ દુર્દશા સ્પર્શાની લાલસાએ કરી. જો વિષય લાલસા મહાત્માઓને પણ પામર આત્મા બનાવે તો મારા સાધક શિષ્ય !મારું અને તારું શું ગજું?

આપણે તો વિષયને દ્રશ્થી જ સા ગજના નમસ્કાર. સીધાવા વિષયો….!! તમે કાઈપણ સ્વરૂપે આવા પણ તમારું રોદ્રરૂપ શાસ્ત્રમાં જોઈ લીધું છે. મહાત્માઓની અવદશા કરનાર તમારા સંખ'ધ અમે રાખીએ ? ના…ના…ના તમે સમસ્ત સાધુ કૂળના દુશ્મના છો, તમારી સાથે સંખ'ધ નહિ પણ સ્વપ્નમાં ય તમારું નામાશ્ચારણ નહિ કરું.

અખ્રહ્મંહ્ય'….અખ્રહ્મહ્ય'…સીધાવાે…. વિષયાં સીધાવાે…ગચ્છન્તિ કરાે…. ,

મારી મિત્રતા-સ્નેહ સંબ'ધ-લાગણી હાય તે સાધુ-કુળના મિત્રા સાથે. હું પણ સોવધ અની વિષયને હટાવવા મારચા માંડીશ. કર્ણેન્દ્રિયને શાસ્ત્ર શ્રવણમાં લયલીન અનાવી દઇશ. સર્વ જ્ઞના ઉપદેશમાં ર'ગાયેલ સાધક સ્ત્રીના માહ્યુક્ત વચન સાંભળવા સમય ક્યાંથી કાઢે ?

મારા ગ્રહ્યુને વીતરાગના કરુણા યુક્ત દર્શાનમાં સ્થિર

કરી દઇશ. રાગી સામે ચક્ષુ બ**'ધ થઇ જસે. આમ** એક **એક** ઇન્દ્રિયને સમજાવી સમજાવી સાધનામાં સહાયક અનાવી દઈશ, (વષચાેના વિચાર કરવાના જ મને સમય નહિ રહે, તાે તેમની પુનઃ પુંનઃ સ્મૃતિ કર્યાં ? પછી વિષય પ્રત્યે આસક્તિના સવાલ જ કયાં? પ્રભુના ત<sub>ત્</sub>વરાનના સહારે જીવ અને જડના ભેદ સમજી લઇશ. પછી મને પુદ્ગલ પ્રત્યે આસક્તિ ભાવ પેદા નહિ થાય. પણ પુદ્દગલને ય ધર્મ આરાધનામાં સહાયક ખનાવીશ. આ દિવ્ય વિચારશ્રેણીમાં તુ લીન ખન....તારા સંયમની વત્સ ! તને જે ચિ'તા થાય તેના કરતાં મને અધિક થાય છે. માનવ જન્મ દુર્લભ–્શાસ્ત્ર-શ્રવણ દુર્લ ભ શ્રહા દુર્લ ભ-સ યમ પ્રાપ્તિ દુર્લ ભ-તે ચાર મહાન દુર્લ ભતાને તે સાધ્ય કરી. સાધના માર્ગ ના મુસાફર ખન્યા. મેં તારા સ'યમનું રખવાળું કરવાના પણ નિયમ લીધા. ગુરુ બનવું એટલે નૈતિક રીતે–શાસ પદ્ધતિએ શિષ્યના સંયમ જીવનના યાેગક્ષેમ કરવાની બાંહેધરી, ચતુવિ ધ સ'ઘ વચ્ચે મારા ગુરુદેવે મને તારા સ'યમ જીવનની જવાબદારી આપી અને મે સ્ત્રીકારી. હવે તો તું સંચમ જીવનમાં વિજયી અને...તા જ હું ગુરુના જીવનમાં વિજયી ખનું. મારે મારી ફરજ બજાવવાની છે તારે તારું કર્તવ્ય કરવાનું છે. પણ સ'યમના ચાેગક્ષેમ કરવાના છે. સ'યમના ચાેગક્ષેમ માટે વિષય ભાવનાને તારા હૃદયરૂપી સામ્રાજ્યમાંથી **દેશનિ**કાલ કર એ જ મારી તારા પ્રત્યેની શુભાભિલાષા છે.

ANTERIALIST ANTERIALIST ANTERIALIST.

ચલ વત્સ….! તારા અને મારા સંયુક્ત વિજયના પ્રયત્ન પ્રાર'લી દઈએ.

ગુષ્ટદેવ ! હું તે! આપના ચરલુમાં અલય છું, નિલિય છું, આપની ગુરુરેખાના રક્ષણે મારામાં વિષય પ્રવેશ કરે તેલું ક્યારેય લાગતું યથી. જેમ લક્ષ્મણુરેખાનું રાવણ ઉલ્લ'- ઘન ના કરી શકે તેમ વિષયા પણ ગુરુરેખાનું ઉલ્લંઘન કરી શકતા નથી. આપના ચરણમાં પંચ મહાવ્રત સમાન એક ત્રત સ્વીકારુ. છું. કયારેય હું ગુરુરેખાની ખહાર નહિ જાઈ, ગુરુરેખા નહિ ઉલ્લંઘન કરું, મારું આ વ્રત પાલન થશે તા વિષયા કયારે પણ મને ખાંધી નહિ શકે.

ગુરુદેવ! અતરના આશિષે આજે શિષ્યને નવાજી, આપના અતર વૈભવના વારસદાર ખનાવા, આપ વિષયના જ ગમાં વિજયી ખન્યા, આપ મને વિજયી ખનાવશા એજ શ્રદ્ધાએ સ ચમ સ્વીકાયું છે. ખસ, મારી શ્રદ્ધાનુ રક્ષણ કરવા કુપા કરા.

એજ યુન: યુન: પ્રાથલા

## જે અજઝત્થં જાણુઈ સે બહિયા જાણુઈ જે બહિયા જાણુઇ સે અજઝત્થં જાણુઈ

જગતમાં માટે લાગે છે પ્રરાશના જન સમુદાય મળે છે. આસ્તિક અને અને નાસ્તિક. આધ્યાત્મિક અને લીતિક, રાની અને અજ્ઞાની, ગેરાગી અને રાગી.

ઘણી વ્યક્તિ પાતાની મહત્તા દર્શાવવા ઉચ્ચકાંદિની ચાંચતા ખતાવે છે. ઘણી વ્યક્તિ પાતાની ખૌદ્ધિકતા દર્શાવવા નીચકાંદિ ખતાવે છે પણ હકાંકતમાં સાચી ચાંગ્યતા અને સાચી અચાંગ્યતાવાળા ખૂબ જ દુર્લ લ હાય છે. ખંને પરિસ્થિતિમાં માનવ ક'ઇક અહ'તું પાષણ કરતા હાય છે. અથવા માયાના કવચ દ્વારા પાતાની જાતને હાંકવાના પ્રયત્ન કરતા હાય છે.

કેટલીક વ્યક્તિ પાતાને આસ્તિક કહેવરાવતી હાય છે, તેની પાછળ એ જ ભાવના છે ભાઈ! હું ખધું સમજું છું તમે મારી આગળ એક લાંખુ ભાષણ ના ચલાવા, કેટલીક વ્યક્તિ નાસ્તિક કહેવરાવતી હાય છે પણ હકીકતમાં નાસ્તિક હાતી નથી. પણ કાઈનું કહેલું નહિ કરવાના સ્વભાવ. આ કારણે ઝટ દઇને કહી દે છે—" હું નાસ્તિક છું. હું માનતે નથી." સામા માણુસની લપમાંથી છુટવા આ ખહાનું છે.

કેટલાકને વળા અધ્યાત્મી કહેવરાવનાના અભરખાં થાય છે. એટલે વાત વાતમાં કહે છે–હું અધ્યાત્મી છું . અધ્યાત્મ આલવાથી પ્રગટ થતું નથી પણ આવું આલીને અભિમાન્ **૨૬ ો માંગણી જ્ઞાનની નહિ પણ જ્ઞાનીની પ્રસન્નતાની કરાે.** 

પ્રગટ થાય છે. આવી વ્યક્તિ પ્રાયઃ અધ્યાત્મી હાતી **નથી** પણુ પાતાને સર્વ શ્રેષ્ઠ મનાવવાના સ્વભાવવાળી હાય <mark>છે.</mark>

વત્સ…!

ચાગ્ય આત્મા પાતાના મુખથી કયા રેય પાતાની ચાગ્યતા જાહેર કરવાનું પસંદ કરતા નથી. તેઓના કર્ત વ્ય જ તેમની ચાગ્યતાની પ્રશસ્તિ કરી લે છે. તેમ કાઈની પણ અચાગ્યતા એ જાહેર કરવાંની હકીકત નથી. અચાગ્યતા પાતાની રીતે જ સિદ્ધ થઇ જાય છે. ઉદ્યાન અને ગટર ખન્ને સ્વયં પાતાની વિશિષ્ટતાથી સિદ્ધ થઈ જાય છે. ઉદ્યાન અને ગટરની આળખાણ આપવી પહે તા ખન્ને સૂકાઈ ગયેલ હાય તા જ. ઉદ્યાન અને ગટરની કિર્તિ દૂર–દૂર ફેલાવવા પેલા પવન સદા તૈયાર જ છે. તેમ આધ્યાત્મિક વ્યક્તિ અને ભીતિક વ્યક્તિ તેની જીવનચર્યાથી એાળખાઈ જાય છે. એકાંતમાં ખેસવાથી માહું લારેખમ રાખવાથી. ટીલાં ટપકાં કરવાથી મેલાં—ઘેલાં કપડાં પહેરવાથી, દેબ્ટિ નમાવી દેવાથી ક'ઇ આધ્યાત્મકતા આવી જતી નથી, પણ હોંગ તો આવી જાય છે. અધ્યાત્મ કેને કેન્દેવાય ? સ્વાં આવારમ મનનીય ગહન વ્યાપ્યા આચારાંગ સૂત્રમાં પ્રભુ ફેરમાવે છે.

''જે અજઝત્થ' જાણુઈ સે અહિયા જાણુઇ–જે અહિયા જાણુઇ સે અજઝત્થ' જાણુઇ.''

જે અધ્યાત્મને જાણે છે તે જગતને જાણે છે, જે જગતને જાણે છે તે અધ્યાત્મને જાણે છે,

ગુરુદેવ!

આ તો વળી તદ્દય નવી વાત અધ્યાતમી જગતને જાણે કે ભુલે ? જે જગતને જાણે તે અધ્યાતમી હાઈ શકે ? ગુરુજી! મને ખુધ્ધુ માની ઉલદું તા સમજાવતાં નથી ને ?

એક સમયે અવશ્ય ખુધ્ધુ–મૂર્ખ હતા પણ હવે બાપની સાથે રહી મારી થાેડીક મૂર્ખતા તાે દ્રર થઇ છે.

ગુરુદેવ! શ્રી આચારાંગસૂત્રની આ હિતશિક્ષા હું સમજ શકતા નથી. આપની હિતશિક્ષા સાંભળી ન હાત તા એમ જ કહેત કે આ મારા મગજમાં ઉતરતું નથી, પણ આપના સહારે આપની કૃપાએ સમજ શકીશ.

#### વત્સ...!!!!

અધ્યાત્મ કાઈ ખહારની અવસ્થા વિશેષનું નામ નથી. અધ્યાત્મ જ્ઞાન એટલે આત્માનું જ્ઞાન, આત્મામાં થતાં સુખ દુ:ખના અભિલાય જાણવા, આત્મામાં પેદા થતાં રાગદ્વેષના પરિણામ જાણવા, આત્માની સાચી સુખ પ્રાપ્તિના માર્ગ જાણવા. આત્માના દુ:ખ નિવારણના પ્રયત્ન કેટવા. તનના રેગ અલગ, મનના રાગ અલગ અને આત્માના રાગ અલગ. તનમાં રેગ અશાતા વેદનીય કર્મના ઉદયે થાય. આંતમામાં રાગ માહનીયકર્મના ઉદયે અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયે થાય મનમાં રાગ અશાતાવેદનીય કર્મના ઉદયે અને માહનીય કર્મના ઉદયે થાય. કાત્રીકર્મ સીધા આત્મા ઉપર પ્રહાર કરે છે. અઘાતીકર્મ શરીર દ્વારા ઇદ્રિએ દ્વારા જ પાતાના પ્રભાવ ખતાવી શકે છે.

#### અધ્યાત્મ જ્ઞાન એટલે આંતરિક જ્ઞાન.

પાતાના આત્માના પરિણામને જાણે તેમ જીવમાત્રના પરિણામને જાણે. પાતાના સુખના મેળવવાને જે પ્રયત્ન કરે તે જ બીજાને સુખ આપવા પ્રયત્ન કરે. આત્માનું જ્ઞાન તને જીવમાત્રનું જ્ઞાન કરાવશે. પછી તું સહુને આત્માના સુખનીં લહાણ કરીશ. સાચું અધ્યાત્મ એટલે જગતનું જ્ઞાન. જગતનું જ્ઞાન એટલે બીજા જીવના સુખ–દુ:ખ જાણવા

TO SEE STATE OF THE SECOND SEC જગતના જ્ઞાન દ્વારા આત્માનું જ્ઞાન એટલે વિશ્વના જીવમાગના જન્મ–મરણ, સુખ–દુઃખ, કર્મના વિપાક જોઈ પાતાને માટે પણ જ્ઞાન કરવું. આ જીવને જન્મ સમયે જે વેદના સહન કરવી પડી હશે તેમ તે વેદના મારે પણ સહન કરવી પડશે. મારી સામે રહેલ બીજી વ્યક્તિ ક્ષણુવારમાં હતી ના હતી થઇ ગઈ. દેહ રહ્યો અને દેહીએ વિદાય લીધી, તેમ મારા પણ દેહ રહેશે અને આત્મા વિદાય થઈ જશે. હિંસા-જુઠ-ચારી. અળ્રહ્મ-પરિગ્રહના કારણે બીજી વ્યક્તિને સજા ભાગવવી પડે છે તાે મારે પણ **ભાગવવી પ**ડશે.

સમજ્યા ને લલા સાધક!

સાચું આત્મકન્નાન તે અધ્યાત્મ ન્નાન, જે આત્માને જાણે તે જગતને જાણે, અને જે જગતને જાણે તે આત્માને જાણે વીતરાગનુ' ત<sub>ત્ત્વસાન</sub> નિરાળુ' છે.

અધ્યાત્મ અવસ્થા આવે એટલે આશા... ઇચ્છા...માહ ....માયા....મિશ્યાના બધા દ'ભા હઠી જાય....સ્વાર્થ દૂર થઈ જાય....પરમાર્થની પરમ પ્રીતિ લાગી જાય.

અધ્યાત્મ જ્ઞાન થયું હતું પરમાત્મા ઋષભદેવ પ્રભુના પુત્ર ભરત મહારાજાને. આરીસા લુવનમાં એક આંગળીએ વી'ટી ન દેખાઈ, જડની વિચિત્રતાનું સાચું ગ્રાન થયું. જડની વિચિત્રતાના જ્ઞાનના સહારે સાચા આત્મદર્શનની ઝ'ખન જાગી અને ભરત મહારાજા કેવળજ્ઞાની બન્યા. આજ સાચી આધ્યાત્મિકતા " રાગના મ'દિરમાં પણ વીતરાગીતાનુ મ'ગલ પ્રસાત," સાચા આધ્યાત્મિક હતા પૃથ્વીચંદ્ર અને ગુણસાગર.

લગ્નના મ'ડપને શુકલ ધ્યાનના મ'ડપ ળનાવ્યા. હસ્ત મેળાય દ્વારા આત્મ મેળાય કરાવ્યા. જવ અને જડ બન્નેની . શક્તિને સમજી આત્મશક્તિને જાગૃત કરી.

જડમાં મુંઝાવું નહિ–ફેસાવું નહિ–તે જ સાચું અધ્યાત્મ જ્ઞાન.

વત્સ!

સાચું કહું છું શાસ્ત્રદ્વારા આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર. લાેક-સ્થિતિનું ગ્રાન પ્રાપ્ત કર. ષડ્દ્રવ્યનું ગ્રાન પ્રાપ્ત કર. અધ્યાતમ મેળવવા તારે કાેઈ ગિરિ ક'દરામાં નહિ જવું પડે, કાેઇ શક્તિપાત ચાેગની પ્રક્રિયામાંથી પસાર નહિ થવું પડે.

ઘાતીકર્માના ક્ષય થાય ત્યારે જ સાચુ અધ્યાત્મ પ્રગટ થાય. આત્મરાન થાય.

આ આત્મજ્ઞાન દ્વારા જગતનું જ્ઞાન થાય છે અને આ જગતના જ્ઞાન દ્વારા જ આત્માનું જ્ઞાન થાય છે. નહિતર આ વિશ્વમાં અધ્યાત્મની વાત કરનારના કયારેય તાટા ન હતા અને આજે પણુ તાટા નથી. ખાટી અધ્યાત્મની માયાજાળમાં ક્સાતા નહિ.

ગુરુદેવ !

હવે હું મારી ખુદ્ધિને, હાંશિયારીને, પુષ્યને, બધાને સમજ ગયા છું. મારી જાતને સમજતા ન હતા ત્યાં સુધી અલિમાન માયાને વશ થઇ તાેફાન કરતા હતા. હવે એ અધાથી દ્વર રહેવા અહંકાર અને મમકારના વિસર્જન કરતાં આપની શર્શ્યાગતિ સ્વીકારી છે.

ું જેમ શિવાજી મહારાજની છાયામાં સ્ત્રીના શીલ સુર-ક્ષિત, તેમ આપની શરણાગતિમાં મારા આત્મા સુરક્ષિત છે.

શરણાગત વત્સલ આપ છા, શરણાશ્રિત હું છું, મારી સુરક્ષા નિશ્ચિત છે તેથી નિર્ભય બની લલકારું; છું.

" અખ્લુ ડ્રિક એડિક તવ તેય સિરિએ....નિત્યરિસ્સામિ"

# કું કે કું આરંભ સત્તા પકરેંતિ સંગં કું કું કું આરંભ સત્તા પકરેંતિ સંગં

નાગરવેલતું પાન અને સામાન્ય પાન ખ'ને સાથે પડયા હાય ત્યારે ખ'નેમાં કાઇ ફરક દેખાતા નથી. પણ જયારે દાંત નીચે દખાય છે ત્યારે તુરત સૌને ફરક દેખાય છે. નાગરવેલના પાન દાંત લાલ કરશે, હાઢ લાલ કરશે, જીલ લાલ કરશે અને જ્યાં શ્રુ'કશે ત્યાં પણ લાલ થશે. નાગરવેલનું પાન ખાધા પછી છુંયું રહે જ નહિ. તેના રંગ કયાંક તા લાગી જ જાય ૧૯ને ૨'ગ પાન ખાનારની ચાડી ખાય. પાપવૃત્તિના પણ આવેાં જ સ્વભાવ છે.

વ્યક્તિ વિચારે છે–પાપ પ્રવૃત્તિ થઈ તો શું ? શાસ્ત્ર તુરંત કહે છે–પાપ પ્રવૃત્તિને અમે સદા માફ કરી શકીએ છીએ. પણ પાપવૃત્તિથી પ્રેરિત પ્રવૃત્તિને અમે માફ કરી શકતા નથી. તેનું ફળ અવશ્ય મળે છે.

ગુરુદેવ! મને સમજાવાે. વૃત્તિ સાથેની પ્રવૃત્તિ એટલે શું ? શિષ્ય ! "હું તેને શું સમજાવું ? મારે અને તારે હજી તેા ઘણાય પ્રયત્ન કરવાના છે. શાસ્ત્રના રહસ્યને પ્રાપ્ત કરવા. ચાદ રાખજે–શાસ્ત્રને એકાદ વખત વાંચવાથી તેના રહસ્ય પ્રાપ્ત નથાય. કાેેેેેપણુ ગ્ર'થ ત્રણુ વાર વાંચીએ ત્યારભાદ ત્તેના પસ્થિય થાય અને વાર વાર વાંચીએ ત્યારે ગ્ર'થ આત્મસાત્ થાય પછી તેની પંક્તિ મનમાં ધાળાયા કરે. વાર વાર સ્મૃતિ પથમાં શાસ્ત્રપ'ક્તિ આવે ત્યારબાદ તેનું રહસ્ય પ્રગટ થાય. તેથી સ્વાધ્યાયમાં સદા પ્રયત્નશીલ રહેવું.

સ્વાધ્યાય આત્માને તીથ કર પરમાત્માની નજકીક લઈ જાય. સ્વાધ્યાય ગૈરાગ્યની મસ્તી પેદા કરે અને ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગ્ય ભાવ જ વીતરાગભાવના જનક ખને છે. આપણુ સૌ વૈરાગી છીએ, વીતરાગી ખનવાની ચાહના છે, તો વીતરાગની વાણી સમા શાસ્ત્ર આ કલિકાલમાં પણ મળ્યા છે, તો શાસ્ત્રના નિદિધ્યાસન દ્વારા વીતરાગતા પ્રાપ્ત કરવા આપણે કેમ પુરુષાર્થ ત કરીએ ? તું શાસ્ત્ર અધ્યયન માટે પુરુષાર્થ કર. હું પણ તને શાસ્ત્ર અધ્યાપન કરાવવા પ્રયત્ન કરીશ. આજે આપણે શ્રી આચારાંગ સ્ત્રનું દવસું સ્ત્ર વિચારવું છે.

ロード・コークライン こうしゅうしん はつかつけいけいけいけつ はってつがってつむ

#### ' આર'લ સત્તા પકર'તિ સંગ' '

આર'ભમાં આસક્ત પાપના સ'ગ કરે છે-પાપથી લેપાય છે. વત્સ ! શાસ્ત્રના શખ્દેા ખૂબ જ મહત્વના હાય છે. પહેલાં

અાર'ભ એટલે શું' ? તે સમજ.

આર'લ એટલે પાપ-પ્રવૃત્તિ...સાવઘ પ્રવૃત્તિ...પાપની ક્રિયા. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર આર'લને સ'ગનું કારણ નથી કહેતા પણ આર'લની આસકિતને સ'ગનું કારણ કહે છે.

શું પાપ પ્રવૃત્તિની સંગનું કારણ નહિ ?...ના...ના... તીર્થ કર પરમાત્મા પણ કેવળગ્રાન બાદ વિચરે જીવન વ્યવહાર કરે. તેમાં ચાલવા વિગેરેની પ્રવૃત્તિ અવશ્ય પણ, કર્મ બંધ ફકત એક સમયના—પ્રથમ સમયે શાતા વેદનીય કર્મ બાંધે બીજે સમયે વેદે, અને ત્રીજે સમયે કર્મ નિર્જરા કરે. પ્રવૃત્તિ જ કર્મ બંધનું કારણ હાય તા તીર્થ કર પરમાત્માને પણ કર્મ બંધ યાય એટલે જ શ્રી આચારાંગસૂત્રના માર્મિક શખ્દ પુન: પુન: વિચારવા જેવા છે. 'આર'લ સત્તા '—પાપ પ્રવૃત્તિ કર્મ બંધનું નિમિત્ત અને પણ અરી અને ન પણ બને પણ આર'લની આસકિત કર્મ બંધનું નિમિત્ત અવશ્ય બને.

આરંભની આસકિત એટલે શું?

્રાં પાય વ્યવત્તિ સાથે પાયવૃત્તિ, પાય પ્રવૃત્તિ પાંચ

ભિનિટ, દશ મિનિટ છેવટે કચારેક પણ રેાકાચ. ત્યારે પાપ-વૃત્તિ સાથેની પાપ પ્રવૃત્તિ કચારે પણ રાેકાચ નહિ, રાેકી શકાચ નહિ.

પેલા શ્રેશિક મહારાજે વિત્રાર્યું —" આ બિચારા કાલ-સોકરિક કસાઈ ૫૦૦ પાડા રાજ કેમ મારે? તેના હાથ— પગને આદત પડી ગઈ છે. લાવ, તેના હાથ—પગ બ'ધાવી કુવામાં પૂરી દઉં. બિચારા એક દિવસ તા ૫૦૦ પાડાની હિ'સાથી બચશેને! એક દિવસ માટે પણ કાલસોકરિક કસાઈ નકહેવાય અને કાલસોકરિક અહિંસક કહેવાય તેવા મારે પ્રયત્ન કરવા.

શ્રેણિક મહારાજે ભાવદયાથી પ્રેરિત થઈ પ્રયત્ન કર્યો. ં શ્રેણિક મહારાજ વિચારે છે–'' ચંલા, આજે તા શાંતિ કાલ-સૌકરિક એક દિવસ માટે તેા કસાઈ નહીં. કહેવાય ને ! કાેઈ નહિ તાે હું કહીશ–કાલસૌકરિક અહિંસક છે. શ્રેણિક મહારાજ સમજ્યા–કાલસૌકરિકે કાલના દિવસ અહિંસા પાળીને ! હિંસાથી દૂર રહ્યો ને ! કાલસૌકરિક કસાઈ પાતાના મનમાં સમજે છે, શું હું નમાલા છું, કાયર છું, શું મને કાેઇ ખાંધી શકે, મારા મનને ખાંધી શકે ? શું કાલસીકરિકના હાથ–પગ એને પાપ કરાવે છે, હાથ–પગ તા કયારેય પાપ કરતાં, ખાેટું કરતાં ય થાકે. પણ મન હિ'સાનુ' વ્યસની **ખની ગયા પ**છી મનને હિ'સા વગર ચાલતુ<sup>-</sup> નથી. શરીર તા સામે હિ'સા યાગ્ય પદાર્થ આવે ત્યારે હિંસા કરે. હિંસાની સામગ્રી પૂર્ણુ થાય એટલે શરીર દ્રાંરા થતી હિ'સાની પ્રવૃત્તિ રાકાય, પણ મનને હિ'સાની આદત પડયા પછી તેના માટે કાેઇ પદાર્થની જરૂરત પડતી નથી. આંખે જે દેખાય, સામે આવ્યું', તેમાં ઇ<sup>ે</sup>ચ્છિત પદાર્થની કલ્પના કરી પાપ પ્રવૃત્તિ અવિરત ચાલ્યા જ કરે. કલ્પનાથી

નિર્માણ કરેલ પદાર્થ ખૂટે નહિ અને હિ'સાના પરિણામ ખૂટે નહિ–તૂટે નહિ, સતત અવિરત હિ'સાના પરિણામ રહે.

કાલસૌકરિક કસાઈ કહે છે—" કૂવાની અહાર હતા ત્યારે પ૦૦ પાડા મારવાની મારી નક્કો મર્યાદા હતી. પણ અહીં મેં એટલા જ પાડા માર્યા આ માટીના કણ જેટલાં, તમે મને જેટલાં સમય કૂવામાં રાખ્યા એટલા સમય તમે મારા શરીરને ખાંધી શકયા મનને તા નહિ. મારી મનાસૃિશમાં માટીના પાડા ખની ગયા, એ તમામ પાડાના હું નાશ કરતા રહ્યો. મારા મનમાં હિંસાના પરિણામ એટલા તીવ્ર ખની ગયા છે કે હવે હું કયાંય કયારેય હિંસા વગર રહી શકતા નથી. હિંસા મારા સ્વભાવ ખની ગયા છે.

વત્સ!

કાલસૌકરિકની પ્રવૃત્તિ હિ'સામય હતી તેના કરતાં અધિક કાલસૌકરિકની વૃત્તિ હિ'સામય હતી. તેથી તેની હિ'સક પ્રવૃત્તિ કયાંય પણ રાકાતી નથી. આનું જ નામ આર'બની આસક્તિ. પાપ પ્રવૃત્તિમાં જ તત્પરતા, પાપ પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે અ'તરની ભાવના એજ આર'ભની આસક્તિ.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કરમાંવે છે. પાયની પ્રવૃત્તિ કર્મ ળ'ધ નહિ કરાવે પણ પાયની આસક્તિ અવશ્ય કર્મ ળ'ધ કરાવે છે. તેથી આપણે સૌએ પાય પ્રવૃત્તિનું સગપણ તોહતાં પહેલાં પાયની વૃત્તિ દૂર કરવી જોઈ એ. પાયવૃત્તિ જતાં પાય પ્રવૃત્તિ પાંગળી બની જાય છે. અને ક્યારેક તે કર્મ નિર્જરામાં પણ સહાયક બની જાય છે. શું શુદ્ધ કરતાં કેવળજ્ઞાન ન થાય ? શું શુદ્ધના મેદાનમાં કેવળજ્ઞાન ન થાય ? જવાબ જરા શાંતિથી સાંભળ.

યુદ્ધ કરતાં પહેલાં કેવળજ્ઞાન થાય પણ યુદ્ધની ભાવનામાં

કેવળજ્ઞાન ન થાય. યુદ્ધના મેદાનમાં કેવળજ્ઞાન થાય પણ મનમાં જો કુરુક્ષેત્ર હાેય તાે કેવળજ્ઞાન પેદા ન થાય.

TO TO THE OWN THE STATE OF THE

જે ને પેલા મહાત્મા પ્રસન્નચ'દ્રનું શરીર તેા કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાનમાં જ હતું ને? પણ મને વિદ્રોહ કર્યો તેા શરીરની અવસ્થા સ'તની પણ મનમાં માહની જાળ બિછાવી, મહાત્મા સાતમી નરકના અતિથિ ખની રહ્યા હતા કારણ શું?

તનની નિવૃત્તિ, પણ મન જેમાં લાગેલું રહે તેમાં છેવટે વચન સહકાર આપે જ. આરંભ–પાપ થાડા કલાક, થાડા દિવસ થાય પણ આરંભની આસક્તિ, આરંભની અભિલાષાનું પાપ સદાકાળ–સર્વદા, સર્વત્ર રહે. તેથી જ્યાં આરંભની આસક્તિ ત્યાં પાપના સંગ કર્મના સંગ, કર્મ ત્યાં ધર્મ નહિ.

શિષ્ય! તારે ધર્મ આરાધના કરવી છે તો તારે કર્મ-અ'ધનું કારણુ શું ? તે ખાસ સમજવું જ જેઈએ. અઢાર પાપસ્થાનક માત્ર ત્યાગ કરીશ તો નહિ ચાલે. હિસાના સાધના છોડીશ એટલે જ નહિ ચાલે, તારે હજી ખૂબ ત્યાગ કરવા પડશે. આર'ભમાં-પાપમાં તત્પર મનના ત્યાગ કર અને કર્મળ'ધથી દ્રર જા.

વ્હાલા વત્સ!

કર્મ સામે કેશરીયા કર્યા છે તેા હવે ધર્મ રાજને 'વિજયના મ'ગલગીત સ'ભળાવ, હું એ સાંભળવા આતુર છું સાથે મારા પ્રિય શિષ્યની યશાગાથા સાંભળવા–ગાવા તત્પર 'છું. વત્સ, વિજયને વર. શુદ્ધ, છુદ્ધ, મુક્ત, નિરંજન થા.

ગુરુદેવ!

સાચે આપ મારા પર કૃપા કરતા રહેા. મને શાસ્ત્રાર્થ -સુમજાવતા રહાે–શાસ્ત્ર નહિ સમજુ તાે મારા સ'ગ્રામની કથા પરાજયના દર્દ ભરી કથા ખની જશે. આજે આપે મારા પર કેટલા ઉપકાર કર્યા ? કેટલું સુંદર સમજાવ્યું ? પ્રવૃત્તિ દ્રારા કર્માળાંધ કદાચ ન પણ થાય પણ વૃત્તિપૂર્વા કની પ્રવૃત્તિ ઘાય તા દારૂણ કર્માળાંધ થાય. ગુરૂ દેવ! હું તા મારી વૃત્તિ— મારું મન આપણા ચરણમાં જ સમર્પાણ કરી દઉં છું, પછી મને ભય શાના ?

એા નાથ ! નિર્ભ ય ખન્યા, અભયના મ'ગલતૂર ખજાવતા ગીત ગાઉ છું.

" સાહદૂદુ નિત્થરિસ્સામિ " મારી મળલ ભાવના.



## 'ખણં જાણાહિ પંડિએ'



શ્રી આચારાંગસૂત્રનું સિત્તેરમું સૂત્ર એટલે પંડિતને આહૂવાહન. મહાપુરુષનું–વીતરાગનું આહુવાહન. ઉદ્ધાધન એટલે અંતરના ઊંડાણુમાં પડેલી અન'તશક્તિનું પ્રગટીકરણ.

વીતરાગના આગમની તેા વાત જ ન્યારી—અનાખી અદિતીય, પણ વીતરાગ પ્રભુનું એક વચન, એક સંબાધન, એક સંબાધન, એક વાક્ય, એક સૂત્ર એટલે પણ અનંત આત્માની ઉદ્ધાર કામનાએ નાલિમાંથી પ્રગટેલા **પ્રદ્યાનાદ** જેની ધીર ગંભીરતા વાતાવરણમાં જ નહિ પણ પ્રત્યેક લવ્ય વ્યક્તિમાં જ્ઞાનના દિવ્ય તેજની શક્તિને જાગૃત કરનાર.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું મનાહર રમણીય સૂત્ર.

' **ઋ**ણુ' જાણાહિ પ**ંડિએ.** '

" પ'હિત સણુને જાણુ. પ'હિત સણુને સાર્થક કર. પ'હિત લાગુ દ્વારા શાશ્વત કાર્યને સિન્દ્ર કર.

ગુરુદેવ!

ક્ષણને શું જાણવાની ? કાલનું ગણિત એ તો મને આવડે છે? દિવસા અને મહિનાનું જ નહિ, શુગાનું, પલ્યા–પમનું. સાગરાપમનું, કાલચંકાનું અરે! સમસ્ત પુદ્દગલ પરાવર્તનું મને જ્ઞાન છે. મને તો આનંદ થાય. તું કાલ જાણ એમ કહા તો અથવા કાળનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર એમ કહા તો પ્રસન્તા થાય.

ત્રલ ! આશીર્વાદ આપા કે ત્રિકાળ જ્ઞાની થાઉ' ? ક્ષણને ગું જાગું ? ક્ષણને હું ગું સાર્થં કરું ? ક્ષણનું મૂલ્ય શું ? કાળુ તા વિચારમાં વીતી જાય. સમયની મર્યાદા વધારા. મારા TO THE WAY TO THE TO THE TOTAL THE TOTAL TO THE TOTAL THE TOTAL TO THE TOTAL TOTAL TO THE TOTAL

જેવા પ્રારંભિક ચિ'તકને આટલી નાની ચીજનું મૂલ્ય કેમ સાંધા છા ! પ્રભુ મારું અવમૂલ્યાંકન ના કરા !

હું મહાન અને મારૂં કાર્ય પણ મહાન મને કાેઇક મહાન કાર્ય ઇંગિત કરાે, ફરમાવાે. મને અલ્પથી થાેડાથી સ'તાેષ ના થાય. મારૂં જેવું વ્યક્તિત્વ છે તેવું કાર્ય પ્રભુ મને ચી'ધાે.

પ્રત્યેક વ્યક્તિના અતલ ઊ'ડાણુમાં એક વાત ઘર કરીને એડી છે. મારા સામર્થ્યાને યાગ્ય કાર્ય હાય તા હું કરૂં? મારે યાગ્ય કાર્ય જ મને કાઈ ચી'ધતું નથી. માનવમાત્રની ક્રિયાદ સામે ત્રણ જગતના ગુરુ, પ્રભુ વીતરાગ કરમાવે છે "પણું જાણું હિ પ'ડિએ" પ'ડિતે ક્ષણું જાણું જોઇએ. સમજવી જોઈએ, ક્ષણું સફળ કરવાની શક્તિ વિકસિત કરવી જોઇએ.

પ્રભુનું વચન એક ઘટસ્ફેાટ કરે છે. પંડિતા, વિદ્વાનેક, આત્મના, સાધકા જ ક્ષણને સફળ કરી શકે, મૂર્ખ ક્ષણ નહિ, વર્ષા નહિ, ચુગા નહિ, જન્મા નહિ, જન્મ જન્મની રાશિને પણ સફળ સાર્થક કરી શકતા નથી, કારણ તે મૂર્ખ છે. અવિચારક છે, તેની ચેતના મૂર્છિત છે, ક્ષણને ક્યાંથી સમજે કે સાર્થક કરે?

પ'ડિત કેાણુ ? જે જન્મને જ નહિ યુગને જ નહિ, વર્ષ ને જ નહિ, માસને જ નહિ, દિવસને જ નહિ. મુહૂર્ત ને જ નહિ, પણ ક્ષણને ય સફળ કરે તે પ'ડિત.

પ'હિત છે એટલે ચિ'તક છે, વિચારક છે, વિવેચક છે. પ્રત્યેક પ્રસ'ગના પ્રત્યેક પરિસ્થિતિના પ્રત્યેક પદાર્થના મૂલ્યાંકન કરત્રામાં કયાંય ચૂકે નહિ, ભૂલે નહિ. હીરા નીલમ અને પન્નાનું મૂલ્ય કરનાર અવેરી તેા પૃશ્વીકયના કલેવરના ટુકડાની જ કિમત કરી શકે ત્યારે પ'ડિત તાે વિશ્વના તમામ પરિષ્ણાને સમજ તેને સાર્થક કરનારા ખને.

જે વ્યક્તિ અહુની શક્તિ ના સમજ શકે તે પુદ્દ્ર**ગ**લ વિજ્ઞાનના પાર'ગત કેવી રીતે બની શકે ? જે વ્યક્તિ આત્માનું મૂલ્યાંકન ન કરી શકે તે વ્યક્તિ પરમાત્માનું મૂલ્યાંકન ક્યાંથી કરી શકે ?

આત્મામાંથી પરમાત્મા અનવા કઇ કઇ પ્રક્રિયામાંથી પસાર થવું પહે તે પ્રશ્ન તેના મનમાં પ્રગટે જ શાના !

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર એટલે જૈનાગમના પ્રાર'લના મૂળાક્ષર અને પ્રાર'લની એધીસીડી. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર એટલે સાધુના બાળમ'દિરના પાઠ. પરમાત્મા પ્રત્યેક વ્યક્તિની સુધુપ્ત શક્તિને નવ ચૈતન્ય અપે છે. ક્ષણુને જાણુ તે પ'ડિત તુ' પ'ડિત, 'શુ' હું પ'ડિત ?

જવાળ મેળવ તારા પાતાના આત્મા પાસેથી. શાસ્ત્રાએ પંડિતની પરિભાષા તારી સમક્ષ રજુ કરી છે, આ પરિભાષાના પારંગત હાય તા અવશ્ય પંડિત.

પ્રલુ! પ્રલુ! મારી મતિ મું ઝાઈ જાય છે, સાધુપણાને સ્વીકાર્યું છે અને શું હું કંઈ સમજતા નથી ? કંઇક તા સ્વશ્ય સમજું છું, જાણું છું તે મને થાડું પણ કાળનું ગ્રાન ન હાય, પ્રલુ મને તમારી વાતે વિહ્વળ કરી દીધા છે. શું હું ક્ષણને ના જાણું?

મહાત્મા :--

તું ખધું સમજ શકે, સફળ કરી શકે, તારી અનંત શક્તિ, તારી શક્તિના સ્વીકાર કરૂં છું ત્યારે જ કહું છું. ક્ષણુને જાણુ તારા આ સાધુજીવનની ક્ષણુને વિચાર, દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવથી સમજ. આ ક્ષણુ મનુષ્ય જીવનની, આ ક્ષણ આર્ય ક્ષેત્રની. આ ક્ષણ પ્રભુના સાંનિધ્ય કાળની (આગમની) આ ક્ષણ ત્રારિત્ર માહનીય કર્મના ક્ષયાપશમને પેદા કરવાની, વિશ્વના અનંત અનંત જવાને આવી દિવ્ય ક્ષણ ના મળે. તને દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવ ચારે પ્રકારે ઉચ્ચ ક્ષણ મળી છે.

વિશ્વના અન'ત જીવા આલ'બન પામે એવી સોનેરી ક્ષણ, જે ક્ષણ તને સિદ્ધની દુનિયામાં સફર કરાવે તેવી.

જે ક્ષણું તને અન'તર્રાનના મહાપ'થે લઈ જાય તેવી. મહાત્મા! તારી ડાયરીમાં વર્ષની-મહિનાની નહિ પણ ક્ષણની સફળતાની પણ નાંધ હાય.

તારી ક્ષણુની સફળતા જોઈ પેલા અનુત્તરવાસી દેવા પણ સ્વાધ્યાયના રસમાં લાગી જાય. સાગરાપમ સુધી સ્વાધ્યાયમાં લીન રહે, પણ કેવલજ્ઞાન ના પ્રાપ્ત થાય. અનુત્તરવિમાનની થાડે દ્વર રહેલ માક્ષમાં ના પહેાંચી શકે. તારી ક્ષણુથી સાત રજજુ દ્વર રહેલ માક્ષની મુસાફરી થઈ શકે.

તું પ'હિત છે, એટલે તને ક્ષણ જાણવાનું કહેવા દ્વારા તને મળેલી અમૂલ્યક્ષણને સફળ કરવાના આશીર્વાદ આપ્યા છે, સમજ્યા ને ?

"પ્રભુ! પ્રભુ! હું અહિના વામન! એકજ ધૂનમાં રહ્યો–હું જાણું છું." પણ....આપે મારા અજ્ઞાનના પડલને દ્વર કર્યા જાણું તેનું નામ જ સાથે ક કરવું.

પ્રભુ! પ્રભુ! મને આશીર્વાદ આપા, પ્રત્યેક વસ્તુના ગ્રાન દ્વારા, ચારિત્રની આરાધના દ્વારા ક્ષણને સફળ કરે. હું તો આશીર્વાદના ઈચ્છક છું.

" પ્રભુ મને ધન્ય બનાવા "

ં માનવ જન્મની ક્ષણને સાર્થક કરવાતું ઇગિત કર્યું, મારા ઉપર અદ્ભુત ઉપકાર કર્યો.

જગત વિવિધ ગ્રંથના અભ્યાસીને-અનેક શાસ્ત્રના જાણ-કારને ખુદ્ધિમાન કહે છે, ત્યારે મહાજ્ઞાનીની દુષ્ટિએ મેધાવીની **ખુદ્ધિમાનની અને હાેં**શિયારની વ્યાપ્યા અલગ છે.

ઔષધ આરાગીએ અને રાગ ન જાય તા ઔષધમાં ગાેટાળા, ગારૂડી મ'ત્ર ભણે અને સાપતું ઝેર ન ઉતરે તાે ગારૂડીમાં ગાટાળા, તેમ ખુદ્ધિમાન મોહથી પાછા ન હટે તે કૈસ ખને ?

શ્રી આચારાંગ સૂગની પરિભાષા અલૌકિક છે.

" અરતિથી પીછેહુંઠ કરે તે મેધાવી." લલા, સાધક!

સ'સારના ચક્રમાં અને જીવનના પ્રવાહમાં તે' કેટલીવાર પીછેહઠ કરી છે. ગાજી–ખજાવી મ'ગલતૂરના નાદ આગેકૂચના શપથ લીધા, છતાં કેટલીય વાર<sup>ે</sup> માનસિક **રી**તે હારી-થાકી પરાજય પામીને તે આગેક્ચ છાડી દીધી છે. પીછેહું એ તાે તારાે જુગ જૂનાે ઇતિહાસ છે; હા**રી-થાડી** પરાજિત અની 'પીછેહઠ કરનાર ભલા સાધક! હવે શાસ્ત્રે ઉપદેશેલ રીતે એકવાર પીછેહઠ કર....તારા એક નવા ઇતિ-હાસ લખાશે.

મૂર્ખ ખનીને. અસ્થિર ખનીને, કરેલી પીછેહઠ તારા વિજયનું નિમિત્ત ખની નથી, પશુ ખુદ્ધિમાન, જ્ઞાની અને તત્ત્વના રહસ્યને સમજનાર ખની એકવાર તું પીછેહઠ કર. આ પીછેહઠમાં જ તારા વિજયની દેાષણા છે. આ વિજય ઘાષણા માહના ભય**ં**કર દાંઘાટમાં તેને નહિ સ'ભળાય. પણ

સાધક! તારા કલ્યાણુ માટે તારે આ નવી વાત સાંભળવી પડશે. તારૂ તર્ક ઘેલું મન પૂછી ઊઠશે.

" અરે પીછેહઠ કે આગેકૂચ ? "

તમે મને શું ભણાવવા માંડયું-" મારી ખુદ્ધિમાં ખેસે નહિ અને હું હા કહું ? મારાથી નહિ ખને. "

તારા મનની વાત હું સમજું છું-સમજું છું એમ નહિ તારા કરતા પણ હું તને અધિક એાળખું છું, પણ મારે તને સમજાવવું છે કે "તું ખુદ્ધિમાન ખન, તક વાદી ના ખન. કુતર્કના છંદે ના ચઢ."

ખુદ્ધિમાન તત્ત્વના જાળુકાર હાય.... પુદ્ધિમાનની દેષ્ટિ હંસ જેવી વિવેકપૂર્ણ હાય.... પુદ્ધિમાન વિશ્વ તત્ત્વના દર્શક હાય.... પુદ્ધિમાન વિશ્વ તત્ત્વના વિવેચક હાય.... પુદ્ધિમાન વિશ્વ સૌ દર્શના નાશક ન હાય.... પુદ્ધિમાન ક્યારેય વિશ્વદર્શનથી પથભ્રષ્ટ ન થાય.... પુદ્ધિમાન!

તે' અન'તકાળથી એક વહુથ'લી કૂચ પ્રાર'લી છે તે માહનીયકમ'ની છે. જ્યાં વ્યક્તિ દેખાઈ, જ્યાં પદાર્થ દેખાય, જ્યાં સ'યાગા ઉત્પન્ન થાય ત્યાં તરત જ ગમતાં અને અહુ-ગમતાંના ચક્કરમાં ક્સાઇ ગયા. સાર્'-ખાડુ'-પગ'દ-નાપસ'દ ઇબ્ડ-અનિબ્ડ-સુ'દર-ખરાબ વિગેરેની વિવેચનામાં એવા વેરાઈ જાય છે કે તારા અશરીરી-અરૂપી અસ'યાગી સ્વલાવને લૂલી જાય છે. શરીર, રૂપ અને સ'યાગની દુનિયામાં બુલા લડકે છે.

શુકલ લેશ્યાના અધિકારી....

#### શકલ ધ્યાનના સ્વામી....!!!

તું કૃષ્ણું લેશ્યા અને આતંધ્યાન–રૌદ્રધ્યાનની ગર્તામાં ધકેલાઈ જાય છે. તેમાં પણ કદાચ ઇબ્ડ પ્રાપ્તિ માટે તું જેટલા પ્રયત્ન નથી કરતા તેનાથી અન'તગુણા અધિક અનિષ્ડ નિવૃત્તિ માટે કરે છે. આકાશ–પાતાળ એક કરીને પણ તું અનિષ્ટને દૂર કરે છે ત્યારે તને હાશ !!! થાય છે. પણ તારી હાશ ક્ષણું નીકળે છે. સાચે એ હાશનું મહારું લઈ ને આવેલી હાય હતી. જ્યાં સુધી અરતિ મોહનીય કર્મ છૂટે નહિ ત્યાં સુધી સાચી શાંતિ મળે નહિ.

" અરતિ છે માટે રતિ છે. અરતિ અને રતિના તેાફાન છે તેથી માહ છે અને માહ છે તેથી જન્મ–મરણના દુઃખ છે.'

તારા જેવા વિચારકને શું કરી સમજાવવું પડે ???

" અરતિથી નિવૃત્ત થા, અરતિથી વિરમ, અરતિથી પીછેહઠ કર." સાચે મારે તો તને એ સમજાવવું છે કે મેં તને અરતિથી નિવૃત્ત થવા દ્વારા કહ્યું—" પુદ્દગલની મૈગી છેાડ." અશાધત સાથે તારી દાસ્તી ના હાય.

" તું શાશ્વત પંચના ઉપાસક....

શાશ્વતની પ્રાપ્તિ એ તારા જીવન મંત્ર....

પછી

અरति तने शाले ???

વિષય અને કષાયની દુનિયામાં જ અરતિના વાસ-માહેના નિવાસ.

> જ્યાં માહના નિવાસ ત્યાં સત્યને કયાંથી સ્થાન હાેય? જ્યાં માહના નિવાસ ત્યાં આત્માના ઉત્થાન કયાં<mark>થી</mark>?

જ્યાં માહના નિવાસ ત્યાં વિવેક દેષ્ટિને કયાંથી સ્થાન હાય <sup>9</sup> તું ખુદ્ધિમાન છે–**હિ**ત અને અહિતને સમજનાર છે. એટલે જ તને કહું છું કે " અરતિથી થાક….વિરમ "

અરતિ અટકશે એટ**લે** વિષય-કષાયને પલાયન થવું જ પડશે.

વિષય–કષાય જશે એટલે તું પાતે અહિરાત્મ દશા વટાવી અ'તરાત્મદશા દ્વારા સ્થિર–વિચારક બની મહાત્મ-દશામાં સાધના–આરાધનાનું અનોખું પાથેય મેળવી પર-માત્મદશાના પવિત્ર પ'થના પ્રવાસી બની જઇશ..

અરાતથી નિવૃત્ત થયા એટલે તારી દુનિયા અદલાઈ જશે. અસ્થિરતાનો વાવ ટાળ તારા સાધના મ'દિરને ભગ્ન નહી કરી શકે. સ્થિરતા તારી સહચરી અનશે.

> જ્ઞાન તારે. અ'ધુ અની જશે.... ધૃતિ તારી સહધમિં'ા અને જશે'

જીવનમાં ધૃતિનો સહારા કયારેય તું છોડીશ નહિ. ધૃતિ તારા માેક્ષ પ્રવાસમાં ભામિયાની જેમ પથપ્રદર્શિકા ખનશે–તને આશ્વાસન આપશે....પ્રેરણા આપશે અને સાધના માર્ગનો કાેઈ શીઘ્ર અને લઘુ રસ્તા બતાવશે.

### " હિતસ્વી ! **"**

આપની વાત તેા મધુરી છે. આપની હિતશિક્ષા સ્વીકા-રવા જેવી છે, પણ "શું' અરતિથી નિવૃત્ત થવાય ?" આંખ સામે પદાર્થ આવે–પરિસ્થિતિ આવે અને હું' જોયા કરું ? શું' હું' મૂર્ખ છું ? વિવેચના તા કચારેય કરતા નથી પણ થઈ જાય છે. મનમાં જ ગમા–અણુગમા થઇ જાય.

અને પછી તેા મારી શું ભાંગફાડ ? શું ઉધામા ? સાચે જ કહું છું તમે કહા તે તપ કરી લઉં...,

તારામાં જેમ મમત્ત્વના કારણે ખરાબને સારૂ કહેવાની નિર્મોહ-નિર્મમ દશાથી પણ એક શક્તિ પેદા થશે-" યુદ્-ગલની સહાયક શક્તિના સંદુપયાગ કરવાની. " નિવિધિ સાપ જેમ કશુ ન કરે, મારેલા યારા કશું ના કરે તેમ માહ વગર, ભાવવગર પદાર્થ તારી સાધનામાં

" તુ વીતરાગ અન, તુ કષાયના પક્ષપાતી છે, હવે

મારા શિષ્યને અશકય માર્ગે દાેરી જઉ એવા હું

કયારેય વિક્ષેપ નહિ કરે. સાચે તને અરતિથી પીછેહઠ કરવા

સમતાના પક્ષકાર ખન. જરૂર આ સાધના સહેલી નથી, કડીન

દ્વારા એક આશી વાદ આપ્યા છે.

જરૂર છે, પણ અશક્ય તા નથી જ.

અઘરૂ છે,...કઠીન છે....મારાથી.... સાધક! અસ–આગળ ન ખાલ–તારી વાત હું સમજી ગયા હ્યુ'.–તુ' કહે છે કે અરીતથી અઠકવુ' અશકય–પણ, મૂર્ખ માટે–તારા જેવા મેધાવી માટે નહિ. તું મેઘાવી એટલે તેં તત્ત્વના રહસ્યને પ્રાપ્ત કર્યા છે. આત્મામાંથી પરમાત્મા અન-વાની પ્રક્રિયા સમજે છે અને યુદ્દગલ તત્ત્વનો–શુ અજીવ તત્ત્વનો દેષ્ટા ન ખની શકે! પુદ્દગલને સમજવા સહજ શક્તિનો સદુપચાગ કર, પછુ તેના કારણે વિષય–કષાયની વણુઝારને ન નોતર....આમ'ત્રણ ન આપ.... અને સારાંને ખરાખ કહેવાની એક શક્તિ વિકાસ પાંમે છે તેમ

तमे भने आज्ञा करे। ते। छवनसर ६ विगर्ध ने। त्याग

ત્રી લઉ<sup>..</sup> પણ, અરતિથી કેમ અટકાય ?,...

૪૪ ] પ્રતિજ્ઞા = આત્મામાં રહેલી અન'ત શક્તિના પ'૫. CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PARTY. તમે મને કહા તા ६ મહિનાના ઉપવાસના પ્રયત્ન

;ફુ'....

અચાગ્ય ગુરુ નથી. મારા હૈયામાં પણ તારા હિતના અનેક કેર્પ્ટ છે.

સાધક! " તૈયાર થઈ જા, અરતિ સાથે તારા સંખ'ધ તાહી ચિત્તપ્રસન્નતાની મ'ગલભેરીથી તારા આત્માને ગજવી દે."

#### ગુરુદેવ!

હું તો આપના ચરા સેવક. આપે મને બુદ્ધિમાન કહ્યાં તો હવે મારે બુદ્ધિમાનને ઉચિત–સુચાગ્ય જ કાર્ય કરવા જોઇએ. આપની હૈયાની હિતશિક્ષા છે તો મારી પણ આપના હૈયાની હિતશિક્ષાને અનુસરવાની મનાભાવના છે. " પ્રયત્ન કરીશ "–એ મારા નિર્ણય છે.

સિદ્ધિ તો આપની કૃપાને આભારી છે. આપના શિષ્ય માહના જ'ગમાં વિજયી અને તેવા શુભાશિષ વર્ષાવા, એજ યુનઃ પુનઃ પ્રાર્થાના....



કું \* \* <sup>૧</sup> કું કું કું માહેણુ પાઉડા "

સારા એ વિશ્વને પ્રકાશના પ'થ દર્શાવનાર વિશ્વચક્ષુ સમા સૂર્ય વાદળાંથી હ'કાઇ જાય ત્યારે એક ક્ષણ માટે પ્રક્ષ થાય કે ' વાદળાં શકિતમાન કે સૂર્ય ? '

પણ જયાં જેરદાર પવન આવે કે હજારા કિરણાથી સૂર્ય પ્રકાશી ઊઠે ત્યારે ઘડી પહેલાંની સમસ્યાનું સમાધાન થઈ જાય. સૂર્ય તા તેજસ્વી જ છે…પ્રકાશક જ છે પણ, તેના તેજને ય હણુનાર કાેઇ આસુરીખળ વિશ્વમાં વિલસી રહ્યું છે.

જગત્ એટલે જ જ્યાં આસુરી રાજસ્ અને સાત્વિક ભાવના ત્રિભેટા. ત્રિભેટામાં ન ભટકે એવું કયારેય ન ખને. કેા'ક લાેમિચા જ સીધા માર્ગે જાય. દુનિયા ભાવના ત્રિ**લે**ટા છે, રાગ–દ્રેષનુ' દ્વ'દ્વ છે. આ વિશ્વમાં કેટલીયવાર અને કેટલાંથ મહારથી સામે રાગ–દ્વેષના દ્વ'દ્વ ખેલાયા. રાગ–દ્વેષના સાથી **ળન્યા અને આત્મરાજના દુશ્મન ખન્યા. હાર અને** જીતના ઇતિહાસ અનાદિના છે. પણ, વિશ્વની કાેઈપણ વ્યક્તિથી હારવામાં માનવને નાનય લાગતી નથી. મહારથી જાણે છે યુદ્ધ એટલે એમાં એકની હાર અને એકની છત હાય. પણ, માનવ જયારે સ્વથી હારે છે ત્યારે મૂંઝાય છે. ગભરાય છે. અકળાય છે, અને રઘવાયા થાય છે. રઘવાયા થઈ ને દાહતાં માર્ગમાં અટવાઈ જાય છે. અટવાયેલા ન સ્વના ઉદ્ઘારક ખની શકે ન પરનાે ઉદ્ધારક બની શકે. અંતે 'તિન્નાણું તાર્યાણું' પદના માલિક આત્મા પતનની ઊંડી ખીણુમાં જાય છે અને અનેકને પતનની ઊંડી ખીધુ તરફ ખેં ચીં જાય છે. આ છે ઊધ્વ ગામી આત્માની દદ ભરી કહાની. વિકાસશીલ આત્માની દર્દભરી કહાની કાેને ન રહાવે ? હિતેચ્છુને તા અવશ્ય રહાવે

પણ...

" એકલું રડી જાણે તે હિતેચ્છ નહિ; આંસુને–દર્દ'ને દળાવીને પણ કર્તાવ્ય પંચે કપરા ચઢાણ ચઢાવે તે હિતેચ્છુ."

ગાલુધર ભગવ'ત સુધર્મા સ્વામી આજે આપણા જેવા આત્માના હિતેચ્છ બનીને આવ્યા છે, આપણી કહાની અવશ્ય સાંભળે છે અને આશ્વાસન આપે છે પણ હાજીના સૂર પૂરાવતા નથી. સુધર્માસ્વામી પરમાત્મા મહાવીરની રાલુહાક મારે છે 'મ'દા માહેશુ પાઉઢા'.

અજ્ઞાની માહેથી ઢ'કાયેલ છે. માહે તારા આત્મા ઉપર અ'ધારપટ છાયા છે પણુ, માહે તારા ઉપર કેમ રાજ્ય કરી શકે ? શું જડ જતે અને ચેતન હારે ? તને કેમ પ્રશ્ન થતા નથી ? એા ચેતન! તું કેમ અચેતન યુદ્ધના મૂક સાક્ષી અને છે ? ના. શું તું અચેતન્ય પુદ્દગલભાવની શહેમાં આવે ? ચૈત્ન્યના પરાજયને કેમ સહેજ ગણી લે છે?

ગ્રાનીઓ તારી આ લાચારવૃત્તિ પર આંસુ સારે છે. તને તારી પરાજય કથા શરમાવતી નથી. રૂદન કરાવતી નથી પણ, મહાત્માઓને સંતપ્ત કરી મૂકે છે. પરમાત્મા આ તારી દર્દ સરી કથા ઉપર કરુણાના સ્રોત વહાવે છે અને કહે છે—'દાષ આત્માના નથી, આત્મા અગ્રાનથી—માહ વડે ઢ'કાયેલ છે.'

સિંહશિશુ ખકરાના ટાળામાં પેસી ગયું. સિંહની ગર્જના લૂલી ગયું. અકરાની જેમ છે' છે' કરવા લાગ્યું. કારણ, રાત દિવસ તેણે ખકરાની છે' છે' જ સાંભળી છે. સિંહની ત્રાડ સાંભળી નથી તા ક્યાંથી કરે? અજ્ઞાની આત્મા માહે વડે વૈરાઈ ગયા છે. સ્વના તેજ વિસ્મરણ થઈ ગયા માહે તેના આખે પાટાં બાંધ્યાં. સત્યને અસત્ય સમજાવ્યું, અસત્યને સત્યના બુરખા પહેરાવ્યા. ખાટાને સાચું અને સાચાને ખાટું માનલું તે મુદ્રાલેખ થયા. આગ ને જલ માની લઇએ એટલે

K KIN TOTOLOGI TOTOLO શું ? આગ જ્યારે રીદ્ર રૂપ પકડે ત્યારે ખાળે જ, તેમ મિશ્યાને સાચું માની લઈએ એટલે શું ?

' મિચ્યા એક દિવસ માર્ગથી ભ્રષ્ટ કરે જ '

એ મુક્તિ પિપાસુ!

મારું કામ તા તને અકસ્માત્માંથી ખચાવવાનું છે. લાલળત્તી (Red light) થાય એટલે સમજવું જોઈએ સાવધ થઈ જાવ, માર્ગ વિષમ છે. ખાડા-ટેકરા-કંટક ઘેરાયેલા નાર્ગાથી આગળ વધી શકાય પણ, મિશ્યા માર્ગમાંથી નીકળી ના શકાય. મિચ્ચામાર્ગ ને તેા છેંાડવા જ પડે. મિચ્ચા છૂટે ના જ સમ્યગ્ પેદા થાય. અને સમ્યગ્ ઉત્પન્ન થતાં આત્મ સૂર્ય અન'ત શક્તિથી વિકસિત અની જાય. તને ફરી ફરીને વૃદ્ધોની જેમ એક જ વાત કહું છું ' માહને હટાવ.' વાર'વાર અપાતી શિખામણ અકારી લાગે છે પણ યાદ રાખજે હિતશિક્ષા પરિણામમાં તાે ઈક્ષુરસ જેવી જ છે. તારા કલ્યાણની જ કામના છે.

#### પ્રભુ !

આપની વાત સાત્રી. આપ મારા એકવાર નહિ પણ એકસા વાર મારા હિતા ગ'તક. મારા કરતાં ય આપને મારા હિતની ચિ'તા અધિક.... પણ પ્રલુ! હું અજ્ઞાની... માહશ્રી ઘેરાયેલા. મને માર્ગ ના મળે. શું આપ મને ઉગારા નહિ, तारे। निक, भारी रीते भे। हेने केटला हर करवाना भें प्रयत्ने। કર્યા તેમાં મને તા લાગે છે માહનું એક ભૂત દૂર થાય છે अने थील १०-१२ सूत भने वणगे छे. आ भोड़नी अहु-३५१ विद्यार्थी इंटाज्ये। छुं, पणु भागी ज भने भणता नथीं, ચોકી ગયા, હારી ગયા, પ્રભુ! હું શું કરું?

### આત્માહારક!

તારી કથની સત્યથી દૂર નથી પણ, સાચું કહું તે સાધન ખદલવાના પ્રયત્ન કર્યો છે પણ સાધ્યને સમજવાના પ્રયત્ન કર્યો નથી.

શું વેશ ખદલાય એટલે વ્યક્તિ ખદલાય ?

શું મૃગ સિંહચર્મ પહેરી લે એટલે વનરાજ અની જાય ? તું દુઃખથી કંટાળે છે પણુ દુઃખના કારણથી કંટાળતા નથી ? તું વ્યક્તિને તિરસ્કારે છે પણુ વ્યક્તમાં રહેલી અધમવૃત્તિના તિરસ્કાર કરી શકતા નથી- આ સમજાવવા દ્વારા મારે તને માહને-મિશ્યાને-અજ્ઞાનને દૂર કરવાના માર્ગ અતાવવા છે.

> માહ દૂર રહે વીતરાગના સાંનિધ્યમાં… માહ ભાગે ગુરુની કડક ચાકીમાં….

માહની નગ્નદશાના સાચા દર્શન થાય શાસ્ત્રચક્ષુ દ્વારા માહ પલાયન થઈ જાય સમ્યગ્ ધર્મના સહવાસમાં...

મારે તને સમજાવલું છે કે તારે માહને મિથ્યાને દૂર કરવા હાય શરણાગતિ સ્વીકારી લે 'અન્હિ'ત**ની**....'

મોહને વિદાય કરવા હાય તા ગુરુ સેવાનું કઠીન વ્રત આદરી લે....માહ સામે તારે લાલ આંખ રાખવી હાય તા સ્વાધ્યાયની ધૂણી ધખાવીને ખેસી જ ....માહ તારી સામે આંખ પણ ઊંચી નહીં કરે. માહના ઉદય જ નહિ જાય પણ, માહનીય કર્મના ખંધ–હેતુઓને પણ 'ગચ્છન્તિ કરવી પડશે. પછી તા માહનીય કર્મની અઠ્ઠાવીસે અઠ્ઠાવીસ પ્રકૃતિ ખંધ–ઉદય–ઉપશમ સત્તામાંથી ચાલી જશે. માહને હડાવવા તારે વ્યૂહ્ રચના કરવી પડશે; અલેઘ દુર્ગ બાંધવા પડશે.

'વિવિધ પ્રકારના તપ માહ સામે વ્યૂહ રચના છે' અનિત્યાદ ૧૨ લાવના માહ સામે અલેઘ દુર્ગ છે. ત્યાગી = સર્વ ઇચ્છાએાનાે રાેષક

**40** ]

શુલ–શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવનાના કિલ્લાે માહ ભેદા નહીં શકે. ઉદ્યમી અન…કાયર ન થા….

પ્રભુ !

તમારા ગરામાં આવ્યા છું....લકત તમારા...સેવક ગુરુના....દોસ્ત સાધુજનાના...શાસ્ત્રાલ્યાસ મારું વ્યસન.... હવે તો અજ્ઞાન અને માહ મને નહિ ઢાંકે ને ? મારા કેવલજ્ઞાનના સૂર્યોદય જેવા હું આતુર છું, શ્રદ્ધારૂપ કૂકડા મારા પ્રાતઃકાળની ૮હેલ નથી પાડતા ? પ્રભુ ! આપની કૃપાએ મારા શ્રદ્ધારૂપ કૂકડા કૂક રે કૂક કરે છે. મને વિશ્વાસ છે ઘાતિકર્મની રાત્રી દૂર થશે. જજવલ્યમાન કેવળ-જ્ઞાનના સૂર્યોદય વિશ્વને તેજથી ભરી દેશે.

નત મસ્તકે માંગુ છું આપના શુભાશિષ….માંરી અજ્ઞાન રાત્રિ દૂર થાય અને જ્ઞાનના તેજથી અનંત આત્મ શક્તિના સાક્ષાતુકાર કરું.

મારી આરજુ…આપની કરુણાથી એક ધન્ય દિવસે માહ પલાયન થશે…કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થશે….

'હવે તો આપના સાચા શિષ્યને!!!'

XXXXXX X O X X X · X

## "વિમુત્તા હુ તે જણા *જે* જણા પારગામિણો"

નૈયા સમુદ્રમાં તરી જાય છે અને પથ્થર ડૂબી જાય છે. કારણ, નૈયા વજનમાં હલકી છે અને પથ્થર વજનદાર છે. અધિક વજનવાળી ચીજ ડ્બે અને હલકી ચીજ તરે તે વિશ્વના નિયમ.

રાજ–ખરાજના નિત્ય–નિયમિત આપણી વચ્ચે જ રહેલાં સાધના [હ'મેશા આપણને ક'ઇક સ'દેશ આપે છે. નિત્યના સાધનમાં સાવધાનીના સૂર હાય તાે વીતરાગની વાણીમાં કેવી અદ્ભુત ભાવના હાય ?

પરમાત્મા મહાવીરના સ'દેશાને પ્રગટ કરતું શ્રી આચારાંગ સૂત્ર અને એ શ્રીઆચારાંગ સૂત્રનું એક સુંદર સૂત્ર " વિસુત્તા હું તે જણા જે જણા પારગામિણા" આ સૂત્રતા સહસ્તપુટ ઔષધ જેવું છે સામાન્ય એક હજારવાર લસાેટાય અને અદ્લત રસાયણ અની જાય. તેમ વીતરાગનું વચન સ્વાધ્યાયની ખરલમાં લસાેટાય એટલે આત્માને પુષ્ટિ કરનાર અનુપમ અમર ઔષધ સદેશ અની જાય.

કેાણુ સ'સાર સમુદ્રને પાર પામી શકે ? જે બ'ધનથી મૂકાયેલ હાેય, કર્મના વજનથી રહિત હાેય, લાેહ જેવા નિકાચિત કર્મવાળા સ'સાર સમુદ્રમાં ડૂબી જાય. ધૂળ જેવા લાગેલાં સ્પૃષ્ટ કર્મવાળા આત્મા તરી જાય:

મારી વાત સાંભળી તું કહેવાના–કર્મનું તત્વજ્ઞાન ! તેની રૂપરેખા મેળવવામાં એ–ચાર વર્ષ વીતી જાય અને કર્મ સિદ્ધાંતના નિષ્ણાત અનવામાં પાંચ–પચીસ વર્ષ નીકળી જાય. મારી ઝુવાની એળે જાય. મનારથ કલ્પના અની જાય અને કર્મ મારી મશ્કરી કરતાં થઈ જાય. "તારે માછે જ વું હતું ને ? કેમ કયા માર્ગે ? છેવટે, તું મું ઝાઈ જઈશ. અને કહીશ મારી કલ્પના હતી, સંકલ્પ નહિ. સંકલ્પને સિદ્ધ કરનારા તું સિદ્ધ સાધક નિરાશ અની માથે હાથ દઈ ખેસી જઈશ. મારે તેને નિરાશાથી ઘેરવા નથી. મારે તા તારી સજ ન શક્તિનું પ્રગટીકરણ કરવું છે. મારાં, તારી સામે શેહા પ્રશ્નો છે. પ્રશ્નોના જવાબ આપ.

શુ. તુ. શિવેચ્છુ ?

તું સંસાર સમુદ્રને તરવાની ઝંખનાવાળા ? તું યતિ ? તું સંયમી ? તું ચાેગી ?

" મહાત્મા " !

તમને શું શંકા લાગે છે? મારા કેશ લુંચિત છે. મારા હાથમાં પ્રલુના ધર્મ<sup>દ</sup>વજ અને મુખવસ્ત્રિકા છે. મુખમાં ધર્મલાલ છે.

### " સાધક " !

મારા પ્રશ્નો તારી પ્રવૃત્તિ માટે નથી. મારા પ્રશ્નો વૃત્તિનું સ'શેષ્ધન કરનાર છે. અને તારા જવાઅ પ્રવૃત્તિનું નિવેદન કરનાર છે. ક'ઈ નહિ, હું જ વ્યાખ્યા કરું…સાંભળ….

### " શિવેચ્છુ "!

માક્ષ સુખની ચાહના કરનાર, આત્મિક સુખના અભિલા-ષુક, પૌદ્ગલિક જીવનથી પરાડ્રમુખ આત્માનું તન સંસારમાં પણ મન માક્ષમાં....

સ'સાર સમુદ્રને તરવાની ઇચ્છાવાળા ! એટલે સ'સારના દુઃખથી જ કંટાળેલ નહિ. સ'સારના સુખને સારા માનનાર નહિ. પણ રાગદ્વેષના ભય'કર સમુદ્રને પાર થવાની ઝ'ખનાવાળા.... યાંત = માક્ષને માટે પ્રયત્ન કરનાર...આત્મ ગુણને માટે અવિરત પ્રયાસ કરનાર...સદ્ પ્રયત્નથી ક્યારે પણ નહિ થાકનાર....નહિ ક'ટાળનાર....પણ કાળની જેમ સતત પ્રવૃત્તિશીલ–કાળ વણથ'લે વહે જાય. તેમ સદા શુલ–શુદ્ધના ઉદ્યમ કરનાર....તે યતિ.

સ'યમી = ઇંદ્રિયને સમ્યગ્ રીતે નિરાધ કરનાર, પાંચે ઇંદ્રિયોના નાશ ન કરે....પણ....પાંચે કમેન્દ્રિયને ગ્રાનેન્દ્રિય બનાવી દે....સ'યમ સાધનાની સહાયિકા બનાવી દે....ગ્રાન-દર્શન-ગ્રરિત્ર-તપ-ત્યાગ-વિનય- વૈયાવચ્ચ-સેવા-સુશ્રુષા દ્વારા ઇન્દ્રિયને શિવમાર્ગની અનુયાયી બનાવી દે તે સ'યમી.

ચાગી = તન-મન-વચનને માેક્ષની સાધનામાં જેડી દે તે ચાગી. કર્મના સાધનને માેક્ષના સાધન બનાવી દે તે ચાગી. આ પરિભાષાને ચાગ્ય તારૂં જીવન છે તો તું સંસારને તરી શકીશ. સાચી સમજથી કયારેય ડરવું ન જોઈએ, ભાગવું ન જોઈએ. સાચી સમજથી વૃત્તિ ખદલાશે, વિચાર ખદલાશે અને છેવટે આચાર ખદલાશે અને તારી પ્રતિજ્ઞા છે કે-" સંસાર સમુદ્રને પાર પામવું"—એ સિદ્ધ થશે.

તારા જીવનમાં પ્રેરક ખનવા આવ્યો છું. સહાયક ખનવા આવ્યા છું. પરમાત્મા મહાવીરના શાશ્વત સંદેશ લઈ ને આવ્યા છું. ''જે મુક્ત છે તે સંસાર પારગામી છે.''

મેાક્ષ પ્રાપ્ત કરવા, સ'સાર સાગરને પાર પામવા તારે છોડવા પડશે વિવિધ પ્રકારના સાધના અને સાધનાનું મમત્વ. સાધન હશે તા મમત્વ આવશે અને મમત્વ હશે તા સાધ-નાની ભૂતાવળ ક્રી ઊભી થઈ જશે. એક નિશ્ચિત હકીકત છે. કે નિર્શક –િબનજરૂરી પણ ચીજ રાખી તા તેનું મમત્વ થવાનું અને મમત્વ હશે તો મનથી પણ તારી દુનિયામાં ચૌદ રાજલાકના પરિગ્રહ આવી જશે. આમ બાહ્ય અને અલ્ય'તર પરિગ્રહમાં મૂઢ બનેલા તું ઇષ્ટ, અનિષ્ટ, સારૂં ખરાબ, મારૂં, તારૂં અઢ'કાર અને મમકારમા મુગ્ધ બની પુનઃ કષાયાત્મા બની જઇશ. અને દુઃખ નિવારણ માટે યાગી થયા તે દુઃખ તો પાછું પડછાયાની જેમ તને લાગી જશે એટલે કરી કરી તને કહું છું....પુનઃપુનઃ યાદ અપાવું છું.

" …વિસુકત થા<sup>"</sup>"…" વિસુકત થા "… " વિસુકત થા "…

" અહારથી જગતના સંચાગના ત્યાગ કર અને અ'તરથી જગતના સંગના ત્યાગ કર." મમત્વની આછી પાતળી રેખાની એ તાકાત તારી વર્ષોની ચાધનાને નિરથ કરી દે છે.

રત્નાકર પચ્ચીશીના રચયિતા મહાત્માને રત્ના શું કાર્મના હતા ? રત્ના રાખીને મહાત્મા શું કરવાના હતા ?

શું તેઓ રતના જોઈને આભૂષણમાં રતનાના ઉપયાગ કરવાના હતા ? ના....રે ! પ્રસન્ન થવાનું અને એ પ્રસન્નતા દ્વારા નિકાચિત કર્મ આંધવાના—એ તા મહાત્મા હતા તા પણ તેમને આહ્ય અને અભ્યંતર પરિગ્રહ અને....જકડે...

પામર! આત્માની પરિસ્થિતિ શું ? પામર આત્માએ– સાધક આત્માએ સાધનાથી પ્રાથમિક અવસ્થાની એક આદત ખનાવી દેવી જોઈ એ.

ખૂબજ જરૂરિયાત ઘટાડા, જીવન જરૂરીયાતની ચીજમાં પણુ સાદાઈ, જરૂરિયાત અને મર્યાદિતતાને કયારેય ન ભૂલાે.... બાહ્ય અભ્ય'તર પરિગ્રહના ત્યાગ દ્વારા તું સ'સારમાં પણ શિવસુખના આનંદ મેળવી શકીશ. તારી ક્કીરીના સુખની રાજા-મહારાજા–સમ્રાટ ચક્કવર્તી-ઇન્દ્રોને પણ ઇર્ષ્યા આવશે..... તું બાહ્ય-અભ્ય'તર પરિગ્રહથી મુક્ત બનીશ એટલે તને જેમ ક'ચન અને કામિની પસંદ ન આવે. તેમ તું કીર્તિનો પણ ત્યાગી થઈશ. તું કહીશ 'કીર્તિ એ પણ પૌદ્દગલિક છે. કીર્તિ-ચશ ચશનામકર્મના ઉદયના કારણે બ્રાપ્ત થાય. ઔદયિક ભાવ માત્ર પૌદ્દગલના આવિષ્કાર છે. મારે તે ના જોઇએ.'

એ-પાંચ લાકાએ સારા કહ્યા તેથી શું થયું ? પ્રશંસા વેરીને તારી સાધનાને અભડાવી જાય. તારી મસ્ત ફકીરીમાં કીર્તિને પણ જાકારા મળ્યા હાય. આ સાધના માટે મુક્ત નહિ વિમુક્ત અનવું પડે. અને વિમુક્ત અને તે જ કર્મના લાર રહિત હાવાથી હલકા અનવાથી સંસાર સમુદ્રને તરી જાય છે.

ચલ, ત્યારે સાધક.... '' તે**યારી કર વિસુક્ત ખેન** વા**ની** '' શ્રેયના માર્ગ કયારેય સુ'વાળા હાતા નથી. કપરા ચઢાણ ચઢ અને અદ્વિતીય ગુણુ મેળવ

" गुरुद्देव । "

હું સાધક છું તેમ કહું તે કરતાં મને લાગે છે હું એમ કહું તે બરાબર છે....''હું શિષ્ય છું.''

આપની હિતશિક્ષાના ભિક્ષુક છું. આપની હિતશિક્ષાની ભિક્ષા લેવા આપના દ્વારે યાચક બનીને આવ્યા છું. મારા આત્માનું અક્ષયપાત્ર હિતશિક્ષાના અમૃતથી ભરી દા. આપની હિતશિક્ષાનું અમૃત મને અજર—અમર અને શાશ્વત બનાવે તેવા વરદાન આપા.

હું આપના શિષ્ય છું. એ સદા સ્મૃતિમાં રાખને.... મારા ગુરુદેવ! એ જ વિન'તિપૂર્વક વિરમું છું.

# " કા ગાયાવાઈ કાં માણાવાઈ"

જન્મભૂમિ કદાચ ગૌરવના વિષય હાઈ શકે પણ અલિમા-નના વિષય તા ન જ હાઇ શકે !

કાઈ આપણને શું માન આપે છે તે આપણી ગુણવત્તાના માપદ'ડ નથી પણ આપણે સૌને કેટલું માન આપીએ છીએ તે આપણી ગુણવત્તાના સાચા માપદ'ડ છે.

યણ માનવને માન કરવા માટે કેટલાં નિમિત્ત મળે છે! કેટ–કેટલાંય નાના માટાં નિમિત્તો–પ્રસ'ગા–સ્મરણાની સ્મૃતિ કરી માનવ માન કરે છે, આલમાન કરે છે અને અલિમાન દ્વારા આત્મિક પ્રગતિના નાશ કરે છે.

વત્સ ! શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ક્રમાવે છે " કાે ગાયાવાઈ કાે માહાવાઈ ?"

કેાણુ ગાત્રવાદી કેાણુ માનવાદી ? કયા ગાત્રને ઊ'ચુ' કહેવુ' ? કયા કુળને નીચુ' કહેવુ' ?

મનુષ્યલાકમાં કાઇ એવી જગ્યા કે એવું કાઇ સ્થાન ખતાવા કે જયાંથી કાઇ પણ એક આત્મા માક્ષે ન ગયા હાય? કાઈ એવું સ્થાન ખતાવા કે જયાંથી કાઇ આત્મા નરકે ન ગયા હાય? માક્ષે જવા કે નરકે જવા માટે કાઈ નિશ્ચિત્ત સ્થળ નથી, કાઈ નિશ્ચિત્ત જાતિ નથી, નિયત કુળ નથી....પણ, જ્યાં કર્તાવ્ય મુખ્ય ખને, કીર્તા ગૌણુ ખને ત્યાંથી માક્ષે જઇ શકાય.

શું તું એમ સમજે છે કે તીર્થ કરના કુળમાં અધાં તીર્થ કર જ પેદા થાય અને તીર્થ કરના કુળમાં પેદા થવા માત્રથી તીર્થ કર થવાનું હાય તેા ૨૪ જ તીર્થ કર ના રહે....

શું કેવળગ્રાની–વીતરાગના શિષ્ય બનવા માત્રથી માક્ષે

જઈ શકાય તાે પછી જમાલિ નિન્હવાન બનત. પ્રભુના હસ્તે દીક્ષિત બનેલ અને પ્રભુના શિષ્ય પણ પ્રભુના જ વિરાધી અની દુર્ગતિમાં ગયા....

ઉચ્ચ ગાત્ર, શ્રેષ્ઠ કુળ, સુંદર માતાપિતા એ દ્વારા જ તારી પ્રશ'સા હાય તા પણ એટલી જ કે તું ભૂતકાળમાં ઘણા સારા હતા, તે ઘણું સાર્' કરેલ. પણ વર્ત માનમાં કુળ–ગાત્ર– માતપિતા વિગેરેનું અભિમાન કરે તા ? એ બધાં તને તારનારા નહિ ડુખાડનારા….

તારી પ્રગતિના નિમિત્ત નહિ...તારા ઉત્કર્ષના સાધન નહિ...પણ અપકર્ષના સાધન.....

પુ'ડરિક અને ક'ડરિક એક જ માતાપિતાના પુત્ર...એક જ ગુરુદેવના શિષ્ય...સર્વ જ્ઞ ભાષિત સ'યમના બન્ને પાલક પણ એકને સ'યમની સાધના – આરાધનાથી માેક્ષ .... એકને વિરાધનાથી નરક....

" અભિમાનથી શું ?" અધઃપતન....

" માન ત્યાગથી શું ?" ઊંધ્વ ગમન....

ગાત્ર જ. માતાપિતા જ, તારક ખનતાં હાય તા પુ'ડરીક– ક'ડરીકની અલગ–અલગ કથા ન ખનત....

આપણે સ્યાદ્વાદ શાસનના ઉપાસક છીએ. ગાત્ર કમેના પણ ઉચ્ચ અને નીય લેદ માનએ છીએ. પુષ્ય અને પાપમાં અ'નેમાં ગાત્ર કમે છે. ઉચ્ચ ગાત્ર શુલ–શુદ્ધ સ'સ્કાર પ્રાપ્ત કરવામાં મદદગાર છે. નીચ ગાત્ર કુસ'સ્કાર તરફ પ્રેરનાર છે. તેમ માનીએ, પણ ઉચ્ચ અને નીચ ગાત્રને આત્માની ઉર્ધ્વ ગતિ કે અધોગતિનું નિમિત્ત ન માનીએ.

પ્રેરક–સંહાયક ઉદ્ધાધક માનીએ. ગોત્રનું ગૌરવ સ્મૃ-તિમાં રાખીને અસત્ માર્ગે થી પીછેહઠ કરવી જોઈએ. ગોત્રનું પ૮ ] સંથમીની મહાનમાં મહાન શકિત છે ગુરુકૃપા..

ગૌરવ સ્મૃતિમાં રાખી સન્માર્ગે આગેક્ચ કરવી જોઇએ. પણ તેનાથી અભિમાનની તેા કયારેય વૃદ્ધિ ના કરવી જોઈ એ.

કાઢવમાં કમળ પણ પેદા થાય છે અને દેડકાે પણ પેદા થાય છે. માનવ જ માેણે જઈ શકે છે અને માનવ પણ મરીને સાતમી નરકે જઈ શકે છે.

તીર્થ કર્મ ક્ષયનું નિમિત્ત પણ અને છે અને કર્મ ળ ધનું પણ કારણ અને છે. તો ગોત્રકુળની શી વિશાત ? ઉચ્ચ કુળમાં પેદા થવા માત્રથી ઉચા-નીચા નથી અની શકાતું… નીચકુલમાં પેદા થવા માત્રથી નીચ નથી અની જવાતું….ગાત્ર અને કુળનું અલિમાન રાખવું તે કર્મ સિદ્ધાંત માનનારને શું યોગ્ય કહેવાય ?

ઉચ્ચ ગાત્ર કે નીચ ગાત્ર એ પણ કર્મના જ ભેંદ છે. માંક્ષે જવામાં અ'ને ન જોઈએ. સ'પૃર્ણ ગાત્ર કર્મ ક્ષય થાય ત્યારે જ સિદ્ધાવસ્થાના સુખ મળે....

ઉચ્ચ ગાત્રનું અભિમાન સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવે. નાગ ગાત્રના તિરસ્કાર પણ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવે. જગતમાં કયા કુળમાં જન્મ લીધા એ બહુ મહત્ત્વનું નથી. તમે શું કર્તાવ્ય કર્યું ? એ ખૂબ મહત્ત્વનું છે....

ગુરદેવ! એક પ્રશ્ન કરૂં? ....અપરાધ સમજે તો માક્ કરજો...પણ, મારા હુદયના સમાધાન માટે પ્રશ્ન પૃછું છું. પરમાત્મા મહાવીર સ્ત્રામીના દેવાનંદા પ્રાહ્મણીની કુક્ષીમાંથી ગર્ભાપહાર થયા અને ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીની કુક્ષીમાં પરમાત્મા મહાવીર સ્ત્રામીને સ્થાપન કર્યા. કલ્પસ્ત્રના આગમપાદ સાક્ષી આપે છે. તીર્થ કર ભગવંત અત-પ્રાંત ભિક્ષુકુળમાં જન્મ દેવા નથી. જે ઉચ્ચ ગાત્રનું મહત્ત્વ ન હોત તો આ ઘટના અનત?....

رب سست در ا "શિષ્ય! તારે. પ્રશ્ન મને ખ્યાલમાં છે, વર્ત માનના માનવની આ જ પરિસ્થિતિ છે, તેની પોતાની વાત આવે ત્યારે તે લોકોત્તર પુરુષની વાત કરે. ઉચ્ચગાત્ર અને નીચ ગાત્રના લેદ માનવા એ જૈનશાસનની સત્ય હંકીકત, પણ ઉચ્ચ ગાત્રનું અભિમાન અને નીચગાત્રના તિરસ્કાર એ જૈનશાસનથી વિપરીત હંકીકત…પણી અને જળની પરિભાષા કહેવામાં પક્ષપાત નથી, તેનું વિવેચન છે. તેમ તીર્થ કર પરમાત્માને યાંચ્ય કળ કશું? તે કલ્પસૂત્રમાં વિવેચન છે. કલ્પસૂત્રની ગર્ભાપહારની વાત યાદ રાખનાર તું પ્રભુના મરીચિના જન્મની વાત કેમ ભૂલી જાય છે. ત્યાં પણ પરમાત્મા મહાવીર સ્વામીએ શ્રીમુખે કરમાવ્યું—"મેં નીચ ગાત્ર કેવી રીતે બાંધ્યું"?… સ્પષ્ટ કહ્યું કે "કુળનું અભિમાન કરવાથી"…

" કા ગાયાવાઇ" આચારાંગ સૂત્રનું પદ ગાત્રકર્મના લેદના અપલાપ કરતું. નથી....પણ સમજાવે છે " કાેઇ કુળ અભિમાન કરવા લાયક નથી, કાેઇ કુળ તિરસ્કાર કરવા લાયક નથી."

"કળ કર્મદત્ત છે, પુરુષાર્થ એ આત્માની દેન છે." વર્ત માન પરિસ્થિતિમાં હર્ષથી અહાવરા અને છે તે પણ બિહિસાધક અનતા નથી. વર્ત માન પરિસ્થિતિમાં શાકથી વ્યાકુળ અને છે તે પણ માેક્ષ મેળવી શકતા નથી. કર્મ માત્રને સમજી તેના ઉપર જે વિજય મેળવે છે તે જ માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે....

મારા શિષ્ય ! ગાત્ર કુળનું અભિમાન નથી કરવાનું. તેમ ગાન, ગુરુ વિગેરેનુ પણ અભિમાન કરવાનું નથી,... સાચે કહું ? જ્યાં તે અભિમાન કર્યુ એટલે જ તે ધર્મના ભયકર વિરાધી ક્યાયના–કર્મના પક્ષ કર્યો, પછી તું સાધુ પણ નહિ....શ્રાવક પણ નહિ... અને સદ્દગૃહસ્થ પણ નહિ... તેથી જ તને કહું છું હવે ખધા વાદ-વિવાદ છાેડ. તારા પુરુષાર્થથી તારી આરાધનાથી તારા આત્માને એાળખ....

"તું અનંત સિદ્ધ પરમાત્મા જેવા શુદ્ધ આત્મા છે"– આ શું તારી એાછી એાળખાણુ છે ?" "તું અનંત તીર્થ કર પરમાત્માએ વર્ણવેલ માનવદેહના ધારક છે"… એ તારી એાછી પ્રશંસા છે….

તારા માનવ જન્મ અને ૫'ચેન્દ્રિયની પ્રશ'સા તીથ'કર ભગવ'ત કરે–સાધુ મહાત્મા તારા પુણ્યના ગુણુગાન કરે.... આનાથી અધિક તું શું કરવાના હતા ?

દેહના પિજરામાં પ્રાયેલ માનવના માટે કુળ-ગાત્ર-માન-સન્માન આશ્વાસન છે. બાકી તા બધા તારા આત્મરાજની અન'ત શક્તિના અવરાધક કર્મ. એ કર્મની તું ક્યારેય પ્રશ'સા ન કરે....

ખસ અધિક શું કહું ? સાવધ ખન....જાગૃત ખન.... કાઈ પણ ખહાનાથી ક્રાંધ અને માન તારા સાધના ઘરને અભડાવે નહિ....સમતા અને નમ્રતાની રક્ષા કરી લે. જ્યાં ક્રાંધ અને માનને પ્રવેશ જ મળે નહિ...ખસ, જલ્દી કર.... "સિદ્ધિ તારા સત્કાર કરવા આતુર છે"....

કેવળજ્ઞાન તારા દિલના દરવાજે ડાકિયાં કરે છે....આ માંદ્યરા અતિથિની પધરામણી કરાવી તું ધન્ય બન.... ગુરુદેવ! મેં તા આપના નામથી કેશરીયા કર્યા છે....

"ત્વમેવ શરણું મમ….ત્વમેવ શરણું મમ "—એ જ મારા મંત્ર છે. મને હવે શાનાં અરમાન હાય ? એક જ આપતા હુકમ પાલનના…આપના હુકમ માનવાથી મને છે લાભ…પેલા ક્રાંધ પણ ડરીને દૂર ભાગે છે–પેલું માન પણ ડરીને દૂર ભાગે છે. ખસ, આપા આશીર્વાદ… અનાદિ શત્રુ સામે વિજય વર્રું!!!

## <sup>ૄું ૧</sup>૨ૄ નમે દેઈ ન કુચ્યિજ્જા

હૄદયમાં અમૃત ભર્યું હાય તા જ મુખમાંથી મીઠી વાણી નીકળી શકે. સંસ્કારી વાણી એ સંસ્કારી હુદયની દ્યોતક છે. હુદયમાં અનેક શુભ ભાવના સ'ગ્રહિત થઈ હાય, વર્તમાન પરિસ્થિતિથી વ્યક્તિ વિદ્ભવળ ન અની હાય, ખુદના કર્ત વ્યની મસ્તી હાય ત્યારે વાણીમાંથી અમૃત ઝરે છે.

'વચન જેમ મહાભારતના યુદ્ધનું સર્જન કરે છે તેમ વચન વિશ્વશાંતિનું પણ સર્જન કરે છે.'

વચન એ એવું શસ્ત્ર છે, દૂરથી ઉપયાગ થાય છતાં બીજી વ્યક્તિને ઘાયલ જ નહિ, કચારેક પાયમાલ પણ કરી દે છે. વચન એ એક અમૃત છે કે જેના શ્રવણ માત્રથી ૦યક્તિના હૈયામાં રહેલ દ્વેષનાે–ઇષ્યાનાે–પૂર્વ થહેના રાગ શાંત થઈ જાય છે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રની પ્રરૂપણા કરતાં પ્રભુ ક્રમા વેછે-'સાધક! તને સાધનાના માર્ગ ચી'ધ્યા છે. સાધ્ય–સિદ્ધિના ઉત્સાહી લક્ષ્ય પ્રાપ્તિને ઝ'ખતેા તુ' તેા મારા વચનથી ચાલવા નહિ...દોહવા માંડીશ. પણ, મારે તને સમજાવવું છે, સાધના માર્ગની એક લબ્યતા સમજ લે, સાથે વિચારી લે–'સાધના માર્ગ સુ'વાળા નથી, સાધના માર્ગમાં પણ કયાંક આરાહ– અવરાહ આવશે, ખાડા-ટેકરા પણ આવશે. સાધનામાર્ગ એટલે જવન અંગેની જરૂરિયાત સૌ જેવી સામાન્ય પણ, જીવન અ ગેની જરૂરિયાતાને પ્રાપ્ત કરવાની ઉપયાગ કરવાની પદ્ધતિ અનાેખી,..

સાધુ અનવાનું એટલે આત્મહત્યા નથી કરવાની, આત્મ-ઘાત નથી કરવાના પણ, સાધુ થવું એટલે દુષ્સ સ્કારાના નાશ કરવા કર્માના ઘાત કરવા...જન્મ-મરણના નાશ કરવા.

જીવન ટકાવવાનું –નસાવવાનું પણ, આજિવિકાની વૃત્તિ જેમ અનાખી તેમ પ્રવૃત્તિ પણ અનાખી. જીવન દ્વારા સાધનાની સિદ્ધિ કરવાની...ગારિત્રનું પાલન કરવાનું એટલે તે માટે દેહ ટકવા જાઈ એ. દેહ આવે એટલે પાછી દેહની પાછળ છૂપાયેલ દેહના મસત્વની મૃગમરીચિકા આવવાની. જીવવાનુ<sup>ં</sup> એટલે ધાસ **લેવા પડે, ધાસ મૂકવા પડે,** સૂલું પડે, ખેસવું પડે, ખાલવું પડે, ખાવું પડે.

'ભાજન અને ભાષણ આ છે પ્રવૃત્તિ એટલી અધી વિષમ છે કે વિવેક ન હાય તા વ્યક્તિની વર્ષોની સાધના ક્ષણમાં ભસ્મીભૂત કરી દે.'

સાધુ જીવનમાં કઈ પરીક્ષા એાછી છે? ગૃહસ્થની કસાેટી તાે ભાજન કરતાં થાય. સાધુની કસાેટી તાે ભાજન લાવતાં–ગૌચરી લાવતાં જ થઈ જાય. શયન–ઉત્થાન–વિહરણ <sup>શ્</sup>વાસાેચ્છ્વાસ આવી અનેક પ્રવૃત્તિ છે જેમાં **ખી**જાના સાથ-સહકાર સહારાની જરૂર પડતી નથી જ્યારે સાધુ છવનમાં આડાર અ'ગે સાથ સહકારની અપેક્ષા રહે છે.

ગૃહસ્થ પાસેથી સાધુએ આહાર મેળવવાના પણ આસ્વાદ ર્નાહ મેળવવાના. ગૃહસ્થ પાસેથી સાધુએ આહાર મેળવવાના પણ તેના ઉપર અધિકાર સ્થાપિત નહિં કરવાના.

સાધુએ આહાર લેવા દ્વારા જીવન ટકાવવાનું...જીવન દ્વારા સાધ્યની સિન્દ્રિ પ્રાપ્ત કરવાની....રાજની જરૂરિયાતમાં વ્યક્તિ 'જે મળે તે ચાલે' એ સિદ્ધાંત અપનાવી શકતા નથી. અલ્પને સ્વીકારી શકતાે નથી. જીવન જરૂરિયાતની અને તેમાં પ્રતિદિનની આવશ્યક ચીજ મારે તેા સુદંર જોઈએ, સ્વચ્છ નેઈ એ, શુદ્ધ નેઈ એ સાત્વિક નેઈ એ, મનપસંદ<sup>ં</sup> નેઇએ, પુષ્ટિદાયક નિર્ધએ, વિપુલ પ્રમાણમાં નેઈએ, ખુદની પ્રકૃતિ

અને જીલ ળ'નેને બેહકાવે તેવી જોઈએ, જે સમયે જેવી જેટલા પ્રમાણમાં જોઈ અં તેવી પ્રાપ્ત થવી જોઈએ.

આજનું સંકુચિત વિશ્વ જયાં ખુદના પરિવારની ચિંતા ભૂલી ગયું છે. વ્યવહારમાં સૌને ચાદ કરે છે પણ, આહારમાં તો દરવાજા ખંધ કરી સ્વને જ મુખ્ય ગણી વ્યવહાર કરે છે તો વિશ્વમાંથી સાધુને જીવનની આવશ્યક ચીંજો પ્રાપ્ત કરવાની, સાથે ખુદના મહાનત્રતાની પ્રતિજ્ઞા પાલન કરવાની. ધર્મલાસ માટે આહાર લેવાના, ધર્મલાસ માટે આહાર લેવાના, ધર્મલાસ માટે આહાર સવાની, ધર્મલાસ માટે આહાર આરાચ્યા ખાદ ધર્મલાસની જ સાધના કરવાની. દુનિયાની દરેક વ્યક્તિ કહે છે. " ખાવાની ખાખતમાં ખાલવું શું ' ખાવાનું શું અમે દેખ્યું નથી ? ખાવાની બાખતમાં ઝઘડા કરીએ તેવા અમે નાદાન નથી. ખાનદાનના નખીરા છીએ."

આ કાઈ એક વ્યક્તિના સ'વાદ નથી પણ, અજ્ઞાન અને અિલમાનથી ઘેરાયેલ પ્રત્યેક વ્યક્તિના સ'વાદ છે. સાથે આ સ'વાદ નથી, વિસ'વાદ છે, આલાપ નથી પણ પ્રલાપ છે, 'વાદ નથી પણ વિત'ડા છે. ખૂબ શાંત અને સ્વસ્થ ખન. મારા એક નાના પ્રશ્નના જવાબ આપ. આ ધરતી ઉપર તારા જન્મ થયા, હજી તે આંખ ઉઘાડી ન હતી. મુઠ્ઠી ખાલા ન હતી. ત્યાં તા તં રદન કરી મૂક્યું. આ રદન શાનાં માટે હતું ? તારુ રદન કઇ રીતે બ'ધ થઈ ગયું ? જવાબ આપ. તારી આ થાડા વર્ષો પહેલાંની આ વાત છે.

કદાચ, તારા જીવનની આ મહાન ઘટના તું ભૂલી ગયે! કરો પણ, સંસારમાં સૌ સાથે જીવે છે અને જુએ છે. ભલાં! જન્મ લીધા ત્યારથી આહાર માટે ઝઘડવાનું તેં શરૂ કર્સ દીધું છે, આહારની ભાવના એ તાે અનાદિકાળથી તારી પાછળ લાગેલી છે. આહાર માટે હવાતિયાં મારવા એ તારી જુગ જુની વૃત્તિ છે. હવે અણાહારી બનવાની નૂતન શંક્તિ વિકસિત કર. સાધુ બનીશ તા પણ કથારેક આહાર નહિ મળે તા ગુસ્સા કરી દર્ધશ. તારી આ જુની આદત-જુની ટેવ એમ ભૂલાય તેમ નથી. એટલે જ તને પાઠ ભણાવું છું, નવકાર મંત્રની જેમ રટણ કરી લે. પુનઃ પુનઃ આવૃત્તિ કરી લે. ' ન મે દેઇ ન કૃષ્યિજજા'

સાધુ એટલે કેહિ આહારન આપે તેંા પણ ગુસ્સાે ન કરે. સાધુ થયાે એટલે તે કર્મના નાશનાે પ્રયત્ન પ્રાર'લ્યાે છે પણ, કર્મનાે નાશ નથી થઇ ગયાે ને ? કર્મ ઉદયમાં તાે આવે ને ?

યાદ રાખજે. સાધુ જીવનમાં પરમાત્મા ઋષભદેવને પણ એક વર્ષ આહારની પ્રાપ્તિ થઈ ન હતી. ક્ષાચિક સમિકતી શ્રીકૃષ્ણની દ્વારિકા નગરીમાં મહાત્મા હ'ઢણઋષિને છ મહિના આહાર ન મળ્યા. દ્વારિકામાં કાઈ દાનની ભાવનાવાળું ન હતું એટલે ગૌચરી ના મળી કે ઢ'ઢણઋષિના અંતરાયકર્મના ઉદય હતા ? તું ખૂબ ઉતાવળથી જવાબ આપીશ, દ્વારિકામાં દાનવીર હતા તો જ નેમિનાથ પ્રભુ અનેક સાધુ—સાધ્વી સાથે વિચરતાં પણ ઢ'ઢણઋષિનું અ'તરાય કર્મ જેરદાર. ભલા!

મહાત્માઓને પણ અતરાયકર્મના ઉદય આવે અને તને ન આવે ? મારે તને સમજાવવું છે આહાર ન મળે એટલે રહવું—લઢવું એ અનાદિની વૃત્તિ ઉપર તારે વિજય મેળવવાના છે. કર્મના ઉદય તારા. પશ્ચાત્તાપ તારે કરવાના. તારે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનુ. તારે કરવું જોઈ એ કે નહિ ? આ તા કેવી મૂર્ખાઈ! ભૂલ આપણી અને ગુસ્સા બીજા ઉપર.

' ખૂદની ભૂલે ગુસ્સાે બીજા ઉપર કરે તે અજ્ઞાની,

ખુદની ભૂલ વિચારે અને સુધારે તે જ્ઞાની. મારા સાધક શિષ્ય !

મારા હૈયામાં તારી હિતચિ'તા છે, એટલે ક**હુ' છુ'** પ્રત્યેક પરિસ્થિતિમાં તુ' કાર્ય-કારણ વિચારજે. પ્રત્યેક પ્રસ'ગમાં બાહાદેષ્ટિ અને બાહ્ય પરિસ્થિતિના દાેષ ન કાઢવા.

તું રાની...અંતરરાની...જ્ઞાનચક્ષુથી શાેભતાે દિવ્યદેષ્ટિના સ્વામી, તારી નિરીક્ષણશક્તિ અનેરી અને તારી પરીક્ષણ-શક્તિ પણ અનેરી.

તું આહાર ન દે, ન આપે તેના ઉપર ગુસ્સાે ન કરે. માન–સન્માન ન કરે તેની ઉપર પણ ગુસ્સાે ન કરે. અસ, શિષ્ય ! સિદ્ધિમાર્ગે સંચર.

ગુરુદેવ! ગુરુદેવ! હું શું કરું? મારી જાત મને છેતરી રહી છે પણ, આપ મારા સાચા નાડી પરીક્ષક—વૈદ્ય છો. હું તો એક જ વિનવું—આપ મારી પ્રકૃતિ જાણા છો. મારામાં વિકૃતિ પેદા ન થાય, તેવા આશિષ આપા. આકી આજે મને છાતીફાટ રુદન કરી લેવા દો. હું તા એટલા ત્રુચ્છ છું, આહાર નહિ દેનાર ઉપર તા ગુસ્સા કરું છું પણ, નિષ્કારણ ઉપકારી ગુરુજના ઉપર પણ ગુસ્સા કરું છું.

મારી કરુણુ વ્યથા કોને કહું ? દયા આવે તો દાન કરજે. શક્તિ આપજે- જગત્ સાથે લડાઇ ખધ કરું અને દુર્શુણ સાથે લડાઈ શરુ કરું.

નાથ ! સ્વીકારાે.... મારી હૃદયની વિન તિ....

જેટલા જુના ઇતિહાસ છે, એટલા જ કાયાના જુના ઇતિ-હાસ છે, દેહના રૂપ ર'ગ હ'ગ ળદલાયા છે. પણ દેહ વગરના આ દેહી રહ્યો નથી. અદેહી જેના સ્વભાવ છે. પણ દેહમય ખનેલ આત્મા કયારેક તા હી જાય છે. " હુ' આત્મા છુ'" અને દેહમાંજ આત્માની કલ્પના કરી બેસે છે, તેથી દેહી આત્માને હ'ઢાળવા શ્રી આચાર'ગ સૂત્રનુ' ૮૯મું સૂત્ર છે, " કાલાણ્ટ્રકાઇ" કર્ત વ્ય પાલન માટે તત્પર થા.

ં પ્રત્યેક વ્યક્તિને જયારે કાઈ હિતશિક્ષા આપે છે, ત્યારે પહેલાં તાે થાય છે, તમે કહાે હું સાંભળું છું, પણ હું તાે મારે ચાેગ્ય કર્તાવ્ય કરજ બજાવું છું.

ભલા, માનવ! કર્તા વ્યા ધર્મ એ કાયરનું કામ નથી. શૂરા એ ક્ષેત્રે સંચરી શકે છે. તું કીર્તા ધર્મનું પાલન કરે છે કે કર્તા વ્યા ધર્માનું? શાંત સ્વસ્થ થઈ ને જવાય આપ.

ું જ્યાં કર્તા વ્યા કર્સુ મે' ફરજ બજાવી, આવી વાતો થાય ં છે કરે છે, તે કર્તા વ્યા પ'થના ચાગી નહિ, કીર્તિ પ'થના ચાગી.

પૃશ્વોએ કયારે કીધું હું અધાને ધારણ કરું છું ? વૃક્ષ એ કયારે કીધું હું છાયા આપું છું ? સૂર્ય એ કયારે કીધું હું પરાપકાર માટે પ્રકાશ પાથરું છું ? પરમાત્માએ કયારે કીધું વિશ્વના ઉપકાર માટે હું તપ કરૂં છું લાવના ભાવું છું? ના-ના-ના-એ બધાં બાલે જ નહિ બાલે તા એના માર્ગ રુ'ધાયા. કારણ-કાર્યની પ્રશસ્તિ ગાવામાં પણ સમય વ્યતીત થાય ને ? કર્તા વ્યમને વરેલા શ્ર્રાને તા આ પણ કર્તા વ્યભ્રષ્ટતા લાગે એટલે તેઓ તા મૂંગા માઢે પાતાની ક્રજ પાછળ જ લાગેલાં હાય. ક્રજ પાછળ કના થઈ જતા હાય. કર્તા વ્યની વેદી ઉપર સ્વના સમર્પણ કરવા માટે જ એમના જીવન હાય.

મહાત્મા! તમારી વાણીમાં જેમ છે, ગુસ્સાે છે. એ જુસ્સાે મારી અ'દર પણ જાગૃતિ પેદા કરે છે. હું પણ કર્તાવ્ય પ'ચે કદમ અઢાવીશ.

વત્સ! મારે તને દોડાવવા નથી, દોડનાર થાકી જય છે અને પથભ્રષ્ટ થાય છે. ધ્યેય ભ્રષ્ટ થાય છે. મારે તને ચલાવવા છે. ચાલે છે તે થાકતા નથી. અને કર્ત વ્યપ'થના પથિક બને છે, ખુદની મ'ઝિલ સર કરે છે.

પણ વત્સ! આ આગ્રારાંગ સૂત્ર એટલે પ્રભુના સાધુ-જીવનની બાલમ'દિરની બાલપાેથી.

આ કાઈ કવિના કાવ્યવિકાર નથી, આ કાઈ છ'દશાસ્ત્ર નથી, જ્યાં ઉપમા અને અલ'કાર હાય.

આ તા પરમાત્માએ પ્રક્પેલ આચારાંગ સૂત્ર. .

શ્રી આચારાંગ સૂત્રના અર્ક જેવું: અદ્ભૂત સૂત્ર વત્સ!
'' કાલાણુદ્વાઈ'' કર્ત વ્ય કર, એવી વાત નહિ, કર્ત વ્યશીલ તારા–સ્વભાવ ખનાવ, પણ આગળ રહેલું વિશેષણું 'કાલ' . ખૂબ મજાનું છે, સુંદર છે, આત્માના ઉંડાણુને સ્પર્શી . જાય તેવું છે. '' કાલાણુદ્દકાઈ''

જે સમયે જે કર્તાવ્ય કરવા યાગ્ય છે તે ગમયે તે

કર્તાવ્ય અજાવવાના સ્વભાવવાળા અન. પ્રકૃતિ કયારે પણ સમયની મર્યાદા ચૂકે છે?

THE STATE OF THE S

વર્ષાના સમયે જ મેઘ ઘટા, ઉનાળાના સમયે જ તડકા અને ઠ'ડીની ઋતુમાંજ ઠ'ડી.

પ્રકૃતિના ખાલસમા વૃક્ષોએ કયારે ય આળસ કરી છે? પુષ્પાએ કયારે પ્રમાદ કર્યો છે? સૂર્યોદય થયા પુષ્પા વિક-સિત થયા. સૂર્યાસ્ત થયા પુષ્પ બીડાઈ ગયા. પ્રાતઃકાળ થયા પસીના મધુર કલરવ શરૂ થઈ ગયા. દેવમ'દિરમાં ઘ'ટનાદ થયા. પ્રકૃતિ અને પ્રકૃતિજીવી કહે છે અમારે જગત સાથે શું લેવા દેવા?

માનવ માેડા વહેલા ઉઠે–સુએ–માનવ માેડા વહેલા ખાય પણ અ તાે સહજ અને નિત્ય નિયમિત.

સાધુ શું પ્રકૃતિજીવી! તું તા પ્રકૃતિ વિજયી! તારી

ગુરૂ ગૌતમસ્વામીના જેવા ખન. આજ્ઞા પાલનના સમયે પ્રશ્ન ના કર. પણ પૃચ્છા નામના સ્વાધ્યાય કરતા હાય ત્યારે શ'કાનું સમાધાન કર અને પ્રશ્ન પર'પરાની શ્રેણુ ખહી કર. જ્યાં શ્રદ્ધાથી સ્વીકારવાનું હાય ત્યાં શરણાગતિ સ્વીકાર. દ્વિદળ સમજવા માટે તું ખૂબ નાના ખાળક છે. તીર્થં કર ભગવંત ઉપર શ્રદ્ધા રાખી સ્વીકારી લે. પણ જ્યારે ન્યાયના અભ્યાસ કરે ત્યારે સુદ્ધિના મેદાનમાં

ઉતરી જાય એટલી તર્ક અને દલીલ કર. પૂર્વપક્ષ અને ઉત્તરપક્ષ સ્થાપિત કર, સમયની મર્યાદા ના ભૃલ.

સમયે કરેલું કર્ત વ્ય જ જીવ તદાનનું પ્રેરક ખને છે. સમયના પારખ… સમયનું મૂલ્યાંકન કર.

દશાર્હુ લદ્રએ દીક્ષા લીધી તેમાં ઇદ્રને શું ? પણ દશાર્હુ લદ્રની દીક્ષાએ ઇ'દ્રને કેમ નમાવ્યા ?

ઇન્દ્રમાં કેમ આદર પેદા કરો ? ઈદ્ર, પ્રભુના સામૈયા આદ કરવાનું અનુષ્ઠાન પ્રભુની આજ્ઞાના પાલનરૂપ પ્રવજ્યા ના સ્વીકારી શકયા. દશાર્ણ ભદ્રએ વિચાર્યુ, પ્રભુનું સ્વાગત કેવી રીતે થાય ? અને તેને યાગ્ય તત્કાળ ઉચિત કર્તાવ્ય શું? દીક્ષા લેવાની?

હા, હમણાં જ લેવાની, કાલ ઉપર વાત મૂલતવી નહી રાખવાની. પ્રભુના સામૈયાની સાથે કાલે–સમયે સ્વીકારેલી દીક્ષા એ દશાણું ભદ્રને જીતાડી દીધાં.

મારે તેને આ વાત સમજવવી છે. પણ તું શાંત થઈશ, સ્થિતપ્રજ્ઞ થઈશ, તેા જ સમજી શકીશ. નહિતર હું તેને એાળખું છું. મારે કક્કો જ ખરા એમ કહ્યા કરીશ. ૬૦ વર્ષે અભ્યાસના પ્રારંભ કરે તે ચાગ્ય નહિ, પણ શિશુ જીવનથી વિદ્યાના ગ્યાસ'ગી અની જા.

ચૌવનાવસ્થામાં ઇન્દ્રિય વિજેતા અન. વૃદ્ધાવસ્થામાં કહે મે' ઇ'દ્રિયના ભાગા છાડયા. અરે ગાંડા! તે ભાગા છાડયા નહિ. ઇ'દ્રિય માટે ભાગા રાગા ખન્યા. છાડયું શું ? રાગા!

ધરાને ધ્રુજાવે તેવી સત્ત્વ અને સ'યત્તિ છે ત્યારે નમ્રતા અને દાનવીરતાથી વિશ્વને ધન્ય બનાવી દે, તારી નમ્રતા જોઇ કેટલાયના માહનીય કર્મ ધ્રુજી જાય. સાચુ' કહું છું અની જા અઈ મુત્તા મુનિ જેવા, ઇરિયાવાહિયા કરતાં ભવ આલાયનાના મહાયાગી.

જે પાપ લાગ્યું તે જ ઘડી, તે જ પળ, પાપ નિવાન્ રાશુની ધન્ય ઘડી જે સમયે ઇરિયાવહિયા કર્યા, તેજ સમયે '' કેવળજ્ઞાનની આપ્તિ''

તું ખ્રાધના કરે છે, પણ કાળનું મહત્વ સમજતા નથી, કાળનું મહત્વ સમજાશે ત્યારે તું કાલ વિજેતા અનીશ. કાલ તારા જીવનમાં નહિ આવે.

પ્રભુ! હું તેં આપના અદના સેવક, ન સમજું કર્તાવ્ય તા કયાંથી સમજું કર્તાવ્ય કાળને ? હું તો સમજુ આપની શરુણાગતિ, શરુણમાં આવ્યા છું. ચરુણમાં આવ્યા છુ ....

મને વિશ્વાસ છે, શ્રહા છે, આપના ચરણુકમળમાં, એક અદ્ભિતીય શક્તિ છે. જે કાલવિજેતા ખને તે રાગદ્ભેષને વિજેતા ખને છે. ખસ, મને આપેા આપની આરાધીનતા.

આપની આજ્ઞા જ મને સમયે સંમયે અવસરે કર્તા વ્ય શીલ બનાવી કાલ વિજેતા બનાવશે. હું કાલ વિજેતા બનું એ મારે મન બહું મહત્વનું નથી. પણું હે પ્રભુ! હું આપના ચરણુના સેવક બનીશ. મારું આપના સેવક ળન. વોતું સમણું સિદ્ધ કરો.

એજ યુનઃ પ્રાર્થના....

પ્રત્યેક વ્યક્તિ મુક્ત-સ્વત'ત્ર જીવનની ઝ'ખના કરે છે. ન જોઈએ કાઈ બ'ધન….ન જોઈએ કાઈના અ'ધન….પ'ખી જેવા ઉઠ્ઠયન કરવા માનવ ચાહના કરે છે.

સ્વત'ત્રતા – સ્વત'ત્રતા – સ્વાધીનતા – સ્વાધીનતા–શખ્દ બાલતાં માનવી પાપટ જેવા બની ગયા છે. શખ્દ બરાબર યાદ રહ્યો છે અને અર્થ સાવ વિસ્મરણ થઈ ગયા છે.

સ્વત'ત્રતા એટલે આત્માનું ત'ત્ર. કચાંય આદતાની પરાધીનતા નહિ, પરત'ત્રતા નહિ, પણ સ્વત'ત્રતા પ્રાપ્ત કરવા, આત્મરાજ્ય મેળવવા જિનરજના આજ્ઞાત'ત્રેના સ્વીકાર કરવા અત્ય'ત આવશ્યક છે.

સાધુ માત્ર સાચા સ્વત ત્રતાના ચાહેક અને સ્વત ત્રતા પ્રાપ્તિના રાજમાર્ગ જિનાજ્ઞા સ્વીકાર છે.

જિનાગ્રાની પ્રતિગ્રા સ્વીકારે તે સ્વતંત્ર ખને. પણ આજે શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું ૮૯ ખી. મું. સૂત્ર તને કહે છે– 'અપડિશ્શે ' અપ્રતિગ્ર ખન, પ્રતિગ્રા રહિત ખન, પ્રતિગ્રાના ત્યાગ કર.

શિષ્ય !

શાસ્ત્રની પંક્તિ સાંભળતાં જ તાંરી ખુદ્ધિ ચકરાવે ચઢી જશે. અને તું ખરાડી ઉઠીશ, મેં તા છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર ગ્રહેણુ સમયે પ્રતિજ્ઞા કરી છે, " ઇચ્ચેઆઇં પંચ મહત્વયાર્ઇ....ઉવસ'પજ્જિતાણું વિહરામિ ". શું હું પ્રતિજ્ઞા બ્રષ્ટ થઉં? આપ ગુરુ થઈને મને શાસ્ત્રના નામે આવું સમજાવા છાં ? પ્રતિજ્ઞા રહિત ખન. તારા ગુણુ પ્રકાપ પ્રજવલિત અની જશે. પણ તારી હૈયાની પ્રતિજ્ઞા પાલનની ભાવનાથી મને અવશ્ય આન'દ થશે. ગ્રલ, હવે આપણે પ્રસ્તુત વિષય પર આવીએ.

શાસ્ત્રવાંચન-શાસ્ત્રશ્રવણ શાંત ચિત્તે કરવું જોઈ એ. શબ્દ કે શબ્દાર્થની આપણી વ્યાખ્યા શાસ્ત્રમાં ન કરવી જોઈએ. જે શ્રી આચારાંગસૂત્ર પાંચ મહાવતનું રક્ષણ કેમ કરવું ? સાધુ જીવનનું સંરક્ષણ અને પાલન કેમ કરવું ? તેનું મહામૂલું શિક્ષણ આપે છે તે શ્રી આચારાંગ સ્ત્ર તારા મહાવતના યાગક્ષેમની વાત ના કરે એ કેવી રીતે બને ? પ્રતિજ્ઞા રહિત અનવાના રહસ્યને આપણે સમજવું જ જોઈએ. દરેક પ્રતિજ્ઞાના ઉદ્દેશ સમજવા જોઈએ.

શાસ્ત્રીય પ્રતિજ્ઞા કાેને કહેવાય ? અશાસ્ત્રીય પ્રતિજ્ઞા કાેને કહેવાય ?

સાધક!

સમભાવથી પ્રેરિત અની પ્રતીજ્ઞાના સ્વીકાર કર. કષાયથી પ્રેરિત અની કરેલી પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કર.

કાઈ પ્રતિજ્ઞા ક્રાેધ-માન-માયા-લાલથી પણ કરે છે. કાઈ તપ-ત્યાગ સ'યમના ફળ દ્વારા લોકિક અલિલાષાની પૂર્તિ માટે પણ પ્રતિજ્ઞા કરે છે. કાઈ કદાગ્રહ-હઠાગ્રહમાં આવીને પણ પ્રતિજ્ઞા કરે છે. આ બધી પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કરવાના છે.

જે પ્રતિજ્ઞામાં શરત હાય, હઠ હાય, મિશ્યા ખુમારી હાય, કાઈ ને ઉતારી પાડવાની ભાવના હાય, આવી પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કરવાના છે. મહાત્મા સ્કંદકાચાર્ય ગુસ્સામાં પ્રતિજ્ઞા કરેલી—મારા શિષ્યોના નાશમાં જે સહાયક છે તે રાજા—મંત્રી નગરશેઠ—સેનાપતિ—પુરાહિત અને સર્વ નગરના નાશ કરું.

આ પ્રતિજ્ઞા આત્મકલ્યાણકારક નથી, આ પ્રતિજ્ઞા સદ્દુણુની નાશક છે. તેથી આ પ્રતિજ્ઞાના ત્યાંગ પરિણામ આવ્યા પહેલા કરવા જોઇએ. મહાત્મા સ્ક'દકે ગુસ્સામાં આવી ભય'કર પ્રતિજ્ઞા કરી એટલે તેના દોષની સૌને ખબર પડી. પણ, આપણે ગુસ્સામાં આવી રાજ કેવી કેવી પ્રતિજ્ઞા કરીએ છીએ તેના વિચાર કર. આ પ્રતિજ્ઞાથી તને લાભ કે નુકશાન ? જે પ્રતિજ્ઞા આપણા જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રને હાનિ પહોંચાડે તેવી પ્રતિજ્ઞાના તું ત્યાંગ કર.

એક મહાન જ્ઞાની આચાર્ય લગવ'તને શિષ્યાં વાર'વાર શાસ્ત્રના પ્રશ્નો પૂછવા આવે છે. નિદ્રામાં વિક્ષેપ થાય છે. મહાત્મા વિચારે—" જો હું જ્ઞાની થયા તો કેવા દુઃખી. સુખે નિદ્રા પણ નહિં. મારા આ લાઇ અજ્ઞાની છે તા કેવા સુખી! અસ, હવે હું કાઈ ને લણાવીશ નહિ. અધ્યયન—અધ્યાપન નહિ કરાવવાની આજથી પ્રતિજ્ઞા. બાલવાના જ ત્યાગ.

છાલ, શિષ્ય ! આ પ્રતિજ્ઞા જ્ઞાનથી પ્રેરિત બનીને કરી કે <mark>અજ્ઞાનથી</mark> પ્રેરિત બનીને કરી ? આ પ્રતિજ્ઞાથી આત્માને શું લાભ ?

સાંભળતાં તારા મનમાં થઈ જાય છે આ તા જ્ઞાનના વિકાસ કે અજ્ઞાનના વિકાસ પણ આપણે આપણાં આત્માનું સંશોધન કરવું જોઈએ. મૌનની તે પ્રતિજ્ઞા લીધી છે. પણ દ્વેષ ભાવથી કે સમજથી ? દ્વેષભાવથી અંબાલા રાખવાની જે પ્રતિજ્ઞા લીધી હાય તેના ત્યાગ કર. સમજ અને આત્મકલ્યાણના શુભ ભાવથી મૌન રહેવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી હાય તેનું પાલન કર.

ં અભિમાન–અહ'ને વશ થઈ ભાજન નહિ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી હાય તે છાડી દે. આ પ્રતિજ્ઞામાં ભાજન ત્યાગની

ં કરીએ છીએ.

ભાવના નથી પણ મનામણાની માંગણી છે. મારા માન–સન્માન કરા તા જ લાજન કરીશ; આ પ્રતિજ્ઞા તારા કર્મને યુષ્ટ કરે છે. તેના ત્યાગ કર. મારાથી કાઈ અપમાન થશે તા હું ભાજન નાંહ કરું આવા પવિત્ર ઉદ્ઘેશથી પ્રતિના કર.

માન ભૂલાવે છે તેમ માયા પણ માનવને બ્રમણ કરાવે છે. મલ્લિનાથ સ્વામી તીર્થ કરના આત્મા તેમને પણ ત્રણ સવ પહેલાં માયા મુંજાવી ગઇ. તપ કરું પણ મારા સાથી સાધુઓને ખ્યાલ ન આવે તેમ કરું. નહિતર અમે અધા સરખા થઈ એ. તપના પચ્ચકુખાણ માયાથી કર્યા. પ્રતિજ્ઞા અવશ્ય થઈ પણ લાલ શું. ?

ા મુનિ વિશ્વની કાેઇ વ્યક્તિને છેતરે નહિ, કાેઈની સાથે કપટ કરે નહિ, કાેઈ નાે વિશ્વાસ ભ'ગ ન કરે, તાે <mark>સહાયક</mark> સાથે મુનિ સાથે કપટ કરે ? મુનિને કેટલું નુકરાાન ? અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકમાં નિવાસ કરતાર મુનિ સ્ત્રીવેદ બ'ધાય તેવા પરિણામથી મિથ્યાત્વ સુધી પહેાંચી ગયા. '' આપણા આત્મા કપેટી ખને તેવી પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કર."

આ બધા મહાત્માંએ જીવનમાં એકાદવાર કપટથી પ્રતિજ્ઞા કરી, પણ આપણુ તા દિવસમાં એકવાર તા પ્રતિજ્ઞા કરતાં જ હશું કે " જોજો, હવે તમને અનાવું નહિ તા મારું નામ નહિ ? હું શું કરું છું એ તમને ખબર જ નહિ વડવા દઉં. માથામાં મસ્ત અની ગુરુજીને પણ ઊ'ધા પાઠ ભણાવી દઇએ છીએ. દિવસે નિદ્રા લેવી હાય, પણ દિવસે સૂર્ઈએ તા પ્રમાદી કહેવાઈએ એટલે બહાનું શાધી લઈએ-ે થું દુઃખે છે તા સૂઇ જાઉ ? પેટમાં દુઃખે છે તા સૂઈ 🦠 🤨 રેં બસ પછી તેા માયામાં કુશળ બની કેટલીય પ્રતિજ્ઞા

શું આ પ્રતિરાથી આપણા આત્મા શુદ્ધ બને ? " જે પ્રતિન્નાથી આત્મા અશુદ્ધ બને તે પ્રતિન્નાના ત્યાગ કર."

マンドロションション はいかんしんかんしん ひしんしょくしん

કેટલાંક આત્મા પરિગ્રહનું પરિમાણ કરે છે, પણ મનમાં માને છે—પરિગ્રહનું પરિમાણ કરે તેને ધન મળે. આ પ્રતિજ્ઞાની પાછળ શું છૂપાયેલ છે ? લાલ. લાલથી કરેલી પ્રતિજ્ઞાથી ત્યાગ લાવની અભિવૃદ્ધિ થઇ કે રાગ લાવની ? આપણે પણ કયારેક ઇપ્ટ પદાર્થની લાલચથી અનિષ્ટ પદાર્થના ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા કરીએ છીએ. તે પ્રતિજ્ઞાથી આસક્તિ ઘટી કે વધી ? આસક્તિની અભિવૃદ્ધિ કરનાર પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કર. કચારેક મહામૂદ બની અત્યંત અજ્ઞાની બની આપણા ઉચ્ચ સંચમના ફળની પ્રતિજ્ઞા કરીએ છીએ. જેમ શ્રીકૃષ્ણના પિતા વાસુદેવે ગત જન્મમાં કદરૂપ પણાથી ત્રાસી સંચમ સ્વીકાર્યું હતું. ઉત્કૃષ્ટ સેવા કરે છે, પણ અતિમ નિયાણું કરે છે— મારા તપ—ત્યાગનું ફળ હાય તા હું બીજા જન્મમાં સ્ત્રીવહ્ધલ ખતું. આ પ્રતિજ્ઞાથી શું લાલ ? સંચમ વેચાઈ ગયું. આપણે કેટલીવાર આવી ઝંખના કરીએ છીએ.

ગુરુની-સમુદાયની-ગુરુ ભગિનીની સેવા કરી મારી શું ગહુત્રી થઈ ? હવે તો હું એવું કરું આ તપ-ત્યાગથી મારા અનાદર દૂર થાય. સંપૂર્ણ કર્મ ક્ષય કરનાર તપને આદર માટે વેચવાના.

"અપ્રતિજ્ઞ બન." શ્રી આચારાંગ સૃત્રની હિતશિક્ષા કંદે છે સમભાવમાં આવી જિનેશ્વર ભગવ'તની આજ્ઞા મુજ-ખની પ્રતિજ્ઞા સ્વીકાર કર. કષાયના ઉદયથી—અત્તાનથી પ્રેરિત ભની જે પ્રતિજ્ઞા કરી હાયુ તેના ત્યાગ કર. હકીકતમાં તે પ્રતિજ્ઞા નથી. હઠવાદ છે.

પ્રતિજ્ઞા ગુણુની પ્રાપ્તિ માટે કરવાની. પ્રતિજ્ઞા દેષોના નિવારણ માટે કરવાની. પૂ. શ્રી આચાર્ય ભગવંત શીલાંકાચાર્ય આ સૂત્રની ટીકામાં કહે છે—"પ્રભુનું શાસન અનેકાંતવાદી છે. પ્રભુના શાસનમાં એકાંતે કાેઇ પ્રતિજ્ઞા નથી તાે એકાંતે કાેઈ અપ્રતિજ્ઞા નથી. પ્રત્યેક ત્રતમાં ઉત્સર્ગ અને અપવાદ છે, એક ગતુર્થ ત્રતને છાેડીને, ગતુર્થ ત્રતનું ખંડન રાગ વગર થતું નથી એટલે તેમાં કાેઇ અપવાદ નહિ. બાકી રાગ—દ્રેષ વગર આગરણ કરતાં આશ્રવસ્થાન નિર્ભરાના સ્થાન ખને. રાગ—દ્રેષપૂર્વ ક નિર્ભરાના આલખના પણ કર્મ ખંધનના નિમિત્ત ખને છે. આ બધાં શાસાર્થ વિચારી મારા શિષ્ય! તને કહું છું—તું પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ પણ કર અને પ્રતિજ્ઞાના સ્વીકાર પણ કર." તારા આત્મગણામાં સહાયક સંયમ યાત્રામાં વિકાસક પ્રતિજ્ઞા પાલન કર. તારા દુર્ગુ ણાની અભિવૃદ્ધિ કરાવનાર—સંગ્નાર યાત્રાને સુદીર્ઘ ખનાવનાર પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કર. ગરુદેવ!

હું શું કરું? શું ના કરું? તેની મને દ્વિધા રહે છે. છેવંડે આજે આપના ઉપદેશ સાંભળી એક નિર્ણય કરું છું. આપની આજ્ઞા પ્રમાણે જીવન જીવવાની પ્રતિજ્ઞા કરું છું. મારી ઇંગ્છા પ્રમાણે ચાલવાની—જીવવાની મારી પ્રતિજ્ઞા હતી તેના ત્યાગ કરું છું."

મને પ્રતિજ્ઞાપાલનના અને પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ માટે આશીર્વાદ આપા. "આપ કૃપાએ સફળ બનું."

## ુર્વા ૧૫% કાસ ખલુ અયં પુરીસે

વ્યક્તિના અનેક શક્તિના બીજ હાેય છે. અનુકૂળ પરિસ્થિતિ હાેય છે છતાં કયારેક જેવા મળે છે ફળશ્રુતિ. શૂન્ય.

શક્તિ છતાં શૂન્યતા કેમ ? જલ હેાવા છતાં પિપાસા કેમ ? આંખ હેાવા છતાં અદર્શન કેમ ?

કાન હેાવા છતાં અશ્રવણ કેમ ? " **સાધેક આ**ત્મા*"* 

શ્રી આચારાંગ સ્ત્રનું આ ૯૫મું સ્ત્ર તારા ચિંતના દ્વાર ખુલ્લા કરી દે છે. તારા પુરુષાર્થ ને પ્રેરણા કરે છે. સાથે ખૂબ જ અગત્યની સાવધાની અંગે ધીર–ગંભીર અનવાની તને ચેતવણી આપે છે "કાસ' કાસે ખલુ અય' પુરિસે." એટલે શું?

પ્રાર'લ કર્યો આરાધના સાધનાના, સ્વીકાર કર્યો સાધુના વેશ, પ્રતિજ્ઞા કરી મહાવતની, ધુણી ધખાવી જ્ઞાન પ્રાપ્તિની.

ગુરુ કૃપાએ થાેહું' રાન પણ મેળવ્યું'....પણ સાધક તું સમજવા લાગ્યા, અરે હું તાે જ્ઞાનના સમુદ્ર !!!

હવે મારે શું કરવાનું ? ધ્યાન કરું ? જાપ કરું ? તપ કરું ? સેવા કરું ? શાસન પ્રભાવના કરું ? મૌન કરું ? ગુરું ખનું ? શિષ્ય ખનું ? ૭૮ ] 'નમાે' અને 'મીન' એ જ સાધુ છવનની શાસા છે

સ્થિરવાસ કરું ? વિહાર કરું ? કવિ ખનું ? ક્ષેખક ખનું ? વ્યાખ્યાનકાર ખનું ? યાગની સિદ્ધિ કરું ? અ'ત્માની સિદ્ધિ કરું ?

તને સાધનાના-આરાધનાનાં અનેક માર્ગો દેખાય છે. કયા માર્ગે જવું ? તેમાં અટવાય છે. મન કહે છે-સીધા, સાદા અને જલ્દી કામ પતે તેવા માર્ગ લેને, કામ એાલું છે અને નામ અધિક થાય તેવા માર્ગે દાડી જા. વિગ્રાર શું કરે છે ?

ભાઇ વિચાર....મને વિચાર કરતાં આવડે ? અરે, ખરેખર કહું ?

આટલા બધા માર્ગો, આટલી બધી સિન્દિ જોઈ હું તો મુંઝાઇ જ જઉં છું. મારી વ્યથા–દર્દ કહું ? સારું જોઈને દેાડવા માંડું છું. પણ મારું ગન્તું માપતા નથી. છેવટે હાંફી જઉં છું. પાંચ–દશ ક્ષણ શાંતિના ધાસ લઉં છું. અને મન કહે છે–તારી પાસે કશું નહિ! તારું કોણ ? તારું નામ કયાં ? તારા અસ્તિત્વની પ્રતીતિ શું ? કરી પાછા વિચારમાં ચઢીશ. અને મનથી વ્યાકુલ બનેલા તું જે માર્ગ સામે દેખાયા તે તરફ દાડવં માંડીશ. અને અંતે હારી–ઘાડી નિરાશ થઈ બિચારા, ગરીખડા બનીને બેસી જઇશ અને આંબમાંથી ૮૫–૮૫ આંસુ પાડીશ....

હુ'....હુ'....કશુ' જ<sup>ં</sup>ના કરી શકચાે.... કશુ' જ<sup>ં</sup>ના અની શકચાે....પણ....

પણુ, તારા આ ગ્યાંસુ લૂછી નાંખ્.... કાયરને !સત્ય ના સમજાય.

"દવા લેવાથી દદ' મટે કે રાેગનું નિદાન કરાવી દવા લેવાથી દદ' મટે ? સાચું કહું ? કડવું કહું ? નાપસંદ કહું ?

SON OF THE PROPERTY OF THE STATE OF THE STAT

स्वीक्षरी ते' अध्यात्मनी अवृत्ति, पणु तारा हैयामां ले। जनी वृत्ति, ले। जनी अलिक्षाषा, मे। हनी अक्ष्माक्ष करा पणु स्थानी थिन हती. ते' अध्यात्मी अनवा प्रयत्न क्ष्मीं न हती. अध्यात्मी कहेवराववा हांग क्ष्मीं हतो. सान प्राप्त करवा नुं स्वार्थी अन्ये। न हती. पणु पह मेणववा ते' सानीने। स्वांग सक्ष्मे। हते। तारा सानने—तारी प्रेरणाने अव्यादा अभर अनाववा ईश्किता न हती. पणु क्षिमां ताइ' नाम गणु। ववाने मथते। हते। ते अक्षेत्र अनि सरस्वती मातानी अपसना स्थे तारा सिद्धांत न हतो. पणु सिद्ध हस्त क्षेत्रका नाममां ताइ' नाम पणु आंगणीना वेह गणु। सिद्ध हस्त क्षेत्रका हती. प्रवयनकार अनवा ते अनेक प्रयत्न क्ष्मीं, स्थेनी ना नहीं. हेट क्षीक्षार ते' श्रोतानी आअमांथी आंसुनी वारा वहावी पणु तु' प्रवयनकार अन्ये। हे लावणु भार अन्ये। १

પ્રવચન-પ્રકૃષ્ટ વચન-શ્રેષ્ઠ વચન-કેવલજ્ઞાનીનું વચન. આત્માને અજવાળનારું વચન-સ્વપરતારક વચન-સ્વપરનું ઉદ્ધારક વચન-આવું પ્રવચન કરનાર તું ના અન્યા. કારણ વ્યાખ્યાન દરમ્યાન તે પ્રભુના સિદ્ધાંતના વિચાર ન કર્યા. એકલી સત્તાના વિચાર કર્યા. તારા શ્રોતાઓએ તાલી પાડી કીધી. એ અવાજ તને ખૂખ ગમ્યા. અને તાલીના ગડગડાટમાં તારા આત્માના અવાજ રૂંધાઈ ગયા. અને છેવટે તને તારી જાત ખાલી લાગવા માંડી. અને તું જાપ અને ધ્યાન માર્ગના મુસાફર ખન્યા. દુનિયામાં પ્રપંચ અને લાકોના સ્વભાવની કરિયાદ કરતા તું ગુફામાં ખેઠા. પણ જ્ઞાન વગર ધ્યાનમાં મજ કેવી ? આત્મદર્શનની ઝખના વિના ધ્યાનમાં સ્થિરતા કયાંથી? છેવટે સમાધિના નામે નિદ્રા લેવા લાગ્યા. ધ્યાનના નામે તારા સ્વભાવની વિચિત્રતા હાંકવાના તે એક ખેટે!

પ્રયત્ન પ્રાર'ભ્યાે અને છેવટે પરમાત્મ ધ્યાન ભ્રષ્ટ થયેલાે તું ભ્રમને સત્ય માની તેમાં અઠવાવવા લાગ્યાે અને અનેકને પદભ્રષ્ટ કર્યા.

NAMES OF THE PARTY OF THE PARTY

કાઈ આગાર્ય ભગવ'તના દર્શન કર્યા. ગચ્છાધિપતિ ગુરુજનના વ'દન કર્યા...તારૂં મન કહેવા લાગ્યું. ગુરુ ળનું તો કેવું સારૂં? ગુરુ ળનવું સરળ છે. ગુરુ ળનવાની લગ-નીથી પાંચ-પચાશ ભાળાં ભક્તને શાધી લાવ્યા. બે-પાંચ દિવસ તા આન'દમાં ગયા. પણ પછી તા પાંચ-પચીશ તારાં ઉપર સવાર થઇ ગયાં અમે તમારાં નહિ. તમે અમારાં-

તમારી વાત રહેવા દેા. અમારી વાતમાં સાથ સહકાર આપા. અરે, આ શું? હું ગુરુ બન્યા ? પાંચ-પગીશ મારા કે પાંચ પચીસથી હું ? કશું નહિ-ચૃપ રહાે-ટાળામાં સત્ય હાય નહિ, ટાળામાં શિસ્ત હાય નહિ. અસ, પશુવૃત્તિ એ જ ટાળાના સ્વભાવ. એક વાત ચાલુ રાખા તમે ગુરુ, અમે શિષ્ય. જય તા તમારી ખાલાવીએ છીએને ? કામ તા તમારું જ કરીએ છીએ ને ? ગુરુ ગલરાઈ ઊઠયા, ખરાડી ઉઠયા. મારું નામ કરે છે કે મારાં નામે ચરી ખાય છે. અસ, ચૂપ રહા તમે અને અમે ખધા સરખાં જ છીએ. તને થયું. આમ કેમ થયું ? ગુરુ કેમ ના ખની શક્યા ? પાયા વગરનું મંદિર ખને ? શિષ્ય ભાવના પાયા મજખુત થાય પછી જ ગુરુ ભાવનું મંદિર ચણાય.

અ'તે સાધક છેવટે મૃત્યુ કાળે એક નિઃશાસા નાંખે છે. મે' પ્રાપ્ત શું કર્યું ? જમા પાસું જેવા જાય છે ત્યારે તારા દ્વૈયામાં વ્યથા થાય છે, તે વ્યથા વિશ્વના પ્રત્યેક પરમાથી – હિતસ્વી અધ્યાત્મીને સ્પશી જાય તેવી છે. માટે જ બાલ-પાથી સમા આચારાંગ સૂત્રમાં તારકદેવ ક્રમાવે છે. શક્તિ છતાં સિદ્ધિ કેમ નહિ ? વિકલ્પની જાળમાં ફસાયાે. શું કરવા તેમાં વ્યાકુલ ખન્યાે. તારી જાતે જ તારા મનમાં આવ્યું તેમ દાેડયા પણ…

સાધુ થવું એટલે જ્ઞાનના સમુદ્રમાં સ્નાન કરવાતું, નિજાનંદની મસ્તી માણવાની; વિકલ્પમાં ક્સાવવાનું નહિ, કર્તા વ્યથી પીછેહઠ કરવાની નહિ, કીર્તિના માર્ગે દોડવાનું નહિ, સ્થિરતા ધીરતા–વીરતા વહે લક્ષ્યની સિન્દ્રિ કરવાની અને અભિલાષા–ઇચ્છા–આશા–અ'ખના છોડવાની અને સાથે કહું ? મહત્વકાંક્ષા પણ દ્વર કરવાની.

્રં યુલુ ! ખૂબ અશકય, આશા ઇચ્છા નહિ રાખવાની પણ રહે છે તેનું શું ? આપે જ કરમાવ્યું હતું માહનીય કર્મ દશમા ગુણસ્થાનક સુધી હાય. મારા સંકલ્પ હું નહિ લક્ષું. પણ વિકલ્પ મને ભૂલાવી દેશે.

શું હું સાધક નહિ રહું ?

સાધક ! તારી નિત્ય નોંધમાં લખ, જે આશા ઇચ્છા રાખે તેના માક્ષ નહિ. પણ 'કાસ' કસે' એટલે ઇચ્છાને વિકલ્પને પાતાના હુદયમાં રાખે છે તે સ'સારને પાતાના તરફ ખેરી છે, એલ,

જ્યાં સ'સાર ત્યા માક્ષ ખરા ?

જ્યાં રાગ-દ્વેષના ભાવ ત્યાં વીતરાગિતાના ભાવ ખરા ? જ્યાં જન્મ–મરણુ ત્યાં શાશ્વતા ખરી ? વિકલ્પાે કરી તું કાને આમ'ત્રણુ આપે છે–તે વિચારી લેજે. વિકલ્પ ત્યાં માહ…જ્યાં માહ ત્યાં પરાજય… સ'કલ્પ ત્યાં સાધના જ્યાં સાધના ત્યાં સિદ્ધિ.

ુ ગુરુદેવ! સમજ્યા વિકલ્પ અને સ'કલ્પ–વિકલ્પાે છાેડવા માટે શાના સ'કલ્પ કરૂ'? મારા આત્મા મને કહે છે. "**દેવગુરુની શર્**ણાગતિના સ'ક્કલ્પ સ્વીકારી લે."

્રં **પાલુ**! સ'કલ્પપૂર્વ'ક શરણે આવુ' છુ'–અસ, વિકલ્પ દ્વર થાય તેવા શુભાશિષ આપા...એ જ પ્રાર્થના....

### અલં બાલસ્સ સંગેણું



માનવ એકલાે રહી શકતાે નથી. માનવ એકલાે પ્રગતિ કરી શકતાે નથી. તેમ વિકાસ સાધી શકતાે નથી. હસવા માટે તેને સહારાે જાઈએ છીએ. રડવા માટે પણ સહારા જાઇએ છીએ.

વ્યક્તિ વ્યક્તિના સહારાથી જ પ્રગતિના શિખર સર કરે છે, તા વ્યક્તિ વ્યક્તિના સહારે જ પતનની ઊંડી ખીણુમાં ડૂખી જાય છે.

અસ'ગ અસ'યાગી આત્મ સ્વભાવ પણ કર્મના કારણે આત્માના મૂળગુણ હણાઈ ગયા, અને સ'યાગામાં આત્મા એવા અટલાઈ ગયા, કાઈ તેની સાથે ન હાય, કાઈ તેને સહકાર ન આપે તા આત્મા એકલતા દીનતા અનુભવે છે. એકલતા તેને કારી ખાય છે. અને સ'યાગથી પરાધીન અનેલ આત્મા અનુકૂળ સ'યાગ મળતાં રતિમાહનીય કર્મ બાંધે છે. પ્રતિકૂળ સ'યાગ મળતાં અરતિ માહનીયકર્મ બાંધે છે.... ઇષ્ટ વિયાગ થતાં આત<sup>6</sup> દયાન કરે છે. અનિષ્ટ સ'યાગ મળતાં પણ આત<sup>6</sup> ધ્યાન કરે છે, પર પરાએ રીદ્રધ્યાન સર્જ મુક્તિના પશ્ચિક કયારેક નરકના મહેમાન અની જાય છે.

આત્માની આ કરૂણુકથા આપણુને એકાદ ખરાબ અનુ-ભવ બાદ સમજાય છે. ત્યારે જ્ઞાની મહાત્માને પતન અને પુનરત્થાન માર્ગ પહેલેથી જ દેખાય છે, એટલે જેમ દરિયામાં જતી સ્ટીમરને લાઈટ પાલ-દીવાદાંડી માર્ગ ચી'ધે છે. આ માર્ગ છે આ કુમાર્ગ છે, તેમ અફાટ ભવ સમુદ્રમાં સ'યમના સ્ટીમરમાં બેઠેલ યાત્રિકને માટે શ્રી આચારાંગ સ્ત્રનું લપમું સૂત્ર દીવાદાંડીની ગરજ સારે છે. " અલ' આલસ્સ સ'ગેણ'." ં સાધુ–ખા**લકના સ'ગને છાે**ડી દાે. બાળકને દૂરથી નમસ્કાર કરી દાે."

સાધકમાં ઉતાવળ ન હાવી જોઈ એ, પણ વર્ષોના અભિ-માનના સ'ગ ઉતાવળ કરાવે છે, કાઈની શિખામણ તેને પસ'દ આવતી નથી. શિખામણ નહિ સાંભળવાની ઉદ્દામ વૃત્તિ જોર કરે છે. અને વ્યક્તિના મુખમાંથી સહસા શખ્દ સરી પડે છે. બાળક બાળકની સાંબત કરે. મારા જેવા કાઈ આળકની સાથે રમવા બેસવાના છે ?

આળકની સાથે રમતા મારી લઘુતા ન થાય ? તમે મને શું ના કહા. મને જ નાના સાથે બેનલું-ઊઠલું-રમલું ના અમે. હું તો માટા માણુસા સાથે બેસું ઊઠું તેમની વાત સાંભળું! બસ તમારી વાત તા મેં તમારા કહ્યા વગર પહેલી જ સ્વીકારી છે ને! બરાબર છે ને! ખુશ છે ને?

"સાધક" હજી તારા દેહાધ્યાસ છૂટયા નથી. આત્માની આરાધના સાધના પ્રારંભ કરી છે, પણ અનાદિના કુસંસ્કારના છંદ એમ સહેલાઈથી છૂટતા નથી. સતત પરિશ્રમ બાદ જ દુર્ગુ ણુ જાય છે. અને સદ્દગુણુ પ્રગટ થાય છે. મહાન બનવાને ઝે'ખનાર મહાત્મા મને એક જવાળ આપ. બાલક કાેણુ ?

ખાલક કાેં શુ ? આ તે કંઈ પ્રશ્ન પૂછવા જેવા છે. ઉમરમાં જે નાના હાેચ તે બાળક. બીજો પ્રશ્ન પૂછવાનું તમને કબ્ટ ન પડે એટલે મારી જાતે જ તમારા મનના ખીજો પ્રશ્ન સમજી જવાબ આપી દઉ " ઉમર જેની વધારે હાેય તે માટો. મહાન"

ધીરા પડ આપલા...એમ અહી' ઉતાવળ ના ચાલે... મારા પ્રશ્નના જવાબ આપવાની ઉતાવળ કરવા કરતાં તું મારા પ્રશ્નને સમજવાની કાશિષ કર ચલ....તને હું શાંતિથી સમજાવું....ધ્યાનથી સાંભળ....

"ઉંમર વધે એટલે શરીર વધે….પણ ઉંમર વધે એટલે સદ્ગુણ વધે. એવું કાેણે કહ્યું ? દેહની ઉંચાઈ જાડાઈ. ઉ'મર માટે તને સમજાવવી નથી એ અધા સિદ્ધાંત તાે ગલીના ગુ'ડા પણ જાણતા હાેય છે. તારે દેહશાસ્ત્રી અનવાનું નથી કે દેહના સિદ્ધાંત રટણ કરે છે! તારે તા આત્મવાદી અને અધ્યાત્મવાદી અનવાતું છે એટલે પ્રલુએ આચારાંગ સ્ત્રમાં પ્રરૂપેલી પરિભાષા સમજાવું છું.

AND THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PARTY

તું. પણ આળક...હું. પણ આળક અને ૧૦૦ વર્ષના વૃદ્ધ પણ ગાળક પણ કચારે ? મારામાં અજ્ઞાન હાય તે હું પણું ખાળક. તારામાં અજ્ઞાન હાય તાે તું પણુ ખાળક એને ૧૦૦ વર્ષના વૃદ્ધમાં અજ્ઞાન હાેય તાે તે પણું ખાળક.

આજના જન્મેલા ળાળક પણ પ'હિત હાય, ને જ્ઞાન હાેય તાે તીર્થ કર પ્રસુ માતાના ગર્સમાં આવ્યા ત્યારથી ઉન્મુક્ત ખાલભાવ કારણ ત્રણ ગ્રાન સહિત, ૯ વર્ષના અઈ-મુત્તાજી બાળક નહિ કારણ કેવલગ્રાનના સ્વામી.

અગ્રાનીના પરિચય-સહવાસ-વાદ-સ'વાદ – આલાપ – સંલાપ આપણામાં અજ્ઞાનની જ અભિવૃદ્ધિ કરે. તેથી તને ક્કું છું. જો તારે અન'તજ્ઞાનના સ્વામી અનવુ' હાય ! કેવલ-જ્ઞાનનું સ્વાગત કરવું હાય! તા અજ્ઞાન અને અજ્ઞાનીની માેખત સ્વપ્નમાં પણ કરીશ નહિ**.** 

ખાળકમાં દીર્ઘ<sup>°</sup>દેષ્ટિ હાતી નથી-વિવેક હાતા નથી પૃર્વાપરની વિચાર કરવાની શક્તિ હાતી નથી. તેમ અજ્ઞાનીમાં પણ ક્ષ્કત વર્તમાન દેખ્ટિ હાય છે, અવિવેક જ તેના મિત્ર દ્વાય છે. જ્યાં વિચાર દેખ્ટિના જ અભાવ હાય ત્યાં લાભ– તુકેશાન–આરાધના–વિરાધના–આશાતના-અપભ્રાજના પ્રભાવના-વિગેરે તેને ક્યાંથી સમજાય. એટલા માટે જ આચારાંગ સ્ત્ર કરમાવે છે. અજ્ઞાની તે ખાળક….અજ્ઞાન તે ખાલ્યાવસ્થા

-અજ્ઞાન અને અજ્ઞાનીના સંગ તું છોડ, આ અજ્ઞાન કાેઈ જાતિ–વ્યક્તિ કાેઈ અવસ્થામાં રહે છે તેમ માનીશ નહિ– અજ્ઞાન પ્રત્યેક પુદ્દગલ પ્રેમીમાં રહે છે. જડની આસક્તિ– પુદ્દગલનું મમત્વ જ અજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરે છે.

આચાર્ય મંગુસૂરી અસમર્થ ન હતા, સમર્થ હતા. અનેક શિષ્યાથી શાલતાં સુગુણી ગુરુ હતા. પણ તેમને ય પુદ્ગલનું મમત્વ જાગ્યું. તા આકારમાં સરસતા અને વિરસતા પ્રગટ થઈ. ઇંદ્રિય પાષણની લાવના જાગી. સંયમ સાધના જ્ઞાન ગૌણ બન્યા. જ્ઞાની હતા પણ સંગ કર્યા અજ્ઞાનના. સંગ કર્યા આસક્તિના....સંગ કર્યા પુદ્દગલની મમતાના પસ કર્યા જ્જ્ઞાના અને ઉપેક્ષા કરી ધર્મલાલની, અજ્ઞાનના સંગ, ખાલકના સંગ મહાનને પણ તુચ્છ બનાવે....બાળક સાથે વાદ કરતાં માટાની લઘુતા થાય તા....

ખાળકના સંગ કરતાં જે મંગુ આચાર્યના જ્ઞાનના સહારાથી માક્ષમાં સ્વર્ગમાં સ્વાગત થવાના હતા, તે મંગુ આચાર્ય કાળ કરી ગ'દી ગઠરના અધિષ્ઠાયક દેવ ખન્યા. આત્માની આનાથી કઇ અધિક વિઠ'ખના હાય, માટે જ અ'તરના શુભભાવથી પ્રેરાઈને હિતશિક્ષા આપુ' છું. આચારાંગ સ્ત્રનો મહામ'ત્ર યાદ રાખ. " અલ' ખાલસ્સ સંગેણ'" હું જેને યુનિવર્સલ રુલ કહે છે વિશ્વ સિદ્ધાંત પણ કોઈ પરિસ્થતિને આધીન ખની કાઈ અપૂર્ણ જ્ઞાનીએ નિશ્ચિત કરેલ કાયદા છે. ત્યારે આ તા સર્વજ્ઞ ભગવ'તે ક્રમાવેલ વિશ્વના સમસ્ત જીવાની મ'ગલકારી મહા આગ્ના છે. અગ્નાનીના સ'ગથી દ્વર જા….તેને મહત્વ ના આપ. હઠી જા. ભાગી જા.

જયાં અજ્ઞાન અને અજ્ઞાની હાય તે દિશા તરફ જોતા પણ નહિ. અજ્ઞાન ખૂબ લાભામણું અને ખિહામણું છે, એ વાત કયારેય ભૂલતા નહિ. અજ્ઞાન એકહ્યું, નથી આવતું પણ તેની સેના અને સેનાનાયકા સાથે આવે છે. સાધકને હસાવ-વાના અનેક વ્યૂહ યાજના લઈ ને આવે છે.

યુદ્ધ વિદ્યા પારંગત દ્રોણાચાર્ય પાસે પણ ૧૮ વ્યૂક્ક હતા. આ અજ્ઞાન પાસે અનંત વ્યૂક્ક છે, મિશ્યાત્વ—અવિરતિ પ્રમાદ—કષાય—ચાગ તેના મુખ્ય સેનાપતિ છે. માતા—પિતા, ભાઇ—એન, સ્નેહી—સ્વજન, શત્રુ—મિત્ર વિગેરે અનેક સંખંધા તેની કેળવાયેલી સેના છે. રૂપ—રસ—ગ'ધ—શખદ—સ્પર્શ— અનુકૂળતા—પ્રતિકૂળતા— સ્વમાન—ક્રીતિ —લાગણી—સંખ'ધ—આ ખધાં તેના શસ્ત્ર છે. એક શસ્ત્ર લાગ્યું તો પણ ઘાયલ—તેથી જ પુનઃ પુનઃ કહું છું. '' અલ' ખાલસ્સ સંગેણ' '' અજ્ઞાન બાળકે તારા આત્મામાં પણ પ્રવેશ કર્યો હોય છે, અને તારા આજુબાજુના વર્તુ લમાં પણ હાય છે.

જેમ આંખમાં એક કચરાનું તાલુખલું ખટકે... ન મખાય....તાલુખલું રહે તો પણ આંખ મિંગાઈ જાય. આંખમાં પડેલા તાલુખલાને દૂર કરવા જે પ્રયત્ન કરે, તેનાથી અધિક અજ્ઞાન અને અજ્ઞાનીના સંગને છેાડવા પ્રયત્ન કરવા જરૂરી છે.

હે પ્રભુ! હે ગુરુ!

હું શું કરૂં? આપની વાત સાચી છે, હિતકારક છે. પણ હું શાંડા કાચા છું, ઝવેરી ખનવું છે, પણ હુજ તા કાચ અને હીરાના ભેદ સમજ શકતા નથી. પણ રાજ રાત દિવસ ઝવેરીની પાસે ખેસે. ઊઠે, ઝવેરીની રીતરસમ જુએ તા એક દિવસ હીરા પારખું ખનાય. તેમ હું પણ જ્ઞાનના પ્રેમી છું. કેવલજ્ઞાનના વિદ્યાર્થી છું. પણ જ્ઞાન અજ્ઞાનના સ્પષ્ટ ભેદ સમજ શકતા નથી, જ્ઞાની અજ્ઞાનીની ભેદ–રેખા સમજતા નથી. પુદ્રગલ અને ચૈતન્યના ભેદ–વિજ્ઞાનના પારંગત થયા નથી. ત્યાં સુધી પ્રતિજ્ઞા કર્ં છું. હે જ્ઞાનમૂર્તિ! આપની છાયામાં જ રહીશ. આપની પ્રતિછાયા ખનીને જ

રહીશ. આપના સાંનિધ્યથી અજ્ઞાન-અજ્ઞાની મારી પાસે આવશે નહિ. આપની કૃપા મને જરૂર એક દિવસ જ્ઞાનાન દી ખનાવે તેવા શુભાશિષ આપા....

આપે તો અજ્ઞાનીના સ'ગ દૂર કરવાના ખહાને મને કર્મખ'ધનમાંથી મુક્ત થવાની ગાવી ખતાવી, ભવભવ ઋણી છું, આપના ઉપકારના....

" સ્વીકારા આપના સાંનિધ્યમાં એ જ મ'ગલ યાચના.''





## <sup>ૄિ</sup> વીરા સમ્મત્તદંસિણા



વીર કેાળુ ? બહાદુર કાેળુ ? સાહિસિક કેાળુ ? —મા પ્રશ્ન પર'પરા શરૂ થાય અને આપણે રૂહિથી ટેવાયેલ રૂહિના જ જવામ આપીએ ?

શું એકાદ ખંદુક-પિસ્તાેલના વિના ખચકાયે ઉપયોગ કરી શકે તે વીર ? ભલસલાને ડરાવી દે. પણ કાેેેે થી 🖇 રે નહિ તે અહાદુર ? શું ગમે તેવી મુશ્કેલીમાં ગભરાય નહિ– અકળાચ નહિઁપણ આગળ વધે તે વીર ?......

માનવ ગમે તેટલા પાતાને સુધારાવાદી-પ્રગતીશીલ નવી વિચારણાવાળા સુધારક કહે પણ તે વિચારની લેદરેખા એાળ'ગી કયારે યે મુક્તભાવે સ્વત'ત્ર રીતે વિચારી શકતા નથી.

આચારની એકાદ પવિત્ર મર્યાદા- પ્રણાલી એ.ળ'ગી પાતાની જાતને સુધારક મનાવનારના દુનિયામાં કથારેય તાેઢા હૈાતા નથી.

પરસાત્યા વીરના શાસનમાં મહાત્મા ! તમારે આવા વીર ખનવાનું તથી. આવા વીરની પૂજા કરવાની નથી. આવા વીરના ઉપાસક અનવાનું નથી.

સદુગુણી શિષ્ય !

તું આચારાંગ સૂત્રનાે અતુપમ અર્ક મેળવી રહ્યો છે. પરમાતમા શ્રીમુખે કરમાવે છે-વીર કાેને કહેવાય ? આગમ-સ્ત્રની પરિભાષા અનાખી છે-અદ્વિતીય છે-અલીકિક છે. પરમાત્માની દેષ્ટિ શસ્ત્ર ચલાવનારને વીર કહેતી નથી, પરમાત્માની દેષ્ટિ શસ્ત્ર વિદ્યાના નિષ્ણાતને વીર કહેતી નથી. સામાન્ય વ્યક્તિ સામાન્ય વાત કરે. અસામાન્ય વ્યક્તિની વાત પણ અસામાન્ય–અસાધારણ દ્વાય.



ં અલોકિક જ્ઞાનીની દેષ્ટિ પણ અલોકિક. તેમના ઉપદેશા પણ અલોકિક.

્રેપુલુ કરમાવે છે '' વીરા સમ્મત્ત દ'સિણા.'' રાગ–દ્વેષથી દૂર હાય તે વીર. સમ્યગ્ર દેષ્ટિ હાય તે વીર.... તત્ત્વ દેષ્ટિ હાય તે વીર.... પરમાર્થ દેષ્ટિ હાય તે વીર...

હું વીર, મારી માતા વીર, મારા પિતા વીર, મારા પુત્ર વીર-પાતાની સાત પેઢીને વીર કહેવડાવનાર આપણે પ્રભુના પ્રશ્નના જવાબ આપવાના છે ભલા ! તું વીર....ઘણું સાર્'.... તારી વીરતાને લાખા કરાડા નહિ અન'ત અભિન'દન.... પણ, જરા જવાબ આપ.

તારી ઉપર કાેઇ ગુસ્સા કરે તાે તારા મનમાં શું થાય છે '' તારા કાેઇ તિરસ્કાર કરે તાે તારા મનમાં શું થાય છે ? ં તારું કાેઇ અપમાન કરે તાે તારા મનમાં શું થાય છે ? એમાં શું પૂછવાનું ? મને ગુસ્સા આવે જ ને.

હું કંઈ મન વગરના છું ? વિચાર વગરના છું ? કંઈ પાગલ એછો છું ? મેં કંઈ ભૂલ કરી છે ? તે એમ ગુન્હે- ગારની જેમ સાંભળ્યા કરું ? સાચેસાચ એવું સમજાવી દંઉં કે ભાઈ સાંખ, આપણું નામ લેવાનું જ ભૂલી જાય. સ્વાભિમાનના સવાલ હાય ત્યા શરમ શાની રાખવાની. તે વખતે જ ખરાખરના પાઠ ભણાવી દેવાના તે મુરખ્બીવરની મારે કંઇ જરૂર નથી. ભલા, સાધક!!...આ સ્વભાવ એક સંસારીના...

આ રીત એક સદ્ગૃહસ્થની. આ સ્વભાવ–આ પદ્ધતિ સંજળનની પણ નહિ, સદ્દગૃહસ્થની પણ નહિ. તેા સાધુની કેવી રીતે ? પ્રભુ સાધકને–સાધુને–યતિને–મુનિને વીર કહે છે અને વીરની પરિભાષા કહે છે–''રાગ–દ્વેષ રહિત અને તે વીર."

કાયર કહેવરાવવું ગમનું નથી ને વીર ખનાતું નથી. શું કરૂં ? આમ તા ઘણાય શાંત રહું –પ્રશાંત રહું –વીતરાગના જ વારસદાર છું. પણ પ્રસંગ આવે ત્યારે મારા રોદ્રરૂપ પ્રગઢ થાય. મારી દશા મયૂર જેવી છે. આગળથી ખૂખ સાહામણા પણ પાછળથી જુઓ તા નન્ન સ્વરૂપ. ખસ મારૂં પણ કર્મનું રૂપ ભયંકર રોદ્ર છે–ખિહામણું છે.

એક દિવસમાં કેટલીવાર કાયર બનું છું-હારૂં છું. મારી પરાજયની કથા મારા મુખે ન બાલાવા. અનુકૂળ પરિસ્થિતિ આવતાં મનમાં ગલગલિયા થાય છે. પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિ પેદા થતાં મારૂ'–મરૂ'ની ભાવના પ્રગટિત થઇ જાય છે. રાગ–દ્વેષ સહિત છું,

હું વીર કેવા ? ના...ના...કાયર છું. મારી કાયરતા છૂટે તેવી નથી. ખસ, કંઇ નહિ જવા દો.,.મને મારી રીતે જીવવા દો....હું વીર નથી. વીર ખની શકવાના નથી. આપ, તકલીફ ના લ્યા...મારા સ્વભાવ ના બદલાય....સ્વભાવ આગળ લાચાર છું. માફ કરા આપના સમયના મારી પાછળ દુરૂપયાગ ન કરા.

સાધક! આ જ વકતા અને જડતા છે. આટલું લાંછું વર્જુન કરી તું સરળતાના માર્ગે નથી આવતા. તું જીવનથી ભાગવા માંગે છે.

પ્રભુના ઉપદેશથી તું શું દૂર જવા માંગે છે ? કાયરતાનું કવચ શું તું ભેદવા માંગતા નથી ? પહેલાં મારા એક પ્રશ્નના જવાળ આપ.

પણ અશકય કહે છે કે શક્ય 🧗 પ્રભુ કયારેય અશકય ન કરમાવે, જે સાહજિક તારામાં યાગ્યતા છે. તારી સહજશક્તિ છે તેના જ વિકાસની વાત કરે છે. તીર્થ 'કરા-મહાત્માઓ-અન'ત સિદ્ધાત્માઓ અધાને જ કર્મ હેરાન કરતા હતા. તેમણે લક્ષ્ય નિશ્ચિત કર્યું તો વીર અન્યા. પ્રભુએ જીવનમાં જેના વિજય કર્યો તેના જ વિજય કરવા કહે છે. ગભરા નહિ, અકળા નહિ, તું વીર અની શકે અવશ્ય મહાવીર અની શકે, તારી દેષ્ટિને સમ્યગ અનાવ દેષ્ટિ સમ્યગ્ અનતા સૃષ્ટિ અંગે તારી કાઇ ક્રિયાદ નહિ રહે. તું ગુન્હેગાર અનીશ નહિ. તું કાઇને ગુન્હેગાર અનાવીશ નહિ અને તું કાઇને ગુન્હેગાર માનીશ નહિ.

CONTRACTOR DE LA CONTRA

આળક હાય તે અગ્નિ સાથે ચેડા કરવા જાય અને દાઝે, જે અગ્નિની શકિત જાણતા હાય તે અગ્નિથી કેમ કાર્ય કરી લેવું તે વિચારી લે. અહેના કેવી સુંદર કળા જાણે છે. હાથ ખળ નહિ—રાટલી અળે નહિ અને અગ્નિ દ્વારા રાટલીને પકાવી દે.

કાઈ ગુસ્સા કરે–અપમાન કરે ત્યારે આવી કળા સિદ્ધ કરી લે... પરિસ્થિતિને પારખી લે. જે આ વ્યકિતના ગુસ્સા કરવાના સ્વભાવ જ છે મારા ગુસ્સાથી એ કંઈ ગુસ્સા છોડ-વાના છે ?ના તા પછી હું શા માટે ગુસ્સા કરું ?

કાઇ વ્યક્તિ મારા ઉપર ગુસ્સા કરે છે ત્યારે તેના હૈયામાં મારા પ્રત્યે અસમજ—ગેરસમજ થઇ છે તો ગુસ્સા કરે. પણુ એ વ્યકિતએ ગેરસમજ ઊભી કરી તા મારે શું ? તેની સામે ગેરસમજ કરી ગુસ્સા કરવા ? કાઈ વ્યક્તિએ મારા ઉપર ગુસ્સા કરી તેનું લાહી ગરમ કર્યું, તા શું મારે તેનું જોઇ HBP ના પેશન્ટ બનવું ? શું મને આમ રાગી બનવું પાલવે ? કાઇ વ્યક્તિએ મારા ઉપર ગુસ્સા કરી સચંકર કર્મ ળ'ધ કરી, તા શું મારે તેના ઉપર ગુસ્સા કરી સચંકર કર્મ ળ'ધ કરવા ? દેખાદેખી તા તે કરે જેનામાં ખુદ્ધિ ન હાય, મારામાં ખુદ્ધિ છે, હું શું કામ વિચાર ન

કરું ? કાેઈ વ્યક્તિએ મારાં ઉપર ગુસ્સાે કર્યા તાે તાેનામાં-આવેગ પેદા થયાે છે. આવેગના કારણે તેના (વવેક અક્ષુ નષ્ટ થયા તાે શું મારે મારા હૈયામાં આવેગ પેદા થયાે નથી પણ તેના શખ્દાથી આવેગ પેદા કરી વિવેકપથથી ભ્રષ્ટ થવું ? કાેઇ વ્યક્તિના ગુસ્સાને જોઈ ને સામે તું તેના ઉપર ગુસ્સાે કરીશ તાે જાણે અજાણે તું ગુસ્સાની મહત્તા વધારી નથી દેતા ? તારી ક્ષમાની મહત્તા વધારવાની જવાખદારી નથી ?

કાઈ વ્યક્તિ રસ્તા ઉપર પડી જાય તો તું ખચાવવા દાડી જાય અને કાઇ સમતાના મ'દિરમાંથી પડી જાય તા તું પણ તેને ખચાવવાના ખદલે સમતા મ'દિરમાંથી જાણી જોઈ ને પડતું મૂકે."

જે વ્યક્તિ ગુસ્સા કરે છે તે તત્ત્વજ્ઞાની નથી, પણ તું તા તત્ત્વજ્ઞાની છે. તને ગુસ્સા શાલે ? તું આગળ પ્રશ્ન કરીશ. તત્ત્વજ્ઞાની ગુસ્સા કરે ત્યારે તા હું ગુસ્સા કરી શકું ને ? ના...લાઈ ના.... તું એમ કેમ કહે છે.....તત્ત્વજ્ઞાનીએ ગુસ્સા કર્યા. તું એમ કેમ નથી વિચારતા આ વ્યક્તિમાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ના ક્ષયાપશમ છે. પણ માહનીય કર્મ થાહું સતાવી ગયું. તત્ત્વજ્ઞાનીના ગુસ્સાને જોઈ ને તા આપણે સાવધ થઇ જવું જોઈ એ. આ ગ્રાની મહાત્માને ગુસ્સાએ હેરાન કર્યા તા મને ગુસ્સા કેટલા હેરાન કરશે ?

એક વિચાર બીજો પણ કર...કાઈ પ્રધાન સત્તા ઉપર હોય તો પણ તું તેને ભૂતપૂર્વ પ્રધાન કહી માન-સન્માન આપે છે તા શું તારે જ્ઞાની ના માન-સન્માન-પૂજા નહીં કરવાના ? ગુસ્સા જ્ઞાની ઉપર ત કરાય...અજ્ઞાની ઉપર પણ ન કરાય....ગુસ્સા ગરીબ ઉપર પણ ન કરાય... ગુસ્સાે શ્રીમ'ત ઉપર પણુ ન કરાય.... ગુસ્સાે માેટા ઉપર પણુ ન કરાય.... ગુસ્સાે નાના ઉપર પણુ ન કરાય.... તારી ઉપર પણ ગુસ્સાે ન કરાય.... કાૈઈના ઉપર પણુ ગુસ્સાે ન કરાય....

ગુરસા કરાય કેમ ઉપર, ગુરસા કરાય કેમ – ખ ધના હેતુ ઉપર...

હજ તને એક વાત સમજાવવાની છે. તું ગુસ્સા કરે છે. તેની પાછળનું તું પણ કારણ સમજતા નથી. તારા દ્વૈયામાં રાગ છે—મમત્ત્વ છે એટલે જ તને ગુસ્સા આવે છે. હું તને પરિસ્થિતિના ઘટસ્ફાટ કરી સમજાવું છું.

તારા હૈયાના રાગ એ જ દ્વેષના જનક છે–માટે કહું છું " રાગ અને દ્વેષથી દ્વર થઇશ તો જ વીર અની શકીશ."

સમદેષ્ટિ પેદા થશે... તત્ત્વદેષ્ટિ પેદા થશે... પછી પદાર્થ પદાર્થની દેષ્ટિએ એઈ શખ્દજયી અન... પરિસ્થિતિ પર કાખૂ લઈ લે... વીર અનવાની કળા તને હસ્તગત થશે...

પ્રહ્યુ !!! મારે વીર ખનવું છે, મહાવીર ખનવું છે, તમારા જીવન ચરિત્ર ઉપર ચિંતન–મનન કરીશ. તમારા તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસી ખનીશ… તત્ત્વજ્ઞાનમાં નિષ્ણાત ખનીશ. મારી ભાવના અને આપના આશિષનું સુભગ મિલન થશે તા મારૂ વીર ખનવાનું સ્વપ્ન અવશ્ય સાકાર થશે. આપે મને વીર ખનવાનું સ્વપ્ન સેવતા શીખવાડશું…હવે… "રવપ્નસિદ્ધ કરવાની કલા આપા" એજ,..વિન'તિ.

## નિવ્વિદ નંદિં ઈહ જવિયસ્સ

ગ્રાની અને અજ્ઞાનીની વાત કરવાની પદ્ધતિ જ અલગ. જ્ઞાનીની વાત, ગ્રાનીના પરિચય પણ હિતકારક—કલ્યાણકારક અને મ'ગલકારક હાય. અજ્ઞાનીની વાતમાં જ નહિ પણ વર્તનમાં ય વ્યવસ્થિતતા ન હાય. આશીર્વાદમાં પણ શ્રાપ જેવી પરિસ્થિત હાય. ગ્રાનીનું એક જ વાકય કેમ ન હાય! પણ તેમાં તેને જ દગીમાં જે ગ્રાન પ્રાપ્ત કર્યું હાય તેના નીચાડ હાય. ગ્રાનીના વચન કિમતી... તા મહાજ્ઞાની સર્વજ્ઞ લગવ'તના વચન—આગમની તા વાત જ શી કરવી?

પરમાત્માના તા એક-એક વચન ઉપર જીવન ન્યાે વ્છાવર કરવું જોઇએ.

પરમાત્માનું વચન એટલે જ વિશ્વ મ'ગળનું જનક– પાલક અને રક્ષક.

કદાચ પિતાના હાથે પુત્રનું અપમ'ગલ-અહિત થાય પણ વિશ્વપિતા પરમાત્માના વચનનું અનુસરણ સ્વ-પર સૌનું હિત સાધક ખને. આ શ્રદ્ધા-આ વિશ્વાસથી પ્રભુના આગમનું અધ્યયન કરવું જોઇએ. આગમ અભ્યાસમાં તલ્લીન ખનવું જોઇએ.

वत्स !

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર અંગે તને ઘણીવાર કહું છું. આ સૂત્ર સાધુ જીવનના મંગલ માટે હિત સમુદ્ર સમાન છે. પણ રત્ના કિનારે ઊભા રહી સમુદ્ર નિહાળનારને ના મળે. ના પ્રાપ્ત થાય. પણ સમુદ્રમાં મરજીવા ખની ડુખાંકી મારનાર મહાનુભાવને પ્રાપ્ત થાય શ્રી આચારાંગ સૂત્રના વાર વાર સ્વાધ્યાય કર. પુનઃ પુનઃ અર્થનું ચિ'તન મનન કર. અદ્લુત રહસ્ય રૂપ રત્નની પ્રાપ્તિ થશે. અને તે દ્વારા સ'યમ જીવનની સાર્થ કતા થશે. શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ૧૦૦ A માં સૂત્રનું એક પદ એક નાનું વાકય છે. 'નિ**િવ'દ ન'દિ' ઇહ જીવિ-**યસ્સ' 'આ જીવનના આન'દની જીગુપ્સા કર.... તિરસ્કાર કર…'

સાધુ જેમ કાઇના માન-સન્માન ન કરે તેમ તે કાઇનાય પણ તિરસ્કાર ન કરે. સાધુની મસ્તી તા સમભાવમાં છે. કાેેેઇપણ પદાર્થ પ્રત્યેના આદર-પ્રેમ તે અ'તરના રાગની ચાડી ખાય છે. કાેેઇપણ પદાર્થ પ્રત્યેના તિરસ્કાર અ'તરના દ્રેષભાવની ચાડી ખાય છે.

સાધુ-મુનિના શખ્દકોષમાં પ્રેમ-સ્નેહ-લાગણી-આદર જેવા સુ'વાળા શખ્દા શાભતા નથી તા અપમાન-તિરસ્કાર-ગુસ્સા જેવા કઠાેર શખ્દ પણ શાભતા નથી.

સાધુનું જીવન અલોકિક હાય... મુનિની મહત્તા અલૌકિક હાય.

રાગ અને દ્વેષજનક વિચાર, વાત અને વર્તન મુનિ જીવનની મજા ખગાડી નાંખે. મુનિ જીવનની સુંદરતા સમભાવ -મધ્યસ્થ ભાવમાં નિખરી ઊઠે. ખીલી ઊઠે. આવા સાધુને હિતશિક્ષામાં શ્રી આચારાંગસૂત્રનું મંગલ વચન 'નિબ્લિ'દ ને 'દિ' ઇહ જીવિયરસ્સ ' શું' કહે છે ? સાધુને કયા ધન્યમાર્ગના પશિક ખનાવવા ચાહે છે તે આપણે વિચારવું રહ્યું જ.

જુગુપ્સા એટલે તિરસ્કાર –અપમાન–અનાદર–તુચ્છકાર કાઇપણ વ્યકિતના, પરિસ્થિતિ કે પદાર્થના તિરસ્કાર થાય કયારે ? હૈયામાં અરૂચિ–અણગમા વગર તિરસ્કાર ન થાય. ખાપણું મન ઘણીવાર આપણુને ઠગી જાય છે. મારા મનમાં કાઇ દુર્શાવ ન હતા પણુ તમને દુઃખ થાય તેલું એ<u>લાઈ ગ</u>ચુ'. ભ<u>લા–કુવામાં મીઠું જળ **હૈા**ય તે</u>ા હવાડામાં મીકું જળ જ આવે. બગડી ગયેલાં ફળની જ બદ્દ આવે ને ? સારા ફળની તેા સુગ'ધ આવે.' હૈયામાં અસદ્ભાવ ન હાય તા વચનમાં તિરસ્કાર આવે કયાંથી ??

સાધકની જીવન પદ્ધતિ સહજ સમભાવથી સભર છે તેણું તિરસ્કાર કરવા એટલે શું સ્વભાવથી વિરુદ્ધ કરવાનું ને ? હા....ભાઇ....હા... તારી વાત સાચી વિરુદ્ધ કરવાનું વિરાધ કરવાના પણ સાધના માર્ગના વિરાધી તત્વના.... અનુરાધ કરવાના સાધના માર્ગના સહાયક તત્ત્વના. મુનિ સમભાવના સમર્થ ક....મુનિ વિષમ ભાવના વિરોધક.....

જેનાથી સુનિ સમતાની સાધનામાં મહાલી શકે તે ખધી વૃત્તિ–પ્રવૃત્તિના મુનિ અનુરાધક પ્રવર્તક... સમર્થ ક...

પણ જે वृत्ति-प्रवृत्तिथी समलाव लेणमाय ते हरेड वृत्ति-प्रवृत्ति भाटे भुनि &'भेशा विरोधंड.

શ્રી અાચારાંગસૂત્રનું ''નિબ્વિ'દ ન'દિ' ઇહ જીવિયસ્સ" સૂત્ર પણ આવું જ ઉદ્દેષાધક અને હિતકારક છે. સાધું જીવનમાં જીવનની અભિલાષા કરાય નહિ–હું ખૂબ દીર્ઘાયુષી ખનું..' કારણ દીર્ઘાયુષ એ પણ આયુષ્ય કર્માનું આત્માને અધન છે. સાધુ તા મુકંત ગગનના મુકંત વિહારો....

દીર્ઘ જવનની ચાહનામાં જેમ કર્મના પક્ષનું સમર્થન છે. તેમ મૃત્યુની ચાહનામાં પણ કર્મના પક્ષની યુબ્ટિ છે. આવી જી'દર્ગી જીવવાથી શું' ? આમ મૃત્યુની વાંછા–ઇચ્છા એઃપણ કરાય નહિ.

મરણની ઇચ્છા હુ:ખ ક'ડાળામાંથી જન્મે છે; ્રદુઃખ માનવું, કંટાળા લાવવા એ માહનીય કર્માના ઉદ્દય છે. સાધુ મહાત્મા કાેઇપણ કર્મના સમર્થન કરનાર જ નહિ. "સમસુહ દુઃખે સમજવિયમરશે – સમસત્તુ મિત્તે"ની

મ'ગલ ભાવનાવાળા મુનિ આ જીવન ઉપર ક'ટાળા કેવી રીતે કરે ? જીવનના આનંદ ઉપર ક'ટાળા કેવી રીતે કરે ?

સાધક!

સમસ્યા તારી છે તો સમાધાન તારે જ કરવું જોઇએ. પ્રત્યેક સમસ્યાના સમાધાન હોય છે જ. સાચી સમસ્યાના સમાધાન થાય પણ ખાટા પૂર્વ ગ્રહથી પ્રેરિત પ્રશ્નના જવાળ ન મળે. આ જીવનના આનંદ ઉપર કંટાળા કર....' આ જીવનના આનંદ ઉપર તિરસ્કાર કર એટલે શું ? આનંદ શખ્દના અર્થ વૈભવ-એશ્વર્ય કરવાના. આ વૈભવના તિરસ્કાર એટલે રાગ ઉત્પન્ન થાય તેવી તારી અવસ્થાની ઉપેક્ષા કર. ભ્રતકાળમાં વૈભવની અનુમાદના કરી હાય તેના 'મિચ્છામિ દુક્ષક'' આપ.... વર્ત માનમાં વૈભવ પ્રત્યે અરૂચિ ઉત્પન્ન કર. ભ્રવિષ્ય માટે ગૈભવની અંખનાના ત્યાગ કર.... એટલે આ જીવનના આનંદના તિરસ્કાર....

સ'સારની દ્રષ્ટિએ જીવન ગૈલવ એટલે શરીરનું સો'દ્ર્ય'. સ'સારની દ્રષ્ટિએ જીવન ગૈલવ એટલે શરીરને સુખકારી તત્ત્વા. સ'સારની દ્રષ્ટિએ જીવન ગૈલવ એટલે શરીરના પક્ષકારની સેના....

જીવનના આન'દના તિરસ્કાર એટલે શરીરના મમત્વના ત્યાગ. શરીરનુ મહત્ત્વ—દેહના જતનની ભાવના જ આત્માને કેઠાર માર્ગ પરથી કામળ માર્ગ પર સરકાવી દે છે.

દેહની આસકિત જ પ્રમાદને પ્રાત્સાહન આપે ને! કાયાનું મમત્વ જ કષાચાને નિમ'ત્રણુ આપે ને!

કાયાનું મમત્વ જ રાગ નિવારણની અભિક્ષાષા કરાવે ને! સુનિ જીવનમાં ગુરુ આત્રાથી રાગ નિવારણ માટે ઐષધિ લેવાની, પણુ દેહની પુષ્ટિ માટે કંઈ પણુ કરવાની સખત મનાઈ. મહાત્માઓ તાે રાગમાં, દર્દમાં પણુ આત્માની મસ્તી માણે.... બિમાર સાધુ મહાત્માને જોઈ કાઈ સજ્જન ઔષધ પગ્ય માટે ઢાર્યના કરે ત્યારે જાગૃત સાધુ મહાત્મા ફરમાવે "ભાઇ! આ ઘર બિમાર થયું છે; હું નહિ... મારા આત્મા નહિ.... શર્ર રમાં વ્યાધિ છે પણ મારા આત્મા નિરામય છે—નિરાગી છે. મારી ચિત્તની પ્રસન્નતા ચિત્તની સ્વસ્થતા ઘઢી નથી. આ નાગ—દર્દ ની અચાનક સવારી જોઈ ગભરાયા નથી પણ સાવધ બન્યો છું. શાસ્ત્ર સ્વાધ્યાયના અમીરસ ઘૂંડવા માંડ્યા છું. આ અશાતા વેદનીય કર્મને જ નહિ પણ સર્વ કર્મને ભાગવું પડે. મારા આત્મા ઉપરથી કર્મ અધિકાર છોડે તેવી સાધના કરવી છે. આ જવનના આનંદ ઉપર તિરસ્કાર એટલે શું ? નંદિ—તુષ્ટિ—પ્રમાદ જવનમાં આનંદ એટલે ઇષ્ટ પ્રાપ્તિની ખુશી... ઇષ્ટ પ્રાપ્તિની ખુશી એટલે મારું બળ કેટલું સુંદર… મારું રૂપ કેવું મનાહર… મારું લાવણ્ય કેવું અહિતીય…. મારા શરીરનું સૌંદર્ય કેટલું આકર્ષક…આ ખુશી. આ આનંદ એ રાગના પક્ષ છે.

મુનિ! તું રાગના સમર્થક નહિ, વિરાધક, શાસ્ત્ર તા તને એક કાંકરે બે પક્ષી ઉડાડવાની અનાખી રીત દર્શાવે છે કે જો રાગના તિરસ્કાર કરીશ તા દ્વેષના તિરસ્કાર થઈ જ જશે.

દ્રેષ કહે છે કે હું તો રાગના પડછાયા-પ્રતિભિ'બ છું. રાગની પાછળ છૂપાઈ ને રહેલ જ છું. મારું રૂપ રૌદ્ર છે એટલે જ્યાં હું પ્રત્યક્ષ રૂપે રહું ત્યાં સહુ ત્રાસી ઊઠે. પણ આ મારા બ'ધુ રાગ-સ્નેહ-મમત્વ લય'કર ઠ'ડા ખૂની છે. ખૂન થાય પણ કાઈ કલ્પનાય ન આવે.

રાગ રહે ત્યાં સ'ચમનુ' ખૂન થાય.... રાગ રહે ત્યાં સમકિતનું પણુ ખૂન થાય...

રાગ મનારા મનપસ'દ પદાર્થમાં થાય છે એટલે જીવનમાં ચાહનાથાય. ઝ'ખના થાય તેવા ગૈલવાત્મક પદાર્થ ના ત્યાગ કર... મહાત્મા સનત્ કુમારના શરીરમાં ભય'કર રાગ થયેલ. સાધના કરતાં રાગ દૂર થાય તેવી અદ્ભુત લખ્ધિ પેદા થઈ. પાતાનું શ્રુ'ક લગાડે તાે પણુ શરીરનું સો'દર્ય સાળે કળાએ ખીલી ઊઠે. પણુ મુનિ કહે '' સો'દર્ય એ શરીરના ગૈલવ…. કર્મના ગૈલવ.

FICTORIO DE PORTO DE

હું તો કર્મ ના તિરસ્કાર કરનાર, શરીરના સૌ દર્ય માટે લખ્યિના ઉપયોગ કરું ? અને નહિ...

રાગને નિમ'ત્રણ અપાય, રાગની દાસ્તી થાય... રાગ સાથે રહેવાય... પણ રાગ સાથે ના રહેવાય...

આ જીવનના આનંદ ગૈલવના તિરસ્કાર એટલે રાગની ઉપેક્ષા.

ગુરુદ્દેવ!

આપની હિતશિક્ષા સુંદર, સમજુ છું જ્ઞાની મંગળ કરે; પણ અનાદિથી અજ્ઞાન અને અજ્ઞાનીની દોસ્તી થઇ ગઇ છે. મને આશિષ આપા, સદા જ્ઞાનીના સંગ કરવા મળે, જ્ઞાનીના સંગ જરૂર એક દિવસ મને અસંગ બનાવશે. બાકી સાચું કહું, જીવન યાત્રામાં ગલરાઈ જાઉં છું… શું કરવું? શું ના કરવું? કોની સાથે મિત્રતા કરવી? કોની સાથે દુશ્મનાવડ કરવી? ખૂબ માથાકૂડ છે, એડલે જ કરી કરી કહું છું…

મારી જીવનયોત્રા સદ્ગુરુની નિશ્રામાં પૂર્ણ થાય તેવા શુભાશિષ આપા.

સદ્ગુરુના ચિ'ધ્યા માર્ગે સિદ્ધિના સાધક બનુ' એજ ચાહના.



## ૧૯ મુણી માેણું સમાયાય ધુણે કેમ્મ સરીરગં



🕉 કાર કરી દેવા માત્રથી પ્રાહ્મણ ન થવાય. 🌫 કાર તા દિવાલ ઉપર પણ થાય, જો જ્ઞાનમય અની જાય-ધ્યાનમય બની જાય તેં ખ્રાહ્મણ બનાય. મસ્તક ઉપર વાળ ન રાખવાથી સાધુતા કહેવાતી હાય તાે જગતના ખધા ટાલિયા સાધુ જ કહેવાય પણ સમતા વડે જ સાધુ બનાય.

ક્ષમા જીવનના મુદ્રાલેખ અને તા જ સાધુ શાલે. જ'ગલવાસ-અરણ્યવાસ કરવાથી મુનિ ન કહેવાય. એકલા શરીર સૂકવવાથી તપસ્વી ન કહેવાય. પણ કર્મને તપાવે, કર્માને ખાળે તા જ તપસ્વી કહેવાય. હે સાધક! આ આચારાંગ સૂત્ર તને પૂછે છે શું તું મુનિ છે ? સાધુ છે ? યતિ છે ? તો મને જવાબ આપ. મુનિ કોને કહેવાય ?

મહાત્મા !!...મીન રાખે તે મુનિ....બાલે નહિ તે મુનિ....'વત્સ'....તુ' આવા જવાખ કર્યાં સુધી આપ્યા કરીશ ? શું તારે ભાષાશાસ્ત્રી અનવું છે ?

શખ્દને પકડીને આગમની પરિભાષા ન સમજાય. શાખ્દાર્થને વલાવીએ તાે જ તેના પરમાર્થ પ્રાપ્ત થાય. " મૌન રાખે તે મુનિ....બાલે નહિ તે મુનિ "....

મૌન તા એકેન્દ્રિય પણ રાખે છે. પૃચ્વી-પાણી-અન્નિ-થાયુ–વનસ્પતિ કયાં **બાલે છે** ? શું તે સુનિ ? જેની પાસે € हा ઇન્દ્રિય ન હાય તે મુનિ ? અથવા જે બાલે નહિ-મીન રાખે તે મુનિ.

મુંગા કર્યાં બાલે છે ? શું જે મુંગા છે તે મુનિ ?

ં ગુસ્સામાં –રીસામણા, મનામણામાં અભાલા લઇ લે તે મુનિ ! ગુસ્સામાં તા માણુસ વીશ, ત્રીશ, ચાલીશ, પચાશ વર્ષ અને કયારેક જી દગી વીતાવી દે છે. શું તેને મુનિ કહેવાય ! ના...લાઈ...ના...મુનિ નહિ પણ કેટલાક વચનચાગને નહિ પ્રાપ્ત કરેલ, કેટલાક વચન ચાગનું મૂલ્ય નહિ સમજેલ. કેટલાક અભિમાનથી પ્રેરિત થઇ ને જીભને દખાવનાર!!!

સુનિ એ તો કાઈ અદ્ભુત વ્યક્તિ અને દિવ્ય શક્તિના સ્વામી છે. તેમાંય પરમાત્માના શાસનમાં મુનિની વ્યાપ્યા તો અત્યંત સુંદર હાય. સાધક! યાદ રાખી લે. "મૌન રાખે છતાં મુનિ નહિ અને બાલે છતાં મુનિ." આ સાંભળીશ એટલે તું બાલી ઊઠીશ, કેવી વિચિત્ર વાત. "મૌનધારી તે મુનિ નહિ અને વાતો કરનાર મુનિ."

તારા પ્રશ્નોની પર'પરા તારા હૈયામાં થતાં ભય'કર તાેફાન ક'ઇક તાે જાણી જાઉ' છુ'. સમજ લઉ' છુ'. એટલે જ તને સમજાવુ' છુ' કહુ' છુ'. આચારાંગ સૂત્ર કરમાવે છે. મુણુ માેણું સમાયાય ધુણું કમ્મ સરીરગ'."

મુનિ મૌન સ્વીકારી કર્મના નાશ કરે છે મહાત્માના મૌનની શક્તિ સમજ. મૌનનું તું મહત્વ સમજતા નથી એટલે અકળાય છે. શાસ્ત્ર કહે છે—" કર્મ નાશની શક્તિ પૈદા કરે તે મૌન.

- -કર્મ ખંધ કરાવે તે માન નહિ.
- -વાણીના ઉપયોગ ન કરવા તે મૌન નહિ પણ વાણીના સંયમ રાખવા તે મૌન.
  - -વાણીના સદુપયાગ કરવા તે મૌન.
- —ભાષા સમિતિ પૂર્વંક વચન ચાેગના વ્યવહાર કરવાે તે મૌન.

· –સૌના મ'ગલ અને કલ્યાણ માટે વાણીના વ્યવહાર કરવા તે પણ મૌન.

વાણીને રાકવી તે મીન નહિ, પણ વાણીનું સંયમન કરવું. વાણીના કાયુ રાખવા. દુઃખકારક ન બાલવું. મમ<sup>િલદક</sup> ન બાલવું તે મીન. વચનના ઉપયાગ કરવાના પણ તેની સદ્દશક્તિને વિકસિત કરીને તેની અસદ્દ શક્તિને રાકીને....

લલા! તેં કડવા કારેલાનું શાક જેયું છે ને ? ખહેના કેવી કળા સિદ્ધ કરે છે. કારેલાના ત્યાગ કરતી નથી પણ કારેલાની કડવાશ દૂર કરી તેની રાગ નિવારણ શક્તિના લાભ લઇ લે છે. કડવા કારેલાને પણ મીઠા અનાવી દે છે. તેમ તું પણ વાણી શક્તિની કળા સમજ લે.

વાણીમાં તો તીર્થ કર નામકર્મ સાર્થ ક કરવાની શક્તિ છે. વાણીના પ્રભાવે જ તીર્થ કર પરમાત્મા શાસન સ્થાપી શક્યા. તારા રાજના વ્યવહારમાં જેતા નથી. વાણીના પ્રભાવે મહાત્માંએ ઉદ્ધારક અને તારક બન્યા.

ફકત વાણી-વચન ઉદ્ધારક ન ખનાવે પણ વાણીનાં સંચમ વચનના સંચમ ઉદ્ધારક ખનાવે. પરમાત્મા ફરમાવે છે "તું સુનિ કયારે? વચનને જ સંચમ રાખે ત્યારે…ના…ના,

મન-વચન અને કાયાને સ'યમમાં રાખે ત્યારે મુનિ, શાસ્ત્રમાં મુનિના ભાવ તે મીન કહ્યું છે. શાસ્ત્રમાં મીનને સ'યમ કહ્યું છે. એટલે મન-વચન અને કાયા ત્રણ દ્વારા અશુલ આશ્રવ, અશુલ કર્મ ખંધન કરે તે મુનિ નહિં તે મીન કરતો હાય પણ તેને મીન હાય નહિ.

\* મન-વચન-કાયાના સાધન દ્વારા વિશ્વના ઉપકાર કરે તે મૌની. મન-વચન-કાયાને માક્ષના સાધન ખનાવે તે મૌની.

\* "મૌન એટલે વાણીના જ નિરાધ નહિ, પણ કર્મ ને! નિરાધ એટલે મૌન." \* " જ્યાં આશ્રવતુ' આગમન ત્યાં મૌન નહિ, પણ જ્યાં
 સ'વર ભાવની સાધના ત્યાં મૌન."

\* "સર્વ સ'વરભાવ તે જ સાચુ' મૌન "
"યથાખ્યાત ચારિત્ર તે જ સાચુ' મૌન "

THE CONTRACTOR STATES OF THE S

શૈલેશી અવસ્થા સિવાય સર્વ સ'વર ભાવ પ્રગટ થાય નહે. અને સર્વ સ'વર ભાવની સિદ્ધિ વગર મૌનની સાધના અપૂર્ણ…મૌન સિદ્ધ થાય એટલે દેહ જુદા થાય. દેહ ભાવ નગ્ટ થાય. મુનિ! તારે મૌન દ્વારા કર્મ નાશની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાની છે. આ છે આચારાંગ સૂત્રની હિતાશક્ષા…

ું મુનિ મૌન સ્વીકાર કરી શરીરને અલગ કરે. " દેહ છોડાવી આત્મભાવની સિહ્દિ સાધી આપે તે ઓન." મુનિ જગતની કાઈ પણ ચીજના નાશ કરે નહિ તા શરીરના નાશ કેમ કરે ?

લલા! શરીરના નાશ નહિ શરીર પેદા કરાવે તે કર્મ ના ત્તરા. ઔદારિક શરીરના નાશ એવી સ્થૂલ વ્યાપ્યા નહિ, પણ શરીર ઉત્પન્ન થાય તેવા કર્મ ના નાશ….મમત્વના નાશ. જ્યાં મ્મત્વ ત્યાં કર્મ –જ્યાં નિર્મા સાવ ત્યાં કર્મ ક્ષય.

મુનિ! મૌન દ્વારા તારે નિર્મ મ ભાવની સિદ્ધિ કરવાની છે. કેનિ! મૌન દ્વારા તારા કર્મ ક્ષયની પ્રક્રિયા સિદ્ધ કરવાની છે. યોની એટલે મહાસ યમી....મૌની એટલે નિસ્પૃહી....નિષ્કાંક્ષી... પ્રધિક શું કહું મૌની એટલે મહાજ્ઞાની... વચન શક્તિને સંયમમાં રાખે તા જ તીર્થ કર ખની શકાય. મૌન એટલે નિર્ધ ખનવાની પ્રક્રિયા, મૌની એટલે સિદ્ધ ત્વના સાધક.

સાધક! તું એક મૌનને સિદ્ધ કરે તેા સર્વ સિદ્ધિ વશીભૂત યુધ તારાં ચરણ ચૂમશે.

ઝુરુદેવ ! આપના ચરણ સ્પર્શ કરી મારા હૃદયના અરમાન કહું છું. મસ્તકનું મુ'ડન અવશ્ય કરાવ્યુ' છે. મનનું મુ'ડન કરવાની જ ભાવના-ચાહના છે. આપે મને મન-મુંડનના મહાન માર્ગ દેખાડ્યા. મૌનની સાધના આજ સુધી સમજતા ન હતો. મૌન કરવું એમાં શું ? પણ, આપે સમજાવ્યું. મૌન એક મહાસાધના છે. મૌન દ્વારા પ્રાપ્ત થતી સિદ્ધિ પણ અલૌક્રિકે. મૌનની સાધના સિદ્ધ થાય તા બીજી કાઈ સાધના આરાધના કરવી ના પડે.

THE REPORT OF THE PARTY OF THE

પ્રભુ! ગુરુ!

આપ સિદ્ધ સાધક છા. સિદ્ધ સાધકના ચરણમાં રહેવાથે જ સાધના સિદ્ધ થાય. આજથી કઠીન વ્રત સ્વીકારું છું ના...ના... સ્વીકારેલ વ્રતની–મહાવ્રતની મહત્તા સમજાઈ એટલે સાધનાની ઘેલછા અને સર્વ સિદ્ધિએાની ઘેલછા છાડી, લાગ જાઉ છું મીનની સાધનામાં.

તત્પર અનું છું, કૃડિઅદ્ધ અનું છું. મૌનને સિદ્ધ કરવાન સિદ્ધ સાધક મહાત્માના શુભા શષ મને સિદ્ધ અનાવશે.

મારી સાધના, આપના આરાષ, મ'ગલ ઘડી નજદીક. XXXXXXX

## જહા પુણ્ણુસ્સ કત્થઈ તહા તુચ્છસ્સ કત્થઈ



ચિકિત્સકની દેષ્ટિમાં કાળા-ધાળાના ભેદ ના હાેય. સોંદર્યવાન કે કેદરૂપતાના ભેદ ના હાેય. ચિકિત્સકને ચામડી નહિ જોવાની પણ દદં જોવાનું. દર્દ એાછું તાે ઉપેક્ષા કરાય, પણ દર્દ ભય'કર તાે દવા તેની જ પહેલાં કરવાની.

એક દેહ ચિકિત્સિકના પણુ આ ધર્મ….આ નિયમ…. આ સિદ્ધાંત હાય તાે એક આત્મ ચિકિત્સકના ધર્મ કેટલાે ભબ્ય અને ઉદાત્ત હાય ?

સાધક.! આ આચારાંગ સૂત્ર કરમાવે છે તારી દેષ્ટિમાં કર્મથી પેદા થયેલ ભેદ ન આવવા જોઈ એ. તારી દેષ્ટિ વર્ત માન-કાળ પ્રતી મર્ચાદિત ન રહેવી જોઈ એ. દેહ અને કર્મના પડલને ભેદી આત્માની યાગ્યતાના નિરીક્ષણ અને પરિક્ષણ તારે કરવાના છે. જો ઉતાવળ કરીશ—અધા કરે છે તેમ કરીશ તા વીતરાગ પરમાત્માની મહાન વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિથી તું ખૂબ દૂર થઇ જઈશ.

યાદ રાખ...'વીતરાગ પરમાત્માનું લેદ વિજ્ઞાન.'

ગરીષ-શ્રીમ'ત, સુખી-દુ:ખી, રાગી-નિરાગી. શેઠ-નાકર, રાજા-ભિખારી આ બધાના તારી દેષ્ટિમાં કયારેય ભેંદ ના હાવા જોઇએ. આવા તુચ્છ વગી કરણ તારા જેવા સાધુપુત્રને કયારેય ના શાેભે. તાે તારી દષ્ટિમાં બે જ ભેંદ સિહાત્મા અને સ'સારી આત્મા, સદ્દશાણી આત્મા અને દુર્શણી આત્મા, રાગી આત્મા અને વિરાગી આત્મા, કર્મા-ધીન આત્મા અને કર્મ મુક્ત આત્મા, દેહના સી'દર્ય ને અને

ł

કર્મના ઉદયને તું કયારેય મહત્ત્વ ન આપતા. જેમ તું શ્રીમ'તને ઉપદેશ આપે તેમ તું ગરીઅને પણ ઉપદેશ આપજે. જેમ તું રાજાને ઉપદેશ આપે તેમ તું ર'કને પણ ઉપદેશ આપજે.

જ્યારે ચંદ્ર જયાત્સના પ્રસારિત કરે ત્યારે તે ગરીષ શ્રીમ'તના વિભાગ કરે ? ચંદ્ર કિરણ દ્વારા સૌને સમાન જ હંડક આપે. વૃક્ષ સહુને સરખી જ છાયા આપે. તેમાં ગરીષ— શ્રીમ'તના ભેંદ ના હાય તો સાધુને મન કર્મ જાનત ભેંદ ના હાય. જેવી રીતે પુષ્પારાળીને ધર્માપદેશ આપે તેવી રીતે જ ગરીષ્યને ધર્માપદેશ આપે. જેમ ગરીષ્યને આશ્વાસનની ખુદ્ધિએ ધર્માપદેશ આપે તેમ શ્રીમ'તને પણ આશ્વાસનની ખુદ્ધિએ ધર્માપદેશ આપે. ગરીષ્યને ઉપદેશ આપ્યાથી કાઇ હીનપતની ભાવના નહિ શ્રીમ'તથી કાઇ પ્રત્યુપકારની ઝ'ખના નહિ, હૈયામાં એક જ શુભભાય મહાપુષ્પે પ્રભુના આગમના રહસ્ય પ્રાપ્ત કરાવું એ જ ભાવના...એ જ ચાહના.... સૌ આત્મા પ્રત્યે સાધુના સાચા સ્નેહભાવ. કયાંય નાની એવી લેદરેખા નહિ રાખવાની. ભેંદરેખા તને ગુરુ રહેવા નહિ દે પણ ભાડ–ચારણ ખનાવી દે.

ભાટ-ચારણ જે દાન આપે-સન્માન આપે તેના ગુણુ ગાય. ભાટ-ચારણ જે દાન કે ઇનામ ન આપે તેની નિંદા કરે. સાધુ મહાત્મા આવું ન કરે. 'શત્રુ-મિત્ર સમ ગણે, સમગણે રંક રાય….' તું કર્મના ભેદને ગૌણુ ગણે અને આત્મતત્વને સન્મુખ કરી પ્રભુના માર્ગ ચી'ધે તો તું સાચા સાધુ….

ચકુવર્તી –સમારને તું સ'સારના–કર્મ અ'ધના હેતુ સમજાવે, તેઓ પણ સ'સારથી તરે તે ભાવનાથી કહે. તેવી જ રીતે ગરીબને પણ આ જ ભાવનાથી કહે. તારામાં જરા જેટલી પણ ભેદ ભાવના આવવી ન જોઈએ. ભેદ ભાવના આવે તેા તું પ્રભુના તત્ત્વદેષ્ટિ સાધુ મહાત્મન્ કહેવાય ?

ચુરુદેવ! સારું, આપની હિતશિક્ષા શિરસાવ'દ્ય. સૌને એક રીતે એક જ પદ્ધતિએ ધર્માપદેશ આપીશ. કયાંય લેદલાવ નહિ રાખુ: ખસ, ગુરુદેવ! પ્રસન્ન થાએા.

વત્સ! મને લાગે છે અધ્યાત્મની દુનિયાએ તું ખાળક છે. અધ્યાત્મના એકડા હજ તારે દૃંડવા પડશે, ગુરુની વાત પકડીને બેસી જાય છે, પણ ગુરુની વાતનું તું રહસ્ય સમજતા નથી. ગુરુદેવ! આપ આ શું કહા છા ? આપની આજ્ઞા શિરસાવ'દા કરું, છતાં મારા પર આપ નારાજ! અરે! અવકૃપા!

શિષ્ય! તું મારી વાત સ્વીકારે છે, પણુ મારી વાતના રહસ્યને સમજ, મારા ભાવને ગ્રહણુ કર. મેં તને સૌને હૃદયના સમભાવે એક સરખા ઉપદેશ આપવા કહ્યું અને તું એક જ પહિતાએ ઉપદેશ આપવા માંડે તા ભયંકર અનર્થ થઈ જાય.

ભાવ અને પદ્ધતિમાં ખહુ ક્રરક છે. ભાવ અને પદ્ધતિ ખેને એક કરી દે તો ભય'કર ગાટાળા થઈ જાય. ભાવ એ દ્દયમાં રાખવાના આત્મિક પરિણામ છે. તેમાં કયારેય કાઈ વ્ય<sup>્</sup>કેત પ્રત્યે જરાય અધિક અલ્પ ભાવ ન થવા દેવાય. સીના હિત અને મ'ગળની જ ભાવના રાખવાની હાય.

ઉપદેશ-દાનની પદ્ધતિ વ્યક્તિ વ્યક્તિએ અલગ અલગ હોય, સમયે સમયે અલગ હાય. પરમાત્મા મહાવીર પ્રભુની પણ ઉપદેશ દાનની પદ્ધતિ વિવિધતા સભર છે. ગૌતમસ્વામી સમવસરણમાં આવ્યા અને પ્રભુ વદ્યા—' હે ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ! કિં સુખેન સમાગતઃ ?' પણ બધાજ આવે અને એમ ન કહે. એમ નામપૂર્વ કા બાલાવે. અભયકુમારને સમજાવવાની

પદ્ધતિ અલગ હાય અને અર્જુનમાળીને સમજાવવાની પદ્ધતિ અલગ હાય. પદ્ધતિ અલગ રાખવામાં તે આત્માની ચાગ્યતાના વિચાર કરવામાં આવે છે. ભાવ સમાન રાખવામાં ઉપદેશકના આત્મ પત્શિમના વિચાર કરવામાં આવે છે. તત્વના ચાહકને વાર્તાથી ન સમજાવાય. કથા પ્રેમીની સામે તત્વજ્ઞાનની સૂક્ષ્મ ચર્ચા ન કરાય.

શ્રેાતાની પાત્રતા–ચાેગ્યતા શ્રેાતાની રુચિ —શ્રોતાની ઔદ્ધિક કક્ષા—શ્રોતાની માનસિક પરિસ્થિતિ—શ્રોતાની વર્તમાન કાલીન પારસ્થિતિ આ બધાના વિચાર કરી શ્રોતાના આત્મ કલ્યાણ માટે પદ્ધીત અલગ અપનાવવી જરૂરી છે.

સર્વ સ્થળ લાકડીના ઉપયાગ કરે તે ભરવાડે.

સર્વ સમયે મીઠાઈ વેચવાના આગ્રહ કરે તે કંદાેઈ.

તારે સૌના હિત માટે ઉપદેશ દાન કરવાના છે. એટલે હૈયામાં ભાવ સમાન રાખીને પણ શ્રોતાની સ્થિતિ અનુમાન કરવું રહ્યું.

સ્વધમી ને ઉપદેશ આપે ત્યારે આગમના પ્રમાણુ અપાય. પરધમી ને ઉપદેશ આપે ત્યારે તેને માન્ય શાસ્ત્રના પ્રમાણથી ઉપદેશ અપાય. પરમાત્માએ પણુ વેદશાસ્ત્ર નિષ્ણાત ગૌતમ સ્વામીને વેદ પરથી સમજાવ્યું. રાજાને ઉપદેશ આપતાં તેના અભિપ્રાયના ખ્યાલ કરવા જોઈ એ. કદાગ્રહીને ઉપદેશ આપતા તેના અંતર્ગત અભિપ્રાયના ખ્યાલ રાખવા જોઇએ. મિશ્યામતિને ઉપદેશ આપતા તેના અંતરનું નિરીક્ષણુ કરવું જોઈ એ. પ્રશ્નકાર આવે અને પ્રશ્ન પૂછે તા વિચારવું જોઈએ જિરાસની દેષ્ટિએ આવ્યા છે કે આગ્રહી ખનીને આવ્યા છે તે ખ્યાલમાં આવવું જોઈએ. ભદ્રિક પરિણામી અને કૃડિલ આત્માના તફાવત સમજવા જોઈ એ.

શ્રેતાના અનેક પ્રકાર છે. તો ઉપદેશ દાનની પહિત પણ અનેક પ્રકારની સ્વીકારવી જોઇએ. આ બાબતમાં વૃદ્ધવાદિ સ્રીશ્વર માસા. અને મુકુદ પ'ડિત (સિદ્ધસેન દિવાકરજી)ના પ્રસ'ગ સદા સ્મૃતિમાં રાખજે. મુકુ'દ પ'ડિત પર્ષ'દાના લેદ સમજ્યા નહિ ને લરવાડા સામે સ'સ્કૃતભાવામાં ન્યાયની પરિભાષામાં સમજાવતાં પરિહાસને પાત્ર બન્યા. એ જ લરવાડી શ્રોતાને વૃદ્ધવાદિ સ્રૂરીશ્વરજી મહારાજે તેમની ભાષામાં તેઓ સમજી શકે તેવા તત્ત્વને સમજાવ્યું. ભરવાડા કહે—ડાસાજી જીતી ગયા. ઘરડા ગુરુ જ્ઞાની. જુવાન શિષ્ય ઘમ'ડી—પાગલ. જ્ઞાન ખનેમાં હતું. પણ સભા શ્રોતાને યાગ્ય જેને રજુઆત કરતાં આવડી તે વિજયી બન્યા.

સાધક! તારે ગરીખ-શ્રીમ'તના ભેઠભાવ વિના ઉપદેશ આપવાના, પણુ જે વ્યક્તિ જે રીતે સમજે તેવી રીતે સમજવવાનું. ઉપદેશ આપતા શ્રોતાના કલ્યાણુ અને મંગલની ભાવના રાખવાની. આત્માની ઉન્નતિની ગ્રાહના કરવાની. સન્માન કરવાનું સૌના આત્માનું. કર્મથી ભેઠ પડેલ અવસ્થાને ગૌણ રાખવાની પદ્ધતિ તને જે અનુકૂળ લાગે તે તું અપનાવી શકે, પણુ સૌ આત્માના કલ્યાણની ભાવના સમાન જ જોઇએ. જેમ મેઘ વરસે તેમ મુક્ત મને વરસ. નદી હશે, તળાવ હશે ત્યાં પાણીના સંગ્રહ થશે. પહાડ હશે–ટેકરી હશે તા ભીંજાઇને સ્કાઈ જશે. મુનિ! તારું ઉપદેશ દાનનું વ્રત પણ મેઘ સમાન અનાવ.

ભવ્યાતમા–લઘુકમિ આતમા સદ્ઉપદેશથી–સત્પ્રેરણાથી માસમાર્ગાના મ'ગળ મુસાક્ર અનશે. અભવ્યાતમા અચાવ્ય અનિમાને તીથ'કર પણ તારી શકયા નહિ. છતાં પ્રભુએ તે આત્માની ઉપેક્ષા ન કરી. કરુણા વિચારી. તેમ તીર્થ'કર પરમાત્માના પરમ અનુયાયી અની સૌ પ્રત્યે વાત્સલ્ય ભાવે

ઉપ<mark>દેશ દાન આપ. કયાં</mark>ય સ્વ–પરના, પાપી–પુષ્યશાળીના ભેદ ન કરતાે. આ જ તને વાર વારની હિતશિક્ષા છે.

પ્રભુ ! પ્રભુ ! મારે ચાેગ્ય ખનવુ છે. ચાેગ્ય સ્વભાવે ઉપદેશના દાન કરવા છે. પ્રથમ માંગણી કરુ !

હું આપના ઉપદેશદાનને ચાગ્ય બનું, બીજ માંગણી કરું? પ્રભુ માર્ગ ના સાચા–સુચાગ્ય કલ્યાણકર ઉપદેશક બનું. મારા હૈયામાં સૌના આત્મકલ્યાણના અરમાન જાગે તેવી જ શહેરછા પ્રેરેજો. એજ.

નત સસ્તકે યુનઃ વિજ્ઞપ્તિ!!!

# योस वीरे पसंसियों के एडधे

### પહિંમાયએ



વીર પદવી સૌને પ્રિય લાગે. વીર શળ્દ જ એવા ચેતનવ'ત છે કે એકવાર તો કાયરનું લેહી પણ ગરમ થઈ જાય. વીર એટલે સાહસિક ખહાદુર-પરાપકારી-પરાર્થે ઝઝૂમનાર... આ આપણી વ્યાપ્યા છે. અને મનમાં રૂપરેખા છે વીરના હ'મેશા વધામણાં થાય છે. વીરને સૌ બિરદાવે છે. વીરની કીર્તિ સૌ સ'સાર ગાય છે એટલે કયારેક કાયરને પણ વીર અનવાનું મન થઈ જાય. વીર કહેવરાવવું તો કોને પસ'દ ન આવે ?

વત્સ! મને પણ સહુ વીર નહિ....મહાવીર કહે તો ખુશી ચાય. તને પણ ખુશી થાય. જ્યાં સુધી માન માહનીય કર્મ ના ઉદય છે ત્યાં સુધી પ્રશ'સા અને કીર્તિની ભૂખ રહેવાની. કીર્તિની ભૂખ પ્રાય: ઉન્માર્ગ આપણને લઈ જાય છે. વીરની કર્ત વ્યભૂમિ આપણી મનાભૂમિકામાં છે. આ મનાભૂમિકા શ્રી આચારાંગસૂત્ર કહે છે....તારી મનાભૂમિકાને સ્પષ્ટ કર....આલેખ એક સુરેખ મનારમ્ય ચિત્ર.

'એસ વીરે પસસિએ જે બધ્ધે પડિમાયએ ' તે વીર દીતિ'ને ચાેગ્ય છે જે બધનમાંથી અનેકને મુક્ત કરાવે છે.

સ્વય' બધ્ધ–સ્વય' બ'ધનમાં રહેલ બીજાને બ'ધનમાંથી સુક્ત કેમ કરી શકે ? એટલે સત્ય હકીકત એ છે કે જે પુદ બ'ધનરહિત હાય તે બીજાને બ'ધનથી મુક્તિ અપાવે છે. વીર વલયને ધારણ કરનાર….વીરની બિરૂદાવલી પ્રાપ્ત કરનાર…સમશેરને ચલાવનાર….અનેક ચુદ્ધોમાં વિજયની વરમાળા પહેરનાર વીર નહિ….વીર તેા તે જે ખુદના કર્મના નાશ કરે અને ખીજાનાં કર્મનાશમાં સહાયક થાય.

કર્મના-ક્ષય-નાશ વગર મળેલી વીર પદવી અશાશ્વત હાય છે. જયને પરાજયમાં પલટાવનારી હાય છે. ક્ષણિક આવેશ અને ઉન્માદ પેદા કરનારી હાય છે. સત્તા આવતા શાભુપણ ખાનારના વિશ્વમાં તાટા રહેતા નથી. વિશ્વમાં સર્વત્ર આવી વ્યક્તિ મળે છે.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર તને અનાખા વીરના માર્ગ પ્રેરે છે. સિત્રયાણીની પ્રેરણાથી જ ક્ષત્રિય યુદ્ધ કરવા ઉત્સુક ખને છે. તેમ શ્રી આચારાંગસૂત્રની હિતશિક્ષા પણ તને વીર ખનવા પ્રેરણા કરી રહેલ છે. જેમ શ્રી આચારાંગસૂત્રની વિશિષ્ટતા અનાખી તેમ તેની વીરની વ્યાખ્યા પણ અનાખી; અપૂવ. બેડી કાઈની તાડી શકાય પણ કર્મ કાઈના કેવી રીતે તાડી શકાય ! ખીજી ખાજુ થાય ' ખુદના કર્મના ખ'ધન તાડે અને ખીજાના કર્મ ખ'ધન તાડાવે તે વીર 'આ વ્યાખ્યા શ્રી આચારાંગસૂત્રની ' હું શાસ્ત્રના વીર ખનું કે લીકિક વીર ખનું '!

વત્સ! તારી રીત રસમ હું જાશું છું. તું સહેલા રસ્તા જ પમ'દ કરી લઈશ. પણ સહેલા રસ્તા ભૂલ-ભૂલામણા અને પરિણામે અમાર્ગ જ ખની જાય છે. તારી પુરુષાર્થની પ્રક્રિયાને નિષ્ફળ ખનાવે છે. એટલે કહું છું-કઠીન અઘરા પણ શ્રી આચારાંગસૂત્રના માર્ગને મારે અને તારે ખંનેએ અનુસરલું જોઈ એ.

" ખુદ કર્મ ળ'ધનમાંથી મુક્ત બને અને બીજાને કર્મ ખંધનમાંથી મુક્ત કરાવે તે વીર…."

એટલે કર્મના નાશ દ્વારા સ્વના કર્મને ક્ષય કરેલ

ધન્યા<sub>ત્</sub>મા અથવા આગમ દ્વારા જેણે કર્મ ક્ષયના નાશના ઉપાયને જાણ્યા છે તે ખુદના કર્મ'ના ક્ષય કરવા માટે વીર….

THE STATE OF THE S

પણ, ખીજાના કર્મના નાશ કેવી રીતે?

સમજવાની મજા તો ત્યાં જ છે. પ્રત્યેક વિકસ્વર પદાર્થ સૂર્યના કિરણુ દ્વારા વિકાસત અને છે, અને સૂર્યને જીવન જગદાધાર કહે છે. વિકસિત થવાની શક્તિ જેને પ્રેરી તે જ વિકાયક. તેમ વીર થવાની શક્તિ—જેને વિકસિત કરવાની પ્રેરણા આપી તે વીર. વીર એટલે ધર્માપદેશક.

ધર્માપદેશક તીર્થ 'કર ભગવ'ત પણ હાેઇ શકે ગણધર ભગવ'ત પણ હાેઇ શકે અને આચાર્ય ભગવ'ત આદિમાંથી પણ કાેઇ હાેઇ શકે.

ઉપદેશ વડે–પ્રેરણા વડે સમજાવવા વડે–પ્રાણીઓને સ્નેહની કર્મની બેડીમાંથી મુક્ત કરાવે તે વાર.

સમજવું જેટલા અ'શમાં સહેલું છે તેટલા અ'શમાં સમજાવવું ખૂખ જ કઠીન છે. સ્વનું ઘડતર આસાન હાેય પણ પરનું ઘડતર કરવું ખૂખ દુષ્કર છે.

ખુદમાં કાંઠા સુઝ પ્રગટેયા વિના બીજાના કાંઠે ઉતારવાની સમજ શાંકત પેદા ન થાય વકતા અને શ્રોતા વચ્ચે અસાધારણ ફર્ક હાય છે, એક જ્ઞાનના હિમાલયને શિખરે રહેલ છે તો એક જ્ઞાનરૂપ હિમાલયની તળેટીએ રહેલ છે. શિખરે રહેલાએ તળેટીવાળાને સાદ પાડવા. સાદ જ પાડવા નાં હ. શિખર ઉપર બેસીને તેને શિખર ઉપર બાલાવવા, તે ખૂબ કઠીન સાધના માર્ગ છે.

વક્તાની ઉપકારની ભાવના ન હાય, કરુણા ન હાય તો શ્રોતાના હૃદયને વક્તાના ઉપદેશ અસર ના કરે. જેનું જ્ઞાનનું સમાન ધારણ હાય તે ચર્ચા-વિચારણા કરે તા જલ્દીથી સત્વના નિષ્કર્ષ ઉપર આવી શકે. પણ અસમાન જ્ઞાનના ધારા વાળા શ્રોતાને વક્તાએ ખુદના હૈયાની વાતા સમજાવવી એટલે નિમ્નગામી જલને ઉર્ધ્યાગામી ખનાવવા જેટલું કઠીન. નીચે વહી જતાં જલને ઊંચે ચઢાવવા ઇલેકદ્રિક મશીનની જરૂર તેમ અધ્યાત્મન નિમ્નાત્તરમાં રહેલ શ્રોતાને ઉચ્ચ અધ્યાત્મ શિખરને આવેહક અનાવવા એટલે મહાકઠીન સાધના.

#32000000000000000000000000000000000

સત્ય-સમપ ખુ-અહિંસા-સ્યાદ્વાદના મૂલ્યાંકન જેના મનમાં નથી તેને તે માર્ગના ઉપાસક ખનાવવા. એટલે ઉખરભૂમિમાં ધ્યાનની ઝ'ખના. રખુને હરિયાળા ખનાવવા સમાન પણ એક દિવસમાં હરિયાળા ન ખને. વર્ષોની મહેનત ખાદ હરિયાળા ખને.

જે મનમાં કષાયા ઘર કરીને બેઠા હાય, સદ્વત્ત્વ પ્રત્યે ઘૃષ્ણા હાય-સદ્વત્ત્વ પ્રત્યે વિરસ્કાર હાય તેને શાંત-સંત ખનાવવા એ કાઈ સામાન્ય પ્રક્રિયા નથી. શ્રોતાના મનમાં થતા દરેક સ'વેદના સમજ તેના આઘાત-પ્રત્યાઘાત આ બધું વિચારી ઉપદેશનું દાન કરવા કેટલું વિશાળ જ્ઞાન બેઈએ ? હૃદયની કેટલી ઉદાત્ત ભાવના બેઈએ.

રાની અનેક બની શકે પણ ઉપદેશક વિરક્ષ જ બની શકે. શાસન સ્થાપક ઉપદેશક તો એક ઉત્સર્પિણી કે એક ·અવસર્પિણીમાં ૨૪ જ બની શકે. કાળચક્રમાં શાસન સ્થાપક ૪૮ેજ બની શકે.

સિદ્ધાત્મા અને તા પણ તીર્થ કરના આત્મા તા સંખ્યાતા હાઇ શકે. ઉપદેશક પાસે જ્ઞાન હાવું જેટલું જરૂરી છે તેટલા જ જરૂરી છે સમભાવ. ઉપદેશકના મનમાં શ્રીમ ત–ગરીબ– જ્ઞાની–અજ્ઞાનીના પક્ષપાત રહે તા તે કદાચ ભાષણ કરનાર ખની શકે. પણ ઉપદેશ દ્વારા ઉદ્ધારક ના બની શકે. ઉપદેશકની ભૂમિકા ખૂબ કઠીન છે. શ્રીમ'ત-ગરીબ-જ્ઞાની અજ્ઞાનીના તેને વિવેક રાખવા જ પડે. નહિતર તે પુષ્ય-પાપ-જ્ઞાન-અજ્ઞાનનું વિવેશન કેમ કરી શકે. ઉપદેશકને ગુણુના પક્ષપાત કરવા જ પડે. ઉપદેશકને દોષને દેશવટા આપવા પડે. વ્યક્તિના મૂલ્યાંકન કરતા તેના દુર્ગુણના મૂલ્યાંકન ન થઈ જાય તેના પ્રયાલ રાખવાના. મિશ્યાત્વી કહાગ્રહી ભારે કર્મી હ'મેશા સૌથી અધિક વિરાધ કરે તો કોના કરે ? સન્માર્ગ પ્રવર્ત કનો.... ઉપદેશકના....

પણ ઉપદેશકે સૌથી અધિક કરૂણા મમતા કાેના ઉપર રાખવાની ? જે ઉપદેશકને નિષ્ફળ અનાવી રહ્યો તેના ઉપર એટલે જ શ્રી આચારાંગસૂત્ર કહે છે.

" ધર્મા પદેશની પ્રેરણા દ્વારા સૌને સન્માર્ગે સ્થાપે તે વીર્"

ગૈધને પૂછને સૌથી ભય કર અસાધ્ય રાગ કરોા ? ગૈધ કહેશે " વાયુના રાગ " વાયુના રાગ અસાધ્ય તા દુર્વિ ચારના વાયુના રાગ કેટલા અસાધ્ય ? ઉપદેશકને શાસ્ત્રના સદ્ધાધ દ્રારા શ્રોતાના દુર્વિ ચાર વાયુના અસાધ્ય રાગ હટાવવા પડે છે. એ રાગ હટાવે નહિ તા કર્મના નાશ કેવી રીતે થાય ?

" ઉપદેશ સ્વીકારવાની પ્રક્રિયા સહેલી છે પણ ઉપદેશ દાનની પ્રક્રિયા વ્યક્તિ પાસે અનેક ચાેગ્યતા માંગી લે છે."

તેથી જ ઉપદેશકને શાસ્ત્ર વીર કહે છે અને વીર ખિરુદથી તેને નવાજે છે.

શિષ્ય! તારે પણ વીર બનવાનું છે અને મારે પણ વીર બનવાનું છે. મારા ઉપર પણ ઋણુ છે અને તારા ઉપર પણ ઋણુ છે તીર્થ કર ભગવ'તનું…. ગણધર ભગવ'તનું… આગાર્ય ભગવ'તનું….શાસનની પર'પરા વાહક અનેક મહાત્માએનનું. કડિઅન્દ્ર થઈ જા. તૈયાર થઈ જા. જલ્દીથી અનૃણી બન… ગુરુદેવ! આજે એક વાત કરતાં મને હર્ષ થાય છે. આપ તા અનૃણી બની ગયા. આપના શિર પર તીથે કર ગણુધર ગુરુનું દેવું ના રહ્યું, કારણ, મારા જેવા અખુધને સન્માર્ગે સ્થાપ્યા એટલે આપ તા વીર... એ નિ:શ'ક હકીકત.

THE STATE OF THE S

હવે રહી મારી અનૃણી અનવાની વાત... પણ મને વિશ્વાસ છે આપ જેવા અનૃણીના શુભાશિષ મને પણ અનૃણી વીર અનાવશે.

કુપા કરા. મારા મસ્તક પર હાથ મૂકાે. એજ વિન'તિ.

# \*\*\*\*\*\*\* \*\* રર્ે સે જં ચ આરલે જં ચ નારલે

जगत् से ते। विविध विद्यार धरावता विविध प्रवृत्ति કરતાં લાકોના મેળા છે. જ્યાં ઘણાં લેગાં થયા હાય ત્યાં ઉદ્દેશ પૂછાય નહિ. પ્રાય: જ્યાં વ્યક્તિ વધે ત્યાં ઉદ્દેશ લક્ષ્ય ગૌણુ અને અને પ્રવૃત્તિ અધિક થાય, પણ લક્ષ્ય વગરની પ્રવૃત્તિનું પરિણામ કશું આવતું નથી.

કચારેક વિહાર કરતાં એક ગામમાં આવેલ. ચૂ'ટણીના પ્રચાર ગ્રાલતા હતા. નાના-નાના ખાળકા શેરીમાં નાગતાં-કૂદતાં ખાલી રહ્યા હતા. ' જનતા પાર્ટી' જિ'દાખાદ ' શાહીવાર થઇ એક માટર આવી. ક'ઇક ખાળકાને આપ્યું. ખાળકા બાલવા લાગ્યા. " ઇ (દરા ગાંધી જિ 'દાખાદ " " કેાંગ્રેસ • જિ'દાખાદ." પા–કલાક, અડધા કલાક ગગન લેટી અવાજ સાથે સૂત્રા પાકાર્યા. માટર ગઇ. જ્યાં માટર નજરથી દૂર ગઈ ત્યાં પાછા પેલા અવાજ આવ્યા. 'જનતા પારી' જિલાખાદ.

મારી આવશ્યક પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતી તે ઘડીલર માટે વિચારના કારણે થ'લી ગઇ. શું આ ખાળકાે કેાંગ્રેસ અને જનતા પાર્ટીમાં સમજે છે? શું આ આળકાના પણ પાતાના આગવા અવાજ છે? આ ખાળકા પણ કમાલ છે. ખાળકા ખૂબ હાંશિયાર લાગે છે. શ્રાડીવાર ખાદ મારે નીચે જવાનું થયું. મારા મનની વાત મેં આળકાને પૂછવા પ્રયત્ન કર્યો. " બાળકા! અહીં , આવા, તમે બધા ખૂબ હાશિયાર છા.— એક જવાય આપા. તમને કાંગ્રેસ ગમે કે જનતા ? મારા પ્રશ્ન સાંભળી ખાળકા ખૂબ સાટે-માટેથી હસવા લાગ્યા અને અંદરાઅંદર પ્રશ્ન કરવા લાગ્યા. કોંગ્રેસ ગમે, કે જનતા ? એક નેતા જેવા ખાળક આગળ આવ્યા. " મહારાજ્છ! અમને કેંગ્રેસ પાર્ટી એ ના ગમે અને જનતા પાર્ટી એ ના ગમે! " અરે બાળકો! આ તમે શું કહા છા ? હમણાં તો સૂત્રા બાલતા હતા. એક છાકરા કહે મા....જ... અમે સૂત્રા બાલતા હતા. સૂત્ર સાથે મનની પસંદગી આવે? સાચું કહી દઈ એ. અમને આ બે પાર્ટી માં શું છે તે ખબર જ નથી, પણ જે પાર્ટી અમને ગમતી, મનગમતી ચાકલેંદ આપે છે તેની જય બાલીએ છીએ. એટલીવારમાં તા બીજ ગાડી આવી. હું તા વિચાર કરતી જ ઊભી છું. ત્યાં તા બાળકા ગાડી પાછળ દાડી ગયા.

શું આ બાળકા જેવી આ જગતના જીવાની દશા નથી. કાેઇ વ્યક્તિ, કાેઇ પરિસ્થિતિના અધિક મૂલ્યાંકન તેને નથી. ફકત ટાેળું કહે છે—અમે તમારી સાથે પ્રવૃત્તિમાં સાથ આપીશું. પણ અમારા ઉદ્દેશ અલગ છે અમે પ્રવૃત્તિમાં સાથ આપીએ તાે અમને મનપસંદ પદાર્થ મળે. માટે જ તમારી સાથે રહીએ છીએ. બાકી તમારી સાથે શું લેવા દેવા?

પ્રાય: પ્રત્યેક વ્યક્તિની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ વચ્ચે સમાનતા હોતી નથી. ક્વેય-લક્ષ્ય અંગે કયારેય માનવ શાંત અને સ્વસ્થ અની વિચારવાની શક્તિ વિકસિત કરતા નથી. દોડતા જગત સાથે માનવ પણુ દોડે છે. મૂઠીવાળીને દોડે છે પણુ કયારેય માનવ ખુદની જાતને પૂછતા નથી. કર્ત વ્ય શું ? અકર્ત વ્ય શું ? એવાચ્ય શું ? ત્યાગ કરવા લાયક શું ? શું ? રેવીકારવા યાગ્ય શું ? આરાધ્ય તત્ત્વ શું ? અનારાધ્ય તત્ત્વ શું ? અનારાધ્ય તત્ત્વ શું ? ક્ષદ્ર માનવ વિશ્વના માંધાતા સાથે વાત કરતા ડેરે નહિ, ભય પામે નહિ તે ખને છે, પણુ ખુદની જાત સાથે વાત કરતાં હરે છે. દુનિયાના કોઈ ન્યાયાધીશના ન્યાયથી નહિ હરનાર-ભય પામનાર માનવ અંતરના દેવથી થરથર કૃજે છે. અંતરના દેવ ક્યારેય અયોગ્ય ન્યાય આપતા

નથી. અધા ચૂકાદા, અધા અભિપ્રાયની અવગણુના કરવી સહેલી છે. પણ હૃદયના દેવના અપલાપ કરવા, તેના અભિ-પ્રાયની ઉપેક્ષા થઈ શકતી નથી એટલે માનવ કયારેય ખુદના મન સાથે વાત કરતા નથી.

PARTICIONE DE PROPERTADA DE PROPERTADA DE PROPERTADA DE PROPERTADA DE PROPERTADA DE PORTADA DE PORT

સાધક! શ્રી આચારાંગ સૂત્ર તને કહે છે–મારું કામ ખહારના <sup>અવાજ</sup> શાંત કરવાનું અને તારા અંતર સાથે વાત કરાવવાનું. સાધક એટલે વિશ્વ સાથે મૈત્રી.

સાધક એટલે સદા અ'તરાતમા સાથે સંભાષણ કરનાર. જે જગત સાથે મૌન રાખે તે આત્મા સાથે વાત કરી શ<sup>કે</sup>, જે વિશ્વ સાથે સ'ખ'ધ તાડી શકે તે જ આત્મા સાથે સ'ખ'ધ જોડી શકે.

'આત્મા સાથે સ'ખંધ જોડાય એટલે કર્તા અકર્તા બ્યના લેદ તુરત સમજાય.' સમજનું સુખ પ્રગટ થાય એટલે ઋસમજનું દુઃખ દૂર થાય જ.

'સમજું જ્યાં જાય ત્યાં સુખી, અણુસમજું જયાં જાય ત્યાં દુ:ખી.' 'અજ્ઞાનીને કયાંય સુખ મળે નાહ, અજ્ઞાનીને કયાંય દુ:ખ હાય નહિ.' ' અજ્ઞાનીને દુનિયા ગુન્હેગાર— અપરાધી લાગે...જ્ઞાનીને પાતાની જાત અપરાધી—ગુન્હેગાર લાગે.' 'અજ્ઞાની સૌની ક્રિયાદ કરે...જ્ઞાની કાેંઇનીય ક્રિયાદ ના કરે; ક્રિયાદ કરે તાે પાતાની.'

રાની સમજે છે-"હું સાચું સમજાવી શકતા નથી. મ'રી શક્તિ સત્ય સમજાવવા વિકાસ પામે તા દુઃખ જગતમાં છે જ કયાં ?

સાધક! તારી આ મનાદશા હાવી જોઈ એ. તું આવી વિશિષ્ટ મનઃ સ'પત્તિના એકચ્છત્રીય અધિકારી–સ્વામી માલિક. એટલે જ શ્રી આચારાંગસત્ર કહે છે. તારી પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ પાછળ ઉદ્દેશ્ય હાય, કર્તાવ્ય કે અકર્તાવ્ય પાછળ લક્ષ્ય હાય. THE THE PROPERTY OF THE PROPER તું કંઈ પણ કરે તાે તારા નિયત ઉદ્દેશ હાેવા નેઈએ, કે'ઇ ન પર્ણ કરે તાે તેની પાછળ પણ લબ્ય લક્ષ્ય હાેવું જરૂરી છે.

સાધુ એટલે વિશ્વનું નિયામક ખળ. વિશ્વના નિયામક ખળયાં ફેરફાર થાય તાે વિશ્વની શાંતિ સુખ ભયમાં મૂકાય. વિશ્વનાં કાેેેેેેે પણ વ્યક્તિની ભૂલ માફ કરાય. પછી લહેે તે રાજા હાય કે રંક હાય, શ્રીમંત હાય કે ગરીબ હાય. તે **બધા ક્ષમાને પાત્ર. તેઓની ભૂલથી નુકશાન તેમના** ક્ષેત્રના લાકાને, પાણ...સાધુ ભૂલ કરે તા ? ગુન્હા કરે તા ? અપરાધ કરે તાં ? વિશ્વમાં અધાધુ ધી ફેલાઈ જાય. વિશ્વના પ્રાણી માત્રની શાંતિ હરાઈ જાય. સૂર્ય પાંચ મિનિટ માેડા ઉગે તા ? પૃથ્વી પાંચ મિનિટ માટે હાલવા માઉ તા ? સમુદ્ર પાંચ મિનિટ માટે મર્યાદાના ત્યાગ કરે તા ? વિશ્વ ભયમાં મૂકાઇ જાય. કલ્પના કરતાં પણ ક્રૃજી જવાય શું પરિસ્થિતિ થાય ? વિશ્વના નિયામક તત્ત્વા કયારે પણ અવ્યવસ્થિત ન हाय. सहा व्यवस्थित क हाय.

સાધક! તું ચૌદરાજલાકના નિયામક. ચૌદરાજલાકના અન'ત જીવાના ચાેગણેમની જવાબદારી તારી. કર્ત વ્ય માર્ગથી જરાપણ પીછેહઠ થઈ તેા ? અન તજીવાના ભાવપાણ ભયમાં. એટલે જ શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કરમાવે છે. સાધુના મુદ્રાલેખ.

'સે જ' ચ આરેલે જ' ચ નારલેં '

' કંત વ્ય જ કરે....અકત વ્ય ના કરે.'

સ્વીકાર અને ત્યાગ પાછળ સાધુના ઉદ્દેશ મજખૂત છે. ધુ-સાધકને કાર્ય કર્યા ખાદ પશ્ચાત્તાપ કરવા પહેતા નથી. ર્ય ખાદ દુઃ ખ-નિઃસાસા કાને નાંખવા પડે જેને ઉતાવળથી અધીરાઈથી સમજ વગર-વિચાર્યા વગર કાર્ય કર્યું હાય તેને. કેટલાક સંસારી સેવા કર્યા પછી ચાધાર આંસુએ રહ છે. અમે આટલી સેવા કરી અને સમાજે શું અમને આવા બદલા આપ્યા ? અમારી સેવાને નહિ પણ અમારી સેવા ભાવનાને ય ના સ્વીકારી ? ત્યારે સાધક મહાત્મા કર્ત વ્ય બાદ આનંદની અનુભૂતિ કરે છે." મેં કાઈના માટે કર્યું ન હતું, સેવા કર્તાવ્ય મારા આત્માને આનંદ આપે છે સાટે કરું છું. મારા આત્માને આનંદ થઈ ગયા. હું શું કામ કાઈની સાથે પ્રશ્નોત્તરી કરવા જહેં ? સાધક!

તું પહિત છે....તું અહિમાન છે....તું કુશળ છે. તેં જે ચારિત્ર ગ્રહ્યું કર્યું છે તે વિચારીને જ ગ્રહ્યું કર્યું છે. એટલે તારા ત્યાગમાં દિવ્યતા છે. તારા સ્વીકારમાંય દિવ્યતા છે. તું જે કાર્ય કરે—અનુષ્ઠાન કરે—જે આરાધના કરે તે માક્ષના માર્ગ હાય.... કર્મ ક્ષયના ઉપાય હાય.... કર્મ નિર્જરામાં સહાયક હાય.... સંયમનું મંગલ અનુષ્ઠાન હાય... જયાં તારી પ્રવૃત્તિ ન હાય... પીછેહઠ હાય તે મચ્ચાત્વ હાય, નિરર્થક હાય, નિર્મયોગી હાય, કર્મ અધનું કારણ આશ્રવ હાય, તારી પ્રવૃત્તિમાં નિર્જરાના નિવાસ હાય... તારી નિવૃત્તિમાં આશ્રવ ત્યાગની ઉન્નત ભાવના હાય.

સાધક! માેક્ષ માટે તારી પ્રવૃત્તિ…સ'સાર માટે તારી નિવૃત્તિ… આરાધના સાથે તારી મિત્રતા… વિરાધના સાથે તારી શગુતા… સદ્દ્ગુણુ સાથે આત્મીયતા…. દુગુ'ણુ સાથે અનાત્મીયતા…

સાધક શિષ્ય !

તારી કર્તાવ્ય પરાયણતા તને લક્ષ્યની સિદ્ધ આપે એજ મારી સદાની ભાવના છે.

**ગુરુદેવ!** હું ભૂલ કેમ કરું ? કર્ત વ્ય માર્ગે શિથિલ કેમ ખતું ? અકર્ત વ્યમાર્ગે ઉદ્યત કેમ ખતું ? જો આપના તું કંઈ પણ કરે તાે તારા નિયત ઉદ્દેશ હાેવા જોઈએ, કંઇ ન પણ કરે તાે તેની પાછળ પણ ભવ્ય લક્ષ્ય હાેવું જરૂરી છે.

સાધુ એટલે વિશ્વનું નિયામક ખળ. વિશ્વના નિયામક ખળમાં ફેરફાર થાય તો વિશ્વની શાંતિ સુખ ભયમાં મૂકાય. વિશ્વનાં કાઇપણ વ્યક્તિની ભૂલ માફ કરાય. પછી લલે તે રાજ હાય કે રક હાય, શ્રીમત હાય કે ગરીબ હાય. તે ખધા ક્ષમાને પાત્ર. તેઓની ભૂલથી નુકશાન તેમના ક્ષેત્રના લાકોને, પણ....સાધુ ભૂલ કરે તો ? ગુન્હા કરે તા ? અપરાધ કરે તા ? વિશ્વમાં અધાધું ધી ફેલાઈ જાય. વિશ્વના પ્રાણી માત્રની શાંતિ હરાઈ જાય. સૂર્ય પાંચ મિનિટ માટે ઉગે તો ? પૃથ્વી પાંચ મિનિટ માટે હાલવા માંડે તા ? સમુદ્ર પાંચ મિનિટ માટે મર્યાદાના ત્યાગ કરે તા ? વિશ્વ ભયમાં મૂકાઇ જાય. કલ્પના કરતાં પણ ક્ષૂજી જવાય શું પરિસ્થિતિ થાય ? વિશ્વના નિયામક તત્ત્વા કયારે પણ અવ્યવસ્થિત ન હાય. સદા વ્યવસ્થિત જ હાય.

સાધક! તું ચૌદરાજલાકના નિયામક. ચૌદરાજલાકના અન'ત જીવાના યાગક્ષેમની જવાબદારી તારી. કર્ત વ્ય માર્ગથી જરાપણ પીછેહઠ થઈ તા ? અન'તજીવાના ભાવપાણ ભયમાં. એટલે જ શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ક્રમાવે છે. સાધુના મુદ્રાલેખ.

'સે જ' ચ આરેલે જ' ચ નારલે '

' કત'વ્ય જ કરે....અકત'વ્ય ના કરે.'

' ર અને ત્યાગ પાછળ સાધુના ઉદ્દેશ મજ ખૂત છે. ાધકને કાર્ય કર્યા બાદ પશ્ચાત્તાપ કરવા પડતા નથી. બાદ દુ:ખ-નિઃસાસા કાેને નાંખવા પડે જેને ઉતાવળથી .!રાઈથી સમજ વગર-વિચાર્યા વગર કાર્ય કર્યું હાય ને. કેટલાક સંસારી સેવા કર્યા પછી ચાધાર આંસુએ રહે છે. અમે આટલી સેવા કરી અને સમાજે શું અમને આવા બદલા આપ્યા ? અમારા સેવાને નહિ પણ અમારા સેવા ભાવનાને ય ના સ્વીકારા ? ત્યારે સાધક મહાત્મા કર્ત અ બાદ આનંદની અનુભૂતિ કરે છે." મેં કાેઈના માટે કર્યું ન હતું, સેવા કર્ત વ્ય મારા આત્માને આનંદ આપે છે સાટે કરું છું. મારા આત્માને આનંદ થઈ ગયા. હું શું કામ કાેઈની સાથે પ્રશ્નોત્તરી કરવા જ© ? સાધક!

તું પ'ડિત છે....તું ખુદ્ધિમાન છે....તું કુશળ છે. તેં જે ચારિત્ર શ્રહણુ કર્યું છે તે વિચારીને જ શ્રહણ કર્યું છે. એટલે તારા ત્યાગમાં દિવ્યતા છે. તારા સ્વીકારમાંય દિવ્યતા છે. તું જે કાર્ય કરે—અનુષ્ઠાન કરે—જે આરાધના કરે તે માક્ષના માર્ગ હાય... કર્મ ક્ષયના ઉપાય હાય.... કર્મ નિર્જરામાં સહાયક હાય... સ'યમનું મ'ગલ અનુષ્ઠાન હાય... જયાં તારી પ્રવૃત્તિ ન હાય... પીછેહઠ હાય તે મિશ્યાત્વ હાય, નિરર્થક હાય, નિર્યયોગી હાય, કર્મ અ'ધનું કારણ આશ્રવ હાય, તારી પ્રવૃત્તિમાં સ્વૃત્તિમાં નિર્જરાના નિવાસ હાય... તારી નિવૃત્તિમાં આશ્રવ ત્યાગની ઉન્નત ભાવના હાય.

સાધક! માસ માટે તારી પ્રવૃત્તિ...સ'સાર માટે તારી નિવૃત્તિ... આરાધના સાથે તારી મિત્રતા... વિરાધના સાથે તારી શત્રુતા... સદ્દ્ગુણ સાથે આત્મીયતા.... દુગુંણ સાથે અનાત્મીયતા....

સાધક શિષ્ય !

તારી કર્તાવ્ય પરાયણતા તને લક્ષ્યની સિદ્ધ આપે એજ મારી સદાની ભાવના છે.

ગુરુદેવ! હું ભૂલ કેમ કરું ? કર્તા વ્ય માર્ગે શિથિલ કેમ ખતું ? અકર્તા વ્યમાર્ગે ઉદ્યત કેમ ખતું ? જો આપના

શિષ્ય ન હાત તા બધું જ ઉલ્દું કરત પણ, આપના શિષ્ય બન્ચા. આપના જ્ઞાન દીપકે મને પ્રકાશિત કર્યા છે. આપના ઉપદેશના સહારે હું સજાગ બન્યાે છું…સાવધ બન્યાે છું ધ્યેયલક્ષી અન્યેા છું'....

40%/NOODNOONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSENSONSE

આપે ક્રમાવેલ હિતમાર્ગ અનુસરવાની....અને અકર્ત-વ્યમાર્ગે ડેગ પણ ન ભરાઈ જાય તેના મ'ગળની....

ભાવ મારાે. પ્રભાવ તમારાે. ળત્ર, ધન્ય ખનાવા આપના શિષ્યને...

#### સુત્તા અમુણી સયા મુણિણા જાગરં<u>તિ</u>



આરાગ્ય શાસ્ત્રી કહે છે – " નિદ્રા આરામ આપે, સ્ફૂર્તિ આપે." શરીર નિદ્રા બાદ સ્ફૂર્તિ અનુભવે પણ જો મને શાંત હાય તા. મનમાં અનેક વિચારા-તાણ-આવેશના આવેગા હાય તા નિદ્રા પણ રીસામણા લે. સુખનિદ્રા પણ આજના યુગમાં દુર્લ ભ ખની છે.

કષાય અને વિષયના આવેગે માનવ જીવનની શાંતિ હણી લીધી છે. નથી તેને જાગતાં ય સુખ, નથી તેને નિ દમાંય સુખ.

મુનિ! આચારાંગ સૂત્ર તને એક નવા પાઠ ભણાવે છે. સદા જાગરૂક કાેણુ ? મુનિ...સ'યમી....સદા નિદ્રાધીન કાેેે કાેે સામાના સામાં લે નિદ્રાની વિચિત્રતા અને વિવિધતા. નિદ્રા એ પ્રકારની છે. દ્રવ્ય નિદ્રા અને ભાવ નિદ્રા જાગૃતિ પણુ છે પ્રકારની છે. દ્રવ્ય જાગરણ અને ભાવ જાગરણ. મુનિ તું સર્વજ્ઞના કુળના વારસદાર! તને ભાવ નિદ્રા ન હાેય, તેને દ્રવ્ય નિદ્રા ન હાેય. તારા જાગરણ ભાવ જાગરણ હાેય, તારું લક્ષ્ય દ્રવ્ય જાગરણ ન હાેય.

આંખ મી'ચાયેલી હાય તે દ્રવ્ય નિદ્રા. આ નિદ્રા કર્મ-બ'ધ કરાવે પણ ખરી અને ન પણ કરાવે. દ્રવ્ય નિદ્રા મહાત્માને આરાધના-સાધનામાં સહાયક અને છે. પાપાત્માને દ્રવ્ય જાગરણ પણ વિરાધનાનું કારણ બને છે તેથી જ સમજ લે દ્રવ્ય અને ભાવ નિદ્રાના ભેદ. તારે નિંદ લેવાની નથી. તારે સદાતું જાગરણ કરવાનું છે. શખ્દ સાંભળીને અનુસરવાના પ્રયત્ન ના કરતા, ભાવ સમજીને ''શુભે યથાશકય' યતનીય' ''.

ગુરુદેવ! યાદ રાખેજો, ડાહ્યો, ગાંડા, શાણા, પાગલ, મૂર્ખ, જ્ઞાની, આરાધક વિરાધક પણ શિષ્ય તાે આપના જ.

AND HOLD CONTRACTOR OF THE STATE OF THE STAT

" ત્વમેવ શરણું મે " – આ મારી મંત્ર દીક્ષા છે. મારી નિ'દા ધરો કે પ્રશ'મા થશે. એમાં હવે બહુ હર્ષ –રોાક થતા નથી. પણ એક વિગ્રાર અવશ્ય આવે છે કહું ? ના…ના… ના…નહિ કહું…

આપ, તા મારાં અંતર્યામી છા. મનમાં ન થવું જોઈએ પણ કાેઈવાર થઈ જાય છે. "શું હું આપને અળખામણાં છું? શું આપની કૃપાને ચાેગ્ય નથી ?" અને આ વિચાર આવતા કયારેક પૂણામાં છેસીને આંસું પણ સારી લઉં છું. ગુરુછ! માફ કરાે. મેં તા આપના પ્રશ્નના જવાળ આપવાના ખદલે એક માેદું લાવણ કર્યું.

સુશિષ્ય! મેં તને પહેલાં કહ્યું. " બાલવાની આદત એાછી કર અને વિચારવાની અધિક આદત પાડ. તર્ક-વિતર્ક એાછા કર અને આજ્ઞાને અનુસર. શિષ્ય કયારે ય ગુરુને અપ્રિય ન હાય. શિષ્ય સદા ગુરુના વાત્સલ્યના અધિકારી હાય."

અને તું પણ મારા વાત્સલ્યના અધિકારી છે. મારે મારી ક્રજ બજાવવાની છે ગમે તે પરિસ્થિતિમાં તારા યેાગ–ક્ષેમ કરવાની. તારે તારી ફરજ બજાવવાની છે. સર્વ સમયે આજ્ઞાનુકૂળ વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ કરવાની.

ચલા, હવે પાછા આપણે મૂળ વિષય પર આવીએ.

મે તેને કહ્યું-" સાધુને રોજ સંવત્સરી " અને તું છે છેડાઈ ગયા. સંવત્સરી એટલે શું ? વર્ષમાં એકવાર તા પાપથી પાછા હઠવું. પાતાના પાપના એકરાર કરવા અને સૌને ક્ષમાના દાન કરવા. ખરાખરને ? હવે, આગળ રાજ સ'વત્સરી એટલે પ્રતિદિન પાપથી પાછા હઠવું. પ્રતિદિન

પાપના એકરાર કરવા. પ્રતિદિન સૌને ક્ષમાના દાન કરવાના સમજ્યોને?

ESTABLISH BOLD OF THE POST OF

પ્રતિદિન સ'વત્સરીની આરાધના કરનાર સદા જાગૃત રહે. પ્રતિદિન સ'વત્સરીની આરાધના નહિ કરનાર સદા સ્ત્રેતેલ રહે. મુનિ! નિ'દ તને ના હાય. મુનિ! તું તા સદા આત્મ સ્વભાવમાં સ્થિર એટલે સદા જાગૃત.

ભાવ જાગૃતિ ખ'ધ આંખે પણ આવે. લગ્નના મ'ડપમાં પણ આવે અને સ્મશાનમાં પણ આવે અને ખ'ધક મુનિના શિષ્યાની જેમ ઘાણીએ પીલાતાં ય આવે.

પાપી પાલક એક નાંહ, બે નહિ, ત્રણ નાહિ. સાે નાહિ, બસાે નહિ, પાંચસાે પાંચસાે મુનિને પીલીને પણ થાકચાે નહિ. આડ વર્ષના સુકાેમળ બાલમુનિને પણ ઘાણીમાં પીલ્યા.

મુનિને ન આવે રાષ-ન આવે દીનતા, ન કરે રુદન. મુનિ ન કરે તિરસ્કાર, ન આપે ઉપાલભ-ન આપે ઠપેકાે— ન આપે શ્રાપ.

મુનિના દેહ બાળકના હતા પણ યન મહાત્માનું હતું. આત્મા તા આસન્નસિદ્ધ હતા. એટલે મુનિ સદા જાગૃત રહ્યા. મુનિએ શુકલધ્યાનના જાગરણ પ્રાર'ભ કર્યા. મુનિને આર્ત્ત-રીદ્રધ્યાનના દારણ ના ચઢચા.

ભાવનિદ્રાની પરિસ્થિતિમાં પણ મુનિએ ભાવ જાગૃતિ સિદ્ધ કરી અને આચારાંગ સૂત્રની પંક્તિઓને જીવનમાં સજીવન કરી.

" સુત્તા અસુણી સચા સુણિણા જાગર'તી '' ગુરુદેવ! ગુરુદેવ! કાઈ તાે મિચ્યાત્વની રાત્રિમાં પ્રમાદની, વિષય–કષાયની નિંદ લે છે ત્યારે હું તાે સ'યમજીવન સમા પ્રાતઃકાળે પ્રમાદની–કષાયની નિંદ લઉં છું. જાગવાના સમયે ભાવ નિદ્રા :- મિશ્ચાત્વ, અજ્ઞાન, ભય, પ્રમાદ, કર્તા વ્ય, શૂન્યતા, સદ્જ્ઞાંન ન થવા દે તે ભાવ નિદ્રા. વાર'વાર ડર, ભય પેદા થાય તે ભાવ નિદ્રા, ખુદનું કર્તા વ્ય યથાયાં સ્થ ન કરે તે ભાવ નિદ્રા. નિર્ધા ક જીવન વ્યતીત કરી દે, પણ ખુદના સત્કર્તા વ્ય માટે પ્રયત્ન ન કરે તે ભાવ નિદ્રા.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ક્રમાવે છે–'' સુત્તા અમુણી સથા મુણિણા જાગર'તિ.'' મુનિ સદા જાગૃત હાેય–સાવધ હાેય.

સ'સારી-અમુનિ સદા સુષુપ્તાવસ્થામાં હાય-નિદ્રામાં હાય.

હ્યાલ જાગૃતાલસ્થા :- શ્રદ્ધા-જ્ઞાન-ચારિત્ર-કર્તા વ્ય-પરાયણ અને નિષ્પ્રસાદ જીવન.

સાધક! પરમાત્મા મુનિને જાગૃત કરે. કેવી મુ'દર જ'દગી જ્યાં સદા જાગૃતિ. પાગુ, તું જવાબ આપ. શું તું જાગૃતિમાં છે? કાયરના–નમાલાના જવાબ ન આપતા. નહિંતર કયારેક સારી વાત કરીશું. ત્યારે તું શું કહેવાના. કહું? "હું શું કરું? પ્રયત્ના તા ઘણાં કરું છું, પણ, પાછા પહું છું અને છેવટે હારી જાઉં છું–થાકી જાઉં છું. આ જ જવાબ આપવાના ને?

હિતશિખામણુ આપનારે શાંતિથી વાત કરવી તોઇએ. વાત્મલ્ય ભાવે સમજાવવું તોઈએ. કડક ખનીને ન કહેવું તોઈએ, પણ તારી વેવલી વાતા સાંભળી વિચાર આવે છે કે એકવાર તા સણસણતા જવાખ આપવા તોઇએ. સાચું કહે—કર્ત વ્ય માટે તું વાતા અધિક કરે છે અને પ્રયત્ન ખૂખ એછા કરે છે, દર્દ ભયંકર હાય તા દવા અકસીર લેવી તોઈએ. સમયસર લેવી તોઈએ. પ્રમાણ પુરસ્સર લેવી તોઈએ. નિષ્ણાત ડાક્ટર કહે તે જ લેવી તોઈએ.

ખાલ! જાગૃતિ માટે તારા કેટલા પુરુષાર્થ? કેવા પુરુષાર્થ? કેટલા વખત પુરુષાર્થ? કેટલા વરસ પુરુષાર્થ? કેટલા પ્રમાણુમાં પુરુષાર્થ ? રા<mark>નીની</mark> આજ્ઞા મુજળના કેટલાે પુરુષાર્થ ?

જીવન યાગ્ય પ્રવૃત્તિ કરતાં જેમ ક'ટાળતા નથી, થાકતા નથી, તેમ થાક્યા વગર સતત જાગૃતિ અ'ગે પુરુષાર્થ કરવા જોઈ એ.

તું દેવાધિદેવના મુનિ! તારી વેશભૂષા શુભ્ર–શુદ્ધ અને સાદાઈ પૂર્ણું. તેમ તારૂં હૃદય પણ નિર્મળ–ઉજજવળ–પવિત્ર અને સરળ.

તત્રા વસ્ત્ર મેલાં થાય, ગ'દાં થાય, ફાટી જાય, કધાણીયાં થાય, 'પણ તાર્' હૃદય કયારેય મેલુ' ન થાય, ગ'દુ' ના થાય, કધાણીયુ' ન થાય.

મનમાં કષાય આવે તેા હુદય મેલુ' થાય, મનમાં વિષયની ભાવના જાગે તેા હુદય ગ'દુ' થાય, મનમાં મિશ્યાત્વ ભાવ આવે તેા હુદય ફાટી જાય. મનમાં ધીઠાઇ–નિષ્ઠુરતા આવે તેા હુદય કધાણીયુ' થઈ જાય.

જગૃતિ ચાહતા મહાતમા!! ક્ષમા વહે તારા હૃદયના મેલ હટાવી લે. નિર્મળ ખનાવી દે. સંયમ વહે તારા હૃદયની ગંદકી દૂર કરી દે. હૃદયને નિર્મળ ખનાવી દે. સમ્યક્રત્વની શુદ્ધિ વહે તારા હૃદયની કાળાશ દૂર કરી લે. હૃદયને ઉજ્જવળ ખનાવી દે. કર્ણા અને કામળતા વહે ધનની ધીઠાઇ દૂર કરી દે. હૃદયને સુંદર અને સુશાિલત ખનાવી દે.

શાસ્ત્ર ફરમાવે-મુનિ સદા જાગૃત. શ્રાવક તે વર્ષમાં એકવાર ખમાવવાનું આવે એમ સમજે એટલે તે એકવાર પાપની આલાચના કરે. એકવાર મિચ્છામિ દુશ્કડ આપે.

સાધુ ! તારે રાજ સ'વત્સરી-પ્રતિદિન સ'વત્સરી. તારે પ્રતિદિન સ'વત્સરીની આરાધના કરવાની. ગુરુદેવ! યાદ રાખેજો, ડાહ્યો, ગાંડા, શાણા, પાગલ, મૂર્ખ, જ્ઞાની, આરાધક વિરાધક પણ શિષ્ય તાે આપના જ.

STORESTONE STORESTONE STORESTONE

" ત્વમેવ શરણું મે " – આ મારી મ'ત્ર દીક્ષા છે. મારી નિ'દા ધરો કે પ્રશ'મા થશે. એમાં હવે બહુ હર્ષ –શાક થતા નથી. પણ એક વિગ્રાર અવશ્ય આવે છે કહું ? ના…ના… ના…નહિ કહું…

આપ, તા મારાં અંતર્યામી છા. મનમાં ન થવું જોઈએ પણ કાેં કાેં વાર થઈ જાય છે. "શું હું આપને અળખામણા છું? શું આપની કૃપાને ચાેંગ્ય નથી ?" અને આ વિચાર આવતા કયારેક ખૂણામાં બેસીને આંસું પણ સારી લઉં છું. ગુરુછ! માફ કરા. મેં તા આપના પ્રશ્નના જવાબ આપવાના બદલે એક માેંદું લાષણ કર્યું.

સુશિષ્ય! મેં તને પહેલાં કહ્યું. " ખાલવાની આદત એાછી કર અને વિચારવાની અધિક આદત પાડે. તર્ક –િવતર્ક એાછા કર અને આજ્ઞાને અનુસર. શિષ્ય ક્યારે ય ગુરુને અપ્રિય ન હાય. શિષ્ય સદા ગુરુના વાત્સલ્યના અધિકારી હાય."

અને તું પણુ મારા વાત્સલ્યના અધિકારી છે. મારે મારી ક્રજ બજાવવાની છે ગમે તે પરિસ્થિતિમાં તારા યેાગ–ક્ષેમ કરવાની. તારે તારી ક્રજ બજાવવાની છે. સર્વ સમયે આજ્ઞાનુકૂળ વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ કરવાની.

ચલા, હવે પાછા આપણુ મૂળ વિષય પર આવીએ.

મે તને કહ્યું - "સાધુને રોજ સંવત્સરી" અને તું છ છેડાઈ ગયા. સવત્સરી એટલે શું ? વર્ષમાં એકવાર તો પાપથી પાછા હઠવું. પાતાના પાપના એકરાર કરવા અને સૌને ક્ષમાના દાન કરવા. બરાબરને ? હવે, આગળ રાજ સંવત્સરી એટલે પ્રતિદિન પાપથી પાછા હઠવું. પ્રતિદિન પાપના એકરાર કરવા. પ્રતિદિન સૌને ક્ષમાના દાન કરવાના સમજ્યોને?

NO DE PORTO DE LA CONTRACIONA DE LA CO

પ્રતિદિન સ'વત્સરીની આરાધના કરનાર સદા જાગૃત રહે. પ્રતિદિન સ'વત્સરીની આરાધના નહિ કરનાર સદા સ્ત્રેલ રહે. મુનિ! નિ'દ તને ના હાય. મુનિ! તું તા સદા આત્મ સ્વભાવમાં સ્થિર એટલે સદા જાગૃત.

ભાવ જાગૃતિ અ'ધ આંખે પણ આવે. લગ્નના મ'ડપમાં પણ આવે અને સ્મશાનમાં પણ આવે અને ખ'ધક મુનિના શિષ્યાની જેમ ઘાણીએ પીલાતાં ય આવે.

પાપી પાલક એક નાંહ, છે નહિ, ત્રણ નહિ. સાે નહિ, બસાે નહિ, પાંચસાે પાંચસાે મુનિને પીલીને પણ થાકયાે નહિ. આડ વર્ષના સુકાેમળ ખાલમુનિને પણ ઘાણીમાં પીલ્યા.

મુનિને ન આવે રાષ-ન આવે દીનતા, ન કરે રુદન. મુનિ ન કરે તિરસ્કાર, ન આપે ઉપાલ'ભ-ન આપે ઠપેકાે— ન આપે શ્રાપ.

મુનિના દેહ બાળકના હતા પણ મન મહાત્માનું હતું. આત્મા તા આસન્નસિદ્ધ હતા. એટલે મુનિ સદા જાગૃત રહ્યા. મુનિએ શુકલધ્યાનના જાગરણ પ્રારંભ કર્યા. મુનિને આર્ત્ત –રૈદ્રધ્યાનના દારણ ના ચઢચા.

ભાવનિદ્રાની પરિસ્થિતિમાં પણ મુનિએ ભાવ જાગૃતિ સિદ્ધ કરી અને આચારાંગ સૂત્રની પંક્તિઓને જીવનમાં સજવન કરી.

" સુત્તા અસુણી સુધા સુણિણા જગર'તી "

ગુરુદેવ! ગુરુદેવ! કાઈ તાે મિચ્યાત્વની રાત્રિમાં પ્રમાદની, વિષય–કષાયની નિંદ લે છે ત્યારે હું તાે સ'યમજીવન સમા પ્રાતઃકાળે પ્રમાદની–કષાયની નિંદ લઉં છું. જાગવાના સમયે ૧૨૮ ' માન અને અપમાન એ પુષ્ય અને પાપના ખેલ છે

જાગવાના સ્થળે નિંદ લઉ છું અને નિંદ લેવાના સમયેંે નિંદ લેવાના સ્થળે જાગું છું–આ છે મારા પરિણામની જાવળચંડાઇ—શું કરું ?

કાની પાસે મારી દર્દ અને વ્યથાભરી કથા રજુ કરું? પણુ યાદ આવે છે આપની હિતશિક્ષા કે સંયમ સ્વીકાર્યાં ખાદ રૂદન ન કરાય, હાસ્ય પણુ ન કરાય. સંયમ સ્વીકાર્યાં ખાદ કર્તવ્ય પંચે મક્કમ ડેગ ભરવા બોઇએ.

ગુરુદેવ! આજે બાલમુનિના રૂપકે મારી નિંદ ઉડાડી છે અને હું પણ પેલાં સદા જાગૃત અનંત સિદ્ધોના મિલન માટે સિદ્ધિ મ'દિરમાં પ્રવેશ કરીશ. મારા વિશ્વાસ અને આપની પ્રેરણા, અશકય પણ શકય બને, નિશ્ચલ રહેવાનું બળ આપા. એજ પ્રતિદિનની–પ્રતિક્ષણની પ્રાથ'ના.

### <sup>ૄૄ૿</sup> જાગર વેરાેવરએ



કર્તા વ્યના કઠા મમેને સ્વીકારેલ મહાત્મા સદા શાશ્વત અહેલક જગાવે છે. નિંદમાંથી હ ઢાળે છે અને પછી તેના કર્તાવ્ય તરફ આંગળી ચી'ધી ઇશારા કરે છે, પણ વિશ્વનું એક સનાતન સત્ય છે. નિ'દમાં સૂતા હાય એને જગાડાય, પણ જે નિંદના ઢાંગ કરતા હાય તેને ન જગાડી શકાય. તેમ જે જાગવાના ઢાંગ કરતા હાય-સમજુ હાવાના ખાટા દાવા કરતાે હાેય તેને કર્તા બ્યની કેડી પર ન ચઢાવી શકાય.

મહાત્માઓ આપણને ફરી ફરી કહે છે-" તું નિ'દના ઢાંગ ન કર–જાગૃતિના પણ ઢાંગ ન કર." પ્રાયઃ દરેક વ્યક્તિના એક પ્રશ્નના જવાળ "નાં" માં આવે છે. માણુસ બેડાં બેડાં નિંદ લેતા હાય–ઝાકાં ખાતા હાય અને કાઈ તેને પૂછ-ઊ ધ છે ? ના...ના…જાગું છું. પણ હકીકતમાં તે વ્યક્તિ નિ'દમાં જ હાય છે. શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં પ્રભુ શ્રીમુખે ક્રમાવે છે–" જાગર વેરાવરએ." સમવસરણમાં બેઠેલાં શ્રોતામાં મારી તુલના કરી જવાળ આયું છું. પ્રભુ ! શું. હું. સૂતાે છું. ? સૂતાે હાઉં તા સમવસરણમાં કયાંથી હાઉં ? આપ, મને હિતાપદેશ આપા છા. ક્રમાવા છા તે જ સાળિત નથી કરતું કે હું નિ દમાં નથી. મારી આંખ ખુલ્લી છે. શખ્યામાં નહિ, સમ-વસરણુમાં છું."

આપના વાકયને, પૂર્વાપર બાેલાચેલ વાકયને પણ ખરાબર સમજ શકું છું. "પ્રલું! હું નિ'દમાં નથી-જાગૃતિમાં છું. સ્ફૂર્તિમાં છું-ફરમાવા મારા નાથ !"

સાધક! હજ તું તારી રીતે જ અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના પણ અર્થ કરે છે. અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના અને સૌ તક શાસ્ત્રના બ નેના

શખ્દા એક હાઈ શકે પણ અર્થ અલગ છે. તું ' જાગવું ' અર્થ તેના કરે છે જેમાં આંખ ખુલ્લી હાય. અમારૂ અધ્યાત્મ શાસ્ત્ર કહે છે–જાગૃતિ એટલે આંખ ખુલ્લી હાય પણ ખરી અને ન પણ હાય, પરંતુ હૃદય જેતું ખુલ્લું હાય તેનું નામ જાગૃતિ."

બાલ, તારુ<sub>ં હું</sub>દય ખુલ્લું છે ? તારા હુદયમાં મિત્રનું જેવું સ્થાન છે તેવું શત્રુનું સ્થાન છે ? દુર્ગુ છેવાને દ્વર કરવા તું તત્પર છે ?

" સદ્યુણને સન્માનવા તૈયાર હાય તાે જાગૃતિ અન્યથા નિંદ " વિશ્વના સમસ્ત જીવા કર્મની ભય કર નિંદમાં પાઢી રહેલા છે. પ્રમાદ કુંભકર્ણુની નિંદ સૌને લાગી છે. કુંભકર્ણુની નિ'દ જનવાયકા પ્રમાણે દ મહિને પૂર્ણ થાય, પણ વિષય– કષાય અને પ્રમાદની નિંદ સાગરાપમે શું ? કાલચકો વીતી જાય તા પણ ઊડતી નથી. પ્રભુના પરમ ઉપદેશ આપણને હ ઢાળે છે, "ઊંઠ ઊભા થા. હવે નિંદ ઘેરાતી આંખા ના શાલે !" ખુદના આત્માને હ'ઢાળ.

થાકતી આવતી નિંદ ૬–૮ કલાકે પૂરી થાય. દર્શના-વરણીય કર્મના ઉદ્દયે આવતી નિંદ આમ પૂરી થાય જયારે માહનીય કર્મના ઉદ્દયે આવતી નિ'દ સિતીર કાેડાકાેડી સાગરાયમ સુધીની દીર્ઘ હાેય અને પછી કર્મ બ'ધ વણ થ ભ્યા ચાલે તેની મુદ્દત કહી જ ના શકાય. અભવ્યને માટે માહનીય કર્મની નિ'દ અનાદિ અન'ત. શરૂઆત પણ નહિ અને અત પણ નહિ.

પાણ, તું ભાગ્યાત્મા ! તારી માહની નિ'દના દ્યેન પૂરા કેમ ન થાય ? જાગૃત થા...માહની નિ'દ તારી પાસે આવશે.

"જ્યાં દુર્ગ છે ાની પુષ્ટિ અને સદ્દર્ગણનું શાવણ તેનું . નામ માહ હતે દુ " અધા માટે તે વિક્રમ નાંધાવ્યા હાય કે નહિ પણ આ માહ નિકમાં તા વિક્રમ નાંધાવ્યા છે. હવે તને નિક ઉડાડ એમ કહેતા નથી પણ "જાગૃત થા" કહું છું.

"જાગૃત કાર્ય પ્રતિ ગતિ કરાવે છે." કાર્ય વગર તું મું ઝાઇ પાંછા ઊંઘી ન જાય એટલે કહું છું – " લલા જાગ અને લાગ."

તારી જાતે જ તે<sup>.</sup> એક ભૂલ–લુલામણી ઊભી કરી છે એ છે– "વેરની પર'પરા."

તને લાગે છે મારી સત્તા કેવી જેરદાર મારા રૂઆખ કેવા ભારી. મારા બે શખ્દની કેટલી તાકાત. સૌને સમજાવી દીધા. પણ, તને ખબર નથી કાઈએ હશું કે નહિ, પણ તારા આત્મ સ્વભાવ હરી ગયા. પેલી બિચારી સમતા તો તારા આત્મ સ્વભાવ હરી ગયા. પેલી બિચારી સમતા તો તારા આત્મઘરમાંથી વિદાય થઈ ગઈ. સમતાની સહચરી શાંતિ અને સમાધિ કહે—" અમે પણ ચાલ્યા." સમતા— શાંતિ અને સમાધિ દ્વારા જ્યાં સ'સારના આધિ—વ્યાધિ— ઉપાધિના ત્રણ તાપ શમી જતા હતા ત્યાં હવે કાય—અધીર્ય અને અસમાધિ ભાવના અડ્ડા જમી ગયા. કરુણાપૂર્ણ તારી આંખો વિદાય થઈ ગઈ. પ્રસન્નતાથી સભર તારા કુલ ગુલાબી ગહેરા વિદાય થઇ ગયો.

સાધુના સ્વાંગમાં પણ તારી મુખાકૃતિ કાઇ કડક અમલદાર જેવી થઈ ગઈ. સાહામણા તું હવે ખિહામણા થઈ ગયા. કદાચ તારી મુખાકૃતિ તું ન જૂએ તાે પણ છળી ઊઠે—" અરે! આ મારૂં મુખ!!!"… હા, લાઇ! વેરની વિષમતા એ જ છે. આ જન્મમાં

હા, ભાઇ! વેરની વિષમતા એ જ છે. આ જન્મમાં શાંતિ હણે છે–બીજા જન્મમાં સુગતિને હણે છે. વૈર ભાવ તીવ્ર ખને છે ત્યારે નિષ્કારણુ બીજાના અપકાર કરવાનું, બીજાને દુઃખી કરવાનું અને હેરાન કરવાનું દિલ થાય છે. યાદ રાખ...વિચાર કર...કાદ'ળરી અટવીમાં કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાને રહેલા પાર્ધ્વ પ્રભુ કમઠને શું નુકશાન કરતા હતા ? કમઠ મેઘમાળી થયા પણ પ્રભુ પ્રત્યેનું વૈર ના ભૂલ્યા...પ્રભુ ઉપર ધૂળની વૃષ્ટિ કરી. જલની વૃષ્ટિ કરી. મેઘમાળીને શું લાલ ? કશું નહિ, પરમાત્માને ઉપસર્ગ કર્યાનું પાપ. છતાં ય આત્માની કહુષિત વૃત્તિ દૂર થઈ?

આમ, વેરભાવથી ગુરસા જાગે છે. તા આભમાનથી મત્સર-ઇર્બ્યા પેદા થાય છે. એટલે હું તને કહું છું "વેરા વરએ" પણ, આ કષાયની જાત જ ખૂબ ભયંકર છે. પછી એ એકલા કોધ—માન—માયા કે લાભનું રૂપ લઈ ને ન આવે. પણ એક આવે તા ચારના અહા લાગી જાય. શાસ્ત્રનું વાકય છે "જાગર વેરાવરએ." "જાગ અને વેરથી વિરમી જા " " ઉપરત થા." તારી પાસે કષાયના કાઈ સ્વરૂપને ન આવવા દેતા. તારી સાધનાના મ'દિર માટે આ ચારે જવાળામુખી છે. જવાળામુખી કાટે અને ધરતીક પ થાય, તેમ " કષાયના જવાળામુખી કાટે તા સાધના મ'દિરમાં થય, તેમ ' કષાયના જવાળામુખી કાટે તા સાધના મ'દિરમાં ધરતીક પ થાય."

સાધક! તને ચેતવું છું, સાવધ કરું છું, ઉઠાકું છું. ખસ, કરી કરી એક જ વાત, જાગ અને ભાગ.

વિષય–કષાયથી જાગ, વિષય–કષાયથી ભાગ.

ગુરુદેવ! આપના ઉપદેશે જાગ્યા તા છું, પણ ભાગવાનું ખળ આપા. દાંઠ મૂકું છું ક્ષમાના રાજમહેલમાં પ્રવેશ કરવા. મારૂં ધર્ય ના ખૂટે, મારૂં પ્રેરક ખળ ના તૂટે અને ક્ષમાના દ્વારે પહોંચી જાઉં—તેવી મારા માટે મંગળ કામના કરજો. મારી વિનંતિને ઠુકરાવા એ કેમ ગ્રાલે ? મારી માંગણી ન સ્વીકારા તે ગ્રાલે ? પણ શું મારી આજી ને ઠુકરાવશા ? કરગરું છું – મને ક્ષમાના દ્વારે પહોંગ્રાહા. આપની રક્ષા મારા પ્રયત્ન, ક્ષમાની સિદ્ધિ, એજ મારૂં જીવનવત.

#### ઉવેહમાણા સદસ્વેસુ ઉજજા

પ્રત્યેક વ્યક્તિની પ્રત્યેક અવસ્થા એ પ્રત્યેક પદાર્થ ની વ્યાખ્યા જુદી હાય છે. નાના આળકને માતાની વ્યાખ્યા એટલી જ "મારી જરૂરિયાત પૂરી પાંડે તે માતા"

એટલે જ બાળકને બાલ્યાવસ્થામાં માતા અને ધાવ-માતાના લેદ સમજાતા નથી. તેથી રાજકુમાર જેવા તેજસ્વી બાળક પણુ માતાને છાંડી ધાવમાતાને વળગી પડે છે. સત્ય હંકીકત સમજાય તા વ્યક્તિ સત્યના સ્વીકાર કરે છે અને અસત્યના પરિહાર કરે. અસત્યના પરિહાર માટે સત્યનું જ્ઞાન જરૂરી છે. સાધક! આ આચારાંગ સૂત્ર તને એક અદ્દલુત જ્ઞાન આપે છે— ઉવેહમાણા સદ્દરવેસુ ઉજજૂ."

શાળ્દ-રૂપ-રસ-ગ'ધ અને સ્પર્શ'ની ઉપેક્ષા કરે તે તે સાધુ-ચતિ-ઋજુ." તારા મનના પ્રશ્નો સમજુ છું-હવે તું શું પ્રશ્ન કરવાના ? જીવન વ્યતીત કરવાનું અને જીવન જરૂરિયાતના પદાર્થની ઉપેક્ષા કરવાની." આ શું કહ્યું ? જીવવાનું કે મરવાનું ? ઓના અર્થ તો એ જ થાય. સાધુ થવાનું એટલે મરી જવાનું. તારી આ માનસિક પરિસ્થિતિ હું સમજું છું. તેથી જ મારે તને એક પાઠ વાર'વાર ભણાવવા પટે છે. તું કયાં સુધી ઉતાવળ કરીશ ? તું કયાં સુધી શખ્દાે તરફ ખેં ચાયા કરીશ ?

બાળક શખ્દને પકડે, વિચારક રહસ્યને પકડે.

મૂર્ખ કાચના ડુકડાના સ'ગ્રહ કરે, બુદ્ધિમાન રત્નના સ'ગ્રહ કરે, પુ'ઠાના વેપારી બાકસ જોઇને પણ ખુશ થઇ જાય. ઝવેરી માલ જૂએ, પરીક્ષા કરે અને હીરા સાચા લાગે તા જ ખુશ થાય. ઝવેરીને હીરા પરખવાના છે તેમ તારે ય શું પરીક્ષણ કરવાના છે? તે તને ખબર છે? સાધક! તારે આત્મ ઝવેરાતના નિરીક્ષણ અને પરીક્ષણ કરવાના છે. સાધુ એટલે ખાળક નહિ.

" વિશાળ ગ્રાન જેનામાં હાય તે મહાન " "અજ્ઞાન જેનામાં હાેય તે બાળક."

મારા શિષ્ય અજ્ઞાની કદાપિ ન હાેય. મારા શિષ્ય અજ્ઞાની રહે તા મારી ગુરુતા શા કામની?

વત્સ! વક્ર ન અન, સરળ અન, સીધા અન, સરળતા વગર સાધુતા દુર્લભ. જ્યાં સરળતા ત્યાં સાધુતા આ વચન સદા સ્મૃતિમાં રાખજે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર તને શબ્દ-રૂપ-ગ'ધ-રસ-સ્પર્શની ઉપેક્ષા કરવાનું કહે છે. જીવનની ઉપેક્ષા કરવાનું નથી કહેતા.

મહાત્મા કયારે ય સ'શયજનક વાકય ન બાલે. મહાત્મા કયારેય મર્માકારી વગ્રન ન બાેલે. પણ **મહાત્મા ગ'ભી**ર અને ચિંતનાત્મક વચન બાેલે.

મહાત્માની વાણી પણ હિતકારક હાય, ઉપકારક હાય તા પરમાત્માની વાણી કેટલી હિતસાધક હાેચ!!! શ્રી **આચારાંગ સૂત્ર પરમાત્માની વાણી છે.** સાધક માટે હિતની સરવાણી છે. સમજવાની–વિચારવાની કાશિશ કર. પ્રભુએ પદાર્થ ની ઉપેક્ષા નહિ કહી, પણ શખ્દ–રૂપ આદિની ઉપેક્ષા કહી. પદાર્થ તેા સહાયક છે અને સહાયક ખનશે અને પદાર્થ ના તું સહાયક તરીકે જરૂર આવશ્યક ઉપયાગ કર…પણ જવાળ , આપ. પદાર્થ સહાંચક કે શાળ્દ-રૂપાદિ સહાંચક ? **પંદાર્થમાં** આસંક્તિ પેદા થતી નથી, પણ રૂપાદિમાં આસાકત પેદા થાય છે. એટલે જ પ્રભુતને રૂપાદિ પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરવાનું કરમાં વે છે. રૂપ-ર'ગ-સ્પર્શ વિગેરે વિષય, પદાર્થ વિષય નહિ, પણ સાધું છે: વિષયની ઉપેક્ષા કરેલી જ જોઈ એ. આ વિશ્વના ભયંકર સંચામા શું પદાર્થ મેળવવા થયા છે?

આ વિશ્વમાં ભાઇ–ભાઇ વચ્ચે, પિતા–પુત્ર વચ્ચે, માતા–પુત્ર વચ્ચે, જાતિ અને દેશ માટે જે ઝઘડા થયા છે તે શું પદાર્થ માટે થાય છે?

ના...ના...આસક્તિ જ મહાયુદ્ધને આમ'ત્રણુ આપે છે. રાવણુ યુદ્ધ કર્યું. ભય'કર સ'ગ્રામ સજર્યો, શું સ્ત્રી માટે ? ના... સ્ત્રીઓ તાે એના અ'ત:પુરમાં એક નહિ એક લાખથી પણુ આધક હતી. પણ સીતા જેવી નહિ... રાવણુના જીવનમાં ત્રીતાની જરૂરિયાત હતી કે આસક્તિ હતી ?

" જરૂરિયાત પ્રયત્ન કરાવે, વિવેક રખાવે, માંગણી કરાવે, વિન'તિ કરાવે."

" આગકિત ખૂ'ચવી લેવરાવે, ખળાત્કાર કરાવે, લડાઈ— ઝઘડા કરાવે."

વિશ્વના ઇતિહાસના એક નહિ અનેક પૃષ્ઠો ફેરવી લે ક્યાંય જરૂરિયાત માટે ઝઘડા થયા તેવું વાંચવામાં નહિ આવે આમક્તિ માટે લડાઈ થઈ તે જ આવશે. ચાહે રામાયણ કે મહાભારત હાય કે વિશ્વ યુદ્ધ હાય કે ગૃહ કલેશ હાય. ત્યાં કયાંય પણ જરૂરિયાત માટે ઝઘડા નથી, આસાક્ત માટે જ ઝઘડા છે.

પ્રભુએ તને શખ્દ-રૂપની ઉપેક્ષા કરવાનું કરમાવ્યું પણ તે દ્વારા તને શાંતિદ્વત ખનાવ્યા. શાંતિદ્વત ખુદના જીવનમાં શાંતિ અનુભવે. સૌને શાંતિ કરાવે.

" પરમાત્માના સાધુ–મુનિ આસકિત રહિત–અનાસકત મહાત્મા. અનાસકત મહાત્મામાં રાગદ્વેષના દ્વ'દ્વ ન હાય. અનાસકત મહાત્મા તે અદ્વિતીય શાંતિના પ્રતિનિધિ હાય અને જયાં જાય ત્યાં પણ શાંતિના સામ્રાજ્યની સ્થાપના કરે."

ખાલ સાધક ! હવે સમજાય છે ને પરમાત્માના વચનનું રહસ્ય.... ગુરુદેવ ! સાગ્રુ' કહું ? પરમાત્મા ગમે છે. પરમાત્માના વચનના રહેરયને સમજવાની સદા કેાશિષ કરું છું. પણ મને સમજાતું નથી. પદાર્થને ઉપયોગ થાય અને આસાંકત ન આવે ?

સાધક! એ જ અદ્ભુત કળા છે. આ કળા સામાન્ય વ્યક્તિને સિદ્ધ થતી નથી. મહાત્માઓ જ આ લવ્ય કળાના સ્વામી અને છે. મહાજ્ઞાની શાસ્ત્રરત અનેક ગ્રંથના સર્જન દ્વામી અને છે. મહાજ્ઞાની શાસ્ત્રરત અનેક ગ્રંથના સર્જન દ્વારા (વશ્વના સનાતન ગુરુ સમા આચાર્ય અપ્પલદ સૂરીશ્વરજી મ. આમરાજાની સલામાં પ્રતિબાધ કરવા પધારેલ છે. રાજ્ય સલામાં આજે નગરીની પ્રસિદ્ધ નર્તા કીનું નૃત્ય પ્રથમ હતું. અદ ધર્મ સલા હતી. સૌ એઠા છે. આચાર્ય અપ્પલદ્સૂરીશ્વરજી મ. પણ બિરાજ્યા છે. આમરાજાના બાલમિત્ર આચાર્ય શ્રો છે, પણ સાથે આમરાજા આચાર્ય શ્રીની સરસ્વતીની ઉપાસના, નિર્મળ સંયમ સાધનાના લક્ત અની ગયેલ છે. ગુરુચરણના ઉપાસક અને આરાધક અનેલ નર્તા કીના અદ્ભુત નૃત્ય વચ્ચે પણ આમર જાની દેષ્ટિ આચાર્ય શ્રીના મુખદર્શન માટે તલસ્ત્રી હતી. રાજાની દેષ્ટિ આચાર્ય શ્રી હપર ગઈ અને રાજા વિસ્મય પામી ગયા. "આ શું ચંદ્રની જયાત્મનામાંથી આગની જવાળા?"

મહાત્મા અપ્પલ દુ સૂરી ધરજી મ. અનિ મેષ નયને શહેરની રાજનત કી વારાંગનાને નિહાળ ? વારાંગનાને જ નિહાળતાં નથી. પણ આચાર્ય શ્રી એકીટ સે જેઈ રહ્યા છે લીલા ક ચુકી અ ધ ને... સાધુ સ્ત્રી સામે ન જીએ તો સ્ત્રીના વિકાર પ્રેરક અ ગ તરફ નિનિ મેષ નયને નિહાળ ? સરસ્વતી પુત્ર સમા આચાર્ય શ્રી અપ્પલ દુ સૂરી ધરજી મ. ની વિકાર દેષ્ટિ ? જે આ સાચું હોય તો વિશ્વની સંત શક્તિ રસાતળમાં ગઈ.

રાજાની જેમ મ'ત્રી-સામ'તા-પુરાહિતા રાજ્યના અધિ-કારી વર્ગ'ની આંખાએ આ નાંધ લઈ લીધી છે. કાઈ કશુ ભાલતાં નથી પણ સૌની આંખા જ વાતા કરી રહી છે. જેણે આજે સભામાં જે દશ્ય જોયું તે સમુદ્રની મર્યાદા ઉલ્લ'ઘનનું હતું. ખલાસ.... ખલાસ....

" લેખાશ સરસ્વતી પુત્રના પણ આચાર્ય શ્રીએ કાવ્યના ખહાને સાધના કરી કામશાસ્ત્રની."

આંખની વાત જ હ્વા પર આવી. આમરાજાને આચાર્ય શ્રી ને માપવાની લાવના થઇ. વારાંગનાને બાલાવી કહે—" આજે રાત્રે આચાર્ય શ્રી પાસે જા. તેમના ચરણુકમલની સેવા કર." આંખે દેખ્યા અહેવાલ બનશે તો હું પણ ક્ષત્રિયપુત્ર જ છું ને ? પછી જોઈ લઇશ. રાજા ગુપ્ત રીતે ઉપાશ્રયમાં સંતાયા આચાર્ય શ્રી સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરી પાઢયા. વારાંગના વેશ પરિ. વર્તન કરી ઉપાશ્રયમાં આવી. ધીમે ધીમે ચરણુ સેવા કરવા લાગી. સ્પર્શ થતાં જ આચાય શ્રી સાવધ બન્યા. હાથમાં માળા લીધી અને મુનિ બાલ્યા — મેં વિશ્વનું દર્શન કર્યું છે, પદાર્થ વિજ્ઞાનના અભ્યાસી છું. પદાર્થની જીવનમાં જરૂર પડે છે, પણ રૂપના ઘેન મને નહિ ચઢે. સુકામલતા મારી સાધના નહિ ચૂકાવે. જ્યાંથી આવ્યા હાય, ત્યાં ત્રીધાવી જાવ."

આચાર્ય શ્રી ધ્યાનમાં લીન ખન્યા. રાજ પ્રગટ થઇને કહે છે – "ગુરુવર! મને સમજાવા, મારા ભ્રમ દ્વર કરાે. રાજ સભાના ખપ્યભદ્રસ્રીશ્વરજી મ. કયાં ગયા? અને એ શું હતું? અને આ શું? એકાંત રાત્રિ, સુકાેમલ સ્પર્શ તમને આકર્ષી ના શક્યાે?"

તમે મહાત્મા નહિ, સિદ્ધ યાેગી! પણ મારી શ'કાનું સમાધાન કરાે. રાજસભામાં શાની આરાધના—સાધના કરી હતી? પ્રભુ! હું વિષયની ગટરનાે ક્ષદ્ર જ'તુ. મેં પણ આપને મારા જેવા તુચ્છ માન્યા. વામન વિરાટને સમજી શકે? જ્ઞાનીના સેવક ખનવાનું હાેય પણ હું પરીક્ષક ખની ગયાે.

ヘントランとうとうとうじょうとうとうしょうとうしん

હવે સમજાયું, આપ તા મહાત્મા–શુધ્ધાત્મા, પણ કૃપા કરા. મને ભૂલ સુધારવાની તક આપા. શાંત સમુદ્રમાં તરંગ આવે અને ઘૃઘવાટ થાય તેમ રાજાની વાત સાંભળા શાંત–મહાશાત આચાર્ય શ્રી મુકત મને હસ્યા.

અરે! રાજા! ખપારની રાજસભાની વાત ? હા, જોને મવારથી વાંચન અને લેખનમાં લાગી ગયેલ તાહપત્રીય પત્ર વાંચતાં અને લખતાં આંખા થાકી ગયેલ. આંખને દવાની જરૂરત હતી, આંખને આરામની જરૂર હતી. રાજસભામાં આવ્યા, સમય હતા. ખેન પ્રભાશ્રી નૃત્ય કરતી હતી. તે વખતે તેના ઉપરના લીલા વસ્ત્ર પર દેષ્ટિ સ્થાયી રહેલ. લીલા રંગ આંખની દવા છે. આંખને આરામદાયક છે. તેથી આંખની ઔષધિ મળી ગઈ તા ઉપયાગ કર્યો.

રાજા આમના શબ્દકાેશમાં અનેક શળ્દ હતા પણ મુખમાંથી શબ્દાે રિસાઇ ગયા.

આળકની જેમ રાજા આચાર્ય શ્રીના ચરાયુમાં આળાટતાં કહે છે– આપ, સાચા સાધુ, સાચા જ્ઞાની, સાચા પ્રાહ્મણ, પદાર્થ દ્વારા જરૂરિયાતને પૂર્ણ કરી પણ આસકિતની ઉપેક્ષા કરી…

વ્હાલા મુનિ! વિશ્વમાં અનેક લાભામણાં અને સાહામણાં રૂપ આવશે. રાજ-રાજ તારે પરીક્ષામાંથી પસાર થવું પડશે. એટલે જ આચારાંગ સૂત્ર કરમાવે છે—'' ઉવેહમાણા સદ રુવેસુ ઉજળૂ ''

પદાર્થ ને ઉપયોગી અનાવવાના – આસકિતની ઉપેક્ષા કરવાની... સાધનની અપેક્ષા સાધનામાં આસકિતના ત્યાગ તા સાધુ. ભલા! સાધક! તને વિષયની ઉપેક્ષા દ્વારા પ્રભુ કરમાવે છે–" તને રાગ–દ્વેષની ઉપેક્ષા કરવાની કળા સિદ્ધ થઇ જશે. સ'સારમાં પણ તું સિદ્ધિનું સુખ પ્રાપ્ત કરી શકીશ. દિવ્ય દેષ્ટિ મળે નહિ ત્યાં સુધી સૃષ્ટિ દિવ્ય કયાંથી લાગે ?

ગુરુદેવ! સાચું કહું? રાજ તમે મને બાળક કહેતા ત્યારે સાચું લાગતું નહોતું. પણ આજ મારા ભ્રમ દ્રર થયા. શાસ્ત્ર અને મહાત્માને સમજવા માટે હું હજી બાળક જ છું તદ્દન અબુધ બાળક છું. નાના બાળક "મા"ના પાલવ ન છાડે, તેમ હું પણ આપની છાયા નહિ છાડું. આપના સાંનિધ્યમાં જ મારા ચારિત્રના રક્ષણુ અને અસિવૃદ્ધિ. મને વચન આપા સદા તમારી સાથે રાખવાનું.

ખસ, આટલી જ વિન'તિ.

આપનું સાંનિધ્ય મને પદાર્થ વિજ્ઞાન-પારંગત દ્રવ્યાનુ યાગના મહા અભ્યાસી બનાવશે. એજ શ્રદ્ધાએ પુનઃ પુનઃ વિન'તિ કરું છું.

# હું ર કહું અગ્ગાં ચ મૂક્ષં ચ વિગ્રિય ધીરે

પ્રવૃત્તિ પ્રાયઃ જીવ'ત વ્યક્તિ સૌ કોઈ કરે પણ પ્રત્યેકની પ્રવૃત્તિ કરવાની પદ્ધતિ અલગ અલગ હાય છે. શાસ્ત્રીય પદ્ધતિએ કહી શકાય જ્યાં સુધી ચાેગ છે ત્યાં સુધી આત્મા પ્રવૃત્તિમય રહેવાનાે. ૧૪માં અંધાેગી ગુણસ્થાનકે પહેાંચે ત્યાર પછી જ નિવૃત્તિ મળે. કયારેક આતમાને પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ પાસે પણ લઈ જાય છે. પણ ખહુધા આત્માની પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના નાશ કરે છે.... આપણે કહીંએ છીએ કાઈ પણ વ્યક્તિએ નવરા ખેસી ના રહેવું જોઈ એ. કંઇક તેા પ્રવૃત્તિ કરવી જ જોઈ એ. પણ પ્રવૃત્તિ એટલે શુ<sup>.</sup> ? તે સમછએ તાે પ્રવૃત્તિ પ્રશસ્ત માર્ગે થાય.

પ્રવૃત્તિ એટલે મનથી-વિચારથી પ્રેરિત ખની કરેલ કાય'. જેમાં મન–વચન અને કાયા ત્રણે ધે ભાગ ભજવી સહિયારુ<sup>.</sup> કાર્ય<sup>ુ</sup> કર્યું<sup>.</sup> તે...

" નિવૃત્તિ એટલે જ્યાં મન શાંત, વચન શાંત–કાયા શાંત. આમ ચાગ શાંત થવાથી કર્મ શાંત અને કર્મ શાંત થવાથી આત્માની સહેજ દશાના પ્રગટીકરણ..."

સાધક! આજે શ્રી આચારાંગ સૂત્ર તને ક્રસાવે છે '' નિવૃત્તિ માર્ગ'ના ચાધક–ઉપાસક–ગ્રાહક, તે ઘણી પ્રવૃત્તિ કરી કે જેનાથી તારી નિવૃત્તિ–શાંતિ–માક્ષ ભયમાં મૂકાયા. હવે એક એવી પ્રવૃત્તિ કર કે જે તને નિવૃત્તિ–શાંતિ–માક્ષ આપે....

મારા શિષ્ય! તારા ઉતાવળીયા સ્વભાવને હું જાણું છું. મારું વાકય પૂર્ થાય તે પહેલાં તું પગે ઘુઘરા આંધીને નાચવા ઉઠે તેમ તૈયાર થઇ જઇશ. ચલા... તૈયાર છું.... શું

કરૂં ?.... પણ... જરા શાંત થા. શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું અમીપાન કર... પછી આગળ વધ...

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ક્રમાવે છે...' અગ્ગ ચ સૂલ'

ચ વિગિ**'ચ ધીરે.''** " હે ધીર! તું. અગ્રભાગ અને મૂલભાગને દૂર કર…''

સાધક! તારી કે મારી પ્રવૃત્તિનો કયાં હિસાબ છે? આપણે તો અનાદિ કાળથી પ્રતિક્ષણ-પ્રતિપળ-પ્રતિસમય કંઇકને કંઇક તો અવશ્ય કરીએ છીએ ને? આપણે કયાં એક ક્ષણ પણ શિલ્યા છીએ. પણ આ બધી પ્રવૃત્તિ બહાવરા અની-વ્યાકૂળ અની કરી છે. મારી અને તારી ઇચ્છામાં જે આવે તેમ કર્યું છે. હવે કંઇક અલગ રીતે કાર્ય કરવાનું છે.

ભલા! યુદ્ધમાં જે યુદ્ધ કરે તે વિજયી અને કે વ્યૂહ્ધ સમજ વ્યૂહ્યૂર્વક યુદ્ધ કરે તે વિજયી અને ? યુદ્ધ એકલુ ક્યારેય વિજય ન આપે. પણ વિજયી અનવા વ્યૂહ્ધ-દેષ્ટિ-કોણની પાર ગતતા—નિષ્ણાતતા અવશ્ય હાવી જ જોઈ એ... શાસ્ત્ર કરમાવે છે... "પ્રથમ ધીર અન... ધીર અનીને અગ્ર અને મૂલને દ્વર કર. હું પણ કહું, તું પણ કહે અને વિશ્વની અધી વ્યક્તિને લાગે અધા અવિચારી કરે છે, અચાગ્ય કરે છે, અન્યાય પૂર્ણ કરે છે. હું જ તેમાંથી અચ્યા છું પણ આ બધી તા માનની વિટ અના છે. માન આપણને આત્મ— દર્શન કરવા દેતું નથી. તેથી જ શાસ્ત્રકારા પૃષ્ઠે છે " તું ધીર છે?" જો ધીર હાય તા તારી સાથે આગળ વાત કરૂં ? આપણે કહીએ છીએ " ધીર છીએ કે નહિ તે તમે જાણા પણ પરમાત્મા મહાવીરના સપૂત તા છીએ. ધીર અનવાની ક્ષમતા અમારામાં એક દિવસ અવશ્ય પ્રગટ થશે...

પ્રત્યેક વ્યક્તિને મળેલ ગૌરવપૂર્ણ વારસ—હક્કની પ્રશ'સા ત્યારે કરી શકાય જ્યારે તે વારસાને સુયાગ્ય બને... વીરના સપૂત ધીર હાય તા જ શાલે. ધીર એટલે ઠે ડા-માળા આવા અર્થ ના કરતા. સ સારીઓ કયારેક કાઇ વ્યક્તિને માટે કહે " (અગ્રારા શાંત છે"... તા તેના અર્થ થાય છે ખુદ્ધિ વગરના. તેમ અહીં પણ ધીરના અર્થ પરાક્રમ–સાહસ–વિક્રમ વગરના કર્તા નહિ.

" अन्दिथी के शासे ते धीर."

'' ખુન્દ્રિ જેનું' ધન છે તે ધીર.'' '' વિચાર શકિતના સ્વામી તે ધીર.''

ધીર હાવાથી પ્રવૃત્તિનું પરિણામ વિચારે, જે પ્રવૃત્તિનું પરિણામ શૂન્ય હાય તેવી પ્રવૃત્તિ ધીર ના કરે.

જે પ્રવૃત્તિથી આત્મા ળ'ધનમાં મૂકાય તે પ્રવૃત્તિ ધીર ના કરે.

સાધક! તું વીરના વારસ ત્યારે ખની શકે જ્યારે ધીર ખને...

ધીર અનીશ તો જ પરિસહ—ઉપસર્ગ સામે અડીઅમ રહી શકીશ. દેહના નાશ થાય તા પણ વિચારે "કર્મનું પિજર તૂટ્યું છે – હું કાેેે શું શ્રાત્મા. મારા નાશ કાેેે

સાધક! તારે તાે સાત રજજી ઊંચે માેક્ષમાં પહોંચી શકાય તેવા કઠીન ચઢાણ–આકરા આરાહ કરવાના છે. તું ધીર ના ખને તાે કેમ ચાલે ? ધીર ખન... પછી તાે વીર THE STATE OF THE S

અની જ જઇશ. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ધીરને વીર અનાવવાની ચાજના ખતાવી રહ્યા છે.

અગગ ચ મૂલ ચ વિગિ'ચ ધીરે" ધીર, અથ અને મૂળને દૂર કર.્

સાધક પાસે વળી કેયું વૃક્ષ કે તેની ડાળીઓ અને મૂળના નાશ કરવાના ?

સાધક! તારા આત્મામાં જ એક વિષ વૃક્ષ વૃદ્ધિ પામી રહ્યું છે. તારે જ તેના ઉન્મૂલન માટે પ્રયત્ન કરવા પડશે. સ'સારીઓ જેમ ઘરના આંગણે અથવા ઘરમાં કાઈ પણ વૃક્ષને કદાચ રહેવા દે, પણ પીપળાને તેા મૂળમાંથી ઉખેડીને કે કી દે. પીપળા એકવાર દિવાલમાં પેઠા પછી આખા ઘરમાં ફેલાઇ જાય અને મકાન ધરાશયી થઈ જાય. સ'સાર વિષ વૃક્ષ છે તેની અગ્ર ડાળીએા ભવાપગ્રાહી આયુષ્ય કર્મ –વેદનીય કર્મ -નામ કર્મ-ગાત્ર કર્મ જ છે અને મૂળ ઘાતિકર્મ, જ્ઞાના-વરણીય કર્મ, દર્શાનાવરપીય કર્મ, માહનીય કર્મ અને આ'તરાય કર્મ આ<sub>ત્ય</sub>ગુણના નાશક છે. સ'સાર વિષ વૃક્ષના भूण हूर थाय ते। धार्तिकर्भ ३५ डाणीकाने ते। હૃदया वगर છૂટકા જ નથી. માહનીય કર્મ આ સંસારતું મૂળ છે તા ખધા કર્મા હાળી છે. માહનીયનું મૂળ રહે નહિ તો કર્મની ઝ ઝડ જ રહે નહિ. કર્મનું મૂળ 'મિશ્ચાત્વ છે. મિશ્ચાત્વનું મળ છે તા કર્મ રૂપી વૃક્ષ ફાલે-ફૂલે અને વિકાસ પામે. મિશ્યાત્વ નાશ પામે તા અધાં જ કર્મ અ'ધના હેતુઓ દ્વર જાય. કર્મ ખધના હેતુ વગર કર્મ ખધ થાય નહિ અને કર્મ ખ'ધ નહિ તા જન્મ-મરણ નહિ અને જો જન્મ-મરણ નહિ, તા શાશ્વત સાદિ અન'ત કાલ માક્ષમાં આત્માની નિરાળાધ ્સ્થિતિ રહે.

ં ધીર! તું કર્મ અને કર્માળ ધના કારણ સમજે. કર્મના

ભેદ—પ્રભેદ સમજ. કર્મ વિજ્ઞાન સમજીશ તેા ધર્મ વિજ્ઞાનના નિષ્ણાત ખની શકીશ. કર્મ વિજ્ઞાન સમજીશ, તા ધ્યાનરૂપ કુહાડા દ્વારા સંસાર વિષ વૃક્ષનું મૂળ કર્મ—મિધ્યાત્વ તું હટાવી શકીશ. ગમે તેટલા ઘા કર્યા, ડાળીએ ામને પાંદડા હટયા ા શું થયું ? જીના પાંદડા ગયા, નવા આવ્યા. ભૂખનું દુઃખ ગયું અને પેટમાં દુઃખાવા શરૂ થયા. પેટના દુઃખાવા દૂર કરવા માટે દવા લીધી. દુઃખાવા મટયા પણ દવાના કાતિલ તત્ત્વે લીવર બગાડયુ. આમ દુઃખના નાશ કરવા જતાં દુઃખની પર'પરા ઊભી થાય. તેના કરતાં વિચાર. પેટમાં દુઃખાવા થવાનું કારણ શું ? અશાતા વેદનીય કર્મના ઉદય થયા ?

THE STATE OF THE S

મેં દેવગુરુની નિંદા કરી, આશાતના કરી, મેં કેમ દેવ ગુરુની નિંદા કરી ? મને દેવ-ગુરુની નિંદા કરવાનું મન કેમ થયું ? મારી અંદર સમ્યગ્ સમજ ના હતી. ઉલ્ડી–મિશ્યા કૃત્તિ હતી. સાચાંને ખાડી રીતે જોવું. ખાડાંને સાચી રીતે જોવું આ મિશ્યા દેષ્ટિ. આ મારા પેટના દુઃખાવાનું જ કારણુ. ના, ના, ના માત્ર પેટના દુઃખાવાનું કારણ નહીં. સમસ્ત દુઃખાનું મૂળ તે મિશ્યાત્વ. તે મિશ્યાત્વને દૂર કર અને શાશ્વત સુખના માલિક ખની જા.

સુશિષ્ય! દુ:ખ માત્રનું મૂળ જ મિશ્યાત્વ છે. આ કર્મ સેના સામે વિજયી ખન. પણ સાથે તને એક શાસ્ત્રીય વાત સમજાવી દઉં. શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં " વાંગ ચ '' શખ્દ કહ્યો છે-તેના અર્થ ''દ્વર કર'' એમ થાય છે.

શાસ્ત્રના આ શખ્દ તને એક ખૂબ માર્મિક વાત સમજાવે છે. જગત એટલે જીવ અને જડના સમૂહ. આત્મા અને પુદ્દગલનું અસ્તિત્વ. વિશ્વમાંથી જડને પુદ્દગલને નાશ ના કરી શકાય. તું તારા આત્મા પરથી કર્મ ને-પુદ્ગલને દૂર કર.

CONTRACTOR CONTRACTOR

મહાજ્ઞાની મહાત્માના એક નાના વાકયમાં પણ જિન શાસન સંમત તત્ત્વજ્ઞાનનું નિરુપણ હાય. જગતમાં જડ પણ રહેશે અને જીવ પણ રહેશે. પણ તારે જીવમાંથી શિવ અનવા તારા આત્મા ઉપર લાગેલાં કર્મને—સકલ દુ:ખના મૂળને દૂર કરવું રહેયું. ધીર અનીને કર્મને હટાવવાની પ્રવૃત્તિ કર. આ પ્રવૃત્તિ તને એક દિવસ નિવૃત્તિ આપશે. "તું શાંતિના સ:દેશવાહક અન."

" ગુરુદેવ! આપના શાંતિ પ્રાપ્તિના શુભાશિષ–મારા શાંતિ પ્રાપ્તિના પરમ પુરુષાર્થ અ'નેનુ' સુભગ મિલન થાય તા શાંતિ સામ્રાજ્યનું પ્રગટીકરણુ થશે."

હે ગુરુદેવ ! પુરુષાર્થ હું કરું છું, રક્ષા કરજો મારા શુભ ભાવની."

卐



## <sup>ૄૄૄ૿ૢ૽ૺ</sup> રાચ્ચં મિ ફિઇ કુવ્વહા



મનમાં કયારેય સત્ય વાત સમજાતી નથી. સત્ય ગળે ઉતરતું નથી. કરૂ જેમ ગળામાં ભરાઈ જાય છે. તેમ સાચું છે એમ બાલી શકાતું નથી. ખાટું છે એમ સાળિત કરી શકાતું નથી. માનવી સામે તદ્દન વાસ્તિવિક હકીકત હાય છે. પણ તે સ્વીકારતા પાંચ વર્ષોથી જે " હું" પદના કક્કો ઘૂં ટેલા છે. તે તેને રાકે છે. અને માનવ જે મનન-ચિતન અને નિદિધ્યાસન શક્તિના સ્વામી છે તે પણ કાચી ડાની જેમ માથું હલાવીને કહી દે છે. ખરાખર નથી. ના કહી हेवानी धूनमां भुद्द क भुद्दना अ'तरात्माना अवाकने इ'धी નાં ખે છે. આનાથી અધિક કાઈ અભિમાનની કરુંણ કર્યા હાઇ

સાધક! અભિમાન-આવેશ-આવેગમાં આવી તું કાઈ સિદ્ધાંત સ્વીકારી ન લે, કાેઈ નીતિ અપનાવી ન લે. એટલે " કરેમિ લ'તે "ના ઉચ્ચાર ખાદ મહાવતના સ્વીકાર પહેલાં આચારાંગ સૂત્ર તને એક કર્ત વ્યની પગદ'ડી અતાવે છે. માર્ગ નાના છે. પણ ધ્યેયને પ્રાપ્ત કરી આપનાર છે.

યાદ રાખ, સુંદર સૂત્ર. "સચ્ચ'મિ ધિઇ કુવ્વહા" સત્યમાં ધૃતિ કર. સત્યમાં ધૈર્ય રાખ.

મહાત્મા! હવે મે' નિર્ણય કર્યો છે. આપની વાત સાંભળ્યા પછી વિચાર કરવા. પણ પૂર્વને પશ્ચિમ કહા અને **ઉत्तरने दक्षिणु कहे। अने हु' हा...हा...कहु'. अ माराथी** કાઈ જન્મમાં ના ખને હા. સાચાને સાચુ કહેવાય. ખાટાંને સાચું કેમ કહું. તમે મને કહાે છા સત્યમાં દીય રાખ. ધૈર્ય તા કર્ત**ંય**માં રાખવાનું હાેય. સહન કરવામાં રાખવાનું હાય. કઠીન કાર્યમાં રાખવાનું હાય.

સત્યમાં ધીર્ય શુ' રાખવાનુ' ? સત્ય તો તરત, જલ્દી રુજ્ય કરવુ' જોઇએ. મને તો વાત જ ન સમજય ત્યાં હુ' વિચાર શુ' કરૂ' ? છતાં તમે સમજવા. સમજવા તૈયાર છુ'.

પ્રભુએ ફરમાવ્યું. "સત્યમાં ધેર્ય કર." તું સમજે છે. સત્ય એટલે સાચું બાલવું. ભલા! શખ્દથી કયારેય સત્ય પ્રગટ થાય? શખ્દથી અભિપ્રાય સમજય? શખ્દથી પારસ્થિતિ સમજાય? શું સત્ય આટલી કુલ્લક ચીજ છે કે જે શખ્દની વાગ્ જાળથી પ્રગટ થાય? તું સત્યને વાગ્રી વ્યાપાર ગણે છે. અને તારો આ માની લીધેલી ધારણાથી વિપરીતતા આવી એટલે તારા મિજજ બગડી ગયા અને તારા બખડાટ શરૂ થઈ ગયા. સત્ય બાલવાનું. જલ્દીથી બાલી દેવાનું. એમાં વળી ધેર્ય શાનું રાખવાનું? આગળ તું નીતિપાઠ પણ બાલીશ. "સત્યપૂત' વદેદ વાક્ય'" નું રટણ કરીને ઘડાઈ ગયા છું. મૂર્ખ મહાયુરુષનું વચન સાંભળી છળી ઊઠે છે પણ,

તું મૂર્ખ નહિ....ખુદ્ધિમાન....વિચારક....જરા વિચાર કર. શાશ્વત સત્યના ભાવિના વારસદાર તું સત્ય ન સમૃજે એ કંઇ ખનવા જેગ છે? એકવાર અભિમાનના અંચળ ફગાવી દે. તું ખૂખ એાછું સમજયા છે. ઘણું સમજવાનું ખાકી છે. તારા સત્યના અર્થ સિમીત છે, મર્યાદિત છે, દૂંકા છે. પ્રભુની સત્યની વ્યાખ્યા અનાખી છે. સત્યના અર્થ અસ્મીત છે. વિશાળ છે, ગંભીર છે.

" જેવું હાય તેવું કહી દેવું. બાલવું તે શાળ્દિક સત્ય-પરમાર્થિક સત્ય નહિ."

"પરમાર્થિક સત્ય તે તેનું નામ જેનાથી બાલનાર અને સાંભળનાર બન્નેનું મંગળ થાય. શાસ્ત્ર સત્યના અર્થ "હિત" કરે છે.

હિત કરે તે હિતસ્વી. દયા કરનાર ડાેકટરને શાંતિ રાખવી જરૂરી. શિક્ષણ આપનાર શિક્ષકને શાંતિ એપનોવવી પડે તા હિત કરનાર હિતસ્વીને શું શાંતિ—ઘોર્યની જરૂરત નહિ. હિતમાં શાંતિની જરૂરત નહિ?

સત્ય એટલે સ'યમ.

સત્ય એટલે આશ્રવ નિરાધ.

સત્ય એટલે સ'વર.

સત્ય એટલે યથાખ્યાત ચારિત્ર.

સત્ય એટલે માત્ર વચન વ્યવહાર નહિ પણ મન, વચન અને કાયાથી થતુ સાત્વિક ભવ્ય અનુષ્ઠાન.

સત્ય એટલે શુદ્ધાત્મદશાનું પ્રગટીકરણ.

પતન માટે કાઇ પ્રક્રિયા ન હાય. પણ ઉઘ્વી કરણ માટે અવશ્ય પ્રક્રિયા હાય. સત્ય એ મહાસાધના છે. મહાસાધના દીર્ય વગર ન થાય તેથી જ આચારાંગ સૂત્ર કરમાવે છે. સત્યમાં દીર્ય કરે. સત્યને ધર્ય દ્વારા સિન્દ્ર કર. સત્યના અર્થ હિત-સત્યના અર્થ સ'યમ.

પાપને છૂટો દાર આપનાર અસ'યમી હિત કે મંગલ ના કરી શકે. હિત-મંગલ તો પાપને કાળુમાં રાખનાર સ'યમી મહાત્મા જ કરી શકે. સ'યમ વિના હિત નહિ. હિત વગર સત્ય નહિ. બાલ! સ'યમની સાધનામાં કોર્ય જેઈ એ કે નહિ? હિત કરવા હિ'સાના ત્યાગ કરવા પડે. અસમજ—અજ્ઞાન મૂર્ખ લાક લારી નિ'દા કરે છતાં તારે તેમના મ'ગલની પ્રાર્થ ના કરવાની. અજ્ઞાનીજના તારા તિરસ્કાર કરે તા પણ તારે તેમના ઉપર આશિષની વર્ષા કરવાની. મૂર્ખ તને મારે તા પણ તારે તેમના રક્ષણ માટે તત્પર રહેવાનું. મૂર્ખ જનતા તારા સમભાવને કાયરતા—અયલાવૃત્તિ કહે તા પણ તારે તપી જવાનું નહિ, ઉશ્કેરાઈ જવાનું નહિ. વિચારવાનું મારામાં સામર્થ્ય પ્રગટ થાય. વિશ્વના સમસ્ત જીવાને સન્માર્ગ સ્થાપિત કરૂં? સામર્થ્ય વગર–શક્તિ વગર દાડયા છું. પ'ગુ ગિરિપર આરોહણ ન કરી શકે. તેથી ગિરિની—પહાડની ગરિમા વડી જતી નથી. પ'ગુએ પગ મજખૂત કરવા જોઇએ.

સત્યને સિદ્ધ કરવા માટે મારે સાધના કરવી જોઈ એ. પ્રત્યેક યુગમાં સત્ય-સ'યમ-યમ-નિયમ સાંભળી આ માગે પ્રાર'લ કરનારા અનેક....પણ ધાર્ય વગર સત્યની—સ'યમની— યમની–નિયમની સિદ્ધિ નિહે. પ્રલુના પવિત્ર કરકમલથી પ્રવ્રજિત અનીને પણ ઉત્પ્રવ્રજિત અનનાર કાઈ હાઈ શકે. સાધના માટે ઉત્સાહ હતા પણ ધાર્ય કેળવી ન શક્યા તા જીવન રહ્યું અને વ્રતની માળા વિખરાઈ ગઈ.

સાધક! ખૂબ અગત્યની વાત સમજી લે. પ્રત્યેક કાર્ય ના પ્રાર'લમાં સાહસિકતા અને ઉત્સાહ જોઇએ. પણ પ્રત્યેક કાર્યની પૂર્ણાહુતિ માટે પ્રત્યેક કાર્યની સફળતા માટે તાે POPULATION DE LA CONTRACTION DEL CONTRACTION DE LA CONTRACTION DE

ધર્ય જોઇ એ જ. જગની સિન્દિ માંટે ધર્ય જોઇ એ તેા આત્માની સિન્દિ માટે શું ધીર્ય ન જોઇએ ?

ધીર્ય એટલે શું ? કુમાર્ગ ના ત્યાગ, પ્રત્યેક પરિસ્થિતિમાં મને આ પરિઅળા સાધનામાં સહાયક થશે કે વિધાયક ? સહાયક અળને છાડી દે. સહાયક અળને છાડી દે. દ્રસ્થી જ તજી દે. આશાતના–વિરાધનાના તત્વની તરત જ શુદ્ધિ કર. અભ્યાસ–આરાધનાને આત્મસાત્ કરવા તત્પર અન. શ્રી આચારાંગ સૂત્રની અનુપમ વાર્ત મારે તને સમજાવવી છે.

" સત્ય એટલે આગમ. શ્રી જિનેશ્વર પ્રરૂપિત આગમ. સવ<sup>ર</sup>જ્ઞ કથિત આગમ–શાસ્ત્ર."

તારી સત્યની વ્યાખ્યા છે. જેવું હાય તેવું કહેવું. ખસ, એમાં થાહા ફેરફાર કર.

**સત્ય એટલે જગત જેવું છે તેવું જોવું.** જગતના સાચાં દર્શન પરમાત્માના ધર્મ શાસ્ત્રમાં.

જેમ જ હ અને જીવ છે તેવું જ નિરુપણ કયાંય. વિપરીતતા નહિ, અપૂર્ણતા નહિ. આગમને સમજવા ધીર્ય જોઇએ. આગમ પ્રમાણે જીવન ચર્ચા અનાવવા પણ ધીર્ય જોઈએ. આગમના રહસ્યને પ્રાપ્ત કરવા ધીર્ય જોઈએ.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રના એક એક સૂત્ર ખૂબ ગ'લીર ચિ'તન, ખૂબ મહાન સાધના માંગે છે. સમુદ્રના કિનારે ઊલાં રહીએ તા છીપલાં અને કાૈડા જ જેવા મળે. મરજીવા બની મહા-સમુદ્રમાં ડુબકી મારીએ તા જ સાચાં રતનાના દર્શન થાય અને રતના મેળવી શકાય.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર પણ ચિંતનના મહાસમુદ્ર છે. શાબ્દિક અર્થના કિનારા ઉપર ઉભાે રહીશ તાે શબ્દ કાેેેશના અર્થ જેવાં છીપલાં મળશે. આચારાંગ સૂત્રના રહસ્યાર્થ માટે પેટાળમાં પ્રવેશ કરીશ તેા આચારાંગ સૂત્ર—મય બની જઇશ. તત્વજ્ઞાન રૂપ મહાન રત્નના સ્વામી બની શકીશ. કરી ક્રી પુનઃ પુનઃ યાદ રાખી લે.

TO THE OWN THE STATE OF THE STA

"સચ્ચ'મિ ધિઇ કુવ્વહા."

કુરુધ્વ' ક્રિયાપદ મૂકી તને કહ્યું ક્રિયાથી સત્યના સાક્ષાત્કાર.... આ વચનને વિચારજે. તું પણ પ્રજ્ઞાવાન છે. મનન શક્તિના સ્વામી છે. જરૂર પરમાર્થ પ્રાપ્ત કરી શકીશ.

ગુરુદ્દેવ! મારી શક્તિ-ભક્તિ-અશક્તિ અને આસક્તિ ખધું આપ જાણું છે. મારા લાવને જાણવા...મારી શક્તિને પીછાનવામાં આપ સર્વદ્ર તુલ્ય છે. પણ આપ કિમીયાગર-જાદુગર છે. મને તમારી વાણીનું વશીકરણ થયું છે. તમારા દેારવાયા હું દેારવાઉ છું. તમારી કૃપા મારી મનન-ચિંતન શક્તિનું પ્રગટીકરણ કરે.

સત્યને સમજું અને સત્યની ધીર્ય પૂર્વાંક સાધના કરૂં. એવા જ આશીર્વાદ આપા.

એજ યુનઃ યુનઃ પ્રાર્થના.

# 7 C \ # 7 C \ # 8 X X X X

# અણેગ ચિત્તો ખલુ અયાં પુરિસે, સે કેયણું અરિહએ પૂરિણ્ણુએ

લાકોકિત કહે છે "કૂવે કૂવે ઝુદા પાણી અને મુખે મુખે ઝુદી વાણી." જેટલાં કૂવા હાય તેટલાં પાણીના સ્વાદ હાય. કાઇપણ બે કૂવાનું પાણી ર'ગમાં સમાન હાય પણ સ્વાદમાં સમાન ન હાય. સ્વાદ અલગ હાય તેમ વ્યક્તિ—વ્યક્તિની વાત અભિપ્રાય અલગ હાય. કારણ દરેક વ્યક્તિ પાતાની સામે ઉપસ્થિત પરિસ્થિતિના અલગ રીતે વિચાર કરે છે. સૌની વિચારસરણી વિભિન્ન હાય અને તેથી અભિ-પ્રાય—રજુઆત પણ સૌની અલગ હે.ય. આવી વિચારધારા જન સામાન્યમાં પ્રચલિત છે. પણ.... મારા સુશિષ્ય! શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું ૧૧૪મું સૂત્ર તને એક નવા પાઠ ભણાવે છે. ખાસ ખ્યાલમાં રાખવા જેવા છે. " અણેગ ચિત્તે ખલુ અય' પુરિસે, સે કેયણ' અરિહએ પૂરિષ્ણએ."

સંસારીને અનેક ચિત્ત હોય છે. શાસ્ત્રીય વાત તે સદા અલોકિક જ હાય. જેની દૃષ્ટિ જેટલી વ્યાપક તેટલું તેનું નિરીક્ષણ સુંદર. આપણી દૃષ્ટિ ચર્મ ત્રક્ષની એટલે આપણને આદ્યનું દર્શન થાય.

કેવલગ્રાનીની દૃષ્ટિ વિશ્વવ્યાપી. ત્રિકાલવિદ્ સર્વ પદાર્થનું મંપૂર્ણ ગ્રાન કરનાર. દૃષ્ટિ જ અનંતને માપનાર તેા પછી દર્શન પણ અનંતનું જ હોય. આવી અનંત દૃષ્ટિથી શાભતા તીય 'કર પરમાત્મા ક્રમાવે છે. આ માનવને અનેક ચિત્ત છે એટલે વ્યક્તિને એક નહિ અનેક અભિલાયા—ઝ'ખના છે. અભિલાયા પૃર્ણાં હૃતિમાં સમય લાગે છે. એકાએક ઇચ્છિત પદાર્થ ગળ નહિ અને ત્યાં તા આંખ સામે સૃષ્ટિના બીજો

પદાર્થ દેખાય છે અને તેની ચાહના થાય છે. આમ સંસારી વ્યક્તિને સંસાર સુખની અનેક ચાહના થાય છે.

માનવી કાેઇની અભિલાષા પૂર્ણ કરવા પ્રયત્ન કરે છે કે નહિ, પણ ખુદની અભિલાષા પૂર્ણ કરવા આકાશ–પાતાળ એક કરે છે. પણ સમુદ્રના જળથી ય ચારણી ભરાય? ચારણી એનું જ નામ તેમાં જળ ભરાય નહિ. તેમ સ'સારની ઇચ્છા શાનાથી પૂર્ણ થાય? કાેના વડે પૂર્ણ કરી શકાય? સ'સારની ઇચ્છા કયારે પણ કાેઈનાથી ય પૂર્ણ થાય

સ'સારની ઇચ્છા કયારે પણ કાંઇનાથી ય પૂર્ણ થાય નહિ. ઇચ્છા તા સાપના ઇંડા છે એક નહિ અનેક હાય. એક ઇચ્છા પૂર્ણ કરવા જાય ત્યાં તા અનેક ઇચ્છા જન્મી ચૂકી હાય છે. વિશ્વમાં ઇચ્છા પૂર્ણા હૃતિના માર્ગ જે જાય તે પરાજય જ પામે. હારોને – થાકીને તેને પીછે હઠ કરવી જ પડે. ઇચ્છા પૂર્ણ થાય અને એક લયંકર શ્રાપ તેનાં માથા ઉપર 'ઉતરે. ઇચ્છા લાલ મોહનીય કર્મના ઉદયે થાય. લાલ એક દારુણ પરિણામ છે. સર્વ નાશ…. વિશ્વને વિનાશના પ'થે લઇ જનાર કયારેય શાંતિ — સુખ પ્રાપ્ત કરી શકે? પાંડવા લયંકર સુદ્ધ ખાદ હસ્તિનાપુરમાં પ્રવેશ કરે છે. હસ્તિનાપુરના રાજ્ય 'સિ' હાસન પર સુધા હેર બિરાજે છે. ચારેબાજુ મ' ગલ વાઘો વાગી રહ્યાં છે. ખુશનુમાલ મું' વાતાવરણ છે પણ સુધિ હિરને ચાંતિ નથી. એના અતરમાં લે કાર છે. કુરુવ શની કીકી ચારી એ એના કાનને બહેરી કરી રહી છે. સુ'વાળા હસ્તિનાપુરના રાજ સિહાસનમાં તેને લાખા — કરોડા વી' છાના ડ' ખ લાગી રહ્યા છે.

ધર્મ રાજ યુધિષ્ઠિર! "જવાળ આપ… શું તું ધર્મ રાજ ? શું તારી રાજ્યેચ્છા ધર્મે ચ્છા હતી ? શું તારું યુદ્ધ ધર્મ યુદ્ધ હતું ? અધર્મના માર્ગે ગયેલ તને શાંતિ ચાય ? ધર્મ રાજ થઇ તું પણ રાજ્યેચ્છાના ત્યાગ ના કરી શક્યા ? તા સામાન્ય વ્યક્તિ તેની રાજ્યેચ્છાના ત્યાગ કરી શકશે ? અને રાજયેચ્છા પૂર્ણ કરવા કયા દાવપેય નહિ લગાવે ? સત્તાના સિંહાસનમાં હંમેશા ભયંકર કપટની—છળની—ઇર્ષ્યાની દુર્ગ ધ આવે છે. સત્તાનું સિંહાસન કયારેય સરળતાથી મળે નહિ અને કાઇક પુષ્પાત્માને સરળતાથી સત્તાનું સિંહાસન મળે તો તેને તેની આસક્તિ હાતી નથી. ખાકી દુનિયામાં સર્વત્ર જયાં લાભ ત્યાં લાભ. ઇચ્છા તા આકાશ સમાન અનંત. આ અનંત ઇચ્છા પૂર્ણ થાય નહિ એટલે માછલી જેમ પાણી વગર વલખાં મારે તેમ માનવ વલખાં મારે—હવાતિયા કરે. ઇચ્છા—પ્રખળ ઇચ્છા માનવીને યાગ્ય—અયાગ્ય, શકય—અશકય ખધા વિચાર કરવા દેતી નથી. ખસ, એક જ દાંડ મૂકે છે ઇચ્છા પૂર્ણ કરવાની. લાભ જયાં આવ્યા ત્યાં સદ્દશુણે તા વિદાય લીધી છે. લાભીને કાઈ સ્નેહી નહિ. સ્વજન નહિ, પરજન નહિ, ગુરુ નહિ, જ્ઞાન નહિ.

લાભીને કાઇ રાકી ના શકે. કાઈ પાછા વાળી ના શકે. ઇચ્છાને આધીન બની આંઘળી દાટ મૂકે. જ્ઞાન નથી તેનામાં દયા નથી. કરુણા નથી, સ્નેહ નથી. ભય કર કઠારતા—નિષ્ફુરતા નિઃસ્નેહ છે. તેથી કાતિલ કાર્યો કરવામાં તેને વાર લાગતી નથી. કાઈ ના પણ તે વધ કરી શકે છે. કાઈ ને પણ પીડા દુ:ખ આપી શકે છે. કાઈ ને પણ પકડીને રીખાવી શકે છે. લાભી કુટુંખના જ દ્વેષી હાય છે તેમ નહિ. તે દેશ—રાષ્ટ્રના દ્રોહી ખને છે. દ્વેપી ખને છે, નાશક ખને છે.

વિનયમૂર્તિએ સાધુના સ્વાંગ સજીને પણ પરમ આહેત્ મહાન રાજવી ઉદયનની કેમ હત્યા કરી ? રાજ્યલાેભથી પ્રેરિત બનીને જ ને ?

લાેલી રાજાના નાશ દ્વારા રાજ્યના નાશ કરે છે. લાેલી ચારી દ્વારા દેશખ'ધુએાને પીડે છે…દુઃખ દે છે. લાેલીની ગતિ જ વિચિત્ર–તે શું ન કરે ?

MARKET TO MAKE

લાભી અઢાર-અઢાર પાપસ્થાનક ચારસ્થા કર્માત્વર ખને છે. પાપ કદાચ ક્રમખદ્ધ થાય છે. વર્ણ તેની વૃત્તિમાં ખધા પાપા એકી સાથે આવે છે. લાભી કાેઇનું ખૂન એકવાર કરે છે પણ ખૂનના પ્લાન તાે અનેકવાર કરે છે. લાેલીનું મન જ પાપથી લય'કર લરેલું હાેય તેના પડછાયામાં પણ પાપની ગ'ધ હાેય તેથી જ શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે. "સે કેવણું અરિહ્એ પૂરિષ્ણુએ" કાેનાથી ઇચ્છા પૂર્ણ થઈ શકે ?

લાલનું ઇચ્છા એ માહકરુપ છે. પર્ણ લાલનું સાચું રુપ તા માનવના પરાજય છે. પરાજય માટે શા માટે પ્રયત્ન કરવા ? ' તું ઇચ્છાના જ ત્યાગ કર.'

જ્યાં ત્યાગ આવશે ત્યાં સુખ–શાંતિ અને સમતાના . સાગર હિલાળા મારશે. તું સુખી.... તારી પાસે આવનાર સુખી.

સાધુ સુખના માગે<sup>°</sup> ન જાય, તેા કાેેેેે આ જાય ? ગુરુદેવ! આપની કૃપાએ મેં તાે સંસાર ત્યાંગ કર્યાે છે. સંસાર નહિ તાે મને અભિલાષા શાની ?

અભિલાષા નહિ તેા દુઃખ શાનુ ?

ગુરુદેવ! આપની કૃપાએ હું તા મહાસુખી થઇ ગયા. સુખના સાગરમાં હિલાળા મારું છું.

વત્સ! તે' સ'સાર ત્યાગ કરવાના પ્રયત્ન કર્યા છે. સ'સારના સાધના ત્યાગ કર્યા છે. સાધન એ તા ખાદ્યા સ'સાર છે. પણ....

સ'સાર પરંતુ' મમત્વ એ જ અ'તર'ગ સ'સાર છે.

આ અ'તર'ગ સ'સાર મેજીક બાલ જેવા છે. બાલમાં ક'ઈ દેખાય નહિ. પણ જાદુગર જે કહે તે બધુ' જ નીકળે. તેમ મમત્વ પણ ખૂબ ખતરનાક છે. મમત્વની માયા જાળને સાધન પેદા કરતાં વાર લાગતી જ નથી. મસ્તાને જોવિકાર્ય તે ચાલે છે. સગા મુત્રને છાડ્યા મમત્ત્ર દર કર્યું' એવા ભાસ થયા. પણ, શિષ્ય મળ્યા તેમ તેમાં મમત્વ ઉબરાઈ આબ્યું. વેબવના ત્યામ કર્યા છતાંય ઉપકરણમાં મમત્વ પેદા કરી અહીં પણ નવા સંસાર શરૂ કર્યો.

ગાધક! નું અપ્રમત્તભાવમાં લીન ખની ગુણસ્થાનક પર આદાહણ કરીશ. પણ આ મમતા અધ્યારમાં ગુણસ્થાનક ધી પણ પતન કરાવે છે. સુરુમ લાળ ખારાકમાં લ્તય અને ઉદ્દરી ઘઇ લ્વય તેમ લાળ ગાધનાના નાળ કરીને જ રહે. ઉપશમ્મ પ્રેલ્યુ સ્થિત અપ્રમત મહાન્માન પણ લાળ ભયકર ગુલાંટ ખવરાવે છે. અપ્રમત્તભાવમાં શુકલ લેરયામાં સ્થિત ધર્માધ્યાની મસ્તી માણતાં મહાત્માને લેભ મિધ્યાત્વની ઉદી ખાઈમાં ફેંકી દે છે. ધર્માત્યાન દર ઘશું. આતે –રીદ્રધ્યાનના ચદ્ધર શરૂ ઘઈ ગયા. શુકલ લેરયાના ઉત્જવળ પરિણામ દર ઘઈ ગયા અને મારું કે મરું તેવી કૃષ્ણલેરયાએ સ્માત્મરાજના કખતે લઈ લીધા.

લાંભ એવા ભયંકર છે. જરા તેને જગા મળે એટલે તુરત સમસ્ત કર્મ સેનાને ઘુસાડી દે છે. મહાત્મા કયાં ગુમ -થઈ જાય છે અને દુષ્ટાત્મા પ્રગટ થઈ જાય છે.

શિષ્ય! દીશા એટલે સાધનાના પ્રાર'ભ....

દીશિત જીવન એટલે સાધના કાળ...

નિક્ષિત સિહિ તો શપક શ્રેણીના પ્રારંભ ખાદ....

ગાધ્યની સિદ્ધિ તો અયાગી અવસ્થા… સાધનાના માર્ગમાં નિરાંતના ધાસ લઇશ તો તારી પણ પરાજય કથા શરૂ થઇ જશે.

ં હુ' તારા વિજય જેવા આતુર છુ' એટલે તને એક `મ'ત્ર આપુ' છુ'. ' નિઃસ્પૃહસ્ય તૃણું જગત્'

લાલને જીતવા નિઃસ્પૃહી અને સ્પૃહા નહિ તો ઝ'ખના નહિ. ઝ'ખના નહિ તો દુઃખ નહિ. દેહના આરાગ્યની પણ ઈચ્છા દૂર કર. અને છેવટે તો તારે માક્ષની ઇચ્છા પણ છાડવાની છે. ઈચ્છા માત્રના ત્યાગ…. ઇચ્છા હટી એટલે માહનીયકમે હટ્યું. અને આત્મા સ્વત'ત્ર બન્યા.

બસ, ઇચ્છાની પરત ત્રતા છેાડ....

ગુરુદેવ! ખસ, આપના ચરણના સ્પર્શ કરી કહું છું. અ**ધી ઇચ્છાના ત્યાગની ઇચ્છા કરું છું.** 

શું કરું ગુરુદેવ! ઇચ્છા તાે મારી પાછળ પડી છે. આપે ઇચ્છા ત્યાગ કરવાનું કહ્યું. તેથી જ મેં ઇચ્છાના ત્યાગની ઇચ્છા કરી. મારા હાર્દિક ભાવ આપની હિતશિક્ષા. સ્વીકારવાના છે, અસ.

''આપની આજ્ઞાને આધીન બનુ' છું'.''



આનંદ સ્વાભાવિક હાવા જોઇએ. અને આનંદ જેના સ્વભાવ હાય તેવી વ્યક્તિ જ સિદ્ધિના સાપાન સર કરે છે પણ આનંદ ક્ષુદ્ર ન હાવા જોઇએ. તુચ્છ અને ક્ષુદ્ર આનંદમાં રાચનાર આત્માને શાશ્વત સાત્વિક આનંદની અનુભૂતિ ખૂબ દુર્લા લ કહી છે. શાસ્ત્ર આપણને સાધ્યની સિદ્ધિ કરવા પ્રેરે છે. તેથી આપણને જે ચીવટ કાળજી હાય તેના કરતાં અધિક ચીવટ કાળજી હિતસ્વીને હાય છે. હિતચિ'તક સદા આપણું ધ્યાન રાખે છે.

સાધક! તારી ખધી ચિંતા તીર્થ કર પરમાત્માએ કરી છે. જેને ઉર્ધ્વારાહણ કરવા હાય તેને નીચેની તળેઠીના ત્યાગ કરવા જ પડે. તળેઠીને છેડયા સિવાય શિખર સર ન થાય. શાશ્વત આનંદ મેળવવા અશાશ્વતના ત્યાગ કરવા ખૂબ જ જરૂરી. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર તને ફરમાવે છે... -' અરએ પયાસુ'

સ્ત્રી વિષે અનાસકત અન....તું કહીશ. હું ખાલ પ્રદ્મચારી છું. સ્ત્રી જ નથી તા આસાંકત શાની ? પણ તારા આ ખધા - તર્ક-વિતર્ક શાસ્ત્રકાર જાણે છે. આપણે ફક્ત ઇન્દ્રિયોના તાફાનને જાણીએ છીએ. પણ આપણા ઉપકારક ઇન્દ્રિય અને મનના ખંનેના તાફાનને સમજે છે. ઇન્દ્રિય સામે પદાર્થ આવે એટલે પાગલ ખને, મન દ્વર રહેલાં પદાર્થની પણ કલ્પના કરી પાગલ ખને છે.

મનની સૃષ્ટિ ઇન્દ્રજાળ જેવી છે. ઈન્દ્રજાળમાં કશું સાચું ના હાેય. છતાંય સાહામણું અને લાેલામણું લાગે. એકવાર તેવા કાલ્પનિક જગતનું દર્શન થાય તેનાથી હાહાકાર ફિલાઈ જાય. મનપસંદ પદાર્થના દર્શન કર્યા પણ મળ્યા નહિ એટલે ઝ'ખના–લાલસાએ ખહાવરા–વ્યાકુળ ખનાવી દીધા. આ વ્યાકુળતા-કર્મ ળ'ધ કરાવે છે. તેથી જ હિતસ્વી ગુરુદેવા આપણને ક્રમાવે છે. 'અરએ પયાસુ' આસકિતનું જે સૂળ કારણ છે તેને છેાડ.

નૃક્ષના પાંદડા અને ડાળી જેટલાં તેાડીશ તેટલાં નૃતન પ્રગટશે. વૃક્ષનું મૂળ લીલું છમ છે. વૃક્ષના નાશ માટે વૃક્ષના મૂળના નાશ જરૂરી છે. શાક-દુ:ખ-પીડા-વ્યથા દૂર કરવા શોકનું મૂળ, દુ:ખનું મૂળ, ઑસક્તિનું મૂળ તેના ઉચ્છેદ કરવા એઈ એ. સ્ત્રીના પ્રેમમાંથી પુનઃ સંસારવૃક્ષ નવપલ્લવિત અને છે. એક ક્ષણ માટે તા લાગે હું ન દનવનના માલિક અની ગયા. ન દનવનની શીતળ છાયામાં વિહરણ કરું છું. પણ ક્ષણમાં રીદ્રરૂપ પ્રગઢ થાય ત્યારે ખબર પડે કે મારા પ્રેમ શીતળતા એપે તેવા છે કે ભયાનક જવાળાની જેમ જલાવે તેવાે છે. આ તાે પ્રેમ કે પાશ ?

કચાંચ સ્વત'ત્રતા નહિ, શાંતિ નહિ, પ્રેમના પાશ સુ'વાળુ' અધન છે. ગળામાં આવે તા પણ માણસ તેની મુલાયમતા જોઈ આન' ह અનુભવે પણ જયાં ગાંઠ વળી ગઇ. હજારા-લાખે**।** પ્રયત્ન કરે પણ શું રેશમની ગાંઠ છૂટે ? માનવ દ્વેષના ત્યાગ કરી શકે પર્ણ રાગના ત્યાગ કરવામાં હાંફી **જાય છે...** માનવના શ્વાસ ભરાઈ જાય છે.... ગુ'ગળામણુ થાય છે. પણ વ્યા આકરી કસાટી છે.

શું સ્ત્રી જ બ'ધન ? શું પુરુષને જ સ્ત્રી ત્યાગ .કરવાના ? સ્ત્રીને કાેઈ નાે ય ત્યાંગ કરવાના નહિ?

શિષ્ય! જડ અને ગૈતન્યની ચર્ચા કરવી ખૂબ સહેલી છે. પણ જડ-ચૈતન્યનું તત્ત્વજ્ઞાન પચાયવું ખૂબ કડીન છે. શાસ્ત્ર તા કહે – विજातीयना પરિચયના ત્યાગ કર. સ્ત્રીને માટે પુરુષ विજાતીય. પુરુષને માટે સ્ત્રી વિજાતીય. વિરુદ્ધ વિજાતીય છે પદાર્થનું આકર્ષણ થાય. આ મૌલિક વાત તો ખાળકે ય સમજે. કાઇના માટે અમુક અ'ધન અને કોઇના માટે અમુક અ'ધન અને કોઇના માટે અમુક મુક્ત વ્યવહાર. આ જૈન શાસનને સ'મત નથી. જૈન શાસન તો સર્વનું ઉપકારક—હિતકારક શાસન છે. સૌની ચિ'તા કરે. મારે મન કાઈ સ્ત્રી—કાઇ પુરુષ છે. પણ તીર્થ કર પરમાત્માને માટે કાઇ સ્ત્રી નથી—કાઇ પુરુષ નથી. તેમના માટે સમસ્ત વિશ્વ કરુણાનું પાત્ર છે. કરુણા પાત્રના ઝાઝેરાં. જતન કરવા એ મહામાનવના મહાન સદ્યુણ હાય છે.

અહાર પાપસ્થાનક, તેર કાહિયા, ઓર્ડ મદ અને આઠ કર્માથી માનવના સુખ નષ્ટ થઇ ગયાં છે. આત્મા પાતાનું સ્વરૂપ ભૂલી હું સુખી, હું દું:ખી આવી ખૂમથી વિશ્વને હેરાન કરે છે. તીર્થ કર પરમાત્માને આ આત્માઓની કરુણા જન્મે છે. તેમને પ્રભુ ઉપદેશનું ઔષધ આપે છે. ભાવપૃષ્ટિ કરનાર અધ્યાત્મની સમજ આપે છે.

પરમાત્મા સૌને ક્રમાવે છે-'વિજાતીયના ત્યાગ કરા." વિજાતીયના ત્યાગ એટલે શું ?

સ્ત્રીઓએ પુરુષાને હટાવવા–દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવા. અને પુરુષાએ સ્ત્રીએાને હટાવવા–દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવા.

हिण्शी दूर डेाई पहार्थ ने डेरी शहाय पणु स्थिशी दूर डेवी रीते डरी शहाय ? शास्त्रहार लगवंत शहय अने संयममां सहायह वात हरे. विकातीयना त्याग ओटले विकातीय परिचयना त्याग हर. परिचय वगर आसहित थाय नहि. परिचय सतत परिचय करूर मनमां लाव पेहा हरे छे. मनमां रागनी अ'थी ल'धाई काय छे. माटे विकातीय परिचयना त्याग हर.

તારા-મારા અર્થ ખૂબ સીમિત છે. પણ સર્વગ્ન પર-માત્માની દેષ્ટિ અસીમિત અને એમનાં એર્થ પણ અસીમિત. આપણી વિજાતીયની વ્યાખ્યા એવી છે. સ્ત્રીએ પુરુષના ત્યાગ કરવા જોઇએ. પુરુષે સ્ત્રીના ત્યાગ કરવા જોઈ એ. પ્રભુ કાઇ એક નિયત આકારમાં જ વિજાતીયતા નિહાળતા નથી. અને કૃષ્ઠત એક નિયત આકારના ત્યાગથી વિજાતીયના ત્યાગ થઈ ગયા એવી ક્ષુલ્લક વાત પણ સ્વીકારતા નથી.

CONTROL DE LA CONTROL DE L

પ્રભુની આર્ષ દેષ્ટિ ઉપદેશે છે-શિષ્ય! શું તું આત્મા ? નહિ! મહાત્મા. મહાન આત્મા… ચૈતન્યના ચાહક…. " ચૈતન્યના ઉપાસક અને ચૈતન્યના પૂર્ણ વિકાસ માટેના તારા અવિરત પ્રયત્ન. તારા માટે કાેેેેે હ્યું વિજાતીય ? શું એકલાે સ્ત્રી વેદના ઢાંચા વિજાતીય ? શું એકલા પુરુષ વેદના ઢાંચા વિજાતીય ? ના… ચૈતન્યના ઉપાસક માટે અજ્ઞાન વિજાતીય.

આત્માના આરાધક માટે પુદ્દગલ વિજાતીય....

જીવના આરાધક માટે જર્ડ વિજાતીય...

સિદ્ધાત્મા બનવા ઝ'ખતા સાધુને કમે માત્ર વિજાતીય... કમે બ'ધના હેતુ માત્ર વિજાતીય... આત્માના શુદ્ધ અધ્યવસાય સજાતીય...

विकातीयथी स्त्री-पुरुष क्येवा सिमित अर्थ स्वीक्षरीक्ये तो। १५८ क्रमेनी अकृतिना आह्य स्वरूपमांथी क्येक-ले के त्रख्य आह्य रूपना कर त्याग थाय. विकातीयनी कमात ते। आपख्य आंगखामां कर अही नांभीने पढी रही छे. तेंक्योनी राक्षसी विद्या कुदी कर छे. रावख्य विद्यार्थी क्येक हकर रूप करी शक्ष्य, पख्य विकातीयता पुद्दगद्धना अनंत-अनंत स्वरूप करी साधकने सतावे छे. आ सतामखीमां साधक मुंआई ना क्या... अटवाई ना क्या क्येटदा माटे परमात्मा क्रमावे छे. "पुद्दगद्ध भात्र विकातीय." " आत्मा मात्र तारा सकातीय." आत्माने। परिचय कर.... विकातीय पुद्दगद्ध परिचय त्याग.

ુઆત્માની અહેલક જગાવ… પુદ્ગલના કંદમાંથી દૂર

હેટ... સ્ત્રીને વિજાતીય માનનાર સ્ત્રીના ત્યાગ કરે છે પણ શરીરની આસક્તિમાં અટવાય છે.

આ ખધા વિજાતીયતાના ભયપ્રદ સ્થાન છે. સમજ્યા વગર ઉતાવળે ત્યાગ કરીશ તેં ખાળે ડૂચાં અને દરવાજા માંકળાં થઇ જશે. પુદ્રગલ માત્ર પ્રત્યે અત્મક્તિના ત્યાગ એ વિજાતીય ત્યાગ. અને 'અરએ પયાસુ' સૂત્રના સાચા અથ' છે—આત્મા માત્ર પ્રત્યે આત્મિક પ્રેમ કરવાથી જ પુદ્રગલની આસક્તિ દ્વર થવાની છે. શ્રી આચારાંગસૂત્ર તને અને મને કહે છે—શાશ્વત્ આનંદના પ્રગટીકરણુ માટે આત્મ સ્વરૂપના વિકાસ થવા જોઇએ. પુદ્દગલ સ્વરૂપના ત્યાગ થવા જોઈએ પણ, જેમ બ્રીજ-પુલ વગર મહાનદીને આળ'ગી શકાતી નથી તેવી જ આપણી દશા છે. તેથી સ્વાધ્યાયના પુલ ખાંધ.

સ્વાધ્યાયના સહારે પુદ્ગલ આસક્તિ દૂર થશે અને આત્મિક આનંદની અનુભૂતિ થશે.

પ્રભુના પ્રભાવે તારું-મારું લક્ષ્ય સિદ્ધ થાય એ જ પ્રભુને પ્રાથિના.

ગુરુદેવ! હું શિષ્ય આપના છું પણ સદ્દગુણના સદ્દ-બુદ્ધિના આપના વારસદાર ખન્યા નથી. દુર્ગુણ અને દુર્બુદ્ધિથી દારાયેલ હું કયાંથી શાસ્ત્રના રહસ્યને સમજું? શખ્દ સાંભળી દાહું અને ઇચ્છિત સિદ્ધિ ના થાય એટલે મારી ભૂલ ના જોઉં પણ, કાેઈવાર દુર્બુદ્ધિથી દારવાઈ મનમાં એમ પણ કહું— માર્ગ સત્ય ન હતા. હવે સમજ્યા માર્ગ સત્ય, પણ હું મુસાકર ખાટા, વિરુદ્ધ દિશામાં દાેડયા. કાેઇપણ ત્યાગ પાછળ શું લક્ષ્ય હાેલું જોઈએ તે આપે સમજાવી મારા ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યાં.

હવે વિજાતીય પ્રેમના ત્યાગ કરીશ સજાતીય આત્મ સ્વભાવના સ્વીકાર કરીશ. પછી તેા મારા જીવનમાં 'અરએ પયાસુ શાસ્ત્ર વચનની હિતશિક્ષા સજીવન ખનશે. હું શાશ્વત આન'દના સમ્રાટ બનીશ.

ગુરુદેવ! આપે જ મારા જેવા ર'ક ઉપર દયા કરી રજોહરાગુના દાન કર્યા હવે ભાવ રત્નત્રયના દાન કરી અને શાશ્વત આન'દની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરાવા.

આપ મહાન દાતા છે... આપના દાનના ભૂખ્યો મારાથી અધિક કાેેે હશે!

પ્રલુ ! દાન કરાે...મને ધન્ય ખનાવાે,.. આપ મરજ કરાે... મારી અરજ સ્વીકારાે...



XXXXXX © O E X XXXXXX

# સસયં તત્યુવેહાએ અપ્પાર્ણ

## વિય્પસાયએ



ખુદિમાન અને મૂર્ખ સૌની એક ચાહના હાય છે પ્રસન્ત રહેવું. પણ સૌને ચાહના પ્રમાણે ચાંગ્ય માર્ગ મળતો નથી. અને જ્યાં માર્ગ મળે ત્યાં દાંડે. દોડયા પછી એને ચાંગ્ય કહેવાની જુગજુની આદત માનવના મન પર સવાર થઈ જાય છે. છેવંટે એવી પરિસ્થિતિ આવે છે કે માનવી પાતાના મનથી એવા ઘરાઈ ગયા હાય છે. ક'ટાળી ગયા હાય છે. પણ, સત્યની રજુઆત કરવાનું સાહસ ચાલ્યું ગયું હાય છે એટલે માનવ જીવનના રસ ખાઈ ખેસે છે અને નિરસ થઈ જાય છે. માનવ જીવન જ ગલ સમું ખની જાય છે જાણે લાગે આ તા માનવ કે માનવનું ખંડેર….

સાધક! મહાત્માઓ માનવ જીવનનું મૂલ્યાંકન કરે છે એટલે જ તેના જતનના ઝાઝેરાં ઉપદેશ આપે છે. પ્રભુ આ- ચારાંગ સૂત્રમાં ક્રમાવે છે— 'સમય' તત્શુવેહાએ અપ્પાણું વિપ્પસાયએ.' સમયનું પર્યાલાચન કરી આત્માને પ્રસન્ન કરવા જોઈએ. આત્માની પ્રસન્નતા કચારે ? સ્વાધીનપણું સહજ્યની કર્ત્વ થાય તા. જયાં સાહજિકતા ન રહે ત્યાં સ્વાધીનતા ન રહે—ત્યાં વેઠ લાગે. જયાં વેઠ લાગે ત્યાં કષ્ટ—પીડા અને દુ:ખની અનુભૂતિ થાય.

સાધુતા એટલે મસ્ત ફકીરી....જયાં મસ્ત ફકીરી ત્યાં પ્રસન્નતા પેદા થાય અને જયાં પ્રસન્નતા ત્યાં સાધુતાના દર્શન થાય.

'સાધુ જીવન એટલે પ્રસન્નતાના મહાસાગર.' જયાં અશાંતિ ત્યાં દુઃખ, જ્યાં દુઃખ ત્યાં રાગ-દ્રેષ અને જ્યાં રાગ-દ્રેષ ત્યાં કર્માળ'ધ, જ્યાં કર્મ ળ'ધ ત્યાં જન્મ-મરણ. આ ગકમાં અનાદિથી અવિરત ભ્રમણ કર્યા છે. આ ગકના નાશના ઉપાય પ્રસન્નતા, જ્યાં પ્રસન્નતા ત્યાં સુખ, જ્યાં સુખ ત્યાં શાંતિ, જ્યાં શાંતિ ત્યાં સમલાવ અને જ્યાં સમલાવ ત્યાં રાગ-દ્રેષના અલાવ અને જ્યાં રાગ-દ્રેષના અલાવ ત્યાં કર્મળ'ધના અલાવ, જ્યાં કર્મ ખ'ધના અલાવ ત્યાં જન્મ-મરણના અલાવ અને જ્યાં જન્મ-મરણના નાશ ત્યાં સવે પીડાના નાશ અને સદા શાશ્વત શાંતિનું સામાજય-સિદ્ધા-વસ્થાના પ્રગટીકરણ.

સાધક ! સાધુ થયેા છે હવે પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કર. પ્રસ-ન્નતા સિદ્ધ થયે સ'સારમાં પણ માક્ષ સુખની અનુભૂતિ.

ગુરુદેવ! મે' તો આપના ચરાલુમાં નિવેદન કર્યું છે, અને કરી પણ એજ નિવેદન કરૂં છું. મને આપ આંગળી ચી'ધા. આપ જયાં આંગળી ચી'ધા ત્યાં પહાંચી જવું. પણ શું મારા ઉપર કૃપા ના કરા! આપ મને પ્રસન્નતાના રાજમાર્ગ દેખાડા. ગલીખું ચીમાં મને ગમે નહિ અને ફાવે નહિ. કયાંક અટવાઈ જાઉં. મને તો મુખ્ય રસ્તા જ ખતાવા, કૃપા કરા.

સાધક! પ્રસન્નતા અપાય નીંહ, લેવાય નહિ. પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવાની છે મેળવવાની છે.

' પ્રાપ્તિ પુરુષાર્થ'ને અવલ'એ છે-ભાગ્યને નહિ.' પુરુષાર્થ કરીશ ? ધરખમ પુરુષાર્થ કરવા પડશે.

"પ્રસન્નતાના માગ વિચારણા..(ચ'તન-મનન." ચિ'તન-મનન કરવાથી પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે.

ગુરુદેવ! સાચું કહું, હું જ્યારે વિચાર કરવા ખેસું ત્યારે સૌથી અધિક ન્યાય કાેને આપું કહું ? પ્રથમ પુરુષ એકવચન, સર્વ સમયે–સર્વત્ર મને લાગે હું એટલે મહાત્મા હું એટલે શુદ્ધાત્મા…. હું એટલે સ્ક્ટિક જેવા નિર્મળ મારા કાેઈ વાંક નહિ, ગુન્હા નહિ હું ગુનેગાર નહિ, હું દેાષ પાત્ર નહિ. દેાષ બીજાના-બૂલ બીજાની-ગુન્હા બીજાના ગુન્હેગાર બીજા. આ ગુન્હેગાર ગું ડાંઓએ મારી શાંતિના નાશ કર્યો. મને હેરાન કર્યા. અને આવા વિચારના એવા વાવ ટાળ આવે કયારેક તા રૂદન-રીસામણાં-મનામણાં છાડી મારું કે મરું તેવી પરિસ્થિતિ ઉપર પહોંચી જાઉ છું. એટલે જ હું એકાંત અને વિચારથી ગભરાઉ છું, અને આપ ક્રમાવા છા વિચારણાથી પ્રસન્નતા આવે. સાચું કહી દઉં છું. ભાઈસા'બ એકાંતમાં અને વિચારણામાં મને મારી જાત નિદેષ લાગે છે અને આખી દુનિયા ગુન્હેગાર લાગે છે. એટલે હું કયારેક મુઠ્ઠીવાળી હવામાં વી ધું છું. કયારેક દાંત કચકચાવી અબડું છું. બાલો, હવે હું શું કરું?

વત્સ ! મે' તને વિચારવાનું કહ્યું છે. તેા વિચારણાને માર્ગ દેખાડીશ દવા લેવાની પણ પદ્ધતિ હેાય. ઔષધિ પણ પદ્ધતિસર ન થાય તેા રાેગ ન જાય.

" પ્રતારણા તે વિચારણા નહિ પણ જયાં મનની નિમ'ળતા થાય તે વિચારણા કહેવાય."

મુખદર્શન દર્પાણમાં કરાય. રાગદર્શન સ્કીની'ગ-એક્સ-રેમાં થાય તા આત્મદર્શન કયાં થાય? તે પણ સમજવું જોઈએ તે!

#### 'સમલાવ વગર આત્મદરા'ન ન થાય.'

સમતાથી વિચારીએ તેા પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય. સમતા— સમભાવ જ્યાં આવે ત્યાં 'હું' પદ અહે કાર અને મમકાર વિદાય લઈ લે. અહે કાર જાય—મમકાર જાય એટલે સમભાવનું સામ્રાજ્ય ફેલાય. જ્યાં સમભાવ આવે ત્યાં મારા—તારાના લેદ ભૂલાય. મારું—તારું ભૂલાય એટલે એક જ શુભભાવ પેદા થાય. મારા કરતાં આ વિશ્વને સુખની અધિક જરૂર છે. આશ્વાસનની અધિક જરૂર છે. લાગણીની અધિક જરૂર છે. સમભાવ આવે ત્યારે સ્વ સુખનું લક્ષ્ય ના રહે. સ્વમાં કેન્દ્રિત થયેલ આત્મા સવ<sup>દ</sup>ના બની જાય.

CONTRACTOR OF THE STATE OF THE

સર્વના અની જાય તા સર્વની ચિ'તા કરે. જેને સર્વની ચિ'તા કરવાની હાય તેનામાં આન'દ-ખુશી-પ્રસન્નતા હાય. કુટુ'અના વડીલ પણ વિચારે છે. કાઈ પણ વસ્તુ સૌને સરખી ના પહોંચાડી શકાય. કયારેક ઓછીવત્તી થાય. પણ લાગણી-પ્રેમ તા સૌને સમાન આપી શકાય.

સમભાવી વિશ્વના પ્રતિનિધિ ખને છે. તે સમજે છે કે પદાર્થના વિભાગ કયારેય સરખા ન કરી શકાય, પણ શાંતિના દાન સૌને સમાન કરી શકાય. જેને શાંતિના દાન કરવાનાં હાય તેનું મન સ્વસ્થ રહે. હૃદય પ્રસન્નતાથી સભર રહે. સમભાવપૂર્વક વિચારણા કરવાથી આત્માની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય. આ પ્રસન્નતા પ્રાપ્તિના રાજમાર્ગ છે.

તારે આંચારાંગસૂત્રના રહસ્ય પ્રાપ્ત કરવાં છે તો તને હુ વિસ્તારથી કેમ ના સમજાવું? ઉંડાણથી કેમ ના સમજાવું. મારા દેહને તા કાલની અસરા થવા લાગી છે. ભાવિ શાસનના વારસદાર તું પણ છે. શાસનના સત્યાને જીવંત રાખવાની અને જાળવવાની જવાબદારી તારી પણ છે જ.

ભાવિના શાસન રક્ષક! પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવાના બીજો-પણ એક રમણીય મનાહર માર્ગ છે. 'સમય'' ના અર્થ જેમ સમભાવ છે તેમ 'સમય'' ના અર્થ આગમ પણ છે. આગમને વિચારીને શાસ્ત્રથી ઉત્પ્રેક્ષા કરી આત્માને પ્રસન્ન રાખવા જોઇએ. સર્વજ્ઞ પ્રભુનું આગમ એટલે સ્થળે સ્થળે હૈય–રોય–ઉપાદેયતત્ત્વની સમજ. સર્વજ્ઞ પ્રભુનું આગમ એટલે મેત્રી–પ્રમાદ – કારુષ્ય – માધ્યસ્ય ભાવના મહાસ્તાત્ર. સર્વજ્ઞ પ્રભુનું આગમ એટલે કર્મ અને પુરુષાર્થનું વિજ્ઞાન.

સર્વજ્ઞ પ્રભુતું આગમ એટલે ધર્મના મહાપ્ર-

ભાવનું અદ્દભુત વર્ણુન સર્વજ્ઞ પ્રભુનું આગમ એટલે કેષાયના ઝેર દૂર કરવાની દિવ્ય આંષધી...

સવ<sup>°</sup>જ્ઞ પ્રભુનું આગમ એટલે આત્મ દર્શનની અનાખી ચાવી… પ્રભુનું આગમ એટલે જ્યાં વિચા-રણાના દ્રવ્યાનુચાગ,આરાધના કરવામાટે જ્યાં ચરણુ-કરણાનું ચાગ, આલ'બન લેવા માટે કથાનુચાગ,

આપણી લવ મર્યાદા અને આત્મસુખની મર્યાદા સમજવા માટે ગણિતાનુ ચાેગ…

વિશ્વની ગહનતા સમજવા માટે અને ચ'ચળ મનને સ્થિર કરવા માટે આવા સર્વ શ્રેષ્ઠ પ્રભુના આગમને વિચારે તેને પ્રસન્નતા કેમ પ્રાપ્ત ન થાય ?

મારા પ્રિય શિષ્ય ! તું પ્રસન્નતાને ઝંખે છે તેના કરતાં અધિક હું તને પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય તેની ચાહના કરું છું.

आगमनु 'पर्याक्षेत्रयन-आगम अ'थाना अस्यासमां क्षाणी ल....सूक्षील क्षिष्णुंड आ दुनियानी मायाने....याह राणी क्षे, तारा आत्म स्वरूपने. आगमना जि'तन-मनन वगर आ-तिमंड प्रसन्नता प्राप्त न थाय. आगमना अस्यास प्रसन्नतानी वशीडरणु विद्या के 'वश थाय तेने णे'याई ने आववु 'पडे. तु' सिद्ध डर....

પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવાની વશીકરણ વિદ્યા-આગમ અલ્યાસ....શાસાલ્યાસ.

શાસ્ત્રાભ્યાસ તારા ફરિયાદ કરવાના સ્વભાવ ભૂલાવી દેશે. સૌની ફરીયાદ જાય પછી શું ફરીયાદ આવે ? આત્માં યાદ આવે એટલે આત્મ શુદ્ધિ પ્રગટ થાય ત્યાં સહજ સ્વભાવે પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય. સમજ્યા ને ? ન સમજાશું હાય તા ફરી સમજાવું.... સાચું કહું આજે હું આનંદમાં આવી ગયા છું…. મસ્ત ખની ગયા છું….આપે મારી ઉપર કેટલા ઉપકાર કર્યાં…. પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવા માટે પણ શાસ્ત્રાભ્યાસના મને માર્ગ દેખાડયા. કયારેક મનમાં થતું હતું—ગુરુને ગમે છે માટે લણા, ગુરુને ખુશ કરવા લણા. પણ, આજે સમજાશું આપ મને શાસ અધ્યયનના ઉપદેશ શા માટે આપતા હતા ? આપના માટે નહિ, મને પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય માટે.

THE STATE OF THE S

હું સુખી અનું એજ આપની ગ્રાહના છે. આપનું નિર્વ્યાજવાત્સલ્ય મને જરૂર આગમના અભ્યાસી બનાવશે. આપના ચરણુ સ્પર્શ કરી કહું છું આપના શુભાશિષથી હું જરૂર શાસ્ત્ર પારંગામી બનીશ અને શાસ્ત્રના ચિંતન—મનનથી પ્રસન્નમના મહાત્મા બનીશ. આપે મને શાસનની જવા-અદારી સોંપી છે તા હવે હું પણ કૃત નિશ્વયી બની કર્ત વ્યના કહેાર પંથે આગળ વધીશ.....!!!



# "પુરિસા તુમમેવ તુમં મિત્તં, કિં બહિયા મિત્તમિચ્છસિ ?"

માનવને કાન છે તેથી તે ક'ઈ ને ક'ઈ સાંભળવાને ટેવ-યેલ છે. શ્રવણુ સહજ છે. બીજા કાર્ય અ'ગે વ્યક્તિને પ્રયત્ન! કરવા પડે છે ત્યારે શખ્દ તા સહજ કાનમાં જાય છે અને વ્યક્તિ શખ્દ શ્રવણના લહાવા લઈ શકે છે. પણ આ શખ્દ શ્રવણ દ્વારા દુનિયામાં મિત્ર અને શત્રુની લાંબી કતાર ઊભી થઈ જાય છે.

આળકે દુનિયાના જે દિવસે પ્રથમ દર્શન કર્યા તે દિવસો તેના હાથની મુઠી અ'ધ હતી. ક'ઇક ઇ'ગિત કરી રહેલ હતું. "માર્' અધું ગુપ્ત છે. મારામાં અધું છે....જુઓને, મારી મુઠી પણ અ'ધ છે".... પણ જ્યાં શખ્દ સાંભળવા લાગ્યાં ત્યાં મુઠી ખુલી ગઇ. હાલરડામાં ગવાતાં ગીતા સાંભળતાં આળક સૂઈ જવા લાગ્યું. ખસ, ત્યારથી માનવજીવનના એક સ'ઘર્ષ શરૂ થઈ ગયા. પ્રિય શ્રવણ—અપ્રિય શ્રવણ…..પ્રય શ્રવણથી આનંદની અનુભૂતિ એટલે નિદ્રા આવવા લાગી. અપ્રય શ્રવણ જગવું—રડવું…..પ્રય અને અપ્રય લેદ શરૂ થયા. એટલે દુનિયા પણ બે વિભાગમાં વહેં ચાઈ ગઈ. દુનિયા નવા મહેમાને શખ્દ શ્રવણથી ભેદ રેખા ઊભી કરી. દીધી. મિત્ર અને શત્રુ...

''પ્રિય કહે તે મિત્ર…અપ્રિય કહે તે રાત્રુ''..નવજાત શિશુને કાેઈ મિત્ર, કાેઈ શત્રુ ન હતાે. માત્ર વિશ્વ દર્શાન હતું. વિશ્વ સ્પર્શન હતું….શખ્દાેનું શ્રવણ હતું. પણ, સહજ વિશ્વના પદાર્થનું મનનીય મને પૃથકકરણ કર્યું અને શખ્દને છે. ભાગમાં વહેં ચી નાંગ્યા-''(પ્રય શખ્**દ અને અ**પ્રિય શખ્**દ.''** 

પ્રિય શખ્દ બાેલનાર (મત્ર ખની ગયા....અપ્રિય શબ્દ બાલનાર શત્રુ ખની ગયા....ક્કત આંખ દ્વારા વિશ્વનું દર્શન કરનાર ખાળકની દ્રષ્ટિ અદલાઈ. સૃષ્ટિ અનાેખી દેખાઈ.... મિત્ર અને શત્રુ....જયાં મિત્ર મલ્યા, ત્યાં માનવ દાેડી ગયા. જ્યાં શત્રુ સામે આવ્યા ત્યાંથી માનવ ભાગવા લાગ્યા. પણ મુશ્કેલી એ થઈ વિશ્વમાં ક્યાંય તેને શાંતિ મળાં નહિ....સાહામણા શખ્દ ખાલનત મિત્રા છેતરવા લાગ્યા. શખ્દ સાહામણા રહયા. કાર્ય ખિહામણાં રહયાં. હવે માનવને થાય છે કેવી રીતે એકલા જીવાય ? મિત્ર વ-ગરતું જીવન ન ચાલે...મિત્ર તાે જાેઇએ. જન્મ વખતે સંખંધ વગરના હતા પણ, પાંચ-પચીશ વર્ષમાં સ'બ'ધની વિવિધ શ્ર'ખલાથી વી'ટાયેલ માનવ પાકાર કરીને કહે છે સંખ'ધ વગર જીવાય કેમ ? તેમાં પણ બધા સ'બ'ધ હાય કે ન હાય. પણ મિત્ર વગર કેમ ચાલે ? પ્રિય અને અપ્રિય શ્રવણમાંથી મિત્ર નામના સંબ'ધની માનવને લેટ મળી પણ પછી તો. માનવના મિત્ર સંખ ધ જીવન માટે જરૂરી થઈ ગયા. વિશ્વ-એ પણ તે માન્ય કર્યું ...મિત્ર જોઇએ...અને તીર્થ કરાએ. પણ મૌત્રીના પવિત્ર માર્ગ અપનાવ્યા. આમ મિત્રના સ'બ'ધને તીર્થ કરની મહાર લાગી. વિશ્વ સાથે મૈત્રી રાખી તા તીર્થ -કર ખન્યા. વિશ્વમીત્રી તીર્થ<sup>ા</sup>કર ખનવામાં સહાયક ખની તેા. વ્યક્તિની મિત્રતા વ્યક્તિના વિકાસ માટે સહાયક ખરી કે નહિ ? સહાયક શક્તિ ન હાેય તાે મેળવવા પ્રયત્ન કરવાે જોઇએ. આમ, માનવમન ઘડાઇ ગયું અને મિત્ર સં**ળ**ધ અનિવાર્ય ખની ગયા. મિત્ર સંખ'ધને વ્યવહાર શાસ્ત્રે પણ માન્ય રાખ્યા અને ધર્મ શાસ્ત્ર એ પણ માન્ય રાખ્યા. કારણું,. મિત્ર મિત્રની પ્રગતિમાં પ્રેરક-પ્રાત્સાહેક અને સવર્ધ ક ખની.

ગયા. આદ્ર કુમારને અભયકુમારની મિત્રતાએ સિદ્ધ કર્યું:

सुधे ज्य भित्र भित्रना आत्म इस्याणुमां सहाय । भने छे. तेथी छवनमां भित्र सं ण धने सौ के अनिवार्य स्वीक्षयें। आध्यात्मिक व्यक्तिको चे पणु भित्रसाव स्वीक्षयें। पणु क्षं अस्या रीते...केळ वात श्री आव्यारांग सूत्रना ११८मा सूत्रमां इरमावे छे...

"પુરિસા! તુમમેવ તુમ' મત્તં, કિં ખહિયા મિત્તમિચ્છસિ ?"

મહાનુભાવ! તું જ મારા મિત્ર છે તા મિત્રનું અન્વેષણ જગતમાં શા માટે કરે છે ? શ્રી આચારાંગ સ્ત્રના " પુરિસા" –શબ્દ કાઈ સ્ત્રી જાતિ કે પુરુષ જાતિને ઉદ્દેશીને વપરાયેલ નથી. પણ અહીં 'પુરિસા' શબ્દના અર્થ છે "સુચાગ્ય આત્મા"– "હિત શિક્ષાને ચાગ્ય મહાત્મા."

'પુરિસા' શખ્દથી પુરુષ આકૃતિ ગ્રહણ કરવાની નથી તો પુરુષવેદ ક્યાંથી ગ્રહણ થાય ?

પુરિસા શખ્દ વ્યકિતમાં રહેલી યાગ્યતાના ઘોતક છે. એટલે અર્થ થાય કે મહાનુભાવ! તું જ મારા મિત્ર, પછી તું મિત્રની શા માટે ઝ'ખના કરે છે? તારે મિત્ર શાધવા ખહાર ન જવું જાઇએ. આ આચારાંગ સૂત્રની હિતશિક્ષા છે.

સંબ'ધની માયાજાળમાં ગૂ'ચવાયેલ માનવ એકતત્વ લાવનાનું (વસ્મરણ કરી દે છે અને સંબ'ધ લ'ગ થતાં દીન-હીન ખની જાય છે. અસ'યાગી અસ'ગી આત્મા સ'યાગ અને સખ'ધમાં ભૂલા પડી દુ:ખની પર'પરા સજે છે અને નિજાન'દી આત્મા દુ:ખની ઊ'ડી ખાડીમાં ધકેલાઈ જાય છે એટલે જ શ્રી આચારાંગ સૃત્ર કરમાવે છે કે "શા માટે તું મિત્રનું ખહાર સ'શાધન કરે છે?" વાક્યમાં રહેલા "કિ" -શખ્દ વાકયની કાઈ અનેરી ભગ્યતા વ્યક્ત કરે છે. આ વાકય તને ક્કત શિખામણ આપતું નથી...આજ્ઞા કરતું નથી. પણ માનવ જે કરે છે તે અંગે ઊંડાણથી કંઇક પૂછે છે–"તું શું ઇચ્છે છે ?" "તું શુ સંશોધન કરે છે ? મિત્ર.,.? મિત્ર જગતમાં મળે ?"

જગત મિત્રની ભેટના આપે, પણ સંબધના ગુંચવાડા. ઊભાે કરી દીનતાની ભેટ આપે.

" દીનતા ત્યાં સુખના દરા'ન પણ દુલભ!" મિત્ર માટે જગતની ચાહનામાં ગાેટાળા થઈ જાય. કયારેક તુ' જ ભૂલાે પડી જાય છે. મિત્ર એટલે "પ્રિય ખાેલનાર– પ્રિય કરનાર"–આ અર્થ તારાે ખાેટાે છે, ભૂલ ભરેલ છે.

મિત્ર એટલે ઉપકારી-હિતકારી-સન્માર્ગ દર્શ ક-ગુણમાં. અભિવૃદ્ધિ કરાવનાર-પ્રગતિ પંથમાં સહાયક,..પણ ઉપકાર- હિત-સન્માર્ગ પ્રાપ્તિ-ગુણની વૃદ્ધિ-પ્રગતિ પંથ કાઈ કાઇને આપી શકે? જો, તેમ થતું જ હાય તા તીર્થ કર વિશ્વના. મિત્ર હતા. વિશ્વના પ્રાણી માત્રના ઉદ્ધાર કરી દેત. તારે મિત્રની શાધ કરવા જવી ના પડત. વિશ્વના કાઈ મિત્ર તારૂં આત્મકલ્યાણ ન કરી શકે. જો તું તારા મિત્ર ના ખને તા ?'

આપણને તીથ કર જેવા વિશ્વમિત્ર મળ્યા, પણ આપણુ કેમ મંગલ ના થયું ? આપણે આપણા મિત્ર ના બન્યા. તેથી.

## "સદ્દ અનુષ્ઠાન એ જ સાચા મિત્ર છે"

સમ્યગ્ અનુષ્ઠાન વગર વિશ્વના કાઇપણ જીવનું કલ્યાણ કયારેય ના થાય. સદ્ અનુષ્ઠાન–સમ્યગ્ આચરણ–સદાચરણ્ એ જ મિત્ર.

સારી શિખામણ કાેઇ આપી શકે. પણ સદ્દઅનુષ્ઠાન કાેઇ કરાવી શકે ? સદ્દઅનુષ્ઠાન વ્યક્તિને 'પાતાના આત્માના શુભ પરિણામ જ કરાવી શકે.

## '' શુભ પરિણામથી સદ્દ પ્રવૃત્તિ ''

સદ્ પ્રવૃત્તિ દ્વારા આશ્રવ—નિરાધ અને સ'વરલાવનું પ્રગઢીકરણ છેવઢે સદ્પ્રવૃત્તિ જ સર્વ પ્રવૃત્તિના ત્યાગરૂપ સર્વ સ'વરલાવમાં સહાયક ખને. સદ્પ્રવૃત્તિ વગર આત્માની પ્રગતિ નહિ, આત્માનું કલ્યાણુ નહિ...એઢલે જ શ્રી આચા-રાંગ સૂત્ર કહે છે—"તુમમેવ તુમ'મિત્ત'". તું જ તારા મિત્ર આ વાકયમાં "એવ'" શખ્દ ખૂખ ચિંતન માંગે છે...ઉપદેશ દાન તો કાઇ પણ કરશે. પણ સમ્યક્ કિયા તો તારે જ કરવી પડશે અન'ત અસદ્ અનુષ્ઠાનના પાપ એક શુદ્ધ અનુષ્ઠાન દ્વારા છિન્ન—સિન્ન નષ્ઢ ભ્રષ્ટ થઈ જશે.

જયારે તારા હૈયામાં ક્ષાયિક ભાવના શુભ પરિણામ પૈદા થશે ત્યારે ક્ષણમાં ઘનઘાતિ ચારે—ચારે ય કર્મ નષ્ટ થઇ જશે. કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શનના સહજ આત્મ પરિણામ પ્રગટ થશે. તું ખહાર મિત્રતા ઇચ્છે. ખહારના મિત્ર ખહારની ન્સગવડ સાધનામાં સહાયતા કરે. અ'તરના મિત્ર અ'તરની સહાયતા કરે.

મારા પ્રિય શિષ્ય! તું તારા આત્માને જ મિત્ર અનાવ. 'આત્માને જ કેળવ… તારા આત્મા જ શુદ્ધ બને તો તારા મિત્ર બની શકે છે. બીજા તા મિત્રાભાસ છે. જગતમાં મિત્રનું સંશોધન એ તા માહનું નાટક છે. આત્માને પરિભ્રમણમાં પ્રેરિત કરવાની દુષ્કળાં છે.

હું પણ તારા મિત્ર નહિ. મિત્ર તારા શુભ પરિણામ શુભ પરિણામ તારા ઉપકાર કરી શકે. ખસ, આત્માને મિત્ર -ખનાવી સર્વ શત્રુઓના ત્યાગ કર. એ જ હિતશિક્ષા. ગુરુદેવ! આપની હિતશિક્ષાથી પ્રેરિત બની શુલ પરિ-્ણામને મિત્ર બનાવું…. પણ... આપની કૃપા વગર શુલ પરિણામની વૃદ્ધિ થાય! બસ, કૃપા રાખજો…. આપની કૃપાના સહારે શુલ પરિણામને મિત્ર બનાવી શત્રુ સમા સમસ્ત કર્મ અને શત્રુ સમા શરીરના ત્યાગ કરી અસ'ગી —અયાગી બનીશ...

ભાવ મારા.... પ્રભાવ તમારા.... ઉદ્ધાર થાવ મારા...

-સમુદ્ધાર થાવ સમસ્ત વિશ્વના.... એ જ વિન'તિ...



# "સહિએા દુખ્ખમત્તાએ પુટ્ટાના ઝંઝાએ"

કેટલીક વ્યક્તિઓ અગ્નિ વચ્ચે ચાલે છે, પણ અગ્નિએને બાળતા નથી, દઝાડતા નથી, પણ પાણી ઉપર ચાલતી હાય તેમ લ્હેરથી ચાલે છે, ત્યારે પ્રશ્ન થાય આ વ્યક્તિ પાસે એવી કઇ સિદ્ધિ છે ? કઇ શક્તિ છે કે જે તેને બાળતી નથી દઝાડતી નથી.

વ્યક્તિ પાસે ફાયરપુક સાધના હાય તા અગ્નિ વચ્ચે. પણ આન દથી રહી શકે, પણ [વિશ્વના સમસ્ત માનવા વ્યાકુળતાથી એવા ઘરાયેલા રહે છે કે એક ક્ષણ માટે તેને ચેન પડતુ નથી] વ્યાકુળતાથી વિહ્નવલ ખનેલ માળુસ વિશ્વમાં સર્વત્ર કરે છે, સર્વ વસ્તુના ઉપયાગ કરે છે. છતાંય જ્યાં જ્યાં જાય છે, ત્યાં ત્યાં હુ:ખથી દાઝે છે. સ્વપ્નમાં પણ સુખ તેને મળતુ' નથી, જેમ જેમ દુઃખ મળે છે તેમ તેમ તેની દુ:ખ દૂર કરવાની ઘેલછા ભય કરે તીવ્ર ખની જાય છે, अने डुणता भाषुस केम तरखाना सहारा हो तेम ते सुभ શબ્દ સાંભળે છે, ત્યાં દાઉ છે, લાગે છે. જે મળે તેને સ્વીકારે છે, પણ વિચિત્રતા એ સર્જાય છે, કે તેની પાસે પદાર્થ આવતાં સુખ નામનું તત્વ દૂર થઇ જાય છે, અને દુઃખનું પ્રગર્ટીકરણું થાય છે. દુઃખથી દાઝેલ દુઃખની ભૂતાવળમાં ક્રેસાયેલ વ્યકિતની શાંતિ તેં દૂર ભાગે છે, પણ હવે તેના સ્વભાવ વિચિત્રતાની માઝા મૂકે છે, ખુદ દુ:ખી ઘાય છે, અને સૌને હુઃખી કરે છે. સુખ અને શાંતિના વારસા સમા માનવ વ્યાકુળતાથી વિદ્યુળ ખની વિશ્વને પણ દુ:ખની 🤜 લ્હાણી કરે છે.

### " શું માનવ જીવનનું આનાથી અધિક અવ-મૂલ્યાંકન હાય ?"

આ વ્યાકૂળતા ખાળકમાં જ હાય તેવું નહિ, વૃદ્ધમાં પણ હાય, સાધુમાં પણ હાય, અને ગૃહસ્થમાં પણ હાય. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર એક આત્મિક ઔષધિતું દિવ્ય વન છે, સાધક! શ્રી આચાર'ગ સૂત્ર તને એક દિવ્ય ગુટિકા આપે છે. દુઃખ માત્રતું બીજ વ્યાકુળતા. વ્યામાહ ઝ'ખના, અભિલાષા જ તારામાં પેદા ન થવા દે તા ! વ્યાકૂળતા રહે તા દુઃખ રહે, પણ વ્યાકૂળતા નષ્ટ થાય તા દુઃખેળીજ નષ્ટ થાય જ.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રની આ દિત્ર્ય ઔષધિ સાધક તારી પાસે રાખી લે...ના...તારે પલ્લે ખાંધી લે....ના....પલ્લે આંધવાથી પણ છૂટી જાય... આ ઘડીએ આ પળે જ તું તે દિ્વ્યગાળી ગ્રહણે કરી લે... દુઃખ રકૂચક્કર થઈ જશે. એ ઔષધ છે. "સહિંએા હુકખમત્તાએ પુટ્ઠોને! ઝ'ઝાએ"

આ ઔષધિના પ્રભાવ છે. દુઃખની માત્રા રહેતી જ નથી. નિર્વિષ સાપ કરેંડે તેંા પણું શું થાય ? દુઃખ આપે તા પણ શું ? દુઃખની નાશક શકિત હણાઈ ગઈ. દુઃખને પણ હવે કહેવું પડે છે, ભાઈસા'બ મારૂં નામ ખદલા હવે મને જુદા નામથી બાલાવા.

ગુરુદેવ ! શું હું આપના નાનકડા શિષ્ય નથી ? મારી હિતચિંતા તમે નહિં કરા તા કાેેે કરશે. મારા ઉપર દયા કરાે... કર્ણા કરાે... અનુગ્રહ કરાે. મને પણ વ્યાકૂળતાથી દ્દર કરવાની આષધિ આપા. નાનકડા હું દુનિયામાં દોહી જંધશ. ઘરે ઘરે જઈ ને કહીશ મારા ગુરુ પાસે એક ઔષધિ છે " જાઓ તમે લઈ આવે! અને મારા જેવા મસ્ત ક્કીર અની જાએા "

વત્સ...! આ ઔષધિ એ તો શ્રી આચારાંગ સૂત્રની દેન છે. મારી નહિ, '' સહિએા દુખ્ખસત્તાએ પુટ્ટોના ઝ'ઝાએ.''

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે. દિવ્ય ઔષધિ લા પછી દુનિયાના સમસ્ત દુ:ખને આહ્વાહન કરા, આવી જાવ મેદાનમાં તમે અને હું, હવે ખાંડાના ખેલ ખેલી લઇએ. પણુ આ ઔષધિમાં એવું વશીકરણું છે, શત્રુ મિત્ર ખની જાય છે, શત્રુતા રહે નહિ તા યુદ્ધ કેમ થાય? અંતે યુદ્ધના મેદાનમાં સુલેહની શ્વેત ધ્વજા લ્હેરાયમાન થાય છે. એ ઔષધિ તને કહી દઉં! તું કહી દઇશ આપી દા... લે સ્વીકારી લે... હિતની ગાળી... મ'ગળની ગાળી... હિતની ગાળી છે. " રાન"

"જ્ઞાન આવે તો દુનિયાના દુઃખાની તાકાત નથી. તને સ્પશી શકે. જ્ઞાન સચસ્ત દુઃખાને સુખમાં ફેરવી નાંખે છે."

જુવાને પરમાત્મા મહાવીર પાસે પેલા ગાવાળિયા આગ્યા. શિષ્ય ખનીને પેલા ગાશાળા આગ્યા. ગ્રંડકોશિક સર્પ આગ્યા. અને સ્વર્ગમાંથી દોહીને કડપુતના વ્યંતરી આવી, અધા આગ્યા અને સંગમદેવ પણ આગ્યા. સંગમદેવે વિગ્રાર્યું દુષ્ટાની જમાત વીર વર્ધમાન ઉપર ત્રાટકી અને હું કેમ ખાકી ? હું તો શૂરવીર... ખધા મહાવીરની શરણાગતિ સ્વીકારી લે. હું એકલા લહીશ... સંગમે પણ પ્રભુ સાથે છ મહિના લડાઈ ગ્રલાવી. પણ પરમાત્માએ સમસ્ત દુ:ખ પાત્રાને કર્મ નાશના નિમિત્ત ખનાવી દીધાં. પ્રભુએ કહ્યું, કોણે કહ્યું તમે દુ:ખ છો ? પણ ખરેખર તમે જેમ નજીક આવા છા તેમ મારૂં કેવલગ્રાન નજીક આવે છે. મારામાં વ્યાકુળતા

પેદા થતી નથી. વિહ્વળતા પેદા થતી નથી. મને ભય લાગતા જથી. પણ હું નિર્ભય અનતા જઉં છું. મારૂં મન મેરૂ જેવું નિષ્પ્રક'પ અને છે. મને ધ્યાનમાં કાઈ વિધ્ન કરી શકતું નથી. કારણ મારી પાસે વિશ્વના હિતની ભાવના છે. વિશ્વનું હિત થાય તેવું રાન છે. એટલે વ્યાકૂળતાને ભાગવું પડે છે. જયાં વ્યાકૂળતા–વિહ્વળતા દૂર થાય એટલે દુઃખ પણ સુખ અની જય છે.

' સાધક! તારી સાધનાની અવસ્થા એટલે પ્રશ્ન એાછા કરવાના અને આવશ્યક કર્તા વ્ય અધિક કરવાના પ્રશ્ન કરનાર તર્ક વિતર્કમાં અટવાઈ જાય અને કર્તા વ્ય કરનાર સાધનાના માર્ગે આગળ વધી સિન્દિના સ્વામી ખની જાય."

જ્ઞાન આરાધનાની ધુણી ધખાવીને બેસી જા. એક ક્ષણ.... એક પળ પણ જ્ઞાનાર્જન વગરની જાય નહિ. જ્ઞાન મેળવતા સતત પ્રયત્નશીલ અન. કલાક ભણ્યા. પાંચ ગાથા કરી. હજાર સ્વાધ્યાય કર્યા. આવી નમાલી વાત ના કર. કેવલજ્ઞાન ન મળે ત્યાં સુધી જ્ઞાનાર્જન માટે સુખ છાડવા પડે તો છાડ, નિદ્રાના ત્યાગ કરવા પડે તો કર પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ભવ્ય પુરુષાર્થ— પ્રારંભ કરી દે. જ્ઞાનની તાકાત છે. વિકલ્પ વ્યાકૂલતા પેદા નહિ થવા દે. કાંઈના સુખ માટે પ્રયત્ન કરીએ પણ ખરા અને ન પણ કરીએ. પણ ખુદના સુખ માટે પ્રયત્ન ન કરીએ તે ખને ખરું?

## ગ્રાન પ્રાપ્તિ એ નિજના સુખની સાધના છે.

તું એમ ના સમજતાે એકાદ ગંથ લાણી લીધા એટલે ત્રાન પ્રાપ્ત થઈ ગયું. વ્યાખ્યાન સભા તાળીના ગડગડાટથી ગાજી 8ઠી એટલા માત્રથી ત્રાની ન બની જવાય. " તારા હૈયામાં સમતા શાંતિ આપે તા જ્ઞાન, નહિતર

નટ પ્રેક્ષકગણને આકર્ષણ કરવા હસે પણ તેના હૈયામાં તા રૂદનનું સંગીત હાય તેમ.

જે સાન તને આત્માના દર્શન ન કરાવે, તને પરમાત્માનો દર્શન ન કરાવે તે જ્ઞાન નહિ, જ્ઞાનના સ્વરૂપે અજ્ઞાન તારામોં પ્રવેશ કરી ગયું.

જ્ઞાનની તાકાત છે. દુઃખના ડું ગરા આવે તા પણ વ્યાકૂળ ન થાય, વિહુવળ ન થાય.

સાધક! તારે સમ્યક્તાનની આરાધના કરવાની છે. શાસત્તાનની ઉપાસના કરવાની છે. તું એવું ત્રાન મેળવ જે ત્રાન તારામાં ઝંઝા પેદા કરે નહિ. ઝંઝા એટલે વ્યાકુળતા— વિહવળતા, વ્યાકુળતા કૃષ્ટ પ્રાપ્તિ માટે પણ હાય છે. અને અનિષ્ટ નિવારણ માટે હાય છે. જેમ સજ્જન આવે એટલે દુજનને વિદાય લેવી પડે. તેમ શાન પ્રાપ્ત થશે એટલે વ્યાકુળતાના ઉઠમણા થઈ જશે. દુ:ખ તારા પણ આક્રમણ કરે પણ તે કમેં બંધનું કારણ નહિ, કમેં—નિજે રાનું સાધન અની જેશે.

સાધુક ! આજેથી કમ્મર કસીને એસી જા. જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે સર્વદા–સર્વથા પુરુષાર્થ કર. કેવલજ્ઞાન નહિ મળે ત્યાં સુધી પ્રસન્નરત રહેજે. મારા શિષ્યમાં વ્યાકુળતા–વિહ્વળતા જોઈ શકું તેવા હું નિષ્ઠુર ગુરુ નથી. સમજ્યાને !

ંગુરુદેવ! આપ તેા કમળે કરતાં પણ કેમિળ છે. , વાત્સલ્યના સ્વયંભૂરમણ સસુદ્ર! આપના અપાર વાત્સલ્યને પ્રાપ્ત કરેલ છે. છતાં કયારેક સાધના માર્ગણી દૂર થઈ જી છું, પણ આપે જે હિતાપદેશા આપ્યા (સાનુ પ્રાપ્ત કર્ વિહ્વલતા દૂર થઇ જશે." આ મહામ ત્રને સિદ્ધ કરીશ. આત્મસાત્ કરીશ. આજે આપના ચરણકેમલમાં વ'દના કરી એક જ વિન'તિ કરૂ' છું. મને હિતશિક્ષા આપ્યા જ કરાે.

આપની હિતશિક્ષામાં તાકાત છે ક'કરને શ'કર અનાવવાની. હુ' તો આપના અદના સેવક. આપના આદર્શને કેમ સજવન ના કરૂ'? " આપના આદર્શ સજીવન કરીશ! અનેક વ્યક્તિને આપના આદર્શના ૨'ગે ૨'ગીશ….. બસ વિન'તિ સ્વીકારા.



## "સુવ્વએ પુસત્તસ્સ ભયં –

## સવ્વચેના અપમત્તારસ નૃતિથ ભયં"

સજ્જન સર્વત્ર સર્વ પાસે જઈ શકે છે, સ્નેહ સંખ'ધ માંધી શકે છે. દુર્જન ક્યાંય ક્યા રેય કાઇને મળી શકતો નથી.... અને કદાચ મળે છે. તો પણ ઝઘડાં જ કરે છે. આ કારણે સજ્જનની દુનિયા વિશાળ ખને છે. તે સૌના સત્કાર કરે છે. સૌ તેના સત્કાર કરે છે. દુર્જન કાઇના સત્કાર કરતો નથી. દુર્જનને કાઇ સત્કારનું નથી. વિશાળ દુનિયા તેના માટે સાંકળી ગલી ખની જાય છે. છેવંટે દુર્જન અશાંત ખને છે. અશાંતતા ઉદ્વિગ્ન ખનાવે છે. ઉદ્વિગ્નતા—શાકાકુળતા સુખનાં વાતાવરણને પણ દુ:ખમય ખનાવી દે છે. દુ:ખી પાતે આત—રીદ્ર ધ્યાન અને ભય કર કર્મ ખંધ કરે ત્યારે સજ્જનને શાંતિ મળે છે. શાંતિ તેને ચિત્તની સ્થિરતા આપે છે. ચિત્તની સ્થિરતા શુકલ ધ્યાન તરફ લઇ જાય છે. આમ, સજ્જન નિર્ભય ખને છે. આજ વાત શ્રી આચારાંગ સૂત્રમા ગણધર ભગવ'ત કહે છે—''સાવ્યાઓ પમત્તરસ ભય', સવ્યાઓ અપમત્તરસ નિર્થ ભય'.''

સર્વ ત્ર-સર્વથી સર્વના પ્રમાદીને લય છે. સર્વત્ર સર્વથી સર્વને વિષે અપ્રમાદિ નિર્ભય છે....

સુશિષ્ય! પ્રમાદ એટલે સૂવું, અપ્રમાદ એટલે જાગવું. એવા અર્થ કરીશ તા નિ'દ–નિદ્રા દર્શનવરણીય કર્મના ઉદયે નિ'દ્રાના અભાવ તે જાગરણ. આ જાગરણ દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમના કારણે. પણ શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં નિદ્રાને જ પ્રમાદ કહ્યો નથી....

પ્ર(માદ)–મદ્યતે, માદ્યતે–ગાંડા થવું, પાગલ થવું સુંઝાવું.... પ્રમાદ– અત્ય ત ગાંડા થવું, પાગલ થવું, લયંકર મુંઝાવું....

એટલે દેખાવ ડાહ્યાના પણ હકીકતમાં પાગલ.... જેના દેખાવ ડાહ્યાના હાય અને વર્તન પાગલ જેવું હાય તેના ગાંડાપણુનું નિદાન કરવામાં ડાે. પણ ભૂલ ખાય. પણ, પ્રભુ શાસનના સર્વજ્ઞ આત્માએા–કેવલર્ચાની–વીતરાગી પાંગલના निहान तुरत ४२ छे.

"વર્તન સાર્ હાય પણ મન જેનું ગાંડું હાય-અગ્ય-સ્થિતિ હાય તે પાગલ."

" માહનીય કમ' જેનુ' જેરદાર હેાય તે પાગલ" શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં તેને પ્રમાદી કહે છે. વર્તન કદાચ વિપરીત હાય પણ મન જેનું સ્ત્રસ્થ હાય, મન વ્યવસ્થિત હાય તે ડાહ્યો.... શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં તેને અપ્રમાદી કહે છે.

પ્રમાદીને અધાંથી ભય લાગે, પ્રમાદીથી અધાંને ભય... ં પાગલ જ્યાં જાય ત્યાં તાેફાન કરે એટલે સૌને પણ ભય'કર ત્રાસ.... પાગલ જે ખાય, જે પીએ, જે કરે તેનાથી તેનુ પાગલપણું તાેફાન જ વધે, પાગલને જે સાચવે તેને જ તે મારે. કદાંચ મગજના પાગલ હેરાન ન પણ થાય અને હેરાનં ન પણુ કરે, પણુ માહનીય કર્મના પાગલ જયાં જાય ત્યાં ભય'કર કર્માળ'ઘના તાેફાન કરીને જ રહે. તેથી પ્રમાદીને સર્વથી ભય, પ્રમાદીના સર્વને ભય....

''અપ્રમાદી સદા નિલ'ય..અપ્રમાદીથી સૌ નિલ'ય..''

ગુરુદેવ ! આપ, આ બધુ મને કેમ સમજાવા છા ? ભાઈસા'બ ! દિવસે જરા પણું સૂતા નથી. આખા દિવસ પુસ્તક લઇને બેસી રહુ છું. અપ્રમાદી નહિ ? આપ મને અપ્રમાદી નહિ કહા ત્યાં સુધી મને શાંતિ મળવાની નથી. જલ્દી કહેાને...

અપ્રમત્તભાવના ચાહક મારા શિષ્ય!

મારાથી તને પ્રમાદી કહેવાય ? તું પ્રાતઃકાળમાં ઊઠીને આવશ્યક કિયા કરે, પહિલેહણુ કરે, અધ્યપન-અધ્યાપન કરે સ્વાધ્યાય કરે, સ્વાધ્યાય કરાવે, સેવા-સુષ્ટ્રષા કરે, શાશન પ્રભાવના કરે, લાગ્ર કરે, વિહાર કરે-આવા સુસાધુને હું પ્રમાદી કહું તો મારી ગુરુતા ન લાજે ? તું પ્રમાદી હાઇ શકે ?...ના ના... એક દિવસ તો મહા અપ્રમત આત્મા અની સિદ્ધાવસ્થાને પ્રાપ્ત કરનાર મારા શિષ્યને મારાથી તો પ્રમાદી કહેવાય કેમ ?

ગુરુદેવ ! આપ શું' કરમાવા છાં ? આપ બાલા છાં તા સારૂં પણ આપની આંખા મને ક'ઇક જુદું' કહી રહી છે.... શું' આપ મારા પર કટાક્ષ કરા છાં ? શું' મારી મજાક કરા છાં ? શું' મારા ગુરુના હુદયને પણ ન જાણું ?

વત્સ :— તું મારા વચનને સમજે તેના કરતાંય અભિ-પ્રાયને સમજવાની અધિક કાશિશ કરે. ગુરુના અભિપ્રાય સમજનાર અને તે પ્રમાણે વર્તન કરનાર—સુશિષ્યથી પ્રભુનું શાસન ધન્ય બનવાનું છે. એકવીસ હજાર વર્ષ સુધી પ્રભુનું શાસન ચાલશે તે પણ સુચાગ્ય આત્માઓથી જને ? જો ને મારું આ શરીર એક દિવસ વિદાય લેશે. પછી શાસનનું સુકાન તારે જ સાંભળવાનું છે ને ? મારૂં શરીર નષ્ટ થશે, પણ મારા શુભ મનારથના બીજ તો તારા જેવા સુશિષ્યમાં વાગ્યા છે. એટલે એક દિવસ નવપલ્લવિત થવાનાં જ છે. તું ભાવના શાસન પરંપરાના વાહક તું યાગ્ય ન હાય એ

ગુરુદેવ આમ, મને ફેાસલાવા નહિ. આપની કૃપા મને યાગ્ય બનાવે. આજે આપ મને ક'ઇક સમજાવવા માંગાે છાે, શું મારી યાગ્યતાના અભાવ લાગે છે. ગુરુદેવ આપના ચરણ –સ્પર્શ કરી કહું છું આપની હિતશિક્ષા મને યાગ્ય બનાવશે.

1. 1. 12 m

કડવી–કઠાેર પણ મારી હિતકારી હિતશિક્ષા અવશ્ય ક્રમાવાે.. માસાભિલાષુક! આપણે સૌએ આરાધના કરી જગતના પ્રમાણ પત્ર મેળવવાનાં નથી. આપણે તાે આપણા આત્માથી પ્રમાણ પત્ર મેળવવાનાં છે. પરમાત્માથી પ્રમાણપત્ર મેળવવાનાં છે. -શાસ્ત્રથી સહી કરાવવી છે. મારી આરાધના સુ<sup>-</sup>દર છે.

જગત જુએ ખાદ્ય વ્યવહાર... ખાદ્ય વ્યવહાર સારા જુએ ચ્ખેટલે તેના પ્રમાણપત્ર મળી જાય. પણ અંતરજ્ઞાની તેા ખાહ્ય વ્યવહાર સાથે ઑત્મિક શુદ્ધિ પણ જુંએ. સામાન્ય વ્યક્તિ કાઈ જાડા માણુસને જાઈ કહી દે કેવું અલમસ્ત શરીર છે. પણ ડા. જાડા માણુસને જુએ અને તેની આંખની નીચેના ભાગ, નખ અને જીલ તપાસે, પછી જ નિરાગી કહે અને પછી જ હસે... મજાનું છે તમારું શરીર. તેમ આત્મિકજ્ઞાની પણુ અંતરના શુભ પરિણામ સાથે ખહારના વ્યવહાર શુદ્ધ જુએ તા આન'દ માને... કારણ, અ'તરમાં શુભ પરિણામ હાય તો હજારા લદ્રિક – સરળ પરિણામી ધર્મ પામે તેવા શુદ્ધ વ્યવહાર કેમ ન રાખે?

થાડી પણ મહત્વની વાત યાદ રાખ....જેનું અ'તર શુદ્ધ અને બાહ્ય વ્યવહાર શુદ્ધ હાય તે આત્મા અનેક લવ્ય છવતું આલ'બન બની શકે. અનેક આત્માએાના તારક–ઉદ્ધારક બની શકે અને ખુદના આત્માનું પણ કલ્યાણ કરી શકે...

જેનું અતર શુદ્ધ હાય અને ખાદ્ય વ્યવહાર શુદ્ધ ન હાય તે માર્ગ પ્રવર્ત કના બની શકે. તેનું આલ બન લઇને કાઈ ના તરી શકે, પણ, જો પાતે એમ માને કે મારે ખાહા વ્યવહાર શુદ્ધ રાખવા જોઇએ.... પણ તે પાળી શકતા નથી, તે મારી ત્રુટી છે, પણ મનની શુદ્ધિ તો રાખવી રાખું. આવી જેની ભાવના હાય તે આત્મા ખુદ આરાધક ખની શકે.

જેની અ'તરની શુદ્ધિ ન હોય પણ ખાદ્ય વ્યવહાર શુદ્ધ હોય તે પુષ્ચેાદયના ખળે બીજાના તારક ખની શકે...ઉપદેશક ખની શકે... તેના બાહ્ય શુદ્ધ વ્યવહારથી બીજા' તરી શકે પણ પાતાના આત્મા તરી ના શકે.

જેનું અંતર પણ અશુદ્ધ છે, જેના બાહ્ય વ્યવહાર પણ અશુદ્ધ છે. તે કયારે પણ ખુદનું કલ્યાણ ના કરે. બીજાનું કલ્યાણ પણ ના કરી શકે. મારા હૈયાની તા ભાવના છે કે નું અંતરથી પણ શુદ્ધ બન. અને બાહ્ય વ્યવહારથી પણ શુદ્ધ બન. આ ખંને શુદ્ધિ તીર્થ કર પરમાત્મામાં હાય છે. તેથી જ તીથ કર બની શકે છે.

સ્ત્રીના સ્પર્શથી કે સચિત્તના સ્પર્શથી, રાત્રિ ભાજન કે દીવા ભાજનથી તેમના જીવનમાં કાઈ અશુદ્ધિ આવવાની ન હતી, પણ લાખા જીવનું પતન જે કારણાથી થવાનું છે તે કારણાને પ્રભુએ ત્યાગ કરી ખાદ્યા વ્યવહારની શુદ્ધિ રાખી તો! જ પ્રભુ માશ્ર માર્ગના સાર્થવાહ અને સાધુ—સાધ્વી—શ્રાવક શ્રાવિકા રૂપ ચતુર્વિધ સંઘના ચકવર્તી ખની શકયા. આપણે પણ આ દિવ્ય અને ભવ્યમાર્ગ પ્રગતિ કરવાની છે. તેથી કિયા કરી… સ્વાધ્યાય કરી… તપ કરી આરાધના થઈ એમ આ-શ્વાસન લઇને ખેસી જવાનુ નથી. પણ આત્માને અનુશાસ્તિઃ હિતશિક્ષા આપવાની છે. તું પ્રમત્ત છે તો સર્વત્ર ભય……

અપ્રમત્ત છે તો સર્વત્ર નિર્ભય...ખાર વર્ષ નહિ... આવીશ વર્ષ મીનપૂર્વક તપશ્ચર્યા કરીને અભ્યાસ કરે, પણ તેની પાછળ જો વિદ્વાન કહેવરાવવાની ભાવના હાય તે! પ્રમત્ત... પણ એક પંક્તિના પણ પાઠ કરવા પાછળ કર્મ ક્ષયની ભાવના હાય તા અપ્રમત્ત... નવકારશીનું પચ્ચક્ ખાણું હાય તા પણ અપ્રમત્ત... આજવત ગુરુકુળ નિશ્રામાં રહે પણ "મેં ગુરુની સેવા કરી" એમ કહેવરાવવા રહે તો પ્રમત્ત…

ગુરુની નિશ્રા મને ધન્ય ખનાવે, ગુરુની સેવા મને શુદ્ધ ખનાવે, આ ભાવથી રહે તો અપ્રમત્ત... તું કયાંય મુંઝાઈ ન જાય, અકળાઈ ન જાય તેટલા માટે વધુ સ્પષ્ટ કર્ં. જે અનુષ્ઠાન—આરાધના—પ્રવૃત્તિથી માહ હટે, માહને કુઠારા ઘાત થાય, તેનું નામ અપ્રમત્તભાવ. જે અનુષ્ઠાન—પ્રવૃત્તિથી માહ. પાષાય, કીર્તિની ઝંખના થાય, કલેશ થાય તે પ્રમત્તભાવ... જયાં માહનીય કર્મને અનુકૂળ—પાષક— ઉત્તેજક પ્રેરક વૃતિ હાય તે પ્રમાદ. જયાં માહનીય કર્મના ક્ષયની ક્ષયાપશ્મની. હટાવવાની વૃતિ હાય તે અપ્રમાદ.

"જ્યાં માહ ત્યાં ભય… જ્યાં નિર્માહ ત્યાં નિર્ભય…"

સૂવું-જાગવું - ખાવું - પીવું-એસવું-ઊઠવું એ ખધા: દેહના સામાન્ય ધર્મ… એ કાઈ સંપૂર્ણ પ્રમાદભાવ નથી. કયારેક જીવનની જરૂરિયાત પણ ખની જાય. જયાં માહ જાગતા રહે તે પ્રમત્ત ભાવ. માહ જયાં ઊંઘે તે અપ્રમત્ત ભાવ.

મારાં સુશિષ્ય ! તું અપ્રમત્ત અની નિર્ભય અને. અસ એજ મારા સુભાશિષ છે.

ગુરુદેવ! હું હવે પ્રમાદથી ખરેખર ભય પામ્યા છું. અપ્રમત્ત ભાવના ચાહક બન્યા છું. આપ અપ્રમત્ત ભાવના જાદુગર છા. મારા આત્મા પર પણ અપ્રમત્ત ભાવના જાદુ કરા અને મારા માહને સુવાડા નહિ પણ મારા માહનીય. કર્મને ભગાડા...

એજ, પુનઃ નમ્ર પ્રાર્થના.....

"અત્થિ સત્યં પૃરેણ પ્રરં"

" શેરના માથે સવાશેર હાય " તે આપણી અહું પ્રચલિત डेखेवत छे. डयारेड आपणे आ डेखेवत प्रमाणे डरीने भुशा

ચાઇએ છીએ. કેવા દાવ લોંધા. બિચારા છાલીકા જ પુડા અરે ! આત્મન ! તું. આનં દું માને છે પણ તારી મૂખાઇનો तो शिहा विश्वार इर. भानी है है ते हैं। है ने इंडीर-लंब इर મમ લાની વાત કરી. તે સાંભળીને પણ તે વ્યક્તિએ તેને જવાય ના આપ્સા. તારી વાત સાંભળી લીધી. એટલે શું નારી વાત સ્વીકારી લીધી ? તે સાથા એમ માની શું તે

ત્તને શરણાશ્રિત ખની ગયો... કરફાફ્ક્રી–હત્થવાફ્ક્રી–વાજરાફ્ક્ષ કુાફ્લ, માલે, અ.A ચાય પણ દિલ તો વેર વૃતિથી પ્રજવળી ઊઠે છે. તે વ્યક્તિના પહેદયમાં વેરતું. બીજ જળવાઈ રહ્યું. હોય છે. સમય અને પ્રસંગ આવે તેના ક્રોધ દાવાનળ એવા ભસૂકી ઊઠશે કે તારૂ: અસ્તિત્વ જ ભયમાં મૂકાઈ જશે.

સત્તા-ગનિ હતા કાઇની જીલને અધ કરી શકે છે, પણ उथारेय तेनी व्यक्ति है। हिना हिहयमां आराध्य अनी शक्ती નથી. ક્ષમા—નમ્રતાથી કદાચ કાેઇની જીલ ના પણ અધ થાય પૂછુ, સામી વ્યક્તિના હુદયના આરાધ્ય દેવ અવશ્ય બની -શકાય; છે.

ું કાઇને એક વાત સંભળાવનારે ૧૦૧ વાત સાંભળવાં तैयार रहेवु क पड़ेशे. जो तमारे डेांधनी એકસा એક वात ન સાંભળની હાય તા તમે કાઇને. એક વાત સભળાવવાનું છાડી દો. તમારા કોંધના ત્યાગમાં તાકાત એ છે કે ળીજાનોં જોધ સહજ ભાવે ત્યાગ થઈ જેશે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ફરમાવે છે–"અત્થિ સત્થ પરેણુ<sub>-</sub> પર'." એકથી એક ભય'કર શસ્ત્ર છે.

શિબ્ય! શું તે કોધની કદર્શના જોઈ નથી ? તારા એકવારના ગુસ્સાને યાદ કર. હૈયા ઉપર હાથ રાખી તેના પરિણામને કહે. પછી એકવાર તારા સ'યમના શાંતિના પ્રસ'ગનું વર્ણન કર.... ગુસ્સામાં તારા વિજય થયા કે શાંતિમાં તારા વિજય થયા કે શાંતિમાં તારા વિજય થયા ? જે વિજય પરાજયને નિમ'ત્રણ આપે તેવા. તુચ્છ વિજયમાં મારા શિષ્ય આનંદ માને ? મારા શિષ્યની અપયશ ગાથા મને શરમાવી દે. તારા ગુરુ ઉન્નત મસ્તકે કરે તે માટે પણ મારા શિષ્ય! તું શસ્ત્રોની પર'પરાને સમજ.

" શસ્ત્રી કરણમાં ભયવૃત્તિ કે નિર્ભય વૃત્તિ ?"

શસ્ત્ર રાખે કાેં લું ? જેને શત્રું હાેય તે....શસ્ત્ર વાપરે કાેલું ? જેને લડવું હાય તે....

તું કહીશ હું કંઈ લડવા માટે શસ્ત્રના ઉપયાગ કરતા. નથી. હું તા વિજયી બનવા માટે શસ્ત્રના ઉપયાગ કરૂં છું....

લાઈ! મારે તને સમજાવવું છે. કાેઇને હરાવાં જતવું સહેલું છે. પણ કાેઇને જત આપી જત મેળવવી ખૂબ મુશ્કેલ છે. આ જે દિવ્યકળા છે—"સૌને જત આપી જત મેળવ," તે તને આચારાંગ સૂત્ર દર્શાવે છે…

એકવાર કાઈ નેય સંભળાવ, સામે સજ્જન હશે તા કાઈ વાંધા નહિ. પણ કાઈ માથા ભારે મળી ગયા તા વિચારી લે ... કેવા હાલ! એની ચાર ગાળ નહિ, પછી તા સરવાળા નહિ, ગુણાકાર નહિ, પણ સીધા વર્ગ ઉપર જ પહાંચી જશે. તું ચાકીશ પણ પેલા દુર્જન નહિ થાકે. તારૂં માથું દુ:ખશે. તાવ આવશે... વેદનાથી વ્યાકૂળ ખની આર્ત-ધ્યાન, રીદ્ર ધ્યાન કરી નરકના અતિથિ ખની જઈશ. કાેધ શસ્ત્ર સર્વનાશ કરશે. વેરથી વેર વધશે. છરી-ચપ્યુ-તલવાર આદિની ધાર

તીક્ષ્ણુ કરાવી તેા ચાલે પણુ ખરા અને કદાચ નિષ્કું વૈપાણી જાય... આ શસ્ત્રો શસ્ત્રોને પેદા કરતાં નથી... પૂર્ણ કોષ્ણું શસ્ત્ર તેા તું જેના ઉપર ગુસ્સા કરે છે તેનામાં ગુસ્સા પેદા કરે છે. તારા પરિવારના પરિણામ કૃષ્ણુલેશ્યાના થાય છે.... સામેની વ્યક્તિના પરિવારના પરિણામ કૃષ્ણુલેશ્યાના થાય છે....

એક ગુસ્સા અનેકમાં શત્રુ ભાવના અને છેવટે અને તાર્ નુખ'ધી કષાયની ભય'કર અવસ્થામાં પહેાંચાડે છે. અધાને મારી શકે નહિ, પણ ક્ષણ ક્ષણ સર્વનાશની ભાવના કરી ભય'કરે કમ'અ'ધ અવશ્ય કરે...ભાવ શસ્ત્ર ગુસ્સાથી ઉત્કૃષ્ટ ભાવશસ્ત્ર અન'તાનુખ'ધી કષાય પેદા થાય છે...

સાધક! દ્રવ્ય શસ્ત્ર—કાતર—સૂડી—ચપ્યુ વિગેરે છોડવાં સહેલાં હતા એટલે તે દીક્ષાના દિવસે જ છેડયા. પણે ભાવશસ્ત્ર કષાયના પરિણામ, તે છાડવા જ કઠિન એટલે સજાગ રહેવાનું. સંદા સજાગ રહેવા માટે જ તે અધિકરણના ત્યાગ કર્યો અને ઉપકરણ સ્વીકાર્યો. રજોહરણ મહેપત્તિ—પાત્ર વિગેરે ઉપકરણના ઉપયાગ કરનાર તું વિચાર કરે છે... માર્ જવન ઉપકારક હોવું જોઈએલ. એાઘા—મુહંપત્તિ—પાત્ર મને સંયમ પાલનમાં સહાયક—મદદગાર અને અને હું ઉપકરણના માલિક અની શું કર્ર છું?

િમેદાયમાન ન બનાવી દઉ ?'' ે છવન મઘ-ૈ

મારૂ' અસ્તિત્વ વિશ્વના સમસ્ત જીવાને ઉપકારક ન અને ? ઉપકર્યાના ધારક અને હું ઉપકારનું જીવંત સ્વરૂપ ના અનું ? મારામાં તા સ્વાર્થની ભાવના ન હોવી જોઇએ પણ મારી પાસે આવનારની પણ સ્વાર્થની ગ'દી ગડર અ'ધ થઇ જવી જોઇએ! એને મારી પાસે એસનાર-ઉઠનારનો હૃદય પણ પરાપકારનો ક્ સાધક! તારા રજોહરા માં શું છે? તને ખબર છે? તારૂં રજોહરા તો દેવા ધિદેવ પરમાત્માના ગ્રરા કમલનું પ્રતીક છે. તે રજોહરા સ્વીકાર કરી જાહેર કર્યું. "પ્રભુ મારા હૃદય કમલમાં બિરાજિત છે મારા હૃદય કમલને સુશોભિત કરનાર વીતરાગ પરમાત્મા છે. વીતરાગના ભક્તના હાથમાં દ્રવ્ય શસ્ત્ર પણ ના હાય અને વીતરાગના ભક્તના હૃદયમાં ભાવ શસ્ત્ર પણ ન હાય. હાય માત્ર વીતરાગની આરાધના અને સાધના." જયાં વૈમાનક દેવની સાંનિધ્યતા થાય ત્યાં દુષ્ટ વ્ય'તર દેવાને વિદાય લેવી પડે તો જયાં વીતરાગ પ્રરૂપિત જ્ઞાન–દર્શન–ગ્રારિત્રનું સાંનિધ્ય હાય ત્યાં કષાયોને સ્થાન કયાંથી મળે? સાધુ રજોહરાને જરાય દ્વર રાખતા નથી. તેનું કારણ શું છે? તને ખબર છે. વીતરાગની છાયા ન રહે તો ભાવ-શસ્ત્રના કારમા ઘા લાગી જાય. એટલે રજોહરણ સાથે રાખી સાધુ કહે છે. "વીતરાગનું બખતર મારા હૃદયનું સંરક્ષણ કરે છે. આ બખતરને–આ કવચને માહ કયારેય ભેદી ના શકે."

વીતરાગના અલેઘ કવચના ધારક એા મારા સુશિષ્ય! ભાવશસ્ત્રના તું ત્યાગ કર. એટલાં જ મારા નાના અશિષ નથી, મારા તો તને મહાન શુભાશિષ છે કે "તું ભાવશસ્ત્રના ત્યાગી અને ભાવશસ્ત્રની ત્યાગીઓની ભવ્ય સેનાના તું મહા સેનાપતિ અન…"

તારી શાંતિ સેના, તારી મુક્તિ સેના....તારૂં પ્રતિક રજે હરાયુ....સ્યાદ્વાદ તારા વ્યૂહ, સિહિના શિખર સર કરવા તે -તારૂં લક્ષ્ય... તારા શાંતિસેનાના મ'ત્રીશ્વર સદ્બાધ....

જિનેશ્વર રૂપ રાજાના હુકમ થઈ ગયા છે. મહાસેનાપતિ મુનિરૂપ શાંતિસેના સાથે તમે કૂચ કરાે. કર્મ રૂપ રાજાએ સર કરેલ આપણા આત્મ પ્રદેશ પાછા મેળવાે.

સેનાપતિ ! તમારી દરમ્યાનગિરિ નીચે શાંતિ સેના

વિજયી અનશે... વિજયકૂચતું મંગલ મુહૂર્ત –ઉત્સાહ આવી ગયા છે.

" કરા પ્રયાણ....મેળવા વિજય..."

આ તમારા શાસ્ત્રવિદ્ આચાર્યના શુભાશિષ છે...

ગુરુદેવ! અધ્યાત્મ ક્ષેત્રમાં આજ સુધી હું મારી જાતને આળક સમજતા હતા. પણ આપે મને મુક્તિ સેનાના સેનાપતિ બનાવ્યા. હવે મારાથી કશું બાલાય નહિ. વિચારાય નહિ. મારા ગુરુદેવની દેષ્ટિ પારગામી છે. આથી જેને પસંદ કરા તે સુયાગ્ય બનવાના...

હવે તો એક જ કહું છું –"જય ગુરુદેવના જયવાષ કરી મુક્તિની મં ઝિલે આગળ વધુ છું. રક્ષા અને શિક્ષા આપની. આપના શુભાશિષ સફળ કરવાની અભિલાષા મારી...

યસ, ગુરુદેવ હવે તા "નમા સિદ્ધાણું." સિદ્ધોના રાજ્યમાં આપણું મિલન સદાકાળ રહેજો....

## "કિંમત્થિ એાવાહી પાસગસ્સ"

વિશ્વમાં વિવિધ વ્યક્તિએ અને વિવિધ ઉપાધિએ! છે અને જ્યાં ઉપાધિ ત્યાં અશાંતિ. જ્યાં અશાંતિ ત્યાં કર્મ ળ'ધં.

પ્રવૃત્તિની વચ્ચે અટવાયેલ માનવ નિવૃત્તિના સુખને સમજ શકતા નથી. ઉપાધિ એ બ'ધન. નિરૂપાધિ એ સ્વ-તંત્રતા... આત્મા જેનાથી બ'ધાય તે બધી ઉપાધિ.

આત્મા જેનાથી અધન મુક્ત થાય તે સ્વતંત્રતા.... વ્યક્તિ માત્ર કાઈ પણ પ્રાપ્તિ બાદ પ્રથમ સહજ વિચારવાના "હાશ સુખી થયા" પણ બે ચાર દિવસમાં થાય. શું તે દિવસે સુખ મલ્યું હતું ? સુખનું સાધન મેળવ્યું હતું ? ના, ના, ના, મારી સ્વતંત્રતા ગુમ થઈ ગઈ... મારી શાંતિ ગુમ થઇ ગઈ...

સ્વતં ત્રતાના નાશ તે સુખ નહિ. શાંતિના નાશ કરે તે સાધન નહિ... ઉપાધિ...

સાધક! ઉપાધિ શખ્દ સાંભળી તું ગાટાળા કરવાના... ઉપાધિ અને ઉપધિ...

જેનાથી દુ:ખ-દર્દ-ચિ'તા નજીક આવે તે ઉપાધિ.

જેની મદદથી-સહાયથી રાધના થાય તે ઉપધિ... સાધુ પાસે જે ચીજ હાય તે દરેકને ડકારા મારી મારીને પૂછે-ખાલા, તમે ઉપાધિ કે ઉપધિ....?

ઉપધિ હાે તાે રહાે....ઉપાધિ હાેય તાે વિદાય થાવ.... સાધનાની પ્રાર'લ અવસ્થામાં ઉપધિ સ્વીકારવી પડે અને ઉપા-ધિના ત્યાગ માટે સત્ત જાગૃત રહેવું પડે....

સાધુ જીવનના શૈશવકાળમાં ઉપાધિના દ્રવ્ય અને ભાવ-ભેદ સમજવા ખૂબ જરૂરી....

'દ્રવ્ય ઉપધિ=ખાહ્ય સાધના, ધન, ઘર, કુટુ'બ અને આપણું શરીર વિગેરે....

લાવ ઉપધિ=આઠ પ્રકારના કર્માળધ.

દ્રવ્ય ઉપધિ=આઠ પ્રકારના કર્મળ'ધ થવાના ખાહ્ય સાધનાે.

ભાવ ઉપધિ=આઢ પ્રકારના કેમળ ધના અભ્ય તર હેતુએા. બાહ્ય ઉપધિ બાધક બને પણુ ખરી અને ન પણુ બને... પણ, ભાવ ઉપધિ અવશ્ય ળાંધક ળને....

સાધક! હ'મેશા ખાધક તત્ત્વથી દૂર રહે....

જે આસાનીથી-સહેલાઇથી છૂટી શકે તેના ત્યાગમાં તાે ક્ષણનાય વિલ'ળ નહિ. એ.થી જ દીક્ષાનાજ દિવસથી " કરેમિ ભ'તે" ઉચ્ચારતાં સાધુ સર્વ ળાદ્ય ઉપાધિના ત્યાગ કરી હળવા ળને. શાસ્ત્રાભ્યાસ, ગુરુ નિશ્રા અને સંયમના પાલન દ્વારા આંતર ઉપાધિના ત્યાંગ માટે સતત્ પ્રવૃત્તિશીલ રહે.

સાધુ સ'સારના ખાહય સાધનાને છેાડતાં મન ઉપર બાજ, ન અનુભવે કે મેં ત્યાગ કર્યો.

સાધુ કહે, ત્યાગ શાના ? ધન–ઘર–પુત્ર વિગેરે બાજ મે' તા વજન હલકુ' કર્યુ'. વ્યક્તિ પરાર્થે ક'ઇક કરે, ક'ઇક કી મતી છેાંકે તે**ા તેને માટાઈ લાગે. પ**ણ વ્યક્તિ ખુદની શાંતિ માટે ઉપાધિને છાંડે તેમાં મહત્તા શાની ?

સાધુને નાનપ લાગે તેા ઉપાધિથી....સાધુથી કયારેક બાલાઈ જય..."મારૂ' શરીર મુ'દર" તા તુરત સાધુને વિચાર આવે, "શરીર ઉપોધ કે ઉપધિ ?"....

શરીર માેક્ષની સાધનામાં સહાયક ખને તાે ઉપધિ... શરીર પ્રત્યે મમત્ત્વ–માહ તા ઉપાધિ... શરીર પ્રત્યે મમત્ત્વ એટલે ઔદારિક વર્ગણા પ્રત્યે મમત્ત્વ. શરીર એટલે કાર્મણ વર્ગ હ્યાના જચ્ચા–જડ... જડ પ્રત્યે પ્રેમ ત્યાં શાંતિ કયાંથી હાય ? જેનાથી શાંતિ નહિ તે ઉપધિ નહિ પણ ઉપાધિ... જો, તું કાેઈ ને શાંતિમાં સહાયક અને તાે ઉપધિ...

માક્ષની આરાધનામાં નિમિત્ત ખને, પ્રેરક ખને, મદદગાર

**ખને તાે ઉપધિ અન્ય**થા ઉપાધિ...

મારે મારી જાતને પ્રશ્ન પૂછવાના છે અને તારે તારી જાતને પ્રશ્ન પૂછવાના છે કે તું ઉપધિ કે ઉપાધિ ?

ઉપકરણું ઓદ્યાન્યાત્રનવસ્ત્ર વિગેરેને ઉપધિ ઘણીવાર કહ્યું છે, કારણુ, ગ્રારિત્ર પાલનમાં સહાય કરે છે, પણ હવે જવાબ આપવાના છે... આપણે ઉપધિ કે ઉપાધિ ?

સૌને આરાધનામાં સહાયક ખરા ? સાની વાત તાે ખૂબ દ્વર… જેને તમે આરાધનામાં સહાય કરી તેને માટે તું ઉપધિ કે ઉપાધિ ? જેને તારે આરાધનામાં સહાય કરવાની છે તેવા આશ્રિતવર્ગ માટે તું ઉપધિ કે ઉપાધિ ?

તારૂ' મન તારા માટે ઉપધિ કે ઉપાધિ ?

ગુરુદેવ! દ્રવ્ય ઉપધિ છોડું.... પણ ભાવ ઉપધિ કયાંથી છૂટે? આપ સમજાવા છે ત્યારે લાગે છે—અતરથી ઉપાધિ છૂટી નથી.... એટલે છાડેલી ખાદ્ય ઉપાધિ પણ પાછી કરી મારી પાસે આવી જાય છે. નામ ખદલાય છે પણ ઉદ્દેશ ખદલાતો નથી. આંતર ઉપાધિથી ઘરાયેલ હું માક્ષ માર્ગના આલ'ખનાને પણ ઉપાધિ ખનાવી દઉં છું.... આ મારી ભય'કર વિચિત્રતા....

ગુરુ-શિષ્ય જેવા આધ્યાત્મિક પાત્રોને પણ મારૂ' મેલુ' મન ઉપાધિ અનાવી દે છે. તેા પછી વસ્ત્ર-પાત્રનું પૂછવું શું'? આપ જ મારા તારક અને ઉદ્ધારક, એટલે આપ જ મને સમજાવી શકાં....

સાધુ થયા એટલે સાધનાના પ્રાર'લ થયા, સાધનાની

પૂર્ણાંહુતિ નહિ. સાધુ થયા એટલે ઉપાધિથી અળગા થવાની ભાવના, પૂર્ણ બધી જ ઉપાધિ દૂર નહિ. ઉપાધિ દૂર કરવાના પ્રયત્ન પ્રારંભ કર્યો….

CONTROL OF THE PROPERTY OF THE

ગુરુદેવ ! કહેાને, સર્વ ઉપાધિ કયારે દૂર થાય ? મારે તા સર્વ સમય માટે સર્વ ઉપાધિના ત્યાગ કરવા છે.

"જ્યાં ઉપાધિ ત્યાં આનંદ નહિ"

જયાં નિરૂપાધિ ત્યાં જ શાશ્વત્–સત્ય–આન દ.....

વત્સ ! યોદ રાખી લે, શ્રી આચારાંગસૂત્રનું અમરપદ... **'' કિમત્થિ એાવાહી પાસગસ્સ** ''

દર્શ કને ઉપાધિ કયાંથી ? દર્શ ક–વિશ્વદર્શ ક–કેવળજ્ઞાની, કેવળજ્ઞાની નિરૂપાધિક...એ તારે ઉપાધિ રહિત થવુ હશે તો કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવુ પહેશે. સૂર્ય હાય તા જેમ અધકાર ન રહે તેમ કેવળજ્ઞાન હાય તા કાઇ ઉપાધિ ના રહે... અધી ઉપાધિને ઉચાળા ભરવા પહે...

કેવળજ્ઞાન ત્યારે જ પ્રગટ થાય જયારે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ, દર્શનાવરણીય કર્મ, માહનીય કર્મ, અ'તરાયકર્મ નષ્ટ થાય. બાકીના ચાર કર્મોને પણ કહી દેવું પડે. હવે અમારી નક્કી મર્યાદા છે. અમે પણ વિદાય લઈ લેવાનાં. કેવળજ્ઞાન વગર ભાવ ઉપાધિ તા નષ્ટ થાય જ નહિ.

જ્ઞાનમાં તાકાત છે ઉપાધિ નષ્ટ કરવાની...

''તારી અનેક ફરિયાદ હાઈ શકે" આ ચાથા આરોષ્ નથી. વજઋષભ નારાચ સ'ઘયણ નથી...શુકલધ્યાન નથી...

પછી કેવળજ્ઞાન કેવી રીતે મળે ?... મારી તેા ઉપાધિ નષ્ટ થવાની નથી. આવી દાતલ વાત ના કરતા... અનુપમા દેવી પાસે તારા જેવા જ કાળ, શરીર, ધ્યાન હતા. પણ તેમની ઉપાધિ નષ્ટ થઈ ગઈ. કેવળજ્ઞાન મેળવ્યુ'...

ગુરુદેવ! અનુપમાદેવીએ કેવળરાંન મેળવ્યું તે તેા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ને? અહિ ભરતક્ષેત્રમાં તા નહિ ને? સાધક! તારી વાત સરળતાયુક્ત નથી. કેવળજ્ઞાન મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મેળવ્યું, પણ કેવળજ્ઞાનની આરાધના–પૂર્વ તૈયારી તા ભરત ક્ષેત્રમાં કરીને ?

મને અને તને જે પરિસ્થિતિ મળી છે. તે પરિસ્થિતિમાં રહીને આરાધના કરીને ? તેવા વાતાવરણમાં રહીને કરી. મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં તેમના સાધના કાળ કેટલાે ? વિચાર....

આઠમે વર્ષે દીક્ષા...નવમે વર્ષે કેવળજ્ઞાન... ખૂબ ધ્યાન પૂર્વ ક સમજ... અનુપમાદેવી કેવળજ્ઞાનના શિખરની સાધના સુધી તો ભરત ક્ષેત્રમાં જ પહોંચી ગયા હતા. ત્યાં જઈ ને તો કેવળજ્ઞાનના વિજય ધ્વજ લહેરાવ્યા. એટલે મારાં સાધક શિષ્ય! મારે તને તૈયાર કરવા છે. અહીં જ તારે ઉપાધિ વચ્ચે નિરૂપાધિક અનવાનું છે.

ઉપાધિ વચ્ચે નિરૂપાધિક સ્થિતિ પ્રજ્ઞ–સમભાવી–આત્મ-જ્ઞાની જ રહી શકે. તારી ખુદ્ધિમાં વ્યાકૂળતા ન આવવા દે. તારા સ્વભાવને શાંત ખનાવી દે...

પ્રમાદના ત્યાગ કરી જ્ઞાન મેળવવા માટે કમ્મર કસ... જ્ઞાનના માર્ગે—સાધનાનો માર્ગે ખૂબ પ્રગતિ કર. તો તને પણ વ્યનુપમાદેવી જેમ શું કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત નથાય? અને તારા માટે પણ પેલું શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું મંગળ ગીત કેમ ન ગવાય? ''કિમિત્થ ઉવાહી પાસગસ્સ"–હું તને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની પ્રેરણા કરું છું. અસ, કેવળજ્ઞાની અન્યા પછી કાઇ ઉપાધિ મારા શિષ્યને સતાવશે નહિ, હેરાન કરશે નહિ. નિરૂપાધિક સુખના આનંદ મળશે…શાશ્વત્ આનંદ મેળવ, એ જ ભાવના…

ગુરુદેવ! આપ તેં મારા હિતરની છા. મને છાડવાનું કહી કંઇક અદ્ભુત અપાવા જ છા. આપે મને ઉપાધિના ત્યાગ કરવાના કહી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા પ્રેરણા કરી. આપ મારાં પ્રેરક છા એ નિઃસ'દેહ હંકીકત છે...

''માંગુ આપના ચરણુમાં પુરુષાથ° માગે° ડગ ભરવાની શક્તિ.'' ક

# "અપમત્તો સયા પરિક્રમિજ્જસિ"

જયાં મન છે ત્યાં ક'ઇકને ક'ઇક પ્રવૃત્તિ છે. પણ ઉત્થાનની કે પતનની ? તે પ્રશ્ન છે. માનવ ક'ઇક કરવાને ટેવાયેલ છે. પણ સારૂ' કરવુ' તેવા નિશ્ચય કરી શકતા નથી. કીડીની ગતિ પણ અવિરત ચાલુ છે. પણ પ્રાપ્તિ શુ'?

જે ગતિ પ્રગતિને પ્રાપ્ત કરાવે તે સાચા અર્થમાં ગતિ

છે બાકી ભ્રમણ જ નહિ પણ પરિભ્રમણ છે...

વત્સ! શ્રી આચારાંગ સૂત્ર તને ગતિ—પ્રગતિ, યતન—પ્રયત્નની આજે વાત નથી કરતું. આચારાંગ સૂત્ર તને આજે પરાક્રમના—વિક્રમના સાહસના પાઠ ભણાવે છે. તને પરાક્રમ કરવા પ્રેરણા કરે છે. પણ, શામાં પુરુષાર્થ કરવા ? શા માટે પુરુષાર્થ કરવા ? કેટલાં વખત પુરુષાર્થ કરવા ? એ બધી તારી પ્રશ્લોત્તરી રહેશે. તે બધાનાં જવાબ આ રહ્યા—

"અપસત્તો સયા પરિક્ષ્મિજળસિ"

મોક્ષમાર્ગમાં હંમેશા અપ્રમત થઈ ને પરાક્રમ કર... તારી પરાક્રમની ગાથા જુગજુની છે. ભીમના પરાક્રમ કરતાં પણ તારી પરાક્રમ કથા આશ્ચર્ય કારક અને વિસ્મય પેદા કરે તેવી છે. પરાક્રમ—સાહસ તો તારા લાહીમાં વણાઈ ગયા છે. શાસ્ત્ર દ્વારા તારે દિશા ખદલવાની છે. તારા પુરુષાર્થને એક નિયતલક્ષી ખનાવવાના છે. એક દિવસ ઝઝૂમીને બેસી જવાતું નથી. પ્રતિદિન—પ્રતિક્ષણ—પ્રતિપળ તારે ઝઝૂમવાનું છે, પણ અપ્રમત્ત ખનીને, સદા જગૃત ખનીને, સદા ઉપયુક્ત ખનીને મહાત્મા! આપની મારા વિષે શું માન્યતા છે? આપ, એવું માનો છેા કે શું હું પારકું ખાઇને સૂઈ જાઉં છું? માક્ષમાર્ગની કાઈ આરાધના કરતા નથી? મને સંયમ યાત્રા અંગે કશી

ચિંતા કે ચાહના નથી, પણ મહાત્મા હું ય તમારા શિષ્ય છું. નાનું પણ સિંહનું આળક છું. આપની પાસે જ માક્ષના પાઠ લહ્યો છું. માર્ લક્ષ્ય પણ માક્ષનું છે. માક્ષ માર્ગ અ'ગે મારા પણ પુરુષાર્થ છે. કૃપા કરા. "મારાં વિશે આપની માન્યતા ના બદલા."

સુશિષ્ય ! તારા વિષેના મારા અભિષાય તારે જાણવા છે ? સાચું કહું ? તું તારા મૂલ્યાંકન કરે છે તેના કરતાં કંઇક અધિક ઉચ્ચ–શ્રેષ્ઠ મૂલ્યાંકન હું તારા કરું છું.

મારી દેષ્ટિમાં તું મહોન આત્માં છે. મારી દેષ્ટિમાં તું શાસન પ્રભાવક છે.

મારી દેષ્ટિમાં તું શુદ્ધાત્મા છે. વધુ કહું ? હું તને પ્રતિદિન દ્રવ્ય સિદ્ધાત્મા ગણી ભાવવ દન કરું છું. મારા સ્વ-પ્નતું તું ભવ્ય શિલ્પ છે. તેથી તારા સર્જન માટે મેં એક ભવ્ય રેખાચિત્ર દોર્યું છે. બાલ, હવે તું શું કહે છે?

ગુરુદેવ! ન સમજી આપના ભવ્ય આદર્શને, ન સમજી આપના ભવ્ય સર્જનને.... પણ એટલું સમજી આપ મારા તારક છા, હિતિ ગંતક છા. આપની આજ્ઞા શિરસાવંદ્ય કરવી તે મારૂં મહાવત છે. આપના અદ્દના સેવકને કંઇક ક્રમાવવા કૃપા કરા. દયા કરા. આપની દયાને પાત્ર અનીશ તા પણ મારા દેષો દ્રર ભાગશે. જે ધન્ય દિવસે આપની કૃપાને પાત્ર અનીશ તે દિવસે સદ્ગુણના સમાટ અનીશ.

સેવક પર મહેરખાની કરા. પ્રભુ! પ્રકાશા...વત્સ! પ્રત્યેક વ્યક્તિના આદર્શ તેના રાન પર આધાર રાખે છે. અલ્પજ્ઞાની પાંચ-પચીશ ગાથા કરી લે છે. પાંચસા હજાર સ્વાધ્યાય કરી લે છે. આને એકાદ બે સાધુની સેવા-સુશ્રુષા કરી લે એટલે તેને લાગે છે મેં માક્ષમાર્ગના પુરુષાર્થ કરી લીધા. પણ પુરુષાર્થ અને પરાક્રમમાં ખૂબ

ફર્ક છે. પુરુષાર્થમાં એકલું શરીર મહેનત કરે છે. જ્યાં શરીર એકલું મહેનત કરે ત્યાં થાકે પણ જેના તનની સાથે મન અને વચન જોડાય ત્યાં શરીર થાકે નહિ. જેમ જેમ શરીર પ્રવૃત્તિ કરતાં કરતાં એધિક પ્રવૃત્તિ માટે ઉત્સાહી અને તેનું નામ પરાક્રમ…

#### "તારે માેક્ષમાગ'ના માત્ર પુરુષાથ° નહિ, પરાક્રમી ખનવાનુ છે."

અજેય સાહસવીર બનવાનું છે... અપ્રમત્ત થઈ ભવ્ય પરાક્રમી વીર બનવાનું છે. માેક્ષમાર્ગ ભલે કઠીન હાય. પણ તારા પરાક્રમથી માેક્ષમાર્ગના એક એક સાપાન તારે અવશ્ય ચઢવાનાં છે. એક દિવસ હરણુ ફાળ ભરે અને બીજે દિવસે સૂઈ જા, તે ન ગાલે. માેક્ષમાર્ગની આરાધનામાં ક્ષણની પણ શિથિલતા, ક્ષણની પણ પરાક્રમ શૂન્યતા એટલે માેક્ષની મહત્તા સમજવામાં થયેલી ભયંકર ભૂલ... તારે માેક્ષ કાંઇના માટે મેળવવાના નથી. તારે માેક્ષ કાંઇનાય લાભ માટે મેળવવાના નથી. પણ ખુદની આત્મિક સ્વતંત્રતા સિદ્ધ કરવા માેક્ષ મેળવવાના છે. માેક્ષ મેળવવાથી તને શાધ્યત્ આનંદની પ્રાપ્તિ થવાની છે... સુધાતુર ભાજન મહ્યાં બાદ ભાજન આરાગવામાં વિલંબ કરે ?

તૃષાતુર જલ મલ્યાં ખાદ જલ-પાન કરવામાં વિલંખ કરે? જો વિલંખ કરે તો સમજાય કે ક્ષુધાતુર ન હતો...તુષા-તુર ન હતો...તેમ મુમુક્ષુ માેક્ષના આલંખન મલ્યાં ખાદ તેને સ્વીકારવામાં વિલંખ કરે? માેક્ષના આલંખન સ્વીકારવામાં વિલંખ થાય તા કહેવું પડે માેક્ષની ઇચ્છા માેળી છે. દીક્ષા અને શિક્ષા મલ્યાં ખાદ પણ જે શિષ્ય હંમશા અપ્રમત્ત ખની આરાધનામાં લબ્ય પરાક્રમ કરતા નથી તેના સિદ્ધ થવાના અલિલાય અને મુનિ ખનવાની ઝંખના માેળી કહેવાય....

પણ, તારી ઇચ્છાને માળી કહેવાય ? તારી તેા માક્ષની ઇચ્છા છે. તારા માક્ષના પુરુષાર્થ છે. પણ હજી ત્રણ તત્ત્ર ખૂટે છે.

" નિયમિતતા આવી નથી...પરાક્રમ વૃત્તિ પ્રગટ થઇ નથી...અપ્રમત્તતા સિદ્ધ કરી નથી..."

એટલે વર્ણિકની જેમ ગણી ગણીને ડગ ભરે છે...કેટલા **ળધા વિચાર કરે છે પછી જ એક કાર્યાના પ્રારં**સ કરે છે. પણ, શ્રી આચારાંગ સૂત્ર સાધકતું પ્રેરક ખળ છે. પુનઃ પુનઃ શ્રી આચારાંગ સૂત્રની હિતશિક્ષાનું ચિંતન કરે.

" અપમત્તે સથા પરિકાકમિજજાસિ...." નિત્ય નિયમિત – પુરુષાર્થ-પરાક્રમ અને તે પણ અપમત્તભાવે શકય ત્યારે જ भने કે જ્યારે માક્ષ પ્રાપ્તિની ઝ'ખના તીવાતિતીવ ખને. તીવ ઝંખના જ'પીને બેસવા ના દે...થાડાથી ચલાવી ના લે...અ-નિયમિતતા તેને ન પાલવે...શકય એવા દરેક આરાધનાના ચાૈગમાં નિયમિત રીતે મન–વચન અને કાયા થી ઝઝૂમી ઉઠે. સાત રજ્જુ ઊ ચે રહેલાં માલને પરાક્રમ દ્વારા હાથ વે તમાં માને અને અવિરત સાધના કરે તે, માક્ષ માર્ગમાં અપ્રમત્ત ભાવે નિયમિત પરાક્રમ કરનાર કહેવાય...

वत्स ! मे।क्षमार्गमां अप्रमत्त नियमित पराक्षम એटबे સદા અખ'હિત ઉત્સાહ-આન'દ અને શક્તિ પ્રમાણેના ભવ્ય પુરુષાથ ...

મન-વચન-તનથી સાધ્ય દરેક યાગામાં તત્પર...તન થાકે તા વચનના સકુપયાગ કરી લે અને મન–વચન ળ ને થાકે તા પણ મનને આરાધનામાં જોડી રાખ.

જીવનના છેલ્લા શ્વાસ નહિ, પણ સ'યમયાત્રાની પ્રાર'ભ થી પૂર્ણાંહુતિ સુધી આરાધનાના મહાયરા અખંડ પ્રજ્વલિત રાખે. આરાધનાની દિવ્ય જયાત દ્વારા વિરાધના–આશાતના નામશેષં અની જાય...

#### " તને જેતાં લાગે વીતરાગની મૂતિ."

અપ્રમત્ત ભાવના પુરુષાર્થે તને છક્ષસ્**ય** અવસ્થામાં પણ વીતરાગ સમાન ખનાવી દીધા હાેય. જ્ઞાનાવરણીય કર્મ નાે ઉદ્ય હાય પણ અપ્રમત્તભાવની જ્ઞાન સાધનાએ તારામાં સર્વજ્ઞ જેવી દેશના શક્તિ વિકસિત થઇ હાય…

લલે, તું છદ્મસ્થ હાય. પણ તારી પ્રત્યેક વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ જેતાં લાગે આ મહાત્માના કેવળગ્રાનના ઉષાકાળ પ્રગટી ગયા છે. તારા દેહ પ્રત્યેના અનાસક્ત ભાવ નેઈ દેહમાં હાેવા છતાં તને વિદેહી કહે. તું મહાત્મા લક્ષે હાેય, 'પણ તારી આત્મશુદ્ધિની ઝ'ખના જોઈ તને કાેઇ કહે–'સિધ્ધાત્મા.'

આ પરિસ્થિતિ નિર્માણુ થાય ત્યારે સમજજે હવે તારા માેક્ષ માર્ગની આરાધના કરવાના અપ્રમત્ત ભાવના પરાક્રમ કરવાના શ્રી ગૌતમ પ્રાર'ભાયા. હવે સિદ્ધિ જ્યારે તાર્ફ' સ્વાગત કરવા આતુર ખનશે ત્યારે મારૂં મન મયૂર કેટલું નૃત્ય કરતું હશે ? મારા શિષ્ય સિદ્ધ સુખના સમ્રાટ ખન્યાે. અને પુનઃ હું તારી અપ્રમત્તભાવનાને વંદન કરીશ.

" શિષ્યમાં ગુરુભાવના દર્શન કરવાના મારાં મનારથ છે. ખસ, થઈ જા તૈયાર."

ગુરુદેવ ! શિલ્પીના ટાંકણા વગર કેાઇ ભવ્ય–દિવ્ય– શાશ્વત્ સર્જન થતુ નથી. પ્રત્યેક ભવ્ય શિલ્પ શિલ્પીના પરાક્રમની મૂકુ ગાથા સદા ગાઈ રહ્યું હાય છે.

હું તા શિલા, શિલ્પી આપ.

<sup>(()</sup> એક ભવ્ય શિલા ખનીશ તેા, મૂકભાવે ગાઈશ મારાં કલાકાર ગુરુના <sub>પ્ર</sub>ચ'ડ પરાક્રમની ચશગાથા."

આપનું સ્વપ્ન સાકાર કરવા મથીશ અને આપના સ્વપ્ન સૃષ્ટિના સિદ્ધાત્મા, હું જરૂર ભાવ સિદ્ધાત્મા બનીશ. સિદ્ધ બનવાના એક આશિષ માંગી (વરમું છું. એજ મારૂં એક અરમાન છે. સેવકને સિદ્ધિનું ક્રેરમાન આપી દો.

ળસ, એજ—નમ્ર વિન'તિ—

乐



## " અતિવિજજો ન

## પડિસંજલિજ્જાસિં:

કાઈ વ્યક્તિ ચાલે, હવે, કરે અને ડાહયા—સમજ લોકો તેની પાસે શું છે ? તે તુરત જ સમજી જાય છે. માનવમાં રહેલ સદ્યુણ કે દુર્ગુણ તે વ્યક્તિની પ્રવૃત્તિથી પ્રગટ થઈ જાય છે. મનમાં ગુસ્સા હાય તા હાથની મુઠી જ વળી જાય અને પગના ધમ—પછાડા શરૂ થઈ જ જાય. માનવની જીલ. કદાચ મીન રાખે પણ તેની ખીજી ઇ'દ્રિયા અ'તરમાં આવેલાં આવેશને પ્રકટ કરી દે છે. હૈયામાં કાઇ વ્યક્તિ પ્રત્યે પ્રેમ હાય તા કદાચ શખ્દથી આપણે પ્રેમને પ્રગટ ન કરવા દઇએ. પણ આંખથી પ્રગટિત થઇ જ જાય છે. હ્રદયના લાવાને વ્યક્ત કરવા પાંચ—પાંચ ઇ'દ્રિય સદા આતુર છે....

ઇ દ્રિયા કહે છે-"અધા અમારા ગુન્હા કાઢે છે. અમેં ઇ દ્રિયા ઉન્મત્ત છે. અમે સહુને હરાવીએ છીએ. અમે પાપ કરાવીએ છીએ. પણ અમારા યથાર્થ-સાચાં સ્વભાવને વિરક્ષ આત્માઓ જ જાણે છે."

"અમે નથી ઉન્મત્ત…અમે નથીરાખતા કાઇને અ'કુશમાં" ….પણ અમે છીએ-"મન મહારાજાની સ'પૂર્ણ શરણાગતિમાં —આ જ્ઞાધીનતામાં"

વિશ્વમાં ગમે તે થાય. શેઠ અને નાેકર વચ્ચે સત્યાથહે. થાય…હડતાલ પડે….વિરાધ થાય…વિચારાના મતભેદ થાય-…શેઠ અલગ અને મજૂર સ'ઘ અલગ….પણ અમે ઇ'દ્રિયા કયારે પણ મનમહારાજાને ખેવદા ખનતી જનથી..અમે ઇંદ્રિયાએ વિચાર જેવું જ રાખ્યું નથી તાે, અમારા હુકમ અને હકુમત્ કયાંથી ? અમાર્ં કાર્ય તાે એક જ મન મહારાજાના હુકમના તુરત અમલ કરવા...અમારા આ સંઘને ળ'ધ કરવા હાય. -ચુપ કરવા હાય તાે અમારી સાથે વાત ન કરાે...અમારા માલિક મન સાથે વાત કરાે...તેના જે આદેશ એ જ અમાર્ -શર્

વત્સ ! ઇ'દ્રિયાના તાેકાન કેમ થાય ? કેમ ખધ રહે ? આ નીતિ જ્ઞાની મહાત્માએા જાણે એટલે તેઓ ઇ'દ્રિયના વાંક– ગુન્હા ખતાવતા જ નથી...પણ તેની શક્તિને સમજે છે. તેથી તેમના માલિક મનને સિદ્ધ કરવા, મનને નાથવા મથે છે...

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે—"અતિવિજને ના પહિસ'જ-લિજનિસ" "વિદ્વાન્ ગુસ્સા કરતા નથી." આ એક પ'ક્રિત અનેક આગમના રહસ્ય સમાન છે…મ'ત્રની જેમ જાપ કર… આ પદને અજપાજાપ વહે તારા હ્રદયમાં કાતરી રાખ….

"અતિવિજન્ને"= વિદ્વાન્-આંગમના જાણુકાર, તત્વને સમજેલ, આશ્રવ અને સંવરના ભેઠને જાણુનાર, પાપ અને પુષ્યને માનનાર, ખધ અને માક્ષના ઊંડા રહસ્યને સમજનાર મહાન આત્મા તે વિદ્વાન્...

જે વ્યક્તિ તત્ત્વને જાણી શકે, પરમાર્થને સમજ શકે, રહસ્યના પારને પામી શકે તેનું મન હ'મેશા શાંત હેાય. મનમાં કયાંય વ્યાકૂળતા–વિહ્વળતા, ઝ'ખના, આવેગ આવેશ ન હાય..

રાન મનને સ'યમમાં રાખે... રાન મનને કાળુમાં રાખે... રાન દીપક જાગૃત રહે એટલે મનામ'દિરમાં અજ્ઞાન અ'ધારાનુ' સામાજ્ય ન આવે એટલે ઇદ્રિય તા શાંતિની સેના ખની જાય...

રાન મન પાસે પ્રત્યેક પદાર્થ ના–પરિસ્થિતિના–ગ્યક્તિના ઘટસ્ફોટ કરાવે છે. જ્ઞાન મનને કહે છે−તું વસ્તુના મૂલ્યાંકન કર…ખાદમાં તારા ઇ'દ્રિય અનુચરાને આજ્ઞા આપ…

ઘરના સાથે લઢાઈ કરાય ? પારકા સાથે પ્રીતિ કરાય ? તારી સામે આવેલ હકીકત શું છે એ તો જો ?...

\* , , \* +

રાનની આજ્ઞા મનને માનવી જ પહે. રાનથી પ્રેરાઈ મનઃ વિચાર કરે છે. ત્યાં પરિસ્થિતિનું સત્ય દર્શન થાય છે. પરિ-સ્થિતિનું સત્ય દર્શન થાય છે. પરિ-સ્થિતિનું સત્ય દર્શન મનને શાંત બનાવે છે...મન શાંત બનતાં વચન પણ શાંત બને છે અને કાયા પણ શાંત બને છે અને પેલું ઇ'દ્રિયનું તે ફાની ટાળું તો ચૂપચાપ, સીધે–સીધું શાંત થઇને બેસી જાય છે...

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

પ્રસિદ્ધિ અની જશે. પ્રસિદ્ધિ માટે પુરુષાર્થ નહિ કરવા પડે, આ શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું અમરપદ—"અતિવિજને ના પડિસં જલિજનસિ." તેનાં રહસ્યને સમજ. વિદ્વાન્ ગુસ્સા નથી કરતા. વિદ્વાન્ સંતપ્ત થતા નથી, વિદ્વાન્ અકળાતા નથી, વિદ્વાન્ માર્ગ ભૂલતા નથી. વિદ્વાન્ ગુસ્સા જ કરતા નથી, એમ નહિ પણ, વિદ્વાન્ હાવાથી માન—માયા લાલ પણ કરતા નથી. વિદ્વાન્ની તાકાત કષાય માત્રને કામમાં રાખવાની છે. વિદ્વાન્ તત્ત્વજ્ઞાની છે..એટલે પાતાના અપરાધની ક્ષમા માંગી શકે છે. ખીજાના અપરાધને માફ કરી શકે છે. તેથી તેનું મન અકળાતું નથી. મન અકળાતું નથી એટલે લાહી ગરમ થતું નથી. અને લાહી ગરમ ન થવાનાં કારણે ગુસ્સા આવતા જ નથી. વિદ્વાન્ ગુસ્સાને જ હરાવે છે. એવું નહિ અને એટલા જ અર્થ કરીએ કે વિદ્વાન્ને ગુસ્સા આવતા નથી. તો સંસારના મૂળભૂત ખીજા ત્રણેય કષાયાને કાના દ્વારા જતી શકાય…?

विद्वान अज्ञानी तथा ज्ञानी थ'नेने येाय न्याय आपी शक्ते छे. विद्वान अज्ञानीने जेतां तेना गुन्डाने जेतां विद्यारे छे ते हो गुन्डा हेम हर्या ? अक्षिमानना सडारे....कृत-प्रेत-पिशाय के मानवना शरीरमां आवे तेने पागद्य हडी तु' माह हरे ते। अक्षिमान राक्षसे केना मनमां प्रवेश हर्यो हाय तेने पागद्य हडी माह ना हरी हे ?....

જ્ઞાની અભિમાનીને માર્ગ આપી દે છે. વિદ્વાન્ અને જ્ઞાની

સામ-સામા આવે છે. ત્યારે વિદ્વાન્ જ્ઞાનીના સન્માન કરવા લાગી જાય છે એટલે અભિમાન ઉભુ રહીને અકળાઈ જાય છે. મને તો માંકા જ આપતાં નથી. નિરૂપયાગી–નકામા ખનીને રહેવું તેના કરતાં "કરા ગચ્છન્તિ." એટલે જ્ઞાની પાસે સદા નમ્રતાના જ વિજય થાય છે... જ્ઞાની અને માયાને તો જરાય અને નહિ. જ્ઞાન–જ્ઞાનીનું નામ આવે ત્યાં માયા ધ્રુજવા માંડે. જ્ઞાની શુદ્ધિને ઝ'એ...

પિલત્રતા ચાહે.....નિર્મળતાની ઇચ્છા રાખે....માયા તો વિષધરી ગ્રાનરૂપ અમૃતના સ્પર્શ થાય તા તેને સરળતારૂપ અમૃતવેલ બનવું જ પડે. ગ્રાની માયાને–કપટને પૂછે, " કેટલાં સમય માટે–કાના માટે તમારી મહાેખ્યત કરવાની ?"

અશાશ્વત્ જીવન માટે, અશાશ્વત્ મૂલ્યાે માટે તમારી મહાેાું ખત નહિ થાય. અમારી પ્રીતિ સરળતા સાથે થઇ ગઈ છે.

જાવ, માયા મહાદેવી વિદાય થાવ.... રાની પાસે લાલને તા સ્થાન જ કયાં મળે ? જયાં સ્થાન નહિ, ત્યાં માન તા હાય જ શાનાં ? જ્ઞાનીએ તા શરીરને પણ આહ્વાહન કરીને કહી દીધું છે, જો, તું માક્ષમાર્ગમાં સહાયક અનીશ તા તારૂં કંઇક કયાન રાખીશ. નહિતર તારી સાથે પણ સત્યાયહ—અણસણ પારંભી દઇશ. શરીર પર પણ મમત્વ નહિ... આસક્તિ નહિ... તા જ્ઞાની વિશ્વની કઇ વ્યક્તિ અને કયા પદાર્થ ઉપર આસક્તિ રાખે. સો વ્યક્તિ અને પદાર્થીને કહે "તમે જ્ઞાન–દર્શન–ચ્યારિત્રના ઉપકાર કરવા આવા તા ઉપકરણ રૂપે તમને સ્વી-કારૂં….અધિકરણના તા મારે ત્યાં છે….

રાની સંતપ્ત ન ખને એટલે કષાયાને આધીન ના ખને... : રાની કાંધ-માન-માયા-લાલના વિજેતા ખને... મારાં શિષ્ય! મારે પણ તને ગ્રાની અનાવવા છે. ગ્રાનામૃતના તને પાન કરાવવા છે.

"મારી ભાવના પૂર્ણ કરીશ ને ?"....

शुरुहेव ! इरी इंरीने क्षेत्र क वात क्रइं छं...

મને શિષ્ય બનાવા...સાચા શિષ્ય બનાવા...આપના શિષ્ય પ્યનાવા...

આપના શિષ્ય તરીકે મારા સ્વીકાર કરા...આપના શિષ્ય -કયારેય કાચા ન રહે...સાચા ખને....

હું તા શીલા...શિક્પી આપ....આપને યાગ્ય લાગે તેવું `મારૂં સર્જન કરાે....

આપની હિતશિક્ષા રૂપ ટાંકણામાં એવું અદ્લુત કોવત જો...પથ્થર પારસ દેવ ખને છે...

ખસ, મને હિતશિક્ષા આપજો...એજ પુનઃ પુનઃ નમ્ર આર્થના...

#### XXXXXX XZ XXXXXXX

## ના નિહણિજજ વીરિયં

જયાં સુધી માન માહનીયકર્મ છે ત્યાં સુધી દરેક વ્યક્તિ. દેખાવ કરવાની કે હું શ્રુષ્ઠ છું. મારું જીવન શ્રેષ્ઠ છે. મારા-આશ્રય દાતાઓ શ્રેષ્ઠ છે. હું જીવનમાં કાઈ કાર્ય ન કરું તો! પણ તેમાં મારી શ્રેષ્ઠતા છે. માનવ ધર્મ કરે તો! તે દ્વારા ધર્મી કહેવરાવે છે. પણ ધર્મ ન કરતા હાય તે છતાંય નાસ્તિક કહેવરાવવું તેને પસંદ પડતું નથી. પણ તેવી વ્યક્તિ ચાહના રાખે છે કે તમે નાસ્તિક ના કહા પણ વિચારક કહા.

માનવ... જો દાન આપે છે તો તેની પાછળ દાનવીર કહે-વરાવવાની ઝ'ખના પ્રાય: રહેલી હાય છે. પણ દાન ન આપે. અને તેને ક'જુસ કહે તો તેને પસ'દ પડતું નથી. તે વ્યક્તિ કહે છે ચેરચક્ષેત્ર-ચેરચપાત્ર હાય તો હું દાન કરું છું. મને. કંજુસ ના કહા... વિવેકી કહા. વ્યક્તિ કાઈ ને કંઈ મદદ કરે છે તો પરાપકારી કહેવરાવવા આતુર રહે છે. પણ વ્યક્તિ જયારે જરાપણ કાઈને મદદ-સહાય-સેવા કરતી નથી ત્યારે. પણ સ્વાથી કહેવરાવવાનું તેને મંજુર નથી, પણ વ્યક્તિ કહે છે તમે મને પરમાથી કહા. સામી વ્યક્તિને હું મદદ-કરું તો તેની પુરુષાર્થ કરવાની શક્તિ ક્ષીણ ન થાય માટે જ મેં આ માર્ગ મારી બદનામી વહારીને પણ લીધા.

સાધક! સ'સારીની આ રીત કદાચ હાઇ શકે. પણ સાધકની પહિત અલગ સાધકનું જીવન શ્રેષ્ઠ. તેના આચાર શ્રેષ્ઠ પણ વિચાર તા સર્વ શ્રેષ્ઠ વિશ્વમાં કાઇપણ વ્યક્તિ દેખાવ માટે ક'ઇપણ કરે પણ સાધુમાં કયારેય પ્રદર્શન વૃતિ–જાહેરાતની. સાવના ન આવવી જોઇએ. જાહેરાતની સાવના પ્રદર્શનની. ભાવના એટલે પ્રશ'સાની અપેક્ષા ગુરુઓ જ્ઞાનીએ હિતસ્વીએ ક્યારેય પ્રશ'સા ન કરે. અનુમાદના સમયે જ થાય. તુરત ના થાય. વ્યક્તિની સામે અનુમાદના ના પણ કરે. અનુમાદના એ આંતરગુણ—આંતર સ્વભાવ છે. એટલે પ્રસ'ગે શિષ્યની અનુમાદના સહજ ભાવે થઇ જાય. શિષ્યની પ્રશ'સા ન હાય, સ્તુતિ ન હાય. પ્રશ'સા ખહારના સ'ખ'ધની હાય. સ્તુતિ ગુરુજનની હાય. શિષ્યને પ્રેરણા કરવાની હાય.

સાધકને પ્રશ'સાની ભાવના પેદા થાય એટલે ગુરુ ભૂલાય અને જગત યાદ આવે. જગતની અપેક્ષા રાખવી પહે. સ'સારીની અપેક્ષા એટલે જાણે-અજાણે ૧૮ પાપ સ્થાનકની અપેક્ષા. નિરવદ્ય—પાપ રહિત જીવનના સ્વામી પુનઃ સાવદ્ય પાપી જીવનના લાકતા ખની જાય. એટલે જ સાધક શિષ્ય! તારે સાધના કાળમાં ખૂબ સાવધ અને એકાગ્ર રહેવાનું. શ્રી આગારાંગ સૂત્ર કહે છે—

"ના નિહણિજજ વીરિયં."

"સંચમ જીવનમાં શક્તિને ક્યારેપણ ગુપ્ત નહિ રાખવાની." આ વાકય સાંભળતાં જ તું કહીશ ગુરુદેવ! તમે તો મને ગુપ્ત રાખવાનાં પાઠ ભણાવતાં હતા અને શ્રી આચારાંગ-સ્ત્ર કહે છે તારી શક્તિ જાહેર કર. પ્રગટ કર આમ શ્રી આચારાંગ સ્ત્ર અને આપની વાતમાં સુમેળ કેમ નહિ ? શું કારણ છે ? આપની વાત અને શ્રી આચારાંગ સ્ત્રની વાતમાં આટલા માટે કારક પડે છે. મને સમજાવવા તસ્દી લા.

વ્હાલા વત્સ! શ્રી આચારાંગસૂત્ર અને સદ્ગુરુની વાતમાં ક્રેક ન પડે. શાસાભ્યાસ કરી મારી મતિ-ખુદ્ધિ તો શાસ્ત્ર પરિક્રમિત થઈ છે. પણ હજ તારી ભુદ્ધિ પરિપક્રવ થઇ નથી. એટલે તું શખ્દ સાંભળે અને શખ્દના અર્થ કરે. પણ મારે તને તીર વર્ધમાન સ્વામીની વાણીનું—આગમનું રહસ્ય સમ-

જાહેરાત-પ્રદર્શન એટલે માન-સન્માન-કીર્તિના સસ્તા માર્ગ. શાસ કયા રેય કીર્તિના માર્ગની પ્રેરણા ના કરે. શાસ તા કર્તા વ્યવેશ પથના ઉપદેશ આપે. વીર વર્ષ માન સ્વામી જન્મથી ત્રણ જ્ઞાન યુક્ત, દીક્ષા આદ મનઃ પર્યવ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ, કેવળજ્ઞાન થવાનું એ નિશ્ચિત હકીકત, પણ પરમાત્માએ કેટલાં વર્ષ તપ કર્યો ? કેવા તપ કર્યો ? કેવા રીતે તપ કર્યો ? પ્રલુએ સાડાબાર વર્ષ ધાર તપ કર્યો, પ્રાયઃ બધા તપ નિર્જળ કર્યો, સંપૂર્ણ તપ કાર્યાત્સર્ગ ધ્યાનમાં અપમૃત્તભાવે કર્યો, એ પરમાત્મા તને પ્રેરણા કરે છે.

## 'ના નિહણ્જિજ વીરિય''

સંચમ અનુષ્ઠાન કર. શક્તિને ગુપ્ત ન રાખ.

શક્તિ ન છૂપાય એ દ્વારા પણ કે લુ કરમાવે છે પુર-ષાર્થમાં પામર ના ખન, પુરુષાર્થ દ્વારા તું પણ પ્રભુ ખન. તારી જે આરાધનામાં શક્તિ હાય–રૂચિ હાય તેમાં સંપૂર્ણ પુરુષાર્થ કર.

'સામર્થ્ય હાય છતાં–શક્તિ હાય છતાં ગણત્રી કરે તે વર્ણિકવૃત્તિ' 'શક્તિના સ'પૂર્ણ સદુપયાગ કરે તે વીરવૃત્તિ.'

વીર પ્રભુ તને શક્તિના સદુપયાગ કરવા પ્રેરણા કરે છે. સાધક! જો તું સંપૂર્ણ શક્તિથી તપ કરીશ તા અણહારી પદ પ્રાપ્ત કરીશ. શક્તિ સામર્થ્ય હાવા છતાં થોડા ઘણા તપ કરીશ તા આલીકિક ફળરૂપ ખળ-રુપ-રિદ્ધિ-પુષ્ય વિગેરે ફળ મળશે.

સાધક! જો તું જ્ઞાન પ્રાપ્તિમાં અપ્રમૃત્ત ભાવે લાગીશ તા કેવળજ્ઞાનના વિદ્યાર્થી બનીશ, શકિત ગુપ્ત રાખી જ્ઞાન મુળવીશ–અલ્પ પ્રયત્ન કરી જ્ઞાની કહેવરાવીશ તા કોર્તિ મળશે પશું સદ્દ્રગુણુ નહિ મળે. શ્રી આચારાંગસૂત્ર કહે છે– સાધક! મન–વચન–અને કાચા ત્રણે શકિતને સંપૂર્ણ પણે વિકસિત કર, પણ શકિત-સામર્થ્ય હાય તા પીછેહઠ ન કર. જેમ વૃક્ષ ઉપરથી કુલ લઇએ તા કુલ આવે, કુલ ન ચુંટીએ તા વૃક્ષ કરમાઇ જાય. જેમ કૂવામાંથી પાંણી ખેંચીએ તા પાતાળ સેર કૂટે, પણ પાણી ન કાઢીએ તા કૂવા સૂકાઈ જાય, તેમ સાધક! જો તું સર્વ શક્તિથી પુરુષાર્થ કરે તા અનંત શક્તિના સ્વામી અને, તારા સામર્થ્ય – શક્તિને રાકનાર અંતરાય કર્મને પાધરા પાંખારા ગણવા પડે, પણ શક્તિ છતાં શક્તિના સદુપયાંગ ન કરે તા તે શક્તિ છીજા જન્મમાં ન મળે.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર તા માતાના દૂધ જેવું પાચ્ય છે. માતાનું દૂધ બાળકનું સ્વાસ્થ્ય સુધારે તેમ શ્રી આચારાંગસૂત્રનું અમીપાન તારું ભાવ સ્વાસ્થ્ય અવશ્ય સુધારે.

## 'ન નિહણુજજ વીરિય''

તું શક્તિના નાશ ના કર, પણ સદુપયાગ કર.

વ્યક્તિની અનાદિની આદત છે. થાડું કરી સાંરું કહેવાની આદત જતી નથી, એટલે કંઈ પણ કર્તાવ્ય કર્યાબાદ તુરત વ્યક્તિ કીર્તિના માર્ગે ચાલ્યા જાય છે, તેને શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે–

સન્માર્ગ ના-સત્ શકિત વિકાસના તારા સંપૂર્ણ પુરુષાર્થ હશે તા સિદ્ધિ તારા ચરણ-કમલને ચૂમશે. તારી સિદ્ધિ એજ પ્રસિદ્ધિ ખની જશે. પ્રસિદ્ધિ માટે પુરુષાર્થ નહિ કરવા પહે."

શ્રી આચારાંગસૂત્રનું ધ્રવપદ " ના નિહણિજ વીરિયં." હજી સાધકના કાનમાં કંઇક કહે છે. જો, તું શક્તિના સંપૂર્ણ સદુપયાગ નહિ કરે તાં તારી શક્તિઓના તારા હાથે જ નાશ થશે. તારી સિહિ તારા હાથે જ નષ્ટ-ભ્રષ્ટ થઈ જશે.

તું તપ કરે છે પણ જવાય મેળવ તારા આત્માથી... સંપૂર્ણ શકિતથી તપધર્મની આરાધના કરી કે તપસ્વી કહે-વરાવવા ? તું જ્ઞાન અર્જન કરે છે પણ તારી સ્મરણ શકિત પ્રમાણે કે કાેઇના પ્રમાણમાં ? તું વૈયાવચ્ચ કરે છે કેાેઇને જોઇને કે ખાહુખલીજી–ન'દીષેણુ જેવા થવા માટે ? શકય સર્વ શક્તિ લગાવીને ?

શ્રી આચારાંગસૂત્રની હિતશિક્ષાને હજ ખૂબ વિચારવા જેવી. છે. 'શકિત ન છૂપાવ…તેમ કહ્યું પણ…શકિત એાળ'ગીજ… શકિતથી અધિક કર તેમ ન કહ્યું…કેમ ?

' શક્તિનુ' અતિક્રમણું વ્યક્તિના નાશ કરે.' જેમ શક્તિના અતિક્રમણુંથી વ્યક્તિના નાશ તેમ શક્તિ-નુ' પ્રગટીકરણું ન થાય તા પણ નાશ. શાના ? સિદ્ધિના...

શકિત ગુપ્ત ન રાખવાનું કહેવા દ્વારા શ્રી આચારાંગસૂત્ર. કહે છે–તારા નિજના પુરુષાર્થના પ્રગટીકરણમાં તારા સહજ આત્મ પ્રકૃતિના દર્શન સુલભ છે.

સાધક ! શકિતના વિકાસથી તારા વ્યકિતત્વના વિકાસ અને જ્યાં સાધનાથી વ્યકિતત્વના વિકાસ ત્યાં આંતર આત્માની ચૈતન્ય પ્રગટીકરણ ની અદ્વિતીય પદ્ધતિ તને શ્રી આચારાંગ-સૂત્રએ ઉપદેશી.

''આદેશમાં આગ્રહ હાય."

" ઉપદેશ સ્વેચ્છાએ ગ્રહણ થાય."

શ્રી આચારાંગસૂત્ર ઉપદેશક થ્ર'થ છે.

સાધક ! તું ઉપદેશ ચાહક છે. બસ, વીર વીતરાગના ઉપદેશને અનુસરણ કર, એજ મારી તાે તારા પ્રત્યે શુભ ભાવના...

ગુરુદેવ! હું તા આપના શિષ્ય. મને તા આપની શિક્ષા જોઇએ...આપની હિતશિક્ષા જોઇએ...તે હિતશિક્ષા અનુસરણ કરવામાં ક્ષણના વિક્ષ'ળ કરું તા મારા શિષ્યભાવની સાધના હાજે. મારા શિષ્ય ભાવની સિહિ અર્થે આપની હિતશિક્ષાને. અનુસરવા કૃટિળુદ્ધ થાઉં છું.

" સ્વીકારાે વ'દના… "

# <sup>૩૯ૄૄૄ</sup> ઈહ આણાક ખી પંડિએ અણિહે

સ્નેહ–લાગણી–પ્રેમ એ ખધાં એટલા સુવાળાં શખ્દાે છે. કે શષ્દ્રના ઉચ્ચારણુ માત્રથી કેટલાંક તેા ઢીલા–પાેચા થઈ જાય છે. આ જગતમાં અત્યારે સૌથી અધિક વ્યભિચાર જો કાઇના પણ થતા હાય તા તે સ્નેહ-લાગણી અને પ્રેમ -શષ્દના-

" વિપરીત ઉપયોગ-ખુરાબ ઉપયોગ-દુરૂપયોગ-अयोग्य व्यक्ति द्वारा अयोग्य रीते थते। अपयोग ત્તે વ્યભિચાર"

ઉઘાડે છાગે–ધાળ દિવસે–ખુલ્લે હૈયે સૌ કાઈ સ્નેહ લાગણી અને પ્રેમ શખ્દના વ્યભિચાર કરી રહેલ છે. જે પદા-ર્થના દુરૂપયાગ થાય તેનું મહત્ત્વ ઘટી જાય. તેમ સ્નેહ-લાગણી અને પ્રેમ શખ્દના એટલા દુર્પયાગ થયા છે કે તેનુ મહત્ત્વ ઘટી ગયું છે. છતાં માનવ તેના માહક રૂપમાં કસાઇ જાય છે. રનેહ-લાગણી-પ્રેમ એ કાઈ પરિચયથી પેદા થનાર ચીજ છે ? છતાં જ્યારે હૈયામાં રહેલી વાસનાઓ વિક્રે છે. ત્યારે વાસના સુ'વાળુ' રૂપ લઇને કહે છે-તારામાં કયાં કાઈ વિકૃત ભાવના છે. નિઃસ્વાર્થ સ્નેહ–નિઃસ્વાર્થ પ્રેમ છે.

સૂર્ય પૂર્વના પશ્ચિમમાં ઉગે તાે પણ સ'સારમાં નિઃ-'સ્વાર્થ<sup>ે</sup> સ્નેહે હાય નહિ. સ્નેહ–લાગણી પ્રેમ જયાં ક'ઇક પાતાના સ્વાર્થ સિદ્ધ થતા હાંય ત્યાં જ પેદા થાય છે. આપણી ખુશી માટે કાેઇની સાથે સારાે વર્તાવ કરવાે....આપણી ખુશી માટે કાઈના પર ન્યાચ્છાવર થઈ જવું....આપણી ભાવનાની પૂર્તિ માટે કાઇને સમર્પણ થઈ જવું....શું આ નિ:સ્વાર્થ મોહના લક્ષણ છે ?

સ'સારીના સ્નેહ–લાગણી–પ્રેમ કયારેય નિઃસ્વાર્થ હાય જ નહિ. છેવટે પાતાના આત્માના માહનીય કર્મના આવિર્લાવ સ્વરૂપ છે. ખુદના કર્મના ઉદયના સ્વરૂપ છે.

ે પાતાના કમ<sup>ત</sup>ના ઉદયને ભાગવવા એક પાત્રનું સંશાધન તે જ સ્નેહી-તે જ પ્રેમી.

છેવટે ખુદના કર્મની જ આ અધી વિટ'બના છે. વીતરાગ વગર નિઃસ્વાર્થી કોણ ? રાગ હાય અને સ્વાર્થ ન હાય તે અને ? જ્યાં તેલ હાય ત્યાં ચિકાસ હાય જ. જ્યાં રાગ હાય ત્યાં સ્વાર્થ હાય. એટલે જ સ'સારીઓના સ્નેહ નિઃસ્વાર્થ ન હાય. થાડી ઘણી પણ સ્વાર્થની ભેળસેળવાળા જ સ'સારીના સ્નેહ હાય અને જ્યારે વ્યક્તિ સ્વાર્થ રહિત નિઃસ્વાર્થી અને છે ત્યારે તે નિઃસ્નેહી અને છે. સ્નેહ રહેતા નથી. પછી નિઃસ્વાર્થ સ્નેહ રહે કથાંથી ? શાસ્ત્ર કહે છે—

નિ:સ્વાર્થ સ્નેહ એટલે હૈયાની હિતભાવના...કલ્યાણ ભાવના...મ ગલ ભાવના. નિ:સ્વાર્થ સ્નેહ કાઈ એક વ્યક્તિ પર હાતા નથી. નિ:સ્વાર્થ સ્નેહ તા પ્રાણીમાત્ર ઉપર હાય છે. નિ:સ્વાર્થ સ્નેહની ધારા વિશ્વમાત્રને પાવન કરે. કાઈ એકાદ વ્યક્તિ ઉપર થતા પ્રેમ એ ક્યારેય નિ:સ્વાર્થ ન હાય.

કારણું, વ્યક્તિ ઉપર પ્રેમ કરે છે ત્યારે જગત્ ગૌણુ ખને છે અને એકાદ વ્યક્તિ અધિક ખને છે. કાેઈ એકાદ વ્યક્તિ ગુણુથી અધિક નથી. પુષ્યથી અધિક હાેઈ શકે છે. જો તને ગુણુના પ્રેમ હાેય તાે જીવમાત્રમાં ચૈતન્યનાે ગુણુ સમાન છે, તેના ઉપાસક ખન. પણ ચૈતન્યનાે ઉપાસક ખને એમાંથી સ્નેહ. ચાલ્યાે જાય અને જ્ઞાન પ્રગટ થાય.

સ્નેહ હાય તા સ'તાપ.... સ્નેહ હાય તા સ'યાગ.... સ્નેહ હાય તા વિયાગ.... સ્નેહ હાય તા જ દુ:ખ.... આ અધી દુ:ખની ઝ'ઝટમાં કસાય તે મૂર્ખ. શ્રી આ-ચારાંગસૂત્ર કહે છે સાધક યાદ રાખ. કરી કરી સ્મરણ કરી લે. તારું નામ યાદ રાખે છે તેમ યાદ રાખજે.

સ્નેહ અજ્ઞાની કરે…સ્નેહ મૂર્ખ કરે…જ્ઞાની કયારેય સ્નેહ કરે નહિ, સ્નેહ રાખે નહિ શ્રી આચારાંગસૂત્રની પરિભાષા યાદ રાખી લે.

પ'ડીત કાેને કહેવાય ?

જગતના અધા ધર્મ ગ્ર'થા વાંચ્યાં હશે. પંઘુ શ્રી આચા-રાંગસૂત્ર એક અધ્યાત્મશાસ્ત્રના અનાખા ગ્ર'થ છે. જેમ જેમ મનન કરે, તેમ તેમ તેની ભબ્યતા સમજાતી જાય. શ્રી આચારાંગસૂત્ર ક્રમાવે છે–

' ઇંહ આણાક'ખી પ'ડિએ અણિંહે '

'આ જિનશાસનમાં જિનાગાના ચાહક પંડીત સ્નેહ રહિત હાય.'

' પ'ડીત સ્નેહ રહિત ' ? કેાણુ ? પાેથા પ'ડીત ? શુ' પુસ્તકના જ અભ્યાસ કરનાર ?

એકલા પુસ્તકના અભ્યાસ કરનાર કયારેક તા વાંચનથી અસદ વાંચનથી અકાર્ય તરફ પ્રેરિત અને છે. જૈન શાસન એકલા અભ્યાસીને પ'ડીત કહેતું નથી. અભ્યાસ કયા કરવા ? કાની પાસે કરવા ? શા માટે કરવા ? અભ્યાસ કયા ધ્યેયથી કરવા તેની પણ જિનશાસનમાં ખૂબ દીર્ધ વિચારણા કરી છે.

જિનશાસનમાં કાઇપણ એક માર્ગ ઉપર અધિક જેર નથી. આ શાસનમાં તા સ્પષ્ટ ક્રમાન્યું છે-'સમ્યગ્દર્શન– જ્ઞાન–ચારિત્રાણિ માક્ષમાર્ગઃ' નહીં કે એકલા જ્ઞાનમાર્ગ.

સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંતમાં નિરપેક્ષતા કયાંય ચાલે નહિ. સાપે-ક્ષતા સર્વત્ર કહી છે. નિરપેક્ષતા એ અસત્ય સર્વ આરાધના પ્રત્યે સાપેક્ષતા એ સત્ય. ગ્રાનના આરાધક અને કિયામાર્ગના લાપકને આ શાસ-નમાં પંડીત કહ્યા નથી. પણ, અહીં ખૂબ સુંદર શબ્દ છે. આણાંક ખી-આગ્રાના આકાંક્ષી....વીતરાગની આગ્રાના ચાહક... શાસ્ત્ર મર્ચાદાના ઉપાસક....શાસ્ત્ર પ્રમાણે જીવન જીવવાને ઝંખતા શાસ્ત્રાગ્રાના લક્ષ્યને સિદ્ધ કરવા મથતા-વીતરાગ વચન પ્રમાણે જીવન જીવવાના અભિલાયુક તે પંડીત.

શાસ્ત્રવાકય કયારે અપૂર્ણ ન હાય. સ'દિગ્ધ ન હાય. વિપરીતતાયુક્ત ન હાય. અન્યાન્ય વિરુદ્ધ ન હાય. શાસ્ત્રવાકય સદા અસ'દિગ્ધ હાય. અવિપરીત હાય.

પ'ડોતની વ્યાખ્યા કરતાં 'આણાક'ખી ' કહ્યું. પણ આ ણાપાલગ કેમ ન કહ્યું ? પ'ડીત શાસ્ત્રજ્ઞા મુજબ જીવી પણ શકે અને સ'પૂર્ણ શાસ્ત્રાજ્ઞા મુજબ ન પણ જીવી શકે ? શાસ્ત્રમાં ક્રમાવેલ આજ્ઞાના અમલ થઇ પણ શકે અને સમસ્ત આજ્ઞાનું પાલન ન પણ થઈ શકે.

શાસ્ત્રાજ્ઞા પાલનમાં પુરુષાર્થની–શક્તિની જરૂર પડે છે. પુરુષાર્થ અને શક્તિ સૌમાં સમાન પ્રગટ ન થઇ શકે. પુરુષાર્થ અને શક્તિ છદ્મસ્થમાત્રમાં વિભિન્ન રહેવાના....શક્તિની અ- ધિકતા–ન્યૂનતાના કારણે વ્યક્તિમાત્રમાં શાસ્ત્રાજ્ઞા પાલનમાં અધિકતા–ન્યૂનતા રહેવાની. તને ચારિત્રાચારના પાલનમાં તરતમતા દેખાય ત્યાં મૂં ઝાતા નહિ કારણ એ તરતમતા વીર્યા તરાયકર્મના ક્ષયા પશ્મને આભારી છે. એટલા માટે જ શ્રી આચારાંગસૂત્રમાં પંડીતની પરિભાષા જણાવતાં કહ્યું– આણાક પી પ્રભુની આજ્ઞાના આકાંક્ષી પંડીત સસ્નેહી ન હાય–નિઃસ્નેહી હાય.

મારા સુશિષ્ય! પ્રભુના શાસનમાં સ્નેહ કોને કહેવાય તે પણ સમજ લેજે. સ્નેહ એટલે ચિકાસ. ચાંટવુ'–લાગવુ'– ખરડવુ'. આ શાસનમાં આઠકર્મ છે. આઠકર્મની ચિકાસ**થી**  જ આત્મા લેપાય છે. આઠકર્મ રહિત તે અસ્નેહી-નિઃસ્નેહી. કર્મ સહિત તે સ્નેહી. કર્મ રહિત તે નિઃસ્નેહી.

્રગુરુજી....ગુરુજી....પ'ડીત માત્ર નિઃસ્નેહી-કર્મ રહિત. સિદ્ધ ? બહુ સરસ !

સુશિષ્ય ! ઉતાવળે આંખા ન પાકે. શાસ્ત્રના રહસ્ય સમજવા ધૈર્ય જોઇએ. અધીરતા–ચ'ચળતા તને શાસ્ત્ર પાર-ગામી નહિ ખનાવે. સાંભળી લે તારા પ્રશ્નના જવાખ.

પ'ડીત તે કર્મ રહિત નહિ પણ નક્કી કર્મ રહિત અનનાર. આસન્ન ભવ્ય આત્માના માક્ષ નજદીક હાય છે. એટલે નજદીકના ભવિષ્યની વાત વર્તમાન જેવી કહેવાય એટલે અવિષ્યકાળની સિદ્ધિને વર્તમાનમાં અતાવી.

જે પ્રભુની આજ્ઞાની આકાંક્ષા રાખનાર પ'ડીત છે તે અસ્નેહી છે. અસ્નેહી–કર્મ રહિત સિદ્ધ થાય છે. તું પણ મારા 'શિષ્ય ! તને પણ મારા આશીર્વાદ તું પણ પ'ડીત બન.... પ્રભુની આજ્ઞાની આકાંક્ષા રાખનાર પ'ડિત બન....

પ્રભુની આજ્ઞાની આકાંક્ષા રાખનાર પ'ડીત કર્મ રહિત સિદ્ધ ખને છે.

ખસ, તું પણ સિદ્ધ ખન એ જ શુભાશિષ.

ગુરુદેવ! હું પંડીત બનીશ કે નાંહ તે મને ખબર નથી. આપ જ મારા ભવિષ્ય જાણનાર ભાવિના ઘડવૈયા છા. પણ હું એટલું તા અવશ્ય કહું છું આપ સમા પંડીત ગુરુના સુશિષ્ય અનવા અવશ્ય કારીશ કરીશ.

મનારથ આપના....પ્રયત્ન મારા.... અસ, ગુરુદેવ મને આશિષથી ધન્ય બનાવા....

# " જીલ્દ્રારિહં ખલુ દુલ્લહં"

श्री क्षित्रयाणीना सपुतने युद्ध न भणे त्यारे आंधरीઉतावणा थंध लय. पण्, युद्धना नियमने लाणे पण् क्षित्रय. साचा क्षित्रय ध्यारेय
अने युद्धना नियमने पाणे पण् क्षित्रय. साचा क्षित्रय ध्यारेय
अथे। अये युद्ध न करे. साचा क्षित्रय ध्यारेय युद्धना कायहाने।
साचा न करे. क्षित्रय अथे। अये समये युद्ध न करे. अथे। अये
रीते युद्ध करे तो क्षित्रयाणीने ह्य क्षाले. पण् क्षित्रय युद्धना
समये युद्ध ना करे तो क्षित्रयाणीने घराशयी थवु पडे. युद्धना
समये पीछेढि करे ते क्षित्रयाणीने। सपूत निष्ठ केष्ठि वडारण्को।
समये पीछेढि करे ते क्षित्रयाणीने। सपूत निष्ठ केष्ठि वडारण्को।
काये। होय. ये। अये युद्ध-धर्म युद्ध सामे आवे केटिसे क्षित्रय
अविश्व पण् क्षित्रय
अक्ष्रिय सित्रयः
अक्ष्रिय ते। रुष्ठ केसरीया करे करे आ छे क्षित्रयनी रीत रसम.

तु पण् त्रिशदान'हन वीरवर्ध भानने। सपुतने !

આજે પ્રભુ પરમાત્મા તને યુદ્ધ માટે હાકલ કરે છે... યુદ્ધ માટે આહ્વાહન કરે છે....આવી જા....યુદ્ધના મેદાનમાં. તારા યુદ્ધ શાસ્ત્રનું સ્મરણુ કરી લે. જીવ સાટેના પણુ ખેલ ખેલી લે. પણ....ડરતા નહીં, ગભરાતા નહીં, કાયરની જેમ પીછેહઠ કરતા નહીં.આજતા કેશરીયા કરી યુદ્ધના રંગ જમાવી લે. કારણુ, આ યુદ્ધને યાગ્ય વાતાવરણ ખૂબ દુર્લ હોય છે. શ્રી આચારાંગસૂત્ર રણલેરીનું વાદન કરે છે.

" જુદ્ધારિહ' ખલુ દુલ્લહ'" કાયરતાથી એ બધિર બન્યેં. હાય તા તારા કાનમાં સિંહનાદ કરુ છુ'– ' જુદ્ધારિહ' ખલુ. દુલ્લહ'.'

તારક....! તમે તેા શાંતિના અવતાર, શાંતિના ચાહક અને આ યુદ્ધનું ભૂત મને કયાં લગાડા છા. લડવું અને વઢવું એ

તા મારા સ્વભાવ થઈ ગયેલ છે. આપના સાંનિધ્યે આવતાં જા**ણે**઼ –અજાણે ક'ઈક શાંત થયેા છું. ત્યાં ફરી યુદ્ધની મને પ્રેરણા ના કરો. લઢવા માટે મને પ્રેરણા કરવાની જરૂર જ નથી. લઢાઈનું કારણ તો હું કયાંય શાધી લઉં છું. મને લઢાઇ વગર ચેન પડતું નથી. આ મારા જુગ જૂના અવતાર છે. મને અવળે રસ્તે ના દાેરા ને.

ગુરુદેવ! તમે તા મારી વહારે ધાવ. મને મદદ કરા. મારા પક્ષ કરા. જરા શાંતિથી ખેઠા છું ત્યાં મને સતાવા નહિ.

वत्स ! तारे शांति कोधं के के के करतां अने अ शखी ભાવના મારા હૈયામાં છે કે તને શાંતિ પ્રાપ્ત થાય. મારા કાેડ છે તને શાંતિદ્વત તરીકે નિરખવા. તું જ્યારે શાંત થઇશ ત્યારે તારા આત્માને હું પણ વ'દન કરીશ. પણ તું અત્યારે જે શાંતિ કહે છે તે સાચી શાંતિ નથી. સ્મશાનની શાંતિ છે.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર તને ખૂખ સું દર હિતશિક્ષા આપે છે. તું લહ્યા છે પણ યુદ્ધના સમયે નહિ. યુદ્ધની ક્ષણા દુર્લા લ હાય છે. આ ૫ળ-આ જન્મ યુદ્ધના ચાગ્ય છે. યુદ્ધના ચાગ્ય સમયે યુદ્ધ કરે તેને વિજયની વરમાળા મળે. અત્યાર સુધી. તે જે યુદ્ધો કર્યા–વિજયની વરમાળા પહેરી તે બધી તારી પરાજયની દર્દ ભરી કથા છે. મહાભારતનું યુદ્ધ કર્યું કે પ્લાસીનુ સુંદ્ર કર્સું પણ એ અચાગ્ય સમયના અધાગ્ય રીતે ચઢાચેલ-ચુ<sup>દ્ધે</sup> તને પરાજથી બનાવ્યા છે. પાગલને પાગલતા ન સમુજાય. તેવી વાત છે. હવે કહું છું યુદ્ધ કરી લે. વિજય તારા છે. આ યુદ્ધમાં જો વિજયી અની જાય તા ફરી કયા રેય તારે યુદ્ધના મેદાનમાં જવુ ના પડે. તૈયાર થઈ જા. સમયને સમજ લે.. માનવતું ઔદારિક શરીર એ ભાવ યુદ્ધને ચાગ્ય છે. કાર્મણ શરીર अने तैजस शरीर लावयुद्धने ये।ज्य नथी. वैक्विय शरीर द्वारा ते॥ વિવિધ રૂપા જ થાય. કર્યા શાતાવેદનીય જન્ય સુખા અનુસવ-

વામાં વૈક્રિય શરીર મદદ કરે. કયાં ભય'કર અશાતા વેદનીય જન્ય દુઃખાે અનુભવવામાં વૈક્રિય શરીર મદદ કરે છે. આહારક શરીર તા પ્રલુના સમવસરણના દર્શન માટે તથા પ્રશ્નોના નિવારણ માટે જ ઉપયાગી થાય. તિય° ચનુ ઐદારિક શનીર પણુ પરિષઢ–ઉપસર્ગ સામે શુદ્ધ ન આપી શકે. માનેવતું ઔદારિક શરીર જ કર્મ સાથે લંડત આપી શકે અને વિજયમાં સહાયક થઈ શકે. આજ સુધીમાં જે આત્માએા માેક્ષે ગયા છે, માેક્ષે જઈ રહ્યા છે અને માેક્ષે જશે તે બધા માનવના ચ્મૌદારિક શરીર સિવાય કાઈ આંતરશત્રુની લડાઈમાં વિજયી 'અન્યુ' નથી.

તું પુષ્ચાત્મા છે....ધન્યાત્મા છે. તીર્થ કર પરમાત્માએ જે શરીર દ્વારા સર્વ કર્માના ક્ષય કર્યા તેવું શરીર તને મળ્યું. હવે છેહી દે અચેાગ્ય સુદ્ધ. છેાડી દે નાની નાની લઢાઈ. આવી ′ક્ષુદ્ર–તુ<sup>રુ</sup>છ ખાખતમાં તારા માનવ જીવનનાે દુરુપયાેગ ન કર. પાંચ શરીરમાંથી એક જ શરીર તને શુકલધ્યાન અને શૈલેશી ·અવસ્થામાં મદદ કરી શકે છે. આ માનવ જન્મની પ્રાપ્<mark>ત</mark>િ -સહેલી નથી. આસાન નથી. અસ'ખ્ય દેવા, સ'ખ્યાતા માનવા ઃઅન'તા તિય' ચા અને અસ'ખ્ય નારકીઓ માનવ જન્મને એ ખી રહ્યા છે.... બધા એ ખતા રહયા...અલિલાય કરતાં રહયા. ·તને અલભ્ય–દુર્લભ માનવનાે દેહ પ્રાપ્ત થયાે. હવે આર્ય -સુદ્ધ કરી લે. જેમાં માનવના હાથે માનવ કપાય તે અનાર્ય ચુદ્ધ....માનવનું હિત જેમાં જેખમાય તે અનાર્ય યુદ્ધ.... સૌભાગ્યવતી સ્ત્રીના ક'કણ અને તિલક નાશ પામે તે અનાર્ય સુદ્ધ....કર્મ **ળ'ધ જેનાથી થાય તે અનાર્ય** સુદ્ધ....માનવનુ' શરીર મુખ્યા ખાદ અનાર્ય યુદ્ધ ના લહાય....

આર્થ યુદ્ધ માટે તત્પર થઈ જા. આર્થ યુદ્ધ તેને કહેવાય જે આંતરે શત્રું સામે હાય. આર્ય યુદ્ધ તેને કહેવાય જે કષાયાની

સામે હાય. આર્ય યુદ્ધ તેને કહેવાય જે પરિષદ અને ઉપસર્ગ સામે હાય. આર્ય યુદ્ધ તેને કહેવાય જે સમસ્ત કર્મ સાથે હાય.

પ્રભુ પરમાત્માએ આર્ય યુદ્ધના વ્યૂહ ખતાવ્યાં છે. સદ્-ગુરુના અર્જુન સમા શિષ્ય ખની જા. આર્યયુદ્ધના દાવપેચ. સમજ લે. અર્જુ ને મહાભારતના યુદ્ધમાં શ્રી કૃષ્ણુને સારથી **ખનાવેલ. તુ**' પેંગુ અ'તરશત્રુના મહાસ'ગ્રામમાં શાસ્ત્રાજ્ઞાને સારથી ખનાવી દે. પ્રભુનું શાસ્ત્ર તારામાં કાચરતા પેદા નહિ કરે. પ્રલુનું શાસ્ત્ર તને સમ્યગ્દેષ્ટિના દર્શન કરાવશે. ક્રુરુ-વંશના સ્નેહીએા સમૂહ સમાન માતાના માહ–પિતાની ક્રજ– સ્ત્રીનું રૂદન આ બધામાં તને ક્સાવવા નહિ દે.. પુદ્દગલ આ **બધામાં તેને ક્સાવવા નહિ દે. પુદ્દગલની માયા જ**હ તુ ચૈતનને નિહાળ. શાસ્ત્ર તને મંજય દેષ્ટિ આપશે. શરૂ કરી. દે...પાર'ભ કરી દે...અર્જુનને કુંતા માતાની રક્ષા હતી તા, તને અષ્ટપ્રવચન માતાની રક્ષા છે. અર્જુ નના પક્ષમાં થાડાં જ રાજાએા અને સેનાપતિએા હતા. તારા પક્ષમાં સર્વ સાધુકુળ. છે, સર્વ સમ્યગ્રદ્ધિ જવા તને વીરરસ પાષક ગીતાથી નવાજ*ે* રહયાં છે. મહાવતના ઉચ્ચારણ રૂપ યુદ્ધના તિલક થઈ ગયાં છે. "જય વીતરાગ" બાલી યુદ્ધ શરૂ કરી દે. સિદ્ધિ તારા સત્કાર કરવા આતુર છે. કયાંય પરાજયનો ડર ના રાખીશ. મિથ્યાદેષ્ટિ રૂપ દુર્યોધનને હાંકી કાઢ. વિષય અક્ષિલાય રૂપ દુઃશાસનને. દ્ર કર. દુરોધિન અને દુઃશાસન દૂર થતાં એજ્ઞાન રૂપ અધ ધૃતરાષ્ટ્ર કોંગારાળ કરી મૂકશે. તારા ઉત્સાહ રૂપ મહાશકિત-શાળી ખ'ધુ ભીમને ભીસી નાંખવા પ્રયત્ન કરશે. પણ માયારૂપ શકુની દૂર થયા હાવાથી અજ્ઞાન રૂપ પૃતરાષ્ટ્ર ખાજી હારી! જશે. મોયારૂપ શકુનિને હટાવી દે. ચાગરૂપ કર્ણ થી ડેર નહિ. ચાગરૂપ કર્ણું અહાદુર સેનાપતિ છે. પણ અંતે તમે એક માતાના સ તાને છા. જયારે સમિતિ, રૂપ, કુંતા, માતા ચાગરૂપ, કર્ણું ને સમજાવશે ત્યારે ચાગરૂપ કર્ણું મેદાન છાડી દેશે. [સર્વચાગના રૂંધન વગર માક્ષ ન થાય] અંતે આત્મા રૂપ અર્જુન હસ્તિનાપુર માક્ષનું સામ્રાજય પ્રાપ્ત કરે એ જ મારા હુદયની ભાવના છે. તારા આત્મયુદ્ધની અમરકથા કહેતી આ અધ્યાત્મ ગીતા પ્રતિદિન પ્રાતઃકાળે દરેક ધર્મી પરિવારમાં પાઠ થશે.

પરમાત્માના શાસનના ગુરુઓ પોતાના કરતાં પણ શિષ્યોને સવાયા જોવા ઇશ્છે છે. જગત્ગુરુ હીરસૂરીશ્વરજી મ. સાહેળ શિષ્ય સેનસૂરીશ્વરજી મ. ને સવાયા હીર ન બનાવ્યા ? પ્રથમ ગણુધર ગુરુ ગૌતમ સ્વામીએ પાતાના પહેલાં પળ હજાર શિષ્યોને કેવલત્તાની ના બનાવ્યા ? શિષ્ય તારી પ્રગતિ એ મારા સ્વપ્નની સિદ્ધિ છે. મારા હૈયામાં પણ જગદ્દગુરુ હીરસૂરીશ્વરજી મ. સા. અને મહાગુરુ ગૌતમ જેવા કાેડ છે.

જ ....વ્હાલાશિષ્ય ? આંતર યુદ્ધના મેદાનમાં. અન... પરમાત્મા મહાવીરના સાચા સપુત...તારી ગ્રિદ્ધિને અભિન દન આપવા મારુ મન પણ આતુર છે.

ગુરુદેવ ! ગુરુદેવ ! મારા ક'ઠ આજે રૂ'ધાઈ ગયા છે. 'શખ્દા અને અશુખ'નેએ મારી પાસેથી વિદાય લીધી છે. આજ 'મારુ' હુદય પશ્ચાતાપની આગથી સળગી ઉઠયુ' છે. હું કેવા 'ક્ષુદ્ર ! ન સમજ શક્યા વીતરાગના આગમને….

ન સમજ શકયા માનવ જીવનના મહત્વને....ન વિચારી શકયા મારા ગુરુદેવના અરમાનાને....લઢયા–ઝઘડયા પણ ક્ષુદ્ર કારણાથી....મારી પરાજયની કથા બાલતાં પણ શરમાઉ છું. પણ હું આપના શિષ્ય છું....

જાપની હિત્શિક્ષાથી ઘડાયેલા છું....

ંઆપના આશિષથી આજે પ્રાર'લ કેરુ' છુ'.... આંતરયુદ્ધ…રક્ષા કરજો….આપના શિષ્યના શુલલાવાની

એજ મંગલ પ્રાર્થના.... 😘



# "જયં વિહારી"



ં સંસ્કૃત ભાષાના હુ-હરૂ=હરણ કરવું. લઈ જવું. ધાતુ 'ઉપસર્ગ બદલાતા પાતાના મૂળ અર્થ બદલી જુદાં જ અર્થો લઇને વિશ્વ સમક્ષ આવે છે.

અા+હૄ=આહાર કરવા. સમ્+હૄ=સંહાર કરવા. નિ⊹હૄ=નિહાર કરવા. વિ⊹હૄ=વિહાર કરવા.

પ્ર+હૂ=પ્રહાર કરવા. મૂળ ધાતુ સામે ઉપસર્ગ આવતાં તેના સમગ્ર અર્થ ખદલાઈ જાય અને નવી શખ્દ શક્તિ પ્રગટ <sup>-થઈ</sup> જાય; તેા આશય ખદલાતાં શખ્દના અર્થ કેટલા ખદલાઈ જાય?

આજે શ્રી આચારાંગસૂત્ર આપણી સામે ફકત પાંચ અક્ષરની હિત(શક્ષા લઇને આવ્યુ' છે. ત્રણ અક્ષરના મૂળ શખ્દ અને બે અક્ષરનું વિશેષણું. પણું, આ પાંચ અક્ષર આપણુંને કોઇક ભવ્ય દુનિયાના શિખર સિદ્ધ કરવા પ્રેરિત કરે છે.

"જય વિહારી=યતનાપૂવ<sup>c</sup>ક વિહાર કરનાર."

સુશિષ્ય! સાધુતાના પાલન માટે જેમ મહાવ્રત જરૂરી તેમ વિહાર પણ ખૂબ જરૂરી છે. વિહાર એટલે વિહરણ. કેરવું – કેરવું. પોતાની જગા છોડવી પણ આનંદ માનવા. જલવિહાર, વનવિહાર, નીકાવિહાર બધા શખ્દા નિદે શો છે કેરવું પણ આનંદ માટે, વનમાં કેરવું પણ આનંદ માટે નીકામાં અહીં ત્યાં ઘુમવું પણ આનંદ માટે, આ વિહાર શખ્દ પાછળ યાત્રા - શખ્દ ના અર્થ છે. ત્યારે શાસ્ત્રમાં વિહાર શખ્દ પાછળ યાત્રા - શખ્દ નોડાય છે – વિહારયાત્રા. જેમ જીવનયાત્રા – સંયમયાત્રા તેમ ધ્વિહાર પણ યાત્રા.

યાત્રા શખ્દ આવે એટલે તુરત ખ્યાલ આવે. યાત્રા તીર્ધ માટે હાય. તીર્થની હાય. વિહાર કેમ યાત્રા ? આ પ્રશ્ન તને થવાના....

પ્રભુ શાસનમાં હરવા ફરવા, આનંદ—પ્રમાદ કરવા મનને ખહેકાવવા વિહાર નહિ, પણ....વિહાર દ્વારા યાત્રા, વિહારથી યાત્રા. જગતમાં સુખ મેળવવા માટે, દુઃખ નિવારણ માટે કેાણુ હરતું ફરતું નથી ? જેનામાં હરવા—ફરવાની સંચરણ કરવાની શક્તિ છે તે સમસ્ત ત્રસ જવા એક જગ્યા છોડે છે અને બીજી જગ્યાએ જાય છે. અામ સ્થાનાંતર કરવું તેને. વિહાર કહીએ તા ખધાં જ ત્રસ જવા વિહાર કરે છે જ. પછી સાધુને નવું શું કરવાનું છે ?

વિશ્વના સમસ્ત જવા ચાહે ચેતના શક્તિ વિકસિત છે, કે અવિકાસત છે, નિગાદના અવ્યક્ત જીવન પ્રક્રિયાવાળા જીવ હાય કે અનુત્તર દેવલાકમાં રહેલ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના દેવ. હાય ખધાં જ વિહાર કરે છે. સૌને જન્મ સ્થાન છાડવું પડે છે અને બીજા જન્મમાં જવું પડે છે. એક સ્થાનેથી બીજે સ્થાને જવું તેનું નામ વિહાર હાય તા કાે વહાર નથી કરતું ?

સાધુ! તું વિહાર જ ન કરે પણ, વિહારને યાત્રા ખનાવે. સંયમયાત્રા સમાન તારી વિહારયાત્રા પણ મહા મંગળજનકઃ યાત્રા હંમેશા તારક હાય.....ઉહારક હાય....આત્મવિકાસકઃ હાય....તેમ સાધુ મહાત્મા! તારે વિહારને યાત્રા ખનાવવાની.

આત્મા કલ્યાણુ માટે વિહાર કરવાના... કમ નિજ રા માટે વિહાર કરવાના...

જિનેશ્વર પ્રભુની આગ્રા પાલન માટે વિહાસ્ કરવાના...

પ્રભુએ ફરમાવ્યુ'–સાધુ જીવનના સ'રક્ષણ માટે વિહાર એક અનિવાર્ય જરૂરિયાત. તું પૂછીશ-' વિહારના ઉદ્દેશ શું'? એક સ્થળે રહેવાથી અનુકૂળતા અધિક મળવાના સ'લવ....એક સ્થાને રહેવાથી રાગ-દ્વેષના કારણના અધિક સ'ભવ..એક સ્થાને રહેવાથી મમત્ત્રાદિ અનેક દોષ અધિક થવાના સભવ. એક સ્થાને રહેવાથી સામર્થ્ય શક્તિ અવિકસિત રહેવાના અધિક સ'ભવ તેથી જ પ્રભુએ સાધુને વિહાર ક્રમાવ્યા.

વિહાર કરે એટલે સૌથી પહેલાં રાગ-દ્વેપના ખધન કપાય....સ'ગ છૂટે....રાજ નવા ગામ અને નવા મુકામ.... પ્રતિદિન અજ્ઞાતે કુલ અને અજ્ઞાત લાકા પાસેથી ભિક્ષા લાવવાની...કાઈ એંાળખે નહિ એટલે ગૃહસ્થ મમત્વ રાખે નહિ-કે 'અમારા ગહારાજ.' સાધુ કાઇને એાળએ નહિ એટલે 'મારા ભક્ત ' આવા મમત્વના પરિણામ પેદા થાય નહિ.

રાગ ભાગે તા દ્વેષને ખિચારાને ક્યાં સ્થાન મળે ? રાગ-ભય'કર ખ'ધન જેનાથી તૂટે તે વિહારયાત્રા ન કહેવાય તેા શું કહેવાય ? યાત્રા જેમ મમત્વ છાેડાવે તેમ વિહાર પણ મમત્વ છાડાવે. એટલે વિહાર પણ યાત્રા. વિહાર યાત્રા થાય એટલે અનુકૂળતા વિદાય લે અને પ્રતિકૂળતાના પ્રારંભ થઈ જાય.

વિંહાર યાત્રા એટલે....અનુકૂળતામાં આત્મશક્તિનુ રાેધન....પ્રતિકૂળતામાં આત્મશાક્તનું પ્રગટીકરણ....

વિહારના પ્રાર'ભ થાય, વિહારનું લક્ષ્ય નિશ્ચિત પણ માર્ગ તા અનિશ્ચિત કારણ કે કાઈ એ ચી'ધ્યા માર્ગે ચાલ-વાતું...-માર્ગ દીર્ઘ પણ હૈાય....માર્ગ ક'ટકથી ભરાયેલ પણ હેાય....માર્ગ કઠીન પણ હાેય છતાંય વિહાર કરવાનાે.... વિહાર કરવાના એટલે આત્મશક્તિને આહુવાહન કરવાનું ન ચલાય, પગમાં વાગે, થાકી જવાય, આવી બધી કાચર વાતા નહિ કરવાની. આત્માનું સામર્થ્ય પ્રગટ કરવાનું. ૧૫

તું અન તશા કતને. સ્વામી....આજે તારી આ પરિસ્થિતિ! ચલ....જલ્દી ચાલ....ચુપચાપ ચાલ....આત્મ સામર્ધ્યાની સિદ્ધિ માટે ચાલ....આત્મ સામર્ધ્યાના પ્રગટીકરણમાં મદદગાર વિહાર યાત્રા નહિ તેા બીજુ' શું'?

સાધુ વિહારથી તારા આ લક્ષ્ય સિદ્ધ થાય તેં તારા વિહાર એ યાત્રા. અન્યથા વિહાર એટલે નાહકનું અર્થ શૂન્ય પરિભ્રમણ.

રાગની વૃદ્ધિ માટે વિહાર નહિ…દ્વેષીનાં તિરસ્કાર ત્યાગ કરવા માટે વિહાર નહિ…..પણ અંતરમાં રહેલી રાગ–દ્વેષની ભાવના નષ્ટ કરવા માટે વિહાર કરવાનાે….

સુસાધુ! તને કાેઇ મળે છે અને પૂછે છે કેટલાે વિહાર કર્યા ? તું તારી નાેંધપાેથી કાઢે છે, પાંચ–પચીશ– સાેની ગણુત્રી કરે છે અને કહે છે ' મારાે વિહાર'? મુખ ઉપર મલકાટ લાવીને કહીશ ૨૫ વર્ષમાં ૭૫ હજાર 'કિલાેમિટર….

શાસ્ત્રકાર આપણી મૂર્ખતા પર એક આછેરૂં સ્મિત કરે છે....લાઈ! કિલામીટરની અધિકતા, તેને તું વિહાર કહે તો યાદ રાખજે; સંસારી જીવ જ અધિક વિહાર કરે છે અને ઝડપી વિહાર કરે છે. અહીં રહેલ એક જીવ સિદ્ધશિલાની પૃથ્વી પર નિગાદમાં ઉત્પન્ન થયા. તા કેટલા વિહાર થયા, તને ખળર છે? સાતરજ્જુના....કેટલીવારમાં? મર્યાદિત સમયમાં, વધુ અંતર કાપવું....માઈલાની બહુ લાંબી ગણત્રી રહે. સાધુ માટે ઉત્કૃષ્ટ વિહાર નહિ પણ શ્રી આચારાંગ સ્ત્ર કહે છે લાઇ, સાધુ! તું વિહારી....પણ 'જય'વિહારી' ખરા ?

'જય' વિહારી ' એટલે વિહારમાં વિજય મેળવનારા ? ના…સાધુ મહાત્માની પરિભાષામાં વિહાર કરવાના પણ પરાજય માટે નહિ, સદા જય માટે. વિહારી એટલે જય' વિહારી પણ શ્રી આચારાંગસૂત્ર કહે છે. પુષ્યાત્મા ! સાધક મહાત્મા !

> 'જય' વિહારી' શખ્દના અર્થ તારી નોંધમાં રાખ. જયણાપૂર્વ'ક વિહાર કરવાના...

વિહાર કરતાં કયાંય આહું અવળું જેવાનું નહિ, પણ માર્ગમાં જ દેષ્ટિ રાખવાની. શું પડી ના જઇએ માટે ?

યતનાપૂર્વક વિહાર થશે એટલે પડી નહિ જવાય એ ચાકકસ વાત...પણ તારું લક્ષ્ય તારી જાતને ખચાવવાનું જ નહિ; સર્વ જીવાની રક્ષાપૂર્વક કાેઇપણ જીવને જરા પણ કષ્ટ ન પડે...જરા પણ દુ:ખ ન પડે તેવા વિહાર, તાે 'જય' વિહારી.'

堣 યતનાપૂર્વ કના વિહાર દિવસે થાય....

💃 યતનાપૂર્વ કેના વિહાર રાત્રે ન થાય...

५ યતના પૂર્વ કના વિહાર સૂર્યોદય ખાદ થાય...

堣 યતનાપૂર્વ કનાે વિહાર ગુર્વાજ્ઞાથી થાય...

🛂 યતનાપૂર્વ કના વિહાર ગીતાર્થ ગુરુની નિશ્રામાં થાય.

5 યતનાપૂર્વ કના વિહાર એટલે યત્નપૂર્વ કના પ્રયત્ન-\_\_ પૂર્વ કના, સમ્યક્ યત્નપૂર્વ કના વિહાર.

મ સમ્યક્ યત્નપૂર્વ કેના વિહાર એટલે મિશ્યાત્વમાંથી સમ્યક્ત્વ ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્તિના પ્રસ'ગ…

لله યતનાપૂર્વ કેના વિહાર એટલે આત્મા બાહય દશામાં ન જાય. અલ્ય તર દશામાં—આત્મિક દશામાં આત્મિક દશામાં આત્મિક દશામાં વિહાર તેવા પ્રયત્નપૂર્વ કેના વિહાર. શિષ્ય ! યાદ રાખી લેજે....સ્થાનાંતર કરવા તે વિહાર

નહિ…મને કયાંય વાગી ન જાય, ઇજા ન થાય તે માટે ધ્યાન રાખીને ચાલવું તે જય'વિહારી નહિ…એક જ સ્થળે શરીર રહેલ હાય પણુ આત્મા ગુણુસ્થાનકની પ્રાપ્તિમાં આગળ વધતા હાય તા 'જય' વિહારી…ઉગ્ર વિહારી…'

જ'ઘાળળ ક્ષીણુ થયું હાય, ચાલી ન શકતા હાય તેવા મહાત્માને વર્ષો સુધી એક સ્થળે નિવાસ કરવા પડે પણુ જે આત્મા રાગ–દ્વેષના અ'ધનથી મુક્ત રહે તાે 'જય'વિહારી '

મારા સુશિષ્ય ! તું પણ કર્મ મુક્ત થવા દ્વારા 'જય' વિહારી' થા, એ જ અ'તરના શુભાશિષ.

ગુરુદેવ ! મારી પરિસ્થિતિ હું જ જાહ્યું. સાચું કહું છું પહેલા હું નિવાસી અનું, પછી પ્રવાસી અનું... પહેલાં હું સ્થિર અનું, પછી વિહાર કરું...

ગુરુ ચરાષુના નિવાસી અનું...પછી મુકિતમાર્ગના પ્રવાસી અનું...આત્મસ્વભાવમાં સ્થિર અનું...પછી માક્ષમાર્ગ તરફ વિહરણ કરું...

આપની કૃપા મને 'જય'વિહારી' અનાવે...જો, હું 'જય'' વિહારી અનીશ તો પણ ઉદ્દ્રદેશપણા તો આપના વિજયની કરીશ.

મારા વિહાર યાત્રા અને એ જ પુનઃ પુનઃ પ્રાર્થના કરી વિરમું છું.

#### चित्त निवार्ध

જિનશાસન અદ્ધિતીય શાસન. તેનાં વિધિ-નિષેધ અલૌકિક. તેનાં વ્રત–નિયમ અલૌકિક. સામાન્ય વ્યક્તિ કથારેક જિન શાસનનું ગૌરવ ન પણુ સમજ શકે. હીરાનું મૂલ્ય કદાચ લિક્ષુક ન પણુ કરી શકે. તેથી શું હીરાનું મૂલ્ય ઘટી જાય ?

અદ્ભિતીય ચીજે અદ્ભિતીય વ્યક્તિએ જ સમજ શકે.

મારા સુશિષ્ય !

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર આજે તને એક લબ્ય વાત કરે છે. પ્રલુના સાધુ એટલે ''ચિત્ત નિવાઈ.'' જેવા શખ્દ સાંભળીશ એટલે તું અર્થ કરવા માંડાંશ અને બાલી ઉઠીશ અરે, આમ તમે અદ્ભિતાય કહા છા 'ચિત્ત નિવાઇ' જેનું ચિત્ત પડી ગયું છે તે. હા... તારે ચિંતક ખનવાનું –વિચારક ખનવાનું. પછી તારા વિચાર છાડી દેવાના, મૂકી દેવાના, એકલા પાતાના અલિપ્રાયને અનુસરવું એ તા સ્વચ્છંદ વૃત્તિ. ખુદના અલિપ્રાય પ્રમાણે જ ચાલવાની આદતવાળા આત્માએ ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપક અને અલિનિવેષિક મિશ્યાત્વી બન્યાં.

સાધુતા એટલે સ્વેચ્છાએ પાતાના અલિપ્રાયના ત્યાગ.

સાધુતા એટલે સ્વેચ્છાએ પોતાના મતનું વિસજ્વ.

આપણું મત–અભિપ્રાય એટલે શું ? તેના વિચાર કાઈ દિવસ કર્યો છે ? બાલ. હું અને તું જ્ઞાની ? ના… જ્ઞાની નહિ તા પછી આપણા અભિપ્રાય કાેના ખને ? અજ્ઞાનીના અભિપ્રાય ખને. શું અજ્ઞાનીના અભિપ્રાય તારક ખને ?

આપણા અભિપ્રાય એટલે કવાચી અહ્માના અભિપ્રાય. કવાચે આપણને જે માર્ગ દોર્યા તે માર્ગ ઉપર ચાલ્યાં પછી તે માર્ગ તું મમત્વ થયું એટલે મધ્યસ્થ દીષ્ટ રહી નહિ અને મારું તે સારું આવા કદાગઢ થયે. આવા કદાગઢ યુક્ત આપણા અભિપ્રાય.

ખાલ, શું આ અભિપ્રાય આપણી પ્રગતિ કરે ? સાધુતાના પ્રારંભ જ ત્યારે થાય જ્યારે સ્વેચ્છાનું સહજ ભાવે વિસર્જન થાય... સ્વેચ્છાએ પદાર્થના ત્યાંગ કરવા આસાન પણ, ઇચ્છાના-અભિપ્રાયના શું ત્યાંગ થઈ શકે ?

ગુરુદેવ! માફ કરા. અધી વાતમાં માશું હલાવું તેવા હું કંઈ કાંચીડા નથી. મારું માશું પણ મણનું છે. ખૂબ વિચારું પછી જ હા કહું. તેમાંય આપના સરખા તારક ગુરુ સામે ખાટી હા માં હા કરાય! જે એવું હું કરું તા શું કહેવાય? મારા ગુરુદેવને હા જી હા કહેનાર હાજીયા મસકા પાલીસ કરનારા માખણીયા ગમે છે. એટલે મેં નક્કી કર્યું છે આપનું ખરાબ ન લાગે માટે પણ મારે સત્ય હકીકતા કહેવી જોઇએ. ખરાબર ને ગુરુજી?

વત્સ! તારી વાત કાઇ દિવસ ખાટી હાય? મારાથી તારી વાતને ખાટી કહેવાય? તું મારી વાતમાં હાજ હા ન કરે પણ હું તા તારી વાતમાં હાજ હા કરું, કારણ મારે તને સારા અનાવવા છે... શુદ્ધ અનાવવા છે. તારી વાત સાંભળતા હા ન કહું તા તું આગળ વાત કેવી રીતે કરે? હં…હા... પછી આગળ ખાલ..,

ગુરુદેવ! તમે શું કહા છા એ બધી મને ખબર પડે છે. તમે મારા ઉપર કેટલા બધા કટાક્ષ કરા છા ? હા પણ હમણાં મારે આપની અને મારી વાત નથી કરવી. પેલી શ્રી આચારાંગ સ્ત્રની પંજિત આપ સમજાવતા હતા ને 'ખુદની ઇચ્છાના–અલિપ્રાયના ત્યાગ કરવાના" પણ મારા નમ્ર પ્રશ્ન છે. નમ્રતાપૂર્વકના પ્રશ્નના જવાબ તા આપા જ ને ? ઇચ્છાના–અલિપ્રાયના ત્યાગ કરાય?

અનંતા જીવાને જે મનાયાગ મળ્યો નથી તે પ'ચેન્દ્રિય પર્યાપ્તાને મળે. તેમાં પણ સમૃચ્છિંમ મનુષ્યને નહિ. ગર્ભ જ પર્યાપ્તા મનુષ્યને. શું આ મનાયાગને ત્યાગ કરવાના ? આપ તા મને એવુ કહા અનંતા જીવા પાસે જે મનાયાગ નથી તે મનાયાગ તને મળ્યા. હવ તા જેટલી ઇચ્છા થાય એટલી કરી લે, જેટલાં અભિપ્રાય વ્યક્ત કરી શકતા હાય તે કર. મુંજી ના ખન…

ગુરુદેવ! મનાયાગ હાય અને અલિપ્રાયના ત્યાગ કેવી રીતે થઈ શકે? સ્વ અલિપ્રાયના ત્યાગી તે આપના શિષ્ય ખનવા લાયક ને? પછી તા કાઈ ખુધ્ધુ અથવા સમૂચ્છિમ જેવા ને જ આપના શિષ્ય ખનાવવા સારા.

મારા સુશિષ્ય! તારી શક્તિ તેા ખૂબ વિકસિત છે. હું પણ એક દિવસ તારી હિતશિક્ષા સાંભળવા સમય કાઢીશ. આજે તેા આપણે શ્રી આચારાંગ સૂત્રની હિતશિક્ષા સાંભળવી છે. તારા પ્રશ્નના જવાબ જરૂર આપીશ, પણ કુતર્કના જવાબ નહિ આપું. શાસ્ત્રકાર ભગવંત તને ચિત્ત નિપાતીના અર્થ સમજાવે છે તે સમજ... પછી તારા બધા પ્રશ્નો કર...

પાલીસ કહે 'હૃટી જાવ, માર્ગ છાંડા, દૂર થાવ' એટલે પહેલાં હૃટી જવાનું, પછી પ્રશ્ન કરવાના કેમ હૃટી જવાનું ? તેમ તું પણ પહેલાં સીધા ખન... સરળ ખન...શાસ્ત્રના ' રહસ્ય સમજવાની કાેશિશ કર. તારા આત્મા ઉંચા છે પણ, ' કયારેક કુતર્કના રવાડે ચઢી જાય છે., પણ... હું તારા ગુરુ તને છાંડું એવા કયાં છું: કાન પકડીને પણ રસ્તે લાવીશ સમજ્યા ને ?

ગુરુદેવ! શું' કરું' ? કયારેક મન મું'ઝાઇ જાય છે. શાસ્ત્રની વાત સમજાતી નથી. તેથી મન મારી પાસે કુતર્કો કરાવે છે.

માક કરાે.., ક્ષમા કરાે... મને સમજાવેઃ... ઈચ્છાના ત્યાગ એટલે શું ?

સરળ ભાવે કહું "મને સમજાતું નથી. માહનીય કર્મ હાય ત્યાં સુધી ઇચ્છાના ત્યાગ સભવી શકે?

વિનયી શિષ્ય!

શાસ્ત્રના રહસ્યા મારે તેને સમજાવવા જ જોઇએ. એ તા મારી કરજ છે. હવે ધ્યાનથી સાંભળ.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે. સ્વેચ્છાના ત્યાગ કર, ઇચ્છાના ત્યાગ નહિ પણ સ્વેચ્છા. સ્વત'ત્ર ઇચ્છા. પણ ગુરુ ઇચ્છાના ત્યાગ કરવાના નથી. જીવન માટે પાણી જરૂરી પણ, ઝેરી જળ પીએ તાે મરણ.

તેમ સ્વેચ્છા મુજબ સાધુ જીવન પાલન કરે તો... સ્વત'ત્રતાથી સાધુ જીવનનું પાલન કરે તો... સાધુતાના નાશ. સ્વેચ્છાએ સ્વત'ત્રતા પૂર્વ'ક ખુદની ઈચ્છાના ત્યાગ કરવાના.

ખરાખ ચીજ છાડવામાં ત્યાગ શાના ? એ તા વિસર્જન કહેવાય. અસદ્દના-ખરાખના વિસર્જન કરવાં જ જોઈએ.

'ગિત્ત નિપાતી' શખ્દના અર્થ શીલાંકાગાર્ય મ. સા. પ્ર્ય સુ'દર કરે છે.

### સાધુનુ ચિત્ત એટલે સદ્ગુરુનાે અભિપ્રાય કારણ, સાધુ સદ્દગુરુને સમર્પિત

શરીર શિષ્યનું પાતાનું પણ અધિકાર ગુરુના. ગુરુને યાગ્ય લાગે તેમ આજ્ઞા કરે. ઉપવાસ કરાવે કે આહાર કરાવે. દીક્ષાના પ્રથમ દિવસેજ સ્વેચ્છાએ ગુરુ ગરણમાં મન–વચન –કાયાના દાન કરી શિષ્ય ધન્ય ખન્યા છે.

શરીર પર ગુરુના અધિકાર તેા વચન ઉપર કાેના અધિકાર ?

તું જયારે પણ કંઇ બાલવાનું હાય છે ત્યારે ગુરુ પાસે આદેશ માંગે છે અરે! શું સ્વાધ્યાય કરતા હાય તા પણ પૂછતા નથી? સજઝાય સંદિસાહું ? પચ્ચકૂ ખાણ કરવું હાય તા કહેતા નથી? "ઈચ્છકારી લગવંત! પસાય કરી પચ્ચકૂ-ખાણના આદેશ દેશાજી." ગુરુદેવને કેમ પૂછે છે? તું કહીશ મારા માલિક મારા ગુરુ. તેમના મારા પર અધિકાર છે. તારા શરીર–તારા વચન ઉપર જેમ ગુરુના અધિકાર તેમ તારા મન ઉપર પણ ગુરુના અધિકાર ખરા ને? તને ધીમે ધીમે ગુરુકુળવાસમાં નિવાસ કરતાં સમજાવે.

ધન્ય-પુષ્ય શિષ્ય કેાણ અને છે? ત્યાગી? તપસ્વી? જ્ઞાની? ના 'ચિત્ત નિપાતી' શિષ્ય ધન્ય અને છે, ધન્યાતિ ધન્ય અને છે.

"ચિત્ત નિપાતી" એટલે ખુદને મન હાવા છતાં તે પ્રમાણે વિચાર ન કરે, પણ પાતાના ગુરુના અભિપ્રાયને સમજવાની કાશિશ કરે. ગુરુના અભિપ્રાયને અનુકૂળ વર્તાન કરવાના જેના સ્વભાવ થઈ ગયા છે તે સુશિષ્ય…!

સહજ ભાવે જે કરાય...જે થઈ જાય તેનું નામ જ સ્વભાવ.

ગુરુના અભિપ્રાય પ્રમાણે વર્તન કરવામાં જે શિષ્યને સહજ આન'દની અનુભૂતિ થતી હાય તેનું નામ શિષ્ય. આવી લબ્ય શિષ્યવૃત્તિ પાછળ અદ્વિતીય વિચાર શક્તિ કાર્ય કરે છે. મારા ગુરુનાે અભિપ્રાય સર્વત્ર શાસનને સંમત છે. અનુકૂળ છે. કારણું તેએા એકલાં શાસ્ત્રાભ્યાસી નથી પણ, શાસ્ત્ર પરિકર્મિત ખુદ્ધિવાળાં છે. શાસ્ત્ર જાણી સમજ તે અપવાદ માર્ગ નું આચરણુ કરે તેવા શિથિલ પરિણામી કે કાચા–પાેચા વૈરાગી નથી. મારા ગુરુદેવ વીતરાગ સમાન વૈરાગી છે.....ગૌતમ સમા મહાજ્ઞાની છે. એટલે તેમના અભિપ્રાય સર્વજ્ઞ શાસ્ત્રને અનુરૂપ હાય. તેથી ગુરુના અભિ-પ્રાય પ્રમાણે વર્તાન કરવાના સ્વભાવમાં પ્રભુ શાસનને સમર્પિત થવાની હિતભાવના છે. ખસ.....

શિષ્ય! તું ચિત્ત નિપાતી અનવાનાં અહાને શાસનને સર્વાં ગ સમર્પિત બન એ જ મારી હિતભાવના.....

ગુરુદેવ ! મને લાગે છે આપની હિતશિક્ષા સાંભળતા. रहु' अने अनुसरण हरते। रहु' ते। अवश्य शासन समर्पित **ખની** શક'.

કરા મારા ભાલમાં વૈરાગ્યનાં તિલક.... અને પહેરાવા મારા ક'ઠમાં જિનાજ્ઞાની પુષ્પમાળા....

શાસન વીર અનવાના મ'ગલ પ્રાર'ભ કરું છું. રક્ષા કરજો મારા ઉત્થાનની....

# જ્ઞામાં ઉત્નયમાણે નરે મહયા માહેણુ દૂધ રહે મુજઝઈ

પાગલ વ્યક્તિ ઘણીવાર એકની એક વાતના પ્રલાપ-ખડખડાટ કરતી જ હાય છે. દુનિયાની હજારા વાતા લાખા. પ્રશ્ના-કરોડા વિચારા તેને ગૌણ લાગે અને પાતાની જ ધ્નમાં ફરે તે પાગલ. પાગલ કાેઈ નું ય સાંભળ નહિ, કાેઈનું ય માને નહિ. તેના આગ્રહ હાેય "મને સાંભળા… મને સમજા…" બૂલે ચૂકે ય પાગલને કાેઈ સમજવવા જય તા ખસ…પછી તા જાઇ લા…તમાસા…પાગલનું ભાવણ અરખલિત ધારાઓ વહેવા લાગે. કાેઈ પણ સંચાગામાં તે સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે. "શું હું સમજતા નથી કે તમે. મને સમજાવવા આવ્યા! મારા જેવા ખુદ્ધિમાનને કહાે છાં, તમે પાગલ નથી ? માટે ભાગે પાગલનું એવું માનવું હાેય છે…આખી દુનિયા પાગલ હાેય છે."

વિદ્વાના-વિચારકાના અભિપ્રાય છે કે કાઇ મૂર્ળ - બુધ્ધુ. પાગલ બનતા નથી. પણ જે ખૂબ બુદ્ધિશાળા હાય.... વિચારક હાય તે પાગલ બને છે. બસ, તેના મગજમાં એક ધ્ન ચઢી ગઈ હાય છે. દુનિયાએ તેને સમજવાની કાશિશ કરવી જોઇએ. દુનિયા તેને સમજતી નથી. આ ધૂન વધતી ગઈ. કાઇ તેને નિવારી નાં શકયા ત્યારે મગજ ઉપરના સંયમ તૂટી ગયા અને માણસ પાગલ બની ગયા. પાગલ બન્યા બાદ એકને એક વાત લવ્યા કરે અને દુનિયા તેની. ઉપેક્ષા કર્યા કરે છે.

સુશિષ્ય !

આ દુનિયામાં પાગલ અનેક પ્રકારના હાય છે. કાઇનું વિચારતંત્ર વ્યવસ્થિત ન હાય અને પાગલ અને છે તો કાઇના વિચારા સુયાગ્ય ન હાવાથી પાગલ અને છે. મગજ અવ્યવસ્થિત હાય તેવા પાગલની દવા થાય છે પણ મન અવ્યવસ્થિત હાય તેવા પાગલને માટે કાઇ ઔષધિ હાતી નથી. મન અવ્યવસ્થિત—મન અસ્વસ્થ કાતું હાય ?

માટે લાગે હું અને તું આપણે ખુને માનીએ કે મન કાતું માંદુ રહે ? જેનામાં ગુસ્સા અધિક હાય પણ... ગુસ્સાવાળાની એક ખાસિયત છે કે તે જલ્દી પાતાના વિચારાની ઉલ્ડી કરી દે છે. જેમ પિત્ત ચઢ્યું હાય અને માથું દુઃખે, અસહ્ય વેદના થાય. પણ ઉલ્ટી થઈ જાય પછી માશું હલકું થઈ જાય, વેદના શમી જાય, શરીર સ્વસ્થ બની જાય......ગુરસાનું પણ એવું જ છે. ક્રાંધી માણસા ઋકવાર બાલી જાય પછી શાંત થઇ જાય. ખાલી નાંખે પછી દિલમાં કાંઇ ન રહે પણ ગુસ્સા કરતાં અધિક ભય'કર માન છે. માનની ઉલ્ટી થતી નથી. માન તા માથે ચહી જાય છે એટલે અલિમાની કચારેય કાઈને માથુ નમાવતા નથી અને વચનથી પણ -નમતા નથી. વિચારાની આપ લે કરવામાં પણ માનતા નથી ખધાથી દ્વર દ્વર ભાગે છે. અભિમાની વ્ય!કતના સ્વભાવ સ્નેહાળ ન હોય....અતડા હાય. ક્રાધથી માનવ પાગલ જ ખને છે. તેના વિવેક ચક્ષુ નષ્ટ–ભ્રષ્ટ થઇ જાય છે. વિવેક રહિત માનવ અને પશુમાં ખાસ ક્રેસ્ક રહેતા નથી એટલે લાગે આ તે માનવ કે માનવ પશુ ! અભિમાની વ્યક્તિનું મન ્હું મેશા અસ્વસ્થ રહે છે. મારે અને તારે ખનેએ નિદાન કરાવવાના છે. આપણુ આ રાગથી ઘેરાયેલા નથી ને ? પરીક્ષા ખૂબ સહેલી છે. ગુરુદેવ!

શું મન અસ્વસ્થ હાય તેની પરીક્ષા સહેલી ? વત્સ!

હા, ભાઈ હા, શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે. ' ઉન્નયમાણે નરે મહયા માહેણ મુજઝઇ ' ગર્વિ'ષ્ઠ મનુષ્ય ભય'કર માહ વડે પીડાય છે.

માનવ ધનનું દાન કરી શકે છે, અન્નનું દાન કરી શકે છે, જે માંગા તે આપી શકે છે પણ કચારેય સત્તાનું દાન કરી શકતા નથી. માનવને લાગે છે સત્તા જાય તા સન્માન શું ?

**માનવમન** અધુ' ત્યાગ કરી શકે છે પણ **માન વમન** કરવાતું આવે ત્યારે ચકરાવે ચઢી જાય છે અને એક સજજતને ન શાલે તેવા લય'કર તાકાના કરી મૂકે છે. માનવને લાગે છે બધાં વગર ચાલે પણુ પેલા માન–સન્માન–સ્વમાન વગર ચાલે ?

માનવીના માન-સન્માન માર્ગનાં વલખાં એટલા તીવ્ર અને એટલા ભય'કર હાય છે કે મહાત્માઓ આ ભય'કરતા ઉપર એકાંતમાં અશ્રુ વહાવે છે. માનવને માન માટે વલખાં— ઝ'ખના—કરવાથી માન મળશે કે નમ્રતાથી માન મળશે ? સત્તાને સૌ ઝૂકે છે—નમે છે પણુ સત્તાધીશાને કચારે ય હૈયામાં સ્થાન મળતું નથી. સત્તાના કારડા વી'ઝી કાઈને સતાવી શકાય પણુ સત્તા દ્વારા હાર્દિક સન્માન પ્રાપ્ત ન કરી શકાય. વ્યક્તિ સત્તાથી શાલે કે સત્યથી ? સત્તા માટે માનવ શું પાપ કરતા નથી ? સત્તા મળ્યા ખાદ સત્તાને ટકાવવા માનવીને શું શું પાપ કરવું પડતું નથી ? એક છત્રીય સામ્રાજ્યના સમ્રાટને પણુ સત્તા હાથ તાળી દર્ગને ચાલી જાય છે. ત્યારે તેમની દશા અત્યંત દયનીય—કર્ણામય

હાય છે. નિરાધાર-અનાથ કરતાં પણ અધિક દયાપાત્ર હાય છે. આ સત્તાથી સાવધ રહેવાનું છે. સત્તા પાછળ અપમાનના ભયંકર શ્રાપ લાગેલ છે. શ્રાપિત વસ્તુના સ્વીકાર વિચારક કયારેય ન કરે. સત્તા-અપમાન-તિરસ્કાર નીચકુલને નિમંત્રણ આપે છે.

પરમાત્મા મહાવીરદેવને મરિચિના ભવમાં કાેં સંતાપ્યા ? કાેં હું દુ:ખી કર્યા ? અભિમાને જ. જે પદથી વિશ્વના કલ્યાણ કરવાના હાય તે પદને પણ શું ગણ્યું ? પાતાનું માન ગૌરવ મારા દાદા તીર્થ કર. મારા પિતા ચક્રવતીં. આ અવસપિં ણીમાં હું અંતિમ તીર્થ કર. વાસુદેવ અને ચક્રવતીં. મારું કુળ ઉત્તમ. મરિચિએ કુળની અનુમાદના કરી ઉચ્ચ કાર્ય કર્યું હાય તા ધન્ય ખની જાત પણ કુળનું અભિમાન કરી તુચ્છતા કરી. કુળના અભિમાન ઉપર ત્રિદ હે લઈ નૃત્ય કર્યું.

'મમાહા ઉતમ' કુલ''—આ કાનું નાટક ? અભિમાનનું. અભિમાન વડે મહામાહ ઉત્પન્ન થયા. ખસ, પછી મૂંઝાઇ ગયા....પથ બૂલ્યાં....ભય'કર ભવાટવીમાં માહથી વ્યાકૂળ ખન્યા. તીર્થ'કરના જન્મમાં પણુ સુકુળ—ઉશ્ચકુળ દુર્લભ ખન્યું. જે અભિમાન તીર્થ'કર પરમાત્માને પણુ કહી દે "તમે પણુ એકવાર મારા રવાડે ચઢ્યાં.—મારી દાસ્તી કરી તા તીર્થ'કરના જન્મમાં—તીર્થ'કરના ભવમાં પણુ તમને કહી દઉ—ભૂલતાં નહી, તમે મારા એકવારના દાસ્ત હતાં. દ્દુષ્ઠ તીર્થ'કર રૂપે માતાના ગર્ભમાંથી તમારી સ્તુતિ કરે.

"નસુત્થુણું…અરિહ'તાણું…ભગવ'નાણું".. કહી તમારા ચરણુમાં વ'દના કરે તાે ય હું અભિમાન તમારી ઠેકડી કરતાં ના શરમાઉં. ૮૪ દિવસની નીચકુળની સજા સહન કરવાની ક્રજ પાડું. જે અભિમાન **તીથ'કર** પરમાત્માને પણ પરચા દેખાડી દે તે આપણને છોડે ?

આપણી તેા અભિમાન શું અવદશા કરે તે શાંતચિત્તે વિચાર કરવા જ જોઈએ.

ગુરુદેવ ! હું' તેા આપના શિષ્ય છું. 'નમાં' ના પાઠ ભાગુનાર, નિત્ય ગુરુવ'દન કરનાર, તીર્થ'કરની આજ્ઞા માનનાર મારામાં માન–અભિમાન મિશ્યાભિમાન હાેઈ શકે ? અને આપ તાે મારા મહાગુરુ....આપની પાસે તાે અભિમાન આવી જ ના શકે.

શિષ્ય ! કેાધ જેટલાે સહેલાઈથી જીતાય છે એટલાે માન મહીધર સહેલાઇથી જીતાતાે નથી. મે' તને પરીક્ષાની વાત કરી હતી ને ?

ચલ, યાદ કર જીવનનાં પ્રસંગાે…. કાઇએ તને હિતશિક્ષા આપી….આગ્રા કરી….તારી ભૂલ કાઢી ત્યારે તારા મનમાં શું દ્વિધા થાય છે ? તેની સાચી વાત કર.

ગુરુદેવ! હું હિતશિક્ષા સાંભળવા આવું ત્યારે હિત-શિક્ષા ગમે. આજ્ઞા ચાહું ત્યારે આજ્ઞા શિરસાવ દ કરવી ગમે. બાકી વાર વાર શિખામણ આપે તો થાય 'કરવા દો કચ કચ…. એ બાકે છે, અમે કયાં સાંભળીએ છીએ ? ખડખડાટ કરવા દેા. ઘડી ઘડી હુકમ કરે તો થાય ' શું ક'ઇ તમારા નાકર છીએ ? ' નાકરની જેમ હુકમ કર્યા કરે છા ? જાવ, તમારી વાત કશી માનવાના નથી ' અને વડીલ અમારી ભૂલ કાઢે ત્યારે અને તેમાં પણ ખધાની વચ્ચે અમારી ભૂલ કાઢે ત્યારે

મારા મનમાં શું થાય છે કહું ? ના....ના....એ મારાથી નહિ બાલાય. પણ, આપ પૂછા છા અને ન કહું તાે પણ ખરાળ કહેવાય....કહી દઉં ?

" તમારા માઢે તાળું નથી, તમારું માહું ખુલ્લું છે એટલે જેમ ફાવે તેમ બાલા. બાકી અમે પણ તમારી ભૂલા કાઢીએ તા અમારાથી એક અ'શ પણ ઉતરા એવા તમે નથી. તમે માટા છા, તમારી ભૂલ કહેવાય નાંહ. તે પણ શરમ –ઉપકારની ભાવનાથી નહિ પણ તમારા ડરથી.... ભૃલે ચૂકેય જો તમારી એક ભૂલ કહીશું. તો તમે અમારી સીત્તેર ભૂલા કાઢશા. માટે મૌને રહીએ. બાકી મનમાં તા તમને ઘણું ઘણું કહી દઈ એ. અમે અમારી ભૂલ જોવા ટેવાયેલાં જ નથી. એટલે અમને લાગે કાેઈ ની ભૂલ કહેવી તેમાં હિત ભાવના શાની ? ભૃલ કહેનાર અમને હિતસ્વી લાગતાં જ નથી આકરા લાગે છે. પછી પરિણામ એવુ આવે છે કે અમે તેમની નજર ચૂકવતા આમ તેમ ક્રીએ. જહેરમાં આવી વ'દન વ્યવહાર કરી લઈ એ છીએ. એમારા ગુરુછ છે. વડીલ છે તેમ બાલીએ પણ, અમારી ભૃલ કહેનાર અને જાહેરમાં અપમાન કરનાર તે<sup>ાં</sup> ખરાળ લાગે છે. મનમાં ળખડીચે ય ખરા–'આના કરતાં તેા પાળેલાે કૃતરા ય સારાે. તે પણ ગાળખીતાને ભસતા નથી, અજાણ્યાને ભસે છે અને અમારા વડીલ તા ર'ગમાં જ ભ'ગ કરે છે. આવી છે અમારી મનઃસ્થિત....સરળ સ્વભાવે રજુ કરી છે.

આપને જે માનવું હાય તે માના. ભલા–ભ્'ડા–સારા– ખાટા–ચાવ્ય–અયાવ્ય–વિનયી–અવિનયી પણ આપના જ છું. આપના ચરણમાં જ રહેવાના છું....

×

×

×

\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*

## અજઝપ્પ સંવુડે પરિવજ્જઈ સચા પાવ"

માનવ માત્ર પુષ્યશાળી કહેવરાવવાને આતુર છે. કાેઇને પણ પાપી કહેવરાવવું પસ'દ નથી. કયારેક કાેઈ પાતાને પાપી કહે છે તે પણ બીજા અધિક પુષ્યશાળી કહે તે માટે બાેલે છે. બાકી વિશ્વમાં કાેને સારા કહેવરાવવાની ઈચ્છા ન હાેય?

જે ' મહાત્માઓ હકીકતમાં સારા છે-શ્રેષ્ઠ છે – વિશુદ્ધ છે તેમને કાેઈ ઝ'ખના હાેતી નથી અને જેને ઝ'ખના છે તેની પાસે પુષ્ટ્ય નથી. ખુદની જાતને પુષ્ટ્યશાળી-ધર્મી'-મહાત્મા કહેવરાવવા વ્યક્તિ કેટલીય ઉ'ચા-નીચી કરે છે. કેટલાંય સાચા પુષ્ટ્યશાળીને ઢાંકવાના પ્રયત્ન કરે છે. એટલું જ નહિ. પુષ્ટ્યશાળીની કીતિ'થી હૈયામાં તીવ કહ્યાં પ્રગટ થાય છે. કાેક્લાર તાે મહાત્મા ઉપર કલ'ક-આક્ષેપ-અપવાદ પણુ મૂકી દે છે. આ છે પુષ્ટ્યશાળી કહેવરાવવા માટેની દદ'લરી પાપ કથા.

સર્વ જ્ઞના શાસનના જ્ઞાન વગર કેાળું માહ સામે રાયુ લેરી વગાડી શકે ? સર્વ જ્ઞ શાસનના રહસ્યા જ આત્માની વિશુદ્ધ દેશા તરફ પ્રગતિ કરવા પ્રેરે છે. આકી તા જ્ઞાનના નામે કીર્તિના વ્યાપાર ચાલે....લક્તિના નામે પાખ'ડ તત્વાની ઉશકેરણી વધે....

અધ્યાત્મના નામે ક્રિયા–૦યવહાર માર્ગ ના અધા અ'ધન છોડી શાસન–શાસ્ત્ર–શિષ્ટજન અને ૦યવહારની મર્યાદાના લાેપ ૧૬ કરે. અધ્યાત્મના નામે જગતમાં ખુદના સ્વેચ્છાવાદ પાષણ કરનાર વિશ્વમાં અનેક હાય છે.

ભાેળાં ભકતા માની લે છે "આ મહાત્મા અધ્યાત્મવાદી છે. '' અધ્યાત્મીની ઉદ્દદ્યાષણા કરાવવી અલગ છે અને અધ્યાત્મી **ળનવુ**' અલગ છે. જૈનશાસ્ત્રની દીપ્ટએ કાેઈપણ આત્મા કયા ગુણસ્થાનકે સાચા અધ્યાતમી કહેવાય તે સમજવું ખૂખ જરૂરી છે.

- મેલાં કપડાં પહેરવા તે અધ્યાત્મી નહિ. જો મેલાં કપડાં પહેરનારને અધ્યાત્મી કહેવાય તા બધા ઘાંચી જ અધ્યાત્મી કહેવાશે....
- 🗜 જટાજૂટને અધ્યાત્મી કહેવાય તેા આર્ફ્રિકાના જ ગલમાં ક્રરતા જ ગલી માનવી અધ્યાત્મી....
  - 🛂 અવ્યવસ્થિત જીવનને અધ્યાત્મ કહેવાય તેા હિપ્પીને જ અધ્યાત્મી કહેવા જોઇએ....
  - तप क्रनारने अध्यात्भी क्रहेवाय ते। तामसी तापसने ज R અધ્યાત્મી કહેવા જોઇએ....
  - ્રિં ગુફામાં રહેનારને અધ્યાત્મી કહેવાય તેા સિંહ–વરૂ केवा क'गसी प्राणीने क अध्यात्मी अहेवा लेधिये.
  - ્રિં સ્વેચ્છાચારીને જ જે અધ્યાત્મી કહેવાય તેા ઇચ્છા મુજળ હરનાર–ક્રનાર–ખાનાર–ભસનાર પશુને જ અધ્યાત્મી કહેવા જોઈએ.

જટાજૂટ વધારવી તે અધ્યાત્મ નહિ....અબ્યવસ્થિત જીવવું તે એધ્યાત્મ નહિ....તપ કરવાે તે અધ્યાત્મ નહિ... ગુફામાં રહેવું તે અધ્યાત્મ નહિ....

વિશ્વના અનેક ધર્માત્મા અધ્યાત્મી મહાત્માના સ'પર્કમાં-પરિગ્રયમાં આવવા ગ્રાહતા હાય છે. પણ વિશ્વમાં ઢાંગી

અધ્યાત્મી કયારેય ખાટ હાતી નથી અને સાચા અધ્યાત્મી મહાત્માની સદા સર્વદા અછત જ હાય છે. અધ્યાત્મી આત્માની ઉપાસના—માન—સન્માન—સત્કાર જોઇ ને ઘણાને અધ્યાત્મી અનવાનું મન થાય. આપણી આ મનાભાવના સાનીઓ જાણું છે. અધ્યાત્મના નામે આપણી ગાડી કયાંય ઉંધા પાટે ચડી ન જાય એટલે શ્રી આચારાંગ સૂત્ર આપણને ક્રેરમાવે છે પહેલાં અધ્યાત્મની વ્યાખ્યા સમજ લે. પછી અધ્યાત્મી મહાપુરુષના આશીર્વાદ મેળવ અને બાદમાં અધ્યાત્મી અન…

શ્રી આચારાંગ સૂત્રનું ૧૬૦ મું સૂત્ર કહે છે– "અજ્ઝપ્પ સંવુઢે પરિવજ્જઈ સથા પાવ'" – " અધ્યાત્મી સદા પાપના ત્યાગ કરે છે."

શિષ્ય ! તું યુશ્ર પૂછીશ…! તમે અધ્યાત્મીની વ્યાખ્યા કરા છા પશુ, મને સમજાવા…

#### અધ્યાત્મ એટલે શું ?

ભલા! અધ્યાત્મના નામે કેટલાંક લાેકા માયાજાળ ઉભી કરતાં હાેય છે પણ જિનશાસનમાં અધ્યાત્મના અર્થ છે.

#### 'આત્મામાં રહેનાર.'

શાસ્ત્રકારા આત્માની સાથે રહેનાર તરીકે મનને જ સ્વીકારે છે. અર્થાત્ અધ્યાત્મ એટલે 'મન' એટલે જ અહી ક્રમાવે છે —

#### મન જેતું સ'વૃત છે તે સદા પાપતું પરિવર્જન કરે છે.

જૈન શાસનની દર્ષિએ મનને કાબુમાં રાખનાર-મનના નિરાધ કરનાર તે અધ્યાત્મી...

તિ મનથી કયારે પણ વિચારની મર્યાદા ઉલ્લ'ઘે નહિ તે અધ્યાત્મી....

💢 પાતાના સ્થાનને ચાેગ્ય વિગ્રાર કરે તે અધ્યાત્મી....

🂢 ખુદના વિચારના સ'યમ દ્વારા આચારના મર્યાદાનું क्तन करे ते अध्यात्भी....

સમજપૂર્વક મનના જે સંચમ કરે તેના વચન અને કાયા સહજ ભાવે સંયમી બની જાય છે. જ્યાં મનને રસ છે ત્યાં જ વચન અને કાયા પ્રવૃત્તિશીલ અને છે. મન જે વિષયમાં ઉદાસ ખને છે–િનરસ ખને છે ત્યાંથી વચન અને કાયા ધીમે ધીમે ખસી જ જાય છે. એટલે જ આન<sup>\*</sup>દઘનજી મહારાજે ક્રમાવ્યું –

" મન સાધ્યું તેણું સઘળું સાધ્યું', મન સંસારથી નિવૃત્ત ખને છે એટલે તન સંસારને કહી દે છે 'અમારા મુખ્ય ભાગીદારે વિદાય લીધી. હવે અમે નકામા અની ગયા. અમે પણ એક દિવસ સ'સારને રાજીનામું આપી દેવાના.

જેતું મન સ'યમી તે પાપના સદ'તર ત્યાગ કરે છે.

અહી' 'પાવ'' શખ્દના અર્થ કરવાના છે પાપનું મૂળ કારણ શું ? 'કર્મ.' કર્મ હટે એટલે પાપ કાેઈ રૂપે પણ પ્રવેશ કરી શકતું નથી. અધ્યાત્મી એટલે સંયમી. સ'યમી આશ્રવના ત્યાગી હાય....પાપ અને યુહ્ય ખ'નેને વિદાય કરનાર હાય....

સ'યમી પુષ્યકર્મ ને પણ કહી દે છે-અમારા આત્મઘરમાં તમને પણ સ્થાન નહિ મળે. કારણ- ' તમે પણ કર્મના સુ વાળા સ તાન છા....કર્મના માહામણા સ તાન છા.... ભલે, યાપ કર્મ નું ખિહામાશું સંતાન છે પણ, પાપ અને પુણ્ય તમે ખ'નેય વિદાય થાવ. અંમે તમારા વિરાધી નથી, તમારા સ્તેહી યે નથી. અમે તા જડ કર્મના વિરાધી છીએ. કર્મના સાહામણાં સ'તાન પુષ્યને અમારા આત્મમ'દિરમાં પ્રવેશ મળે તો તેની પાછળ-પાછળ કર્મનું બિહામણું સ'તાન પાપ પણ પ્રવેશ કરી દે. પાપ-પુષ્ય પછી તો એવા પગ પહાળાં કરીને બેસી જાય કે સમસ્ત કર્મના પરિવાર સહકુટું ખ સહપરિવાર વગર નિમ'ત્રણે મારા આત્મ સામ્રાજ્યમાં અફો જમાવીને બેસી જાય… એવું મને પાસાય નહિ એટલે સાચા અધ્યાત્મી કર્મ માત્રને જાકારા આપી દે.

સાચા સાધુ જ પાપ – પુષ્ય ળ'નેની ઉપેક્ષા કરી શકે. સાચા સાધુને જેમ પાપ પ્રત્યે નક્રરત હાય, તેમ તેને પુષ્ય પ્રત્યે પણુ નક્રરત હાય. પાપ અને પુષ્ય ખ'ને સાધુના માટે હ્યે...છોડવા લાયક...સાચા અધ્યાત્મી પુષ્યને વિદાય આપતાં જરા આધાસન આપે છે. 'તને હમણાં માકલી આપુ' છું પણુ એકવાર માક્ષની સાધના કરવા પ'ચેન્દ્રિયજા(ત–મનુષ્યગતિ– મનુષ્યનું આયુષ્ય—વજ્ઝપલના રાચ સ'ઘયણ, ઔદારિક શરીર વિગેરે થાડી પુષ્ય પ્રકૃતિરૂપ તમારી પાર્ટીને નિમ'ત્રણ આપીશ. પણુ હું તમારે આધીન નહિ અનું. મારા નીચે તમારે કામ કરવું પડશે. શુકલધ્યાને પહોંચવા થાડી તમારી મદદ લધ્શ.' નિઃ સરણી–સીડીના સહારે રાજમહેલમાં પહોંચાય પણ, રાજમહેલમાં પહોંચ્યા પછી સીડીના ય ત્યાગ કરવાના. તેમ સર્વ સ'વરલાવ રૂપ શુદ્ધ ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરીશ ત્યારે કર્મમાત્રને કહી દઇશ.

દૂર હંટા... દૂર હંટા... તમારું કામ નથી એટલે

- ૦ સૌચા અધ્યાત્મી સમભાવમાં સ્થિત હાય....
- ૦ સાગ્રા અધ્યાત્મી જગતના જીવ માત્રના મિત્ર હાય....
- જ સાગ્રા અધ્યાત્મીમાં જ કરુણાના સ્વયંભુરમણ સમુદ્ર લહેરાયમાન થાય....

- o સાચા અધ્યાત્મી જ શ્રેષ્ઠ ગુણાનુરાગી અને શ્રેષ્ઠ ગુણાનુવાદી હાય.
- ૦ સાચા અધ્યાત્મી જ કર્મથી ભારે ખનેલ પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરી શકે છે.
- અચ્ચા અધ્યાત્મી ગુણના પક્ષપાતી હાય...દુર્ગુણના દ્વેષી હાય...દુર્ગુણી પ્રત્યે તેમના હૈયામાં મધ્યસ્થ ભાવ હાય. તટસ્થ ભાવથી આત્મા અને કર્મનું નાટક જોયા કરે. કર્મનું નાટક જોઈ રાગ ન કરે અને દ્વેષ પણ ન કરે.
- ૦ સાચા અધ્યાત્મી ૧૫૮ કર્મ પ્રકૃતિને ળે'ધ–ઉદય– સત્તામાંથી સ'પૂર્ણ છેાડે.
- સાચા અધ્યાત્મીમાં જ સર્વ સ'વરભાવ સાધી શકે અને યાગ નિરાધ કરવાની શક્તિ પ્રગટે.
- ૦ સાચા અધ્યાત્મી જ માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

એા ભાવિના પ્રભુના અન'ત ગુણેના વારસદાર અને વર્તમાનના મારા શિષ્ય !

બસ, તું અધ્યાત્મી ખની સર્વ સ'વરલાવને પ્રાપ્ત કર. એ જ મારી તાે હાર્દિક લાવના છે.

ગુરુદેવ ! વર્ત માનમાં તેા મારા આત્મા બાહ્યદશામાં છે. આપની કૃપાએ અ'તરાત્મદશાની ઝ'ખના જાગી છે. મહાત્માના વેશ પરિધાન કર્યો છે પણ...અધ્યાત્મી બન્યેા નથી. બસ...

મારા હૈયામાં અધ્યાત્મી ખનવાની ક'ઈક સુધુપ્ત પણ ઝ'ખના તેા અવશ્ય છે.

આપની પ્રેરણા મારી જાગૃતિ અવશ્ય લાવશે...

આપની પ્રેરણા એ મારા માટે અધ્યાત્મના ઉષાકાળ છે. ઉષાકાળ બાદ સૂર્યોદય થતાં કેટલી વાર ?

**પસ, હવે રાહ જેઉ**' છું...

ક્ષાયિક શ્રદ્ધાનાં સૂર્યોદયની...!!!

ĸĸĸĸĸ ĸ

# ૪૫ વિતિગિચ્છ સમાવન્નેણં

### અપ્યાણેણું ના લહુઈ સમાહિં

કાઈ પણ વ્યક્તિ અગ્નિ પાસે છેસે અને ઠંડક થાય, તેવું ખને નહિ, મનમાં ભ્રમ પેદા થાય તા શાંતિ પ્રાપ્ત થાય નહિ, તેમ સત્ય તત્ત્વ પ્રત્યે અરૂચિ પેદા થાય તા શાંતિ મળે નહિ. સત્ય-સુયાગ્ય મહાત્મા પ્રત્યે તિરસ્કાર પેદા થાય તા પણ શાંતિ મળતી નથી. સાધક જીવનમાં-આરાધનામાં-સાધનામાં આનંદ ત્યારે આવે જો ચિત્ત સ્વસ્થ હાય તા. ચિત્તની અસ્વસ્થ દશામાં કદાચ આરાધના થાય તા પણ યંત્રવત્ થાય, પ્રાણ પૂરાય નહિ.

સાધક!તારે આરાધના અને સાધના ખ'ને કરવાની છે. આરાધના નિત્ય કરવાની હોય. સાધના સમયે—સ્થળે અને લક્ષ્ય સિહિ અથે અમુક મર્યાદામાં તેના નિયમ પ્રમાણે કરવાની હોય. પ્રભુશાસન ફરમાવે છે આરાધના—સાધનાના પ્રાર'ભ ચિત્તની સ્વસ્થતાથી જ કરવા. ચિત્તની સ્વસ્થતા વગર કરેલી આરાધના-સાધના સફળ થતી નથી, સિહિદાયક અનતી નથી. એટલે તને કહું છું. પહેલા ચિત્તની સ્વસ્થતા પ્રાપ્તકર. ચિત્તની સ્વસ્થતા કહેા કે સમાધિ કહેા એકજ છે.

સાધક! તું. વિનયી છે. ગુરુની વાત સ્વીકારે તા પર-માત્માના ઉપદેશ કેમ ન સ્વીકારે ? પરમાત્માના ઉપદેશને તું અતુસર. પ્રહ્યુની આજ્ઞાની આરાધના માક્ષ માટે થાય છે. તું મુમુક્ષુ છે. મારે હવે તને વધુ શું કહેવાતું?

ગુરુદેવ ! હું શું છું અને શું નથી. તે બધું આપ જાણે છા. મારી વૃત્તિને, મારા આત્મ સ્વભાવને હું જાણું તેના કરતાંય આપ અધિક જાણા છા. સંસાર સમુદ્રમાં ઢૂબતાં મારા પ્રત્યે આપને કરુણા જન્મી, મારા હાથ પકડી બહાર લાવ્યા. શું હવે મારા દુર્ગુણાને બહાર નહિ લાવા ? મારા સદ્દગુણાને પ્રગઢ નહિ કરા ?

આપને વિનવું છુ'–મારી જીવન નૈયાના સુકાની બનર્જો. મને માેક્ષમાં સ્થાપિત કરજે. આપે ફરમાવેલ મારા હિત માગે ચાલીશ. પણ અધ્યાત્મ જીવન માટે આળક છું. સ્ખલના થશે. અસ, આપ મને ચેતવજો...

આપના માર્ગ દર્શ નથી પતનમાંથી બચીશ... અને ઉર્ધ્વા-રાહણની શ્રેણિમાં ધીમે ધીમે પણ સફળતા પ્રાપ્ત કરીશ. વિદ્વાનની સ્તુતિ ચિત્ત સ્વસ્થતા—સમાધિ આપે અને હું આચારાંગ સૂત્રની હિતશિક્ષા ના હું ઉપાસક બન્યાે છું.

મારા ગુરુદેવ ! આપ પણુ જ્ઞાની છેા...આપની સ્તુતિ દ્વારા વિશ્વના સમસ્ત સાધુ તત્ત્વની સ્તુતિ કરીશ. આ અભિ-લાષ મારા પૂર્ણુ થાય. એજ

#### નત મસ્તકે પ્રાથભા....

શ્રી આચારાંગસૂત્ર તને હંમેશા કર્ત વ્યના ઉદ્ધાધ કરે છે, કયારેક નિષેધાત્મક પદ્ધતિએ, કયારેક વિધેયાત્મક પદ્ધતિએ મહાપુરુષા પ્રેરણા કરે. શાસ્ત્રમાર્ગનું વિધાન કરે. સદ્દકર્ત વ્યનું ફળ કહે. અસદ્ કર્ત વ્યનું પણ ફળ લયંકર હેય તેમ કહે. પણ તું આમ કરીશ તા તને નુકસાન થશે. તું આમ કરીશ તા સ્વર્ગ પહાંચી જઇશ એમ કહે. મહાપુરુષના વચન દીપક સમાન હાય. દીપકનું કાર્ય સ્પષ્ટ દર્શન કરાવવાનું.

તેમ મહાપુરુષ આપણુને શાસ્ત્રના રાજમાર્ગ ખતાવે. વીતરાગનું વચન વીતરાંગ ખુદ 'તિન્નાણું' તારયાણું' હાય તેમ વીતરાગ વચનના અનુયાયી મહાપુરુષ 'તિન્નાણુ' તારયાણું' · ખુદ્ધિના ધારક હાય.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર એ તાે પરમાત્મા મહાવીરની વાણી. તેમાં કાેઇના પ્રત્યે શ્રાપ પણ ન હાેય, અનુગ્રહ પણ ન હાેય. સત્યમાર્ગ ના પ્રકાશ હાય. જે શાસ્ત્રમાં સત્યમાર્ગ ના પ્રકાશ હાય તે કાલ જયી ગ્રાંથા ખને છે. પ્રલુ કરમાવે છે—વિતિગિચ્છા સમાવન્નેણું અપ્પાણેણું ના લહઇ સમાહિં'

વિચિકિત્સા પ્રાપ્ત કરેલા આત્માને સમાધિ ભાષા નથી. જ્યાં આગમની ૫ કિત સાંભળીશ એટલે તુ તોના રહસ્યને પ્રાપ્ત કરવાને ઉત્સુક અની જઈશ. તારી જિત્રાસા જાણું છું ...સમજું છું ...એટલે તારી જિત્રાસાને અનુરૂપ વિસ્તૃત-વિસ્તારથી અર્થ સમજાવીશ. અધીરા ના ચા….જાગૃત થા….સાવધ થા….ઉપયાગી બન…એકાગ્ર બન..

#### 'વિચિકિત્સા એટલે ચિત્ત વિષ્કુતિ'

ચુક્તિ વડે-તર્ક વડે પ્ર<sub>ત્યક્ષ-પરાક્ષ-આગમ-અનુષ્ઠાન-ઉપમાન</sub> વિગેરે પ્રમાણ વડે સમજાવે છતાં સમજાય નહિ. માહના '<sup>ઉદયથી</sup> બુદ્ધિમાં ભ્રમ પેદા થાય. આ બધા મારી પાસે માેહક રજુઆત કરે છે પણ આ કંઈ સત્ય નથી....વિશ્વસનીય નથી.... ક્ળદાયક નથી..આવેં આત્મિક પરિણામ તે વિચિકિત્સા. શાસ્ત્રમાં વિચિકિત્સાને દર્શ નનાે અતિચાર કહ્યો છે. વિચિકિત્સા સમ્યક્ત્વ −શ્રદ્ધા–આસ્થા–વિશ્વાસને દુષિત કરે છે. આત્માના પરિ**ણા**મ **યદલાતાં મનની વિગ્રાર**ણા યદલાય છે. પણ હજી આગારની ં પ્રણાલી ખદલાઈ નથી. એટલે આચાર પાળે છે. પણ આચારના <u>પાણુ શ્રદ્ધા ચાલી જવાથી આચાર નિષ્પ્રાણુ ખની જાય છે.</u> વિચિકિત્સાના બીજો પણ અર્થ છે.

#### 'વાચકિત્સા એટલે વિદ્વાનની જુગુપ્સા.'

જૈનશાસ્ત્ર એકલા ગ્રંથોના અંભ્યાસીને વિદ્વાન કહેતાં નથી પણ ગ્રંથાના અભ્યાસ દ્વારા સ'સાર સ્વભાવ સમજ સ'સારના જે ત્યાગ કરે છે તેને વિદ્વાન કહે છે.

વિદ્વાન એટલે ત્યાગી—મહાવતધારી મહાત્મા—સાધુ— યતિ—મુનિ. આવા સાધુ—સાધ્વીજી મ.ની જુગુપ્સા—નિંદા— તિરસ્કાર એટલે વિચિકિત્સા. સાધુ થયા તો સાધના કરે પણ-આવા મેલાં કપડાં શું કામ પંહેરે છે? વૈરાગી થયા તો રાગ ન રાખે પણ શરીરને પરસેવાથી નીતરતું શું કામ રાખે છે? સાધુ થયા તો તપ કરે—જપ કરે પણ ગંદા શરીરની ઉખ્યુ જળ વડે થાડી શુદ્ધિ કરી લે તો શું વાંધા?

આમ, સાધુની જીવન ગર્યા પ્રત્યે જે વ્યકિતને અણુગમા-અરૂચિ-અભાવ પેદા થાય તેને ચિત્તની સ્વસ્થતા-ચિત્તની. પ્રસન્નતા, આત્મિક આનંદ મળતાં નથી. આત્મિક આનંદ એ. તા સાધુ ચર્યાનું પરમ લક્ષ્ય છે. સાધુની નિંદા ગૃહસ્થ કરે તા દાષ લાગે તેમ સાધુ કરે તા ય દાષ લાગે.

તું અતિચાર લાંઘુલ છે. અતિચાર તને મુખપાઠ છે. એટલે વિચિકિત્સાના આટલા અર્થ તને સમજાય; પણ જરા આગળ વધ. સાધુની જીવનચર્યાની નિંદા આટલા જ વિચિ-કિત્સાના અર્થ નથી કરવાના. થાડા વિચાર કર. સાધુની જીવનચર્યાની નિંદા ન થાય તા સાધુ મહાત્માની નિંદા થાય રિત્યારી—વૈરાગીની પંચાત કરાય?

વિદ્વાન–મહાત્માની કુથલી થાય ? વિદ્વાનની ટીકા ટીપ્પણ થાય ?

સાધુની જીવનચર્યાની નિ'દા આત્મ સમાધિને નષ્ટ કરે તા સાધુ પ્રત્યેના અભાવ—અરૂચિ–અણુગમાં–તિરસ્કાર–નિ'દા— કુથલી આત્માનાં ઉત્થાન કરે કે અધ : પતન કરે ? સાધુ તાે. समलावी महात्मा छे. तुं निंहा डरीश तो पण ह्या अने डेड्णा थिंतवशे. पण साधुनी निंहाथी तारा आत्माने शुं हाल थशे ? भाव लहा! मारे तने आगम पंडितनुं रहस्य समलववुं छे. तारी आत्मिंड समाधि लयमां मूडाशे. का पाप तने मनुष्य जनावीने पण पागल जनावशे.... भूण जनावशे.... इहाय जुद्धि रहेशे तो पण सह्जुद्धि निह रहे. सत्य समळ शंडशे निह. सहलाव समलवनार मणशे ते। पण तारा पूर्व अह छोडीश निह. शास्त्रीय शण्डमां इहुं – विशिष्ठित्साथी भाधि हुर्ल्ल जने छे. समिंडत प्राप्त थाय तेवा अनेडिनिमित्तो—आलंजन निष्डाभियाण—निर्पेशेशी निवरे छे.

તું મારા આરાધક શિષ્ય! તારો આરાધના સફળ અનવીં જોઈએ. નિષ્કંટક—નિરંતરાય અનવી જોઈએ. બાલ્ય ઉંમરથી સદ્દેશુરુની છાયા પામેલ વર્તમાનના મારા શિષ્ય પણ સાવિના પ્રભુના શાસનના વાહક=શાસન પ્રભાવક મહાત્મા, સમાધિના મહામાર્ગના તું ઉપાસક અની જા... આરાધક અની જા...

રાની-વિદ્વાન-શાસ્ત્રવિદ્-ત્યાગી-તપસ્વી-સાધુ મહા-તમાના ચરણુના ઉપાસક અની જા... અ'તરના અધિકેરાં. અહુમાન રાખ. મહાત્માના ગુણે તો પ્રશ'સક અની જા. મહા-તમાની ગુણ સ્તુ(ત દ્વારા જીવનને ધન્ય અનાવી દે....

"ગુણું સ્તુતિ મહાત્માની થશે….પણ, આત્મિક શાંતિના. અણુમાલ લાભ તને મળશે."

નાના એવા નિમિત્તથી સન્માર્ગની તને પ્રાપ્તિ થશે. મહાત્માની ઉપાસના એટલે ખરેખર તારા જીવનની અદ્દલુત પ્રાપ્તિ. મહાત્માની ઉપાસનાથી તારું પુષ્ય એટલું મજબુત થશે કે તને બુદ્ધિના વિભ્રમ કયારેય પેદા નહિ થાય. તારા રાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ થશે. માહનીયકર્મના ઉદય દ્દર જશે. શ્રી આચારાંગ સ્ત્રમાં સદા સ'યમીની હિતશિક્ષા.... સ

# ઉદ્રિદેયસ્સ દિયસ્સ ગઇ સમણ્યાસહ

જગતમાં સૌ પ્રગતિને ચાહે-પ્રગતિની પ્રશંસા કરે. પણ, પ્રગતિ અ'ગે પુરુષાર્થ કેટલાં કરે ? કળીરવડ જેવા ઘેઘુર વડલાની છાયામાં સૌ શાંતિ પ્રાપ્ત કરે. પણ કયારેક તો કળીરવડને પૃછા—"તું કઈ પરિસ્થિતિમાંથી પસાર થયા ?" વૃક્ષને જો હાથ અને આંખ હાય તા આંખ ઉ'ચી કરી આંગળી આકાશ સામે ચી'ધીને કહે-ભગવાન જ જાણે. મારા અસ્તિત્વ માટે મારે શું શું સહેવું પડ્યું ? તેમાં પણ જેમ જેમ વડવાઈ એ વધી તેમ તેમ તા પૃછવાનું શું ? એક વૃક્ષના વિકાસ પણ કાળજી માંગે છે, તા એક માનવ-સામાન્ય માનવ મહામાનવ અને ત્યારે તેને કેવા ભય'કર જીવન સ'ઘર્ષ માંથી પસાર થવું પડે ? શેઠ-શેઠાણી કે રાજા-રાણીની કથા વાર્તા હાય તા લખી શકાય પણ અ'તરની કથા …! અ'તરની કથા કેવી રીતે શખ્દમાં રજૂ થઇ શકે ?

મહામાનવની પ્રગતિની કથા શંબદમાં રજુ ન થઈ શકે તો આત્મામાંથી મહાતમા ખનવા અને મહાત્મામાંથી પરમાતમાં ખનવા અંખતા આત્માની કથા શું શબ્દમાં આલેખી શકાય ? -શબ્દ શક્તિ ત્યાં વામન ખની જાય છે. આત્મશક્તિ અનેરી આલાથી પ્રગઢી ઉઠે છે.

'આત્મશક્તિના આલેખન ન થાય પણુ આત્મશક્તિના ઃદર્શાનથી,–આલ'બનથી આત્મશક્તિના વિકાસ અવશ્ય કરી -શકાય.'

આપણા સૌની આત્મશક્તિનું વિકાસક પરમસૂત્ર શ્રી આચારાંગ સૂત્ર–તેનું ૧૬૪મું સૂત્ર કહે છે–

" સે ઉદ્દિહયરસ હિયરસ ગઇ' સમણુપાસહ "

"સમ્યક્ હત્થાન વડે સ્થિત થયેલાંની ગતિને સારી રીતે જુએા."

એ ....શિષ્ય !

તું ગતિ શખ્દ સાંભળીશ કે તરત પૂછીશ. ગતિ કે પ્રગતિ ? ગતિ = ચાલમાં શું જોવાનું ? દરેકની ચાલવાની રીત અલગ હાય. કાઈ જ્યાતિષી ચાલ ઉપરથી ક'ઈક-લવિષ્ય કથન કરી શકે. કાેઇક ડાેક્ટરાે ય ચાલ જુએ તાે ઘણા <sup>અ</sup>નુમાન કરી શકે. પણ હું ગતિ ઉપરથી શું સમજુ ?

પ્રગતિની વાત કરું ? પ્રગતિ તાે સહજ પ્રગટ થઇ જાય. પ્રગતિને કયારેય પ્રગટ કરવી પહેતી નથી અને પ્રગટ કરવી પડે તે પ્રગતિ નહિ, કંઇક ગુપ્ત ગતિ હેાય, તારા મનની વકતાને સમજુ' છુ'. છતાં તને કહુ' છુ' ગતિ શખ્દના અર્થ કર અથવા શાસ્ત્ર દ્વારા સમજ ગતિ એટલે શું ? મને તારા મનની અબર છે.

મારા આ પ્રશ્ન સાંભળીને પણ તું કહેવાના ગતિ શાબ્દના અર્થ તમે જ કહા ને ?

ભાઈ! અધું હું જ કહીશ અને હું જ કરીશ, પછી કેવળજ્ઞાન પણ હું જ મેળવીશ અને માેફો પણ હું જ જઇશ. એ પણ યાદ રાખજે. પણ હું તાે તારી પ્રગતિ ચાહક ગુરુ છું.

સાંભળ, ગતિ શખ્દના અર્થ શીલાંકાચાર્ય મહારાજ કરે છે. પદવી-ઉન્નિત-'આખાદી. તું સારી રીતે પ્રગતિ નિહાળ... પદવી–ઉન્નતિ આળાદીને સમજ. પદવી કાેની થાય ? ઉન્નતિ કાેની થાય ? આળાદી કાેની થાય ? ઉચ્ચગતિ કાેની થાય ? એ પણ જાણવું પડશે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે સ્થિત થયેલાંની ગતિ-પદવી ઉચ્ચગતિ થાય છે. કયાં સ્થિત થયેલાંની ? એક સ્થાનમાં સ્થિર થયેલાંની ? એક કાળમાં સ્થિર થયેલાંની ? તારા પ્રશ્ન અનેક થશે તે પહેલાં સમજાલું.

ગુરુકુલવાસમાં રહેલાની ગતિ-પદવી થાય છે.

- જે આત્મા ગુરુકુલવાસમાં રહે છે–તે આત્મા ગુર્વાજ્ઞાના પાલક ખની શકે છે.
- -- જે આત્મા ગુરુકુલવાસમાં રહે છે-તે આત્મા ગુરુસેવાના આરાધક બની શકે છે.
- જે આત્મા ગુરુકુલવાસમાં રહે છે–તે આત્મા નિર્દોષ શુદ્ધ સ'યમના સાધક ખની શકે છે.
- જે આત્મા ગુરુકુલવાસમાં રહે છે–તે આત્મા શુદ્ધ સદ્દરાણુના ઉપાસક ખની શકે છે.

ગુરુકુલવાસમાં વીતરાગની આજ્ઞા અને ગુર્વાજ્ઞા પાલન વ્યવાથી અભિમાન હટે છે અને નસ્રતા પ્રગટ થાય છે.

જે આત્મામાં નમ્રતા પ્રગટે છે તે જગત માત્રને વ'દનીય-પૂજનીય અને અનુમાદનીય બની જાય છે.

જે આત્મા ગુરુકુળમાં રહે છે તેને પરમ શ્રદ્ધા સ'પન્ન ગૌતમ સમા જ્ઞાની ગુરુના શ્રીમુખે શાસ્ત્રવાંચન-શાસ્ત્ર શ્રવભુના લાભ મળે છે. સમ્યગ્ શ્રદ્ધાળુ જ્ઞાની ગુરુ શિષ્ય-શિષ્યાની ચાગ્યતા તેમના તર્ક-વિર્તક તેમની ખૌદ્ધિકતા સમજે છે તેથી શિષ્યના મનને સમજી અધ્યયન-અધ્યાપન કરાવે છે. વાંચના આપતાં શિષ્યાના પ્રશ્નાના સ'પૂર્ણ નિરાકરણ કરે

છે. આ કારણે જ ગુરુકુલવાસમાં નિવાસ કરનાર શિષ્યનીશ્રદ્ધાની શુદ્ધિ થાય છે. જ્ઞાનનું ફોત્ર અપરિસિત ખને છે. ગુરૂકુલવાસમાં નિવાસ કરનાર શિષ્યની ચારિત્રમાં સ્થિરતા પ્રગટ થાય છે.

જ્ઞાની ગુરુ શિષ્યના એવા જતન કરે છે કે માહના જહेर तेने यहता नथी. इहाय इयारे हे भार्डना ज्वर शिष्यने -સ'તાપે છે તેા ગુરૂજી તેને તુરત ભાવનાની ઔષધિ આપે છે. ગુરુકુલવાસમાં ગુરુવરનું ત્યાગનું પવિત્ર સામાજ્ય એટલું ज्या है। असे के के अर्दित इप यारित्र द्रोड़ीने अवेश क मणते। નથી. ગુરુકુલવાસમાં ગુરુદેવ તેા આપણા સ'યમના રક્ષક ખને છે, પણું પૈલાં સ્થવિર ભગવંતા-વૃદ્ધ મહાત્મા સાધુની ચાલ ·ઉપરથી તેમના એસવા-૭ઠવા એાલવા વિચારવાની પદ્ધાતેથી સમજી જાય છે કે આ સાધુ સંયમના પાલન કરી શકશે કે નહિ ? છે પણ બાળક જેવા છે. માતા-પિતાને છાડીને હજ હમણાં જ આવ્યા છે. હજ તેને કાેઈ વડીલની હું ફની જરૂર છે. તેની કાેઈ આ સાધુ સ'યમ પાલન કરવા ઇચ્છે આંગળી પકડનાર નેઈએ તેથી સ્થવિર વૃદ્ધ સાધુ કાઈ નવદીક્ષિત-ખાલ-વૃદ્ધ-ગ્લાન સાધુની સેવામાં દેાડી જાય છે.

નૂતને સાધુ સ્થાવર સાધુના આશ્વાસનથી આન'દ વિલાર ખની જાય છે. અને સાધુ મહાત્માનું સ'યમ છવન ગુરૂકુલ વાસના પ્રભાવે પતનમાંથી ઉધ્વારાહી ખની જાય છે. ગુરુકુલ-વાસમાં રહેતાં શિષ્ય જિન શાસનના રહસ્ય પ્રાપ્ત કરતાં -આરાધના અને સાધનાના ખળે ગુરુના જ્ઞાનના ખજાના પ્રાપ્ત કરી લે છે. ત્યારે ગુરુદેવ વિચારે છે "ભવિષ્યમાં મારા ચાનને આ જ વિસ્તારશે, શાસનની જવાબદારી નિભાવશે અન શાસનના પ્રભાવક પણ આ શિષ્ય થશે." પ્રભુ શાસનના गौरववंत आयार्थ पहथी आ महात्माने विस्पित हरे। न्याम, गुरुष्ठु सवासमां निवास करता शिष्य परमिष्ठिना त्रीला

પદે પહેંાં જાય છે. આચાર્ય પદ પર આરુઢ થઈ જિનાજ્ઞા મુજબ ગચ્છનું સંચાલન—શાસનનું સુવાંગ્ય સંચાલન કરે તો તીર્થ કર નામકર્મ નિકાચિત કરે છે. અ તે એક ઉત્સિપિ શિ. અવસિપ શી કાળમાં ફક્ત ૪૮ આત્માને જ જે તીર્થ કરનું મહાન પદ મળે છે. તેના પણ ઉમેદવાર બની શકાય. ગુરુકુલવાસમાં રહેતા શિલ્યની પ્રગતિ—પદવી—લાભ અવર્ણનીય છે. તેથી જ શ્રી આચારાંગસૂત્ર ફરમાવે છે ગુરુકુલ નિવાસી શિલ્યની પ્રગતિને તું સારી રીતે નિહાળ….એટલું સૂક્ષ્મ— ખારીકાઈ થી નિરિક્ષણ કર કે તેને પણ આ મહાન માર્ગની સફર કરવાનું મન થાય.

ગુરુદેવ! આપે કૃપા કરી. મને કેટલું સરસ સમજાવ્યું.. કયારેક થઈ જતું હતું. "મેં આત્મસાક્ષીએ મહાવત લીધાં છે. કંઈક તા સમજ વિચારીને લીધાં છે પછી વળી આ. ગુરુની શાની પાલીસ ચાંકી? પણ....આજે મારી અધી અસમજૂતી-ગેરસમજૂતી દૂર થઈ. જગતની દરેક સારી ચીજના માટે સંરક્ષણ જોઈએ જ. મકાનને કંપાઉન્ડ જોઈએ...... ગેતરને વાડ જોઈએ......દરવાજાંને તાળું જોઈએ.....નીકાને નાવિક જોઈએ.....દરવાજાંને તાળું જોઈએ તેમ શિષ્યને ગુરુના રખવાળાં જોઈએ. ગુરુના રખાપા હાય તા શિષ્યના સંયમ સુરક્ષિત રહે. આ વાત મને ખરાખર સમજાઇ ગઈ. પણ હવે કૃપા કરા....મને 'ઉદ્દિશ્યસ્સ' શબ્દના અર્થ સમજાવા. મારું અજ્ઞાન દૂર કરવા આપ કષ્ટ લા, તેવી. પાર્થના કરું છું:....

ગ્રાન પિપાસુ ! તારી યાગ્યતા મને ઉત્સાહિત કરે છે. એટલે સમજવતાં કષ્ટ નહિ, આનંદ આવે છે. તાે કાેેેકવાર તારા પ્રશ્નો સાંભળી તારા ભૂતકાળમાં હું ખાવાઈ જાઉ છું. આજે તું પ્રશ્ન કરે છે તેના કરતાં અધિક માથા કુટિયા પ્રશ્ન હું મારા ગુરુદેવને કરતા. પણ એ વાત્સલ્યમૂર્તિ ગુરુદેવે મારા મેંસ્તક પર તેમના પવિત્ર હસ્ત ફેરવી મને કેટેલું શાંતિથી સમ-જાવતાં એ પવિત્ર દેશ્ય યાદ આવે છે ને થાય છે મારા ગુરુદેવના તે દિવ્યપંથના હું અનુગામી ન ખનું એ કેમ ખને ?

ચલ, હવે તારા પ્રશ્નના જવાળ " ઉદ્દિશ્યસ્સ " એટલે ઉત્થિતસ્થ. ઉઠેલ–જાગેલ સમ્યગૂ ઉત્થાન કરેલે. પ્રભુ શાશ<mark>નમા</mark>ં સમ્યગ્ ઉત્થાન એટલે શ્રદ્ધામાં સ્થિર થયેલ. શંકા–કાંક્ષા– વિચિકિત્સા વિગેરે દેાષથી રહિત જેની શુદ્ધ શ્રદ્ધા છે તેવા શુદ્ધ શ્રદ્ધાવાન. હવે આખાય પદના સંપૂર્ણ અર્થ સમજ લે.

'શુદ્ધ શ્રદ્ધાળુ ગુરુકુળમાં રહેલ ઓત્માની પદ્યવી.'

આત્માની ગતિ ભવ્ય અને દિવ્ય હાય છે. તેનું તું નિરીક્ષણ કર. શાસ્ત્ર તાે સૂચન કરે. પણ શાસ્ત્રનું સૂચન એ જ લબ્યાત્માને હિતશિક્ષા ખને છે.

તારા જેવા સુચાેગ્યને વધુ શું કહું ?

મારી તાે તારા પ્રત્યે એવી ભાવના છે. મને તાે એટલા શુલ મનારથ થાય છે કે મારા શિષ્યની યશગાથા મહાવિદેહ સેંત્રમાં ખિરાજિત સીમ ધર પ્રભુ કયારે ગાશે ?

સીમ'ધર પ્રભુની પ્રશ'સા ચાગ્ય અન એ જ મારા તને અ'તરના શુભાશિષ છે.

ગુરુદેવ! આપના મનારથ સાંભળતાં મારી આંખા અશ્રુના સમુદ્રથી છલકાઈ જાય છે.

મારે અવશ્ય મહાપુરૂષાની પ્રશ'સાને ચાગ્ય ખનવુ' છે પણ તે માટે તા પ્રથમ મારે મારા વડીલના આશિષ ચાેગ્ય બનવાનું છે.

આપ તા મારા સદા મનારથ પૂર્ણ કરા છા....

એક વધુ મનાેરથ કરાે....

આપ દાતા છા... હું દાનને ચાગ્ય પાત્ર છું ખસ....

હું <sub>ભિક્ષા</sub> દેહિ....ભિક્ષાં દેહિ....."

# અંજૂ ચેવ પડિછુધ્ધ છવી

જગતમાં ઉપદેશકાર અનેક હાય. પણ ઉપદેશ પ્રમાણે આચાર વિરલ વ્યક્તિમાં હાય. પ્રવચનથી સભા મ'ડપને ગજાવવા સહેલા છે. પણ પ્રવચનના તત્ત્વાથી જીવન જીવવું ખૂબ કઠીન છે.

કયારેક તો ઉપદેશ અને આચાર વચ્ચે આકાશ અને પાતાળ જેટલું અંતર હોય છે. ઉપદેશ દેતાં તો ગુરુ ગૌતમ જેવો આત્મા ખની જાય છે અને આચારમાં તા ગાશાળા જેવી પ્રવૃત્તિ દેખાય છે. ઉપદેશમાં અપાતા તત્ત્વા જીવનમાં કેમ પ્રતિખિંખત ન થાય ? કાેે જીવનમાં તત્ત્વરાનને પચાવી શકે ?

આ પ્રશ્નો આરાધક આત્માને સહજ થવાના છે.... આરાધક આત્મા ઉપદેશ અને આચાર વચ્ચે સ'ગતતા ઇચ્છે છે. વિસ'ગતતા કયારે પણ ન ઇચ્છે. આરાધક આત્મા કયારે પણ ખુદની ભૂલ ના સ'તાડે—છૂપાવે. આરાધક આત્મા સદા આત્મિક સિદ્ધિને ચાહતો હાય તેથી ગુરુજનના ચરણકમલમાં નમસ્કાર કરીને શિષ્ય પૂછે છે–ઉપદેશ પ્રમાણે આચાર કાનામાં હોય ?

સુશિષ્ય! શ્રી આચારાંગસૂત્ર ફરમાવે છે " અંજૂ ચેવ પહિખુદ્ધ જીવી." સરલ આત્મા–ઋજુ આત્મા પ્રતિખુદ્ધ જીવી હાય છે. તને પ્રશ્ન થશે. પ્રતિખુદ્ધ જીવન માટે દેઢ સંકલ્પ– અદ્દસુતવીર્ય જોઇએ કે ઋજુવૃત્તિ ?

તું એક નહિ અનેક પ્રશ્ન કર. પણ હંમેશા સત્ય સમજવા આતુર રહેજે. શાસના સમાધાન સત્યને અનુસરણ કરતાં હાય. આપણી બુદ્ધિને નહિ...આપણા કદાગ્રહેને નહિ.

કેટલીકવાર આપણે પણ આપણા મનની કુટિલ ગતિ સમજતાં નથી. સત્ય સમજવા જઇએ છીએ પણ સત્યને કાટકૂટ કરી આપણા મગજમાં જે કદાગ્રહની દ્રેમ છે. તેમાં ફીટ કરવા જઇએ છીએ. અંતે સત્યનાે વિનાશ થઈ જાય છે અને આપણી પાસે પુનઃ મિચ્યાના આવિર્લાવ થાય છે.

શ્રી આચારાંગસૂત્રની હિતશિક્ષા ખૂબ મર્મા લરી છે. પહેલાં તું સમ્મત નહિ થાય. તારા મનમાં કંઇક ગુંચ છે. ગુ<sup>ચ</sup>્ ઉકલે એવી છે પણ તને ડર લાગે છે. ગુ<sup>ચ</sup>્ચ ઉકેલાય તેા હું કેવા દેખાઈ જાઉં?

તેથી જ શાસ કહે છે–ઉપદેશને અનુસાર જીવન સરળ આત્માનું હાેય. કપટી આત્માનું ન હાેય.

તા સાધુતા સરળતા વગરની હાય? સાધુતા ૮કે જ સરળતાથી. સરળતા વગર સાધુતા રીસાઈ ને દૂર દૂર ચાલી જાય. સરળતામાં અન'ત સિદ્ધોની સાક્ષીના સહજ સ્વીકાર છે. વક્રતામાં–છૂપાવવામાં પરમાત્માના અપલાપ છે. પરમાત્માના જ્ઞાનના અપલાપ છે.

સરળ આત્મા માને છે-જગતના જવાથી શું છૂપાવલું અને શુ' પ્રગટ કરવુ' ? અન'ત જ્ઞાનીની દેષ્ટિમાં તા મે' શુ' કર્યું. હતુ. ? શું. કરી રહ્યો છું. અને શું. કરીશ ? તે બધું. જ છે. હવે રહી આ દુનિયાના લાકાની વાત. ખધાથી હું શું છુપાવું છું ? મારા સદ્દગુણું કે દુર્ગુણું ? મારું સદ્દકર્ત વ્ય ? મારી સારી વાત તા હું મારા મુખે બધાને કરું અને સૌથી માન મેળવું અને જ્યાં દુર્ગુ હુની વાત આવી ત્યાં છૂપાવું ? એટલે સૌને છેતરવાના ? અનાવવાના ? આપણમાં જે ને હાય તેનાથી ળીજાને જુદું દેખાડવાનું ? શું તું દુનિયાને લાહ સમજે છે! સત્ય અને અસત્ય શબ્દથી જ સાબિત થાય છે. જ્યાં તારે સાખિત કરવું પડે છે ખાલવું પડે છે-જાહેર કરવું પડે છે- તે જ કહી દે છે સત્ય જુદું છે માટે જ જેરજેરથી સાળિતી આપવી પડે છે.

માને કયારેય જીલથી સાબિત કરવું પડતું નથી. આ મારું સગું બાળક છે. માતાના સાડાત્રણ કરાેડ રૂંવાડા માતૃત્વને વ્યક્ત કરી દે છે. સતિને કયારેય સતિત્વને સાેગ દથી સિદ્ધ કરવું પડતું નથી. તેના પુષ્ય પ્રકાેપથી જ ધરા ધ્રુજી ઉઠે છે.

ભલા માનવ! આપણુ સૌએ સમજવું જ પડશે. સાધુતાની શોભા માત્ર જ નહિ પણ સાધુતાની સિદ્ધિ અને. શુદ્ધિ સરળતાથી છે.

એટલે જ શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં સાધુના પર્યાયવાચી શખ્દ વાપર્યો છે. ઋજુ સાધુ સરળ સાધુ જ શુદ્ધ સાધુ હાય. સરળ સાધુ જ સારા સાધુ ખની શકે, સારા સાધુ ખનાવવા શ્રી આચારાંગ સૂત્ર આપણને ક્રેરમાવે છે—

' અ'જૂ ચેવ પહિબુદ્ધ છવી ' 'સરળ સાધુ જ પ્રતિબુદ્ધ છવી હાય.' શાસ્ત્રમાં પ્રતિબુદ્ધ છવીના અર્થ કર્યો છે.

'ઉપદેશ પ્રમાણું વર્તાન કરવાના જેના સ્વભાવ હાય તે.' આ વાકચ ખૂબ ચિંતન કરાવે છે. અરિહેત પરમાત્માની આગ્ના પ્રમાણે જીવન વ્યતીત કરવાના જેના સ્વભાવ છે તે પ્રતિખુદ્ધ જીવી. પાતે જે ઉપદેશથી સમજ વિચારીને નિયમા–વ્રતા ચહ્યુ કર્યા છે તે વ્રત નિયમા આજીવન અખેડ પાળે તે પ્રતિખુદ્ધ જીવી.

જે સાધુ<sup>ં</sup> ધાસાેગ્ફ્યાસ વડે નહિ પણ સ'યમ રૂપ્ ધાસાેગ્ક્યાસ વડે જવે તે પ્રતિખુદ્ધ જીવી. સ'યમ જ તેનું જીવન. સ'યમના રક્ષણુ માટે દેહતું ધ્યાન રાખે. પણુ સ'યમના ભાગે દેહતું જતન ના કરે. પ્રતિખુદ્ધ જીવીને દેહ છાડવા જેવા લાગે. સ'યમ જ આરાધ્ય–સાધ્ય–ઉપાસનીય લાગે. ખરેખર, તે

પ્રતિભુદ્ધ જીવી એટલે પ્રલુના ઉપદેશના જીવ'ત સાક્ષાં-ત્કાર.., પ્રલુના ઉપદેશનું જીવ'તરૂપ...

આ મહાસિદ્ધિ સરળતા વગર પ્રગટ ન થાય. પ્રતિખુદ્ધ જીવનની મહાસિદ્ધિ સરળતા મહામ'ત્રથી સિદ્ધ થાય છે. જેના જીવનમાં સરળતા સ્વભાવગત ખને છે તે સાધુ મહાત્મા પ્રતિખુદ્ધ જીવી ખની શકે.

વત્સ! તારે સરળ અની પ્રતિભુદ્ધ જીવનની ભવ્ય સિદ્ધિ મેળવવાની છે. કાઈ અણુમા સિદ્ધિ–ગરિમા સિદ્ધિના તારે ઉપાસક અનવવાનું નથી. આ અધી સિદ્ધિ તા સામાન્ય છે.

## 'અદ્વિતીય સિધ્ધિ તાે સરળતા.'

તું! એટલે સરળ સાધુ. સરળ સાધુના જીવનના અનુ-સંધાન વિચાર સાથે આચારનું સંયોજન કરવામાં. દુનિયાના ખધાં આયોજન શકય છે—આસાન છે. પણ કઠીન છે પ્રતિબુદ્ધ જીવનનું આયોજન. પણ, તું સરળ તા તારા માટે અશકય નહિ. સરળ કયારેય ખાેટી ડે ફાસ–દેખાવ ના કરે. સરળ તા શક્ય જ ઉચ્ચારે અને જે ઉચ્ચારે તે આચરીને રહે. તું પણ પ્રતિબુદ્ધજીવી અને એજ મહાસાધના…

## તને માક્ષની મહાસિધ્ધિ મળા એજ સારી હિતભાવના....

ગુરુદેવ! માયાની ગલી ખુંચી ખૂબ ભૂલભૂલામણી ભરી અને લાેભામણી છે. તેમાં અટવાયા પછી નીકળાય નહિ પણ આ માયા તાે અપ્રમત્ત મહાત્માને પણ સતાવી જાય છે. તેમને પણ રીબાવી જાય છે. શું ગુરુદેવ! માયા મને નહિ સતાવે? માયાની ઈન્દ્ર-જાળમાં હું નહિ આવી જાઉ:? મને ખૂબ ડર લાગે છે. કદાચ માયા મારી સાધુતાનું અપહરાશુ કરી દેશે તા ? હું તા આપની પાસે નિઃશલ્ય થવા આવ્યા છું. આજ સુધીમાં થઇ ગયેલ ભૂલ–અપરાધની ક્ષમા માંગી પ્રથમ શુદ્ધ ખતું.

> શુદ્ધ જ ખુદ્ધ ખની શકે... સિદ્ધ ખનવા શુદ્ધ ખનવું જરૂરી...અને... શુદ્ધ ખનવા શુદ્ધ ખનવું જરૂરી. અસ...આપા આશિષ...થાઉં સરળ સાધુ... મારા મનારથ આપ કૃપાએ પૂર્ણ થશે... એ જ ભાવનાએ પુનઃ પુનઃ આપના ચર્ણક્રમલમાં વ'દના કરી વિરમું છું....



# <sup>૪૮</sup>ૄ જે મહં અબહિમણે

અનેક વ્યક્તિની ભાવના મહાન કહેવરાવવાની હાય. વિરલ વ્યક્તિની ભાવના મહાન ખનવાની હાેય. મહાન કહેવરાવવું અને મહાન અનવું તે એમાં ખહુ જ ફરક છે. મહાન કહેવરાવનાર દીતિ ના અભિલાષી છે. મહાન ખનવા ઇચ્છતા કઠાેર કર્ત વ્યના ચાહક હાય છે. મહાન કહેવરાવવાની અભિલાષા રાખનારમાં માન કષાયના તા પ્રત્યક્ષ ઉદય છે. યણ મહાનપણાના દેખાવ માટે જે ચાલબાજી–છેતરપી'ડી– કપટકળા આચરવી પડે તેમાં પણ તે તત્પર અને છે. જ્યારે મહાન ખનવાના અભિલાયુકને કીર્તિથી દ્વર-સુદ્વર રહેવું પડે છે. કીર્તિ તેની મહાનતાની ભય'કર અવરાધક છે. મહાનપદના આલેલાયુકને માન–અલિમાન એ તા પરવહે જ નહિ. પાષાય જ નહિ. નમૃતા વગર મહાનતા પ્રગંદે જ નહિ. શ્રી આચારાંગસૂત્રનું-૧૬૮ A મું સૂત્ર મહાનતાની વ્યાખ્યા क्षरे छे.

" જે મહ અળહિમણે " જે મહાન હાય તે બહાર પરિભ્રમણ ન કરતા હોય.

આ સૂત્ર ક'ઇક ચિ'તન-ક'ઈક વિચાર માંગે છે. દુનિયા કહે પરિભ્રમણ–દેશા૮નથી ખુદ્ધિના વિકાસ થાય. સંક્રચિતતા નષ્ટ થાય. સહેજ હુદયની ઉદારતા પ્રગટ થાય. ત્યારે શાસ્ત્ર કહે અહાર કરે તે મહાન ન ખને.

લોકિક વ્યક્તિ અને લોકોત્તર વ્યક્તિના માપ દં અલગ હાય છે.

- ૦ પ્રાપ્ત કરીને સુખ મેળવે તે લૌકિક વ્યક્તિ,
- ૦ ત્યાગ કરીને સુખ મેળવે તે અલૌકિક વ્યક્તિ.

- ૦ સત્તાથી સૌને નમાવે તે લૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ નમૃતાથી સૌને નમાવે તે અલૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ ભાજનથી સુખ મેળવે તે લૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ ભજનથી સુખ મેળવે તે અલૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ લાેગમાં આનંદ માને તે લાૈકિક વ્યક્તિ.
- ૦ ભક્તિમાં આનંદ માને તે અલૌકિક વ્યક્તિ.

લૌકિક અને લાેકાત્તર વ્યક્તિની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ અલગ હાેય તાે લોકિક શાસ અને લાેકાત્તર શાસની વાત પણ અલગ હાેય.

#### વત્સ!

આપણુ બધા અલીકિક-અદિતીય વીતરાગ પરમાત્માના સાધુ છીએ. આપણા સીના ઘડતર શ્રી આચારાંગસૂત્ર દ્વારા ગણુધર ભગવ'ત કરે છે. શ્રી આચારાંગસૂત્રની દબ્દિએ **મહાન કાેણ** ?

ગુરુદેવ ! હુ<sup>\*</sup> કહુ' !

" ત્યાંગી…ંના, તપસ્વી…ના, જ્ઞાની…ના, વૈરાગી..ના, સેવાભાવી…ના, 'પરાપકારી'…ના, 'શહનશીલ'…ના, 'નમ્ર'… ના, ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્રધર…ના. ગુરુજી…..!

ુ આમ શું' કરાે છાે ? આપની ના....ના...ના...સાંભળી, હવે તાે બાલાને. હું' કંટાળી ગયાે.

પણ....મારા મહાન દાિષ્ય !

ઐમ મહાનના સંશોધન ન થાય હાં!

મહાનના અર્થ સમજવા પણુ મહાન ધીરતા જોઇએ, તાે મહાન અનવા કેટલી ધીરતા અને યાેગ્યતા જોઇએ ? એ તુ' જ વિગ્રાર...પણ, મારે તાે તને શ્રી આચારાંગ– સુત્રના મહાન આત્માના દર્શન કરાવવાનાં છે. મહાન કાેેેે શ

o જે માણાલિલાયુક તે મહાન....

૦ જે માેક્ષને આંખ સામે રાખી પ્રવૃત્તિ કરે તે

૦ જે જિનેશ્વરના ઉપદેશની અહાર ન જાય તે મહાન....

જો, તું જિનેશ્વરના વચનની મર્યાદામાં રહે તા તું

જો, હું જિનેશ્વરના વચનની મર્યાદામાં રહું તાે હું મહાન.... મહાન....

મારી કે તારી વાત સ્વીકારે કે ન સ્વીકારે પણ, किनेश्वरनी आज्ञाने के अनुसरे ते भढ़ान.

શ્રી આચારાંગસૂત્રના મહાન આત્માને માપવા મારા અને તારા ત્રાજવા ન ચાલે. મારા-તારા માપદ ડથી મને

અને તને મપાય. પણ, મહાન આત્માને ન મપાય. મહાનના માર્પદં તા શાસ્ત્ર જ ખને.

શાસ્ત્રાજ્ઞા સાપેક્ષ જે જીવે તે મહાન.

આજે મર્ણ હા યા યુગાન્તરમાં પણ શાસ્ત્રા-ગ્રાતું પાલન છાઉં નહિ તે મહાન.

- ૦ પ્રભુના ઉપદેશમાં જ જેનું મન સુદા નિમગ્ન રહે
- ૦ પ્રલુના ઉપદેશની બહાર કચારેય જેનું મન ન જાય
  - ૦ પ્રલુના ઉપદેશના સાર એટલે તીવૃ માેક્ષાલિલાષા.
  - ્ પ્રસુના ઉપદેશના સાર એટલે મુમુક્ષુવૃત્તિ. ૦ પ્રભુના ઉપદેશના સાર એટલે અદિતીય માક્ષભાવ.
- શ્રી આગારાંગ સૂત્ર કહે છે વિનય રત્ન સાધુ ખરા ચ્યુ, મહાન નહિ શ્રેણિક મહારાજા સાધુ નહિ પગુ મહાન....

- ૦ સત્તાથી સૌને નમાવે તે લૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ નમ્રતાથી સૌને નમાવે તે અલૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ લાજનથી સુખ મેળવે તે લૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ ભજનથી સુખ મેળવે તે અલૌકિક વ્યક્તિ.
- ૦ લાગમાં આનંદ માને તે લીકિક વ્યક્તિ.
- ૦ ભક્તિમાં આનંદ માને તે અલૌકિક વ્યક્તિ.

લૌકિક અને લાેકાત્તર વ્યક્તિની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ અલગ હાેય તાે લાૈકિક શાસ અને લાેકાત્તર શાસની વાત પણ અલગ હાેય.

#### વત્સ!

આપણે બધા અલીકિક-અદિતીય વીતરાગ પરમાત્માના સાધુ છીએ. આપણા સીના ઘડતર શ્રી આચારાંગસૂત્ર દ્વારા ગણધર લગવ'ત કરે છે. શ્રી આચારાંગસૂત્રની દેષ્ટિએ મહાન કાેેેશ્યુ ?

## ગુરુદેવ ! હું<sup>-</sup>કહું' !

'' ત્યાંગી....ના, તપસ્વી....ના, જ્ઞાની....ના, વૈરાગી..ના, સેવાલાવી....ના, 'પરાપકારી'...ના, 'શહનશીલ'...ના, 'નમ્પ્ર'... ના, ઉત્કૃષ્ટ ગ્રારિત્રધર....ના.

#### ગુરુજી.....!

આમ શું' કરાે છાે ? આપની ના...ના...ના...સાંભળી, હવે તાે બાેલાેને. હું' કંટાળી ગયાે.

#### \_ુપણ....મારા મહાન શિષ્ય !

એમ મહાનના સંશાધન ન થાય હાં!

મહાનના અર્થ સમજવા પણ મહાન ધીરતા જોઇએ, .ા મહાન બનવા કેટલી ધીરતા અને ચાગ્યતા જોઇએ ? એ તું જ વિચાર.. .પણ, મારે તાે તને શ્રી આચારાંગ– સુત્રના મહાન આત્માના દર્શન કરાવવાનાં છે.

### 'મહાન કાેેેેશ ?

- ૦ જે માેક્ષાભિલાષુક તે મહાન....
- o જે માેક્ષને આંખ સામે રાખી પ્રવૃત્તિ કરે તે મહાન....
- ૦ જે જિનેશ્વરના ઉપદેશની ખહાર ન જાય તે મહાન....

જો, તું જિનેશ્વરના વચનની મર્યાદામાં રહે તો તું 'મહાન....

જો, હું જિનેશ્વરના વચનની મર્યાદામાં રહું તા હું મહાન....

મારી કે તારી વાત સ્વીકારે કે ન સ્વીકારે પણ, જિનેશ્વરની આગ્રાને જે અનુસરે તે મહાન.

શ્રી આચારાંગસૂત્રના મહાને આત્માને માપવા મારા અને તારા ત્રાજવા ન ચાલે. મારા–તારા માપદ ડથી મને અને તને મપાય. પણ, મહાન આત્માને ન મપાય.

મહાનના માર્પદંદ તા શાસ્ત્ર જ બને. શાસ્ત્રાજ્ઞા સાપેક્ષ જે જીવે તે મહાન.

આજે મરણ હા યા યુગાન્તરમાં પણ શાસ્ત્રા-ગ્રાતું પાલન છાડે નહિ તે મહાન.

- પ્રભુના ઉપદેશમાં જ જેનું મન સદા નિમગ્ન રહે તે મહાન.
- પ્રભુના ઉપદેશની બહાર કચારેય જેતું મન ન જાય તે મહાન.
- ૦ પ્રલુના ઉપદેશના સાર એટલે તીવૃ માક્ષાભિલાષા.
- ૦ પ્રભુના ઉપદેશના સાર એટલે મુમુક્ષુવૃત્તિ.
- ૦ પ્રભુના ઉપદેશના સાર એટલે અદ્વિતીય માેક્ષભાવ.

શ્રી આગારાંગ સૂત્ર કહે છે – વિનય રત્ન સાધુ ખરા પ્રાથુ, મહાન નહિ. શ્રેણિક મહારાજા સાધુ નહિ પગુ મહાન.... અવશ્ય કૃષ્ણુ મહારાજમાં એક પણ વ્રત નહિ પણ મહાન આત્મા જરૂર. કારણ...

### તને સ'સારમાં પણ મન માેક્ષમાં.....

શ્રી આચારાંગસૂત્રની વ્યાપ્યા ખૂળ સમજવા જેવી છે. તે મહાન જેનું મન બહાર ન હાેય પણ એમ નથી ફરમાવ્યું કે જેનું તન બહાર ન હાેય તે મહાન.

કાઈ તીવ ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદ્દયે તન – શરીર પ્રભુની આજ્ઞા પાલન કરવા ઉદ્યત ના ખને. શરીર જડ સાથે. ચેષ્ટા કરે….શરીર જડને રમાડ્યા કરે….શરીર જડથી જોડાયેલું રહે પણ જેનું મન ગૈતન્યમાં આનંદ માને – જેનું મન વીતરાગના આદર્શને આંખવા મથતું હાય પણ તન સાથ ન આપતું હાય તે પણ મહાન….

મન જિનેશ્વરના આદર્શમાં જ લીન હાય તે મહાન….

આવા મહાન પૃગ્વીચ'દ્ર અને ગુણસાગર તેઓનું તન સ'સાર અને સ'સારી સાથે રહ્યું પણ મન તો વીતરાગ સાથે જોડાયું. દેહના લગ્ન – દેહના જોડાણ કોઈક સ્ત્રી – કોઈક કન્યાના દેહ સાથે થયા. પણ મને તા લગ્ન કર્યા મુમુક્ષ સાથે. એટલે જ લગ્ન મ'ડપ કેવળત્તાનનું જ્ઞાન તીર્થ ખન્યું અને. વરરાજા પૃથ્વીચ'દ્ર ગુણસાગર ગુણરાજ કેવળત્તાની ખન્યાં. સુશિષ્ય!

શું મહાન બનવું એ કાેઈ પણ વ્યક્તિના જન્મ સિદ્ધ હક્ક નથી ? દુનિયાના કેટલાંક અધિકારા વારસામાં મળી શકે છે. પણ મહાન બનવાના અધિકાર કાેઈને પણ વારસામાં મળી શકતા નથી. મહાન બનવા ખુદે પ્રયત્ન કરવા જ પડશે.

પ્રતિપળ યાદ કર... 'જે મહ' અખહિમણે' તારી તનની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિ સાથે શાસ્ત્ર ખહુ વાત કરતાં નથી. તન તે જલ્દી શરણાગતિ સ્વીકારી લે છે. તન જલ્દી

શરણાગતિ છેાડતું પણ નથી. તન કહે છે – "બધા મનને નપુંસક કહે છે પણ ખરેખર હું તન – શરીર પાતે જ નપુંસક છું. મનના જે આદેશ મળ્યા તે પ્રમાણે જ મારે ચાલવું પડે છે."

મનના સ્વભાવ આળક જેવા છે. જે જુએ છે તેની જદ પકડે છે. એટલે જ મનને શાસ્ત્રાસા અહાર જવા ના દે. મન શાસ્ત્રમાં રહે તા તન કહે મને તા કાંઈ પ્રતિકૂળ છે જ નહિ. મન નેગેટીવ ફીલ્મ છે. તન તેની પાઝીટીવ કાંપી છે. મનમાં સ'યમ–સદાચાર હાય તા તનમાં આજે નહિ તા કાલે પણ સ'યમ–સદાચાર પ્રગટિત થશે. શરીરથી કાંઈ અવિધિ——આશાતના–વિરાધના—ખ'ડના થાય તા પણ પ્રાયશ્ચિત તુરત લઈ લેજે. તારું શરીર જે ભૂલ કરશે તેને સુધારનાર અનેકમળશે. પણ, તારું મન જે બહાર જશે. પુદ્દગલની ચાહના કરશે અને છેવટે કલ્પનાની એક સૃષ્ટિનું સર્જન કરી તેમાં મહાલશે તેનાથી જે વત ભ'ગ થશે–વિરાધના થશે—ખ'ડના થશે તા તેને બીજો કોણુ સુધારી શકે? મનના પરિભ્રમણને કાંઈ રાંકી ના શકે—સુધારી શકે.

એક તું અને બીજું શાસ્ત્ર જ મનને નાથી શકે. એટલાં માટે જ શ્રી આચારાંગસૂત્રની હિતશિક્ષા સ્મૃતિમાં રાખવાની છે. જેનું મન જિનેશ્વરના ઉપદેશની ખહાર ન જાય તે મહાન.... તું મહાન ખન....મહાન માર્ગના ઉપદેશક ખન એ જ મારા તા તને આશીર્વાદ છે. પણ....મારા પ્રિય શિષ્ય!

એક વાત याह राभके.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર પ્રમાણે મહાન બનવું ખૂબ દુર્લ છે. જીવનયાત્રા તા સંસાર અને સંસારી વચ્ચે પૂર્ણ કરવાની અને મનનું નિયંત્રણ કરવાનું. તનનું નિયંત્રણ કરવા માત્રથી મહાન નહિ. તને સાધુને મન નિયંત્રણ કરવા હિતાપદેશ આપ્યા. એટલે વાકયના પરમાર્થ તાે એ જ થયાે....તન સ'યમી હાય પણ મન સ'યમી બને તાે જ મહાન બની શકાય. તન અને મન સ'યમી બને તાે બ'ને વચ્ચે રહેલ વચનને સ'યમી બનવુ' જ પડે.

મહાન કેાણુ ? ક્રરીવાર ગાેખી લે....

જેનું તન-વચન અને મન જિનાજ્ઞા ખહાર ન જાય તે. તન અને વચનને માફી અપાશે પણ મન જિનાજ્ઞા ખહાર જશે તો તારું મહાન ખનવાનું સ્વપ્ત વેરવિખેર ખની જશે. હું તારા લબ્ય સાણુલાંના પ્રેરક છું. તું લબ્ય સૃષ્ટિના સર્જક છે.

ળસ, શીધ્ર ભવ્ય સાેેેેેલુલાં સાકાર કર એ જ મારી મનાેકામના.

ગુરુદેવ! આપે મારા ઉપર કૃપા કરી મારા તનને આ શ્રવથી દ્વર કરાવ્યું. શાસ્ત્રના રહસ્યાે સમજાવી મનને પણ સંચમિત બનવા પ્રેયું. હું મહાન બની શકું કે નહિ તે મને ખબર નથી, પણ મને એટલી અવશ્ય માહિતી છે.

મારા ગુરુદેવની દિવ્યકૃપા કયારેય જડ–અયાગ્ય પર જતી નથી. મારા ગુરુદેવ મુમુક્ષુના પારખું છે. મારી પરખ કરી છે. તેા હું સફળ બનીશ એ શ્રદ્ધાએ આગળ વધું છું.

આપની પરખ મને મહાન ન ખનાવે એ ખને ખરું? આપાને જવાબ મારા મહાન ગુરુદેવ....!

મહાન ગુરુનાે લઘુતમ શિષ્ય ખનીશ તાે પણ મારું જીવન 'ધન્ય ખની જશે.

" મહાન ગુરુને લઘુતમ શિષ્યની સદા વ'દના...."



# પવાએણ પવાયં જાણજજ

એક ૄિં વ્યક્તિ ( બીજી વ્યક્તિના સ'પર્કમાં-પારચયમાં-નિકટમાં વાણીના સાધ્યમ દ્વારા આવે છે, અને વ્યક્તિ-વ્યક્તિથી દૂર પણ્યુતિનાથી જ જાય છે. વાણી રક્ષક પણ ખને છે અને દુલક્ષક પણ અને છે. વાણી વ્યક્તિના પરિચય પણ પણ કરાવે કું છે અને વાણિ વ્યક્તિના વિરાધ પણ કરાવે છે. વાણી દ્વારા વિશ્વનું કલ્યાણ પણ કરી શકાય છે અને વાણી દ્વારા જ દુષ્ટ તત્ત્વા પણ ફેલાવી શકાય છે. તીર્થ કર પરમા-ત્માની વાણીથી શાસનની સ્થાપના થઇ. દ્વાદશ અ'ગની. રચના થઈ અને વિશ્વમાં સમ્યગ્રાનની લહાણુ થઈ. દ્રીપદીના વચનથી મહાભારતના ચુદ્ધના પ્રારંભ થયા. લેંકો કંહે–પાંડવ અને કારવા લહ્યા, પણ વિચારકા કહે કુરુવ'શના નાશ થયા. વાણી શક્તિ તેા સુંદર છે પણ તેના ઉપયાગ કેવી રીતે કર્ચા ? શા માટે કર્ચા ? કેાના સાથે કર્યા ? કયા કયા સમચે કર્યા ? પ્રત્યેક વ્યક્તિ અને શક્તિ સુંદર, પણ સી-સીનાં स्थाने सौ सौना समये सौ सौनी रीते सुंहर है।य. तेथी क કહેવાય છે. " બાલે તેના બાર વેચાય." પણ તેની સામે જ થીજી કહેવત છે. "ન માલવામાં નવ ગુણ."

### સ'યમીની વાણી શકિત ઉપકારક... અસ'યમીની વાણી શકિત સ'હારક...

વાણીથી આશીર્વાદ પણ અપાય છે અને વાણીથી શ્રાપ પણ અપાય છે. જગતમાં કાેઇપણ શક્તિ ખરાબ હાેતી નથી. કાેઇપણ શક્તિ સારી હાેતી નથી. પણ…શક્તિના ઉપયાગ ખૂબ મહત્ત્વની હકીકત છે.

સાધક ! બેઇન્દ્રિય જીવથી પ્રાર'લ કરી સૌની પાસે

વચનચાગ. પણ વચનચાગ માત્રથી લાભ કે નુકશાન નહિ. અસં પ્ય આત્માની પાસે વચનચાગ પણ, જુજ સંખ્યાની વ્યક્તિ હારા વિશ્વનું કલ્યાણ કરી શકે છે. પણ એ જુજ વ્યક્તિના નામાની શ્રેણીમાં કંઇક નાના અક્ષરે પણ મારું અને તારું નામ કાઈ નક્કી અક્ષરામાં નથી. પણ પંચેન્દ્રિય એવું જિતિવાચક નામ તાે છે.

સાધુ પણ વચન શક્તિના સદુપયાગ કરી શકે છે. પણ વચન શક્તિના સદુપયાગ ત્યારે જ થાય જ્યારે મન પ્રબળ સહાયક ખને તાે. વિચાર અને ચિ'તામાં લાગેલ મન શક્તિને મનન અને ચિ'તન તરફ વાળીએ તાે ચિ'તન—મનન પર્યાલાેચન પૂર્વ કની વાણી જ કલ્યાણ સાધક ખની શકે છે. એટલે આપણા સૌના હિત માટે—મ'ગળ માટે સર્જન થયેલ શ્રા આચારાંગ સ્ત્રુનાં ૧૬૮ ખી સ્ત્રુમાં પ્રભુ ક્રમાવે છે.

> ' પવાએણુ પવાય' જાણુજળ ' ' પ્રવાદ વહે પ્રવાદને જાણુવા જોઇએ.'

વૈદ્યની દિવ્ય ઔષધિ લાભકારક... રાગ નિવારક ઔષધિ પણું જે તેને લસાેડી–લસાેડીને ઉપયાગ કરા તા. તેમ શાસ્ત્રનાન પણ ચિંતન–મનન નિદિધ્યાસન દ્વારા જ હિતકારક ખને. તેથી શાસ્ત્ર વાક્ય વાંચીને–સાંભળીને છાેડી નહિ દેવાના, તેના ઉપર ચિંતન કરવાનું.

પ્રવાદ વડે પ્રવાદને જાણવા જોઇએ એટલે શું ?

વદ્-બાલવું ધાતુ પરથી વાદ શખ્દ થયેા. વાદ એટલે વાત-ઝઘડાે. પ્રવાદ એડલે પ્રકૃષ્ટવાદ-માેટી વાત-માેટા ઝઘડાે. પ્રવાદ એટલે શું ? વિચાર…

> કાયમ પ્રવાદ એટલે વિશિષ્ટ ચર્ચા–વાદવિવાદ.... વાદવિવાદ એટલે લઠવાડ.

વાદ-વિવાદ ન કરવા જોઈ એ, એ વ્યવહારી વ્યક્તિઓની સલાહ છે. વાદવિવાદમાં માટે ભાગે અહ' પાષાય છે. તેથી કેટલાંક કહે છે–વાદ કરવાે, વિવાદ–લઢવાડ ન કરવી. શ્રી આગારાંગ સૂત્ર કહે છે પ્રવાદ વહે પ્રવાદને જાણવા જોઇએ. મૂળસૂત્રમાં 'જાણુજળ' શખ્દ છે. જાણુવું એટલા જ અર્થ અહીં સુચાગ્ય નથી પણ 'જાણિજ્જા' શબ્દના અર્થ અહી -' મનન કરવું ' તેવા સમજવા.

અળીએ તા ઘળે. શીએ તને સમજ્ર શો એ કેડલે. ડે માહિતી ઉપકારક થતી નથી. સહાયક થાય છે. પણ સમજુતી સદા ઉપકારક અને મ'ગળપ્રદ થાય છે તેથી ' જાંણજજા ? શાખ્દના અર્થ થાય છે ' ચિ'તન કર.'

પ્રત્યેક પરિસ્થિતિમાં બાલાયેલ શખ્દના અભિપ્રાયને -તું સમજવાની કાેશિશ કર. વાકચના અભિપ્રાયને સમજએ નહિ તાે લાભના ખદલે નુકશાન થાય. શખ્દાે ગમે તે હાેય પણ વક્તા કેાણુ છે ? વક્તા સારા છે–આપણા હિતકારક છે, સૌનુ સારું કરનાર છે, તાે તેના ખરાબ શખ્દ હાય તાે પણ વિચારવું જોઈ એ. આ વ્યક્તિ આવું બાલે નહિ, કાઇક પરિસ્થિતિએ બાલાવ્યા છે. કાઈ પણ વાત કાની સાથે થાય એ ? કેાણ કરે છે ? તે વિચારવું અને જોઇને વાકચના અર્થ –રહસ્ય મેળવાય. આપણા જેવા સાધકના ઉપકાર માટે શ્રી આચારાંગસૂત્રની હિતશિક્ષા છે.

પ્રવાદ વહે પ્રવાદને જાણવા જોઈએ. કાઈ પણ શખ્દના -અર્થ માત્ર શખ્દ કાેશના પ્રમાણે ના કરતાે. તારી ખુદની મનન શક્તિથી વિષયને જાણી અર્થ કર. વચન સાથે મનન -આવવાથી આ શક્તિ બેવડાઈ જશે. પ્રત્યેક વાત વિચારવી– સમજવી. આ 'જાણુજ્જા' શખ્દના અર્થ વત્સ તને સમજાઈ ગયા તા હવે આગળ સમજાવું!

ગુરુદેવ! સાગુ' કહું હું તો લકીરના ફકીર છું. મને કાઇએ કહ્યું 'તું મૂર્ખ' એટલે હું તો એટલું સમજું મારા તિરસ્કાર કર્યા. પણ....આજે આપની સમજૂતીથી ખ્યાલ આવ્યા-મૂર્ખ શખ્દ સાંભળીને ગભરાઇ નહિ જવાનું. કાેેે છું ? કાેને કહે છે ? કયા સ'દર્ભમાં કહે છે ? આપ મને મૂર્ખ કહાે. ત્યારે મારે સમજવું જોઇએ કે આપ આપના શિષ્યના તિરસ્કાર નથી કરતાં પણ શિષ્યમાં રહેલ અજ્ઞાન ભાવના તિરસ્કાર કરાે છાે. જો હું મૂર્ખ-તિરસ્કારને પાત્ર હાેત તાે મને કેમ. બાલવત ? ખરાખરને! ગુરુદેવ!

કૃપા કરી મારૂં અજ્ઞાન દૂર કરા ....

' પ્રવાદ વડે પ્રવાદને જાણું ' એટલે શું ?

ગ્રાનાભિલાષુક! દરેક વાકંચના અર્થમાં મારે મારું અને તારે તારું ભેજું નહી ચલાવવાનું શાસ્ત્રના અર્થ કરવા માટે શાસ્ત્ર પારગામી ગુરુજનાએ જે અર્થ કર્યો હાય તેનું અનુસરણ કરવાનું....આપમતિ માટે ભાગે વિનાશક જ ખને, સન્મતિતારક ખને....પણ સર્વ ગ્રમતિ વિશ્વના સમસ્ત જીવાનું સદા–સર્વદા સર્વ પ્રકારે સર્વત્ર મુંગળ કરે,...

શ્રી આચારાંગસૂત્ર સર્વ જ્ઞ ભાષિત સૂત્ર....ગણુધર ભગવ'-તથી ગુ'થિત...આચાર્ય ભગવ'તા દ્વારા નિર્યુ'ક્તિ-ટીકા વિગેરેથી સુશાભિત મહા આગમ ગ્ર'થ. તેના અર્થ આપણે શીલાંકાચાર્ય મ. જે ટીકામાં કરમાવ્યા છે તે પ્રમાણે પ્રથમ વિચાર કરીએ.

' પવાએણ પવાય' જાણજજા '

આગાર્ય ભગવંતની પરંપરા વહે સર્વ જ્ઞના ઉપદેશને સમજવા જોઈ એ. તીર્થ કર પરમાત્માના ઉપદેશ વહે દરેક ધર્મના રહસ્યને સમજવા જોઈ એ. સર્વ જ્ઞના આગમના જ્ઞાન વહે વિશ્વના ખધા દર્શ નશાસ્ત્ર સમજવા જોઈ એ. તીર્થ કરના આગમશાસ્ત્રને પ્રતિભા શક્તિ વહે સમજ–વિગારી સાબિત કરવા જોઈ એ.

પ્રથમ અર્થ અચાર્ય લગવંતની પરંપરા વહે સર્વજ્ઞ આગમના રહસ્ય પ્રાપ્ત કરવા જોઈએ. એટલે ગુરુની પરંપરા ગુરુકુલની આરાધના વહે આગમના રહસ્ય મળે. ગુરુકુલમાં નિવાસ વહે આગમના રહસ્ય સમજાય. જ્ઞાની ગુરુ સંયમીને-વિનયીને જ્ઞાન આપે. સંયમ અને વિનય વહે ગુરુ કૃપાથી પરંપરા અને આમનાય સર્વજ્ઞ શાસ્ત્રને સમજી શકાય. આચાર્ય લગવંતાએ નિર્યુક્તિ-લાબ્ય—ચૂર્ણી—ટીકામાં જે પ્રમાણે આગમના અર્થ કર્યા હાય તેને અનુસરીને આગમના અર્થ કરવા. આપણી મતિ—કલ્પના પ્રમાણે ના કરાય.

સર્વા પ્રરૂપિત શાસ્ત્રોના કકત વ્યાકરણ અને શખ્દ-કાશના આધારે જ અર્થ ન થાય. પણ આત્મજ્ઞાન આપણા સુધી પહોંચાડનાર આગમ જ્ઞાનની પર'પરા જળવનાર આચાર્ય ભગવ'તની પર'પરામાં જે અર્થ જેવી રીતે ચાલતાં હાય તેવી રીતે કરવાથી આગમના રહસ્ય સમજાય.

ખીજો અર્થ સર્વ જ્ઞના શાસન વહે પર તીર્થિ કના પ્રવાદને જાણ, એટલે પહેલાં આગમશાસ્ત્ર નિષ્ણાત ખન. આગમશાસ્ત્રના રહસ્ય આત્મસાત્ કર....આગમશાસ્ત્રના ઊંડો અભ્યાસ કર્યા વગર અહીં ત્યાં કયાંય માશું મારવાનું નહિ. સ્વશાસ્ત્ર નિષ્ણાત ખનવાથી તારી શ્રદ્ધા પૂખ સ્થિર થઈ જાય. વીતરાગ વચનના અભ્યાસથી શાસ્ત્ર પરિકર્મિત મિત થાય પછી બધા દર્શ નશાસ્ત્રના અભ્યાસ કર....નહિતર તારી શ્રદ્ધા અસ્થિર થઈ જાય. મિત વિભ્રમ થઇ જાય. શું કરું ? શું ના કરું ? વિશ્વના કાઈ દર્શન વહે કાઈપણ નયના જ્ઞાન વહે પ્રતિભા શક્તિથી સ્યાદ્વાંદ સિદ્ધાંતને તું સમજ અને સમજાવ.

પ્રવાદ વહે પ્રવાદને જાણુ એટલે સવ<sup>°</sup>જ્ઞના સિદ્ધાંતથી તારી શ્રદ્ધાને સ્થિર કરી અનેક આત્માને સર્વજ્ઞ સિધ્ધાંતના પવિત્ર રહસ્ય સમજાવવા તું સમથ<sup>°</sup> ખન....

હે શાસનના ભાવિ વારસદાર!

आगम ज्ञाननी तुं उपासना डर. अधुं अण्याश पण्डे आगमशास्त्र पारंगत निं अने तो डेवदज्ञाननी आवी तने निं भणे. डेवणज्ञाननी आवी मेणववा सर्व ज्ञतुं तत्वज्ञान समक्ष्युं रह्युं. सर्व ज्ञ शास्त्रना मूद्यांडन अने महत्ता समक्ष्या विश्वना समस्त दर्श नशास्त्रना अक्यास कर्री....'हुं तो कैन साधु ओटले कैन दर्शन क लाणुं' ओवी वात डरे ते न आले. ओ क सर्व ज्ञ शासनना साचा उपासड होय के विश्वना अधा दर्श नेना विद्वान हाय.... अधा दर्शन शास्त्रना रहेश्योने समक्या हाय. सर्व दर्शनमां के सत्यना अश हाय तेने स्वीडारनार हाय.

તું સ્વ–પર શાસ્ત્ર વિદ્વાન ખને એટલે પરમતત્વ માટેના ખાટા ખ્યાલા ટકી ના શકે.

પૃ. હેમચંદ્રાચાર્ય મ., હરિલદ્ર સૂરીશ્વરજી મ., સિદ્ધસેન દિવાકર સૂરીશ્વરજી મ. જેવા આચાર્ય લગવંત કેમ વિશ્વ વ'દનીય બન્યા ? તેમણે 'પવાએણ—પવાય' જાણું જ્જાં' સૂત્રને જીવી જાણ્યું. સ્વપર શાસ્ત્રના પારગામી થયા તેથી વિશ્વના ખધા જીવાના ઉપકાર થાય તેવી તેમની મ'ગલશક્તિ પ્રગઢ થઇ અને માસમાર્ગના સાચા ઉપાસક બન્યા. અને અનેક માર્ગના પશ્ચિક બનાવ્યા. તું પણ અ મહાપુરુષાના ઉત્તરા- ધિકારી બન એ જ મારા તને આશીર્વાદ છે.

ગુરુદેવ !

હેમણાં તો અજ્ઞાનના આકાર છું. આપની કૃપાએ રાનના ઉત્તરાધિકારી ખનું અને લલે મહાજ્ઞાની અને મારા ઉપકારી આપના ઉત્તરાધિકારી ન ખનું તો પણ કંઈ વાંધા નહે, પણ.... આપ સમા જ્ઞાનીના આશીર્વાદના અધિકારી ખનું એટલી તા આપની પાસે અવશ્ય વિન'તી કરૂં છું.



#### Kunik Kuo Kunik

# અપયસ પયં નિત્થ

માનવ ણાલતાં શીખે છે તે પહેલાં એક શખ્દને સમજતાં શીખે છે. તે શખ્દ સાથે તેની એટલી આત્મીયતા છે કે કશું નહિ સમજનાર, કશું નહિ છાલનાર–કશી જ ચેતના-શક્તિ જેનામાં નથી એવી વ્યક્તિ પણ એકવાર એક શખ્દ સાંભળતાં નિ દમાંથી જાગી જાય છે. એક અક્ષર બાલાતા સારા શખ્દને ગાેઠવી દે છે. આખાે શખ્દકાષ નહિ. વિશ્વના સમસ્ત ગ્ર'થા વ'ચાવા, ખધા મ'ત્રા લણા પણ જેનું એકેય રુંવાડું ના કરકે એવા જડ પણ, એક શખ્દ એવા છે કે જે સાંભળતાં તરત ચેતનવ તા અની જાય છે. દીવેલ પીધા જેવા માંઢાવાળા પણ એકવાર હસી લે છે. માણુસ સૌથી એાછે એ શબ્દના પ્રયાગ કરે છે પણ માનવમાત્રનું સૌથી અધિક ધ્યાન તે શખ્દ પર જ હાય છે. કક્કામાં ૧૪ માં અક્ષર જેવા માનવ પણ, એક શબ્દ એવા છે કે જેનું વાંચન-લેખન જોડણી સાચી જ કરે છે. જે મ'ત્રના કરોડાના જાપ કરી હાય તેવા મંત્ર માનવ ભૂલી જાય છે. પણ જેના એકવાર પણ જાપ કરી નથી છતાં સદા અજ પાજાપના મ'ત્ર સમાન જેના જાય થયાં કરે છે તે શખ્દ કરી ? માનવ પાગલ ખને અને અધું ભૂલે પ**ણ, એક શખ્દ ના ભૂલે તે કરો**ા શખ્દ ?

### 'ખુદનુ' નામ'

પાતાના નામ ઉપર માનવને કેટલા પ્યાર છે? નામ ખાતર કેટલા કેટલા જ'ગ કર્યાં: તે માનવના ઇતિહાસ વાંચીએ અને આપણે જે વિચારક હાઈએ તા રહ્યા વગર ના રહીએ! નામ ખાતર માનવીએા કેટલા ઝઝુસ્યા એ રામાંચક ઇતિહાસ સાંભળીએ તેા કકળી ઉઠીએ. એ નામ અ'તે શું છે ?

જ્યાતિષી કહે– નામ એ તાે ખૂબ મહત્વની હકીકત છે. નામ **ઉપરથી વ્યક્તિના ભૂત–**ભવિષ્ય–વર્તમાનકાળ કહેવાય. નામ ઉપરથી માનવના અનેક સદ્યુણ અને દુર્ગુણ્લ પૃથક્કરણ કરી શકાય. માનવની ઓદત-રૂચિ–વ્યાપાર– વ્યવહારનું જ્ઞાન કરી શકાય. ચંદ્ર જે રાશિમાં હાય તે રાશિના અક્ષરા ઉપરથી માનવીનું નામ રાખવું એવા જ્યાતિષના નિયમ છે. પ્રાય: વિશ્વના દરેક વિચારકે આ વાત કખૂલ કરી છે. પણુ ધર્મશાસ્ત્ર નામની રફતારમાં દાહતા માનવને કહે છે તારી ખધી વાત સાચી પણ મને એક જવાબ આપે....આ નામ કૈાનુ ? તારૂ કે તારી જેલનુ ? આ નામથી તુ બ ધનમાં આવ્યા કે મુક્ત થયા ? આ નામે તને કર્યાં કર્યા દાેડાવ્યા ? કેવા કેવાં ખેલ કરાવ્યા ? તેની આછેરી પણ એક રુપરેખા તું કહી શકીશ ? ભયકર ગેસ જે નહિ ગુ'ગળાવે તેના કરતાં ય અધિક નામની દાસ્તાન તને ગુંગળાવે છે. પ્રાયઃ ૨ થી ૧૦ અક્ષરમાં આવતાં નામે ઉતિહાસને કારમાે અના∘ચાે છે. નામે જે ઝઘડા–યુદ્ધ કરાવ્યા છે તે મહાભારત–રામાયણ અને પ્લાસીના ભય'કર યુદ્ધ અને વિશ્વયુદ્ધ કરતાં ય ભય'કર છે. પણ માનવ એટલાે બ્રમિત થઈ ગેંચાે છે. ખુદનું નામ વાંચે કે સાંભળે ત્યાં ઘેલાે ઘેલાે થઈ જાય છે, અણુબાંબ તા જ્યાં ફે કાય ત્યાં વિનાશ સર્જો છે પણુ આ નામ તા બાલાય ત્યાં ભય કર વિનાશ સર્જે છે. માનવ મૂક ભાવે તેના નિરીક્ષક ખને છે. તેને કલ્પના નથી આંવતી તે શેના સાક્ષી ખને છે. આનાથી અધિક નામની શું કરૂણુ કથની હાય ?

માં કરૂણુ કથનીના ભાગ પરમાત્માના સાધુ મહાત્મા

ન ખને એટલે જ શ્રો આચારાંગ સૂત્રમાં કરમાવ્યું છે-એક ક્ષણ રાકાઈ જ...શાંતિના સંદેશ સાંભળી લે....તારી દાેડ ખ'ધ કર....ઉભા રહે....આગળ ના દાેડ....જ્યાં હાેય ત્યાં એક મિનિટ માટે ઉભા રહી જ...પરમાત્મા શાંતિના સંદેશ કહે છે.

CONTRACTOR CONTRACTOR

'અપયસ્સ પય' નત્થિ ' અપદનું–અરૂપીનું પદ શું ? અરૂપી–નિરાકારીનું શું નામ હાય ?

તું કે જ ? તારું વળી નામ કયાંથી હોય ? તું કોને નામ દ્વારા પાકારે છે ? આ વાત સાંભળતા તારા મનમાં દ્વિધા થશે. તું કહીશ—મારા ગુરૂજ ! મને તમે નામની ના કહા છો, હું તો સંસાર ત્યાગીને આવ્યા, ત્યારે માતા-પિતા—કું હું ખ–ઘર—વસ્ત્ર—અલં કારના ત્યાગી ખન્યા પણ સાથે સાથે મેં તા મારા નામને ય વાસિરાવી દીધું હતું. પણ દીક્ષાનાં સમયે અતુવિધ સંઘ વચ્ચે આપે જ મારા નામકરણની વિધિ કરી. મારું નામ આપે રાખ્યું અને હવે કહા છા ? નામ કોનું ? મારાથી બાલાય નહિ—મર્યાદાના લોપ મરણાંતે પણ ન કરાય. પણ હું ખાંદું કે સારૂં દેખાડ-વામાં માનતા નથી. સાચું કહેવામાં સગા ખાપની ય શરમ ન રાખવી જોઈએ. એવી ઉડી માન્યતા ઘર કરી ગયેલો છે તો સીધુ સટ કહી દઉં. નામ કોનું? આપના શિષ્યનું! દિક્ષાના દિનથી નામના મહત્વના પાઢ ભણાવ્યા અને હવે નવા એકડો શાને ઘું ટાવા છા ?

શું. ગુરફેલ ! આપ પણ એક નીતિ નહીં. સ્વીકારા ? જમાનાની અસર બધે....મારાથી વધુ બાલાઇ જાય છે. શું કરૂ: ? 'મિચ્છામિ દુક્કડ''...પણ ગુરૂદેવ આપના પ્રશ્ન એવા અ૮૫ટા છે નામ કાનું ? ખરૂં કહું –સમજતા નથી એટલે જેમ આવે તેમ બાલું છું. આપ સમજાવા...આપના શિષ્ય છું....આપના ઉપદેશે સ'સાર છાડ્યા તા નામ નાંહ છાડું ?

ગુરૂદેવ! આવતી કાલથી મને કોઈ મારા નામથી બાલાવે તો જવાબ ન આપું ?મને સમજાવા. આપ નિહે સમજાવા તો મને કાેેે સમજાવશે....આપ જ મારા અવળ- ચ'ડા સ્વભાવને જાેં છો. આપ જ મારા ઉદ્ધારક ખની શકશા. ગમે તેવા છું છતાંય આપના ચરણના હનુમાન છું. શ્રી ગીતમસ્વામી જેવા વિનયમૂર્તિ હાેય તેજ ખની શકે. હું ના ખની શકું....ગમે તેટલા ઉધામા કરીશ અહીં ત્યાં કૂદીશ પણ, મારા મનને આપના સિવાય કયાંય શાંતિ મળતી નથી. આપના હું હનુમાન છું....મારા પશુભાવ દૂર કરાે.... મારા ભાંકત ભાવના વિકાસ કરાે...

વત્સ! તું અકળાય છે પણું હું તો તારાથી કયારે પણું અકળાતા નથી. તારી વાતા સાંભળતા તને કાઈ ઉદ્ધત-આખાં ખાલી કહેશે પણું હું તારા શખ્દોને વિચારતા નથી. તારા શખ્દ પાછળ પણું એક આત્મીયતાના મીઠા ઢહુંકાર છે. તું પણ કંઈક આરાધના—સાધના કરવા આતુર છે. પણ તારા પાતાના તર્ક—વિતર્કમાં તું મુંઝાઈ જાય છે તેથી ત્ને કાઈ દિશા સૂઝતી નથી અને મુગ્ધ હરણીયાની જેમ આમ તેમ કરે છે. અને જેમ આવે તેમ બાલે છે. પણ, તારા અતરની શુદ્ધ લાવના મને સ્પર્શ છે.

વત્સ! તારા પ્રશ્ન છે-દિક્ષા વખતે મેં નામ રાખ્યું. એટલે તું અનામી ના અન્યા અને નામની ઝંઝટમાં ફસાયા. અરાબર....પણ મારા પ્રભુના શાસનમાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાના મુખ્ય ચાર પ્રકાર અતાવ્યા. ચાર નિક્ષેપા દર્શાવ્યા. નામ સ્થાપના દ્રવ્યમાવતસ્તન્યાલઃ ફરમાવ્યા. પ્રત્યેક પદાર્થનું જ્ઞાન ચાર નિક્ષેપથી ફરમાવ્યું છે.

તીર્થ કર પ્રભુનું પણ નામ હાય છે ને ! નામ જાપના શું જૈનશાસ્ત્રમાં ઓછા મહિમા કહ્યો છે ? આમ, તર્ક તાે અનેક કરી શકાય. તર્કથી વિચારીશ તાે મુંઝાઇ જઇશ.

શ્રદ્ધાથી વિચાર...અધ્યાત્મનું આલ'ખન લે...જે નામ પાછળ મમત્વ પેદા થાય તે તારક ખને ? જ્ઞાન કરવા કોઈ પણ પદાર્થનું નામ આપવું તે અલગ અને મમત્વની અતિ-વૃદ્ધિ કરવા નામ આપવું તે અલગ. જ્યાં નામ પાછળ મમત્વ ન હાય ત્યાં નામના ઉચ્ચારણમાં કશા જ વાંધા નથી. પણ જે નામ પાછળ મમત્વ ભર્યું પડેયું હાય તે નામ તારક ન ખની શકે.

પ્રભુ શાસનમાં ગુરૂનું પણુ નામ રાખવું પહે છે અને શિષ્યનું પણુ નામ રાખવું પડે છે. પણુ પ્રભુ શાસન ફરમાવે છે–નામ માત્ર વ્યવહાર માટે છે. તું ચૈતન્ય આત્મા....તારા ર'ગ નહિ....રૂપ નહિ...ગ'ધ નહિ...આકૃતિ નહિ...વિકૃતિ નહિ.

તું દેવ નહિ....તું માનવ નહિ... તું નિરંજન...નિરાકાર... અરૂપી...નામકર્મના ઉદયે તારા જૂજવા રૂપ થયા છે. આ જુજવા રૂપના વ્યવહાર માટે નામના વ્યવહાર શરૂ થયા. પણ તને માહનીય કર્મ એ દિશા બ્લાવી. તને તારી શુદ્ધ દશાનું વિસ્મરણ ઘઈ ગયું. તું બૂલી ગયા અને નામના ચક્કરમાં એવા બુલા પહી ગયા કે નામને તું તારા તરીકે અપનાવવા લાગ્યા. નામના કારણે કેટલીયવાર તું દેવ–ગુરૂ–ધર્મની પણ ઉપેક્ષા કરવા લાગ્યા. તારી આ પરિસ્થિતિ જોઉં છું ત્યારે મારા કર્તા વ્ય ધર્મ થઈ જાય છે કે તને સત્યપથનું માર્ગદર્શન આપવું ખૂબ જરૂરી છે.

ખુદના નામનું મમત્વ ત્યાંગ કરવા વીતરાગ તીર્થ'કરના નામમાં તારા નામના મમત્વનું વીલીનકરણ કરી દે. ગુરુદેવ! આપના ચરણે પ્રતિજ્ઞા કરીને કહું છું-હવે મારું નામ બાલીશ કે લખીશ કે મારા નામ ઉપર દેષ્ટિ મ કરીશ પણ જ્યારે જ્યારે નામનું મમત્વ જાગશે ત્યારે ત્યારે વીતરાગનું નામ સ્મરણ કરી લકશ. મારા નામના મમત્વનું પાપ ધાવા તીર્થ કરના નામના મંત્ર જાપ કરીશ. ગુરુની સ્તુતિ કરીશ.

અસ....ગુરુદેવ ! મારાં ઉપર હવે તેા ખુશ થશા ને ? આપની પ્રસન્નતા એ જ મારા જીવનની મધુરી વસ'ત છે.

મને નામીમાંથી સદાય અનામી અનાવજો એ જ...:



XXXXXX ŽVQŽ ŽXXXXŽ

# જહા સે દિયા પાએ એવં તે સિસ્સા દિયા ય રાએ ય અહ્યુપુર્વેણ વાઈઆ

કાઈપણ વ્યક્તિની સફળતા પાછળ કાઈપણ પ્રેરણા-મૂર્તિએ અવશ્ય કાર્ય કર્યું હાય છે. જગતની કાઈપણ વ્યક્તિ પ્રેરણા–કાળજ– સ'ભાળ–દેખરેખ વગર આગળ વધી શકતી નથી. પ્રગતિના સાપાન સર કરી શકતી નથી.

જેમ મુકત ગગનમાં ઉડ્ડયન કરતાં પ'ખીને જોઇને સૌને થાય કેવુ' ગગન વિહારી! કેવી લગ્ય ગતિ? કયાંય પ્રતિલ'ધ નહિ! કાઈ સાધનની જરૂર નહિ! પાંખ પસારી અને ચાલ્યું અન'તની વાટે....પ'ખીની મુકત ગતિ જોઈ મુગ્ધ થઈ જનારા અનેક....પણ કાઈક જ વિચારી શકે કે એક નાના ઈ'ડામાંથી આ શકિત પેદા કયાંથી થઈ? ઉડ્ડયન કરવુ' એ પ'ખીના સ્વલાવ પણ ઉડ્ડયનની શકિતને પેદા કાેણે કરી? પ'ખીના માતા પિતાએ....

ઇ'ડા જેવી અવસ્થામાં પણ તેના લાલન-પાલન ન છોડયા. જન્મખાદ પણ જતન કર્યા. તેા આજે મુકત ગગન વિહારી પ'ખી ખન્યું. આકાશમાં મુકત વિહરણ માટે પણ કાઇકના જતન-કાઇકની પ્રેરણા જ કામ કરે તા આત્માના મુકત વિહાર માટે....આત્માની ઉદ્ય ગતિ માટે ગુરુવરના કેટલાં ભવ્ય ચાગદાન હાય!!!

વિશ્વમાં સ્વય'ભુદ્ધ-પ્રત્યેક ભુદ્ધ તે৷ મર્યાદિત જ હાેય. સ'ખ્યાતીત તાે ભુદ્ધ બાેધિત હાેય. ભુદ્ધ બાેધિત એક એક આત્માની આત્મકથા જે સાંભળવા મળે તાે પ્રત્યેક ગુરુવ<sup>ર</sup> શિષ્યની પ્રગતિ માટે શા શા અલિદાન કર્યા છે તેના અદ્દલુત ઇતિહાસ જાણવા મળે.

માતાપિતાના વાત્સલ્ય વગર બાળકના વિકાસ અપૂર્ણ રહે તેમ માતાપિતાના અનુશાસન વિના ખાળકના સદ્વિકાસ પણ ત થાય....

વાત્સલ્ય વિના પૂર્ણુ વિકાસ દુલ<sup>્</sup>ભ.... અનુશાસન વિના સેદ્વિકાસ અશકય....

ખાળકના વિકાસ માટે માતાપિતાનું વાત્સલ્ય જેટ<u>લું</u> જરૂરી છે તેટલું જ ખાળકના સુચાેગ્ય સદ્વિકાસ માટે માતાં-પિતાનું અનુશાસન ખૂબ જ જરૂરી છે. વાત્સલ્ય ન મળતાં વિકાસ રુંધાય....અને અનુશાસન

ન મળતાં વિકાસ વિપરીત માર્ગે ચડી જાય...અને સદ્-

વિકાસની દિશામાં આગળ વધી ન શકે. વાત્સલ્યમૂર્તિ ગુરુદેવ શિષ્યના મહાત્રતના યાગક્ષેમ કરી શકે પણ, તેને માક્ષગગનના મુકત વિહારી ના ખનાવી શકે. શિષ્યની આત્મશકિતના અદ્વિતીય વિકાસ માટે અનુશાસન મૂર્તિ સમા ગુરુદેવ જરૂરી….સ'યમ જીવનના પ્રાર'ભર્મા શિષ્યની વૈરાગ્યભાવના જતન વાત્સલ્યમૂર્તિ ગુરુદેવ જ કરી શકે. વૈરાગ્યની સુકામળ અવસ્થા છે. સ'સારના સ્નેહ બ'ધન હમણાં જ તાેડયા છે તેથી અ'ધનથી ટેવાયેલા આત્મા સુકતાવસ્થાથી ગલરાઈ જાય ત્યારે વાત્સલ્યમૂર્તિ ગુરુદેવના મીઠા હાથના સ્નેહભર્યા સંબાધન દેહની થાડી કાળજી પણ નવા વૈરાગીને સાધુ જીવનમાં સ્થિર કરી દે છે. મારા માટે કાઈક છે, મને સમજનાર પણ કાેઇક છે. પણ....

શિષ્યને એક લબ્ય શાસન પ્રભાવક...અદ્વિતીય ચાનમૂતિ<sup>c</sup>...

અજોડેવાદી...ઉગ્રવિહારી...ઘારતપરવી...અલોકિક

વૈરાગ્યમૂતિ બનાવવા અનુશાસન પ્રિય ગુરુદેવની જરૂર પહે....

અનુશાસન પ્રિય ગુરુવર ખુદના જીવનમાં કયાંય અશિસ્ત, કયાંય સ્વચ્છ દતા—કયાંય ઔષ્ધત્ય—કયાંય અવિનય—કયાંય અખ-હુમાનને પ્રવેશ કરવા દેતાં નથી. ખુદના જીવન દ્વારા શિષ્યને સમજાવે છે....

શિષ્યને મહાન બનાવવા ખુદ ગુરુને મહત્તમ

બનવુ<sub>ં</sub> પડે છે.

મિં શિષ્યને જ્ઞાની બનાવવા ગુરુએ મહાજ્ઞાની બનવું પડે છે.... મિં શિષ્યને વૈરાગી બનાવવા ગુરુએ મહાવૈરાગી બનવું પડે

છે....

🖺 શિષ્યને આજ્ઞાંકિત બનાવવા ગુરુએ અવશ્ય જિનાજ્ઞાધીન બનવુ' પહે છે.

મહાન....સર્વ શ્રેષ્ઠ....સર્વોત્તમ ગુરુવર જ મહાન શિષ્યનું નિર્માણ કરી શકે. અનુશાસન પ્રિય ગુરુવર જ અદ્વિતીય શાસન પ્રભાવકનું સર્જન કરી શકે છે.

અનુશાસન પ્રિય ગુરુવર જ શિષ્યને ગુરુ ખનાવી શકે છે.

જગતમાં શિષ્ય અનાવનાર ગુરુ અનેક હાય....પણ, પાતાના શિષ્યને પાતાના સમાન મહાન અનાવનાર ગુરુ તા વિરક્ષ જ હાય.

જે શિષ્યને ખુદના આત્મવિકાસ કરવા હાય તે ગુરુ-ચરણના સ્પર્શ કરી નમ્રભાવે વિન'તિ કરે...

" માતાપિતાએ જન્મ આપ્યા. મારી ઇન્દ્રિયા ક'ઇક વિકસિત ખની. ક'ઇક મારી આદાન–પ્રદાન શકિત ખીલી. જીવન વ્યવહાર અ'ગેની સમજ ખીલી. આખરે તાે તેઓએ પણુ મારી પાસે ક'ઇક ઋણુના પ્રતિકારની ભાવના રાખી. ત્યારે ગુરુદેવ! આપે તા મને મહાવત આપ્યા. ત્યારથી આજ દિન સુધી વાત્સલ્ય ભાવે નિર્વ્યાજ વાત્સલ્ય ભાવે મારા મહાવ્રતના-સાધુ જીવનના સ'રક્ષણુ માટે પ્રયત્ન કર્યા. ઉત્સર્ગ –અપવાદની અનેક અ૮૫૮ી કેડી-અનેક ભવ્ય રાજમાર્ગા જયાંથી મારું સાધુ જીવન રક્ષાય તેવા માર્ગ ખતાવ્યા. આજનું મારું સ'યમજીવનનું અસ્તિત્વ જ આપના વાત્સલ્યના પ્રભાવે છે. આપના સ્વભાવ જ કરુણાશીલ છે. સાચું કહું ! અહેના

કાચના વાસણુતું જતન જે કાળજીએ કરે તેથી અધિક કાળજી મારા જતન માટે આપે લીધી છે. મને ખળર નથી મારામાં રાગ-દ્વેષ- માહ અજ્ઞાન કયારે પ્રવેશી જાય! અને મારા મહાવૃતના ખ'ડન થઈ જાય…તેથી કયારેક આપે માતા સમુ' વાત્સલ્ય વહાવી–સ્નેહ સરિતા બની મને સ'યમ જીવનમાં સ્થિર ખનાવ્યા છે. આપના ઝાઝેરાં જતન ન હાત તા હુ' સ'યમ જીવનમાં સ્થિર ખની શક્યા ન હાત. પણ આપનુ વાત્સલ્ય પામી હવે મારે સાચા સાધુ ખનવું છે. આપ મારું અનુશાસન કરાે….મારા ઉપર ચાંપતી નજર

રાખા....પ્રમાદ-કષાય મારા આત્મ ધનને ન લૂટે...મને પણ

શાસવિદ્ ખનાવા....

ુંગુરુવરા પ**ણ દીક્ષાખાદ શિક્ષા આ**પે ત્યારે જ શ્રાવકમાંથી શિષ્ય અની શકે. શિક્ષા પ્રાપ્ત ન કરે....હિતશિક્ષા ગહુણ ન કરે....આજ્ઞાનું પાલન ન કરે તે શિષ્ય ના બની શકે.

સાચા શિષ્ય ખનવા હિતશિક્ષાનું આચરણ ખૂબજ જરૂરી. ગુરુવરનું પણ કર્તાવ્ય છે દીક્ષા ખાદ પાતાના શિષ્યાને અધ્યાપન કરાવવું. શિષ્યએ ગુરુના ઉપદેશને અનુકૂળ બનવું એ શિષ્યની કરજ. તા ગુરુજનની મહાન કરજ છે કે પાતાના શિષ્ય–શિષ્યાને અધ્યાપન કરાવવું, અભ્યાસ કરાવવા....અધ્યા-પન વગર શિષ્ય–શિષ્ય રહી શકે પણ ગુરુ ન ખેની શકે....

શાસન પ્રભાવક ના ખની શકે....સ્વપર તારક ના ખની શકે.... ગુરુવર જ્ઞાન પ્રદાન કરે તેા જ શિષ્ય ઉદ્ધારક ખની શકે.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર તો ગુરુ અને શિષ્ય ખ'નેનુ' માર્ગ- દર્શ કે છે. ગુરુવરને પણ કરમાવે " ભાવિક ભકતનું મસ્તક તો એક મિનિટમાં મું હિત ખની ગયું. વાળ વગરનું માશું થતાં કેટલીવાર ? પણ હવે તમારે તમારા શિષ્યના હૃદયમાં રહેલ અનાદિના દુર્ગ ણનું મું હન કરવાનું છે. તમારા શિષ્યના હૃદયને ન'દનવન સમાન મધમઘાયમાન ખનાવવાનું છે. પાવેત્રતા સુરિભ પ્રગટિત કરવાની છે. તેથી તમે તમારા શિષ્યના મ'ગલ માટે અભ્યાસ કરાવા....પ્રતિદિન અભ્યાસ કરાવા.... શાસની મર્યાદા મુજબ શાસન્નાન—આગમના અમીપાન કરાવા.... તમારા શ્રીમુખે તમારા શિષ્યને ત્રાન આપે.

શ્રી આચારાંગસૂત્ર કરમાવે છે 'અણુપુવ્વેણ વાધ્યા' 'શાસના ક્રમ પ્રમાણે ભણાવા. પ્રથમ ચરણકરણાનુચાંગમાં નિષ્ણાત ખનાવા. ખાદમાં દ્રવ્યાનુચાંગમાં પ્રવેશ કરાવા. તમારા શિષ્ય જે રીતે જ્ઞાન ગહેણુ કરી શકે તેમ ભણાવા....તમારા શિષ્ય ગીતાંથ ખની નિભી ક રીતે શાસનના સત્યા પ્રગઢિત કરી શકે તેમ અભ્યાસ કરાવા. શિષ્યની યાગ્યતા જોઈ-કાળની યાગ્યતા વિચારી તેને શાસ્ત્રના આપા. ભદ્રખાહુરવાંમી જેવા કડક ગુરુ ખનીને શાસ્ત્રની વાચના આપા. મહાપ્રાણાયામ ધ્યાનમાં જ જેમની લાગણી છે તેવા મહાજ્ઞાની વૃદ્ધ ગુરુવરે પણુ જ્ઞાનદાનના મહાયજ્ઞ પ્રાર'ભ્યા હતા.

ભદ્રભાઢુ સ્વામી ૫૦૦-૫૦૦ શિષ્યને દિવસમાં સાત વાર વાચના આપતા હશે તેનું કલ્પના ચિત્ર પણ કેટલું રમણીય લાગે છે. જેમ કાશ્મીરમાં જાવ અને જ્યાં જુઓ ત્યાં પ્રકૃતિના સૌંદર્યના દર્શન થાય તેમ ભદ્રભાઢુ સ્વામીના જ્ઞાનથી પવિત્ર થયેલ નંદનવનમાં સર્વજ્ઞ જ્ઞાનારાધનાની કેવી મસ્તી ચાલતી હશે ? કોઈ ભક્તિ ભાવિત શિષ્ય ભદ્રભાહું સ્વામીને વિનવતો હશે.— "પ્રભુ હવે આપ શ્રમિત થયાં હશા, મને વિશ્રામણા કરવા દો" કોઈ બુદ્ધિમાન શિષ્ય આગળના પાઠનું અનુ— સ'ધાન કરતાં દોડતાં આવતાં હશે.— " ગુરુદેવ! હવે આ રીતે પાઠ આવશે..." કોઇ મ'દ બુદ્ધિ શિષ્ય ગુરુના ચરણ અશુજળ વડે પ્રક્ષાલતો હશે. "પ્રભુ! પૂર્વ જન્મમાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મ આંધ્યું છે. શાસ્ત્રજ્ઞાન સમજાતું નથી. એક દિવસમાં સાત પાઠ..." કોઇક પરાપકારી શિષ્ય ખુદના ગુરુખ ધુના હાથ પકડી કહેતા હશે "ચલ! તને પાઠ કરાવું, હું તને સમજાવું… હાર નહિ, થાક નહિ.

ગુરુવર ભદ્રભાહુ સ્વામી તટસ્થ બની સ નું અમીલરી આંખે નિરીક્ષણુ કરતાં હશે... અને કયાંક તમની આંખમાં ચમકારા થતા હશે..... અને એાષ્ટમાંથી આછેરા શખ્દ નીકળતા હશે.

" લાે ! શિષ્ય ! અત્ર આગચ્છ, આગચ્છ અધુના શાસ્ત્ર રહસ્ય શ્રુણુ… પશ્ચાત્ સ્વાધ્યાય કર."

ગુરુવર એકને બાલાવતાં હશે પણ, સમસ્ત રામિપયાસુ શિષ્યાના મસ્તક સ્ત'લિત ખેની એકાગ લાવે હજારા નયના લદ્રબાહુ સ્વામીને નિરખી રહ્યા હશે...

ગુરુવર શું પ્રકાશરો ?

ગુરુ શિષ્યને ખુદ અધ્યાપન કરાવે ત્યારે જ શિષ્ય શાસનના રહસ્યને પ્રાપ્ત કરી શકે. અન્યથા શિષ્યમાં જ્ઞાન જવર વધવાના ભય... ઉત્સૂત્ર તરફ જવાના ભય...

મારા ભાવિના કેવળત્તાની (શષ્ય !

" હું પણ ભદ્રખાહું સ્વામીના શિષ્ય ખતું તેમના મહાન

પ'થે ચાલી તેને અધ્યાપન કરાવું. વાચના આપવા દ્વારા તારા અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મોને હટાવવાના પુરુષાર્થ પ્રાર'લીએ... ગુરુવર!

આપે તેા મને દીક્ષા આપી ત્યારથી અધ્યાપન કરાવ્યા છે. આપે મારી જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે શું શું પ્રયત્ને કર્યા છે એ સંવાદના વિષય નથી.અનુભૂતિ–સંવેદનના વિષય છે.

આપના ચરણમાં નતમસ્તકે એક જ પ્રાર્થના છે. મારુ જીવન સદા વિદ્યાર્થી રહે...

આપના જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરવા મારી ચાગ્યતા વધે ખાકી. આપ તા મારા આત્માના અનુશાસન કરનાર મહાન ગુરુ છે....

આપની દયા મને જરૂર અનુશાસનમય બનાવશે. આપના સદા શુભાશિષ છે.

"નિત્થારગપારગાહેાહ"

મારી પ્રાર્થ ના છે- ધાર દિવ્છામા અાથુસિંહ "

યુન: યુન: એ જે મ'ગળ દ્યાય કરું" છું.

' ઈચ્છામા અણુસફિ'… ઈચ્છામા અણુસફિ' '' ઇચ્છામા અણુસફિ''



## જહા સે દીવાં અસંદીણે એવાં સ ભવઈ સરણું મહામુણી

અષાઢ માસના ઘનદાર વાદળાં આકાશમાં ભય'કર ગર્જના કરી રહ્યા હાય—પ્રલયકાળના પવન પાગલ અનેલ હાય અને કાઈ યાત્રિક સમુદ્રયાત્રા કરી રહ્યો હાય—પ્રતિકૂળ પવનથી નીકાના સઢ તૂટી ગયા હાય, આકાશને આંખવા મથતા જલિય તર'ગા નીકામાં પ્રવેશી જતાં હાય અને સમુદ્ર યાત્રિક ભય વિદ્ધવળ આંખે ચારે ખાજુ નજર નાંખી રહ્યો હાય અને ત્યાં ભાગ્ય યાગે તેનું વહાલુ કાઈ દ્વીપ પાસે પહોંચી જાય અને ભયથી મુક્ત થયેલ અભય માનવ હર્ષની કીકીયારીઓ કરતા દાહીને દ્વીપમાં પહોંચી જાય અને હાશ…અચી ગયા!… હાશ…અચી ગયા…કેટલીવાર બાલે ? દ્વીપ પર પહોંચતા જે હર્ષની લાગલી થઈ તે શું શખ્દમાં વ્યક્ત કરી દુશકાય ?

તેનાથી ય અધિક ભવયાત્રીને આન'દ આપે ગુરુતું ,શરણુ. આ જ મહામ'ગલકારી વાતની શરૂઆત ખૂબ"જ ભાવવાહી શખ્દામાં શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં ફરમાવી છે–

'જહા સે દીવ' અસ'દીણે એવ' સ લવક સરણુ' મહાસુણી '

ભવયાત્રીના શરણ મહામુનિ–ભવયાત્રીના રક્ષક મહામુનિ– ભવ ભયમાંથી ઉદ્ધારક મહામુનિ–મહામુનિના હૈયા કરુણાના રસથી ભરેલાં હાય….સમુદ્રના જળ કદાચ પરિમિત અને પણ મહામુનિની કરુણાલાવના કયારે પણ સિમિત ન હાય... મર્ચાદિત ન હાય. લવયાત્રીને જુએ અને મુનિના દિલમાં થાય આને કેવી રીતે સંયમયાત્રી અનાલું ? આને કેવી રીતે સિદ્ધિની સફર કરાવું ? કરુણા પૂર્ણ હૈયામાં તાકાત છે સૌને ચાગ્ય દાન કરવાની....ધરતીમાં જેમ બધા રસ હાય....પણ ધરતી **બીજને અનુરૂપ જ રસ** પ્રદાન કરે તેમ મહાપુરુષ પણ સાધક વ્યક્તિની ચાગ્યતા જોઈ ને દાન કરે.... ક્યાંય મારા તારાના માહનીય કર્મના ભેદ નહિ. વીતરાગના વારસ મારા– તારામાં ફસાય...હું...તું...માં ફસાય તે તેની ગૈરાવ્યવૃત્તિ લાછ ઉઠે.

સાધુના તા સિ'હનાદ હાય.... ' ખુજરું '....' ખુજરું '.....આ લગ્ય લાવના ચરણું રજ લેનાર ઇન્દ્ર ઉપર પણ સમાન ભાવે હાય અને પ્રભુના દ્વેષી ગાશાલા ઉપર પણ સમાન ભાવે વહેતી હાય. છતાંય મહામુનિ સૌને ધરતીની જેમ રસ-પ્રદાન કરે....મહામુનિ પાસે એક આગવી અને અના ખી સૂઝ હાય. એક જ લાકડીએ , અધાને, હાંકનાર તા કાઈ પશુના ટાળાનાં માલિક-ભરવાડ હાય! મહા મુનિજના તા વ્યક્તિની યાગ્યતા તથા તેની પાત્રતાના हीध विचार કરી तेना ભૂતકાળ-વર્ત માનકાળ અને સવિષ્યકાળ સમજ તેને હિતશિક્ષા આપે. જ્ઞાની ગુરુવર સારણા-વારણા-ગાયણા-પડિચાયણા-તાડના-તર્જના-નિષ્કાસના અધુ કરવા સમર્થ હાય છે. જે ગુરુવરને પાતાના સગા-માતાપિતાના આંસુ સંસારમાં રાષ્ટ્રી ના શક્યા તેને શું રાખા તાલા જાતા રાજ્ય રાજ્ય મારા કર્યા કર્યા કર્યા કરતાં રાકે ? પણ...દયાળ ગુરુજન પાસે વિશ્વની પ્રમુપણ કરતાં રાકે ? પણ...દયાળ ગુરુજન પાસે વિશ્વની સમસ્ત માતા કરતાં મુલાયમ અને વાત્સલ્યપૂર્ણ હૃદય હાય છે. ગુરુવર ભાવિકાના નાજુક ધર્મ ભાવને સમજે છે. ક્યાંય ધર્મ ભાવ ત'દવાઈ ન જાય તેમ તેના શુભભાવના મ'ગલ જતન કરે છે...એટલે હિમગીરી શા શુભ્ર અને ઉચ્ચ ગુરુવર સૌના આલ'બન અને પ્રેરણામૂર્તિ ખને છે. ગુરુવરના હૈયામાં હિત ભાવના છે તેથી વિશાળ ભાવિક સક્તોની આગવી શક્તિના માપ તેઓની પારખુ દીષ્ટ ક્ષણમાં કરી લે છે.

ઘણીવાર તો ભક્ત પણ આશ્ચર વિમૃદ મની જાય છે પૂજ્ય ગુરુદેવે શું કરમાવ્યું ? મારી આ યોગ્યતા ? સામાન્ય માનવ વ્યક્તિના વર્તમાન જોઈ તેના ઉપર એાવારી જાય છે. પણ મહામાનવ સમા ગુરુજના વર્તમાનને લેદી લબ્ય સાવિકાળ જુએ છે અને એાવારી જાય છે.

જૈન શાસનની જય પતાકા ફેલાવનાર પૂજ્ય આચાર્ય લગવ'ત વાદિદેવ સૂરીશ્વરજી જિનમ દિરમાં દર્શ ને પધાર્યા છે. ગુરુવર તો પ્રલુજને પ્રદક્ષિણા કરી રહ્યા છે. ત્યાં ગુરુવરના આસન ઉપર એક નાનકડા બાળક આરુદ થઈ જાય છે. ગુરુજની વેધક દેષ્ટિ બાળકની લલાટની રેખા વાંચી લે છે. બધાને બાળક દેખાય છે. ત્યારે આ બાળકમાં મહાન શાસન પ્રભાવકના દર્શન ગુરુવર દેવસૂરીશ્વરજી મ. ને થાય છે. શાસ્ત્ર પાર ગત ગુરુવર વિચાર કરે છે "શું આ બાળક છે ?" ના…મહાન શાસન પ્રભાવક આચાર્ય છે. " શું આ કંકત ગુજરાતણના પુત્ર રહેશે ?" ના…ના…

'માતા સરસ્વતીના લાહકવાયા સપુત બનશે.' આની લેખનીથી ગુર્જરધરાની કીર્તિ વિશ્વમાં વિસ્તૃત થશે. શું આ કુળદીપક બનશે ? ના...ના...

' આ તા વિશ્વદીપક બનશે.'

રાન અને મધ્યસ્થભાવના સહારે ખુદના ભાવિના જ ઘડવૈચા નહિ સારાય યુગના ઘડગૈયા બનશે...ગુજરાતના બે મહાન રાજવીની દિબ્ય ચેતના જાગૃત કરનાર આ બાળક જ્ઞાનના હિમાલય હેમચંદ્રાચાર્ય ખનશે. આ બાળકના શુલ ભાવના સ'રક્ષક–શરણ્ય મારે ખનવું જોઈએ. મહાયાગી ખાળકના શુલભાવની સાર્થકતા માટે માતા પાહિની દેવીના દ્વારે આવી પહેાંચ્યા...

'ધર્મ'લાભ'ના જયદાષ કર્યા...અને માતા પાહિનીના પુત્રને શાસનના પનાતાપુત્ર અનાવ્યા..... આવી હાય છે ગુરુવરની દૂષ્ટિ....

ું જીવમાત્રના મ'ગળ માટે ગુરુવર શુ' ન કરે તે જ પ્રશ્નના વિષય છે. હિત અને મ'ગળના દરેક માર્ગ અપનાવે.

હિત માટે જવાળામુખી ફાટયા જેવા ગુસ્સા પણ કરે.... દુર્ગુ ણુનું ઓપરેશન કરતાં જરાય ક'પે નહિ....સંડેલું ફળ બધા ફળાને ખગાડે આમ માનનારા ગુરુવર જેટલી ઝડપથી રજોહરણ આપે એટલી ઝડપથી રજોહરણ પાછું પણ લઇ લે. પણ; વ્યક્તિ પ્રત્યે જરાપણ અભાવ નહિ—તિરસ્કાર નહિ. કમેથી ભારે થયેલ આત્મા ધર્મ દ'ભ ના કરે એ જ હિતભાવના...પ્રત્યેક વ્યક્તિની યાગ્યતા જુએ એટલે જ્ઞાનનિધિ ગુરુવર જેને યાગ્ય જે ધર્માપદેશ હાય તે જ કરે. જે પહિતએ ધર્માપદેશ કરવા યાગ્ય હાય તે પહિતએ કરે. ધર્માપદેશકની દરેક યાગ્યતા ગુરુ મ. માં હાય, શ્રોતા

ધર્મો પદેશકની દરેક યાગ્યતા ગુરુ મ. માં હાય, શ્રોતા અને સભાના રંગ સમજે. પણ, વિચાર કરે. હું કોઇ ટાળાંવાદી, જમાનાવાદી કે કીતી વાદી નથી. પ્રભુ શાસનના મુનિ છે. હજારા શ્રદ્ધાળુ ભકતા મારી પર શ્રદ્ધા અને આસ્થા સાધુતા દેખીને રાખે છે. મારું કાર્ય પ્રભુ પરમાતમા પ્રરૂપિત સત્ય માર્ગ ચિ ધવાના.... મારું કાર્ય જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રની આરાધના દ્વારા માક્ષમાર્ગના ઉપાસક ખનાવવાના....

માંરું કાર્ય દાન-શીલ-તપ-ભાવના દ્વારા વિશ્વની વિવિધ

વ્યક્તિમાં રહેલી શક્તિને હધ્વંગામી અનાવવાનું. તેથી જ હું ભક્તના ટાળામાં ના અટવાઈ જાઉં પણ ભક્તિની ભાગી-રથીમાં હું સ્નાન કરું….અને સૌને સ્નાન કરાવું, માતાની પાસે જેમ આળક જુદું જુદું ભાજન માંગે—માતા વિચારે—"આળકાની માંગણી અનેક—મારે તેની આહારની માંગણી સંતાષવાની પણ આળકના આરાગ્ય ન જોખમાય તેની કાળજી રાખવાની—પૂરી કેમ ખાધી ? અને રાટલી કેમ ન ખાધી ? તેની માથાકૂટમાં નહિ જવાનું…આળક માંગે તે આપવાનું પણ આરાગ્યતા સંરક્ષણ સાથે." તેમ ગુરુવર પણ વિચાર કરે—હું ભવયાત્રિકને માટે

તેમ ગુરુવર પણ વિચાર કરે-હું ભવયાત્રિકને માટે દ્વીપ સમાન-શરણાગત વત્સલ મારા ધર્મ સૌને સ્નેહ આપવાના-પ્રેમ આપવાના-આશ્વાસન આપવાનું...પણ ભવ સમુદ્રમાં ડુખી ન જાય તેના ખ્યાલ રાખવાના...રાગ- દ્વેષરૂપ ભવરાગ મારા શિષ્યને લાગુ ન પડી જાય તેની સાવધાની મારે રાખવાની. મારા શિષ્યનું ગૈરાગ્યનું આરાગ્ય ન જેખમાય તેની મારે સતત કાળજી લેવાની. તને વાર્તા ગમે છે—કથા ગમે છે તા ચલ તને સંભળાવું "પરમાત્માના કથાનુયાગ."

આ કથાનુચાગ પણ બે વિભાગમાં વહેં ચાયેલ છે. ચરિતકથા અને ઉપચરિત કથા. તને ગમે તે સંભળાવું, પણ મારે જેવાનું એટલું જ કે તે સાંભળીને તારા માહના જવર ઘટે છે કે નહીં ?

મારા શિષ્ય તત્ત્વજ્ઞાનના શાખીન છે. તા પ્રથમ સમજાલું પરમાત્માના દ્રવ્યાનુયાગ. સ્વસિદ્ધાંત પારગામી ખનાલું. ખાદમાં વિશ્વના સમસ્ત દર્શનશાસ્ત્રના પારંગત ખનાવવાના છે. પણુ મારે ખ્યાલ એટલા જ રાખવાના કે અશ્રદ્ધારૂપ પિશાચ તેને વળગતી નથી ને? 'કાલ પરિયાએ સે તત્થ વિઅ'તકારીએ'

'કાલના પર્યાય પૂર્ણ <mark>થાય ત્યારે કમ</mark>્લય કરનારા થાય.'

જગત્ મૃત્યુની ચિ'તા કરે છે પણ મૃત્યુને મહાત્સવ અનાવવાની તૈયારી કરતું નથી. જગત્ જેની ચિ'તા કરતું નથી તે પૂર્વ લવની મુનિ ચિ'તા કરે છે. મુનિ મૃત્યુની કયારે પણ ચિ'તા કરતા નથી. મુનિ મૃત્યુને મહાત્સવ અનાવે છે. મહાત્સવની ક'કાત્રી લખાય તેમ મુનિ પણ મૃત્યુ મહાત્સવની ક'કાત્રી લખે છે.

મુનિ કહે છે– "મે' દીક્ષા લીધી તે દિવસથી મૃત્યુ છે. મહાત્સવની ક'કાેત્રી લખાઈ હતી ્હું મૃત્યુરૂપ અતિથિના સ્વાગત માટે તૈયાર થઇને બેઠા હતા. મારા અ'તિમ સમય ખૂખ ઉજજવળ છે. આવા સુનિને કયાંય હાય નથી. સર્વત્ર હાશ છે. બિમારીના બિછાને આકાશના તારા ગણવા જેવી મુનિની વિવશદશા હાતી નથી. વિરાધના તેને ભરખી ગઈ હાતી નથી. કારણ, તેના આરાધનાના કાર્યક્રમ ખૂબ વિશાળ હતા. ગુરુ કૃપાએ સમયે સમયના સદુપયાગ કર્યા છે. તન થાકયું છે–કદાચ વંચન થાક્યું હશે. પણ, મન હજીય સંચમયાત્રાની કઠારતાથી થાકેયું નથી. મન તા અત્યારે ય માક્ષમાં મહાલે છે. કાળ અરૂપી દ્રવ્ય છે. અજીવ તત્ત્વ છે. પણ પુદ્દગલ ઉપર તેની સ્પષ્ટ અસર થાય છે. આ કાળના ધર્મે મારા દેહના ડુ'ગરાને જરૂર હલાવ્યા છે. પણ મારું મન તા મેરુ જેવું નિશ્ચલ છે. કાળની કાઈ તાકાત કે મારા આત્મરાજ ઉપર અસર કરે? મૃત્યુનું સ્વાગત કરવા તત્પર છું. મૃત્યુને કહીશ " લે, ભાઇ! સે. તારુ સ્નેહી તા આ શરીર છે. તારી કાલ વિદ્યાર્થી દેહ જજરીત થયા છે. મારા આત્મા નહિ....

હે મૃત્યુ ! તું જેમ નજદીક આવે છે તેમ મારા આત્મા ખૂબ સજાગ-સાવધ ખનીને લલકારે છે....

"ગિરિરાજનું શર્ણ હો..આદિપ્રભુ સ્મરણ હો.. પાંહત હમ મરણ હો...' લઇજા....તારી વિદ્યાર્થી જેના ઉપર અસર થઇ છે એવા શરીરને!! મારે તાે કાલ જયી અનવું છે. મારા ગુરુએ મને ધર્મામૃતના પાન કરાવ્યા છે. મારા ગુરુના ધર્મામૃતના પાન મને સાદિ અનાદિ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરાવશે. મૃત્યુ, તું મારે આંગણે આવે છે ત્યારે મારાથી

હસી જવાય છે.

ભાઈ મૃત્યુ ! તું મારું દુશ્મન ? મારું પ્રતિસ્પધી ? ના...ના તું તો લબ્ચ મિત્ર...તું તો અનુપમ મિત્ર....તારા આગમનના સાચા એ ધાણ મને બરાબર મળી ગયા. તે દિવસથી મારા જીવનની વ્યર્થ પળા સાર્થ ક ખની ગઈ છે. સાચે તે મને આરાધનાના અવસર આપ્યા. મારા મનને સકલાય અવસ્થામાં પણુ નિષ્કલાય જેવું ખનાવી દીધું....મારા મનના રાગને તે છદ્મસ્થ અવસ્થામાં હરાવી દીધા. સરાગી છતાં હું વીતરાગી સમા ખની ગયા. તારા આગમનના આછેરા લણકારે પણ હવે કાઇ શત્રુ રહેયા જ નથી. પહેલાં હું આરાધના કરતા ત્યારે તાન જ સાથ આપતું હતું. હવે કદાચ તનના સાથ ઓછા મળે છે. પણ મન તો સદા આરાધનામાં લીન રહે છે. સ્વાધ્યાયથી નિવૃત થાઉ છું ત્યારે જાપ કરું છું. જાપ પૂર્ણ ચાય ત્યારે ધ્યાન કરું છું. ધ્યારે અધ કર્યું આદ દેહના સાક્ષી ખની મૂકલાવે જગત અને કાયાના સ્વલાવની અનુપ્રેક્ષા કરું છું.

મિત્ર મૃત્યુ ! તે' શું' મારું ખગાડયું છે ? સાચે તું મારા ઉપકારક છે ! તે' મને કર્મ નિર્જરાના અનુપમ અવસર આરપ્યા. તારા સમાગમે કર્મ ક્ષયની પળા મને નજદીક દેખાય છે. હું મૃત્યુને દ્વર કરવા–હડસેલવા ક્યારે પણ

પરમાત્માના શાસનમાં અન તમાર્ગ તારક, સ્વાદ્વાદ શાસ્ત્રનાં પ્રરૂપક ગુરુવર! સદા શિષ્ય માટે શરણ્ય ખને. અન'ત–અન'તમાર્ગ<sup>°</sup>થી શિષ્યના સ'રક્ષણ કરવાની ભાવના ગુરુવરની હાય સમુદ્રયાત્રીને દ્વીપ મળે અને જે આન'દ થાય તેનાથી અધિક શિષ્યને શરણ સ્વરૂપ ગુરુવરના દર્શને આન' દથાય. ગુરુવરના દર્શને જ શિષ્ય હાસ અનુભવે... મારું રાગ દ્વેષનું દર્દ દ્વર થવાનું... મારું અજ્ઞાનનું કેષ્ટ નષ્ટ થવાનું...

મને સદા શાશ્વત આત્મિક સુખની અનુભૂતિ થવાની ગુરુવર ! હું' શરણાગત છું... આપ શરણાગત વત્સલ છા.,. કાલ કરી લઉં ભવાલવના... માંગી લઉં તમારા ચરણની ભવનાશિની ભિક્ષા. યુનઃ યુનઃ સ્મરણ કરું છું મારી રાજની પ્રાથ'ના...

મસ્તક ઝૂકાવી અંજલિ જોડી ગદ્ ગદ્ ગિરાએ પ્રાર્શુ

<sup>છુ</sup>ં..... ' ભવે ભવે તુમ્હ ચલણાણું '

આપના ચર્ણુ...શર્ણાગત સર્વ માક્ષયાત્રીના... રક્ષણ કરાે.--રાગ દ્વેષની ભેમરાથી રખે અઠવાઉ' નહિ. રખે ભૃલાે ના પડ્ડા...

દ્વીપ સમા આપ ગુરુ મળ્યાં.... આત્મારામજ મ. ની પરિસાષામાં ગુંજન કરુ<sup>:</sup> છું. '' અબ તાે પાર લચે હમ સાધુ.''



## કાલ પરિઆયે સે તત્થ વિઅંતકારિએ

કેટલાક મુસાક્રો પ્લેટફાર્મ પર ગાડી આવે છે અને હાંકળા કાંકળા થઈ ને ખીસ્સામાં હાથ નાખે છે. ટીકિટ માટે કાંકા મારે છે. ટીકિટ મળતી નથી. લાઈસા'બ, હાથ ઘસતા રહી જાય છે અને ગાડી પ્લેટફાર્મ છાડી આગળ ચાલી જાય છે. ત્યારે કેટલાક મુસાક્રો ગાડી આવતા પહેલાં ટીકિટ–માલ –સામાન લઈ તૈયાર રહે છે. ગાડી આવતા તુરત ગાડીમાં બેસી રવાના થઈ જાય છે.

મુસાક્રી નિશ્ચિત છે તે તૈયારી પણ નિશ્ચિત કરવી જોઇએ. જગત આખું મુસાક્ર છે. સૌની સક્ર નિશ્ચિત છે. પણ દિવસ અનિશ્ચિત છે. તે દરેક મુસાક્રે પૂર્ણ તૈયારી કરવી જરૂરી. એકાદ ગામની મુસાક્રી અંગે તૈયારીની જરૂરત, તે ભવની મુસાક્રી માટે કેટ—કેટેલી તૈયારીની જરૂરત ?!

## એા અન'તના યાત્રી!

તારે સિદ્ધોની દુનિયાની સફર કરવાની છે. તારી યાત્રા દીર્ધ છે. તારી યાત્રા અદ્ભુત છે. તું મહાન યાત્રિક છે. સીમ ધર પ્રભુ સંયમયાત્રીની મહાવિદેહમાં પ્રશંસા કરે છે. વિશ્વના બધા જ સમ્યગ્ દેષ્ટિ તારા ભવ્ય પ્રસ્થાનને અભિન દન આપે છે, અનુમાદના કરે છે. પણ શ્રી આચારાંગસૂત્ર તને એક ભવ્ય ઉદ્ધાધન કરે છે. આ સૂત્ર તારા પ્રમાદ ખંખેરી નાંખરો. તારા પ્રમાદે પલાયન થવું પડશે. તારે માક્ષયાત્રી અનવું પડશે. સાંભળ, શ્રી આચારાંગસૂત્રના અમરદાવ-મુક્તિના શહીદોની અમરગાથા ગાય છે.

'કાલ પરિયાએ સે તત્થ વિઅ'તકારીએ' ' કાલના પર્યાય પૂર્ણ થાય ત્યારે કમ'ક્ષય કરનારા થાય.'

જગત્ મૃત્યુની ચિ'તા કરે છે પણ મૃત્યુને મહાત્સવ અનાવવાની તૈયારી કરતું નથી. જગત્ જેની ચિ'તા કરતું નથી તે પૂર્વ ભવની મુનિ ચિ'તા કરે છે. મુનિ મૃત્યુની કયારે પણ ચિ'તા કરતા નથી. મુનિ મૃત્યુને મહાત્સવ અનાવે છે. મહાત્સવની ક'કાત્રી લખાય તેમ મુનિ પણ મૃત્યુ મહાત્સવની ક'કાત્રી લખે છે.

મુનિ કહે છે- "મે' દીક્ષા લીધી તે દિવસથી મૃત્યુ છે. મહાત્સવની કંકોત્રી લખાઈ હતી હું મૃત્યુરૂપ અતિથિના સ્વાગત માટે તૈયાર થઇને બેઠા હતા. મારા અતિમ સમય ખૂખ ઉજ્જવળ છે. આવા મુનિને કર્યાંય હાય નથી. સર્વત્ર હોશ છે. બિમારીના બિછાને આકાશના તારા ગણવા જેવી મુનિની વિવશદશા હાતી નથી. વિરાધના તેને ભરખી ગઈ હાતી નથી. કારણ, તેના આરાધનાના કાર્યક્રમ ખૂબ વિશાળ હતા. ગુરુ કૃપાએ સમયે સમયના સદુપયાગ કર્યા છે. તન થાકશું છે–કદાચ વચન થાકશું હશે. પણ, મન હજીય સંચમયાત્રાની કઠોરતાથી ચાકસું નથી. મન તા અત્યારે ય માક્ષમાં મહાલે છે. કાળ અરૂપી દ્રવ્ય છે. અજીવ તત્ત્વ છે. પણ પુદ્દગલ ઉપર તેની સ્પષ્ટ અસર થાય છે. આ કાળના ધર્મે મારા દેહના ડુ ગરાને જરૂર હલાવ્યા છે. પણ મારુ' મન તા મેરુ જેવુ' નિશ્ચલ છે. કાળની કાઈ તાકાત કે મારા આત્મરાજ ઉપર અસર કરે? મૃત્યુનું સ્વાગત કરવા તત્પર છું. મૃત્યુને કહીશ " લે, લાઇ! લે. તારું સ્નેહી તેા આ શરીર છે. તારી કાલ વિદ્યાંથી દેહ જર્જરીત થયાે છે. મારા આત્મા નહિ....

હે મૃત્યુ ! તું જેમ નજદીક આવે છે તેમ મારા આત્મા ખૂબ સજાગ-સાવધ ખનીને લલકારે છે....

"ગિરિરાજનું શરણ હો...આદિપ્રલુ સ્મરણ હો... પાંડત હમ મરણ હો...' લઇજા....તારી વિદ્યાર્થી જેના ઉપર અસર થઈ છે એવા શરીરને!! મારે તા કાલંજયી અનવું છે. મારા ગુરૂએ મને ધર્મામૃતના પાન કરાવ્યા છે. મારા ગુરૂના ધર્મામૃતના પાન મને સાદિ અનાદિ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરાવશે. મૃત્યુ, તું મારે આંગણે આવે છે ત્યારે મારાથી હસી જવાય છે.

ભાઈ મૃત્યુ ! તું મારું દુશ્મન ? મારું પ્રતિસ્પધી ? ના...ના તું તો લબ્ય મિત્ર...તું તો અનુપમ મિત્ર....તારા આગમનના સાચા એ ધાણ મને ખરાખર મળી ગયા. તે દિવસથી મારા જીવનની બ્યર્થ પળા સાર્થ ક ખની ગઈ છે. સાચે તેં મને આરાધનાના અવસર આપ્યા. મારા મનને સઠષાય અવસ્થામાં પણુ નિષ્કષાય જેવું ખનાવી દીધું....મારા મનના રાગને તે છદ્મસ્થ અવસ્થામાં હરાવી દીધા. સરાગી છતાં હું વીતરાગી સમા ખની ગયા. તારા આગમનના આછેરા લભુકારે પણુ હવે કાઇ શત્રુ રહયા જ નથી. પહેલાં હું આરાધના કરતા ત્યારે તન જ સાથ આપતું હતું. હવે કદાચ તનના સાથ એાછા મળે છે. પણુ મન તા સદા આરાધનામાં લીન રહે છે. સ્વાધ્યાયથી નિવૃત થાઉ છું ત્યારે જાપ કર્યું છું. જાપ પૂર્ણ થાય ત્યારે ધ્યાન કરું છું. ધ્યાન કર્યા બાદ દેહના સાથી ખની મૂકલાવે જગત અને કાયાના સ્વલાવની અનુપ્રેક્ષા કર્યું છું.

મિત્ર મૃત્યુ ! તે શું મારું બગાડયું છે ? સાર્ચ તું મારા ઉપકારક છે ! તે મને કર્મ નિર્જરાના અનુપમ અવસર આરપ્યા. તારા સમાગમે કર્મ ક્ષયની પળા મને નજદીક દેખાય છે. હું મૃત્યુને દૂર કરવા–હડસેલવા ક્યારે પહ્ય

પ્રયત્ન નહિ કરું. પા,...વિચારીશ કે-"મૃત્યું તું કેમ આવ્યું ? આયુષ્ય કર્મ છે માટે ને! આયુષ્ય કર્મ મારા પીછા કેમ પકડ્યા ? કર્મ છે માટે ને! અસ, મૃત્યુ તારી સાથે હવે દાવપેય ખેલીશ. એક જ મૃત્યુ નિવારા ના ઉપાય માટે ફાંફા નહિ મારું પા, મૃત્યુની કતારને હટાવીને જ રહીશ. અસ.... હું તો હવે કર્મ નિર્જરા માટે-કર્મ ક્ષય માટે ઉદ્યત થયા છું. જેમ મૃત્યુ એ કાળના પર્યાય-કાળના ધર્મ તેમ ગ્લાનાવસ્થા-ખિમારી પા અશાતા-વેદનીય કર્મના ઉદય ને? અશાતા વેદનીય કર્મના હિશ્ય

રે કાલ! '' હું' તારા નાશ ન કરી શકું' પણ એવા અવશ્ય બની શકું, મારા પર કાળના ધમ<sup>ે</sup> ક્યારેય અસર ન કરે.''

દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવના સહારે જ કર્મ ઉદય પામે. આ કર્મના ક્ષય માટે તત્પર બનીશ...આવી ઉદ્દે લેષણા કરી હતી ગૈભારગિરિના શિખર ઉપરથી શાલિભદ્રજ અને ધન્નાજએ. સ્વીકાર્યા હતા તે બ નેય મહાત્માએ અણુગારના મહાન ત્રત...હારી ગયા હતા બિચારા કાલ...પરિણામે મુનિ સાંદિ અનંત સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી કૃત-કૃત્ય બની ગયા. શ્રી આચારાંગ 'કાલપરિઆયે' એ સ્ત્રના શબ્દો દ્વારા

શ્રી આચારાંગ 'કાલપરિઆયે' એ સત્રના શખ્દા દ્વારા કહે છે—મુનિ રાગવસ્થાને પણ કર્મ નિર્જરાના અવસર અનાવી દે. રાગમાં કાેે સમાધિ—સમતા રાખી શકે ? જે સહિષ્ણુ અને ધીર હાેય તે,..ધીરતાં અને સહિષ્ણુતા રાગા-વસ્થામાં ખૂબ જરૂરી ગુણ...ધીરતા અને સહિષ્ણુતાના સહારે અશાતા વેદનીય કમે ન બધાય. આતે ધાન—રૃદ્રધ્યાન ન થાય, પણ ધમે ધ્યાન અને

આત<sup>િ દ</sup>યાન–રૃદ્દદેશાન ન શાય, પણ ધર્મા દેશાન અને. શુકલધ્યાનનું આલ'બન લેવાય. શુલધ્યાન આત્માને પ્રશ્ન કરે– " શરીર છે માટે રાેગ થાય ને ! તારાે ખરાે શુર્ણ શું ! અગ્યાબાધસ્થિતિ. તને રાગ કેમ? શરીર છે માટે...શરીર છે તો રાગ રહે. પણ ગ્યાકૂળતા કેમ? મોહનીય કર્મ છે માટે, ખસ તો તું મોહનીયકર્મના ક્ષય માટે ભાવના ઐષધિને ગ્રહણ કર...૧૨ ભાવના ઐષધિના આસેવનથી મોહનીયકર્મ દ્દર હટે...ગિત્તનું અસ્થીર્ય હટે.. ચિત્ત સ્થિરતા પ્રગટે... ચિત્તની એકાગ્રતાથી ધ્યાન થાય.... અને ધ્યાન દ્વારા તો નિકાચિત કર્મ પણ ક્ષય પામે. આમ, મુની રાગાવસ્થાને પણ કર્મના અંતની અવસ્થા ખનાવે....

CONTRACTOR OF THE STATE OF THE

વત્સ ! તને થશે મને વાર'વાર આગમના સ્લાધ્યાય માટે કેમ પ્રેરણા કરા છા?

पु આગમના સ્વાધ્યાયથી આત્મા સાથે સીધી વાત થાય.

5 આગમના સ્વાધ્યાયથી માેક્ષના રાજમાગ<sup>c</sup> પ્રાપ્ત થાય.

45 આગમના સ્વાધ્યાય વગર આત્માના ઉદ્ધાર ન થાયા.

⊈ આગમની પંજિત-પંજિત ઉપર ચિંતન કર— આગમના સ્વાધ્યાય કેવળજ્ઞાનના દરવાજે ડકારા મારી શકે છે.

4 આગમના સ્વાધ્યાયથી કમલના અદ્દભુત ક્ષયો-પશમ થાય છે.

આગમના જ્ઞાન-વાંચન-સ્વાધ્યાય ચિ'તન-નિદિધ્યાસન વગર ખીજા ખધા કાંકા—તારા સમય વેડકાશે. તારું મગજ ગ'દુ ખનશે અને મળશે શું ? કહું ? સાંભળતાં છાતી ગભરાઈ જશે. પ્રયત્ન નહિ કરું. પા,...વિચારીશ કે-"મૃત્યું તું કેમ આવ્યું ? આયુષ્ય કર્મા છે માટે ને! આયુષ્ય કર્મા મારા પીછા કેમ પકડયા ? કર્મ છે માટે ને! ખસ, મૃત્યુ તારી સાથે હવે દાવપેચ ખેલીશ. એક જ મૃત્યુ નિવારાણના ઉપાય માટે ફાંફા નહિ મારું પા, મૃત્યુની કતારને હટાવીને જ રહીશ. ખસ....હું તો હવે કર્મ નિર્જરા માટે-કર્મ ક્ષય માટે ઉદ્યત થયા છું. જેમ મૃત્યુ એ કાળના પર્યાય-કાળના ધર્મ તેમ ગ્લાનાવસ્થા-ખિમારી પા અશાતા-વેદનીય કર્મના ઉદય ને? અશાતા વેદનીય કર્મની સ્થિતિ કેમ? કાળ છે તો ને!

રે કાલ ! '' હું' તારા નારા ન કરી રાકું' પણ એવા અવશ્ય બની શકું, મારા પર કાળના ધમ<sup>ે</sup> ક્યારેય અસર ન કરે.''

દ્રેગ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવના સહારે જ કર્મ ઉદય પામે. આ કર્મના ક્ષય માટે તત્પર બનીશ...આવી ઉદ્ઘોષણા કરી હતી ગૈભારગિરિના શિખર ઉપરથી શાહિલદ્રજ અને ધન્નાજીએ. સ્વીકાર્યા હતા તે બ'નેય મહાત્માએ અણગારના મહાન વ્રત...હારી ગયા હતા બિચારા કાલ...પરિણામે મુનિ સાદિ અન'ત સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી કૃત-કૃત્ય બની ગયા. શ્રી આચારાંગ 'કાલપરિઆયે' એ સ્ત્રના શબ્દો દ્વારા

શ્રી આચારાંગ 'કાલપરિઆયે' એ સ્ત્રના શખ્દા દ્વારા કહે છે—મુનિ રાગવસ્થાને પણ કર્મ નિર્જરાના અવસર અનાવી દે. રાગમાં કાેેે સમાધિ—સમતા રાખી શકે ? જે સહિષ્ણુ અને ધીર હાેય તે,..ધીરતાં અને સહિષ્ણુતા રાગા-વસ્થામાં ખૂબ જરૂરી ગુણ...ધીરતા અને સહિષ્ણુતાના સહારે અશાતા વેદનીય કમે ન અધાય. આત્ધાન—રદ્દાયાન ન થાય, પણ ધર્માધ્યાન અને

આતે ધ્યાન-રૃદ્ધથાન ન થાય, પણ ધર્મ ધ્યાન અને શુકલધ્યાનનું આલં બન લેવાય. શુભધ્યાન આત્માને પ્રશ્ન કરે– " શરીર છે માટે રાગ થાય ને! તારા ખરા ગુણ શું? અબ્યાબાધસ્થિતિ. તને રાગ કેમ ? શરીર છે માટે...શરીર છે તો રાગ રહે. પણ બ્યાકૂળતા કેમ ? માહનીય કર્મ છે માટે, ખસ તો તું માહનીયકર્મના ક્ષય માટે ભાવના ઐષધિને ગ્રહણુ કર...૧૨ ભાવના ઐષધિના આસેવનથી માહનીયકર્મ દ્રર હટે....ગ્રિત્તનું અસ્થીર્ય હટે.. (ગ્રત્ત સ્થિરતા પ્રગટે... ચિત્તની એકાગ્રતાથી ધ્યાન થાય.... અને ધ્યાન દ્રારા તો નિકાચિત કર્મ પણ ક્ષય પામે. આમ, મુની રાગાવસ્થાને પણ કર્મના અંતની અવસ્થા ખનાવે....

વત્સ ! તને થશે મને વાર વાર આગમના સ્લાધ્યાય માટે કેમ પ્રેરણા કરાે છાે?

प्र આગમના સ્વાધ્યાયથી આત્મા સાથે સીધી વાત થાય.

5 આગમના સ્વાધ્યાયથી માેક્ષના રાજમાગ<sup>લ</sup> પ્રાપ્ત થાય.

5 ઓગમના સ્વાધ્યાય વગર કયાંય કમ<sup>લ</sup>્થયના ઉપાય ના મળે.

प्राचित्र कार्याय विश्व कार्यानी ઉद्धार न थाया

આગમની પંજિત-પંજિત ઉપર ચિંતન કર— આગમના સ્વાધ્યાય કેવળજ્ઞાનના દરવાજે ડકારા મારી શકે છે.

प्राम થાય છે.

આગમના જ્ઞાન-વાંચન-સ્વાધ્યાય ચિ'તન-નિદિધ્યાસન વગર ખીજા ખધા કાંકા—તારા સમય વેડકાશે. તારું મગજ ગ'દુ ખનશે અને મળશે શું ? કહું ? સાંભળતાં છાતી ગભરાઈ જશે. તીર્થ કર, ગણુધર, મહાન આચાર્ય ભગવંતની અવજ્ઞા-આશાતના.

તારે તા મૃત્યુ આવે ત્યારે મુક્ત ભાવે ગાવાનું છે. આવા મૃત્યુ મહારાજા !

'અબ હમ અમર લયે હે.'

- આવા ! હું તમારા સત્કાર કરું છું. તમે પણ મારા કર્મક્ષયના મહાયજ્ઞમાં સહાયક થયા છા. મારા કર્મની નિર્જરામાં તમે થ મને મદદ કરી છે.

મૃત્યુ મહારાજા ! તમને પણ નમસ્કાર-પ્રણામ !! સુશિષ્ય ! શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ટીકાકાર શીલાંકાચાર્ય મ. પણ મહા ગ'ભીર છે. તેઓ 'કાલ પરિયાયે ' ના અર્થ કરે છે. ''નિષ્પાદિત શિષ્યસ્ય"

સાચે જે શિષ્ય ખનેલ છે તેને શિષ્ય હાય એટલે એક માક્ષાથી ને તે હો તૈયાર કરેલ હાય. જે, હું એક માક્ષાથી તૈયાર ન કરું તો મારા ગુરુદેવના ગુરુ ઋણમાંથી મુક્ત ના ખનું. ગુરુએ મને સંઘના, શ્રુતના, શાસન પરપાના વાહક સમજી જ્ઞાન આપેલ. મારા ગુરુદેવની જ્ઞાન સંપત્તિને મૃત્યુ પહેલાં મારે કાઇકને સાંપવી જોઈએ. અંતિમ અવસ્થા સમયે સમાધિનિષ્ઠ સાધુ પાતાના શિષ્ય પરિવારને જોઇ એક અમીન્લરી દૃષ્ટિ વહાવે છે. મારા કરતાં ય સવાયા શાસતના ગૌરવ કરનારા મારા શિષ્યો છે.

આ પ્રસ'ચે સહજ યાદ આવે છે. 'અમારા દાદા ગુરુદેવ લખ્ધિસૂરીશ્વરજી મ. સા. ના મૃત્યુ મહાત્સવ.'

અ'તિમ કાલના એક-એકમહિના પૂર્વથી નમસ્કાર મહામ'ત્રની ધવલ મ'ગલ ધૂન સતત ચાલતો હતી. પૂ. ગુરુદેવ પરલાેકનું પાથેય ધઈ તૈયાર થઈ ગયા હતા. જીવન યાત્રાના અ'તિમ દિન હતા. સી શિષ્ય ઉભા હતા ત્યાં મેઘ ગ'ભિર ધ્વનિએ દાદા ગુરુદેવ પ્રકાશ્યા—"આ ચાર છે." સૌ પૃષ્ઠે કેાણ ! " વિકુ " કેાણ વિકુ ? 'આ વિક્રમવિજય' શું ચારી કરી ? મારી અધી વિજ્ લાલા) વિક્રમવિજયે ચારી લીધી. એ અ'તિમ દિવ્ય નયન દાદા ગુરુદેવના જેણું નિહાળ્યા હાય તે ધન્ય અની ગયા.

ધન્ય ગુરુદેવના ધન્ય શિષ્ય !!!

અમારા સૌના તારક પૂજ્ય ગુરુદેવ વિક્રમસૂરીશ્વરજી મ. સા.

પૂ. દાદા ગુરુદેવ અ'તોમ વાત દ્વારા ક્રમાવી રહેલ કાલના પર્યાય-કાલના ધર્મ મૃત્યુ આવ્યું છે. મેં કર્મ નિર્જરામાં સહાયક શિષ્ય તૈયાર કર્યો છે. મને કર્માક્ષયમાં મારા શિષ્ય મદદગાર અનશે. પૂ. દાદા ગુરુદેવે કાલનું લેઠણું મૃત્યુને સ્વીકારી સિદ્ધિની યાત્રાની મ'ગલ સફર માઠે આગેકૂચ કરી. પણ તેએાશ્રીને સ'પૂર્ણ સ'તોષ હતો કે તેએા નિષ્પાદીત શિષ્ય હતા. ખુદના ગુરુવરના ઋણને પાતાના મુશિષ્ય શાસનને સમર્પિત કરી કૃતાર્થ થયા હતા.

ગુરુદેવ! આજે આંખા માંઝા મૂકે છે. અશ્રુના સાગર ઉભરાય છે આશાતના—અવજ્ઞાના પાપ પશ્ચાતાયના ઊના આંસુ વગર ધાવાશે નહી પણ આપ તા તારક જ છા. ઉદ્ધારક છા આપણા ચરણે અશ્રુના અભિષેક પૂર્વક એક જ પ્રાર્થના કરીએ અમારુ' આ મૃત્યુ સ'પૂર્ણ કર્માક્ષયનું કારણ ન ખને તા ક'ઈ નહિ પણ…સમાધિ મૃત્યુ ખને એવું વરદાન આપા. આપ ગુરુદેવના અમે સમાધિમાં સહાયક ખનીએ એ વાત તા દૂર રહા પણ આજે એક વરદાન તા લઈને જ વિદાય થઇશું.

આપ અમારા મારા સમાધિના સહાયક ળના. સયાધિ મૃત્યુ માટે મને નવકારમ'ત્ર શ્રતેણુ કરાવવાનું વરદાન આપા. આપની નિશ્રામાં અસમાધિ દ્વર હૃટી જાય.....આપની ઉપસ્થિતિ હેાવા માત્રથી પણ સમાધિને આવવું જ પડે. ખસ.....આપા....મારી જીદ કહેા તો જીદ પણ..... છે અંતરના સાચાં અરમાન.... આપા સમાધિનું વરદાન....

कैन' कथित शासनभ्

## श्रीमती भगवनी पद्मावती माता स्तुति

भक्तानां देहि सिद्धिं,

मम सकलमयं देवि । दूरी कुरु त्वम् ,

सर्वे षां धार्मि काणाम्

सतत् नियमितं वांछितं पूरयस्व ॥१॥

संसाराच्धौ निमग्नं प्रगुणगणयुतम् ,

जीवराशिं च त्राहि,

श्रीमत् जैनेन्द्र धर्मं प्रगटय विमलं,
देवि ! पद्मावत्ति ! त्वं ॥२॥

